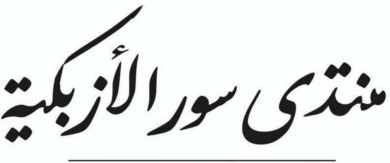
# النيزعة الانسانية

فى الرواية العربية وبنات جنسها



الدعتور بهاء الدين محمد مزيد





WWW.BOOKS4ALL.NET

# النزعة الإنسانية

في الرواية العربية و بنات جنسها

الدكتور بهاء الدين محمد مزيد

العلم والايمان للنشر والتوزيع

| البيسسانسسان                                                               |                      |                     |                           |  |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------------|---------------------|---------------------------|--|
| النزعة الإنسِلنية في الرواية العربية وبنات جنسها                           |                      | عنوان الكتاب- Title |                           |  |
| الدكتور / بهاء الدين محمد مزيد.                                            |                      |                     | المؤلف - Author           |  |
| الأولى .                                                                   |                      |                     | الطبعة - Edition          |  |
| الطم والإيمان للنشر والتوزيع .                                             |                      |                     | الناشر - Publisher        |  |
| كفر الشيخ - دسوق - شارع الشركات ميدان المحطة.<br>تليفون: ٢٠٤١ • ٢٠٤٧ • • • |                      | عنوان               |                           |  |
|                                                                            |                      |                     | الناشرAddress             |  |
| التجليد                                                                    | مقياس النسخة<br>Size | عد الصفحات<br>Pag.  | بيانات الوصف المادي       |  |
| مجلا                                                                       | Y1,0 x 1V,0          | 707                 | <b>Y</b>                  |  |
| الجلال .                                                                   |                      |                     | الطبعة - Printer          |  |
| العامرية إسكندرية.                                                         |                      |                     | عنوان الطبعة -<br>Address |  |
| اللغة العربية .                                                            |                      |                     | اللغة الأصل               |  |
| 77/7.777                                                                   |                      | رقم الإيداع         |                           |  |
| 977- 308 -132 -X                                                           |                      |                     | الوقيم الدولي . I.S.B.N   |  |
| 2008 - 2007                                                                |                      | تاريخ النشر - Date  |                           |  |

#### حقوق الطبع والتوزيع محفوظة

تصنير:

يحذر النشر أو النسخ أو التصوير أو الاقتباس بأى شكل من الأشكال إلا بافن وموافقة خطية من الناشر

# र्किनी की र

﴿ قَالُواْ سُبْحَسْكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَاۤ ۖ إِنَّكَ أَنتَ اللهُ الْعَلِيمُ اللهَ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

صدق الله العظيمي

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : الأيــة ٣٢ .

#### الفهرس

| برقدالصفحة | الموضوع                                            |
|------------|----------------------------------------------------|
| ٩          | مقدمة: النزعة الإنسانية في الرواية العربية         |
| 11         | مفتتح                                              |
| 14         | هذا الكتاب                                         |
| \0         | الرواية - المصطلح و النشأة                         |
| ١٨         | عــن الروايــة العربيــة                           |
| ۲٠         | تطورها - تبسيط مُخل                                |
| ۲٠         | مرحلة التأسيس و الريادة                            |
| 77         | مرحلة التجديد                                      |
| 40         | مرحلة التجريب                                      |
| 37         | شهرزاد                                             |
| 23         | هموم الرواية العربية و خصائصها                     |
| ٤٥         | إشكالبانها و مشكلانها                              |
| ٥٢         | النزعة الإنسانية                                   |
| ۲٥         | على سبيل التمثيل لا الحصر                          |
| ٥٩         | النزعة الإنسانية في الرواية العربية                |
| ٧٥         | إنسانية التأريخ : عن الفاتحة النصية للخطط القريزية |
| ٧V         | همزة التأريخ                                       |

## تابع .. الفهرس

| برقدالصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٩         | فاغمة الخطط المقريزية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۸۰         | النحليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 40         | تطبيقات :<br>التمر و اللغة و سلطة المعرفة في كليلة و دمنة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 4٧         | مثل الغراب الذي أراد أن يدرج كالحجلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>4</b> V | النصا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4/\        | النحليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | أصداء السيرة أصداء النص :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٠٩        | عن أصداء السيرة الذاتية لنجيب محفوظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 111.       | مناربة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 117        | مدارات الأصداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 117        | الثورة و الحب و الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 117        | إلى مدار التصوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 119        | است الحسن ال |
| ١٢١        | و أشياء أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 371        | الإنسان و اللغة و الإبداع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۲۸        | أصداء الأصداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

# تابع .. الفهرس

| برقسدالصفحة | الموضوع                                  |
|-------------|------------------------------------------|
| ١٣٣         | عذابات شهرزاد في القلق السرى لفوزية رشيد |
| 170         | عنبات                                    |
| ۱۳۷         | الحكاية                                  |
| 184         | الحكىا                                   |
| \0•         | طبقات النص                               |
| 10.         | الواقعى                                  |
| 101         | العجائبى                                 |
| 30/         | الكنائى                                  |
| <b>\0</b> \ | زاد 'شهرزاد'                             |
| 170         | في رحلتها السحرية                        |
| NI          | رواية إنسانية                            |
|             | رواية الرواية التاريخية:                 |
| 174         | الكائن الظل لإسماعيل فهد إسماعيل نموذجاً |
| 1٧0         | رواية الرواية التاريخية                  |
| ۱۸۰         | الكائن الظل مداخل                        |
| 3.7/        | رواید روایات                             |

### تابع .. الفهرس

| مرقدالصفحة | الموضوع                                   |
|------------|-------------------------------------------|
| 1/4        | استحضار التاريخ                           |
| 197        | نعلیب                                     |
|            | خندق العتمة و الذاكرة الموبوءة:           |
| 190        | هوامش على كتابات سردية نسائية خليجية      |
|            | إنسانية المحاكاة الساخرة:                 |
| 711        | في مقاطع سردية لهدى النعيمي و محمد مستجاب |
| 717        | الحاكاة الساخرة                           |
| 710        | دامس والعزباء لمدى النعيمي                |
| ***        | مستجاب الفاضل لحمد مستجاب                 |
| 779        | تعلیب                                     |
| 771        | خاتمة                                     |

# مقدمة النزعة الإنسانية في الرواية العربية

#### مفتتح ..

لعله لا يبدو من قبيل التهافت أو الإقحام أن نسوق واحدة من آيات القرآن الكريم التي يكثر اقتباسها و الاستشهاد بها في سياقات متباينة و لغايات شتى:

﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواْ ۚ إِنَّ ٱللَّهِ أَنْقَنَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (١)

هل نحن بحاجة إلى كثير من التحليل لنقف على بلاغة الجمع الذى لا مفرد له فى "الناس" و مناهضة الآية الكريمة، و قد ردت البشر جميعا إلى أصل واحد، كل أشكال التمييز على أسس نوعية أو جنسية – "ذكر و أنثى" – أو قومية أو عرقية – "شعوبا" – أو طبقية اجتماعية – "قبائل" ؟ وهل يمكن أن تخطئ بلاغة التعبير عن غاية الاختلاف و التنوع بـ "لتعارفوا" التى تشتمل على معنى التفاعل و التبادل ونفى الأحادية ؟ ولماذا يكره بعض الناس الاختلاف طالما كان السبيل الوحيد إلى المعرفة ؟ ولماذا يعتقد بعض البشر أنهم أفضل من غيرهم لأنهم من غير جنسهم أو من غير لونهم أو من غير لونهم أو من غير تقافتهم مادامت "الكرامة" أو المنزلة تقاس بالتقوى التى تشتمل على كل معانى القيم و الأخلاق والأداب العامة و الأعمال الصالحة و ما إليها ؟ كيف يبقى البشر بعد كل ما توصلوا إليه من المعرفة و العلم غير قادرين

(11) ←

 <sup>(</sup>١) سورة الحجرات : الأية ١٣

فى أغلب الأحوال على إدراك أن من يكره هو أول ضحايا الكراهية و أن سعادة البشرية فى التسامح و الحب و السلام و العدل و تقبل الآخر و الحرية ومقاومة كل ما يكرس الجهل و القهر و التمييز؟

#### هذا الكتاب

هذا كتاب عن النزعة الإنسانية في الرواية العربية. من الواضح أن الموضوع يشتمل على ثلاثة مفاهيم تشكل محتوياته وهي "النزعة الإنسانية" و "الرواية" و"الرواية العربية" ومنها جميعا يتشكل مفهوم مركب هو عنوان هذا الكتاب. تأسيساً على ذلك، يبدأ الكتاب بمقارية لنشأة الرواية في الغرب و ما يستلزمه هذا من توضيح لبعض المصطلحات ذات الصلة وكذا ملاحظات حول الغايات الكبري للرواية الغربية كما حددها بعض روادها. يتبع ذلك جزء عن نشأة الرواية العربية ومراحل تطورها من الريادة إلى التجريب مرورا بالرسوخ والتجديد و يتضمن هذا الجزء أسماء روائيين و عناوين روايات لا نعتقد أنها كل الروايات العربية و لا كل الروائيين العرب. لا مفر من الانحياز هنا لأن المراجع الكبري التي أرخت للرواية العربية تبقى في مجملها منحازة لأسباب مختلفة. لكن الحديث عن التجديد في الرواية العربية يبدو أقل انحيازاً لأن الدراسات النقدية العربية الحديثة و المعاصرة أصبحت أقل اهتماماً بالأسماء "الكبيرة" و أكثر اهتماما بتقديم صورة موضوعية و قدر المستطاع – عن الرواية في شتى أركان الوطن العربي الكبير، ولقد حظيت

الرواية النسائية (وليس من أهداف الكتاب مساءلة هذا المصطلح) باهتمام متزايد مما يسر تخصيص جزء مستقل من مقدمة الكتاب لشهرزاد، مع ضرورة التنبيه على أن عنوان هذا الجزء مجرد لافتة لا تنفى و لا تريد أن تنفى خروج الراوية الملهمة من مخدع الملك الدموى البائس و تفردها باهتمامات و منجزات تتجاوز مجرد الرغبة فى مخالفته أو إرضائه أو إلهائه عن قتلها.

وطالما أننا نتناول الرواية العربية يتحتم علينا أن نتوقف عند بعض خصائصها و همومها و كذا مشكلاتها و إشكالياتها و فى هذا تأسيس و شهيد ضرورى للحديث عن النزعة الإنسانية فيها نظرية و تطبيقاً. يتبع ذلك حديث مفصل عن النزعة الإنسانية فى الثقافة الغربية: تعريفها وأهم مبادئها و تجلياتها فى الأدب و النقد و أمثلة من الأعمال الأدبية الشهيرة. ثم تنتقل المقدمة إلى حيث يتوجه الكتاب، إلى النزعة الإنسانية فى الرواية العربية فترصد أبرز تجليات تلك النزعة مدعومة بنماذج من الدراسات النقدية السابقة التى تتناول تلك النزعة ربما دون أن تستخدم المصطلح صراحة – فى نصوص روائية عربية. ولعل فى مراجعة تلك النماذج بعض الإنصاف لروائيين و روائيات عرب كان من المكن لهذا الكتاب أن يزدان بدراسة مفصلة لبعض أعمالهم و أعمالهن.

تتناول تطبيقات الكتاب عدداً من النصوص السردية العربية هي: "حكاية الغراب و الحجلة" من كليلة و دمنة لابن المقفع و الفاتحة النصية للخطط المقريزية و أصداء السيرة الذاتية لنجيب محفوظ و القلق السرى لفوزية رشيد و رواية الكائن الظل لإسماعيل فهد إسماعيل. لا يتأسس هذا الاختيار على أية تحيزات قطرية

أو أيديولوجية أو فنية كما لا يتجاهل الحدود التى تفصل الرواية عن سائر الأجناس الأدبية، بل ينطلق من محاولة استكشاف النزعة الإنسانية فى نماذج من الرواية العربية مع شيء من التأصيل لتلك النزعة فى السرديات التراثية الكبرى و منها كليلة و دمنة و الوقوف على ما بين الرواية العربية و الكتابة التاريخية العربية ممثلة فى فائحة الخطط المقريزية – من روابط سردية و إنسانية، لأننا – كما سيتضع فيما بقى من الكتاب – لو استطعنا الإقرار بإنسانية التاريخ و الكتابة التاريخية التاريخية لتجنبنا كثيراً من مشكلات قراءة الرواية العربية و خصوصاً الخلط بين حقائق العلوم والرياضيات وحقائق الكتابة الروائية. كذلك تتضمن التطبيقات نصوصاً العلوم والرياضيات خليجيات ليس اعتقاداً أن القصة القصيرة مجرد "تلخيص" وواية، بل لأن القصة القصيرة من بنات جنس الرواية – ربما تكون ابنتها أو مولها، بل سقيقتها الصغرى! ليست القصة القصيرة "قصيرة" بالنظر إلى حجمها أو طولها، بل النظر إلى ما فيها من تكثيف و تركيز و التقاط لحظات دالة فارقة.

وهكذا نطمع أن تكتمل الدائرة في تناول النزعة الإنسانية في الرواية العربية من تناول سرديات عربية مؤسسة إلى كتابات تاريخية أو روائية تاريخية إلى روائية وقصصية. مجرد زعم مؤقت لأن الدائرة لا تكتمل إلا باستقصاء سرديات عربية أخرى كالمقامات و الحكايات الشعبية و غيرها.

أما التحليلات فتمزج بين النظرية السردية الحديثة والأسلوبية وتفيد من تراث النقد الروائى بما يتناسب مع غاياتها مع ميل واضح نحو المحتوى والدلالة على حساب التفصيل والاستطراد فيما يتصل بالشكل و آليات السرد، و هو ميل

تحتمه تلك الغايات التي تتركز في الوقوف على تجليات النزعة الإنسانية في النماذج المختارة. و هو إضافة إلى ذلك ميل نسبى متغير لا يستند إلى "أجندة" مسبقة لقراءة كل النصوص، فلكل منها طبيعته و أهدافه التي تؤدي بطبيعة الحال إلى تغيرات في منهجية التحليل و اهتماماته.

### الرواية - المصطلح والنشأة

"قال عبد ربه التائه: الحمد لله أنقذنا وجوده من العبث في الدنيا ومن الفناء في الأخرة." (نجيب محفوظ: أصداء السيرة الذاتية)

يشتمل مصطلح القص في اللغة العربية على معانى التوصيل والسرد/الحكى وتتبع الأثر أما نظيره الإنجليزي (fiction) فيشتمل على معانى السرد والتخييل وما بناقض الحقيقة بمعناها المنطقى والرياضي - من نافلة القول أن للأدب حقيقته لكنها ليست كحقائق المنطق والعلوم الطبيعية. ويرتبط مصطلح "الرواية" في اللغة العربية بنقل الخبر والتوصيل والحكى والاستظهار والرى أي الإمداد بالماء(۱) ، ولعله بهذا يعلى من قدر حاجة الإنسان إلى المعرفة وفضوله الذي لا ينقطع . أما المصطلح الإنجليزي فيشتمل على معنى الجدة والحداثة ونظيره الفرنسي (roman) يشير إلى ابداع خيالي نثري، طويل نسبياً، يقوم على رسم شخصيات، ثم تحليل نفسياتها وأهوائها، وتقصى مصيرها ووصف مغامراتها"(۱) ، القص أعم وأشمل من الرواية ،

 <sup>(</sup>١) عبد الملك مرتاض: في نظرية الرواية، عالم المعرفة، الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، ديسمبر
 ١٩٩٨م.
 (٢) المرجع السابق، نقلا عن :

P. Robert: Dictionnaire de la langue Française.

والتعرف على تاريخ مصطلح novel وعلاقته بمصطلع roman وكذا تصنيفاته انظر:

M. H. Abrams: A Glossary of Literary Terms, 6th ed. New York: Harcourt Brace College Publishers, 1993, pp. 130ff

مع الأخذ في الاعتبار أن الحكى لم يعد الهدف الأسمى للرواية في أحدث صورها، وكذا ملاحظة ذيوع المصطلح الفرنسي (recit) مقابلاً للسرد في اللغة العربية (١).

ولقد ظل مصطلح الرواية في اللغة العربية فترة طويلة تحيط به أصداء رواية الشعر ورواية الأحاديث النبوية الشريفة كما ظل فترة يشير إلى الأعمال المسرحية وما زال كثيرون يخلطونه بمصطلح القصة لكنه اليوم – بفضل تطور النظرية السردية – أصبح متميزاً عن القصة (القصيرة) والأقصوصة، فضلاً عن المسرحة. فالرواية تتسم بطولها وبحجم التفاصيل فيها وباشتمالها على الحوار والسرد، والوصف، فضلاً عن المادة الوثائقية التي تستخدمها بعض الروايات. إنها تستعير من الشعر إيقاعه ومجازه وتكثيفه، لكنها تفعل ذلك بشروطها ووفق أهدافها، وتستعير من المسرحية صراعها وحوارها: فكل رواية – على سبيل التبسيط لا الجزم علاقة متوترة في نطاق جماعة حقيقة أو متخيلة وتستعير الرواية من القصة القصيرة لحظات التكثيف والكشف الدالة المميزة لها ومن خلال الكولاج أصبحت الرواية الحديثة تستخدم كثيراً من النصوص من أجناس خطابية مختلفة كالتقرير الإخباري والمقابلة الصحفية وما إليها.

ترتبط نشأة الرواية الحديثة وتطورها بنشأة المدينة وتطورها: "فالفن الروائى ابتدع ليعبر عن المدينة – وليس الريف أو القرية – وارتبط ازدهاره بنشأة المدن الكبرى، وانتشار التعليم، لأن الرواية فن يقرأ، كما ارتبط بحصول المرأة على قدر من

<sup>(</sup>١) مصطلع recit قدمه جير الرجينيت في مناقشته البنية السردية حيث طرح تمييز ا مهما بين

الأحداث المروية.

وفعل الرواية

<sup>-</sup> ونص الرواية recit – راجع: K. Wales: A Dictionary of Stylistics. London: Longman, 1989, p. 394.

الحرية الاجتماعية، ويخاصة حق العمل وحق الحب، اللذين يتيحان قيام شبكة من العلاقات تسمح بصنع نسيج فنى متعدد الألوان..."(۱). فالرواية الغربية حديثة النشأة "ارتبطت كما يرى نقادها بظهور الطبقة البرجوازية وكان للمرأة فى ازدهارها وتطورها دور لا ينكر". والرواية جنس ارتبط بالتطور التاريخى فالأشكال السردية منذ الأسطورة والملحمة حتى ظهور الرواية ارتبطت كما يرى النقاد على اختلاف رؤاهم واتجاهاتهم بالظروف الحضارية والتاريخية وتأثرت بالأوضاع الخبيعة والاقتصادية: فالملحمة "بنت مجتمع بلا طبقات" والرواية الخبالية الغربية عصر الإقطاع" والرواية كما يرى الناقد الشهير لوكاتش "ملحمة البرجوازية. إن الرواية الأوربية هى ملحمة الطبقة الوسطى التى تكشف، "ملحمة البرجوازية. إن الرواية الأوربية هى ملحمة الطبقة الوسطى التى تكشف، عن ضياع الإنسان وغربته فى العصر الحديث (۱)، نشأت عند تحول أوربا من الحقل إلى المصنع ومع أفول نجم الطبقات الأرستقراطية لتعبر عن الصراع بين القديم والجديد ولتعكس قضايا مجتمع المدينة المضطرب بين عهد مضى وعهد يتشكل، بين الحلم بالووتوبيا utopia والاصطدام بالواقع.

وقد ظلت الرواية الإنجليزية بل الغربية عموما وفيّة للغايات الكبرى التى تبناها روادها. "إن الرواية تهدف إلى الإمتاع و التسلية و إلى تهذيب العقل والسلوك في آن و تدعو إلى الأخلاق و الالتزام بطريقة غير منفرة و تؤكد على واجبات المرء

(1V) 4

<sup>(</sup>۱) محمد حمن عبد الله: الريف في الرواية العربية، عالم المعرفة، الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، نوضير ۱۹۸۹، ص۷. أما التفصيل الذي يرد بعده فمن محاضرة الدكتور إبراهيم سعافين: «الرواية المعاصرة.. واقع وأفلق»، يوم الاثنين ۱۱/۲ ۱۱/۲ اه الموافق ۲۰۱/۲/۱۹ م، الأمانة العامة لجائزة الملك فيصل العالمية حريدة الجزيرة، ۱/۲/۲۰ م.

 <sup>(</sup>۲) جابر عصفور: زمن الرواية، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب. مكتبة الأسرة، ١٩٩٩، عز الدين إسماعيل:
 الأدب وفنونه، ط٤، القاهرة، دار الفكر العربي، ١٩٦٨، ص٢٠٣، عبد العلك مرتاض: مرجع السابق، ص٢٨٠.

نحو أسرته و مجتمعه و تنفر القراء من الرذيلة و تحبب إليهم الفضيلة ولا تتحيز إلى جنس أو نوع أو فرد أو جماعة وينبغى أن تفعل ذلك بأكبر قدر من المنطق السردى والحيوية و التلقائية بحيث تستثير عاطفة القارئ و تحفزه إلى متابعة قراءتها فبدون متابعة القراءة و التفاعل مع الرواية لا يتحقق منها أو لها شيىء مما سبق". هذا ما قال أحد مؤسسى الفن الروائى الإنجليزى ريتشاردسون فى تقديمه روابة باميلا Pamela وهى لرائد آخر هو هنرى فيلدنج. قد يبدو هذا الكلام غريبا أو تقيلا على مسامع متقفى و متقفات الألفية الثالثة و لمعل مما يعين على تقبله اليوم أن نتذكر دائما أن الفضيلة و الرذيلة والأخلاق و الالتزام كلها مفاهيم نسبية تتباين من مجتمع إلى مجتمع ومن جيل إلى جيل. وعلينا أن نتذكر كذلك أن الرواية و هى تعطينا صورة للحياة والواقع تفعل ذلك بطريقتها الخاصة لكن تبقى قادرة على إثراء خبرات القراء وتجاربهم وتهذيب مشاعرهم من خلال التعاطف الذي لا يتحقق بغير قدرة على التخيل والإحساس بالآخر.

#### عن الرواية العربية

"لا أذكر الآن السياق الذي قيلت فيه العبارة، لكننى أستعيد إصغائى الأول. وبعده لزمت، لا أعرف اللغة، غير أنى ألمت بالأصوات، لها عذوبة وممكن، حددت مواضع البث ومواقيته. وسجلت ما تيسر في ليالي الصفو عندما يصل الصوت نقياً، واضحاً، خلواً من التشويش..." (جمال الغيطاني: من خلسات الكرى).

لا تختلف نشأة الرواية العربية كثيراً عن نشأة الرواية الأوربية فهى ترتبط مثلها بالتمدن والتحضر وبروز الطبقة الوسطى لكنها تظل مشدودة إلى ماضين: الأول هو المسرودات العربية التراثية من مقامات وتراجم وكتب رحلات وسير شعبية والثاني هو ما نتج عن تفاعل العرب مع أوربا: ".. الرواية العربية هي ملحمة الطبقة الوسطى، ولكن في البحث عن هوية لها، داخل مجتمع ينقسم على نفسه، فيتمزق حاضره بين تقاليد ماضية وأفاق مستقبله بالقدر الذي تتمزق به هوية هذا المجتمع بين تراثه الذي يشده إلى حلم مثالى: وحضارة الآخر الأجنبي" (۱).

<sup>(</sup>۱) جابر عصفور، مرجع سابق، ص۳۷.

### تطورها - تبسيط مُخل (۱) مرحلة التأسيس و الريادة :

"لا دسمقراطية بلا رواية ولا رواية بلا دسمقراطية" (فيصل دراج: "الرواية المعوقة في المدينة المجهضة"، صحيفة الدار، ٢٠٠٣).

هذه منطقة تحفل بالألغام مصدرها الانحياز إلى قطر على حساب غيره فى التأصيل و التأريخ لنشأة الرواية العربية الحديثة و كذا الصراع الأيديولوجى بين من يردها إلى أصول عربية و من ينسبها إلى مؤثرات غربية و الضلاف الأكاديمي

<sup>(</sup>١) اعتمدت في هذا التأريخ و العرض الموجز على المراجع الأتية:

<sup>-</sup> عُبِدِ الْمَحْسِنَ طَهُ بِدِرِ: يَطُورُ الروايةِ العربيةِ الحديثَةِ، القَاهِرَةِ: دارِ المعارف، ١٩٦٣.

عبد العالى بوطيب: "الرواية المغربية ورهاناتها"، بدون تاريخ. موقع:

http://abedjabri.tripod.com/53fikrboutayeb.htm

<sup>-</sup> حسن حجاب الحازمي: البطل في الرواية السعودية. إصدارات نادى جازان الأدبى - سلسلة الرسائل الجامعية، ٢٠٠١.

عزيزة مريدن: القصة و الرواية. دمشق: دار الفكر، ١٩٨٠.

<sup>-</sup> محمد صنائع الشنطي: الأنب العربي الحديث، ط٤. حاتل: دار الأندلس للنشر و التوزيع، ٢٠٠٣.

<sup>-</sup> محسن جاسم الموسوى: انفرط العقد المقدس: منعطفات الرواية العربية بعد محفوظ، القاهرة، الهيشة المصدرية العاسة للكتاب، ١٩٩٩.

<sup>-</sup> فوزية العشماوي: المرأة في أنب نجيب محفوظ. القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠٠٢.

<sup>-</sup> نبيل سليمان: الرُّواية في الكريت من التقليدية إلى أفلق الحداثة. مجلة العربي، إبريل ٢٠٠٣، ص ص ٩٩-٩٩.

<sup>-</sup> السيد نجم: "الرواية العربية و الأرض". موقع إسلام أون لاين، ٢٠٠٣.

حسن فهد الهويمل: الأدب العربي في المملكة. كتيب المجلة العربية، ٧٤، إبريل ٢٠٠٣.

<sup>-</sup> بثينة شُعبان: مَانة عام من الرواية النَّسانية العربية. بيروت: منشُّورات دار الأداب، ١٩٩٩.

<sup>-</sup> مُحْيى الدِّينَ اللانقاني: "أساليّب تعامل الرواية النسويّة مع الذاكرة التاريخية العربية". الشرق الأوسط ، ٣١-١٠-٢٠٠٣

<sup>-</sup> موقع أسرة أدباء البحرين على الإنترنت.

<sup>-</sup> موقع شبكة المرايا/الذاكرة الثقافية على الإنترنت.

<sup>-</sup> موقع اتحاد الكتاب العرب على الإنترنت.

Allen, Roger (1995). The Arabic Novel: An Historical and Critical Introduction. NY: Syracuse University Press.

<sup>-</sup> Hafez, S. (1995). Love and Sexuality in Modern Arabic Literature. Al-Saqi Books.

<sup>-</sup> لنا عبد الرحمن: شاطئ أخر - مقالات في القصة والرواية. القاهرة: وكالة الصحافة العربية، ٢٠٠٢.

<sup>-</sup> محمد برادة: "المرأة و الإبداع .. في مواجهة الدونية والسيطرة النكورية". مجلة العربي، مايو ٢٠٠٣، ص ص ٨٩-٨٤.

<sup>-</sup> شيرين أبو النجا: "عرب ببدعون بلغة إنجليزية". مجلة العربي، مايو ٢٠٠٣، ص ص ١٣٧-١٣٥.

المنهجى بين من يرى أهمية طرح مثل هذه الأسئلة ، ومن يرى أن طرحها لن يغنى ولن يسمن من جوع. على كل حال ليس من المستساغ أن الثقافة العربية ظلت "عديمة" السرد و القص و الرواية إلى أن منّ الله عليها بالمؤثرات الغربية و ليس من العدل فى الوقت ذاته أن نغفل دور تلك المؤثرات فى تطور الرواية العربية الحديثة. أما الريادة فلعل أفضل ما نفعل هو أن نشعر بالامتنان لكل من كان له دور مهما كانت طبيعة هذا الدور و توقيته بغض النظر عن النرجسية القطرية والتحيزات الشخصية.

لقد كان للصحافة والترجمة دور مهم فى انطلاق مرحلة التأسيس والريادة فنشر سليم البستانى روايات عدة فى مجلة الجنان منذ عام ١٨٧٠ منها زنوييا ملكة تدمر والهيام فى جنان الشام ثم جاء جورجى زيدان فبدأ الالتفات إلى التاريخ العربى الإسلامى و ألف حتى عام ١٩١٤ إحدى و عشرين رواية مستمدة من العصر العباسى والأموى والأيوبي. و واصل فرح أنطون و نقولا حداد ترجمة الأعمال الروائية الفرنسية إلى العربية و كان لذلك أثر بالغ فى ترسيخ مفهوم الرواية الحديثة فى الثقافة العربية. ثم كانت رواية زينب لحمد حسين هيكل التى يؤرخ بعض النقاد بها لبداية الرواية العربية. تلا ذلك أعمال روائية دفعت الفن الروائى خطوات واسعة إلى مزيد من النضج يصنفها نقاد مثل محمد صالح الشنطى كمرحلة منفصلة هى مرحلة "التأصيل و الانتشار" التى شهدت مزيدا من العمق وألتحليل النفسى الاجتماعى وإليها تنتمى دعاء الكروان و أديب و شجرة البؤس

لطه حسين و يوميات نائب في الأرياف و عصفور من الشرق و الرياط المقدس لتوفيق الحكيم و سارة للعقاد و نداء المجهول لمحمود تيمور.

لم تتأخر الرواية كثيرا في سائر أنحاء الوطن العربي كما يحلو لبعض النقاد أن يتصور فكانت البداية التاريخية للرواية في السعودية و الجزيرة العربية في عام ١٩٣٠ تقريبا مع رواية التوأمان لعبد القدوس الأنصاري. و بين عام ١٩٣٠ و ١٩٥٩ شهدت الملكة محاولات قليلة يغلب عليها الخطابة و النبرة التعليمية حتى جاءت شن الضحية (١٩٥٩) لحامد دمنهوري كبداية فنية حقيقية للرواية السعودية. وما بين خمسينيات و سبعينيات القرن الماضي انطلقت الرواية في الخليج العربي لتستجيب للتحولات الثقافية المهمة التي شهدتها المنطقة آنذاك.

ولا ينبغى أن نغفل فى حديثنا عن البدايات منجزات المويلحى و خصوصا حديث عيسى بن هشام وليالى سطيح لحافظ إبراهيم والأجنحة المتكسرة لجبران خليل جبران و عذراء دنشواى لمحمود طاهر حقى و محاولات الشدياق و نقولا حداد و يعقوب صروف و البازجى عبد الحميد البوقرقاصى و غيرهم. مهدت كل تلك المحاولات الطريق من خلال استلهام التراث و توظيفه و كذا احتذاء النماذج الروائية الغربية لمرحلة التطوير و التجديد. و تأسيسا على ما قرره عبد العالى بوطيب فى سياق غير بعيد يمكن أن نلخص ما اتسمت به بدايات الرواية العربية فيما يلى:

(أ) امتزاج الروائى بالسير ذاتى بدليل زينب لهيكل، والأيام لطه حسين، وحياتى لأحمد أمين، وغيرها.

(ب) حضور الآخر: الخاصية الثانية تتمثل في حضور الآخر/ الغرب، ولو بأشكال مختلفة، كطرف أساسي فاعل في معادلة الصراع الحكائي وهو حضور يجد سنده الموضوعي في الخصوصية التاريخية لهذه المرحلة المعروفة وطنيا وقوميا بكثرة المصادمات الحضارية وتنوع مظاهرها - الاستعمار، المطالبة بالاستقلال، التحدي الحضاري، والمثاقفة.

وهو ما يفسر، فى الوقت ذاته، الحضور القوى لهذه التيمة الحكائية فى الكتابات الروائية المشرقية أيضا: فالتساؤل عن علاقة الأنا العربى بالآخر الغربى تكاد تتلاحق بمستويات مختلفة منذ عصفور من الشرق إلى قنديل أم هاشم إلى الحى اللاتينى و موسم الهجرة إلى الشمال كانضج وعى يطرح "أنا – التحدى – فى مقابل أنا – الانبهار".

(ج) اعتماد قواعد الكتابة الكلاسيكية: هيمنة الحكاية، والاهتمام الكلى بالحبكة الروائية، بالإضافة إلى المحافظة المطلقة على خطية السرد، واعتماد السارد المحيط بكل شيء، فضلا عن كثافة التدخلات المباشرة مما يعد أمرا طبيعيا في هذه المرحلة المبكرة، نظرا لحداثة الجنس الروائي من جهة، وجسامة المسؤولية الأدبية الملقاة على كاهل هؤلاء الرواد، في غياب تقاليد روائية قومية، من جهة ثانية.

#### مرحلة التجديد

كان "نجيب محفوظ" ينكر ما يكتبه للحفاظ على سمعته ومهنته فيما كان "هيكل" يتنكر وراء ما يكتبه للحفاظ على مهنته و سمعته. ولكن فيما استجاب الأخير للحالة و استمرأها، انقلب عليها الأول و رفضها، ومضى في

تصحيح الخطأ، وتنامت مع الزمن تجريته الإبداعية، فكسب الأدب العربى روائيا أضفى على فن الرواية أهمية خاصة فى تاريخ الأدب العربى الحديث." (عبد الله إبراهيم: موسوعة السرد العربي. شبكة المرايا الثقافية) فى هذه المرحلة حققت الرواية العربية قدراً من النضج أهلها للحصول على جائزة نوبل التى نالها نجيب محفوظ عام ١٩٨٨ و شهدت كذلك منجزات روائية مهمة ليوسف السباعى وإحسان عبد القدوس و محمد عبد الحليم عبد الله و على أحمد باكثير و بوسف إدريس و عبد الحميد جودة السحار و غيرهم.

ليس من اليسير أن نختصر الكلام عن محفوظ وقد حظى بما لا حصر له من الدراسات والأطروحات والمتابعات النقدية وعدد لا بأس به من الاتهامات ومحاولة اغتيال وعدد كبير من الألقاب وحققت رواياته رواجا غير مسبوق مطبوعة و مترجمة و انتقلت إلى السينما و التليفزيون.

وقد تعددت تصنيفات الأعمال الروائية المحفوظية على أسس زمنية وشكلية وموضوعاتية ومنها تصنيف فوزية العشماوى (٢٠٠٢) الذى يتمحور حول تواريخ ثلاثة مهمة فى حياة مصرو فى تطور أدب محفوظ هى ١٩٦٩ و ١٩٥٧ و١٩٦٧ ومنها التصنيف الذى يورده الشنطى (٢٠٠٣) وفيه ينقسم إنتاج محفوظ إلى أربعة مراحل هى المرحلة التاريخية ثم الاجتماعية ثم العلسفية ثم الاجتماعية الجديدة. تنتمى روايات عبث الأقدار (١٩٢٩) و رادوييس (١٩٤٣) وكفاح طيبة (١٩٤٤) إلى المرحلة الأولى و جميعها مبنية على تاريخ مصر القديمة ويتضح فيها تأثير الروايات

التاريخية لولتر سكوت و فيها إسقاطات على الحاضر و كذا بعض القضايا ذات الطبيعة الإنسانية الخالدة من نقد للفساد و دفاع عن الحرية.

بدأت المرحلة الثانية من تطور الرواية عند محفوظ مع روايته القاهرة الجديدة (١٩٤٥) وانتهت بالثلاثية الشُّهيرة (١٩٥٦-١٩٥٧) بين القصرين و قصر الشوق والسكرية و فيها سجل للحياة الاجتماعية في مصربين الحربين العالميتين من خلال أسرة السيد "أحمد عبد الجواد". وإلى هذه المرحلة كذلك تنتمي رواسات أخرى منها خان الخليلي (١٩٤٥) وزقاق المدق (١٩٤٧) ويداية ونهاية (١٩٥٠) والسراب (١٩٤٧) التي جرب فيها محفوظ الكتابة تحت تأثير التحليل النفسي لفرويد و اللص والكلاب (١٩٦١) والسمان والخريف (١٩٦٢) و الطريق (١٩٦٤) والشحاذ (١٩٦٥). و بعد صمت إبداعي دام سبع سنوات عاد محفوظ إلى قرائه مفاجأة روائية مازالت تثير قدرا كبيرا من الجدل و مَثَل الرحلة الفلسفية وهي رواية أولاد حارتنا (١٩٥٩ ) و فيها اخترال لتاريخ البشرية لا تخطئه عين و تكريس لقيمة العلم و دوره في الخلاص من الجهل و التخلف و القهر تنتهي بزواج العلم و الشعر/ الأدب. روايات المرحلة الرابعة تتسم بتوجه نفسي يوازي العلاقة المتوترة بين الفرد والمجتمع وكذا بالبحث عن معان كبرى للأحداث والحوادث اليومية وتنتمي إلى هذه المرحلة ثرثرة فوق النهل (١٩٦٦) و ميراميار (١٩٦٧) و المرابيا (۱۹۷۲) والكرتك (۱۹۷۲).

بغض النظر عن مجمل الخصائص الفنية التي أهلت محفوظ للحصول على جائزة نوبل و بغض النظر عن المسائل الخلافية التي تتصل بفنه الروائي عامة

وبمبررات حصوله على الجائزة خاصة، لا نستطيع أن نغفل النزعة الإنسانية العميقة في مجمل أعماله و كذا البعد الاجتماعي فيها. يظل محفوظ في كل أعماله الروائية مهتما بالإنسان في سياقه الاجتماعي، في صراعه مع دوافعه و مع العوامل الخارجية التي تؤثر فيه كما تحفل رواياته بنماذج و أنماط إنسانية تتجاوز حدود زمانها ومكانها.

لا سبيل إلى حصر هذه النماذج هنا لكن نذكر من بينها عثمان بيومى وطموحه الجامح فى حضرة المحترم و أحمد عاكف فى مواجهة أحمد راشد – الانطواء والنكوص فى مواجهة الرشد والعقلانية – فى خان الخليلى و السيد أحمد عبد الجواد فى الثلاثية (و هو أشهر نموذج قدمته الرواية العربية للهيمنة والانفصام الذكورى حتى أصبح "سى السيد" – هكذا كانت تناديه زوجته المطبعة المقهورة "أمينة" – رمزاً لكل سمات ذلك العصر الأبوى و لهيمنة الذكر و قهر الأنثى) وحميدة ذات الجسد الملوث و القلب الطاهر فى زقاق الدق و خضر الناجى فى مواجهة على الناجى – الثبات و العقل و الرجولة فى مواجهة الضعف و الهوى و"الميوعة" – فى الحرافيش و سعيد مهران اللص الذى تطارده "الكلاب" و يحركه لص "أكبر و نور فى اللص و الكلاب و محجوب عبد الدايم الوصولى المنافق فى القاهرة الجديدة و زهرة اللتى ترمز إلى مصر فى ميرامار و الشيخ عبد ربه التائه فى أصداء السيرة الذاتية.

وليس أبلغ في التعبير عن النزعة الإنسانية في روايات محفوظ مما ورد في حيثيات منحه الجائزة التي يمكن قراءتها على موقع جائزة نوبل على الإنترنت:

لقد طور محفوظ من خلال أعماله التي تتسم بالتنوع بين الواقعية و الرمزية فناً سردياً عربياً يعبر عن البشرية في كل زمان و مكان.

"who, through works rich in nuance - now clear-sightedly realistic, now evocatively ambiguous - has formed an Arabian narrative art that applies to all mankind."

#### مرحلة التجريب

أمس أبصرت ابن عمى فى الطريق يدفع الخطوعلى الدرب بعزم و يقين ! لم يزل حمزة مرفوع الجبين (فدوى طوقان: حمزة)

إن المشهد الروائي العربي بالغ الثراء و التنوع لا يكف عن التجدد والتجريب. وليس وضع مرحلة التجريب بعد التأسيس و التطور برهانا على حداثتها فقد تزامن مع محفوظ روائيون و روائيات حققوا منجزات روائية نوعية لم تنل حظها اللائق بها من الحفاوة النقدية. وليس مصطلح التجريب برهاناً على الانفصام بين ما يندرج تحته و بين المبادئ الروائية الراسخة. لقد أصبحت الواقعية الطبيعية في مختلف صورها - بسبب المؤثرات الغربية - هي القاعدة و ما دونها هو الاستثناء أو التجريب في كثير من الحالات. على كل حال هذا تصنيف مخل مهما بلغ من إحكامه اكنه فرصة سانحة للتعامل مع عالم بالغ التعقيد من التوجهات و الإبداعات الروائية العربية.

فى مواجهة القمع و تعبيراً عن الواقع المحبط، مازال الروائيون العرب يلوذون بنصوص من الماضى و الحاضر فيستخدم صنع الله إبراهيم قصاصات الصحف والمجلات في روايته ذات (۱۹۹۲) و يستخدم جمال الغيطاني في الزيني بركات (۱۹۷۸) مثلا و بنسالم حميش في مجنون الحكم (۱۹۹۸) و عبد الرحمين منيف الذي تناولت رواياته و منها مدن الملح (۱۹۸۶) التحولات الاجتماعية و الفكرية التي نتجت عن الثروة النفطية في دول الخليج العربي وإميل حبيبي في الوقائع الغريبة في اختفاء سعيد أبي النحس المتشائل (۱۹۷۲) و إسماعيل فهد إسماعيل في الكائن الظل (۱۹۹۹) نصوصا سردية و تاريخية تراثية. عاد بنسالم حميش وظهرت له مؤخراً زهرة الجاهلية التي تضع "زهرة" في مواجهة مع رموز الشعر الجاهلي لتكشف جنايات الثقافة الجاهلية على مبدعيها و تعرى في الوقت ذاته الوضع العربي الراهن الذي لا يسر صديقاً. ولم ينفك جمال الغيطاني بمارس دورا بالخ الأهمية في ترسيخ رواية الرواية التاريخية العربية في هاتف المغيب ومتون الأهرام و حكايات المؤسسة و حكايات الخبيئة و الزويل و وقائع حارة الزعفراني و الرفاعي و خطط الغيطاني و رسالة في الصبابة والوجد والتجليات و رسالة البصائر في المصائر.

رحلة الطرشجى والحلوجى لخيرى شلبى (١٩٦٥) نموذج لمحاكاة التاريخ بصورة ساخرة حيث يتسلم بطلها دعوة إلى الإفطار عند المعزلدين الله الفاطمى ويظل يرتكب الأخطاء فيجد نفسه فى القرن الخطأ و من هنا يتمكن من تقديم رؤية بانورامية للقاهرة فى مختلف العصور. بينما لجأ إلياس خورى فى الجبل الصغير إلى تطوير استراتيجية سردية تعتمد على ما يسميه ألن ١٩٩٥) الشك السردى بحيث يعجز السارد عن تفسير ما يسرد بينما اختار آخرون مثل

رشيد الضعيف وحسن داود الإغراق في التفاصيل الصغيرة الملة أحيانا لتصوير الواقع المازوم و اختبار بعض الروائيين العرب منذ زمن مواجهة الواقع بصورة مباشرة كما فعل سليم بركات عقب هزيمة ١٩٦٧ في عوبة الطائر إلى البحر (١٩٦٩) وجمع بهاء طاهر بين المواجهة إزاء سقوط الحلم الناصري والعودة إلى التراث الفرعوني في شرق النخيل وقالت ضحى و الحب في المنفى و غيرها أما فتحى إمبابي فيختار استلهام السيرة الهلالية في رواية مراعي القتل.

وقد ظلت الحرب موضوعا مهما في الرواية العربية بسبب ما عانت الأمة وتعانى من حروب و صراعات كما نجد عند عبد السلام العجيلي في أزاهير تشرين المماة ويحيى يخلف في نشيد الحياة وعبد الكريم ناصيف في المخطوفون. وتظل الأرض موضوعا مهما في الرواية العربية كما يتجلى ذلك في روايات الأرض لعبد الرحمن الشرقاوي وقدرون لأحمد عوض و الوياء لهاني الراهب و السد للمسعدي.

وإذا كان محفوظ قد أصر على استخدام الفصحى فى كل أعماله فقد أصر عدد من كتاب و كاتبات الرواية العربية مثل فؤاد التكرلى على استخدام اللهجة المحلية دون العربية الفصحى مما أثر سلبا على ذيوع أعمالهم الروائية فى العالم العربى و قد كان ليوسف القعيد مغامرات فى لغة الرواية منها استخدامه العامية من أول الرواية حتى آخرها فى لبن العصفور لكن القعيد يظل مهموما بأحزان الطبقات الدنيا و تحولات القرية المصرية كما نجد فى وجع البعاد و يحدث فى مصرالآن. و استحدث البشير خريف فكرة الهوامش التى تترجم اللهجة التونسية إلى العربية الفصحى و تبعته فى ذلك علية التابعى فى روايتها زهرة الصبار، و قد

مارس حنا مينه اللجوء إلى التعابير الدارجة في روايته الولاعة. و مارس محمد مستجاب في ديروط الشريف الإغراق في التفاصيل و العودة إلى التهكم الكلاسيكي من خلال الإفراط في العلمية في تناول أمور الحياة البسيطة و ربما التافهة بصورة ملحمية – و سوف يرد تفصيل ذلك في موضع لاحق.

تحتل روايتا موسم الهجرة إلى الشمال للطيب صالح والبحث عن وليد مسعود لجبرا إبراهيم جبرا مكانة متميزة في الروابة العربية الجديدة التي تألقت منذ ستبنيات القرن الماضي في أعمال صنع الله إبراهيم تلك الرائحة و نجمة أغسطس وبيروت بيروت و نات و شرف ووردة و أمرى كان لى وإبراهيم الكوني و إدوار خراط في رامة والتنين وحيدر حيدر الذي أثارت روايته وليمة لأعشاب البحر كثيرا من الجدل و شت مصادرتها في عدد من البلاد العربية وإبراهيم عبد المجيد في لا أحد ينام في الإسكندرية وإميال حبيبي مرة أخرى في سرايا بنت الغول. و إبراهيم أصلان في مالك الحزين و وردية ليل و محمد البساطي في صخب البحيرة وبيوت وراء الأشجار و موسى ولد إبنو في الحب المستحيل وهي عن القمع والظلم والخضوع معا و مجيد طوبيا في دوائر عدم الإمكان و عبد الحكيم قاسم في طرف من خبر الآخرة. ويظل غائب طعمة فرمان روائيا مهما تشرب التقاليد المحفوظية. و أخلص لها. و من بلاد الشام بأتينا حليم بركات و غالب هلسا الذي نشر منذ أوائل سبعينيات القرن الماضي الضحك والخماسين والسؤال والبكاء على الأطلال وتيسير السبول وله أنت منذ اليوم التي صدرت بعد نكسة ١٩٦٧ و نبيل سليمان ومؤنس الرزازوله أحياء في البحر الميت واعترافات كانم صوت التي تناولت

\_\_\_\_\_ (r.) ←\_\_\_\_\_

موضوع القهرو متاهة الأعراب في ناطحات السحاب التي تزاوج بين الماضى والحاضر، بين التراثي والحداثي، و خيرى الذهبي و فواز حداد و هاني الراهب وإبراهيم الخليل و فيصل خرتش و ممدوح عزام.

ويتواصل إبداع معجب الزاهرانى و إبراهيم الناصر الحميدان وعبده خال وعبد الله باخشوين وسعد الدوسرى و حسن الشيخ وغيرهم ممن تحولت معهم الرواية السعودية من الاجتماعى إلى السياسى ومن التسجيلي إلى الجدلي. ويستشرف طالب الرفاعي في ظل الشمس آفاقا حداثية تتصل بالكتابة عن الكتابة - أو الميتارواية - و طبقات النص و يبقى حمد الحمد في زمن البوح على تقاليد الرواية العربية.

وتظل الرواية الخليجية تسعى للخروج من الماضى إلى التجديد كما نجد فى التطورات الفنية من راشد عبد الله فى الشاهندة إلى محمد غباش فى مزون و دائما وحدث فى الليل ثم على أبو الريش فى الاعتراف وتل الصنم ونافنة على الجنون مروراً بروايات الأمير الثائر للشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمى وساحل الأبطال لمحمد على راشد و كريمة للدكتور مانع سعيد العتيبة والديزل لثاني السويدى و أحداث مدينة على الشاطئ لمحمد حسن الحربى و عنق يبحث عن عقد العبد الله الناوري مجرد أمثلة لا أكثر فى جزء آخر من الخليج العربى يتواصل التوتر بهن الحداثة و التقاليد الروائية و هو التوتر الذى يحفظ للرواية العربية خصوصيتها كما نجد عند فريد رمضان فى التنور والمرزخ .. نجمة فى سفر و أمين صالح فى أغنية ألف صاد الأولى و جمال الخياط فى الساحلية و حارس الأوهام

الرمادية وعبد القادر عقيل في كف مريم و أيام يوسف الأخيرة وعبد الله خليفة في اللكلئ والقرصان والمدينة و أعنية الماء والنار ومحمد عبد الملك في ليلة الحب و الجنوة.

وتستمر مغامرات الرواية العربية – وقد بدأت منذ منتصف القرن الماضى تقريباً فى بلاد المغرب العربى – نحو الماضى و المستقبل: فى العودة إلى السرديات التراثية عند محمود المسعدى فى السد وحدث أبو هريرة و التجريب على مستوى الشكل عند عز الدين المدنى فى الإنسان الصغير و من بعدهما مصطفى المداينى فى الرحيل إلى الزمن الدامى وهشام القروى فى أعمدة الجنون السبعة وفرج الحوار فى النفير والقيامة و إبراهيم درغوثى فى شهابيك منتص الليل وأسرار صاحب الستن و تأتى ريح الجنوب لعبد الحميد بن هدوقة مثالا للتقاليد الروائية الكلاسيكية و التفكك لرشيد بوجدرة و رائحة الكلب لجيلالى خلاص و السعير لحمد سارى و التفكك لرشيد بوجدرة و رائحة الكلب لجيلالى خلاص و السعير لحمد سارى كنماذج للرواية الجزائرية الجديدة المكتوبة بالعربية. و ليس من المكن فى هذا الصدد تجاوز المنجزات الروائية للطاهر وطار فى اللاز و الزلزال وعرس بغل و تجرية فى العشق و الشمعة والدهلين

وعلى مقربة من هؤلاء تتألق إبداعات إبراهيم الكونى فى الخسوف والبئر والواحة وأخبار الطوفان الثانى و أجمد إبراهيم الفقيه فى فئران بلا جحور وعبد المجيد بن جلّون فى فى الطفولة، وعبد الكريم غلاّب فى دفنا الماضى ومحمد زفزاف ومحمد عزيز الحبانى ومبارك ربيع، ومحمد عزالدين التازى والميلودى شغموم وأحمد عبد السلام البقالى وسعيد علوش ومحمد الشركى وعبد الله العروى

(71)

و محمّد برّادة في لعبة النسيان والضوء الهارب وأحمد المديني ومحمد شكري في السوق الداخلي والخبز الحافي والشطار.

ويتخذ التجديد و المغامرة في الرواية العربية أشكالا متعددة يوجزها بوطيب في: تجاوز الأنماط الروائية السائدة و تلقيح الرواية بتقنيات مستعارة من أجناس أدبية أخرى و تجاوز تقنيات الحكى التقليدية التي تصرعلى بداية و وسط ونهاية غالباً سعيدة و تصوير مفصل للشخصيات و الأمكنة وتكسير خطية السرد بحيث تتداخل الأزمنة وتتقاطع وتنويع الرؤى السردية بحيث تتغير الضمائر و تنشطر الأنا المتكلمة في النص و تتشظى وهدم سيطرة السارد العالم بكل شيء و توظيف التراث و اعتماد البعد العجائبي و الاهتمام بالحكي على حساب الحكاية و لهذا يكثر الانشغال بالكتابة و الإبداع و توسيع هامش تحرك القارئ للمساهمة بفعالية أكثر في إغناء الممارسة الروائية والدفع بها نحو آفاق أرحب.

لا فرق في كل ذلك بين كتابة ذكورية و كتابة نسائية إلا ما ينتج عن فروق فردية و ضرورات بمليها السياق المحيط و غايات النص الروائي.

ويبدو أن الرواية العربية لم تستنفذ كل إمكانيات التجريب خصوصاً فى ظل شورة المعلومات والإعلام و ظهور أجناس خطابية جديدة لا ينبغى أن يقتصر التعامل معها على أنها تهديد لمكانة الرواية، فهى توفر لها فرصاً جديدة للذيوع و مدها بمصادر جديدة للتجريب و المغامرة.

#### شهرزاد

"لكل قصة بطبيعة الحال مقدمة، فإذا كانت القصة "موياسانية" نسبة إلى الكاتب الفرنسى الشهيرجى دو موياسان تطرح المقدمة عناصر حدث يتطور ويتعقد لينفرج فى الختام. و إن كانت القصة تنحو منحى الحداثة أو ما بعدها فلا ضرر فى أن تكون علاقة المقدمة بالخاصة غير ظاهرة للعيان، و لا مانع من نهاية معلقة و مفتوحة. و قصتى ؟ لا مقدمة لها سوى خطبة للمؤلفة تفتح فيها باب الكلام، يعقبها سرد الواقعة التى تنتهى بنهاية ميكن ببعض التغاضى وشيء من الحكمة، اعتبارها نهاية سعيدة" رضوى عاشور: تقارير السيدة راء، ٢٠٠١، ص ص ١٥ - ١٨).

"لماذا نكتب!.. نحن النساء المنذورات - كالقرابين - للغياب، القابضات على الغبار...؟" (حمدة خميس - نزوى، إبريل ١٩٩٨).

كان لا بد فى هذا الجزء من الكتاب من الفصل بين الرواية الذكورية و الرواية النسائية و فى هذا تجاوز منهجى صارخ لأن التيارات الأدبية و التطورات الثقافية لا تعطى كثيراً من الأهمية للفروق النوعية أو الجنسية. غير أن الفصل له ما يبرره إذ لم تعد الرواية النسائية العربية جزءا مكملا للرواية "الرجالية". لم تعد فصلاً أخيراً فى كتاب أر فترة جانبية فى دراسة عن الرواية العربية. ولنتفق أولا على أن الروائية العربية لها همومها و أهدافها الخاصة التى لا تقتصر على مجرد تقليد الروائيين أو معارضتهم أو محاولة تأكيد اختلافها عنهم.

(Ti) +----

لم تتأخر الرواية "النسائية" كثيرا بل لعلها سبقت الرواية "الذكورية" حسب ما برهنت بثينة شعبان (١٩٩٩) وقد ذهبت إلى أن الرواية العربية الأولى هي رواية حسن العواقب أو غادة الزهراء للكاتبة اللبنانية زبنب فواز وأن هذه الرواية قد نشرت عام ١٨٩٩، أي قبل خمسة عشر عامًا من صدور رواية "زينب" لحسين هيكل، وبالإضافة إليها، صدرت رواية قلب الرجل للكاتبة لبيبة هاشم، وحسناء سالونيك للكاتبة لبيبة ميخائيل، وأكثر من ست روايات للكاتبة عفيفة كرم من أشهرها بديعة وفؤاد وغادة عمشيت، وكل هذه الروايات صدرت قبل صدور رواية "زينب" لحسين هيكل عام ١٩١٣ بما يستوجب ضرورة إعادة النظر. و ترى بثينة شعبان أن المرأة قد كتبت عن الأثار الاجتماعية والنفسية للحرب ووصفت تأثير الحرب والدمار على النفس الإنسانية، والعلاقات الأسرية والروابط الاجتماعية والدبنية. والانتماءات السياسية، وبهذا فقد جعلت الروائية العربية الكتابة عن الحرب ذات صبغة إنسانية. ثم طرأت على إنتاج النساء الأدبي تغييرات كمية وكيفية، فأصبح أكثر شعبية وأبعد أثرًا في الحركة الأدبية العربية ؛ بحيث أخذت النساء العربيات. منذ السبعينات يكتبن بثقة، و يسبرن أغوار الذات. بالتدريج تخلصت شهرزاد من رغبتها في إلهاء و تشويق شهريار و أصبحت لها أهدافها الروائية الأخرى. وأخذت الروائيات العربيات في الثمانينات والتسعينات ينلن الجوائز، ويخترقن السوق الأساسية للكتاب، ويصبحن موضوع دراسة نقاد كبار في ملتقيات أدبية.

استنادا إلى ما اقترحت إلين شولترو جوليا كريستيفا في التأريخ للرواية النسائية الإنجليزية، يرى صبرى حافظ (١٩٩٥) أن الكتابة الروائية النسائية

العربية مرت بثلاث مراحل: مرحلة تقليد الكتابة الروائية الذكورية وتبنى وجهة النظر الذكورية ومثلها رواية ليلى العثمان وسيمة تخرج من البحر (١٩٨٦) ثم مرحلة التمرد على التقاليد و وجهات النظر الذكورية التى امتدت من ثلاثينيات إلى سبعينيات القرن المنصرم ومثلها رواية نوال السعداوى سقوط الإمام (١٩٨٧) وأخيرا مرحلة التحقق و التميز التى تمثلها رواية مقام عطية (١٩٨٦) لسلوى بكر يتوازى هذا التطور مع إدراك الشعوب للحرية بعد التخلص من الاحتلال العسكرى أو الثقافى. ولا ينبغى أن ينظر إلى المراحل الثلاث كما لو كانت فترات زمنية متعاقبة، فقد تأخرت الرواية في بعض البلاد العربية مما أتاح فرصة تواجد المرحلة الأولى جنبا إلى جنب مع المرحلتين الثانية والثالثة. كما أن هناك قدرا كبيرا من التماهي و التداخل بين المرحلتين الثانية والثالثة. لم يشر الناقد إلى أن تلك المراحل بإمكانها أن تتجاور في قطر واحد، بل في مدينة واحدة بسبب اختلاف حظوظ الروائيات من الثقافة ونوعية تلك الثقافة إضافة إلى توجهاتهن و ميولهن الخاصة المتمادة.

إن قائمة الأسماء الروائية النسائية في العالم العربي منذ البدايات حتى اليوم أطول من أن نحصيها هنا: لطيفة الزيات و أمينة السعيد و إحسان كمال وليلي بعلبكي ولبيبة هاشم و لبيبة ميخائيل ورضوى عاشور و سلوى بكر وأحلام مستغاضي ونوال السعداوي وسكينة فؤاد ومنيرة الفاضل وفوزية رشيد ونعمات البحيري ونورا أمين وعفاف السيد ولطيفة باقا وليانة بدر و حنان الشيخ و غادة السمان وليلي العثمان وسلمي مطر سيف وميسون صقر وديزي الأمير وخنائة بنونه

(1)

وعفاف عبد الله ونافلة ذهب وهاديا سعيد وعلوية صبح واعتدال رافع ونورة السعد ورجاء العالم وميرال الطحاوى واعتدال عثمان ونادره العويثى وزهور ونيس وهدى بركات وحميدة نعنع وسحر خليفة وسحر توفيق وسلمى الكزيرى وليلى عسيران وإميلى نصر الله وخولة حمدان وسمية رمضان وفاطمة المرنيسى وصديقة على والفة الأدلبي وليلى أبوزيد وعالية ممدوح وعروسية النالوتي وكوليت نعيم وسعاد زهير وليلى اليافي ومنى جبور وكوليت خورى وكاترين معلوف وماجدة العطار وهيفاء بيطار ونورة الغامدي وهالة البدري وأسيا جبار وأهداف سويف.

روايات حجر الضحك و أهل الهوى و حارث المياه لهدى بركات تتناول الحرب والوهم و خراب الروح نحت وطأة التدمير من ناحية والتلهى من ناحية أخرى و تعزف بطريقتها الخاصة على وتر الصراع الدائم بين الحب و الموت. وتقدم أحلام مستغاضى فى ذاكرة الجسد رؤية أنثوية لتاريخ الثورة الجزائرية تركز فيها على الجانب الإنسانى الذى يغفله التأريخ الذكورى التقليدي. و فى روايتها فوضى الحواس نموذج للتناص ليس فقط مع رواية ذاكرة الجسد حيث تستنهض بطلها و تدخل معه فى مغامرة عشق و لكن كذلك مع مجمل الأعمال الروائية و المسرحية و السينمائية التى استلهمت أسطورة المثال "بجماليون" الذى وقع فى غرام تمثال أنثوى نحته وأسماه "جالاتيا". "إن أشمل صراع فى الوجود" - كما يخبرنا محفوظ فى أصداء السيرة الذاتية - "هو الصراع بين الحب و الموت". ليس هذا الصراع كل ما تطرحه فوضى الحواس، بل تتناول كذلك العلاقة بين المدع و إبداعه مما يكسب الرواية بعداً إنسانياً مهماً حيث أصبح هذا الموضوع "تيمة" أدبية عابرة للحدود و

'∀) ◀-----

الثقافات والآداب والأجناس الأدبية. ولأنيسة عبود النعنع البرى و باب الحيرة و في الأخيرة شبكة متداخلة محيرة من العلاقات الإنسانية من علاقة الأنا بذاتها، إلى علاقة الأنا بالآخر وعلاقة المبدع بالعوالم والشخصيات التي يبتكرها، و علاقة الحاضر بالماضي إلى علاقة الشرق بالغرب. هذه الكتابة عن الكتابة أو الرواية الشارحة تتجلى سماتها في صورة رائقة ساخرة في تقارير السيدة راء لرضوي عاشور (٢٠٠١)

فى رواية ريحانة تقتحم ميسون صقر عالم التاريخ فتعيد كتابته من وجهة نظر نسائية إنسانية و تتمرد على موضوعيته المزعومة. و تتالق مجموعة من الكتابات الروائية النسائية فى تسعينيات القرن الماضى فى مصر فتأتينا دنيا زاد و هليويولس لمى التلمسانى و قميص وردى فارغ لنورا أمين و مرايا الروح لبهيجة حسين و السيقان الرفيعة للكذب لعفاف السيد ودارية لسحر الموجى و الباذنجانة الزرقاء ونقرات الظباء والخباء ليرال الطحاوى وأوراق النرجس لسمية رمضان و وردة الرمال لغادة نبيل. هذه روايات سير- ذاتية بدرجات متفاوتة مع أنها لا تفصح عن سير-ذاتيتها ولا تتبنى النسق السير-ذاتى التقليدي الذي نجده عند طه حسين مثلا إذ لا تتطابق مع الواقع ولا تقدم عالماً مكتملا من الأحداث والحوادث بل تنطلق من احظات دالة و تفرط فى التفصيل و الانكفاء على الداخل التشظى وهى بذلك لا تبرهن على المقولة الذكورية التي تسم كتابة المرأة بالذاتية المتطرفة بقدر ما تحقق الوظيفة الإنسانية للسيرة الذاتية الروائية فكلما اقتربت الكتابة من الذات اقتربت من جوهر الإنسانية.

بتواصل إبداع الجيل السابق وتظهر أصوات جديدة فتكتمل حبات عقد غرناطة عند رضوي عاشور بعد أن أبدعت أطيباف و سراج و مريمة والرحيل وغرباطة وتكتب سلوى بكر البشموري في محاولة لإعادة كتابة تاريخ الفتح الإسلامي لمصر بأسلوب روائي مغايرو العربة الذهبية لا تصعد إلى السماء في محاولة لإعادة تعريف مفهوم المجتمع وفي دفاع لا يُستغرب من الروائية عن المهمشين والمهمشات وفي إدانة للقمع في شتى صوره. وتكتب سحر خليفة الصبارالتي تسجل فترة بداية السبعينيات من عمر مدينة نابلس و باب الساحة التي تسجل فترة الانتفاضة الأولى. وتقدم حنان الشيخ في حكاية زهرة تجربتها في عرض الرواية الأخرى للخطاب الذكوري والرسمي الذي يسوغ ويبرر اضطهاد الأنثى و في إنها لندن يا عزيزي رحلات بحث عن الذات بين الضباب و الأمواج في مجتمعات مختلفة و ثقافات مغايرة. نجد هذا كذلك في رواية أسيمة درويش شجرة الحب غابة الأحزان. ولهالة البدري السباحة في قمقم على قاع المحيط وهي رواية عن معنى البطولة بين الرياضة و الدفاع عن الوطن و امرأة ما التي تطرح أسئلة المظهر والجوهر و منتهي و فيها صورة بانورامية للريف المصري في النصف الأول من القرن الماضي وليس الآن و ترصد الصراع العربي الإسرائيلي من خلال قصة ضابط متقاعد و زهرة الصبار لعلياء بنت المنصف التابعي و نجوم أريحا لليانة بدر و سيرة الفتي العربي في أميركا لرفقة دودين و من سواد الكوفة إلى البحرين لي محمد الخليفة و مراتيج و تماس لعروسية النالوتي.

وتنتهك نجوى شعبان في نوة الكرم القدسية المتوهمة للتاريخ فيصبح عندها مجموعة خرافات وأوهام وأباطيل وتمزج فوزية السالم في مزون وربة الصحراء الأساطير بحكايات التأريخ والتراث الشعبي والعادات العربيبة وفي النواخذة تقتحم مجتمع الغوص في الخليج العربي. أما رواية حبات النفتالين لعالية ممدوح فهي تأريخ من نوع خاص للعوالم الأنثوية العربية في مراحلها وأزماتها الداخلية. وفي الروابية المستحيلة تخليط غيادة السيمان تياريخ سيورية الحيديث ببالحراك الاجتماعي و تقتحم فاطمة المرنيسي المشهد بسيرتها الذاتية في أحلام النساء لتقدم في تلك الرواية الواقعية تاريخاً مختلفاً للمجتمع المغربي. ومن الخليج العربي تستخدم فوزية رشيد أسلوب الإسقاط التاريخي لتقفز في رواية تحولات الفارس الغريب في البلاد العارية إلى العصر العباسي الشاني زمن العياق والعيارين والفتيان. ولفوزية رشيد كذلك الحصار وإمرأة ورجل والقلق السرى التي بشتبك فيها الأنتوى بالإنساني. وتتواصل إبداعات الروائيات الخليجيات في للصوت، لهشاشة الصدي لمنبرة الفاضل و شجن بنت القدر المزين لحصّة جمعة الكعبي وملائكة وشياطين لباسمة بونس وحلم كزرقة البصر لأمنيات سالم مستوحية التقاليد اللغوية والأدبية العربية و متوهجة بشاعرية المجاز والغموض. في الجزيرة تحتفي رجاء عالم بفضاء مكة في طريق الحرير وتستلهم ابن خلدون لتعطى تاريخها المتخيل بعض الشرعية وتعرى نبورة الغامدي القهر الذكوري في علاقيات غير متكافئة لكنها مرسومة بجرأة و تمكن في وجهة البوصلة. تحت سماء بعيدة لكنها نفس السماء تكتب روائيات عربيات بلغات غير العربية عن الغرية والحنين و العنصرية و تصبح مهمة الكتابة الروائية النسائية بالغة الصعوبة في خروجها من الحرملك البعيد الذي تركته وراءها وفي وقوفها ضد التمثيل الجائر للثقافة التي تنتمي إليها في الأصل. في هذا الصدد تبرز روايات أهداف سويف في عين الشمس وخارطة ألحب و فيهما تعرية مدهشة للعنف الاستعماري في مصر في تجلياته السياسية والثقافية والجنسية والاجتماعية وكذلك للعنف الداخلي المتمثل في القمع والتهميش في مجتمع ذكوري و المترجمة لليلي أبو العلا و انتظار الماضي في المستقبل لصبيحة خمير وعندما يتشاور الجن والسيد لثريا أنطونيوس وشذرات بيروت .. سيرة حرب لجين سعيد و أعمدة الملح لفادية فقير و لأسيا جبار العطش و أطفال العالم الجديد والقبرات السانجات و جبل شنوة و بعيدا عن المدينة و هي عن نساء من فجر الإسلام مأخوذة من الطبري.

هكذا نرى كيف ازدهرت الرواية العربية في الثلث الأخير من القرن السابق بشكل غير مسبوق وتجلى هذا الازدهار في تزايد عدد الروايات الصادرة في كل أقطار الوطن العربي عن دور النشر الخاصة والحكومية و انتشار الرواية العربية على الساحة الثقافية العالمية من خلال الترجمة و تزايد الاهتمام بالرواية في العالم العربي من خلال المؤمّرات و الأطروحات الأكاديمية والمسابقات المحلية والعربية وكذا المجلات والدوريات المتخصصة وتزايد عدد الدراسات النقدية التي تجمع بين النظرية السردية الغربية وتراث القص العربي و كذا تزايد عدد الروايات والقصص النسائية وكذا المقاربات النقدية التي تجعل من رواية المرأة (عنها أو من تأليفها) موضوعاً لها.

فهل تغيرت نظرة الثقافة العربية لكتابة المرأة ؟ ريما، لكن ليس بما يكفى التعامل مع نصوصها بوصفها نصوصاً إنسانية، لا مجرد نصوص نسائية. في مطلع الألفية الثالثة، قويلت رواية لرجاء الصانع - بنات الرياض - بمبيل جارف إما من النقد السلاذع السنى لا يخلب مسن اتهامسات شخصية أو مسن المسيع المفرط الذي يرى في الرواية "خروجا" و "ثورة" من منطلق أنها تتناول العلم السرى لأربع بنات من الرياض و من منطلق أنها تنويع على "رواية الرسائل" حيث تأتيتا الرواية في صورة مجموعة من الرسائل الإلكترونية. مجمل الانتقادات و المدائح لا يقوم على قراءة منصفة للرواية، لا بوصفها "اعترافات ليلية"، بل بوصفها نصا سردياً إنسانياً.

# هموم الرواية العربية و خصائصها

" إن التأمل في الأفكار الواردة من قبل تعطى الإنسان فرصة جديدة لمواصلة الرحلة، مرة أخرى مإ كانية أكبر..." (عبد الرحمن منيف: سباق المسافات الطويلة).

يظل التوتربين الماضى والحاضر، بين النات والآخر الأجنبى ماثلاً فى الرواية العربية إضافة إلى توترات لها نفس الحضور المهيمن بين القرية والمدينة، بين الهامش والمن/ المركز، بين التصريع والتلميع، بين الأجيال والأفكار والقيم والمعتقدات، بين المظهر والجوهر وبين الواقع والحلم. وما زالت التحولات الاجتماعية التى أعقبت استقلال الأقطار العربية أو تحولها من الصحراء أو القرية إلى المدينة مد الرواية العربية بما لاحصر له من الموضوعات والمواجهات إلى

كتاب وكاتبات الرواية في العالم العربي لا يكتفون بالإضافات الكمية المستمرة إلى مكتبة الرواية العربية، بل يستشرفون آفاق الإبداع الروائي في كل اتجاه ممكن – في اتجاه الماضي في محاولة لإعادة قراءة / كتابة التاريخ العربي روائيا وفي اتجاه المستقبل بحثاً عن اليوتوبيا في روايات الخيال العلمي وفي اتجاه الواقع سعباً إلى فهم الواقع العربي بكل قضاياه ومتناقضاته وهمومه وفي اتجاه العقل الباطن استكشافا لما يتيحه تيار الوعي واللاوعي وفي اتجاه الرواية نفسها تأسيسا لأشكال مختلفة من رواية الرواية (الرواية الشارحة أو المهمومة بذاتها) وفي اتجاه الأجناس الخطابية الأخرى اختراقاً لآفاق الكتابة عبر النوعية وفي اتجاه المنجز الروائي العرب الغربي نحو كتابة روائية حداثية وبعد حداثية. إن الحكائين والحكاءات العرب المحدثين والمعاصرين أكثر من أن تحصيهم قائمة مهما طالت. وماء المحاكاة مازال بتفجر في الأرض العربية، يروى عطش القلوب إلى الأمل والحربة وشغف العقول بالمعرفة وحاجة النفوس والأرواح إلى الإمتاع والمؤانسة.

و ما زالت الرواية العربية تحتفظ بطريقتها الخاصة بالسمات العامة لجنس الرواية و منها تلك الخاصية الحوارية التي تتميز بها الرواية و التي تمكنها من الجمع بين الأضداد والمتناقضات و تعدد الأصوات واللغات (البوليفونية الجمع بين الذي يمكنها من التقاط الأنغام المتباعدة المتنافرة و قدرتها على تشرب بقية الأجناس الأدبية و مناسبتها للتعبير عن التحولات الاجتماعية وقدرتها على إشباع شغف الإنسان الحديث بالحقائق وكذا حنينه القديم إلى الخيال (۱۰).

<sup>(</sup>١) جابر عصفور: مفتتع فصول، مج ١١، ع ٤، ١٩٩٣، ص ص٥- ٩.

ولأن الرواية تتحدى انغلاق الشكل والمضمون، ولأنها تجمع بين الأضداد والمتناقضات وتفتح آفاقاً للتعدد، فهى الشكل الملائم للتعبير عن مرحلة الانتقال من الشمولية إلى الديمقراطية وهى صوت المهمشين والمقهورين في سعيهم إلى الحرية، وهي كذلك الشكل الملائم لمرحلة التحول إلى الآلة ثم إلى ثورة الإنفوميديا (المعلومات والإعلام) وما نتج عن ذلك من أضاط نصية جديدة وعلاقات متشابكة (۱).

لم تصطدم الرواية (إجمالاً) بالذائقة العربية التقليدية ولم تتورط في مغامرات موضاعاتية أو شكلية غير محسوبة بل ظلت مرتبطة بالواقع العربي وتواصلت محاولات مبدعيها للتعبير عن معاناة الإنسان في حياته اليومية ولم تنبهر الرواية العربية بالمفاهيم الغربية التي تجردها من خصوصيتها. ولأنها جنس أدبى مرن يتسم بالقدرة على التكيف، استطاعت الرواية أن تحافظ على ما حققت من مكانة، حيث تحولت أحياناً لتصبح فيلماً سينمائياً أو مسلسلاً تليفزيونياً أو مسلسلة من الحلقات في جريدة و وجدت طريقها إلى شاشات الكمبيوتر ومواقع الإنترنت. فإن لم تجد ثلاثية محفوظ مثلا طريقها إلى القارئ العادي عبر الكتاب الطبوع فقد و جدت طريقها إلى من يقرأ و من لا يقرأ عبر الفيلم السينمائي والدراما التيفزيونية. حدث هذا كذلك مع بعض أعمال يوسف إدريس و إحسان عبد القدوس وجمال الغيطاني و يوسف القعيد و بهاء طاهر و غيرهم. أما فيما يتصل بالمنافسة بين الأدب الرسمي والأدب الشعبي الجماهيري، pop/ popular ، فهي لا مثل مشكلة للرواية، لأنها – لكونها أفقاً للشكل والخطاب المتعددين (٢٠) – قادرة على

<sup>(</sup>١) جابر عصفور: زمن الرواية، ص ص٥٠- ٥١، بكثير من التصرف.

<sup>(</sup>٢) محمد برادة: "الرواية أفقا للشكل والخطاب المتعدين"، فصول، مج ١١، ع٤، ١٩٩٣، ص ص ١٠- ٣٦

امتصاص مختلف مستويات الخطاب الإنساني. كما أن الحدود بين ما هو رسمى وراق وبين ما هو رسمى وراق وبين ما هو دارج و شعبى آخذة في الانهيار منذ ازدهار الحداثة وما بعد الحداثة (۱).

ولقد أصبحت الدراما التليفزيونية في كل أركان العالم العربي جنساً أدبياً/خطابياً بالغ الأهمية و الذيوع و التأثير و أصبحت نافذة مهمة للروائيين والقصاصين تصل إلى من لا يصل إليهم الفيلم السينمائي ولا يهددها ما يهدده من مخاطر "الغرينة" والوقوع في المحاذير الأخلاقية. لا ينبغي أن يفهم مما سبق معاداة للتجريب أو سعياً إلى قمع الإبداع. هي مجرد محاولة لوصف الواقع دون تقييمه أو تقويمه. ومن نافلة القول أن الدراما التليفزيونية بكل ما حققت من ازدهار محسوبة على الرواية ففيها ما في الرواية من شخصيات و أحداث و حبكة و توظيف للزمان و المكان و استراتيجيات السرد المختلفة إضافة إلى ما تتفرد به عن الرواية من صوت و صورة.

## إشكالياتها و مشكلاتها

"فافتننت بفصاحتها، ولم النفت إلى قيد ملاحتها، وقلت لا جرم إنه قد خازمنى التوفيق، من معاجيل الطريق ..." (من مقامات البازجي).

تواجه الرواية العربية إشكالية الصراع غير المعلن بين الهوامش والمن، حيث ظل التاريخ للرواية العربية منحازاً لأقطار بعينها ولروائيين دون سواهم، وظل ذكورياً يهمش رواية المرأة إلا قليلاً. حتى في القطر العربي الواحد هناك مجموعة

<sup>(1)</sup> Strinati, D. (1995). An Introduction to Theories of Popular Culture. London and New York: Routledge, pp. 225- 226.

من الأسماء والأعمال بعينها تحظى بالمتابعة النقدية والاهتمام الأكاديمى على حساب بقية الأسماء والأعمال. هذه الإشكالية لم تعد اليوم بنفس الحدة التى كانت عليها فى الماضى القريب والبعيد، فقد تزايدت منافذ ومنابر النشر الإقليمية، وتزايد الاهتمام بالصف الثانى من الروائيين العرب كما تزايد الاهتمام بالرواية النسائية العربية. و الذى لا شك فيه أن عدد الدوريات النقدية المهتمة بالرواية فى الوطن العربى وعدد الأطروحات الأكاديمية التى لها نفس الاهتمام، وعدد المؤتمرات والمسابقات المخصصة للرواية العربية أو التى تجعل منها أحد محاورها الأساسية فى تزايد غير مسبوق، مما ينعكس بصورة إيجابية على من الرواية العربية وهوامشها على حد سواء.

وما زالت أمام الروائيين والروائيات العرب مجموعة من الأسئلة والخيارات الفنية. هذه الأسئلة وهذه الخيارات لا ينبغى أن نناقشها بوضفها سلبيإت، لكن بوصفها إشكاليات أسهمت المحاولات الفردية والجماعية لحلها فى ثراء الرواية العربية وتنوعها من بين هذه الأسئلة والخيارات قضية اختيار اللغة: هل تستخدم الرواية الفصحى القطرية أم الفصحى القومية أم اللهجات المحلية؟ يضاف إلى ذلك التوتر الخلاق بين احتذاء النموذج الروائى الغربى والعودة إلى تراث القص العربى الحافل، وكذا التوتر بين تطوير آليات الكتابة الروائية من ناحية ومتطلبات التواصل مع جمهور القراء وعامتهم من الناحية الأخرى، والصراع الخالد بين الواقع والخيال، بين حقائق العلوم الطبيعية وحقائق النصوص الروائية، كما تظل الكتابة الروائية السبر ذاتية محفوفة بالمخاطر مهددة بسوء الظن وسوء التفسير.

ليس مما يسعدنا نحن العرب أن تصل الرواية العربية إلى حلول نهائية الهذه الأسئلة أو أن تلتزم مجموعة من الخيارات دون غيرها، لأن هذا سوف يعنى قطيعة مع الإبداع ومخاصمة لفضائل الاختلاف والتعدد. فيما يتصل بلغة الرواية – على سبيل المثال – يظل استخدام اللغة العربية الفصحى التى يشترك فيها العرب جميعاً تعبيراً عن توجه قومى (۱) ، ومحاولة لمخاطبة أكبر عدد ممكن من القراء فى الوطن العربي، بينما يظل اختيار العامية المحلية مرتبطاً بضرورات الصدق الفنى في الرواية، وما بين هذه وتلك درجات ومستويات تستدعيها وتستلزمها أهداف كل رواية وطبيعة شخصياتها وتراوح الخطاب في الرواية بين سرد ووصف وحوار واقتباس أو تضمين.

إذا ما انتقلنا من الإشكاليات إلى المشكلات واجهتنا مشكلة ضيق أفق التلقى عند جملة القراء في العالم العربي، ربما بسبب المناهج الدراسية وطرق تدريس الأدب في المدارس والجامعات العربية وربما بسبب الأفلام والمسلات التقليدية وربما بسبب الهوة التي تتسع كل يوم بين نقاد الرواية العربية وقرائها، وربما لكل هذه الأسباب مجتمعة، تظل جملة قراء الرواية العرب تنتظر النهاية السعيدة وتبحث عن الحكاية على حساب طرائق السرد ومناوراته وبنية الرواية ولعتها وبقية جوانبها الفنية. يظل القارئ العربي يبحث عن الحدث لا عن الرواية بوصفها حدثاً، ويظل يخلط بين المؤلف/المؤلفة والمتكلم/المتكلمة في النص، في نزعة قرائية سيرذايتة طاغية. كما يظل القارئ العربي أسير البني الروائية التقليدية نزعة قرائية سيرذايتة طاغية. كما يظل القارئ العربي أسير البني الروائية التقليدية

<sup>(</sup>١) مصطفى عبد الغنى: الاتجاه القومى في الرواية، عالم المعرفة، الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، أغسطس ١٩٩٤

فلا يستطيع التكييف مع جدلية الضمائر وانقسام المضمرات وتصولات السرد وتقلبات الزمن الروائي واسترجاعاته واستباقاته. وتظل الرواية مطالبة بأن تكون في آن واحد - موعظة دينية ودرساً أخلاقياً وقصة "مسلية" ودفتراً للحقائق المطلقة ومرآة للواقع، تعكسه بشكل طبيعي ومنطقي، ولا مانع من أن تحتوي على بعض "المشهيات" الميلودرامية، حتى تنتهي نهايتها المحتومة والمتوقعة بزواج البطل من البطلة والقبض على الأشرار. لا يبدو أن القراء العرب يتمتعون بالصبر والمثابرة في تعاملهم مع النصوص الروائية، فإذا ما أضفنا إلى هذا ما أصبحت بعض وسائل الإعلام المعاصرة ترسخه من قيم الاستهلاك والتلقي السلبي والخمول، ازداد المشهد قتامة. جزء من هذه القتامة يتمثل في تناقص عدد قراء الرواية - والأدب عموماً في العالم العربي بشكل مستمر. لا يصدق هذا على قصص المغامرات - وأكثرها مترجم - ولا على روايات الشباب الرومانسية - وأكثرها متهافت وميلودرامي - ولا الروايات التجارية وأكثرها يستهدف غرائز القراء بصورة فجة.

فى مثل هذا السياق القرائى المعقد، تصبح المصادرة والاتهام بالكفر والجهل بطبيعة النص الروائى واقتلاع الملفوظات من سياقاتها الروائية أموراً متوقعة ومنطقية. نتوقف هنا عند أهم الأسباب التى تؤدى إلى سوء فهم بعض النصوص الروائية وما ينتج عن ذلك من تكفير ومصادره ومطاردة:

■ المطابقة الخاطئة بين المؤلف وشخصيات الرواية دون النظر إلى طبيعة تلك الشخصيات وأدوارها وأفعالها وأقوالها ومواقعها في النسيج الروائي.

- الخلط الساذج بين حقائق المنطق الرياضي والعلم الطبيعي وحقائق النص الرواية الروائي وتجاهل ما فيه من عناصر تخييل. ليس مطلوباً من الرواية التاريخية أو رواية الرواية التاريخية مثلاً أن تتطابق مع كتب التاريخ المدرسية (بل إن القول بأن هذه الكتب نفسها هي سجلات للحقائق التاريخية الموضوعية هو من قبيل التبسيط المخل، لأن كل تاريخ في نهاية الأمر هو تأريخ: هو سرد، ليس الواقع، وإنما هو رؤية ووجهة نظر إنسانية، ليس حقيقة مطلقة، وإنما هو حقيقة من زاوية ما. الفرق بين التاريخ والتأريخ فرق بين الاسم والفعل، بين الثابت والمتغير. وعندما نقول تاريخ الجبرتي، فإننا نعني ما وصلنا مما دون الجبرتي تأسيساً على ما عاين وما الظروف الشخصية والسياسية والاقتصادية والدينية والثقافية التي الظروف الشخصية والسياسية والاقتصادية والدينية والثقافية التي
- الوقوف عند ظاهر النص وعدم مراعاة السياق الذي يحيط بالملفوظات والشخصيات والأحداث الروائية وتجاهل الأبعاد الكنائية والمجازية في الكلمة والنص على حد سواء.
- تجاهل كل المنجزات والتطورات العلمية والثقافية مثل قانون النسبية ونظرية الكم "واكتشاف" اللاوعى وتطورات التحليل النفسى بوجه عام وكذا تطور الرواية تأثراً بكل ما سبق وتيارات الحداثة وما بعد الحداثة ويإعادة قراءة التراث السردى العربي.

- الوقوع في أشراك المطلق ونفى الآخر والتفكير التآمري عند قراءة نصوص
   تقوم على التعدد والاختلاف والبوليفونية، دون أن ينفى ذلك أن مؤلفيها
   "بشر مثلنا" لهم قيمهم ومعاييرهم الأخلاقية وانتماءاتهم.
- الغياب اللافت للنقد الروائى على مستوى عامة القراء بمعنى أن النقاد العرب بعضهم يصر على استخدام خطاب فوقى، غربى فى مجمله، بحيت يصبح النقد ترفأ أكاديمياً لا قبل للقارئ العادى به، وبعضهم يسرف فى التبسيط والنقد الشارح بحيث لا يرقى ما يكتبون إلى مستوى النصوص الروائية الحديثة والمعاصرة. ينتج عن هذا جهل مجمل القراء بأبسط شروط وطرائق الرواية، والمرء كما قبل عدو ما جهل.
- العلاقة غير السوية بالتراث، تلك العلاقة التي تتراوح ما بين التحقير والتقديس والجهل أو التجاهل، مما يؤدي إلى سوء فهم أشكال التناص التي تستخدمها الرواية العربية الحديثة والمعاصرة بشكل لافت (۱).

ليست هذه – بكل تأكيد – كل إشكاليات و مشكلات الرواية العربية، لكنها ربما تكون أهم ما يواجهها من أسئلة وخيارات ومآزق. إذا أرادت الرواية العربية أن تفلت من شرك الهشاشة وأن تتجاوز إشكالياتها، فإن عليها – وهى تلامس جسد الواقع الملتهب – ألا تسرف فى الخطابة أو المباشرة أو القناعة بعدالة شعرية زائفة وعليها – وهى تعود إلى التاريخ – ألا تسرف فى التعالى والتغريب، وعلى نقاد

0.

<sup>(</sup>١) بهاء الدين محمد مزيد: زمن الرواية العربية: مقدمات و إشكاليات و تطبيقات ، الشارقة: دائرة الثقافة و الإعلام،

الرواية أن يجتهدوا في تحقيق التوازن الصعب بين تطوير أدواتهم النقدية والتوسط بين القارئ والرواية (١).

وعلينا نحن العرب أن نتوقف عن تمجيد الذات و نفى الأخر والاحتكام إلى معايير غير أدبية فى تقييم الرواية و قراءتها. والحق أن هذا يبدو هدفاً صعباً فى ظل ما تعانيه الثقافة العربية من عداوات ببن – قطرية و أوهام و مقولات مغلوطة يروجها إعلام كل قطر عن بقية الأقطار و نرجسية ثقافية لا تسمح بقراءة أمينة لماضى الرواية العربية و حاضرها وانحياز تقليدى أشرنا إليه فيما سبق إلى بعض البلدان العربية و بعض كتاب الرواية العربية على حساب غيرها و غيرهم. إذا أراد المثقف العربي أن يمارس دورا فاعلا فى النهوض بالثقافة العربية فعليه أن يتحلى بكل ما يستطيع من تسامح وموضوعية – تسامح حقيقى وموضوعية حقيقية لا مجرد بلاغة – تسامح مع الآخر فى الداخل وفى الخارج، تسامح مع النصوص الغايرة و الأجناس الأدبية التى لا ينتمى إليها المثقف بحكم تخصصه أو هوايته ورصانة موضوعية تحمى التسامح من التحول إلى تسيب أو تساهل.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٣٦.

#### النزعة الإنسانية

"لا تقلقي! لا تقلقي! رغم كل المظاهر و الظواهر لم يسبق أن تولى هذه الإدارة أحد إلا بقرار من اتحاد قارة الفرنجة." (غازي القصيبي: دنسكو). هذا تعريف موجذ بالنزعة الإنسانية يرد بعده التفصيل والتركيز على تحلياتها في الادب عما والرواية خاصة : " أي نسق من الفكر أو الفعل يعتبر أن المصالح والقيم والكرامة الإنسانية لها الصدارة... ومن الناحية التاريخية كانت النزعة الإنسانية أحد مذاهب عصر النهضة. وقد ولدت في إيطاليا في القرن الرابع عشر وأكدت جدارة الإنسان الجوهرية وكرامته ومقدرته ... وقد اعتقد إنسانيو عصر النهضة الذين استمدوا معتقداتهم من دراسة الشعراء القدامي والمؤرخين والفلاسفة الكلاسيكيين أن الإنسان هو في الحقيقة مركز الكون وأنه جدير بأن بحيا حياة العقل والكرامة والأخلاق وأن السعادة من حقه. لقد كانت نزعة علمانية ترتبط بالعالم الأرضى، وتثق في حواس الإنسان وطاقاته وقدرته على تحقيق الكمال على هذه الأرض، وتعتبر أن للفرد جوهرا إنسانيا يجعله محلا لحقوق في الحربة والكرامة بصرف النظر عن الطبقة والعرق والقومية واللون والجنس. وأبرز ممثلم النزعة الإنسانية الغربية هم بترارك ودانتي وبوكاشيو وليوناردو دافنشي وأبرازموس ورابليه وشيكسبير وملتون وجوته." (۱)

إن النزعة الإنسانية تعطى الأولوية لحاجات الإنسان و مصالحه، فهى في الأدب تشير إلى الاهتمام بالإنسانيات و الثقافة الأدبية أما إنسية عصر النهضة في

<sup>(</sup>١) إبراهيم فقصي: معجم المصطلحات الأمهية، ط١. دار شرقيات للنشر و التوزيع، ٢٠٠٠.

أوروبا فتشير إلى ما اشتهر عن نهايات العصور الوسطى من إحياء للتراث اليونانى و الرومانى و تشير النزعة الإنسانية الثقافية إلى التقاليد العقلانية العلمية التى تطورت فى الغرب و تأسست على تراث روما و أثينا. وفى الفلسفة تشير النزعة الإنسانية إلى كل مذهب يضع حاجات الإنسان ومصالحه فى بؤرة الاهتمام و فى الديانة المسيحية تعنى الإنسانية ذلك المذهب الذى يعنى بإشباع حاجات الإنسان و مساعدته فى تحقيق ذاته فى إطار مبادئ الدين ورغم اختلاف الأديان إلا أن الدور الذى تلعبه فى حياة من يتبعوها لا يتغير. وربما تتطرف النزعة الإنسانية فتتخلى عن الدين جملة و تفصيلاً وقد تبقى مرتبطة به مع التركيز على الترغيب لا الترهيب و صورة الجنة لا النار و الاندماج لا الصراع و المغفرة لا العقوبة و الجوهر لا الظهر. (')

المفارقة الساخرة فيما يتصل بإنسانية عصر النهضة الأوربية هي أنها ارتبطت بانطلاق المد الاستعماري الغربي على إفريقيا و آسيا و أمريكا الجنوبية وقد برر المستعمرون الأوائل منجزاتهم الاستعمارية بمبررات إنسانية منها السعر إلى تنوير و تعليم تلك الشعوب البدائية ومساعدتها في الكشف عن ثرواتها والإفادة من هذه الثروات. هذا الانفصام بين التنوير و العنف، بين التحرير و التدمير طل ماثلا في علاقة دول العالم "الأول" ببقية شعوب العالم و لعله كان مجرد خطأ في التطبيق!

<sup>(1)</sup> Edwards • F. (1989). "What is humanism?" American Humanist Association.

فيما يلى تلخيص لأهم المبادئ التى تنطلق منها النزعة الإنسانية فى الأدب وكذا التوجهات النقدية التى تتأسس على تلك النزعة. وسوف نلاحظ ما فى هذه المبادئ من تبسيط و تعميم يستلزم بعض التعليقات و الإشارات بعد كل منها حتى لا نقع فى براثن الدمج بدلا من الاندماج و التهميش بدلا من الحوار والتعايش:

- ١. الأدب العظيم يحتفظ بقيمته عبر الزمان والمكان. على أننا لا ينبغى أن نغفل ما يشتمل عليه مفهوم "الأدب العظيم" من نسبية و من أيديولوجيا، فهناك أعمال أدبية نالت ما لا تستحق من الذيوع لأسباب لا علاقة لها بالأدب و هناك أعمال عظيمة لم تحظ بما تستحق من حفاوة نقدية أو ذيوع لنفس الأسباب غير الأدبية. علينا أن نتذكر أن الرواج الإعلامى وحده ليس دليلا على الكفاءة أو القدرة الفنية.
- ٢. النص الأدبى يحمل معناه فى داخله. هنا لا ينبغى أن يقع الناقد فى فخ
  البنيوية المتطرفة أو النقد الاجتماعى التاريخى المتطرف، فالنص يحمل
  معناه فى داخله و يرتبط كذلك بسياق تاريخى يؤثر حتما فى إنتاجه
  وصياغته.
- 7. الطريقة المثلى للتعامل مع النص الأدبى هى قراءته و تحليله دون أفكار مسبقة أو تحيزات فنية أو أيديولوجية. هذه مقولة مثالية مفرطة لأن الإنسان لا يستطيع أن يتجرد من نفسه حتى يقرأ النص دون تحيزات أو أفكار مسبقة.

→ (°1) **←** 

- 3. يشتمل النص الأدبى على حقائق إنسانية خالدة لأن جوهر الإنسان واحد لا يتغير مع تغير اللون واللغة والزمان والمكان. هنا ينبغى أن نؤكد على خطورة أن تتولى ثقافة أو جماعة أو تيار محدد مهمة التعبير عن تلك اللحقائق و يكتفى الآخرون بالتلقى و التقليد. كذلك ينبغى أن نلاحظ ما تشتمل عليه تلك المقولة من تعميم، فالتنوع له نفس أهمية التشابه واللوحدة فى حياة اليشر الوحدة تقرينا بعضنا من بعض و التنوع يحفظ لتنا خصوصيتنا و ليس من المفيد أن يتم إقصاء أحد المبدأين لصالح الآخر.
- ه يستطيع النص الأدبى أن يخاطب الحقائق الجوهرية التى تعرفها الروح والتنفس و أن يتوجه إلى جوهر الإنسان بغض النظر عن مظهره. و هو فى اللوقت نااته يحيل إلى سياقات تاريخية واجتماعية نابضة و مؤثرة.
- IT. عالية الأسب هي تتمية الحياة البشرية و نشر القيم الإنسانية النبيلة دون أن يقع في أشراك الدعاية والخطابة. من بين الأخطاء الفادحة التي نرتكيها في حق النص الأدبى أن نتوقع منه أن يكون درسا أخلاقيا أو وتيقة تاريخية. ولقد ناقشنا بعض تجليات ذلك في معرض الحديث عن إلشكالليالت و مشكلات الرواية العربية.
  - ٧. لا ينقصل الشكل عن المضمون في النص الأدبي الجيد.
- النص الأسبى الجيد بالصدق والأمانة لكنه الصدق الأدبى والأمانة الوجداتية ولهذا يستطيع أن يخاطب الإنسان في القارئ و يكشف له

حقيقة إنسانيته دون وعظ أو خطابة بل من خلال التشخيص و الصراع والسرد و الأسلوب.

٩. هدف النقد هو التفسير و التأويل لا مجرد القراءة السطحية بحيث يعين
 القارئ على رؤية ما لا يستطيع أن يراه وحده. (١)

### على سبيل التمثيل لا الحضر

"أولئك الذين دخلوا دهليز الثقافة الفرنسية، وضط الحياة الغربية، وأغلقوا على أنفسهم، يحتمون بالظلمة رافضين أن تتقد أية شمعة حولهم." (الطاهر وطار: الشمعة والدهليز).

إن الروائع الأدبية التي مازالت تحتفظ بمكانتها تكتسب كثيرا من "روعتها" مما فيها من نزعة إنسانية إذ تتجاوز الخاص والشخصى و المحدود إلى جوهر الإنسان دون أن تفقد حرارة حاضرها الخاص و سياقها المحدد. هذا ما نجده في جملة أعمال ويليام شكسبير مثلا و خصوصا في روائعه المأساوية الأربع هاملت ومكبث وعطيل و الملك لير التي ينفذ فيها إلى جوهر الإنسان في تردده القاتل وطموحه الجامع و غيرته العمياء و سذاجته المدمرة. من منا لم يشعر يوما أنه هاملت أو عطيل أو مكبث أولير؟ ولماذا يعاد إنتاج هذه الروائع في صور مختلفة وأجناس أدبية متعددة؟ أليس لأن جوهر الإنسان واحد مهما اختلفت تجلياته ولأن هذه الأعمال اخترقت المظهر إلى ذلك الجوهر الإنسان واحد مهما اختلفت تجلياته على

<sup>(</sup>١)إبراهيم فتحي: معهم المصطلحات الأدبية، ط1. دار شرقيات للنشر و التوزيع، ٢٠٠٠.

شكسبيرو لا على جنس أدبى دون غيره. فيما يلني شاذج على سبيل التمثيل لا الحصر.

تتناول رواية رحلة إلى الهند A Passage to India لفورستر إمكانية تأسيس علاقة بين المستعمر بكسر الراء و المستعمر بفتحها و هى فى ذلك تعرض لنماذج إنسانية بمكن أن نراها فى أى سياق يشتمل على احتلال و تؤكد كذلك على تشابه الأهداف العليا و الكبرى لكل الأديان السماوية. و تبقى العلاقة الاستعمارية الكولونيالية موضوعا من الموضوعات الأثيرة فى الأدب فى الغرب فتعاود الظهور فى قلب الظلمات Heart of Darkness لجوزيف كونراد التى تعرى الوجه القبيع للاحتلال الأوروبي لإفريقيا و تعبر فى الوقت ذاته عن أهمية الجماعة و الحياة الاجتماعية التى تقى المرء الوقوع فى أشراك غوايته و أنانيته وأهوائه. ليس قلب الظلمات غياهب القارة السوداء فقط، بل هو الجموح و الطموح والغرور الذى يتوارى فينا، تحجبه الأعراف و التقاليد و الحياة فى جماعة و يبقى الاختبار الحقيقي فى البعد عن الجماعة التى ننتمى إليها.

عن الاحتلال أيضا ولكن بطريقتها الخاصة تحتفظ مسرحية العاصفة Tempest لشكسبير بمستويات دلالية مختلفة مؤتلفة. فهى تعبير استعارى عن خيال الفنان في محاولته السيطرة على عواصف الطبيعة وتطويعها في أنساق فنية محكمة. لكنها أكثر من ذلك، فهى تحتمل ثلاثة تأويلات على الأقل: عاصفة طبيعية تنتهى بسفينة المتآمرين إلى الجزيرة التى يحكمها من كان من قبل ضحية تآمرهم، وعاصفة سياسية أطاحت بحاكم وجاءت بغيره، وعاصفة نفس - ذهنية في عقل

الدوق المخلوع سببها التمزق بين الرغبة في العفو والرغبة في الانتقام. وهي مسرحية عن الاستعمار والاحتلال، عن علاقة السيد الحاكم بالمحكوم، عن علاقة المعلم بالمتعلم وعن صراع الثقافات وصدام الحضارات وعن قدرة الأقوياء على امتلاك اللغة و الخطاب والتحكم في أولويات تعليم من يقع تحت حكمهم أو تأثيرهم. وهي إضافة إلى ذلك عن علاقة الفنان بفنه و المبدع بأدوات إبداعه ومنتجات إبداعه. سوف تعاود علاقة المبدع بإبداعه الظهور في مسرحية بجماليون ومنتجات إبداعه. سوف تعاود علاقة المبدع بإبداعه الظهور في مسرحية بجماليون مستغاني و من قبلها و من بعدها إلى عدد لا بأس به من الروايات والأفلام والمسرحيات العربية.

وفى رواية أنا كارنينا Anna Karenina للثقافات و جدت طريقها إلى السينما العربية فى صور شتى و هى تيمة الزوجة الأرستقراطية التى تضرب بالتقاليد عرض الحائط و تقع فى حب لا يقره المجتمع. ومن الصعب أن ينسى من قرأ هذه الرواية بدايتها الرائعة: "إنّ حياة كل عائلة سعيدة تشبه حياة غيرها من العائلات السعيدة، أما تاريخ كل عائلة بائسة فهو تاريخ له خصوصيته و تعيزه". يتشابه البشر فى السعادة لكنهم يتباينون فى الشقاء. وما زالت شخصية دون كيشوت Don Quixote فى رواية سيرفانتس مثالا على من يحارب طواحين الهواء و يسبح ضد تيار تغير القيم و الأعراف الاجتماعية. فى رواية دون كيشوت كذلك استشراف رائد لمشكلات الكتابة و كذا سخرية لاذعة من تهافت القصص العاطفية — الرومانس — التى ازدهرت فى عصرها. أما رواية

دكتورجيكل والسيد هايد Dr. Jekyll and Mr. Hyde اروبرت لويس ستفنسون فهى تعبير رائع لم يفقد طزاجته عن ازدواجية الإنسان والصراع الدائم فى نفسه بين الشروالخير.

صراع آخر لكن هذه المرة بين القوة المادية الجسدية والقوة المعنوية الأخلاقية نستطيع أن نتتبعه في رحلات جليفر Gulliver's Travels لجونائان سويفت إذ تطرح السؤال حول من ينبغي أن تكون له الغلبة: صاحب الحق أم صاحب القوة والسلاح. وهي كذلك بحث عن المدينة الفاضلة Utopia والمجتمع المثالي في رحلة مسلية لكن ممتلئة بالمرارة والسخرية من جزيرة الأقزام إلى العماليق ثم مجتمع العلماء السذج ثم دولة الخيول. بعد أن تنتهي الرحلة، يبقي أن الإقرار بقصور معرفتنا وقدراتنا عن الكمال. و تظل الرواية تنتصر للإنسان في مواجهة كل ما يفقده إنسانيته ويسعى إلى تحويله إلى سلعة أو آلة. في هذا الصدد لا يمكن أن يسقط اسم تشارلز ديكنز الذي يعرض في روايته أوقات عصيبة Hard لا يمكن أن يسقط اسم تشارلز ديكنز الذي يعرض في روايته أوقات عصيبة لتسبان خيال البشر وعواطفهم و إنسانيتهم و كذا لعواقب التطرف في تبني الحقائق خيال البشر وعواطفهم و إنسانيتهم و كذا لعواقب التطرف في تبني الحقائق العلمية وقمع العاطفة و الخيال والفروق الفردية.

#### النزعة الإنسانية في الرواية العربية

"لأن الكاتب من خلال الرواية يجد هناك برلماناً دسقراطياً واسعاً متعدد الأصوات والآراء والشخوص للتعبير عن حدث ما، أو واقع ما يعيشه هذا العالم." (على أبو الريش في حوار مع جريدة البيان، 9 مارس ٢٠٠٣)

نستطيع أن نستقصى الملامع الإنسانية فى الرواية العربية من خلال عدد من غاياتها و موضوعاتها أو تيماتها themes و استراتيجياتها النصية. و من المكن على سبيل التبسيط و الإجمال أن نحدد هذه الملامع فيما يلى:

 السعى إلى تصوير جوهر الإنسانية من خلال تحويل النماذج الفردية إلى أنماط والحوادث والأحداث إلى أنساق والعلامات إلى رمون على سبيل المثال، يتناول شاكر عبد الحميد (١٩٩٦) رمزية السلم و التعبان والدلالات المرتبطة بالسلالم والكوابيس في عالم إدوار الخراط، ويرى أن الكوابيس موجودة في عالم إدوار الخراط منذ قصصه الأولى وكذلك السلالم، وهي-الكوابيس والسلالم - موجودة كذلك في أعماله المتأخرة. في قصة طلقة نار (١٩٩٤) التي نشرت بعد ذلك ضمن مجموعة حيطان عالية هناك حديث عن الوحوش الهائلة، والسباع المهاجمة والحفر العميقة التي تنفتح فجأة أمام أقدام الشخصية المحورية، أثناء الليل "فيتقلب في فراشه ويستيقظ". والسلالم في عنالم إدوار الضراط قيد تكنون صناعدة أو هابطية، داخليية أو خارجيـة، قديمـة أو جديـدة، سـاكنة أو متحركـة، حجريـة أو خشبية، رخامية أو حديدية، ذات نهايات مفتوحة أو مغلقة، أحادية المسارات أو مزدوجتها وقد تجتمع أكثر من حالة من الحالات السابقة في سلم واحد. وتوصف السلالم في أعمال إدوار الخراط بصفات مثل عريضة، خاوية، هشة، وغرة، ولامعة، هادئة، مسالمة... الخ. تحدث حركات الصعود بالسلالم أو بالمصاعد-التي هي سلالم عصرية - وأحيانا ثالثة بلا سلالم ولا مصاعد. ترتبط السلالم والحركة عليها في عالم إدوار الخراط غالبا بالكوابيس،

ونادرا ما ارتبطت بالأحلام وكثيرا ما ارتبطت بالدكربات، ونادرا ما كانت هذه الذكريات مشرقة. السلالم ترتبط بالكوابيس، والكوابيس ترتبط بحيوانات مفزعة كالكلاب والقرود، وتكاثنات أسطورية كالتنين الذي يرتبط بدوره بالثعابين والحيات التي غالبا هي رموز مرتبطة بالشر والظلم والقسوة والحرمان والتحاهل والحتمية، والتدمير، والكوارث والقتل، وهو أيضا رمز مركب ورمز إنساني عام ورمز مزدوج يشتمل على عناصر خاصة بالموت، وعناصر خاصة بالحياة، وهو مجدد لنفسه ومستمر، ذكري وأنتُوي، له دورات من التجلي والاختفاء، برتبط بالخير والشر والنور والظلمية. وهكذا فإن صعود الإنسان على السلم - أيا كانت رمزية هذا الصعود - شي عالم إدوار الخراط غالبًا ما يؤدي بالشخص المجوري في القصة أو الرواية إلى أن يواجه الثعابين بأشكالها المختلفة خاصة، خلال الكوابيس، فينتهي به أن يستيقظ صارخا مفزوعا خائفا، والصرخة من المفردات المتكررة في عالم إدوار الخراط، ويبدو أن لها بعض الأساس الواقعي في حياته. للسلم في عالم إدوار الخراط دلالاته الإنسانية العامة، كما أن له دلالاته الدينية -القبطية على نحو خاص- وله أنضا دلالاته الجنسية – الصعود والهبوط – وله ذلك دلالاته الإبداعية، وله أيضا دلالاته المعمارية، ودلالاته الخاصة في نسج الأعمال الإبداعية وتكوينها، كما أن له دلالات أخرى كثيرة (١)

<sup>(1)</sup> Barry, P. (1995). Beginning Theory: An Introduction to Literary and Cultural Theory. Manchester and New York: Manchester University Press Davies, T. (1997). Humanism. London and New York: Routledge.

 ترسيخ القيم الإنسانية و التأكيد على ضرورة التسامح و الحوار – مع النص ومع الأخرو مع العالم ومع النفس ومع الماضي. يقترح محسن خضر في بداية حديثه عن رواية لبهاء طاهر (٢٠٠١) أن علاقة المثقف بالسلطة، وآثار التحولات الاجتماعية قيمتان و "تيمتان" مهيمنتان على أدب بهاء طاهر، وإذا أضفنا هما ثالثًا يشغله وهو علاقة الشرق والغرب أو الذات والأخر لخرجننا معادلية تختيزل مشروعه الإبداعي وهي قضية النهضية والتقدم. تدور أحداث رواية الحب في المنفي خلال عام ١٩٨٢، من خلال رؤى ومشاهدات المراسل الصحفي المصري في إحدى العواصم الأوروبية و بطلها اللابطل مثقف سلبي، مأزوم وتناقش بلغة درامية ويحرفية الروائي ا لماهر علاقة الثقافة العربية بالثقافة الغربية، أو علاقة الأنا العربية بالآخر الغربي، عبر بنية روائية متماسكة وممتعة. يفلت الروائي من الوقوع في خطأ التعميم، والإطلاق، فليس كل البيض أصحاب وجوه قبيحة، فبرحيت المُثقفة العاشقة، ومولى رئيس منظمة لجنبة الأطباء الدولية لحقوق الإنسان بمثلان الوجه الناصع للغرب: النزاهة والعدل والحب، والقدرة على تخطى جلد الذات إلى الأخر ، والتضامن مع ضحايا العدوان والديكتاتورية فى شيلى ولبنان وفلسطين، كما يفلت من تجميل الوجه العربي على إطلاقه، فإلى جوار بطلنا وإبراهيم الصحفي المصري الماركسي الذي يسقط في مخيم شاتيلا وهو يتصدى لوحشية جنود جيش الدفاع، فإننا نجد أمثلة لا أخلاقية في عالمنا العربي. و تمتلئ الرواية بإحالات إلى البحتري والمتنبي

وزهير وعمر بن أبى ربيعة وكثير عزة وصلاح عبد الصبور والسياب وخليل حاوى وأمل أنقل و لوركا، ويورد أبياتا للمتنبي ونيرودا وإلى جانب أغنيات لأم كلثوم وشادية. إن لهذه التضمينات والاستعارات أكثر من وظيفة، منها إكساب الملامح الثقافية المطلوبة للشخصية، والتعبير عن الفضاء الثقافي العربي الخاص وصيرورة الثقافة العربية، وثالث وهو الأهم الإشارة إلى وحدة الثقافة الإنسانية باعتبارها المسار المشترك لالتقاء الحضارات المختلفة والمتصارعة، ويعمق المؤلف هذه الوظيفة بتكرار قراءة الحبيبين للشعر في خلواتهما (١) . من ناحية أخرى، بتناول سعيد بقطين (٢٠٠١) بالقراءة السردية روانية مدينية براقش (١٩٩٨) للكاتب المغربي أحميد المديني حيث ينطلق من القول بأن تجربة المديني الروائية على وجه الإجمال يحكمها هذا المبدأ الذي بمكن صياغته بلسان الحال الذي بقول: "أريد أن أحكى عن الواقع، لكنى لا أريد كتابة رواية واقعية ". يتجلى هذا المبدأ في كل روابات المديني منذ زمن بين الولادة والحلم (١٩٧٦)، ويتضم كذلك في هيمنة "الواقعي" في أعماله وهو يتجسد من خلال حضور بنيات. تتصل بالسياسي والأيديولوجي من جهة ومن خلال السؤال الدائم عن معنى الواقعية وتمرده المتواصل على "القصة" أو الحكاية ذات البداية والنهاية، ويظل الخطاب الروائي عند المديني "متحللا من قواعد السرد الروائي بمواصفاته التي تحددها المادة الحكائية"، ويظل الخطاب ينسج

<sup>(</sup>١) معسن خضر: "الحب في المنفى لبهاء طاهر.. بين الحنين إلى الحلم الناصرى وتشريح الحضارة الغربية". نزوى، العدد السابع و العشرون، يوليو ٢٠٠١، ص ص ٢٧٥-٢٧٧.

"عوالم حكائية غير قابلة للحكي" لأنه "وهو يفككها يفكر فيها". ويسعى من خلال هذه العملية إلى تقديم صورته عن الواقع الذي يحاول الإمساك به، أو تشكيله بصيغ وأشكال خطابية متعددة، ولهذا يجد القارئ المتعجل صعوبة في قراءة رواياته لأنها لا تتأسس على مادة حكائبة قابلة لان تروي. تأتي خصوصية "مدينة براقش" في كونها وليدة هذا المبدأ العام الذي يحكم تجرية المديني، لكنها تنحرف عنه قليلا بسعيها إلى "تجسيد مواد حكائية وخرقها في الآن نفسه". إن الروائي بلجأ إلى "الحكي" في هذه الرواية، لكن الحكي يستدعي مادة حكائية أو قصة قابلة لان تروى، لكن الروائي في العمق "ضد الحكي". المفارقة المركزية التي تمثل السمة الأساسية لتجربة المديني هي: "أنا أروى، ولكني لا أروى" انطلاقًا من محاولة تشبيد عالم حكائي، ولكن من خلال تقديمه بطريقة لا حكائية، وإذا كان "التفكيك وتقطيع السرد، واتباع الأسلوب السردي الشارح" عنوان النَّصوص الروائية " التي سبقت مدينة براقش، فإن اللجوء إلى "توظيف الطبقات النصية المختلفة والمؤتلفة في أن هو ما يطبع هذه الرواية، ويجعلها في الوقت نفسه سليلة التجربة وبداية لتطويرها وتحويلها". لذا تضطلع قراءة يقطين بتحليل الطبقات النصية في الرواية – العجائبي و الواقعي والتاريخي و السياسي – و الوقوف على أبعادها الدلالية و الشكلية <sup>(١) .</sup>

<sup>(</sup>١) سعيد يقطين:"الطبقات النصية في مدينة براقش لأحمد المديني" نزوى،العدد ٢٧،يوليو ٢٠٠٠ص ص١٤٢-٢٤٨.

 مقاومة القهر والقمع في شتى صوره والدفاع عن حرية الإنسان وتحدى انغلاق الشكل و المضمون و تصاور الأحادية السير- ذاتية و النرجسية الشعرية إلى التنوع والبوليفونية أو تعدد الأصوات. يأخذنا حاتم الصكر (٢٠٠٠) إلى اليمن فيعقد مقارنة بين رواية نبيلة الزبير لا.. ليست معقولة ورواية واقعية لعزيزة عبد الله هي رواية أحلام ... نبيلة ويلاحظ في البداية أن روايات عزيزة عبد الله جميعا تأخذ أحداثها وشخصياتها من الواقع إلى درجة التطابق مع الوقائع أحيانًا. يلاحظ الصكر كذلك وجود هموم مشتركة على لائحة اهتمامات الكاتبتين تتعلق بالذات النسوية ومكانتها في الأسرة والمجتمع، واختياراتها المحددة برغبة الأسرة، في قضايا الزواج والطلاق والميراث، والعمل، والحجاب، ومكانتها بين الأخوة الذكور، ونظرة المجتمع لها. كما تلامس الروايتان، بدرجية أو أخيري، قضايا الهجرة والاغتراب عن الوطن لغرض العيش، وهجران المرأة وترك الأبناء لديها لتربيتهم، وعلاقة المرأة كزوجة بأسرة الزوج ويأفراد أسرتها هي أبضا. ولا يغيب عن تلك اللائحة وجود نماذج نسوية شريرة هن في الأصل ضحايا التقاليد المرفوضة ذاتها وسقوط المرأة أخلاقينا أو اجتماعينا في بعض المالات، نتيجة الانسحاق تحت وطأة استبداد الرجل، والعنف المسلط على المرأة. امرأة نبيلة الزبير لا تتفوق على امرأة عزيزة عبد الله بهذا الوعي المضاف ولا العمل أو الجرأة على اتضاذ القرار ومجابهة الأسرة ولكنها تتجه إلى الداخل متأملة ذاتها، ومفلسفة كل شيء حولها، حتى بحضور

الأب والأخ والأخت والجارة والصديقة والبنت والنوج فإن سكينة البطلة/الراوية - لا تكف عن الإعلان عما في داخلها من لوعة لأنها صدمت بكل شيء، ولم يبق لها سوى ابنتها "رؤى" التي تلتمع كالضوء المباهر وسط ظلام غيبوبتها وهذياناتها. إن رواية نبيلة الزبير تقدم، عبر وجهة نظر الساردة المشاركة في الأحداث والمتمركزة في القلب منها، منوذجا لوعي حاد، يرفض الواقع باستيعاب آلياته وطرائق عنفه واضطهاده، ويصنع خلاص المرأة باستجداء حقوقها أو العطف عليها بل باختيار مصيرها. وتلك هي الرواية الجديدة التي يعبر عنها هذا الصوت الروائي الذي يحفظ للفن شروطه ومتطلباته بينما يعكف على تسرب مضامين التمرد واستقلال ورفض القهر أيا كان مصدره (۱).

أما التلاوى (٢٠٠٠) فقد قصر تحليله رواية الأصوات على روايات الأصوات العربية في مصر فقط، وقد بلغت عشر روايات وهي الرجل الذي فقد ظله لفتحى غانم و ميرا مار لنجيب محفوظ و أصوات لسليمان فياض و السنيورة لخيرى شلبي والحرب في بر مصر و يحدث في مصر الآن للقعيد و تحريك القلب لعبده جبير والمسافات لإبراهيم عبد المجيد والزيني بركات للغيطاني والكهف السحرى لطه وادي، كما حصر مفهوم تعدد الأصوات في عشر روايات لا أكثر و الواقع أن كل رواية مهما كانت اختيارات مؤلفها السردية هي رواية أصوات بطريقتها الخاصة. لا يقلل هذا بالقطع من أهمية الأطروحات التي قدمها و طبقها الناقد على

<sup>(</sup>۱) حلتم الصكر: "صوتان.. ورؤيتان ـ الرواية النسوية في اليمن". نؤوى، العدد الثاني و العشرون، ابريل ۲۰۰۰، ص ص س ۲۳۳-۲۳۳.

الروايات التي اختارها. "في رواية الأصوات بتنازل الكاتب عن حقوقه ومهامه كليبة للصوت، ليقدم نفسه، ويرصد وعيبه بذاته وبالآخرين رصداً حراً، وتصبح استقلالية الأصوات مقدرة بحجم اختفائه، ويحجم الحد التنفيذي لخطة الروائي الساعي إلى الاكتشاف لا إلى التسجيل وهذا الإكتشاف هو الذي يساعد بدوره على الاحتفاظ بمسافة طبيعية بين الروائي وأصواته علماً بأن منطق الوعي الذاتي للروائي لا يسمح إلا يوسائل فنية محددة للكشف والتصوير." لكن الروائي لا يلخص وجهة النظر لأي صوت ليصل إلى وجهة نظره الخاصة، وإنما يقوم ببسط فكرة الصوت في إطار نفسي بتأزم ويصل بالصوت إلى حد التعبير الخارجي وبندفع للحوار مع الآخر سواء كان حواراً داخليا أو خارجياً.. وهذا ما يجده التلاوي مثلاً عند صوت مثل "مبروكة" في رواية الرجل الذي فقد ظله فلقد عملت خادمة واختزنت طموحاتها لتجاوز طبقتها حتى تمكنت من الزواج بعبد الحميد أفندي لكن أبنه "يوسف" احتقرها ولم يساعدها فحطم طموحاتها فانفجرت سارية حاكية مصاورة ولذلك عندما بدأت حديثها صورت حجم حقدها على "يوسف". ويعتمد الروائيون في روايات الأصوات على تحقيق "اللاتجانس بالانتقال من صوت إلى صوت آخر مختلف وهي أبسط طريقة لإبراز اللاتجانس ووجهات النظر الجزئية المختلفة". وهناك روايات أصوات أخرى تحققت فيها التبادلات السردية بطريقة أخرى تعزز "اللاتجانس"، القائم أساساً بين الأصوات وفي هذه الطريقة يظهر الروائي بشكل أوضح في روايته وهو يشعرنا بوجوده من خلال التبدلات السردية فالروائي يحرص على تقديم الصوت أو الأصوات - سرد داخلي - ثم

ينتقل إلى مامكن تسميته السرد الخارجي الذي يحقق به خلفية وصفية وبدفع به تحرك الأحداث دفعاً رأسياً ونجد هذا في روايات تحريك القلب و الزيني بركات و بحدث في مصر الآن <sup>(١)</sup> .

و في تحليله رواية مريم الحكايا لعلوية صبح ينطلق مفيد نجم (٢٠٠٣) من العنوان الذي يحيل إلى مرجعية خارجية ، هي مرجعية حكايات ألف ليلة وليلة الشهرزادية كما يحيل العنوان من جهة أخرى إلى مرجعية داخلية هي مرجعية النص الروائي الذي تتولى فيه مريم سرد حكاياتها عن تجريتي صديقتيها ابتسام وياسمين ، بالإضافة إلى حكايتها وحكاية أسرتها قبل وبعد الحرب اللبنانية ، الأمر الذي يجعل الرواية "رواية نسوية بامتباز سواء من حيث البطولة في العمل ، أو من حيث الرؤية التي تشتغل عليها" ، والتي تنشغل بالواقع الاجتماعي والسياسي للمرأة ، وبالهزيمة وضياع الأحلام والخيبات المريرة التي تعيشها في الواقع الذي يشهر إفلاسه وهزيبته وضياعه بصورة عامة. إن المتكلم في السرد الحكائي – مريم – بعيدنا إلى العلاقة "بين الكتابة والتجربة الواقع وزمنه المادي ، والواقع المتخيل وزمنه الروائي ، وكنلك بين زمن الماضي الذي هو زمن التجرية ، وزمن الكتابة الذي يحاول أن يقبض على زمن التجرية المادي" ، لكن الدلالة الأهم لفعل الكتابة تكمن "في سعى السارية لإيجاد ما يشعرها بأنها لا تزال حية" ، أو في عداد المفقودين في الصرب أو بعدها ، "لأن الكتابة هي وسيلتها لإدراك صورة هذا الوجود المتعين ا

<sup>(</sup>١) معمد نجيب التلاوي: "وجهة النظر في روايات الأصوات العربية". منشورات اتعاد الكتاب العرب، ٢٠٠٠.

أو الغائب من خلال الوجود المتحقق في فعل الكتابة السردية في الرواية التي تكتبها" (۱).

و تسعى لمى عبد القادر خنياب (٢٠٠٤) فى تحليلها رواية ضوع الكبريت لعبد الهادى الفرطوسي، إلى الكشف عن المعنى الخفى الكامن وراء بنيتها الشكلية و تتلمس هيمنة الفكر الذكورى الذى كانت ملامحه واضحة على الرواية، وقد ناقش البحث تاريخ الفكر الذكورى وهجاء الأنثى على امتداد العصور وربطها بما ورد فى تلك الرواية. لقد استثمرت رواية ضوع الكبريت الأسطورة الضارية بجذورها فى أعماق غائرة، كما استثمرت أسلوب الخيال العلمى المعتمد على التعليلات العلمية المنطقية، فمزجت بين الأسلوب الغرائبي المعتمد على التفسير فوق الطبيعي والأسلوب العجائبي المعتمد على التفسير فوق الطبيعي والأسلوب العجائبي المعتمد على التعليل العلمي. نقدم أمثلة لكل ذلك من الرواية و تحاول رد الهيمنة الذكورية إلى جذورها التاريخية في الميثولوجيا القديمة، والكشف عن التداخل النصي مع قصة آدم وحواء وذلك الإغواء الأسطوري الذي يهدف إلى ذمّ الرواية وعدها مصدرا للشرور. إن هناك تداخلا نصيًا بين قصة آدم وحوًاء وبين بطلي الرواية في الأحداث والشخصيات والتسميات أيضا. و تبقى الهيمنة الذكورية هما محورياً في كتابة الرواية العربية ونقدها ('').

من الهيمنة الذكورية والقمع الأسرى تأخذنا الرواية العربية إلى الطغيان والقهر والاستبداد في شتى صوره. في وربة صنع الله إبراهيم تتناثر إشارات عابرة

11

<sup>(</sup>١) مفيد نجم: "المرأة راوية ومروية في رواية مريم الحكايا لطوية صبح". نزوى، العند الرابع والثلاثون، إبريل ٢٠٠٣، ص ص ٢٥٠٤-٢٥٥.

<sup>(</sup>۲) لمى عبد القلار خنياب: "جدلية الأنوثة الذكورة فى رواية ضبوع الكبريت لعبد الهادى الفرطوسي. أفَى، السنة الزابعة - العند ٤١ - يناير ٢٠٠٤.

ترسم صبورة "صدام" في اليوميات التي تكتبها "وردة" وهي صبورة "لسادي ومتطرف مولع بالعظمة والنرجسية يقامر بالسنقبل ويفسد الحاضر." وفي شقة المرية لغازي القصيبي – وله أيضا العصفورية و دنسكو - يظهر الديكتاتور العراقي خلال فترة شبابه وأثناء خروجه من العراق إلى القاهرة كلاجئ سياسي بعد محاولته لاغتبال عبد الكريم قاسم ونراه في الرواية شخصنا "لا ينزي إلا ذاته المتضخمة إلى جانب ولعه بالتدخين مع قدر من الوسامة والجاذبية القريبة من صورة الطاغية ونراه كذلك في سعادة السفير التي بسعى فيها القصيبي إلى تحليل أسباب غزوالكويت. وفي وليمة لأعشاب البحر لحيدر حيدر — كما لاحظ الدكتور جابر عصفور - حضور بالغ لنموذج الطاغية وبالتحديد صدام حسين لكنها لا تصرح باسمه بل تصوره في شكل الوحش الأسطوري (Leviathan) و حين يتحدد زمن الرواية في الثلث الأخير من القرن العشرين تصير الدلالة واضحة على شخصية صدام. سوف بعاود الوحش الأسطوري الظهور في مراثي الايام لنفس المؤلف كما يرد فيما بعد. ويظل هوذج الطاغية و آليات صناعة القهر و مصائر الطغاة تتردد في الأسلاف لفاضل العزاوي وتل اللحم لنجم والى ورسمت خطا في الرمال لهاني الراهب وآخر الرعية لأبي بكر العبادي والمخطوطة الشرقية لواسيني الأعرج ومجنون الحكم لبنسالم حميش وشيء من الخوف لثروت أباظة والرجل الذي فقد ظله لفتحي غانم والزيني بركات وهاتف المغيب لجمال الغيطاني وبرج العذراء لإبراهيم عبد المحيد (١).

<sup>(</sup>١) سيد محمود: "أيام الديكتاتور الطويلة في الرواية العربيـة - صورة صدام حسين في كتابـات الروانيين العرب". الأهرام العربي، العدد ٢٥٥، ١٠ يناير ٢٠٠٤.

• التعبير عن حلم الإنسان الدائم بعالم مثالي utopia في مواجهة الواقع اللاطوياوي dystopic الذي يحفل بالاستلاب والقمع و بكرس اليأس والإحباط. في تعليقه على مراثي الأيام لحيدر حيدر، يقرر ناصر ونوس (٢٠٠٣) أن الحكايات الثلاث التي تندرج تحت عنوان مراثي الأبيام لا يجمعها أي عنصر سوى عنصر الموضوع ، وهو موضوع الموت الذي يأتي قتلا أو غدراً أو اغتيالا وتقوم به السلطة الحاكمة ، أو القائد الحاكم الذي هو أقرب إلى الوحش الأسطوري. فلكل حكاية عناصرها المستقلة من حبكة وأحداث وشخصيات ومكان وزمان وفضاء روائي. بهذا المعنى فهي ليست رواية بالمعنى الكلاسيكي للمصطلح ، بل بمكن أن تكون رواية بالمعنى ، التجريبي أو ما بعد الحداثي. إن مراثي الأيام "حكاية تقوم سجملها على التناص الذي يعقبه التعليق".تتوزع الحكاية الأولى مثلاً على راويين ، الأول هو الراوي التاريخي الإمام أبو جعفر محمد بن جرير الطبري ، والثاني هو الراوي المعاصر غيلان الدمشقي الذي يعلق على قول الراوي الأول ، وهو في الوقت نفسه بمثل صوت الروائي التواق للخروج من جحيم الحاضر إلى مكان قصى لا وجود له إلا في الحكايات أو الأحلام ، مكان أقرب ما يكون إلى جزيرة حي بن يقظان وأمه الغزالة. وهكذا نجد أن عمل حيدر حيدر هو كتابة عن الكتابة، كتابة مشغولة بالواقع وبنفسها و بالحلم باليوتوبيا و أنسنة التاريخ (١).

<sup>(</sup>١) ناصر ونوس: "مراثى الأيام لحيدر حيدر رواية فى ثلاث حكايات يجمعها الموت". نزوى، العدد الرابع والثلاثون، ابريل ٢٠٠٣، ص ص ٢٦٧-٢٦٤.

• استلهام التاريخ و الأدب الشفهي في سبيل إعادة قراءتهما و إسقاطهما على الحاضر أحيانًا وكذا التأكيد على وحدة التجرية الإنسانية رغم اختلاف تجلياتها. في هذا الصدد، يلفت فخرى صالح (٢٠٠٣) في مقدمة دراسته عن ثلاثية رضوي عاشور النظر إلى صعوبة "فيض الاشتباك الحاصل بين الرواية والتباريخ" ، وإقامة "جدار فاصل" بين الرواية ومنا يسمى في حقل المعرفة التاريخية بالتسجيل التاريخي لأن قطاعا من الرواية العربية "يشتغل على المادة التاريخية نفسها التي يعيد المؤرخ تركيبها وتأويل معناها ، حيث يقوم الروائي ، مستخدما التخييل وإعادة بناء المرحلة التاريخية التي يتخذها موضوعا له ، بعملية تركيب جديدة للوقائع والأحداث والظرف التاريخي والشخصيات المذكورة في حوليات تلك المرحلة مضيفا إليها شخصيات متخيلة تساعده في تأثيث المكان واستعادة حبرارة اللحظات الإنسانية والأزمنية الراحلية لشخصياته الحقيقية والمتخيلة". هذا ما نجده عند روائيين مثل أمين معلوف وعبد البرحمن منينف ورضوي عاشور وجمنال الغيطناني وينسنالم حميش و إسماعيل فهد إسماعيل لأن المادة التاريخية "هي الأساس الذي تتشكل منه المادة التخييلية". ويغض النظر عن درجة التزام الروائي بتقديم وصف دقيق للمرحلة التاريخية التي يتخذها موضوعاً له ، والمكان الذي تسعى فيه شخصياته الروائية ، فإن توفير المادة التاريخية الأولية هو الخطوة الأولى في هذا النوع من الكتابة الروائية. وهذا ما تفعله رضوي عاشور في

ثلاثية غرباطة التي تستعيد من التاريخ تجرية الموريسكيين في المرحلة التي أعقبت سقوط غرناطة بيد القشتاليين ، وتقوم بتتبع عمليات التنصير القسري ثم طرد آخر مسلمي الأندلس في السنوات الأولى من القرن السابع عشر. إن الكاتبة تعيد تشكيل المادة التاريخية ، التي تقع في بؤرة العمل وبمثل الخلفية التي تنسج رضوي عاشور عالمها الروائي استنادا إليها مستعينة بالمصادر التاريخية التي تحكي عن الموريسكيين ، سا يتناسب مع اللحظة التاريخية المعاصرة. ومع أن الكاتبة تصافظ على الخلفية التاريخية ، وتقيم معمارها الروائي على ما تقترضه من التاريخ وتعمل على توليف في ثلاثيتها ، كما تسعى إلى جعل شخصياتها يتحركون على الورق ، إلا أن ما يفعله على إذ يغادر الميناء ، رافضا الرحيل عائدا إلى الأندلس الضائعة ، هو "مطابقة , مزية بين الأندلس وفلسطين أندلس العرب الضائعة الجديدة". ولعل هذا البعد الرمزي هو ما يجعل الكتابة الروائية "تغذ خطاها مبتعدة عن عملية التسجيل التاريخي لتحيا في بعدها المجازي وفضائها المتخيل"<sup>(۱)</sup>.

فى التطبيقات التى ترد فيما بقى من الكتاب محاولة لاستكشاف النزعة الإنسانية فى عدد من النصوص الروائية/السردية العربية. هى مجرد محاولة لا يمكن أن تنجو من القصور، ليس فقط لأنها تتناول عدداً محدوداً من النصوص

<sup>(</sup>۱) فغرى صالح: "عن العلاقة بين الرواية والتاريخ - ثلاثية غرناطة لرضوى عاشور نموذجا". نـرُوى، العدد الثالث و الثلاثون، يناير ۲۰۰۳، ص ص ٢٦٠-٢٦٥.

أو لأنها لا تقدم مقولات نهائية عن أى من هذه النصوص، أو لأنها تنصار إلى الدلالة والمضمون فى كثير من المواضع، ولكن لأنها إضافة إلى ذلك و إلى غير ذلك تبقى محدودة بحدود خلفية كاتبها (و تحيزاته الحتمية التى لا سحوها مجرد إقرار بالحياد.) غير أن المحاولة تظل محاولة مشروعة طالما لا ينقصها الإسان بجدوى الكتابة و قيمة السرد و جدارة الرواية العربية و قدرة الأمة العربية على التألق من جديد.

---- النزمة الإنسانية ني الرواية العربية وبنات جنسها

### إنسانية التأريخ:

عن الفاتحة النصية للخطط القريزية

#### همزة التأريخ:

لعل من يراجع ما عانت الأمة الإسلامية والعربية وتعانى من مشكلات فكرية و ما تحفل به من إشكاليات ثقافية يتوقف عند الأثر السلبى البالغ لغياب الهمزة من "التاريخ" ويستطيع بقليل من الجهد الذهنى أن يرد إلى هذا الغياب عدداً كبيراً من تلك المشكلات و الإشكاليات. فـ"التاريخ" بغير الهمزة اسم و الاسم ثابت مطلق و في وجود الهمزة يصبح الاسم فعلاً نسبياً متغيراً متحولاً. هذا الفارق الجوهرى بين التاريخ و التاريخ، الذي أشرنا إليه في مقدمة الكتاب، هو الفارق الذي نجده بين الكتاب العلمية و الكتابة الإبداعية:

وما بين المعرفة التى يتضمنها خطاب علمى وبين المعرفة التى تأتينا عبر الكتابة الإبداعية، بون شاسع المعرفة فى الخطاب العلمى - كما يقترح بارث ملفوظ، وهى فى الكتابة تلفظ، وشتان ما بين الحالة الأولى والحالة الثانية، فالملفوظ مُنتج، إنه كيان جامد لا روح له ، أما التلفظ فهو طريقة وتصور فى الإنتاج، إنه انفعال إنسانى ، أو هو إمساك بأحوال الذات وابتهاجها بنفسها وما يحيط بها (۱).

ولقد أدرك كثيرون في الغرب وقليلون في عالمنا العربي أن التاريخ ليس كالفيزياء والكيمياء والأحياء وغيرها من العلوم الطبيعية ومن هنا نشأت مدارس نقدية كالتاريخية الجديدة و تتمثل أهم مقولاتها ومفاهيمها في أن النص

(VV) **4** 

<sup>(</sup>۱) أمبيرتسو ايكو: حاشية علس اسم السوردة - أليسات الكتابسة، ۱۹۸۳، ترجمسة وتقديم: مسعيد بذكسراد. http://www.said-yaktine.com/eco.htm. بقليل من التصرف.

التاريخي/السردى ليس كياناً سردياً مستقلاً عن الظروف الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، كما أن "معنى النص" ليس ثابتاً بل يتغير بتغير ظروف التلقي. ليس التاريخ نسقاً متجانساً ثابتاً من الحقائق والأحداث، فهو فى نهاية الأمر نص سردى يخضع للظروف الثقافية والاجتماعية المحيطة بإنتاجه وتلقيه. وليست هناك طبيعة إنسانية جوهرية خالدة لا تتغير، كما أن مؤلف النص ليس كائناً مستقلاً موضوعياً مفرغاً من الدافعية والأيديولوجيا. يصدق هذا كذلك على القارئ، فليس هناك قراءة بريئة محايدة، بل يتراوح موقف القارئ من النص بين التعميم والتبى و الرفض و الصمت والتحوير و التوظيف و ربما التسليع و تختلف مخرجات القراءة باختلاف الظروف التى تحدث فيها(۱).

إن التأريخ في مراحله المختلفة فعل إنساني: في جمع الحقائق والمعلومات وفي نقدها وفحصها وفي كتابتها عرضها. وسوف نظل ثنائيات القديم والجديد والأصالة والمعاصرة والتقليد والتجديد والتلقى والنقد تعجزنا عن الحركة والنمو طالما لا نستطيع أن نسقط عن التاريخ ما اكتسبه في ثقافتنا من قداسة هذا التقديس هو الذي يرد إليه كثير من عاداتنا القرائية السالبة والتي تكتفى بالصمت والتلقى ولا تتجاوزهما إلى التحليل والنقد ومن هذا النوع من القراءة ينبع العنف والتطرف ونفى الأخر وتهميش الاجتهاد. ولا ينبغى أن يقودنا ذلك إلى نقيض التقديس بل إلى القراءة الواعية الناقدة. في هذه الدراسة نتناول جزءا من نص تأريخي مهم في محاولة للتعرف على "إنسانيته" التي لا تتنافي مع منهجيته

<sup>(1)</sup> Abrams, M. H. (1993). A Glossary of Literary Terms, 6th ed. New York: Harcourt Brace.

الصارمة ولا تنفيها. وحين نتخلص من بعض أوهامنا عن التاريخ يصبح من السهل التخلص من كثير من عاداتنا السيئة في قراءة الرواية.

#### فاتحة الخطط المقريزية:

"الحمد لله اللذي عبرُف وفهِّم، وعلم الإنسيان منا لم يكن تعلم... وعلى آليه وصحابته والتبابعين وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدبن ، ويعد فإن علم التباريخ من أجل العلوم قدراً وأشرفها عند العقلاء مكانة وخطراً، لما يحويه من المواعظ والإنذار بالرحيل إلى الآخرة عن هذه الدار والإطلاع على مكارم الأخلاق ليقتدى بها واستعلام مذام الفعال ليرغب عنها أولو النهي.. وكانت مصر هي مسقط رأسي وملعب أترابى ومجمع ناسي ومغنى عشيرتي وجامتي وموطن خاصتي وعامتي وحؤجؤي الذي ربي جناحي في وكره وعش مأربي وفلا تهوى الأنفس غير ذكره لازلت مذ شذوت العلم وأتباني ربي الفطانة والفهم أرغب في معرفة أخبارها وأحب الإشراف على الاغتراف من آبارها وأهوى مسائله الركبان عن سكان ديارها فقيدت بخطي في الأعوام الكثيرة وجمعت من ذلك فوائد قل ما يجمعها كتاب أو يحويها لعزتها وغرابتها إهاب إلا أنها ليست مرتبة على مثال ولا مهذبة بطريقة ما نسج على منوال أردت أن ألخص منها أنباء ما بديار مصر من الأثار الباقية عن الأمم الماضية والقرون الخالية.. وأنثر خلال ذلك نكتباً لطيفة وحكماً بديعة شريفة من غير إطالة ولا إكثار ولا إجماف مخل بالغرض ولا اختصار بل وسط بين الطرفين وطريق بين فلهذا سميته... وإني لأرجو أن يحظي إن شاء الله تعالى عند الملوك ولا ينبو عنه طباع العامي والصعلوك ويجله العالم المنتهي ويعجب به الطالب المبتدئ وترضاه خلائق العابد الناسك ولا يمجه سمع الخليع الفاتك ويتخذه أهل البطالة والرفاهية سمرا ويعده أولو الرأى والتدبير موعظة وعبرا يستدلون به على عظيم قدرة الله تعالى في تبديل الأبدال ويعرفون به عجائب صنع رينا سيحانه من تنقل الأمور من حال إلى حال، فإن كنت أحسنت فيما جمعت وأصبت في الذي صنعت ووضعت فذلك من عميم منن الله تعالى وجزيل فضله وعظيم أنعمه على وجليل طوله وإن أنيا أسأت فيما فعلت وأخطأت إذ وضعت فما أحدر الإنسيان بالإساءة والعيوب إذا لم يعصمه ويحفظه علام الغيوب [نظم].. فليسبل الناظر في هذا التأليف على مؤلفه ذيل ستره إن مرت به هفوة وليغض تجاوزاً وصفحاً إن وقف منه على كبوة أو نبوة فأي جواد وإن عنق ما يكبو وأي عضب مهند لا يكل ولا بنبو لاسيما والخاطر بالأفكار مشغول والعزم لالتواء الأمور وتعسرها فاتر محلول والذهن من خطوب هذا الزمن القطوب كليل والقلب لتوالى المحن وتواتر الإحن عليل .. [نظم]... والله أسأل أن يحلى هذا الكتاب بالقبول عند الجلة والعلماء كما أعوذ به من تطرق أبدى الحساد إليه والجهلاء وأن يهديني.. سواء السبيل إنه حسينا ونعم الوكيل.. لا إله إلا هو ولا معبود سواه...".

#### التحليل:

هذه - بقدر من التصرف بالحذف - هى الفائحة النصية (incipit) لكتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار المعروف بالخطط المقريزية لتقى الدين أبى العباس أحمد بن على المقريزي (٧٦٦ - ٨٤٥هـ) والذي ولد في بعلبك (؟) لكن نشأ وعاش في القاهرة: أعيد نشر هذا الكتاب في سلسلة الذخائر، القاهرة: الهيئة

العامة لقصور الثقافة، ١٩٩٩م. يقع الكتابُ في أربعة مجلدات، تكفل المجلد الأول منه بمسائل جغرافية، وأمور تاريخية، وحديث عن معالم للعمران البشري. ثم كان المجلد الثاني عن تاريخ الخليقة في كلياته العامة، وأصوله المتشابكة المشتركة. والجزء الثالث عُني ببعض الوقائع، والحوادث، والمعالم. واهتم المجلد الأخير بالمساجد الجامعة، والفرق العقائدية، والمشاهد، والكنائس و ما إليها.

هذه الفاتحة النصية جزء من المقدمة إذ يرد بعدها (ذكر الرؤوس الثمانية) وهى الغرض والعنوان والمنفعة والمرتبة وصحة الكتاب ومن أى صناعة هو وكم فيه من أجزاء وأى أنحاء التعاليم المستعملة فيه (ص٣). سوف تركز هذه المقاربة على الفاتحة النصية و تلقى بعض الضوء على بقية المقدمة.

ليس من العسير أن نضع أيدينا على ما للفائحة النصية من أهمية، إذ تقع في مكان حدودي بين النص والعالم، تكشف عن مؤثرات وتأثيرات السياق على الكاتب والنص ومن ثم على المتلقى وتتضمن مجموعة من بنود عقد القراءة بين الكاتب والمتلقى وتشكل الجزء الأكبر من أفق التلقى، خصوصاً في ظل غياب صفحة الغلاف.

إن مصطلح incipit فى أصله اللاتينى يعنى "here/it begins" أو هنا يبدأ والفاعل المستتر هو النص والمؤلف معاً: هنا يبدأ سواد الكتابة يقطع بياض ما قبل الكتابة، هنا يبدأ النص فى التحول من فكرة إلى نسق لغوى؛ هنا يبدأ الكاتب فى تقديم بضاعته للقارئ؛ هنا يبدأ القارئ فى القراءة والدخول إلى عالم النص(١٠). كما

<sup>(</sup>۱) أندرى دى لنجو: "في إنشاتية الفواتح النصية"،ترجمة: سعاد بن إدريس نبيغ. نوافذ، ۱۰، ۱۹۹۹، ص ص ۱۹۰. م. ۱۹۸.

أنه ليس من العسير تعيين حدود الفاتحة النصية في خطط المقريزي فهي تبدأ بالبسملة وتنتهى عند "لا إله إلا هو ولا معبود سواه" التي يليها مباشرة عنوان بتوسط الصفحة:

\*(ذكر الرؤس الثمانية)\*

أول ما يلفت النظر في الفاتحة النصية هو هيمنة الخطاب الديني فهي تبدأ بديباجة دينية (¹): البسملة والحمد والصلاة والسلام على رسول الله و تتخللها المفردات الدينية تتسم هذه الديباجة بدورها بهيمنة السجع والجناس والتكرار والتوازي التركيبي والتقفية الداخلية والخارجية وكذا الاقتباس من النصوص الدينية الإسلامية: "وعلم الإنسان مالم يكن يعلم"، "نعما ظاهرة وباطنة"، "طبع على قلوب آخرين"، سيحشرهم أجمعين"، "لا يسأل عما يفعل وهم يسئلون، "في علين". من هنا يتبدي التناص المحوري بين هذه الفاتحة النصية من ناحية وبين سائر الفواتح النصية في كتب التراث وخطبة الجمعة وخطاب الفتاوي وجملة الكتب الدينية الإسلامية من ناحية أخرى.

هذه الديباجة الدينية تعكس هيمنة الدين على مستوى الخطاب والحياة اليومية في العالم العربي الإسلامي، تلك الهيمنة التي عاشت أزهى عصورها منذ نزول القرآن حتى نهاية الدول العثمانية وبداية الاحتكاك "بالفرنجة" أو الغرب. مازال الدين يحتل مكانة بارزة في حياة الشرق، لكن أهميته تتضاءل مع التحول من الزراعة إلى الصناعة إلى المعلوماتية ومع ازدهار ما بعد الحداثة التي يتمثل أحد

<sup>(</sup>۱) بوجمعة جمي: "خطاب المقدمات في شروح- مخطوطة- لمنا أبدعه العربيري من مقامات". جذور، ١، ١، ١، ١٩٩٩، ص ص ٢٣٧-٢٥٤.

مبادئها فى القول بضعف تأثير السرديات الكبرى (۱) metanarratives وأهمها الدين. نستطيع أن نقف على هذا التحول من خلال مقارنة بسيطة بين فاتحة خطط المقريزي وبين مقدمة أطروحة أكادسية فى التاريخ الإسلامي فى مطلع الألفية الثالثة.

هكذا يقتحم السياق النصّ على مؤلفه وهكذا يجلّى الخطاب ما يحيط بإنتاجه من أيديولوجيات وقيم سائدة. غير أن الفائحة النصية - في اعتمادها الخطاب الديني إطاراً مرجعياً - لا تتوقف عند مجرد التعبير عن هيمنة هذا الخطاب على السياق الذي أنتجت فيه، بل تتجاوز ذلك إلى تحقيق غايات تواصلية منها التأسيس لمشروعية النص الذي ترد في بدايته والتجاوب مع التوقعات القرائية السائدة في زمانها وكذا التأكيد على مصداقية الخطاب الذي تقدم له من خلال استلهام القرآن الكريم والتقاطع مع نصوص وخطابات محورية في الثقافة الإسلامية.

ولا يقتصر حضور الخطاب الدينى فى الفاتحة النصية على الديباجة الدينية بل بهتد إلى ما يتبقى منها فنجده فى تبرير دراسة التاريخ: "لما يحويه من المواعظ والإنذار بالرحيل إلى الآخرة عن هذه الدار والإطلاع على مكارم الأخلاق ليقتدى بها واستعلام مذام الفعال ليرغب عنها أولو النهى" (ص٢). هذا تبرير دينى أخلاقى ينسجم مع التوجه الدينى الذى يغلب على الفاتحة النصية، ويفترض أن التاريخ سجل للحقائق، لكنه لا ينسجم بالضرورة مع مبررات دراسة التاريخ فى عصور غير

<sup>(1)</sup>Strinati, D. (1995). An Introduction to Theories of Popular Culture. London and New York: Routledge, pp. 225-226.

عصر المقريزى وثقافات غير ثقافته. لقد أصبح بعض النقاد بتناولون التاريخ رغبة فى انتهاكه وإسقاط القدسية عنه من خلال الوقوف على ما فيه من فراغات وتحيزات وتجليات للأيديولوجيا ولعلاقات القوة والهيمنة التى تحيط بإنتاجه وتأويله. وينسجم تبرير المقريزى دراسة التاريخ كذلك مع العتبة الأولى للنص وهى العنوان الذى يحتوى مفردتين دينيتين هما "المواعظ" و "الاعتبار" تشيران إلى الغاية الكبرى للنص.

ثم ينتقل المؤلف إلى تأكيد انتمائه لمصر: "وكانت مصر هى مسقط رأسى.. فلا تهوى الأنفس غير ذكره". يؤدى هذا التأكيد وظيفتين على الأقل، الأولى هى إسقاط أهمية الانتماء إلى بعلبك من حيث المولد – على كل حال هذا الانتماء غير مؤكد – والثانية هى زيادة مصداقية المعلومات التاريخية التى تتضمنها الخطط. لكن هذا التأكيد يؤدى وظيفة ثالثة غير مقصودة وهى أنه يسم الكتابة بالتحيز لمصر واحدة على حساب سائر الأمصار.

تشتمل الفاتحة كذلك على إشارات دالة إلى فعل التأريخ والكتابة: "فقيدت بخطى فى الأعوام الكثيرة وجمعت.. فأردت أن ألخص منها أنباء ما بديار مصر من الأثار الباقية.. وأذكر ما بمدينة القاهرة من آثار القصور الزاهية.. مع التعريف بحال من أسس ذلك... والتنويه بذكر من شادها.. وأنثر خلال ذلك نكتاً لطيفة.. من غير إطالة ولا إكثار" (ص٢). هكذا نشأ نص خطط المقريزي: من جمع وتدوين أولى إلى تلخيص وترتيب ثم كتابة نهائية مع تنميق السرد "بنكت لطيفة" و"حكم بديعة شريفة". حسناً فعل المقريزي حين استخدم صيغة المبنى للمعلوم وحين اختار ضمير

المتكلم، لأنه- وهو مؤرخ ذائع الصيت- لا ينفى القصدية ولا يسقط همزة التأريخ. كما أنه يعلن صراحة أنه لخص مما جمع وقيد، وفعل التلخيص يشتمل على اختيار ودافعية وقصدية لم يشأ المقريزي أن يخفيها.

وشارس الأنا دورها كذلك فيما يجد القارئ في الفائحة من شجيد الذات:

"فوائد قل ما يجمعها كتاب أو يحويها لعزتها وغرابتها إهاب.. من غير إطالة ولا
إكثار ولا إجحاف مخل بالغرض ولا اختصار.. كما أعوذ به من تطرق أيدى الحساد
إليه" (ص٢). سوف يثير ذكر الحسّاد في هذا الموضع دهشة - وربما سخرية المحدثين، لكنه ليس نافراً عن سياقه، ودلالته على شجيد الذات واضحة فهو يشي
باعتقاد المؤلف أن كتابه من الجودة والأهمية بحيث يستفز الحساد.

لكن المؤلف لا يتمادى فى تمجيد ذاته لأن الخطاب الدينى الذى يستند إليه لا يستحسن تمجيد الذات. يظل المقريزى يلوذ بالدين وبالله تعالى ينسب إليه الفضل وينسب القصور إلى كونه بشراً وإلى شواغله وهمومه ويرجو القارئ أن يغض الطرف عن كبوات المؤلف ومساوئ التاليف ويظل يدعو الله أن يحلى كتابه بالقبول ويختم الفاتحة النصية بالدعاء ثم التوحيد.

وريما يلفتنا كذلك فى هذه الفائحة تأكيدها على أن فعل الكتابة/التأريخ فعل إنسانى وأن المؤلف ليس كائناً أثيرياً أو أسطورياً بل هو بشر كالبشر يشكو ويرجو ويمجد عمله حيناً ويشعر بعجزه الإنسانى أحياناً. مازال الكتاب فى عصرنا واعين بوجود القارئ، حتى فى الأطروحات العلمية نجد إشارة إلى "حدود الدراسة" و"جوانب القصور فيها"، وإلى الصعوبات التى صادفتنا أثناء بحثه ونجد كذلك

الشكر لمن ساعد الباحث والاعتراف بأن ما في البحث من قصور تقع اللائمة فيه على الباحث دون غيره. لكن حميمية التواصل في فاتحة المقريزي لا شبيه لها في كتب التاريخ أو الأطروحات الأكادسية الحديثة.

كما تتجلى فى فاتحة المقريري سمة من سمات الكتابة التاريخية التراثية وهى اللجوء إلى الشعر - الأصيل أو المقتبس. ينسجم اللجوء إلى الشعر مع الميل العام فى المصنفات التراثية نحو الإيقاع الظاهر والكلام المسجوع، ومع المراحل المبكرة فى التحول من الشفاهية إلى الكتابة ومع الإيمان بالشعر بوصفه نسقاً لغوياً أسمى وأوقع وأخلد من النثر. مازال الشعر بيثل ملاناً للنحاة حين تعوزهم الشواهد وللخطباء حين يريدون رفع درجة استجابة المتلقى. كما ينسجم لجوء المقريزي إلى الشعر مع السياق القريب فى نص الفائحة، فهو يلوذ بالشعر فى لحظات خاصة يتوسل فيها تسامع القراء ويشكوهم همه وغمه. لكن يظل المقريزي متهماً على الأقل بالصمت حين يورد أبياتاً شعرية لا يعلن صراحة أنها من نظمه كما لا يحيل المارئ إلى مصدرها إن لم تكن من نظمه (هل كانت هذه الأبيات من الذيوع بحيث لم يجد المؤلف حاجة إلى توثيقها؟)، لن بعر هذا الصمت مرور الكرام في عصر الملكية الفكرية وحقوق الطبع، خصوصاً في دراسة أكاديبية.

من قبيل تحصيل الحاصل أن نشير بعد ذلك إلى الطبيعة الميتانصية (النصية الشارحة) لفائحة المقريزى. فهى ببساطة نص عن نص تستهله وتنسبه إلى فرعه المعرفى وتعرف بالسياق الذى أحاط بإنتاجه وتشير إلى محتواه، وبعض سمات أسلوبه، وغايات مؤلفه، وبعض شروط قراءته وتوقعات مؤلفه. والفائحة كذلك

مقدمة لمقدمة، إذ يتبعها جزء أكثر "موضوعية" هو (ذكر الرؤوس الثمانية) وينتمى معها إلى النص المحيط Paratext (١٠). من هنا ينبغى التأكيد على ضرورة دراسة المقدمة بكاملها وكذا تحليل المقدمة في ضوء نص الخطط.

في ذكر الرؤوس الثمانية ما لا يمكن تجاوزه من عرض للمنهج التأريخي في مراحل التأليف المتعاقبة. يقول المقريزي: "اعلم أنَّ عادة القدماء من المُعلمين قد جرت أنْ يأتوا بالرؤوس الثمانية قبل افتتاح كل كتاب وهي: الغرض والعنوان والمنفعة والمرتبة وصحة الكتباب ومن أي صناعة هو وكم فيه من أجزاء وأي أنصاء التعاليم المستعملة فيه". إذن الخطط في تناص ظاهر مع عادة القدماء من المعلمين وإذن نصن إزاء كتابية عن الكتابية لا مجرد كتابية عن الواقيع . نصية شارهة مزبوجة: فالمقدمة نص عن نص و هو الخطط و هذا الجزء نص عن نص و هو المقدمة. ثم يتناول المؤلف تلك الرؤوس مستهلاً بنسبة ما يلي إلى نفسه دون مواراة ا أو موارية: "فنقول: أما الغرض في هذا التأليف فإنه جمع ما تفرّق من أخبار أرض مصر وأحوال سكانها كي يلتئم من مجموعها معرفة جمل أخبار إقليم مصر وهي التي إنا حصلت في ذهن إنسان اقتدر على أن يخبر في كل وقت بما كان في أرض مصر من الأثار الباقية والبائدة ويقص أحوال من ابتدأها ومن حلها وكيف كانت مصائر أمورهم وما يتصل بذلك على سبيل الاتباع لها بحسب ما تحصل به الفائدة الكلية بذلك الأثر." هذه هي مشكلة الكتاب أو موضوعه أو قضيته و كذلك أهدافه وغاياته. والمتلقى حاضر في كل ذلك ماثل أمام المؤلف - "إذا حصلت في ذهن

<sup>(1)</sup>Lane, P. (1992). La Peripherie du Texte. Paris: Nathan

إنسان...". إن المؤلف لا يكتفى بتحديد مشكلة كتابه و غايته بل يحدد غاية للقراءة إذا حصلت يمكن القول إن الكتاب قد حقق بعض أهدافه. تلك الغاية القرائية غاية مزدوجة – معرفية و سلوكية: "فتتهذب بتدبر ذلك نفسه وترتاض أخلاقه فيحب الخير ويفعله ويكره الشرّ ويتجنبه ويعرف فناء الدنيا فيحظى بالإعراض عنها والإقبال على ما يبقى." في غياب المغريات البصرية و السمعية التي تتخطفنا اليوم تمثل تلك الغاية القرائية عنصراً مهما من عناصر الترغيب في قراءة الخطط.

ولا يكتفى المؤلف بتحديد غاية الكتاب و شرة الاطلاع عليه بل يتجاوز ذلك إلى الحديث عما ينبغى أن يكون القارئ ملماً به قبل أن يشرع فى قراءة الخطط أى الخلفية المعرفية اللازمة للقراءة: "أما مرتبة هذا الكتاب فإنه من جملة أحد قسمى العلم اللذين هما العقلى والنقلى فينبغى أنْ يتفرّغ لمطالعته وتدبر مواعظه بعد إتقان ما تجب معرفته من العلوم النقلية والعقلية فإنه يحصل بتدبره لمن أزال الله أكنة قلبه وغشاوة بصره نتيجة العلم بما صار إليه أبناء جنسه بعد التخوّل فى الأموال والجنود من الفناء والبيود فإذا مرتبته بعد معرفة أقسام العلوم العقلية والنقلية ليعرف منه كيف كان عاقبة الذين كانوا من قبل." على معنى أن المتلقى ينبغى أن يكون ملماً بوجهة النظر الإسلامية فى التاريخ حتى تتحقق له الغاية المرجوة من القراءة.

ثم ينسب المؤلف الكتاب إلى الفرع المعرفى الذى ينتمى إليه: "وأما من أى علم هذا الكتاب فإنه من علم الأخبار وبها عرفت شرائع الله تعالى التى شرعها وحفظت سنن أنبيائه ورسله ودون هداهم الذى يقتدى به من وفقه الله تعالى إلى

عبادته وهداه إلى طاعته وحفظه من مخالفته وبها نقلت أخبار من مضى من الملوك والفراعنة وكيف حل بهم سخط الله تعالى لما أتوا ما نهوا عنه وبها اقتدر الخليقة من أبناء البشر على معرفة ما دونوه من العلوم والصنائع وتأتى لهم على ما غاب عنهم من الأقطار الشاسعة والأمصار النائية وغير ذلك مما لا ينكر فضله ولكل أمّة من أمم العرب والعجم على تباين آرائهم واختلاف عقائدهم أخبار عندهم معروفة مشهورة ذائعة بينهم ولكل مِصر من الأمصار المعمورة حوادث قد مرت به يعرفها علماء ذلك المصر في كل عصر ولو استقصيت ما صنف علماء العرب والعجم في ذلك لتجاوز حدّ الكثرة وعجزت القدرة البشرية عن حصره." هنا لا يكتفى المؤلف بليسمية العلم الذي ينتسب إليه كتابه بل يؤكد عل أهميته القصوى فيما يضيف إلى ما سبق من سعى المؤلف إلى التأسيس الشروعية الكتاب و التأكيد على الحاجة إليه وهو ما أصبح الكتاب المعاصرون يضعونه تحت عنوان أهمية الدراسة أو مبرراتها.

ثم يذكر المؤلف أجزاء الكتاب المختلفة: "وأما أجزاؤه.

أولها: يشتمل على جمل من أخبار أرض مِصر وأحوال نيلها وخراجها وجبالها.

وثانيها: يشتمل على كثير من مدنها وأجناس أهلها.

وثالثها: يشتمل على أخبار فسطاط مِصر ومن ملكها.

رابعها: يشتمل على أخبار القاهرة وخلائقها وما كان لهم من الآثار.

وخامسها: يشتمل على ذكر ما أدركت عليه القاهرة وظواهرها من الأحوال.

وسادسها: يشتمل على ذكر قلعة الجبل وملوكها. وسابعها: يشتمل على ذكر

الأسباب التي نشأ عنها خراب إقليم مصر

وقد تضمن كل جزء من هذه الأجزاء السبعة عدة أقسام."

ولعل من أهم الرؤوس التي ترد في المقدمة الحديث عن منهجيتها و طرائق جمع البيانات فيه وهي النقل و الرواية و المشاهدة: "وأما أي أنحاء التعاليم التي قصدت في هذا الكتاب فإني سلكت فيه ثلاثة أنحاء وهي النقل من الكتب المصنفة في العلوم والرواية عمن أدركت من شيخة العلم وجلة الناس والمشاهدة لما عاينته ورأيته. "فيما يتصل بالنقل يؤكد المؤلف على التبعة الأخلاقية في رصد الدراسات السابقة و يسخر من صنف من المؤلفين "صار لقلة إشرافه على العلوم وقصور باعه في معرفة علوم التاريخ وجهل مقالات الناس يهجم بالإنكار على ما لا يعرفه." لا ينبغي أن يعادى المرء ما يجهل. فأين نحن اليوم من نصائح المقريزي؟

وفى معرض حديثه عن الرواية والمشاهدة يجيب المقريزى عن تساؤل طرحناه من قبل فيما يتصل بنسبة الأشعار والأخبار إلى مصادرها و يعترف فى الوقت ذاته بقصوره الإنسانى و لا يقع فى شرك الوهم – وهم المعرفة المطلقة: "وأما الرواية عمن أدركت من الجلة والمشايخ فإنى فى الغالب والأكثر أصرح باسم من حدّثنى إلا أن لا يحتاج إلى تعيينه أو أكون قد أنسيته وقل ما يتفق مثل ذلك. وأمّا ما شاهدته فإنى أرجو أن أكون ولله الحمد غير متهم ولا ظنين." وفى كل ذلك تلك الأنا المتكلمة فى النص تفصح عن نفسها غير مضطرة إلى استخدام المبنى للمجهول و تكرر فى النهاية التأكيد على محدودية المعرفة الإنسانية وطلاقة المعرفة الإلهية: "وقد قلت فى هذه الرؤوس الثمانية ما فيه قنع وكفاية ولم يبق إلا أن أشرع فيما قصدت وعزمى أن أجعل الكلام فى كل خط من الأخطاط وفى كل أثر من الآثار على حدة

ليكون العلم بما يشتمل عليه من الأخبار أجمع وأكثر فائدة وأسهل تناولًا والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم وفوق كلّ ذي علم عليم."

وها هي ذي الأنا المتكلمة في نهاية فقرة من عرض المقريزي بعض "الدراسات السابقة" أو "الأدبيات" في موضوع كتابه، تسلم الأمر كله لله و تعود لتعترف بعجزها و نقصانها و لا تختفي مع ذلك خلف قناع المبنى للمجهول: "... فلما كانت الحوادث والمحن من سنة ست وتمانمائة شمل الخراب القاهرة ومصر وعامَّة الإقليم وسأورد من ذكر الخطط ما تصل إليه قدرتي إن شاء اللَّه تعالى." ولا تكاد تلك الأنا تغيب في أي موضع من الخطط بل تعاود الظهور معلنة عن مواقفها وتوجهاتها وتشكيكها وإعجابها و تلوينها الأخبار والأوصاف بصنوف البديع و البيان والمحسنات وقبل كل هذا وبعده في نسبة كل الأحداث و الحوادث إلى تدبير الله عزوجل: "وزعم وهب بن منبه أن أوّل ما خلق الله تعالى من الأزمنة " الأربعة الشتاء"، "وللَّه درَّ القائل وهو الحافظ جمال الدين بوسف بن أحمد اليعمري رحمه اللَّه تعالى"، "وللَّه درّ القائل وهو الإمام عز الدين أبو الحسن أحمد بن على ابن معقل الأزدي المهلبي الحمصي"، "وانصرم فصل الخريف وحلَّ فصل الشتاء واشتد البرد وخشن الهواء وتساقط ورق الشجر ومات أكثر النبات وغارت الحيوانيات في جوف الأرض وضعف قوى الأبدان وعَرى وجه الأرض من الزينية ونشأت الغيوم وكثرت الأنداء وأظلم الجو وكلح وجه الأرض إلا بمصر وامتنع الناس من التصرّف وصارت الدنيا كأنها عجوز هرمة"، "فإذا بلغت آخر برج الحوت وأوّل

برج الحمل عاد الزمان كما كان عام أوّل وهذا دأبه ذلك تقدير العزيز العليم وتدبير الخبير الحكيم لا إله إلاّ هو."

إن الكتابة التاريخية تظل مهددة دائماً من جهتين على الأقل فيما يتصل بحظها من الموضوعية: انحياز الوثائق و قصور الخبرات الشخصية للمؤرخ. ليس فى مقدور المؤرخ فى أغلب الأحوال الإلمام بكل الوثائق التى تتصل بموضوعه و ربما تتوافر المصادر و الوثائق عن طرف من أطراف صراع تاريخى دون غيره و هكذا ينحاز التأريخ فيبرز و يهمش و ينصف و يظلم. وعندما يعتمد المؤرخ على المشاهدة و الخبرات الشخصية يظل عاجزاً عن إدراك كل ما يتصل بموضوعه مهما كثرت أدواته. كان المقريزى واعياً بالخطرين وكان موضوعياً فى رفض القول بالموضوعية المطلقة فهو يعترف باحتمال النسيان ويدرك أنه لم يلم بكل ما كتب أو روى فيما يتصل بموضوع الخطط وينكر معاداة المرء ما جهل – دون أن يقلل من أهمية كتابه ومقدار الحاجة إليه و المنافع التى تتحقق من خلال قراءته و دون أن ينخس نفسه حقها فيما يتصل بصدق سعيه و نيته و بذله قصارى جهده.

إن هذا الجزء من الكتاب يريد أن يكون مثالاً للعلاقة - التى ليس من الصالح أن تنفصم - بين النص وسياقه وأن يلفت النظر إلى نصية التاريخ وبشريته كما تتجلى في فاتحة الخطط المقريزية. مجرد مقاربة أولى لجزء من جزء من نص ثرى بالغ الأهمية في الثقافة العربية الإسلامية. وقد رأينا أن المقدمة - بما في ذلك الفاتحة النصية - تعكس السياق التاريخي التي كتبت فيه و الخلفية الثقافية والتوجهات الأيديولوجية لمؤلفها من خلال هيمنة المفردات والتعابير الدينية

(17)

والانحياز إلى تفسير إسلامى للتاريخ وتجلّى الأنا و توابعها و لوازمها فى النص. وفى نفس الوقت تعرض المقدمة منهجية تأريخية رائدة تنشد الكمال و تعترف باستحالته و تتحرى الموضوعية و لكن ترفض الادعاء بامتلاك الحقيقة المطلقة. ونحن لسنا بحاجة إلى تأكيد الريادة و الوقوع فى شرك الماضى و غواية التباهى بما أنجز الأجداد (۱) بل نحن بخاجة إلى مراجعة توجهاتنا من النصوص التاريخية وطرائق تعليمها وقراءتها وتحليلها وتفسيرها. إذا كانت الكتابة التاريخية بهذه الإنسانية فما الذى ينبغى أن نتوقع من الرواية – ذلك الواقع المتخيل و الخيال الذى يتأسس على الواقع و يجاوزه ؟

<sup>(</sup>۱) في هذا الصند نجد أن منهجية الخطط كما تعرضها المقدمة تنسجم مع مجمل ما توصل إليه المنشغلون بالحديث عن منهجية البحث العلمي في الإنسانيات بعد أن تخلوا عن وهم الموضوعية المطلقة:
Swales, J. M. (1990). Genre Analysis-Cambridge: Cambridge University Press

## تطبيقات التمر واللغة وسلطة المعرفة في كليلة ودمنة:

# مثل الغراب الذى أراد أن يدرج كالحجلة النص ..

"قال الناسك: زعموا أن غراباً رأى حجلة تدرج، فأعجبته مشيتها، فطمع فى تعلمها، وراض نفسه فلم يقدر على إحكامها فانصرف إلى مشيته التى كان عليها فلم يحسن. فبقى حيران متردداً. لم يحسن ما طلب ولم يحسن لما كان فى يده الحفظ، وإنّما ضربت لك هذا المثل لتعلم أنك خليق، إن تركت لسانك وتكلفت علم مالا يشاكلك من كلام العبرانية، ألا تدركه وأن تنسى الذى كان فى يدك من غيره ؛ فإنه قد قيل: " يُعد جاهلاً من حاول من الأمور مالا يشبهه وليس من أهله، لم يدركه آباؤه ولا أجداده من قبل، ولا يعرفون به."

ثم قال الفيلسوف للملك: فالولاة، في قلة تعاهدهم للرعية في هذا وأشباهه الوم وأسوأ تدبيراً، لأنّ تنقل الناس من بعض المنازل إلى بعض فيه صعوبة ومشقة شديدة.

ثم إن الأشياء في ذلك تجرى على منازل حتى تنتهى إلى الخطر الجسيم من مضابة الملك في ملكه" (١)

1V) -

<sup>(</sup>١) ابن المقفع، عبد الله: كليلة ودمنة، ط٤. بيروت: دار الأندلس، ١٩٨٣، ص ص ٣٥٦-٣٥٨.

#### التحليل

تدخل هذه الحكاية في باب (الناسك والضيف) الذي يدخل بدوره في مجموعة حكايات (كليلة ودمنة) لابن المقفع، والتي تقع في أربعة أبواب كاملة (١٣٢هـ/٥٧٥م). مازال الجدل محتدماً حول عروبة الكتاب وحقيقة دور بيدبا فيلسوف الهند وابن المقفع في تأليفه. نستطيع – على سبيل التبسيط – أن نقنع بما ذهب إليه محمد رجب النجار وغيره من أن الحكايات التي وضعها بيدبا "لتهذيب" الملك دبشليم كانت مصدراً من المصادر التي اعتمد عليها ابن المقفع حين "وضع" كتابه "كليلة ودمنة" (١)على معنى أنها بذور أشرت في غير تربتها، وأنوية تطورت إلى قصص كاملة، مارس ابن المقفع فيها النقل والحذف والإضافة والإبداع.

يتكون المتن الحكائى لكتاب (كليلة ودمنة) من سبع عشرة قصة محورية، مستقلة، واثنتين وأربعين حكاية فرعية (١). قصة (الناسك والضيف) هى من أمثلة القصة المحورية، أما حكاية (الغراب والحجلة) فهى حكاية فرعية. وقد استخدم ابن المقفع تقنيتى الإطمار والتنضيد- أى القصة داخل القصة وتمايز القصص المحورية، على الترتيب (١) – مع الإبقاء على قصة بيدبا ودبشليم بحيث تصبح القصة الإطار Frame Story فى الكتاب. هذا النسق الحكائى ظل اختيارياً مفضلاً لدى كثير من الكتاب فى مختلف الثقافات الإنسانية والنصوص الأدبية: فى (ألف ليلة

<sup>(</sup>١) محمد رجب النجار: "حكايات الحيوان في التراث العربي." عالم الفكر، مجد ٢٤، ع١، ٢، ١٩٩٥، ص ص

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق.

وليلة) وفى (الديكاميرون) لبوكاتشيو وفى (حكايات كانتريرى) لتشوسر وفى (اليس فى بلاد العجائب) للويس كارول وغيرها.

من ناحية أخرى، تنتمي حكاية (الفراب والمجلة) إلى جنس حكاية الحيوان الرمزية Beast Fable أو الأمثولة التي تنتمي بدورها إلى جنس أوسع من الأدب/ الخطاب الكنائي (Allegorical) الأمثولة هي نص أدبي قصير- شعرى أو نترى- يشتمل على درس أخلاقي أو حقيقة أخلاقية ترد غالباً في نهايته، وما قبل النهاية صراع بين حيوانات وطيور وريما نباتات وجمادات، تتخذ بعض خصائص وسمات البشر، بهدف التسلية والتعليم (١) . لا سبيل إلى حصر الأمثولات التي أنتجها الأدباء، تلك التي تواصلت من حكابات أبسوب Aesop وكتب الحكمة الخمسية Panchatantra للحكيم البراهمي بيندبا وكليلية ودمنية وحكايبة رينيان Reynard لماري دي فرانس إلى أمثولات لافونتين وحكامة الراهية في حكايات كانتريري وأمثولات جون جاي Gay وقصص هانزكريستيان أندرسون Anderson ورحلات جليفر لجوناتان سويفت ومزرعة الحيوان لجورج أورويل وديوان شوقي للأطفال وقصائد نصار عبد الله للصغار والكبار وأفلام والت ديزني وتوم وجيري.. قائمة لا تنتهي لجنس أدبي عابر للغات والثقافات استطاع أن يتكيف مع كل الببئات وكل وسائل التنتي والاتصال حتى عصر الإنفوميديا.

ولقد فصّل الباحثون القول حول أوجه التشابه والاختلاف بين (كليلة

|        |        |                                  | (۱) قارن :  |
|--------|--------|----------------------------------|-------------|
| ales K | /1989\ | A Dictionary of Stylistics I and | n. i budwan |

ودمنة) و(ألف ليلة وليلة) وغايات ابن المقفع ومبررات وضع القصص على ألسنة البهائم. لكن علاقات القوة والهيمنة وتجليات الأيديولوجيا في الحكايات ظلت بعيدة عن اهتمام الباحثين مع أن القصة الإطار مواجهة صريحة بين الأدب والسلطة، بين الكلمة والسيف، بين الحاكم والفيلسوف.

يبدأ باب (الناسك والضيف) بطلب الملك: "فأخبرنى عمن يدع عمله الذى يعرفه ويليق به، ويطلب سواه فلا يقدر عليه، فيرجع إلى الذى كان فى يده من عمله، فيفوته ويبقى حيران متردداً (ص٢٥٧). هذا الطلب يشكل القضية التى تتناولها الحكاية / الحكايات الفرعية فى الباب وهو مبرر السرد اللاحق وإطاره العام.

وفى رد فعل سريع مباشر، يروى بيدبا قصة "الناسك والضيف" التى تمثل فى أن واحد قصة فرعية بالنسبة إلى قصة دبشليم وبيدبا وقصة إطار بالنسبة إلى حكاية (الغراب والحجلة). فى قصة (الناسك والضيف) يضيق الأول بإلحاح الثانى على تقليد الآخرين، إذ يطمع فى نقل تمر بلاد الكرخ – وطن الناسك - إلى بلاده هو ويستحسن عبرانية الناسك فيطمع أن يتعلمها. عندها لا يجد الناسك بدأ من أن يضرب مثل "الغراب والحجلة" زِجراً للضيف وقمعاً لرغبته فى حيازة ما ليس له وفى اكتساب هوية ليس له ولا لأجداده بها عهد.

من اليسير أن نلاحظ اتجاه القوة / الهيمنة في علاقة الناسك والضيف، فالناسك مزود بنسكه ونفوذه الديني وإجادته العبرانية وبما تتمتع به بلاده من شر تحسد عليه. أما الضيف فهو في مقام الحاجة والرجاء لا يحتمي إلا بما يوجبه الدين

**────** ('・・) ◆────

من ضرورة الاحتفاء بالضيف. لكن ما بطلبه يتجاوز حدود إكرام الضيف، ويشتمل على كثير من المشقة إذا قرر الناسك أن يلبي رغبتيه. يأبي الناسك أن يجيب الضيف إلى ما طلب، لكنه من الذكاء والحكمة بحيث لا يترك لضيفه مجالاً للشك في كرمه، فبدلاً من أن يتعلل بضيق وقته أو ضعف قوته أو انعدام رغبته، بسعى إلى إحداث تغيير معرفي من شأنه أن يقنع الضيف بخطأ الطلب لا بصعوبة التلبية. لقد نجح الناسك في تمرير مقولة أيديولوجية من نفس فصيلة "القناعة كنزلا بفني"، مقولة يستخدمها ذوو السلطة في إقناع المهضومين والمحكومين بفضيلة الصمت والرضا، يستخدمها من يملك في إقناع من لا يملك بالنعيم الذي ينتظره جزاء صبره وقناعته. فكيف تفعل حكانة الغراب والحجلة كل هذا؟ تبدأ الحكانة "بقال الناسك" وهو المسند إليه أما ما يلي ذلك فهو المسند أو المتن الحكائي وتنتهي بالتعقيب الذي يعيد السرد إلى سياق علاقة بيدبا والملك. بمثل فعلا السرد "قال" و "زعموا" قناعاً يتخفى وراءه واضع الكتاب فتزداد المسافة بينه وبين المن الحكائي وتختفي الدافعية وتتحول المقولات الخاصة إلى مقولات عامة ترد من حهات عدة تستهدف المتلقي/الضيف المستسلم للقهر المعرفي الذي بمارسه الناسك. حتى في التبرير النهائي للسرد يعود الناسك إلى الاقتباس من مصادر مجهولة: "فإنه قد قبل: يعد جاهلاً..." فيتحول الخبر إلى أثر ووجهة النظر إلى حكمة متواترة.

تشتمل حكاية الغراب والحجلة على استعارة محورية وتناظر واضح بين تعلم اللغة وتعلم المشي، وكذا على نظرية في تعلم اللغة مفادها أن المرء حين يتعلم لغة أجنبية بمر بمرحلة بين بين، يتحدث لغة ليست هي لغته الأم ولا هي اللغة الأجنبية،

لغة تتداخل فيها المفردات والأصوات والتراكيب اصطلح المتخصصون في اكتساب اللغة وتعلم اللغات الأجنبية على تسميتها Interlanguage لغة بين لغتين. هذه هي "الحقيقة" الموضوعية التي نجدها في رواية الناسك. لكن الأسوياء لا يتوقفون عند هذه المرحلة بل يتجاوزونها إلى مراحل متفاوتة من إجادة اللغة الأجنبية تقترب من الكمال أحياناً مع أو بدون الاحتفاظ باللغة الأم" (۱).

لقد وجد الناسك في فشل الغراب في تعلم مشية الحجلة ضالته، وجد فيه حجة لتمرير مقولته المحورية التي تشبه في تعطيلها الطموح الإنساني مقولات دارجة من مثل "من فات قديمه تاه" و"اللي تعرفه أحسن من اللي متعرفوش" و"عصفور في اليد خير من عشرة على الشجرة". لم يلتفت الناسك إلى حقيقة الاختلاف الجوهري بين الذكاء الحركي (إتقان مشية مغايرة) والذكاء اللغوي (تعلم العبرانية) ولا إلى الفروق الشاسعة بين قدرات الغراب وقدرات الإنسان. كذلك تبني الناسك موقفاً سلوكياً من تعلم اللغة. نجد ذلك في استخدامه فعل "راض" الذي يعنى المارسة وتطويع النفس؛ لكن غرابه كان سريع اليأس قليل الحيلة، تعجل في إقدامه وتعجل في إحجامه. يلاحظ هذا في كثرة "الفاءات" التي تفيد التعاقب مع السرعة: "فلم يقدر.. فانصرف... فلم يحسن".

تغاضى الناسك عن هذا كله وظل يلح على رسالته، تلك الرسالة التي تتردد في حكاية الغراب والحجلة وفي تعليق الناسك عليها: "وإنما ضريت لك هذا المثل"

(1.1)

<sup>(1)</sup>Mckay, S. L. & Hornberger, N. H. (1996). Sociolinguistics and Language Teaching. Cambridge: Cambridge University Press

وفى الحكمة العرجاء مجهولة المصدر: "يعد جاهلاً من حاول من الأمور مالا يشاكله...". هذه الأجزاء الثلاثة - الحكاية المن والتعليق والحكمة - هى نصوص متوازية متكافئة دلالياً، أقنعة مختلفة تخفى وجهاً واحداً وتجنب الحكاية والنص والوقوع فى شرك التكرار دون تجديد - على الأقل من ناحية الشكل.

ولعلنا لاحظنا أن الأجزاء الثلاثة المشار إليها تتمحور حول أفعال لغوية:
"زعموا" و"ضربت .. هذا المثل" و"قبل". "قبل" مبنى للمجهول و"زعموا" لا تختلف عنها كثيراً رغم توافر الفاعل واو الجماعة. كلاهما ينسجم مع "طبيعة السرد القائم على التسلسل الزمنى الذي يأتى من الخارج، أو عن طريق حياد المؤلف المزعوم القائم على اصطناع ضمير الغائب" "وقد أجمع نقاد الرواية الحداثية أو كادوا على أن ضمير الغائب، والماثل هنا في شكل زعموا المقفعية، ليس إلا دلالة حتمية على نفى الوجود التاريخي وإثبات الصفة الخيالية الخالصة للعمل الأدبى بعامة والعمل السردى بخاصة" ('). كما أن في تغييب الفاعل ستراً أو تجهيلاً - تبرئة لساحة الراوى وكسراً لقيود الزمان والمكان مما يضفي على الخبر خلوداً ودمومة وعمومية لا تحظي بها الأخبار الموثقة المحدودة بسياق تاريخي معين.

من ناحية أخرى تضفى "ضربت.. هذا المثل" على المن الحكائى قداسة وقوة لأنها فى تناص واضع مع الكتب المقدسة التى يستأثر فيها الخالق عز وجل والرسل وصفوة الحكماء بضرب الأمثال للناس ترغيباً أو ترهيباً لعلهم يقدمون أو يحجمون.

(1·F) 4

<sup>(</sup>١)عبد الملك مرتاض: في نظرية الرواية. عالم المعرفة. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، ١٩٩٨. ص١٦٦.

إن الناسك يلقى بعبء الخبر على غائبين فى "زعموا" و "قيل" ويصطفى لنفسه قداسة وهيمنة ضرب الأمثال، إذ نجد في: "ضربت لك هذا المثل" بنية فاعلية صريحة تتكون من فعل ماض مثبت مكتمل ثم ضمير المتكلم (الفاعل) ثم المخاطب المستسلم مقهوراً ومضمراً ومجروراً ثم المفعول به (اسم الإشارة مع البدل- المثل).

هكذا تلعب اللغة دورها المهم فى تشكيل حياة الشر، ليس فقط بوصفها سبباً للتمايز الاجتماعي، بل بوصفها كذلك آلة حرب معرفية ووسيلة من وسائل توزيع القوة والهيمنة فى المجتمع وفى الخطاب وكذا تمرير الأيديولوجيات وإعادة إنتاج قيم الطبقة السائدة. فإذا عدنا إلى الحكاية وجدنا تناظراً بين سياقين: سياق الغراب الذى يسعى إلى تعلم مشية الحجلة وسياق الضيف الذى يسعى إلى تعلم لغة الناسك:

| ٠ | الغرابالضيف   |
|---|---------------|
| - | مشيــةالســان |
|   | الحجلةالناسك  |

بين هذين السياقين - كما أشرنا - علاقة تكافؤ، فالضيف يشبه الغراب بينما يشبه الناسك الحجلة ، وهناك تشابه بين اللغة والمشي. لكن التشابه الأخير تشابه مراوغ، فالناسك يضرب مثل المشي للغة وهو بذلك يقلل من قدر ضيفه، لأن اللغة معرفة والمشي حركة، عقل وجسد، والعقل أعلى مكانة من الجسد لأنه مديره ومخطط حركاته و أفعاله. هذا مثال آخر لما أشرنا إليه من قبل من علاقة القوة والهيمنة - الاجتماعية والمعرفية - بين الناسك والضيف.

وحين يضرج بنا النص من متن حكاية الغراب والحجلة وتعقيب الناسك عليها، يحدث تحول مهم من التصريح إلى التلميح ومن الأفعال إلى الأسماء: "تعاهدهم"، "تدبيراً"، "تنقل"، "صعوبة"، "ومشقة"، "الأشياء"، "منازل"، "الخطر"، مضادة". هذا التحول ينسجم مع علاقة القوة بين الملك وبيدبا، فالقوة المعرفية التى يتمتع بها الفيلسوف تقف في مواجهة قوة الحكم والسيف التي يملكها الملك دبشليم.

يعمد الفيلسوف إلى التعميم وتجنب الخطاب المباشر- بخلاف ما نجد في المن الحكائي من قبيل "لك"، "لتعلم"، "أنك"، "تركت لسانك"- في ربطه حكاية الغراب والحجلة بعلاقة الملك والرعبة. لقد حدث انقلاب في توازن القوى حل فيه الناسك محل الضيف والحجلة محل الغراب. لكن القصة الإطار تظل مرتبطة بالمن الحكائي من خلال استخدام أفعل التفضيل: "أسوأ"، "ألوم". إن بيدبا ينتقد في الولاة قلة تعاهدهم "للرعية"- من نفس الجذر الذي تشتق منه "الرعاية" و"الرعي" و"المرعي". الغ - لأنهم يتيحون لهم بذلك "التنقل من بعض المنازل إلى بعض"- تعبير قديم عما نطلق عليه اليوم" الحراك الاجتماعي". هذا التنقل فيه "صعوبة ومشقة"، وهو يؤدي في نهاية الأمر إلى "الخطر الجسيم" الذي يتمثل في "مضادة الملك في ملكه". هذا نجد مساحة بياض كبيرة: من الذي يتحمل الصعوبة والمشقة؟ ومن الذي يتحمل الصعوبة والمشقة؟ ومن الذي

من خلال حكاية الغراب والحجلة يتبدى لنا أن الناسك يطرح تصوراً عن طبيعة الإنسان- الذي لا ينتمي إلى طبقة سائدة- يجرده من القدرة على التطور

والحراك الاجتماعي، فكل ميسر لما خلق له والغراب لم يخلق ليدرج كالحجلة والضيف لم يخلق ليتكلم العبرانية كالناسك. فلماذا يكلف الغراب والضيف نفسيهما مشقة التعلم والتغير، على ما فيهما من صعوبة ومشقة؟ أما الخطر الجسيم فيظل يتردد بين الحاكم والرعية - خطر على "الكرسي" من تمرد الرعية وخطر على الرعية من بطش الجالس/ الجالسين عليه.

هل كان بيدبا يريد حقاً تهذيب أخلاق الملك الذي تعود البغى والظلم؟ وهل أسهمت حكاية الغراب والحجلة في تحقيق هذا الهدف. تؤكد الروايات حدوث تحول جوهري في شخصية الملك تحت تأثير حكمة بيدبا وحكاياته، كما تؤكد الحظوة التي نالها الفيلسوف ترتيباً على ذلك التحول. وتؤكد مقدمات طبعات كليلة ودمنة وتراجم ابن المقفع أن ممثلي السلطة العباسية في عهد أبي جعفر المنصور قد اتهموه بالزندقة. كيف يتفق هذا كله مع مضمون حكاية الغراب والحجلة؟ هل هي حكاية للاستهلاك الشعبي ؟ لماذا تنقلت "كليلة ودمنة" بين المغات إذا كان تعلم اللغات الأجنبية بهذه الصعوبة التي تصورها الحكاية؟ ولماذا تغير دبشليم من البغي إلى العدل طالما أن التغير ليس سنة حميدة كما يرعم الناسك؟ فراغات وحلقات مفقودة عدة، لكن الذي يبقي لنا من الحكاية الراهنة هو أنها قمع وترهيب للرعية حفاظاً على مصالح وكيان الصفوتين: الحاكمة والمثقفة.

أية إنسانية تلك التى تصورها حكاية الناسك والضيف و من ثم حكاية الغراب والحجلة؟ أليست إنسانية قامعة أو مقموعة قاهرة أو مقهورة تملك كل شئ أو ترضى بالقليل تحتكر اللغة والخطاب أو تتجنب التساؤل والاكتشاف؟

**(1.1)** ←

أليست إنسانية طبقية لا ينبغى فيها أن يترك المرء طبقته إلى ما فوقها؟ ربما جاءت الحكاية من قبيل السخرية ممن لا يطمحون ولا يتطورون ولا يتمردون على واقعهم الراكد لأننا نعلم ما اتهم به ابن المقفع من دعوة للتمرد. لكن النص لا يشى بشيء من هذا بل يتركنا إزاء حالة من القمع و رفض الطموح من ناحية الناسك ومحاولة غير خلاقة تفتقد الدأب و المثابرة من قبل ضيفه.

--- النزعة الإنسانية في الرواية العربية وبناك جنسها

أصداء السيرة ... أصداء النص: عن أصداء السيرة الذاتية لنجيب محفوظ

"قال الشيخ عبد ربه التائه: أشمل صراع في الوجود هو الصراع بين الحب والموت." (نجيب محفوظ: أصداء السيرة الذاتية)

### مقارية:

ليست الرواية السير ذاتية أو السيرة الذاتية الروائية المعنى الذاتية المسيرة الذاتية و autobiography و المسيرة الذاتية عنى على حياة مؤلفها أو مؤلفتها على معنى أنها أبعد من ببساطة "رواية" تتأسس على حياة مؤلفها أو مؤلفتها على معنى أنها أبعد من المذكرات و السيرة الذاتية عن الواقع إذ تعتزج فيها الحقيقة بالخيال. تظل السيرة الذاتية - و كذا المذكرات - مهددة بالمبالغة أو الحدف أو كليهما معاً لكن الرواية السير ذاتية لا تتعهد بتقديم تقرير عن حيتاة مؤلفها أو مؤلفتها. كما أن مجمل الروايات السير ذاتية لا تعلن عن كونها كذلك بل (ريما) يكتشف القراء والنقاد أنها للوايات السير ذاتية لا تعلن عن كونها كذلك بل (ريما) يكتشف القراء والنقاد أنها الروايات في الأدب العربي في مقدمة الكتاب، أما نماذجها في الرواية الغربية فمنها إمبراطورية الشمس لبالارد والأمال العظيمة وديفيد كويرفيلد لتشارلز ديكنزو نهاية الحكاية لجراهام جرين و وداعاً للسلاح لهيمنجواي وصورة الفنان في شبابه لجيمس جويس وأبناء وعشاق للورانس ويحثاً عن زمن ضائع لمارسيل بروست و ثلاثية الطفولة و الصبا و الشباب لتولستوي.

# مدارات الأصداء:

تنتهك أصداء السيرة الذاتية لنجيب محفوظ تقاليد الرواية السير ذاتية من ناحيتين على الأقل فهى تعلن عن انتمائها الأجناسى من العنوان وهو العتبة الأولى من عتبات المنص ثم تعاود الانتهاك حين تتحول إلى لقطات أو فقرات أو "شذرات" (') لا مجرد نص روائى تقليدى. غير أن يقرأ الأصداء بوسعه أن يكتشف ما فيها من استراتيجيات الحبك والسبك. يتكون النص من ٢٢٥ شذرة نحمل كل منها عنواناً مستقلاً. فيما يتصل بالموضوع أو الفكرة لعلنا نلاحظ أن نحمل كل منها عنواناً مستقلاً. فيما يتصل بالموضوع أو الفكرة لعلنا نلاحظ أن الشذرات تنظمها مجموعة من المدارات بمكن أن نجملها في مدار الطفولة ومدار اللذة ومدار الحب ومدار اللغة ومدار الغيب ومدار الحركة والمغامرة ومدار الوعى والتذكر ومدار السماع والوجد والإبداع والصوفية ومدار الاعتقاد ومدار العمر من الميلاد إلى القيامة ومدار الجنون ومدار الشجن. سوف نلاحظ حين نلقى نظرة على بعض شذرات الأصداء التداخل بين المدارات والتعبير بالحسى عن المجرد العنوى والتنقل بين المعانى الإشراقية البعيدة.

## الثورة و الحب و الموت:

فى مستهل شذرة دعاء من مدار الطفولة نقراً "دعوت للثورة وأنا دون السابعة." الثورة على كل حال هي انتهاك أو تمرد على وضع لا يرضاه من يثور

<sup>(</sup>١) "شذرات" هو المصطلح الذي يفضله در عبد الله إبراهيم:

عبد الله إبراهيم: "مفكرة السرد: حينما تكون السيرة صدى عميقا لتجارب العقل - نجيب محفوظ وحكمة الشيوخ". جريدة الرياض، الخميس ٢٠٠ مارس ٢٠٠٣.

أما نص الأصداء فموجود - إضافة إلى نسخته المطبوعة - في موقع كتاب في جريدة على الإنترنت.

لأسباب موضوعية أو ذاتية. لم يكن تعاطف الطفل مع الثورة من منطلق وعى وطنى مبكر بقدر ما كان فرحة بتخلصه من قيد الدراسة والحراسة: "ذهبت ذات صباح إلى مدرستى الأولية محروسا بالخادمة. سرت كمن يساق إلى سجن. بيدى كراسة وفي عينى كآبة." من منا لم يشعر بالفرحة حين كان طفلاً وهو يستقبل إجازة من المدرسة خصوصاً إذا صادفت جزءاً من فصل الشتاء؟ وتتكئ الشذرة على بعض نماذج البيان لتحقق بلاغتها كما نجد في التشبيه التمثيلي في "سرت كمن يساق نماذج البيان لتحقق بلاغتها كما نجد في التشبيه التمثيلي في "سرت كمن يساق واستعارة الدارجة في "والهواء البارد يلسع ساقي شبه العاريتين" والاستعارة الدرجة في "والهواء البارد يلسع ساقي شبه العاريتين" بي إلى شاطئ السعادة." إلى ذلك تضيف الشذرة بلاغة من نوع آخر ينبع من التناظر والتوازي بين علاقة الطفل بالدرسة و علاقة الوطن بالاحتلال. المدرسة قيد والاحتلال قيد لكن شتان ما بين القيدين.

فى شذرة رثاء مواجهة أولى بين الحب والموت: "كانت أول زيارة للموت عندنا لدى وفاة جدتي.. كان الموت ما زال جديدا، لا عهد لى به عابر فى الطريق، وكنت أعلم بالمأثور من الكلام أنه حتم لا مفر منه، أما عن شعورى الحقيقى فكان يراه بعيدا بعد السماء عن الأرض. هكذا انتزعنى النحيب من طمأنينتي، فأدركت أنه تسلل فى غفلة منا إلى تلك الحجرة التى حكت لى أجمل الحكايات." هكذا يقتحم الموت العالم الطفولى الصغير ويحل الصمت محل الحكايات ويقترب الموت الذى كان يظنه الطفل بعيداً وترحل الجدة التى كانت قريبة ويتجسد الموت عملاقاً يقهر طمأنينة الصغير. إزاء ذلك يلوذ الصغير بالجميلة "ذات الضفيرة "عملاقاً" يقهر طمأنينة الصغير. إزاء ذلك يلوذ الصغير بالجميلة "ذات الضفيرة

الطويلة السوداء" التى تهمس إليه بحنان "لا تبق وحدك" لأن الوحدة موت - "واندلعت فى باطنى ثورة مباغتة متسمة بالعنف متعطشة للجنون. وقبضت على يدها وجذبتها إلى صدرى بكل ما سوج فيه من حزن وخوف." هكذا يقاوم الصغير مطاردة الموت بثورة باطنية و فعل إنسانى إذ يقبض على يد الجميلة و يجذبها إلى صدره فالحب هو الوسيلة الوحيدة لمقاومة الخوف والحزن.

سوف يظل الصراع بين الموت والحياة / الحب موضوعاً محورياً في بقية الأصداء. لم لا والحياة الإنسانية في مجملها وفي تفاصيلها الصغيرة يحركها هذا الصراع ('). وسوف يعاود الموت زياراته مرتدياً كل ما يمكنه من أقنعة فيتم التعبير عنه في شذرة الحركة القادمة باستخدام الاستعارة: الحياة = "وظيفة" والعمر = "مدة قانونية" يتحتم على الموظف أن يقضيها في مكان ما و "النقل" = الموت و "طبيعة العمل" = سنن الحياة و قوانينها و ميعاد النقل الذي "لا يتقدم ولا يتأخر" هو لحظة الموت و "التجربة القاسية" هي الموت على غير استعداد و لا بد أن الموظف هو الإنسان الذي يشغله الأمل فلا يعد العدة لنقل محتوم. أما العجوز الحكيم فهو علامة تتجاوز حدودها الأيقونية لتلخص كل ما يعظ الإنسان و يحذره من الغفلة. ليس من المستغرب في هذا السياق الترميزي أن ينهي العجوز الحكيم الحوار بلوم الموظف الحزين بقوله: "لم لم تهيئ نفسك لها وأنت تعلم أنها مصير لا مفر منه؟" لكن المرء "مقضي عليه بالأمل" (ملخص التاريخ)، "طبعنا على حب الحياة وكره

eros و الصراع بين eros و eros كما ناقشه فرويد في كتابه المهم منا وراء مبدأ اللذة thanatos و العراع بين (١) هذا هو الصراع بين 1920).

الموت" (طبيعتها) و سوف يعود من ودعوا ميتهم إلى المقهى - "ونشطت قدماى إلى حيث المجلس، وقدح الماء المثلج والقهوة المحوجة، ومناجاة اللاحقين عن السابقين" (الضحكة). و سوف يظل البشر يحبون الحياة مهما كان الثمن - "خذ جميع ما أملك حلالا لك، ولكن لا تمس حياتي بسوء. ومنذ تلك اللحظة وأنا أحوم بروحي حول سر الحياة" (الحياة).

وسوف يظل الحب والتلاحم الإنساني حائط الدفاع الأخير في مواجهة الصمت والوحدة والموت. لن تجد الأرملة والحماة بعد رحيل زوج الأولى ابن الثانية و مضى السنين في قبيل الفجر بدأ من نسيان ذلك العهد المشحون "بالغيرة والحقد والكراهية" و من اللجوء إلى "المودة والصفاء" والاحتماء بحكمة الشيوخ في وجه "الوحدة والوحشة". "ذهب الرجل فاشتركت المرأتان لأول مرة في شيئ واحد وهو الحزن العميق عليه ، وهدهدت الشيخوخة من الجموح، وفتحت النوافذ لنسمات الحكمة". ولن يجد الخصوم في النهاية مفراً من التسامح بعد أن يسقطهم إعياء التناحر والصراع – "وكان لابد أن نرجع إلى المدينة قبل هبوط الظلام. ولم يتيسر لنا ذلك دون تعاون متبادل. لزم أن نتعاون لتدليك الكدمات، ولزم أن نتعاون على السير. وفي أثناء الخط المتعثر صفت القلوب ولعبت البسمات فوق الشفاه المتورمة ثم لاح الغفران في الأفق" (المعركة).

كثيراً ما يتربص الموت بالحب و يلازمه ملازمة مقلقة حين يصير الحب اعتداء على "الشرف الرفيع" الذي ينبغي أن "يراق على جوانبه الدم" حتى "يسلم". هذا ما نجد في شذرة المطرب: قلبي مع الشاب الجميل. وقف وسط الحارة وراح

(110)

يغنى بصوت عذب: الحلوة جاية وسرعان ما لاحت أشباح النساء وراء خصاص النوافذ. وقدحت أعين الرجال شررا. ومضى الشاب هانئا تتبعه نداءات الحب والموت." قوى الحب الماثلة في جمال الشاب و صوته العذب والأمل في مجيء "الحلوة" تواجهها قوى الموت الماثلة في الرجال و قد قدحت أعينهم شرراً و سجن النساء وراء خصاص النوافذ. من الواضع أن المرأة لم تكن قد خرجت إلى الحياة بعد بل كانت وحيدة "ترمقها ثقوب الكون برثاء" (الوحدة) و أن المدنية لم تكن قد قهرت "الحارة" بعد. مازالت الذاكرة العربية تحتفظ بذكريات مؤلة عن الموت حبا عن "التشبيب" الذي أودى بالشعراء أو كاد و عن الثارات التي اشتعلت في غير بقعة من عالمنا بسبب "جرائم" الحب. أما النافذة و المحب الذي "يبث" أشواقه من الشارع أو الحديقة والأنثى المكبلة فيبدو أنه مشهد عابر للثقافات – لم يعد يظهر اليوم إلا في الأغاني المصورة على سبيل التهكم و السخرية.

# إلى مدار التصوف:

فى السعادة تصبح "الجميلة تلوح فى النافذة باعثة بشعاعها على السائرين" علامة على زمن فائت و شارع قديم اغتالت المدنية "طلعته البهية وروائح الياسمين" فيه بعد أن "قامت عمارات شاهقة فى موضع الفيلات، واكتظ بالسيارات والغبار وأمواج البشر المتلاطمة". أصبح الشارع القديم أثراً بعد عين وسكنت الجميلة "قبرها السعيد فى مدينة الراحلين". لقد كان رجوع السارد إلى الشارع القديم "بعد انقطاع طويل لتشييع جنازة" ولم يكن يدرى أنها جنازة مكان قد تبدل أيضاً. ثم تقفز الشذرة من مدار الحب والموت إلى مدار التصوف حين يوافى السارد قول صديقه

الحكيم: "ما الحب الأول إلا تدريب ينتفع به ذوو الحظ من الواصلين". في هذه المقولة الأخيرة نموذج للانتقال من الحسى إلى المجرد وللغموض الشفيف الذي يترك القارئ إزاء تفسير دنيوي و آخر عرفاني أو إشراقي على معنى أن بالإمكان أن نكتفى بالتوقف عند مستوى تأثير التجربة العاطفية الأولى في حياة الإنسان على نضج خبرته و من ثم نجاحه في التجارب اللاحقة كما يمكن أن تدفعنا "الواصلين" و "تدريب" إلى مستوى آخر يختزل كل تجارب القلب في حب أول يؤهله للوصول إلى الحب الأكبر. هذه واحدة من السمات البنائية الدلالية المهمة في الأصداء إذ تنتقل من المحسوس القريب إلى الغامض مزدوج الدلالة ثم إلى الإشراقي الصوفي.

نجد هذا كذلك فى ازدواجية دلالة تسليم النفس - "وما كدنا نبسمل حتى ترامى إلينا صوت من مكبر يصيح سلم نفسك ، وثب إلى مفتاح الكهرباء فأغلقه، فساد الظلام، وسرعان ما انهال علينا الرصاص من جميع الجهات كالمطر، وقلت لنفسى وأنا ارتعد من الرعب سعيد من يستطيع أن يسلم نفسه" (سلم نفسك).

إن التصوف الذي تتبناه الأصداء تصوف بالغ الإيجابية والتفاعل مع العالم المحيط، يرتضى المكابدة سبيلاً إلى اليقين والحب - "هنيئاً لمن كانت نشأته في بوتقة الهجران" (القبر الذهبي) و لا يسهو عن الموت المحدق - "قال الشيخ عبد ربه التائه: ما نكاد نفرغ من إعداد المنزل حتى يترامى إلينا لحن الرحيل" (السرعة)، "الحياة فيض من الذكريات تصب في بحر النسيان. أما الموت فهو الحقيقة الراسخة" (داء) ؛ يلبى النداء الجوانى "تعال، ستجدنى كما تحب" و يعد العدة للرحيل المحتوم - "وعزمت على أن أبدأ الإجراءات ليكون لى مدفن في هذه المدينة المترامية" (الرسالة) و يؤمن بالعشق غاية بعيدة إلا على ذوى الحظ - "اللهم من المترامية" (الرسالة) و يؤمن بالعشق غاية بعيدة إلا على ذوى الحظ - "اللهم من

(11V)

عليه بحسن الختام، وهو العشق" (دعاء) و يعلى من قدر النغم و اللحن سبيلاً لانعتاق الروح - "إليك هذا اللحن، احفظه منى جيداً، وترنم به عند الحاجة، وستجد فيه الشفاء من كل هم وغم" (اللحن)، "ياله من نسيان كالعدم، بل هو العدم نفسه، ولكنى كنت وما زلت أحب سماع التواشيخ" (الطرب)؛ يستعير اللذة الجسدية إشارة إلى الترقى و سبيلاً إليه فى آن - "قيل إن سيدة المكان كانت تطوف بالموقع حول الكهف فى المواسم"، "أغلب أحاديثهم وأغانيهم عن المرأة الجميلة. ينتظرون الرضا ولا يعرفون الياس" (الانتظار). لكنه فى الوقت ذاته تصوف لا يفارق الإيمان - "قال الشيخ عبد ربه التائه: من خسر إيمانه خسر الحياة والموت" (المهزلة والماسة).

لا يتنافى الإيمان و لا التصوف مع التمتع بالملذات و الإقبال على أداء الواجبات - "وقلت: اقبلنى فى طريقتك .. فسألنى: ماذا يدفعك إلينا؟ فقلت بعد تردد: أكاد أضيق بالدنيا وأروم الهروب منها. فقال بوضوح: كب الدنيا محور طريقتنا وعدونا الهروب" (عندما التقت العينان). لعل هذا التوفيق بين التجليات الإشراقية و الإقرار بحقائق الإيمان واللذة وضرورة العمل و التفاعل من أكثر الاهتمامات الموضوعاتية فى الأصداء. فى شذرة الاختيار يستعير المؤلف "السوق" للتعبير عن "الدنيا" - "ذهبت إلى السوق، حاملا ما خف وزنه وغلا ثمنه، واتخذت موضعى منتظراً رزقي" و "ست الحسن" للتعبير عن نعيم الآخرة - "نظرت فرأيت ست الحسن تتهادى فى خطى ملكة على أحسن تقويم. سلبت عقلى وإرادتى قبل أن تتم خطوة، فنهضت لاتبعها مخلفاً ورائى العقل والإرادة وأسباب رزقى". لكن

(11)

هيهات أن يبلغ المؤمن الجنة و قد خلف وراءه كل ذلك مهما كانت توسلاته - "إنى على أتم استعداد لأهبها جميع ما أملك" - فالسعى والعمل ضروريان لبلوغ "ست الحسن" - "إنها لا ترحب بمن يجيئون إليها هاجرين عملهم فى السوق". فى هذا السياق تصبح "هموم أسرتى ومطالب الشؤون العامة" نوعاً من العبادة الصادقة - "وقال لصاحبه العاكف على العبادة وكأنه يعتذر: فى زحمة هموم أسرتى ومطالب الشؤون العامة ضاع عمري، فلم أجد وقتا للعبادة. فى تلك الليلة زاره فى المنام من أهدى إليه وردة بيضاء وهمس فى أذنه: هدية لا يستحقها إلا العابدون الصادقون" (هدية) - ويصبح تقديم العون لن يحتاج إليه أكثر أهمية من حضور درس دينى - كنت منطلقا مهرولا لأشهد حلقة الذكر مررت فى طريقى بعجوز رث الملبس تعيس المنظر وهو يبكي. صرفت نفسى عن الاشتغال به أن يفوت على قصدي. ولما احتل الشيخ مكانه وسط حلقة الذكر نظر فيما حوله حتى وقع بصره على فأوما إلى لأقترب منه ومال على أذنى هامسا: أهملت العجوز الباكى فأضعت فرصة للخير لن نخطى بهثلها باستماعك إلى درسى اليوم" (الدرس).

## است الحسن!

لقد توقفنا عند توظيف المرأة الجميلة في الاختيار للإشارة إلى نعيم الآخرة وفي مجمل الأصداء للتعبير عن المتع التي تتيحها الدنيا - "إنها سر الحياة ونورها" (الساحرة) - ومن بينها بل في مقدمتها الجنس ذلك الفعل الأسطوري الذي شغل الجميع في كل وزمان و مكان: "اعترضتني في السوق امرأة آية في الجمال، وسألتني: هل أعظك أيها الواعظ؟ ... لا تعرض عنى فتندم مدى العمر على ضباع

النعمة الكبرى" (الواعظة). لا شك أن الجنس من أقوى غرائز الإنسان وأعنفها وأعمقها ففي الاتصال الجنسي الذي بمتزج بالحب تسكن النفس ويهدأ البدن ويذهب عنه القلق، ويتحقق له التوازن و تحت "وطأة الرغبة" يتسلل الاضطراب إلى العقل و "تستحوذ" على النفس "الكآبة" (البلهاء). لا سبيل إلى الإحاطة هنا بل هي مجرد ملاحظات. إن الجنس هو التعبير الدنيوي عن أسمى درجات التوجد و التحقق ولهذا يظل إشارة صوفية محورية. وهو التعبير الأعلى عن أحد طرفي الصراع الشامل في الحياة –الحب والموت. هو رمز الإبداع والخصوبة والوفرة والأمومة والتجدد والانبعاث والديمومة. هو المطر في علاقته بالأرض العطشي وهو فعل الكتابة وكذا فعل القراءة والتلقى، فالنص فيه كثير مما في الجنس من لذة حيث يستعصى على التلقي أحياناً ويلين أحياناً ويغريه بما فيه من غموض يسيل له لعاب عاشق الاستكشاف ويتفنن في إمتاعه وإغرائه وزيما استفزاره بمختلف الأدوات والحلى من ألفاظ وتراكيب وتلميحات وتشكيلات متناسفة. و هو "تيمة" إنسانية خالدة. لهذا بتردد التعبير عنه في الأصداء ويتم تحويله من مجموعة علامات دنيوية إلى رمز يعبر عن تحرر الجسد و الروح - "قال الشيخ عبد ربه التائه: خفقة واحدة من قلب عاشق جديرة بطرد مائة من رواسب الأحزان" (خفقة)؛ كنا في الكهف نتشاجي حين ارتفع صوت يقول: "أنا الحب ، لولاي لجف الماء، وفسد الهواء، وبمطى الموت في كل ركن" (أنا الحب) - و يلخص حب الدنيا الذي يصبح بدوره "آية من آيات الشكر، ودليل ولع بكل جميل، وعلامة من علامات الصبر" (ذلك الحب) و تحقيقاً لشيئة الله تعالى - 'أمامك طريقان، طريق العفة والسماء، وطريق الحب والإنجاب..؟ فقالت بابتسام واحتشام: "لقد أعدنى ذو الجلال للحب والإنجاب، ولن أخالف له مشيئة" (الاختيار) - و تعويضاً عن المعاناة - "نسمة حب تهب ساعة تكفّر عن سيئات رياح العمر كله" (نسمة الحب) - و سبيلاً إلى نيل محبة الدنيا ومحبة من فيها - "سئل الشيخ عبد ريه التائه: هل تحزن الحياة على أحد؟ فأجاب: نعم .. إذا كان من عشاقها المخلصين..." (حزن الحياة) - و دليلاً على حياة القلب و الجسد و العقل - "قال الشيخ عبد ريه التائه: جاءنى رجل شاكيا، فسألته عما به فقال: إنى غريق في بحر المتع ولا أشبع! فقلت له: سأزورك يوم تشبع، لأقدم لك واجب العزاء" (واجب العزاء) - و سبيلاً لنيل رضا الآخرة - "قال الشيخ عبد ريه التائه: إذا أحببت الدنيا بصدق، أحبتك الآخرة بجدارة" (الدنيا والأخرة).

# و أشياء أخرى :

ليس في حب الدنيا ما بينع الاجتهاد. الحق أن الاجتهاد جزء من ذلك الحب. "الاجتهاد مفتاح السعادة". هذا ما أدركه الصبي عندما مرض مرضاً لازمه "بضعة أشهر" و تغير العالم من حوله و ولت "دنيا الإرهاب" الأسرى ، وتلقفته "أحضان الرعاية والحنان". ولما تماثل للشفاء خاف أشد الخوف أن يعود إلى جحيم الزجر و النهر واللوم والعقاب فصمم على الاحتفاظ "بجو الحنان والكرامة"، وجعل يثب "من نجاح إلى نجاح"، وأصبح الجميع أصدقاءه وأحباءه — "هيهات أن يفوز مرض بجميل الذكر مثل مرضي" (دين قديم). استطاع الصبي أن يحظى بنفس

الحنان والكرامة لكن من خلال فعله الإيجابي واجتهاده لا مرضه وشتان ما بين الشفقة والإعجاب، بين التلقى والاكتساب، بين أن تُمنع شيئاً وأن تحصل عليه.

و شتان بين أن تضطر للمغامرة و أن تختارها عن إرادة و حرية - "وكان علينا أن نختار بين رحلتين وقطارين قطار يذهب إلى القناطر الخيرية، وآخر بمضى إلى جهة محهولة يسمى بقطار المفاحآت قال أحدثا: القناطر حميلة ومضمونة. فقال الآخر:المفامرة مع مجهول أمتع، ولم نتفق على رأى واحد. ذهبت كثرة إلى قطار القناطر، وقلة جرت وراء المجهول" (قطار المفاجآت). تستدعي هذه الشذرة عدداً من المقولات الشعبية التي تحذر من المغامرة وتنجاز إلى المألوف من قبيل "اللي تعرفه أحسن من اللي متعرفوش" و"قديبك نديبك" و "امشي سنة و لا تعدي قنيا" و تذكرنا بموقف الناسك في باب الناسك والضيف وحكاية الغراب والحجلة في كليلة و دمنة من طموحات ضيفه و كذا بقصيدة روبرت فروست الطريق الذي لا يسلكه أحد (') (The Road Not Taken) وبغيرها من النصوص التي تعالج رغبة الإنسان في المغامرة و القيود التي تحول بينه و بين ذلك. ما زالت الكثرة تذهب إلى "قطار القناطر" والقلبة القليلة تجرى "وراء المجهول". الذين اختاروا القناطر لم بدركوا أن المفاجآت واردة رغم سابق معرفتهم بها. أما الذبن اختياروا المجهول فهم أصحاب الفضل - رغم إخفاقاتهم - في جزء كبير مما حققت البشرية من تقدم

<sup>(</sup>۱) هذه واحدة من أشهر قصائد الشاعر الأمريكي Robert Frost نشرت عام ۱۹۱۰ في Atlantic Monthly في الناس و من ثم فيما يلي مطلعها و نهايتها و مفادهما أن المتكلم في النص اختار الطريق الذي لا يسلكه كثير من الناس و من ثم اختلف مصيره عن مصائر غيره:

وحضارة. ولكى تحقق المغامرة غاياتها ينبغى أن يدعمها العقل والإرادة والأمل والحب - "كن مع العقل وإلا تعرضت لتجربتنا القاسية" (حديث من بعيد)، "من ملك الحياة والإرادة فقد ملك كل شيء ، وأفقر حى بملك الحياة والإرادة" (الوظيفة المرموقة)، "سألت الشيخ عبد ربه: ما علامة الكفر؟ فأجاب دون تردد: الضجر" (تعريف)، "سألت الشيخ عبد ربه التائه متى يصلح حال البلد؟ فأجاب: عندما يؤمن أهلها بأن عاقبة الجبن أوخم من عاقبة السلامة" (عندما).

إن دعوة الأصداء للحب والتمتع تحيط بها مجموعة من المحاذير و لا تقلل من انشغالها بغايات إنسانية أخرى. لا ينبغى أن يهارس المرء حريته على حساب الآخرين - "قال الشيخ عبد ريه التائه: أقرب ما يكون الإنسان إلى ريه وهو يهارس حريته بالحق" (الحرية) - و لا ينبغى أن يغرق فى المرح - "لم يكن يعيبك إلا الإغراق فى المرح. أى نعم. الإغراق فى المرح" (المرح) - حتى يجد الوقت لإنجاز ما يكن أن يُذكر به بعد رحيله - "قال الشيخ عبد ريه التائه: ما أجمل أن تودعها وقد ازداد كل منكما بصاحبه رفعة" (حسن الختام). علينا أن نبدع فى مقاومة الحاجة والشرو أن نصفح فى مواجهة الإساءة وأن نعطى الحب حتى نجده و أن نتفاعل والسرو أن نصفح فى مواجهة الإساءة وأن العالم من حولنا يزخر بالأسرار و الأيات التى لا نصل إليه إلا من خلال المعرفة والتجرية والتفاعل والحركة و تنشيط الحواس - "قال الشيخ عبد ريه التائه: أقوى الأقوياء من يصفحون" (الصفح)، "وإذا راودك خاطر اكتئاب فعالجه بالحب والنغم" (خطبة الفجر)، "وإذا راودك خاطر اكتئاب فعالجه بالحب والنغم" (خطبة الفجر)، "قال الشيخ عبد ريه التائه: أطبق الشرعلى الإنسان من جميع النواحى فأبدع "قال الشيخ عبد ريه التائه: أطبق الإنسان من جميع النواحى فأبدع "قال الشيخ عبد ربه التائه: أطبق الشرعلى الإنسان من جميع النواحى فأبدع

(177)

الإنسان الخير في جميع المسالك" (الأصل)، "تحركوا دون إبطاء، فالمعنى كامن في الحركة" (الحركة)، "قال الشيخ عبد ربه التائه: كما تحب تكون" (السر). الإنسان و اللغة و الإبداع:

ليست هذه على كل حال كل موضوعات الأصداء. إن فيها ما لا يمكن حصره هنا من مشاهد ولقطات مركزة للإنسان في شتى صوره ومواقفه و للقوى التي تحركه و تتحكم فيه من خارجه أو داخله. فيها الإنسان في شبابه و عنفوانه و عند شيخوخته و زوال دولته - "كانت الأرض تزلزل لأي منهم إذا خطا. اليوم هم شيوخ ضائعون لا يذكرهم أحد. وجاء خلفاءهم تنحني الأرض تحت وطأة أقدامهم... أخيرا، هل النعش فوق الأعناق فتخطى الجميع وذهب" (التلقين). وفيها الإنسان يُنسى و يُنسى - "ولكن نادرا ما يحييه أحد لضعف ذاكرته وحواسه. أما هو فقد نسى الأهل والجيران والتلاميذ وقواعد النحو" (النسيان). ينخدع بالوهم ويجري وراء السراب - "ذاع عنه أنه عالم بكل شيء، وقصدته الجموع في ركن الطريق الذي يجلس على أريكة فيه ... لم أر حركة تدب في شفتيه ولم أسمع صوتا يند عن فيه. ورجعت من عنده وسط جموع قد انبهرت بما سمعت لحد الجنون" (الانبهار)، "قال الشيخ عبد ربه التائه: حذار .. فإنني لم أجد تجارة هي أربح من بيع الأحلام" (في التجارة). يواجه "وحش الأيام" بما يلائمه من تنازلات - "الحمد الله ، لقد أديت رسالتك كاملية، وبلغت بأسرتك بير الأميان، وانتزعت من وحس الأبيام أنيابيه الضارية، فأن لك أن تخلد إلى الراحة والسكينة في الأيام القليلية الباقية ... يا صديقي الوحيد، في عزالنصر والرخاء، كثيرا ما بكيت الكرامة الضائعة" (دموع

الضحك). يرى أصدقاء الطفولة يتفرقون فمنهم شقى ومنهم سعبد - "فى عام واحد علمت بتعين همام رئيسا لمحكمة استئناف الإسكندرية، كما قرأت خبر تنفيذ حكم الإعدام فى سيد الغضبان لقتله راقصة... افترقنا قبل أن نبلغ التاسعة فمضى كل إلى سبيله، عرفت من بعض الأقارب بانخراط همام فى سلك الهيئة القضائية، وتابعت أنباء الغضبان فى الصحف الفنية كبلطجى من بلطجية الملاهى الليلية" (رسالة لم تكتب). تشرق الشمس عليه - شمس القوة أو المال أو الجمال - فيطلبه الجميع و يعدحونه و تغرب عنه فيغربون - "رأيته فى حالين مختلفين. مرة والشمس تشرق عليه فبدا غاية فى البهاء والجلال، يتكلم فيجد السامع الحكمة فيما يفهمه من كلامه، والشعر فيما لا يفهمه. ومرة والشمس تغيب عنه فبدا ضئيلاً مسكيناً يهرول فى أسمال بالية، يتكلم فيجد السامع الابتذال فيما يفهمه من كلامه والبلاهة فيما لا يفهمه" (الشروق والغروب). يسير "مترنحاً بين اللذة والألم" واللوضى " (حوار الأصيل).

لا ينسى المؤلف (السارد و الصديق الحكيم والشيخ عبد ربه التائه أحياناً) أن يعرج على بعض هموم الوطن فيشير إلى تهافت الجدل السياسى فى التحدى – "هل تستطيع أن تدلنى على شخص طاهر لم يلوث؟ فأجاب الوزير متحديا: إليك – على سبيل المثال لا الحصر – الأطفال والمعتوهين والمجانين فالدنيا ما زالت بخير" و إلى العنف باسم الدين فى الشكوى – "وانطلقوا فى الأسواق يحملون على كل خسيس ومنكر وغضب السادة، فزمجروا بالغضب، ولوحوا بالعصى" و إلى عواقب الخوض

فيما لا ينبغي والبحث في المسكوت عنه في ظل ثقافة تحب الإجابات النهائية و تكره التساؤل في السؤال - "وخطر لي أن أتساءل عن الموضع الذي يحب صاحب القافلة أن يسير فيه. سمعني جار فقال: في مقدمة القافلة كما يليق بمقامه، ولكن ماذا دعاك للسؤال؟ وإذا بجار آخر بقول: بل لعله في المؤخرة ليراقب كل حركة، ماذا يهمك من ذلك؟ ولم أجد ما أجيب به. وظننت أن الأمر انتهى، وأنني سأعرف الجواب عند انتهاء الرحلة. ولكن وجدت الرؤوس تتقارب، والأعين تسترق النظر إلى، والريبة تتفشى في الجميع، رياه كيف أقنعهم بأنني لم أقصد سوءا ، وأنني لا أقل عن أي منهم ولاء للرجل؟ ودنا منى رجل صارح الوجه وقال لي: أترك القافلة ودعنا في سلام. ولم أربدا من الحُروج لأجد نفسي في خلاء مطبق وكرب مقيم". الجيران في هذه الشذرة هم أنفسهم من حاولوا اغتيال نجيب محفوظ عندما قرأوا أو سمعوا عن أولاد حاربتنا التي عدها بعض من قرأوها تعبيراً استعارياً عن الخليفة عبر تاريخها الطويل و خوضا فيما لا ينبغي الخوض فيه و إشارة إلى من لا ينبغي الإشارة إليهم. لا نملك نحن هنا و نحن نقرأ الشذرة إلا أن نتعاطف مع رغبة السارد في المعرفة وحسن نيته و ما أصبح يشعر به بعد نبذه من "خلاء مطبق و كرب مقيم".

لا جدوى من التساؤل و المناقشة ولا شيء يغرى بالكلام أو المغامرة فى ظل القمع و القهر و محاورة الكلمة بالرصاص و فى فترة زمنية كان الجميع فيها سجناء ينتظرون "زوار الفجر" كل يوم - "أصبح من المألوف فى حينها أن يذهب هذا المخبر إلى أى ساكن لاستدعائه. يذهب فى أى وقت ودون مراعاة لأى اعتبار، ولا مناص

(171)

من التنفيذ ولا مفر، ولم أجد جدوى من المناقشة، فرجعت إلى غرفة نومى لارتداء ملابسي. سرت فى إثره دون أن نتبادل كلمة واحدة. ولحت فى النوافذ أشباح الناس يتابعوننا ويتهامسون. إنى أعرف ما يتهامسون به، طالما فعلت ذلك وأنا أتابع السابقين" (المشهر). تغيرت الأحوال، فهل خرج العقل العربى من كهوفه و أوهامه؟ و هل تخلصت الثقافة العربية من تمجيد أو معاداة ما لا تفهم - "قوم قالوا: إنه ولى من الأولياء. وقوم قالوا: ما هو إلا عميل من العملاء" (سر الرجل)؟

تحتوى الأصداء كذلك على إشارات دالة إلى اللغة والإبداع منها ما يرد من حديث عن الكلمات البسيطة التى يصبح لها "سحر غريب غامض" يجن به أناس و يثمل آخرون "بسعادة لا توصف" (البلاغة) ربما بسبب نظمها أو السياق الذى تنشأ فيه أو ما تستدعيه من ذكريات و أحزان و شجون أو ما تستفزه فى النفس والروح من تجليات. فالبلاغة "سحر" وللكلمات والحروف حياة وأسرار واللغة بوسعها أن تكون وردة أو خنجراً و كم هلكت قلوب بالكلمات و كم ردت الكلمات الحياة إلى قلوب ماتت أو كادت.

فى شذرة البلياريو إشارة أخرى لافتة لكن هذه المرة إلى موقف المبدع من تفاعل المتلقى مع نصه. تتحقق الإشارة من خلال استعارة لعبة البلياردو للتعبير عن كل عملية إبداعية يلزمها مرسل و رسالة و مستقبل - "فقال دون أن ينظر إلى: بل المتعة أن ألعب وحدى وأن يتفرج الآخرون. ونظرت حولى فرأيت جميع الزبائن يغطون فى النوم". هذا هو مصير من يلعب لنفسه و يظن الجميع مفتونين بمهارته وهذا هو مصير كل إبداع لا يأخذ المتلقى فى الحسبان. فالملاعبة "أجلب للمتعة" من اللعب والتواصل أكثر تحقيقاً لإنسانية الإنسان من التوصيل. إن المبدعين الذين

→ (¹¹٧) ←

يتجاهلون المتلقى يتجاهلون كذلك أن النص فى أغلب الأحوال أقرب إلى المتلقى من مبدعه – إلا فى حالات خاصة. ليس مما ينفع المبدع أن تزيد المسافة بينه و بين المتلقى. يحصد المطربون والممثلون الشهرة و المال و يبقى المؤلفون "فى زاوية بعبدا عن الأضواء" لا يبالى بهم أحد (الأضواء). سوف يذكر كثيرون فى عالمنا العربى شادية ويحيى شاهين وشكرى سرحان ونادية لطفى ومحمود ياسبن فى زقاق المدق والثلاثية واللص والكلاب والحرافيش ولن تتذكر إلا قلة قليلة أن مؤلف هذه الأعمال قبل أن تتحول إلى أفلام هو نجيب محفوظ

## أصداء الأصداء:

هل بوسعنا بعد ما تقدم أن نخطئ النزعة الإنسانية في الأصداء؟ نستطيع أن ندرك هذه النزعة في تعبيرها عن حقائق إنسانية لا تتغير بتغير الزمان والمكان في مقدمتها حقيقة الصراع بين الحب والموت وحاجة الإنسان إلى الإسان مهما كانت الصورة التي يعبر بها عنه وحقيقة اللذة و تمسك الإنسان بالحياة وإصراره عليها. كما تهتم الأصداء بترسيخ قيم التسامح والحب والحرية والحق والمعرفة والإيجابية والاجتهاد والمغامرة والتساؤل. لا تكتفى الأصداء بالاعتراف بالتناقض بل تحتفى به و تسعى إلى إبراز الجوانب الخلاقة فيه و تؤكد على أن المسافة بين المتناقضات التقليدية ليست شاسعة كما نتصور التناقض هو المواجهة الحتمية بين عنصرين أو مبدأين مختلفين ومتمايزين، و ربما بين أكثر من عنصرين أو مبدأين .

إزاء مجموعة التناقضات التى تحفل بها الحياة الإنسانية - المادة / المعنى، العقل / القلب، الروح / الجسد، اللذة / العمل، وهكذا - تتخذ الأصداء موقفاً توفيقياً وتقرر أن تحقيق أهداف الكون يكون بالإنسان وللإنسان وليس على حسابه ولا من خلال التضحية بإنسانيته. ولهذا تحتفى الشذرات بالإنسان في قوته و ضعفه، في رشده و غيه، في اجتهاده و تمتعه، في خضوعه و هيمنته، في انطوائه و انبساطه، في سكونه وثورته. ولا تكتفى الأصداء بالاعتراف بحقيقة اللذة وضرورة السعى و العمل و فتنة الدنيا بل تجعل منها معارج إلى قمة الإيمان و تجلى الجوانب الإشراقية العرفانية في أشيائنا الصغيرة و ممارساتنا اليومية و حاجاتنا الجسدية.

كما تتجلى إنسانية الأصداء فى التأكيد على إنسانية الدين من خلال الوقوف على جوانبه التى أسرفت التيارات المتطرفة فى تجاهلها ومنها التعبد بالعمل و الحرية المسؤولة و العدل و ضرورة الفهم و نبل المغفرة و الصفح و ضرورة التعاون و التفاعل و الإصرار على الحياة و مقاومة موت الروح و الجسد بالإسان والحب و القيم المستنيرة و تنشيط الحواس لاستقبال الفيوضات الإشراقية التى تتيحها الحياة اليومية و الطبيعة من حولنا. لم تتقيد الأصداء فى التعبير عن تلك الجوانب بزمان أو مكان و لم تقدم إلا أقل القليل من التشخيص و الحكى حتى تكتسب شمولية و عمومية تليقان بأهدافها الإنسانية.

نحن في الأصداء إزاء نص يتداخل فيه الواقع مع الحلم و الرمز. "إن السارد يقف في موضع بمكنه من إعادة تأمل الرحلة ونتائجها"، لا ليقدم سيرة ذاتية أو رواية سيرذاتية، و لا ليمجد ذاته أو يقمعها "بل لكي يناجيها ويستعيد مسارها من

(111)

خلال تعاقب السرد والشعر والرمز والأمثولة من أجل معرفتها على نحو أدق". "يخرج النص عن ذات صاحبه ليلامس ما فى العالم من ذوات أخري، لها روايا نظرها المختلفة، واستجاباتها المختلفة" و تجيء الأصداء "متقنعة حريصة على التقشف، معارضة للتبرج والاستعراض، استهدافاً لمارسة لعب الكتابة ربما، أو خجلاً من أن تغادر الذات تواضعها الى تبرج يكرهه صاحبها، ربما أو إشفاقاً عليها وقد ابتليت بالصدق الأخلاقي من أن تواجه المجتمع عارية من أقنعتها" (')

تكتسب الشذرات في الأصداء كثيراً من شاعريتها من إحكام تركيب الجملة والعبارة (ومازال محفوظ يصر على الفصحى المعاصرة دون العامية باستثناء ظهور كلمة "جاية" في شذرة المطرب) و قصر الجمل و بلاغة الاستعارة و التشبيه و الرمز و انفتاح الدوال على عالمين على الأقل من الدلالة: عالم قريب تدركه الحواس المجردة و عالم يتجاوز الواقع و المحسوس كما تحفل بنماذج التكرار و التوازي التركيبي و الدلالي و الطباق الذي يعد معادلاً موضوعياً للصراع بين الحياة و الموت، بين الأمل و الياس – "أقوى الأقوياء من يصفحون"، "كما تحب تكون"، "آية من آيات الشكر ودليل ولع بكل جميل، وعلامة من علامات الصبر"، "حب الحياة وكره الموت" "ينتظرون الرضا ولا يعرفون الياس". و قد لاحظنا في غير موضع أن الأصداء حبلي بالرموز و بالتعابير الاستعارية التي تتجاوز مجرد التعبير عن المجرد بالمحسوس – "بوتقة الهجران" – إلى التعبير الاستعاري عن الدنيا بالسوق و المنزل و الدينة والحارة و عن الاعتزال بالكهف.

<sup>(</sup>١) محمد بدوى: "أقنعة نجيب محفوظ". أخبار الأتب، العدد ٤٣٨، ٢ ديسمبر ٢٠٠١.

ولا تخلو الأصداء من مفاجآت نصية من قبيل "اللهم من عليه بحسن الختام وهو العشق" و "أقرب ما يكون الإنسان إلى ربه وهو بمارس حريته بالحق" و "ما علامة المكفر؟ فأجاب دون تردد: الضجر". هذه المفاجآت تنسجم مع روح النص وأهدافه العامة والقيم التي يسعى إلى ترسيخها. ليس في هذه التعديلات أو المفاجآت.ما يخالف القرآن الكريم و صحيح السنة المطهرة وليس هناك ما يدعو إلى مزيد من التفصيل عن المواضع التي يرد فيها الكلام عن حب الله تعالى و عن اعتبار اليأس طريقاً إلى الكفر و دليلاً عليه وعن نبذ الإكراه في الدين. ليس خروجاً عن النص إذن الكنه تفعيل للنزعة الإنسانية في ديننا الحنيف و في كل ما أوحت السماء إلى الأرض و انحياز للرخص دون تجاهل العزائم و احتفاء بالعقل دون إنكار الصاء ألى الأرض و انحياز للرخص دون تجاهل العزائم و احتفاء بالعقل دون إنكار الخلاقة.

لقد اختار محفوظ بعد رحلة روائية حافلة أن يسكب تأملاته في مجموعة أمثولات مركزة مكثفة لكنه اختار أيضاً أن ينتهك بعض تقاليد الأمثولة كما انتهك تقاليد الكتابة السير ذاتية. فالأمثولة ليست قصة واقعية عن سلوك الحيوانات وإنما هي حكاية يتكلم فيها الحيوان كالبشر ويكون فيها قناعاً لمنطق إنساني (۱). أما محفوظ فقد اختار لأمثولاته البشر في الحارة والمدينة والمنزل والمسجد والكهف والسوق والمدرسة لأن الأصداء تريد كما قلنا أن تحتفي بالإنسان وتحتفي باحتفاء الأرض والسماء بإنسانية الإنسان في كل زمان و مكان.

<sup>(</sup>١) وربت مناقشة الأمثولة في تحليل "حكاية الغراب و الحجلة" من كليلة و دمنة في هذا الكتاب.

# عذابات شهرزاد فی القلق السری لفوزیة رشید

"... لماذا سادة و عبيد بين متضادين من المفترض أن الطبيعة أوجدتهما هكذا ليتكاملا، لا ليسود أحدهما الآخر.. ما الحكمة في هذا و الحياة تعبث بالاثنين معا و تكيد لهما بالتساوى في امتحان و جودى لا ذرة فيه للانحياز لأي منهما؟" (فوزية رشيد: القلق السرى، ص ٢٩)

### عتبات:

يحمل غلاف رواية القلق السرى (۱) للروائية البحرينية فوزية رشيد لوحة للفنان نجاح طاهر العلامة المحورية فيها جسد أنثوى فائر، حبيس لا يتصل بالعالم إلا من خلال نافذة تتخللها أسياخ منتظمة متوازية عمودية. ترتفع اليد اليمنى لتقبض على النافذة بينما تختفى اليد اليسرى لأن الأنثى تتجه إلى النافذة لا إلينا وأغلب الظن أن يدها اليسرى تستقر على صدرها. وإلى يسار الأنثى سجادة مزخرفة نتبين عليها طائرين حبيسين أيضاً لأنهما مجرد رسمين تطأهما الأقدام و لا أمل فى انعتاقهما. أدارت الأنثى التى ترتدى قميص نومها فيما يبدو ظهرها المثير للقارئ فأصبحت موضوعاً للنظر والاشتهاء لا ذاتاً لها ملامحها الخاصة الميزة. ثم تتداخل عتبات النص و تتوازى فنجد فى عنوان الرواية – "القلق السري" - نصاً موازياً للوحة غلافها فالأنثى فى حالة ترقب وانتظار و توتر وتطلع لا يراها العالم إلا من ظهرها فكيف له أن يدرك حقيقتها و لا ترى العالم إلا من خلال نافذة و حيدة. اليس فى كل هذا دليلاً على القلق و مبرراً له؟ أما لماذا هو قلق سرى فلأنه قلق اليس فى كل هذا دليلاً على القلق و مبرراً له؟ أما لماذا هو قلق سرى فلأنه قلق

<sup>(</sup>١) فوزية رشيد: المقلق السري. روايات الهلال. القاهرة: دار الهلال، مارس ٢٠٠٠.

روحى داخلى لا يدرك حقيقته - بل ربما لا يتعاطف معه - أحد. وليس هناك ما بمنع أن يكون هذا القلق قلقاً سُرياً - بضم السبن - على معنى أنه يولد مع الأنثى و لا يكاد يفارقها.

وعلى الغلاف الداخلى نجد عنواناً فرعياً للرواية هو "من عذابات شهرزاد" يتصل اتصالاً دلالياً و موضوعياً بالرواية و لوحة غلافها و عنوانها الأصلى فما القلق إلا نوع من العذاب و ما الأنثى القلقة إلا واحدة من ضحايا شهوة "شهريار" وجنونه و هيمنته. أما اسم "شهرزاد" فيضع القارئ إزاء عالم من الحكايا والأساطير والتاريخ ويرتبط بالنص اللاحق لأن الأنثى القلقة في الرواية تدعى "شهرزاد"، تتواصل عذاباتها في محاولة للتمرد على الاسم و على مجموعة الأدوار التي ارتضتها الثقافة الذكورية لصاحبة الاسم. محاولة مشروعة طالما كان القهر حقيقة لا وهماً. وهي ليست محاولة أخيرة – كما تخبرنا الرواية في موضع الإهداء – فلا ينبغي أن نتوقع منها مقولات نهائية و لا استنفاداً لكل ما سكن أن نتخيل أو نتوقع. "يكفي في ذلك أننا نحاول" (ص ٥).

ثم يطالعنا عنوان كبير هو "فراشات القلق السري" يتبعه مفتتح يؤكد شعور الساردة بالوحدة و العزلة إلا من صحبة "المرايا" و "القلق". الفراشات كائنات جميلة مبهجة لكنها ضعيفة لا تكاد تقترب من النور حتى تحترق و يبدو أن الرواية ليست مشغولة بفراشة واحدة بل بعدة فراشات يجمعها ما يجمع الفراشات من جمال وضعف و ما يجمع الإناث من قلق. ليس هناك ما يبرر اليقين حتى هذه اللحظة وليس هناك ما يبرر تصنيف الرواية في فئة "المقاومة الروآئية

(171)

النسائية للقهر الذكورى". ربما لا تكتفى "شهرزاد" فى الرواية بمجرد إلهاء شهريار عن قتلها بل تتجاوز ذلك إلى مساءلة الأوهام التى أحاطت بها و ما زالت و الأطر التى سجنتها ومازالت و المرايا التى تشوهها أو تؤلهها و لا تعكس حقيقتها فى كل الأحوال.

# الحكاية:

هذه رواية تستعصى على التلخيص. هى رواية مسكونة بالقلق تضرج منه فترتد إليه. قلقها قلق وجودى شامل إنسانى أخّاذ. سوف نظلم الرواية ظلماً فادحاً إنا اعتبرناها مجرد معالجة أخرى لمسألة المرأة وهى تعانى وضعاً اجتماعياً وتاريخياً وإنسانياً و ثقافياً يتسم بالقهر والتسلط الذكورى عليها مما يشعرها بالضعف والدونية و التهميش- مع أنها تنطلق من هذه النقطة. إن "شهرزاد" القلق السرى تفتح سرداب الحكايات وتضخ الدماء فى الأساطير المنسية التى شكلت جزءاً كبيراً من الوعى الإنسانى فيما يتصل بوضعية المرأة و علاقتها بالرجل وبالعالم ؛ تضيء شموعها فى دهاليز التاريخ والخرافة والموروث و اللاوعى و الحلم ؛ تحاول أن تخترق الضباب الذى "يسربل النساء". لا تصل إلى بر أمان تقليدى أو نهاية أن تخترق الضباب الذى "يسربل النساء". لا تصل إلى بر أمان تقليدى أو نهاية سعيدة كلاسيكية لكنها لا تفقد شيئاً من صلابتها بل تصهرها نار التجربة و الرحلة و معارج الروح فتولد بعد كل إخفاق من جديد من رماد كرماد العنقاء.

تنقسم الرواية إلى قسمين أساسيين: تلك الحكايات الأولى و الفرار. في القسم الأول أحد عشر مشهدا سردياً مركباً يتخللها اقتباس من موسخوس: "معلم الطرقات الغريبة هو الحب..." يتبعها جزء عائشة ثم عائشة وآمنة ثم الشيخ مسعود

→ (17V) ←

وصفية ثم شهرزاد و عائشة يتبعه غبش المخاض ثم من أرشيف الحالة ثم النهايات الأولى. يبدأ القسم الثانى – بعد مفتتع عن "تفاحة الغواية" التى تمسك بها "شهرزاد" و تشحذ جسدها كله للفرار – بمسخ الآلهة الذى يضم خمسة مشاهد سردية ثم خط الاستواء الذى يضم عشرة مشاهد. يبدأ بعد ذلك خط الجليد باقتباسين من سفر سومر وأسطورة يونانية ثم الدائرة المسحورة التى تنقسم إلى سبعة مشاهد تتخللها مقولة عن اليوتوبيا و"الضباب الذى يسريل النساء". يبدأ خط المتوسط بمقولة "المهم أن لا نتحول إلى لعبة أنفسنا!" يليها اثنا عشر مشهداً. ثم يتشابك الجليد و المتوسط و الاستواء فى تشابك الخطوط الذى يستهل بالفائحة النصية التالية: "حين أدركت أن لذبذبة الصوت معنى قررت أن: أتحدث، أنفعل و أصرخ، فلم يبق لدى فى هذا المكان سوى ذلك" و تتلوها خمسة مشاهد سردية. تنتهى الرواية بجزء الليل البهيم الذى يضم خمسة مشاهد أخرى ويبدأ باقتباس من توقيعات سيوران.

فى تلك الحكايات الأولى تأسيس لشبكة العلاقات التى تنتمى إليها "شهرزاد". هى "مجرد امرأة و نافذة" (ص ١٢) يتفتح وعيها على واقع مرتبك مُربك:

"فى مثل هذا السكون تسمعين الهسيس المعتاد لبوح خاص يتسرب من فم الشيخ مسعود ومنه إلى جسد امرأة تتمدد قربه، وقد قيل، أو هكذا وجدت، أنهما بالنسبة لك أب و أم" (ص ١٢). يلفتنا فى الشيخ "مسعود" قلة اكتراثه بابنته التى "تقترب من العشرين ولم يتقدم إليها أحد" لأنه يداريها "كالخبيئة، كصندوق الأسرار" (ص ١٢) و تبريره ذلك لا يرد الأمر إلى مجرد التقاليد بل إلى "نواميس" كونية

TA) ---

ملزمة. ها نحن أولاء مع نموذج للانفصام بين القهر والجدية في العلن و العريدة والانفلات في السر (ما أشبه "مسعود" بالسيد "أحمد عبد الجواد"!). و على "عائشة" زوجة الشيخ المراهق وابنتهما "شهرزاد" أن تتحملا في الحالين. ثم نلتقى الشيخ "مبروك" جد "شهرزاد" لأمها، ذلك "المترنح في بقايا عظامه والذي يطرب دائما لصوت الأذان المتواشج مع رائحة البحر ... يجلس كساحر أسطوري يقبض على الزمن و البشر" (ص ص ١٤ - ١٥). الجد هو الذي اقترح تسمية حفيدته "شهرزاد" فالتصقت بحكاياته و عوالمه الغريبة و المدهشة و فتح أمامها كنز الحكايات والأساطير والخرافات فزال الحد الفاصل بين الحلم والوقع وتماهت عندها الأزمنة و توحدت مع الكائنات وأصبحت تستأنس "النبع و الشجر و السكون" (ص ١٨) و تأمن الليل.

سيكون هذا الكنزو هذه المؤهلات عدةً "شهرزاد" وعتادَها في ارتحالاتها القلقة في عوالم غريبة في بحثها المضنى عن ذاتها و معنى و جودها وفي محاولتها ترويض ما يحيط بها من غموض و دحض ما يسربلها من أوهام. كان عليها من البداية إلى النهاية أن تتمرد على القوالب و الأطرو القسمة الجائرة للحظوظ و المنابة إلى النهاية أن تتمرد على القوالب و الأطرو القسمة الجائرة الحظوظ و المقامات المحفوظة واستئثار أبيها بالخصوصية والحرية دونها ودون أمها: "هو رجل وله خباياه التي لا يريد الكشف عنها لأي كان. ماذا يهمكم من أمرى ؟ ألست أقوم على شئون البيت كأكمل ما يكون" (ص ١٩). الشيخ الشبق تقوده شهوته، "سيد أهو في كل مكان" إلا مع عائشة زوجته الأولى، يجد ضالته في صفية معشوقته التي تتمرد على دور الجارية لتصبح زوجته الثانية. "كان أول من يطأها"، "شبابها الغض

يجعلها عاشقة رائعة لعطاياه". أما هو فتبريره جاهز: "ألم تخلق النساء لمتعة الرجل و خلق الرجل ليصرف كل ما في جيبه عليهن ... ليس عليه سوى أن يستجيب للنواميس" (ص ٢٢).

فى هذه البيئة تربت "شهرزاد" بين شجارات وانتهاك و سباب و شتائم و"تبول لاإرادي" وبحث مبكر عن الحرية: "لا تطبق ما هو مقفل و موصود" وقدرة خاصة على الكلام تقاوم بها "أسرالماء" و "الغول الضبابي" و حاو آخر، صياد آخر يطارد أحلامها "يحاول أن يشدها للقاع" (ص ٢٤) و نبوءة دالة: "ولدت غريبة وستموت غريبة ولكن بين مولدها و مماتها هواء كثير" (ص ٢٦) و تأملات عن التناقض والصراع والصياد والطريدة و سحر الكلمات والرجل الذي يعود في "وقار مدروس بعد ارتشاف الفوضى" (ص ٨٨). لماذا يؤدي التناقض بين الذكر و الأنثى إلى التمايز والقهر؟ "هل الوجود يحمل معنى لكم و معنى آخر لنا، و هل هذا التضاد الطبيعي يستبيع تضاداً مفتعلاً في قيمة كل منا؟" (ص ٢٩).

ويظل الحب لعبة يتسلى بها الرجل و تحترق بها المرأة لأن الرجل يستطيع أن ينسى حباً قديماً مملاً بحب جديد و كلما تنفتح عين الأنثى تحاول أن ترى النور متلىء "بالردع و الظلام" (ص ٢٠) خصوصاً فى بيئة قروية رهن الرتابة والمحدودية كالقرية التى نشأت فيها "شهرزاد" تشترك فيها المرأة نفسها – العرافة وفتيات القرية و الأم و العجون لا فرق – فى ترسيخ الأوهام التى نسجها الرجل عنها وتصبح كل محاولة لإدراك الحرية و التساؤل نوعا من التمرد، و يردد "الشيخ مسعود" مقولاته السلطوية المنصارة: "النساء سلالة الأبالسة و الشياطين"

(111) ←

(ص ٣٦)، "من يملك قلب امرأة يملك أغلالها" (ص ٣٧)، "النساء كالفاكهة" (ص ٣٨)، ويظل يترنح بين متاعين "لصفية سطوة مختلفة المذاق ولعائشة سطوة أخرى تشبه الحبال المفتولة تجره بها حتى لوكان في آخر الدنيا" (ص ٣٨). لم لا وهو الذكر و ذاكرة العالم "موبوءة" بطقوس فجة و خرافات عتيقة؟ مع كل ذلك و ربما لكل ذلك لن تستسلم الطريدة للصياد، للوجه الأسمر الذي يلاحقها في أحلامها: "أراد أن يرتحل بها إلى أدغال قيعانه" (ص ٣٩) و لا لقصة حب عابرة محكومة بالفشل لأن "شهرزاد" ترفض السقوط المبكر.

تفيق "شهرزاد" من حلمها على محاولة اغتصاب طفلة و على حصار قد أحكِم من القهر والأوهام - "أخيلة و خرافات فإذا بها واقع منظور يتحقق.. المرأة الشيطان .. المرأة الأفعى" (ص 33) - والنساء جميعهن "ثكالى"، من عائشة التى تزوجت "بثر خمر و زير نساء" و أختها آمنة التى تنقلت من مدمن إلى مقامر إلى لوطى سكير و كلاهما تعانيان ألم "الحب غير المعترف به و ذلك الكبرياء المطعون فى مواجهة عدم التحقق" (ص ٤٩) إلى صفية التى يسوقها "مسعود" "كالذبيحة إلى الفراش" (ص ٥٨) يشعر بالجوع فتباغته بسؤال فاجر "إلى أى جزء يا رجل؟" (ص ٢٠) لكنها ترفض أن تبقى الجارية المحظية "جسد عابر يرضى نزواتك" (ص ٢٠). تحقق للشيخ المتعة - "هى للولد و أنت المتعة و اللذة يا معشوقتي" (ص ٢١). هيهات أن يستوعب "الفاجر" "الوقور" "أبعد مما تحت السرة" (ص ٦٤). حتى عندما قبل أن يتزوج "صفية" على عائشة لم يكن مشغولاً إلا باختبار "وصفة" حديدة لمجرد أن تحل "بركة الشيخ". "أنانية ممجوجة و سطوة". من المدهش أن

(11)

تنضم "عائشة" نفسها رغم ذلك إلى العرافة و فتيات القربة و العجوز في ترسيخ الهيمنة الذكورية وفي محاولتها قمع "شهرزاد" نيابة عن أبيها: "تقفان بعيدا عن الدائرة. يطوقهما الحصار والدائرة تومئ و لا تقترب. هكذا تبقى تومئ و لا تقترب. لماذا أخذت صوت الشيخ مسعود وتلبسته لتسيطها به، حفظت كل تعاليمه و إرثه الفح من النواميس لتراقبها به. كيف استحالت معها من ضحية إلى جلاد؟" (ص ۷۰).

تتواصل التأملات عن العقل و العاطفة ولا يندهش القارئ لتعقيب الشيخ "مبروك" عن العالم الذي يصبح بدون عاطفة المرأة "خراباً .. جفافاً و ألية تتحرك لتدفع مجرد آلات أخرى نحو الحركة" (ص٦٦). لماذا لا يتكامل المتناقضان في وجه الكوارث التي لا تفرق بين ذكر و أنتي - "إنه الزمن الذي يحاصرنا في النهاية معاً.. رجالاً ونساءً دون أن ندرك حجم المصيدة التي نتحرك بداخلها.. منهمكين في اصطياد الظواهر الجاهزة و لا التفات إلى ما هو اكثر باطنية"؟ (ص ٦٧).

لا يبدو أن "شهرزاد" تبحث عن هيمنة أنثوية لكنها ترفض أن تنساق إلى رجل يقدم لها "العلف كل صباح" أو أن تعلق أحلامها على أحد أو أن تصبح مجرد "صندوق" ينتقل من ملكية أب إلى ملكية زوج وترفض الرضوخ للأفكار الجاهزة عن المرأة: "أغلب الأفكار لا تتعامل مع جوهري بقدر ما تتعامل مع صورة الوهم الذي له" (ص ٧٧). لكن الضباب يبقى ـ و نحن نقرأ عن اختفاء مبروك و وحدة الوجود و الموت و الحياة - كثيفاً و ببقي "خندق العتمة يحيط بالمرأة: "حجز البنت ضرورة... لابد أن تبقى في داخل جحرها حتى تتزوج"، "المرأة أرض وجدت لتحرث"، "الرجل

سماء أو فأس تحرث.. مطريزخ ماءه على التراب.." (ص ٨٩)، المرأة سيئة وضعيفة خصوصا إذا كبرت، "ما هو شائن للأنثى /الأرض يسمو به الذكر/السماء" (ص ٩٠)، "الرجل ربان و المرأة سفينة" (ص ٩١)، "لا يعيب الرجل إلا جيبه"، "لها غواية المحسن وله غواية الفحولة و المال" (ص ٩٢).

كل ما يحيط بشهرزاد يدعوها إلى الفرار، إلى الخروج من "الحفرة العتيقة" التي تنتقص من إنسانيتها بغير حق وحلم الحب و الزواج يظل مرتبطاً بالقهر والقيد - "باب خشبي بمزلاج من نحاس". الحب أو الحرية. الفراشات حولها تحترق فيجاهر "مسعود" بملله من عائشة: "لقد تزوجت كيسا حشى بالبصل و الفظاظة و الإهمال وحين تغتسلين من كل ذلك لا أرى إلا طهل اللسان" (ص ٩٩)، و تمرض "مريم" مرضاً خطيراً بعد غدر زوجها بها و تمارس "شيخة" البغاء "لتعيش" بعد طلاقها و الصيادون يطاردون الفريسة و يلوحون "بالأنشوطة" فتقرر الفرار و قد أخذت من العصفور جناحيه ومن الفراشة ألوانها.

فى القسم الثانى من الرواية – الفرار – تنطلق "شهرزاد" فى رحلة البحث عن ذاتها و حريتها، تتبعها خرافات "اللعنة" و "الرذيلة" و "الفتنة" ومحاولات الرجل مقاومة "القوة المقلقة" للمرأة بالقهر و دعاوى النقص، يحيط بها التناقض والأغلال التى تكبل أرواح الجميع، و تتجسد فى صورة زوجة مقهورة – ليلى – وتبقى على رفضها كل حب يجردها من حريتها و تعلن عن الحب الذى تريد "حب يجئ ضمن اكتمالى و تحققي" (ص ١١٩). عندما تبلغ خط الاستواء تجد عالماً من "العرى" و اللذة و الغريزة: "لا قدسية ولا زجر أو منع إلا بقدر ما تتطلب الرغبة من اشتعالها"

(11P) **-----**

(ص ١٢٢)، "انفلات مطلق دون قيود" (ص ١٢٤). الخير والشرفى هذا العالم ينبعان من الاحتياجات الإنسانية وحدها ويتبدى جسد المرأة رمزاً سحريا لآلهة الماضي. و تنشطر "شهرزاد" مرة أخرى لتتعاطف مع من دخل النار المستعرة "مجرداً من أسلحة الروح" فاحترق. لكن هيهات لها أن تعود أو أن تنسى "الميثاق الذى طمرته بداخلها" - والرجل الذى احترق ما زال فى أوهامه لم تفلح النار فى صهره. لهذا لن تقع "شهرزاد" فى الشرك: "لن يوقف صليل البحث المستعر هذا مجرد أمنية عابرة لعشق مستحيل جاء من الريح و سافر معه" (ص ١٣١). هيهات أن تعود إلى التابوهات المتوارثة".

فى لقائها مع "رأس القبيلة" و مع العجوز الحكيمة، تطلعنا "شهرزاد" على مزيد من أسرار الحياة عند خط الاستواء. هناك تصبح الحرية تصالحاً مع العقيدة و تنسى القوانين "وجهها الصارم والبليد" ويستمع البشر إلى نداء القلب ويحفظون للطبيعة بديهيتها و تلقائيتها. فلماذا التعقيد في عالمنا نحن والكوارث والمصائب تقض مضاجعنا كل يوم؟ و لماذا ترتبط المرأة بالأفعى في ثقافتنا؟ تقترح العجوز الحكيمة أن الرجل لأسباب كثيرة يخشى المرأة ولهذا عالج الخشية في الماضى المسحيق بالتأليه و في الحاضر بالقهر و المسخ. من إلهة إلى أفعى!

تستريح "شهرزاد" من رحلتها و بعض قلقها حين تلتقى "مبروك"، الذى عاد فجأة كما اختفى فجأة و ظن الجميع أنه قد مات، و تبثه بعض تعبها: "كمن سشى على سجادة من الشوك و المسامير" (ص ١٤٥). لم يكن "الشيخ مبروك" يتوقع لها غير ذلك ولم يكن يتوقع أن يحتفى بتمردها أحد ففى الشرق "لا أحد يحتفى ببروح

(111)

مختلفة وجديدة" (ص ١٤٦). لكنها تظل ترى فيه و فى "هاجر" نموذجاً لعلاقة إنسانية مبهرة: "كائنان يهندسان العالم حولهما"، "لم يفتعل قط معى رجولته لأنه يؤمن أن الرجولة الحقيقية تكمن فى رقته و عذوبة مشاعره تجاه من يحب" (ص ١٥٤). علاقة رائعة لا يثنى "شهرزاد" عن متابعة تأملها إلا كابوس "الغزالة" يطاردها الصيادون و إلحاح أبيها أن تتزوج. سوف يعاودها الكابوس وتستحضر "أننا" من سفر سومر حين "غشها أبوها بكلماته"، لكن بعد أن تصل إلى حيث الغجر و "فطومة" التى تعيش كما يعيش الجميع عند خط الاستواء و تدخل مع "مبروك" فى رقصة مدهشة و بعد أن تصل إلى المعبد و تلتقى الكاهن و تحاوره عن تهافت البشر و "انتفاخهم الزائف". بعد ذلك يصل الطريق بشهرزاد إلى مفترق آخر و تتواصل المغامرة و النزوع نحو ما فيه مزيد من "الأضواء و الظلال".

عند خط الجليد تلتقى "شهرزاد" "كاترينا" الغارقة فى الشهوة و التى تسخر منها فتناديها "بإلهة الفلسفة" و تخبرها بما قال الكاهن عنها بعد حوارهما حيث توصل إلى أنها "مهتمة بالأمور الفلسفية". لا تنتظر "كاترينا" طويلاً حتى تطرح انطباعها عن "شهرزاد": "ربما تملكين مثلى بعض المواهب و لكنك لا تحسنين أبدأ التصرف بما و هبتك إياه الطبيعة مثلما تحسنين الكلام و التنظير.. أنت فى نظرى مجرد امرأة من زجاج" (ص ١٨٥٠). لأنها كذلك، لم تنضم إلى "باخوسيات العصر" ولم تدخل فاترينات اللذة مع النساء العاريات بل اختارت الضفة الأخرى كعادتها. من خلال علاقة "كاترينا" بشهرزاد و"بمجنونها الروحى" الذي قرر اعتزالها و الانخراط في "الوجد الخالص" بعد أن غرق زمناً في اللذة تطرح الرواية بعض التعارضات

(110)

بين الزجاج والناروبين الجليد والناروبين الماء والطين والنور. ترى "كاترينا" نفسها من ماء و طين يتوق إلى النورلكنها – ريما لهذا السبب – لا تفلح فى رد الحبيب الذى مل الخطيئة/المرأة و قرر أن يتطهر. ولا تفلح "شهرزاد" فى إثناء الحبيب الذى قرر التنسك و قد نشأت بينها وبين الحبيبة الغارقة فى شبقها "حميمية" مردها افتقادهما معاً السلام الداخلي. لم يكن استسلام "كاترينا" للذة إلا تعبيراً عن الخواء الروحى: "نحن هنا فى هذا المكان نحب كثيرا أن نغيب فى فعل الجسد و نتوج الشبق و الشهوة بأكاليل الورود ... لأننا نشعر فى دخيلتنا و فى أغلب الأحيان أن أرواحنا تائهة، أننا وحيدون ... غير قادرين على فعل الحب و التضحية... كل مشغول بناته...لا أحد يعبا بأحد... آلة ضخمة تدور ونحن زيتها المضل الذى تدور به " (ص ٢٠٢).

حين تبلغ "شهرزاد" خط المتوسط تلتقى سادياً شبقاً مجنوناً و زوجة مقهورة في بيت يملاه النمل الأبيض والخوف والرجولة المفتعلة و ترى بعض نساء معلقات من رؤوسهن في حفر نارية و أخريات تخرج الثعابين "من أجسادهن و أدبارهن" لأن المرأة هي الخطيئة. هي التي أخرجت آدم من الجنة وعليها أن تنصاع "للرب الصغير" و يكفيها إنا شاركتها فبه أخرى أو أخريات "رعشة موقوتة بجدول موقوت" (ص ٢٤٢)، و هو واحد من جرذان مهمومة بمظهرها الخارجي و الأكل و الجنس و الاغتيالات و قهر الزوجات، يرفض التليفزيون و يرى الفجور و الفسق بالنسبة للمرأة في كل ما يجاوز البيت و الأطفال. كيف يتسنى للمرأة أن تكون في أن المعشوقة و المعونة، موضع اللذة و مكمن الألم؟ ألأنها "الرحم الحاضن لبذرة

**(1£1) ←** 

الخلق فلابد من عوائق و فخاخ" (ص ٢٤٠)؟ على كل حال، إذا كانت حواء قد أخرجت آدم و أغوته حتى يقترف المعرفة، فحرى به أن يكون ممتناً لها: "أليس ألم الكشف أبهى و أسمى من لذة مسترخية ودائمة دون طائل؟ ..." (ص ٢٣٩).

إزاء مشاهد القهر واللعنة والاستلاب هذه تتوهم "شهرزاد" رجلاً وسيماً وامرأة بهية ثم تعاود التأمل عن القوة عند الرجل والمرأة و تقبل الرجل التفوق الأخلاقي للمرأة و رفضه تفوقها المهني أو العقلي . حتى الرجل الوسيم ينتظر من زوجته أن تتخلى عن عقلها حتى يدوم الحب، لكن هيهات أن يدوم الحب مع القهر والتهميش. لا يدوم الحب إلا في مثل علاقة "هاجر" والشيخ "مبروك" حيث يبدى هو ما علمنا عنه من قبل و تبدى هي "سلاسة في استبعاب الأخر".

عندما تتشابك خطوط المتوسط و الاستواء و الجليد نجد أنفسنا إزاء مجموعة من التعارضات والتناقضات. فالرغبات عند خط الجليد "كامنة" و عند المتوسط "مكبونة" و عند خط الاستواء "نافرة". تخرج الرغبة عند خط الجليد من مكمنها و يتحول الجنس من "مزبلة أخلاقية" إلى واحد من "الثوابت المقدسة" فتزدهر صناعة العهر و تنفجر اللذة و تتنوع صنوف الإشباع و وسائل الإمتاع. ولا يكتفى خط الجليد بتصدير المتعة إلى العالم بل يصدر كذلك العنف والدمار و الاستعمار. عند المتوسط يختبئ الدفء "غصبا عنه" و يخفى إدعاء الوسطية ميوعة و تردداً بين القيد و الانفلات، بين الوقار في العلن و الفوضى في السر.

تحط "شهرزاد" رحالها عند الشيخ "مبروك" لكن رحلتها لم تنته بعد فالضباب لا يزال كثيفاً مع أنه ينقشع بين لحظة و أخرى. لا سبيل إلى زواله إلا بالرحيل نحو

"شمس" المعرفة. اختارت "ابنة الترحال" أن تكون وحدها و قطعت شوطاً طويلاً نحو التحقق، لكن الغزالة ما زالت تفر أمام الصيادين و ما زال احتمال الخطأ و العودة دون وعى إلى البداية قائماً و الخيول لم يكتمل انفلاتها و انعتاقها و الموت مازال يطارد حرية الكلمة. في كابوس أخير تقع الغزالة في يد الصياد حيث تعود "شهرزاد" لتجد أخوتها ينتظرون إراقة دمها حتى "يسلم الشرف الرفيع من الأذى" وتبقى سنن الأباء و نوا ميسهم. لم تستسلم هي في لحظة امتحانها الأخير لإغراء الاعتذار و طلب العفو فكان مصيرها إلى النار "ليصونوا باشتعال جسدها المحترق فطنة الأجداد المتوارثة" (ص ٢٠٨). غير أن النار لم تلتهم إلا الجسد بينما أعلن طيفها فراره للمرة الأخيرة من أسر الخرافة و التابوهات. و بعد أن ينتهي الكابوس يحملها الشيخ "مبروك" إلى "الجبال العالية وسط الظلام". كانت النار تمحيصها الأخير و بالنار اختبار الذهب و النفوس النبيلة والأرواح المحلقة.

# الحكى:

تمثل رواية القلق السرى فيما يتصل بآليات الحكى و تقنياته استمراراً له نكهته المميزة للتجريب و الحداثة فى الرواية العربية وذلك من خلال التماهى مع نصوص من أجناس خطابية أخرى و التفتيت و التشظية و المشاهد المركبة وتعدد الضمائر و انشطار الأنا المتكلمة/ الساردة و تحول بؤرة السرد و تعدد الطبقات النصية و اللغة الشعرية المتفجرة التى تخلق ما لا حصر له من آفاق دلالية. يمتزج فى البنية السردية للرواية الواقع بالحلم و الكابوس ، والنبوءة بالخرافة، والأسطورة بالخيال ، و الموروث الشفهى بالسرديات المكتوبة وتتعدد فيها النصوص و تتوالد، و

بمتزج زمن السرد بزمن الحكاية. الحكاية التى تدور فى زمن السرد الواقعى حكاية قديمة جديدة عن قهر الأنثى و احتجازها و تعدد الزوجات و النواميس الذكورية و الزواج المبكر و طقوس الاحتفاء بالذكر وغير ذلك مما ورد فى التلخيص المخل فى الجزء السابق من هذه القراءة. أما الزمن الأسطورى فيمتزج فيه المحكى بالمسرود داخل النص ويؤسس لامتزاج تاريخ الوقع مع "جغرافيا الوهم" (۱) و منهما تتشكل الطبقة النصية الكنائية فى الرواية.

ومن خلال تراكب هذه المستويات، وامتزاج الواقعى مع الأسطورى مع الكنائى، و من خلال التعارضات والتقابلات الدالة، تتشكل معالجة الرواية الفريدة لعدد من القضايا الثقافية الإنسانية، وإعادة كتابتها الاستعارية للواقع الإنساني، لأننا نقرأ وراء قصص "النساء الثكالى" عذابات شهرزاد التى لم تنقطع وسعيها نحو التحرر والتحقق، و فى فرار "ابنة الترحال" تشوقاً لإماطة اللثام عن الحقيقة الغائبة و تمزيق الضباب الذى يحيط بها و بوجودها، ونقرأ فى بنية الرواية التكرارية تناسخ الأساطير و الأوهام و الخرافات الذى يؤكد أن التاريخ يعيد نفسه و كذا المسخ و التقديس ونقرأ فى تجليات الذكورية فى الرواية نزعة أنثوية للتمرد والتحرر و نقرأ تحت الغلالة الكنائية عن ثقافات ثلاث متمايزة: عن تلقائية الطبيعة و تحررها من لمسة البشر غير الحانية عند خط الاستواء و انفجار اللذة عند خط الجايد و القمع و الميوعة عند خط المتوسط.

<sup>(</sup>١) شاكر عبد الحميد: "جغرافيا الوهم، وتاريخ المكان - قراءة في رواية هاتف المغيب لجمال الغيطاني". نزوى، العدد الثاني، يناير ١٩٩٥، ص ص ٢٠-٧١.

#### طبقات النص:

تفصيلاً لما سبق، نتوقف مع الطبقات النصية في الرواية و نستخدم مفهوم الطبقة النصية كما استخدمه يقطين (٢٠٠٠) (١) للكشف عن البناء الروائي القائم على تعدد المستويات والتجارب في غياب البناء التقليدي للقصة المحكمة ذات البداية والوسط والنهاية. نستطيع أن نتبين ثلاث طبقات نصية في القلق السرى و هي الواقعي والعجائبي والكنائي. هذا بالإضافة إلى طبقة بينصية تتمثل في الاقتباسات والاستشهادات التي تحويها الرواية.

#### الواقعي:

وهو الذي يهيمن على جزء كبير من القسم الأول من الرواية و يتعلق بالواقع الذي نشأت فيه "شهرزاد" – ميلادها و تسميتها و أسرتها، و فيها أبوها الذي يمثل الطبيعة المنفلتة و القهر الذكوري في أوضح صوره و أمها التي رضيت القهر مع ازدرائها لمن يقهرها، و الطقوس الذكورية التي أحاطت بها و محاولات تزويجها وهي بعد في التاسعة و زوجة أبيها صفية العشيقة التي تحولت إلى "ضرة" و جدها الشيخ "مبروك" الذي لم يقع في شرك الوهم أو الادعاء. هذا الواقع هو الذي يستفز الرغبة في الفرار سعياً إلى التحرر والتحقق ولذلك فهو المبرر السردي المنطقي للقسم الثاني من الرواية. إضافة إلى هذا الارتباط النصي، ترتبط الطبقة النصية الواقعية ارتباطاً موضوعياً ببقية الطبقات من خلال تحول الأساطير إلى واقع حي أو على الأقل من خلال تأثيرها في وعي البشر و من ثم في سلوكياتهم و مواقفهم.

<sup>(</sup>۱) انظر سعيد يقطين في هو امش مقدمة الكتاب.

#### العجائبي:

ويشمل الأحلام والكوابيس والنبوءات والكائنات الغرائبية والرؤى والأصوات التى تأتى من خارج هذا العالم المحدود الذى نعيش فيه والتحولات ونماذج التناسخ من الواقعى إلى الأسطورى أو الخرافى – "أسطرة" اليومى والمألوف وتجسيد المجرد والأسطوري. تعبر هذه الطبقة النصية – كما يقترح يقطين – عن رغبة الروائية فى النبش فى الأسطورى و الخرافى ليتحول من النسيان، أو الذكرى الى "السرد" أو الرواية، لأن الرواية تظل لها قدرة خاصة و مميزة على كتابة الذاكرة وتسجيل ما جرى.

من أمثلة العجائبى فى الرواية ذلك الحلم الذى يتكرر و ترى "شهرراد" فيه غزالة يطاردها الصيادون: "الشيخ مسعود يفور وجهه بالحنق و القتامة. ما أن لح الطريدة حتى تناثرت إشارات غضبه من لولبية حركاته غير المتزنة، يمسك بيده بندقية قديمة، كان قد أورثها جده الأكبر لأحفاده فآلت إليه دونهم. قيل إنها لا تخطئ ضحيتها مهما كانت المسافة الفاصلة، تدريت يداه عليه منذ الصغر، و هو يخرج مع جده فى رحلات الصيد كل بضعة شهور. مرة جاء بغزالة، تشبه وجه امرأة مثلومة" (ص ١٥٦). كذلك يتكرر الحلم الذى يحاول فيه أحدهم أن "يشدها للقاع، وهى مسك بوجه الفضاء و تقاوم الاندياح المرعب نحو الداخل" (ص ٢٤).

هذان الحلمان/الكابوسان يعبران عن خوف "شهرزاد" من الوقوع بعد فرارها في مصيدة أهلها و ما يستتبعه ذلك من الويل والثبور والعقاب الفظ القاسى و كذا خوفها من الاستسلام لإغراء الحلول السهلة حين تتنازل عن حريتها

(101)

مقابل حياة هادئة وقهر محتوم وحب قد لا يدوم. وما أبلغ التعبير بالاستعارة التمثيلية عن توارث البطش و التنكيل بالأنثى وقمعها على يد جماعة الذكور من جيل إلى جيل حتى يغدو ذلك جزءاً مهماً من تنشئتهم الاجتماعية.

من ناحية أخرى تحفل الرواية خصوصاً فى قسمها الأول بعدد من النبوءات منها ما قالت العرافة للشيخ مسعود: "فى بيتك فراشتان، فراشة ستبقى والأخرى ستطير" و "جحيم الأولى لن يهدأ و سكون الثانية لن يدوم" (ص ٢٠)، و ما قالت لعائشة عن ابنتها: "إنها كالدراويش يا عائشة. ولدت غريبة و ستموت غريبة ولكن بين مولدها و مماته هواء كثير" (ص ٢٦). لم يدرك الشيخ "مسعود" معنى النبوءتين لكنهما تحققتا فبقيت فراشته الأولى "عائشة" روجته الأولى و طارت ابنته "شهرزاد" لكن جحيم "عائشة" لم يهدأ ولم تقنع "صفية" بحياة الجارية المعشوقة كما رأينا. وقد ولدت "شهرزاد" غريبة مسكونة بالحكايات ورثت الكثير من جدها الأسطورى و ظلت غريبة حتى النهاية و امتلات حياتها بالاضطراب و القلق والترحال. هكذا شهد الرواية لغرائبيتها التى سوف تترسخ فيما بقى منها و تثير فضولاً و اندهاشاً لدى القارئ و تلقى ببعض بذور السرد التى ستنمو فيما بعد.

من تجليات العجائبى فى الرواية كذلك تلك الكائنات الخارقة للمألوف وتلك الشخصيات التى تقف على حدود الأسطورة و منها الجد "مبروك" الذى يتجاوز المكن والمحدود و يجترح الكرامات و يأتى بالمعجزات و يتناسخ فلا يختفى إلا ليظهر من جديد ؛ يحتفظ بين أهل القرية "بمكانة عالية و جانب مهيب" (ص ٣١) لكنه يبقى قريباً منهم ؛ "وحده تطل لعينيه ذات البيوت أشباحاً نائمة

(101)

دون أن تغويه يتوجس به الطريق و تلتمع السماء فى وجهه بنجومها النائية، يشع القمر فى دمه و كأنه رفيق رحلة طويلة اعتادا قطعها معاً. منذ أن ماتت الجدة وهو وحيد يهضى الأيام فى سرد غرائبه" (ص ٤٤)؛ "يعقد الصلات مع الجن والعفاريت ويتقمص أجساد الطيور و الحيوانات، ويزيد البعض أنه يتوحد مع الشجر فى الطريق فلا يعود يراه أحد ..." (ص ٨٣)؛ و هو حكاء ملهم و راو يمسك بتلابيب الخيال ويحرك العالم من حوله و يؤمن بوحدة الوجود و التناسخ و يمارس التخاطر مع هاجر التى يبدو أنها حلت محل الجدة بعد موتها. وهو فى تباين واضح مع الشيخ "مسعود" فى وقاره الزائف و قمعه لكل ما يحيط به من "فراشات" و فى كل ما تحفظه ذا كرته الموبوءة من مقولات وخرافات عن المرأة.

"شهرزاد" من سلالة الشيخ "مبروك"؛ تعرف لغة الطير و الشجر و تتوحد مع الكائنات و تتحول تارة إلى عصفور و تارة إلى شجرة أو فراشة أو حصان أو نهر. لكنها امتداد مربك ؛ طالما أذهلته بصمودها و تمردها ولم يخذلها قط فهو يعرف قدراتها - "إنها تذكرنى بسلالات المطلق! تنطوى هذه المرأة على كل الاحتمالات" (ص ٦٥) و يتعاطف مع عذاباتها و أحلامها. منذ ولدت "و هى موشومة بهالة لم يألفها" (ص ٣٥) و منذ تفتح وعيها ظلت ترفض أن تصبح عجينة فى يد مثال وظلت ترفض الخضوع لعروض الحب و النواج و تقاوم الصوت/ اللعنة الذى يتبعها. تجسدت طائراً و فراشة و تقمصت غيرها من "التكالى" و جمعها مع يتبعها. تجسدت طائراً و فراشة و تقمصت غيرها من "التكالى" و جمعها مع الغزلة الطريدة و مع ذلك ظلت تقاوم إرث القهر و التهميش . وسوف نرى منها غير الغزالة الطريدة و مع ذلك ظلت تقاوم إرث القهر و التهميش . وسوف نرى منها غير

ذلك فيما تبقى من هذه القراءة ويحفل الرواية يكثير من نماذج التناسخ و التحولات الأسطورية. من ذلك ما برد عن امرأة عاقر أتت بدواء ساحر لعله يجلب الولد فأكله زوجها فحمل واعتزل القوم وعند مخاضه أتاه غراب يعاونه واشترط الغراب أن بكون المولود للرجل إن كان ذكراً وللغراب إن كان أنثي. الذكر برث التراث الذكوري و الأنثي إلى السواد و الشؤم، فأين العدل في القسمة؟ كما يرد ذكر الذبن أدمنوا الشهوة عند خط الجليد أنهم تحولوا إلى تماثيل من حجارة و ريما غابوا في حالة صوفية وأن أحدهم تحول إلى شجرة مباركة تؤمها النساء العاقرات فتصبح الشجرة مبرراً جاهزاً لخيانة الأزواج الغافلين ومثالا رائعاً لآلبات صناعة الوهم و ترسيخ الخرافة. و برد كذلك في خط الاستواء طرف من خبر الطبيعة التي تثور على من يتجاهلها - "قالت الربح: من لم يركب جناحي و يسافر في السر إلى مبهمي لن أقف معه. قالت الشجر: بعثت بأوراقي وغصوني لمزيد من الصهد. من قال له أن تسخر من تعاليم الطبيعة و بندس فيها بحثاً عن لهب امرأة اشتهاها مجرد شهوة ا عابرة، فيما الكمون السرى للغابة كلها لا يعنى له شيئاً غير أن يختلي فيه بعض الوقت بامرأته" (ص١٢٦). في مثل هذا السياق لا تمثل الطبيعة مجرد خلفية ملائمة للأحداث بل تمثّل عالماً موازياً متداخلاً متناسخاً مع عالم البشر.

# الكنائى:

إلى أين تفر "شهرزاد" من الواقع الذى يكرس القهر و اليأس و الأساطير التى توفر المبرر الفكرى و التراثى الهش لذلك القهر؟ إلى عوالم بين الحقيقة و الاستعارة، إلى واقع يتماس مع الخيال و خيال نحسبه من فرط جيويته قد تجسد من حولنا.

في هذه العوالم يصبح خط الاستواء كناية عن الأدغال و الأحراش "الموغلة في الفطرة" و المناطق التي لم تمسها بد الحضارة الإنسانية بعد عند نهر الأمازون وفي غير بقعة من أفريقيا و آسيا حيث "بناوش الجسد البشري جسد الطبيعة" وفي كل الأماكن المعزولة التي "تتفيأ البدائية" حيث العرى "جزء من نسيج عادي للوجود و الحركة" (ص ١٢٢). "ملك الأحراش" ليس له من نواميس أو وصايا يتبعها "سوى قلبه وعبادة أرواح الأسلاف" (ص ١٣٢) والمرأة حرة إلا فيما يتصل بتعدد الأزواج بل هي مقدسة كما كانت في الماضي لأنها "وراء رسوخ فعل الاستقرار" (ص ١٤٠). من خلال ما رأت "شهرزاد" عند خط الاستواء تجد الفرصة مواتية للتأمل في حياة البشر ممن طالتهم بد الحضارة والتمدن، أولئك الذين يعيشون في "حرب نفسية تاريخية بين طرف أصبحت له السطوة و الغلبة ضد من رسخه في خانة الأضعف" (ص ١٤١)، بعيشون في ظبل "أعبراف مثقلية بالضبابية" و "القيبود والأحكام" و "التعاليم الصارمة" و التابوهات المتوارثة" (ص ١٣٢) بينما "تنسج الحكايا من خيوطها شبكات عنكبوتية تلتف على رقاب الناس" (ص ١٣٥). تجد "شهرزاد" كذلك فرصة مواتية لتجلية بعض قناعاتها عن جوهر المرأة من ذلك ما تورد عن مجاراة المرأة للطبيعة: "لكل فصل نزقه و إلفته و مراسمه الخاصة ... تعتريها النشوة الكامنة مع بدايات التفتح، ويعتريها الذبول بعد اكتمال دورة الخصب و الولادة ... تتلون رقصاً و اشتهاءً، و تشعل من جذوة السماء الغاضبة ناراً دفينة تستعرفي جسد الآخر" (ص ١٤٩). علينا ألا نسارع بتقييم أفكار "شهرزاد" لأنها غير نهائية كما نرى عندما تبلغ خط الجليد و ألا نحاسب الروائية على تلك

الأفكار أولاً لأن النقد ليس من وظائفه المصادرة على فكرة أو معتقد و ثانياً لأنها تنتمى إلى شخصية روائية في سياق سردى محدد و قد تقدم ذكر بعض مخاطر الطابقة بين الروائي/ الروائية والشخصية الروائية في مقدمة هذا الكتاب.

حين تبلغ "شهرزاد" خط الجليد تحد طبيعة أخرى "منفلتة" لكنها لا تشبه الطبيعة عند خط الاستواء لأن اللذة تتحول هنا من غريزة و ممارسة فطرية متسقة مع الطبيعة إلى صناعة بالغة التعقيد. هذه حضارة "افعل ما شئت في نفسك أو لا تفعل شيئاً": "كتابات ملونة تعلو واجهات الأوكار الجنسية الملائنة .. فاترينات بائعات الهوى تشهد ازدحاماً ذكورياً .. محلات أخرى تبيع الأعضاء التناسلية المصنوعة .. طبواف بشبه الطبواف المقندس .. التأوهبات الصباخية .. بحسبات موقوت .. لا يهم الآن كثيراً .. امرأة وامرأة، رجل و رجل .." (ص ص ٢٥٨-٢٦٠). لبس هذا كل ما يقدم خط الجليد للبشرية فهو يقدم كما أشرنا من قبل الاستعمار و الدمار. من الواضح أن هذا هو تصور "شهرزاد" عن الغرب - أوروبا و أمريكا الشمالية - و من الواضع أنه تصور يلع على ما يتمتع به الغرب من حرية و من احتفاء باللذة وتقديس لها وليس هناك ما يشي بتبني "شهرزاد" هذه النسخة من الحرية واللذة فقد ظلت في "قفصها الزجاجي" تمسك "بصولجانها الخشي" بينما القفص يزداد سمكاً و شفافية في أن واحد و أرادت أن تسكب الماء "فوق جمرة " النار" حتى لا تلاحقها "جذوتها" (ص ١٨٨).

و ما ابتعدت "شهرزاد" إلا لتقترب - من حقيقتها و حقيقة العالم من حولها. لذا انتهت رحلتها الكنائية عند خط المتوسط و كل ما هنالك يشير إلى أنها تعنينا

(101)

نحن في الشرق الأوسط (الأمة الإسلامية-العربية): "المتوسط" ربما تعنى البحر الأبيض المتوسط، و ريما ترتبط بالوسطية الجغرافية بالنسبة للعالم، و ريما بمفهوم الوسطية الذي نتحدث عنه أكثر مما نمارسه و حين نمارسه نختار أسوأ ما فيه، و ريما لأننا نظل مذبذبين لا إلى خط الجليد و لا إلى خط الاستواء عند خط المتوسط مزيد من النساء الثكالي والزوجات المقهورات والأزواج الذين بمزجون التقوي الزائفة بالشبق والنهم والسادية والقهر - "قول إني سيدك، وبين تأوهات الألم و اللذة تعترف له: أنت سيدي و تاج رأسي" (ص ٢٢٥) و يضعون زوجاتهم في مقام التقديس حتى إذا أفرغوا فيهن أو بهن - لا معهن - شحنتهم الجنسية لعنوهن، لا يهتمون في ذلك بما يمارسون من صنوف "الاستلاب الداخلي لذوات الأخرين" (ص ٢٣٤). كل ما يشغلهم هو افتعال الوقار في الضارج و افتعال الرجولة مع من يقع نحت سلطتهم من إنات. لا غرابة أن تنتشر في هذا السباق حكايات الغواية الأولى والمرأة الأفعى وصور الجحيم الذي ينتظر النساء في الآخرة و تعلو صيحات التطرف وتتعدد قبوائم الاغتيبالات ويصبح صبوت المرأة عبورة ومشباهدتها التليفزيون منكر – و في هذا إشارة واضحة إلى تبارات التطرف و العنف الذي يرتدي قناع التدين في العالم الإسلامي - والقراءة شيء لا تحتاجه و لا ينبغي لها و مطالبتها بشيء من الخصوصية "مس" من الجن، فعليها أن تنتظر في الطابور حتى يحين دورها و ألا تساءل الرجل فيما يفعل.

عندما تتشابك الخطوط تختلط المعايير والقيم "دفعة واحدة"، ليس هناك من "حكمة أو حماقة" إلا بما يوافق "رغبة القائمين على الأمر" (ص ٢٦٠) لكن يبقى

الفارق بين تعريض الجليد للشمس والهواء والإصرار على النفاق والوقار المفتعل، بين المواجهة المباشرة و "الالتواء والجنون المبرقع" (ص ٢٦٣). زمن مقلوب و موت يحيط بالجميع لا فرق بين الحرية والكبت وليس عند رجل الدين المشغول بإرضاء "الذين في الأعلى" (ص ٢٦٤) من علاج ناجع أو نافع. لكن "شهرزاد" و جدها "ساكن الدياجير والظلمات والمشع بضوئه في كل الأوقات" لديهما ما يفيد بعد رحلتها العجائبية و تطوافه الذي لا ينتهى: "الحرية في داخلنا و هي لا تعطى شارها سريعاً"، "ليست المسألة أن ندرك و نرى فقط وإنما أن تتغير الحال التي ندركها و نعي خللها" (ص ٢٧٠). إن الحياة أعقد بكثير مما بمكن أن يلم به الوعى في رحلة حلمية، لكن "شهرزاد" قطعت شوطاً طويلاً و نجحت في اختبار الاعتزال و إعادة التشكل و في الغوص في أعماق البشر الذين ينتمون إلى ثقافات متباينة يجمعها التشظي والبحث عن السلام الداخلي و يحركها الوهم ربما أكثر مما تحركها الحقيقة وفي الكشف عن الجذور الأسطورية لبعض التصورات الذكورية عن المرأة.

### زاد (شهرزاد)

من توابع التراكب الذي يتشكل منه النص – أي اشتماله على عدد من الطبقات النصية – و من آلياته أيضا انشطار الأنا المتكلمة في النص، و قد وردت مجموعة من الأمثلة لانشطار "شهرزاد" و تجسدها في شخصية فراشة أخرى من "فراشات القلق السرى" فرأيناها تتوحد مع "كاترينا" تعاطفاً مع محنتها و إدراكاً لما بينهما من شبه رغم ما يبدو من تباين، ورأيناها تصبح "ليلى" التي تبحث عن حب بلا قهر و رأيناها زوجة ممنوعة من كل ما لا يناسب الانشغال بالبيت

والأطفال إضافة إلى كل ما علمنا عنها من تحولات و تناسخات أسطورية. ولأن طموح شهرزاد الحكائى كبير و مجنح، كان لا بد من تحول بؤرة السرد وتعدد ضمائره بين حميمية "أنا" و ذاتيتها و درامية "أنت" و مشهديتها و موضوعية "هو" و "هى" - فمن بعيد "تظهر الروية أكثر" (ص ٦٤)؛ و كأنها كاميرا محمولة تتجول فى المكان و الزمان فتركزتارة على الشيخ "مسعود" و "عائشة" و تارة عليه مع "صفية" و تارة على الشيخ "مبروك" و "هاجر" و على "عائشة" و "آمنة"، دون اعتداد بخطية الزمن "فالزمن فى مثل هذه المناسبات يصبح كالعجينة يتشكل حسب رغبة من بهسك به" (ص ١٤٣) و لا بالمنطق التقليدي فى السرد لأن "الحكايات لا تعرف حدوداً، إنها حين تبدأ تنسج نفسها حتى تكتمل بما يرضى خيال من صنعها" (ص ٢٤).

وحتى لا يفقد الطموح السردى الحبك والسبك، تستعين الرواية بالتكرار على مستوى المفردات والجمل والعبارات وعلى مستوى البنيات السردية الصغرى التى يتشكل منها النص فنلاحظ تكرار التجاور بين مشاهد الواقع والدخول فى الحلم/الكابوس ثم الخروج إلى جزء آخر من الواقع مع تكرار التأملات و التعقيبات. كما تتجلى فى الرواية مجموعة من الاستعارات و"الموتيفات" motifs وأفعال السرد مما يحقق الترابط الداخلى ويربط الرواية كذلك بالتجربة الإنسانية فى عمومها و بالنصوص الأخرى التى كان لها نفس الطموحات و الغايات أو ما يشبهها أو يقاربها. إن النص الروائى – كما أشرنا فى معرض الحديث عن مبادئ

النزعة الإنسانية في مقدمة الكتاب - يشتمل على حقائق إنسانية خالدة لأن جوهر الإنسان واحد لا يتغير مع تغير اللون واللغة والزمان والمكان.

إن الرواية لا تكتفى بالاستعارة والكناية على مستوى بنيتها الكبرى بل تحفل لغتها بهما و بالرمز والإيحاء والموتيفات التى تتكرر فتكسب النص وحدة وانسجاماً. فيما يلى عرض لأبرز هذه الاستعارات والموتيفات والرموز:

- جناحا عصفور: حين قررت "شهرزاد" الرحيل اختارت أن تأخذ من العصفور جناحيه. هنا يرتبط الطائر بالحرية والحركة و بالشمس والفصول والحياة والموت والخلود والطموح والإبداع، و يرمز كذلك إلى الروح في بحثها عن التحقق و اليقين و في انفلاتها من أسز المحدود إلى رحابة المطلق.
- الفراشة: قررت "شهرزاد" كذلك أن تأخذ من الفراشة ألوانها. الفراشة توحى بالجمال و البهجة و كذا بالعاطفة و الضعف و الطموح، بالتناسخ و الأمل والبعث و الميلاد الجديد، و ترمز إلى الروح و توقها إلى النور و تحررها من العالم المادى. كانت الفراشة يرقة و كان بوسعها أن تبقى كذلك لكنها قررت أن تصل إلى أقصى حالات تحققها و حتى يتسنى لها ذلك تحتاج إلى أن تبقى في شرنقة فترة حتى تستطيع الطيران. و ليس من الحكمة أن يقوم أحد بالوصاية على الفراشة في محاولاتها الخروج من الشرنقة لأن ما تجد من مشقة و ألم في ذلك ضروري لاكتمال نمو جناحيها فإذا ما أخرجت من شرنقتها قسراً ولومن قبيل الشفقة والتعاطف ظلت عاجزة عن التحليق ما بقى من حياتها. المرأة كالفراشة لا يمكن أن تفرض عليها

(11.)

الحرية أو أن تنبع إلا من داخلها – أليس "فرض الحرية" مفارقة مقلقة و تعارضاً منطقياً فجاً؟

- غبش المخاض: يتجاوز المخاض في الرواية دلالته القريبة إلى الدلالة على المخاض الوجودي والتحرر والإبداع وانعتاق الروح كما يذكرنا بالمحاولة الذكورية لتحقير كرامة هذا الألم النبيل واعتباره مجرد عقوبة تظل تؤديها المرأة تكفيراً عن خطيئتها الأولى حين أخرجت آدم من الجنة: "من له أن يشهد مثل هذا الوجع المقدس؟ وجع الخصب الذي استحال مع الوقت إلى فخاخ منصوبة و خرائب قادمة، تطوق رعشة الانبثاق الأول للخلق، و منها يتم انتقاص كرامة الألم وتكريس العالم الضيق لتدور فيه إلى ما لا نهاية دوران أكثر إيلاماً في وقع الزمن و الخروج من أسر القبيلة و طوقها لا يتم إلا بالمخاض الوجودي الصعب" (ص ١٨).
- الها، : هو مصدر كل شئ حى يرتبط بالتوالد و الخصوبة والحب، لكنه يرتبط كذلك بالموت والغرق و الأسر. لهذا تظل "شهرزاد" تطاردها غواية الابدياح إلى الماء، إلى حياة هى القهر و الموت و إلى نعيم زائف تغرق فيه الروح.
- الغزالة: فريسة مغرية للحيوانات الضارية لكنها رشيقة و مرنة و سريعة تستطيع أن تفلت و أن ترهق كل مطارديها. وهي الروح في فرارها الدائم من المادة و أغلالها. لهذا كان تكرارها في أحلام "شهرزاد" رمزاً للمطاردة و للقدرة على الفرار في آن واحد.

(11)

- الخيول: قد توحى بالانتصار أو الهزيمة و كذا بالغريزة و الشهوة و ربما باللاوعى و الرغبات المكبوتة و حين تكتسب أجنحة تصبح رمزاً للإبداع و الإلهام لهذا فإنها "حين تنطلق لا يهمها سوى انطلاقها" (ص ٢٩٠) و تبقى عصية على الترويض، و من اللافت أنها تتجاور في الرواية مع حرية الكلمة و ما بعوقها ويكبلها.
- الباب نو المزلاج النحاسى والبيت والأسوار والجدران: يرمز الباب إلى التحول و الانتقال من حالة إلى أخرى، من الظلام إلى النور أو من المغامرة إلى الأمن و السكينة في البيت ذي الأسوار و الجدران. ربما يرتبط الأمن و السكينة بالقمع و القهر و التقييد. على كل حال من الواضح أن "شهرزاد" اختارت الرحلة و المغامرة و الاكتشاف على الأمن و الراحة.
- الأفعى: فى الأساطير التى تسعى إلى تكريس قهر المرأة وفى نصوص "دينية" ليست من القرآن و لا السنة لحسن الحظ تتجسد المرأة فى صورة الأفعى بكل ما ترتبط به من نعومة خادعة و تلو و غدر و سم زعاف و خيانة غريزية، والأفعى هى الوجه الآخر للمرأة فى التصورات الأسطورية الذكورية كما ورد من قبل.
- الليل: مستودع الأسرار و مكمن القلق و المعادل الموضوعي للتعتيم و الوهم و الكنب و الجهل و السبحن و كنا منطلق الكنب و الجهل و السبحن و كنا منطلق الارتحالات السرية في الأحلام و الكوابيس و الوقت الملائم للقتل و الاغتيال و السلب والتخريب و هو موضع الأهات و الهواجس و اللحظات الحميمة و

(117)

مما فيه من مفارقة أنه يمكن أن يكون مناسبة لسبر أغوار النفس رغم ما فيه من ظلام دامس.

- الضباب و الحفرة العتيقة و خندق العتمة و الذاكرة الموبوءة: لأنها "ذاكرة" فقد ظلت دائماً "ذكورية" تحفل بالخرافات و الأوهام و المغالطات و الأساطير التي ترقى في قدرتها على الانتشار و التخريب إلى مرتبة "الأوبئة" عن الأنتى؛ ولأنه "ضباب" فقد ظل يحجب رؤية المجتمعات للمرأة و ما زال و لا سبيل إلى إزاحته و تفتيته إلا بواسطة "الشمس" شمس المعرفة و البصيرة؛ و لأنها "حفرة" فهي عميقة ممتدة وعتيقة بمكن تتبع جنورها في الأساطير و الخرافات و الموروثات السردية التي يتشكل منها الوعى الجمعي للبشرية ؛ و لأنه "خندق عتمة" فهو خليط من حفرة كبيرة و ضباب كثيف.
- كالفاكهة: تشبيه أثير بين الرجال في حديثهم عن المرأة لأنه يعدهم بالتنوع واللذة و بالصمت و الاستسلام لأن الفاكهة تؤكل ولا تأكل و هو إضافة إلى ذلك مبرر جيد للتنقل و الاستزادة، خصوصاً إذا أصبحت الفاكهة التي تزوجها رجل ما كيساً "حُشى بالبصل و الفظاظة و الإهمال" كما وصف الشيخ "مسعود" زوجته الأولى. يبدو أن المرأة خصوصاً الشرقية قد أصبحت مهيأة لهذا الاحتمال حتى إن لم تتزوج "بئر خمر" أو "زير نساء" فالرجل بطبعه "عينه زايغة" ومن تأمن له كمن تأمن للماء في غربال!
- 'يطأها' و 'الرجل ربان و المرأة سفينة' و 'الرجل سما، أو فأس تحرث': تظل المرأة في كل الحالات الطرف الأدنى في علاقتها بالرجل، هو الفاعل

177)

وهى المفعول بها، هو القائد وهى المقودة التى تصبح بالتعود منقادة، هو السماء وهى الأرض، هو الفأس التى تُحرُتُ والسماء التى مَطر وهى التربة التى تُحرَتُ و تستقبل المطرحتى تنبت الذرية، هو - كما قرأنا عن الشيخ "مسعود" - "غيمة سوداء محملة" و"شجرة ترمى بثمار لهفتها كل يوم"، وهى - كما تشعر صفية في علاقتها به - تقاد كالذبيحة إلى الفراش. المرأة كذلك هي "صندوق" الأسرار الذي لا يجرؤ الشيخ "مسعود" أن يفتحه، لكنها - على الأقل عندما تكون شهرزاد هي المرأة المقصودة - ترفض أن تكون مجرد "صندوق" ينتقل من ملكية أب إلى ملكية زوج.

- التحدث والصبوت و اللغة: لأنها "شهرزاد"، تعرف كيف تواجه الموت بالسرد - "و دون الباقين تملك قدرة التحدث ... تنعتق بصوتها من أسر الماء" (ص ٢٤) و تدرك ما للغة من سحر و تأثير - "لا شيء يقترح على المرء حياته مثل الكلمات. لا شيء يدخل الريبة أو يحث الخطى مثل الكلمات. لا شيء يصوغ العالم مثل الكلمات" (ص ٢٧) و تدرك أن "لذبذبة الصوت معنى" و أنها قد لا تملك إزاء ما تعانى إلا الكلمات. مع هذا لم يكن هدف "شهرزاد" الجديدة مجرد النجاة من الموت بالسرد، بل الحياة باللغة و إزالة ضباب الوهم بالحقيقة. ربما لم تكن رحلتها إلا مجموعة من المنامات و الرؤى، لكنها حققت ما يمكن للرحلة في الواقع أن تحقق و ربما أكثر.

## في رحلتها السحرية:

هذا بعض ما تزودت به "شهرزاد". فماذا عن الوعاء الذي صبت فيه تأملاتها؟ تستخدم الرواية الرحلة - ولو على سبيل الحلم - كوسيلة للمعرفة و ارتقاء الروح ولغايات أخرى ليست اقل أهمية من ذلك منها الهروب من القهر و تعرية الواقع الغارق في الخرافة والاستلاب وتمثيل حالات الوجود الإنساني في ثقافات و بيئات متباينة بما يكشف عن تشابهات إنسانية عميقة يخفيها الانحياز والدعاية و الجهل والعنصرية و اختلاف حظوظ الأفراد و الجماعات من القوة و الهيمنة.

من منا لم يرتحل فى الواقع أو على الأقل فى الخيال؟ ارتحل آدم و حواء ونوح فراراً من الطوفان و يونس فى سفينة و فى بطن حوت و ارتحل إبرآهيم وزوجته سارة و موسى و عيسى و مريم إلى مصر وارتحل محمد عليه و على سائر المرسلين الصلاة و السلام من مكة إلى المدينة و ترك لنا قصة الإسراء و المعراج معيناً لا ينفد فتمثلتها أعمال أدبية عربية متعددة كمعادل موضوعى و إطار للاكتشاف و مقاومة الألم بالبصيرة و ارتقاء الروح إلى سماء اليقين. وقد كتب حسن العطار فى تقديمه تخليص الإبريز فى تلخيص باريز للطهطاوى "سبحان من أظهر عجائب مصنوعاته فى اختلاف أوضاع مخلوقاته ، وتباين أنواع العالم واختلاف هيئاته. يرى ذلك بعين الاستبصار من ولج البحار واقتحم القفار ، فإن السفر مرآة الأعاجيب ، وقسطاس التجاريب. وقد أودع فى هذه الرحلة مؤلفها الأديب الأريب ، والفاضل الذكى اللبيب ، ما شاهده من عجائب تلك البلاد ، وأحوال هؤلاء العباد ، ما يحرّض

170

العاقل على الأسفار، والتنقل فى الأمصار، حتى يزداد بذلك علماً يقيناً، ويفوق بالإحاطة بأحوال عباده فى الزمن اليسير بما لا يدركه القاطن بداره ولو عاش من السنين مئينا" (۱). لكل هذا نشأ ما أصطلع على تسميته "أدب الرحلات" وهو "الشكل الأدبى الأكثر مواءمة لتسجيل صدمات الاكتشاف الشعورية، والتعبير عن تحولات الأنا المعرفية للكاتب عبر متغيرات المكان والزمان والمدركات، والأداة المرنة لاستيعاب الوصف الجغرافي والمعلومات التاريخية والملاحظات الاجتماعية والمشاهدات الغنية وألوان المعارف العلمية المختلفة، فضلاً عن تداعيات الذاكرة التي تصل الحاضر بالماضى، ولا تتوقف عن المقارنة بين ما تراه وما تسترجعه أو تتذكره." (۱).

لا سبيل إلى حصر ما تحفل به آداب العالم من نماذج لأدب الرحلات لكنه يبقى جنساً أدبياً طاغياً من الإليانة والأوديسة إلى رحلات ابن بطوطة والسيرة الهلالية ورحلات جليفرو رحلة إلى الهند ومغامرات هكلبرى فن وجوزيف أندروز وعوليس إلى عصفور من الشرق والأيام و موسم الهجرة إلى الشمال و هاتف المغيب والحب في المنفى و غيرها. لقد نجح أدب الرحلة الغربى في تنميط الشرق ورسم صورة سلبية لمجمل ما فيه مأخوذاً بإغراء السحر والشبق والأسطورة بينما ظل أدب الرحلة العربى يركز على ما حقق الغرب من منجزات حضارية؛ فكان أن همش الغرب حسناتنا وهمشنا نحن سيئاته وهمش الغرب والشرق ما يجمع البشر لصالح ما يفرقهم ويؤكد تباينهم.

<sup>(</sup>١) جابر عصفور: "الرحلة إلى الأخر - في القرن الناسع عشر". جريدة الحياة، ؛ فيراير ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

ما الذي بربط "فرار" "شهرزاد" وارتحالاتها الحلمية بهذا الجنس الأدبي المهم؟ إن مصطلح "أدب الرحلات" باللغة الإنجليزية travelogue هو مزيع من مفردتين هما travel و monologue ، معنى أنه يجمع بين الانتقال من مكان إلى مكان والتأمل فيما بين المكانين من تشابه واختلاف. قد بتم التعبير عن التأمل فيصبح نوعاً من الحوار dialogue لا "المونولوج" وفي كلتا الحالتين يحتفظ المصطلح باللاحقية Jogue التي تعني هنا الحديث أو اللغية. إن الانتقال – الذي يصبح بالتكرار تنقلاً ... و ما يصاحبه أو يعقبه من تأمل حقيقتان إنسانيتان جوهريتان لا تكاد تخلو منهما حياة فرد أو جماعة. ونحن في رواية القلق السرى إزاء أوديسة "شهرزاد" من بيت نموذجي في قهره النساء إلى أرض القبيلة إلى خط الاستواء حيث الفطرة لم تعكرها الحضارة ثم في اتجاه مغاير إلى خط الجليد حيث الشبق واللذة والحربة مروراً بدائرة الشرق عند خط التوسط حيث التمزق بين الكبت والحرية. وفي إطار الرحلة نستطيع أن نتبين دوافع الفرار والتي تتمثل في القهر والاستلاب و رغبة "شهرزاد" في البحث عن ذاتها و علاقتها بالوجود و في استكشاف ما يحيط بها من ضباب، والمعونة التي تجدها من جدها الأسطوري ومن قدراتها الخاصة على التقمص والتخيل والانشطار والتوحد مع الوجود من حولها، والعقبات والابتلاءات والمحن التي تشتمل عليها الرحلة و منها غوابة العوبة إلى الأغلال والخوف من المصير الذي ينتظر "الهاربة" التي خرقت نواميس ألقبيلة. يتحقق لشهرزاد في نهاية الرواية الانتصار على أوثان الخرافة و الوهم: في

الكابوس الأخير يحترق جسدها بنيران القبيلة لكن روحها تفر فرارها الأخير من الكابوس اللهنة، و يتحقق لها ولنا قدر لا بأس به من المعرفة والاكتشاف.

#### رواية إنسانية

ليست رواية القلق السري رواية إنسانية لمجرد توظيفها لإطار الرحلة بل هي كذلك فيما اشتملت عليه الرحلة ومقدماتها وملابساتها وتوابعها من حقائق إنسانية خالدة واستعارات ورموز عابرة للثقافات واللغات وأنماط بشرية وموضوعات عبابرة للنصوص والأجنباس الأدبيبة وقضايا إنسبانية جوهرسة وتناقضات و مفارقات لم تزل تفرض حضورها. القضية المحورية التي تنشغل بها الرواية هي قهر الأنثي. علينا أن نؤكد هنا أن القهر ليس حكراً على الثقافة العربية الإسلامية لا في الماضي و لا في الحاضر و نماذج الاستلاب والتسليع التي تحفل بها الحضارة الغربية اليوم في الدعابة و أفلام البورنو ومواقع الإنترنت وغيرها تشهد بأن التمدن لم بؤد إلى غياب التمايز أو القهر . ربما الاختلاف في الدرجة أو في التجليات والمظاهر لكن قهر الأنثى وتهميشها ليس أهم ما قدمنا - نحن العرب والمسلمين ــ للعالم! علينا أن نؤكد كذلك أن مسألة القهر مرتبطة بثقافة المجتمعات في مجملها فحين تغيب الحرية و تزدهر الدكتاتورية لا يبقى هناك من فروق في القهربين الرجل والمرأة إلا في درجة القهر وقسوته. كذلك لم تعد المرأة المسلمة العربية مقهورة بنفس الدرجة التي كانت عليها منذ قرن من الزمان مثلاً وليس في ديننا الحنيف ما يسوغ للرجل قهر المرأة أو تهميشها وليس فيه ما يجرم حواء و ببرئ آدم من الغوابة. كل ما هنالك أننا كنا و ما زلنا ضحابا سوء الفهم من الداخل و من الخيارج. وعلى كيل حيال يظل قهر الأنتي موضوعاً روائياً أثيراً لا تقتصر

(11)

معالجته على الروائيات العربيات و قضية إنسانية ملحة تعيد إنتاج نفسها في صور شتى وجوانب متعددة.

ولأن المرأة هي محور القلق السري، نطالع فيها مجموعة من النماذج البشرية الأنثوية والذكورية في مجموعة من علاقات القربي والحب والزواج ومن ثم الجنس. "شهرزاد" في توحدها مع العالم و تعاطفها مع كل ما يحيط بها في صحوها و في نومها السجري و في قدرتها على الإفلات من أشراك القهر و الأوهام و الخرافات و الشيخ "مبروك" في إنسانيته الرائقة و في دفاعه عن الحق في التحرر مع اعترافه بما يحيط بالإنسان من قيود و قوانين و في مساندته "شهرزاد" و"هاجر" في سلاستها مع الآخر ثلاثة نماذج إنسانية مشرقة. ما تبقى من "الفراشات" احترق أو انبهر أو قرر الصمت. رضيت "عائشة" بحياتها مع الشيغ "مسعود" رغم ما تعرفه ا من فجوره و نزقه و رغم قدرتها على مواجهته بعبوبه، بل أصبحت كما رأينا تنوب عنه في المحافظة على النواميس الذكورية و استسلمت أختها "آمنة" لإغراء ربحات فاشلة حفاظاً على ماء الوحه بعد حرمانها ممن أحبت. وقبلت "صفية" أن تكون "اللذة والمتعة" للشيخ "مسعود" شريطة أن يكون ذلك في إطار الزواج. وانغمست "كاترينا" في الشهوة بعد أن فشلت في استرجاع حبيبها الذي قرر الترهبن بعد أن غرق في اللَّذَة زَمِناً. وقبلت زوجة السادي المتطرف أن تردد في غمار لذتها أنه ا سيدها و "تناج رأسها" و استبدلت "باخوسيات العصر" بالبحث عن الحب الحقيقي والسلام الداخلي الغرق في اللذة. و ظلت الفتيات والنساء في قربية "شهرزاد" تدرن في فلك الأوهام و الخرافات التي تكرس قمعهن بل أصبحن وسيلة " من و سائل إعادة إنتاج تلك الأوهام و الخرافات.

(119)

من خلال هذه النماذج و العلاقات ترصد الرواية مجموعة من التناقضات والثنائيات الأندبولوجية كالتباين بين الرفاهية المادية و "الراحة المتاحة" من ناحية و القلق و القتامة و التبرم من ناحية أخرى، و جدلية الحب و الشهوة، والعقل و العاطفة، و الحربة و الكبت، و الحب و الحربة، و حب التحقق و التكامل مقابل حب الامتلاك، و اللذة و الألم، و العشق و اللعنة، و الإغراق في الشهوة مقابل الإغراق في التنسك. وتمشيأ مع موقع كل شخصية من هذه التناقضات ومع انتمائها إلى مُط إنساني أو توجه ثقافي، يأتي الجنس تفاعلاً يحرر الجسد و الروح ويشبع القلب أو فعلاً يُستُخدم فيه طرفٌ لإشباع رغبة طرف آخر أو افتعالاً بمليه الروتين والواجب أو انفعالاً مجنوناً لا يمس الروح و لا يشبع حنينها. هذه ثنائيات وتناقضات إنسانية لم تقتصر على ثقافة معينة والاعلى جنس أدبى دون غيره وهي عبون مازالت تكرع منها الرواية العربية، لا تسعى في ذلك إلى بلورة حلول نهائية بل إلى طرح مزيد من الأسئلة، لأن المعرفة لا تكمن في الإجابات النهائية الزائفة قدر ما تكمن في التساؤل و التأمل. لا تستجدي الرواية عطفاً زائفاً على المرأة المهضومة بل تفتش في الوعي الإنساني عن جذور هذا القهر، و لا تدعو إلى هيمنة أنتُوية بل إلى التكامل والتفاعل و تجنب نفي الآخر أو السعى إلى امتلاكه ذكراً كان أو أنثى.

ولأنها رواية إنسانية فهى عن الصراع بين الحياة و الموت، بين الحرية والقهر، بين الحديد والقهر، بين الحديد الذي لا يعنى الامتلاك أو مجرد اللذة العابرة و كل القوى التى تكرس القمع و اليأس و كل نماذج الحب المشوه المريض. وهى كذلك عن التوتر بين الواقع و اليوتوبيا و عن ضرورة إعمال العقل بحيث لا ينساق المرء أو المرأة وراء الخرافات

والأوهام وضرورة تحريك الحواس حتى تصبح أكثر تعاطفاً مع الطبيعة بكل ما فيها. وهي كذلك عن ضرورة السلام مع العالم و "السلاسة" مع الآخر وعن ضرورة أن نحقق حريتنا – ذكوراً و إناثاً – من داخلنا ووفق احتياحاتنا و قدراتنا حتى لا نضطر إلى استيرادها أو نبتلي بفرضها من قبل آخرين علينا. وفي ثقافتنا الإسلامية العربية الرائقة التي لم يعكرها التعصب أو سوء الفهم ما يؤكد على "إنسانية" المرأة وحريتها وأهمية التكامل لا التناحر بينها وبين الرجل و التعايش لا الصراع بيننا وبين العالم من حولنا.

# رواية الرواية التاريخية الكائن الظل لإسماعيل فهد إسماعيل نموذجا

## رواية الرواية التاريخية :

".. فإن جيلاً من الكتاب في العالم العربي يكتشفون حداثة مفقودة في الحوليات التاريخية وأدب البحلات ... كتب التباريخ على أيدي الغالبين الذين كان همهم الأول إسكات صوت المغلوبين.. دفاع تنويهي عن حقيقة الخيال ضد ثغرات وافتراءات وبياضات مصنفات التاريخ المسخرة من طرف أقطاب الدوغمائية الرسمية ومحرري برامجهم الثقافية..."

هذا بعض ما ورد فى تقديم خوان غويتصولو للطبعة الأسبانية من رواية (مجنون الحكم) للكاتب المغربى بنسالم حميش (۱)، من خلال هذا التقديم نستطيع أن نتوقف عند حقيقة سعى الروائيين العرب إلى استكشاف أساليب روائية جديدة تحقيق عروبة الرواية العربية وتستند إلى مضرون السرد الشفهى والحوليات التاريخية العربية. وقد أشر هذا السعى مجموعة من الأعمال الروائية المهمة التى وردت إشارة إليها فى مقدمة هذا الكتاب و منها الكائن الظل لإسماعيل فهد إسماعيل (۱) وهى الرواية التى نتناولها فى هذا الجزء من التطبيقات.

هذه المجموعة من الروايات تنتمى إلى ما تسميه لندا هتشيون رواية الرواية التاريخية أو الميتارواية التاريخية التى تنتمى بدورها إلى جنس خطابى أوسع وهو

→ (1V0) **←** 

<sup>(</sup>١) بنسلم حميش: مجنون الحكم. أفاق الكتابة، القاهرة، الهيئة العامة لقصور الثقافة، ١٩٩٨، ص ص٥- ٩.

<sup>(</sup>٢) إسماعيل فهد إسماعيل: الكاتن الظل، روايات الهلال، القاهرة، دار الهلال، ديسمبر ١٩٩٩

رواية الرواية أو الميتارواية metafiction . وقد قدم جون بارث تعريفاً موجزاً لرواية الرواية يقول فيه إنها الرواية التي تقلد رواية ولا تقلد العالم الواقعي (١)، على معنى أن رواسة الرواسة مشغولة بذاتها أكثر من انشغالها بالعالم المحيط بها(٢)، أما باترىشيا ووف Waugh فتصفها بأنها: كتابة روائية تلفت النظر- بطريقة واعية ومنظمة- إلى حقيقة كونها عملاً متخيلاً في سبيل طرح الأسئلة عن العلاقة بين القص والواقع<sup>(٣)</sup> وترى ووف أن هناك ثلاثة أنواع من رواية الرواية:

- ١. ﴿ رَوَانِاتَ تَنْتُهِكُ الْأَعْرَافُ السَّرِدِيةِ التَّقْلِيدِيةِ كُمَّا نُحِدٌ فِي إِعَادَةٍ صِياغة دور السارد المحيط بكل شيء في رواية عشيقة الملازم الفرنسي لجون فاولز.
  - ٢. المجاكاة الساخرة لنص سابق أو معاصر أولجنس أدبي معين.
- ٣. روايات لا يمثل البعد الشارح فيها حوهراً بل عرضاً بتحلي في محاولة التوصل إلى تراكيب لغوية بديلة أو الإيصاء بالصبغ التقليدية من خلال لفت انتباه المتلقى اليها <sup>(1)</sup>.

# وتتسير رواية الرواية مخصائص أسلوبية عامة مكن إمجازها فيمايلي:

 تعتمد رواية الرواية على التناص والتضمين من خلال الاقتباس أو الأسلبة أو المحاكاة الساخرة أو تحليل الأنظمة السردية واستلهام التراجم وما إليها.

<sup>(</sup>١) تجد هذا التعريف في:

Currie, M. (Ed.) (1995). Metafiction. New York: Longman, 1995, p. 161 (٧) لابد أن هناك بعدا روانيا شارحاً في كلّ رواية، إلا أن هذا البعد يتحول إلى عنصر مهيمن واضح في الرواية (التاريخية) الشارحة: بهاء الدين محمد مزيد: خالتي صفية والدير بين واقعية التجريد وأسطورية التجميد. الكويت: دار سعاد الصباح، ١٩٩٥.

<sup>(3)</sup> Waugh, P. (1984). Metafiction: The Theory and Practice of Self-conscious Fiction, London: Methuen, p. 2. (4) Ibid. p.

- تنتهك رواية الرواية تقاليد السرد من خلال تدخل المؤلف للتعليق على الرواية
   أو إقحام نفسه بين شخصياتها أو التوجه إلى القارئ بطريقة مباشرة.
- تستخدم رواية الرواية تقنيات غير تقليدية من خلال التخلى عن الحبكة
   التقليدية وترك الإيهام بالواقعية وتحويل الواقع إلى مفهوم جدلى مشكوك فده(۱).

من خلال ما سبق، تسعى رواية الرواية إلى تعميق فهم المتلقى بأسس البناء السردى وإلى مشابهة العالم المعاصر فى أهم توجهاته المعرفية والأيديولوجية - فلم تعد الحقائق مطلقة كما كانت من قبل - وفى تحوله من الحداثة إلى ما بعد الحداثة، وهو تحول دراسة المعرفة والإدراك إلى دراسة الكينونة والوجود، من التساؤل حول كيفية معرفة وفهم العالم إلى التساؤل عن طبيعة العالم وتكوينه وأنواعه وعما يحدث عند سقوط الحدود بين هذه الأنواع. وهو كذلك تحول من مفهوم السارد المحيط بكل شيء الذى تحركه أصابع المؤلف الخفية إلى مفهوم السارد القلق المشوش والكاتب الإنسان الذى يعانى وجع الكتابة و يسعى على تواصل مع المتلقى و النص.

أما رواية الرواية التاريخية فتصفها هتشيون<sup>(۱)</sup> بأنها نوع من روايات ما بعد الحداثة يرفض إسقاط قيم ومعايير الحاضر على الماضى ويؤكد على خصوصية

<sup>(</sup>١) المناقشة التالية مأخوذة أساسا من:

<sup>Hutcheon, L. (1988). A Poetics of Postmodernism. New York: Routledge.
(2) D. Strinati, D. (1995). An Introduction to Theories of Popular Culture. London and New York: Routledge, pp. 225-226., and Hutcheon, Op. Cit., pp. 108-110</sup> 

وتفرد كل حدث ماض عما سواه من أحداث ويؤكد كذلك على الاختلاف الجوهري بين الحدث والحقيقة حيث تصبح الوثيقة علامة على الحدث الذي يتحول على يد المؤرخ إلى حقيقة. بتأسس تحليل هتشيون على معطيات نظرية بعد حداثية مهمة منها أن الرواية والتاريخ لا يستمدان تأثيرهما من تقديم حقائق موضوعية بل من السعى إلى مشابهة الواقع وأنهما في نهاية الأمر تشكيلات لغوية لا تتسم بالضرورة بالشفافية على معنى أن العلاقة بين اللغة والعالم فيهما ليست مباشرة أو أحادية الاتجاه دائماً، وكذلك أن كليهما يكرع من معين النصوص الأخرى ويعتمد على التناص الدقيق (۱) والمحور، الاضطراري والاختياري ، لتحقيق غاياته السردية. إن رواية الرواية التاريخية تنتمي في مجمل خصائصها إلى الرواية بعد الحداثية في رفضها اعتماد حقيقة واحدة مطلقة، وفي اعتبارها إعادة كتابة الماضي ويَمتَيله نوعا من مساءلة هذا الماضي، وفي انشغالها بلغتها ويذائها السردي وفي خروجها على التقاليد الروائية الموروثة واستخدامها الكولاج والإحالة إلى غيرها من النصوص وفي تعدد الأصوات وتداخلها فيها وغير ذلك من خصائص شيز قص و ثقافة ما بعد الحداثة <sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) الموسوي، محسن جاسم: انفراط العقد المقدس: منعطفات الرواية العربية بعد محفوظ القاهرة، الهيئة المصدية العامة للكتاب. ١٩٩٩م، ص٥٠ وقد ترجم الموسوى مصطلح historiographic metafiction إلى "ماوراء الرواية الكرواية المؤرخة" وترجمه أخرون إلى "رواية الرواية التاريخية" و"ما وراء الرواية التاريخية" و"الرواية التاريخية" التاريخية الماهم أن تحافظ الترجمة على فعل الكتابة المتضمن في مصطلح historiographic وعلى معنى "رواية عن الرواية" في مصطلح metafiction والمنافق منافق استناهم نص سابق أو متزامن في مسبل محاكلته محاكمة مساخرة أو تهكمية أو مجرد إعادة صبياغة وفق أهداف النص اللاحق، انظر مصطلح parody في :

Abrams, M. H. (1993). A Glossary of Literary Terms, 6th ed. New York: Harcourt Brace college publishers, pp. 130ff.

<sup>(2)</sup> Philippe Lane, P. (1992). La Peripherie du Texte. Paris: Nathan.

ومع ما بين الرواية والتاريخ من تشابه تظل لكل منهما خصوصيته، كما تظل هناك مسافة بين الرواية التاريخية historical novel ورواية الرواية التاريخية فالرواية التاريخية تقدم بطلها أو بطلتها بوصفه/ بوصفها نموذجاً أو نهطاً وتستوعب المعلومات التاريخية وتصوغها بما يعطى إحساساً بقدرتها على الصمود لاختبارات الصدق والكذب في رواية الرواية التاريخية لا تحدث نلك النمذجة والتنميط، بل نجد طرحاً للتساؤلات حول مصداقية التاريخ نفسه وكيف نتعامل والتنميط، بل نجد طرحاً للتساؤلات حول مصداقية التاريخ نفسه وكيف نتعامل معه، كيف يصل إلينا الماضي وما الذي يصل إلينا منه؟ في الروايات التاريخية/ التاريخانية الشارحة ليس هناك ما يمكن أن نجزم به فيما يتصل بأحداث الماضي، أما في الرواية التاريخية التقليدية فإن هناك تفسيراً معيناً يطرحه المؤلف عن الماضي.

تؤكد رواية الرواية التاريخية كذلك على الطبيعة البينصية (intertextual) من خلال المحاكاة الساخرة. إن الرواية والتاريخ معاً من أبرز شاذج التناص التى عرفها الجنس البشرى. ليست هذه مقولة جديدة فيما يتصل بالتاريخ. لقد أسرف العرب في تجاهل همزة التأريخ (فعل السرد)، وفي تجاهل العوامل الإنسانية التى يتشكل من خلالها هذا الفعل، ونتج عن هذا ما أشرنا إليه من قبل من التعامل مع النصوص التاريخية بوصفها موضوعية مطلقة غير متحولة مجردة من الدافعية ومن الأيديولوجيا، وهي في النهاية نصوص سردية محملة بالدافعية والأيديولوجيا غارقة في سياق التأريخ، إذا جاز التعبير. وقد أشار الموسوى إلى فكرة هتشيون عن الهيكلية المزدوجة خلف رواية الرواية التاريخية، هيكلية يلتقى فيها التاريخي

بالخرافي، بما يتيع الانتهاك خلال العرض، فهذا النمط من الكتابة هو "ضرب من الباروديا التناصية، يتيع للمزاج ما بعد الحداثي التمظهر تدوينا في النص"(١).

فيما يلى تلقى الدراسة بعض الضوء على رواية الكائن الظل لإسماعيل فهد إسماعيل بوصفها رواية رواية تأريخية أو رواية تأريخية شارحة تستلهم التاريخ العربي الإسلامي بطريقتها الخاصة.

# الكائن الظل ... مداخل

حين نجاوز العتبات الأولى للرواية، توقفنا إشارة للمؤلف تحتل صفحة كاملة، إشارة مرجعية يحدد فيها ما استعان به من مراجع: حكايات الشطار والعيارين في التراث العربي لمحمد رجب النجار وأشعار اللصوص وأخبارهم لعبد المعين الملوحي، مع تعليق نصى شارح (ميتانصي): "نادراً ما يجد كاتب رواية ما نفسه ملزماً بدكر مراجع استعان بها لكتابة نصه" (ص٥). كيف يمكن أن تتحقق المصالحة بين الإشارة المرجعية والتعليق الميتانصي الذي يرد في بدايتها؟

لأن الرواية – أية رواية – ليست أطروحة أكاديمية ولا كتاباً مدرسياً، ولأنها لا تتخذ من المطابقة بين ما يرد فيها وبين الواقع التاريخي المجرد الموضوعي – إذا كان هناك واقع بهذه الصفات – مبرراً لوجودها ولأنها في ذاتها حدث لا مجرد تدوين لأحداث، لا تجد نفسها ملزمة باتباع مناهج التوثيق العلمي. لكن لأن الكائن الظل تتخذ من التباريخ موضوعاً ومن إعادة قراءته / كتابته غاية، لأنها – بعبارة هتشيون – تريد أن تعرض وتنتهك في آن واحد، لأنها رواية عن رواية / روايات لزم

14.

<sup>(</sup>۱)هذه هي إحدى محددات نهاية الفاتحة النصية حسب: أندري دي لنجو: "في إنشائية الفواتح النصبية"، ترجمة سعاد بن إدريس بنيغ، نوافذ (۱۰)، ۱۹۹۹، ص ص ۱۹۔ ٦٥.

التنويه والإشارة المرجعية. صفوة القول أن الكائن الظل ليست تأريخاً لكنها تقيم حواراً مع تواريخ وتأريخات، ليست وثيقة لكنها تنتهك فعل التوثيق وتطرح الأسئلة عن آلياته وغاياته، ليست ترجمة لكنها تطرح الأسئلة عن كتابة التراجم. إن هذه الإشارة المرجعية - إضافة إلى ما سبق - تطرح بنداً من بنود عقد القراءة بين المؤلف والمتلقى حيث تحيل الثانى إلى بعض مصادر السرد والأخبار فى الرواية كما تحدد أحد أهم ملامحها الأسلوبية وغاياتها الفنية وهو استحضار التاريخ ويبقى أمام المتلقى أن يكتشف من خلال الرواية كيفية الاستحضار وبعض غاياته.

هذه بعض غايات الإشارة المرجعية والتى تشتمل فى نهايتها كذلك على "شكر" acknowledgement لصاحبى الكتابين اللذين استخدمهما المؤلف.أما تصنيف الإشارة والشكر فكلاهما ينتمى إلى النص المحيط/الموازى للرواية، وتحديداً إلى النص المحيط الداخلى، وعلى سبيل مزيد من التحديد فهما ينتميان إلى النص المحيط الداخلى المتعلق بالمؤلف Paratexte de l'auteur (والذى يختلف عن المحيط الداخلى المتعلق بالمؤلف بالناشر كالغلاف ودار النشر وتاريضه = المنص المحيط المداخلى المتعلىق بالناشر كالغلاف ودار النشر وتاريضه = (المنص المحيط المداخلى المتعلى المتعلى المتعلى الناشر كالغلاف ودار النشر وتاريضه (الدولية المناسلة عن الناشر كالغلاف ودار النشر وتاريضه (الدولية المناسلة عن الناشر كالغلاف ودار النشر وتاريضه (الدولية المناسلة عن الناشر كالغلاف ودار النشر وتاريضه (الدولية المناسلة المناسلة عن الناشر كالغلاف ودار النشر وتاريضه (الدولية المناسلة المناسلة

المدخل الثانى إلى عالم الرواية هو الفائحة النصية incipit التى تبدأ من الكلمة الأولى في النص الروائي حتى "أصوات "تكتكات" متواترة مصدرها الأرفف المثقلة بالكتب". تتحدد نهاية الفائحة النصية من خلال التحول من التمهيد إلى السرد وكذا من خلال النجمات الثلاث التي يتكرر استخدامها بديلاً للفصول

<sup>(1)</sup>Milly, J. (1992). Poetique des Textes. Paris: Nathan, pp. 45-49

والأجزاء والعناوين الفرعية وكذا من خلال توافر سمات انغلاق وانفتاح (')، فى النص، فبعد النجمات الثلاث تبدأ وحدة نصية مغايرة: "ذات ليلة شتائية استضفت زميل دراسة .." (ص٢) "ذات ليلة شتائية" استهلال سردى أثير ينتمى إلى عائلة "ذات مرة"، "ذات يوم"، فى يوم من الأيام"، "مرة"، "مرة"، "مموا" و "حدثنى"، وهى عائلة كبيرة تشبه فى مكانتها فى تاريخ القص مكانة "زعموا" و "حدثنى"، ومثيلاتهما فى السرديات العربية التراثية، وهى هنا إيذان ببدء السرد ونهاية الفاتحة النصية.

لا تكتسب الفاتحة النصية أهميتها من مكانها الحدودى بين الرواية وما قبل الرواية، ولا من كونها عتبة مزدوجة المعنى تتجه إلى التخييل (الرواية) والى حقيقة العالم المحيط فحسب، لكن كذلك من مجموعة الوظائف المهمة التى تؤديها. فالفاتحة النصية تقدم تعريفاً أولياً بزمان الرواية ومكانها وشخصياتها المحورية وبعض مسلماتها الأيديولوجية وضط الخطاب الروائى والنغمة / الحالة المزاجية العامة المهيمنة عليه، كما تحدد علاقته بالواقع وتأخذ بيد القارئ إلى عالم السرد وتظهر بعض سمات شخصية السارد(۱). إن الفاتحة النصية تأسيس لمشروعية النص وإغراء للقارئ متابعة القراءة وتعريف بالأفق الدلالى العام للنص (۱).

يتحدد المكان في فاتحة الكائن الظل ببيت "لا يعدو كونه غرفة واحدة متداخلة الجدران". أما الزمان فهو غير محدد لكنة مشروط لا نعرف عنه إلا أنه فترة

<sup>(</sup>١)جليلة الطريطر: "في شعرية الفاتحة النصية" علامات ، مجلد ٨، جزء ٢٩، ١٩٩٨، ص ص ١٤٤- ١٧٨

<sup>(</sup>٢) عبد الملك مرتَّاض في نَظرية الرواية علم المعرقة، الكويت: المجلس الوطني للثقافةُ والفَنون والأداب، ديسمبر ١٩٩٨

<sup>(</sup>٣) محمد رجب النجار: حكايات الشطار والعيارين في التراث العربي. عالم المعرقة، الكويت المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، سبتمبر ١٩٨١، ص ٢١.

سابقة على تاريخ الانتهاء من رسالة جامعية . السارد أو المتكلم في النص- وهو سارد مشارك محوري و بالتالي ليس خارجاً عن السرد- طالب دراسات عليا ذو دخل "مشروط" يقطن سكناً طلابياً تحيط به الكتب والدوريات في منطقة سكنية مزدحمة لا يجد إلا الساعات المتأخرة من الليل لمتابعة العمل على إنهاء رسالته الجامعية عن "بواعث العجب في حياة أشهر اللصوص العرب". هكذا تتبدى ملامح العالم الذي توشك الرواية أن تدخله، عالم من الكتب والمراجع والدوريات، في قلبه باحث مشغول بتاريخ اللصوص العرب، مشغول بقراءة التاريخ وكتابة رسالته والاستعداد لمناقشتها، عالم ذهني في مجمله، لا يربطه بالعالم الخارجي إلا الهاتف والمذياع.

كما تظهر فى الفاتحة النصية بعض خصائص الكتابة فى الرواية كقصر الجمل وكثرة الجمل الاعتراضية واعتماد ضمير المتكلم الذى يشى بذوبان الحدود بين السارد والسرد والحدث والزمن واندماج الأحداث المروية فى روح المؤلف فيسقط الحاجز الذى يفصل بين زمن السرد وزمن السارد. ولضمير المتكلم مرجعية جوانية، يستطيع التوغل فى أعماق النفس البشرية فيعريها ويكشف عن نواياها ".ويقدمها إلى القارئ كما هى، لا كما يجب أن تكون (۱). الخطر الداهم فى استخدام ضمير المتكلم هو المطابقة القسرية بين المؤلف والسارد وما ينجم عن ذلك من إشكاليات ومشكلات سبقت الإشارة إليها.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ص ٦٠- ٦٣. نقلا عن مجموعة من المصادر التاريخية.

### روایة روایات

الكائن الظل رواية روايات لأنها أولا تشتمل على ثلاثة أطر حكائية أساسية وهى: السارد وعالمه المعاصر- زميله وأساتذته ورسالته وكتبه... الخ ولص بغداد الظريف الشريف "حمدون بن حمدى". الذي كان واحداً من رؤساء اللصوص المشهورين في القرن الرابع الهجرى و السارد مع لص بغداد الشريف - واقع معاصر بقابل واقعاً تاريخياً:



كيف يلتقى السارد باللص الشريف ؟ ربما كان اللقاء من قبيل أحلام اليقظة أو ومضات اللاوعى أو مجرد مكون فانتاستيكى (فنتازى) فى السرد. المهم أنه لقاء منطقى مبرر فالسارد مشغول برسالته عن اللصوص العرب حتى درجة الوسواس القهرى، تحيط به المراجع ذات الصلة، ولامكان فى بيته / غرفته إلا للأوراق والكتب وموضع نومه ومذاكرته لا يربطه بالعلم إلا خط تليفون لا يستخدمه إلا فى مكالمة زميل دراسته، وراديو صغير.

وهو - بحكم تخصصه - ملم بتاريخ "ابن حمدى"، لكن إلمامه هو إلمام القارئ لا إلمام الشاهد، و"ابن حمدى" - بحكم أثيريته، متابع لما كتب عنه ولما حدث من بعده، لكن إلمامه هو الآخر محدود فهو لم يسمع بموسيقى الروك أو أمريكا ولم يسمع كلا إلمامه هو الآخر محدود فهو لم يسمع بموسيقى الروك أو أمريكا ولم يسمع كلا المناطقة الم

من قبل، مع أنه بعرف ما كتب محمد رجب النجار عن حكاسات الشطار والعيارين. هذه هي إحدى مفارقات الرواية، إحدى مساحات البياض التي تثبر القلق وتدفع القارئ إلى التوجس من محاولة استخدام السرد في تمرير مقولات أبدبولوجية قيمية.

والكائن الظل رواية روايات ثانياً لأنها تحفل ينصوص سردية متضمنة. بمشاهد من عصر "ابن حمدي" كمشهد صراع "الأمن" و"المأمون" ولجوء "إبراهيم بن المهدي" إلى بيت لص شريف وحكاية "الرشيد" و"معن بن رائدة" و"سرور" سياف "الرشيد" ولقاء "ابن حمدي" الأخير مع حبيبته "فتنة" وعلو شأن "شيرزاد" قائد جند المستكفى وحكاية "ابن حمدي" معه ومع "إسكورج" قائد شرطته وتوبة "مالك بن الريب" ومشهد وفاته والغدر بـ"ابن حمدى" والقبض عليه ثم توسيطه حيث تصل علاقة السارد به إلى حالة من التقمص ، يتلازمان ويتحول السارد إلى كائن ظل خفي يتحرك في مبدان الصناعات بحرية لا يراه أحد، ومشهد موت فتنة ثم عودة السارد إلى يقظته.

والكائن الظل رواية روايات ثالثاً لما تحفل به من أمثلة للتناص مع نصوص سردية وغير سردية أخرى، وقد لفت المؤلف نظر القارئ إلى ذلك في الإشارة المرجعية والشكر في بداية الرواية، فأصبح توقع التناص والتعرف عليه بنداً من بنود عقد قراءتها. من ذلك التشابه الواضح بين حكاية "ابن حمدي" في الكائن الظل وفي حكايات الشطار والعيارين في التراث العربي لمحمد رجب النجار وخصوصاً فيما بتصل بعلاقته مع "شيرزاد" والتي بدأت بتواطؤ "شيرزاد" مع "ابن

حمدى" فى مقابل خمسة عشر ألف دينار كل شهر ثم تواطؤ "شيرزاد" مع التجار والأعيان على حساب "ابن حمدى" الذى اعتقل غدراً ثم قتل توسيطاً (١).

ومن ذلك أيضا تقاطع الرواية مع لزوميات الانضباط من تعاليم عثمان الخياط واقتباساتها المباشرة منه: "لم تزل الأمم يسبى بعضهم بعضاً ويسمون ذلك عرواً، وما يأحذونه غنيمة، وذلك من أطيب الكسب، وأنتم فى أخذ مال الغدرة والفجرة أعدر، فسموا أنفسكم غزاة..."، "ارعوا حرمة التحية، ولا تبدأوا الأذى بمن بادأكم السلام، حتى وإن كان صاحب جاه أو غنى"، "... ما سرقت جاراً وإن كان عدواً، ولا أخليت بكريم، ولا كافأت غادراً بغدره"، ".... ما خنت ولا كذبت منذ بفتيت". (ص ص ٢٢ – ٥٥). وكذا الاقتباس من حيل اللصوص للجاحظ: "اللص نعتبت لا يقتل إلا إذا تحقق أنه ميت لا محالة، وعليه إن وقع المحذور - أن ينأى نافضاً يده من الصنعة مخافة المطالبة.. ولو أخذنا المحتال.. هو الذي لا يعمل إلا بإعمال عقله وابتداع وسائل تتوالد عن وسائل يقنع بها ضحيته كي ينال بغيته، وهو إلى جانب فطنته وذكائه يكون لطيف المعشر دمثاً حلو اللسان..." (ص ٧٥).

من خلال هذه الاقتباسات وغيرها، تتبدى اللصوصية بوصفها صنعة أو مهنة لها تقاليدها ومراتبها وشيوخها وأدبها وكتبها وهى فى غالب الأمر شرة من شار التحولات الاجتماعية الكبرى والقلاقل والاضطرابات السياسية. وفى كثير من المعالجات التراثية ينظر إلى اللصوصية بوصفها موقفاً سياسياً يكشف عن فساد السلطة وسوء الإدارة وضياع هيبة الحكم (٢) لكن الاقتباسات تؤكد كذلك على ما فى

<sup>(</sup>١)المرجع السابق، ص ٥٧.

ر) (٢)أمينة رشيد: "المفارقة الروانية والزمن التاريخي". فصول، مجلد ١١، عند ٤، ١٩٩٣، ص ص١٥٧- ١٧٦.

حياة اللصوص من قيم أخلاقية أهمهما ترك الغدر واحترام الجار والتعفف عن اعتراض النساء واحتقار الخيانة والكذب واحترام التحية حتى من الأعداء.

والكائن الظل رواية روايات رابعاً لكثرة التعليقات والمناقشات والإشارات النصية الشارحة (الميتانصية) ومن ذلك الحديث عن كتاب حيل اللصوص: "بعتبر هذا الكتباب لدى عامة اللصوص وخاصتهم مرجعاً دستورياً لاغني عنه"، "لن تجد لصاً محترفاً شريفاً لا يحتفظ بنسخة له، يحرص عليها مثل حرصه على كرامة مهنته" (ص٢٢)، "في كتابه... لم يكتف الجاحظ بتدوين أشهر أساليبهم وحيلهم ونوادرهم، لكنه عنى بذكر القصص والوقائع الدالة على نبلهم وشهامتهم وكرمهم" (ص٢٤)، وعن وصية عثمان الخياط للشطار واللصوص: "هو شريعة اللصوص ومرجعيتهم الأخلاقية.. عدا عن كونه ينظم علاقاتهم بعضهم البعض، حسب تراتب درجاتهم، وعراقة هذا في حرفته مقارنة مع ذاك، مما يحفظ للمهنة كرامتها، ويقطع الطربق على الانتهازيين والمفامرين الطارئين"، "ويكفينا أن شيخنا لم بترك شاردة ولا واربة مما ينتفع به اللصوص في إتقان صناعتهم إلا وضمنها كتابه". (ص٤٦)، وعن بائية "ابن الريب" وصحة مطلعها واشتراك بنات الجن في إتمامها بعد وفاة اللص التائب الشاعر ، وعن أغنية لشادية وعن موسيقي الروك، وكذا الحديث عما ورد عن "ابن حمدي" وعصره في الترات العربي: "لم ير له داعياً"، "أو انه أغفل ذكره". (ص٧٦)"، التبست أمور كاتبك عليه"، "خلط بين زمني وزمن الوباء" (ص٧٧)"، " تطق الكاتب ما يمليه عليه ضميره" (ص٧٨)"، ورواية "ابن حمدي" نفسه لأحداث حياته وعصره". في هذه المناقشات والتعليقات، نجد جدلًا وحواراً بين وعيين، وعي

(1AY) **(** 

يقوم على القراءة والسماع ووعى يقوم على المشاهدة، وليس غريباً أن يلوذ السارد فى كثير من الحالات بالصمت وأن يقف من "ابن حمدى" موقف المتعلم من المعلم لأنه لا يستطيع أن يجزم بصحة ما قرأ، لكن "ابن حمدى" يستطيع أن يجزم بصحة ما رأى وعاش.

رواية الكائن الظل رواية تاريخية شارحة لأنها – إضافة إلى كل ما سبقتستخدم شاهد عيان مشارك فى أحداث تاريخية فى عرض وانتهاك المعالجات
التاريخية لهذه الأحداث وفى تمرير مقولة من أهم مقولاتها وهى أن التاريخ ليس
نصوصاً مقدسة مجردة من الدافعية والتحيز والقصور الإنسانى . يتحول المتكلم فى
النص من سارد إلى مسرود له ويتحول "ابن حمدى" من سارد إلى مسرود عنه،
ويتسع البيت/الغرفة ليشمل بغداد ودمشق والصحراء ودار الصناعات وغيرها
وتسقط الحدود بين الأزمنة ويتسع النص الروائى ليشمل نصوصاً متعددة ويختلط
الواقع بالخيال والنص بالعالم، حتى يتحول الواقع والزمن والتاريخ إلى مفاهيم
جدلية مشكوك فيها، وتتبدى الكتابة بوصفها فعلاً إنسانياً، سواء كنا نتحدث عن
كتابة السارد الباحث رسالته الجامعية أو كتابة التراجم والتواريخ ذات الصلة
بـ"ابن حمدى" أو باللصوص عامة، فعلاً نراه يحدث أمامنا، نعايش ظروفه
وملابساته، وكأنه شريط سينمائي لشاهد منفصلة متصلة متتابعة.

من ناحية أخرى تنتهك فى الكائن الظل تقاليد السرد من خلال تدخل السارد/ المؤلف للتعليق على الأحداث وعلى كتابتها. إن الرواية تحفل بما لا حصر له من تعليقات شارحة: "أعقبه سؤال محير" (ص١٠)، ".... يضمر صيغة تساؤل

\_\_\_\_\_ (¹^^) ←

ودود بقدر ما ينم عن منحى اعتذار رقيق"، "تأملت اقتراحى لنفسى. تساءلت مستنتجاً" (ص١٦)، "رددها معجباً أو مشجعاً.. لا أدرى"، غمغمت معتذراً" (ص١٦)، "بدرت عنى صيحة دهشة عفوية لا تخلو من هامش طرافة" (ص٢٠)، "جملته – بالصيغة التى وردت بها – بدت غير مستوفية معناها" (ص٢١)، "سحر الرواية لا ينأكد باحتمالات تصديقها" (ص٨٦)، "أسرها لى واعدة حميمة، قبل أن ينتقى مفردات أمنيته..."، "أتمنى ألا يختلط حابل الحكام بنابل الحرامية فتضيع العامة" (ص١١٤).

لا تكاد تخلو صفحة أو فقرة أو حوار فى الرواية من تعليق كهذه التعليقات، وهى تعليقات تعكس القيود الشخصية والسياقية على الكلام وترسخ مكانة اللغة بوصفها معادلاً موضوعياً للشعور والفكر، كما يستخدمها السارد فى التوسط بين القارئ والسرد لضمان فهم الرسالة اللغوية على وجهها المقصود. كذلك تنمى تلك التعليقات من إحساس المتلقى بمباشرة التجربة ومصداقيتها، كما تمثل مقاومة للغة الباهتة ورفضاً للكتابة عند درجة الصفر وتأسيساً لأيديولوجية السارد وموقفه من السرد والمسرود له والمسرود عنه.

## استحضار التاريخ

تستحضر رواية الكائن الظل التاريخ بمعانيه الثلاثة التى حددها بيير باريريس (۱) في معرض شرحه لصطلح historie بالفرنسية وهي:

<sup>(</sup>١) للتعرف على أهم خصائص النصوص السردية الحداثية وبعد الحداثية، انظر:

Thornborrow, J. & Wareing, S. (1998). Patterns in Language: An Introduction to Language and Literary Style. London and New York: Routledge, 1998, pp. 145-184.

- الوقائع والأحداث التي تكون فترة تاريخية: مشاهد من القرن الرابع الهجرى في عدد من الأمصار الإسلامية كما ورد في الجزء السابق من هذه الدراسة.
- ٢- الفرع المعرفى الذى يدرس الوقائع التى ينتقيها ويسميها: تعليقات ومناقشات نصية شارحة على مصادر تاريخية تناولت القرن الرابع الهجرى وعالم اللصوص وسيرة ابن حمدى.
- ۲- الحكاية المتضمنة في الأعمال الأدبية التي تطرق ذلك التاريخ المقصى المهمش غير المعروف أحياناً، أو المتجاهل عمداً في التاريخ الرسمي: تاريخ الأزمة في فترات الازدهار، تاريخ الركود في فترات الاندهار.
  التقدم، هذا الإيقاع الآخر الذي لا يقوله إلا الأدب.

إن التاريخ الذي تستحضره الرواية هو تاريخ مهمشين، من قبيل المسكوت عنه في التراث العربي، لكنها استطاعت أن تضعه – ولو مؤقتاً- في موضع المن واستطاعت من خلاله أن تمرر مقولاتها الأيديولوجية عن الواقع العربي المعاصر، مع أنها في كل مراحلها ليست تزال مشغولة بهذا التاريخ، كيف يكتب وكيف تساء كتابته، كيف ينحاز وكيف يظلم. وهي في استحضارها التاريخ، من غير أن تقع في أشراك الغموض المفتعل أو تهافت الدروس الأخلاقية إلا فيما ندر، واعية بمنجزات الحداثة وما بعد الحداثة. نجد ذلك فيما أشرنا إليه من قبل من أن اللغة فيها ليست مرآة للواقع، ليست مجرد وسيلة لتحقيق غاية، بل هي غاية في ذاتها، لا تكتفي بالإشارة إلى العالم، بل تشير إلى ذاتها: لماذا تكثر العرب استخدام كلمة

"ليت"؟ (ص٩٦)، "يجدر بنا ألا نغفل تكرر كلمة "الغضا" ثلاث مرات في البيت اللاحق، حتى يصبح عددها ضعف عدد "ليت" (ص٩٨)، هذا بالإضافة إلى كل التعليقات النصية الشارحة التي تناولتها الدراسة من قبل.

ونجد ذلك كذلك في عدم وجود "قفلة" أو انغلاق سردى في نهاية الرواية فكلمة "أنام" التي تنتهي بها الرواية لا تبشرنا بنجاة ابن حمدى ولا بزواجه من فتنة ولا بانتهاء السارد الباحث من رسالته الجامعية ولا بتوصله إلى إجابات نهائية عن معظم تساؤلاته. الرواية تنتهى في لحظة بين اليقظة والنوم، بين الخيال والحقيقة بعدما تم "توسيط" ابن حمدى وبعدما انتحرت حبيبته. إن الرواية تصل إلى نقطة نهاية معقولة، لكنها أبداً لا تصل إلى نقطة انغلاق. قتل ابن حمدى توسيطاً في الخيال بعدما يربو على عشرة قرون من قتله في الحقيقة لكن قصته لا تنتهى، فقد يعود جسماً أثيرياً يزور السارد أو يزور غيره، وقد يدخل السارد إثر نومه في تجرية جديدة مماثلة أو مختلفة. ولعل عدم وجود نقطة انغلاق في نهاية الرواية رسالة تحسب لمؤلفها، لأن المعرفة الحقيقة لا تتمثل في مجموعة من الحقائق المطلقة الجامدة الثابتة، بل في التساؤل والشك، في الخيط الرفيع غير المرئي بين الواقع والخيال، في انتهاك المسلمات، لا في التسليم بما يقبل الانتهاك، وكل بداية نهاية وكل نهاية بداية.

كما أن الرواية بعد حداثية في انشغالها بذاتها وفي هدمها الحدود الفاصلة بين المتون والهوامش، بين الثقافة الرسمية والثقافة الشعبية، آية ذلك اجتماع "الرشيد" و"ابن حمدي" و"أمريكا" و"دار الصناعات" وجزء من أغنية عاطفية

→ (11) **←** 

ل"شادية" وكتاب للجاحظ وموسيقى الروك فى نص سردى واحد. ليست الحكاية الواردة فى النص جديدة، وليست فضيلة فيها أن تكون كذلك، فالمهم ليس الحكاية لكن الحكى. وعلى هذا فإن النص يتحدى أفق توقعات القارئ العربى التقليدى الذى تلهيه الأحداث عن التمثيل representation وتلهيه القصة عن القص والقاص. لا يقف التحدى "البريء" عند هذا الحد، بل يتعداه إلى كل ما أشرنا إليه من تمتين الهوامش وانتهاك الخطية الزمانية الواقعية وإسقاط الحدود بين الحقيقة والخيال وغياب النهايات السعيدة.

مع كل هذا لا تخلو الرواية من متعة مجانية لمن يريدون التوقف عند أبسط وأدنى درجات القراءة، متعة تشبه متعة مشاهدة قصص الجن وعلاء الدين والسندباد ويقية حكايات ألف لبلة وليلة فى أبسط تفسيراتها. لص ذكى ذو حضور طاغ يأتى من القرن الرابع الهجرى ويقيم حواراً مطولاً مع باحث ينتمى إلى نهاية القرن العشرين، يستمع إلى "شادية" وموسيقى الروك ويسأل عن موقع أمريكا ومعنى OK، ويعرض على صديقه الباحث أن يساعده فى بحثه فى مقابل أن يتدخل الثانى ويساعده فى الرواج من حبيبته. نادراً ما تعجز "المغالطات التاريخية" عن الإمتاع والتسلية.

#### تعقیب:

ليس فى هذه الدراسة القصيرة مقولات نهائية لا عن رواية الرواية التاريخية العربية ولا عن الكائن الظل ، وليست الكائن الظل كل ما كتب إسماعيل فهد إسماعيل. الكائن الظل تراهن على مجموعة من خصوصيات الرواية العربية تتصل

(197)

باستحضار التاريخ ليس لمجرد إسقاطه على الحاضر، بل لطرح إشكاليات العلاقة بين الحقيقة والخيال، بين الـوعى واللاوعى، بين التاريخ والواقع، بين التاريخ والواقع، بين التاريخ والتأريخ. تقتحم عالماً هامشياً مقصياً لتثير من خلاله الشكوك حول مصداقية المن وتجاوزات الصفوة، لا تنشغل بالواقع قدر انشغالها بالنص وبتمثيل الواقع مع أنها ليست تزال بين الحين والحين تتحرش بالواقع العربي المعاصر تصريحاً أو تلميحاً. من اليسير أن نتوقف عند دلالة استحضار لص بغداد الشريف ودلالة تكرار الحديث عن أخلاقيات اللصوص واحترامهم حقوق الجار وأن نسقط هذا على الواقع العربي المعاصر، فيما يتصل بالكويت وبغداد تحديداً. مقاربة مشروعة وتفسير محتمل، لكن ليس هذا هو كل ما في الرواية كما أنه ليس تفسيراً نهائياً.

لقد أفادت الكائن الظل من منجزات الحداثة وما بعد الحداثة: في تجاوز البنية الروائية التقليدية، وفي تجاوز خطبة الزمن وفي انكفاء الرواية على ذاتها وفي الاهتمام بالحكى على حساب – أو بالإضافة إلى – الحكاية، وفي محورية التناص، وفي اقتحام مناطق الحلم و اللاوعي وفي نهاية النهايات السعيدة، ترفض في ذلك أن تتحول – بعبارة محمد برادة – إلى "مسكن للقلق" أو إلى محكمة أخلاقية تصدر الأحكام وتطرز التفاؤل السهل (۱)"، لكنها تطرز تفاؤلاً عربياً مبهجاً يكمن في إمكانية المراجعة و إعادة القراءة و التفسير.

<sup>(</sup>١)محمد برادة: "الرواية أفقاً للشكل والخطاب المتعددين". قصول، مجلد ١١، عدد ٤، ١٩٩٣، ص ص ١٠ - ٢٦.

# خندق العتمة و الذاكرة الموبوءة هوامش على كتابات سردية نسائية خليجية

حققت المرأة العربية نجاحات ملموسة و قفزات نوعية على عدة أصعدة وفى مجالات كثيرة. تتواصل انتصارات المرأة العربية على الجهل و القمع والتهميش من الخليج إلى المحيط بدرجات متفاوتة. لا سبيل إلى حصر منجزات المرأة فى كثير من الدول العربية - و لا سبيل كذلك إلى حصر صنوف معاناتها و قهرها فيها و فى غيرها. لكن هل تحقق "تحرر المرأة العربية"؟ الإجابة "لا" على سبيل القطع لا الظن، ليس فيما يتصل بالمنجزات المادية المموسة التى لا تنكر، فهى اليوم وزيرة وسفيرة وقاضية وعضوة برلمان وسيدة أعمال وإعلامية متألقة و أكاديمية بارزة وداعية وطبيبة و مدرسة ومهندسة و رياضية. فأين يكمن الخلل؟

أولا، مازال الطريق طويلا أمام المساواة الحقيقية بين الرجل و المرأة فى شتى بقاع العالم و تحديدا فى عالمنا العربى. ( فى صحيفة الخليج – ٢٠٠٥/٢/١١ كاريكاتير بليخ للفنان "هارون" تضاف فيه امرأة إلى رجل فيكون الناتج ١٠٠٥ بدلا من ٢). ليس "قهر الأنثى" حكراً على الثقافة العربية الإسلامية لا فى الماضى ولا فى الحاضر، ونماذج الاستلاب و التسليع التى تحفل بها الحضارة الغربية اليوم فى الدعاية وأفلام البورنو ومواقع الإنترنت و غيرها تشهد بأن التمدن لم يؤد إلى غياب التمايز أو القهر. ربما الاختلاف فى الدرجة أو فى التجليات و المظاهر لكن قهر الأنثى و تهميشها ليس أهم ما قدمنا – نحن العرب و المسلمين – للعالم. علينا أن نؤكد كذلك أن مسألة القهر مرتبطة بثقافة المجتمعات فى مجملها فحين تغيب الحرية و تزدهر الدكتاتورية لا يبقى هناك من فروق فى القهر بين الرجل و المرأة إلا فى درجة القهر و قسوته. كذلك لم تعد المرأة المسلمة العربية مقهورة بنفس الدرجة

(11V)

التى كانت عليها منذ قرن من الزمان مثلاً وليس فى ديننا الحنيف ما يسوغ للرجل قهر المرأة أو تهميشها وليس فيه ما يجرم حواء ويبرئ آدم من الغواية. كل ما هنالك أننا كنا وما زلنا ضحايا سوء الفهم من الداخل و من الخارج.

يكمن الخلل ثانيا فيما تسميه فوزية رشيد في روايتها القلق السرى (٢٠٠٠)

"خندق العتمة" الذي تختنق فيه المرأة – العربية خصوصا – و ذاكرتنا الإنسانية
"الموبوءة". يحفل السرد العربي النسوي الحديث و المعاصر في منطقة الخليج العربي
بتمثيلات هذه الخندقة و الذاكرة الموبوءة. و قد تناول الكتاب هذه الرواية
بالتفصيل. لا فرق بين القديم و الجديد، بين ما يرد في رواية فوزية رشيد و ما يورد
أبو حيان التوحيدي في الإمتاع و المؤانسة (ص ١٨٥): "قدمت امرأة روجها إلى
زياد تنازعه، وقد كانت سنه أعلى من سنها فجعلت تعيب روجها وتقع فيه، فقال
زوجها: أيها الأمير، إن شر شطري المرأة أخرها، وخير شطري الرجل آخره. المرأة إذا
كبرت عقمت رحمها، وحد لسانها، وساء خلقها، وإن الرجل إذا كبرت سنه
استحكم رأيه، وكثر حلمه وقل جهله".

و فى الأساطيرالتى تسعى إلى تكريس قهر المرأة و فى نصوص "دينية" ليست من القرآن و لا السنة لحسن الحظ - تتجسد المرأة فى صورة الأفعى بكل ما ترتبط به من نعومة خادعة و تلوو غدرو سم زعاف و خيانة غريزية. وهى الأقرب "بطبيعتها" إلى الاكتئاب والجنون. فى الإمتاع والمؤانسة لأبى حيان التوحيدى "قال ديوجانس: إن المرأة تلقن الشر من المرأة، كما أن الأفعى تأخذ السم من الأصلة" (ص ٧٩) وفيه كذلك "وقال محمد بن واسع: ينبغى للرجل أن يكون مع

المرأة كما يكون أهل المجنون مع المجنون، يحتملون منه كل أذى ومكروه" (ص المرأة كما يكون أهل المجنون مع المجنون، يحتملون منه كل أذى ومكروه" (ص ١٠٠٨). وهى "الشر" و "النار". فى قصة السيرك لباسمة يونس (٢٠٠٥) تخشى الأم على ابنها عبد الله من سعاد راقصة السيرك: "عبد الله يحرق أجنحته فى أتون مستعر. هذه الأفعى تلف ذيلها حول عنقه. تمتص دماءه و ستتركه بعد أن تمل منه". هكذا تتصادى الأساطير و كتب التراث فى تكريس هذه الصورة بينما يسعى الإبداع القصصى الخليجى المعاصر إلى تعريتها.

لماذا ترتبط المرأة بالأفعى فى ثقافتنا؟ تقترح العجوز الحكيمة فى القلق السرى أن الرجل لأسباب كثيرة يخشى المرأة ولهذا عالج الخشية فى الماضى السحيق بالتأليه وفى الحاضر بالقهر والمسخ. من إلهة إلى أفعى! كيف يتسنى المرأة أن تكون فى آن واحد المعشوقة والمعونة، موضع اللذة و مكمن الألم ؟ هذه واحدة من مفارقات الثقافة الإنسانية عموما والعربية خصوصا فى التعامل مع المرأة. ("البنت حبيبة أبيها" لكنها تبقى عند كثيرين "فضيحة موقوتة" و عار قد يلطخ العائلة فى أية لحظة. لن تسمع هذا فى جلسة نقاش بين مثقفين ولن تقرأه فى استبيان عن موقف الرجال من النساء).

كل محاولة تقوم بها المرأة للثورة على الأوهام التى تسربلها "هياج" و جنون. هذا ما نجد فى قصة هياج لأمينة بوشهاب (١٩٨٣). التناقض بين عالمين ماثل فى القصة على عدة أصعدة: بين عالم الرجل و عالم المرأة، بين ما قبل الزواج و ما بعده و التحول الذى حدث للزوجة، بين المرأة بوصفها داتا و المرأة بوصفها شيئا أو موضوعاً. ما الذى هيج أمنة ؟ ما الذى يحرضها على "الخروج" على "نواميس"

الحياة ؟ ربما لأنها اكتشفت "بانزعاج أن ثروتها الوحيدة هى قامتها الريائة وعيناها الواسعتان وشفتاها المكتنزتان، و أنهما لا شيء غير ذلك. هذه الصفات ارتاح إليها ... رجلها، الطائل الثروة، وكانت السبب فى جلبها ذات يوم من عالم فريج السماكين فى شرقى المدينة، ذلك الحى الحاد الرائحة الزاخر بأنواع الحرمات كما بالفرح الجماعي، حيث ارتحلت الى هذا الحى ذى المساكن المضيئة الشائحة بوجهها نحو البعيد والمتكبرة تكبرا أصم."

تصبح العلاقة الجسدية بين الزوج الناجع المتزن و زوجته الممتنة الشاكرة "مجرد مقايضة غير معلنة": جسد غض ندى مقابل حياة مرفهة لم تكن الزوجة تحلم بها. هكذا يبلغ الاستلاب مداه و هكذا تتشيأ المرأة حي ن تبيع أو تباع: "كانت جزءا ساكنا في محيط الأشياء الساكنة الأخرى التي تناصبها العداء: الساعات الأثرية ذات القاعدة المنتفخة". لكنها مَل ذلك كله و تكتشف خيانة زوجها فتهيج. تدرك أن "الدنيا حرة ومتحركة وتبعث على الانخراط فيها ولكن أين هي أدوات النزول إليها." رغبة التحرر ليست كل شيء، إذ لا بد من توافر القدرة على تحقيقه. و من بين أدوات الانعناق أن تكون المرأة مستعدة لمواجهة الاتهام بالجنون والاضطراب بين أدوات الانعناق أن تكون المرأة مستعدة لمواجهة الاتهام بالجنون والاضطراب النفسي الدى يشهره الأب أو الأخ أو الزوج إزاء "هياجها": "فشدها من ذراعها وكان يقاوم الخدر حين همس: سآخذك غدا إلى طبيب نفسي، حبيبتي".

من هذه الذاكرة الموبوءة تنبع تبريرات القمع و الاحتجاز و من توهم التفوق العقلى – و سوء الفهم السافر الفج لنقص "العقل و الدين" عند المرأة – تنبع الدعوة الذكورية إلى الوصاية العمياء على الأنثى. إن الرجل عموما و الرجل العربي

الطبيعى غير المقهور – بشكل خاص يعشق المرأة، أو على الأقل يحبها، أما و زوجة وبنتا و أختا و حبيبة، و يتفانى فى حمايتها و تكريمها، لكنه من ناحية أخرى ينظر إليها نظرة دونية ويعتبرها فى غالب الأحوال مصدرا للقلق و العار يحدث هذا غالبا على مستوى العقل الباطن و فى الوعى الجماعى و يتسرب من جيل إلى جيل فى الحكايا و الأمثال و الحكم و الأدب الشفهى و يطفو على السطح عند أول مواجهة أو اختبار أو تهديد أنثوى لعرش أو منصب ذكورى.

تتباين درجات و صنوف الحرص على المرأة من تجنب ذكرها أو الإشارة اليها في أحاديث "الرجال" إلى تقليص قدرتها على الحركة إلى الريبة و الوساوس و سوء الظن الذي يبلغ حدا مضحكا مبكيا في "قصوصة المسلغ لكاتبة من السعودية استعارت لنفسها لقب "عقد الياسمين": "بطنها ينتفغ .. يتكور .. يزداد حجما يوما بعد يوم ..حاولت أن تخفيه تحت ملابس فضفاضة ولكن دون جدوى .. تتجرع ألمها بصمت تضاف أن تشى به فيفضحها ذلك الشئ الساكن في أحشائها ..!!! في المساء ..كان هناك اجتماع ذكورى ضم المقريين من العائلة ..!! بعد يومين عثرت كلاب ضالة على جثة فتاة مذبوحة، فنهشت قطعاً من لحمها قبل أن يعثر عليها بعض المارة ...!! جاء تقرير الطب الشرعي كما يلي .. جثة فتاة في يعثر عليها بعض المارة ...!! جاء تقرير الطب الشرعي كما يلي .. جثة فتاة في صغيرة في الأسفل .. الفتاة عذراء.. كانت تشكو من تضخم خبيث في الكبد ..!!!!" في العالم العربي الفائلة أو المحجوبة.

وفى خندق العتمة الذى يحبط بالمرأة – العربية خصوصا – أساطير أخرى تؤكد على ضعفها الفطرى و ميلها العاطفى الذى لا يخضع لعقل و شهوتها التى تتفوق على شهوة الرجال و انقيادها و سهولة التأثير فيها بالكلام "المعسول". من هنا بتكرر ظهورها فيما لا حصر له من النصوص السردية حبيبة مغدورة – غرر بها رجل و تركها تواجه مصيرها المرعب و "عارها" الذى لا يمحوه إلا الموت أو الزواج الاضطرارى – أو حبيبة على "رف" رجل متزوج؛ مجرد باب خلفى كما نجدها فى قصة الطرقات ليست على الباب لليلى إبراهيم الأحيدب: "باب خلفى أنا ...! باب خلفى كل حبيبه ... باب خلفى يطرقه الحبيب وحده ولا يعلنه للجماعة ... يقدم خبيبته لنفسه ... ولأوراقه وللياليه الكئيبة!! أما هى – زوجته – فيقدمها للجميع وباسمه تتحدث دون حرج .. وباسمه تدعى إلى الولائم وتدعو إليها ... وباسمه تسمى أبناءها وحين يموت يقف إلى جوارها الجميع ... والحبيبة باب لا يطرقه أحد أو لا يعرفه أحد!!"

أغلب الظن أن امرأة في مثل هذا الموقف لا تطمع في الكثير: "أنا لا أطمع بالكثير.. هي أشياء صغيرة ، ولكنها تعنى الكثير لي .. كنت أريده أن يرش رمل أيامي المالح بحلو الفرح .. وأن يسند تعبى على زنده .. فقط ، هذا ما كنت أريده" (انتصار السعدي: غفوة ... تكفي، ١٩٩٨). لكن حتى هذا القليل لا ينبغي للحبيبة. ستبقى مجرد فراشة تحترق. الفراشة توحى بالجمال و البهجة و كذا بالعاطفة و الضعف و الطموح، بالتناسخ و الأمل و البعث و الميلاد الجديد، و ترمز إلى الروح و توقها إلى النور و تحررها من العالم المادي. كانت الفراشة يرقة و كان بوسعها أن تبقى كذلك

**(₹.₹)** 

لكنها قررت أن تصل إلى أقصى حالات تحققها وحتى يتسنى لها ذلك تحتاج إلى أن تبقى فى شرنقة فترة حتى تستطيع الطيران. وليس من الحكمة أن يقوم أحد بالوصاية على الفراشة فى محاولاتها الخروج من الشرنقة لأن ما تجد من مشقة و ألم فى ذلك ضرورى لاكتمال نمو جناحيها فإذا ما أخرجت من شرنقتها قسراً و لو من قبيل الشفقة والتعاطف – ظلت عاجزة عن التحليق ما بقى من حياتها. المرأة كالفراشة لا بمكن أن تفرض عليها الحرية أو أن تنبع إلا من داخلها – أليس "فرض الحرية" مفارقة مقلقة و تعارضاً منطقياً فجاً؟

ثم إن مسألة الحرية لا تعدو أن تكون ترف عند بعض النساء خصوصا المحرومات من الحد الأدنى من متطلبات الحياة الكريمة. من هؤلاء الشخصية الأساسية في قصة انتصار السعدي التي سبق ذكرها. ماتت أمها لحظة ولادتها و"وزع كنزه الجمال" وتجاهلها وعدا بها "مهر الأسي" ومربها "على محطة زوجة الأب" و"على محطات زوجات الأخوة". كانت محطاتها كلها "بلا مستقبلين". وصلت إلى محطة رجل طلق زوجته وجاء يطلبها: "حين أقبل وأمه يخطبانني، قالت أمه إنه لا يحبها. إنها امرأة وأدت معاني الحب والعفاف والطهر". هكذا يصبح نعيم أنثى جحيم أخرى و هكذا تشترك الأم في تكريس صورة المرأة بوصفها مرادفا للخبانة والسقوط حتى تبرر لنفسها و لابنها الطلاق. لكن الرجل لا يستغني عن زوجته الأولى فيطلق الثانية و يعود إليها تاركا الثانية مع طفلتها منه و مع مرضها و عزلتها. كان لابد أن بمر الرجل على أشلاء امرأة أخرى حتى يشعر بقيمة زوجته الأولى.

فى الفربوس اليباب لليلى الجهنى (١٩٩٨) نرى الأنثى فراشة تحترق وحبيبة مغدورة: "ها ها ها.. ألم أقل لك يا صبا؟ الحب مزبلة وأنا ديكها المؤذن.. ومن عامر؟ ما الذى أتى بك؟ ألم أقل لك يا صبا؟ الحب مزبلة وأنا ديكها المؤذن... ومن هذه التى معك؟ خالدة؟ ... ها ها ها.. ألم أقل لك يا صبا: الحب مزبلة وأنا ديكها المؤذن. خالدة، بالله عليك ردى على. لا تقفى هكذا صامتة، صبا، أنا، أنا حامل. ها ها ها، ها ها ها... تخيلى أن ابنى وابنك أخوان. ها ها ها.. ولكن متى عرفت أنك حبلى. البارحة تركتكما مخطوبين، أنت كذلك لعبت يا خالدة؟ ألم أقل لك يا صبا؟ الحب مزبلة وأنا.. ديكها المؤذن.... أجل مزبلة. كل شيء مزبلة."

"صبا" و "خالدة" صديقتان و ضحيتان من ضحايا "عامر" حملتا منه سفاحا لكن المصير جاء مختلفا، فقد فازت خالدة به زوجا و حظيت "صبا" بالعار و خيبة الأمل و الحسرة و الخسارة. في الفردوس اليباب، في خندق العتمة الذي تداريه الأنوار المتلألأة و القاعات المكيفة، يتحول الحب إلى فضيحة مخزية في حالة الأنثى. أما بالنسبة إلى الرجل فحكاية عابرة و نزوة و "طيش شباب". لا نتمنى أن يأتي اليوم الذي نرى فيه الجنس مباحا خارج إطار الزواج في وطننا العربي، لكن لماذا الكيل بمكيالين؟ لماذا شرفاء و ضعفاء؟ (استطراد: لماذا نلوم الولايات المتحدة الأمريكية حين تتعامل مع انتفاضة فلسطين بوصفها "إرهابا" و مع مذابح المحتل بوصفها "دفاعا" مشروعا عن النفس؟ إننا عاجزون عن العدل مع أنفسنا، فكيف ننتظر العدل من "الغريب"؟)

**(∀. t)** ←

في قصة الرحيل (١٩٧٢/ ١٩٩٢) للقاصة الرائدة شيخة النباخي بأتي الإحباط من تقاليد لا دخل للمحب أو المحبوبة فيها. "علياء" تعيش في محتمع "قاس و عنيد لا يقيم وزنا للفتاة"، لكن قلبها ينفتح "للأمل المنتظر" إذ يقتحمه حب جارها "سعيد". لكن هيهات أن يوافق أبوها، "فهذا الوالد من ذاك المجتمع المتكالب على المادة، و هو يريد لابنته زوجا ثريا لا شابا فقيرا كسعيد". من أكثر ما في هذه القصة بلاغة ذلك التحول الاستعاري من النور إلى الظلمة ــ النور الذي بتألق حول رسالة الحبيب والظلمة التي تلف المكان حين يرد فيها ذكر رحيله ؛ نور الحلم وعتمة الواقع المحبط: "و بينما هي في غمرة الفرحة بقراءة أسطرها إذا بها ترى الظلام الحالك يحيط بها فجأة ليحل مكان الضياء الذي كان يلفها فيما سبق". إن التضاد في القصة ليس بين المرأة و الرجل، لكنه بين الحلم و الواقع، وقضية "عالية" لا تكمن في الانعتاق من قهر "سعيد" بل في انعتاقهما معا من قهر الوالد المادي. وربما يضيع الحب بسبب الصمت والخوف من التصريح والعيش في الأوهام و انتظار ما لا يجيء كما نجد في قصة خيوط من الوهم لنفس القاصة من نفس المجموعة. فهل حققت المرأة العربية اليوم ما يبرر نجاوز المقولة المراوغة "ما أشبه اللبلة بالبارجة!"؟

من مفردات الذاكرة الموبوءة المخاتلة كذلك الحديث عن النساء بوصفهن "فاكهة" و هو حيث تنشرح له صدور الرجال – و بعض النساء – لأنه يعدهم بالتنوع واللذة و بالصمت و الاستسلام لأن الفاكهة تؤكل و لا تأكل و هو إضافة إلى ذلك مبرر جيد للتنقل و الاستزادة، خصوصاً إذا أصبحت الفاكهة التي تزوجها رجل ما

كيساً "حُشى بالبصل و الفظاظة و الإهمال" - كما وصف الشيخ "مسعود" زوجته الأولى في القلق السرى. يبدو أن المرأة - خصوصاً الشرقية - قد أصبحت مهيأة لهذا الاحتمال حتى إن لم تتزوج "بئر خمر" أو "زير نساء" فالرجل بطبعه "عينه زايغة" ومن تأمن له كمن تأمن للماء في غربال!

ترتبط بحديث "الفاكهة" تعبيرات من قبيل "يطأها" و "الرجل ربان و المرأة سفينة" و "الرجل سماء أو فأس تحرث": تظل المرأة في كل الحالات الطرف الأدنى في علاقتها بالرجل، هو الفاعل وهي المفعول بها، هو القائد و هي المقودة التي تصبع بالتعود منقادة، هو السماء وهي الأرض، هو الفأس التي تُحرُث و السماء التي تمطر و هي التربة التي تُحرَث و تستقبل المطرحتي تنبت الذرية، هو - كما قرأنا عن الشيخ "مسعود" - "غيمة سوداء محملة" و "شجرة ترمي بثمار لهفتها كل يوم"، وهي الشيخ "مسعود" - "غيمة سوداء محملة" و "شجرة ترمي بثمار لهفتها كل يوم"، وهي عما تشعر صفية في علاقتها به - تقاد كالذبيحة إلى الفراش، و في حكاية عروسين لباسمة يونس: "تذكرت حينما صاح الجوع في أمعائها ليلة عرسها، وظل عروسين لباسمة يونس: "تذكرت حينما صاح الجوع في أمعائها ليلة عرسها، وظل الأخر يلتهم شارها بلا تروي. خافت أن تعترف بألها، وكان يغوص فيها بعطش بنشد الارتواء، فكبتت أنفاسها وتركت اضطرام الحريق بشعل جسدها المحترق".

فما أشبه حكاية العروسين ببعض حكايات ألف ليلة وليلة: "أنا جاريتك زمرد، فلما علم ذلك قبلها وعانقها وانقض عليها مثل الأسد على الشاة وتحقق أنها جاريته بلا اشتباه ..." (الليلة الثامنة والستون بعد الثلاثمائة). "زمرد" بالطبع محظوظة إذا ما قورنت بنساء لم تعرفن اللذة قط: إن تريثن احثقرن و هُجرن و إن تخلعن اتُهمن، و بمن يُطلب منهن كل شيء ربما في مقابل لا شيء اللهم إلا النفقة و

"ظِل الرجل": "دائما وأبدا كنا غريبين رغم القرابة والتى لولاها لما ارتبطنا، له ينحنى الليل المليء بالتنهدات ولى يستفيق نهار الجرى وراء الأطفال وأوانى الطبخ وأكوام الغسيل، كنت أستمتع بدور الأم الشابة نصف المتعلمة التى دخلت سن اليأس عن رغبة أكيدة تشبه فى إلحاحها رغباته التى تعذبنى وتقتحمنى فى لحظات الغفلة بلا شوق. أتنفس الهواء الخارج من رئتيه والمشبع برائحة التبغ وألم حذاءه وأبتسم بطيبة عندما يشتمنى فى لحظات انفعاله" (باسمة العنزى: حلم يمرق، ١٩٩٩).

متى يكتمل فجر المرأة العربية وينتهى ليلها الطويل؟ الليل: مستودع الأسرار و مكمن القلق و المعادل الموضوعى للتعتيم و الوهم و الكذب و الجهل والبلادة و التخلف و القهر و السجن و كذا منطلق الارتحالات السرية فى الأحلام والكوابيس و الوقت الملائم للقتل و الاغتيال و السلب و التخريب و هو موضع الأهات و الهواجس و اللحظات الحميمة و مما فيه من مفارقة أنه يمكن أن يكون مناسبة لسبر أغوار النفس رغم ما فيه من ظلام دامس. "ارتقت فى حضن اللحظة المخذولة، ما بداخلها يصرخ رافضا كل المارسات المجنونة. وقد تسمرت عبناها على الجدار الأخرس، وهذيان الركض الملهوف إلى ما لا نهاية تنزلق قدماها إلى قاع حفر نارية، حين امتدت يد العاصفة الهوجاء.. جرت مهرولة تبحث عن خلاصها، وحين تسللت أذرع الغول الوحشى لتغرس مخالبه القذرة فى عنقها العاجى الجميل، انتزعت من أعماقها صرخة تلاشت ضمن أسراب هائلة من قطع ليل بهيم يمر مثقلا بتراكمات واقع غارق فى الضياع..." (شيخة الناخى: انكسارات روح)

**→** ('·') **←** 

متى ينقشع الضباب و نتجاوز الحفرة العتيقة و خندق العتمة و الذاكرة الموبوءة؟ لأنها "ذاكرة" فقد ظلت دائماً "ذكورية" نحفل بالخرافات و الأوهام و المغالطات و الأساطير – التى ترقى فى قدرتها على الانتشار و التخريب إلى مرتبة "الأوبئة" – عن الأنثى؛ و لأنه "ضباب" فقد ظل يحجب رؤية المجتمعات للمرأة و ما زال و لا سبيل إلى إزاحته و تفتيته إلا بواسطة "الشمس" – شمس المعرفة والبصيرة؛ و لأنها "حفرة" فهى عميقة ممتدة وعتيقة بمكن تتبع جذورها فى الأساطير و الخرافات و الموروثات السردية التى يتشكل منها الوعى الجمعى للبشرية ؛ و لأنه "خندق عتمة" فهو خليط من حفرة كبيرة و ضباب كثيف.

ليس المقصود من وراء هذه الدراسة الدعوة إلى تجاوز الفروق البيولوجية أو تجاهل القواعد الدينية الثابتة في الكتاب و السنة. هي دعوة إلى الخروج من الداكرة الموبوءة و خندق العتمة و إلى مراجعة شاملة للنصوص التي تكرس قهر المرأة و تهميشها. ليس معنى "مكين" المرأة العربية مجرد انتقالها من "مكان" إلى "مكان" أو أن تجد لها مكانا في البرلمان، بل أن تكون كذلك في "مكانها" اللائق الذي أراده الله و رسوله صلى الله عليه و سلم لها، "شقيقة" لا جارية أو تابعة أو محظية، و من شروط ذلك أن نراها كما هي لا كما صورتها الأساطير والخرافات وحكايات "أمنا الغولة". ولعل مراجعة النصوص السردية السابقة قد لفتت النظر وعي الكاتبات الخليجيات بسطوة هذه الأوهام و سعيهن إلى تعريتها.

مجرد مقدمة و هوامش على دفتر عتمة و محاولات خروج.

### هوامش:

- الاقتباسات من الإمتاع والمؤانسة و ألف ليلة وليلة من موقع الوراق www.alwaraq.com
- النصوص القصصية التي ترد في هذا الجزء من مواقع على الإنترنت، خصوصاً موقع رابطة أديبات الإمارات، ما لم يذكر غير ذلك فيما يلى من هوامش.
  - الفردوس اليباب ليلي الجهني، كتاب في جريدة، ١٩٩٨.
  - الاقتباسات من شيخة الناخي من مجموعتها الرحيل، ١٩٩٢.
  - قصة السيرك لباسمة يونس، دبي الثقافية، يناير ٢٠٠٥: ص ص ١٤٨–١٥٠.

7.1

# إنسانية المحاكاة الساخرة في مقاطع سردية لهدى النعيمي و محمد مستجاب

### المحاكاة الساخرة:

"شعوب تسلم قيادها للطغاة وتتجرع الوهم حتى الثمالة، ففى كل حرب يطيب لطهاة المآسى ومهندسى الكوارث أن يحققوا للشعوب المكسورة أمنيتها الأخيرة: الموت بدون ألم / سرير من المسامير المسنونة. وللجسد أن يهنأ بنوم الكوابيس بعد ذلك." (قاسم حداد: مفرطون في الحياد، يضاهون السكين)

لم تنتظر المحاكاة الساخرة ظهور مصطلع "الداروديا" parody حتى تستقر كممارسة أدبية ذات حضور مؤثر. فقد عرفت الثقافة العربية النقائض وقدم الجاحظ في البخلاء مجموعة من الصور الساخرة المحكمة التي ما زالت تثير الدهشة حتى اليوم، وعرف الأدب الإنجليزي المحاكاة الساخرة في كتابات جوناثان سويفت و أليكسندر بوب قبل أن يحظى المصطلع بالذبوع و الأهمية التي نجدها له في الحداثة و ما بعد الحداثة حتى أننا نجد لندا هتشيون Hutcheon تخصص فصلاً كاملاً في كتابها المهم سياسات ما بعد الحداثة لمناقشة الباروديا. و ما المحاكاة الساخرة إلا نوع من التهكم الذي بمكن أن يتحقق كذلك من خلال: ما المحاكاة الساخرة إلا نوع من التهكم الذي بمكن أن يتحقق كذلك من خلال: التحقير juxtaposition و المبالغة أو التفخيم inflation و المجاورة pixtaposition و أشياء أو أنكار ليست لها نفس الأهمية (').

الأصل الإغريقي لكلمة parody معناه قصيدة أو أغنية مضادة والمصطلح في الأسلوبية بشير إلى تقليد واستعارة أسلوب أو مفردات نص معين مع اختلاف

→ (TIF) ←

<sup>(</sup>١)ر اجع مصطلح satire في موسوعة ويكيبيديا في موقع: www.wikipedia.com

المضمون بهدف السخرية أو الفكاهة، هذا ما فعله الكلاسيكيون الجدد في بريطانيا في العصر الأوغسطي كما نجد في قصيدة اغتصاب خصلة شعر The Rape of the في العصر الأوغسطي كما نجد في قصيدة اغتصاب خصلة شعر Pope وللمحاكاة الساخرة أثر أسلوبي مهم وهو التغريب Lock لكسندر بوب defamiliarization حيث تبرز بعض خصائص النص السابق وتحقق للنص الراهن في الوقت نفسه هويته المتفردة وتبرز اختلافه عن النص السابق ('). وقد لفت باختين Bakhtin النظر إلى أن المحاكاة الساخرة خطاب مزدوج حيث تؤسس علاقة جدلية حوارية بين النص الراهن والنص الموازي/ السابق، وعلى هذا فهي إحدى الوسائل الأساسية لتحقيق التناص التناص intertextuality (').

لكن علينا أن نلاحظ أن أهداف المحاكاة الساخرة ليست دائما السخرية والفكاهة وأنها لا تقتصر على النصوص الأدبية فهى من أهم اليات إنتاج الدلالة في كثير من نصوص الإعلام المعاصر خصوصا الكاريكاتير والمسرحية الجماهيرية. ويمكن أن نمثل الخطاب المزدوج للمحاكاة الساخرة كما يلى:

| (٢)               | (١)      |
|-------------------|----------|
| مسخور منه / مناص  | ساخر     |
| نص سابق أو معاصر: | نص راهن: |
| - أسلوب           | - أسلوب  |
| - محتوى           | - محتوى  |
| مؤلف (۱)          | مؤلف (۱) |
| سياق (٢)          | سياق (۱) |

418

<sup>(1)</sup>Wales, K. (1989). A Dictionary of Stylistics. London: Longman

<sup>(2)</sup>Hutcheon, L. (1989). The Politics of Postmodernism. London and New York: Routledge.

وتكون السخرية من محتوى (٢) أو أسلوبه أو كليهما معاً أو من سياقه أو مؤلفه وربما تكون السخرية من محتوى وسياق (١) من خلال المقابلة مع (٢). الغاية في كل الأحوال ليست مجرد الإضحاك – وإن كان الإضحاك غاية تستحق الجهد والسعى – بل نقد أوضاع أو أفكار تهدد المجتمع من وجهة نظر المؤلف. ومن خلال النقد تسعى المحاكاة الساخرة إما إلى إحداث التغيير أو منعه، وهذا تكمن إنسانيتها، فهى تحاول أن تُبقى على ما يراه المؤلف صالحاً وأن تقاوم ما يراه المؤلف خطراً يهدد المجتمع . وفى هذا الجزء من الكتاب نتناول قصة دامس والعزباء لهدى النعيمى والحلقة الأولى من رواية مستجاب الفاضل لحمد مستجاب.

# دامس والعزباء لمدى النعيمي<sup>(۱)</sup>

"لا عار في قذف العدو إذا قذف لا عار في قتل ابن عم معتد نتن الصلف يا كاظمين الغيظ .. يا عافين عند القتل إن العار أن نحيا .. على الخبز... السلف!!" (مصطفى رجب: اعتراف جديد لابن أبي ربيعة)

ليس من الصعب أن ندرك التناص (أو التداخل النصي) بين عنوان هذه القصة و حرب "داحس و الغبراء" الشهيرة. ما يلفت النظر إلى هذا التناص بافتراض أن القارئ لديه فكرة مسبقة عن هذه الحرب - هو التكافؤ الصوتى والصرفى بين "دامس" و "داحس" (فاعل) من ناحية و بين "العزباء" و " الغبراء"

(110)

<sup>(</sup>۱)هدى النعيمي: "دامس و العزباء". نزوي، العدد الثالث و العشرون، يوليو ۲۰۰۰، ص ص ۲۰۳-۲۰۳.

(فعلاء) من ناحية أخرى. حرب "داحس والغبراء" من الحروب المروعة التى حفل بها التاريخ الإنسانى و احتدمت أربعين عاماً و قامت بسبب السباق بين قبيلتى "عبس" و "ذبيان". كان السبب الذى أشعل نار الحرب هو السباق الذى أجرى بين الفرسين "داحس" وكان فحلاً يملكه "قيس بن زهير العبسى" و"الغبراء" وكانت حجراً – أنثى – يملكها "حمل بن بدر الذبيانى"، و قد تم الاتفاق بين الطرفين على رهان قدره مائة بعير. وكان "حمل بن بدر" صاحب "الغبراء" قد أعد كميناً من بعض فتيان قبيلته ليعطلوا "داحساً" إن هو تقدم فيضمن بذلك فوز "الغبراء".

وبدأ السباق وكانت "الغبراء" في الطليعة في بادئ الأمر ولكن سرعان ما انتزع "داحس" القيادة منها و أصبح تفوقه واضحاً لا شك فيه إلا أنه ما كاد يصل إلى موقع الكمين حتى نفذ الفتيان المؤامرة، وبهذا أفسحوا المجال لـ"الغبراء" للفور، ثم نهض فارس "داحس" وامتطى صهوة جواده ثانية وانطلق إثر "الغبراء" وكاد أن يظفر بها لولا قصر المسافة المتبقية إلى خط النهاية مما أنقد "الغبراء" وحرم "داحساً" نصراً محققاً رغم المؤامرة. فارت "الغبراء" وطالب صاحبها بالرهان وكاد أن يحصل عليه لولا أن المؤامرة انكشفت فحكم المحكمون بالفوز لـ"داحس" وطالبوا "حمل بن بدر" وأخاه "حذيفة بن بدر" بإعطاء الرهان إلى "قيس بن زهير العبسى" فرضخا في البداية.

ما حدث بعد ذلك حديث معاد و قصة مكرورة لم تتخلص منها الأمة العربية حتى اليوم و ما زالت تعيد إنتاج نفسها في صور مختلفة: أهل السوء يوغرون صدر طرف على آخر – لماذا يدفع "حمل" و "حذيفة" قيمة الرهان و قد فازت "الغبراء" ولو

زوراً وبهتاناً؟ - وتتحرك دوافع الطمع والغرور والأنانية والإحساس بالكرامة المهدرة فيبدأ الشد والجذب والأخذ والرد وتبادل الإهانات و سوء الظن و سوء الفهم في جو من الغضب فينتهى الأمر نهايته المحتومة إلى دماء تسفك و أرواح تزهق و خراب و دمار و أشلاء و عاهات مستديمة و أحقاد تنمو و تثمر كراهية وشراً ينتقلان من جيل إلى جبل.

فى قصة هدى النعيمى تحول "داحس" إلى كلب و أصبح اسمه "دامس" و"الغبراء" إلى قطة و اسمها "العزباء" و تحول التنافس فى الميدان إلى وله من جانب الأول و صمت من جانب الثانية. وقع "دامس" فى حب "العزباء". هذا ما قرره العراف الذى استدعى لعلاج دامس: "إنها العزباء، القطة النمرية لسيدة الصون والعفاف، صاحبة الرفعة، جيداء المرقطة، ابنة الإمبراطور عامر ذى الصدغين، المهيمن على المعمورة القريبة، من مملكتكم قد كانت الجيداء في رحلة اختلاء بالهواء على ظهر جوادها، مرت من أمام دياركم يا مولاي، فما كان من العزباء، إلا أن كشفت ستار الهودج وصارت تموء بصوت شجي، فسقطت الرؤية والصوت فى قلب دامس فأصابه المرض والهزال لأنها توارت عنه سريعا وكأنها لمح البصر." لم يكن هناك من بد من جمع الشمل بين "دامس" و "العزباء" ولم يكن هناك من وسيلة لتحقيق ذلك إلا أن يتزوج صاحبه "رويشد الأزمرى" بصاحبة القطة "الجيداء" ابنة "ذى الصدغين". لم يخامر "الأزمرى" أدنى شك فى أن طلبه سوف يحظى بالقبول "ذى الصدغين". لم يخامر "الأزمرى" أدنى شك فى أن طلبه سوف يحظى بالقبول فهو "من خيرة رجالات كوكب الأرض. ... ؟

وها أصلح منه روجا لأميرة الحسن والدلال جيداء المرقطة؟" حين قوبل الطلب بالرفض قرر "الأزمري" التأر لكرامته المهدرة فعاد إلى أرض "دى الصدغين" بجيش جرار و بدأت الحرب "ودام الحال العسير على القوم سبعة أشهر طوال،

اختفى فيها ذو الصدغين وابنته ونسى الأحياء حكاية دامس وكابته الأبدية، ولوثة الأزمرى السرمدية وظل حديث البقاء يتصدر كل الحكاية.

أما دامس فقد صار نباحه قصيدة غزل دائمة العزف كان يسمع صوت الغناء في كهفه الجبلي وهو يلحس ظهر العزباء التي لم تعد عزباء، وقد انتفخ بطنها حتى كاد ينشق وهي شوه بحرقة كما لم شوه يوما في حضن سلطانتها.. ذات الدلال.. الجيداء."

أليست مفارقة مبكية أن يجمع الحب بين الكلب "دامس" والقطة "العزباء" رعم صراع "عائلتيهما" في القصة و فصيلتيهما في الواقع – و لا يستطيع أن يجمع بين "الأزمري" و "ذي الصدغين"؟ مفارقة مبكية نعم، لكنها بالنسبة لنا نحن العرب لم تعد تثير كثيراً من الدهشة فهي ليست بنفس فداحة الواقع الذي عشناه و ما زلنا نعيشه.

ليست هذه هي المفارقة الوحيدة في القصة على كل حال فهي تحقق جزءاً كبيراً من بلاغتها و سخريتها من خلال التناقض بين لغة تليق بملحمة و قصة حب بين كلب و قطة: "هزدامس ذيله ... ونبح في وجه خادمه حتى سقط الخادم صريعا، سمع سيد القوم نباحه غناء، فهب، ... وتقدم جنده إلى حيث دامس يزمجر وينتر العويل، ترجل السيد من على صهوة أبجره، وانحنى حيث دامس". يبدو أن "دامس" ليس ككل الكلاب التي نعرفها.

يتأكد لدينا الإحساس بأنه كلب "استثنائي" من خلال المجهود الذي بُذل في سبيل علاجه: "نعم يا مولاي، لقد أعدت قراءة كتبي السحرية، ونثرت التعاويذ في

→ (YIA) ←

ماء من بئر آشورى جافة، أسقطت الماء على رأس دامس ثم جمعته فى إناء شرب منه حمورابى شربته الأخيرة، سلطت على سطح ضوء من مصباح علاء الدين، فظهرت صورتها جلية أمامى".

تحقق القصة بلاغتها كذلك من خلال التوازي التركيبي والجناس والسجع والمجاورة بين أشياء أو أفكار ليست لها نفس القيمة (مع ضرورة الاعتراف بأن مسألة القيمة مسألة نسبية لأن "الكافيار" عند طبقة معينة ربما تكون له نفس قيمة الخبز عند أخرى و "البحلقة في حريم كلاب الحي" ربما تكون أكثر أهمية عند طائفة من النياس من كثير من الأنشطة الإنسيانية التي نعدها عمومياً جديرة بالاهتمام). نجد نماذج من التوازي و السجع و الجناس و المجاورة على سبيل المثال في "يفطر القلب ويهز الجوانح" و "فلا نباحه نباح، ولا أنينه أنين، ولا بحلقته في حريم كلاب الحي، بحلقة" و "من الناس من لوى بوزه ومشى، ومنهم من استنكر الحديث كله، ومنهم من تنكر في ثوب طبيب مداو، ثم اختفي". كما نجد في القصة ماذج من المغالطة التاريخية anachronism التي تجلى ما فيها من مفارقات وتكشف عن توجهها الساخر: "ورفس صحن السبانخ بالجبنة"، "وامتطى صهوة (الاسكوتر) الأبحر"، "وقرب من فمه الطبق تلو الآخر من البوفيه المفتوح الذي أعده الضادم الصريع"، "ولا هو يستخدم حمام العطور المستوردة من ضواحي بـاريس أو من المن العائمة".

ومن أمثلة المغالطات التاريخية واللغة الرفيعة التي تتناول موضوعات لا ينبغي لها أن توصف بالرفعة ما نجد في وصف رد فعل الجيداء تجاه عرض

**→** (119) **←** 

الأزمرى الزواج منها: "فإذا ما ذهب المرسال إلى الجيداء في حظيرة النوارس، تطعم طيورها قطع الكافيار وما إن سمعت الجيداء خبر رويشد الأزمرى حتى هاجت وماجت وقذفت بفتاحة العلب الذهبية، فشقت رأس نورس مسكين، وأعلنت للمرسال رفضها الحازم والقاطع والذي لا راد له. ولا مناص عنه، لا بالنقض ولا بالاستئناف ولا بإعادة النظر أو الرأفة." طالما أن الجيداء تعيش في هذه الأبهة فمن حق قطتها "العزباء" أن "تلهو بفئران مكممة الأفواه، معصوبة الأعين، مكتوفة الأبدى والأرجل."

فى مثل هذا السياق ليس من المستغرب أن يرسل "الأزمرى" "فى الأحياء من يندى على الأحياء والأموات، الرجال والنساء، الصغار والكبار، من يسمعون الصوت، ومن تصلهم الأصداء... يعلن الأمير السندسى الهمام، سليل النبلاء والأشراف، صاحب المقام الرفيع والجليل، عزيز قومه وحبيب شعبه، الأمر بأمره، رويشد الأزمري... صاحب التاج الناري، والصولجان العنتري، ... انه قد اشتد الحال البائس بصاحبه الحميم دامس، فمرض مرضاً غريباً عجيباً، ولم يقدر أطباء القصر و منجموه على شفائه". كل هذا يحدث في سبيل علاج كلب، وكل هذه الألقاب يحظى بها الأمير، و كم حظى من أباطرة في تاريخنا العربي بمثل هذه القائمة من الألقاب و كم شوه و كم ألصق خائن بنفسه صفات النبل و الشرف و الرفعة و الجلال و كم شوه ديكتاتور الحقيقة فوصف نفسه بـ "حبيب شعبه" وهو يقود هذا الشعب إلى الهلاك دفاعاً عن مطامعه و نزواته !

وليس من المستغرب كذلك أن يتصور "الأزمري" و هو الجيار الطماع أن موافقة "ذي الصدغين" على طلبه مجرد تحصيل حاصل و أن يعتقد أن الرفض إهانة جسيمة له ولكليه. ما الجريمة التي ارتكبتها رعية "الأزمري" حتى تدخل حرباً طويلة مدمرة؟ ما أشد غرابة تشبيه "الأزمري" بـ"عنترة" و هو الذي كان يدفع الشرعن قومه الذين يرفضون الاعتراف به بينما الأزمري يوظف الجميع لخدمة غروره و أطماعه! و ما أشد غرابة تشبيه جنوده بجنود "طارق بن زياد" الذي حمل راية الإسلام إلى أوربا بينما "الأزمري" يحمل راية كلبه "دامس" إلى بلاد "الجيداء"! إن إنسانية هذه القصة لا تكمن فقط في استلهاماً حدثاً مهماً في التاريخ العربي و لا في استفزارها عدداً من الحكايات والمشاهد الراسخة في الوعي العربي - منها مرض ابنة الملك أو الأمير و السير إلى المحبوبة في ركب من النوق و الهدايا. والعبيد - يل كذلك في سخريتها من غطرسة القوة و جنون السلطة و نزوات الراعي التي يتحمل تبعاتها الرعية. من حق "ذي الصدغين" أن يرفض عرض الزواج الذي قدمه "الأزمري" حتى من دون إبداء الأسباب و من حق كل دولة أن تحتفظ بسيادتها و أن ترفض الوصاية من قِبُل جيرانها دون أن يصبح هذا ذريعة للاعتداء عليها أو غزوها.

ليس من الإنسانية في شيء أن ننكر على الآخرين خصوصيتهم و حريتهم من منطلق أنذ لا نمارس الحرية و لا نعترف بها. ومن حق "السادة" أن يدللوا حيواناتهم الأليفة بالطريقة التي ترضيهم وترضى حيواناتهم، لكن ليس على حساب الرعية و أحلامهم البسيطة التي يمكن أن تتضاءل حتى تبلغ مجرد البقاء على قيد

→ ('') ←

الحياة. حتى هذا الحلم يبقى في المجتمعات الشمولية مرهوناً بأحلام "النظام" الحاكم و بطانته و كلابه و قططه.

لم تنته حرب "داحس" و "الغبراء" بعد، فما زالت النجوع و الكفور و القرى والقبائل و البطون و العشائر تحفل بالثارات و الحروب و الصراعات التي تتولد من المطامع و الغرور و سوء الفهم و سوء الظن و العصبية البغيضة و الغيرة و الحسد، والأسباب في مجمل الأحوال تافهة لكن النفوس مريضة و مهيأة للصراع.

وقد برعت هدى النعيمى فى استعادة الحرب الشهيرة وحورت وغيرت وحشدت المغالطات التاريخية المقصودة نحو قراءة جديدة للتاريخ و نظرة ناقدة للحاضر – و هكذا تفعل المحاكاة الساخرة المحكمة - فجاءت قصتها سخرية من السياقين السابق و اللاحق، من سذاجة أسباب الصراعات العربية فى الماضى والحاضر، سخرية تُضحك فتُبكى، تدفع القارئ إلى إعادة قراءة القصة القديمة مع التركيز على ما اشتملت عليه من حماقة و قبلية - لا ما نتج عنها من شعر الحماسة - و الانتباه إلى حوادث الحاضر و ما تشتمل عليه من غرور و طمع لعل جهامة الماضى لا تعود و لعل أحداً يفيد مما جرى و كان.

### مستجاب الفاضل لحمد مستجاب(۱)

"ظللت أبحث لهذا الرجل العظيم عن لقب، أو صفة، تعلوم حتى - على الفضيلة. لكن بطلى، رعاكم الله حتى تنتهى هذه القصة، مات." (محمد مستجاب: مستجاب الفاضل)

<sup>(</sup>١) محمد مستجاب: مستجاب الفاضل، الحلقة الأولى. الأهرام - العدد الأسبوعي، ١٣ فبراير ٢٠٠٤.

لعل من أكثر المداخل أهمية إلى عالم محمد مستجاب مما قرره محمد الخولى (٢٠٠٢) من أنه "يروى في إبداعاته سيرة عشيرته في ديروط من صعيد مصر الأعلى بعنوان صعود وسقوط آل مستجاب وكأنهم أبناء شارلان عاهل إمبراطورية بيزنطة أو في أقل القليل عائلة ابن طولون أو محمد بن طفح الإخشيدي الذين تداولوا حكم مصر في سالف العصر والأوان، محمد مستجاب يحدثك عن فترة عمله خلال مشروع السد العالى في أسوان وكأنه هو الذي بناه شخصياً." (١)

لا تكاد المبالغة و التفخيم و الذوات المتضخمة - دون مبرر واضح للتضخم - تفارق كتابة محمد مستجاب. ولا يكاد ينجو أحد في دائرة النص أو محيطه من سخريته اللاذعة. كما أن مستجاب مفتون باللغة، واقع في غوايتها، مغرم بحشد المعلومات و التفاصيل والاشتقاقات و الجمل الاعتراضية. في مفتتح الحلقة الأولى من مستجاب الفاضل يدهشنا اجتماع كثير من تلك السمات الأسلوبية في أقل من سطرين حيث نجد السارد يبحث عن لقب يعلو حتى "على الفضيلة"، و يدعو الله أن يرعى القراء "حتى تنتهى هذه القصة"، إضافة إلى ثلاثة اعتراضات مرهقة تعد القارئ من البداية لكثير من عناء المتابعة.

لم تكن مهمة البحث عن لقب لـ"مستجاب" بطل الرواية سهلة بحال من الأحوال فهو من الجمال و الأناقة و المهابة بمكان: "لا أنا، ولا أنت، ولا العفريت الأحمر بمكنه أن يرفع عينه في وش هذا الفاضل الجميل الأنيق: مستجاب"، بل كانت المهمة مناسبة مواتية للسارد/للكاتب أن يحشد ما تيسر من معلومات عن

<sup>(</sup>١)محمد الخولى: "استراحة البيان ـ مرجريت تأثشر والمجمع اللغوي". جريدة البياق، الاثنين ٢٨ يناير ٢٠٠٢. بتصرف

الأرقام و دلالاتها و إيحاءاتها في الذاكرة الشعبية التي ينتمي إليها بطله الأسطوري: "رقم (٩) يحمل أمورا تتصل بالاشتهاء والحمل والوضع المرتبط بالأنثى"، و رقم أربعة حمله من قبل من "كانت نهايته أن لفظ أنفاسه في محل الأدب"، و رقم خمسة رقم شؤم "فأضافوا إليه صياغة تربطه بخميسة مع تحريك أصابع اليد في إشارة قابضة طاردة للشر المحتمل"، و "رقم سبعة وما يؤدي إليه من تسبيع الراحلين في ليالي المأتم تمهيدا لانتظار آخر دورات الغناء في الأربعين، دون اهتمام بما يعنيه تفاؤل ذات الرقم - سبعة - من سبوع آخر احتفاء بمولود ذكر . حيث لا سبوع لمولودة أنثي". ولم يكن هناك مجال للتفكير في رقم اثنين لأن أمستجاب" الجميل هو "الأعلى و الأرقى والأنقى" فلا ينبغي لأحد أن يسبقه.

وفى غمار المبالغة و التفخيم وحشد المعلومات والاستطرادات لا تفارق الكاتب تعليقاته الساخرة: "وقام المناوئون والأعداء بالإشارة الساخرة: أن هذا النوع من المخلوقات لا يمكن أن تكون نهايته فى محل آخر غير محل الأدب مع إصدار حركات صوتية بذيئة لا يجوز لنا التأكيد عليها". لا بد أن آل مستجاب محسودون مغبونون لما من الله عليهم به أن جعل فيهم "مستجابهم الجميل". و يبدو أن الكاتب نفسه مدسوس عليهم لا يكاد يمدح حتى يقدح و لا يكاد يفخم حتى يتهكم. يفضحُ انشغال "الفاضل" و تبلده - "بمعن ويبريش بأهدابه ثم يضحك ويمرح لكنه لا يصدر منه تعليق أو توضيح أو تشكيك حول حائط ينهار، أو حريق يدمر الدنيا، أو سيف يقطع الرقبة، أو قطة تغازل فيلا، أو كلب ينبح إهلاكا لطاقة متعة إيقاظ النائمين"، بينما يتغنى بفضائله الأخرى - "يستيقظ . الفاضل

من آل مستجاب، غزالا، ويتحرك عصفورا، ويهاجم فهدا، ويهمس حكمة، ويغنى نسيما، ويتصدق سرا، وحين يرفض أمرا - أو يبدى اعتراضا - يحرك رموشه فى صلابة أو شراسة على عيون البئر العميقة، تلازمه رغبة جارفة بالتراحم على المعوزين ومبتورى الأطراف والأرامل. نساء ورجالاً، لكنه - أبدا - لا يحاول الشرح أو التوضيح أو التنبيه". ألا تكفى نوايا "الفاضل" الطيبة و رغبته فى التراحم مع كل من يستحق التراحم؟ ألا يكفى هذه الزخم الاستعارى و التشبيهات التى تحتشد له و شنحه أجمل و أفضل ما فى الكائنات؟ ثم ألا تكفى تأملاته فى الكون من حوله "حيث يطوف بعيونه . آخر الأمر - فى آفاق الغيوم الساعية فى هدوء لحاصرة الشمس، أو فى جحافل أبو العقيص . النمل الغليظ الأسود . تحاصر النمل الأنيق الأصيل الدقيق، أو كلب يتشمم كلبة عابرة تصدر عواء حرجا، أو امرأة تترك للخلخال فرصة انبعاث ضوئها المتقطع مع الخطوات."

ألا تكفى كراماته و تجلياته و هو الذى توصل من خلال التأمل إلى معرفة السمات الجسدية المميزة لأهله "فى الطول والعرض والارتفاع، التكوين الجليل فى الرقبة والأذرع والتقاء الخدود بالأفواه المتفاعلة مع كبرياء الأنف، الحواجب الطولية متوازية مع اتساع العيون دون أى تقوس فيهما: الحواجب أو العيون، ولد العين المستكين والذى لا يلبث أن يتألق حين تتوارد حكايات السباع والغزلان، فتنفتح المقلة لتصل إلى رحابة الرؤية الجميلة القوية الذكية، الأذن التى تظل بالغة الرهافة مهما اختفت وراء العمائم أو الشيلان أو الطواقى أو أحزان المائم أو ضجيج طبول النشوة الكبرى". لم يكتف "الفاضل" بالعرفة النظرية بل قدم المثل و ضجيج طبول النشوة الكبرى". لم يكتف "الفاضل" بالعرفة النظرية بل قدم المثل و

القدوة في توظيف هذه السمات الجسدية النادرة: "حتى أنه. الفاضل مستجاب أحس بشكشكة أصوات التهام النار للبوص قبل أن تصل رائحة الدخان إلى أنفه، كما أنه أوقف جولة مبارزة بالسيوف بين اثنين من عائلته ليحول بين شراسة حركة مراكيبهم وعقرب تسعى في التراب بين المراكيب بحثًا عن قوت لأطفالها، كما أن حكايته الشهيرة مع محروسة بائعة اللبن لا نزال نتذكرها في مجال النوادر، حينما توقف عن سيره عمدا وأشار إليها كي تنتبه إليه جيدا، وما كادت ترفع عيونها إلى حتى أصدر لها أمرا أن تعود بما تحمله من لبن لتسكيه بعيدا عن التراب لأن اللبن ـ يا أم فراج مغشوش بالماء، فاضطربت محروسة وانتحبت معترفة بأن ذلك يحدث لأول مرة وعليه أن يسامحها، لكنها . وحتى قضت نحبها بعد ذلك بأيام . لم تعرف كيف تشمم الفاضل أن لبنها مغشوش".

ألا يستحق مثل هذا الرجل كل ما بذل من جهد في البحث عن لقب مناسب يليق به ؟ لحسن الحظ توصل آل مستجاب إلى اللقب المناسب وهو لقب "الفاضل" و ذلك لإلحاح كبيرهم على صفة الكبرياء - "الكبرياء المنيرة الهادئة والتي حملتها الأشعار والمواويل والحكم والأمثال والطرائف، دون الانتباه إلى ضآلتها وضعفها - بل وندرتها . في الاحتكاك والتعامل والحركة والمصارعة - أو التصارع - والوقوف والجلوس والملاعب والمساندة واللهو والإنصات والحوار والمرح".

وكان من علامات احتفاء "الفاضل" وآله بالكبرياء مقته، و من ثم مقتهم، الانحناء ولو على من يطلب "المعاونة أو المساعدة" أو "على غنمة أو عنزة أو دجاجة يفحصها ليطمئن على خصوبة الحمل فيها" أو لالتقاط البلح المتساقط من النحيل،

777

فالانحناء لا ينبغى إلا تعبداً أو عطفاً على طفل "فى مأزق أليم" أو "إنصاتا لشكوى أنثى هامسة حتى ولو لم تكن مضطربة أو باكية" أو على جسد ممزق. فما أبهى كبرياء "الفاضل" وآله وما أشد رقة قلوبهم! وما أحلى ترفعهم وهم يأبون الانحناء لتهذيب النجيل الأخضر حتى امتلا بالأشواك والفئران والسحالي وينشغلون بدلاً من ذلك بالمقارنة بين حمرة شار النخل والتوت والجميز و "خدود محبوباتهم"! لقد تركوا الواقع المتدنى الذي لا يليق بقاماتهم الطويلة واتجهوا إلى القمر والخيال والخرافة والأساطير. وهل ملك نحن إلا التعاطف مع النهايات المأساوية التي ألمت بهم "في حالات سقوطهم في الأبار والخلجان وأنياب الذئاب والضباع، فقد حالت كبرياؤهم ذات الهامة المرتفعة دون الإمعان في ما تحت أقدامهم من حصى ومزالق ومخابئ"؟

و من علامات كبرياء آل مستجاب كذلك أنهم رفضوا صعود "سفينة الإنقاذ حتى لا ينحنوا متشبتين بالشدات المضطربة للسلالم الليفية المهتزة، وفضلوا أن يظلوا في مواجهة الطوفان مرفوعي الهامة دون خوف أو وجل". ولقد نجوا من الطوفان بأعجوبة، لكن نجاتهم لم تكن إلا من قبيل الأسطورة التي تحكى و تنضم إلى ما تزخر به الذاكرة المستجابية من خرافات "لأقوام آخرين اخترقوا النيران لإنقاذ عشيقاتهم، أو أصدروا أوامر ذات شفرة خاصة لأبواب مغارات تحتوى على كنوز الماس والزبرجد وصناديق الذهب والفضة، لتنفتح في طواعية لهم، كما أن بعضهم استطاع أن بمتلك بساطا يتماوج مع الربح في السماوات ليشهد العالم من ارتفاع سامق يعلو على برج شهير لقوم بلبلت الأمنيات أحلامهم، وهذا كله

(TTV)

دون الإخلال بالصورة التى جاءت على لسان أفراد بميلون إلى الارتحال والسفر ليصنعوا مقابر خارقة العلو تحمل فى رحمها أجسادا وهياكل رميمة لملوكهم، وما إلى ذلك من حكايات".

الهياكل والقبور هي الحقيقة التي تميل إلى الاختفاء والتخفي، أما البطولة والكرم المفرط والخرافات والأوهام النرجسية فهي الأكاذيب التي تبقى و تنتقل من جيل إلى جيل في "كتب المدارس وألواح الكتاتيب وأسفار البحوث والنظريات والحفريات". و يبقى "الفاضل" "الأخرق" الذي "يستحل دم الثعابين ولحم الجمبري وخلاصة سوائل الأخطبوط أو الاستاكوزا أو الضفادع" "خارقاً" في نظر آله رغم تعليقاتهم السرية و حواراتهم على "المصاطب" و يبقى الرعية على ولائهم مهما كان الأمر "ضاغطاً و مرهقاً"، لكن لسوء الحظ ينتهى "الفاضل" حيث توقع له حساده وأعداؤه إذ "قضى نحبه والتقط آخر أنفاسه داخل محل الأدب".

إن المفارقة التي تجليها تعليقات السارد/المؤلف و تدخلاته هي مفارقة بين الوهم و الواقع، بين أوهام "الفاضل" و آله عن أنفسهم و عن العالم من حولهم و بين حقيقتهم المريرة إذ أصبحوا كالديناصورات غير القادرة على التكيف فكان الهلاك مصيرهم المحتوم. و هل آل مستجاب إلا خلية في الجسد العربي الذي أكلت عليه الأيام و شربت و استنشقت و مضمضت؟ ما زال هذا الجسد يعيش – و لو على سبيل المبالغة – على الخرافة و يعرض عن الواقع و الحقيقة، يحتفى بالألقاب و التسميات و النوايا الحسنة و يعرض عن السعى و العمل، لا ينحني للريح حرصاً على كبريائه الزائف حتى ينكسر فلا هو أفلت من الريح و لا احتفظ بكبريائه.

(11)

من خلال هذه المفارقة المحورية بمارس محمد مستجاب سخريته اللاذعة من واقع الأمة العربية: من عبادة الحاكم والخضوع للوهم و من الانشغال بالغناء والحكى على حساب التفاعل مع الحياة و من الاهتمام بالشكل على حساب المضمون و من الوقوع في أسر الخرافات والتواريخ المزيفة دون محاولة للفهم أو النقد و من استهلاك سالب عاجز لجملة من الموروثات التي تحتاج إلى كثير من التمحيص و المراجعة و من تهافت حول مجموعة من المقولات الكبرى المضللة عن الكرامة و الكبرياء على حساب الالتحام بالواقع و مواجهة تحدياته الضاغطة.

ريسا يغرق القارئ في نوبات الضحك المتلاحقة مع "الفاضل من أل مستجاب" وريما تستغرقه الجمل الاعتراضية والاستطرادات والشروحات والتفسيرات المستجابية أو يفتنه هذا الحضور المعلوماتي المدهش، لكن المفارقة المفزعة والسخرية اللاذعة لا سبيل إلى تجاهلهما. وريما يشعر القارئ الذي لا ينتمي إلى أل مستجاب بمسافة ما بينه و بين المسرود عنهم، لكن الإحالات إلى الكرم الطائي و قصص سندباد و على بابا و المصباح السحرى و غيره ستبدى الحقيقة الصعبة و هي أن معظمنا في هذا الجزء من العالم، بشكل أو بآخر – ولو من خلال الصمت و الرضا و العجز – من آل مستجاب، أو على الأقل تربطنا بهم صلات قرابة. وما "الأزمري" عن "مستجاب الفاضل" ببعيد، مع أنه "فاضل" بطريقته الخاصة كما رأينا في دامس و العزباء.

#### نعقیب :

اختارت هدى النعيمي محاكاة حرب "داحس و الغبراء" وإسقاط بعض دلالاتها و دوافعها على الواقع العربي لتسخر من غرور السلطة، و اختار محمد مستجاب أن يركز الضوء على بقعة واحدة و عائلة واحدة هى آل مستجاب فإذا بالبقعة تتسع لتصبح الأمة العربية كاملة. ومن خلال السخرية والتهكم نجحت القصة و الحلقة الأولى من الرواية فى تحقيق أهداف تشبه إلى حد كبير أهداف النصوص السردية "الجادة". غرور السلطة و الكبرياء الزائف و العصبية و الوهم والخرافة حاضرة فى النصين الراهنين ورغبة المؤلف/المؤلفة فى الارتقاء بالحياة الإنسانية فى هذه البقعة من العالم حاضرة كذلك، لكن كل نص – ككل شيخ، والقياس مع الفارق – له طريقة. ولعل هذا مما يدعونا إلى إعادة النظر فى الموقف النقدى من النصوص الساخرة. ليس هناك ما يبرر تفضيل الحزن أو التامل على الضحك كسبب لحدوث التطهر الأرسطى و التفاعل مع النص و من ثم التأثر به وربما التغير المعرفى أو السلوكى أو الأيديولوجى من خلاله.

وما أحوجنا إلى هذه التغييرات والتغيرات حتى لا نكابد ما كابدنا وحتى لا نبتلى مرة أخرى بغزو أحمق أو حرب يدفعها الطمع أو تندلع دفاعاً عن مشاعر "كلاب" و"قطط" الصفوة و يتحمل تبعاتها الجميع، وحتى لا يظهر فينا "فاضل" جديد يسمى الهزائم تضحيات، و إرهاق دماء المسلمين و العرب "قادسية" جديدة والاندحار والانتصار جرياً وراء الغرور الزائف "أم معارك" و "معركة حواسم" والتسبب في خراب بقعة عربية إسلامية طالما تألقت و أبدعت و أنجزت جهاد والتسبب في خراب بقعة عربية إسلامية على المصارم نضالاً و بطولة، وحتى لا تنسينا شماتة طرف و مرارة طرف آخر ما يربطنا من دماء أوشكت أن تستوى بالماء.

# --- النزعة الإنسانية في الرواية العربية وبناك جنسها

# خاتمة

"فلا الشرق يعرف" ديونيزوس " يألم أنه كالفرع عضد عن أصله، وأنه وحيد مقطوع. ولا هو يعلم مأساة " ديونيزوس " يجهد أن لا تبقى حياته الفردية فرعاً مقطوعاً من حياة الكون، وأن تعود له الصلة بأصله فيتحد مع الكيان الكامل" (محمود المسعدى: المسافر)

تناول هذا الكتاب النزعة الإنسانية في الرواية العربية و بنات جنسها من خلال مقدمة نظرية و مجموعة من التطبيقات. اشتملت المقدمة على مقاربة لنشأة الرواية في الغرب و توضيح لبعض المصطلحات ذات الصلة و كذا ملاحظات حول الغايات الكبرى للرواية الغربية كما حددها بعض روادها. يتبع ذلك جزء عن نشأة الرواية العربية و مراحل تطورها من الريادة إلى التجريب مرورا بالرسوخ والتجديد ثم التجريب و الرواية النسائية العربية. و يتضمن هذا الجزء أسماء روائيين وعناوين روايات على سبيل التمثيل و التبسيط. تناولت المقدمة كذلك بعض خصائص الرواية العربية و همومها و كذا مشكلاتها و إشكالياتها ثم النزعة الإنسانية في الرواية العربية و أمثلة من الثعمال الأدبية الشهيرة و أمرز تجليات تلك النزعة في الرواية العربية مدعومة بنماذج من الدراسات النقدية السابقة التي تتناول تلك النزعة في نصوص روائية بنماذج من الدراسات النقدية السابقة التي تتناول تلك النزعة في نصوص روائية عربية.

تناولت تطبيقات الكتاب عدداً من النصوص السردية العربية هي: "حكاية الغراب والحجلة" من كليلة و دمنة لابن المقفع والفاتحة النصية للخطط المقريزية

(TFT)

و أصداء السيرة الذاتية لنجيب محفوظ و القلق السرى لفوزية رشيد و رواية الكائن الظل لإسماعيل فهد إسماعيل. تناول الكتاب كذلك صورة المرأة فى نصوص قصصية لكاتبات خليجيات من بينهن شيخة الناخى وأمينة أبو شهاب و باسمة يونس و المحاكاة الساخرة فى قصة لهدى النعيمي و فصل من رواية لمحمد مستجاب.

ولعلنا لاحظنا ما في حكاية الغراب والحجلة من إنسانية طبقية لا ينبغى فيها أن يترك المرء طبقته إلى ما فوقها و حالة من القمع و رفض الطموح من ناحية الناسك و محاولة غير خلاقة تفتقد الدأب و المثابرة من قبل ضيفه. أما قراءة فائحة الخطط المقريزية فقد أكدت على العلاقة بين النص وسياقه و لفتت النظر إلى نصية التاريخ و بشريته، فالفائحة النصية تعكس السياق التاريخي التي كتبت فيه و الخلفية الثقافية و التوجهات الأيديولوجية لمؤلفها من خلال هيمنة المفردات والتعابير الدينية و الانحياز إلى تفسير إسلامي للتاريخ وتجلّي الأنا و توابعها و لوازمها في النص. و في نفس الوقت تعرض المقدمة منهجية تاريخية رائدة تنشد الكمال و تعترف باستحالته و تتحرى الموضوعية و لكن ترفض الادعاء بامتلاك الحقيقة المطلقة.

تتجلى النزعة الإنسانية فى أصداء السيرة الذاتية فى تعبيرها عن حقائق إنسانية لا تتغير بتغير الزمان و المكان فى مقدمتها حقيقة الصراع بين الحب والموت و حاجة الإنسان إلى الإيمان مهما كانت الصورة التى يعبر بها عنه و حقيقة اللذة و تمسك الإنسان بالحياة و إصراره عليها. كما تهتم الأصداء بترسيخ قيم

التسامح والحب والحربة والحق والمعرفية والإيجابيية والاحتهباد والمغامرة والتساؤل، ولا تكتفي بالاعتراف بالتناقض بل تحتفي به و تسعى إلى إبران الجوانب الخلاقة فيه و تؤكد على أن المسافة بين المتناقضات التقليدية ليست شاسعة كما نتصور التناقض هوالمواجهة الحتمية بين عنصرين أو مبدأين مختلفين ومتمايزين، و ربما بين أكثر من عنصرين أو مبدأين، و تتخذ موقفاً توفيقياً و تقرر أن تحقيق أهداف الكون بكون بالإنسان وللإنسان وليس على حسابه و لا من خلال التضحية بإنسانيته. كما تتجلى إنسانية الأصداء في التأكيد على إنسانية الدين. لم تتقيد الأصداء في التعبير عن تلك الجوانب بزمان أو مكان و لم تقدم إلا أقل القليل من التشخيص والحكي حتى تكتسب شمولية وعمومية تليقان بأهدافها الإنسانية. وتكتسب الشذرات في الأصداء كثيراً من شاعريتها من إحكام تركيب الجملة والعبارة وقصر الجمل وبلاغة الاستعارة والتشبيه والرمز وانفتاح الدوال على عالمين على الأقل من الدلالة: عالم قريب تدركه الحواس المجردة وعالم يتجاوز الواقع والمحسوس كما تحفل بنماذج التكرار والتوازي التركيبي والدلالي و الطباق الذي بعد معادلاً موضوعياً للصراع بين الحياة والموت.

أما رواية القلق السرى فهى رواية إنسانية ليس لمجرد توظيفها لإطار الرحلة بل هى كذلك فيما اشتملت عليه الرحلة و مقدماتها و ملابساتها و توابعها من حقائق إنسانية خالدة و استعارات و رموز عابرة للثقافات و اللغات و أنماط بشرية و موضوعات عابرة للنصوص و الأجناس الأدبية و قضايا إنسانية جوهرية وتناقضات و مفارقات لم تزل تفرض حضورها. ولأن المرأة هى محور القلق السرى،

نطالع فيها مجموعة من النماذج البشرية الأنثوبة والذكورية في مجموعة من علاقات القربي والحب والزواج و من ثم الجنس. من خلال هذه النماذج والعلاقات ترصد الرواية مجموعة من التناقضات والثنائيات الأيديولوجية كما نجد في جدلية الحب والشهوة، والعقل والعاطفة، والحرية والكبت، والحب والحربة، و حب التحقق و التكامل مقابل حب الامتلاك، و اللذة و الألم، و العشق واللعنية، و الإغراق في الشهوة مقابل الإغراق في التنسك. كما تعرض الرواية مجموعة من التصورات عن الجنس فيأتي الجنس تفاعلاً يحرر الجسد والروح ويشبع القلب أو فعلاً يُستخدم فيه طرف لإشباع رغبة طرف آخر أوافتعالاً بمليه الروتين والواجب أو انفعالاً مجنوناً لا يمس الروح و لا يشبع حنينها. و لأنها رواية إنسانية فهي عن الصراع بين الحياة والموت، عن التوتر بين الواقع واليوتوبيا و عن ضرورة إعمال العقل بحيث لا بنساق المرء أو المرأة وراء الخرافات والأوهام وضرورة تحريك الحواس حتى تصبح أكثر تعاطفاً مع الطبيعة بكل ما فيها. و هي كذلك عن ضرورة السلام منع العالم و "السلاسية" منع الأخر وعن ضرورة أن نحقيق حريتنيا – ذكوراً و إناثناً – من داخلنا و وفق احتياجاتنا و قدراتنا حتى لا نضطر إلى استيرادها أو نراها تفرض علينا فرضاً. فيما يتصل بالبنية والشكل اللغة، تمثل الرواية القلق السرى استمراراً للتجريب و الحداثة في الرواية العربية وذلك من خلال التماهي مع نصوص من أجناس خطابية أخرى والتفتيت والتشظية والمشاهد المركبة وتعدد الضمائر وانشطار الأنا المتكلمة/الساردة وتحول بؤرة السرد و تعدد الطبقات النصية واللغة الشعرية المتفجرة التي تخلق ما لأحصر له من أفاق دلالية. من ناحيتها تراهن رواية الكائن الظل على مجموعة من خصوصيات الرواية العربية تتصل باستحضار التاريخ ليس لمجرد إسقاطه على الحاضر، بل لطرح إشكاليات العلاقة بين الحقيقة والخيال، بين الوعى واللاوعى ، بين التاريخ والواقع، بين التاريخ والواقع، بين التاريخ والتأريخ. تقتحم عالماً هامشياً مقصياً لتثير من خلاله الشكوك حول مصداقية المتن وتجاوزات الصفوة، لا تنشغل بالواقع قدر انشغالها بالنص وبتمثيل الواقع - مع أنها ليست تزال بين الحين والحين تتحرش بالواقع العربى المعاصر تصريحاً أو تلميحاً. من خلال استحضار لص بغداد الشريف و تكرار الحديث عن أخلاقيات اللصوص واحترامهم حقوق الجار بمكن أن نرى في الرواية إسقاطا على الواقع خصوصاً ما يتصل منه بغزو الكويت على يد النظام العراقي السابق. وقد أفادت الكائن الظل من منجزات الحداثة وما بعد الحداثة: في تجاوز البنية الروائية التقليدية، وفي تجاوز خطبة الزمن وفي انكفاء الرواية على ذاتها وفي الاهتمام بالحكى على حساب - أو بالإضافة إلى - الحكاية ، وفي محورية التناص، وفي اقتحام مناطق الحلم واللاوعي وفي نهاية النهايات السعيدة.

فى الحديث عن صورة المرأة فى قصص الكاتبات الخليجيات دعوة إلى الخروج من الذاكرة الموبوءة و خندق العتمة و إلى مراجعة شاملة للنصوص التى تكرس قهر المرأة و تهميشها. وقد لفت هذا الجزء من الكتاب النظر إلى وعى الكاتبات الخليجيات بسطوة الأوهام التى تسريل المرأة العربية على وجه الخصوص و سعيهن إلى تعريتها و مقاومتها.

اختارت هدى النعيمى محاكاة حرب "داحس والغبراء" و إسقاط بعض دلالاتها و دوافعها على الواقع العربى لتسخر من غرور السلطة، و اختار محمد مستجاب أن يركز الضوء على بقعة واحدة و عائلة واحدة هى آل مستجاب فإذا بالبقعة تتسع لتصبح الأمة العربية كاملة. ومن خلال السخرية و التهكم نجحت القصة و الحلقة الأولى من الرواية فى تحقيق أهداف تشبه إلى حد كبير أهداف النصوص السردية "الجادة". غرور السلطة و الكبرياء الزائف و العصبية و الوهم و الخرافة حاضرة فى النصين الراهنين و رغبة المؤلف/ المؤلفة فى الارتقاء بالحياة الإنسانية فى هذه البقعة من العالم حاضرة كذلك، لكن كل نص – ككل شيخ، و القياس مع الفارق – له طريقة.

لا تريد هذه الخاصة أن تكون تلخيصاً لمجموعة من الأحكام والمقولات النهائية – لأن الكتاب ببساطة ليس فيه أحكام أو مقولات نهائية – بل تريد أن تكون تذكيراً بأهم ما تناوله الكتاب و ما توصل – ولو مؤقتاً – إليه و دعوة إلى مزيد من الدراسات التي تتناول النزعة الإنسانية في الرواية العربية و اعتذاراً لكل من سقط أو سقطت جهلاً أو سهواً لأن الرواية العربية أكثر ثراء و تنوعاً و تألقاً من أن يلخص الكلام عنها كتاب مهما طال أو فرد مهما اجتهد. من نافلة القول أن النصوص التي وردت في التطبيقات ليست هي كل النصوص السردية العربية التي تستحق القراءة. هي نصوص رائعة لا جدال، لكنها تبقى مجرد نماذج و تطبيقات لتجلية مفهوم النزعة الإنسانية في الرواية العربية وبنات جنسها.

وإذا كان لا بد من الاستنتاجات فقد وضع من خلال القراءات التطبيقية أن النماذج السردية المختارة تحقق مبادئ و مفاهيم النزعة الإنسانية فى الأدب والتى نوقشت فى المقدمة النظرية. من ذلك ما و جدنا من مقاومة للقهر و القمع والتمييز و سخرية من غرور السلطة وحماقتها ومن الأوهام التى نحيط بها أنفسنا ومن دعوة إلى مساءلة التاريخ و مراجعة ما يشكل و عينا من أساطير و خرافات ومن نقد للديكتاتورية و الطغيان فى نطاقات المجتمع الصغرى و على مستوى النخبة السياسية. من ذلك أيضا الدعوة إلى الحب و التسامع والحرية والإقبال على الحياة والتفاعل معها و تقبل الأخر و التعايش مع الطبيعة. ومن ذلك ما اشتملت عليه النصوص من نماذج و أنماط بشرية و تناقضات وثنائيات و علاقات لا يقتصر و جودها على زمان بعينه أو مكان دون غيره.

ما زالت الرواية العربية – رغم كل العوامل التي تكرس اليأس – تمارس دورها الإنساني التنويري، تعيد قراءة ماضينا المدبر و تستكشف مستقبلنا المسفر وتستعصى في ذلك على الاخترال والتنميط والتصنيف وتحتفظ بسحرها ونفاذها رغم كل صنوف الإلهاء التي تحيط بنا و بها. وما زالت هذه الخاسة تبحث عن نهاية سعيدة فلا تقع إلا على أسئلة أخرى و بدايات جديدة ...

ومازلت أسوف و أتردد فى الخروج من الكتاب حزنا لأننى لم أتناول كل ما أحببت من نصوص سردية عربية من المحيط إلى الخليج وطمعاً فى إضافة أو توضيح أو تغيير ...

فهل إلى قرار من سبيل ؟

