والركن المحلي محلي المعتران في المعتران ف

# SHURA

فريضن إسلامين

لسامات

مُؤْسِيْتِينَ بَرَاقِ الْمُؤْرِثِ وَالدَّرِمَاءِ الْمُعَادِ الْمُؤْرِثِ وَالدَّرِمَاءِ





# 

فريضة إسلامية

أبوعلي الكردي منتدى سور الأزبكية

تأليف د. على محمد محمد الصلابي







الطبعة الأولى ١٤٣١هـ - ٢٠١٠م

رقم الإيداع: ٥٤٨٢١/٩٠٠٠

بطاقة الفهرسة فهرسة أثناء النشر إعداد الهيئة المصرية العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشنون الفنية

الصلابي، عني محمد

الشوري / تأليف/د. على محمد الصلابي.

ط١ - القاهرة: مؤسسة اقرآ للنشر والتوزيع والترجمة، ٢٠٠٩

(۱۸٤ص)، ۲۶ سم تدمک: ٥-٨٥٧- ٤٤١ - ٧٧٧ - ٩٧٨

۱ - الشوري

444.41

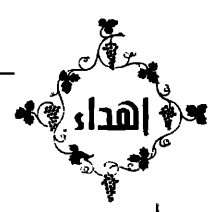
أ - العنوان

مركز السلام للتجهيز الفني عمر عبد الحميد عمر ١٠٦٩٦٢٦٤٧

# مؤسسة اقرأ

للنشر والتوزيع والترجمة ١٠ ش أحمد عمارة – بجوار حديقة الفسطاط القاهرة ت: ٢٥٣٢٦٦١٠ محمول:١٠٥٢٢٤٢٠٤٣ -١١٦٣٤٤٠٤٣

E-mail:iqraakotob@yahoo.com



إلى كل إنسان في الوجود يبحث عن الطريق لمعرفة الله، والإيهان به، وتحقيق عبوديته الشاملة على المنهج الصحيح، أهدي هذا الكتاب، سائلًا المولى رهجة بأسهائه الحسنى وصفاته العُلا أن يكون خالصًا لوجهه الكريم.

د. على محمد محمد الصلابي

#### المقدمية

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستهديه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾

[آل عمران: ۱۰۲].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاء وَاتَّقُواْ اللهَ الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاء وَاتَّقُواْ اللهَ الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ۞ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْهَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعْ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠،٧٠].

يا رب لك الحمد حتى ترضى، ولك الحمد إذا رضيت، ولك الحمد بعد الرضا.

#### اما بعد:

طلب مني الأخ الدكتور سيف الإسلام معمر القذافي تقديم دراسة للآيات القرآنية الكريمة التي تحدثت عن الشورى، ومع الحوار تطورت فكرة البحث حتى شملت المارسة التاريخية لقيمة الشورى في تاريخ الأمة، وأبعادها الفكرية، فكان هذا الكتاب.

إن الشورى قيمة إنسانية مارستها الجماعات والقبائل والشعوب والأمم على مر تاريخها الطويل، كل بطريقته وثقافته وعقيدته وأعرافه وتقاليده، سواء في سهول سيبيريا، أو أدغال أفريقيا، أو صحراء الجزيرة العربية، أو هضاب آسيا، أو مروج أوربا، أو غيرها من بلاد الله الواسعة، إلا إن الإسلام أضاف لها بعدًا تعبديًا وجعلها من القيم الإنسانية الرفيعة، ومن المقاصد الكبرى لهذا الدين، ورتب على العمل بها ثوابًا، وعلى تركها عقابًا. والشورى كانت مع بداية خلق الإنسان، قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي

جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَنَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى اللَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلاَءِ إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَى اللَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلاَءِ إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَى اللَّهُ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٠- ٣٢].

وهذه المحاورة تنطوي على نوع من المشاورة، أريد بها أن تكون فى بدء الخليقة لتكون هديًا ملازمًا لبني آدم منذ الخلق الأول، وليكون كالاستشارة للملائكة وتكريبًا لهم، فيكون تعليبًا فى قالب تكريم وليسن الاستشارة فى الأمور (١١)، فالشورى هي أول سُنّة اجتماعية سنّها الله لخلقه ولعباده ليقتدوا بها ويهتدوا بُهداها.

ف هذا الكتاب يجد القارئ الكريم دراسة موضوعية للآيات المتعلقة بالشورى كالشورى عند إبراهيم الطيخ والشورى العائلية، والشورى التي لها علاقة بالحياة العامة كقوله تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٦]، فالآية الكريمة وردت في سورة تحمل اسم الشورى، وتسمية إحدى سور القرآن الكريم باسم الشورى هو في حد ذاته تشريف لأمر الشورى وتنويه بأهميتها ومنزلتها، وجاءت الشورى في هذه الآية وصفًا تقريريًا، ضمن صفات أساسية لجهاعة المؤمنين المسلمين، فهم بعد إيهانهم متوكلون على ربهم، مجتنبون لكبائر الآثام والفواحش، مستجيبون لأمر ربهم، مقيمون لصلاتهم، وأمرهم شورى بينهم ويزكون أموالهم وينفقون منها في سبيل الله.

- وهي آية مكية مما يدل على أن الشورى في الإسلام ممارسة اجتماعية قبل أن تكون من الأحكام السلطانية.

- وهي تصف حال المسلمين في كل زمان ومكان، فهي ليست طارئة و لا مرحلية، ولقد جعل الله سبحانه احترام الشوري من أثمن خصال المؤمنين وصفاتهم (٢).

قال تعالى: ﴿ فَهَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ اللَّانْيَا وَمَا عِندَ اللهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّمٍ مُ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ

<sup>(</sup>١) الشوري في معركة البناء صر ١٥

<sup>(</sup>٢) الشوري، أحمد الإمام ص ١٥

يَغْفِرُونَ ﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّمِ مَ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُغْفِرُونَ ﴾ [الشورى: ٣٦-٣٦].

هذا وقد تم تقسيم الكتاب إلى مباحث، ففي المبحث الأول كان الحديث عن الشورى في عهد النبوة والخلفاء الراشدين وعمر بن عبد العزيز ونور الدين محمود زنكي، وفي المبحث الثاني، أشرت إلى فوائد الشورى وأحكامها ومجالاتها ولخصت أهم فوائدها؛ من إصابة الحق، وكونها طاعة الله وقربة، وتلاقح للأفكار وتبادل للخبرة والاطلاع على ما عند الآخرين، وإعطاء قوة للمجتمع في أكثر من مجال إنساني، وإشعار المشاركين بالمسؤولية، وتولد الثقة بين الحاكم والمحكوم، ومن فوائدها، الوقاية من الاستبداد وتزويد الدولة بالكفاءات والقدرات المتميزة، وبها تنحصر عيوب التفرد بالقرار، وبها تضيق هوة الخلاف بين الراعي ورعيته، والشورى تفجر الطاقات الكامنة في أفراد الشعب، وتشجع ذوي الخبرات، وتكافح نزعات التطرف والعنف، وتسدد النظر إلى المشكلة من زوايا متباينة، وبها تتجاوز الخطوب التي تشل التفكير الفردي.

وأما حكم الشورى فقد بينت بأنها واجبة بالنظر إلى طبيعة الحكم في الإسلام، وأن قواعد السياسة الشرعية تستلزم عدم الانفراد بالرأي، لاسيها في أمور المسلمين العامة.

وبحثت مسألة مهمة، هل الشورى معلمة أم ملزمة؟، وانتصرت لكونها ملزمة، واستدللت على ذلك بأقوال كوكبة من علماء الأمة، فالقول بإلزامية الشورى هو ما ندين لله به، ونرى ضرورته وجدواه، وبدونه لا يمكن تفعيل الشورى على المستوى الدستورى للشعب، فالدولة الإسلامية دولة مدنية، تؤمن بالمؤسسات، وترى فصل السلطات، وأن تكون مرجعيتها الإسلام، فهي ليست دولة أسرار ثيوقراطية مغلقة يديرها رجال الدين، وإنما دولة لشعب يسعى بذمته أدناه من مواطنيه، ولذا لا بد أن يتاح للكل أن يسهم في أمر النصح والشورى، وأن يلتزم ولاة الأمور بحكم الأغلبية، كشورى ملزمة، فهذا الأمر من الأهمية بمكان، ولا بد من أن يستبين تمامًا قبل الشروع في أي محاولة جدية لتطبيق الشورى في النظام السياسي الإسلامي.

وأما مجالات الشوري فهي متعددة، في المجال السياسي الدنيوي، وفي القضاء

وفي تنزيل الأحكام القطعية، وفي الأحكام الإجتهادية والخلافية وفي تنظيم الشورى. وتحدثت عن جواز مشاركة المرأة في الشأن العام، وبينت ما قصه علينا القرآن الكريم، من حالة المرأة وهي تستشير غيرها، وحالة المرأة وهي تشير على غيرها، وكل ذلك في سياق التنويه والاقرار والرضا، فأما الحالة الأولى. فقوله تعالى عن ملكة سبأ: ﴿قَالَتْ يَا أَيُّهَا المُلاُ إِنِّي أَلْقِيَ إِلَيَّ كِتَابٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيُهُانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ الله الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴿ أَلاَّ تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ ﴿ قَالَتْ يَا أَيُّهَا المُلاُ أَفْتُونِي فَ وَإِنَّهُ بِسْمِ الله الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴿ أَلاَّ تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ ﴿ قَالَتْ يَا أَيُّهَا المُلاُ أَفْتُونِي فَ أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَة أَمْرًا حَتَى تَشْهَدُونِ ﴿ قَالُوا نَحْنُ أُولُو قُوّةٍ وَأُولُو بَأْسٍ شَدِيدٍ وَالأَمْرُ إِلَيْكِ فَانظُرِي مَا ذَا تَأَمُّرِينَ ﴿ قَالَتْ إِنَّ المُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهْلِهَا أَيْكُولُ اللّهُ لَا لَاللّهُ وَكَالِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ المُرْسَلُونَ﴾ أَذِلَةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ المُرْسَلُونَ﴾

[النمل: ٢٩ - ٣٥].

وأما الحالة الثانية فقول إحدى المرأتين الأختين لأبيها عن موسى الطَّخِلا: ﴿قَالَتُ إِحْدَاهُمَا يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الأَمِينُ ﴾ [القصص: ٢٦].

وقد نتج عن هذه المشورة المباركة استقرار وأمن وراحة كبيرة لموسى التَلْيِكُلاً.

ووضَّحت أن قيمة الشورى تتسع لسائر المواطنين في كل شأن يمس المصلحة العامة، فلا يتدخل المواطنون المسلمون فيها يجريه المواطنون غير المسلمين من شورى في شئون عقيدتهم، ولا المواطنون غير المسلمين فيها يهارسه المسلمون من شورى في شؤون عقيدتهم إلا ما كان أدخل في القواعد المشتركة بينهها من قيم إنسانية، وقواعد أخلاقية وشؤون فنية وإدارية.

وتحدثت عن أهل الشورى وصفاتهم وطريقة اختيارهم وذكرت أهم صفاتهم كالعلم، الأمانة، والخبرة، ولخصت أهم صلاحيات مجلس الشورى ووظائفه، وتكلمت عن الأصول والقواعد الشرعية التي تؤيد تطوير المؤسسة الشورية، كقاعدة سدِّ الذرائع، والمصالح المرسلة والاقتباس لما فيه مصلحة وخير.

وسألت: هل يمكننا الاستفادة من الديمقراطية؟ وما هي آفاتها وما هي الفروق بينها وبين الشورى وأوجه الاتفاق معها؟.

وركزت على العلاقة بين الإصلاح والشورى، فمشاريع الإصلاح التي تدندن حولها الأحزاب والدول والمنظمات والمؤسسات ودعاة الإصلاح في عالمنا العربي والإسلامي الكبير مرتبطة جذريًّا بالشورى.

فالإصلاح الداخلي، هو النابع من الأمة ذاتها من عقيدتها وثقافتها، ومن شخصيتها الحضارية واستعداداتها النهضوية، وهو الإصلاح الذي تكون الأمة مؤمنة به متفاعلة معه، متشجعة له، داخلة فيه، أو على الأقل لا ترفضه، بل تتجاوب معه ولو نسبيًا.

وأشرت إلى أهمية الحرية للشورى وكونها لا تنجح ولا تستمر إلا في ظل الحرية، وأجواء الحرية؛ وحرية الضمير، وحرية التفكير، وحرية التعبير، فالشورى بدون حرية حقيقية لا يمكن أن تتم، وإذا تمت فلن تستمر، وإذا استمرت فليست هي هي، وإنها هي أسهاء وأشكال ورسوم (١).

وتعرضت لأهمية تفعيل حقيقة الشورى في الشعوب الإسلامية وأهم الوسائل والرؤى التي تساعد على عودة الشورى إلى حياتهم، كتفعيل المجتمع المدني والمؤسسات الشعبية، ورفض الهالات والقداسة عن الرؤساء والحكام، والإصرار على أن الحكم الإسلامي مدني لا عسكري، ومواجهات التحديات الحضارية، والحرص على حرية البحث العلمي وإستقلاليته والاستجابة لمتطلبات الشعوب والتغيرات التي تحدث في المجتمعات وفق مقاصد الشريعة، وإشاعة ثقافة الشورى في الأسر والمدارس، والنوادي والجامعات، والروابط والنقابات، ومحاربة الاستبداد والتصدي له، فالاستبداد لا ينتمي إلى الإسلام البتة، بل إنه نقيض الشورى حتم وفيه من الصفات والأوصاف ما يعكس خلاف الشورى في كل صغيرة وكبيرة، وعلى حد توصيف الكواكبي له، حيث يقول: إذا أراد الاستبداد أن يحتسب وينتسب، لقال: أنا الشر، وأبي الظلم وأمي الإساءة، وأخي الغدر، وأختي المسكنة، وعمي الضرر، وخالي الذل، وابني الفقر، وبنتي البطالة، ووطني الخراب، وعشيرتي الجهالة (٢).

<sup>(</sup>۱) الشوري للريسوني ص ۱۷۵.

<sup>(</sup>٢) طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد ص ٧١.

قلت: ولو احتسبت الشورى وانتسبت لقالت: أنا الخير، وأبي العدل، وأمي الإحسان، وأخي الوفاء، وأختي العزة، وعمي النفع، وخالي الرفعة، وابني الغنى، وبنتي العمل، ووطني العار، وعشيري العلم.

إن تقدم الشعوب وقدرتها على مواجهة التحديات الحضارية يعتمدان على نشر العدل وإعطاء الحقوق السياسية لأفرادها وجماعاتها، بكل أنواعها، ولقد عاشت أمتنا الإسلامية في أوج حضارتها وتقدمها، عندما كانت تحافظ على هذه الحقوق وتعطي كل ذي حق حقه، وهوت وسقطت لما تجاوزت تلك الحقوق.

إن فلسفة الحكم في الدولة المدنية الحديثة التي مرجعيتها الإسلام ترتكز على الشورى، التي ذكرت في القرآن الكريم ومارسها الرسول على والخلفاء الراشدون، فقد عرفت طريقها إلى الحياة السياسية وأصبحت من ركائز الدولة في عصر صدر الإسلام.

وهناك أصول شرعية تلازم الشورى كمبدأ إسلامي أصيل من أهمها:

- إن الإسلام اعتبر الشورى منهج حياة إنسانيًا، فضلًا عن كونها ضرورية في نظام الحكم.
- إن طبيعة الحكم الإسلامي على مدار العهد النبوي ومرورًا بخير القرون كان حكمًا شوريًا على الرغم من شخصية الرسول ﷺ بين أصحابه، ومكانة الخلفاء الراشدين بين عموم الصحابة رضي الله عنهم.
- إن تشريع الشورى بذاته قائم على المصلحة ودرء المفسدة، وهذا لا ينحصر فى الشورى، فالتشريعات الإسلامية كلها قائمة على ذلك من جلب مصلحة ودرء مفسدة، كما يقول العزبن عبد السلام: الشريعة كلها نصائح، إما بدرء مفاسد أو بجلب مصالح (۱).
- إن الشورى تتلاحم وتنصبغ بفكرة مقاصد الشريعة الكلية، ولها علاقة وثيقة الصلة بالضروريات الخمس التي تناولها الأصوليون بالتحليل والدراسة والبيان، إذ من

<sup>(1)</sup> قواعد الأحكام في إصلاح الأنام (1/  $\Lambda$ ).

الطبيعي في أي نظام شوري أن تتحقق الضروريات الخمس، وأن تحفظ بعمومها، وهذا ليس خاصًا بالمسلمين على التحديد، بل يشمل غيرهم على توصيف ابن عبد السلام.

وكذلك اتفقت الشرائع على تحريم الدماء والأبضاع والأموال والأعراض، وعلى تحصيل الأفضل فالأفضل من الأقوال والأعمال (١).

ولا شك أن أي نظام ديكتاتوري أو تسلطي أو استبدادي يقضي على هذه الضروريات، وتضيع في ظل إجراءاته المستبدة، والتاريخ يصدق هذا.

ومن المؤكد أن تحفظ الضروريات في ظل وجود حالة من النزاهة والعدالة، وفصل السلطات، ومحاكمة الحاكم وخضوعه عند رأي الشعب، فتنوع الحريات لتطال أفعال الحاكم وتصرفاته، وتحصيل المساواة بين الجميع، فلا سلطة إلا للشريعة وقانونها النافذ على الجميع، ونشر العدل في إنحاء الدولة.

فى ظل الحكم الديكتاتوري تغيب الشورى، ولا يسمح بالتعبير عن حرية الرأي، ويكون الحاكم مستبدًا فى تصرفاته ويعاقب بالقتل والسجن لمن أبدى رأيه فى أعهاله أو أخطاء أبنائه أو حاشيته، وتضيع الحرية والمساواة والعدالة بين عامة الشعب، ولقد سفكت دماء وهتكت أعراض، وصُودرت أموال، وقتل علهاء، وسبجن مفكرون ومثقفون فى ظل هذه الدول الظالمة، فلا دين، ولا نفس، ولا مال، ولا عقل، ولا نسل، يمكن أن يستقيم أو يحفظ فى ظل الأنظمة الاستبدادية والقمعية.

وقد انتهيت من هذا الكتاب (الشورى في الإسلام) يوم الثلاثاء الساعة الحادية عشرة إلا ربعًا صباح يوم ٢٤شوال ١٤٣٠هـ -١٦/ ١٠/ ٢٠٠٩م.

والفضل لله من قبل ومن بعد، وأسأله سبحانه وتعالى أن يتقبل هذا العمل ويشرح صدور العباد للانتفاع به، ويبارك فيه بمنه وكرمه وجوده، قال تعالى: ﴿مَا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلاَ مُسْكَ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾ [فاطر: ٢].

ولا يسعني في نهاية هذا الكتاب إلا أن أقف بقلب خاشع منيب أمام خالقي العظيم

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام في إصلاح الأنام (١/٨).

وإهي الكريم معترفًا بفضله وكرمه وجوده، متبرئًا من حولي وقوتي ملتجئًا إليه في كل حركاتي وسكناتي وحياتي وعماتي، فالله خالقي هو المتفضل، وربي الكريم هو المعين، وإلهي العظيم هو الموفق، فلو تخلى ووكلني إلى عقلي ونفسي لتبلد مني العقل، ولغابت الذاكرة، وليبست الأصابع، ولجفت العواطف، ولتحجرت المشاعر، ولعجز القلم عن البيان، اللهم بصرفي بها يرضيك واشرح له صدري وجنبني اللهم ما لا يرضيك واصرفه عن قلبي وتفكيري، وأسألك بأسهائك الحسنى وصفاتك العلا أن تجعل عملي لوجهك خالصًا ولعبادك نافعًا، وأن تثيبني على كل حرف كتبته وتجعله في ميزان حسناتي، وأن تثيب إخواني الذين أعانوني على إتمام هذا الجهد الذي لولاك ما كان له وجود ولا انتشار بين الناس ونرجو من كل مسلم يطلع على هذا الكتاب ألا ينسى العبد الفقير إلى عفو ربه، ومغفرته ورحمته ورضوانه من دعائه، قال تعالى: ﴿فَتَسَمَّمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْ هِا وَقَالَ رَبُّ وَمَعْنِي وَالْذِي وَالْذِي وَالْذَي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِّا تَرْضَاهُ وَالْمَالِي فَي عِبَادِكَ الصَّالِينَ النسان الله الله عَلَى وَعَلَى وَالِدَي وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِّا تَرْضَاهُ وَالْمَالِي فَي عِبَادِكَ الصَّالِينَ النسان الله عنه والله على هذا الكتاب ألا ينسى العبد الفقير إلى عفو ربه، أوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِّا تَرْضَاهُ وَالله عَلَى النسان في عَبَادِكَ الصَّالِينَ النسان الله الله على عَلَى وَالدَي وَالْدَي وَالْدُولَ الْعَالِي النسان في عَبَادِكَ الصَّالِينَ النسان ١٩٤].

وأختم هذا الكتاب بقول الله تعالى: ﴿رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ في قُلُوبِنَا غِلاَّ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

«سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك».

الفقير إلى عفو ربه ومغفرته ورحمته ورضوانه

علي محمد محمد الصّلابيّ غفر الله له ولوالديه ولجميع المسلمين



### الشورى في القرآن الكريم والتاريخ الإسلامي

إن الشورى قيمة إنسانية مارستها الشعوب والقبائل والأمم والجماعات البشرية على مر تاريخها الطويل كلُّ بطريقته الخاصة سواء في سهول سيبريا، أو أدغال إفريقيا، أو صحراء الجزيرة العربية أو هضاب آسيا، أو مروج أوروبا أو غيرها، إلا أن الإسلام أضاف لها بعدًا تعبديًّا وجعلها من القيم الإنسانية الإسلامية الرفيعة، ورتب على العمل بها ثوابًا وعلى تركها عقابًا.

#### أولا: الشورى في القرآن الكريم:

۱- في البدء كانت الشورى: اعتاد العلماء والكتاب حين يتحدثون عن الشورى وأدلتها الشرعية أن يركزوا على الآيتين الكريمتين من سورتي الشورى وآل عمران وهما فعلًا آيتان مركزيتان في الموضوع سآتي- بعون الله تعالى- على ذكرهما وبيانهما، إلا أنني أجعلهما المنتهى وليس المبتدى (۱).

وأبدأ من قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَنَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمُلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلاَءِ إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ المُحَلِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٠- ٣٢].

وهذه المحاورة تنطوي على نوع من المشاورة، مشاورة أريد لها أن تكون في بدء الخليقة لتكون هديا ملازمًا لبني آدم منذ الخلق الأول (٢)، وليكون كالاستشارة للملائكة وتكريمًا لهم، فيكون تعليمًا في قالب تكريم، وليسن الاستشارة في الأمور، ولتنبيه الملائكة على ما دق وما خفي من حكمة خلق آدم كذا ذكر المفسرون (٣)، فالشورى هي أول سنة

<sup>(</sup>١) الشوري في معركة البناء، د. أحمد الريسوني ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ١٥.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير لمحمد الطاهر بن عاشور ص ١٦.

اجتماعیة سنها الله لخلقه ولعباده لیقتدوا بها و بهتدوا بهداها، کها یستفاد من هذه النازلة أن الشوری مسنونة حتی فی القضایا المحسوسة والمعروفة، علی أساس أن هذا النوع من أنواع الشوری له مقاصده و فوائده المذکورة أو المذکور بعضها، کالتعلیم والتکریم، ثم الحث علی التأسی والتأدب (۱).

٢- الشورى عند إبراهيم الطّنان : ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السّعْيَ قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّ أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبُتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصّابِرِينَ ﴾ [الصافات: ١٠٢].

فالمسألة محسومة معزومة، ومع ذلك يقول إبراهيم لولده: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا أَبُتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ يَا أَبُتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الصافات: ١٠٢].

وهذه الآيات تبين لنا بأنه لا يمنع العزم عن إنفاذ الرأي وظهور جوابه عن الاستشارة، ألا ترى أن إبراهيم التَكِيَّلُا أمر بذبح ابنه عزمة لا مشورة فيها، فحمله حسن الأدب وعلمه بموقعه في النفوس على الاستشارة فيه، فقال لابنه: ﴿ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى في المُنَامِ أَنِّي أَذْبُحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى ... ﴾ (٢).

إن من يعتاد المشاورة حتى فيها هو واضح جلي لا يمكن أن يتنكبها فيها هو غامض وخفي، فكون الشورى مسنونة ومحمودة ومفيدة في قضايا قطعية ومحسوسة، إنها هو إيذان بمدى ضرورتها ولزومها وأولويتها فيها تتعدد فيه الوجوده والإشكالات وتتضارب فيه الأنظار والاحتهالات.

٣- الشورى العائلية: قال تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلاَ ثَمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ بِمَعْرُوفٍ وَلاَ ثَمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلاَ تَتَّخِذُوا آيَاتِ الله هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ الله عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ الْكِتَابِ وَالْحِكَمةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ وَالْحِكُمةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ

<sup>(</sup>١) الشورى في معركة البناء، د. أحمد الريسوني ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) سراج الملوك للطرطوشي ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) الشورى في معركة البناء ص ١٧.

أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضُوْا بَيْنَهُمْ بِالْمُعْرُوفِ ذَلِكَ يُوعَظُّ بِهِ مَن كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهُ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهُ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُ نَ حُولَيْنِ كَامِلَيْنِ لِنَ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى المُولُودِ لَهُ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُ بَولَدِهَا وَلاَ مَوْلُودُ لَهُ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُ بِولَدِهَا وَلاَ مَوْلُودُ لَهُ وَالْوَالِدَةُ وَعَلَى الْمُولُودِ لَهُ وَلَا مَوْلُودُ لَهُ وَكُنُو وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ عَن وَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ﴾ بولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ﴾ بولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ﴾ [البقرة: ٢٣٢-٢٣٣].

في الآية الأولى، إذا وقع التفاهم والتراضي بين الزوجين المطلقين من أجل التراجع والمراجعة، واستئناف علاقتهما الزوجية، فلا يجوز للولي أن يمنع ذلك.

وفي الآية الثانية، أن الرضاع المحدد في حولين كاملين يمكن تخفيض مدته، لكن على أن يتم الفطام بتشاور وتراض لا أن يستبد به أحد الأبوين، وهذا يعني أن تدبير أمر الأولاد هو حق وواجب مشترك بين الوالدين، وأنه يجب أن يتم بالتراضي والتشاور، لاختيار أفضل ما يصلح للولد وينفعه نما هو ممكن.

فكون المرأة هي التي تمارس الإرضاع، لا يخولها التفرد بقرار توقيفه أو تمديده، وكذلك الزوج، باعتباره صاحب القوامة والنفقة، لا يحق له الاستبداد بأمر أو لاده، فالأم شريكة له في تدبير شئونهم، فلابد أن يكون ذلك كله ناشئًا ﴿عَن تَرَاضٍ مَّنهُمَا وَتَشَاوُرِ﴾ (١).

وعلى هذا، فالقرارات المتعلقة بتعليم الأبناء الصغار، من حيث مكانه ونوعه ومدته، واستمراره وانقطاعه، أو المتعلقة بصحتهم وبإقامتهم وسفرهم، وسائر أنشطتهم، ما يقبل منها وما لا يقبل، وما يشجع منها وما لا يشجع، وكذلك المتعلقة بتوجيههم المهني أو بتزويجهم إذا كانوا متوقفين على التوجيه والمساعدة من آبائهم وأمهاتهم..، كل هذا وغيره يحتاج إلى تدبير شورى مشترك بين الوالدين، أو بينها وبين الولد نفسه إذا أصبح له تميز ونظر، وتستحسن مشاورة الصغار أنفسهم لأجل تعليمهم وتدريبهم وتأديبهم بأدب المشاورة (1).

<sup>(</sup>۱) الشوري في معركة البناء ص ۱۷، ۱۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ١٩.

وقد جاءت الأحاديث النبوية حاثة على استئهار البنات في شأن زواجهن والأحاديث في ذلك كثيرة، منها عن عائشة رضي الله عنها قالت: سألت رسول الله عنها الجارية ينكحها أهلها، أتستأمر أم لا؟ قال: نعم تستأمر (١).

٤- حال التنازع والخصام: قال تعالى: ﴿ وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجُنَّةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلاَ تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥]:

فها هنا أمر ضمني بالشورى، فها دام هناك حكهان فلا يمكن أن يكون تقدير الحالة واعتهاد الحل المكن إلا شورى وائتهارًا بينهها، ثم اتفاقًا وتراضيًا على الحل والمخرج (٢).

وبينهن جفوة لكثرة ما كان يحرجنه به من طلبات النفقة فأنزل الله في ذلك قوله تعالى: ﴿يَا وَبِينهن جفوة لكثرة ما كان يحرجنه به من طلبات النفقة فأنزل الله في ذلك قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لأَزْوَاجِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلاً ﴿ وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ الله وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الآخِرَةَ فَإِنَّ الله أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٨، ٢٨].

فقد عرض رسول الله على الأمر على نسائه، وخيرهن بها نصت عليه الآيتان وبدأ بعائشة رضي الله عنها وقال لها: «فلا عليك أن تستعجلي حتى تستأمري»<sup>(٣)</sup> وفي رواية: «أحب أن لا تعجلي حتى تستشيري أبويك»... فقالت: أفيك يا رسول الله أستشير أبوي، بل أختار الله ورسوله والدار الآخرة (١٠).

# ثانيًا: الشوري في المجال العام في القرآن الكريم:

إذا ثبتت الشورى ولزمت القضايا الخاصة والحياة الخاصة للفرد مع نفسه، وللفرد مع مثله من الأفراد وثبتت ولزمت للزوج مع زوجه والأب مع أبنائه، فكيف تكون ضرورتها وأولويتها في الشئون العامة والقضايا الكبرى؟

جواب ذلك وبيانه في آيتي الباب وعمدته (٥).

<sup>(</sup>۱) (۲) الشورى في معركة البناء ص ١٩.

<sup>(</sup>٣) البخاري، كتاب التفسير، سورة الأحزاب.

<sup>(</sup>٥) الشورى في معركة البناء ص ٢٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، كتاب الطلاق.

١ - الآية الأولى ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾: وهي في سياق قوله تعالى: ﴿ فَهَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحُيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا عِنْدَ الله خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّمِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ۞ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّمِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ۞ [الشورى: ٣٦ - ٣٨].

وهناك دلالات لطيفة لقيمة الشورى في الإسلام في ضوء تفسير هذه الآية منها ما يلي:

- فالآية وردت في سورة الشوري، وتسمية إحدى سور القرآن الكريم باسم الشوري هو في حد ذاته تشريف لأمر الشوري وتنويه بأهميتها ومنزلتها.
- جاءت الشورى فى هذه الآية وصفًا تقريريًّا، ضمن صفات أساسية لجماعة المؤمنين المسلمين، فهم بعد إيهانهم متوكلون على رجم، مجتنبون لكبائر الآثام والفواحش، مستجيبون لأمر رجم، مقيمون لصلاتهم، وأمرهم شورى بينهم ويزكون أموالهم وينفقون منها فى سبيل الله (۱).
- وهي آية مكية مما يدل على أن الشورى في الإسلام ممارسة اجتماعية قبل أن تكون من الأحكام السلطانية.
- وهي تصف حال المسلمين في كل زمان ومكان، فهي ليست طارئة و لا مرحلية، ولقد جعل الله سبحانه احترام الشوري من أثمن خصال المؤمنين وصفاتهم.
- وهي تجعل جميع أمر المسلمين فيها لم ينزل فيه وحي شورى بينهم، فهي حق لهم جميعًا، إلا ما كان من شأن أهل العلم والتخصص، فإن المؤمنين يحملهم إيهانهم أن يردوا ما أشكل عليهم إلى من يعلم كيف يستنبط الأحكام من النصوص (٢).
- وقد انتبه عدد من العلماء إلى وقوع هذه الآية الكريمة ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾، كصفة من ضمن صفات تعدُّ من المقومات والأركان الأساسية في الدين وهو ما يعني أنها واحدة من تلك الفرائض والأركان، وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّمْ وَأَقَامُوا

<sup>(</sup>١) الشوري في معركة البناء ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) الشوري مراجعات في الفقه والسياسية د. أحمد الإمام ص ١٥.

الصَّلاَةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ يدل على جلالة موقع المشورة لذكره لها مع الإيهان وإقامة الصلاة ويدل على أنهم مأمورون بها (١).

٢- الآية الثانية: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾: وقد وقعت خطابًا لرسول الله ﷺ في سياق قوله تعالى: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لأَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُجِبُ اللهَ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُجِبُ اللهَ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُجِبُ اللهَ وَلَيْنَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وهذه الآية جاءت خطابًا لرسول الله على بصفته داعيًا وهاديًا، ومرشدًا مربيًا وأميرًا قائدًا، وهذا ما يقتضيه أن يكون رفيقًا بالناس متلطفًا معهم رحيها لهم عفوًا عنهم متسامًا معهم، بل مستغفرًا لهم في أخطائهم وذنوبهم ومستشيرًا لهم مراعيًا لآرائهم. وهذا الأمر لرسول الله على بمشاورة أصحابه هو أمر لكل من يقوم مقامه من الدعاة والقادة والأمراء، بل إن العلهاء والمفسرين يعتبرون أن هؤلاء مأمورون من باب أولى وأحرى، فهم الأحوج إلى هذا الأمر وبفارق كبير جدًّا عن رسول الله.

ومن هنا عُدّت هذه الآية قاعدة كبرى في الحكم والإمارة وعلاقة الحاكم بالمحكومين، فالشورى من قواعد الشريعة وعزائم الأحكام ومن لا يستثير أهل العلم والدين - وأهل التخصص في فنون العلوم- فعزله واجب وهذا ما لا خلاف فيه (٢).

# ثالثًا: الشوري في عهد النبوة:

إن السنة والسيرة النبوية مستفيضة بأمر الشورى، فقد شاور النبي على أصحابه فى أمور كثيرة منها ما يتعلق بشأن الدولة، ومنها ما يتعلق ببعض الأمور الاجتماعية؛ كحادثة الإفك التي شاور فيها عليًّا وأسامة مشاورة خاصة ثم استثار الأمة بشكل عام (٣).

وقد أسس النبي ﷺ للشورى نظامًا يحتذى، وسنة عملية تُتبع وعرف ذلك عنه أصحابه ومن ذلك:

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية (٣/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٣) فقه الشورى للغامدي ص ١٢١.

- قال أبو هريرة: ما رأيت أحدًا أكثر مشورة لأصحابه من رسول الله ﷺ (١).

- وعن النبي عَلَيْ قال له أبوبكر وعمر: إن الناس ليزيدهم حرصًا على الإسلام أن يروا عليك زيًّا حسنًا من الدنيا فقال: «وأيم الله لو أنكما تتفقان على أمر واحد، ما عصيتكما في مشورة أبدًا»(٢).

وكان رسول الله ﷺ يستشير حتى المرأة فتشير عليه بالشيء فيأخذ به (٣). وقد ثبتت مشاورته ﷺ لأصحابه في عدة أمور متباينة، منها:

#### ۱ - الشورى في يوم بدر:

أ- مشاورته في الخروج للقتال: لما بلغ النبي ﷺ نجاة القافلة، وإصرار زعاء مكة على قتال النبي ﷺ، استشار رسول الله ﷺ أصحابه في الأمر (١)، وأبدى بعض الصحابة عدم ارتياحهم لمسألة المواجهة الحربية مع قريش، حيث إنهم لم يتوقعوا المواجهة، ولم يستعدُّوا لها، وحاولوا إقناع الرسول ﷺ بوجهة نظرهم، وقد صور القرآن الكريم موقفهم وأحوال الفئة المؤمنة عمومًا، في قوله تعالى: ﴿كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِن بَيْتِكَ بِالحُقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِن اللَّهُ مِنِينَ لَكَارِهُونَ ﴿ يُجَادِلُونَكَ فِي الحُقِّ بَعْدَمَا تَبَيَّنَ كَأَتَهَا يُسَاقُونَ إلى المُوْتِ وَهُمْ مَن اللَّوْمِنِينَ لَكَارِهُونَ ﴿ يُجَادِلُونَكَ فِي الحُقِّ بَعْدَمَا تَبَيَّنَ كَأَتَهَا يُسَاقُونَ إلى المُوْتِ وَهُمْ مَن اللَّوْمِنِينَ لَكَارِهُونَ ﴿ وَيَعْرَدُونَ أَنَّ عَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَتُودُونَ أَنَّ عَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُودُونَ أَنَّ عَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُودِينَ ﴿ لِيُحِقَّ الحُقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ لَكُمْ وَيُودِينَ ﴿ لِيُحِقَّ الحُقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ كُرِهُ اللهُ وَلَوْ الْحُونَ ﴾ [الأنفال: ٥-٨].

وقد أجمع قادة المهاجرين على تأييد فكرة التقدم لملاقاة العدو<sup>(٥)</sup>، فقام أبوبكر الصديق، فقال وأحسن، ثم قام المقداد بن عمرو فقال وأحسن، ثم قام المقداد بن عمرو فقال: يا رسول الله، امضى لما أراك الله فنحن معك، والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿فَاذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا﴾ [المائدة: ٢٤] ولكن نقاتل عن يمينك، وعن

<sup>(</sup>١) الشورى، د. أحمد الإمام ص ٢١، سنن الترمذي رقم ١٦٣٦.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري (١٣/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٣) الشورى، د. أحمد الإمام ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) البخاري، ك المغازي رقم ٣٩٥٢.

<sup>(</sup>٥) موسوعة نضرة النعيم (١/ ٢٨٨).

شمالك وبين يديك وخلفك، فرأيت النبي عَلَيْ أشرق وجهه وسره يعني: قوله (١). وفي رواية: قال المقداد: يا رسول الله، إنا لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿ قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَن نَّدْخُلَهَا أَبَدًا مَّا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ مُوسَى إِنَّا لَن نَّدْخُلَهَا أَبَدًا مَّا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤] ولكن: امض ونحن معك، فكأنه سُري عن رسول الله عَلَيْهُ (٢٠).

وبعد ذلك عاد رسول الله على فقال: أشيروا على أيها الناس وكان إنّها يقصد الأنصار، لأنهم غالبية جنده، ولأن بيعة العقبة الثانية لم تكن ظاهرها ملزمة لهم بحماية الرسول على خارج المدينة، وقد أدرك الصحابي سعد بن معاذ – وهو حامل لواء الأنصار – مقصد النبي على من ذلك، فنهض قائلًا: والله لكأنّك تريدنا يا رسول الله؟ قال على «أجل» فقال: لقد آمنًا بك، وصدَّقناك، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله؛ لما أردت فنحن معك، فو الذي بعثك بالحق؛ لو استعرضت بنا هذا البحر، فخضته لخضناه معك، ما تخلّف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدوَّنا غدًا، إنا لصُبُرُ في الحرب، صُدُقٌ عند اللقاء، ولعلّ الله يريك منا ما تقرُّ به عينك فير على بركة الله ".

وسُرَّ النبي عَلَيْكِ من مقالة سعد بن معاذ، ونشَّطه ذلك، فقال عَلَيْكِ : «سيرُوا وأبشروا، فإن الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين، والله لكأني الآن أنظر إلى مصارع القوم» (١٠).

كانت كلمات سعد مشجعة لرسول الله ﷺ وملهبة لمشاعر الصحابة، فقد رفعت معنوياتهم وشجعتهم على القتال، إن حرص النبي ﷺ على استشارة أصحابه في الغزوات يدل على تأكيد أهمية الشورى في الحروب بالذات، ذلك لأن الحروب تقرر مصير الأمم، فإمّا إلى العلياء، وإمّا تحت الغبراء (٥).

ب- مشورة الحُباب بن المنذر في بدر: بعد أن جمع عَلَيْ معلومات دقيقة عن قوات قريش، سار مسرعًا ومعه أصحابه إلى بدر؛ ليسبقوا المشركين إلى ماء بدر، وليحولوا بينهم وبين الاستيلاء عليه، فنزل عند أدنى ماءٍ من مياه بدر، وهنا قام الحُباب بن المنذر، وقال:

<sup>(</sup>٢) البخاري رقم ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) سيرة ابن هشام (٢/ ٢٦٧).

<sup>(</sup>١) البخاري رقم ٣٩٥٢.

<sup>(</sup>٣) مسلم رقم ١١٧٩.

<sup>(</sup>٥) غزوة بدر الكبرى، لأبي فارس ص ٣٧.

يا رسول الله، أرأيت هذا المنزل، أمنزلا أنزلكه الله، ليس لنا أن نتقدَّمه، ولا نتأخر عنه؟ أم هو الرّأي والحرب والمكيدة. قال: يا رسول الله؛ فإن هذا ليس بمنزل، فانهض يا رسول الله بالناس حتى تأتي أدنى ماء من القوم - أي: جيش المشركين - فننزله، ونغوّر - نخرب - ما وراءه من الآبار، ثم نبني عليه حوضًا فنملؤه ماء، ثمّ نقاتل القوم، فنشرب ولا يشربون، فأخذ النبي عليه، ونهض بالجيش حتى أقرب ماء من العدو، فنزل عليه، ثمّ وضعوا الجياض، وغوّروا ما عداها من الآبار (۱).

وهذا يصور مثلًا من حياة الرسول على مع أصحابه حيث كان أي فرد من أفراد ذلك المجتمع يُدْلي برأيه حتى في أخطر القضايا، ولا يكون في شعوره احتمال غضب القائد الأعلى على ثليل من عضب من تدني سمعة ذلك المشير بخلاف رأي القائد، وتأخره في الرتبة، وتضرره في نفسه أو ماله.

إن هذه الحرية التي ربَّى عليها رسول الله عليها أصحابه مكنت مجتمعهم من الاستفادة من عقول جميع أهل الرأي السديد، والمنطق الرشيد، فالقائد فيهم ينجح نجاحًا باهرًا، وإن كان حديث السَّنِ، لأنه لم يكن يفكر برأيه المجرَّد، أو آراء عصبة مهيمنة عليه، قد تنظر لمصالحها الخاصَّة، قبل أن تنظر لمصلحة المسلمين العامة، وإنها يفكر بآراء جميع أفراد جنده، وقد يحصل له الرأي السديد من أقلهم سمعة وأبعدهم منزلة من ذلك القائد؛ لأنه ليس هناك ما يحول بين أي فردٍ منهم والوصول برأيه إلى قائد جيشه (٢).

ونلحظ عظمة التربية النبوية التي سرت في شخص الحُباب بن المنذر فجعلته يتأدب أمام رسول الله عَلَيْ ، فتقدم دون أن يُطلب رأيه ، ليعرض الخطة التي لديه ، لكن هذا تم بعد السُّؤال العظيم الذي قدَّمه بين يدي الرسول عَلَيْ : يا رسول الله أرأيت هذا المنزل، أمنزلًا أنزلكه الله ، ليس لنا أن نتقدمه ، ولا نتأخر عنه ؟ أم هو الرّأي والحرب والمكيدة ؟

إن هذا السُّؤال يوضح عظمة هذا الجوهر القيادي الفذ، الذي يعرف أين يتكلم ومتى يتكلم بين يدي قائده، فإن كان الوحي هو الذي اختار هذا المنزل، فلأن يقدَّم فتقطع عنقه أحبُّ إليه من أن يلفظ بكلمة واحدة، وإن كان الرأي البشريُّ فلديه خطة جديدة كاملة باستراتيجية جديدة.

<sup>(</sup>۱) سیره ابن هشام (۲/ ۲۷۲).

إن هذه النفسية الرّفيعة عرفت أصول المشورة، وأصول إبداء الرّأي، وأدركت مفهوم السمع والطاعة، ومفهوم المناقشة، ومفهوم عرض الرّأي المعارض لرأي سيد ولد آدم ﷺ.

وتبدو عظمة القيادة النبوية من استهاعها للخطة الجديدة، وتبني الخطة المطروحة من جنودها، أو قائد من قوادها (١).

وهذه الآية تضع قاعدة هامَّة في بناء الدَّولة حينها تكون في مرحلة التكوين والإعداد، وكيف ينبغي ألا تظهر بمظهر اللين، حتى تُرْهب من قِتَلِ أعدائها وفي سبيل هذه الكلية يُطرح الاهتهام بالجزئيَّات - حتى ولو كانت الحاجة ملحة إليها (٣).

وقد أفادت الرواية أن القول الذي أخذ به رسول الله ﷺ - هو الفدية - وكان رأي أبكر سلطه، وأوضحت الرواية أن أكثر الصحابة كانوا عليه ولذلك قال: أبكي

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم رقم ۱۷٦۳.

<sup>(</sup>١) التربية القيادية لمنير الغضبان (٣/ ٣١).

<sup>(</sup>٣) من معين السيرة، صالح الشامي ص ٢٠٩.

للذي عرض عليَّ أصحابك من أخذهم الفداء، لقد عرض علي عذابهم أدنى من هذه الشجرة.

فالرسول ﷺ قد أخذ في هذه النازلة برأي الأغلبية من أصحابه، ولذلك جاء اللوم عامًّا من الله تعالى: ﴿ لَوْلاً كِتَابٌ مِّنَ اللهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيهَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا عَنِمْتُمْ حَلاً لا طَيِّبًا وَاتَّقُواْ اللهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٢٧- ٢٩].

فى قوله «تريدون» للفريق الذين أشاروا بأخذ الفداء، وفيه إشارة إلى أن رسول الله على معاتب، لأنه أخذ برأي الجمهور (١)، وروي أن ذلك كان رغبة أكثرهم (٢)، واللوم الذي وجهه الله تعالى للصحابة لم يكن بسبب الرأي الذي أشاروا به فى حد ذاته ولكن بسبب الدافع الذي وراءه وهو الكسب الدنيوي الذاتي ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا ﴾ ولذلك لا يدخل فيه منهم إلا من تحكمت هذه الرغبة فى الرأي الذي أشار به (٣).

#### ٢ – الشوري في غزوة أحد:

بعد أن جمع على المعلومات الكاملة عن جيش كفّار قريش، جمع أصحابه رضي الله عنهم، وشاورهم في البقاء في المدينة والتحصُّن فيها، أو الخروج لملاقاة المشركين، وكان رأي النبي على البقاء في المدينة، وقال: "إنّا في جُنّة حصينة، فإن رأيتم أن تقيموا وتَدَعوُهم حيث نزلوا فإن أقاموا، أقاموا بشّر مُقام، وإن دخلوا علينا، قاتلناهم فيها" (٤). وكان رأي عبدالله بن أبي بن سلول مع رأي رسول الله على الا أنّ رجالًا من المسلمين عمَّن فاتتهم بدر قالوا: يا رسول الله ؛ اخرج بنا إلى أعدائنا. وأبي كثير من الناس إلا الخروج إلى العدو، ولم يتناهوا إلى قول رسول الله على ورأيه، ولو رضُوا بالذي أمرهم كان ذلك، ولكن غلب القضاء والقدر، وعامّة من أشار عليه بالخروج رجال لم يشهدوا بدرًا، قد علموا الذي سبق لأهل بدر من الفضيلة (١).

ولم يزل الناس برسول الله ﷺ الذين كان من أمرهم حُبُّ لقاء القوم، حتى دخل

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور (١٠/ ٧٥). (٢) الشورى في معركة البناء ص ٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٩٠. (٤) تأريخ الطبري (٢/ ٦٠).

<sup>(</sup>٥) غزوة أُحد دراسة دعوية لمحمد عيظة ص ٨٢. ﴿ (٦) البدآية والنهاية (٤/٤).

رسول الله ﷺ بيته، فلبس لأمَتَهُ (۱)، فتلاوم القوم فقالوا: عرض نبيُّ الله ﷺ بأمر وعرضتهم بغيره، فاذهب يا حمزة فقل لنبي الله ﷺ: أمرنا لأمرك تَبَعُ، فأتى حمزة، فقال له: يا نبي الله: إن القوم تلاوموا فقالوا: أمرنا لأمرك تبع. فقال رسول الله ﷺ: «إنّه ليس لنبيّ إذا لبس لأمته أن يضعها، حتى يقاتل» (۱).

# كان رأي من يرى الخروج إلى خارج المدينة مبنيًّا على أمور منها:

- أنَّ الأنصار قد تعاهدوا في بيعة العقبة الثانية على نصرة الرسول ﷺ، فكان أغلبهم يرى أن المكوث داخل المدينة تقاعس عن الوفاء بهذا العهد.
- أن الأقلية من المهاجرين كانت ترى أنها أحق من الأنصار بالدّفاع عن المدينة، ومهاجمة قريش، وصدها عن زروع الأنصار.
- أنّ الذين فاتتهم غزوة بدر كانوا يتحرقون شوقًا من أجل ملاقاة الأعداء؛ طمعًا في الحصول على الشهادة في سبيل الله.
- أن الأكثرين كانوا يرون أنَّ في محاصرة قريش للمدينة ظفرًا يجب ألا تحلم به، كما توقعوا أنَّ وقت الحصار سيطول أمده، فيصبح المسلمون مهددين بقطع المؤن عنهم (٣).

# أما رأي من يرى البقاء في المدينة فهو مبني على التخطيط الحربي الآتي:

- إنْ جيش مكة لم يكن موحَّدَ العناصر، وبذلك يستحيل على هذا الجيش البقاء زمنًا طويلًا، إذ لابُدَّ من ظهور الخلاف بينهم، إن عاجلًا أو آجلًا.
- إن مهاجمة المدن المصمَّمة على الدَّفاع عن حياضها وقلاعها، وبيضتها أمر يعيد المنال، وخصوصًا إذا تشابه السَّلاح عند كِلا الجيشين، وقد كان يوم أحد متشاجًا.
- إن المدافعين إذا كانوا بين أهليهم، فإنهم يستبسلون في الدفاع عن أبنائهم وحماية لسائهم، وبناتهم، وأعراضهم.
- مشاركة النساء والأبناء في القتال، وبذلك يتضاعف عدد المقاتلين واستخدام المدافعين أسلحة لها أثر في صفوف الأعداء، مثل الأحجار وغيرها، وتكون إصابة

<sup>(</sup>١) لأمة الحرب: عدّتها.

<sup>(</sup>٢) مصنف عبدالرزاق (٥/ ٣٦٤–٣٦٥). (٣) غزوة أحد، ا

<sup>(</sup>٣) غزوة أحد، لأحمد عز الدين ص ٥١ - ٥٢.

المهاجمين في متناولهم (١). ومن الواضح أن الرسول على عود أصحابه على التصريح بآرائهم عند مشاورته لهم؛ حتى ولو خالفت رأيه، فهو إنّها يشاورهم فيها لا نصّ فيه، تعويدًا لهم على التفكير في الأمور العامّة، ومعالجة مشكلات الأمّة، فلا فائدة من المشورة إذا لم تقترن بحرية إبداء الرّأي، ولم يحدث أن لام الرّسول على أحدًا لأنه أخطأ في اجتهاده، ولم يوفّق في رأيه، وكذلك فإن الأخذ بالشورى ملزم للإمام، فلابُدَّ أن يُطبِّق الرسول على التوجيه القرآني ﴿فَهَمْ مَن الله لِنت لَهُمْ وَلَوْ كُنت فَظَّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنْفَضُوا مِن حَوْلِك فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لُهُمْ وَشَاوِرَهُمْ في الأمْرِ فَإِذَا عَزَمْت فَتَوكَكُلْ عَلَى الله إِنَّ الله يُحِبُّ المُتَوكَلِينَ وَاسْتَغْفِرْ مُهُمْ وَشَاوِرَهُمُ في الأمْرِ فَإِذَا عَزَمْت فَتَوكَكُلْ عَلَى الله إِنَّ الله يُحِبُّ المُتوكِلِينَ وَالرَّ عمران: ١٩٥٩ لتعتاد الأمة على ممارسة الشورى، وهنا يظهر الوعي السياسي عند الصحابة رضي الله عنهم، فزعم أن لهم إبداء الرّأي، إلا أن ليس لهم فرضه على القائد، فحسبهم أن يبنوا رأيهم ويتركوا للقائد حرية اختيار ما يترجَّح لديه من الآراء، فلها رأوا فحسبهم أن يبنوا رأيهم ويتركوا للقائد حرية اختيار ما يترجَّح لديه من الآراء، فلها رأوا أنهم ألحوا في المنوب عنه على الخروج بسبب إلحاحهم، عادوا فاعتذروا إليه، لكن الرسول الكريم على علمهم درسًا آخر هو من صفات القيادة الناجحة، وهو اليه التردد بعد العزيمة والشروع في التنفيذ، فإن ذلك يزعزع الثقة بها ويغرس الفوضي عز الأتباع (٢٠).

كان النبي على قد عزم على الخروج، وقد أعلن حالة الطوارئ العامّة، وتجهز الجميع للقتال، وأمضوا ليلتهم في حذر، كل يصحب سلاحه، ولا يفارقه حتى عند نومه، وأمر على المدينة، واختار خسين من أشداء المسلمين ومحاربيهم بقيادة محمد بن مسلمة واهتم الصنحابة بحراسة رسول الله على فيات سعد بن معاذ وأسيد بن حضير وسعد ابن عبادة في عدة من الصحابة رضي الله عنهم ليلة الجمعة، مُدَجّبين بالسلاح على باب المسجد يحرسون رسول الله على الله عنهم ليلة الجمعة، مُدَجّبين بالسلاح على باب المسجد يحرسون رسول الله على الله عنهم ليلة الجمعة على على الله عنهم ليلة الجمعة على باب المسجد يحرسون رسول الله على الله عنهم ليلة الجمعة على باب المسجد يحرسون رسول الله على الله عنهم ليلة الجمعة المديد على باب المسجد يحرسون رسول الله على الله عنهم ليلة الجمعة المديد الله عنهم ليلة الجمعة الله عنهم ليلة الجمعة الله عنهم ليلة المحرسون رسول الله على الله عنهم ليلة المحمد على باب المسجد يحرسون رسول الله على الله عنهم ليلة المحمد الله عنهم ليلة المحمد على باب المسجد يحرسون رسول الله على الله عنهم ليلة المحمد الله عنهم ليلة المحمد على باب المحمد يحرسون رسول الله عله الله عنهم ليلة المحمد على باب المحمد يحرسون رسول الله عنهم ليلة المحمد على باب المحمد يحرسون رسول الله عنهم ليلة المحمد على باب المحمد يحرسون رسول الله عليه المحمد على باب المحمد على المحمد على باب المحمد على المحمد على باب المحمد على المحمد على المحمد على باب المحمد على المحمد على باب

ونستطيع أن نقول: إن قرار الخروج قد أدى إلى نصر مبين وسريع، وهذا مفصل فى كتب السيرة والحديث، ثم دارت الدائرة بعد ذلك بسبب الخطأ الجسيم الذي وقعت فيه فرقة الرماة الذين كانوا على موقع كبير من الأهمية والخطورة، فلما أخلوه انقلبت الأمور،

<sup>(</sup>١) القيادة العسكرية للرشيد ص ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية الصحيحة، د. أكرم العمرى (٢/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) السبرة النبوية للصّلابي (٢/ ٧٩).

وكل ذلك مفصل في كتابي عن غزوة أحد (١) فلا أطيل بسرده.

#### ٣- الشورى في غزوة الأحزاب:

أ- في حفر الخندق: تشاور الرسول ﷺ مع أصحابه في كيفية المواجهة للأحزاب، وكان رأي سلمان الفارسي عليه بأن يحفر خندقًا حول المدينة لمواجهة الأحزاب، فأخذ النبي عَيْنَ برأيه وأمر بحفره واختار مكانًا مناسبًا لذلك وهي السهول الواقعة شهال المدينة، إذ كانت هي الجهة الوحيدة المكشوفة أمام الأعداء، واقترن حفر الخندق بصعوبات جمّة، فقد كان الجو باردًا والريح شديدة، والحالة المعيشية صعبة، بالإضافة إلى الخوف من قدوم العدو الذي يتوقعونه في كل لحظة، ويضاف إلى ذلك العمل المضنى حيث كان الصحابة يحفرون بأيديهم وينقلون التراب على ظهورهم، والشك في هذا أن هذا الظرف - بطبيعة الحال - يحتاج إلى قدر كبير من الحزم والجد، ولكن النبيّ عَلَيْةٍ في هذا الظرف يعلم أن هؤلاء الجند إنها هم بشر كغيرهم، لهم نفوسٌ بحاجة إلى الرّاحة من عناء العمل، كما أنها بحاجة إلى من يدخل السُّرور عليها حتى تنسى تلك الآلام التي تعانيها فوق معاناة العمل الرئيسي، ولهذا نجد أن النبي ﷺ كان يرتجز بكلمات ابن رواحة وهو ينقل التراب:

اللهم لولا أنت ما اهتدينا ولا تصدقنا ولاصَالينا وإن أرادوا فتنــــة أبينــــا

فــــأنزل ســـكينة علينـــا وثبــت الأقــدام إن لاقينـا إن الألى قـــد بغــوا علينـا ثم يمد صوته بآخرها (۲).

> وعن أنس عَلَيْهُ: أن أصحاب محمد رَيَا الله كانوا يقولون يوم الخندق: نحن الذين بايعوا محمدًا على الإسلام ما بقينا أبدًا

لقد كان لهذا التبسط، والمرح في ذلك الوقت أثره في التخفيف عن الصحابة ممّا يعانونه نتيجة للظروف الصعبة التي يعيشونها، وكما كان له أثره في بعث الهمّة والنشاط بإنجاز العمل الذي كُلُفوا بإتمامه، قبل وصول عدوهم (٢) ولقد نال أصحاب فكرة

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية للصَّلاِّي (٢/ ٢٧٩)، الشوري في معركة البناء ص ٩٢.

<sup>(</sup>٢) البخاري رقم ٢٨٣٤.

<sup>(</sup>٣) القيادة العسكرية في عهد الرسول ص ٤٨.

الخندق وسامًا عظيمًا بقي خالدًا على مر الدهور لم يفصلها عنا حواجز الزمن ولا أسوار القرون، فقد قال المهاجرون يوم الخندق: سلمان منّا، وقالت الأنصار: سلمان منّا. فقال رسول الله ﷺ: سلمان منا أهل البيت (١). وهذا الوسام النبوي الخالد لسلمان يشعر بأن سلمان من المهاجرين؛ لأنّ أهل البيت من المهاجرين (٢).

ب- الشورى في محاولة الصلح مع غطفان: حاول النبي عَلَيْ تخفيف حدّة حصار الأحزاب للمدينة بعقد صلح مع غطفان بالذات لمصالحتها على مال يدفعه إليها على أن تترك محاربته وترجع إلى بلادها، فهو يعلم علي أن غطفان وقادتها ليس لهم من وراء الاشتراك من هذا الغزو أي هدف سياسي يريدون تحقيقه أو باعث عقائدي يقاتلون تحت رايته، وإنها كان هدفهم الأوّل والأخير من الاشتراك في هذا الغزو الكبير هو الحصول على المال بالاستيلاء عليه من خيرات المدينة عند احتلالها، ولهذا لم يحاول الرّسول عليه الاتصال بقيادة الأحزاب من اليهود، كحيي بن أخطب وكنانة بن الربيع أو قادة قريش كأبي سفيان بن حرب، لأن هدف أولئك الرّئيسي لم يكن المال، وإنها كان هدفهم هدفًا ٠ سياسيًّا، وعقائديًا يتوقف تحقيقه والوصول إليه على هدم الكيان الإسلامي من الأساس، لذا فقد كان اتصاله «فقط» بقادة غطفان الذين «فعلًا» لم يتردَّدوا في قبول العرض الذي عرضه عليهم النبي عَيَالِيَّةِ (٣). فقد استجاب القائدان الغطفانيان «عيينة بن حصن، والحارث بن عوف الطلب النبي عَلَيْة، وحضرا مع بعض أعوانهما إلى مقر قيادة النبي عَلَيْة، واجتمعا به وراء الخندق مستخفين دون أن يعلم بهم أحد، وشرع رسول الله عليه في مفاوضتهما وكانت تدور حول عرض تقدم به رسول الله رسي يدعو فيه إلى عقد صلح منفرد بينه، وبين غطفان، وأهمُّ البنود التي جاءت في هذه الاتفاقية المقترحة:

- عقد صلح منفرد بين المسلمين وغطفان الموجودين ضمن جيوش الأحزاب.
  - توادع غطفان المسلمين، وتتوقف عن القيام بأي عمل حربي ضدهم.
- يدفع المسلمون لغطفان «مقابل ذلك» ثلث ثمار المدينة كلها من مختلف الأنواع.

وقبل عقد الصلح مع غطفان شاور رسول الله عليه الصحابة في هذا الأمر، فكان

(٢) التاريخ الإسلامي للحميدي (٦/ ١٠٨).

<sup>(</sup>۱) مستدرك الحاكم (۳/ ۹۸).

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية للصَّلاَّبي (٢/ ١٨٥).

رأيهم عدم إعطاء غطفان شيئًا من ثهار المدينة، وقال السَّعدان: سعد بن معاذ، وسعد بن عبادة؛ يا رسول الله؛ أمرًا تحبه، فتصنعه أم شيئًا أمرك الله به لابدً لنا من العمل به، أم شيئًا تصنعه لنا؟ فقال: بل شيءٌ أصنعه لكم، والله ما أصنع ذلك إلا لأني رأيت العرب رمتكم عن قوس واحدة، وكالبوكم - أي: اشتدوا عليكم من كلَّ جانب - فأردت أن أكسر عنكم من شوكتهم إلى أمر ما. فقال له سعد بن معاذ: يا رسول الله، قد كنَّا وهؤلاء على الشرك بالله، وعبادة الأوثان، لا نعبد الله، ولا نعرفه، وهم لا يطمعون أن يأكلوا منها ثمرة واحدة إلا قرى - أي: الطَّعام الذي يوضع للضيف - أو بيعًا، أفحين أكرمنا الله بالإسلام، وهدانا له، وأعزنا بك وبه، نعطيهم أموالنا؟ مالنا بهذا من حاجة، والله لا نعطيهم إلا السَّيف، حتى يحكم الله بيننا وبينهم، فقال النبي ﷺ: أنت وذاك. فتناول سعد بن معاذ الصحيفة، فمحا ما فيها من الكتاب، ثم قال: ليَجْهدوا (١١) علينا. كان رد زعيمي الأنصار: سعد بن معاذ وسعد بن عبادة في غاية الاستسلام لله تعالى، والأدب مع النبي على وطاعته، فقد جعلوا أمر المفاوضة مع غطفان ثلاثة أقسام:

الأول: أن يكون هذا الأمر من عند الله تعالى، فلا مجال لإبداء الرّأي بل لابدّ من التسليم، والرضا.

الثاني: أن يكون شيئًا يحبُّه رسول الله ﷺ، باعتباره رأيه الخاص، فرأيه مقدَّم وله الطاعة في ذلك.

الثالث: أن يكون شيئًا عمله الرسول عَلَيْكَ لصلحة المسلمين من باب الإرفاق بهم، فهذا هو الذي يكون مجالًا للرّأي.

ولما تبين للسعدين من جواب الرسول عَيَّة أنه أراد القسم الثالث، أجاب سعد بن معاذ بجواب قوي، كبت به زعيمي غطفان، حيث بيَّن أن الأنصار لم يذلُّوا لأولئك المعتدين في الجاهلية، فكيف وقد أعزَّهم الله تعالى بالإسلام؟ وقد أعجب النبيُّ عَيَّة بجواب سعد، وتبين له منه ارتفاع معنويّة الأنصار، واحتفاظهم بالروح المعنويّة العالية، فألغى بذلك ما بدأ من الصُّلح مع غطفان (٢).

<sup>(</sup>۱) سیرة أبن هشام (۳/ ۲۳٤).

وفي قوله عَلَيْ إني قد علمت أنّ العرب قد رمتكم عن قوس واحدة (١٠ دليل على أن رسول الله عَلَيْ كان يستهدف من عمله ألا يجتمع الأعداء عليه صفًّا واحدًا، وهذا يرشد المسلمين إلى عدّة أمور منها:

- أن يحاول المسلمون التفتيش عن ثغرات القوى المعادية.
- أن يكون الهدف الاستراتيجي للقيادة المسلمة تحييد من تستطيع تحييده، ولا تنسى القيادة الفتوى، والمصلحة الآنية والمستقبلية للإسلام (٢).

وفي استشارة رسول الله على للصّحابة يتبين لنا أسلوبه في القيادة، وحرصه على فرض الشورى في كل أمر عسكري يتصل بالجهاعة، فالأمر شورى، ولا ينفرد به فرد حتى ولو كان هذا الفرد رسول الله على ما دام الأمر في دائرة الاجتهاد، ولم ينزل به وحي (٣). إن قبول الرسول على أن القائد الناجح هو الذي يربط بينه وبين جنده رباط الثقة، حيث يعرف قدرهم ويدركون قدره، ويحترم رأيهم ويحترمون رأيه، ومصالحة النبي على مع قائدي غطفان تعد من باب السياسة الشرعية التي تراعي فيها المصالح والمفاسد حسب ما تراه القيادة الرشيدة (١) للشعوب.

ففي هذه النازلة نجد النبي على قد فكر ودبر، وهيأ حلَّا يخفف به محنة المسلمين، وفاوض وانتهى إلى اتفاق أولي مع زعهاء غطفان، لكنه قبل إمضائه وتنفيذه عرضه للشورى، وانتهى به الأمر إلى التخلي عن رأيه وتدبيره، والأخذ برأي مستشاريه الذين يمثلون جمهور المسلمين من أهل المدينة (٥).

#### ٤- الشورى في صلح الحديبية:

استشار النبي على أصحابه في الخروج إلى البيت معتمرين، فإن صدتهم قريش قاتلوهم، فأشاروا بالخروج وفرحوا بمقدمهم على البيت، ولكن الله تعالى أراد ما هو خير هم، فجرت مفاوضات طويلة حتى كتب الصلح بين رسول الله على وبين قريش يمثلهم سهيل بن عمرو، وكان ذلك في صالح المسلمين، وجعل الله هم من دونه فتحًا قريبًا،

<sup>(</sup>۱) سيرة ابن هشام (٣/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) الأساس في السنة، سعيد حوى (٢/ ٦٨٧).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٢/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية للصَّلاَّبي (٢/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٥) الشوري في معركة البناء ص ٩٣.

فقد كان رأي أمّ سلمة سديدًا ومباركًا؛ حيث فهمت رضي الله عنها عن الصحابة أنه وقع في أنفسهم أن يكون النبي على أمرهم بالتحلل أخذًا بالرُّخصة في حقهم، وأنه يستمر على الإحرام أخذًا بالعزيمة في حق نفسه، فأشارت على النبي على أن يتحلل لينتفي عنهم هذا الاحتيال، وعرف النبي على صواب ما أشارت به ففعله، فلها رأى الصحابة ذلك بادروا إلى فعل ما أمرهم به، فلم يبق بعد ذلك غاية تُنتظر، فكان ذلك رأيا سديدًا، ومشورة مباركة. وفي ذلك دليل على استحسان مشاورة المرأة الفاضلة ما دامت ذات فكرة صائبة، ورأي سديد (۱)، كها أنه لا فرق في الإسلام بين أن تأتي المشورة من رجل، أو امرأة ما دامت مشورة صائبة، وهذا عين التكريم للمرأة التي يزعم أعداء الإسلام أنه غمطها حقّها وتجاهل وجودها، وهل هناك اعتراف واحترام لرأي المرأة أكثر من أن تشير على نبي مرسل، ويعمل النبي على بمشورتها لحل مشكلة اصطدم بها، وأغضبته (۱)?

#### ٥- الشورى في غزوة تبوك:

مارس رسول الله عليا في هذه الغزوة الشورى، وقبل مشورة الصديق، والفاروق في

<sup>(</sup>١) البخاري رقم ١٧٢٧.

<sup>(</sup>٢) ملامح الشورى في الدعوة الإسلامية، عدنان النحوى ص ٢٨١.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية للصَّلاَّبي (٢/ ٣٨٢).

بعض النُّوازل التي حدثت في هذه الغزوة. ومن هذه النوازل:

أ- قبول مشورة أبي بكر الصديق في الدّعاء: قال عمر بن الخطاب على خرجنا إلى تبوك في قيظ شديد، فنزلنا منزلا، وأصابنا فيه عطش، حتى ظنناً أن رقابنا ستنقطع؛ حتى إنّ الرَّجل لينحر بعيره، فيعتصر فرْثه فيشربه، ثم يجعل ما بقي على كبده، فقال أبوبكر الصديق: يا رسول الله، إن الله عودك في الدعاء خيرًا، فادع الله، قال: «أتحبُّ ذلك؟» قال: نعم، فرفع يديه، فلم يردّهما حتى حالت السهاء، فأظلتَّ ثم سكبت فملاؤا ما معهم، ثم ذهبنا ننظر فلم نجدها جاوزت العسكر (۱).

ب- قبول مشورة عمر بن الخطاب فى ترك نحر الإبل: أصابت جيش العسرة مجاعة أثناء سيرهم إلى تبوك، فاستأذنوا النبي على فى نحر إبلهم حتى يسدُّوا جَوْعتهم، فلمَّا أذن لهم النبي على فى ذلك، جاءه عمر هله، فأبدى مشورته فى هذه المسألة وهي: إن الجند إن فعلوا ذلك نفدت رواحلهم وهم أحوج ما يكونون إليها فى هذا الطريق الطويل، ثم ذكر هله حلًا لهذه المعضلة، وهو: جمع أزواد القوم، ثم الدعاء لهم بالبركة فيها، فعمل على جمع أزواد القوم، ثم الدعاء لهم بالبركة فيها، فعمل على جمع أزواد الطعام، بعد أن ملأوا أوعيتهم منه، وأكلوا حتى شبعوا (١٠).

ج- قبول مشورة عمر في ق ترك اجتياز حدود الشّام والعودة إلى المدينة: عندما وصل النبي على الله الله الله الله الله الله وجد أنّ الروم فرُّوا خوفًا من جيش المسلمين، فاستشار أصحابه في اجتياز حدود الشام، فأشار عليه عمر بن الخطاب الله بأن يرجع بالجيش إلى المدينة، وعلل رأيه بقوله: إن للروم جموعًا كثيرة، وليس بها أحد من أهل الإسلام، ولقد كانت مشورة مباركة، فإنَّ القتال داخل بلاد الرومان يُعد أمرًا صعبًا؛ إذ إنَّه يتطلب تكتيكًا خاصًا، لأن الحرب في الصحراء تختلف في طبيعتها عن الحرب في المدن، بالإضافة إلى أن عدد الرُّومان في الشام يقرب من مئتين وخمسين ألفًا، ولاشك في أنَّ تجمع هذا العدد الكبير في تحصُّنه داخل المدن يعرِّض جيش المسلمين للخطر (٣). إن ممارسة الشورى في حياة الأمة في جميع شئونها السياسية والعسكرية والاجتهاعية، منهج تربوي كريم، سار عليه الحبيب المصطفى على في حياته (١٠).

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد للهيثمي (٦/ ١٩٤ – ١٩٥)، السيرة النبوية (٢/ ٦٣٣).

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية للصَّلاُّبي (٢/ ٦٣٣). (٣) المصدر نفسه (٢/ ٦٣٤).

<sup>(</sup>٤) الشوري، د. أحمد الإمام ص ٣١.

وتتضح قواعد الشورى النبوية - على صاحبها أفضل الصلاة والسلام - في أمور جليلة أظهرها:

- اتباع الصواب من الرأي الفني، كما حدث في بدر بغض النظر عن الأكثرية حيث نزل على رأي الحباب بن المنذر؛ بل هو الرأي والحرب والمكيدة، والحباب يمثل أهل الخبرة والاختصاص وأهل الذكر(١).

الأخذ برأي الأكثرية عند ترجيح المواقف: كما في يوم أحد، وإن خالف رأيهم القيادة، وعليه إذا كانت الشورى في الأمور التشريعية فالحجة لقوة الدليل، وإذا كانت الشورى في الأمور الفنية فالحجة لأهل الخبرة والاختصاص، أما في طلب الرأي الذي يرشد إلى القيام بعمل من الأعمال الكبيرة، كانتخاب رئيس، أو والي، أو إقرار مشروع؛ فيرجح رأي الأكثرية؛ لأن الكثرة يحصل بها الترجيح. وهكذا تقدم لنا السيرة النبوية معالم أساسية لفقه الشورى كأمر رباني، وسنة نبوية، وقيمة أخلاقية، وحكمه بالغة في سياسة الأمة وإدارة أمور الدولة، وهي ملزمة للحاكم ومفتوحة للمشاركة ولأهل الخبرة الفنية وأهل الاختصاص مكانة خاصة في الشورى، وتمتد قيمة الشورى إلى سائر ضروب النشاط الإنساني، وكان رسول الله على الشورى ابتداءً وانتهاء (٢).

وما ذكرناه من السيرة النبوية غيض من فيض، وقليل من كثير.

#### رابعًا: الشورى في عهد الصديق:

كانت الشورى مكثفة في هذه المرحلة، وكانت تشمل عظائم الأمور وصغارها، من قضايا الأمة في السلم والحرب، والخلافة والتشريعات العامة، إلى نوازل الأفراد في زواجهم وطلاقهم وميراثهم، ومنازعتهم حول البئر والنخلة، والناقة، وأهم شيء في هذه المشاورات المكثفة هو أنها كانت تحقق جوهرها ومقصودها على أكمل الوجوه، ثم لا يُلتّفتُ كثيرًا لما سوى ذلك، ويمكن أن نلخص طبيعة مشاوراتهم بعبارة: الشورى بمقاصدها لا بشكلياتها، فلم يكن عندهم كبير التفات إلى من استشير ومن لم يُستشر، وإلى من حضر ومن غاب، إذا كان الذين استشيروا أهلًا لتلك المشورة، وكان من غاب

<sup>(</sup>١) الشوري، د. أحد الإمام ص ٣١..

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٣٣.

عنها لا يضر غيابه، ولم يُقصد تغييبه، ولم يكن عندهم كبير التفات إلى عدد المستشارين في القضية، وهل هم آحاد، أو عشرات أو مئات، إذا كان من استشيروا يقومون مقام غيرهم ويعبرون بصدق عن آرائهم ومصالحهم.

ولم يكن عندهم كبير التفات وتدقيق في عدد الذين أيدوا والذين عارضوا، إذا ظهر بوضوح التوجه العام الغالب في المسألة أو حصل فيها نوع من التراضي والتطاوع والتسامح، وإذا خالفهم أحد منهم ثم رأوا في لهجته صدقًا وفي حجته قوة ووثوقًا، لم يلبسوا أن يضعوا ثقتهم في صدقة وعلمه وما يعرفونه من خبرته وحسن تقديره، فينقلب رأي الواحد المنفرد إلى إجماع أو شبه إجماع.

وكانت المشاورات تتم في جو من الحرية والأمن والجرأة؛ فلا أحد يحابي أحدًا ولا أحد يخادع أحدًا، ولا أحد يخاف من أحد، ولا أحد يطمع في أحد.

في هذه الأجواء، وبهذه السهات لم تكن شوراهم بحاجة إلى قوانين معضلة وإلى ضوابط مدققة، ولا إلى ضهانات واحتياطات، فالتعقيد التنظيمي حين لا يكون ضروريًّا يصبح عبثًا وعائقًا، أو على الأقل، قد تكون كلفته أكثر من فائدته. لقد كانت الشورى في التجربة الإسلامية الأولى خفيفة في تنظيمها وطرق إجرائها، ولكنها كانت ثقيلة بجديتها وأخلاقيتها (١). وإليك بعض ملامح وسهات التجربة الشورية في عهد أبي بكر الصديق عليه المناهدة الم

#### ١- بيعة الصديق:

لما علم الصَّحابة - رضي الله عنهم - بوفاة رسول الله على الجتمع الأنصار في سقيفة بني ساعدة في اليوم نفسه، وهو يوم الإثنين الثاني عشر من شهر ربيع الأول من السنة الحادية عشرة للهجرة، وتداولوا الأمر بينهم في اختيار من يلي الخلافة من بعده (٢)، والتفَّ الأنصار حول زعيم الخزرج سعد بن عبادة على ولما بلغ خبر اجتماع الأنصار في سقيفة بني ساعدة إلى المهاجرين، وهم مجتمعون مع أبي بكر الصديق المشار، فإنَّ لهم في هذا الخلافة (٣)، قال المهاجرون لبعضهم: انطلقوا بنا إلى إخواننا من الأنصار، فإنَّ لهم في هذا الحق نصيبًا، قال عمر على فانطلقنا نريدهم، فلم ادنونا منهم لقينا منهم رجلان صالحان،

<sup>(</sup>٢) التاريخ الإسلامي (٩/ ٢١).

<sup>(</sup>١) الشوري في معركة البناء ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) عصر الخلافة الراشدة للعمري ص ٤٠.

فذكر ما تمالاً عليه القوم، فقالا: أين تريدون يا معشر المهاجرين؟ قلنا: نريد إخواننا هؤلاء من الأنصار، فقالا: لا عليكم ألا تقربوهم، اقضوا أمركم. فقلت: والله لنأتينهم (١١)، فانطلقنا حتَّى أتيناهم في سقيفة بني ساعدة، فإذا رجل مزمَّلُ بين ظهرانيهم. فقلت: من هذا؟ فقالوا: هذا سعد بن عبادة، فقلت: ما له؟ قالوا: يُوعك. فلما جلسنا قليلًا تشهَّد خطيبهم فأثنى على الله بها هو أهله، ثمّ قال: أمّا بعد فنح أنصار الله، وكتيبة الإسلام، وأنتم - معشر المهاجرين - رهط، وقد دفّت دافة من قومكم(٢)، فإذا هم يريدون أن يختزلونا من أصلنا وأن يحضنونا (٢٠)من الأمر، فلم اسكت أردت أن أتكلم - وكنت قد زوَّرت (٢٠) مقالة أعجبتني أريد أن أقدِّمها بين يدي أبي بكر - وكنت أداري منه بعض الحدة، فلها أردت أن أتكلم قال أبوبكر: على رسلك. فكرهت أن أغضبه، فتكلُّم أبوبكر، فكان هو احسم مني وأوقر، والله ما ترك كلمة أعجبتني في تزويري إلاَّ قال في بديهته مثلها؛ أو أفضل منها حتى سكت، فقال: ما ذكرتكم فيكم من ير فأنتم له أهل، ولن يُعرف هذا الأمر إلا لهذا الحي من قريش، هم أوسط العرب نسبًا ودارًا، وقد رضيت لكم أحد هذين الرّجلين فبايعوا أيُّهما شئتم، فأخذ بيدي، ويد أبي عبيدة بن الجراح وهو جالس بيننا، فلم أكره ممَّا قال غيرها، والله أن أقدُّم فتضرب عنقي لا يُقربني ذلك من إثم أحبُّ إليَّ من أن أتأمَّر على قوم فيهم أبوبكر؛ اللهم إلا أن تُسَوَّل إلى نفسي عند الموت شيئًا لا أجده الآن.

فقال قائل من الأنصار: أنا مجذيلها (٥) المحكَّك (٢) وعُذيقُها (٧) المرجَّب، منا أمير، ومنكم أمير يا معشر قريش، فكثر اللَّغط وارتفعت الأصوات، حتى فرقت من الاختلاف. فقلت: ابسط يدك يا أبا بكر، فبسط يده فبايعته، وبايعه المهاجرون، ثمَّ بايعته الأنصار (٨).

وفي رواية... فتكلم أبوبكر على فلم يترك شيئًا أنزل في الأنصار، ولا ذكره رسول الله على الناس من شأنهم إلا وذكره، وقال: ولقد علمتم أن رسول الله على قال: «لو سلك الناس

<sup>(</sup>١) الرَّجلان هما: عويم بن ساعدة ومعن بن عدي.

<sup>(</sup>٤) أعددت في نفسي. (٥) الجُّذيل: عود ينصب للإبل الجربي لتحتكَّ به.

<sup>(</sup>٦) المحكك: الذي يحتك به كثيرًا، أراد أنه يستشفي برأيه.

<sup>(</sup>٧) العذيق: النخلة، أي: الذي يعتمد عليه.

<sup>(</sup>٨) البخاري،: ك الحدود رقم ٦٨٣٠.

واديًا، وسلكت الأنصار واديًا سلكت وادي الأنصار»، ولقد علمت يا سعد أنَّ رسول الله على الله على على المنطقة على الأمر فَبَرُّ الناس تبع لِبَرَّهم، وفاجر الناس تبع للبَرَّهم، وفاجر الناس تبع للمناجرهم»، قال: فقال له سعد: صدقت، نحن الوزراء، وأنتم الأمراء (١).

## ونلاحظ مجموعة من الدروس والفوائد والعبر منها:

أ- الصديق وتعامله مع النفوس وقدرته على الإقناع: استطاع أبوبكر الصديق أن يدخل إلى نفوس الأنصار، فأثنى على الأنصار ببيان ما جاء فى فضلهم من الكتاب والسنة، والثناء على المخالف منهج إسلامي يقصد منه: إنصاف المخالف وامتصاص غضبه، وانتزاع بواعث الأثرة والأنانية فى نفسه، ليكون مهيّاً لقبول الحق إذا تبيّن له، وقد كان فى هدى النبي على الكثير من الأمثلة التي تدل على ذلك، ثم توصّل أبوبكر من ذلك إلى أنّ فضلهم، وإن كان كبيرًا لا يعني أحقيتهم فى الخلافة؛ لأن النبي على قد نصّ على أنّ المهاجرين من قريش هم المقدّمون فى هذا الأمر(٢).

واستدل أبوبكر على أنَّ أمر الخلافة فى قريش بوصية رسول الله عَلَيْ بالأنصار حيرًا، وأن يقبلوا من محسنهم ويتجاوزوا عن مسيئهم، واحتجَّ أبوبكر على الأنصار بقوله: إن الله سمَّاكم «المفلحين» إشارة إلى قوله تعالى: ﴿لِلْفُقَرَاءِ اللَّهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالَهِمْ يَبْتَغُونَ فَضُلاً مِّنَ اللهِ وَرِضُوانًا وَيَنصُرُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيهَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُجِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَ يَجِدُونَ فَى صُدُورِهِمْ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيهَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُجِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَ يَجِدُونَ فَى صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ اللّهَ لِحُونَ ﴾ [الخشر: ٨، ٩] وقد أمركم أن تكونوا معنا حيثها كنا، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا اللهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩].

إلى غير ذلك من الأقوال المصيبة، والأدلة القوية، فتذكرت الأنصار ذلك، وانقادت اليه (٣) وبيَّن الصديق في خطابه أنَّ مؤهَّلات القوم الذين يرشحَّون للخلافة أن يكونوا ممّن يدين لهم العرب بالسيادة، وتستقرُّ بهم الأمور حتى لا تحدث الفتن فيها إذا تولَّى غيرهم،

<sup>(</sup>١) مسند أحمد (١/٥)، الخلافة والخلفاء للبهنساوي ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) التأريخ الإسلامي (٩/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) العواصم من القواصم لابن العربي المالكي ص ١٠.

وأبان أن العرب لا يعترفون بالسيادة إلا للمسلمين من قريش؛ لكون النبي عَلَيْق منهم، ولما استقر في أذهان العرب في تعظيمهم واحترامهم. وبهذه الكلمات النيَّرة التي قالها الصديق اقتنع الأنصار بأن يكونوا وزراء مُعينين وجنودًا مخلصين، كما كانوا في عهد النبي عَلَيْق وبذلك توحَد صفُّ المسلمين (١).

ب- حرص الجميع على وحدة الأمة: إن الحوار الذي دار في سقيفة بني ساعدة يؤكد حرص الأنصار على مستقبل الدعوة الإسلامية، واستعدادهم المستمر للتّضحية في سبيلها، فها أطمأنُوا على ذلك حتى استجابوا سراعًا لبيعة أبي بكر، الذي قبل البيعة لهذه الأسباب، وإلا فإن نظرة الصحابة مخالفة لرؤية الكثير ممن جاء بعدهم ممّن خالفوا المنهج العلمي والدراسة الموضوعية، بل كانت دراستهم متناقضة مع روح ذلك العصر، وآمال وتطلعات أصحاب رسول الله عليه من الأنصار، وغيرهم، وإذا كان اجتماع السقيفة أدى إلى انشقاق بين المهاجرين والأنصار كها زعم البعض (٢)، فكيف قبل الأنصار بتلك النتيجة، وهم أهل الديار وأهل العدد والعدة؟ وكيف انقادوا لخلافة أبي بكر، ونفروا في جيوش الخلافة شرقًا وغربًا مجاهدين لتثبيت أركانها؟ لو لم يكونوا متحمسين لنصرتها (٣).

فالصواب اتضح من حرص الأنصار على تنفيذ سياسة الخلافة والاندفاع لمواجهة المرتدَّين، وأنَّه لم يتخلَّف أحد من الأنصار عن بيعة أبي بكر فضلًا عن غيرهم من المسلمين، وأن أخوة المهاجرين والأنصار أكبر من تخيُّلات الذين سطَّروا الخلاف بينهم في رواياتهم المغرضة (١).

ولقد بايع سعد بن عبادة سيد الأنصار في حينه أبا بكر الصديق بالخلافة في أعقاب النقاش الذي دار في سقيفة بني ساعدة ونزل عن مقامه الأوّل في دعوى الإمارة، وأذعن للصديق بالخلافة، وكان ابن عمه بشير بن سعد الأنصاري أوّل من بايع الصديق في اجتهاع السقيفة (٥).

ولقد جرت المشاورة بشأن اختيار خليفة للمسلمين بين الأفراد والمجموعات

<sup>(</sup>١) التاريخ الإسلامي (٩/ ٢٤). (٢) الإسلام وأصول الحكم، محمد عمارة ص ٧١ - ٧٤.

<sup>(</sup>٣) الأنصار في العصر الراشدي، د. حامد الخليفة ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) (٥) أبو بكر الصديق للصَّلاّبي ص ١٢٨.

الصغيرة، وجرت فيها بين الأنصار وجرت فيها بين المهاجرين، ثم التأم الجميع في سقيفة بني ساعدة وجرت المشاروة الكبرى والنقاش العام بين المهاجرين والأنصار - في مسجد الرسول الكريم بعد ذلك - وأسفر ذلك كله عن مبايعة أبي بكر الصديق (١).

وإن الباحث ليلمس عظمة تربية رسول الله لأصحابه ونضجهم السياسي الكبير، فما لاشك فيه أن وفاة النبي عَلَيْ كانت حدثًا جللاً، وترك فراغًا عظيمًا في الأمة، ومع هذا استطاع أهل الحل والعقد أن يتجاوزوا تلك المحنة الكبرى بوعي وفقه، وتقدير للأمور على أسس رشيدة انعدم نظيرها في تاريخ البشرية.

لقد كان على الأمة الإسلامية أن تواجه الموقف الصَّعب الذي نشأ عن انتقال الرِّسول عَلَيْةٍ إلى الرفيق الأعلى، وأن تحسم أمورها بسرعة وحكمة، وألا تدع مجالًا لانقسام قد يتسرب منه الشك إلى نفوس أفرادها، أو للضعف أن يتسلل إلى أركان البناء الذي شيَّده رسول الله عَلَيْةٍ.

ولما كانت الخلافة نظام حكم المسلمين، فقد استمدت أصولها من دستور المسلمين، من القرآن الكريم، ومن سنة النبي ﷺ (٣)، وقد تحدث الفقهاء عن أسس الخلافة الإسلامية فقالوا بالشورى والبيعة وهما – أصلًا – قد أشير إليها في القرآن الكريم (٤)، ومنصب الخلافة أحيانًا يطلق عليه لفظ الإمامة أو الإمارة: وقد أجمع المسلمون على وجوب الخلافة، وأن تعيين الخليفة فرض على المسلمين يرعى شئون الأمّة، ويقيم الحدود ويعمل على نشر الدّعوة الإسلامية، وعلى حماية الدين، والأمة بالجهاد، وعلى تطبيق الشريعة وحماية حقوق الناس، ورفع المظالم، وتوفير الحاجات الضرورية لكل فرد.

وقد أطلق المسلمون هذه الألقاب: الخليفة، الإمام، أمير المؤمنين في تاريخهم

<sup>(</sup>١) الشورى في معركة البناء ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) (٤) عصر الخلفاء الراشدين، فتحية النبراوي ص ٢٣.

السياسي، وهذه ليست من الأمور التعبدية، وإنها هي مصطلحات وجدت بعد وفاة الرسول على واصطلح الناس عليها، وقد أطلق المسلمون غير هذه الألقاب في وقت لاحق، كلقب الأمير، كها كان الحال في الأندلس، وكذلك لقب السلطان، كها تسمى بذلك الحكام في التاريخ الإسلامي، أو اتخذ لقبًا من هذه الألقاب، إذ المهم في هذا المجال أن يكون المسلمون ورئيسهم خاضعين للتشريع الإسلامي عقيدة وشريعة، بغض النظر عن الألقاب التي يمكن أن تطلق على هذا الرئيس، سواء كان لقبه الخليفة أم أمير المؤمنين أم رئيس الدولة أم رئيس الجمهورية، فيمكن إطلاق أحد هذه الألقاب أو غيرها، وهذا يرجع إلى ما يتعارف عليه الناس (۱).

د- مجموعة من المبادئ السياسية من سقيفة بني ساعدة: أفرز ما دار في سقيفة بني ساعدة مجموعة من المبادئ منها: أن قيادة الأمّة لا تقام إلا بالاختيار، وأن البيعة هي أصل من أصول الاختيار وشرعية القيادة، وأن الخلافة لا يتولاها إلا الأصلب دينا، والأكفأ إدارة، فاختيار الخليفة تمّ وفق مقومات إسلامية وشخصية وأخلاقية، وأن الخلافة لا تدخل ضمن مبدأ الوراثة النسبيّة، أو القبلية. وأن إثارة «قريش» في سقيفة بني ساعدة باعتباره واقعًا يجب أخذه في الحسبان، ويجب اعتبار أي شيء مشابه ما لم يكن متعارضًا مع أصول الإسلام، وأنَّ الحوار الذي دار في سقيفة بني ساعدة قام على قاعدة الأمن النفسي السائد بين المسلمين حيث لا هرج ولا مرج، ولا تكذيب، ولا مؤامرات، ولا نقض للاتفاق، ولكنه تسليم للنُّصوص التي تحكمهم؛ حيث المرجعية في الحوار إلى النصوص الشرعية (٢). ومن الأمثلة التي صدرت بالشورى الجاعية من حادثة السقيفة:

- أوَّل ما قرره اجتهاع يوم السقيفة هو أن نظام الحكم ودستور الدولة يقرر بالشورى الحرّة، تطبيقًا لمبدأ الشورى الذي نص عليه القرآن، ولذلك كان هذا المبدأ محلَّ إجماع، وسند هذا الإجماع النصوص القرآنية التي فرضت الشورى، أي أن هذا الإجماع كشف وأكّد أوّل أصل شرعي لنظام الحكم في الإسلام، وهو الشورى الملزمة، وهذا أول مبدأ دستورى تقرَّر بالإجماع بعد وفاة رسولنا الكريم عَلَيْكُم، ثمَّ إن هذا الإجماع لم يكن إلا تأييدًا،

<sup>(</sup>١) على بن أبي طائب للصَّلاّبي ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) دراسات في عهد النبوة والخلافة الراشدة، د. عبد الرحمن الشجاع ص ٢٥٦.

وتطبيقًا لنصوص الكتاب، والسُّنَّة التي أوجبت الشورى.

- تقرر يوم السقيفة أيضًا: أن اختيار رئيس الدولة، أو الحكومة الإسلامية وتحديد سلطاته يجب أن يتم بالشورى أي البيعة الحرة التي تمنحه تفويضًا ليتولى الولاية بالشروط والقيود التي يتضمَّنها عقد البيعة الاختيارية الحرة - الدستور في النظم المعاصرة - وكان هذا ثاني المبادئ الدستورية التي أقرها الإجماع، وكان قرارًا إجماعيًّا كالقرار السابق.

- تطبيقًا للمبدأين السابقين، قرّر اجتهاع السقيفة اختيار أبي بكر، ليكون الخليفة الأوَّل للدولة الإسلامية (١).

ثم إن هذا الترشيح لم يصحَّ نهائيًّا إلا بعد أن تمت له البيعة العامة، أي: موافقة جمهور المسلمين في اليوم التالي بمسجد الرسول ﷺ، ثمَّ قبوله لها بالشروط التي ذكرها في خطابه الذي ألقاه (٢).

هـ- البيعة العامة: بعد أن تمّت بيعة أبي بكر البيعة الخاصّة في سقيفة بني ساعدة، كان لعمر البيعة في اليوم التالي موقف في تأييد أبي بكر، وذلك حينها اجتمع المسلمون للبيعة العامة، ومما قاله عمر في حق أبي بكر:... وإن الله قد أبقى فيكم كتابه الذي به هدي الله ورسوله على الله قلا أعتصمتم به هداكم الله لما كان هداه له، وإن الله قد جمع أمركم على خيركم صاحب رسول الله على وثاني اثنين إذ هما في الغار، فقوموا فبايعوه، فبايع الناس أبا بكر بعد بيعة السقيفة. ثم تكلم أبوبكر فحمد الله، وأثنى عليه بالذي هو أهله، ثم قال: أما بعد، أيّها الناس، فإني قد وليت عليكم ولست بخيركم، فإن أحسنت فأعينوني، وإن أسأت فقوموني، الصدق أمانة والكذب خيانة، والضعيف فيكم قويٌّ عندي حتى أرجع عليه حقه إن شاء الله، والقويٌ فيكم ضعيف عندي حتى آخذ الحقّ منه إن شاء الله، لا يدع قوم الجهاد في سبيل الله إلا خذلهم الله بالذل، ولا تشيع الفاحشة في قوم إلا عمهم الله يدع قوم الجهاد في سبيل الله إلا خذلهم الله بالذل، ولا تشيع الفاحشة في قوم إلا عمهم الله بالبلاء، أطبعوني ما أطعت الله ورسوله، فإذا عصيت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم، بالبلاء، أطبعوني ما أطعت الله ورسوله، فإذا عصيت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم،

وتعتبر هذه الخطبة الرائعة من عيون الخطب الإسلامية على إيجازها، وقد قرَّر

<sup>(</sup>١) فقه الشوري والاستشارة د. توفيق الشاوي ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية لابن كثير (٦/ ٣٠٥، ٣٠٦) إسناده صحيح.

الصديق فيها قواعد العدل والرحمة في التعامل بين الحاكم والمحكوم، وركَّز على أن طاعة ولي الأمر مترتبة على طاعة الله ورسوله، ونص على الجهاد في سبيل الله لأهميته في إعزاز الأمّة، وعلى اجتناب الفاحشة لأهمية ذلك في حماية المجتمع من الانهيار والفساد (١).

# ٧- الشورى في قتال مانعي الزكاة والمرتدين:

[آل عمران: ١٤٤].

إنَّ من حولكم من العرب قد منعوا شاتهم، وبعيرهم، ولم يكونوا في دينهم - وإن رجعوا إليه - أزهد منهم يومهم هذا، ولم تكونوا في دينكم أقوى منكم يومكم هذا على ما تقدم من بركة نبيَّكم وقد وكَلكم إلى المولى الكافي الذي وجده ضالًا فهداه، وعائلا فأغناه: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ بَجِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِه إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ بَنْتَدُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

والله لا أدع أن أقاتل على أمر الله حتى ينجز الله وعده، ويوفي لنا عهده، ويُقتل من قتل منا شهيدًا من أهل الجنة، ويبقى من بقي منا خليفته، وذريته في أرضه، قضاء الله الحق

<sup>(</sup>١) التاريخ الإسلامي (٩/ ٢٨).

وقوله الذي لا خلف له: ﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم ف الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [النور: ٥٥](١).

وقد أشار بعض الصحابة، ومنهم عمر على الصديق بأن يترك مانعي الزكاة ويتألفهم حتى يتمكن الإيمان من قلوبهم، ثم هم بعد ذلك يزكّون، فامتنع الصديق عن ذلك وأباه (٢).

فعن أبي هريرة العرب، فقال: لما توفي رسول الله على وكان أبوبكر – قد تولى الخلافة وكفر من كفر من العرب، فقال عمر الله كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله يلية: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فمن قالها، فقد عصم مني ماله ونفسه إلا بحقّه، وحسابه على الله»، فقال: والله؛ لأقاتلنَّ من فرَّق بين الصَّلاة والزَّكاة، فإن الزكاة حقّ المال، والله لو منعني عَناقًا (٣) كانوا يؤدُّونها إلى رسول الله لقاتلتهم على منعها. وفي رواية: والله لو منعوني عِقالا (١٤) كانوا يؤدُّونه إلى رسول الله على لقاتلتهم على منعه، قال عمر: فوالله ما هو إلا أن قد شرح الله صدر أبي بكر، فعرفت أنه الحق (٥)، ثمَّ قال عمر بعد ذلك: والله لقد رجح إيهان أبي بكر بإيهان هذه الأمَّة جميعًا في قتال أهل الردَّة (١)، وبذلك يكون أبوبكر قد كشف لعمر – وهو يناقشه – عن ناحية فقهية مهمة أجلاها له، وكانت قد غابت عنه، وهي أن جمّلة جاءت في الحديث النبوي الشريف الذي احتج به عمر هي غابت عنه، وهي أن جمّلة جاءت في الحديث النبوي الشريف الذي احتج به عمر هي فإذا قالوها عصموا منيَّ دماءهم، وأموالهم إلا بحقها (١٠).

وفعلًا كان رأي أبي بكر في حرب المرتدين رأيًا مسددًا، وهو الرأي الذي تمليه طبيعة الموقف لمصلحة الإسلام والمسلمين، وأي موقف غيره سيكون فيه الفشل، والضيّاع والهزيمة والرجوع إلى الجاهلية، ولولا الله، ثم هذا القرار الحاسم من أبي بكر، لتغير وجه

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٦/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٤) عِقالًا: هو الحبل الذي يعقل به البعير.

<sup>(</sup>٦) حروب الردة، محمد أحمد باشميل ص ٢٤.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (٦/ ٣١٦).

<sup>(</sup>٣) عناقًا: الأنثى من ولد الماعز.

<sup>(</sup>٥) البخاري رقم ١٤٠٠ مسلم رقم ٢٠.

<sup>(</sup>۷) مسلم رقم ۲۱.

التاريخ، وتحولت مسيرته، ورجعت عقارب الساعة إلى الوراء، ولعادت الجاهليَّة تعيث في الأرض فسادًا (١).

لقد تجلى فهمه الدقيق للإسلام وشدة غيرته على هذا الدين، وبقاؤه على ما كان عليه في عهد نبيه في الكلمة التي قاض بها لسانه ونطق بها جنانه، وهي الكلمة التي تساوي خطبة بليغة طويلة، وكتابًا حافلًا، وهي قوله عندما امتنع كثير من قبائل العرب أن يدفعوا الزكاة إلى بيت المال أو منعوها مطلقًا، وأنكروا فرضيتها: قد انقطع الوحي، وتم الدين أينقص وأنا حي ؟ (٢).

وفي رواية: قال عمر: فقلت: يا خليفة رسول الله تألّف الناس فأرفق بهم. فقال لي: أجبار في الجاهلية خّوار في الإسلام، قد انقطع الوحي، وتمّ الدين، أينقص وأنا (٢) حيُّ؟ لقد سمع أبوبكر وجهات نظر الصَّحابة في حرب المرتدَّين، وما عزم على خوض الحرب إلا بعد أن سمع وجهات النظر بوضوح إلا أنَّه كان سريع القرار، حاسم الرأي، فلم يتردَّد لحظة بعد ظهور الصَّواب له، وعدم التردُّد كان سمة بارزة من سهات أبي بكر هذا الخليفة العظيم - في حياته كلَّها، ولقد اقتنع المسلمون بصحَّة رأيه، ورجعوا إلى قوله، واستصوبوه. لقد كان أبوبكر الله أبعد الصحابة نظرًا، وأحقهم فهمًا، وأربطهم جنانًا في هذه الطامة العظيمة (٤)، والمفاجأة المذهلة.

## ٣- الشوري في جمع القرآن:

كان من ضمن شهداء المسلمين في حرب اليهامة كثير من حفظه القرآن، وقد نتج عن ذلك أن قام أبوبكر المسلمين في حرب اليهامة كثير من حفظه القرآن حيث جمع من الرَّقاع، والعظام، والسَّعف، ومن صدور الرَّجال (٥)، وأسند الصديق هذا العمل العظيم إلى الصَّحابي الجليل زيد بن ثابت الأنصاري المسيحي يروي زيد بن ثابت فيقول: بعث إليَّ أبوبكر الصَّحابي الحليل أهل اليهامة (٦)، فإذا عمر بن الخطاب عنده، قال أبوبكر المستحرَّ القتل فقال: إن القتل قد استحرَّ (٧) يوم القيامة بقرَّاء القرآن، وإنيَّ أخشى أن يستحرَّ القتل بالقوَّاء في المواطن (١) كلها، فيذهب كثير من القرآن، وإني أرى أن تأمر بجمع القرآن، فقال الشورى بين الأصالة والمعاصرة للتميمي ص ٨٦. (٢) المرتضى لأبي الحسن النَّدوي ص ٧٠. (٣) أبو بكر الصديق للصَّلاً بي.

<sup>(</sup>٥) حروب الردة وبناء الدولة الإسلامية، أحمد سعيد ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٦) يعني واقعة يوم اليهامة ضدَّ مسيلمة الكذّاب وأعوانه.

<sup>(</sup>٧) استحرَّ: كثر واشتد.

فى المواطن (١) كلها، فيذهب كثير من القرآن، وإني أرى أن تأمر بجمع القرآن، فقال لعمر: كيف أفعل شيئًا لم يفعله رسول الله ﷺ (٢) فقال عمر: هذا والله خير، فلم يزل عمر يراجعني حتَّى شرح الله صدري للذي شرح له صدر عمر، ورأيت فى ذلك الذي رأى عمر. قال زيد: قال أبوبكر: وإنك رجل شاب عاقل لا نتهمك، وقد كنت تكتب الوحي لرسول الله ﷺ فتتبَّع القرآن، فاجمعه. قال زيد: فوالله لو كلفوني نقل جبل من الجبال ما كان بأثقل عليَّ ممًّا كلفني به من جمع القرآن؛ فتتبعت القرآن من العسب (٢) واللخاف (١) وصدور الرجال، والرقاع، والأكتاف (٥). قال: حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبي خزيمة الأنصاري لم أجده مع أحد غيره، قال تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتَمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالمُؤْمِنِينَ رَوُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ [النوبة: ١٢٨] حتى خاتمة براءة، عرف عند عمر في حياته، حتى توفًاه الله، ثم عند عمر في حياته، حتى توفًاه الله، ثم عند حفر في حياته، حتى توفًاه الله، ثم عند حفصة بنت عمر رضي الله عنهم (١).

وهكذا فجمع القرآن الكريم فيه دليل عملي على ممارسة الشورى الجماعية، فقد اتسع نطاق الشورى، وتبادل الرأي، والمراجعة العلمية وذلك مما كان سببًا في الإقناع واجتماع الرأي على إنجاز هذا المشروع الحضاري العظيم.

#### ٤- الشورى في القضاء:

<sup>(</sup>٢) أبو بكر الصديق للصَّلاَّبي.

<sup>(</sup>٤) اللَّخاف: جمع لخفة وهي صفائح الحجارة.

<sup>(</sup>٦) البخاري رقم ٤٩٨٦.

<sup>(</sup>٨) موسوعة فقه أبي بكر الصديق، قلعجي ص ١٥٥.

<sup>(</sup>١) أي في الأماكن التي يقع فيها القتال مع الكفار.

<sup>(</sup>٣) العسب: جريد النخل.

<sup>(</sup>٥) الأكتاف: جمع كتف وهو العظم الذي للبعير.

<sup>(</sup>٧) الشوري، د. أحمد الإمام ص ٤٠.

ويظهر أن الصديق يرى الشورى ملزمة إذا اجتمع رأي أهل الشورى على أمر، إذ لا يجوز للإمام مخالفتهم (١).

#### ٥- الشوري في الجهاد:

دعا عمر، وعثمان، وعليا وطلحة، والزبير، عبدالرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، وأبا عبيدة بن الجرَّاح ووجوه المهاجرين والأنصار من أهل بدر، وغيرهم، فدخلوا عليه فقال: إنَّ الله تبارك وتعالى لا تحصى نعمه ولا تبلغ الأعمال جزاءها، فله الحمد كثيرًا على ما اصطنع عندكم من جمع كلمتكم، وأصلح ذات بينكم، وهداكم إلى الإسلام ونفي عنكم الشيطان، فليس يطمع أن تشركوا بالله، ولا أن تتخذ إلمَّا غيره، فالعرب أمة واحدة، بنو أب وأم، وقد أردت أن استفزكم إلى الروم بالشَّام، فمن هلك؛ هلك شهيد، وما عند الله خير للأبرار، ومن عاش، عاش مدافعًا عن الدين، مستوجبًا على الله رَجُنُكُ ثواب المجاهدين، هذا رأيي الذي رأيت، فليشر عليَّ كلَّ امرىء بمبلغ رأيه (٢٠). وقد أجمع الصحابة على موافقة الصديق في غزو الروم، وإنها تنوعت وجهات نظر بعضهم في كيفية هذا الغزو، فكان رأي عمر إرسال الجيوش تلو الجيوش حتى تتجمع في الشَّام فتكون قوة كبيرة تستطيع أن تصمد للأعداء. وكان رأي عبدالرحمن بن عوف أن يبدأ الغزو بقوات صغيرة، تغير على أطراف الشام ثم تعود إلى المدينة، حتى إذا تمَّ إرهاب العدو وإضعافه؛ تبعث الجيوش الكبيرة. وقد أخذ أبوبكر برأي عمر في هذا الأمر، واستفاد من رأي عبدالرحمن بن عوف فيها يتعلق بطلب المدد بالجيوش من قبائل العرب وخاصَّة أهل اليمن (٢).

وفي وصيته ليزيد بن أبي سفيان قائد أول جيش أرسل إلى بلاد الشام لفتح دمشق، أشار الصديق إلى أمور مهمة في الجهاد، وأسباب النصر على الأعداء لما أراد أبوبكر شه أن يجهز الجنود إلى الشام، وقد أوصاه بأهمية الشورى فقال له: وإذا استشرت فاصدق الحديث تُصدق المشورة، ولا تحزن المشير خبرك، فتُوْتي من قبل نفسك (١٠).

<sup>(</sup>١) أبو بكر الصديق للصَّلاَّبي ص ١٧٣. (٢) المصدر نفسه ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٣٧٢، التاريخ الإسلامي للحميدي (٩/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ لابن الأثير (٢/ ٦٤، ٥٦).

فبيَّن الصديق ليزيد بن أبي سفيان بأن إتقان المشورة أهمُّ من النظر في نتائجها، فإن المستشار وإن كان حصيف الرأي، ثاقب الفكر، فإنَّه لا يستطيع أن يفيد من استشاره حتى ينكشف له أمره بغاية الوضوح، فإذا أخفى المستشير بعض تفاصيل القضيَّة، فإنَّه يكون قد جنى على نفسه، حيث قد يتضرر بهذه المشورة (۱).

وقال الصديق لعمرو بن العاص في وصيته له لما أرسله على رأس جيش لفتح فلسطين ببلاد الشام ... ولا تدخر عنهم صالح مشورة، فربَّ رأي محمود في الحرب، مبارك في عواقب الأمور (٢).

# خامسًا: الشوري في عهد الفاروق:

أ- بيعة عمر بن الخطاب: لما اشتد المرض بأبي بكر جمع الناس إليه فقال: إنه قد نزل بي ما قد ترون ولا أظنني إلا ميتًا لما بي، وقد أطلق الله إيهانكم من بيعتي، وحل عنكم عقدتي، ورد عليكم أمركم فأمروا عليكم من أحببتم؛ فإنكم إن أمرتم في حياتي كان أجدر ألا تختلفوا بعدي (٣)، وتشاور الصحابة رضي الله عنهم، وكل يحاول أن يدفع الأمر عن نفسه ويطلبه لأخيه إذ يرى فيه الصلاح والأهلية؛ لذا رجعوا إليه فقالوا: رأينا يا خليفة رسول الله رأيك، قال: فأمهلوني حتى أنظر لله ولدينه ولعباده، فدعا أبوبكر عبدالرحمن بن عوف فقال له: أخبرني عن عمر بن الخطاب فقال له: ما تسألني عن أمر إلا وأنت أعلم به مني، فقال أبوبكر: وإن. فقال عبدالرحمن: هو والله أفضل من رأيك فيه، ثم دعا عثمان بن عفان، فقال: أخبرني عن عمر بن الخطاب، فقال: أنت أخبرنا به، فقال: على ذلك يا أبا عبدالله، فقال عثمان: اللهم علمي به أن سريرته خير من علانيته، وأنه ليس فينا مثله. فقال أبوبكر: يرحمك الله، والله لو تركته ما عَدَوْتُك. ثم دعا أسيد بن حضير فقال له مثل ذلك، فقال أسيد: اللهم أعلمه الخيرة بعدك يرضي للرضا، ويسخط للسخط، والذي يسر خير من الذي يعلن، ولن يلي هذا الأمر أحد أقوى عليه منه، وكذلك استشار سعيد بن زيد وعددًا من الأنصار والمهاجرين، وكلهم تقريبًا كانوا برأي واحد في عمر إلا طلحة بن عبيد الله خاف من شدته، فقال لأبي بكر: ما أنت قائل لربك إذا سألك عن استخلافك

<sup>(</sup>١) التاريخ الإسلامي (٩/ ١٩٢ – ١٩٧). (٢) أبو بكر الصديق للصَّلاَّبي ص ٣٨٢.

<sup>(</sup>٣) اليداية والنهاية (٧/ ١٨) تاريخ الطبري (١٤ ٢٣٨).

عمر علينا وقد ترى غلظته؟ فقال أبوبكر: أجلسوني أبالله تخوفونني؟ خاب من تزود من أمركم بظلم، أقول اللهم أستخلف عليهم خير أهلك (١)، وبين لهم سبب غلظة عمر وشدته فقال: ذلك لأنه يراني رقيقًا، ولو أفضى الأمر إليه لترك كثيرًا مما عليه (١)، ثم كتب عهدًا مكتوبًا يقرأ على الناس في المدينة وفي الأمصار عن طريق أمراء الأجناد، فكان نص العهد: بسم الله الرحمن الرحيم، هذا ما عهد أبوبكر بن أبي قحافة في آخر عهده بالدنيا خارجًا منها، وعند أول عهده بالآخرة داخلًا فيها؛ حيث يؤمن الكافر، ويوقن الفاجر، ويصدق الكاذب، إني لم آل الله و سوله ودينه ونفسي وإياكم خيرًا، فإن عدل فذلك ظني به وعلمي فيه، وإن بدل فلكل امرئ ما اكتسب، والخير أردت ولا أعلم الغيب: ﴿إِلاً اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا الله كثيرًا وَانتَصَرُوا مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمْ النَّذِينَ قَلَلُونًا وَانتَصَرُوا مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمْ النَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقلَبٍ يَنقَلِبُونَ الشعراء: ٢٢٧].

وأراد الصديق أن يبلغ الناس بلسانه واعيًا مدركًا، حتى لا يحصل أي لبس، فأشرف أبوبكر على الناس وقال لهم: أترضون بمن أستخلف عليكم، فإني والله ما ألوت من جهد الرأي، ولا وليت ذا قرابة، وإني قد استخلفت عليكم عمر بن الخطاب، فاسمعوا له وأطيعوا. فقالوا: سمعنا وأطعنا (٣).

وتوجه الصديق على بالدعاء إلى الله يناجيه ويبثه كوامن نفسه، وهو يقول: اللهم وليته بغير أمر نبيك ولم أرد بذلك إلا صلاحهم، وخفت عليهم الفتنة، واجتهدت لهم رأيي، فوليت عليهم خيرهم، وأحرصهم على ما أرشدهم، وقد حضرني من أمرك ما حضر فاخلفني فيهم فهم عبادك (١٠).

وكلف أبوبكر عثمان رضي الله عنهما بأن يتولى قراءة العهد على الناس وأخذ البيعة لعمر قبل موت أبي بكر، بعد أن ختمه لمزيد من التوثيق والحرص على إمضاء الأمر، دون أي آثار سلبية، وقال عثمان للناس: أتبايعون لمن في هذا الكتاب؟ قالوا: نعم فأقروا بذلك جميعًا ورضوا به (٥)، فبعد أن قرأ العهد على الناس ورضوا به أقبلوا عليه وبايعوه (٢)، واحتلى الصديق

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ (٢/ ٧٩)، التاريخ الإسلامي، محمود شاكر ص ١٠١.

<sup>(</sup>٢) الكامل لابن الأثير (٢/ ٧٩). (٣) تاريخ الطبري (٤/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد (٣/ ٢٠٠). (٥) المصدر نفسه (٣/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٦) دراسات في عهد النبوة والخلافة الراشدة ص ٢٧٢.

بالفاروق وأوصاه بمجموعة من التوصيات لإخلاء ذمته من أي شيء؛ حتى يمضي إلى ربه خاليًا من أي تبعة بعد أن بذل قصاري جهده واجتهاده (١).

وقد جاء فى الوصية: اتق الله يا عمر، واعلم أن لله عملًا بالنهار لا يقبله بالليل، وعملًا بالليل لا يقبله بالنهار، وأنه لا يقبل نافلة حتى تؤدي فريضة، وإنها ثقلت موزاين من ثقلت موازينه يوم القيامة باتباعهم الحق في دار الدنيا وثقله عليهم، وحق الميزان يوضع فيه الحق غدًا أن يكون ثقيلاً. وإنها خفت موازين من خفت موازينه يوم القيامة باتباعهم الباطل في دار الدنيا وخفته عليهم، وحُق لميزان يوضع فيه الباطل غدًا أن يكون خفيفًا، وأن الله تعالى ذكر أهل الجنة فذكرهم بأحسن أعالهم وتجاوز عن سيئه، فإذا ذكرتهم قلت: إني أخاف ألا ألحق بهم، وإن الله - تعالى - ذكر أهل النار، فذكرهم بأسوأ أعالهم، وردّ عليهم أحسنه، فإذا ذكرتهم، قلت: إني لأرجو ألا أكون مع هؤلاء ليكون العبد راغبًا راهبًا، لا يتمنى على الله ولا يقنط من رحمة الله، فإن أنت حفظت وصيتي فلا يك غائب أبغض إليك من الموت ولست تُعجزه (٢).

وباشر عمر بن الخطاب الله بصفته خليفة للمسلمين فور وفاة أبي بكر (٢)، كها أن ترشيح أبي بكر الصديق الله لعمر بن الخطاب لم يأخذ قوته الشرعية إلا بعدما وافق المسلمون على ذلك، وهذا ما تحقق حين طلب أبوبكر من الناس أن يبحثوا لأنفسهم عن خليفة من بعده، فوضعوا الأمر بين يديه، وقالوا له: رأينا إنها هو رأيك (١)، ولم يقرر أبوبكر الترشيح إلا بعد أن استشار أعيان الصحابة، فسأل كل واحد على انفراد، ولما ترجح لديه اتفاقهم أعلن ترشيحه لعمر، فكان ترشيح أبي بكر صادرًا عن استقراء لآراء الأمة من خلال أعيانها، على أن هذا الترشيح لا يأخذ قوته الشرعية إلا بقبول الأمة به؛ ذلك أن اختيار الحاكم حق للأمة، والخليفة يتصرف بالوكالة عن الأمة، ولابد من رضا الأصيل؛ ولهذا توجه أبوبكر إلى الأمة: أترضون بمن استخلف عليكم؟ فإني والله ما ألوت من جهدي الرأي ولا وليت ذا قرابة، وإني قد أستخلف عمر بن الخطاب، فاسمعوا له

<sup>(</sup>١) دراسات في عهد البنوة والخلافة الراشدة ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) صفة الصفوة لابن الجوزي (٢/ ٢٦٤، ٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) دراسات في عهد النبوة والخلافة الراشدة ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) القيود الواردة على سلطة الدولة، د. عبد الله الكيلاني ص ١٧٢.

وأطيعوا، فقالوا: سمعنا وأطعنا (١)، وفي قول أبي بكر: أترضون بمن أستخلف عليكم إشعار بأن الأمر للأمة وأنها هي صاحبة العلاقة والاختصاص (٢).

إن عمر ولي الخلافة باتفاق أهل الحل والعقد وإرادتهم؛ فهم الذين وضعوا لأبي بكر انتخاب الخليفة وجعلوه نائبًا عنهم في ذلك، فشاور ثم عين الخليفة ثم عرض هذا التعيين على الناس فأقروه، وأمضوه ووافقوا عليه، وأصحاب الحل والعقد في الأمة هم النواب «الطبيعيون» عن هذه الأمة، إذن فلم يكن استخلاف عمر الله إلا على أصح الأساليب الشورية وأعدلها (٣).

إن الخطوات التي سار عليها أبوبكر الصديق في اختيار خليفته من بعده لا تتجاوز الشورى بأي حال من الأحوال، وإن كانت الإجراءات المتبعة فيها غير الإجراءات المتبعة في تولية أبي بكر نفسه، وهكذا تم عقد الخلافة لعمر شي بالشورى والاتفاق، ولم يورد التاريخ أي خلاف وقع حول خلافته بعد ذلك، ولا أن أحدًا نهض طول عهده لينازعه الأمر، بل كان هناك إجماع على خلافته وعلى طاعته في أثناء حكمه، فكان الجميع وحدة واحدة "

## ٢- الشورى في أراضي الخراج:

الخراج له معنيان: عام وهو كل إيراد وصل إلى بيت مال المسلمين من غير الصدقات، فهو يدخل في المعنى العام للفيء، ويدخل فيه إيراد الجزية وإيراد العشور وغير ذلك. وله معنى خاص: وهو إيراد الأرض التي افتتحها المسلمون عنوة وأوقفها الإمام لمصالح المسلمين على الدوام كما فعل عمر بأرض السواد من العراق والشام. والخراج لا يقاس بإجارة ولا ثمن، بل هو أصل ثابت بنفسه لا يقاس بغيره (٥).

عندما قويت شوكة الإسلام بالفتوحات العظيمة وبالذات بعد القضاء على القوتين العظيمتين الفرس والروم، تعددت موارد المال في الدولة الإسلامية وكثرت مصارفه، وللمحافظة على كيان هذه الدولة المترامية الأطراف وصون عزها وسلطانها وضهان

<sup>(</sup>١) القيود الواردة على سلطة الدولة، د. عبد الله الكيلاني ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) القيود الواردة على سلطة الدولة، د. عبد الله الكيلاني ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) (٤) عمر بن الخطاب للصَّلاّبي ص ٧٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ص ٢٤٨.

مصالح العامة والخاصة/ كان لابد من سياسة مالية حكيمة رشيدة، فكر لها عمر على ألا وهي إيجاد مورد مالي ثابت ودائم للقيام بهذه المهام، وهذا المورد هو: الخراج. فقد أراد الفاتحون أن تقسم عليهم الغنائم من أموال وأراض وفقًا لما جاء في القرآن الكريم خاصًا بالغنائم: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّهَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لله خُمْسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَنَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِالله وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الجُمْعَانِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الأنفال: ٤١].

وقد أراد عمر على في بداية الأمر تقسيم الأرض بين الفاتحين، ولكن على بن أبي طالب على الله ما التقسيم، وشاركه الرأي معاذ بن جبل وحُذِّر عمر من ذلك (١١). وقد روى أبو عبيدة قائلًا: قدم عمر الجابية فأراد قسم الأراضي بين المسلمين، فقال معاذ: والله إذن ليكونن ما تكره، إنك إن قسمتها صار الريع العظيم في أيدي القوم ثم يبيدون، فيصير ذلك إلى الرجل الواحد أو المرأة، ثم يأتي من بعدهم قوم يُسدون من الإسلام مسدًّا، وهم لا يجدون شيئًا، فانظر أمرًا يسع أولهم وآخرهم (٢). لقد نبه معاذ بن جبل را الميانية أمير المؤمنين عمر رها الله أمر عظيم، جعله يتتبع آيات القرآن الكريم، ويتأملها مفكرًا في معنى كل كلمة يقرؤها حتى توقف عند آيات تقسيم الفيء في سورة الحشر، فتبين لـه أنهـا تشـير إلى الفيء للمسلمين في الوقت الحاضر، ولمن يأتي بعدهم، فعزم على تنفيذ رأي معاذ الطلحة، فانتشر خبر ذلك بين الناس، ووقع خلاف بينه وبين بعض الصحابة ومنهم بلال بن رباح والزبير بن العوام يرون تقسيمها، كما تقسم غنيمة العسكر، كما قسم النبي عَلَيْ خيبر، فأبي عمر ولله التقسيم، وتلا عليهم الآيات الخمس من سورة الحشر من قوله تعالى: ﴿وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلاَ رِكَابِ وَلَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الحشر:٦] حتى فرغ من شأن بني النضير ثم قال: ﴿مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [الحشر: ٧] فهذه عامة في القرى كلها ثم قال:

<sup>(</sup>١) سياسة المال في الإسلام ص ١٠٣، عبد الله جمعان.

<sup>(</sup>٢) الأموال لأبي عبيد ص ٧٥، عمر بن الخطاب ص ٢٤٨ للصَّلاَّبي.

فكانت هذه عامة لمن جاء بعدهم، فها من أحد من المسلمين إلا له في هذا الفيء حتى قال عمر: لئن بقيت ليبلغن الراعي بصنعاء نصيبه من هذا الفيء ودمه في وجهه (١).

وفي رواية أخرى قال عمر: فكيف بمن يأتي من المسلمين فيجدون الأرض بعلوجها قد اقتسمت وورثت عن الآباء وحيزت، ما هذا برأي، وفقال عمر: ما هو إلا كما تقول ولست أرى ذلك، والله لا يفتح بعدي بلد فيكون فيه كبير نيل، بـل عسى أن يكـون كَـلّا على المسلمين، فإذا قسمت أرض العراق بعلوجها، وأرض الشام بعلوجها، في يسد به الثغور؟ وما يكون للذرية والأرامل لهذا البلد وبغيره من أراضي الشام والعراق؟ فأكثروا على عمر وقالوا: تقف ما أفاء الله علينا بأسيافنا على قوم لم يحضروا ولم يشهدوا، ولأبناء القوم وأبناء أبنائهم ولم يحضروا، فكان عمر ﷺ لا يزيد على أن يقول: هذا رأيي، قالوا: فاستشر، فأرسل إلى عشرة من الأنصار من كبراء الأوس والخزرج وأشرافهم فخطبهم وكان مما قال لهم: إني واحد كأحدكم، وأنتم اليوم تقرون بالحق؛ خالفني من خالفني، ووافقني من وافقني، ولست أريد أن تتبعوا هذا الذي هواي، ثم قال: قد سمعتم كلام هؤلاء القوم الذين زعموا أني أظلمهم حقوقهم، ولكن رأيت أنه لم يبق شيء يفتح بعد أرض كسرى، وقد غنمنا الله أموالهم وأرضهم وعلوجهم فقسمت ما غنموا من أموال بين أهله، وأخرجت الخمس فوجهته على وجهه، وقد رأيت أن أحبس الأرضين بعلوجها واضعًا عليهم فيها الخراج، وفي رقابهم الجزية يؤدونها فتكون فيئًا للمسلمين المقاتلة والذرية، ولمن يأتي من بعدهم، أرايتم هذه الثغور لابد لها من رجال يلزمونها، أرايتم هذه

<sup>(</sup>١) الخراج لأبي يوسف ص ٦٧، عمر بن الخطاب للصَّلاَّبي ص ٢٤٩.

المدن العظام لا بدلها من أن تشحن بالجيوش، وإدرار العطاء عليهم، فمن أين يُعطي هؤلاء إذا قسمت الأرض والعلوج؟ فقالوا جميعًا: الرأي رأيك فنعم ما رأيت، إن لم تشحن هذه الثغور وهذه المدن بالرجال وتجري عليهم ما يتقوّون به رجع أهل الكفر إلى مدنهم (۱)، وقد قال عمر فيها قاله: لو قسمتها بينهم لصارت دولة بين الأغنياء منكم، ولم يكن لما جاء بعدهم من المسلمين شيء، وقد جعل الله لهم فيها الحق بقوله تعالى فاستوعبت الآية الناس إلى يوم القيامة، وبعد ذلك استقر رأي عمر وكبار الصحابة رضي الله عنهم على عدم قسمة الأرض (۲)، وفي حواره مع الصحابة يظهر أسلوب الفاروق في الجدل، وكيف جمع فيه قوة الدليل وروعة الصورة واستهالة الخصم في مقالته التي قال للأنصار، عند المناقشة في أمر أرض السواد، ولو أن رئيسًا ناشئًا في السياسة، متمرسًا بأساليب الخطب البرلمانية أراد أن يخطب النواب "لينال موافقتهم" على مشروع من المشروعات لم يحى بأرق من هذا المدخل أو أعجب من هذا الأسلوب، وامتاز عمر فوق ذلك بأنه كان صادقًا فها يقول، ولم يكن فيه سياسيًّا مخادعًا، وأنه جاء به في نمط من البيان يسمو على الأشباه والأمثال (۲). لم يكن الفاروق مخالفًا للهدي النبوي في عدم تقسيمه للأراضي المفتوحة، وقد كان سنده، فيها فعل، أمورًا منها:

- آية الفيء في سورة الحشر.
- عمل النبي ﷺ حينها فتح مكة عنوة فتركها لأهلها ولم يضع عليها خراجًا.
- قرار مجلس الشورى الذي عقده عمر بهذه المسألة بعد الحوار والمجادلة، وقد أصبح سنة متبعة فى أرض يظهر عليها المسلمون ويقرون أهلها عليها، وبهذا يظهر أن عمر حينها ميز بين الغنائم المنقولة وبين الأراضي كان متمسكًا بدلائل النصوص، وجمع بينها، وأنزل كلًّا منها منزلته التي يرشد إليها النظر الجامع السديد، يضاف إلى ذلك أن عمر كان يقصد أن تبقي لأهل البلاد ثرواتهم وأن يعصم الجند الإسلامي من فتن النزاع على الأرض والعقار، ومن فتن الدعة والانشغال بالثراء والحطام (3).

<sup>(</sup>١) الخراج لأبي يوسف ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سياسة المال في الإسلام في عهد عمر بن الخطاب، عبد الله جمعان ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) أخبار عمر، للطنطاوي ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٤) الاجتهاد في الفقه الإسلامي للسليماني ص ١٣١.

إن الفاروق الله كان يلجأ إلى القرآن الكريم يتلمس منه الحلول ويطوف بين مختلف آياته، ويتعمق في فهم منطوقها ومفهومها، ويجمع بينها ويخصص بعضها ببعض حتى يصل إلى نتائج تحقق المصالح المرجوة منها، مستلها روح الشريعة غير واقف مع ظواهر النصوص وقد أسعفه في قطع هذه المراحل إدراكه الدقيق لمقاصد الشريعة بتلكم النصوص، وهي عملية مركبة ومعقدة لا يحسن الخوض فيها إلا من تمرس على الاجتهاد وأعطي فيها فهما سديدًا وجرأة على الإقدام حيث يحسن الإقدام، حتى خيل للبعض أن عمر كان يضرب بالنصوص عُرْض الحائط في بعض الأحيان، وحاشا أن يفعل عمر فلك، لكنه كان مجتهدًا مجتازًا اكتسب حاسة تشريعية لا تضاهي حتى كان يرى الرأي فينزل القرآن على وفقه، والنتيجة التي نخرج بها من هذه القضية هي أن القرآن يفسر بعضه، بعضا، ومثله في السنة (۱).

## ما هي القيم والمصالح في عدم تقسيم أراضي الخراج؟

هناك جملة من المصالح التي استند إليها عمر بن الخطاب - والذين وافقوه على رأيه في اتخاذ هذا القرار يمكنني تصنيفها إلى صنفين: أولهما: المصالح الداخلية وأهمها سد الطريق على الخلاف والقتال بين المسلمين، وضمان توافر مصادر ثابتة لمعايش البلاد والعباد، وتوفير الحاجات المادية اللازمة للأجيال اللاحقة من المسلمين.

وثانيها: المصالح الخارجية والتي يتمثل أهمها في توفير ما يسد ثغور المسلمين ويسد حاجتها من الرجال والمؤن، والقدرة على تجهيز الجيوش، بها يستلزمه ذلك من كفالة الرواتب وإدرار العطاء وتمويل الإنفاق على العتاد والسلاح، وترك بعض الأطراف لتتولى مهام الدفاع عن حدود الدولة وأراضيها اعتهادًا على ما لديها من خراج، والذي يجب ملاحظته في هذه المصالح أن الخليفة أراد أن يضع بقراره دعائم ثابتة لأمن المجتمع السياسي ليس في عصره فقط، بل وفيها يليه من عصور بعده، وعباراته من مثل «فكيف بمن يأتي من المسلمين» «وكرهت أن يترك المسلمون» التي توخي بنظرته المستقبلية لهذا الأمن الشامل تشهد على ذلك، وقد أثبت تطور الأحداث السياسية في عصر عمر بن الخطاب صواب وصدق ما قرره.

<sup>(</sup>١) الاجتهاد في الفقه الإسلامي ص ٢٥٢.

أ- إن تعدد أطوار اتخاذ القرار بعدم تقسيم الأراضي قد أكد أمرين: أولها: أن بعض القرارات المهمة التي تمس المصالح الجوهرية للمسلمين قد تأخذ من الجهد والوقت الكثير، كما أنها قد تتطلب قدرًا من الأناة في تبادل الحجج والبراهين دون أن يتيح ذلك مجالًا للخلاف وتعميق هوة الانقسام أحيانًا، أو يفوت بابًا من أبواب تحقيق بعض المصالح الخاصة بأمن الأمة في حاضرها ومستقبلها.

والأمر الثاني: أن بعض القرارات المهمة التي قد تخرج بعد عسر النقاش والحوار، والبداية المتعثرة لها، يفرض على الحاكم الشرعي أن يكون أول المسلمين وآخرهم جهدًا في السعي إلى تضييق هوة الخلاف، والتقريب بين وجهات النظر المتعارضة لكي يصل بالمسلمين إلى الحكم الشرعي فيها هو متنازع بشأنه (۱).

ب- إن تبادل الرأي والاجتهاد بين الخليفة والصحابة الذين لم يوافقوه على رأيه واستناد الكل في ذلك إلى النصوص المنزلة في الاجتهاد يثبت أن الفيصل في إبداء الآراء في القرارات السياسية عامة، والتي تمس مصالح المسلمين بصفة مباشرة خاصة، هو أن تجيء هذه الآراء مستندة إلى النصوص المنزلة، أو ما ينبغي أن يتفرع عنها من مصادر أخرى لا تخرج عن أحكامها في محتواها ومبرراتها.

ج- إن لجوء الخليفة إلى استشارة أهل السابقة من كبار الصحابة العلماء فى فقه الأحكام ومصادر الشرع، واستجابتهم بإخلاص النصح له، يؤكد أن أهل الشورى لهم مواصفات خاصة تميزهم، فالذين يستشارون هم أهل الفقه والفهم والورع والدراية الواعون لدورهم، إنهم بعبارة أدق الذين لا إمعية فى آرائهم، ومن دأبهم توطين أنفسهم على قول الحق وفعله غير خائفين فى ذلك لومة لائم من حاكم أو غيره.

د- ثم يبقى القول: إن ما حدث بصدور قرار عدم تقسيم الأراضي يظل نموذجًا عاليًا سار عليه الصحابة في كيفية التعامل وفق آداب الحوار وأخلاقيات مناقشة القضايا، وتقليب أوجهها المختلفة ابتداءً بمرحلة التفكير في اتخاذ القرار بعدم تقسيم الأراضي بصفة مباشرة، أو غير مباشرة - وعلى رأسهم الخليفة الذي لم يخرج عن هذه الآداب رغم

<sup>(</sup>١) الأبعاد السياسية لمفهوم الأمن في الإسلام مصطفى منجود ص ٣١٧، ٣١٧.

اختلاف اجتهاداتهم بشأنه (١).

بل إن الفاروق بين أن الحاكم مجرد فرد في هيئة الشورى، وأعلن الثقة في مجلس شورى الأمة، خالفته أو وافقته، والرد إلى كتاب الله، فقد قال الله: إني واحد منكم، كأحدكم، وأنتم اليوم تقرون بالحق، خالفني من خالفني، ووافقني من وافقني، ومعكم من الله كتاب ينطق بالحق (٢).

#### ٣- الشورى في بدء التاريخ الهجري:

يعد التاريخ بالهجرة تطورًا له خطره في النواحي الحضارية، وكان أول من وضع التاريخ بالهجرة عمر، ويحكى في سبب ذلك عدة روايات، فقد جاء عن ميمون بن مهران أنه قال: دُفِع إلى عمر و الله صَكَ محله في شعبان، فقال عمر: شعبان هذا الذي مضي أو الذي هو آتٍ أو الذي نحن فيه، ثم جمع أصحاب رسول الله ﷺ فقال لهم: ضعوا للناس شيئًا يعرفونه. فقال قائل: اكتبوا على تاريخ الروم، فقيل: إنه يطول وإنهم يكتبون من عند ذي القرنين، فقال قائل: اكتبوا تاريخ الفرس. قالوا: كلم قام ملك طرح ما كان قبله، فاجتمع رأيهم على أن ينظروا كم أقام رسول الله ﷺ بالمدينة فوجدوه أقام عشر سنين، فكتب أو كتبوا التاريخ على هجرة رسول الله ﷺ (٢٠). وعن عثمان بن عبيدالله قال: سمعت سعيد بن المسيب يقول: جمع عمر بن الخطاب نظيم المهاجرين والأنصار رضي الله عنهم فقال: متى نكتب التاريخ؟ فقال له على بن أبي طالب: منذ خرج النبي عَلَيْ من أرض الشرك، من يوم هاجر. قال: فكتب ذلك عمر بن الخطاب، وعن ابن المسيب قال: أول من كتب التاريخ عمر بن الخطاب في السنتين ونصف من خلافته، فكتب لست عشرة من المحرم بمشورة علي بن أبي طالب عليه (١٤)، وقال أبو الزناد (٥): واستشار عمر في التاريخ، فأجمعوا على الهجرة (٦)، وروى ابن حجر في سبب جعلهم بداية التاريخ في شهر محرم وليس في ربيع الأول الشهر الذي تمت فيه هجرة النبي ﷺ أن الصحابة الذين أشاروا على عمر وجدوا أن الأمور التي يمكن أن يؤرخ بها أربعة، هي مولده ومبعثه وهجرته ووفاته،

<sup>(</sup>١) الأبعاد السياسية لمفهوم الأمن في الإسلام ص ٣١٧، ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) الدور السياسي للصفوة للسيد عمر ص ١٨٥. (٣) محض الصواب لابن عبدالهادي (١/ ٣١٦).

<sup>(</sup>٤) تاريخ الإسلام للذهبي ص ١٦٣. (٥) عبد الله بن ذكوان القرشي، ثقة فقيه.

<sup>(</sup>٦) محض الصواب (١/ ٣١٧).

ووجدوا أن المولد والمبعث لا يخلون من النزاع في تعيين سنة حدوثهما، وأعرضوا عن التاريخ بوفاته لما يثيره من الحزن والأسى عند المسلمين، فلم يبق إلا الهجرة، وإنها أخروه في ربيع الأول إلى المحرم، لأن ابتداء العزم على الهجرة كان من المحرم؛ إذ وقعت بيعة العقبة الثانية في ذي الحجة، وهي مقدمة الهجرة، فكان أول هلال استهل بعد البيعة والعزم على الهجرة هو هلال محرم، فناسب أن يجُعل مبتدأ.. ثم قال ابن حجر: وهذا أنسب ما وقعت عليه من مناسبة الابتداء بالمحرم (1).

وجذا الحدث الإداري المتميز أسهم الفاروق في إحداث وحدة شاملة بكل ما تحمله من معنى في شبه الجزيرة، حيث ظهرت وحدة العقيدة بوجود دين واحد ووحدة الأمة، بإزالة الفوارق، ووحدة الاتجاه باتخاذ تاريخ واحد، فاستطاع أن يواجه عدوه وهو واثق من النصر (٢).

#### ٤- لقب أمير المؤمنين:

لما مات أبوبكر على وكان يدعى خليفة رسول الله على قال المسلمون: من جاء بعد أبي بكر قيل له: خليفة خليفة رسول الله على فيطول هذا، ولكن أجمعوا على اسم تدعون به الخليفة، يُدعى به من بعده من الخلفاء. فقال بعض أصحاب رسول الله على نحن المؤمنون وعمر أميرنا، فدعي عمر أمير المؤمنين، فهو أول من سمي بذلك (٣).

#### ٥- المشورة في اختيار الولاة:

كان اختيار الولاة يتم بعد مشاورة الخليفة لكبار الصحابة (1)، فقد قال الشهد لأصحابه يومًا: دلوني على رجل إذا كان في القوم أميرًا فكأنه ليس بأمير، وإذا لم يكن بأمير فكأنه أمير، فأشاروا إلى الربيع بن زياد (٥)، وقد استشار عمر الصحابة فيمن يولي على أهل الكوفة فقال لهم: من يعذرني من أهل الكوفة ومن تجنيهم على أمرائهم، إن استعملت عليهم عفيفًا استضعفوه، وإن استعملت عليه قويًا فجّروه (١)، ثم قال: أيها الناس ما تقولون في رجل ضعيف غير أنه مسلم تقي، وآخر قوي مشدد، أيها الأصلح للإمارة؟

<sup>(</sup>١) فتح الباري (٧/ ٢٦٨)، الخلافة الراشدة يحيى اليحيى ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) جولة تاريخية في الخلفاء الراشدين، محمد الوكيل ص ٩٠.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبري لابن سعد (٣/ ٢٨١). (٤) عمر بن الخطاب للصّلاَّبي ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ص ٣١٥. ٢٦) أي اتهموه بالفجور.

فتكلم المغيرة بن شعبة فقال: يا أمير المؤمنين إن الضعيف المسلم إسلامه لنفسه وضعفه عليك وعلى المسلمين، والقوي المشدد فشداده على نفسه وقوته لك وللمسلمين، فاعمل في ذلك رأيك. فقال عمر: صدقت يا مغيرة، ثم ولاه الكوفة وقال له: انظر أن تكون ممن يأمنه الأبرار ويخافه الفجار. فقال المغيرة: أفعل ذلك يا أمير المؤمنين (١).

وشدد عمر على الولاة في استشارة أهل الرأي في بلادهم، وكان الولاة يطبقون ذلك ويعقدون مجالس للناس لأخذ آرائهم، وكان يأمر ولاته باستمرار بمشاورة أهل الرأي<sup>(۲)</sup>، وطلب من ولاته إنزال الناس منازلهم، فقد كتب عمر إلى أبي موسى الأشعري: بلغني أنك تأذن للناس جمًّا غفيرًا، فإذا جاءك كتابي هذا فأذن لأهل الشرف وأهل القرآن والتقوى والدين، فإذا أخذوا مجالسهم فأذن للعامة، وكتب إليه أيضًا: لم يزل للناس وجوه يرفعون حوائج الناس فأكرموا وجوه الناس، فإنه بحسب المسلم الضعيف أن ينتصف في الحكم والقسمة<sup>(۳)</sup>.

## ٦- تدوين الدواوين:

استشار عمر المسلمين في تدوين الدواوين، فأشار بعضهم بها يراه إلا أن الوليد بن هشام بن المغيرة، قال: جئت الشام فرأيت ملوكها قد دوّنوا ديوانًا وجندوا جندًا، فدون ديوانًا، وجند جندًا، وفي بعض الروايات أن الذي قال ذلك هو خالد بن الوليد (٤)، وذكر بعض المؤرخين أنه كان بالمدينة بعض مرازبة الفرس، فلها رأى حيرة عمر قال له: يا أمير المؤمنين: إن للأكاسرة شيئًا يسمونه ديوانًا جميع دخلهم وخرجهم مضبوطة فيه لا يشذ منه شيء، وأهل العطاء مرتبون فيه مراتب لا يتطرق عليها خلل، فتنبه عمر وقال: صفه لي، فوصفه المرزبان، فدون الدواوين وفرض العطاء (٥). وقد حبذ عثهان التدوين فأشار برأيه: أرى مالًا كثيرًا يسع الناس وإن لم يحصلوا حتى يُعرف من أخذ عمن لم يأخذ، خشية أن ينتشر الأمر (٢).

هذه بعض الروايات التي حدثت بناءً على استشارة عمر على مرات متعددة لمن

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۲/ ۸۰)

<sup>(</sup>٤) عمر بن الخطاب للصَّلاَّبي ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٦) سياسة المال في الإسلام ص ١٥٨.

<sup>(</sup>١) الولاية على البلدان للعمري (١/ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) نصيحة الملوك للماوردي ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ص ٢٦٠.

يحضرون عنده (١).

#### ٧- الحجر الصحي:

خرج عمر بن الخطاب عله إلى الشام، حتى إذا كان بسرغ لقيه أمراء الأجناد: أبو عبيدة بن الجراح وأصحابه، فأخبروه أن الوباء قد وقع بأرض الشام، قال ابن عباس: فقال عمر: ادع لي المهاجرين فدعاهم فاستشارهم، وأخبرهم أن الوباء قد وقع بالشام، فاختلفوا. فقال بعضهم: قد خرجنا لأمر ولا نرى أن نرجع عنه، وقال بعضهم: معك بقية الناس وأصحاب رسول الله ﷺ ولا نرى أن تقدمهم على هذا الوباء فقال: ارتفعوا عني، ثم قال: ادع لي الأنصار، فدعوتهم، فاستشارهم فسلكوا سبيل المهاجرين، واختلفوا كاختلافهم فقال: ارتفعوا عني، ثم قال: ادع لي من كان هنا من مشيخة قريش، من مهاجرة الفتح فدعوتهم فلم يختلف منهم عليه رجلان، فقالوا: نرى أن ترجع بالناس ولا تقدمهم على هذا الوباء، فنادى عمر في الناس: إني مصبح على ظهر فأصبحوا عليه، فقال أبو عبيدة: أفرارًا من قدر الله؟ فقال عمر عليه: لو غيرك قالها يا أبا عبيدة، نعم نفر من قدر الله إلى قدر الله، أرأيت لو كان لك إبل هبطت واديًا له عدوتان إحداهما خصبة والأخرى جدبة أليس إن رعيت الخصبة رعيتها بقدر الله، وإن رعيت الجدبة رعيتها بقدر الله؟ قال: فجاء عبدالرحمن بن عوف وكان متغيبًا في بعض حاجته فقال: إن عندي في هذا علمًا، سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «إذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا فرارًا منه». قال: فحمد الله عمر ثم انصرف (٢٠).

وفي مشورة عمر عليه أصحابه في هذه الحادثة فوائد منها:

- حرص ولي الأمر على مصالح المسلمين العامة وعدم إقدامه على اتخاذ قرار لم يتبين له فيه وجه الصواب لما في ذلك من المخاطرة بالمسلمين.

- مشاورة كل من أمكن حضوره من أهل الحل والعقد لما في ذلك من تمحيص الآراء والوصول إلى رأي مفيد عن طريق قدح عقول كثيرة وهذا موضع الشاهد من القصة.

<sup>(</sup>١) عمر بن الخطاب للصَّلاِّبي ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) البخاري، ك الطب، باب من خرج من أرض لا تلائمه (٧/ ٢١)، مسلم رقم ٢٢١٩.

- جواز اجتماع ولي الأمر برعيته على فئات متجانسة كما فعل عمر فلي هذا؛ حيث قسمهم إلى ثلاث فئات: فئة الأنصار، وفئة المهاجرين، وفئة مشيخة قريش، من مهاجرة الفتح، لأنه كلما كان العدد المشاور أقل كان النقاش أوسع لسعة الوقت.
  - الاستئناس برأي كبار السن ذوي الرأي والتجربة.
  - الاستئناس بالرأي الموحد، كما استأنس عمر برأي مشيخة الفتح لعدم اختلافهم.
- فتح الباب لمن أراد أن يستفسر لإزالة شبهة عنده ولو كان ولي الأمر قد انتهى إلى الأخذ بأحد الآراء، لأن إزالة الشبه من نفوس الرعية تأليفًا لقلوبهم واطمئنانًا يجعلهم يشاركون إخوانهم في الرأي وتنفيذه، كما أنه ينبغي أن يكون عند ولي الأمر القدرة على إيراد الحجج المقنعة، ولكن ذلك لا يبيح للرعية أو بعضهم أن يقفوا موقف المعارضين لما تم التوصل إليه من الشورى وبعد عزم ولي الأمر على انفاذه ﴿فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى الله ﴿ وَلَي الله عَلَى الله ﴾.
- أن الله تعالى يوفق ولي الأمر ورعيته للصواب إذا أخلصوا في مشاورتهم وقصدوا المصلحة العامة.
- أن أهل الشورى مهما كثروا قد يغيب عنهم الدليل على المسألة من الكتاب أو السنة، ولو كانوا علماء مجتهدين مع وجوده عند من غاب من مجلسهم كما دلت على ذلك تلك المناقشة الطويلة ولو كان عند أحدهم دليل لذكره ولما كان هناك حاجة للمناقشة، حتى جاء عبدالرحمن بن عوف فذكر الدليل فحمد الله عمر على موافقته (١).

ويؤخذ من هذا أنه يجب على ولي الأمر أن يحرص على الإكثار من العلماء في مجلس شوراه، لما في ذلك من إمكان استحضار بعضهم الدليل الذي يغني عن الشورى ويقطع الطريق من أول الطريق (٢).

#### ٨- توسع نطاق الشورى في عهد عمر بن الخطاب:

توسع نطاق الشوري في خلافة عمر عليه لكثرة المستجدات والأحداث، وامتداد

<sup>(</sup>١) فقه الشورى للغامدي ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر تفسه ص ١٥٤.

رقعة الإسلام إلى بلاد ذات حضارات وتقاليد ونظم متباينة، فولدت مشكلات جديدة احتاجت إلى الاجتهاد الواسع مثل معاملة الأرض المفتوحة، وتنظيم العطاء وفق قواعد جديدة لتنفق أموال الفتوح على الدولة، فكان عمر يجمع للشوري أكبر عدد من الصحابة الكبار (١)، وكان لأشياخ بدر مكانتهم الخاصة في الشوري، لفضلهم وعلمهم وسابقتهم، إلا أن عمر عليه أخذ يشوبهم بشباب، فإنهم على دربهم ماضون، والدولة لابد لها من تجديد رجالاتها، وكان عمر العبقري الفذ قد فطن إلى هذه الحقيقة، فأخذ يختار من شباب الأمة من علم منهم علمًا وورعًا وتقى، فكان عبدالله ابن عباس من أولهم، وما زال عمر يجتهد متخيرًا من شباب الأمة مستشارين له، متخذًا القرآن فيصلًا من التخير حتى قال عبدالله بن عباس: وكان القراء أصحاب مجلس عمر ومشاورته كهولًا كانوا أو شبانًا (٢)، وقد قال الزهري لغلمان أحداث: لا تحتقروا أنفسكم لحداثة أسنانكم، فإن عمر بن الخطاب عظيه كان إذا نزل به الأمر المعضل دعا الفتيان فاستشارهم يبتغي حدة عقولهم (٢٠). وقال محمد ابن سيرين: إن كان عمر والله يستشير في الأمر، حتى إن كان ليستشير المرأة، فربها أبصر في قولها الشيء يستحسنه فيأخذه، وقد ثبت أنه استشار مرة أم المؤمنين حفصة رضي الله عنها(١٠)، وقد كان لعمر رضي خاصة من علية الصحابة وذوي الرأي، منهم العباس بن عبد المطلب وابنه عبدالله وكان لا يكاد يفارقه في سفر ولا حضر، وعثمان بن عفان و عبدالرحمن بن عوف وعلي بن أبي طالب(٥)، ومعاذ بن جبل، وأبي بن كعب وزيد بن ثابت، ونظراؤهم، فكان يستشيرهم ويرجع إليهم (٦).

وكان المستشارون يبدون آراءهم بحرية تامة وصراحة كاملة، ولم يتهم عمر الله منهم في عدالته وأمانته. وكان عمر الله يستشير في الأمور التي لا نص فيها من كتاب أو سنة، وهو يهدف إلى معرفة إن كان بعض الصحابة يحفظ فيها نصّا من السنة، فقد كان بعض الصحابة يحفظ منها ما لا يحفظه الآخرون، وكذلك كان يستشير في فهم النصوص المحتملة لأكثر من معنى، لمعرفة المعاني والأوجه المختلفة، وفي هذين الأمرين قد يكتفي باستشارة الواحد أو العدد القليل، وأما في النوازل العامة فيجمع الصحابة، ويوسع

<sup>(</sup>٢) عمر بن الخطاب للصَّلاَّبي ص ٩٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ٩٠.

<sup>(</sup>٦) عمر بن الخطاب للصَّلاَّبي ص٩٢.

<sup>(</sup>١) عصر الخلافة الراشدة للعمري ص ٩٥.

<sup>(</sup>٣) عصر الخلافة الراشدة ص ٩٠.

<sup>(</sup>٥) السنن الكبرى للبيهقي (٩/ ٢٩).

النطاق ما استطاع كما فعل عند وقوع الطاعون بأرض الشام متوجها إليها (١).

وكانت مجالات الشورى في عهد عمر متعددة، منها في المجال الإداري والسياسي، كاختيار العهال والأمراء، والأمور العسكرية، ومنها في المسائل الشرعية المحضة، كالكشف في الحكم الشرعي من حيث الحل والحرمة والمسائل القضائية، والذي نحب أن نؤكد عليه أن الخلافة الراشدة كانت قائمة على مبدأ الشورى المستمدة من كتاب الله وسنة رسول الله على عهد عمر فلتة استنبطها ولا بدعة أتى بها، ولكنها قاعدة من قواعد المنهج الرباني (٢).

ولقد اعتمد عمر هم مبدأ الشورى في دولته، فكان هم لا يستأثر بالأمر دون المسلمين ولا يستبد عليهم في شأن من الشئون العامة، فإذا نزل به أمر لا يبرمه حتى يجمع المسلمين ويناقش الرأي معه فيه ويستشيرهم (٢). ومن أقوال عمر بن الخطاب في الشورى: لا خير في أمر أبرم من غير شورى (٤). وقوله: الرأي الفرد كالخيط السحيل، والرأيان كالخيطين المبرمين والثلاثة مرار لا يكاد ينتقض (٥). وقوله: شاور في أمرك من بخاف الله (٢).

وكان يحث قادة حربه على الشورى، فعندما بعث أبا عبيد الثقفي لمحاربة الفرس بالعراق قال له: أسمع وأطع من أصحاب رسول الله وأشركهم في الأمر وخاصة من كان منهم من أهل بدر (٧). وكان يكتب إلى قادته بالعراق بأمرهم أن يشاوروا في أمورهم العسكرية عمرو بن معد يكرب وطلحة الأسدي قائلًا: استشيروا واستعينوا في حربكم بطلحة الأسدي وعمرو بن معد يكرب ولا تولهما من الأمر شيئًا، فإن كل صانع أعلم ببضاعته (٨)، وكتب إلى سعد بن أبي وقاص: وليكن عندك من العرب أو من أهل الأرض من تطمئن إلى نصحه وصدقه، فإن الكذوب لا ينفعك خبره وإن صدقك في بعضه، والغاش عين عليك وليس عينًا لك (٩)، ومما قاله عمر المعتبة بن غزوان حين وجهه إلى

<sup>(</sup>١) عمر بن الخطاب للصّلاّبي ص ٩٢.

<sup>(</sup>٢) عمر بن الخطاب للصّلاّبي ص ٩٣.

<sup>(</sup>۷،٦،٥،٤،۳) المصدر نفسه ص ۹۰.

<sup>(</sup>٨) سير أعلام النبلاء للذهبي (١/ ٣١٧).

<sup>(</sup>٩) عمر بن الخطاب للصَّلاَّبي ص ٩١.

بعدة قد كتبت إلى العلاء بن الحضرمي أن يمدك بعرفجة بن هرشمة (١)، وهو ذو بعدة فعدو ومكايدة، فإذا قدم عليك فاستشره وقربه (٢)، وكان مسلك الفاروق في الشورى جميلًا؛ فإنه كان يستشير العامة أول أمره فيسمع منهم، ثم يجمع مشايخ أصحاب رسول الله على أصحاب الرأي منهم، ثم يفضي إليهم بالأمر ويسألهم أن يخلصوا فيه إلى رأي محمود، فها استقر عليه رأيه أمضاه، وعمله هذا يشبه الأنظمة الدستورية في كثير من المهالك النظامية، إذ يعرض الأمر على مجلس النواب مثلًا، ثم بعد أن يقرر بالأغلبية يعرض على مجلس آخر يسمى في بعضها مجلس الشيوخ وفي بعضها مجلس اللوردات، فإذا انتهى المجلس من تقريره أمضاه الملك (٣)، وكثيرًا ما كان عمر بن الخطاب يجتهد في الشيء ويبدي رأيه فيه، ثم يأتي أضعف الناس فيبين له وجه الصواب وقوة الدليل، فيقبله ويرجع عن خطأ ما رأى إلى الصواب ما استبان له (٤).

# سادسًا: الشوري في عهد عثمان بن عفان عليه:

# ١- بيعة عثمان بن عفان ظه:

استمر اهتمام الفاروق الله بوحدة الأمة ومستقبلها حتى اللحظات الأخيرة من حياته رغم ما كان يعانيه من آلام جراحاته البالغة، وهي بلا شك لحظات خالدة، تجلى فيها إيمان الفاروق العميق وإخلاصه وإيثاره (٥)، وقد استطاع الفاروق في تلك اللحظات الحرجة أن يبتكر طريقة جديدة لم يسبق إليها في اختياره الخليفة الجديد وكانت دليلًا ملموسًا، ومعلمًا واضحًا على فقهه في سياسة الدولة الإسلامية، لقد مضى قبله الرسول و ومعلمًا واضحًا على فقهه في سياسة الدولة الإسلامية، لقد مضى قبله الرسول من ومعلمًا واضحًا على فقهه في سياسة الدولة الإسلامية، لقد مضى قبله الرسول من ومعلمًا واضحًا على فقهه مريح، ولقد مضى أبوبكر الصديق واستخلف الفاروق بعد مشاورة كبار الصحابة، ولما طلب من الفاروق أن يستخلف وهو على فراش الموت، فكر مليًا وقرر أن يسلك مسلكًا آخر يتناسب مع المقام، فرسول الله وصوصًا أن النبي عليه بأفضلية أبي بكر وأسبقيته عليهم، فاحتهال الخلاف كان نادرًا وخصوصًا أن النبي عليها

<sup>(</sup>١) عمر بن الخطاب للصَّلاَّبي ص ٩١.

<sup>(</sup>٢) الإدارة العسكرية، سليان آل كمال (١/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٣) الخلفاء الراشدون للنجار ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) عمر بن الخطاب للصَّلاّبي ص٩١.

<sup>(</sup>٥) الخليفة الفاروق عمر بن الخطاب للعاني ص ١٦١.

وجه الأمة قولًا وفعلًا إلى أن أبابكر أولى بالأمر من بعده، والصديق استخلف عمر وكان يعلم أن عند الصحابة قناعة بأن عمر أقوى وأفضل من يحمل المسئولية بعده، فاستخلفه بعد مشاورة كبار الصحابة ولم يخالف رأيه أحد منهم، وحصل الإجماع على بيعة عمر (۱)، وأما طريقة انتخاب الخليفة الجديد فتعتمد على جعل الشورى في عدد محصور، وقد حصر ستة من صحابة رسول الله على كلهم يصلحون لتولي الأمر ولو أنهم يتفاوتون وحدد لهم طريقة الانتخاب ومدته، وعدد الأصوات، الكافية لانتخاب الخليفة، وحدد الحكم فى المجلس، والمرجِّح إن تعادلت الأصوات وأمر مجموعة من جنود الله لمراقبة سير الانتخابات في المجلس، وعقاب من يخالف أمر الجهاعة ومنع الفوضي بحيث لا يسمحون لأحد يدخل أو يسمع ما يدور في مجلس أهل الحل والعقد (۱)، وهذا بيان ما أجمل في الفقرات السابقة.

أ- العدد الذي حدده للشورى وأسهاؤهم: أما العدد فهو ستة وهم: علي بن أبي طالب، وعثمان بن عفان، عبدالرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، والزبير بن العوام وطلحة بن عبيد الله رضي الله عنهم جميعًا، وترك سعيد بن زيد وهو من العشرة المبشرين بالجنة ولعله تركه لأنه من قبيلته بنى عدي (٣)، وكان الله حريصًا على إبعاد إمارة أقاربه، مع أن فيهم من هو أهل لها، فهو يبعد قريبه سعيد بن زيد عن قائمة المرشحين للخلافة (١٠).

ب- طريقة اختيار الخليفة: أمرهم أن يجتمعوا في بيت أحدهم ويتشاوروا وفيهم عبدالله بن عمر يحضر معهم مشيرًا فقط وليس له من الأمر شيء، ويصلي بالناس أثناء التشاور صهيب الرومي وقال له: أنت أمير الصلاة في هذه الأيام الثلاثة حتى لا يولي إمامة الصلاة أحدًا من الستة، فيصبح هذا ترشيحًا من عمر له بالخلافة (٥)، وأمر المقداد بن الأسود وأبا طلحة الأنصاري أن يرقبا سير الانتخابات (٢).

<sup>(</sup>١) أوليات الفاروق، د. غالب القرشي ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (٤/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) الخلفاء الراشدون للخالدي ص ٩٨.

<sup>(</sup>٥) الخلافة والخلفاء الراشدون للبهنساوي ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٦) أشهر مشاهير الإسلام في الحرب والسياسة رفيق العظم ص ٦٤٨.

ج- مدة الانتخابات أو المشاورة: حددها الفاروق رضي الله بثلاثة أيام وهي فترة كافية وإن زادوا عليها، فمعنى ذلك أن شقة الخلاف ستتسع ولذلك قال لهم: لا يأتي اليوم الرابع إلا وعليكم أمير (١).

د- عدد الأصوات الكافية لاختيار الخليفة: أخرج ابن سعد بإسناد رجاله ثقات أن عمر الله قال لصهيب: صلّ بالناس ثلاثًا وليخل هؤلاء الرهط في بيت، فإذا اجتمعوا على رجل فمن خالفهم فاضربوا رأسه (۲)، فعمر الله أمر بقتل من يريد أن يخالف هؤلاء الرهط وشق عصا المسلمين ويفرق بينهم عملًا بقوله الله التاكم وأمركم جمع على رجل منكم يريد أن يشق عصاكم أو يفرق جماعتكم فاقتلوه (۳)، وها جاء في كتب التاريخ أن عمر الله أمرهم بالاجتماع والتشاور وحدد لهم أنه إذا اجتمع خمسة منهم على رجل وأبي أحدهم فليضرب رأسه بالسيف، وإن اجتمع أربعة وفرضوا رجلًا منهم وأبي اثنان فاضرب رءوسهما(٤). وهذه من الروايات التي لا تصح سندًا، فهي من الغرائب التي فاضرب رءوسهما الشيعي مخالفًا فيها النصوص الصحيحة وما عرف من سير الصحابة.

هـ- الحكم في حال الاختلاف: لقد أوصى بأن يحضر عبدالله بن عمر معهم في المجلس، وأن ليس له من الأمر شيء، ولكن قال لهم: فإن رضي ثلاثة رجلًا منهم وثلاثة رجلًا منهم، فحكموا عبدالله بن عمر فأي الفريقين حكم له فليختاروا رجلًا منهم، فإن لم يرضوا بحكم عبدالله بن عمر فكونوا مع الذين فيهم عبدالرحمن بن عوف، ووصف عبدالرحمن بن عوف بأنه مسدد رشيد فقال عنه: ونعم ذي الرأي عبدالرحمن بن عوف مسدد رشيد له من الله حافظ فاسمعوا منه (٥).

و- جماعة من جنود الله تراقب الاختيار وتمنع الفوضى: طلب عمر أبا طلحة الأنصاري وقال له: يا أبا طلحة إن الله على أعز الإسلام بكم فاختر خمسين رجلًا من الأنصار فاستحث هؤلاء الرهط حتى يختاروا رجلًا منهم (٢)، وقال للمقداد بن الأسود: إذا وضعتموني في حفرتي فاجمع هؤلاء الرهط في بيت حتى يختاروا رجلًا منهم (٧).

<sup>(</sup>١) الطبقات لابن سعد (٣/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٣/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٥٨/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٦) تاريخ الطبري (٥/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>۳) مسلم (۳/ ۱٤۸۰).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٥/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه (٥/ ٢٢٥).

ز- جواز تولية المفضول مع وجود الأفضل: ومن فوائد قصة الشورى؛ جواز تولية المفضول مع وجود الأفضل، لأن عمر جعل الشورى في ستة أنفس مع علمه أن بعضهم كان أفضل من بعض. ويؤخذ هذا من سيرة عمر في أمرائه الذين كان يؤمرهم في البلاد؛ حيث كان لا يراعي الفضل في الدين فقط، بل يضمُّ إليه مزيد المعرفة بالسياسة مع اجتناب ما يخالف الشرع منها، فاستخلف معاوية والمغيرة بن شعبة وعمرو بن العاص، مع وجود من هو أفضل من كل منهم في أمر الدين والعلم كأبي الدرداء في الشام وابن مسعود في الكوفة (١).

ح- جمع عمر بين التعيين وعدمه: جمع عمر بين التعيين، كما فعل أبوبكر أي تعيين المرشح، وبين عدم التعيين، كما فعل الرسول عليه فعين ستة وطلب منهم التشاور في الأمر (٢).

d- الشورى ليست بين الستة فقط: عرف عمر أن الشورى لن تكون بين الستة فقط، وإنها ستكون في أخذ رأي الناس في المدينة فيمن يتولى الخلافة؛ حيث جعل لهم أمد ثلاثة أيام فيمكنهم من المشاورة والمناظرة لتقع ولاية من يتولى بعده عن اتفاق من معظم الموجودين حينئذ ببلده التي هي دار الهجرة، وبها معظم الصحابة وكل من كان ساكنًا في بلد غيرها كان تبعًا لهم فيها يتفقون عليه، فها زالت المدينة حتى سنة ٢٣ه مجمع الصحابة فيها، حيث استبقاهم عمر بجانبه ولم يأذن لهم بالهجرة إلى الأقاليم المفتوحة (٣).

ى- أهل الشورى أعلى هيئة سياسية: إن عمر الله الشورى وحده اختيار الخليفة من بينهم، ومن المهم أن نشير إلى أن أحدًا من أهل الشورى لم يعارض ها القرار الذي اتخذه عمر، كما أن أحدًا من الصحابة الآخرين لم يثر أي اعتراض عليه، ذلك ما تدل عليه النصوص التي بين أيدينا، فنحن لا نعلم أن اقتراحًا آخر قد صدر عن أحد من الناس في ذلك العصر، أو أن معارضة ثارت حول أمر عمر، خلال الساعات الأخيرة من حياته، أو بعد وفاته، وإنها رضى الناس كل هذه التدابير، ورأوا فيه مصلحة لجاعة

<sup>(</sup>١) المدينة النبوية فجر الإسلام، محمد شراب (٢/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

المسلمين، وفي وسعنا أن نقول إن عمر قد أحدث هيئة سياسية عليا، مهمتها انتخاب رئيس الدولة، أو الخليفة، وهذا التنظيم الدستوري الجديد، الذي أبدعته عبقرية عمر لا يتعارض مع المبادىء الأساسية التي أقرها الإسلام، ولاسيها فيها يتعلق بالشورى، لأن العبرة من حيث النتيجة للبيعة العامة التي تجري في المسجد الجامع، وعلى هذا لا يتوجه السؤال الذي قد يرد على بعض الأذهان وهو من أعطى عمر هذا الحق؟ ما هو مستند عمر في هذا التدبير؟ ويكفي أن نعلم أن جماعة من المسلمين قد أقرت هذا التدبير ورضيت به، ولم يسمع صوت اعتراض عليه، حتى يتأكد أن الإجماع- وهو من مصادر التشريع- قد انعقد على صحته ونفاذه (١)، ولا ننسى أن عمر خليفة راشد، كما ينبغي أن نؤكد على هذا المبدأ- أهل الشورى أعلى هيئة سياسية - قد أقرّه نظام الحكم في الإسلام في العهد الراشدي، كما أن الهيئة التي سمّاها عمر، تمتعت بمزايا لم يتمتع بها غيرها من جماعة المسلمين، وهذه المزايا منحت لها من الله، وبلغّها الرسول؛ فلا يمكن عند المؤمنين أن يبلغ أحد من المسلمين مبلغ هؤلاء العشرة من التقوى والأمانة (٢٠). هكذا ختم عمر والله المانة (٢٠) حياته ولم يشغله ما نزل به من البلاء ولا سكرات الموت عن تدبير أمر المسلمين، وأرسى نظامًا للشورى لم يسبقه إليه أحد، ولا يشك أن أصل الشورى مقرر في القرآن الكريم والسنة القولية والفعلية، وقد عمل بها رسول الله ﷺ وأبوبكر، ولم يكن عمر مبتدعًا بالنسبة للأصل ولكن الذي عمله عمر هو تعيين الطريقة التي يختار بها الخليفة، وحصر عدد معين جعلها فيهم وهذا لم يفعله الرسول ﷺ ولا الصديق ﷺ، بل أول من فعل ذلك عمر، ونعم ما فعل، فقد كانت أفضل الطرق المناسبة لحال الصحابة في ذلك الوقت ٣٠)

## - منهج عبدالرحمن بن عوف في إدارة الشورى:

أ- اجتماع الرهط للمشاورة: لم يكد يفرغ الناس من دفن عمر بن الخطاب على حتى أسرع رهط الشورى وأعضاء مجلس الدولة الأعلى إلى الاجتماع في بيت عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها، وقيل: إنهم اجتمعوا في بيت فاطمة بنت قيس الفهرية أخت الضحاك بن

<sup>(</sup>١) نظام الحكم والتشريع ظافر الفاسمي (١/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) أوليات الفاروق ص ١٢٧.

قيس، ليقضوا في أعظم قضية عرضت في حياة المسلمين - بعد وفاة عمر - وقد تكلم القوم وبسطوا آراءهم واهتدوا بتوفيق الله إلى كلمة سواء رضيها الخاصة والكافة من المسلمين (١).

ب- عبدالرحمن يدعو إلى التنازل: عندما اجتمع أهل الشورى قال لهم عبدالرحمن بن عوف: اجعلوا أمركم إلى ثلاثة منكم. فقال الزبير: جعلت أمري إلى علي (٢)، وقال طلحة: جعلت أمري إلى عثمان. وقال سعد: جعلت امري إلى عبدالرحمن بن عوف. وأصبح المرشحون الثلاثة علي بن أبي طالب، وعثمان بن عفان، عبدالرحمن بن عوف، فقال عبدالرحمن: أيكما تبرأ من هذا الأمر فنجعله إليه، والله عليه والإسلام لينظرن أفضلهم في نفسه، فأسكت الشيخان، فقال عبدالرحمن بن عوف: أفتجعلونه إلي والله علي أن لا آلو عن أفضلكما؟ قالا: نعم (٣).

ج- تفويض ابن عوف بإدارة عملية الشورى: بدأ عبدالرحن بن عوف السادة ومشاوراته ومشاوراته فور انتهاء اجتماع المرشحين الستة صباح يوم الأحد، واستمرت مشاوراته واتصالاته ثلاثة أيام كاملة، حتى فجر يوم الأربعاء الرابع من محرم، وهو موعد انتهاء المهلة التي حددها لهم عمر، وبدأ عبدالرحمن بعلي بن أبي طالب فقال له: إن لم أبايعك فأشر عليّ، فمن ترشح للخلافة؟ قال علي: عثمان بن عفان، وذهب عبدالرحمن إلى عثمان وقال له: إن لم أبايعك فمن ترشح للخلافة؟ فقال عثمان: علي بن أبي طالب... وذهب ابن عوف بعد ذلك إلى الصحابة الآخرين واستشارهم، وكان يشاور كل من يلقاه في المدينة من كبار الصحابة وأشرافهم ومن أمراء الأجناد، ومن يأتي للمدينة وشملت مشاورته النساء في خدورهن وقد أبدين رأيهن، كما شملت الصبيان والعبيد في المدينة، وكانت نتيجة مشاورات عبدالرحمن بن عوف، أن معظم المسلمين كانوا يشيرون بعثمان بن عفان بن عفان يشير بعلي بن أبي طالب شيء. وفي منتصف ليلة الأربعاء، ذهب عبدالرحمن بن عوف إلى بيت ابن أخته: المسور بن غرمة، فطرق البيت، فوجد المسور (١٤) نائمًا، فضر بن عوف إلى بيت ابن أخته: المسور بن غرمة، فطرق البيت، فوجد المسور (١٤) نائمًا، فضر بن عوف إلى بيت ابن أخته: المسور بن غرمة، فطرق البيت، فوجد المسور (١٤) نائمًا، فضر بن عوف إلى بيت ابن أخته: المسور بن غرمة، فطرق البيت، فوجد المسور (١٤) نائمًا، فضر بن عوف إلى بيت ابن أخته: المسور بن غرمة، فطرق البيت، فوجد المسور (١٤) نائمًا، فضر بن عوف إلى بيت ابن أخته: المسور بن غرمة، فطرق البيت، فوجد المسور (١٤) نائمًا،

<sup>(</sup>۱) عثمان بن عفان، صادق عرجون ص ۲۲، ۹۳.

<sup>(</sup>٢) البخاري، ك فضائل أصحاب النبي رقم ٢٧٠٠.

<sup>(</sup>٣) البخاري، ك فضائل أصحاب النبي رقم ٢٧٠٠.

<sup>(</sup>٤) الخلفاء الراشدون للخالدي ص ٢٠١، ١٠٧.

الباب حتى استيقظ فقال: أراك نائهًا، فوالله ما اكتحلت هذه الليلة بكثير نوم، انطلق فادع الزبير وسعدًا. فدعوتهما له، فشاورهما ثم دعاني فقال: ادع لي عليًّا فدعوته فناجاه حتى ابهار (۱) الليل، ثم قام علي من عنده.. ثم قال: ادع لي عثمان. فدعوته فناجاه حتى فرق بينهما المؤذن بالصبح (۲).

د- الاتفاق على بيعة عثمان: وبعد صلاة صبح يوم البيعة، اليوم الأخير من شهر ذي الحجة ٢٣/ ١٤٤٢م وكان صهيب الرومي الإمام إذ أقبل عبدالرحمن بن عوف، وقد اعتم بالعهامة التي عمه بها رسول الله على وكان قد اجتمع رجال الشورى عند المنبر وأرسل إلى من كان حاضرًا من المهاجرين والأنصار وأمراء الأجناد منهم: معاوية أمير الشام، وعمر ابن سعد أمير حمص، وعمرو بن العاص أمير مصر، وافوا تلك الحجّة مع عمر وصاحبوه إلى المدينة (٦). وجاء في رواية البخاري: فلما صلى للناس الصبح واجتمع أولئك الرهط عند المنبر، فأرسل إلى كل حاضر من المهاجرين والأنصار وأرسل إلى أمراء الأجناد وكانوا وافوا تلك الحجة مع عمر، فلم اجتمعوا تشهد عبدالرحمن ثم قال: أمّا بعد، يا علي أني قد نظرت في أمر الناس فلم أرهم يعدلون بعثمان، فلا تجعلن على نفسك سبيلا فقال (١٠): أبايعك على سنة الله ورسوله والخليفتين من بعده، فبايعه عبدالرحمن وبايعه الناس المهاجرون والأنصار وأمراء الأجناد والمسلمون (٥)، وجاء في رواية صاحب الناس المهاجرون والأنصار وأمراء الأجناد والمسلمون (١٠)، وجاء في رواية صاحب التمهيد والبيان أن علي بن أبي طالب أول من بايع عبدالرحمن بن عوف (٢).

## هـ - حكمة عبدالرحمن بن عوف في تنفيذ خطة الشورى:

نفذ عبدالرحمن بن عوف خطة الشورى بها دل على شرف عقله، ونبل نفسه وإيثاره مصلحة المسلمين العامة على مصلحته الخاصة ونفعه الفردي، وترك عن طواعية ورضا أعظم منصب يطمع إليه الإنسان في الدنيا، ليجمع كلمة المسلمين، وحقق أول مظهر من

<sup>(</sup>١) ابهار: أي انتصف.

<sup>(</sup>٢) البخاري، كتاب الأحكام رقم ٧٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) شهيد الدار عثمان بن عفان، أحمد الخروف ص٣٧.

<sup>(</sup>٤) قوله: فقال أي عبد الرحمن مخاطبًا عثمان.

<sup>(</sup>٥) البخاري، كتاب الأحكام رقم ٧٢٠٧.

<sup>(</sup>٦) التمهيد والبيان ، محمد الملقي الأندنسي ص ٢٦.

مظاهر الشورى المنظمة في اختيار من يجلس على عرش الخلافة، ويسوس أمور المسلمين؛ فهو قد اصطنع من الإناة والصبر والحزم وحسن التدبير ما كفل له النجاح في أداء مهمته العظمي وقد كانت الخطوات التي اتخذها كالآتي:

\* بسط برنامجه في أول جلسة عقدها مجلس الشورى في دائرة الزمن الذي حدده لهم عمر؛ وبذلك أمكنه أن يحمل جميع أعضاء مجلس الشورى على أن يُدلوا برأيهم، فعرف مذهب كل واحد منهم ومرماه، فسار في طريقه على بينة من أمره.

\* وخلع نفسه وتنازل عن حقه في الخلافة ليدفع الظنون ويستمسك بعروة الثقة الوثقي.

\* أخذ في تعرف نهاية ما يصبو إليه كل واحد من أصحابه وشركائه في الشورى، فلم يزل يقلب وجوه الرأي معهم حتى انتهى إلى شبه انتخاب جزئي، فاز فيه عثمان برأي سعد بن أبي وقاص، ورأى الزبير بن العوام، فلاحت له أغلبية آراء الحاضرين معه.

\* عمد إلى معرفة كل واحد من الإمامين: عثمان، وعلى في صاحبه بالنسبة لوزنه في سائر الرهط الذين رشحهم عمر، فعرف من كل واحد منهما أنه لا يعدل صاحبه أحدًا إذا فاته الأمر.

\* أخذ في تعرف رأي من وراء مجلس الشورى من خاصة الأمة وذوي رأيها، ثم من عامتها وضعفائها، فرأى أن معظم الناس لا يعدلون أحدًا بعثهان، فبايع له وبايعه عامة الناس (١). لقد تمكن عبدالرحمن بن عوف بكياسته وأمانته واستقامته ونسيانه نفسه بالتخلي عن الطمع في الخلافة والزهد بأعلى منصب في الدولة، أن يجتاز هذه المحنة وقاد ركب الشورى بمهارة وتجرد، مما يستحق أعظم التقدير (٢).

قال الذهبي: ومن أفضل أعمال عبدالرحمن عزله نفسه من الأمر وقت الشورى، واختياره للأمة من أشار به أهل الحل والعقد، فنهض في ذلك أتم نهوض على جمع الأمة على عثمان ولو كان محابيًا فيها، لأخذها لنفسه، أو لولاها ابن عمه وأقرب الجماعة إليه سعد بن أبي وقاص (٦).

وبهذا تحققت صورة أخرى من صور الشوري في عهد الخلفاء الراشدين: وهي الاستخلاف

<sup>(</sup>۱) عثمان بن عفان، صادق عرجون ص ۷۰،۷۰.

<sup>(</sup>٢) مجلة البحوث الإسلامية العدد ١٠ ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء للذهبي (١/ ٨٦).

عن طريق مجلس الشوري ليعينوا أحدهم بعد أخذ المشورة العامة، ثم البيعة العامة (١).

# ٢- أول قضية واجهت عثمان قضية قتل:

أول قضية حكم فيها عثمان قضية عبيد الله بن عمر، وذلك أنه غدا على ابنة أبي لؤلؤة قاتل عمر فقتلها، وضرب رجلًا نصرانيًّا يقال له جفينة بالسيف فقتله، وضرب الهرمزان الذي كان صاحب تستر فقتله، وكان قد قيل: إنها مالاً أبا لؤلؤة على قتل عمر فالله أعلم (٢)، وكان عمر قد أمر بسجنه ليحكم فيه الخليفة من بعده، فلما ولي عثمان وجلس للناس كان أول ما تحوكم إليه في شأن عبيد الله، فقال على: ما من العدل تركه وأمر بقتله، وقال بعض المهاجرين: أيقتل أبوه بالأمس ويقتل هو اليوم؟ فقال عمرو بن العاص: يا أمير المؤمنين قد برأك الله من ذلك، قضية لم تكن في أيامك فدعها عنك. فودي (٢)عثمان أولئك القتلى من ماله، لأن أمرهم إليه، إذ لا وارث لهم إلا بيت المال، والإمام يرى الأصلح في ذلك وخليّ سبيل عبيد الله (٤)، وقد جاءت رواية في الطبري تفيد بأن الهاذبان المرمزان قد عفا عن عبيد الله (٥).

## ٣- الشورى في فتح إفريقية:

ولما استأذن عبدالله بن سعد الخليفة عثمان بن عفان فى غزو إفريقية جمع الصحابة واستشارهم فى ذلك فأشاروا عليه بفتحها، إلا أبو الأعور سعيد بن زيد، الذي خالفه متمسكًا برأي عمر بن الخطاب فى ألا يغزو أفريقية أحد من المسلمين، ولما أجمع الصحابة على ذلك دعا عثمان للجهاد، واستعدت المدينة عاصمة الخلافة الإسلامية لجمع المتطوعين وتجهيزهم، وترحيلهم إلى مصر، لغزو إفريقية تحت قيادة عبدالله بن سعد، وقد ظهر الاهتمام بأمر تلك الغزوة جليًّا، فهذا يتضح من الذين خرجوا إليها من كبار الصحابة، ومن خيار شباب آل البيت وأبناء المهاجرين الأوائل وكذلك الأنصار، فقد خرج فى ذلك الغزو، الحسن والحسين، وابن عباس وابن جعفر وغيرهم (1).

<sup>(</sup>١) دراسات في عهد النبوة والخلافة الراشدة ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (٧/ ١٥٤). (٣) ودى: دفع دية القتلى.

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (٧/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٥) عنمان بن عفان للصَّلاَّبي ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٦) ليبيا من الفتح العربي، د.صالح المزيني ص ٤٩.

#### ٤- الشورى في جمع القرآن في عهد عثمان:

إن السبب الحامل لعثمان على جمع القرآن مع أنه كان مجموعًا مرتبًا في صحف أبي بكر الصديق، إنها هو اختلاف قراء المسلمين في القراءة اختلافًا أوشك أن يؤدي بهم إلى أخطر فتنة في كتاب الله تعالى، وهو أصل الشريعة، ودعامة الدين، وأساس بناء الأمة الاجتماعي والسياسي والخلقي، حتى إن بعضهم كان يقول لبعض: إن قراءتي خير من قراءتك، فأفزع ذلك خليفة المسلمين وإمامهم، وطلب إليه أن يدرك الأمة قبل أن تختلف فيستشري بينهم الاختلاف ويتفاقم أمره، ويعظم خطبه، فيمس نص القرآن وتحرف عن مواضعها كلماته وآياته (۱۱)، فجمع عثمان المهاجرين والأنصار وشاورهم في الأمر، وفيهم أعيان الأمة، وأعلام الأئمة، وعلماء الصحابة وفي طليعتهم علي بن أبي طالب والمسوم، وماصقوة الأمة وقادتها الهادين المهديين ودارسهم ودارسوه، وناقشهم فيها وناقشوه، حتى عرف رأيهم وعرفوا رأيه، فأجابوه إلى رأيه في صراحة لا تجعل للريب إلى قلوب المؤمنين سبيلًا، وظهر للناس في أرجاء الأرض ما انعقد عليه إجماعهم، فلم يعرف قط يومئذ لهم مخالف، ولا عرف عند أحد نكير، وليس شأن القرآن الذي يخفى على آحاد الأمة فضلًا عن علمائها وأثمتها البارزين (۱۲).

لقد اتفق الصحابة على جمعه بها صح وثبت من القراءة المشهورة عن النبي عَلَيْهُ واطراح ما سواها، واستصوبوا رأيه، وكان رأيا سديدًا موفقًا (٣).

وقال على على الله: لو وليت لعملت بالمصاحف التي عمل بها عثمان (١).

لقد ظلت الصحف فى رعاية الخليفة الأول أبي بكر الصديق، ثم انتقلت بعده إلى رعاية الخليفة الثاني عمر بن الخطاب، ثم لما عرف عمر حضور أجله ولم يول عهده أحدًا معينًا فى خلافة المسلمين وإنها جعل شورى فى الستة أوصى بحفظ الصحف، وعنها نقل مصحفه «الرسمي» وأنه أمر أربعة من أشهر قراء الصحابة إتقانا لحفظ القرآن ووعيًا لحروفه وأداء لقراءته وفهمًا لإعرابه ولغته وهم زيد بن ثابت الأنصاري، وعبدالله بن

<sup>(</sup>۱) عثمان بن عفان، صادق عرجون ص ۱۷۱. (۲) المصدر نفسه ص ۲۳۰.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١/ ٨٨).

<sup>(</sup>٤) عثمان بن عفان، صادق عرجون ص ١٧٨، عثمان بن عفان للصَّلاَّبي ص ٢٣١.

الزبير وسعيد بن العاص عبدالرحمن بن الحارث بن هشام وهؤلاء من قريش (١).

وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش، فإنها نزل بلسانهم، ففعلوا، حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف، رد عثمان الصحف إلى حفصة، فأرسل إلى كُل أفق بمصحف مما نسخوا، وأمر بها سواه من القرآن في كل صحيفة أو مصحف أن يحرق (٢). والفرق بين جمع أبي بكر وعثمان أن جمع أبي بكر كان لخشيته أن يذهب شيء من القرآن بذهاب حملته، لأنه لم يكن مجموعًا في موضع واحد، فجمعه في صحائف مرتبًا لآيات سوره على ما وقفهم عليه النبي وجمع عثمان كان لما كثر الاختلاف في وجوه القراءة حتى قرأوه بلغاتهم على اتساع اللغات، فأدى ذلك بعضهم إلى تخطئة بعض، فخشي من تفاقم الأمر في ذلك، فنسخ تلك الصحف في مصحف واحد مرتبًا لسوره، واقتصر من سائر اللغات على لغة قريش محتجًا المن بلغتهم، وإن كان قد وسع في قراءته بلغة غيرهم دفعًا للحرج والمشقة في ابتداء الأمر، فرأى أن الحاجة قد انتهت فاقتصر على لغة واحدة (٢).

#### ٥- الشورى في أحداث الفتنة:

سمع بعض الصحابة الشائعات التي بنها عبدالله بن سبأ في الأمصار فدخل محمد بن مسلمة وطلحة بن عبيد الله وغيرهما على عثمان على عجل وقالوا: يا أمير المؤمنين أيأتيك عن الناس الذي يأتينا؟ قال: لا والله ما جاءني إلا السلامة. قالوا: فإنا أتانا، وأخبروه بها تناهي لسمعهم عن الفتنة التي تموج بها الأمصار الإسلامية، وعن الهجوم الشرس على ولاته في كل صقع، وقال: أنتم شركائي وشهود المؤمنين، فأشيروا علي وقالوا: نشير عليك أن تبعث رجالًا ممن تثق بهم إلى الأمصار حتى يرجعوا إليك بخبرهم (أ)، فقام عثمان بإجراء سديد عظيم، وتخير نفرًا من الصحابة لا يختلف اثنان في صدقهم وتقواهم وورعهم، ونصحهم، اختار محمد بن مسلمة الذي كان عمر يأتمنه على محاسبة ولاته، والتفتيش عليهم في الأقاليم، وأسامة بن زيد حب رسول الله علي وابن حِبّه، وأمير الجيش والذي أوصى النبي علي الفاذه في آخر عهده بالدنيا فقال: أنفذوا بعث أسامة، وعهار بن

<sup>(</sup>٣) عثمان بن عفان للصَّلاُّ بي ص ٢٣١.

<sup>(</sup>١، ٢) البخاري رقم ٤٩٨٧.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الطبري (٥/ ٣٤٨).

ياسر، السبّاق إلى الإسلام والمجاهد العظيم، وعبدالله بن عمر، التقي الفقيه الورع، فأرسل محمد بن مسلمة إلى الكوفة وأسامة إلى البصرة، وعارًا إلى مصر، وابن عمر إلى الشام، وكانوا على رأس جماعة، فأرسلهم إلى تلك الأمصار الكبيرة فمضوا جميعًا إلى عملهم الشاق المضني الخطير العظيم، ثم عادوا جميعًا عدا عمار بن ياسر الذي استبطأ في مصر ثم عاد، وقدموا بين يدي أمير المؤمنين ما شاهدوه وسمعوه وسألوا الناس عنه (1)، وكان ما جاء به هؤلاء واحدًا في كل الأمصار، وقالوا: أيها الناس، ما أنكرنا شيئًا، ولا أنكر المسلمون، إلا أن أمراءهم يقسطون بينهم ويقومون عليهم (1). وأما ما روي عن اتهام عمار بن ياسر الله التأليب على عثمان الله فأسانيد الروايات التي تتضمن هذه التهمة ضعيفة لا تخلو من علة، كما أن في متونها نكارة (1).

رجع مفتشو الأمصار واتضح أنه ليس هناك ما يوجب على الخليفة أن يعزل واحدًا من ولاته والناس في عافية وعدل وخير ورحمة واطمئنان، وأمير المؤمنين يعدل في القضية، ويقسم بالسوية، ويرعى حق الله وحقوق الرعية، وما يثار هو شكوك وأراجيف وأكاذيب يبثها الحاقدون في الظلمات لكي لا يعرف مصدرها، ولكن الخليفة البار الراشد العظيم لم يكتف بهذا، بل كتب إلى أهل الأمصار (3).

أما بعد: فإني آخذ العمال بموافاتي في كل موسم، وقد سلطت الأمة منذ وليت على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فلا يُرفع على شيء ولا على أحد من عمالي إلا أعطيته، وليس لي ولعيالي حق قبل الرعية إلا متروك لهم، وقد رفع إليَّ أهل المدينة أن أقوامًا يُشتمون، وآخرون يضربون، فيا من ضرب سرَّا وشتم سرَّا من ادعى شيئًا من ذلك فليواف الموسم فليأخذ بحقه حيث كان مني أو من عمالي، أو تصدقوا فإن الله يجزى المتصدقين، فلما قرئ في الأمصار أبكى الناس، ودعوا لعثمان وقالوا: إن الأمة لتمخض شير (٥).

فهل تريد الدنيا أن تسمع بحِزم وعزم أعلى وأشمخ من هذا الحزم والعزم من رجل

<sup>(</sup>١) عثمان بن عفان للصَّلاَّبي ص ٣٦١. (٢) تاريخ الطبري (٥/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٣) فتنة مقتل عثمان، د. محمد الغبان (١/ ١٧). (٤) تاريخ الطبري (١/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١/ ٣٤٩)، عثمان بن عفان للصَّلاَّبي ص ٣٦٢.

زاد سنّه على اثنتين وثهانين سنة، وهو في هذه الفورة والقوة من المتابعة والتنقيب عن المظالم؟ أم هل يريد الناس أن يروا عدلًا أرفع وأسمى من هذا العدل، والإنصاف، حتى إن حق أمير المؤمنين الشخصي متروك لرعيته، ما دام حق الله قائهًا وحدوده مرعيّة. نعم عند عثمان الذي لم يقف عند ذلك، ولم يكتف بأن أرسل أمناءه للتفتيش عن أحوال الناس، وكتابته من ثَمَّ إلى أهل الأمصار، بأن يأتوا موسم الحج ليرفعوا شكاتهم - إن كانت لهم - أمام جموع الحجيج، ولم يكتف عثمان بذلك كله، بل بعث إلى عمال الأمصار أنفسهم ليواجهوا الناس عندما يرفعون مظالمهم - إن وجدت - ثم ليسألهم أمير المؤمنين عما يتناقله الناس، ليشيروا عليه بالرأي الناصح السديد الرشيد (١).

#### ٦- مشورة عثمان لولاة الأمصار:

بعث عثمان وعبدالله بن سعد، وأدخل معهم في المشورة سعيد بن العاص، وعمرو بن أبي سفيان، وعبدالله بن سعد، وأدخل معهم في المشورة سعيد بن العاص، وعمرو بن العاص وهم من الولاة السابقين وكانت جلسة مغلقة وخطيرة جرت فيها الأبحاث التالية التي تقرر خطة العمل الجديد على ضوء الأخبار المتناهية إلى المدينة عاصمة دولة الإسلام (٢)، قال عثمان: ويحكم ما هذه الشكاية؟ وما هذه الإذاعة؟ إني والله لخائف أن يكون مصدوقًا عليكم وما يعصب (٣) هذا إلا بي. فقالوا له: ألم تبعث؟ ألم يرجع إليك الخبر عن القوم؟ ألم يرجعوا ولم يشافههم أحد بشيء؟ لا والله ما صدقوا ولا بروا ولا نعلم لهذا الأمر أصلًا، وما كنت لتأخذ به أحدًا فيضمنك على شيء، وما هي إلا إذاعة لا يحل الأخذ بها، ولا الانتهاء إليها. قال: فأشيروا عليّ. فقال سعيد بن العاص: هذا أمر مصنوع ويصنع في السر فيُلقي به غير ذي معرفة فيخبر به فيتحدث به في مجالسهم، قال: فيا دواء ذلك؟ قال: طلب هؤلاء القوم، ثم قتل هؤلاء الذين يخرج هذا من عندهم. وقال عبدالله بن سعد: خذ من الناس الذي عليهم إذا أعطيتهم الذي لهم، فإنه خير من أن تدعهم. قال معاوية: قد وليتني فوليت قومًا لا يأتيك عنهم إلا الخير، والرجلان أعلم بناحيتها، قال: فيا الرأي؟ قال: حسن الأدب، قال: فيا ترى يا عمرو؟ قال: أرى أنك قد لنت لهم، فإنا أدى أنك قد لنت لهم، فإنا أدلى أنك قد لنت لهم، فإنا الرأي؟ قال: حسن الأدب، قال: فيا ترى يا عمرو؟ قال: أرى أنك قد لنت لهم، فإنا المؤي؟ قال: حسن الأدب، قال: فيا ترى يا عمرو؟ قال: أرى أنك قد لنت لهم،

<sup>(</sup>١) عثمان بن عفان، عبدالستار الشيخ ص ٢١٢. (٢) عثمان بن عفان للصَّلاَّبي ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) يعصب بي: يناط بي.

وتراضيت عنهم وزدتهم عما كان يضع عمر، فأرى أن تلزم طريقة صاحبك فتشد في موضع الشدة وتلين في موضع اللين، إن الشدة تنبغي لمن لا يألو الناس شرَّا، واللين لمن يخلف الناس بالنصح وقد فرشتهما جميعًا اللين، وقام عثمان فحمد الله وأثنى عليه وقال: كل ما أشرتم به عليّ قد سمعت، ولكل أمر باب يؤتي منه، إن هذا الأمر الذي يُخاف على هذه الأمة كائن، وإن بابه الذي يُغلق عليه فيُكفكف به اللين والمؤاتاة والمتابعة، إلا في حدود الله تعالى ذكره، التي لا يستطيع أحد أن يبادي بعيب أحدها، فإن سده شيء فرفق، فذاك والله ليُفتحن وليست لأحد على حجة حق، وقد علم الله آني لم آل الناس خيرًا، ولا نفسي والله إن رحى الفتنة لدائرة، فطوبي لعثمان إن مات ولم يحركها. كفكفوا الناس، وهبوا لهم حقوقهم، واغتفروا لهم، وإذا تعوطيت حقوق الله فلا تُدِهنوا فيها (١).

كان عثمان بن عفان الله واضحًا صريحًا فيها لا هوادة فيه، وهي حدود الله فلا مداهنة فيها، وما غير ذلك فالرفق أولى والمغفرة أفضل، ولابد من تأدية الحقوق كلها (٢). وقد جاءت روايات بسند فيه ضعف ومجهولون تشوه العلاقة بين عمرو بن العاص وعثمان رضي الله عنهها، وساهمت روايات ساقطة في مسخ صورة عمرو بن العاص المحتمدة علاقته بعثمان إلى علاقة فاتك خطط لقتل أميره، ثم عاد بانتهازية ليطالب بدمه (٣)، وهذه الرواية ضعيفة ومرفوضة عند أهل التاريخ وأهل الحديث (١).

وقد جاء فى رواية بسند فيه ضعفاء ومجهولون أيضًا بأن عمرو بن العاص قال: يا عثمان: إنك قد ركبت الناس بمثل بني أمية فقلت وقالوا وزغت وزاغوا، فاعتدل أو اعتزل، فإن أبيت فاعتزم عزمًا وامض قدما<sup>(٥)</sup>. وجاء فى نفس الرواية أن عبدالله بن عامر قال: أرى لك أن تجمرهم <sup>(٦)</sup> فى هذه البعوث حتى يهم كل رجل منهم قمل فروة رأسه ودبر دابته وتشغلهم عن الإرجاف بك<sup>(٧)</sup>. إن عثمان شهم منع الولاة من التنكيل بمثيري

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري (٥/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) عمرو بن العاص الأمير المجاهد، منير الغضبان ص ٤٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٤٤٨، عثمان بن عفان للصَّلاَّبي ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٤) عمرو بن العاص الأمير المجاهد، منير الغضبان ص ٤٤٨.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الطبري (٥/ ٣٤٠)، عثمان للصَّلاَّبي ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٦) تجمرهم: يبقوا في الثغور لفترة طويلة من الزمن.

<sup>(</sup>٧) عثمان للصَّلاّبي ص ٣٦٤.

الشغب، حبسهم أو قتلهم، وقرّر أن يعاملهم بالحسن واللين (١)، وطلب من عماله أن يعودوا إلى أعمالهم، وفق ما أعلنه لهم من أسلوب مواجهة الفتنة التي كان كل بصير يرى أنها قادمة (٢).

### ٧- الحوار المباشر مع المعارضين في عهد عثمان:

وهنا تتجلى الشورى فى أعظم معانيها فى إعطاء المعارضين حق الحديث والتكلم بها يريدون أمام الناس، فقد دعا عثمان القوم السبئيين إلى عرض ما عندهم من شبهات وإظهار ما يرونه من أخطاء وتجاوزت ومخالفات، وقع هو فيها، وكانت جلسة مصارحة ومكاشفة فى المسجد على مرأى ومسمع من الصحابة والمسلمين، فتكلم السبئيون وعرضوا الأخطاء التي ارتكبها عثمان - على حد زعمهم، وقام عثمان به بالبيان والإيضاح وقدم حججه وأدلته فيما فعل، والمسلمون المنصفون يسمعون هذه المصارحة والمحاسبة والمكاشفة، وأورد عثمان ما أخذوه عليه، ثم بَيّن حقيقة الأمر ودافع عن حُسن فعله وأشهد معه الصحابة الجالسين فى المسجد (٢٠).

أ- قال: قالوا: إني أتممت الصلاة في السفر، وما أتمها قبلي رسول الله ولا أبوبكر ولا عمر، لقد أتممت الصلاة لما سافرت من المدينة إلى مكة، ومكة بلد فيه أهلي، فأنا مقيم بين أهلي ولست مسافرًا، أليس كذلك؟ فقال الصحابة: اللهم نعم.

ب- وقالوا: إني حميت حمى، وضيَّقتُ على المسلمين، وجعلت أرضًا واسعة خاصة لرعي إبلي، ولقد كان الحمى قبلي لإبل الصدقة والجهاد، حيث جعل الحمى كلّ من رسول الله وأبوبكر وعمر، وأنا زدت فيه لما كثرت إبل الصدقة والجهاد، ثم لم نمنع ماشية فقراء المسلمين من الرعي في ذلك الحمى، وما حميت لماشيتي؛ ولما وليت الخلافة كنت من أكثر المسلمين إبلًا وغنمًا وقد أنفقتها كلها، ومالي الآن ثاغية ولا راغية، ولم يبق لي إلا بعيران، خصَّصتها لحجّي؛ أليس كذلك؟ فقال الصحابة: اللهم نعم.

ج- وقالوا: إني أبقيت نسخة واحدة من المصاحف، وحرّقت ما سواها، وجمعت الناس على مصحف واحد؟ ألا إن القرآن كلام الله من عند الله وهو واحد ولم أفعل سوى

(٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>١) خلافة عثمان للسلمي ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الخلفاء الراشدون للخالدي ص ١٥١.

أن جمعت المسلمين على القرآن ونهيتهم عن الاختلاف فيه، وأنا في فعلي هذا تابع لما فعله أبوبكر، لما جمع القرآن! أليس كذلك؟ فقال الصحابة: اللهم نعم.

د- وقالوا: إني رددت الحكم بن أبي العاص إلى المدينة، وقد كان رسول الله نفاه إلى الطائف، إنَّ الحكم بن العاص مكّي، وليس مدنيًّا، وقد سيره رسول الله ﷺ من مكة إلى الطائف، وأعاده الرسول ﷺ إلى مكة بعدما رَضِي عنه، فالرسول ﷺ سيّره إلى الطائف وهو الذي ردّه وأعاده أليس كذلك؟ فقال الصحابة: اللهم نعم.

هـ- وقالوا: إني استعملت الأحداث، ووليت الشباب صغار السن، ولم أول إلا رجلًا فاضلًا محتملًا مرضيًا، وهؤلاء الناس أهل عملهم، فسَلوهم عنهم، ولقد ولى الذين من قبلي من هم أحدث منهم وأصغر منهم سنًا، ولقد ولى رسول الله على أسامة بن زيد، وهو أصغر ممن وليته، وقالوا لرسول الله على أشد مما قالوا لي أليس كذلك؟ قال الصحابة: اللهم نعم؛ إن هؤلاء الناس يعيبون للناس ما لا يفسرونه ولا يوضحونه.

و- وقالوا: إني أعطيت عبدالله بن سعد بن أبي سرح ما أفاء الله به، وإنها أعطيته خُمس الخمس، وكان مئة ألف، لما فتح إفريقية، جزاء جهاده، وقد قلت له: إن فتح الله عليك إفريقية فلك خمس الخمس من الغنيمة نفلًا، وقد فعلها قبلي أبوبكر وعمر المحتمد المعتمر أن تعطيه خمس الخمس و لا يحق لهم الاعتراض قال لي الجنود المجاهدون: إنا نكره أن تعطيه خمس الخمس و ولا يحق لهم الاعتراض والرفض - فأخذت خمس الخمس من ابن سعد ورددته على الجنود وبذلك لم يأخذ ابن سعد شيئًا، أليس كذلك؛ قال الصحابة: اللهم نعم.

ز- وقالوا: إني أحبُّ أهل بيتي وأعطيهم، فأما حبيّ لأهل بيتي فإنه لم يحملني على أن أميل معهم إلى جور وظلم الآخرين، بل أحمل الحقوق عليهم وآخذ الحق منهم، وأما إعطاؤهم فإني أعطيهم من مالي الخاص، وليس من أموال المسلمين، لأني لا استحلُّ أموال المسلمين، ولا لأحد من الناس، ولقد كنت أعطي العطية الكبيرة الرغيبة من صُلب مالي، أزمان رسول الله عليه وأبي بكر وعمر من أمال الذي لي لأهالي وأقاربي، قال الملحدون على أسنان أهل بيتي، وفني عمري، وجعلت مالي الذي لي لأهالي وأقاربي، قال الملحدون ما قالوا؟ وإني والله ما أخذت من مصر من أمصار المسلمين مالًا ولا فضلًا، ولقد رددت على تلك الأمصار الأموال ولم يحضروا إلى المدينة إلا الأخماس من الغنائم، ولقد تولى

المسلمون تقسيم تلك الأخماس ووضعها في أهلها؛ ووالله ما أخذت من تلك الأخماس وغيرها فلسًا فها فوقه، وإنني لا آكل إلا من مالي، ولا أعطي أهلي إلا من مالي.

ح-وقالوا: إني أعطيت الأرض المفتوحة لرجال معينين، وإن هذه الأرضين المفتوحة، قد اشترك في فتحها المهاجرون والأنصار وغيرهم من المجاهدين، ولما قسمت هذه الأراضي على المجاهدين الفاتحين منهم من أقام بها واستقر فيها، ومنهم من رجع إلى أهله في المدينة أو غيرها، وبقيت تلك الأرض ملكًا له، وقد باع بعضهم تلك الأراضي، وكان ثمنها في أيديهم، وبذلك أورد عثمان شه أهم الاعتراضات التي أثيرت عليه، وتولى توضيحها وبيان وجه الحق فيها (۱).

وترى من ذلك الدفاع المحكم الذي دافع به عثمان بن عفان رضي الله وساجل الصحابة فيه وذاكرهم إياه صورة لما كان يجرى من النقد المر العنيف له الله وما كان يشيعه السبئيون من قالة السوء، وما يعملون على ترويجه من باطل مزيف، فقد أجمل رضي الله ذكر الاعتراضات التي كانوا يعترضون بها عليه، وبين وجه الحق يريدون رشادًا، ولا يبغون سدادًا، فمجادلته لهم مجادلة رجل مخلص مع آخر يتربص به الدوائر، ويتسقط هفواته لينفذ أغراضًا ويلقي في نفوس الناس عنه إعراضًا، ومن كان شأنه كذلك ولا تقنعه الحجة، ولا يهديه الدليل، ومن يضلل الله فلا هادي له (٢).

وقد سمع كلامه وتوضيحه زعماء أهل الفتنة الذين بجانب المنبر، كما سمعه الصحابة الكرام، ومن معهم من المسلمين الصالحين، وتأثّر المسلمون بكلام عثمان وبيانه وتوضيحه وصدَّقوه فيها قال، وازدادوا له حبًا، وأما السبئيون دعاة الفتنة والفرقة، فلم يتأثروا بذلك، ولم يتراجعوا، لأنهم لم يكونوا باحثين عن حق، ولا راغبين في خير، إنها كان هدفهم الفتنة، والكيد للإسلام والمسلمين، وقد أشار الصحابة والمسلمون على عثمان بقتل زعماء الفتنة بسبب ما ظهر من كذبهم وتزويرهم، وحقدهم، بل أصروا عليه في قتلهم، ليتخلص المسلمون من شرهم، وتستقر بلاد المسلمين، ويُقضى على الفتنة التي يثيرها هؤلاء، ولكن عثمان كان له رأي آخر، وتحليل مغاير، فآثر أن يتركهم، ورأى عدم قتلهم، محاولة منه

١٠) العواصم من القواصم لابن العربي ص ٦١- ١١١، تاريخ الطبري (٥/ ٣٥٦).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الجدل لمحمد أبو زهرة ص ٩٨، ٩٩.

لتأخير وقوع الفتنة، ولم يتخذ عثمان ضد السبئين القادمين من مصر والكوفة والبصرة أي إجراء مع علمه بها يخططون ويريدون، وتركهم يغادرون المدينة ويعودون إلى بلادهم (١).

# سابعًا: الشوري في عهد أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رها:

#### ١ - بيعة علي بن أبي طالب الله

تمت بيعة على والمسلمة الاختيار وذلك بعد أن استشهد الخليفة الراشد عثمان بن عفان الله على أيدي الخارجين المارقين الشذاذ الذين جاءوا من الآفاق، ومن أمصار مختلفة، وقبائل متباينة لا سابقة لهم، ولا أثر خير في الدين، بعد أن قتلوه الله ذورًا وعدوانا، يوم الجمعة لثماني عشرة ليلة مضت من ذي الحجة سنة خمس وثلاثين (٢).

قام كل من بقي بالمدينة من أصحاب رسول الله على بديايعة على الله الخلافة وذلك لأنه لم يكن أحد أفضل منه على الإطلاق في ذلك الوقت، فلم يدع الإمامة لنفسه أحد بعد عثمان هم يكن أبو السبطين هم حريصًا عليها، ولذلك لم يقبلها إلا بعد إلحاح شديد من بقى من الصحابة بالمدينة، وخوفًا من ازدياد الفتن وانتشارها، ومع ذلك لم يسلم من نقد بعض الجهال إثر تلك الفتن كموقعة الجمل وصفين التي أوقد نارها وأنشبها الحاقدون على الإسلام كابن سبأ وأتباعه الذين استخفهم فأطاعوه لفسقهم ولزيغ قلوبهم عن الحق والهدى، وقد روى الكيفية التي تم بها اختيار علي هم للخلافة بعض أهل العلم (٢٠)، فقد روى أبوبكر الخلال بإسناده إلى محمد بن الحنفية قال: كنت مع علي رحمه الله وعثمان محصر قال: فأتاه رجل فقال: إن أمير المؤمنين مقتول الساعة، قال: كنت مع علي رحمه الله وعثمان محمد: فأخذت بوسطه تخوفًا عليه فقال خلً لا أمّ لك، قال: فأتى علي رحمه الله: قال محمد: فأخذت بوسطه تخوفًا عليه فقال خلً لا أمّ لك، قال: فأتى علي الدار، وقد قتل الرجل رحمه الله، فأتى داره فدخلها فأغلق بابه، فأتاه الناس فضربوا عليه الداب فدخلوا عليه فقالوا: إن هذا قد قتل، ولابد للناس من خليفة ولا نعلم أحدًا، أحق الباب فدخلوا عليه فقالوا: لا تريدوني فإني لكم وزير خير مني لكم أمير فقالوا: لا والله لا الما من خليفة ولا نعلم أحدًا، أحق مها منك، فقال لهم علي: لا تريدوني فإني لكم وزير خير مني لكم أمير فقالوا: لا والله لا

<sup>(</sup>١) الخلفاء الراشدون للخالدي ص ١٥٨، ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) الطبقات لابن سعد (٣/ ٣١).

<sup>(</sup>٣) عقيدة أهل السنة في الصحابة الكرام، ناصر علي عايض حسن الشيخ (٢/ ٢٧٧).

نعلم أحد أحق بها منك قال: فإن أبيتم علي فإن بيعتي لا تكون سرًا، ولكن أخرج إلى المسجد فبايعه الناس (۱)، وفي رواية أخرى عن سالم بن أبي الجعد عن محمد بن الحنفية: فأتاه أصحاب رسول الله فقالوا: إن هذا الرجل قد قتل ولابد للناس من إمام ولا نجد أحدًا أحق بها منك أقدم مشاهد، ولا أقرب من رسول الله على فقال على: لا تفعلوا فإني وزير خير مني أمير، فقالوا: لا والله ما نحن بفاعلين حتى نبايعك، قال: ففي المسجد، فإنه ينبغي ألا تكون خفيًا ولا تكون إلا عن رضا المسلمين قال: فقال سالم بن أبي الجعد: فقال عبدالله بن عباس: فلقد كرهت أن يأتي المسجد كراهية أن يشغب عليه، وأبى هو إلا المسجد، فلها دخل المسجد جاء المهاجرين والأنصار فبايعوا وبايع الناس (۲).

ومن هذه الآثار الصحيحة بعض الدروس والعبر والفوائد منها:

أ- نصرة على بن أبي طالب في لعثمان في ودفاعه عنه، وهذا متواتر عن على في بل كان أكثر الناس دفاعًا عن عثمان في و جاء بأسانيد كثيرة، وشهد بذلك مروان بن الحكم حيث قال: ما كان في القوم أدفع عن صاحبنا من صاحبكم يعني عليًّا عن عثمان (٣).

ب- زهد على على الخلافة وعدم طلبه لها أو طمعه فيها، واعتزاله في بيته حتى جاءه الصحابة يطلبون البيعة.

ج- إجماع الصحابة من المهاجرين والأنصار والناس عامة في المدينة على بيعته، ويدخل في هؤلاء أهل الحل والعقد، وهم الذين قصدوا عليًّا وطلبوا منه أن يوافق على البيعة وألحوا عليه حتى قبلها، وليس للغوغاء وقتلة عثمان كما في بعض الروايات الضعيفة والموضوعة.

د- إن عليًا كان أحق الناس بالخلافة يؤمئذ، ويدل على ذلك قصد الصحابة له، وإلحاحهم عليه، ليقبل البيعة، وتصريحهم بأنهم لا يعلمون أحق بالخلافة منه يومئذ.

هـ - أهمية الخلافة، ولذلك رأينا أن الصحابة أسرعوا في تولية علي، وكان يقول: لولا خشية على دين الله لم أجبهم (١).

ت سنة لأبي بكر الخلال ص ٤١٥. (٢) المصدر نفسه ص ٤١٦.

<sup>🗝</sup> يعة عي بن أبي طالب، مالك الخالدي ص ٢ إسناده قوي.

ت منح ساري (۱۳/۷۵) إسناده صحيح.

و-إن الشبهة التي أدخلوها على بيعة علي، كون الخوارج الذين حاصروا عثمان وشارك بعضهم فى قتله، كانوا فى المدينة وأنهم أول من بدؤوا بالبيعة وأن طلحة والزبير بايعا مكرهين، وهذه أقاويل المؤرخين لا تقوم على أساس وليس لها سند صحيح، والصحيح أنه لم يجد الناس بعد أبي بكر وعمر وعثمان، كالرابع قدرًا وعلمًا وتقى ودينًا وجهادًا، فعزم عليه المهاجرون والأنصار، ورأى ذلك فرضًا عليه، فانقاد إليه، ولولا الإسراع بعقد البيعة لعلي، لأدى ذلك إلى فتن واختلافات فى جميع الأقطار الإسلامية، فكان من مصلحة المسلمين أن يقبل علي البيعة مها كانت الظروف المحيطة بها، ولم يتخلف عن علي أحد من الصحابة الذين كانوا بالمدينة، وقد خلط الناس بين تخلف الصحابة عن المسير معه إلى البصرة وبين البيعة، أما البيعة فلم يختلفوا عنها، وأما المسير معه فل الناحرة وبين البيعة، أما البيعة فلم يختلفوا عنها، وأما المسير معه ذل أنها كانت مسألة اجتهادية (١)، كما أن عليًّا لم يلزمهم بالخروج معه وقبل عذر من اعتذر عن ذلك.

ز- لابد من الحذر من مبالغات الإخباريين التي تزعم أن المدينة بقيت خمسة أيام بعد مقتل عثمان وأميرها الغافقي بن حرب يلتمسون من يجيبهم إلى القيام بالأمر فلا يجدونه (٢)، وتزعم أن الغوغاء من مصر عرضت الأمر على علي فرفضه، وأن خوارج الكوفة عرضوا الخلافة على الزبير، فلا يجدونه، ومن جاء من البصرة عرضوا على طلحة البيعة، فهذا لا يثبت أمام الروايات الصحيحة ولا يصح إسناده (٣)، كما أن المعروف تمكن الصحابة من المدينة وقدرتهم على القضاء على الغوغاء، لولا طلب عثمان بن التخدام القوة ضدهم، وقد فصلت ذلك في كتابي: تيسير الكريم المنان في سيرة عثمان بن عفان، والصحيح أن بيعة على كانت عن طواعية واختيار من المسلمين وليس لأهل الفتنة دور في مبايعة على، وإنها كل من كان من الصحابة في المدينة هم الذين اختاروا أمير المؤمنين عليًّا على.

ح- بلغت الروايات الصحيحة والشواهد في بيعة على عليه إحدى عشرة رواية (١).

<sup>(</sup>١) المدينة النبوية، محمد سراب (٢/ ٣١١).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري (٤/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>٣) استشهاد عثمان ووقعة الجمل، د. خالد الغيث ص ١٢٦ – ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) بيعة علي بن أبي طالب ص ١٢٢.

### ٢- انعقاد الإجماع على خلافة علي بن أبي طالب الله:

كانت بيعة على بالخلافة عقب قتل عثمان في أوائل ذي الحجة سنة خمس وثلاثين، فبايعه المهاجرون والأنصار وكل من حضر، وكتب بيعته إلى الآفاق فأذعنوا كلهم إلا معاوية في أهل الشام فكان بينهما بعد ما كان (١).

إن خلافة على على المجاع على أحقيتها وصحتها في وقت زمانها، وذلك بعد قتل عثمان عثمان خلافة على على الأرض أحق بها منه على فقد جاءته على قدر في وقتها ومحلها (٢).

# اعترض بعض الناس على الإجماع على خلافة علي فقالوا:

- أن أهل الشام - معاوية ومن معه - لم يبايعوه بل قاتلوه (m).

والجواب: أن معاوية الله لم يقاتل عليًا على الخلافة ولم ينكر إمامته، وإنها كان يقاتل من أجل إقامة الحد الشرعي على الذين اشتركوا في قتل عثمان مع ظنه أنه مصيب في اجتهاده، ولكنه كان مخطتًا في اجتهاده ذلك، فله أجر الاجتهاد فقط (أ)، وقد ثبت بالروايات الصحيحة أن خلافه مع على الله كان في قتل قتلة عثمان ولم ينازعه في الخلافة، بل كان يقر له بذلك، فعن أبي مسلم الخولاني أنه جاء وأناس معه إلى معاوية وقالوا: أنت تنازع عليًا، هل أنت مثله؟ فقال: لا والله، وإني لأعلم أنه أفضل مني، وأحق بالأمر منى، ولكن ألستم تعلمون أن عثمان قتل مظلومًا، وأنا ابن عمه والطالب بدمه؟ فأتوه فقولوا له: فليدفع إليَّ قتلة عثمان وأسلم له، فأتوا عليًا فكلموه فلم يدفعهم إليه (6).

ويروي ابن كثير من طرق بسنده إلى أبي الدرداء وأبي أمامة - رضي الله عنها - أنها دخلا على معاوية فقالا له: يا معاوية علام تقاتل هذا الرجل؟ فوالله إنه أقدم منك ومن أبيك إسلامًا، وأقرب منك إلى رسول الله على وأحق بهذا الأمر منك، فقال: أقاتله على دم عثمان، وإنه آوى قتلته، فاذهبا إليه فقو لا له: فليقدنا من قتلة عثمان، ثم أنا أول من أبايعه من أهل الشأم (٢٠).

<sup>(</sup>٢) عقيدة أهل السنة والجهاعة في الصحابة (٢/ ٦٩٣).

<sup>(</sup>١) فتح الباري (٧/ ٧٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٢/ ٦٩٥).

<sup>(</sup>٤) العواصم من القواصم ص ١٥٠، على بن أبي طالب للصَّلاَّبي ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية (٧/ ٢٦٥)، تحقيق مواقف الصحابة (٢/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية (٧/ ٢٧٠).

والروايات تؤكد عدم منازعة معاوية لعلي - رضي الله عنهما - في الخلافة. ولهذا نص المحققون من أهل العلم على هذه المسألة وقرروها (١)، يقول إمام الحرمين الجويني: إن معاوية وإن قاتل عليًا فإنه لا ينكر إمامته، ولا يدعيها لنفسه، وإنها كان يطلب قتلة عثمان ظنًا منه أنه مصيب وكان مخطئًا (٢).

وكان أمير المؤمنين علي موافقًا من حيث المبدأ على وجوب الاقتصاص من قتلة عثمان، وإنها كان رأيه أن يرجئ الاقتصاص من هؤلاء إلى حين استقرار الأوضاع وهدوء الأمور واجتماع الكلمة (٣).

#### ٣- حقيقة الشورى في بيعة علي بن أبي طالب الله:

#### ٤- من أقوال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في الشورى:

كان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على حريصًا على التزام منهج الشورى في تصرفاته

<sup>(</sup>١) على بن أبي طالب للصَّلاَّبي ص ١٨٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص ۱۸٦.

<sup>(</sup>٤) علي بن أبي طالب للصَّلاَّبي ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٢٩٣.

وأعماله وقراراته، فمن ذلك أنه حينها وصل إليه كتاب من قائده معقل بن قيس الرياحي المكلف بمحاربة الخريث بن راشد الخارجي جمع أصحابه وقرأ عليهم كتابه، واستشارهم وطلب منهم الرأي حيث اجتمع رأي عامتهم على قول واحدوهو: نرى أن تكتب إلى معقل بن قيس فيتبع أثر الفاسق فلا يزال في طلبه حتى يقتله أو ينفيه، فإنا لا نأمن أن يفسد عليك الناس(١٦). ومما روي عن أمير المؤمنين على الله في الشورى قوله: الاستشارة عين الهداية وقد خاطر من استغنى برأيه (٢٠). وقوله: نعم المؤازرة المشاورة، وبئس الاستعداد الاستبداد (٢٠). وقوله: رأي الشيخ خير من مشهد الغلام (١٠)، ومما أوصى به أمير المؤمنين علي مالك بن الحارث الأشتر حين بعثه إلى مصر في الشوري قوله: ولا تدخلن في مشورتك بخيلًا فيعدل بك عن الفضل ويعدك الفقر، ولا جبانا فيضعفك عن الأمور، ولا حريصًا فيزين لك الشره بالجور، فإن البخل والجبن والحرص غرائز شتى يجمعها سوء الظن بالله (٥)، وكان على ﷺ يعلم أن الحاكم إذا لم يكن له مستشارون فلا يعلم محاسن دولته ولا عيوبها، وسوف يغيب عنه الكثير في شئون الدولة وقضايا الحكم، وكان يعلم أن الشوري تعرفه ما يجهله، وتضع أصابعه على مالا يعرفه، وتزيل شكوكه في كل الأمور التي يقدم عليها، فها هو يقول للأشتر النخعي عندما ولاه مصر: انظر في أمور عمالك الذين تستعملهم، فليكن استعمالك إياهم اختيارًا ولا يكن محاباة ولا إيثارًا، فإن الأثرة بالأعمال - أي الاستبداد بلا مشورة - والمحاباة بها جماع من شعب الجور والخيانة لله، وإدخال الضرر على الناس، وليست تصلح أمور الناس ولا أمور الولاة إلا بإصلاح من يستعينون به على أمورهم، ويختارونه لكفاية ما غاب عنهم، فاصطف لولاية أعمالك أهـل الـورع والعفة والسياسة، والصق بـذوي التجربـة والعقـول والحيـاء مـن أهـل البيوتـات الصـالحة وأهل الدين والورع، فإنهم أكرم أخلاقًا وأشد لأنفسهم صونًا وإصلاحًا وأقل في المطامع إسرافًا، وأحسن في عواقب الأمور نظرًا من غيرهم، فليكونوا عمالك وأعوانك (٢٠).

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري (٦/ ٣٩).

<sup>(</sup>٢) أدب الدنيا والدين للماوردي ص ٨٩، علي بن أبي طالب ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) الإدارة العسكرية، آل كمال (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٤) علي بن أبي طالب ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٥) الإدارة العسكرية في الدولة الإسلامية (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٦) الشوري بين الأصالة والمعاصرة، عز الدين التميمي ص ١٠٢، علي بن أبي طالب للصَّلاَّبي ص ٢٢٦.

# ثامنًا: الشورى في عهد الحسن بن علي بن أبي طالب:

#### ١ - بيعة الحسن بن علي الله:

كانت بيعة الحسن بن على رهضان من سنة ٤٠ هـ وذلك بعد استشهاد أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ضي على يد الخارجي عبدالرحمن بن ملجم المرادي(١١)، وقد اختار الناس الحسن بعد والده ولم يعين أمير المؤمنين أحدًا من بعده، فعن عبدالله بن سبع قال: سمعت عليًّا يقول: لتخضبن هذه من هذا في ينتظر بي الأشقى(٢)، قالوا: يا أمير المؤمنين، فأخبرنا به نبير عترته (٢٠)، قال: إذن تالله تقتلون بي غير قاتلي: قالوا فاستخلف علينا قال: لا ولكن أترككم إلى ما ترككم إليه رسول الله ﷺ قالوا: فما تقول لربك إذا أتيته، قال: أقول: اللهم تركتني فيهم ما بدا لك، ثم قبضتني إليك وأنت فيهم، فإن شئت أصلحتهم، وإن شئت أفسدتهم، (٤) وفي رواية أقول: اللهم استخلفتني فيهم ما بـدا لـك، ثم قبضتني وتركتك فيهم (٥). وبعد مقتل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب صلى عليه الحسن بن على وكبر عليه أربع تكبيرات، ودفن بالكوفة، وكان أول من بايعه قيس بن سعد: قال له: ابسط يدك أبايعك على كتاب الله رَجَّك وسنة نبيه وقتال المُحلِّين، فقال له الحسن ريني الله المُ على كتاب الله وسنة نبيه، فإن ذلك يأتي من وراء كل شرط، فبايعه وسكت، وبايعه الناس، واشترط الحسن بن على على أهل العراق عندما أرادوا بيعته فقال لهم: إنكم سامعون مطيعون، تسالمون من سالمت، وتحاربون من حاربت، (٢) وفي رواية ابن سعد: إن الحسن بن على بن أبي طالب بايع أهل العراق بعد على على بيعتين، بايعهم على الإمرة، وبايعهم على أن يدخلوا فيها دخل فيه، ويرضوا بها رضي به(٧)

#### ٢- بطلان قضية النص على خلافة الحسن:

عند حديثنا عن بيعة الحسن على تبرز أمامنا قضية يروج لها الشيعة الإمامية بقوة ألا

<sup>(</sup>١) الطبقات (٢/ ٣٥ - ٣٨).

<sup>(</sup>٢) مجمع الفوائد (٩/ ١٣٩) مسند أحمد (٢/ ٣٢٥) حسن لغيره.

<sup>(</sup>٣) نبير عترته: نهلك أقرباءه، لسان العرب (٤/ ٥) (٤/ ٥٣٨).

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد (٢/ ٣٢٥) حسن لغيره، الموسوعة الحديثة.

<sup>(</sup>٥) كشف الاستار عن فوائد البزار (٣/ ٢٤)

<sup>(</sup>٦) الطبقات، تحقيق د. محمد السلمي (١/ ٢٨٦ ، ٢٨٧).

<sup>(</sup>۷) المصدر نفسه ص۱۷۲.

وهي قضية النص على خلافة الحسن رضي الله الأمر يعد من المفتريات، حيث لم يصح النقل في ذلك شيئًا.

إن الشيعة يعتقدون أن الإمامة كالنبوة لا تكون إلا بالنص من الله على لسان رسوله على وأنها مثلها لطف من الله على ولا يجب أن يخلو عصر من العصور من إمام مفروض الطاعة منصوب من الله تعالى، وليس للبشر حق اختيار الإمام وتعيينه، بل وليس للإمام نفسه حق تعيين من يأتي بعده، وقد وضعوا على لسان أئمتهم عشرات الروايات فى ذلك، منها ما نسبوه إلى الإمام محمد الباقر رحمه الله أنه قال: أترون أن هذا الأمر إلينا نجعله حيث نشاء؟ لا والله ما هو إلا عهد من رسول الله، رجل فرجل مسمى حتى تنتهى إلى صاحبها(٢).

ويعتقد الشيعة الإمامية أن الرسول ﷺ قد نص على الأئمة من بعده وعينهم بأسمائهم وهم اثنا عشر إمامًا لا ينقصون ولا يزيدون.

و أساس عقيدة الوصية هو ابن سبأ وكان ينتهي بأمر الوصية عند علي الله ولكن جاء فيمن بعده من عمّمها في مجموعة من أولاده، وكانت الخلايا الشيعية الإمامية تعمل بصمت وسرية، وكان أئمة أهل البيت ينفون ذلك نفيًا قاطعًا، كها فعل جدهم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله ولذلك اخترع أولئك الأقوام من الشيعة على أهل البيت الأطهار «عقيدة التقية» حتى يسهل نشر أفكارهم وهم في مأمن من تأثر الأتباع بمواقف أهل البيت الصادقة والمعلنة للناس (٣).

إن من أخطر الأمور التي ابتدعها الشيعة الوصية وهي أن رسول الله على أوصى بالحلافة بعد وفاته مباشرة إلى على الله، وأن من سبقه مغتصبون لحقه كها جاء في كتابهم «الكافي»: من مات ولم يعرف إمامه مات ميتة جاهلية، ولكن الاستقراء التاريخي لتاريخ الحلفاء الراشدين، لا نجد للوصية ذكرًا في خلافة أبي بكر ولا في عمر رضي الله عنها، وإنها لا نجد بداية ظهورها في السنوات الأخيرة من خلافة عثمان الله، عند بزوغ قرن الفتنة، وقد استنكر الصحابة هذا القول، عندما وصل إلى أسهاعهم، وبينوا كذبه، ومن

(٢) الإمامة والنص، فيصل نور ص٨.

<sup>(</sup>١) فرق الشيعة، النوبختي ص٣٤.

<sup>(</sup>٣) أصول الشيعة الإمامية للقفاري (٢/ ٨٠٠).

أشهر هؤلاء علي بن أبي طالب، وأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، ثم نرى هذا القول يتبلور فى فكرة موجهة، وعقيدة تدعو إلى الإيهان بها والدعوة إليها، وذلك فى خلافة علي عبدالله بن سبأ وهذه الوصية التي تدعيها الشيعة فقد أثبت علماؤهم أنها من وضع عبدالله بن سبأ كها ذكر ذلك النوبختي والكشي، وقد فصلت ذلك فى كتابي (أسمى المطالب فى سيرة أمير المؤمنين على بن طالب عليه) (١).

### تاسعًا: الشورى في دولة عمر بن عبد العزيز:

وقد اهتم عمر بن عبد العزيز بتفعيل مبدأ الشورى في خلافته، ومن أقواله في الشورى: إن المشورة والمناظرة باب رحمة ومفتاح بركة لا يضل معها رأي، ولا يفقد معها حزم (٢)، وكان أول قرار اتخذه عمر بعدما ولي أمر المدينة للوليد بن عبد الملك، يتعلق بتطبيق مبدأ الشورى وجعله أساسًا في إمارته، حين دعا من فقهاء المدينة وكبار علمائها، وجعل منهم مجلسًا استشاريًّا (٣) دائمًا.

فعندما جاء الناس للسلام على الأمير الجديد بالمدينة وصلى دعا عشرة من فقهاء المدينة وهم: عروة بن الزبير، وعبيد الله بن عبدالله بن عبة، وأبوبكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام، وأبوبكر بن سليهان بن أبي خيثمة، وسليهان بن يسار، والقاسم بن محمد، وسالم بن عبدالله بن عمر، وأخوه عبدالله بن عبدالله بن عمر، و عبدالله بن عامر بن ربيعة، وخارجة بن زيد بن ثابت، فدخلوا عليه فجلسوا، فحمد الله وأثنى عليه بها هو أهله، ثم قال: إني دعوتكم لأمر تؤجرون عليه، وتكونون فيه أعوانًا على الحق، إني لا أريد أن أقطع أمرًا إلا برأيكم أو برأي من حضر منكم، فإن رأيتم أحدًا يتعدى، أو بلغكم عن عامل لي ظلامة فاحرّج الله على من بلغه ذلك إلا أبلغني (أ). فقد أحدث عمر بن عبد العزيز مجلسًا، حدّد صلاحياته بأمرين:

١ - أنهم أصحاب الحق قي تقرير الرأي، وأنه لا يقطع أمرًا إلا برأيهم، وبذلك يكون الأمير قد تخلى عن اختصاصاته إلى هذا المجلس، الذي نسميه مجلس العشرة.

<sup>(</sup>١) خامس الخلفاء الراشدين الحسن بن على بن أبي طالب ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) أدب الدنيا والدين للهاوردي ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) النموذج الإداري المستخلص من إدارة عمر بن عبد العزيز ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) موسوعة فقه عمر بن عبد العزيز، قلعجي ص ٥٤٨.

٢- انه جعلهم مفتشين على العمال، ورقباء على تصرفاتهم، فإذا ما اتصل بعلمهم أو بعلم أحدهم أن عاملًا ارتكب ظلامة، فعليهم أن يبلغوه وإلا فقد استعدى الله على كاتم الحق.

### ونلاحظ كذلك على هذا الندبير قد نضمن امرين:

- ١- أن الأمير عمر بن عبد العزيز لم يخصص تعويضًا لمجلس العشرة لأنهم كانوا
   من أصحاب العطاء، وبها أنهم فقهاء، فها ندبهم إليه داخل في صلب
   اختصاصهم.
- ٢- أن عمر افترض- غياب أحدهم عن الحضور لعذر من الاعذار، ولهذا لم
   يشترط في تدبيره حضورهم كلهم، وإنها قال: أو برأي من حضر منكم (١).

إن هذا المجلس كان يستشار في جميع الأمور دون استثناء (٢)

ونستنتج من هذه القصة أهمية العلماء الربانيين وعلو مكانتهم، وأنه يجب على صاحب القرار أن يدنيهم ويقربهم منه ويشاورهم فى أمور الرعية، كما أنه على العلماء أن يلتفوا حول الصالح من أصحاب القرار من أجل تحقيق أكبر قدر ممكن للمصالح وتقليل ما يمكن من المفاسد، كما أن عمر بن عبد العزيز لم يختصر فى شوراه على هؤلاء فحسب، بل كان يستشير غيرهم من علماء المدينة، كسعيد بن المسيب، والزهري وغيرهم، وكان لا يقضي فى قضاء حتى يسأل سعيدًا، وفي المدينة أظهر عمر بن عبد العزيز إجلاله للعلماء وإكباره لهم.

وقد حدث أن أرسل -رحمه الله تعالى- رسولا إلى سعيد بن المسيّب فأخذ سعيد نعليه وقام إليه فى وقته، فلما رآه عمر قال له: عزمت عليك يا أبا محمد إلا رجعت إلى مجلسك حتى يسألك رسولنا عن حاجتنا، فإنا لم نرسله ليدعوك، ولكنه أخطأ، إنها أرسلناه ليسألك (٣).

وفي إمارته على المدينة المنورة وسع مسجد رسول الله ﷺ بأمر الوليد بن عبد الملك،

<sup>(</sup>١) نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (١/ ٥٦٢).

<sup>(</sup>٢) نظام الحكم في الإسلام بين النظرية والتطبيق ص ٣٩١.

<sup>(</sup>٣) سيرة عمر بن عبد العزيز ومناقبه لابن عبد الحكم ص ٢٣.

حتى جعله مائتي ذراع في مائتي ذراع، وزخرفه بأمر الوليد بن عبد الملك مع أنه -رحمه الله- كان يكره زخرفة المساجد. ويتضح من موقف عمر بن العزيز هنا أنه قد يضطر الوالي للتجاوب مع قرارات من هو أعلى منه حتى وإن كان غير مقتنع بها إذا قدر أن المصلحة في ذلك من وجوه أخرى، وفي إمارته على المدينة في سنه ٩١هـ حج الخليفة الوليد ابن عبد الملك فاستقبله عمر بن عبد العزيز أحسن استقبال، وشاهد الوليد بأم عينيه الإصلاحات العظيمة التي حققها عمر بن عبد العزيز في المدينة المنورة (١).

#### ف خلافته:

كان خطابه عندما تولي الخلافة كالآتي:

أيها الناس، إني قد ابتليت بهذا الأمر، من غير رأي كان مني فيه ولا طلبة له ولا مشورة من المسلمين، وإني قد خلعت ما في أعناقكم من بيعتي فاختاروا لأنفسكم. فصاح الناس صيحة واحدة، قد اخترناك يا أمير المؤمنين ورضينا بك فول أمرنا باليمن والبركة (٢).

وبذلك خرج عمر من مبدأ توريث الولاية الذي تبناه معظم خلفاء بني أمية إلى مبدأ الشورى والانتخاب، ولم يكتف عمر باختياره ومبايعة الحاضرين، بل يهمه رأي المسلمين فى الأمصار الأخرى ومشورتهم، فقال فى خطبته الأولى-عقب توليه الخلافة:.. وإن من حولكم من الأمصار والمدن إن أطاعوا كما أطعتم، وإن هم أبوا فلست لكم بوالي، ثم نزل (٢).

وقد كتب إلى الأمصار الإسلامية فبايعت كلها، وممن كتب لهم يزيد بن المهلب يطلب إليه البيعة بعد أن أوضح له أنه في الخلافة ليس براغب، فدعا يزيد الناس إلى البيعة فبايعوا<sup>(٤)</sup>، وبذلك يتضح أنه لم يكتف بمشورة من حوله، بل امتد الأمر إلى جميع أمصار المسلمين. ونستنتج من موقف عمر هذا ما يلي:

١ - أن عمر كشف النقاب عن عدم موافقة الأصول الشرعية في تولي معظم الخلفاء
 الأمويين.

 <sup>(</sup>۱) موسوعة عمر بن عبد العزيز ص۲۰.
 (۲) سيرة عمر بن عبد العزيز بن ص٦٥.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (١٢/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٤) النموذج الإداري المستخلص من إدارة عمر ص ٢٨٥.

٢- حرص عمر على تطبيق الشورى في أمر يخصه هو، ألا وهو توليه الخلافة.

٣- أن من طبق مبدأ الشورى في أمر مثل تولي الخلافة حري بتطبيقه فيها سواه.

وكان عمر يستشير العلماء، ويطلب نصحهم في كثير من الأمور أمثال سالم بن عبدالله، ومحمد بن كعب القرظي، ورجاء بن حيوة وغيرهم، فقال: إني قد ابتليت بهذا الأمر فأشيروا (١) عليّ. كما كان يستشير ذوي العقول الراجحة من الرجال (٢). وقد حرص عمر على إصلاح بطانته لما تولى الخلافة، فقرب إلى مجلسه العلماء وأهل الصلاح، وأقصى عنه أهل المصالح الدنيوية والمنافع الخاصة، ولم يكتف رحمه الله بانتقاء بطانته، بل كان زيادة على ذلك يوصيهم ويحثهم على تقويمه، فقال لعمر بن مهاجر: إذا رأيتني قد ملت عن الحق فضع يدك في تلبابي ثم هزني ثم قل: يا عمر ما تصنع (٣)؟، وقد كان لهذا المسلك أثر في تصحيح سياسته التجديدية ونجاحها، حيث كان لبطانته أثر في شد أزره، وسداد رأيه وصواب قراره (١)، فمن أسباب نجاح عمر بن عبد العزيز تقريبه لأهل العلم والصلاح وانشراح صدره لهم ومشاركتهم معه لتحمل المسئولية، فنتج عن ذلك حصول الخير العميم للإسلام والمسلمين (٥)

### عاشرًا: الشورى في عهد نور الدين زنكي:

تولى حركة المقاومة الإسلامية ضد الصليبين في عهد الحروب الصليبية بعد عهاد الدين عام ١ ٤ ٥هـ ابنه نور الدين محمود زنكي، وقد تميزت شخصيته بمجموعة من الصفات الرفيعة والأخلاق الحميدة التي ساعدته بعد توفيق الله على تحقيق انجازاته العظيمة، والتي من أهمها: الجدية والذكاء المتوقد، والشعور بالمسئولية، وقدرته على مواجهة المشاكل والأحداث، ونزعته للبناء والإعهار، وقوة الشخصية ومحبة المسلمين له، واللياقة البدنية العالية، وتجرده وزهده الكبير، وشجاعته الفائقة، ومفهومه للتوحيد وتضرعه ودعاؤه، ومحبته للجهاد والشهادة، وعبادته وإنفاقه وكرمه، واتخذ نور الدين محمود زنكي من سيرة عمر بن عبد العزيز رحمه الله نموذجًا يقتدي به في دولته، فقد كتب

<sup>(</sup>١) سيرة ومناقب عمر بن عبد العزيز ص ١٦. (٢) الدولة الأموية للصَّلابي (٢/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٣) أثر العلماء في الحياة السياسية للخرعان ص ١٧٥ إلى ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٥) الدولة الأموية للصلابي (٢/ ١٢٦) للصلابي.

الشيخ العلامة أبو حفص معين الدين عمر بن محمود الإربلي سيرة عمر بن عبد العزيز لكي يستفيد نور الدين منها في إدارة دولته، ولقد آتت معالم الإصلاح والتجديد الراشدي في عهد عمر بن عبد العزيز ثهارها في الدولة الزنكية، فقد اقتنع نور الدين بأهمية التجارب الإصلاحية في تقوية وإثراء المشروع النهضوي، وأهميته في إيجاد وصياغة الرؤية اللازمة في نهوض الأمة وتسلمها القيادة، فللتجارب التاريخية دور كبير في تطوير الدول وتجديد معاني الإيهان في الأمة وكانت أهم معالم التجديد والإصلاح التي قام بها نور الدين محمود الحرص على تطبيق الشريعة. ولقد تحققت في دولة نور الدين محمود آثار تحكيم شرع الله، من التمكين والأمن والاستقرار والنصر والفتح المبين والعز والشرف وبركة العيش ورغد الحياة في عهده وانتشار الفضائل وانزواء الرذائل.

وكان نور الدين محمود قدوة في عدله، أسر القلوب وبهر العقول، فقد كانت سياسته تقوم على العدل الشامل بين الناس، وقد نجح في ذلك على صعيد الواقع والتطبيق نجاحًا منقطع النظير، حتى اقترن اسمه بالعدل وسمي بالملك العادل، وكان من أسباب نصر الله لهذا الملك العادل على الباطنية والصليبيين إقامته للعدل في الرعية وإيصال الحقوق إلى أهلها، فالعدل في الرعية وإنصاف المظلوم يبعث في الأمة العزة والكرامة ويولد جيلاً محاربًا وأمة تحررت إرادتها بدفع الظلم عنها، وقد سجل التاريخ بأن نور الدين محمود ساد العدل في دولته، وتم إيصال حقوق الناس إليهم فنشطوا إلى الجهاد والدفاع عن دينهم وعقيدتهم وأوطانهم وأعراضهم. ومن أبرز أعماله التجديدية إقامته للعدل، وقد أولى نور الدين المؤسسة القضائية اهتمامًا كبيرًا، وجعلها قمة أجهزته الإدارية، وخول القضاة على اختلاف درجاتهم في سلم المناصب القضائية صلاحيات واسعة، إن لم نقل مطلقة ومنحهم استقلالاً تامًّا، لكونهم الأداة التنفيذية لإقرار مبادئ الحق والعدل، وتحويل قيم الشريعة ومبادئها إلى واقع ملتزم، وتوجت جهوده بانشاء دار العدل التي كانت بمثابة محكمة عليا لمحاسبة كبار الموظفين، وإرغامهم على سلوك المحجة البيضاء، أو طردهم واستبدالهم بغيرهم إن اقتضى الأمر. ولم يترك نور الدين في بلد من بلاده ضريبة ولامكسًا ولا عشرًا إلا ورفعها جميعها من بلاد الشام والجزيرة وديار مصر وغيرها مما كان تحت حكمه. وكانت النتيجة الطبيعية لذلك أن نشط الناس للعمل، فأخرج التجار أموالهم ومضوا يتاجرون، وجاءت الجبايات الشرعية بأضعاف ما كان يجبى من وجوه الحرام، يقول ابن خلدون: العدوان على الناس فى أموالهم ذاهب بآمالهم فى تحصيلها واكتسابها لما يرونه حينئذ من أن غايتها ومصيرها انتهابها من أيديهم، وإذا ذهبت آمالهم فى اكتسابها وتحصيلها، وانقبضت أيديهم عن السعي فى ذلك، وعلى قدر الاعتداء ونسبته، يكون انقباض أيديهم عن المكاسب، فكسدت أسواق العمران وانتقصت الأحوال، ويقول: العدوان على الناس فى أموالهم وحرمهم ودمائهم وأسرارهم وأعراضهم يفضي إلى الخلل والفساد دفعة، وتنتقض الدولة سريعًا(۱).

#### ١ – الشوري في القضايا العامة:

اهتم الملك العادل نور الدين محمود زنكي بالشورى، فقد رأى أهميتها في حيوية الأمة وأمنها واستقرارها، والأهم من ذلك كله أن الله أنزل فيها سورة في القرآن الكريم حملت اسمها، وهو مبدأ أرشد إليه القرآن الكريم، وهو يمثل أرقى أشكال التعاون، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّمِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ [الشورى: ٣٨].

كما أمر الله تعالى رسول الله ﷺ بمشاورة أصحابه بشكل لا يقبل التأويل في قوله تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَوكِّلِينَ ﴾ تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُتَوكِّلِينَ ﴾ [آل عمران ١٥٩].

### قال الشاعر:

إذا بلغ الرأي المشورة فاستعن برأي لبيب أو مشورة حازم ولا تجعل الشورى عليك غضاضة فإن الحوافي قوة للقوادم (٢)

وكان نور الدين زنكي يرى أن الشورى واجبة على الحاكم فى الشريعة الإسلامية، وإلى هذا القول ذهب كثير من العلماء والفقهاء، فلا يحل للحاكم أن يتركها، وأن ينفرد برأيه دون مشورة المسلمين من أهل الشورى، كما لا يحل للأمة الإسلامية أن تسكت على ذلك، وأن تتركه ينفرد بالرأي دونها ويستبد بالأمر دون أن يشركها "فيه، فالأمة

<sup>(</sup>٢) فقة النصر والتمكين في القرآن الكريم ص ٤٥٤.

<sup>(</sup>١) الدولة الزنكية للصلابي ص ٦٣٥ ، ٦٣٦.

<sup>(</sup>٣) الدولة الزنكية للصلابي ص ٢٥٤..

لاتنهض إلا إذا أخذت بفقه النهوض، والذي منه ممارسة الشورى في نطاقها الواسع، ولقد اعتمدها نور الدين محمود ولم ينفرد باتخاذ القرارات، بل تبادل الآراء في كل أمور الدولة، فكان له مجلس فقهاء يتألف من ممثلي سائر المذاهب وأهل الاختصاص في شئون الحياة، يبحث معهم في أمور الإدارة والنوازل والميزانية، وثمة وثيقة قيمة يثبتها أبو شامة بنصها عن أحد المحاضر التي دونت بصدد عدد من قضايا الوقف والأملاك، كانت قد أدخلت ضمن أوقاف الجامع الأموي بدمشق، وسعى نور الدين، إلى فصلها وإعادتها إلى قطاع المنافع العامة وبخاصة مسائل الدفاع والأمن، وقد تمثلت في تلك الوثيقة بوضوح الرغبة الجادة لدى نور الدين الأسلوب الشوري الحر باعتباره الطريق الذي لا طريق غيره للوصول إلى الحق(١١)، ففي تاسع عشر صفر سنة أربع وخمسين وخمسائة أحضر نور الدين أعيان دمشق من القضاة ومشايخ العلم والرؤساء (٢)، وسألهم عن المضاف إلى أوقاف الجامع بدمشق من المصالح ليفصلوها منها، وقال لهم: ليس العمل إلا ما تتفقون عليه وتشهدون به، وعلى هذا كان الصحابة رضوان الله عليهم يجتمعون ويتشاورون في مصالح المسلمين، ولايجوز لأحد منكم أن يعلم من ذلك شيئًا لإلا ويذكره ولاينكر شيئاً مما يقوله غيره إلا وينكره، والساكت منكم مصدق للناطق ومصوب له، فشكروه على ما قال ودعوا له، وفصلوا له المصالح من الوقف، فقال نور الدين: إن أهم المصالح سد ثغور المسلمين وبناء السور المحيط بدمشق والفضيل والخندق لصيانة المسلمين وحريمهم وأموالهم، ثم سألهم عن فواضل الأوقاف هل يجوز صرفها في عمارة الأسوار وعمل الخندق للمصلحة المتوجهة للمسلمين (٢٠)، فأفتى شرف الدين المالكي بجواز ذلك، ومنهم من روّى في مهلة النظر، وقال الشيخ ابن عصرون الشافعي: لا يجوز أن يصرف وقف مسجد إلى غيره، ولا وقف معين إلى جهة غير تلك الجهة، وإذا لم يكن بد من ذلك فليس طريقه إلا أن يقترضه من إليه الأمر من بيت مال المسلمين فيصرفه في المصالح، ويكون القضاء واجبًا من بيت المال، فوافقه الأئمة الحاضرون معه على ذلك، ثم سأل ابن أبي عصرون نور الدين: هل أنفق شيء قبل اليوم على سور دمشق وعلى بناء «بعض» العمارات المتعلقة بالجامع المعمور بغير إذن مولانا؟ وهل كان إلا مبلغًا للأمر في عمل ذلك؟ فقال

<sup>(</sup>١، ٢) نور الدين محمود الرجل والتجربة ص ٨٠..

<sup>(</sup>٣) كتاب الروضتين نقلا عن نور الدين محمود ص ٨١.

نور الدين: لم ينفق ذلك ولا شيء منه إلا بإذني وأنا أمرت به (١).

#### ٢- مجالس متخصصة:

كان مجلسه ندوة كبيرة يجتمع إليها العلماء والفقهاء للبحث والنظر (٢)، ولم تكن المناظرات التي شهدتها مجالسه تزجية للوقت، وتخريجًا نظريًّا للفروع على الأصول، ونزفًا فكريًّا، إنها كانت نشاطا جادًّا من أجل مجابهة المشاكل والتجارب المتجددة المتغيرة، بالحلول المستمدة من شريعة الإسلام وفقهها الواسع الكبير، مادام الرجل يسعى إلى إعادة صياغة الحياة في ميادينها كافة، وعلى مدى ساحاتها بها ينسجم وعقيدة الإسلام ورؤيته لموقع الإنسان في العالم ومن ثم فإن ندوات كهذه أشبه بمجالس أو «لجان برلمانية» متخصصة تجتمع بين الحين والحين لحلّ مشكلة ما، أو إعداد تشريع، أو إقرار قانون، ونحن نذكر هنا ذلك الاجتماع الموسّع الذي مرّ ذكره مع حشد من العلماء الذين اختيروا لكي يمثلوا المذاهب الفقهية كافة من أجل النظر في عدد من قضايا الوقت والمصالح لكي يمثلوا المذاهب الن الأثير مجلسه بمجلس رسول الله على علم وحياء، لا تؤبن فيه الحرم و لا يذكر فيه إلا العلم والدين وأحوال الصالحين، والمشورة في أمر الجهاد فيه الحدم ولا يتعدى هذا (٤).

وقد بين ابن الأثير رواية أخرى تحدث فيها عن قيام نور الدين باستحضار عدد من النقهاء واستفتائهم في أخذ ما يحلّ لهم من الغنيمة، ومن الأموال المرصدة لمصالح المسلمين، فأخذ ما أفتوه بحلّه ولم يتعدّه إلى غيره البتة (٥). في يصدر عن ممثلي الشريعة الغراء يتوجب أن يكون ملزمًا لكل إنسان سواء كان في القمة أم في القاعدة، وقولهم هو قول الفصل، لأن نور الدين ما كان يريد أن يهارس الاستشارات القانونية المزدوجة يبرز للناس أنه لايقدم على عمل إلا بعد الاطلاع على رأي قادة فكرهم ومشرّعي قوانينهم، ويسعى في الخفاء إلى تنفيذ ما كان قد اعتزمه مسبقًا، مهما كانت درجة تناقضه مع طروحات اللجان الاستشارية والتشريعية والبرلمانية التي ستكون بمثابة الرداء الخارجي

(٣) نور الدين محمود الرجل والتجربة ص ١٣٣.

<sup>(</sup>١)كتاب الروضتين نقلا عن نور الدين محمود ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) الدولة الزنكية ص ٥٥٪.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ص٧١، ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) الباهر ص١٧٣.

الذي يحمي في داخله مضامين و ممارسات لا تمتد إلى لون الرداء ونسيجه في شيء (١). وكان يكاتب العلماء للاستشارة، فقد ذكر ابن الجوزي أن نور الدين كاتبه مرارًا، وكان نور الدين يسأل العلماء والفقهاء عما يُشكل عليه من الأمور الغامضة، وكان يقول لمستشاريه من العلماء والفقهاء: بالله انظروا أي شيء علمتموه من أبواب البر والخير دلونا عليه، وأشركونا في الثواب، فقال له شرف الدين بن أبي عصرون: والله ما ترك المولى شيئًا من أبواب البر إلا وقد فعله، ولم يترك لأحد بعده فعل خير إلا وقد سبقه إليه (٢).

لقد مارس الملك العادل نور الدين محمود زنكي الشورى على أسس صحيحة فى دولته، وكانت له مجالس شورية يلتقي فيها القادة العسكريون والإداريون مع العلماء والفقهاء، فكل حاكم يريد لحكمه أن يستمر ولنظام دولته أن يستقر عليه أن يكون حريصًا على الإلمام بحقيقة الأوضاع ببلاده، والشورى خير سبيل لتحقيق هذه الغاية.

ومع تطور أمور الحياة لا غنى لأمة تريد أن تنهض عن مبدأ الشورى، ولا مانع من ضبط ممارسة الشورى وفق نظام أو منشور أو قانون يعرف فيه ولي الأمر حدود ما ينبغي أن يشاور فيه ومتى وكيف؟ وتعرف الأمة حدود ما تستشار فيه ومتى؟ وكيف؟ لأن الشكل الذي تتم به الشورى ليس مصبوبًا في قالب حديدي، (٦) فأشكال الشورى وأساليب تطبيقها ووسائل تحقيقها وإجراءاتها ليست من قبيل العقائد، وليست من القواعد الشرعية المحكمة التي يجب التزامها بصورة واحدة في كل العصور والأزمنة، وإنها هي متروكة للتحري والاجتهاد والبحث والاختيار، أما أصل الشورى فإنه من قبيل المحكم الثابت الذي لا يجوز تجاهله أو إهماله؛ لأن الشورى في جميع الأزمنة مفيدة ومجدية، والدكتاتورية أو حكم الفرد في جميع الأمكنة والأزمنة كريهة ومخربة (١٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) نور الدين محمود الرجل والتجربة ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) المنتظم لابن الجوزي (١٠/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) فقه النصر والتمكين للصِّلابي ص٦٤.

<sup>(</sup>٤) الدولة الزنكية للصِّلاّبي ص ٢٥٧.



### فوائد الشوري وأحكامها ومجالاتها

#### أولا: فوائد الشورى:

إن التعريف الاصطلاحي للشورى: رجوع الحاكم أو القاضي أو آحاد المكلفين في أمر لم يُستَبن حكمه بنص قرآني أو سنة أو ثبوت إجماع إلى من يُرجى منهم معرفته بالدلائل الاجتهادية من العلماء المجتهدين ومن قد ينضم إليهم في ذلك من أولي الدراية والاختصاص (۱).

وهكذا فإن الشورى فى الاصطلاح الذي يقضي به الإسلام يمكن أن تتسع لتُعبِّر عن: استخلاص الرأي الجامع من خلال الحوار الجامع، وهذا هو مطلوب الشورى، فإن لم يكن رأي جامع فرأي راجح لدى استصدار القرار، مما ينعقد عليه العمل الجامع لدى التطبيق والتنفيذ (٢).

#### ومن فوائد الأخذ بالشورى أمور كثيرة منها:

1-إصابة الحق في الغالب، فإن الآراء إذا عرضت بحرية تامة وأدلى كلَّ بحجته، وكانت النية صحيحة والهدف هو الوصول إلى الحق، وقدمت المصلحة العامة، وتجرد المتشاورون عن الأهواء والدوافع السيئة، مع التوكل على الله تعالى فلا أشك أن النتائج تكون سليمة والعواقب حميدة والتسديد والتوفيق يتنزل من الله تعالى، وهذا واضح فيا وقع في عهد الصحابة رضوان الله عليهم (٣).

٢- أن العمل بالشورى قربة وطاعة لله كَالَى، ففيه اجتماع الرأي فى تحصيل الخير،
 وتهذيب رأي صاحب الأمر مع الامتثال لأمر الله سبحانه وتعالى، ومما ورد فى شأن ذلك ما قاله بشار بن برد:

إذا بلغ الرأي المشورة فاستعن بحزم نصيح أو نصيحة حازم (٤) المستعن عظم فوائد الشورى تلاقح الأفكار، وتكامل الثقة، وتبادل الخبرة والاطلاع

<sup>(</sup>١) الشورى، أحمد الأمام ص١٣. (٢) المصدر نفسه ص١٣.

 <sup>(</sup>٣) فقه الشورى للغامدي ص٢١٢.
 (٤) الشورى، د.سامي محمد الصلاحات ص٥٥.

على ما عند الآخرين، والاستفادة من الخبرات المتنوعة وبعبارة أخرى حصول التكامل بين أفراد المجتمع (١).

٤- الشورى تعطى قوة للمجتمع فى أكثر من مجال إنساني فعلى سبيل المجال النفسي،
 فإن الشورى طريق للتخلص من الظواهر المرضية غير الصحية، مثل قلة الإخلاص
 وضعف الأداء الوظيفي، وإهدار الطاقات المفيدة.

يقول الشعبي: الرجال ثلاثة، فرجل ونصف رجل ولاشيء. فأما الرجل التام، فالذي له رأي وهو يستشير، وأما نصف الرجل، فالذي ليس له رأي، وهو يستشير، وأما الذي لا شيء، فالذي ليس له رأي، ولا يستشير (٢).

الشورى تشعر المشاركين بالمسؤولية وأنهم مع المسؤول يسعون إلى تحقيق المصالح العامة، ودرء المفاسد في عملية تكاملية.

٦- الشورى تولد الثقة بين الحاكم والمحكوم وتطيب القلوب، وتجعل من رأي الخليفة أو الحاكم رأى جميع المسلمين بعد التشاور.

٧- في الشورى وقاية من الاستبداد وتزود الدولة بالكفاءات والقدرات المتميزة وبها تنحصر عيوب التفرد بالقرار (٣).

٨- تضييق هوة الخلاف بين الراعي ورعيته: الخلاف جائز الوقوع، ولكل واحد قناعته، ولكن مع مناقشة الآراء وتداولها وظهور الحق يرجع بعض المخالفين عن رأيه وينصاع إلى الحق، وتتقارب وجهات النظر ويعذر بعضهم بعضًا، ويتعاونون على ما اتفقوا عليه، ويتنازل البعض ويقضي على وساوس الشيطان (١٠)، وتتآلف القلوب ويتوحد الرأي العام و تضعف حدة الخصوم والمنافسين (٥).

9- الشورى تفجر الطاقات الكامنة فى أفراد الأمة، وتشجع ذوي الخبرات وتفسح المجال لكل من لديه خير للأمة أن يدلي برأيه وهو آمن، فإن قُبل فذاك، وإن زد فقد أدى ما عليه وأعذر ولا تمس كرامته ولا ينال منه (١).

<sup>(</sup>۱) فقه الشوري للغامدي ص ۲۱۲.

<sup>(</sup>٣) الشوري، د. سامي الصلاحات ص٥٢.

<sup>(</sup>٥) الشوري، د. سامي الصلاحات ص٥٢.

<sup>(</sup>٢) سنن البهمقي الكبرى، ك آداب القاضي (١٠/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٤) فقه الشورى للغامدي ص٢١٢.

<sup>(</sup>٦) فقه الشوري ص ٢١٣.

ولا غنى لولي الأمر عن المشاورة، فإن الله أمر بها نبيه ﷺ وليقتدي به من بعده وليستخرج منهم الرأي فيها لم ينزل فيه وحي من أمر الحرب والأمور الجزئية وغير ذلك، فغيره ﷺ أولى بالمشاورة (١).

وينبني على هذه الشورى، طاعة الأمة للحاكم فيها يصدر عنه من القرارات تهم الصالح العام (٢).

والشورى من قواعد الحكم في الإسلام وصفة من صفات المؤمنين سواء الحاكم أو المحكوم، فقد وصف الله المؤمنين بقوله: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَجهذا ينقص الإيهان عند الراعي لعدم امتثاله ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ وعند الرعية كذلك، كها في تركها مجافاة للسنة والطريقة التي سار عليها أفضل الخلق والخلفاء الراشدون وأصحابه الميامين والقادة الفاتحون، وكبار المصلحين، والعلهاء الراسخون والدعاة المخلصون.

#### ١٠ - مكافحة نزعات التطرف والعنف:

أن محصلة الاجتهاد الجهاعي تقود إلى قرارات معتدلة في الغالب، فالتشدد لا يصدر إلا من أفراد ذوي دوافع ومنازع وعقد تحدوهم وتنزع بهم إلى اتخاذ قرارات متطرفة أو متعسفة أو مفارقة لخطة الحكمة والحسنى، ولكن تبادل الآراء الصادرة من أفراد كثر وأصحاب دوافع متباينة يتجه بالقرار إلى الاعتدال والواقعية في إطار «فن الممكن والمفيد»، هذا إذا لم يصل بالناس إلى غاية المراد، كها تفسح الشورى مجالا خصبا لمناقشة آراء أهل التطرف والعنف الذين يتصورون دائمًا أن آراءهم هي الآراء النهائية في الموضوع، أي موضوع، ويعزفون بطبعهم عن التعرف على آراء الآخرين، (١٠ ولكن بجرً هؤلاء إلى مجالات الشورى ومشاركة الآخرين لهم في الرأي تتضح لهم القيمة المرجوحة لأفكارهم التي يقدسونها، ولذلك فإن الشورى هي أجدى علاج لحهاقات التطرف وشططه فيجب إعطاء «الكل» متنفسًا لإبداء الفكر والرأي، حتى يختفي التشنج والشعور بالحرمان والكبت والاضطهاد، ولذا يحسن البحث عن هذه الطائفة من الناس على الدوام وإعطاؤها حق القول مهها كمان معيبًا، فإخراج آرائهم إلى الضوء هو المقدمة الأونى

<sup>(</sup>۱) السياسة الشرعية لابن تيمية ص ١٥٧. (٢) الشورى، د. سامي صلاحات ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) الشورى، د. محمد وقيع ص٥٥.

لدحضها وهزيمتها، فإنها لا تعيش ولا تنتعش إلا في سراديب الظلام(١١).

#### ١١ - تسديد النظر إلى المشكلة من زوايا متباينة:

إن إخضاع أي مشكلة للتداول الشوري الحريمكن أهل الشورى من رؤيتها من زوايا واتجاهات متباينة متقاطعة، وبذلك تنضاف الرؤى الجزئية بعضها إلى بعض، وتتضامُّ وتتكامل قدر الإمكان، وتتشكل فى كُلِّ مرئي للجميع ثم تتنسق وتتوحد محاولات التحليل والتشخيص والإسهامات فى اقتراح الحلول، ولا يتاح ذلك إلا للجهاعة المتوحدة؛ لأن العقل الواحد مهها كان كبيرًا نافذًا لا يستطيع أن يُلمَّ بجميع المعلومات المتعلقة بكل المشاكل التي يتعرض لها، ويفهمها، ويحللها ويشخصها، ويقترح الحلول المجدية فى شأنها.

ولعل هذا ما عبر عنه بلغة مختلفة الخليفة الراشد عمر بن الخطاب، عليه، إذا قال: الرأي كالخيط السحيل، والرأيان كالخيطين المبرمين، والثلاثة مرار ولا يكاد ينتقض (٢).

وأورد الأمام الماوردي في هذا المعنى قوله: لم يزل أهل العقول يفزعون إلى الشورى في كل مايقع بينهم، ويمدحون فاعله، ويذمون المستبد برأيه، والمرتكب لأهوائه، وقد قال فيه أحد الشعراء:

خليلي ليس الرأي في صدر واحد شيرا عليَّ اليوم ما تريان (٣)

وقال ابن قتيبة: وقرأت في كتاب للهند أن ملكًا استشار وزراء له، فقال أحدهم: الملك الحازم يزداد برأي الوزراء الحزمة كما يزداد البحر بموارده من الأنهار، وينال بالحزم والرأي مالا يناله بالقوة والجنود، والمستشير وإن كان أفضل رأيا من المشير، فإنه يزداد برأيه رأيا كما تزداد النار بالسليط ضوءًا(١٤).

#### ١٢ - تكامل المعرفة النظرية والعملية:

في أحيان كثيرة يأتي امتياز الرأي من تماسّه بالواقع المعاش، ويتفوق بتلك الميزة على الرأي النظري، وحين يكتمل هذان

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار (١/ ٣١) لابن قتيبة.

<sup>(</sup>۱) الشورى، د. محمد وقيع ص ٥٦.

<sup>(</sup>٤) عيون الأخبار (١/ ٢٩-٣٠).

<sup>(</sup>٣) الشوري، د. محمد وقيع ص ٥٢.

الجانبان الركينان للعلم: الجانب النظري والجانب العملي، أو جانب فقه الأوراق وفقه الواقع، يأتي القرار أصوب ما يكون، وهنالك من أخبار الشورى في تاريخ الحضارة الإسلامية الكثيرة بما يكشف عن أن تكامل هذين الجانبين كان من أهم عوامل اتخاذ القرار الصحيح، منها – على سبيل المثال – ما يرويه القلقشندي عن واقعة غزو المسلمين لصقلية فيقول: إن أحد أمراتها التجأ إلى دولة الأغالبة بتونس، وطلب منهم العون لرفع الحيف الذي لحق به من أمراء آخرين ببلاده، وجمع أمير بني الأغلب المسمى زيادة الله على شوراه من فقهاء القيروان وقضاتها وأعيانها وبحثوا الأمر مليًا(۱)، ومال بعض أهل الفقه بمن فيهم الإمام سحنون إلى عدم مهاجمة صقلية لبعدها ولأن بينها وبين المسلمين هدنة وعهدًا، بينها مال آخرون من أهل القضاء وفيهم القاضي أسد بن الفرات لاستقصاء الواقع، كها هو شأن القضاة دائهًا، فأمر باستدعاء بعض رسل الصقليين واستنطقهم إن كان لدى حكومة صقلية أسرى من المسلمين فأقروا بذلك، فاتخذت تلك حجة على الصقليين لأن شروط الهدنة نصت على أن تمكن حكومة صقلية أسرى المسلمين من الموجوع إلى بلادهم إن أرادوا، فاتخذ حينها قرار الغزو (٢).

فهذا يدل على أن الشورى هي التي مهدت إلى القرار الأصوب بجمعها بين الفقهين النظري والعملي على صعيد واحد، وهذا مجرد مثال من أمثلة كثيرة لتفعيل الشورى في فقه الرأي وفقه الواقع معًا في تاريخ حضارتنا الإسلامية التليدة (٢).

### ١٣ - تجاوز الخطوب التي تشل التفكير الفردي:

وتتجلى فضائل الشورى فى وقت الخطوب والكروب التي تلحق بالأمم، وتكاد تعصف بها عصفًا فيقف الناس منها ثلاثة مواقف متباينة، فمن الناس من يهزمهم الخوف ويشل قدراتهم على التفكير والتحليل واتخاذ القرار، أي قرار، ومنهم من يثير الخوف مشاعرهم باتجاه التحدي وإثبات الذات والاندفاع الأهوج فى المواجهة، فيميلون إلى اتخاذ الحلول القصوى فى ذلك الاتجاه، ومنهم من يدعوهم الخوف إلى التراجع والتهادن وربها الاستسلام فيقبلون بالدنية من دينهم ودنياهم معًا.

<sup>(</sup>١) نهاية الأدب في معرفة أنساب العرب للقلقشندي ص ٤٢٨،٤٢٧.

<sup>(</sup>٢) رياض النفوس لأبي عبد الله المالكي (١/ ١٨٦). (٣) الشورى، د. الصلاحات ص ٥٥.

فهذه أصناف ثلاثة من المواقف تجلب خلل الرأي وتقود إلى أسوأ العواقب، ولكن اجتهاع الناس بمختلف توجهاتهم على صعيد واحد في أوقات المحن والدواهي يؤدي إلى تعادل المواقف والوصول إلى الرأي الأصوب قدر الإمكان (١).

هذه من أهم فوائد الشورى التي ذكرها العلماء.

### ثانيًا: حكم الشوري:

هناك اختلاف بين العلماء والباحثين حول الرأي الفقهي المتعلق بحكم الشورى، هل هي واجبة أم مندوب إليها، وأغلب الظن أن الحكم يتأرجح ما بين الوجوب والندب (٢).

١- من رأى بوجوب الشورى وفرضيتها، وهم جمهور الفقهاء، منهم الحنفية والمالكية، والقول الصحيح من المذهب الشافعي، وينسب هذا القول أيضًا للنّوويّ وابن عطية وابن خويز منداد والرازي، وبعض المعاصرين كأمثال محمد عبده، محمود شلتوت ومحمد أبو زهرة وعبد الوهاب خلاف وعبد القادر عودة، نظرًا للنصوص الشرعية الواردة في هذا الشأن، وعلى ولي الأمر العمل بالشورى وما يصدر عنها من نتائج ورؤى، ويأثم إذا أعرض عنها، وترك العمل بها، بل يرى ابن عطية ١٤٥هـ أن: الشورى من قواعد الإسلام وعزائم الأحكام، من لا يستشير أهل العلم والدين فعزله واجب(١٠٠). والأدلة على ذلك قوله تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩] ولأن الأصوليين يقولون إن صيغة الأمر تشير إلى الوجوب مالم تصرفه قرينة (١٠)، ولا قرينة صارفة عن الوجوب. وظاهر الأمر يدل على الوجوب، وإنها أمر الله تعالى نبيه بالمشاورة ليقتدي به المسلمون، فلا غنى لوني الأمر عن المشاورة، فإن الله تعالى أمر بها نبيه على الأمر عن المشاورة، فإن الله تعالى أمر بها نبيه على الوجوب.

ومن الأحاديث ما يشير إلى وجوب الشورى في حياة المسلمين، ما روي عن أبي هريرة عليه، أنه قال: ما رأيت أحدًا أكثر مشاورة لأصحابه من رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله على الله عليه الله على الله على الله عليه الله عليه الله على الله

وكان من عادته ﷺ أن يقول: أشيروا على معشر المسلمين(٧)، والشورى في الإسلام

<sup>(</sup>١) الشوري، د. الصلاحات ص ٥٤. (٢) تفسير الطبري (٣/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (٤/ ٢٤٩). (٤) الموافقات للشَّاطبي (٤/ ١١٥).

<sup>(</sup>٥) المفصل في أحكام المرأة والبيت المسلم، د. عبدالكريم زيدان (٤/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٦) سنن البيهقي، ك آداب القاضي (١٠/ ١٨٦). (٧) تفسير ابن كثير (٢/ ١٩٢).

نص قاطع لا يدع للأمة المسلمة شكًا في أن الشورى مبدأ أساسي، لا يقوم نظام الإسلام على أساس سواه (١).

إن الشورى من لوازم الإيهان، حيث جعلها صفة من الصفات اللاصقة بالمؤمنين المميزة لهم عن غيرهم، فلا يكمل إيهان المسلمين إلا بوجود صفة الشورى فيهم، ولا يجوز لجهاعة مسلمة أن تقيم أو ترضى إقامة أمرها على غير الشورى، وإلا كانت آثمة مضيعة لأمر الله (۲).

Y- من رأى الندب في الشورى؟ ينسب هذا القول لقتادة وابن إسحاق والشّافعي والرّبيع وابن حزم وابن القيم، ورجحه ابن حجر، وقد ورد هذا ضمن كلام بعض السلف وقياسًا على أن الرسول ﷺ لم تجب عليه الشورى أو المشاورة، وبالتالي يقاس عليه وضع الخليفة المسلم، إذ لا تجب عليه المشاورة، لأن السلطات الدينية والسياسية من صلاحياته، له أن يتولاها بنفسه أو أن يفوض فيها البعض باختياره، من دون إلزام أو فرض عليه.

#### ٣- الراجح:

أن الشورى واجبة بالنظر إلى طبيعة الحكم في الإسلام، وأن قواعد السياسة الشرعية تستلزم عدم الانفراد بالرأي، لاسيما في أمور المسلمين العامة، أما ربط مقام الخليفة بمقام النبي على في فالظاهر أنه ربط في غير موضعه، إذ إن مقام الرسول على أوجه وأحكم من مقام الخليفة، فالرسول كان يجمع أكثر من وظيفة دينية ودنيوية في آن واحد، وليس من العجيب أن يكون الرسول على في بعض المواضيع مستغنيا عن آراء الناس وأحكامهم نظرًا لقوة المصدر الذي يعود إليه، وهو الوحي، وفي مسائل الدنيا، كان من عادته على التشاور مع أصحابه، وهذا واضح بلا منازع.

أما الخليفة - والحاكم - فهو غالبًا ما يشكل رمزًا لهذه الأمة، وسلطاته تعود بالأساس إلى الأمة بعمومها، وسلطانها العام، والحاكم يستمد سلطاته من الأمة لا من ذاته، ولعل المصلحة الشرعية التي تعود بالشورى والمشاورة أكثر من تلك التي تؤخذ من

<sup>(</sup>١) في ظلال القران (١/ ٥٠١).

<sup>(</sup>٢) الإسلام وأوضاعنا السياسية، عبدالقادر عودة ص ٩١.

الانفراد والتحكم بالرأي، ولاغنى لولي الأمر عن المشاورة، فإن الله أمر بها نبيه عَلَيْق، فقال تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ وقد قيل: أمر بها نبيه لتأليف قلوب أصحابه، وليقتدي به من بعده وليستخرج بها منهم الرأي فيها ينزل فيه وحي من أمر الحروب، والأمور الجزئية، وغير ذلك، فغيره عَلَيْقٌ «أولى بالمشورة»(١).

فإذا كانت الشورى في حق رسول الله على الله على الذي يوحى إليه، فهو شأن سائر أئمة المسلمين من باب أولى (٢).

ثم إن الشورى واجبة بناء على قواعد ودلالات الألفاظ فى علم أصول الفقه، ففي قول الله تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فَى الأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٩٥] لفظة «وَشَاوِرْهُمْ» تشير إلى الوجوب، لأن حقيقة الأمر عند الأصوليين تنصرف إلى الوجوب ما لم تصرفها قرينة (٣).

وليس في القرآن أو السنة ما يشير خلاف ذلك، فمن الدلالات القرآنية إلى الأحاديث النبوية ما يشير إلى الوجوب والعمل بها، ومنها ما يشير إلى الندب والمدح للعاملين بها، وهذه الأخيرة لا تخالف الأولى في الحكم، بل تعززها وبالتالي الذي نذهب إليه أن الشورى كحكم شرعي واجبة لاسيها أنها كنظام إنساني أو آلية حكم واجبة بوجوب موضوعها ابتداءً وانتهاءً (3).

# ثالثًا: الشورى المعلمة والشورى الملزمة:

لا ريب أن هناك تسليًا تامًا بأهمية الشورى ومحوريتها في النظام السياسي الإسلامي، لكن تختلف آراء الفقهاء والمفكرين الإسلاميين حول ما يتبع الرأي الشوري من نتائج أي مدى إعلامية تلك النتائج وإلزاميتها للحاكم أو بمعنى آخر: هل يجوز للحاكم أن يستمع إلى آراء أعضاء مجلس الشورى ثم يرفض ما أجمعوا عليه أو اتفقوا عليه بالأغلبية البسيطة أو العظمى، أم أنه ملزم بقبول ذلك الرأي ولو اختلف مع رأيه الخاص (٥).

والذي أميل إليه وينسجم مع فطرتي، وموازين عقلي، ومحاكمة قلبي، وأعتقد أن

<sup>(</sup>١) السياسة الشرعية لابن تيمية ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) من أصول الفكر السياسي الإسلامي، محمد عثمان ص٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) الموافقات للشاطبي (٤/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) خصائص التشريع الإسلامي، فتحي الدريني ص ٤٧٧.

<sup>(</sup>٥) الشورى ومعاودة إخراج الأمة د. محمد وقيع الله ص ٨٧.

الأدلة الشرعية تؤيده هو أن الشورى ملزمة للحاكم، لئن ذلك يمنعه من الاستبداد، وفي قصة الشورى خلال غزوة الخندق وعرضه على مصالحة غطفان على ثلث المدينة، واعتراض زعاء الأنصار عليه وقبول الرسول على الاعتراض تدلنا هذه الحادثة على إلزامية الشورى للحاكم وتضع تقليدًا دستوريًا هامًا، وهو أن الحاكم ولو كان رسولًا معصومًا يجب عليه ألا يستبد بأمر المسلمين ولا أن يقطع برأي في شأن هام، ولا أن يعقد معاهدة تلزم المسلمين بأي التزام دون مشورتهم وأخذ آرائهم، فإن فعل كان للأمة حق إلغاء كل ما استبد به من دونهم، وتمزيق كل معاهدة لم يكن لهم فيها رأي (۱). فهذا رأي واضح قاطع في تقرير إلزامية الشورى.

### وممن يقولون بإلزامية الشورى الفقيه المعاصر:

- الدكتور توفيق الشاوي، فبعد حديث له عن ظروف نزول آية «آل عمران: ١٥٩» على على قوله تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فى الأَمْرِ ﴾ قائلا: ومعنى ذلك أن الشورى واجبة وملزمة، حتى لو كان هناك احتمال فى أن يكون رأي الأغلبية خاطئًا أو ضارًا، لأن الضرر الناتج عن خطأ الأغلبية أخف من الضرر الناتج عن ترك الشورى واستبداد الحكام بالرأي دون الالتزام برأي عامة الناس وجمهورهم (٢)، وهو رأي مستمر عبر التاريخ الطويل، حيث ترك الأمر للحكام ولم يبرهنوا على أنهم أرشد دائمًا وأهدى من عامة الناس (٣).

- وقال الدكتور رحيل محمد غرابيه: الأخذ بمبدأ إلزامية الشورى بناء على الحيثيات التالية:

١ - تعارفت الأمم والشعوب على مدار الأزمان بالميل نحو الأكثرية وإعتبار الغالبية في معظم الأحوال دليل صواب.. وتواطأ الناس قديهًا وحديثًا، مسلمين وغير مسلمين، على إقرار مبدأ رضا الأقلية برأي الأغلبية، فيمكن الاستئناس بهذه التجربة العالمية على إقرار هذا المبدأ، من منطلق توجه العقل الإنساني العام بمجمله في هذا الاتجاه.

٢- يقتضي العقل والمنطق أن يكون رأي المجموعة أقوم وأصوب وأقرب إلى الحقيقة

<sup>(</sup>١) من توجيهات الإسلام، محمود شلتوت ص (٥٢٢/٥٢٢).

<sup>(</sup>٢) قصة الشورى و الاستشارة، توفيق الشاوي ص٥٢.

<sup>(</sup>٣) الشورى ومعاودة إخراج الأمة ص٩٩.

من رأي الواحد، مهما عظمت وطالت خبرته.

٣- الإمام أو الخليفة هو فرد من الأمة، لا يتميز عن آحادها بشيء سوى أنه أثقل حملًا وأعظم مسؤولية، كما روي هذا عن الخليفة عمر بن الخطاب شائله وهذا يقتضي أن يكون اجتهاده مثل اجتهاد غيره من المجتهدين، وإذا كان هذا يصح إطلاقه على عمر والخلفاء الراشدين فهو أكثر صحة وأقوم بالنسبة إلى غيرهم.

إن إلزام الأمير الحاكم باتباع رأي الأغلبية يعتبر ضهانة على عدم الاستبداد
 بالرأي ومنع التسلط الفردي الذي عانت منه الأمة فترات طويلة.

٥- إن الالتزام برأي الأغلبية أكثر تحقيقًا لمبدأ سلطة الأمة والذي هو محل اتفاق و لا نزاع فيه، وإن تفرد الأمير برأيه، وعدم نزوله على رأي أهل الشورى إنها هو نقض لسلطة الأمة، واعتداء على حقها الممنوح لها شرعًا.

٦- إن الالتزام برأي الأغلبية أكثر انسجامًا مع روح الشريعة وأكثر تحقيقًا لمقاصد
 النصوص التي جاءت تأمر بالشورى وتحض عليها.

٧- تقتضي ظروف العصر أن لا يبقى الأمر بالشورى عامًا غائبًا، بل لا بد من تحويله إلى مبدأ دستوري وقاعدة تشريعية قابلة للتطبيق الإجرائي الواضح المحدد الحاسم عند الاختلاف<sup>(۱)</sup>.

ولا مناص من أن نقرر أن الالتزام بالشورى العاصم البشري الممكن من خيانة الأمانة واتباع الهوى وغفوة وازع الإيهان (٢).

#### - الدكتور أكرم ضياء العمري:

بعد أن ذكر الدكتور أكرم ضياء العمري آيتي سورة الشورى (٣٨) وآل عمران (١٥٩) استدل على وجوب الشورى بقوله: إن الخبر إذ أريد به الإنشاء الطلبي فهو أقوى من الأمر، وأما الآية الثانية فهي بصيغة الأمر، وليس في القرآن قرينة تصرف الأمر عن الوجوب إلى الندب فلم يبق إلا أن نفتش في السنة ولم أجد – حسب جهدي – في أحداث

<sup>(</sup>١) الحقوق والحريات في الشريعة الإسلامية ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) النظام السياسي للدولة الإسلامية، محمد الغواص ٢١١.

السيرة النبوية نصًا صحيحًا يدل على صرف الأمر بالشورى عن الوجوب إلى الندب<sup>(۱)</sup>. وقال الدكتور العمري مؤكدًا: لم أقف على مايدل على عدم إلزامية الشورى<sup>(۲)</sup>. فهو قد أكد رأيه بأدلة من أصول الفقه عزز بها رأيه فى وجوب الشورى وإلزاميتها فى الوقت نفسه<sup>(۳)</sup>.

إن موضوع الشورى تحديدًا مثار بحث وقراءة في الفكر السياسي الإسلامي منذ أن كان الخلاف بين المسلمين على موضع الإمامة والخلافة، ولضبط العلاقة مابين الحاكم والمحكوم في تحصيل المصالح ودرء المفاسد عنها، وتنظيم طبيعة العلاقة بينها، كان لابد من وسيلة فعالة أو إجراءات مناسبة لذلك، وهذا لايتحقق إلا بالشورى لأن فيها ضهانة لمقاصد الشريعة في الحكم والسياسة، توفير المزيد من المقاصد الاجتماعية كحرية الرأي والمساواة بين المواطنين، مما يعني ترسيخ مبدأ الحوار وتعميق مضمون التنمية في البلاد. ولعل من مرجحات كون الشورى إلزامية أنها حاجزة لحالات التسلط في الحكم والقمع للرأي الآخر، وإذا خول الحاكم في الاعتداد برأيه دائهًا، كان ذلك وبالا عليه وعلى الأمة وعلى طريقة الحكم، بل قد يصل به الأمر إلى الدخول في العقائد والتشريعات برأيه وفكره، كما قال فرعون لقومه هم أربيكم إلاً مَا أربي وَمَا أَهْدِيكُمْ إلاً سَبِيلَ الرَّشَادِ» [طه:٢٩] لذا كانت النتيجة قوله تعالى: ﴿وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى ﴾ [طه:٢٩].

بل في الظن الغالب على الرأي، أنه لو لم تكن من مرجحات القول بلزوم الشورى للحاكم أو الرئيس سوى منع حالات الاستبداد بالرأي وقمع الخصوم لكفى وأقنع، إذ لا قداسة لرأي (١)، سيما في بعض تجارب الحكم في تاريخنا الإسلامي القديم والمعاصر، إذ أن هناك نهاذج وتطبيقات يستحيل معها أن نوصي بعدم لزوم نتيجة الشورى للحاكم.

وتزداد أهمية ذلك في نوعية القرار الصادر عن مجلس الشورى، خصوصًا إذا كان متعلقا بمصالح المسلمين العامة، فأمر العامة لايربط برأي الفرد، وإن كان له من الصفات القيادية الشيء الكثير.

و لاعتبار تقني أكثر منه شرعي، فإن علم الشورى علم إداري سياسي قائم في جميع

<sup>(</sup>۱، ۲، ۳) الشوري ومعاودة إخراج الأمة ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) الإسلام والاستبداد السياسي، محمد الغزالي ص ١٣٧.

مجالات الحياة، بل ويعتبر الجانب السلوكي في عمل الحاكم أو المسؤول عملية تعليمية، وتدريبية للآخرين، بل هو على حد تعبير أحدهم بالمعلم الكبير (١).

وهذا يتم من خلال تحفيز المرؤوسين والمحكومين بمعرفة احتياجاتهم ورفع روحهم المعنوية، أو جعل القيادة لهم بالمبادأة والقدوة الحسنة، واختيار الأساليب الفعالة، أو بالاتصال بهم، وإعطاء التوجيهات والتعليات لآرائهم، على أن شخصية الحاكم أو الرئيس تلزمه أن يجمع مابين الكفاءة والكاريزما وهي بلا شك ضرورية في تفعيل العمل المؤسسي عند الرعية (٢). فالإسلام ينشئ الأمة ويربيها، ويعدها للقيادة الراشدة، ولوكان وجود القيادة الراشدة يمنع الشورى، ويمنع تدريب الأمة عليها تدريبًا عمليًا واقعيًا في أخطر الشؤون، لكان وجود محمد عليه ومعه الوحي من الله سبحانه وتعالى كافيا لحرمان الجهاعة المسلمة يومها من حق الشورى، ولكن ومع وجود محمد رسول الله عليه ومعه الوحي الإلهي، لم يلغ هذا الحق (٣).

هذا النهج الشورى، سيشكل بلا شك موظفين متخصصين فى عملهم، يساعدون الحاكم أو - الرئيس - فى تقديم الاستشارات والرؤى حول المواضيع المتعلقة بتحقيق مصلحة المجتمع أو الدولة، وهذا ما يجعلنا نؤكد على أن الحاكم لا يحكم الناس، بل المهمة قيادة الناس (٤).

من هذا النهج الشورى، سيتحقق فى أفراد المجتمع مبدأ إداري مهم، وهو مبدأ إرساء قاعدة التميز بين صفوف النخب السياسية والاجتهاعية، وهنا يلزم البيان بأن طبيعة المؤسسة الحاكمة فى الإسلام أنها ترفض الفردية أو المركزية فى اتخاذ القرارات، لاسيها السلطة المركزية النابعة من فردية الحاكم أو دعم بطانته لقراراته وكها هو متبع فى علم الإدارة فإن هناك مزايا للعمل المؤسسي أو الشوري، من أهمها:

- أن وضع سلطة اتخاذ القرارات سيكون قريبًا من القواعد مما يعني سلامة القرارات المتخذة.

<sup>(</sup>١) أصول الإدارة والتنظيم ، عمر الجوهري ص ١٨.

<sup>(</sup>۲) الشوري، د. سامي الصلاحات ص ۱۳۸.

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن، سيد قطب (١/ ٥٠٢).

<sup>(</sup>٤) الشورى ، د. سامي الصلاحات ص ١٣٨.

- تخفيض أعباء القيادات نظرًا لتفويض السلطة وتخلق روابط وثيقة، ويزيد التعاون والتنسيق.

- تساعد على سرعة اتخاذ القرارات، وسهولة تحديد مناطق الضعف، وسرعة علاجها<sup>(۱)</sup>، كها لا يستطيع الشخص الواحد إدارة عمل متميز، أو على أبعد تقدير إحداث تغييرات على مستوى المؤسسة بدون فريق عمل متميز، لأن خلق منظمة مبدعة (۲) بحاجة إلى عمل جماعي متناسق، أي أن علم الإدارة الحديث فى الحكم والقيادة يدعم بضرورة دعم الشورى وآلياتها واعتبارها مصدر قوة للحاكم والمحكوم، لكن مع تأكيدنا على ضرورة احترام قرار الشورى المؤسسي من أهل الحل والعقد، نرى بضرورة احترام رأي الحاكم، أو احترام حقه فى الاعتراض على رأي مجلس الشورى، لا سيها إذا كان له وجاهة وإصابة، بحيث يثبت رأيه ويقنع غيره به، ويقرر بالمصلحة العامة (۲).

إن القول بإلزامية الشورى هو ما ندين لله به ونرى ضرورته وجدواه، وبدونه لا يمكن تفعيل الشورى على المستوى الدستوري للأمة، فالدولة الإسلامية دولة مدنية، تؤمن بالمؤسسات، وترى فصل السلطات، وأن تكون مرجعيتها الإسلام، فهي ليست دولة أسرار ثيوقراطية مغلقة يديرها رجال الدين، وإنها دولة لشعب يسعى بذمته أدناه من مواطنيه، ولذا لا بد أن يتاح للكل أن يسهم في أمر النصح والشورى وأن يلتزم ولاة الأمور بحكم الأغلبية كشورى ملزمة، فهذا الأمر من الأهمية بمكان، ولا بد من أن يستبين تماما قبل الشروع في أي محاولة جدية لتطبيق الشورى في النظام السياسي الإسلامي (٤).

# رابعًا: مجالات الشوري:

تتعدد مجالات تطبيق الشورى، فيها لم ينزل فيه حكم شرعي بالوحي، وذلك بين الشورى الجهاعية والشورى الخاصة وذلك على النحو التالي:

١ - المجال السياسي الدنيوي: هذا هو المجال المعروف للعمل بالشورى، ويقترن ذكره بذكرها، قال الحافظ ابن حجر وقد اختلف في متعلق المشاورة: فقيل في كل شيء

<sup>(</sup>۱، ۲) الشورى، د. سامي الصلاحات ص ۱۳۹.

 <sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٤٠.
 (٤) الشورى ومعاودة إخراج الأمة ص ١٠٨.

ليس فيه نص، وقيل في الأمر الدنيوي فقط. وقال الداودي: إنها كان يشاورهم في أمر الحرب مما ليس فيه حكم، لأن معرفة الحكم إنها تلتمس منه (١)

وقال القاضي ابن عطية: ومشاورته التَّلِيَّلاً إنها هي فى أمور الحروب والبعوث ونحوه من أشخاص النوازل، وأما فى حلال أو حرام أو حد فتلك قوانين شرع (٢).

وعلى العموم فإن من أبرز المجالات الشورية التي يكثر ذكرها وذكر أمثلتها مجالين اثنين هما: المجال السياسي والمجال العسكري أو الحربي، ويمكن جمعها معًا تحت اسم التدبير السياسي، بشقيه المدني والعسكري، ويدخل فى ذلك التشاور لاختيار الخليفة أو الحكام عمومًا، ثم تشاور الحكام والقادة السياسيين والعسكريين مع مستشاريهم ومساعديهم فى رسم الخطط وتنفيذها، واتخاذ القرارات فى مختلف الإشكالات والنوازل السياسية والحربية بها فى ذلك عقد السلم، أو إعلان الحرب، أو إجراء الصلح (٢).

٢- الشورى في القضاء: القاضي يظل يحكم في الأموال والدماء والفروج وغيرها من المصالح والمتظلمات والنزاعات ويحكم على الأفراد والجهاعات وربها على الدول والحكومات، وإذا كان الفقيه أو المفتي يجتهد لاستنباط الحكم من أدلته فإن القاضي يفعل هذا، ثم يجتهد مرة أخرى في النازلة المعروضة عليه وفي أدلة كل طرف من أطرافها، وحقيقة خفاياها وملابساتها، فهو يجتهد مرتين، ولهذا فحاجته إلى المشاورة في حكمه، هي أشد وآكد من حاجة الفقيه في فتواه وخاصة في القضايا المعقدة والنوازل الكبيرة، فها يروى من الأحاديث والآثار في المشاورة للنوازل التي ليس فيها كتاب ولا سنة، منطبق بالضرورة وبالدرجة الأولى على النوازل التي كانت ترد على الخلفاء وغيرهم من الصحابة للفصل فيها بين المتنازعين وهو ما ينطبق على جميع المنتصبين للحكم والقضاء بين المناس (1)، عن عمر بن عبد العزيز قال: لاينبغي للقاضي أن يكون قاضيا حتى يكون فيه خمس خصال: عفيف، حالم، عالم بها كان قبله، يستشير ذوي الرأي، لا يبالي بملامة الناس (6)، وفي كتاب عمر بن عبد العزيز إلى عروة: كتبت إلى تسألني عن القضاء بين الناس (6)، وفي كتاب عمر بن عبد العزيز إلى عروة: كتبت إلى تسألني عن القضاء بين الناس (6)، وفي كتاب عمر بن عبد العزيز إلى عروة: كتبت إلى تسألني عن القضاء بين الناس (6)، وفي كتاب عمر بن عبد العزيز إلى عروة: كتبت إلى تسألني عن القضاء بين الناس (6)، وفي كتاب عمر بن عبد العزيز إلى عروة: كتبت إلى تسألني عن القضاء بين

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز (٣/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ٣٢.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم لابن عبد البر (٢/ ٣٠).

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١٥/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٣) الشورى في معركة البناء ص ٢٥.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري (١٥/ ٥٠).

الناس فإن رأس القضاء اتباع مافي كتاب الله ثم القضاء بسنة رسول الله ﷺ ثم بحكم أئمة الهدى، ثم استشارة ذوي العلم والرأي (١)، وإذا كان بعض الفقهاء قد جعلوا المشاورة للقاضي على الندب لا على الوجوب، فهذا يمكن أن يقبل فى القضايا البسيطة، الواضحة والمتكررة، أما القضايا المعقدة والملتبسة والجسيمة فلا يصح فيها إلا القول بالوجوب وهو قول جمهور الفقهاء.

وهكذا يظهر جليا أن اشتراط صفة المشاورة فى القضاة وإلزامهم بها ليس شيئًا عارضًا أو طارئًا، أو دخيلًا<sup>(٢)</sup>.

# ٣- الشورى في تنزيل الأحكام القطعية:

على أن الحكم الشرعي القطعي - رغم ذلك - يبقى محلّا للشورى من حيث التنزيل والتنفيذ وما يتصل بذلك من شروط وكيفيات وآجال وعوائق أو موانع، فيمكن التشاور بشأنه من هذه النواحي لا من حيث المبدأ، وهذا مانبه عليه أبو عبدالله بن الأزرق في النوع الثاني مما يستشار فيه بقوله: المستشار فيه أي ماتقع فيه المشاورة نوعان:

- ماهو من أمور الدنيا وخفي وجه الصواب فيه فيطلب العثور عليه بالمشورة.
- ماهو من مقاصد الدين، ولم يتعين في الحال، أو أشكل فيه التلبس بالعمل به باعتبار أمر خارج عن ذاته (٣).

ويمكن أن نجد أنفسنا بحاجة إلى الاجتهاد والتشاور في مسائل تتعلق بالجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبعض أحكام الحج والصيام ومصارف الزكاة وإقامة الحدود... مع أن هذه كلها أحكام منصوصة قطعية ولكنها - وغيرها - قد تعتري تطبيقها ملابسات وإشكالات وموانع ومستجدات، تحتاج إلى نظر وتناظر، وموازنه وحسن تدبير (٤).

# ٤- الشورى في الأحكام الاجتهادية والخلافية:

ومما يحتاج إلى نظر وتناظر وتشاور - وهو غير بعيد عما سبق - الأحكام الشرعية القائمة أصلًا على الاستنباط، والترجيح بين مقتضيات الأدلة ودلالاتها ويدخل كذلك في

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۲/ ۱۰۱).

<sup>(</sup>٤) الشوري في معركة البناء ص ٢٨.

<sup>(</sup>٤) بدائع السلك في طبائع الملك (١/ ٣١٦–٣١٧).

بحالات الشورى ـ ومن باب أولى – الاجتهاد في أحكام ما ليس فيه نص، مما سبيله القياس والاستحسان والاستصلاح فهذه كلها مجالات دينية شرعية، ومع ذلك فالشورى فيها بين أهل العلم والنظر والاجتهاد هي سنة الصحابة والخلفاء الراشدين، بل هي سنة النبي القولية والفعلية (۱). إن الذين يقصرون الشورى – أو يركزون فيهله على الشؤون السياسية والدنيوية ويتركون شؤون الدين وأحكامه لآحاد الفقهاء والمفتين والولاة والقضاة، إنها هم في النهاية يعظمون الأولى ويهونون أمر الثانية، فالأمر الذي يسند النظر فيه إلى جماعة يتباحثون ويتناظرون ويتشاورون قبل البت فيه يكونون –بدون شك – أكثر حرمة وأعلى منزلة وأحظى بالسداد والرشاد من الذي يوكل للأفراد واجتهادهم الفردي (۲).

الشورى فى تنظيم الشورى: من القضايا التي أصبحت جلية ومسلمة، كون الإسلام أرسى مبدأ الشورى وأمر به وحث عليه، ونوّه بفضله وأهميته، ثم ترك تنزيله وتنظيمه مرسلًا مفوضًا للاجتهاد والتدبير والتكييف، بها يناسب كل زمان أو مكان أو مجال، أو ظرف، وبهذا نستطيع أن نقول إن التفاصيل والكيفيات التطبيقية للشورى هي نفسها مجال من مجالات الشورى ومثلها كل الشؤون التنظيمية والإدارية للدولة والمجتمع والجهاعات، فهي داخلة فى قوله تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨]، فهي كلها من أمورنا التي يجب أن نبت فيها وننظمها ونعدّها ونلائمها شورى بيننا، وإجمالًا فإن كل ما يتطرق إليه الاحتهال والاستشكال، ويدخله الاجتهاد البشرى وكل ما يثير عادة الخلاف والتنازع، وكل ما سكت عنه الوحي، وكل ما هو مشترك بين الناس من واجبات وحقوق ومصالح، ففيه مجال للشورى، وجوبًا أو ندبًا حسب أهمية كل مسألة وحجم انعكاساتها على الناس فى دينهم ودنياهم وعلاقاتهم (٣).

# خامسًا: المرأة والشورى:

ومما يدل على جواز مشاركة المرأة في الشأن العام قوله تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ وَمُ اللَّهُ مِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ

<sup>(</sup>۱) الشورى في معركة البناء ص ۲۸. (۲) الشوري في معركة البناء ص ٣٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٣٤.

وَيُطِيعُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيَرْ حَمُّهُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٧١].

ويرى العلامة الأستاذ علال الفاسي أن الآية الكريمة: قد أثبتت الولاية المطلقة للمؤمنات كما أثبتتها للمؤمنين، وتدخل فيها ولاية النصرة، كما يدخل فيها الحضور فى المساجد والمشاهد ومعارك الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ثم أضاف رحمه الله: وقد نص القرآن على التشاور بين الرجل وزوجته في شؤون الزوجية فقال: ﴿فَإِنْ أَرَادًا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا﴾ [البقرة: ٢٣٣].

وإذا كانت الشورى مطلوبة لهذا الحد في أمر الأسرة، فها بالك بأمر الأسر الكبرى وهي الأمة والدولة، كها أن الشارع لم يحرم نصف الأسرة ـ الذي هو المرأة ـ من حق الشورى (١).

وفي قوله تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨] فقوله أمرهم، شاملة الرجال والنساء معًا، ولا مجال لحصر ذلك على الرجال دون النساء ٢٠٠٠.

وقوله ﷺ: «إنها النساء شقائق الرجال»(٣).

فالرجل والمرأة فى الحقوق تجاه المجتمع والدولة على السواء، فكما يحق للرجل الترشيح لعضوية مجلس الشورى يحق للمرأة كذلك الترشيح ودخول مجلس الشورى، ولا اعتبار أن المشاركة السياسية التي تقوم بها المرأة هي أفعال قانونية وشرعية تهدف للتأثير على الآخرين أو أفعالهم (ئ). والأدلة التي تشير إلى دخول المرأة واجهة العمل السياسي وإبداء رأيها فى الأمور العامة كثيرة منها ما رواه البخاري، عن استفادة النبي ومن رأي زوجته أم سلمة فى مصلحة عامة، ففي صلح الحديبية حيث جاء فيه أن رسول الله على قال لأصحابه: «قوموا فانحروا، ثم احلقوا»، قال: فوالله ما قام منهم رجل حتى قال ذلك ثلاث مرات، فلما لم يقم منهم أحد دخل على أم سلمة فذكر لها ما لقي من الناس، فقالت أم سلمة: يا نبي الله أتحب ذلك، اخرج ثم لا تكلم أحدًا منهم كلمة حتى

<sup>(</sup>١) مدخل في النظرية العامة لدراسة الفقه الإسلامي ص ١٠١.

<sup>(</sup>۲) الشورى ، د. سامي الصلاحات ص ۸۱.

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن الترمذي، الألباني (١/ ٨٠).

<sup>(</sup>٤) الشورى، د. سامي الصلاحات ص ٨١.

تنحر بُدنك وتدعو حالقك فيحلقك، فخرج فلم يكلم أحدًا منهم حتى فعل ذلك، نحر بدنه، ودعا حالقه فحلقه، فلم رأوا ذلك قاموا فنحروا، وجعل بعضهم يحلق بعضًا حتى كاد بعضهم يقتل بعضًا غما»(١).

وفيه دليل على جواز أن يستشير الرجل المرأة الفاضلة العالمة الحكيمة، وكان لعمر بن الخطاب على المرقة بنت عبدالله العدوية يستشيرها وقد كلفها بالإشراف على السوق (٢).

وكانت المرأة تقف في وجه الخلفاء وتعترض على آرائهم ويقبل الخلفاء بهذه المشاركة السياسية، من ذلك ما ورد في تفسير قوله تعالى: ﴿وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطَارًا فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا وَإِنْمًا مُّبِينًا ﴾ [النساء: ٢٠]، فقد خطب عمر بن الخطاب ﴿ فَقَال: ألا لا تغالوا في صدقات النساء فإنها لو كانت مكرمة في الدنيا أو تقوى عند الله لكان أو لاكم بها رسول الله عمرة ما أصدق قط امرأة من نسائه و لا بناته فوق اثنتي عشرة أوقية، فقامت إليه امرأة فقالت: يا عمر يعطينا الله وتحرمنا، أليس الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَ قِنْطَارًا فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا ﴾ فقال عمر: أصابت امرأة وأخطأ عمر، وفي رواية فأطرق عمر ثم قال: كل الناس أفقه منك يا عمر، وفي أخرى: امرأة أصابت ورجل أخطأ ".

- وقد ورد في حق عمر بن الخطاب عليه: كان يستشير النساء في الأمر، حتى أنه كان يستشير المرأة فربها أبصر في قولها الشيء يستحسنه فيأخذ به (١).

وكانت السيدة عائشة رضي الله عنها وعن أبيها، تفتي بأمور النساء، بل في أمور الدين والدنيا، وكان لها آراء في المصالح العامة، حتى قال ابن حزم (٢٥٦هـ) إنه يمكن أن يُجمع من فتوى عائشة سفر ضخم، وقال عطاء: كانت عائشة أفقه الناس، وأعلم الناس، وكانت ذات رأي قوي في الشؤون العامة (٥٠).

- وكان النبي ﷺ يستقبل آراء الناس، من رجال ونساء معًا، فهذه المرأة التي جاءت

<sup>(</sup>١) فتح الباري شرح صحيح البخاري ، ك الشروط (٥/ ٤٠٣).

<sup>(</sup>۲) الشورى، د. سامي الصلاحات ص ۸۲.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (٥/ ٩٩).

<sup>(</sup>٤) سنن البيهقي ، ك آداب القاضي (١٠/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٥) الشورى، د. سامى الصلاحات ص ٨٣.

إلى الرسول ﷺ تقول له: ما أرى كل شيء إلا للرجال وما أرى النساء يذكرن بشيء، فنزل قوله تعالى: ﴿إِنَّ المُسْلِمِينَ وَالمُوْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعَاتِ وَالْمُتَصَدِقِينَ وَالْمَصَدِقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرِينَ وَالْمَابِرِينَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِينِ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِعِينَ وَالْمَابِعِينَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَيْنِينَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونَ وَالْمَابِونِ وَالْمَابِونِ وَالْمَابِينِ وَالْمَابِيلِ عَلَى مَدَى الْمَابِيلُ وَالْمَابِيلُ وَالْمَابِيلُ وَالْمَابِيلُ وَالْمَابِيلِ وَالْمَابِيلُ وَالْمَابِيلُ وَالْمَابِيلُ وَالْمَابِيلُ وَالْمَابِيلُ وَالْمَابِيلُولُ وَالْمَابِيلُ وَالْمَابِيلُولُولُ وَالْمَابِيلُولُ وَالْمَابُولُ وَالْمَابِيلُولُ وَالْمَابِيلُولُ وَالْمَابِيلُولُ وَالْمَابِيلِ وَالْمَابُولُ وَالْمَابِيلُولُ وَالْمَابُولُ وَالْمَابِيلُولُ وَالْمَابُولُ وَالْمَابُولُ وَالْمَابُولُ وَالْمَالِمُولُولُ وَالْمَابُولُ وَالْمَابُولُ وَالْمُعَالِيلُولُولُولُولُولُولُولُولُ وَالْ

ويرى العلامة الدكتور يوسف القرضاوي أن المصلحة الاجتماعية تقتضي مشاركة المرأة في أعمال هذه المجالس، وأن القوامة قررت في الحياة الزوجية. وحديث أبي بكرة قوله ﷺ: "لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة" في الولاية العامة، أي رئاسة الدولة، أما بعض الأمر فلا مانع لذلك كالقضاء والفتوى، وقد أجاز ذلك بعض الفقهاء مثل ابن حزم مع ظاهريته، وهذا يدل على عدم وجود دليل شرعي صريح يمنع من توليها القضاء وإلا لتمسك به ابن حزم وجمد عليه، وقاتل دونه كعادته (٣).

- ومما قصه علينا القرآن الكريم: حالة المرأة وهي تستشير غيرها، وحالة المرأة وهي تشير على غيرها وكل ذلك في سياق التنويه والإقرار والرضا<sup>(١)</sup>.

فأما الحالة الأولى: ففي قوله تعالى عن ملكة سبأ: ﴿قَالَتْ يَا أَيُّهَا اللَّلْأُ إِنِّهُ أَلْقِيَ إِلَيَّ كُتِابٌ كَرِيمٌ ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيُهُانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ أَلاَّ تَعْلُوا عَلَيَّ وَأْتُونِي مُسْلِمِينَ ﴾ قَالَتْ يَا أَيُّهَا اللَّلاَ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُونِ ﴿ قَالُوا نَحْنُ أُولُو ﴾ قَالَتْ يَا أَيُّهَا اللَّلاَ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُونِ ﴿ قَالُوا نَحْنُ أُولُو قُورَةً وَأُولُو بَأْسِ شَدِيدٍ وَالأَمْرُ إِلَيْكِ فَانظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ ﴿ قَالَتْ إِنَّ اللَّهُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً وَكُذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ مِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهْلِهَا أَذِلَةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ مِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ اللهُ لَا اللهُ مُنْ اللّهُ وَالنَّهُ وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ وَإِنِي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ مِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ الْمُرْعِلُونَ ﴾ [النمل: ٢٩ - ٣٥].

وأما الحالة الثانية: فقول إحدى المرأتين الأختين لأبيهما عن موسى الطَّيِّكُا: ﴿قَالَتُ إِحْدَاهُمَا يَا أَبُتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الأَمِينُ ﴾ [القصص: ٢٦]، وقد نجم

<sup>(</sup>۱) الشوري، د. سامي الصلاحات ص ۸۳.

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن الترمذي للألباني (٢/ ٥٠٦).

<sup>(</sup>٣) تحرير المرأة في عصر الرسالة، عبد الحليم أبو شقة (٢/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٤) الشورى، د. سأمي الصلاحات ص ٨٣.

عن هذه المشورة السديدة خير كثير (١).

إن الأصل في استخلاف الإنسان، أنه يشمل الرجال والنساء معًا، والعمل السياسي هو بذاته عمل صالح إذا كانت النية خالصة في هذا، وكان فيه فائدة المسلمين والبشرية بصورة عامة لقوله تعالى: ﴿فَاسْتَجَابَ هُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِّنْكُم مِّن ذَكرٍ أَوْ أَنْتَى بَعْضُكُم مِّن بَعْضِ ﴾ [آل عمران: ١٩٥].

- وقال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِجًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].

بل إن النص القرآني واضح في أن المرأة مطلوب منها العمل على جلب المعروف في نفسها ومجتمعها، فقد قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَن لاَّ يُشْرِكْنَ بِالله شَيْئًا وَلاَ يَشْرِقْنَ وَلاَ يَقْتُلُنَ أَوْلاَدَهُنَّ وَلاَ يَأْتِينَ بِبُهُتَانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ يُشْرِكْنَ بِالله شَيْئًا وَلاَ يَعْرِينَكُ في مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَمُنَّ اللهَ إِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ أَيْدِيمِنَ وَلاَ يَعْصِينَكَ في مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَمُنَّ اللهَ إِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ أَيْدِيمِنَ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلاَ يَعْصِينَكَ في مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَمُنَّ اللهَ إِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المتحنة: ١٢].

والشورى من العمل السياسي، بل هي من صميمه والمرأة مطالبة به، كها أن الرجل مطالب به، فقوله: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ النص يشمل مدح الرجال والنساء معًا، وقول الرسول ﷺ وفعله يؤيد هذا الحق العام للنساء (٢)، فقوله: أشيروا علي أيها الناس، والنساء كالرجال تدخل لفظة الناس وفعله في استشارة زوجته أم المؤمنين أم سلمة لدليل قوي على ذلك، وفي رواية أخرى ما يشير إلى ذلك بقوة، فعن أم سلمة: كنت أسمع الناس يذكرون الحوض ولم أسمع ذلك من رسول الله ﷺ، فلم كان يومًا من ذلك والجارية تمشطني، فسمعت رسول الله ﷺ يقول: أيها الناس، فقلت للجارية استأخري عني، قالت: إنها دعا الرجال ولم يدع النساء. فقلت: إني من الناس (٣).

# سادسًا: الشورى والأقليات:

لقد كان شأن الإسلام إكرام الأقليات وحفظ حقوقها وإشراكها في الشأن العام فيها

<sup>(</sup>١) الشورى في معركة البناء ص ٦٠.

<sup>(</sup>۲) الشورى ، د. سامى الصلاحات ص ۸٥.

<sup>(</sup>٣) شرح صحيح مسلم للنووي (١/ ٤٧).

يخصها ويخص مصائر الوطن الإسلامي، ففي أول قراءة لهذا الشأن ما ورد في الدستور السياسي الذي وضعه النبي على المسلمين دينهم. والأحاديث في حرمة التعرض لهم أو المؤمنين، لليهود دينهم والمسلمين دينهم. والأحاديث في حرمة التعرض لهم أو الانتقاص من حقهم واقع في أقوال النبي على حيث يقول: «ألا من ظلم معاهدًا وإنتقصه وكلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئًا بغير طيب نفس منه، فأنا حجيجه يوم القيامة»(۱). إن غير المسلمين في المجتمعات الإسلامية الحاضرة وإن كانوا في الحقيقة من الأقليات، إلا أنهم يمكن أن يعدوا مواطنين مثلهم مثل المسلمين، لهم ما لهم وعليهم ما عليهم، ولكن لا يعني ذلك بحال أن لغير المسلمين أي حق في أن يعطلوا إرادة الأغلبية المسلمة، أو أن يعترضوا على مبدأ إقامة دولة مدنية حديثة مرجعيتها الإسلام، وإنفاذ التشريعات الإسلامية، وإنها عليهم أن يقبلوا بخيار الأغلبية، وليس في ذلك قهر أو إرغام لهم على قبول الإسلام كدين ولا التنازل عن معتقداتهم السابقة، وفي الوقت نفسه فليس على المسلمين أن يتخلوا عن معتقداتهم وقوانينهم في سبيل إرضاء الأقلبات غير على المسلمية (۱).

إن قيمة الشورى تتسع لسائر المواطنين، فى كل شأن عام يمس المصلحة العامة، فلا يتدخل المواطنون المسلمون فيها يجريه المواطنون غير المسلمين من شورى فى شؤون عقيدتهم، ولا يتدخل المواطنون غير المسلمين فيها يهارسه المسلمون من شورى فى شؤون عقيدتهم، اللهم إلا ما كان أدخل فى القواعد المشتركة بينهها من قيم إنسانية، وقواعد أخلاقية وشؤون فنية وإدارية.

والدولة التي مرجعيتها الإسلام حصن حصين للأقليات التي تعيش في كنفها وبين مواطنيها، لاسيها حين تكون هذه الأقليات أهل كتاب أو أهل ذمة، كها يسميهم الإسلام، وأهل الذمة من غير المسلمين هم من كانت حقوقهم مصونة في ذمة المسلمين، والمسلمون مأمورون بحهاية الحرية الدينية والدفاع عنها لأنفسهم ولغيرهم، وهو أمر منصوص عليه فيها يقرءونه في كتاب الله تعالى، قال را الله عنها لأنفين يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللهَ عَلَى

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود ، ك الخراج والإمارة (٣/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) الشوري ومعاودة إخراج الأمة ص ١٨٨.

نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلاَّ أَن يَقُولُوا رَبُّنَا اللهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا اسمُ اللهِ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَنَّ اللهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٣٩، ٤٠] (١).

وهذا عهد عمر بن الخطاب لنصارى المدائن وفارس: أما بعد، فإني أعطيتكم عهد الله وميثاقه على أنفسكم وأموالكم وعيالكم ورجالكم، وأعطيتكم أماني من كل أذى، وألزمت نفسي أن أكون من ورائكم ذابًا عنكم كل عدو يريدني بسوء وإياكم، وأن أعزل عنكم كل أذى، ولا يغير أسقف من أساقفتكم ولا رئيس من رؤسائكم، ولا يهدم بيت من بيوت صلواتكم ولا يدخل شيء من بنائكم إلى بناء المساجد ولا إلى منازل المسلمين، ولا تكلفوا الخروج مع المسلمين إلى عدوهم لملاقاة الحرب، ولا يجبر أحد من النصارى على الإسلام عملًا بها أنزل الله في كتابه قال تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَبيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ النَّمَ النَّمَ النَّمَ النَّمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَ

ولي شرط عليهم: ألا يكون أحد منهم عينًا لأهل الحرب على أحد من المسلمين في سر ولا علانية، ولا يؤووا في منازلهم عدوًا للمسلمين، ولا يدلوا أحدًا من الأعداء ولايكاتبوه (٢).

# ٢- دورهم السياسي والاستشاري في الدولة:

اختلف الفقهاء حول مدى مشروعية مشاركة غير المسلمين في أعمال السياسة المتعلقة بالمسلمين، لا سيما في أعمال الشورى ومجالسها داخل الدولة والذي أميل إليه جواز استشارتهم ودخولهم مجالس الشورى، وينسب القول بالجواز للحنفية وبعض المالكية وللعديد من الباحثين المعاصرين ما دام أنهم قد أقروا بشرعية السلطة الإسلامية الحاكمة، وبالدستور الإسلامي، والقيم الإسلامية العليا في المجتمع، فإنه لا مانع من مشاركتهم السياسية، فلهم أن يهارسوا حقوقهم السياسية في ظل هذه السلطة وأن يعبروا عن آرائهم وطروحاتهم ضمن نسق هذه السلطة التي جعلوها لهم مرجحًا، بل ولهم المشاركة في إبدء

<sup>(</sup>١) الشوري مراجعات في الفقه والسياسة والثقافة، د. أحمد الإمام ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) مجموعة الوثائق السياسية في العهد النبوي والخلافة الراشدة ، د. محمد حميد الله ص ٤٨٨.

صوتهم فى التصويت والانتخاب للحاكم، ولهذا أجاز الفقهاء الإنكار والاحتساب على أهل الذمة أو غير المسلمين فى الدولة الإسلامية إذا وجد منهم مخالفات لطبيعة دين الدولة أو معتقدها، لاعتبار أنهم إن أقاموا مع المسلمين فى بلد واحد فإنه يحتسب عليهم فى كل ما يحتسب فيه على المسلمين، ولكن لا يتعرض لهم فيها لا يظهرونه فى كل ما اعتقدوا حله فى دينهم مما لا أذى للمسلمين فيه من الكفر وشرب الخمر واتخاذه، ونكاح ذوات المحارم فلا تعرض لهم فيها التزمنا تركه، وما أظهروه من ذلك تعين إنكاره عليهم، ويمنعون من إظهار ما يحرم على المسلمين (1).

وأما الآيات الواردة في النهي عن موالاة اليهود والنصارى، كقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَمَن يَتَوَهَّم مِّنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِين ﴾ [المائدة: ٥١].

فهي واردة ضمن حالة الحرب والعداوة الظاهرة (٢)، وليس ضمن حالة السلم والتعايش الأهلي ما بين الناس جميعًا، وإلا لكان من النبي رضي عند دخول المدينة وإقامة دولته فيها، أن يبدأ بقتال اليهود وطردهم من بيوتهم وهذا مالم يحدث البتة، وإنها قام النبي بجعل الدستور السياسي الذي يشمل جميع المواطنين هو الحكم، ومن ثم لما اتضح له خيانة اليهود وعذرهم المعتاد قام بإجلاء بعضهم، وقتل البعض الآخر.

ومما يؤيد جواز استشارتهم أن الرسول على قد جعل الشورى بين جميع أصحابه، حتى من علم منهم نفاقه وكيده للإسلام والمسلمين، كابن سلول واستشارهم فى مواضع عديدة منها الخروج يوم أحد، يقول العلامة ابن عاشور التونسي فى شأن مشاورة الرسول للمنافقين: ويحتمل أن يراد استشارة عبدالله بن أبي وأصحابه، فالمراد الأخذ بظاهر أحوالهم وتأليفهم لعلهم أن يخلصوا الإسلام أو لا يزيدوا نفاقًا وقطعًا لأعذارهم فيها يستقبل (٣). فإذا كان هذا حال الرسول مع أعدائه المواطنين، الذين يسكنون معه، ويقيمون بين ظهرانيه فكيف الحال مع أهل الذمة، الذين أسلموا

<sup>(</sup>١) الشوري، د.الصلاحات ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (٦/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير التحرير والتنوير لابن عاشور (٣/ ١٥٠).

أمرهم في احترام قيم الدولة الإسلامية(١).

وإذا أجاز بعض الفقهاء، منهم الحنفية والحنابلة في الصحيح من المذهب والشافعية ما عدا ابن المنذر، وابن حبيب من المالكية (٢)، الاستعانة بأهل الكتاب في القتال عند الحاجة، فمن باب أولى أن يستعان بهم في الاستشارة المدنية المتعلقة بمصالح العامة من المواطنين أو الرعية، وهنا يجدر التنبيه على أن المجلس الأعلى للدولة، وهو مايعرف اليوم بمجلس الأمن القومي الذي يتبع كل دولة، فالأصل فيه أن ينحصر في المسلمين خاصة، إذ به أسرار الدولة المتعلقة بالسلم والحرب، ومخططات الدولة، فهنا نميل إلى قصره على المواطنين المسلمين لدواعي الأمن والاستقرار، ويحظر على هؤلاء المواطنين تسلم مواقع قيادية أو سيادية داخل الدولة الإسلامية (٢)، وممن قرروا في غير مواربة منح الأقليات حق الشورى الدكتور يوسف القرضاوي حيث قال: وإن كان غير المسلمين من أهل دار الإسلام وبالتعبير الحديث المواطنون» في الدولة الإسلامية، فلا يوجد مانع شرعي لتمكينهم من دخول هذه المجالس ليمثلوا فيها بنسبة معينة، مادام المجلس في أكثريته الغالبة من المسلمين.. وإن القرآن الكريم قال: ﴿لاَ يَهُ اللّهُ عَنِ المُهلِينَ هُمُ اللّهُ عَنِ المُلكِينَ مَا المُعلَسِ وَالمَا المَعْرِ مُوكُم مّن ذِيَارِكُمْ أَن تَبَرّوهُمْ في الدّينِ وَلمَ يُخْرِجُوكُم مّن ذِيَارِكُمْ أَن تَبَرّوهُمْ وَالدّينِ وَلمَ يُخْرِجُوكُم مّن ذِيَارِكُمْ أَن تَبَرّوهُمْ وَلمَا إليّهِمْ إِنَّ اللهُ يُحِبُ المُقْسِطِينَ ﴾ [المتحنة: ٨].

ومن برهم والإقساط إليهم: أن يُمثلوا في هذه المجالس حتى يعبروا عن مطالب جماعتهم، وألا يشعروا بالعزلة عن بني وطنهم، ويستغل ذلك أعداء الإسلام والمسلمين ليغرسوا في قلوبهم العداوة والبغضاء للمسلمين، وفي هذا ما فيه من ضرر وخطر على مجموع الأمة مسلمين وغير مسلمين<sup>(3)</sup>.

ومن الفقهاء الذين لم يتحفظوا في إباحة الاشتراك في الشورى لأهل الكتاب الدكتور عبد الكريم زيدان حيث قال: أما انتخاب ممثليهم في مجلس الأمة وترشيح أنفسهم لعضويته فنرى جواز ذلك لهم أيضًا، لأن العضوية في مجلس الأمة تعتبر من قبيل إبداء الرأي وتقديم النصح للحكومة وعرض مشاكل الناخبين ونحو ذلك، وهذه أمور لا مانع

<sup>(</sup>۱) الشورى، د. سامي الصلاحات ص ۱۰۸. (۲) المصدر نفسه ص ۱۰۹.

<sup>(</sup>٣) الشورى، د. سامى الصلاحات ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) ترشيح غير المسلمين للمجالس النيابية ، مجلة الإصلاح العدد ٣٦٦ تاريخ ٣٠/ ٩/ ١٩٩٧م ص ٤٥.

من قيام الذميين بها ومساهمتهم فيها(١).

# سابعًا: أهل الشورى وصفاتهم وطريقة اختيارهم:

### ١- أهل الشوري وصفاتهم:

توارد عند الفقهاء وعلماء السياسة الشرعية مفهوم أهل الشورى أو أهل الاختيار أو أهل الحل والعقد وإن كانت الأخيرة أكثر تداولًا واستعمالا عندهم، ولكن عند التدقيق نرى أن كل هذه المفاهيم تستعمل في وظيفة واحدة وهي الدعامة الأساسية لولاة الأمور (٢).

إن أهل الشورى في عهد النبي على والراشدين فيها بعد هم كبار الصحابة الذين كانوا يمثلون أقوامهم ويُحظون بثقتهم وهؤلاء كانوا يكونون مايشبه مجلسًا للشورى، وقد شمل هذا المجلس في عهد النبي على كبار السابقين الأولين من الذين امتحنوا وجُربوا فحازوا الثقة العامة، ثم بعد الهجرة أضيف إليهم زعهاء الأنصار، ثم برز في عهد الراشدين عنصران آخران، وهما عنصر من الذين قاموا بأعهال جليلة في الشؤون العامة وفي الدعوة إلى الدين، وعنصر من الذين نالوا شهرة عظيمة بين الناس من حيث علم القرآن والفقه في الدين، وهؤلاء كانوا يستشارون في المسائل العامة، ولكن إلى جانب هذا كان هناك بعض المسائل التي تهم الناس مباشرة، وهذه لا بد من معرفة رأي جمهور الحاضرين وقت المشاورة، وهناك مسائل أكثر عمومية تعرض على جمهور الأمة كافة ونستطيع أن نميز في هذه المرحلة ثلاث درجات من الشورى.

- مسائل فنية خالصة، يؤخذ فيها برأي الفنيين.
- مسائل تشريعية عامة، يؤخذ فيها برأي أهل الشورى المكون من كبار القوم الممثلين لهم، وهؤلاء هم الذين يسمون أهل الشورى.
- مسائل أكثر عمومية وشمولًا، كاختيار الحاكم وإعلان الحرب وغير ذلك من القضايا العامة التي تحتاج إلى معرفة رأي الناس جميعًا، وهذه لا بد فيها من معرفة رأي الكافة عن طريق استفتاء عام (٣).

<sup>(</sup>١) أحكام الذميين والمستأمنين ص ٨٤، الشورى ومعاودة إخراج الأمة ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الشورى، د. سامى الصلاحات ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الشورى وأثرها في الديمقراطية، عبد الحميد الأنصاري ص ٢٢٦ ـ ٢٢٧.

إن المراد بأهل الشورى الآن، من تجب استشارتهم، ويكونون مؤهلين بصفاتهم وشروطهم، أو معينين بأشخاصهم وأسهائهم، أي الذين يجب أن يستشيرهم المسؤولون وولاة الشؤون العامة وأبرز ما يتبادر إلى الذهن في هذا المقام هو «مجلس الشورى» الذي يكون بجانب رئيس الدولة وحكومته، أي ما يعرف في تراثنا الإسلامي بأهل الحل والعقد، ويدخل في هذا الباب كل الهيئات الشورية العليا، التي تحتاج إلى مستشارين كبار، وبغض النظر عن اختلاف الأسهاء وتفاوت الصلاحيات لهذه المجالس من بلد لآخر، ومن مجلس لآخر، فقد أصبحت هذه المجالس من المؤسسات الرئيسية القائمة في معظم الدول الإسلامية.

وبجانب هذه المجالس الرئيسية العامة لا تستغنى دولة عن مجالس ومؤسسات شورية تقريرية أخرى، تكون أضيق مجالًا وأكثر اختصاصًا وربها تكون أسرع انعقادًا أو حسمًا في الأمور (١).

فمن هم هؤلاء المستشارون الكبار الذين يحق لهم أن يكونوا في مثل هذه المجالس؟ وما هي صفاتهم وشروطهم؟ ومما لا شك فيه أن هذه المسألة متروكة للنظر والتقدير وضبط المعايير بحسب الحالات والظروف، وطبيعة المجالس والاختصاصات المنوطة بها، غير أن هذا لا ينفي وجود صفات وشروط عامة لا بد من توافرها ومراعاتها فيمن يتولون النظر والتشاور والبت في القضايا العامة للأمة والمجتمع (٢).

ومن هذه الصفات المحبذة فى مثل هذه المواضع، الفطنة والذكاء والأمانة والصدق والابتعاد عن التحاسد والتنافس، وإزالة العداوة والشحناء مع الناس، وألا يكونوا من أهل الأهواء وأن يكونوا من رجال الدولة المشهود لهم بالصلاح والخير والحكمة، وقد فصل علماء السياسة الشرعية وفقهاء الإسلام فى صفات وشروط أهل الشورى بطريقة التدقيق والاستقصاء والتشعيب إلا أن العلامة المقاصدي الكبير الدكتور أحمد الريسوني أرجع هذه الشروط وغيرها إلى أصول جامعة أهمها: العلم والأمانة والخبرة.

أ- العلم: يدخل فيه أولًا العلم بالدين، باعتباره الإطار المرجعي للمسلم في كل ما

<sup>(</sup>١) الشوري في معركة البناء ص ٦٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص ٦٦ – ٦٨.

يصدر عنه من فكر ورأي، ومن تقدير وتدبير، ومن ترجيح واختيار، كما يدخل فيه الرصيد العلمي والمعرفي العام، فالمستشار أو المتشاور كلما ازداد رصيده العلمي، واتسع أفقه المعرفي، كان ذلك أنفع وأرشد له ولغيره ممن يستشيرونه أو يتشاورون معه.

ب- الأمانة: فيدخل فيها الدين، وخلوص النصيحة والبراءة من الهوى والغرض، والسلامة من غائلة الحسد أو مراعاة مصلحة القريب والحبيب وكتبان السر، والإنسان إذا فقد الأمانة يمكن أن يضر بعلمه أكثر عما ينفع، ويمكن أن يقدم التدليس والتضليل في ثوب النصح والنفع، كما في نصيحة إبليس لآدم وزوجه ﴿فَوَسُوسَ لُهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُبْدِيَ لُمُمَا مَا ثَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِن سَوْءَاتِهَمَا وَقَالَ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَن تَكُونَا مَل الشَّجَرَة بَدَتْ لُهُمَا سَوْءَاتُهُمَا وَطَفِقاً يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الجُنَّةِ بِغُرُورٍ فَلَمًا ذَاقًا الشَّجَرَة بَدَتْ لُهُمَا سَوْءَاتُهُمَا وَطَفِقاً يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الجُنَّةِ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَكُمَا عَن تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُونُ مُنا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُونً مُبَيْنَ النَّاعِرِيَ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الجُنَّة وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلُمْ أَنْهَكُمَا عَن تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُونُ المُن النَّعَانَ لَكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُونً مُبَيْنَ النَّعَرَفِينَا وَالْعَقالِ لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُونًا مَلْكُمُ الْمُنْ لَكُمَا أَلُولُ اللَّهُمَا وَلَمُهُمَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَ الْمُعَلِيْنَا وَلَيْنِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَا عَلَى اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُعُمَا عَن تِلْكُمَا الشَّعَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّعْرَافِ اللَّهُ الْمُؤْفِقَا عَن تِلْكُمَا الشَّعْمِونَ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقَالِ السَّعَانِ الشَّعْمَا اللَّهُ الْمُؤْلِقِ الْمُعْلَقِيْفِ الْمُعْلِقِيْنَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُمُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُعُمَا عَن تِلْكُمَا السَّعَمُ الْمُقَلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُعْلَقُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُقُ الْمُؤْلُقُ الْمُؤْلُقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُقُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ

ج- الخبرة: أعني بها المعرفة الميدانية، معرفة الواقع ومعرفة الوقائع وحقائقها، ومعرفة الناس وأحوالهم، ومعرفة المشاكل وحلولها، ومعرفة الأدواء وأدويتها وهذا ما يعرف عند العلماء بالعقل الكامل بطول التجربة مع الفطنة والذكاء، فالشورى إنها تكون في الواقع ونوازله ومشاكله ومتطلباته، فهي ليست نقاشًا فكريًا أو بحثًا عمليًا، ولذلك فالعلم النظري وحده لا يكفي ما لم يتنزل على فهم صحيح ودقيق للواقع والوقائع، فالأصل في المستشار أن يكون جامعًا بين العلم النظري والخبرة العملية وخاصة حينها يتعلق الأمر بالمستشار الفرد ولكن بها أن الشرط الأول «العلم» والشرط الثالث «الخبرة» يتداخلان ويتكاملان فلا بأس إن كان في المجلس من أصحاب العلم من لهم نقص في يعض الخبرات، ومن أصحاب الخبرة من لهم نقص في يعض جوانب العلم، فإن الصنفين يتكاملان، ويأخذ هؤلاء من هؤلاء وهؤلاء من هؤلاء "،ومن هذا الباب دعا المفكر خير الدين التونسي إلى ضرورة الاختلاط والتعاون والتكامل بين أهل العلم وأهل السياسة، إذ لا تستقيم الأمور لأحد الطرفين دون الآخر فقال: وأنت إذا أحطت بها قررناه، علمت

<sup>(</sup>١) الشوري في معركة البناء ص ٦٩.

خالطة العلماء لرجال السياسة بقصد التعاضد على المقصد المذكور «تحقيق مصالح الأمة»، فهو من أهم الواجبات شرعًا.. وبيان ذلك أن إدارة أحكام الشريعة كما تتوقف على العلم بالنصوص تتوقف على معرفة الأحوال التي تعتبر في تنزيل تلك النصوص، فالعالم إذا اختار العزلة والبعد عن أرباب السياسة، فقد سد عن نفسه أبواب معرفة الأحوال المشار إليها(١).

فهذه الصفات الثلاث «العلم والأمانة والخبرة» هي الشروط الأساسية اللازمة لمن يتولون النظر والمشاورة في الشؤون العامة الدينية والدنيوية، وقد جمعها الإمام البخاري بقوله: وكانت الأئمة بعد النبي على يستشيرون الأمناء من أهل العلم (٢٠). على أساس أن أهل العلم يومئذ هم أيضًا أهل ممارسة عملية وخبرة ميدانية وهي الأوصاف المضمنة كذلك في قول ابن جماعة وكذلك ينبغي للسلطان مشاورة العلماء العاملين، الناصحين لله ورسوله والمؤمنين (٣).

## ٢- اختيار أهل الشورى:

لا مناص من قيام الأمة بانتخاب من يمثلونها وينوبون عنها في مباشرة هذا الانتخاب، ومن تنتخبهم الأمة لهذه المهمة يمكن أن يوصفوا بأنهم أهل الحل والعقد لمشايعة الأمة لهم ومتابعتها لهم ورضاها بنيابتهم، وعلى الدولة أن تضع النظام اللازم لإجراء هذا الانتخاب وضيان سلامته وأن تعين في هذا النظام الشروط الواجب توافرها - في ضوء ماذكره الفقهاء - فيمن تنتخبهم الأمة لتكوين جماعة أهل الحل والعقد، ومثل هذا الانتخاب ضروري ولازم لإيجاد أهل الحل والعقد وإثبات وكالتهم عن الأمة بالتوكيل الصريح، لأن التوكيل الضمني يتعذر حصوله في الوقت الحاضر لكثرة أفراد والأمة ولأن إجازة مثل هذا التوكيل الضمني يفتح بابًا خطرًا على الأمة ويؤذن بفوضي وشر مستطير، إذ يستطيع كل عاطل عن شروط أهل الحل والعقد أن يجعل نفسه منهم وينصب نفسه عثلًا عن الأمة بحجة أنها ترضى بنيابته عنها ضمنًا وهذا مالا تجوزه

<sup>(</sup>١) أقوم المسالك في معرفة أحوال المهالك ص ١٧٦، ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) البخاري ، ك الاعتصام ، باب وأمرهم شوري بينهم.

<sup>(</sup>٣) تحرير الأحكام في تدبير أهل الإسلام ص ٧٢.

الشريعة ولا يستسيغه عقل(١).

ولضان سلامة انتخاب مجلس الشورى، وانتخاب الأكفاء المخلصين لعضويته لا يكفي وضع نظام لهذا الانتخاب، بل لابد من إشاعة المفاهيم الإسلامية، ورفع المستوى الأخلاقي في الأمة، وتربية الأفراد على مخافة الله وتقواه حتى لا ينتخبوا إلا الأصلح وليقوم من تنتخبه الأمة بواجبه كما يأمر الإسلام (٢).

إن طريقة الانتخاب المباشر هي الأكثر اعتمادًا في السيرة النبوية وفي سيرة الخلفاء الراشدين، ففي هذه الحقبة النموذجية كان الزعماء والوجهاء والمستشارون والمقدمون هم الذين يقدمون في أقوامهم وعشائرهم ومدنهم وقراهم بشكل طبيعي طوعي، وهم الذين يحظون بالتقدير التلقائي والاختياري لعموم الناس، فيكون جمهور الناس هو الذي انتخبهم ورضي بهم وفقد كان النبي على يتعامل مع الزعماء والوجهاء والنقباء الذين اختارهم أقوامهم وتبوؤوا مكانتهم تلك برضاهم بهم وتقديمهم إياهم (٢).

ففي بيعة العقبة الثانية قال عليه الصلاة والسلام للأوس والخزرج: أخرجوا لي اثني عشر نقيبًا منهم تسعة من عشر نقيبًا منهم تسعة من الخزرج وثلاثة من الأوس (١٠).

- ونلاحظ أن الرسول عليه لم يعين النقباء، إنها ترك طريق اختيارهم إلى الذين بايعوا فإنهم سيكونون عليهم مسؤولين وكفلاء، والأولى أن يختار الإنسان من يكفله ويقوم بأمره، وهذا أمر شوري، وأراد الرسول عليه أن يهارسوا الشورى عمليا من خلال اختيار نقبائهم.

- التمثيل النسبي في الاختيار، فمن المعلوم أن الذين حضروا البيعة من الخزرج، أكثر من الذين حضروا البيعة من الأوس، ثلاثة أضعاف من الأوس، بل يزيدون ولذلك كان النقباء ثلاثة من الأوس، وتسعة من الخزرج<sup>(٥)</sup>.

وفي غزوة حنين حينها أراد عليه الصلاة والسلام أن يمن على قبيلة هوازن، ويرد

<sup>(</sup>١) حقوق الأفراد في دار الإسلام عبد الكريم زيدان ص١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٢١. (٣) الشورى في معركة البناء ص ٧٢.

<sup>(</sup>٤) السيرة النبوية للصلابي(١/٤٢٦). (٥) المصدر نفسه (١/٤٣٠٠٥).

عليهم سبيهم، دعا أصحابه المقاتلين معه وعرض عليهم الأمر قائلًا: أما بعد، فإن إخوانكم قد جاؤونا تائبين، وإني قد رأيت أن أرد إليهم سبيهم، فمن أحب منكم أن يطيب بذلك فليفعل، ومن أحب أن يكون على حظه حتى نعطيه إياه من أول ما يفيء الله علينا فليفعل فقال الناس: قد طبنا بذلك يارسول الله، فقال رسول الله عليه: إنا لا ندري من أذن منكم في ذلك ممن لم يأذن، فارجعوا حتى يرفع إلينا عرفاؤكم أمركم. فرجع الناس فكلمهم عرفاؤهم ثم رجعوا إلى رسول الله عليه فلخبروه أنهم قد طيبوا وأذنوا(١).

والذي يعنينا - في هذا المقام - هو أن هؤلاء النقباء والعرفاء كانوا نتيجة انتخاب اجتماعي تلقائي، ناجم عن مكانتهم وأهليتهم من جهة وعن رضا الناس بهم من جهة أخرى، فلم يكن أحد يرسلهم إليهم أو يفرضهم عليهم، بل كانوا هم الذين يخرجونهم منهم وجاءت سنة الخلفاء الراشدين وفقًا للسنة النبوية، فكان الخلفاء إذا أرادوا أن يستشيروا في أمر ديني أو دنيوي جمعوا وجوه الناس ورؤوسهم (٢).

على أن تفضيل هذه الطريقة واعتهادها طريقة أصلية، لا ينبغي أن يكون مانعًا من اعتهاد طريقة التعيين على سبيل الاستدراك وسد النقص، فهذه الطريقة أيضًا يمكن العمل بها وفق حدود وضوابط تحقق فائدتها دون أن تتحول طريقًا للاستبداد والتحكم، كها أن طريقة التعيين قد تكون في بعض الحالات هي الطريقة السليمة والمثلى، كها في اختيار خواص المستشارين، وأعضاء بعض المجالس أو اللجان الاستشارية المتخصصة في شؤون أمنية أو عسكرية أو اقتصادية.. أو نحو ذلك من الاختصاصات الصرفة (٢٠).

إن شؤون الحياة متعددة، ولكل شأن منها أناس هم المختصون فيه وهم أهل معرفته، ومعرفة ما يجب أن يكون عليه، ففي الأمة جانب القوة وفي الأمة جانب القضاء وفض المنازعات وحسم الخصومات، وفيها جانب المال والاقتصاد، وفيها جانب السياسة وتدبير الشؤون الداخلية والخارجية، وفيها جانب الفنون الإدارية وفيها جانب التعليم والتربية، وفيها جانب المندسة، وفيها جانب العلوم والمعارف الإنسانية وفيها غير ذلك من الجوانب، ولكل جانب أناس عرفوا فيه بنضح الآراء وعظيم الآثار وطول الخبرة،

<sup>(</sup>۱) الشورى في معركة البناء ص ٧٢. (٢) المصدر نفسه ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٧٤.

والمران، هؤلاء هم أهل الشورى في الشؤون المختلفة وهم الذين يجب على الأمة أن تعرفهم بآثارهم وتمنحها ثقتها، وتنيبهم عنها في الرأي وهم الذين يرجع إليهم الحاكم لأخذ رأيهم واستشارتهم، وهم الوسيلة الدائمة في نظر الإسلام لمعرفة ما تسوس به الأمة أمورها، مما لم يرد في المصادر الشرعية ويحتاج إلى اجتهاد (۱۱)، ولذلك ينبغي أن يعتمد في الشورى على أصحاب الاختصاص والخبرة في المسائل المعروضة التي تحتاج إلى نوع من المعرفة، ففي شؤون الدين والأحكام يستشار علماء الدين، وفي شؤون العمران والهندسة يستشار المهندسون، وفي شؤون الصناعة يستشار خبراء الصناعة، وفي شؤون التجارة يستشار خبراء الزراعة وهكذا، وهنا لابد من يستشار خبراء الزراعة وهكذا، وهنا لابد من توجيه الأنظار إلى أنه من الضروري أن يكون علماء الدين قاسمًا مشتركًا في هذه الشؤون، حتى لا يخرج المستشارون من تقرير السياسات المتنوعة عن حدود الشريعة.

## ٣- نموذج للمشورة وللمستشير والمستشار؛

عن ابن عباس رضي الله عنها قال: قدم عيينة بن حصن بن حذيفة، فنزل على ابن أخيه الحر بن قيس، وكان من النفر الذين يدنيهم عمر وكان القراء أصحاب مجالس عمر ومشاورته كهو لا كانوا أو شبانا، فقال عيينة لابن أخيه: يا ابن أخي، لك وجه عند هذا الأمير، فاستأذن لي عليه، قال: فأستأذن لك عليه، قال ابن عباس: فاستأذن الحر لعيينة، فأذن له عمر، فلما دخل عليه قال: هِيْ يا ابن الخطاب، فو الله ما تعطينا الجزل ولا تحكم بيننا بالعدل، فغضب عمر حتى هم به. فقال له الحر: يا أمير المؤمنين، إن الله تعالى قال لنبيه على الله عنه عن الجاهلين والله عنه عن الجاهلين والله ما عليه وكان وقافًا عند كتاب الله (٢).

#### من العبر والدروس والفوائد من هذا النص:

أ- بعض صفات أهل الشورى، كالعلم والحلم، والنصح والتنبيه لولي الأمر.

ب- أن المستشار - وغيره من أهل البطانة - يكون فى خدمة عامة الناس، ويكون
 همزة وصل - لاهمزة قطع - بينهم وبين ولاتهم.

<sup>(</sup>١) الدولة الزنكية للصلابي ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) البخاري ، ك التفسير باب خذ العفو وأمر بالمعروف.

ج- ومنها أن المستشار يلتمس الأعذار والمخارج للناس من إساءتهم وسوء أدبهم، ويدفع الأمير إلى التجاوز والعفو عنهم، بدل دفعه إلى معاقبتهم والانتقام منهم.

د- ومنها أن هذا العفو وعدم الزجر ولا العقوبة، يشجع عامة الناس على الكلام، وعلى تقديم شكاواهم وملاحظاتهم وانتقاداتهم ونصائحهم دون رعب أو خوف، مع العلم أن سوء الأدب سيزول إذ قُوبل بحسن الأدب، قالى تعالى: ﴿إِنَّ الْحُسَنَاتِ يُلْهِبْنَ السَّيِّنَاتِ ﴾ [هود: ١١٤].

وتشجيع الناس على الحرية والصراحة - ولو مع قلة أدب أحيانًا - أولى من تشجيعهم على التملق والنفاق.

هـ- ومنها أن عمر الله كانت له مجالس للشورى، وكان أهلها وأعضاؤها من أهل العلم كهولا وشبابًا.

و- ومنها أن عمر كان يختار بطانته من الناصحين المخلصين ويُدنيهم ويحيط نفسه بهم.

ز- ومنها أن الأمير يقبل من مستشاره وناصحه، بلا تردد ولا تمنع ولا تكبر، خاصة إذا كانت نصيحته له نابعة من كتاب الله (١).

# ثامنًا: الشورى ومأسستها:

إن إعادة الاعتبار للشورى وبناء قضايا الشورى وقواعدها على نحو متكامل فعال واستكمال مايلزم من ذلك من أجل مواجهة التطورات ومتطلباتها، كل ذلك يجد أسسه المرجعية ومادته البنائية في الرصيد النظري والتطبيقي للمرحلة التأسيسية - النبوة والخلافة الراشدة - وفي قواعد الشرع ومقاصده وفي النظم والخطط التي عمل بها المسلمون عبر تاريخهم وفي مختلف دولهم، ونقطة الانطلاق في تأسيس الشورى هو النظر إليها على أنها دين ووحي وشرع من الله تعالى، فهي جزء من الشريعة، بل قاعدة كبرى من قواعدها، فتطبيقها تطبيق للشريعة، وتعطيلها هو تعطيل للشريعة، ثم بعد ذلك هي الأداة الرئيسية - بعد الوحي - لتحقيق الهداية والسداد والرشاد في التصرفات الفردية والجماعية، فالمسلمون يهتدون ويترشدون بالوحي أولًا، وبالشورى ثانيا وفي ثناياهما

<sup>(</sup>١) الشوري للريسوني ص ١٧٦ ، ١٧٧.

وبعدهما أو معهما يأتي مطلق العلم والعقل وتأتي التجربة والاجتهاد، وسواء تعلق الأمر بمقتضيات الوحي أوبمقتضيات الشورى فيها ليس وحيًا، فإن المؤمنين موصوفون بأنهم ﴿ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَنَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ [الزمر:١٨] تمامًا مثلها هم موصوفون بأنهم ﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾

[الشورى: ٣٨].

إن مشاورة المسلمين في أمورهم العامة ومصالحهم المشتركة هو حق لهم لا يجوز غصبه منهم، وإذا كان إشراك الناس أو من يقوم مقامهم في الشورى وفي تدبير أمورهم، هو حق من حقوقهم، فلا شك أن غصبهم هذا الحق وإسقاطه وتعطيله هو ظلم لهم، وهذا الظلم يتفاقم ويتفاحش بعدد أصحاب الحق، وبقدر استمرار هذا الغصب وسيئ آثاره (۱) المتراكمة ﴿فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢].

يقول ابن خلدون: ولا تحسبن الظلم إنها هو أخذ المال أو الملك من يد مالكه من غير عوض ولا سبب، كها في المشهور، بل الظلم أعم من ذلك، وكل من أخذ من ملك أحد أو غصبه في عمله أو طالبه بغير حق أو فرض عليه حق لم يفرضه الشرع فقد ظلمه، ووبال ذلك كله عائد على الدولة بخراب العمران (٢). فالشورى المصدر الثاني لهداية الناس ورشدهم وصلاح أمورهم، بعد الوحي، وعلى أنها حق من حقوق المسلمين وأن غصبه وتعطيله هو من أعظم المظالم والمفاسد التي حاقت بالمسلمين، وأن تصحيح هذا الوضع وإعادة الشورى إلى نصابها هو أحد الشروط الضرورية وأحد المسالك الأساسية لكل إصلاح ونهوض ديني ودنيوي.

# ١- الفراغ التنظيمي والفقهي في إدارة الشورى:

إن الفراغ التنظيمي والفقهي في مسألة إدارة الشورى، وإدارة الاختلافات السياسية قد شكل على الدوام سببًا لتحكم منطق القوة والغلبة بكل مايعنيه ذلك من فتن وصراعات وتصفيات دموية، وقد وردت أحاديث وآثار صحيحة كانت تقتضي المبادرة إلى وضع قواعد مضبوطة ومتعارف عليها لفض النزاعات وتجاوزها وصد الفتن وتجنبها

<sup>(</sup>١) الشوري في معركة البناء ص ١٣٢، ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) تاريخ ابن خلدون المجلد الأول المقدمة ص ١٠٥.

بدل السقوط فيها ومعالجتها بالسيوف(١).

نلاحظ أن الطلبين الأول والثاني يتعلقان بأسباب قدرية صرفة ليس للأمة مسؤولية فيها وليس من كسبها ولا من صنع يدها، ولا يمكن أن يدفعها من هلاكها إلا قدر الله تعالى.

وأما الطلب الثالث فمتعلق بعمل الله واجتراحهم، واجتنابه أو علاجه بأيديهم وقد أرشدهم إلى أسباب الأخوة والوحدة وحذرهم من أسباب العداوة والفرقة فلن يكون بأسهم بينهم إلا بمخالفة أحكام دينهم وتفريطهم فيها فرض عليهم، فليس أمامهم إلا أن يحلوا مشاكلهم الناجمة عن أفعالهم بأنفسهم، وأن يحتاطوا ويسدوا أبواب الفتن والصراعات وإلا فليتحملوا نتائج الإخلال والتفريط ونتائج التعدي لحدود الله.

ومن التحصينات الإسلامية ضد التصارع والتفرق والفتنة، أن فرض على المسلمين أن يكون ﴿وأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ﴾.

والشورى تفضي إلى تحكيم الشرع، وتحكيم العقل، وتحكيم المنطق، وتحكيم المنطورى المصلحة، والشورى حوار وتفاهم وتوافق حيث يأخذ كل ذي حق حقه، والشورى استدلال واحتجاج وإقناع، وفي الجهة الأخرى يوجد الاستبداد والأنانية والمغالبة بكل وسائلها، من مكر وسيف وبأس وتآمر (٣). وقوله عليه وسألته أن لا يجعل بأسهم بينهم فمنعنيها، ليس معناه أن «بأسهم بينهم» مفروض عليهم، ولا محيد عنه ولا مخرج منه، بل معناه فقط أن هذا الطلب غير مجاب وغير مضمون لهم، وأنه متروك لتصرفهم وتدبيرهم

<sup>(</sup>١) الشوري في معركة البناء ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) مسلم ك وأشراط الساعة.

<sup>(</sup>٣) الشوري في معركة البناء ص ١٣٧.

وسلوكهم، وأن عليهم أن يحتاطوا لأنفسهم بأنفسهم، ومن الاحتياطات التي يلزم تحقيقها تجنبًا للفتن والصراعات اعتهاد الشورى، وتنظيم إدارة الشورى، وتنظيم الشورى في مواطن النزاع ومظان الصراع، بصفة خاصة، وفي هذا المعنى يقول العلامة الفقيه محمد الحجوي الثعالبي: ولعدم الشورى المنظمة في الإسلام وقع ماوقع من الفتن والحروب بعد عمر، ليقضي الله أمره. ولا أزال أقول: إنه كان يجول في فكر عمر شيء من ذلك، بدليل تنظيمه لمجلس شورى الخلافة (۱).

# ب- الفتنة التي تموج كموج البحر:

سأل عمر بن الخطاب بعض الصحابة عن حديث الفتنة التي تموج كموج البحر، فقال له حذيفة بن اليهان عليه: يا أمير المؤمنين، لا بأس عليك منها، إن بينك وبينها بابا مغلقًا قال: أفيكسر الباب أم يفتح؟ قال: قلت: لا بل يكسر، قال: ذلك أحرى أن لا يغلق.

وللدكتور أحمد الريسوني تعليق جميل على هذا الحديث، حيث يقول: فنحن أمام إخبار نبوي عن فتنة آتية، تموج كموج البحر، وأن هذه الفتنة دونها باب مغلق إلى حين وأنها ستدخل على المسلمين عند زوال ذلك الباب، وهنا سأل عمر، بحنكته وبصيرته وبعد نظره، أفيكسر الباب أم يفتح? فيأتي جواب حذيفة: لا بل يكسر، فيقول عمر: ذلك أحرى أن لا يغلق، فالباب المغلق إذا تم فتحه بكيفية طبيعية، يمكن إعادة غلقه بكيفية طبيعية، ولكن إذا كسر وحطم، بقي مشرعًا، على الأقل إلى حين، أي إلى أن يعاد الباب إلى وضعه السوي وإلى إغلاقه المعتاد، وأما أن كان كسره وتحطيمه نتيجة خصام وتنازع فقد لا يتأتى إصلاحه وإعادته إلا بعد إنهاء الخصومة والنزاع ومعالجه أسبابها(٢).

والمخرج هو إعادة بناء الأبواب، وإغلاقها في وجه الفتن وأصحاب الفتن، فحين تكون عندنا أبواب وتكون عندنا مداخل ومخارج ويكون عندنا حراس وبوابون، وعندنا مفاتيح، لكل باب مفتاحه، ويكون عندنا قواعد «أو قوانين» للدخول والخروج، والفتح والإغلاق، حينئذ لا خوف من الفتن، حتى لو أطلت أو تسللت أو تسربت.

<sup>(</sup>١) الفكر السامي في تاريخ الفكر الإسلامي لمحمد الحجوى (١/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) الشوري في معركة البناء ص ١٣٨.

إن هذا بعض ما أعنيه بتنظيم الشورى ومأسسة الشورى وتنظيم إدارة الشورى، أي لابد من مؤسسات للشورى ولابد من قوانين تنظيمية للشورى (١)، والإسلام أعطانا عبالاً واسعًا لتنظيم مؤسسة الشورى وجعل ذلك اجتهادًا منوطًا بأهل الاختصاص في هذه الأمة، وهذا من مراعاته للمجالات المتحركة والمتغيرة، فهو مثلًا قد أمر بالعلم والتعليم والتعلم، ولم يضع لذلك تنظيهًا محددًا وهو قد أمر بالحكم والقضاء بين الناس وأن يكون ذلك بالعدل وبها أنزل الله ولكنه لم يضع لنا نظامًا قضائيًا، وأمر بالجهاد ولم يضع لنا تنظيهًا لذلك، وكلفنا بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ولم يفرض نظامًا أو طريقة مفصلة لذلك وحث على الوقف والتحبيس ولم يرسم لنا نظامًا لتسيير الأوقاف المتراكمة عبر العصور.

فالإجراءات والقوانين والوسائل التنظيمية، هي بمثابة الملابس ضرورية ولا غني عنها ولكنها تفصل بحسب الأجسام وتفاوتها في الأحجام والزمان وبحسب أحوال الطقس من برد وحر واعتدال، وبحسب حالة الجسم من صحة واعتلال، وبحسب طبيعة الأعمال والممارسات المختلفة. ولتوضيح المسألة أكثر، أضع أمام القارئ الكريم نموذجًا واحدًا للوظائف والتكاليف الشرعية التي أخذت مايلزم من التنظيم والتقنين والمأسسة وهو العلم والتعليم للمقارنة مع الشوري ومآلها، ففي العلم والتعليم - كما في الشوري - وردت آيات وأحاديث تحث وترغب، وتأمر وتشجع، ثم في الأمرين معًا نجد ممارسة تطبيقية، تتسم بكامل الجدية والفاعلية، أيضًا تتسم - من حيث تنظيمها -بالبساطة والعفوية والمرونة، ولم يختلف الأمر كثيرًا على عهد الخلفاء الراشدين، بعد ذلك دخلت المسألة العلمية والتعليمية في مسار متواصل من التنظيم والضبط والمأسسة والتوسيع والتفريع، حتى انتهى الأمر سريعًا إلى المدارس والجامعات النظامية ذات البنايات الإدارية، والبنايات العمرانية والموارد المالية، فضلًا عن نظمها التعليمية بموادها وبرامجها ومستوياتها وأساليبها وأصبحنا أمام مدارس وجامعات أهلية لاتعد ولاتحصي، ورسمية حكومية لاتعد ولاتحصي، وكل هذه النظم والمؤسسات والمناهج والتخصصات والشواهد والإجازات والموارد والميزانيات، لم يفعلها رسول الله ﷺ ولا أمر بها، ومع

<sup>(</sup>١) الشورى في معركة البناء ص ١٣٩.

ذلك بادر إليها المسلمون وتنافس فيها العلماء والأمراء والأغنياء والفقراء ولولا ذلك لبقيت الحركة العلمية ضئيلة وبدائية ولما أمكنها الاستجابة للمتطلبات والتحديات الجديدة للمجتمعات الإسلامية، وللدعوة الإسلامية، وللدولة الإسلامية، ولبقيت هي نفسها عرضة للتلاشي والاندثار (۱).

وإذا كانت هذه التدابير التنظيمية ليس لها وضع شرعي محدد، وليست منصوصًا عليها ولا مأمورًا بها على وجه التفصيل والتعيين، فإن الشرع قد تضمن عددًا من القواعد العامة الحاكمة والموجهة في كل مجال وفي كل وظيفة شرعية، ففي المهارسة الشورية هنالك عدد من المبادئ والقواعد المؤسسة والهادية للمهارسة الشورية وهي مستوحاة من القرآن والسنة ومن التجربة العملية للنبي عيالة وخلفائه الراشدين (٢).

إن الشورى تستوجب وضع القواعد المنظمة لمهارستها وكذلك تبرز الحاجة إلى الأطر المؤسسية والإجرائية التي تواكب متغيرات العصر وتحافظ على مقتضيات الأصل، وهي مما يدخل في دائرة الاجتهادات المشروعة التي تتصل بتطوير الوسائل نحو بلوغ الغايات ولابد من عناية بها، لأن تنظيم شكل ممارسة الشورى يضمن لها الفعالية، وغياب هذا التنظيم قد يحولها إما إلى شورى صورية لاحقيقة لها، وإما إلى فوضى في الرأي لا غنى لها.

والتنظيم المقصود للشورى يرتكز على أن الإقرار بحق الفرد في الشورى يجب أن يقابله الالتزام بواجب الفرد في الالتزام أولًا بمهارستها في محلها وأخيرًا بها تسفر عنه من رأي إن كان مخالفًا لما هو عليه من رأي. والدرس الشورى المستفاد من العمل برأي الأكثرية أن تتحمل نتائج تبعة العمل واتخاذ القرار ولحسم التردد بعد اتخاذ القرار ".

ويجيء الأمر بالتزام الشورى كمنهج مها كانت النتائج، والمراد تربية الأمة على الشورى.

إن مكتبتنا في هذا الجانب فقيرة إلى كتاب أصلى لتنظيم إجراءات الاجتماع والتداول وإبداء الرأي، كما أن قوانيننا التي تنظم مجالات القول والتعبير وإبداء الرأي فقيرة أيضًا إلى مرجعية تأصيلية تراعي مقتضيات المهارسة الحرة المسؤولة، ولكننا هنا نشير إلى جوامع

<sup>(</sup>۱) الشورى في معركة البناء ص ١٤٠. (٢) الشورى في معركة البناء ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) الشوري مراجعات في الفقه والسياسة والثقافة، د. أحمد الإمام ص ١٢٣.

من الأفكار التي يمكن أن تُترجم إلى قوانين حاكمة في المجالات المشار إليها آنفًا.

وهكذا لابد للشورى - فى كل عصر ومصر أو بحسب الظروف المكانية والزمانية - من مؤسسات وإجراءات تناسبها من حيث هي مناهج لتحقيق المقاصد مع احتفاظ الشورى بجوهرها فى كونها ممارسة حرة لإبداء الرأي وتبادله بغية الوصول لإجماع أو ما يقاربه، وهذه الوسائل من الاجتهادات المشروعة فى إعمال أحكام الشورى على متغيرات المعصر، ويمكن استخلاص الاجتهاد فى استحداث مجالس الشورى التشريعية والرقابية () من الآية الكريمة، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَالرقابية () وذلك على النحو التالي:

أ- يؤخذ من لفظ «وأمرهم»، أي: الأمر الموكول إلى الناس، وليس أمر الله الذي نزل
 به الوحي الثابت النص والدلالة، اللهم إلا ما كان من الشورى حول وسائل تنفيذ هذا
 الأمر الإلهي.

ب- كما يؤخذ من لفظ «بينهم»، أي بين العامة والخاصة وذلك حول اختيار إمام المسلمين من خلال البيعة الخاصة ثم البيعة العامة، وربما كان كما أسلفنا بمثلها في هذا العصر الانتخابات الرئاسية علاوة على الشورى في الأمور العامة بين عمثلي الأمة، عما يقتضي اختيار مجالس الشورى بالانتخاب العام، وهي مجالس للتشريع والرقابة تحول دون استبداد الحكم الفردي.

ج- ويمكن أن يُتوخى في الانتخابات الرئاسية والتشريعية الإجماع، وإلا فالرأي العام الغالب والراجح وكذلك الأمر في مجالس الشورى التشريعية والتنفيذية لقوله على العلم «عليكم بالسواد الأعظم» (٢).

#### ٢- صلاحيات مجلس الشبوري ووظائفه:

- الرقابة على شرعية النظم والأحكام ودستورية القوانين وشرعيتها وهي مهمة العلماء وأهل الاختصاص.

<sup>(</sup>١) الشورى ، د. أحمد الإمام ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد رقم ١٧٧٢٢، الشوري ص ١٢٥.

- المحاسبة وأداء واجب النصيحة وفقًا للمشروعية وممارسة حق الرقابة.
  - إظهار عدم الرضاعن المعاونين والولاة.
  - حق حصر المرشحين للرئاسة وغيرها من المناصب.

## وأما وظائف الشورى:

للشورى وظائف أساسية نستطيع إجمالها فيها يلى:

- اختيار من يلي أمور البلاد والعباد و لاية «الرئاسة» ومن يقوم مقامه في مستويات أدني.
- اختيار مجلس التشريع والرقابة العامة على كل المستويات «المستوى الوطني، والمستوى الموطني، والمستوى المحلى».
  - إقرار أو تعديل عقد الحكم العام «الدستور».
- التوصل إلى قرار فى القضايا المصيرية للبلاد، وهذه الأمور الأربعة تفرض للشورى العامة.
  - الوصول إلى قرار داخل جميع الأجهزة (١).

#### ٣- من قواعد الشورى المؤسسية:

أ- التزام الأقلية برأي الأغلبية في التخطيط والتنفيذ اتباعًا للسنة النبوية وسنة الخلافة الراشدة.

ب- ثم إن الحاكم مسؤول عن أخطائه يحاسب عليها(٢).

#### ٤- من المؤسسات الشورية المعاصرة:

أما الأطر المؤسسية الذي تقتضي ممارسة الشورى:

- أ- المجلس التشريعي الرقابي الوطني مهما كان اسمه ثم المجالس المحلية وهذه هي المحال الأساسية للشورى في الشأن العام.
- والمجالس التنفيذية من حيث التداول والنظر وتبادل الآراء يجب أن تكون

<sup>(</sup>١) الشورى ، د. أحمد الإمام ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ١٣٢.

محكومة بأدب الشوري ومنهجها.

- مجلس الخبراء الذي يجتمع أو يجب أن يكون الشأن جمعه للتداول حول أمر من أمور السياسات العامة صفته التخصص، ولكن آراء الخبراء وأهل الدراية فيه مختلفة، وهذه شورى علماء لا تلجأ إلى عد الأصوات ولكنها تؤدي إلى التمهيد لتبني سياسة عامة في الدولة أو المجتمع.
  - المؤتمرات التي تُدعى لشؤون التخطيط والسياسة.
- الجمعيات، سياسة كانت أو اجتماعية، أحزابا أو مؤسسات للنفع العام، أو تجمعات مفتوحة للراغبين من أهل فن معين أو هم مشترك.

ومما يتضح أن هنالك أطرًا للشورى على الدولة إنشاؤها وإعمارها بالعضوية بشكل منتظم، وإلزامها بالتشاور وأن يلتزم أولو الأمر من بعد نشرها (١١).

#### ٥- النظم الإجرائية لعملية الشورى:

هنالك نظم إجرائية تجعل عملية الشورى ميسورة وفعالة، منها مايلي:

- إتاحة الفرصة كاملة لرأي الأقلية ليجد حظه من النظر والنقاش.
- جعل الإجراءات في خدمة الرأي، تمهد له العرض السليم والنقاش المفيد لا سيّدة عليه تمنعه إذا شاءت أو تتحايل على حجبه متى شاءت.
- إبطال هيمنة القيد الزمني على حق إبداء الرأي، وذلك بإتاحة الفرصة كاملة للأعضاء للتعرف على المعروض عليهم من قضايا، يهيأ لها قبل وقت كاف من لحظة اتخاذ القرار.
- ترشيد المؤسسات الممهدة للشورى، وأهمها الصحافة حتى تكون عونًا للأداء الشورى السليم، بأدائها للدور التمهيدي المنوط بها من تعريف بالآراء والقضايا، بدون تزييف أو تضليل، أو إخفاء وإبداء حسب المصلحة.
- الابتعاد فيها يوضح من لوائح من أية بنود أو مواد لإعلاء كفة الرؤساء وأهل

<sup>(</sup>١) الشورى ، د. أحمد الإمام ص ١٢١.

النفوذ المؤسسي على سائر الأعضاء إلا الصوت المرجح وإلا بالفرصة الأرحب في العرض.

- إتاحة ما من شأنه أن يعين العضو على الجهر برأيه الخاص ويجنبه التسليم برأي العصبية، من شاكلة سرية التصويت، أو علنيته وعدم إفضاء أية محاسبة أو عقوبة تترتب على محض إبداء الرأي.
  - إقامة دوائر الشورى الممهدة للتداول الشوري القويم (١).

# ٦- الأصول والقواعد الشرعية تؤيد تطوير المؤسسة الشورية:

إن الأصول والقواعد الشرعية تؤيد تطوير المؤسسة الشورية، ومن هذه القواعد:

أ- تُحدَثُ للناس أقضية بقدرما أحدثوا من فجور: هذه القاعدة وإن كانت بهذه الصيغة منسوبة للخليفة عمر بن عبد العزيز في انها قاعدة معمول بها قبله وبعده عند الفقهاء والولاة والقضاة (٢).

وإذا انتقلنا بهذه القاعدة إلى موضوع الشورى، فإن أفضل مثال أبدأ به هو ماذهب اليه عمر التعلى المناه من يتحين فرصة وفاته ليبادر إلى بيعة من يريد ويضع المسلمين أمام الأمر الواقع، وأمام هذا التطلع الخطير لم يكتف عمر بالبيان والتحذير، ولا بالحكم ببطلان هذه البيعة، إذا تمت بغير مشورة من المسلمين بل هدد بالقتل لمن يبادر إليها ولمن يقبلها لنفسه، وهذا حكم لا وجود له ولا نظير له فى الكتاب ولا فى السنة، ومع ذلك لم ينكره أحد من الصحابة على عمر ولم يعترض عليه - فيها أعلم - أحد من العله الما الآن. فها سند هذا الحكم من عمر؟ إنها هذه القاعدة الجليلة: تحدث للناس أقضية بقدر ما أحدثوا من فجور، وأي فجور أكبر من هذا التهور والاستخفاف والتلاعب بحق الأمة ومصيرها؟ فهذا أمر لا بد فيه من حكم رادع ومكافئ، والعبرة التي نأخذها ليومنا وغدنا هي أن كل تطور فى الناس وحياتهم ومجتمعهم وخاصة التطور السلبي، يحتاج إلى الاجتهاد المناسب والأحكام الملائمة وفق الأدلة الشرعية، ووفق قواعد التشريع ومقاصده لكي يتخذ من التدابير ومن النتظيات ومن المؤسسات كل ما يحفظ على

<sup>(</sup>١) الشورى، د. أحمد الإمام ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) الشوري في معركة البناء ص ١٤١.

المسلمين دينهم ومصالحهم، وما يمنع أو يدفع الفتن والانحرافات عنهم(١).

ب- قاعدة سد الذرائع: وفي موضوع الشورى، نجد عمر أيضًا أول من استعمل سد الذرائع وذلك حين رفض استخلاف ولده عبدالله، وحتى حين أدخله للحضور مع الستة أصحاب الشورى اشترط ألا يكون له من الأمر شيء وإنها لمجرد الرأي والترجيح عند الاقتضاء، وكذلك استبعد من هذا الأمر ابن عمه سعيد بن زيد رغم أنه من المبشرين بالجنة مثل الستة أصحاب الشورى، فعمر شه كان يخشى أن يتولى بعده أحد قرابته، رغم أهليته أن يتخذ ذلك ذريعة لتوريث الخلافة، وجعلها دولة بين الآباء والأبناء والأجداد والأحفاد، ومع هذا فإن المحذور حصل ولو بعد حين، ولو أن قاعدة سد الذرائع قد أعملت في مجال النظام السياسي ومؤسساته وتدبير شؤونه، لأغلقت الباب على كثير مما أصاب المهارسة السياسية في تاريخنا من التلاعب والتعطيل والتضليل والإفساد والاستبداد (٢).

ج- المصالح المرسلة: وهذا أصل كبير من أصول التشريع الإسلامي، وهو يقوم على أساس أن الشريعة وأحكامها، إنها هي لمصلحة العباد في دينهم ودنياهم وأن مدار أحكامها على جلب ما فيه مصلحة حقيقية لهم ودرء ما فيه مفسدة حقيقية لهم، عاجلة أو آجلة أن كها يقول ابن القيم: فإن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد، وهي عدل كلها، ورحمة كلها، ومصالح كلها، وحكمة كلها، فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور، وعن الرحمة إلى ضدها، وعن المصلحة إلى المفسدة، وعن الحكمة إلى العبث، فليست من الشريعة، وإن أدخلت فيها بالتأويل (١٤).

ويمكننا اعتهاد جميع التدابير والأحكام التي تحقق وتخدم الشورى، ومصلحة ممارسة الشورى، ومصلحة إقامة حياة شورية وعلاقات شورية، فكل ما يدخل في هذا الباب فهو واجب أو مندوب لأنه مصلحة مرسلة، فتحديد المستشارين، وتحديد شروطهم بدقة، ومراجعة هذا وذاك على فترات زمنية محددة، وتحديد مواعيد دورية للشورى، وتأسيس هيئات شورية متعددة، علمية وقضائية وسياسية وعسكرية ومالية والتحديد المسبق لمن

(٣) المصدر نفسه ص ١٤٧.

<sup>(</sup>۱) الشورى في معركة البناء ص ١٤٤، ١٤٣. (٢) المصدر نفسه ص ١٤٦.

<sup>(3)</sup> إعلام الموقعين (٣/٣).

يختارون الإمام. وطريقة تشاورهم واختيارهم له وكذلك كيفية عزله وشروط ذلك، وجعل رواتب لأهل الشورى، إذا شغلهم ذلك عن مكاسبهم كل هذه وأشياء غيرها، تدخل في باب المصالح المرسلة التي يتعين الأخذ بها كلها دعت الحاجة إلى ذلك (1).

د- الاقتباس لما فيه مصلحة وخير: كان المسلمون يقتبسون من غيرهم كل ما ينفعهم ويصلح لهم مما لا يتعارض مع دينهم، بل إن القرآن الكريم يعلمنا أن نقتبس ونستفيد حتى من غير الإنسان، فقد استفاد نبي الله سليان الطّيّلا من الهدهد، وكان فى ذلك فتح مبين وخير عميم، قال تعالى: ﴿فَقَالَ أَحَطتُ بِهَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئتُكَ مِن سَبَإٍ بِنبَإٍ يَقِينٍ ﴾ مبين وخير عميم، قال تعالى: ﴿فَقَالَ أَحَطتُ بِهَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئتُكَ مِن سَبَإٍ بِنبَإٍ يَقِينٍ ﴾ [النمل: ٢٢] وكانت عاقبة هذا النبأ اليقين، هي إعلان الملكة بلقيس إيانها وإسلامها مع كل ما يستتبع ذلك من تحول تاريخي في ملكها ومملكتها، قال تعالى: ﴿قَالَتْ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ مَعَ سُلَيُهُانَ لله رَبِّ الْعَالَينَ ﴾ [النمل: ٤٤].

- كما قص علينا القرآن الكريم استفادة ولد آدم من الغراب ولومه لنفسه لأنه لم يهتد إلى ما اهتدى إليه الغراب، قال تعالى: ﴿فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ النَّاسِرِينَ ﴿ فَبَعَثَ اللهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فَى الأَرْضِ لِيُرِيهُ كَيْفَ يُوارِي سَوْءَةَ أَخِيهِ قَالَ يَا وَيْلتَى أَعْجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوارِي سَوْءَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ ﴾ [الماندة: ٣٠، ٣٠]. فَإِذَا كَان هذا مع الهدهد والغراب، فكيف بنا مع الإنسان بكل ما وهبه الله من قدرات عقلية وفكرية، ومن قدرة على تطوير التجارب والخبرات، وبها هو مثبوت فيه وفي تاريخه من تراث الأنبياء وآثارهم ومن حكمة الحكهاء وآرائهم (٢٠).

- حفر الخندق: وفي السيرة النبوية، لما اجتمعت الأحزاب فى غزوة الخندق على غزو المسلمين واستئصالهم، جاءت فكرة حفر الخندق حول المدينة، لمنع الجيوش الغازية من دخولها، وهذا أسلوب كان يستعمله الفرس، وكان الذي أشار بذلك سلمان - فيها ذكر أصحاب المغازي - فقد قال لرسول الله عليه: إنا كنا بفارس إذا حوصرنا خندقنا علينا، فأمر النبي عليه بحفر الخندق حول المدينة، وعمل فيه بنفسه (٣).

ولم يقل رسول الله علية: دعونا من فارس، ودعونا من أساليب المجوس المشركين(١).

اء ص ١٤٩. (٢) المصدر نفسه ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) الشورى للريسوني ص ١٥١.

 <sup>(</sup>۱) الشورى في معركة البناء ص ۱٤٩.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (٨/ ١٤٨).

وفي الصحيحين أن رسول الله ﷺ لما أراد أن يكتب إلى ملوك زمانه «قيصر، وكسرى والنجاشي» قيل له: إنهم لا يقبلون كتابًا إلا بخاتم، فصاغ رسول الله ﷺ خاتمًا حلقته فضة ونقش فيه «محمد رسول الله» (١).

وفي صحيح مسلم، من نهاذج هذا التوجه والانفتاح الحضاري والاستفادة من الشعوب الأخرى ما قاله المستورد القرشي عند عمرو بن العاص: سمعت رسول الله عقول: «تقوم الساعة والروم أكثر الناس»، فقال له عمرو: أبصر ما تقول. قال: أقول ما سمعت من رسول الله على قال: لئن قلت ذلك، فإن فيهم لخصالًا أربعًا: إنهم لأحلم الناس عند فتنة، وأسرعهم إفاقة عند مصيبة، وأوشكهم كرة بعد فرة، وخيرهم لمسكين ويتيم وضعيف، وخامسة حسنة جميلة: وأمنعهم من ظلم الملوك(٢٠). وكلها صفات مدح وثناء تدعو إلى الاقتداء، وأقربها إلى دراستنا هذه الصفة الخامسة «وأمنعهم من ظلم الملوك» فالنهج الإسلامي الصحيح، جواز التأسي بكل من أحسن في إحسانه، وكل من أجاد في إجادته وكل من أصاب في إصابته، والميزان هو: ما يوافق الإسلام ويخدمه وما ينفع المسلمين ويخدم مصالحهم.

وعلى هذا الأساس صار الصحابة والخلفاء الراشدون، فاقتبسوا واستفادوا، بلا تحرج ولا تنطع والأمثلة كثيرة في هذا المجال (٣).

لقد عرف العصر الحديث تطورات هائلة وتجارب غنية من النظم السياسية والإدارية وخاصة في مجال تشكيل المؤسسات المكلفة بتدبير الشؤون العامة وتسييرها، ومجمل هذه التطورات والتجارب والأنهاط التنظيمية يمكن دراستها والاستفادة منها وننظر في جدواها ونتائجها، ثم نأخذ منها كثيرًا أو قليلًا سواءً سمي ذلك ديمقراطية أو أساليب ديمقراطية، أو اقتباسًا ديمقراطيًا، أو نهجًا ديمقراطيًا، فالعبرة بالمسميات لا بالأسهاء، وبالمعاني لا بالألفاظ، وبالمحتويات لا بالمصطلحات، وبالمقاصد والجواهر لا بالوسائل والمظاهر، كما يقول ابن القيم: فإن الاعتبار بالمقاصد والمعاني في الأقوال والأفعال (1).

<sup>(</sup>٢) مسلم، ك الفتن وأشراط الساعة.

<sup>(</sup>١) مسلم والبخاري.

<sup>(</sup>٣) الشوري للريسوني ص ١٥٣.

<sup>(3)</sup> إعلام الموقعين (٣/ ١٨١).

### - هل نستفيد من الديمقراطية:

إن الوسائل والموازين والطرق إنها تكتسب مشروعيتها وأهميتها ومكانتها من خلال ما تحققه وتفضي إليه.

قال ابن القيم: فإن الله أرسل رسله وأنزل كتبه ليقوم الناس بالقسط، وهو العدل الذي قامت به السهاوات والأرض، فإذا ظهرت أمارات الحق، وقامت أدلة العقل وأسفر صبحه بأي طريق كان، فثم شرع الله ودينه ورضاه وأمره، والله تعالى لم يحصر طرق العدل وأدلته وأماراته في نوع واحد وأبطل غيره من الطرق التي هي أقوى منه وأدل وأظهر بل بين بها شرعه من الطرق أن مقصودة إقامة الحق والعدل وقيام الناس بالقسط، فأي طريق استخرج به الحق ومعرفة العدل، وجب الحكم بموجبها ومقتضاها، والطرق أسباب ووسائل لا تُراد لذواتها وإنها المراد غاياتها (۱).

إن الأخذ من النظم الديمقراطية، أو الأخذ بالديمقراطية مع تهذيبها وترشيدها، إنها هو من باب طلب الحكمة أنى وجدت وهو من باب السياسة الشرعية الرشيدة والسياسة الشرعية، كما يقول ابن عقيل هي ما كان من الأفعال بحيث يكون الناس معه أقرب إلى الصلاح وأبعد من الفساد، وإن لم يشرعه الرسول علي ولا نزل به وحي (٢).

وحينها نقرر الاستفادة من التجارب والنظم الديمقراطية، فليس لأحد أن يقول لنا خذوا الديمقراطية على علاَّتها أو «خذوا هذا النموذج بحذافيره». أو «خذوا الديمقراطية الغربية بحلوها ومرها»(٣) لأن الديمقراطية عند أهلها إنها هي تجربة إنسانية قابلة للنقد والأخذ والعطاء وهم معترفون بأن فيها عيوبًا ونقائص وآفات(١).

#### • من آفات الديمقراطية:

فمن أكبر الآفات التي تعاني منها الديمقراطية اليوم، سيطرة أرباب المال على مقاليدها، بدءًا من السيطرة على المؤسسة السياسية بها يتبعها من مؤسسات متحكمة وموجهة ثم التحكم في تأسيس الأحزاب الكبرى وتمويلها ثم تمويل الحملات الانتخابية

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٤/ ٣٧٣) الطرق الحكمية ص ٢١. (٢) إعلام الموقعين (٤/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٣) الشوري للريسوني ص ١٦٧.

الباهظة التكاليف، بطرق قانونية وغير قانونية، ثم امتلاك وسائل الإعلام الكبرى والتحكم فيها وتوجيهها لصالح من يريدون، وضد من يريدون، وهكذا نصل في النهاية إلى أغلبية برلمانية تابعة للأقلية، أو نصل إلى حكومة الأقلية المساة بحكومة الأغلبية (١).

## ٧- من الفروق بين الشورى والديمقراطية:

إذا اعتبرنا الديمقراطية مذهبًا اجتهاعيًا قائهًا بذاته فليس لنا أن نقول إنها من الإسلام، أو أن الإسلام يقبلها ويستسيغها ويتضمنها، إذ هما مذهبان مختلفان في أصولها وجذورهما، أو فلسفتها، ونتائج تطبيقها ولكننا إذا نظرنا إلى الديمقراطية على أنها اتجاه يحارب الفردية، والاستبداد والاستئثار، والتمييز، ويسعى في سبيل جمهرة الشعب ويشركه في الحكم، وفي مراقبة الحكام، وسؤالهم عن أعالهم ومحاسبتهم عليها، فالإسلام ذو نزعة ديمقراطية بهذا المعنى بلا جدال، أو أن للإسلام ديمقراطيته الخاصة به أي نظامه يمنع استبداد الحكام واستئثارهم، ويمكن الشعب من مراقبتهم ومحاسبتهم (٢).

يقول الدكتور محمد ضياء الريس: إن ثمة أوجهًا للاتفاق كثيرة ما بين الإسلام والديمقراطية، لكن أوجه الاختلاف أكبر، وعليه سنحصر الخلاف في أهم النقاط المركزية، علمًا أن البعض أوصلها إلى أكثر من خمس وعشرين نقطة وجعل منها حاجزًا للفصل مابين الشورى والديمقراطية، لاعتبار أنه مهما يكن من التقاء في بعض الإجراءات، فإن هذا الفارق الضخم يصعب تجاهله (٣).

أ- أن الديمقراطية غالبًا ما كانت تمارس فى أنظمة سياسية لادينية، لاسيا فى الغرب، لأن الاعتقاد كان سائدًا أن الحكم الديني ينتج طبقة كهنوتية ويجعل الحاكم مقدسًا، وبالتالي حصر العلاقة، ويصادر الرأي المخالف، ويتم إصدار أحكام الكفر والزندقة ضد المعارضين، كما حدث فى أزمة الكنيسة والعلم فى أوروبا(1).

فى حين أن الشورى تنبع عن مجتمع يؤمن بأن الإسلام لا يحكم بعيدًا عن معاني الإيان المرتبطة بالحياة بكافة أشكالها وصورها، ويجعل الدين منهاجًا للحياة، ولا يحصر

<sup>(</sup>١) الشورى ومعاودة إخراج الأمة ص ٢٤٢. (٢) المصدر نفسه ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) الشورى ، د.سامى الصلاحات ص ٣١٨.

<sup>(</sup>٤) مذاهب فكرية معاصرة ، محمد قطب ص ٦٩ - ٧٠.

العبادة في طائفة أو فرقة وإن كانت حاكمة أو عالمة(١).

ب- إذا تم حصر أهداف الديمقراطية في القضايا المادية البحتة، أو عزلها بالسياسة والحكم، فهذا تجميد لمعناها وقدرتها على الانسجام مع تطور المجتمعات، في حين أن الشورى تسعى إلى بحث كل المسائل والقضايا المادية أو الروحية، فالشورى تبدأ من النطاق الأسري الصغير إلى دائرة القبيلة والعشيرة والمجتمع والدولة، وبالتالي تتحقق المشاركة الشعبية فضلاً عن مشاركة النخب السياسية في إدارة الدولة والحكم (٢).

ج - أن مفهوم الأمة لا يتحدد في الإسلام بجنس أو عرق أو أرض، بل بمفهوم الأمة الأوسع وبالتالي روح العقيدة الإسلامية ومفهوم الوحدة بين المسلمين هما الأصل، في ظل وجود مفارقات سياسية، في حين أن النظام الديمقراطي يحدد ذلك في قطر معين، مع وجود المشاحنات والتنافر بين أبناء القطر الواحد.

د- في النظام الديمقراطي يكون الشعب هو مصدر التشريع وبالتحديد في إيكال أمر التمثيل إلى فئة تمثلهم في البرلمان أو المجلس النيابي، علما أن أرادة الشعب تتمثل غالبًا في الأغلبية أو الأكثرية، كما أن النظام النيابي أو البرلماني الديمقراطي يعوزه نوع من الدقة في مسألة التمثيل النسبي وهو أن ينال كل حزب سياسي نصيبًا من مقاعد الهيئة التشريعية، يتناسب مع ما ناله من مجمل الأصوات التي أدلي بها في الانتخابات، وهو يتيح أيضًا فرصًا لمرشحي أحزاب الأقلية في الانتخابات للحصول على مقاعد في المجلس، بالإضافة إلى ضبابية البرامج الانتخابية والدعائية، أي أن الذين يمثلون الشعب ليس بالتأكيد هم الشرعية وإن كانوا حاصلين على تفويض بناء على إجراءات النظام البرلماني.

في حين أن في نظام الشورى يكون التشريع فيه لله، وكالت وحده والحاكمية له سبحانه، وحتى في المسائل الاجتهادية أو الخلافية، الأصل أن لاتخرج عن مقررات الشريعة، وهذا مايوازيه في النظام الديمقراطي السيادة في الفكر الغربي، بيد أن سلطة الشعب في ظل النظام الإسلامي ليس مطلقة، بل هي مقيدة بمقررات الشريعة وأحكامها أو بصورة أوضح، أن الديمقراطية تتجاهل المبادئ العليا والشرائع الساوية، بل قد تكون في بعض

<sup>(</sup>۱) الشوري ، د.سامي الصلاحات ص ۲۱۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٣١٩.

الأحيان في حال رفض وازدراء لكل المعتقدات السهاوية (١).

ه- أن الشورى مرتبطة بالنظام الإسلامي الذي يجمع مابين الأخلاق والتشريع، والعمل السياسي الإسلامي، لا يخرج عن إطار العمل الأخلاقي، لأن الغاية من هذا النظام هو العمل على كسب الدنيا والآخرة معًا، من خلال تحقيق مصالح الأفراد والدولة بصورة فيها صلاح وعمران لمفهوم الاستخلاف في الأرض.

في حين أن الديمقراطية تخضع غالبًا في الفكر الغربي إلى تحصيل المنافع والقيم النسبية، حسب رأي الأغلبية، لاسيها إذا كانت الأغلبية مطلقة وعليه قد تقع الحيل والمخادعات وسياسات مكيافيللي، «الغاية تبرر الوسيلة»، مما يوقع الفساد الأخلاقي والإصلاحي باسم الديمقراطية.

سيما إذا كان الدستور والقيم تنحصر في هذه الأغلبية، فمن الممكن أن تنحصر القيم التي تحكم الإجراءات الديمقراطية، وأن يقرر الناخبون القانون والقيمة، بدون أي مرجعية أخلاقية أو معرفية، كما فعل هتلر بعد حصوله على الأغلبية من خلال العملية الديمقراطية، فقام بتصفية الأقليات العرقية والدينية بموافقة الأغلبية الألمانية، وهذا النوع من الديمقراطية هو المارس في الغرب، إذ بهذا النظام القائم على تحصيل المنفعة واللذة يمكن إجازة الزواج المثلي، أو السحاق أو الإجهاض، وغير ذلك من الأفعال المخالفة للقيم الإنسانية بحجج تحصيل الأغلبية من النواب، إذ يكون بعضهم مرشحًا من قبل هذه الجمعيات الشاذة أخلاقيا، وهذا ما يجعلنا نؤكد على أن الأنظمة الغربية تقوم على منظومة قيم تختلف جذريا عن تلك القائمة عند المسلمين، وليس المشكلة في النظام السياسي فقط، بل إجراءات تحصيل المصلحة للشعوب وهذا يعود بالأساس إلى فلسفة القيم والخلق (٢).

إن قيمة الشورى كمفهوم شرعي لها من الدلالات والمعاني الإيهانية ما هو أشمل وأوسع استخدامًا واستعمالًا من المقيدات والمحددات في العملية الديمقراطية، إذ أن المواطن في الدولة الإسلامية يستشعر مدى المسؤولية الشرعية أمام الله في إنكار المنكر،

<sup>(</sup>١) فقه الشوري والاستشارة ، توفيق الواعي ص ٨٦.

<sup>(</sup>۲) الشورى، د.سامى الصلاحات ص ۲۲۱.

وفي حمل الغير على ذلك، أي أن المسؤولية الشرعية أقوى من المسؤولية القانونية في النظام الديمقراطي (١٠)، عن ابن مسعود النبي على أنه قال: «إن أول مادخل النقص على بني إسرائيل كان الرجل يلقى الرجل، فيقول ياهذا اتق الله ودع ماتصنع، فإنه لا يحل لك، ثم يلقاه من الغد فلا يمنعه ذلك أن يكون أكيله وشريبه وقعيده، فليا فعلوا ذلك، ضرب الله قلوب بعضهم ببعض» ثم قال: ﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِهَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُوا لاَ يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكرٍ فَعَلُوهُ لَبِسْسَ مَا قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنْفُسُهُمْ أَن سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَالِدُونَ ﴿ وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ والنبِّيِّ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَا الْخَذُوهُمُ أَوْلِيَاءَ وَلَكِنَّ كَثِيرًا مَنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [الماندة: ٨٧- ٨١]. ثم قال: «كلا والله لتأمرن ما المخروف ولتنهون عن المنكر، ولتأخذن على يدي الظالم، ولتأطرنه على الحق أطرا، ولتقصرنه على الحق قصرًا (٢٠). بل أجمع الفقهاء على وجوب طاعة الأثمة والولاة فى غير معصية، وعلى تحريمها من المعصية (٢٠).

#### ٨- أوجه الاتفاق بين الشورى والديمقراطية:

أ- إن المساواة وحرية الفكر والعقيدة والعدالة الاجتماعية في الشورى والديمقراطية لا تنحصر بالنظام السياسي والحكم، بقدر ما تؤكد على البعد الاجتماعي بين أفراد المجتمع الواحد لاسيما وأن يعيش الشعب في ظل كيان إنساني متعاون، وفي إطار من راحة العيش (3).

والتكافل الاجتماعي من خلال فرض الزكاة والصدقات وفرض الخراج على الأغنياء إذا احتاجت الدولة للمال من أجل الدفاع عن البلاد وكفاية الفقراء والمحتاجين والمساكين، كما قال تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ والمساكين، كما قال تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ [المائدة: ٢].

<sup>(</sup>۱) الشورى تنمية مؤسسية ونهوض حضاري ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ، ك الملاحم (٤/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٣) الشورى تنمية مؤسسية ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) الإسلام بين الشورى والديمقراطية للزحيلي ص ٩٦.

وقضية العدالة بصورة عامة تدخل في كل شؤون الدين وتفاصيله، كما يقول ابن عبدالسلام: العدالة شرط في معظم الولايات، لتكون وازعة عن الخيانة والتقصير (١).

وينطبق هذا أيضًا على الحرية الاقتصادية كما روى جابر بن عبدالله عن النبي عَلَيْهُ قوله: «دعوا الناس يرزق<sup>(۲)</sup> الله بعضهم من بعض، فإذا استنصح أحدكم أخاه فلينصحه».

وقد أكد الدكتور وهبة الزحيلي: أن الديمقراطية الاجتماعية في الإسلام كانت أبعد مدى بكثير في حياة المسلمين الأوائل منها في الديمقراطيات الحديثة، كما كانت الديمقراطية السياسية في الإسلام أكثر عناية وتحقيقًا لأهداف الديمقراطية منها بأساليب وشكليات تلك الديمقراطية ".

فهما يتفقان على تمكن الفرد من المشاركة في القرارات المصيرية التي تهمه، وتهم المجتمع كله، كما أن الفرد يحصل على نصيب عادل من ثروة بلاده.

ب- إن الأمة أو الشعب هي التي تختار ممثليها أو حكامها فالشورى والديمقراطية تدعوان لتوسيع مشاركة الناس في مجال العمل السياسي، أو بصورة أخرى بناء الأمة سياسيًا ويعد هذا واجبًا وطنيًا، وهناك اتفاق على رفض أي نوع من الاستبداد والانفراد بالرأى (١).

ولعل فى تنبيهات الصديق الشه عند تسلمه الحكم ما يشير إلى أس الديمقراطية والشورى، عندما قال: أيها الناس، إني وُليت عليكم ولست بخيركم، إن أحسنت فأعينوني، وإن أسأت فقوموني، أطيعوني ما أطعت الله ورسوله، فإذا عصيت فلا طاعة لي عليكم (٥).

هذا المفهوم الأصيل الذي ذكره الصديق يوضح مدى غرابة وبشاعة الاستبداد والمستبدين عن واقع المنهج الرباني، بل كان من أهداف بعث الأنبياء والرسل محاربة الاستبداد في واقع المقوام والجهاعات سواء أكانت على نطاق الأفراد: فرعون، نمرود،

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام في إصلاح الأنام (١/ ١٠٩). (٢) سنن البيهقي، ك البيوع (٥/ ٥٦٨).

<sup>(</sup>٣) الإسلام بين الشورى والديمقراطية ص ١٠٣. (٤) الشورى، د. سامي الصلاحات ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٥) أبو بكر الصديق للصَّلابي ص ١٥٠.

قارون. أو على نطاق الجماعات: قوم نوح، قوم هود، مشركي قريش، هذا الاستبداد لون واحد ولكنه بشكل متعدد (١).

وعلى توصيف الكواكبي ت ١٣٢٠هـ: أن المستبد يتحكم في شؤون الناس بإرادته لا بإرادتهم، ويحاكمهم بهواه لا بشريعتهم، ويعلم من نفسه أنه الغاصب المعتدي، فيضع كعب رجله على أفواه الملايين من الناس يسدها عن النطق بالحق، والتداعي بمطالبته (٢)، فالمستبد لا يمكن أن يكون رجل دولة، ورجل سياسة، فقط رجل لتلبية الملذات التي تعتريه (٣).

ج- عدم جواز مخالفة مصالح الأمة التي تعقد في الشورى أو الديمقراطية، لأن هذه المصالح تصدر عن طريق الموافقة الجهاعية وليس عن طريق الأهواء أو الانفراد بالرأي (١٠).

د- هناك مقاربة فيها يسمى فى الأنظمة الديمقراطية بحكم الأغلبية، أي أكثر من نصف الأصوات التي أدلى بها، وبها يتم انتخاب الهيئات التشريعية بطريقة التمثيل النسبي حيث يعطى التمثيل النسبي الحزب السياسي نسبة مئوية من مقاعد الهيئة التشريعية، تتناسب مع نصبيه من جملة الأصوات التي أدلى بها فى الانتخابات، أي أن النظام يوجب أن توافق الأغلبية على القرار البرلماني حتى يعتمد، ويصبح القرار نافذ المفعول (٥).

فى حين أن مبدأ الأغلبية أو الأكثرية معمول به، لو تجاوزنا بعض الملاحظات على استعمال مصطلح الأغلبية في نظام الديمقراطية، وإن كان أمر الأقلية معتبرًا (١).

ولقد اعتمد فقهاء السياسة الشرعية هذا المبدأ، وهو العمل بالأكثرية ومصطلح الأكثرية أو الكثرة معمول به في مباحث التعارض والترجيح، ومن ذلك قول الآمدي ١٣٦هـ: إن الكثرة يحصل بها الترجيح (٧)، ثم انتقل للعمل به في مسالك الحكم والسياسة، كما يرى ذلك العلماء منهم الغزالي ٥٠٥هـ وابن تيمية ٧٢٨هـ وعلى لسان الماوردي ٤٥٠هـ قوله: ويكون أهل المسجد أحق بالاختيار، وإذا اختلف أهل المسجد في اختيار

<sup>(</sup>۱) الشوري، د. سامي الصلاحات ص ۳۱۵.

<sup>(</sup>٢) طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد ص ٣٣.

<sup>(</sup>۳، ٤) الشورى، د.سامي الصلاحات ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٦،٥) المصدر نفسه ص ٣١٦.

<sup>(</sup>۷) الشوري، د. سأمي الصلاحات ص ٢١٦.

إمام عمل على قول الأكثرين (١).

وكذلك يُعمل به فى مبدأ الشورى، كما يرى ذلك الأستاذ عبد القادر عودة ١٣٨٣ هـ. والواقع أن الشورى لن يكون لها معنى إذا لم يؤخذ برأي الأكثرية، ووجوب الشورى على الأمة يقضي التزام رأي الأكثرية (٢).

والملاحظ لأقوال الفقهاء واختلافهم يري استعمالهم عبارة ما ذهب إليه الجمهور وهم يعنون به: الأكثرية من الفقهاء سواء تعلق الأمر بالفقه أو السياسة.

والمشكلة التي يلتفت إليها هنا، هو اعتبار الأغلبية فوق القانون، كما كان يحكم الفلاسفة وأن غالبية الشعب هي الحاكمة لا القانون (٣)، فهنا لا نستطيع أن نجعل هذا وجه اتفاق لكن وجه اختلاف أساسي مابين الديمقراطية والشورى، بيد أن تعويلًا على أن الأغلبية الواقعة هنا أغلبية اجتهادية في المصالح العامة، لا أغلبية في أحكام التشريع والقانون.

هـ- إن عضوية المجالس النيابية تقارب عضوية مجالس الشورى في العديد من الأشكال والصور، فالعضوية تشترط أن يكون العضو قد بلغ سنًا معينة، وأن لا يكون اقترف جرمًا يخل بالشرف، وأن يكون حسن السيرة والسلوك، في حين أن المجالس الشورية تشترط ما هو أقرب إلى هذا، وأحكم بالشرع، حيث تشترط أن يكون العضو ملتزمًا بدين وأخلاق الإسلام، ذا خبرة وعمارسة وحنكة وأن يكون أهلًا للمسؤولية (٤).

#### ٩- الديمقراطية كمنهج إجرائي:

يمكن الاستفادة من الخبرات المتعلقة بالنظم الديمقراطية، كمنهج إجرائي وليست كعقيدة، بمعنى أنها منهج القرارات العامة المتعلق بمصالح أفراد المجتمع، منهج يشير إلى ضرورة التعايش ما بين الأفراد ولو اختلفوا في الدين والعرق واللون، وأن يركزوا على فوائد الديمقراطية، كمنهج وآلية لفرز الصالح وطرح الفاسد والمتسلط والأناني، لا أن

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانية ص ١٨٢.

<sup>(</sup>۲) الشوري، د.سامي الصلاحات ص ۲۱۷.

<sup>(</sup>٣) الشورى وأثرها في الديمقراطية ، الأنصاري ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) الشوري ، د.سامي الصلاحات ص ٣١٧.

ننظر إلى ما طرحه ميكافيللي حيث أشار إلى أن الحكومات يجب ألا تكون تحت القيود الأخلاقية مثل الأفراد، لأنها لا تستطيع ذلك، أو دعوى أن الغاية تبرر الوسيلة، وجعل الذرائعية المتلخصة في قيمة الفكرة مدخلًا لقبول كل شيء (١)، ولا شك أن الدول الإسلامية ملزمة دينيًا، أن تنص على أن كل ما يتناقض مع الإسلام فهو باطل وغير دستوري، وغير قابل للتنفيذ، ففي أي مجتمع إسلامي يتكون من أفراد مسلمين، لا يتصور أن ينعقد بالأغلبية أو الأكثرية على تحريمهم ما أحل الله، أو تحليلهم ما حرم الله، ولو حدث هذا فلن ينعقد كدليل أو إثبات شرعي وذلك لسبين هما:

- أن الأصل في التحريم والتحليل أنه حق خالص لله رَجَالَت لا يملك أحد من المسلمين جماعة أو فردًا أن يتولى هذا الحق.
- ولو حدث هذا فرضًا في مجتمع مسلم، فالقول الشرعي أن هذا الاجتهاع أو الحصول على أغلبية الأصوات في حكم يخالف الشريعة لا يُعتد به لأمرين:
- أن الأحكام الشرعية لا تعقد في مثل هذه المجالس إذ أن الأصل في مناقشات الأحكام الشرعية أن تؤخذ من أصحابها وليس من النواب أو البرلمانيين أو أعضاء المجالس النيابية، فهم رُشحوا أو اختيروا من أجل إصلاح أوضاع الناس السياسية والاقتصادية، لا العمل على تغيير الأحكام الشرعية.
- ولو حدثت هذه الأغلبية فرضاً في مجتمع مسلم باسم الديمقراطية، فهذا لا يتعدى أن يكون إجماعًا شرعيًا والفرق بينها كبير.

ولو كانت الأغلبية البرلمانية تريد أن تغير من أحكام الشريعة فإنها كذلك لا تستطيع، لأن الأغلبية لا تستطيع في ظل الحكومة الإسلامية أن تتعدى حكمًا شرعيًا، على حين أنه لاتوجد حدود شرعية في الحكومة غير الإسلامية لدرجة إباحة الزنا بل الشذوذ وهو ما لا يُطرح أساسًا للبحث في إطار الدولة الإسلامية مادام هناك نص (٢).

وبالتالي فالخوف من تغير الأحكام القطعية في الشرائع أو المعتقدات لا يكون، لأن

<sup>(</sup>١) الشورى ، د.سامى الصلاحات ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٣٢٤.

ذلك سيخالف الدستور المجمع عليه عند كافة الفئات والأحزاب في الدولة، ولاعتبار أن الشعب هو مصدر السلطات، وبها أن الشعب اتفق على هذا الدستور وأقره، فالأصل أن لا يخرج عنه قيد أنملة، وإلا لم تكن هذه الديمقراطية ما يبحث عنها الفرد في مجتمعه، إذا كانت تخالف دينه ومعتقداته وتراثه وأعرافه، ولأن الشورى بذاتها وأصولها عند علماء المسلمين، لم تكن مطلقة العنان بل كانت مقيدة بضوابط وأصول من أهمها قول الله تعالى: ﴿فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إلى الله وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

فإذا كان هذا حال الشورى، فمن باب أولى أن تكون الديمقراطية التي يريد المسلمون تطبيقها مقيدة بدستور وأصول تعاملية وهذا لن يتحقق إلا بشرطين:

أ- قبول مجتمعي لمبدأ المساواة السياسية بين المواطنين فلا سيادة لفرد أو عائلة أو حزب على الناس، كما قال عمر بن الخطاب على: متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا(١)، وهذا يتحقق لكافة المواطنين داخل الدولة الإسلامية أو خارجها، للمسلمين أو لغير المسلمين، وهذا ما يعبر عنه بالمواطنة، أي لكل مواطن حقوق وواجبات، وهي حقوق وواجبات متساوية أمام القانون، وتعتبر المساواة في الحقوق والواجبات حصانة من انفلات شعبي ضد السلطة، أو قيام حرب أهلية أو تناحر فئوي داخل المجتمع الواحد في حال ضياع حقوق فئة دون أخرى، أو جماعة دون أختها، وبهذا الشرط يمكننا حصر الاختلاف الطائفي والعرقي داخل المجتمع الواحد (٢).

ب- التواصل إلى صيغة دستور ديمقراطي يُراعي اعتبارات مختلف الجاعات وشروط انخراطها في المهارسة الديمقراطية، وبهذا الدستور يمكن التحكم برغبات وتحكمات الأفراد والأحزاب داخل الدولة بناءً على هذا الدستور المتفق عليه، بل ستكون كل القرارات والقوانين الصادرة عن السلطات في الدولة خاضعة له، وهو الذي يضمن حقوق وحريات كافة المواطنين، مع وضع قيود دستورية لكل ممارسات السلطة، لابد أن يجوي الدستور الديمقراطي مبادئ منها:

- سيطرة أحكام الشريعة الإسلامية.

<sup>(</sup>١) الشورى ، د.سامي الصلاحات ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٣٢٥.

- لا سيادة لفرد ولا لقلة على الشعب.
  - عدم الجمع بين السلطات.
  - ضمان الحقوق والحريات العامة.
    - تداول السلطة.

وبهذا نضمن الحقوق والحريات لكافة المواطنين بكافة أنواعها ومجالاتها الحياتية ضمن إطار الشريعة الإسلامية (١) العظيمة.

#### ١٠ - القيم الإنسانية في الشوري:

إن شريعة الإسلام قرّرت الشورى الإنسانية فى أبهى حلة عرفها بنو البشر من حيث الشكل والمضمون فقد ركز الدين الإسلامي على أهمية الموازنة بين حقوق المواطن السياسية والاقتصادية، وجعل الأمر وسطا، فأكد على حق الإنسان فى الحياة، واعتبر المجتمع مسؤولًا عن توفير الحاجات الضرورية لأفراده، كما ركز على حرية الإنسان وكرامته، واعتبره مسؤولًا عن أفعاله أمام الله وأمام الشرع مستهدفًا بذلك حماية النفس والمال والعرض والكرامة الإنسانية بشكل متوازن (٢).

وإن كانت لفظة الحرية لم ترد في القرآن الكريم ولكن وردت على اشتقاقات متعددة مثل تحرير، كقوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطَأً وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطَأً وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنَةٍ ﴾ [النساء: ٩٧]، ولفظة محررًا ﴿إِذْ قَالَتِ امْرَأَتُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا في بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلْ مِنِي إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [آل عمران: ٣٥].

ولهذا جاء الإسلام محاربًا كل أشكال التمييز والتفرقة بين الناس، وقد حارب الإسلام الرق «التمييز العنصري» السائد آنذاك بحكمه (٣).

والحرية أنواع تشمل الفرد والجماعة في النظام السياسي الإسلامي من أبرزها:

- الحرية الشخصية: وهي إمكانية الفرد فعل ما يريد بشرط أن لا يضر بالآخرين وقد كفل الإسلام حرية الأفراد في الاعتقاد والفكر، قال تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ في الدّينِ قَد

<sup>(</sup>۱) الشوري ، د.سامي الصلاحات ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٣٢٩.

تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِن بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى لاَ انفِصَامَ لَهَا وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٦].

ولقد كان النبي على المواطنين عندما أراد استيعاب اليهود كسكان للمدينة المنورة خلال دستور جامع لكل المواطنين عندما أراد استيعاب اليهود كسكان للمدينة المنورة تحت رايته وحكمه، ولم يشأ الخلي اتخاذ سياسة الاستئصال أو التطهير الديني ضد غير المسلمين، بل كان نهجه إعطاء هامش أوسع للحريات الدينية (۱). ودلت الصحيفة بوضوح، وجلاء على عبقرية الرسول على في صياغة موادّها وتحديد علاقات الأطراف بعضها ببعض، فقد كانت موادّها مترابطة وشاملة وتصلح لعلاج الأوضاع في المدينة آنذاك، وفيها من القواعد والمبادئ ما يحقق العدالة المطلقة، والمساواة التامة بين البشر، وأن يتمتع بنو الإنسان على اختلاف ألوانهم، ولغاتهم، وأديانهم، بالحقوق والحريات بأنواعها (۱).

ولا تزال المبادئ التي تضمنها الدستور - في جملتها - معمولا بها والأغلب أنها ستظل كذلك في مختلف نُظم الحكم المعروفة إلى اليوم... وصل إليها الناس بعد قرون من تقريرها، في أول وثيقة سياسيَّة دوّنها الرّسول ﷺ فقد أعلنت الصَّحيفة: أن الحريات مصونة، كحرية العقيدة والعبادة، وحق الأمن... الخ، فحرية الدين مكفولة: للمسلمين دينهم، ولليهود دينهم. وقد أنذرت الصَّحيفة بإنزال الوعيد، وإهلاك من يخالف هذا المبدأ، أو يكسر هذه القاعدة، وقد نصَّت الوثيقة على تحقيق العدالة بين الناس وعلى تحقيق مبدأ المساواة (١٠).

إن الدولة الإسلامية واجب عليها أن تقيم العدل بين الناس، وتفسح المجال وتيسِّر السبل أمام كلِّ إنسان - يطلب حقه - أن يصل إلى حقه بأيسر السبل وأسرعها، دون أن يكلفه ذلك جهدًا، أو مالا (٥)، وعليها أن تمنع أي وسيلة من الوسائل، التي من شأنها أن تعوق صاحب الحقِّ من الوصول إلى حقه، لقد أوجب الإسلام على الحكام أن يقيموا

<sup>(</sup>١) الشورى ، د.سامي الصلاحات ص ٣٣١. (٢) دولة الرسول من التكوين إلى التمكين ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>٤) السيرة النبوية للصَّلابي(١/ ٥٧٥).

<sup>(</sup>٣) النظام السياسي لأبي فارس ص ٦٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١/ ٥٧٦).

العدل بين الناس دون النظر إلى لغاتهم أو أوطانهم، أو أحوالهم الاجتماعية، فهو يحكم بين المتخاصمين ويحكم بالحقّ ولا يهمّه أن يكون المحكوم لهم أصدقاء، أو أعداء، أغنياء، أو فقراء، عمالًا أو أصحاب عمل، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهُ شُهدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنّكُمْ شَنَانُ قَوْم عَلَى أَلاّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتّقُوى وَاتّقُوا الله إِنّ الله خبيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨] والمعنى: لا يحملنكم بُغض قوم على ظلمهم، ومقتضى هذا أنه لا يحملنكم حبّ قوم على محاباتهم والميل إليهم (١٠).

وقال تعالى: ﴿ فَلِذَلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَلاَ تَتَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ آمَنتُ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لاَ حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللهُ يَخْمَعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ المُصِيرُ ﴾ [الشورى: ١٥] يعني أنني مأمور بالإنصاف دون عداوه، فليس من شأني أن أتعصب لأحد أو ضَد أحد، وعلاقتي بالناس كلهم سواء، وهي علاقة العدل، والإنصاف فأنا نصير من كان الحق في جانبه وخصيم من كان الحق ضده، وليس في ديني أيُّ امتيازات لأيِّ فرد كائنًا من كان وليس لأقاربي حقوق، وللغرباء حقوق أخرى، ولا للأكابر عندي مميزات لا يحصل عليها الأصاغر، والشرفاء والوضعاء عندي سواء، فالحقُّ حق للجميع والذنب والجرم ذنب للجميع، والحرام حرام على الكلّ ، والحلال حلال للكلّ، والفرض فرض على الكلّ، حتى أنا لست مستثنى من الكلّ ، والحلال حلال للكلّ، والفرض فرض على الكلّ، حتى أنا لست مستثنى من سلطة القانون الإلهي (٢٠). وقال تعالى: ﴿ إِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ للهُ سلطة القانون الإلهي (٢). وقال تعالى: ﴿ إِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ للهُ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرِينَ إِن يَكُنْ عَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللهُ أَوْلَى بِمَا فَلاَ تَتَبِعُوا المُوى أَن تَعْدِلُوا وَإِن تَلُووا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِيرًا فَاللهُ أَوْلَى بِهَا فَلاَ تَتَبِعُوا المُوى أَن تَعْدِلُوا وَإِن تَلُووا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِيرًا فَاللهُ أَوْلَى اللهَ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيْرًا اللهُ اللهُ

إن فى فقه أهل الذمة عند علماء الشريعة والسياسة الشرعية ما يشير إلى أن علماء نا كانوا، منصفين وعادلين لأهل الذمة، وكان لهم حقوق على أساس المواطنة والحرية الكاملة لهم وليس على أساس الدين والقومية لهم، ولم يشهد عصر إسلامي على مدار الحضارة الإسلامية أي عملية تطهير عرقي أو استئصال ديني لأي جماعة دينية أو عرقية، بل كانت الديار الإسلامية دائما الحاضنة الأولى لأى جماعة تريد أن تحتفظ لكينونتها

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية للصَّلابي (١/ ٥٧٦).

<sup>(</sup>٢) الحكومة الإسلامية لأبي الأعلى المودودي ص ٢٠٢.

الدينية والثقافية، كما كان الحال مع اليهود وهروبهم من الأندلس «إسبانيا» جراء القمع الصليبي والتطهير الديني إلى دار الإسلام، ولم تكن العنصرية يومًا من الأيام دائرة في دعوة الإسلام (١١).

وهناك حرية العمل، وحرية التعليم، وحرية التظلم ضد من يسبب له الأذى ولو كان حاكما أو مسؤولا في السلطة وحرية السكن والإقامة.. إلخ.

فحرية الفرد في الدولة الإسلامية في إبداء رأيه والتعبير عنه، وحريته في الانتهاء الفكري لأي جماعة تحت مظلة الإسلام، مادامت هذه الجهاعة تتخذ من الإسلام منهجًا فكريا، ومن أصوله العقائدية قواعد في التفكير، لا حرج على الفرد في هذا الانتهاء، إذ أن الطبائع تختلف في الوسيلة وتتفق في المآل والمصير، لا سيها إذا كان الطريق واحدًا، وهو طريق الإسلام.

إن دعامة العدل والحرية أصلان في شريعتنا، ولا يخفى أنهما ملاك القوة والاستقامة في جميع المهالك(٢).

#### - المساواة:

يعد مبدأ المساواة أحد المبادئ العامة التي أقرها الإسلام وهو من المبادئ التي تساهم في بناء المجتمع المسلم، ولقد أقر هذا المبدأ، وسبق به تشريعات وقوانين العصر الحديث. وممّا ورد في القرآن الكريم تأكيدًا لمبدأ المساواة قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِينٌ ﴾ [الحجرات: ١٣].

وفي حجة الوداع قال رسول الله على: «يا أيها الناس، ألا إن ربكم واحد، وإن أباكم واحد، ألا لا فضل لعربي على أعجمي، ولا لعجمى على عربي، ولا لأحمر على أسود ولا أسود على أحمر إلا بالتقوى، أبلغت؟». قالوا: بلغ رسول الله على مناءكم وأموالكم.. أبلغت؟». قالوا: بلغ رسول الله على وقال: «ليبلغ الشاهد الغائب» (٣).

<sup>(</sup>١) الشوري ، د.سامي الصلاحات ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (٥/ ٢١١).

وقد ورد عن الرسول على قوله: «المؤمنون تكافأ دماؤهم، وهم يد على من سواهم، ويسعى بذمتهم أدناهم» (١). إن هذا المبدأ كان من أهم المبادئ التي جذبت الكثير من الشعوب قديمًا نحو الإسلام، فكان هذا المبدأ مصدرًا من مصادر القوة للمسلمين الأوّلين (٢).

وليس المقصود بالمساواة هنا، «المساواة العامّة» بين الناس جميعًا في أمور الحياة كافة، كما ينادى بعض المخدوعين ويرون ذلك عدلا<sup>(٦)</sup>، فالاختلاف في المواهب، والقدرات والتفاوت في الدرجات غاية من غايات الخلق، ولكنّ المقصود المساواة، التي ذعت إليها الشريعة الإسلامية، مساواة مقيدة بأحوال فيها التساوى، وليست مطلقة في جميع الأحوال<sup>(٤)</sup>، فالمساواة تأتي في معاملة الناس أمام الشرع والقضاء، والأحكام الاسلامية كافة، والحقوق العامة دون تفريق بسبب الأصل أو الجنس، أو اللون، أو الثروة، أو الجاه، أو غير ذلك<sup>(٥)</sup>.

إنَّ الناس جميعًا في نظر الإسلام سواسية، الحاكم، والمحكوم، الرِّجال والنساء، والعرب والعجم، والأبيض والأسود، لقد ألغى الإسلام الفوارق بين الناس بسبب الجنس، واللون، أو النَّسب، أو الطبقة، والحكّام والمحكومون كلهم في نظر الشرع سواء ولذا كانت الدولة الإسلامية الأولى، تعمل على تطبيق هذا المبدأ بين الناس وكانت ترعي الآتي:

- إن مبدأ المساواة أمر تعبدي، تؤجر عليه من خالق الخلق سبحانه وتعالى.
- إسقاط الاعتبارات الطبقية، والعرقية، والقبلية، والعنصرية والقومية، والوطنية، والإقليمية، وغير ذلك من الشعارات الماحقة لمبدأ المساواة الإنسانية، وإحلال المعيار الإلهيّ بدلًا عنها للتفاضل، ألا وهو التَّقوى.
- ضرورة مراعاة مبدأ تكافؤ الفرص للجميع، ولا يُراعى أحد لجاهه أو سلطانه، أو

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود ، ك الديات (٤/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) مبادىء نظام الحكم في الإسلام، عبد الحميد متونى ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) الأخلاق الإسلامية، حبنكة الميدان (١/ ٦٢٤).

<sup>(</sup>٤) مبادىء علم الإدارة، لمحمد نور الدين ص ١١٦.

<sup>(</sup>٥) فقه التمكين في القرآن الكريم للصَّلابي ص ٤٦٣.

حسبه ونسبه، وإنّما الفرص للجميع وكلُّ على حسب قدرته، وكفاءاته، ومواهبه، وطاقته، وإنتاجه.

- إن تطبيق مبدأ المساواة بين رعايا الدولة الإسلامية تقوِّى صفَّها، ويوحِّد كلمتها وينتج عنه مجتمع متهاسك متراحم يعيش لعقيدة، ومنهج، ومبدأ (١٠٠). كانت الوثيقة بالمدينة في عهد رسول الله قد اشتملت على أتمِّ ما قد تحتاجه الدولة، من مقوِّماتها الدستورية، والإدارية، وعلاقة الأفراد بالدولة، وظل القرآن يتنزل في المدينة عشر سنين، يرسم للمسلمين خلالها مناهج الحياة، ويرسي مبادئ الحكم، وأصول السياسة، وشؤون المجتمع، وأحكام الحرام والحلال، وأسس التَّقاضي، وقواعد العدل، وقوانين الدولة المسلمة في الدّاخل، والحارج. والسُّنة الشريفة تدعم هذا، وتشيده وتفصِّله في تنوير وتبصره، فالوثيقة خطت خطوطًا عريضة في الترتيبات الدستورية، وتُعدُّ في قمة المعاهدات التي تحدِّد صلة المسلمين بغير المسلمين المقيمين معهم في شيء كثير من التسامح، والعدل، والمساواة (٢).

كانت هذه الوثيقة، فيها من المعاني الحضارية الشيء الكثير وما توافق النَّاس على تسميته اليوم بحقوق الانسان (٢).

وفي تطبيقات الصحابة وعلماء الإسلام ما يشهد لمبدأ المساواة بالقوة والظهور، لا سيها في تطبيق هذا الأساس على غير المسلمين داخل الدولة الإسلامية، والآثار في هذا متعددة، منها على سبيل المثال قول عمر لابن عمرو بن العاص عندما ضرب القبطي بمصر: متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا(١).

وفي المساواة في سلطة القضاء نجد أن الفصل بين السلطات كان قائمًا في نظام الحكم الإسلامي على أوسع نطاق، فالحاكم قد يقف أمام قاض معين من قبله إذا اقتضى الأمر ذلك، كوقوف على بن أبي طالب عند القاضي شريح بن هانئ عندما وجد درعه التي فقدها في معركة صفين عند يهودي، فيجلس بجانب اليهودي، مقابل القاضى، والأخير

<sup>(</sup>١) فقه التمكين في القرآن الكريم للصَّلابي ص ٤٦٦.

<sup>(</sup>٢، ٣) السيرة النبوية للصَّلابي (١/ ٥٨١).

<sup>(</sup>٤) الشورى ، د. سامي الصلاحات ص ٣٣٤.

يدير الجلسة وأمامه الحاكم والمحكوم سواء (١).

وكان حرص النبي عَلَيْ في تطبيق مبدأ المساواة واضحًا، فعن عائشة رضي الله عنها أن قريشًا أهمتهم المرأة المخزومية التي سرقت، فقالوا: من يكلم رسول الله على ومن يجترئ عليه إلا أسامة بن زيد حب رسول الله على في الله عليه الله أسامة بن زيد حب رسول الله على في من حدود الله ، ثم قام فخطب، فقال: «يا أيها الناس إنها ضل من قبلكم، أنهم كانوا إذا سرق الشريف تركوه، وإذا سرق الضعيف فيهم أقاموا عليه الحد، وايم الله لو أن فاطمة بنت محمد على سرقت لقطع محمد يدها»(٢).

ونص عمر بن الخطاب في في رسالته لأبي موسي الأشعري واضح: أما بعد فإن القضاء فريضة محكمة وسنة متبعة، فافهم إذا أدلى إليك فإنه لا ينفع تكلم بحق لا نفاذ له، آس بين الناس في مجلسك، ووجهك وعدلك، حتى لا يطمع شريف في حيفك، ولا يخاف ضعيف جورك، البينة على من ادعى، واليمين على من أنكر، الصلح جائز بين المسلمين. إلا صلحًا أحل حرامًا أو حرم حلالا، لا يمنعك قضاء قضيته بالأمس راجعت فيه نفسك، وهديت فيه لرشدك أن تراجع الحق، وإن الحق لا يبطله شيء، ومراجعة الحق خير من التهادي في الباطل، الفهم الفهم فيها تلجلج في صدرك (٣).

#### • وفي المساواة في التوظيف والعمل العام:

نجد أن النصوص الشرعية تشيد بضرورة اختيار الأكفاء والأقدر على تحمل المسؤولية في قوله ﷺ: «يا أباذر إنك ضعيف، وإنها أمانة، وإنها يوم القيامة خزي وندامة، إلا من أخذها بحقها، وأدى الذي عليه فيها» (٤).

#### ١١- الشورى والإصلاح:

إن الحديث عن الشورى مرتبط جذريًا بمشاريع الإصلاح التي تدندن حولها الأحزاب والدول والمنظمات والمؤسسات ودعاة الإصلاح في عالمنا العربي والإسلامي الكبير، فالإصلاح الذاتي الداخلي مطلب جوهري لشعوب المسلمين.

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانية ، أبو يعلى الفراء ص ٦٦. (٢) فتح الباري بشرح صحيح البخاري (١٠٦/١٢).

<sup>(</sup>٣) سنن الدارقطني (٣/ ٤٤٧).

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على صحيح مسلم (١٢/ ١٧٧).

والإصلاح الذاتي الداخلي - حقيقة - هو النابع من الأمة ذاتها، من عقيدتها وثقافتها، ومن شخصيتها الحضارية واستعداداتها النهضوية، وهو الإصلاح الذي تكون الأمة مؤمنة به متجاوبة معه، متحمسة له، منخرطة فيه، أو على الأقل عندها القابلية والاستعداد لذلك كله (۱).

والشعوب الإسلامية في أشد الحاجة لثقافة الشورى ونشرها عبر الطرق والوسائل الممكنة، من إعلام، وتعليم ،ووعظ وإرشاد، وخطابة وإفتاء، كها أن ثقافة الشورى تعني تعميم المهارسة الشورية في جميع شؤون المجتمع ومرافقه، حتى يعيشها الناس ويتدربوا عليها ويدركوا قيمتها ومردوديتها.

فالشورى ليست خاصة بالرؤساء والأمراء وليست خاصة باختيار الخليفة، وليست خاصة بالحروب ومعاركها، والسياسة وقضاياها. الشورى منهج حياة ومنهاج تفكير وتدبير، ومنهج علاقات ومعاملات، ولا يستغني عن الشورى أحد، فهذا هو سيد البشر رسول الله على كان يستشير في الصغيرة والكبيرة، وفي العام والخاص، وفي الديني والدنيوي، والشورى نهج لترشيد العلاقات العائلية، بين الزوجين، وبين الآباء والأبناء، فهي تقوي العلاقات الحميمة القائمة على التحاور والتفاهم، وهي تجنبنا القرارات الانفرادية وما تجلبه من أضرار وحزازات، وتجنبنا ذلك الفهم الرديء الذي يجعل من قوامة الرجال على النساء مجرد تسلط وتحكم ومنع وإلزام لكي تصبح قوامة تشاورًا وتفاهما وتراضيًا وتعاونًا.

وإذا كانت الشورى - طبقًا للقرآن والسنة - جارية فى حياة الأفراد وبين الأزواج، وبين الأبناء والآباء، فهي من باب أولى جارية فى جميع المصالح العامة والقضايا المشتركة (٢).

ومن ثقافة الشورى، إقامة علاقات شورية وتدبير شوري على صعيد الوحدات الاجتماعية الصغرى، كالوحدات السكانية، والوحدات المهنية، فعلى صعيد الحي، أو القرية، أو جمهور مسجد من المساجد، أو سوق من الأسواق، أو على صعيد حرفة معينة،

<sup>(</sup>١) الشوري للريسوني ص ٥٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ١٥٧.

أو مصنع، أو نطاق فلاحي... على كل هذه الأصعدة وأمثالها هناك قضايا مشتركة ومصالح مشتركة ومشاكل مشتركة، وهي كلها تحتاج إلى تشاور وتفاهم وتدبير تشاوري، سواء مباشرة بين المعنيين بها، أو بواسطة نقبائهم وعرفائهم ووكلائهم وأمنائهم. والعلماء أيضًا في اجتهاداتهم الشرعية والفقهية، ومواقفهم من مختلف النوازل والمشاكل، يجب أن يصدروا عن تحاور وتشاور واتفاق، ما أمكنهم ذلك، وقد رأينا أصالة هذا المسلك وعراقته منذ رسول الله على وصحابته، ولقد كانت أهم مشاورات الصحابة وأشهرها هي تلك المتعلقة بالاجتهاد وتقرير الأحكام لما جدّ من الأحوال والأفعال والخلافات وكذلك كان يفعل قضاة الإسلام وفقهاؤه في عصور مختلفة.

والخلاصة في هذه النقطة هي أن الشورى يجب أن تكون ثقافة عامة وسلوكًا عامًا. وأن تكون خلقًا وأدبًا، قبل أن تكون قانونًا ونظامًا، وإنها تنجح القوانين والأنظمة أو تفشل بقدر ما تحتها وما حولها من ثقافة تؤسس لها ثم تغذيها وتقويها، ثم تحميها وتمنع انتهاكها، فإذا كانت هذه الثقافة سائدة وفاعلة في عموم المجتمع وعامة شؤونه ومرافقه نستطيع حينئذ أن نمضي قدمًا في إقامة الشورى وتنظيمها على مستوى الدولة ومؤسساتها ومرافقها أ.

## ١٢ - الشوري جزء من الدين الإسلامي:

إن الشورى جزء من الدين، وجزء من الشريعة، وجزء من المنظومة الإسلامية المتكاملة، ولن تحقق هذه المنظومة أهدافها على الشكل الأكمل والأمثل إلا بتشغيل جميع أجزائها أو أنظمتها الجزئية، وكما أن الاختلال في أي جزء ينعكس سلبًا على فاعلية الأجزاء الأخرى، فالعكس بالعكس أيضًا.

فالشورى حين يتم تطبيقها وممارستها ضمن منظومة من جنسها، وضمن أجواء ملائمة لها ومساعدة على حسن أدائها وتحقيق مقاصدها، هي غيرها حين تتم ممارستها في أجواء معاكسة أو معيقة أو غير مساعدة، ففي غياب الأخلاق وضوابطها فلا يستبعد أن يتحول النظام الشورى إلى مجرد أداة للصراعات والمناورات وميدانا للشد والجذب والجدل العقيم.

<sup>(</sup>۱) انشوري ٺلريسوني ص ۱۶۰.

وهنا يمكن أن نضيف إلى الشورى المعلمة والشورى الملزمة صنفًا ثالثًا هو الشورى المؤلمة، وهي التي لا تنتج إلا الخصومات والحزازات والأوجاع، وقد تتحول الشورى والمؤسسات الشورية وسيلة للمكاسب والمناصب وقضاء المآرب وقد تتخذ مجرد غطاء أو وسيلة للاستبداد والاستعباد والتلاعب والتآمر وحتى فرعون وملؤه كانوا يتشاورون فى بغيهم وفسادهم (۱)، كما حكى القرآن الكريم ذلك فى غير موضع منه، كما قال تعالى: ﴿قَالَ المُلاَ مِن قَوْمٍ فِرْعَوْنَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ ﴿ يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُمْ فَهَاذَا تَأْمُرُونَ ﴿ قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فى المُدَائِنِ حَاشِرِينَ ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمٍ ﴾ تَرْبِدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُمْ فَهَاذَا تَأْمُرُونَ ﴿ قَالَ لِلْمَلاِ حَوْلَهُ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٍ ﴾ [الأعراف: ٢٠٩ - ١٠١] وفي موضع آخر: ﴿قَالَ لِلْمَلاِ حَوْلَهُ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ ﴿ يُرِيدُ أَن

وحتى إخوة يوسف، فإنهم تشاوروا، ولكن ليتآمروا، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فَى يُوسُفَ وَإِخْوَةِ إَكْبُ إِلَى أَبِينَا مِنَا وَنَحْنُ عُصْبَةٌ يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ آيَاتٌ لِّلسَّائِلِينَ ﴿ إِذْ قَالُوا لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحْبُ إِلَى أَبِينَا مِنَا وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَغِي ضَلالٍ مَّبِينٍ ﴿ اقْتُلُوا يُوسُفَ أَوِ اطْرَحُوهُ أَرْضًا يَخُلُ لَكُمْ وَجُهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُوا إِنَّ أَبَانَا لَهُ لَا تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَيَابَتِ الجُبِّ يَلْتَقِطْهُ مِن بَعْدِهِ قَوْمًا صَالِينَ ﴿ قَالَ قَائِلٌ مِّنْهُمْ لاَ تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَيَابَتِ الجُبِّ يَلْتُولُونَ ﴿ قَالُوا بَا أَبَانَا مَا لَكَ لاَ تَأْمَنّا عَلَى يُوسُفَ وَإِنّا لَهُ لَنَاصِحُونَ ﴾ وَأَرْسِلُهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعْ وَيَلْعَبْ وَإِنّا لَهُ لَحَافِلُونَ ﴿ قَالَ إِنِّي لَيَحْزُننِي أَن تَذْهَبُوا بِهِ وَأَخَافُ أَرْسِلُهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعْ وَيَلْعَبْ وَإِنّا لَهُ لَمَا الْفَونُ ﴿ قَالُوا لَئِنْ أَكَلَهُ الذَّنْبُ وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنّا إِذًا لَكَحَاسِرُونَ وَ قَالَ إِنِّ اللّهُ عَلَى اللّهُ لِللّهِ لَتُنْبَعْنَهُمْ بِأَمْرِهِمْ هَذَا وَهُمْ أَنْ يَلْحُونَ ﴾ وَأَنْتُم عَنْهُ عَافِلُونَ ﴿ قَالُوا لَئِنْ أَكَلَهُ الذّنبُ وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنّا إِذًا لَكَ عَلَوهُ وَ الْمُورُونَ ﴾ وَالْمُوا بِهِ وَأَجْمَعُوا أَن يَجْعَلُوهُ فَي غَيَابَتِ الجُبِّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنْبَعَنَّهُمْ بِأَمْرِهِمْ هَذَا وَهُمْ وَالْهُ وَلَيْكُمُ وَنَ ﴾ [يوسف: ٧- ١٥]. والشورى كذلك لا تنجح ولا تستمر إلا في ظل الحرية، وأجواء الحرية، حرية الضمير، وحرية التعبير.

والشورى بدون حرية حقيقية، لا يمكن أن تتم وإذا تمت فلا يمكن أن تستمر، وإذا الستمرت فلا يمكن أن تستمر، وإذا استمرت فليست هي، وإنها هي أسهاء وأشكال ورسوم (٢).

## تاسعًا: أزمة الشورى في واقع المسلمين:

إن الاستبداد ينتج من تخلف المجتمع ككل، ورسوبه عميقًا في قاع التاريخ، وفقدانه

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ١٧٤.

<sup>(</sup>۲) الشوري للريسوني ص ۱۷۵.

لإرادة ممارسة الشورى، ذلك كما استخف فرعون قومه فأطاعوه، فالوزر هنا هو وزر القوم قبل أن يكون وزر فرعون كما أشار القرآن: ﴿فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَاسِقِينَ ﴾ [الزخرف: ٥٤].

وتحرر مجتمع ما من سلطة الاستبداد أو منح حاكم مستبد لشعبه حق الشورى، لا يعني نجاح ذلك الشعب في ممارسة الشورى إذ لم تكن فضيلة الشورى من طبع ذلك المجتمع ومزيته، ولنشر روح الشورى في نسيج المجتمع العام لا يكفى إعداد دستور يتضمن المبادئ الأساسية الأولية التي تتبنى المفاهيم الشورية، ولا يكفى الاستشهاد لتلك المفاهيم بالنصوص القرآنية والسنية، وإنها يتعين لإنجاز تلك المهمة الصعبة تربية الشعب كله على تلك المعاني، وغرس توجيهات تلك النصوص الكريمة، وبعث روحها في ضمير الفرد المسلم، حتى يدرك قيمة الشورى ويتصرف شوريًا في مجالات سلوكه جميعًا وبالتالي يتعزَّز وجود الثقافة السياسية الشورية في قاعدة المجتمع المسلم، وتصبح تلك الثقافة أساسًا تقوم عليه أركان النظام السياسي الواقعي، فالبنية السياسية تقوم على أساس من الثقافة السياسية للمجتمع ولا تنهض على محض الأماني والأوهام (۱).

وقد قام علماء الاجتماع والعلوم السياسية مثل تالكوت، بارسوتر، وإدوارد شيلز، وجبرائيل الموند، وبننغهام باول ببيان أن ثقافة المجتمع السياسية، تتكون من ثلاثة جوانب مهمة وهي:

١ - الجانب «المعرفي» الذي يشمل ما يعرفه الناس في عامتهم عن النظام السياسي السائد في بلادهم وما يعرفونه عن أشخاص الحكام والمشاكل السياسية التي تواجه الأمة ككل.

٢- الجانب «العاطفي» وهو يشمل عواطف الناس تجاه النظام السياسي إن كانت حيادًا أو تأييدًا أو رفضًا أو معارضة، وهذه العواطف في عمومها تُسهم في تحديد طريقة تعامل كل شعب مع مطالب نظامه السياسي، من حيث الاستجابة أو التجاهل أو التنفيذ أو الرفض أو التمرد.

٣- الجانب «التقويمي» حيث يصدر الناس وصفًا عامًا على نظامهم السياسي، على

<sup>(</sup>١) الشورى ومعاودة إخراج الأمة ص ١٤٥.

أنه ديمقراطي أو استبدادي أو أنه يخدم الصالح العام أم لا(١).

ولاشك أن السلوك السياسي للأمة «حكامًا ومحكومين» ينبثق من التقاليد الثقافية السياسية الذاتية للأمة، وفي ذلك ما يفسر لنا قضايا من مثل: لماذا اختار الشعب البريطاني النظام الديمقراطي ذا الواجهة الملكية، ولماذا اختار الشعب الأمريكي النظام الديمقراطي الرئاسي ذا الفصل الحاد بين السلطات، ولماذا اختار الشعب الفرنسي نظامًا وسطًا بين هذين النظامين؟ ولماذا نجحت هذه الأنظمة في تلك البيئات الثقافية نجاحًا بينًا؟ ولماذا تفشل دائهًا عندما تُستورد أو تُستزرع في بيئات ثقافية سياسية مخالفة (٢).

وقبل أن يتصدى علماء الاجتهاع والسياسة المحدثون بمن أوردنا ذكرهم سالفًا لتفسير السلوك السياسي لبعض الشعوب بناء على نوعية خصائصها النفسية والثقافية كان الفقيه السياسي الإسلامي أبو الحسن الماوردي يتحدث في هذا المعني فيقول: وبما يجب أن يكون معلومًا أن زينة الملك بصلاح الرعية، والرعية كلما كانت أغنى وأثرى وأجل حالا في دين ودنيا، ومملكته كلها كانت أعمر وأوسع، كان الملك أعظم سلطانا وأجل شأنا، وكلما كانت أوضع حالا وأخس حالا كان الملك أخس مملكة وأنزر دخلًا وأقل فخرا(٢).

وهذا هو عين السداد في النظر إلى المكوِّن الأهم في التركيبة السياسية، وهو مكوِّن الشعب وثقافته الذاتية، ولا يمكن لحاكم أن يصلح أوضاع الرعية مالم تسهم هي بدورها في ذلك من ناحية استعدادها لقبول الإصلاح على أقل تقدير ثم مشاركتها في تنفيذ برامجه، لأن الأمر بالشورى ينفذ نفاذه حين يوجد معه صاحب الحق الذي يطالب به من ينساه ويرد إليه من يجيد عنه (3). فالأمة – قبل حاكميها – هي التي تُخرج مبدأ الشورى من حيز المبارسة (6).

وقد انتبه العلامة ابن خلدون إلى هذا الجانب الثقافي في حياة المجتمع وإن كان قد نعته باسم آخر فدعاه بوازع الدين في خُلق الأمة وأسلوب تعاملها مع حكمها واستنبط

<sup>(</sup>١) الشوري، ومعاودة إخراج الأمة ص ١٤٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص ۱٤٧.

<sup>(</sup>٣) نصيحة الملوك للمأوردي ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٤) أثر العرب على الحضارة الأوربية ، عباس العقاد ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٥) الشوري ومعاودة إخراج الأمة ص ١٤٨.

ذلك من الأثر التالي: سأل رجل عليا عليا عليه على المسلمين اختلفوا عليك ولم يختلفوا على أبي بكر وعمر؟ فقال: إن أبا أبكر وعمر كانا واليين على مثلي، وأنا اليوم وال على مثلك (١).

وقد علل ابن خلدون التغير في نظم الحكم بالنقص في وازع الدين في الرعية، وهو تعليل صحيح، فالدين مكوّن قوي في الثقافة السياسية للأمة المسلمة، بل هو أقوى مكوّن فيها، ومتى ضعف أثره ضعفت الثقافة الذاتية للأمة قاطبة، ولما ضعف هذا الأثر ترسبت في ثقافة الأمة المسلمة عبر عصور تدهورها كثير من الآفات التي اعتنى بفحصها وتحليلها الأستاذ مالك بن نبي، في سياق أبحاثه عن «مشكلات الحضارة» وعدّها من المعوقات الخطيرة الكامنة في المجتمع الإسلامي، والتي لاتزال تعترض بشدة سبيل استعادة المسلمين لعافيتهم ونهوضهم لأداء دورهم في التاريخ، لقد عمل مالك بن نبي رحمه الله على تحليل آثار كثيرة من الأفكار الميتة والمميتة في ثقافة المجتمعات الإسلامية انطلاقًا من نظريته الكبرى عن القابلية للاستعمار، فقد أشار إلى مجموعة من الأفات النفسية والاجتماعية المتوطنة من قديم في العالم الإسلامي والتي هيأت للاستعمار الغربي أن ينفذ إليه ويقهره ويذله ويخضعه لشروطه ويكيف أوضاعه بها يجعله دائم الإذعان، وهذه الأمراض النفسية والإجتماعية شبيهة بالجراثيم والأمراض العضوية التي تلم بالأجسام وحسب تحليلات مالك بن نبي فإن قابلية العالم الإسلامي للاستعمار هي التي جلبت الاستعمار الغربي إليه (٢٠). وانطلاقًا من نظرية مالك بن نبي هذه نرى أن من أخطر الأفكار الميتة في بيئاتنا الاجتماعية فكرة الاستبداد التربوي التي تحكم مؤسستي الأسرة والمدرسة، حيث تتولد طباع الخنوع والتقليد والإحجام عن التفكير وإبداء الرأي، وهذه من أشد الطباع مناهضة لمساعي استعادة خلق الشوري في المجتمع، حيث تَجتث جذور الشوري من الأعماق، ولذلك فلا بد من معالجة هذا الشأن علاجًا جديًا جذريًا قبل التفكير في توطين الشوري في البنية السياسية العليا للمجتمع.

وثمة أسباب عديدة أسهمت في تغييب الشورى عن المجتمعات الإسلامية عبر

<sup>(</sup>۱) مقدمة ابن خلدون ص ۲۱۱.

<sup>(</sup>٢) الشوري ومعاودة إخراج الأمة ص ١٤٩.

العصور من أهمها:

\* إيقاف آلية الشورى عمليًا وتمثل هذا في جعل ولاية العهد الآلية الوحيدة في نقل السلطة من السلف إلى الخلف.

\* تعزز وتطور ملامح التسلط والدكتاتورية في الشخصيات الحاكمة لغياب المؤسسات الرقابية الجادة.

\*العمل على تأويل النصوص الدينية لصالح السلطة الحاكمة.

\* التركيز على جعل القيادات في المجالات السياسية والاجتماعية والاقتصادية.. الخ على الولاء للنظام ودعمه لا على الكفاءة والقدرة.

\* إضعاف وتهميش مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

\* التحكم في موارد وأموال الأمة مما فاقم من حالات البذخ والإسراف بين الطبقة الحاكمة وأعوانهم.

\* ممارسة الظلم والقهر على عامة الناس من الحكام وأعوانهم وعمالهم.

\* نمو ظاهرة العزلة الاجتماعية.

\* بروز ظاهرة القداسة والتبجيل للحكام والولاة.

\* التعرض والتطاول على مؤسسات المجتمع المدني، كالوقف مثلًا.

\* تأثير الانحلال الأخلاقي والفساد الإداري على القرار السياسي والشورى (١).

وبالرغم من تطور الحياة الإسلامية بكافة الميادين الاقتصادية والاجتهاعية والثقافية والتعليمية إلا أن المنحنى السياسي لم يكن كباقي الميادين السابقة، لاعتبار أن جوهر الحكم الإسلامي الشوري قد غُيب لاعتبارات عديدة أبرزها ديمومة الحكم الوراثي (٢)، ابتداء من الدولة الأموية مع وفاة معاوية بن أبي سفيان وتوريث ابنه يزيد واستمر الحكم الوراثي في بني العباس، يقول الشيخ محمد رشيد رضا:.. ثم رسخت السلطة الشخصية

<sup>(</sup>١) الشوري، د. الصلاحات ص ٢١٩ إلى ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٢٦٦.

فى زمن العباسيين، لما كان للأعاجم من السلطان فى ملكهم، وجرى سائر ملوك المسلمين على ذلك، وجازهم عليه علماء الدين بعدما كان لعلماء السلف الصالح الإنكار الشديد على الملوك والأمراء فى زمن بني أمية، وأوائل زمن العباسيين، فظن البعيد عن المسلمين والقريب منهم أن السلطة فى الإسلام استبدادية شخصية، وأن الشورى مجمدة اختيارية فيالله العجب؛ أيصرح كتاب الله بأن الأمر شورى، فيجعل ذلك أمر ثابتًا مقررًا، ويأمر نبيه المعصوم من اتباع الهوى فى سياسته وحكمه، بأن يستشير حتى بعد أن كان ما كان من خطأ من غلب رأيهم فى الشورى يوم أحد ثم يترك المسلمون الشورى لا يطالبون بها وهم المخاطبون فى القرآن بالأمور العامة (۱).

والأمر ذاته يمكن أن يشار له إلى عصر العثمانيين حيث الشورى معطلة في ظل ترامي الدولة الإسلامية وتوزع الجند على مراميها لحمايتها (٢).

وبناء على هذا فقد تمّ توضيح مسار الشورى في هذا الكتاب من عهد النبوة والخلافة الرشدة ورأينا كيف كان مبدأ الشورى أصيلاً في الحكم مهيمنًا على الحياة العامة بصورة قوية، وكيف ضعف هذا المبدأ في المجال السياسي مرورًا بعصر الأمويين والعباسيين والعثمانيين، وانتهاء إلى عصرنا الحاضر، عصر القرن الحادي والعشرين.

ومع حالة الضعف والوهن السياسي، وغياب الشورى، كانت هناك إضاءات وأنوار مشعة، كما كان الحال مع أنموذج عصر عمر بن عبد العزيز الأموي فقد كان غرّة في جبين ذلك العصر، وكعهد نور الدين محمود زنكي في عهد الخلفاء العباسيين، ومحمد الفاتح في عهد العثانيين، فقد كانت عهود نهوض حضاري إسلامي عظيم.

وكانت في عهود الأمويين والعباسيين والعثمانيين تطبيقات جزئية لمفهوم الشورى، شكلت مجالس شورية وكانت تعقد في الولايات ومراكز العواصم، ولاشك أن غياب النهج الشورى من أسباب الأزمات والمصائب التي تعيشها الشعوب الإسلامية، إذ يغلب على هذه الدول أو الأمم غياب النهج الشوري، وبروز نمط الفردية والاستبدادية في أنظمة الحكم (٢)، فالاستبداد كما يقول الكواكبي: داء تبتل به بعض الشعوب في بعض

(۲) الشوري، د. الصلاحات ص ۲۶۷.

<sup>(</sup>١) تفسير المنار (٤/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٦٩.

مراحل التاريخ، وهو أسوأ أنواع السياسة وأكثرها فتكًا بالإنسان(١١).

## عاشرًا: تفعيل حقيقة الشورى في الشعوب الإسلامية:

من أهم الوسائل والرؤى التي تساعد على عودة الشورى إلى حياة المسلمين:

١- جعل الشورى الطريقة الوحيدة لكسب أي نظام حكم الشرعية من
 الشعب أو المجتمع أو الأمة:

لابد من الرفض الجمعي لكل أنواع القوة، من قوة فى فرض الرأي إلى قوة السلاح والانقلاب العسكري، لكي تأخذ الشعوب حقها الطبيعي فى اختيار الحاكم أو القائد وفق آليه شورية وانتخاب صحيح (٢).

يقول عبد القادر عودة: ولقد قبل الفقهاء إمامة المتغلب اتقاء للفتنة وخشية للفرقة، ولكنها أدت إلى أشد الفتن وإلى تفريق الجهاعة الإسلامية وإضعاف المسلمين، وهدم قواعد الإسلام، ولو علم الفقهاء الذين أجازوا ما سوف تؤدي إليه لما أجازوها لحظة واحدة (٢).

يقول محمد الغزالي: إني لا أعرف دينًا صب على المستبدين سوط عذاب وأسقط اعتبارهم، وأغرى الجهاهير بمناوأتهم والانتفاض عليهم كالإسلام (١٠).

ونحن من أنصار الكفاح والجهاد السلمي ضد الاستبداد والمظالم ومع وعي الجماهير وتثقيفها لكي يرجع إليها حقها في اختيار من يقودها.

### ٢- الدور الاجتماعي في تنمية الشوري:

فمن أهم الخطوات الأساسية في مفهوم الحراك الاجتماعي التنشئة الاجتماعية للفرد والأسرة والعائلة الكبيرة، فمن القضايا المهمة للمجتمع إشاعة ثقافة الشورى في الأسرة والعائلة (٥).

إن أصغر وحدات الأمة تكوينًا وتأثيرًا قي ثقافتها السياسية هي بلا شك خلية

<sup>(</sup>۲) الشوري، د. الصلاحات ص ۳۵۵.

<sup>(</sup>٤) الإسلام والاستبداد السياسي ص ٦٩.

<sup>(</sup>١) طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد ص٥.

<sup>(</sup>٣) الإسلام وأوضاعنا السياسية ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٥) الشوري، د. الصلاحات ص ٣٥٩.

الأسرة التي يتلقى فيها الإنسان التوجيهات الأولى لالتزم المشل العليا في الطاعة والانضباط والتضحية وأداء الواجبات، والتسامح، والتعاون، والتشاور (١)، فالأسرة في الرؤية الإسلامية نموذج مصغر للأمة والدولة، تقابل القوامة فيها الإمامة أو الخلافة على مستوى الدولة، وتحكمها الشريعة وتدار بالشورى، ويشبه عقد الزواج فيها عقد البيعة، ويتم اللجوء عند النزاع إلى الآليات نفسها التي يلجأ إليها في حل النزاع على مستوى الأمة، أي الصلح والتشاور والتحكيم (٢)، فإذا أردنا مجتمعًا شوريًا حقيقيا فلابد أن نهتم بأساليب التربية الأسرية ونقومها حتى نسهم في توجيه النشء إلى السلوك الشوري السوي (٣).

فالشورى على نطاق المجتمع في أسره وعوائله تسبق العمل السياسي وهي لاتأتي اعتباطاً أو نسخاً فوريًا من حضارة إلى حضارة أخرى، بل هي عملية تراكمية تكاملية في الفكر والوجدان الشعبي والرسمي معّا، وهذا مايشكل قوى اجتماعية ضاغضة، وكمؤسسات المجتمع المدني وغيرها ضد أي تسلط فردي أو حزبي في المجتمع، فانشورى ليست عملية إلكترونية أو عضوية ارتجالية، أو هي نتاج عملية زرع في أنبوب اختبار وقحت مراقبة الخبراء والعلماء والحكماء، وليس من الصحيح القول بأن الشعب غير مهيأ لقبول الشورى أو ليسوا أهلًا لذلك، أوهم كالخراف الضالة، والتي جاء الحاكم ليقودها بمهارته وقدراته الفائقة، أو أننا في حالة حرب وطوارئ وأحكام عرفية أو لابد من تحرير فلسطين أو قيام الوحدة العربية أو الإسلامية أولًا حتى نطبق الشورى مما يلزم إلغاء الشورى لتنفرد بالقرار جماعة أو حاكم، فكل هذا لايصح شرعًا ولا قانونًا ولا عرفًا (١٤) لا عقلًا، فهناك تحد يلازم الشعب والجمهور في إقرار الشورى في أنفسهم وعقولهم، كما كان يواجه الحاكم تحدي الإذعان والانصياع لرأي الجمهور، والإشكالية تتحد في معرفة كيفية تحويل قيمة الشورى – كتوجه مؤثر على النخب الحاكمة – إلى اختيار واع، قائم على بلورة خيارات اقتصادية وسياسية واجتماعية قوية متاسكة (٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٤) الشوري، د. الصلاحات ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>١) الشوري ومعاودة إخراج الأمة ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٥) الشوري، د. سأمي الصلاحات ص ٣٦٤.

#### ٣- وعي سياسي للفرد والرعية والحاكم لأهمية الشورى:

فالشورى لا تنمو فى مجتمع أو شعب أو أمة لا تعي معنى وقيمة الشورى، أو لا ينظر بعين الاعتبار والاهتهام للوضع السياسي، أو مصاب بداء عدم الاكتراث السياسي، فالأصل أن يكون الناس أو الرعية على درجة عالية من الوعي والإدراك لأهمية الشورى فى تسيير حياتهم وخطورة الاستبداد أو الحكم المطلق كها يسميه الشيخ محمد الغزالي<sup>(۱)</sup>، فى إيقاف تطورهم ونموهم، ولن تنمو الشورى أو تتطور فى ظل جهل الناس بها، أو بقيمها العليا<sup>(۱)</sup>، وكها يقول الكواكبي: الأمة التي لا يشعر كلها، أو أكثرها، بآلام الاستبداد لا تستحق الحرية (۱).

#### ٤- تفعيل المجتمع المدني والمؤسسات الشعبية:

وجعل المال والتنمية والحركة الاقتصادية حرة، لأن في هيمنة المؤسسة السياسية الرسمية عليها هيمنة على الجو الشوري أو الديمقراطي داخل الدولة، فإذا تحقق وجود مجتمع مدني قوي، فالنظام الشوري يفترض وجود مجتمع مدني له بنية قوية، يرتبط بمجتمع سياسي متكامل، كلاهما مستقل بقدر الإمكان عن الدولة، باعتبارها السلطة التي تعمل باسم الأمة، فالأنظمة الدكتاتورية تعتاش على معولين أساسيين في استعباد الناس.

أ- القوة: وهي بذاتها ليست مذمومة، إذ لابد من استعمال القوة للمحافظة على القانون، وطرد الأشرار، ولأن الحكم أو الولاية -كما يقول ابن تيمية -لها ركنان: القوة والأمانة، القوة في كل ولاية بحسبها، فالقوة في إمارة الحرب ترجع إلى شجاعة القلب، وإلى الخبرة بالحروب والمخادعة فيها فإن الحرب خدعة، والقوة في الحكم بين الناس، ترجع إلى العدل الذي دل عليه الكتاب والسنة، وإلى القدرة على تنفيذ الأحكام، والأمانة ترجع إلى خشية الله، وألا يشترى بآياته ثمنًا قليلًا، وترك خشية الناس (3).

لكن الحاكم المستبد يجعل من حكمه بوسيلة القوة حكمًا دهماويًا، أجهزة أمنية وعسكرية

<sup>(</sup>١) الإسلام والاستبداد السياسي ص ٣٤. (٢) الإسلام والاستبداد السياسي ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٣) طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ص ١٤.

واستخبارية، أو هي بالأحرى الأنظمة العسكرية المطلقة، لاعتبار أنها أنظمة جاءت عن طريق الثورة أو الاستقلال الزائف، هذا الاستقلال الذي اعتمد على الثورة الشعبية، ثم حولها إلى جيش عسكري لحماية النظام، وبعبارة أخرى أن يتحول الجيش من أداة لخدمة الشعب ومصالحه ضد الأعداء، إلى أداة لخدمة النظام الحاكم، وقمع أي ثروة، أو محاولة للمطالبة بالحقوق الشرعية للرعية، عن طريق قوات الجيش، أو قوات مكافحة الشغب(١).

ويتحكم الرئيس وأعوانه بالمؤسسات المالية والتجارية والاقتصادية وتعود كل أصولها ومنافعها على الحاكم وحاشيته وهكذا، مما يعني فشل تجربة المجتمع المدني، وجعل الشعوب تترقب وتخاف من تحركات الحاكم ضدها باستمرار، ومن هنا تكمن خطورة الحاكم على مؤسسات المجتمع المدني<sup>(۲)</sup>.

كما أن من القضايا التي تؤخذ على مؤسسات المجتمع المدني أن تنحصر في تبعية الأحزاب السياسية وهذا ما أكده تقرير التنمية الإنسانية برعاية الأمم المتحدة في العدل العربي ٥ إبريل ٢٠٠٥م بنقده دور بعض منظات المجتمع المدني التي قد إنها: تعاني من تبعيتها للأحزاب السياسية التي تتخذها واجهة لتوسيع نفوذه، ولم تحقق الآمال معلقة عليها في تجاوز الأزمة السياسية، بل أصبحت بدورها أسيرة لها.

إن نفوذ المجتمع المدني في مزاحمته لنفوذ الدولة الرسمية أو أجهزتها المتسلطة سيؤدي إنى إلى المجاد توازن وأرضية صلبة للجمهور والرعية في الوقوف ضد تعسف الدولة ضدهم (٢).

#### ٥- رفض الهالات والقداسة عن الرؤساء والحكام:

فالإسلام لا يقدس الحكام أو الرؤساء أو أهواء الأمراء أو الولاة، وبعبارة أوضح وأعم، الإسلام لا يقدس الأشخاص، أو أهواءهم، فلا عبرة لذلك البتة، فالأصل فى الشريعة أن: المصالح المجتلبة شرعًا والمفاسد المستدفعة، إنها تعتبر من حيث تُقام الحياة الدنيا للحياة الآخرة لا من حيث أهواء النفوس في جلب مصالحها العادية، أو درء مفاسدها العادية (١٤)، حتى إن النبي على كرامة منزلته كان يقول في حق تقديس

<sup>(</sup>۱) الشورى، د. انصلاحات ص ٣٦٧. (٢) المصدر نفسه ص ٣٦٩.

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه ص ۳۷۰.

<sup>(</sup>٤) الموافقات في أصول الشريعة للشاطبي (١/ ٥٥١).

الأشخاص والأفراد ولو كان هو ذاته: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، فإنما أنا عبد، فقولوا عبدالله ورسوله»(١).

وهذا التقديس أو الإطراء قد يصل إلى مرحلة عبودية الفرد الحاكم أو ما يمكن أن نسميه حكم المطلق، وأن يصل حال الحاكم المعبود إلى وثن وصنم يعبد من دون الله، بعدما تم تركيز السلطة عسكريًا وسياسيًا وأمنيًا في شخص رئيس الدولة، يقول الأستاذ محمد قطب: فأما الحقوق السياسية التي تفاخر بها الديمقراطية، فقد كان الإسلام أول من أزال القداسة عن الحاكم، بإفراد الله بالألوهية والربوبية، فلا يعبد إلا الله... ولاحاكم له حق التشريع إلا الله (٢).

فطبيعة الحكم في الإسلام أن يرفض أن يعطي طابع الشخصية للمؤسسة الحاكمة، فهي مؤسسة لا شخصنة بها، وهذا يساعد على محاسبة الحكام والحكومة والنظام بأسره، إذا كان هناك خروج عن الشرع، وعن الدستور المتفق عليه، بل لابد أن يكون هناك إحساس بخطر المسؤولية الملقاة على عاتق الحاكم أو الحكومة، ولعل قول عمر بن الخطاب على ماتت شاة على شاطئ الفرات ضائعة، لظننت الله على سائلي عنها يوم القيامة» (٣) يوضح ذلك.

## ٦- الحكم الإسلامي مدني لا عسكري:

لقد جسد الخلفاء الراشدون رضي الله عنهم مدى مدنية الحكم في الإسلام، وأن العسكر ما هم إلا موضع خدمة للشعب والأمة والسلطة الشرعية، وليس من الصحيح أن قائد الجيش بقوته وسلطانه يمكن أن يكون رئيسًا للدولة عبر قوة السلاح<sup>(3)</sup>. وفي قصة عزل عمر بن الخطاب للقائد العسكري للمسلمين خالد بن الوليد، ما يدل على ماذهبت إليه وقد ذكرت في كتابي عن عمر بن الخطاب في أسباب عزل خالد وملخصها:

أ- حماية التوحيد: ففي قول عمر عليه: ولكن الناس فتنوا به، فخفت أن يوكلوا إليه

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح صحيح البخاري (٦/ ٥٨٣).

<sup>(</sup>٢) مذاهب فكرية معاصرة ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) مناقب عمر بن الخطاب لابن الجوزي ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) الشوري، د. الصلاحات ص ٣٧٨.

ويبتلوا به، يظهر خشية عمر من فتنة الناس بخالد وظنهم أن النصر يسير في ركابه، فيضعف اليقين بأن النصر من عند الله سواء كان خالد على رأس الجيوش أم لا، وهذا الوازع يتفق مع حرص عمر على صبغ إدارته للدولة العقائدية الخالصة وبخاصة وهي تحارب أعداءها حربًا ضروسًا متطاولة باسم العقيدة وقوتها، وقد يقود الافتتان بقائد كبير مثل خالد نفسه إلى الافتتان بالرعية وأن يرى نفسه يوما في مركز قوة لا يرتقي إليها أحد، وبخاصة أنه عبقري حرب ومنفق أموال، فيجر عليه وعلى الدولة أمرًا خُسْرا، وهو إن كان احتهالًا بعيدًا في ظل ارتباط الناس بخليفتهم عمر وإعجابهم به، وفي ظل انضباط خالد العسكري وتقواه، فقد يحدث يومًا ما بعد عمر، ومع قائد كخالد، مما يستدعي التأصيل لها من الخوف من قائد صغير لم يُبْلِ أحسن البلاء ولم تتساير بذكره الأنباء (۱).

وقد أشار شاعر النيل حافظ إبراهيم إلى تخوف عمر فقال في عمريته في الديوان:
وقيل خالفت يا فاروق صاحبنا فيه وقد كان أعطى القوس باريب
فقال خفت افتتان المسلمين به وفتنة النفس أعيت من يداويه

ج- اختلاف منهج عمر عن منهج خالد في السياسة العامة: فقد كان عمر يصر على

<sup>(</sup>١) عبقرية عمر للعقاد ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) أباطيل يجب أن تمحى من التاريخ ، شعوط ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية (٧/ ١١٥).

<sup>(</sup>٤) التاريخ الإسلامي للحميدي (١١/ ١٤٧).

أن يستأذن الولاة منه في كل صغيرة وكبيرة، بينها يرى خالد أن من حقه أن يُعطى الحرية كاملة من غير الرجوع لأحد في الميدان الجهادي وتطلق يده في كل التصرفات إيهانًا منه بأن الشاهد يرى ما لا يراه الغائب. ولعل من الأسباب أيضًا، إفساح المجال لطلائع جديدة من القيادات حتى تتوفر في المسلمين نهاذج كثيرة من أمثال خالد والمثنى وعمرو بن العاص، ثم ليدرك الناس أن النصر ليس رهنا برجل واحد (١)، مهما كان هذا الرجل (٢).

د- موقف المجتمع الإسلامي من قرار العزل: تلقى المجتمع الإسلامي قرار العزل بالتسليم لحق الخليفة في التولية والعزل، فلم يخرج أحد عن مقتضى النظام والطاعة والإقرار للخلافة بحقها في التولية والعزل (٣)، فاختيار الأمة لعمر بن الخطاب، كخليفة أعطته حق العزل للقادة الكبار، وأن العسكر ما هم إلا بتصرف من السلطة الشرعية.

والشورى لا تنمو فى ظل أنظمة عسكرية أو انقلابية، أو ديمقراطية الانقلابات والتي آمنت أن السيف هو الطريق للحكم، فهذا معاوية بن يزيد (٢١٥ – ٦٤هـ) المكنى بأبي ليلى، بُويع بعد وفاة أبيه، ومكث فى الحكم أربعين يومًا، يقول للناس لما قرب أجله، فإني ضعفت عن أمركم، فابتغيت لكم مثل عمر بن الخطاب، حين استخلفه أبوبكر، فلم أجد، فابتغيت ستة مثل ستة الشورى، فلم أجد، فأنتم أولى بأمركم، فأختاروا له من أحببتم، وفيه يقول الشاعر:

## إني أرى فتنة تغلي مراجلها فالملك بعد أبي ليلي لمن غلبا

وكما ذكر التاريخ، وقعت معارك دامية بين الأمويين وحلفائهم، حتى انتقل الحكم إلى المروانيين من بني أمية ولابد قبل المطالبة بالشورى أو الديمقراطية أن تكون هناك حركة اجتماعية تغييرية، أو ما يسمى بالتحول الاجتماعي نحو تقبل الشورى والديمقراطية (١٤).

# ٧- الاستجابة لمتطلبات الشعوب والتغيرات التي تحدث في المجتمعات وفق مقاصد الشريعة:

كما قعل عمر بن الخطاب بأرض السواد من العراق والشام حيث جعلها أراضي خراج فجعل عليها إيرادًا للأراضي التي افتتحها المسلمون عنوة وأوقفها لمصالح المسلمين

(٣) المصدر نفسه ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) عمر بن الخطاب للصَّلاَّبي ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>١) أباطيل يجب أن تمحى من التاريخ ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) الشورى، د. سامي الصلاحات ص ٣٧٩.

على الدوام، فعندما قويت شوكة الإسلام بالفتوحات العظيمة وبالذات بعد القضاء على القوتين العظيمتين الفرس والروم، وتعددت موارد المال في الدولة الإسلامية وكثرت مصارفه. وللمحافظة على كيان هذه الدولة المترامية الأطراف وصون عزها وسلطانها، وضمان مصالح العامة، والخاصة كان لابد من سياسة مالية حكيمة ورشيدة فكر لها عمر شه، ألا وهي إيجاد مورد مالي ثابت ودائم للقيام بهذه المهام، وهذا المورد هو: الخراج فقد أراد الفاتحون أن تقسم عليهم الغنائم من أموال وأراض وقام عمر شه بحوار شوري موسع مع كبار الصحابة ظهر فيه أسلوبه في الجدل، جمع فيه قوة الدليل وروعة البيان واستمالة المخالف وانتهى الأمر بكبار الصحابة ورجال الحل والعقد إلى إقرار رأي الخليفة واستمالة المخالف وانتهى الأمر بكبار الصحابة ورجال الحل والعقد إلى إقرار رأي الخليفة بتحبيس الأرض على أهلها، وتقسيم الأموال المنقولة على الفاتحين (۱۰).

وفي هذا نظر عميق إلى التطبيق العملي لروح الشريعة ومقاصدها العظيمة ومراعاة المتغيرات الكبيرة التي تحدث على الحياة بمختلف مجالاتها، أي أن النظر الإصلاحي يجب أن يصحب الحاكم وأعضاء مجلسه الشوري، الذين هم في اخقيقة مستودع للأفكر في دعم وإسناد الحاكم في نظرته لتطبيقات روح الدستور، وفعاليته في المجتمع والدونة

وقد بين الفاروق في حادثة أراضي السواد في العراق والشام بأنه مجرد فرد في هيئة الشورى، وأعلن الثقة في مجلس شورى الأمة، سواء خالفه أو وافقه، والرد إلى كتاب الله، فقد قال عليه: إني واحد منكم كأحدكم وأنتم اليوم تقرون بالحق، خالفني من خالفني، ووافقني من وافقني من الله كتاب ينطق بالحق "".

#### ٨- الحرص على حرية البحث العلمي واستقلاليته:

فالبحث العلمي لا ينمو في ظل أنظمة دكتاتورية لا تؤمن بالشورى، وما حدث في أوربا من تعسف وقتل ضد العلماء فيها يسمي بالصراع مابين العلم والكنيسة والتي نتج عنه ما يسمى بالعلمانية خير دليل على ما ذهبنا إليه، يقول الكواكبي: ليس من غرض المستبد أن تتنور الرعية بالعلم، ولأن للعلم سلطانًا أقوى من كل سلطان، لذا فإن بين

<sup>(</sup>١) عمر بن الخطاب للصّلاّب ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>۲) الشورى، د. الصلاحات ص ۲۸۳.

<sup>(</sup>٣) عمر بن الخطاب للصّلاّبي ص ٢٥٤.

الاستبداد والعلم حربًا دائمة وطرادًا مستمرا(١).

وفي هذه الدراسة نؤكد على دور الإبداع والتجديد في الفكر بصورة عامة، والفكر السياسي بصورة خاصة، إذا أردنا الوصول إلى خلق نظام إبداعي تنموي في دولنا وأنظمتنا الحاكمة مع الابتعاد قدر الإمكان عن الخوض في المسائل التي لا فائدة فيها، والتوجه بالكلية إلى البحث والدراسة في المسائل المجدية (١)، كما يقول الشاطبي: من العلم ما هو من صلب العلم، ومنه ما هو ملح العلم لا من صلبه، ومنه ما ليس من صلبه ولا ملحه، فهذه ثلاثة أقسام. القسم الأول هو المعتمد، والذي عليه مدار الطلب، وإليه تنتهي مقاصد الراسخين، والشريعة المباركة المحمدية منزلة على هذا الوجه ولذلك كانت محفوظة في أصولها وفروعها، لأنها ترجع إلى حفظ المقاصد التي بها يكون صلاح الدارين (٣).

#### ٩- مواجهة التحديات الحضارية:

إن حقيقة الأنظمة المستبدة أنها أنظمة غير شجاعة ولا تقدر على مواجهة التحديات الحضارية، وأن الاحتلال الخارجي لن يكون منقذًا للشعوب أو داعمًا لمنهج الشورى، ولقد أثبت التاريخ أكثر من حادثة وواقعة من أن المستجير من ظلم الحاكم إلى المستعمر، كالمستجير من النار بالرمضاء، والاستبداد لا ينتمي إلى الإسلام البتة، بل أن نقيض الشورى حتما هو الاستبداد، وهذا الأخير فيه من الصفات والأوصاف ما يعكس خلاف الشورى في كل صغيرة وكبيرة، وعلى حد توصيف الكواكبي له يقول: إذا أراد الاستبداد أن يحتسب وينتسب، لقال: أنا الشر، وأبي الظلم، وأمي الإساءة، وأخي الغدر، وأختي المسكنة، وعمي الضرر، وخالي الذل، وابني الفقر، وبنتي البطالة، ووطني الخراب، وعشيرتي الجهالة (ع).

إن تقدم الشعوب وقدرتها على مواجهة التحديات الحضارية يعتمد على نشر العدل

<sup>(</sup>١) طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد ص ٥٠ - ٥٠.

<sup>(</sup>۲) الشوري، د. سامي الصلاحات ص ۳۸۷.

<sup>(</sup>٣) الموافقات في أصول الشريعة (١/ ٥٢).

<sup>(</sup>٤) طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد ص ٧١.

وإعطاء الحقوق السياسية لإفرادها وجماعاتها، بكافة أنواع الحقوق الفردية والجهاعية، ولقد عاشت أمتنا الإسلامية في أوج حضارتها وتقدمها، عندما كانت تحافظ على هذه المحقوق وتعطي كل ذي حق حقه، وهوت وسقطت لما تجاوزت تلك الحقوق (۱)، فعلى سبيل المثال جاء عصر صلاح الدين، الفاتح العظيم للقدس ومحررها بعد عصور من الذلة والهوان، والقهر السياسي بين المسلمين وحكامهم فيروى ابن الأثير، عن عصره، فيقول: قد طالعت تواريخ الملوك المتقدمين من قبل الإسلام ومنه إلى يومنا هذا، فلم أر فيه بعد الخلفاء الراشدين، وعمر بن عبد العزيز ملكا أحسن سيرة من الملك العادل نور الدين، ولا أكثر تحريًا للعدل والإنصاف منه، قد قصر ليله ونهاره على عدل ينشره، وجهاد يتجهز له، ومظلمة يزيلها، وعبادة يقوم بها، وإحسان يوليه، وإنعام يسديه، فلو كان في أمة لافتخرت به، فكيف ببيت واحد (۱). فقد قام صلاح الدين ونور الدين والشعوب التي التفت حولها بمواجهة التحديات الحضارية، ومن أراد التوسع فليراجع كتابي عن صلاح الدين الأيوبي، وكتابي عن نور الدين محمود الشهيد، ففيها تفاصيل مهمة في نهضة لأمة. الدين الأيوبي، وكتابي عن نور الدين محمود الشهيد، ففيها تفاصيل مهمة في نهضة لأمة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الشورى، د. الصلاحات ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) التاريخ الباهر ص ١٦٣.

## الخاتمـــة

وبعد: فهذا ما يسره الله لي من حديث عن الشورى تضمّنها هذا الكتاب وقد سميته «الشورى في الإسلام» في كان فيه من صواب، فهو محض فضل الله عليّ، فله الحمد والمنّة، وما كان فيه من خطأ، فأستغفر الله تعالى، وأتوب إليه، والله ورسوله برئٌ منه، وحسبي أنّي كنت حريصًا ألا أقع في الخطأ، وعسى ألا أحرم من الأجر.

وأدعو الله تعالى أن ينفع بهذا الكتاب إخواني المسلمين، وأن يذكرني من يقرؤه فى دعائه، فإن دعوة الأخ لأخيه بظهر الغيب مستجابة إن شاء الله تعالى، وأختم هذا الكتاب بقول الله تعالى: ﴿رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيبَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فى قُلُوبِنَا غِلاً للهِ يَانِ اللهِ يَهَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فى قُلُوبِنَا غِلاً للهِ يَهَانِ اللهِ يَهَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فى قُلُوبِنَا غِلاً للهِ يَهَانِ اللهِ يَهَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فى قُلُوبِنَا غِلاً للهِ يَهُ وَانِنَا إِنَّكَ رَوُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

ويقول الشاعر:

واتـــق الله فتقــوى الله مـا لــيس مـن يقطع طرقًا بطكر واهجر الخمر إن كنـت فتـى كتـب المـوت عـلى الخلـق فكـم أيــن نمـرود وكنعـان ومــن أيــن مـن سادوا وشادوا وبنـوا أيــن أربـاب الحجا أهــل النهـى أيـن أربـاب الحجا أهــل النهـى ســيعيد الله كـــلًا مـــنهم أيّ بنــي اســمع وصــايا جمعـت اطلــب العلــم ولا تكســل فــا واحتفــل للفقــه في الـــدين ولا واهجــر النــوم وحصــله فمــن واهجــر النــوم وحصــله فمــن واهجــر النــوم وحصــله فمــن واهجــر النــوم وحصــله فمــن

جاوزت قلب امرئ إلا وصل إنسا مسن يتقسي الله البطل كيف يسعى في جنون من عقل في من جمع وأفنى مسن دول ملك الأمسر وولي وعسزل ملك الأمسر وولي وعسزل ملك الأحرام من يسمع يخل هلك الكرل ولم تغسن القلل هلك الكرل ولم تغسن القلل أيسن أهل العلم والقوم الأول وسيجزي فاعلًا ما قد فعل وسيجزي فاعلًا ما قد فعل أهل الكسل حكمًا خصت بها خير الملل أبعد الخير على أهل الكسل تشتغل عنه بهال أو خول ليعرف المطلوب يحقر ما بذل

لا تقل قد ذهبت أربابه في ازدياد العلم إرغام العدى أنسا لا أختسار تقبيل يد واتسرك الدنيا فمن عادتها قيمة الإنسان ما يحسنه إن نصف الناس أعداء لمن قصر الآمال في السدنيا تفرز

كل من سارعنى الدرب وصل وجمال العلم يا صاح العمل قطعها أجمل من تلك القبل تخفض العالي وتعلي من سفل أكثر الإنسان منه أو أقبل ولي الأحكام هنذا إن عدل في دليل العقل تقصير الأمل

(سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك).

## नाद्या पाष्ट्रव

| 3          | المقدمةالمقدمة                                                                                                                    |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | الفصل الأول                                                                                                                       |
| رمي        | الشورى في القرآن الكريم والتاريخ الإسا                                                                                            |
| ٠          | السورى في القرآن الكريم في الفران الحريم والتاريخ الإسا                                                                           |
| ١٥         | ١- في البدء كانت الشورى                                                                                                           |
| 17         | ٢- الشوري عند إبراهيم الطَّيِّلا                                                                                                  |
| ٠-,        | ٣- الشورى العائلية                                                                                                                |
|            | ٤ – حال التنازع والخصام                                                                                                           |
| ٠          | ٥- رسول يحث زوجاته على مشاورة آبائهن وأمهاتهن                                                                                     |
| ۱ <u>۸</u> | ثانيًا: الشوري في المجال العام في القرآن الكريم                                                                                   |
| ١٩         | ١ - الآية الأولى ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾                                                                               |
| ۲ •        | <ul> <li>١ - الآية الأولى ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾</li> <li>٢ - الآية الثانية ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فَى الأَمْرِ ﴾</li> </ul> |
| ۲ •        | ثالثًا: الشوري في عهد النبوة                                                                                                      |
| ۲۱         | ١ – الشورى في يوم بدر                                                                                                             |
| ۲٥         | ۱ - الشورى فى يوم بدر                                                                                                             |
| ۲۸         | ٣- الشوري في غزوة الأحزاب                                                                                                         |
| ۳۱         | ٤- الشورى في صلح الحديبية                                                                                                         |
| ۲۲         | ٥- الشورى في غزوة تبوك                                                                                                            |
| ٤          | رابعًا: الشوري في عهد الصديق                                                                                                      |
|            | ١ – بيعة الصديق                                                                                                                   |
|            | ٢- الشورى في قتال مانعي الزكاة والمرتدين                                                                                          |
|            | -<br>٣- الشورى في جمع القرآن٣                                                                                                     |
|            | ع – الشورى في القضاء في القضاء                                                                                                    |
| ٤٦         | ٥- الشوري في الجهاد                                                                                                               |

| ٤٧  | خامسًا: الشوري في عهد الفاروق                                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧  | ١- بيعة عمر بن الخطاب١                                                                         |
| ٥٠  | ٢- الشورى في أراضي الخراج                                                                      |
| ٥٤  | * ما هي القيم والمصالح في عدم تقسيم أراضي الخراج؟                                              |
| ٥٦  | ٣- الشوري في بدء التاريخ الهجري                                                                |
| ٥٧  | ٤ - لقب أمير المؤمنين '                                                                        |
| ٥٧  | ٥- المشورة في اختيار الولاة                                                                    |
|     | ٦- تدوين الدواوين                                                                              |
| 09  | ٧- الحجر الصحي                                                                                 |
| ٦.  | ٨- توسع نطاق الشوري في عهد عمر بن الخطاب                                                       |
| 75  | سادسًا: الشوري في عهد عثمان بن عفان الله الشوري في عهد عثمان بن عفان                           |
| 75  | ۱ – بیعة عثمان بن عفان ﷺ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                        |
| ۷١  | ٢- أول قضية واجهت عثمان قضية قتل                                                               |
| ۷١  | ٣- الشورى في فتح إفريقية                                                                       |
| ٧٢  | ٤ - الشورى في جمع القرآن في عهد عثمان                                                          |
|     | ٥- الشوري في أحداث الفتنة                                                                      |
| ۷٥  | ٦- مشورة عثمان لولاة الأمصار                                                                   |
| ۷۷  | ٧- الحوار المباشر مع المعارضين في عهد عثمان                                                    |
| ۸.  | سابعًا: الشوري في عهد أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله الساسات                               |
| ۸.  | ١ - بيعة علي بن أبي طالب ظهر                                                                   |
| ۸۲  | ٢- انعقاد الإجماع على خلافة علي بن أبي طالب على الله المالية الإجماع على خلافة على بن أبي طالب |
| ۸ ٤ | ٣- حقيقة الشوري في بيعة علي بن أبي طالب ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                  |
| ٨٤  | ٤ - من أقوال أمير المؤمنين علي بن ابي طالب ظهر                                                 |
|     | ثامنًا: الشورى في عهد الحسن بن علي بن أبي طالب                                                 |
|     | ۱ - بیعة الحسن بن علی ظامی۱                                                                    |
|     | <ul> <li>٢- بطلان قضية النص على خلافة الحسن</li> </ul>                                         |

| ۸۸    | تاسعًا: الشورى في دولة عمر بن عبد العزيز    |
|-------|---------------------------------------------|
| ۹٠    | » في خلافته                                 |
| 91    | عاشرًا: الشورى في عهد نور الدين زنكي        |
| ۹۳    | ١ - الشورى في القضايا العامة.               |
| 90    | ٢- مجالس متخصصة                             |
|       | الفصل الثاني                                |
|       | فوائد الشوري وأحكامها ومجا                  |
| 99    | أولاً: فوائد الشورى                         |
| ١٠٤   | ثانيًا: حكم الشوري                          |
| 1 • 7 | ثالثًا: الشورى المعلمة والشورى الملزمة      |
|       | رابعًا: مجالات الشورى                       |
| • • • | ١ - المجال السياسي الدنيوي                  |
| 117   | ٢- الشورى في القضاء                         |
| ٠١٢   | ٣- الشورى في تنزيل الأحكام القطعية          |
| ١١٣   | ٤- الشورى في الأحكام الاجتهادية والخلافية   |
| 118   | ٥- الشورى في تنظيم الشورى                   |
| 118   | خامسًا: المرأة والشوري                      |
| ١١٨   | سادسًا: الشوري والأقليات                    |
| ١٢٣   | سابعًا: أهل الشوري وصفاتهم وطريقة اختيارهم. |
| ١٢٣   | ١- أهل الشوري وصفاتهم                       |
| ١٢٦   | ٢- اختيار أهل الشورى                        |
|       | ٣- تموذج للمشورة وللمستشير والمستشار        |
|       | ثامنًا: الشورى ومأسستها                     |
| 171   | ١- الفراغ التنظيمي والفقهي في إدارة الشورى  |
|       | ۲- صلاحیات مجنس الشوری ووظائفه              |
| ١٣٧   | ٣- من قو أعد الشوري خوسسية٣                 |

| 17V                                          | ٤ - من المؤسسات الشورية المعاصرة           |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ١٣٨                                          | ٥- النظم الإجرائية لعملية الشوري           |
| لؤسسة الشورية ١٣٩                            | ٦- الأصول والقواعد الشرعية تؤيد تطوير ١.   |
| 1 & &                                        | ٧- من الفروق بين الشورى والديمقراطية       |
| ١٤٧                                          | ٨- أوجه الاتفاق بين الشورى والديمقراطية    |
|                                              | ٩- الديمقراطية كمنهج إجرائي                |
| 107                                          | • ١ - القيم الإنسانية في الشوري            |
|                                              | ١١- الشوري والإصلاح                        |
|                                              | ١٢ - الشوري جزء من الدين الإسلامي          |
| ١٦٢                                          | تاسعًا: أزمة الشورى في واقع المسلمين       |
|                                              | عاشرًا: تفعيل حقيقة الشوري في الش          |
|                                              | ١ - جعل الشوري الطريقة الوحيدة لكسب أ      |
|                                              | المجتمع أو الأمة                           |
|                                              | ٢- الدور الاجتماعي في تنمية الشوري         |
| ية الشورى ١٧٠                                | ٣- وعي سياسي للفرد والرعية والحاكم لأهم    |
|                                              | ٤ - تفعيل المجتمع المدني والمؤسسات الشعبية |
| لحكام١٧١                                     | ٥- رفض الهالات والقداسة عن الرؤساء وا-     |
| ١٧٢                                          | ٦- الحكم الإسلامي مدني لا عسكري            |
| ت التي تحدث في المجتمعات وفق                 | ٧- الاستجابة لمتطلبات الشعوب والتغيرا      |
|                                              | مقاصد الشريعة                              |
| لاليته٥٧١                                    | ٨- الحرص على حرية البحث العلمي واستقا      |
|                                              | ٩- مواجهة التحديات الحضارية٩               |
| ١٧٨                                          | الخاتمةا                                   |
| <b>1                                    </b> | الفه سرا                                   |

منترى سورالأزبكية

WWW.BOOKS4ALL.NET

## مؤلفات والركق الملي عَمَرُ الْعِتَلُوكي

صفحات مشرقة من التاخ الشارعي

اديكراضي

السابرة السوية

فغ النصرولتمكين فالتأزاكري

عررالطاب

عَزُواتُ لِيَهُولَ اللهُ اللهُ

الوسطية في الفرَّآن الحكريم

عثاربرعفات

الأفلترالاموية

عقق المسادية في ضَفَا لِثَالِكُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ اللَّا

عادروطالب

الفتح الاشلامي 

Nicol Sellingo في مِيزان أهل السِّئة وَالجَمَاعَة

المسرزة المالية

الحولة الفاطمية

جقنقة الانتراصالة

محبرها بن الزبير

دولة المرابطين

eiioaeil عثمال وعفات

عمرانعالعب

حولت الموتحاني

الاعلالعالي

القالية

ष्रव्यते हिम्मा ब्रावेज

الشيئخ عالقادنكاك المالية المالية

الدولة

السلطارعانهمالثاني

والليعوناك

صَلَّ السَّلَّةِ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفِلْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْل

سلطان الغلفاغ المَز بنُ عَبد السلام الدولتالعتانية

الايتوانيون بَغِدَ صَالَاحُ الَّذِينَ

سيف الدين قطز وممركة عين جالوت

dgaall بيخ الإننشار والإنكسار





usamataha.com

