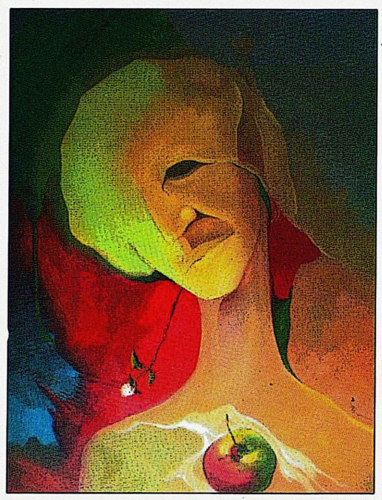


# المُغنى والكاء



علي مولا

فاطمة تاعوت

### كالب الروم

# المغنى والككاء



فاطمة ناعوت

رئيس مجلس الإدارة د. محمد عهدي فضلي نوال مـصطفي

# 100

العدد رقم ۲۹ه

منتصف يوليو ٢٠٠٩

يصدر كل شهر

عن دارأخيار اليوم

٢ شارع الصحافة

القاهرة ت. ۲۵۹۶۸۲۲۳

تليفاكس: ٢٥٧٨٤٤٤

.

الإخراج الفنى أحمد سامح

لوحة الفلاف أحمد الجنايني

تخفيض ۱۰٪

من قيمة الاشتراك لطلبة الدارس والجامعات المصرية

### أسطر البيج خارج مصر

سسوریا۱۹۰ ل.س - لبنان۱۰۰۰ ل. ل - الأردن ۲ دینار الکویت ۱ دینار - السعودیه ۱۲ ریال - البحرین ۱٫۲ دینار قطر۱۷ ریال - الإمبارات ۱۷ درهم - سلطنه عیمیان ۱٫۲ ریال تونس ۳ دینار - المفسرب ۳۵ درهم - الیمن ۵۰ ریال فلسطین ۲٫۵ دولار - لندن ۲٫۵ ج ک - أمبریکا ۵ دولار -استرالیا ۵ دولار استرالی - سویسرا ۵ فرنگ سویسری.

### الاشتراك السنوي

داخل مصر ۲۷ جنیسها الدول العربیة ۳۳ دولاراً أمریکیاً اتحاد البرید الافریقی وأورویا ۲۱ دولاراً أمریکیاً أمریکا وکندا ۲۲ دولاراً أمریکیاً باقی دول العالم ۲۲ دولاراً أمریکیاً

العنوان على الإنترنت www.akhbarelyom.org.eg/ketab

البريد الاليكتروني ketabelyom@akhbarelyom.org





فى هذا الكتاب ترتدى فاطمة ناعوت الأديبة والشاعرة الكبيرة ثوب الناقد فوق ثوب المبدع، وتتخذ لنفسها مقعدًا بين مقاعد المتفرجين لترى بعين ثاقبة كيف تدور عجلة الكتابة شعرًا ونشرًا، وتقرأ الإبداع من منظور مختلف مواز لمنظور القارئ العادى ومكمّل له

"نقرة إصبع". "على بعد سنتيمتر واحد من الأرض". "قطاع طولي في الذاكرة". "فوق كف امرأة". «هيكل الزهر». "اسمى ليس صعبًا". إلى آخر تلك الأعمال الإبداعية. كلّها دواوين شعرية طالما أمتعت فاطمة ناعوت بها قراءها على مدار سنوات، لكنها في هذه المرة فضلت أن تلتقط الأنفاس، وتعقد مع نفسها هدنة تُخرج من خلالها إبداعًا من نوع آخر. إبداع العين بدلاً من إبداع القلم.. كيف يمكن أن تستمتع لمجرد أنك ترى.. وكيف يمكن أن يكون نقد الأعمال الأدبية في حدّ ذاته عملاً إبداعيًا له حيثياته وقواعده.

وفاطمة ناعوت واحدة من القلائل الذين جمعوا بين العلم والأدب، فرغم أنها تخرجت في كلية الهندسة جامعة عين شمس، إلا أن ذلك لم يمنعها من الغوص في بحور الشعر واستخراج كنوز اللفظ والتعبير، وصياغتها على شكل كتابات أو دراسات أو ترجمات.

"المُغنّى والحَكَّاء"، كما تقول فاطمة ناعوت، هو تجربتُها النقدية على هيئة



مقالات حول بعض الأعمال الشعرية والسردية المصرية والعربية والعالمية التى أعجبتها. "المغنى" هو الشاعر، أما "الحكاء" فهو القاص الروائى أو المسرحى، وتشرح فكرة الكتاب أكثر وأكثر عندما توضح: "أقدمها للقارئ لنختبر سويًا كيف يقرأ المبدعون المبدعين، وإلى أى مدى ينجح الشاعر فى قراءة أعمال شعرية أو سردية لم يكتبها، أو لنختبر إلى أى مدى الكتابة على الكتابة عكنة".

لن أطيل عليكم أكشر من هذا، فالكتاب حقًا جدير بالقراءة، وصاحبته تمتلك تجربة فريدة بين الهندسة والأدب، فهل أنتجت التجربة مهندسة كلمات ومعمارية تجيدُ بناءَ الأفكار فوق الأفكار؟!

نوال مصطفی یولیو ۲۰۰۹





## تلصص المبدعين

"الكلامُ على الكلامِ صعب"، قال أبو حيّان التوحيدي. لكن ماذا عن: "الكتابة على الكتابة"؟ بظني أنها مغامرة . لكنها أمر حتمي من أجل ارتقاء العملية الإبداعية. وإذا كانت الكتابة على الكتابة، أو عن الكتابة، عمل النقد والنقاد بالأساس، وربما بالحصر، إلا أنني أظن أن المبدع يجوز له أن يقارب عالم النقد بين الحين والآخر. صحيح أن مقاربته لن تنحو نحواً أكاديميًا إسكولائيًا علميًا، ونظل عملاً انطباعيًا، لكن أهميتها، برأيي، تتأتي من كونها رؤية منطلقة من عين مبدع يتأمل حقل مبدع آخر. والمبدع في الأساس هو قارئ . قارئ فوق العادة. لأنه متورط في مطبخ الصنعة الإبداعية وملم ببعض أسرارها. ومن ثم فالمقال النقدي الذي كتبه مبدع عن مبدع آخر، لن يعدم، في الأخير، أن يكون قطعة أدبية حاولت "التلصيص" على فضاء أدبي ما، من أجل الخروج بالتقاطة جمالية رصدتها عين قارئ متورط.

"المُغنّي والحكّاء" هو تجربتي النقدية حول بعض الأعمال الشعرية والسردية المصرية والعربية والعالمية. فأما "المُغنّي" فهو الشاعر. وتحت هذه الخيمة قاربت بعض دواوين أحببتها. وأما "الحكّاء" فهو القاص أو الروائي أو المسرحيّ، وعنده وقفت على بعض أعمال قصصية أو روائية أو مسرحية. هذه المقالات نُشرت في صحف ومجلات مثل: "الحياة" اللندنية، و"القدس العربي"، و"المستقبل"، و"النهار"، و"السفير" اللبناني، والوطن السعودي، و"العربي" الكويتية"، و"أدب ونقد" و"أخبار الأدب" المصريتين، و"نزوى" العمانية، و"البحرين"، و"الوقت" البحرينين، وغيرها من الدوريات العربية.

أقدّمُها للقارئ لنختبر سويًا كيف يقرأُ المبدعون المبدعين. إلى أي مدى ينجح الشاعرُ في قراءة أعمال شعرية وسردية لم يكتبها. أو لنختبر إلى أي مدى الكتابةُ على الكتابة ممكنةٌ. وفي الأخير أرجو ألا أخيب ظن قارئي فيما حاولت تقديمَه من رؤى.

**فاطمة ناعوت** القاهرة

> . يوليو ۲۰۰۹



تقدمة

# الشمس غير العادلة أبدا

كثيرةٌ هي الاتهاماتُ التي تُوجّه للتجارب الشعرية الجديدة، بعيدًا، حتى، عن "جريرة" هجران الوزن الخليليّ المقدس. من هذه الاتهامات: الحديثُ عن اليوميّ المبذول والتخلّي عن اليوميّ المبذول والتخلّي عن القضايا الكبرى، وغرقُ الشاعر في ذاته لدرجة الغياب التام للمُـوضُوع/ الْآخرُ. ومنها كَـٰذُلُكُ سُقوطُ، أو الإِسْـقَاطُ العـمْديّ، اللغـة منْ علياتها؛ حتى لم تعد في ذاتها أحدَ أركان الشعرُ، بل مجرد وعبَّاء حاملَ له، ومن ثم يحسنُ أن يتجبُّرد الوعاءُ من زخارفه حِتى يُشرق ما بداخله. فغاب المجازُ، أو كاد، واختفتْ جِمالياتٍ اللغة واللعبُ بها كما يليقٍ بالشعر من المعلوم عنه بالضرورة. ورقّت اللغةُ وهُشّتْ حـتى توحّد مُعجمان ظُنَّ ألا يلّـتقيّان أبداً: معجمُ الشعر، ومـعجَمُ نثار الحياة اليومية. هذه الاتهامبات وغيرها اعتدنا، نحن الشعراءَ الجــد، على تُلقيها كل يوم، فيــما تتباين ردودُ أفعــالنا بين مرارة حينًا، وصمت أو هجوم أو استنكار أو ابتسام أو إشفاق أو يأس أو انزواء أحيانًا أخرى. لا ننكر بعضَها، ولا نقـبل بعضَها، ونَؤكد ونفخر ببعـضها كذلك. لكن الذي لا يَختلف حـوله أن الشاعر الجـديد أصبح أكثر إنـصاتًا للجياة الراهـنة بضجيجـها وعبثها ووحَّ شيتها وكوميَّدياها. لم يعدُّ ممكنا الآن اســتلابُهُ بنَجَمَّ يبرقَ في السماء وهو مغادرٌ مكــانه منذ سنوات، ولا بشمس غير عــادلة تحرق أمكنةٌ وتنسَّى أمكنةٌ فيسكنها الصقيع، ولا بقمر نعرف جميعنا أنه كاذب يعكس ضوءا ليس له. الشاعر الجديد لم يعد يصدق إلا ما يراه ويلمسه ويسمعه من أزيز طائرات وقتل أطفال وتسميم مـحاصيل بالإشعاع. آمن أن قانون الأقــوى يسود لّذلك عمد في قصيدته إلى تحطيم كل سلطة. وهذه هي الحسنة، ربما الوحيدة، للخطاب ما بعد

جریدة (الحیاة) لندن ۳۱ بنایر ۲۰۰۸

### المُغنَى والحَكَاء



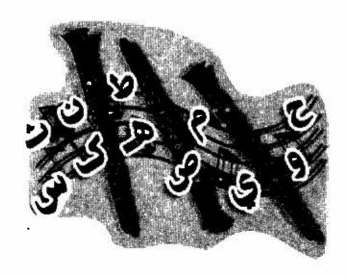
الحداثي الذي ابتكره الغرب في ستينات القرن الماضي بعدما تأمل الإنسان كيف خرّب البشر الكون في حربين مهولتين لا معنى لهماً. لصالح من هذا التشويه والدمار؟ لصالح الصناّعة وبيع السلاح والاستحواذ، لصالح سيادة العقل الذي آمن به الحداثيسون، فانقلب عليهم ما بعد الحداثيين وانعكس ذلك على العسمارة والفن التشكيلي والموسيقي والأدب بطبيعة الحال. الشبعراء الجدد انغمسوا في تَفَاصَيْلِ الحَيَاةُ ٱلْيُومِيَّةِ، وتركوا جانبُ القضايا الكبرى العالقة فوق مشجب التاريخُ تنتظر حلا عُلويًا في يد زعـماء وساسة لم يعــد يعنيهم الإنسان كإنســان بقدر مَا تعنيهم أمور، لا تعني الفقراء في شيء، مثل السيادة والنفوذ وامتلاك زر تدمير العالم في لحظة لو شاءوا. نعم، تخلى الشاعر الجديد عن مكانه فوق الأوليمب المِجيدُ لأَنه أدرك أخيرا أنه أضِيعُفٍ من أن يغير العالم. لم يُعد نبيًا وَلا فارسًا ولا مُجيبًا عن سؤال. بل غدا كلُّ همِّه أن يصوعُ سؤالا مناسبًا لكل مَا يجري حوله، ولا إجابةً ثمةً. لأن طِـرح إِجَابةٍ ما، إن أمكّنٍ، يعني كارثةً كيّبرى. لأنّ الإجابةَ تَحَدَّاج إلى تنفيذ، ومَـن ينفَذ؟ أدرك الشاعـرُ أن العالم جمـيلٌ هَكذا بكل قبـحه وفوضاه، ولا سبيل لإصلاح شأنه كما توهم أفلاطون في جمهوريته، أو الفارابي فَى مدينته الفاضلَة، أو تومــاس مور في مدينته الخيالية، أو كــامبانيللا في مدينةً الشمس. الشاعر التفت لذاته لأنه ببساطة أدرك أن إصلاحه هذه الذات وتعميره المتر المربع الواحد الذي يحيطه كاف جدا مادام المرء لا يقبض على زمام أمره ومادامت أرواحُ البشرية في يد ثلة صغيرة تتحكم في مصائر الجنس البشري. لم تعد القضايا الكبرى تشغلُ الشاعــر الجديدُ لكن ما يعنيه حقًّا، وهو الأهم برَّايي، هو أثر تلك الأزمات الكبرى على الفقراء والعجائز والضعفاء الموحودوين. فمع سقوط السلطات سقط البطلُ والفارس، فهمو كان أحد أسباب دمار الكون، واحتلُّ مكانه، ومكانته، والمهمُّشون والمنبوذون والمتــروكون جانبا والمقــصيُّون عن دائرة الضوء. أصبح الظلُّ هو البطل. فنجد تجارب شعراء جدد حفلت بالحديث عن هؤلاء "الأبطال الجدد". مثلما وجدنا في ديوان كرسيان متقابلان للشاعر السَّكندري علاء خـالد الذي أبطاله هم: الخادُّمة، والبوَّاب، والكوَّاء، ومـحصَّلُ الكهـرباءً، والنجّار، والكمّـساري، وعـاملة النظافـة في الفندق والعجـوز التيّ أرغمت على ترك بيت صـباها، والعانس الــوحيدة أبداً، والكهل الســتيني الذيُّ يرفض أن يبرح موضع الطفل المدلل لأم ماتت منذ زمن. ومثلما وجدّنا عند الشاعر عماد أبو صالح حين تكلّم عن البنت التي تسكن مأوى من الكرتون، وتبتسم طوال الوقت، فهي إن بكتُّ ابتلَّ البيتُ وسَقط، وعـادت من جديد إلى



العراء. إن لم يكن الشعرُ عن هؤلاء وحول هؤلاء ولصالح هؤلاء، فعمن يكون؟ إن لم ينتصر الشعر لن هجرتهم الدنيا فلا شعر ولا شعراء! صحيح أن الرواد لم يغفلوا هذه النماذج كلية كما وجدنا المومس العمياء عند السيّاب وبائع الليمون ولاعب السيرك عند أحمد عبد المعطي حجازي وسواهما، لكن الفارق أن هؤلاء المارومين غدوا متنًا كاملا لبعض الشعراء الجدّد وليس مُعامشًا يَظهر فِي قصيدة أو اثنتين خُلال تَجربة عريضة مُقفلة القوس. هذه التجارب وسواها تردُّ بَحسم على مقسولة إن الشعراء الجدد نســوا الموضوع واحتفــوا بالذَّات وحدَّها. ورغم أنَّ هذه المغولة في ذاتها تحــتاج مراجعة منطقــيّة وفلسفية ونقــدية لأنها تشى وكأن الذاتَ والمُوضوعُ اثنانَ لا واحد، وهي مغالطة بظني لأن الموضوع لا يُرى إلا من خلال عين "الذات"، كمَّا أن الذاتُّ طوال الوقتُّ تتفاعل وتؤثِّر وتتأثُّر بـالموضوع مما يجعله ما واحدا صحميحا لا ينفصمان، رغم ذلك ففي تأملِ هذه التجارب ردًّ على تهمة غيراب الموضوع لصالح الذات. بل أن تجارب أخرى مثل ديوان "بالأمس فقدت وراً" للشاعر الشاب تامر فتحي، قد غيبت الذات تماما فغدت الملابسُ والأقهمشة هي الذاتَ والمُتكلّمَ والفاعّلَ. فقطع الملابس تولد وتنمو وتمرض وتتألم وتشيخ وتموت. لا وجود لذات الشاعر مطلقا في مجمّل الديوان بعدمًا أعيار الشاعر لسانه ومشاعره وشعره لقطع الملابس فاستنطقها بما تودّ أن تقوله وتبتُّه لنا من هموم وأوجاع وشكوك. وهو ما تفعله الشاعرةُ الإنجليزية جو شابكوت في معظم قـصائدها إذ تتكلم عن لسان فقاعـة الصابون وقارورة الدواء والعنزة وثمرة الطماطم. وفي شعرية كهذه لابد أن تتراجع مركزيةُ اللغة وعلياؤها. تتواضعُ وتتخلى عن زخرفها وأناقتها حتى يتّسِق الشكلُ والمضمون، وهما أيضا كلُّ وواحد صحيح لا ينفصم، فيغدو الكلامُ عن البسطاء بسيطاً لا تقعّر فيه ولا بلاغة. هؤلاء، المضمون، هم من نلتقيهم "كل يوم" في حياتنا، ومنُّ ثم توجُّب أن يكون الحديثُ عنهم بلغة "كل يوم". هؤلاء الشعراء يعرِفون أن الشعر لم يعد يأتي من المجاز ومن اللغة بقدر ما هو مخبئ وكامن في الحياة. في حاراتها الخلفية المظلمة، في البيوت الصفيع والأحراش والعشش. وفي كل مكان تنأى عنه الشمسُ، غيرُ العادلة أبدا.









# شاعرُ الحافة الخطرة •

رسم رينيه ماجريت\_Magritte Reneعام ۱۹۲۸ لوحةً له غليون ضخم، ثم كتب تحته: "هذا ليس غليونا"، وقبل هذا التاريخ بعامين رسم تفاحةً وكتب تحته العبارة ذاتها: "هذه ليست تفاحة". كأنها رسالةٌ من الفنان البلجيكي تحته الممتلقي تقول: أبدا لا تنظر إلى سطح الشيء، بل إلى عمقه، فالأسماء التي نطلقها على الأشياء إن هي إلا محض كلمات، لا تصف مطلقا جوهرها أو ماهيتها. فاللغة، أية لغة، عباجزة بامتياز عن كشف هوية شيء، أو تشريح فكرة أو رؤية. ولتأكيد فكرته، قام ماجريت (١٩٥٨ ١٩٥٢) برسم لوحة تمثل أو رؤية. ولتأكيد فكرته، قام ماجريت (١٩٥٨ ١٩٥٦) برسم لوحة تمثل شيء اسما مخالفا لاسمه المعروف: الحذاء= قمر، القبعة السوداء= ثلج، الشمعة= شيء اسما مخالفا لاسمه المعروف: الحذاء= قمر، القبعة السوداء= ثلج، الشمعة= لأن يقول: هذا ليس غليونا! الشعر رأسا يفكك العالم ويعيد بناء على النحو الذي يروق له، لاعبا بالكلمات والدوال والدلالات تبعا لنزقه الخاص، وهواه الذي يروق له، لاعبا بالكلمات والدوال والدلالات تبعا لنزقه الخاص، وهواه الذي لا يحد جنونه سقف.

تركيب آخر لحياة وديع سعادة"، هو الديوان الأخير للشاعر اللبناني الكبير، وقد طرحه بالكامل الكترونيا في موقعه على الشبكة العنكبوتية دون نشره ورقيا، في رسالة منه شديدة اللهجة إلى دور النشر التي تحتفي بكتب الطالع والطهو والشعوذة بأكثر مما تولي اهتماما للإبداع الحقيقي. كذلك أعطى سعادة، بفعلته هذه، ضوءا أخضر وبادرة رائدة للشعراء الشباب بأن أمامهم دربا آخر للنشر، لا يقل سعة، إن لم يزد، عن دور النشر الورقى. فعل شاعرنا شيئا مشابها لما فعله

<sup>\*</sup> جريدة «الوطن» السعودية ٢٠٠٨/٨/٢٦



ماجريت، لكن على نحو أكثر طفولة وبراءة، ومكرا وتعقيدًا في آن، وعلى نحو معكوس أيضًا. كأنما رسم غليونا ثم كتب تحته ببساطة: هذا غليون! مثلما الأطفال حين يتعلمون أسماء الأشياء للمرة الأولى، فيشيرون بإصبعهم على الشيء ويرددون اسمه. لذلك جاء العنوان صريحا: "تركيب آخر لحياة.."، كأنما يقول وديع سعادة لقارئه: انتبه، هذا هو تصوري للحياة التي أريد. على أن التصريح بالفعل، قبل فعله، هو لون من الشك فيه. مثلما يقول الضعيف لنفسه: أنا قوي، والمنهزم: سأنتصر، ومثلما يقول المعتقل: بل أنا حرّ. القوي والحر الحقيقيان لا يحتاجان إلى قول ذلك، بل يسلكان رأسا السلوك الذي يعبر عن ذلك دون بيان استباقي. إذا الشاعر يود التأكيد على فكرة إخفاقه في هذا التركيب الآخر اللحياة، بل ويعلن علمه المسبق بهذا الإخفاق.

يقف الشاعر، بكل وجوديته وشعريته، على الخيط النحيل بين الحقيقة والوهم. محاذرا السقوط في لجة أحد الجانبين. سواء هيولية الوهم، أم خشونة الحقيقة. ثم يرسم لنا مخططا معماريا دقيقا لكون من اختراعه أسماه "كون السال". ذاك أن باله أو عقله هو صانع هذا الكون بكل مخلوقاته وبحاره وسماواته وأراضيه وجباله ووديانه وفردوسه وجحيمه. هذا الكون، على اتساعه اللانهائي، مداه لا يتعدى نقطة واحدة دقيقة. ذاك أنه فكرة والفكرة، مهما تعقدت وتعمقت وتساسعت، تظل فكرة محلها الرأس. لا كتلة لها، ولا حجما ال الهي إلا نقطة حتى النقطة تظل أكبر منها حجما وكتلة وكثافة وهي، بالأحرى، لا شيء، رغم أنها تحوي كل شيء "أركب قطعة قطعة ،على مهل، كوني فراشات بال وأرض بال وناس بال كاثنات جديدة أطلقها في مهل، كوني فراشات بال وأرض بال وناس بال كاثنات جديدة أطلقها في بلا مسافات، وليس علي أن تكون لي قدم لامشيها عين تجلب لي الأرض بالنظرة لوسي واجبا أن تكون لي يد لأقطف زهراً لا شيء واجب علي كي يكون لي كل شيء. "ثم يشرع الشاعر بعدما أعاد تركيب كونه، في إعادة تفكيك جسده وتركيبه على نحو جديد يتفق ومنظومة هذا الكون السوريالي يقكيك جسده وتركيبه على نحو جديد يتفق ومنظومة هذا الكون السوريالي تفكيك جسده وتركيبه على نحو جديد يتفق ومنظومة هذا الكون السوريالي عني حدقت بال وفي نهاري ومن بال وعلى الأرض كاثنات بال جديدة. "هو لون من حدقتها أضع في يدي أصابع بال وفي قلبي شرايين بال وفي عيني حدقة بالل وفي نهاري ومن بال وعلى الأرض كاثنات بال جديدة. "هو لون من حدقة نقميل ملكة نهاري ومن بال وعلى الوجود والموجودات باستحثاث الطاقات الكامنة المهولة تفيل المنهم على السيطرة على الوجود والموجودات باستحثاث الطاقات الكامنة المهولة المهارة على الوجود والموجودات باستحثاث الطاقات الكامنة المهولة المهارة على الوجود والموجودات باستحثاث الطاقات الكامنة المهولة



داخله. كما قرأنا عن بشر يحركون الأشياء عن طريق التركيز الشديد فيها، ثم يأمرونها بالتحرك، فتتحرك. وكما جاء في خيميائي باولو كويللو على لسان سانتياجو: إذا ما آمن الإنسان جدا بحلم ما، تآمر الكون كله من أجل تحقيقه. شاعرنا هنا صنع عالمه الأثيري ذاك من لدن مادة "البال"، عن طريق تنشيط ملكة التأمل العقلى، والشعري الوجودي في آن.

مثل هذا العالم الحكمي الطوباوي النزق، من الطبيعي أن يصبح مطمعا لكل من مازالوا يتتمون إلى عالمنا الأرضي الشقيل الوطء، بكل غلظته ومنطقه ونظامه وفساده وجاهزيته، على أن شاعرنا يزجر الغزاة أولئك. كأنما كتب بالأحمر على بوابته: ممنوع الدخول. لا يسمح باستضافة أي شيء يذكّره بعلله القديم. ذاك أن عالمه الجديد نخبوي منغلق على ذاته. عنصري أيضا، يراهن على نقاء العنصر والسلالة نافيا من قائمته كل الكائنات الأرضية "القديمة". يقول: "وإذا جاء يوم قديم وجلس في يدي، أعيده إلى أرضه القديمة. " بل إن هذا الكون العجائبي اختار أن يناوئ آينشتين الذي جمعت أجروميته بين الزمان والمكان، إذ مستحيل تعريف المكان بمنأى عن الزمان، فأضيف هذا الأخير كبعد رابع لتوصيف المكان الكون الجديد، طرح الزمان كلية عن مكانه الذي هو لا مكان. ذاك أن محو الكون الجديد، طرح الزمان كلية عن مكانه الذي هو لا مكان. ذاك أن محو الزمان هو بداية الدخول في الأبدية السرمدية. يقول: "أجلس على لا مكان ولا والجغرافيا والطبيعة ونظام الشروق والغروب وجركة دوران الأرض، إن جاز لنا أن نسميها أرضا. "رسمت لا مكاني وجلست/ قعدت على خريطة بالي/ لا منطفات ولا طرقات/ وإذ أطلق عصافيري في الفضاء تبقى في قلبي/ ذلك لأن من معلفات ولا طرقات/ وإذ أطلق عصافيري في الفضاء تبقى في قلبي/ ذلك لأن ملفضاء بالل والصوت بال والمكان بال/ ولأني لا أنزه الأيام في الوقت/ بل في حديقة بالي/ يا عيني التي وحدها تسرق علي، الشروق والغروب هما هنا تحت مدية بالي/ يا عيني التي وحدها تسرق علي، الشروق والغروب هما هنا تحت مديس. "

وديع سعادة، أصفه مطمئنة بـ "شاعر الحاقة". إذ هو الراقص أبدا على الحافة الخطرة بين: الوطن والمهجر، القرية والمدينة، الماء واليابسة، الانتماء واللانتماء، الوجود والفقد، الخلق والعدمية، الإيمان والسقنوط، اليقين والشك، تقديس الكتابة والكفر بها، وهو المغني دائما بنبرة صوت تقف على الحافة القلقة بين رصانة اللغة، وبين شدها من جديلتها نحو الأرض.

# يظنون أنفسهم زجاجًا، وينكسرون •

"الأكثرُ جمالاً بيننا/ المتخلّي عن حضوره/ التاركُ فسحةً نظيفةً بشغور مقعده/ جمالاً في الهسواء بغياب صوته/ صفاءً في التراب بمساحيته غير المزروعة/ الاكثرُ جمالاً بيننا: الغائب. " هكذا يقول الشاعرُ اللبناني وديع سعادة في ديوانه "غبار"، الصادر العام ٢٠٠٠، مقدمًا منهجه الوجودي الخاص الذاهب إلى أن السلب هو أعلى درجات الإيجاب، والبياض هو جماعُ كلِّ الألوان، وأن الفراغ الذي نتركه نظيفا دون أجسادنا هو أكثفُ درجات الاحتفاء بالكتلة والمكان، ذاك أن أرقى مراتب الحضور، هو الغيابُ. على أنه لم يكتف، وحسب، بتقديم هذه الرؤية نظريا عبر قصائده، بل طبقها عمليًا بتكريس غيابه الفيزيقي، ليس فقط عن الوطن، لبنان، بل عن المشهد الشعري كذلك. فهو دائم الهروب من الأمسيات والحوارات والندوات والمحافل الشعرية، لا يعبأ بالحضور، فطارده الحضور واثما، ليس فقط لأن الحضور والمحافل الشعرية، بل لأنه، وديع سعادة، بالحق شاعر ذو نبرة شديدة الخصوصية والفرادة. جملته الشعرية شديدة البطش، على رهافتها، كثيفة الأثر، على أثيريتها وشفافيتها.

اختار سعادة ألا يطبع دواوينه إلا في طبعات محدودة لا تصل لغالبية قرائه، فطارده القراء والشعراء عبر نسخه الشحيحة يصورونها ويحفظونها، ثم لاحقوا قصائده عبر موقعه على الانترنت، الذي صممته الشاعرة اللبنانية سوزان عليوان، وتستحق في ذلك شكرا وتحية، إذ أتاحت لنا، نحن المولعين بشعره، أن نقرأه رغما عن غيابه الورقي، ومنفاه الاختياري في أستراليا التي هاجر إليها منذ عقود ثلاثة. وأخيرا صدرت أعماله الشعرية الكاملة عن دار "النهضة العربية" في لبنان، ضامًا

<sup>\*</sup> مجلة (العربي) الكويت يوليو ٢٠٠٩



دواوينه العشرة (١٩٦٨-٢٠٠٦)، فاستحقت مديرة الدار لينا كردية شكرا مضاعفا. تلقفت المجلّد الأنيق الضخم في بيروت بفسرح الواجد كنزا، إذْ سوف يتيح لي التخلي، أخيرا، عن مئات الأوراق التي طبعتها من أشعار وديع سعادة عبر الانترنت.

يقُول سعادة في ديوان "رتق الهواء" الصادر ٢٠٠٦: أُبُودي أن أكتبَ روايةً عن صرخة خـرجتُ من فم شخصِ وهو يموت/ وهامتْ في الفَضَباء ثمّ عادتُ تُبحثُ عنه/ مَنه/ بودّي أن أعـرف مِاذا يقِـولُ ميتٍ لصـرختـه/ ومإذا تقـولُ الصرخـةُ للفضاء. " هَكُذا أردف الشَّاعرُ فعل "أكتبُ"، بفعل "أعرفٌ"، إذ هو يؤمن أن **"الكت**ابةَ" تتلوها "المعــرفةُ". أو أن المعرفةَ تَجلِّ من تجليّات الكــتابة. ذاك أن الكتابةَ هي لون من القراءة "فوق العادة". هي عـملية شحذ عقلي ". Brain Storming تطلبُ تأملًا عميه و نشاطا ذهنيا عنيفاً. وهذا ما يتعارض مع مقولاته الزاهدة في الكتابة التي أطلقها في "نص الغياب" - ١٩٩٩ الذي أعلن فيه هجرانه الكتابة بادثًا بِعِبَارَةَ قَاتَمَةً: "إنهَا الكُّلمَاتُ الأخيـرة، وهِا أَنَا أَهْجِرُهَا"، ثَمْ مُورِدًا مُرادَفَاتِ عَدَمْيَةً عدة لفعل الكتابة من قبيل: الكتابة موت، الكتابة وهم، الكتابة صمت، عياب، الشعرُ لن يغيرَ العالمَ، الخ. ولم أصدق أبدا أن وديع سعادة جأدٌ في قراره هجران الكتابة. ومن يصدق شاعرا؟! قلت لأصدقائي الذين حزنوا من قراره: سيفاجئكم **بديو**ان جديد العام المقبل، حذار أن تصدقوا شاعرا! لن يهجر الكتابة، وإن حاول، **ليس** وحسب لأنه لم ينضب شعريا، كما نضب كثيرٌ من الرواد فصمتوا إلى الأبد، **وإنّ** لم يعترفوا بنضوبهم، بل لأننى قرأتُ تلك العدميةَ على نحو معاكس تمامًا. إنْ هذا الكُفرُ بَالكَتَابة لَيسُ سوَّى إيمانَ مطلق بها، ورهانِ تُسقيل عليهاٍ. الشاعرُ الذي يقول: "سأغير العالم بقصائدي"، "هو غالبًا غيرُ جادً ولا مصدَّقٌ قوله، فيوَّد نفي "عُدم تصديقه" بقول الضد، فيما المؤمن حقا بطاقة الكلمة ومقدرتها على تغيير العالم يظلُّ يكتب، وحينمــا يصدمه أنَّ العالم لا يتغير تنتــابه لحظاتُ قنوط وعدميَّة

تشبه ما مر بها شاعرنا، فيعلن هجرانه الكتابة التي لا نفع فيها، ثم لا يلبث أن يعود. ذاك أن الإيمان بالكتابة هو الثابت، والكفر بها هو المؤقت المتحول. القضايا الكبرى عند وديع سعادة، كل القيضايا الكبرى، هي الإنسان ومحنته مع تفاصيله الصغيرة المنسية وسط خضم الأشياء الكبرى (مجازا). تلك التفاصيل الصغيرة المهملة هي الأولى بالرعاية والتأمل ذاك أنها شديدة الاكتناز بالحياة عميقة التوغل في الوجود. النظر إلى متون الأشياء وكليّاتها هو السبيل الرخص الساذج في التعاطي مع الحياة، وحال كسل في التعامل مع الوجود، فيما الهوامش/ الأجزاء/



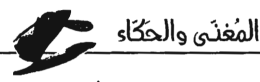
التفاصيلُ هي التي تحرك العالم. هكذا احتفى وديع سعادة بالعشبة الضئيلة التي تنمو في شقُّ دقيقٌ بينٌ صَّخرتين، والورقة الصَّغيرة آلتي كــتب عِليْهِا شــيثْإِ ثم نُسَّـيه، وأُلِحِبقةً في الركنِ التي تشبه أمه حتى إذا نادي العابرُون الحبقةَ ردَّت الأمَّ، وإن نادوا الأمَّ ردَّتِ الحَبْقَةُ، ونقَّطة الماء الأخيـرة في دلو أمه، وظُفْرها الذِّي كانت تنتَّظُر ابنها أن يبتــــــمُ لتطلب إليه أن يقصه، وفنــجانُّ القهوة المنسى فــوق الطَّاولة نصفُ فَارغ، وشعــاع الشمسُ الساقط فــوق ٍ وجه، والوجه الّتي رحلُّ تاركــا عينيه فــوق الحائط، إ والشعـاع الذي يسرقه الـشاعِّرُ من الشــمس ويضُّعه في جــيبهِ حــتى إذا بكى الليلُ وطلب ضوءا مدّه به، والظلِّ الذي ينام طيلَّة الليل في العراء أمام بابِّ البيت منتظرًا صاحبه أن يسصحو بعد شروق الشَّمس ليـخرج فيتبعُّه، وصورة الميَّت عِلِي الحائط التي مزقوها فجمعت قصاصتها ورفعت نفسها على الحائط من جديد، وقَدَم الشاعر التي تبعَّته أربعين عامـا دون كلل، وأخلصت له دون أن تفكُّر يوما في تركه، مثلماً فعلُّت أقدامٌ كثـيرة فمرضت أو بُترت وتركت أصحابها وحـيدينٌ. أينُّ يكُمن الشعرُ إن لم يكن في كُلُّ هذَّه المنسيات الحميمة التي تصنع يومنا وحياتنا؟!

ويغيب وديُّع سُعادة عن لبنان عقودا طويُّكة، والوَّطِنُ مثل المعشوقة، كلما نأينا عنها سكنتنا فاستوطنتنا واستمحوذت على أرواحنا. إذْ كلما طالَ مقامُ الشاعر في المنفى تعمق مُقـامه في الوطن. لكن وديّع سعادة ليس ذاك الشاعـر البسيط الذيُّ يناجي وطنُّه بمقولات الحنين والوحشَّة والآغتراب الشَّهيرة، بل، علَى النقيض منَّ ذَلك، لَن يعـترفُ أبدا أن الوطنَ أوحشيه. بَلَ سيـقول في كَذبِ طـفوليّ بارع: " يريدُ أنَّ يعودُ/ في حـائط بيتــه عشبــةٌ صغيــرة يريدُ أنَّ يعودُ ويراها/ تحــارسةُ الحجرينِ وروحُ الوصل بينهما في شقّ ذاك الجدّار/ الجـدار الّذي رّصف أحجّاره حجراً لَصْقَ حَجَـرً/ حَريصاً على عدم ترك فراغ/ لكنَّهـا وجدت روحاً/ ونبتت في غَفلة فراغ صغير/ إلى ابنة ذاك الفراغ/ إلى ابنة تلك الغفلة/ يريد أن يعود/ لا يشتاق إلى احد/ يريد فقط أن يعود/ ليري العشبة. ' وفي قصيدة أخـّري بالديوان ذاته إ 'رتّق الْهُواء' يقول: 'كُتبَ شُـيْئاً على ورقةً/ كيُّ لا ينسى/ شيءٌ ما كان يريدُ أن يفُعله/ ولا يتذَّكُّـره الآن/ كتب شيئًا بأحَرف كبيرة/ ووضع الورقة حيث كان يجلس/ يريدُ أن يعُودُ ويقرأها/ يريدُ أن يفعلَ ذاك الشيء/ أو يعرفُ على الأقل/ ما هو. " هكذا يحنُّ الشاعر إِلَى وطنه دُونَ أَن يَفْصُح بَذَلِك، تَمَامَا مَثْلَمَا يَشْتَسَاقَ الْعَاشُقُ إِلَى حَبَيْبَـتُهُ التَّي هجرها ثم ندم، يتوق إلى رؤيتها، سوى أن كِبرياءه لا تــسمح له بالاعــترافُّ بالشوق، فيهاتفها زاعما أنه نسى معها شيئا. يود، وحسب، استرجاعه.

# بعيداً عن قيد الخليل، حنينا لعوالمه •

يقول صامويل كِولريدج: "لا يجوز لشاعـر أن يختلسَ من جَيب الطبيعة. ربما بوسعه أن يستعير منها. يستعيرُ ليردُّ ما أخــذه في نفس لحظة الاستعارة. يفحصُ الطبيعة بدقة ويتأملها، ثم يكتب من استدعاءات ذاكرته، وعليه أن يثق بخياله الكثر بما يثق في ذاكرته. " وهنا يتكلّم كولريدج عن مدى مشروعية أن ينقل الشاعرُ من الحيّاة والطبيعة المحيطة نـقلا مرآويًّا بزعم محاكاة الواقع. فـالشاعر، والفنان بعامة، لن يكون مبدعًا حقًا إذا ما نقل من الواقع أو من حياته الشخصية نقلا دقيـةًا مثل الكاميرا. حـتى الكتاب الواقعيون لا ينقـلون الواقع كما هو، بل **يتأملونه** جيـدًاً، يحللون أجزاءه، ثم يغزلون على نسيج مـشاهداتهم ما يمكن أنّ هنع فـــى دائرة الواقع مما يتــــخلّق فـــى خــيـــالاتهم. لأن الفــن يبــدأ فـــى لحظة "آلانحرَّاف" عن الطبيعي والمألوف. آلفنان يمتلك علينين تريان الوجود تمامًّا مثلما يراه الإنسان العادي، لكن عينـيه هاتين بوسعها التقاط زوايا نظر مـبتكرة للأشياء والموجدات والأحداث، ولذلك، فقط، هو فنان. ينصت لإيقاع العالم على نحو مُعَايِّر فيبدع شيئا مغايراً عما يراه الناس، إذ يقوم بتفكيك الوجود وإعادة بنائه حسب مكونه الجمالي والفلسفي. وهذا ما سنجده في ديوان "رهينة الألم" **للشاعرة البحرينية فوزية السندي، الصادر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر** مام ٢٠٠٥. وهو السادس في تجربة الشاعرة التي بدأتُها عام ١٩٨٢بديوانُ "استُفاقات" ثم "" هل أرَى مَا حُولي، هل أصف ما حـدث عام ١٩٨٦، ثم "حنجرة الغائب" ١٩٩٠، "آخر المهبِ" ١٩٩٨، و"ملاذ الروح", ١٩٩٩ وإذا **كان** الْقَـانونُ والمنطق يعمــلان علَى رْدُّ الأشيــاء لأسمائهــا الأولى، يُقومُ الشــُعرُ

جريدة «الوقت» البحرين ١٦/١١/١٦ ٢٠٠٦/١



باقتــراح أسماء جــديدة لها. لأن الشعــر نقيضُ القانون والمنطق. في قــصيدتيــها الطويلتين: "أغلالُ الليل"، و"تأويلات"، تقوم الشاعرة بفحص الطبيعة والعالم والموجودات والشخوص، كما قال كولريدج، ثم ابتكار معجم جديد للوجود من خيالها الخاصِ. معجم يضم بين تضاعيفه تعريفاتٍ مغايرةً للمرثيات والمجردات، تَتَفَقُّ ومنظورَهَا الفلسفيّ للعالم. فنجد: "إِلْنَقَطَةُ: دمعَةُ الحَبْرَ، وحرَفَةُ القبر: نحتُ بوصلة لا تتجـه لغير الغياب، والشـر: شريكُ البشر، وإلجـهلُ: إجهاضُ العقل، والطَّينُ: قابليةُ الرَّطُوبةُ لإعجاز مشكَّل التَّراب، والْبيتُ: إسْمَنتُ أخرسُ يتكسر سـرًا لإعالة عائلة تعـول عليه، . . . إ . بل وتعـيد تعريف بشــر بعينهم : "يوسف: طَفَلٌ يتهـجاني طيلةَ القلب، بهيِّ وحكَّيمٌ في آن، فُوز: كلمَّـا اقتربتُ بحرية موتها أكثر، كلما انهالت نحو حبر روحي أقل وهكذا. وإن كأنت القصيدتان السابقتان قد قدمتا تعريفات مختزلة حاسمة، واحترمتا سيموطيقا المعاجم المتعارف علميها حيث نقطتاًن ( ً: ) بينَ المفردة ومعنــاها، سنجد الشَّاعِرةَ في قصيدة "ضد غدر الوجع أسرف في تسريب السم"، تسرّب للقارئ تحليلَها وتعريفاتها الفلسفية المطولة للأشياء في العالم عبر تضاعيف النص، من دون أن تعلن لقارئها أنها تعيد تسمية الأشياء. "الغبار حكمة الصحراء/به تداوي غرور تلال تتصاعد./عندمـا تنتزع الأفـعى جلدها الأخيـر/تحرضه دومًـا علَى نحَّتْ جديَّدها القـديم/ إلتتقـدم به./للزواحف موهبةُ أصـابُّع/ تُرتسمُ دومًا على تراب ضرير/ لتكسرَ سٰرُّ هذا الطُّريق. ' هي ذاتها إِلتيمــة التأويلية المعجمية للوجود وإنّ خلتُ من نقاط التعريف، وإن زاد بها حسُّ الحِكمة والفلسفة، وهو ملمحٌ تراثي يغلب على كافة الديوان. والشاعرة تمتح نصوصَها من نسغ الفقد والألم. وكانتُ كتبتٍ هذه القصائد بين عاميُ ٢٠٠٠ و٢٠٠٢ وبينهما كانت فـقدت أمَّها وأباها وأعزُّ صديقاتها، حسب أحد حواراتها. ولذلك لا عجب أن يأتي العنوان "رهينة الألم " ، وأن تأتي لوحـة الغلاف للفنان السـوري بشَار العيـسيّ شديدة التِـعبـير والدلالة، حيث وجه امرأة مشدوه بالفقد حبيسٌ في الوجع. لنا أن نظنَّ، نحنِ القراء، أن الشاعرة إنما تقصد نفسها برهينة الألم، لكننا لن نلبث أن نكتشف، في القصيدة التي تحمل ذات العنوان، أن الأم هي تلك الرهينة المنذورة للألم والحب ثم الغياب الأبدي. ولذلك سوف تهدي قيصيدتها إليها: "يا لك يا أمى/ حتى ٰ تحت التراب/ تحترفين عنف الحبِّ / كأنكُ قلبُ الجنة. \* ثم نكتشف مَن جَدَّيد في آخر مـقطع من الديوان أن الشاعرةَ (وربَما القصـيدة) هي تلك المنذورة للألم حيّن تعيد تقـدّيم نفسها للعالم: 'رهينةُ الألم: كــتابةٌ لم أكَّتبهــا لأكتشفَ



الألم/ بل لأعرف مداه/ ومآلات صداه. " فالكتابةُ لدى السندي لا تساعدها على اكتشاف الألم، لأنه موجـود وحاضر طوال الوقت وأجلى من أن يُكتشف، **لكن**ها ترمومترٌ يساعدها فقط علمي قياس أبعاده المترامية في الكون والإنصات إلى رجع صداه المنتشر في الوجود. والكيان الشعري دوما في حال بحث عن حرية وجودية تتقاطع وتتصادم مع نسيج الأرض وأعرافها. لذلك يظل الشاعر تواقًا الهدا إلى التحليق في العلا، ولو شعرًا. "امهلوني قليلا/ لأتواري بخجل حرف/ بحييًا حرية الهواء أكشر مني". إنه لمن نكد الدهر حقًا أن يكون "الحرف" أكثر حَرَيَّةً منَّا نَحَنَ الْبَشْرِ! لَذَلَكَ سَنْرَى الشَّاعَرَةَ مَـشَغُولَةً بَفْتَنَةَ الْحَرْفُ وَفَحَصْ طلاقةً حريته ورشاقةً وثباته بين نسيج الكلمة تـباديلَ وتوافيقَ لكي يمارس لعبته السحرية في تغيير معنى الكلمة مع كل قفزة لغوية. ذاك أننا سنجد في "رهينة الألم" الكثير من اللعب على جذور الكلمات وتبديل مواضع الحرف فيها مِن أجل متعة اكتشاف دوال جديدة وبالتالي مدلولات ودلالات جديدةً. "نحّ مُديتَكُ أيّها الموت عنَّى/ ۚ لَمَ أُعدُّ دِمــٰيتَكَ الْحُجولة ۗ ومَّــدِّاي كالْمُدِية يَمتدِّ نحــوي"، لنتأمل كَمْ مفرّدة نحتّت الشاعرةُ من الجذر (م د د). مُديّة- دُميّة- مَـدى- يَمتد. ونجد مثلّ هذا اللعب في المقطع: "إسمنت أخرس يتكسر سراً لإعالة عائلة تعول عليه" حيث المصدر (ع ا ل) خرج منه، عال، إعالة، عائلة، يَعُولُ، يُعُولُ الخ. ورغم **أن** الديوان ينتـمي لتيار قـصيـدة النثر، إلا أننا سنجـد الشّاعـرة ميالــة لاصطيادً مفرداتها من المعجّم التـفعيليّ أو الشّعر الحر، بما يضم من بلاغيّات صـياغية حدًّ التغريب اللَّغويُّ في الكلماتِ أحيانًا من قبيل: "هصير، هيج، أتهوَّد، أتمرأى، تتصاهل الحروف، عصائفُ، الخ. ويتجلى ذلك الانشغال اللغوي وغواية الحرف والكلمة لدى الشاعرة في مجمل الديوان مثلما نجد في المقطع التالي الذي جمعت فيه معا خمسة عشر مصدراً في ابتكار موسيقيّ وإيقاَّعيّ فريد حين تقول : ومناً ترنحنا طويلا/ مِتعثرينِ بأنـفاًسٍ نادرة تواكبُ هِصِيـرَ هيج تباري: / لشمّ وأخذٍّ وانغراسٌ وانشحاذٌ وترفقٌ وانغمارٌ وهبوبٌ وانجِسارٌ واحتدادٌ وانبعاثٌ وغمرٌ وهملٌ وقتلٌ ورهوٌ وجناز. " ومثل هكذا شعرية تقفُ، بظني، على الحد الفاصلُ المتماوج بين القديم والجديد. إذ تحرّرُها من سطوة الخليل أبن أحمد الفراهيدي وابتكارَها إيقاعها الخاص يجنح بها نحو الأنطلاق والتـجّديد والحداثة، في حين ترنو اللغةُ فسيها برصانتها وبلاغتها بعين الحنين نحو التسراث والماضي.

# القراصنة وشعرية الأثر

عالم موحش شديد القفر، لا بشر فيه ولا حياة يقدمه لنا الديوان الأخير للشاعر العُماني سيف الرحبي الذي صدر عن دار "النهضة العربية" ببيروت تحت عنوان "من بحر العرب إلى بحر الصين، سألقي التحية على قراصنة ينتظرون الإعصار". معجم في خم من مفردات لا تشير إلا إلى عالم مقبض لا حياة فيه إلا لكائنات إما تسبب الموت، وإما تتعيش على الموت. ومنذ العتبة الأولى، العنوان، نجد أنفسنا في مواجهة قراصنة، ينتظرون إعصارا. بما يشي أننا بعد برهة سوف نطالع مشهدا لسفينة على وشك الاستلاب وربما الغرق، وبشرًا يصارعون الموت القدري أو القتل العمد. على أن ثمة عابرًا، ربما هي الذات الشاعرة لأنها ضمير المتكلم، عابرا سوف يمر على هذا المشهد ويلقي التحية بحياد غير العابئين، وربما بحياد اليائسين من استمرار العالم. "يباب غراب قيظ كراهية جزيرة خلاء قبر - فج عميق - مستنقعات آسنة - صراخ - جرداء قاحلة - هلاك مشردين وأشلاء - حتفي - الانقراض - جنازة - طغاة وجلادون - سجين - وحشة انقراض الكون وغيرها العديد من مفردات هذا المعجم السوداوي الذي لا صفحة، ولا سطر ربما، يكاد ينجو منه. اللهم إلا في مقاطع الغزل شديدة العذوبة التي تنتثر هنا وهناك بين تضاعيف الديوان وسوف نشير إليها لاحقا.

يتكون الديوان من ثلاث قبصائد مطولة، تتالف من مقاطع ألاولس حملت عنوان الديوان، والثانية عنوانها: موسيقى اليمامة الهاربة من سطوة الهاجرة، والثالثة هي: كقطيع كباش بيضاء أثخنها الهياج. تبدأ القبصيدة الأولى هكذا: "في غبش المرآة الغابية/ ألمح الصورة/ تلك التي لمحها الجد الأول/ قبل أن يدب

<sup>\*</sup> جريدة (الحياة اللندنية) ٢٠٠٧/٩/٢٦



على هذه الأرض/ ألمح منصّات النيازك قبل الانطلاق/ في سماء جرداء قاحلة/ بهضة النسر الأول/ قبل أن تحلّق ذريته باتجاه الأعالي/ ألمحُ الجنينَ ٱلذي كنتُه/ قبل أن يخرج ملبدا بالأغشية والصراخ/ في المستنقعات الآسنة. " لن نحدد ما إذا كان الشاعر يقرأ تلك الصورة، التي تزداد قتامة كلما توغلنا في القصيدة، في مرآة الماضيُّ بعينُ الخيال والاستدعَّاءُ الماضويّ، أم يراها رأي ٱلعين في مرآة ٱلواقع كمشتُّهد محايثٍ دال على راهن متهاو نحياه، أم هي عين الاستشَّراف الحدسي **تقرأ في** مرآة المُقبل غدًا قفراً أكثر ظلمةً من الحاضر التعس، بما أن الشواهد تدلُّ على توال لاحقة. لن نحدد ولا أظن إلا أن الشاعر لا يريد لنا أن نحدد الزمن الذي يرافق هذا الأمكنة المقبضة التي رسمتها ريشته. إذ أن عدم تحديد الزمن يدل على إطَّلاقيت فيرمى بسهمه عند كُلُّ لحظة من عمر هذا ألِكوكب المرزوء بالمحن والخطايا. المرآة الغابيّة، تدل على طبيعة المكان كونه دغلاً مُقبضاً غنيًّا بالضواري وفقيرًا من البشر. لن نلتقي خـلال رحلتنا في القصيدة بكائن بشري سوى طفل: "الطَّفَلُ الْمُشْقِلُ بِأَحْلَامِهِ وَرؤاه/ لقد تعب الطَّفَلُ/ من أحلَّام الجُّنة والنار/ من شقاء الطفولة الموصول بحبل الشيخوخة/ ينظر إلى الصخرة الضاجة بصمتها/ في شعاب الأودية/ صخرة جبل الكور/ صخرة سيـزيف/ المتناسلة من قــابيلُ وهابيل/ الصخرة، ظل الصخرة اللذي لاذ به ذات دهر/ فرسان عابرون/ متدثرون بطلعة القمر الضاحة في الخلاء ألا صخرة المآتم والنذور/ تلك الصخرة التي تتهاوي في رأســه/ كعويل نّسوة حول قــبر الفقيــد " هذا الطفل الذي أخيرا التقُّـينا به بعد طول قـفر ووحشـة، ليس إلا الذات الشاعـرة في إِلاَّغلب، يعنى سرابا قــديما أو صورة مــراوغة لماض لم يعد هــناك. الشاعر يضَّنُّ علــينا بوجودُّ بشر، حتى سيزيف المذكور في المقطع لن نراه، بل نرى صخرته الأشهر وحدها في رحلتها الأبدية صعودا للجبل وانحدارا منه. أما قابيل وهابيل فمحض تاريخ ليُّس من دليل عليه سوى كــتابّ مقدس، وأما الفرسان فــقد عبروا وليس من أثر لهم سوى دثارات مـجازية من طلعة القمـر الذي يشع ِّ لخلاء. حتى النسـوة غير مو جودات وليس من دليل عليهن سوى عويلهن في ماتم مفقودين، أيضا ليس من دلیل علیهم سوی قبورهم.

تلك الشعرية أميل إلى تسميتها شعرية "الأثر". تلك التي ترسم صورا مسهدية من طريق رسم تفاصيل "أثر" الشيء وليس "الشيء" نفسه. وهو الرسم الشعري الأصعب الذي يلزمه حنكة وخبرة إبداعية متراكمة. إذ رسم الصورة الشعرية يحتاج إلى موهبة ومخيال، بينما تحتاج شعرية الأثر إلى ما سبق



إضافة إلى مقدرة على اطراح الهدف المرسوم واستحضار آثاره المتخيلة، معنى أنه عملية تركيب مخيال على مخيال. إحدى القيصائد يهديها سيف الرحبي إلى مرجريت أوبانك. وكل من يعــرف تلك السيدة الإنجليزية لا يقدر إلى أن يحــبها ويَثْمَنُّ جهـودها الثقافية الرَّفيـعة. هي ماغي، صديقة المثقـفين والكتَّاب العرب، وزوجة الرواثي العراقي المهجري صموثيل شمعون ويصدران سويا مجلة بأنيبال الإنجليزية التيُّ تعد جسُّوا رفيعًا ينقل الأدُّب العربي إلى الغرب. ويخدعنا السطر الأول من القصيدة كما خدعنا الإهداء. فنظن أننا بصدد قصيدة تجاوزت العتمات الموحشة التي أوغلت فيها القصائد السابقة، بما أنها مهداة إلى امرأة الجمالُ سمتُها وديدنها. "آلوردة تلامس السماء بشفاه حمراء/ في حديقة ماغي على مقربة من هيشرو/ حيث كوخ العم توم/ من غيسر وحشة وبمرح كسبيسر/ يتشكل المشمهد السينمائي على هيئة مر طيران عاصف. / هندية ي تفتأ تنادي كلبها في البيت المجاور/ البط في تطوافه الدّائم بين الغابة والنهر/ ماغي تلاحقه بنظراتها ألحنون/ وهو يملأ الفضاء بالصّياح والريش. \* إلى هنا تستمر الريشة الشعرية في رسم لوحة شديدة العذوبة لامرأة تعرف كيف تحب الحـياة وتتقن التواصل مع الطبيعة. على أن الشاعر سرعان ما يعـود سيرته الأولى من رفض للراهن التعس: "سادةً العالم يديرون ما يشبه الزر نفسه/ قاذفين وجهـة التاريخ/ إلى مسـتنقع الحتفِ الأخير. / من أعطاهم كلُّ هذه العزيمة في الصراع على جيفة جرذ/ أو جشَّة

على أن الديوان على وحشته لا يخلو من مقاطع غزل شديدة العذوبة: "حين أجلس معك/ أخلع معطف التاريخ/ وزر البيشرية/ أخطاء الآلهة في الولادة والموت/ أجلس محلقا مرحا/ كريشة طائر. " "بنظرة منك يتموج الغاب/ بأنواع الزهور/ بالأحلام المتدفقة في ربوة الخيال/ بذكرى تلويحة اليد في هواء جريح/ أي زنبقة يخبئها ليل الينابيع/ على مطارح المياه؟ " لكن الحبيبة كذلك غير موجودة إلا كأثر، ذاك أن: "مسافرا نحو الشرق/ بينما رسالتك تقول: / إنك ذاهبة باتجاه الغرب/ في أي مفترق للقوافل التائهة بين القارات/ تلتقي مصارع العشاق؟ خيالاتهم الناحلة تغذ السير/ باتجاه ظل وارف/ ظلك الذي يتبعني ملاكا حارسا من صدمة الفراق. " وكأن لا سبيل لالتقاء العشاق إلا عبر خطأ محدث عندما تضيع القوافل. رحلت الحبيبة ولم يبق منها غير ظل أثر سوفي يغدو كما السراب الذي يضلل المسافريين فيتبعونه دون وصول. على أنه، الظل، يغدو كما السراب الذي يضلل المسافريين فيتبعونه دون وصول. على أنه، الظل، وذاته سيغدو الملاك الحارس الذي يحمى الشاعر المتوحد.



# العالمُ أضعفُ من احتمال قصيدة رديئة •

بعد صمتِ عن الشعر طال عشرين عاما، يعود الشاعرُ المصريّ السبعيني **أَشْرُف** عامر بدَّيوان "هو تقريبا. . . مُتأكد" صدر قبل أيام عن دار "ميريت بالقاهرة. جاء ديوانه الأول "شبابيك" بالعامية المصرية العام ١٩٨٣، وأعقبه الفاعلات ليلية " عام ١٩٨٨ ، الأول في ثلاث طبعات والثاني في طبعتين. ولم يتخلل هذا الصــمتُ الطويل إلا ديوانانُّ للأطفال: "اللون وٱلخيــال"، و"نجارُناْ الفنان" العام ٩٢. ويحقُّ أن نتساءل حول هجران شاعر الشعرَ. بعضُ الشعراء ينضب، وبعضهم يتخذ قرارًا نهائيا بالصمت وهو مازاًل ناضحا بالشعر مثل رامبو. لكن الصمت الذي يعقب غناء يطرح سؤالا. وعنوان الديوان "هو تقريبا. . . متأكد " قد يشى بإجابة ما . إذ يضعنا على الخط المتأرجح بين الشك واليقين. فهل كان الشّاعر يرقب، بشكِّ، المشهد الشعرى الراهن **بتحولا**ته المتسارعة التي شهدها عقدان من الشعر، وصنعها جيلان من الشعراء؟ هل كانت تلك الوقفية المستطيلة بمشابة استراحة المحارب الستى يتأمل عبرها خطُّواتِه السابقة ثم ليرسم ملامح طريقه القادمة، ذهابا مع الشافعي حين قال: قدَّرُ لَرَجلكَ قبل الخطو موضعها/ فمن علا زلقا عن غرَّةٍ زلجيا/ ولا يغرَّنك صَفُو ۗ أَنتَ شاربه ۗ فربما كان بالتكدير ممتزجا؟ أم هي حالُّ تشكَّك في الوجود ذاته بحيث نذر للرحمن صوما عن الغناء حتى ترتسم رؤيته الجديدة للعالم قبل الكتابهـا شعرا؟ الحـالان جائزتان ومـشروعتـان. إذْ أن الإفراط في الغناءٰ، أوَ التقتير فيه، ليسا في ذاتهما دليلا على الشعرية بقدر ما يشيان بقدرة الشاعر على ترويض الشعر وتحجيمه حين يتوجّب سُوّسه أو إطلاق أسره.

 <sup>♦</sup> جريدة قالحياة اللندنية ٢١/ ٢/ ٨/ ٢٠٠٨

# المُغنَى والحَكَاء



"السابلة/ وقاطعــو الطريق/ والمهــمشــون/ لا يعــرفون وجــهتي./ النبــلاءُ والوجهاء/ وأصحابُ الدماء الذكية/ لا يعرفون وجهتي/ الحالمونِ والمتعبون/ والعارفون ببواطن الأمــور/ أيضا لا يعرفون وجهتي/ وأناً/ المتــعدّد/ والمتعدّدون في المجميعة م لا يعرفون وجهتي. أله هكذا تكرّس هذه القصيدة تيمة مراوغة الطّريق وهروبُ الخطوِ من تحت قدمي الشاعر، وتكرّس، من ثم، حال التشكك وانعدام اليقين. ذاك أن الشاعر لم يخَّتر مفردة 'الاتَّجاه'، بلُّ الْحتار 'الوجهة'. فغياب "الاتجاه" قد يعني وضُوح الطُّريق مَّع غياب الهدف أو الصُّوب أو نقطة الوصول، فسيما غياب "الوجهة" تعني انعدام الهدف والطريق معاً. هذا على المستوى المضموني. على أن تلك التيمة قَــد تنسحب كذلك على مستوى الجمالي حين نتأمل التِـحُوّل في الطريق و الوجهــة الذي اعتمدها الشــاعر في ديوانه إّذ خرج قبصَّائدَ نثر، وهُو أحد "الورّانين" السبعينيين العُـتاة كما ظهـر في ديوانيه السَّابَقين من التزام تام بالعروض الخلِيلية، وإن في صيِغــة الشعر التفعيليَّ الحر لا البحور العموديّة . كذلك فإن أرتيادَ الشاعر القصّيدةَ المكتوبة بالدارجة المصريّة، في تجربته السابقة، أعطته حرية أكبر وجسارة في اللعب باللغة الفصحي وعدم الرهبة من اختراق حصونها المقدسة. تلك الرهبة التي قد تُحجمُ بعض الشعراء الرهبة التي قد تُحجمُ بعض الشعراء عَنَ الإقدام علَى مناوئة عَلَياء اللغة، فيصير الشَّاعرُ، مَّن ثم، خادمًا لِلغة بدلا من جعلها خادمة لـقصيدته. تلك الجسارة ستجعله يـقول مِثلاً: "شارعٌ ممزّق/ تلالُّ من 'البني آدمين' الْمُتِـآكلين/ . . . ' وقد جباءت اللَّفظةُ موفـقةٌ طريفة (عـلى ما تحمل من خطأ تركيبي لـذلك قوسها الشاعر اليس فقط على مستوى الجرأة في كسر تابو اللغة، بل كذلك إيقاعيا حيث لم تستسغ الأذن بعد ثِقَل مفردة "بنو آدم على صحتها اللغوية.

في قصيدة 'في مساحة غير بعيدة'، التي استُلَّ من متنها عنوانُ الديوان، يشكك الشاعرُ، عبر حال نوستالجيا مع السقيقة والعاب الطفولة واحلام الصبا، يشكك في طوباوية العالم ويطرح سؤاله حول البرجماتية الميكيافيلية التي تكتنف الوجود والأصدقاء. كل ما كان جميلا في طفولتنا ينحسرُ عنه ثوب الجمال حين نكبر ونعي. فالجهل عمود الطمأنينة كما ذهب النفريّ لأن المعرفة تشقل كاهلنا فتسقط البراءة والدهشة عن الموجودات وتغلفها بثوب الوظيفية والعلمية فتتحول إلى أيقونات بلاستيكية لا روح فيها، فلا نجد أمامنا سوى الفرار إلى الماضي الذي هو جميلٌ بالضرورة مهما كان: 'المشاهدُ العاطفية / تستبق الروح إلى الماضي اواستمرار الحياة يستدعي أحيانا/ التفتيش في أروقة الذاكرة المفخخة / الغاية تبريرٌ واستمرار الحياة يستدعي أحيانا/ التفتيش في أروقة الذاكرة المفخخة / الغاية تبريرٌ



للوسيلة/ مَن قالها؟/ ولماذا اعترض عليها؟/.../ واللعب التي خباها في قعر الدولاب الخشبي/ هل أخرجها من تحت الألحفة/ وأعادها إلى أخته فيما بعد؟/ هو متأكد من أشياء:/ كل الأصدقاء كانوا هم الأجمل/ وكل النساء اللواتي عرفنه/ لم يلتقطن من قلبه/ حبة قمح/ لا/ ليس كل النساء/ هو متأكد من أشياء:/ لم يعد الأصدقاء هم الأجمل/ وملح الوطئ/ لم يعد فاتحا لشهية ابنائه/ هو تقريبا/ متأكد!". هكذا يتحول يقيننا بالتدريج إلى شك في كل ما حولنا. لكننا لا نسلم بشكنا بسهولة ولا نفرط بيقيننا طائعين. فتنتج مثل هذه الجملة الشعرية الملتبسة الجامعة بين ما لا يجتمع: تقريبا+ متأكد.

على أن الديوان في مجمله غارق في حال من القنوط، والشك، ليس فقط في كل المسلمات الماضية كما أسلفنا، بل كذلك الشك في إمكانية حدوث أية بارقة أمل في انصلاح العالم. ربما حسب منهج الرياضيين والمناطقة فإن المقدمات الخاطئة تُنتج بالضرورة توالي ونتائج خاطئة كذلك. فإذا كان العالم الراهن ذاهبا بحسم من الجمال نحو القبح والبشاعة، فما دلينا على أن القادم جميل "الفرح قليل في وطني والشرفات المفتوحة باتساع الأفق لا تتنفس. / لا رئة للبسطاء. / الموت إله المتعبين عويذة النجاة وملاذ الكاظمين الغيظ الباحثين عن الحياة في عذابات القبور. "

اعتمد الشاعر في ديوانه وضع تصدير قصير قبل كل قصيدة، فيما يشبه "جوهرها النشط" بتعبير فاليري. كأنما هو لون من تمهيد القارئ للحال الشعورية والشعرية التي هو بصدد مقاربتها بعد برهة. فنجد قصيدة "القاهرة" تبدأ بفقرة تقول: "ذهبت إلى السرير مبكراً، لأنني كتبت قصيدة رديئة"، على أن هذا المقطع لن يتكرر في متن القصيدة، لكن منتهاها سيقول: "حقّا/ إن العالم أضعف/ من احتمال قصيدة/ رديئة". على أن بعض هذه التصديرات كانت، بحقها الخاص، قصائد محكمة بالغة التكثيف. "ناديتُها/ وفي منتهى النداء/ رحلت عني. " "كانت هي العون/ عندما يقرصنا الجوع/ وكان دعاؤها لنا بالستر/ لا يُجاب. " "عندما فضفض بحبه لأرسولا/ احترق العالم/ ورأى الرب بالستر/ لا يُجاب. " في هذا المساء الساكن/ شيءٌ يختلف. "



# النقصُّ الفني في هياكل المطر •

كيف يمكن أن تكون للمطر هياكلُ؟ المطر ماءٌ، يعنى مادة سائلة لا قوام ثابتا لها، بِل تِأْخَذ قِوامَها عبر الإِنَّاء الذي يحتويها فتتخذ شَكَّله وحِجمه. فيما الْهيكُلُ بنيانٌ قُوامُه مِادةٌ صلبة لها طولٌ وعُرض وارتفاع. أي له أبعادٌ ثلاثة، مع اعتذارناً لآينشتين وبُعْــده الرابع. أبعاد بوسعنا قيــاسها والتعــاملُ معها بالحواس الــبشرية. "هياكل المطر"، ديوان الشاعرة البحرينية زينب السبجن، الصادر عن دار " فراديس " بالبحرين ، يضعنا منذ العنوان ، بوصفه العتبة الأولى للنص ، أمام مجاز يجمع بين نقيضين لا يجتمـعان. هياكل، والمطر. سيصاحبنا هذا اللُّون من المجاز الشعريّ طوالَ الديوان. المجاز القائم على تراسل المعاجم والجمع بين ما لاّ يجتمع، اللهم إلا في الشعرِ الذي يلعب باللُّغة، يفكُّكها ويعيد تركيبها على النحو الذي يروف له. "كنتُ أســافرُ في أصداف الجمر/ أســالُ عن دموع المرايا/ ـ عن جِسر أرممه بالخوف العابر/ عن حطّام يلوذُ ببـردي/ عن غابة تعبّريني/ سماء تجوُّبُ صَدري/ وأياد معبأة بتنضرُّع الموج/ ترتعشُ بين ليلي/ وتخبئُ أغصانِها. " نحن إذًا بصدد ذات تُشعريمة ضائعة تبحث عن ملاذ لها بين أروقة السطبيعة. على أن الشاعرة رسمت صورها على نحو معكوس، فالموج هو الذي يتضرع للأيادي الغرقى، والسماء تجوبُ الصدور، والحطام يلوذ ببـرد المسافر بـحرا، الخ. لذا سيكون على مخيال القارئ أن يجهد في محاولة لرسم تلك الصور المانتازية التي رسمتها الشاعرة بريشة نزقة إلا تحفل كثيرا بالمنطق البصري. القاري عليه أن يتصور: أصدافًا من الجمر، دموعًا المراياً ، وكذلك صورة حطام يلوذ ببرد ما، وغابة تعتري شخص ما، وسماء تجول في صدر إنسان ما، وموج يتضرّع، الخ.

♦ جريدة «الوطن» السعودية ١٩ / ٨ / ٨ / ٢٠٠٨



**هذه** الصور قد تسهم في رسم مـشاهد سوريالية تقترب من حقل الشــعر بقدر ما نستعد عن الاعتيبادي والواقعي المتراكم ذاكرتنا البصرية، لكن خطورته، في المقابل، في أنه قد يفضّي إلى " لا شيء " ٰبعيـنه. أعني غيابِ الصورِة الكليّة التيّ تتكون من تنامي الصور الجزئية، فتشكل لدى القارِئ رؤية بصرية مكتملة ذات بنيان متماسك يصنع حالا شعورية بعينها تعتمرُ القارِئ فتبدّل في كيميائه الداخلية، وهي وظيفة الشعر الأولى. والأخسيرة ربما. هذه التيمة في الكتابة، وهي أثيرة لدى شعراء كثيرين، يمكنني أن أسميها "الأفقية اللا متصاعدة". ذاك انها تتكئ على رسم صور شعرية، كُلُّ منها جميل بحقه الخاص، في توالِ أفقي **لهير** متصاعد. هذه الصور تتجاور، ولا تتنامي رأسيا فتصنع بناءً شعريا أو عمارةً لها قـوام وأبعاد. أجلي مـثال على هذا القصّيدةُ رقم (٣)، (قـصائد الديوان لإ تحمل عناوين بل أرقاماً). تقول المسجن: يتدفقُ المُوتُ بين أصابعي/ يجوبُ اللهُ مدائني/ يديرُ الحزنُ احتراقي/ ينتظرُ النورسُ مجيئي/ ترسمُ النجومُ دمي/ يغسلُ الصبحُ خوفي. " وتنتهي القصيدة. كذلكِ قصيدة (٥): كانْ لي السُّوسيُّ البري/ ونهرُ الكلماتُ/ صـوتُ الرغبة/ ورائحةُ الجمـر/ بكاء الزجاج/ وأوتار الحروف/ والسنة الثلج/ كان لي جناح الملاك/ وزفير الخبر. " نحن هنا أمام مجموعةً من الصور الشُّعرية المدهَّشة، رسمتها ريشة ذات خيال، لكنها مع ذلك أفقيَّة لاَّ تفضى إلى صورة كليّة أو عمارة متماسكة. ولذلك بوسعنا حذف أي سطر شعريُّ، أو إضافة أي سطر شعري، أو التبديل بين السطور الشعرية، دون أن تتأثر عُمارةُ القصيدةُ. لأن السطورُ الشعرية متجاورةٌ مثل لَبِناتِ فوق الأرض، بينما البناء الشعري يتكون من لبنات متصاعدة مــتراكبة رأسيًا بَعضُّها فوق بعض، بما يعنى تقوّض البناء عند حدّف أو إضافة كلمة أو تبديل مكانها.

على أن الشاعرة تلعب لعبة المجاز على نحو احترافي جميل حين تُردف التجريدي بالتعييني، فلا يكاد قارئها يدخل دائرة المجرد حتى تشده عنوة نحو المتعين الملموس، فيحصل التوتر الشعري الفني، الذي يُنجي القصيدة سواء من الغرق في لجة التجريدي الهيولي، أو الاصطدام بحائط التعييني الخشن. الرقص الخطر على الخيط المتأرجح بين سيولة الأول وصلابة الثاني هو اللعبة التي تصنع الشعرية القلقة الجميلة. نجد ذلك بجلاء في القصيدة (١) تقول: "لي شحوب الغبار/ يتدفق في ماء البئر/ لي طريق اللا مسافة/ يطوف على صرحات الخريف/ لي كتاب الذاكرة/ يُقرأ في عبث الليل. " فعلى الرغم من أفقية الصور كما أسلفنا، إلا أن الجمع بين المنطق واللا منطق، بين التجريدي والمحسوس، هو

## المُغنّى والحَكَاء 🙎



صانعُ شعرية هذه القصيدة القصيرة. ذاك أن "شعوب الغبار" (تجريد)، ثم "يتدفقُ في ماء البثر" (تعيين)، "طريق اللامسافة" (تجريد)، "يطوف" (تعيين)، "كتاب الذاكرة" (تجريد)، يُقرأ (تعيين)، الخ.

"كتاب الذّاكرة" (تجريد)، يُقرأ (تعيين)، الخ.
على أن بعض القصائد قد نجت من الأفقية اللانهائية ونجحت في تشييد عمارتها مثل قصيدتي (٢٩)، (٣٠): "رسيمتُكَ في دفتر الشتاء/ غسلت بك دموع أمي/ وانتظرت بساتين خريفك/ تطل على قارعة الموت/ تحيي ملامحي بغربتك. "، وكذا: "أعددت لي العاصفة / خلقت لي البحر/ أيقظت الغيوم المحمومة برغبة النار/ حاصرت مسائي وتلونت/ بلون سماء الشمال الساطعة. " أيضا نجد تجريبا جسورا في انتهاج تيمة النقصان الفني الذي يصنع شعريته ودهشته من خلال عدم تشبعه وعدم اكتماله مثل قصيدة (٣٢): يا حمي المطر/ يا زهرة الموت/ يا حجري العاصف. " وتنتهي القصيدة هنا دون اكتمال على نحو فني بالغ الجمال، إذ أن هذه السطور الشعرية الثلاثة لم تكون جملةً مفيدة النقي الذي يعند أن المناس المن

يا زهرة الموت/ يا حجري العاصف. وتنتهي القصيدة هنا دون اكتمال على نحو فني بالغ الجمال، إذ أن هذه السطور الشعرية الثلاثة لم تكون جملة مفيدة واحدة. إن هي إلا مجرد تعبير نداء وحسب، جميعها حرف نداء ومنادى، ولا شيء أكشر. هذا النقصان وحده هو صانع هذه الشعرية هنا. إذ ألقت الشاعرة قارئها في دائرة السؤال: ثم ماذا؟ وعليه وحده أن يكمل القصيدة. وهو ملمح ما بعد حداثي يجعل القارئ ضالعا متورطا في كتابة النص مع الشاعر. ملمح ما بعد حداثي وإن كان عباقرة النحاتين الرومان القدامي قد نهجوه حينما نحتوا عائيل حسناواتهم فائقة الجمال والاكتمال، لكن مبتورة الذراعين، لكي يسربوا رسالة إلى المتلقي مفاداها أن في النقص اكتمالا، وفي النقيصة جمالا. ليس فقط لأن الكمال التام محض وهم غير موجود، بل كذلك لأن النقص ذاته يشير إلى الاكتمال، وانقيصة عير المحود، بل كذلك لأن النقص ذاته يشير إلى المبتور، أو في التتمة غير المكتوبة للقصيدة الناقصة.

# أحوالُ الفقد في الحُرف العربيّ •

لسانُ النار، دائمًا ما يتراقص مُشرعًا عاليًا، لكون الهواء الساخن حوله أقلَّ كثافةً من سائر الهيواء المحيط، فيحمله سامقًا باتجاه عـموديّ. ولسان النار، هوّ مارج النار الذي قُدُّ منه الجان. وللنار رموزٌ شتى في الشقافات القديمة لو تتبعناها لخرجنا بدلالات كــثيرة يضيق المقــام عنها. أما هنا فلســان النار، برأبي، هو رمزٌ لحَـرفُ "الألف"، أُولُ حروفُ الأبجدية، ذلك الحرف المسكون بأسرَّار كـثيـرةٍ وتعاويذَ ربما يفصح عنهـا الديوان الأخير للشاعر المصري أحمـد الشهاوي، لسانُ النار، الصادر عن الدار المصرية اللبنانية. وربحًا من الضروري في هذا الصدد الإشارة إلى أن لـ ديوانا تحت الطبع بعنوان "منزلة الألف". يقول المتصوفة: "الحرفُ خزانةُ الله, فمن دخلها فقد حمل أمانته، والحرفُ نارُ الله, و قدره". ويقول الشهاوي، ذات حوار، إن القصيدة وشاعرَها لابد أن يكونا لحظة فعل الكتابة حرفًا مشددًا، وقال في آخــر إن الحروفَ أمَّةٌ غامضةٌ لا يُصلُّ إلى مشارف ديارها إلا الواصلون. تيمة "الحرف" وأسراره إذًا هي الطريق التي يستوسلها الشاعر عبر ديوانه ليكشف عن لحظة انصهاره الشعري. ولا تكاد قصيدة من قصائد الديوان، التي ربت على السبعين، تخلو من لفظة "حسرف" أو نحوه. لكن حسرفي "الألف، والنون" قد احتلا المرتبة الأعلى ونُسجت على نولهما خيوطُ الدّيوان وغزله. فأما حسرف الألف، الّذي قال فيه النفريّ : " كلّ الحروف مريضةٌ . . إلا حرف الألف"، فهو أول اسم "أحمد"، وتالث اسم "نوال" ولَّذَا أشهره الشاعرُّ في وجه الـوجود كلسان من نار يعيِّصمه من ضياع الهَوية. وعمد الشَّاعرُ إلى إبقاَّئه حيًّا عبر قصيده كحَّبلِ سُريٌّ، يربط بين الطَّفُّل وأمه،

۲۰۰٥/۳/ ۳۱ اللندنية ۳۱ /۳/ ۲۰۰۵

لينجيه من الموت ويهبه ماءً الحياة. الطفل الذي فقد أمه مبكرًا، يستدعيها من ظلمة الموت عبر الحرف الوحيد الذي يربط بين اسميهما : " جسدٌ طيب / طاب وطبّبَ لي هذيان طيسوري حين تفـرً/ من التاريخ إلى إشـراق الألف العمـدة ، ويقول: أَ أَنَا المُتعلِّقُ مِن قِشَة روحي بخــلَّاياكِ/ أَنَا المُمسوسُ بِحَرف مِن إسمك ' . ويقول في قصيدة "وسن": " اختأروا حسرفَ الألف بيانًا لَلنَّاسَ جُميعًا". أماً في قصيدة وعزاءً لنشيد ، وهي القصيدة الوحيدة التي يفصح فيها الشاعر عن ملهمته الأولَى على نحو صريح، الملهمةُ التي لم يبق منها غير حرف يناجيِه كلما أوجده الفقد: 'سأعود إلى الإيقاع/وإلى صّمت موروث من أمي/سًاحررُني من شوف إنك/ من أن تتكلم روحي/ إلَّى حرف من إسَمكُ " . ٌ نوالٌ عـ َّيسى، الأمَّ التيُّ رحَّلتَ فيَمـا كان الطفل صغيرًا، والتي أهَّداها ديوانــه هذا وكل دواوينه السابقة، صمدت رغم الزمن ورغم الرحيل كملهمة أولى وسرمدية. يستمد منها الحياة كلما أوغلتُ في المُوت، ويقبض منها على الدليل كلمًا ضيعتِه إِلمتـــاهات. وأما حرف النون(الذِّي تموضع مـرات ثلاثًا في عنوان الَّديوان: لسانُ النَّار)، فهــو رمز التكوين عند بن عـربي الذي قالَ فـيه: لُّولا النقطة فـوقه لانتفــى الوجود. وهو الجِيرِفِ الأولُ مِن اسمَ الأمِّ. يقول في قِيصيدة" قسيرُ حرفٍ يطِّيـر": " الزمنُ يمر/ وأنا مخــتبئُّ في نُونِ " . يقول النفريُّ في مــخاطباته: " الحرُّفُ يعــجز عن أن يخبر عِن نفسه، فكَّيف يخبر عني. ' لكَّن ٱلشهاوي، المسكون بالتراث الصوفي، يشتغلُ عَلَى الحرفُ ليستقطرُ منه الدلالة والطاقة الشَّعرية والرؤي. وحرف النَّون يشغل في الأبجـدية العربية مكانة مرمـوقة، يتوسطها لأنه الرابعُ عـشر من أصل ثمانيّ وعَــشرين. وفي الإرث الإسلاميّ يرمــز إلى "الحوت" وهو المعنى الأصلّ لكلمــة 'نونْ ، ولذّا دُعي النبي يونس (يونان) "ذا النون" إذ مكيث في بطنّ الحوت بمعتجزة. وفي الموروث الهندوسي الحوت هو "السمكة المخلِّصة " ويحلُّ محل سفينة نوح في المنقول الإسسلامي. إذًا النون لدى الشاعر هي "ظلمة" بطن الحَــُوت أو رحمُ الأم، وفي الــوقت ذَّاته، رجــاء الخــلاص وقــاربُ الــنجــاة منَّ الطوفان. في كتَّابه " رموزَّ العلم القدسي" يقول رينيه غينون (١٨٨٦–١٩٥١)، الباحث الفرنسي الذي اشتغل علي أسـراًر الحروف الروحية عبر الموروث الطاوي والهندوسيّ والمسيحيّ والإسلاميّ، إن رسم المنون كنصف دائرة تعلوها نقطةٌ، تَمْثُلُ هَيْمَةً فُلُكُ سَابِحَة، والنقطة تمثل بذرة الحياة التي تتوسط مـركز الدائرة أو نواتُها التي تكمِّن بالداخل آمنةً من عوامل الإفناء الخارجَ يهُ. إذًا يتوسَّل الشهَّاويُ النونَ كرحْم أمُّ أو كشرنقةً حمايةً من العَّالم. ولأن خروج يونس من ظلمته يعدُّ



نشورًا وقيامة جديدة، فإن النون لدى الشاعر هنا تمثل ولادة متكررة من رحم الأم الراحلة، يستدعيها، كلما تاق إلى ولادة جديدة، بأول حروف اسمها فتأتي إليه، فينجح أن يهزم الفقد والعدم عن طريق الشعر، وتلك أولى وأهم رسائل الشعر للشاعر وللقارئ. وفي مستهل سورة القلم قولُه تعالى: "ن والقلم وما يسطرون"، وفسر العلماء النون بقنينة الحبر، والنقطة في وسطها برأس القلم المغموس في المداد الذي هو مادة العلم، وهو أصل الحياة الروحية. ومن هنا كانت إلنون معين المعرفة للشاعر أي أصل ومنتهى الحياة.

يقف الشاعر في غربته على خط النفياع في اللازمن، المشدود في منطقة وسطى بين الوجود وبين العدم. "المحذوف من الذاكرة/المحذوف من النسيان/المكتوب بشك في سيرة مائه/يبحث حتى عن شاهد قبر... "لم تحذفه الذاكرة من دفاترها وحسب، بل إن سيرته مكتوبة بغير يقين وعلى صفحة ماء لا يستقر، وحين يستدعيه الموت، وهو المطلق والثابت الوحيد، يغيب القبر والشاهد. تحيلنا معظم قصائد الديوان إلى حال الفقد في كل صوره، فقد الأم وفقد الحبيبة وفقد اليقين وفقد الزمن وفقد الهوية.

يعتمد الشاعرُ تقنيات شعرية حداثية مثل القافية المقلوبة في القصائد الأول من الديوان بأن استخدم كلمةً أو حرفًا يتكرر في بداية كل سطر شعري، مثل "ألا" يتلوها يتلوها فعل مضارع في القصيدة الأولى، أو حرف ناسخ مثل "لست" يتلوها اسم فاعل أو اسم مفعول مثلما في القصيدة الثانية الخ. إن نشدان الموسيقى الشعرية لا يكون عبر الوزن الخليلي وحده، لكن إيقاع الكلمة وتراكيبها واللعب على اشتقاقاتها وجذورها، وطرائق التقطيع السمعي، واستحلاب الطاقة الموسيقية المخبأة في النحو والصرف التي هي، بزعمي الخاص، المفتاح الأول والأهم في موسيقى اللغة العربية، تُعدُّ وسائل ذكية بوسع الشاعر السابر أسرار لغته أن يطوعها من أجل إنتاج موسيقى المعربة جديدة وطازجة. ورغم أن الشهاوي قدم لنا ديوانا موزونا، إلا أن الموسيقى اللافتة لديه نبعت من مناطق أخرى اعتمدت اللعب على اللغة أكثر مما لعبت على التفعيلة. في قصيدة بديعة (تذكرنا بمواقف النفري) بعنوان "قيالت امرأة": وقيالت على من (مفاعيلن) بقدر ما طفر عارف/ ودموعُ مئذنة/ وبيانُ لم "، النغمُ هنا لم يتجل من (مفاعيلن) بقدر ما طفر من جراء جزمَ فعل الأمر وحُسن توقيع القافية. وفي قيصيدة "ريح عاطلة" موسيقى السطر الشاني تفوقت على الأول ليس به (فعلن) بل من طريق اللعب يقول: "كي أنسي في مرآة يديك/أكونُ الوصلَ الفيطن) بل من طريق اللعب موسيقى السطر الشاني تفوقت على الأول ليس به (فعلن) بل من طريق اللعب



على نصب (المفعول به) المتواتر وسجع الكلمتين ورنين حرف الصاد.

يعمد الشاعر في بعض قصائد الديوان إلى بناء صور شعرية متوازية وغير متنامية أو متراكمة. تلك الصور لا تشكل في كثير من الأحيان صورة كلية بوسعها تشكيل حال شعرية واحدة يخرج بها القارئ بعد إتمام قراءة القصيدة، أو لنقل إن القارئ يجد شيئا من الصعوبة في تمثّل حال واحدة منها، بل مجموعة من الحالات المتشظية عبر القصيدة، كأن يقول: " المعتوم بنقش/الداخل في جوف الشمس بلا معجزة نبي/السكران بكأسين من الضوء/المحتفل وحيدًا بالفقد . . . الخ . وعلى الجانب الآخر يحفل الديوان في أواخره بمجموعة من الأبيجرامات التي تذكرنا بتوقيعات العرب الأقدمين أو قصائد الومضة شديدة التكثيف والشعرية والثراء وإن وقعت في أحيان قليلة في شرك الحكمة أو القول المأثور . " وأنا معك/ما أشبهني بتويج/يعتم/و/يضيء " .

لكم صدق كوكتو حين تكلم غن ضرورة الشعر للشاعر وللوجود. الشعر، ذلك الساحر الذي يهزم الموت والغياب، فالأم التي خطفها الموت من الطفل، سيكون بوسعه حين يكبر أن يستدعيها كلما أرهقه الحنين إليها، إذ هي على مرمى (حرف) من قلمه. يناديها بأولى حروف اسمها فتلبي، لينطلقا معا في "رحلة مقدسة"، تحيلنا إلى رحلة المسيح ومريم، يقول: "جهزي الزيت والزيتون والخبز المقدس/فالرحلة ابتدأت". وعبر قصيدتين عنوانهما "ألف" و "دال"، هما بداية اسمه ونهايته، يمضي الشاعر في رحلته وحيدا، باحثا عن هويته عبر معراج الكشف حتى إذا ناداه الشعر الطلق من أسر الحرفين ليعرج في رحلة أخرى صوب المعرفة التي هي منتهى الحياة وسدرة المنتهى فإذا بها "لسان النار".

# الجتة، وإيثاكا عوليس •

جنّة "هو عنوان الديوان الثالث للساعر السعوديّ أحمد البوق من إصدارات المنكسر "عزدار "شرقيات" بالقاهرة. يجيء بعد ديوانيه "أحاميم" عام ١٩٩٤، و"منكسر "باعتداد" عام ٢٠٠٧. والديوان في أغلبه الأعم قصائد عشق مطولة شديدة العذوبة. تمتح رومانتيكيتها من وثبات في حقل الحب رشيقة الخطو لا شديدة العذوبة. ومفارقة وخفة ظل غير موغلة في تأزمّات المحبين وتدلههم وغذاباتهم. ورغم أن الشاعر قد أغفل وضع إهداء لديوانه، إلا أن القارئ سوف يحدس أن إسقاط الإهداء متعمد". إذ قامت معظم القصائد بدوره على النحو المرأة. والتي أخرجتنا منها المرأة. والتي أخرجتنا منها المعنوي؛ فولن الديوان حل محل الإهداء. فالجنة أمرأة". والتي أخرجتنا منها المعنوي؛ فحين تأتي الحبيبة اسمها جنة؟ سبواء على النحّو الفعلي أو على النحو المعنوي؛ فحين تأتي الحبيبة يستحيل الشعر بشرًا سويًا يمشي على قدمين: "حين تعويضية لرأب صدوع الروح التي خلفها الفقد فتنتعش الكمنجات بشجوها لتهب تعويضية لرأب صدوع الروح التي خلفها الفقد فتنتعش الكمنجات بشجوها لتهب تعويضية لرأب صدوع الروح التي خلفها الفقد فتنتعش الكمنجات بشجوها لتهب تعويضية لرأب صدوع الروح التي خلفها الفقد فتنتعش الكمنجات بشجوها لتهب تعود الحبيبة: "بوسع العصافير أن تلقط الرزق/ كي علا الأفق تغريدُها/ . . ./ بوسع المطارات/ أن تتمدد فوق رصيف المحطات/ كي تلقط العربات أنفاسها/ بوسع البيوت/ أن تحيي الشوارع/ والشرفات/ أن تلوّح للعابرين/ بوسع الشجر/ بوسعي البكاء وحيدًا/ وأشرب صمت الدقائق حتى الثمالة/ إلى الأندي المطر/ بوسعي البكاء وحيدًا/ وأشرب صمت الدقائق حتى الثمالة/ إلى

جريدة «الوطن» السعودية \_ ١٣/٣/٣/٢٠٠٧



أنُّ. . / تحضري. ' هكذا تتحول كل الموجودات إلى أصدقاء يؤنسون الشاعر في وحدته. وليسُ الشِعـرُ وحده ما "أنسنه" الشاعرُ فـجعله ِ يمشي على قدمين، بلّ كُذلك: "الرسائلُ ليست صناديقَ الكلام/ ليست ما نحس من السعادة/ ما نعاني من أرق/ ليست أحاسيسنا على الورق/ الرسائلُ أمّة وقبائل/ فامنحوا أمثالكم/ ما تستحق من السلام. \* أليست تقوم الرسائل مقام الأحبة في غيباتهم؟ والشاعرُ يجيد الرسم بفرشاة الحروف لوحات شعرية لا يعوزها اللون والصوت والحركة: "مرَّةً كانَّت بِـلُون البحار العمـيقة/ مرةً كانت بلـون سماء ملبِّدة بِالغـيوم/ ومرةً كانت بلون المروج/ ومرةً كانت شفيفة/ رأيت الروح منها/ علمُها عند ربي/ كلما يسقطُ الضُوء / تُفيضٌ ينابيعُ ألوانها. ' هنا رسمٌ شعري بالغ الإتقان لأحوال المرأة في تقلباتها بين الإعراض والإقبال، بين الحزن والرضا. وفي رسمه للقلب يقول فِي قصيدة 'مقامُ الإِياب، مقامُ المغياب': "هاديٌّ كبحيرة/ بسيطٌ كوردة/ واضح تكشمس/ عميق كمرَحيط/ وهل يسألُ القلبُ عن وصفه؟ \* وإن جاء الوصف مباشرًا يعطى للأشياء صفاتها القارة في الأذهان العامة، وهذا ضد الشعــر. لأن الشعر لآبد يصــدمنا بنعوت جــديدة مّفارقــة وإلا غدا كلامــا عاديًا مستهلكا لا توتر فيه. لكن ذات القصيدة ستأخذ منعطفًا آخر حين يرسم مشهد جنازته وطقوس دفنه في رحلته إلى محبوبته بوصفها "الجنّة" التي سيؤول إليها بعد الموت. في قول: "حين شيعني القوم/ كنتُ رهيفًا/ أسمع وقع الدَّموع على الوجنات/ شـهقةُ الحــزن في الصَّدر/ وابــتلاع الألم/ أزعجــني صِّمتــهم آ وقعَ أقدامِهم / وِالطريقُ التي قَطَعُوها سريعًا / إلى حَفْرِة في البقيع / قُلَّتُ في النَّفْس: ﴿ هذا أكتمالُ الحنين إليك/ وتلُّك مواجعهم والمسرّات/ وهل تصرّحين إذا ما أهالوا علي التراب؟/ وهل يهَدأ القلبُ في نبضه والروحُ في لجها والحسرات؟/ فهذا مقام الإياب إليك / وهذا مقام الغياب/ فإن لم تكوَّني نعيمًا / فكيف يكون العداب؟ \* وهنا ينفَتِحُ عنوان القصيدة لندرك أن "غيابةً \* عن الأهل والصحاب بالموت، هو "إيابٌ" إليـها بالسفـر والحلول. ألم نقل إنها "جَنَّتـه" التي أهداها الديوان كاملًا منذ عتبة النص الأولى/ العنوان؟ ولهـذا كان طبيعيًّا أن نلمَّح على غلاف المجموعة الشعرية ظلال آمرأة تنظُّر من على على كاثنات الأرض على خلفيـة بيضاء. كرمـز لنصوع الفردوس، أو كـرمز للموت كـما في الميثولوجـيا الهندية. وِفِي مِـقامِ آخر سـيتحـدث الشاعـر عن الموت أيضًا بذاتُ الحسِّ عـيرٍ الوجل. لأنَّ الموتَ عند شاعرنا، للمـفارقة، حياةٌ كاملة، إذ هو الطريـقُ الصعبةُ إلى حيث ديار الحبيبة/ الجنة. الموت بالنسبة للشاعر هو "إيثاكا" بالنسبة



لعوليس. فمهما كانت الرحِلة شاقةٍ، لكن في نهايتها وجه بانيلوب المنتظرة فوِقِ نولها. يقـول: "لماذا كبرتَ لأشـهدَ موتى؟/ تضاحكًا قـال لي:/ ليشهـد موتُكَ كُيفٌ تعيشُ!!" إذ أي حياة تلك من دون الحبيبة/ الجنة؟ من قيصائد الديوان التي لا تخلو، على طرافتها، من تكريس لفكرة الحب قبصيدة "مهرج". حيث العاشق يكافح من أجل رسم ابتسامة فوق شفتي حبيبته العبوس: "وحيدةً/ كانت وحيدة / أعنى: تماماً وحيدة / حين نسلتُها مني / (تسرّب في الضّلوع الدمع) / وحين أعدت بسمتَها / كنت مهرجًا يدري / أن ضحكتها لم تتجاوز الشفّين كانت كمن نسيت بشاشتها / كنت مهرجًا / مثل علامة في التيه / وظيفتُه / فقط / أن يَذكّرها. " وفي المقتطف الذي ظهر على طيّة الـعُلاَّف يعتذر الشاعر للحبيبة إذ يقول: "لبِكن/ أخطأت ذات مساء/ حين قلِّتُ انتهينا/ كانت قابٍ قــوسين مني/ وإن عدتُ يوما إلتلك البــداية/ سأخيّب ظنَّ النهاية. " وكــما يبدأ الديوان بقصيدة عنوانها: "أحبُّك أكثر"، ينتهي الديوان بقصيدة عنوانها: "الحب". فيها يقدم لنا الشاعر تعريفات سبعة للحب، فمرة: "الحب انتظار بين مزدوجين/ نقطةُ البيدء/ همزةُ الوصلِ/ عولُ الذي لا يُقال. " ومرّةً: "الحبُّ أن تأتي ولا تأتي/ شكُّ في اليقين/ قلقٌ على دعة "، ومرة: الحبُّ ضوءٌ من شقوق الباب منسربٌ/ ماءٌ/ كلفت به كفّان/ طفلٌ تعثر باللغة. "، وأخرى: "الحبُّ نبعٌ نابضٌ في الصخر/ سربٌ من الطير المحلّق/ حين يُفزعه إنسكابُ الظل/ في قلولة حمراء. " ومرة أخرى: "الحبُّ عاصِمةٌ بلا سكانٍ/ قفرٌ مُترعٌ بالمعجزات/ قلولًا مُترعٌ بالمعجزات/ إثم صَّالح يَأْتيك مَن باب الصلاة "، وفي آخر: "الحبُّ مَلحُ الدمع في العينين/ حين يسيل من عسل/ على الشفتين. " وفي تعريفه الأخير يقول: "الحبُّ نصفُ الكأس فارغة/ ونصفُ الروحِ مترعة/ كأن الدربَ مكتوبٌ على قدمين. " ولا يغيب عن القارئ أن الشاعر وأن تخلى عن ميزان العرب الشعري الخليلي العتيق، إلا أنه مفتون بفكرة "القبافية". يتوسلُّها ليصنع منها إيقاعه الموسيقي بين الحين والآخر: "ليس لأني أحبُّكِ أكثر / تحيلينَ هجرَكِ سِجنًا/ وصدَّكِ عسكرٌّ. " "كلام المحبين مثل الندي/ ليس يروي الصدي/ لكنه يُنقذ/ من عثرات الردي. "

### ملائكة بيضاء بغبار الدقيق •

المتأمل قصائد عماد أبو صالح للوهلة الأولى سوف يصطدم باجتراحه لغة فصيحة شديدة البساطة حتى لتكاد، أحيانا، أن تتماس مع الدارجة المصرية، لكنها دومًا لغة سليمة تحترم قواعد النحو والصرف وإن بدت غير آبهة بها. تلك اللغة النافذة غير المقعرة تزيل حجاب التلقي الأول لدى القارئ فينفذ مباشرة إلى "الجوهر النشط" للشعر، بتعبير فاليري، من دون أن يضطر إلى عبور جسور مرهقة فوق جداول اللغة الكلاسيكية. هذا النمط من اللغة يذكرك بكتابات إبراهيم أصلان وعناية جابر اللذين حين تقرأهما لا تشعر إلا بروح النص تسلل إليك فورا، وكأنها غير محمولة على وسيط يبطئ أو يعوق من تدفقها. أن تعبر عن رؤى مكثفة وحالات شعورية حادة عبر لغة رهيفة هادئة لا صخب فيها ولا بتحجمه، أي لغة مترفعة عالية، أو كأن نقول إن المضمون الكبير يحمله وسيط بحجمه، أي لغة مترفعة عالية، أو كأن نقول إن المضمون يفرز الشكل المناسب مفهوم اللغة وما إذا كانت ثمة لغة رفيعة وأخرى غير رفيعة !! لا يشعر بصعوبة تلك الكتابة إلا من اضطلع بفعل القلم وعكف طويلا على تطوير تجربته ومحاولة تغرو أراض جديدة عبر مشواره الكتابي.

أفلت أبو صالح كذلك من شرك السردية المجانية التي أسرت شعراء كثيرين من جيله حتى لا تكاد تسمي نصوصهم شعرًا إذ هي للقصة القصيرة أقرب (مع احترامنا لإدوار الخراط والكتابة عبر النوعية). ذلك السرد الذي يكون فيه التسلسلُ الزمني والحدثي والمنطقي والتعليلي منتظمًا ومتناميًا بغير كسر أو حتى

♦ جريدة (الحياة اللندنية) ٣/ ٢/ ٥٠٠٥



لعب. غير إن سرد أبي صالح، باستثناء ديوان " قبور واسعة "، غالبًا ما يرسم مشَهداً شعريًا لا يكونَ هو الهذف في ذاته، رغم كون الشعر الجميل ينتهي بهدفه عند الصورة الجميلة إذا نجح الشاعر في رسمها، لكن المشهد عنده يكون في كثير من الأحيان منطلَقًا لخلق حال تأمل ولحيظة صمت من القيارئ كي يستتخلص جوهر الشعر ومفارقة الوجود- ينجّع أبو صالح فِي ذلك كثيرًا حتى وإن خانه الشعر في بعض الأحيان ورسم له صيورة مسطّحة أحادية العمق - يقول: "تغمضَ البنتُ عينيها في الشَّرفة/ و تمدُّ ذَرَاعيها/ الولدُ يشبُّ على قدميه/ و يمدّ ذراعيه/ في الشـرفة المقاَّبلة/ تُتبقـى مسافة/ تقطّع خيــوطها الوهمية/ العصــافيرُ العابرة. " ت ليس بوسعك كقارئ أن تقف عند لحظة الاستمتاع بهذه الصورة وتكتُّفي بذلك، لِكنها ستدفعك أن تجـول فِي الوجود لتبحثُ عن إجابات لأسئلة كثيرة مّازالت تحوّم، أو حتى أن تطرِح مزيدًا من الأسئلة، وُبظني تلك هي وظيفة الشعر الأولى. ويُقول: "يظّل واقفًا يحدّق فيها و هي جالسة على مقعد الباّص/ تنزل في محطتها و يظل واقفًا/ يتعجب للرجل الَّذي يصعد/ و يجلس فوَّق ركبتيــهاً. " لن نتوقف هنا عند المشهد السينمائيّ المرســوم شعرًا، لكن عند عينيّ العاشق الذي انفصل عن الوعى وجمد ناظرية على المحبوبة حتى ليظلّ يراها بعدما غادرت. من ملامح شعر أبي صالح كذلك قلب الهرم عن طريق تحقير القيمة العليا أو تقديس المدنس أو حتى الكذب. غير إنه لا يعتمد الشعار القار في الشعر القديم: "أجمل الشعر أكذبه"، الذي أظنه كان يعني حينذاك المجازات المهوّمة غير الملموسة أو تكريس الخيال الشعريّ الذي يبتعد عّن الأرض ويجمح نحو الغيب واللامعقول، لكن الكذب هنا يمجِّد القيمة بهجوها أو يقدح في المبدَّأ الرفيع من أجل تكريسه وسحب القارئ إليي منطقة الإيمان به. فنراه قد يرمي الأبوين بالقذارة والدنس فيفهم القارئ المدرَّب أنه في حال تمجيد لهما وهكذاً. وعلنا نذكر رامبو حين فعل شيئًا كهذا غير مرة. لذا فأنا أعتبر عماد أبو صالح شاعر "أمِّ" بــامتياز إذ استطاع القبض على لحظات أمومة ليــست بالضرورة هي اللحظات الأجمل أو المكرسـة في موضوعة الأم، لكنـها تلك اللحظات التي تمرّ دون أن ننتبه إليها، لحظات انهزَّامها وقمعها وقسوتها الحانية وحنوَّها القَّاسي وموتها حيّةً وعَيشها الميّت : " أهش الفراشات الملتصفّةَ بجسدك/ كي لا تطيريرُ ۗ وأبقَى وحدي. " وذلك أمر يحتاج، برأيي، إلى دراسة مستقلة منّ قِبل النقاد. "لم أكن/ ، أبدا، / ولدا سيئا. / لم افقاً عيني كلب صغير / و لم أسرَق قلم ابن جارْتنا/ (الأسـود ذو السلسلة الصفراء)/ ولـم أقطف وردتهم/ . أ. / هل ركبت



مرة، ظهر جدتي في أيامها الأخيرة؟ " في المقطع السابق نلمح بعضًا من الكذب الجميل حين نقفٌ خَّلف ســتار الكاهن لا لنعترف بخطايانا لكن لنتــبرأ منها على نحو مكشوف لا يخلو من براءة حتى لنجبر الآخر أن يتعاطف مع الخطاءين. هنا اللعبُّ في المنطقة الواقعة بين الوعي(الكاذب)، واللاوعي/ (الصادق) والذي يمثل هنا الضمّير أو الأنا الأعلى. وعلنًا نلاحظ الدوال السيموطيقية التي تميز صوت اللاوعى بين الأقواس في القصيدة. ونجد التطهّر الأرسطيّ حين يقولّ: "أريد أن أمزقُ سَتَارَةُ الجَـيرَانَ/ أَنَّ أَضرب بطون النسوة الحوامل بقبَـضتي/ . . . / أن أكسِّر مصابيح أعمدة الإنارة/ أن أرش المازوت على رجـلّ معه امـرَّأته / وطفله القذرّ ممسك بيديهما . . . / أريد أن أفرغ إطارات السيارات / . . . / أو / ، على الأقل،/ أسير بشارعين/ في نفس اللحظة. " اخـتار لنفسـه في نهاية القصـيدة أبشع ألوان القصاص لأن سيره في شارعين في نفس اللحظة يعني، فضلا عن الصورة الشعرية العبثية، أنه سوف يّتمزق نصفياً على نهج العقاب الّصيني الشهير تاريخيا. إذ هو لا يمارس ساديت على الآخر وحسب لكن على ذاته كـذلك ليتحول ماسوشيًا بعدما نظر في مرآة "ميدوزا" وهاله كم قبحه. ويدفعنا هذا إلى الكلام عن الشاعــر الجديد الذَّي هبط من فوق الأوليــمب وتخلَّى عن دور النبيّ لينخرط في اشتـجار الحياة ككائن تعس خطّاء لا يهرب من آثامـه ولا يترفع عنهّا والتعميد الروحي ولو بماء الشعر.

في ذلك اللون من الشعر نلمح ضعف الإنسان أمام حُلمه البعيد الذي لا يأتي أبداً وفي ذات الوقت لا يبرح الرأس. نراه يتقمص شخصية الثعلب في "كليلة ودمنة " حين أخفق في الوصول إلى ثمرات العنب أعلى الشجرة فأقنع نفسه أن العنب مر المذاق كما في القصيدة التالية: "أنظر للبنت الجميلة و أقول: / من يأمن الزيت عند الطهو/ ليد الولد التي تعصر يد البنت و أقول: / سيفترقان من أجل حجرة الصالون/ للشبابيك المغلقة وأقول: / يتشاجر الأزواج بالداخل و العربات التي تنشر الطين على ملابسي/ ستصطدم حتماً. / آهاهاها / أنا الذي الست أملاً أنبوبة البوتاجاز / و ليس علي أن أحمي زوجة / . . . / و لست مضطرا أن أضاجعها ليلة الخميس / أو أهديها زجاجة كولونيا / . . . / أنا الذي ليس لي طفل / يبلل مكان فمي على الوسادة / و يرضع ثديي زوجتي / و يحول قصائدي الى مراكب . " بوسعنا أن نلمح هنا قول الشيء عن طريق معكوسه أو نقيضه . وتلك إحدى سمات الشعر الجديد الذي هجر المباشرة وارتياد الشئون من مراكزها وتلك إحدى سمات الشعر الجديد الذي هجر المباشرة وارتياد الشئون من مراكزها



أو أبوابها الرئيسة، فالشاعر الجديد يلج سؤال الحياة من مناطقه الخبيئة المسكوت عنها وعبر طرائق الإنسان العادي الذي يكذب ويرتكب الخطايا ويعتمر الأقنعة حينا، وفي حين آخـر يكون أكثر صفاءً من طفل. يعمد أبو صالح أحـيانًا إلى نحت عنوآن قصيدته كلجزء متمم للنص، وعلى القارئ أن يختار له موضعًا مناسبًا حسب رؤيته الخاصة، ففي قصيدة بعنوان: "تعلق ألملاعق بثوبها. . لحسن الحظ " يقول: "تقع على السلم / تنفرط حبّات الخوخ من ثوبها/ و تحدث ضجة توقظ النائمين. / الآن تدرك الخادمة القروية/ لماذا أهدتها صاحبة المنزل/ حذاء بكعب عال. " وجلى ما في القصيدة السابقة من أيديولوجيات ومعالجة للقضايا الكبرى دونًا مباشرة في القول. أليس يتماس ذلك المقطع الصغير مع قضايا الطبقية والقمع النسوي والعدالة الاجتماعية ومشاكل الوعي مِن دون تصريح بأي مصطلح؟ وماذا لو اعتبرنا "صاحبة المنزل" رمزاً للسلطة، و"الخادمة" رمزا للشعوب، و"الكعب العالي" رمزا للقفز فوق الطبقات أو محاولات الثورة؟ ألا يرد هذا المقطع بامتياز على زعم النقاد أن القيصيدة الجديدة تخلُّت عن الهموم الكبرى وغـرقت في العابر واليومي؟ ألا يذكرنا ذلك بـ "رينيــه" حين كتب تحتّ لوحة الغليونُ " هذاً ليس غليونًا "، في دعوة منه للنظر إلى عمق الفن واستكناه حقائق مغايرة لما يمكن أن يبدو من مجرد النظرة السطحية؟ نلمح كذلك شيئا من الملامح الجديدة في الشعر كتنحية الكلام عن البطل وتسليط الضوء على المهمشين في الحياة، وإن كان السياب قد فعل ذلك في قصيدتي "المومس العمياء" و "حَفّار القبور". ويقول عماد أبو صالح: "تصنع غرفة/ من الكرتونات/ و تجلس مبتسمة/ هي إن بكت/ ستبتل الحوائط/ و تنام/، ثانية،/ في العراء. " و يقول عن القروية البائسة: "لم يكن ينخلن/ كن يرقصن على إيقاع المناخل/ ثم يخرجن من حجرات المعيشة مالائكة بيضاء بغبار الدقيق/ إلى أن يلطمهن الأزواج فجأة/ فيعدن مرة ثانية/ أشباحًا/ في ملابس سوداء. " أو نقبض على لحظة من أجمل لحظات الإنسان حين ننكسر قبال صديق منهزم فنود لو نخلع له ارواحنا، يقول في نص يجمع بين المرح وإنفطار الروح في جدَّلية إنسانية بديعة: ". . . / سأقول لك انظر إلى السماء/ وأدس جنيهين في جيبك/ سألقي قلمي خلسة أمامك/ سأرسل لك رسائل غراميةً باسم فتاة / سأسمى ابن أخستى باسمك/ سأخطئ، مثلك، في كلمة "مسئولين"/ سأكره عمتك نجوّى، و أحبّ اللون الأصفر، / و أنام ساعتين في الظهرية. / من فضلك أنا لا أقدر أن أكره الفاصوليا/ سأشتري بنطلونًا على مقاسك/ و أعملُ أنه واسع علي/ سأوصى



مخبرا/، أعرفه، / ليؤدب لك امرأتك. / \_\_\_الفاصوليا رديئة. " يسجل عماد أبو صالح (الإنسان) في اللحظات التي عادةً يهرب الآخرون من تذكرها. اللعب على النفس على الخط الفاصل بين الوعي واللاوعي يكشف لحظات القبض على النفس متلبسةً بارتكاب الإثم ولو عن طريق تمني نزول الكوارث بآخرين نظن أننا مكرههم. لحظة تمني موت زوج الحبيبة ليحل مكانه، أو أمنية فقاً عيون المارة أو بقر بطون النساء مجانا وبلا سبب سوى إشباع نزعة الشر الكامنة. يرصد الشاعر لحظات النزوع الشيطانية داخلنا حتى إذا وضعناها تحت المجهر بدت سوءاتها وفي هذا فائدتان: أو لا لا نقسو كثيرا على ملامح الضعف الطبيعية فينا إذ لا موجب لجلد الذات دوما لو آمنا كم أن الإنسان خطاءً وهشً، والثاني أن وضع تلك النزعات أمامنا فوق الطاولة لتشريحها وتحليل مكامن إشعاعها يساعد على التعامل معها وكبحها. الواعظ يرسم طريق النور للمرء ليدفعه نحو الفضيلة، والشاعر قد يفعل الشيء ذاته عن طريق كشف مكامن الشر والضعف الإنساني الأخير " مهندس العالم " إن الكتابة هي شيء سخيف سخيف سخيف ني ديوانه السخف الذي يحمل القيمة والخواء الذي يحفل بالزحم والشر الذي يسحب السخف الذي يحمل القيمة والخواء الذي يحفل بالزحم والشر الذي يسحب الإنسان من عنقه نحو الفضيلة.

### الغرق في جماليات القبح •

"قومٌ جلوسٌ حولهم ماء " هو الشطرُ الثاني من بيت شعريّ شهير أطلقه أحد الناظمينُ ارتِّجَالًا حينَ سُئل أن يقول شعِرًا وهم في قارب. وأما شطره الأول فهو: "كأننا والماءُ من حولنا". واتُخذ البيتُ كطرفة للسّنخرية من تفسير الشيء بنفسه، فجاء من يقول: "فسر الماء بعد طول الجهد بالماء!". والشطر أيضًا هو عنوان الديوان الشالث للشاعر المصري الجنوبي محمد أبو زيد وصدر حديثًا عن دار "شرقيات" بالقاهرة. وتساءلت عن سر العنوان الغريب، وهو الجملة الوحيدة الموزونة خليليًا في الديوان النشري! ثمة رسالة يقصدها الشاعرُ حــتمًا وراء هذه العتبة. أتراها رسالة "فنيّة"؟ فيناهض فكرة قيام الشعر على التفعيلة بقوله: هاكم جملةٌ موزونة خليليًا سوى أنها لا تعني شيئا! ويؤكد هذا الاحتمال قوله: "في الماضي كنت أصفف شـعري من المنتصفّ . " كأنه يسـخر من القصيـدة العمودية المقسومة نصفين. أم تراها رسالة "فلسفية "؟ يقول عبرها إنَّ الحياة/الديوان على مجملها عبث مثل هذا البيت الشعري الفارغ من المعنى. ويؤكد هذا الاحتمال أن الديوان يقع في خمس قصائد طويلة عنوان أولاها هو الشطرُ الأول: "كأننا والماء من حولنا"، وعنوان أخراها الشطر الثاني: "قوم جلوسٍ حولهم ماء"، كأنه يقـول: حنانيك يا قارئي، فكلُّ مـا بين دَّفتي الحـياة قشُّ وهِواء. وأمـيل إلى أن الشاعر يقصد الرسالتيْن معا. والحق أنني لم القع على ديوان أكثر عدمية وسوداوية من هذا الذي افتتحه الـشاعر بتناص مشهدي معكوس مع معـجزة السيد المسيح: "حزينٌ لأنني لا أبرئ الأكمَه/ ولا الأبرصُ ولا أحيي الموتى... " الشاعرُ حتى لم يضع كلمة "أنا" قبل "حزين" لكي يصدم القارئ رأسًا بحزنه دون فواصل

جريدة (الحياة) اللندنية ٩/١٢/٦٠٠٢



منذ اللحظة الأولى. والشاهد أن حال الحزن والكآبة ستتلبسك بالفعل بدءًا من الكلمة الأولى وليس انتهاءً بالأحيرة، بل سيمتد وجعك بعد أن تغلُّق الديوانّ وتلقيم من النافذة لاعنًا المشاعرَ والشعرُّ والحياة. وهذه تحديدا همي الحال التي يرجوها الشَّاعر لقارئه. إذ يسترسل: "والدم الذي تقرءونه الآن/ سالُّ من عيني ۗ ا من فمي/ من أصابعي/ . . . " ويبدأ شاعرنا يومه بالحيزن: "حزني أكتشفه عادة مع دقاتً المنبه. " ثمُّ يرفض إلا احتكار الوحدة لنفسه: "لست وحدك إذن/ أنا فقط وحدي. " ثم يوغل في تشويه كل مفردات الجِياة، حتى الجِيميل َمنها، مما اعتـاد الشَّعراء اعتـبارها منهَّلا عـذبا للفتنة: "رمالٌ مـيتة/ مـوجٌ نذَّل/ مراكبُ محطِّمة/ أسماكٌ مسممة/ سفينـةٌ مشروخة/ جثثُ بحارةٍ فقراءَ وعمالِ عمي/.. وقمرٌ يخيفك بفضَّته " . حتى الورد يذكره بالموت، وعيَّون حبيبته تشَّبه ٱلسفن الغارقة، وحتى أفراح طفولتنا في أعياد الميلاد كانت زائفة: "القطنُ الذي أقنعونًا أنه ثلج يناير! ". ويلُّح الشباعر على فكرة تقبيح الكون من طِريق قرنه الجمال بالبشاعة: "ملائكة بلا جناحين- هددت بالغناء-البنت البيضاء ككفن-وجهك يا مرجانة كالغولة- الوطن أقسى من الموت"، حتى رمز العذوبة في عـصرنًا: فيروز، أردف بها مفردات من قبيل "الغدة الدرقية-الجثث-الدمامل والقيح-كراهية، الخ". هي تيمة "استاطيقا القبح" إلتي اعتادها الشعراء الشباب في مصسر الآن، سوى أن شاعرنا بالغ فسيها حمدَّ العذاب. والتقطتُ الفكرةُ الفنانةُ المصرية هبة حلمي فجاء الغلاف مزاوجًا بين وجه فيروز الحالم وبَين قطّة دميمة تبرز أنيابها بوحشية لتكريس معادلة: القبح=الجمال، ومن عن ينفتح عنوان الديوان، وهو: تفسير الماء بالماء.

يلعب الشاعر على التراث: "سبع سنبلات خضر- سفينة نوح - نساء القرن الخامس عشر- تفسير الماء بالماء "، وعلى الميثولوجيا: "قرينة العالم الآخر"، وعلى البتناص الكامل أو المنقوص بالحذف أو التغيير: نقل فؤادك حيث شئت من الهوى/ ما الحب إلا (للقتيل) الأول"- "فيرونيكا تقرر أن (تحب السينما)"- "حكيم روحاني حضرتك- الصبر لم يعد مفتاحا لأي شيء"، وسوف نصادف العديد من الأسماء والأعلام التي جاءت أحيانا مقحمة: إيزابيل الليندي- فاتن حمامة- على الشريف- ماركس- هتلر- القشتاليين- ماجلان- مىلفادور دالي- جوليا روبرتس- دراكولا- رمسيس- جستابو- إبراهيم أصلان الخ. ويمارس الشاعر أحيانا لعبة الالتفات في الضمائر، أي التحول المفاجئ بالضمير: "أنت فيروز تخرجين الآن من أيقونتك كعاصفة الصحراء.../ اسمها فيروز تدخل إلى فيروز تخرجين الآن من أيقونتك كعاصفة الصحراء.../ اسمها فيروز تدخل إلى



عزلتي تغير لي ملابسي وصوتي وغدتي الدرقية / أنا فيروز أسكب دمي على يديك فتضحكين كالقشتاليين. ": فيتحوّل الضمير من المتكلم إلى الغائب إلى المخاطب. وتقوم بعض القصائد على فكرة التداعي الحر والتوازي الأفقي للصور الشعرية بحيث لا تتراكم رأسيا لتقدم صورة واحدة متنامية ومتماسكة، ويكون على القارئ أن يلملم شظايا الصور تلك ليكون صورته الكلية الخاصة، مثل قصيدة "سيتسائل الأشرار من هي ميرفت؟ ": "البنطلونات الجينز/ حذاء سندريلا الأحصر/ الوطن المعلق على الصدر/ العيون التي تبكي حين تضحك/ الشعر الذي يراقص الهواء فيكسره . . . . " ويقدم لنا تشبيها جديدا حين يقول: "الشياطين ألتي تشبه البشر"، وفي بلاغتنا العربية نشبه الأدنى بالأعلى يقول: "الشياطين ألتي تشبه البشر"، وفي بلاغتنا العربية نشبه الأدنى بالأعلى اللمدح، والأعلى بالأدنى للذم، لكنه هنا شبه الأدنى بالأعلى من أجل ذم الأعلى.

وعلى رغم عدمية الديوان السافرة لن نعدم بعض الصور السوريالية الطريفة التي قد ترسم شيئا من الابتسام الساخر على وجوهنا الكابية بالقراءة: "حزام الأمان الذي قسمك نصفين/ ترك نهدك الأيمن وحيداً ينهنه. "، "هنا عبر ماجلان على دراجته/ قاصداً الشهر العقاري/ يصفر للعربات فتتبعه... "، "تركت الماء يعلي حتى يستغيث"، "عين واحدة تبكي والأخرى تتفرج عليها. " أو أن يقول: "ماجلان ليس هو الأعرج في القصيدة السابقة "، فنعود لنراجع القصيدة السابقة، ونحن نشك في أنفسنا وفي ذاكرتنا المثقوبة، فلا نجد أعرج ولا ماجلان! وأما أحد أجمل مقاطع الديوان حقا فيقول: "كان لي وجه ويدان/ وشرايين وبنكرياس كان لي قفص صدري وبيت ودار للأوبرا/ كان لي أصدقاء. " والجميل فيه هو ذكر "السلب" عن طريق "الإيجاب" الماضي. فالفعل الناسخ والجميل فيه هو ذكر "السلب" عن طريق "الإيجاب" الماضي. فالفعل الناسخ جميلا. وأما الجملة السهم في هذا الديوان الكابي فهي: "الوطن أقسى من الموت يا ميرفت."

### جميع أسبابنا تدعو للانتظار •

ما أن تقع عيناي على اسم عناية جابر على صدر ديوان أو قطعة نشرية حتى أعرف أنني بـصـدد تلك الحال التي تملكتني حين قرأت ديوانهـا "ثم أنني مشغولة". حال الرهافة الآسرة. الكلمات العادية اليومية البسيطة التي لا تعرف معها من أين تنفذ السهام إلى صدرك. فتصدق أن قطرة الماء تذيب الصّحرة الّتي يحتار فيها نصلُ الفأس . على أنها في ديـوانها السابع "جميعُ أسـبابنا" الصادر مؤخرًا عن دار "شرقيات" بالقاهرة، تُنهج نهجًا مغايرًا. إنه تجريب الشَعراء الذي يأخذهم إلى مجاهل لا يعرفونها، لكنهم رغم ذلك يتوقون إليه ويسعون مثلما البطل الإغريقي القديم. الطريق لا الوصول. ربما لأنها آمنت أن السمكة الميتة وحدها تسير مّع التيار فاختارت أن تحيا. والتيار ليس بالضرورة يعني تيار "الآخر" الجَـمعي القار، بل الأصعب هو مخالفة تيار النفس. سيما إذًّا كان هجرانَ الشاعر أرضًا ضرب فيها حـصنا وأثبت فيهـا نجاحا. والتجـريب جرأةٌ تُحسب للشباعر في كل حال. لن تبأخذك الحال ذاتها مع هذا الديوان الجديد. نعم، الرهافةُ ذاتُها مناك، والكلمات البسيطة العادية التي أثبتت دومًا أن عناية تمتطي اللّغة ولم تسمح للّغة أن تمتطيها وتنسج خيوطها العنكبوتية حول صوتها الشفيف فتخمده. لكن شيئا ما غاب برغم ذلك. الطاقة الحارقة التي تخترق روحك بعدما تنتهي من النص. سوى أن هذه الطاقة لم تغب عن الديوان بل تشظّت عبر نصوصه . وعليك كقارئ أن تجهد كي تلملم ذرّاتها وشلراتها من الفقرات ثم تبدأ في نسجها على مهل. تحوّل خيطُ الطاقة المستمر النافذ كالكهرباء إلى زخَّاتَ خفيفة تلسعك لجزء من الثانية، وتقف. على مستوى النص الواحد،

\* جريدة «الحياة» اللندنية ٢٠٠٦/١٢/٢٠



على أن الديوان في مجمله يمتح، مضمونيًا، من تيمة شعرية بامتياز: الحضور الغائب أو الغياب الحاضر. هو معالجة لحال انتظار أبدي للذي لا يجيء. الحبيب الغائب فيزيقيًا الحاضر وجوديًا. البعيد الذي آلاف الأميال تفصله عنا لكن حضوره أكثف من حضور مجالسينا. "مع فارق الوقت بين أمريكا وبيروت/ الأرجح، أنت نائم الآن/ مع إنك تنتصب في غرفتي كملاك. - أتجول بكنزة ضخمة وأعرف أنك هنا/ ثمة ذلك الحفيف الذي يدفئني/ أسمع لهائك بين الغرزات الصوفية - إنك تنتشر في الكلمات/ وفي التنفس. " إذن بوسع المرأة أن تستدعي الحبيب البعيد (رغم أنفه) مهما اتسعت الجغرافيا بينهما. وهذا دور الشعر والخيال. ذاك أن الفراق قرار وليس حتما مقدورًا. التوحد مع الحبيب حد الناء من المنان ألم يقل السري السقطي: لا تصلح المحبة بين اثنين حتى يقول الواحد للآخر يا أنا. والوحدة غير الشعور بها. وحده الشاعر قادر على أن يشعر بالوحدة وسط الجمع، كما بوسعه أن يخلق الصحبة في وحدته. فتقول: "إنني وحيدة/ ويختلف الأمر حين أشعر فعلا بوحدتي. " وحده الشاعر عبيبها الغائب العالم على النحو الذي يريد. ولذلك تستحضر الذات الشاعرة حبيبها الغائب



لأن: 'أن تكون معي يعني أن أملك فكرتي/ أن آخذك بأسناني/ أن لا يكون غيابك كرة معدن ثقيل. ' وعلى النقيض من ذلك: 'ثم إنه غيابك/ الجلد الميت على القلب. ' ثم: 'ليتني الآن في حضنك وحبيبتك/ كما الشجرة شجرة والقمر قمر ' . كأن عناق الحبيبين هو منطق الأمور وسلامتها من أجل أن تسمي والقمر قمر لهذا: 'حين تغادر/ ليس الإحساس/ بل اليقين بأنني خُدعت. ' شجرة. قمر لهذا: 'حين تغادر/ ليس الإحساس/ بل اليقين بأنني خُدعت. ' تنظر الشاعرة نصفها الآخر، على أنها لن تخبرنا أبدا أي لون من الانتظار المعامض، له. أهو الانتظار المحب، مثل انتظار بانيلوب لعوليس؟ أم الانتظار الغامض، كالرفيقين لجودو؟ أم الانتظار الخائف، كالأثينين للبرابرة، حسب كفافيس؟ أم الانتظار الحكم، كالبسسرية المخلور الواهم، كالكولونيل لخطاب بريدي؟ أم الانتظار الحكم، كالبسسرية للمخلص؟ ذاك أنها تارة تعدد بالحب والعناق، وتارة أخرى تتوعده بالتمزيق بالأسنان. ولذلك: 'لمست رائحتك ليلا/ مثل زوجة أب. ' لم تقل 'مثل أم '، لأن تلك الرائحة تعذبها، تحبها وتحتاجها لكنها تحنق عليها أيضا. إنه الحب الملتس الذي بين الضعف والشراسة، بين الشوق والتربص، وهو أرقى درجات المحب. ولذا طبيعي أن ينتصب على الغلاف ظلال أمرأة تمتشق قوسا ورمحا وتشخص نحو الحبيب البعيد.

تلعب عناية على الصياغة اللغوية فتنحت طرائق جديدة للقول. فكثيرا ما نجد جملة اسمية من مبتدأ وخبر، حيث الخبر جملة فعلية. على أنها تفصل بين المبتدأ وخبره بحرف العطف (و)، فتتخلق شعرية من طريق كسر الإيقاع المعتاد: " جسدي ويتعبك في الخطوة - ليلة العشق ومكسوة بطقمها الأسود. " كذلك سنجد جملا مبتورة غير مكتملة المعنى. ومن قال إن الشعر معنى؟ إن هو إلا طاقة لا مرئية تستهدف الروح وليس العقل والوعي وحسب. مثل: "لتأت/ بما أن الوقت. " على أن عناية جإبر تكمل في هذا الديوان "مسيرتها الملحية" نحو تطويب الضعف الذي هو كل قوة الأنشى. فنجد القصائد جلها تقول المجد للضعف: "ضعفي الرائع/ أنامني على باب بيتك. " لنعرف في الأخير أن جميع أسبابنا ليست تلك الرائحة كما زعمت القصيدة، بل أنها جميعها تدعونا لانتظار الحبيب الغائب، بكل ضعفنا. بكل شراستنا.



### كافكا مُلهمًا •

من المألوف أن يظل كافكا مُلهما للشعر والفن بعامة، حتى بعد موته. لكن من المدهش أنَّ ينتبه شاعرٌ إلى كونه شاعرا بإيعاز من كافكا، بعدما عاش معظم عمره دون أن يدري. عن "الوراقة الوطنية" بمراكش صدرت الترجمة العربية لديوان " أناشيد مراكش " للشاعرة الفرنسيسة "ليزا كليكمان ميزراكي، من ترجمة وتقديم الشاعر المغربي رشيد منسوم، الذي قام أيضا بتصميم الغُلاف. الديوان خرج بالغتين معا: الْفرنسية والعربية ويتكون من قصائد مكثفة شديد القصر مما يسميها الإنجليز أبجرام ونسميها نحن العرب قبصيدة الومنضة، وهي تشبه من حيث الشكل القصيدة التي كان اليابانيون أول من ابتكرها في القرن السابع عشر تحت اسم هايكو وفيها يصفون بعنفوية وبساطة منظرًا طبيعيًّا في بيت شعري واحد يتكون من سبعة عشر مقطعا صوتيا مقسمة على ثلاثة أسطر . الشاعرة من مواليد باريس عام ١٩٣١، درست الفلسفة والأدب بجامعة السربون واشتغلت أستاذة في الأداب والتاريخ بأكــاديمية باريس. وبحسب مــقدمة المتــرجم، لم تبدأ ليزا كــتابُّة الشعــر إلا بعد سفــرها إلى براغ عام ١٩٩٦ حيث منــزل كأفكا، إذ خطَّت أولَى قصائدها في حديقة على كرسى من خشب الحور عنوانها "البلور الجريح"، وبعدئذ أصدّرت دواوين ثلاثة هي: تخوم العالم-٢٠٠١، أناشيد مراكش-٢٠٠٣، الأنفاس تحت الصخرة-٢٠٠٣.

القصائد قصيرة غير معنونة تميل إلى الرصدية الوصفية وتكتنز طاقة عالية من الرومانتيكية والغنائية في آن. "المطرُ الذي من طين ورماد/ الذي انتظرناه كشيرًا وكم كان يفزعنا/ همطلَ بقوة/ فوق الوجه المرفوع صوب السماء/ الهادئة

<sup>\*</sup> جريدة (الحياة) اللندنية ٧/٤/٧٠



الأعصاب والرائقة. " تتــوسل القصائدُ المجازَ بشكل رئيسي لتبني شعــريتها سواء من طريق تراسل المعاجم والجمع بين ما لا يجتمع: "الشعاع الجليدي"، أو المجاورة بين المتعيّن والمعنوي من قبيل: "فاكهة الأسى" في قولها: "سنمشي فوق عَـشُب القمـر/ وسنقطُّف من الشُّـعاع الجُليــدي/ فاكهــة الأُسى... \* هيُّ شُعـرية تتأتي في مُجـملها من لمحات بصـرية ومشاهدَ خاطـفة ربما أكثر سـرعّة وابتسارًا من أن تكوّن لدى المتلقي حُالا شُعُورية مكتملة. أِذْ تَسَرِكُ القَارِئُ مضطرا، بعد تأمله ذلك المشهد البسيط الذي رسمته له الشاعرة، إلى أن يستدعيه ببطء لكي يبني عليه من لدن مخياله مُكمّلا روحيًا ونفسيًا وفلسفيًا لكي يكتمل النص بكَّامل شَّعــريته. وأظن أن الشاعرُ الذي يــسلك هذا الطريق لا يجورُ على جوهر الشعر ولم يُخن رسالته، ذاك أن الشِاعرَ الحديثَ وظيفته وحسب أن يضعُ القارئ على عتبات الحال والمعنى، لا أن يُدخله في لجّها وعمقها، كما كان ينحو الشاعر القديم، على النحـو الذي يعطّل فـاعليّة القـارئ وتفـاعله مع النص. النصوص غير مشبعة ومفتوحة الدلالة وهذان الملمحان يعطيانها جمالية حداثية تتوسَّل قارنًا نشطا مستعدًا ومؤهلا لتعاطى ذلك اللون من الشعر: "ماءُ الحياة/ على آلجسد الملتهب/ يتــرك جروحًا ورديةً/ لشفتين ممدودتين. " الشاعــرة مفتونة بالطبيعة ورسمها بفرشاة الشعر، وربما كان هذا هو السبب وراء أمرين: أولهما مضموني، وهو أن قصيدتها الأولى، إلتي كتبتها وهي في عمر الخامسة والستين عاماً، كَان مَـ فَجَرَهَا الرّئيسَ هو وجودُها في أحضان الطبيعة في حديقة ومن ثم حفرتها على كـرسي خشبي. الأمر الثاني جمالي أو شـكليّ، وهو اختيارها هذا القالب من الشعر الذي يشبه قصيدة الهايكو اليابانية التي أحتفت جدا بالطبيعة ورصدها ورسمها بفرشاة الشعر. "تحت أعلى غصن لأعلى شجرة/ تحت أعلى قمة/ لجبال الأطلس/ هناك حيث تتنزه الرياح اللذيذَّة/ سأمضي لأزرع خيمتي/ وسأشرب بجـرعات كِبيـرة/ ماء النسيان الأخـضر . كما سنلمس في كـثير من النصوص ذلك الحسُّ الأنثوي الرهيف بطرائقه الناعمـة العميقة في الْإنصاتُ إلى العالم: " هل ستذهبين حتى حدود العالم/ هل ستحلقين فوق السموات/ لن يكون بوسعك التخلي عن رآئحة التوابل/ عن طّراوة النعناع/ والعناق الّهالك. " "سأنتظرك خلف الوَّادي/ خلف الجبل لن تكون / سوى ريح الحلم الخادع/ الذي كـان قد أوقـد الناّرِ في العـشب. وفي قـصـيدة أهدتهـ الله فـريدريك هولَّدرِلين تقول: "الروحُ المتفَّردة التي تـسربتُ إلى الجنون/ أمسكتُ يدي/ حتى نجتــازَ مجرى النهر/ حــيث لا أحد بوسعــه أن يعبر/ من دون مســاندة الآلهة.



ونرصد أحيانا تشظي الإنسان المعاصر ما بين الأنا والأنا الآخر وتصدعه تحت وطأة قسوة الراهن كما في قولها: "يا للدهشة/ إني أرى نفسي تراني/ إني أنا/ إني الآخر/ إني فقاعة من هواء. " لكن البعض من القصائد سينحو نحواً فلسفيًا صرفا يقترب من الحكمية أحيانا. وهو ما يجعل هذه القصائد تتأرجح بين التقليدية من حيث حكميتها وذهنيتها، وبين الحداثة من حيث تقشفها وتكثيفها وابتسارها: "هو أمر لا يخلو من مجازفة/ أن نطعن في الزمن/ أن نوقفه على عتبة الأبدية/ ذلك الذي تجرأ وكان على وشك الانتصار. "

باستثناء بعض الهنات النحوية البسيطة من قبيل: "يدندنان مقطع لأغنية متكرر" (وصحيحها: مقطعًا متكررة أو متكررًا حسب الموصوف المقصود)، "لا شيء مرعب" (وصحيحها: لا شيء مرعبًا)، "الحروف الهيروغليفية/ مزقوا النسيج المعتاد" (مزقت)، "هذه النجوم التي تخترق الجسد/ يبددون.." (تبدد)، باستثناء مثل هذه الأشياء، فالترجمة خرجت رائقةً شعريةً وهو ما يشي بتدخل الشاعر بشيء من اللصوصية المحمودة الواجبة حال ترجمة الشعر، لكي لا تخرج القصيدة على هيئة مجموعة من المعاني الجافة حال الترجمة الحرفية وكأنها بيان صحافي. تأكدت تلك اللصوصية في خيانته ترجمة هذه القصيدة: "الحياة/ لا شيء غير الحياة/ كلها الحياة/ والموت داخل التفاحة. " وكانت في أصلها الفرنسي غير الحياة/ والموت داخل الشمرة". والموت داخل الشمرة". وبوسعنا أن نرى كيف أن هذه الخيانات الصغيرة النبيلة بوسعها أن تُغني النص الشعري وترفعه درجة، سيما إذا اقترب الشاعر المترجم من عوالم اللغة المنقول اللها بميثولوجياه وثقافاته التي لا شك مختلفة عن عوالم اللغة صاحبة النص الأصلى.

### أطيافٌ مرّت لم ينتبه لها أحد •

هل يمكن للجياة أن "تتعطل ! الحياة بوسعها أن "تنتهي حين كائن حي يموت بسبب توقّف وظائفه البيولوجية. هذا إذا ما كنا نتكلم عن الحياة الفردية بوصفها الفترة الزمنية التي يحياها كائن حي فوق الأرض، بعيدا عن المعنى الكوني الأشمل. على أن فعل "عطل " يخص الآلة إذ تتوقف عن العمل، ويقال الكوني الأشمل على أن فعل "عطل " يخص الآلة إذ تتوقف عن العمل، ويقال القوس عاطل إذا كان منزوع الوتر. أما عن الإنسان، فالمرأة "عاطلة" إذا طرحت عنها حليها. وفي علم الفيزياء نعرف العطالة inertia بوصفها القصور الذاتي للأجسام عن الانتقال من السكون للحركة، أو العكس، دون مؤثر خارجيّ. وكسما نرى، كل ما سبق من "أعطال " تتسم بالمؤقتية لا يمكن أن تتسق مع مفردة "الحياة". فالكائن إما حيّ، وإما ميت، والثالث المرفوع بينهما يمتنع. فكيف "تتعطل حياة"؟

وسواء اعتمدنا المنهج الأرسطي حيث التحام المادة بالصورة، أو الجسد بالنفس في كل واحد صحيح، أم المنهج الصوفي حيث انفصالهما إلى روح وجسد، بوصف الجسد قبة الروح، أم حتى المنهج الأفلاطوني، الأقدم من كلا المنهجين السابقين، الذاهب إلى أن النفس أزلية محلقة في عالم المثل، تنتظر أن تتلبس جسدا بشريا ما، فتستوي إنسانا، لو اعتمدنا أيّا من المناهج السابقة الثلاثة فإننا نخلص إلى أن "انتهاء" الحياة يكون بموت النفس/الصورة /الروح، حتى وإن ظل الجسد سليما، أما "تعطلها" فلا يكون إلا بتوقف المادة/ الجسد، عن

<sup>\*</sup> مجلة (أخبار الأدب) مصر ٢٠٠٨/٤/٢

#### المُغنّى والحَكَاء 🙎



الفاعلية، بينما تكون الروحُ نشطة فعّالة حيّة. وهنا بؤرة ديوان الشاعر اللبناني عبده وازن "حياة معطلة" الصادر مؤخرا عن دار النهضة العربية في بيروت.

وإذن، حين تتحسور الروح من الجسد "المعطّل"، ستغدو الحياة حرّة هيبولية سائلةً غير ممسوكة ولا مؤطرة بصورة، والأهم، غير مكبلة بأعضاء تحد من شطحاتها الأرضية الغريزية. تغدو ظلالا هائمة تسيؤ على الأرض ولا تترك بصماتها، وجوه لا تترك صورا في المرايا. بهذا المنطلق وحده تنفتح لنا القصيدة الأولى في الديوان: "الشبيه"، إذ يقول الشاعر: "الرجل الذي خرج للحين/ليس شبيهي قد تكون عيناه حمراوين كعيني وجهه متجهما كوجهي ظله الذي ضاقت به النافذة الرجل الذي سئم صورته في المرآة الرجل الذي ضاقت به النافذة الرجل الذي لا وقع لخطاه من الرجل المتردد الرجل الخرا الرجل المتردد الرجل الأخر الروح من جسده. وفي رحلتها الحرة الأولى ستكون الروح، في المردئ الأمر، خائفة وجلى لا تعرف كيف تتصرف دونما جسد غرائزه توجهها. على أنها، فيما بعد، سوف تطرح عنها خوفها وتتقن استعمال حريتها كما سنرى على أنها، فيما بعد، سوف تطرح عنها خوفها وتتقن استعمال حريتها كما سنرى على الجزء الفرد، ينطبع على الكل المجموع، كما تخبرنا النظرية الفيزيائية فيما الخري الذي تعود على السوس والانصياع للحاكم، لو فجأة وهب على الخرية، فتنتظم خطاه. فالحرية مران ودربة وتراكم.

ولو أخذنا الحياة بالمعنى الوجودي الأشمل، فربما يشير تعطل الحياة إلى واقعنا الراهن الذي غدا فيه البشر حشدا من آلات مبرمجة ضمن كبسولة تكنولوجية، ومن ثم تغدو الحياة بالمعنى الأونطولوجي معطلةً.

ومن ثم تغدّو الحياة بالمعنى الأونطولوجي معطلةً. على أنني أميل للتفسير الأول الذاتي لأن مجمل الديوان يتأمل بامتهاز تجربة الموت والحياة وانسلال روح المرء من جسده، دون موات للٍروح.

في قصيدة "رهبة" يقول وأزن: "صخب العالم/ أدعه للعالم/ رهبة الموت/ أدعها للساعة الأخيرة/ زهرة الغاردينيا/ أتركها على الطاولة/ إنني لا أحتاج إلى قمر آخر/ ولا إلى شرفة/ أطل منها على الجنة/ الجحيم فكرة غامضة/ .../ الخوف أخلعه كمعطف/ الحيرة سهم يطعنني. "

هُنا طرحت الروحُ الوجلي عنها خوفَها من التحرّر، لكن معوّقًا آخر بدأ يلوح. الحيـرة. وهنا لمحة فلسفيـة شديدة العمق. إذ أن الروح في بداية رحلتـها



الأثيرية الحرّة تكون كالطفل الذي يتلمّس طريق المعرفة يوما بعد يوم. على أنه سيزداد، كذلك، حيرة وشكّا كلما نهل من المعرفة. أليس الجهل عمود الطمأنينة؟ في قصيدة "وراءك دائما"، يخاطب الشاعر الحياة للسكرها على كل ما أهدتنا من عذابات ووجع: "مرة أخرى/ شكرا أيتها الحياة/ أنت التي جعلت الموت بداية لك/ ونهاية/ . . / أنت التي حملتنا/ ذهبًا وفاكهة وأرسلتنا غرباء تحت الشمس/ . . . / أنت التي صنعت من أحلامنا/ أسمالا ونعالا/ أنت التي منحتنا الألم كفّارة عن ذنوب/ ارتكبها آخرون/ أنت التي أغدقت علينا ماء الورد/ لتنقي أيدينا. " في الجملتين الأخيرتين تكمن إشكالية الكون. فالبشر جميعهم قد تحولوا إلى "المسيح" الذي يتالم بسبب خطايا الآخرين، وفي ذات الوقت، وللمفارقة، تحولوا جميعهم إلى "امرأة ماكبث" التي أهرقت عطور العالم فوق يديها لتمسح عنهما الإثم السرمدي. الجمع بين هذين النقيضين: أن نكون، في وللمفارقة، أبرياء وآثمين، هو السؤال الوجودي الأعظم. ولو اعتمدنا المبدأ الثاني في النظرية الأرسطية التي تقرّ بوجود أربعة مبادئ في الكون: الهوية، عدم الثاني في النظرية الأرسطية التي تقرّ بوجود أربعة مبادئ في الكون: الهوية، عدم التناقض، الثالث المرفوع، والسببية؛ سنجد أن من المستحيل أن يكون المرء بريئا التناقض، الثالث المرفوع، والسببية؛ سنجد أن من المستحيل أن يكون المرء بريئا وهو التيمة التي طرحها الشاعر في الديوان.

الشاعر ينظر في تلك الإشكالية الوجودية الكبرى عبر نبرة هادئة وإيقاع داخلي موار. تؤرقه فكرة انفصال المادة عن الصورة، الجسد عن الروح. أو لنقل إنها الفكرة "الضد" لوحدة الوجود التي ترجمها المتصوفة في مذهب الحلول. فإذا كان الحلول، بالمعنى الصوفي، هو أن تحل الروح العليا في الجسد البشري، أي حلول اللاهوت في الناسوت، فإن هذا لن يتم إلا بعدما تهجر الروح البشرية الجسد البشري لتفسح المجال للروح الكلية العليا. على أن الشاعر يتوقف عند المرحلة الأولى من الرحلة ولا يكملها كي يقبض على تلك اللحظة الشعرية الطويلة التي تعقب تحرر الروح من إسارها. الروح في انطلاقها الحر حين ترصد الكون من على، من منظور عين طائر، وتتأمل الناس بعامة، والذات التي برحتها، الذات الشاعرة، على وجه الخصوص. وكما يتأمل الديوان انفصال المادة عن الصورة على المستوى الإنساني، يرصده في مستوياته الأخرى كما في قصيدة "أصابع": "الكتاب/ الذي وضعته الخادمة مقلوبا على الرف/ سقطت منه الحروف/ وصاح صاحبه ألما. " كأنما الحروف هي الروح التي تهجر الجسد/



الكتاب. جمع الديوان بين السطر الشعري المقطع، وبين قصيدة النثر في صورتها الفرنسية الأفقية كما في قيصائد: مثل برتقالة عناوين التوأمان غرفة فان جوخ الزنجى، وسواها.

محرح الرحبي، وسوات . يجدر أن نشير إلى أن عبده وازن قدّم للمكتبة العربية، عطفا على دواوين شعرية عدة، وكتابين شعريين مترجمين لناديا تويني، ولجاك بريفير، قدّم تحقيقا مهماً ومقدمة ضافية تصدّرت ديوان الحلاج وصدرت عن دار "الجديد" عام ١٩٩٨.



### التساؤلُ السُّقراطيّ وشعرية الغيابِ •

"قمر يضييءُ النهار" هو الديوان الثاني للشاعر عامر الرحبي من سلطنة عمان، صدر مُؤخرًا عن دَار 'شرقيات' بالقاهرة. وهو في مجمله يِشكّل سِؤالا وجوديّا ضخمًا حول محنة 'الفقد' كتجربة إنسانية نبيلة تضَّع الكاثنَ البشريُّ على المحكُّ الحرج بين محنة الوجع والتألم ومنحة الحكمة والتأمل. ومنذ عتبة النص الأولى، العنوان، سنرصد حال الغِياب تلك التي تعتمر أركان الديوان بأكسمله. فالشمس غائبةٌ والنهارُ يضيئُه القمرُ! وأمام مجازٌ كهذا نجدنا أمام خيارين: أحدهما شعريٌ والآخر علميَّ. أما الخيــار الشعري فيدفعنا إلى تصديق أن ثمــةٌ ضوءًا للقمر بكُلُّ خصائصه منَّ هدوء وخفوت وتشتت وقصر مــدى، وهو ما تبنته مصممةُ الغلاف الفنانة المصرية هبة حلمي فظهر العنوان كعلامة مائية باهتة تكاد تبين على خلفية ضبابيـة مشُوَّشة شأن الرَّؤية اللَّيليـة تحت ضوء القمر. وأما الخـيار العلميّ فينفي الضُوءَ عن القسمر أصلًا، إذ هو محض كوكب منظلم يعكس إلينا ما تيسر من ضوء الشمس فيبدُّو لنا منيراً حين تلملم الشمسُ فيوضها المبهرة وتختفي عن قسم منَّ الأرض بُسبب دوران هذه الأخيــرة حول الشمــس. وهو الحيار الَّــذي أميل شخصيًا إلى أن الشاعر يقصده. لإنه يكرس حال الغياب والفقد المستشرية فَى كلُّ سطر من الديوان تقريبـا. وغيابُ الضوء يعـني للشاعر، للمفــارِقة، حسًا يُقــينيّاً تنويريًا: ۚ 'أتركُ نوافذي مفتوحة / مُشرعةً نحو الاضواء / فأرتكب حماقة. ' وازَّى الشَّاعَــرُ بين وجود الضُّوء وبين ارتكاب الحــماقات! ثــم: " ظِلِّي هو مَن أرشدني إليكٍ. ' وَفَضَلَا عَنِ الكَنَّايَةُ كُونَ الشَّاعِرِ يَتْبِعِ حَبِيبَتُهُ حَيِّمُمَا ذَهَبَتُ وَبِالتَّالَيِ فَظَلَّهُ يَدَلُّ عَلَيْهِــا، فإن مــا يعنينا هو أن "الظلَّ"، الذي هو في تفســيره العلمي بقـعةً

<sup>\*</sup> جريدة «الوطن» السعودية ١٣/ ٢٠٠٧/



الظلمة التي يخلقها غيابُ الضوء بسبب حاجز ماديّ يحولُ بين هذه البقعة وبين مصدر الضُّوء، هذه الظلمة هي المرشد والدليل! وهي المفارقة الشعرية التي وظَّفها الشاعـر لتكريس حال الفقـد وغياب اليـقين. ولذلك يحق له أن "يأنسن" الظل باستعماله لفَظة "مَن" بدلا من "ما" التي تخص لغويًا غير العاقل والمجردات من الأسماء. ونجد مثل هذا في: "الليلةُ هي من فضحتهم"، حيث الشاعر يولي كثيــر احترام للظلمة والظلال والليل فسيهبها عــقلا ووعيًا وإرادةً. يهــدي الشاعرُ ديوانه: " إلى حبيبتي. " وهو "تعميم" يصل في مداه الآخر إلى درجة عليا من "الْتخصيص"، إذ لَّم يُسَمِّ حبيبته باسمُها، فَقد تَكون حبيبتِه هي كل النساء وقد تكون امرأة بعينها وهو ما يشي بخيط الرومانتيكية الطاغي تعلى مجمل الديوان. لكن حبيبته غائبةٌ أيضاً شأنها شأن كل جميل غائب عن عالم الشاعر. يقول في قصيدة "حيفلة ناقصة": أياد تحتفلُ وتُعَمَّلُ أَيْسِ هَذَا مَا أَرِدَّتُهُ يَحُدثُ / وحدهم يحومون/ ولا منفر مِنْ تلك؟! الشاحبةُ وجوهُهم/ ينتظرون مدينةً / تحملهم / رغم أنفهم! " . لن نعرف أبدًا من هي ال(تلك) التي لا مفر منها. هل هي الحبيبة الغائبة التي أهداهاً ديوانه ولا بديُّل لُّها؟ أم هي الحَفَّلة الناقصة لأنها لاَّ تضم حبيبته؟ أم هي المدينة التي ستحمل هؤلاء الشاحبين رغم أنوفهم؟ في الأرجح هي الحبيبة التي غيابُها حضورٌ كامل. الفقدُ الفقدُ طيلة الوقت، الذي سيتأكد منَّذ تصدير الديُّوان بمقاطع شعرية للشاعر سيف الرحبي: "ما من امرأة أحببناها إلا وسبقنا إليها الأعداء/ ما من بلد قصدناه إلا وهد أركانه الحريق. " بدءًا بفِـقد الأم: "أين أنتِ/ أمـا زلتِ تَحرسين العـيونَ وتنامين/ أم هـي مُحـبةٌ ترتسمُ في عينيك/ أم طيبَة ورثتها نقَيةً ودافئة. " مروراً بفقد الحبيبة، ثم المكان/الوطن: "هَذا أنا جالس/ لا مكان لا بيت لا شارع . . . " وانتهاءً بفقد الذات: أُبِحثُ عنك/ والآخـرون ملّوا سمـاعَ حديثي/وتَفرقـوا/ . . . . / أأبحثُ عنك/ وِقَـد كنتَ طَفَلاً ﴿ جَـميّـلاً أَتيتَ! " من قصـيدّة "لماذًا أتيت؟ وِهنا يـجدر الحديثُ عن الأسئلة إلتي يزخر بها الديوانِ. وَمعروفٌ أن الشعر سؤالٌ لا إجابة. سؤال يطرحه الشاعرُ علَّى الحياة كي يحررُك مُسلّماتها القارة المطمئنة. سنجد جل سطور الديوان أسئلةً بعضها أغفل علامة الاستفهام (؟). لأنها في الواقع أسئلةً سقراطية جدلية لا تتطلب إجابات بقدر ما هي أسئلة تقريرية تحمل إجاباتها معها قصد تكريس حال الحيرة واليقين معًا. هذا هو قصد الفلسفة، أما قصد الشعرية فيكون اكتمال صورة مشهدية أو حال شعورية تعتمر القارئ بعد طرحه الأجوبة من لدنه. " نرصد المنزع الصوفي لدى الشاعر في احتفائه بالطريق عوضًا عن



الهدف: "ها نحن نمارس الخطوات/ نقتلع الجذور من منبتها/ فنبقى في العراء محبوسين/ ليس سوى الدمعة في المقلة/ علمتنا الوصول إلى مخابئنا". فالطريق تعلم الإنسان أن يهدم المسلمات (نقتلع الجذور من منابتها)، والمعرفة التي نجنها بالمحن (الدمعة في المقلة) هي التي تجعلنا نشارف الحقيقة (الوصول إلى مخابئنا). ويبقى (الحبس في العراء) كأنه لون من الأجورا-فوبيا أو الخوف من الأماكن المتسعة التي تغذي حال الفقد والوحدة لدى المرء. أو في تأويل صوفي آخر، كلما اتسعت الرؤية/ المكان، ضاقت العبارة/ الحرية. اللغة سلسة لا تقعر فيها وتمتلك سمة التكثيف الانفعالي بجدارة. سوى بعض الهنات النحوية: الصمت كان ملاذك (ملاذك) - أمطار تأت (تأتي) \_ لنضيف دماءًا(دماء) الخ. كما يتوسل الشاعر بعض اللعب الصياغي من قبيل: إذن ماذا فعلت على إلى المضمة والفتحة معا، حيث يحتمل الفعل هنا صيغة المتكلم (فعلت)، وصيغة المخاطب في على نحو أنيق. تقطيع السطر الشعري في قصيدة النثر يجيء عادة إما تبعًا لاكتمال المعنى أو تبعًا للإيقاع السمعي الذي يريده الشاعر. سوى أن التقطيع في على نحو غامض: "كنت أرسم معنى/ لاكتمال المعنى أو تبعًا للإيقاع السمعي الذي يريده الشاعر. سوى أن التقطيع في على طارطة لم تكتمل حدودها بعد"، فتكون احتفت بالإيقاع، أو: "لخارطة لم تكتمل حدودها بعد"، فتكون احتفت بالإيقاع، أو: "لخارطة لم تكتمل حدودها بعد"، فتكون الانتصار للمعنى واكتماله.

# ومن ذا بمصر من الشعراء.. • ولا يحتمون بأنسي الحاج!

ومَنْ ذا بمصرَ من الشـعراء/ ولا يحتمـون بأُنسي الحاج؟ أماً الشعـراءُ المصريون الذين أقصد، فالجدد التسعينيون وما قبلهم وصولاً إلى المجددين من جيل السبعينات. مع الاعتذار طبعاً للمتنبي مرتين. مرَّةً لأنِّي غُيَّرتُ عَجُزَ بيته الشعري الذي يشاكسُ مصر، وبعضَ صدره، ومرةً لأني توسّلتُ ببيته هذا، وهو من هو من مو من مو من مو من مو من مو من مو اللاعين " الملاعين " ممن شقُّوا طريقًا شعريا مغايرا لطُّريق أبي الطيبُ المُّتنبي. أقول "مغايراً" ولا أقول "مضاداً" . أولا لأن التراث لا يُضاد، وثانيا لأن كُليهما فنَّ، والـفنَّ لا يضادّ الفنّ، قياسا على: "الحقّ لا يضادّ الحق"، بحسب ابن رشد. وكيف لا نعتذر للمتنبى وقد هجرْنا هيكـلُه ورفعنا عصـا العصـيان في وجه ديانتــه كافــرين بها واختـرنّا السيرَ في ركْب عصـبة من الثوّار المارقين العـّاصين المنشقين، عن تراث السلف الصـالح، من رواد جمـًاعة "شـعر"، مـثل يوسف الخال وأنسـي الحاج وأدونيس وِالماغـوط وشوقي أبي شقـرا وغيـرهم؟ أَلَّم يُقلِّ فيه أنطـوِّان معلوف: "صحيحٌ أن أنسي الحاج تَّافخٌ في مزمار نبيّ ولكنّه ثائرٌ، وصحيحٌ أنه مترسل للحرية، لكنه التـزّم الكهانةَ في هَيكلَ الشعرِ ٱلحديث، وصـحيح أنه بريءٌ، لكنه ممّن سفكوا دمَ الـشعر التـقليديّ ولم يغـسلّ يديه من دم هذا الشعـر الذي قد لا يكون صـدّيقاً". أمـا نحن، شعـراء مصـر الجدد، فـأقلّ حظاً من شعـراء لبنان وسوريا، لأننا لم ننـشأ في حضن آباء شـعريين كهـؤلاء الملاعين الثوار ليبـاركوا جنوننا الخاص، بل أن آباءًنا من الـشعراء المصريين سلفـيو النزعة حـتى النخاع. حتى هؤلاء الذين ثاروا على "القديم جداً" في وقت ما، غدوا الآن حماةَ القديم

#### جريدة (النهار) بيروت



من دون "جدا". ومن ثم لن يعترفوا بنا كشعراء إلا بعد أن نغدو قرب النهايات ربحا. ولهذا قلت ما قلت في عجز بيت الشعر الذي استهللت به المقال. فمن من شعراء مصر الجدد لم يحتم بأنسي الحاج، وبيانه التأسيسي عام ١٩٦٠، من البطش السلفي الذي يمارسه ضدنا شعراؤنا الرواد الذين لا يزالون يتعبدون في هيكل العمود الفراهيدي أو في زاوية تفعيلاته الخماسية والسباعية، في أفضل الحالات!

أما المناسبة فإهداء الشاعر اللبناني الكبير أنسي الحاج، أحد حماتنا، إلى مصر أعماله الكاملة، وصدورها عن الهيئة العامة لقصور الشقافة في ثلاثة مجلدات، ربت على الألف صفحة. وأنسي الحاج أشهر من أن نقدم نبذة عنه، سواء إلى القارئ المصري أم العربي، لكننا نفعل لكي نشير إلى البيئة التي احتضنته صغيرا فجعلت منه أحد كبار المتمردين الذين سيشقون عصا الطاعة في وجه السلفية والتصنيم ليغدو من كبار الثائرين، في هدوء، ضد هؤلاء المرتعبين المتطيرين من المستقبل، المحتمين بأمن الماضي وجاهزيته. ولد أنسي الحاج عام ١٩٣٧ لأبوين مشقفين، هو ابن الصحافي والأديب والمترجم لويس الحاج، وتعلم في مدرسة الليسيه الفرنسية في لبنان. بدأ بنشر أعماله وهو بعد صبي في المرحلة الثانوية، ثم دخل عالم الصحافة محترفًا قبل أن يتم العشرين من عمره فعمل في جريدة "الحياة" ثم "النهار" اللبنانية كمسؤول عن الصفحات الأدبية، ثم رئيساً لتحرير. وإليه يعود الفضل في إصدار الملحق الثقافي لجريدة "النهار" عام للتحرير. وأليه يعود الفضل في إصدار الملحق الثقافي لجريدة "النهار" عام 1978 كما أنه أحد مؤسسي مجلة "شعر" عام 197 مع يوسف الحال وأدونيس. أما في مجال الترجمة فقد أضاف إلى المكتبة العربية المعديد من وأدونيس. أما في مجال الترجمة فقد أضاف إلى المكتبة العربية المعديد من الترجمات العربية لمرحيات دورنمات وشكسبير وبريخت وكامو وغيرهم.

أجزاء ثلاثة إذا صدرت في مصر حديثا هي محصلة إنتاج أنسي الحاج الشعرية والتأملية الفلسفية إلى حد الآن (باستثناء "كلمات كلمات كلمات). الجزء الأول يشتمل على دواوينه الشلائة الأول: "لنن ' ١٩٦٠، "الرأس المقطوع ' الأول يشتمل على دواوينه الشلائة الأول: "لنن ' ١٩٦٠، "الرأس المقطوع ' صدر بها أنسي الحاج ديوانه "لن" الذي حمل على غلافه، للمرة الأولى في تاريخ الأدب العربي، عبارة "قصيدة نشر ' وصدر عن دار ' مجلة شعر " في خريف مطلع الستينات من القرن الماضي. الجزء الثاني يضم الدواوين الثلاثة اللاحقة: "ماذا صنعت بالذهب ماذا فعلت بالوردة ' ١٩٧٠، "الرسولة بشعرها الطويل حتى الينابيع ' ١٩٧٥، "الوليمة ' ١٩٩٤. أما المجلد الأخير فجمع الطويل حتى الينابيع ' ١٩٧٥، "الوليمة المجلد الأخير فجمع



كتابيه النثريين "خواتم ١ "، و "خواتم ٢ " الصادرين عامي ١٩٩١ و١٩٩٧ بالتتابع. ويمشلان تأملاته الفلسفية والوجودية التي جاء بعضها مكتفاً وموحياً، وبعضها الآخر شارحاً محلّلاً. كتب الحاج هذين الكتابين إثر تشككه في موات "الكلمة" أو خفوت طاقتها في هذا الزمن الرقمي الصارخ بعبثيته وبرمجياته، وهما محاولة منه للبحث عن لغة جديدة "تختصر كل شيء"، بتعبير رامبو، كما جاء في مقدمته كتاب "خواتم ١ ".

والشاهد أن فارقًا هائلا يمكن رصده بين هاتين المقدمتين، مقدمة ديوان "لن"، ومقدمة كتاب "خواتم". هذا الفرق، الذي سنفصله لاحقا، جاء على مستويي الشكل والمضمون. أما المقدمة الأولى فكتبها الحاج عام ١٩٦٠، وكانت، ولا تزال، تعد البيان التأسيسي الأول الذي دشنت به جماعة "شعر" عصراً شعرياً جديدا يحتفي بقصيدة النثر العربية ويؤسس لها، مطالباً السلفيين من المهاجمين أن يتحرروا من وطأة الطوطميات والتصنيمات والاستنامة الرخوة للجاهزية التي هي ضدُّ للفن في جـوهره، وأن يفسحـوا المجال لغيـرهم من الشعراء المتـمردينَ القَّلَقين الذين يفُّهم وِنِ أن الفنَّ، كل فنَّ، في جوهره العُـميَّق ثورةٌ علـى القَّارُّ المطمئن. وفيها شرَحَ الفرق، والعلائق، بين النشر وبين الشعر، ثم بين الشعر وبين الشعر والنشر، وبين الشعر والنثر، وبين القصيدة. مبيّناً أن أواصر وروابط وتقاطعات كثيرةً تربطُ بين الشعر والنثر، ويشهد لذلك التراثُ القديم. لأن كليهما، الشعرَ والنَثرَ، حفرَ بقوة وُنهلَ من حقلٌ أخيه، ففي بعض الشعر نثرٌ مثلما نجد الشّعر في كثير من النثر. فيما القصيدة شيءٌ آخر عبير الشعر. فالقصيدة هي العالم المغلق الذي يسعى الشاعر إلى خلقه من خلال الشعر. وتكلّم عن الأوزان الخليلية التي رهن السلفيون الشعر بها باعتبارها قالباً كان صالحاً نشاعر كان يصلح لها، وهي ابنة عالم يناسبها وتناسبه، لكن العالم يتغير وهو ما لا يدركه المحافظون المحتمون بالماضي. ثم راهن بقوة على قصيدة النثر باعتبارها ابنةً شرعيةً لهذا الزمن، خليقتَه وحليْفتَه ومصيرَه. وأنها تحقق سعي الشاعر التوَّاق إلى المطلق واللانهائيُّ. وكان أنسى الحــاج، في مقدمــته العمــيقة تــلك، ذا حدس سَبّــاق في ما يُخصُّ مستقبل قصَّيدة النثر بعَّد عقود من كتابته البيانٍ. فكأنه يقرأ المستقبلَ، الذي غداً الراهنُ الذي نحياه الإن، باعتبار الزمن الذي كُتبت فيه هذه المقدمة عام ١٩٦٠، حين تكلُّم عن راكبي الموجــة الذين سيكتبِون الخــاطرةِ والنِثر الفني ظناً منهم أنهم يكتبونٍ قـٰصيدة نشر، ۚ فيمــا أكَّد أن قصيدةَ النثر عــملٌ فنيّ بالغ الصِّعوبة وهي إنماٰ "عملُ شـاعر ملعـون". وطالبَ المحافظين بأن يعطوا هذا الوليـدَ الغضّ الطريّ



الفرصة لينمو بدلا من الحكم بوأده قبل أن يستوي على عوده، قائلا إن سنتين من عمر التاريخ لا تكفيان للحكم على جنس أدبي بالنجاح أو بالفيشل ولذا فعلينا الانتظار قليلا. لكن الحاج لم يكن يعرف أن بلدا كمصر ستظل تعتبر قصيدة النثر كائنا لقيطا (!) حتى بعد مضي قرن على ميلادها الفرنسي، وخمسين عاما على مولدها عربياً في لبنان، بل بعد مضي ما يقارب العقود السبعة، إذا ما اعتبرنا الإرهاصات الأولى الخيجلى لها في عشرينات القرن الماضي عند حسين عفيف وغيره! كثيرة هي الأفكار المهمة التي يجب أن نتوقف عندها حال الكلام عن مقدمة ديوان "لن"، ومن الصعوبة بمكان الوقوف عليها جميعها. على أني سأشير في الأخير إلى رأيه المهم حيث يقول: "في كل شاعر مخترع لغة، سأشير في الأخير الحر مطلق، ولغة الشاعر الحر يجب أن تظل تلحقه، (...) الشاعر لا ينام على لغة".

أما مقدمة كتاب "خواتم ١"، التي كتبها أنسي الحاج في ربيع ١٩٩١، فقد نحت نحواً مغايراً تمام المغايرة عن المقدمة الأولى. فبينما كانت المقدمة الأولى تبشيرية مستقبلة، بفرح، مولوداً جديداً طري العود واعداً بالثبات والثبوت والإثبات، مؤمنة بالقادم، مراهنة عليه، بدا لي في المقدمة الثانية أن ثمة مساً من الكفر بالقادم ويأساً من الرهان على أحصنة أثبتت شيخوختها أمام ماكينة عصر مبرمج آلي استهلاكي المنزع. أما الحصان الذي خيب ظن أنسي الحاج فيه، بعد طويل رهان عليه، فهو "الكلمة". ينعي الرجل، الذي الحرف صنعته، الكلمة ويؤبنها في مقدمة بدت لي عدمية يأنسة كافرة بالآتي. يقول: "هل أفلت الظواهر والحقائق من محيط الكلمة وبات الواقع يلمس خارج لغاتها؟ ألم تعد والحفظ الإلكتروني؟ هل أصبحت اللغة تنبت من اللغة لتنجب لغة دون أمل بأن تفضي كل هذه اللغات إلى شيء خارج حلقتها المفرغة؟ (...) بين الأمية والانحطاط العضوي الذي يفترس اللغة، تصل هذه إلى حافة الإضمحلال. الجديدة، المقتعة بحجج السرعة والتكنولوجيا والمدنية السمعية البصرية، عند هذا المقطع من المقدمة تلبسني فرع " فروج . فرع وجودي وفرع عملي. والانحطاط الوجودي فيصيبنا حين نلمح اليأس والجزع في عيون القادة والزعماء نمن نعول عليهم أن يرفعوا عنا اليأس والجزع . وهذا أنسي الحاج، أحد حماتنا، بدأ يفقد الإيان بالكلمة وجدواها! ففيم نكتب نحن؟! وأما الفزع العملي فمرده إلى يفقد الإيان بالكلمة وجدواها! ففيم نكتب نحن؟! وأما الفزع العملي فمرده إلى يفقد الإياني بحدس هذا الرجل، فضلا عن حدس الشاعر الذي يمتلكه أصلا. وإذاً إياني بحدس هذا الرجل، فضلا عن حدس الشاعر الذي يمتلكه أصلا. وإذاً



اللغةُ إلى زوال حقاً؟ ففيم وبم ولم نكتب نحن؟ ويتأكد لي حدس أنسي الحاج لأنه كتب هذه المقدمة "اليائسة" في مطلع التسعينات من القرن الماضي، ليكتب بعده، بعقد كامل، ديفيد كريستال، أستاذ الألسنيات واللغويات في إحدى جامعات أميركا، كتابا عنوانه "اللغة والإنترنت" "and The Language جامعات أميركا، كتابا عنوانه "اللغة والإنترنت"

"the Internetصدر عن جامعة كامبريدج عام ٢٠٠١، أي بعد كتاب الحاج بعشر سنين، ويحملُ مضمونَ مقدمة أنسى الحاج. متخوَّفاً من اضمحلال اللغة الإنكلة ية يفضل استشراء الرقمية ولغة الحواسيب والانترنت. على أن كريستال كان أكثر تفاؤلًا وذهب إلى أن ذلك إثراءٌ للإنكليزية ولا خوف هناك. هو إثراء من شأنه خلق لغة جديدة سمّاها "اللغة الثالثة"، باعتبار الأولى هي الإنكليزية الفصحي، والثانية هي الإنكليزية الدارجة. على أن تفاؤل كريستال لا يعنيني بقدر ما أحزنني تشــاؤمُ الحاج باعتباره أحد عرّابينــا نحن الشعراءَ الجدد الذين لا نقبل من حماًتنا إلا أن يزودونا الأمل كما فعل في مقدمة الأولى عام ١٩٦٠. هذا اليأسُ خليقٌ بالسلفيين الدوغمائيين الذين يقَّتلوننا كل يوم ولا يقبلون فينا عزاءً، بينما هو، اليأسُ، تِرفٌ لا يمتلكه أصلاً تنويريونا وحماتناً. لكن، دفعاً للياس من قلبي، ألا يحق لي أن أناقض نفسي لأسأل: هل حقاً يمر هذا الرائد الجميل بحال نكوص "إيماني" وارتداد عن تبشيريته الأولى؟ هل يمد يده الآن ليستردّ منّا، نحن المحتمين به، منحته التي منحنا إياها قبل خمسين عاماً؟ هل يُكفُـرُ بما جعلنا نؤمـن به ويتركنا دون قـبلة نولّى شطرَها وجــوهَنا؟ هل هذا هو الأقرب إلى المنطق؟ أمَّ أني لم أكـن في تحليليَّ إلَّا أحاديةً، ضيَّقةَ النظر، فقـيرةً القراءة؟ لماذا لا يكون الشيِّئان اللذان ظننتهما نقيضين إلا وجهين لعملة واحدة؟ لماذا لا يكون ما بدا لى يأساً وكفرا إن هو إلا أحدُ ألوان تقلّب نفس كبيرة يمتلكها شـاعرٌ كـبيــر ربّى عقّلَه عــلى تقليب الأمور على وجــوههــا التي ًلا تتشــابه إلاّ لتختلف، ولا تخـتلف إلا لتتشابه؟ أليس الأبيضُ أسودَ في أقصــّاه، كما الأسودُ أبيض في أدناه؟ ألم يعلّمنا ماركس أن أقصى اليسار هو أقصى اليمين؟ مثلما علَّمنا هيُّراقليطس أننا لا ننزل النهر الواحد مرتين؟ فلماذا أطالبُ الرجلَ بأن يقول الرأي ذاته لنصف قرن؟ حتى ولو كان القائلُ بالنسبة إلينا هو بروميثيوس السارقَ لناً شَعلةَ التجديد؟ بلَّ لماذا لا يكون الرأيان فيهما من الرهان على الجديد الشيءُ الكثير، حتى وإن بدت لى مقدمته الثانية عكس هذا؟ ثمة حجرٌ كريم اسمه " ألكز اندريت " ، ربما نسبة إلى الإسكندر الأكبر ، في كل ساعة من ساعات النهار

### المُغنّى والحَكَاء 🝷



يشع انعكاسات ضوئية ولونية متباينة تبعا لكم الضوء الساقط عليه وزاوية السقوط. أفليس الشاعرُ أشبه بهذا الحجر الكريم وخصوصاً إذا كان في حجم أنسى الحاج؟

هكذا اختلفت المقدمتان مضمونياً. ولو ظاهرياً. أما أسلوبياً فالمفارقة أن المقدمة الأولى التبشيرية جاءت إبلاغية إيصالية مباشرة لا مجاز فيها كثيرا. ربما لأن هدفها إيصال رسالة محددة تطوب النص الجديد وتدفع عنه غلواء المحافظين. أما المقدمة الشانية اليائسة فجاءت شعرية إبداعية كأنما هي قصيدة نثر مطولة كتبها شاعر حزين كمرثية في معبودته التي تحتضر على مرأى منه ومسمع: الكلمة. وأما المفارقة فمتأتية من أن الأولى كانت مقدمة لديوان شعري، بينما الثانية مقدمة لكتاب تأملي وجودي يقترب من الحكمية والفلسفة.

جاءت قلصائدُ الدواوينُ الستة لأنسي الحاج على أنحاء مختلفة من حيث طبوغرافيا توزيع أسطرها على الصفحة. بعضها جاء مقطع الأسطر مثل قصائد الشعر الحر حيث التقطيع السطري يلتزم: إما اكتمال المعنى وإما تبعاً للإيقاع الموسيقي الذي يتغسياه الشاعر، بينما اعتمدت قصائدُ أخرى الشكلَ الأفقيُ للقصدة الفرنسة من حيث انتثارها على السطر الكامل كأنها قطعة نش عادية.

للقصيدة الفرنسية من حيث انتثارها على السطر الكامل كأنها قطعة نثر عادية. أما المقارنة بين 'لغة" مقدمة ديوان 'لن" و 'لغة" قصائد أنسي الحاج، أي المقارنة بين أنسي الحاج الناثر وأنسي الحاج الشاعر فتحمل، المقارنة، وتشرح، رسالة الرجل كاملة. الفارق بين لونين من الخطاب: أحدهما إيصالي إبلاغي عاقل، والثاني إبداعي بلاغي فني محمول على كف الجنون. نرصد في الخطاب الأول رصانة اللغة واحتراما تاما للأجرومية اللغوية صرفيا وتركيبيا وحتى سيموطيقيا من حيث أدوات الترقيم وانتظامها وانضباطها بالمسطرة على ما نقول بالمصري. فلا ألاعيب لغوية ولا مجازات معقدة ولا خروجات على اللغة التبيانية التي " لإ غبار عليها". بينما في الخطاب الآخر، الشعري، يبدأ الفن الذي "غبار عليه أي غبار". إذ نرصد التمرد على انتظامية اللغة وسوسا لها واجتراحاً لرتابتها واختراقاً وتفجيراً لقانونها الأجرومي الرتيب. هذا، وإن ظل ميزانهها النحوي والصرفي محترماً وسليماً، باعتباره عماد اللغة ونسغها الذي لا يُمس وإلا قوضت اللغة من أساسها. وهنا رسالة أخرى من أنسي الحاج إلى قارئه، مفادها أن قصيدة النشر وراءها فكر وروى ورسالة أيديولوجية وإن طرحت عن شوبها الأيديولوجيات. قصيدة النشر ليست مجرد شكل جديد للقصيدة، وليست أيضا ثورة على الوزن الفراهيدي، بقدر ما هي ثورة على صنم أحادي الرؤية، فقيرها.



صنم اسمه "قداسة اللغة" وضع للعرب، أو وضعه العرب بأنفسهم لأنفسهم لأنفسهم للكي يعبدوه. بينما اللغة براء مما يصفون. إن المحبّ الحقيقي للعربية، وأنا إحدى المفتونات بها، لا بد أن يؤمن أن اللغة كائن حيّ يولد ويعيش ويتنفس ويموت أو تموت بعض خلاياها ليولد غيرها. أذكر في حوار بيني وبين القاص الإنكليزي جون ريفنسكروفت أني قلت له نحن كعرب نقدس لغتا فماذا عنكم أيها الإنكليز، وخصوصاً بعدما استبدلتم بالشكسيرية القديمة لغة حيّة معاصرة أكثر حيوية وبساطة. فأجابني: "اللغة ليست مقدسة في ذاتها، لكنها تشبه شجرة الميلاد، هي رمز وحسب للقداسة، لكن في وسعنا أن نضيف إليها ونقص منها بحسب معطيات الضرورة". شعر أنسي الحاج، وقصيدة النثر بعامة، ثورة على "الداء العربي"، بحسب عنوان كتاب شريف الشوباشي. الداء العربي الذي احترف الأحاديات والثنائيات وأغفل ما بينهما. الداء الذي يجعلنا نخلق صنما من التمر لنعبده ناسين أننا صانعوه، ثم نلتهمه في ليل بعيدا عن عيون الناس. الحبّ لا يعني العبادة. الحبّ في رأيي شيء أرقى لأنه يقوم على ندية صحية تنعش الحبّ وتنزع منه الرهبة. حبّ اللغة لا يمنع اللعب بها واللعب معها، والتفجير اللغوي في شعر أنسي الحاج حين يأتي بجمل غير مكتملة كما في والتفجير اللغوي في شعر أنسي الحاج حين يأتي بجمل غير مكتملة كما في قوله:

"سأطبع كتاباً ليعرفوا أنك/ سأطبع كتاباً ليقولوا عندما يفتحونه: "كنا نحسب شخصاً آخر " لم نكن نعرف نحسب شخصاً آخر " لم نكن نعرف أنه كنا نظن أنه الماطبع كتاباً الأن عينيك الأن يديك الماطبع كتاباً الأني الا أصدق ".

هذه الجمل المبتورة لم تبتسر المعنى ولم تلغّه، بل كثّرته وأثرته. شيءٌ يشبه هدم الحائط الرابع في مسرح بريخت لكي يتفاعل النظارة مع الممثلين. هنا القارئ سيكمل النص بدلالات لا نهاية لها. كأن لسان حال الشاعر يقول: أنا لم أعد نبياً أعلم الغيب، بل أنا حائرٌ مثلك أيها القارئ! مثلك أبحث عن المعني، مثلك أسأل ولا أصل، وهنا مكمن جمالي كإنسان، مكمن اكتمالي هو النقص.

وفي قصيدته الجميلة "قبل أن يموت" يقول الحاج: "من الآن فصاعداً/ لا تضحكوا/ إن أخطأ فظن/ أن حبيبته/ هي حبيبته!". أما سر عبقريتها في رأيي فهي أن الجملة الأخيرة أيضا غير مكتملة. كانت تكتمل لو قال: "أن حبيبته هي حبيبته ". فلو تأملنا تنضيد الأحرف لاكتشفنا خبر "أن" غير موجود. فكلمة

#### المُغنّى والحُكّاء 🙎



'هي حبيبـتَه' الأخيرة ليست خبر 'أن' بل تكـرار لاسم 'أن'، والدليلُ نصبُها أيضاً بدلا من رفعها.

وفي قبصيدة أيكتب ويقرأ يقبول: 'كبانت يداً/ كانت يدان/ كبانت يدان صغيبرتان/ لم تفعلا غبير الظل/ والثلج/ والجمر/ (...)/ كبانت عينان/ لم تفعلا غير السجن".

ليس سوى الشعر، وليس سوى شاعر جري، "ملعون" في وسعه أن ينسب الفعل "يفعل" إلى الظلل والثلج والجمر، وهي أشياء لا "تفعل" بل موجودة، أو في أحسن الأحوال "تصنع" لا تُفعل. والشيء نفسه منطبق على مفردة "السجن"، الذي لا "تفعله" إلا "عينان" لا تراهما سوى عيني شاعر "غوّاص" ينفهم المعنى الصحيح "الصحيح" لمصطلح "تفجير اللغة"، بمعنى محاولة استخراج طاقاتها الخبيئة من خلال تراكيب طازِجة جديدة لم يكشفها الأقدمون بعد، في لغة هي كالبحر في أحشائه الدركامن" يستظر غواصين جدداً لا يسألون عن الأصداف.



. \* 3

#### تفخيخ القصيدة \*

"مزاج الرق" عنوان الديوان الشعري الثاني للشاعرة الأردنية المقيمة بالبحرين رانة نزال. صدر مؤخرا عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر. ومنذ البدء، حيث العنوان كعتبة أولى للديوان، وبعيدا عن المجاز الذي يتأتى من الجمع بين ما لا يجتمع، حيث المجاورة بين المتعين: أزرق، وغير المتعين: مزاج "، إذا بعيدا عن ذلك سوف نجد أنفسنا في مواجهة لفظة ملغومة: "أزرق". مفردة ملتبسة ومفخخة بالعديد من الدلالات والمتناقضات والمحملات الثقافية التي تختلف من بيئة إلى أخرى.

فالأزرق وإن حمل في ثقافتنا العربية بعض الملمح الجميل بوصف اللون المفضل للشعراء، كونه لون السماء ولون صفحة البحر وهلم من مفردات القاموس الشعري، إلا أنه يحمل بدوره الملمح الضد للجمال، خاصة في الثقافات الشعبية، كأن نقول: خبر ازرق، نهار أزرق، دلالة على يوم حافل بالصعاب وربما الكوارث. وقد يحمل المعنيين معا الإيجابي والسلبي في تعبير واحد، مثلما نقول: دم أزرق، فقد يقولها أحدهم (غالبا من أبناء الطبقة العليا) كناية عن نبالة العرق وعراقة النسب، بينما يطلقها الآخر (في الغالب من جموع البلوريتاريا أو المعدمين)، سخرية من الطبقية البغيضة والإقطاع. ألم نقل إنها مفردة ملغومة مفخخة تحمل النقائض والتضادات، ثم تنام ملء جفونها في معجمنا العربي، بينما يسهر ألخلق حولها ويختصمون؟

على أنني أميل إلى أن الشاعرة لم تستنم إلى أي من حقلي الدلالة العربيين السابقين، بل اتكأت على المدلول الغربي للكلمة، خاصة كما عرفناها في الثقافة

<sup>\*</sup> جريدة (الحياة) اللندنية ١٠٠٧/١١/١٤

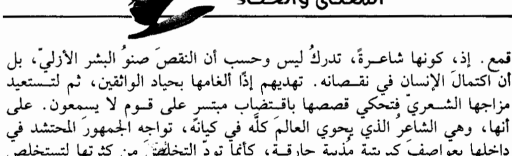
# المُغنَى والحَكَاء



الأمريكية. فصفردة Blue بالإنجليزية تعني اللون الأزرق، على أن Blue، تعني: الكآبة والحنز الأسود وانقباض الصدر، وهي كذلك اسم أغنية زنجية راقصة شهيرة تشير إلى الحزن والمرارة والشعور الدامي بالكآبة وربما العنصرية. على شاعرتنا، صاحبة ديوان "فيما كان" الصادر عام ١٩٩٧، قد غمست ريشتها في قارورة الدلالة الأمريكية حال اختيارها هذا العنوان الشعري الملتبس المفخخ". لأنها اختارت أن تكتب قصائدها هذه بمزاج أزرق حزين، أكده غلاف الديوان الذي بدا كقطرة ماء تقطر فوق صفحة زرقاء فتصنع دوامة صغيرة تحمل موارًا باطنيًا داخل هدوئها الظاهري هذه الدوامة هي في المغالب الذات الشاعرة. أما دليلنا على ذلك فيكرسه الجو الكابي الكاسف الضارب في مجمل أوصال الديوان منذ القصيدة الأولى "هدايا مفخّخة".

تقول نزال: إهدي قلّة ذات اليد/ والحيلة الماكرة/ والورقة الصماء للظل/ كلما هبت رياح / لا أود أن أغتنمها/ أهدي سنتي هذه بقدرها المصفر/ ودخانها الصدئ/ للمرارات البرتقالية/ أهدي الليلة الباسلة/ بمطرها الحامضي/ إلى شبيهاتي الكثر: / من استرقت السمع لمعصيتي/ وأفلت من شهبي/ من أناخت مطيّة الصبر/ ومشت في ركابها/ ومن خدشت خد السياج/ بسيفها العذول/ أما الجمع الذي تجمهر في/ فأهديه كيريت العاصفة/ . . . / أهدي ما لا أشاء/ لمن أشاء/ بلا هيمنة أو ضغينة/ وأظل على مزاجي/ أقصص المبتسر من الحكاية/ على مسامع من لا يسمع/ على جمهوري المحتشد في الصالة الصماء/ . . . / الهدايا الغافيات/ تحت سريسري نجوم من أرق/ لو أن نيزكا يحرق الأسرار/ لأضحيت بلا سلوان/ ولذوى ساتان ليلكي يسيخ الهدايا/ التي ادخرتها للائي لا يُقمن للدهشة عرسا/ ولا يخبئن النبيذ في معاطفهن/ هداياي غافلة/ يوقظها الموت. "

هكذا تواجه الذات الشاعرة عالما موحشا قفرا بأسلحتها الخاصة: هداياها المفخّخة. تحارب، على نهج الحروب الباردة، مجتمعا وغدا لم تستوعب رحابته، على اتساعها، كائنا أسماه المجتمع "أنثى". كائن يظل يحمل جريرة نوعه ليس وحسب من قبل النوع الآخر، الذكر، بل، والأخطر والأشد إيلاما ومفارقة، من قبل، النوع داته: الأنثى. لذلك تهدي بعض هداياها الملغومة لشبيهات لها يتصيدن أخطاءها، التي ترتكبن مثلها حتما، كنوع من الحماية والتقية التي تجعل العاصي يفرح بتكاثر العصاة من حوله. تهدي هداياها وأشياءها، التي لم تعد ترغب فيها، إلى هؤلاء الذين أفسدوا حياتها، من دون ضغينة ولا سلطوية أو



أن اكتمالَ الإنسان في نقصانه. تهديهم إذًا ألغامها بحياد الواتقين، ثم لتستعيد مزاجها الشعريّ فِتحَّكي قصصها باقتضّاب مبتسر على قـوم لا يسمعُون. على أنَّهَا، وهي الشَّاعرُ الذي يُحوي العالمَ كلَّه في كيانَّه، تواجِه الجمهورَ المحتشد في دَاخِلُهَا ۚ بَعُواصِفَ كَبْرِيتَيَّةً مُذْيَبَّةً حَارِقًا ۚ ، كَأَنْمَا ۖ تُودُّ التَخْلُصُ ۖ مَنْ كَثْرَتُهَا لتستخلصُ ذاتَها الفردُّ التائهة وسُطَّ الحشدُ. تستخلصها نقيَّةً بيضاء من غير سوء. يتأكد ذلك المعنى في قصيدة: مشهد، التي طرحت العالمُ كلُّه بوصِفه محضَ خيالٌ بينيه المرءُ من لدنه وليس واقعا ماديًا معاَّشًا. تقول نزَّالهِ: "مشهدٌ وحدي مَا أَنفكُ أُخرجه/ وأنا الحضورُ/ والإضاءة/ والمقاعـد/ والأكفُّ الملوحاتُ في الَّهواء/ عندما ينَّحني الممثلون/ أنا السَّترةُ تنسدلُ على آلام عازف الناي بأوتَّارِه المقطعة/ وصوته الأسيان/ وأنا العتمة المضاءة بالأحزان. " اختصرتِ الشاعرةُ مسرحِ العالم بكامله في ذاتها، ولم تُبق إلا على عارف الناي الذي لابد من وجوده ليعزف لحنها الخاص، الوحيد، لحن الوجع.

لغةٌ شعريةٌ جد رائقة متينة البنيان. ولا عجب فالشاعرة معلمة لغة عربية، وإن لم يكن هذا شرطا لإتقان العربية على هذا النحو الذي لدى رانة نزَّالً. أفلتت الشاعرةُ كذلك من التهويم المجازي المبذول، وأحكمت القبض على جملتها من حيث التكثيف وبراعة رسم الصور المشهدية الطازجة غير المُلاكة.

على أن تلك الشعرية السوداء عبر الديوان، سرعان ما تلونها الشاعرة بين حين وآخر، بقصائد مـشرقة تنهل من معجم أكثـر بياضا ويهاء كما في قصـيدة: كما الآن يَا جَـدَي: "يَا جَدُّ/ هَاكَ عَـصاً دَمَـعكُ/ لأهشَّ بَهَـا عَلَي كَتَفَ الْأَقَـدار/ ولأرقد في موتك/ قـرب تسع وسبعين زيتونة/ جذورها طيب/ وجـذعها يعطر السمـاء/ أتذْكِرُ برتقال الكروم/ الذي ظلل عرقك؟/ إنـي أعتصره الآن/ كـيما أفوح/ وأشـدُّ أزِركِ. " وها هي شاعّرتنا بين الحـين والحينُّ تجدُ لها في عِـصاها، عصاً الشعر، مارب أخرى غير مجابهة قبح العالم، مثل أن تعتصر تُمرة برتقال لترسل شهدها للجد الغائب في منفاه الأبدي، عله يهتف، كما عودها في طفولتها، قائلا "لا تصالح / لا تصالح. "



## صقيعٌ لم يَحُلُ دونه أحد •

صقيع قارس يحتوي هذه الشعرية التي يقدمها لنا الساعر والإعلامي اللبناني جيوزف عيساوي في ديوانه 'القيديس "X، الصادر عن دار 'النهضة' في بيروت. صقيع ليس على المستوى الفني الجمالي بمعني خلو الشعرية من دف التراكيب وحميمية البناء، بل على المستوى المعجمي والمضموني. إذ لا تكاد قصيدة من القصائد الأربعين، تخلو من مفردة 'الثلج' أو أحد مشتقاته أو ما يدل عليه. ولو أخذنا المفردة هذه كدال، والماء المتجمد، في انتقاله من الحالة السائلة إلى الحالة الصلبة بفعل البرودة، كمدلول لها، فإن الضلع الثالث لمثلث الهرمينوطيقا، الدلالة، سوف يشير بالنتيجة إلى أن ظلالا من الوحشة الصقيعية وأن حالا من انعدام الدفء وغياب الأمن تهيمن على الذات الساعرة، ومن ثم على أجواء الديوان.

العنوانُ مفردتان. الأولى تحيلنا إلى أجواء دينية كهنوتية، تمنحُ شعورًا بالأمن والنبالة والطهر والقداسة، سوى أن المفردة الثانية سرعان ما تردّنا إلى حال من التهويم والتيه واللا تعريف. فالرمز "X" في الحقل الرياضي الهندسي يشير إلى العنصر الغائب غير المتعيّن، وهو ما نضعه في المعادلات الرياضية نيابة عن القيم غير المعلومة أو "العامل المجهول unknown factor". وفي الحقل الإنساني نشير به إلى شخص لا نعلم اسمه على وجه الدقة. على أن التجهيل في مطلقه الأقصى يشير أيضا إلى التعيين المطلق. فرمز (X) لا يشير إلى قديس بعينه، ومن ثم يشير إلى كل القديسين في آن. هذه الفوضى التعينية يتقصدها الشاعرُ ليرسم بريشتها عالما وشيك الانهيار. وهو ما نستدل عليه عبر القصائد. في

\* جريدة «الشرق الأوسط» لندن ١١/٧/٧٠٠



القصيدة التي حملت عنوان الديوان يقول الشاعر: "ثلوجٌ كانت نوايا/ تغمرُ قببَ الكاتدرائية ألبيعيدة/ تحجب عن السماء/ ابتهالات المصلين. / تُملا في عيده/ يحرقُ قــَدَيسٌ الأجراس/ يُســيل حلوى/ علي شِــَخوصِ الأيقوِنــَة./ ِ جُرنُ الماء المقدّس فارغًا إلا من ترنّح عصفور. / زلزالٌ هَدَمَ المكان / بعثّرَ المذبح / لَم يَحُلُ دونَه أحد / ولا قديس يطيرُ فرحًا / كلما شفى. " هذه الصورة السريالية ترسم لوحةً نجلاء لكون يتحلل. الخطيئةُ موغلة حتى أن ابتهالات المصلين تُحجب عن السماء بطبقة كثيفًة من الثلج. من أين أتي الثلج؟ ثمة خطأ وجوديّ وجماليّ في الكون وفي النفس البشرية الراهنة يسبّبُ تحوّل النوايا إلى ثلوج. ولن نعرف هل هي نوايا طيبة تتجمد قبل تنفيذها؟ أم نوايا شريرة تتجمد بسبب شرّها فلا تتحقق؟ الاحتمالان قائمان في الواقع ماداما يشيران إلى نتيجة واحدة مفادها أن صقيعًا كسونيًا يغلّف قبب دور العبادة فيحول دون وصول دعوات الطيبين وصلواتهم إلى السماء. "يحرق قديس الأجراس"، في هذا التركيب اللغوي غير الشائع، لم يشأ الساعر أن يقول: "قديس يحرق الأجراس"، أو "يحرق الشاعر، أو "يحرق القديسُ الأجراسَ " وكلاهما أكثر شيوعا تركيبيا وإيقاعيًا، بل أصرًا على استخدام الجملة الفعلية، وعلى تنكير الفاعل وحرمانه من "ال" التعريف والعهدة، ليكرّس فكرة التعميم التي أشرنا إليها. الشاعر يودُّ أن يصدم أذُن المتلقي بجرْسِ الْإِيقَاعُ المتـوَّترِ الناجِمُ من التقاء سُـاكنين، أحدَّهمَّا نهـايَّة تنوين حرف السينُ في "قديسُ" (قــديسنُ)، والثاني سكون "الْ" في الأجــراس، ٍلكي ينبهنا أن شيــئا خطيرا يحدث، ولكى يشير كذلك إلى أن الـقديس غير المعرَّف يعنى كل قديس، وبالتالي يعني كل رِمَّز للطهارة، وليس فردًا بعينه. هذا "الكل" اللَّقدس لم يعد يرغب في أجراس تُقرع، ولا في مصلين يعتمرون بيته للدعاء والشفاعة، ربما لِأَنه لم يَعد يصدق الناسَ الذين يَأتون للصلاة ثم يخرجون مجددا للخطيئة. ثم يُسيل حلوى على أيقونات الكنيسة، في إشــارة إلى العادة الوثنية العربية القديمة، حين كانوا يصنعون أصنامهم من التمرُّ أو الحلوي، يسجدون لها ثم يليُّهـمونها ذات جوع . حتى حوض الماء القدسيّ الذي يتعمّد فيه الناس للتطهّر فارغٌ، وليس به إلا ظلَّالُ مُوتَ وشيكَ لجسد عصفًور يَتخبُّط في جدرانه ثم يلقى حتَّفه. وفي الأخير يوجزُ الشاعرُ أن عِلَّة هذه الفوضَى زلزالٌ يهَّدَّد الكون، 'ويبعثر الذبائح ولَّا أحد ثُمَّةً يُعبَّأُ بالذودٌ عن مَكان العبادةُ، الَّذي يرمزُ للطهر البشريُّ والفَّضيلة. َ

هذا القلق الوجودي الذي يتلبّس الذات الشاعرة ويشعرها بأن الهوّة بيننا وبين السماء تزداد اتساعا، تتكرر عبر معظم القصائد، والسبب هو أن طبقةً كثيفةً من

# المُغنَى والحَكَاء



الثلج تفصلنا عن السماء التي ترمز للنيرف انا والطهر. يقول في قصيدة "موتى الشجر" التي أهداها إلى وديع سعادة: "ثلوج ثلوج فطن تكدسه السماء ثمة مزيد من موتى الشجر"، الشاعر لا يُغريه مشلنا جمال الغيمة وبياضُها، بل يرى في ثلوجها البيضاء سببا في انصراف السماء عنا وتكاثر خطايانا ومن ثم احتجاب صلواتنا، بل وسببا أيضا في فناء كل خير فوق الأرض التي أشار إليها بموت الشجر، بما أن الخضرة رمز للجمال والخير.

الشجر، بما أن الخضرة رمز للجمال والخير.
وفي قصيدة 'حذار': 'ملاكي الحارس/ فلتنزع النقاب/ لأرى غيابه ممهورا/
بالعسل والشوك/ قمحا أحيانا مسمما في إكليل المسيح'، غياب الملاك قد يكون
عسلا للخطاءيين، لكنه شوك للأبرار، وهو قمح، لكن مسموم، للخونة الذين
سلموا المسيح للموت. معجم من قبيل: 'ضباب، ظلمة، سجن، ذئب، مآتم،
قمقم، عذاب، شظايا، قنابل، نعوش، ثكلي، كآبة، العدم، موتي، الليل،
الشيطان، تصرخن، مشنقة، نصال، الانتحار، الخطيئة ' ينتشر بين ثنايا القصائد
ليكرس فكرة انهيار العالم.

الديوان قسمان، يحمل الأول منها عنوان "جبال الثلج"، والشاني "لست ميسًا". ونعلم الإشارة التي يحملها التعبير الأول. فجبل الثلج يعني "القليل الذي يخبئ الكثير"، لأن المبحر في المحيط لا يرى منه إلا قمت الجليدية المدببة المصغيرة، لكنه يعلم أن تحت سطح الماء جبلا ضخما يختبئ للسفن ليحطمها. وعل الشاعر يشير إلى الخطر القادم الذي لم يبن منه إلا قليله على أن الكثير آت لا ريب فيه. وأما القسم الثاني فمرثيات لموتى.

في قصيدة كابية عنوانها: "سجن الله"، يرسم لنا الشاعر طفلة تحتضر لحتفها الوشيك: "الآن تدخل طفلة لتنام/ فلتُفرغ الظلال من العسم/ سوف يحرسها الخرير/ وصمت الجملان/ ويطمئن على رقادها تنين الأبد/.../ جفقوا الظلال من النسمات/ زهرة البرية وعدت أن تتغذى/ من رئتي بيلندا الهزيلتين/ اسحبوا من الظل اللون/ البريئة سوف تمنحه/ لون السروح/ فلنبعثر حنجور والدها/ على نومها/ يستيقظ/ تلفته إلى الدواء/ وترجع إلى سجن الله الخفي/ الصغيرة الآن/حبل السرة/ يصل والديها ولارا/ بالتراب."

أَتَسَاءَكُ ۚ اَلآن: هَذَه المحتضرةُ الصغيرة التي تتأهب لموتها، أهي الحياةُ؟ أهي الأرض؟

# يُغتى للمرض •

ويعترف جابر عصفور، فِي مقدمته، بفقده القدرة علي الحُياد حيال هذا الديوان تحديدًا. وكيفُ لا، وقد مرَّ نَاقدُنا بالمحنةِ ذاتهيا التي مرَّ بها الشاعر، أعني جلطةِ المخ التي كتبتْ هذه القصائد. " . . . وإنَّ الحدَّةَ الإيقَّاعية لهذه الشعرية تغدُّو قرينةَ درجة لآفتة من التكثيف الشعري الذي لا يعرف المطوّلات (. . . ) وإنما يعرف الأندَّفاعة التي تشبه المُوجة الانفعاليَّة التيَّ تنطلق لَكي تصل سريعًا إلى هَدفها دُوَن معاظلة وفي بساطة وعفوية وتلقائية أسرة وموجعة في آن". هكذا تكلم د. عصفور عنُّ "شعرية المرضّ في مقدمته لديوان "مدائحٌ جلطة المخ" لِلشّاعر حلمي سالم، الصادر حديثًا عن سلسلة "كتاب الهلال" في سابقة جريئة تُحسب لرئيس تحرير سلاسل الهلال مجدي الدقّاق الذي استهلَّ الديوان بتصدير عنوانه "كتابُ الهلال . . . ديوانه " مُشرِّعًا فيه بابًا جديدًا للشعر داخل أروقة مؤسسة الهللال العريقة، دشنّه بهذه المدائح. وهكذا، فكأنما غدا الديوانُ مرآةً شعريةً يستقرئُ عصفور على صفحتها تجربتُ الخاصة ويستعيدُ محنته الصحية والوجودية التي إن كاد يِبرُ حها، قِبل أن يستّلِ مبضعَهِ النقديّ ليعالج النصِ فنيًّا. ولنِ أقول إِنَّ الشَّاعر غَنَّى مـدائحَه حين برحُه المرضُّ، بل سأقول إنَّ المرضَّ قـد برحَ جسكه حين أنشده مدائحه. فبظني أن المرض كائِنٌ واع مثلما الشعر ومثلما كل الموجودات، ومن ثم ينتظمه القانونُ الحيويّ الأشَّهُ و "البقاء للأقوى"، وكان الشَّعرُ أقوى. فأراحه . يتأمل الشاعر حدوتة المرض ناسجًا خيوطِه على الإنسانيّ تارةً، والْعَاطَفيّ تارةً، والوجوديّ تارّةً أخــرى، وعلى الفنيِّ دائمًا. فرسم بأدواتّهِ الشَّعرية لوحات تشكيليةً لأمكنة وأحداث وشَّخوص، بعضُّها شاركه المُحنةُ وحملَ

<sup>\*</sup> جريدة «الحياة» اللندنية ٩/٥/٦٠٠٢

### المُغنَى والحَكَاء



نصيبَه الخاصَ منها كما يليق بالأصدقاء، وبعضُها شخوصٌ استدعاها الشاعرُ من خزانة التاريخ لكي تجالسه في غرفته بالمشفى فتؤانسه وتسامره وتبدد معه ساعات الوحدة المستطيلة القاتمة التي تحطُّ بعدما يمضي الرفاق.

وطبيعي هذا أن تأتي القصائد نثرية كانتثار النفس والجسد والروح وتفتتها لحظة المرض. وطبيعي أيضا أن يأتي الشجو الموسيقي على استحياء ورهافة وفي غير القال شأن الضيف الحيي. ولذلك سنرى القصائد نثرية صادمة في مجملها، على أن خيطًا خليليًا رقيقاً كالدانتيلا يطرزها، يظهر ويختفي بين تضاعيف الديوان ليبثه لحنًا موسيقيًا يُذكي الروح ويشعلها كلما استقطبتها نداهات التفكر الوجودي البعيدة. سنلتقي غير مرة الشيطر الأشهر لأبي الحسن الحصري القيرواني الذي عارضه شوقي: "با ليل الصب متى غده"، يتبدي ويختفي كمفصليات ميلودية ينسج عليها الشاعر أغنيته الحزينة، كلما علا صوت الروح العطشي لينادي حبيبتة البعيدة جين يجشم ظلام العنبر ويستطيل عليه الليل والتوحد والوجع. ثم: "ستذهبين/ ولم تنشط الدورة الدموية/ في الرجل الذي أسماك مهرة/ مفكوكة السرج/ وأقام مسرجا رومانياً على طريق السويس/ ووضع على كل درجة عشرة ولدان مُخلدين/ كل ولد في يده خمسة نايات/ وثلاثة دفوف وعُودان/ وأمام كل ولدار حامل عليه نوتة للحن حزين".

وًالجديد اللافت في هذا الديوان، وهو ما يشي به عنوانه بجلاء، أن الشاعر لم يقع في فخ معاتبة المرض وخصامه، أو حتى رصد لحظات الألم الجسدي لعمل كشف حساب يشرعه في وجه الحياة والقدر ليحاكمهما، ومن ثم يتحول الديوان اللى فاتورة وبيان اتهام أو في أفضل الأحوال بكائية على لحظات الاتساق والسلامة الجسدية، وهذا ما عهدناه في معظم شعريات المرض على أية حال، لكن الشاعر قرر مصاحبة العلّة والاستثناس بها، بل وراح يتصيد الفتنة الخبيئة في المرض، إذ الحتمي أن ثمة جمالا في كل قبح وثمة بياضاً في جوف كل بقعة معتمة. لكن أي جمال في أصابع ضربها الشلل والعجز! سيما إذا تعلق الأمر بشاعر حرفته الكتابة بتلك الأصابع. هنا تتبدى العين التي بوسعها اقتناص الحياة من العدم، بل وخلقها من موات. فأصابعه المشلولة مازال بوسعها أن تؤدي أعمالا كثيرة مهمة كالبصم بالإبهام على وثيقة رفض تعذيب الحقوقيين، ورفع السبابة في وجه كاتب مزيف، وطبع كف غارقة في الدم على حوائط المؤسسات كصرخة ابن آدم، ووضع شاشة مبلولة على جبين فتاة مريضة! هنا روح الشاعر التي تذوب في الجمع وتنسى واحديتها رغم العجز ورغم الوجع. وهي اللعبة التي تذوب في الجمع وتنسى واحديتها رغم العجز ورغم الوجع. وهي اللعبة



الصحية للشعر "الملتزم" الذي يسرّب الرسالة السياسية والاجتماعية والأخلاقية والفكرية بأكثر طرائق الشعرية رهافة دون جعجعة أو صراخ أو مباشرة. وهو ملمح يسم تجربة حلمي سالم في مجملها منذ ديوانه "سيرة بيروت" وحتى الأخير "مدائح جلطة المخ".

ويلّعب الشاعر لعبة المقارنة والمناظرات الثنائية بين نقيضين أو شبيهين تفصل بينهما حدود قاطعة. ربما إيمانا بأن المحن الإنسانية هي ترجمات لبعضها والبشر على تنوعهم وثراء تبايناتهم هم ترجمات وأقنعة لبعضهم البعض. ولذلك لن تتكسر النصال على النصال، بل "تكسر القناع على القناع". فصلاح منصور في الفيلم العبقري "الزوجة الثانية" سليم يشخص دور مشلول، وشاعرنا مشلول يحاول أن ينخرط في حياة الأصحاء مشخصًا سلامة النفس التي تتوهج إذا سلمت الروح وسلم الدماغ وإن ضربته جلطة، فأيهما الأصل وأيهما المقلد؟ ونيللي كريم راقصة الباليه التي "تحول العذاب إلى عذوبة" وتقاوم الموت بالرقص، تشبه فتاته التي تجلس إلى جواره في قاعة السينما وقد هدتها الانكسارات في مربع معته.

الانكسارات في مربع معتم. ورغم طبيعة هكذا شعرية يتخلّق نسخها من خلايا الألم والترقب والوجل، لن ورغم طبيعة هكذا شعرية يتخلّق نسخها من خلايا الألم والترقب والوجل، لن يفقد شاعرنا حسه الساخر المداعب الذي يشي بروح تحتفي بالحياة وتغني لها رغم مرها، روح تعتلي صهوة المرض كي تعلو عليه وتسوسه وتقمعه ثم تكتبه شعراً. فيحوّل الشاعر، شأن كل فنان، المحنة إلى جمال والألم إلى عذوبة. في قصائد: المنور "، "قلب مفتوح "، "المحترف"، يشاغب الشاعر ثلاث شخصوص يزعم الهم حاولوا محاكاته في محنته المرضية كي يفوزوا بالجمال المضمر في العلة، ذاك الجمال الذي راح الشاعر على طول الديوان يتصيده ويشبته، حتى كاد واحدنا يرجو لنفسه مرضًا مشابهًا أو محنة عمائلة. فها هو جابر عصفور "يقلد" الشاعر ويدخل في سديم الجلطة ذاتها، فهل يحق للمعلّم "المنور" أن يقلد تلميذه لمجرد ويدخل في سديم الجلطة ذاتها، فهل يحق للمعلّم "مقيقه الذي يغير شرايين قلبه محاكاةً له كي يفوز بالتفاف الجميلات حول سريره! وكذا محمود الشاذلي الشاعر محاكاةً له كي يفوز بالتفاف الجميلات حول سريره! وكذا محمود الشاذلي الشاعر تسري من الساق إلى الرئة رغم كونه "المحترّف" الخبير في السحابات التي تسري من الساق إلى الرئة رغم كونه "المحترّف" الخبير في السحابات التي تشرب الشراين.

هذا الديوان الجميل هو سفر ضخم، على صغره، من المحبّات: محبة الحياة رغم عبشها، محبة الأصدقاء الذين يتجلى جمالُهم في لحظات الشدّة، ومحبة



المرض ذاته إذا ما ضمن لنا قصيدةً جميلة، نسخُها شعرٌ وفرح وحبٌ ونبالة، فنسامحه على الألم انتصارًا للجمال. فإذا ما أضفنا قصائد الديوان إلى مقدمة عصفور الضافية إلى الكلمة البديعة التي ذيّلت الديوان "يـوم لحلمي سالم"، وكان كتبها الشاعر اللبناني عباس بيضون في جريدة "السفير" إثر سقوط صديقه في براثن الجلطة، وهي للشعر أقرب منها للنثر والنجوى، سيصبح لدينا في الأخير سفرٌ شعري أدبي رفيع احتشدت له ثلة من الأقلام الراقية في ساحتنا الأدبية الراهنة من أجل الغناء للمرض.

### الجريمة الكاملة في التناص الشعري" •

يطرح هذا الديوان "أخيرًا وصل الشتاء" للمغربي عبد الرحيم الخصّار، سؤالاً نقديًا أَشْكَاليًا. حَوْل مدى تماهي الأجناس الأدبية قيما بينها وتقاطعهما وسقوط الجدر الفاصلة بينها. وكان انعكاسُ الخطاب ما بعد الحداثيّ في العمارة أن مزجت بين المدارس الفنية قديمها وحديثها، أفقيًّا على مستوى الجغرافيا، ورأسيًّا على مستوى التاريخ. فلربما أصبح من العادي أن تجد بناية حداثية متقشفة، تعلُّوها قَصْوُرةٌ باروكيـة مثقلة بالزخارف، وبمدُّخلها أعمدة كورنثـية أو بيزنطية أو فرعُـونية. فلم تعد العمـارة ما بعد الحـداثية تولي كبـيرٍ احترامِ للصـفاء النوعيّ الْإسكُولائي الَّذي ميّز المدارس السابقة. هنــا "سُقُّوط سُلطة" أُحادية النهج. ومّاً لبث أنَّ انعتكس ما يشبه ذلك على الأدب. فكان أحد تجليات ما بعد الحداثة في الأدب هو سقوط أحــادية الجنس الأدبي أو صفاء النوع. ذابت الجُـــدُر بين الشعرُّ والنثرُ والسينما والمسرح انتصارًا لكتابة "عـابرة للنوعية" بتعبير إدوار الخرّاط. في هذا الديوان الصادر مَوْخِرًا عن منشورات وِزارة الشقافة المغربية، وهو الأولّ للشاعر، سنرى السـرديةَ وهي تحاول أن تشدُّ عنقِ القصـيدة إلى النثرية المحض. فمــا الذي يجعلنا نطــلق عليُّ هذه الكتابة شــعرًا؟ سيــكون الفيصلُ هــو فحصَ درجات الْتقريريّة والتعليلية والسببية والتراتبية المنطقية في النص. والشعر دومًا في علاقة عَدائية مع كل ما سبق. أي أن المقاربة النقدية لابَّد أن تفحص إلى أية مدىَّ نجح الشاعر في خلق عــلاقات مــدهشة وطازجــة بين الموجودات عــبر سرديــته المسهبة؟ وكذلك اختبار قدرة الشاعر على القفز برشاقة بين المُتعيّن والمجرّد بحيث لا يقع في أيِّ من المحظورين القاتلين للشعرية: سواء الـتقريرية الفجَّة، أو المجاز

<sup>\*</sup> جريدة «النهار» لبنان ۲۰۰٦/۹/۲۸



المهوَّم المستـ هلَك المأكول سلفًا؟ وبظني أن الخصَّار قد نجح إلى حــد بعيد في خلق تلك العلاقات والتجوال بحذر فوقّ الخط الفاصل بين المنطّقتين الحمراوين فلم يسقطٍ في أيُّ من الزلليْن. سوى أنَّ عنصرًا آخر يؤثَّر غيابُه على جواز منح النصُّ صكُّ قصَّيدةً النشُّر. التكثيف. وهو ما غاب هنا. على أن غيابه لم يقـوَّض كثيرًا من شعرية الديوان بسيب قدرة الشاعر على تطويع الجمل الطويلة والشروحات في رسم صور مشهديّة تشي بمخِيال قـادر على التقاط كادرات للـحياة من زوايا مدُّهشةً. "كَأَنك لا تزالين قرب البئر/تسحبين الدلاء إلى بيتنا القديم/تغزلين الصوف في الظهيرة/ وتنحدرين مساءً مع نساء القرية إلى الوادي/ لتعودي بحزمة الكلاَّ إلى حملاننا الوديعة/كأنَّ الحملانَ لا زالتَ ترعَى في ذاكرتي. • وفضلًا عنَ الصورة الشعرية َالأنيقَة نجد السطر الأخير وقد قفز من الوَّاقعيُّ إلَى المجازيِّ لبِنجوُّ من التّـقـريريّة الصّـريحـة. وهو ما سنلمسه في طول الدّيوان. 'أحـدّقُ في الماضي/ وأخافُ أن إِصابَ بالعمى/ كـان الفرحَ يرقصُ في حذائي البالي/ يلمعُ في الأقلام/ حِين تحتـكُ بالمبرإة/ ثم يَختفي في طَاقَـيَةِ الْوَلْدَ/ أو يُومَئُ لَي مَن خَلْفَ منسج الجَدة". هنا تراوحٌ بين المجازيُّ والمُتعيّن: التَحدِّيق في المَاضي مُجازّ، يتلوه متعين وهو الإصابة بالعمى، يتلوه مجاز وهو رقص الفرح في الحداء، ويستمر المجاز في صورة الفرح المذي سيغدو فاعلا لكل ما سيلي من أفعال: يلمع يختفي يومئ. على أن الشعرية في هكذا مقطع لا تتولد من تجاور المحسوس يختفي ... والمدرُّكُ وحسب، بل عبر تلك التقاط فرح القلم بالمبراة، و' أنسنة' الفرح ذاته كأنه طفلٌ مـشاكس يظهـر ويختفي ويلعب ويومئ. المقطـع من قصيـدة عنوانها "خارج القفص". ولهذا العنوان دلالة ممتدة على طول الديوان. فالقارئ سوف يستشعر دومًـا وكأن الشاعرَ عصفورٌ يكمن في قفص معــتم يحجبه عن الوجود. يخرج العصفور/الشاعر بين حين وحين ليراقب العالم فسيبهره الضوء فيعود لمنفاه الاختساري الآمن واثقًا من صحة اختياره العزلة في مأمن من حياة صاحبة مخيفة. ولعل نافدًا إحصائيًا يلمس ذلك عبر حصر تُكرار مفردات بعينها على شاكلة: قفص- عصفور-سياج\_ أعمى- ضرير- ظلمة- جدران الخ. وسوف تتخلق شعرية الديوان ليس عبر المشهديات البصرية فحسب بل عبر تشويهها المتعمّد المحسوب. فقد ترسِم الكلماتُ لوحةُ بصريةِ ما تكادُ تكتّـملُ في مُخيّالُ القارئ حتى يحرفها الشاعرُ بِغتة بكلمة واحدة تطيرها إلى لوحة أخرى مغايرة تماماً: ` المُسِاهُ شَاخَتُ فَـي الْآبَارِ/ لذلك تَتْرِكُ بَيْـاضَ شِعْـرَهَا/ عَالقًـا في جدارٍ الكأس"، الكلمة الأخيرةً: "الكأس"، صدّعت الصّورةَ التّي كان رسمها ّالقارئُ



وكسرت توقعهٍ في التفاتِ مشهديٍّ مـباغت، ولن يحسم أحدٌ هل كان البئرُ كأسًا أم كان الكأسُ هو البئر. من التيمات الفنية في الديوان ما قد أطلق عليه "ميتا-تناص" أو محاولة تقمّص شخصية المُتناص معه، وليس مجرد التعامل مع مقـتطفُ له. فالخـصَّارِ لمَّ يتناص مـع جبرانُ خليـل جيران. بِل ارتكـب الجريمة الأكبر بأن استعار كيانَه كأملا ليغدو هو جبران وتغدو يُحْبيبِينُه "ماري هاكسلّ" تارةً، وتارة أخرى "سلمي كرامة". المرأة الأولى واقع حيِّ في حياة جبران، والثانيـة من ابتكاره. فالذاتُ الشاعـرة تودُّ أن تتقمُّص وجودَ جَـبران كاملا غـير منقوص، واقعًا وخيالا. نلمح نفس التيمة الفنية في تناصه الموغل مع رواية "ماجدولين" للفرنسي "ألفونس كار"، على أنه لم يأخذ مقتطفا من الرواية ولم يقربها حتى، بل يقول: "هل قرأت رواية "ألفونس كار"، هديتي لك؟/هل رأيت كيف كنتُ أصارعُ التيار في تلك الرواية لأحميك من الغرق؟". واللافت أن الشاعـر لم يغرق تمامًـا في شَخْص "إسـتيفن" لكن َ وقف بحــذر على الخط الفاصل بين الوعي واللاوعي، فهو مازال يدرك أن "ماجدولين" إن هي إلا رواية أهداها لحبيبته، سوى أنه قرر الدخول بحبيبته في لُعبة الاشتباك مع دراما الرواية، فيــصير هو إسِتيــفن وتغدو حبيــبتُه ماجــدولينَّ. ِثم: "وأسقي وردًا في لوَّحَةً فَانَ جُوخٌ/ مُوقَّنًا أَنهُ لَنَ يَنْمُو " ، اشْتَبِكِ الشَّاعَرِ أَيْضًا مَعَ اللَّوحَةَ في تناص موغل حتى صار جزءًا من عالمها. ` ثمة قصيدةٌ على هيأة رسالة مكتملة الأركان، فتبدأ بـ " آسفي/ أوئل غشت/ العزيزة نوال. . . . " وآسفي هي مدينة بالمغرب(مكان)، وغشَّت هُو شهر أغـسطسُ(زمان)، ثم العزيزة نوالَّ(مُخَّاطَب). بنيةٌ الرسالة المألوفة سوى أن الشعرية ستتخلق من العلاقات الجديدة للأشياء. وُطبيعي هنا أن تأتّي قصيدةُ الرسالة أحاديةَ الصوت بلسان المتكلم فتحضر "الأنا" ويغيبُ ال "هو " إلَّا كَخَلَفية، فيما يكون المخاطِّب هو "الآخرُ " على إجماله: فتارة سيكونَ الأمُّ، وتارةً يكون مكانا مثلما في قصيدة "يد تنفض الخوف عن ملابسي " ، أو قد ٰيكون الحبيبة أو العالم بأسره. والحال أن معظم قصائد الديوان تنتهج "شعرية الرسائل"، إما بشكل صريح مثل النموذج السابق ورسائله في نهاية الديوان إلى شعراء بأسمائهم، أو على نحو غير مباشر كما في قصائد أخرى .

تُوسَّل الديوان إيقاعَه الموسيقيِّ عن طريق فقرات تكرارية مثلما في قصيدة "أخبئُ حزني في شحرة الطرفاء"، حيث مقطع: "البارحة لم أنم/كان طيفك يملأ علي الغرفة/ وكلما أطفأتُ المصباح/ أضاء وجهك هذه العتمة/ فحال بيني



وبين النوم/ أحتاج إليك" ، يتكرّرُ كفاتحة وخاتمة للنص وكمداميكَ داخلية أيضا. وكذلك مَا قَـد نسميه 'النص الدائري' ، كأن يفتتح القصيدة بـ: 'سيارة قديمة تنزل ببطء في المنحدر/كذئب تسلل من وكره/ باحثًا عن فريسة..."، ثم ينهيها ب: "حيث الضباب ينزل ملاءاته من جديد/ منتظراً سيارة قديمة/ تصعد ببطء خلف المنحدر". فيستدير النص على نفسه ليغلق قوس الدراما بما يفضي أوله إلى آخـره. هو أحد الدواوين التي نجـت من أخطاء اللُّغة مـا يُحـسُبُ للشَّاعـر رغم غيابٌ "تنضيد الحروف" الذي أراه أحدّ ضرورات الشعر، ورغم بعض الهنات الإملائية التي تكررت بما يشي بأنها أخطاء غير مطبعية، مثل "جُـدع" الشجرة وصحيحها جَذَع، و"حياض" كجـمع كلمة حوض، وصحيحها أحواض. وربما يعود ذلك إلى الأجرومية اللغوية التي اختص بها المغاربة، سوى أننا لن نُقبل هذا التبرير بطبيعة الحال. وعلى الرغم من غياب التكثيف عن مجمل القصائد واستفاضة الحكي كما أشرنا، إلا أن الطريف أن المشاعر بارعٌ في كمتابة النص "الومضة" أو "الَّابيــجرام" شديد التكثيف وهو اللون الكــتابي الأَصعب! وهذه مفارقة. يقول في نص بالغ الـقصر والجمال بعنوان "مقامرةً": "حسنًا أيتـها الحياة/ ضعي أوراًقك على الطاوكة/ ودعينا نعيــدُ اللعبَ من جَديد. \* ، وفي نص بعنوان "تدريّب" يقول: "منذ سنين/وأنا أسكن في الغرف الواطئة/كأنما أتدرب على القبر".

# مذاقاتٌ لا تخطئها المرأة •

"نساء وريتي/ يمشطن سعف النخيل/ يضفرنه/ بعذوبة المواويل/ يبعدن البحر/ عن صخب المتألمين/ يمنحني/ فراشات ليلية/ لنهار يبلل شفتيه/ بكأس الحكاية". هكذا تفتح الشاعرة البحرينية ليلى السّيد ديوانها الجديد "مذاق العزلة"، الصادر عن دار "فراديس" للنشر والتوزيع بمملكة البحرين، لنعرف أننا بصدد حكائية ترويها ذات شاعرة، على الأغلب امرأة، في حال من العزلة والتأمل الدائم بعيدا عن صخب العالم. لن يتأكد هذا الزعم من الإهداء وحسب، حيث تقول: "له عندما يغلق صندوقي على حكاية العلوية الصغيرة. لها حينما تسكر بغنائها وحيدة. " بل كذلك عبر الغلاف الذي صممه الفنان البحريني حسن حداد، عينما التقط الفكرة من متن الديوان ليقدم لنا جسداً متشرنقاً لطفلة تقبض بكفيها على ساقيها وتمسك بأناملها وردة . وكأنما استبدلت الوردة بالعالم بأسره. رأس الطفلة غير موجود في لوحة الغلاف. وهنا لمحة ذكية من مصمم البغلاف. فالرأس والوجه يعينان الشخص ويعطلان تعميمه وشموليته. والفنان لا يريد للمعنى أن يُختصر ويقزم في الحدود الضيقة لشخص واحد بعينه. ولذا فعدم تعيين الطفلة سيجعلها تغدو كل أطفال الدنيا، بل تغدو كل إنسان في هذا العالم يعيش في حال من العزلة والاغتراب والتشرنق.

وكما تجمع العنوان بين مفردتين لا يجمعهما معجم واحد، إحداهما حاسة: مذاق، والأخرى من قاموس التجريد: العزلة، ما يخلق مجازا من المجاورة بين الأضداد مما لا يجتمع، أو الجمع بين المجرد والمتعين المحسوس، سنجد كثيرا من شعرية ليلى السيد تتكئ على ألوان من المجاز قريبة من هذا النحو. مثال: "رذاذ

<sup>\*</sup> جريدة «الوقت» البحرين ٢٢/ ٩/٧٠ \*



التقاويم- محرقة الوقت- زمن الرؤيا- شباك الساعة- وخزتها المرايا- الخ " الديوان مقسم إلى مجموعة من "المذاقات" الوجودية والشعرية: مذاق أنثوي-مذاق الذهاب- مذاق الحب- مذاق الحرب- منذاق العزلة، حسب الترتيب الذي اختارتها الشاعرة في الديوان. فهل يشي هذا الترتيب 'المذائقي' بسلسلة كرونولوجية تحكي الحكايَّة بفصولها كـما ارتسَّمت عبر الزمن؟ منذ معرَّفة الانوثة "التي بكُّرت ، فهابا إلى مسعسرفة السذهاب إلى الحب، ثم مسعرفة الحب ذاته، مرورًا بمعرَّفَة الفقد والفرَّقة، وانتهاءً بقرار العزَّلة واجترار مذاقـها المرَّ قطعا ولا شك. ربماً. لكن الأكيد أن صوب الأنثى في القسصائد أقوى وأوغل وأعمق رنينا وأطول صدى من أن يمرُّ القاريُّ عليه دونَّ توقف. لدينا الأنس الشاعرةُ التي تكتب النص، والأنثى المُكتبِوبٌ عنها النص. بَدُّهُ من التصدير: "التي رَّضعتُ من حليبي/ جاءتني بجدائل مسبوكة/ بلون الفجر/ وحبيب يحترف الغياب. " ثم 'نساء قريتي- نساء موطني- نون النسوة- أؤثث الصباح بطعم أنثوي- هذا الصباح كنتُ أنثى تدّعي خلقَّ الكلُّمات- وبشّرِ الشاعيراتِ بتفاحةٍ- وحيدةً تتعجلين خطايا نهارك دُّون فـضيلة ليلك- يتخـذُونني أمَّا وإلَهـة، ويَّنسون أنَّني أنثى- مدرسة الطالبــات- وغيرها. على أننا لئن وقفناً علــى نزعة الأنوثة بالقدرُّ الكثير، سنقف كذلك على منزع الطفولة بالقدر نفسه. وها يكتمل قوس الجمال الوجودي. فالأنشوية كمبدأ فلسفي ينتـصر للجمال والعدالة والرحمــة والخير في الوَّجُود، لا شيء يباريه جـمالا سُّوى الطَّفُولة بنقائهـا وبراءتها وبياض صفحـتها ونصاعة حتى الخطيئة فيها.

في القسم المعنون بمذاق الحب، تصدر الشاعرة تصائدها بهذه العبارة: "أيها الحبِّ/ أمنينتي/ أن أراك طفلا/ يبيع المورد/ على رصيف مدرسة البنات". وبعيدا عن الصورة الشعرية الجميلة، فإن الجمع بين: الحب-الطفولة- الورد-المدرسة- البنات، يخلق معجما طوباويا ويرسم عالما عذبا من مفردات الجمال. ثم تأتي أولى قِصائد المجموعة: 'أغنى الإشارة حمراء'، لتـقول: 'بيني وبين المَّذُرسَةً/ إَشَارَةُ ضُوء وحـيدةً./ إشارة تَفْتت صبَّاحــات الشوارع/ وهكذا/ كلما دنا الطابور/ دنت الأقدام المتسمردة/ وضعنا إشارة حسمراء/ زرعنا الإشارات وحمرنا عيونها/ كرموز رحيل الأرباب/ بهداياهم خائبين. / دورة صباح/ رغبتي كسلى/ صوتي يبحث عن هواء صاف/ عن هبوب ضحكاتهن أحيانا/ عن تناس يبادر الورق/ ٱســـتلالٌ خفَّيف/ بخــفة وجه سميــة ومي/ وعلّياء وعبــير/ وجوه زينب وزهراء/ وتلميذات الدرس الأول/ . . . / فما عدَّت أرى/ في اللغة غصنا

### المُغنّى والحَكَاء 🙎



وبحرا/ ولا سفينة تسرفع أقدامهن/ عن حوض يبقبق/ لأن ضفدعة تتوسل هواء صافيًا/ تتوسل هبوب البنات/ على وجه الماء/ . . . / أخرج رأسي ضاجًا بجرس المدرسة/ شكّرا/ مازالت الإشارة مجرد ضوئية/ فهل ستوصلني/ بهداياً الأرباب/ يا آخر اليــوم؟ " الشاعرة تستعــيد صوت طفولتــها وعينيها اللّــتين كانتا تريان في دوائر إشارة المرور عيون آلهة غاضبة لأن مخْلُؤَقَاتِها لم يقدروا هداياها إليهم. والطَّفَلَةُ تُكبر. وتُكبّر عـيناها "لتريا الأشياء بواقعيتهـا. الواقعية التي عادة يفر منها الشعراء. ولأن هذه الطفلة ستغدو شاعرة فإنها لا تحب عينيها أَلِجُدُّيدتينَ. لا تحب هاتين العينين اللتين لم تعودا تريان في اللغة غصنا أو بحرا، بل مجـرد وسيط حكائي بين البشـر، تلكُ العينين اللتين لّم تعـودا قادرتين عُلَى رؤية دوائر الإشارة كعيون أرباب، بل مجـرد ضوء يأمرنا بالسِير أو بالتوقف. لنَ تحب شاعرتنا هاتين العينين الجديدتين الدخيلتين على عالمها الذي نسغه الألوان والوهم الخَّلاق والفُّوضي، لذلك ستظل تصبو إلى عيني الطفِلَّة التي تقدر أن تُلُونَ الْعالَم بريشَة الخَيَالُ والجمالُ والشطط كذلكُ والجنونُ. المرأةُ التي غَدتها تلك الطفلةُ تقدرُ أن تستعيد عيونها الصغيرة. الشعرُ يجعلها تقدر. فتذكرها بقبقة الضفدعة في الماء ببحثها الدائم عن هواء صاف. بحثها، هي الإنسان، عن هدايا الأرباب التي لا تني تنتظرها في نهاية كل يوم.

وكما افتتحت الشاعرة ديوانها بـ "دفتر المعرفة"، تغلقه بـ "معرفة بطعم الشيكولاتة " في قصيدة غزل راقية جاء فيها: "حين لا تراني/ أجـ لا السير إلى معبدك/ تغشاني محبتك/ وسكرة خفيفة بضوئك. / حين لا تراني/ أرى شفاها طرية/ ابتاعت كرزا/ وأهدته لنقاط/ بدايتي ومنتهاي. / . . . / حين لا تراني/ سأنتظرك أمام مرآتي/ أهيئ النفس/ لضوئك. "

لترسم لنا الشاعرة بهذا المنتهى أعذب صور الحب، حين نمارسه بطفولة ومكر وشقاوة. يتوارى الحبيب عن عيون محبوبه ليمارس كل شقاوات الطفولة بعيدا عن عيونه. حين لا يراه. وقتها لن تكون المعرفة حملا ثقيلا وعبئا على الروح كما ذهب المتصوفة، وليست ضدا لعمود الطمأنينة، كما قال النفري، بل هي معرفة بطعم الشيكولاتة في مذاق الأطفال. مثلما يفرح الطفل كلما تعلم شيئا جديدا. حين يتعلم مثلا أنه بعيدا عن العيون يقدر أن يكون إلها، أو شيطانا.

### لحظة العدم بين قطف الزهرةِ، وإهدائها •

"لمن تُهدي قبطرةً من بكاء على إنسانية فاقدة الهمة". هكذا تبدأ قصيدة "سأم" للشاعر الإيطالي أونجاريتي (١٩٨٨-١٩٧٠)، إحدى القصائد التي نطالعها في المجلد الضخم الذي يضم، لأول مرة، الأعمال الكاملة له في ثوبها العربي عبر ترجمة رفيعة المستوى أنجزها الفنان التشكيلي المصري عادل السيوي عن الإيطالية مباشرة. وهي المرة الأولى أيضًا التي يتم فيها، عبر أية لغة عدا الإيطالية، تجميع كل المنجز الأدبي لهذا الشاعر من قصائد ودراسات في مجلة واحد.

لكن الشعر لا يترجمه إلا شاعر! هذا هو زعمي الدائم. لكن أليس التشكيلي شاعراً؟ بالتأكيد نعم. سيما إذا كان يمتلك ذائقة أدبية وفنية رفيعة. سألته كيف له بأن يضحي بخمسة عشر عاما من عمره، المدة التي أنجز فيها ترجمة أونجاريتي، في عمل خارج دائرة همة الإبداعي؟ فأجابني بأن أونغاريتي بالنسبة إليه ليس شاعراً وحسب، بل فنان قدم حلولا لأسئلة إبداعية كانت تؤرق السيوي في مسيرته التشكيلية. منها كيفية قتل "المناضل" داخل النفس انتصاراً لحضور "المبدع". (وكلاهما، الشاعر والمترجم، مثقفان عضويان، بتعبير جرامشي، فاعلان في المجتمع خاضا المظاهرات والثورات ولم يعتكفا في برج الفن العاجي). على أنني، بعد قراءة الكتاب، وجدت المناضل حاضراً بقوة داخل القصيدة، حاضراً لكن على نحو لم يطغ على فنية المبدع. من الأشياء التي يعلن السيوي أنه تعلمها من أونغاريتي كيفية تنقية العمل الإبداعي، قصيدة كان أو السيوي أنه تعلمها من أونغاريتي كيفية تنقية العمل الإبداعي، قصيدة كان أو

<sup>♦</sup> جريدة «الحياة» اللندنية ٣/ ٢٠٠٧/٢



لوحة، من الترهلات والنتوءات حتى تشرق القطعة الإبداعية رائقة صافية متقشفة ما أمكن. هذا عدا عدة أسباب أخرى كانت وراء اضطلاعه بترجمة أونغاريتي ومنحه جزءًا غير يسير من جهده وعمره. أهمها أن الشعر بدأ ينحسر من الوجود كقيمة فلسفية في عالم طغت فيه المادة، ومن ثم شرع منطق السوق يلفظه. يرى السَّيـوي أنَّ الشِّعر ينظِّم عـلاقتنا بأجـمل كنزُّ يمتلكه الإنشَّانُ. اللَّغـة. ويقول أنا كعربى أؤمن أن شاعر القبيلة كان بوسعه أن يوقف حربا بقصيدته، فالشعر مرجعية حاسمة في ثقافتنا العربية، ولذلك سأظلُّ منحازاً له ولو عبر ترجمته. منَّ الأسباب أيضًا أَنَّ أونجاريتّي عاش في مصـر/ الْإسكندرية مثل كفافيس، ومثلِ هؤلاء الشعـراء يمثلون عينًا أخّـرى تطلُّ على ثقافتنا المصـريةِ ويعيــدون لّنا رائحةُ وأصوات مرحلة كادت تنمحي من ذاكرتنا هي بدايات القرن الماضي. وبالفعل سنجد في قصائد أونجاريتي الكثير من الإشارات التي تؤكد أنه كان سابرًا غور الدارجة المصرية وشعبياتها. أما السبب الفني الذي دفع هذا الفنان التشكيلي، صاحب التجربة العريضة سواء على مستوى الرسم أم على مستوى الكتابة التنظيرية، إلى الغرق في لجّة ذُلك الشاعر الإيطالي وترجمته فيقبع في هذه الِقصيدة القَـصيرة إِلْتِي الْقِتحتِ الكتـابِ وعنوانها: "أَبْدِيَّ"، تقول: "بين زهرة قُطفَتْ ﴿ وَأَخَـرَى أُهدَيَتْ ﴿ عدمٌ ﴿ لا يمكن التّعبير عـنه. " هذه اللّحظة الّتي بينًا قطفِ الزهرة وإهدائها هي لحظةٌ مخصومة من الزمن. عدم. والشاعرُ في مجمل تجربتهَ لا يني يحاول القـبّض على هذه اللحظّة لتجمّيدها واستلهـامها وتأطيرها. وكتب أونجَّاريتّي دراسة كاملة عن تاك اللحظة الزمنية المفقودة ومحاولة استرجاعـها. وربّما نرى في هذا معكّوسًا للتعريف الذّي وضعـه الّفلاسفة للزمّن "الحَّاضر" بوصفه وجُودًا يُّقع بين عدميْن: الماضي والحَّاضر. من الأشياء الجميلةُ في هذه الترجمة الفريدة وقوع المتسرجم على "مسودات" بعض القصائد بخط يد الشاعر. حيث الوقوف على لحظة تكوّن النص كلمةً فكلمة. فمحوّ هنا وشطبٌ هناك وكتابة على كتابة وهلم. والتلصص على مطبخ ومخبر العمل الإبداعي هو في ذاته قراءة نقدية فريدة تسمح للمترجم أن يفتح دواليب عقل الشاعر والتسلل إلى أسراره الخبيئة. وهذه ميزة مضافة تُحسب لهذه الترجمة الناقدة، إضافة لكونها قراءة مبدع لمبدع وليس مجرد ترجمة من مترجم محترف. القصائد في مجملها قصيرة وخياطفة ودرسٌ بليغ في التقشف الشعريّ وجمالية الحذف لا الإضافة. تصل بعيض القصائد إلى سطر شعري واحد مكوّن من كلمتين: "الا نواصل. . . " . قارئ هذه الملحمة الشعرية سوّف يكتشف بسهولة أن أو لجاريتي



كان مُطلّعًا بامتياز على التجربة الصوفية والشعر العربي القديم إجمالا. نلمس الوقوف على الطلل هنا: "لم يتبق من هذه البيوت/ سوى طلل من جدار/ ولم يتبق/ حتى القليل/ من كثيرين/ كانوا يشبهونني/ ولكن لم يضع من القلب/ صليب واحد / إنه قلبي/ البلد الأكثر حسرة. " ونلمح النفس الصوفي حينًا والحكمي حينًا آخر في ديوانه "الأمثال" الذي كتبه بين عامي ١٩٦٦ - ١٩٦٩: "مَنْ ولَدَ كي يغني/ يغني وهو يموت. "، "مَنْ ولُدَ ليحب / من الحب سوف يموت. " والنفس الوجودي: "نحمل التعب الذي لا نهاية له/ تعب الشقاء الخفي يوت. " والنفس الوجودي: "نحمل التعب الذي لا نهاية له/ تعب الشقاء الخفي كفوا عن الصراخ/ لا تصرخوا/ إذا أردتم أن تستمتعوا إليهم ثانية/ إذا أردتم ألا تمور عشب عنه منه فرحًا / عب يخطو إنسان. "

هذا السفر الضخم، ٦٥٠ صفحة، الذي زيّنت غلافه إحدى لوحات عادل السيوي من مجموعته "وجوه إفريقيا"، يضم إلى جوار الأعمال الشعرية الكاملة لأونغاريتي، دراستين نظريتين كتبهما الشاعر بمثابة شهادة حول تجربته الشعرية ومفهومه لماهية الشعر. هذا عدا ببلوجرافيا كاملة عن حياة الشاعر ومحطاته الإبداعية والجوائز التي حصدها وأسفاره من مصر إلى إيطاليا وفرنسا والبرازيل وغيرها من البلدان. هذا بالإضافة إلى مقدمة المترجم الضافية التي هي بحقها الخاص قراءة إبداعية نقدية في حياة شاعر رصدتها عين فنان وخطها قلم متمرس على الكتابة الأدبية التحليلية المعمقة.

### حيادٌ ظاهريّ وثورةٌ خبيئة •

حيادٌ يقترحُ مظاهرة، و شاعرٌ من المغرب، يميلُ قلمُه للتوقف فوق فضاء الورقة أكثر مما يجري، لكن ثمة قولاً حادًا داخل هذا الصمت المحسوب. "كؤوس لا تشبه السهندسة " هو الديوان الثاني للشاعر المغربيّ "عزيز أزغاي" الصادر ضمن منشورات اتحاد كتّاب المغرب، بعد ديوانه " لا أحدَ في النافذة "١٩٩٧ عن إفريقيا الشرق. ينتهجُ الشاعرُ تيارَ الحذف واستخلاص صفاء اللحظة، طارحًا عن النصر نتوءات الحكي والاسترسال، تاركًا للقارئ فجوات من الصمت، تنجمُ عن ابتسار الجمل واستخدام الإشارات الدالة عوضًا عن الأسهاب. تلك الفجوات تسمح المقارئ بالدخول في متن اللحظة والضلوع في صلب التجربة فيكملُ ما تعمد الشاعرُ السكوت عنه. هذا هو الشركُ الحداثيُّ الذي ينصبه الشاعرُ الجديد للقارئ يوقعه في أحبولة التجربة الشعرية لكي يتورط في اكتمال النص، بعدما يلتقط المفاتيح التي يتركها له الشاعرُ هنا وهناك داخل القصيدة فتنفتح مغالقُ الغموض. يلعب الشاعرُ في هذا الديوان أيضًا لُعبةَ الكتابة بقاموس الكتابة، فنراه يلعب الشاعرُ في هذا الديوان أيضًا لُعبة الكتابة بقاموس الكتابة، فنراه

يلّعب الشاعرُ في هذا الديوان أيضاً لُعبة الكتابة بقاموس الكتابة، فنراه يشبكُ الزمن مع الموت مع التراث العربي مع مفردات النحو والصرف في وشيجة طريفة، نقرأ في قصيدة "الاثنين صباحًا": "بالأمس فقط/جمعوا القرابين/ونامواً مثل ضباع في شبه جملة. / كبيرهم ليس وحده الذي / شرب الماضي في الصرف/حتى أنه لم يكن نادما / وهو يذرع أنفاقًا في الخيال. / حين كان الوقت شيئًا آخر / غير ما تحرقه الخادماتُ في سجائر الأحد. / كل ثانية لها وجهها في التمارين / كلُّ غير ما تحرقه الغلط. / كان ذلك في الغابة / الغابة ألتي بأكثر من قرصان / وبطرق يدر عنقصها القتلة. "هكذا نواجه الموت الجزئي غير المكتمل أو نصف الحياة. منطقةً

<sup>\*</sup> جريدة (الحياة الجديدة) ٢٠٠٥/٨/٥٠٢



الحــاقــةِ التي هي بين بين تكمنُ وراءها أثرى منابــع الشعــرية فِي الوجــود. الخــيطُ الفاصلُ ولحَظَاتُ التحوّل هي تيمة هِذه القصيــدة. حيث الحياةُ مّنقوصةٌ والموت غير مكتمل، والمكان الذي يضمُّ أجـسادَنا حين ننام غيــر تام الأبعاد (شبه جـملةٍ)، أمَّا الزمن الذي نِحيا داخِله ونؤرخ به أعـمارنا فليس فقط نسبيًــا كما أثبت العلمُ، لكنه كذلك مراوعٌ وزائفٌ كأصنامٍ قريش التي هدمها إبراهيم وزعم أن (كبيرهم) فعلها، غير أنه هُنَا (شُرَب الماضي في الصرف) بوصفه خُدَّعة صنمية يجب هُدَّمها، فإذا ما انتفى الماضي، فبلا وجود لحاضر فضلا عن مستقبل. الشاعر يصدّر لنا إحساسًا بالعدمية والقنوط، لكنه يشي بحُّبُّ هائل للحياة ورغبة في خُلق الْمثال. هو إذن الحيادُ الذي يشي بثورة تحتّ السطيح. ويذكرني هذا بسطّر شعري كتبه الشاعر الأمريكي هنديّ آلاصل "ديريك والكوت" الحائز نوبل الآداب عمامً ٩٣ في قصيدةً "ملحق وصيةً وحيث يقول في نهاية القصيدة بعد سلسة طويلة من العدمية والتشكيك في كلّ جدوى : "انتبهوا/ اللامبالاة تلك/ تحمل قدرا من الغضب". ثمة تشبثٌ بالُّرجاء يطلُّ خلف قلم الشاعر الذي يصدِّر لنا العدَّيدَ من مفردات الموت ومعجمه، وثمة رغبة في التغيير وأملٌ فيه وراء تمرير الشعور باللا جدُّوى، لأن بدَّايةً التغيير تقبع داخل الإحساس بوجوبه وحتمية حدوثه في الأساس، وهذا هو دور الشاعر الحديث الذي طـرح عنه عباءة المبشّر المباشر الذي يقفِ فـوق الربوة العالية، ليتخفّى وراء الحـائل الخشبيّ يسرّب من فتحـاته الضيقة أشعة نور رهيفـة شعاعاً إثر شعاع لـيَلتقطه ِ فقط المتلقي الذي تلتــقي موجات هذا الضوء مع مــوجة وعي ذهنيٌّ يتصادف أنٍ يمرُّ بها في لحظة صفاء.

اللَّعبُ فوق منطقة الحاقة في المضمون كما في التقنية الشعرية هي أحد أهم ملامح ما بعد الحداثة في الشعر والفن بعامة ، الرقص على الخيط الرفيع بين المجاز والملموس المجاز بوصفه نبع الشعر الأزلي ، والملموس لكونه الواقع الحي النابض بمفردات الحواس البشرية الخافقة . المشي فوق هذا الخيط الدقيق بغير تمام السقوط في أحد الجُبين ، وكذا الموازنة المحسوبة بين الذات والموضوع ، أو بين الذاتي والعام هي أدوات الشاعر الحقيقي . على أني لا أود أن أصدر أن العملية الشعرية تتم على هذا النحو القصدي (الهندسي) وكأنها عملية تصميم معماري يقوم فيها الشاعر بعمل معادلات وحسابات إنشائية وجمالية حتى (تنبني) القصيدة ، لكن الشاهد أن تلك العمليات الجمالية تتم على نحو لا إدراكي في وعي ولا وعي الشاعر ، حتى ولو العمليات الجمالية تشم على نحو لا إدراكي في وعي ولا وعي الشاعر ، حتى ولو كانت (كؤوسه لا تشبه الهندسة) ، كما عند "عزيز أغازي" .

من أطرف قصائد الديوان أقصرها، خمس كلمات فقط لخصت ماساة



الخليقة كاملةً حيث يقول في قصيدة "خطوة بيضاء": "لا تلتىفت كثيراً/ لست خلفك". تلك الجسملة الناهية الساخرة تحكي حكاية الخطيئة البشرية حين غدر المجرمون بأنبيائهم وقتلوهم وخانوا عهودهم ووشوا بهم للأعداء من وراء ظهورهم، بهوذا وقومه وميراث الطعن من الخلف، تلك الخطيئة التي أورثت الناس الحذر من المخر، والتي أدخلت معاجمنا الإنسانية مقولات على شاكلة "احذر أصدقاءك، أو اللهم اكفني شر أصدقائي أما أعدائي فأنا كفيل بهم!" حيث غدرة الظهر تأتي غالبًا عن نأمن ونركن إليهم. على إنا- إلى جانب هذا الحس التوجسي من الاخرال المعار يشبون ويتخلون عن ضجيجهم، لكنها تضع أملها في أم تنجب مزيداً من المعفر يشبون ويتخلون عن ضجيجهم، لكنها تضع أملها في أم تنجب مزيداً من الأطفال يربكون الجدران الصامتة بصخبهم الفرح: "جدتي التي ماتت/قبل أن الأطفال يربكون الجدران الصامتة بصخبهم الفرح: "جدتي التي ماتت/قبل أن الأطفال أهناك دائما من سيربك الجدران بالضجيج/ مادامت والدتك غير على المعنية/ بكناش الحالة العسكرية." ليست جدته فقط من تأسف على مغادرة الصغار طفولة من المالمة وجوده وجوده وجوده أطوباوي آخر يطل علينا في الصغار في البراءة زيفًا حتمي الحدوث. ملمح وجودي طوباوي آخر يطل علينا في واستبدلك بالبراءة زيفًا حتمي الحدوث. ملمح وجودي طوباوي آخر يطل علينا في التعميد أو غسل الخطايا: "ما رأيك في أن نشعل ناراً/ ونبقي يقظين في الألم؟/ثماما مثل أخشاب/ حين لا يبقي بيننا/ وصفاء الهيكل/سوى نفس/من أسف الغابة./ما وأيك في أن نفتح كل ثانية جبهة حرب/دون أن تكون الغبطة/آخر ما يدفعنا إلى ما رأيك في أن نفتح كل ثانية جبهة حرب/دون أن تكون الغبطة/آخر ما يدفعنا إلى قتل الوقت؟/ .... / قل لي ما رأيك؟/ رجاء/ إنني بحاجة إلى أخطاء."

إنه قدر الإنسان إذن، الذي كتب عليه الله الخطيئة ليستمتع بغسلها. فاللذة الوجودية ليست في تجنّب الخطأ ولكن في الاغتسال منه ولو على نحو سرمدي سيزيفي لا أمل من وراءه، تماما مثل امرأة ماكبث إلتي ظلت تغسل يديها دهرا من دم الملك المغدور. فكرة الوجود إذن تقوم على التطهر ومتعة الاحتراق بالنار المقدسة حتى تبرأ أجسادنا من الأوجاع، وتسمو أرواحنا نحو النيرفانا. ويمد الشاعر الخيط على آخره في لمحة ذكية ساخرة في نهاية القصيدة إذ يطالب بمزيد من الخطايا حتى يجد المبرر لإلقاء جسده وروحه في نار الفداء، وكأنه يقول إن كلا منا يحمل المسيح في داخله، أو هكذا يجب أن نفعل، نبرأ من أوزارنا في الحياة ونقيم هياكل تعذيبنا بأنفسنا .... ولو شعراً.

# معجمُ الموت شعرًا •

يقول الفلاسفةُ في تعريف الزمن الحاضر أو اللحظة الراهنة إنها حـضورٌ بين عدمين. فلو أن الزمن خطُّ مستقيم ذو أقسام ثلاثة: ماض-حاضر-مستقبل، فإن اللحظة الراهنة التي نعيشها (التي أنقر فيها الآن لوحة المفاتيح على حرف "ف") هي الحقيقة الوحـيّدة الحاضرة بيِّن غائبين مستطيلتين مغـرقين في العدم والغياب. همًا: الماضي، الذي انتهمي وفرُّ من قبضة اليـد ولم يعد ميكنا أمساكــه فضلا عن التغيــير فيه، والمســتقبلُ المجهولُ بمــا يحمل لنا من مفاجــآت، والخارجُ أيضًا عن قبضة اليد. هكذا الحضورُ يحاصره غيابٌ، والموجبُ يحاصره سالبٌ، مثلما الحياةُ . يحاصرها موات. ولأنني من الذاهبين مع الناقد الفيرنسي جيرار جينيت في رؤيته أُواصـرُ وثقى بين عَتِـباتُ النصِّ وبين مـتنه، يحقُّ لَبِي أَنَّ ِ أَتَكَىُّ بقـوة على عنوان الكتاب من أجل فك شفرته بوصفه العتبة الأولى والمُدخل الرئيس للقراءة. "حياة بين شاهدتين" هو عنوان الديوان الجديد للشاعر العُماني "يحيى الناعبي" الصادر عَنْ "كتاب نزوى" ٢٠٠٦ بقراءة ذلك العنوان، الذِّي هو قصيدة مكَّنْفة بحقه الخاص، سوف نشعرُ منذ البـدء أننا بصدد ديوان يحفلِ بالموت والعدم. حتى وإن صافحت عيونَنا كلمةً "حياة" كمفتتح. ذاك أن الحياةً، تبعًا للعِنوان، وإن كانت حاضرةً على نحو ما إلا أن مـوتًا يسبقُـها كما يلـحِقُها مـوتٍّ. مثلما القـوسان يحاصرًان الكُّلمـةُ ليؤكدا حضورُها، ومـثلما الحاضرُ محـصورٌ بين عدميُ المأضي والمستقبُّل كما أسلفناً. و"الشاهُّدة"، معـجميًّا، هيُّ الأرض، أما اصطلاَّحيًّا فِهيَّ اللوحة الَّتِي تُرفع فوق الضريح ليُكتب عليـها اسمُّ الميَّت وتاريخُ مـوته. والمذكر منها "الشَّاهد" أكثر شيبوعاً. العنوان في ذاته قائم على مبجاز يجمع بين

۲۰۰۷/٥/۲۱ السعودية ۲۰۰۷/٥/۲۱



المادي/ الشاهدة، والمعنوي اللا متعين/ الحياة. ودلالة ذلك المجاز أن كل حياة معاصرة بموت يلفها، وكل وجود محاصر بعدم يحتويه. ثم يأتي الغلاف كعتبة للنيوان، ولوحة "مقطوع من شجرة" للفنان التشكيلي رشيد عبد الرحمن لمؤكد مضمون الموت الذي يطفر من القصائد. الشاعر، على غير الشائع، أسقط إهداء الديوان، وهو إحدى العتبات كذلك، على أنه أهدى أربعًا من قصائده إلى فرجينيا وولف. ولا يمكن ألا نتوقف أمام إهداء كهذا لامرأة كتلك. وهي من هي التي جمعت أطراف الحزن من أقصاه إلى أقصاه، واختارت أن تذهب إلى الموت بإرادتها بأن أغرقت نفسها عام ١٩٤١ في نهر أووز بانجلترا بدلا من أن تقبع في انتظاره، بعدما استحكم منها مرضها العقلي الذي كان يملأ دنياها ضجيجا وصخبا.

هكذا يدثّرنا الموت من كل عتبات الديوان ومداخله، أما المتن فموغلٌ فيه حد الغرق. لن تخلو صفحة من ذكر الموت أو أحد لزومياته سواء كمفردة: "مقبرة أشلاء موتاها ولينة الجسد شاهد والرحيل جثة والحروب والكوارث هاوية مراكب الموت الإغفاءة الأخيرة نزعه الأخير والهشيم مقصلة صاعقة وبنازة حفرة السديم نعش . . . . . "، أو كتراكيب لغوية أو تعابير تحمل بامتياز معنى الموت: "في معجم النسيان كملاك منفي في قردوس قاس شجرةٌ هجرتها الفصول خزانة التراث طفلٌ غيبته أمّه وزرقة شلّها الغياب ثمار الموت عند الهلادة . . . . . . . ".

فما هي القصيدة التي أهداها الناعبي إلى فرجينيا وولف؟ "لحياتنا شاهدان/ العزلةُ والكآبةُ/ وحفّارُهما/ الأصدقاء". فهل جاءت مفردة "الشاهد" هنا بمعنى لوحة الضريح الرخامية التي تدلل على جثمان الميت؟ أم أن المفردة جاءت بمعنى الرائي الذي يشهد ويقول فهو "الشاهد"؟ كلا الإحتمالين جائز ماداما يؤكدان انحصار الحياة بين نقيضيها. على أن مفردة "حفّارُهما" ترجح الاحتمال الأول. ثم: "في معجم النسيان/ هناك غرف لم يغمرها الضوء/ لذا لا تقوم في الصباح. " فالنسيان رديف العدم وبالتالي الموت. وهذا يحيلنا لمقولة فرجينيا وولف الخالدة: "كل حدث لم يُدون لم يحدث. " ذاك أن بئر النسيان يحيل الأشياء إلى عدم، والإنسان يكافح هذا العدم بالكتابة والتدوين. أما شاعرنا فبعدما استنفد رسم لوحة الموت بريشة العدم وألوانه، راح يرسمه بالريشة النقيض. أي أنه في غير موضع من الديوان رسم الموت بريشة الحياة، ورسم العدم بريشة الحضور. يقول: "بحجم الأرض/ كان حضنُ المرأة/ ضيّقًا. "كيف العدم بريشة الحضور. يقول: "بحجم الأرض/ كان حضنُ المرأة/ ضيّقًا. "كيف



يكون "حجمُ الأرض" ضبيقًا إلا في عيـون ألفتُ رؤيةَ العدم في كل شيء. إذ تتبدى العـدميةُ، أو الشعـورُ بها، ليس في دّوالها المعروفة القارة في الاصطلاح الجمعى العام وحسب، بل أيضًا فِي نقائضٍها.

هكذاً سيبدو للقارئ أن الشاعر مرتعب من فكرة الموت والغياب حد أن قصائله الديوان كاملة تسبح في لج الموت وتستريح على شاطئيه، حد أن حياة الشاعر ذاتها محاطة بين شاهدي موت. لكن العكس هو الصحيح. الشاعر غير خائف من فكرة الموت، بل نجح عبر قصائده في ترويضه واستئناسه وسوسه. فالحضور المكثف للموت داخل القصائد فرغه من مضمونه المفيزع فلم يعد سوى داجن لا خوف منه. ولهذا لن نندهش حين يصرح الشاعر: "لا أقلق من الموت/ إلا حينما أتذكر/ أن هناك/ ثمة من سيتذكرني/ يومًا ما. " الموت في واقع الحال لا يكافئ العدم، بل هو نقيضه. فالموت في صورته الفلسفية العمقى صورة مكثفة من الخضور. ذاك أن الموت يجمل البشر ويسقط عنهم مثالبهم ويغلفهم بغلالة من النبالة والطهارة فيتحولون إلى أيقونات مقدسة خالدة، ما يكثف من من النبالة والطهارة فيتحولون إلى أيقونات مقدسة خالدة، ما يكثف من من الأحياء. ولأن الشاعر يدرك كل هذا، فيهو لا يريد ذلك النوع من الموت من الموت عيدياء. ولأن الشاعر عامل يكافئ الفناء، لا يذكره أحد بعده.

الشاعر بارعٌ في رسم الصور المشهدية. تلعبُ جلُّها في حقل الموت وترسم لوحاته بإتقان موجع: "الطائر/ حين يطلقُ ريشه للهواء/ والشمسُ تنذرُ بشعاع أبيض يلفه/ كما القسماط. "، أو: "يتركُ ملائكته المتأججة/ تتخبطُ في رأسه/ ستسبحُ الكائنات في شوارع/ مليئة بعذوبية الأمطار/ ويمرر بسرية تامة/ نورسة الرغبة الهاربة/ من مراقصِ النهار. " أو: "لا شيء/ سوى ضجر يرتعش كعيصفور/ ويصنع فخًا لمصير يتوعده/ لا شيء/ سوى شراع يمخر/ بخطي المرتاعين/ كما نعش محمول/ باكتاف الأطفال/ لا شيء/ سوى شراع بمخالب مدماة/ ومناقير بحجم الفاجعة/ تغني في الظهيرة/ على شواهد القبور. " أو ينحتُ الشاعر تعابير مجازية ونعوتًا ميتكرة مثل: "أي ريح ذبية هذه التي ينحتُ الشاعر تعابير مجازية ونعوتًا ميتكرة مثل: "أي ريح ذبية هذه التي تعوي/ خلف النافذة. " هذا الديوان المكون من سبع وعشرين قيصيدة يحتفي بالحياة رغم محاولته إثبات العكس. حتى وإن انتهت آخر قصائده المعنونة بأحجبة التمثال " بقوله: "بينما التسمثال في مشهد قديم/ يغني على ضفة النهر/ روحه سابحة في العراء/ الأقرب إليه/ من حياة تلاشت كالظلال. "

### تمجيد الضعف والثناء عليه •

" إلى لميس، ورنيم، وحنين " ، هكذا يهـدي الشاعرُ المصريُّ حُــلمي سالم إلى بناته الشلاث ديوانَه الجديد "الثناء على الضعف" الصادر مؤخرًا عن دارَّ "المحروسة"، بغلاف للفنان مجاهد العزب. ليتأكد لنا عبر هذا الإهداء، باعتباره إحدى عتبات الديوان، إضافةً إلى عتبته الأولى: العنوان، أنها قصائدُ تمّجد الضعفَ وتطوّبه وتُعليه مرتبةً فــوق كلِّ قوةً. فالمرءُ لا يكُّون أضعفَ ما يكون إلا أمام أبنائه، لا ســيما لو كُنَّ بنات، وبالأخص إذا كان الأبُ شَاعرًا. ولئن كان هذا الديوان هو السابع عشر في تجربة سالم الشعرية، ولئن سيلحق به الشامن عشر الصادر قبل أيام عن دار "النهضة العُربية " في بيروت بعنوان "حمامةٌ على بنت جبيل "، إضافةً إلى سبعة كتب نقدية وفكرية، وتَمثلها ماثلة للطباعة، إلا أن "الثناء على الضعف" سيظلُّ الديوانَ "اللعِنـةَ" **في** هذه التجربة العريضة التي جاوزت ثلاثين عامًا من الإبداع. وكيفُ لا، والجلبةُ التي هزَّت أركان مصر مؤخرًا لم تكن إلا بسبب إحدى قصائده، التي كتبها الشاعرُ بينَّ عاميْ (١٩٩٥-٢٠٠٠) كِما يشِير الديوان، الذّي سنكتشفُ أنه بمثابة حدّاء يمامة تشكو إلى الوجـود هذا العصـرَ الفظُّ الخشن. قـصِائِـدُ تنعِي أزمنةَ البراءة والحَبِّ والرَّهافـة، والضعف أيضًا، حينما حلَّتْ محلَّهِا الصَّنعةُ والصِّناعَةُ والاصطناع. في كل صفحة تقريبًا سنكشف هذه التيمة التي لسانُ حالها يقول: هلموا إلى زمنَ الطفولة وثنوّا معي على الضعف في مقابل الشراسة. وسَيأتي الانتصارُ للضعيف والهامشي على المستويين: المضمَّـونيُّ والجمالي. "ماسحُ الأحذية حرَّك الفرشاةَ ليبلغَ جارَه/ أنَّ سعرَ الدواء الذي قرره طبيب المستوصف/كان عشرين جنيهًا/ فأرجأ الشفاء لفرصة أخرى. " وَأَمَا المنحى الفنيِّ الشكلاني فلأن القصائدَ جميعَها جاءت قصيرةً خاطفة، مماً

<sup>\*</sup> جريدة «الحياة» اللندنية ٢٠٠٧/٥/٢٠



نسميها قصيدة الومضة، ويسميها الإنجليز أبيغرام، ويسميه اليابانيون هايكو، وإن تمركزَت هذه الأخيـرة على وصف الطبيعة. قــصائدُ نثر خاطفةٌ حــدٌ أن بلغت إحداها خمس كلمات لا غير. ولنا أن ندرك أن الضعف الذي يعنيه الشاعر لا محلّ له من الحقل السلبي كَالتخاذل والتراخي، بل علــى العكس، هُو دَعُوةٌ لاكتشاّف القوة الكامنة داخل الرقُّـةُ، والعمق الخبيئ دَّاخل البساطة، والسطوة الموغلة في جوهرٍ الرهاف. أليست قطرةُ الماء فتت الصخرة التي صمدت تحت نصل المعول؟ هي الرغبة في العودة إِلَى البرِاءةُ التي اغتالتَها آلةُ الصناعَةِ والقبضةُ الأحاديةِ التي سيطرتُ على العالَم بعدما قصمتُ شوكةً القوة الموازية الأخرى. وبالرغم من السبِينتيمنتالية التي تطفُّر من جنبات الديوان، إلَّا أن القراءة الحصيفة تجعلنا نكشف أنه ديوانُ إليجوريا سيَّاسية بامتيازٍ. حتى قصائد الحب المشبّعة بمناجاة الحبيبة يمكننا بسهولة تأويلُها تأويلاً سياسيًا: "انتظارُك يعنيّ أن تتجهّــز عيناي/ للعدل/ وأن يتأهبَ ســاعداي/ لنشيد الإنشاد/ ربما لو الــتقيَنا منذَّ عقـد/ ما انسابَ نبع/ أنت تعـرفين كيف كانت الشـمانينياتُ شحـيحةً/ وفـخورةً بقلّة العيونًا/ اِنتظارُك بِسعني أن المرجئة / ليسوا قسبيحين طيلةَ الوقتِ. " فضلاً عن القصائد التي صرَحت بمُحمَّلُهَا السياسيَ على نَحو يمزج السخرية بالمرارة: "تألمَّ لتناقض القلعة/ بين شهرزاد والمعتقل/ هل تقولُ شيشًا عن المستبدين؟/ . . . / نط مرادُ من السورَ هربًا مـن الوليمة"، والقلعـةُ هنا تحمل مـحمَّلين سِياسيين، الأول يحـيلنا إلى "مذَّبحة القلعة" التي جـزر فيها محمد علي باشــا المماليكَ ولم ينجُ إلا مراد بك الذي ٢ قفز بحصِانه من فوِّق سورها، والثاني، وهو ما يعني الشاعر، هو "مـعتقل القلعة"، الذي سُجن فيه كثيرٌ من مثقفي مصر، من بينهم الشاعر.

ولأن الشاعر الحداثي لم يعد مبشرًا ولا نذيرًا، فلن نجد بالقصائد ثناءً حقيقيًا على الضعف، لا تصريحًا ولا تلميحًا، بل يحرّضُ الشاعرُ على ذلك من الباب الخلفي بأن يرسم الوجة القبيح الذي غدا عليه العالمُ الراهن في "عصر ما بعد الصناعة" كما في قصيدة "رومانسية" إذ يقول: "نقاومُ الشجن بعصر ما بعد الصناعة/ لكن مشهد عبد الحليم وأخيه/ في "حكاية حب"/ ينتقم للقتلى. "ليواجهنا بالمشهد الحزين، حين يعلم الأخ الأكبر بموته الوشيك فيصارح أخاه الطفل بالأمر موصيًا إياه بأمهما الكفيفة، هذا المشهد، الذي أبكى جيل السبعينيين وما قبلهم، لو أعيد إنتاجه الآن، هل سيبكي الجيل الراهن الما-بعد صناعي، أم سيضحكهم ربما؟ أبناءُ ما بعد الحداثة الذين يفاخرون بتخلصهم من آفة الشجن ومحن القضايا الكبرى ولعنة الوطن وغيرها من الهموم التي أثقلت قلوب من سبقهم، هل هم سعداءُ بتخفقهم؟ أم تعساءُ بتخليهم؟ تلك هي مسألةُ الديوان إذن. لذلك: "لا ريب أن عصابةَ عينكِ اليسرى/ تعطي تلك هي مسألةُ الديوان إذن. لذلك: "لا ريب أن عصابة عينكِ اليسرى/ تعطي



مساحةً لنصف البصيرة/ لتشاهدي ما وراء الطبائع"، من قصيدة "عوراء"، ليؤكد لنا أن الرؤية لا تحتاجُ إلى عينين بل إلى حدس وبصيرة وروح حرّة.

"كنا في الخامسة من العمر / نلهو بالرعب / ومرعوبين من الضحك / المرجيحة عسالة الأنفس / والعكارة / ليس لها ساقان. "حين للطفولة الأولى، حيث العكارة / المن لها ساقان. "حين للطفولة الأولى، حيث العكارة / الحزن) سرعان ما تتلاشى عند الأطفال، مثلما نقول في الخارجة المصرية: "الكذب مالوش رجلين"، يعني قصير الأمد. ولن نحدد هل يحن الشاعر إلى طفولة الإنسان الأولى قبل هيمنة آلة الحرب والصناعة ؟ وبظني يقصد المعنين. فالشاعر يتوق إلى بكارة الأرض وبراءتها، بعدما خبر زماننا الموحش الذي غدا فيه: "الجواسيس / في أتم صحة "، و "البلياتشو جاهز للوظيفة "، وحيث "أسمهان تحمي بأسودها / أبيضها "، وحيث محبوبة الشاعر علمها المنورون: " أن سلامة القلب عاد على البيوتات ". كل هذه الأوضاع الشاذة المقلوبة التي تشي بانهيار الكون الوشيك، تتوسل شيئا من استحضار قوة "الضعف" من دواخلنا لكي نتطهر. لذلك: "الدموع / تنرفها لانها الغيسل / ثم نُطلقها لأنها طوق الحيمامة / هكذا هي الرحمة أ: / تبدد الكحل. " ولذلك أيضًا: "البيوت تأكلها الرطوبة / لذلك يطلقون الطائرات الورقية / لذلك على الطول على الأرض الهائلة. تعمل على الزان الطائرة الورقية الهشة تعمل على اتزان للضعف، ستنجي العالم من الانهيار، مثلها الطائرة الورقية الهشة تعمل على اتزان المؤرض الهائلة.

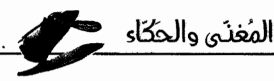
سيرد كثيرا ذكر الشاعر الباكستاني محمد إقبال، لأن زمنًا ضائعا مثل زمننا ما أحوجه لمثل الذي شدت له أم كلثوم: "إذا الإيمانُ ضاع فلا أمان ولا دنيا لمن لم يحي دينا"، يقول سالم: "الصبي الذي تربى على إقبال أفتقده في الصباح أقول: هديتُك في الحفظ بالخير وفي المساء أقول: مساه الله بالخير وبينهما أقول: هديتُك في الحفظ والصون. "ألم نقل إن الشاعر يحن إلى طفولته؟ فليس مَنْ يفتقده إلا الصبي الصغير الذي كان. وسنجد ذكرًا للنفري، ووصفي التل، ومحمد ضياء الحق، وأكبر أجمد، ومحمود أمين العالم (الذي قرأ الشاعر رسائله التي خطها بيده على جدران سجن القلعة أثناء اعتقاله في العهد الناصري)، وسواهم من الرموز الإصلاحية في الوجود. ونصادف "أيلول" ليرمي في حقل المتناقضات: أيلول الأسود الأردني الفلسطيني، وأيلول الذي اعتقل فيه السادات ١٥٠٠ مصريًا، ثم أيلول الذي غنّت فيروز لأوراقه الصفراء. أو نجد شخوصًا أسطورية مثل بجماليون الذي ربما يشير الشاعر بقوله: "هوّن علي فشل بجماليون" - إلى زمن ما بعد الصناعة الراهن الذي وإن نجح في نحت التمثال إلا أنه أخفق في صياغة الروح.

### المجار وتراسل حقول الدلالة •

تنطلق معظم التجارب الشعرية الجديدة من زعم ينادي بضرورة 'قتل' المجاز، والفرار من عوالمه الهيولية الأثيرية المهومة، ومحاولة الرسو على أرض الملموس والمتعيّن واليوميّ، مما يمكن للقارئ أن يدركه بحواسه، ويقبض عليه بيسر بعيدًا عن شطحات الخيال الجامحة نحو فضاءات غير مرئية. والحال أن 'قتل' المجاز في كُليّته زعمٌ غير صادق فيضلا عن كونه غير ممكن إجرائيًا. ليس في الشعر وحسب، بل من المستحيل فعليًا إقصاء المجاز عن لغتنا اليومية. وأعني اللغة في إطلاقها وليس العربية وحسب. والمُطلّع على كتاب 'Metaphors We Live

By أو المجازات التي بها نحيا ، للأمريكيين جورج لاكوف ومارك جونسن، سوف يكتشف أننا نتكلم بالمجاز طوال الوقت خلال أحاديثنا العادية. وحقول الدلالات والمعاجم تتراسل حتى في حواراتنا الدارجة. فتجد معجم "الحرب يُستعار للكلام عن "الجدل": لقد جادلني فدمرت حصونة و"صرعت فكرته فاستسلم و" وفع رايته السبيضاء"! لنتأمل كم المفردات التي استعرناها من معجم "القتال" وكيف وظفناها في جملة عادية لا شعر فيها. كما نجد معجم "الطعام للتعبير عن "الأفكار": أفكار في خلق اناضجة و"مُلاكة من قبل ولم أستطع "هضمها"، كلامه ترك "مرارة في حلقي"، لقد "التهمت لكتاب، وهكذا. لذلك فالحديث عن قبل المجاز في الشعر إنما هو محض تخرصات غير ممكنة. والأنسب هو الكلام عن "تجديد" المجاز، ومحاولة خلق ما يعرف "مجازية المشهد"، وهو منا تحاول التجارب الناضجة شعريًا عمله.

۲۰۰٦/۱۰/۱۷ السعودية ۲۰۰٦/۱۰/۲۰۰۲



ويتكئُّ ديوان "قامةٌ تتلعثم" للشاعر السعودي عيد الحجيلي بقوة على المجاز المشهدي الذي يتأتى من طريق تراسل الحقول الدلالية. أي الجمع بين مفردتين كُلُّ منهما تخص معجم دلالي مختلف. بدءًا بالعنوان: حيث "القيامة": مُفردة تنتمي للحقل البصريّ، من قام واستقام وقوّم النح، وكلها مفردات تتوسّل حاسةً الرؤية والبصر، ثم إضافَتها إلى مفردة من حقل مغايرات "تتلعثم": التي تنتمي للمعجم الصوتيّ، إذ التـلعثم هو عدم مقدرة المرء على الإفصاح والتـبيانُ بسببُّ خجـل أو تشوَّش لسـانيّ أو خوف إلى آخــره. والجملة الاســمية الــتي مبتــدأُها "قامة"، وخبرُها جملةٌ فعلية هي "تتلَّعــثم"، تشكل في مجملها مجازًا مشهديًّا ديناميكيًا يقــوم على رسم صورةً طازجة غيـر مألوفة وهذّا منبع شعريتــها. ونجد تيمة تراسل المعاجم هذه بكثافة مفرطة في طول الديوان وعرضه من قبيل: "خزف الوقت- زلال الجينون- وجل الذاكرة- نزوة الماء- رُفاذ التهاويم" النّح. وعادة ما يتأتى هذا التــراسل عن طريق إضافــة "متــعيّن" إلى "مــجرّد"، وفي مزجهما تتخلُّق الشعرية باستنفار توتر القارئ بسبب مزج الحسيّ مع المعنوي. ورُغم أن الشاعر قد نُجح معظم الوقت في تحديث مجازاته عبُّسر نحتها من استعارات جديدة، إلا أن ديوانه حفل بالعديد من الكلمات المهجورة الموغلة في القدم والتغريب مثلً: وَدُق صوى - ذوب وصاب غيض النح، وهذا من شأنه أنّ يشَد عنق القصيدة إلى التقليدية وإن حفلت بالتجديد. وبوسعنا أن نحدس برغبة الشاعـر في التواصل مع التراث واسـتنهاض المهجـور مِن اللغة شأن المحـبين لها الخائفينُ عليها مَّن الاندثار والموات، لكن علينا أن نسِلْمَ بأن اللُّغة كائنٌ حيٌّ ينمو ويتطورُ، تموَّت بعض خسلاياًه المستـهلكة ليحل مـحلَّها الجـديدُ من الخلايا الحـيَّة الناضرة. وما يؤكد أفتان الشاعر باللغة والحرف والتراث، عدا مانة لغته نحويًا وعروضيًا، مقطعٌ من قصيدته الطويلة "هذيان لن يكتمل" حيث يقول: "- إنَّ هُمُمُتُ ببرج الكلام استعارَ فمي الراقصون/على وتر الأرض/ والعرض/ والفرض/ والرفض/ والغميمة القادمَّةُ. " وهو منا يذكَّرنا بَأمراء الشعــر القدامَى الذين افتَت انهم بالحَرف جعلهم يأتون بأغرب الأبيات متوسلين السبجع وتباديل وتوافيق الحروف في الكلمة مثل بيت امرئ القيس: "أفادَ وجادَ وسادَ وزادًا وذادً وفادَ وعـادَ وأفضلُ". ثم جاء المتنبي بأربعـة عشر فعل أمـر في بيت واحد على وزن "افعلُ" بمشتقاتها من حذف وإضافة، ولما بلغه أندهاش ألشعراء وعجبهم زادها عَشرًا فغدت أربعةً وعَشرين أمـرًا وهو من أغرب الشعر. وشاعرنا الحجيليٰ مفستون باللغة وفعل الكتابة ولحظة الوحى أي افتتان. وهو ما تؤكده قصيدتاًه



القصيــرتان الطريفتان اللتان تتــأملان محنةَ الشاعــر المنشغل بِقصيــدته ولِغته. في قصيدة "شاعر" نجده يقول: "بعــدما شربتْ عمرَه الكِلماتُ/ قيل/ماتْ." وفيَّ قصيدة "مسافة" يقول: "بين باب القصيد/ ونافذة الحُلم/ تمتَّدُ مـقبرةُ الشعراء. بوسعنا أن نلمح انشغال الشاعر بلحظة الكتابة والوَحي وكيف يبذل الشاعر عمره راضيًا على باب القصيدة راغبًا عن كل شيء، منتظرًا قصيدته التي لم تُكتب بعد، القصيدة الأجمل، "حلم" الشعراء السرمدي، وهي تحديدا الأبية التي لا تجئ، العصيةُ التي تراوعُ ولا تمنُّح نفسها لأعظم الشَّعراءُ. رَّبما هي 'هند' ، التي استبدتٍ بعمر بن أبي ربيـعة وِلم تف بوعدها أبدًا، حين قال: ' لَّبِتَ هندًا أنجزتِنَّا ما تعدُّ/ وِشفتُ انفَسَنِا مما نجدً/ واستبدتِ مرةً واحدةً/ إنما العاجزُ من لا يستبدُّ/ كلما قلتُ متى مسيعادُنا؟/ ضحكتُ هندُ وقالت: بسعد غدًّا ". ونَلمحُ نفس الهمُّ الكتابي في قبصيدة 'شاعرة' إذ يقول: 'بين هدأة مرآتها/ ولهاث الرؤى الصاخبة/ ترقبُ العمر يسقط/ قافية/ قافيه. " وإن كانت القبصيدة الأخيرة هذه أكثر رصدية ومباشرة وأقل توترًا عن سابقتيها، فإننا نلمح في مجمل الديوان هذا اللون من الشعرية التي تزعم لنف سها شيئا من الحياد الرصدِّيّ المباشّر، على إنها تحمّل تحت سطحها ألهادئ نزعًا لاستنفار مخيال القارئ لكي ترغمه أن يفتح قوس التأمل ليكمل النص الشعريّ من لدنه. من ذلك قصيدة أُدعُوه التي يدعو فيها الشاعرُ الصغارَ للضحك قُلِل أَنْ تتراكم فَوق أعمارهم الأحزانُ. وقَلَصيدة موازنة التي يقارن فيها بين حبيبين متواجهين، أما هي، فعيناها تزخران بالرغبة والغسرُّور، بينما عيناه تمتلئان بالحــزن والأطلال والموجَّدة. وفي مثل هكذا قصيدة لا يخرج القارئ سوى بصورة مشهدية رصدية محايدة، بريئة من ذاتية الشاعر، متحررة من رؤية تــؤطرها، ويكون على القارئ ها هينا أن يحقن المشهد المرسوم برؤاه الخاصة تبعا لمكوّنه الوجوديّ والمعرَّفيّ والمشاعريّ. على أننا قد نقع علَى قَصِيدَة لا تحمل إلا نفسها، إذ سقطتُ في دائرَة اللعبِ اللغوي المحض، مثلُ قصيــدة 'نظرة' حيَّث يقول: 'يقــولون عنها بريد الضلال/ وما هي إلا شــهيق السؤالِ. " وكما يتـوسل الشاعر شعريته من التراث القـديم، يتوسلهًا كذلك من مناهل ما بعد حداثيةً. مُثل تيمة "استاطيقاً القبح" أو جـماليات القبح. تكريسًا لنظرية صحيحة مفادها أن ليس من مفردة شعرية أو غير شعرية بذاتها، لكن الشعر علاقات بين المفردات، جميلها وقبيحها. الشاعر القديم كان معجمه ينهل من "الغيم- البحر- النجوم \_ القمر- الليل- الفـردوس إلى أخر تلك الكلمات الجميلة بحُقها الخاص والشاعرية في ذاتها. بينما الشاعر الجديد يستطيع أن يرى



الجمال في مفردات لم يكن لها مكان في السعرية القديمة من قبيل: "النمل- الغربان- الجُدري- الخ. فالجمال الشعري لا يتأتى من المفردات، بل من العلاقات بين المفردات، تلك التي تخلق حال الشعرية. ورغم جدية الديوان وتواصله مع التراث إلا أنه لا يخلو من قصائد أصفها بالطريفة مثل قصيدة "تأويل" التي تقول: "كلما ضحكت معلمة مرجأه المنافئة البرق في فمها العذب سيجارة مغرمه عيمة تلك مطفأه؟".

## شعرية الفكرة والنكوص عليها •

"يفتحُ المطرُ عينيه/ في غيابي/ تطير غيمة من الشارع إياه/ الشارع الذي ينحـسرٌ حين أمـشي الآن/ جسّـدي في جيـبي/ وروحي ظَّلام \*. يطالعنا هذا المشهد السيريالي، الذِّي لا يخلو من شقاَّوة وطفوَّلة، على الغلاف الخلفي لديوان " يأتي الليلُ ويأَخذُني " ، للشاعر الإماراتي أحمد راشد ثاني، الصادر مؤخرا عن دار ألنهضة العربية" في بيروت. ثم نواّجه مقتطفا للشاعر الفرنسي ايف بونفوا، وضعه الشاعــر كتصدير للديوان، يقول: "أمس في سيــادة الصحراء/ كنتُ ورقةً وَحَشْبِةً/ وَحَـرَّةً فِي الْمُوتَ/ . . . \* لَنَكْتَشْفَ أَنَا بَصَّدَدُ مُواجِهِـةً وَجُودِيةٍ، يِخطُها الشعرُ بأدواته وألعابه، بين ضدّين. في انفصالهما اكتمالٌ واستـقلالٌ لكلُّ منهمًا على حدة، لكن في الدِماجهما معاً ذوبَّانًا للنقيضين معا، وغيابًا لفردية كلُّ وآحد منهما، لصالح التَّحور الى كيان ثالث مختلف، هو واحدٍ صحيح جديد، هو الحياة. وأما النقيضان فهما الصحراء وقطرة الماء. فالماء يُفقدُ الصحراءُ خصوصيتَها ويحرمها، حستى، من اسمها ، على أنه، في المقابل، يهبها حياةً وخمضرة وخصُّوبة. وسرعان مـاً يتأكد حدسنا حينما لا ُّنكاد نعثر عــلى قصيدة واحدة في الديوانُ تخلو من معجم الماء أو ما يدلُّ عليه: البحبر- الموجة- المطر- النورسُ الشاطئ- البئر- الغيمة- السحب- نبع \_ عطش- بِرْكة- قراصنة- أباريق، الخ. ومنذ القصـيدَة الأولى "خورفكان"، وهي مديـنة جَبلية بالإمارات المِتـحدة تطلّ على المحسيط الهندي، ومستقط رأس الشَّاعسر، يصافحنا الماء: "ماءٌ يجسري بينُّ النميمة والرحم مالحة القلوب/ مأكولة من الهذيان/ سمَّاها النجمُ الميت/ الفيها للعيون كشرفة ( ولم ينسها إلا الصحيح/ الغربان تصرخ . . . . \* لكن هذا المحمّل

♦ جريدة «الحياة» اللندنية ٢٠٠٨/١/٢١

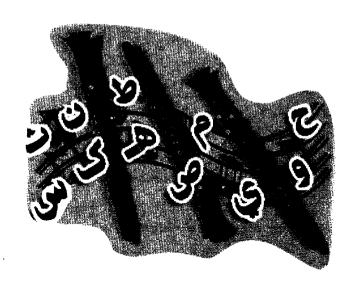


الفلسفي العميق القائم على ثنائية الصحراء/الماء، الجدب/الخصب، الموت/ الَّحياة، سـوف يتسرَّب إليناً، كقراء، عبر لعب طفولي مرح حين نتخيل الشارع ينحسر تحت قدم العابر كلما خطا خطوة مثلما يمكن أن نشهد في فيلم **كارتو**ن فانتازي. هذه الرسوم المشهدية القائمة علَى اللعبُ الفانتازيّ، سوف تحتّل مكانها العميقُ في مخيالُ الْقَارَىُ بقدر ما تحمل مَن غرابَة ومزاح ممزوجين بأسى وتراجيدية تكاد تنحو النحو الإغريقي المغرق في مأساويته. من أمثلة هذه الصور الطازجة قول الشاعر: "أحمل في جيبي المسافة التي لا أستطيع قطعها"، "ولا نوايا للطريق كي يعود/ ويتبعني"، "أدعُ المطرّ ينمو على الأرض"، "... حينها أغلقَ الهوآءُ ركبتيه/ في وجـة إلبحر/ وأنتجَ أقفاصًا لِلصَّخُور '، 'وتركت الفكرةُ الرأس/ بلا أَلم عَيشي السطرُ على الأمواج/ ويسقط/ يَقوم من على الأمواج/ ويسقط/ يَقوم من على الأمواج/ ويسقط. "هذا العالمُ الماديّ المرح الذي فيه تقفّز الأشياء وتركضُ وتلعبُ وتقف لتسقط، مفعم بالحياة والتمرّد وكَــأنه يسعى إلى احــتلال مكانةً الإنسان الذي تسلّم الرسالة فلم يكن قدرها، فوجب عليه التنحى قليلا لكى تأخذ الموجودات الجامدة دورها في حمل إرث هذه الأرض المغبونة ورَّسالتها. وكما الشَّاعر مفتونٌ بتأمل البُّحر وعوالمه، مفتونٌ كذَّلك بتأمل فعل الكتابة والكتابة عن الكتابـة. وبوسعناً أن نلمس التواشج الفلسفي والجـمالي بين الكِتابة وبين البحر لما فيهــما من مستويات وأعماق ومجاهل وأســرار، يجهد الشَّاعرُ في مَشَارَفَتُهَا فَي الْحَالَ الأُولَى، كَمَا يجهد الغواصُ في سبرها بالحال الثانية. هذا مَنْ ناحيـة، ومَّن ناحيـة أخرَى قد نؤول الأمـر تأويلاً عدمَّـيا قانطـا حين نحدس أنَّ الشاعــر يرمي إلا أن كتاباتنــا جميعَــها، مثــل إلحرث على الماء، إلى زوال. ۖ في قصيدة "السَّطرُ عـلى الأمواج" يقـول: "أدفعُ العبـارة إلى الانهيــار/ ومن حدُّ السرد/ إلى بلاغة الجينة واللعشمة/ إلى اضطراب شخوص الفرد/ في المرايا/ وفيـضان المرايا/ مـن شِخوصِ الـفرد. / إلى الشـمالة وقـد خرجت/ من صـفاء الزَّجَاجِ/ وتُركت الفُّكرةُ الرَّأسُ/ بلاَّ ألم/ يَمْسِي السِّطر عـلى الأمواج/ ويسقط/ يقُوم من علَى الأمواج/ ويسقط. " لماذا الكتَّابةُ تصارع كل هذا الموات الذي ينتظرُها؟ حتى أن السطر لا يقوى على الوقوف فوق الموج إلا للحظة واحدة. ثم يسقط. بوسعنا كقراء أن نحـصد العديد من الإسقاطات السياسية والســوسيولجيةً التي تشير إليها هذه الشعرية بسبابّة الاتهام. وكما الديـوان غزير بمعجم الّماء، غنيٌّ كذلك بمعجم اللغة والألسنيات وفعل الكتابة: "العبارة- السرد- اللعثمة-الفكُّرة- السطر- اللهجة- لفظا- المنقطة- اللسان- الخ. " ولا شك أن تلك



المجازات البكر والتراكيب غيير المألوفة التي يجترحها الشاعبر تشي بتعمق موغل في بحر الكتابة ولا عجب إذ نعرف أن شاعرنا باحث لغوي دارس للتراث. مثل قوله: "في حيوض النهار/ هواءً واسع/ كأنه الهيواءُ الواسع. " هذا القول، ثم النكوص عن القــول، هي ســمةٌ مــيّـزت أدب كتّــاب تيار الــوعي مثل جــويسُ وبروست وفوكنر وفرجينيا وولف، وراينها مثلها كذلك في مسرح العبث عند هارولد بنتر وصمويل بيكيت وسواهما، لكنها، من جهة أخرى، لعبة بلاغية فريدة عربية بامتياز وردت في القِرآن على لسان بلقيس ملكة سبأ في قوله تعالى: ' فلمَّا جَاءت قيل أهكذا عُسرشُك قالت كأنه هو . . . ' سورة النَّمل الآية ٤٢ . وقال بعض البلاغيين إن هذه أبلغ َجملة قـيلت في القرآن لأنها تقف على الحافة الحرجة بين الشك واليقين. حيث سبأ بفط نتها لم تشأ أن تؤكد، ولم تشأ كذلك أن تنفي، أن ما تراه هو عرشها تماما بعدما غير جنود الملك سليمان من الجان هيئة بتبديل أمكنة بعض أحجاره الكريمة. كلذلك من التركيب الجديدة لدى الشاعر قبوله: "كما وتحشرجت الأقبدام إن فبعيدا عن الاستعارة التصريحية، نلحظ ّريادة حرف العطف "و" الذي يُعيله واثدا عن الحاجة على مستوى المعنى المعنى، لكن الشعر ليس معنى بل إيقاعٌ وتركيب ومفارقة للمالوف من صحيح اللغة بما لا يُقــود من بنيانها وســلامتهـاً. بقي أن نشير إلى أن للشــاعر دواوينُ خمسة هي: سبع قصائد- ١٩٨١، دم الشَّمعة- ١٩٩١، هذا كل ما لدي-١٩٨٨، حَيْثُ الكُلُّ \_ ١٩٩٥، قفص مدغشقر 1996\_، ومسرَّحية شعريَّة: الأرض تتكلم، عدا بعض الكتب الثقافية البحثية والنقدية.





|  |  |  | · |
|--|--|--|---|
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |

# «تلصُّص» اليوم على الأمس•

بعد انتهائنا من قراءة رواية "التلصّص"، للروائي المُصري 'صنع الله الماهيم'، الصادرة موخراً عن دار 'المستقبل العربي'، يحق لنا أن نسأل: هل المستينات، على طفولته البعيدة؟ مفردة "التلصص" في الاحتمال الأول معجمية خالصة لا مجاز فيها. أما في الشاني فلها محمول ' فلسلفي مجازي". لكن كلا الاحتمالين قائمان. بالأحرى مؤكدان بأدلة نلمسها عبر السرد. أما الاحتمال الأول فقائم لأن الصبي الصغير لا يني، في مشاهد عدة، يضع عينه على ثقب المعتاح الباب لكي يستكشف عالم "الكبار" الغامض بكل ما يحمل من ألغاز وعجائب. لاسيما فيما يختص بعوالم المرأة وجسدها، منفردة، أو في علاقتها الحميمة بالرجل. ما تفعله المرأة في جلستها الخاصة حين تشرع في تنظيف وصديقه يتكلمان حول الصبية التي تاق لها الرجل الكهل وراح يتخيلها في بعدما أوهمهما أنه ذهب إلى المدرسة، ثم يندس تحت طاولة الطعام ليراقب الأمر بعدما أوهمهما أنه ذهب إلى المدرسة، ثم يندس تحت طاولة الطعام ليراقب الأمر بعدما أوهمهما أنه ذهب إلى المدرسة، ثم يندس تحت طاولة الطعام ليراقب الأمر بعدما أوهمهما أنه ذهب إلى المدرسة، ثم يندس تحت طاولة الطعام ليراقب الأمر بعدما أوهمهما أنه ذهب إلى المدرسة، ثم يندس تحت طاولة الطعام ليراقب الأمر بعدما أوهمهما أنه ذهب إلى المدرسة، ثم يندس تحت طاولة الطعام ليراقب الأمر والله العبن على عدم المقدرة على الخفل العيون جلبها من كتاب "شمس المعارف" الذي يحتفظ به أبوه كسلاح ميتافيزيقي كاملام وهلم جرا. كثيرة هي مواقف "التلصص" التي مارسها ذاك الصبي الذي يحاول أن يحرق المراحل لكي يتطلع، مبكراً، على عوالم البالغين المبهمة. الذي يحاول أن يحرق المراحل لكي يتطلع، مبكراً، على عوالم البالغين المبهمة.

 <sup>♦</sup> جريدة «النهار» لبنان ٢٠٠٧/٢/٢٦، ومجلة أدب ونقد عدد أبريل ٢٠٠٧



أما الاحتمال الشاني فتؤكده الانعطافة المدهشة التي مثلتها هذه الرواية في المسيرة الإبداعية العريضة التي بدأها صنع الله إبراهيم عام ١٩٦٦ وهو الكاتب الثوري المنشغل طوال الوقت بالهم السياسي وكشف فساد المجتمع والنظام الحاكم. تجلى هذا المشروع "الملتزم" في كل أعماله الروائية السابقة: تلك الرائحة، اللجنة، أمريكانلي، ذات، نجمة أغسطس وغيرها. ثم تجيء هذه الرواية لتكوّن ما يشبه 'الانعطافة" الحادة في المسيرة بطبيعتها الفنية المؤدلجة، وكأنها "إشفاقة" إنسانية 'يهدهد للها الكاتب نفسه عبر استدعائه ذاكرة الطفولة التي غيبها نصف قرن من الزمن. هي إذن رواية سير-ذاتية. أما دليلنا على ذلك فصورة الغلاف التي تمثل فوتوغرافيا "لطفل" صنع الله إبراهيم مع أبيه (عرفته من عينيه اللتين لم يغيرهما الزمن، سيما وقد تكلم السارد عن هذه الصورة واصفا بزة الطفل الزرقاء ذات الشريط الأصفر). والشاهد أن الرواية لا تمثل فقط تليصصًا من المؤلف على المسريط الأصفر). والشاهد أن الرواية لا تمثل فقط تليصصًا من المؤلف على المرحلة التي لم نعشها في أربعينيات القرن الماضي في عصر الملكية المصرية الفاروقية.

أتقن صنع الله رسم العالم من خلال عيني طفل في طور التعرف على الوجود وقانونه. فمعظم الرجال والنساء ستلتصق بهم صفة "طويل- طويلة"، وهنا ذكاء تشكيلي يُحسب للسارد حيث كل البالغين هم بالضرورة "أطول من الصبي ولو تباينت قاماتُهم. كذلك التفاصيل الدقيقة التي لا تلتقطها إلا عيون الأطفال: الوصف التفصيلي لحشرة صغيرة تتجول على الحائط، وصف طريقة طهو القهوة التركية، وصف تجعدات صفحات الكتاب الضخم وغلاف، وصف دقيق لجسد المرأة وانثناءاتها وهي تجلو جسدها إلى آخر تلك الالتقاطات الدقيقة. لكن الطفل ينمو في إثناء الأحداث. ينمو دون أن يخبرنا الراوية صراحةً بذلك. نلمس نموه حين تَجِد أشياء على عوالم الطفل مثل مواد دراسية جديدة كالجبر والكيمياء وحساب المثلثات الخ، والأهم أن أوصافًا جديدة من قبيل "امرأة قصيرة أو رجل ضئيل" سوف تظهر ما يشي بأن الطفل قد طالت قامته وبدأ مرحلة الحكم النسبي على أحجام البشر.

الراوي غيسرُ عليم. يحكي الأحداث وقت حدوثها ولا يعلم مآلات الأحداث ولا مقدرات الشخوص. والأحداث التي تقع خارج مجال عيني الصبي أو سمعه لا وجود لها: "بتشوف نبيلة يا خويا؟/- أيوه./-وإزيها؟/\_ والله.../ يتوقف وينظر إلى يطلب من "زهرة" أن تصحبني إلى البلكونة. أرافقها على مضض.



أختلس نظرة خلفي. " ولسن نعرف أبدًا ماذا كان يريسد الأب أن يحكي عن نبيلة من أسرارٌ. لأن الطفل/الراويةَ أَقْصِّيَ عن مكان الجوار. وتنتبهي الرَّواية بغيــر إغلاقة تقليدية عند نقطة كان يمكنها أن تتقدم أو تتأخر. نقطة مبهمة على خطّ الزمن ". حين يطلب الأب من ابنه القلم الرصاص ليكتب له موضوع الإنشاء. الرواية تتحرك بين اثنين من البني السردية. كلتاهما تُوسلت صيغة الفعل المضارع. وكأن الكاتب يقول: أنا لا أحكى عن زمن ماض، بل أنا انتقلتُ إلى الماضي بكُليّتي لأحيا فيه. فهلموا معي جميعُكم! البنيةُ السرديّة الأولى تتناول أحداثً طَفُولَةً الصبيّ بين والده وأصدقـ أنه والخادمات والجارات اللواتي كنّ يمثلن له أمهات بديلات. وأما البنية السردية الشانية، وظهرت بالفونت الأسوّد الغامق، فكانت ذكريات عارضة يتذكرها الطفل مع أمه، الغائبة م أو مع شـخوص أو كائنات مرّت به في ماض يسبق زمن الحكي. تأتي هذه التذكرات بالتداعي الحر جرَّاء أِشْيَاء تحدثُ في الحاضرُ، الذِّي هو مَّاضُّ، يُذكِّرُ الصبِّيُّ، بماض مرَّكَّب. موقفٌ ما قد يستدعي موقفا قديما مشابهًا، أو كُلمةٌ يسيء الطفل فهمها، نظراً لصغر سنه، تستدعي كلمةً مشابهـةً لها، صوتيًّا، من معجم الطفل. يقوْل الأبُّ لصديقـه مبررا إنجابه الولد على كـبَر: لقد انقطع "الكبود" أثنـاء الجماع، ولأن الطفل لم يفهم هذا المصطلح الكبير، فقد ربطه بأقرب كلمة تماثله في الحروف مما يعرف، فتذكُّر لما كانت أمه تقطع له "الكبدة" وتطُّهُوها. هذه اللمُّحات الذكية تُحسب للمـؤلف لأنها جعلتنـا بالفعل نستـعير عينَ الطفلِ وأذنَه ومنطقَـه البريء أيضاً.

الوثبُ الرشيق بين هاتين البنيتين وتيمة التداعي الحر وتركيب الزمن الماضي البسيط على الماضي المركب يجعلنا نصنف الرواية في خانة "تيار الوعي" على نحوً ما. "أتابع حركاته. ينتصب واقفًا. ينحني. يدعك ركبتيه. يخلع الشال الصوفي والروب. يزيح حمالتي البنطلون عن كتفيه. يجلس على حافة السرير. يخلع الحذاء والجورب. يلبس جوربًا صوفيا طويلا. يرفع ساقه اليمنى ويجذب البنطلون. يثني الساق الثانية. ينهض واقفًا. يخلع الكرافة والقميص. يظل بالفائلة الصوفية ذات الكمين والكلسون الصوفي الطويل. يدس قدميه في القبقاب. يعلق ملابسه في الشماعة. ينحني مباعدا ما بين ساقيه. يفك رباط حزام الفتق الذي يدور بوسطه وبين فخذيه. يجره بصعوبة ويلقيه فوق المكتب متنهدًا في ارتياح. " هذه العينُ التي تلتقط أدق الأشياء ولا تسمح لتفصيلة واحدة بالهروب، وهذه الجملُ البسيطة المتحررة من الروابط وأدوات العطف (و، ثم،



ف، بعد ذلكِ، الخ)، ثم الوثب الحر بين إلعربية الفصحى والدارجة المصرية. وهذا الجيادُ في الرَّصد والوصف غير المحمِّل بوجهة نظر أو أحكام قيمة، ثـ المقدرةُ المكينة على حكي تاريخ مصر وعربدات الملك وسياسات الأحزاب وانعكاس كل هذا على الشعب في طبقته البرجوازية الدنيا، كل هذه الأمور تعطي الرواية عيمقها وبراءتها وطفولَّتها في آن.

الأَبُ وَاحَـدٌ. وَهُو بَطُلُ الرَّوايةُ دُونَ مَنازعٍ. لكن الأمهات كشيرات: مامياً روحية، ماما بسيمة، ماما تحية. ليس بينهن أمَّه الحقيقية التي غيبتها عنابرُ المصحة الْعَقَلْية. فيستحضرها عبر تداعيات الذّاكرة وعبر الجارات اللواتي غدون أمهات بديلات. هي رواية "البحث عن الأم"، دون تصريح بذلك. والأم قد تكون الوطن. وقد لا تكون.

### «ميس إيجبت»، وتأنيث العالم •

«الكمال» مفردة مذكرة بحكم المعجم. وحين نؤنتُها لتصير "كمالة"، ثم نهب هذا الاسم لامرأة ما، فإننا حتما نود أن نسر برسالة ما، تكرس أن الجمال والعدالة والخير والكمال هو أنثى بالضرورة، وهو مذهب "الأنشوية" الفلسفي الذي ينتصر لكل القيم الإيجابية السابقة. هذا ما فعلته سهير المصادفة في روايتها الجديدة التي أراها تتمحور حول فكرة "تأنيث العالم"، حتى وإن توسلت خيطا بوليسيا، وأخر سوسيو -سياسيا، حتى وإن جعلت من "كمالة" امرأة هامشية ضبابية اختارت أن تحيا في عتمة ظلال كشيفة لم نقدر أن نلمح خلالها سوى جسد نحيل وجديلة شعر طويلة كثيفة. "كمالة" هي الشخصية المحورية في هذه الرواية، رغم هذا التهميش، وربما بسببه.

"ميس إيجبت"، أو Miss Egypt، ملكة جمال مصر. فتاة يتم الحتيارها وفق معايير خاصة من حيث الجمال العقلي ودرجة تطور الوعي ورقي الثقافة ومدى الاتساق النفسي والسلوكي، وفي الاخير الجمال الشكلي. هو عنوان الرواية الأخيرة للروائية الشاعرة المصرية سهير المصادفة. وفيه تقتل "نفرت جاد"، ملكة جمال مصر القادمة ويتم التمثيل بجسدها الغض الذي لم يتخط الثامنة عشر عاما من عمره القصير. ورغم مصرع الفتاة، منذ السطر الأول، إلا أننا، كقراء، سنعيش كل تفاصيل حياتها المغدورة عبر صفحات الرواية المائتين الصادرة عن "الدار" المصرية. الغلاف أجاء ذكيبًا، إذ فرغ الفنان الشاب عمرو الكفراوي وجه الفتاة من عينيها على الغلاف الأمامي، وألصق هاتين العينين على الغلاف الخلف الخلفي". لكي تغيم ملامح البطلة فيسقط عنها التعيين، وترمي في حقل الغلاف الخلف الخلفي". لكي تغيم ملامح البطلة فيسقط عنها التعيين، وترمي في حقل

<sup>\*</sup> جريدة (الحياة) اللندنية ٢٠٠٨/٧/٢٠



كلِّ فتاة مصرية، أو بالأحرى لترمي في حقل مصر ذاتها. والحقُّ أننا لن نحدد أبدا ما إذا كانت هاتان العينان المعلقتان في جدار أسود يسد فراغ الغلاف الخلفي، هما للقتيلة الجميلة، أم للقاتل الذي ارتدى نقابا نسائيا أسود مصمتا إلا من ثقبين تبرز منهما عينان كحيلتان تحدقان في خواء. لا يهم في الحقيقة لمن هاتان العينان، للقاتل أم للقتيل. فكلاهما مأزوم ومكسور وتعس. وهذا سر ذكاء الرواية والغيلاف في آن. وهو ما يؤكد حدسي بأن ميس إيجبت ليست ملكة جمال مصر، إن هي إلا مصر ذاتها. الأدق هي "جمال مصر الغارب الذي راح يذوي ويخبو يوما بعد يوم حتى استحال الجمال والحسن دمامة وقبحا وفوضى. ليس وحسب على مستوى الشكل والنظافة والنظام الخ، بل شمل الانحطاط في مصر كل الأصعدة من رقي ووعي وثقافة وفن وسياسة وفكر وهلم وبرا. مصر التي كانت درة الشرق يوما وقبلة العالم كله لا تشبه مصر الراهنة بكل انحدارها واندحارها وسوقيتها. حدث هذا، وفق الرواية، على نحو حثيث ومنظم منذ ثورة يوليو ١٩٥٦ حين تحولت مصر الليبرالية الراقية ذات الأحزاب إلى بلد أحادي فاشي يحكمه العسكر الذين اعتقلوا اليسارين والمشقفين وأنعشوا روح المد السلفي فغدت مصر ما غدت عليه الآن.

تُلْح الرواية على أن عيني القتيل لحظة القتل تحملان السر كاملا. إذ تؤطران مشهد القاتل وتحتضنانه إلى الأبد. ليس على النحو البوليسي الذي طرحه الفريد هتشكوك في رواياته من حيث أن صورة القاتل تنطبع في عين المقتول بوصفه الوجة الأخير الذي يحدق به، بل تطرحه المصادفة في مستواه الفلسفي والرمزي حيث المقتول يحمل في عينيه صورة المقاتل لأنه، المقتول، يحمل نصيبه من الجريمة مع القاتل. لذلك جعلت المصادفة الجريمة البشعة تتم على مرأى من أبي الهول، حارس مصر، كي تشهد التاريخ أن مصر والمصريين غير معفيين من تبعة قتلها وتشويهها، فالكل مدان ومجرم حتى التاريخ ذاته. لذلك تلع على السنة الأبطال أسئلة من قبيل: لماذا سمحت لهم بقتلك يا نفرت جاد؟ أما كنت تستطيعين الفرار من هذا المصير؟ كيف قبلت أن يغلقوا عينيك عن قاتلك؟ الخ. فلك أن مصر "المقتولة" في الحقيقة مُدانة، مع قاتلها/ القبح، إذ سمحت له بانتهاكها وتشويه مجدها وماضيها المشرق.

ترسم الروائية، بريشة مُرّة، بانوراما مصر الراهنة بقولها: "كانت مصر من أجمل مدن الدنيا وأكثرها نظافة ورقيًا، الآن لدينا عشرات المفكرين وليس لدينا "طه حسين" واحد، مثات الوعاظ وليس لدينا "محمد عبده" واحد، عشرات

#### المُغنّى والحُكّاء 🙎



المطربين وليس لدينا "أم كلمتوم" واحدة، ملايين الدارسين بالمجان وليس لدينا متعلمون، لدينا وسائل راحة ووقت أقل، لدينا فاتريات ولا شيء في مخازن مصانعنا، لدينا نكات أكثر وضحك أقل، لدينا أحزاب كثيرة ووجهات نظر الضيق، لدينا كتابة أكثر وكتب أقل، لدينا قتلة وجلادون يزيدون عن حاجتنا، ولذا يبحثون في الخارج عن جثث أكثر، . . . لدينا نقود لكننا أفقر، نصلي ولدا يبحثون في ونحج أكثر، وخراب أرواحنا يزداد أكثر. . . "، الرواية ص ونوكي ونحج أكثر،

"محمد العريان" أحد ضباط الشورة، طاعن في العمر الآن وتنتابه حالات خرف عقلي"، لكن ذهنه يتوقد ويألق فقط حين يحكي كيف, أجبروا الملك فاروق على التنحي عن الحكم ومغادرة البلاد فورا على متن الباخرة المحروسة. أقامت الروائية حوارا فانتازيا بين الماضي والراهن. الماضي ورد على لسان اللواء العجوز والحاضر على لسان محاوره "عبد الرحمن الكاشف" الطبيب النفسي المستنير، الذي يمثل الراهن، أو الأدق يمثل الشاهد على الراهن التعس، والرافض له في أن، راميا تبعة قبحه على ثورة العسكر. يسأل العجوز معاتبا: ولماذا انفرد العسكر بالحكم؟ ألم يكن في مصر من هو أكثر استحقاقا؟ يجيبه العجوز بغضب: إن مصر ظلت دون حاكم ودون أحزاب أو حكومة يومين كاملين، فلماذا لم ينبر مفدا الأكثر استحقاقا منّا ويقيّحم ماسبيرو ويعلن نفسه حاكما للبلاد؟

الزمن في يد الكاتبة حرّ ودينامي مثل كرة البينج بونج. حدث يتم الآن، ثم يحكي لنا الراوي العليم أن بعد خمس سنوات سيحدث كذا وكذ، ما يجعل القارئ يقرأ الشخصية كلها دفعة واحدة بكامل قوسها من ماض وحاضر ومستقبل. كل شخوص الرواية تقريبا سنشهد موتهم، حتى الشباب منهم. عدا اللواء "محمد العريان" الطاعن في العمر المستحق الموت منذ أمد لن ترسم الرواية نهايته أبدا رغم موته الإكلينيكي . سيبقى أبدا لا هو ميّت ولا هو حي . في دلالة ذكية إلى أن تداعيات ثورة يوليو السلبية باقية أبدا لتؤرق حرية مصر وتئد جمالها .

سهير المصادفة أحد المهاجرين من الشعر إلى الرواية مع موسم "زمن الرواية" وفق جابر عصفور. وقد رسخت قدميها في دنيا السرد بروايتها هذه والسابقة "لهو الأبالسة" التي فازت بجائزة اتحاد كتاب مصر العام الماضي. ولأنها شاعرة في الأساس ولها عدة دواوين، فقد خرجت اللغة شفافة قوية حلوة البناء عذبة الصور، كما يُحسب لها عدم إغراقها في الشعرية رغم ذلك.



# بساق وحيدة، نصارع هزائمنا •

اللا-كتمال، منطقة البين بين؛ تلك هي المنطقة التي تستهويني الكتابة عنها، وهي الملمح الجمالي الذي يستوقفني في أي عمل إبداعي أقرأه. مجموعة قصصية لحسن عبد الموجود، عنوانها "ساق وحيدة". العنوان، العتبة الأولى بتعبير النقاد، واش بالأرق والهم الذي يستعمر الذات الساردة. الأرق الذي هو منطقة "الوشك" لَّا التمام، لا هي حال الصحـو التام ولا النوم المُغرق، إنَّهـا (الباب نصف المغلق) بتعبير الكاتب، الخيط بين الواضحين ذلك الذي تختلط فيها الرؤى بالرؤية، الأشباح بـالموجودات. فإذا غادر الراثي تلك المساحِـة الضيقة، باغـتته الحَقَيقة الأكثر مرارةً: إما السقوط في النوم ليدُّخل غرفة الحُلم التي لا يقينَ فيها ولا وضوح، أورٍيخرج إلى عالم الصَّحو الغارق في التشكيك حتى فيما نرى أو نلمس. إنَّه الهمُّ الذي يحيَّاه العلْماء والمفكرين والشَّعراء: لا يقين هناك؛ النجوم التي نراها تلمع في السماء لا وجود حقيقيًا لها، إذ أن ما نراه متحضُ صورةً قديُّمة لَهـا، تصلناً بعد عشـرات السنوات الضوئيةٍ، فــالنجم قد غادر موقــعه منذً أمدٍ، بل ربما انفجر أو فني منذ سنوات مما نعد وهذا ما جعل القرآن لا يقسم بمواقع النجوم. حتى ما نلَّمسه بأصابعنا الآن محض وهم، فــالكوب الذي لمسته منذ دقيقة وتفكر الآن في لمسه مجددًا لن يكون هو الكوب ذاته حيث أن موقعه الجغرافي قــد اختلف نتيجَّة دوران الأرض بين اللمــستين، ونتيجة تغـيّر الشخص ذاته من لحظة إلى أخرى، فقد كبر عمره بمقدار هذه اللحظة. نحن لا نلمس الكوب ذاته مرتبن، مثلما لا نعبر النهر ذاته مرتبن، بتعبير هيراقليطس.

وربما هذا ما يجعل حسن عبد الموجود يقول في قصة "كابوس" :

جريدة (القاهرة) مصر



"هل أستـهرُّ لأشـربَ من الزجاجـة التي تستـهرُّ على الأرض بجـوار السرير والمسها بيـدي الآن، كسل، أستطيعُ أنَ أغيرَ كلَّ شيء إذا نهضتُ وفـتحتُ عيني وحدّقتُ في الاستمرار."

إنه ينشد اليقين الغائب الذي لم يتمكن من القبض عليه لحظةً، يحاول تلمسَّه من خلال التأكيد على تفعيل الحواس الخمس التي در جنا على تصديقها كما علمتنا كتب العلوم صغارًا، اللمس، الرؤية، التذوق، ... الخ. يَريد أنَ يَثبت أنه يرى بالفعل الزجـاجة التي (تستـقر على الأرض) بل ويحدد إحداثيـات وجودها باستعمال َ ظرف المكان، والتنسيب إلى موجود آخـر علّه أكثر موجـودية (جُوار السريسر). ثم يفّعل حاسة اللمس التي هي أداّة مسوازية للرؤية وفي قوتها عند الأعمى (ألمسها بيدي) ثم يحدد البعيد الرابع الأينشتيني: الزمن، الذي يقطع الشك باليقين (الآن). نسج إذن القاص كلَّ مفردات الشرَّك الذي ينصبه ضد عقله الواعي بانعدام اليقين، علَّه يُبطل حجب هذا الوَّعي ويخدِّعـ ه برَّصد مجموعة من الأدلة الدامغة\_ ظاهريًا- مستغلاً كافة الأسانيد الحواسيّــة والعلمية والجغبّرافية والنسبية (نسبة إلى نسبية أينشتين)، لكنه يفشل في لُعبته، إذ يظلُّ شبح عدم الاكتمال وعدم الوضوح يطارده. فنحن بإمكاننا أن نخدع الآخرين باعتمار أقنعة تُخفي ملامحنا، لكننا لا نهرب من عقولنا حين يصحو الوعي ويفعّل الإدراك. العنوان الدال للمجموعة القصصية تم اختياره بعناية بالرغم من أنه فتح مخروط رؤيةُ النصوص على مُصراعيهـا منذ الوهلة الأولى وكنت أميلٌ لو اختـير عنوانٌ يوحي باليقين ليوقع القارئ في الفخ الذي نصبه له على نحو كامل. نعم، الفّخ الَّذِيُّ جعـل الكَاتب يكتب عنَّ (اللَّايقينُ) بكل مـفرداتُ اليقــيُّن والتأكيــد، وهذا مدهش؛ إذ يحكن للمدرسة النقدية الإحصائية أن تحصى عدد المفردات ذات الدلالة التأكيدية في النصوص ولن أفاجأ بحجمها، لأن الكاتب يتعمد أن يوحى للقارئ بهذا الالتباس الفني الماكر. المشي على ساق واحدة، حالة النقص لا العدم، فلا هـو السكون التام الهادئ الذيّ يسمح برصَّد الهدف وتأمله، ولا هو الركضُ نحو الغاية مباشرة. ألحياد الذي يُفور بالتمرّد منتظرًا انفتاح فوهة البركان لتخرج الحمم، لكن هذا الانفتاح لا يجيء على الإطلاق. ويحيا الكاتب حالة الانتظار المشوب بالتوتر والموحي بالهدوء والسكينة تماما مثل (الحذاء الوحيد الذي لا تتجه مـقدَّمته لا إَلَى ناحية آليــمين ولا إلى ناحية اليسار) في قــصتَّه الأولى " ساق وحيدة "حين يفاجأ المرء أن إحدى ساقيه قد اختفت إلى غير رجعة، والمفارقة أنه لا يشعر بالغضب أو الألم؛ فقط كل ما يشغله أن يتأكد أن هذا



الإجراء التعسفي الذي وقع عليه من قبل مجهول هو قَدَرٌ عام، انطلاقا من فكرة المساواة في الظلم. . . ، وحين يوقن أن زوجته وابّنته وبائعة اللبن ومحصّل المتروكلهم يحملون ساقًا وحيدةً تستقر حاله ويهدأ.

واللافت هنا أن الكاتب لم يشر مطلقا إلى غياب ساق، بل تكلّم عن وجود (ساق وحيدة) وفي هذا دلالات كشيرة منها: أنه غير مهتم بالانتقاص بل يرصد عدم الاكتمال، كأن نقول هذا كوب غير ملآن بدلاً من أن نقول هذا كوب ناقص، ومنها التلويح بدلالة (الوحدة) أو التوحد الذي يحياه الإنسان كلما زاد البشر وتناسلوا. فنحن ننخرط في وحدتنا كلما التف حولنا البشر، وكلما بوغتنا بتحديقات العيون حولنا زادت وحدتنا ودخلت رؤوس أرواحنا في شرنقة الذات أكثر في محاولة للإختباء.

في قصتي "حُلم ناقص" و "وسن" تأكيدٌ على المعنى ذاته، فالبطل يحيا حياة استعارية داخل الحلم بعدما فشل في تحقيق آماله في الواقع. يمارس كل الطقوس السادو-مازوشية نومًا: يقتل الغريم مفتول العضلات ويستمتع بمذلته حين يساعده المقتول ذاته في دفن جثته، بل يدعى أنه غاضب حين يقول له المقتول (سرك في بير يا بيه) فينهره لأن الوقت غير مناسب لاستعمال الألقاب، بينما يكون متلذذًا بسادية ممارسة الطبقية حتى مع جثة انتهى توا من تصفيتها ويشرع في دفنها. ويمارس ساديته أيضا مع العملاق الذي دأب على السخرية من نحافته وضعفه، ومع المرأة البدينة التي تتحرش به و بانهزامه، وأيضًا مع الفتاة الرقيقة التي يُلقيها في المتاهة مستمتعًا بمقارنة ضعفها بقوته. ثم يمارس مازوشيته حين تنجح الكلاب في إنقاذ المرأة منه قبل تمام القصاص، وكذلك حين تخونه زوجته وتنظر لأسباب خيانتها.

حال الانهسزام الوجودي التي نحياها حيال عالم شديد القسوة والجمود، بوسعنا معالجتها ذهنيًا لخلق معادلة موضوعية تتيح لنا البقاء والاستمرار، داخل مخيالنا الخصب، عالم المبدع وعدته وسلاحه الأوحد. نفتح الخيال وأوراقنا ونشرب إكسير مستر هايد فنستحيل مردة موفوري القوة والقسوة، نقيم مقاصل القصاص لنصفي معذبينا الذين يقمعون واقعنا الفعلي، ثم نصحو بعدما نبرأ من أوجاع أرواحنا، بل ربما صافحنا من قتلناهم بالأمس في الحلم، لا رياءً منا، بل لأننا لم نعد نكرههم، فقد عاقبناهم واقتصصنا من أخطائهم فعادوا أنقياء طيبين جميلي الملامح.

هزاتُّمنا تجاه العالم وتجاه أنفسنا، بوسعنا أن نداويها بقليل من الكذب البريء



ومصالحة النفس، فحين نصوّب رصاصةً على عدو، وتطيش لتصيب كلب بائس لا حول له ولا قوّة، لن نعترف بالفشل، بل سنزعم فوراً أننا إنما قصدنا الكلب، فقط لنمرّر رسالةً إلى خصمنا الغاشم الذي هو الهدف الأساس: "عليّ أن أعترف أنني وجهت يدي بالفعل إلى ذلك الكلب الهائل... وهكذا يحدث أن اتخلص منه وفي الوقت نفسه أوجّه تحذيراً شديداً بخاري اللص. " من قصة "شجرة الويسكى ".

تلك المجموعة القصصية اللافتة التي تضمّ خمس عشرة قصة، تخفي أكثر مما تشي، حيث يستخدم القاص تقنية التكثيف الشديد في الحكي والاقتصاد في السرد فتنفتح الدلالات ويغتنى النص، عبر لغة تجمع بين البساطة والقوة.

على إنني آخذ على الكاتب وضوح العناوين التي تكشف عن المتن و قد كان حريًا به أن يستخدم تقنيته ذاتها التي انتهجها داخل النصوص في عدم الإفصاح و ابتسار المعنى فيجبر القارئ على خوض التجربة بوصف المشارك الفعلى في خلق القطعة.



# اللَّعِبُّ على خط الزمن •

مثل كل الأعمال الإبداعية الجيدة، تتركك رواية "متاهة مريم"، للروائية منصورة عز الدين الصادرة عن دار ميريت، بعد أن تنهي قراءتها غير متشبع ما يجبرك أن تضطلع بمسؤولياتك كقارئ "عضوي"، إن جاز القول. أي القارئ الفاعل غير الكسول الذي يعمل على استكمال الحائط الرابع الذي يغفله الكاتب عمدًا، فيكتمل البناء. ومن ثم لا يكتمل العمل الجيد إلا بمتلق جيد يتقن لعبة القراءة في محاولة لفك رموز واشتباكات الرواية ووضع نهاية تتفق وتأويله الحاص. تلعب الرواية على إحدى الوظائف المعرفية في عقل الإنسان وهي (الاستدلال الرمزي)، فتقف على الخط الفاصل بين الأسطورة والواقع في إسقاطات فكرية إحالية على القارئ أن يفكك شفرتها.

غيضي الرواية عبر بنيتين سرديتين متوازيتين. بنية عليا كتبت في مقاطع صغيرة اختيارت لها المؤلفة الخط الأسود الثقيل، وتمثل الخيط الأسطوري في العمل وخلفيته المرجعية. وهي بنية مكانية تدور حول وصف سرايا التاجي، مسرح الأحداث، ورصد بعض ما يكتنفها من غموض. الأفعال ماضوية ومبنية للمجهول على غرار (كان- يُحكى أن \_ يُسمع \_ يُقال . . . الخ). أما البنية السردية الأخرى فتنتهج الواقعية السحرية ويسقط فيها الخط الفاصل بين الواقع والفانتازيا. تتعدد فيها الأمكنة والشخوص ويتماوج خط الزمن بين الماضي والحاضر والمستقبل. الشخوص جيميعهم مأزومون وربما موتي، أما الشخصية المحور، مريم، فوصلني أنها كائن غير موجود. روح انسلت من جسدها الذي

<sup>\*</sup> جريدة «الحياة» اللندنية ٢٠٠٤/١١/٢



تداعى بالموت. تأتي من زمن مستقبلي بعيد لتطلَّ على الماضي وعلى نفسها والشخوص الذين ساهم كلَّ منهم بنصيب في تعذيبها. تعمل طوال الوقت على استعادة التكامل الاجتماعي بينها وبين الوجود، أو محاولة بناء (اله نحن) حسب نظرية د. مصطفى سويف. وبينما يلجأ الفنان إلى التغلب على الحواجز بينه وبين الأخر، خلال إبداعه، عن طريق خلق عالم مواز مع الاعتراف بوجود العالم الأصل ورؤيته، يلجأ الفصاميون أو المنقسمون على ذواتهم أو المعذبون إلى تصديع الحواجز تلك واستبدالها ببناء خيالي يصدقونه ويتماهون معه، مثلما فعلت مريم. فنجدها تلتقط مهامح من تراه لتنطبع على وجهها هي فتتماهى معه، أو تنظر إلى المرآة فها ترى انعكاسها، ربما في محاولة للهروب من الجسد وبالتالي من الآخر، لأن الآخرين يلزمهم أن يرونا فيزيقيا أولا كي يتعاملوا معنا، الكن مريم تهرب من الآخر وهي تحاول إقناعنا أنها تبحث عنه، حدًّ أن تتكلم عن تقول: المرأة التي يناديها يوسف بنرجس"، تنفيهما كما نفياها وتقوم بعملية تقول: المرأة التي يناديها يوسف بنرجس"، تنفيهما كما نفياها وتقوم بعملية عور ذاكرتها القديمة أو في غضون رحلتها صوب الماضي. مريم ليست كائنا اسكزوفرينيًا منقسما، لكنها محض روح معذبة تزور العالم للمرة الأخيرة في محاولة يائسة لبناء نسيج مع الآخر الذي لم تفلح في مدً أية جسور معه أثناء مياتها.

تتماس الرواية مع الأساطير القديمة في استعارات موظفة وغير مُصرّح بها. "يُحكى أن التاجي عندما قرر بناء سراياه، اختار عددا من قطع اللحم ووزعها على مناطق مختلفة من الأرض. ثم اختار الأرض التي حفظت اللحم من الفساد لأطول مدة وبنى عليها السرايا الضخمة"، يحيلنا ذلك مباشرة إلى قصة بناء الهرم الفرعوني، ما يشير إلى أن تلك السرايا إن هي إلا مقبرة جماعية ذات شواهد رخامية وقباب تصيب كل من يقربُها بلعنة القتل أو الفناء. بداية بقتل أحد الخدم تحت عجلات عربة التاجي ولا تنمحي بقعة الدم التي خلفها الحادث على الأرض أبداً ما يحيل إلى زوجة ماكبث وبقعة الدم السرمدية في يدها. ذلك على الأرض أبداً ما يحيل ألى زوجة ماكبث وبقعة الدم السرمدية في يدها. ذلك الصرح سوف يتداعى كاملا، وربما لم يكن موجوداً أبداً، وسوف يضيع كذلك أخر دليل على وجوده وهو عصا الأبنوس التي كانت تخص التاجي، إذ ستضيع في زحام جناز عبد الناصر، ونامس هنا الإسقاط السياسي حيث تقف السرايا/ العصا رمزاً للإقطاع الذي سينهار بوجود ناصر (أو) بموته، وهنا دلالة السرايا/ العصا رمزاً للإقطاع الذي سينهار بوجود ناصر (أو) بموته، وهنا دلالة

# المُغنَى والحَكَاء



مزدوجة يفهمها كل قارئ حسب موقفه من ثورة يوليو.

من الإحالات الأسطورية أيضًا كف الدم المطبوعة على الباب الخسبي، وحين وضعت مريم كفها فوقها تطابقتا، ما يحيل إلى حكاية سندريلا الباحثة عن ذاتها ضمن منظومة الآخر. وهنا نلمس أن منصورة عز الدين لا تستسلم للأسطورة بل تصارعها وتتجاوز دلالتها السلفية القارة في الأذهان مثلما نرى حين حولت الفيروز إلى تعويذة موت لا كما جاء في الإرث الفرعوني كونه جالبًا للحظ دارتًا للحسد، وربحا قصدت الروائية الإمعان في تذويب الخط الفاصل بين الموت والحياة وصفهما قيمتين متلازمتين يعكس كل منهما الآخر.

من شخوص الرواية التي تحمل بُعدًا رمزيًا قويا شبح "صوفيا" الصمّاء ذات الخطوات الشقيلة. تحمل أوراقها وتطوف بين القبور والأمكنة ما يحميلنا إلى الإغريقيّ الأعمى "ديوجين" الذي دأب على التجوال نهارًا حاملاً مصباحه ليفتش عن الحقيقة. شبح صوفياً إذن هو التاريخ/الأوراق، ومرارة نسغ نبات الصبّار العالق بيديها يشبه مرارة (الحقيقة) التي تؤلم عينيها إذا مستهما. فنحن نقضى حيواتنا نبحث عن الحقيقة وحين نشارفها نتمنى لو لم نعرفها أبدًا. كذلك "صالُّح"، الذي يرمز للشعب المنفصل عن النظام وسياسته. يقع فسي شُرَك كاريزما الرؤساء فيعشقهم على اختلاف مشاربهم بصرف النظر عن سياساتهم وتوجهـاتهم صوب شـعوبهم. بل هو لا يجـتهد أن يفـهم ما يجـري حوله من أحداث سياسية إذ نجح النظام في إغراقه في تفاصيل الحياة الصغيرة بعد رشوته بفدانيِّن إثر الإصلاح الَّزراعيُّ. حَتى فكرة الَّاستعمـار تبدو غائمةً في ذهنه مبهمةً المفهـُوم، وبالتالي يتــداعي مفهــوم الوطنية. أما "نرجـس"، وربما يحمل الاسم دلالتَه، فـمن الشّخوص الغرائبـية في الرواية، تعشق جسّـدَها حدٍ أن ترغّب في تدميره كسيلاً يخونها في مسيَّرة تحوُّلاته عَبْر الزمن. وربما هي رمزٌ لقسيمة الخلود التي يسعى إليها الإنسان منذ الأزل. جيوش النمل، التي خلقها ذهن نرجس، تظهّر في الشِّتاء، عكس مـا ينبغي لها بسبُّ البيات الشُّتُوي، لتلتهم ذراعُها ثم تتحرك َّفي أسراب إشـعاعية صوب القلب لتلتهمه في الأخـيّر، وبهذا ينهار ذلكُ الجسد / ألَّصنم دفعةً واحدة عوضًا عن تداعيه بالتدريج على مرأى منها ومسمع. إلى حد أن يفكر لاوعـيها في قــتل طفلتها مــريـم كونّها الســبب الأول في تحوّل جسدها وانتفاَّخه بالحـمل والولادة. تلتـقي شخوص الـنسوة الثـلاث : مريم ونرجس وكوثر، في ملمح عــدمي هو تحطيم القيمة التي يحــببنها خوفــا عليها.' فكوثر حطمت صورة أخيها داخلها خوفًا من ألم فقده، ونرجس فكرَّت غير مرة



لى تحطيم جسدها خوفا من فقده، أما مريم فتلعب لعبة التحطيم طوال الوقت وأن على نحو جماعي وأكثر خفاءً.

استفادت منصورة عز الدين من جماليات الفنون الأخرى لبناء روايتها، من صور شعرية وتشكيلية صافية، إلى تيمات سينمائية مثل التزامن الحدثي كأن تقع رجاجة البيرة من يد كوثر وتنكسر في نفس اللحظة التي تنقلب فيها سيارة بوسف ويموت. ونلاحظ أيضًا إجادتها اللعب على الزمن الذي يقفز فوقه الحدث فيما يمكن أن أسميه العبشية المنظمِّة، فنجدها توغل في رصد سلوك أحد الشخـوص حتى يشعر القـارئ أنه ألمَّ معرفةً بهـا، ثمَّ في فقرة لاحقـة تبدأ في تعريف ذات الشخصية كأنها تظهر للمرة الأولى، تقول بعدُّ أن عدت كوثر مألوفَّة تماما لنا: " في بيت مسوّر بسياج (...) جلّست أمرأة تلدعي كوثر. " نلاحظ أيضًا استفادتها من علم النفس وتوظيف عدة حقائق علمية في بنائها العمل، من ذلك الحلم الأشهر، الذي أظن أن أحدًا لم يُفـلت منه، أن تُعلم أننا ذهبنا إلى الامتحان لنفاجأ بأنّ المادة التي نحن بصددها لم نذاكرها. كذلك حلم الوقوع من شاهق، وإن كانت منصورة قد فسرته تبعا للموروث الشعبي بأنه يعني الموت، غير أن تفسيرا علمياً يقول إنه يحدث حين ينتقل النائم من مرحلة النوم الأولى(السطحية) إلى المرحلة العميقة الثالثة(مرحلة الحلم) مسباشرة دون أن يمرُّ على المرحلة الوسطى فيحدث الشعور بالسقوط من حالقٌ. نجد الرواية لا تخلو من مقولات تنتمي لـ (الحكمة) ما اعتبرته مجازفة من الكاتبة غير أن ما يشفع لها كونها مقولات طَازجِة غير منقولة وليدة الحدث خـاصةً أن الراوية العليم هنا قد يكون روحًا أو ذات عُليا تتأمل الماضي مثل كتاب مفتوح. ونلمس كذلك أن الكاتب الحصيف بوسعه أن يناقش القضايا الكبرى بغير أن يصرّح مطلقا بها، وهذا يرد على الاتهام الدائم للكتّاب الشباب كونهم تنحّوا عن الأيديولوجيات وغرقوا في اليومي والعابر. أما الملاحظة الأهم والتي بقى أن أشير إليها، هي أن "متاهة مريم" من الأعمال الأدبية القليلة جدا التي خلت، تقريباً، من أي خطأ نحوي أو صرفي خاصة وهي روايتها الأولى بعد مجموعة قصصية وحيدة. وهذا أمر وإن بدا حتميةً وفرضية لا يجب الكلام عنها، إلا أن تداعي اللغة الفصحى، حتى بين شريحة الأدباء، يجعلني أرفع قبعتي لكل من يقدر عملا خاليا قدر الإمكان من اللحن، على الأقل لآن ذلك ملمّحا من ملامح احترامنا للقارئ الذي نحن بحاجة ماسة لاستعادته.

### بقعة ضوء تسقط مظلمة •

"بقعةُ ضوء تسقطُ مظلمة " مسرحيةً شعرية للشاعر شِعبان يوسف، دراما تغلق قوسُ الحركــةُ الطلابية السبعــينية المصرية. ثمة 'بقـعةُ ضوء' كانت تبـشّرُ وتعدُّ بالكثير من التغيير لهذا الوطن، بكل طباقاتها الطامحة الشابة فكريا ونضباليا وإبداعياً، على أن الانكسارة الكبرى قبيل السبعينيات ثم تعاقب النظم الفاشية على البلاد أجهض نورها ' فسقطت مظلمة' . الشخوص مجموعة من الأصدقاء القدامي الذين التجموا تحت مظلة الحلم القومي قبل ثلاثين عاما، ثم تفرقت بهم السبل ليسلك كلُّ منهم مسلكا ضدًا لحلمه القديم. سلمان قنصه بريقُ الانفتاح والارتزاق والعمالة فستهافت على جمع المال من منابعه غـير النبيلة، ثم أوغل في الحياة، رغم أنه كان: 'إكتشرنا في طلب الموت/ واقدوانا في حدوض عباب معاركنا/ كان يردد: الموتُ مقدمةً لحيّاة أفضل/ الموتُ هو مَا نحيًا/ الموتُ يخافك إن واجهته ، والآخـر هاشم استقطبه المدُّ الأصوليّ فغـدا بوقا ترداديًا أخرق لكن على نحو ارتزاقي أيضًا إذ الحتار إقامته في دولة نفَّطية تكفله، ولأنه مشغول جداً فقد أرسل، عُوضًا عنه، صوتَه على شرّيط ذاك الذي لم يقل شيئــا سوى التبرؤ من ماضيه القديم ورفقائه القدامي وإعلانه أن لا نضال الا في سبيل الله والا حزّبًا سوى حزب الله، أما يوسف فقد جعلمه ميراث القمع والاعتقال يكفر بكل شيء وأورثه ارتعابا من كل شيء حتى أنه أجـبر نفسه على نسيان مـعنى عبارات مِنَّ قبيل: أنشطة حزبيَّة، هتافاتِّت وطنية، مظاهرات، الخرِّ ثم الشخِصية الرئيسية أحمد، وهو بظني يمثل الشاعرَ الحالم الذي لا تبرح أحلامُه صفحةَ ورقته البيضاء وقلمه الذي يرسم به مستقبلا أفضل وحياة أجمل مكتفيا بالكلام والقول والحلم.

۲۰۰۸/۱۱/۲ (الحیاة) اللندنیة ۲۰۰۸/۱۱/۲



لم تظهر لنا شخصية عبد الراضى الذي استشهد في إحدى المظاهرات الطلابية. يُطْرِجه المؤلفُ من نعشهِ عنوة ليدُّلي بشهادته من العَّالم الآخر، فيقيم ما يشبه المعاكمة مُنقرًا أن الجميع أخطأ وأن أنهيار الحلم لم يكن قدرا مقدورا لكن وراءه **حالمين** لم يتقنوا الحلمَ وم تخاذلين لم يعملوا علَى تحقيـ قوروعلى نقيض كل هذه الشخصيات المأزومة المصدوعة، تأتى شخصية سيوسن، العنصر النسائي الأوحد في العمل، متسقةً مع نفسها صافية الروح نقية الفعل ناصعة الحلم. الوحيدة التي لم تلحم المعارات والأحلام الكبرى تلك التي إن لم تتحقق انكسر العنق وتشوهت الروح. حلمُها كان بسيطا، ليس إلا إعَّادةُ ترتيب بيتها الصغير ليغدو أكثر راحةً وجمالًا. تعلن منذ البدء سأمها من الكلام التاريخي الكبير الذي تضج به الصحف ليل نهار: حرب إيران، غزو الكويت، احتلاَّل الجـولان، حرب لبنان، سقوط المعسكر الاشتراكي وهلم جرا. حلمها أبسط، لكنه أكثر عمقا وصدق وحياةً. وهنا ملمح ما بعد حداثي من حيث الانتصار لمذهب تأنيث العالم. علّها رمزٌ للشعب المصري العميقِ على بساطته، الفاعلِ على صمته. ثم ناتي للشخصية الإشكالية في النص. "المهرج" الذي يفتت المسرحية بإعلانه حبّه الألوان المبهجة، سوى أنه لن يقرّ له مُقام إلا بين الأبيض والأسود. "اللونُ الأحمرُ يُبهرني واللونُ الآخضرُ يسحرني . . . . لكن مواقعَ جلساتي/ ما بين الأبيض والأسود". وهذا السطر الأخيـر يمكن أن يُقرأ على معنيين. معنى \* أَنْ تَكُونَ أُو لَا تَكُونَ " ، والحلول الوسطى تَمْتَنَعَ. فَالِمَا الْحَسْرِيَّةُ الْكَامَلَةُ أُو لَا شيء. وإما الديموقراطية الحقيقيةُ والعدالةُ أو لا شيء. أو أنها ترمي، في مِعناها

الثانى، لحال التخبط النظامي الذي تواتر على مصر منذ الستينيات وحتى الآن من اشتراكية شكلية إلى رأس مالية مشوهة إلى لا شيء. هذا التخبط بين الأبيض والأسود أفقــد مصرَ بريقَهــا وعُلوها وألوانَ ماضيهــّـا الماجد، وجعل منها مــسخا نظاميا لا لون لـه. يقول المهـرج للنظارة: "لا نريد منـكم أن تصدَّقـونا ولا أن تندمجُوا معتاً، ولا تأخذُوا كلامنا مأخذ الجد حـتى لا نقع فيما لا تحمد عقباه. " ثم يعلن أن إعادة فتحهم هذا الملف المغلق وعرضهم هذا العرض هو بمثابة "ألفضفضة " ولا شيء أكثر. كأنه لم يعد يحلم بأي إصلاح بعدما حلم السبعينيــون طويلا ثم آنكسرت أحلامهم ثخت مقصلة الهــزيمة والقمع، ثم اليأس والشتَّاتُ. يقول: "كنا أرحنا واسترحنا والحقيقة أنني أصبحت أخشى وجع القلب والدماغ. " ولأنه يعلم أن بين النظارة عيونا تترصد قوله ورقباء يتــرقبون زلل لسانه يقول: "سـأحاول أن أعبر عن هواجسي بما يليق بإرضـاء هذه العيون



حتى تغفل عني قليلا، فأنتم تعلمون أن التوجس والقلق واتهامَ الجميع بتهمة "البص" أمراضٌ قديمة لأمثالنا. "

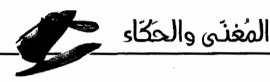
الملمح الجمالي اللافت في هذا العمل هو تكسير الحوائط الداخلية للمسرح، وليس الحائط الرابع وحسب وفق بريخت. شعبان يوسف لم يعمل على تذويب الإيهام ودمج الجمهور مع الشخوص وفقط، بل جعل من العمل كله فانتازيا على مستوى الحدث وعلى مستوى الشخوص. مؤلف العرض المسرحي، في النص، غير مستتر بل هو فرد من شخصيات العرض. بل إنه لبس عباءة المخرج فراح ينظم دخول الممثلين ويتابع ترتيب دخولهم وينهاهم عن الخروج عن النص، بينما هو ذاته يبدل في النص كل دقيقة وفقا للظرف. يحرك الديكور مع عمال المسرح ويدلي بتوجيهاته طوال الوقت كأننا نشهد لحظة البروفة وليس العرض المكتمل. هو حال من تشريح النص لحظة كتابته وإطلاعنا على كواليس فعل الكتابة واعتمال الرمز في عقل الكاتب كيف ينبني وكيف يتشكل ويتحور ويتبدل، مثلم فعلت فرجينيا وولف في "رواية لم تكتب بعد" لكنه هنا على نحو كوميدي والمؤرخين كاذبون. فالتاريخ قابل للكتابة من جديد ثم إعادة الكتابة على الكتابة وفق اللحظة وظروفها ووفق ما تريد الأنظمة أن تحقن به أدمغة المواطنين تبعا لصالح الحكام والساسة و"المؤلفين"، تماما مثلما يفعل "المؤلف" ملوطني مسرحيته لما مزيفي التاريخ كثيرون، أكثر من أن يتم تعيينهم باسم واحد.

# أكثرُ من رسم على جدار البلدة •

"أكثر من" هو التعبير الأدق في عسوان رواية "أكثر من صورة وعود كبريت" لروائي السعودي عواض شاهر العصيمي، الصادرة مؤخرًا في مصر عن دار 'شُرَقيَّات". إذْ هَى بَالفَعل "أكثر" من مُجرد "صورة" عنيدة يَرسمها مجهول بقلم الفحم على حُوائط البلَّدة لتنبعث كالفينيق كلما تم محوها وطلاؤها، وهي كُذَلُكُ "أكثر" من "عود كبريت" يحكه فـتى لاه من أبناء البلدة في قمع مفرقعة لتنبثق في هدَّئة سَماء اللَّيلُ أَلُوانًا وطيشًا وصَخبًا . ً عوالمُ كثيفةٌ وإسقَّاطاتٌ سياسية واجتماعية ووجودية لا حصر لها يمكن للقارئ أن يضع إصبعه عليها عبر هذه الرواية التي لم تتعد ١٧٠ صفحة ولم يتعـد شخوصـها المحوريون أفـراد أسرة صغيرة من أم وأب وابنهما المراهق. ورغم ضجري من مصطلح "الكتابة النسويـة " الذي يتحرش بعباءة وقلم كل كاتبة فتظل متهمةً به إلى أن تثبت براءتها. إلا أُنني سيطيب لي أن أشير باطمئنان إلى الخيط الأنشوي في هذه الرواية. بمعنى أن الجمال في هذا الكون هو امرأة. فرغم خلو الرواية من قصة حب واحدة، إلا أن الأم المشلولة "سجود" ستمثل العنصر البديع للجمال والحياة وسط كائنات ذكورية بالغة العبث والفوضى. الشخوص: حافل، شاب يجد كل متعته في تفــجير صواريخه الملونة لكي "تؤدي عروضها الحــية فوق الجميع وهي جذلة تصُّفُّر للكَّبار والصغار"، وأم مُّـقعدة لَّم تعد سوى "كـرتون من الحَّاجات الزائدة " بتعبير زوجها الذي "غاب في عباءة امرأة شامية شابة وجميلة تدب على قدميها وبقيت هي على كرُّسِي متحرَّك في بيت فارغ". الأب سعوديّ والأم منّ أصل حضرميّ. وهنا خيط آخر يناقش الوّضعية الاجتماعية لليمنيين في المملكة.

۲۰۰٦/۲/۱۸ لندن ۱۸/۲/۲/۲۰۰۲

صحيح أنها أدارت رأسه بملاحتها بمجرد أن لمحها صبيـةً في متجر أبيهـا فسعى لنيلها بدلاً من صديقه الذي كان أوكله لخطبتها، وصحيح أنها كانت نعم الزوجة وأنها أنفقت ثروتها الضخمة كاملة عليه وعلى بيتــها، وصحيح أنهــا أنجبت له الولد الذي لم يستطع أن يأتي به من سواها من إلنساء، لكنه رغم كل ذلك (أم تريِّ بسببٌ ذلك؟) هُجرها بمُّجـرد أن مسُّ العجّزُ ساقيهـا، ثم تهافتٌ وراء امرأةُ كلِّ رصيدها في الحياة حداثة سنها وعينان زرقاوان! سنلمس تواطؤ المرأة على نفسها مع الرجِّل لكي يوغل في ظلمها حين تتلمس الأم الأعذار لزوجَّها الذي هجرها، مَا يُكشُّف أَلْغَطَّاء عن طبيعة المجتمع البطُّريركي الذِّي سـاهمت المرأَّةُ بالنصيب الأكبر في صناعة طواغيت رجاله. العلاقة بين الضُّرتين التي رسمها الروائيون في مجلَّدات ضخمة، يوجـزها لنا العصيـمي في سطور قليَّلة شديدة البُّلاغة والتُّـقشف: "تشبه العلاقة بين عـمودين متجاورين يحـملان سقف بيت واحد لكِنهمــا لا يلتقيان، لو التقيــا لسقط البيت. " وأما بقية الشــخوصِ فرسامٌ "شبحيٌّ مجهول" يضع رسومه على حوائط البلدة في عتمة الليل ويُفرُّ دونَ أنْ يراه أحَّد ليقلب أمنَها فزَّعًا. ثم مجموعة من الشخوص الثانوية مثل بائع البليلة "سلامة الحواز" الوحيــد الذي يزعم رؤيته للرسام "الشبح"، وقد أثرى من وراء هذا الزعم. لكن البطل الرئيس في هذه الرواية، بزعمي، هو "المكان". سوى أنه ليس مُكانا مختَرعًا مثل مقاطعة "يوكنا باتوفا" التي رسم لها فوكنر خارطة وهمية وجعل عاصمتها "جفرسون" ثم كتب تحتها "المآلك الوحيد وليم فوكنر" ليعبر بها عنَّ الجنوب الأمريكيُّ، وليستُ هي "حارة" نجيب محفوظ كرمز للعالم بأسره في "أولاد حــارتنا"، بَلِ وضع العصّــيمي عالمه "حــارة المساكين" كــرمزٌ للمجتمع العربي البدوي الذي تحكمه كثير من مشكلات الوعي والحرية والعدالة. ستطارد الشرطة "حافل" الابن لأن اسمه مكتوب تحت هذه الرسوم التي شوهت وجه البلدة. وخــلال توقيفه سنقــرأ طبيعة الــعلاقة الملتبــسة بين "السلِّطة" وبين الشعب في كافة أرجاء الوطن العربي. وكسيف سيتحول الأبُ (السلطةُ الوسيطة) إلى إبوق أمين يردد كلام الضابط (السلطة الأعلى) أثناء تحـقيقه مع ابنه. ولأن النصِّ مِفتوحُ الدِّلالات فهل يجـوز لي، بشيء من المكر التأويليّ، أنَّ أعطيه بُعدا إليجوريًا سياسيًا حيث: "حافل" هوّ بن لآدن لاعب المفرقعات الأشهر، والأم المُقعَدَّةُ "سَجَـوِدً" هَي الأنظمة السياسية العربية المتـخاذلة، و"الرسام" الشبح هو التطرّف الديني أو شِقَّه الميتافيزيقي التـغيبي، والأب "مطلق" هو السلطة القمعية التي تمارس سُطوتَها على الشعبُ وتبدي ضّعفَها أمام السلطة الأكبر: "الشرطة"،



التي هي رمز للقوى العظمي أمريكا؟ ورغم هذه الخيوط السياسية والاجتماعية **لَى** الرواية، إلا أنها مازالت "أكشر" من ذلك. إذ هي رواية تـتناول نزعـة "ألبحث " عند الكائن البشري. بحث الخيميائي/ باولو كويللو عن الكنز، بحث فاوست/ جـوته عن الحقيـقة والمعرفـة، وبحث الشحاذ/ مبحفوظ عن السـعادة. "حافل" يبحث عن "التحقق والحضور" في مجتمع لم يعطه حقه من الوجود الإنساني، فيسروم تَحققه في مـفرقعات صاروُّخـية ملونة يطلقها في سـمَّاء البلدَّة بجوف السليل ليفرع أهلها من رقادهم ولسان حاله يقول: أنا مروجود، وحين اتكلُّم ينتبه الجميع ويصحو! ذآك أن: "الجميعُ يستغل الجميعَ لينفجر".

وعبر هذه المضامين، بوسعنا أن نرصد عدة سمات فنية تمنح هذا العمل صك "الرواية البديعة"، برأيي، لولا بعض الهنات النحوية التي شابت جمالها سيما في الفصول الأخيرة. منها أنها ليست روايسة "أحداث" بقدر ما هي "رؤى فلُّسفية " يستخلصها القارئ عبر القليل جدا من الوقائع. تمتح زادها الأسلُّوبيّ من "تيار الوعي" لـكن عبر بنيــة سردية أكثــر تماسكًا واحتــرامًا للحدثيــة والتراتبــية الزمانية ثما تعطيه كتــابات التداعي الحر والمونولوج الداخلي التي تميز بها رواد هذا اللون الكتابيّ مثل فرجينيا وولف وفوكنر وجويس، ما يجعلناً لا نثق بتثبيتها في خانة تيار الوعى بقدر ما نضعها على الخيط المتأرجح بينه وبين البنية الكلاسيكية للرواية. سوى أن النهايات المفتوحة واتـساع قوس التأويل الدلالي ورشاقة الوثب المحسوب بين الإغراق في سرد التفاصيل الصغيرة حينًا والمرور الـسريع على الأحداث الكبرى حينا آخر، والنكوص والمناقضة وحس السخرية الخفيف، كل هذا سموف يقذف بهما رأسًا إلى خمانة التحديث. صموت الراوية يجرد الرمز الفلســفى عبر الســرد والحوار دون مــصادرة على القــارئ بفرض وجــهة نظر أوّ أيديولوجيًا بعينها، بِل سيترك للقارئ مساحة "التأمل" مشرعةً على اتساعها لكي - يبني مُوقفَه الضدُّ من سلّبيات المجتمع. "تشييء" المرأة في مقابل "أنسنة" الأشياء، فالمرأة أحد المتاع التي نحافظ عليها مادمنا نحتاج إليها، ثم نتخلص منها شأن "الكراكيب" حين تغدو زائدة عن الحياجة، وفي المقيابل يتخيل "حافل" مشط الشعير الخاص بأمه كأنه أخوه الأكبر الذي من المفروض أن يكون له الآن أبناء كبار. وفي مشهد بديع شبجي وكردة فعل انعكاسية تبدأ الأم في فرز كراكيبها قصد التخلص منها حينما تأكدت أنها أصبحت أيضًا أحد هذه الكراكيب. لغة شديدة الشعرية حتى لكأن الرواية في مجملها قصيدة نثر مطولة. إذ نحن بصدد روائي بالغ القدرة على الرسم بالكلمات ما ترسمه الريشة بضرباتها



اللونية. والأمثلة عديدة مثل تفنيد عالم البعوض من أسياد وعبيد وشباب وكهول وكيف يختار كل منهم الموضع الذي يغزوه من الجسم البشري. ومثل رسمه غرفة الحجز في مخفر الشرطة بوصفها "كيسًا ضيقًا من الظلام والبعوض"، ثم الرياح والغبار الذي "شهر أمواسه وراح يخدش بها المصابيح والوجوه"، والمشلولة التي "لزمت بيتها الصغير برهبانية فتيلة في سراج"، وتشبيه الأب الشرس بـ "المفرقعة ماركة 16201 التي تشتعل بمجرد حك طرفها الحساس بعود ثقاب"، وغيرها العديد من الصور الطازجة التي رسمها الروائي باللون والصوت والحركة.

#### من مرقدها، تكتب رسالة إلى الوطن •

لولا الميثولوجيــا لَثَقُلُتِ الحياةُ على الإنسان ولانتفي الجنبِسُ البشريّ، بزعمى، منذ البدء. فَالأسطورةُ بالنسبة للبشري هي معادلٌ موضوعي للقصيدة بالنسبة للشاعر. التي من خلالها يعيد تشكيلَ العمالَم كي يستطيع أن يتعاملَ مع معطياته التي قُد يرفضها فيتمرد عليها، شعرًا. من أجلُّ ذلك فكل أسطورة تحمل رسالةً طوباوية من خلال معطيات الثقافة والزمن والبيئة التي أفرزتها. ومن هنا فكل ميثولوجيا لابد أن تُقرأ بعين زمانها وفي سياقها التاريخِي والسوسيولجي والفكري الَّذِي نُسَج خَيُوطَها، وَفَي ذات الـِوقتُّ يجوزِ مصارعتُها ۖ وخـرِقَهِا وَاللَّعَبِ بها ثُمَّ إعادَّةُ نحتها من جديدٍ بوَّصفها إرثًا يرثه بشرٌ عن بشرِ فيغدو مُلكًا خالصًا للوريثُ حتى ولو َ ظل الإرثُ يرمق بين لحظة وأخرى جَذورهُ البعيدة بعين الحنين. لهذا فإعادة قراءة الأساطير بل وإعادة إنتاجها وتجديد خيوطها، ليس فقط من حق كل مبدع، بل أظنها من واجِّبه أيضًا. ولعل الأساطير الفرعِونية والإغريقية والأشوريُّة هي من أكثر ما شكّل مُلهمًا للفنان في كل عصر، كونُها تتقاطع بقوة مع الإنسان بصرف النظر عن موقعه الجغرافي والتاريخيّ والحضاري الضيق. ولأن المرأة هي أحد المحاور الرئيسيــة في كل أسطُّورة تقريبًا ، إن لم تكُّن هي المجور الأولُّ، فإنَّ تناوُلَ الأسطورة على نحو جديد سوف يختلف إذا ما تناوله مبدعٌ عما إذا تناولته مبدعةٌ، سيماً إذا كانت مبدعةً مهمومةً بمكانة وموقع وقانون المرأة مثل نوال السعدواي. خلال تلك المزاعم نستطيع أن نقرأ "إيزيس" \*\* السعداوي في مقارنة مع "إيزيس" \*\*\* توفيق الحكيم، بوصفهما طرفي النقيض في تناولً أسطورَة بعينها وشـخصية بعينهـا هي إيزيس المصرية إلهة الجُمَّال والخَـير وزوجة

<sup>\*</sup> مجلة (نزوي) عمان يناير ٢٠٠٦

مسرحیة (آیزیس) ـ نوال السعداوی ـ دار المستقبل العربی ۱۹۸۲
 مسرحیة (ایزیس) ـ توفیق الحکیم ـ مکتبة الآداب ۱۹۷۲



أوزوريس. ومن الطريف أنني حين قرأت المسرحيتين لم أقرأ شخص إيزيس بقدر ما قسرات دماغ كل مسدع منهسما وطرائق تناوله العالم. توفيق الحكيم وتسطرقه ومغالاًته في النظرة المتعالية للمرأة ووضعها في مرتبة دنيا، ونوال السعدواي في تطرفها في احترام المرأة وإعلاء شانها في الوجُّود. ولن أدعي الحياد وأزعم أننيُّ في حال تأمل ونقد لمبدعين هما من رموز الحياة الثقافية المصرية المعاصرة، لكنني رأسًا سَآخَذُ مُوقَعِي كُمُؤَيدَة لنوال السَّعَدُواي في مُوقفها من المرأة. ومُوقفي هنا ليس بوصفي امرأة تنتمي لمجتمع ذكوري حتى النخاع، لكنه انتصار لقيمة الأنثوية في الحياة بوصفها الجمال والخير والعدل في الوجود. ومن الطريف أيضًا أن الحكيم كان يجتهد أن يثني على إيـزيس ويمجدها ويمدحـها عن طريق نعـتهــا بصفاتٍ رفيعة من قبيل الـوَّفاء والإخلاصُ وإعلاء شأن الزوج. حـتى أنه، كما جاء فيّ بيانه المذيّل للمسرحية، ربط بينها وبين شهرزاد التاريخ وبنيلوب الإغريق من حيَّث اتفاقهن في الوفَّاء الزوجي. وإن وضع بنيلوب في خانة الوفاء السلَّبِي عكس وفياء إيزيس الإيجيابي. والطريف أن مبدّح الحكيم إيزيس كان مبدحًا معكوسًا، ومن المدح ما قتلً. فالحكيم لــم ينتبه (أم تراه انتبــه؟) أن كل النعوت الطيبةُ التي خلعُها علَى إيزيسَ كانت تضربُ بقـوة في مقتل استقلالها الوجودي. معنَّى أنه كبِّلها في قيدُ الرَّجَـل ودثِّرها بعباءته طوَّال الوقت، وكأن لاَّ جَـمَّالَ وجوديًّا وإنسانيًّا لامرأة خارج حدود الرجل وخارج بساط خدمته. لم أكن لأقول كُلُّ هَذَا الْقُولُ لُولًا أَنْنِي بِصَلَّدَ عَقَدَ مَقَارِنَةً بِينَ الْمُسْرِحِيْتِينَ. فَالْحَكَيْمُ غُلِّيرُ مَلَام مطَّلقا كونه استلهم الأسطورة كما هي تقريباً ولم يفعَّل إلا أن نسج على نولها، ومن ثم فهو غير مُطالب بتّغييــر الأحدَّاث لصالح فكرة ما، ليس فقط لأنه اشتهر بعدائمه للمرأة (فمن الواضح أنه لم يكن عدوا لإيزيس)، لكن الأخطر أنه كان طوال الوقت يكرم شخصها في مسرحيته عبر تكريس قيمة الوقاء الزوجي ولا شيء آخر. وهي قسيمة أجلى وأعلى من أن نناقش حتسميتها وجمالها ورقسيها، سوَّى أن الفكرة التي تسطرحها السعداوي في عملها تقول إن الجمال الإنساني يكمن في مناطَّق أخَّرى كثيرة غير هذه القيمة التي تنهل من بساط الرجل وتصبُّ فيه. والأهم هو أن الجسمال الإنساني لو تولد فلا ريب سينبت كل ألوان الجمال الأخرى مثل قيم الوفاء والإخلاص والحب النخ. ومن ثم فقد رسمت السعداوي منبع النهر فيما رسم الحكيم 'فرعًا من فسروعه. ففي حين كانت إيزيس الحكيم محض امرأة ثكلى تحاول طيلة الأحداث أن تلملم نثارات جسيد زوجها المغدور بمعسرفة أخيه إلسه الشر "سيت"، كانت إيزيس السعداوي امرأةً عسضويةً



**فاعلةً في المجتمع تبني عقول الناشئة وتعلمهم الكتابة والقراءة وتبذر فيهم المفهوم** الحقُّ للعَّدل والجَّسَمالُ والنبالة واحترام الإنسان لنفسه وللآخــر بصرف النظر عن نوعه وعِرقه وطبقته وديانته. إيزيس الأولى امرأة "مفعول بها" كما هو شأن المرأة في معظَمُ الأدب الكلاسيكيّ ويُأتي دورها دومًا كردّة فعل صنعه الرجل. فالرجل هو المهيمن على حراك الكون والموجدات وما المرأة إلا أحد هذه الموجدات التي تخص الرجل. فيـما إيزيس الثانية هي مـالكٌ منّاصفٌ للكون مع الرّجل وفاعلٌ ومفعّلٌ لــلوجود. إيزيس الجديدة لا تُدور في فلك الرجل وداخل عبّـاءته، فهيّ موجودّة بذاتها الخاصُ وتبني الكونَ بحقهـإِ ٱلخاص، فيما الأولى مرهونٌ وجودهّاً بُوَجُودُ الرَّجِلُ، وَكُمَّا قَالَ الفَارَابِي: "كُلُّ مُوجُودُ بَغَيْرُهُ آلَةً". ونُوالُ السَّعْدَاوِي لم تقل الصدق في مقدمتها حين زعمت أنها ترد الاعتبار إلى إيزيس الإلهة القوية التي ظلمها التاريخ. فالسعداوي ليست ذلك الكائن الماضوي الذي يعنيه إعادة ترتيب التاريخ وتصحيحه. لكنها كتبت هذه المسرحية كرسالة شديدة اللهجة إلى "المستقبل" الذي وحده ما يعنيها. ومسرحية "إبزيس" ليست العمل الوحيد لها الذي يخفي بين سطوره رسالة إلى المجتمع، فكلُّ أعمالها تنحو النحو ذاته. فهي تجيد لعبة الرمز والقناع وتضمين الرسائل المُرَّة عبر أعمالها الأدبية. والكاتب عادة يلجأ إلى الرمز، ليس فقط كتيمة فنية، لكن أيضًا حينما يفسد النظام، مثلما فعل ديدبا في "كَـلَيلة ودَمنة" ولنـا في التـاريخ شــواهدُ عـديدةٌ مماثــلة. وجِليّ أنّ السعداويي لا تتوسَّل الرمـز خوفًا من النظام أو طلَّبا للسلامة لأنها مـقاتلةٌ شَّرسة كما عرفناها ولـيسَ المعتقلُ بالمكان الغريب عنها، لكنها تعـمل ذلك حفاظًا عُلى الرسالة الخبيئة داخل العمل من أجل حمايتها من بطش مصادرات الرأي وقمع حرية التعبير. لو قِرأنا إيزيس من هذا المنطلق فلن نجد بين أيدينا إلا نصًا تعبويًا تحرّيضيًا مغلَّفًا بنصٌّ إبداعيّ أدبيٌّ، أو لنقل هو خطّابٌ إصلاحي كتبته إيزيس في مرقدها خلف قرصُ الـشمُّس لتَّرسله إلى وطنها المعاصر. وبإجَّـراء عملية إحلالُّ بسيطة لدوال وشخروص العمل سوف نخلُص رأسًا إلى متن الرسالة الإيزيسية/السعداوية. حيث "رع" هو السلطة التشريعيَّة أو النظام، "وسيت" هو القانون والدستور الذي يخدم مصالح النظام، وحيث "رئيسِ الجيش" هو السلطة التنف يذية، التي لابد وأن تكون محدودة اللهكر بليدة التأمل لا قدرة لها على إعمال العقل ولا ينبغي لها، لأنها مجرد يد باطشة من أيادي النظام الطولي، رغم أننا سنجده وقد تحوّل في نهاية العمل ليأخــذ صف الشعبّ فيما يشبه انقلابا عسكريًا على النظام. و"نوتّ هي النوستالجيا إلى ماض كان جميلا، لأن كل

# المُغنَى والحَكَاء



ماض هو جميل بالضرورة، و'معات' هي العدالةُ الغائبة في الحياة، و'إيزيس' بالطبع هي الجمالُ بالمفهوم الفلسفي للكلمة، وأما "توت ومُسطاط" فهما الجبهة المعارضة للحاكم وإن اختلفت طرائق تناولهما لمفهوم الغاية والوسيلة. ولأن العدل نسبيّ، ولم يقف الإنسان على تعريف دقيق له حتى الآن، فسنجد أن "معات" تُرتبك أحيانًا أو يتملكها اليأس عكس "إيزيس" التي حافظت على صلابتها وقوة منطقها ونبلها طوال الوقت. أما اللُّعبة الفنية في هذُّه المسرحية هيُّ أن السعداوي قد انطلقت من بنّية ميثولوجية هي أسطورة " إيزّيس وأزوريس" ثمّم شدت بأطراف القص إلى منطقة الواقعي الحداثي فصارت الشخوص خاضعة للقانونُ الفِّيزيقيّ عُوضًا عن السحرية والأسطرة والخيال. وخلال هذه العملية الاستبدالية يمكن أن نلمح منهج السعداوي في التفكير وهي رسالة أخرى تمررها لقارثها عـبر العمل بأن الميتافيـزيقا هي أداةً خدًّاع وشَرك ينسُّجـه لنا السلطان عبر الكهنوت كيلا نتدبُّر مشاكلنا الراهنة ونحيل الأمر إلى قوي غيبية ميتافيزيقية بيدها مقـاليُّد الأمر. هذه الإحالة الغـيبية التـغيبُّـية هي آفية كلِّ الشعـوب التي لا تأخذ بالعلم والمنطّق والعقل وتستنيم إلى النقل السلفيّ الإحالي الذي فيه مقتل الإنسان. أكدّت السعداويّ على أهمية العلم فكانت إيزيس، الإلهة التي نزلت من عليائها، تعلم الفلاحينُ والفقراء وأبناءهم الكتابة والقراءة. وهو ما يُجب أن يستوقفنا طويلا، لأن الكتابة لونٌ من الحضور، أو كما قالت فرجينيا وولف: "لا حدث يحدث إلا إذا دُوِّن"، فهل يجوز لنا أن نوسع الأمر ونقول لا بشر موجودًا إلا إذا كتب شيئا؟ حُرِمَت المرأة من التَعليم والكتّابة دهورًا طويلة، ليس فقط عند العرب لكن في الغرب أيضًا سيما في الأسر الفيكتِورية. وكلنا يذكر "أرنولف" في مسرحية "مدرسة النساء" لموليير، حين أسف كُون "آنييس" تعرف الكتابة ما يَخُولُ لَهَا مُـراسَلَة عَشْيقَهَا. سِـوى أن وضع المرأة العِربية كان أسوأ كـثيرا طوال الوقّت لأن العرب اعتبر المرأة كاثناً ناقصاً فيما الكتابة حرفة تحتاج عقلاً حصيفًا أنى للمرأة أن تمتلكه. وعلنا نذكر كتاب "صبح الأعشى" للقلق شندي الذي تناول صفّات الكاتب وآداب الكتابة وما يُحــتاج إليه الكاتب من معارفَ في اللغّة والدين والجغـرافيا والتــاريخ والأدب، وفيه رفّع من شــأن الكتّابة كمــا جّاء: إن الكتابة من أشرف الصنائع وأرفعها وأخطرها في ذَّات الوقت"، وقـــد قرن فعل الكتابة بالذكورة مستشهدًا بقول عمر بن الخطّاب "جنبوا النساء الكتّابة" ولا أدرى مدى صحة انتساب الكلمة لعُمر.

هذه المسـرحيــة إذن هي مـحاول من السـعــداوي لتمــرير رســالة مُفــادُها أن



المجتمعات الأمومية matriarchal كانت الأرقى سياسيًا واجتماعيًا وجماليًا وإنسانيًا عكس المجتمعات الأبوية (البطريركية) patriarchal التي اتسمت بالرقِّ والعنف والسباية والطبقية ودحر الأنثى. ولم تكتف السعداوي باستلهام اسطورة إيزيس وتطويعها لرؤاها الخــاصة المعاصرة المحملة بأيديولوجيــا إصلاحية تعنيها تماما، لكنها عـدلّت في سيـر الأحداث وسيـئاريو الحوار بين شـخوص العمل، أي كأنهـا عملت نصًا على نص أو كتابةً على كتـابة. وهذا يُحسب لها لأنها صارعت الأسطورة المنقولة وخرجت علينا بنص جديد يحمل سمات العصر الجديد. وخلال ذلك سوف نجد بسهولة أن إيزيس تنطق بلسان السعداوي طوال الوقت، تنقل أفكارها وتدين إشكاليات مجتمعها الَّتي ظهرَت بجلاء خلالٌ حوَّار شخوص العمل. حين سأل "سيت" إيزيس " عن سبب عدم حبها له لم تستطع الإجابة في بادئ الأمر وكادت تحيل الأمر إلى العاطفة لكنها بعد برهة عرفت الإجابة بعدما بشها "سيت" مشاعرة التي خلالها أيقنت إيزيس إنها لم تحبه لأنه لم يحبها ككائن مستقل بل كجـسد رحو بلا عقل وتابع لمقـادير الرجل فقالت: الآن فقط أدركت لماذا أحببت أوزوريس ولم أحبك. كنتُ مع أوزوريس أشعر أنني إنسان. كان يعرف قيمتي. الحب هو المعرفة. أن تعرف قيمة من تحب. أوزوريس كان يعرفني، يعرف إنسانيتي ويعرف أجمل ما في: عقلي وقلبي. " (ص٨٥) وجاءً فــي حوار ثلاثي بين إيزيس وأوزوريس وكاهن يــستنكر شرعَ هما الجديد الذي بدءاً في تكريسُه في الأرضُ عـوضًا عَنْ شريَعة "رع" المُسْتَبَدَّة، وفيما يحـاوُلان أن يُقنعاه أن مفهـوم الطبقية هو ابن رؤية لا إنـسانيَّة، تقول إيزيس: "... لنا فلسفةً أخرى تساوي بين الآلهة والبشر، وبين الأسياد والعبيد، لا فرق بين إنسان وإنسان إلا في العدل والرحمة". وجلّي هنا أن ندرك بعد عـملية استبدال الواقعي بالأسطوري التي تكلمنا عنها، أن الآلهة هنا تمثل السلطة والحاكم الآني. ونجد الكاهن يستنكر تلك المساواة ويحـاججها بشـريعة "رع" الطبقية فيجيبُه أوزوريس قائلا: " . . . ليس في هذه القرية أسياد وعبيد، كلناً بشر والناس سواسية. هذه إيزيس ابنة الإلهة "نوت" تعمل معنا، وقد تزوجتني أنا الملاح الفُّقير".(ص ٦٢–٦٣). وفي ذات الصدد كـرد على تشريع "رع" بَإخصِاء بِجميع العبيد وختان جميع النساء سوى الملكات والنبيلات بحجة أن الفضيلة فنُّ لا يعرفه إلا الأسياد، تقول إيزيس: "الفضيلة إذا لم يكن لها مقياسٌ واحد لجميع النَّاس لم تكنُّ فضيلةً، وإنَّما قانونٌ عبوديٌّ مزدوج يمنَّح الحريَّةَ للأسياد ويفرض القيود على العبيد". وهنا تجدر الإشارة إلى جذور طقس الختان



الذي حرَّمته وجــرَمته كلُّ الأعراف الدولية وردَّه إلى أصول عبــودية لا علاقة لها بأية ديانة. كما نلمح كثيرا من الإسقاطات السياسية مثلما في رد رئيس الجيش على "سيت" القلق بسبب أن إيزيس استطاعت أن تستقطب بنبلها أعدادا ضخمة من الفلاحين والفقراء إذ قال: ' . . . لا قيمة للفقراء يا مولاي، هم مِجرد عدد، المهم هم طبقة الأسياد. " (ص٦٢). فالحاكم الذي لا يخاف الشعب على كثرته العددية يخاف امرأة وحيدة عزلاء لأنها ذات عقل يفكر ويحلل ويتأمل. وهذا حق فالنظم المستبدة يهددها عقل واع واحد أكثر تما يهــددها آلاف العقول الناقلة الفارغة. وهذا ما يقرّه رئيس الجيش آذ يقول: الشعب الجاهل أفضل من الشعب الواعي يا مولاي، . . . ، لا شيء يدخل عقول الناس إلا ما نمليه عليهم في الأبواق والمزاميس هنا هي وسائل الإعلام الأبواق والمزاميس هنا هي وسائل الإعلام والصحافة اليمينيــة التي تشكلُّ بوق النظام الحاكم). وفي قولُّ "معات": السلطةُ المطلقة والقوة غيِـر المحدودة تَجعل الحاكم مستبـدًا ثم تفَّقده عقله. \* (ص ١١٨) إشارةٌ إلى أن كلُّ مستبد هو بالضرورة صناعةٌ محلية أنتجه شعبه. وكتلك الإلماحة الذكية إلى لعبة الحاكم مع المعارضة المتمثلة في "توت ومسطاط" إذ يقول رئيس الجيش: "هي معارك وهمية فوق الورق ليس إلا، توهم الكتباب أنهم أبطال. ولذلك لم يمسسهم الملك بسوء. بل كمان يحميمهم حين نرغب في البطش بهم ويقول لناً: دعــوهم يكتبون وينقدون فــهم غير ضارين لنا، بل مــفيّدون، يؤدونُ دُورُ المعــارضة ويوهُمــونُ الناس أنني حاكــمٌ غيــر مســتبــد أشجع النقــد وأؤمن بالحسرية. \* (ص ١٢٤). وفي ذات الصدد تشير السعداوي إلى أن اليـمـينيين المتطرفين قد يفسدون الحكم أكثر من حاكم فاسد، إذ يجيء على لسان "سيت": يتصورون أن مثل هذه الإجراءات القاسية ترضيني. " (ص ٧٨). وفي تهكم مرير تُسخر المسرحية من طرائق الأنظمة العربية المتهافتَة في استقبال الحاكمَ الجديد حين نستمع إلى رئيس إلجيش يقول: كل شيء تمام يا مُلولاي، الأمن مستتب والأمور كلها مستقرة. أزيلت جميع صـور الآلهة الراحلين ولم تبق إلا صورة . الحاكم. (ص٥٢). وفي إشارة إلى ثقافة التــواطؤ التي نحياها تحت وطأة الخوف و الأنا-مالية \* ، تلك الثقافة التي تنتـعش في مجتمعاتنا وكل مجتـمع يتميز بنظام فاسد ووعي منخفض نجد الفلاحة الفقيرة التي اختطف العسسُ ابنتها تقولُ في ذعر: لا، لا أتهم أحدًا، رأيت أشبباحًا، الأرواح الشبريرة خطفتها، لا أستطيع أن أشهد ضد أحد من الآلهة، ينقطع لساني إذا قلت. (ص٥١). لكن

نظریة : أنا مالی



المرأة ذاتها لم تستنجد إلا بإيزيس وفي هذا دلالة إيجابية معنى أن صلاح حال المرَّاة لا يكمن إلا في يَد المرأَّة نفَّسها . فالحسرية ليست هبةً كي تطالب بها المرأةُ الرَّجلَ، لكنها أحد العناصر الأولى فسى بنية الإنسان وما على المرأة إلا أن تعي فلط أنها كائنٌ حر، وحسب. فأنسحًاق المرأة أمام الرجل كان بيـدها لا بيدُّ ممرو أو كما تقول إيزيس: إن هزيمتك يا أمناً نوأت تمتد إلينا، إلى كل النساء. (ص٤٩). ثـم تقول في وضع لاحق: لن أبكي بعـد اليوم، سـأحوّلُ الدموع إلى نار تحرق، 'ســأحولُّ الحزن إلى نور يضّىء. ّ في إلماحة إلــي استنفار الطاقة الهـائلة "في روح المرأة المستــترة خُلَف قُناع الضعف والاســتكانة وتراكم الانهزام الذي سأهمت كل السلطات في صنعمها ولا أعفى المرأة ذاتها. ونلمح اعتناق السعداوي لمبدأ الأنثوية بوصفهـــاً الانتصار لقيم الجمَّال والعدل في الحياة حين تقول إيزيس: "إله الخير مازال يعيش طالما أنا أعيش". فالجمال مرهون بوجود المرأة في الحياة، ووجوده من وجودها. وحين تلوم إيزيس معات على صَّمتُها عَنِ النَّظلمِ تَرِدُ الْأَخيرةُ : أَنَا لَا أَخَافُ، لكنني صَـاحبَّة قَلْم وفكر ولاّ شأن لي بما يفعله الحاكم، لا شأن لي بالسياسة، سأتَّتب في أمور الفلسفَّة أو أكتب ألشعر والقصص ! (ص٤٥). ما يشيسر إلى تحجيم دور المثقفين من قبل النظام وسلبية بعض الكتاب والجطأ الشائع الذي يقول إن السياسة تنفصل عَنَّ الحياة . وتزعم معات أنها كاتبةٌ محايدة فتساجلُها إيزيس بقولها إن الكلمةَ إذا كتبتها لم تعودي محايدة، فالكلمة موقف، والصمت عن الظلم ليس حياداً لكنه موقف مناصر للظلم.

هي رسالة إذًا استنطقتها نوال السعداوي، التي كرمتها بروكسل مؤخرًا بجائزة إنانا، عبر لسان إيزيس كي تصنع تشريعًا سياسيًّا واجتماعيًّا يعتمد المساواة والعدل والجمال والمحبة. رسالة أتمنى أن نعيها جميعًا، لأن الحرية والعدل والجمال لن تمنحها الأنظمة لشعوبها الصامتة، لكن الشعوب عليها أن تمد يدها لتنالها بالقوة.



# أقنعة الرمز، واللعبُ على "صوت" الراوية •

الرمزُ، و"صوتُ" الراوية، هما التيمستان اللتان تتسوسلهما الرواثية السسعودية "نورة الغامدي" في مجمل أعمالها، من أجل تسريب رسالتها الوجودية-الاجتماعية، والسياسية أيضاً. يتجلى ذلك عبر مجموعتها القصصية "تهواء" الصادرة عن دار "شرقيات" بالقاهرة. تلعبُ الكاتبةُ بصوت راويتها وتطوعه بما يخدم رساًلتها. وهو في معظم الأحوال راو "نبصف عليم"، معنى أنه يتنبع الحدث ويرصده لنا، نحنَّ القـراء، لحظة بلحظة غيرَ كاشفٌ عن كــامل اللِّعبة إلاّ مع السطر الأخير ربما. ذَاك أنه غير مستبـصر بالنهايات، أوَّ لعلَّه مستبَّصرٌ ويضَّن عَلَى قارئه بفتح مغاليقها إلا في الوقت المناسب. وفي حين يتجلى صوت الراوية "كَأْنْيُ " فِي قَصِه "الطاقية"، سوف يغيب "نوع" الراوية في القصة الأولي في المجموعة، والأهم، التي عنوانها 'من كمَّ جديٌّ . ولغيابٌ 'نوع' المتكلِّم هنا دلالةُ أساسية من أجل حقرن القاريّ بمصل الشك والحسيرة على طول النص وعرضه. القارئُ سوف يلجُ الكتابُ بعد اجتساز عـتباته الأولى، من عنوان المجموعة واسم الكاتبة: "نورة"، متوقّعًا أن يستمع إلى صوت أنثى. لكنه لن يستطيع أبدًا أن يحدد نوعه في هذا النص. ذلك أن الصوت الوحيد الذي سنسمع إن هو إلا صوت الحـفيّد/ة، يحكّي، أو تحكي، عن الجد "صـقر". وبتوالى القراءة سنكتـشف الحدعة إذ أن ذكرًا واحدا بشـأن إنجاب أحد من أولادٍ الجَـدُ لَم يرُد في النص. فكيف سياتي الحَـفيـد؟ وهو منا يُدعم ظني بأنه نُصُّ البِجوريا سياسية. سنوى أن غياب المرأة عن هذا النص سوف يشير إلا أن ثمة تُغييبًا مـقصودًا للكيان الانثوي سيؤدي دوره في حقل الدلالة الرمـزيّ. والحقيقة

 <sup>♦</sup> جريدة «الوطن» السعودية ١٨٩/١٨/٢٠٠٦



أننى حاولت قراءته بوصفه نصًّا نسويًّا يناقش مشكلات المرأة السعودية ناقمًا على مكانتها في قبضة مجتمع بدويّ بطريركي، مثلما عهدنا في مجمل أعمال الروائيات السعودية، أو في أفضل الأحـوالُ تلك التجارب التي تحـُـاول أن تفتح ثُقبًا في خيمة الخصوصية الخليجية لكي يلصق القارئ عينيه ويتلصص على خبيئتها. لكن الحال أنني فوجئت بنص قومي سياسي تخريضي، رغم أنه خلو من كلمة واحدة مباشرة. على العكس، فالسردُ هادئ راصدٌ يبدو لوهلة أولى محايدًا لا يحمل إلا نفسه. على أنه رغم صغره سيمثل ملحمة أجيال كاملة، ما أعاد إلى ذاكرتي "أولاد حارتنا" للراحل نجيب محفوظ. فبإخضاع النص لعملية إحلال دلالي سوف نجد أن الجد "صقر" ربما يرمز إلى القومية العربية، الحلم المهدورُ دمُه على عتبة أنظمة عربية رخوة. وسوف نجد الآبن المعاق بعاهة في فمه أفقدته النطق ليس إلا تلك الأنظمة. وأما "الناظور"، الذَّي يشبه صندوق الدنيا في فولكلورنا المصريّ، إن هو إلا اللاهوت أو الميتافيزيقا في استشراف الغيب التَّى سُوفَ يتوسلها بُصَّـقر في نهاية الأمر حين يعمل على إغوَّاء الخلق وتغـييبهم برضّائهم الكامل. وعلى طول الـنص سوف نجد ما يكرّس هذه المزاعم التـأويليةُ حَيثُ يَقُولُ صَقَرَ جَمَلَتُ المُكْرُورَةُ لَابَنَّهُ الْأَبْكُمُ: "لَنْ تَكُونَ شَيًّا طَالِمًا أَنْكُ تَعْمَل عَمَلِ الْعَبِيدِ وتَكَـتَفِي بِذَلِكِ" . ثم: "يرفع يَدْه ويدفُّعه نحو الخارج ويسأله ألاّ يعودُ حتى يكون له ظهرٌ من حديد ومن شوك". ثم: "ليس لدي ما أخلفه لكم، عليكم بزرع الأرض، لا تسندوا ظهوركم للحائط بانتظار شيء مني، هيا! ". وصفر صامد أمام ضياع أبنائه الذين تفرقوا وتشظوا وفرّطوا في ّثرواتّهم للغرباء. ولا يجد سلواه إلا في ذلك الناظور السحري الذي يبقيه في عالم الحلم المقدس. ورغم أن التأويل السابق يظل محض احتمال ضمن فضاء نِصُّ الحلم المقدس. متعدد الرؤى، إلا أنْ غياب الأنثى يكرّس فكرة أن الوطنَ والقـوميةُ والعروبيةَ قدّ أضاعها رجال. وعلى هامش ذلك قد يرمز أيضًا إلى أن غياب الأنثى وراء كل خسارة وكل فقد. ورغم قوة الرمز، على غموضه، إلا أن النهاية التبشيرية التي اختتمت بها الكاتبة قصتها قد أضعفت من صدمته وتوتره. على عكس ما سبق نرى النصِ النقيض "الطاقية" الذي يحفلُ بالأنثى ويحتشد بها إلى حد غياب صوت الرَّجل، برغم حيضور سطوته على نحو غير مباشر. دمعة العروس في صورة الزفاف سوف تسقط لتتحول إلى طاقية تعتمرها البنت مدى عمرها، كرمز حاضر على قمعها وتسكينها طوال الوقت في خلفية المشهد. وسوف يتجلى هذا الهرم الهيراركي الذي تناهضه المؤلفة في قولها على لسان امرأة تصف ترتيب

# المُغنَى والحَكَاء



وضع أفراد العائلة أمام التليفزيون: "الرجال والصبيان في المقدمة، تليهم العجائز الكبيرات، فالنساء اللاتي يسمح لهن أزواجهن بالمخالطة، ومكاننا الصف الأخير، الرؤية من البعد عذاب!". في صورة مشهدية كهذه تتلخص مشكلة مجتمع بأسره. مجتمع يجعل من النوع أساسًا للتراتب القيمي بدلا من أن يكون الأساسُ هو العمل وقوة العقل. وجاء عنوان المجموعة موفقا، برغم غرابته وعدم شيوعه لغويا. إذ أن "تهواء" هو هزيعٌ من الليل، أو قسم منه، ما يشي بأن الكاتبة ترصد قطعة مظلمة من تاريخ الأمة الراهن. على أنها لم تختر "الليل كله" بظلمائه المستطيلة، بما يشي بالأمل في أنها حالً مؤقتة وليست سديًا أسود ممتدا. اللغة في مجملها قوية وصافية رغم بعض الهنات النحوية مثل: تهاويًا حنونة، وصحيحهما: تهاويم حنون. كما اشتغلت الكاتبة بكثرة على المعجم الحجازي المحلي باستخدامها مفردات من قبيل: "قعادة حدمن الظور مزرح حفيافة الخ، ونجحت في عمل تشريح معماري دقيق للبيت الحجازي الكلاسيكي وهذا يُحسب لها. وكذا تراوح السرد بين التصويرية الواقعية المحسوسة والسريالية ولفانتازية لتخلق عالما غنيًا بالخيال، وفي ذات الوقت غير منبت عن الواقع.

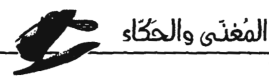
~ 3

## المغرب في عيون باريسية •

المغربُ العربيُّ (شرقٌ). على الرغم من اسمه "النسبيّ". كونه (غربًا) بالنسبة إلى المشرق العربي، و(شرقًا) بالنسبة إلى الغرب. فكيف ترسمه الريشةُ الغربية؟ الباريسية تحديدا. رواية "محمد يحبني" للفرنسية ألينا ييس" الصادرة مؤخرًا عن دار "أزمنة" ترجمها الشاعر المغربي محمود عبد الغني، الذي تخصص مجاله البحثيّ في أدب السير-ذاتي وعالجت رسالته للدكتوراه السيرة الذاتية عند ابن خلدون. وصلتني الرواية مشفوعة بإهداء يقول: أتمنى أن تقرئي المغرب في ٩٠ صفحة. والحق شعرية وأخصب خيالا من قراءته بعيون أجنبية غالبًا ما يكون أكثر شعرية وأخصب خيالا من قراءته بعيون محلية متورطة فاعلة. أليست المعاصرة حجابًا؟ العيون الني نشأت ونمت وتفاعلت مع عمق المكان. وهذا البصري عن العيون التي نشأت ونمت وتفاعلت مع عمق المكان. وهذا البصري أجلاميل وليس الجوهر الموار بالمشكلات وبالجمال أيضًا في أن. نرى في السفر أحلامنا أو الصورة التي رسمناها سلفا للمكان.

الزمنُ مهشمٌ في البنية الكلية ومحترَمٌ في البنى الجزئية. "المسافة التي سنقطعها ٢٠٠٠ كم لنسيان كل شيء أو تذكّر كل شيء. "هكذا بدأت الراوية (التي لم يظهر لها اسمٌ ما يؤكد أنها سيرة ذاتية) من لحظة العودة للوطن فرنسا بالسيارة عن طريق إسبانيا. ثم سرد "لقطات" متشظية مما يراد له أن "يُنسى أو يُتذكّر ". تيمتا الفلاش باك وتشظي الحدث تعطيان

<sup>\*</sup> جريدة «القدس العربي» لندن ١٣/٣/٣/ ٢٠٠٧



الرواية فنيّتها وتخرجان بها من أفقية حكائية السيرة الذاتية التي أخرجها النقاد من دائرة الفن. لن يعرف القارئ، إلا بعد منتصف الروآية، سبب سفر هذه الأسرة الصغيرة، المكونة من الذات الراوية والزوج وطفلين، من فرنسا إلى أحد سواحل المغرب الفقيرة. "سافرنا إلى المغرب الأننا كنا نحتاج إلى مغادرة فرنسا، وذلك الطقس السيئ، وبغرض الحاجة إلى العزلة أيضًا". وتقصد الطقس السياسي والاجتماعِي وليس المُناخي: ' نقرأ الصحف بخوف وغضب. الطقس ألرديء بمس أصدقاءنا أيضًا، لكن حياتهم تصنع لهم أحسن ثياب للوقاية منه، أما نحن فكنا شبه عراة وقابلين جدا للاختراق وفجأة رغبنا في السفر. ' أما 'محمد' فصَّيَاد تعرفت عليمه تلك الأسرة ورافقته الآقامة على الساحل. وأما " يحبُّني "، فلون من الحب فريد لن نجد خلاله أيًّا من التجليَّات التي ألفناهاً. هو توقُ باريسيةِ متحررة لرجل يمثل النموذج الشرقي الخشن في صورته الفطُّـريَّة الرعويَّة العاريَّة مـن غَلالات المدنيَّة التي تتـكاثف فوقّ سكَّان الحيضرُ فيتنأى بهم عن جيوهرُ الإنسان الأول. ورَّغم كيونه حبًّا للـ"ضد" كما يبدو، إلا أن محمد لم يكن سوى "أنا" أخرى للراوية. ولا عجب، ألسنا نعشق في المرآة صورتنا المعكوسة التي تجعل اليسارَ يمينًا؟ ينجذب الموجب للسالب ليتماهيا في كلُّ واحد متعادلِ ومتزن. ذاك أن الجملة الأولى في الرواية: "هذا هو موحى نفسه"، و"موحى" هو النطق الأمازيغي لمحمد، وفي الهامش ينبئنا المترجم أن الأصل الفرنسي هو: Moha m'aime ، وأنها تتشابه في النطق الفرنسي مع جملة: Moi-meme يعني أنا نفسي ". وإذًا تقر الساردة أن محمد هو هي: "وعندما أكتب عنه أنتبه إلى أنني أحبه مثل شبيهي، توأمي الذِّي أَتمنى أَن يكون لي وأن يكون أنا نفسي، وليس لي غير أَن أمنحه نفسي: الكتابة. أكتب عنه كتابا يشبه الجسد. " وفي موضع آخر: \* خرج من البحر مثل فينوس ذكر، يبتسم إلى نفسة وحدها أو إلى الحياة ". وصفته براقص الماء، وإشارات تشي بغرمها بجسده المشوق الأسمر، على أننا لن نجد أية إشارة لتفاعل جسدي بينهما، بل لن نجد إلماحا لاعتراف أحدهما للآخر بمشاعر الحب. سِيسبقى حبًا فلسفيًا إنسانيًا دالا على إمكانية حدوثه بين البشر. حبُّ أنشرو-إثني إن جاز الوصف. حبُّ عرق لعرق مختلف عنه جينيًا وحضاريًا وثقافيًا. تحكي



بافتان عن طقوس مغربية ستكون مفاجئة لنا نحن المشارقة: الحمَّام المغربي- الشاي المغربي طهواً وتقديما- طجين السّمك على شاطئ المغربي البحر- تنظيم البيت المغربي التقليدي بوسائده وسجاجيده وجلوده. بل طريقة المصافحة بين الرجالُ والنساء بوضع اليد فوق القلب. حتى القيم التي يتبناها أبناء مهنة الصيد: "يعرف محمد كيفَ يُنتظر". فالزمن هو ا العملة التي ينفقها الصياد في مهنته. "مَنْ عندنا في فرنسا يعرف كيف ينتظر؟ " . "ورغم نزعة نقد الَّذات على لسان الروائية لمجتمعها الفرنسي، سيما في غياب الديمقراطية حال التعامل مع العرب بطبقية، ورغم محاولتها أن تبدو موضوعية ومُحبّة في انتقادها سلبيات مجتمعاتنا العربية، إلا أننا كقراء لن نغفل الحس المتعالي الذي شاب السرد، مهما حَـأُولَت ۚ إِخْـفَاءُهُ. ۗ "الدرهم بمَـثابة اللَّكُ فَـيُّ المغرب، حَـاضـر في كل المناقسات، انتبه ابني الصغير إلى ذلك بسرعة، المرأة العجور التي تقبلك أنت وأطفالك في الشارع، الطفل الرائع الذي يتبعك، كلهم ينتهون بابتزار بعض الدراهم منك. " ثم تعاود النكوص على الفكرة، أ أو الالتفاف حولها، بعد التعميم السابق: "الدرهم هنا يتجول دون عقدة. ليس للمحتاج مظهر من يتسول، وليس للمانح مظهر من يعطى، يجب أن ترنو جيدا للمشهد لترى قطعة نقدية تمر من يد إلى أخرى". " وكأن المال ليس الركيزة الأساس في بلاد الغرب! ثم السخرية لأن أحدا من سكان هذا السَّاحل لم يفهم معنى "الرمِّز البريدي" حين سالت عنه. انتقادات كثيرة للعرب وإن بلهجة المحِّب، أو لنقل الماكر، ربما لأنها تعرف أن المغاربة يقرأون الفرنسية بيسر، عبر تيمة الكر والفر. تحكى عن عصابة لصوص يهددون ويبتزون، ولو التقوا بك ولم يجدوا معلُّكُ شَيئًا يربتون عُلَى كتَفك وقد يُعطونك مالا! الكلام بالنَّفي في الأدب قد يعني الْإِثبات لَّو اعتمدنا مكر الأدباء في طرائق الصوغ: " هنَّا في هذه المنطقة لا وجود لأناس يجلبون الزبائن، ولا تجار سمجين، ولا مرَّ شدين سياحيين مزيفين، ولا الشحاذون يخدعونك بكلام منمق، النَّاس هنَّا لا يعتبرونك حمامةً يجب نتف ريشها". كل هذه "الاءات" النافية تعني إثبات كل ما سبقها من مثالب في بقعة أخرى من المغرب. تمتلك الرُّوائية حسًّا لغويا وبلاغيًا رفيعًا، ومقدرة على تطويع الجملة. يتجلى ذلك في رشاقتها الأسلوبية ووثباتها بين مستويات الحقل اللغوى



والدلالي. تجد جملة طويلة، من حيث طول زمن الحدث وعدد الكلمات، تعقبها جملة مبتسرة من كلمة واحدة، ما يخلق لونا من الديناميكية الإيقاعية: "سنبحث عن الحضانة لطفلنا الصغير. الديناميكية الإيقاعية: "سنبحث عن الخضانة لطفلنا الصغير. وجدناها.". نلمس العديد من الإسقاطات الفلسفية ما يصبغ الرواية بالثراء والكثافة على صغرها. ألينا ريس لا تدع أي حدث يمر دون أن تتأمله، وهكذا الإنسان حين يسافر من أجل المعرفة. ينظر "في" كل شيء ولا يأخذ الأمور بمسلماتها. كذلك لم يغب النفس الشعري رغم كونها سيرة ذاتية. فنجد العديد من الصور التي لا يرسمها إلا شاعر. وهذا يشير بإصبع اتهام إلى المترجم، كونه شاعرًا، لاحتمال تدخله في الرسم. والحق أنني أميل إلى هذه الخيانات وأجدها مشروعة في الترجمة كونها تمثل الجرية الكاملة (النبيلة) والخيانات الكبرى (الحلال) حال اضطلاعنا بترجمة الأدب. بل إن الحرفية والأمانة المطلقة والعبودية الكاملة للنص الأصل حال ترجمة الشعر والأدب هي الخيانة الحقيقية للنص الأصل وللمترجم وللقارئ على السواء.



## رسم المشهد باللون •

مونولوج في خاطف أو ممتد. إحدى أدوات المبدع للغوص داخل الذات واقتناص الفكرة واستحضارها إلى وعي المتلقي لتمثّل نقطة انطلاق للولوج في متن التجربة. عالجها المبدعون على طرائق عدة مثل جوقة المسرح التقليدي، أو الراوي العليم في السرد، أو اللقطات الخاطفة في مجالات الإبداع البصري، أو موسيقى الخلفية في الكونشرتو وفي مقطوعات الباليه، إلى آخر أدوات المبدع التي تذخر بها جعبته، وفي مجال الإبداع المكتوب نجدها تتنوع على خط الزمن بين طول وقصر حسب مقتضيات التجربة وحسب رؤية المبدع. فمنها ذاك النوع الذي يمتد عمرًا كاملا ليحكي تاريخ كائن بشري من لحظة الوجود وحتى لحظة الاكتفاء والرحيل، و منها ما قد يستغرق جُزءًا يسيرًا من الثانية، فيمر بالذهن مر ومضة خاطفة لكن مشحونة ومكثفة بالحكايا والرؤى، بل والتحليل وقراءة الماوراء، فتبدو كمثل زخة نور تهبها السماء للاوعي فتومض في العقل لحظة واحدة على نحو مباغت ثم تَغيب بعد أن تحقن الوعي بشحنة شديدة التكثيف من الرؤيا أو الرؤية. هذا النوع الأخير من الحديث الذهن حذاتي، كان أحد أبطال أو أدوات المغربي ياسين عدنان في مجموعته القصصية الأولى "من يصدق الرسائل؟" المغربي ياسين عدنان في مجموعته القصصية الأولى "من يصدق الرسائل؟"

في ممقاربة هذا العمل، نرصد مثل هذا الحديث البارق في القصة الأولى بالمجموعة "ثرثرة بالأبيض فقط". وللأبيض كما نعلم دلالات عدة منها ما هو محمول في متن المفردة وراسخ في معجم اصطلاحنا الجمعي مثل النقاء والطهر، سواء امتلاك هذا الطهر أو حتى افتقاده والمحاولة السيزيفية الدءوب للبحث عنه

۲۰۰۰/۸/۲۳
 ۲۰۰۰/۸/۲۳

# المُغنَى والحَكَاء



ومطاردته في غابات الذات المشتجرة لاقتناصه في حياة مضمخة بالتلوث والخطيئة، ومنها ما قد تحسمله مفردة "البياض" من دلالة تشي بسكون الآخر وصمته صمـتا حتميا مصنوعا بالقوة وبالفـعلي لا عين عدم اكترِآت بالآخر والرد والتفاعل معمه، لكنَّ ببساطة لأن الحوار أحاديٌّ ذاتيٌّ غيـر مفعَّل سوى في ذهن المحاور الصامت ولم يتحول بعد إلى كلمات منطوقة ومسموعة يمكن التفاعل معها فضلا عن الرد عليها. ولأن الشاعر عدنان يحاول، مثلما تقتضي الحداثة، أن ينفلتَ مِن أسر المجاز التقليدي الكاشِف والدلالات المجانية المستهلكة، نجده وقيد ارتكبَ لُعبِهُ الشَّعرِ هنا، يشدُّ المجازَ من عنقه التراثي المُعرفيُّ التجريديُّ إلى حيّز الملموس المُدرك عبرَ حواس المرء الخـمس، فيشير ببرّاءة، لا تتخلو من مكر، إلى أن "الأبيض الشريف" هِو محض لون عِيز لون الملابس الداخلية لإحدى الساقطات التي تستعمرها ثورة ذاتية على نفسها وعلى المجتمع فتطمح في اعتناق الطهارة ولو ملبسًا وعلى نحو جوهري لا ادعاء فسيه حيث "أبيضها" لها وحدها في الداخل لا يراه سسواها. وعلى هذا نرى تلك الشرثرة البيضاء المتوحشة المتوحدة مع الذات هي مسبكي الاعتراف والتنصّل من الخطيئـة على حائط النفس اللوامة. ويبدو أن الذهنية التشكيلية للشاعر، بوصفه فناناً يرسم بالكلمات، بل بوصفه الطامع في كل أدوات الفنون الأخرى (فالشاعر عندي كائنٌ كثير الطمع، لا يقنع بالمفردة وحدها ليشكل قصيدته، فنراه يستلب أدوات الفنون الأخرى من موسـيقى ورسم وسـينما ومسّـرح وعمــارة و غناء ونحت وخلافه، يسعى في الأرض وَفي الشُّعر مرَحـا، قاطُّهَا من كل فنُّ أداةً، يَخبئهـًا في مخلاته السريَّة، حتى إذا منا خلا إلى قيصيدته، يقيم بناءها بأحجار قنصه الثَّمين المختلس من الفنون) تتغلب عليه قاصًا. تلك الاستعارية الفنية التي تميز الشاعر عمومًا، تجعل القاص/ الشاعر ياسين عدنان يعد اللون أحد أهم أدواته الكتابية استعارة من الفن التشكيلي. فنرقبه في قبصة أخرى مِن المجمُّوعة، وهيُّ التي تحمل عنوانَّ المجموعة "من يصدق الرسائل؟ "، يكرس دلالات اللون في سرد رسائل اللص البريءُ الذي يَحبك أحبولَته لحَداع الحسبيبات والأب والذات والقارئ معا، يكتب إلى حبيبتــه الأولي فِي صدر رسالته إليها: "حبيبتي هند، لقــد مرَّتِ الأموِر كما اتفقنا. كل شيء نُفِّذَ بَّدقة، فبعدما قتلناها سويا وتَّغادرت، سحبتُ الجثةَ بهدوء إلى حجرة النَّوم. . . \* ثم يكمل سرد جريمته الفانتازية منهيًا رسالت بقوله: "حبيبتي . . . . مَا أجمل الحب، هذا الأبيض الطري يعد عملية حمراء كهذه!". وفي رسَّالته الثانية: "أُه يا حبيبتي، ما أجمُّ ل الحبُّ، هذا الأحمر الطري، بعد



جريمة بيـضاء كهذه "، وفــي الثالثة: ".... ما أجــمل الاستلقاء تحت شــجرة الحب الخـضراء في هدنة خـضراء بعد يوم مـن المتاعب والألوان! ". سـوى أنَّ اللون، الذي وسمَّ الرسائل ال (ذكـر-أنشوية) أي رسـالة رجل إلى امـرأة وهي رسائله للحبيبات، ذاك اللُّون سيختفَى فُجأةً في رسالِتهِ الخَّادعة لأبيه، إذ لَّا محلُّ للُّون في رسالة ذكورية-ذِكوريَّة، ربما بسبب المُوَّروث التاريخي الذي يذهب إلى أن اللون اهتمام نسائيٌّ في الأساس، لذا رفض المخادع الحاذق خداع الأب/ الرَّجل بأدأة لونيـة، واكتَّـفي بمراوغـة ذهنـيـة تناسب الرَّجـال وطرائق خداعهم. تلُّك الرسالة قبل الأخيرة للأبُّ الَّتيُّ تكتشفها الحبيبة الفعَّلية، وتُصدُّقها لسوء حظ الكاتب عوضًا عن تصديق القارئ الافتراضي، المخاطب الفعلى والذي من أجله نُسجت كل تلك الفوضى، فنشهد "عتيقــة"، معشوقته الفعلية، تصدقُّ الرَّسائل إذًا لتهـجر الكاتب المراوغ وتتركه وحيدا لفراشــه البارد. ويختفي اللونَ في فضاءٍ مجموعة ياسين عـدنان ثم يعاود الظهور من جـديد مثل قوسُّ قزح مرآوغ يطلُّ برأســه بين الفينة و الأخرى من بين قطرات غيمة لم تتــخَّذ بعدُّ قرار الأنقشاع. فنواجمه "رجاء" البنت الصغيرة "الخضراء" التي استلبوها (همزتها) الوحيدة نتيجة خطأ تدوينيّ واستبدلوا بها (ألفًا) لا محلّ لها من الإعراب ولا التعويض عن ابتسار الآسم، لتغدو راجا أو " رازا "كمّا يحلو للجدّة، التي لا تشب جدات الحواديت الحانيات، أن تناديها به، فتكرّس شعور البنت بالانتقَّاص والاستلاب لتنشد اكتمالها المفقود في عزلة تقاتل من أجلها وحلم بصمت العالم ولو لبرهة. عبر لغة عفيّة مشحوّنة بطاقة شعرية وصور طازجة تليقُ بشاعر، يلعب القاص هنا، في منطقة ما قبل الواقع/ما بعد الخيال، في تلك الباحة الحُرْجِة بعد الفكرة وقبل الشروع في الفعل، وهي منطقة شعرية بالمَّتياز، لأنها مكتنزةٌ بالخيال الحر الطلسيق غير المَّقيد بأغلال الممكنَّ وغير الممكن. وبنفس التيمة الفانتازية يدعونا القاص، بعد صدمته الأولى من البنت التي صدّقت رسائله العبشية، يدعونا عدنان في قصـة "لا تصدقوا يوسف" إلى عدم تصديق "يوسف القعميد" في رواية "القلُّوب البيضاء" حيث يتنَّاص مع صفحةً بعينها من روايته، الصفحة الثامنة والثمانين، فتخرج له "شهد" بطلَّةُ الرواية البائسةُ منّ بين السطور وتســتوي أمامه بشرا حــقيقيا لتحكى له عن مــأساتها بينَ حبيبها الكهل وبين خالقها يوسف القعيد، في محاولة لجعله لا يصدق أيًّا منهما حيث هي ضحية لجريمة ذكورية مزدوجة من كهل بارد وروائي يمتشق الخيال. ثم تأتى محنة الكتابة، تلك الإشكالية الأزلية التي يعرفها كل من اعتمد القلم



# المُغنَى والحَكَاء

طريقة للحياة. يتعرض عدنان لتلك المحنة الدونكيخوتية في قصة "فكرة طازجة" والتي يهديها إلى 'أحمد بوزفور'، فنراه على نحو كافكاوي لا يخلو من أيرونية لاذعَّة، يرسم مأساة الكاتب منذ لحظة القبض على القلم في محاولة لاقتناص فكرة طازجةً لم تلكها الأوراق، فيصف في سخرية مريرةً كيف يقع الكاتب فريسة أحبولته التي حاول نسجها للإيقاع بالقارئ المتعطش للجديد غير المُستهلك. تلك المحنَّة التي لا ينجو منها كل صاحب قلم مهما تواكمت خبرتُه الكتابية والتي تكلم عنهـ أ د. جابر عصفور في مقالتـ "رياضة الكتابة" قائلا: "أحيانا أجلس إلى مكتبي منطويا على رغبة الكتابة، وما إن أمد يدي إلى القلم و اقـترب به مَن الورقـة المبـسوطة أمـامي حتى أجــد أنني أضـعت مَا كــان في ذهني، . . . ، أظَّل أرسم أشكالًا بلا معنَّى، كَـما لو كنتَّ أنقش على صــفحــة الورقة البيضاء طلاسم سرية ورسوما رمزية لا أفقه معناها، ولكنها تقربني من مناط رغبتي شيئا فشيئا إلى أن يستجيب القلم إلى الاستِفزاز، فتنثال الأفكار . . . . \* هَذَا هُوَ المَازَقِ الذي يحياه الكاتب دوما وهُو سر معته اللانهائية بين مداعبت الفكرة والمفردة والمداد. فيقول ياسين عدنان: "تبِّا، ليست الكتابة تلك اللعبة السهلة، إنها أعنف من الملاكمة، ومع ذلك يحاول، يدخن بشراهة وهو يواصل بحثه الخرافي، ربما في دهاليز الذاكـرة سيجد ضالته ، هو إذن الكاتب، "الفارس الورقي" في نزاله الشريف مع المداد في ساحة الورق البيضاء، في انتظار حصد مغاتمه وأسراه من المفردات العصيّة الدّانية، نثرًا أو . . . . . شعرًا .



. 3

# ترويضُ الوجود لترويض امرأة •

كانت المرأة، ولا تزال، المادة الخصبة الأولى في إبداع الرجل طوال الوقت، والمعين الرئيس الذي ينهل منه مخياله قبل أن يمسك بمبضعه الفني : ريشة كانت في يد التشكيلي، قلمًا في يد الأديب، أو إزميلا في يد النحات، ليشرع في رسم نصّه الخاص الموازي للوجود والذي ولابد سوف يفوقه جمالا، وليس الجمال هنا حكمًا قيميًا بقدر ما هو إشارة إلى الانحراف الضروري عن الواقع كحجر أساس لكل عمل إبداعي. فالإبداع طوال الوقت لا يبدأ إلا من نقطة انحراف وتنافر مع الوجود وإلا صار محاكاة وتقليدًا ساذجًا تتفوق عليه كاميرا صغيرة ثمنها لا يزيد عن عملة ورقية واحدة. وكان ترويض المرأة من قبل الرجل أحد أهم أهدافه منذ البدء. و "الترويض" بمعناه المعجمي الواسع سوف يتخذ مضارب وألوانًا شتى. الرجل يروض المهركي يعلمه السير، والشاعر ارتاضت له القوافي الصعبة. فالرياضة تدريب لعضلات الجسد كي تغدو مرنة طيّعة، ومنها الرياضيات كما في المعجم هو استبدال الحال المذمومة بالحال المحمودة.

واجتهد الرجل في ترويض المرأة عبر التاريخ. حينًا كي تحبه، وكي يسوسها ويلين شوكتها حينا آخر. فالبشري يؤمن طوال الوقت بأن السفينة لابد لها من ربّان واحد، والمرأة طوال التاريخ رفيق مشاكس لم يقبل أن يسلم الدفّة كاملة للرجل الذي استُخلف في الأرض بقرار إلهي "ذكوري" واعتبر ذلك حكمًا نهائيًا لا طعن فيه ولا استئناف. عالج شكسبير سياسة المرأة في مسرحية Taming of

<sup>\*</sup> جريدة «العرب» لندن ٢٠٠٦/١١/٢٠



" the Shrewترويض الشرسة " على نحو تحوميدي ساخر مثل صديقنا العيادي في قصتة "آنيتا" . لكن النحو الشكسبيري كان نحوًا كلاسيكيًّا ينزع إلى المفهوم التَّقليدي لفكرة القـوة والاستخلاف في الأرض وقانون البقاء للأقـوى بيولوجيًّا، وهنا يتفوق الرجل لا محالمة وتخسرُ المرأة. سموى أن كمال العميادي، الأديب التونسي اللذي حقق معادلة بشرية فريدة في الجمع بين اللذاعة والدِّعة، وبين القسوة التي تقتسرب من السادية وبين الرقة التي تنهل من الطفولة، فتسَجد جملته الأدبية قد تجمع بين مفسردتين إحداهما عذبة كمقطرة ماء النهر، والأخسرى حادةً موجعة كنصل سكين، في قبصته "آنيتا" نحا نحوًا مغايرًا وطازجًا في شأن ترويض النمرة السرمدي. هنا رجلٌ سلّم سلفًا بضعفه حيال امرأة تملك نقيضين لا قبل لرجل متحضر بدحرهما: ضعفها البيولوجي كأنثى، في مقابل سلاطة الكِلَمة وعنفها. الزوج التقليدي القديم لن يقف طُويلا أمام مشكلة كهذه لأنه حلَّها منذ اللَّحظة الأولى بكسر عنق المرأة وتهذيب لسَّانها، وهو ما فعله بطلنا الشكسبيري القديم. لكن نصًا يسبح في الألفية الثالثة سوف يعالج المشكلة ذاتها على نحو مغاير تبعا لقانون التحضر والحقوقية الإنسانية التي لم تكرسها ثقافة القرن السَّابِع عَـشر بمنظومته الحـضارية آنذاك. الترويض العصَّـري الذي لجأ إليه بطل قصة العبيادي سوفِ ينتهج نهجا ذهنيًّا ماكرًا لأن ثقافة عِصَـّره تفُوّت عُلّيه إمكانية حل المشكلة "بسَوط نيتشه" الشهيسر الذي أوصى كلُّ رجلٍ بحمله كلما ذهب إلى آمرأته.

بطلنا العيادي عالج أزمته عن طريق إعادة اكتشاف الطفل الكامن داخل كل رجل واستحضاره من مخازن الذات كي يلعب لعبته المرحة مع الطفلة الكامنة داخل زوجته الشرسة آنيتا. وليس من الصعوبة اكتشاف أن الذات الراوية تنطق بلسان الطفل ليس فقط على المنحى المضموني، بل فنيًا أيضًا، وذلك من خلال طرائق السرد والصياغة اللغوية. تذبذب الحكي الذي يشي باللعب أو بعدم اليقين أو بالسخرية من الحياة، فهنا: "لنتفق في البداية, على أنه من حقي أن أضرب رأسي. أولا لأنه رأسي, وأنا حر أن أفعل به ما أشاء. وثانيا لأنه يستحق الضرب. " هذه عبارة طفولية بامتياز رغم ما تحمل من مرارة وسخرية سوداء. فالطفل يوغل في مفهوم "التملك" و "الحيازة" قبل أن يتعلم قوانين الحياة الأخرى، فتعتمره الرغبة في امتلاك كل الموجودات وحتى إساءة التصرف بهذه الملكية قبل أن تهذبه القوانين العرفية التي وضعها الإنسان لتنظيم نزعات الإنسان.



أما "السخرية" و"اللعب" الفني فهما الملمحان الرئيسان لهذا العمل كما هما **لى** كثير من نصوص العيادي. ومنها قول الجملة ثم نقضها: "ولذلك أضرب رأسي يوميًّا. ربَّما أبالغ حين أدَّعي بـأنَّني أضرب رأسي يوميًّا"، وهو خط مَّن تيار الوعي الذي يعتمد الاستسلام التام للتداعي الحر للأفكار ثم رصدها، فنيًا، كما هي دون تنميق بلاغي ما يعطيها طابعًا رعويًا طبيعيًّا ثريًّا بعيدا عن صالونات التجميل الـصناعي. الزوج الذي أعيته السبل في تهذيب لسـان زوجته السليط، سـوف يلجأ في آخـر الأمـر إلى تراكمـه المعـرّفي والتجـريبيّ عله يجـد الحل، فيستخرج من تاريخه القديم طفلا ماكرًا كان يظّن أنه غادره بعدما لم يعد في حَاجة إليه. طَفلٌ تعلّم من كليلة ودِمنة ومن قراءاته القديمة في قيصص الجنيات وحواديَّت الجداتِ أن النُّعلُّب يتماكرَ على عدوه فيحاكي دُورَ الميَّتِ أو الضعيف المُنهزَم حتى يفوّت على خصمه فـرَصة النيْل منه. الزوج اللَّذي أقرَّ بهـزيمته أمام لسان زوجته سـوف يدخل في روعها أنه مقبلٌ على الانتحار حـتى يرهب جانبها فتعيشُ في قلقُ دائم. لكنه لَّن يفعل ذلك على نحو مباشِر ساذج عن طريق إعلامها رَّأْسًا بقراره الخطير، بل سيدبر الأمر على نحو أيروني Ironic عن طريق اللعب مع زُوجته لعبة ماكرة فيقوم بنثر قصاصات ورق على مكتبه مكتوبة باللُّغة العربيـة الَّتي لا تعرفها الزُّوجة، وهنا وهناك كلمة أو كلمـتان بالألمانية كي يتقن رسم صورة المرتبكين والمتوترين المقبلين على إنهاء حياتهم حزنًا ويأسًا. وفي المقابل سيلجأ إلي حيلة حرية "المخيال" كي يثأر منها ويمثّل بُها، حيث لا قانونّ حضاريًا أو عرفيًّا أو جنائيًا يحاكمنا على خَيالنا، ولذلك: "كنت أشبعها لطما وأقضم جزءًا صغيرا من أنفها المدبب وأطرحها أرضا وأرفسها بكلّ ما أوتيت من قوة, وأتلذذ جَلدها بالسوط وشدِّها من شعرها القصير, وتثبيتها علَى لوح خشبيّ ودَّق كَفيها إليه بمسامير كبيرة, كلَّ ليلة, في خيالي المرهق ".

بوسعنا أن نلمح براعة رسم الصورة المشهدية عند العيادي وهي أداة أخرى يتقن اللعب بها إلى جوار الآيرونية. أذكر أنني قديما قرأت له قصة عن بيت الأشباح في الملاهي كان يصف فيها مأساة لابسي أقنعة المسوخ والأشباح الذين ينحصر دورهم في الحياة في إرهاب وترويع اللاعبين ويُحسب نجاحُهم بمدى علو صرخات الخائفين، وبعدها لم أدخل بأطفالي مرة إلى دار ملاه إلا وتذكرت القصة، وتعاطفت مع المسوخ والوحوش. والعمل الفني الناجح هو الذي يجعل العالم يتغير في عينيك بعدما تقرأه كما قال أحدهم. والأمثلة على براعة العيادي



في رسم الصورة الشعرية لا حصر لها في واقع الحال، لأنها بطول أعماله وعرضها حتى ليمكن للمرء صادقًا أن يقول أن بعض قصصه هي قصائد نثر مطولة بسبب زخم الصور الشعرية بها: "... عند عودتي كلّ ليلة لتقف لي بين ثقب الباب ولحاف السّرير الأزرق المكويّ بعناية"، أو "كان عجوزا غابرا مجعدا. يسعل كامل الوقت ويخرم في الهواء قاعدة الكرسيّ الهزّاز المغلف بسبابته وإبهامه. موسعا في ثقب وهميّ لا أراه. "أو "فكنت أعدّل ملامح وجهي قبل وضع المفتاح في ثقب الباب مباشرة".

الفن الأدبي الرفيع في السنهج الحداثي وما بعد الحداثي يبدأ وينتهي عند قول كلام يبدو بسيطًا جدًا ومألوفًا ولا مجاز مهسومًا فيه سوى أنه يحمل مستويات من العمق لا تعطي نفسها إلا عبر قراءات وتأويلات منفتحة ومتعددة. حين نتأمل جسلة كهذه "وسألني عما إذا كنت أحلم باللغة العربية أو الألمانية"، على تلقائيتها وكوميدية طرحها فهي تحمل مضامين فلسفية وخيوطًا نقدية عديدة، وقد بحث فسيها علماء السيكولوجي والألسنيات طويلا، كيف نفكر؟ كيف تنبت الفكرة في أذهاننا؟ وبأية لغة؟ وهؤلاء الفرانكوفونيون في بلاد المغرب العربي والبوليفونيون في المهاجر الغربية، هل يفكرون ويحلمون؟ بالعربية أم بلغة أخرى، إن سلمنا أصلا أن الفكرة تحتاج إلى لغة ما كي تنبثق في المخ. ثم أكثر من اللازم من الحائط. تماما كما يليق بزوج يتألم. " هكذا يلاعب البطل روجته "مضمونيًا"، ويلاعب الكاتب قارته " فنيًا"، وكأن للحذاء وطريقة وضعه زوجة "مضمونيًا"، ويلاعب الكاتب قارته " فنيًا"، وكأن للحذاء وطريقة وضعه فورا في فخ التصديق وتورطه في خيوط النص، لأن الفن، على عكس الحياة، فورا في فخ التصديق وتورطه في خيوط النص، لأن الفن، على عكس الحياة، يصل للروح والعقل مباشرة كلما تجاوز المنطق القار المألوف وابتعد عنه.

"ولا أحتمل رائحة الدّجاج المسلوق والزّيوت الغريبة التي تنبعث منها" يجيد العيادي "رسم الرائحة"، وليس في عبارتي هنا مجاز لغوي، فهو يعرف كيف يرسم للرائحة صورة مشهدية تكسرس ملامحها "الحواسية" حتى يغدو بوسع القارئ بعدها أن "يلمس الرائحة بأنفه" بالفعل. بل أكثر من ذلك أنه يعرف كيف يرسم للقيم "المجردة" كالنفور والألم والخيانة رائحة ما. أذكس في قصة أخرى له بعنوان "موت بدون وصية" أنه رسم رائحة "الخيانة الزوجية" بقوله : "رائحة تشبه رائحة الدجاج ليس الدجاج تماما, ولكنها رائحة الطيور الصغيرة



تماما، الطيور الصغيرة المذعورة حين تراها وهي تسقط في الفخ وتجري نحوها, ثم تمسكها لمدة طويلة، وتسمع دقيات قلبها ميثل مراوح الهواء وحين تضعيها في القفص وتشم يديك المبللة بالعرق والمتسخة ببثور الريش".

وبعد كل هذه المعارك الزوجية والحيل الذهنية واللعب المتبادل بين الزوجين المتنافرين يفاجئنا المؤلف في آخر سطر ربما بأن الأمر ليش كما فهم القارئ، وأن السارد لم يكن صادقًا كل الصدق في ما زمته طوال الحكي، لأننا لن نجد في نهاية الطيب الذي صدقه وتعاطف معه ومع أزمته طوال الحكي، لأننا لن نجد في نهاية القصة إلا زوجين متحابين وهو ما يحل لغز بقائهما لعشر سنوات معا رغم كل الكائد الصغيرة بينهما. "آنيتا جاوزت الحد". أضرب رأسي بقوة على الباب أو على الحائط. أو ببساطة هكذا. بقبضتي أو بكفي. لأتلذذ طعم ريقي المر" وأنا أرى كل ذلك الذعر والفزع الشديد في عينيا حبيبتي وزوجتي \_ أنيتا -. "



# تائهٌ في باريس •

"حسنًا، لقد وصلتُ إلى أمريكا قبلك، " أعلنتُ أمي ضاحكةً حين رأتني أترجّل من سيارة العم. إنه يناير ٤ ، ٢٠ ، وكنت قد رحلت إلى موديستو بكاليفورنيا كي أرى أمي أثناء رحلتها الأولى من بغداد لزيارة لشقيقتها. "لقد قتلتنا بهوليوودك! إنها هنا، على مرمى حجر. هل تعرف كيف تقود سيارةً؟ خُذُ واحدةً من سيارات عمّك واذهب إلى هناك! حين اقتربتُ منها، لاحظت كم غدت عجوزًا. "آه يا شموئيلي، " هتفت أمي، ثم عانقتني وشرعت في البكاء. فجأة نظرت إلي فيما دموعها تنهمر فوق وجهها: " ماذا حدث لأنفك، أمازال يكبر؟ " ثم راحت تضحك. ضحكتُ أيضًا. قبلتُ رأسها وقلتُ وأنا أشير إلى قدميها: "انظري لجوربيك يا أمي! بهما ذاتُ الشقوب التي كانت هناك منذ كنت طفلا. " أين كنت كل تلك السنوات يا بني؟ وقسبل أن أتمكن من الكلام أضافت: "هل تعرف يا شموئيل، بعدما أسميتك بدقائق قليلة، تملكني حزن أضافت: "هل تعرف يا شموئيل، بعدما أسميتك بدقائق قليلة، تملكني حزن الطفل! ".

بتلك النبوءة السوداء تبدأ رواية An Iraqi in Paris عراقي في باريس "
لصموثيل شمعون الصادرة بالإنجليزية عن منشورات بانيبال Banipalفي
لندن. هي الترجمة التي صدرت قبل أصلها العربي الذي ربما يرى النور مع نهاية
هذا العام عن منشورات الجمل بالمانيا. وبالفعل تتمترس تلك النبوءة المتمثلة في
لعنة الاسم الذي يحمله الفتى "صموءيل شمعون" خلف كل الكوارث التي
ستزج به في موت إثر موت، حتى لنندهش أنه مازال يحيا حتى اللحظة. بالاسم

مجلة (أخبار الأدب) \_ مصر



رائحة يهودية إسرائيلية ستجعل منه محط شبهة واتهام أينما حل أو ارتحل. حين نقرأ هذه الرواية الأوتوبيوجرافية سنعرف أننا بصدد رجل يحيا بمحض صدفة أو بسبب مفارقات كوميدية لا تحدث إلا ربما في الأفلام التي تقوم حبكتها على قانون المصادفات والتقاطعات الطريفة. فرجل البوليس اللبناني الذي صوب بندقيته إلى رأس الفتى كي يرديه قتيلا بعدما منحه خمس دقائق أو زمن تدخين سيجارته الجيتان، أيهما أقرب، كي يعترف بكونه جاسوسا يهوديا جاء ليخرب البلاد بوضع قنبلة في كنيسة أو مدرسة، كان وعده حال اعتراف بأن يطلق سراحه، وبالطبع يصر صموءيل على كونه رجلا مجرداً من أية نزعات سياسية سوى أن حلم السفر إلى هوليود قد اعتمره حد التملك، فيباغته الشرطي بعد انتهاء المهلة بسؤال حول السينما الفرنسية والموجة الجديدة لاختبار معلوماته وكشف كذبه فيعجز عن الإجابة، وقبيل انطلاق الرصاصة لتستقر في رأسه ينطلق لمان الفتى ليسرد معلومات عن السينما الأمريكية ونجومها وأعمالهم وينتهي بكينج كونج وفرانكشتين ما يجعل الرجل يضحك ويعدل عن قتله فيستدعي عقله مقولة قرياقوس إن أعظم كاتب سيناريو في الوجود هو الله تعالى الذي رسم كل أحداثنا العجيبة في الحياة.

ينقسم الكتاب إلى روايتين لا ينتظمهما ترتيب ومني. القسم الأول "عراقي في باريس"، يصدره المؤلف بقوله: "وحدها ورقة الخريف التي تسقط نائمة تحت قطرة المطر تفهم ظمأي"، يتكون من سبعة عشر فصلا تحكي عن رحلته الأديسيوسية من بغداد إلى أمريكا حاملا معه دفتراً وقلماً وآلة كاتبة. بلاد السينما هوليوود، حلمه السرمدي، تلك الوجهة التي لن يبلغها أبداً ربما لتتحقق نبوءة أخرى ظهرت في أول قصة قصيرة خطها قلمه وهو بعد صبي لم يزل حول رجل يحكي طوال الوقت عن رغبته في العمل بالسينما، وذات يوم فيما كان يجلس في مدرج مسرح روماني في عمّان اكتشف أنه بلغ الخمسين من عمره دون البدء في أي عمل سينمائي، مصدوماً بتلك الحقيقة تباغته نوبة قلبية. ويموت. رحلته التي بدأها في الشالثة والعشرين من عمره صوب أمريكا، نرصدها منذ أحد الصباحات المبكرة من عام ١٩٧٩، حين استيقظ ليودع أمه وأباه وأشقاءه قائلا إنه قرر اللحظة السفر إلى هوليوود لتحقيق حلمه القديم وسط دهشتهم وسيخريتهم. قرر اللحظة السفر إلى هوليوود لتحقيق حلمه القديم وسط دهشتهم وسيخريتهم. أم ذات نزعة لاذعة عملية لا تخلو من قسوة. أب أصم أبكم فوضوي بوهيمي ساخر من الوجود ومن نفسه عبر نزعة مرحة حد الجنون. تلك هي الكيمياء التي ساخر من الوجود ومن نفسه عبر نزعة مرحة حد الجنون. تلك هي الكيمياء التي كونت صموئيل الفتي الذي أمعن في الصعلكة والضياع، المتعمد حتما، في



شوارع الحياة. الأبُ خبّاز، حلم الابن بكتابة وإخراج فيلم عنه يجسد فيه دور البطولة الممثل روبرت دي نيرو، نتبع بلهفة رحلته المريرة برا صوب سوريا فلبنان فالأردن ثم قبرص فتونس حتى يستقر أخيرًا في باريس إثر معجزة سماوية تعده بتأشيرة دخول إلى أرض النور والحرية. يحكي عن حياته البوهيمية بين المثقفين والصحافيين العرب الذين التقاهم في مقاهي وحانات باريس. الطيبون الذين دعموه، والأشرار الذين غدروه، مسبعًا على بعضهم أسماء مستعارة وعلى بعضهم الآخر أسماءهم الصريحة. لينتهي هذا القسم بيد تربت على كتفه ليلتفت بعضهم الأخر أسماءهم الواحل. يعطيه تفاحة، تفاحة قارياقوس الخضراء فيجد وجهًا يشبه وجه أبيه الراحل. يعطيه تفاحة، تفاحة قارياقوس الخضراء الأسطورية، فيما يتأمل من القطار طائرًا نافقًا تحت شجرة. يقوم الطائر من ميته ليحوم صوب التفاحة ثم يطير بعيدًا.

القسم الشاني من الكتاب بعنوان Cinema" Street Boy and the

"البائع المتجوّل والسينما"، وفيها يحكي عن ذكريات طفولته بين عائلته الأشورية الفقسيرة، خلال سرد شعسري مستخدمًا عناوين أفلام المخرج جسون فورد، المثل الأعلى للمؤلف، كجزء من متن السرد ميّزه باللون الأسود الثقيل،. ولذلك نجده وقد صدّر هذا القسم بإهداء له وفاءً وإجلالاً.

لغة السرد شعرية رغم خلوها من المجازات المهومة إذ استبدل بها مجاز المشهد المتعين والمفارقات الساخرة التي تشير إلى عبثية الحياة وقسوتها في آن. بناء الصورة المشهدية هي الملمح الجمالي الفارق في هذا العمل إذ نجح في رسم الحدث على نحو فني لا يحترم التراتب الزمني جزئيًا عن طريق التقطيع والمونتاج والفلاش باك. تلك التقنيات يجيدها المؤلف بسبب عينه السينمائية الراصدة التي تسجّل مِكل لمحة وحركة وتنقلها للقارئ مغلّفة بعباءة فنية رشيقة.

حس الدعابة المحايد غير المتورط في شرك التراجيدية الدي يسرد به المؤلف مرارات وكوارث سوداوية مرت به يعد ملمحًا مميزًا في جماليات هذه الرواية. "من لم يعرف اللهو لم يعرف الشعر "يقول أوكتافيو باث. وهو برأيي الفعل الكتابي الأصعب. سلسلة العذابات تلك التي من فرط قسوتها يصف كل حلقة منها إنها "محض مزحة "مقارنة بالحلقة التالية.

وصفتها صحيفة الإندبندنت البريطانية بالرواية الساخرة الفظة والماسة في آن، تحكي عن أيام الحب والأفلام والسياسة والفقر في الضفة اليسرى من باريس الثمانينيات، صادمةٌ حينًا، مازحةٌ وبارعةٌ وإنسانيةٌ دائمًا. وجماء على الغلاف



الخلفي كلمات لسعدي يوسف وأنطون شماس وفاضل العزاوي وآليسون كروجون الذي وصف المؤلف بمحاور فاتن تثبُ كـتابته بين الكوميديا والتراجيـديا غير إنها تظل دومًا عميقة الإنسانية.

وفيما يحاول شمعون أن يظهر طوال الوقت بسمت الرجل غير المعتنق لأي منزع أيديولوجي أو قــومي، يسرّب لــنا بدهاء التزامَــه دون الإّفصــاح بشعــار أو مصطَّلح. والمثالُ الجليُّ علَّى ذلك لقاؤه بالسيدة الباريسية إلتي فقدت كلبَها يوم احتفالات باريس بعـيد الثورة الفرنسية. تقول له: "فـقدت ُكُلبي يوم ١٤ يُوليو، اليس ذلك محزنا؟ " فيجيبها ساخراً "وأنا فقدت وطني يوم ١٤ يوليو! "، وبعيداً عن المفارقة الصادمة فإن المؤلف لم يشأ أن يصر ح بالانقلاب العسكري في العراق في ١٤ يوليو ١٩٥٨، حتى حين سألته الباريسية عما يعنى أجابها بأنه أمر يطول شرحه. إنه الفن الجميل الذي يشير ولا يفتصح كيلا يتهالك تحت ثقل التاريخ والمعتقد، تاركًا للقارئ مساحة الخاصة من التأمل والتأويل والضلوَع في فعل الكتابة. ويظهر حسه الملتزم كذلك في سرَّده البريء \_ظاهريًا- للعذَّاباتُ التيُّ لاقاها على أيدي رجالات الشرطة العرب دون تهمة ما، ما يشير إلى ظاهرة التطاحن العربي الداخلي، فلو خَلُصَت الدول العربية لذاتها حبًّا لسَّحقت كُلُّ القوى المغيرة الخارجية، لكنه الانقسام والهشاشة التي تسري في نسغ مجتمعاتنا من الداخل ما تضعف من شوكتنا.

الرواية كُــتبت بإنجليــزية بســيطة وهو ما يُحــسب لمجــموعــة المترجــمين الذين اضطُّلعوا بالعمل. كما أن طريقة السرد اللاهثة ذات الوثبات المتلاحقة والحس الأيروني يغريك بالركض وراء الحدث طلبًا لمتعة إضافية ورهانا على معرفة مآل ذلك البُّوهيمي الراكض وراء حلم سيزيفي عسير المنال. بقى أن نذكر أن بانيبال هي ذات الدار التي تُصدر المجلة الفصلية التي تحمل الاسم نفسه والمهتمة بفتح نافَّذَة للأدب العربي على الآفاق الغربية باللغة الانكليزية. تلك المجلة التي تقوم بتحريرها الإنجليزية مارجريت أوبانك بمساعدة صموءيل شمعون الذي يقوم أيضاً بتحرير المجلة الالكترونية "كبكا".

# كسرُ حائط الزمن •

على هذا التعبير: "كسر حائط الزمن"، على نسق كسر الحائط الرابع عند بريخت، هو التعبير الأنسب طرحه حال مقاربة سردية القاصة المغربية الواعدة فاطمة بوزيان في مجموعتها الأخيرة "هذه ليلتي"، الصادر عن "مجموعة البحث في القصة القصيرة بالمغرب". فقصص المجوعة جلّها تختبر تحطيم جُدُر الزمن بين شخوص من الماضي وشيخوص من الحاضر لتنخرط سويًا في دراما آنية يتمازج فيها التاريخي بالمعاصر، العتيق بالحديث، التقليدي بالتكنولوجي. أو كأنما كل قصة سهم يخترق الحاجز بين عصرين فيورطهما معا في جدلية محايثة تنتمي إلى الراهن، وتنظر بعين الحنين، وربما السخرية، إلى المندثير. الهوة الوقية بين هذين العصرين تخلق مفارقة فلسفية، ستكون هي المحط الفني والمضموني للسرد.

مفارقة فلسفية، ستكون هي المحط الفني والمضموني للسرد. وعلى ما يخالف أجرومية القص الكلاسيك، الذي يبدأ بالمقدمة وينتهي بالخاتمة مرورا بالذروة، تبدأ بوزيان سردها بالذروة، ثم "تخلط" أوراق المقدمة والنهاية في تشظ فني جميل يكرس تيمتها في تصديع بنية الزمان الذي لا توليه القاصة احتراما حقيقيا، إلا بقدر الإيمان بأن تفتيته وإشاعة الفوضى في أوصاله يخلق حلة سوريالية من شأنها أن تخطف القارئ من رتابة الحدث ونظامية التواقيت. فها هي تستحضر ببساطة بلزاك من رقدته الأبدية في القرن التاسع عشر، وتراسله الكترونيا وتدله على طريقة أسهل في وصف فستان محبوبته إليزا يجنبه الوصف التفصيلي "الحبري" المطول لنوع القدماش والموديل وشكل الصدر والذيل والأكمام. ذلك الوصف

۲۰۰۷/۹/٤ السعودية ٤/٩/٧٠٠٢



السردي الذي أفنى بلزاك عمره في كتابته. فما أسهل من أن يلتقط للفستان صورة فوتوغرافيا بأي هاتف ذي كاميرا، ثم يضع رابطا له على الشبكة العنكبوتية كاتبا تحته "فستان إليزا". كذلك في قصتها الأولى "أسرار"، تبني القاصة مفارقتها الإبداعية على إشكالية ضجر الأبناء برقابة الآباء على خصوصياتهم، ثم لا يني هؤلاء الأبناء يمارسون الوصئياية ذاتها على أبنائهم فيما بعد. سوى أن القبض على رسالة الحبيب المخبأة داخل قصيدة لوركا قديما، أيسر من فك شفرة بريد الكتروني يحمل رقما سريًا لا تعرفه إلا الابنة العصرية. هذا الصدام بين الماضي والعاصر نلمسه في قصص أخرى مثل "اشتهاء حزن"، "رنّات الديكة"، "هذه ليلتي "، حيث الطفلة التي شاهدت عرسًا في القديم، تعاين حال عرسها الخاص اليوم، لتنبئها بما كانت عنه جاهلة. ومنها قصة لا تستغرق إلا موقفا واحدا مثل "الصعود إلى الزيرو"، على أن الصدام بين ثقافتين، إحداهما حداثية والأحرى بدائية، مازال هو تيمة العمل. ومن ثم لن تخلو قصة من المجموعة من وسيط حداثي مثل المحمول أو الإيميل أو الروابط الالكترونية الخ.

عبر لغة تنهل من الشعرية الشيء الكثير، وتتكئ على تيار الوعي والمونولوج الداخلي والتداعي الحر للافكار، تطرح بوزيان بعض إشكالات المجتمع العربي بعامة، والمغربي بخاصة. مثل الفصام الذي يعتمر عقول بعض المشقفين، سيما حين يعيشون في أوروبا فترة من الزمن، فنجدهم يطرحون نظريات متحضرة لا تلبث أن تتبدد بمجرد ارتطامها بأرض التنفيذ. كذلك إشكالية عدم المساواة بين البنت والولد، ففي حين يُرسل الولد إلى الجامعة ليتعلم، لا تطمح البنت بأكثر من تعلم فن التطريز الفاسي الشهير. كذلك نصطدم بالمآسي الناجمة عن فرار بعض الشباب المغربي إلى إسبانيا وفرنسا عبر البحر، مخلّفين وراءهم ثكالي لأبناء غرقي.

أما القصة العمدة في هذه المجموعة، والتي أقترح أن يتبناها مخرج سينمائي واعد لتغدو أحد أجمل الأفلام لو أجيد توظيف دلالتها الفلسفية والسوسيولوجية والسياسية سينمائيا، فهي قصة "ازدحامولوجي". من العنوان ثمة ما يشي أننا بصدد حال من ازدحام بشري ما. وبالفعل تحذرنا القاصة من خطورة ازدحام العالم منذ السطر الأول فتقول: "العالم ملغوم، انتبه". وهي لا تخرج كشيرا عن التيمة التي أشرنا إليها كمفتاح للمجموعة كلها. كسر الحائط الزمني. فالوصول إلى النفس هو أطول الطرق وأوعرها. وتلك الرحلة

# المُغنَى والحُكَاء



تستغرق دوما الزمن الأطول. ليس فقط على النحو الفلسفي كما قال سقراط: "اعرفُ نفسك "، وهو الأمر الأصعب، بل كذلك عبـر المنحى التكنولوجي الحديث. فلو افترضنا أنك تكلم هاتفك من هاتفك، فسوف تستغرق السافة الزمن الأطول. لأن المسوجات المرسكة سوف تنتسقل من هاتسفك إلى برج الاستقبال، ثم ترتد من برج الاستقبال بنَّفس المسافة حـتى هاتفك، لكى يستقبل هاتفُك الموجّات تُلكُ. ومن ثم تَأخذ زمنًا يفوق ما إذا كنت تطلب من هاتفكُ هاتفًا آخرُ يبعد عنك مسافّة ما. على نفس هذا النحو بدأت بطلةً القصة البحث عن نفسها داخل محركات البحث في الشبكة العنكبوتية وكانت Page Cannot Be Displayed" This، دوما تصطدم بجملة واحد هَذَّهُ الصَّفَحَةُ لَا يُمكن أَنْ تُعرَض. ثم تبدأ بطَّلتنا في ملاحظة أن كل الشَّخوص من حولها تشرع في التسرُّب إليها، واحدا بعد واحَّد. فتسلك سلوُّك صديقتها الشاعرة غريبة الأطوار، وتنفعل ببدائية مثل جارها الشيخ، وتتفاعل مع مباريات كرة القدم مثل زوجها، وتغدو مزعجـة وخِرقاء مثل زميلتها العصبية، وهلم جراً. أما شخصيتها الفعلية فقد توارت وخَفُتَ حضورها وراء كل تلك الطبقات الكثيفة من الشخوص التي تتراكم داخلها يوما بعد يوم. تذهب إلى طبيبها النفسي الذي يبدأ في تفريغها من مستعمريها إثر جلسات حكائية طويلة من جانبها وأستماع دقيق من جانبه. وبعدما ينجع بالفعل في استخلاصها من تحت طبقات الركام البشري الذي تكاثف حول نسغها، تُخرج من عيادته ليكتشف زوجها أن شخصية الطبيب قد تسربت إليها في غفلة من العلاج، إذ بدأت في تقمص دور المحلّلة لكل من حولها، المفنَّدة للشخّوص الذين تلبَّسوها ، شارحة أطوار العلاج وطرائقه. فتذهب من جديد إلى الطبيب لينتزع نفسه من داخلها، وعند مصافحة الوادع في جلسة العلاج الختامية، تكتشف أنَّ الطبيب بدأ يسلك سلوكاتها ويضحك مثلها، بل يمد أصابعه ليزيح الشعر من فوق جبينه بعصبية مماما مثلما تفعل هي، على ألرغم من أن الطبيب أصلع!! لقد تسربت شخصيتُهـ اإلى طبيبها المعالّج. ومن ثم يتوجب على كل إنسانَ أن يضع حول شخصيته جهاز حماية anti-virus لكي يتقى انسيال الشخوص المحيطة إلى مملكته الخاصة. وبعيدا عن طرافة الفكرة، وكوّميدية المعالجة، التي تجعلها تعد بفيلم سينمائي رائع كماً أسلفنا، فالحكاية تحمل أبعاداً فلسفية شديدة العمق بالفعل. على غير ما علمتنا رواية "الطريق" لنجيب محفوظ في أن البحث عـن الذَّات أو الهوية هي ببـساطة رحلة الإنســان فوق الأرض، أوَّ



"الشحاذ" التي تعلمنا أن البحث عن السعادة أو التحقق هو مسألة الإنسان الأولى، أو "الخيميائي" لكويللو التي تطرح فكرة أن السعادة تكمن في رحلة البحث عنها، على عكس ذلك تلوح لنا بوزيان بخطر "التوهان" وسط الكثرة. وهنا ملمح سوسيو-سياسي ينذر بكارثية العولجة المؤدلجة حين لا تتم على نحوها الصحيح، مما يهدد بضياع الأنا وسط الآخر الكبير. فلا يكفي البحث عن الذات، ولا يكفي الاستمتاع برحلة البحث على مذهب المتصوفة: الطريق لا الوصول، بل ثمة حتمية لا بديل عنها لأن نجد ذواتنا أولا، ثم نحميها من الضياع والذوبان ثانيا. وأخيرا.

# متى يرتدي همنجواي الكوفية والعقال؟ •

"إذا واتاك الحظُّ بما فيه الكفاية لتعيش في باريس وأنت شابٌ، فإن ذكراها ستبقى معك أينما ذهبت طوال حياتك، لأن باريس وليمة متنقلة ". هكذا كاتب الكاتب الأمريكي الأشهر إرنست همنجواي صديقا له عام ١٩٥٠، قبل أربعة أعوام من حصوله على نوبل في الآداب، وقبل أحد عشر عاما من موته منتحرا عام ١٩٦١. في كتابه "وليمة متنقلة "، الذي يحار المرء في تصنيف أدبيًا لأنه يجمع بين أجناس كتابية عدة، من رواية ويوميات وسيرة ذاتية وأدب رحلات وطرائف ومذكرات، مجدولة بحنكة قلم مدرب موهوب مشل قلم هذا الشيخ الفذ، يتناول همنجواي في "وليمة متنقلة " بالسرد البروائي الحكائي والحواري خمس سنوات قضاها في باريس في مطلع شبابه في عشرينيات القرن الماضي بين عامي ١٩٢١، ١٩٢١. يحكي عن باريس بأحيائها وسينها ومقاهيها ومطاعمها عامي ١٩٢١ سباقها من خلال ذكرياته مع الأدباء الإنجليز والأمريكان الذين صادفهم هناك مثل عزرا باوند، ت س إليوت، جيرتيتيود شتاين، جيمس جويس،، فورد مادوكس وغيرهم.

صدرت هذه الرواية في الولايات المتحدة عام ١٩٦٣، أي بعد وفاته بعامين، وقدم الله العربية في ترجمة بديعة راقية المترجم والقاص العراقي على القاسمي، وصدرت عن دار "ميريت" المصرية. والحق أن متعًا جمة سيفوز بها قارئ "وليمة متنقلة". بداهة، تتأتي المتعة الأساس من أسلوب همنجواي البسيط الساخر الجزل الذي يشعرك أن جدك يجلس قبالتك ويحكي لك بأبسط طرائق الحكي وأكثرها طبيعية وسلاسة وصفاء، لكن بقية المتع تعود إلى اقتدار المترجم

جريدة (الوطن) السعودية



وجهده المتقن الذي يشي باحترام مزدوج، سواء لهمنجواي أم للقارئ. وبطبيعة الحال هذان النوعان من الاحترام ينطلقان في الأساس ويصبّان في حقل احترام المترجم لنفسه وتاريخه ولفكرة الأدب ذاتها. فافتتانه الشديد بروايات بهمنجواي منذ كان طالبا بالجامعة الأمريكية في بيروت جعله لا يدخر جهدًا في المحافظة على تلك السلاسة العصية التي تطفر من سطور الروأية. كما أن احترامه لأسلوبية همنجواي وخصوصيتها وفرداتها هو الذي جعله يؤجل ترجمة الرواية عقودًا طويلة حتى تكتمل أدواته خوفًا من أن تُفقد ترجمتُه الرواية شيئا من صفائها المنساب الذي ميّز أدب همنجواي عمن سبقه من كتّاب كانوا يميلون إلى صفائها المنساب الذي ميّز أدب همنجواي عمن سبقه من كتّاب كانوا يميلون إلى اللغة المتقرة المنمّقة ذات الزخارف والبديع.

صدّر المترجمُ الروايةَ بمِقدَّمة عنوانها "مـتى يلبس همنجواي الكوفية والعقال؟" هي بحقها الخاص درس عميق في الترجمة الأدبية. تلك المهنة الصعبة سيئة السمعة على رقيّها وحتميتها. يتحدّث القاسمي في تواضع جِميل كيف أنه قرأ الوليمة في سني الجامعة الأولى وهالته بساطتها الأسلوبية فهم بترجمتها، لكنه انتبه فجأةً إلى أن هذه البساطة فخُّ، لذلك قرر تأجيل الترجمة حتى تكتمل أدواته الفنية وتنضج، وبعد أن يزور باريس بنفســه لكي يرى بعينيه ما رآه هِمنجواي من أماكنَ وطرقات وشوارعَ وأبنية ومقاه وبشر وسماوات إلى آخر المُلهمات التي أنتجت هذا العمّل. فالترجمةُ، كما يقول، لا تتطلب وحسب الكفاية اللغوية من اللغتين المنقول منها وإليها، وإنما تتطلب كذلك الكفاية الأدبية والشقافية الاجتماعية. فَأَمَا الكفايةُ الأدبية فتتمثل في قدرة المترجم على معرفة الأساليب الأدبية التي دُوِّن بها النص الأصل ومقدرته على مضاهاتها في اللغة الهدف، وأما الكفاية الثقافية الاجتماعية فتعني إلمام المترجم بالسياق الاجتماعي والثقافي للنص الأصل وظروف كتابته. في هذه المفدمة الشرية، على قصرها النسبيّ، يحكيّ المترجم عن صعوبات الترجّمة كونها عملية إبحار من مَرفاً إلى آخر عبر بحرّ التواصل الإنساني في رحلة محفوفة بالمخاطر، فلا يكفي معرفة المرفأين وامتلاك باخرة، للوصول إلى الشاطئ الآخر، فقد تعترضُ البحّارَ أمواجٌ عاتية أو عواصف هوجاء أو أمطار طوفانية، وإذ ذاك لابد له من معرفة معمَّقة بأصول الملاحة البحرية، وخبرة بخفاياً البحر والأنواء الجوية أيام السفر. ويشرح بنماذجَ تطبيقية مفيدة من رواية "الغريب" لألبير كامي عن خيانات بعض المترجمين، وعن مـُّ شبطات التَّـرجمة لأسـباب مـثل الجهل بالمـوضوع، أو الوقوع فـي شرك استسهال أسلوب الكاتب الذي قد يكون فخًا للمترجم. ثم يفند بالتحليل العميق



والمختصر تقنية همنجواي الأسلوبية، وأطلق عليها "تقنية جبل الجليد"، بما يعني أنه لا يفصح عن دلالته مباشرة للقارئ بل يدعه يكتشف بنفسه كشيرها الغائب عن طريق قليلها البادي، مثلما يتكشف لنا شيئا فشيئا جبل الجليد المغمور تحت صفحة ماء المحيط ولا يبين منه إلا قمته البارزة الهرمية. فعندما يريد همنجواي أن يتهكم ويسخر من صديقه الكاتب الأمريكي "سكوت فتزجيرالد"، لن يفعلها صراحة، بل سيجعل القارئ يشعر ببلاهة الرجل عبر حوار بريء دار في أحد المقاهي بين همنجواي وفتزجيرالد، وهكذا. ذاك أن همنجواي لا يسرد الأحداث كاملة ولا يطرح آراءه الخاصة رأسًا بل يحكي القليل الذي سيتضمن داخل متنه الكثير.

وهذا عندي ملمح ما بعد حداثي يُحسب لهمنجواي حين يعمد إلى توريط القارئ في الكتابة معه بدلا من أن يجعله متلقيًا كسولا مستقبلا لما يطرحه الكاتب دون إعمال عقل أو اضطلاع ببناء الحائط الرابع المسكوت عنه والمهدم بمعرفة الكاتب. ومن منا لم يُؤخذ بالدلالات الفلسفية والوجودية العميقة التي زخرت بها روايات مثل "والشمس تشرق أيضًا" و لمن تُقرع الأجراس أو الفاتنة "العجوز والبحر"، رغم حلتها السردية البسيطة، ظاهريًا، كونها إلا قصة بحار يصارع القدر والحياة والبحر والأنواء من أجل سمكة. بوسع القارئ، النشط غير الكسول، أن يستخرج عشرات الرموز والدلالات والمعاني الوجودية والفلسفية بل والسياسية أيضا من دوال بريئة ظاهريًا مثل العجوز، والمركب، والبحر، والسمكة النادرة، وسمكة القرش، والعواصف، والرحلة البحرية، إلى آخر تلك الدوال التي زخرت بها تلك الرواية التي حصدت نوبل عن جدارة عام , ١٩٥٤

بذل المترجم جهدا نبيلاً وشاقًا احتراما لأدب العظيم همنجواي. فقبل شروعه في ترجمة 'وليمة متنقلة' سافر إلى باريس ليفحص أماكن الرواية، وإلى أمريكا ليتعمق في آداب الشخوص الذين وردوا فيها، ثم تعلم الفرنسية ليطلع على الترجمة الفرنسية للوليمة التي خرجت بعنوان مغاير هو "باريس عيد". وفي باريس سكن في شقة في نفس الشارع الذي عاش فيه همنجواي واشترى كتبه من ذات الأكشاك التي ارتادها همنجواي، وزار المتاحف والمسارح والمعارض والمطاعم ذاتها، وجلس على المقاهي التي كتب همنجواي على طاولاتها. وفي والمنزير لم يكتف المترجم بكل هذا الجهد الراقي الذي يذكرنا بعصور رفيعة ذهبت ولن تعود، بل زود قارئه بمسرد للأعلام في نهاية الرواية كتب فيه بحروف عربية ولاتينية جميع ما ورد في متن الرواية من أماكن وشيخوص وأعلام كي يسهل



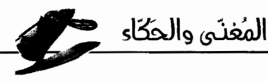
مهمة البحث على القراء أو الباحثين أو حتى أولئك الذين ربما تفتنهم الرواية فيتوقون للسفر إلى باريس لاقتفاء أثر همنجواي كما فعل د. علي القاسمي. من من مترجمينا الحاليين يبذلون مثل هذا الجهد والسعي المعرفي الثقافي من أجل إثراء مكتبتنا العربية بإحدى الدرر العالمية مثلما فعل مترجمنا العراقي؟ بقى أن نقول إن المترجم رحّالة أكاديمية حيث تلقى تعليمه وحصل على عدة شهادات علمية من جامعات: بغداد العراقية، الجامعة الأمريكية في بيروت، السوربون الفرنسية، أكسفورد البريطانية، تكساس الأمريكية، إضافة إلى حيازته درجة البكالوريوس في الآداب، وليسانس الحقوق، وماجستير التربية، ودكتوراه في الفلسفة، وله حوالي عشرة كتب ما بين القص والترجمات والنقد.

# مواقف صوفية في حضرة الشيطان •

رواية لا ينتظمها نسق تقليدي. فلم أستطع أن أصنفها كحوار أحادي ممتد بين الراوية والشخصية المحورية في العمل وهو 'عبد العليم' كما فعل الناقد محمد جبريل. أي حوار رئيسي تتخلله حوارت فرعية تصب كلها في أذن رجل غالبًا لن يستمع إلى هذا الحديث. أو كما حاول الكاتب أن يوهمنا بأنها رسالة من الذات إلى المخاطب، ولم أرها أيضًا بوصفها محض كابوس، حيث تبدأ الرواية بكلمة الكوابيس وتنتهي بالكلمة ذاتها. ولم أقرأها كحُلم يقظة ممتد تختلط فيه الرؤية بالرؤيا والواقعي بالكلمة ذاتها. ولم جدلية تجمع نحو الواقعية السحرية. لم أقرأها بأي من الطرائق السابقة.

"السما والعما" لـ محمد داود، الصادرة عن سلسة" إشراقات جديدة اللهيئة المصرية العامة للكتاب. أقول لم أستطع قراءتها على أيَّ من هذه النُسق لأنني ببساطة آمنت ألا وجود حقيقيا لهذه الشخصية المزعومة في متن الكتابة. أحالتني هذه الرواية إلى شيءً آخر غير السرد الروائي والحواري والحُلمي الرؤيوي، أحالتني إلى مواقف المتصوفة. لكن الواقف هنا لا يقف في حضرة الذات الإلهية كما عند النفري، بل يقف بين يدي الشيطان. الشيطان بوصفة الخطر الخبيء الذي نخشاه ونبغضه، غير أننا لا نملُ ترقبه وانتظاره. أو هو أحد

جريدة «القدس العربي» لندن



تلك الأصنام أو الأقانيم التي نخلِقُها لنتعبدَها ثم نلعنها. ف "عبد العليم" هذا ليس اسمَ علم لرجل ما، لكنه رمز أو قناع أو وثن لعدّة قيم مجرّدة. يؤكد هذا الزعمَ قولُ الرَّاوية: "بلدُّ ليس بها "عبد عليم"، فالتنكيرُ هنا دلالةٌ على رمزية هذا الكائن. فهو كائنٌ مجرّدٌ سرمديّ قد يتواجد في أي زمان ومكان لا صفاتُ بشريةً له، ولا عُــمْرَ إنسانيًا يحــدُّ وجودَه، فكلُّ آباء القرية وأجــدادهم تعلَّمواً عليه في الكتّاب صغارًا، هـو إذن شخصيةٌ اعتباريةٌ لقيمة ما، أو لعـدة قيم سنكتـشُّف أن جمـيعَهـا سلبيـةٌ. المكانُ غيـرُ محـدد وإن ِاصطَّبغَ برائحةِ الـقريةُ المصرية. ولهذا دلالته. فالمكان بوسعه أن يكونَ أيَّ بقعة في المعمورة. الزمانُ أيضا غيرُ محدود بحقبة ما، فهو مسرحُ حياة الراوية كاملًا، ليسهلَ تركيبُه على أي كائن بشريّ. ولعبة القفز فوق خط الزمن هي تقنيةٌ يحبُّ اللعبَ عليها محمد داود، حيث الزمن مادة طيّعة بين يديه، وأحيلكم إلى روايته السابقة "قف على قبري شويا". أما الشخوص، في الواقع أزعجني في البدء ازدحام الرواية بأسماء بشرِ كثيرين لم أرَ لكثرتهم مبررا، لكنني ارتبأيت فيما بعد أن زخمَ الرواية بالشُّخوص ربما يخدمُ فكرةَ المؤلف في التدليل عملى أن الراوية البطل محضُ رجلٍ يحيا في كل زمن وفي أي مكان ووسط زحام (الآخر). أيضا وجدت في هذا الزحام مبررا لوجع الكتف، حيث تحمل الذاتُ كلَّ هموم وأوزار الذات والآخر.

هذه الرواية تشريحٌ لمخ إنسان، فعقل الذات منكشفٌ نكاد نرى عمليات التفكير داخله بالصوت والصورة ونكاد نبصر الكيمياء في سريان الأحماض النوويَّة والأمينية وترتيب شفرات الخلايا داخل الـدماغ، لنقرأ الفكرةَ قبلَ أن تنفذَها الذات، نقرأ أحلامَه وأمنياته تجاه الآخر، رؤيتَه لـ (الأنا) والـ (هو) في آن. وهذا يفسُّر عدم انتظام السرد في خطِّ روائي دراميٌّ، حيث الفكرة في المخ البشري تتماوجُ خارج منطق خَطِّ الزمن والتراتب السببيّ. الراوية شـرَّح لنّا جمجمتَه ونثر خلايا المخِّ لنتجول بين تلافيفه ونقرأ أفكار النفس البشرية المعقدة.



هي في الواقع سيرة حياة. سوى أنها ليست سيرة ذاتية تخص الكاتب بوصفه طبيبًا مثل "محمـود" الراوية، فهذه إحدى الحـيل، لكنها سيرةٌ عـامة تخصُّ شريحةً من البشر منقسمين على ذواتهم وغير متسقين مع الآخِر. الذات مشروخةٌ وغير متَّسقة مع الوجود. وهذا حال معظم المبدعين. فكلُّ مبدع \_ وهذه نظرة شخصية \_ُهُو بالضرورة كائنٌ منقسم، غيـرُ متصالحٍ مع الوجود، كائنٌ رافضٌ متمردٌ، فالأسوياءُ لا يكتبون. المتصالحون مع الحبياة هم بشرٌّ سعداءُ يحيون وحسب، ليسوا منزعجين مما يراه الفنان قبحًا. الكتابةُ أو الفنُّ عمومًا لونٌ من صفع العالم أو لـونٌ من الانتحار، فحين يرفض الإنسان الواقع ينسحب، إما فيزيقيًا بإنهاء حياته، أو ذهنيا بالجنون أو الكتابة. الذات الراوية تنتظر. كلُّ منا ينتظر شيئًا. البشر جميعهم في حال انتظار دوما. وهو ما عبَّر عنه كفافيس في قصيدة "في انتظار البرابرة". فالإنسانُ بوجهِ عام يعيش حالَ انتظارِ لقيمة ما، معلومة أو مجهولة، وإن لم يجد ما ينتظُّرُه خلقَه. الذات في هذه الرواية خلقت صنما اسمه "عبــد العليم " وخلقت مبررات انتظاره وكرّست أدلةً وجوده بقيمتين لا يمكن التيقن منهما أبدا أو نفسيهما. الأولى: الحَذاء المفقود الذي ضاّعَ منها في أول محاولة فـرارِ من الوهم المنتظَر. والثانية: "وجعُ الكتف" الذي لم يبرح الذاتَ طيلة الوقت والذي قد يكون حجةً- كما سنرى في نهاية الرواية-تبرر عدم حمل محمود لنعش "عبد العليم" في ميتتــه الثانية والأخيرة. الذات الرافضة للآخـر السارتريّ - نسبة إلى سـارتر- في كل صوره تعبر عن تناقـضها معه حتى في زاوية النظر للقيمة الغامضة: عبد العليم/الوهم المنتظَر، يراه الراوي مثل المسيخ الدجال، بينما كلُّ أبناء القسرية أو (الآخر) يترقبونه بوصف المهدي المنتظر، أو المسيح المخلِّص الذي يقوم من ميتــته مثلمــا فعل المسيح بعــد رقدته الأولى بسبعـة أيام كما ورد في الإنجيل. وهنا تنفـتح دلالة عنوان الرواية، فهو (سماءٌ) للآخر و(عماءٌ) للذات. وقد اختار محمد داود التعبير العامي الدارج "السما والعما" ليكرّس قيمة (الضّد).



الذات نحتت مبرراً تعيش عليه في انتظار لقاء لن يتم، الحذاء الذي تبحث عنه دائمًا، الذي سرقــه "عبد العليم" في أول مشَّهــد أثناء فرار الذات. أما ألمُ الكتف المزعوم، فهو حيلة ذهنيّـة خلقها محمود\_ مثلَ الحروف التي تُكتب على الجبسهة مجددا كلما مسحها- ليؤكد وجود عبد العليم الذي يرفضه وعيه ولا وجود له إلا في منطقة اللاوعي. فهو مَن سيقبضه يومًّا ويضع يده السوداء الثقيلة فوق كتفه ليسبب له ألما لا براء منه، حتى بعد موت عبد العليم. تلك الحيلة يسميها الطب النفسي "الألم الهستيري"، مثلما يحدث حين يصاب رجل بالعماء إذا ما رأى محبوبته مع رجل آخر، فيفقد البصر هيستيريا للهروب من رؤية هذا المشهد الذي يفوق طاقة احتمال عقله، فيأمرَ العقلُ العينَ بكفِّ البصر هروبًا من المشهد، بينما عـضويا عيـناه سليمتـان، ولا يرتد إليه بصـره إلا بعد خروجه من الحالة بواسطة العلاج النفسيّ. فالوجع في كتف محمود حقيقي لا ادعاء فيه، لكن لا أصل عضويًا له. الوهم المنتظر يطارد الذات في كلِّ وقت لكنهما لا يلتقيان، يظهر له بعينيه الجاحظتين و (بصته) الخاوية من التعبير في كل مكان. بل يتبادلان الأدوار أحيانا فيؤم محمود المصلين عوضًا عن عبد العليم وبعد التسليم من جهة اليمين والتأكد من عدم وجوده بينهم، يهمُّ بالتسليم من جهة اليسار لتكون يده السوداء أول من يصافحه. الذات كونها معاديةً للآخر في كل صوره تمارس ألوانا من السادية على الجميع. ولأنها منقسمةٌ، فهي تعتبرُ نفسَها (آخر) في بعض الأوقات وتمارس ساديتَها عليها، مما يحوّلها هنا إلى ماسوشية. أما الماسوشية، ففي تعذيبها نفسها بالخطر القادم في صورة عبد العليم الذي كان شيخ الكتّاب وضرب محمود الطفل مع أول خطأ في تلاوة القرآن، والذي كان يتلو عليهم "أفضحَ القصص" لا أحسنها كما هو مفترض. ويمارس ماسوشيته أيضا في اختلاق ألم الكتف السرمديّ الذي لا ينتهي حتى بعد غياب المسبب البريء. أما ساديته فقد توزعت على طول الرواية وعرضها، بدءًا بقتل كل عين تشاهده في وضع يقلل من نقائه الذي يحاول إيهامَ



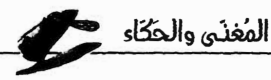
الآخرين به، بطبيعة الحال كل عمليات القتل ذهنية لا تخرج عن منطقة "الأنا" التي تصارعها "الأنا الأعلى " فينشأ الفصام. مثل قتله محروس الذي ضبطه مع محاسن، هو لم يقم بخنقه، ولم يحقنه بحقنة هواء، ومع هذا مات وحده بعد يومين. كذلك شراؤه سماعة طبية من أرخص الأنواع وأردثها بالرغم من امتلاكه ثمن أغلى الأنواع وأجودها، لأنه يتلذذ بتعذيب الآخر عن طريق ممارسة الطب عليه بأدوات فيقيرة تعسة. كذلك انتقامه من صديقه الذي اختطف ناهد (التي كانت أملا في الخلاص من عبد العليم)، عن طريق مضاجعة أمه ذهنيا أيضاً. وتشجلي أعلى صور السادية لدى محمود حين يظهر (للآخر) بوصفه أيضاً. والمحيم) بتعبير سارتر، فهو يفاجئ كل رجل وامرأة في وضع ممارسة حب، يظهر لهما لا بوصفه محمود لكن بوصفه الخطر المداهم فيتقمص شخص "عبد العليم" ويستعير (بصته) المخيفة الخاوية.

العلاقة الأسرية للراوية مرتبكة وغير محددة. فالراوية لا ينادي أباه بـ "أبي" بل باسمه الصريح "خير الله" وأحيانا منعوتا بصفات سلبية مثل الزفت أو الأبله. وصلني هنا أن الذات توقن عدم أبوه "خير الله" له، بل ثمة آخر ارتكب الفحشاء مع أمه وأنجبه، قد يكون عمه مثلا. واندهشت حين قال الناقد محمد جبريل أنه يشك في بنوته لامه ويظن أن زوجة عمه هي أمه! كيف يكون هذا ؟نحن جميعا متأكدون من أمهاتنا لأنهن أنجبننا، ربما نشك في آبائنا، لكن كيف نشك في تحديد من نزلنا من رحمها؟ يؤكد هذا أن الذات تقول أمي طوال الوقت بلا نعوت ولا أسماء، لكنه لم يقل "يا أبي" مطلقا. ويبدو أن تلك العقدة هي مفتاح الخلل النفسي ومنطلق العداء للآخر. الشيخ "عبد العليم"، كما أسلفت، لم أصنفه كآدمي، بل رأيته قيمة مجردة سلبية، أو قناعًا بشريًا لقيمة ما. واستطعت أن أقف على تسعة أقنعة أو قيم لهذا الرمز/العدو، هي:

"الموت": فهو مـــلاك الموت ذو العين الخاوية الذي سيقــبض على "كتف"
 محمود يومًا، ويسبب له وجع كتف مسبقاً ودائمًا حتى قبل أن يلتقيه.



- "الشيطان": فهو الوجه الأسود الذي نراه على يسارنا. ولنستدعى هنا دلالة الجهة اليسرى خاصةً عند أبناء الريف حين يبصقون جهة اليسار لطرد إبليس والاستعاذة منه.
- "الزمن": وهو العدو الأبديّ للإنسان كونه يقربنل من حتفنا كلما تقدّم. ودالة ذلك أن محمود شبَّهَ "عبد العليم" في حركته أثناء التلاوة كبندول الساعة، كما أنه كان يرى صورتُه مرسومةً على زجاج ساعته غير مرة.
- "الآخر/ الجحيم": فهو العين التي تقبض علينا متلبسين بارتكاب الخطيئة، وهي العين التي نودُّ لو نقتلعها كي لا تحكي عنا وتجعلَنا مضغةً في الأفواه.
- "الأنا" أو الذات: بكلِّ أمراضها ومتناقضاتها، ودالة ذلك تقمصه شخصيةً "عبد العليم" حين يريد إرهاب الآخــر ويفاجئ الخطَّائين، وحين ينظر وجهَه في صفحة الماء فيرى ملامحَ الرجل الآخر. وقد يَخْلفه في إمامة الصلاة. وهي العين الداخلية التي ترى عُرْينا ونندهش أن الآخرين لا يرونا عراة.
- "السلطة": بمفهومها الواسع سياسيًا، دينيًا، أخلاقيًا، أو سلطة الأب البطريركيّ، الذي يتمنى ذوبانَنا داخلَه، ولا يريد لنا استقللاً أو تحرّرًا. ولو استسلمنا لفرضية سلطة الدولة، تتحول كلّ رموز الرواية إلى إحالات سياسية تناقش مفهوم الحسرية الضائعة، وتعبر عن محنة نحياها الآن بالفعل، إذ لم نعد نبكى ضياع الحرية كمـا هو مفترض، بل استسلَّمنا لفكرة غيـابها حتى غدا القمعُ مسلّمةً نتعايش معها، بل ننزعج من غيابها.
- "الخطيئة": التي لم يفصح عنها أبدًا، ولا يعلمها غير هذا "العليم". نخاف افتضاحَها لتُكتَب فوق جبيننا، وتبين الحروفُ كلما محوناها.
- "القصاص": من الذات بتعذيب النفس بوهم الخطر المنتظر، والقصاص من الآخر بممارسة التصفيات الذهنية على الجميع.
- "الأنا العليا"/الضمير: وربما هذه هي القيمة الوحيدة الإيجابية في الرواية: النفس اللوامة، غير أننا، بقليل من الشر، قد لا نرى الضمير قيمة إيجابية لأنه



المسؤول عن حرماننا عما نشتهي. فعبد العليم يلبس قناع " لضميس الذي يحاسب النفس لأنه 'العليمُ" بما ارتكبت من آثام وهي تذكرنا بكسرة التفاح العالقة بين أضراس سارقها لتعلبه مدى الوقت في رواية "قف على قبري شوياً . فنجده يقمول: "تلُّ أصعده منذ الأزل، أنظر لأسفل لأشماهد ما فعلتُ وما لم أفعل، فأندم على كليسهما"، يسحيلُنا هذا القطع هذا إلى "سيزيف" حامل الصخرة التي لا تستقرُّ فوق الجبل ليكتملَ العقاب الأبديّ.

ولأن كلُّ تلَك الاقنعة كما رأينا قيمٌ مجردة، فهي بطبيعة الحال لا تموت، لهذا نرى "عبد العليم" يقاوم الموت، بل يرتد من ميتنه الأولى ويخرج من نعشه حيًّا، ليرى على طرائق ثلاث متباينة: فمن جهة أهل القرية، سوف يعتبرون صحوته لونا من الكرامات أو المعجزات لأنه وليٌّ مقدس بما يذكرنا بقيامة المسيح. أمنا من جهة منحمود، ولأنه رمنزٌ للعدو فسيراه لونا من المشاكسة والعناد ورفض الموت ليتمم عذابه المنذور. أما القارئ أو المتلقي، أو لنقل أنا بوصفى قارئا، فسأرى استحالة موته لأن المجردات لا تموت، ودالةُ ذلك ميلاد طفل في نفس لحظة موت "عبد العبليم"، عما يشي بميلاد انتظار جديد لعدو جديدٌ عوضًا عن موت الانتظار الأول. وفي ميتته الثانية والأخيرة أقصد عبد العليم، نجد محمود الذي استُدعي بصفته الطبية لمحاولة إنقاذ الشيخ صنم القرية/ الآخــر، ومن ثم يباشرُ المحتضَر ويمارس عليــه طبًا صوريا فيها يتمنى موته. وبعد التأكد من الموت لا يهوى على مجارسة الاختهارات التي تحسم الوفاة، فيفكر في لمس أهداب المنتوفي ليرصد اخستلاجهما، فلا يقوى، ويفكر في انتزاع المرآة من فوق الجدار ليضعها قرب أنفه ليرصد تكثف البخار عليمها، و يقرّب عود تقاب مشتعل من عينيمه ليرصد انحسار الحدقة نتيجة زيادة الضوء. بل يفكر في أن يضرب الميت بمشرطه ليسرى هل سيقطر دمًا أم لا. غير إنه لا يقوى على فعل أيِّ من تلك الاختبارات، ربما لأن لا وعيه يرفض موت الصنم. ولحلِّ تلك الإشكالية لجات الذات إلى حيلة



جديدة. فبعد حسم الوفاة، نرى الحجرة تضيق وتضيق حتى تكاد تتحول قبرا، يضم محمود وعبد العليم سويا، الذات والمنتظر، بل ويحوّل هذا القبر إلى رحم حين يقول: "أنت في النعش، في ظلمة داخل ظلمة، داخل ظلمة"، تلك الظلمات الثلاث لم يقلها القرآن على ألقبر، بل على الرحم: "وخلقنا الإنسان في ظلمات ثلاث" وهي المشيمة والحامض الأمينوسي ثم الرحم. وكأنه أرادَ أن يقول إن "عبد العليم" لن يدخل قبرا بعد موته، لكنه يرتد إلى رحم الأم، مما يبرر ميلادًا جديدا ودورة حياة جديدة. وكما قلت من قبل، فقد قرأت الرواية على أنها مواقف متصوف في حضرة ذات عليا، هذه الذات عليا في طاقتها وقوة بطشها لا في إعلائها وقداستهاً. وعلى هذا النحو، جاءت الفصول على هيئة جملة واحدة شديدة الطول تتخللها (فصلات) وتظهر النقطة (.) في نهاية الفصل فقط لأن تلك الفصول هي مواقف (بتعبير المتصوفة)، تحكي حوارًا أحاديًا أو رسالةً موجهه للشخصية الاعتبارية "عبد العليم" الذي لا يتكلم طوال الوقت، ولا يستمع أيضا، فهو غير موجود سوى في لا عقل الذات. المواقف كلهاً قصيرة باستثناء الموقف الأخير، الذي جاء طويلا لأنه الموقف في صورة حلم جديد أو في صورة ابن "أحلام" محبوبته القديمة أو "غباءه القديم " بتعبير الكاتب، والذي سيقوم هو ذاته باستقباله للحياة وتوليده عوضًا عن القابلة القروية التي تستقبل كل أطفال القرية. هي هنا ليس بوسعها توليد هذا الطفل بالذات، فهو ليس آدميًا، بل قيمة مجردة كذلك مثل عبد العليم، أو هو دورة الانتظار الجديدة، أو الوهم الجديد.

# الفكرس

| ل أن نقراً و                                                                                                                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| رطنة: تلصص المبدعين                                                                                                                                                                                                              |
| نَدمة: الشمسُ غيرُ العادلةِ أبدا                                                                                                                                                                                                 |
| ار المار المار<br>المار المار ال |
| سسي                                                                                                                                                                                                                              |
| نباعرُ الحاقة الخطرة                                                                                                                                                                                                             |
| ظنون أنفسَهم رجاجًا، وينكسرون                                                                                                                                                                                                    |
| عيدًا عن قيَّد الخلِيل، حنينًا لعوالمه                                                                                                                                                                                           |
| لقراصِنةٌ وشعِريةُ الْأَثْر                                                                                                                                                                                                      |
| العالمُ أضعفُ من احتمال قصيدة رديئة٢٥                                                                                                                                                                                            |
| النقصُّ الفني في هياكل المطر                                                                                                                                                                                                     |
| أحواِلُ الفقدُّ فيَّ الحَرفُّ العربيِّ                                                                                                                                                                                           |
| الجنَّةُ، وإيثاكا عُوليسَ                                                                                                                                                                                                        |
| ملائكةٌ بيضاء بغبار الدقيقملائكةٌ بيضاء بغبار الدقيق                                                                                                                                                                             |
| الغرقُ في جماليات القبح                                                                                                                                                                                                          |
| جميعُ أسبابنا تدعو للانتظار                                                                                                                                                                                                      |
| كافكاً مُلهماً                                                                                                                                                                                                                   |
| أطيافٌ مِرْتِ لم ينتبه لها أجد                                                                                                                                                                                                   |
| التساذل السَّق اط وشعرية الغياب                                                                                                                                                                                                  |
| ومن ذا عصر من الشعراء ولا يحتمون بأنس الحاح! ٩٥                                                                                                                                                                                  |
| تفخيخُ القصدة                                                                                                                                                                                                                    |
| ومن ذا بمصر من الشعراء ولا يحتمون بأنسي الحاج! ٩٥<br>تفخيخُ القصيدة                                                                                                                                                              |
| يُغنَّى لِلْمَرض٧٣                                                                                                                                                                                                               |
| الجريمةُ إِلْكَامَلَةَ فِي التناص الشعريَ٧٧                                                                                                                                                                                      |
| مذاقات لا تخطئها المرأة                                                                                                                                                                                                          |
| لحظةُ العدم بين قطفِ الزهرة، وإهدائها                                                                                                                                                                                            |
| حيادٌ ظاهري وثورةٌ خَبيئة٧٨                                                                                                                                                                                                      |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                           |

|      | •                                         |
|------|-------------------------------------------|
| ٩.   | معجمُ الموت شعرًا                         |
| 94   | تمجيدٌ الضّعف والثناءُ عليه               |
| 97   | المجازُ وتراسلُ حقول الدلالة              |
|      | شعريّةُ الفّكرة والنكوّصُ عليها           |
| ·    | الحكّاء                                   |
| ١.٥  | تلصُّصُ اليوم على الأمس                   |
| 1.9  | ميس إيجبت، و تأنيث العالم                 |
| 117  | بسِاق وِحيدة، نصارعُ هزائمنا ﴿            |
| 117  | اللُّعبُّ على خط ِ الزَّمن                |
| ۱۲۰  | بقعةُ ضوء تسقطُ مظلمةً                    |
| 174  | أكثرُ من رسم على جدار البلدة              |
| ١٢٧  | من مِرقدها، 'تَكتب رِسالةٌ إلى الوطن      |
| 148  | أقنعةُ إلرَمَز، واللعبُ على "صوت" الراوية |
| ۱۳۷  | المغربُ في عيون باريسية                   |
| 181  | رسمُ المشهد باللُّون                      |
| 180  | تروپيضُ الوجود لترويض امرأة               |
| ١٥.  | تائه ۗ فِي باريس                          |
| 108  | كسرُ حَائط الزمن                          |
| 101  | متى يرتدي همنجواي الكوفية والعقال؟        |
| 1771 | مواقفُ صوفيةً في حضرة الشيطان             |
|      |                                           |

# عن المؤلفة

# فاطمة ناعوت

مواليد القاهرة عام ١٩٦٤. كاتبة صحفية وشاعرة ومترجمة مصرية. تخرجت في كلية الهندسة قسم العمارة جامعة عين شمس. لها، حسى الآن، أربعة عشر كتابًا ما بين الشعر والترجمات والنقد. تكتب أربعة أعمدة أسبوعية ثابتة في صحف مصرية وعربية، هي: "المصري اليوم"/ الاثنين، "اليوم السابع"/ الثلاثاء، "الوقت" البحرينية/ الخميس، "نهضة مصر"/ السبت. عضو اتحاد كتّاب مصر، ونادي القلم الدولي، وجمعية المترجمين واللغويين المصريين، ونقابة المهندسين المصريين، وجمعية كتاب مصر.

#### مجموعات شعرية،

نقرة إصبع-٢٠٠٣، على بعد سنتيسمتر واحد من الأرض- ٢٠٠٣، قطاع طولي في الذاكرة2003\_، فوق كفً امرأةً\_ Bottle of Glue- A ، ٢٠٠٤، قطاع بالصينيسة والإنجليزية-٢٠٠٧، هيكلُ الزهر-٢٠٠٧، قــارورة صمغ \_ ٢٠٠٨، اسمى ليس صعبًا- ٢٠٠٩.

#### ترجمات

مشجـوجٌ بفأس- ٢٠٠٤، المشي بالمقلوب- ٢٠٠٤، جيوب مُشقلة بالحجارة-كتابٌ عن فـرجينيا- ٢٠٠٤، قتل الأرانب- ٢٠٠٥، أثرٌ على الحائط- فـرجينيا وولف- ٢٠٠٩، نصفُ شمسِ صفراء- تشيمامندا نجوزي آديتشي ٢٠٠٩.

كتب نقدية:

الكتابة بالطباشير-٢٠٠٦، الرسم بالطباشير ٢٠٠٩.

قيد النشر:

أبناء الشمس الخامسة- انطولوجيا من الشعر العالمي- ترجمة- الهيئة المصرية لقصور الثقافة- سلسلة آفاق عالمية.

#### بريد إلكتروني،

f.naoot@youm7.com fatma\_naoot@hotmail.com

الموقسم: www.naoot.com

# صدرعن کا

- الحريم والسلطة سلمي قاسم جودة أغسطس ٢٠٠٥.
- نجيب محفوظ والإخوان المسلمون مصطفى بيومى 👉 سبتمبر ٢٠٠٥.
  - المسلمون في الصين د. عبد العزيز حمدي أكتوبر ٢٠٠٥ .
    - ملكة تبحث عن عريس رجاء النقاش نوفمبر ٢٠٠٥.
- الحب والضحك والمناعة د. عبد الهادى مصباح ديسمبر ٢٠٠٥ .
  - عبقرية المسيح عباس محمود العقاد يناير ٢٠٠٦.
    - كتاب الحب يسرى الفخراني فبراير ٢٠٠٦.
  - كلمات للضحك والحرية على سالم مارس ٢٠٠٦.
    - قضية سيدنا محمد محمود صلاح أبريل ٢٠٠٦.
  - · فوبيا الإسلام في الغرب د. سعيد اللاوندي أبريل ٢٠٠٦ .
- زمن سيدى المراكبي مجموعة قصص لأكثر من كاتب مايو ٢٠٠٦ .
  - حكاية ابن سليم على عيد يونيو ٢٠٠٦.
  - إبليس عباس محمود العقاد يولوي ٢٠٠٦.
    - فكرة مصطفى أمين أغسطس ٢٠٠٦.
    - ثقافة المصريين فؤاد قنديل سبتمبر ٢٠٠٦.
  - احجز مقعدك في الجنة جمال الشاعر أكتوبر ٢٠٠٦.
- "إسكندرية شرقًا وغربًا" و"عمدة عزبة المغفلين" محمد محمد
- السنباطى ورضا سليمان نوفمبر ٢٠٠٦. - مع ابن خلدون في رحلته - د. خالد عزب ومحمد السيد - ديسمبر
  - ۲۰۰۲.
  - الراقصون على النار محمود النواصرة يناير ٢٠٠٧.
  - تأملات في العقل المصرى طارق حجى فبراير ٢٠٠٧.
    - دفاعًا عن المرأة د. جابر عصفور مارس ٢٠٠٧.
      - کان زمان یا مان سمیر الجمل أبریل ۲۰۰۷.
  - عماد مغنیة الثعلب الشیعی مجدی کامل مایو ۲۰۰۷.

- العرب ومحرقة اليهود ترجمة د. رمسيس عوض يونيو ۲۰۰۷ .
  - رحلات بنت قطقوطة يوليو ٢٠٠٧.
  - أسئلة الحب الصعبة يسرى الفخراني أغسطس ٢٠٠٧.
    - مصر القديمة في عيون حديثة جمال بدوي سبتمبر ٢٠٠٧ .
      - ١٠٠ سنة سينما عزت السعدني أكتوبر ٢٠٠٧.
      - رقص الطبول ترجمة محمد إبراهيم مبروك نوفمبر ٢٠٠٧.
        - ياقلب مين يشتريك سعيد الكفراوي ديسمبر ٢٠٠٧.
          - شيطان في بيتي عزت السعدني يناير ٢٠٠٨.
        - الملكة فريدة وأنا د. لوتس عبد الكريم فبراير ٢٠٠٨.
- صورة المرأة المسلمة فـــى الإعلام الغربي د. فوزية العشـــماوى مارس

#### $\Lambda \cdot \cdot \Lambda$

- صكوك الغفران الأمريكية معصوم مرزوق أبريل ٢٠٠٨.
- أجمل قصص الحب من الشرق والغرب رجاء النقاش ـ مايو ٢٠٠٨ .
  - حصاد الذاكرة أحمد إبراهيم الفقيه يونيو ٢٠٠٨.
    - سرى الصغير مكاوى سعيد يوليو ٢٠٠٨.
  - روكا والملك عبد القادر محمد على أغسطس ٢٠٠٨.
  - الفسطاط عاصمة مصر الإسلامية د. خالد عزب سبتمبر ٢٠٠٨ .
    - من علم محمدًا هذا جلال السيد سبتمبر ٢٠٠٨.
    - · نفايات إسرائيل البشرية فؤاد حسين أكتوبر ٢٠٠٨.
      - سوق الجمعة فؤاد قنديل أكتوبر ٢٠٠٨.
    - أمريكا في مفترق الطرق د. حمدي صالح نوفمبر ٢٠٠٨.
- مصطفى محمود . . سؤال الوجود د . لوتس عبد الكريم ديسمبر

#### $. \Upsilon \cdot \cdot \Lambda$

- زائرة الأحد عبد الرشيد الصادق محمودي يناير ٢٠٠٩.
  - امرأة على الحافة د. سعاد جابر منتصف يناير ٢٠٠٩.

لماذا؟ - شريف الشوباشي - فبراير ٢٠٠٩.

الريفي - يوسف أبورية - مارس ٢٠٠٩.

زمن جمیل مضی - د. جابر عصفور - أبریل ۲۰۰۹.

أيام مع الولد الشقى - سامى كمال الدين - منتصف أبريل ٢٠٠٩ .

نزول النقطة - جمال الغيطاني - مايو ٢٠٠٩.

حكايات من بلاد غريبة - فتحى الجويلي - منتصف مايو ٢٠٠٩ .

ما ليس يضمنه أحد - خيري شلبي - يونيو ٢٠٠٩ .

- تنوير طه حسين - سامح كريم - منتصف يونيو ٢٠٠٠ .

- اللحظات الأخيرة في حياة جمال عبدالناصر - عمرو الليثي - يوليو

. 4 . . 9

#### بطاقةفهرسة

ناعوت ، فاطمة

المغنى والحكاء / فاطمة ناعوت

ط١٠ . . القاهرة : مؤسسة أخبار اليوم ، ٢٠٠٩

١٧٦ ص ، ٢٠ سم . - (كتاب اليوم )

تدمك 2 1434 977 08

٢. الشعر العربي ـ تاريخ ونقد

٣ ـ الأدب العربي ـ تاريخ ونقد

١. المقالات العربية

أ ـ العنوان

۸۱۱,۰۰۹

رقم الإيداع: ٢٠٠٩ / ٢٠٠٩

الترقيم الدولي .I.S.B.N

977 - 08 - 1434 - 2

الاخيار- ٦ أكتوبر

# المثني والحكام

# فاطمة ناعوت

