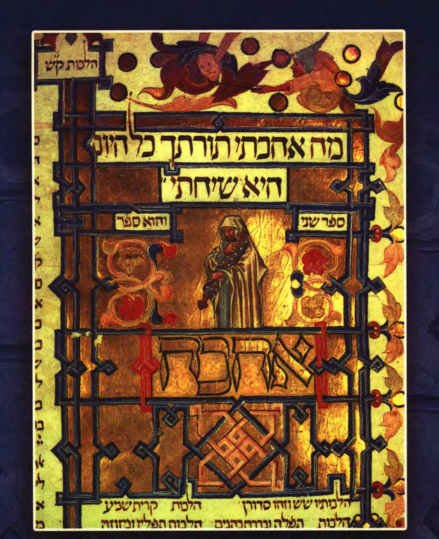
# اليهودفى شرق البحر المتوسط

القرن الخامس عشر الميلادى



## اليهود في شرق البحر المتوسط

#### د/على أحمد محمد السيد

أستاذ تاريخ العصور الوسطى المساعد كلية الأداب - جامعة الاسكندرية - فرع دمنهور



عين للدراسات والبحوث الانسانية والإجتماعية EIN FOR HUMAN AND SOCIAL STUDIES

#### المشرف العام: دكتور قاسم عبده قاسم

حقوق النشر محفوظة ©

الناشر: عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية

ه شارح ترعة المربوطية - الهرم - جم.ع تليفون وفاكس ٣٨٧١٦٩٣

Publisher:EIN FOR HUMAN AND SOCIAL STUDIES 3871693

5, Maryoutia St ., Elharam - A.R.E. Tel

E-mail: dar\_Ein@hotmail.com

book ein @ yahoo.com

الموتع الالكتروني web site: WWW.Dar -Ein.com

الستشارون المديرالتنفيذي،

#### الفهرس

| الصفحة | الموضوع                                                         |
|--------|-----------------------------------------------------------------|
| ٧      | - التقديم                                                       |
| ١.     | - المنهج المتبع.                                                |
| 1 4    | - دوافع الهجرة.                                                 |
| 10     | <ul> <li>رؤية عوبديا الجغرافية.</li> </ul>                      |
| 74     | المبحث الأول: البعد السياسي في خطابات عوبديا:                   |
|        | <ul> <li>الوطن اليهودى وفكرة المشياح عند عوبديا.</li> </ul>     |
|        | <ul> <li>رودس ودورها السیاسی فی شرقی المتوسط.</li> </ul>        |
|        | <ul> <li>العلاقات المملوكية العثمانية.</li> </ul>               |
|        | - يهود اليمن.                                                   |
|        | - الفلاشا.                                                      |
| 44     | المبحث الثابى: البعد الدينى:                                    |
|        | نزعة عوبديا الدينية:                                            |
| £Y     | أ-البعد الديني بين جماعات اليهود في المحطات الأوربية:           |
|        | – في بالبرمو.                                                   |
|        | – فی میسینا.                                                    |
|        | – فى رود <i>س</i> .                                             |
| £٨     | ب- البعد الديني لجماعات اليهود في المجتمع المملوكي:             |
|        | <ul> <li>ف الإسكندرية.</li> </ul>                               |
|        | <ul> <li>الحياة الدينية لليهود في القاهرة.</li> </ul>           |
|        | – ڧ غزة.                                                        |
|        | <ul> <li>الأماكن المقدس في الخليل وحولها.</li> </ul>            |
|        | <ul> <li>مدينة القدس ورؤية عوبديا الدينية لمقدساتها.</li> </ul> |

الأماكن المقدسة خارج القدس وحدود الأرض المقدسة.

| ٧٩    | المبحث الثالث: البعد الاجتماعي:                                   |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| ٧٩    | أولاً: جماعات اليهود في الخطابات:                                 |
| ٧٩    | - جماعة اليهود في باليرمو.                                        |
| ٨٥    | - جماعة اليهود في ميسينا.                                         |
| ۸٧    | <ul> <li>جاعة اليهود في رودس.</li> </ul>                          |
| 91    | ثانياً: جماعات اليهود ف المجتمع الإسلامي.                         |
| 41    | <ul> <li>جاعة اليهود في الإسكندرية.</li> </ul>                    |
| 94    | <ul> <li>جاعة اليهود بالقاهرة.</li> </ul>                         |
| 1 • • | <ul> <li>التركيب الاجتماعي لجماعات اليهود في المجتمع</li> </ul>   |
|       | الإسلامي (القاهرة نموذجًا).                                       |
| 110   | <ul> <li>جاعات اليهود في فلسطين غزة - الخليل - القدس.</li> </ul>  |
| 144   | <ul> <li>اليهود في باقى الشام.</li> </ul>                         |
| 1 £ £ | <ul> <li>جاعة اليهود في اليمن.</li> </ul>                         |
| 1 2 7 | <ul> <li>تقييم اجتماعي لليهود في ظل السيادة الإسلامية.</li> </ul> |
| 1 £ 9 | المبحث الرابع: إدارة مجتمعات اليهود في شرق المتوسط من واقع خطابات |
|       | عوبديا:                                                           |
| 1 £ 9 | أ– الجيتو.                                                        |
| 100   | ب– الجهاز الإدارى عند اليهود في المجتمعين الأوروبي والمملوكي:     |
| 100   | <ul> <li>مجلس البرناسيم في الجيتو الأوروبي.</li> </ul>            |
| 104   | <ul> <li>النجيد وإدارة جماعات اليهود.</li> </ul>                  |
| 177   | جــ– الضرائب.                                                     |
| 141   | د- تقييم عام لمجتمعات اليهود وإدارتما في شرقى المتوسط.            |
| ۱۷۳   | المبحث الخامس: عادات اليهود وتقاليدهم في شرق المتوسط:             |
| ۱۷۳   | أ- حياة اليهود اليومية في البلاد الأوروبية:                       |
| ۱۷۳   | <ul> <li>عادات یهود بالیرمو وتقالیدهم.</li> </ul>                 |

| ۱۷۸   | ب- حياة اليهود اليومية في المجتمع الإسلامي.                           |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| 1 7 9 | <ul> <li>مائدة الطعام اليهودية.</li> </ul>                            |
| ۱۸۳   | <ul> <li>عادات تأثر فيها اليهود بالمسلمين.</li> </ul>                 |
| ۱۸٤   | <ul> <li>عادة شق الثياب والصلوات الخاصة في الشرق.</li> </ul>          |
| ۱۸۸   | <ul> <li>تقلید دفن الموتی فی الخلیل.</li> </ul>                       |
| 111   | جـــــ الأعياد والمناسبات.                                            |
| 1984  | المبحث السادس: التعليم والعلماء في خطابات عوبديا:                     |
| 196   | أ- التعليم.                                                           |
| ۲.,   | ب-العلوم والعلماء.                                                    |
| * 1 * | الخاتمة.                                                              |
| **1   | ملحقا الدراسة:                                                        |
| **1   | <ul> <li>ملحق (١): الطرق البحرية والنهرية والبرية والموانئ</li> </ul> |
| ***   | في خطابات عوبديا.                                                     |
|       | <ul> <li>ملحق (۲): جدول يتضمن أسماء البلاد وتواريخ</li> </ul>         |
|       | الوصول إليها وعدد الأسر اليهودية فيها وفقاً لما ورد                   |
|       | في خطابات عوبديا.                                                     |
| 440   | أشكال وخرائط الدراسة.                                                 |
|       | التذبيل على الدراسة                                                   |
| 777   | عرض لخطابات عوبديا الثلاثة                                            |
| **4   | قائمة بأهم مصادر ومراجع الدراسة.                                      |

### دخا الجالميان

#### تقديم

تزدحم الساحة السياسية في هذه الآونة بأحداث جسام حول فلسطين، أظن باجتماعها تشكل محسورًا هامًا في تاريخ أمتنا العربية والإسلامية في المرحلة القادمة. ولما كان علم التاريخ هو نتاج الماضي، فقد اختار الباحث أن يحاكي ما حوله، فتناول موضوعًا له صلة ما بواقع تلك الأحداث خاصة بعد ما وقع على نصوص لثلاثة خطابات حررها الرابي عوبديا جاردا برتينورو Dbadiah خاصة بعد ما وقع على نصوص لثلاثة خطابات حررها الرابي عوبديا جاردا برتينورو والمنابديلاً لهم، فقد ولسد في بلسدة برتينورو الإيطالية في عام ١٥٠٠م، وعاش في إحدى ضواحيها بمقاطعة فلورنسا Florence (١٠)، وخرج مسنها عازمًا الهجرة إلى فلسطين في ٢٦ أكتوبر ٢٨٦م. ١٤٨٨م، ١٤٨٨ شوال وبسندلك استغرق في ترحاله حوالي عام ونصف، واستقر به المقام هناك مستوطنًا إياها حتى توفي بما عسام ١٥٠٠م. / ٥٠هه.. وإما في عام ١٥١٠م. / ٥١هه.. (٢١)، وربما طال به العمر حتى عام ١٥٠٠م. / ٥٠هه.. هذا وقد تتلمذ عوبديا على يد جوزيف سلومون كولون المحدودي علمه علومًا دينية مكنته من أن يصبح رابيًا أو حاخامًا في برتينورو

<sup>(&#</sup>x27;) وصفها بيروطافور في النصف الأول من القرن الخامس عشر الميلادي بألها من أعجب مدائن العالم المسيحى اتساعاً وثراء وحكومة، ويحكمها أشخاص ينتخبون بالقرعة كل شهر، وألها غاصة بالبيوت الجميلة والشوارع والفنادق الفخمة، والمدينة على غاية من النظافة والنظام، ويكثر بها الكنائس الكبرى والأديرة والمستشفيات، وقد أنجب مجتمعها رجالاً عظامًا بارعين في العلوم والفنون، ويشهد على ذلك تماثيلها وزخارفها المجهرة. وقد تمكنت حكومة فلورنسا من الاستحواذ على الكثير من الأراضى بما فيها مدينة بيزا التي كانت تابعة لها. انظر: طافور، بيرو: رحلة طافور في عالم القرن الخامس عشر الميلادي، ترجمة وتقديم: حسن حبشي، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ١٤٢٧هـــ - ٢٤٠٠، ص٢٤٧ - ٢٤٨.

Ginzberg, Louise, BERTINORO, OBADIAH (YAREH) Ben R. ABRAHAM, an (1) essay in Jewish Encyclopedia, 12 vols., (ed.) by: Friedenbeirg, A. M., Richard golthid and others, New Yourk, 1901 – 1906, vol. II, p. 108, c.f. Also., Wigoder, Geoffrey (ed.), the New Standard Jewish Encyclopedia. 7 vols., 7th ed., New York, Oxford, 1992, Art. Bertinore,

ويذكر اسمه أحيانا برسم مشابه آخر (( عوبديا أف بارتينورا R. Ovadiah of Bartenura )).

الستى التصف اسمه باسمها منسوبًا إليها<sup>(۱)</sup>. وكان من يحمل لقب رابى يعد من كبار رجال الدين اليهودى الذين بوسعهم إصدار الأحكام الدينية والإجابة عن الأسئلة الموجهة إليهم لسعة علمهم. وكسان دورهم في الجستمع اليهودي يماثل دور المفتى في الدول الإسلامية، كما أن لهم نفوذاً في السلطة القضائية رغم خروجه عن نطاق الجهاز القضائي النظامي<sup>(۱)</sup>.

وكان الناشر اليهودي النشط الكان ناثان أدلر Elkan Nathan Adler قد عني بتضمين نصوص الخطابات الثلاثة في مجموعة رحلات اليهود Jewish travellers التي صدرت في لندن عـــام ١٩٣٠م، وكـــان قد أشار إلى أن الخطابين الأولين قد نسخا من مخطوطات ضمتها مكتبة جانس بر ج Ginzberg السوڤيتية، وبيعت إلى القدس، ثم تم ترجمتها باللغة الألمانية على يد الدكتور نيبور Neubauer ، ثم عكف ((أدلسر)) على ترجمتها إلى الإنجليزية وإيداعها في مجموعته. أما الخطاب الثالث فهو نسخة من مخطوطة يضمها المتحف البريطاني British Museum، وتوجد له تسرجمة باللغة العبرية وضعها الكسندر ماركس Alexander Marx قبل حوالي أربع سنوات من نشره باللغة الإنجليزية في مجموعة رحلات اليهود أيضًا (٣). هذا وقد ظهرت ترجمة للخطابات الثلاثة صدرت في عام ١٩٩٢م. في القدس إلى اللغة الإنجليزية (٤) أيضًا سبقتها مقدمة من ثلاث صفحات، وتم تذييلها ببعض الحواشي التي لم تكن معنية إلا بتوضيح بعض الألفاظ العبرية والأماكن والتواريخ غير الموثقة. إلا أن الباحث آثر الاعتماد على ما نشره أدلر من نصوص نظراً لأها أكثر تدقيقاً من النصــوص التي ظهرت مؤخرًا ذلك لأنه لم يتدخل بأي إضافات في ترجمتها في حين حرص المترجم الآخــر للخطابــات علــي تضمينها عبارات جمالية أخلت بالنص الأصلي بغرض وضعه في ثوب قشيب، وفي الواقع لم تكن لهذه الدراسة لتكتمل إلا بمضاهاة المادة الواردة في الخطابات بالعديد من منسلاها في المصادر اليهودية الأخرى سواء السابقة عليها مثل: ((رحلة السرابي ميشولام بن مـناحــم القولتيري)) ١٤٨١م./ ١٨٨هـ. (٥) و ((خــطاب طالب)) في عام ١٤٩٥م/ ٩٠٠

Marmorstein, Rabbi Avrohom, (ed.), The Travel letters of Rabbi Ovadiah of (')

Bartenura, written between (1488 – 1490) during his journey to The Holy land: pathway to

Jerusalem, Jerusalem, 1992, pp.9 – 12.

<sup>(</sup>٢) عرفة عبده على: ملف اليهود في مصر الحديثة، مكتبة مدبولي، القاهرة، ١٩٩١م.، ص٣٢٩.

Adler, E. N., (ed.): Jewish Travellers, London, 1930, p.209.

Shulman, Yaakov, David, (trans.), The travel letters of Rabbi Ovadiah of (\*) Bartenura, written between (1488 – 1490),: pathway to Jerusalem, Jerusalem, 1992.

Meshullam Ben R. Menahem of voltera, Itinerary of Rabbi Meshullam Ben R. (\*) Menahem, 1481 A.D., in: J. T., ed. Adler, E. N., London, 1930, pp. 156-208.

هـــ (١) فضلاً عن مقابلتها بعدد غير قليل من المصادر الإسلامية والمسيحية المعاصرة للفترة التي دون فيها عوبديا خطاباته، وسيتم التعرف عليها في ثنايا الدراسة كل في موضعه، وما من شك أن هذا السزخم من المادة المصدرية قد وفي كثيرًا من المعلومات التي يسرَّت الوقوف على جوانبُ البحث المختلفة.

وبقراءة خطابات عوبديا مليًا تبين ألها مفعمة بالمادة التاريخية والحضارية الأصيلة التي يمكن من خلالها الوقووف بصفة خاصة على تجمعات اليهود في العقود الأخيرة من فترة العصور الوسطى زمانًا، وكذلك على المجتمعات ذاها في منطقة شرق البحر المتوسط مكاناً حيث شملت عدداً من المسدن والجسزر الأوربية في هذه الجهة، وكذلك شملت الديار المصرية فضلاً عن فلسطين في ظل الحكم المملوكي، ولما كانت الخطابات تعكس علاقات إنسانية اجتماعية خاصة مرسلة من مهاجر إلى والسده وأخيه وصديقه، فمن الطبيعي ألها تتضمن بالدرجة الأولى مادة حضارية تميزت بالزخم الواضح، وكان صاحبها قد عرضها في شكل تقرير مطول متعدد الاتجاهات. وتصنف على ألها من أدب السرحلة السيهودية في أواخر القرن الخامس عشر الميلادي/ التاسع الهجري. ولم لا ا وهي تسلحل رحلمة أحد المتقفين الدارسين اليهود من أصحاب القلم منذ خروجه من إيطاليا مرورًا بالعديد من المحطات البحرية وجزر البحر المتوسط الشرقية وصولاً إلى ثغر الإسكندرية ميناء الدولة المملوكية المطل على البحر. وما لبثت أن شملت الرحلة العاصمة المبهرة بالنسبة له ولغيره القاهرة. المنتها منها وشق البراري إلى جناح هذه الدولة الشرقي حيث الشام وبالتحديد فلسطين التي رأى فسيها منتهسي الطسريق والموطن الأبدى الذي يجب أن يقضى فيها نحبه" حيث مدينة الله، مدينة الله، مدينة القدس.

A student's letter, 1495 A.D., ed., Marmorstein Rabbi Avrohom, in: the travel (') letters of Rabbi Ovadiah of Bertinoro, written between (1488 – 1490), pathway to Jerusalem, Jerusalem, 1992, pp.75-93.

ويلاحظ أن ((خطاب طالب)) يُعد مادة مصدرية قائمة بذاقا منفصلة تماماً عن خطابات عوبديا، وقد شكلت أهمية كبرى نظراً لأنها أكملت وضبطت كثيراً من الثغرات الواردة فى الخطابات موضوع الدراسة. فضلاً على أن الخطاب كتب بعد خس سنوات فقط من آخر خطابات عوبديا الثلاثة. ولم يكن الطالب مجرد تلميذ عادى إنما كان عوبديا أستاذه، وكان قد وفد من إيطاليا مثله ومعه أخوه ياكوسيل Yekasiel إلى القدس بغرض الدراسة أيضاً.

ر<sup>٢</sup>) يذكر ناشر الكتاب المتضمن خطابات عوبديا الثلاثة طبعة القدس عام ١٩٩٢م. أن قبر عوبديا معلوم مكانه فى القدس، وأن اليهود ما زالوا يزورونه إلى اليوم. انظر:

Marmorstein, Rabbi Avrohom, (ed.), The Travel Letters of Rabbi Ovadiah of Bertinoro, p.11.

يعد أسلوب صاحب الخطابات أسلوبًا أدبيًا رفيعًا يحمل بين طياته روح الأديب القصصى الذى يجيد الوصف والسرد بتصوير أخاذ. وكانت أدواته فى إبلاغ المعلومة فعالة مقنعة. فكثيرًا ما نجده يستخدم عنصر المقارنة خاصةً فيما يتعلق بأوضاع اليهود سواء داخل كل من المجتمعين الأوروبي المتوسطى أو الإسلامى المملوكى. ويبدو عنصر المقارنة أكثر فاعلية حينما تخصهم داخل المجتمعين في وقت واحد. ومن أدواته أيضًا استخدام الأرقام في تقدير الأثمان أو المسافات أو الزمن، وهي لغة واضبحة لا تخطبي، بل أحيانًا نجده يستخدم النسب المتوية. ولمدون الخطابات، وقد يصح القول مسدون السرحلة نزعاته الواضحة بين السطور، فهي تعكس تدينه ونزعته في الفوز بالآخرة وميله لتأدية الواجب الاجتماعي نحو ذويه، ورغبته في العمل الاجتماعي وحبه للعلم والتدريس.

ولمـــا كان لكل دراسة علمية أو بحث إشكالياته الخاصة، فإن أهم إشكاليات هذا العمل تكمن فى أنـــه يقوم على كتابات شخصية يهوديّة لها نوازعها الخاصة، وبرغم المناخ السياسي العام المفعم بالنفور الحالي من هذا العنصر جراء ما تقترفه أيديهم من جرائم إلا أن الباحث تجرد بصعوبة بحكم الأمانـــة العلمـــية والتاريخية من أي شعور مضاد بغرض الوصول إلى الموضوعية والحيدة اللازمين لــنجاح الدراســات التاريخية. كذلك هنَّاك ما يدعو إلى التنبيه إليه، فقد اعتاد عوبديا أن يذكر شعوب الدولة المملوكية واليمن بالعرب، ونادراً ما يشير إلى حكام الدولة بالأتراك، ومن ثم فكل إشارة إلى العرب عنده، فإنه يعني بمم المسلمين برغم بعض الاختلافات المدققة فيما تعنيه اللفظتان، وعلــيه فكثيرًا ما حرص الباحث على التعامل مع الإشارة إلى العرب كما وردت. ونظرًا لاهتمام الدراسة فقط بالمادة الخاصة باليهود مواكبةً لاتجاه الخطابات ذالهًا، فأحيانًا ما ترد إشارات عامة عن الجـــتمعات الـــتي احتضنتهم، وكان من الصعب دراسة المادة الخاصة بمذه المجتمعات، والتي يغلب علميها التعميم، ويندرج هذا على المادة المتعلقة بالنواحي الاقتصادية التي من المعروف أنها تُشكل أهمية خاصة لدى اليهود، بيد أن عوبديا لم يخصهم عند الحديث عن هذه الجوانب. فاتصفت مادة خطاباته عنها بالتعميم أيضًا، وعليه فقد تم استبعاد الجانب الاقتصادى أيضًا لعدم تماشيه مع صلب الدراســة لتخصصُــها فقط فيما يعني اليهود فحسب. وما يمكن إضافته من إشكاليات أيضًا أن الباحث صادف أحيانًا بعض المشاكل في تفسير بعض عباراته نظرًا إما لتطلبها خلفية اجتماعية تخص ذويه اليهود المعنيين بالخطابات، وإما لاعتمادها على خلفية دينية، إلا أن الباحث حاول قدر إمكانه توفير المادة التي تعينه على إيجاد الأسانيد التي تساعد في تبيان هذه الخلفيات.

#### المنهج المتبع:

أما عن النهج المتبع في إنجاز البحث فإن عوبديا أرسى الأسس التى آثر الباحث أن يسترشد بها، وذلك في بداية خطابه الأول الذي أرسل به لوالده، وفيه يقول له ((اسمح لى أن أقص عليك وقائع رحلتى منذ البداية وحتى النهاية وفقاً للنهج الذي تمنيت على اتباعه بأن أصف لك عادات وتقاليد

السيهود في مخستلف الأماكن التي قمت بزيارها متناولاً وقائع حياهم وطبيعة علاقاهم المتبادلة مع السكان الآخرين في هذه المدن)(1) ولما كان مدون الخطابات رجل دين ذا ثقافة، مهاجراً من بلاد إيطالسيا التي بعثت النهضة فيها الحياة، فقد كان جديرًا بأن يضمنها ما يكفى من معلومات وأدلة لوصف أحوال اليهود السياسية منها والدينية والاجتماعية والعلمية في بقاع مختلفة وبيئات متعددة، وقد اعتمد المستوطن في كثير من الأحيان على عقد المقارنات بغرض إبراز دقائق الأمور وعناصر الاتفساق أو الاخستلاف بين أشكال المجتمعات المختلفة ثما شجع الباحث على اعتماد هذا المنهج التاريخيي المقارن ما أمكن مستعينًا بالمادة الواردة في المصادر المعاصرة المتاحة الأخرى، وقد حرص الساحث أيضًا في دراسته التي انصبت على مجتمعات اليهود الالتزام بالترتيب الجغرافي للبقاع التي السباحث أيضًا في دراسته التي انصبت على مجتمعات اليهود الالتزام بالترتيب الجغرافي للبقاع التي أقامسوا بحسا، وتناولها المستوطن في خطابه الأول، إلا أنه كان يضيف الجزئيات الخاصة بكل منها والسواردة في الخطابين الثاني والثالث كل في موضعه بغرض الوصول إلى دراسة شاملة من نسيج والسواردة في الخمابين الثاني والثالث كل في موضعه بغرض الوصول إلى دراسة شاملة من نسيج واحد في شكل فقرات متجانسة تكمل بعضها الآخر، ولذا جاء ترتيب الأماكن وفقاً لخط سير رحلة الذهاب، وليس حسب أهمية كل منها، أو حتى وفقاً لئقل جماعة اليهود فيها.

ويمكن أن نلخص المنهج المتبع في إنجاز هذه الدراسة في أن الباحث اتبع النهج التاريخي الوصفى المنقدى ملزمًا نفسه بعرض المادة الأصيلة دون تدخل كبير في أسطر أو عبارات، ثم يتناولها بالتحليل والدراسة. وأحيانًا ما كان يلزم ترتيب المادة، وهذا يعنى عدم الالتزام بترتيب العبارات كما وردت في خطابات عوبديا بشكل تام بغرض الوصول إلى فقرات متجانسة تجتمع متقاطرة لتعطي موضوعًا متكاملاً، ويتبعه بموضوع آخر كل في قالبه. وعلى سبيل المثال فعبارات السياسة والحسرب تجستمع في المبحث الأول، أما عبارات الأبعاد الدينية والعمرانية والاجتماعية والإدارية وعسادات السيهود وتقاليدهم، والحياة العلمية، فكل في اتجاهه وموضعه. وذلك بغرض تسهيل الدراسة، هذا وقد يجب التنويه إلى أن ترتيب المادة التي تتألف من مجملها الدراسة بعد تصنيفها تصنيفها موضوعيًا قد وظفت داخل موضوعها خدمة لها متفقًا مع خط سير الرحلة، ومن ثم يأتي هدنا على حساب أولوية أهمية البقاع التي تم المرور بها حيث تأتي المادة الخاصة بمدينتي بالبرمو ها عيث قالي ميسينا Messina قبل القاهرة والقدس.

وقد يكون القدارئ شغوفًا بالاطلاع على نص الخطابات للوقوف على دقائقها في وحدة موضوعية متصلة على حالها دون تدخل من الباحث، فله ذلك حيث يتضمن البحث تذييلاً يضم

ترجمةً لنصوص الخطابات الثلاثة، وقد حرص الباحث على ترجمتها حرفياً قدر الإمكان دون اللجوء إلى الأدبيات والجماليات – كما لوحظ على الترجمة الإنجليزية التى صدرت مؤخرًا – ولو السيخدمت لكان لها أن تضفى عليها رونقًا وبهاءً أكثر. كذلك وتسهيلاً للانتفاع بهذا العمل لجأ الباحث إلى تضمينه ملحقًا بالمحطات أو المواقع التى مرت بها رحلة عوبديا بداية من موطنه فلورنسا بإيطاليا وانتهاءً بموطنه الجديد القدس ذاكراً أعداد أسر اليهود وفقاً لتقدير عوبديا. وملحقاً ثانياً بالحطوط الملاحية والطرق النهرية والبرية والموانئ التى مر بها عوبديا فى الخطابات الثلاثة. وكذلك عددًا من الأشكال والخرائط الخادمة للموضوع مع قائمة تضم أهم المصادر الأجنبية والعربية، وكذلك أهم المراجع التى بما يكتمل العمل واضعين فى الاعتبار أن الخطابات التى وضعها عوبديا قد خطها فى الفترة الأولى من اتخاذه القدس وطنًا وقبل أن تترسخ أقدامه فيها، الأمر الذى يجعل منه حجله أجنبيًا، ومن كتاباته مادة تحتاج إلى ما يدعمها من خلال المصادر المعاصرة المختلفة.

#### دوافع الهجرة

وبدايسة يجسب الوقوف من ثنايا الخطابات على الدوافع الحقيقية لهجرة عوبديا، ومن ثم قيامه بسرحلته هده مع حرصه على تدوينها؛ فقد خرج عوبديا مستهدفًا القدس محفوفًا بعاطفة والده الجياشة، ومسع ذلك لم تثنه عاطفته عن تشجيع ابنه على تركه والهجرة إليها إذ كان بروز أحد الدارسين للعلوم الدينية في أسرة ما مدعاة للتباهى به بين أسر اليهود الأخرى (أ. ومالبث الابن أن استجاب إلى مطالب والده حيث يقول له: ((إنه من الآن فصاعدًا لن تعود مستاءً مني)) ويتحدث إليه عن القدس فيقول: ((وهي التي سوف يعاد بناؤها على يد المشياح Messiah، والله أسأل أن يجعلسنا نشهد هذه العودة، ولعل وعسى أن تأتى إلى صهيون في حبور وسعادة. آمين (أ)) وفكرة

Obadiah, Op.Cit., p.244.

()

وفيما يختص بلفظة المشياح وفقاً للمفهوم الإسلامي، فهي تشير إلى تنبؤ التوراة بقدوم الرسول محمد صلى الله عليه وسلم ((الكوكب المضيئ الذي تشرق الأرض بنوره)) راجع القلقشندي (ت ٨٢١هـــ - ١٤١٨م.) أبوالعباس أحمد: صبح الأعشى في صناعة الإنشا، القاهرة ١٩١٣ – ١٩١٤، جــــ ١٩٥٣، صـــ ٢٥٥٣ - ٢٥٦، أما في المفهوم اليهودي وبالتالي عند عوبديا؛ ((مشياح)) تعنى: المسيح المخلص اشتقت من الكلمة العبرية مشح أي مسح بالزيت المقدس رأس الملك و الكاهن قبل التنصيب. وتشير إلى شخص مرسل من الإله يتمتع بقداسة خاصة يبقى في السماء حتى تحين ساعة إرساله، من نسل داود عليه السلام، وحينئذ تسود صهيون جميع الأمم. ويفسر رجال الدين الميهودي تأخر وصول المشياح لإعادة مُلك داود بأنه ناتج عن الذنوب التي يرتكبها الشعب اليهودي، ولذا فإن=

Horowitz, Elliott, Families and their Fortunes,: The jews of Early modern (')
Italy, in: Cultures of the jews, III Parts, ed. by Biale, David, Schochen Boóks, 1st published U. S. A, 1999, Part II (pp.573 – 638), p.579; Johnson, Poul, A History of the Jews. London, 1988, p.183.

النـزوح إلى فلسطين تتبلور أيضًا في قولته الصريحة لوالده عند تركه باليرمو حيث قدم وجهاؤها إلىه عرضًا ((لقد قرروا تقديم راتب كبير لي [مقابل البقاء فيما بينهم لإلقاء الدروس] بيد أنني كنت أرغب فقط في الوصول إلى ما أبتغيه، تلك الأرض، أرض الميعاد The promised land<sup>(١)</sup>)) ومـــن ثم يتأكد أن القدس هي الهدف الأساسي لرحلته. وقد ساق عوبديا عبارة ذكر فيها: ((غدًا يقال: إن مجد اليهود الغابر في طريقه الآن إلى صحوة عظمى؛ كما أخذت أعدادهم في التزايد مرة أخرى من جديد(٢)) ورغم أنه كان يقصد يهود أثيوبيا في هذا الموضع، إلا أن كلماته معسبرة بشكل واضح عما يجيش به صدره نحو إحياء أمجاد اليهود. وبعد مرور عامين أو يزيد على هجرته إلى القدس أبلغ أخاه بأن ((أرض الميعاد غدت مهيأة للسكني وإعادة إعمارها)) وبرر ذلك باستصدار السلطات المملوكية لمرسوم متسامح مع اليهود في دفعهم لضريبة الرأس مؤخرًا ((وعلى ذلــك فإن كثيرًا ثمن كانوا قد غادروا القدس من اليهود أخذوا في العودة إليها، ولعله بفضل الله وعــونه أن يعـــاد بـــناء المدينة والهيكل، ولعله كذلك أن يعود سبطا يهوذا Judah وافرايم (٣) Ephraim المشتتان ليلتقيا من جديد ويخر الجميع لله سُجدًا فوق الجبل المقدس<sup>(1)</sup>)) وكان المعاصر الرحالة اليهودي الرابي ميشولام بن مناحم قد ردد عبارات مشابحة، لكنها لم تتخطُ مجرد الأماني في الــزيارة مــرجعًا تشـــتت اليهود إلى آثامهم(°). ومن ثم لم ترقَ عباراته إلى المستوى العميق الذي استخدمه عوبديا تعبيرًا منه عن الرغبة فى الهجرة والعودة إلى أرض صهيون برغم من أن مدونات اليهوديين كُتبت في فترة زمنية واحدة – العقد التاسع من القرن الخامس عشر الميلادي – ومن ثم فعلى الرغم من تأثر كليهما بالتراث العبراني المترسب في وجدان اليهود جيلاً بعد جيل، فإن الرابي ميشولام لم يشعرنا بنزعة الارتباط بالأرض المقدسة إلا بشكل عاطفي، وهو بذلك يختلف عن عوبديا الذي تملك الفكر الاستيطاني قلبه وقلمه، وحاول نقله عبر البحار إلى ذويه.

Obadiah, Op.Oit, p.214.

Ibid, p.238.

Ibid, p.248. (<sup>†</sup>)

( )

<sup>=</sup>عودته مرهونة بتوبتهم. وتختلف الرؤية المسيحية في ألها ارتبطت عندهم بشخص النبي عيسى بن مريم، على عكس الفكرة المشيحانية في اليهودية؛ حيث أن وصول المشياح يعنى عودة الشعب المختار إلى صهيون. ولمعرفة المزيد. راجع: عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، ٨جـ، الطبعة الأولى، دار الشروق، القاهرة، ١٩٩٧م.، جــ، ص ٢٩٤٠م - ٢٩٧٠.

أ سبطا يهوذا وافرايم

Meshullam Ben R. Menahem of voltera, Op.Cit., pp.169, 173, 196.

على ذلك، كان القرار الذى اتخذ بالهجرة إلى فلسطين واستيطانها فى أواخر القرن الخامس عشر المسيلادى/ أواخسر التاسع الهجرى كان بدافع سياسى دينى على أنه كان مبكرًا بالنسبة للفكر الصهيون (١) الاستيطانى الذى لم يتبلور إلا فى العصر الحديث، وكانت الهجرة فى ظل ظروف سياسية واجتماعية ودينية أحاطت باليهود أسفرت فى النهاية عن نوع مامن الفكر الاستعمارى. ولسيس مسن المستغرب أن تصطبغ دافعيته الشخصية تلك بالسياسة، إذ أنما تواكب النسزعات القومية التى سادت شعوب أوروبا فى هذا العصر، عصر النهضة. إلا أن نزعته تسير فى خط متواز مسع الدافع الدينى الأصيل لارتباطه بأرض إسرائيل Eares Israel (١) وأرض الميعاد وبناء الهيكل. ومن هنا يتضح الثقل الذى تشكله شخصية عوبديا التى سعت عمليًا فى تغيير مسار يهود فلسطين اجتماعيًا وعلميًا، ومن ثم سياسيًا فى أواخر العصور الوسطى، إذ أن واقع الكتابة عنده وروحها الكامنة فى الخطابات تؤكد على وجود فكر استيطانى عند اليهود فى تلك الآونة جسدته عقلية هذا المستوطن نموذ بنًا للفكر المستنير لديهم فى هذه الحقبة التاريخية، ولعل خير دليل على وجود النسزعة الاستيطانية المبنية على الفكر الصهيونى عند صاحب الخطابات عدم عودته ثانية إلى وطنه النسزعة الاستيطانية المبنية على الفكر الصهيونى عند صاحب الخطابات عدم عودته ثانية إلى وطنه النسزعة الاستيطانية المبنية على الفكر الصهيونى عند صاحب الخطابات عدم عودته ثانية إلى وطنه النسؤمى فى إيطاليا بهدف إنجاز مهمة معينة فى فلسطين.

<sup>(&#</sup>x27;) صهيّون: هكذا رُسمت في المعاجم، والاسم في الأصل عبرى يعنى قلعة، ويطلق على قدس اليبوسيين التي استولى عليها النبي داود عليه السلام، وجعلها عاصمة مملكته. واكتسب اسم صهيون على مر العصور معنى رمزياً يجسد تطلعات اليهود في إعادة ملكهم. وللاستزادة راجع: بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقلس، الطبعة ١٢، القاهرة، ٩٩٩٩م.، مادة صهيون؛ ثم تبلورت هذه الأفكار ووضعت في نظرية سياسية عرفت بالصهيونية Zionism، حيث ظهر هذا المصطلح لأول مرة في ١٨٩٣م. على يد الكاتب الألماني ناثان برمبوم المحيونية Nathan Brembom. انظر: صوفي أبوطالب: المجتمع العربي، القاهرة، ١٩٧٠م.، ص٢١٨٨.

#### رؤية عوبديا الجغرافية:

وقــبل الخــوض في دراسة الجوانب المختلفة في رحلة عوبديا، نلحظ بداية ألها لم تخلُ من مادة جغــرافية قد تكون غير ذات قيمة في عصرنا الحالي لوفرة ودقــة مصادرها، إلا ألها تتضمن خط ســير الــرحلة(۱) وكثيرًا من الملامح الجغرافية العامة للمجتمعات التي مر بها كما رأتها عيناه. فقد تأهب عوبديا للخروج من بلدة سيتادى كاستيلو Cittade Castelo الواقعة داخل دوقية فلورنسا شــال إيطاليا في ٢٦ أكتوبر ١٤٨٦م./ ١٨ شوال ١٩٨هــ. وتردد على مدينة روما Roma، وانتقل منها إلى مدينة نابولي Naples، وعرج منها على مدينة ساليرنو Salerno، وبعد فترة عاد إلى نابولي، وعندما شرع في الرحيل كان قد نما إلى علمه أن الطريق المباشر بين البندقية Venice إلى نابولي، وعندما شرع في الرحيل كان قد نما إلى علمه أن الطريق المباشر بين البندقية والأراضى المقدسة حيث القدس معطل، وقد أبدى عوبديا أسفه على ذلك قائلاً ((إذ كان ذلك لن يجعلني أقضى مدة طويلة في هذه الرحلة (١٠))، وهذه العبارة تكشف بوضوح أن القدس كانت هي الهسدف مــن الرحلة دون غيرها، ولو توفر لدى صاحبها الوسيلة التي تبلغه إياها ما اضطره إلى سلوكه الطريق الذي طاف به المجتمعات الأخرى.

وعلى كل، فبعد مغادرة نابولى توجه عوبديا إلى جزيرة صقلية أكبر جزر البحر المتوسط حيث مدينة باليرمو Palermo الواقعة في شمال الجزيرة، وما لبث أن خرج منها في سفينة فرنسية كانت في طسريقها إلى الإسكندرية، ثم انتقل منها إلى منطقة مضيق ميسينا Messina شمال شرق الجزيرة السندى تشسرف السبلدة عليه حاملة المسمى ذاته، وتحتل موقعاً محورياً هاماً على الطريق البحرى الواصل بين الشرق والغرب، وفي أكتوبر 1٤٨٧م. أشوال ١٩٨٦ه... غادرت السفينة التي تقل عسوبديا ميسينا إلى جزيرة رودس Rhodes ثم أبحر عبر خليج البندقية مثل كورفو Gulf of Venice إلى أن بلسغ منطقة الأرخبيل جزيرة رودس Archipelago، وهي عبارة عن مجموعة جزر صغيرة مثل كورفو Corfu بلسغ منطقة الأرخبيل في بحسر إيسونا sea المناون وجزيرة كريت Crete ونجسروبونت Candia والجنوب الشرقي ونجسروبونت Negro – Ponte وهسى مديسنة داخل جزيرة أوبية Euboia في الجنوب الشرقي للساحل اليوناني وجزيرتي رودس وقبرص Cyprus الواقعتين في مياه البحر المتوسط ذاته. وعلى حسد علم هذا المستوطن فإن عدد جزر هذا الأرخبيل يبلغ ثلاثمائة جزيرة بعضها مأهول وبعضها الآخسر مهجسور. وحينما بلغ جزيرة رودس أقام بها بعض الوقت واصفاً إياها ((بأن هواءها نقى الآخسر مهجسور. وحينما بلغ جزيرة رودس أقام بها بعض الوقت واصفاً إياها ((بأن هواءها نقى

<sup>(</sup>١) عن خط سير الرحلة انظر: الخريطة الخاصة بذلك عقب الدراسة.

للغايـــة، بـــل هو بديع بشكل يفوق جمال ما شعرتُ به تجاه أى مكان آخر، كما أن مياهها عذبة وتربتها نظيفة، إلا أنها فقيرة، ومعظم أهلها من اليونانيين(١٠)).

وعلى السرغم مسن دقة المعلومات الخاصة بانقسام جزر الأرخبيل إلى قسم مسكون وقسم مهجور، وأن الأرخبيل يضم هذا العدد الكبير منها، إلا أن أسماء الجزر التي أوردها لا نجد معظمها في قائمة أهم جزر هذا الأرخبيل<sup>(7)</sup>. ولما يدل على اهتزاز المعلومات الجغرافية الواردة بالخطابات في هذا الصدد، ألها أوردت كانديا من الأرخبيل، وهو الأمر الذي يبدو أنه شاع عند المعاصرين الذين يذكرون ألها ((جزيرة تبلغ مساحتها سبعمائة ميل ولها العديد من المدن والقرى ولها ميناء شديد السعة الله عن ألها بلدة في جزيرة كريت. كما ذكر عوبديا جزيرة دعاها ((نجرو بونت)) بينما هسى اسم مدينة تقع في جزيرة أوبية أن كما أضاف جزيرتي رودس وقبرص إلى الأرخبيل في حين ألها ليست منه، ومن ثم يكون من المرجح أنه أراد الإشارة إلى جزر شرق البحر المتوسط وليس سلسلة جزر الأرخبيل. وتعد إشارة عوبديا الإجمالية لجغرافية رودس نموذجاً طيباً لقدرته على استعاب هذا الصنف من العلوم، خاصةً وأنه جاء وليد المعاينة والترحال.

وبالنسبة لمعلومات عوبديا الجغرافية عن الدولة المملوكية فقد عبر عنها بما سجله حين اقترابه مسن شاطئ الإسكندرية حيث لاحظ ضحالة مياه البحر قبالة أبى قير، وقدر المسافة بينها وبين الإسكندرية بثمانية عشرة ميلاً<sup>(٥)</sup>، ووصفها ((بالها مدينة كبيرة جدًا ومحاطة بسور ويلفها البحر)) متفقًا مع الرحالة ميشولام في الوصف<sup>(١)</sup>، وما لبث أن عزم عوبديا على الرحيل إلى القاهرة في إطار رحلسته إلى القدس، التي تقرر لها امتطاء الجمال برفقة أحد اليهود، فكانت رشيد Rosetta أولى

Obadiah, Op.Cit., pp.215, 218., cf. also; Marmorstein, Rabbi Avrohom, ed.,'
The travel letters of Rabbi Ovadiah, pp.21 – 23, Nos, 12 – 15.

رً ) راجع ما ورد تفصيليا عن أهم جزر الأرخبيل في: حبيب غزالة: جزيرة رودس، جغرافيتها وتاريخها وآثارها، القاهرة، ١٩٢٩م، ص٧٧ – ٨٧.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.200.

 <sup>(</sup>أ) بروكلمان، كارل: تاريخ الشعوب الإسلامية، نقله إلى العربية: أمين فارس ومنير البعلبكي، الطبعة العاشرة، بيروت، ١٩٨٤م.، ص٤٣٨٨.

<sup>(°)</sup> ميل العصور الوسطى أقصر قليلاً من ميل العصور الحديثة.

Obodiah, Op.Cit., p.222; Mesullam of voltera, Op.Cit., pp.159-161.

محطاته، وعنها ذكر: ((إنها واقعة على النيل))، ثم استقل سفينة هناك مصعداً، وأخذ يصف ما حوله فقــال: ((وعلـــي جــانبي النهر مررنا بعدد من البلدان والقرى الواسعة شديدة الجمال والمأهولة بالسكان لكنها غير محصنة (١٠))، ثم اضطر عوبديا إلى البقاء في بلدة فوة Foah لله يومين، وعنها ذكر: ((في الواقع هي مكان رحب وجميل، ويمكن الحصول على الأسماك والخضراوات فيها بـــدون مقابل تقريبًا))، ثم استأنف المستوطن رحلته النيلية، فوصل إلى بولاق التي أدرك أنها بداية القاهرة موضحًا: ((أن النيل عندها عريض وماؤه شديد العذوبة، لكنه عكر))، ثم أضاف ((والجزء الذي كنا قد أبحرنا فيه من هذا النهر فرع منه، أما الفرع الآخر الذي يتجه نحو دمياط حيث يصب ف البحـــر))، ووصف كبر حجم القاهرة وكذلك موقعها ذاكراً: ((ألها تقع بين البحرين المتوسط والأحمر)<sup>(۴)</sup>.

ثم جـــاءت لحظة الرحيل من القاهرة إلى فلسطين، وكانت بداية الطريق فى نظر المستوطن تبدأ من منقطة الخانكة Chanak <sup>(٤)</sup>، على مبعدة ميلين من القاهرة وما لبث الركب أن وصل إلى بلدة

Meshullam of voltera, Op.Cit., p.164.

(') كانت فوة حين وصول عوبديا لها حاضرة الإقليم المعروف في المصادر الإسلامية باسم عمل المزاهمتين، واتفق الرحالة جوس فان غستال الذي زارها قبل المستوطن اليهودي بحوالي ست سنوات بأنها مدينة جميلة وبدون أسوار، وفيها يمكن ابتياع كل ما يحتاج إليه المرء. انظر: القلقشندي (ت ٨٢١هـ./ ١٤١٨م.) أبوالعباس أحمد: صبح الأعشى في صناعة الإنشا، نسخة مصورة عن المطبعة الأميرية، ١٤ جـ، القاهرة، ١٩١ – ١٩١٤م، جـ٣. ص ٢٠٤، انظر أيضاً:

Joos Van Ghistele, Le voyage en Egypte, A.D., (1482 – 1483), traduction, introduction, et notes de Mne Renée, Bauwens – Preaux, vol.(16), XVI, l'institut Français d'Archéologie, Le Caire, 1976, pp.132 - 133.

() Obadiah, Op.Cit., p.223

تضمنت ذكريات عوبديا في هذا الموضع مشاهدته لحيوان التمساح، وأبدى اندهاشه من كبر حجمه شأنه في ذلك شأن الرحالة الأجانب الآخرين، انظر على سبيل المثال:

Felix Fabri, Le voyage en Egypte, A.D., 1483 traduit du latin, présenté et annoté par le R. P. Jacques Masson, S. J, vol. XVII. 3 (parties) institute Français d'archéologie orientale, Le Caire, 1976, tome II, pp.583 - 86, 618 - 621.

<sup>(&#</sup>x27;) يؤكد الرحالة ميشولام بن مناحم أن جميع القرى والبلدان المطلة على النيل والبالغ عددها ما يزيد عن ر) عرب و الأربعين ليس لها أسوار أو حصون. انظر: على maktab

بلبيس بالشرقية (١) ثم كانت المحطة التالية بلدة ((الصالحية)) (٢) حيث مكث المرتحلون فيها خمسة أيام مترقبين مرور إحدى القوافل، ((نظرًا لأن الطريق عبر البرارى يبدأ من هذه البلدة، وهو غير مأمون لمجرد عبور رحلة مكونة من خمسة جمال فقط))، وشقت القافلة طريقها عبر صحراء سيناء إلى أن وصلت إلى قطية Qatiah الواقعة وسط الصحراء جنوب بحيرة البردويل، وقد حرص عوبديا في هدا الموضع أن يشرح طبيعة الطريق بين مصر وفلسطين قائلاً: ((البرية بين مصر وفلسطين ليست واسعة، وبها محطات للجمال بين كل منها مسيرة يوم واحد (١)، وقد أنشئت في الأساس لخدمة المسافرين على الطريق، وعلى امتداد الأراضى ما هي إلا رمال، فلا يوجد كذلك أي نوع من أنواع النباتات سوى أشجار النخيل، وفي أماكن محددة ومعروفة. وقد يتوفر الماء بعد قطع رحلة يومين، وأحيانا بعد رحلة يوم واحد وفي معظم الأحيان تكون المياه آسنة. وقد تبدأ الرحلة من منتصف وأحيانا بعد رحلة يوم واحد وفي معظم الأحيان تكون المياه آسنة. وقد تبدأ الرحلة من منتصف حركة القوافل، لكنهم في معظم الأحوال كانوا يفضلون السفر ليلاً أكثر من السفر فمارًا))ثم واصل حركة القوافل، لكنهم في معظم الأحوال كانوا يفضلون السفر ليلاً أكثر من السفر فمارًا))ثم واصل السركب بمنا فيهم اليهود إلى أن بلغوا بلدة العريش (٤) وذكرها عوبديا باسمها العبراني سكوث ... ... ...

<sup>(&#</sup>x27;) تقع بلبيس فيما بين عين شمس وبين بسطة فى حدود الصحراء الشرقية، وهى من المدن القديمة فى مصر، ووردت فى المصادر العربية باسم (بلبيس) ضمن القرى الواقعة على الطريق من الفسطاط بمصر إلى الرملة التى بفلسطين، وعلى بعد أربعة وعشرين ميلاً من الفسطاط. انظر: المقدسي (عاش فى القرن الرابع الهجري/ القرن العاشر الميلادي) شمس الدين أبوعبدالله المعروف بالبشارى: أحسن التقاسيم فى معرفة الأقاليم، الطبعة الثانية، ليدن، مطبعة بريل، ١٩٠٣م، ص١٩١٠؛ محمد رمزى: القاموس الجغرافي للبلاد المصرية من عهد قدماء المصريين إلى سنة مطبعة بريل، ٢٠٩٣م، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٤م، جـــ١، ق٢، ص٠٥٠ - ١٠١٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هي من القرى القديمة من أعمال الشرقية ذكر الجغرافي الإدريسي عنها: ((هي مدينة متحضرة فيها عمارات وزراعات)) ونظرًا لألها تقع على درب الشام وطرق رحلة القوافل وعرضة لهجمات البدو أضاف: ((أهلها لصوص لهم أذية فاشية وهم بالشر موسومون)) انظر: الإدريسي (ت ٥٦٥هـ./ ١٦٤٩م.) أبوعبدالله محمد: نزهة المشتاق في ذكر الأمصار والأقطار والبلدان والجزر والمداين والآفاق، نشر: راشن موللر، ليدن، ١٨٩٩م.، ص١٥٧.

Obadiah, Op.Cit., pp.227 – 229. (<sup>†</sup>)

ويعد الطريق الذى سلكه عوبديا هو الطريق الشمالى المعروف فى شبه جزيرة سيناء فى العصور الوسطى، وعن معالم الطريق عبر الصحراء والمحطات عليه من القنطرة حتى فلسطين، انظر: نعوم شقير: تاريخ سيناء القديم والحديث وجغرافيتها، مطبعة المعارف، القاهرة ١٩٦٦م.، ص١٥٣ – ١٧٨.

هكذا،كان التقييم الجغراف لصاحب الخطابات لبعض مناطق مصر أقرب إلى الصحة، وخاصة عسند تقديره للمسافات بين المدن ووصفه للنيل والبلاد المطلة عليه وفرعيه رشيد ودمياط والبيئة المحيطة، وأذرك فضل موقع القاهرة، وأقر بما شاع عن البحر الأحمر حيث ذكر أن ((به مغناطيس، ولذا فإن السفن التى تسلكه لا ينبغى أن يكون بما حديد ولا تستخدم المسامير في صنعها)) وكذلك أقسر بقلسة المطسر في القاهرة ودفء الطقس في مصر بصفة عامة (١)، وكان وصفه للطريق البرى الصسحراوي عبر شبه جزيرة سيناء وليد التجربة الشخصية، فجاء مدققًا مبرزًا آلية الحركة عليه انتهاءً بالعريش.

وعندما تطرق عوبديا إلى بعض الجوانب الجغرافية فى الجناح الشرقى من الدولة المملوكية حيث فلسطين، نجده يبرز حقيقة أن غزة هى البلدة الأولى عقب الخروج من البرية، وهى التى أفضت بالمسافرين إلى ((بلاد الفلسطينيين)) واصفًا إياها بألها ((بلدة متسعة وجميلة تشبه فى حجمها حجم القدس<sup>(۲)</sup>)) وهناك وصف مشابه يقدمه الرحالة فليكس فابرى قبل ذلك بسنوات خس يذكر فيه: ((إن غزة مدينة كبيرة، رائعة الجمال، وقد أصبحت حالياً أكبر حجماً من القدس<sup>(۳)</sup>))، كما سجل عوبديا ملاحظته بأن ليس لغزة أسوار، وهذا ما كان ميشولام بن مناحم أكده أيضاً<sup>(٤)</sup>.

وحينما تقرر الخروج من غزة امتطى أفراد القافلة الجحاش فى الطريق إلى الخليل. ولقد حظيت مدينا الخلسيل والقسدس بقدر أوفر من الاهتمام بوصفهما الجغراف، وعن الأولى يذكر عوبديا ((وصلنا إلى حبرون، وهى بلدة صغيرة تقع عند منحدر الجبل، كان الأتراك قد أطلقوا عليها اسم الخليل، والبلدة مقسمة إلى شطرين: أحدهما بجوار الحرم الإبراهيمى، أما الآخر فهو قاب قوسين أو أدى من الشطر الأول لكن فى الاتجاه المعاكس))(٥). هذا الوصف يتفق مع وصف الرحالة اليهودى المعاصر ميشولام بن مناحم الذى أضاف موضحًا أن وادى الخليل هو الذى يقسم البلدة على هذا النحو عمدًا من جهة الشمال الشرقى إلى الجنوب الغربي، وأن القسم الأكبر من البلدة هو الواقع

Obadiah, Op.Oit, pp.222, 224, 225, 230.

(')
Ibid, p.232.

(')
Felix Fabri, Op.Cit., tome III, p.801.

(badiah, Loc.Cit; Meshullam of voltera, Op.Cit., p.180.

(badiah., Op.Cit., pp.232-233.

Ò

جهة الشرق<sup>(۱)</sup>. ومن اللافت للنظر أيضًا مما سبق سرده أن القوافل دأبت على استخدام الجمال على الطريق البرى الرئيسي من القاهرة حتى غزة، أما عندما أراد أفرادها التوجه إلى الداخل حيث الخليل، فقد تقرر استخدام الجحاش، ولعل ذلك بسبب طبيعة المكان وطول المسافة، إذ أن الطريق عبر سيناء والساحل يسير في طرق منبسطة معروفة ومجهدة بمقايس العصر، ولذا يفضل استخدام الجمال عليها، أما الطريق من غزة إلى الخليل فهو طريق صاعد متدرج إلى أعلى<sup>(۱)</sup> ومن ثم تكون الجحاش أفضل من الجمال في سلوكها.

وكما دون المستوطن فى خطابه، فقد غادر الخليل متجهًا نحو الشمال حيث القدس هدفه المنشود، فبلغ بلدة حلحول الواقعة على الطريق، ((وعلى اليد اليمنى للمسافر إلى القدس يوجد تل تقع عليه بيت لحم Beth Lehem وهى مجرد بلدة صغيرة ... وبها كنيسة للكهنة الكاثوليك. تمتد المسافة مسن بيت لحم إلى القدس ثلاثة أميال، والطريق على امتداده إلى هناك عامر بالكرمات والبساتين، وتنشابه كرمات العنب فى هذه الجهات مع مثيلاتما فى رومانيا، إذ أن أشجار العنب بها قصيرة وكئيفة، والعنب أكبر حجمًا من الذى فى بلادنا(؟)) ويتبين من خط سير عوبديا أنه اختار مسند مغادرته مصر الطريق الساحلى عبر قطية والعريش وغزة وصولاً إلى بيت جبرين ومنها إلى الخليل والقدس فى الطريق الجبلى(أ) وعلى بعد ثلاثة أرباع الميل من القدس وعبر طريق وعر صاعد اليها، سجل عوبديا هذه الكلمات: ((لقد رأينا مدينة سعادتنا؛ المدينة المبجلة .....، وحينما كنا نقسرب رويدًا رويدًا من المدينة المقدسة كنا نرى بيتنا المقدس أنواع الفاكهة التى لا يمكن أن خسراب)) وعسن مزروعاتما قال: "وهنا بالقدس رأيت العديد من أنواع الفاكهة التى لا يمكن أن نجدها فى بلادنا))، وتعرض إلى شجرة الموز التى وصفها تفصيليًا، وعن المناخ فى المدينة أفاد والده بأنسه فقط دون، غيره من المرافقين له فى رحلة الذهاب الذى لم يمرض؛ إذ أن معظم الوافدين إلى بأنسه فقط دون، غيره من المرافقين له فى رحلة الذهاب الذى لم يمرض؛ إذ أن معظم الوافدين إلى بأنسه فقط دون، غيره من المرافقين له فى رحلة الذهاب الذى لم يمرض؛ إذ أن معظم الوافدين إلى

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.185.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) راجع: على أحمد السيد: الخليل والحرم الإبراهيمي فى عصر الحروب الصليبية، ١٠٩٩ – ١١٨٧م.، ٤٩٢ – ٨٣٥هـــ.، الطبعة الأولى، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٨م، ص٤٥ – ٥٢.

Obadiah, Op.Cit., pp.233-236.

<sup>(</sup>أ) محمود نعناعة: تاريخ اليهود، الطبعة الأولى، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، الأردن، ١٤٢١هـــــ - ( ، ٢٠٠٨م.، ص٢٠٠.

القدس من الجهات البعيدة يخرون مرضى بسبب تقلبات الجو وسرعة التغير فى درجات الحرارة ما بين الارتفاع والهبوط<sup>(١)</sup> وهو ما يوصف جغرافيًا بالمناخ القارى.

ولم تقتصر المسادة الجفرافية الواردة في الخطابات على البقاع التي شملها عوبديا في ترحاله فحسب؛ إنما هناك مادة إضافية تتصف بالأهمية تتعلق ببلاد فلسطينية أخرى، مثل: إقليم الجليل والبحر الميت وشرقى الأردن وكذلك بلاد أخرى في الشام، ومن ذلك مدينة دمشق التي ذكر عنها ((فيها بيوت رائعة، وحدائق شديدة الجمال، ومن الصعب أن ترى شبيها لها في أى مكان، ومع ذلك، فهواؤها ليس نقياً للغاية، حتى أن الغرباء الذين يذهبون إليها يمرضون (١)). هذا الوصف السنى يشسمل الجوانب الإيجابية والسلبية في المدينة يتفق مع الوصف الإيجابي الوارد في خطاب الطالب اليهودى بعد بضع سنوات الذي اهتم بذكر محاسنها (٣). كذلك تعرض عوبديا بالإشارة إلى جغرافية الحبشة المحبشة تنفق مع طبيعتها الجبلية أن يقطع المملكة في مسن رجل كان على بينة بالجبال العالية والوديان التي هناك، وكان يامكانه أن يقطع المملكة في عشرة أيام (١)، وهذه السمات التضاريسية للحبشة تنفق مع طبيعتها الجبلية المعروفة، أما بلاد اليمن عشرة أيام أن الغنا بوصفها جغرافياً حيث ذكر عنها ((وكما يقال عدن Adden هي الموضع الذي به خنة عدن، إلها تقع إلى الجنوب الشرقي من أثيوبيا في حين يفصلهما البحر الأهمر عن بعضهما))، ثم

Obadiah, Op.Cit., pp.234, 238, 246.

مما يذكر عن مناخ القدس أن هواء البحر يهب عليها، فيلطف حرها فى أشهر الصيف، ويبرد هواءها فى فصل الشتاء، وتتراوح درجة الحرارة صيفًا مابين ٧٧ إلى ٨٦ فهرفيت، وأما فى الشتاء فطقسها بارد يشمله المطر، ويهطل الثلج أحياناً، ولكنه لا يدوم طويلاً، وللمزيد راجع: عارف باشا العارف: تاريخ القدس، دار المعارف، القاهرة، ١٩٥١م.، ص١٨٦.

Obadiah, Op.Cit., pp.245- 246.

A student's letter, pp.89 – 92.  $\binom{r}{}$ 

ويعد الطالب اليهودى شاهد عيان إذ أن وصفه يعتمد على الرؤية المباشرة

Obadiah, Op.Cit., p.239.

ولفظة أثيوبيا يونانية الأصل، أطلقها اليونانيون القدماء على البلاد التى تلت مصر جنوبًا،وهو ما كان يسميه الفراعنة مملكة كوش، ثم اتسع مدلول هذه التسمية فى العصر الرومانى، فشمل ما بين غربى النيل، والبحر الأحر، بل أحياناً ما يطلق على اليمن أثيوبيا الأسيوية بالرغم من وقوعها شرق البحر. انظر: محمد جلاء إدريس: يهود الفلاشا أصولهم ومعتقداتهم وعلاقتهم ياسرائيل، مكتبة مدبولى ، القاهرة، ١٩٩٣م.، ص١٣٠.

أضاف ((والبلاد ذاتما ممتدة الأرجاء وخلابة، وينضج بما عديد من صنوف الفواكه الرائعة، وفيها مسا لا نجد لنوعيتها مثيلاً فيما بيننا [حيث إيطاليا] ..... ويقوم الأهالى بزرع محاصيلهم فى شهر آذار [فبراير – مارس]، ويحصدونه فى شهر كسليف)) نوفمبر – ديسمبر، وأدرك المستوطن حقيقة أن المطر فى السيمن موسمسى يسقط فى أشهر الصيف بغزارة ((أما عن أهلها، فإلهم يميلون إلى السُمرة))(1).

وهكذا يمكن أن نخلص إلى أن رؤية عوبديا الجغرافية كانت واضحة متفقة مع الواقع الذى رآه بنفسه فى معظم الأحوال، أما إذا كان هناك بعض الاهتزاز فى المعلومات، فهذا يرجع إما إلى طبيعة العصر، وإما إلى أنه نقلها عن أناس غير مدققين، وفى النهاية كان القدر الذى لديه من معلومات جغرافية كافياً لشرح خلفيات موضوعاته التى تناولها فى خطاباته، وأرسل بها إلى ذويه، وهى معلومات لا يأتى بها فى العادة سوى الرحالة من خلال رحلاقهم.



#### المبحث الأول

#### البعد السياسي في خطابات عوبديا

أما إذا انتقلنا إلى الحديث عن أبعاد الرحلة وجوانبها المختلفة، وفيما يتعلق بالبعد السياسى فقد أست خطابات عوبديا بمادة سياسية مبعثرة، ولكنها مهمة، ولما كان الدين هو القاسم المشترك في كل ما يعنى اليهودى المتدين، ويعد عوبديا نموذجًا؛ فنلحظ أن المادة الخاصة بالجوانب السياسية في الخطابات ممرزوجة بالدين ومصطبغة به إلى حد كبير، إذ تتضح النسزعة الاستيطانية عنده فيما اعستقد فيه حيث ربطها بفكرة المشياح اليهودى والاثنى عشر سبطاً المشتين في الأرض التي تقوم على أساس إنه من أجل الوصول إلى إعادة بناء مملكة الله في الأرض أن ينادى المشياح تلك القبائل في منفاها للتجمع بغرض التوجه إلى أورشليم، وهناك ينصبونه ملكاً على عرش الملك داود (١٠). وفي في منفاها للتجمع بغرض التوجه إلى أورشليم، وهناك ينصبونه ملكاً على عرش الملك داود (١٠). وفي ذلك يقسول: ((غدا يقال: أن مجد اليهود الغابر في طريقه الآن إلى صحوة عظمى؛ كما أخذت أعسدادهم في التزايد مرة أخرى من جديد)). ولما كان لجبل صهيون Mt. Of Zion مغزى ديني وسياسي خاص باليهود منذ القدم رأت عينا عوبديا جانباً من يهود القدس وقت وصوله إليها، وقد حرصوا على شكني هذا الجبل (٢٠).

وفى موضع أخر سرد عوبديا عبارات تدور حول نهر أسطورى غير معروف حيث يقول: ((أنه المعسروف الآن فيما بين التجار العرب أن نهر شامباشن Sambation يقع على بعد رجلة خمسين يومًا من بلادهم عدن داخل البرية، ومن ثم فهو أشبه بخيط يحيط بكل الأرض التى تسكنها سلالات بني إسرائيل (٣). ويقوم النهر بطرح الأحجار والرمال، ولا يستقر له أمر إلا في يوم السبت (٤)، ومن

Johoson, Poul, A History of the Jews, p.266.

<sup>()</sup> 

Obadiah, Op.Cit., pp.236, 246.

Ċ

<sup>(ً)</sup> وهم يصنفون على ألهم مجموعة من يهود الهند القاطنين حول بومباى، وهم لا يعرفون التلمود، ويشتغلون أساساً بالتجارة وببعض الحرف اليدوية. ومن مميزاقم الجسدية أن لولهم أميل للبياض. انظر:

عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية بين التجارة والادعاء، دار نافع، دمنهور ١٩٧٥، ص٤٩.

<sup>(1)</sup> هناك إشارة فى التلمود لهذا النهر على أنه برغم الانسياب البطئ لمياهه إلا أنه يكون شديد الانحدار حاملاً كتل الأحجار الضخمة، ولا يهدأ إلا فى يوم السبت، ويمكن تحديد مكانه بأنه النهر الذى نفى إليه شلمنصر ملك آشور جانباً من القبائل اليهود العشر حيث بلاد الرافدين انظر:

Marmorstein, Rabbi Avrohom, (ed.) travel letters of Rabbi Ovadiah, p.61, No. 74.

ثم فليس هناك يهودى واحد من الذين ينتقلون داخل هذا البلد له أن يفتن بانتهاك حرمة يوم السبت. ومما هو سائد فيما بين [يهود عدن] بشكل عقائدى، أن نسل يعقوب [عليه السلام] يعيشون [فيما وراء فهر سامباشن])) وبعد أن كرر عوبديا العبارة الأخيرة مرتين حرفيًا يتحدث عن يهود ما وراء فهر سامباشن فيقول: ((ومما هو سائد فيما بين يهود تلك البلاد ألهم جميعًا ينحدرون من سلالة موسى [عليه السلام]، ولذا فكلهم طاهرون ومعصومون كما الملاتكة، ولا يوجد فيما بينهم من يقدم على فعل الشر. أما أبناء إسرائيل في الضفة الأخرى من فهر سامباشن، فأعدادهم لا تحصي كسرمال البحر، ويوجد عديد من الملوك والأمراء فيما بينهم، إلا ألهم ليسوا طاهرين ولا منزهين إلى الحد الذي عليه أولئك اليهود الذين يلتفهم النهر. ويروى يهود عدن كل ذلك على أنسه حقيقة مجدردة، كما وكألها مسلم بها، وليس لأحد أبداً أن يشكك في مصداقية مزاعمهم الراسخة (١)).

يلاحـــظ أن عوبديا أثبت مصدره عما قدمه من رواية نقلاً عن يهود جاءوا من عدن؛ ولنا أن نوضح في هذا المقام أن المهتمين بالكتابة عن يهود اليمن أثبتوا أنه لا يُعرف أية حقائق تاريخية عن أصــل هذه الجماعة في بلاد اليمن، بل كل ما هنا لك مجرد تخمينات وأحاديث تغلفها الأساطير (٢) التي ظلت تتوارث بينهم جيلا بعد جيل، وهكذا لا يمكن تصنيف ما أورده عوبديا في هذا الصدد إلا أنــه من قبيل الأساطير أيضًا التي زخرها التراث اليهودي، ولعله أراد بها الإشارة إلى الأسباط العشرة المفقودة التي كانت تسكن مملكة يسرائيل الشمالية التي لها أن تجتمع يومًا من أجل العودة بعـد تشتهم فترة السبي الآشوري عام ٢١٧ق.م. (٣). وتنتهي دراسة تحليلية للشخصية اليهودية

Obadiah, Op.Cit., pp.246 - 247.

<sup>()</sup> 

<sup>(</sup>أ) جواد على: تاريخ العرب قبل الإسلام، ٦ جـ، مطبعة المجمع العلمى العراقى، ١٩٥٧م، جــ٦، ص٣٤، ٣٤؛ فؤاد حسنين مزنر: أطماع اليهود وأسفارهم، دار الكتب الثقافية، بيروت، ٩٠٤ هــ/١٩٨٩م.، ص٥٥ – ٣٦، ٧١؛ كاميليا أبوجبل: يهود اليمن، دراسة سياسية واقتصادية واجتماعية منذ نماية القرن التاسع عشر وحتى منتصف القرن العشرين، الطبعة الأولى، دار النمير، دمشق، ١٩٩٩م.، ص١٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) إسرائيل كلمة عبرية تنطق يسرائيل وتعنى ((المتصارع مع الرب)) وقد استخدمت للإشارة إلى النبى يعقوب عليه السلام ودولة يسرائيل القديمة، واستخدمت حديثًا للإشارة إلى دولة إسرائيل. انظر: غازى السعدى: الأعياد والمناسبات والطقوس لدى اليهود، دار الجليل للنشر والدراسات والأبحاث الفلسطينية، عمان، الطبعة الأولى، ١٩٩٤، ص٢٧، ٢٨؛ أما السبى الآشورى لليهود فقد تم حينما توجه شلمنصر الخامس ملك آشور ( ٧٢٧ – ٧٢٥ق.م.) إلى السامرة، وحاصرها ثلاث سنوات حتى سقطت، ونقل يهودها إلى بلاد الرافدين، ثم أتم ابنه سرجون (٧٢٧ – ٧٠٥ ق.م.) هذا العمل، في حين دفع يهود يهوذا له الجزية، ودانوا له بالولاء. انظر: بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقدس، مادتا: شلمنصر، سرجون.

وفكسرها العام إلى أن الأساطير تشكل جانباً أساسياً من البناء الأخلاقي والتركيب الفكرى عند اليهود على مر تاريخهم (1)، وقد يرجع ذلك إلى وجود سنن شروح أخذت عن موسى عليه السلام مشافهة ضمت قصصاً وتاريخاً وتشريعاً وأساطيراً عرفت بعد تدوينها بالتلمود (7). وهذه الأسطورة التي تحمل الصبغة الدينية كماهو واضح لها بعدها السياسي، فهي تعكس الأصول القبلية اليهودية وشمعور جماعتهم بألهم الشعب الأثير والمصطفى والمبارك، كما أكسبهم شعوراً بالتفوق وإحساساً بالسنعاظم، ومسا جعلهم الرب شعبه المختار إلا لألهم أولاده وأحباؤه، وهذا يضفى عليهم قداسة لعلاقتهم الوثيقة بالرب هم ومن يأتي بعدهم من نسل. وما ورد في الديانة اليهودية من تمييز لليهود كشعب له خصوصيته أصبح معتقدًا ينتقل من جيل إلى جيل من خلال زعماتهم وكهنتهم (7). وجاء عوبديا ليمثل أحد رواد جيله في هذا الشأن، ويتبين هذا من بلورته لأسطورة المشياح الذي سيأتي يومًا ما ليقهر أعداءه، ويلم شتات القبائل اليهودية من كل صوب، وبذلك يكون قد شكل حلقة مهمسة في بناء الفكر الصوفي اليهودي المتوارث (6). بيد أنه يلاحظ أن الأسطورة لم تشر إلى أرض معلومة أقاموا فيها ومحددة المعالم والمسمى؛ فهي أرض غير معروفة، بل هي أراضي شعوب أحرى، معلومة أقاموا فيها ومحددة المعالم والمسمى؛ فهي أرض غير معروفة، بل هي أراضي شعوب أحرى، ومع ذلك رددها المستوطن، ورأى في فلسطين صدى لما ورد فيها.

وعلى السرغم من أن المادة التي أوردها عوبديا في خطاباته لم تكشف عن نيته في تقديم مادة سياسية خالصة، إلا أنه يمكن استخلاص بعض الجوانب ذات الصبغة السياسية المجردة، وقد يكون من الضرورى الوقوف عليها تبيانًا لخلفية الأحداث التاريخية التي تحيط بمجتمعات اليهود في شرقى المتوسط وقستها؛ ومنها ما رواه عن نشاط البحرية الجنوية في بحر إيجة بعد مغادرة خليج البندقية حسيث قال: ((أقبلت علينا سفينة صغيرة على متنها رهط من الرجال المسلحين تسليحاً جيداً من الجنويين، وهذه الأخبار بعثت القلق في نفس الربان ... نظراً لعدم وجود رياح تحرك سفينتنا ... وعلمية قرر الربان التوجه صوب بلدة صغيرة تدعى قلعة القديس يوحنا Castle of the Saint

Newman, E., Louis, Past Imperatives, studies in the history and theory of Jewish (') Ethics, State university, New York, 1998, p.101.

<sup>(</sup>٢) جورجى كنعان: تاريخ يهوه، الدار العربية للعلوم، بيروت ١٩٩٤، ص١٦٨ – ١٦٩. ويلاحظ أن صاحب هذه الدراسة ينسب إلى موسى (عليه السلام) وضع التوراة وتحريرها بنفسه، وعليه فسوف يتدخل الباحث لضبط ذلك مع تقديم ما قدمه صاحب الدراسة من آراء فحسب دون التعرض للنواحى الدينية.

<sup>(&</sup>quot;) فؤاد حسنين مزنو: أطماع اليهود، ص١١٨، ١٧٢.

Johnson, Poul, A History of the jews, p.267.

Giovani خاضعة لسيادة رودس<sup>(۱)</sup> وهي واقعة على جبال الأتراك، وتعد المكان الوحيد في تركيا الذي بقى تحت يد المسيحيين، حقًا إلها بلدة صغيرة إلا ألها في غاية من التحصين والمناعة، علمًا بأن كل الأراضي التي على أطرافها من ممتلكات الأتراك<sup>(۲)</sup>)). وتدلل الشواهد التاريخية على أنه في أوائل القرن الخامس عشر كانت لجنوة مراكز تجارية على شواطئ البحر الأسود قمتم بنقل العديد من السلع فضلاً عن العبيد الروس، وخدمة لهذه التجارة حرص الجنويون على السيطرة على جزر إلجة<sup>(۳)</sup>، إلا أن العثمانيين بعد نجاحهم في الاستيلاء على القسطنطينية ٣٥٤ ١م/ ١٨٥٧هـــ؛ اتجهوا إلى التوسع والعالمية، فاحتكروا التجارة في شرقي المتوسط، حيث ضموا الممتلكات الجنوية هناك في الفترة مسن ١٤٥٦ – ١٤٦٢م/ ١٨٥٧هـــ، ومنذئذ تحول الأسطول الجنوي للعمل كقراصنة بحار في تلك الجهة<sup>(٤)</sup>.

ومالبث أن تطرق عوبديا إلى شذرات من تاريخ رودس السياسي فى أواخر العصور الوسطى منقباً عن دور لليهود فيه حيث ذكر: ((ابتهج أهالى رودس بوصولنا، ورحبوا بنا ترحيباً شديدًا إذ كان ربان سفينتنا تربطه صلة قرابة بحاكم الجزيرة، كما كان صديقاً له (٥٠)). وفى موضعين آخرين يشسير إلى حكام الجزيرة بأفم: ((النبلاء المتسيدين لهذه الأرض)) كما يضيف القول بأن: ((معظم أهلها من اليونانين، وهم خاضعون لسلطة النبلاء أكومودورس Acomodors)). وهو فى ذلك يقصد مقدمي طائفة فرسان الإسبتارية Hospitaliers الذين قرروا الاستيلاء على الجزيرة بعد أن يقصد مقدمي طائفة فرسان الإسبتارية حرد بقايا الصليبين منها فى عام ١٢٩١م / ١٩٠٠هـ. وكانت رودس حينسنذ فى حوزة الدولة البيزنطية، حيث اختلت الأوضاع بها، فهاجموها فى عام ١٣٠٩م/

<sup>(&#</sup>x27;) عبارة عن جزيرة مساحتها ١٤٠٤ كم مربع، هي أشهر جزائر بحر إيجة أو بحر الأرخبيل المنحصر بين آسيا الصغرى والبلقأن. تقع في الشرق منه مستطيلة الشكل، تخترقها طولاً سلسلة جبال متعرجة متشعبة أعلاها جبل تايروس، معتدلة الجو صيفاً وشتاءً، غنية بمواردها الطبيعية. لمعرفة المزيد عنها راجع: حبيب غزالة: جزيرة رودس، ص٩.

Obadiah, Op.Cit., p.216.

<sup>( ً)</sup> بروكلمان، كارل: تاريخ الشعوب الإسلامية، ص٤٤٠ – ٤٤١.

<sup>( ً)</sup> كولز، بول: العثمانيون في أوروبا، ترجمة عبدالرحمن عبدالله الشيخ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٣م.، ص٣٥، ٥٢، ٢١١.

Obadiah, Op.Cit., p.216.

Ibid, p.218. (

٨٠٧هـ...، وحمل حاكمها منذئذ لقب الرئيس الأعظم للطائفة التى اتخذت من الجزيرة مقراً لها، وكان أولهم فولك دى فيلاريه Foulques de villaret (١٣١٩ – ١٣١٩م./ ١٣٩٩ – ٢٠٩٥ هـ..) ولما استقام الأمر للإسبتارية فيها قاموا بتحصينها؛ فشادوا الأسوار والقلاع وغيرها من المبائن العظيمة. وقد توالى الحكام من مقدمى طائفة الإسبتارية على رودس حتى بلغ عددهم على التوالى تسعة عشر فارسًا. ويكشف خطاب طالب يهودى عن أن هؤلاء الحكام ينسلون من أصل فرنسين. إلا ألهـم اكتسبوا سمعة سيئة في شرقى المتوسط إذ ((أن رودس غدت مكان تلاقى القراصنة، لألهم يعطون الحاكم جزءًا من غنائمهم مقابل أن يمروا دون مقاومة)) وأكد الطالب على ((أن رودس مدينة محصنة للغاية، ومعظم منازلها مصنوعة من الأحجار الضخمة)) وحينما مر هذا الطالب في عـام ١٤٩٥م./ ٥٠٠ههـ... بميـناء المدينة رفض الهبوط إليه خشية خطر هؤلاء القراصنة.").

كــذلك يمكــن الكشــف عن مدى تأثر اليهود في جزيرة رودس بالسياسة التوسعية للدولة العثمانية في جزر بحر إيجة استنادًا إلى ما رواه يهود الجزيرة إلى عوبديا، وأورده في خطابه الأول من أن ((جميع منازل اليهود تقريبًا في رودس كانت قد تعرضت للتدمير التام أثناء أعمال الحصار على يــد الأتراك خلال فترة حكم أول أباطرقم (٢) الذي أقدم على هذا التخريب في العام الذي مات فــيه، وأن الذي لم ير رودس بأسوارها الشاهقة المنيعة وبواباتها وتحصيناتها كأنما لم ير تحصينات من قبل قط ، لقد أرسل هذا السلطان التركي جيشاً إلى رودس لمحاصرتها في العام الذي توفى فيه حيث قاموا بقذف البلدة بوابل من الحجارة التي لا تزال شاخصة للعيان هناك، وعلى هذا النحو أطاحوا بالأســوار المحيطة بأحيائهم، و دمروا منازهم ..... وحينما دخل الأتراك البلدة قتلوا كل من في طـريقهم حتى وصلوا إلى بوابة معبد اليهود، وهناك أنزل الرب عليهم سخطه، فارتبكوا، وتفرقوا

<sup>(&#</sup>x27;) قضى الأتراك العثمانيون على حكم طائفة الإسبتارية فى رودس التى امتدت مدة حكمهم فيها إلى مائتين واثنتى عشرة سنة بفتحها عام ٢٥٢١م./ ٩٢٨هـ.. على يد السلطان سليمان القانوني (١٥٢٠ – ١٥٦٦م./ ٩٢٦ – ٩٢٦ه. الدولة العثمانية، ٢جـ.، منشورات مؤسسة فيصل للتمويل، استانبول، جــ١، ١٩٨٨، ص٢٦٣ – ٢٦٥؛ وهناك قائمة بأسماء حكام الطائفة وسنى حكمهم يمكن مراجعتها فى حبيب غزالة: جزيرة رودس، ص٢٤٤ – ٢٩.

A student's letter, p.76.

<sup>(&</sup>quot;) نظراً لأن من كان يحكم الأتراك فى هذه الفترة يحمل لقب السلطان، فسوف يلتزم الباحث بالإشارة إليه بالسلطان على مدار البحث، وكان الناشر أدلر قد أشار إليه على سبيل الخطأ بأنه السلطان سليمان الثانى القانون فى حاشيته رقم ٤ بالنص.

فيما بينهم، وأخذوا فى الهروب يقتل بعضهم بعضاً (١)) وما من شك فى أن بطل هذه الأحداث هو السلطان محمد الثانى الفاتح الذى اعتبره عوبديا أول أباطرهم (١٤٥١ – ١٤٨١م / ٥٥٥ – ٨٨٨هـ.) بصفته أبرز من أوسع حدود الإمبراطورية العثمانية بفتحه القسطنطينية فى عام ١٤٥٣م م. / ١٤٥٧هـ.، وعلى اعتبار أيضًا أنه هو الذى حاصر رودس فى العام التالى ٤٥٤ ١م / ٨٥٨ هـ. هست. بقصد فستحها ولم يفز بمراده، ثم عاود الكرَّة فى عام ١٤٨٠م / ١٤٨٥هـ. حينما سيَّر السلطان إليها أسطولاً عظيمًا من مائة وستين بارجة ومائة ألف جندى، ولكنه أخفق أيضاً، وما لبث أن توفى فى العام التالى له مباشرة (٢).

كان السبب المباشر لشن هذه الغارة الكبرى هو رغبة السلطان محمد الفاتح فى خلع حاكم رودس، وكان آنذاك المقدم بيردى بوسون Pierre de Busson الذى يأتى ترتيبه الخامس عشر بين المقدمين (١٤٧٦ – ٥٠٥ م./ ١٨٨ – ٩١٠ ه...)، وقد شمل الهجوم الجزء الجنوبي من الجزيرة، والذى يعد أضعف المناطق تحصينًا، وفيه كانت سكنى اليهود الذين أبدوا شجاعةً جنبًا إلى جنب مع المقاتلين الآخرين فى الدفاع عن المدينة. وكانت المعارك قد بلغت معبد اليهود قبل انسحاب القوات التركية، أما منازلهم فقد لحق بها التدمير أثناء إعادة ترميم الأسوار (٣). وعلى كل استمرت المعارك ثلاثة أشهر، وتمخضت عن قتل عدد كبير من الفريقين، وبلغ عدد من قتل من الجسيش العشماني فى هذه الحرب نحو تسعة آلاف جندى فضلاً عن جرح حوالى خسة عشر ألفا خلاف السفن التى دمرت والأموال التى أنفقت (١٠). وما تزال الكرات الحجرية الضخمة التى كانت خلاف السفن التى دمرت والأموال التى أنفقت (١٠). وما تزال الكرات الحجرية الضخمة التى كانت المدافع العثمانية تدك بما الحصون والقلاع ماثلة (٥) تشهد على صدق ما رواه عوبديا بشأن رؤيته المدافع المتخدمت فى قذف رودس.

Obadiah, Op.Cit., pp.216-217.

<sup>(&#</sup>x27;)

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) ابن إياس (ت ٩٣٠هـ. / ١٥٢٤م.) محمد بن أحمد بن إياس المصرى: بدائع الزهور في وقائع الدهور، تحقيق: محمد مصطفى، ٦ جـ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة الثانية، القاهرة، ١٤٠٢هـ. اهـ. / ١٩٨٢م.، جـ ٣، ص١٨١؛ راجع أيضاً: يلماز أوزتونا: تاريخ الدولة العثمانية، جــ١، ص١٥٦ - ١٧٠، بروكلمان، كارل: تاريخ الشعوب الإسلامية، ص٤٤١.

<sup>(</sup>T) حبيب غزال : جزيرة رودس، ص٧٠.

Marmorstein, Rabbi Avrohom, (ed.) the travel letters of Rabbi Ovadiah, p.25, No.17.

<sup>(1)</sup> حبيب غزالة: المرجع السابف، ص٢٠.

<sup>(°)</sup> بروكلمان، كارل: تاريخ الشعوب الإسلامية، ص٤٤١.

ويقدم الخطاب الأول أيضًا مادة يستقى منها جانبًا من علاقة طائفة الإستارية فى رودس بدولة السلطين المماليك فى مصر والشام على عهد السلطان الأشرف قايتباى (١٤٦٨ – ١٤٩٦م. السلطين المماليك فى مصر والشام على عهد السلطان الأشرف قايتباى (١٤٦٨ – ١٤٩٩م.) الإبحار إلى الإسكندرية خشية أنه سوف يكون فى مقدور سلطان مصر التحفظ عليها فبقينا بالجيرة [حوالى من الشهر] ذلك أن حاكم الجزيرة كان قد تقاضى مبلغ مائة وعشرين ألف قطعة فهسية مسن سلطان مصر بعد أن وعده بأنه سيسلمه مقابل ذلك شقيق السلطان التركى جم فهسية مسن سلطان مسجولًا فى فرنسا، لكن الحاكم لم يكن فى وسعه أن يوفى بالوعد خوفاً من غضب السلطان التركى؛ ذلك هو السبب وراء مخاوف حاكم رودس من أن يضع سلطان مصر يسده على السلطان التركى؛ ذلك هو السبب وراء محاوف حاكم رود من النطحة، وكل هذا العدد من السلع الثمينة، وكل هذا العدد من الستجار (٢)) ورغسم أن هذه المادة جاءت على سبيل إلقاء عوبديا قدر من الضوء على الظروف

<sup>(&#</sup>x27;) الأشرف قايتباى أبوالنصرة الظاهرى المحمودى، قدم إلى مصر سنة ١٤٣٥م. / ١٤٨٨ه...، وأصبح من تماليك السلطان الظاهر جقمق (١٤٣٨ – ١٤٥٩م. / ١٤٨٩ – ١٨٥٧ه...)، وبعد عتقه تدرج في الوظائف حتى عُبن أتابكاً، ثم اتفق المماليك على توليته السلطنة في الفترة المذكورة أعلاه، وعرف الأشرف قايتباى بالنبات على الرأى مع العزم والتصميم على تنفيذ ما يعتقد فيه علمًا وصلاحًا، وكان حاسمًا في قراراته، وله هيبة ومتدينًا ورعًا، أحب العلم والفروسية، وقرر الاعتزال عن السلطنة أكثر من مرة، لكنه كان يرجح عن قراره أمام إلحاح الأمراء، أشرف بنفسه على كثير من الأعمال التي تنسب إليه سواء في مجال العمارة أو الإدارة، وكان ذلك يتطلب تنقله من أشرف بنفسه على كثير من الأعمال التي تنسب إليه سواء في مجال العمارة أو الإدارة، وكان ذلك يتطلب تنقله من كان إلى آخر داخل دولته الواسعة، ودام حكمه تسعة وعشرين عاماً تقريباً. ولمعرفة المزيد انظر: السخاوى (ت ٢٠٩ه... ١٩٥٧ م.) شمس الدين محمد بن عبدالرحمن بن محمد: الضوء اللامع في أعيان القرن التاسع، ١٩٠٧، حــ، ١٩٥٠ أبواليمن العليمي (ت ١٩٧٩ه.. / ١٩٥٩م.) عبدالرحمن بن محمد بن عبدالرحمن مجير الدين الحنبلي: الأنس الجليل بتاريخ القدس والخليل، ٢٠جــ، الطبعة الأولى، النجف، العراق، ١٩٨٦ه... - ١٩٦١م.، ورحل إلى القدس عام ١٨٨ه... / ١٨٥٩م.، وآخر الأحداث التي دونما في كتابه في عام ١٩٨١ه... / ١٩٤١م.، ومن هنا القدس عام ١٨٨ه... / ١٤٨٩م.، وآخر الأحداث التي دونما في كتابه في عام ١٩٨١ه... كتابة خطابات عوبديا.

<sup>(</sup>¹) وردت فى النص ((ملك))؛ ولما كان اللقب الذى يحمله حاكم دولة المماليك فى مصر والشام آنذاك هو السلطان، فسوف يلتزم الباحث باستخدامه.

Obadiah, Op.Cit., p.218.

يجدر بالذكر أن العلاقات الروديسية مع مصر المملوكية قد تعثرت إلى حد الصدام الحربي؛ إذ جاء في عام ١٤٤٤م. أسطول مملوكي كبير وحاصر الجزيرة مدة اثنين وأربعين يومًا، وكان ذلك في عهد المقدم جان دى الاستيك Jean de Lastic (١٤٣٧ – ١٤٣٤م./ ٨٤٠ – ٨٥٨هـ..) وهو المقدم الحادى عشر بين رؤسائها=

الصعبة التى أحاطت برحلته إلى فلسطين، إلا ألها أوضحت فى الوقت ذاته جانبًا من طبيعة العلاقات العثمانية المملوكية الأوروبية. ذلك أن الأمير جم قد وصل إلى القدس فى عام (١٤٨١م./ ٨٨٦هـ..) بغرض الحصول على مساعدة السلطات المملوكية له، الأمر الذى أدى إلى مزيد من سوء العلاقات بينهم وبين العثمانيين حيث آوى السلطان قايتباى الأمير الذى أعلن الثورة على أخيه السلطان بايزيد (١٤٨١ – ١٥١١م./ ٨٨٦ – ١٩٩هـ..) حين خلف أباه فى السلطنة، ودخل فى حسرب معه، إلا أن جم هزم، فلجأ إلى رودس ومنها إلى فرنسا، وانتهى الأمر بوفاته عام في حسرب معه، إلا أن جم هزم، فلجأ إلى رودس ومنها إلى فرنسا، وانتهى الأمر بوفاته عام البلدين برودس والغرب.

وهناك مؤشرات دللت على أن علاقات رودس بالمماليك قد أخذت تسوء، ومنها ما اهتمت المصادر اليهودية بتسجيله من أن ساحل غزة تعرض عام ١٤٨٠م. لهجمات عنيفة من قراصنة رودس<sup>(٢)</sup> وهنذا التردى في العلاقات كان من شأنه أن يحيط رحلة عوبديا بالمخاطر حيث روى ما يلى: ((غادرنا رودس، وبعد ستة أيام أصبحنا قبالة الإسكندرية. ورفض ربان السفينة إيلاج الميناء إلا بعند تقديم الأجرة المادية الواجبة، وعلى ذلك فقد بقينا في مياه أبي قير ..... وبالإسكندرية

ظل قراصنة رودش يشكلون خطراً داهماً على حركة المسافرين في شرقى المتوسط، إذ سجل الطالب اليهودي المجهول أنه خشى الهبوط في مينائها أثناء رحلة ذهابه إلى فلسطين عام ١٤٩٥م./ ١٠٠هــــ انظر:

A student's letter, p.76

هذا وقد تعهد القبارصة والكتلان وفرسان الإسبتارية بالقيام بأعمال القرصنة فى البحر المتوسط والإغارة على ســواحل مصــر والشام، وعلى الرغم من نجاح السلطان الأشرف برسباى (٢٢٦ – ١٤٣٧ م./ ١٨٥ – ٨٤هـ.) فى الاستيلاء على قبرص ومحاولات جقمق الثلاث للاستيلاء على رودس فى العقود القليلة السابقة على رحلة عوبديا، إلا أن ذلك لم يخفف من حدة غارات القراصنة فى البحر أو على الموانئ المصرية والشامية. ولمعرفة المزيد عن نشاط قراصنة رودس وغيرهم على الدولة المملوكية. راجع: محمد مصطفى زيادة: المحاولات الحربية للاستيلاء على جزيرة رودس، صفحات متفرقة؛ أحمد دراج: المماليك والفرنج فى القرن التاسع الهجرى، القاهرة المحرى، مسلمان على ١٤٦٠ م.، ٥٠ ، ٢٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ . ١٠ .

<sup>=</sup> من طائفة الإستبارية، فأبلى فى الدفاع عنها بلاءً حسنًا ولم يفز هذا الأسطول بطائل. انظر: محمد مصطفى زيادة: المحاولات الحربية للاستيلاء على جزيرة رودس زمن سلاطين المماليك فى القرن الخامس عشر الميلادى، مجلة الجيش، ١٩٤٩م. انظر أيضًا: حبيب غزالة: جزيرة رودس، ص١٩.

Meshullam of voltera, Op.Cit., p.179.

أمير، وهو يمثل سلطان مصر فيها حيث اتخذ منها مقرًا له. أرسل إلى الربان مؤكداً أن السفينة وكل ما عليها في إمكافهم الدخول إليها في أمان، إلا أن الأخير لم يضع ثقته بهذا الوعد، فأرسل بنفسه سفراء إلى السلطان ..... ولم يسمح الأمير للسفينة بالتحرك نظرًا لأن الربان رفض أن يضع الثقة فيه)) وبالفعل تقرر ألا تدخل السفينة الميناء إلا بعد أن عاد السفراء بموافقة السلطان<sup>(1)</sup>. ويلاحظ أن ربان السفينة قد حرص على أن تقبل السلطات المملوكية المكس المقرر على السفن دفعه أولاً على اعتبار أن قبوله يعتبر صك أمان للسفينة دون الاستيلاء عليها، وهذا يعكس بالطبع مدى ما آلست إلىه العلاقات بين رودس والمماليك من توتر، ويلاحظ أيضًا وقوف عوبديا على الألقاب السائدة عند المماليك إذ عرف والى الإسكندرية بلقبه ((أمير)).

كسذلك أدرك المستوطن اليهودى أن سيادة السلطان المملوكي الأشرف قايتباى شملت الشام فضلاً عسن مصر والبرارى الواقعة إلى الشرق منها، وعبر عن ذلك قائلاً: ((كل هذه الأراضى خاضعة للسيادة المصرية، وهي تمتد لتشمل مجمل فلسطين التي هي موطن الشعب الفلسطيني بالإضافة إلى سوريا، ومن بين جميع المدن الواقعة تحت هذه السيادة لا نجد سوى الإسكندرية وحلب وقد أحاطتهما الأسوار (٢٠)). وعادة نجد اليهود على مر تاريخهم يهتمون بإحاطة مدهم بالأسوار تأسيبًا بالكنعانيين الذين سبقوهم في هذا المضمار حمايةً لها من غائلة أعدائهم، وكانت القدس والسامرة (نابلس) من أشد المدن تحصينًا (٣)، ومن هذا المنطلق يبدو أن عوبديا تشبه بأجداده في إبداء هذا الاهتمام بالتحصينات، ففضلا عن إشارته لأسوار الإسكندرية وحلب نجده قد أشار أيضًا إلى تحصينات مدن أخرى مثل ميسسينا ورودس والقاهرة.

من ناحية أخرى ورد فى الخطاب الأول ما يلقى بعض الضوء عن العلاقات السياسية بين دول المنطقة مسع ربيع عام ١٤٨٧م. / ١٩٨ه. فيما نصه: ((وكان قد وقعت اضطرابات فى هذا الوقت تقريبًا فى مصر ذلك أن السلطان أراد أن يجمع أموالاً بغرض تقديمها إلى قادة جيشه الذين كسان عليهم الخروج للقتال ضد السلطان العثمانى فى حلب؛ إذ قام السلطان المملوكى بفرض

Obadiah, Op.Cit., pp.218, 219.

<sup>()</sup> 

Ibid, p.232.

<sup>(`)</sup> 

<sup>(&</sup>quot;) فؤاد حسنين على: المجتمع الإسرائيلي منذ تشريده حتى اليوم، ٢ جــ في مجلد، معهد البحوث والدراسات العربية، القاهرة ١٩٦٨م، جــ١، ص١٦٦- ١٦٣٠.

ضرائب باهظة)) وشملت جميع الطوائف يهودًا ونصارى ومسلمين (١). والثابت تاريخيًا أنه منذ أن استولى العثمانيون على القسطنطينية وضعوًا نصب أعينهم السلطنة المملوكية، وتأرجحت العلاقة معها بين عداء ومؤازرة، إلا أن الطرفين تنازعا حول إمارة ألبستان التي امتدت على الفرات الأعلى بين مرعش وملطية، وهي واحدة من عدة إمارات تركمانية، نشأت في مناطق الثغور بسبب تجمع التسركمان فسيها، وسميت هذه الإمارة (بألبستان) نسبة إلى عاصمتها، ودعيت كذلك يامارة ذي القسدر أو القدرية، على اسم أسرة تركمانية حكمتها فيما بين (١٣٥٣ – ١٥٢٧م./ ١٥٧ – القسدر أو القدرية، على اسم أسرة تركمانية حكمتها فيما بين (١٣٥٣ – ١٥٢٨م) من احتلها العثمانيون، وقد تدخل المماليك والعثمانيون في شئون هذه الإمارة العازلة بين منطقتيهما حيث أيد كل منهما أميرًا تركمانيًا، ومارس النفوذ من خلاله، ونتج عن ذلك تأزم في العلاقات المملوكية العثمانية (١٠). ونجد عند المؤرخ ابن إياس ما يؤكد ما أورده عوبديا في هذا الشأن إذ يذكر إنه في ذلك العام حدثت أزمة بين الطرفين استوجبت من السلطان الأشرف قايتباى المسأن إذ يذكر إنه في ذلك العام حدثت أزمة بين الطرفين استوجبت من السلطان الأشرف قايتباى المسبل (٢) وكان ما حدث من نزاع في هذه الآونة، وهو الذي أشار إليه عوبديا ما هو إلا حلقة من السبل (٢) وكان ما حدث من نزاع في هذه الآونة، وهو الذي أشار إليه عوبديا ما هو إلا حلقة من حلقات التوتر في العلاقات بين الدولتين المسلمين.

ونقراً فى الخطاب الثالث ما آلت إليه الأحداث بين الدولتين العثمانية والمملوكية حيث ورد فسيه: ((والحرب التى نشبت بين السلطان العثماني [محمد الفاتح] وسلطان مصر [الأشرف قايتباى]، قد ران عليها النسيان، وظن الكثيرون، أفما قد وقّعا منذ عامين اتفاقية عدم اعتداء بيستهما، علمًا بأن السلطان الذي يعيش هناك [في مصر] هو السلطان نفسه لم يبدل أو يمت. لقد بيستهما، علمًا بأن السلطنة المصرية على مدى عشرين عامًا، وأنه قد بلغ من الكبر عتيا(٤)) وإذا كان

Obadiah, Op.Cit., pp.229, 230.

Ċ

<sup>(</sup>٢) عبدالكريم رافق: العرب والعثمانيون (١٥١٦ – ١٩١٦م.) الطبعة الأولى دمشق ١٩٧٤م.، ص٥٥.

وهناك من يذكر أن الأشرف قايتباى قد أنفق أكثر من سبعين ألف دينار على الحملة الموجهة ضد التركمان عام (١٤٨٧م..)، كما أنفق نحو ألف ألف دينار على الحملة الموجهة ضد العثمانيين عام (١٤٨٧م./ ١٤٨٩ه...)، انظر: عثمان على عطا: الأزمات الاقتصادية فى مصر فى العصر المملوكى وأثرها السياسى والاقتصادى والاجتماعى (١٤٨٠ – ١٢٥٠ه.../ ١٢٥٠ – ١٢٥١م.)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، و١٤٥٠م.، ص١٣٢٠.

وما زالت الخطابات تمدنا بالمزيد من المادة السياسية التى تساعد على معرفة تاريخ جماعات اليهود فى الشرق خاصة بعد أن انتقل عوبديا إليه، وأصبح قريباً من الأحداث التى يعج بها، فنجده وقد حرص على إخبار ذويه فى إيطاليا ببعض المعلومات عن بلاد اليمن على أنه لم يزرها محدداً مصادره الستى أمدت بحدفه المعلومات، إذ يقول: ((ثمة شيخ رابي يهودى من الأشكيناز Ashkanizm (ثمة الذى ولد وتعلم هنا [بالقدس]، أن أخبرين بأنه يذكر وهو فى مرحلة الشباب أن بعص السيهود قدموا من عدن، وأخذوا فى رواية كل شئ له عما فعلوه تفصيلياً، كذلك فإن يهود عدن يقولون بأن مواطن بنى إسرائيل تقع عند التخوم الخاصة بأراضى بلادهم، وهم أولئك الذين كتبت عنهم فى خطابى الأول، والذين هم حالياً فى حرب مع شعب القديس يوحنا Prester المين وعن وجود طائفة من اليهود بها،

Ben-Sasson, H. H., A History of the Jewish people, pp.501 - 508, 512-515.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) كلمة أشكيناز في الأصل اسم لأحد أحفاد نوح. وكانت تستخدم قديمًا للإشارة للشعب والبلد الموجودين على حدود أرمينيا في أعلى الفرات، ولكنها أصبحت في العصور الوسطى تشير إلى يهود الأراضى الأوروبية التى يسكنها الجنس الجرماني، ثم أصبحت تشير إلى يهود ألمانيا. ولكن لم يستقر الأشكيناز في ألمانيا وحسب، فبعضهم استوطن في شمال فرنسا وشرقها والنمسا وروسيا، كما هاجر بعضهم إلى شرق أوروبا في القرنين الخامس عشر والسادس عشر الميلاديين التاسع والعاشر الهجريين، ومعظم اليهود الأشكيناز لا يتحدثون العبرية، وإنما يتحدثون اللغة المديشية، وهي لغى ألمانيا في العصور الوسطى مختلطة بالسلافية، وتكتب بالحروف العبرية. انظر: عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية بين التجارة والأدعاء القومي، ص٩٢٠. انظر أيضاً: عرفة عبده على: ملف اليهود، ص ٢٢١.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) الكاهن يوحنا شاع في أوربا حول عام ١٥٠٠م – ٥٤٥هـ وإبان الحروب الصليبية ذاع خبر كان بمثابة البشرى بظهور زعيم عظيم يدعى الكاهن يوحنا سيكون حليفاً للصليبين في مواجهة المسلمين واستعادة جميع الأرض المسيحية معتمدين على ثروته، وما لديه من قوة، وبرغم عدم وجود سند حقيقى للخبر إلا أن الباباوية اهتمت بالأمر، وأرسلت من قبلها من يلتقى بجذا الكاهن الأسطورى في الحبشة عام ١١٧٧م./ ٥٧٣هـ. ولم تحقق هذه الرحلة نتائج محسوسة، وقد ظلت الأسطورة تتردد بل وتنفاقم بين الأجيال المسيحية التالية وصولاً إلى أواخر=

أمـــا مصــــدر عوبديا التالى فتمثل فى التجار القادمين من هناك حيث نقل عنهم: ((ويقول هؤلاء الــــهود الــــذين جاءوا من عدن إنه يوجد فى بلادهم مجتمعات يهودية عريضة، وملك هذه البلاد عربى وهو شديد اللطف مع الآخرين<sup>(١)</sup>))

وبــذلك أصبح من النابت من خلال الإشارات المتكررة في الخطابات أن هناك هجرات قام بحا اليهود من اليمن إلى القدس فضلاً عن تلك التى قام بحا الأشكيناز، وكانت آخرها إشارة المستوطن إلى أسرى اليهود الذين كانوا قد وقعوا فى الأسر أثناء المعارك فى أثيوبيا، وكانوا يباعون فى القاهرة حيث قابلهم هناك (٢٠). وفى الواقع أنه على الرغم من تعدد مصادر عوبديا على هذا النحو، إلا أنه لم يخص كيثراً فى واقع اليهود المعاصر فى اليمن، فمن الثابت أنه فى بداية القرن الثالث الميلادى وجــدت جماعـات يهــودية بين سكان اليمن، بحيث بلغ عددهم قبيل الإسلام نحو ثلاثة آلاف نســمة (٣)، ولم يُعـرف الكثير عن أوضاع يهود اليمن خلال الفترة الإسلامية الأولى، بيد أنه من الضرورى أن نذكر أنه بعد قليل من تأسيس الدولة المملوكية ٥٥١١م. / ١٤٨هـــ. فرضت هذه الدولــة ســلطتها علــى بلاد اليمن والحجاز إلا أن تصريف شنونها ثرك بيد بنى رسول، واكتفى المماليك بالتدخل لفض المنازعات التى أحياناً ما كانت تنشب بين رجالاتها، وفى أواخر حكم هذه المولة ظهر تنافس تجارى بينها وبين التجار المصريين فى البحر الأحمر. وقد بعث بنو رسول البعثات الى المند وسيلان والصين، وطوروا ميناء عدن حتى أصبح من أكبر مراكز التجارة مع الشرق، وفى النصــف الثانى من القرن الخامس عشر اقتصرت سلطة بنى رسول على الحجاز بينما انحسرت عن النصـف الثانى من القرن الخامس عشر اقتصرت سلطة بنى رسول على الحجاز بينما انحسرت عن زبــيد وعــدن، فخلفهم فيها بنو طاهر عام ١٤٥٤ مم ١٩٥٨هــ (٤٠) وكان اهتمام هذه الدولة بالــتجارة عظــيمًا، إذ عملوا على زيارة النشاط التجارى فى عدن لارتباط ذلك بتدعيم دولتهم بالــتجارة عظــيمًا، إذ عملوا على زيارة النشاط التجارى فى عدن لارتباط ذلك بتدعيم دولتهم بالسيحية وياده الموادة عظــيمًا، إذ عملوا على زيارة النشاط التجارى فى عدن لارتباط ذلك بتدعيم دولتهم بالسيد والميد الميدون الميدون الميدون الميلاد الميدون الميدون

<sup>=</sup>العصور الوسطى، وعنها انظر على سبل المثال: ستيفن رنسيمان: تاريخ الحروب الصليبية، ٣جب، ترجمة: السيد الباز العريني، الطبعة الأولى دار الثقافة بيروت ١٩٦٨م، جـــ، ص١٩٦١، ١٨٦٢.

Obadiah, Op.Cit., p.246.

كسان ملك اليمن آنذاك هو السلطان المنصور عبدالوهاب بن داود الطاهرى الذى توفى فى ٩٩٤هـ./ ١٤٨٩ م. فتولى من بعده الظاهر صلاح الدين عامر ولمعرفة المزيد عن عصرهما. راجع محمد عبدالعال أحمد: بنو رسول وبنو طاهر وعلاقات اليمن الخارجية فى عهدهما (٦٢٨ – ٩٢٣هـ./ ١٣٣١ – ١٢٥١م.) الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٠م.، ص٢٦٨ – ٢٨٢.

Obadiah, Op.Cit., p.247.

<sup>(&</sup>quot;) كاميليا أبوجبل: يهود اليمن، ص١٦ – ١٩.

<sup>(</sup>أ) عبدالكريم رافق، العرب والعثمانيون، ص١٦ – ١٧.

الناشئة، فشجعوا السفن على الرسو فى ميناء عدن طمعًا فى المزيد من العوائد، وما لبثت أن نشطت تجارقم مع كل من الحجاز ومصر<sup>(۱)</sup>، ويبدو أن حركة السفن النشيطة فى البحر الأحمر قد أنعشت الحياة الاقتصادية بشكل عام فى المنطقة مما انعكس ايجابياً على جماعة اليهود<sup>(۱)</sup> فبدا الملك الظاهرى لطيفاً فى نظر عوبديا فى تعامله معهم.

وغمة مزاعم بأن لليهود كيانًا فى أراضى أثيوبيا امتدادًا لكيافهم فى بلاد اليمن يرجع إلى الفترة الممتدة من القرن العاشر قبل الميلاد حتى القرن الثانى الميلادى من سبط دان Dan؛ وهم نسل أحد الأسباط العشرة (٢) المفقودة، وهو الأمر الذى لم يتأكد تاريخيًا، فى حين تأسست دولة مسيحية قوية فى السبلاد خسلال القرنين السادس والسابع الميلاديين عرفت بمملكة أكسيوم Aksiom، ولكن تاريخها اتصف بالغموض وصولاً إلى القرن الثالث عشر الميلادى/ السابع الهجرى، حيث ظهرت شلاث ممالك: إحداها مسلمة، والثانية نصرانية متمسكة بدينها، والثالثة يهودية من الصدوقيين. وهسم لا يقدسون الستوراة قدسية مطلقة، وينكرون التلمود (٤)، وقد تبلورت تقاليدهم الدينية والاجتماعية المهرزة فى القرنين الرابع عشر والخامس عشر الميلاديين/ الثامن والتاسع الهجريين

<sup>(</sup>١) محمد عبدالعال أحمد: المرجع السابق، ص٤٦٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) يتجه بعض الباحثين إلى اعتقاد أن اليهود نشطوا فى مجال التجارة بين البحر المتوسط والهند عن طريق عدن فى نقل التوابل والعطور والحرير بحيث وصفت حالتهم الاقتصادية حتى فترة الحكم المملوكى بالجيدة، انظر: كاميليا أبوجبل: يهود اليمن، ص ١٦ – ١٩.

<sup>(1)</sup> الصدوقيون: فرقة رئيسية من فرق اليهود، ظهرت في العصر البطلمي، دعت إلى أن تقوم الدولة اليهودية في ذلك الوقت على التوراة مع مجاراة الواقع والظروف المحيطة، وعندما تدعو الظروف يُباح الاندماج بالأغيار. وهم لا يؤمنون ببعث ولا حساب. وقد قويت شوكتهم في عصر السيد المسيح، ولكنهم ما لبثوا أن اضمحلوا، انظر: عبدالجليل شلمي: اليهود واليهودية، الطبعة الثانية، أخبار اليوم، القاهرة، ١٩٩٧، ص١٩٩٧، صعفان: اليهود تاريخ وعقيدة، دار الاعتصام، القاهرة ١٩٨٨م.، ص٠٢٠، ٢٠٧، أما التلمود فهناك تلمودان؛ أحدهما فلسطيني والآخر بابلي. وكلمة تلمود دون تحديد تشير إلى التلمود البابلي الذي يعتبر أكثر النصوص قداسة لدى اليهود والأرثوذكس. انظر: شاحاك، إسرائيل ومتسفينسكي، نورتون: الأصولية اليهودية في إسرائيل، ترجمة: ناصر عفيفي، الكتاب الذهبي، روزاليوسف، القاهرة، ٢٠٠١، ص٢٠.

نتيجة لامتزاج عناصر دينية وسياسية أدت إلى تكوين جماعات متعددة أطلق عليهم إيهود أو يهود، الذين عرفوا فيما بعد باسم الفلاشا<sup>(١)</sup>.

وكـــان عـــوبديا قد روى أهم الأحداث التاريخية ذات الصلة بالحرب التي شنها ملوك أثيوبيا المسيحيون ضد اليهود في البلاد، حيث ذكر: ((إن بني إسرائيل لديهم خمسة أمراء أو ملوك تمكنوا من الاستحواذ على مدى قرن كامل أو يزيد على تلك البلاد بعد حروب طاحنة مع اتباع الكاهن يوحنا Johannites ، ولكن للأسف فقد انتصر اتباع الكاهن يوحنا والهزم إفرايم Ephraim('')، وأخـــذ اتـــباع الكـــاهن يوحنا في النفاذ إلى بلادهم وعصفوا لها. وتم القضاء تقريباً على ذكرى إســرائيل في تلك الربوع، ذلك أن هناك مرسوماً استصدر ضد من بقى منهم يحظر عليهم ممارسة واجباتهم الدينية ... غير أن الرب ذو رحمة. فإن ملوكًا آخرين في الهند آل إليهم حكمها بالوارثة، ولم تكـــن قلـــوهم قاسية كأسلافهم؛ إذ غدا يقال إن مجد اليهود الغابر في طريقه الآن إلى صحوة عظميى؛ كما أخذت أعدادهم في التزايد مرة أخرى من جديد، ومع ذلك فقد استمروا في دفع الجزية إلى أتباع الكاهن يوحنا إلا ألهم لم يخضعوا لهم بشكل كامل، وقد قيل إلهم دخلوا في حرب مـــنـذ أربـــع سنوات مع جيراهُم(٢٠)) والرواية اليهودية تمدنا بالخلفية التاريخية لهذه الأحداث فهي تذكر أن عام ٩٦٠م./ ٣٤٧هـ. قد شهد بدء سلسلة ثورات يهود الفلاشا مع أسباط وعشائر الآجاو ضد ملوك أكسيوم من أسرة منليك المسيحية، ونجحت الثورة في إقصاء المسيحية عن البلاد لمسدة تزيد عن ثلاثة قرون. إلا أن أسرة منليك المسيحية عادت مرة أخرى وبقوة لحكم البلاد في

<sup>(&#</sup>x27;) محمد جلاء بدريس: يهود الفلاشا، ص١٦، ٢٧، ٣٤. وتخلص هذه الدراسة المتخصصة إلى أن كلمة فلاشا أو فلسين معناها الغرباء أو المهاجرون، وتعنى فى لغتهم "الجعزية": عبر أو هاجر. وفى العبرية تعنى: غزا، القتحم،وفى السريانية تعنى: نهب، سلب. وربما أخذت عن العربية من مادة فلس، والذى يتعامل به فلاس= كناية على اشتهار اليهود بدورهم فى مجال الصرافة. فهذه الأمور جميعها تنفق وطبيعة هذا الشعب. انظر: نفسه، ص٨٧،

<sup>()</sup> المقصود سبط إفرايم شقيق منسى، ابنا يوسف عليه السلام الذى أنجبهما فى مصر، فاعتبرهما يعقوب عليه السلام ولديه، وأصبح لكل منهما قبيلة على اسمه معدودة من قبائل اليهود. انظر: ذكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص113 – 114.

عــــام ١٧٧٠م./ ٦٦٨هــــــ. باســــم الأســـرة السليمانية بعد أن تغلغلوا بين اليهود وأثروا فى عقيدهم<sup>(١)</sup>، ودخلوا في حروب شرسة ضدهم شملت القرنين الرابع عشر والخامس عشر الميلاديين/ الثامن والتاسع الهجريين(١). والملاحظ أن نظرة عوبديا إلى مسيحيي الحبشة على ألهم اتباع الكاهن يوحـــنا تطابق المعتقد المسيحى المعاصر(٣)، وهذا التطابق يتأكد عنده حتى اعتبر أن بلاد الهند أيضًا موطــنًا لهؤلاء، بيد أن المستوطن أدرك اختلاف موقف ميسحيي الحبشة حيال اليهود على موقف القوى المغولية الإسلامية في الشرق الأسيوى الذي وصفهم بأن قلوبهم لم تكن قاسية.

وما لبث أن تحدث عوبديا عما جد في شأن يهود الفلاشا سياسيًا في خطابه الثاني إلى أخيه حيث يذكر: ((وقد حكى المسيحيون القادمون من الأراضي الخاضعة لملوك اليوحانيين، والذين هم في حرب مع شعب القديس يوحنا، أنه قد ألمت بهم هزائم مريرة، ونحن في غاية الشغف للتحقق مما إذا كانت هذه الأحداث قد وقعت بالفعل، وهذا الأمر لا يعلمه إلا الله وحده، وعسى الرب أن يحمى على الدوام شعبه وعبيده (٤)). وتتضح هذه المعلومات إذا ما علمنا أن يهود الفلاشا واصلوا العادة التي جُبلَ عليها اليهود المتمثلة في الثورة ضد حكام البلاد التي يقيمون فيها، خاصةً وأن حكام أثيوبيا المسيحيين من الأسرة السليمانية قد تشبعوا بكثير من الأفكار الصليبية التي حملها الأوروبيون معهم في غزوهم للشرق الأدبي ولذا نكِّل بمم قياصرة هذه الأسرة ومنهم القيصر عمدا صهيون ﴿ ١٣١٤ – ١٣٤٤م./ ١٧٤ – ١٤٤٥هـ.) والنجاشي داود الأول (١٣٨٧ – ١٤١١م./ ١٧٨٤ – £ ۸۱۸هـ...)، كما واصل ابنه القيصر إسحاق (£ ۱٤۱ – ۲۹ ۴ م./ ۸۱۷ – ۸۳۲هـ..) حروبه ضد الفلاشا ودمر معابدهم وأقام الكنائس مقامها، واستمر القيصر زرع يعقوب (١٤٣٤. - ١٤٦٨م./ ٨٣٧ - ٨٣٧م...) ف أداء المهمة ذاها، كما استمر ابنه بادامريام (١٤٦٨ -١٤٧٨ - ٨٧٢ - ٨٨٣ م.) في السياسة العدائية تجاه الفلاشا، وشن عليهم حربًا لمدة سبعة أعوام حتى استسلم الفلاشا له، وتم تجميعهم في مكان واحد ودكهم دكاً؛ وكان نتيجة هذه

Obadiah, Op.Cit., p.247.

<sup>(</sup>١) قشابي، رئوبين: الفلاشا: التاريخ والعادات والتقاليد، بالعبرية، القدس، د.ت، ص١٣. نقلاً عن محمد جلاء إدريس: يهود الفلاشا، ص٧٧ - ٧٨.

<sup>(</sup>٢) صلاح عبداللطيف: الفلاشا، الخيانة والمحاكمة، الطبعة الأولى، مكتبة المدبولى، القاهرة، ١٩٨٦، ص٢٢. Joos Van Ghistele, Le Voyoge en Rgypte, pp.208 – 209.

<sup>( )</sup> 

السياسة أن تظاهر العديد من اليهود باعتناق النصرانية (١). والواضح أن عوبديا قد وقف على تفاصيل تلك الأخبار من مصادره المختلفة سواء المسيحيين القادمين من أثيوبيا بغرض الحج إلى القدس، أم من اليهود الذين وقعوا أسرى فى الحروب، وبيعوا عبيداً فى أسواق النخاسة بالقاهرة.

هذه النكبات التى تعرض لها يهود أثيوبيا مدعاة لاجترار عوبديا ذكرى الأحداث المؤلمة القديمة التى تعرض لها بنو ملته، وذلك فيما يخص المرسوم الذى استصدره الملك السلوقى أنطيوخس الرابع Antiochus IV (روشأن هذا الأمر شأن المرسوم السنى المسلوم فيذكر: ((وشأن هذا الأمر شأن المرسوم السنى أصدره أنطيوخس في الماضى في عصر الحشمونين Hasmoneans (٢٠)) (٢٦ - ٣٨٠ ق.م.) أن أراد الملك ق.م). وقد حدث أثناء فترة السيادة الإغريقية على الشام (٣٣٧ – ٣٣ ق.م.) أن أراد الملك أنطيوخس الرابع السلوقى أن تكون المعتقدات اليونانية هى ديانة كل الممالك الخاضعة لليونان بما فيها المناطق التى يعيش فيها اليهود، فأسرع أغلبهم، وأقاموا مذابح للآلهة اليونانية في بلادهم، بل وفي هيكل سليمان ذاته، وأحرقوا ما لديهم من أسفار التوراة، ونبذوا كل أحكام الشريعة، إلا أن طائفة منهم عرفت بالحشمونين أو الميكابين تمردت، وأعلنت الثورة، ونجح زعيمهم يهوذا الميكاني في الاستيلاء على أورشليم ورمم الهيكل، وأعاد بناء المذبح، وأخضع عديدًا من بلاد الفلسطينين لى الاستيلاء على أورشليم ورمم الهيكل، وأعاد بناء المذبح، وأخضع عديدًا من بلاد الفلسطينين حكم بلادهم في ظل السيادة اليونانية (٣٠ - ١٦١ ق.م.). واستقر الأمر بأن تولى الحشمونيون أن عرفوهم على حقيقتهم (١٠) وهكذا ربط عوبديا بين الأحداث التى عاشها يهود عصره في أثيوبيا أن عرفوهم على حقيقتهم على يد السلوقيين، ليؤكد مرة أخرى على ثقافته التاريخية ذات الصلة ببنى

<sup>(</sup>١) مجمد جلاء ُ إدريس: الفلاشا، ص٧٨ – ٨٠؛ صلاح عبداللطيف: الفلاشا، الحيانة والمحاكمة، ص٣٢.

Obadiah, Op.Cit., p.238.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) ذکی شنوده: المجتمع الیهودی، ص٤٣٤ – ٤٣٦؛ ديورانت، وول: قصة الحضارة، ٨جــ، ترجمة: محمد بدران، القاهرة، ١٩٦٨م.، جـــ٣، ص١٥٥٨.

<sup>(</sup>أ) جلوب باجوت، فون: السلام فى الأرض المقدسة تحليل تاريخي لمشكلة فلسطين، ترجمة: رشاد الشامى، ونشره تحت عنوان: اليهود واليهودية فى العصور القديمة بين وهم الكيان السياسى وأبدية الشتات، الطبعة الأولى، المكتب المصرى لتوزيع المطبوعات، القاهرة، ٢٠٠١م.، ص٢٩٣.

## المبحث الثابي

## البعسد الديسني

قسدف الدراسة في الصفحات الآتية إلى إبراز البعد الدينى، وهو يشكل أهية قصوى بالنسبة للسيهود بعامة وعوبديا بخاصة؛ فعلى الرغم من أن خطاباته تعد من قبيل المعاملات الشخصية الأسرية، والمتوقع لها أن تنأى عن الأمور الدينية العميقة، ولذا فبكل المقاييس ليس لها أن تعد من المؤلفات المتخصصة في هذا الاتجاه إلا أن الخطابات الثلاثة مفعمة بالمادة التي قد تلقى أضواء جديدة على النواحي الدينية عند محررها، وبادئ ذي بدء يلاحظ تغلب الصبغة العبرانية على كتابة عوبديا خطاباته نظرًا لحرصه على استخدام التأريخ بالسنة القمرية اليهودية (١) لوقائع رخلته خطوة بخطوة، فعلسي سبيل المثال حدد تاريخ تأهبه للخروج من سيتا دى كاستيلو في الأول من الشهر التاسع فعلسي المثال حدد تاريخ تأهبه للخروج من المتفويم الديني والشهر العاشر في الشهر الرابع في يوم الصيام وهوشهر تموز Tammuz في التقويم الديني والشهر العاشر في التقويم المدني السيهودي (١٠). وعندما وصل باليرمو أرخ لفترة تواجده فيها وحدد التاريخ الذي كلف فيه بإلقاء السنوس في أيام السبت للأهالي عند ظهور القمر الجديد من شهر آب ٤٤٧ ٥. كذلك استخدم السدرس في أيام السبت للأهالي عند ظهور القمر الجديد من شهر آب ٤٤٧ ٥. كذلك استخدم

<sup>(&#</sup>x27;) العام اليهودى عامم قمري يضاف إليه شهر كل أربعة أعوام حتى يتفق التقويم القمرى والتقويم الشمسى. وتتحدث المشناه عن أربعة تقاويم ليبدأ بما العام: أول نيسان وهو التقويم الدينى، أول أيلول، لدفع عشور الماشية، أول تشرين وهو التقويم المدنى، وأول ومنتصف شباط لغرس الأشجار. وحينما يعدد اليهودى شهور السنة، يبدأ بشهر نيسان أول شهور التقويم المدنى. انظر: عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ٥، ص٢٥٦؛ فؤاد حسنين على: المجتمع الإسرائيلي حتى تشريده، جـــ١، ص٩٦ - ٩٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) هو الشهر التاسع من العام وفقاً للتقويم اليهودى، و هو يتكون من ۲۹ أو ۳۰يوماً، ويوافق نوفمبر ديسمبر. ويبدأ عيد التدشين في الخامس والعشرين من كسليف، حين تُشعل شموع أو شمعدان التدشين. ويستمر العيد غانية أيام. انظر:

Ben-Sasson, H. H., A History of Jewish people, p.281.

<sup>(&</sup>quot;) يعادل الشهر العاشر المدنى عند اليهود، وتحدد اليوم المذكور أعلاه مناسبة للصيام إحياء لذكرى هدم جدار الهيكل الأول والثاني. انظر:

Ben-Sasson, H. H., A History of Jewish people, p.551.

<sup>(1)</sup> عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ٥، ص٢٥٨ – ٢٥٩.

مناسبة عيد المظال عند اليهود Day of Tabernacles لتأريخ وصول السفينة التي خرجت به مسن باليرمسو إلى الإسكندرية. كما أرخ لخسروجه من ميناء ميسينا بالحادى عشر من شهر Marcheshvan التاسع والعشرين من أكتوبر، وسجل فترة الشهر التي تعطلت فيه السفينة في رودس قبل الإقلاع بما إلى الإسكندرية فيما بين: ((اليوم الثالث من شهر كسليف حتى الخامس عشر من شهر تيبث Teves)) نوفمبر – ديسمبر ١٤٨٧م. أذو القعدة – ذو الحجة ١٩٨٩هـ.، وأخسيرًا حدد موسم المطر في بلاد اليمن بما يوافق شهر آب (٢) يوليو – أغسطس حيث المطر الموسمي الصيفي هناك.

نلمس النزعة الدينية أيضًا عند عوبديا في محاولته ربط بعض الظواهر الطبيعية بالإسرائيليات؛ ومن ذلك ما سجله عن تماسيح النيل الضخمة حيث قال عنها: ((لعلها تكون هي تلك الضفادع السبى تعود إلى زمن [النبي] موسى))، كذلك سجل ما قيل عن أهرامات مصر بألها ((المخازن التي بسناها يوسف)) عليه السلام إلا ألها بدت له وكألها أطلال (٣). وعليه كان عوبديا شأنه شأن باقى اليهود خاصة المثقفين منهم، وقد شكل الدين جزءًا عضويًا من تركيبته الاجتماعية، ولذا كان من الطبيعي أن نلمس ذلك في أسطر الخطابات الثلاثة بل وبين ثناياها.

والعسبارات الدينسية المستخدمة فى الخطابات الثلاثة عديدة، إلا أن لجوء عوبديا إلى تضمينها خطاباته أصبحت من سمات الكتابة عنده، ويكتفى فى هذا الموضع بذكر أحد نماذج هذه العبارات؛ فقسد ورد فى الخطساب الثالث، وفيه يوجه حديثه إلى من يرسله إليه، ويتوقع أن يكون من تجار اليهود: ((أرجو من الله أن يغمرك برحمته وبطول العمر، كما أرجو أن تنال شرف رؤية المقدسات والهيكل. آمين)). وجاء فى خاتمة الخطاب ((ليس لدى اليوم يا سيدى جديد أخبرك به سوى إننى أفكسر مليًا فى قبور آبائي المقدسة، وأصلى كل يوم فى اتجاه الهيكل هذا الذى بيده السلام متدفقاً

<sup>(&#</sup>x27;) جمع لكلمة مظلة العربية، وهو ثالث أعياد الحج عند اليهود إلى جانب عيد الفصح وعيد الأسابيع، ويبدأ في الخامس عشر من تشرين أكتوبر، ومدته سبعة أيام بعد عيد يوم الغفران، والمناسبة التاريخية لعيد المظال هي إحياء ذكرى خيمة السعف التي آوت العبرانيين في العراء أثناء الخروج من مصر، ولذا يحتفل اليهود به بالجلوس تحت مظلة صغيرة داخل مساكنهم حيث يتناولون الطعام. راجع:

Ben-Sasson, H. H., A History of Jewish People, p. 548.

Obadiah, Op.Cit., p.239.

كالنهر، وبيته العادل الذي يملأه السلام، هو الله الذي يباركنا في كل أفعالنا وفقاً لمشينته ووفقاً لما يتمناه عباده (۱)). وبذلك جسد صاحب الخطابات الشخصية اليهودية التي تتصف بعمق التدين، فهو يؤدى الصلاة يوميًا موليًا وجهه شطر قبلة اليهود وداخل القدس حيث يفضل الصلاة فيها عن أي مكان دونه في العالم (۱) على أن أسلوبه هذا يعد أسلوباً معتاداً عند يهود ذلك العصر في الكتابة كما هو ثابت على سبيل المثال في رحلة ميشولام بن مناحم، إلا أن الأسلوب التعبيري عند عوبديا أكثر اصطباعًا بالدين، وربما تأثر به تلميذه في نص خطاب طالب يهودي، وهو ما لاحظه الباحث.

لم تقتصر الصبغة الدينية على مجرد عبارات وردت فى الخطابات إذ أن هناك معتقدات وقرت فى قلبوب بنى إسبرائيل على ألها أمور مسلم بها رددها عوبديا، ومنها ما سجله عن البحر الأهر وبالأحسرى خلسيج السويس فذكر: ((أنه فيما يختص بهذا البحر فهو الماء الذى انشق أمام آبائنا الأقدمين. وقد قيل إن مكان ذلك معروف، وأن كثيرًا من القساوسة يذهبون لزيارته (()) كذلك فحيسنما بلغ بلدة بلبيس ذكر ((يقال أن هذا المكان هو جوشن Goshen حيث نزل اليهود مصر فيه بشكل مؤقت (أ)) ومن ناحية أخرى ذكر بلدة العريش بمسمى سكوث Succoth فوق رأس فقد أورد ما نصه ((رأيت بأم عيني هناك أطلال الأبنية التي هدمها شخشون Samson ((أيت بأم عيني هناك أطلال الأبنية التي هدمها شخشون العبراني القديم حبرون الفلسطينين)) وعند الإشارة لمدينة الخليل عمد عوبديا إلى ذكرها باسمها العبراني القديم حبرون

Obadiah, Op.Cit., p.250.

Obadiah, Op.Cit., p.225.

تقع عيون موسى جنوب غرب شبه جزيرة سيناء على خليج السويس.

Obadiah, Op.Cit., p.226

Obadiah, Op.Cit., p.231.

ورد الاسم العبراني لبلدة العريش في سفر الحروج: ١٢: ٣٧.

(٢) اسم عبرى معناه (شمس)، وكان قاضيًا لمبنى إسرائيل لمدة عشرين سنة. ونظرًا لنصرته لليهود على الفلسطينيين بما منحه الله من قوة خارقة أعده اليهود نموذجًا لحب الوطن. راجع سفر القضاة: ٢١ – ٣٠: ٢١؟ انظر كذلك:بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقدس، مادة : شمشون؛ راجع أيضاً:

Ben-Sasson, H. H., A History of the Jewish people, p.486.

<sup>(</sup>٢) حسن ظاظا: الفكر الديني الإسرائيلي – أطواره ومذاهبه، القاهرة، ١٩٧١م.، ص١٧١.

Hebron رغم علمه بمسماها العربى الإسلامى. وأمعن في التأكيد على هذا الاتجاه حيث قال: ((كنت قد بلغت مغارة ماكفيلا Machphelah أو مغارة الأنبياء الأنبياء فيهاكانت قد اتخذت وضع وهمى كلمة عسبرانية تعنى ((مزدوج)) على اعتبار أن قبور الأنبياء فيهاكانت قد اتخذت وضع الصفين. وفي موضع آخر نلحظه يؤكد على أنه ((ما تزال عديد من القرى فيما حول الخليل حاملة نفس أسمائها الواردة في كتب الأنبياء (۱)).

## أ- البعد الديني بين جماعات اليهود في المحطات الأوروبية:

وإذ نحسن بصدد دراسة الجوانب الدينية في خطابات عوبديا نلحظ أن معبد اليهود سيناجوج Synagogue يشكل ركنا أساسيًا في اهتماماته، وهذا يتضح في مراحل رحلته المختلفة ومنذ السبداية، وعليه فقد حرص حين وصوله باليرمو على تفقد معبدها ليصفه فقال: ((إن معبد اليهود الكائن في باليرمو لا يوجد له مثيل في العالم كله؛ إذ أن الأعمدة الحجرية بالساحة الخارجية تتسلقها أفسرع كرمات العنب، وهو أمر لم أر في حياتي شبيهاً له. ولقد قمت بقياس أحد هذه الأعمدة، فسوجدت سُمكه خسة أشبار (٢)، ومن هذه الساحة يمكنك النزول عن طريق سلالم مصنوعة من الحجسارة إلى سساحة أخسرى تعد امتداداً لردهة المعبد، ولهذه الردهة ثلاثة جوانب ورواق يضم كراسي كبيرة لمن لا يريد أن يدخل إلى المعبد، كما يوجد بالردهة ينبوع مياه رائع المنظر، ويقع المسخل عسند الجهسة السرابعة من المعبد الذي يتخذ شكل المربع إذ أن طوله كعرضه أربعون ذراعًا (٢)). ووفقًا لتقدير المهتمين بالتأريخ لمحسابد اليهسود فإن بناء معبد باليرمو قد تم في عام ذراعًا (٢))، ووفقًا لتقدير المهتمين بالتأريخ لمحسابد اليهسود فإن بناء معبد باليرمو قد تم في عام الطرز تطورًا في مجال بناء المعابد اليهودية، ويعتبر غوذجًا لأكثرها ثراءً وفنًا، وقد عرفت صقلية هذا الطرز تطورًا في مجال بناء المعابد اليهودية، ويعتبر غوذجًا لأكثرها ثراءً وفنًا، وقد عرفت صقلية هذا الطرز للمعابد منذ القرن الرابع عشر الميلادي/ الثامن الهجرى بتأثير كنسي وأندلسي. وجاء الطرز للمعابد منذ القرن الرابع عشر الميلادي/ الثامن الهجرى بتأثير كنسي وأندلسي. وجاء تطورًا لنمط سابق صحيث كان للمعبد خس ردهات، فضلاً عن المدخل، وتُموف الحجرة المربعة التي

Ò

Obadiah, Op.Cit., pp.231 - 233, 249.

المقدسي البشارى: أحسن التقاسيم، ص٧٧ - ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) ورد ما يفيد استخدام اليهود لمقياس الشبر في سفر الخروج ٣٧: ١٢. وهذه واحدة من الإشارات الإضافية التي تدل على سيطرة الدين ونصوص التوراة على ثقافة عوبديا وفكره.

Obadiah, Op.Cit., p.211.

Meek, H. A., The Synagogue, 1 st. ed., London 1995, p.127.

غمثل قلب المعبد في هذا الطراز باسم Castile (1). والثابت أن التأثير الأندلسي (الإسلامي) جاء مع وفود جماعات اليهود الهاربة من قشتالة Castile إلى صقلية في الموجة الأولى تحبت وطأة رعب مذابح ملك قشتالة المسيحي بداية من النصف الثاني من القرن الرابع عشر المسيلادي/ النصف الثاني من القرن الثامن الهجري، وكانت هجراقم قد شملت بلادًا إسلامية تطل على البحر المتوسط فضلاً عن صقلية (1). بيد أن أبنية معبد باليرمو هذه قد اندثرت تمامًا بعد غزو الأسبان لصقلية في عام ٢٩٤ م / ٧٩٨ه.. وطردهم ليهود الجزيرة (٦)، وذلك الوصف التفصيلي نسبياً لأبنية المعبد من قبل عوبديا يشكل أهمية خاصة؛ حيث انفرد هو بوصفه مع تحريه المدقسة في ذلك. وهكذا نلحظ أن المستوطن اليهودي قد أبدى اهتمامه بمجرد بلوغه باليرمو للتحدث عن معبدها نظراً لقيامه بدور محوري في حياة اليهود ليس في تلك المدينة فحسب، وإنما في كل مجتمع بجمعهم.

وعن مكونات معبد باليرمو الداخلية الأساسية سجل عوبديا أن: ((الجهة الشرقية تضم بناءً حجرياً يستخذ شكل القبة حيث تابوت العهد The Ark of Covenant فائف الشريعة (٥٠) وهي مزخرفة بالتيجان وبحب الرمان المصنوعة من الفضة والأحجار الكريمة تبلغ قيمتها

Krinsky, Carol Herselle, Synagogues of Europe, Architecture History, (')
Meaning, reprinted in New York, 1996, pp.42, 47.

<sup>()</sup> فارج، فيليب، يوسف كرباج: المسيحيون واليهود في التاريخ الإسلامي العربي والتركي، ترجمة: بشير السباعي، الطبعة الأولى، سيناء للنشر، القاهرة، ١٩٩٤م.، ص٦٨.

Meek, H. A., Op.Cit., p.127.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) يقال إنه صندوق صنعه موسى بأمر الله تعالى، طوله ذراعان ونصف،وعرضه ذراع ونصف، وارتفاعه ذراع ونصف. والتفاعه ذراع ونصف. وكان مصنوعاً من خشب السنط ومغشى بصفائح ذهب من الداخل ومن الخارج، ويحيط برأسه إكليل من ذهب فوقه غطاء من ذهب نقى. وكان المنوط بحراسته وهمله أناس من اللاويين Levites، وكان في التابوت الوعاء الذي يحتوى على المن، وعصا هارون، ولوحا العهد، وكان عليهما وصايا الله العشر، ثم وضع بجانبه كتاب التوراة. وعندما سكن داود عليه السلام أورشليم نقل التابوت إليها على غاية من الجلال، فبقى هناك إلى أن بين الهيكل. إلا أن التابوت لم يكن في الهيكل الثاني. غير أنه ليس من المعلوم هل أخذ عندما نهب البابليون أورشليم أو اختفى؟ انظر: بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقدس، مادة: تابوت العهد.

<sup>(°)</sup> مخطوط الأسفار الخمسة الأولى من التوراة، ولابد أن يقوم بكتابته كاتب خاص وفقا لقواعد محددة على قطع من الجلد المجفف تخاط الواحدة بالأخرى لتكون لفافة طويلة، يثبت طرق اللفافة على عمودين من الخشب،=

وفقًا لتقييم الأهالى المقيمين فى باليرمو من اليهود أربعة آلاف قطعة ذهبية. وهذه اللفائف المخطوطة موضوعة على أرفف خشبية، ولم تكن موضوعة فى صناديق كما نضعها نحن. أما حجرة تابوت العهد فلها بابان أحدهما مفتوح إلى جهة الشمال والآخر مفتوح جهة الجنوب، ثم أضاف قائلاً: ((يسوجد خلف بابي حجرة تابوت العهد مكتب لبعض الرجال المتدينين الموثوق فى أمانتهم يتولون الإشراف عليها. وفى قلب المعبد توجد منصة خشبية تيباه The Theba يقف عليها المرتلون لتلاوة صلواقم، وبالفعل فهناك فى هذا المجتمع خسة مرتلين يؤدون هذا العمل فى أيام السبت Sabbath وفى الاحتفالات، ويقدمون أناشيدهم بعذوبة لم يسبق لى سماعها من أى مجموعة مرتلين آخرين (١٠)).

لعلمه واضح أن عوبديا أقدم على استخدام المقارنة بين ما تراه عيناه، وبين ما هو مألوف عند يهود وطنه الأصيل فلورنسا، وأهم ما يمكن الوقوف عليه من وصفه لمعبد باليرمو التعرف على ما تطرق إليه من عناصر، وينبغى تسليط الضوء عليها بغرض التوضيح؛ فهو يشير إلى حقيقة توجه أبنسية معسبد باليرمو شطر الشرق حيث القدس، ويتفق ذلك مع جميع معابد اليهود الأخرى فى الغرب<sup>(۲)</sup>. كما تطرق إلى احتواء معبد باليرمو وبالأحرى جميع معابد اليهود على ما يعرف بتابوت العهد، وهسو فى الواقع يعتبر أقدس الأشياء فى المعبد اليهودى بعد اللفائف نفسها التى هى تمثل الحمسة أسفار الأولى من التوراة<sup>(۳)</sup>، وعلى المصلين أن يقفوا احترامًا عند فتح التابوت. ولا يفتح الإفى المناسبات العامة، ويثبت التابوت فى الحائط الشرقى المتجه إلى القدس. وكثيرًا ما يغطى هذا الحسزء مسن المعبد بما يسمى باروخيت (ستارة)، وقد وُشيت ببعض الرموز الدينية، ويشعل أمام الستابوت مشسعل أزلى معروف عند اليهود باسم ((مينوراه))<sup>(1)</sup>. ومن بين العناصر الأساسية التى

<sup>=</sup>وتحفظ فى تابوت الشريعة، ولا تخرج إلا للصلاة أو للمناسبات الهامة، ويُحمل للخروج به إلى المصلين. انظر: غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٧٠.

Obadiah, Op.Cit., p.211.

Meek, H. A., The Synagogue, p.70.

<sup>(&</sup>quot;) وهي: سفر التكوين وسفر الخروج وسفر اللاويين وسفر العدد وسفر البتنية.

<sup>(</sup>أ) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــه، ص٢١٩- ٢٢٠، ويضيف أن كلمة المينوراه تستخدم للإشارة للشمعدان الذى يوجد فى كثير من المعابد اليهودية بصفة خاصة، وهو يشير إلى الشمعدان الذهبى ذى الفروع السبعة الذى كان يوجد منه داخل هيكل سليمان عشرة شمعدانات ذهبية فضلاً عن شمعدانات أخرى فضية، وللشمعدان معانى رمزية عديدة؛ ومنها أنه يشير إلى قدرة الله وعدد أيام خلق الأرض. ويتخذ المتصوفون من شمعدان المينوراه رمزاً لأفكار صوفية معقدة، وتتخذ دولة إسرائيل حالياً من شمعدان المينوراه ذى الأفرع السبعة

يضمها المعبد، وأشار إليها صاحب الخطابات، المنصة التي يقف عليها المرتلون لتلاوة صلواقم، وتقسع في العادة في وسط المعبد كما هو الحال في معبد باليرمو، حيث يقف عليها الحزان (١) لإدارة الصلاة الجماعية. وعادة ما ترتفع المنصة أيضًا عن مستوى أرض المعبد ببضع درجات سلم (٢) وبلك اشتمل معبد باليرمو على العناصر الأساسية الواجب توفرها داخل المعبد اليهودي بصفة عامة.

إلا أن حرص صاحب الخطابات على إبراز جانب من العناصر التى يختلف فيها معبد باليرمو عن مثيله في إيطاليا يعد إضافة مهمة؛ فبالنظر إلى أن التابوت الذى توضع فيه اللفائف يعد جزءًا عضويًا ثابستًا في المعبد عند السفارد Saphards (٣) وعادة ما يكونون يهودًا شرقيين، في حين كان جزءًا تكميليًا متنقلاً عند الأشكيناز الغربيين في شكل صندوق خشبى. وبالنظر أيضًا إلى ما يخص وضع المنصبة؛ حيث تقع وسط المعابد السفاردية و الشرقية في مواجهة التابوت بحيث لا يفصل بينهما شيئ (أ) يتضح أن يهود باليرمو كانوا من طائفة السفارد لتوافق عاداقم وطبيعة معبدهم مع هذه الطائفة. ويتأكد من العبارات أن عوبديا نفسه من طائفة الأشكيناز حيث بدا مختلفًا هو ومجتمعه عن الميرمو السفاردي.

ومَالبتْ صاحب الخطابات أن ألقى بعض الضوء على الحياة الدينية ليهود باليرمو خلال الفترة السبى مكثها فيما بين ظهرانيهم فيقول: ((ومنذ أن حللتُ بهذه المدينة في الثابي والعشرين من تموز

<sup>=</sup>شعاراً رسمياً لها. راجع أيضاً: غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٨٨؛ وكذلك شكل رقم (٣) في هذه الدراسة.

<sup>(&#</sup>x27;) لفظة تُطلق على الموظف المكلف بإمامة اليهود فى الصلاة، وعليه أيضاً الإشراف على القداس، والوعظ والخطابة، ويشترط فيه الإلمام بأحكام التلمود. انظر: عرفة عبده على: ملف اليهود، ص٧٢٧.

Ben- Sasson, H. H., A History of the Jewish people, p.513.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) كلمة سفارد كانت تشير إلى مكان شمال فلسطين نفى إليه اليهود بعد السبى البابلى، وفى العصور الوسطي اختلف معنى الكلمة بحيث أصبحت تدل على يهود أسبانيا والبرتغال، كما انتشر السفارد فى فترات مختلفة عرقياً وفكرياً فى الأراضى المنخفضة وإنجلترا وإيطاليا وفرنسا، وبصفة خاصة فى البلقان و تركيا وشمال أفريقيا بعد سلسلة الاضطهادات التى تعرضوا لها على يد ميسيحى أسبانيا التى وصلت ذروها بطردهم منها عام ١٤٩٢م،، وهم يتحدثون لهجة أسبانية محرفة تعرف بلهجة اللادينو Ladino . وللمزيد راجع: جمال حمدان: اليهود أنثربولوجياً، القاهرة، ١٩٩١م، صفحات متفرقة؛ عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص٩٣٠.

<sup>(\*)</sup> عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ٥، ص٢١٩ – ٢٢١.

لعام ٧٤٧٥ [بالتقويم العبري ويوافق ١٣ يوليو ١٤٨٧م./ ١٣ رجب ٨٩٢هـ.] دعابي رئيس السيهود بما إلى إلقاء الدروس الخاصة بيوم السبت قبل صلاة منشا Mincha Prayer (١) وقد رحبت بذلك، وبالفعل شرعت في هذا العمل بداية من يوم السبت عند ظهور القمر الجديد من شهر آب ٥٢٤٧ [أغسطس ٤٨٧ ١م./ شعبان ٩٦٨هـ.] ، وقد أبدى الناس إعجاهم بالدرس الذي ألقيته حتى أصبحتُ مصطراً إلى الاستمرار في إلقاء درس كل يوم سبت، ولم يكن لهذا وقعه الطيب على نفسي إذ لم أجد من وراء ذلك طائلاً نظرًا لأن هدفي لم يكن باليرمو، إنما كنت عاقدًا النسية على الذهاب إلى سيراكوز، وهي المدينة الواقعة في أطراف صقلية. وفي ذلك الوقت نمي إلى علمي أن هناك سفناً تخرج من البندقية تصل إلى سيراكوز، وهي في طريقها إلى بيروت القريبة من البيت المقدس. وقد تمكن يهود باليرمو من تجنيد بعض الناس بغرض ترويج إشاعات ليس لها أي قسدر من الصحة بغرض إثنائي عن عزمي على الرحيل، وبالفعل نجحوا فيما عمدوا إليه، إذ أنني فقـــدتُ الوسيلة الأفضل للنفاذ إلى سيراكوز، وبقيتُ وسطهم لاستأنف إلقاء دروسي على الأهالي الستى كانست تمستد ثسلاث ساعات قبل صلاة منشا، وخلالها حملتُ بشدة على أولئك الواشين والخارجين عن الأعراف. وقد أخبرني وجهاؤهم بأن كلماتي كان لها وقع عليهم، إذ تأثر بما كثيرً منهم، وأقلعوا بالفعل عن هذا السلوك الآثم، ولاحظتُ بنفسي تراجع عدد الواشين فيما بينهم، ولا أدرى مسا إذا كانوا سيعودون إلى سيرقم الأولى أم لا؟ لكن منذ هذه اللحظة لم يسعني أن أتحمل السبقاء بيسنهم رغم أنهم كانوا يعظمونني ويتعاملون معي معاملة المتدينين المسيحيين للقساوسة<sup>(٢)</sup>، وبذلك برز عوبديا حبرًا يهوديًا حتى من قبل انتقاله إلى فلسطين، مما يعكس أنه بدا وكأنه صاحب رســالة، والإشارة الأخيرة تعكس إلى أى حد سيطر رجال الدين المسيحي على عقول معتنقيه في إيطاليا، وقد تتضمن شيئًا مما شاع آنذاك من أفكار إصلاحية ونقد للكنيسة.

<sup>(</sup>١) عن تعريف هذه الصلاة، انظر: القسم الخاص بالعادات والتقاليد في هذه الدراسة.

Obadiah, Op.Cit., pp.212 - 213.

ويضيف عوبديا بشي من النرجسية عن نفسه: "بلغ تقدير الأهالى ألهم أخذوا يرددون أن الله قد بعثنى اليهم، وحرص كثيرً منهم على الظفر بشئ منى والاحتفاظ ولو بقطعة قماش على سبيل التذكرة؛ حتى أن المرأة التى تولت مهمة غسيل ملابسى الكتانية كانت تبتهج عندما تقوم بهذا العمل؛ هذا وقد حرص اليهود المتدينون على ارتداء ملابس مصنوعة من الكتان على ألها سُنة تُتبع، انظر: سفر أرميا ١٣٠: ١، وتؤكد القواعد المنظمة للمجتمعات اليهودية الأوروبية التى وضعت في القرن الثالث عشر الميلادي على وجود ملابس خاصة باليهود خلال هذه الفترة، انظر: فؤاد حسنين على: المجتمع الإسرائيلي، جــ١، ص٢٨، جــ٢، ص١٧.

أما بالنسبة للحياة الدينية لليهود في مجتمعهم في ميسينا ((فقد كان لهم فيها معبد خاص هم، مفتوحًا من أعلى، كما كانت جهاته الأربعة مغلقة، وتقع في وسطه عين ماء وساقية (١)). وفي هذا الصدد يتساءل أحد المتخصصين في دراسة المعابد اليهودية، هل هذا يعني وجود نسق معماري يهودي وفين معمساري يهودي خاص هم في البناء؟ وكان ما توصل إليه من إجابة، ليس ذلك بالضبط؛ ذلك أن اليهود أنفسهم غير مكترثين بأن يكون لهم خصوصية في ذلك، وفسر اتخاذ المعبد السيهودي في صسقلية الشسكل المربع بأنه يرجع إلى ضيق ذات اليد عند جماعات اليهود وضآلة حجمهم فترة العصور الوسطى، الأمر الذي لم يمكنهم بشكل عام من بناء معابد خاصة هم تتصف بالكبر أو الضخامة، ولذا فقد لجأوا إلى البديل؛ فكان في شكل حجرة داخل بيت لتؤدي غرض الاجتماع لتأدية الصلوات والشعائر، مكتفين باحتوائها على دولاب لإيداع لفائف الشريعة به (٢)، وأيا لكون ها مكان لتوضع به المعاطف والقبعات، فضلاً عن حجرة تعلوها مخصصة للنساء (٢). وأيا كان الأمر فجميع هذه المعابد لا نجد لها أثراً حاليًا (٤).

ويسرى السباحث تفسيرًا آخر لاتخاذ المعبد اليهودى هذا الشكل المربع، فقد يرجع إلى أسس دينية؛ إذ نجد حجرة قلس الأقداس في الهيكل اليهودى – وفقًا لما ورد في تراثهم عن هيكل سليمان – بسلا نوافذ، كما أنه اتخذ شكل مربع، وكانت مقامة على مستوى أعلى من بقية الهيكل، وهي تحتوى على تابوت العهد<sup>(٥)</sup>، ولذا عمد المعمارى اليهودى الإيطالى إلى تصميم معبد ميسينا شبيهًا له. هذا وقد عرف هذا النمط الرباعى الشكل في بناء المعابد اليهودية في صقلية منذ القرن الرابع عشر المسيلادى باسم تومار Tomar أي الصندوق، حيث كان المعبد يرتكز على أربعة أعمدة، واقتسرن بالسفارد، وقد ظل هذا النمط منتشرًا في معابد اليهود وبصفة خاصة في رودس وتركيا فضلاً عن صقلية حتى القرن الثامن عشر الميلادى، وهو خير دليل على التأثيرات الأندلسية (١٠).

| Obadiah, Op.Cit., p.214.                             | Ċ                |
|------------------------------------------------------|------------------|
| Meek, H. A., The Synagogue, pp.85, 227.              | (,)              |
| Krinsky, Carol Herselle, Synagogues of Europe, p.42. | (,               |
| Meek, H. A., Op.Cit., p.227.                         | ( <sup>1</sup> ) |

<sup>(°)</sup> غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٩٩.

Krinsky, Carol Herselle, Synagogues of Europe, p.47.

يوجد شكلان (رقم 1، ٢) يوضحان طراز معبد التومار أحدهما صورة للمعبد من الداخل، والآخر رسم تخطيطي له، وذلك في أخر الدراسة.

شملت المادة الدينية في الخطابات أيضًا جزيرة رودس التي كانت خاضعة – كما سلف ذكره – لطائفة فرسان الإسبتارية، حيث ضمت معبدًا لليهود كتب عنه عوبديا في معرض الحديث عن مهاجمة الأتراك العثمانيين للمدينة حيث انتهت حملتهم بالفشل قبالته، حيث ذكر: ((وبناءً علىتلك الكرامة المعجزة التي حدثت قام الحاكم ببناء كنيسة في موقع المعبد، وأعطى اليهود موقعًا آخر بديلاً عسنه، وبينما كنت هناك في رودس قام ذلك الحاكم بالفعل بمنحهم مائة دوكية من عوائد البلدة مخصصة لبناء معبد جديد لهم (١)). ونظرًا لأن التأثيرات اليهودية الشرقية كانت قد اجتاحت جزيرة رودس منذ القرن الرابع عشر الميلادي؛ فقد اقتضت أن يكون النمط المتبع في بنائه من نوع المعابد ذات الردهات الثلاث. وذلك في ضوء الاعتمادات المائية الكبيرة التي ربما تكون قد أتاحت لليهود بناء معبدهم بشكل أكثر تطورًا.

## ب- البعد الديني لجماعات اليهود في المجتمع المملوكي:

أما داخل المجتمع الإسلامي، فقد احتلت المعابد اليهودية حيزًا لا بأس به من خطابات عوبديا، إذ تناول المخطاب الأول التفصيلي الحديث عن أن بالإسكندرية ((معبدين قديمين، أولهما كبير جدًا لكنه أصابه التخريب إلى حد ما<sup>(۲)</sup>). وتشير الدراسات الحديثة المتخصصة في التأريخ للمعبد السيهودي إلى أن هذا المعبد السكندري كان ضخماً للغاية، حتى أن طوائف الحرفيين اليهودية المختلفة والتجار قامت بتقسيمه وخصصته للسكن، كل فئة على حدة (۲). وفي وقت يواكب شهادة عوبديا، وربما قبله بسنوات سبع كان الرحالة اليهودي الرابي ميشولام بن مناحم قُد سجل وجود معبدين لليهود، أحدهما يكبر الآخر، ويبدو أن كل من عوبديا وميشولام قد تحاورا فيما بيهما حول الإسكندرية ومعبديها، وذلك نظرًا للتشابه فيما تناولاه عنها (٤)).

Obadiah., Op.Cit., p.217.

Obadiah., Op.Cit., p.222.

Meek, H. A., The Synagogue, p.127.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.157.

كان عوبديا قد تعرض إلى مصاحبته للرابي ميشولام فى رحلته، حيث ذكر ((وصلت إلى ميناء باليرمو سفينة شراعية فرنسية متجهة إلى الإسكندرية، وقد كان الرابي ميشولام أف فولتيرا على متنها، وقد اصطحب معه خادمه، وثما أدخل السرور على نفسى أن أسافر فى صحبته)). ثم أشار عوبديا إلى وصولهما سوياً إلى ميسينا ومنها إلى=

وما لبث عوبديا أن انتقل إلى الحديث عن معبد اليهود الثابى بالإسكندرية إذ يذكره ((أما المعبد السئان فهسو أصسغر حجمًا، وأن معظم الصلوات تقام فى الأصغر منهما، إذ أنه يحمل اسم النبى [الياس] Elijah<sup>(۱)</sup>، ويقال أنه ظهر مرة لشخص فى الجهة الجنوبية الشرقية من المعبد حيث وضع مشسعلاً أزلى الإضاءة فى المكان ذاته الذى ظهر فيه، وقد قيل لى أنه ظهر مرة أخرى منذ عشرين عامًا لرجل عجوز، والله وحده يعلم الحقيقة (۱)). وهناك من المعاصرين من نسب ذلك المعبد أيضًا للسنبى السياس (۱). والمعروف عن هذا النبى عند اليهود أنه يرمز إلى قدرته على إيقاد النار بشكل معجز (۱) ورغم أن المؤرخ المسلم المقريزى فى النصف الأول من القرن الخامس عشر الميلادى أبدى اهستمامًا بذكر عدد معابد اليهود فى مصر، وقدره بأحد عشر معبدًا، ولم يشر إلى وجود أى منها بالإسسكندرية، إلا إنسه ذكر معبدًا دعاه جوجر قال عنه: ((أنه من أجّل كنائس اليهود، وألهم بالإسسكندرية، إلا إنسه ذكر معبدًا دعاه جوجر قال عنه: ((أنه من أجّل كنائس اليهود، وألهم بنسبوها إلى نبى الله إلياس عليه السلام، ويزعمون إنه ولد بما وكان يتعهدها بالرعاية طول إقامته بنسسبوها إلى نبى الله إلياس عليه السلام، ويزعمون إنه ولد بما وكان يتعهدها بالرعاية طول إقامته

إمام عبدالفتاح إمام: معجم ديانات وأساطير العالم، القاهرة ١٩٩٥م.، مادة: إيليا؛ انظر أيضاً:

Eliade, Mircea, (ed.), in the Encyclopedia of Religion, New York - London, 1986, vol. V, art. Elijah.

Obadiah, Op.Cit., p.222.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.157.

<sup>=</sup>لنجو Longo، وهما في طريقهما إلى رودس،حيث تخلى ميشولام عن نيته الأولى في القهاب إلى الإسكندرية، ورصفه عوبديا بأنه نبيل وتاجر ثرى، ومن ثم يكون ميشولام قد قام برحلتين إلى الشرق، انظر:

Obadiah, Op.Cit., pp.213, 215-216, cf. also, Marmorstein, Rabbi Avrohom, ed., the travel letters of Rabbi Ovadiah, p.21, No. 8.

<sup>(&#</sup>x27;) إلياس Elias – إيليا: نبى من أنبياء بنى إسرائيل فى القرن التاسع قبل الميلاد كان يؤكد على وحدانية الله الكيدأ شديدًا بعد أن انتشرت بين اليهود فى عصره عبادة الإله الفينيقى ((بعل))، لكن دعوته هذه كانت صرخة فى واد. وفى القرآن الكريم إشارة إلى ذلك {وَإِنْ إِلْيَاسَ لَمِنْ الْمُرْسَلِينَ \* إِذْ قَالَ لَقَوْمِهِ أَلا تَتَّقُونَ \* أَتَدْعُونَ بَعْلاً وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالَقِينَ \* وَاللَّهَ رَبُّكُمْ ورَبُّ آَبَائِكُمُ الأَوْلِينَ \* فَكَذَبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ } الصافات ١٢٣. ١٢٧. وقد روى العهد القديم، سفر الملوك الأول الإصحاح السابع عشر جانباً من قصة النبى إيليا. أما قصة صعوده إلى السماء فى عربة من نار، فقد جاءت فى سفر الملوك الثابى الإصحاح الثابى. انظر:

<sup>()</sup> 

<sup>(</sup>¹) جورجي كنعان: تاريخ يهوه، ص٣٩، ١٧٧.

بالأرض إلى أن رفعه الله إليه (١)) ومن ثم يشتد الاعتقاد فى أن المقريزى يعنى بمعبد جوجر المعبد الصغير المنسوب إلى النبى إلياس الكائن بالإسكندرية، وقد نصل إلى مرحلة التأكيد على ذلك من خلال إشارات رحالة اليهود مع وجود جماعة يهودية بالمدينة يعنيها ممارسة أنشطتهم الدينية والاجتماعية من خلال معبدهم.

أما عن الحياة الدينية لليهود في القاهرة التي تتخذ من المعبد اليهودي مركزًا، فيشير عوبديا إلى أربعة معابد اثنان منها داخلها والآخران في ضواحيها، إذ يذكر عن أولها ((ويوجد بالقاهرة معبد جميل مبنى على دعائم ضخمة رائعة المنظر تم تكريسه للنبي إلياس الذي قيل إنه ظهر للمتدينين الأتقياء في الجهسة الجنوبية الشرقية، حيث تبقى في هذا المكان شعلة أزلية الإضاءة، أما في الجهة الشسمالية الشسرقية فتوجد لفائف عزرا Ezra (٢) التي هي ذاتما لفائف الشريعة على منصة، وفي العادة كانت توضع هناك .....، وقد أراد الملك [السلطان قايتباي] في العام الماضي [٤٨٧] المام المعبد لكي يستخدمها في بناء قصر له نظرًا لألها كانت ضخمة وجميلة المنظر (٣)، إلا أن اليهود افتدوها مقابل الف قطعة ذهبية، ووفقًا للتاريخ

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) عزرا: اسم كاهن لُقب بالكاتب، كان موظفًا في بلاط إمبراطور الفرس، وتدخل عنده لصالح اليهود من أجل السماح لهم بالعودة إلى القلس حوالى عام ٤٥٨ أو ٤٥٧ ق.م بعد سبيهم، بحيث يقيمون مجتمعهم على التقاليد العبرانية، في حين يظلون في خضوعهم للفرس، وهناك تم تأسيس الهيكل ثانية، وهذا جعل اليهود وحق المتأخرين منهم يعتبرونه زعيمًا لهم بعد موسى الذي خرج على رأسهم من مصر، ولقبوه بالكاهن والكاتب لأنه كان دارساً مجتهدا للتوراة، ويعتقد اليهود أنه هو الذي جمع أسفار الكتاب المقدس ونظمها، كما يزعمون أنه هو الذي حمل إلى فلسطين الأحرف الآرامية المربعة الشكل المعروفة بالخط الآشوري، والتي مهدت لنشوء الأبجدية العبرانية الحالية. ولمعرفة المزيد راجع: بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقدس، مادة: عزرا. يذهب البعض إلى أن المناب المقدد إلى عزرا الكاتب، في حين يرى آخرون أنه منسوب إلى إبراهيم بن عزرا الأديب والعالم الأندلسي يزر مصر مطلقًا. راجع: محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية في ضوء وثائق الجنيزة (١٤٤٨ – ١٣٧هـــ/ يزر مصر مطلقًا. راجع: محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية في ضوء وثائق الجنيزة (١٤٤٨ – ١٣٧هـــ/ يزر مصر مطلقًا. راجع: محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية في ضوء وثائق الجنيزة (١٤٨ – ١٣٧هـــ/ عذرا بالفسطاط، القاهرة، ١٩٩٤م.) م ١٩٩٥، ص ١٩٩٠ع. عمد خليفة حسن: معبد بن عذرا بالفسطاط، القاهرة، ١٩٩٤م. ص ١٩٠٩ع.

وإشارة عوبديا هذه تعد مهمة؛ إذ يقدم نموذجاً للمعاصرين الذين اعتقدوا في أن المعبد حمل اسم القائد عزرا، وليس إبراهيم بن عزرا.

Obadiah., Op.Cit., p.231.

راجع وصف المعبد في: محسن ربيع: تقرير هيئة الآثار المصرية بمعبد بن عزرا المسجل في عداد الآثار بالقرار الوزارى رقم ٢٧٤ لسنة ١٩٨٤م. حيث يتبين أن المبنى يتكون من طابقين، وهو على شكل مستطيل أبعاده =

المدون على الحائط الخاص بالمعبد، فإن بناءه يعود إلى ثمانية وثلاثين عامًا قبل تدمير المعبد الثاني [عام ٥٧م.] وإلى القسرب مسنه يوجد معبد جميل آخر، ولكنه لا يضاهى سابقه؛ وتقام الصلوات هنا بخشوع كل يوم سبت، ويستأجر اليهود شخصاً لمباشرة المعبد ومراقبة أموره(١)).

وما كتبه صاحب الخطابات عن معبد النبي إلياس بالقاهرة يحتاج إلى مضاهاته بما ذكرته المصادر المعاصــرة عن الموضع ذاته إجلاءً للأمر، ذلك أن المؤرخ المسلم المقريزى يتحدث عن معبدين في منطقة الفسطاط، أشار إلى الأول منهما باسم كنيسة المصاصة، وذكر عنها أنها بنيت قبل الفتح ((... ويزعم اليهود إنما كانت مجلساً لنبي الله إلياس...)). وفى موضع تالٍ تحدث عن المعبد الآخر الذى دعاه ((كنيسة الشاميين))، وحدد موقعه بخط قصر الشمع في الفسطاط أيضًا على أنه معبد خـــاص بجماعة اليهود الفلسطينيين، فقال ((إنما قديمة ... مكتوب على بابما بالخط العبراني، حفرًا بالخشب ، بنيت قبل خراب بيت المقدس الثانى بنحو خمس وأربعين سنة، وقبل الهجرة بنحو ستمائة ســنة ...)).كذلك أضاف المقريزى أنه كانت بهذا المعبد نسخة من التوراة اجتمعت آراء اليهود علسي ألها كتبت بخط النبي عزرا(٢). أما الرحالة اليهودي الرابي ميشولام بن مناحم، فقد تضمنت رحلته إشارة للمعبد الأول الرئيسي الذي ربطه بذكرى النبي إلياس مؤكدًا على أنه يقع في منطقة مصر القديمة (حيث الفسطاط) مشبهًا إياه بمعبد النبي إلياس الكائن بالإسكندرية(٣) ومن ثم لم يتعسرض هسذا الرحالة اليهودى إلى أى معبد مجاور للمعبد الرئيسي حسبما ذكر كل من عوبديا والمقريزي.

<sup>=</sup> حوالى ٢١,٥ × ٢١,٥ م تقريبًا، ويقع المدخل في الركن الجنوبي الغربي، ويؤدى إلى داخل المعبد الذي يتكون من ثلاثة أروقة تكونت بواسطة صفين من الأعمدة والرواق الأوسط هو الأكبر والأعلى، ومفتوح في جدران المعبد مجموعة من النوافذ توجد في كل من الجدار الشمالي والجدار الجنوبي للمعبد. والمعبد من الداخل يحتوى على بعض العناصر الأساسية التي يتكون منها المعبد اليهودي ومنها: الهيكل، منصة الصلاة، شرفة النساء، حجرة الجنيزة، البئر والميكفاه، كما شمل الوصف أيضاً زخارف المعبد. انظر أيضاً: أشكال رقم (٤ - ٧) بهذه الدراسة.

Obadiah., Op.Cit., p. 223.

العريزي: العصا بحدا العالم الماء الماء

وبالرجوع إلى تقرير هيئة الآثار المصرية الذى يؤكد على وجود معبد لليهود بالقرب من كنيسة أبي سسرجة بحارة القديسة باربرا بمنطقة مصر القديمة والفسطاط (١) وهو المنسوب في المصادر إلى السنبي إلسياس حاملاً اسم ((بن عزرا))، فيعد من أقدم المعابد اليهودية الموجودة في مصر. و من الشسائع عنه أن الأقباط حولوه إلى كنيسة لهم في القرن السادس الميلادي، وألهم باعوها بالفعل للسيهود في القرن التاسع للميلاد متفقاً مع ما ورد في المصادر في هذا الشأن، وقد زادت من أهمية وشسهرة المعبد اكتشاف وثائق الجنيزة Geniza اليهودية به في لهاية القرن التاسع عشر (سنة بالطابق العلوى للمعبد (١). وجدير بالذكر أن المعبد ما يزال يحوى نسخة التوراة النفيسة داخله (١). وجدير أن بالذكر أن المعبد ما يزال يحوى نسخة التوراة النفيسة داخله (١). والتقرير يكشف كذلك عن وجود أبنية أخرى ملحقة بمعبد بن عزرا استخدمت في أغراض مختلفة والتقرير يكشف كذلك عن وجود أبنية أخرى ملحقة بمعبد بن عزرا استخدمت في أغراض مختلفة بالمجهة الجنوبية كان مستخدماً كمدرسة دينية، وهو حاليًا يستخدم كمكتبة عبرية ملحقة بالمعبد ولفسات عندية ما بالإضافة إلى بقايا مبني آخر بالجهة الشرقية كانت به قاعة مخصصة للطعام في المناسسات الدينسية المخستلفة. وقد كانت توجد مبان أخرى (لا وجود لها الآن) إلى جوار المعبد مخصصة لإقامة الفقراء والمسنين من أبناء الطائفة اليهودية (٤)).

ومن تقرير هيئة الآثار الخاص بالمعبد أيضًا، يمكن تبيان حقيقة المعبد الثانى الذى وصفه عوبديا بأنه معبد جميل، ولكنه لا يضاهى سابقه (معبد النبي إلياس) على أنه جزء لا يتجزأ منه، إذ قدم لنا التقرير مادة تاريخية يمكن أن نكشف منها سبب اللبس الذى قد يكون المؤرخ المقريزى قد وقع فيه حينما قسم خصائص المعبد الرئيسية إلى معبدين مختلفين، وهي المتمثلة في ارتباطه باسم النبي إلياس،

<sup>(&#</sup>x27;) وصاحبُ التقرير يقِرف المعبد بأنه يحظى بمكانة روحية كبيرة لدى يهود مصر ويهود العالم أيضًا. ونما يبرز أهميته وقوعه فى المنطقة التى يطلق عليها اسم ((مجمع الأديان)) بمصر القديمة وهى تعرف بمذا الاسم لأنما تضم أول وأقدم مسجد فى مصر وهو مسجد ((عمرو بن العاص)) إلى جانب وجود أقدم وأشهر مجموعة كنائس مسيحية ومنها ((الكنيسة المعلقة)) هذا بالإضافة لوجود معبد ((بن عزرا)).

<sup>( )</sup> انظر تقرير هينة الآثار الذي يضيف أنه قد تم نقل محتوياتها إلى كمبردج بإنجلترا في هذا الوقت بواسطة عالم اليهوديات الانجليزي ((شختر Shakhtar)) وتكونت منها هناك أكبر وأهم وأشهر مجموعة جنيزة في العالم.

رً) ستيوارت، ديزموند: القاهرة، ترجمة: يجيى حقى، مقدمة: جمال حمدان، القاهرة، ١٣٨٨هـ../ ١٩٦٩م.، ص٨٥..

<sup>(1)</sup> محسن ربيع: تقرير هيئة الآثار عن معبد بن عزرا.

وضمه لسسخة مسن التوراة كتبها النبي عزرا حيث أنه رأى المعبد الواحد وكأنه معبدان نظرًا لستجاورهما، كذلك ساعد التقرير في التوصل إلى أن أصحاب المصادر الثلاثة: عوبديا والمقريزي وميشولام اتفقوا على نسبة المعبد إلى النبي إلياس، وأنه هو ذاته معبد المصاصة على ما ذهب إليه المقريزي، وعلاوة على ذلك مكننا التقرير من الكشف عن أن كل من عوبديا والمقريزي اتفقا في تحديد تاريخ بنائه، في حين اختلفا في تحديد مكان الهيكل الذي يضم لفائف عزرا، وهو أمر مهم؛ إذ اقترن به مسمى المعبد ذاته، حيث حدد المقريزي وجود الهيكل في معبد اليهود الشامين؛ ويستشف مسن التقريس أنه كان مجرد أحد الأبنية الملحقة بالمعبد الرئيسي، ومن ثم امتد المسمى (معبد النبي إلياس) ليشمل مجموعة المبان اليهودية القائمة في المكان، وعلى ذلك فالباحث يميل بطبيعة الحال إلى إلىسما بعموعة المبان اليهودية القائمة في المكان، وعلى ذلك فالباحث يميل بطبيعة الحال إلى وحيده عوبديا، واعتبره أكثر مطابقة للواقع حينما اهتم فقط بالمعبد الرئيسي في حديثه، وعليه فإنه يتجه إلى أن المقريزي قد وقع في ما يشبه اللبس بحديثه عن معبدين منفصلين كل منهما وعين الآخر؛ لكونه مسلماً ليس ملماً بدقائق اليهود وعباداقم مقارنة بعوبديا، ولكن يكفي أن عساعدنا في التأكيد على وجود معبدين لليهود في الفسطاط آنذاك، كان الرئيسي منهما هو معبد بن ماعدنا في التأكيد على وجود معبدين لليهود في الفسطاط آنذاك، كان الرئيسي منهما هو معبد بن

وقد اهتم عوبديا بعرض الرواية الخاصة بلفائف الشريعة المحفوظة فى معبد النبى إلياس أو قل معبد بن عزرا نظرًا لألها تمثل عنصرًا أساسيًا فى الفكر الدينى اليهودى حيث تضمنت ما حكى له من أن ((يهوديًا جاء من الغرب منذ سنوات عديدة محضرًا معه تلك اللفائف بعد أن حصل عليها مسن أحد خدام المعبد، ثم أبحر بها عن طريق الإسكندرية، وقدر لهذه اللفائف أن تفقد معه حينما غسرقت به السفينة ليس بعيدًا عن الإسكندرية، أما خادم المعبد الذى أقدم على بيع هذه اللفائف لليهودى مقابل مائة قطعة ذهبية فقد غدا مرتدًا عن دينه، ومات على التو، وقد تم وضع الصندوق السندى كان يحفظ اللفائف على حاله فى المعبد، وأمامه يوقد مصباح أزلى الإضاءة ..... وتقام الصلوات هنا بخشوع فى كل يوم سبت، ويستأجر اليهود شخصًا لمباشرة المعبد (أ)) وتتضح الأهمية السائغة للفائف الشريعة عند اليهود فى ألها عبارة عن مخطوط أسفار موسى (عليه السلام الحمسة) الذى يقرأ فى المعبد اليهودى، يخطه أحد المختصين وفقًا لقوانين وقواعد محددة على قطع من الرق تتم خياطتها الواحدة فى الأخرى، وتحفظ لفائف التوراة فى تابوت لفائف الشريعة، ولا تخرج إلا فى الصلاة أو فى المناسبات المهمة. وقد أحيطت اللفائف بكثير من التقديس إذ لابد أن تلف برباط الصلاة أو فى المناسبات المهمة. وقد أحيطت اللفائف بكثير من التقديس إذ لابد أن تلف برباط الصلاة أو فى المناسبات المهمة. وقد أحيطت اللفائف بكثير من التقديس إذ لابد أن تلف برباط

خاص ذهبي أو فضى يسمى ((تاج التوراة))(۱) هذا، ويشير تقرير هيئة الآثار الخاص بمعبد بن عزرا إلى أن هذه اللفائف أودعت داخل الهيكل ((الواقع في وسط الجدار الشرقى للمعبد، وهو عبارة عن دولاب مخصص لحفظ أسفار التوراة التي تقرأ في الصلوات الجماعية بالمعبد. والهيكل يعتبر من أقدس العناصر التي توجد بالمعبد اليهودي. وهو يرتفع قليلاً عن مستوى أرض المعبد حيث يصعد إليه بواسطة بعض درجات السلم. والأجزاء الحيطة بدولاب الهيكل مغطاة بالخشب المطعم بالعاج والصدف، وعليه بعض العناصر الزخرفية والكتابات العبرية منها ما يشير إلى الوصايا العشر التي ذكرت في التوراة بالإضافة إلى بعض الأدعية والعبارات الدينية))(١) وباجتماع كل هذه العناصر السابقة فضلاً عن عنصر الشمعدان الأزلى الذي أشار الخطاب إلى وجوده داخل المعبد يتوفر جميع عناصر المعبد الأساسية.

<sup>(</sup>١) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جــ٥، ص٢١٩.

<sup>(&</sup>quot;) محسن ربيع: تقرير هيئة الآثار المصرية عن معبد بن عزرا.

Obadiah, Op.Cit., p.231.

تعد طائفتا الربانين والقرائين أكبر طوائف اليهود؛ وسوف تتوقف الدراسة عندهما تفصيلياً لاحقاً.

الـــثلاثة [بالجيزة] معبد للنبي موسى، حيث كان قد اعتاد المكوث في هذا المكان للتعبد قبل ذهابه للتحدث إلى فرعون(١٠))

وعليه يبلغ عدد المعابد التي وردت إشارات عنها عند عوبديا أربعة معابد، اثنان منها في القاهرة، حيث الفسطاط اللذان ثبتا ألهما يكملان بعضهما في معبد واحد، وآخران في خارجها حيث الجيزة. كذلك فعندما سجل عوبديا إقدام السلطان قايتباى على أخذ المعبد في دموه (ربحا تآسياً بالسلطان الأشرف شعبان) فيصبح من المحتمل أنه أمر جدير بأن يوضع في الاعتبار برغم عدم شبوته للباحث، لكنه يلاحظ حرص السلطان قايتباى على اتباع أسلوب شرعى بدفع تعويضات مالية؛ إلا أن افتداء اليهود للمعبدين كان رادعًا له، وحال دون أخذه، وما من شك أن هذا الموقف قد يحسب له لا عليه حالة حدوثه.

وفى فلسطين حيث الزخم الدينى الواضح لليهود، كانت غزة أولى البلدات الفلسطينية التى مر الحساع وبديا، ويتمثل البعد الدينى فى الخطابات عنها فيما ذكر: ((واستنادًا إلى ما أخبرين به اليهود المقسيمون فى غزة إذا ما صح حديثهم، فقد رأيت بأم عينى هناك أطلال الأبنية التى هدمها شمشون فسوق رأس الفلسطينين (٢)) ولقصة شمشمون مدلولها الخاص فى التراث الإسرائيلى؛ فهو عبرائى كسرس حساته لعسبادة الرب اشتهر بقدرته الجسدية الخارقة الما ساعده فى مقارعة خصومه من الفلسطينين الذين انتقموا الأنفسهم من العبرانيين، فطالبوه بتسليم نفسه لكنه تمكن بقوته من فك وثاقه. ولكن خليلته دليلة الفلسطينية أوشت بسر قوته الكامنة فى شعره، فتمكن الفلسطينيون من جز شعره أثناء نومه، وكبلوه وأودعوه السجن. وحينما أخرجوه ليسخروا منه فى معبد غزة، دفع شمسون العمودين، فسقط المعبد على رأس الجميع فماتوا(٣) ، ولعل الدلالة تكمن فى أن فكرة الستفوق للعنصر العبراني ربما تجسدت فى هذه الصورة التى تداعتها ذاكرة عوبديا بمجرد وصوله الستفوق للعنصر العبراني ربما تجسدت فى هذه الصورة التى تداعتها ذاكرة عوبديا بمجرد وصوله غزة.

وعندما بلغ عوبديا بلدة الخليل كان من الطبيعي أن تلفت نظره ابنيه الحرم الإبراهيمي حيث حدد موقعه عند سفح الجبل الذي يشكل الشطر الأول من البلدة بينما يطل على الوادى الذي

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.167.

Obadiah, Op.Cit., p.232.

يشكل الشيطر الآخير منها، وقال: ((وهنا في الخليل حيث مقبرة الآباء العتيق مبني آخر Tombes ، يوجد مبني عتيق معظمه من كتل حجرية مهولة، ويعلو هذا البناء العتيق مبني آخر حديث خاص بالعرب)) وفي موضع آخر أطلق عوبديا على مغارة الأنبياء مسمى الماكفيلا (أي المسجد فوقها)) ... وهو موضع يبجله العرب بشدة، ويأتي إليه جميع حكام وملوك العرب بغرض تأدية الصلوات)) ثم يستأنف المستوطن حديثه عن معالم الموضع فيقول ((وفي هيذا المكان حيث شهد كشف الملائكة عن أنفسهم لإبراهيم [عليه السلام] ما يزال يطلق عليه مسمى عمرى Mamre ، كما توجد أيضًا مغارة صغيرة، تعلوها صخرة يقال أنه قد تم ختان إبراهيم [عليه السلام] فوقها(۱)). والمعروف أن كلمة الآباء تشير عند اليهود والمسيحيين إلى الأنبياء إبراهيم وإسحاق ويعقوب عليهم جميعًا السلام بشكل أساسي(۱) على اعتبار أفم يأتون هم وسلالتهم على رأس شعب الله (بني إسرائيل) الذي خيرهم عن باقي شعوب الأرض، ووعدهم بأرض يسرائيل ليقودوا البشرية من خلالها(۱).

وفى الواقع تعد المادة الواردة عن الحرم الخليلى مقتضبة، ولعلها تتضح من خلال الكتابات المصدرية الأخرى والبحوث، إذ يدعى الرحالة اليهودى الأندلسى بنيامين التطيلى حوالى ١١٧٣ م. ١٩٥ههم مرا ١٩٥ههم مرا ١٥٥ه معد لليهود قبل أن يحوله الصليبيون مع أوائل القرن الثانى عشر الميلادى/ أواخر القرن الخامس الهجرى إلى كنيسة، ويبدو ادعاؤه من تناقضه مع ما ذكره هو نفسه من أن المسلمين كانوا قد أضافوا مدخلات معمارية مهمة تتمثل في المشاهد الستة رمزاً لدفن الأنبياء الثلاثة مع زوجاقم أعلى المغارة حفاظاً على قدسية المقابر الحقيقية السفلية (٤) الأمر الذي يؤكد تحول المبنى إلى مسجد في ذلك الوقت، وفي أواخر فترة استيلاء الصليبين عليه، وصفه رحالة

Obadiah, Op.Cit., p.233.

<sup>()</sup> 

<sup>(&</sup>lt;sup>٢</sup>) يعد الرحالة يوحنا أوف ورزبرج أكثر الزوار الأوروبيين اهتماماً بتسجيل المعلومات الخاصة بالأراضى المقدسة والبحث فيها – فيذكر إن مدينة الخليل تعد مدينة الآباء، وذلك لأنما تضم رفات أربعة من الأنبياء وهم: آدم وإبراهيم وإسحاق ويعقوب وكذلك زوجاقم وهم: أمنا وحواء وسارة ورفقة وليئة، وقد تم دفنهم جميعاً في المكفيلا.

John of Wurzburg, Description of the holy land by John of Wurzburg 1160 – 1170 A; D. A., Trans. by Wilson, C. W., in: P.P.T.S, vol. V, London, 1890, p.58.

Goodman, Paul, History of the Jews. With prefatory note by the Chief Rabbi, 4th (\*) ed., London, 1943, pp.1 - 2.

<sup>( ً)</sup> بنيامين التطيلي، الرابي بنيامين بن يونة التطيلي الأندلسي: رحلة بينامين التطيلي، ترجمة : عزرا حداد، بغداد، ١٣٨٤هـــ.، ص٠٠١، ٢٠١. راجع أيضًا: المقدسي البشاري: أحسن التقاسيم، ص١٧٢، ١٧٣.

يهودى آخر بإنه قصر عظيم شيد فوق مقابر الأسلاف،وإن النبي إبراهيم عليه السلام قد حرص على بنائه بنفسه، وبالغ الرحالة في تحديد حجم الأحجار المستخدمة، فعلى سبيل المثال قدر طول الواحد منها بثمانية وعشرين مترًا تقريباً (1). وما لبث أن شهد المبنى في مرحلة ما بعد فتح صلاح السدين له إضافات عديدة (٢) انتهت بإقامة أربع مآذن وبوابتين تصلان إلى داخل المسجد بسلمين صاعدين بحسيث شكلت مجتمعة نصف مساحة الحرم (٢) وبناءً على ذلك يمكن وصف مبنى الحرم بشكل إجمالى بأنه بنيان قوى للغاية يقع على منحدر الجبل إلى وادى الخليل، ويتجه من الشمال الغربي إلى الجنوب الشرقي، ويتألف من السور الخارجي للحرم والأحجار المكونة له ضخمة جدًا، ويبلغ طول ضلعيه خسة وستين مترًا، وهو بذلك يرتفع عن قمة الجبل المقام عليه. أما من الداخل فيتألف من طابقين: خسة عشر مترًا، وهو بذلك يرتفع عن قمة الجبل المقام عليه. أما من الداخل فيتألف من طابقين: الساحة السي تضم شواهد الأنبياء، وتعلوها قباب هرمية الشكل، وهي التي تضم المسجد الذي أشار عوبديا إليه، وتقع أسفلها المغارة التي تضم المبحد الذي عميقًا في نفس زواره (٤)، ويلاحظ أن كثيراً من ملامح الحرم التي سجلها عوبديا ما تزال ماثلة حتى يومنا هذا.

وقــد شرح عوبديا أمورًا تبرز مكانة هذه البقعة لدى اليهود بل والمسلمين فيقول: ((لا يمكن لأى يهــودى أو عربى الدخول إلى هذه المغارة نظراً لألها تضم القبور الحقيقية للأنبياء، وقد دأب العــرب على الوقوف وتدلية المشاعل داخلها من خلال فتحة بغرض الحصول على إضاءة دائمة، وقال لى اليهود المقيمون في الحليل إن جميع الذين يأتون بغرض الصلاة كانوا يلقون بالنقود داخل

Petachia of Ratisbon: The Itinerary of Rabbi petachia 1174-1187 A. D., in: J. T., (') ed. by Adler, pp.89, 90.

Vincent, L. H., Macay, E. J. H., et Abel F. M., Hebron: Le Haram el- Khalil, (7) Sepulture des patriarches, 2 vols. texte et album, Paris, 1923, pp.166, 194 – 196.

<sup>(1)</sup> ولمعرفة المزيد عن مكونات الحرم الإبراهيمي ووصفه الداخلي والخارجي انظر: على أحمد السيد: الخليل والحرم الإبراهيمي في عصر الحروب الصليبية، دار الفكر العربي – القاهرة ١٤١٨هـ../ ١٩٩٨م.، ص٢٨٣ – ٢٨٥٠

المغارة من خلال الفتحة، وحينما يبتغى أناس استرداد النقود مرة أخرى كانوا يدلون بشاب صغير السب غير متزوج إلى أسفل بعد ربطه بحبل ليأتى بها)). أما بخصوص اليهود وصلواهم يضيف عوبديا فى موضع آخر: ((ويوجد بالخارج فى أحد حوائط المغارة فتحة صغيرة يقال إلها استحدثت بعد دفن إبراهيم [عليه السلام]، وعندها يسمح لليهود بالصلاة على ألا يتخطى أحدهم حوائط تللك المغارة، وشرعت فى أداء صلاتى من خلال تلك الفتحة الصغيرة (١٠))، وهو بذلك يشير إلى الفتحة النى كان الصليبيون قد استحدثوها فى الحرم الإبراهيمى. إذ تكشف البحوث الأثرية عن وجسود فتحة مستديرة فى أرضية الساحة، محيطها من أحجار مرمرية كان الزوار يلقون من خلالها قطعاً صغيرة من الأوراق والقماش مكتوب عليها دعوات خاصة وابتهالات متشفعين بالأنبياء الراقدين فى المغارة (٢٠). كما لاحظ الرحالة المغربي ابن الحاج العبدرى فى أواخر القرن الثالث عشر المسلمين بعد المسلمدى/ السابع الهجرى وجود هذه الفتحة ناسبًا إياها إلى الصليبين، وأضاف أن المسلمين بعد المستردي المسلمين علم المد شهود العيان حديثاً رؤيته لأرضية المغارة، وقد افترشها أكوام مسبن الأوراق التى تحمل تلك الدعوات (١٠). وهذه الظاهرة تجسد عادة زيارة جميع الملل للحرم على مسر العصور.

Obadiah, Op.Cit., p.233.

<sup>(&#</sup>x27;)

Enlart, C., Les Monuments des croises dans le Royaume de Jérusalem: (\*)
Architecture Religieuse et Civile, Bidle A. H., 7 - 8, 2vols. et 2 albums, Paris, 1925 – 1928, vol.II, p.128.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) ابن الحاج العبدرى (ت ٧٣٧هـ. - ١٣٣٧م.): المدخل فى تنمية الأعمال بتحسين النيات، الطبعة الأولى ٤٠ أجزاء لا مجملدين، المطبعة المصرية بالأزهر ١٣٤٨هـ/ ١٩٢٩م، جـــ، ص٢.

Conder, C. R., Cenotaphs of the Hebrew patriarchs at the cave of Machpella, in: P. (\*) E. F., Quarterly Statement, October 1882, pp.197 – 206, pp.201 - 202.

Samuel Ben Samson, Itinerary of Rabbi Samuel Ben Samson, in: 1210 A. D., in: (\*) J.T., (ed.) Adler, N. London, 1930, pp.104- 105, cf. also, Vigouraux, F., Mambre, en: Dictionnaire de la Bible, tome IV, Paris, 1903 (pp.625- 636), pp.633 - 634.

التدمرى (ت ٨٣٣هـ./ ٤٣٠م.) إسحاق بن إبراهيم بن أحمد بن محمد بن مالك: مثير الغرام وخلاصة الكلام فى فضل زيارة سيدنا الخليل عليه السلام، مخطوط: ورقة رقم ٤١ أ – ب، مودع في:

History of the Prophets, etc. Arabic manuscript, in: S. O. A. S. un. Of London, No. 46353.

<sup>(</sup>أ) سفر التكوين: ١٤: ١٣ ، ٢٤، ٢٣: ١٩، ٣٥: ٧٧.

هناك الصخرة التى شهدت ختان أبى الأنبياء إبراهيم، وذلك بموجب أمر إلهى ورد فى التوراة ((يختن مسنكم كل ذكر)) وعليه ختن عليه السلام كل ولدان أهل بيته، وكان قد بلغ من العمر تسعًا وتسعين سنة حين ختن أو كان لاجتماع هذه المقدسات فى موضع الحرم قد جعل من الخليل واحدة من المدن الأربع المقدسة لدى اليهود فضلاً عن القدس وصفد وطبرية، ولذا لا ينبغى أن تنقطع فيها صلاقم أن خاصة وأن البلدة ارتبطت تماماً بشخص النبي إبراهيم، فإذا كان هو مؤسس الأمة العبرانية، فهو أيضًا ذو الحظوة عند ربه فى وضع أسس ديانتهم (٣)، ذلك الأمر الذي جعلها جديسرة بتقديس اليهود لها، ولعل حصر أهم المقدسات داخل الخليل على هذا النحو الموجز يجعل من عوبديا واحدًا من أكثر يهود عصره ثقافة وعلماً بعلاقة الديانة اليهودية بالأراضي المقدسة.

ويسوجد فى بلاد الخليل أيضًا أماكن أخرى حظيت بالقدسية مست وترًا لدى اليهود وغيرهم، ونلمسس عسند عوبديا ذلك فيما أورده فى مجمل خطاباته إذ يذكر: ((أما على قمة الجبل المقابل [السندى عليه الحرم] توجد مغارة كبيرة يقال إنما تضم رفات العيص Jesse ، والد داود David [عليه السلام] ثم خرجنا فى اليوم ذاته مرة أخرى للصلاة هناك(أ)) ويوجد فى المصادر الإسلامية تصسحيح لموقع ضريح العيص؛ إذ تحدده بداخل مسجد فى قرية "سعير" القريبة حاملاً اسمه، وكان مزارًا للمسلمين(أ) ومن ثم يتبين أن عوبديا لم يكن مدققاً بالقدر الكافى فى تحديد مكان القبر بقدر اهتمامه بتأدية الصلاة هناك.

وفضلاً عن اهتمام المستوطن بالحديث عن الأضرحة بصفتها من المقدسات نجده يتعرض كذلك لعدد من الآبار التي أضفى عليها أيضًا القدسية نظرًا لارتباطها بأسماء الأنبياء أو أزواجهم فيقول عدن أولها: ((وعلى مبعدة مسافة من البلدة يوجد بئر واسع؛ وهو الذى يطلق عليه المسلمون بئر إسحاق Isaac (ابسر اهيم، وليس ببعيد عنه يوجد بئر آخر يعرفه المسلمون باسم بئر إسحاق Isaac)) عليهما

<sup>(</sup>١) سفر التكوين: ١٧: ٩، ١٤ ، ٢٣، ٢٥؛ انظر كذلك: زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص١١٤.

<sup>(</sup>١) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جــــ، ص٣٢١.

Johnson, Poul., A History of the Jews, p.76.

Obadiah, Op.Cit., p.233.

<sup>(°)</sup> التدمرى: مثير الغرام، ٣٩ ب؛ أبواليمن العليمي: الأنس الجليل، جــ١، ص٤١.

Obadiah, Op.Cit., pp.233, 249.

يذكر أن بئر إبراهيم شهدت مدخلات معمارية مهمة إبان العصر المملوكي كما أفحها تختلف عن تلك التي تعرف باسم بئر إبراهيم بالقرب من عسقلان. راجع: ابن بطوطة، (ت٧٧٩هـ../ ١٣٧٧م.) محمد بن عبدالله: تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار، القاهرة، ١٩٦٦م، ص٦٣.

السلام، وكان المستوطن قد حدد موقعه بأنه ((يقع بين قبر العيص ومغارة الأنبياء)) متفقاً فى ذلك مع ما ذكره المؤرخون المسلمون، وفى هذا الصدد يشير عوبديا إلى بئر آخر فيذكر "وبالقرب من الخليل تسوجد عين ماء متدفقة بين الصخور تعرف باسم بئر سارة Sarah" زوج إبراهيم عليه السلام، بيسنما يحسدد أبواليمن العليمي موقعها ((بظاهر البلد بين الكروم، ومنبعها قريب من حوضها ")) ومن الرحالة المسلمين من أكد استمرار تدفقها بشكل معجز عدة قرون (أو ويلاحظ أن رحالة المسلمين عن أكد استمرار تدفقها بشكل معجز عدة قرون أو يلاحظ أن رحالة السيهود بصفة خاصة كانوا حريصين على زيارة هذه الأماكن سواء أكانت قبورًا أم آبارًا (أ).

ومن البقاع المقدسة الشهيرة في بلاد الخليل أيضًا، وبالقرب من البلدة يذكر عوبديا ((يوجد على الطريق [شمالاً] جدول مائى ما يزال يحمل اسم أشكول Eshcol) أما كرمات العنب القريبة من الجدول فما زالت إلى يومنا هذا تنمو بشكل أفضل من الكرمات الأخرى الموجودة فى المناطق المحيطة (٥٠)) بل نجد من يؤكد على استمرار هذه الظاهرة إلى عصرنا الحالى موضحاً أن لفظة أشكول عبرية تعنى عنقودًا من العنب، ويرتبط هذا الوادى الواقع جهة الشمال من الخليل بالتراث الإسرائيلى الذى بالغ، وذكر إن عنقود العنب بلغ من ضخامته أنه احتاج إلى رجلين لكى يحملاه، وعلى الله وعلى المتخدام معظم محصول الخبيل فهو محصول مبارك من عسند الله. وكان اليهود قديمًا قد دأبوا على استخدام معظم محصول العنب في صناعة الخمر، كما ذكرت تسوراقم الخمر باعتبارها عطية عظمى من الله، وكانوا يستخدمونها في الطقوس الدينية، فكانسوا يقدمسون سكيبًا منها يوميًا داخل الهيكل(١٠). ومن أقام منهم في هذه الأرض حافظ على

Obadiah, Op.Cit., p. 249;

أبواليمن العليمي: الأنس الجليل، جــ ١، ص٨٠.

<sup>(</sup>٢) عبدالغني النابلسي، (ت١١٤٣هـ./ ١٧٣٠م.) عبدالغني إسماعيل النابلسي: الحضرة الأنيسية فيالرحلة القدسية، القاهرة، ٢ ، ١٩ ٩ م.، ص٥٥.

Jacob Ben R. Nathaniel Ha Cohen, The Itinerary of Rabbi Jacob, Ben R. Nathaniel (\*) Ha Cohen, Twelfth Century, in: J. T., p.92; Samuel Ben Samson, Op.Cit., p.105.

<sup>( )</sup> يحمل الجدول أسماء عدة أهمها؛ وادى الحليل والتفاح والأفرنج فضلاً عن أشكول ويُصب ماءه فى أمر صقير والذى بدوره يصب فى البحر المتوسط. انظر: على أحمد السيد: الحليل والحرم الإبراهيمي، ص٦٩.

Obadiah, Op.Cit., p.249.

<sup>(</sup>٢) بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقدس، مادة: أشكول. أما عن الإشارات التوراتية في هذا الشأن، انظر: سفر العدد: ١٣: ٣٢و ٢٤ و ٣٣، سفر التنية: ١: ٢٤.

وعلى الطريق إلى القدس يذكر عوبديا: ((بدت لنا مقبرة راشيل Rachel [راحيل والدة يوسف عليه السلام] حيث يوجد مبنى دائرى تعلوه قبة، وعندئذ نزلنا عن ظهور جحاشنا، وأدينا الصلاة عند هذه المقبرة كل بما تيسر له<sup>(۱)</sup>))، وهناك من يحدد موقع هذه المقبرة فيما بين بيت لحم وبيت المقدس. حيث تعلوها ((قبة موجهة لجهة [مسجد] الصخرة وهى مشهورة تُزار<sup>(۵)</sup> والاسيما من قبل الزوار اليهود)).

أما مدينة القدس، فقد شكلت حجر الزاوية فى البعد الدينى على مدى خطابات عوبديا الذى شد رحاله خصيصًا إليها، بل قرر أن يجعل منها مستقرًا وموطنًا؛ وفى الواقع فللقدس أهميتها الخاصة عسند المسلمين والمسيحيين واليهود، فبالإضافة إلى ما تحتويه من المعالم الدينية فهى تمثل واحدةً من أهسم المراكز السروحية للجميع. وبالنسبة لليهود تشغل القدس – أورشليم – مكانًا مركزيًا فى الوجدان اليهودى، فبعد استيلاء داود عليه السلام عليها من اليبوسيين، حمل إليها تابوت العهد، ثم بسنى سليمان عليه السلام فيها الهيكل، وهى أيضًا تضم جبل صهيون وقبر داود وما يدعى بحائط المكسى، ولهسذا اتجه اليهود إليها في صلواقم، وفي عيد الفصح Passover اعتادوا ترديد عبارة ((نلتقسى في العام القادم في أورشليم)) وهى المدينة التي كانوا يحجون إليها ثلاث مرات في العام.

<sup>(</sup>١) على أحمد السيد: الخليل والحرم الإبراهيمي، ص٣٢٩ – ٣٣١.

 $<sup>(^{7})</sup>$  أبو اليمن العليمي: الأنس الجليل، جــ  $(^{7})$ 

<sup>(&</sup>quot;) هى راحيل بنت لابان تزوجها يعقوب عليه السلام، وأنجب منها يوسف وبنيامين عليهما السلام، وماتت عند ولادقا لبنيامين، ودفنت على بعد ميل على الطريق من بيت لحم إلى القلس، ويعرف ذلك المزار بقبة راحيل. انظر: بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقلس، مادة: راحيل.

Obadiah, Op.Cit., p.234.

ستشهد عودهم، ويومنذ تفيض بالخير العميم، وهى إحدى مدن فلسطين الأربع المقدسة التى يجب الا تنقطع فيها الصلاة فُضلاً عن الخليل وصفد وطبرية. ومع ذلك تحرم اليهودية الحاخامية العودة إلى فلسطين إلا فى آخر الزمان، ومن ثم اتجهت اليهودية الإصلاحية إلى أن فكرة اللقاء فى القدس هسى مجرد فكرة معنوية (١). ولعل الصفحات التالية التى تتضمن الرؤية الدينية لعوبديا نحو القدس تبين اتجاهاته، وما إذا كانت نزعة استيطانه لها قد توقفت عند مجرد كونها فكرة معنوية، أم تخطتها إلى المعتقد الحاخامي؟.

كان عوديا بطبيعة الحال منذ البداية مدركًا الأهمية القدس الدينية بالنسبة لجميع معتنقى الديانات السماوية، وقد عبر عن ذلك فى خطابه الثانى الأخيه حيث قال: ((وإلى هنا حيث القدس يأتى الناس من مصر ودمشق وحلب، ومن بلاد أخرى ليسجدوا بين يدى الله وفى حضرته))، وهو بدلك يكاد يردد ما يذهب إليه المسلمون من أن القدس الشريف معظم عند جميع المسلمين، والحيهود، والنصارى، ومكان زيارة لهم أجمعين، وإنما اختلافهم فى أماكن الزيارة منه. وفى موضع آخر ذكر عنها ((إلها القدس، وبالرغم من الدمار الشديد الذي ألم بها، فإلها ما تزال تضم ....)) وأخذ يعدد أهم ما رآه، والذي يمثل أهم معالمها(٢) بالنسبة لليهود فتحدث عن معبدين بها، وكان المعبد الذي اعتبره هيكل سليمان Salomonos Temple أهمما حيث ذكر عنه ((دأب العرب على أن يأتوا إلى الهيكل ليؤدوا صلواقم فى خشوع، ذلك ألهم يحيطونه بالتبجيل الشديد(٣)). ثم السمتأنف حديثه عنه مبرزًا موقف السلطات المملوكية من زيارة اليهود له على اعتقاد منهم بأنه هيكلهم فيقول: ((ليس الأي يهودي أن يدخل إلى محيط هذا الهيكل، ومع ذلك فأحيانًا ما يسمح العرب، وهم مرتابون للنجارين وسابكي الذهب اليهود يانجاز أعمال لهم هناك شريطة عدم النفاذ العرب، وهم مرتابون للنجارين وسابكي الذهب اليهود يانجاز أعمال لهم هناك شريطة عدم النفاذ العرب، وهم مرتابون للنجارين وسابكي الذهب اليهود يانجاز أعمال لهم هناك شريطة عدم النفاذ العرب، وهم مرتابون للنجارين وسابكي الذهب اليهود يانجاز أعمال لهم هناك شريطة عدم النفاذ

<sup>(&#</sup>x27;) لوتسك هارفي: عادات وتقاليد اليهود، ترجمة: مصطفى الرز، القاهرة، دار سلمى، ١٩٩٤م.، ص٧١، ٢٢ – ١٢٥.

ويلاحظ هذا الباحث أن الصهيونية فسرت الشعار الدينى تفسيراً حرفية وحولته إلى شعار سياسى، وعليه قام الصهاينة بتغيير الصلوات، واستبدلوا بالصيغة التقليدية فى الدعاء صيغة جديدة تقول: "فى العام القادم نعيد بناء أورشليم".

Obadiah, Op.Cit., p.246;

العمرى (ت٤٩٧هـ../ ١٣٤٩م.) شهاب الدين أبوالعباس بن فضل الله: مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، دولة المماليك الأولى، تحقيق: دوروتيا كرافولسكى، الطبعة الأولى، بيروت ١٤٠٧هـ./ ١٩٨٦م.، ص٢٢٤.

لى داخله؛ هذا نظراً لأننا نحن اليهود تُجسنا بالاعتداء على أجساد الموتى(١). وأنني لا أعرف إذا ما كان العرب دخلوا إلى أقدس المقدسات أم لا. ... أما التابوت فيوجد أسفل قبة جميلة (٢) ومرتفعة سيت بأيسدى العسرب في ساحة الهيكل، وأن التابوت في جوف هذا المبني، إذ لا يسمح لأحد الدخسول إليه. وهناك حيث الأسوار المحيطة بالهيكل توجد الكنوز والثراء العظيم(٣)). وقد ردد لطالب اليهودى بعضاً من كلمات عوبديا هذه عن الحرم ذاكرًا إنه ((مسموح للمسلمين فقط الدخول إليه(١)).

ولفهـــم ما يعنيه صاحب الخطابات في عباراته تلك لابد من تبيان الخلفية الدينية عن معتقدات 'ـــهود تجاه ما كان هيكلاً لهم في المرحلة الأولى ما بين عامي (٩٦٨ – ٩٨٧ق.م) فهو يدعى أن لهيكل قابع تحت قبة الصخرة، ((فالصخرة قبلة اليهود الآن وإلى القدس حجهم(٥٠)). وعليه فإن ـن مبنى حجرى بلا نوافذ أقيم على مستوى أعلى من الجزء المسمى الهيكل في هيكل سليمان. كــان قدس الأقداس يضم تابوت العهد، وهو يرمز عند اليهود إلى كلام الله. ويعتقدون في أن وح الإلــه تحل في هذا التابوت، وكان يفصل قدس الأقداس عن بقية الهيكل باروخيت وسلسلة ن الذهب، ولم يكن يدخله سوى كبير الكهنة في يوم الغفران ليتفوه باسم الإله (يهوه). ولما كان

<sup>(&#</sup>x27;) تضمنت معتقدات اليهود الدينية مستندةً إلى التوراة عدة مسببات للنجاسة من أهمها؛ أن يمس الإنسان يهودى جثة أحد الموتى، إصابة أى منهم بمرض البرص، سيلان الدم الطبيعي بسبب المرض أو الطمث. انظر: زكى نودة، المجتمع اليهودى، ص٧٠٧- ٢٠٣؛ هذا ويحرص اليهود على غسل أيديهم مرتين بعد الجنازة؛ مرة في ةابر ومرة قبل دخول المنسزل تطهرًا مما علق بما من جثة الميت. انظر: لوتسك هارف: عادات وتقاليد اليهود، ص

<sup>(</sup>١) ما من شك أن القبة المذكورة هي قبة مسجد الصخرة المشرفة، وهي الصخرة المشهورة عند المسلمين، ببلغ طولها من الشمال إلى الجنوب حوالي ثمانية عشر مترًا، وعرضها إلى الغرب ثلاثة عشر مترًا، أما ارتفاعها فيبلغ رًا واحدًا، وقد يصل إلى مترين فى بعض الأجزاء، وتغطيها قبة واسعة تم بناؤها فى عهد الخليفة الأموى عبدالملك ، مروان عام ٢٩١٦هـ/ ٧٧هـــ. وهي على شكل مثمن حيث يمثل كل ضلع عشرين مترًا وارتفاعه عشرة أمتار. ظر: سيد عبدالمجيد بكر: أشهر المساجد في الإسلام - البقاع المقدسة، جدة، ١٩٨٠، ص٢٩؛ سليمان فتوح: بهود والقدس، دراسة تاريخية للادعاءات الصهيونية وممارستها في المدينة، زهراء الشرق ، القاهرة، ١٩٩٧، ص

Obadiah, Op.Cit., pp.235, 239, 240.

<sup>( )</sup> A Student's letter, p.92.

<sup>(°)</sup> العمرى: دولة المماليك، ص ٢٤٤.

قـــدس الأقـــداس أكثر الأماكن قداسةً لدى اليهود، ولا يحق لهم أن تطأه أقدامهم، لذا فإنه يحرم على الموضع علـــيهم أن يذهبوا إلى جبل البيت (موريا) الذى يضم قبة الصخرة، حتى لا يدوسوا على الموضع القـــديم لقدس الأقداس عن طريق الخطأ<sup>(۱)</sup>. ولكن خرج من بينهم مؤخرًا من ادعى تحديد موقعه بدقة، ومن ثم حق لليهود دخول منطقة الحرم<sup>(۲)</sup>.

وعلى ذلك يمكننا تفسير عدم قدرة عوبديا وغيره من اليهود على الدخول إلى محيط الحرم وتخطى أسواره وفقاً للمحاذير المعاصرة، بيد أنه كان واهمًا فى أن القبة التى بناها المسلمون كانت تعلى قسدس الأقداس وتابوت العهد داخله . كما أرجع حظر دخول منطقة الهيكل إلى توجس السلطات الإسلامية خيفة من دخول اليهود مرتكنةً إلى الاعتقاد فى أن الحرم القدسى الشريف هو الهيكل ذاته في حين كان فى حقيقة الأمر حظرًا يهوديًا قبل أن يفرض عليهم من قبل المسلمين الذين استندت تحفظاقم على قدسية الحرم.

غمة ما يشبت إدراك عوبديا مدى اهتمام الحكام المسلمين بأبنية الحرم القدسى، إذ يذكر: ((كدلك فنحن نسمع أن الحكام قاموا بتشييد غرف مطعمة بالذهب هناك، ويقال أن السلطان [قايتبای] الذی يمسك بمقاليد الحكم حاليًا قد حرص على تشييد مبنى أكثر بهاءً من أى مبنى تم بسناؤه من قبل، وتم تزيينه بالذهب والأحجار الكريمة (٦)). هذا وقد قدم الطالب اليهودى وصفاً مشابهاً للحرم أقر بأنه نقلاً عن رواية أحد المسلمين (٤). وتاريخ القدس يثبت أن الخليفة العباسى أبا جعفر المنصور (٤٥٧ – ٧٥٥م./ ١٣٦ – ١٥٨ههم...) كان قد زار القدس وعنى ياضافة مدخلات على قبة الصخرة والمسجد (٥)، كما يفيدنا أبواليمن العليمي – مؤرخ القدس والخليل – بأبرز هؤلاء الحكام وهم: الناصر صلاح الدين الأيوبي، وابن أخيه المعظم عيسى، والظاهر بيبرس المسندقدارى، والناصر محمد بن قلاوون، فضلاً عن الأشرف قايتباى، وكانت أهم المدخلات

<sup>(</sup>١) غازى السعدى: المناسبات والأعياد، ص٧٩- ٨١؛ زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص١٧٢ - ١٨٢.

<sup>(&#</sup>x27;) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جــــــ، ص١٦٥–١٦٦.

ولمعرفة المزيد عن فلسفة تحريم اقتراب اليهود من تابوت العهد، راجع: جورجي كنعان: تاريخ يهوه، ص١٥٦ – ١٥٨.

Obadiah, Op.Cit., p.240.

A student's letter, p.92.

<sup>(°)</sup> سليمان محى الدين فتوح: اليهود والقدس، ص١٧، ٤٧.

المعمارية على الحرم القدسى في عهد السلطان الأخير تتمثل في أنه أتى بصناع من الأتراك في عام ١٤٧٩ م. – ٨٨٤هـ.. بغرض تجديد طبقة الرصاص على ظاهر الجامع الأقصى، وتم فك الرصاص القديم، واستبدلوه بالجديد. وحينما زار ميشولام بن مناحم القدس بعد ذلك بعامين سجل قيام المسلمين بتغطية القبة الذهبية بالرصاص، ثم أضاف أبواليمن العليمي أنه في عام ١٤٨٠ م. – ٨٨هـ... والعام المدنى تلاه تم تشييد المدرسة (الأشرفية) ملاصقة للمسجد حتى قيل عنها: ((مسجد بيت المقدس به جوهرتان هما قبة الجامع الأقصى وقبة الصخرة الشريفة؛ وقلتُ: وهذه المدرسة صارت جوهرة ثالثة، فإنما من العجائب في حسن المنظر ولطف الهيئة))، وهناك المزيد من المدخلات المعمارية على المسجد شملت السبيل حيث فرشت أرضه بالرخام، وكذلك الفسقية بالقسرب منه لينتفع الناس منها بالوضوء (١٠). وأياً كان الأمر يتضح أن المستوطن اليهودي قد بُهر بالسرقائق الذهبية التي غطت قبة الصخرة فبدت أمامه كثير من أجزاء الحرم القدسي وكأنما من فاحرات حليها فد سيطرت عليها ذهب وأحجار كريمة. ولم يكن ذلك على سبيل المبالغة، وإنما مشاهدته لها قد سيطرت عليها مشاعره.

ثم انتقل الخطاب إلى الحديث عن عنصر بوابات الحرم القدسى الشريف فيذكر : ((إن بأسوار هسندا الهيكل اثنتى عشرة بوابة ، أما التى تحمل اسم الرحمة (٢) فقد صنعت من الحديد، وهما بوابتان تطلان على الجهة الشرقية من الهيكل ،وعادة ما تكونان مغلقتين، ونصفاهما يعلوان فوق الأرض، أما النصف الآخر فهو مغروس فيها. وقد قيل إن العرب حاولوا جادين عدة مرات رفعهما إلى

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.190.

ولمعرفة المزيد عن إنجازات الحكام المسلمين في الحرم القدسى: راجع : عبدالفتاح أبوعليه، وعبدالحليم عويس: بيت المقدس في ضوء الحق والتاريخ، دار المريخ للنشر، ١٩٨١م،، ص ٥٠ – ٥٦؛ إبراهيم الفني وطاهر النمرى: المسجد الأقصى والصخرة المشرفة: التاريخ ، العمارة، الأنفاق، الحفريات، الخطط الصهيونية، الطبعة الأولى، دار المشروق، عمان ، ١ ، ٢٥م،، ص ١٠ وما بعدها؛ راجع أيضاً: الجدول المتضمن مدخلات السلاطين والمماليك على الحرم القدسي في: على السيد على: القدس في العصر المملوكي، الطبعة الأولى، القاهرة، ١٩٨٦م.، ص٢٧-

<sup>(</sup>٢) اعتاد اليهود من سكان القدس وزوارها التوقف عند بوابة الرحمة لتأدية الصلاة وذلك حتى أواخر القرنِ الخامس عشر الميلادي/ التاسع الهجري. انظر:

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.191.

راجع أيضاً: إبراهيم الفني، طاهر النمرى: المسجد الأقصى والصخرة المشرفة، ص٢٣٠.

أعلى، ولكنهم لم يستطعوا إتمام هذا العمل(١)). وهكذا نجد صاحب الخطابات يشير إلى بوابات مدينة القدس دون الحرم، ولم يهتم إلا بالإشارة إلى بوابة الرحمة منها. ومن المعتقد أن مرد ذلك ألها تكن بوابة للمدينة، وإنما بوابة للمعبد القديم فى نظره، فى حين كان الرحالة اليهود السابقون عليه أكثر موضوعية، حيث تحدث إسحاق شيلو Isaac Chelo حوالى عام ١٣٣٤م./ ٧٣٤ ه...، عن أربع بوابات للمدينة أفضت إلى بقية المدن الفلسطينية، أما ميشولام بن مناحم فقد أقر بوجود السنتى عشرة بوابة بمنطقة الحرم؛ منها خمس مغلقة وثلاث منها مشيدة فى الجدار، ويطفى عليها الطابع الإسلامي فى البناء(٢)، وتقع بسوابة السرحمة المنزدوجة فى الجدار مشرفة على وادى يهوشفاط Josophat (٣) ومنها يبدأ الطريق المؤدى إلى قرية بيثاني (العيزرية) فأريحا فنهر الأردن(٤)، وتعرف البوابة أيضًا باسم البوابة الذهبية وبوابة التوبة (٥).

ومن أشهر البوابات الاثنق عشرة – التى لم يذكر عوبديا عنها أية تفاصيل، وتحدث عنها الرحالة الأوروبيون المسيحيون بإسهاب؛ بوابة الخليل – البوابة القديمة – بوابة العمود (الساهرة) – بسوابة الأرمن – بوابة الأسباط – بوابة النبي داود(٦) (المغاربة)، فضلاً عن بوابة الرحمة التي ينبهنا

Obadiach, Op.Cit., p.240.

Meshullam of voltera, Op.Cit., p.189.

Isaac Chelo, Roads from Jerusalem, 1334 A. D., (ed.): Adler, N. E., in: J.T., London, 1930, pp.134-149; Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.191.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) يعرف وادى يهوشفاط بعدة أسماء: وادى قدرون، وادى جهنم، وادى الدموع، وادى النار، وادى سلوان، وادى مريم. وهو يمتد من جبل الزيتون شرقاً إلى جبل موريا غرباً، ويعد أحد أودية بيت المقدس العميقة. انظر: بورشارد من جبل صهيون: المصدر السابق، ص٢٦، واسم يهوشفاط يشير إلى رابع ملوك المملكة الجنوبية (يهودا) الذى عقد تحالفا مع أخاب ملك المملكة الشمالية (السامرة) لمحاربة الآراميين، لكنه هُزم في الحرب كما قُتل حليفه، وفي مرحلة تالية تمكن من أن يمد حدود مملكته شرقاً، ونجح في بناء أسطول له في البحر الأهر، ولكن عاصفة دمرته. انظر: عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــــ، صـ١٨٥.

<sup>( ً)</sup> بورشارد من جبل صهيون: وصف الأرض المقدسة، ١٣٣٢م.، ترجمة وتعليق: سعيد البشاوى، ط١، دار الشروق، عمان، ٩٩٥م.، ص٢٦٠. انظر أيضًا:

<sup>(°)</sup> إبراهيم الجندى: فلسطين فى عيون الرحالة الأوروبيين، بحث منشور فى: المجلة الفلسطينية للدراسات التاريخية تصدر عن الجمعية الفلسطينية للدراسات التاريخية، رام الله، المجلد الأول، العدد الثالث ١٤٢٣هـ./ ٢٠٠٣م.، ص١٢٤ مـ ١٢٤٠، ص١٢٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) بورشارد من جبل صهيون: المصدر السابق، ص١٣٦ وما بعدها؛ راجع أيضاً عارف باشا العارف: تاريخ القدس ، دار المعارف، ط٢، القاهرة، ١٩٥١م.، ص١٧٣ – ١٧٤.

عسوبديا إلى ألها تتألف من بوابتين، وهو الأمر الذى أكده مؤرخ القدس والخليل، حيث ذكر ألها تتألف من بابين متحدين في السور الشرقي، وهما من داخل الحائط عما يلى المسجد، أحدهما يسمى باب التوبة، والمكان مقصود للزيارة. وبرر المؤرخ عدم فتحهما هاية للمستجد والمدينة من الأعداء، كما ألهما يطلان على الوادى وينتهيان إلى البرية، ولذا ليس في فتحهما كبير فائدة (1). والجدير بالذكر أن كل من بوابات القدس هملت أكثر من مسمى وفقًا لتسيد المسمى أو اختفائه في كل مرحلة تاريخية.

وما زال عوبديا يعمد إلى أن يتحدث عن الحرم القدسى على أنه الهيكل فيقول: ((وفيما يختص بالحائط الغربي، فإن جزءًا منه مازال قائمًا، وهو يتألف من حجارة ضخمة، صلبة، ولم أر أبدًا من قــبل مثيلاً له من حيث قدم بنائه، سواء أكان في روما أم في أي بلد آخر (٢))، لعله ذلك السور الذي يقال أن هيرودوس الوالى الروماني في فلسطين (٣٧ - ٤ ق.م) هو الذي بناه ليحيط بالهيكل والمسباني الملحقة به، ولقد سمى اليهود السور حائط المبكى لأن الصلوات حوله تأخذ شكل عويل ونواح، في حين يسميه المسلمون العرب حائط البراق لأن الرسول محمد عليه الصلاة والسلام ربط دابته ليلة الإسراء عنده (٦) ويبلغ طوله ثلاثة وخسين مترًا، أما ارتفاعه فهو تسعة عشر مترًا، كما يعسرف أيضًا بالحائط الغربي. والثابت أن هذا الحائط بمسماه ((المبكى)) لا توجد له أية إشارة في المصادر اليهودية التي تتضمن وصفاً للقدس حتى عام ٢٠٥٠م.، ولكن ما لبث أن أصبح له قداسة خاصة في أعقباب الفتح العثماني وبداية من هسذا التاريخ (٤)، وبالفعل نجسد ميشولام في عام خاصة في أعقباب الفتح العثماني وبداية من هسذا التاريخ (١٠)، وبالفعل نجسد ميشولام في عام خاصة في أعقباب الفتح العثماني وبداية من هسذا التاريخ (١٠)، وبالفعل نجسد ميشولام في عام واحد مررنا من خلاله، وبسبب خطايانا تحولت إلى حطام (١٠)». إلا أن عوبديا قد أشار هو أيضًا إليه واحد مررنا من خلاله، وبسبب خطايانا تحولت إلى حطام (١٠)». إلا أن عوبديا قد أشار هو أيضًا إليه واحد مررنا من خلاله، وبسبب خطايانا تحولت إلى حطام (١٠)». إلا أن عوبديا قد أشار هو أيضًا إليه

Obadiah, Op.Cit., p.240.

<sup>(&#</sup>x27;)

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) رشاد الأمام: مدينة القدس في العصر الوسيط، الدار التونسية للنشر، ١٣٩٦هـــ./ ١٩٧٦م.، ص ١٨١.

<sup>(</sup>أ) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جــ، عن ص١٦٩هـ ١٧٠٠؛ سليمان فتوح: اليهود والقدس، ص ٢٠ وتوجد دراسة أثرية عن حائط البراق يمكن الوقوف عليها في : إبراهيم الفنى، طاهر النمرى: المسجد الأقصى والصخرة المشرفة، ص٧٧ وما بعدها.

<sup>(ੈ)</sup> 

مجازًا كما أوضحنا مع ملاحظة أنه شأنه شأن باقى يهود عصره لم يطلق عليه حائط المبكى. ومن ثم فلعلم كان يقصد الحائط الغربى لقدس الأقداس الخاص بالهيكل على اعتبار أنه باق مجرد ذكرى للمبنى فى نفوس اليهود، نظراً لعدم تبلور المعتقد والمسمى المذكور بعد لدى اليهود.

ومــن معالم القدس الرئيسية أيضًا مالم يقتصر على الناحية الدينية إنما قد يكون حربيًا أيضاً، ألا وهــو برج داود David's Tower. وعنه يذكر عوبديا: ((ويوجد برج من كتل حجرية شديدة الضـخامة في الـركن الشمالي الشرقي. لقد دخلتهُ ووجدتهُ عبارة عن صرح شامخ يرتكز على أعمـــدة ضخمة وسامقة؛ كما يوجد به كثير من الأعمدة التي أصابتني بالسأم قبل أن أبلغ منتهى المبنى. فكل شي مليئ بالثرى الذى ألقى هناك من بقايا الهيكل. وتوجد فتحة فى جميع الأعمدة التى يقوم عليها مبنى الهيكل يمكن من خلالها جذب حبل. وقد قيل أن الثيران والكباش المقدمة كأضاح كانت توثق هنا(١٠)). والصورة الخيالية التي رسمتها ريشة عوبديا في الخطاب الأول عن برج داود رسمها أيضًا أبو اليمن العليمي بموضوعية حيث قال عنه: ((حصن عظيم البناء بظاهر بيت المقدس مــن جهــة الغرب، وكان قديمًا يعرف بمحراب داود عليه السلام، وكان سكنه به .... وفي هذا الحصــن برج عظيم البناء يسمى برج داود، وهو من البناء السليماني القديم))، ثم تعرض المؤرخ لحسرص كـــل مـــن الروم والصليبيين على عمارة القلعة وإضافة مزيد من المدخلات عليها، حتى أصبحت في ظل الحكم المملوكي مقراً لنائب السلطنة، فلا تخص سوى النائب على القدس، وأضـــاف: ((وقد تلاشت أحوالها في عصرنا(٢)) أي في عام ٨٨٦هــــ/ ١٤٨١م. وقت تواجد المؤرخ في القدس. وبمضاهاة الصورتين اليهودية والإسلامية نجد هما بعض الاتفاق الذي يشهد على صدق الراسمين، فكلاهما يصوران مدى الخراب الذي ألم بالمبنى إلا أن هناك ما يلفت النظر فيما صوره عوبديا فيما يتعلق بانتشار الثرى في بقايا الهيكل والفتحات التي يمكن من خلالها جذب حبل كانست الأضاحي توثق به، إذ كان ذلك من قبيل أحلام اليقظة عنده، وكأنه يتمنى أن يرى ذلك حقيقةً، علامةً لإحياء مجد بني إسرائيل.

أما فيما يتعلق بمعبد اليهود الحقيقي بالقدس الذي يمكن تمييزه في كتابات عوبديا خلال إشارته اليه بأنه Synagogue فيذكر أنه: ((معبد مؤسس على أعمدة مرتفعة متقاربة ومظلمة، ولا يدخله الضوء إلا عسن طويق السباب، وفي وسطه عين ماء، ويوجد في ساحة المعبد وقريبًا جدًا منه

<sup>(&#</sup>x27;)

المستجد(١٠)). وفي الواقع لم نعثر عند المعاصرين على شئ يلقى الضوء على هذا المعبد إذ اكتفى مشولام بن مناحم بالإشارة إلى معبدين زارهما؛ أحدهما فوق تل رامة الخليل خارج القدس بما يزيد عـن ستة أميال، ومعبد النبي صمونيل Samuel الذي يؤمه اليهود للزيارة(٢). وبمراجعة الكتب المتخصصية في أبنسية اليهود نجد فيها ما يُبصرنا بهذا المعبد؛ إذ ورد في أحدها أنه في فترة العصور الوسطى ومنذ القرن الثالث عشر الميلادي/ السابع الهجري كان بالقدس مجمع لمعابد اليهود يضم ف حقيقة الأمر أربعة منها وهي: معبد الياهو هانافي Eliahu Hanavi ومعبد إسطنبولي Istembuli ، ومعبد إمشتاى Emtsai وأخيرًا معبد يوحانان بن ذاكي Yahanon ben Zakai ، ويُعـــد الأخير أهمهم وأكبرهم حجمًا (تسعة في عشرين مترًا) متخذًا شكل المستطيل غير المنتظم، وترتفع من فوقه قبة تميزه، ويضم المعبد في جهته الشرقية تابوت عهد مزودج ربما إشارة إلى أنه جاء مكملاً لمعبد مدنشاه رامبان Midnasha Ramban (") الأقدم منه قبل التاريخ المذكور. أما ساحة الصلاة فبداخلها مشكاه تحتوى على قرن كبش وقارورة زيت رمزًا للفكر الديني اليهودى الذي يستجه إلى مسح النبي إلياس المشياح بهذا الزيت، وكان التأثير الأندلسي واضحاً في المعمار، وهذا ماثــل في الــنقوش أعلى المعبد وفي شكل النوافذ. ويضم القاعة الغربية المخصصة للصلاة غرفة للنسماء. والقاعة تفضى إلى بابين يؤديان إلى ممرين الأول يتجه إلى معبد الياهو هانافي في الجنوب، والآخر يؤدى إلى المعبدين الآخرين بحيث يمكن الوصول إلى معبد إسطنبولي مرورًا بمعبد إمشتاي<sup>(4)</sup>. ولعل هذا الوصف يمثل وصف عوبديا المختصر للمعبد بأنه مظلم، ولا يصله الضوء إلا عن طريق الباب نما يوحي باستمرار بقائه حتى أواخر القرن الخامس عشر الميلادي.

بـــذلك تتبين اتجاهات عوبديا العقائدية؛ فهذا الخلط المتعمد بين الحرم القدسي وهيكل سليمان الذي لا وجود له يعكس بدوره فكره الذي سيطر عليه علما بأنه أدرك هو ذاته قدم المعبد وسجله

Obadiah, Op.Cit., pp.239, 240.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.192, 193.

<sup>(&</sup>quot;) وهذا هو الاسم الحالي للمعيد، وعن هذا المسمى راجع:

Gottheil, G., Richard Deutsch Gotthard and Others, Jerusalem, an essay in Jewish Encyclopedia, Vol. V, New York, 1901 – 1906, p.109;

وعن منظر معبد يوحانان بن ذاكى من الداخل انظر: رقم (٨) فى فماية الدراسة.

Sed-Rojna, Gohielle, L'art Juif, c, L'art et les grandes civilisations, Paris, 1995, (1) p.603.

فى خطابه هذا<sup>(۱)</sup> بيد أن هناك اتفاق فيما بين مؤرخى ورحالة العصور الوسطى الأوروبيين أيضًا على اعتبار الحرم القدسى المشتمل على قبة الصخرة والمسجد الأقصى هيكل سليمان<sup>(۲)</sup> ترسيخًا لأفكارهم الدينية رغم المخالفة التاريخية الواضحة التى يدركون حقيقتها وصحتها تمامًا. ويجب هنا أن نبرز إلى أى حد كانت الدوافع الدينية تجعل صاحبها يرى الأمور على غير واقعها حتى الثوابت منها، فكثير من مشتملات الحرم تمنى عوبديا أن تكون من مشتملات الهيكل، ووصلت به أمانيه إلى حد الادعاء برؤيته ومشاهدته. ثم الإقدام على تدوين ذلك ونشره بين ذويه.

ولك يسبدو بعد أن أقام عوبديا ما يناهز العامين في القدس، وبعد أن أخذ يعقل الأمور غير منساق إلى عواطفه الدينية أرسل خطابه الثاني الذي كان قد وجهه إلى أخيه يقول فيه: ((فأنت تسألني عُن المعجزات التي تردد حدوثها في جبل الهيكل وفي مقابر الأتقياء الأبرار، ولكن ماحسبي أن أخبرك به يا أخي عنها؛ في الواقع فإنني لم أر تلك المعجزات، وبالنسبة لما يقال عن الأنوار التي تلقى على أحد جوانب الهيكل، وهي التي سمعت أنت بها بألها في العادة لا تتوقف عن الإضاءة في يسوم التاسع من آب، وهو أمر قيل لي أنه يحدث بالفعل إلا أنه لا يمكنني أن أتحدث بشكل مؤكد عنه؛ حيث إنني لا أرى بداً من أن أجزم بعدم صدق القصة المنسوبة إلى اليهود السفارد، وما يملؤها من خداع وأكاذيب؛ إلا أن رجال أذكياء مثلك يا أخي عليهم أن يتحققوا من مثل هذه الأساطير، وألا يثقوا في ما يصلهم من تقارير كاذبة (()). وتاريخ التاسع من آب يَذكر اليهود باليوم الذي قام فيه الإمبراطور الروماني تيطس بمدم الهيكل عام ٢٠٥م، ولذا فهم يحتفلون بالذكرى عند حائط السبراق (المبكي) وفي هذا الشأن يذكر الرابي ميشولام بن مناحم أنه ((حينما يذهب اليهود إلى المعبد كل عام في ليلة التاسع من آب يخرجون جميع مصابيح ساحة المعبد بموافقة المسلمين، ولا المعبد كل عام في ليلة التاسع من آب يخرجون جميع مصابيح ساحة المعبد بموافقة المسلمين، ولا يكسن إشعالها مرة أخرى. والمسلمون على علم بما يحدث في هذه الليلة، وهي الليلة التي يترقبونها يمكسن إشعالها مرة أخرى. والمسلمون على علم بما يحدث في هذه الليلة، وهي الليلة التي يترقبونها

<sup>(&#</sup>x27;) انظر العبارةُ التى أرخ فيها لمعبد بن عزرا بالقاهرة ونص فيها على ((أن بناءه يعود إلى ثمانية وثلاثين عاماً قبل تدمير المعبد الثابي راجع:

Obadiah, Op.Cit., p.231.

William of Tyre, A History of Deeds done beyond the sea, trans. by Emily (') Atwatter Babcock, and A. C. Krey, 2 vols, New York, 1943, vol. I, p.61; Theoderich, Description of the Holy places, 1172 A.D., Trans. by Aubrey Stewart, in: P.P.T.S, vol. V, London, 1894, p.47; Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.189 - 190.

Obadiah, Op.Cit., p.245.

مثلهم مثل اليهود لهذا السبب. وهو أمرُ مؤكد ومعروف لكل الناس بدون شك<sup>(١)</sup>)). وهكذا يُعد ميشـولام مـن الأناس المخدوعين بحدوث هذه الظاهرة. فى حين تشهد عبارات عوبديا بالعقلانية وتحرى الموضوعية، حيث أجزم بأن الخوارق التى يعتقد فيها بعض اليهود فى الغرب الأوروبي ما هى إلا مجـرد أكاذيـب، ومن ثم يبدو أن الرحالة ميشولام قد جانبه الصواب حين اعتقد فى مشاركة المسلمين لليهود هذا الاحتفال.

وإذ نحسن بصدد مواصلة الحديث عن مقدسات اليهود في خطابات عوبديا داخل القدس، فقد شكلت والأضرحة القبور جانبًا مهمًا منها ليس في المدينة المقدسة فحسب، إنما في فلسطين بعامة حيث أشار إلى عدد منها، فأورد عنها ((وخلال كل مكان في منطقة القدس، حيث الحقول توجد مغسارات متصلة حيث تجاور المغارة منها الأخرى شألها في ذلك شأن بساتين الكروم. ففوق جبل السزيتون Mount of Olives يقع قبر النبي هاجيا Haggia وقبر الكاهنة هيلدا Huldah (\*). علاوة على ما يزيد عن عشر مغارات كل منها تنفذ إلى الأخرى)). ومن قبل كان الرابي ميشولام قد أبدى اهتمامه بزيارة القبرين المذكورين، ولفهم ما صوره عوبديا عن القبور والمغارات في شكلها العجيب هذا، فإن أبا اليمن العليمي يتحدث عن موضع يدعي ((الساهرة)) ذلك البقيع الذي يقع فاهر مدينة القدس الشريف من جهة الشمال التي تضم قبوراً لجماعة من الصالحين، ويتفق معه الرابي ميشولام في تحديد موقع هذه القبور العجيبة جهة الشمال بمسافة ميل واحد خارج القدس، ومن ثم لا نجد مصداقية لما ذكره عوبديا من ألها تضم قبرى النبي هاجيا والكاهنة هيلدا الذي حدد موقعهما فوق جبل الزيتون مع المغارات العشر. ويأتي سبب غرابة بناء القبور في أن الكهف الذي ضمهما نحت في الصخر وله باب يحتوى على عديد من الكهوف الواحدة فوق الأخرى في تناسق ضمهما نحت في الصخر وله باب يحتوى على عديد من الكهوف الواحدة فوق الأخرى في تناسق ضمهما نحت في الصخر وله باب يحتوى على عديد من الكهوف الواحدة فوق الأخرى في تناسق

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.190.

<sup>(&#</sup>x27;)

أ) هاجيا لفظة عبرية تعنى عيد ويرسم أيضًا حَجى ، وهو أحد الأنبياء الصغار أصبح نبيًا بعد السبى البابلى، دعا إلى إعادة بناء الهيكل، فبنى في عهده، ويذكر له إنه تحدث عن قوانين النجاسة لدى اليهود، وللمزيد، انظر: Ben- Sasson H. H., A History of Jewish people, p.218.

انظر أيضاً: عبدالجليل شلمي: اليهود واليهودية، الطبعة الثانية، أخبار اليوم، القاهرة ١٩٩٧، ص٧٧.

أما السيدة هيلدا فلعلها السيدة خلدة امرأة شلوم بن تقوة بن حرحس يشار إلى أثما انفردت بالنبوة بين النساء، حيث استلمت لفائف الشريعة أثناء سكنها القلس انظر: سفر الملوك الثانى: ٢٧: ٤ ٩ راجع أيضاً:

جمالى رائسع (۱). ثم يواصل أبواليمن العليمى شرحه للمقابر فيذكر إلها تقع فوق جبل عال وعند أسلفه وتحته كهف من العجائب، وهذا يرجع إلى ((أنه داخل نحت هذا الجبل في صخرة عظيمة، وتسمى مغارة الكتان والمقبرة التي هي الساهرة علو سقف هذه المغارة، بحيث أنه لو أمكن حفر القسبور من أسفلها لنفذ إلى الكهف ... لكن المسافة بعيدة فإن الصخرة سميكة ضخمة جدًا، وفي هذا الشان يقال: أحياء تحت أموات، وهذا الأمر مشاهد عيائًا (۱)) ولعل بذلك اتضح ما كان يقصده عوبديا من نفاذ المغارات كل منها إلى الأخرى.

ذهب عوبديا مرة أخرى إلى الحديث عن أضرحة أنبياء اليهود وحكمائهم، فيذكر: ((أما المقبرة التي تضم رفات السبعين من الزعماء، وهي التي تقع على مبعدة حوالى ألفى ذراع<sup>(٣)</sup> من القدس، فهـــى مبهــرة وفخمة خاصةً قبر شعون Simon العادل<sup>(٤)</sup>. وفى كل مكان ، فى الخارج والداخل وســواء فى الحقــول أو المنازل فإن المغارات لا حصر لها<sup>(٥)</sup>)) وكان الرابي ميشولام قد زار مقبرة

وتكشف الحفائر التي أجريت منذ عام ١٩٦٧م. في القدس عن وجود عدد من الممرات تحت الأرض وكهوف لعل أهمها ذلك الكهف الذي يمتد من شمال غرب المسجد الأقصى حتى أسوار القدس الشمالية، وهو مسقوف بالصخور بارتفاع ثلاثين قدماً مستنداً على أعمدة صخرية كبيرة غير منتظمة يضم الكهف عددًا من الحجرات الصغيرة. وفضلاً عن ذلك تم الكشف عن بعض القبور التي خُفرت عمودياً في الصخر. راجع:

Marmorstein, Rabbi Avrohom, (ed.) Pathway to Jerusalem, The Travel Letters of Rabbie Ovadiah, nos. 64-65.

Obadiah, Op.Cit., pp.240 - 241; Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.191-192; cf; (') also, Gotheil, G., and others, Jerusalem, p.10.

أبواليمن العليمي: الأنس الجليل، جــــ، ص٦٦- ٦٣.

<sup>(&</sup>quot;) ما يعادل ٥٤ سم تقريباً.

<sup>(1)</sup> لعله شعون المكابى؛ القائد الإسرائيلى الذى جسد طموحات اليهود فى السيادة على أرض يهوذا بفلسطين، وكان مؤشر ذلك ضربه مع الزعيم الآخر اليعازر فيما بين ١٣٧ – ١٣٥٥م. أثناء الحكم الروماني نقود فضية حاملةً شعار "لجلت يسرائيل" أى تحرير إسرائيل، وبرز فيها اسم "شمعون نسى يسرائيل" بمعنى شمعون أمير إسرائيل. كما ضُربت مجموعة نقود فضية ونحاسية أخرى فى تاريخ غير معلوم، على وجهها اسم شمعون وعلى الخلف "لحيوت يسرائيل" أى لتحرير إسرائيل.

انظر: فؤاد حسنين على: المجتمع الإسرائيلي، جــ١، ص١١٥.

شُعبون والسبعين زعيمًا أيضًا محددًا موقعها على بعد حوالي ميل خارج القدس جهة الشمال. وبالنظــر إلى عدم إقدام عوبديا على توضيح موقع المقابر تحديداً، فإن هذا الأمر أوضحه أبواليمن العليمي بأنه بقيع الساهرة إلى الشمال من القدس. وبذلك فهو يؤكد على الجهة ذاها التي حددها ميشولام في الشمال كما سلف ذكره<sup>(١)</sup>.

ثم يستأنف الخطاب وصف مقابر اليهود فيذكر: ((وتوجد مقابر لليهود عند أسفل سفح جبل الهيكل. أما المستحدث منها، فتوجد عند أسفل جبل الزيتون في حين يخترق وادى يهوشفاط أفنية القبور(٢٠)). ولعلها تتفق مع موقع مقبرة باب الرحمة بجوار سور الحرم القدسي الشرقي فوق وادى جهنم الذي يذكره رحالة اليهود<sup>(٣)</sup> باسم يهوشفاط، وتعد أقرب المقابر إلى المدينة. أما بقية القبور الــــى تخـــص اليهود فقد تتواجد في الخارج حيث أحد أركان مقبرة ماملا الواقعة في الظهير جهة الغرب، وتعد أكبر مقابر البلد: ((وتسميتها بماملا... ثما مّن الله ... واسمها عند اليهود بيت ملواء، وعند النصاري بابيلا)). ورغم أنها تضم بشكل غالب مقابر ((خلق من الأعيان والعلماء والصالحين والشهداء المسلمين)(٤)، إلا أن حمل المقابر مسمى يهودي وآخر نصرابي يشير إلى أها استوعبت في أركانما المختلفة موتى من معتنقي الأديان الثلاثة. وقد يبدو في ذلك شئ من التعارض، بيد أن الرابي ميشــولام يضع له تفسيراً؛ أن المسلمين المحليين قدسوا الأماكن ذاهًا التي يقدسها اليهود جيلاً بعد جـيل، وعندهم العادات نفسها التي عند اليهود في الزيارة حتى بلغ هم الاهتمام القدر الذي به يسألون اليهود ((لماذا لا تذهبون إلى قبر هذا القديس أو هذا النبي؟. (م)).

Ò Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.192 - 193;

() Obadiah, Op.Cit., p.240.

( Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.194; Obadiah, Loc.Cit;

( )

(أ) أبواليمن العليمي: الأنس الجليل، جــ٧، ص١٤.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.194.

وعما يضيفه عوبديا عن معالم القدس الدينية ((ليس بعيدًا عن وادى يهوشفاط تقبع معالم تحمل ذكرى قسيرى أبشالوم Absalom (أوالنبي زكريا Eachariah (أوالنبي زكريا بالذكر أن القبر الأخير يخص زكريا بن يهويا داع أحد أبطال اليهود، ويقع القبران في وادى يهوشفاط عند سفح جبل الزيتون من جهة الجنوب(أ)، وكان ميشولام قد زار القبرين، ووصفهما بأهما عبارة عن كتل حجرية ضخمة يعلو كلاً منهما برج، كما حرص الطالب اليهودى على زيارة مجموعة القبور المذكورة وتسجيل ذلك في خطابه واصفًا إياها بالجمال(أ) وهكذا تتكون لدينا قناعة بوجود اهتمام خاص اتفق عليه يهود تلك الفترة بزيارة قبور بعينها في القدس أو بالقرب منها.

وفى الواقع نجد لأصحاب القبور التى حرص عوبديا على زيارها وقعًا خاصًا، ولم تكن زيارته لهم جــزافية، إذ كان لها مدلولها العميق، ففيما يخص قبر النبى هاجيا، فيذكر له التراث الإسرائيلى أنه دعــا إلى إعادة بناء الهيكل، فبنى فى عهده. أما النبى زكريا فكانت نبؤته قد ارتبطت بالتحرر من سطوة الملك، والملجوء إلى رب يهوذا فى القدس. أما شعون المكابى، وعرفه عوبديا على أنه شعون العــادل، فقــد كــان زعيمًا لليهود فى فلسطين جسد طموحاتهم فى السيادة حتى ضربت باسمه العملات فى ظل السيادة الرومانية ... إلخ. وعلى ذلك لنا أن ننظر إلى هذا الطرح من قبل عوبديا

Ben Sasson, H. H., Histroy of Jewish people, p.8.

وكان أبشالوم قد أقام نصباً لتخليد ذكراه، ولا يعرف موضعه الآن على وجه التحقيق ومع ذلك يوجد فى وادى يهوشه المناوم وادى يهوضون المناوم، ولكن يظهر من هندسة البناء أنه أقيم فى عصور متاخرة ربما ترجع إلى العصر الرومانى أو الإغريقى الرومانى. انظر: بطرس عبدالملك وأخرون: قاوس الكتاب المقدس. مادة: أبشالوم، انظر أيضاً:

Loc.cit.;

Obadiah, Op.Cit., p.241.

()

بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقدس، مادة زكريا.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.191; A Student's letter, p.92.

 $^{t}$ 

<sup>(&#</sup>x27;) أبشالوم: هو ثالث أبناء داود. ولد فى الخليل، وعندما نقل داود عاصمة ملكه إلى القدس، انتقل معه أبشالوم، وهو لا يزال بعد صبياً صغيراً. وقد هرب من أبيه لاقامه بقتل أحد أشقائه، واتجه إلى الخليل، وجمع حوله حشداً أرهب والده به مما اضطره لترك القدس، ووقعت معركة بين الطرفين قتل فيها ما يقرب من عشرين ألف جندى من جيش أبشالوم وقد هلك أبشالوم نفسه. انظر:

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) عارف باشا العارف: تاريخ القدس، ص٧٣٧– ٢٣٨، وكان زكريا بن يهويا داع وربما حفيده قد شغل منصب كاهن الرب، ناشد بنى إسرائيل بالتمرد على الملك الخارج عن الدين وحاشيته، مما أثار غضب الملك، فأمر برجمه بالحجارة فاستغاث برب يهوذا للانتقام ...، انظر:

ف ضوء حركة التصوف اليهودية فيما يخص العقيدة الشعبية فى الارتباط بالأولياء والصديقين كوسيلة لربط الأمة اليهودية بطقوسها و تقاليدها فى فترات الشتات اليهودى من أجل إقامة مجتمع يهودى متماسك، ومن أجل الاتصال اليهودى فى شتى البلاد (۱). ومن ثم فالإشارات التى اجتمعت لدى هذا المستوطن اليهودى تؤكد على نزعته الدينية الغالب عليها حلم اليهود العام بتأسيس مملكة إسرائيل من جديد. الأمر الذى يعكسه حرصه على القدوم للقدس واتخاذها مهجرًا له يقضى به بقية حياته.

ومن البقاع المقدسة فى القدس وحولها فهناك ((مياه سلوان – سلوام – Siloam التى تنسل من تحست الأرض إلى وادى يهوشفاط، وسلوام لا تعد جدولاً مائيًا بالتحديد، إنما هُو نبع يرتفع ماؤه كل صباح حتى قرابة الظهر، وما يلبث أن ينخفض ويجرى تحت الجبل نحو مكان قريب حيث تزخر به الآن أطلال ممتدة. وقد قيل إن هذه الأبنية كان سليمان [عليه السلام] قد شيدها لتكون داراً للسكة (٢)، ... ويشغل وادى يهوشفاط حيزاً ضيقاً يمتد طولياً من جبل الهيكل وجبل الزيتون (٣)).

بذلك اجتمعت معالم مدينة القدس الدينية عند عوبديا لتؤجج مشاعره تجاهها حيث قال: ((إن كل أنواع الرياح التي لها أن قمب تنشط في القدس، ويقال إن أية رياح قبل أن تتجه إلى أى مكان تصل أولاً إلى القدس مسخرة نفسها لقدرة الرب في حضرته ليباركها طالما هو سبحانه الذي يعلم الحق<sup>(4)</sup>). وفي الواقع فإن هذه العقيدة تتفق مع الفكر الديني لبني إسرائيل الذي يتجه إلى الاعتقاد في أن الهيكل في بيت المقدس هو بيت يهوه بمعنى مسكن الإله، وعليه صارت القدس مركزاً دينياً لجمسيع القبائل العبرانية، وعبادة يسرائيل القربانية أو من ثم غدت جديرة بأن توصف من قبل عوبديا بأنها المركز الإلهي الذي يسير الرياح في أرجاء الأرض أو بالأحرى سرة الأرض، ولم تتوقف أهسية القدس بالنسبة لليهود زمن هذا المستوطن على البعد الديني إنما كانت المدينة بمثابة الركيزة المحضارية الوحيدة التي تجمع يهود العالم؛ ففي الوقت الذي التف فيه الكاثوليك في الغرب الأوروبي

<sup>(&#</sup>x27;) سوزان السعيد يوسف: المعتقدات الشعبية حول الأضرحة اليهودية، دراسة عن مولد يعقوب أبي حصيرة بمحافظة البحيرة، عين للدراسات الإنسانية والاجتماعية، القاهرة، ١٩٩٧، ص١١١.

<sup>()</sup> دار السكة في عهد سليمان.

Obadiah, Op.Cit., pp.240 - 241.

Ibid, p.241. (<sup>4</sup>

حول باباویة روما، والتف فیه المسلمون حول القرآن دستورًا، والکعبة مکانًا، والخلافة رمزًا لم یجد السیهود علی تشتتهم سوی ذکری الهیکل لتوحد هدفهم وفکرهم کأساس ترتکز علیه حضارهم حلقة وصل بین ماضیهم الغابر وحاضرهم الواقع.

وعلى مقربة من المدينة المقدسة ((وفى مجال الرؤية منها يقع جبل إفرام Mount Ephraim الذى دفن فيه موسى عليه السلام)) وهى منطقة واسعة نسبياً تنتسب لأحد أسباط اليهود إفرام بن يوسف تقع فى الجزء الأوسط من فلسطين الغربية (١). ويبدو أن هذه القبيلة كانت تتنازع القيادة مسع قبيلة يهودا. ولذا فقد تزعمت حركة الانشقاق بعد موت سليمان عليه السلام ويشار إلى المملكة الشمالية باعتبارها عملكة إفرام (٢).

وخارج القدس حرص عوبديا أيضًا على ذكر مزيد من الأماكن المقدسة، ومن ذلك حديثه عن مستطقة البحر الميت بصفتها تحمل كثيراً من ذكريات اليهود الدينية ، حيث قال: ((قد يكون من الممكن من فوق قمة جبل الزيتون رؤية سادوم Sadom وعمورة Gomorah من بُعد، وهما تشكلان بحراً مالحاً حالياً. وقد سمعت من الأهالى المقيمين هناك أن الملح كان يفترش جميع أنحاء الأرض. أما عن امراة لوط Lot [عليه السلام] فإنه لم يكن في وسع أحد أن يخبري بشي عنها؛ إذ كانت عداد أعمدة الملح لا حصر لها، وعليه فقد كان من المستحيل تمييز أى من تلك الأعمدة عشل امراة لوط التي تضم سادوم عسورة وبقية المدن الخمس في المنطقة التي لم تدمرها نيران الصاعقة فقط، بل غطى الماء أرضها أيضًا، حيث تكون البحر الميت الذي كان من أهم البقاع التي يرغب الزائر اليهودي في زيارةا. أيضًا، حيث تكون البحر الميت الذي كان من أهم البقاع التي يرغب الزائر اليهودي يعقوب وقد ملأ البحر أجواف زائريه رعبًا، فهو يذكرهم بالمدن الغارقة والذنب الذي أدى بسكالها إلى هذا المصير التعس. كما أنه يقدم العبرة على مر الزمان للناس حيث يزعم الرابي اليهودي يعقوب هذا المصير التعس. كما أنه يقدم الميرة على مر الزمان للناس حيث يزعم الرابي اليهودي يعقوب هاكوهين من رحالة القرن النابي عشر الميلادي/ السادس الهجري إنه إلى الجنوب من البحر يوجد عشال مسن الملح لامرأة النبي لوط عليه السلام ما يزال شاخصًا للأعين أق. في حين نفي الرحالة عشر المات المسر المستحيات المنات المات عن نفي الرحالة عليه السلام ما يزال شاخصًا للأعين أق. في حين نفي الرحالة عليه السلام ما يزال شاخصًا للأعين أن

Obadiah, Op.Cit., p.241.

Ó

Obadiah, Op.Cit., p.241.

(')

بطرس عبدالملك وآخرون : قاموس الكتاب المقلس، مادة : إفرايم.

Jacob Ben R. Nathanial Hacohen, Op.Cit., p.120.

فتاحية الراتسبونى المعاصر له بقاء هذا التمثال الملحى(١). وهو الأمر الذى تحفظ عليه عوبديا أيضًا بالإشارة إلى أنه لم يكن ف وسع أحد أن يستدل على مكانه.

أما فيما يلى البحر الميت ولهر الأردن فقد نظر عوبديا إليها على ألها أرض مفعمة بذكريات تسرجع إلى أجدد اليهود وعن ذلك يذكر ((أما المناطق الواقعة فيما وراء لهر الأردن وهى التى تستألف مسن: أرض رؤبين Reuben وجيد Gad وماناسى Manasseh (<sup>7)</sup> وأرض أبناء عامون Ammon وجبل مؤاب Mount Seir وجبل سعير Mount Seir فجميعها حاليًا مناطق مدمرة، ولا يمكن أن تجد مدينة مأهولة بالسكان هناك (<sup>1)</sup>). ولعله واضح أن هذه المناطق تشكل إقليمًا جغرافيًا محدد المعالم عُرف بمسمى إقليم ما وراء الأردن Áutar-Jordan، بيد أنه يلاحظ حسرص الخطابات على استخدام المسميات القديمة للمناطق مما يذكر بحركة اليهود التوارتية من خلال تنقل قبائلهم من مكان إلى آخر.

بذلك قدم مستوطن فلسطين اليهودى هذا الزخم من المادة عن بقاع الأرض المقدسة ونجد فى آخــر خطاباته تحديداً لأبعادها التقريبية حيث يذكر: (رأن جميع أهل الجليل Galilly يقولون بإن حدود الأرض المقدسة شديدة القرب من دمشق، ويحتمل أن تكون صفد<sup>(٥)</sup> وبانورسا Banorsa، وحدودها وربحا تكون تافاس Tafas وميذريب Mzreib كبرى مدن الجليل، قريبة من دمشق، وحدودها

Petachia of Ratisbon, Op.Cit., p.88.

A student's letter, p.84;

<sup>()</sup> 

<sup>(</sup>٢) من أسماء أسباط اليهود الاثنى عشر.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) الاسمان عمان ومؤاب لاثنين من أبناء لوط (عليه السلام) الأربعة الذكور وأرضهما ضمن منطقة البلقاء المنتسبة إلى أبلق بن عمان. ولمعرفة المزيد راجع العمرى: دولة المماليك، ص١٧٤، ١٨٩.

Obadiah, Op.Cit., p.241.

<sup>(°)</sup> مدينة في الجليل فوق جبل على ارتفاع الفين وسبعمائة وثمانين قدماً من سطح البحر، وكانت قديمًا تمثل مجرد قرية صغيرة، وعندما زارها بنيامين التطيلي في القرن الثابي عشر الميلادي/ السادس الهجري، لم يجد فيها يهوداً. لكن بعض اليهود المهاجرين من أسبانيا استوطنوها في القرن الخامس عشر، وما لبثت في القرن التالي أن غدت مركزًا دينيًا لليهود، انظر:

بنيامين التطيلي: الرحلة، ص٥٠١؛ عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جــ، م ١٢١- ١٢٢.

 $\bar{a}$  تستد لتلامس حدود دمشق (1)). وجدير بالذكر أن صفد هى المركز الرئيسى والعاصمة القديمة لشمال إسرائيل، كما ألها إحدى المدن المقدسة الأربع فى تراثهم الدينى (7)، لما لها من باع فى تأسيس شرائعهم، وبما تضمه من ذكريات وأضرحة وبقاع مقدسة كان الطالب اليهودى قد شُملها بزيارته والكستابة عنها فى خطابه ( $\bar{a}$ ) وقد يرجع عدم اهتمام عوبديا بالتوقف عندها بالكتابة إلى ألها لم تكن على طريق رحلة القدوم على العكس من ذلك بالنسبة لتلميذه الذى أبدى اهتماماً أكبر كها.

وقد شغل عوبديا نفسه بالتساؤل حول دخول دمشق ضمن حدود الأرض المقدسة من عدمه! ويسبدو أنسه قنع بالرأى القائل: ((دمشق جزء من سوريا ... وأن حدود الأرض المقدسة شديدة القسرب منها<sup>(٤)</sup>)). وبذلك أقر بعدم دخول حاضرة الشام ضمن حدود هذه الأرض، وهناك من الجغرافيين والرحالة المسلمين من اتفق معه إذ يحدد مساحة الأرض المباركة تلك بمربع طول ضلعه أربعسون مسيلاً مركزه بيت المقدس أبه أبو اليمن العليمي فهو يفرق بين حدود بيت المقدس الإداريسة وحسدود الأرض المقدسة التي يدفع بها بشكل أوسع في كل اتجاه، بحيث تصل إلى بادية الشام والفرات شرقًا بشمال، وجبل الشورى وأيلة وسيناء جنوبًا، والبحر المتوسط غربًا (أ. ومن ثم اتفق الجميع على اعتبار بيت المقدس وما جاورها من بلاد لا تخرج عن نطاق فلسطين الحالية. فهي من صميم الأرض المباركة المقدسة في حين أن هناك اختلافاً في إدخال دمشق ضمن هذه الحدود.

Obadiah, Op.Cit., pp.249 - 250.

وكان من أبرز معالم صفد الدينية وما حولها التى وردت فى خطاب الطالب اليهودى؛ النبى يوشع بن بارى Hoshea Ben Bari فضلاً عن ضريحى الحاخام تارفون Tarfon والحبر يوسف بن كيزما Yosef Ben kisma وآخرين عديدين من علماء التوارة والتلمود.

Obadiah, Op.Cit., p.250.

<sup>(</sup>٢) سوزان السعيد يوسف: المعتقدات الشعبية حول الأضرحة اليهودية، ص١٠٥.

A student's letter, pp.82-84.

<sup>(°)</sup> المقدسي: أحسن التقاسيم، ص١٧٣؛ العمري: دولة المماليك، ص١٢٣.

# المبحث الثالث

# البعد الاجتماعي

يعـــد البعد الاجتماعي في خطابات عوبديا أكثر الموضوعات أهمية نظرًا لشدة اهتمامه به؛ ربما كسان ذلك استجابة لطلب والده المباشر والواضح في رسائله التي بعث بما إلى ابنه في نابولي قبل مغادرته إياها إلى مصر، حيث شمل طلبه أن يقدم له وصفًا لواقع حياة اليهود وطبيعة علاقتهم مع الأهالي الآخرين من كل البلاد التي سيرتحل إليها، ولم تكن نزعة الوالد بمناى عن الدين، وذلك في ضوء إحمدى الدراسات التي خلصت إلى أن الديانة اليهودية تتألف أساسًا من مجموعة روابط اجتماعية تجمع قلوب أعضائها وتنظم سلوكهم بغرض توثيق العرى وشد الأواصر وأولها الارتباط بالأرض(١)، وعليه فمن المهم أن نتعرف في نبذة على حالة المجتمع الإيطالي وجماعة اليهود فيه زمن خسروج عسوبديا مسنه برغم عدم تطرقه إلى ذلك نظراً لأنه سيساعدنا في الوقوف على النواحي الاجتماعية في مجتمعات اليهود الواردة في الخطابات؛ إذ أنه كان يسجل ما رآه مختلفًا من ظواهر فيها، ومن ثم فهو يختلف عما هو كائن في مجتمعه الأصلي؛ فقد اندمج أعضاء الجماعة اليهودية في محيطهم الحضاري الكاثوليكي، وأصبحت لغة العبادة في المعبد هي الإيطالية المطعمة بكلمات عبرية مسنذ عسام ١٢٠٠م./ ٩٧٥هـ. ومن ثم يعتبر أعضاء الجماعة اليهودية في إيطاليا جماعة مستقلة بذاهًا، ولا تضاف ضمن الكتل اليهودية الثلاث الأساسية: الأشكيناز الألمان الذين وصلت حركة هجسرهم إلى إيطالسيا ذروها عام ٠٠٠١م./ ٧٩٨هـ.، والسفارد الذين هاجروا إليها بعد عام ١٣٩١م./ ٧٨٩هـ..، ووصلت حركة هجرقم ذروقًا عام ٤٩٢م./ ٨٩٧هـ..، ويهود العالم الإســــلامي متضمنين اليهود المستعربين الذين استقروا في صقلية، وظل اليهود الأصليون يحتفظون بمجتمعهم المستقل<sup>(1)</sup>.

أولاً: جماعات اليهود الأوروبية في الخطابات:

جماعة اليهود في بالبرمو

وفيما يختص بمجتمعات اليهود داخل المجتمع الأوروبي في شرق البحر المتوسط، فقد شملت خطابات عوبديا مادة على جانب كبير من الأهمية توضيحًا لها حيث يقول: ((خرجت من نابلي

<sup>(</sup>١) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جــــ، ص٣٣٤، ٣٣٥.

<sup>(&#</sup>x27;) جورجي كنعابى: تاريخ يهوة، ص١٦٢.

على متن سفينة ضخمة وسريعة الحركة، وفى رفقتى تسعة من اليهود، وعلى أية حال، فقد أمضينا خسة أيام حتى وصلنا إلى باليرمو، وذلك بسبب سكون الريح، وباليرمو هى مدينة ذات شأن كبير في جزيرة صقلية (١٠)). وتبين وثائق الجنيزة أن ما تبوأته باليرمو من شأن كان بفضل دورها التجارى المهم، حيث كانت تستقبل السفن القادمة من الغرب خاصة من بلاد المغرب والأندلس (٢)، ولاشك أن هذه الأنشطة انعكست بشكل أو بآخر على جماعة اليهود فيه، وفى ذلك يذكر عوبديا إن: ((عدد يهود باليرمو يبلغ حوالى غاغائة وخمسين أسرة يعيشون جميعًا فى شارع واحد يقع فى أرقى أحياء هذه المدينة، وهؤلاء من الحرفيين: حدادين ونحاسين وصانعى فخار وفلاحين، وهم مكروهون أحياء هذه المسيحين [الأهالى] نظرًا لأفم كانوا يرتدون ملابس رثة، وكعلامة لتمييزهم أجبروا على وضع قطعة من القماش الأحمر فى حجم العملة الذهبية تثبت على الصدر (٣)).

وهـذا الواقع الاجتماعي السيئ الذي يخبر به عوبديا الخاص بجماعة اليهود في أحد المجتمعات الأوروبية حيث باليرمو في صقلية له أصوله التاريخية؛ فبعد الاعتراف بالمسيحية دينًا شرعيًا عام ٣٩٣م. أصـدر الإمـبراطور قسطنطين الكبير Constantin The Great ( ٢٠٩ – ٣٠٦م.) مجمسوعة قوانين تنص على اعتبار اليهودية العدو الأول للمسيحية عقائديًا وسياسياً، واعتبرهًا دينًا دنينًا المنابع. وقـد انعكسست هذه الروح على أهالي باليرمو المسيحيين فيما بعد حيث اضطر البابا جسريجوري الأول ال Greogry ( ٥٠٥ – ٤٠٢م.) إلى معاتبة حاكم المدينة لاستيلائه على معبد السيهود بها في عام ٥٩٥م. كما عمد الإمبراطور شارلمان Charlemagne ( ٥٠٠ – ١٨٤م. / ١٨٤ هـ.) إلى أن يعلن ويبرز أهمية اليهود في مجال التجارة والمال داخل الإمبراطورية الرومانية المقدسة. وفضلا عن هذا وذاك، فهناك العديد من الشواهد التي تؤكد على تعرض يهود صـقلية للاضـطهاد في معظم فترات تواجدهم في الجزيرة (٥٠ ومن ذلك أنه رغم احتراف يهود

Obadiah, Op.Cit., p.210.

<sup>()</sup> 

Goitein, S. D., Mediterranean society, A., The Jewish communities of Arab world (') as portroyed in the documents of the Cairo Geniza, 4 vols, university of California press, 1967-1978, vol.1, p.73.

Obadiah, Op.Cit., p.210.

<sup>( ً )</sup> فؤاد حسين على: الجتمع الإسرائيلي، جـــ ٣ ، ص ١ ، وعن مجموعة القوانين الرومانية عن اليهود في هذه المرحلة. راجع:

Theodo-siani libr. XVI, ed. Mommsen- Mayer 1905, Bd. I, Teil. II. S.887.

باليرمــو للعمل كنجارين وبنائين حتى القرن الخامس عشر الميلادى/ التاسع الهجرى، إلا أنه حُظِرَ على علــيهم الاشـــتراك فى بناء أبنية المسيحيين وخاصة الكنائس<sup>(۱)</sup>. وهذا الحظر يفسر سقوط هاتين الحرفتين من مجموعة المهن التى ذكر عوبديا احترافهم لهما.

وفى الواقع كانت صقلية تعد أحد المراكز التي يجتمع فيها اليهود خلال قرون العصور الوسطى الهجـــرى مع تزايد الاضطهاد(٢). وإذا ما استمرت أوضاعهم في إيطاليا توصف بالاتجاه نحو السوء خلال القرن التالى، إلا أن المؤرخ إسرائيل شاحاك يذهب إلى القول بإن يهود صِقلية ونابولى كانوا على عكس ذلك، حيث انتعشوا اقتصاديًا شأنهم في ذلك شأن المقاطعات البابوية<sup>(٣)</sup>. ويبدو أن هذا التقييم صحيح بدليل تفوق يهود تلك المناطق في مجال المعاملات المصرفية والتسليف بالربا<sup>(٤)</sup>. وهذا الأمر جعل الأهالي المسيحيين ينظرون إلى اليهودي على أنه خطر اجتماعي واقتصادي يسرى وسط الجـــتمع الصـــقلى، إذ لم يكن هناك من خطر يتعرض له المسيحي أكثر من أن يرى ببصره بيوت المسيحيين تنهار دعائمها من أثر الربا الفاحش الذي ارتبط باسم اليهودي. ومن ناحية أخرى كانت صــورة اليهودى في ذاكرة المسيحي أشنع وأبشع التصورات العدائية لما أحيطت به من سوء ضد الــــدين المســـيحي ومعتنقـــيه. ويكفـــي في هــــذا الاتجاه أنهم كانوا وراء قتل السيد المسيح وفقاً لمـــزاعمهم<sup>(٥)</sup>. ومـــن ناحية ثالثة أحاطت جماعات اليهود نفسها بالغموض والسرية التي أحاطت تحركاقم وسلوكياتهم الخاصة، واجتمعت هذه العوامل وغيرها لتفسر سر بُغض المجتمعات الأوروبية المسيحية للجماعات اليهودية التي تعيش فيما بين ظهرانيهم(١).

Krinsky, Carol Herselle, Synagogues of Europe, p.42.

Lerman, Antony, and others, (eds.), the Jewish communities of the world, A () contemporary Guide, 4th ed. New York, 1989, p.93.

<sup>( ً)</sup> شاحاك إسرائيل: التاريخ اليهودى، الديانة اليهودية وطأة ثلاثة آلاف سنة، ترجمة صالح على سوداح، الطبعة الأولى، بيسان – بيروت ١٩٩٥، ص ٩١.

Meek, H. A., The Synagogue, p.85.

<sup>(°)</sup> كامل سعفان: اليهود تاريخ وعقيدة، دار الاعتصام، القاهرة، ١٩٨٨، ص٤٧.

غـة شـهادة على كراهية المسيحيين الأوربيين لليهود لدى أحد الرحالة الكاثوليك الرهبان فيليكس فابرى الذي زار الأراضي المقدسة عام ١٤٨٣هـ/ ٨٨٨هـ. ويقول فيها ((إن الكهنة اليونانسيين [ف كنيســة غــزة] دائمًا ما يكنون الكراهية لرجال الدين اللاتين، ورفضوا إدخالهم الكنيسة كما وكألهم يهود<sup>(١)</sup>)) بذلك يتضح أن كراهية المسيحيين لليهود صارت بمثابة معيار تُقرن بــه العلاقة بين اليونانيين واللاتين المختلفين في المذهب بين أرثوذكس وكاثوليك مع فرضية جنوح الرحالة إلى المبالغة في تصور حجم هذا البغض. وبذلك يتأكد أنه بالرغم من إثبات اليهود قدرقم على تحقيق مكاسب مالية في هذا العصر، إلا أن أعضاء جماعتهم لا حول لهم ولا قوة، فبرغم حـــرص السلطة الحاكمة على تقريبهم إليهم إلا ألهم كانوا يعيشون بين قوى شعبية لا تضمر لهم حــبًا، ولا تشعر نحوهم بأى عطف، ويحيون في عزلة عنهم، مما جعلهم يعتمدون بشكل أكبر على الحـــاكم والنخـــبة من حوله<sup>(٢)</sup>. ومن ثم تحول المجتمع اليهودى فى باليرمو وربما غيره من مجتمعات أوروبية إلى جماعة نفعية تستخدم كأداة.

تتمثل مظاهر المعاملة السيئة لجماعة اليهود فى صور عدة شملت أساسيات الحياة اليومية بالنسبة لهم إذ أن ((للضريبة الملكية وقعًا ثقيلاً على كاهلهم. ذلك ألهم مجبرون على العمل من أجل الملك [الصقلي] في أي عمل يطلب منهم، وكان عليهم سحب السفن إلى الشاطئ بشكل مهين، وأيضًا للعمـــل بكذا وكذا... كما كان يتم وضعهم في وظائف إدارية في رتب صغيرة من مهامها: تنفيذ العقـــوبات وحمل أجساد الموتى المحكوم عليهم بالإعدام<sup>(٣)</sup>)). والمعروف عند اليهود بصفة عامة أن جـــث الموتـــي هي إحدى مصادر النجاسة (٤). وبطبيعة الحال لم تكن سكني اليهود في أرقى أحياء باليرمو وداخل شارعهم من قبيل الارتقاء بمم أو وضعهم في مكانة لائقة، إنما كان ذلك بدافع من ضرورة وجودهم بصفتهم حرفيين على مقربة من المراكز الصناعية والتجارية التي يعملون بها؛ الأمر الذي جعل من الحي الذي يسكنونه حيًا راقيًا لكونه صناعيًا أو تجاريًا. والملاحظ أن أعمال اليهود سواء الحرفية منها أو الوظيفية كانت بدافع السخرة من قبل السلطة الحاكمة المحددة هنا بألها سلطة

Felix Fabri, Le Voyage en Egypte, Tome I, p.12.

Ò

وهناك مواقف عديدة عدائية ذكرها هذا الرحالة ضد اليهود. انظر:

Loc.Cit., Tome I, pp.34-35, 185, 194.

<sup>(</sup>٢) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ، م ٢٧٨.

<sup>(්)</sup> Obadiah, Op.Cit., p.210.

<sup>(1)</sup> غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٧٧.

الملك، وهذا واضح فى عبارات عوبديا. ومن ثم اتصفت المهن والوظائف التى أنيطت بهم بالمهينة أو بسرتب حقيرة. وقد انعكس ذلك على مظهرهم العام حيث اتصفت ملابسهم بالرثة البالية، فحرصت السلطات على تمييزهم بوضع قطعة من القماش الأحمر فى حجم العملة الذهبية على صدورهم.

ووفقـــاً لما ورد فى خطاب أرسل به أحد يهود مدينة باليرمو إلى ابن شبروط (٩١٥ – ٩٩٠) أحمد زعماء اليهود في أسبانيا أثناء حكم الأغالبة في صقلية يوضح فيه أن جماعات أهل الذمة في صــقلية بما فيها جماعة اليهود كانت تضع إشارات خاصة لتمييزهم عن بقية السكان، ربما بدافع تسهيل عملية الإدارة وجمع الضرائب. ومن ثم فلم يكن هذا عارًا، وإنما امتيازًا يحصل عليه من يضم ممثل هذه العلامة، حتى أن اليهود يحرصون على وضعها للتمتع بالحماية التي تمنحهم إياها السلطة الحاكمـــة، ولم ينظروا إليها على ألها مظهر من مظاهر إذلالهم. والثابت أن علامة اليهود كانست عسبارة عن رسم لإصبع قرد داخل دائرة بيضاء، وفرض عليهم وضع العلامة ذاهًا على أبواب منازلهم، حتى أن العقوبات التي تعرضوا لها كانت من قبيل التنظيم الاجتماعي المقنن والمعروف، الأمر الذي جعل اليهود يشعرون بألهم كانوا أحسن حالاً في ظل الحكم الإسلامي عن فترة خضوعهم للحكم البيزنطي السابق، وتقبلوا جميع القواعد التي فرض عليهم اتباعها<sup>(١)</sup> حتى في فترة الاضطرابات التي وقعت بين المسلمين في الجزيرة. بيد أن وظيفة الإشارة المميزة لليهود تغيرت تدريجيًا في عصر الحروب الصليبية في القرنين الثابي عشر والثالث عشر الميلاديين/ السادس والسابع الهجريين، حيث ساءت سمعة اليهود، وتحولوا في نظر الأوروبيين إلى مرابين وتجار جشعين، وغدت العلامة المميزة رمزًا لإذلالهم(٢). والثابت أن هذا الواقع ظل ماثلاً في صقلية وجزر البحر المتوسط الأخرى إبان فترة أواخر العصور الوسطى التي كان عوبديا معاصرًا لها، وذلك بشهادة الطالب السيهودي التي أدلي بما في خطابه مبررًا ذلك بأن اليهود اعتادوا التعامل بالربا على اعتبار أنه أمر مالوفٌ، أو عادة عند الأهالي لا خطأ فيها<sup>(٣)</sup>.

وبالسرغم من الوضع السيئ لحياة اليهود في باليرمو على هذا النحو، إلا أن عوبديا يطلعنا بأن البلدة وحدها كانت تضم ثمانمائة وخمسين أسرة يهودية، علمًا بأن متوسط الأسرة اليهودية في هذا

Scheiber Alexander, Geniza Studies, XVII, New York, 1981, pp.422, 423.

العصر وفقًا لتقدير أحد الباحثين الحديثين يبلغ خمسة أفراد على أكثر تقدير، على اعتبار ألها كانت تستألف من الوالدين واثنين أو ثلاثة أبناء (١). وجدير بالذكر أن صاحب الخطابات اعتاد أن يقدر أعداد اليهود فى المجتمعات التى تناولها بعدد أسرهم، وعليه فلنا أن نأخذ فى الاعتبار هذا المتوسط باستمرار.

لقد القدى خطاب عوبديا الأول مزيدًا من الضوء أيضًا على ملامح مجتمع اليهود فى جزيرة صقلية من خلال ما يميز واقعهم فى مدينة بالبرمو حيث يذكر: ((كان المعبد محاطاً بعديد من الأبنية مصل مبنى المستشفى الذى كان يضم أسرَّة معدة لاستقبال المرضى، ونزلاً يستقبل الغرباء الذين يفدون إلى المكان دون أن يجدوا مضجعًا يقضون فيه الليل، كما يوجد قصر فخم وضخم؛ هو مقر إقامة الرجال الذين يعملون بسلك القضاء وإدارة شئون المجتمع (١)). وفى الواقع كان المجتمع المدن السيهودى قديمًا يجعل من الأسواق والساحات المجاورة لها مأوى للمرضى أيضًا. بيد أن المدن اشتملت على قصور وكذلك على فنادق ليقيم كما الغرباء ويُعمد إقامتها على جوانب الطرق التي يسلكها المسافرون ليبيتوا فيها أو يستريحوا من عناء السفر، ورغم أن اليهود حاولوا الالتزام بما ورد فى تراثهم الدين وبالعناصر المكونة له، إلا ألهم كثيرًا ما تأثروا بالمجتمعات الحيطة كم (١)، ونظرًا للتأسى بالدين هو ضابطهم، فلا نكاد نجد اختلافات واضحة فيما بين مجتمعات اليهود منذ العصر القديم وصولاً إلى زمن كتابة عوبديا لخطاباته.

إن هذه المعلسومات التى قدمها خطاب عوبديا الأول عن مجتمع باليرمو اليهودى تعطينا غطاً لمجتمع تضامنى يقوم على الهيمنة المطلقة anarchism وهو جزء منه، فبدا تضامنه غير طبيعى حيث كسان تسوافقه مدفوعًا بالرغبة فى الحفاظ على الحماية والمساندة لأعضاء المجتمع المتباينين عن بقية المجتمع الكبير<sup>(2)</sup>، وكانت الخصوصية التى ميزت جماعة اليهود داخل المجتمع البالرمى بفرض الحفاظ على ثقافتهم ورؤيستهم الدينية وعدم اندثار تراثهم الحضارى، ولما كانت باليرمو مجرد إحدى المحطات التى مر بها عوبديا، وتسنى له الوقوف على جانب من خصائص جماعة اليهود بها، فمن

Obadiah, Op.Cit., p.211.

<sup>(1)</sup> قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص٢٥، ٣١.

<sup>(&</sup>quot;) زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص٤٩٤، ٩٥٥

Eisenstad, S. N., Jewish civilisation, the Jewish Historical experience in a (\*) comparative perspective, New York, 1992, p.81.

المستوقع أنه كان نموذجاً متكورًا لمجتمعات يهودية أوروبية أخرى خاصة في جنوب القارة وشرقى المتوسط.

#### جماعة اليهود في ميسينا

وف صحبة السرحالة ميشسولام بن مناحم أف فولتيرا وبعض اليهود الآخرين أصبح عوبديا باستخدام سفينة شراعية فرنسية على مقربة من مضيق ميسينا حيث يقول: ((وأتممنا عبور هذا المكان بأمان، وبالفعل وصلنا إلى ميسينا، وهي بلدة التجارة حيث تجتمع فيها كل الأجناس، وتردها السفن من كل صوب نظرًا لأن البلدة تحتل موقعًا محوريًا على الطريق الواصل بين السّرق والغرب، الأمر الذي جعل السفن القادمة من جهة الغرب والشرق تعتبر ميناءها هو الميناء المتفرد في العالم؛ بقدرته على استقبال السفن ذات الحجم الكبير حتى أقرب نقطة إلى الشاطئ<sup>(١)</sup>) إذ أن ((الماء عند ميسناء ميسينا شديد العمق مما يُمكِّن السفن الكبيرة أن تسير فيه ... والبحر هنا أعمق منه في أي مكان آخر(۱)) ثم يوضح عوبديا قائلاً ((وميسينا ليست مدينة كبرى مثل باليرمو، كما لم يكن بما ينابسيع ماء جيدة كتلك التي رأيناها في بالبرمو، ومع ذلك فقد كانت ميسينا آية من الجمال وبما قلعة شديدة المناعة ..... ويهود هذه البلدة كانوا أكثر ثراءً من أولئك اليهود المقيمين في باليرمو، فقد كانوا جميعًا تقريبًا حرفيين، إلا أنه من بينهم عدد من التجار(٣))) والوصف العام لميناء ميسينا يضعها بين المدن التجارية البارزة في صقلية بل في حوض البحر المتوسط، ويجعلها مؤهلة لأن تقوم بدور متميز في مجال التجارة العالمية . ومن الطبيعي أن ينعكس ذلك على المجتمع الكائن فيها بمــا فيهم اليهود – إذ شهدت موانئ شرقي المتوسط منذ القرن الثالث عشر الميلادي نشاطًا غير مسبوق في حركة اليهود التجارية (٤)، ونظرًا لأن الشواهد تشير إلى أن جماعات اليهود في صقلية

Obadiah, Op.Cit., p.214.

Ċ

<sup>(</sup>١) طافور، بيرو: رحلة طافور، ص٢٥٢.

Obadiah, Op.Cit., p.214.

ويوضح عوبديا أن ثلاثة من اليهود الحرفيين فى مجال الجلود كانوا قد رافقوه فى رحلة الخروج من ميسينا، وكانوا قد جاءوا من مدينة سيراكوز.

Goitein, S. D., A Mediterranean Society, vol. I, pp.46, 214.

من السفارد المهاجرين من الأندلس الأكثر تطورًا ولهضة، ثم أقاموا فى بلاد أقل نموًا، فإلهم سرعان ما أصبحوا الأكثر ثسراء والأرفع ثقافة والأوسع اتصالاً من الناحية السياسية بدول البحر المتوسط (١).

ويفسر عوبديا ثراء يهود ميسينا بألهم كانوا إما حرفين وإما تجارًا، وكان الانخراط في هذين المجالين له أسانيده، إذ حرمت الشريعة اليهودية عليهم استئجار أرقاء يهود أو أرقاء مسيحين، الأمسر السدى جعل الملكية الزراعية أمرًا غير مثمر بالنسبة لليهودى. كما أدى انقسام العالم في العصور الوسطى إلى قسمين؛ واحد مسيحى والآخر مسلم، بحيث أصبح القيام بالعمليات التجارية بيسنهما أمرًا صعبًا للغاية بسبب اختلاف الشرائع الدينية، وبالتالى القوانين التجارية والمدنية، وبذا أصبح اليهودى هو حلقة الوصل بينهما. كذلك كان اليهود يجيدون عدة لغات، مما منحهم القدرة على اختراق الحاجز اللغوى، وهذا دفع أحد المحدثين إلى القول مبالغاً بإلهم أصبحوا متخصصين للعمل في التجارة الدولية، وكادوا يحتكرونه منذ القرن الحادى عشر الميلادى/ الخامس الهجرى، ومن شدة ارتباطهم بالتجارة في جميع الأنواع، أصبحت كلمة تاجر مرادفة لكلمة يهودى. وفضلاً عسن ذلك عُرف السفارد بألهم أكثر ثراءً من غيرهم من اليهود (٢٠)، فكان من الطبيعي أن يستغلوا بيسئة ميسينا المشجعة على تفعيل دورة رأس المال بحكم موقع مينائها العالمي ووقوعها بين الشرق والغسرب، ويلاحظ أنه بتألف يهود ميسينا من حرفين أو تجار، فقد كونوا مجتمعًا مهنيًا يقوم على أساس المهنة.

ومن ناحية أخرى ورد فى الأسطر التى كتبت عن مجتمع اليهود فى ميسينا مزيد من المعلومات الستى تبصرنا بأوضاعهم حيث تذكر: ((ويعيش بالبلدة أربعمائة أسرة يهودية، يقيمون جميعاً فى شارع واحد. ولذا فقد أصبح يخصهم، ويقترن بهم))، كما تناولت جانبًا اجتماعيًا آخر يخص معاملة الأهالي في في ميسينا فورد بها: ((كان الأهالي من المسيحين يسعدون ويبتهجون بمثل هذه العادات، ولذا لم يتعرض أحد منهم لهذا الاحتفال بسوء(٣)). إلا أن الوثائق تؤكد أن يهود صقلية بصفة عامة لم يعيشوا حياةً كريمة على مر تاريخ

<sup>(</sup>¹) شاحاك، إسرائيل ومتسفينسكى، نورتون: الأصولية اليهودية فى إسرائيل، ترجمة: ناصر عفيفى، روزاليوسف، القاهرة ٢٠٠١م.، ص٨٠، ١٨٢.

<sup>(&#</sup>x27;) عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص١٢ وما بعدها.

إقامستهم بالجزيسرة (١). ومع ذلك فالملاحظ أن عوبديا لم يشر إلى ما يسيئ إلى يهود ميسينا أو إلى اشتغالهم بحرف مُهينة كما هو الحال بالنسبة ليهود باليرمو داخل الجزيرة ذاها، وقد نخلص من هذا وذاك إلى أن معاملة أهل صقلية لليهود في ميسينا كانت أفضل نسبيًا من معاملتهم لهم في باليرمو بسبب أن تأثيرهم في المجتمع الأول كان أقل من تأثيرهم في المجتمع الآخر، نظرًا لأهم كانوا أقل عددًا منهم بحوالي النصف. ولم يكن هذا التفاوت يعني تمتع اليهود بحياة طبيعية في المجتمع الصقلي الذي يعد في حد ذاته مؤشرًا لبقية المجتمعات في الجانب الأوروبي من حوص البحر المتوسط.

### جماعة اليهود في رودس:

(¹)

أما عن جماعة اليهود في رودس، فيسروى عوبديا أنه حينما وصل ورفقاؤه إلى الجزيرة، أتاحت السلطات هناك أمام اليهود الروديسيين فرصة استقبال الوافدين، وكان على رأس المستقبلين حين وصولهم ناثان Nathan اليهودى؛ وهو أشهر أطباء رودس وشقيق الرحالة ميشولام. كما يضيف عوبديا: ((لقد تم تخصيص غرفة رائعة للغاية لى مزودة بجميع ما أحتاج إليه، في حين تم تكريم بقية السيهود الآخرين الذين كانوا في رفقتي بما يتناسب معهم على سبيل الضيافة" فكان العدد الإجمالي لهم أربعة عشر يهوديًا. كذلك فحينما: ((قام الحاكم ببناء كنيسة في موقع المعبد اليهودى، أعطى اليهود موقعًا آخر بديلاً عنه)). وأكد عوبديا أثناء تواجده في رودس أن: ((ذلك الحاكم قام بالفعل بمنحهم مائة دوكية من عوائد البلدة مخصصة لبناء معبد جديد لهم (٢))، وهذه هي الرؤية الإجمالية للمستوطن تجاه مجتمع اليهود في الجزيرة.

ومسن التفاصيل الخاصة بمجتمع اليهود فى رودس، فقد سجل عوبديا فى خطابه الأول أنه: ((لم يسبق فى رودس من اليهود عدد كبير، إذ يبلغ عددهم أولاً عن آخر اثنتين وعشرين أسرة جميعهم فقسراء ..... (٣)). وإذا مساكان ذلك هو رؤية عوبديا للمستوى المعيشى لجماعة اليهود فى رودس، فهناك الطالب اليهودى المعاصر الذى يرى أن المجتمع الرودسى "يعيش فيه تجار مشهورون من كل الجنسيات وبخاصة الفرنسيون، ثم أوضح أن اليهود على وجه الخصوص كانوا عرضة أكثر من غيرهم لهجوم القراصنة الذين اتخذوا من الجزيرة مركزًا لهم (٤)، وعليه يتين أن عوبديا تمكن من

Scheiber Alexander, Geniza Studies, p.423.

Obadiah, Op.Cit., pp.216-217.

Ibid, p.217.

A Student's letter, p.76.

أن يسبر غور جماعة اليهود، ويقف على أحوالهم المعيشية ويصف جميعهم بالفقر، إلا أن ملاحظة الطالب اليهودى عن وجود فئة منهم عملوا بالتجارة وكانوا مطمعًا للقراصنة تمثل رؤية صادقةً لكنها رؤيسة خارجية، بيد أنها مهمة كى تعدل من الصورة القاتمة التى قدمها عوبديا عن جماعة اليهود فى رودس، ومن ثم فهو مجتمع طبيعى يضم غالبية من الفقراء وبعضًا من التجار الأثرياء.

ثم تطرق عوبديا إلى جانب من دقائق جماعة اليهود الصغيرة فى رودس، حيث ذكر عنهم: ((وفى الواقعيم، فإن اليهود فى رودس شديدو الذكاء، كما ألهم متعلمون تعليمًا جيدًا، ويتحدثون بلسان فصيح، ويتصفون بالأدب ومكارم الأخلاق؛ حتى أن الدباغين كانوا حسنى الهندام، ويتحدثون بطريقة مهذبة ملائمة، وجميعهم يطلقون السراح لشعرهم لينمو ويطول، وفى مجملهم يتصفون بالحسن)). وقد عكس الخطاب جانبًا من مظاهر تدبى المستوى المعيشى بين يهود رودس، فيذكر إلهم بالكاد يعيشون على الخطراوات، لا يأكلون الخبز أو اللحم، فهم لا يذبحون، كما ألهم لا يستاعون الحمر خشية الدخول فى مهاترات أو جدل مع اليونانين الذين يعيشون هناك. وعندما يقومون بشراء شى من السوق، فإلهم يحرصون على عدم المساس بأى شى خاص بهم، كما ألهم المقادمين من شبه جزيرة أيبيريا قد انتقلوا على مراحل، وحتى أواخر القرن الخامس عشر الميلادي/ القادمين من شبه جزيرة أيبيريا قد انتقلوا على مراحل، وحتى أواخر القرن الخامس عشر الميلادي/ أواخر التاسع الهجرى إلى البلاد المطلة على البحر المتوسط والبلقان وتركيا وكذلك رودس، وأقام بعض منهم فى مدينة رودس الواقعة إلى الشمال الشرقى من الجزيرة، بدليل أن اللغة الأسبانية ظلت تستداول فيما بين أفراد هذا المجتمع حتى وقتنا الحاضر (٢٠). ومن ثم كانت لرودس هويتها الخاصة حيث يتألف معظم سكالها — وفقا لإشارة عوبديا — من فنتين؛ أغلبية يونانية وأقلية سفاردية بكل حيث يتألف معظم سكالها — وفقا لإشارة عوبديا — من فنتين؛ أغلبية يونانية وأقلية سفاردية بكل ما عيز الطائفة اليهودية هذه من خصائص اجتماعية ودينية.

وفى إطار الحديث عن الوضع الاجتماعى ليهود رودس، وبصفة خاصة دور المرأة اليهودية فى المجتمع يضيف عوبديا: ((ولا يوجد بين اليهوديات من هن أجمل من اللاتى تقمن فى رودس، وهن يشغلن أنفسهن بصنع جميع الأعمال اليدوية خدمة للنبلاء المتسيدين لهذه الأرض، وهذا الأسلوب تستمكن النساء من مساعدة أزواجهن، أما هؤلاء النبلاء، فيضعوفهم فى مكانة ملؤها التقدير، حتى

Obadiah, Op.Cit., pp.217-218.

<sup>(</sup>٢) حبيب غزالة: جزيرة رودس، ص١٠، ٣٩. انظر أيضاً: كيستلر، أرثر: القبيلة الثانية عشرة ويهود اليوم، ترجمة: أحمد نجيب هاشم، الهيئة المصسرية العامة للكتاب، سلسلة الألف كتاب الثاني، عدد ١٠١، القاهرة، ١٩٩١م.، ص١٧٩.

أفسم كانوا يأتون إلى بيوت اليهود من أجل الاستئناس بالحديث إلى النسوة اللاتى تعملن داخلها لبعض الوقت<sup>(١)</sup>)).

ومن هذا وذاك، يتضح أن معاملة اليهود في مجتمع رودس قامت على احترام النحبة منهم من قــبل السلطة الحاكمة، حيث حكومة طائفة الفرسان الإسبتارية؛ إذ أن ربان السفينة الذي عاقب السبحار لإهانسته الرابي ميشولام كان قريبا وصديقاً لحاكم الجزيرة(٢). وعلاوة على ذلك نلمس حرص حاكم الجزيرة على تعويضهم عن معبدهم الذى أقام بدلا منه كنيسة وربما أيضًا لما لحق بهم مسن كرب وهدم للمنازل أثناء حملة السلطان محمد الفاتح وتضررهم المباشر بما على الجزيرة كما أسلفنا الذكر. والحق أنه برغم المدة القصيرة التي أمضاها عوبديا بين يهود رودس، إلا أنه تمكن من أن يسجل عنهم هذه العبارات الواضحة والمهمة، إذ استرعى انتباهه أن أعدادهم تناقصت هناك، وربمـــا يـــرجع ذلك إلى انخفاض مستواهم المعيشي وفقاً لما أشار هو إليه حيث وصفهم بالفقراء. كـــذلك أثنى على يهود هذا المجتمع شكلا وموضوعًا، ولفت نظره دور النسوة البارز نحو مؤازرة رجالهم بالأعمال اليدوية داخل بيوقمن. كذلك أثنى على اليهود هناك لامتثالهم للقوانين المحلية، لكنه تــرك تســـاؤلا عما أورده من ألهم لا يذبحون، ولا يبتاعون الخمر خشية الدخول في مشاكل مع الأهالي، فهل كان الإقدام على كليهما محظورًا عليهم؟ فإذا كان كذلك يصبح من الصعب الاعستقاد في أن جماعة اليهود قد تمتعت بالحرية في ظل مجتمع اعتاد على شرب الحمر، ويحظر على اليهود عدم تنفيذ ما ورد في الذبح بشرائعهم؛ وعليه فلنا أن نتوقع أن المعاملة الحسنة قد اقتصرت على أعيان اليهود والصفوة منهم، في حين أخذت الطبقة الدنيا منهم ترزح تحت نير الفقر من ناحية والاستبداد والمعاملة السيئة من ناحية أخرى.

Obadiah, Op.Cit., p.217.

(')

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) يروى عوبديا تفاصيل هذه الحادثة فيقول: <sup>۳</sup>وأثناء إقامتنا هناك، قام أحد البحارة بالتحدث بطريقة غير لائقة ومهينة إلى الرابي ميشولام إلى الحد الذى اضطره إلى رفع شكوى بذلك إلى الربان، وعند أذ خرج الربان بنفسه ليبحث عن هذا البحار، غير أن زملاءه سعوا إلى التستر عليه، إلا أن مسعاهم باء بالفشل، أذ أمر الربان بتوثيقه ثم جلده، وعندما أخذت قوة الجلاد تخور أخذ الربان الحبل من يده ليكمل عقابه للبحار بنفسه لما أبداه من إهانة لميشولام، ولم يكتف هذا، بل أصر أن يقدم البحار اعتذارًا لميشولام على رؤوس الأشهاد، واستشاط جميع طاقم بحارة السفينة غيظًا لشعورهم بأن واحدًا منهم أجبر على أن يقدم اعتذارًا ليهودى بسبب أنه تكلم في حقه انظر:

يسبدو أن الانهسيار الاقتصادي للمجتمع اليهودي الأوروبي قد أدى إلى تردي أخلاقي اكتفى عوبديا بالتلميح إليه؛ حينما تعرض إلى حرص بعض النبلاء في مجتمع رودس على التردد على بيوت السيهود، وتجاذب أطراف الحديث مع نسائهم، وقد أبدوا تقديرهم لهن واصفًا الحديث الذي كان يـــدور بيـــنهم بالحار، وذلك في أثناء انشغالهن ببعض الأعمال اليدوية الخاصة بالنبلاء معقبًا ذلك بالإشارة في الوقت ذاته إلى أنهن أكثر اليهوديات جمالاً في العالم<sup>(١)</sup>. والواضح أن هذه الإشارات ذات صلة بالأخلاقيات المتدنية عند اليهود منذ القدم، إذ عرضت الشريعة الموسوية أقصى العقــوبات على جرائم الزنا بأشكالها المختلفة نظرًا لتفشيها بين مجتمعاتهم، ووضعت قائمة مفصلة بـــتلك الجرائم حتى تقف في وجه تيارها الجارف، وتحد من انتشارها الشديد(١)، لكن اليهود دأبوا علي الفصل بين الأخلاقيات والالتزامات الشرعية خلال معاملتهم مع المجتمعات المغايرة لهم(٢٠). ومــن هذا المنطلق فقد ثبت تاريخيًا احتراف كثير من نساء اليهود الدعارة، وكانت العاهرات في عديد من مجتمعات اليهود الأوروبية يتم تمييزهن بوضع شارة صفراء،ولكن يمارس هذا العمل باعتبارهن أقلية اقتصادية متميزة، واعتبار الدعارة نوع من أنواع التجارة<sup>(4)</sup>. والثابت أيضًا أن هذه الظاهرة شملت جنوب أوروبا بالذات، إذ كانت جماعات اليهود في المدن الإيطالية في الفترة المعاصرة لشهادات عوبديا تلك قد انتشرت بينهم الإباحية، وأصبح كثير من نسائهم إما عاهرات أو عشميقات الأعضاء النخبة الحاكمة المسيحية (٥) وكما رأينا، فقد كان هذا هو حالهن في رودس. ونظرًا لتشابه المجتمعين المسيحيين في كل من إيطاليا ورودس فضلاً عن تجاورهما الجغرافي، فما يقال عسن الأوضاع الاجتماعية السائدة بين جماعة اليهود متقاربة، كما كانت تلميحات عوبديا تكفى للاعتقاد في ذلك.

Obadiah, Op.Cit., p.217.

 $<sup>\</sup>dot{\phantom{a}}$ 

<sup>(</sup>۲) سفر اللاويين: ۱۸: ۷، ۲۹، ۲۰: ۱۰، ۲۱؛ سفرا أشعيا: ۳: ۱۹، ۲۵، سفر أرميا: ۷:۵، ۹؛ سفر حرقيال: ۱۲: ۱، ۱۹؛ سفر هوشع: ٤: ۱، ۱۸، فضلاً عن إشارات عديدة أخرى. انظر أيضًا: زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص۲۹۹.

Newman, E., Louis, Past imperatives, Studies in the history, and theory of Jewish (\*) Ethics, p.17.

<sup>(1)</sup> عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص٤١؛ أحمد عبدالغفور عطار: اليهودية والصهيونية، الطبعة الأولى، دار الأندلس، بيروت – لبنان ١٣٩١هـــ / ١٩٧٢م.، ص١٦٦؛ كامل سعفان: اليهود تاريخ وعقيدة، ص٨٤.

<sup>(°)</sup> عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ، ص٣٣٥.

هكذا نلمس بوضوح أن معاملة اليهود داخل المجتمعات الأوروبية التى أقاموا بما فى شرقى البحر المتوسط لم تكن على وتيرة واحدة، إذ تدرجت من المعاملة السيئة إلى المعاملة الطبيعية فى باليرمو وميسينا ورودس. وإن كانت تقوم فى كل الأحوال على أساس النفعية منهم، ومدى ما يمكن أن يقدموه لكلٍ من هذه المجتمعات.

ثانياً: جماعات اليهود في المجتمع الإسلامي:

جماعة اليهود في الإسكندرية:

وفي الصفحات الآتية نعرض لأوضاع جماعات اليهود وتركيبهم الاجتماعي في مجتمع مخالف آخسر حيث المجتمع الإسلامي كما رآها عوبديا سواء في مصر أم في الشام، وما تعرض له منها في بسلاد أخسري، وبدايسة فإذا ما كانت المادة التاريخية المتعلقة بأوضاع جماعات اليهود في المحطات الأوروبسية في البلاد التي مر بحا ليست مستفيضة كما رأينا، نجده وقد اهتم بذكرها داخل المجتمع الإسسلامي، وكانت الإسكندرية بطبيعة الحال هي المحطة الأولى في هذا الجانب حيث ذكر عنها: ((أن ثلث أنيستها مدمرة حاليًا، وكثير من منازلها مهجور، أما قصورها المأهولة فهي مبلطة بالفسيفساء، ويتوسطها أشجار الخوخ والبلح، وجميع المنازل برحة وبديعة)). ومن ثم لم يتطرق هذا المستوطن إلى أي من أبنية اليهود المدنية مكتفيًا بالإشارة إلى وجود معبدين أحدهما كبير جدًا، إلا أنسه أصابه التخريب إلى حد ما، ولذا لا يستخدم إلا في المناسبات لإقامة الصلوات (). ويتفق ميشولام بسن مناحم مع قرينه اليهودي في وصف المدينة مقدمًا لمزيد من المعلومات عنها. وفيما يتعلق باليهود فقد أكد على احتواء المدينة على المعبدين، إلا أنه يوضح أن جانبًا كبيرًا منها تعرض للتخريب الذي نسبه المؤرخون إلى حملة ملك قبرص ((بطرس لوزجنان المعامة داخلها في الصليبية عام ١٣٦٥م. / ٢٧٧ههما المباعة على المدينة، ومنذئذ أخذت الأحوال العامة داخلها ف السيدية عام ١٣٦٥م. / ٢٧٧ههما المناف عوبديا؛ حيث يُرجع سبب قلة سكان المدينة ((إلى الستدهور (٢٠). كذلك فهناك سبب آخر يضيفه عوبديا؛ حيث يُرجع سبب قلة سكان المدينة ((إلى

Obadiah, Op.Cit., p.222.

(')

Meshullam of Voltera, pp.159, 161.

( )

وكان ملك قبرص قد تآمر مع بعض القوى الأوروبية والمحلية داخل مصر بغرض غزو الإسكندرية، وقام صليبيو الحملة بتدمير شامل للمدينة ومبانيها، ونهبوا كل ما وقعت عليه عيونهم، وقضوا ثلاثة أيام في المدينة كانت شديدة الوطأة عليها، انظر: المقريزى: السلوك لمعرفة دول الملوك، ٤جـ، الجزء الأول والثاني، نشر وتحقيق: د.محمد مصطفى زيادة، ١٩٧٦م.، الجزء الثالث والرابع تحقيق: د.سعيد عاشور، القاهرة ١٩٧٠–١٩٧٤م.، جـ٣، ق١، ص٥٥ – ١٠٠٠.

الطقس غير الصحى السائد فيها منذ بضع سنين، ويقال إن أولئك الذين اعتادوا الإقامة فيها فترة طسويلة يتعرضون للموت أو على الأقل يقعون فريسة للمرض. أما معظم الأهالى فهم معرضون باستمرار للإصابة بأمراض الرمد(١)). وهكذا أقدم عوبديا على تعميم ما هو خاص به، فيبدو أن جسو الإسسكندرية لم يلائمه هو شخصيًا والمحيطين به وقت وصوله إليها لمصادفته فترة بداية رياح الخماسين.

على ذلك اقتصر عدد جماعة اليهود بمدينة الإسكندرية وفقًا لتقدير عوبديا على خمس وعشرين أسرة فقط، بينما قُدروا قبل ذلك بسبع سنوات بستين أسرة من اليهود الربانين، في حين كانت أعسدادهم داخل المدينة سالفًا يقدر بأربعة آلاف يهودي (٢)، كما قدرت في القرن الثاني عشر المسيلادي بسئلائة آلاف يهودي (٣). وعليه فهناك تراجع ملموس قد حدث بين عدد جماعة اليهود داخل هسذا الثغر مقارنة بأعدادهم المذكورة في عصور سابقة، وهذا يكشف عن ظاهرة تناقص أعداد اليهود بالإسكندرية خلال القرون الثلاثة الفاصلة بين تسجيل الرحالة لكتاباقم، والواضح أن تساقص أعداد اليهود على هذا النحو جاء ليحاكي انخفاض عدد السكان الذي شهدته المدينة بصفة عامة جراء الظروف السياسية وربما الطبيعية المشار إليها.

وحينما انتقل عوبديا في خطابه إلى الحديث عن المهن التى انخرط اليهود فيها داخل مجتمع الإسكندرية، فقد أشار إلى الرابى موسى جراسو Mosses grasso الذى احترف مهنة الترجمة للجالية البندقية في الإسكندرية، حتى اكتسب ثقتهم وثقة العرب الذين أعطوه قدره. ولعل إتقانه للغسات الأجنبية أهلته للعمل في الجمارك المصرية، وهذا يتأكد من عبارة عوبديا ((ودفعت مبلغًا كعمولة للرابى موسى جراسو مفوضًا إياه بأن ينقل متاعى من السفينة الكبيرة الراسية في مياه أبى قسير إلى القاهرة (ف)). وهذا يعنى أن جراسو عمل موظفًا في الإدارة المملوكية، وكان مستأمنًا في التعامل مع الأجانب بما لديه من مهارة في اللغات. وكان عمل اليهود بالترجمة أمرًا مألوفًا في عصر الدولة المملوكية، إذ يشير طافور في رحلته التي زار فيها مصر في القرن الخامس عشر الميلادي/ التاسع الهجرى إلى أن مترجم السلطان ((الأشرف برسباي)) كان يهوديًا، ثم أسلم، وغير اسمه من

(1)

Obadiah, Op.Cit., p.222.

Obadiah, Op.Cit., p.222; Meshullam of Voltera, p. 161.

<sup>(&</sup>quot;) بنيامين التطيلى: الرحلة، ص١٧٠– ١٧١.

Obadiah, Op.Cit., pp.220, 223.

((حسايم)) إلى ((صايم)) (١) كما تحدث الرحالة ميشولام بن مناحم عن مترجم يهودى آخر على درايــة كاملــة بسبع لغات، ويحمل نفس الاسم حايم، وهى العربية والإيطالية والتركية واليونانية والألمانية والفرنسية إلى جانب اللغة العبرية، وهو يهودى هاجر من أسبانيا(٢) ومن ثم يكون موسى جراســو قد سار على هدى سابقيه من اليهود الذين احترفوا مهنة الترجمة، خاصة، وألها تتفق مع طبيعة الإسكندرية بصفتها ميناء يجمع بين شتى الأجناس والمسافرين.

### جماعة اليهود بالقاهرة:

وفى الطريق من الإسكندرية إلى القاهرة مرورًا برشيد لم يسجل عوبديا وجود أي من جماعات للسيهود، ولم يكن غمة ما يلفت نظره فيما يخص المجتمع المصرى في هذه الجهات سوى كثرة عدد القسرى في الريف المصرى وألها ((واسعة شديدة الجمال ومأهولة بالسكان)) كما أن أسعار السلع هسناك زهيدة للغاية. كذلك لفت نظره أن منطقة الأهرامات لم تكن مأهولة بالسكان، في حين أنه انسده الاكستظاظ القاهرة بهم ((وكذلك عدد الأجناس الذين يمكن رؤيتهم فيها، فهناك أناس كستيرون وصفوا ذلك، وإن كل ما قالوه عن هذه المدينة صحيح ... والمدينة في حركة ونشاط دائسين ... وتسستطيع أن تذهب إلى الخارج أثناء الليل كما وأنك بالنهار، إذ أن جميع الشوارع مضاءة بالمشاعل؛ فالناس تنام على الأرض قبالة المحال (٢٠))، وهذا الوصف الذي يغلب عليه التدقيق نجد له شبيهًا عند عديد من رحالة العصر الملوكي حيث بدت القاهرة مدينة كبرى عاصمة عالمية منذ أواسط القرن الثالث عشر الميلادي/ السابع الهجرى بعد أن استكملت جميع المقومات المؤهلة للتبوأ هذه المكانة (٤٠).

وكان عوبديا قد وصل القاهرة ((قبل اثنى عشر يومًا من عيد البوريم Purim [عيد الحصاد عند اليهود] وهذا العيد يمثل موسم الحصاد، وبحلوله أخذت المجاعة الشديدة التي اجتاحت القاهرة

<sup>(</sup>١) طافور، بيرو: رحلة طافور، ص٦٥.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.166-167.

Obadiah, Op.Cit., pp.223, 224, 228.

أ) قاسم عبده قاسم: عصر سلاطين المماليك (التاريخ السياسي والاجتماعي) الطبعة الأولى، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، القاهرة ١٩٩٨، ص١٩١٠.

ويعد وصف الرحالة الهولندى جوس قان جستال من أدق ما كتب في وصف القاهرة في ذلك العصر. راجع: Joos Van Ghistele, Le Voyage en Egypte, pp.137- 139.

ف الانحسار. إن الشعير هنا ينضج بسرعة أكثر من أى مكان آخر بفضل تأثير مياه النيل، وبدا الحصاد جيدًا جدًا. وفي الشهر التالي تعددت المحاصيل الزراعية حتى أنه لم يعد هناك أى ذكر عن المجاعسة في البلاد، إن الأهالي والأرض تابعان للملك ويؤولان إليه، وهو يأخذ خمس حجم الإنتاج وأحسيانًا أكثر من ذلك، ومصر هي المكان الوحيد في العالم الذي نجد فيه الأرض الزراعية (منذ القدم) تتبع الملك وصولاً إلى يومنا هذا ((۱)). وبذلك أدرك عوبديا وبسرعة بعض الحقائق الدقيقة عن مصر، ومنها سياسة احتكار السلع التي عرفتها الدولة منذ أوائل القرن الخامس عشر الميلادي/ التاسع الهجري خاصة في وقت الأزمات (٢) والثابت تاريخياً أن مصر شهدت موجات متتالية من الجفاف طيلة القرن الخامس عشر الميلادي/ التاسع الهجري، وكثيرًا ما واكبها مجاعات وطواعين أدت إلى تعطيل الفعاليات البشرية والاقتصادية (٣) مما جعلها جديرة بملاحظة عوبديا فحرص على الدوينها خطابه.

وقــبل الخوض فى دراسة الجوانب الاجتماعية الخاصة بجماعات اليهود فى القاهرة، فقد كانت لعوبديا انطباعاته العامة عن عمران ومجتمع المدينة آثر أن يرسل بها إلى ذويه فى خطاباته حيث قال عنها: ((ليس فى وسعى أن أتحدث عن كم هو حجم المدينة الضخم، وكذلك عدد الأجناس الذين يمكن رؤيتهم فيها ... وهى ليست محاطة بالأسوار بشكل كامل، وعليه، فهناك عديد من الأماكن هنا وهناك تم توفير الحماية لها بوقوعها خلف الأسوار ... والشخص هنا يسمع عديدًا من اللغات التى يتحدث بها الأجانب الذين يقيمون فيها)). وفى موضع تال أثناء التأهب للخروج منها يضيف موضحًا ما ذكره فيقول: ((بعد خروجى من القاهرة الجديدة، ذُهبت إلى القاهرة القديمة التى كانت ليست عدى مصر العتيقة هيون كانت ليست المحروب كانت ليست

Obadiah, Op.Cit., p.224.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) أصل كلمة احتكار هى (حكر) ومعناها جمع السلع لينفرد بالتصرف فيها، ويعد نوعاً من أخذ أموال الناس بالباطل، ولمعرفة المزيد عن سياسة السلاطين الجراكسة فى الاحتكار. انظر: عثمان على عطا: الأزمات الاقتصادية، ص١٣٧ - ١٤٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) راجع الجداول المتضمنة بيان بالأزمات الاقتصادية نتيجة الجفاف والأوبنة فى المرجع نفسه، ص٢٨١ – ٢٩٢؛ قاسم عبده قاسم: عصر سلاطين المماليك، ص٣٥٠ وما بعدها؛ عبدالكريم رافق: العرب والعثمانيون، ص ٨– ٩.

 <sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) دأبت الوثائق اليهودية على ذكر مسمى ميزريوم Mizroim تعبيراً عن القاهرة، والإشارة أعلاه إلى الفسطاط التي تمثل الجزء الأقدم من المدينة، انظر:

Goitein, S. D., A Mediterranean society, vol. IV, p.6.

مـــئل القاهـــرة الجديدة في هذا الشأن، بيد أن الاثنتين شديدتا القرب من بعضهما، وعلى الطريق هناك رأينا المنطقة التي كان السلطان يرسل إليها الناس بغرض إقامة سد على النيل كل عام لمواجهة الفيضـــان الـــذي يحدث عادة في شهر آب Ap<sup>(1)</sup>)) يوليو – أغسطس. ومن المعاصرين من يقدر مساحة القاهــرة بشقيها القديمة والجديدة بثمانين ميلا لكليهما معًا، وأن القاهرة الجديدة أكثر ازدحامًا، ومبانيها ليست قديمة كما هو الحال في القاهرة القديمة (٢) في حين نجد تفاصيل أكثر عند معاصر سابق يضيف الفسطاط قسمًا ثالثًا لا تكتمل القاهرة إلا به، ويشرح مقياس النيل والهدف من إقامته وكيفية أدائه (٣) وبذلك أكد عوبديا على فمجه الخاص في كتابة خطاباته الذي يستهدف فيه جماعات اليهود بالدرجة الأولى فيما يسجل دون الإفاضة عما سواها.

أما عن جماعة اليهود في العاصمة المملوكية فقد اتخذ صاحب الخطابات منها محورًا للحديث عنهم، حيث قال: ((يوجد بالقاهرة حاليًا سبعمائة أسرة يهودية، من بينهم خمسون أسرة من السيامريين Samaritans ..... ومائسة وخمسون أسرة من القرائين (٥) وبقية الأسسر من

Obadiah, Op.Cit., pp.224, 230.

Mushellam of Volera, Op.Cit., pp.166 – 168.

(٣) يتلخص شرح مقياس النيل عند الرحالة طافور فى أنه عبارة عن ثلاثة أعمدة ذات خطوط معينة وكتابات قديمة مقامة على النيل، فإذا كان زمن الفيضان يتم رصد درجة ارتفاع الماء، ويعلن على الناس، فإذا بلغت الزيادة أقصاها عرف الناس إلى اى حد يستطيعون بذر الحب، وعما إذا كانت السنة خصبة أم مجدبة. انظر: طافور، بيرو: رحلة طافور، ص٧٣، ٧٤، ويمدنا المؤرخ المسلم ابن إياس بتفاصيل أدق راجعه فى : بدائع الزهور، جــ١، ص

(1) وهم أتباع السامرى الذى جاء ذكره فى القرآن الكريم: سورة طه: آية ٨٥ التى تفسر بأن المقصود بالسامرى هو الرجل الذى صنع العجل الذى عبده بنو إسرائيل حين ذهب موسى عليه السلام لموعد ربه، وقد ترجع نشأة طائفتهم إلى ما بعد تدمير مملكة إسرائيل على يد ملك آشور (تجلت بلاصر) ٧٣٨ ق.م الذى أخلاهم من بلدهم السامرة (نابلس)، وحل محلهم قوم مفسدون. وربما يرجع أصلها إلى أيام السبى البابلى ٨٦٥ ق.م. حين بني السامريون هيكلهم فوق جبل جريزيم فى فلسطين. انظر: سيد قرج راشد: السامريون واليهود، دار المريخ، الرياض ١٤٥٧هـــ - ١٩٨٧م.، ص ١٥ - ١٠ ، ٢٠ - ٢٥.

الربانين (۱)). كما يذكر ميشولام بن مناحم أنه كان بالقاهرة حوالى ثماغائة أسرة لكل من الربانين والقسرائين وخمسون أسرة من السامرة (۱) مفرقًا فيما بينهم. ومن هذا يتبين أن طائفة الربانين هى الأكثسر عدداً فى القاهرة، ويتأكد ذلك مما ورد فى المصادر الإسلامية التى نصت على أن: (جماعة الربانين هم الشعب الأكبر والحزب الأكثر (۱))، كما يتبين أن طائفة القرائين تأتى فى المقام الثانى، أما طائفة المسامريين فتأتى بعدها من حيث العدد، اما الرحالة جوزيفان غستال، فيقدر يهود القاهرة بجميع طوائفهم فى عام ١٤٨٧هم. المحمد. بخمسة عشر ألف يهودى (٤٠).

وقد المستم عوبديا بمدى التفاوت العقائدى فيما بين طوائف اليهود الثلاث حين حديثه عن الطوائف المسيحية بالقدس حيث قال ((كل طائفة منهم تكفر بعقيدة الطائفة الأخرى بالضبط مثل ما فعله السامريون والقراؤون حينما حرَّموا عقيدة الربانين ومن ثم يلاحظ بداية الاتجاه نحو تمييز طائفة السربانين عن الطائفتين الأخريين، وسوف نتناول بالدراسة كل طائفة على حدة كما رآها عسوبديا، وقد روعى تقويم ترتيبها وفقًا لأعداد كل منها، وأحياناً ما يتطلب دراسة كل طائفة التطرق إلى مثيلتها في مجتمعات أخرى لليهود خارج القاهرة، كما يلاحظ أن تصنيف اليهود على هذا النحو يبدو وكأنه يرتكن إلى العقيدة، إلا أنه برغم ذلك يُعد تصنيفًا أثنوغرافيًا اجتماعيًا على اعتبار أن الدين اليهودي يتحكم في كل مقدراقم، ويشكلها بما في ذلك الجانب الاجتماعي.

وفـــيما يتعلق بطائفة الربانين أو التلموديين (٢)، فلم يتناولهم المستوطن اليهودى بطول حديث، وســـبب ذلـــك يتضح فيما وجهه في خطابه إلى والده حيث يقول: ((وكما تعرف يا والدى فإن

Obadiah, Op.Cit., p.225.

يطلق عليهم أيضاً (الربيون) والاسم مشتق من كلمة (ربى) أو (ربابى) المأخوذة عن كلمة (ربانيم) العبرية، ومعناها الأمام ،,الحبر ، الفقيه، وقد وردت هذه الكلمة في القرآن الكريم: سورة المائدة: آية £ ٤. والربانيون أشهر الطوائف اليهودية وأكثرها عدداً في التاريخ القديم والحديث على السواء. انظر: قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص ٤ ٤.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.171.

(") القلشندى: صبح الأعشى، جـــ ١١، ص٣٨٨

Joos Van Ghistele, Op.Cit., p.20.

Obadiah, Op.Cit., p.242.

(١) نسبةً إلى التلمود وهي كلمة مشتقة من "لُمد" ومنها (تلميد) العبرية (بمعنى تلميذ)، لأنه يعلم الفقه والدين وتفسير التوراة. والتلمود جزءان "المشناة" و "الجمارا". وظل اليهود الربانيون يتناقلونها شفاهةً حق=

القرائين لا يعتقدون فيما يقوله حكماؤنا)). ومن ثم فهو يعمد إلى إلقاء الضوء على ما هو غير معلى معلوم لدى ذويه. ولما كانت عقيدة العائلة كما هو واضح تجعلهم من الربانين؛ فلم يحرص على تبيان عقيدهم إلا من خلال مقارنتها بالمذاهب الأخرى وشعائرهم، ومع حرصه على عدم الإطالة في الحديث عنهم، فهناك معلومات مهمة عن طائفتهم بالقاهرة، إذ يشير إلى أن أغلبهم فقراء، إلا أن يذكر ((أحيانًا ما نجد أغنياء حتى فيما بين هؤلاء التلموديين)). كذلك تحدث - كما أسلفنا الذكر - عن وجود معبد كبير لهم بالمدينة الذى أقرنه باسم النبي إلياس، وميزه بكبر حجمه، واهتم بذكر كثير من تفاصيله الدينية والتاريخية والمعمارية التي تجتمع لتشير إلى أنه كان يخص الربانين، كما أن هناك إشارة منه إلى أفه ما متلكوا معبدًا آخر في منطقة دموة التي حدد موقعها بخارج القاهرة (١) بالجيزة.

أما عندما تحدث عوبديا عن طائفة القرائين أشار إلى أن لهم معبدًا خاصًا بهم فى مدينة القاهرة عارسون فيه طقوسهم الخاصة عدا ذلك المعبد الخاص بهم الواقع إلى جوار معبد الربانين فى دموة (٢) السندى كان يشهد طقوسهم الخاصة والصلوات فى أيام السبت والأعياد. وكان كل من المؤرخ المقريزى والرحالة ميشولام قد أشارا إلى امتلاك طائفة القرائين لمعبدين فى القاهرة (٣) ثم قارن عوبديا من منظور اجتماعى هذه الطائفة بالربانين؛ والقراؤون أكثر ثراءً من التلموديين ... والقراؤون كر شراءً من التلموديين ... والقراؤون كاندلك يمزجون أنفسهم خلال التلموديين، ويحاولون التودد إليهم)) ثم حرص على إبراز أهم ملامىح عقيدةم من خلال تبيان الاختلافات مع طائفة الربانين العقائدية فى هذا الصدد مستخدماً المقارنة فيما يقوله له حكماؤنا [الربانون]

=عهد يهود الناسى" الذى جمع المشناه وكتبها خوفاً من النسيان والتحريف في ستة أسفار تتناول عديدًا من أوجه الحياة الاجتماعية. وهناك نوعان من التلمود: أورشليمي نسبةً إلى يهود فلسطين وهو الأقدم، وبابلي نسبةً إلى يهود العراق ويوجد بينهما بعض الاختلافات. ولمعرفة المزيد راجع: حسن ظاظا: الفكر الديني الإسرائيلي، ص٧٨ - ٥٠

Obadiah, Op.Cit., pp.227, 231.

Ibid, p.226. (<sup>†</sup>)

برهن عوبديا على وجود أناس من اللاويين من نسل داود عليه السلام من خلال مقابلته أحد شرفاء القرائين زادكه Zadakah الذي كان يحتفظ بقائمة تحتوى على عديد من الأسماء التي تؤكد على انتسابه لهذا الفرع.

ولكهم يؤمنون بكل ما جاء به الكتاب المقدس)). وفي موضع آخر يضيف عنهم ((وهم يقدمون على تأليف شروح جديدة للتوراة كما يحلو لهم، كما ألهم ملتزمون بفكرة جواز إدخال تعديلات على أصل الشريعة التي وضعها الأوائل طالما تبدو غامضة أمام الحكماء في الوقت الحالي بما يتفق مع نصوص الكتاب المقدس. ومن ثم فهم يقرون بحرفية كل ما جاء في التوراة، وعلى هذه الأسس فيالهم لا يضعون في اعتبارهم أن يكون سواء العلماء القدامي أم الحاليين منهم قد وقعوا في أي خطأ... ومعظم القائمين على الصلاة يشملون فيها المزامير، وكذلك أجزاء أخرى من أسفار الكتاب المقدس. وفي أيامنا هذه فإلهم استحدثوا قواعد للتلاوة في التوارة في يومي الاثنين والخميس من كل أسبوع، وهي شعيرة لم يعمل بها من قبل، ومن بينهم كهنة ولاويون Levites (١)).

ثم تسناول عوبديا قضية خلافية إضافية بين الربانين والقرائين تتعلق بالتقويم القمرى وحساب الشهور ربما ساعدت على تمييز كل من الطائفتين اجتماعيًا، فيقول عن الأخيرين ((إلهم يحددون يسوم ظهور الشهر الجديد بناء على ظهور القمر، وبناء على ذلك فإن هؤلاء القرائين في القاهرة يخستلفون في تحديد كل من يوم الاحتفال برأس السنة Rash Hashanah الجديدة ويوم عيد الغفران تمسكون بوجهة الغفران لا تشوبها أخطاء، ويقومون كل عام يارسال من يستطلع بداية فصل الربيع في القدس، وعسند رؤيتهم للقمر فمن الضرورى عندهم اعتماد هذه السنة سنة كبيسة Ibbur وإضافة شهر

Obadiah, Op.Cit., pp.227-228.

Ò

ينسب اللاويون إلى لاوى Levi ثالث أبناء يعقوب عليه السلام من زوجته ليئة، ويطلق اسمه على إحدى القبائل العبرانية الاتنتى عشرة. واللاويون يحتلون مكانة رفيعة فهم يتوسطون بين الشعب اليهودى والكهنة في المعبد، وحينما يحل وقت قراءة التوراة في الصلوات اليهودية، ينادى على من يُتصور أنه من نسل الكهنة أولاً، ثم يُتادى بعد ذلك على اللاويين. وبعد عودة اللاويين من بابل أصبحوا هم الكهنة يعودون بأصلهم إلى مصدر واحد، وإن ظل الكهنة يشغلون أهم الوظائف الكهنوتية. انظر: عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ، ص ١٤٤٠،

<sup>(</sup>٢) اللفظة هى المسمى العبرى لرأس السنة الذى يجتمع اليهود على الاحتفال ١٨ فى شهر تشرين فحسب، ومع ذلك فحساب السنة تبدأ عند اليهودى بشهر نيسان أول التقويم المدنى، وبذلك فإن رأس السنة تبدأ فى سابع شهورها. انظر: عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ٥، ص٢٥٦- ٢٥٩؛ يوسف عيد: موسوعة الأديان السماوية والوضعية، جـــ٥، الديانة اليهودية ، الطبعة الأولى، دار الفكر اللبناني، بيروت ١٩٩٥م.، ص٨١.

كبيس. وهم لا يرون غضاضة في إضافتهم هذا الشهر، وكذلك عدم أخذ أولئك القرائين المقيمين بالقسطنطينية [الآستانة] (١) بهذا الأمر؛ إذ أن كل مكان يحدد تقويمه السنوى وفقا لأعرافه(٢)).

هذه العبارات مهمة، ففضلا عن ألها تجسد مزيدًا من الاختلافات بين الطائفتين، ففيها ما يمثل إجابة على ما ورد فى إحدى الدراسات المتخصصة من تساؤل عما إذا كان يهود مصر قد خضعوا لرئاسة السيهود فى فلسطين أم لا؟ فهى تبين أن طائفة القرائين فى مصر ظلت حتى أواخر القرن الخامس عشر الميلادى تتبع القدس، فى حين كون القراؤون لأنفسهم مجتمعًا مستقلا فى الآستانة كل وفقًا لظروفه وأعرافه (٣) هذا وقد نبهنا عوبديا إلى أن اعتماد القرائين على الأهلة فى تحديد مواسمهم وأعسادهم معلهم يختلفون فيما بين طوائفهم من بلد إلى آخر عدا — مصر وفلسطين، كما تباينوا عن الربانين فى تحديد مواسمهم وأعيادهم مما زاد من تباعد الفريقين، بحيث امتنع الزواج بين أبسناء الطائفتين ذلك ألهم أنكروا التقويم بالأهلة، واعتمدوا على الحساب، واعتقدوا فى أن تحديد الأعياد بدايسة الشهر بسرؤية الهلال قد يخلق مشكلة كهذه، وباللجوء إلى الحساب يتم توحيد الأعياد والطقوس الدينية فى مواعيد محددة (٤) وكان ربط التقويم بظهور الهلال قد تسبب فى مشاكل إضافية حسيث تعسرض الحاخامات الموكل لهم هذا الأمر للمحاكمة أحيانًا نظرًا لما وقعوا فيه من خطأ فى التقويم (١٠).

ومن أشكال هذه الاختلافات ما يتعلق بشعيرة الصوم؛ وفى الواقع لم ترد لفظة الصوم كفريضة فى الشـــريعة الـــيهودية، وإن كان مذكورا ضمن ما ينبغى على اليهود تأديته من الفروض فى يوم

Obadiah, Op.Cit., p.226.

<sup>(&</sup>quot;) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص٥٩؛ عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص٩٣.

<sup>(</sup>أ) ابن الوردى (ت ٧٥٠هـــ/ ١٣٥٠م.) زين الدين عمر: تتمة المختصر فى أخبار البشر، القاهرة، ١٢٥٥هـــ، ١٢٥٥هـــ، ١٢٥٥مــ عمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعى المدمشقى، أبوعبدالله شمس الدين: هداية الحيارى فى أجوبة اليهود والنصارى، تقديم وتحقيق وتعليق: أحمد حجازى السفا، القاهرة، ١٣٩٩هـــ/ ١٣٩٧م.، ص٢٥٧ – ٢٦٨.

الكفارة مشارًا إليه بعبارة ((تذليل النفس(١٠)) وفي ذلك يقول عوبديا: ((والقراؤون بالقاهرة يصومون في يومي السابع والعاشر من شهر آب(٢)) الموافق طبقاً للتقويم اليهودي بعض من شهري يوليو وأغسطس، ويرى عوبديا في ذلك اختلافاً عما يتبعه الربانون، وتفسير ذلك اتباع هولاء نظام الحســـاب في تحديد رؤوس الشهور سواء اتفق ذلك مع رؤية الهلال أم لم يتفق بإضافة يوم إلى أيام كـــل عيد ورد في التوراة فيما عدا صيام الغفران، في حين التزم القراؤون بعدد أيام كل عيد وفقًا للتوراة الأمر الذي أدى إلى أن أصبحت مواسم الطائفتين وأعيادهم وبعض أيام صومهم لا تتطابق زمنـــيًا(٢) والصوم عند اليهود الامتناع عن الشراب والأكل وارتداء الأحذية لمدة خمس وعشرين ســاعة مــن الغــروب إلى ما بعد غروب يوم الغفران، في حين تستغرق أيام الصوم الأخرى من الشروق إلى الغروب، ولا تتضمن كل التحريمات المشار إليها، كما يصوم اليهود أيام إضافية رأيام الاتسنين والخميس) لألها الأيام التي تقرأ فيها التوراة في المعبد فضلاً عن بعض الأيام التي تذكرهم بأحز الهم<sup>(1)</sup>.

وبخصــوص يــوم السبت ومدى قدسيته عند اليهود فيلاحظ وجود عدة اختلافات أيضًا بين القسرائين والسربانين، إذ تشدد القراؤون في تطبيق بعض الطقوس(٥) الخاصة بهذا اليوم، وفي هذا الصدد يذكر عوبديا عن القرائين: ((إلهم لا يوقدون أية نار في بيوقم يوم السبت سواء في النهار أم باللــيل<sup>(١)</sup>)). إذ جاء في التوراة ما نصه ((لا تشعلوا نارًا في جميع مساكنكم يوم السبت<sup>(٧)</sup>)) ولذا يعسد يسوم العسيد الأسسبوعي أو يوم الراحة عند اليهود، ويحرم فيه العمل، وبحسب ما يقوله الحاخامات؛ فإن الإله خلق السماوات والأرض في ستة أيام، ثم استراح في اليوم السابع. ولذلك، فإنــه بـــارك في هــــذا اليوم وقدُّسه، وحرم فيه القيام بأى نشاط، وكانت عقوبة خرق شعائر يوم

<sup>(</sup>١) سفر اللاويين: ٢٣: ٢٧. راجع أيضاً: زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص٢١٢.

Obadiah, Op.Cit., p.226.

<sup>(</sup>٢) محمد الهوارى: الاختلافات بين القرائين والربانين في ضوء الجنيزة، القاهرة ١٩٩٤هم.، ص٣٧ – ٤٤؛ محاسن الوقاد: اليهود فيمصر المملوكية، ص٢٢٤ - ٢٢٥.

<sup>(</sup>أ) غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٦٣- ٢٤؛ زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص٢١٣.

<sup>(°)</sup> محمد الهوارى: الاختلافات بين القرائين الربانين، ص٠٥.

Obadiah, Op.Cit., p.226.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷</sup>) سفر الخروج: ۳۵: ۳.

السبت الإعدام رجماً، ومن ثم فعلى اليهودى ألا يشغل نفسه بأشياء عن ذكر الإله من قبيل العمل وإيقاد النار وضمن ذلك النار التي توقد للطهى أو التدفئة. وتوجد محظورات عديدة أخرى عن أفعال يجب على اليهودى المتمسك بدينه اجتنابًا في هذا اليوم، وقد تفاوت اليهود في الالتزام بهذه الشعائر، وتحايلوا على تطبيقها، وقد كبلت شعائر السبت اليهود أيما تكبيل، حتى تأثرت مجتمعالم بالشعائر، ومن مظاهره الانعزال عن الآخرين والتكتل في جماعات طائفية منغلقة (١) بيد أنه علينا أن نسلم في الاعتبار أن طائفة القرائين كانت وفقًا لما لاحظه عوبديا هي الأكثر حرصًا على التمسك بالاحتفال بيوم السبت عن باقي اليهود.

ومازال عوبديا يستخدم عنصر المقارنة فى تبيان عقائد طائفة القرائين، وذلك فيما يخص قواعد ذبح الحيوانات فيقول: ((وشأفم فى احترام هذا الطقس شأننا نحن [أى الربانين] برغم أن ذلك لم يرد بوضوح فى النصوص التوراتية (٢٠)) وهكذا اتفقت الطائفتان من حيث المبدأ على قواعد الذبح السيق مسن شأفا تحريم اشتراك الأغيار مع اليهود فى الطعام الذى يحوى لحوماً، الأمر الذى يجسد استقلالية مجتمعهم وعدم الاندماج مع الأمم الأخرى المحيطة بهم، وبغرض تجنب العزلة كان على فقهائهم تجاهل كثير من التعليمات الشرعية (٣٠). ثم يبرز عوبديا أفكار القرائين بخصوص الذبح فيقول: ((وهم يراعون القواعد فى ذبح ذبائحهم، وذلك باستخدام سكين حاد للغاية خال من أى نتوءات)) فضلاً عن بقية القواعد الخمس الخاصة بذلك، أما عن موقفهم من أكل اللحوم، فيظهر عوبديا الاختلافات بينه وبينهم فى هذه القضية بصفته من الربانين فيضيف : ((واللحم رائع جدًا، وأحص بالذكر منها إلية الخروف، والقراؤون لا يأكلون هذا، وذلك يرجع إلى أن التوراة حرمت وأحص بالذكر منها إلية الخروف، والقراؤون لا يأكلون هذا، وذلك يرجع إلى أن التوراة حرمت عربيا جانباً منها على أن يتم فحص الحيوان أو الطير فحصاً دقيقًا للتأكد من طهارته، ويقوم بهذه عوبديا جانباً منها على أن يتم فحص الحيوان أو الطير فحصاً دقيقًا للتأكد من طهارته، ويقوم بهذه

Obadiah, Op.Cit., p.226.

<sup>(&#</sup>x27;) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جــه، ص٢١٢ – ٢١٣؛ راجع أيضاً: غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٥٦، ٥٦، ويؤكد هذا الباحث على أن أصحاب السبت غير متفقين على معنى محدد ومعايير موحدة لشعائر السبت.

راجع الإشارة التوارتية في : سفر اللاويين: ٣: ٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) زبيدة محمد عطا: يهود العالم العربي، دعاوى الاضطهاد، الطبعة الأولى، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية ، القاهرة ٢٠٠٤، ص٢٦- ٢٧.

العملية شخص مؤهل يدعى الذابح الشرعى (١) ، وهكذا نجح عوبديا جزئياً فى حصر الاختلافات بين الطائفتين اليهوديتين إزاء ذبح الحيوانات، ومنها أيضًا أن حرم القراؤون ذبح أنثى الحيوان وهى حاميل، علي حين يجيز الربانون ذلك، كما يحرم القراؤون أكل أجزاء معينة من الحيوان يجيزها السربانون (٢) ، وكيان عسوبديا قد ذكر منها إلية الخروف. وهذه المقارنات تكشف عن مزيد من الحلافات المذهبية التي لا شك في ألها تبرز عدم وحدة المجتمع اليهودى سواء في القاهرة أو في أماكن تواجد الطائفتين معًا فيها.

ثم وقف محرر الخطابات على قضية يبدو ألما شغلت ذهنه، وربما الألها كانت موضوعاً للنقاش الحار من حوله خاصة القراؤون منهم حيث يقول: ((إن شرائعهم تحرم الخمور، وهم في ذلك أكثر حرصاً مسن الربانين)) والواضح أن هذا الحرص هو الذي أثار هذا الجدل. إلا أن عوبديا يرصد ظاهرة اجتماعية فضيلة في هذا الشأن تتمثل فيما قال: ((إن في كل البلاد التي مررت بما لاحظت أن التشريع السذى يحرم الخمر هو موضع احترام من قبل الجميع، حتى أن هناك شبهة في مدى إمكانية استخدام العسل الذي يقوم العرب بإعداده من العنب، وهو يعد في منتهى الجودة. وكان عسند إعداده لا يتم عصر العنب كما هو الحال عند إعداد الخمر منه. وقد طلب مني أن أرخص لليهود باستخدامه؛ إذ كان هناك كثير من الجدل حول إمكانية تناوله، إلا أن أسلافي لم يقدموا على لليهود باستخدامه؛ إذ كان هناك كثير من الجدل حول إمكانية تناوله، إلا أن أسلافي لم يقدموا على غسرب، خاصة إذا ما كان رجلاً غير يهودي أي وبالنظر إلى القواعد الفقهية الخاصة بالطعام في عسربي، خاصة إذا ما كان رجلاً غير يهودي مرحلة تالية، وبعد ظهور الأديان تطور الأمر بأن اليهوديم أنه ربما يكون قد كرسها لآهته، وفي مرحلة تالية، وبعد ظهور الأديان تطور الأمر بأن شل التحريم أنه ربما يكون قد كرسها لآهته، وفي مرحلة تالية، وبعد ظهور الأديان تطور الأمر بأن فتح الزجاجة، فإذا ما أقدم على ذلك مسيحي تسكب، وإذا كان مسلم يحرم شربما ويجوز بيعها، فتح الزجاجة، فإذا ما أقدم على ذلك مسيحي تسكب، وإذا كان مسلم يحرم شربما ويجوز بيعها، ولما كانت قوانين الطعام قد تغلغلت، وتشعبت، فإن اليهودي العادي كان يواجه مشاكل رئيسية

<sup>( ً )</sup> محمد الهوارى: الاختلافات بين القرائين والربانين، ص٦٢، ٩٥؛ انظر أيضاً: على عبدالواحد وافى: اليهودية، القاهرة، ٧٧٠ ام.، ص٩٠ – ١٠٠.

تضطره إلى اللجوء للحاخام قبل تناوله للطعام طلبًا للفتوى، الأمر الذى سيزيد من قدر رجل الدين فيما بين أفراد الجماعة اليهودية<sup>(١)</sup> وهذا هو ما لقيه عوبديا في هذا الصدد.

وما لبث عوبديا أن قدم مزيدًا من الأدلة التي بما نقف على تقييم أوضاع الطوائف اليهودية تقييماً اجتماعياً من خلال ما قدمه من مقارنات، إذ يميز القرائين بأفيم ((يتبعون كل طقوس غسل الميت بدقة، ويبدو أن هذا الالتزام كان له صداه الاجتماعي حيث يوضح أنه حينما يتوفى أحد من القرائين ((يغادر جميعهم البيت، ويستأجرون بعضًا من التلموديين الفقراء لحمل جثمانه بعيدًا نظرًا لأفسم لن يقدموا على لمس الجثمان بأنفسهم (٢)). هذا ولم تتعرض الخطابات بالإشارة صراحةً إلى أماكن سكنى القرائين خارج القاهرة إلا في الخليل وعدن (٣). ونظراً لاتصال هذا الموضع بعادات اليهود وتقاليدهم، فستتولى الدراسة تناوله في موضعه.

أما عن الطائفة اليهودية الثالثة في القاهرة، وهم السامرة فعلى الرغم من أهم كانوا أقل طوائف السيهود عددًا (خسون أسرة فقط) وفقًا للإحصاء الذي قدمه عوبديا وميشولام، إلا أن صاحب الخطابات أولاهم اهتمامًا واضحًا فيما كتب ربما بدافع الرغبة في تسليط بعض الضوء عليهم لوالده وذويه في الغرب نظرًا لجهلهم بثقافتهم؛ لعدم وجود عناصر منهم داخل المجتمعات الغربية، فمن حسيث المسمى وفضلاً عما عُرِفوا به (سامريين) – اشتقاقاً من اسم بلدة السامرة عاصمة مملكة إسرائيل القديمة حيث شمال نابلس (أنه)، فإن صاحب الخطابات يعرفهم أيضًا بحسمى آخر كان قد أطلق على من يدكر أهم انقسموا إلى شعب شعبتين هما: الدونانية Dotheans والكونانية، في حين أن هناك من يذكر أهم انقسموا إلى شعب شعبتين هما: الدونانية والماسبونانية، وفي كل الأحوال فقد انقسموا بدورهم إلى

Obadiah, Op.Cit., p.227.

Ibid, p.246. (<sup>\*</sup>)

(1) عرفة على عبده: ملف اليهود، ص٢٣٢- ٢٣٣.

Obadiah, Op.Cit., p.255.

 شُـعب أخرى اختلفت فى ممارسة الطقوس والعبادات (١٠). ويعتبر السامريون أنفسهم حماة للشريعة ((شـومريم)) (ومن هنا جاء المسمى) وأيضًا بنى إسرائيل الحقيقيين على اعتبار ألهم من نسل إفرايم ومنسى ابنى يوسف عليه السلام (٢٠).

ويستمر عوبديا فى التعريف بالسامريين من خلال معتقداقم فيقول: ((ولدى السامريين الكتب الحمسة الخاصة بموسى [عليه السلام] فقط<sup>(۱۳)</sup>). وبالفعل، فمن المعروف أن هذه الطائفة لا يؤمنون سـوى بالأسـفار الخمسة التى تمثل القسم الأول من العهد القديم<sup>(1)</sup> إلى جانب سفر يوشع وسفر القضاة، بـيد ألهم ينكرون بقية أسفار العهد القديم وأسفار التلمود. ونصوص الأسفار المعتمدة لـديهم تخـتلف عن النصوص المشهورة لهذه الأسفار<sup>(٥)</sup>. كذلك أنكر السامريون نبؤات الأنبياء باسستثناء إبراهيم وكل من النبين هارون ويوشع عليهم السلام<sup>(١)</sup> ولذلك أنكر اليهود الاختلاط بالسامريين والزواج هم<sup>(٧)</sup>.

وبالفعل أكد صاحب الخطابات على الفارق العقائدى، ومن ثم الاجتماعى البين بين السامريين وســـواهم من اليهود فيقول: ((والسامريون موضع بغض واستنكار من اليهود نظرًا لأنهم يقدمون

<sup>(</sup>¹) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص٣٩؛ سيد فرج راشد: السامريون واليهود، ص١٤٧– ١٤٨، ١٦١ – ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) محمد خليفة حسن أحمد: تاريخ الديانة اليهودية، الطبعة الأولى، دار قباء، القاهرة ١٩٩٨م.، ص٢١٩م. (٢)
Obadiah, Op.Cit., p.225.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) وهي: التكوين – الخروج – اللاويين – تثنية الاشتراع – العدد، وهي مجتمعة تعرف بالتوراة، انظر: أحمد راتب عرموش وآخرون: موسوعة الأديان (الميسرة) الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ. – ٢٠٠١م. مادة: السامريون.

<sup>(°)</sup> سيد فرج راشد: السامريون واليهود، ص١٢٨ – ١٣٠، وكان اختلاف السامريين عن باقى اليهود المذكور سبباً فى ألهم يعدون طائفة خارجة عنهم وليسوا من اليهود. راجع أيضاً: غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٥١- ٥٦.

<sup>(</sup>١) القلقشندى: صبح الأعشى، جــ١٣، ص٢٦٨ - ٢٦٩.

ويوشع اسم عبرى معناه "الخلاص" وهو أحد أنبياء بنى إسرائيل الصغار، ظهر فى القرن الثامن ق.م.، وعاصر سقوط السامرة سنة ٧٢٧ ق.م. انظر: بطرس عبدالملك وآخرون : مادة هوشع.

<sup>(</sup>V) عرفة عبده على: ملف اليهود، ص٢٣٢، ٢٣٣.

الأضاحي، ويحرقون البخور على جبل جريزيم Gerizim (1) وكثيرٌ منهم غادروا القاهرة معنا إلى جبل جريزيم لتقديم أضاحي عيدالفصح كذبائح قربانًا هناك، كذلك فهم لديهم معبد فوق هذا الجسبل، ويحتفلون بيوم السبت من منتصف نهار الجمعة حتى منتصف نهار يوم السبت (1)). وعليه فهسم يتخذون من الجبل قبلةً لهم مخالفين بذلك باقى اليهود، ولذا فهم يحجون إليه بدلاً من بيت المقدس زاعمين أن الله تعالى كلم النبي موسى عليه. كما يقدمون عنده الأضاحي، ومع ذلك فهم يصومون، ويصلون، ويقرأون الستوارة، شأهم في ذلك شأن باقى اليهود (1). وقد احتفظوا بخصائصهم، العقائدية في أداء كل شعيرة منها، ولما يُضاف عنهم أهم يحجون ثلاث مرات في كل عام إلى جبل جريزيم، ومعهم يمامة من ذهب لوضعها فوق إحدى القمم، كما يقدسون يوم السبت، إلا أهم يدنسوه في منتصف اليوم (1)). وهذا يتضح من خلال أهم أكثر حفاظًا في أداء شمائر هذا اليوم، حيث يحرصون على البقاء في منازهم لا يخرجون منها إلا إلى المعبد، ويفضلون السبقاء في الظلم خشية إيقاد الشموع، وحرموا على أنفسهم شرب الخمر في السبت والأعياد الأخسرى، وهسى أمسور أباحها اليهود الآخرون الأنفسهم (6). وبذلك تضافرت كثير من المسائل الخلافية في العقيدة بين السامريين واليهود أوجدت هوة عميقة تفصل فيما بينهم، ليس بالنواحي ذات الصلة بالدين فحسب، إنما في النواحي الاجتماعية أيضًا.

خضع السامريون لتقييم عوبديا لهم من نواحى اجتماعية أخرى حيث قال: ((إن السامريين هم أغين اليهود في القاهرة، ويشغلون أعلى الوظائف في الدولة، حيث يعملون صرافين وفي وظائف إداريسة، فهناك واحد منهم يمتلك مائتى ألف قطعة من الذهب<sup>(1)</sup>)). وتؤكد الدراسات المتخصصة على الحقيقة التي أدركها عوبديا؛ وهي أن السامريين كانوا أغنى اليهود في المجتمع الذي عاشوا فيه؛

 $^{\circ}$ 

<sup>(&#</sup>x27;) يذكر الرحالة اليهودى الرابي بنيامين التطيلي أن الجبل يقع بالقرب من نابلس، ويحج إليه السامريون، ويقدمون أضاحيهم على صخرته. انظر: بنامين التطيلي، ص١٨٥، ١٩٠، كذلك فالسامريون "يستقبلون طور نابلس، ويوجهون إليه موتاهم زاعمين أنه الذي كلم الله تعالى موسى عليه، ولمعرفة المزيد عن فضل هذا الجبل لدى السامرين انظر: صيد فرج راشد: السامريون واليهود، ص١٣١، ١٣٣٠.

Obadiah, Op.Cit., pp.225, 226.

<sup>(&</sup>quot;) القلقشندى: صبح الأعشى، جــ١٦، ص٢٦٩، ٢٦٩.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.171.

<sup>(°)</sup> سيد فرج راشد: السامريون واليهود، ص١٨٣ – ١٨٥.

Obadiah, Op.Cit., p.227.

وأقم عاشوا حياة مرفهة، واندمجوا بسرعة في البيئة الإسلامية المحيطة (١) في إطار كوقم من الكتابين السذين حرص السلاطين على تقديمهم على غيرهم في احتلال وظائف ذات مقام رفيع في الإدارة المدنية (٢) ويبدى أحد المؤرخين (المسلمين) إنكاره لهذا الوضع قائلاً: ((العجيب أنه لا يعرف في إقليم من الأقاليم من الشرق إلى الغرب توليتهم إلا في إقليم مصر خاصةً فيالله العجب ما بال هذا الإقليم دون سائر الأقاليم مع أنه أعظم أقاليم الإسلام وأوسعها عالمًا وأكثرها علمًا .. كذلك جذع المؤرخ ذاته من عظم نفوذ اليهود والنصارى في الجهاز المالي والإدارى للدولة، فاقموهم بأقم تحكموا في رقاب المسلمين، واستخدموا نفوذهم في دفع من يتعرض لهم (٣) ورغم هذا النموذج من المعارضة الستى تعد في حد ذاتها دليلاً واضحًا على أن اليهود والمسيحين تولوا وظائف هامة في المولسة. فيان أفراد هاتين الطائفتين ظلوا دائمًا يعملون في الجهاز الإدارى والمالي للدولة (١٠) حتى الدولسة. فيان أفراد هاتين الطائفتين ظلوا دائمًا يعملون في الجهاز الإدارى والمالي للدولة (١٠) حتى أواخسر العصر المملوكسي وفقساً لإشارة المؤرخ المقريزي الذي أكد على أقم احترفوا العمل بالصيرفة (٥). وإذا ما كانت هذه الإشارات تنصب على اليهود والنصارى بشكل عام، إلا ألها تطبق بشكل أوضح على فئة السامريين في ضوء ما ذكره عوبديا.

ويبدو أن فئة السامريين قد أوجدت لنفسها كيانًا اجتماعيًا له ملامحه الخاصة التي ميزهم عن باقى اليهود، وهذا يظهر من حديث عوبديا عن مجتمعهم الصغير حيث يقول: ((ومازال نفر قليل منهم باقين إلى يومنا هذا ... ويقال إن من بقى منهم يبلغ بالكاد خسمائة أسرة في العالم كله (٢))

<sup>(</sup>١) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر ، ص٥٨.

<sup>(ً)</sup> بروكلمان، كارل: المرجع السابق، ص٣٦٩.

الأسنوى (ت ٧٧٧هـ./ ١٣٦٩م.) جمال الدين أبو محمد عبدالرحيم: الكلمات المهمة فى مباشرة أهل الذمة. نشره موشى برلمان، بروكلين، الولايات المتحدة الأمريكية، ١٩٦٩م.، - ٧ - ١ ، ، ٩ - ٢ .

<sup>(</sup>أ) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص١٦٠.

<sup>(°)</sup> المقريزى: السلوك لمعرفة دول الملوك، جـــ ، ص٤٤٣. وقد استندت بعض الدراسات على مثل إشارات المقريزى تلك للقول يان نشاط اليهود المصرين تركز بصفة أساسية فى النشاط المصرفى والأعمال المالية فى تلك الفترة، وعقبت دراسة أخرى على ذلك بالقول إنه رغم اشتغال اليهود فى عدد كبير من الحرف والصناعات إلا أهم لم يحتكروا العمل فى أى حرفة من هذه الحرف بأى حال من الأحوال. راجع: سعيد عاشور: المجتمع المصرى فى عهد سلاطين المماليك، القاهرة ١٩٦٣م، ص ٤٠ - ٤١؛ قاسم عبده قاسم: اليهود فى مصر، ص٩٧.

والمثابت أنسه كان للسامريين معبدٌ واحدٌ يقوم بتنظيم مجتمعهم داخل حيهم الصغير الخاص بمم بالقاهرة (١٠).

وفيما يخص تصنيف الطوائف اليهودية التي يتألف منها مجتمعهم في القاهرة يعرفنا عوبديا بطائفة أخرى منهم فيقول: ((ويوجد بالقاهرة حوالي خمسين عائلة من المارانو Maranos جاءوا من أسبانيا كانوا قد أجبروا على الارتداد عن يهوديتهم، وقام جميعهم بتقديم كفارة عن ذلك، وهم الـــذين كان عليهم أن يخلفوا وراءهم جميع مالديهم؛ ومن ثم فمعظمهم معوزون، فقد أُجبروا على تسرك ممستلكاتهم وآبسائهم وأقارهم، وقدموا إلى هنا ليلتمسوا أمنًا لهم تحت أجنحة رب إسرائيل العظــيم(٢)) ونجد لهذا التعريف تأكيدات في المصادر المعاصرة والدراسات الحديثة المتخصصة التي تؤكد أن هذه الطائفة تعرضت بالفعل لعديد من صور الاضطهاد ومنها: القتل، الترحيل، الاعتداء على الملكيات الخاصة بمم، والسجن والإجبار على الارتداد عن اليهودية إلى النصرانية<sup>٣)</sup> ونظراً لحرصهم على الإبقاء على دينهم اليهودي فقد سماهم بعض الباحثين ((اليهود المتخفين))<sup>(4)</sup>. ومن ناحية أخرى نلمس الاتجاهات الفكرية لهذه الطائفة متوافقةً مع عبارات صاحب الخطابات؛ إذ تشير موســوعة اليهود واليهودية إلى أن انتشار المارانو المتخفين بدينهم في أوروبا وبعض أجزاء الدولة العثمانية وخاصةً البلقان قد أوجد موجة من التطلعات المشيحانية – أي التطلع إلى عودة واحد من نسل داود عليه السلام إلى عرش أورشليم متحدية محاولات حاخامات اليهود في التهدئة. ومن ثم المشتت بعد أن فقدوا وطنهم الأندلس الذي نشأوا فيه، وكان كثيرٌ من طائفة المارانو قد بقيت في المجستمع الأسباني حتى بعد مرحلة الاسترداد Reconquesta في عام ١٤٩٢م./ ١٩٩٨هـ. وقد عــرفوا حينـــئذ باسم المرتدين Conversos أو المسيحيين الجدد New Christians إضافة إلى مسيحيي المارانو، وإذا ما تم اكتشاف تمسكهم بيهوديتهم يُدانون بذلك، ويتعرضون للقتل ذبحًا أو

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.171;

**(**5)

<sup>()</sup> 

Obadiah, Op.Cit., p.228.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.166-167; c.f Also, Cohen Mark, R., Under cresent and cross; the jews in the middle Ages, New York, U. S. A., 1943, p.169..

<sup>(1)</sup> عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص٥٥.

<sup>(°)</sup> عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود. جـــە، ص٧٩٥– ٢٩٦.

حـــرقًا(١) أما من تمكن منهم الهرب أو نُفى إلى المجتمعات الإسلامية سواء فى المغرب أو فى المشرق، فما يلبثون أن ينصهروا فى المجتمعات اليهودية خاصةً فيما بين أبناء طائفة الربانين، وهذا يجعل من طائفةً المارانو طائفةً منقرضةً لا وجود لها داخل المجتمعات الإسلامية.

وأخيرًا تضمنت مادة الخطابات معلومات عن مجتمع يهود الفلاشا Flashas، وإن لم يذكرهم عوبديا صراحةً هذا المسمى، وكان قد سمع عنهم أثناء وجوده بالقاهرة من خلال رواية رجل ((قدم من مملكة الكاهن يوحنا [حيث أثيوبيا]، وتضمنت أن حينما أوقعوا بأعدائهم، واتخذوا كثيرًا منهم أسرى، وفي المقابل أخذ الأعداء بعضًا منهم أسرى، وقاموا ببيعهم كعبيد؛ ولذا فبعض من أولئك تم إحضارهم إلى القاهرة، وهناك استرد اليهود ملكيتهم لهم. ولقد رأيتُ اثنين منهم في القاهرة، وكانا وذي بشرة سوداء، إلا ألهما لم يكنا داكني السواد مثل الزنوج (٢)) وهناك كثير من الباحثين يرى أن الفلاشا ليسوا يهودًا أصليين، وإنما هم أثيوبيون من قبيلة أجاو، تمودوا في زمن غير معروف، ويؤكد ذلك التشابه الكبير في ملامح الوجه بين الفلاشا وجيرالهم. ولم يقتصر ذلك التقارب فيما بينهما على الجانب العرقي، إنما هناك اقتباسات في عقيدة الفلاشا من الأرثوذكسية الأثيوبية. وقد بينهما على الجانب العرقي، إنما هناك اقتباسات في عقيدة الفلاشا من الأرثوذكسية الأثيوبية. وقد ساعدت الأسساطير على وجود مثل هذا التقارب، فهي تشير إلى انتقال تابوت العهد على عهد سليمان عليه السلام من القدس إلى الحبشة مع ابنه ابن الحكيم الذي تولى الملك فيها، وقد تمخض مليمان عليه السلام من القدس إلى الحبشة مع ابنه ابن الحكيم الذي تولى الملك فيها، وقد تمخض خلك الانصهار عن تكوين طائفة الفلاشا من تطور مجموعة عناصر مثل الهجرة، والزواج المختلط، والتشابه الحضاري، والتعديلات الدينية (٢٠).

كانت هذه أبرز الملامح الاجتماعية التي ميزت جماعة اليهود في أثيوبيا؛ بيد أن عوبديا تطرق إلى جسوانب اجتماعية إضافية ترتبت على الواقع السياسي والحروب التي جرت في تلك الديار حيث أحزنه بيع أسرى الفلاشا كعبيد، وشاهد بنفسه اثنين منهم في القاهرة، وبعد أن تعرض لأهم سماقم السلالية كاتصافهم بالبشرة السمراء وليست السوداء كالزنوج، حرص على إبراز تقليد استراد السيهود ملكيتهم لهم تمشيًا مع الشريعة التي تنكر ملكية غير اليهود لأسير يهودي. ولما كان يهود الفلاشا من سبط دان، ولما كان عدم إيمافم بالتلمود ناتجاً عن انعزالهم والجهل به، فلا يصح قياسهم بالقرائين، وعليه فإنه يجوز فداؤهم من الأسر. كما أن هناك خوف من التزاوج منهم، وإن لم يصل

Gilbert Martin, Jewish History Atlas, 4th ed., London, 1992, p.50.

Obadiah, Op.Cit., pp.238-239.

<sup>(&</sup>quot;) محمد جلاء إدريس: يهود الفلاشا، ص٣٣، ٦٥، ٧٤.

ذلــكِ إلى حــد التحريم والحظر. وأيا كان الأمر، فقد شكل الفلاشا عنصرًا اجتماعيًا إضافيًا بين جماعــات اليهود، فعاشوا جماعــات اليهود، فعاشوا بينهم (١). بينهم (١).

وعن المعتقدات الدينية الخاصة باليهود الفلاشا يذكر عوبديا بعد لقائه باثنين من أسراهم المباعين بالقاهرة. ((كسان من المستحيل أن تعرف منهما إذا ما كانا من القرائين أم الربانين؛ ففي بعض الأحوال يبدو هؤلاء وكألهم يعتنقون المذهب القرائي، إذ ألهم يقرون بأنه لا توقد النار داخل بيوهم في يوم السبت، وفي أحوال أخرى يبدون وكألهم ربانون (٢٠)). وهذا يتفق مع واقعهم المعروف، فهم لا يعرفون شيئاً عن كتب اليهود الدينية الأخرى مثل التلمود. وعلى الرغم من أن الفلاشا يوقرون السبت، ويحتفلون بأكثر الأعياد، ويحافظون على الشرائع الخاصة بالحتان والزواج، إلا أن يهوديتهم تختلف بشكل جوهرى عن اليهودية الحاخامية المعروفة لدى الأشكيناز والسفارد (٣٠).

ولمسا سبق عرضه من مادة قدمتها لنا خطابات عوبديا في المجال الاجتماعي الخاص بيهود القاهرة، يتبين أن جماعةم وطوائفهم المعاصرة كانت جميعًا لمثلة داخل هذه المدينة مشكلة نموذجًا متكررًا في أقاليم أخرى على امتداد الدولة المملوكية، إما بشكل كلى أو جزئى، بمعنى أن تشكيل محسمعهم في القاهرة قد نجد له شبيهًا بشكل أو بآخر في القدس أو الخليل أو في أماكن أخرى، وذلسك في حالة وجود جماعة لهم فيها، ومن ثم فتقييمهم اجتماعيًا بالقاهرة قد يكفى للوقوف على مجتمعاتهم الأخرى داخل الدولة. هذا والمادة ذاتمًا بصفة عامة تمكن من تصنيف جماعة اليهود داخل الجستمع المملوكي في صورتين مختلفتين؛ الأولى تعتمد بشكل أساسي على العقيدة، أما الثانية فتقوم على أساس التصنيف العرقي الإثنوغرافي بين أشكينازي وسفاردي بما فيهم المارانو ثم الفلاشاه، والأكثر اقترابًا من أصول الديانة اليهودية. ويخلص أحد الدارسين إلى إنه بالرغم من أوجه الخلاف بين الربانين والقرائين، إلا ألهم اتفقوا على استخراج ستمائة وثلاث عشرة فريضة من التوراة، كما اتفقوا على نبوة موسي وهارون ويوشع وإسحاق ويعقوب وبنيه الاثنى عشر (الأسباط). ولكن

<sup>(</sup>١) محمد جلاء إدريس: يهود الفلاشا، ص٢٦، ٣٣؛ صلاح عبداللطيف: الفلاشا، الحياتة والمحاكمة، ص٢٢

Obadiah, Op.Cit., p.239.

Ö

القــرائين لم يعترفوا بنبوة أحد سوى هؤلاء، وغمة خلافات بين الطائفتين حول بعض الأمور الفقهية مثل القصاص، وحرمة السبت<sup>(۱)</sup>، وحرمانية الخمر، والتقويم السنوى، وبعض الأمور الفقهية التى تحــس الشعائر، وأسلوب دفن الموتى. ورغم هذه الاختلافات المذهبية إلا أن الدولة تعاملت معهم جميعاً باعتبارهم يهودًا.

وفى الواقسع فالتقسيم السذى استخدمه عوبديا له حدود دلالية واضحة نظرًا للتداخل بين عناصره، الأمر السذى يجعل من استخدامه بشكل مدقق أمرًا صعبًا، فليس كل ما هو شرقى سفاردى، وليس كل أشكينازى بالغربي. وقد اقتصر حديث صاحب الخطابات بشكل صريح على هذين الصنفين من اليهود. أما الصنف الثالث وهم المارانو الذى أشار إليه أيضًا، فما هم إلا سفارد تحولوا عن يهوديتهم إلى المسيحية، ومن ثم فهم لا يخرجون عن إطار التقسيم الثنائى ذاته. أما حينما تطرق إلى يهود الحبشة واليمن ويهود الهند، فقد أقرفم بمواطنهم فى هذه البلاد. وعليه فإن صاحب الخطابات لم يلترم بنهج واحد فى الإشارة إلى يهود العالم فى عصره، فتارةً يشير إليهم بعنصرهم العرقى أشكيناز وسفارد، وتارةً بموطنهم يهود القاهرة ويهود القدس ويهود الحبشة واليمن والهند، في حسين لم يستخدم تصنيفًا حضاريًا لهم مثل يهود أوروبا أو البلاد الإسلامية. وهذا يُبرز اتجاهاته التي تنسزع إلى أمرين: الاتجاه الديني فى التقسيم، والاتجاه العنصرى فى التصنيف دون اللجوء إلى العناصر الثقافية الأخرى مثل اللاتينية والعربية والمسيحية والإسلام برغم أن هذا بطبيعة الحال يتفق مع العصر؛ أى فترة أواخر العصور الوسطى على التصنيف دون اللجوء إلى مع العصر؛ أى فترة أواخر العصور الوسطى على التسيحية والإسلام برغم أن هذا بطبيعة الحال يتفق مع العصر؛ أى فترة أواخر العصور الوسطى المناه المناء المناء

وفيما يختص بالتقسيم الثانى الخاص بجماعة اليهود فى الدولة المملوكية الذى يمكن استخلاصه من خطابات عوبديا القائم على التصنيف العرقى الإثنوغرافى بين أشكيناز وسفارد بشكل أساسى، فيلاحظ فى الدراسات العربية استخدام مصطلحى أشكيناز وسفارد باعتبارهما مرادفين لمصطلحى يهود غربيين ويهود شرقيين (٢) وإن كان هناك علاقة وثيقة بين الأصول الدينية لكليهما؛ فالأشكيناز تعود عبادةم لأصول يهودية فلسطينية، بينما تعد عقائد السفارد (الأسبان والبرتغاليين) استمرارًا

<sup>(&#</sup>x27;) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص٥١.

<sup>(</sup>٢) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود،جــ٧، ص١٣١- ١٢٧. ريوضح هذا الأستاذ أنه يمكن استخدام مصطلحى سفارد وأشكيناز حين يكون موضوع النقاش هو يهود الغرب حتى منتصف القرن التاسع عشر، أو حينما نود الإشارة إليهما بالمعنى المحدد. وفيما عدا ذلك فإننا نستخدم مصطلحى شرقى و غربى على ألهما مصطلحان عامان يغطيان كل التنويعات والهويات اليهودية المختلفة.

للتقالـــيد الدينية اليهودية التي نشأت وتطورت في بابل<sup>(١)</sup>. وبداية من أواسط القرن الحادي عشر المسيلادي / أواسمط القرن الخامس الهجري أصبحت الفروق بين المجتمعات اليهودية أكثر عمقاً. فعلسي الرغم من مواظبتها على تأدية الصلوات القديمة الشائعة لدى اليهود (على سبيل المثال) تم ابستداع صلوات جديدة تميز طائفة دون الأخرى، فضلاً عن التغيرات التي طرأت على الصلوات الأساسية. كنذلك اختلفت السلوكيات الدينية في مجالات الحياة؛ إذ أصبح المجتمع الأشكينازي الــذى نشــاً في شمال فرنسا وغرب ألمانيا فيمابين القرنين العاشر والثاني عشر الميلاديين / الرابع والسادس الهجريين أكثر حداثة، وبدأ في الانحراف عن الأنماط الراسخة السابقة أكثر من أي مجتمع آخـــر مع بعض الاستثناءات، واتجه معظم اليهود الأشكيناز الأتقياء إلى رفض تناول اللحم أو أي طعام يحتوى على اللحم إذا كان معداً تحت إشراف حاخامات غير أشكيناز. وعلى ذلك فإن السيهودي السفاردي التقي الذي يزور يهوديًا أشكينازيًا تقيًا يأكل اللحم الذي يعده هذا الأخير، ولكن اليهودي الأشكينازي التقي الذي يزور يهوديًا سفارديًا يرفض تناول أي طعام يحتوي على أى لحسم أو غالسباً أي طعام آخر مما أدى إلى انغلاقهم على أنفسهم. كما قام اليهود السفارد في القــرن الــثابي عشر الميلادي/ السادس الهجري بتكوين مجتمعهم المغلق الخاص بهم مرتكزاً على الاعستقاد في أنهسم متفوقون على اليهود الآخرين من جوانب عديدة بصفتهم من سلالة نقية. ولم يرفض معظمهم فقط الزواج من اليهود الأشكيناز، ولكنهم كانوا يشمئزون من التواجد معهم في مكـــان واحــــد(٢). وتستند الاختلافات فيما بينهما على أسس تارخية قديمة؛ فأسلوب العبادات السفاردية تعد استمرارًا للتقاليد الدينية اليهودية التي نشأت وتطورت في بابل، أما الأشكيناز فتعود عبادهم أساسًا لأصول يهودية فلسطينية. لكل هذا اكتسب مصطلحا أشكيناز وسفارد دلالة دينية إلى جانــب الدلالة العرقية، وترتب عليه أن أصبحت صيغ الدين اليهودى التي يعرفها الأشكيناز تخــتلف عن الصيغ المألوفة بين السفارد نظرًا لاختلاف المؤثرات الحضارية والاجتماعية التي أثرت على الفريقين<sup>(٣)</sup>. وفي النهاية نجد الدين يفرض نفسه في كل الأحوال حيث يتغلب على شتى المظاهر المصنفة لليهود. ومع ذلك فالحديث عن انتماء يهودي موحد ومحدد يعتمد فقط على الدين هو حديث قاصر أبعد ما يكون عن الطوائف والأقليات اليهودية.

<sup>(</sup>١) غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٥٦، عبدالجليل شلبي: اليهود واليهودية، ص١٦٠.

 $<sup>\</sup>binom{Y}{i}$  شاحاك، إسرائيل ومتسفينسكي، نورتون: الأصولية اليهودية،  $\binom{Y}{i}$ 

<sup>(&</sup>quot;) عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص٩٦- ٩٣.

وبعـــد الوقوف مليًا على تركيب طوائف اليهود في القاهرة نخرج من خطابات عوبديا أيضًا بما يفيد التعرف على مزيد من الجوانب الاجتماعية المحددة هناك، فثمة مهن اعتاد اليهود على الانخراط فيها حيث يذكر: ((ومن يهود القاهرة يوجد التجار والذين يعملون بمهنة الصيرفة، ذلك لأن البلد ضخم، كما أن بعض أفرع الصناعات مفتوحة أمام أى فرد، وللاتجار فليس هناك مكان أفضل له من القاهرة. فمن السهل أن تزداد ثراءً، وهاهنا يمكن للفرد أن يلتقي بأجانب لا حصر لهم من شتى الأمم واللغات))(١٠)، هذا وقد تضمنت وثائق الجنيزة إشارات عديدة إلى حرف ومهن إضافية لعل أهمها صياغة الذهب والفضة (٢)، كما تسبق شهادات عوبديا بست سنوات شهادة الرحالة جوزڤان غستال التي يذكر فيها إن يهود القاهرة يمارسون جميع الأنشطة الحرفية(٣)، كذلك فمن الثابت تاريخيًا أن مدينة القاهرة في العصر الملوكي تعد من أفضل البلاد تجاريًا على مستوى العالم، إذ كانت ثروة مصر واتساع تجارتها في هذا العصر قد اجتذبت كثيرًا من يهود القسطنطينية وبغـــداد ودمشق وعكا وصور وحلب والأندلس، فضلاً عن البلاد الأوروبية مثل فرنسا وإيطاليا وغيرهما (ئ)، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى تمكن اليهود المستقرون في القاهرة – وكما أوضح لــنا عوبديا سلفًا – من التغلغل في الجهاز الإداري والمالي في الدولة مما جعل دورهم بارزًا في مجال التجارة وسوق المال.

ومن الشواهد ما يؤكد على أن جماعة اليهود فى القاهرة وجدت الفرصة مفتوحة أمامهم للعمل فى أفرع الصناعات المختلفة حرفين وفنين فضلاً عن عملهم بالتجارة. وهناك العديد من الدراسات أفاضت فى ذكر ذلك، وانتهت إلى ألهم عملوا فى مهن كثيرة ومنها: العطارة وبيع الأدوية والعطور وصناعة الخمور وبيعها وبيع الزيوت والحبوب، وبيع المنسوجات والأقمشة الفاخرة، بل وتصديرها إلى الخارج، وفى صناعة وبيع المز والحرير، وصناعة الصابون، وبيع الستوابل، وكسان أهمها الفلفل والمواد الغذائية الأخرى، ألخ ... وثما يذكر أن عدد الحرف التى امتهنها السيهود فى مصر قد ناهزت المائتين وخمسين حرفة يدوية، فضلاً عن مائة وسبعين نشاطًا

Obadiah, Op.Cit., p.228.

Goitein, S. D., A Mediterranean society, vol. I, p.108.

Joos Van Ghistele, Op.Cit., p.20.

<sup>(\*)</sup> سعيد عاشور: الجتمع المصرى، ص٤٦.

مهنيًا (۱)، ومع ذلك تجد هناك من يتهم السلطة المملوكية باضطهاد اليهود ذاكرًا أنها وضعت محاذير علم على على على المعلى على المعلى على المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى العكس من ذلك. الله على العكس من ذلك.

أما إذا انتقلنا إلى ما سجله عوبديا عن معاملة اليهود من قبل المجتمع الإسلامي المحيط وحياهم اليومية بالقاهرة فهو يشير إلى: ((وف إمكان اليهودى ابتياع أى شئ ضرورى، مثل: اللحم والجبن والسمك والخضراوات، وكذلك جميع الأشياء التي يُحتاج إليها، لقد كان كل شي يُباع في شارع اليهود ... وفي هذه المدينة فاليهود يطبخون داخل منازلهم في يوم السبت فقط، نظرًا لأن كلاً من السرجال والنسساء علسي حسد سسواء مشغولون الأسبوع كله، ومن ثم يشترون كل شئ من السموق(٢))). وجديسر بالملاحظة أن الأسطر السابقة قد كتبت عن طائفة الربانين فقط من بين السيهود؛ وذلك يستشف من أنه أجيز لهم إعداد القدر ووضعه على النار قبل دخول السبت، ثم يقدمون على إتمام إعداده أثناء السبت، على العكس من القرائين الذين حرموا أكل الأطعمة التي طُهــيت على هذا النحو بغرض أكلها ساخنة في يوم السبت، ولما كان اليهود يفضلون قضاء هذا السيوم بين أفراد الأسرة والراحة في المنسزل فضلاً عن الذهاب إلى المعبد للصلاة (٢٠)، فقد كانت الفرصة متاحة أمامهم أيضًا لإعداد الطعام بأيديهم لأنفسهم دون ابتياعه من السوق لانشغالهم ف الأيام الأخرى بأعمالهم، ولنا هنا أن ندرك القيمة الاجتماعية الواضحة من خلال سماح السلطات والجـــتمع المملوكي لليهود باعتبار يوم السبت عُطلة لهم لا يذهبون فيه للعمل حتى لو كان عملاً خاصًا بمم، واحترموا قدسية هذا اليوم بالنسبة لهم على الرغم من كونهم أقلية.

وفيما يتعلق بوضع يهود القاهرة حيال دفع الضرائب الاستثنائية فإن عوبديا يتحدث عن قيام السلطان المملوكي استعدادًا منه لقتال العثمانيين بفرض ضريبة قدرها ((خمسة وسبعون ألف قطعة

Goitein, S. D., A Mediterranean society, vol.I, pp.74, 146.

قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر ، ص٥٩، ٦٠.

Fargeon, Maurice, Les juifs en Egypte depuis les origines jusqu' à ce jour, le Caire, (1) 1938, p.135.

Obadiah, Op.Cit., p.228.

<sup>( )</sup> المقريزي، الخطط، جــ ٢، ص ٤٨٠؛ حسن ظاظا: الفكر الديني، ص ٢١٠.

من النهب على يهود القاهرة، أى: السامريين والقرائين، والربانين، وكذلك كان هو الحال بالنسبة للنصارى والعرب، ولذا فقد عنى السلطان بتحصيل هذا القدر الضخم من المبالغ<sup>(۱)</sup>)) وتفيد المصادر الإسسلامية بما يؤكد ذلك؛ إذ تذكر إن السلطان قايتباى أحضر رئيس اليهود وبطريرك النصارى، وألزمهما بمبالغ من المال لتجهيز الجيش لقتال العثمانيين، وكان هذا أول فتح باب مصادرة الناس ((فقد صادر تجار الفرنج والمغاربة، وغيرهم من أعيان الناس، فضلاً عما أخذه من أجرة الأملاك والأوقاف والمدارس والبيمارستان (١)).

وقد فسر بعض الباحثين إقدام السلطان على جمع الأموال بهذا الإسلوب على أنه أوجد خصوصية ميزّت دولة الجراكسة عن غيرها من دول الإسلام حيث مارسوا على أهل الذمة ضغوطاً شي بالاستيلاء على ثرواهم خاصة وقت الشدة (٢). مع التأكيد على أن ذلك لم يكن بدافع دين (٤) لكن لابد وأن نضع في الاعتبار أمرين مهمين؛ أن فرض الغرامات ومصادرة بعض الممتلكات يعد أمرًا شمل جميع طوائف المجتمع المملوكي بما فيهم المسلمين خاصة الأثرياء منهم (٥)، كذلك أن دولة الجراكسة شهدت سلسلة من الكوارث الطبيعية والمجاعات إضافة إلى مجموعة من الأخطار على حدودها مع الدولة العثمانية وسواحلها على البحر المتوسط كان يستوجب معها الاستعداد الحربي للتصدى لها مما يتطلب تدبير الأموال اللازمة لمكافحة ذلك.

وبصدد معاملة السلطات المملوكية لليهود أيضًا يضيف عوبديا: ((أخبرتُ بأن مماليك السلطان يقرمون بتقديم العلف لخيولهم في الطريق ذاته المؤدى إلى المعبد اليهودى (خارج القاهرة)، وهذا يشكل خطرًا داهمًا عليهم حيث اعتاد المماليك في هذه الآونة على ضرب وأذى اليهود شأفم شأن العسرب السذين كانوا يتعرضون أيضًا لهذا الأذى))(١٠). وفي هذا الشأن تخلص إحدى الدراسات المتخصصة عسن معاملة اليهود فترة العصور الوسطى أن اليهود في الدولة المملوكية لم يتعرضوا

Obadiah, Op.Cit., p.230.

Fargeon, Maurice, Les juifs en Egypte, p.135.

انظر-أيضاً: قاسم عبده قاسم: عصر سلاطين المماليك، ص٢٦٤.

(¹) نفسه.

A Student's letter, p.90.

Obadiah, Op.Cit., p.231.

لأعمال عدائية أو عنف إلا قليلاً (). وكان على تلك الدراسة توضيح أن العنف القليل الذى لقيه اليهود كان أمرًا يعانى منه عموم الشعب المملوكي بشكل فردى في حالة حدوثه، وهكذا فمعاملة المماليك على عهد سلطانهم قايتباى لليهود بشقيها المادى والاجتماعي لم تكن مرضية لعوبديا، إلا أنسه أكد أن ذلك جاء من خلال معاملة هذه السلطة للشعب بصفة عامة، وهذا ما خلص إليه في آخسر خطابات حيث قال: ((وخلال تلك الفترة لم يكن هناك عداء تجاه اليهود، إلا أنه قد أثقل كاهلهم بالضرائب الباهظة، بيد أن السلطان أقدم على فعل الشي ذاته مع العرب وأولئك غير المختونين (النصارى) الذين يقطنون أراضيه ())، أي جميع فنات وطوائف المجتمع المملوكي.

أما عن أحوال جماعات اليهود خارج القاهرة حيث الجهات الشرقية من مصر حيث منطقة الحانكة، فقد سكنها عشرون أسرة يهودية (٢)، وحينما طال الحديث بلبيس ذكر الرحالة ميشولام أن بحا جماعة يهودية تتألف من خمسين أسرة، واكتفى عوبديا بالإشارة إلى إقامتهم فيها قديمًا فقط مسؤكدًا على أنه لا يوجد أى يهودى يقطن تلك المنطقة الممتدة من الصالحية حتى غزة (٤) وكذلك حينما تحدث عن جهات البحر الأحمر وجانب من ذكريات اليهود هناك ذكر عن مجتمعهم ((لم ينم إلى مسامعى أن يهوديًا وصل إلى هناك (٥)).

## جماعات اليهود في فلسطين:

وتنستقل الدراسة لتتناول البعد الاجتماعي في مجتمعات اليهود من خلال الخطابات بالجناح الشرقي من الدولة المملوكية، ولعل فيها الجديد الذي سيشكل إضافة للتاريخ الحضاري لفلسطين، خاصة وأن عسوبديا جعل منها مهجره و مستقره، فأولاها جل اهتمامه في التدوين، وعن أولى جماعات اليهود هناك حيث مجتمع غزة، فتذكر المصادر المعاصرة أن بما مسيحيين ويهود أكثر ممن في القدس (١)، وهو ما أكد عليه عوبديا، وأضاف أن عدد سكامًا من اليهود مابين الخمسين والستين

Cohen, Mark, R.Under cresent and cross "The Jews in the Middle Ages", p.169. (1)

Obadiah, Op.Cit., p.250. (7)

Ibid., p.231. (7)

Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.175-176; Obadiah, Op.Cit., pp.232-233. (1)

Ibid, p.233. (1)

Felix Fabri, Op.Cit., 10me III, p.801; Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.180. (1)

أسسرة، وهم يمتلكون معبدًا صغيرًا ولكنه جميل حيث تحيطه المنازل والحقول الخاصة به (١)، وهكذا سكنت غزة جماعة من اليهود فترة أواخر العصور الوسطى مما يؤكد على تغير الخريطة الديموجرافية لفلسسطين عمسا كانست عليه وقت السيطرة الصليبية (١)، الأمر الذي يظهر قدر سماحة المجتمع الإسلامي والحرية التي منحها لطائفة اليهود مقارنةً بالصليبين.

وما لبث أن حط عوبديا رحاله مع رفاق الرحلة فى بلدة الخليل محتطين الجحاش، وذكر شيئا عسن عمسرالها حيث وصفها بألها: ((بلدة صغيرة تقع عند منحدر الجبل ... والبلدة مقسمة إلى شطرين، هذا وتضم الخليل عديدًا من بساتين الكروم وأشجار الزيتون (الإليان)) وينسب أحد المؤرخين أساس عمران البلدة إلى النبي سليمان عليه السلام بتشييده سورًا حول مغارة الأنبياء، بيد أن معالم السبلدة وتخطيطها لم تتضح إلا فى عهد السيد المسيح على يد يوسف الرامى النسوب إلى بلدة الرامة، وما لبثت أن توسعت، وغدت توصف وقت إقامة عوبديا فيها بألها مدينة ((فبعضها مرتفع على رأس جبل، وهي شرقى المسجد تسمى يسلون، وبعضها منخفض فى وادى، وهي غربى المسبحد، والأماكن التي فى العلو غالبها مشرف على الأماكن المنخفضة، وشوارع المدينة بعضها سهل وبعضها وعر (اله)) وبذلك يمكن القول بإن عوبديا نجح فى وقت قصير أن يحدد الملامح العامة ليبلدة الخليل نظرًا لاتفاق وصفه لها بما ورد فى المصادر الإسلامية مع ما ورد عند مواطنى هذه الديار المقدسة.

أما عن جماعة اليهود في الخليل فقد ورد في الخطابات عن البلدة ألها تشتمل على عشرين أسرة. كلهم من الربانين، كان نصفهم من سلالة أولئك الذين أجبروا على الارتداد عن دينهم، إلا ألهم عسادوا إلسيه مسرة أخرى<sup>(٥)</sup>)) والمقصود هنا طائفة المارانو الذين كانوا قد ارتدوا عن اليهودية. ويلاحظ أنه رغم وجود قاعدة شرعية تمنع اليهودي الذي يعتنق المسيحية من الردة مرة أخرى<sup>(٢)</sup>

( )

Obadiah, Op.Cit., p.232.

<sup>()</sup> 

<sup>(</sup>٢) لم يرد ذكر عن وجود يهود في غزة ضمن الإحصائيات التي قدمها الرحالة بنيامين التطيلي عن أعدادهم في البلاد التي تناولها في رحلته حوالي ١٩٧٣م./ ٩٩٥هـ..

Obadiah, Op.Cit., pp.233-234.

<sup>(, €</sup> 

Obadiah, Op.Cit., p.234.

إلا أله الم تُطبق على تلك الطائفة لأهم أجبروا على ترك دينهم، وهذا التقرير العددى ليهود الخليل منفق عليه حيث تم تقديرهم بعشرين أسرة أو يزيد (۱) منذ بضعة أعوام. وحينما ذهب عوبديا إلى الخليل مسرة أخسرى في عام ٩٠٠ ١٩٨م. / ٩٥٨هـ. دون في خطابه الأخير سطورًا عن مجتمعها السيهودى فقال: ((إن إقامتي في هذه البلدة محببة إلى قلبي أكثر من إقامتي في القدس، إذ أن أعداد اليهود في الخليل قليلة كما ألهم طيبون، وهم ليسوا سيئين مثل أولئك الذين بالقدس. ويوجد هناك حسوالي عشرين أسرة يهودية يقيمون جميعاً في فناء مقصور عليهم، ولا يندس فيما بينهم مسلم أو أي من حثالة الناس (٦)) وبذلك فهناك تأكيد منه على أن أعدادهم ظلت ثابتة في هذا المجتمع على مسدى العقد التاسع من القرن الخامس عشر الميلادي دون تغيير، وجدير بالملاحظة أن عوبديا لم يكسرر في إشسارته الثانية ليهود الخليل أن نصفهم كانوا من المارانو، وهذا يعني أنه بزوال سبب ارتدادهم بدخولهم الكاثوليكية مجبرين على يد الأسبان، فقد عادوا إلى دينهم اليهودي بعد لجوئهم المنافي المجودي بعد الموانين لينعموا فيه بالحرية الدينية والاجتماعية. وبستألف كل جماعة اليهود من طائفة الربانين داخل الخليل جعل منها مجتمعًا متجانسًا جديرًا بمحبة وبديا له بعد أن فضلها عن جماعة اليهود بالقدس.

وثمة ظاهرة اجتماعية كانت من أشهر ما لفت نظر عوبديا في الحليل، إذ كان أهلها يستقبلون زوارها العرب والأجانب بحفاوة، وعنها يذكر: ((إن الحليل وما تضمه من حقول وأراض مجاورة موقدوفة على مغارة الأنبياء [أى الحرم الحليلي] إذ يتم توزيع الخبز والعدس وربما بقوليات أخرى على الفقراء كل يوم دون تمييز بين عقيدة كل منهم، وهذا تكريمًا لإبراهيم (أ)) عليه السلام، وقد رود في التراث الإسرائيلي أن اليهود قديمًا حينما استقروا في أرض الخليل (حبرون) كانوا يأكلون من نتاج حقولها وحدائقها وكرومها. وكان من ذلك النتاج أيضًا العدس والحنطة والشعير والفول

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.185.

Obadiah, Op.Cit., p.249.

Ibid, p.233. (<sup>r</sup>)

التبس الأمر على ما يبدو عند أحد الباحثين بأن ذكر ((كانت معظم الحقول والبساتين في الخليل وقفاً على اليهود، وكان يتم تقديم الخبز وكافة المأكولات يوميًا للمسلمين واليهود والنصارى من ربع هذه الحقول والبساتين)) في حين ماقصده عوبديا هو أن الأوقاف كانت محبوسة على الحرم الإبراهيمي، بيد أن الباحث نفسه يشير إلى استناده إلى مصدرين إضافين. انظر: محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص٣٩٤، ح١٠٧.

والــزيتون والتين والرمان والعنب والجميز والزيت والخمر والخل<sup>(1)</sup> ومن الواضح هنا أن عوبديا يشير إلى ضيافة الخليل أو سماط الخليل التى ترجع بأصلها إلى إبراهيم عليه السلام عندما كان يكرم ضيفه بإطعامه حيث صارت سنة بعده فى كل يوم<sup>(7)</sup> وتعد إشارة المقدسى فى القرن العاشر الميلادى/ الــرابع الهجــرى من أولى الإشارات إلى هذه الضيافة إذ يذكر: ((وفي هذه القرية [يقصد بلدة الخلــيل] ضيافة دائمة وطباخ وخباز وخدام مرتبون، يقدمون العدس بالزيت لكل من حضر من الفقراء، ويُدفع إلى الأغنياء إذا أخذوا، ويظن أكثر الناس أنه من قرى [كرم] إبراهيم ووقف تميم الــدارى وغــيره<sup>(7)</sup>)) وعلــيه فقد ظلت الضيافة تقوم بدورها طيلة الخمسة قرون متضمنة فترة السيطرة الصليبية (أ) وحتى شهدها كل من الرابي ميشولام بن مناحم الذى ذكر إنه كان يتم توزيع المسلطرة الصليبية (أ) وحتى شهدها كل من الرابي ميشولام بن مناحم الذى ذكر إنه كان يتم توزيع ثلائــة عشر ألف رغيف إضافة إلى كميات من اللحوم والخضراوات يوميًا وبشكل منتظم مقدرًا نشــاط الضيافة على توزيع الخبر والبقوليات دون اللحم والخضراوات، بيد أنه أوضح أن توزيع نشــاط الضيافة على توزيع الخبر والبقوليات دون اللحم والخضراوات، بيد أنه أوضح أن توزيع الوجــبات شمــل الجميع سواء أهالى أم أجانب، وأيًا كان الأمر فإن ضيافة الخليل تشكل ظاهرة الوجــات شمــل الجميع سواء أهالى أم أجانب، وأيًا كان الأمر فإن ضيافة الخليل تشكل ظاهرة العرادة تتصف بالعالمية نظرًا لمشاركة وانتفاع معتنقى الأديان الثلاثة كها.

وما بين الخليل والقدس لم يتطرق المستوطن اليهودى صاحب الخطابات إلى أى من جماعات السيهود، فى حين سجل المعاصرون وجود سبعة بيوتات يهودية متفرقات بطول المسافة ذاقما<sup>(۱)</sup>، ويستأنف عوبديا كتابته فيذكر: ((غادرنا الخليل التى تبعد عن القدس برحلة يوم واحد، وعلى الطريق بدا لنا من بعد مقبرة راشيل ... وعلى اليد اليمنى للمسافر إلى القدس يوجد تل تقع عليه بسيت لحسم Bethlehem، وهى مجرد بلدة صغيرة ... وها كنيسة للكهنة الكاثوليك ولم يهتم

<sup>(</sup>١) زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص٩١٠.

<sup>(</sup>٢) التدمرى: مثير الغرام، مخطوط، ورقة رقم ٤٠ أ – ب.

<sup>(&</sup>quot;) المقدسي البشاري: أحسن التقاسيم، ص١٧٣.

وكان الرسول محمد قد أقطع هذا الصحابي عدة قرى من أرض الخليل، واعتادت ذريته الصرف من ريعها على استقبال زوار الحرم الإبراهيمي انظر: المقريزى: ضوء السارى في معرفة خبر تميم الدارى، تحقيق وتعليق: سيد أحمد عاشور، الطبعة الأولى، القاهرة ٣٩٦هــــ/ ١٩٧٦م.، ص٣٨.

<sup>(1)</sup> العمرى: دولة الماليك الأولى، ص١٧٦.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.186.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.189.

عوبديا حتى وصوله القدس سوى بذكر رؤيته بساتين الكروم كبير الحجم والإشادة بالتربة الزراعية لستى أنتجته أن من المعروف منذ القدم أن اليهود عُرفوا باشتغالهم فقط بأنواع معينة من الزراعة لستى تتطلب فى العادة مهارات خاصة مثل زراعة الكروم المرتبطة بصناعة الخمور وتجارةا أن و فلواقسع ليس فى الإمكان الوقوف على مدى مصداقية المستوطن فى وصفه لكروم الأرض المقدسة ألها أكبر حجمًا، فقد يرجع ذلك إلى رغبته فى تجسيد فكرة مباركة الله لهذه الأرض. كما لا يمكن نستشف وجود دور ما لليهود المعاصرين فى الاضطلاع بزراعة هذه البساتين آنذاك.

وها هى الفرصة قد سنحت للحديث عن جماعة اليهود في القدس التي وصلها عوبديا في محطته الأخيرة، وعنها يذكر ((وما لبثنا أن وصلنا إلى بوابات القدس ... حيث التقينا بأحد الأشكيناز، هسو رجسل كسان قسد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمسه الرابي يعقوب كولومبانو R. Jacob هسو رجسل كسان قسد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمسه الرابي يعقوب كولومبانو والقدس (Colomban (Colomban)) فأخذي معه إلى منسزله، وبقيت ضيفًا عنده طوال فترة عيد الفصح، والقدس سن أكثر المناطق المهجورة التي يعمها الحراب، ولست محتاجًا إلى أن أكرر الإشارة إلى ألما لم تكن عاطسة بأيسة أسوار ... ومنازل القدس مبنية من الحجر وليس من خشب أو ملاط (ف)). وبذلك (وصسلنا إلى المدينة القدسة القدس، وعندما رأيت الحراب هناك اعتصر قلبي حزنًا ... والقدس السيًا ليس بما أية أسوار سوى سور واحد صغير بأحد جوانبها، وكذلك هناك عديد من المناطق الحسرة ومحطمة)). ويتفق ميشولام مع عوبديا في أن مبانيها من الحجارة حيث وصفها بشدة الإتقان الجسودة)، ويتفق ميشولام مع عوبديا في أن مبانيها من الحجارة حيث وصفها بشدة الإتقان الحد أمامه مجرد أطلال بينما كان البيت المقدس مهجورًا مؤكدًا على أن أبنيتها أقيمت بلا دعامات ليث ألها من حجارة، ولم يستخدم الحشب في إقامتها لغلو ثمنه، ولذا فالأبنية غير مرتفعة ((وبدلاً نذلك تقام المبايي حول فناء واحد محاط بخمس أو ست غرف (ق))) في حين رآها المعاصر أبواليمن ذلك تقام المبايي حول فناء واحد محاط بخمس أو ست غرف (ق))) في حين رآها المعاصر أبواليمن ولالك ينقام المبايي حول فناء واحد محاط بخمس أو ست غرف (ق))

( )

Obadiah, Op.Cit., p.234.

<sup>()</sup> 

<sup>(</sup>٢) عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص١٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) ويكتب برسم آخر: الرابي كابومانو Rabbi Capomano ، انظر:

Marmorstien, Rabbi Avrohom, (ed.), the travel letters of Rabbi Ovadiah, p.49.

Oabadiah, Op.Cit., pp.234, 236.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.189, 194; A Student's Letter, pp.86, 91.

منخفض فى واد، وغالب الأبنية التى فى الأماكن العالية مشرفة على ما دولها من الأماكن المنخفضة، وشوارع المدينة بعضها سهل و بعضها وعر، وفى غالب الأماكن يوجد أسفله أبنية قديمة، وقد بنى فوقها بناء مستجد ... وهى كثيرة الآبار المعدة لحزن الماء لأن ماءها يجمع من الأمطار (١)) ومن ثم نلحظ تاثير العامل النفسى فى إيجاد رؤية متناقضة لشئ بعينه رغم ألها كانت مشاهدة عيان لأصحابها؛ إذ حرص الرحالة اليهود على إظهار المدينة شاحبة خربة مخالفين الواقع الذى كانت عليه المدينة فى معظم عصورها، وهذا يبرز دور الدين فى التأثير النفسى للحد الذى جعل كلاً من عوبديا وميشولام يأملان أن يأتى اليوم الذى تتم فيه عمارة المدينة على أيدى بنى إسرائيل.

أما أسواق القدس فلم تخضع لرؤية عوبديا الشاحبة ذامّا التي شملت المدينة حيث قال عنها: ((بالسرغم من الدمار الشديد الذي ألم بالمدينة، فإلمّا ما تزال تضم عند سفح جبل صهيون [جبل المكسير] (٢) أربعة أسواق طولية، من أجمل ما رأيتُ، وكأن لم أرّ أبدًا بماءً يماثل بماءها من قبل ... وتضم بضائع من شتى الأنواع، وهي مقسمة إلى محلات بيع مختلفة حيث الدكاكين الخاصة بالتجار ودكاكين التوابل وأسواق بيع الخضار، وفي إحدى هذه الأسواق كان الطعام مطهيًا وكذلك يباع الحبر وكان الرابي ميشولالم قد أشار إلى أن المسلمين بنوها على أحد جانبي الطرق المؤدية للحرم حيث ((أقامسوا بما محلات لجميع أنواع التجارة (٢))، بينما نجد لهذه الأسواق وصفًا أوضح عند المؤرخين المسلمين المعاصرين الذين أكدوا على حسنها وإحكام بنائها، فكان منها سوق ((القطانين المجاور لباب المسجد من جهة الغرب، وهو سوق في غاية الارتفاع والإتقان لم يوجد مثله في كثير من البلاد)) كما تم التعرض إلى الأسواق الثلاثة الأخرى؛ وهي سوق العطارين جهة الغرب، ويليه من البلاد)) كما تم التوسط، ثم سوق الفعاش جهة الشرق. ((وقد ذكر المسافرون ألمم لم يروا مسلل الأسواق المسلمين، في المرتب والمناء في بلدة من البلدان وأن ذلك من المحاسن التي لبيت المقسواق المسلمين، ويؤكد صدق حديثهم عن المدينة بالخراب وأسواقها بالبهاء والعمران ا وهو في هذا الوصف الأخير لأسواق القدس يغفق مع مؤرخي المسلمين، ويؤكد صدق حديثهم عن المدينة.

<sup>(&#</sup>x27;) أبواليمن العليمي: الأنس الجليل، جـــ٧، ص٠٥.

<sup>(</sup>أ) عرف باسم جبل المكبر لأن الحليفة عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال الله أكبر من أعلى الجبل عند استلام القدس؛ سليمان فتوح: اليهود والقدس، ص٢٤.

Obadiah, Op.Cit., pp.236, 237; Meshullam of Voltrea, Op.Cit., 191.

<sup>(</sup>أ) أبواليمن العليمي: الأنس الجليل، جـــ٧، ص٠٥؛ راجع أيضاً: سليمان فتوح: اليهود والقدس، ص٤٧.

ومسن المعستقد أن عسوبذيا قد دخل المدينة المقدسة عبر مدخل ملحق بإحدى بوابات القدس الرئيسسية تم تخصيصه لليهود حيث يؤدى إلى حى خاص بهم، وكان سكانه ((يحملون مفتاح هذه السبوابة" إذ كان الطالب اليهودى قد سلك هذا المدخل حين وصوله القدس<sup>(۱)</sup>. أما عن أحوال السبوبة إذ كان الطالب اليهودى قد سلك هذا المدخل حين وصوله القدس<sup>(۱)</sup>. أما عن أحوال السبوغه إياها في ٢٥ مارس عام ١٤٨٨ هم همادى الآخر ١٩٨ه حيث قدر أعدادهم – قبل بسوغه إياها في ٢٥ مارس عام ١٤٨٨ هم هادى الآخر ١٩٨ه ملاهم حيث قدر أعدادهم – قبل ميشولام قد قدر أعدادهم بمائتي وخسين نسمة في حين قدر عدد الأهالي المسلمين بعشرة آلاف منسسولام قد قدر أعدادهم بمائتي وخسين نسمة في حين قدر عدد الأهالي المسلمين بعشرة آلاف نسسمة (٢٠) وهسذا يعني أن أعداد اليهود كانت قد تدنت حتى من قبل السبع سنوات الفاصلة بين رحلسة ميشولام إلى القدس ووصول عوبديا إليها في ضوء العلم بأن متوسط الأسرة اليهودية في الشرق من السبعين أسرة مقدسية مكون من أربعة أو خمسة أفراد – كما سلف ذكره – مما يوحي الشرق من السبعين أسرة مقدسية مكون من أربعة أو خمسة أفراد – كما سلف ذكره – مما يوحي نقصان أعداد يهود القدس ترجع إلى ما قبل عام ١٨٤١م./ ١٨٨هه. تاريخ رحلة ميشولام، كذلك يلاحظ أن عوبديا لم يتعرض لطائفتهم في المدينة إلا أنه من خلال إشارته إلى وجود أشكيناز نقصان عنهم أثناء تواجده بالقاهرة.

وبالفعل، ففي خلال العقدين السابقين على وصول عوبديا القدس عانت المدينة كثيرًا ممن تولوا إدارةً من قبل السلطان الأشرف قايتباى، ويشرح لنا أبواليمن العليمي تفاصيل مؤسفة في هذا الصدد؛ إذ يذكر في عام ١٤٦٨ – ١٤٦٩م./ ١٨٧٣ه.. وهو العام التالي لاعتلائه السلطنة كثرت الفتن بين ناظر الحرمين والمقصود بهما القدس والخليل ((برد بك التاجي)) ونائب السلطنة على المدينة ((دمرداش العثماني)) وانقسم الأهالي إلى فريقين متخاصمين حتى ((تلاشت الأحوال وفحشت وكثرت المناحس من السراق وقطاع الطريق)) ورغم التغيرات التي طرأت على الناظر والسنائب، إلا أن الفتن في المدينة لا تفتا أن تستمر إذ تولى النيابة الأمير جقمق في عام ١٤٧٣م./ والمناف في المدينة بي الظالم الفاجر" فتسبب في مزيد من المشاكل. وفي عام ١٤٨٧ه.... وقعت الفتن من جديد في القدس، ولم تلبث أن زادت وطأة الحاكم على

A student's letter, p.90.

Obadiah, Op.Cit., p.229.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.189.

( )

المدينة بتولى السيفي خضر بك النيابة في عام ١٤٨٦م./ ١٩٨١هـ. الذي تمادي في ظلمه ((وأكثر الــناس مــن الشكوى عليه ... وكانت أياماً مهولة مزعجة)) والهم بالرشوة والتواطؤ مع قاضي القدس المالكي في ذلك، كما اتهم ناظر الحرمين بأخذ الرشوة عن الأوقاف، وعندما تحرى الســـلطان الأمـــر قدم الناظر استقالته بينما تم عزل النائب خضر بك والقاضي، وفي أواخر يناير ١٤٨٨م./ صفر ٨٩٣هـ. استقر الأمير دقماق دوادار إينال الأشقر في نظارة الحرمين الشريفين ونيابة السلطنة بالقدس والخليل بعد بذل عشرة آلاف دينار لخزائن السلطان فضلاً عما دفعه لكبار المــوظفين، وكان ذلك من أقبح الأمور وأبشعها حيث وصف هو أيضًا ((بظالم فاجر))، وفي تلك الآونة انــهمكت القدس شأنها شأن باقى بلاد السلطان بتجهيز الرجال استعدادًا لمحاربة السلطان بايــزيد العثماني<sup>(١)</sup>، وكان ذلك يمثل الظروف السياسية التي عانت منها القدس فضلاً عن حالتها البائســة تحــت نير حكامها الظالمين، وإضافةً إلى فساد حكام القدس على هذا النحو معظم فترة ســـلطنة الأشرف قايتباي، فقد زاد الطين بلة احتباس المطر عن البلاد في عامي ٦٩٪ ١هـ/ ٨٧٣ هـ..، ١٤٨٦م./ ١٩٨هـ. مما أدى إلى غلاء فاحش في الأسعار، وساعد على ذلك تفشي وباء الطاعبون عدة مرأت ولفترات طويلة بداية من عام ١٤٦٩م./ ٨٧٣ه..، وقيل إن عدد الذين كانسوا يلقون حتفهم من جراء الطاعون في اليوم الواحد زاد على المائة. ومن ناحية ثالثة وردت أســراب كثيفة من الجراد إلى المدينة في عام ١٤٨٤م./ ٨٨٩هــ. في موجات متتالية حيث أكل غمرة الكروم والزرع والخضراوات.

وبلغ سوء الحال أشده حتى قيل فى عام ١٤٨٩م./ ١٩٨٤هـ. ((وفيها اشتد الأمر بالقدس و الحليل وغيرهما وغلت الأسعار، فوصل سعر القمح بالقدس كل مد<sup>(٢)</sup> ثلاثين درهمًا، والشعير كل مـــد باثنى عشر درهمًا، والحبز كل رطل بأربعة دراهم<sup>(٣)</sup>. وكان الغلاء عامًا فى جميع المملكة<sup>(٤)</sup>))

<sup>(</sup>۲) منذ القرن الثابی عشر المیلادی/ السادس الهجری کان المد یساوی حوالی ۸۱۲ جرامًا، وللمزید انظر: فالترهنتس: المکاییل والأوزان الإسلامیة وما یعادلها فی النظام المتری، ترجمة د. کامل العسلی، عمان ، ۱۹۷۰م.، ص۹۲، ۷۶– ۷۵.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الرطل أساساً اثنتا عشرة أوقية بما يعادل ۱۰۰/۱ من القنطار، وفى أواخر العصور الوسطى كان الرطل يساوى حوالى أربعمائة وثمانية جرامات، أما الدرهم فكان يساوى مائة وثلاثين جرامًا، انظر: فالترهنتس: المرجع السابق، ص ۳۰ – ۳۱.

وبـــذلك اجــــتمعت الأحوال السياسية وفساد الحكام وقسوة الطبيعة وانتشار الأوبئة عشية قدوم عوبديا القدس.

بمجرد مكوث عوبديا بين جماعة اليهود بالقدس وضع يده على كثير من مشاكلهم فى ظل المعاناة التى عاشوها فى السنوات المنصرمة، ولما لاحظه تناقص أعدادهم حيث بلغوا ((سبعين أسرة من بين أربعة آلاف أسرة، وكانوا من أشد الطبقات التى تعيش فى القدس فقرًا، وذلك تحت وطأة تضخم الضرائب وتفاقم الأعباء على كاهلهم بفعل هؤلاء الشيوخThe Elders، ونتيجة لذلك لم يتسبق بحسا سوى البؤساء والنساء وأيضًا ذلكم الذى هو مجرد بشر ليس له كنة إلا اسمه (٢٠)) ثم تطرق المستوطن إلى الحديث عن صور من التدبي المعيشي بين اليهود فيقول: ((نادراً ما توجد أسرة لا تعوزها الاحتياجات الأساسية. حيث أن الأسرة التي يمكنها أن توفر الخبز طوال عام كامل يطلق عليها أسرة غنية)). ((ومن بين الشعب اليهودي بالقدس يوجد عدد كبير من المسنين والأرامل اللاتي لاتجدن من يعولهن، وهن من ألمانيا وأسبانيا والبرتغال وبلاد أخرى إلى الحد الذي يبلغ إلى أن تكون عدد النساء بالنسبة للرجال سبعة إلى واحد (٣)) وبذلك تبين مدى عمق نظرة عوبديا فى الأمور وتحليله لها بشكل يضعه فى مرتبة متقدمة بين معاصريه من رحالة اليهود.

Obadiah, Op.Cit., p.229.

()

<sup>(&#</sup>x27;) لقب شيخ له أصوله الدينية عند اليهود؛ فنظرًا لتضخم عدد كل من قبائلهم الاثنتي عشرة انقسمت الواحدة منها إلى عشائر يترأس كل منها شيخ، وتكون منهم مجلس الشيوخ ذقني يسرائيل ((الذين لعبوا دور الوسيط بين عشائرهم من ناحية وبين الحكومة الخاضعين لها من ناحية أخرى)). انظر: زكى شنودة: المجتمع اليسرائيلي، جدا، ص١١٧.

ويلاحظ أن لفظة Presbytoroi (اليوناينة) تعنى شيوخ أو أحبار بنى إسرائيل فى أماكن تواجدهم عادة ما تترجم إلى لفظة Elders، فيصبح من المناسب أن يُعرفوا على ألهم شيوخ اليهود أو أحبارهم، وبالرجوع إلى المهتمين بدراسة الألقاب فى الدولة الإسلامية نجدهم يفسرون لفظة الشيخ بأنه ذلك الرجل الطاعن فى السن، وربما قصد به من يجب توقيره كما يوقر الشيخ. وفى عصر المماليك لم يكن هذا اللقب مقتصراً على المسلمين بل كان يطلق أيضًا على أهل الذمة من الكتاب والصيارفة يهوداً ونصارى، انظر حسن الباشا: الألقاب الإسلامية فى التاريخ والوثائق والآثار، القاهرة ٩٠٤١هـــ/ ١٩٨٩م، ص٣٦٤هـ ٣٦٥. هذا وستكرر وثائق الجنيزة لقب الشيخ لقبًا مستخدمًا فى الإشارة إلى رجالات اليهود. وعن ذلك انظر: محاسن الوقاد: اليهود فى مصر الملوكية، ملحق رقم ٥، ص٢١٤، ١٤٠٤ وتضم الوثيقة قائمة طويلة بأسماء يهود همل كثير منهم لقب الشيخ.

يفهم مما كتبه عوبديا أن شيوخ اليهود في القدس أحدثوا فواجع من شأها أن تسببوا في تغييرات داخل الجماعة اليهودية هناك، خاصة فيما تمخض عن الإجراء الخاص بفرض المزيد من الضرائب إذ أحدث واقعًا مريرًا أدرك عوبديا منه أن قل عدد يهود المدينة عن ذى قبل نتيجة للهجرة بصفة عامة، بحيث لم يحكث بها سوى ربع أعدادهم تقريبًا، كما أدرك أن المشاكل أثرت بشكل أساسى على عنصر الرجال الأمر الذى أدى في المقابل إلى ارتفاع عدد ذوى الحاجة من النساء والشيوخ الضعاف بعد أن ارتفعت نسبتهم إلى أن أصبحوا سبعة أمثالهم، كما بين لنا أن العناصر التي سكنت القدس من اليهود جاءت من ألمانيا وأسبانيا والبرتغال بشكل أساسى، ويأتي خطاب طالب بعد شمس سنوات ليؤكد على قدوم هجرات من يهود أسبانيا بالذات إلى فلسطين بعد طردهم منها إثر سسقوط غرناطة عام ٢٩٤٢م./ ٨٩٧هه..(١)، وكان قرار اختيار الهجرة إلى فلسطين يعد طبيعيًا نظرًا لما تمتعت به فلسطين من منسزلة روحانية اجتماعية عميزة ومكانة بارزة في الوعى اليهود تجسدت في هجرهم إليها من الأندلس(٢).

لم تتوقف حالة اليهود في القدس عند هذا الحد من السوء الذي صوره عوبديا، حيث أمعن في الحديث عنها فيذكر ((إن عديدًا من اليهود ماتوا جوعًا إذ شوهدوا آخر مرة قبل يوم أو يومين من حتفهم يلتمسون الخبز الذي لم يكن في وسع أحد أن يمنحهم إياه، وفي اليوم التالي تم العثور عليهم موتسى داخل بيوهم. وعاش كثير منهم على أكل العشب، وكانوا يخرجون كالبهائم الهائمة على وجسوهها إلى مسافات بعيدة (؟))، وتلك كانت حصيلة ما جنته طائفة اليهود مما ساد من مجاعات وأوبسئة وظلم الحكام شأفم شأن باقى المجتمع القدسي، بيد أن أبا اليمن العليمي يقدم صورًا قاتمة أخسرى لمجستمع القدس مكملة لما رسمه عوبديا لنا عن القسم اليهودي منه؛ فالعليمي يتحدث عن الحسش وتنكيل النائب على المدينة دقماق بالأهالي بغرض جمع الأموال التي كان أنفقها بغية حشد الرجال من أجل الانجراط في الجيش المتجه لمحاربة الأتراك العثمانيين، وكان المبلغ الذي أنفقه يقدر الرجال من أجل الانجراط في الجيش المتجه لمحاربة الأتراك العثمانيين، وكان المبلغ الذي أنفقه يقدر بخمسة آلاف دينار، مستخدمًا في ذلك الضرب والحبس ((وأفحش في الأهولة حتى أن بعض الناس بالمقارع ووضعهم في الحبس، وفعل بحم فعلاً لم يسمع بمثله في الجاهلية حتى أن بعض الناس المقارع ووضعهم في الحبس، وفعل بحم فعلاً لم يسمع بمثله في الجاهلية حتى أن بعض الناس المقارع ووضعهم في الحبس، وفعل بحم فعلاً لم يسمع بمثله في الجاهلية حتى أن بعض الناس المقارع ووضعهم في الحبس، وفعل بحم فعلاً لم يسمع بمثله في الجاهلية حتى أن بعض الناس

A student's letter, p.84.

Ò

<sup>(</sup>٢) أفيطبول، ميخال وآخرون: اليهود فى البلدان الإسلامية (١٨٥٠ – ١٩٥٠م.)، ترجمة: جمال أحمد الرفاعى، مراجعة: رشاد عبدالله الشامى، عالم المعرفة، العدد ١٩٧، الكويت، ١٤١٥هــ/ ١٩٩٥م.، ص١٢٩.

Obadiah, Op.Cit., p.237.

بساع ابنسته كما يباع الرقيق وتفاحش الأمر، وبقى الناس فى شدة شديدة ومحنة لم تعهد بالأرض المقدسة من قبل<sup>(١)</sup>).

هكدذا عاشت القدس محنة طالت جميع أهلها بما فيهم جماعة اليهود، بيد أن صاحب الخطابات القدى بتسبعة هذه الكوارث على شيوخهم بشكل أساسى، وتطرق إلى ما ترتب على ما اقترفت أيديهم الأمر الذى جعل النجيد Nagid (رئيس اليهود) بالقدس ((يفارقها تحت وطأة شيوخها المفتسرين الواشين [حتى أنه] حاول أن يثنيني تمامًا عن الذهاب إلى القدس خشية ما ذكرته سلفًا؛ الأمر الذى جعل كل العلماء والربيين يبرحون هذه المدينة كليةً بسرعة، وذلك كى ينجوا بحياقم من قمع هؤلاء الشيوخ، وكما ذكر عوبديا سلفًا أن اليهود ((ما لبثوا أن اختفوا تدريجياً تحت وطأة تضخم الضرائب وتفاقم الأعباء على كاهلهم بفعل هؤلاء الشيوخ ... ولقد أخبرني النجيد أنه ليس في وسعه أن يضع حدًا لهذه الأفعال؛ ذلك لأنه خشى من أن شيوخ اليهود يتحدثون بشكل شسرير تجساه جميع اليهود إلى السلطان ("). وفي هذا الصدد يذكر إسرائيل شاحاك: ((واليهود إن شمرير تجساه جميع اليهود إلى السلطان ("). وفي هذا الصدد يذكر إسرائيل شاحاك: ((واليهود إن تمكنوا من سلطة مارسوا التعذيب والعنصرية حتى على أبناء جنسهم)) وبذلك تتفق رؤية عوبديا مع الإصلاحيين اليهود في الفكر الإسرائيلي الحديث، وتبرزه رجلاً عقلانيًا غير متعصب.

ليس لنا في هذا المقام استبعاد دور السلطة المملوكية في المآسى التي المت بسكان القدس على شتى عقائدهم، وفيما يخص طائفة اليهود، وما لاقوه، فهو يرجع كما هو واضح إلى عدم الإحساس بانتمائهم إلى المماليك، فهناك من الباحثين الحديثين من يرى أن جماعة اليهود داخل المجتمع المملوكسي كان يُنظر إليها نظرة شك وريبة من قبل السلطان المملوكي على ألهم متواطئون مع خصومهم الأتراك العثمانيين (ف) وفي الواقع نجد في هذا الرأى ما يدعمه من خلال الشطط الواضح في الضيغوط السبة مورست عليهم من قبل النائب على القدس دقماق الظالم، ولكننا لا يمكن أن

<sup>(</sup>٢) ترسم أيضاً الناجيد، الناجد وهي كلمة مذكورة في التوراة، وسوف يتناول الباحث هذا المنصب بالدراسة فيما يخص الإدارة.

Obadiah, Op.Cit., p.229.

<sup>( ً)</sup> شاحاك إسرائيل: التاريخ اليهودى، الديانة اليهودية وطأة ثلاثة آلاف ستة، ترجمة: صالح على سوداح، الطبعة الأولى، بيسان – بيروت، ١٩٩٥، ص٩٣؛ زبيدة عطا: يهود العالم العربي، ص٥٥.

لقصر الحكم على الأوضاع داخل القدس على طائفة اليهود بمعزل عن باقى مجتمع المدينة المقدسة، إنما عانى الأهالى بشتى طوائفهم الأمرين؛ تارة من قسوة الطبيعة وعسف حكامهم، وتارة أخرى من الطبيع الناتجة عن الحروب مع الدولة العثمانية، ولكن من الطبيعي أن يشارك اليهود أهل المدينة معاناتهم، وعليه تبين أن ما أقدم عليه شيوخهم من إجحاف ضدهم ما هو إلا امتداد لجور دقماق نائب السلطان لمجتمع القدس بعامة.

إن جانبًا من هذه الصورة القاتمة لمجتمع اليهود في القدس ظل أمرًا ماثلاً أمام عينسيًّ عوبديا حسين وصوله إليها ووقوفه على أحوالها حيث قال: ((حينما وصلت القدس كان في البلاد مجاعة شديدة، وكان في وسع السرجل متوسط الدخل أن يأكل خبرًا في كل وجبة بمقدار درخمة Drachma واحدة، وهسى ما تعادل بالنسبة لعملتنا واحد بولونيو Bolognio (1) من الفضة العتيقة علمًا بأن هذا القدر من الخبز لا يسمن ولا يغني من جوع. وقد أخبرت بأن الجاعة غذت أقل أثرًا مما كانت عليه في بداية العام بكثير ... وفي هذه الأيام فقد أتى محصول القمح لهذا العام أكله، وبلغست المجاعدة منتهاها، ونظرًا لأن المحصول جاء أكثر ازدهارًا فقد كان مدعاة لحمد أكله، وبلغست المجاعدة منتهاها، ونظرًا لأن المحصول جاء أكثر ازدهارًا فقد كان مدعاة لحمد السرب(٢)) وتحسن الأوضاع على هذا النحو نجد له صدى أيضًا عند غيره من المعاصرين حيث يذكر أبوالسيمن العليمسي ((من الله تعالى على عباده بحصول الرخاء وتيسير الأقوات وانحطاط الأسسعار وحصل الرفق للعباد مع وجود الشدة بسبب التجاريد وذهاب الناس إلى بلاد الروم)) والمقصود بما الدولة العثمانية في حين استمر النائب دقماق في ظلمه وبطشه بالناس، ولم يُقلَ من منصبه إلا في عام 18 18م./ ١٩٨٩ههـ(٣).

وعما يسترعى الانتباه هنا أن هناك جانبًا من الباحثين اليهود يحلو لهم تدارس ما حدث من مآسى ليهود القدس فى تلك الآونة على أنه إجحاف من السلطات الإسلامية لجماعة اليهود التى تعيش فى أقلسية داخسل المجتمع الإسلامي الكبير، وفى الوقت نفسه نجدهم قد تأثروا على ما يبدو بعبارات عسوبديا؛ فالهمسوا الشسيوخ والموظفين الرسميين الذين تولوا إدارة مجتمع اليهود بالقدس بالطغاة والستحكم فى كل كبيرة وصغيرة، فالفقير كان يتعرض لضريبة المسلمين التي لا ترحم، أما القادر

<sup>(&#</sup>x27;) لعله من الواضح أن عملة البولونيو عملة إيطالية حيث يبدو ألها عملة دوقية بولونيا Bologne الإيطالية.

Obadiah, Op.Cit., p.237.

منهم فكان يعامل بالطريقة ذامًا، ويضطر إلى ترك المدينة تحت وطأة الأعباء الثقيلة التى تلقى على كاهلم (۱)، وقد تغافل هؤلاء الباحثون ما أخبرنا به المؤرخون عن فساد الإدارة واستشراء الرشاوى وقلـة المطـر ومـوجات الجراد وانتشار الطاعون والأوبئة، الأمر الذى أدى إلى انتشار الجاعات المتكـررة، وهو ما وضع عوبديا يده عليه وأدركه، وبالفعل فقد تعرضت مصر منذ مطلع القرن الخسامس عشر الميلادى لموجات متلاحقة من الأوبئة والجاعات بلغت ست عشرة موجة (۱)، بحيث تأثرت بحا فلسطين. وكانت من أشدها موجة عام ۱٤۸۷م. / ۱۹۸هـ. التى شهد عوبديا مخلفاتما المدمـرة في القــدس حين وصوله إليها. وعليه فكان من الضرورى على الباحثين المنوه إليهم أن يضعوا في الاعتـبار المصادر التاريخية المختلفة التى تلقى الضوء على الأحداث في الشرق، والتي عاشها عوبديا دون أن يتنبه هو للربط فيما بينها. وثمة ملاحظة إضافية في هذا الشأن أن الموظفين الرسميين المشار إليهم ما كانوا إلا يهودًا من قادة المجتمع ذاته، فإذا ما كان هناك ظلم، فما هو إلا بمشاركة من صنع أيديهم.

وفضلاً عما رصدته خطابات عوبديا من واقع اقتصادى اجتماعى عصيب عانت منه القدس نجده لاحظ كذلك تأثير ظروفها الطبيعية على زوارها فيذكر: ((إن أغلبية أولئك الذين وفدوا إلى القدس من بلاد أجنبية وقعوا فريسة المرض وفقاً للتغييرات المناخية، وكذلك التقلبات الفجائية في المريح، فأحياناً باردة وأحياناً دفيئة (")) وبالفعل كان ميشولام بن مناحم قد مرض حين زار القدس وله في ذلك مقولة ((ليس من العجيب أن يمرض الأجانب، العجيب حقًا ألهم لا يموتون))، وكان قد حدد الأسباب في طول الرحلة وشدة الحرارة على الطريق (أ) وفضلاً عن ذلك أكدت المصادر الإسلامية انتشار مرض الطاعون في المدينة في الفترة السابقة (أ) مباشرة لوصول عوبديا إليها، وهذه

Ginzberg Louise, Bertinoro, Obadiah (Yareh) B. AbraHam, pp.108-109.

<sup>(</sup>٢) انظر: قاسم عبده قاسم: دراسات فى تاريخ مصر الاجتماعى، المحلق ص١٥٢، ١٦١ المتضمن جدولاً بسنوات الجاعات والأوبئة التى شهدمًا مصر فى هذه الفترة.

Obadiah, Op.Cit., p.243.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.195.

أمور لها أن تؤثر على الوافدين إلى بلاد السلطنة المملوكية من الخارج إلى حد ألها ساهمت في إنقاص عدد السكان (١) مما أدى في لهاية الأمر إلى إضافة عنصر من عناصر عدم الاستقرار فيها.

وهكذا، لم تكن رؤية المستوطن اليهودى بالعمق الكافى لقصورها عن كشف أهم الأسباب الحقيقية التي أدت إلى: أولاً: جمع السلطان قايتباى للضرائب من جميع فنات المجتمع بهذا الشكل المبالغ فيه، ثانيًا: نزوع شيوخ اليهود، وهم فى النهاية من موظفى الدولة إلى ممارسة أشكال مختلفة من البطش والظلم وجمع الضرائب، الأمر الذى أدى إلى حالة من البؤس الشديد بين اليهود، ثالثًا: هجرة أعداد من رجال اليهود بالقدس مما أدى إلى ارتفاع نسبة النساء داخل جماعتهم، حيث كان ذلك كله بمثابة أعراض وجود نكبة يعانى منها المجتمع بأسره.

ثم عاود عوبديا الحديث عن شيوخ اليهود بالقدس الذين أبدى تجاههم استياء واضحاً فقال: ((إن الأرض أصبحت أكثر هدوءًا و سعادة عما كانت عليه من قبل؛ وذلك بسبب توبة شيوخ الهود وإقلاعهم عن الشر والفساد اللذين أقدموا على فعلهما حتى أن الطبقة التى بقيت فى القلس غدت هى الطبقة الفقيرة. فقد أصبح الشيوخ شديدى الود والترحاب بأى وافد عليهم، كما كانوا يلتمسون الأعذار لأنفسهم عما اقترفوه سلفاً، وأكدوا أهم لم يبدأوا أحداً بأذى طالما لم يبادر يابداء النسية فى انتزاع الزعامة من أيديهم (أ)) وعليه فلنا أن نفترض أهم استأنفوا مهامهم عقب تحسن الأوضاع بالقدس بإيجابية، وإن ظلت جماعة اليهود تصنف لسنوات تلت أهم فقراء (أ). ويمكن أن نسستقى من كتابات عوبديا دليلاً على تحسن الأوضاع إذ يقول: ((وفي القدس يمكنك أن يكون نسستقى من كتابات عوبديا دليلاً على تحسن الأوضاع إذ يقول: ((وفي القدس يمكنك أن يكون أن السيك جميع ضروريات الحياة مثل: اللحم، النبيذ، الزيتون وزيت السمسم بأسعار زهيدة ... إلا أسه ليس من الممكن أن تجد هنا لا الكريز ولا البندق ولا خشب الكستناء (أ). وكانت الأوضاع قسبل سبع سنوات بالقدس توصف بأن كل شي فيها رخيص، وأن أسواقها كانت تعج بعديد من صنوف الفواكه الجيدة والعسل والقمح والشعير وزيت الزيتون والسمسم وغيره (أ). وبذلك تكون الأسسعار قسد السستقرت، وعادت الأوضاع إلى نصاها، وكدليل على ذلك أن أعدادًا من الأسسعار قسد السستقرت، وعادت الأوضاع إلى نصاها، وكدليل على ذلك أن أعدادًا من الأسسعار قسد السستقرت، وعادت الأوضاع إلى نصاها، وكدليل على ذلك أن أعدادًا من الأس

<sup>(&#</sup>x27;) عبدالكريم رافق: العرب والعثمانيون، ص٧.
(')
Obadiah, Op.Cit., p.235.

A Student's Letter, p.89.

Obadiah, Op.Cit., pp.237- 238.

Meshuliam of Voltera, Op.Cit., p.194

الـــهودية الــــق هاجـــرت منها عادت مرةً أخرى؛ إذ قُدرت جماعة اليهود في المدينة ١٤٩٥م./ • • ٩هـــ. بمائتي أسرة(١).

واكسب تحسس الأحوال في القدس وما ترتب عليه من نزوع شيوخ اليهود إلى الإقلاع عن بطشهم بأبسناء ملتهم وصول عوبديا إليها، وقد انعكس ذلك على ما يبدو إيجابًا عليه إذ يذكر ((وبالنسبة لى فحقيقة ليس بداخلى أى ضغينة حيال هؤلاء الشيوخ على النقيض مما شاع عنهم، فقد أبدوا لى مزيدًا من اللطف والترحاب، وتعاملوا معى بكل حفاوة، وهذا ما أحمد الله عليه (٢٠)) وما لبث صاحب الخطاب أن رتب حاله في العامين التاليين بين هؤلاء الشيوخ من ناحية والسلطات المملوكسية مسن ناحية أخرى إلى أن تم تعيينه حاكمًا على اليهود من قبل النجيد (٣) وهذا الإجراء كانت له دلالته إذ كان يعني وجود منصب آخر لم يكن معروفًا منذ البداية، ألا وهو نائب الناجيد Nagid — Vice، وعليه فإن عوبديا قد تولى هذا المنصب.

وهكذا بدا واقع مدينة القدس الاجتماعي قد حاكي ما كان عوبديا قد سمعه عنها، وذلك بعد أن عايش هذه الأوضاع بنفسه بعد وصوله إليها حيث يقول في موضع تال ((إن ساحة المعبد بالقدس كبيرة جدًا حيث ضمت عديدًا من المنازل التي قُدمت هبة من الأشكيناز للعمل الخيرى كي تسكنها أرامل هذه الفئة. فكان هناك فيما سبق عدة ساحات في شوارع اليهود تتبع هذه الأبنية. وَلكن شيوخ اليهود كانوا قد باعوها حتى لم يُبقَ على أي منها. وعلى كل فليس في وسعهم بيع أبنية الأشكيناز، نظرًا لألها تخصهم وحدهم، ومن ثم ليس لأى يهودى فقير أي حق فيها إن لم يكن أشكينازيًا(٥))) وهكذا غدا من الثابت أنه بالرغم من تحسن الأحوال نسبيًا، إلا أن الفقر أصبح سمة لكثير من يهود المدينة المقدسة حيث (رأصبح معظم يهود أورشليم يعتمدون على

A Student's Letter, p.88

(')

Obadiah, Op.Cit., p.235.

(bid, p.247.

(c)

Gotheil, Richard, Deutsch Gothard and others, Jerusalem, p.12.

(b)

Obadiah, Op.Cit., pp.235-236.

الإحسان (١)). ولا شك أن يهود القدس أفادوا من التسامح الإسلامي في الأوقاف المقدمة لهم سواء كانت من يهود أو مسلمين (٢).

ويفهم من كلام عوبديا أن الأشكيناز الراغبين فى العمل الخيرى التزموا بنظام الوقف الإسلامي الذي يعرفوه باسم ((هقديش)) شاملاً البيوت والعقارات، والذي كان يمثل مصدرا هامًا لإيرادات الطائفة حيث يتم توجيهها إلى الفنة الفقيرة منهم، وكانت المحكمة الشرعية تتولى إدارته بصفة رسمية ملتـــزمة بالقواعد الإسلامية المتبعة مع الأوقاف أو الأحباس<sup>(٣)</sup>، وقد توافقت الأوقاف اليهودية مع الحالــة الاجتماعـــية العامـــة من حيث إدراك وظيفة الأوقاف وأهميتها في تمويل الخدمات الخيرية والدينـــية والتعليمية (أ)، ولكن يبقى الإشارة إلى تأثر عوبديا ربما بما قرأه في التراث الإسرائيلي عن أفنية هيكل سليمان حيث وصفت بالاتساع، ومن ثم خال له أن الساحات التي أقام بما اليهود على مقربة من المعبد ظلت تماثل القديمة منها (٥) وتظل الحقيقة التي ساعدنا عوبديا على التوصل إليها واضحةً؛ وهي أن طائفة الأشكيناز نجحت في منح منازل وأراضٍ وقفًا على الفقراء من بني جلدهم الأمر الذي أدى إلى حمايتها من عبث وسطو شيوخ اليهود الذين نجحوا فقط في المساس بممتلكات السيهود المسنوحة لهم دون حبسها وفقاً للقواعد المعروفة في المجتمع الإسلامي في جماية الأوقاف، والواضح أن أوقساف اليهود كانت مرصدة لخدمة الأغراض الخيرية والدينية ومصالح الجماعة اليهودية وفقًا لتعاليم التلمود بالنسبة للربانين، ووفقًا لآراء الفقهاء عند القراتين والسامريين، وذلك انطلاقًــا مــن المعبد متأثرين في ذلك بدور المسجد في المجتمع الإسلامي، إذ أن المعبد هو مصدر الشرعية السياسية ومصدر الدخل الأساسي للجماعة اليهودية، وهو في فماية الأمر يشكل محور الهوية الاجتماعية اليهودية.

وبعـــد أن قضى مستوطن القدس اليهودى عامين لها تمكن خلالهما من أن يضع يده على مزيد من المعلومات عن الدور الاجتماعي للمعبد اليهودي هناك فيقول في خطابه الثاني: ((ولقد اتخذتُ

A Student's letter, p.89.

 $\dot{\circ}$ 

<sup>(&</sup>quot;) زبيدة عطا: يهود العالم العربي، ص٥٥.

<sup>(&</sup>quot;) عرفة عبده على: ملف اليهود، ص ٢٤١.

<sup>(1)</sup> قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص٨٠، ٨١؛ عبدالوهاب المسيرى: من هو اليهودي؟، الطبعة الأولى، دار الشروق، القاهرة، ١٤١٨هـ../ ١٩٩٧م.، ص٢٠، ٢١.

منسزلاً لى بالقرب من المعبد؛ فالغرفة العليا بالبيت تلاصق جدار المعبد، وفى الساحة التى يقع بما منسزلى [أى ساحة المعبد] يوجد خسة من السكان كلهم نساء، كما يعيش رجل أعمى هناك وتقوم زوجته على خدمت (١)). ومن ثم نلمس فى القدس المملوكية تلك الظاهرة الاجتماعية الماثلة فى مصر من أن اليهود كانوا يحرصون على سكنى المنطقة الجاورة للمعبد، ولم تكن المعابد اليهودية تستخدم للصلاة فقط، وإنما استخدمت فى أحيان كثيرة لإيواء المسافرين والغرباء، بل والمعوذين أصحاب الظروف الخاصة، وكانت تلك الخدمات تؤدى عن طريق عدد من الموظفين، مما يعكس الطبيعة الستأزرية للأقلية اليهودية، بغرض الرعاية الاجتماعية، والقيام بأعمال الخير، وافتداء الأسرى، وجمع التبرعات (١). وهذا كله يؤكد على أن المعبد لعب دورًا اجتماعيًا رئيسيًا فى حياتهم اليومية فضلاً عن دوره الدينى.

والثابت من خلال الخطابات أن عوبديا كان طرفًا مهمًا فى تأدية العمل الخيرى فيما بين جماعة السيهود فى القسدس، ففى حديثه لأخيه يذكر: ((وأحيطك علمًا أنه بناءً على طلب منى أرسل لى عمانسويل شاى أف كاميرينو [أحد أثرياء نابولى] المحترم مبلغًا وقدره مائة دوكية بندقية، وتركت معه ربع رأس المال، ووعدى بأنه سوف يقوم بهذا العمل على التوالى كل عام. ولسوف أدفع عشرة بالمانسة لربان السفينة الذى سيأتيني بهذا المال. ولقد أضاف هذا الشريف عمانويل خماً وعشرين دوكسية شطرًا للصرف منه على مصابيح المعبد اليهودى، وشطراً آخر يُمنح للفقراء. وبالنسبة لى فإنى أعيش قانعًا بالقدس لا أريد جزاءً ولا شكورًا من أى كان(٢٠)). ومن ثم يتكشف لنا جانب من دور عوبديا الاجتماعي من خلال موقعه كرجل دين بين جماعة اليهود فى القدس. وفى واقع الأمر فقسد نشط فى اتجاهين؛ العمل فى تشغيل رؤوس الأموال المتدفقة من يهود إيطاليا بغرض النهوض فقسد نشط فى اتجاهين؛ العمل فى تشغيل رؤوس الأموال المتدفقة من يهود إيطاليا بغرض النهوض المجتمع اليهود بالقدس اقتصاديًا، والانشغال بالإشراف على توزيع التبرعات المقدمة من أصدقائه عرباطاليا لتوفير الخدمات الأساسية ودعمهم اجتماعيًا.

وفيما يختص بالعمل في استثمار رؤوس الأموال، فلنا أن نعتقد في أنه أفاد من النظام المالي المعاصر في هذا الجال، فقد غلب على تشغيل رؤوس الأموال في ذلك الوقت الأسلوب المألوف

Obadiah, Op.Cit., p.248.

Gotein, S. D., Jewish society, vol. II, pp.173 – 175;

راجع أيضاً: قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر ، ص٨٠، ٨١.

لـدى الـيهود الـذى يعتمد على الربا، فمنذ القرن الرابع عشر الميلادى/ الثامن الهجرى بدأت به تات المال الايطالية في الانحلال، ولذا دعت الجمهوريات الإيطالية بعض اليهود للاستيطان فيها للقــيام بأعمــال الربا ولإقراض الفئات المحتاجة، وقدمت لهم الضمانات الكافية مما ساعدهم على التغلغل في النظام المصر في في البلاد، وفي القرن التالي ومع إرهاصات التعرف على الأساليب الحديثة ف المعاملات البنكية أخذ دور اليهود في التقلص، ولذا فكان عليهم إما الاندماج في الاقتصاد الــتجارى الجيد أو هجرته (١)، الأمر الذي يفسر هجرة رؤوس أموال اليهود إلى الشام، وهي التي تحدث عنها الطالب اليهودي في خطاباته غير مرة (٢)، ولنا في هذا المقام مراعاة الاهتمامات الخاصة التي تحدث عنها عوبديا، فهو معنى باستثمار أموال تاجر يهودي، وفي هذه الحالة فالوضع يختلف؛ إذ أن السيهودي الذي يتعامل بالربا مع يهودي مثله يتعرض للخلع والطرد، أما إذا أقرض بقصد الاســـتثمار والتوسع في التجارة والمشروعات التي تدر ربحًا تدريجيًا فيصبح مشروعًا، ولكن له أن يقسرض الأغسيار بالربا<sup>٣)</sup>، ويبدو أن عوبديا كان من رواد هذا الفكر، فبالرغم من أن أصحاب رؤوس الأموال اليهود قد اعتادوا إقراض أموالهم لاستثمارها بفوائد أدناها ثمانية عشر فى المائة عن كـــل عام، وربما تصل إلى ضعف المبلغ<sup>(٤)</sup>، إلا أن المستوطن حرص على استجلاب قروض بفائدة تقدر بعشرة في المائة فقط من عمانويل أحد أصدقائه اليهود الأثرياء، ونجد صدى هذا فيما ورد عبر قيام تجارة للأحذية اضطلع بما اليهود بين القدس والبندقية فى العقد الأخير من القرن الخامس عشر الميلادي/ التاسع الهجري(٥)، وما من شك في أن جهود عوبديا قد أثرت إيجابًا على أفراد جماعته، مما أضفى عليه شخصياً مزيداً في النفوذ مكنه من التأثير على مجتمعه اليهودي(١)، وهذا أمر طبيعي؛ فمـــن ناحية ساعد في تشغيل الأيدى العاملة اليهودية في القدس، ومن ناحية أخرى أصبح ممسكًا

<sup>(</sup>١) عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص٧٧- ٢٨.

A Student's letter, p.81.

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) شاحاك إسرائيل: التاريخ اليهودى، ص١٣٧- ١٣٨؛ راجع أيضاً: زبيدة عطا: يهود العالم العربي، ص ٣٠.

A Student's letter, Loc, Cit (\*)

Ashtor, History of the Jews, II, p.151;

محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص ٢٠١.

Genzberg, Louis, Bertinoro, Obadiah, (Yareh), B. Abraham, p.109.

بالدفاتـــر الخاصة بتقديم الإعانات لهم، وعليه يبرز الدور الإجتماعي الذي قام به عوبديا بين جماعة اليهود في المدينة المقدسة.

هكذا تبدو الرؤية للواقع الاجتماعي لليهود بالقلس واضحة تعكس قدرًا كبيرًا من البؤس في حياقم اليومية. ومع ذلك فهناك إشارات مضيئة تظهر انخراطهم في العمل كحرفيين في القلس. إذ يذكر عربديا ((أنه ليس لأى فرد [يهودى] أن يكسب قوت يومه من العمل في أى صنف من صنوف الصناعة، إلا إذا كان من صانعي الأحذية، أو إذا كان يعمل في سباكة الذهب، أو الحياكة، وحتى مثل أصحاب هذه الحرف فإنهم يكسبون رزقهم بصعوبة بالغة(١))، وهناك من اتفق معه في تقييم أوضاع حرفي القلس على هذا النحو، لكنه يأتي بسابكي المعادن على أهم أفضلهم حالاً، ويضيف مهنة مصففي الشعر(٢) إلى التخصصات التي ذكرها عوبديا، إلا أن التراث الإسرائيلي يشـهد على أن حرفة سباكة الذهب من الحرف التي حظيت بإقبال اليهود عليها قديمًا<sup>٣٦</sup>. وفضلاً عـن هـذا استأنف عوبديا أيضا تعرضه إلى ما اعتاده اليهود من حرف بالقدس في عصره حيث الأطلال داخلها، فذكر عنها: ((أنما تستغل حاليًا كساحة لدبغ الجلود(1)). وهذه الإشارة لا تخلو من تأثر بما ورد في التوراة بأن اليهود عمدوا إلى إبعاد مواضع حرفة الصباغة عن المناطق المأهولة بسبب الروائح الكريهة التي تنبعث منها. وكان اليهود قد تعلموا دباغة الجلود؛ بأن يزيلوا الشعر من جلود الحيوانات باستخدام محلول الجير وغيره، ثم يشبعونه بمحلول قشور بعض الأشجار، ولاسيما البلوط، فتصبح متينة طرية، ويصنعون منها كثيراً من الملابس والنعال والأدوات وفضلا عن هذه الحرف، نجد ذكراً في خطاب الطالب اليهودي إلى المزيد منها، فكان أشهر مراقبي الطرق مرشدى الأجانب في زياراتم للأرض المقدسة من يهود صقلية المهاجرين، وكان الحاخام رباح Rabah أحدهم، وهو الذي رافقه وأخاه في رحلتهما إلى القدس. وكذلك أشار الطالب إلى حرف

Obadiah, Op.Cit., p.238.

A student's letter, p.89.

<sup>(&</sup>quot;) فؤاد حسنين على: المجتمع الإسرائيلي، ج١، ص٥٠ – ٨٠.

Obadiah, Op.Cit., p.241.

<sup>(°)</sup> سفر العدد: ٣١: ٢٠، سفر حزقيال: ١٦: ١٠؛ سفر الملوك الثانى: ١: ٨، ١٨: ١٧. انظر أيضاً: زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص٥٦- ٥٧.

مصففى الشعر والحدادين والخياطين الذين كان عليهم الاقتصاد حتى يمكنهم العيش في المدينة على العكس من حال زملاتهم في دمشق والقاهرة والإسكندرية وحلب<sup>(١)</sup>.

إلا أن الفنات الحرفية اليهودية في القدس لم تكن فنات خاصة أو منعزلة، ولم يكن لهم نظامهم الحاص أو المستقل، إغا اندمجوا مع باقى أفراد الطوائف والمهن المختلفة نتيجة أن الدولة تعاملت مع رعاياها من المسلمين والمسيحيين؛ إذ تم تنظيم المجتمع المملوكي من السداخل في طوائف حرفية ومهنية تولاها النقباء، كانت مهمتهم تنظيم العلاقة بين الدولة وأبناء طوائفهم من ناحية إلى جانب تنظيم العلاقات الداخلية بين أبناء الطائفة من ناحية ثانية (٢٠)، على اعتبار أن صاحب الحرفة لابد له وأن يجد من يتعامل معه، وقد يكون من بني ملته أو غير ذلك. أما إذا كان هناك تنظيم يقوم على الدين، فقد كان ذلك من قبيل إيجاده وحدة دينية عميزة شأهم في ذلك شأن الطائفة المسيحية الأرثوذكسية.

وما يزال عوبديا يسرد العبارات ذات الصلة بالناحية الاجتماعية بيهود القدس، وفي هذه المرة نجد منها ما يلقى ضوءًا على الظروف المحيطة بمنازلهم فيقول: ((إن شوارع اليهود ومنازلهم واسعة جدًا، كما أن بعضهم يقيم فوق جبل صهيون (٢). ويومًا ما كان لليهود في القدس عدد من البيوت أكبر مما هو حاليًا إلا ألها الآن ماهي إلا أكداس من المخلفات ولا يمكن إعادة بنائها مرة أخرى، إذ أن قانون الأراضي لا يعطى الحق لليهودي في إعادة بناء بيته الحرب دون ترخيص، وكان الحصول على تصريح بسناء يكلفه في الغالب أكثر من ثمن البيت نفسه". ومهما كان أمرها ((فإنسها

A student's letter, pp.86-89.

Burchard of Mount Sion, Op.Cit., p.67.

 $<sup>\</sup>dot{\phantom{a}}$ 

<sup>(&#</sup>x27;) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص١٦١.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) وفى الواقع فإن منطقة صهيون عبارة عن هضبة نصف دائرية تقع خارج أسوار القدس جهة الجنوب، وفى كل مكان يقع فى حيز هذا النطاق توجد صخور حادة وأكداس من الحصى، وتضم الهضبة كنيسةً وديرًا للكاثوليك، وبما مقبرة داود عليه السلام، فضلا عن أهم جبانة لهم فى الأرض المقدسة ومدافن قديمة ملكًا لليهود، انظر:

وقد اكتسب اسم صهبون على مر العصور معنىً رمزيًا يجسد تطلعات اليهود إلى إعادة ملكهم، انظر: بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقدس، مادة صهيون؛ الدليل الكتابى والسياحى للأرض المقدسة، ترجمة عن الإيطالية جوزيف حزبون، القدس، ١٩٩٨م.، ص٩٧، ٩٨.

ذكسره سلفًا من أن أعداد اليهود تراجعت كثيرًا في المدينة حيث هجرها كثير منهم. وكذلك فإن أمر وصفها بألها تحولت إلى أكداس من المخلفات لا يخلو من مبالغة، وإن حملت بعض الصدق، إذ أنــه يتماشى مع الظروف السيئة التي عاشتها القدس. أما عن الإشارة الواردة عن قانون الأراضي فلعلمه يقصد ماورد في القسم الثاني من الشروط العُمرية (نسبة إلى عمر بن الخطاب أو عمر بن عبدالعزيز رضى الله عنهما) المعروفة بالشروط المستحبة، وتتضمن شرطًا خاصًا بألا يعلو بنائهم عن أبنسية المسلمين، وهو بند تنظيمي لعملية البناء بالنسبة لأهل الذمة، حيث وضعت محظورات تمنع إعسادة بناء دور العبادة إذا ما قالكت بدون موافقة السلطات، وكذلك منع أهل الذمة من بناء مــنازل تعلـــو على منازل جيراهم المسلمين(٢)، وفي أواخر العصور الوسطى تم التشديد على هذا الشــرط، إذ وصــل الحال في بعض الأحيان إلى منع اليهود من ترميم منازلهم الآيلة للسقوط(٣)، واشتكى الطالب اليهودى من صعوبة الحصول على منــزل في المدينة عام ١٤٩٥م./ ٥٠٠هـــ. على سبيل الإيجار لا سيما وألها محط زيارة كثير من الناس<sup>(٤)</sup>، ولعل قراءة متفحصة للأسطر السابقة وجود مشكلة فى إقامة منازل اليهود مما فتح الباب أمام المرتشين من شيوخهم فى القدس.

وفى إطــــار الحديث عن وضع اليهود الاجتماعي داخل المجتمع الإسلامي بالقدس تناول عوبديا إشكالية أطرافها اليهود والمسلمين والمسيحيين<sup>(٥)</sup> كانت قد اتخذت من مقبرة الملوك (اللاتين) The

Obadiah, Op.Cit., pp.232, 234, 236.

 $<sup>\</sup>dot{\phantom{a}}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الماوردى (ت ٥٠٠هـ./ ١٠٥٨م.) : الأحكام السلطانية والولايات الدينية، مكتبة مصطفى البابى الحليم، القاهرة، ١٩٧٣م.، ص ٤٥؛ انظر أيضاً: قاسم عبده قاسم: أهل الذمة فى مصر العصور الوسطى – دراسة وثائقية، دار المعارف، القاهرة، ١٩٧٧، ص ٢٦- ٢٧.

<sup>(</sup>٢) محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص١٤٢.

A student's letter, p.87.

<sup>(°)</sup> وبشأن مجتمع الطائفة المسيحية فى فلسطين يشير عوبديا إلى وجود جانب منهم هناك. حيث بلدة بيت لحم وذلك لألها ((تضم كنيسة للكهنة الكاثوليك))، ومن ثم فهم يختلفون فى مذهبهم الدينى عن أقباط مصر الأرثوذكس. إلا أن القدس تختلف لتعدد مذاهبهم فيها وفى ذلك يقول: ((وعادة ما تصادف بالقدس أناسًا من أجناس شتى من البلاد المسيحية ... وهم ينقسمون إلى خمس طوائف: كاثوليك ، أرثوذكس، يعاقبة، أرمن ، وأحباش، وكل طائفة منهم تكفر بعقيدة الطائفة الأخرى ... وكل طائفة من هذه الطوائف لديها قسم منفصل=

Sepulchre of the kings التي وردت في أحيان أخرى باسم مقبرة النار Sepulchre of the kings (١) محسورًا للتراع . وفي الرواية الخاصة بذلك يقول : ((قريباً من مقبرة الملوك توجد لطائفة الفرنسيسكان Franciscan كنيسة كبيرة؛ وتنتمى مقبرة الملوك إليهم منذ عهد بعيد، بيد أن ثمة يهسوديًا مسن الأشكيناز قدم إلى القدس قد تمنى شراء المقابر من السلطان. وبذلك أوقع نفسه في مسنازعة مسع رجسال الدين المسيحي، وما لبث أن استولى العرب على تلك المقابر التي ظلت في حوزهم. ولما أصبح من المعلوم لدى أهل البندقية أن القبور انتقلت من أيدى الكاثوليك من خلال السيهود الذين وفدوا من الأراضى المسيحية تم إصدار مرسوم بأنه ليس لأى يهوى أن يسافر إلى القدس عن طريق البندقية (٢)، وكان ذلك بمثابة إجراء عقابي فرضته حكومة البندقية على المسافرين السيهود عبر أراضيها جراء إقدام أحد أثريائهم على شراء أراض للكاثوليك مباشرة من السلطان المملوكي، والواضح أن إقدام حاكم البندقية على إصدار هذا المرسوم جاء محاكاةً لحق كان يعطى المملوكي، والواضح أن إقدام حاكم البندقية على إصدار هذا المرسوم جاء محاكاةً لحق كان يعطى والمزايا والحماية من بعض المدن مضطرين أمام الثورات الشعبية والقومية كما حدث في مدينة برنو والمناسمة إقليم مورافيا في بلاد التشيك عام ١٥٤ أم. / ١٨٥٨هـ. حيث مُنعت جماعة اليهود من دخولها لعدة قرون (٢).

ولحسن الحظ سجلت المصادر الإسلامية وقائع هذه المشكلة التي مالبثت أن تحولت إلى قضية نسيجة لستعدد أطرافها، ولكن وقبل ذلك ماذا عن مقبرة الملوك التي ترعاها طائفة الفرنسيسكان الكاثوليكية؟ وفي الواقع يكشف ثيودريتش Theoderich أحد الرحالة الألمان الذي زار القدس في حوالي عام ١١٧١م. / ٢٥هـ. عنها، ويذكر ألها تضم رفات خمسة ملوك حكموا مملكة بيت. المقدس اللاتينية ، وقد رتب مواقع القبور على النحو الآتي: بلدوين الثالث Baldwin III

Felix Fabri, Op.Cit., Tome,III, p.745.

وتقع مقبرة الملوك على مبعدة نصف ميل تقريبًا من بوابة دمشق شمالي القدس: انظر:

Marmorstein, Rabbi Avrohom, (ed.), The Travel Letters of Rabbi Ovadiah, no. 69.

Obadiah, Op.Cit., p.243.

<sup>=</sup>داخل كنيسة الضريح المقدس التي تعد ضخمة للغاية، ولها برج تعلوه قبة، ولكنها بغير جرس. ويوجد بداخل هذه الكنيسة شخصان بشكل مستمر ينتميان إلى كل طائفة ليس لهما أن يغادراها أبدا)) انظر:

Obadiah, Op.Cit., pp.234, 242-243.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ  $\binom{1}{2}$  عبدالوهاب المسيرى:

(۱۱۳۷ – ۱۱۲۲م./ ۳۲۰ – ۵۸ مهـ..)، بلدوين الأول Baldwin ۱ (۱۱۰۰ – ۱۱۱۸ – ۱۱۱۸ م./ ۲۷۳ – ۱۲ هـ..)، جو دفری أف بوايون GodeFrey of Bouillon م./ ۲۰۹ هـ..)، جو دفری أف بوايون م./ ۴۹۲ – ۴۹۲هـ..)، وفولك أف أنجو Foulk of Anjou (۱۱۳۷ – ۱۱۳۷ م./ ۵۲۵ – ۳۲هــــ.) وبلدوين الثاني Baldwin II (۱۱۱۸ – ۱۳۱۱م./ ۱۲۰ – ۲۰هــ.) وكان ضريح جودفرى هو الأوسط بين هذه الأضرحة (١٠). أما المؤرخ وليم الصورى William of Tyre الــذى توقــف عــن الكتابة حوالي عام ١١٨٥م./ ٥٨١هــ. فيضيف إن الملك عمورى الأول 1 Amarlic مرا ۱ مرا ۱ مرا ۱ مرا ۱ مرا ۱ مرا ۱ مرا م ۱ م مسلم.) قسد دفن إلى جوار أخيه (بلدوين الثالث) وبين أسلافه الملوك(٢). ويقدم أبواليمن العليمي تفاصيل هذه المقبرة التي حدد موقعها فوق جــبل صهيون مطابقة بذلك لموقع مقبرة الملوك، يبد أنه أوضح أن المسلمين كان لهم اعتقادٌ في ألها تضم قبر داود عليه السلام شأهُم في ذلك شأن اليهود<sup>(٣)</sup>، وشرح أن رهبان دير صهيون انتهوا إلى أن من حقوق ديرهم جميع القبور المجاورة له، وكان مدفئًا لموتاهم إلا ألها كانت قد آلت للمسلمين مسنذ مائسة عام تقريبًا (٤)، فتارةً لهم وتارةً للرهبان، وكدليل على تغير الإشراف على المقبرة بين السلطات الإسلامية وطائفة الفرنسيسكان المسيطرة على الدير أن رهبان هذه الطائفة كانوا هم المشـــرفون على المقبرة وقت زيارة بيرو طافور فيما بين (١٤٣٥ – ١٤٣٩م./ ٨٣٨ – ٨٤٢ ه...) لها<sup>(٥)</sup>، ولم يستقر إشراف المسلمين عليها إلا عندما استصدر السلطان الظاهر جقمق(١٤٣٨ - ١٤٥٣م./ ٨٤١ - ٨٥٧هـ....) مرسومًا في عام ١٤٥٢م./ ٨٥٦هـ.. للتأكيد على ملكية

<sup>(&#</sup>x27;) ثيودريتش: وصف الأماكن المقدسة في فلسطين (القرن الثاني عشر الميلادى/ السادس الهجرى )، ترجمة وتحقيق ودراسة: سعيد البيشاوى ورياض شاهين، الطبعة الأولى، دار الشروق، رام الله، ٢٠٠٣م، ٢٠٠٣م، ٢٠٣٠ انظر أيضًا : ملحق هذا الكتاب من وضع المترجم الخاص بمقابر الملوك ص١٤٩ – ٢٥٦، هذا وتفيد الكشوف الأثرية أن مقابر الملوك هي الوحيدة بين المقابر التي ما تزال باقية راجع: إبراهيم الفني وطاهر النمرى: المسجد الأقصى وقبة الصخرة، من ٢١ ومابعدها.

William of Tyre, A History of deeds done beyond the sea, trans by Bobcock and (\*) Krey, 2vols, New York, 1943, vol. I, p.399; vol, II, p.46.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.192.

<sup>(</sup>أ) يشير ناشر خطابات عوبديا الرابي مارمورستين إلى قصة مشابحة حدثت فى عام ١٤٢٨م./ ٨٣١هـ.. حيث حاول يهودى ألمانى الاستحواذ على غرفة فوق مقبرة النبى داود، فاصطدم بالرهبان الذين صعدوا الإشكال إلى بابا روما، بيد أن هذا الناشر لم يذكر مصدره. اتظر:

Marmorstein, Rabbi Avrohom, (ed.), The Travel Letters of Rabbi Ovadiah, no. 69.

<sup>(°)</sup> طافور، بيرو: رحلة طافور، ص12.

المسلمين للمقابر، ولكن بناءً على ملكية الرهبان السابقة للمدافن قاموا بتشييد كنيسة تحمل اسم السيدة مريم في المكان بعد رشوة نائب السلطنة دقماق إلا ألها غدت واجبة الهدم في عام ١٤٨٩ م. / ١٤٨ه م..... بحكم ألها كنيسة مستحدثة بدار الإسلام، وانتهى الأمر بحدمها (١) ولم يحدنا هذا المؤرخ المعاصر بشئ عن دور اليهودى الأشكينازى الذى لعب دور الوسيط في نقل ملكية المقابر، في حين اكتفى الرحالة فيليكس بالإشارة إليه، كما أورد قصة بناء الرهبان كنيسة السيدة مريم أمام بسوابة كنيسة القيامة باقتضاب (١). كذلك لم يشرح المؤرخ المسلم ما انتهت إليه الأحداث بقيام البندقية بحظر سفر اليهود عن طريق موانيها إلى القدس، وهو الأمر الذي كلف عوبديا معاناة أكبر في السفر.

تسبب هدم كنيسة جبل صهيون في شرخ في العلاقات بين طائفة الفرنسيسكان ومن ورائها بعض القوى المسيحية والسلطنة المملوكية، والمتهم في زرع جذورها يهودى. وهكذا لم تكن روح الوئام سائدة بين كل من المسلمين والمسيحيين واليهود طوال السنين، فأحياناً ما كانت تحدث مثل تلك المشاحنات لتعكر صفو العلاقات الطبيعية فيما بينهم، بيد أن السلطات المملوكية عادة ما تسذعن للتشريع الإسلامي بأن أحالت الإشكالية إلى القضاء ليقول كلمته. والواضح أن القضية لم تنه إلى إقرار هدم الكنيسة المسيحية فحسب، إنما أعطت اليهود حقهم في جانب من أرض المقابر المتنازع عليها، الأمر الذي جعل المسلمين يرفعون شكوى إلى السلطان قايتباى بمصر الذي نقض حكم القضاء، ثم عاد فانصاع إلى إلحاح اليهود، وأصدر أمره في صالحهم (٣).

ثم يُنهى عوبديا روايته عن تلك القضية برد فعل السلطات المسيحية فى إيطاليا حيال المرسوم العقابى الصادر عن الحكومة البندقية الذى يحذر سفر اليهود إلى القدس عن طريق البندقية فيقول: ((لقد تم إبطاله حاليًا، وهاهم [اليهود] يأتون كل عام فى السفن البندقية، بل وكذلك السفن الخاصة بالحجيج، إذ لا يوجد طريق آمن ولا أقصر من الطريق الذى تسلكه تلك السفن (أ)) ولعل تسهيل الاتصالات بين يهود إيطاليا وذويهم بالقدس عادت بالخير على هذه الطائفة، ونلمس ذلك فى عوبديا نفسه، إذ كان قد اعتاد تسلم خطابات من إيطاليا عن طريق السفير الفلورنسى الذى

Felix Fabri, Op.Cit., vol. II, p.676; vol. III, p.745.

<sup>(</sup> $^{\mathsf{T}}$ ) أبواليمن العليمي: الأنس الخليل، جــــ  $^{\mathsf{T}}$ ، ص  $^{\mathsf{T}}$  وما بعدها.

Obadiah, Op.Cit., p.243.

نشط فى مجال نقل الرسائل وإجراء الاتصالات بين بلاده والجماعات الأوروبية فى المدينة المقدسة<sup>(١)</sup> بما فيهم اليهود.

لكن ماذا عن أحوال اليهود الاجتماعية في مناطق إقامتهم في بقية فلسطين؟ تناول عوبديا ذلك أيضًا رغم عدم مغادرته القدس فيقول: ((ومنذ أن حضرتُ إلى هنا، فلم امتلك بعد وقتًا كي أذهب فـــيه إلى أى مكـــان، ولذلك فإن بمقدوري فقط أن أروى ما ترامي إلى مسامعي في أرجاء المدينة المقدســة، وفي المناطق الأخرى التابعة لها، فإنه يقال إن اليهود في صفد يعيشون في وئام وسلام مع العرب، وكذلك الأمر في قرية قانا Cana، وفي جميع أراضي الجليل، وحتى حينه فإن معظم اليهود الــذين قابلتهم فقراء، وهم يعيلون أنفسهم بالعمل في أعمال وضيعة (٢)). وفي الواقع تعد صفد المديسة الرئيسية في الجلسيل الأدنى، وكانست تضهم جماعة من اليهود وصولا إليها عن طريق القسيطنطينية (٣) بعسد أن نزحوا من أسبانيا، ويبدو أن هجرهم قد شهدت طفرة بعد الطرد عام ١٤٩٢م./ ٨٩٧هـ... حتى أن يهود صفد أعدوا ذلك يوم عيد بالنسبة لهم وبلغ بمم الأمر أن كونسوا حيًا خاصاً بمم تألف من ثلاثمانة أسرة يهودية وذلك قبل عام ١٤٩٥م. / ٠٠٩هـ. ومن اللافت للنظر أن متوسط أعمارهم كان كبيرًا حتى بلغ عُمر أحدهم مائة وثلاثين عامًا إذ أن التربة جيدة والمناخ بصفة عامة صحى ورائع، والثابت ألهم من السفارد، وكان قد أسس جماعاتم هناك أسباني يدعى الحبر يوسف Yosef كان قد جاء من سرقوسطة، وعمل كدليل للغرباء في إحدى الشركات، هذا وقد اجتمعت الشواهد الدالة على أن اليهود جعلوا من هذه المدينة مركزًا دراسيًا يضم أبناء الطائفة وبرعاية من السلطات المملوكية(1). وبذلك تكون أعداد جماعة اليهود في صفد أكبر من أعدادهم في القدس، بل وفي أي مكان آخر في فلسطين.

ويمكن الوقوف على معلومات تخص يهود صفد في الخطابات؛ إذ يشير عوبديا ((إلى ألهم انخرطوا في أعمال الستجارة المتنقلة حيث كانوا يتنقلون بين القرى لتدبير الحد الأدبي لقوت

Ibid, p.249; (')

انظر: ما كتبه عوبليا عن دور سفير فلورنسا في الاتصالات ونقل الرسائل في خطابه الثالث.

Obadiah, Op.Cit., p.245.

A student's letter, pp.78, 82-83-84.

عيشهم (١))، ويفهم من هذا أغم عملوا دلالين، إذ كان الواحد منهم يلجأ في بعض الأحيان إلى تسرك الأبواب ليقنع النساء بقيمة ما يقدمه لهن من سلع مثلما هو الحال بالنسبة لصغار التجار من يهود مصر (٢)، وكان ذلك يعني أن يهود صفد لم يمتلكوا حوانيت لممارسة مهنتهم من خلالها، وهذا ثابيت في خطاب الطالب اليهودي الذي أكد على أن ((معظمهم يعملون [مجرد] حراس حوانيت حيث يبيعون التوابل والجبن، والزيت والفواكه))، ويقدر دخل الواحد من هؤلاء الحراس بحوالي ((خمس وعشرين دوكية في العام، وهو مبلغ يمكنه من إعالة خمسة أفراد. وعلى العموم فالطعام يعد رخيصًا (٣))، ومن ثم كان معظم تجار اليهود في صفد، وربما القرى المجاورة من صغار التجار، ومن متوسطى الحال، وليسوا بالفقراء، كما وصفهم عوبديا، وعليه لم يكن لهذا المجتمع أن يبرز، ويعلو شانه بين يهود العالم، إلا كما ذكره هو أيضًا في ظل الونام والسلام اللذين نعموا بجما من قبل المسلمين.

وفى انحاء أخرى من فلسطين التى كان لليهود قديمًا جماعات فيها، وذكرها عوبديا على سبيل الحصر بلدة أريحا Jericho (أعلى المحمد عدم رؤيته لها إلا أنه ذكر عنها: ((هى بلدة النخيل City الحصر بلدة أريحا of The Palms وبرغم عدم رؤيته لها إلا أنه ذكر عنها: ((هى بلدة النخيل بالكاد of The Palms وفي وقتنا الحاضر فهناك بالكاد السلاث من أشجار النخيل في البلدة))، وتتألف من عشرين أو ثلاثين بيتًا. أما بيثان أما يثان عشرين فكانت في الماضية، وتشتمل على حوالي عشرين أو كانت في الماضية، وتشتمل على حوالي عشرين أيتًا، ويضيف عن هذه البلداة ألها كانت ترسم في الأصل ((بيت شان)) مثل جميع البلدات التي تبدأ بمقطع ((بيت)) ((وتقريبًا فإن جميع البيوت التي كانت ذات شأن كبير في الماضي غدت الآن أماكن

Obadiah, Op.Cit., p.245.

A student's letter, p.83.

<sup>(&#</sup>x27;)

<sup>(</sup>٢) محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص١٨٨– ١٨٩.

<sup>(1)</sup> 

<sup>(°)</sup> وردت فى النص برسم بيشار Bethar وصححت برسم بيشان، وهى بلدة تضرب بجذورها فى الطريق بعمق، ولذا فللكنعانيين واليهود ذكريات فيها، وهى تقع إلى الجنوب من بحيرة طبرية فى سهل عميق يطل على فمر الأردن، انظر: على أحمد السيد: إمارة الجليل تحت حكم اللاتين ودورها السياسى فى الصراع الصليسبى الإسلامى فى منطقة الشرق الأدبى الإسلامى، ٩٩ ١ ١ - ١٩٥٤م./ ٤٩ - ٩٤ ٥هـ..، رسالة ماجستير لم تنشر بعد، كلية الآداب – جامعة الإسكندرية ، ١٩٨٨، ص ٤٣ – ٤٦.

مقفسرة، وبسرغم أن هذه البقاع ما تزال تحتفظ بمسمياها القديمة نفسها، إلا ألها في حقيقة الأمر مهجورة حاليا<sup>(۱)</sup>)). ونجد تفسيرًا لذلك عند أبي اليمن العليمي حيث يذكر ((إن تسمية كل مكان أوله بيت ..... لأنه كان مسكنًا لنبي من أنبياء بني إسرائيل فيقال: بيت فلان، نسبة لساكنه (۱))، ومن الواضح أنه لم توجد جماعات لليهود في الريف الفلسطيني في تلك الجهات بدليل عدم إشارة أي من المعاصرين اليهود إلى أي تجمعات لهم هناك.

وف حسارج فلسطين التي عاني يهودها من الفقر وفقًا لما رآه عوبديا مقارئا إياهم باليهود في مناطق أخرى من الشام قائلاً: ((وفي المقابل، سمعت أن اليهود في دمشق تجار أغنياء (٢))، بيد أن المعاصرين اليهود الآخرين أعطونا مزيدًا من المعلومات التي تفيد في التعرف على الجانب الاجتماعي ليهود المدينة؛ إذ ذكر ميشولام بن مناحم أن جماعة اليهود في دمشق بلغوا أربعمائة وخمسين أسرة وهم أثرياء، فكلهم إما تجارٌ مرموقو الجانب، وإما حكماء، وإما أطباء، وضرب مثلا عليهم بالرابي جوزيف R. Joseph كما لم يختلف الطالب اليهودي في تقييم أوضاع اليهود في المدينة، إذ سجل في خطابه ((هناك ثلاث جماعات يهودية متفرقة، لأنها أكبر وأغني بلد، وهم في مجموعهم خمسمائة أسرة يهودية؛ فبعضهم يتاجر في الملابس وبضائع أخرى، وبعضهم الآخر حرفيون، وبالرغم من أن عددًا من اليهود هناك يقرضون المال للتجار البنادقة بنسبة أربعة وعشرين في المائة، وبعضهم يثبتون أموالهم في تعاقدات معهم بربحية ثمانية عشر في المائة فقط، إلا أن المرء يستطيع أن يعيش في سعادة في هـذه المدينة (٤)). وبذلك يتضح أن يهود دمشق كانوا أثرياء ليس لعملهم بالتجارة فقط على حد علم عوبديا، إنما لعملهم باستثمار رؤوس الأموال في معاملات ربوية أنف المسلمون التعامل بما مسع التجار البنادقة، وعليه تتجسد وظيفة جماعة اليهود في ألها كانت تقوم بالأعمال التي يحرمها الإسلام، ويتمسك الأهالي بعدم عمارستها مثل الربا وصناعة الخمر .... الخ.

وفى موضع آخر من بلاد الشام تعرض عوبديا لجماعة اليهود فى أبرز مدن الساحل إذ ذكر: ((أما طرابلس سوريا فهى ميناء للسفن وسوق لشتى الأمم؛ فهى تقع عند حد فلسطين، والحديث عصنها ذو شجون، ذلك أن الله حباها بالفاكهة وجميع المنتجات التى ترد من مدن الأرض المقدسة،

Obadiah, Op.Cit., pp.237, 241- 242.

(<sup>t</sup>)

Obadiah, Op.Cit., p.245.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.199; A student's letter, p.80.

ويف البها الرحالة من أقصى الأرض، وبما حاليًا حوالى مائة أسرة يهودية، حيث يقيمون فى ونام وسلام، ويقول كثير من الناس إنه إذا جاء رجل حكيم من إيطاليا إلى طرابلس فإنه حتمًا سيصبح ثريًا للغاية فى فترة وجيزة، وذلك عن طريق التجارة مع تجار إيطاليا الذين يترددون عليها(١)). وفى السوقت الذى تحدث فيه عوبديا عن يهود دمشق وطرابلس نجده لم يعر اهتمامًا بجماعتهم فى مدن أخرى كان لهم وجود ونشاط فيها مثل بيروت(١) وربما غيرها من المدن إما بسبب عدم وجود فرصة للتعامل معهم، وإما لأن جماعاتهم لم تكن ذات بال فى نظره أو حتى لا وجود لهم فيها.

وفى المناطق التى لم تصل إلى مسامع عوبديا عنها ألها تضم يهودًا بالشام راق له أن يزعم وجودًا لحسم فيها. فحينما تعرض لنشاط العربان على درب الحج الإسلامي قائلاً: ((المعروف على نطاق واسع هنا أن العرب يقومون بتجهيز رحلة الحج من مصر إلى مكة مخترقين فيها صحار شاسعة وموحشة، حتى أن قوافلهم تتألف من عشرة آلاف جمل على الأقل. وأحيانًا ما كانت تتعرض هذه القسوافل للسطو عليها في البرية من أناس عمالقة كان في وسع أجدهم أن يتعقب ألفًا من العرب. وقد أطلق عليهم العرب مسمى العربان El-Arabes الذين هم أبناء الله القدير Children of وقد أطلق عليهم العرب مسمى العربان دائماً باسم الله القدير. والعرب يؤكدون على أن واحدًا من هؤلاء العربان قادر على أن يحمل جملاً ياحدى يديه، بينما يقبض على السيف الذي يحارب به بسيده الأخرى(٤)). والمبالغة في وصف عربان الشام لا تخلو من واقع تاريخي معروف؛ فالثابت أن

Obadiah, Op.Cit., p.250.

(٢) أشار خطاب الطالب اليهودى فى عام (٩٥٥ ١م./ ٩٠٠هـ..) إلى وجود جماعة لليهود فى بيروت لكنه وصفهم بالهم يهود غير حقيقيين ربما لذوبالهم فى المجتمع الإسلامي، انظر:

A student's letter, p.78.

(أ) ورد فى إنجيل يوحنا حجة السيد المسيح لليهود على حد زعم النصارى بأنه ابن الله وفيها يقول لهم: ((لماذا تنكرون على قولى إلى ابن الله مع أنكم تعتقدون أنكم جيمًا أبناء الله وأنكم آلهة)) والواضح هنا أن يوحنا يشير إلى العبارة السادسة من المزمور الثانى والثمانين حيث سجل مدونو الأسفار على لسان الرب: ((أنا قلت إنكم آلهة وبنو العلى كلكم)). انظر: يوحنا ١٠ ، ٢٠ ومابعدها، وبذلك يتبين ما قصده عوبديا أعلاه.

c.f. Also. Chyne. T. K., Sutherland. & (ed.) Encyclopedia Biblica, London, 1899, Art. Son of god.

Obadiah, Op.Cit., p239.

الزعم بأن أحد العربان العمالقة يمكنه قتل ألف عربي، وأن يحمل جملًا بإحدى يديه يعد دربًا من الخيال لعل عوبديا كان فيه متأثرًا بروايات الرحالة ميشولام بن مناحم في هذا الصدد، إذ نقرأ في رحلة الأخير أن زعيم= قبيلة العماليق العربية قوية البنيان سكنت الجهات الممتدة من سيناء إلى مؤاب والبلقاء شرقى الأدرن لعدة قرون حتى أرسل موسى نبيًا، واصطدموا باليهود، ودارت الحروب بينهما حتى عصر شاؤول (١٠٢٠ – ١٠٠٠ق.م. (١)). وقد تعرض عوبديا إلى العلاقة بين هؤلاء العماليق واليهود فذكر: ((من المعروف ألهم ملتزمون بالأعراف الدينية الخاصة باليهود، فمن الثابت ألهم ينحدرون من نسل ركاب Rechab (٢).

وجدير بالذكر أن لفظة ركاب تعنى بالعبرية ((فارس))، ولذا فلها مدلولها عند عوبديا حين أقرن البدو بها . أما المدلول التاريخي عند اليهود فبنو ركاب قوم من بني مدين تربطهم بالنبي إبراهيم عليه السلام صلة قرابة، يقيمون في منطقة صحراء النقب الواقعة بين مصر وفلسطين والحجاز، وكانوا قد عاشوا بين بني إسرائيل. كانت لهم شريعتهم المستقلة وضعها لهم والدهم لإبعادهم عن عبادة الأصنام، وتقوم على أسس معينة مثل: تحريم الخمر، عدم سكني البيوت، ألا يزرعوا زرعًا ولا يغرسوا كرمًا ، وأن تكون سكناهم في خيام. وكان القصد من ذلك أن يحتفظوا بساطة عاداقم المدائية. وقد أطاع الركابيون هذه الوصية، وظلوا شعبًا مستقلاً مجبًا للسلام، وكانوا يتنتقلون من مكان الآخر حسب مقتضيات الحياة. وقد احترم اليهود فيهم ولاءهم لوصايا أبيهم، وحفاظهم على قدسية يوم السبت (٢٠).

هذا الشرح من قبل عوبديا ينطوى على ثقافة دينية واضحة؛ ففضلاً عما علمه عن رحلة الحج الإسكامي، وما قد تتعرض له من أخطار بسبب إغارات البدو في الصحراء، نجده يشير إلى جنس

=العربان ومعه مائة رجل قتلوا اثنين وعشرين ألفاً من جند أمير غزة وأمير رملة ونائب السلطان فى القلس. وللوقوف على التفاصيل، راجع:

Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.184-185.

(') البكرى، (ت٤٨٧هــ/ ١٠٩٤م) أبي عبيد الله عبدالله بن عبدالعزيز البكرى الأندلسى: معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، ٤جــ، تحقيق: مصطفى السقا، الطبعة الأولى، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة ١٣٦٤هـــ/ ١٩٤٥م.، جــ١، ص١٠، ٣٣، ٤٣؛ راجع أيضاً: محمود نعناعة: تاريخ اليهود، ص١٣٥ - ١٣٧.

Obadiah, Op.Cit., p.239.

الركابيون هم: الريشابيت الذين ينحدرون من نسل Gethro حمى موسى عليه السلام. انظر:

Ben-Sasson, H. H., A History of Jewish people, p.457

(<sup>٣</sup>) بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقدس. مادة ركاب؛ انظر أيضًا: عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــــ، ص ١٠٧. ساد فلسطين قديمًا، ألا وهم العمالقة الذين أظهرهم ذوى قدرات خارقة. بيد أنه أرجع نسبهم إلى السركابيين السذين اعتقد فى ألهم ملتزمون بأعراف اليهود الدينية الخاصة، مدركًا حرصهم على احتراف الرعى، ومن ثم فإلهم لا يزرعون الأرض إلا قليلاً تأسيًا بملكهم النبى داود الذى كان راعيًا للغنم فى صباه، بل كذلك كان جدهم الأول إبراهيم عليه السلام.

وانطلاقا من تلك البواعث، أبدى عوبديا مزيدًا من الاهتمام بحؤلاء العزبان فيضيف عنهم ((أما المسناطق السواقعة فيما وراء أهر الأردن ... فجميعها حاليًا مناطق مدمرة. ولا يمكن أن تجد مدينة مأهسولة بالسسكان هناك؛ ذلك أن البدو يأتون على الأخضر واليابس. إلهم يصلون حتى بوابات القسدس، وهسم يسلبون وينهبون في الطرق المسلوكة، ولا يمكن لأحد أن يتصدى لهم، إذ أن أعدادهم كبيرة (١٠)). والثابت أن هذه الظاهرة قد شملت الطرق المؤدية إلى القدس القادمة من شتى أنحاء فلسطين (١٠)، وهذا بلا شك يعكس ضعف السلطة المملوكية التي غدت غير قادرة على وقف نشاط البدو التخريبي، خاصةً وألهم وجهوا اعتداءاتهم على الفلاحين بغرض فرض الحماية عليهم، وابتزاز أموالهم عما ترتب عليه أن بارحوا أراضيهم، وهاجروا من الريف إلى الحضر (١٠). غير أن هذا الدور المشين للبدو كان يرضى عوبديا على اعتبار ألهم بأعمالهم التخريبية هذه يمهدون السبيل أمام المشياح اليهودي كي يعمر الأرض، ويعيد بناء عملكة اليهود القديمة.

طالبت الخطابات كما سلف الذكر جماعة اليهود فى بلاد نائية أخرى مثل يهود الفلاشا فى الحبشة الذين قابل بعضهم فى القاهرة، كما تناولت الخطابات جماعة اليهود فى اليمن؛ إذ تطرق عوبديا إلى ذكر جانب من النواحى الاجتماعية عندهم فيقول: ((إن يهود القدس جاءوا من عدن ... ))، ويقول عن هؤلاء ((إنه يوجد فى بلادهم مجتمعات يهودية عريضة ... )) وبعد أن وصف عوبديا معاملة حكام اليمن من بنى طاهر لليهود هناك باللطف، تطرق فيها إلى ثراء البلاد، ووجود محاصيل زراعية تختلف عما هو مألوف فى بلاده نظرًا لألها محاصيل مدارية، أما عن أهلها فإلى حد ما يميلون إلى السمرة (أ). وهذه الإشارة تثير قضية هجرة اليهود من اليمن إلى القدس؛ ولنا أن نضع فى

Obadiah, Op.Cit., p.241.

<sup>()</sup> ()

A student's letter, p.84.

<sup>(&</sup>quot;) عبدالكريم رافق: العرب والعثمانيون، ص٩.

حريم راقل: العرب والعثمانيون: ط.

الاعتبار فراغ القدس من اليهود إبان الغزو الصليسيي لها (٩٩ ، ١٩٩ كه...)، ثم أخذهم في التسلل إلىها بعد حوالي نصف قرن من الغزو تحت وطأة حاجة ملوك بيت المقدس الصليبين الاقتصادية لأيديهم العاملة وظهورهم في الأرض المقدسة مرة أخرى في شكل جماعات قليلة العدد (١٠). وما ترتب على ذلك من نشأة علاقات في مناخ أفضل قدم الحرية المدنية لليهود في فلسطين (٢٠). وفي هذا المناخ وأثناء حكم الزيديين لليمن، قام التجار اليهود ياقامة صلات مع يهود فلسطين ومصر بمدف تعزيز تجارقم. وما لبث أن انتشرت بين اليهود في ذلك الوقت في اليمن فوضى دينية واجتماعية (٣) أوقعتهم في مشاكل عبر عنها موسى بن ميمون في رسالة أرسل بما إليهم بعضدهم، ويواسيهم فيها، وأفتى لهم بأنه في حالة الاختيار بين الدخول في الإسلام أو الهجرة من بلادهم تاركين بيوقم وممتلكاهم في اليمن، فعليهم الهجرة فارين بدينهم، وفي موضع آخر ذكر لهم أن فلسطين هي جوهرة الأرض (٤). وعليه فقد تصدق إشارة عوبديا من أن يهود القدس جاءوا من أن فلسطين هي جوهرة الأرض (٤). وعليه فقد تصدق إشارة عوبديا من أن يهود القدس جاءوا من هناك، ومن ناحية أخرى تفيد الدراسات المتخصصة في التجارة الإسلامية فترة العصور الوسطى أن يهود السيمن ظلوا يترددون على مصر في أواخر هذا العصر، وربحا يستقرون فيها بصفتهم تجارًا يهسود السيمن ظلوا يترددون على مصر في أواخر هذا العصر، وربحا يستقرون فيها بصفتهم تجارًا وحسرفين وعلماء. إذ كانت عدن تشكل القاعدة التي تجتمع فيها السلع مثل التوابل والحاصلات

Prawer, J., The Latin kingdom of Jerusalem, London, 1970, p.236.

انظر أيضا: على السيد على: القدس في العصر المملوكي، ص٠٠، عبدالجليل شلبي: اليهود واليهودية، ص

<sup>(&#</sup>x27;) بنامين التطيلي: الرحلة، ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) عطية القوصى: صلاح الدين واليهود، بحث منشور في المجلة التاريخية المصرية، مجلد؟ ٢، القاهرة، ١٩٧٧ م.، ص٣٩ – ٥٤.

<sup>(ً)</sup> كاميليا أبوجبل: يهود اليمن، ص١٩. \iint

Heschel, J., Abraham, Maimonides, the life & times of the great Medieval Jewish thinker, New York, 1935, pp.46, 51, 54, 106.

وكان موسى بن ميمون قد أرسل إلى يعقوب بن نائان الفيومى رئيس المجتمع اليهودى فى اليمن بَعَدْهِ الرسالة باللغة العربية ليسهل تداولها وفهمها بين يهود اليمن. ويعلن مؤازرته لهم فيما يتعرضون له من مشاكل، ويطعن فيها في النبين عيسى ومحمد صلى الله عليهما وسلم، ويحضهم على التعاون، ويبشرهم بقرب ظهور المشياح الذى سيعيد مجدهم ساردًا تاريخ النضال اليهودى ضد أعدائهم من الأمم المغايرة. راجع نصها الكامل في:

Stillman, Norman (ed.): Jews of Arabs lands, A History and source book, the Jewish publication society of the American, 1988, pp.233 -274.

الزراعية والحرير الخام والخشب من الهند وغيرها من البلاد لتشق طريقها عبر البحر الأهمر وتصل إلى عيذاب (١). ومع ذلك نجد من يذهب إلى القول بإن يهود اليمن كانوا يشكلون في ذلك الوقت جماعةً يهودية بعيدة ومعزولة، ومنقطعة عن معظم المراكز اليهودية الأخرى(٢).

تقييم اجتماعي لليهود في ظل السيادة الإسلامية:

وبصفة عامة كان لعوبديا تعقيبه البليغ عن أوضاع اليهود الاجتماعية في ظل الحكم المملوكي في نظرة شمولية حيث يقول: ((وكثيرًا ما نجد أن اليهود اعتادوا أن يقدموا أنفسهم على ألهم من الفقسراء في البلاد العربية، ويبدون أنفسهم صعاليك ومتسولين، وهم ينتقلون بين العرب في حين ألهم لا يبدون الشفقة والإحسان كلّ حيال الآخر(؟)). ويفيد أحد المراجع المتخصصة في دراسة المجسم اليهودي ألهم بالفعل يتصفون على مر تاريخهم بالجشع وعبادهم للمال، فهم يسعون إليه بكل حيلة. كما يتصفون بقدرهم على الرياء والنفاق والحرص على التقرب إلى ذوى السلطان السيل أغراضهم ثم التآمر عليهم، ويتزلفون بالشكوى والبكاء، ويتظاهرون بالضعف والمسكنة ليستدروا عظف الآخرين، ويخفوا شرورهم. ولم يتوقف الأمر عند اتباع ذلك مع غير اليهود، إنحا المستدروا عظف أن يحيكوا المكائد بعضهم ضد البعض الآخر، ويثيرون الفتن أن يحيكوا المكائد بعضهم ضد البعض الآخر، ويثيرون الفتن أن وحين تفسر دراسة أخرى ظهور اليهود بمظهر الضعيف بما وقع من حوادث عنيفة لهم بشكل فردى في أواخر العصر المملوكي "وقت تسجيل عوبديا لخطاباته. وعليه يفترض أن تكون رؤيته مدققة وصحيحة لحيدته المملوكي (في تقديم شهادة مغلوطة أو مغالية عن مكرهم وتحايلهم.

<sup>(&#</sup>x27;) عطية القوصى: تجارة مصر في البحر الأحمر، ص١٠٣. راجع أيضًا قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص ٣٠، ح١٥.

<sup>(</sup>أ) لويس برنارد: اليهود في ظل الإسلام، ترجمة: حسن أحمد بسام، مركز الدراسات العسكرية، دمشق، 1990م.، ص191.

Obadiah, Op.Cit., p.228.

<sup>(</sup>أ) وقد قدمت الدراسة المذكورة فصولاً تشرح فيها صفات اليهود وأخلاقهم على مر العصور مبرهنةً على ذلك من خلال عشرات الإشارات إلى ما ورد عنها فى أسفار التوراة ذاتما مجسدة ومؤكدة لما وصلت إليه من نتائج، راجع ذلك فى: زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص٣٣٣، ٤١١.

<sup>(°)</sup> قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص١١٧.

والملاحسظ في هذا الصدد أيضًا أن المصادر المعاصرة أشارت إلى أن السلطات المملوكية كانت غيز اليهود بملابس معينة؛ حيث فرضت عليهم اللون الأصفر لتمييز عمائمهم (1)، كما تحدد اللون الأهر للسامريين منهم. وتعين على نساء اليهود عمومًا الالتزام بالألوان نفسها، وأن تنتعل الواحدة مسنهن خفين من لونين متباينين، وكان ذلك لتمييزهن عن نساء المسلمين (7). وبمراجعة الوثائق اليهودية يُتأكد أن القواعد المتبعة في تحديد مظهرهم يرجع إلى عصور سابقة، إذ فرض أبو شجاع وزير الخليفة المقتدى بأمر الله (١٩٣٥ – ١٩٠٥ه – ٥٥٥ه –...) وضع علامات صفراء على الرأس وحول الرقبة على رجال اليهود، ولبس خفين أحدهما أهر والآخر أسود على نسائهم، فضلاً عن خلخال في الأرجل لإحداث صوت معين، وعقد قصير في الرقبة من أجل تمييزهن عن النساء المسلمات (٣). ومع ذلك فهذه المظاهر التي خصت اليهود في المجتمع الإسلامي لم تلفت نظر عبوبديا، ولم يذكرها في حين لفت نظره الأمر ذاته – وهو تمييز اليهودى بعلامة في ملابسه – في باليرمو. ومن ثم كان تخصيصهم بعلامات وملابس ليس إلا تنظيمًا للمعاملات مع المسلمين، وليس مسن قبيل التمييز العنصوري، فإذا ما اتخذ هذا الشكل الأخير لكان مدعاة لملاحظة الوافدين الأجانب، ولسجلوه على أنه لونٌ من سوء المعاملة لهم.

وعندما تطرقت الخطابات إلى معاملة اليهود في المجتمع الإسلامي المملوكي كانت واضحة في إجلاء ذلك؛ حيث أدلى عوبديا بشهادته في هذا الصدد قائلاً: ((في الواقع إن اليهود ليسوا مضطهدين من العرب في هذه المناطق، فقد ارتحلت داخل هذا البلد طولاً وعرضاً، ولم توضع في طريقي عقبة من أحد منهم، وإذا ما وجدوا عصبة من اليهود مجتمعة لا يزعجهم هذا في شئ، ومن السهل على أي رجل يهودي ذكي متمكن من العلوم السياسية أن يرتقي إلى أن يصبح رئيسًا سواءً للسيهود أم للعرب على حد سواء (أ)). وإذا كان ذلك هو رأى صاحب الخطابات، فماذا عن شهادة تلميذه في الأمر ذاته؟ ففي الواقع تعرض خطاب الطالب اليهودي لقضية معاملة اليهود غير مسرة، وأكد على ((إن المسلمين في بيروت أفضل من المسلمين في أي مكان آخر، وهم يعاملون السيهود معاملة حسنة)

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.163;

 $<sup>\</sup>dot{\circ}$ 

القلقشندى: صبح الأعشى، جــ١٣، ص٣٦٢.

 $<sup>^{\</sup>mathsf{T}}$ ) القلقشندى: صبح الأعشى، جـــــــــ  $^{\mathsf{T}}$ ا، ص $^{\mathsf{T}}$ 

Scheiber, Alexander, Geniza studies, George Olms verlage, Collection (7) XVII, New York, 1981, Folio2, p.55.

Obadiah, Op.Cit., p.235.

()

ووزعوا علينا المال والقمح والخبز والفاكهة. ولعدة مرات سب المسلمون المسيحيين، لكنهم لم يستلفظوا بكلمة عن اليهود، لذلك لا أعرف لماذا لا يعيش اليهود هنا))، كذلك امتدح الطالب المدليل المسلم الذى رافقه فى الطريق إلى دمشق دوناً عن الأدلاء المسيحيين واليهود الآخرين. ومن ناحية أخرى، وعندما تطرق إلى ما كانت السلطات تفرضه من عقوبات على المتخلفين فى دفع الأموال المقررة كضريبة ((وفى هذا المقام فإن السلطة التركية تتعامل على حد سواء مع اليهود والمسيحين والمسلمين (1)) ويلاحظ أن هذه الشهادات مجتمعة كانت فى عصر السلطان الأشرف قايتباى المعروف بشدة بأسه وإمساكه بيد من حديد على الحكم فى المبلاد.

واستأنف عوبديا شهادته حيث حرص على إيضاح أنه عندما يتعرض اليهود لضرر ما أو دفع غـرامات زائدة، فكان ذلك من قبيل سياسة عامة تتبعها السلطات المملوكية ضد مجمل الشعب، كما أنه حرص على التأكيد بأن فرص العمل كانت متاحة أمام اليهود، ولا قيود ولا تفرقة في هذا الشأن. ومن السهل على اليهودي أن يزداد ثراءً، كما أن حرية الحركة والشراء والتعبد مكفولة له كيفما شاء، كما دلل على أن رجال اليهود ونسائهم كانوا منشغلين بأعمالهم إلى الحد الذي معه يضــطرون إلى شراء الطعام جاهز دون طهيه (٢). وفي هذا الشأن تتجه بعض الآراء إلى أن معاملة السلاطين المماليك الحسنة لليهود اقتصرت على العصر المملوكي الأول، إلا أن الأمر اختلف على عهد معظم سلاطين المماليك الجراكسة؛ إذ تحولت معاملة اليهود يومًا بعد يوم إلى السوء، حتى الهموا باضطهادهم واستغلال نسائهم وأطفالهم في أعمال مهينة، كما الهموا بسلب أماكن العبادة الخاصــة بهم، وانتهاءً بوضع ثلاثة محاذير عليهم هي: أولاً، تمييزهم بملابسهم ، وثانيًا، منعهم من العمل في الدواوين الحكومية لدى السلطان والأمراء، وثالثًا، فرض غرامات نقدية زائدة من حين إلى آخــر علــيهم(٣) وبناءً على شهادة اليهوديين المعاصريين الواقعية والمنصفة على معاملة المجتمع المملوكسي لليهود يصعب قبول الآراء المذكورة التي تتجه إلى اقتصار حسن معاملتهم على العصر المملوكــــــى الأول، خاصةً وأن عوبديا يعد خير من يشهد على عصره بحكم إقامته بين اليهود وهو منهم، مما يشعرنا بموضوعيته في الكتابة، إذ يبدو أنه أحس بوجود جانب من الاختناقات الاقتصادية والكسوارث الطبيعسية و الظروف السياسية الصعبة التي تواجه الدولة كانت سببًا فيما تعرض له السيهود من مضايقات لا ترقى أبدًا إلى الاضطهادات في إطار سياسة عامة أصابت الشعب بشتى فئاته كما أصابتهم.

A student's letter, pp.78, 80, 90. (1)

Obadiah, Op.Cit., pp.223, 228.

Fargeon, Mourice, Les Juifs en Egypte, p.135.

## المبحث الرابع

# إدارة مجتمعات اليهود فى شرق المتوسط

# مسن واقسع خطابات عسوبديا

أ- الجيتو:-

هكذا، شملت خطابات عوبديا الثلاثة العديد من النواحى الاجتماعية الخاصة بمجتمعات اليهود في مسناطق كان قد جاب معظمها، فتناول مجتمعات ثلاثة في شرقى المتوسط، إلا أننا نجد من المهم التوقف عند مفهوم الشارع أو الحى اليهودى عنده، إذ كانت أبرز معالم المجتمع اليهودى التى تميزه في جمسيع مسناطق تواجدهم التى زارها عوبديا سواء فى باليرمو، وميسينا – داخل صقلية – أم فى رودس، حسيث ألهسم كانسوا يتمركزون فى شارع واحد، ومن ثم يكون عوبديا قد رصد مظهرًا اجتماعيًا له مدلوله وأسسه، ألا وهو الجيتو Ghetto اليهودى فى شكله فترة العصور الوسطى على اعتسبار أن الجيتو هو الحى المقصور على إحدى الأقليات الدينية أو القومية (١٠)، ذلك أنه أشار إلى الشسارع اليهودى على أنه وحدة اجتماعية بل وإدارية كل سكالها من اليهود ذوى طباع خاصة، الشسارع اليهود ذوى طباع خاصة، وهسم يعيشون داخل مساكنهم، تحيط بهم الأسوار التى تحميهم داخل شارعهم، كما تغلق عليهم بوابة لا تفتح إلا فى الصباح (٢٠).

ويتبين مما أورده عوبديا عن مجتمع اليهود في باليرمو أن الجيتو كان يتمتع بقسط وفير من الإدارة الذاتية، إذ كان المجتمع هناك يدار بواسطة هيئة إدارية مكونة من اثني عشر شخصًا يعينهم

Obadiah, Op.Cit., p.221.

قدم عوبديا هذا الوصف الذي هو أقرب ما يكون لوصف الجيتو لحى طائفة المسيحيين بمدينة الإسكندرية، ومن ثم فوصفه يندرج على جيتو اليهود.

<sup>()</sup> عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ ، ص ٢٨٨٠؛ إن أكثر الاقتراحات قربًا من الواقع التي تفسر كلمة ((جيتو)) هو ذلك الذى يعود بالكلمة إلى كلمة بورجيتو الإيطالية التي تعني قسمًا صغيرًا من المدينة. ويعود تاريخ الجيتوات إلى الإمبراطوريتين الإغريقية والرومانية. ولى عام ١٠٨٤م. كانت تشير إلى حي اليهود الذى تحيطه الأسوار العالية، ولم يتبلور هذا المصطلح تماماً إلا في عام ١٥١٦م. حينما أطلقت كلمة جيتو على حي اليهود في البندقية. انظر: عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص ٤٠. وهناك من يذهب إلى أن يرجع نظام الجيتو إلى عهد يوسف عليه السلام حينما اتفق أخوته على سكني أرض جوشن (بلبيس) شرقى النيل مؤثرين العزلة هناك عن التعايش مع أهل مصر. راجع: محمود نعناعة: تاريخ اليهود، ص ١١٨٨.

الحاكم، وكان لهذه الهيئة قوة تنفيذية ضخمة، فبالإضافة إلى الدور الاجتماعي كان عليهم تنفيذ العقوبات مثل الجلد والسجن. كما كان من حق هذه الهيئة النظر في المنازعات والحكم في القضايا حسب الشريعة اليهودية (۱)، ويشبه أحد الباحثين الحديثين مجلسهم هذا بمجلس الأمة، ويشير إلى أنه كان معروفًا أصلاً في بلاد بولندا الكبرى والصغرى وليتوانيا والإقليم الروسي من بولندا، وفيه كانوا يفضون خصوماهم، وينظمون أمورهم (۱). وعليه فقد كان أعضاء الهيئة يعرفون كل صغيرة وكبيرة عن سكان الجيتو بسبب صغر حجمه وقلة عددهم، ولذا كان من السهل التحكم فيهم، ومسن ثم فإن المادة التي قدمها عوبديا عن الجيتو اليهودي، والذي عبر عنه بشارع اليهود تتمشى وتنفق مع المعنى العام لكلمة جيتو.

وتفيد المعلومات التي أمدنا بما صاحب الخطابات في هذا الشأن مجتمعة أن الجيتو اليهودى بنيان اقتصادى اجتماعى، حيث يضم حرفين وصغار موظفين ومعدمين يمثلون الطبقة الوسطى والاثرياء في ميسينا، فضلاً عن أغلبية من باليرمو، وكذلك حرفيين وتجار يمثلون الطبقة الوسطى والأثرياء في ميسينا، فضلاً عن أغلبية من الفقراء في رودس. وهذا التركيب الاجتماعي يتواءم مع المجتمع الإقطاعي في أوروبا المبنى على الفصل بين الطبقات، والاحتفاظ بمسافة اجتماعية واضحة بينها. وفيه برز اليهود جماعة وظيفية وسيطة تضطلع بمهنة التجارة والربا، ذلك ألهم أجادوا فنون التجارة بحكم ما اتصفوا به من طباع وقدرة على المساومة والخداع. كذلك يذكر لهم التاريخ مهارقم في مجال استثمار الأموال وأعمال المسيرفة والاشتغال بعمليات الرهون والقروض بالربا الفاحش، إذ كانت الشريعة اليهودية تمنع المهود من أخذ الربا من أبناء ملتهم بينما تبيح لهم ذلك مع الغرباء ""، وقد واصلوا ذلك في العصر الوسيط مكونين اتحادات تجارية أو حرفية تابعة للملك أو النبيل الإقطاعي الذي كان يمنجهم المواسيط مكونين اتحادات تجارية أو حرفية تابعة للملك أو النبيل الإقطاعي الذي كان يمنظر إليهم أساسا الوسيط مصدرًا للربح أو أداة إنتاج وإدارة، ويتم التعامل معهم على ألهم غرباء "، وكا دعم عاجسة اليهود إلى الجيتو مجموعة العادات والتقاليد المرتبطة بالدين، ومن ناحية أخرى كان الجيتو عاحسة اليهود إلى الجيتو بالنسبة لليهود أنفسهم لا يضمن بقاءهم وحسب، إنما كفل الحفاظ على يشكل مسائلة حيوية بالنسبة لليهود أنفسهم لا يضمن بقاءهم وحسب، إنما كفل الحفاظ على يشكل مسائلة حيوية بالنسبة لليهود أنفسهم لا يضمن بقاءهم وحسب، إنما كفل الحفاظ على

Obadiah, Op.Cit., p.211.

<sup>(&#</sup>x27;)

<sup>(&</sup>quot;) زكى شنودة: المجتمع اليهودي، ص٧٠١ - ٥٠٣.

<sup>(1)</sup> شاحاك إسرائيل: التاريخ اليهودي، ص٠٠٠.

هويتهم، ومن ثم فإقامة الجيتو كان بمثابة حق يسعون إليه ويشترونه بالأموال. واعتاد يهود فيرونا الإيطالية على الاحتفال كل عام بإقامة الجيتو الخاص بهم، ومع أواخر العصور الوسطى ظهر عدد مسن الجيستوات لهسم، وخاصةً في إيطاليا<sup>(۱)</sup>. وأدت مجموعة الظروف التي عاشها اليهود في تلك الكيانات إلى ألهم عاشوا في شبه عزلة كاملة؛ فاليهودي لا يأكل مع الأغيار، ولا يصلى معهم، ولا يتزوج منهم، ولا يدفن معهم؛ أي ألها عزلة كاملة في الميلاد والحياة والموت داخل الجيتوات، ومن هنا صار الجيتو سجنًا بعد أن كان حصنًا<sup>(۱)</sup>. وفي واقع الأمر لا يوجد رابط سوى المصلحة والفائدة والعمل المشترك.

وجدير بالذكر أن واقع اليهود الأوروبيين السياسي فترة العصور الوسطى ساعد إلى حد بعيد في تكوين الجيتوات الخاصة بهم، إذ أدى تشتتهم إلى الحفاظ على التماسك الداخلى لجماعاتم والالتفاف حول أصحاب السلطة لحمايتهم (٢). وبرغم محاولات التغلغل في المجتمع الأوروبي إلا أن أفكار موسى بن ميمون التصادمية في القرن الثاني عشر الميلادي وانتشارها أدت إلى تفشى روح العداء ضدهم (١)؛ ذلك ألهم تعرضوا للطرد والتعذيب بشكل مكثف في أرجاء عديدة من أوروبا، حيث حرص البابا أنوسنت الثالث III Anocent III (١٩٩٨ - ١٢١٦م. / ٥٩٥ - ١٢١٤هـ.) في عام ١٢١٠م. / ٧٠٩هـ.. على تمييز اليهود بملابسهم، كما تم طردهم من إنجلترا في عام ١٣٤٠م / ٧٠٩هـ.. على تمييز اليهود بملابسهم، كما تم طردهم من إنجلترا في عام ١٣٤٠م / ٩٨٩هـ ومن فرنسا بعد ذلك (٩٠٠ بل إنهم تعرضوا في عامي ١٣٤٨ – ١٣٤٩م. / ٧٤٧ - ١٤٧هـ.. لموجة عارمة من الاضطهاد كان فيها المسيحيون يتخذون من قتل اليهود وسيلة للتقرب إلى الله. وانضم الحكام أحيانًا إلى شعوبهم في محاولة التخلص من اليهود لظنهم فيهم وسيلة للتقرب إلى الله. وانضم الحكام أحيانًا إلى شعوبهم في محاولة التخلص من اليهود لظنهم فيهم كأصحاب مؤمسرات ودسائس، وحدث في عام (١٠١١م. / ١٠٨هـ.) أن قام الملك الألمان

<sup>(</sup>١) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ، ص٧٨٨- ٢٨٩؛ الأقليات اليهودية، ص٠٤ - ٤٠.

<sup>(</sup>١) كامل سعفان: اليهود تاريخ وعقيدة، ص٨٠.

Eisenstadt, S. N., Jewish civilization, p.82.

Johnson, Poul, A History of the Jews, p.219.

ولما يضيفه هذا الباحث أن ابن ميمون قد طعن في السيد المسيح زعيمًا لليهود، ومن ثم تنستفي صفة أنه المخلص للبشر لما أدى إلى الصدام مع رجال الكنيسة.

Johnson, Poul, Op.Cit., p.276.

روبرشت Ruprecht (وبرشت Ruprecht (وبرشت Ruprecht (وبرشت Ruprecht) المادر وبراد جميع اليهود من إقليمي الراين وبافاريا، وأبقى على إلزامهم ارتداء ملابسهم الخاصة، وظل اليهود عرضة للقتل والحرق والتشريد حتى جاء القيصر الألماني فريدريك الثالث (١٤٤٠ – ١٤٩٣م./ ١٤٣٨م – ١٤٨٨هـ.) الذى خفف كثيرًا من الأعباء الاقتصادية التي ألقيت على كاهل الشعب مسيحيين ويهود. إلا ألهم ما لبثوا أن تعرضوا في مكان آخر لمزيد من الاضطهاد؛ إذ الهم المسيحيون يهود إيطاليا بقتل طفل لا يتجاوز الثانية من عمره في مدينة ترنت Trente عام ١٤٤٥م / ١٤٨٨هـ. وحيث انتشرت المذابح فيما بينهم، وانتقلت منها إلى ألمانيا حيث تعرض يهودها لكثير من أعمال الوحشية حتى عام (١٤٧٦م / ١٤٨٨هـ.) وتدخل القيصر لإنقاذهم، وأفرج عن المعتقلين بينهم، وأهمل المطالب بطردهم من المبلاد (١٠٠٠).

ولقد ترتب على حياة العزلة الطويلة التى عاشها يهود أوروبا بسبب الاضطهاد طيلة العصور الوسطى أن تكونت لهم شخصية مستقلة داخل مجتمعات الشعوب التى يعايشولها، وظهر ذلك فى سكناهم فى أحياء معينة خاصة بهم داخل المدن التى هى الجيتوات، والتزبى بزى معين، والتعامل مع غير السيهود بطريقة معينة، بل إن اللغة الوطنية (لغة البلد التى يعيشون فيها) التى يتحدثون بها أخذت طابعًا معينًا نتيجة لإحلال بعض مفردات عبرية أو آرامية محل مفردات اللغة الوطنية. وقد حسرص السيهود رغم حياة العزلة تلك على استمرار الاتصال ببعضهم فى سائر الدول، وهكذا ظهسرت لغسة ((البديش)) فى شرق أوروبا، وهى لغة الأشكيناز؛ وهى عبارة عن لغة ألمانية قديمة مختلطة بكلمات عبرية، وتكتب بالحروف العبرية، وقد استكملت هذه اللغة مقوماتها خلال القرنين الثالث عشر والرابع عشر الميلاديين/ السابع والنامن الهجريين (٢٠).

وإذا مساكانت هذه الخلفية التاريخية لواقع اليهود فى غرب أوروبا، فإن أحوالهم قد تختلف فى الجانسب الآخسر من حوض البحر المتوسط؛ فقد شهدت كل من مصر وشمال إفريقيا والشام منذ القسرن الثالث عشر انخفاضًا عامًا فى عدد السكان؛ فقد خلف الفاطميين فى حكم مصر المماليك، وأرهقوا السكان بكثرة مطالبهم لتمويل مشروعاتهم العسكرية، فهبط عدد السكان إلى نصف ما كسان عليه أيام سابقيهم. وأخذ اليهود يفدون أفواجًا على شمال أفريقيا حيث أصبحت لهم مراكز

<sup>( )</sup> مارجوليز، م. ل.، ماركس، أ.: تاريخ الشعب اليهودى، جــــ ا، الطبعة الخامسة، نيويورك، ١٩٦٤م.، ص١٣٤ – ١٣٥؛ راجع أيضًا: فؤاد حسنين على: المجتمع الإسرائيلي، جــــ ٢، ص٢٠ – ٢١؛ كامل سعفان: اليهود تاريخ وعقيدة، ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) عائشة راتب: الصهيونية العالمية وإسرائيل، القاهرة، ١٩٧١م.، ص٨١.

هامة، كما وفدوا أثناء القرن الخامس عشر الميلادى/ التاسع الهجرى على تركيا حيث تولوا أمور التجارة، فما لبثوا في بضع سنين من وصولهم أن حاولوا السيطرة على التجارة الدولية مع الشرق، وأصبحت القسطنطينية مقرًا هامًا لهم<sup>(١)</sup>.

وقد ظل الجيتو قائمًا كمؤسسة تقوم بدور حيوى من حيث هو بنيان اقتصادى اجتماعي إدارى يوفسر لأعضماء الجماعسات اليهودية الاستقلال كجماعة وظيفية وسيطة لها مصالحها ومشاكلها الاقتصادية، ولها هويستها الدينية والأثنوجرافية المستقلة، وبالتالي غلبت على طبيعة الجماعات السيهودية الأوروبية تنظيماتها الاجتماعية المبنية على الدين أكثر من كونها جماعات سياسية مستقلة حيث افتقدوا العمل في إطار سياسي مع من حولهم، إذ لم يكن عليهم أن يواجهوا المشاكل المرتبطة بإدارة الدولة، كما لم يتحملوا المسئولية بشكل كاف عن تدعيم القانون العام فيها، فضلاً عن انفصالهم أصلاً من الناحية الاجتماعية عن باقى المجتمع الكبير خاصة في مجالات ينظمها الدين السيهودى مسئل الزواج والعلاقات التجارية<sup>(٢)</sup>، ومع أواخر العصور الوسطى الهار مركز اليهود الاقتصادى بعد تحكمهم السابق في رؤوس الأموال الأوروبية، حيث تدنوا من تجار دولين إلى مـــرابين ثم إلى مــــرابين صغار، وحينما كان المدين يعجز عن الدفع، تصبح السلعة المرهونة ملكًا للمــرابي الذي كان يسلمها للشخصية الأساسية الثانية في الجيتو وهو التاجر المتجول(٢٠). ويمكن إجمال العوامل التي أدت إلى تكوين جماعات اليهود في أوروبا في: تماسكهم الداخلي نتيجة الحرص على التضامن، وبغرض الحفاظ على التقاليد الثقافية الأساسية، وكانت نواة هذا التضامن واضحة فى الأسرة، وامتد ليشمل العناصر البارزة في مجتمعهم بشكل أكثر قوة مما جعل من الجميع نسيجًا مــتكاملاً واحدًا. كذلك كان كل من يخرج عن التقاليد والنظم المألوفة عند الجماعة يعد خارجًا ومــرتدًا<sup>(٤)</sup>، وقد أدى ذلك كله في النهاية إلى إبراز جماعات اليهود على أنما تكتلات منفصلة غير منسجمة مع المجتمع الأوروبي المحيط بما.

**(Y)** 

 <sup>(</sup>١) حسين شريف: المفهوم السياسي والاجتماعي لليهود عبر التاريخ من العهد القديم إلى مفاوضات السلام الشرق أوسطية (١٩٠٠ق.م. – ١٩٩٥م.)، الجزء الأول، من العهد القديم إلى قيام دولة إسرائيل (١٩٠٠ق.م – ١٩٤٨م)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٥م.، ص١٤٩ – ١٥٠.

Eisenstadt, S. N., Jewish civilization, p.80.

<sup>(</sup>٣) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جــ، ص ٢٩٠ - ٢٩٣.

Eisenstadt, S. N., Jewish Civilization, p.82.

هكذا أكد عوبديا في خطاباته على ظاهرة الجيتو اليهودي الأوروبي في مدن تقع داخل مجتمعات شرقي البحر المتوسط. أما بالنسبة للجيتو ف المجتمعات الإسلامية فالوضع لا يختلف كثيرًا في نظره، إذ يشـــير هذا المستوطن اليهودي إلى وجود شوارع بعينها تخصهم، وهذه الشوارع التي ينفردون بسكناها هي التي ترمز إلى مجتمع الجيتو اليهودي كما هو الحال في شارع اليهود بالقاهرة، كذلك سجل (رأنه يوجد في الخليل حوالي عشرين أسرة يهودية يقيمون جميعًا في فناء مقصور عليهم، ولا يــندس فيما بينهم مسلم(')))، ويتعرض خطاب الطالب اليهودي إلى وجود حي خاص لليهود في القدس، وهم يمتلكون مفتاح البوابة المؤدية إليه (٢)، فخريطة توزيع اليهود في كل من مصر والشام لم تكن واضحة؛ حيث اكتفى عوبديا بالتعرض لهم في المناطق التي صادفهم فيها وهو في طريق رحلته داخل دولة المماليك؛ ومن ثم كانت الإسكندرية والقاهرة والقدس والخليل بمثابة المدن التي احتوت على مواطنين يهود بشكل واضح عنده (٣). وإذا ما كان يهود المجتمع الإسلامي قد اعتادوا سكني حارات تخصهم، ومثلنا في ذلك شارعهم بالقاهرة، فشأهم في ذلك هو شأن حارة النصاري وحارة الروم ودرب البرابرة، تصنيفًا قائمًا على الدين أو العرق، وكذلك حارة النحاسين والمغربلين والعطـــارين والفحـــامين انطلاقاً من أن أصحاب الحرفة الواحدة في مصر آنذاك كانوا يرتبطون ببعضهم البعض بعدة أواصر حتى وإن اختلفت دياناهم؛ إذ كان أرباب الحرفة الواحدة يتمركزون جغرافيًا في مكان وأحد يعرف باسم الحرفة، وإن كانت الطبيعة التآزرية للأقليات قد حكمت السيهود بحسيث كانوا يشكلون جماعات صغيرة داخل المدن التي سكنوها؛ فإهم لم يكونوا نسيجًا اجتماعـــيًا خاصًا يختلف عن النسيج الاجتماعي العام، وإنما كانوا جزءًا عضويًا داخل هذا النسيج الكلي(1).

وعلى ذلك يمكن القول بإنه لم يكن هناك جيتو مهنى خاص باليهود فى المجتمع الإسلامي بمعنى أن الجستمع لم يعزلهم ويحدد نشاطهم وعملهم فى مهن أو حرف حقيرة باعتبارهم أقلية منبوذة كما

Obadiah, Op.Cit., p.249.

A student's letter, p.89.

Obadiah, Op.Cit., passem;

بنيامين التطيلي: الرحلة، ص١٧٠ - ١٧١.

<sup>(</sup>أ) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص٢٤، ٢٧، ١٠٠؛ وقد حرصت هذه الدراسة (ص٣٦ – ٦٥) على التدليل على عدم وجود ((جيتو حرف)) لليهود في مصر، وهذا يتبين من خلال انفتاحهم على المجتمع نتيجة تغلغلهم في حرف مختلفة جنبًا إلى جنب مع المسلمين والمسيحين.

هو الحال فى بالبرمو، والدراسات تفيد أن هناك نماذج وافية تدل على أن اليهود قد عملوا فى كافة المهسن والحرف التى عرفها المجتمع المملوكى عكس أوروبا العصور الوسطى؛ حيث كانت التفرقة العرقية تفرض على اليهود ممارسة بعض المهن والحرف المهينة غير المنتجة، وتحصرهم فى نطاق ضيق طوال تلك العصور حتى عصر النهضة بل والعصور الحديثة (١). ولم يقف الأمر عند هذا الحد، فكما رأينا احتل اليهود المناصب الرفيعة والوظائف الحساسة المهمة حتى أن زعماءهم حملوا لقب الشيخ تسوقيرًا واحترامًا لهم. وهذا كله إن دل على شئ فإنما يدل على القدر الوافر من التسامح الذى أبدته السلطات المملوكية تجاه اليهود.

### ب: الجهاز الإدارى عند اليهود في المجتمعين الأوروبي والمملوكي

أما في داخل الجيتو اليهودى فإن خطابات عوبديا تقدم مادة متناثرة يمكن من خلالها الوقوف على أسس الجهاز الإدارى الذى ينظم مجتمعات اليهود التى مر بها؛ ففي باليرمو تحدث عن وجود (رقصر فخم وضخم، وهو مقر إقامة الرجال الذين يعملون بسلك القضاء وإدارة شئون المجتمع، ومن هؤلاء كان الملك يقوم بتغيير الني عشر رجلاً كل عام، ويمنحهم سلطة جباية الضرائب وتقييم الغرامات الواجب دفعها وإقرار عقوبات الحكوم عليهم بالسجن. وليس عندى ما يمكن قوله في شان هذا النظام، وهؤلاء الأشخاص النكرة الذين في الغالب يوصفون بالسوء، فهم في العادة يمكنهم طي الحاكم عن طريق الهدايا والهبات حتى يتمكنوا من الانخراط في هذا النظام الحاكم، وما يلبسئون أن يعوضوا ذلك بما يفرضونه من ضرائب على المعبد والطائفة اليهودية، وكذلك فإن الأهال البؤساء مثقلون بالضرائب، أما تلك الطغمة المختارة من رجال النظام فهي مدعومة من الحاكم، ولذا فهي ذات سلطة مطلقة، ومن ثم فقد بلعت القلوب الحناجر من شدة البؤس<sup>(۲)</sup>)). ومن الواضح أن هؤلاء الرجال هم أعضاء مجلس البرناسيم Parnasem الذي كان معروفًا في المجتمع الأوروبي فترة العصور الوسطى داخل الجيتو اليهودي، وهم مجموعة من الموظفين بعضهم لا المجتمع الأوروبي فترة العصور الوسطى داخل الجيتو اليهودي، وهم مجموعة من الموظفين بعضهم لا الجيم عارئ، وبعضهم الآخر يعمل نظير أجر، وكان هذا المجلس يقوم بالفعل بالمهام التي أشار السابع والثامن المجريين في أوروبا على ألها أكبر معين القرنين الثالث عشر والرابع عشر الميلاديين/ السابع والثامن الهجريين في أوروبا على ألها أكبر معين القرنين الثالث عشر والرابع عشر الميلاديين/ السابع والثامن الهجريين في أوروبا على ألها أكبر معين

<sup>(</sup>١) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص٨٨، ٩٧.

Obadiah, Op.Cit., pp.211-212.

**<sup>(</sup>Y)** 

للملك ف حكمه بتمويله بسخاء وبغرض ابتياع الميثاق الذى يحمى حقوقها الدينية والاقتصادية، وأخذ أفرادها يقومون بدور رجال الملك<sup>(۱)</sup>، فيعتقد أن أعضاء مجلس البرناسيم فى باليرمو قد شكلوا نواة لهذا النظام لاشتراكهم فى كثير من الصفات مع فتة يهود البلاد.

تطرق عوبديا أيضًا إلى الأسلوب المتبع فى إدارة معبد جماعة اليهود فى ميسينا فذكر: ((أما فيما يتعلق بإدارة شئون هذا المعبد، فهناك عدد من الأشخاص يتم اختيارهم سنويًا للقيام بأعمال إدارية، وكانوا يضطلعون بالمهام ذاهًا التى يقوم بما يهود باليرمو<sup>(٢)</sup>)). وعليه فقد كان المعبد فى ميسينا هو المكان المقرر له أن يشهد اجتماع مجلس البرناسيم بدلاً من القصر كما هو الحال فى باليرمو، ويبدو أن تفساوت حجم جماعة اليهود هو الذى يحدد طبيعة ظروف عمل كل مجلس؛ إذ أن جماعة يهود باليرمو ضعف عدد يهود ميسينا تقريبًا. ولذا بدأ أكثر نضجًا فى أدائه الإدارى.

من ناحية أخرى أشار عوبديا إلى وجود رئيس لليهود فى كل من باليرمو ورودس، حيث ذكر أن رئيس يهود باليرمو دعاه إلى إلقاء الدروس الخاصة بيوم السبت، الأمر الذى لقى ترحابًا منه، أما رئيس اليهود فى رودس فقد كان فى استقبال عوبديا واليهود الذين كانوا معه عند وصوله الجزيسرة، وقسام بستوفير أسباب الراحة والاستضافة (٣). وجدير بالذكر أن منصب رئيس اليهود السيرناس أو البرنيس Parnas لم يقتصر على الإشراف على النواحي الدينية وتنظيم المعاملات بين السيهود المحلسيين وأقرامهم العرباء فحسب، إنما هو رئيس الجماعة الذى كان يترأسها فى كل المناسبات، كما كان يرأس اجتماعات الهيئة الإدارية (البرناسيم)، ومن مهامه مراقبة الموازين وتقرير المرتبات التي تدفع للموظفين التابعين للمجلس، وهو قائدهم على المستويين الديني والدنيوي، لذا المرتبات التي تدفع للموظفين التابعين للمجلس، وهو قائدهم على المستويين الديني والدنيوي، لذا كان يختار أكثر الناس تفقهًا في الدين لهذا المنصب، ولم يكن يتقاضي أجرًا عن عمله. ويليه منصب الجابي أو المحصل، وتعد وظيفته أهم الوظائف بسبب طبيعة الجماعة اليهودية في العصور الوسطى في أوربا كعنصر نافع مالى، حيث كان يحدد الضرائب ويقوم بجمعها لصالح السلطات الحاكمة (على العرب العرب العرب الفع مالى، حيث كان يحدد الضرائب ويقوم بجمعها لصالح السلطات الحاكمة (على العرب العرب العرب الفع مالى، حيث كان يحدد الضرائب ويقوم بجمعها لصالح السلطات الحاكمة (على العرب العرب كون يتقاضي المناح العرب العرب كان يحدد الضرائب ويقوم بجمعها لصالح السلطات الحاكمة (العرب العرب كون يقوم المحدد الضرائب ويقوم بجمعها لصالح السلطات الحاكمة (العرب العرب العرب العرب المحدد الضرائب ويقوم بعمها لصالح المحدد المناح المحدد الضرائب ويقوم المحدد المحدد الفرائب ويقوم المحدد المحد

<sup>(</sup>١) عبدالوهاب المسيرى: الأقليات اليهودية، ص٣٣.

Obadiah, Op.Cit., p.214.

وعن أعداد أسر اليهود في مجتمعي باليرمو وميسينا راجع: الجزء الخاص بالبعد الاجتماعي في هذه الدراسة.
(")

<sup>(</sup>٤) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جــ٤، ص٦٦، ٢٩٢، ٢٩٧.

أبسرز مهسام السبرناس الاجتماعية توفير الخدمات الاجتماعية للفقراء والمحتاجين وإدارة ممتلكات الأوقاف<sup>(١)</sup>.

أما عسن الجهاز الإدارى فى الدولة المملوكية المنظم للمجتمع اليهودى، فقد أتى على رأس المجتمع اليهودى ذلك الرجل الذى حمل لقب النجيد Nagid الذى تناوله عوبديا فى خطابه الأول بالقسول: ((إن النجسيد اليهودى الذى يتخذ لنفسه من القاهرة مستقرًا قد جُعل رئيسًا على كل اليهود الذين يخضعون تحت سيادة سلطان مصر ... وهذا النجيد كان يدعى الرابى ناثان هاكوهين اليهود الذين يخضعون تحت سيادة سلطان مصر ... وهذا النجيد كان يدعى الرابى ناثان هاكوهين وحكيم Nathan Ha-Cohen (محمد و رجل غنى وحكيم وتقسى وطاعن فى السن، وينحدر من البربر، وحينما قدمتُ إلى القاهرة، أبدى لى عظيم التقدير، وأحسبنى كما يحب الأب ابنه)) ثم أشار عوبديا إليه مرة أخرى حاملاً لقب ((أمير اليهود))(7), وبالفعل فحينما انتقل إلى القدس أخبر أخاه فى خطابه الثانى قائلاً: ((وإبى أسكن هنا بالقدس فى البيت الخاص بالنجيد، الذى قام بتعيينى حاكماً(7)).

ومنصب النجيد على هذا النحو يستوجب أن نقف عليه لأهميته بالنسبة للمجتمع اليهودى، وهذا وقبل ذلك وبداية فما يلفت النظر دوره فى استقبال اليهود الغرباء واستضافتهم بكل كرم، وهذا ما أشاد به الرحالة ميشولام بن مناحم (٤) فضلاً عن عوبديا نفسه الذى قام بدوره باستقبال الطالب اليهودى وأخيه حينما وصلا القدس عام ١٤٩٥م. / ١٠٠هه. (٥) الأمر الذى يبدو معه أن النجيد

Obadiah, Op.Cit., (Y) p.239.

ظل نجيد اليهود يحمل لقب أمير طيلة العصر الإسلامي، إلا أنه توقف استخدامه بعد الفتح العثماني حيث استبدل بلقب الحاخام الأعظم التابع للحاخام باشا في استانبول. انظر:

Ben-Sasson, H. H., A History of the Jewish people, p.377.

راجع أيضاً: عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ، ص٦٦؛ عبدالرحمن بشير: اليهود في المغرب العربي، ٢٢- ٢٦٦هـــ/ ٦٤٢ – ١٠٧٠م.، الطبعة الأولى، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، ١٠٠٧م.، ص٢٩٩، ح٥.

Obadiah, Op.Cit., p.229.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.172.

A student's letter, p.86.

<sup>(</sup>١) عرفة عبده على: ملف اليهود، ص٢٣٦.

ناثان اكتسب سمعة محمودة بين يهود العالم، وخاصةً أولئك الذين تعرضوا للطرد من أيبيريا، فقرروا الهجرة إلى مصر وفلسطين حيث يتم استقبالهم استقبالاً طيبًا (١).

وتكمن أهمية وظيفة النجيد أيضًا في إدارة مجتمع اليهود في أنه يأتي على رأس جماعةم في مجمل الدولة المملوكية، بل وفي كل الدويلات الإسلامية التي استقلت عن الخلافة العباسية بداية من القرن العاشر الميلادي/ الرابع الهجرى، حيث الأندلس وإفريقية واليمن فضلاً عن مصر؛ ذلك أن الدولة الإسلامية كانت تحرص على تعيين رؤساء لكل الجماعات غير الإسلامية لإدارة الشئون الداخلية للجماعة (٢) وفي ظل السيادة المملوكية يوضح لنا عوبديا أن النجيد تولى رئاسة اليهود في الداخلية للجماعة فمن الثابت أن سلطة نجيد اليهود في القاهرة قد امتدت لتشمل يهود القدس أيضًا ذلك أن: ((وأمير اليهود الحالي كان قد أقام في القدس فترة طويلة فيما مضى، بيد أنه كان يضطر للى مغادرةا وتركها)) ليعود إلى القاهرة، أما عن اختصاصات النجيد يذكر عوبديا عنه: ((له كل السلطة التي للسلطان، وبإمكانه معاقبة وسجن أولئك اليهود الذين يقدمون على مخالفة مراسيمه، كما أن له أن يعين قضاة مجتمعاقم (٣)). ويؤكد ميشولام بن مناحم على المعلومات والاختصاصات التي أتي بما عوبديا في هذا الصدد (١٠).

وفى ضوء المادة التى بالخطابات لنا أن نتخيل الهيكل الإدارى المنظم لجماعة اليهود تحت رئاسة وإشسراف النجيد، وبداية فكما ذكر عوبديا كان النجيد يعد أكبر الموظفين على رأس هذا الهيكل نظرًا لحملسه لقب أمير، إذ أن هذا يعنى أنه يرتدى الخلعة بأمر سلطانى. وكانت وظيفته تقتضى المحافظة على ترابط الجماعة والقيام بدور الوسيط بينهم وبين السلطات المملوكية، وتتطلب ذلك منه تشكيل فريق عمل من أجل تنظيم المجتمع اليهودى فى ظل سلطات واسعة تمتع بها. وعلى هذا الأساس له أن يعين عددًا من الموظفين عُرِفوا فى التاريخ اليهودى باسم ((الجاؤونيم)) Cohanim

Fargeon, Mourice, les juifs en Egypte, p.135.

 $<sup>\</sup>dot{\circ}$ 

Ben – Sasson, H. H., A History of Jewish people, p.377.

وقد ناقشت إحدى الدراسات الآراء الخاصة ببداية ظهور منصب النجيد فى مصر، وما إذا كان أول ظهور له على يد الفاطمين، وقد مال صاحبها إلى أنه لو حدث ذلك لكان من المعتقد أن يسجله المؤرخون المسلمون كما خلص إلى أن الوثانق اليهودية أشارت إلى منصب النجيد فى القرن الحادى عشر الميلادى، ولم يستقر وجوده إلا فى القرن الخالث عشر الميلادى، واجع: قاسم عبده قاسم: اليهود فى مصر، ص ٢٠ – ٦٤.

Obadiah, Op.Cit., p.229.

<sup>(1)</sup> عرفه عبده على: ملف اليهود، ص٢٣٩- ٢٤٠.

(ومفسردها جاؤون) اكتفى عوبديا بمجرد الإشارة إليهم، وكان عليهم مساعدة النجيد في أعباته الوظيفية. وهو لقب بشير إلى الرفعة والعظمة والاحترام، ثم تطورت دلالة هذا الاسم بمرور الوقت ليشسير إلى كل من نبغ في أمور التوراة وصولاً إلى عهد عوبديا وبعده. ومن ثم فهم صفوة المجتمع السيهودي المسئلين لفناته المختلفة. وفي العادة يكونون علماء وفقهاء، وانطلاقاً من هذه المكانة أعدوهم شيوخهم أو زعماءهم الدينيين، فغدا لهم سلطة الإشراف على السلوك الديني والأخلاقي المسيود وشتون الزواج والطلاق وتعيين أو إقالة الخطباء والحزانين والجزارين الشرعيين ومراقبة أعمال المحاكم الشرعية وتحديد صلاحيات القضاة الشرعيين، وكانت قراراقم في الأمور الدينية والإدارية نافذة اللهودية في القدس قد فكرهم بالشيوخ كما ذكرهم ميشولام بن مناحم شيخ Sheik مستخدمًا اللفظ العربي الذي سمعه ذكرهم بالشيوخ كما ذكرهم ميشولام بن مناحم شيخ Sheik مستخدمًا اللفظ العربي الذي سمعه عسنهم وقت زيارته للقدس أو أطباء أو أعضاء مجلس العائلات؛ إذ كان يتم ترشيح وكيل عن كل علي كوفم من رجال الدين، إنما قد يكونون تجارًا أو من الأعيان أو أطباء أو أعضاء مجلس العائلات؛ إذ كان يتم ترشيح وكيل عن كل يكونون تجارًا أو من الأعيان أو أطباء أو أعضاء مجلس العائلات؛ إذ كان يتم ترشيح وكيل عن كل عائبة ليمثلها في المجلس بعد موافقة السلطات المملوكية، وفي حالة وفاة أحد الشيوخ، يمكن توريث منصبه للابن (عن). هذا وقد استندت سلطة هؤلاء الموظفين ((الجاؤون)) على عدد من الرجال لضبط منصبه للابن على وقيلة الأحكام والأعمال الإجرائية (هو).

ومن الناحية الدينية فعلى الرغم من كون النجيد ربانياً، إلا أنه كان يمارس الإشراف على النشاط الديني لمختلف الطوائف اليهودية بتعيين اثنين من الوكلاء لمساعدته، أحدهما رئيسا للقرائين والآخسر للسامريين، إلا أن رئيس السامريين كان يتلقى خطاب تعيينه من الحكومة مباشرة، ويأتى

( )

<sup>(</sup>¹) عبدالرازق أحمد قنديل: الأثر الإسلامي في الفكر الديني اليهودي، دار التراث بالقاهرة بالاشتراك مع مركز بحوث الشرق الأوسط، ١٩٨٤م. – ١٤٠٤هـ..، ص١٤٤هـ عدد على: ملف اليهود، ص ٢٢٧ – ٢٢٨.

Obadiah, Op.Cit., p.229; Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.196.

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{T}})$  عرفة عبده على: ملف اليهود،  $(^{\mathsf{T}})$ 

Ashtor, A History of The Jews, II, p.390.

انظر أيضًا: محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص٢٥٦- ٢٥٧.

Johnson, Poul, A History of the jews, p.183.

الإشــراف على طائفة الربانين من خلاله هو شخصيًا بصفتها أكثر طوائف اليهود عددًا في المجتمع الإسلامي (١٠).

ومن الناحية القضائية فمن اختصاصات النجيد الحكم بين أعضائها حسب الشريعة، والحكم في الأحوال الشخصية وحق الطرد من حظيرة الدين، بل وتعيين القاضى الخاص بكل طائفة الذى كان ينستخب من بين أفراد الطائفة، ويصدق النجيد على الاختيار (٢). وفي حالة رفض أحد اليهود دفع الضريبة الأسبوعية الاستثنائية أو الجزية، وما قد يفرض من ضرائب أخرى يتعرض للضرب بحكم قضائى من شخص غير يهودى إلى أن يمتئل للدفع، وذلك في وجود النجيد (" ونائبه في القضاء الذي يدعى ((ديان)). كذلك ومن الثابت أيضًا أن للنجيد الحق في صياغة القوانين التي تحكم حياة طوائف اليهود في الدولة، وهو الذي أعطى قوة للأنشطة القضائية بين طوائف المجتمع اليهودي. وقد ظلت سيطرة النجيد على القضاء اليهودي ثابتة حتى أواخر العصر المملوكي (٤).

وهسناك اختصاصات تنفسيذية، فقد تبن لعوبديا أن من أهم وظائف النجيد: حقه فى توقيع العقوبات مثل الجلد والسجن، وإشرافه على إقرار تعاليم الدين حسب الشريعة والفتاوى، وتحديد مستويات أعضاء الجماعة وثرواهم لتقرير قيمة الضرائب، كما كان يقوم بالحفاظ على الأمن بشكل عام. وكانت الدولة المملوكية قد لجأت بالفعل إلى نجيد اليهود فى القرن الخامس عشر الميلادى/ التاسع الهجرى عدة مرات لإعانتها على جمع الأموال من اليهود (٥) وألزمته بسداد مبلغ عسدد لها، وكان عوبديا قد سجل شيئًا عن المرة الأخيرة التي جمع فيها السلطان الضرائب التي قدرت بخمسة وسبعين ألف قطعة ذهبية من يهود القاهرة وحدهم فضلاً عن جمعه للجزية ولضريبة أسبوعية إضافية (١)، وكان معاونوه من شيوخ اليهود يتولون الإشراف على صدقات الفقراء وإغاثة أسبوعية إضافية (١)،

<sup>(</sup>¹) المقریزی: السلوك، جـــ۱، ق۳، ص۷۲۸؛ القلقشندی: صبح الأعشی، جــ۱۱، ص۲۹۱–۲۹۲؛ انظر أیضًا: عبدالوهاب المسیری: موسوعة الیهود، جــــ\$، ص٦٦؛ قاسم عبده قاسم: الیهود في مصر، ص٦٥، ٦٧.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.172.

Obadiah, Op.Cit., pp.229, 242.

<sup>(1)</sup> محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص٢٧٦، ٢٧٦.

Obadiah, Op.Cit., p.224.

المحتاجين وعابرى السبيل ودفع الجزية عن العاجزين، وتعليم الصبيان الفقراء واليتامى ودفن الموتى ودفسع ودفسع رواتب الموظفين وصيانة المعابد وفداء الأسرى، وذلك من خلال الإيراد الوحيد المتمثل فى التبرعات<sup>(۱)</sup>. هذا وتكشف المصادر عن أن منصب النجيد أصبح وراثيبًا فى مصر بين أولاد موسى بن ميمون، إذ شغلوه مدة تناهز القرنين من الزمان<sup>(۱)</sup>.

أما بالنسبة للدور الذى لعبه عوبديا شخصيًا فى مجال الإدارة فلعله يتضح من أن المصادر المعاصرة ذكرت وجود رابى بالقدس يدعى يعقوب بن موسى R. Jacob ben Moses حمل لقب نجيد أيضًا، ورد اسمه ضمن قائمة طويلة من علماء اليهود وشيوخهم وأعيافهم المبرزين الذين كانوا يترأسون جماعتهم فى المدينة المقدسة، ويتولون زعامة الاجتماعات الدينية والاحتفالات التى تعقد فى المناسبات الخاصة بهم (٣). ولما كان النجيد بالقاهرة – وهو الرابى ناثان هاكوهين آنذاك – يعين له نائسبًا بالقدس يعينه فى عمله، ويترأس الجماعة نيابةً عنه فيها (٤) يصبح واضحًا أن عوبديا هو الذى تولى هذا الدور بموجب أنه أصبح حاكمًا على جماعتهم مع فريق عمل من كبار الموظفين يتألف من خسة رجال تولى هو رئاستهم (٥).

على هــذا النحو يلاحظ أوجه الشبه بين وظيفة كل من رئيس اليهود البرناس في المجتمعات السيهودية الأوروبية ووظيفة النجيد في المجتمعات اليهودية داخل المجتمع الإسلامي، وهذا ما تؤكد عليه دوائر المعارف المتخصصة التي تذهب إلى أن لقب النجيد كان يمنح إلى رئيس اليهود سواء في البلاد الإسلامية أو في البلاد المسيحية فترة العصور الوسطى(١٠). ولكن نلحظ أن عوبديا قد قصر الستخدام لفظة نجيد على الإشارة إلى رئيس اليهود في دولة المماليك في القاهرة والقدس رغم ما يفههم عما أورده من أن هناك تشابًا للدور الوظيفي للمنصب الواحد، وعليه نخلص إلى أن نجيد القاهرة أو القدس قد تمتع بحرية أكبر حيث أطلق له السلطان المملوكي العنان، في حين ظل قرينه

<sup>(</sup>١) محاسن الوقاد: اليهود في مصر الملوكية، ص٢٥٧.

<sup>(&</sup>quot;) المقريزى: السلوك، جــ ١، ق٣، ص٧٢٨؛ انظر أيضًا: قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص٦٥، ٧٧

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.196.

Ashtor, History of Jews, II, p.244.

Gotheil, Richard Deutsch gothard, and others, Jerusalem, p.12.

Ilana, Shamir, Shlomo Shavit, (eds.) Encyclopedia of Jewish History, Events & (1) Eras of the Jewish people, p.271.

الأوروبي مُكــبلاً بالقيود الصارمة التي يضعها الحاكم، إذ كانت قد اتخذت شكل السُخرة. وهذا يشهد لصاحب الخطابات على أنه كان محقًا في التمييز بين اللقبين الأمر الذي يجعلنا نؤكد أن نقب البرناس)) كان قاصرًا على رئيس اليهود في مجتمعاقم الأوروبية فحسب.

كسان عوبديا على ما يبدو غير قانع بالأداء الإدارى المملوكى فى القدس على مستوى طائفته الدينسية، حيث يؤكد على أن الفرصة متاحة أمام اليهودى الذكى الملم بالعلوم السياسية أن يتبوأ منصبًا قياديًا ((إذ لا يوجد من بين كل الأهالى رجل حكيم له حس خاص، ولديه الحنكة للتعامل مسع رجاله التابعين له بدماثة، فجميع أولئك جهلاء سينو الظن فى من حولهم، وكل ما يهمهم هو الكسب المسادى فقط(۱))، ولعل هذا التقييم من شأنه أن يبرز أمرين أساسيين أولهما أن الحرية كانست مكفولة لجماعة اليهود كى يبرز من بينهم قيادى ماهر شريطة أن يحمل حسًا سياسيًا، وأن يكسون ذكيبًا ولديه القدرة على مسايسة من حوله فى ظل فهم واع، وثانيهما فهو يعنى نفسه فى النهاية إذ أصبح هو تلك الشخصية التى يتحدث عنها.

#### ج: الضرائب

وفى مجال دفع اليهود للضرائب، فقد تضمنت الخطابات ذكر شي عنها فى مجتمعات اليهود فى الجانب الأوروبي، حيث كانت أولى مهام البرناس، فى حين بين لنا عوبديا أن جمعها يعد أبرز مهام موظفى الدولة المملوكية من اليهود الذين تولوا جمعها من جماعتهم، وذلك تحت إشراف النجيد. بيد أن أولى الضرائب التى تعرض لها هذا المستوطن تلك التى شهدها بمجرد دخوله الأراضى المملوكية عبر ثغر الإسكندرية بصفته ذميًا غريبًا. وبصفة عامة فقد اهتم بإخبار ذويه بأن: ((كان سلطان مصر [الأشرف قايتباى] يتلقى قيمة الضرائب العائدة من الصادرات والواردات التى يتم دفعها مع دخول أى سلم إلى الإسكندرية، علماً بأن الضريبة هناك مرتفعة للغاية حتى تلك الأموال السائلة التى تجلب يجب أن يدفع اثنان فى المائة من قيمتها. أما بالنسبة لى فبعون الله لم أضطر إلى دفع رسم دخول من مالى الخاص، كما لم يخضع مهربو البضائع إلى أية عقوبات خاصة من قبل جباة المضرائب المصريين (٢٠)). وهكذا توجد إشارتان لنوعين من الدفع بالميناء؛ مكس يفرض على السلع الواردة، وضريبة دخول الغرباء. وعليه يفترض أن يتم تفسير إعفاء عوبديا من دفع الضريبة المقررة على الملوكية الإسكندرية وفقًا للقواعد المعروفة عند السلطات المملوكية التى تقضى بإعفاء رجال

Obadiah, Op.Cit., p.235.

<sup>(&#</sup>x27;)

الدين من دفع الضرائب بما فيهم حاخامات اليهود<sup>(١)</sup>. وهو أمر لم يبينه عوبديا إلا أن عباراته يمكن تفسيرها بشكل أكثر قربًا من الواقع من خلال الوقوف على تجربــة اليهودى ميشولام بن مناحم الستى وقعست في عصمر السلطان ذاته عند بوابة الإسكندرية أيضًا إذ ذكر: ((كان على الأغيار [المسيحين] دفع ثلاث عشرة دوكية(٢) عن كل فرد منهم عند دخولهم إلى الإسكندرية، ولم يكن في وسعهم الخروج منها إلا عندما يدفعون هذا المبلغ. أما اليهود فليس عليهم أن يدفعوا أي شي، بــيد أنـــه علـــيهم فقط الحصول على إذن من الأمير قبل خروجهم من المدينة)) كذلك أوضح ميشولام: ((لم يدفع اليهود شيئاً من الضرائب على السلع إلا أن المسيحيين كان عليهم دفع عشرة في المائة من قيمتها، وكان من المستحيل تجنب دفع الضريبة)). ويضيف في موضع آخر: ((لم يكن علميّ أن أدفع أية أموال عن الأحجار الكريمة التي اشتريتها في مصر، والتي يدفع عنها الأناس الآخــرون عشرة في المائة من ثمنها(٣)). وشهد الطالب اليهودي أنه ((لعدة مرات سب المسلمون المسيحيين، لكنهم لم يقولوا كلمة على اليهود في ميناء بيروت)(أ). وبذلك يتضح أن السلطات المملوكسية كانست تعفى اليهود من دفع ضريبة الدخول إلى المدينة دون مسيحيي أوروبا، وهو ما أكـــده عـــوبديا، غير أنه ظن أنه أعفى منها بشكل شخصى، كما يتضح أن اليهود كانوا ينعمون بتسمهيلات خاصة باستثناء سلعهم من دفع المكوس المفروضة عليها، وهو الأمر الذي لم يستوعبه عوبديا، وظن أن جباة الضرائب دابوا على إعفاء مهربي البضائع من العقوبة علمًا بأن هؤلاء كانوا يهـودًا رافقوه في السفر مصداقًا لما أخبرنا به ميشولام بأن هذا كان بمثابة قاعدة أفاد منها اليهود فقط دون غيرهم، ومن ثم فنقلهم للسلع دون ضريبة لا يمكن اعتباره نوعًا من أنواع التهريب.

هكفذا تأكد أن ظاهرة ارتفاع الضرائب والجمارك بالنسبة للأجانب لم تكن مؤثرة سلبًا على اليهود برغم الأزمات الاقتصادية التى تعرضت لها السلطنة المملوكية فى أواخر القرن الخامس عشر المسيلادى، تلك الأزمات التى دفعتها إلى اتخاذ بعض الإجراءات التى قد تتصف بالحدة أو المبالغة بغسرض تشديد قبضتها على سلع التجارة الخارجية، وذلك النقص الواضح فى عائدات مصر من

A students letter, p.78.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.158, 163, 167.

(,)

A student's letter, p.78.

<sup>(</sup>١) عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ٥، ص٢٧٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>\\</sup>) يفهم من خطاب الطالب اليهودى أن الدوكية البندقية هي التي كانت تـــــــــيَّـد باقى العملات فى التعامل فى شرقى المتوسط أواخر العصور الوسطى، ويذكر أنما تعدل ثلاثة عشر ونصف ماركو Marco . انظر:

الستجارة الخارجية بين أوروبا والشرق الأقصى، والتي كانت تدر أرباحًا وافرة للدولة سواء بإسهامها مباشرة في هذه التجارة، أم بتقاضى المكوس عنها أثناء مرورها(1). ومن ناحية أخرى احتكرت السلطات المملوكية عددًا من المواد أهمها البهار، كما ألها زادت من قيمة الأسعار على السلع عما أغاظ أوروبا، ولم تجد لها متنفسًا إلا باكتشاف طريق رأس الرجاء الصالح من قبل البرتغاليين(1). وبمراجعة إحدى الدراسات المتخصصة في العملات الإسلامية يتبين مدى تراجع الاقتصاد في تلك الآونة؛ إذ أثبتت أن الدينار الذهبي المضروب باسم السلطان الأشرف قايتباى وفي عصره يبلغ ٤, ١ سم في حين كانت الدنانير المضروبة في عهد سابقيه من السلاطين قد بلغت اثنين من السنتيمترات عما يؤكد على تراجع قيمته (1). ويبدو أن الإجراءات كانت جديرة بأن تلفت نظر عوبديا، فحرص على تدوينها وإعلام ذويه بها للإفادة من المعلومات.

أما على مستوى الضرائب على المسافرين والنقل الداخلى يذكر عوبديا: ((وف جميع هذه المناطق [أى مصر وفلسطين] سواء فى الوهاد أم النجاد تجد جباة الضرائب الذين يقدمون أنفسهم على أهم مشرفو أمن الطريق، وهم يدعون Napher نفر باللغة العربية. هؤلاء الرجال يأخذون الضرائب من اليهود كما يحلو لهم فى حصانة تامة. ومن القاهرة إلى هنا [حيث القدس] توجد عشرون بوابة مكوس؛ وبالأصالة عن نفسى فقد دفعتُ لهم جميعًا حوالى دوكية واحدة. وكان على السيهود القادمين من القاهرة أن يدفعوا مبلغًا وقدره عشرة دنانير فضية عند بوابة القدس، فى حين كان على اليهود القادمين من قبل يافا أن يدفعوا دوكية واحدة (أ)). وهنا تبرز بعض الملاحظات: أولها أن المسبلغ الذى كان الحاج اليهودى القادم رأسًا من أوروبا عبر يافا الواجب دفعه دوكية واحدة، وهو مبلغ زهيد إذ ما قورن بشلاث عشرة دوكية كان على الزائر المسيحى الأوروبي واحسدة، وهو مبلغ زهيد إذ ما قورن بشلاث عشرة دوكية كان على الزائر المسيحى الأوروبي دفعه دوكية والأمر الثاني أن عوبديا عومل وكأنه قادم من أوروبا رأسًا عبر ثغر يافا وقد دفع دوكية دفعها. والأمر الثاني أن عوبديا عومل وكأنه قادم من أوروبا رأسًا عبر ثغر يافا وقد دفع دوكية

 <sup>(</sup>۱) قاسم عبده قاسم: عصر سلاطين المماليك، ص٤٦٦؛ اليهود في مصر، ص١٥١؛ زبيدة عطا: يهود العالم العربي، ص٤٠١.

<sup>(</sup>۲) عبدالكريم رافق: العرب والعثمانيون، ص٩.

 <sup>(</sup>٣) عبدالجيد محمد الخريجي، نايف بن عبدالله الشرعان: الدينار عبر العصور الإسلامية، دار العلم، الرياض،
 ٢٠٢٤هـــ، ص٣٠ - ٢٠٩٩.

Obadiah, Op.Cit., (\$)

وباستخدام المقارنات فى المادة التى وردت فى خطاب الطالب اليهودى يتبين أن الدوكية الواحدة تعادل حوالى خمــاً وعشرين قطعة فضية.

واحدة، وفي ذلك تيسير واضح وكرم كان قد لقيه من قبل حين أعفى من دفع الضريبة عند بوابة الإسكندرية، في حين كان عليه دفع عشرة دنانير فضية لأنه قادم من القاهرة. وثالثها أنه حينما تسدخل نجيد القاهرة وكتب إلى نائبه في القدس في صالح ميشولام بن مناحم وقت زيارته المدينة لم يدفع الضريبة التي اعتاد اليهود دفعها<sup>(۱)</sup>. وبذلك يتضح أن نائب النجيد المقيم في القدس كان له حق التدخل من أجل إقرار ضريبة ما أو تعديلها أو إعفاء أحد اليهود منها. كما يتضح أن المتحصل مسن الضرائب كان يتم عنده جمعًا للمبالغ بغرض تسديدها مجتمعة إلى الإدارة المملوكية في المدينة بعد تسديدها بشكل تضامني من خلال هيكل جماعتهم الإداري.

وبعد الحديث عن الضرائب ذات الصلة بالتجارة الخارجية والداخلية المفروضة على الغرباء، والستى يغلب عليها صفة التعميم، تحدث عوبديا أيضًا عن الضرائب التى تخص جماعة اليهود داخل المجستمع المملوكى في القدس، بل ويعتقد أنه شمل جماعتهم أيضًا في مجمل المجتمع الإسلامى فيقول: ((أما اليهود في القدس فعليهم أن يدفعوا كل عام اثنتين وثلاثين قطعة فضية (") ضريبة رأس مثل الفقير في ذلك مثل الغني؛ فكل منهم عليه دفع هذه الضريبة بمجرد أن يشب عن الطوق ويبلغ عمر الرجولة (")) وأقر الطالب اليهودي بذلك مقدرًا الضريبة ذامًا في بيروت باثنين وثلاثين ماريني عمر الرجولة (")) وقر الطالب اليهودي بذلك مقدرًا الضريبة ذامًا في بيروت باثنين وثلاثين ماريني يهود القدس أن وهذه كانت بمثابة الجزية التي كانت تفرض على أهل الذمة من اليهود والنصاري داخل المجتمع الإسلامي سواء في القدس أم غيرها من بلاد، وبالفعل كانت تفرض على اليهود في شكل ضريبة تعرف باسم ضريبة الرؤوس أو ضريبة الجوالي، وكانت تفرض على كل شخص بالغ عاقل ("). وبصفة عامة فإن الجزية كانت تفرض على الرجال القادرين من أهل الذمة، ولا تؤخذ من النساء والأطفال والمسنين وغير القادرين جسمانياً (").

Meshulam of Voltera, Op.Cit., pp.169 - 173.

<sup>()</sup> 

 <sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) مع بدایات العصور الوسطی کانت الخمسة وعشرون دینارًا فضیًا تعدل دینارًا رومانیًا ذهبیًا واحدًا.
 انظر: زکی شنودة: المجتمع الیهودی، ص۵۳۳.

Obadiah, Op.Cit., p.242.

<sup>(,</sup> 

A student's letter, pp.78, 90.

<sup>()</sup> 

<sup>(°)</sup> ابن قيم الجوزية: أحكام أهل الذمة، ص٤٦، ٤٨؛ القلقشندى، صبح الأعشى، جـــــ١٣، ص٣٥٦، ٩٥٧؛ والجوالى: جمع جالية ويطلق على أهل الذمة، وهذا يرجع إلى أن عمر بن الخطاب (رضى الله عنه) أجلاهم=

وتفيد إحدى الوثائق العبرية، وتعود إلى القرن الحادى عشر الميلادى/ الخامس الهجرى بأن موظفي الخليفة العباسى كانوا يقومون بجمع ضريبة الرأس عن مجمل اليهود فى الدولة الإسلامية وفقًا لوضعهم المالى؛ فكان على اليهودى من الطبقة الثرية دفع أربعة دنانير ذهبية ونصف، ومن الطبقة الوسطى ثلاثة، ومن الطبقة الفقيرة عليه دفع دينار ذهبي ونصف كل عام (٢٠)، وكانت أعلى قيمة لهدف الضريبة فى القرن الخامس عشر الميلادى/ التاسع الهجرى، قد بلغت خسة وعشرين درهما، ووصلت أدى قيمة لها إلى عشرة دراهم (١٣)، والمعروف أن الجزية تعد شرطًا أساسيًا فى عقد الذمة. كما تعد من أهم الموارد المالية للدولة، ويعرف القائم على جمعها ((مباشر الجوالى))، ويتضح من حديث اليهوديين عوبديا وتلميذه أن السلطات المملوكية لم تكن تراعى التدرج فى دفع الجزية عيند جماعة اليهود وفقًا لمستوياقم المعيشية فى عصر السلطان قايتباى كما كان متبعًا فى الدولة الإسلامية سابقًا.

أما طريقة جباية ضريبة الجزية من جماعة اليهود، ففى الواقع لم يتعرض عوبديا لها تفصيليًا، واكتفى بإبداء ملاحظته نحو التعسف فى جمعها من قبل شيوخ اليهود وشدة العقوبة التى يتعرض لها المتخلف عن دفعها موضحًا شأنه شأن الطالب اليهودى ألها واجبة على كل يهودى داخل الدولة دفعها مجرد بلوغه سن البلوغ، وأضاف الطالب أيضًا (رأما إذا اشتكى أحدهم بأنه غير قادر على

A student's letter, p.84.

ا ما الما أن

()

راجع أيضاً: قاسم عبده قاسم: أهل الذمة، ص٧٧ - ٣١.

Scheiber, Alexander, Geniza studies, p.55, Folio 2:5.

وقد ورد فى الوثيقة أيضًا أنه فى حالة وفاة أحد اليهود دون أن يدفع المقرر عليه دفعه من مبالغ كان على ذويه جمع هذا المال له وتسديده للإفراج عن جثة الميت لدفنها، وإذا لم يتم ذلك كانت السلطات تقوم ياحراقها. وإذا ما صحت الوثيقة فيما ذكرته، فالباحث لا يجد ما يشين السلطات حين الإقدام على إحراق جثث اليهود المتخلفين عن دفع الجزية، إذ تشير تقاليدهم القديمة على اعتيادهم أنفسهم حرق جثث موتاهم تأسيًا بحرق جثث الملك ((شاؤول)) وأولاده. انظر: زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص١٥٥.

(") القلشندى: صبح الأعشى، جــــ، ص٤٦٦ - ٤٦٣.

ويوضح المقريزى أنه فى عام ٨١٧هـ. – ١٤١٤م. وضعت قيمة الجزية مختلفة بتباين أحوال الأفراد؛ أربعة دنانير على الغنى، وديناران على المتوسط، ودينار واحد على الفقير. انظر: المقريزى: السلوك، جـــــ، ص١٤٧، ٢٨٩ مجسرد العسيش، يضرب على قدميه إلى أن يدفع أو يموت<sup>(١)</sup>)) وشارك الطالب اليهودى المصادر الإسسلامية في ذكسر جانب من التفاصيل الخاصة بجمع الجزية من أهل الذمة، إذ كان المباشر يعد الكشسوف بأسماء اليهود الربانين والقرائين، ثم يثنى بالسامريين ويثلث بالنصارى في ترتيب أبجدى لتسسهيل مهمسة ذلك الموظف، فإذا أخذت الجزية من أحدهم كتب بما إيصالاً، وشطب اسمه من سسجلات هذا العام. فإذا عاد أحد النازحين من اليهود إلى بلده، ولم تكن الضريبة قد أخذت منه كان عليه أن يدفعها، وإذا كان قد سددها في أى مكان خارج بلدته، وأحضر الإيصال الدال على ذلك، نقل المبلغ إلى حساب بلده الأصلى، وقد طبقت هذه القواعد بالفعل على الطالب اليهودي السنى كسان قد سدد قيمة الجزية في صفد، وحصل على إيصال قدمه إلى الموظفين المختصين في القدس حالما طالبوه بإظهاره (٢).

وهناك نوع ثالث من الضرائب تحدث عنه عوبديا إذ يقول: ((كان على كل يهودى أن يشارك في دفع مبلغ إجمالي خمسين دوكية سنويًا إلى نائب [السلطنة] بالقدس، وذلك بغرض الحصول على تصريح لصنع الخمر التي تعد شرابًا بغيضًا عند كل العرب. وهذه كانت حصيلة الضرائب الواجب دفعها من قبل اليهود سنويًا، ويتضح من خطاب الطالب اليهودى أن قيمة المبالغ كانت هى ذاهًا في السنوات اللاحقة إذ ظلت عند خمس من الدوكيات (")). وتؤكد رحلة ميشولام بن مناحم على أن السيهود في المجتمع الإسلامي كانوا يتولون صناعة الخمور، وأن الضريبة التي كانت تفرضها الدولة تقدر بأربعة وعشرين في المائة من غنها، مما أدى إلى دخولها ضمن السلع ذات السعر المرتفع ("). والثابت أن الضريبة التي كانت تجمع من اليهود كانت تصنف وفقًا لإمكانيات كل فئة المرتفع أن العصور السابقة، إذ كانت تدفع على ثلاثة مستويات؛ فكان على الأثرياء منهم منابع عشرين قطعة فضية عن كل قنطار Kantro) (") نبيذ، أما أصحاب الدخول المتوسطة فعليهم

Obadiah, Op.Cit., pp.223, 242; A student's letter, p.90.

A student's letter, p.84.

Obadiah, Op.Cit., p.242; A student's letter, p.87.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., p.160.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: الخطط، جــ١، ص١٠٢ - ١٠٣؛ انظر أيضاً:

<sup>(°)</sup> القنطار فى العادة يعدل فى بلاد الدولة الإسلامية مائة رطل، ومع أخريات العصور الوسطى تفاوت قدره من مكان إلى آخر، وفى دمشق عادل القنطار مائتين وثمانية وعشرين كيلو جرامًا فى المتوسط مع ملاحظة أن الحديث أعلاه عن الحمر الذى يقدر باللتر. انظر: فالترهنتس: المكاييل والأوزان الإسلامية، ص ٤٠ ٢٠.

دفع سبت عشرة قطعة، أما الفقراء فيجب عليهم دفع اثنتى عشرة قطعة فضية حتى لو كانوا يستحقون الإحسان، وعليه قام الطالب اليهودى بدفع ضريبة تقدر بثلاثين قطعة فضية عن مكيالين ونصف مكيال من الخمر(١) على اعتبار أنه من الفقراء.

وبرغم تقبل ما ذكر عن إقدام السلطة الإسلامية على فرض ضرائب على صناعة الخمر بستحفظ (٢) حيى لو كان الذين ينشطون فيها من اليهود، إلا أن هناك ما يدل على تساهل تلك السلطات معهم في هذا الشأن إذ يشير ابن الأخوة أنه كان على المحتسب – من حيث المبدأ – أنه إذ رأى مسلمًا يظهر الخمر أن يريقها و يؤدبه، أما إذا كان الفاعل من اليهود أو من النصارى اكتفى المحتسب بتأديبه على إظهارها (٣). أما الضريبة المرتفعة التي كان يفرضها السلطان الملوكي على اليهود لتصنيعهم الخمر، فقد يكون من قبيل الفتوى التي تخلص إلى أن للسلطان أن يأخذ منهم هذه الأموال التي قبضوها من أموال المسلمين بغير حق، ولا يردها إلى من اشترى منهم الخمر (١). ومن مظاهر رفض المجتمع الإسلامي للخمور ألهم دأبوا على الاستيلاء عليها من اليهود وسكبها إذا ما نزلت بمم نازلة (٥) وأيًا كان الأمر، ففي ذلك ما يدل على أن النظام الحاكم القائم على الإسلام في أواخر عصر المماليك كان قد أخذ في الاهتزاز بل والانحيار الاجتماعي، ومع ذلك تتضمن عبارات عوبديا ما يفيد بأن عموم الشعب كانوا ما يزالون يبغضون الخمر ولا يقربونه.

A student's letter, Op.Cit., p.87.

<sup>()</sup> 

<sup>(</sup>٢) يذكر أن الحمور كانت متوفرة فى الدولة المملوكية، ولم يكن هناك صعوبة فى الحصول على نبيذ فاخر فى أى وقت، فضلاً عن أن كثير من أهل البلاد كانوا يتظاهرون بشربه. انظر: سعيد عاشور: المجتمع المصرى، ص ٢٣١.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣</sup>) ابن الأخوة (ت ٧٢٩هـ./ ١٣٢٩م.) محمد بن محمد بن أحمد القرشى: معالم القربة في أحكام الحسبة، تحقيق: محمد محمود شعبان، صديق أحمد عيسى، القاهرة، ١٩٧٦م.، ص٣٦. راجع أيضًا: قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص١١٥. وثمة ما يشين السلطة المملوكية إقدامها في عام ١٤١٣م. – ١٨١٦هـ. على إلزام الأسر المعروفة ببيع الخمر وبقية النصارى وطوائف اليهود الثلاثة بحمل ثلاثمائة قنينة خمر للسلطان أثناء نزهته الأسر المعروفة ببيع الخمر وبقية النصارى وطوائف اليهود الثلاثة بحمل ثلاثمائة قنينة خمر للسلطان أثناء نزهته ((وجبيت بعسف وعنف وضرب)). انظر: المقريزى: السلوك، جــــ، ص٢٧٢.

وفضلاً عن هذه الضرائب الأساسية استاء عوبديا من وجود ضرائب أخرى إضافية واستثنائية، ففضــــلاً عـــن الخمـــة وسبعين ألف دينار التي جمعها قايتباي من طوائف يهود القاهرة مساهمةً في المجهود الحربي يشير كذلك إلى ما فرض منها في القدس قائلاً: ((إلا أن شيوخ اليهود ذهبوا إلى حد أبعـــد من ذلك في ظلمهم، فتحت زعم وجود عجز في ميزانيتهم يفرضون ضرائب جديدة في كل أسبوع مجبرين كل يهودى على دفع ما يرونه)). وفي الخطاب الثابي، وبعد مرور ما يناهز العامين علـــى إقامته بالقدس، أبلغ عوبديا أخاه بالآتي: ((وحتى حينه لا يمكنني القول بأن أحدًا من اليهود بالقـــدس فعل شيئًا يثير غضبي، وحتى الشيوخ لم يقدموا على فعل شي يضايقني؛ إذ ألهم لم يثقلوا كاهلـــى بأية ضريبة بعد، وهو الأمر الذي كانوا قد اعتادوا فعله بصفة عامة كل أسبوع حتى ألهم أبدوا رغبتهم في ألا يجعلوني أدفع ضريبة الرأس عن العام الأول، وهي الضريبة التي ليس لأحد أن يُعفـــى مـــنها. ولذا فإن بقائي هنا هو بمثابة المعجزة، والله هو الذي يعلم ما ستفعله المقادير معى مستقبلًا(١)). وهناك ما يثبت أن هذا النوع من الضرائب الاستثنائية غير قانونية، ومن ثم ليس هناك ما يجبر اليهودى على دفعها إلا أن الطالب اليهودى يذكر: ((كنا نجبر أحياناً على دفع مبالغ باهظة نتمكن بصعوبة من تحملها، وهذا يحدث عندما يتولى حاكم جديد))، وضرب مثلاً على ذلك بأن الحاكم المحلى كان يفرض على السلع كالزيت والسكر والعسل والصابون التي هي في الأصل رخيصــة الثمن ضريبة تصل إلى مثل ثمنها، إلا أن شاهد العيان المذكور يؤكد على أن السلطات المملوكية تتعامل مع كل من اليهود والمسلمين والنصارى على حد سواء في هذا الشان(٢٠).

وعلى غير العادة اتجه بعض السلاطين المماليك إلى مخالفة القواعد الخاصة بجمع الضرائب من السيهود باعتسبارهم مسن أهل الذمة حيث كانوا يتعرضون أحيانًا لابتزازات مالية وذلك كحالة اسستثنائية (٢٠). ومن قبل ذلك يذكر أبو اليمن العليمي إنه قبل قدوم عوبديا إلى القدس بما يربو عن عشسر سنوات ((وصل إلى القدس الشريف الأمير جانم الخاصكي (٤) قريب السلطان وناظر الجوالى ... وجُمسع له من جهة الأوقاف بالقدس الشريف تسعمائة دينار وقبل ألف دينار ومن أهل الذمة

Obadiah, Op.Cit., pp.224, 242, 247, 248.

<sup>()</sup> 

A student's letter, p.90.

<sup>(,)</sup> 

<sup>(&</sup>quot;) محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص٩٤- ٩٥.

<sup>(</sup>أ) المماليك الحاصكية: هم المماليك السلطانية الذين كانوا مقربين من السلطان، وكانت لهم الإقطاعات والرواتب، وكان يتخذ منهم الأمراء، وكان عددهم كبيرًا فى عهد الأشرف قايتباى، وأغلبهم من الشراكسة الجلبان، انظر: القلقشندى: صبح الأعشى، جـــــ، ص-١٦، عياة ناصر حجى: المرجع السابق، ص-١٣.

ثلاثمائة دينار، فلم يقبل شيئًا من جمعة الأوقاف ... وأخذ ما جُمع له من أهل الذمة (١٠)) ويستشف من هذه العبارة المصدرية أن مبلغ ثلاثمائة دينار المذكور ما هو إلا حصيلة ما كان يجمع من اليهود والنصارى بالقدس خلال فترة محددة على أن يتم تحصيل أقساطه بشكل أسبوعى.

وكسان آخر ما أمدتنا به خطابات عوبديا عن موضوع الضرائب المفروضة على يهود القدس ذلك المرسوم الجديد الذى أصدره السلطان الأشرف قايتباى مؤخرًا حيث ذكر المستوطن في خطابه الثانى: ((لقد استصدر السلطان مرسومًا سارى الصلاحية بأنه على اليهود المقيمين في القدس مسن الآن وصاعدًا دفع ضريبة الرأس المفروضة عليهم فقط. حيث إنه كان على السكان اليهود مجسمعين فيما مضى أن يدفعوا أربعمائة دوكية سنويًا بغض النظر عن أعدادهم. أما حاليًا فإن كل فرد عليه بأن يدفع ضريبة الرأس المقررة عن نفسه. وهو غير مكلف بأن يدفع عن الآخرين، وإن مرسومًا كهذا لم يصدر مرسوم مماثل له في القدس منذ خمسين عاماً (\*). والثابت أن هذا المرسوم المشار إليه قد أبطل الزيادات التي تقدر بالضعف على قيمة الجزية التي يدفعها أهل الذمة، وكانت المملوكية إبان اعتلاء السلطان المؤيد شيخ العرش (٢١٤١ – ٢١٤١م. / ٨١٥ – ٢٨هـ.)(\*). المملوكية إبان اعتلاء السلطان المؤيد شيخ العرش (٢١٤ ا – ١٤٢١م. / ٨١٥ – ٢٨هـ.)(\*). المكسبيرة التي حوبديا الإشارة إلى أن المرسوم كان قد أعفى النساء والعجزة والقصر من دفع الجزية (أكسبيرة التي حازها بين جماعته وعند السلطات المملوكية حينما نجحت مساعيه في إبطال الضريبة الكسبيرة التي حازها بين جماعته وعند السلطات المملوكية حينما نجحت مساعيه في إبطال الضريبة المنوية الجماعية من أربعمائة دوكية إلى ضويبة مناسبة (\*) تدفع مباشرة للحكومة وبدون تدخل من المينونة الجماعية من أربعمائة دوكية إلى ضويبة مناسبة مناسبة على بني جاعتهم.

هذه الرؤية اليهودية الموجعة لواقعهم الضرائبي ينبغي إخضاعها للواقع العام الذي كانت عليه دولة الجراكسة لتبيان أثرها الحقيقي، إذ تخلص الدراسات الحديثة إلى أن سلاطينهم فرضوا مزيدًا مسن الضرائب مسع زيادة معدلات القائم منها على اعتبار ألها من الحقوق السلطانية، وأخذت

(١) أبواليمن العليمي: الأنس الجليل، جــــ، ص١٦٨.

Obadiah, Op.Cit., (Y)
p.248.

(٣) المقريزي: السلوك، جــــ ، ق١، ص٠٩٩.

A student's letter, p.90. (£)

Genzberg, Louise, Bertinoro, Obadiah (yareh) Ben. Abraham, p.109.

(0)

الأسواق تعانى من الضرائب المشاهرة منها والمجامعة أى الشهرية والأسبوعية، وكانت النتيجة أن تعطلت حركة البيع والشراء، وكانت مثل هذه الضرائب تدفع بالباعة إلى رفع الأسعار عدة مرات في بعيض الأحيان دون خوف من العقاب لألهم يجدون العذر في ذلك، ومن ثم تنكمش حركة الستجارة (۱۰). وكان عصر الأشرف قايتباى قد ازدحم بالظروف السياسية فضلاً عن الكوارث الطبيعية السبي تضافرت لتحدث أزمات اقتصادية بل واجتماعية حادة، وقد حدد بعض الباحثين مصاريف السلطان على حملاته الحارجية والدفاعية في الفترة من (١٤٦٧ – ١٤٨٩م./ ١٨٨ – ١٤٨٩هـ) بسبعة ملايين ومائة وخمسة وستين ألف دينار (١٤١٥ الأمر الذي جعل جميع فئات المجتمع يعانون، وهو ما أثبته جانب من الشهود اليهود أنفسهم.

#### د- تقييم عام لمجتمعات اليهود وإدارتما في شرقى المتوسط

ومن كل ما سبق من عرض ودراسة للمجتمعات اليهودية الأوروبية منها والمملوكية فى شرق المتوسط، يتسبين من خلال المقارنة أن جماعات اليهود فى الغرب كانت تتسم بالاختلاف وعدم الستجانس بسسبب انقسام أوروبا فى العصر الوسيط إلى وحدات إقطاعية متعددة وربما متنافرة، وبسسبب ما هو كامن فى التراث المسيحى الكاثوليكي من عداء لليهود، فى حين كان يهود العالم الإسسلامي يتسمون بقسط كبير من التجانس والوحدة استمدوهما من وحدة الحضارة الإسلامية خاصة فى عصرها الأول<sup>(٣)</sup>. وعليه فإن عدم انتشار ظاهرة الجيتو على النمط الأوروبي فى المجتمع الإسسلامي راجسع للبنية التاريخية الدينية والاقتصادية لهذا المجتمع ولموقف الإسلام المتسامح من الأقلسيات، ومسن ثم كان التركيب الطبقي للمجتمع المملوكي يعكس التباين بين عنصر الأتراك الغالب على الطبقة الحاكمة وفئات الشعب الأخرى أكثر من التباين بين طوائفه الدينية من مسلمين أو يهود<sup>(٤)</sup>.

وفى هـــذا الإطار ينبهنا أحد الباحثين اليهود إلى أن عوبديا خرج أصلاً من بين يهود إيطاليا في وقت هُضتها، ومن ثم فقد كان اليهود هناك أكثر تطورًا من يهود الشرق اجتماعيًا، ومع ذلك فقد

<sup>(</sup>١) قاسم عبده قاسم: عصر سلاطين المماليك، ص٢٣١، ٢٤٦، ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) محمد مصطفى زيادة: أهاية المماليك في مصر، مجلة الجمعية التاريخية، القاهرة، جــ، ١٩٥١م.، ص ٢٠٧

Eisenstadt, S. N., Jewish civilisation, pp.65, 68.

Faregon, Mourice, Les Juifs en Egypte, p.135. (\$)

كان يتم استبعادهم عن السلطة الحاكمة والدستورية فى المجتمع الغربى — كما بينا فى مجتمع اليهود فى صقلية وتحديدًا فى باليرمو — وذلك بالإعتداء عليهم والتعامل معهم على أهم أغراب، بل كانوا يضطهدون بزعم ارتكاهم جرائم ضد المسيحين والمسيحية، الأمر الذى ترتب عليه سجنهم أو نفيهم من أراضيهم حيث عاش أجدادهم منذ منات السنين. أما فى الشرق فقد تم قميش اليهود فى القرون الإسلامية الأولى، ومع ذلك لم يتعرضوا البتة إلى الاعتداءات الجسدية، ولم يتم طردهم كما كان يحدث فى المجتمعات المسيحية فى أوروبا، ولكن شهادات عوبديا تبرهن على أن أحوالهم غدت أحسن حالاً خلال العصر المملوكي<sup>(۱)</sup>. وبداية فالباحث يميل إلى الأخذ بكثير مما ورد فى دراسة هذا الباحث اليهودي، ويضيف تفسيره لعدم إقدام المسلمين على طرد اليهود كما فعل مسيحيو أوروبا بالباحث اليهودي، وعلى هذا الأساس لم تكن هناك حاجة إلى طرد اليهود أو النصارى فى حين عديد فى أوروبا عدة قوميات ينتفى معها بقاء أقليات من اليهود المكروهين بينهم، ومن هنا كانت عملية طردهم. فى حين يختلف الباحث بعد وقوفه على خطابات عوبديا مع الباحث اليهودي فى عين السلوك المسلمين القويم منذ فتوحاقم الكبرى، بل وبصورة أقل تسامحًا قياسًا بالقرون الإسلامية لسلوك المسلمين القويم منذ فتوحاقم الكبرى، بل وبصورة أقل تسامحًا قياسًا بالقرون الإسلامية المسلوك المسلمين القويم منذ فتوحاقم الكبرى، بل وبصورة أقل تسامحًا قياسًا بالقرون الإسلامية

Cohen, Mark, R., Under crescent and cross: (The Jews in the Middle Ages), pp.169, 192 – 194.

ويعقد هذا الباحث اليهودى مقارنةً تعد نموذجًا للكيفية التى كان يتم معاملة اليهود بما فى المجتمعين الإسلامي والمسيحى فى العصور الوسطى؛ فخلال فترة ما يعرف بالموت الأسود فى أوروبا ما بين ١٣٤٨ – ١٣٥٥م./ ٨٥٢ – ٨٥٤هـــ. وهى فترة ملؤها الأمراض والأوبئة تم اتمام اليهود بتسميم الآبار محاولةً منهم لتدمير الحضارة المسيحية. وفى المقابل فحينما أصابت الدولة المملوكية الأوبئة والأمراض فترة ما يعرف بالجفاف الكبير لم يَلُم أحد اليهود، ولم يتهموا بالتسبب فى تلك الظاهرة.

### المبحث الخامس

# عادات اليهود وتقاليدهم في شرقى المتوسط

وفى الصفحات الآتية ننتقل إلى دراسة ما أورده صاحب الخطابات فيها عن عادات اليهود وتقاليدهم، وذلك استجابة لطلب والده بتقديم وصف لها فى الأماكن التى زارها، وكذلك أشكال الطقيوس والشعائر المميزة لكل جماعة استنادًا إلى العقيدة المذهبية التى ينتمون إليها أو البيئة التى يعيثون فيها. ولعل أهم ما يميز الديانة التاريخية المنسوبة إلى موسى (عليه السلام) وفقًا لما ذكره أحد الباحثين هو ألها فى الصورة أشكال وطقوس، وفى الإطار تنظيم طائفى يربط جماعة بنى إسرائيل بمجموعة من الشعائر والتعاليم الخاصة. وكان من أشكال الصور؛ تابوت العهد، وخيمة الرب، ومسذبح المحرقة وأبنيته، والثياب المقدسة ... إلخ، ومن أشكال الشعائر؛ القواعد المتبعة فى عبادة الرب أو الاجتماع به التى فى مجموعها تمثل جوهر الديانة الموسوية (١٠). ومن هذا وذاك تشكل الفكر اليهودى مما صبغ حياقم اليومية بما يميزهم عن غيرهم فى إطار الدين بحيث أصبح هو المتغلب على اليهودى مما صبغ حياقم اليومية بما يميزهم عن غيرهم فى إطار الدين بحيث أصبح هو المتغلب على الصفحات التالية، خاصةً وأن عوبديا ذاته حاخام نوازعه دينية.

أ- حياة اليهود اليومية في البلاد الأوروبية.

استحوذت جماعة يهود باليرمو على قدر مهم من مادة الخطابات الخاصة برصد عادات اليهود وتقالبيدهم من خلال حياقم اليومية، وفي هذا الصدد يلاحظ أن عوبديا رصد بعض الاختلافات فيما بسين بعض مجتمعات اليهود رؤية مقارنة مع مجتمعه الأشكينازي الغربي، كما سجل أحيانا التبايسنات فسيما بينها داخل المجتمع الإسلامي ذاته مقارنة بين جماعاقم في مصر وفلسطين، ومن الشسكل الأول من المقارنات، وفي أثناء حديثه عن جماعاقم في القاهرة ذكر: ((لقد كان كل شئ يسباع في شارع اليهود هناك؛ وهذا هو الحال أيضًا في باليرمو، ولكن لم يكن الأمر فيها مثلما هو بالقاهرة ، ففي المدينة الأخيرة فإن اليهود يطبخون داخل منازلهم يوم السبت فقط، نظرًا لأن كلاً مسن السرجال والنسساء على حد سواء مشغولون الأسبوع كله، ومن ثم يشترون كل شئ من السوق (٢٠)). ويُفهم من ذلك أن يهود باليرمو لم يقتصروا في طبخ طعامهم على يوم السبت، إنما

<sup>(</sup>¹) جورجي كنعان: تاريخ يهوة، ص١٥١ – ١٥٦.

Obadiah, Op.Cit., p.228.

كان لهم ذلك فى أيام أخر، وقد تكون عادة الطهى عند اليهود فى بيوقهم غير مستحبة بصفة عامة، وهناك من الشواهد الدالة على ألهم كانوا يفضلون شراء طعامهم مطهيًا (١).

ومـن عادات اليهود وتقاليدهم أيضًا في باليرمو المقترنة بالعقيدة أو بالمعبد أضاف عوبديا ((إن يهـود باليرمـو اعتادوا وضع لفائف الشريعة داخل تابوت الشريعة على أرفف خشبية، ولم تكن موضوعة في صناديق كما نضعها نحن (٢))، وتجسد وثائق الجنيزة هذا الاختلاف نفسه الذي كان مـــاثلاً منذ ثلاثة قرون خلت أو يزيد حيث بدا فيها الاختلاف بين وضع اللفائف في معبد القدس عن مثيله الغربي(٣)، ثم أضاف عوبديا مقارنًا أيضًا ((يوجد في قلب المعبد منصة خشبية يقف عليها المسرتلون لستلاوة صلواهم. وبالفعل يوجد في هذا المجتمع خمسة مرتلين يؤدون هذا العمل في أيام السببت، وفي الاحتفالات، ويقدمون أناشيدهم بعذوبة لم يسبق لي سماعها من أي مجموعة مرتلين آخــرين، وعلى مر أيام الأسبوع فإن أعداد المصلين ضئيلة جدا<sup>(ء)</sup>)). وبذلك تتجسد الاختلافات بسين مجتمعسي باليرمو ومجتمعه اليهودي في فلورنسا فيما يختص بكل من عادة وضع اللفائف على أرفيق خشبية بدلاً من الصندوق، وكذلك كان أمر ارتفاع المنصبة داخل المعبد بسلم من عدمها. وبرغم أن هذه الاختلافات تبدو مصطبغة بالدين إلا أن لها انعكاساتها الواضحة على تشكيل النمط الاجتماعي للمجتمع اليهودي الباليرمي، وتُظهر مقوماته الميزة على أهم من طائفة السفارد لتوافق عساداهم وطبيعة معبدهم مع هذه الطائفة مقارنة بطائفة الأشكيناز التي ينتمي إليها عوبديا، ويبقى يسوم السسبت والاحتفالات العنصر الموحد الثابت الذي يلم شمل عامة اليهود. بيد أن قلة أعداد المصلين اليهود الذين يترددون على معبد باليرمو اعتبرها عوبديا ظاهرة تميز مجتمعهم أيضًا، ولكنه لم يصرح بتفسيرٍ لها.

A student's letter, p.89.

Obadiah, Op.Cit., p.211.

Goitein. S. D., A Mediterranean society, vol. IV, p.118.

Obadiah, Op.Cit., p.211.

(<sup>t</sup>)

وعن الطقوس الجنائزية في مجتمع باليرمو السفاردي سجل عوبديا ملاحظته ((أنه حينما يموت يهسودي ما، يؤتى بجثمانه إلى داخل رواق المعبد، ويقوم الكهنة ياقامة مراسيم الجنازة، ويرددون بصوت مرتفع كلمات يرثون بما أقارب الميت أمام الحضور (١٠)). وبصفة عامة استندت التقاليد الجنائزية على أسس دينية، إذ دأب أهل الميت على إغماض عينيه وغسل جثته ودهنها بالأطياب ولفها بأكفان من كتان وربط الرأس بمنديل، ثم يتوجهون بجثته إلى المعبد قبل الذهاب به إلى القبر ليدفن بعد ساعات قليلة من موته، ويحيط به أقاربه واصحابه ومعهم النادبات اللاتي يستأجرونمن ليندبنه (٢).

ثم يضيف عسوبديا ((أما إذا كان الميت رجلاً مرموق الجانب حبذا لو كان دارسًا للفقه يتم إدخسال تابسوته إلى قلب المعبد، كما يتم نزع لفائف الشريعة من على الأرفف ووضعها فى زاوية حجسرة تابوت العهد، وحينئذ يوضع تابوت الميت فى الركن المقابل لتبدأ المراسيم الجنائزية ورثاء المسيت، ثم يكررون الطقس ذاته فى الأركان الأربعة لحجرة تابوت العهد. وعلى التو يحمل تابوت المتوفى إلى المكان الذى سيدفن فيه خارج المدينة. وعند بلوغ الجمع بوابة المدينة يشرع القارئ فى ترديد المزمور التاسع والأربعين وبعض المزامير الأخرى، وذلك لحين الوصول إلى البقعة التى يدفن في الما الميت على المناه وقد اعتاد اليهود صنع تابوت موتاهم من خشب عادى بسيط ليس به أدوات معدنسية حادة، وكذلك وضع كيس يحتوى على تراب جيئ به من الأرض المقدسة ليوضع أحد رأس الميت على اعتبار أن هذا التراب به قوة روحانية تساعد على ابتعاثهم مع مشياح اليهود فى الحياة الثانية (أ). وما يجدر ذكره هنا أيضًا أن المدافن اليهودية تقع عادةً خارج حدود المدينة نظرًا

Ibid, p.212. (')

Obadiah, Op.Cit., p.212.

وسفر المزامير بالعبرية ((قيليم)) وسمى بهذا الاسم لأنه يحوى مجموعة من الأغابى تنشد بمصاحبة المزامير. وتقسم المزامير إلى خمس مجموعات (١)، (٤٧)، (٥٩)، (٥٩) ويتناول هذا السفر موضوعات كثيرة؛ كالترانيم والأدعية والتسابيح،والتعبير عن الإيمان بالله، وأغان تعبر عن الحزن والفرح، وكان بعضها يغنى بشكل جماعى، ولا يعرف على وجه الدقة متى أصبح إنشاد المزامير جزءًا من الصلوات في المعبد اليهودي، ولمعرفة المزيد: راجع

Ben - Sasson H. H., A History of the Jewish people, p.446.

<sup>(</sup>١) زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص١٧٥ - ٥١٨.

<sup>(</sup>أ) لوتسك هاراف: عادات وتقاليد اليهود، ص٢٩.

للاعتقاد فى أن جثث الموتى هى إحدى مصادر النجاسة (١) وتُحمل جثة الميت على نعش مكشوف إلى القبر (٢).

ثم يكمل عوبديا ملاحظاته عن الطقوس الجنائزية عند السفارد، ولكن فى مجتمع أوروبي آخر حيث رودس؛ إذ كانست إقامة جماعة اليهود من طائفة السفارد فى رودس تفسر عادة اجتماعية عقائدية أوردها عوبديا حيث لاحظ أنه ((حينما يتوفى أحدهم فلا يعد له تابوت، إنما يدفن داخل كفسنه، ويتم ذلك بطباعة قالب آدمى فى تربة لم تزرع من قبل حتى تكون أكثر استجابة لإحداث هذا الشكل الآدمي، وعندئذ توضع الجئة داخل هذا التجويف، وتغطى بلوح خشبى ثم يهال عليه تراب الأرض (٢٠)). وكان اليهود يدفنون الميت فى قبر خاص به وحده أو فى مقبرة العائلة أو مقبرة عاملة، ويحفرون القبر فى بستان أو حقل أو مغارة فى جبل أو ينحتونه فى الصخور، وعلى ما يبدو فضل يهود رودس نحسته فى الصخر (٤٠). وكانت عادة دفن الموتى بدون تابوت قد انتشرت فى مجستمعاقم الشرقية كما هو الحال بين يهود مصر (٥٠). كما كان اليهودى يدفن فى الطاليت (شال الصلاة) السذى كان يستخدمه فى حياته،أما فى حالة قتله فيؤخذ بملابسه الملطخة بالدماء بدون غسل، ويلف بالطاليت حتى لا يفقد أية أجزاء من أعضاء جسمه. كذلك اعتاد السفارد على إلقاء عمسلات فى الجهات الأربع كهدية أو رشوة للأرواح الشريرة (١٠). وبذلك يمكننا القول إن عادات الدفن السفاردية متشاكمة مع عادات الدفن البسيطة عند المسلمين، وهذا أمر طبيعى نظرًا لنسزوح هؤلاء السفارد أصلاً من مجتمع الأندلس الإسلامي.

واستنادًا إلى ما ورد فى الخطابات عن عادات اليهود السفارد وتقاليدهم وطقوسهم الدينية فى كسل مسن جزيرتى صقلية ورودس، نجد اختلافًا خاصةً فيما يتعلق بوضع التابوت ومنصة المرتلين داخل المعبد ورفع الصوت أثناء الصلاة، وكذلك أسلوب دفن الموتى تُظهر الفروق فيما بينهم وبين الأشكيناز ممسا جعلسها موضع استغراب عند عوبديا، نظرًا لأنه لم يألفها أثناء نشأته في المجتمع

Ö

<sup>(</sup>١) غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) زكى شنودة: الجتمع اليهودى، ص١٨٥.

Obadiah, Op.Cit., p.218.

<sup>(</sup> أ) زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص٥١٨.

<sup>(°)</sup> محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص٤٤٤.

 $<sup>(^{1})</sup>$  غازى السعدى: الأعياد والمناسبات،  $(^{1})$  31.

الفلورنسسى الإيطال الأشكينازى. وهذه الشواهد تؤكد أيضًا على تأثر السفارد ف عبادقم وتلاوقسم وترتيلهم وإنشادهم بالذوق العربي فى الأذكار والأناشيد والموسيقى، وهذا كله أكسب السفارد دلالة دينية إلى جانب الدلالة العرقية فى أصولهم. وقد اتسع نطاق دلالة المصطلح، وأصبح يشمل كل اليهود الذين يتبعون التقاليد السفاردية فى العبادة سواء كان أصلهم من أسبانيا أم لا. وعلسى السرغم من انتشار السفارد فى جزر شرقى المتوسط عما يستوجب وحدة المظاهر الحضارية خاصسة الاجتماعية منها. ورغم أن ذلك هو ما نلحظه فى الواقع، إلا أن عوبديا كان يرصد جانبًا من الظاهرة فى مكان قد يكمله بجانب آخر فى مكان مختلف يقطنه السفارد. ومثل هذا قضية دفن الموتسى التى أشار إليها مرةً فى مجتمع باليرمو، وأخرى فى مجتمع رودس دون أن تكتمل الصورة فى منهما.

وفى باليرمو أيضًا يذكر عوبديا: ((لاحظتُ العادات التالية؛ ففى يوم عيد الغفران Day of () وهو اليوم السابع بعد عيد المظال عند اليهود، يقوم الخادمان بالمعبد بفتح بابى حجرة تابوت العهد عقب الانتهاء من الصلوات، ويمكنان الليل بطوله هناك، وإلى هذا المكان تأتى مجموعات من النساء فى شكل أسر، وتقمن بتقبيل لفائف الشريعة، وتنحنين أمامها توقيرًا وتمجيدًا، وهسن يسدخلن من باب معين بينما يخرجن من الباب الآخر. وعلى مدار الليل تتقاطر مجموعات النسوة على مدار الليل تتقاطر مجموعات النسوة على المعبد بين داخلات إليه وخارجات منه ())، وفى الواقع لم يمدنا صاحب الخطابات بالمزيد الذى يجعلنا نتفهم لماذا قصرت هذه العادة على النسوة دون الرجال.

وكما تحدث عوبديا عن المراسم الجنائزية كما شاهدها فى باليرمو نجده فى المقابل يتحدث عن أسلوب اليهود فى الاحتفال بليلة الزفاف فى ميسينا إذ يروى عنها قائلاً: ((وقد تصادف إقامة حفل عرس بالقرب من محل إقامتى، وبعد ترديد المباركات السبع شاهدت المراسم التى أعقبت ذلك؛ إذ امتطت العروس صهوة فرس خلال البلدة، وكانت جماعة اليهود قد سبقتها سيراً على الأقدام إلى

<sup>(&#</sup>x27;) هو ترجمة للمسمي العبرى ((يوم كيبور)) وهو يوم صوم، ويعد أهم الأيام المقدسة عند اليهود على الإطلاق، حيث جعلوه عيداً، ويقع في العاشر من تشرين آخر أيام الغفران العشرة التي تبدأ بعيد رأس السنة، وتنتهى بيوم الغفران، ويعرف أيضًا بيوم ((سبت الأسبات)) ويحتفل به بمناسبة نزول موسى عليه السلام فيه من سيناء للمرة الثانية ومعه لوحا الشريعة حيث أعلن أن الرب غفر لهم خطيئتهم في عبادهم للعجل الذهبي. راجع: Ben- Sasson, H. H., A History of the Jewish People, p.53.

هسناك أمسا العريس فقد خرج وسط جماعة من شيوخ اليهود مستبقين العروس بحيث تظل هى الوحيدة بين الجميع التي تمتطى جوادًا. وكان الشباب والأطفال يحمل كل منهم مشاعل، وما لبثوا أن بدأوا في التهليل حتى اجتمع الناس خاصة اليهود من شتى النواحي في شكل حلقة (١)). وتفيد الأحكام الشرعية عند اليهود أن إجراءات الزواج تتطلب وجود وكيلين عن العريسين، وتنتهى بصلاة البركة التي يشترط لها حضور جمع من الرجال لا يقل عن عشرة، لأن المباركة والعلانية كانا أمرين لازمين لإتمام الزواج، وتبدأ صلاة البركة بمباركة الموثق للزوجين، ثم يبدأ بالسبع بركات (١٠). أمرين لازمين لإتمام الزواج، وتبدأ صلاة البركة بمباركة الموثق للزوجين، ثم يبدأ بالسبع بركات (١٠). السيوم الموسود كان العريس يذهب مع أصدقائه وأقاربه ووالده في موكب إلى منسزل العروس الموسود كان العريس يذهب مع أصدقائه وأقاربه ووالده في موكب إلى منسزل العروس الدفوف والطبول (٣). ولما كانت الاحتفالات بالزواج تقوم على فرائض شرعية، فوصف عوبديا لها لا ينبغي له أن يكون مختلفًا عما هو شائع، بيد أن نقطة الاختلاف تتمثل في أن كل من العروسين السيغي في موكب خاص ليلتقيا في مكان الاحتفال، فكان ذلك دافعه إلى تسجيل ما رآه في الخطاب بصفته تقليد مختلف عما ألفه، والمعتقد أن هذا مرتبط بالمجتمع السفاردي الخيط كتقليد ولا صلة له بالدين.

ب- حياة اليهود اليومية في المجتمع الإسلامي.

أما فيما يخص العادات والتقاليد بين يهود المجتمع الإسلامي يروى عوبديا ((أن السفينة التي أقلسته إلى مصر كانت تضم أسرة سفاردية خرجت معه من ميسينا تتألف من رب هذه الأسرة وزوجسته وابنيه وبنتيه. وبعد أن أدخلهم الرابي موسى جراسو من بوابة الإسكندرية قام باستقبال عسوبديا في منزله، وأعد له في يوم السبت حفل عشاء دعا إليه الرجل السفاردي الذي كان في صحبته، وكان ابناه متواجدين في حجرة الطعام حينما دخل إليها(أ)). وبداية تبرز هذه الرواية القيمة المقدسة ليوم السبت الذي يحتفل به من غروب شمس الجمعة إلى غروب يوم السبت أفي عند

Obadiah, Op.Cit., p.214.

Goitein, S. D., A Mediterranean society, vol. III, pp.48 – 70.

<sup>(&</sup>quot;) سفر التكوين: ١٩: ٢٧؛ سفر القضاة: ١٤: ٢؛ راجع أيضًا: زكى شنودة: المجتمع اليهودي، ص٥١٥.

Obadiah, Op.Cit., p.221.

<sup>(°)</sup> حسن ظاظا: الفكر الديني، ص199.

هدذه الطائفة واختياره كما هو واضح ليكون يوم اللقاء واحتفال فيما بينهم حيث ضمهم على مائدة واحددة سواء أكانوا أشكيناز أم سفارد، كما نلمس الروح الشرقية عند مضيفهم موسى جراسو حدين حرص على إعداد المائدة لهم فضلاً عن روح التضامن التي تشمل مجتمعاتهم على اختلاف أعراقها وانتماءاتها الدينية.

أما عن العادات اليهودية ذات الصلة بمائدة الطعام فيستأنف عوبديا حديثه قائلاً: ((وسوف أروى لك يا أبي فيما هو آت ترتيبات اليهود لإعداد وجبة العشاء يوم السبت كتقليد لهم في جميع البلاد العربية. فهم يجلسون في حلقة فوق سجادة، ويقف حامل الكأس بجوارهم قريبًا من المفرش الموضوع على السجادة الذى افترشته شتى أنواع فواكه هذا الفصل [الشتاء]، وما يلبث المضيف أن يحضر كأسًا من الخمر مقرًا بفضل الله على نعمه ذاكرًا افتتاحية اليهود قاديش Kaddish (۱)، ويقدوم حامل الكأس بتمريره على كل الحضور حتى يفرغ تمامًا، ويعود حامل الكأس مرة أخرى ليأخذ الكأس ثانية من المضيف، ويكرر الأمر نفسه مع جميع الحضور مرة بعد أخرى. وحينئذ يأخذ المنشف ثمرتين أو ثلاث آكلاً بعضًا منها، وشاربًا كأسًا ثانيًا، بينما الجميع يقول: ((صحة وحياة)). المضيف ثمرتين أو ثلاث آكلاً بعضًا منها، وشاربًا كأسًا ثانيًا ملأه له حامل الكأس قائلاً له: ((من أبل سعادتك)) ويشاركه الجميع بمقولة: ((صحة وحياة)) ويستمر ذلك تباعًا. ويشرع المضيف في أكل نوع آخر من الفاكهة، ويملاً له كأس آخر، ويكرر الجمع هذا الأمر حتى يفرغ كل منهم ستة أكل نوع آخر من الفاكهة، ويملاً له كأس آخر، ويكرر الجمع هذا الأمر حتى يفرغ كل منهم ستة أو سبعة كؤوس على الأقل. وأحيانًا يشربون أثناء استنشاقهم لعبير زهور الياسمين التى جلبت من أجل هذه المناسبة (۱)).

وفى الواقع، نجد حرصًا من قبل عوبديا على إبراز عنصر تداول الخمر وتناوله بشكل متكرر خلل الوجبة الواحدة، وقد نسخلص من الدراسات المتخصصة فى عادات اليهود وتقاليدهم إلى تفسير هذا الأمر تفسيرًا دينيًا؛ إذ تذكر أن رب الأسرة فى المعابد الأرثوذكسية يقوم برفع كوب أو

<sup>(&#</sup>x27;) قاديش كلمة آرامية تعنى (مقدس)، وهى كلمة يذكرها اليهود فى مواضع مختلفة؛ إما على طعام، وإما فى الصلاة وغيرهما، وفى هذا الموضع فهى تشير إلى تقليد متبع حيث يتم ترديد القاديش قبل تناول طعام العشاء فى يوم السبت، أو يترنم بما الحاخام أثناء الطقوس التى تؤدى فى مساء يوم الجمعة. انظر:

Ben - Sasson, H. H., A History of the Jewish people, pp.277 - 278.

هذا وقد وردت الكلمة برسم ((قدوش)) في دراسات أخرى متخصصة في تاريخ اليهود. انظر على سبيل المثال: عرفة عبده على: ملف اليهود، ص٢٣٦.

كأس به خمر أثناء الطعام كنوع من المباركة مرددًا نوعين من العبارات الكريمة: فهو يدعو الله باسم الخمسر والخبر (١)، كما يشكر الله بفضل يوم السبت بصفته يوم راحة اليهود ومتعتهم، وقد يكرر ذلك أربع مرات، كما هو الحال حين الاحتفال بالأعياد. ولكن أسباب شرب الأكواب الأربعة من النبيذ تبقى محلاً للاجتهاد في التفسير، فالبعض يذهب إلى أن الأكواب الأربعة ترمز إلى المراحل الأربع السبق وعد الحق تعالى اليهود كما لتحريرهم: ((ساخرجكم، وسأرسلكم، وسأخلصكم، وسأجعلكم شسعيى المختار)). والبعض يقول إن الأكواب الأربعة ترمز إلى الصفات الأربع التي تمسك كما اليهود حتى خلصهم الحق تعالى من العبودية وهى: ((عدم تغيير الأسماء العبرية، والخافظة على اللغة العبرية، والنبعاء العبرية، والخافظة على اللغة العبرية، والنبعاد عن الغيبة والنميمة))، والبعض يقول إن الأكواب الأربعة تذكر اليهود بقهرهم ونفيهم على أيدى أربعة شعوب وهم: الكلدانيون والمديون والمديون والإغسريق، والرومان (١). وبذلك يتأكد أن الدين شكل العنصر الأساسي في توجيه ثقافة الشعب السيهودي لاسيما المقيمين منهم بين ظهراني المسلمين عما يثبت ألهم كانوا التزامًا بالعقيدة وبالتقاليد المستندة إليها.

ويستأنف عوبديا حديثه عن حفل العشاء قائلاً: ((والخمر عندهم [يهود الإسكندرية] عادةً لا تكون قوية ... بعد أن يكتفى الجميع من الشراب، يؤتى بطبق كبير من اللحم، فيمد كل منهم يده لياخذ ما يرغبه، ويأكله فى هم بالرغم من أهم ليسوا أكولين، وقد أتى الرابى موسى إلينا بالحلوى والزنجبيل الطازج والبلح والزبيب واللوز وكذلك الكريز الحلو، ويُشرب كأس من الخمر مع كل نسوع، ثم يتبعه خسر السزبيب الذى كان من النوع الممتاز. وفوق ذاك كأس من خر الملمسى نسوع، ثم يتبعه خسر السزبيب الذى كان من النوع الممتاز وفوق ذاك كأس من خر الملمسى وهذا الوصف للمائدة اليهودية لا يختلف كثيرًا عن مائدة المسلمين حتى بلغ بى الابتهاج أشده (<sup>(7)</sup>). وهذا الوصف للمائدة اليهودية لا يختلف كثيرًا عن مائدة المسلمين خاصة فيما يتعلق بالجلوس على الأرض وتبادل الكلمات الطيبة على الطعام وترأس رب البيت خاصة فيما يتعلق بالجلوس على الأرض وتبادل الكلمات الطيبة على الطعام وترأس رب البيت المراء

Ben. Sasson, H. H., A History of the Jewish people, p.277.

 $<sup>\</sup>dot{\phantom{a}}$ 

<sup>(&#</sup>x27;) لوتسك هارق: عادات وتقاليد اليهود، ص٦٣.

Obadiah, Op.Cit., p.221 (\*)

وللوقوف على صنوف الأطعمة التي في العادة يضعها اليهود على موائدهم داخل الجتمعات الإسلامية، راجع ما ورد عنها في وثائق الجنيزة.

المماليك، وأسرفوا في تقديمها في أفراحهم وولائمهم محاكين في ذلك بعض سلاطينهم، واعتادوا أن يستهادوا بها في أفراحهم بل تجاهر بعضهم بشربها أمام الناس ('). وقد عرفت مصر في ذلك العصر أنواعًا عديدة من الخمور منها القمز وهو لبن الخيل المخمر، والنبيذ التمر بغاوى الذي كان يصنع عن طريق مزج عشرة أرطال من الزبيب إلى أربعين رطلا من الماء، ثم يوضع المزيج في جرار تدفن في زبسل الخيل أيامًا حتى يتخمر، والمزرو؛ وهو شراب يُصنع من القمح ('')، إضافة إلى القند وهو عسل السكر إذا تجمد واسمه فارسى معرب أي كند ('')، فلعله هو خمر الملمسى الذي أشار إليه عسوبديا علسى أنه يصنع في كانديا، وعلى كل كان ميشولام بن مناحم قد لاحظ تشبه اليهود بالمسلمين في أسلوب الطعام حيث اعتادوا تناوله بأصابعهم مشتركين في طبق واحد، كما أهم لا يستخدمون فوط المائدة، ومع ذلك فملابسهم نظيفة ('').

تسناول عسوبديا مسرة أخرى المائدة اليهودية كقليد اجتماعي يخصهم، وهذه المرة كانت فى فلسطين حسيث روى بعسض الجوانب عن أسلوب استضافة أحد المستوطنين اليهود له فيقول: ((أمضسينا فى غزة مدة أربعة أيام حيث كان يقيم فيها أحد اليهود البارزين هاجر من ألمانيا يدعى الرابي موسى أف براغ Rabbi Moses Ben Baragh ... الذى أصر على أن يصطحبنى معه إلى بينه، وبالفعل اضطررت إلى قضاء هذه الفترة معه، ولما حل بنا يوم السبت قام بدعوة جميع شيوخ اليهود لتناول وجبة العشاء معنا حيث قدم لنا تشكيلة من الكعكات المطهية من الكروم والفواكه، وتناولنا قبل ذلك صنوفًا من الشراب، الأمر الذى أدخل علينا سرورًا عظيمًا (٥٠)). وكان ميشولام بن مناحم قد استقبل من قبل شيوخ اليهود فى غزة استقبالاً حافلاً، رُكَان منهم رابي يدعى موسى لعله هو موسى أف براغ المذكور الذى كان ينتمى إلى أسرة ثرية تمتلك إحدى المزارع فى البلدة، وحينما تحدث هذا الرحالة عن المائدة اليهودية أقرنها بموائد المسلمين، وقد تشابحت عباراته إلى حد بعسيد مع ما ذكره عوبديا عنها مؤكدًا على ضرورة وجود أصناف من الخمور القوية أثناء الطعام

<sup>(</sup>۱) ابن تغری بردی: النجوم الزاهرة، جـــد ۱، ص۱، ۲۰؛ المقریزی: السلوك، جـــ۳، ق(۱)، ص۰،۰۲۰۰

<sup>(</sup>۲) المقریزی: الخطط: جس۲، ص۱۰۵.

<sup>(&</sup>quot;) محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص١٩٢٠.

Meshullam of Voitera, Op.Cit., p.195.

Obadiah, Op.Cit., p.232.

سواء أكان ذلك في مصر أم في فلسطين (١٠). أما عن القدس فقد تحدث المستوطن عن جانب من تقاليد جماعتها اليهودية حينما كان في الإسكندرية وقال: ((إن الخمر الذي يقدم خلال المناسبات في القدس أكثر تأثيرًا وقوة حيث يكون مشروب غير مخلوط، ويتم تناوله أثناء استنشاق عبير الياسمين أيضًا، كما هو الحال في الإسكندرية (٢٠)).

وفى الواقع فإن المتفحص لهذه الصور الخاصة بالمائدة اليهودية وعادات الطعام فى البيت المصرى والفلسطيني فى عصر المماليك كما رسمها عوبديا ليلحظ إلى أى حد اندمج اليهود مع مجتمعهم الإسلامى المحيط، وتأثروا به مع الحرص على الإبقاء على ما يبرز وحدهم وخصوصية المناسبة التي تجمعهم، فكان محورها الاجتماع فى يوم السبت الذى تحدث عنه مجسدًا ظاهرة اجتماعية شملتهم جيعًا فى البلاد العربية مرتكنة على الدين فيقول: ((ويهود هذه البلاد يحافظون بشكل صارم على قدسية يوم السبت فلا يخرج أحد منهم من منزله إلا للذهاب إلى المعبد أو بيت هاميدراش ("). وجديسر بى أن أذكر أنه لا يقدم أحد من اليهود على إيقاد نار أو حتى يعيد إشعال نار كان قد أشعلها أحد من غير اليهود فى غير السبت. وكان فى وسع كل من يتمكن من تلاوة الكتاب المقدس الإقدام على ذلك بعد أن يتخلص من تأثير الخمر عليه (أ)).

وفى هذا الصدد يتجه أحد الباحثين إلى الاعتقاد فى أن قدسية يوم السبت لدى اليهود تأتى من خلال أن الطقوس الموسوية تدور فى معظمها حول فكرة التمييز؛ ومن ذلك أن اليهود لا يعملون فى هذا اليوم ليس من قبيل الراحة، بل ليتميزوا عن الآخرين (٥). ويتبين من حديث عوبديا وجود احستلافات بين اليهود فى الالتزام بطقوس يوم السبت، وهذا ما تؤكده وثائق الجنيزة التى تبرز ما كسان من تباين فى الصلوات الخاصة بحذا اليوم فيما بين الربانين والقرائين (١). كذلك لمس عوبديا

Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.169, 180.

Obadiah, Op.Cit., p.221.

Ben - Sasson, H. H., A History of the Jewish people, p.74.

Obadiah, Op.Cit., p.222.

(°) جورجى كنعان: تاريخ يهوة، ص١٥٨. راجع أيضاً: زبيدة عطا: يهود العالم العربي، ص٢٧ – ٢٨.

Scheiber, Alexander, Geniza Studies, pp.264-265.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) يعنى بيت الدراسة، وهى مؤسسة شديدة القدم، وبما تتم الدراسة الثانوية العبرانية الدينية وخاصة دراسة نصوص الكتاب المقدس والتلمود، وتفتح أبوابما أيضًا للصلاة فى كل الأوقات. انظر:

بنفسه بعد إقامته بين يهود مصر وفلسطين مدى تمسك أبناء ملته بدينهم وعاداهَم وتقاليدهم فى جو يعمه الحرية المفقودة عند أقراهُم الغربيين.

وإذا مسا طرحنا الخصوصية التي تميز يوم السبت في مجتمعات اليهود الشرقية نلمس بوضوح عكــس ذلك في عاداقم وتقاليدهم التي تأثروا فيها بشدة بالمسلمين، إذ (( لا يستطيع أي شخص [يهودى] في جميع البلاد العربية أن يدخل المعبد مرتديًا حذاءه، حتى لو كان بغرض الزيارة، فعليه أن يدعـــه في الخارج عند الباب، وجميع من بالداخل عليهم الجلوس على الأرض، إما على حصير وإمسا علمي سجاد)). ويبرز لنا هذا أيضًا الرابي ميشولام بن مناحم في قوله: ((واليهود يسلكون مسلك المسلمين في جميع بلاد السلطان، إذ ألهم ليس لديهم سرير ولا منضدة ولا كرسي ولا مصــباح إنمـــا ينامون ويأكلون ويشربون، بل وجميع أشكال مماراساقم اليومية دائماً ما تــم على الأرض)). وذكــر أيضًا: ((وملابس اليهود كتلك التي يرتديها المسلمون، وعادة لا يستخدمون الأحذية، وإذ استخدموها لا يدخلون 14 المعبد، ولا يلبسون السراويل(١١)) (البنطلونات)، ومن ثم يتصرفون باعتبارهم عربًا أو أتراكًا، كما لم تكن عاداقم في هذا الشأن يهودية بدليل أن هذه العادات أثارت انتباه مشاهدها فدهشته إلى الحد الذى دفعه إلى تدونيها في رحلته بغرض نشرها بين اليهود، وبناءً عليه ففي هذه الصور ما يؤكد على وحدة المجتمع العربي الإسلامي بصفة عامة، ومع ذلك فقد أتاح التنظيم الاجتماعي المملوكي لليهود قدرًا كبيرًا من حرية الظهور بمظهر يغلب عليه الخصوصية.

هكذا اصطبغت حياة اليهود اليومية بالدين إلى الحد الذى غدت فيه كثير من عاداقم وتقاليدهم المميزة مقرونة بطقوسهم وشعائرهم (٢)، وفى مجتمعهم داخل فلسطين تشير الخطابات إلى حرصهم على الخروج فى جماعات لزيارة مواقع مقدسة بعينها، وتشهد على ذلك رحلاقم، بل وعسوبديا ذاته فى رحلة القدوم حيث حرص على تأدية الصلوات فى الحرم الخليلى، وعند ضريح العيم وضريح السيدة راشيل. أما حينما وصل القدس وصعد الجبل يقول: ((عند هذا المكان عكن رؤية المدينة التى بعثت فى نفوسنا البهجة، وحينئذ وجب علينا شق ثيابنا. وبعد مسافة قصيرة

Obadiah, Op.Cit., p.222; Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.159, 161.

Firestone, Reuven, Jewish culture in the formative period of Islam, in: cultures of (\*) Jews, III parts, ed. By Biale, David, Schocken Books, 1<sup>st</sup>, ed., U. S. A, 1999, part I, (pp. 267 – 304), p. 273.

بدا لنا البيت المقدس Beis Hamikadash وهو الذي نجله حيث قمنا بشق ثيابنا مرةً أخرى ((أ)) وعندما دخسل الطالب اليهودي المدينة المقدسة ردد هذه الكلمات ((لقد حزنت وبكيت حتى انفطسرت روحسي، ووفقًا لما رود في الشريعة فقد مزقت ردائي في مكانيين، وأديت الصلاة موليًا وجهى شطر البيت المقدس (()) وقد ترجع أصول عادة شق النياب عند دخول اليهود القدس إلى أن أجسدادهم كانسوا كثيري الصخب في أحزاقم، ويعبرون عن ذلك بدق الصدر وشق النياب، ويغمرون أنفسهم بالرماد، ويرتدون المسوح المصنوعة من نوع خشن غليظ من النسيج (ا).

ومازال صاحب الخطابات على عهده مع والده يعلمه بعادات اليهود في الشرق حيث يضيف: ((هناك عادة أخرى تخص اليهود في البلاد العربية، ففي يوم الجمعة يذهب الرجال للاستحمام، وفي السناء عودهم تأتى لهم النساء بالخمر حيث يشربون حتى الثمالة، ويطلقون كلمة معينة مؤذنة بأن وجبة العشاء جاهزة، وذلك في فترة بعد الظهر على أن تكون قبل العشاء، ومن ثم فعلى الجميع أن يأتوا إلى المعبد في ثوب قشيب ونظيف (أ)). وهكذا يثبت عوبديا أن الأفكار التي ذهب إليها الرابي إبراهام بن موسى بن ميمون (كان نجيد مصر في القرن الثالث عشر الميلادى) القاضية بإلزام اليهود بالاغتسال قبل دخول المعبد قد وجدت سبيلها للتطبيق (أ)، بدليل تسجيل المستوطن إياها، مع ملاحظة تشبه اليهود بالمسلمين في اغتسالهم قبل الصلوات. وبلغ الأمر أن حرم على اليهود دخول المعبد دون تطهر، وكان اليهودى المخالف لذلك يتعرض لعقاب شديد (١٠). أما اعتباد اليهود على شرب الخمسر بعد الاستحمام فقد يرجع إلى رغبتهم في تميز طقوسهم في الطهارة عن المسلمين بتناولها، وربما كان ذلك أمرًا متأصلاً فيهم بحكم احتكاكهم أو قدومهم من مجتمعات أوروبية كانت بتناولها، وربما كان ذلك أمرًا متأصلاً فيهم بحكم احتكاكهم أو قدومهم من مجتمعات أوروبية كانت يتطهر فيه المسلمون بالاستحمام قبل الصلاة أيضًا.

Obadiah, Op.Cit., p.234.

<sup>(</sup>٢) سفر التكوين: ٤٦: ٤٤ زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص١٧٥.

A student's letter, p.86.

Obadiah, Op.Cit., p.221.

Ashtor, History of the Jews, II, pp.373-374.

<sup>(</sup>١) زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص٢٠١.

ومن عادات اليهود أيضًا ذات الصلة بالدين وأماكن العبادة أوضح عوبديا أنه ((لا يستطيع أى شخص في جميع البلاد العربية أن يدخل المعبد مرتديًا حذاءه حتى لو كان بغرض الزيارة. فعليه أن يدعه في الخارج عند الباب، وجميع من بالداخل عليهم الجلوس على الأرض (١)). وتوضيحًا لذلك فقسد كسان السيهود القراؤون لا يدخلون المعبد بأحذيتهم، ولو بنية الزيارة، وإنما كانوا يتركون أحذيتهم خارج المعبد بجوار الباب، ويجلس الجميع على الأرض المفروشة بالسجاد أو الحصير داخل المعبد، أما اليهود الربانون فقد كانوا يدخلون المعبد بأحذيتهم (١). وما يؤكد وجود هذا الاختلاف المعبد، أما اليهود الربانون فقد كانوا يدخلون المعبد بأحذيتهم (١). وما يؤكد وجود هذا الاختلاف تستجيل عوبديا للظاهرة باعتبارها أمر غير معتاد بالنسبة له على اعتباره ربانيًا، ومن ثم فما زالت عيناه ترصدان ما يخص اليهود ويختلف عما هو سائد بينهم في المجتمعات الإيطالية. وبذلك فهو يبرز عناصر تأثر اليهود ببعض من عادات المسلمين كعادة خلع الحذاء عند دخول المعبد.

يسبدو أن صلاة الجمعة عند المسلمين بالبلاد العربية كانت موحية لليهود لكى يجتمعوا للصلاة حسق أصبح بمثابة عادة عندهم حيث دابوا على الذهاب إلى ساحة فضاء كبيرة فى وسط القدس قبالة الحرم عن بكرة أبيهم للصلاة (أن أما فى داخل المعبد بصفة عامة يتحدث عوبديا عن طقوس السيهود فى البلاد العربية فيقول: ((إن صلاة المنشا فى هذه البلاد تقام يوم الجمعة بعد الظهر وقبل العشاء فى سرية. وما يلبثون أن يبدأوا الشعائر بالمزامير وإسداء الحمد والشكر بإقامة صلاة لمدة تسبلغ ساعتين حتى يدركهم الغسق، وفى طريق العودة إلى ديارهم فإلهم يرددون القاديش، وهم يأكلون كسرة من الخبز فى حجم الزيتونة ذاكرين فضل الله عليهم بعد تناول تلك الوجبات (أن) وتستفق هذه الطقوس مع صلاة اليهود الجماعية التى يؤدولها بعد الظهر حين تنحرف الشمس من نقطة الزوال إلى قبيل الغروب (أن) وعندما كان عوبديا يقارن بين ما شاهده فى القاهرة، وما شاهده فى القدس ((فإن اليهود الألمان فى القسدس أوضح أنه فيما يختص بتأدية صلاة المنشأ قبل العشاء فى القدس ((فإن اليهود الألمان الأشكيناز أقلعوا عن هذا التقليد؛ إذ ألهم يضيفون تلك الصلاة إلى أدعية المساء وقت الليل مع

Obadiah, Op.Cit., p.222.

Meshullam of Voltera, Op.Cit., pp.159, 161.

A student's letter, p.91.

Obadiah, Op.Cit., p.221.

<sup>(</sup>م) محمد بحر: اليهود في الأندلس، ص١٢٤ - ١٢٦.

المنيان Minyan، وبعد أن تسطع النجوم في السماء كما نفعل نحن، ومن ثم فهم يتناولون طعامهم في الله الأشكيناز في الله المختلافات في الشعائر بين جماعات اليهود في القدس رغم تغلب الأشكيناز السربانين الغسربيين تبرز الخصوصية التي تميزهم عن باقي اليهود الغربيين المنتميين للمذهب ذاته، وتجعل من الشعيرة تقليدًا دينيًا اجتماعيًا في آن واحد، وهو أمر مهم فعليه تتجسد ملامح المجتمعات اليهودية في الشرق متميزةً عن مثيلاتها في أوروبا.

أما عن صلوات اليهود التى تؤدى فى القدس فقد أورد عوبديا فى خطابه الأول، وقد انصب حديث عن طائفة الأشكيناز ((وهنا بالقدس توجد بعض العادات المحمودة، فلم أرّ فى مكان آخر الحدمة اليومية تمارس بأسلوب أفضل مما رأيته فيها. إذ على اليهودى أن ينهض ساعة أو ساعتين قسل انبلاج الصباح حتى لو كان يوم سبت حيث كانوا يتلون المزامير ويرددون أناشيد التسابيح حتى يدركهم الفجر. وحين أ يرددون القديش (٢) ومن ثم يقوم اثنان من القراء المختصين [وبالأحرى الحزانين] بتمجيد الشريعة، كما يقرءان فصلاً عن الأضاحى، وكذلك جميع أناشيد التسسابيح الستى يعقبها لحسن جمسيل يخاطسب فهيه الجمسيع إسسرائيل التسسابيح الستى يعقبها لحسن جمسيل يخاطسب فهيه الجمسيع إسسرائيل التسابيح الرياد من القراء المختون منح الشمس فى كل صباح، ويكور الجاؤون منح "Hear, Israel"

Obadiah, Op.Cit., pp.221-222.

والمقصود بلفظة منيان هنا ذلك العدد من المصلين الذى لا يجب له أن يقل عن عشرة رجال، وهم يمثلون مجتمع بنى إسرائيل، ويتألف منهم الجماعة فى الصلاة، ومن ثم فهم النصاب الشرعى لأداء عديد من الطقوس التى تتطلب الجماعة. انظر: عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــه، ص٢٣٦؛ راجع أيضاً: غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص ٢٦٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) هو نوع من أشهر التسابيح الدينية اليهودية كان يتلى قديمًا قبل أو بعد الصلاة. وقد اكتسب صيغة أخرى في القرنين النامن والتاسع الميلادين، وتسبيح قديش كلمات تمجيد لاسم الإله وملكه والخضوع لحكمه ومشيئته والتعبير عن الأمل في سرعة مجى المشياح وبعد التطوير تعددت الأدعية التي تسمى ((القديش)) وأصبح هناك أربعة أنواع أساسية: القديش القصير، ويتلى قبل أو بعد أجزاء معينة من الصلاة، القديش الكامل وهو الجزء الختامي في الصلاة اليهودية، القديش الحاخامي ويتلى بعد الانتهاء من الدرس. قديش الحداد ويتلوه أقارب الميت، الذي أصبح أهم الأنواع بعد قديش الصلاة. انظر: عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـ٥، ص٢٣٤؛ غازى السعدى: الأعياد والمناسبات ، ص٦٩ وما طرأ على القديش مؤخرًا يعد من المؤثرات الإسلامية في فكر الجماعات اليهودية. واجع : عرفة عبده على: ملف اليهود، ص٢٣٠ ـ ٢٣٧٠.

البركة (۱) الكهنوتية عقب الصلاة يومياً، ولا يقتصر طقس البركة عقب الصلاة على يوم السبت بل يستد ليشمل كل صلاة عامة في جميع أيام الأسبوع. وتقال الابتهالات في الصباح، وبعد الظهر في خشوع شديد جنبًا إلى جنب مع الصفات الثلاث عشرة المنفرد بما الله. وليس هناك فرق بين يومى الانسنين والخميس وباقى أيام الأسبوع إلا فيما يختص بالشريعة، فإلها تقرأ في هذين اليومين (۱)). وغلص مما ذكره عوبديا أن يهود القدس من الأشكيناز لم يكتفوا بقراءة ((ببراشة)) وهو جزء من أسسفار موسى الخمسة في المعبد في صباح يوم السبت من كل أسبوع كما هو معروف عند باقى اليهود (۱)، كما لم يكتفوا بممارسة طقوس البركة بعد صلوات ذلك اليوم فحسب، إنما شمل أعقاب الصلوات العامة جميعًا طول الأسبوع، كما لم يخصوا يومى الاثنين والخميس بالصلوات، حيث كانوا يؤدولها في كل الأيام، ولم يخصوهما إلا بقراءة الشريعة.

وإذا ما كانست هذه هى شعائر اليهود الأشكيناز فى صلواقم على مدار اليوم الواحد كما مارسها عوبديا، فإلها تختلف عما هو واجب على اليهودى تأديته من صلاة، إذ كان عليه أن يؤدى ثلاث صلوات كل يوم: صلاة الصبح (شحاريت)، وهى من الفجر حتى نحو ثلث النهار، وصلاة نصف المنهار، وهمى صلاة القربان (منحة)، من نقطة الزوال إلى قبيل الغروب، صلاة المساء (معاريسف)، مسن بعد غروب الشمس إلى طلوع القمر، وكانت الصلاتان الأخيرتان تختزلان إلى صلاة واحدة (منحة – معاريف) في ويبدو أن هذه الصلوات أساسية عدا تلك الإضافية منها، إذ همن يذكر ألها سبع صلوات فى اليوم الواحد، ومنها ما هو فردى أو جماعى، ومنها ما هو سرى أو جهرى في اليهودى فى صلاته جهة أورشليم، أما إذا كان فى القدس فيولى وجهه سرى أو جهرى في اليوم الواحد، ومنها ما إذا كان فى القدس فيولى وجهه

Obadiah, Op.Cit., p.236.

Scheiber, Alexander, Geniza studies, pp.261 – 264;

ولأداء عديد من الطقوس التي تتطلب الجماعة. انظر: عبدالوهاب المسيرى: موسسوعة اليهود، جــــــــــــــــــــــــــ ٢٣٦؛ عرفة عبده على: ملف اليهود، ص٢٢٢ -- ٢٢٣.

<sup>(1)</sup> عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــه، ص٢٢٦؛ غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٦٦.

<sup>(°)</sup> لوتسك هارف: عادات وتقاليد اليهود، ص٤٤؛ محمد بحر: اليهود في الأندلس، ص١٢٤ - ١٢٦.

موضع الهيكل<sup>(۱)</sup>، وهيذا يعنى أن يهود القدس كانوا حريصين على تأدية مزيد من الصلوات الإضافية موساف Mussaph ، فضلاً عن تلك الواجبة عليهم مما يعكس شدة التيار الديني لهذه الطائفة بالأراض المقدسة في تلك الآونة.

سجل عوبديا كذلك عن صلوات اليهود فى القدس حيث المكان الذى يحمل اسم النبى زكريا عليه السلام، فيقول: ((وتقام صلوات اليهود فى المكان الخاص بالنبى زكريا فى أيام الصيام؛ وفى يوم التاسع من شهر آب، حيث تتكرر عبارات الرثاء (۱)) الذى يعد يوم صوم وحداد عند اليهود، ويذكرهم بحدث سقوط أورشليم وتخريب الهيكل الأول والثانى لوقوعهما فى توقيت واحد تقريبًا، وبالفعل ففى هذا اليوم يقرأ كتابا المراثى فى المعبد بعد صلاة المساء، كما يربط اليهود هذا التاريخ بأحداث تاريخية مأساوية أخرى (۱).

كستب عوبديا أيضًا شيئًا عن عادات اليهود فى فلسطين حيث بلدة الخليل، إذ يذكر ((وهناك تقليد سائد معروف فى كل البلد أنه من الأفضل أن يوارى اليهودى فى ثرى الخليل من أن يدفن فى القدس القدس أ)) ومن قبل أكد بنيامين التطيلى وجود هذه الظاهرة حين ذكر أنه: ((جرت عادة اليهود أن يأتوا بعظام موتاهم إلى هذا المقام أ))، ويتفق هذا مع إشارة الرحالة ناصر خسرو حيث ذكر أنسه يوجد بالقرب من مشهد الخليل ((على جانب الصحراء ... قرافة كبيرة يدفن بما الموتى من أنسه يوجد بالقرب من مشهد الخليل ((على جانب الصحراء ... قرافة كبيرة يدفن بما الموتى من جهات عديدة أن). وبذلك تعد طقوس الدفن جزءًا هامًا من الوجدان الدينى اليهودى؛ حيث كانسوا يهتمون بدفن موتاهم فى الأرض المقدسة، وحرص الغرباء عنها على شراء قطع أرض هناك ليدفنوا فيها، أو جلب كميات من ترابحًا ونشره على رأس الميت. وكانت رغبة أهل الميت فى نقل جثمانه ليدفن مرة أخرى فى تلك الأرض مبررًا كافيًا للإقدام على هذا التقليد، ونجد فى الفلكلور الدينى اليهودى أن جثة الميت خارج فلسطين تزحف تحت الأرض بعد دفنها حتى تصل إلى الأرض المدينى اليهودى أن جثة الميت خارج فلسطين تزحف تحت الأرض بعد دفنها حتى تصل إلى الأرض

<sup>(</sup>١) غازى السعدى: نفسه.

Obadiah, Op.Cit., p.241.

<sup>(&</sup>quot;) غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص19.

Obadiah, Op.Cit., p.249.

<sup>(°)</sup> بنيامين التطيلي: الرحلة، ص١٠٦.

<sup>(</sup>¹) ناصر خسرو (ت ٤٥٣هـــ/ ٢٠١١م.) أبومعين الدين العلوى: سفر نامة، ترجمة: يميى الخشاب، الطبعة الثانية، القاهرة ١٩٩٣م، ص٣٤ – ٣٥.

المقدسة، هذا وترتكن كل هذه الأفكار على دلالة أن إبراهيم (عليه السلام) اشترى لنفسه قبرًا فى الخلسيل<sup>(۱)</sup>، ولم يقتصر الأمر على ذلك، إنما كان بالقرب من الحرم الإبراهيمي بيت يرتاده الزوار للصلاة يضم غرفة اعتقد كل من اليهود والمسيحيون أن داود (عليه السلام) كان يسكنها. وما لبثت فى العصر المملوكي أن تحولت إلى مقبرة حتى عُرف المكان باسم دير الأربعين<sup>(۱)</sup>. وبذلك نعثر على تفسير للأفكار التي شاعت عند اليهود، وسجلها عوبديا من أن دفن موتاهم فى ثرى الخليل أفضل من القدس، خاصةً وأن ثراها ارتبط بهذين النبين بالذات.

## جــ- الأعياد والمناسبات:

تكاد تكون الأعياد والمناسبات الدينية العنصر الأكثر وضوحًا الذى يعمل على إظهار وحدة السيهود وتآلفهم. ومع ذلك لم يتوقف صاحب الخطابات عندها إلا شذرًا، واكتفى بالتعرض إلى جانب منها من قبيل استخدام بعضها للتأريخ لأحداث رحلته بشكل خاص – وهو ما أوردنا بعضه سلفًا – بيد أن أول ذكر عنده إلى أعياد اليهود أو مناسباهم الدينية كمظهر اجتماعى فضلاً عن كونه علامة زمانية عيد البوريم Purim أو عيد الفوز، حيث أنه كان قد قضاه فيما بين يهود القاهرة واصفًا إياه بأنه كان عيدًا حزينًا خانقًا وباكيًا على اليهود لفداحة الضرائب التى أثقلت كاهلهم في هذا العام (آ)، في حين كان يهود مصر قد اعتادوا في هذا اليوم إبداء فرحهم والإسراف في الشراب حتى أسماه العرب ((عيد المساخر (أ))). ويتحدد موعد هذا العيد باليوم الثالث عشر من الشهر نفسه. ثم من شهر آذار، ويبدأ بصوم يسمى (صوم أستير) ويستمر حتى الخامس عشر من الشهر نفسه. ثم من شهر آذار، ويبدأ بصوم يسمى (طوم التاريخية لهذا العيد حول قصة (أستير) الواردة في السيفر المعروف باسمها. والعيد من الأعياد المستحدثة عند اليهود (٥). هذا وقد اختص به يهود السيفر المعروف باسمها. والعيد من الأعياد المستحدثة عند اليهود (٥). هذا وقد اختص به يهود

<sup>(</sup>١) غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٤٨.

Vincent, L. H. Mackay E. J. H. et Abel, F. M., Hebron, vol.1, p.158;

Obadiah, Op.Cit., p.224.

<sup>(°)</sup> قاسم عبده قاسم : اليهود في مصر، ص٧٧- ٧٨.=

<sup>=</sup> يتكون سفر أستير من اثنى عشر إصحاحًا تحكى قصة مؤداها. أنه بعد أن تواجد اليهود فى بابل نتيجة الأسر البابلي سنة ٥٨٦ق.م.، أن وقع ((كسرى فارس إزد شير بن بابك)) فى غرام أستير اليهودية فتزوجها، وعلا نجم

مصر، فكان يقال بوريم القاهرة<sup>(١)</sup>، ولذا فيعد عيدًا محليًا فضلاً عن أنه من الأعياد التي لم تذكر في الشريعة.

وغمة عيد آخر تعرض إليه عوبديا يدعى عيد شابوعوت Shabouth ويحتفل به اليهود من طائفة القرائين ذكر عنه: ((ومن المعروف جيدًا ألهم يحتفلون بعيد شابوعوت ويوافق يوم الأحد، ويعلقون زعف النخيل ونباتات أخرى ... في وسط المعبد ويلقى الجميع بنظرهم عليه، وهم يرون أن هذا كاف بالنسبة لهم (٢)). ويعرف أيضًا عند سائر اليهود بعيد الحصاد، ويقع في اليوم السادس من شهر سيوان الذي هو الشهر الثالث في الشهور العبرية. وقد حمل المسمى المذكور لأنه يجي بعد الانتهاء من حصاد القمح. ومن أسمائه أيضًا: عيد الباكورة لأن الشريعة تقضى فيه بتقديم رغيفين مسن باكورة محصول القمح مع القرابين والذبائح المقررة في ذلك اليوم، وعيد الأسابيع لأنه كان يأتى بعد عيد الفصح بسبعة أسابيع ..، وعيد الحمسين نظرًا لأنه يقع في اليوم الخمسين بعد اليوم المشمسين بعد خروجهم من مصر، فقد كان هذا العيد تذكارًا لإعطاء الشريعة الكثر منه احتفالا الخمسين بعد خروجهم من مصر، فقد كان هذا العيد تذكارًا لإعطاء الشريعة اكثر منه احتفالا بحصاد القمسح، وكانت مدة هذا العيد يوما واحداً، يتحتم فيه على اليهود الامتناع عن العمل والاحتفال بسه في المعسبد لتوطيد العلاقات الاجتماعية فيما بينهم (٣). والملاحظ أن جميع اليهود يحتفلون بهذا العيد، ومع ذلك نجد عوبديا وقد قصره على طائفة القرائين، ولا يمكن القطع بدافعه بدافعه بدافعه العيد، ومع ذلك نجد عوبديا وقد قصره على طائفة القرائين، ولا يمكن القطع بدافعه بدافعه

اليهود فى البلاد، فأكلت الغيره قلب الوزير هامان الفارسى، وحدد يوم الثالث عشر من آذار للقضاء عليهم، وعلمت أستير بالخبر، فأبلغت كسرى به، فأمر بقتل هامان، وأباح لليهود قتل أنصاره على مدى يومين حتى يوم الخامس عشر من شهر آذار، ولذا عرف بعيد الفوز.

Ben – Sasson, H. H., A History of The Jewish people, p.449.

<sup>(</sup>١) عرفة عبده على: ملف اليهود، ص٢٢٣.

Obadiah, Op.Cit., p.226.

ويستند عوبديا هنا إلى سفر الحزوج: ٢٣: ١٥ و١٦؛ ٣٤: ٢٢؛ وسفر اللاويين: ٢٣: ١٥، ٢٢.

<sup>(&</sup>quot;) زكى شنودة: المجتمع اليهودى، ص٧٧٤ - ٧٧٥.

ونلحظ في هذا الموضع خلط أحد الباحثين بين هذا العيد وعيد المظال كما ورد عند: محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص٣٧٦.

إلى ذلــك؛ ولـــذا فقد يكون اشتراك المسيحيين مع اليهود في الاحتفال بمذا العيد ما جعله ينأى بطائفته الربانين عن معتنقي المسيحية ترفعًا وتمييزًا لبني ملته.

أما فيما يتعلق بالمناسبات العامة التي يحتفل بها جميع اليهود، وأشار إليها عوبديا عيد رأس السنة وعيد الغفران، على اعتبار أن طائفتي الربانين والقرائين قد تعارضتا في تحديد توقيتهما لاختلافهما في السنخدام التقويم الشمسي والقمري<sup>(۱)</sup>. ويحتفل اليهود بعيد رأس السنة في الأول والثاني من شهر تشرين من كل عام (سبتمبر – أكتوبر) ولمدة عشرة أيام على اعتبار ألها أيام التكفير<sup>(۱)</sup>، وتكمسن دلالته الدينية في أن المشناه ذكرت إنه اليوم الذي خلق الله فيه العالم، وهو يوم الحساب السنوى، إذ على اليهودي أن يحاسب نفسه في هذا اليوم عما اقترفه طوال العام من ذنوب، كذلك يحتفل به تخليدًا لذكري خروج بني إسرائيل من مصر وخلاصهم من عبودية وعذاب فرعون<sup>(۱)</sup>.

أما عبد الغفران أو يوم ((كيبور)) أو الكفارة؛ فهو يصادف اليوم العاشر من تشرين، ووجب صومه على الرجال والنساء والأبناء بصفته أكثر أيام اليهود قدسية، وفي هذا اليوم يحرم العمل وإيقاد السنار والاغتسال والتطيب والجماع بالاضافة إلى الامتناع عن الطعام والشراب، ويجب التضحية بكبش أو ثور، وتوزع الصدقات والذهاب إلى المعابد حفاة الأقدام لإعلان التوبة والندم. وإذا وافق مجيته يوم السبت يسمى ((سبت الأسبات)) وهو اليوم الذي يدخل فيه الحاخام الأكبر إلى قدس الأقداس واليوم الوحيد الذي يذهب فيه جميع اليهود للصلاة في المعابد بدون استثناء (أ). كما أشار عوبديا إلى عيد الفصح Passover (أ) على أنه توقيت يؤرخ به ليس إلا، ويبدأ هذا العيد في الخامس عشر من نيسان (إبريل – مايو) ويستمر سبعة أيام بالنسبة لليهود داخل فلسطين وغانسية أيام خارجها، ويحرم العمل في اليومين الأول والأخير بالنسبة للفئة الأولى، أما الفئة الثانية فيحرمونه في اليومين الأولين والآخرين بحيث تتخللها الاحتفالات بخبز وأكل الفطير، وترجع تسمية فيحرمونه في اليومين الأولين والآخرين بحيث تتخللها الاحتفالات أخرى أهمها عبور الشتاء وحلول

Obadiah, Op.Cit., p.226.

<sup>(&#</sup>x27;)

<sup>(</sup>١) لوتسك هارف: عادات وتقاليد اليهود، ص ٢١.

<sup>(&</sup>quot;) غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص١١- ١٢؛ انظر أيضًا: حسن ظاظا: الفكر الديني، ص٢٠٢.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود ، جــه، ص770 - 777؛ كامل سعفان: اليهود تاريخ وعقيدة، 777 - 777.

السربيع محله، وهنا امتزجت مناسبة نجاة شعب إسرائيل من العبودية فى مصر بفصل الربيع، وغدا يحستفل بها كل عام<sup>(۱)</sup>. وجدير بالذكر أن عوبديا لم يتعرض للمزيد من أعياد اليهود أو المناسبات الدينية الاجتماعية التي تخصهم طالما لا يوجد سبب فى الوقوف عندها، وما من شك أنما عديدة<sup>(۱)</sup>.

Ilana Shamir, Shlomo Shavit, (eds.) A History of Jewish people, Events Eras of (') Jewish people, Israel, 1986, p.271; cf. Also, Ben – Sasson, H. H., A History of Jewish people, pp.325-326.

<sup>(</sup>٢) هناك دراسات عديدة تناولت موضوع أعياد اليهود في حياقم اليومية، راجع على سبيل المثال: غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، مواضع متفرقة؛ محاسن الوقاد: اليهود في مصر المملوكية، ص٣٦٧ - ٣٩٧.

## المبحث السادس

## التعليم والعلماء في خطابات عوبديا:

وبعد دراسة الجدوانب المختلفة فى خطابات عوبديا الجغرافية منها والسياسية والدينية والاجتماعية والنظم الإدارية، وكذلك عادات اليهود وتقاليدهم تتناول الدراسة أيضًا جانبًا إضافيًا ألا وهو التعليم والعلماء الوارد ذكر عنها فى الخطابات، ولعله بديهيًا أن العلوم الدينية ودراستها تأتى على رأس اهتمامات عوبديا فى هذا الاتجاه، وذلك لاهتمامه بالدراسات التوارتية والتلمودية وغيرها؛ ففيما يختص بالتوراة وبالأجزاء الخمسة التى أوحى بما إلى موسى (عليه السلام) واعتاد أن يذكرها باسسم لفائف الشريعة، فقد روى أثناء حديثه عن المعبد الذى أقيم تكريسًا للنبى إلياس بالقاهرة القديمة أن اللفائف كانت مودعة فى الجهة الشمالية الشرقية منه. وقد أكد المؤرخ المقريزى على صحة الرواية التى وردت عند عوبديا بشأن لفائف عزرا، وألها ظلت موجودة داخل المعبد(1) إلا ألها نُقلت خارج البلاد.

وكان عوبديا قد أشار إلى جانب من الظروف التى أحاطت بالحياة العلمية ليهود القدس، فذكر أنه كى ينجو العلماء والربيون بحياقم من قمع شيوخهم بالمدينة بارحوها كلية بسرعة، ونلتقط من بسين الأسطر وفى موضع آخر مثال على ذلك؛ حيث أشار عوبديا إلى أنه ((كان يقيم فى غزة رابى من ألمانيا يدعى الرابى موسى أف براغ الذى جاءها فارًا من القدس (٢٠)). وقال فى هذا الصدد وعن هؤلاء الشيوخ ((إلهم أولئك المجرمون ذوو الشعر الرمادى الذين تخطوا أقصى الحدود ببيع لفائف الشسريعة مع أغلفتها والباروخيت والنفائس والمقتنيات المقدسة الثمينة بالقدس إلى من هم غير يهسود، السذين قامسوا بتهريبها وتبديدها إلى أراض غريبة، إلهم باعوا كتبًا عديدة مثل التلمود ومجموعات المخطوطات التى كانت قد أودعت بالقدس بواسطة اليهود الأشكيناز حتى أنه لم يتبق

Obadiah, Op.Cit., pp. 221 – 222; (')

Obadiah, Op.Cit., p.232.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣</sup>) هى ستار من القطيفة أو من الحرير، مطرز بفخامة بخيوط فضية أو ذهبية، عادة ما تقدم هبةً بغرض وضعها على التابوت المحتوى لأسفار التوراة داخل المعبد، وتحمل هذه القطعة عادة اسم صاحب الهبة تخليدًا لذكراه. انظر: عرفه عبده على: ملف اليهود، ص٢٢١.

شيئ ذو قيمة (١)). وعليه فمن المفترض أن الكتب النفيسة الخاصة بطائفة القرائين وغيرهم التي أشارت وثائق الجنيزة إلى وجودها بالقدس (٦) قد فقدت أيضًا، وهذه الأحداث تشهد بلا شك على تردى واضح وفقد لأساسيات قيام حياة علمية منتظمة بين يهود القدس نظرًا لأنما جاءت لتحاكى واقعهم الاجتماعي والاقتصادى المنهار غداة وصول عوبديا المدينة المقدسة.

## أ- التعليم:

وبرغم هذه الحالة المتردية لحياة اليهود العلمية في القدس، إلا أنه يستشف من الأسطر التي خطهــا عوبديا في هذا الصدد أن المدينة كانت وما تزال بما بعض المظاهر الدالة على كونما مركزًا تعليمــيًا للــيهود خرَّج العلماء، فضلاً عن الأدلة التي تؤكد على استمرار وجود بعض من علماء اليهود في المدينة مع هذه الظروف الصعبة حيث يروى قائلاً: ((التقينا هناك بأحد الأشكيناز؛ وهو رجـــل كان قد تلقى تعليمة في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمن، فأخذبي معه إلى منـــزله، وبقيتُ ضيفًا عنده طوال فترة عيد الفصح)). وفضلاً عن ذلك، فهناك شخصية أخرى ذكر عنها ((ويوجد هــنا في الوقت الحالي رابي ألماني كان قد تلقى تعليمه في القدس. لم أرّ أبدًا من يضاهيه في تواضعه وورعــه من الرب، وهو يكرس وقته ليلاً ولهارًا في الحياكة طالما لم يكن عاكفًا على دراسته، وظل لمدة ستة أشهر لم يذق فيها الخبز من السبت إلى السبت، وكان طعامه يتألف من اللفت النيء وبقايا خبــز القــديس يوحنا St. John's bread المصنوع من الذرة المزدهرة زراعتها في هذه الأرض، وذلك بعد انتزاع السكر منها(٣)) ولم يهتم عوبديا بذكر اسم هذا الرابي هنا، إلا أنه في موضع تال أشار إلى رجل يهدودي بالقدس كان مرجعه فيما عن له من أمور تتعلق بالعقيدة حيث يقول: (روجهست إلى ابسن شتياح Eben Shethiah بعض الاستفسارات عن المكان الذي يضم تابوت العهد بالهيكل. فقيل لي: إن التابوت يوجد أسفل القبة ... (\*)) فهل هو ذاته ذلك الرابي؟. وفضلاً عسن هذا وذاك فهناك المخضرم الحاخام زكريا Zechariah الذي بلغ من السن عتيًا ثمانين عامًا، وكان قد هاجر إلى القدس من أسبانيا، وتولى تلاوة التوراة كل يوم لما يقرب من الساعة على جماعة

Obadiah, Op.Cit., p.229.

Goitein, S. D., A Mediterranean society, vol. I, p.51.

Obadiah, Op.Cit., pp.234, 237.

Ibid, p.239.

اليهود<sup>(١)</sup>. وعلى كل اجتمعت الشواهد على أن عوبديا آل على نفسه تغيير تلك الأوضاع، وعمل ما فى وسعه من أجل النهوض بحياة اليهود العلمية من جديد فى فلسطين.

وبالفعل تحدث عوبديا عن جانب من الإجراءات التي اتخذها من أجل تنشيط الحياة العلمية في المدينة المقدسة فقال: ((كنت أذهب مرتين إلى المعبد اليهودى شهريًا كى ألقى محاضرات باللغة العبرية، وقد كان غالبية الناس هنا يفهمونها. وكان صوت مواعظى ينساب إلى آذاهم وكأنه أغنية محبوبة، فلقد امتدحوها، وأظهروا شغفًا بسماعهم إليها، لكنهم لم يكونوا على مستوى إحساسهم هذا، فلم يتفاعلوا معها. وحتى حينه لا يمكنني القول بإن أحد منهم فعل شيئًا يثير غضبي (٢٠)). وقد شسهد تلميذه في خطابه على جهوده تلك، فذكر أن أستاذه الحبر كان يتحدث إلى جماعة اليهود بصوت جميل في نقاء وطهر، ويختار الكلمات الرقيقة والورعة عند الحديث عن الله، ومع إمكاناته العظيمة تلك فهو ناذرا ما يلقى محاضرات، وأقر تلميذه أيضًا ((بإن الجميع من أصغرهم إلى أعظمهم كانوا يستمعون إليه بتركيز كبير، حتى يكاد المرء لا يسمع مجرد الصوت الخافت)). ثم أعظمهم كانوا يستمعون إليه بتركيز كبير، حتى يكاد المرء لا يسمع مجرد الصوت الخافت)). ثم أقسل من أن أدرك مدى عظمته، فالصمت هو مدحه)). ويفهم من رواية التلميذ أن عوبديا قلل كثيرًا من محاضراته إذ اكتفى بعد سنوات من التدريس بإلقاء محاضرتين أو ثلاث فقط فى كل عام، وذلك في المناسبات المهمة التي تخص اليهود مثل أيام التكفير (٢٠).

هكذا تبدو محاضرات عوبديا بمثابة دروس عامة أو خطب لم يخص بها فتة بعينها من يهود القدس، إذ دابت جماعتهم بعد سماع خطبة كل يوم التي يشارك أحيانًا في إلقائها على الجلوس في بسيت هاميدراش لدراسية التوراة لمدة ثلاث ساعات، ثم يخرجون في جماعات صغيرة إما لزيارة المرضى، وإما لتفقد الفقراء لتقديم الإحسان إليهم حتى لو لم يكن لديهم إلا القليل، وهذا كله تحت إشراف منه أن وهذه الشهادة تبرهن على بروز عوبديا رائدًا تعليميًا بين جماعته، فضلاً عن بروزه رائداً إجتماعيًا – وهذا ما فسرناه سلفًا – كما يُستشف من ذلك أن المعبد اليهودي كان يستغل في

A student's letter, p.88. (')
Obadiah, Op.Cit., p.247. (<sup>\forall}</sup>

A student's letter, pp.88-89.

Ibid, p.89.

الأنشطة العلمية من قبيل المحاضرات العامة التي كان يلقيها هذا المستوطن، وكان يحضرها عامة اليهود بدليل ألهم كان لا يعنيهم كثيراً فهم دقائق المواعظ التي كان يلقيها، والتي لم تكن منتظمة.

قدمت خطابات عوبديا تفاصيلاً إضافية عن نشاط اليهود الدراسى فى القدس إذ يذكر ((ونحن نجستمع سويًا فى كل صباح ومساء لدراسة هالاخاه Halacha [الشريعة]، وقد اعتاد اثنان من الطلبة السفارد فضلاً عن اثنين آخرين من الأشكيناز من الربانين المتواجدين معى هنا على الانتظام فى الخاضسرات السق ألقيها (١))، ولما كان اليهودى الأوروبي شديد الحرص على التعليم فى تلك الآونة حتى لو اضطر إلى الهجرة (١) فبعد بضع سنوات حضرت مجموعة طلاب أخرين للتلمذ على يسد عوبديا الذى استقبلهم، وتدخل لإجراء تبديل فى المساكن التى استأجروها إذ ((رأى أنه من الضرورى لعملية التعليم أن يسكن الطلاب سوياً فى مكان واحد))، وكان يتمنى لو كانت شقته الصغيرة تسمعهم فى الوقت الذى كانوا جميعهم مشغولين بدراسة التوراة ليل أمار (١). ولعله من الواضح أن محاضرات عوبديا فى هذه المرة لتلاميذه قد أخذت شكلاً آخراً يتسم بالتخصيصة الأكاديمية، الأمر الذى يجعلها مختلفة عن تلك التى كان يوجهها للعامة من اليهود. وتفيد الدراسات المستعمقة عسن السيهود أن هسناك نوعين من طلاب العلم ينتمون إلى الأكاديمية الدينية اليهودية المستعمقة عسن السيهود أن هسناك نوعين من طلاب العلم ينتمون إلى الأكاديمية الدينية اليهودية ((هيشيفا)) Yeshiabah ((هيشيفا)) Yeshiabah عاليًا يجعله مختلفًا عما يدرس فى هاميدراش، حيث تتناول فى الجامعات، وكانسوا يتلقون تعليمًا عاليًا يجعله مختلفًا عما يدرس فى هاميدراش، حيث تتناول دراسستهم التوراة والتلمود، وما يتعلق ببعض أمور الشريعة، وعادةً ما يكون الطلاب المنتظمون دراسستهم التوراة والتلمود، وما يتعلق ببعض أمور الشريعة، وعادةً ما يكون الطلاب المنتظمون

Obadiah, Op.Cit., p.208.

Horowitz, Elliott, Families and their fortunes,: The Jews of Early modern Italy, part (1) II, p.602; Johnson, Poul, A History of the Jews, p.183.

A student's letter, p.87.

<sup>(1)</sup> في ظل السيادة الإسلامية كانت القيادة الروحية وإدارة شئون الجماعة اليهودية تتم إما في العراق أو فلسطين حيث كانت مدارس التلمود (الهيشيفا) أو الأكاديميات التي ترجع إلى ما قبل الإسلام تجمع وتناقش وتسن قوانين التلمود، وتحد جماعة اليهود بالقضاة الذين يتولون الحكم داخل الجماعات اليهودية في أرجاء دار الإسلام، إذ كان الخليفة العباسي يعترف برئيس يهود العراق رئيساً على كل يهود دولة الخلافة ومنها مصر. وفي العصر الفاطمي حقق اليهود المصريون قدراً كبيراً من التقدم بحيث صارت مصر عنصر جذب للمهاجرين اليهود من جهة، كما زاد معدل اعتماد المدارس اليهودية التلمودية (الهيشيفا) في العراق وفلسطين على الدعم المالي من يهود مصر كما زاد معدل اعتماد المدارس اليهودية التلمودية (الهيشيفا) في العراق وفلسطين على الدعم المالي من يهود مصر عن جهة أخرى، ولذا فمنذ القرن الثالث عشر الميلادي/ السابع الهجرى انتقلت الهيشيفا من فلسطين إلى مصر بحكم التقل اليهودي المتزايد فيها مقارنة بفلسطين. انظر: قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص ٥٩ - ٢٠؛

مغتربين يأتون من بلاد بعيدة، أما الطلاب المنتسبون فهم يستطيعون الحضور والانتظام في الجلسات إذا رغبوا في ذلك للاستماع إلى الدروس دون الانتظام فيها<sup>(۱)</sup>؛ هذا فضلاً عن وجود تعليم أولى خساص بالصبية، وفيه يرددون بصوت عال أسفار التوراة، ويغلب عليه الغناء متشبهين بأسلوب المسلمين في تعليم أطفاهم في الكتاتيب (٢). وعليه، فالطلاب الأجانب المذكورون تلاميذ عوبديا كانوا من الفئة المنتظمة في الدراسات الأكاديمية اللاهوتية العليا.

هكذا جاء عوبديا من أوروبا كى يلقى الدروس على جماعة اليهود فى القدس وبصفة خاصة على ما جاء عوبديا من أوروبا كى يلقى التشريع أو الشريعة، إذ يحتوى التلمود على أجزاء تشريعية وأخرى قصصية وعظية (٣). ومن جانب آخر فدراسة هالاخاه اعتمدت على تجارب اليهود الفكرية والسروحية، وقد شكّلت ركناً أساسياً فى الحياة اليهودية بين الربانين منهم بداية من القرن الثامن اليلادى، والمفهوم العام لهذه الدراسة هو البيان الكامل للشريعة اليهودية، أما مفهومها الخاص فهى تحسيل مجموعة القوانين التقليدية التى تسيدت جماعات اليهود من واقع حياقم مما شكّل تاريخهم (١٠)، والملاحظ أن عوبديا عندما تحدث عن هذا النوع من الدراسة لم يذكر مقرها مما يفسح المجال إلى الاعستقاد فى أنه لجاً فى ذلك إلى استثجار إحدى المدارس (٥) تحقيقًا لهدفه مستفيدًا بأموال التبرعات التي كانت ترد من أثرياء اليهود فى الغرب لهذا الغرض.

والمستمعن لعبارات الخطاب في هذا الموضع يستشف بعض الحقائق ذات الصلة بمحاولة إحياء اللغسة العبرية؛ فقد اعتاد اليهود في أوروبا استخدام اللغة العبرية في كتابة الأدب مثلما استخدام

<sup>(</sup>١) عبدالرازق قنديل: الأثر الإسلامي، ص١٦٦ - ١٦٩.

Johnson, Poul., A History of the Jews, p.182.

Kaplan, Yosef, Benjudesma: the western Sephardic Diaspora in: cultures of Jews, (1) III parts. Ed. By, Bio;e, David, Schocken Books, first published, U. S. A., 1999, part II (pp. 611 – 670), p.639.

ولمعرفة المزيد عن هالاخاه راجع:

Eliead, Mircea, (ed.) The Encyclopedia of Religion, vol VI, Art. Halakhah.

<sup>(°)</sup> تشير إحدى الرسائل التي تضمنتها وثائق الجنيزة إلى أن أحد أثرياء اليهود في القدس كان يدير إحدى المدارس لحسابه، وكانت تدر عليه دخلاً وفيراً، انظر:

Goitein, S. D., A Mediterranean Society, vol I, p.60.

المسيحيون اللغة اللاتينية في الشأن ذاته بصفتها لغة ذات مكانة عالمية وتعليمية لائقة(١)، خاصةً في عصر النهضة وقت كتابة عوبديا لخطاباته. ومن ناحية أخرى كانت عبرية السفارد - وهم يرمزون إلى اليهود الشرقيين – تختلف عن عبرية الأشكيناز – الذين يرمزون إلى اليهود الغربيين – ، وهذا يرجع إلى أن يهود البلاد العربية سواء المحليين أم القادمين من الأندلس كانوا لا يتحدثون إلا العــربية، واقتصـــر استخدام العبرية عندهم على الأنشطة الدينية المتخصصة. وقد كان لامتزاج السيهود بالعرب أثر عميق على اللغة العبرية، فقد ازدادت فصاحةً بمجاورتما للغة العربية التي تعد أرقى لغات المجموعة السامية كلها(٢). وترتب على هذا وذاك فيما يبدو أن أنيط التدريس باللغة العبرية إلى عوبديا بصفته عالم من وراء البحار رغم وجود ربيين ذوى علم في فلسطين من قبل أشار هو نفسه إليهم؛ ولعل تفسير ذلك هو بدء سريان الشعور القومي الديني عند يهود أوروبا مواكبةً للعصر، فحمل عوبديا على عاتقه مسئولية نشر استخدام اللغة العبرية، خاصةً أنه أوضح أن اللغة العـــبرية لم تكن متداولة بين يهود القدس، وفي حالة إلمام بعضهم بقدر منها فلم يكن بشكل معمق بدلــيل عدم فهمهم جيداً لمحاضراته التي ألقاها بالعبرية، واكتفوا فقط بالإحساس بما وتذوقها دون التفاعل معها. وبناءً على ذلك لنا أن نخلص إلى أن اللغة العبرية لم تكن متداولة بين اليهود سواء في فلسطين أم في مصر. كما نلحظ وجود أربعة من الطلاب الأوروبيين تلاميذًا لعوبديا كدفعة أولى منتظمين في حضور دروسه التي يلقنها باللغة العبرية، والراجح أن ذلك كان بغرض نشرها وتوريثها جيلا بعد جيل في مجتمع اليهود. وهذا في مجمله يدفع بشكل أقرى إلى الاعتقاد في أن قدوم عوبديا إلى القدس كان بغرض تثبيت دعائم الدين اليهودى تدريساً وشرحاً باللغة العبرية إحياءً لتراثهم.

وغمة براهين تدلل على أن الحياة العلمية فى فلسطين ما لبثت أن نشطت، بل وشهدت طفرة القسرانًا بجهود عوبديا فيها، إذ لم يقتصر ازدهار حياة اليهود العلمية على أكاديمية القدس، إنما شهدت البلاد أثناء إقامته بها نشوء مركز علمى يهودى آخر فى صفد، ونتئبت من ذلك من خلال وجود عدد من الرجال الذين وصفوا بألهم علماء فترة أواخر العصور الوسطى، إذ تحدث الطالب اليهودى فى عام ١٤٩٥م/ ١٩٠٩هـ. عن رجل يدعى برتز كولومبو Pertez Colombo على أنه أحد علماء وشيوخ المدينة الذى استقبله بترحاب، ويسر له الإقامة فى صفد طيلة فترة تواجده، وعسرض عليه وأخيه أن يبقى معه للدراسة مقابل عشرين دوكية لكل منهما، لكنهما آثرا التوجه للدراسة فى القدس. ثم أضاف موضحاً: ((إن الحكومة كانت تقدم له دعمًا، ولا أعرف مقدار ما

Roth, Cecil, The Jewish contribution to civilization, London, 1939, p.89.

<sup>(&#</sup>x27;) غازى السعدى: الأعياد والمناسبات، ص٥٧.

كانست تدفعه له (۱)) كذلك تألق بين مفكرى اليهود في مركز صفد الدراسي كل من جوزيف Issac كارلسو Joseph Carlo السذى أقام بالمدينة عام ١٤٨٨ م. / ٩٣٨هـ. وإسحاق لوريا Loria المتوفى عام ١٩٣١م. / ٩٣٩هـ. (۲) بيد أن عوبديا لم يشر إلى نشوء مركز صفد العلمى، ومن ثم لم يحدثنا عن علمائه أو سير الدراسة فيه، كما لم يشر إلى إقدام حكومة السلطنة المملوكية على دعم العملية التعليمية لليهود كما هو الحال في صفد، وهو أمر مهم، ففيه إسهام في رفع قدر هذه الدولة وجهودها في محاولة الارتقاء بالتعليم حتى بين الأقليات الدينية التي تعيش فوق أرضها.

وف الأسطر التالسية نقدم تجربة أحد تلاميذ عوبديا التى تبين منها جانب من أسلوبه ف مجال الستدريس، إذ يذكر الطالب اليهودى فى خطابه: ((لقد فتحتُ قلبى له وحدثتهُ عن حالتى السيئة وكسيف إنى أشعر بالغربة، لكنى سافرتُ إلى هنا [حيث القدس] لأتعلم التوراة. ومن اجل حب السرب تركت عائلتى وموطنى حتى يقبلنى تلميذاً لديه ويعلمنى التوراة. وبعد ذلك تحدث لى بكل حب ومودة كما هى عادته وقالى لى، سوف أعتنى بك كأفضل أولادى ... الأمر الذى جلعنى فى غايسة من السعادة (٣))، ولم يكف عوبديا بإبداء هذه الروح الطيبة إنما كان يحيط تلاميذه برعايته حتى فى مجال الإعاشة والسكن، وبذلك يتبين منهجه الذى يكمن فى الاهتمام بالجيل الناشى، وذلك بتعلسيمه التوراة وعلم التلمود والهالاخاه باللغة العبرية بغرض الارتقاء بالمستوى الدينى والفكرى للجماعة وإيجاد جيل يضطلع بالنهوض علميًا وثقافياً بجماعة اليهود فوق أرض فلسطين.

وهكذا فمن شأن المادة الواردة فى خطابات المستوطن اليهودى وغيرها أن توضح الدور الذى قسام به بين جماعة اليهود فى فلسطين خاصة فى الجانب العلمى الدينى، إذ غدا من المؤكد أنه صار معلمًا لأبناء الطائفة والطلاب، والوافدين عليهم من أوروبا الذين يرغبون فى ألا يكتفوا بالمواد التعليمية الأساسية من كتابة وقراءة المتوفرة فى أوطائمم إلى ما هو أعلى من ذلك من دراسات فى علوم المشنا والتلمود ومؤلفات الربيين المشهورة فضلاً عن قواعد اللغة العبرية التى وضعها النحاة السيهود بغرض إخراج عناصر منهم تعمل فى مجال القضاء والوظائف الدينية المختلفة، ولعل فى السيهود بغراب اليهودى صاحب الخطاب – الذى شكل أحد الركائز للمادة العلمية التى قامت عليها الدراسة – مع أخيه إلى فلسطين للتتلمذ على يد عوبديا بعد أن ذاع صيته فى إيطاليا ليجسد

A student's letter, p.82.

Ó

دوره فى إحياء علوم اليهود الدينية وبروزه حلقة وصل بين جيل مغمور من العلماء اليهود السابقين وجيل واعد من الدارسين الجدد وبروزه أيضًا جسرًا حضاريًا يربط يهود الغرب والشرق هم فى حاجة إليه ليبث فيهم الروح القومية التى اجتاحت أوروبا عصر النهضة مستندةً إلى عنصر الدين. ولما أضفى على جهوده العلمية زخًا خاصًا أن فلسطين كانت تعانى من أزمات اقتصادية وسياسية ومن ثم اجتماعية لبضعة عقود سبقت وصول هذا الحبر إليها. وهذا التضاد بين مرحلة من التردى الشامل وسنوات من إحياء الدراسات والنشاط العلمى كان من شأنه أن يبرز عوبديا إصلاحيًا وعالسمًا وباعث فحضة بين جماعات اليهود فى الشرق.

وقد ترتب على ما بذله عوبديا من جهد واضح فى مجال التعليم وربط هاعات اليهود بعضها بعض، وفى أثناء حياته التى واكبت بداية القرن السادس عشر الميلادى/ العاشر الهجرى خرجت من القدس أعداد من مبعوثى اليهود إلى الشرق بغرض جمع التبرعات من الطوائف اليهودية هناك لصالح المستوطنين اليهود فى القدس وغيرها، كما قاموا أيضًا بدور الزعماء الروحيين، ومن بين مهام هؤلاء المبعوثين حث إخوالهم اليهود على الهجرة لفلسطين، ودعم الاستيطان اليهودى ما والعمل فى مجال التدريس، والتوجيه فى أصول الشريعة والعبادات، وإثارة الرغبة لدى اليهود فى الخسلاص، وتقوية الروابط بين فلسطين والشتات اليهودى. وقد تعامل يهود الشرق دائمًا معهم بالتسليم، وأيما الألم كانوا أكثر درايةً منهم بالشريعة اليهودية وبكافة القضايا العالمة فى فلسطين بقدسيتها، وإنما لألهم كانوا أكثر درايةً منهم بالشريعة اليهودية وبكافة القضايا العالمة بالمقارنة بحم، وذلك باستثناء يهود بغداد وصفد الذين نشطت فى أوساطهم دراسة الشريعة التي بالمقارنة بحم، وذلك باستثناء يهود بغداد وصفد الذين نشطت فى أوساطهم دراسة الشريعة ألتي هالاخاه مفتوحة لمن يرغب على ألها لم تكن من المسلمات وقابلة للتعددية فى التفسير فى حدود القسود العامة للتقاليد المعروفة (أحاطتها بالشرائع اليهودية قترة الجدال حول تعاليم ابن ميمون، وهى الشخصية الأكثر شهرة وقوة لإحاطتها بالشرائع اليهودية فترة المعصور الوسطى.

ب-العلوم والعلماء:

فى الواقع تضمنت خطابات عوبديا عدة إشارات إلى مشاهير علماء الدين اليهود الذين حرص أحسياناً على ذكر اسمائهم، كما هو الحال حينما تحدث عن ثقافة هاعة اليهود في اليمن حيث تنبه

<sup>(&#</sup>x27;) أفيطبول، ميخال ، وآخرون: اليهود في البلدان الإسلامية، ص١٣٥ – ١٣٦.

إلى أفسم رغم عزلتهم عن باقى جماعات اليهود إلا أفم كانوا ينعمون بحياة ثقافية غنية ومتنوعة، حياة خاصة بجم وحدهم (1)، حيث تحدث عن طائفة الربانين هناك، فقال: ((وليس لدى يهود عدن كتابا التلمود، وإن كل ما يمتلكونه مجرد أعمال الرابي إسحاق الفاسى Isaac El-Fessi ، ملحق بما شروح عليها، فضلاً عن أعمال ابن ميمون Maimonides (7)). وبذلك فإن عوبديا ينوه هنا إلى أن أعمال كل من هذين العلمين ترقى إلى أن تكون بديلة للتلمود في هذا المجتمع؛ ذلك في ضوء أن إسحاق الفاسي (١٠١٧ - ١٠٩٣م. ٣٠٤ - ١٩٧هه..) الذي عمل قاضيًا وحاخامًا للطائفة اليهودية عام ١٠٨٩م. ١٩٨٩هه.. في بلدة لوسينا Lucene - وهي مدينة يهودية خالصة لا يسكنها أحد من المسلمين - يعتبر من الفقهاء المجتهدين في الشريعة اليهودية. وكان قد وضع خلاصة الأحكام التشريعية في مؤلف أسماه ((التلمود الصغير))، وكانت طريقته في مختصره هو بأن يأخذ كل مقالة على حدة، ويختصرها مبتعدًا عن المناقشات والمجادلات التي تدور حول الحكم نفسه مركزًا فقط عليه، وبهذا يصبح الحكم واضحًا خاصةً وأنه حافظ على نص المصطلح المستخدم في التلمود الكبير متأثرًا في ذلك بالفقهاء المسلمين (٢)، مع ملاحظة حرص إسحاق الفاسي على كتابة تصيفاته وفلسفاته باللغة العربية الأمر الذي جعل منها مادة متداولة. ومن هنا فقد نجح الفاسي في شرح المناقشات الطويلة المعقدة الكلمات، وأوجزها بشكلٍ سهّل على اليهود الرجوع إلى المعود (10 كماهو الحال بالنسبة ليهود اليمن.

أما فيما يخص العالم اليهودى الشهير موسى بن ميمون، فمن الضرورى إلقاء بعض الضوء عليه، خاصة وأن عوبديا أشار إليه غير مرة؛ فهو الرابي موسى بن ميمون أبو يوسف المعروف أيضًا باسم أبي عمران موسى بن عبيدالله القرطبي، وهو الزعيم الروحى لليهود، ولد في مدينة قرطبة ١١٣٥مم. / ٣٠٥هـ. واشتهر في اللغات الغربية باسم ((ميمونيدس)) كما أورده عوبديا بالرسم ذاته (٥)،

<sup>(</sup>أج لويس، برنارد: اليهود في ظل الإسلام، ص١٣١.

Obadiah, Op.Cit., p.246.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣</sup>) مارجوليز، م. ل، ماركس، أ.: تاريخ الشعب اليهودى، جـــ١، ص٦٨ – ٧٠؛ راجع أيضاً: عبدالرازق قنديل: الأثر الإسلامي، ص٢٢٦ – ٢٣٢.

وعن الوجود اليهودي في بلدة لوسينا، وللاستزادة من شخصية إسحاق الفاسي انظر:

Scheindlin, Raymand, P., Merchants and intellectuols, Rabbis and poet: Judeo – Arabic Culture in the Golden Age of Islam, in: cultures of Jews, III parts, ed. by Biale, David, Schocken Books, first published, 1999, part II, pp.313 – 388.

<sup>( )</sup> 

واعتاد اليهود على اختصاره برسم ((رميم)). وقد نشأ ابن ميمون فى عائلة تضم علماء وأدباء، إذ كان والده موظفًا كبيرًا ورياضيًا وفلكيًا، الأمر الذى أثر بعمق فى ابنه موسى فبرز فيلسوفًا وطبيبًا، ويقوم فكره على أساس أن الدين والفلسفة لا يختلفان، وذلك من خلال النصوص الدينية الموجودة فى التوراة أو التلمود<sup>(۱)</sup>، كما يعتبر من أعظم الفيزيائيين فى العصور الوسطى<sup>(۱)</sup>، ولما انتقلت أسرته مسن قرطبة إلى فاس المغرب، وبعد خس سنوات انتقلوا إلى فلسطين ومنها إلى الإسكندرية، وكان مستقرهم فى الفسطاط بمصر القديمة حيث ألف معظم كتبه، وقضى بما معظم حياته حتى توفى عام خاصاً للسلطان صلاح الدين الأيوبى، ولا تزال مؤلفاته من أمهات الكتب التى يرجع إليها علماء خاصاً للسلطان صلاح الدين الأيوبى، ولا تزال مؤلفاته من أمهات الكتب التى يرجع إليها علماء اليهود فى مجال الفقه والدين اليهودى عما جعلهم يقولون: ((من موسى (۱) إلى موسى (۲) لم يظهر كموسى<sup>(۱)</sup>)) وقد نجحت هذه المؤلفات فى جمع شمل الشعب اليهودى وبعث عقيدته بعينًا جديدًا، كما ساهمت فى نشر التراث العربى الإسلامى<sup>(١)</sup>.

Roth, Cecil, The Jewish contribution to civilization, p.195

راجع أيضاً: عبدالرازق قنديل: الأثر الإسلامي، ص٢٤٦ – ٢٤٨.

Roth, Cecil, Op.Cit., p.195.

ويوضح هذا الباحث أن لأبن ميمون نحجًا خاصًا في ممارسة الطب؛ وذلك بالعلاج عن طريق الدين في حالة المرض الخطير ذى الخلفية النفسية، بالإضافة إلى أنه يؤمن في قوة الطبيعة وقدرها على الشفاء وأهمية الغذاء الصحيح، وهو ينصح بأنه يجب أن يستشار الفيزيائي عن طبيعة المرض بغرض جعل المريض دائمًا في حالة فيزيائية جيدة. كما يؤكد على أهمية تحسين النسل، ويوصى بالرياضة وأهمية نظافة البدن والمسئول والتعرض للهواء النقى وأشعة الشمس للتعقيم، ويرى الباحث صاحب هذه المدراسة أن هذا الفكر الرفيع لدى ابن ميمون لن يتأتى إلا بتأثير الحضارة الإسلامية عليه. وهناك تقييم جيد لهذه الشخصية يمكن مراجعته عند: زبيدة عطا: يهود العالم العربي، صرب ١٠١٠.

(<sup>7</sup>) ابن أبي أصيبعة (ت ٦٦٨هـ/ ١٢٦٩ - ١٢٧٠م) موفق الدين أبوالعباس أحمد بن القاسم خليفة بن يونس السعدى الخزرجي: عيون الأنباء في طبقات الأطباء، نشره: نزار رضا، بيروت، ١٩٦٥م، ص٥٨٧ - ٥٨٤.

ويوجد معبد يحمل اسم موسى بن ميمون بحارة اليهود بالموسكى بالقاهرة حيث دفن أولاً، ثم نقلت رفاته إلى مدينة طبرية بفلسطين، وما زال يحتفل بلدكراه فى معبده بالقاهرة احتفالاً دينيًا فى أواخر كل عام ميلادى. راجع: محمد خليفة حسن، النبوى جبر سراج: الجنيزة و المعابد اليهودية فى مصر، القاهرة، ١٩٩٩م، ص ١٩- ٩٢. هذا برغم زعم اعتناقه الإسلام فى أواخر أيامه، هو أمر ينكره اليهود رغم أن شاهد قبره فى طبرية التى نُقل جثمانه ليدفن بما يحمل عبارة بالعبرية معناها ((دفن فى هذا القبر موسى بن ميمون الطريد المحروم الكافر)). انظر: محمد بحر: اليهود فى الأندلس، ص٨٨ – ٩٠.

<sup>(</sup> أ ) فؤاد حسنين على: المجتمع الإسرائيلي، جـــ ٢، ص٣٣ – ٣٤.

من ناحية أخرى يثبت عوبديا أن فكر موسى بن ميمون قد انتقل هو أيضًا إلى مجتمع يهود اليمن، وأثر فيه بعمق حيث يقول: ((ويهود عدن جميعًا من كبيرهم إلى صغيرهم يشغلون أنفسهم بشكل أساسى بما ورد من أقوال فى أعمال ابن ميمون، ويعكفون على دراستها('')). ولم يكشف مستوطن القدس اليهودى عن دواعى ذلك، بيد أن هناك شواهد تفسر هذا الأمر، إذ غة عشرين سنة من الاتصالات بين ابن ميمون ويهود اليمن تخللتها رسالته الشهيرة إليهم – أشير إليها فى دراسة الجانب الاجتماعى – التى تكشف عن تلك العلاقة؛ ففى ذلك الوقت ظهر مشياح كذاب على احدث فتنة عظيمة بينهم أدت إلى اضطرابات ألبت السلطة الإسلامية عليهم حيث ضيقت عليهم الخناق تأديبًا لهم؛ ولكنهم اعتصموا بدينهم بشكل أوثق، وانكبوا على دراسة التوراة والشريعة ووصايا النبي موسى العشر مما أثار إعجاب ابن ميمون الشديد بهم، وأرسل إليهم بهذه الرسالة التى عدد فيها فضائلهم، وأثني على صبرهم وقوة بأسهم(''). ويبدو أن واقع هذه الرسالة كلن عظيماً على جماعة اليهود باليمن حيث تركت أثرًا طيبًا بينهم، فارتبطوا بشخص ابن ميمون عاطفيًا وعلميًا ما ترك انطباعًا ظل أثره عدة قرون فكان انتماؤهم له مما رصده عوبديا. وهكذا يكون من الطبيعي أن تتطرق خطابات المستوطن اليهودى إلى شخصية ابن ميمون طالما قصدت يكون من الطبيعي أن تتطرق خطابات المستوطن اليهودى إلى شخصية ابن ميمون طالما قصدت التعرض إلى علماء اليهود فترة العصور الوسطي.

ومرة أخرى سيطرت كتابات ابن ميمون على ثقافة العصر بين جماعات اليهود ونلحظ هذا عند عسوبديا نفسه حين تناول قضية ما إذا كان إقليم الشام جزء من الأرض المقدسة أم لا ؟. وفي هذا الشان يقول: ((وإنه لمن المعروف عندى الكلمات الصادرة عن كل الناس الحكماء خاصة أولئك أنصار ابن ميمون الواردة في مؤلف هاليشوت تيرموت Halichot Terumot (١٩ – ٩) الذي اعتبر دمشسق جنزءاً من الأرض المقدسة (١٥). والواضح أن ابن ميمون بني حكمه على أساس تواجده في الأراضي المقدسة نظراً لأنه كان قد هاجر إلى فلسطين أثناء سيطرة الصليبين عليها في القرن الثاني عشر الميلادي/ السادس الهجري. أما ما ورد في مؤلفه المذكور فقد جاء ضمن ما ألفه من كتب باللغة العربية التي ترجمت إلى العبرية، وكان أبرزها على الإطلاق كتاب ((مشناه توراة)) السذى استغرق في كتابته عشر سنوات متواصلة مرتباً فيه كل ما حواه العهد القديم من تشريعات

Obadiah, Op.Cit., p.246.

<sup>()</sup> 

<sup>(&#</sup>x27;) راجع العبارات الواردة في رسالة ابن ميمون إلى جماعة اليهود في اليمن في:

Heschel, J., Abraham, Maimonides, pp.105, 106 - 120.

وقوانين فى نظام منطقى وإيجاز واضح، بالإضافة إلى قوانين المشناه والجماراه، وهى مجموعة الشروح والتفاسير التى يتألف منها التلمود، وبذلك شمل جميع جوانب التشريع اليهودى. ومن مؤلفات ابن مسيمون الأكثر شهرة أيضًا كتاب دليل الحائرين ((موريه هانبوخيم)) الذى أتحه فى عام ١٩٠٨م ١٩٥هـ باللغة العربية ثم ترجمه إلى العبرية (١)، وقد شرح فيه فكرة وحدانية الله، وفي هذا الكتاب ظهر أثر التفكير الإسلامي واضحًا وجليًا (١)، هذا وقد ترجم ابن ميمون عديدًا من الكتب العربية إلى اللاتينية التى ما من شك ألها أفادت الأوروبيين في فمضتهم الحديثة بدليل حرصهم على طباعتها باستمرار منذ معرفتهم الأولى بالطباعة (١). وعلى الرغم من الوضعية الخاصة التى تحتع بما فكر ابن ميمون، ورغم اتساع شعبيته بين جماعاتهم إلا أنه لم يُقبل بشكل كامل كسلطة عليا، بل كان موضع ميمون، ورغم اتساع شعبيته بين جماعاتهم إلا أنه لم يُقبل بشكل كامل كسلطة عليا، بل كان موضع نقد عندما حاول أن يستحوذ على هذه المكانة، ويشهد على ذلك كثرة الجدال حول تعاليمه رغم أنب الشخصية الأكثر شهرة وقوة لإحاطتها بالشرائع اليهودية فترة العصور الوسطى، وكذلك لقدرته على وضع التفاسير الخاصة بمالاخاه ودأبه على تجميع الشرائع وترتيبها (١).

تعرض الخطاب الأول أيضًا لاسم عالم يهودى شهير آخر دعاه رشى Rashi عُرفه عوبديا بأنه مترجم نقل أعمالاً إلى اللغة العربية مستشهدًا بقدرته على الترجمة فى لفظة dudiam على ألما تعنى كلمة ياسمين العربية (٥). ولابد وأن تكون هذه الشخصية هو رابي شلومو بن يسحق الذى اختزل اسمــه إلى رشى، وقد ولَّد وعاش فى فرنسا (١٠٤٠ – ١١٥م/ ٢٣١ – ١٩٩هـ.)، وهو يعد من أشهر المعلقين والمفسرين الأشكيناز على التلمودن ترأس إحدى المدارس التلمودية، واشتغل بتجارة الخمور، وكان ملماً بالمصادر الدينية اليهودية السابقة عليه. كتب تفسيرًا لمعظم كتب العهد القديم، فجمع بين المنهجين المجازى والحرف بكل يُسر ووضوح، كما كتب تفسيرًا للتلمود، وحقق

Roth, Cecil, The Jewish contribution to civilization, p. 195.

Roth, Cecil, Op.Cit., pp.195 - 196.

Eisenstadt, S. N., Jewish civilization, pp.75, 82.

Obadiah, Op.Cit., p.221.

Ecncyclopedia Britanica, 1973, vol 18, art. Rashi

<sup>(&#</sup>x27;) محمد خليفة حسن: الجنيزة، ص٩٣ – ٩٤.

<sup>(&</sup>quot;) وعن الكتب التي ترجمها ابن ميمون إلى اللاتينية وتجدد طبعها انظر:

نصه، وعُرف مصطلحاته، وشرح مفرداته الصعبة، ويعد هذا من أهم أعماله. وله أسلوب خاص فى رسم الخطوط يُعرف باسمه استخدمه فى كتابه الشروح والحواشى على التوراة وأسفار العهد القديم. ولم يتأشر رشسى كثيرًا بالأفكار الفلسفية السائدة فى عصره، ولما يلاحظ تأثره العميق فى أحكامه الدينسية بالعلاقسات الاقتصادية التى عرفتها أوروبا العصور الوسطى أواخر القرن الحادى عشر وأوائسل القرن الثانى عشر الميلاديين. وقد كان رشى يورد دائمًا المرادف الفرنسى للمصطلحات التى يستخدمها بحروف عبرية، ولذلك أصبحت أعماله مصدرًا مهمًا لدراسة نطق فرنسية العصور الوسطى (۱)، فى وقست لم تكن العبرية تستخدم كلغة للحديث والتخاطب بين اليهود فى مختلف البلاد، واعتمد اليهود على لغات البلاد التى يقيمون فيها فى حياقم العامة، وظهر ذلك بين يهود فرنسا، فقد كانت الفرنسية هى لغتهم الشائعة (۲). وإذا كان ذلك هو ما اشتهر عن شخصية رشى، فرنسا، فقد كانت الفرنسية هى لغتهم الشائعة (۲). وإذا كان ذلك هو ما اشتهر عن شخصية رشى، نجسد عوبديا، وقد أبرز لنا جانبًا غير مألوف عنها؛ ألا وهو انشغاله أيضًا باللغة العربية ومضاها ما بغات أجنبية، مما يمكننا من إقرار وجود تأثير للأندلس القريبة من فرنسا على جماعة اليهود فيها.

وبصدد علماء اليهود أيضا أورد عوبديا في خطابه الأول شيئا عن عالم آخر كان قد تناول الحديث عن حيوان التمساح في فمر النيل في رؤية دينية، وفي هذا الشأن ذكره عوبديا أنه قد قيل له: (رأن هناك منه ما يبلغ حجمه ضعف حجم هذا الحيوان، ولعلها تكون هي تلك الضفادع التي تعود إلى زمن [النبي] موسى كما ذكرت شروح نحمانيدس Nachmanids)، الذي يرد اسمه برسم آخر Nahmanides، ولكن ماذا عن صاحب هذه الشروح التي أثرت في فكر عوبديا وثقافته على هذا النحو؟ فإن واضعها هو موسى بن نحمان Nahman المهود التي أثرت في فكر عوبديا محث ثلاثة أعوام بين قشتالة وفرنسا، وكان يعد أكثر علماء اليهود اطلاعاً وثقافة في عصره، وقد استقر ابن نحمان في فلسطين عام ٢٦٠٧هم/ ٥٦٠هما. قالتف من حوله اليهود، وتمكن من إقامة جماعة يهودية في القدس، وبعد مكوثه في القدس فترة قصيرة انتقل إلى عكا حيث ورد إليه طلاب العلم من شتى

Ben-Sasson, A History of the Jewish people, p.502.

<sup>(&#</sup>x27;)

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) عبدالرزاق قندیل: الأثر الإسلامی، ص۷۷۵. وقد أفرد هذا الباحث صفحات طوال تناول فیها أعمال رشی وهی: ((استسفارات وفتاوی))، ((کتاب الفردوس))، ((کتاب الحظور والمباح))، ((کتاب الفصول))، ((سدوررشی)). راجع المرجع نفسه، ص۷۸۷ – ۲۹۱.

أنحساء الشسرق لينهلوا من علمه، حيث تميزت شروحه بالنظرة النقدية الخاصة التي غلب عليها معارضيتها للنسزعة الفلسفية المعاصرة في الكتابة، وهذا يظهر في تعليقه على العهد القديم الذي العستمد فسية على العقل مع عدم استبعاد النسزعة الصوفية. وكان له شعرًا غامضًا تم ترجمته إلى اللغستين الفرنسية والألمانية، ويمكن القول بإن ابن نحمان نجح بفضل أسلوبه في الكتابة أن يسيطر علمي اتجاهسات الفكسر الديني اليهودي (١) ذلك أن مؤلفاته بلغت خمسين عملاً اتصلت بشروح التلمود وقواعد الهالاخاه والفكر الأصولي من خلال الكابالاه (١)، بيد أنه لم نجد في الثقافة أو الأدب العربي صدى لهذه الشخصية رغم إقامته في مجتمع عربي فلسطيني في الثلث الأخير من القرن الثالث عشر الميلادي (١). وهذا يؤكد على هيمنة الثقافة العربية على أبنائها في فلسطين شاملة بذلك جماعة اليهود فيها ولأجيال عديدة تلت.

وفصلاً عن هذه النماذج الخاصة بعلماء الربانين تعرض عوبديا أيضًا إلى جانب من علماء القسرائين حسيتٌ يقول: ((لقد قرآتُ بعضًا من تعليقاهم مثل تلك التي بقلم جافيت Japhet التي القسرائين حسينًا بن عدرا، وكذلك تلك التي كتبها رابي هارون من طائفة القرائين (أ))، ولم يمدنا عوبديا بأيسة تفاصيبل تجعل من السهل التعرف على هؤلاء العلماء؛ إلا أنه من بين طائفة القرائين برزت شخصية الرابي جافيت الذي كان قد استقبل موسى بن ميمون ووالده وأخاه في عكا أثناء رحلتهم إلى فلسطين؛ باعتبار أن جافيت كان يرأس جماعة اليهود المقيمة بالمدينة، ويقدر عددهم بمائتي أسرة يهسودية (أ). ويسبدو أن الاتصسالات كانت مستمرة بين المجتمع اليهودي في عكا بصفته امتدادًا للمتعمهم السفاردي في الاندلس بدليل أن ابن عزرا الأندلسي اقبس من جافيت بعض التعليقات.

<sup>(&#</sup>x27;) من أهم ما يذكر لنحمانيدس أنه أحيا جماعة اليهود فى القدس بعد الضربة التى وجهها المغول إليهم أثناء المغور و ١٣٦٠م / ١٣٦٥م ... حيث حرص على إعادة المخطوطات التى كانوا قد هربوا بما إلى نابلس. كما أصلح أحد الأبنية، وجعل منه معبداً لليهود، وأقام الشعائر بحضور عشرة رجال بحيث غدا يستقبل اليهود الحجاج، كذلك أكمل تفسيره لأسفار موسى عليه السلام هناك، وحينما توفى عام ١٦٧٠م/ ٥٦٨هـ.. تم دفنه في حيفا. انظر: مارجوليز، م.ل.، ماركس، أ.: تاريخ الشعب اليهودى، ص١٦٨، ولمعرفة المزيد عن هذه الشخصية، راجع:

Ben – Sasson, H. H., A History of Jewish people, pp.226 –228; Sirat, Colette, A History of the Jewish philosophy in the middle ages, p.156.

Johnson, Poul, A History of the Jews, p.198.

<sup>(&</sup>quot;) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص١٢٥.

Obadiah, Op.Cit., p.227.

Heschel, J., Abraham, Mamonides, p.45.

أما عن عزرا فهو الرابى إبراهيم بن عزرا ولد فى أواخر القرن الحادى عشر الميلادى (١٠٩٢ أو ١٠٩٣م. / ١٠٩٦هـ...) فى طلسيطلة بالأنسدلس، وتوفى فى النصف الثابى من القرن الثابى عشر المسيلادى/ السسادس الهجرى، ويعد أول من أدرك بصورة علمية مشاكل النقد الأدبى للتوراة فى تفسسيره لهسا، وقد أكسبه ترحاله ثقافة وخبرة ربحا لم تتوفر لغيره، وله مؤلفات فى النحو واللغة، وعرف بين الشعراء شاعراً ووضع تفاسيره التى اشتهر كما<sup>(١)</sup>. وبصفة عامة فقد أحدث نقله علمية ثقافية فى التراث الدينى اليهودى خلال القرن الثابى عشر الميلادى/ السادس الهجرى<sup>(١)</sup>.

أما الرابي هارون فلعله موسى بن يعقوب بن عزرا المكنى بأبي هارون، الذى اشتهر بشعره الذى حاكى فيه الشعر العربي، الذى ساد بلاد الأندلس التى نشأ فيها أواخر القرن الحادى عشر وأوائل القرن الثانى عشر الميلاديين. وفضلاً عن كتابه الشعرى الذى وضعه تحت عنوان ((سفرها عناق)) لم كستاب شهير آخر أسماه ((المحاضرة والمذاكرة)) الذى كتبه بالعربية بأحرف عبرية، ويتناول كستابات فى تساريخ الأدب العبرى والشعر وخلاصة تجاربه ونصائحه. وفى مقدمته يعترف بفضل الثقافة العربية على اليهود. وفضلاً عن هذا أو ذاك فله كتب فى الفلسفة، وكانت وفاته فى أسبانيا المسيحية، وتأثر عدد من تلاميذ ابن هارون به مما جعل منه أحد علماء عصره (٣٠)، وقد بدا تأثيره على الأجيال اليهودية بدليل إشارة عوبديا إليه ورجوعه إلى كتبه.

<sup>(&#</sup>x27;) عبدالرازق قنديل: الأثر الإسلامي، ص٢٣٤ – ٢٤١؛ محمد خليفة حسن: الجنيزة، ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) مارجوليز، م.ل.، ماركس، أ.: تاريخ الشعب اليهودى، ص١٠١ - ١٠٣.

<sup>(&</sup>quot;) محمد بحر: اليهود في الأندلس، ص٦٨ – ٧٠.

<sup>(1)</sup> هو أحد كتب التلمود، ويتناول تركيب مجلس السنهدريم عند اليهود ووظيفته، وهو مجلس قضائي يتألف من سبعين عضوًا انعقد في المناطق التي كان يعيش فيها اليهود في فلسطين قديمًا، وللمجلس الرأى النهائي في إصدار الأحكام وتفسير القوانين بأغلبية الأعضاء. وقد قدم السنهدريم الأسانيد للرومان التي بناء عليها حكموا بصلب المسيح حينما اكتشف أنه ليس المشياح اليهودي وفقا لبعض المعتقدات. وتختلف الآراء حول نشأة السنهدريم بينما تنفق في اختفائه في القرن الرابع الميلادي، وقد حاول اليهود إعادة تشكيل المجلس، ولكن تناقص أعدادهم في فلسطين حال دون ذلك. ولمعرفة المزيد راجع: عبدالوهاب المسيري: موسوعة اليهود، جـــ، م ص١٩٤ عبدالرازق قديل الأثر الإسلامي، ص١٩٤؛ عبدالرازق

الخاصة بكلمات رباعية الحروف Tetragrammaton فهم يكتبون أشيما Ashima (1)). ويشرح ميشولام بن مناحم ذلك تفصيليًا، ولما ذكره أن السامريين لهم لهجة عبرية وأبجدية خاصة تختلف عن لغة سائر اليهود، ويزعمون ألها جاءهم صحيحة من زمن موسى عليه السلام، وأن الأبجدية التي يستخدمها سائر اليهود (1). وفي الأبجدية التي يستخدمها سائر اليهود (1). وفي الواقع فإن عدد الحروف السامرية تتساوى مع عدد الحروف في اللغة العبرية، وتحمل نفس أسمائها. وهناك تفاوت في تحديد أصول اللغة السامرية، فقد تكون لهجة آرامية، وربما اشتقت من اللغة العبرية والكلدانية والسريانية (1). أما المصطلح الذي استخدمه عوبديا تتراجراماتون فهي كلمة إغريقية تعني (مكون من أربعة أحرف) ومن ثم فهو مصطلح يستخدم للإشارة إلى الاسم المقدس (يهوه) المكون هو أيضًا من أربعة أحرف) وهي: (. H. V. H.) وهي بالعبرية يود – هي – فاي (يهوه) مغير منغمة (9) وهذا يتفق مع خصائص هذه اللغة إذ ألها ليس بما نظام للحركات مثل اللغة العبرية (1).

هكذا اكتفى عوبديا بتلك الشذرات المقتضبة عن حياة اليهود العلمية من خلال التعرض لأبرز علمائهم وأدبائهم، ويلاحظ أن الذين اهتم بذكرهم قد عاشوا خلال الفترة من القرن الحادى عشر حستى الثالث عشر الميلاديين/ الخامس – السابع الهجريين وكانوا جُلهم من أصول أندلسية حيث نشأوا في المجتمع الإسلامي في تلك الديار أو تأثروا به، وبحؤلاء وغيرهم من المعاصرين أسدل الستار

Obadiah, Op.Cit., p.225.

من المعتقد أن عوبديا استخدم كلمة أشيما نموذجًا لنطق السامريين للكلمات العبرية، ولعل الأصل فى نطق الكلمة فى العبرية المألوفة هو ((شماع)) بمعنى اسمع؛ وهى أول كلمة من آية التوحيد عند اليهود ((اسمع يا إسرائيل، الرب الهنا الرب واحد)) . انظر: سفر التنبية ٢: ٤؛ حسن ظاظا: الفكر الدينى، ص١٧٣.

Mleshullam of Voltera, Op.Cit., p.171.

<sup>(&</sup>quot;) سيد فرج راشد: السامريون واليهود، ص١٩٥ - ١٩٧؛ فؤاد حسنين على: المجتمع الإسرائيلي، جــ١، ص١٠٢ - ١٠٣.

<sup>(°)</sup> عرفة عبده على: ملف اليهود، ص٧٢٣.

<sup>(</sup>٢) تتميز الأبجدية السامرية بانقسامها إلى خمسة أقسام طبقاً لأداء الحديث وهي: الحروف الحلقية، الحروف الشفوية،الحروف الفخمة، الحروف اللغوية، حروف الصفير. راجع: سيد فرج راشد: السامريون واليهود، ص ١٩٨٨ – ٢٠٠٠

على فترة من أزهى وأجمل فترات الأدب العبرى، وكان الفضل فى ذلك دون شك للمعاملة الطيبة التي لقيها اليهود من العرب، هذه المعاملة التي كان تمرقا العصر الذهبي للأدب العبرى خلال أربعة قسرون<sup>(۱)</sup>. وبرغم البعد المكانى والزمانى، فهناك أكثر من عالم يهودى سعى جاهداً إلى ربط يهود الشرق انطلاقًا من فلسطين بنهضتهم الكائنة فى الأندلس فى ظل رعاية إسلامية فى كل من الاتجاهين على حد سواء، ويعد نحمانيدس نموذجاً بارزاً فى هذا الشأن.

وغة مادة إضافية في الخطابات في موضوع العلوم ذاته لم ترق إلى مرحلة أن يكتب فيها عوبديا، إنحا اكتفى بالتنويه إليها، فيحنما تحدث عن زيارته لجزيرة رودس تعرض للطبيب اليهودى ناثان Nathan شقيق الرابي ميشولام بن مناحم (٢)، الرحالة الذى عاصره، وحينما انتقل إلى الإسكندرية والقاهرة ثم القدس لم يذكر شيئًا عن الأطباء اليهود في مجتمعاقم هناك رغم وجود عدد منهم (٢). أما في مجال العلوم الدينية في الدولة المملوكية فقد نوّه عوبديا إلى امتلاك أحد اليهود السكندريين ويدعي موسي جراسو لكتاب القبالاه الحالها، وأرضح أنه كان موضع نقاش علمي فيما بينهما، ونظرًا لأفهما التقيا في أفكارهما الحاصة بهذا العلم أصبحا صديقين (١). والجدير بالذكر أن القبالاه هي عبارة عن تقليد أو عرف، وهو عبارة عن نظام فلسفي يهودى ذاع عن طريق أحبار اليهود وبعض النصارى في العصر الوسيط أفكارها مبنية على تفسير الكتاب المقدس تفسيرًا صوفيًا السذى كسون بعد ذلك ما يشبه الجماعة أو الطائفة، وبدأت تقريبًا عام ٢٠٠٠م/ ٩٧٥هد في احبرونيا وأسبانيا، وانتقلت إلى فلسطين. وبعد ذلك أصبحت لها مراكز أخرى مثل شمال وجنوب أسبانيا والمغرب وسالونيكا وبلاد الأتراك (٥). وبصفة عامة يلاحظ أن ما ورد من مادة عن العلوم المحتلفة والعلماء في الخطابات تعد شعيحة، رغم شغف صاحبها بهذه الأمور، ومع ذلك فمنها تم المختلفة والعلماء في الخطابات تعد شعيحة، رغم شغف صاحبها بهذه الأمور، ومع ذلك فمنها تم المختلفة والعلماء في الخطابات تعد شعيحة، رغم شغف صاحبها بهذه الأمور، ومع ذلك فمنها تم

<sup>(</sup>١) محمد بحر: اليهود في الأندلس، ص٩٥.

Obadiah, Op.Cit., p.216.

وقد اشتهر عن الطبيب اليهودي قدرته على التعامل مع السحر والشعوذة وعمل العصائب فضلاً عما تعلمه في عمال الطب. انظر: زكي شنودة: المجتمع اليهودي، ص ١٠٥.

<sup>(&</sup>quot;) قاسم عبده قاسم: اليهود في مصر، ص٩٦؛ زبيدة عطا: يهود العالم العربي، ص١٠٧ - ١٠٨٠.

Obadiah, Op.Cit., p.220.

Ben - Sasson, A History of the Jewish People, pp.89 – 92.

عبدالوهاب المسيرى: موسوعة اليهود، جـــ٥، ص١٦٣، ١٩٤.

إبراز الملامسح الرئيسسية لحركة اليهود الفكرية في الشرق بين مجتمعاهم بالقدر الذي تضمنته الخطابات.

وإذا كانست الدراسة قد اهتمت بتسليط بعض الضوء على علماء اليهود الذين وردوا في خطابات عربديا، فيمكن إضافة عالم آخر إليهم لم يرد عنه ذكر فيما كتب؛ ذلكم هو عوبديا البرتينوري نفسه؛ إذ تتفق الموسوعات المتخصصة في الدراسات اليهودية على وصفه بالعالم الشهير ف علوم التوراة والمشنا، وتنسب إليه إنجاز بعض الأعمال العلمية المهمة بالنسبة لليهود، ولعله كان قد تأثر فيها بقراءاته للعلماء السابقين، وكان من أهم وأشهر مؤلفاته تعليقه على المشنا التي حرص فيها على دمج شروح رشي Rashi مع شروح ابن ميمون الأمر الذي جعل منه عالمًا مرموقًا لقيامه بتوضيح أعمالهما، وظل مؤلفه هذا مقروناً باسمه Mishna The Bertinoro على مر الأجيال<sup>(١)</sup>. على ذلك بدا عوبديا كأحد رواد أسرة ابن تيبون Ebn Teppon الإيطالية التي عمل أفرادها على الجمسع بين ثقافة يهود أوروبا وإخواهم الشرقيين حيث دأبت على الانكباب على ترجمة التراث العربي إلى العبرية أو اللاتينية والعكس، وقد ظل نشاطها واضحاً حتى أواخر القرن الخامس عشر المسيلادي/ التاسع الهجري("). ومن ثم يبرز عنصر قوة إضاف في شخصية عوبديا حيث بدا عالمـــّـا فضلاً عن كونه إصلاحياً دينياً اجتماعياً. وقد استعان عوبديا في مساعيه على ما يبدو بعدد كبير من تلاميذه الوافدين بعد طردهم من أسبانيا في عام ١٤٩٢م./ ١٩٨هـ. ونظرًا لتفوقهم العلمي والسئقاق عن أقراهم اليهود العرب فقد نشطوا بحياة اليهود الثقافية في ظل زعامته حتى تمكن من إعادة الهيشيفا Yeshibah اليهودية إلى فلسطين التي كانت قد فقدها في القرن الثالث عشر المسيلادي/ السابع الهجري بعد مرور قرنيين من الزمان من انزوائها، وذلك بعد أخذها من مصر

Wigoder, Geoffrey (Ed.), The New standard Jewish Encyclopedia, Art. Bertinoro; (') Roth, Cecil, (ed.) The Concuse Jewish Encyclopedia, First printing, London, 1980, Art. Obadiah of Bertinoro.

وقد طَبع مؤلف عوبديا في البندقية في عام ١٥٤٣م. وما يزال يشكل ركيزة تفسير اليهود للمشنا حتى يومنا الحاضر. انظر:

Barnvi, Eli, A Historical Atlas, p.43.

Horowitz, Elliott, Families and their fortunes, in: The Jews of Early modern Italy, (') p.597;

والدولة العثمانية (١). وبذلك أحدث عوبديا طفرة علمية ثقافية دينية كبيرة فى المجتمع اليهودى فى فلسطين لم يشهدها منذ عصر نحمانيدس. وشكلاً معًا حلقتين محورتين فى سلسلة نقل نهضة العصر الذهبي لليهود فى الأندلس إلى جماعتهم فى الشرق.

وأخبرًا نجد لعوبديا تقييمًا ورد على لسان أحد المقربين إليه، ألا وهو تلميذه الطالب اليهودى صاحب الخطاب، وبداية فهو يذكره على أنه ((الحكيم قائد إسرائيل الحاخام عوبديا)) وفي شهادته الستى كتبها عنه يقول: ((إن الحاخام عوبديا رجل عظيم جدًا؛ فهو صاحب نفوذ كبير، لا يستطع أحسد أن يرفع بنانه أمامه، ويأتى إليه اليهود من أقصى بلاد العالم، ويطيعونه في كل كلمة يقولها. وعندما يصدر قرارًا يصبح قانونًا لأخر مدى، كما هي المسافة من مصر إلى بابل [العراق] حتى أن المسلمين يوقرونه ويحترمونه ويخشونه ... وكل الناس تثنى عليه وتمتدحه ويقولون عنه أنه أعظم من أي إنسان آخر()). وكما رأينا فقد كان قدومه إلى فلسطين بمثابة علامة مميزة لعهد جديد للمجتمع اليهودى هناك، بل والشعب اليهودى في العالم باسره. إذ كان المجتمع اليهودى في القدس على حافة الأنهار جراء الإدارة الطاغية للموظفين الرسميين اليهود التي كانت تتحكم في كل كبيرة وصغيرة في حياقم. أما حينما حل بينهم تمكن بشخصيته القوية، وسمعته الطيبة كعالم ومصلح ديني واجتماعي أن يحوز على ثقتهم وحبهم مما أهله إلى أن يصبح زعيمًا روحيًا لمجتمعهم هناك. وجديرًا واجتماعي أن يحوز على ثقتهم وحبهم مما أهله إلى أن يصبح زعيمًا روحيًا لمجتمعهم هناك. وجديرًا والنبية تلاميذه بلقب قائد إسرائيل.

Genzberg, Louise, Bertinoro, Obadiah, p.109.

<sup>(&#</sup>x27;)

A student's letter, pp.86 – 87.

<sup>(</sup> 

ويضرب التلميذ مثلاً على مدى قوة تأثير أستاذه على من حوله فى أنه تمكن من قتل أحد الأشقياء بمجرد أن الهمه بالسحر.

وفى وقفة تقييمية لخطابات عوبديا يتأكد أن ثلاثتها احتوت على مادة أصيلة منوعة من الطراز الأول، وكما حدد هو نفسه نهجه في الكتابة - على سبيل المثال – فيما قال: ((لقد سمعتُ أشياء لا تحصي عن فيضان النيل، وإنه لأمر قد يكون من الصعب تسجيله، خاصةً وإنني لم أرّ تلك الأشياء بعيني حقيقةً(١)). وإذا قسنا نهجه بالمعاصرين الذين اكتفوا بترديد حديث الأقدمين أمثال فليكس فابرى(٢) وغيره لاتضح الفارق، وقد نجح هذا المستوطن اليهودي في تطبيق ما وضعه لنفسه من أهج؛ فجميع المادة التي تضمنتها الخطابات تقريبًا تنتمي إلى أدب الرحلة، ولا ينقصها إلا المسمى كي تصبح من هذا الصنف من الأدب، إذ ألها تعتمد أساسًا على المشاهدة والاستقصاء؛ حسيت نلمس ملامح هذا النوع من الأدب في حرصه على تدوين ما رآه بنفسه داخل المجتمعات الجــوانب، وفي العادة كان ينبه إلى ذلك، ويقر بأنه لم يرَ ذلك بنفسه إنما قيل له. وفي أحيان كثيرة. كان يحدد مصدره. بل كان يقيمه، ويحدد مدى مصداقيته. ونلمس أيضًا في كثير من عباراته ما يؤكد أنه لم يكتف بمشاهدة الظواهر الخيطة به أو تلك التي في الأماكن الواقعة على طريق رحلته، إنما كان يحرص في العادة على نقدها بجمع المعلومات من اليهود بخاصة والتقصى عنها بالسؤال بغرض الوصول إلى الحقيقة المجردة ما أمكنه ذلك، وهذا في حد ذاته يجعل منه رحالة متميزًا. فضلاً عــن كونه أحد واضعى دليل الأرض المقدسة التي يفيد منها اليهود المسافرون مستندًا إلى تجربته الشخصية في الهجرة إلى فلسطين.

ولمسا كانت خطابات عوبديا قد أهلته لينتسب إلى رحالة أواخر العصور الوسطى اليهود فلم تسبلور أهمية ما كتب إلا بمضاهاته بمن سواه الأقرب له زمنيًا منهم؛ ويمكن أن نخلص إلى أنه كان يتميز عنهم، إذ لم يُمعن في وصف كل ما رآه زكانما اختار لنفسه أن يصف فقط ما له مغزى، وما قد يفيد في إيجازٍ متعمد؛ وقد يتضح هذا الأمر للقارئ إذ ما تصفح رحلة الرابي ميشولام بن مناحم على سبيل المثال التي اهتمت بذكر تفاصيل لا داعي لسردها؛ وهذا لا يقلل بدوره من قيمة رحلة هذا الرحالة الذي سد في كثير من الأحيان ثغرات في المعلومات، أو أكد على ما ورد في خطابات

Obadiah, Op.Cit.,

p.230.

<sup>(</sup>٢) لاحظ انسياق هذا الرحالة وراء الجغرافيين اللاتين القدامي خاصة في الأساطير المتعلقة بالنيل وظاهرة الفيضان والقصص الخاص بالتماسيح فيه.

عوبديا، أما إذا قارنا بين خطابات هذا المستوطن وخطاب تلميذه فإنه يتأكد تميز الأستاذ أيضًا، ففي الوقت الذي لم نعثر على منهجية محددة المعالم في خطاب الطالب اليهودي وتناوله عديد من الأمور بشكل متداخل وانتقاله من موضوع إلى آخر بلا مبرر، نجد عوبديا قد أبدى اهتمامًا أكبر بكل ما يخــص الــيهود وكأن عينيه لم تريا سواهم، وحينما تطرق عرضًا إلى موضوعات تخص المعلومات الجغــرافية أو الجـــتمع الإســــلامي أو الطوائف المسيحية أو التجارة الدولية كانت رؤيته إلى هذه الجــوانب بعين يهودية، بمعنى أنه رأى مصر من نيل وأهرامات وبحر أحمر مقرونة بذكريات اليهود الغابــرة، أما العربان في الصحراء فقد آثر أن يراهم من أبناء إسرائيل الذين فقدوا بحكم الزمن، وسسبح بخياله إلى أن رأى مجد اليهود قادم من بين ثنايا هذا المجتمع الشرقي، وحينما سلط الضوء على النشاط التجارى سواء فى المجتمعات الأوروبية أو الإسلامية ربما وجد فى ذلك نفعًا وضرورة يجــب تبلــيغهما لبني ملته في إيطاليا. وفي هذا الصدد لنا أن نتساءل عن الغرض من حرصه على إبلاغ ذويسه بتحصينات المدن والأسوار والإمكانيات الاقتصادية الأساسية المتاحة في كل بلد، خاصةً وأن هذا الاتجاه كان أكثر وضوحًا عند قرينه اليهودى ميشولام التي تكاد رحلته تكون قد قدمت تقريرًا وافيًا عن تحصينات المدن وأسوارها واقتصادياتها في معظم البلاد التي تضمنتها رحلته، ولكـــن بشـــكل تنقصـــه الموضوعية التي تميزت بما كتابات عوبديا هذا مع ملاحظة أن كتابات المستوطن اتخذت شكل الخطابات التي يكون الغرض منها فى العادة إبلاغ ذويه بأمور محددة تخص الطرفين، في حين كانت كتابات ميشولام عبارة عن سرد لرحلته بغرض تقديم دليل لمن سيأتي من بعده لزيارة الأرض المقدسة، وأيضًا بغرض تسجيل مجد خاص به وبسيرته الذاتية بصفته أنجز شعيرة الحـــج إلى القـــدس، وبالإشـــارة إلى خطاب الطالب فقد غلب عليه الحديث عن المعاملات المالية والشئون الخاصة بالسفر والتعليم دون المجالات الأخرى التي أوردها عوبديا.

وهكذا يمكن القول بإن خطابات المستوطن اليهودى تميزت بشمولية الرؤية، وكان على الباحث بذل جهد وافر لبلورة هذه الرؤية من خلال تصنيف مادهًا بوضعها في قوالب علمية بحيث تناولت دراسة الجوانب الجغرافية والسياسية والدينية والاجتماعية والنظم الإدارية والحياة اليومية والعلمية بين جماعات اليهود في شرقى المتوسط الأمر الذي أدى إلى وضع تصور متكامل ومدقق لكل مسبحث طارحًا المادة التي يغلب عليها تعميم، ولا تخص اليهود بعينهم جانبًا، ففيما يختص بالمعلومات الجغرافية فقد تميزت بالاهتزاز أحيانًا والوضوح أحيانًا أخرى، غير ألها تعد كافيةً للتمهيد لدراسة المجتمعات الرئيسية الثلاثة التي تم تناولها سواء أكانت أوروبية أم مصرية فلسطينية المعركية. أما بالنسبة للبعد السياسي في الخطابات فبطبيعة الحال لم تعن كثيراً بهذا البعد، ومع ذلك اجتمعت لدى الباحث بعضها من بين السطور، وكانت كافية أيضًا لفهم الظروف السياسية العامة

لجماعات اليهود أواخر العصور الوسطى من خلال العلاقات الدولية فى شرقى المتوسط بين القوى الرئيسية هناك؛ العثمانيين من ناحية وجزر المنطقة والقراصنة فيها من ناحية، ودولة المماليك من ناحية أخيرى. وفضلاً عن ذلك، وعن طريق الرواية مكنتنا الخطابات من التعرف على أحوال اليهود السياسية فى بلاد بعيدة حيث اليمن والحبشة التى يقطنها يهود الفلاشا.

ولما كانت الخطابات قد خطها حبر يهودى؛ فمن الطبيعى أن يكون البعد الدينى فيها واضحاً، وبالفعسل فقسد كان المعبد اليهودى ركيزته عند النسزول بأى مجتمع يضم جماعة لليهود وكانت معابد باليرمو وميسينا ورودس محوراً ليهود جزر شرقى البحر المتوسط، وكذلك معابد الإسكندرية والقاهرة وغزة والقدس فى المجتمع المملوكى، ولما كانت جماعات اليهود تنقسم إلى طوائف، فقد بسرزت بعض الاختلافات فى العمارة والتجهيزات بل والأداء الدينى داخل معابدهم؛ فمنها ما هو للسربانين، ومنها ما هو للقرائين، وظلت العقيدة تشكل الركيزة الأساسية التى تصنف كل جماعة، ولما كان عوبديا ربانيًا؛ فكانت عيناه ترصدان كل ما هو غريب، الأمر الذى ترتب عليه تقديم كثير مسن المعلومات عن الاتجاهات المخالفة لمعتقداته، ومن ثم تبرز لنا أوجه المقارنة بين كل طائفة من خلال نشاطها الدينى داخل المعبد. والثابت أن هذا البعد نجح فى رصد البقاع المقدسة التى اهتمت خلال نشاطها الدينى داخل المعبد. والثابت أن هذا البعد نجح فى رصد البقاع المقدسة التى اهتمت الخطابات بالحسديث عنها أو التعرض لها، وتكاد تكون أرض فلسطين قد استحوذت على هذا الجانب فيما تم تدوينه.

ومن أكثر القضايا حرجًا وأهمية عند عوبديا تلك التى تتعلق بالنسزعة الدينية التى كانت وراء أفكاره الاستيطانية، وكانت قد تملكت من صاحب الخطابات، وجعلته ينتمى فكريًا وعقائديًا بأرض المهجر فى فلسطين، وإلها لظاهرة نلمسها فى معظم الكتابات اليهودية. بيد ألها أكثر وضوحًا عند عسوبديا مقارنة بغيره، وترتب على ذلك اتجاهه بشكل لافت للنظر إلى التأصيل التاريخي اليهودى بربط أرض الشرق بالتراث الإسرائيلي، وبدا ذلك فى رؤيته النيل وأرض دموة وجوشن (بلبيس) وسكوث (العريش) وحبرون (الخليل) متوجًا إياهن بمدينة الله أورشليم. ونلحظ فى هذا الصدد اهستمامه بذكر الحرم القدسي على أنه الهيكل، والحائط الغربي على أنه الحائط المقدس والحرم الخليلي على إنه الماكفيلا حيث المغارة التي تضم رفات الأنبياء، وغزة على ألها أرض الفلسطينيين التي شهدت قصة شمشون. وفي هذا الإطار أيضًا عدد عوبديا المقابر التي تضم شخصيات بارزة في التسراث الإسسرائيلي مسئل مقبرة راشيل وهاجيا وهيلدا وشمعون. فضلاً عن عشرات من القبور والكهوف التي تضم زعماء اليهود على مر العصور. وكثيرًا ما كان يرى الواقع العربي الإسلامي مقسرونًا بالستاريخ الإسرائيلي حتى أولئك البدو في شرق الأردن اعتبرهم من الركابيين من نسل المرائيل، كما أقرن بقاعًا في فلسطين بأسماء من بني إسرائيل الأنبياء ومنهم الزعماء، ومن ذلك أنه إسرائيل، كما أقرن بقاعًا في فلسطين بأسماء من بني إسرائيل الأنبياء ومنهم الزعماء، ومن ذلك أنه

رأى جانباً من أطلال القدس هى بقايا دار السكة التى أنشأها سليمان عليه السلام، وعلى كلّ رأت عينا عسوبديا القدس بالذات وفلسطين بعامة خرابًا يبابًا وكأنه صدم برؤيتها على عكس الصورة الوردية المرسومة فى مخيلته عنها، أو التى كان يتمناها، وربما بإيجاء ألها طالما ليست تحت سيادة بنى إسرائيل فهى خراب، ولا شك أن هذه الروح ألقت بظلالها على كتابته؛ إذ التزم على مدى خطاباته الثلاثة بتدوين تواريخ وقائع رحلة سفره إلى الشرق بالتقويم العبرى أو بالمناسبات السيهودية أو الأشهر أو الأعوام. وفى النهاية قامت بدور الدليل الذى يلزم المسافر اليهودى عند توجهه إلى الأرض المقدسة بغرض الحج.

وإذا مــا توقفنا للإطلال على البعد الاجتماعي في خطابات عوبديا الثلاثة، فسوف تبرز حقيقة حرصــه على إحاطة والده بالمعلومات الخاصة باليهود في هذا الاتجاه بالذات، وبصفة عامة يمكن القــول إن هــذا المستوطن نجح إلى حد بعيد في رسم صورة تجمع بين البساطة والعمق لجماعات اليهود ملبيًا بذلك مطلب والده بدقة نظرًا لنجاحه في تناول جوانب عديدة من حياهم، ومما قدمه مساعدة للدراسة رصده في العادة ما يراه غريباً عما ألفه في مجتمعه الفلورنسي بإيطاليا بعين واعية مدفوعًا بالدين، حيث اهتم بذكر أعداد اليهود أينما وجدوا في البلاد التي مر بما أثناء رحلته من إيطاليا إلى فلسطين؛ فتناول جماعاهم الأوروبية في صقلية حيث باليرمو وميسينا وفي جزيرة رودس وفى المجتمع المملوكي حيث الإسكندرية والقاهرة وغيرها في مصر وغزة والخليل والقدس وغيرها ف فلســطين. وفي المقابــل نجــده قد حرص على الإشارة لبعض المناطق التي انعدم فيها الوجود اليهودي، فحددها بمنطقة البحر الأهر والجهات الشرقية من مصر مرورًا بشبه جزيرة سيناء حتى غزة. ولم يتوقف الأمر عند حد تعداد اليهود وأماكن تجمعاتهم إنما تمكنت الدراسة من بلورة المادة التي تؤرخ لأحوال اليهود وحياهم اليومية في هذه المجتمعات، وفي هذا الصدد يجدر بنا أن نسجل للمســـتوطن موضوعيته التي غلبت على معظم ما دون وعدم جنوجه للمبالغة في تقدير أعداد أو تقييم أحوال اليهود بحيث مكنتنا خطاباته الثلاثة من الخروج بانطباع عام وموضوعي، ألا وهو أن السيهود عاشوا في جيتوات معزولة داخل المدن الأوروبية حتى من قبل تبلور هذا المصطلح في حين عاشوا في البلاد المملوكية في شوارع أو حارات خاصة بهم ليس بغرض عزلهم إنما بتأثير الألفة التي تجمع أبناء الدين الواحد.

وثمـــة انطباع آخر تمثل للباحث من خلال الدراسة؛ هو أن يهود أوروبا لم يتمتعوا بالحرية التى تمتع بما أقرائهم فى ظل الحكم المملوكى فىمصر والشام، ففى الوقت الذى حرص فيه عوبديا على الحـــديث عـــن اشـــتغال اليهود فى أعمال مهينة ومع تمييزهم بعلامات حمراء فى باليرمو مع شرح للظـــروف البائسة وانتشار الفقر بين يهود رودس، نجده يشير إلى ثراء السامريين وبعض القرائين

وربما السربانين أيضًا فى القاهرة، وهكذا كان تكافؤ الفرص يشكل الركيزة لبلاغ مرتبة أفضل جعلت منهم عنصرًا فعالاً وإيجابيًا داخل المجتمع المملوكي، وليس عنصرًا منبوذًا تم التعامل معه على أساس من النفعية المجردة فى المجتمعات الأوروبية.

وهناك كلمات لها مغزاها فى الخطابات تكشف بوضوح عن رؤية عوبديا للمجتمع المملوكي ورعايت للحسربات وتكافؤ الفرص بين طوائفه؛ ومنها على سبيل المثال أنه رأى من السهل على اليهودى أن يصبح ثريًا أو يزداد ثراءً بالعمل فى القاهرة، وهذا فهو يوجه الدعوة لبنى ملته للعمل واسستثمار أمسوالهم فى الشرق بهدف الثراء، وهذا فى حد ذاته يعكس تعطش السوق المملوكية لسرؤوس الأموال، وربما يعكس أيضًا فشل الإدارة المالية فى الدولة بحيث عجزت عن وضع النظم الكفسيلة بتوفير رؤوس الأموال وتوجيهها نحو الاستثمار الأمثل فى الوقت الذى أوضحت لنا فيه الخطابات تفوق أصحاب رؤوس الأموال الإيطاليين فى هذا المجال. ويتمثل الموقف الآخر فى رأى عوبديا الخاص بتكافؤ الفرص أمام من يرغب فى اعتلاء المناصب فى المجتمع الفلسطيني حينما ذكر إنسه من السهل على أى يهودى ذكى متمكن من العلوم السياسية أن يرتقى إلى أن يصبح رئيسًا سواء لليهود أو العرب، وأكد على أن السلطات لم تضع أمامه أية معوقات أثناء تحركاته فى البلاد طولاً وعرضًا على الرغم من كونه أجنبيًا، فما بالكم وتعاملهم مع اليهود العرب! هذا كله جعل مصن جماعات اليهود داخل المجتمع المملوكي مجرد جماعة عربية تعتنق دينًا يختلف عن دين الأغلبية، مسن جماعات اليهود داخل المجتمع المملوكي مجرد جماعة عربية تعتنق دينًا يختلف عن دين الأعلبية، ولكسنها تشاركهم فى الأرض واللغة والخصائص الثقافية العامة، وعليه كان الدين اليهودي عملى العنصر الذى يميزهم داخل معابدهم ومؤسساتهم المرتبطة بالدين، واقتصر التعليم باللغة العبرية على المنكبين على دراسة اللاهوت بدليل عدم دراية غالبيتهم بها.

شملت المادة التى احتولها الخطابات أيضًا على معلومات كانت كافية للوقف على بعض الجوانب الإدارية التنظيمية التى تساعد في إدارة جماعات اليهود سواء الأوربية منها أو المملوكية؛ فهناك الجيتو الأوربي الذي يشكل في حد ذاته وحدة اجتماعية يديرها مجلس البرناسيم، ويتشكل من عدد محدد من الأعضاء شرح عوبديا لنا جانبًا من الإدارة داخله، أما في المجتمع المملوكي فقد اهتم بمنصب النجيد، وتمكنت الدراسة من خلال المادة المتوفرة وغيرها من الوقوف على وظائفه وآلية عمله. كذلك تناولت الدراسة أنواع الضرائب التي كان على اليهود دفعها سواء التجار أو الزوار أو الأهالي، فتراوحت بين مكس يدفع أو ضريبة يُعفى منها الأجنبي اليهودي أو جزية يدفعها جميع السيهود بشكل تضامني، وكانت الخطابات قد أشارت إليها بضريبة الرأس، ثم هناك الضريبة التي تدفع بغرض الحصول على ترخيص صنع الخمر فضلاً عن الضرائب الاستثنائية التي لا ترتكز على تدفع بغرض الحصول على ترخيص صنع الخمر فضلاً عن الضرائب الاستثنائية التي لا ترتكز على

قــواعد محــددة، وفي العادة كان يتم دفع الضرائب بشكل تضامني، وقد أثبتت الدراسة أنه هو الأسلوب الذي اعتمدته السلطات مع اليهود فترة قدوم عوبديا.

وفي هذا البعد المستعلق بالإدارة تعرضت الخطابات لألقاب منها الأكومودور في رودس، والنَجيد في القاهرة، وشيوخ اليهود في القدس الذين يتشكل منهم مجلس الجاؤون، ومن الألقاب المملوكية تم الإشسارة إلى جامع الضرائب على الطرق بلقب ((نفر)) Napher، وإلى والى الإسكندرية بلقب ((الأمير))، وإلى نائب السلطنة بالقدس ((نيبو)) Niepo، أما السلطان المملوكي، ففي العادة أشارت إلىه الخطابات بلقب الملك، وأوضحت في كل مرة أبرز الاختصاصات الإدارية لكل منها.

استخلصــت الدراســة أيضًا بعدًا إضافيًا من مجمل الخطابات، وهو ما يتعلق بعادات اليهود وتقاليدهم سواء في المجتمعات الأوربية التي تعامل معها عوبديا أو في المجتمع المملوكي، وإن كانت قد ارتكنت جميعًا إلى الدين؛ فقد تبين للباحث أن عوبديا كان أشكينازيًا من خلال اهتمامه بذكر العادات السفاردية على ألها مخالفة، كما استنتج أنه من طائفة الربانين نظرًا لأنه ذكر تقاليد القرائين مخالفةً لها أيضًا، وكان المعبد اليهودي خير مكان تبدو فيه هذه الاختلافات بحكم أنه يمثل محور حياة اليهود اليومية، وفي الواقع تم التثبت من عدم وجود طُرز معينة تميز العمارة اليهودية في بناء المعابد، أما ما يميزها فيتمثل في الاختلافات في العادات والتقاليد الخاصة بممارسة بعض الطقوس الدينية والشعائر الخاصة بتحديد بدء السنة العبرية، وفي مدى الالتزام بتأدية صلاة المنشأ مؤكدًا على أن اليهود الشرقيين كانوا يؤدوها قبل العشاء منفصلة عن صلاة المنيان، في حين أن الأشكيناز يؤدون الصــــلاتين معًـــا. كما لفت نظره الاختلاف في وضع لفائف التوراة على الأرفف وارتفاع منصة المسرتلين مسن عدمها داخل المعبد وأسلوب السفارد في دفن موتاهم وتشدد القرائين في عدم لمس أجساد الموتى على اعتبار أنه نجس، وعلاوة على ذلك كان للمجتمع المملوكي الإسلامي بصماته الواضحة على عدادات وتقاليد اليهود المقيمين خاصةً ما يخص خلع الحذاء عند دخول المعبد والجلــوس على الأرض ومائدة الطعام، وفيها تتضح أيضًا المؤثرات الشرقية العربية بصفتهم جزءًا من نسيجه العام، وكان وقوع القدس والخليل في فلسطين سببًا في بروز عادات خاصة ميزتما عن باقـــى المجتمعات بالنسبة لليهود، إذ كان عليهم شق ثيابهم مرتين لحظة دخولهم القدس، والحرص علـــى دفـــن موتاهم بأرض الخليل. ولما كانت الأعياد والمناسبات هي أكثر ما يميز مجتمع ما، فقد اهتمت الدراسة أيضًا بتسليط الضوء على ما اهتم عوبديا بالحديث عنها أو الإشارة إليها مثل عيد البوريم وعيد شابعوث.

ثم كسان آخر مباحث هذه الدراسة حيث الحياة العلمية والعلوم والعلماء اليهود، فقد شكلت القدس الركيسزة عند صاحب الخطابات؛ حيث أبدى الحسرة على انحطاط الحياة العلمية فيها، وبالسرغم مسن أن الدراسسة اهتمت بتبيان دور عوبديا في تغيير هذا الوضع معلمًا وحبرًا يلقي المحاضــرات والمواعظ، إلا أنه لم يهتم كثيرًا بمذا الجانب في خطاباته، وما ذكره عن علماء اليهود كان عرضًا، ومن ثم كان من الضرورى إلقاء بعض الضوء على كل الشخصيات والأحداث ذات الصلة بالعلوم الدينية والعلماء الذين ثم الإشارة إليهم، هذا وقد اقتصر التدريس على التوراة مكنتنا مع خطاب تلميذه من الوقوف على أسلوب التدريس في المدينة والنقلة التي أحدثها عوبديا في هــذا المضــمار، وكان من العلماء الذين تم الإشارة إليهم فضلاً عن ابن ميمون العالم إسحاق الفاسي ورَشي وموسى بن نحمانيد وجافيت وإبراهيم بن عذرا، وانتهى هذا المبحث بوقفة تقييمية لشخص عوبديا معلمًا وعالمه وباعثًا لنهضة اليهود في فلسطين؛ حيث أصبح يمثل حجر الزاوية بين جماعات اليهود في الشرق في أخريات العصور الوسطى، حتى يمكننا القول بإنه شكل الشخصية الأبرز بين علماء اليهود وزعمائهم في فلسطين، ومن ثم يمكن مقارنته برشي وموسى بن ميمون من السابقين، وتيودور هرتزل من اللاحقين، وأصبح جديرًا بأن يلقبه تلميذه بقائد إسرائيل العظيم. نظــرًا لـــبروزه ليس فقط مصلحًا دينيًا وتعليميًا واجتماعيًا، وإنما تخطى ذلك إلى ظهوره زعيماً له نفوذه بين اليهود، كما كان له احترامه عند السلطات المملوكية.

وأخيرًا، وبعد لهاية الدراسة فقد نتساءل مرةً أخرى السؤال نفسه الذى زرد في المبحث الأول فيها عما إذا كانت نزعة استيطان عوبديا قد توقفت عند مجرد كولها فكرة معنوية، على اعتبار أن فكرة العودة إلى فلسطين محرمة من قبل اليهودية الحاخامية؛ فلقد أثبت عوبديا على مر الدراسة أنه رجل متدين شديد التعصب ليهوديته جاء القدس مكرسًا حياته وعلمه ونفوذه للنهوض بجماعة اليهود في فلسطين، وربما في دولة المماليك قاطبة، وقدمت الدراسة الشواهد الأخرى لتؤكد على أنسه تمكن من أن يوجد المناخ المناسب لهم بتعميق الدين في أنفسهم بل وفي نفسه بحيث غدا أبرز علماء السيهود في دراسة المشنا، فضلاً عما أحدثه من طفرة إصلاحية بالنهوض بجماعة القدس اليهودية، وجعل منهم قاعدةً يلجأ إليها يهود أسبانيا والبحر والمتوسط فضلاً عن يهود الشرق في فالسطين،الأمر الذي جعل منها دارًا فجرقم.

وعليه نخلص إلى أن نزعة عوبديا الاستيطانية لم تتوقف عند مجرد كونها فكرة معنوية، بل تخطت ذلك ولو في خطوة أولى على الطريق إلى تجسيد الشعار الديني لمفهوم أرض إسرائيل إلى إرهاصات المفهوم السياسى لها، وهو ما تصبو إليه النظرية الصهيونية فى العصر الحديث، ولا غرابة فى ذلك، فقسد ظل اليهود يسعون إلى إقامة كيافهم المنهار طيلة الفترة الواقعة من القرن الثابى الميلادى حتى القرن العشرين، وطيلة هذه العصور أخذوا يستعدون بشتى السبل ليوم العودة إلى ما يدعونه أرض الميعاد.

## ملاحق الدارسة

#### ملحق رقم (١)

الطرق البحرية والنهرية والبرية والموانئ في خطابات عوبديا:

(أ) الطرق البحرية:

يمكن أن نستشف بعض الطرق البحرية وخطوط سير السفن التجارية والركاب من مجمل ما ورد في خطابات عوبديا، فهناك الخط الملاحى الواصل بين نابولى وباليرمو، وكذلك هناك طريق البندقية سيروت البحسرى المسار بمدينة سيراكوز في صقلية، وهو خط يخدم حركة التجار والمسافرين المتوجهين إلى بيت المقدس. وهناك أيضًا الخط الملاحى الواصل بين جنوب فرنسا وميناء الإسكندرية عن طريق باليرمو فجزيرة رودس. وكانت السفينة تقطع المسافة من رودس إلى الإسكندرية في ستة أيام. وفضلاً عن هذا فهناك الطريق الدولى الذي يربط البندقية بالأرض المقدسة في فلسطين الذي يعسد بمسئابة طريق الحج المسيحى، ويشير إليه عوبديا بقوله: ((وها هم اليهود يأتون كل عام في السسفن البندقية، بل وكذلك السفن الخاصة بالحجيج؛ إذ لا يوجد طريق أكثر أمنًا ولا أقصر من الطسريق الذي تسلكه تلك السفن الخاصة بالحجيج؛ إذ لا يوجد طريق أكثر أمنًا ولا أقصر من الطسريق الذي تسلكه تلك السفن) أنا الطريق الواصل بين باليرمو والإسكندرية يعد من أكثر هذه الطرق انتظامًا، وكانت السفن تقطعه في العادة خلال ثلاثة عشر يومًا(٢).

تحدثت الخطابات أيضًا عن آلية العمل في بعض المواني؛ حيث تم التعرض إلى الدور الذي يلعبه فنار ميسينا في تنظيم حركة السفن ومرورها من الشرق إلى الغرب والعكس، وقدرة استقبال ميناء البلدة للسفن الضخمة نظرًا لعمق المياه فيه. أما في ميناء الإسكندرية، فالواضح أن دخوله من قبل السفن الأجنبية كان يستدعى الحصول على ترخيص من السلطات المملوكية، وقد أثبتت الدراسة أن هناك تعاملاً خاصًا مع السفينة التي كانت تقل عوبديا لأسباب سياسية، حيث أشار إلى أن ربالها رسا بما على مبعدة أربعة أميال قبالة أبي قير انتظارًا للأمان الذي حرص على الحصول عليه قبل دخول الميناء، والمهم في هذا الموقف أن عوبديا أوضح استخدام سفينة صغيرة كانت تحمل داخل السفينة الكبيرة لنقل بعض السلع التي حملها الربان لبيعها في الإسكندرية، وكانت سعتها مائي طن عصن العلال. ومن مواصفاقا ألها مركب شراعي ذات ثلاثة صواري وثلاثة مراسي؛ ولما كان هذا

Obadiah, Op.Cit., p.243.

<sup>(&#</sup>x27;)

Goitein, S. D., A Mediterranean society, vol. 1, p.322.

المركب قديم وخرب فقد تعرض لخطر التحطم والغرق، فما كان منهم إلا أن لجأوا: ((إلى إرسال السنادات إلى السنادات إلى السنادات إلى السنادات إلى السنادات الى السنادات الى السنادات اللى السنادات الى السنادات الله الله الله الله أن العاصفة توقفت. وبالنسبة للبحر الأهمر أشار صاحب الخطابات إلى طبيعة السفن التي تجوبه بأن العاصفة أن يكون بما حديد أو تستخدم في صنعها المسامير مفسرًا ذلك باحتوائه على المغناطيس (١).

(ب) الطرق النهرية:

وفضـــلاً عن هذه الخطوط الملاحية فهناك إشارة إلى خط نهرى استخدم عوبديا إحدى السفن المنتظمة في السير فيه من رشيد إلى القاهرة.

(ج)الطرق البرية:

أما عن الطرق البرية في الرحلة فلم يذكر عوبديا منها إلا الطريق الواصل بين الإسكندرية ورشيد، وكذلك الطريق الواصل بين القاهرة والقدس الذي استخدمه ويبدأ من الخانكة، وبعد أن غادرها ذكر ((وصلنا بعد ذلك إلى الصالحية حيث مكتنا هناك ... منتظرين مرور إحدى القوافل، نظرًا لأن الطريق عبر البراري يبدأ من هذه البلدة، وهو غير مأمون لمجرد عبور رحلة مكونة من خسسة جمال فقط ... إلى أن وصلت قافلة عربية تتألف من ثمانية جمال، الذين اصطحبناهم إلى أن وصلت قافلة عربية تتألف من ثمانية جمال، الذين اصطحبناهم إلى أن وصلت قافلة عربية لا يمكننا رؤية أي مظهر من مظاهر الحياة النباتية سوى النخيل ... وعلى امتداد الأراضي [حتى بلوغ فلسطين] ما هي إلا رمال، فلا يوجد كذلك

Obadiah., Op.Cit, pp.219, 225.

<sup>()</sup> 

Ibid, p.225.

<sup>(&#</sup>x27;)

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) ابن جبير (ت ٢٦٤هـ./ ١٢٦٧م.) أبو الحسين محمد بن أحمد الأندلسي: رحلة ابن جبير المسماة تذكرة الأخبار في اتفاقيات الأسفار، تحقيق: حسين نصار، القاهرة، ١٩٥٥م، ص٦٨.

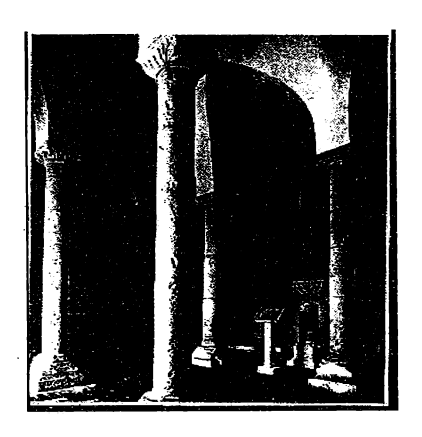
أى نسوع من النباتات حتى أن أشجار النخيل توجد فى أماكن محددة ومعروفة ... وخلال البرية وصلنا إلى العريش ... وكانت القوافل قد اعتادت على نصب خيامهم فيها وقت الظهيرة لنبدأ فى البرية حتى وصلنا إلى غزة دون حدوث أية مشكلة تذكر)). ثم كان الطريق الداخلى الواصل بين غزة والخليل ثم طريق الخليل – القدس عبر حلحول وبيت لحم<sup>(۱)</sup>.

ملحق رقم (٢) جدول يتضمن أسماء البلاد وتواريخ الوصول إليها وعدد الأسر اليهودية فيها وفقا لما ورد ف خطابات عوبديا.

| عدد الأسر         | تاريخ الوصول ومدة الإقامة                               | خط سير الرحلة        |
|-------------------|---------------------------------------------------------|----------------------|
|                   | ۹ توقمبر ۱۶۸۲م.                                         | سیتا دی کاستیلو      |
|                   |                                                         | روما                 |
|                   | ۱۲ توقمبر ۱۸۶۲م.                                        | نابولى               |
|                   | مكث فيها أربعة أشهر                                     | سالرنو               |
|                   | ۸ يوليو ۱۴۸۷م.                                          | مفادرة نابولى ثانية  |
| ۸۵۰ أسرة          | مکث فیها من ۱۳/ ۷ – ۱/ ۱۰/ ۱۴۸۷م.<br>شهرین ونصف تقریباً | باليرمو              |
| حوالی ۲۰۰ أسرة    | ۳ أكتوبر ۱٤۸٧م.                                         | میسینا               |
| <del></del>       |                                                         | قلعة القديس<br>يوحنا |
| باقى فيها ٢٢ أسرة | ۱۸ نوفمبر ۱۶۸۷م مکث فیها ما یزید عن شهر                 | رودس                 |
| حوالی ۲۵ اسرة     | يناير – فبراير ١٤٨٨م مكث فيها سبعة أيام                 | الإسكندرية           |
|                   | فبراير ۱٤۸۸م                                            | رٹید                 |
|                   | فبراير ١٤٨٨م كث فيها يومين                              | فوه                  |
| حوالی ۷۰۰ أسرة    | مارس ۴۸۸ ۹م.                                            | بولاق – القاهرة      |

|               | مكث فيها يومين      | الخانكة  |
|---------------|---------------------|----------|
|               | مكث فيها ثلاثة أيام | الصالحية |
|               | محطة مرور           | قطية     |
|               |                     | العريش   |
|               | مكث فيها أربعة أيام | غزة      |
| حوالی ۲۰ أسرة | ۲۳ مارس ۱۶۸۸م.      | الخليل   |
| ۰ ۷ اسرة      | ۲۵ مارس ۱ ۴۸۸ م.    | القدس .  |
| ١٠٠ أسرة      | ليست على خط السير   | طرابلس   |

## أشكال وخرائط الدراسة



شكل رقم ( ۱ ) صورة داخلية لمعبد من طراز تومار Tomar نقلاً عن: . Krinsky, C. H., Synagogues of Europe, p.240



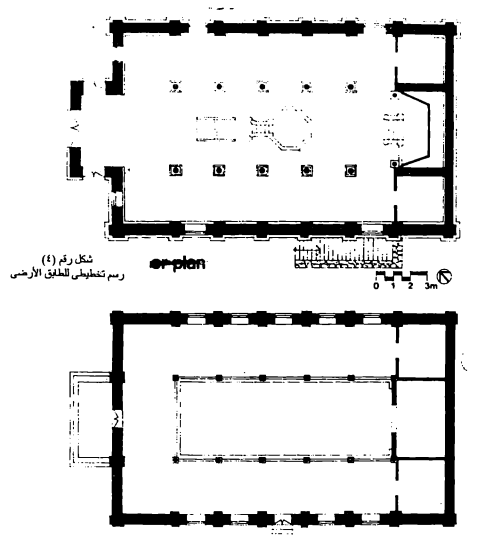
شکل رقم (۲) رسم تخطیطی لمعمار التومار

نقلاً عن: Krinsky, C. H., Synagogues of Europe, p.339.

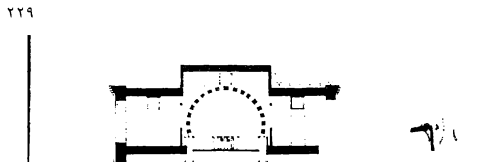


شكل رقم (٣) الشمعدان الذهبي (المينوراه) معبد ابن عزرا بالقاهرة

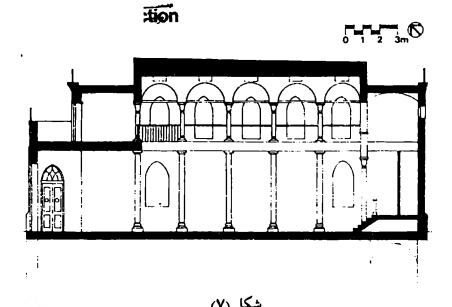
نقلاً عن: تقرير هيئة الآثار، إعداد: محسن ربيع



شكل رقم (٥) رسم تخطيطي للطابق العلوي



شکل (٦) قطاع عرضى



شکل (۷) قطاع طولی



شکل رقم (۸)

معبه يوحانان بن ذاكي بالقدس في القرن الثالث عشر الميلادي (المنظر من الداخل). نقلاً عن:

Sed - Rogna, G., L'art Juif, C., L'art et les grandes civilisations, p.602.

441

# تذييل على الدراسية عرض للخطابات الثلاثة

نستعرض فى الصفحات الآتية ما اختطه قلم عوبديا جار دا برتينورو إلى ذويه فى خطابات ثلاثــة، تضمنت وقائع رحلته ومشاهداته فى البلاد التى مر بها من موطن المنشأ إيطاليا حتى موطن المهجــر القدس. وقد حرص الباحث على الإبقاء على الحواشى التى وضعها الناشر أدلر فى ترجمته للخطابات الثلاثة على حالها.

### الخطاب الأول

«إننى أعلم يا والدى العزيز أن رحيلى قد سبب لك الألم والمشاكل، وها أنا الآن لا أجد من البشر من فى وسعه مواساتى لتركك فى الوقت الذى أخذت فيه عافيتك فى التدهور، ولا يمكننى أن أجفف دموعى يا والدى حينما أتذكر أننى قد هجرت شعرك الأشيب. ولذلك فمنذ ذلك الوقت، فقد حرَّمت على نفسى الابتهاج إلى أن ألبي مطالبك كما عاهدتك، ذلك أن الرب هو الذى قدر لكلينا أن نفترق. على الأقل اسمح لى أن أقص عليك وقائع رحلتى منذ البداية وجودى وحتى النهاية، وفقًا للنهج الذى تمنيت على اتباعه فى خطاباتك، التى تسلمتها أثناء وجودى فى نابولى Naples فى مثل هذا الوقت من العام الماضى، وذلك بوصف عادات وتقاليد اليهود فى مختلف الأماكن التى قمت بزيارها متناولاً واقع حياهم وطبيعة علاقاهم المتبادلة مع السكان الآخرين فى هذه المدن.

ففي اليوم الأول من الشهر التاسع كسليف [Kislev<sup>(1)</sup>-15 November1486] أبي بعيد أن أعيدت كل الأمور بمحل إقامتي في سيتا دى كاستيلو، أخذت في التردد على روما ثم انطلقت منها إلى نابولى التي وصلت إليها في اليوم الثاني عشر من الشهر ذاته وأمضيت فيها فترة كنت خلالها مجهدًا غاية في الإجهاد، حيث إنني لم أجد أي مركب على النحو الذي يروق لي، لذا فقد توجهت إلى ساليرنو Salerno حيث مكثت لمدة أربعة أشهر ثم عدت مرة ثانية إلى نابولى.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> انظر:

وفى الشهر الرابع فى يوم الصيام [السابع عشر من تموز (١) Tammuz الممتد من يونيو إلى يولسيو ١٨٤ م.] خرجت من نابولى على متن سفينة ضخمة وسريعة لصاحبها السيد بلانكى(٢) Mossen Blanchiركان فى رفقتى تسعة من اليهود. وقد أمضينا على أية حال خسة أيام فى البحر حتى وصلنا إلى بالبرمو Palermo بفضل الرياح الساكنة.

وباليرمسو هسى مدينة ذات شأن كبير فى جزيرة صقلية، ويبلغ عدد اليهود المقيمين فيها حوالى ثماغانة وخمسين أسرة يعيشون جميعًا فى شارع واحد يقع فى أرقى أحياء هذه المدينة، وهم من الحرفيين: حدادين ونحاسين وصانعى الفخار وفلاحين، وهم مكروهون من المسيحيين نظرًا لكوفم يرتدون ملابس رثة. وكعلامة لتمييزهم كانوا مجبرين على وضع قطعة قماش أحمر، فى حجم العملة الذهبية، تثبت على الصدر. وكان للضريبة الملكية وقع ثقيل على كاهلهم ذلك لأفم مجبرون على العمسل مسن أجل الملك فى أى عمل يطلب منهم، فكان عليهم سحب السفن إلى الشاطئ، وبناء السدود، وغيرها من الأعمال. كما كان يتم تقليدهم الوظائف الإدارية ذات الرتب الصغيرة التى من مهامها تنفيذ العقوبات وحمل أجساد الموتى المحكوم عليهم بالإعدام.

إن معبد اليهود الكائن في باليرمو لا يوجد له مثيل في العالم كله؛ إذ أن الأعمدة الحجرية بالساحة الخارجية كانت تتسلقها تكعيبات العنب، وهو أمر لم أرّ في حياتي مثيلاً له. ولقد قمت بقياس أحد هذه الأعمدة 2011 فوجدت سُمكه خمسة أشبار. ومن هذه الساحة يمكنك الرول عن طريق سلالم حجرية إلى ساحة أخرى تعد امتدادًا لردهة المعبد. ولهذه الردهة ثلاثة جوانب ورواق يضم مقاعد كبيرة لمن لا يريد أن يدخل إلى المعبد، كما يوجد بالردهة ينبوع مياه رائع المنظر ويقع المدخل عند الجهة الرابعة من المعبد الذي يتخذ شكل المربع، إذ أن طوله كعرضه أربعون ذراعًا. وتضم الجهة الشرقية بناءً حجريًا على شكل قبة حيث يوجد تابوت العهدالمسريعة وبداخله لفائف الشريعة وهي مزخرفة بالتيجان وبحب الرمان المصنوعة من الفضة والأحجار الكريمة تبلغ قيمتها وفقًا لتقييم الأهالي المقيمين في باليرمو من اليهود أربعة آلاف قطعة ذهبية. هذه اللفائف المخطوطة موضوعة على أرفف خشبية ولم تكن موضوعة في صناديق قطعة ذهبية. هذه اللفائف المخطوطة موضوعة على أرفف خشبية ولم تكن موضوعة في صناديق الحسنوب، وخلف كل من البابن يوجد مكتب لبعض الرجال المتدينين الموثوق في أمانتهم يتولون

<sup>(°)</sup> 

الإشسراف علسيها. وفى قلب المعبد توجد منصة خشبية "تيباه the theba" يقف عليها المرتلون للستلاوة صلواقم. وبالفعل يوجد فى هذا المجتمع خسة مرتلين يؤدون هذا العمل فى أيام السبت Sabbathوفى الاحتفالات، ويقدمون أناشيدهم بعذوبة لم يسبق لى سماعها من أى مجموعة مصلين آخسرين، وعلسى مر أيام الأسبوع فإن أعداد المصلين تعد ضئيلة جدًا إلى حد أنه يمكن لأى طفل صغير السن أن يحصى عددهم.

وكان المعبد محاطًا بالعديد من الأبنية مثل مبنى المستشفى الذىكان يضم أسرَّة معدة الاستقبال المرضى، ونُزُل لاستقبال الغرباء الذين يفدون إلى المكان دون أن يجدوا مكانًا يمضون فيه ليلتهم. كما كان يوجد قصر فخم وضخم، هو مقر إقامة الرجال الذين يعملون بسلك القضاء وإدارة شنون المجتمع (أومن هؤلاء كان الملك يختار الذي عشر رجلاً كل عام ويمنحهم سلطة جباية الضرائب وتقييم الغرامات الواجب دفعها وإقرار عقوبات المحكوم عليهم بالسجن. وليس هناك ما يمكن قوله فى شأن هذا النظام وهؤلاء الأشخاص النكرة الذين كانوا غالبًا ما يتصفون بالسوء؛ فعادة ما كان يمكنهم طى p.212 الحاكم بواسطة الهدايا والهبات حتى يتمكنوا من الانخراط فى هذا النظام الحاكم، وما يلبثون أن يعوضوا ذلك بما يفرضونه من ضرائب على المعبد والطائفة اليهودية، وكذلك فإن الأهالى البؤساء مثقلون بالضرائب، أما تلك الطغمة المختارة من رجال النظام فكانت مدعسومة من الحاكم، ولذا فهى ذات سلطة مطلقة، ومن ثم فقد بلغت القلوب الحناجر من شدة البؤس.

وقد لاحظت العادات الآتية في باليرمو ومنها؛ أنه حينما يموت يهودى ما يؤتى بجثمانه إلى داخل رواق المعبد، حيث يقوم الكهنة بمراسيم الجنازة فيرددون بصوت مرتفع الكلمات التي يرثون بما هذا الميت أمام الحضور، أما إذا كان المتوفى رجلاً مرموق الجانب، حبذا لو كان دارسًا للفقه، فيستم إدخسال تابوته إلى قلب المعبد ونزع لفائف الشريعة من على الأرفف ووضعها في زاوية في حجسرة تابوت العهد، وحينتذ يوضع تابوت الميت في الركن المقابل لتبدأ المراسيم الجنائزية ورثاء الميت ويكرر الطقس ذاته في الأركان الأربعة لحجرة تابوت العهد. ويُحمل بعد ذلك تابوت المتوفى الى المكان الذي سيدفن فيه خارج المدينة، وعند بلوغ الجُمع بوابة المدينة يشرع القارئ في ترديد المزمور التاسع والأربعين بالإضافة إلى بعض المزامير الأخرى (٢) وذلك لحين الوصول إلى البقعة التي يدفن فيها الميت.

<sup>(</sup>١) راجع: باب المعبد اليهودي vol., V, p. 216 .

كما لاحظت أيضًا العادات التالية؛ أنه في مساء يسوم عدد الغفران (Day of Atonement) (1) وكذلك السيوم السابع من عدد المظال عند السيهود (Day of Tabernacles) (7) يقوم الخادمان بالمعبد بفتح بابي حجرة تابوت العهد عقب الانتهاء من الصلوات، ويمكنان الليل بطوله هناك. وإلى هذا المكان تأتى النساء في شكل مجموعات وتقمن بتقبيل لفائف الشريعة وتنحنين أمامها توقيرًا وتمجيدًا، وهن يدخلن من باب معين بينما يخرجن من السباب الآخر. وعلى مدار الليل تتقاطر مجموعات من النسوة على المعبد بين داخلات إليه وخارجات منه.

وقد أمضيت في باليرمو فترة تمتد من الثاني والعشرين من تموز لعام ٥٧٤٧ حتى السبت برشيث (Sabbath Bereshith) ۲٤٨ (Sabbath Bereshith) حوالي من يوليو حتى اكتوبر عام ١٤٨٧م.]. ومنذ أن حللت بهذه المدينة دعاني رئيس اليهود The Chief Jews بها إلى إلقاء خطب السبت قبل p.213 صلاة منشا Mincha Prayer وقد رحبت بذلك، وبالفعل شرعت في هذا العمل بداية من يوم السبت عند ظهور القمر الجديد من شهر آب ٥٧٤٧ [أغسطس ١٤٨٧م.]، وقد أبدى الناس إعجابهم بالدرس الذي القيته حتى أصبحت مضطرًا إلى الاستمرار في إلقاء درس كل يوم سبت، ولم يكن لهذا الأمر وقعه الطيب على نفسي إذ لم أجد من وراء ذلك طائلاً نظرًا لأن هدفي لم يكن باليرمو، وإنما كنت عاقدًا النية على الذهاب إلى سيراكوزSyracuse ، وهي المدينة الواقعة في أطراف صقلية. وكنت قد نما إلى علمي في ذلك الوقت أن هناك سفنًا تبحر من البندقية وتصل إلى سيراكوز وهي في طريقها إلى بيروت القريبة من بيت المقدس. وقد تمكن يهود باليرمو من تجنيد بعض الناس بغرض ترويج إشاعات ليس لها أى قدر من الصحة بغرض إثنائي عن عزمي في الرحيل، وبالفعل نجحوا فيما عمدوا إليه إذ أنني فقدت الوسيلة الأفضل للنفاذ إلى سيراكوز وبقيت وسطهم لأستأنف إلقاء دروسي على الأهالي التي كانت تمتد ثلاث ساعات قبل صلاة منشا وخلالها هملتُ بشدة على أولئك الواشين والخارجين عن الأعراف، وقد أخبري وجهاؤهم بأن كلماتي كان لها وقعها عليهم، إذ تأثر بما كثير منهم وأقلعوا بالفعل عن هذا السلوك الآثم، ولاحظت بنفسي تراجع عدد الواشين فيما بينهم ولا أدرى ما إذا كانوا سيعودون إلى سيرقم الأولى أم لا ؟ لكني

بوم الفداء – كفارة.

Hoshna Rabba بالعبرية باسم العيد بالعبرية باسم

Encyclopedia of Jewish Knowledge, vol. 5, pp. 264-265.

<sup>(</sup>٣) غير موجودة في القاموس ويبدو أن هناك خطأ في كتابة عوبديا للتاريخ.

منذ هذه اللحظة لم يعد يسعنى أن أتحمل البقاء بين ظهرانيهم رغم ألهم كانوا يعظمونني ويتعاملون معى معاملة المتدينين من المسيحيين لقديسيهم.

وقد بلغ تقدير الأهالى لى ألهم أخذوا يرددون أن الله قد بعثنى إليهم، وحرص كثير منهم على الظفر بشيء منى والاحتفاظ ولو بقطعة قماش على سبيل التذكرة؛ حتى أن المرأة التى تولت مهمة غسيل ملابسي الكتانية كانت تبتهج عندما تقوم بهذا العمل، ووضعوا في حسبالهم أنى سوف أمكث معهم فترة لا تقل عن عام، وقرروا تقديم راتب كبير لى، بيد أننى كنت أرغب فقط في الوصول إلى ما ابتغيه من كل قلبي، وهو تلك الأرض، أرض الميعاد.

وفي مساء يوم عيد المظال ٥٢٤٨ (١٤٨٧) وصلت إلى ميناء باليرمو سفينة شراعية فرنسية متجهة إلى الإسكندرية وقد كان الرابي ميشو لام<sup>(١)</sup> أف فولتير Mushollam of Voltera على متنها وقد اصطحب معه خادمه، وثما أدخل السرور على نفسي أن أسافر في صحبته. وفي الليلة التالية ليوم السبت برشيث شرعنا في الإبحار، وغادرنا باليرمو مع منتصف نهار يوم الأحد p.214وكان الطقس مواتيًا على مدار اليوم لهارًا وليلاً، ولذلك عندما أدركنا الصباح كنا على مقربة من فنار ميسينا Pharos of Messina ، وأتممنا عبور هذا المكان وبالفعل وصلنا إلى ميسينا في ظهيرة يوم الإثنين. وكانت هذه المدينة هي بلدة التجارة حيث تجتمع فيها كل الأجناس، وتردها السفن من كل صوب نظرًا لأن البلدة كان يتوسطها فنارها، الأمر الذي جعل السفن القادمة من جهة الغرب والشرق يعتبر ميناءها هو الميناء المتفرد في العالم بقدرته على استقبال السفن ذات الحجم الكبير حتى أقرب نقطة إنى الشاطئ. وميسينا ليست مدينة كبرى مثل باليرمو، كما لم يكن بما ينابيع ماء جيدة كتلك التي رأيناها في باليرمو، ومع ذلك فقد كانت ميسينا آية من الجمال، وبما قلعة شديدة المناعة، ويعيش بما حوالي أربعمائة أسرة يهودية، يقيمون جميعًا في شارع واحد، لذا فقد أصبح يخصهم ويقترن جمم. ويهود هذه البلدة كانوا أكثر ثراءً من أولئك اليهود المقيمين في باليرمو، فقد كانوا جميعًا تقريبًا حرفين؛ إلا أنه من بينهم عدد من التجار، كما كان لهم معبد خاص مفتوح من أعلى، أما جهاته الأربع فقد كانت مغلقة وتقع في وسطه عين ماء وساقية، وفيما يتعلق بإدارة شنون هذا المعبد، فهناك عدد من الأشخاص يتم اختيارهم سنويًا للقيام بأعمال إدارته، وكانوا يضطلعون بالمهام ذاهًا التي يقوم بما يهود باليرمو. وقد تصادف لي حضور حفل عرس أقيم بالقرب من محل إقامتي حيث شاهدت بعد ترديد المباركات السبع، المراسم التي أعقبت ذلك، إذ امتطت

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ميشولام هو كاتب الحطابات المترجمة والمنشورة من ص١٥٦–٢٠٨، ولابد وأنه قد قام برحلة ثانية إلى الشرق. والناشر يقصد الإشارة إلى مجموعته (Jewish Travelers) .

العروس صهوة فرس خلال البلدة، وكان مجتمع اليهود قد سبقها سيرًا على الأقدام إلى هناك، أما العريس فقد خرج وسط جماعة من شيوخ اليهود مستبقين العروس بحيث تظل هى الوحيدة بين الجميع التى تمتطى جوادًا. وكان الشباب والأطفال يحمل كل منهم مشاعل، وما لبنوا أن بدءوا فى التهليل حتى اجتمع الناس خاصة اليهود من شتى النواحى فى شكل حلقة. وكان الأهالى من المسيحيين يسعدون ويبتهجون بمثل هذه العادات، ولذا لم يتعرض أحد منهم لهذا الاجتفال بسوء.

وفى اليوم الحادى عشر من شهر مارشيشفان [Marcheshvan أكتوبر] غادرنا ميسينا في طريقنا إلى رودس حيث تم إلحاقنا بمركب هو ملك لأحد التجار اليهود من سكرى (١٠ Succri كذلك وكان في صحبته خادمه وثلاثة من الصناع اليهود في مجال الجلود جاءوا من سيراكوز، كذلك ركب معنا يهودى سفردى Sephardic ومعه زوجه واثنان من أبنائه واثنتان 215 من بناته، وبذلك أصبح عددنا فوق ظهر هذا المركب أربعة عشر يهوديًا، وكتب لنا أن نعبر حد فنار إرشاد السفن بسلام، ثم شرعنا في الإبحار عبر خليج البندقية إلى أن بلغنا منطقة الأرخبيل Archipelago المسمور مسغيرة منها جزيرة كورفو Corfu وكانديا Candia ونيجروبونت وهمى مجموعة جرز صغيرة منها جزيرة كورفو Corfu وكانديافية عدد جزر هذا الأرخبيل للاثمائية جزيرة بعضها مأهول والبعض الآخر مهجور. وعلى مدى أربعة أيام كانت تداعبنا ريح طيبة، إلا أنه قبل أن يرخى الليل سدوله في اليوم الرابع واجهتنا عاصفة هوجاء، وبالكاد تمكنا من أن نسنجو بأنفسنا من عنف الأمواج باللجوء إلى ميناء طبيعى صغير وسط الجبال التي كان يغطيها نبات خبز القديس يوحنا وأشجار نبات الآس، وقد أمضينا هناك ثلاثة أيام.

وبعد ثلاثة أيام، وفى يوم الأحد الموافق الثامن عشر من شهر مارششيفان، غادرنا هذه الجسبال وغدونا على مبعدة ستين ميلاً من رودس. وطوال الطريق كنا نرى أعدادًا من الجزر المتنائسرة على الجانبين، وأتاحت لنا الرؤيا كذلك جبال تركيا، غير أننا عدنا أدراجنا مرة أخرى بمسافة ثمانين ميلاً، فوصلنا جزيرة تدعو لنجو Longo كانت تقع تحت سيادة رودس، ومكشا بما عشرة أيام نظرًا لأن الرياح لم تكن مواتية للإبحار، وفى أثناء إقامتنا هناك قام أحد البحارة بالتحدث بطريقة غير لائقة ومهينة إلى الرابي ميشولام أف فولتيرا إلى الحد الذى اضطره إلى رفع شكوى بسدلك إلى السربان، وعندئذ خرج الربان بنفسه ليبحث عن هذا البحار إلا أن زملاءه سعوا إلى التستر عليه؛ إلا أن مسعاهم باء بالفشل، إذ أمر الربان بتوثيقه ثم جلده، وعندما أخذت قوة الجلاد

<sup>(</sup>۱) ربما تكون زوكو Zucco، وهي جزيرة تقع ما بين باليرمو Palermo وترابابي Trapani .

تخور، أخذ الربان الحبل من يده ليكمل بنفسه عقاب البحار وذلك لما أبداه من إهانة لميشولام، ولم يكتف بهذا بل أصر على أن يقدم البحار كذلك اعتذارًا لميشولام على رؤوس الأشهاد، واستشاط جمسيع طساقم بحارة السفينة غيظًا، لشعورهم بأن واحدًا منهم أُجبر على أن يقدم اعتذارًا ليهودى بسبب أنه تكلم بالسوء في حقه، ومنذ ذلك الوقت وصاعدًا أبدوا كراهيتهم لنا ولم يعاملوننا كما كنا نُعامَل من قبل.

وقد استغل ميشولام p.216 التاجر الثرى وجود سفينة صغيرة قادمة من رودس وذاهبة إلى خيوس Chios ليترك مركبنا تلك، عاقدًا النية على التوجه إلى خيوس، ومنها إلى القسطنيطينية، ذلك أنه تخلى عن نيته الأولى فى مرافقتنا إلى الإسكندرية. وفى اليوم الثانى بعد ترك الرابى ميشولام لسنا، أقبلت علينا سفينة صغيرة على متنها رهط من الرجال المسلحين تسليحًا جيدًا من الجنويين، وبعدت هدفه الأخسبار القلق فى نفس الربان لعدم وجود رياح تحرك سفينتنا، وفي حالة إذا ما أصبحت الرياح مواتية فإن السفينة سوف لا تأتيه بسبب وجود أعداد كبيرة من السفن الأخرى مسن حولها، وبذلك أصبح لا يوجد مركب أكثر أمنًا من هذه السفينة، وعليه قرر الربان التوجه صوب بلدة صغيرة تدعى قلعة القديس يوحنا Castel San Giovani خاضعة لسيادة رودس، واقعة على جبال الأتراك، وتعد المكان الوحيد فى تركيا الذى بقى تحت يد المسيحيين. حقًا إلى بلدة صغيرة إلا ألها فى غاية من التحصين والمناعة، علمًا بأن كل الأراضى التى على أطرافها من المسلكات الأتراك. وبالفعل وصلنا بسلام إلى هناك فى يوم الجمعة، وهو يوم بداية الشهر القمرى كسليف [10 نوفمبر] عام ٢٤٨٨. وقبيل ظهر اليوم التالى السبت دفع الله إلينا برياح مواتية مكسليف [10 نوفمبر] عام ٢٤٨٨. وقبيل ظهر اليوم التالى السبت دفع الله إلينا برياح مواتية مكسليف (10 نوفمبر) عام ٢٤٨٨. وقبيل ظهر اليوم التالى السبت دفع الله إلينا برياح مواتية مكسليف على ١٩ وبعد إبحار استمر لمدة اثنين وعشرين يومًا وصلنا فى رحلتنا إلى رودس.

وابتهج أهالى رودس بوصولنا، ورحبوا بنا ترحابًا شديدًا، إذ كان ربان سفينتنا تربطه صلة قرابة بحاكم الجزيرة، كما كان صديقًا له. كذلك قدم إلى السفينة لاستقبالنا رئيس اليهود المقيمين في رودس وأبدى لنا حبورًا، ذلك أن الرابي والتاجر ميشولام الذى كان في رفقتنا آنفًا في السفينة هسو شقيق الرابي الطبيب ناثان R.Nathan أشهر رجال اليهود في رودس. وقد تم تخصيص غرفة رائعسة للغاية لى مزودة بجميع ما احتاج إليه، في حين تم تكريم بقية اليهود الآخرين الذين كانوا في رفقستى بمسا يتناسب معهم على سبيل الضيافة. ويرجع ذلك إلى أن جميع منازل اليهود تقريبًا في رودس كانت قد تعرضت للتدمير التام أثناء أعمال الحصار على يد الأتراك خلال فترة حكم أول أباطرةم السذى أقدم على هذا التخريب في العام الذي مات فيه P.217 إن الذي لم ير رودس بأسوارها الشاهقة المنبعة، وبوابتها وتحصيناتما العتيدة، كأنما لم ير تحصينات من قبل قط. لقد أرسل

هذا الإمبراطور التركى (١) جيشًا إلى رودس محاصرها في العام الذى توفى فيه، فقاموا بقذف البلاة بوابل من الحجارة التى لاتزال شاخصة للعيان هناك. وعلى هذا النحو أطاحوا بأسوار اليهود المحيطة بأحسيائهم ودمروا منازلهم. وقد أخبرنى بذلك اليهود الذين يعيشون هناك، كما رؤوا لى أنه حينما دخل الأتسراك البلدة، قتلوا كل من فى طريقهم حتى وصلوا إلى بوابة معبد اليهود، وهناك أنزل الرب عليهم سخطه فارتبكوا وتفرقوا فيما بينهم وأخذوا فى الهروب بقتل بعضهم بعضًا. وبناءً على تلك الكرامة المعجزة التى حدثت، قام الحاكم ببناء كنيسة فى موقع المعبد، وأعطى اليهود موقعًا طريديًا عنه. وبينما كنت هناك فى رودس قام ذلك الحاكم بالفعل بمنحهم مائة دوقية ducats من عوائد البلدة مخصصة لبناء معبد جديد لهم.

لم يسبق فى رودس مسن اليهود عدد كبير؛ إذ يبلغ عددهم أول عن آخر اثنتين وعشرين أسرة، جميعهم فقراء، فبالكاد هم يعيشون على الخضروات، لا يأكلون الخبز أو اللحم، فهم لا يذبحون، كمسا ألهم لا يبتاعون الخمر خشية الدخول فى مهاترات أو جدل مع اليونانيين الذين يعيشون هناك. وعندما يقومون بشراء شىء من السوق فإلهم يحرصون على عدم المساس بأى شىء خاص بهم؛ كما ألهم يمتثلون للقانون الذى يحرم شرب الخمر وأكل لحم الخبرير. وفى الواقع فإن السبهود فى رودس شديدو الذكاء، كما ألهم متعلمون تعليمًا جيدًا ويتحدثون بلسان فصيح، ويتصفون بالأدب ومكارم الأخلاق؛ حتى أن الدباغين كانوا حسنى الهندام ويتحدثون بطريقة مهذبة ملائمة. وجميعهم يطلقون السراح لشعرهم لينمو ويطول. وفى مجملهم يتصفون بالحسن. ولا يوجد بين اليهوديات من هن أجمل من اللاتى تقمن فى رودس؛ وهن يشغلن أنفسهن بصنع جميع الأعمال اليدوية خدمةً للنبلاء المتسيدين لهذه الأرض، وبهذا الأسلوب تتمكن النساء من مساعدة أزواجهسن. أما هؤلاء النبلاء فيضعونهم فى مكانة ملؤها التقدير، حتى إلهم كانوا يأتون إلى بيوت اليهود من أجل الاستناس بالحديث إلى النسوة اللاتي تعملن داخلها لبعض الوقت.

أمــا حـــنما يتوفى أحدهم فلا يعد له تابوت p.218 إنما يدفن داخل كفنه؛ ويتم ذلك بطــباعة قالــب آدمـــى فى تربة لم تزرع من قبل حتى تكون أكثر استجابة لإحداث هذا الشكل الآدمى، وعندئذ تودع الجثة داخل هذا التجويف وتغطى بلوح خشبى ثم يُهال عليها تراب الأرض. والهـــواء فى رودس نقـــى للغاية، بل هو بديع بشكل لم أشعر به نحو جمال أى مكان آخر، كما أن

<sup>(</sup>۱) سليمان الثاني Solyman II سليمان

مسياهها عذبــة وتربتها نظيفة إلا أنما فقيرة، ومعظم أهلها من اليونانيين الخاضعين لسلطة النبلاء Acomodors.

وفي رودس، مكتنا الفترة من اليوم الثالث من شهر كسليف [نوفمبر] حتى الخامس عشر مسن شهر تيسبت [Tebeth ديسمبر]، وذلك لأن حاكم رودس لم يسمح للسفينة بالإبحار إلى الإسكندرية خشية أنه سوف يكون في مقدور ملك مصر التحفظ عليها، ذلك أن حاكم الجزيرة كسان قد تقاضى مبلغ مائة وعشرين ألف قطعة ذهبية من ملك مصر بعد أن وعده بأنه سيسلمه مقابل ذلك شقيق الإمبراطور التركى جم Dschem الذي كان مسجونًا في فرنسا، ولكن الحاكم عالم يكسن في وسعه أن يفي بالوعد خوفًا من غضب الإمبراطور التركى؛ ذلكم هو السبب وراء مخاوف حاكم رودس من أن يضع ملك مصر يده على السفينة، خاصة ألها كانت محملة بكم كبير من السلع الثمينة، وكل هذا العدد من البحارة. هذا كله والوقت يمر ببطء. على أية حال، تشاور ربان السفينة مع التجار الذين على متنها، اقترحوا عليه الشروع في الإبحار برغم كل المخاطر التي قد يتعرضون لها. وفي هذا اليوم المذكور، الخامس عشر من شهر تيبث، غادرنا رودس، وبعد ستة أبسام أصبحنا قبالة الإسكندرية. ورفض ربان السفينة ولوج الميناء إلا بعد تقديم الأجرة المادية الواجسة. على ذلك، فقد بقينا في مياه أبي قير وهو مكان يقع بين الإسكندرية ورشيد، في الطريق أو القاهرة؛ ولم تكن المياه في هذه البقعة بعميقة، إلا أن المجال كان متسعًا، فألقينا بمرسانا على بُعد المربعة أمسيال تقريبًا من الشاطئ، وكان معنا على السفينة مركب صغير سعته متنا طن يستخدم المنتقال إلى الشاطئ، كان الربان قد اشتراه وشمله بغلال لبيعها في الإسكندرية.

وقد أرسل الأمير بالإسكندرية، وهو الممثل لملك مصر، وكان قد اتخذ من الإسكندرية مقراً له، أرسل p.219 إلى الربان مؤكدًا أن السفينة وكل ما عليها فى إمكاهم الدخول إليها فى أمان، إلا أن الربان لم يضع ثقته بهذا الوعد فأرسل بنفسه سفراء إلى الملك، رغم أنه فى قرارة نفسه كان راغبًا فى أن يرسل المركب الصغير بحمولة القمح مع عدد قليل من البحارة إلى الإسكندرية بسناءً على ما قاله الأمير، لذلك انتقل اليهود إلى هذا المركب يوم الجمعة توقعًا منهم أن يصلوا الإسكندرية يوم المسبت. ولكن الأمير لم يسمح للسفينة بالتحرك نظرًا لأن الربان رفض أن يضع السفينة فيه. على ذلك فقد بقينا نحن اليهود فى المركب الصغير على بعد مرمى سهم من السفينة، ومضى بعض الوقت دون أن يصل الرسل من القاهرة، فأخذت المؤن فى النفاد، كما افتقدنا إلى الماء فبلغنا حدًا فضلنا معه الموت على الحياة.

وفي السنامن من شباط [أواخر يناير] حوالي منتصف الليل، هبت عاصفة هوجاء فتحطم معهـــا اثنتان من مراسى المركب ولم تبقَ سوى المرساة الأضعف، ثما أصاب طاقم البحارة بالذعر، فقاموا بالقاء العديد من الأشياء التي على متنها لتخفيف حمولتها، كما أرسلوا إشارات إلى السفينة الأخسرى بإطلاق رصاصات البنادق بغرض إرسال مركب للإنقاذ، لكن أحدًا لم يسمع ولم يُجب؛ ذلك أن مُن بالسفينة لم ينشغلوا إلا بسلامة أنفسهم، وكان من الصعب على أي مركب من المراكب ذات الصوارى الثلاثة الاقتراب منا طالما كان البحر هائجًا إلى حد بعيد بسبب العاصفة، وجـــرفتنا مـــياه البحر إلى دوامة بالمرساة الباقية التي تحطمت هي الأخرى، فتقاذفتنا الأمواج هنا وهــناك، وبلغت مستوى أعلى منا، ونظرًا لأن المركب كان باليًا وخربًا، أخذ الدمار يتهدده بين الفيــنة والأخرى فتسربت إليه المياه من كل جانب. كما كانت المنطقة مليئة بالصخور، وظللنا في هـــذا الخطر الداهم لمدة أربع وعشرين ساعة حتى توقعنا المنية في أية لحظة، وأمسك كل منا بدلو لإفــراغ المـــياه المتسربة بكم كبير بايدينا، فعانينا كثيرًا من ملئها وإفراغها حتى غمرنا الله برحمته وخلصنا بما يشبه المعجزة من خطر هذه العاصفة، وعقب توفف العاصفة p.220 أعاد الربان أولئك الناس من المركب المدمَّرة إلى السفينة. وبالفعل دخلنا صباح اليوم التالي إليها وبقينا هناك حتى عاد السفراء ومعهم أمانًا من الملك. وعلى كل فقد سكنت الرياح والأمواج حتى لم يكن في وسع السفينة مغادرة أبي قير، فآثر كل من التجار واليهود الذين كانوا على ظهرها الذهاب إلى الشاطئ بواسطة مركب شراعي، إنقاذًا لحياتنا وشعورًا بالأمان هناك, ومن ثم قطعنا مسيرة ثمانية عشر ميلاً على الأقدام في الطريق، نظرًا لأننا لم يسعنا الحصول على جحاش تنقلنا، ووصلنا إلى الإسكندرية. في الرابع عشر من شباط [فبراير]، وقد حل بنا التعب والقلق. وعندنذ قدم لنا الله برهانًا على حبه لنا في صورة رجل يهودي كريم كان محبوبًا حتى بين العرب، اسمه الرابي موسى جراسو R. Moses Grassoوكان يعمل ترجمانًا للبنادقة، وقد جاء لمقابلتنا ليخلصنا من أيدي العرب المتربصين عند بــوابة المدينة، ساعين لسلب ولهب اليهود الأجانب، وهم في غمرة سعادهم. وقد أخذبي معه إلى مسكنه، وكان عليُّ أن أمكث هناك طوال فترة إقامتي في الإسكندرية، حيث قرأت معه كتابًا عن القسبالاه Cabbala السذى كان في حوزته، نظرًا لأنه كان شغوفًا بحب هذا العلم. وبسبب هذه القسراءة التقيسنا في أفكارنا، وأصبحنا صديقين. وفي يوم السبت أعد الرابي حِفل عشاء دعا إليه السرجل السفردي الذي كان في صحبتي، وكان ابناه الاثنان متواجدين في حجرة الطعام حينما دخلت إليها.

وسوف أروى لك يا والدى فيما هو آت ترتيبات اليهود لإعداد وجبة عشاء يوم السبت كتقليد لهسم في جمسيع البلاد العربية. فهم يجلسون في حلقة فوق سجادة، ويقف حامل الكأس

بجسوارهم قريبًا من المفرش الموضوع على السجادة والذي افترشته شتى أنواع فواكه هذا الفصل [الشـــتاء] وما يلبث المضيف أن يحضر كأسًا من الخمر مقرًا بفضل الله على نعمه ذاكرًا افتتاحية الـــهود قاديش Kiddush ويقوم حامل الكأس بتمريره على كل الحضور حتى يفرغ تمامًا ويعود حامل الكأس مرة أخرى ليأخذ الكأس ثانية من المضيف، ويكور الأمر نفسه مع جميع الحضور مرة بعد أخرى، وحينئذ يأخذ المضيف ثمرتين أو ثلاث آكلاً بعضًا منها، وشاربًا كأسًا ثانيًا p.221 بينما الجميع يقول "صحة وحياة" (\*) "Health and life" ويقوم الجالس بجواره بأخذ بعض من الفاكهة أيضًـــا وكأسّـــا ثانيًا ملأه له حامل الكأس قائلاً له "من أجل سعادتك" "To your pleasure" ويشاركه الجميع بمقولة "صحة وحياة"، ويستمر ذلك تباعًا. ويشرع المضيف في أكل نوع آخر من الفاكهة، ويملأ له كأسًا آخر، ويكرر الجميع هذا الأمر حتى يُفرغ كل منهم ست أو سبع كؤوس علسي الأقل. وأحيانًا يشربون أثناء استنشاقهم لعبير الزهور التي جُلبت من أجل هذه المناسبة، إن هـــذه الـــزهور معروفة باسم Dudaim التي دأب راشي Rashi على ترجمتها إلى اللغة العربية في كلمة (الياسمين)، وهو نبات يحمل زهورًا ذات عبير لطيف ومنعش للغاية. أما الخمر عندهم فعادة لا تكون قوية وهذه الحالة كثيرًا ما تكون أوضح في القدس حيث تكون مشروبًا غير ممزوج. وبعد أن يكتفي الجميع من الشراب، يؤتي بطبق كبير من اللحم فيمد كل منهم يده لياخذ ما يرغبه ويأكله في لهم بالرغم من ألهم ليسوا أكولين. وقد أتى الرابي موسى إلينا بالحلوى والزنجبيل الطازج والبلح والزبيب واللوز، وكذلك بحبوب الكريز الحلوة، ويُشرب كأس من الخمر مع كل نوع، ثم يتبعه خمر الزبيب الذي كان من النوع الممتاز. وفوق ذاك كأس من خمر الملمسي Malmsey المصنوع في كانسديا ومرة أخرى كأس من خمر يصنع محليًا، وقد شاركتهم الشراب حتى بلغ بي الابتهاج أشده.

عادة أحرى تخص السيهود في البلاد العربية؛ هي أنه في يوم الجمعة يذهب الرجال للاستحمام، وأثناء عودهم تأتى لهم النساء بالخمر حيث يشربون حتى الثمالة، ويطلقون كلمة معينة مسؤذنة بأن وجبة العشاء جاهزة، وذلك في فترة بعد الظهر، على أن يكون قبل العشاء، ومن ثم فعلسي الجمسيع أن يأتوا إلى المعبد في ثوب قشيب ونظيف، وما يلبثون أن يبدأوا الشعائر بالمزامير وإسداء الحمد والشكر بإقامة صلاة لمدة تبلغ ساعتين حتى يدركهم الغسق، وفي طريق العودة إلى ديارهم يرددون القاديش وهم يأكلون كسرة من الخبز في حجم الزيتونة، ذاكرين فضل الله عليهم

<sup>(\*)</sup>وردت ترجمتها في إحدى الدراسات "بالهناء والشفاء". راجع : قاسم عبده قاسم : اليهود في مصر، ص ١١٥. (الباحث)

بعد تناول تلك الوجبات. إن صلاة المنشا في هذه البلاد تقام يوم الجمعة بعد الظهر وقبل العشاء في سرية، فيما عدا القدس حيث إن اليهود الألمان الأشكيناز p.222 Ashkenazim أقلعوا عن هـذا التقلـيد، إذ إلهم كانوا يضيفون تلك الصلاة إلى أدعية المساء كما نفعل نحن، ومن ثم فهم يتاولون طعامهم في جوف الليل. إن يهود هذه البلاد يحافظون بشكل صارم على قدسية يوم السبت، فـلا يخـرج أحـد منهم من معرله إلا للذهاب إلى المعبد أو بيت هاميدراش Beth السبت، فـلا يخـر في أن أذكر أنه لا يقدم أحد من اليهود على إيقاد نار أو حتى يعيد إشعال نار كان قد أشعلها أحد من غير اليهود في يوم السبت. وكان في وسع كل من يتمكن من تلاوة الكتاب المقدس الإقدام على ذلك بعد أن يتخلص من تأثير الخمر عليه.

تضم مديسة بالإسكندرية حوالى خمس وعشرين أسرة يهودية، كما يوجد بها معبدان قسديمان؛ أولهمسا كبير جدًا ولكنه أصابه التخريب إلى حد ما، أما المعبد الثاني فهو أصغر حجمًا. ومعظم الصلوات تقام في الأصغر منهما، إذ أنه يحمل اسم النبي إلياس Elijah ؛ ويقال إنه قد ظهر مسرة لشخص في الجهة الجنوبية الشرقية من المعبد حيث وضع مشعلاً أزلى الإضاءة في المكان ذاته السندى ظهسر فيه، وقد قيل إنه ظهر مرة أخرى منذ عشرين عامًا لرجل عجوز، والله وحده يعلم الحقيقة ! ولا يستطيع أى شخص في جميع البلاد العربية أن يدخل المعبد مرتديًا حذاءه حتى لو كان بغسرض السزيارة، فعليه أن يدعه في الحارج عند الباب، وجميع من بالداخل عليهم الجلوس على الأرض إما على حصير أو سجاد (1).

إن مديسنة الإسكندرية مدينة كبيرة جدًا، محاطة بسور ويلفها البحر، إلا أن ثلثى أبيتها مدمسرة حاليًا وكثير من منازلها مهجور، أما قصورها الماهولة فهى مبلطة بالفسيفساء، وتتوسطها أشجار الخوخ والبلح. وجميع هذه المنازل كبيرة وبديعة، إلا أن ساكينها قليلو العدد، ويرجع هذا إلى الطقسس غير الصحى السائد فيها منذ بضع سنين. ويقال إن أولئك الذى اعتادوا الإقامة فيها فترة طويلة يتعرضون للموت أو على الأقل يقعون فريسة للمرض. أما معظم الأهالي فهم معرضون باستمرار للإصابة بأمراض الرمد. ويأتي التجار إليها من كل صوب، وفي الوقت الحالي يوجد كما أربعسة قناصل ينتمون إلى p.223 البندقية، جنوا، قطالونيا Catalonia وأنكونا Ancona وكان غلسي الستجار من جميع الجنسيات الأخرى التعامل معهم. وبالنسبة للمسيحيين في المدينة، فكان علسيهم أن يوصدوا أبواكم داخل بيوقم وقت العشاء؛ وكان العرب يغلقون بوابات الشوارع

<sup>(1)</sup> لعله يقصد 14 Tapedi أى الأرائك المنخفضة المعروفة في الشرق.

جــيدًا، ويقومون بفتحها مرة أخرى مع صباح اليوم التالى. والشيء نفسه يحدث يوم الجمعة من الظهيرة حتى العشاء؛ وفي الوقت الذي يمكث فيه العرب داخل دور العبادة، كان على المسيحيين البقاء في بيوهم، وأيًا منهم يتواجد في الشارع لا يلومن إلا نفسه إذا ما عومل معاملة سيئة. وكان ملك مصر يتلقى قيمة الضرائب العائدة من الصادرات والواردات التي يتم دفعها مع دخول أي سلع إلى الإسكندرية، علمًا بأن الضريبة هناك مرتفعة للغاية؛ حتى تلك الأموال السائلة التي تجلب أن يدفع اثنان في المائة من قيمتها. أما بالنسبة لى، فبعون الله لم اضطر لدفع رسم دخول من ملى الخاص، كما لم يخضع مهربو البضائع إلى أية عقوبة خاصة من قبل جباة الضرائب المصريين.

وقد قضيت سبعة أيام في الإسكندرية تاركاً وراتي في السفينة الكبيرة التي كانت محتجزة في أبي قير نتيجة لسكون الريح – متاعى الشخصى، وهو في واقع الأمر محدود جدًا. وفي تلك الآونة حدث أن كان بالإسكندرية رجل يهودى قطع على نفسه عهدًا بأن يحتفل مع زوجته وابسيه بعيد الفصح Passover بالقدس، وضممت نفسي إلى هذا الرجل في رحلته على الجمال. ودفعت مبلغًا كعمولة للرابي موسى جراسو مفوضًا إياه بأن ينقل متاعى من السفينة الكبيرة إلى القاهرة. وفي رشيد الواقعة على النيل، استقلينا سفينة، وعلى جانبي النهر مررنا بعدد من البلدات والقسرى الواسعة، شديدة الجمال والمأهولة بالسكان لكنها غير محصنة. ونظرًا لأن الرياح لم تكن مواتية، فقد أمضينا في فوة Fooah يومين، وهي في الواقع مكان رحب وجميل ويمكن الحصول فيه على الأسماك والخضروات بدون مقابل تقريبًا. وما لبئنا أن وصلنا بعد ذلك إلى بولاق التي تمثل نقطة بداية القاهرة. وعلى ضفاف النيل رأيت حيوانًا هو أضخم ما في فصيلة الضفادع، يطلق عليه الأهالي مسمى التمساح؛ وهو أضخم من الدب وتظهر البقع على جلده. وقال لي طاقم السفينة أن الأهالي مسمى علم حجمه هذا الحيوان، ولعلها الضفادع التي ترجع إلى زمن النبيا منه ما يبلغ حجمه 1 وحين وماؤه السفينة أن النبيا موسى كما ذكرت شروح ناحونيدس Nachmonides . أما أمر النيل فهو عريض وماؤه شديد العذوبة لكنه عكر. والجزء الذي كنا قد أبحرنا فيه من هذا النهر فرع منه، أما الفرع الآخر فهو الذي يتجه نحو دمياط حيث يصب في البحر.

وقبيل الوصول إلى بولاق، رأينا بناءين اتخذا شكل القبة وكانا يقعان على أحد جانبى النهر، وقد قيل إلهما المخازن التى بناها يوسف [عليه السلام]، وكان الباب عاليًا عن السطح، وهما الآن مجرد أطلال فقط، ولكن مايزال من السهل للرائى أن يوقن ألهما كانا بناءين عظيمين، والجهة التى تضمهما غير مأهولة بالسكان. وإذ نحن مقبلون على وقت العشاء، وصلنا إلى القاهرة قبل اثنى عشر يومًا من عيد البوريم [Purim] عيد الحصاد عند اليهود] ويصادف هذا الوقت موسم الحصاد الكبير، وبحلوله أخذت المجاعة الشديدة التى اجتاحت جميع أرجاء القاهرة في الانحسار. إن

الشعير هنا ينضج بسرعة أكثر من أي مكان آخر بفضل تأثير مياه النيل، وبدا الحصاد جيدًا جدًا. وفي الشهر التالي تعددت المحاصيل الزراعية، حتى إنه لم يعد هناك أي ذكر للمجاعة في البلاد. إن الأهالي والأرض تابعان للملك وينولان إليه، وهو يأخذ خُمس حجم الإنتاج، وأحيانًا أكثر من ذلــك. ومصــر هي المكان الوحيد في العالم الذي نجد فيه الأرض الزراعية منذ القدم تتبع الملك وصولاً إلى يومنا هذا. وليس في وسعى أن أتحدث عن كم هو حجم القاهرة الضخم. وكذلك عدد الأجناس الذين يمكن رؤيتهم فيها. فهناك أناس كثيرون وصفوا ذلك، وكل ما قالوه عن هذه المدينة صحيح، وهي ليست محاطة بالأسوار بشكل كامل. وعليه فهناك عديد من الأماكن هنا وهناك تم تــوفير الحماية لها بوقوعها خلف الأسوار. والمدينة في حركة ونشاط دائبين، ويسمع الشخص هنا عديدًا من اللغات التي يتحدث بما الأجانب الذين يقيمون فيها. وهي تقع فيما بين البحر المتوسط والبحر الأحمر ويأتي إليها جميع التجار من الهند وأثيوبيا وبلاد الكاهن يوحنا Prester John وذلك من خلال البحر الأحمر بغرض بيع بضائعهم التي تتألف من توابل ولؤلؤ وأحجار كريمةp.225 كما يأتــون لشــراء الســلع التي تأتي من فرنسا وألمانيا وإيطاليا وتركيا بعد أن تعبر البحر المتوسط، فالإسكندرية ومنها إلى القاهرة. والبحر الأحمر به مغناطيس، لذا فإن السفن التي تسلكه ليس لها أن يكــون بما حديد، ولا تستخدم المسامير في صنعها. وفيما يختص بمذا البحر، فهو الماء الذي انشق أمام آباء الأقدمين، وقد قيل إن مكان ذلك معروف وإن كثيرًا من القساوسة يذهبون لزيارته بيد أنسني لم ينم إلى مسامعي أن يهوديًا وصل إلى هناك. وقد قيل أيضًا إن الميناء الذي تأتي إليه سفن البحسر الأحمسر المحملسة بالبضائع من كل مكان، وتفرغ فيه بضائعها لتنتقل إلى القاهرة بواسطة الجمال، لا يقع بعيدًا عن جبل سيناء الذي ليس بينه وبين القاهرة سوى رحلة خمسة أيام. ورجال السدين المسيحي في هذا المكان يعيشون داخل أديرة، ويذهبون يوميًا إلى القاهرة، وهم يقطعون رحلــتهم هـــذه جيئة وذهابًا عدة مرات، أكثر من أي أناس آخرين، بل لعلهم أكثر مِن العرب أنفسهم، لأنه من المعروف ألهم لا يحملون معهم ذهبًا.

ويحسدق البدو بالطريق كله، حيث يسرقون وينهبون كما يحلو لهم فى تلك البرارى دون أن يحدثوا أذى بين سالكيه، إلا أن هذا الأمر لا يندرج على رجال الدين المسيحى الذين كانوا قد أبرموا اتفاقًا مع كلَّ من الملك والبدو، ويقال إن البدو فى حقيقة الأمر كانوا يحترمون كلمتهم مع الغرباء الذين يسكنون فيما بين ظهرانيهم. ويوجد بالقاهرة حاليًا حوالى سبعمائة أسرة يهودية من الغرباء الذين أطلق عليهم أيضًا اسم الكوثانية بيسنهم خسون أسرة من القرائين Samaritans الذين أطلق عليهم أيضًا اسم الكوثانية وخسون أسرة من القرائين Karaites وبقية الأسر من الربانين Cutheans ولدى السامريين الكتب الحمسة الخاصة بموسى [عليه المسلام] فقط، وطريقة كتابتهم تختلف عن

طريقتنا، وهى الكتابة المقدسة. وتسجل تعاليم الميمونية Maimonides أن طريقة كتابة السامريين تعد من الأمور المتعارف عليها عند بنى إسرائيل قبل طرد الأشوريين، كما ألها متعلقة تمامًا بما ورد في مقالة Sanhedrin بيد أن لغتهم العبرية مثل لغتنا، وإنما تنسخ قواعد النحو الخاصة بالكلمات رباعية الحسروف tragrammaton فهم يكتبون أشيما Ashima (السامريون موضع بغض واستنكار من اليهود، نظرًا لألهم يقدمون الأضاحي ويحرقون البخور على جبل جرزيم Gerizim وكسثير منهم غادروا p.226 القاهرة معنا إلى جبل جرزيم لذبح أضاحي عيد الفصح قربائا هناك، كذلك لديهم معبد فوق هذا الجبل؛ ويحتفلون بيوم السبت من منتصف لهار الجمعة حتى منتصف لهار يوم السبت. ومازال نفر قليل منهم باقين إلى يومنا هذا، ويقال إن من بقى منهم يبلغ عددهم بالكاد خسمانة أسرة في العالم كله.

وكما تعرف يا والدى فإن القرائين لا يعتقدون فيما يقوله حكماؤنا، ولكنهم يؤمنون بكل ما جاء به الكتاب المقدس. ويحددون يوم ظهور الشهر الجديد بناءً على ظهور القمر<sup>(٢)</sup>. وبناءً علمي ذلمك فإن هؤلاء القرائين في القاهرة يختلفون في تحديد كلِّ من يوم الاحتفال برأس السنة Rosh Hashana الجديدة ويوم عيد الغفران Day of Atonement عن أولئك اليهو د ساكني القدس، فالمتقدمون يتمسكون بوجهة نظرهم التي لا تشوبها أخطاء، ويقومون كل عام يارسال من يستطلع بداية فصل الربيع في القدس، وعند رؤيتهم للقمر يكون من الضروري عندهم اعتماد هذه السنة سنة كبيسة Ibbur وإضافة شهر كبيس، وهم لا يرون غضاضة في إضافتهم هذا الشهر وكسذلك عدم أخذ أولئك القرائين المقيمين بالقسطنطينية بهذا الأمر، إذ أن كل مكان يحدد تقويمه السنوى وفقًا لأعرافه. ويصوم القرائون بالقاهرة يومي السابع والعاشر من شهر آب [يوليو-أغسطس]. ومن المعروف جيدًا ألهم يحتفلون بعيد شابوعوت [Shabuoth عيد الحصاد] الموافق يوم الأحد، ويعلقون زعف النخيل Lulab ونباتات أخرى [مذكورة في أسفار اللاويين ٣٣، ٤٠] في وسط المعبد ويلقى الجميع بنظرهم عليه، وهم يرون إن هذا كاف بالنسبة هم، وهم لا يوقدون أيــة نـــار في بيوتهم يوم السبت سواء في النهار أم بالليل، فالقواعد الخمس تحترم طقس شيشيتا (Shechitaذبح الحيوانات للطعام) وشائهم في احترام هذا الطقس شأننا نحن، برغم أن ذلك لم يرد بوضوح في النصوص التوراتية؛ وهم يراعون القواعد في ذبح ذبائحهم باستخدام سكين حاد للغاية خال من أى ثلم، كما أن شرائعهم تحرم الخمور، وهم في ذلك أكثر حرصًا من الربانين. وفي كل

<sup>(</sup>١) وقع ابن عزرا في الخطأ نفسه وربما جاء هذا الخطأ نتيجة القراءة الخاطئة للنص السامري.

<sup>(</sup>٢) ليس بحسابات فلكية كما يفعل الربانون.

البلاد التي مررتُ بما لاحظت أن القانون الذي يحرم الخمر هو موضع احترام من قبل الجميع، حتى إن هـناك شبهة في مدى إمكانية استخدام العسل الذي يقوم العرب بإعداده من العنب وهو يعد p.227ف منتهــــى الجودة، وعند إعداده كان لا يتم عصر العنب كما هو الحال عند إعداد الخمر مسنه، وقسد طُلب مني أن أرخص لليهود باستخدامه إذ كان هناك كثير من الجدل حول إمكانية تناوله، إلا أن أسلاق لم يقدموا على ذلك. وقد أردت ألا أحدث بدعة، ولا يوجد من اليهود مَن يقدم على شرب خمر صنعه رجل عربي، خاصة إذا ما كان رجلاً غير يهودى. ويتبع القراؤون كل طقوس غسل الميت بدقة؛ فحينما يتوفى أحدّ منهم، يغادر جميعهم البيت ويستأجرون بعض الـــتلموديين الفقـــراء لحمل جثمانه بعيدًا، نظرًا لأفم لن يقدموا على لمس الجثمان بأنفسهم. وقد قــرأت بعضًا من تعليقاهم مثل تلك التي بقلم جافيت Japhet والتي اقتبسها ابن عزرا، وكذلك تلـــك التي كتبها رابي هارون، من طائفة القرائين؛ فهم يقدمون على تأليف شروح جديدة للتوراة كمــا يحلو لهم. كما ألهم ملتزمون بفكرة جواز إدخال تعديلات على أصل الشريعة التي وضعها الأوائل طالما تبدر غامضة أمام الحكماء في الوقت الحالي بما يتفق مع نصوص الكتاب المقدس، ومن ثم فهم يقرون بحرفية كل ما جاء في التوراة. وعلى هذه الأسس فإلهم لا يضعون في اعتبارهم أن يكــون سواء العلماء القدامي أم الحاليين منهم قد وقعوا في أي خطأ. وللقرائين معبد في القاهرة، ومعظم القائمين على الصلاة يشملون في صلواقم المزامير وكذلك أجزاء أخرى من أسفار الكتاب المقدس؛ وفي أيامنا هذه قد استحدثوا قواعد للتلاوة في التوراة في يومي الاثنين والخميس من كل أسبوع، وهي شعيرة لم يعمل بما من قبل، ومن بينهم كهنة ولاويون . . ومما ذكر أن هناك رجلًا من أشرياء وشرفاء القرائين في القاهرة يدعى زادكه Zadakah انحدر من ذرارى بيت داود David [علــيه الســــلام] وقد حاول أن يطلعني على نسب عائلته مستشهدًا بالعديد من الأسماء على مرّ الأجيال، ولكن لم يسعني الوقت للجلوس إليه.

إن السمامريين همم أغنى اليهود فى القاهرة، ويشغلون أعلى الوظائف فى الدولة؛ حيث يعملون صمرافين، وفى وظائم إدارية. وقيل إن واحدًا منهم كان يمتلك مائتى ألف قطعة من الذهب. والقراؤون أكثر ثراءً من التلموديين، ونجد أغنياء حتى فيما بين هؤلاء التلموديين. وكثيرًا ما 228 نجد أن اليهود اعتادوا أن يقدموا أنفسهم على أهم من الفقراء فى البلاد العربية؛ ويُبدوا أنفسهم كصعاليك ومتسولين وهم يتنقلون بين العرب؛ فى حين ألهم لا يبدون الشفقة والإحسان كلٌّ حيال الآخر؛ والقراؤون كذلك يمزجون أنفسهم خلال التلموديين ويحاولون التودد إليهم.

ويوجد بالقاهرة حوالى خمسون عائلة من المارانو Marranos جاءوا من أسبانيا وكانوا قد أجبروا على الارتداد عن يهوديتهم. وقام جميعهم بتقديم كفارة عن ذلك. وكان عليهم أن يخلعه

وراءهـــم جمــيع ما لديهم؛ ومن ثم فمعظمهم معوزون نظرًا لأهم قد أجبروا على ترك ممتلكاهم، وآبائهم، وأقارهِم، وقدموا إلى هنا ليلتمسوا مأمنًا لهم تحت أجنحة رب إسرائيل العظيم. ومن بين يهـود القاهرة أيضًا يوجد التجار الذين يعملون بمهنة استبدال العملات؛ ذلك لأن البلد ضخم، كما أن بعض أفرع الصناعات مفتوحة أمام أى فرد. وللاتجار فليس هناك مكان أفضل له من القاهـرة؛ فمن السهل أن تزداد ثراءً. وهاهنا يمكن للفرد أن يلتقي بأجانب لا حصر لهم من شتى الأمم واللغات. وتستطيع أن تذهب إلى الخارج أثناء الليل وكأنك في النهار، إذ أن جميع الشوارع مضاءة بالمشاعل؛ فالناس تنام على الأرض قبالة المحال، وبإمكان اليهودي ابتياع أي شيء ضروري، مثل اللحم، والجبن، والسمك، والخضروات، وكذلك جميع الأشياء التي يُحتاج إليها. لقد كان كل شـــىء يباع في شارع اليهود، هذا هو الحال أيضًا في بالبرمو، ولكن لم يكن الأمر هناك مثلما هو بالقاهرة، ففي المدينة الأخيرة فإن اليهود يطبخون داخل منازلهم في يوم السبت فقط، نظرًا لأن كلاًّ من الرجال والنساء على حد سواء مشغولون الأسبوع كله ومن ثم يشترون كل شيء من السوق. والخشـــب كان عزيزًا نادرًا جدًا؛ حتى إن حملاً من الخشب ليس كبيرًا إلى الحد الذي يمثل حمولة زوج من البغال، يقدر بثلثي دوكية وربما أكثر من ذلك، وحتى اللحم والفاكهة أيضًا من الأشياء العزيزة ذات الثمن الباهظ. واللحم رائع جدًا، وأخص بالذكر منها إلية الخروف. والقراؤون لا يأكلـــون هذا، وذلك يرجع إلى أن التوراة حرمت هذا النوع من الدهون. وفى القاهرة لم أرّ شيئًا أرخص من بصل النيل onions of the Nile والكراث والشمام والخيار والخضروات. وأحيانًا ما يكون الخبز رخيصًا مرتبطًا بأعوام ازدهار الغلة p.229 ويأخذ في صنعه شكل الكعك الذي يتسم عجينه بالنعومة.

إن اليهودى النجيد Nagid الذى يتخذ لنفسه من القاهرة مقرًا له، قد جُعل رئيسًا على كل اليهود الذين يخضعون تحت سيادة ملك مصر؛ فله كل السلطة التى للملك، ويإمكانه معاقبة وسجن أولئك اليهود الذين يقدمون على مخالفة مراسيمه، كما له أن يعين قضاة Dayyanim من مجستمعاقم. وأمير اليهود الحالى كان قد أقام في القدس فترة طويلة فيما مضى، بيد أنه كان يضطر إلى مغادرها وتركها تحت وطأة شيوخهم Elders المغتربين الواشين. وهذا النجيد كان يدعى السرابي ناثان هاكوهين R. Nathan Ha-Cohen وهو رجل غنى وحكيم وتقى، وكبير في السن، ويستحدر من البربر. وحينما قدمت إلى القاهرة أبدى لى عظيم التقدير، وأحبني كما يحب الأب ابسنه، وحاول أن يثنيني تمامًا عن الذهاب إلى القدس خشية ما ذكرته سلفًا؛ الأمر الذى جعل كل العلمساء والسربين يسبرحون هذه المدينة كلية بسرعة، وذلك كى ينجوا بحياقم من قمع هؤلاء الشسيوخ. وقد بلغ عدد اليهود الذين كانوا في القدس حوالي ثلاثمانة أسرة، وما لبثوا أن اختفوا

تدريجيًا تحست وطأة تضخم الضرائب وتفاقم الأعباء على كاهلهم بفعل هؤلاء الشيوخ، ونتيجة للمذلك لم يتبق بما سوى البؤساء والنساء؛ وأيضًا ذلكم الذى هو مجرد بشر ليس له كنه إلا اسمه. إلى من المجرمون ذوو الشعر الرمادى الذين تخطوا أقصى الحدود ببيع لفائف الشريعة مع أغلفتها والستائر والنفائس والمقتنيات المقدسة الثمينة بالقدس؛ إلى من هم غير يهود، الذين قاموا بتهريبها وتبديدها إلى أراض غريبة. لقد باعوا كتبًا عديدة مثل التلمود ومجموعات المخطوطات، السق كانت قد أودعت بالقدس بواسطة اليهود الاشكيناز، حتى إنه لم يتبق هناك شيء ذو قيمة. ولقد أخبرى النجيد أنه ليس في وسعه أن يضع حدًا لهذه الأفعال وذلك لأنه خشى من أن شيوخ اليهود يتحدثون بشكل شرير تجاه جميع اليهود إلى الملك، وأن «حلق الملك ما هو إلا قبر فاتح فاه، اليهود يتحدثون بشكل شرير تجاه جميع اليهود إلى الملك، وأن «حلق الملك ما هو إلا قبر فاتح فاه، كما أن عينيه ليس لها أن تشبعا». وكانت قد وقعت اضطرابات ويحدثه، الذين كان عليهم الخروج كما أن عينيه ليس لها أن تشبعا». وكانت قد وقعت اضطرابات المعرض ضرائب باهظة تقدر بخمسة لقتال ضد الإمبراطور التركى في حلب؛ إذ قام الملك المملوكي بفرض ضرائب باهظة تقدر بخمسة وسبعين ألف قطعة من الذهب على يهود القاهرة؛ أي: السامريين والقرائين والربانين، وكذلك كسان هيو الحال للنصارى والعرب، ولذا فقد عنى الملك بتحصيل هذا القدر الضخم من الملغ. كسان هيو الحال للنصارى والعرب، ولذا فقد عنى الملك بتحصيل هذا القدر الضخم من الملغ. وبسسبب ذلك فإن عيد البوريم في هذا العام كان حزينًا خانقًا باكيًا بين اليهود؛ وحتى في ذلك الوقت، فإننى لم أفقد شجاعتى، وماذال قلبي معلقًا بالرب.

وفى العشرين من شهر آذار Adar [مارس]، قمت بمغادرة القاهرة فى صحبة الرجل اليهودى الذى كان قد جاء معى من الإسكندرية، وبلغنا منطقة الخانكة Chanak على مبعدة ميلين من القاهرة. وبعد خروجى من القاهرة الجديدة ذهبت إلى القاهرة القديمة، التى كانت تدعى مصر العتيقة Mizraim Atika وكانيت هى أيضًا مأهولة بالسكان، وإن كانت ليس مثل القاهرة الجديدة فى هيذا الشأن، بيد أن الاثنتين شديدتا القرب من بعضهما، وعلى الطريق هنالك رأينا المنطقة التى كان الملك يرسل إليها الناس بغرض إقامة سد على النيل كل عام، لمواجهة الفيضان السنى يحدث عادة فى شهر آب Ab [يوليو-أغسطس]. ولقد سمعت أشياء لا تحصى عن فيضان النيل، وهو أمر قد يكون من الصعب تسجيله، خاصة وأننى لم أز تلك الأشياء بعيني حقيقة. ولقد رأيت المطر فى القاهرة لكنه لم يكن بكمية كبيرة؛ وفى الوقت الذى شعرت فيه ببرد قارس أثناء عيد بوريم Purim تعجب الناس لذلك، وقالوا إلهم لم يروا هذا البرد القارس منذ سنوات عديدة، إذ إن مصر بكل المقايس تعد دافئة جدًا.

ويوجد بالقاهرة القديمة معبد جميل مبنى على دعائم ضخمة رائعة المنظر، تم تكريسه للنبي الله Elijah الذي قيل إنه ظهر للمتدينين الأتقياء في الجهة الجنوبية الشرقية، حيث تبقى في هذا

المكان شعلة أزلية الإضاءة، أما في الجهة الشمالية الشرقية فتوجد لفائف عزرا Ezra التي هي ذاقا لفائسف الشريعة، على منصة وفي العادة كانت توضع هناك؛ إذ يُحكى أن يهوديًا جاء من الغرب مسنذ سنوات عديدة محضرًا معه هذه اللفائف بعد أن حصل عليها من أحد خُدام المعبد ثم أبحر بما عن طريق p.231 الإسكندرية وقُدِّر لهذه اللفائف أن تُفقد معه حينما غرقت به السفينة ليس بعيدًا عن الإسكندرية. أما خادم المعبد الذي أقدم على بيع هذه اللفائف لليهودي مقابل مائة قطعة ذهبية فقسد غدا مرتدًا عن دينه ومات على التو. وقد تم وضع الصندوق الذي كان يحفظ اللفائف على حالسه في المعبد وأمامه توقد شعلة أزلية الإضاءة. وقد أراد الملك في العام الماضي أن يأخذ الدعائم التي يرتكز عليها بناء المعبد لكي يستخدمها في بناء قصر له نظرًا الأنها كانت ضخمة وجميلة، إلا أن اليهود افتدوها مقابل ألف قطعة ذهبية. ووفقًا للتاريخ المدون على الحائط الخاص بالمعبد، فإن بناءه يعود إلى ثمانية وثلاثين عامًا قبل تدمير المعبد الثاني. وإلى القرب منه يوجد معبد جميل آخر ولكنه لا يضاهي سابقه؛ وتقام الصلوات هنا بخشوع كل يوم سبت، ويستأجر اليهود شخصًا لمباشرة المعبد ومراقبة أموره.

لم أكسن محظوظًا بما فيه الكفاية نظرًا الأننى لم أذهب إلى دموة Dimo وهو مكان خارج القاهسرة حيث قيل إن موسى [عليه السلام] قد أدى صلاة هناك؛ وعليه يوجد بالمكان معبدان، أحدهما ملك للربانين والثانى ملك للقرائين؛ وعادة ما تقام فيهما الخدمات المقدسة فى أيام السبت وأيسام الأعياد؛ وقد أخبرت بأن مماليك الملك كانوا يقومون بتقديم العلف لخيولهم فى الطريق ذاته المؤدى إلى المعبد، ويشكل دام خطرًا داهمًا على اليهود حيث اعتاد المماليك فى تلك الآونة ضرب وأدى اليهود شائم شأن العرب الذين كانوا يتعرضون أيضًا لهذا الأذى.

ومكثنا في الخانكة لمدة يومين، واستأجرنا هناك شمسة جمال لحمل رجلين وامرأتين كانوا قد انضموا إلينا في القاهرة. ويقال إن هذا المكان هو جوشن Goshen حيث نزل اليهود مصر فيه بشكل مؤقت. ومن ثم وصلنا إلى الصالحية حيث مكتنا هناك لما بعد يوم السبت منتظرين مرور إحسدى القوافل، ونظرًا لأن الطريق عبر البرارى يبدأ من هذه البلدة وهو غير مأمون لمجرد عبور رحلسة مكونة من المسالحية المسلمة عن الصالحية وحي غزة.

وفى الصمالحية قضينا ثلاثة أيام إلى أن وصلت قافلة عربية تتألف من ثمانية جمال، الذين اصطحبناهم إلى أن وصلنا p.232 قطية Katiah وهى بلدة وسط البرارى حيث لا يمكننا رؤية أى مظهر من مظاهر الحياة النباتية سوى النخيل. والبرية بين مصر وفلسطين ليست واسعة وبما

محطات للجمال بين كل منها مسيرة يوم واحد، وقد أنشئت في الأساس لخدمة المسافرين على الطريق، وعلى امتداد الأراضي ما هي إلا رمال؛ فلا يوجد أيضًا أى نوع من النباتات سوى أشجار النخيل وفي أماكن محددة ومعروفة، وقد يتوفر الماء بعد قطع رحلة يومين وأحيانًا بعد رحلة يوم واحد وفي معظم الأحيان تكون تلك المياه آسنة.

ثم وصلنا إلى العريش Arish خلال البرية التي كانت تعرف سالفًا باسم سكوث Succoth. كانست القوافل قد اعتادت على نصب خيامهم فيها وقت الظهيرة لتبدأ الرحلة مع حلول العشاء الـــتالي، ويـــتوقف أمـــر بدء الرحلة على ما يرتأيه المسئولون عن حركة القوافل لكنهم في معظم الأحوال كانوا يفضلون السفر ليلاً أكثر من السفر نمارًا، وكنا نرتحل من مكان إلى آخر في البرية بعد خروجنا من البداية، وهي التي أفضت بنا إلى بلاد الفلسطينيين. والبلدة متسعة وجميلة تشبه في حجمها حجم القدس، بيد ألها بلا أسوار، وكل هذه الأراضي خاضعة للسيادة المصرية وهي تمتد لتشمل مجمل فلسطين التي هي موطن الشعب الفلسطيني بالإضافة إلى سوريا، ومن بين جميع المدن الواقعة تحت هذه السيادة لا نجد سوى الإسكندرية وحلب وقد أحاطتهما الأسوار. واستنادًا إلى ما أخبرين به اليهود المقيمون في غزة، إذا ما صح حديثهم، فقد رأيت بأم عيني هناك أطلال الأبنية التي هدمها شمشون Samson فوق رأس الفلسطينيين. وقد أمضينا في غزة مدة أربعة أيام كان يقيم فسيها رابي من ألمانيا يدعى الرابي موسى أف براغ Rabbi Moses of Prague الذي جاءها فارًا مــن القدس، والذي أصر أن يصطحبني معه إلى بيته وبالفعل اضطررتُ إلى قضاء هذه الفترة معه، ولمسا حسل بنا يوم السبت قام بدعوة جميع أعيان اليهود لتناول وجبة العشاء معنا حيث قدم لنا تشكيلة من الكعكات المطهية من الكروم والفواكه، وتناولنا قبل ذلك صنوفًا من الشراب، الأمر الذي أدخل علينا سرورًا عظيمًا.

p.233 وفى يوم الأحد الموافق الحادى عشر من نيسان [إبريل]، بدأت رحلة الخروج من غزة متطين الجحاش وقد أصبحنا على مبعدة ميلين من حبرون، حيث أمسينا هناك وفى نهار يوم الاثنين وصلنا إلى حبرون، وهى بلدة صغيرة تقع عند منحدر الجبل، وكان الأتراك قد أطلقوا عليها اسم الخليل. والبلدة مقسمة إلى شطرين: أحدهما بجوار مغارة الأنبياء أما الآخر فهو قاب قوسين أو أدبى مسن الشسطر الأول لكن فى الاتجاه المعاكس. وكنت قد بلغت مغارة ماكفيلا حيث أقيم المسجد فوقها وهو موضع يجله العرب بشدة، ويأتى إليه جميع حكام وملوك العرب بغرض تأدية الصلوات، ولا يمكن لأى يهودى أو عربى الدخول إلى هذه المغارة نظرًا لأنها تضم القبور الحقيقية للأنبياء. وقد

دأب العرب على الوقوف أعلى المغارة وتدلية المشاعل داخلها من خلال فتحة بغرض الحصول على إضاءة دائمة. وقال لى اليهود المقيمون فى الخليل إن جميع الذين يأتون بغرض الصلاة كانوا يلقون النقود إلى داخل المغارة من خلال الفتحة، وحينما يبتغى الناس استرداد النقود مرة أخرى كانوا يدلون بشاب صغير السن، غير متزوج، إلى أسفل بعد ربطه بحبل ليأتى بها. إن الخليل وما تضمه من حقول والأراضى المجاورة موقوفة على المغارة إذ يتم توزيع الخبز والعدس وربما بقوليات أخرى على الفقراء كل يوم دون تمييز بين عقيدة كل منهم، وهذا تكريمًا لإبراهيم [عليه السلام] وبالخسارج يوجد فى أحد حوائط المغارة فتحة صغيرة يقال إلها استحدثت بعد دفن إبراهيم [عليه السلام]، وعندها يسمح لليهود بالصلاة على ألا يتخطى أحدهم حوائط تلك المغارة وشرعت فى أداء صلاتى من خلال تلك الفتحة الصغيرة. أما على قمة الجبل المقابل فتوجد مغارة كبيرة يقال إلها تضسم رفات العيص Jesse والد داوود [عليه السلام]. ثم خرجنا فى اليوم ذاته مرة خرى المصلاة هناك. ويقع بين قبر العيص ومغارة الأنبياء بنر يطلق عليه العرب اسم بئر إسحق العدعن ماء ويقسال إنه ينسب إلى النبي إسحق [عليه السلام]. وبالقرب من الخليل عديدًا من بساتين ويقسال إنه ينسب إلى النبي إسحق [عليه السلام]. وبالقرب من الخليل عديدًا من بساتين الصخورة وأشسجار الزيتون، كما تشمل عشرين أسرة كلهم من الربانين كان نصفهم من سلالة أولئك الذين أجبروا على الارتداد عن دينهم إلا أغم عادوا إليه مرة أخرى.

فى صباح يوم الثلاثاء الموافق الثالث عشر من نيسان [إبريل] غادرنا الخليل التى تبعد عن القسدس برحلة يوم واحد، وعلى الطريق بدا لنا من بُعد مقبرة راشيل Rachel حيث يوجد مبنى دائرى ذو قبة. وعندئذ نزلنا عن ظهور جحاشنا، وأدينا الصلاة عند هذه المقبرة كلِّ بما يتيسر له. وعلى اليد اليمنى للمسافر إلى القدس يوجد تل تقع عليه بيت لحم، وهي مجرد بلدة صغيرة تقع على مبعدة نصف ميل من مقبرة راشيل وبما كنيسة الكهنة الكاثوليك.

تمستد المسافة من بيت لحم إلى القدس ثلاثة أميال والطريق على امتداده إلى هناك عامر بالكرمات والبساتين وتتشابه كرمات العنب في هذه الجهات مع مثيلاتها في رومانيا Romagna إذ أشحر العنب بما قصيرة وكثيفة. وعلى بعد ثلاثة أرباع ميل قبل وصولنا إلى القدس حيث يصعد الجحبل متدرجًا، وعند هذا المكان يمكن رؤية المدينة التي بعثت في نفسنا البهجة. وحيننذ وجب علينا شق ثيابنا. وبعد مسافة قصيرة بدا لنا البيت المقدس مهجورًا، وهو الذي نجله، حيث قمنا بشق ثيابنا مرة أخرى. وما لبثنا أن وصلنا إلى بوابات القدس. وفي ظهيرة يوم الثالث عشر من شهر نيسان [إبريل] عام ٢٤٨ه، وصلنا إلى بوابات المدينة، حيث التقينا بأحد الأشكيناز وهو رجل كان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى تعليمه في إيطاليا اسمه الرابي يعقوب كالمان قد تلقى المنا إلى بوابات المية المنابق المينا إلى بوابات المينا المينا إلى بوابات المينا المينا إلى بوابات المينا إلى بوليات المينات الم

إلى مترله وبقيت ضيفًا عنده طوال فترة عيد الفصح. والقدس من أكثر المناطق المهجورة التي يعمها الخراب. ولست محتاجًا إلى أن أكرر الإشارة إلى ألما لم تكن محاطة بأية أسوار، وقيل لى أن سكالها يسبلغون حسوالى أربعة آلاف أسرة. أما بالنسبة لليهود فكان عددهم سبعين أسرة هم من أشلا الطبقات التي بقت فى القدس فقرًا. ونادرًا ما توجد أسرة لا تعوزها الاحتياجات الأساسية، حيث إن الأسرة التي كان يمكنها أن توفر الخبز طوال عام كامل، يطلق عليها أسرة غنية. p.235 ومن بسين الشعب اليهودي يوجد عدد كبير من المسنين والأرامل اللاتي لا تجدن من يعولهن، وهن من ألمنيا وأسبانيا والبرتغال وبلاد أخرى، إلى الحد الذي يبلغ إلى أن يكون عدد النساء بالنسبة للرجال سبعة إلى واحد. فقد أصبحت الأرض أكثر هدوءًا وستادة لما كانت، وذلك بسبب توبة شيوخها السيهود وإقلاعهم عن الشر والقساد اللذين أقدموا عليهما حتى أن الطبقة التي بقيت في القدس غسدت هسى الطبقة الفقيرة، إذ أصبحوا شديدي الود والترحاب بأى وافد عليهم، كما كانوا يلتمسون الأعذار لأنفسهم عما اقترفوه سلفًا وأكدوا أهم لم يبدأوا بإيذاء أحد طالما لم يبادر في المسدون الأعذار لأنفسهم عما اقترفوه سلفًا وأكدوا أهم لم يبدأوا بإيذاء أحد طالما لم يبادر في المسداء النية في انتزاع الزعامة من أيديهم. وبالنسبة لي، فحقيقة ليس بداخلي أي ضغينة حيالهم، فعلى القيض مما شاع عنهم قد أبدوا لي مزيدًا من اللطف والترحاب، وتعاملوا معي بكل حفاوة فعلى النقيض مما شاع عنهم قد أبدوا لي مزيدًا من اللطف والترحاب، وتعاملوا معي بكل حفاوة وهذا ما أحمد الله عليه.

ف الواقع، فإن اليهود ليسوا مضطهدين من العرب في هذه المناطق؛ فقد ارتحلت داخل هسده السبلاد طولاً وعرضًا ولم أقابل في طريقي عقبة من أحد منهم، زكان هؤلاء -أى العرب شديدو اللطف مع الأجانب خاصة أولئك الذين لا يعرفون لغتهم، وإذا ما وجدوا عصبة من السيهود مجتمعة لا يزعجهم هذا في شيء. ومن السهل على أى رجل يهودى ذكى متمكن بالعلوم السياسية أن يرتقى إلى أن يصبح رئيسًا سواء لليهود أم للعرب على حد سواء؛ إذ لا يوجد من بين كل الأهالي رجل حكيم له حس خاص ولديه الحنكة للتعامل مع رجاله التابعين له بدماثة، فجميع هؤلاء جهلاء سينوا الظن فيمن حولهم، وكل ما يهمهم هو الكسب المادى فقط.

المعسبد هسنا مقام على أعمدة طويلة، متقاربة ومظلمة، ولا يدخله الضوء إلا عن طريق السباب، وفي وسطه عين ماء. ويوجد في ساحة المعبد وقريبًا جدًا منه المسجد، وساحة المعبد كبيرة جسدًا حسيث ضمت عديدًا من المنازل التي قُدمت هبة من الأشكيناز للعمل الخيرى كي تسكنها أرامسل هذه الفنة. فكان هناك فيما سبق عدة ساحات في شوارع اليهود تتبع هذه الأبنية، ولكن شيوخ اليهود باعوها p.236 حتى لم يبق أي منها. وعلى كلًّ فليس في وسعهم بيع أبنية الأشكيناز نظرًا لأنها تخصهم وحدهم ومن ثم ليس لأى يهودى فقير أى حق فيها إن لم يكن أشكينازيًا. إن شوارع اليهود ومنازلهم واسعة جدًا؛ كما أن بعضهم كان يقيم فوق جبل صهيون. ويومًا ما كان

للسيهود فى القدس عدد من البيوت أكبر مما هو حاليًا إلا ألها الآن ما هى إلا أكداس من المخلفات ولا يمكن إعادة بنائها مرة أخرى، إذ أن قانون الأراضى لا يعطى الحق لليهودى فى إعادة بناء بيته الحرب دون ترخيص، وكان الحصول على تصريح بناء يكلفه فى الغالب أكثر من ثمن البيت نفسه. وكانت منازل القدس مبنية من الحجر وليس من خشب أو ملاط.

وهنا بالقدس توجد بعض العادات المحمودة؛ فلم أرّ في مكان آخر الخدمة اليومية تمارس بأسلوب أفضل مما رأيته فيها، إذ على اليهودى أن ينهض ساعة أو ساعتين قبل انبلاج الصباح، حستى لو كان يوم السبت، حيث كانوا يتلون المزامير ويرددون أناشيد التسابيح حتى يدركهم الفجسر، وحينئذ يرددون القاديش، ومن ثم يقوم اثنان من القراء المختصين بتمجيد الشريعة، كما يقسرءون فصبلاً عن الأضاحى، وكذلك جميع أناشيد التسابيح التى يعقبها لحن جميل يخاطب فيه الجميع إسرائيل Hear, O Israel» وذلك مع بزوغ أول شعاع للشمس فى كل صباح. ويكرر الكهنة cohanim منح البركة الكهنوتية للصلاة يوميًا، ولا يقتصر طقس منح البركة عقب الصلاة على يسوم بالسبت بل يمتد ليشمل كل صلاة عامة فى جميع أيام الأسبوع. وتقال الابتهالات فى الصباح وبعد الظهر فى خشوع شديد، جنبًا إلى جنب مع الصفات الثلاث عشرة المنفرد بها الله وليس هناك فرق بين يومى الإثنين والخميس، وباقى أيام الأسبوع إلا فيما يختص بالشريعة فإلها تقرأ في هذين اليومين.

إن القدس، وبالرغم من الدمار الشديد الذي ألمّ بها، فإلها ماتزال تضم عند سفح جبل صهيون أربعة أسواق طولية، من أجمل ما رأيت وكأني لم أرّ أبدًا بهاءً يماثل بهاءها من قبل. وجميع أستفتها تتخذ الشكل القبابي في البناء، وتضم بضائع من شتى الأنواع. وهي مقسمة إلى محلات بيع مختلفة، حيث الدكاكين الخاصة بالتجار، ودكاكين التوابل 237 وأسواق بيع الخضار، وفي الحدى هذه الأسواق كان يباع الطعام مطهيًا، وكذلك يباع الخبز. وحينما وصلت القدس كان في السبلاد مجاعسة شديدة. وكان في وسع الرجل متوسط الدخل أن يأكل خبزًا في كل وجبة بمقدار درخمة Drachma واحدة، وهي ما تعدل بالنسبة لعملتنا واحد بولونينو Bolognino من الفضة العتيقة، علمًا بأن هذا القدر من الخبز لا يسمن ولا يغني من جوع. وقد أخبرت بأن المجاعة غدت العتيقة، علمًا بأن هذا القدر من الخبز لا يسمن ولا يغني من جوع. وقد أخبرت بأن المجاعة غدت أقسل مما كانت عليه في بداية العام بكثير. إن عديدًا من اليهود ماتوا جوعًا، إذ شوهدوا آخر مرة قسبل يوم أو يومين من حتفهم يلتمسون الخبز، الذي لم يكن بوسع أحد أن يمنحهم إياه، وفي اليوم الستالي تم العثور عليهم موتي داخل بيوقم. وعاش كثير منهم على أكل العشب، وكانوا يخرجون كالسبهائم الهائمة على وجوهها إلى مسافات بعيدة باحثين عن الكلاً. ويوجد هنا في الوقت الحالي رابي ألماني كان قد تلقي تعليمه في القدس. لم أر أبدًا مَن يضاهيه في تواضعه وورعه من الرب؛ وهو

يكرس وقته ليلاً وهَارًا في الحياكة طالما لم يكن عاكفًا على دراسته، وظل لمدة ستة أشهر لم يذق فيها الحبير مين السببت إلى السبب، وكان طعامه يتألف من اللفت النيء وبقايا خبز القديس يوحنا المصنوع من الذرة المزدهرة زراعتها في هذه الأرض، وذلك بعد انتزاع السكر منها. وبناءً على ما قالمه أحد الرجال الموثوق فيهم، فإن بلدة أريحا Jericho "مدينة النخيل City of Palms" تقع على على مسبعدة رحلة نصف يوم فقط من القدس، وفي وقتنا الحاضر فهناك بالكاد ثلاثة من أشجار النخيل في هذه البلدة.

وفي هذه الأيام فقد أتى محصول القمح لهذا العام أكله، وبلغت انجاعة منتهاها، ونظرًا لأن المحصول جاء أكثر ازدهارًا فقد كان مدعاة لحمد الرب. فهنا، في القدس، رأيت العديد من أنواع الفاكهة التي لا يمكن أن نجدها في بلادنا. وتوجد هنا شجرة ذات أوراق طويلة، تنمو إلى أن تصبح أكثر ارتفاعًا من قامة الرجل وهي تطرح غارها مرة واحدة فقط؛ وما تلبث أن تذبل بعد ذلك، ومن جذورها تنمو شجرة أخرى مثلها، التي بدورها تطرح غارها مرة أخرى في العام التالي؛ ويتكرر هذا الأمر على الدوام. والعنب أكبر حجمًا من ذلك الذي في بلادنا، إلا أنه ليس من الممكن أن تجد هنا لا الكريز ولا البندق ولا حشب الكستناء، ولكن في الإمكان أن يكون لديك مسروريات الحياة، مثل: اللحم، النبيذ، الزيتون 238. وزيت السمسم بأسعار زهيدة. والسربة السزراعية عمتازة، إلا أنه ليس لأى فرد أن يكسب قوت يومه من عمل في أي صنف من صنوف الصناعة، إلا إذا كان من صانعي الأحذية، أو إذ ما كان يعمل في سباكة الذهب أو الحياكة وحسي مثل أصحاب هذه الحرف فإلهم يكسبون رزقهم بصعوبة بالغة وعادةً ما تصادف بالقدس شخصيات من أجساس شتى من البلاد المسيحية، وكذلك من مصر Babylonia والحبشة صحصيات من أجساس شي من البلاد المسيحية، وكذلك من مصر Babylonia والحبشة صلواقم في حشوع، ذلك ألهم يحيطونه بالتبحيل الشديد.

وقد تحريت حول سامباشن Sambation، وسمعت من رجل كان على علم بأن هناك رجلاً قد قدم من مملكة الكاهن يوحنا Prester John كان على بينة بالجبال العالية والوديان التي هسناك، وكان بإمكانه أن يقطعها في رحلة قدرها عشرة أيام، وهذه المملكة مأهولة تحديدًا بأناس يتحدرون من سلالة إسرائيل. إن لديهم خمسة أمراء أو ملوك تمكنوا من الاستحواذ على مدى قرن كامل أو يزيد على تلك البلاد بعد حروب طاحنة مع أتباع الكاهن يوحنا كاملمن يوحنا والهزم إفرايم Ephraim وأخذ أتباع الكاهن يوحنا في النفاذ إلى بلادههم، وعصفوا بحا، وتم القضاء تقريبًا على ذكرى إسرائيل في تلك الربوع، ذلك أن هناك مرسومًا استصدر ضد من بقى منهم يحظر عليهم ممارسة واجباقم الدينية، وشأن هذا الأمر هو شأن

المرسوم الذى أصدره أنتيوخوس Antiochus في الماضى في عصر الحاشمونيين Hasmoneans أن السرب ذا رحمسة، فإن ملوكا آخرين في الهند آل إليهم حكمه بالوراثة ولم تكن قلوبهم قاسية كأسلافهم؛ إذ غسدا يقال إن مجد اليهود الغابر في طريقه الآن إلى صحوة عظمى؛ كما أخذت أعدادهم في التزايد مرة أخرى من جديد، ومع ذلك فقد استمروا في دفع الجزية إلى أتباع القديس يوحسنا إلا ألهم لم يخضعوا لهم بشكل كامل. وقد قيل إلهم دخلوا في حرب، منذ أربع سنوات، مع جيرالهم، حينما أوقعوا بأعدائهم واتخذوا كثيرًا منهم أسرى. وفي المقابل، أخذ الأعداء بعضًا منهم أسرى، وقاموا ببيعهم كعبيد؛ فقد تم جلب بعض أولئك p.239 إلى القاهرة وهناك استرد اليهود ملكيتهم لهم. وقد رأيت اثنين منهم في القاهرة؛ وكانا ذوى بشرة سوداء إلا ألهما لم يكونا داكني السواد مسئل السزنوج. وكان من المستحيل أن تعرف منهما إذا ما كان ينتميان إلى القرائين أم الربانين؛ ففي بعض الأحوال يبدون هؤلاء وكالهم يعتنقون المذهب القرائي، إذ ألهم يقرون بألهم لا توقد النار داخل بيوقم في يوم السبت؛ وفي أحوال أخرى يبدون وكالهم ربانيون. ويقال إن الفلفل وتوابل أخرى التي يقوم الزنوج ببيعها تأتي بشكل أساسى من بلادهم.

والمعروف على نطاق واسع هنا أن العرب كانوا يقومون بتجهيز رحلة الحج من مصر إلى مكة مخترقين فيها صحار شاسعة وموحشة، حتى إن قوافلهم تتألف من عشرة آلاف جمل على الأقسل، وأحسيانًا ما كانت تعرض هذه القوافل للسطو عليها في البرية من أناس عمالقة، كان في وسع أحدهم أن يتعقب ألفًا من العرب. وقد أطلق عليهم العرب مسمى العرب [وبالأحرى العربان خدم أبناء الله كانت الفران واحدًا من هؤلاء العربان كان قادرًا على أن يحمل جملاً باسسم الله القدير. ويؤكد العرب على أن واحدًا من هؤلاء العربان كان قادرًا على أن يحمل جملاً باحدى يديه، بينما يقبض على السيف الذي يحارب به بيده الأخرى؛ ومن المعروف إلهم ملتزمون بالأعراف الدينية الخاصة باليهود، فمن الثابت ألهم ينحدرون من نسل ركاب Rechab.

ولسيس لأى يهودى أن يدخل إلى محيط هذا الهيكل. ومع ذلك فاحيانًا ما يسمح للعرب وهم متوجسون للنجارين وسابكى الذهب من اليهود بإنجاز أعمال لهم هناك شريطة عدم النفاذ إلى داخله، نظرًا لأننا نحن اليهود لتجسنا (بالاعتداء على أجساد الموتى). وإننى لا أعرف إذا ما كان العرب دخلوا إلى أقدس المقدسات أم لا. كذلك وجهت إلى ابن شتياح Eben Shethiah بعض الاستفسارات عن المكان الذى يضم تابوت العهد Ark of the covenant فقيل لى: إن التابوت يوجد أسفل قبة جميلة ومرتفعة بنيت بأيدى العرب في ساحة الهيكل. وأنه في جوف هذ المبنى، ولا يسسمح لأحد الدخول إليه. وهناك حيث الأسوار المحيطة بالهيكل توجد الكنوز والثراء العظيم. كذلك فنحن نسمع 240 أن الحكام قد قاموا بتشييد غرف مطعمة بالذهب هناك. ويقال أن

الملك الذى يمسك بمقاليد الحكم حاليًا، قد حرص على تشييد مبنى، أكثر بهاءً من أى مبنى تم بناؤه من قبل، حيث تم تزيينه بالذهب والأحجار الكريمة.

إن أسوار هذا الهيكل ماتزال بما اثنتا عشرة بوابة. أما التي تحمل اسم الرحمة من بينها فقد صنعت من الحديد، وهما بوابتان، تطلان على شرق الهيكل، وعادة ما تكونان مغلقتين. ونصفاهما يعلوان فوق الأرض، أما النصف الآخر فهو مغروس فيها. وقد قيل إن العرب حاولوا جادين عدة مرات رفعهما إلى أعلى ولكنهم لم يستطيعوا إتمام هذا العمل.

وفيما يختص بالحائط الغربي، فإن جزءًا منه مازال قائمًا، وهو يتألف من حجارة ضخمة، صلبة، ولم أرَ أبدًا من قبل مثيلاً له من حيث قدم بنائه، سواء أكان في روما أم في أى بلد آخر. ويسوجد برج من كتل حجرية شديدة الضخامة في الركن الشمالي الشرقي. لقد دخلته ووجدته عسبارة عسن صرح شامخ يرتكز على أعمدة ضخمة وشامخة، كما يوجد الكثير من الأعمدة التي أصابتني بالسأم قبل أن أبلغ نهاية المبنى. فكل شيء مليء بالثرى الذي ألقي هناك من بقايا الهيكل. وتوجد فتحة في جميع الأعمدة التي يقوم عليها مبنى الهيكل يمكن من خلالها جذب حبل، وقد قيل إن الثيران والكباش المقدمة كأضاحي كانت توق هنا. وفي كل مكان بمنطقة القدس، كانت توجد الحقول ومغارات متصلة حيث تجاور المغارة منهم الأخرى شألها في ذلك شأن بساتين الكروم.

وفوق جبل الزيتون Mount of Olives يقبع قبر النبي هجاء Haggai وقبر السيدة هيلدا Huldah، علاوة على ما يزيد عن عشر مغارات، كل منها تنفذ إلى الأخرى. أما المقبرة التي تضم رفات السبعين من الزعماء، وهو الذي يقع على مبعدة حوالى ألفي ذراع من القدس، وهو مبهر وفخم، خاصة قبر شمعون Simon العادل. في كل مكان، في الخارج والداخل، وسواء في الحقول أو المنازل فإن المغارات لا حصر لها.

إن مياه سلوام Siloam تنسل من تحت الأرض إلى وادى جوشيفات Siloam وسلوام لا تعد جدولاً مائيًا بالتحديد، إنما هو نبع يرتفع ماؤه كل صباح p.241 حتى قرابة الظهر، وما يلبث أن ينخفض ويجرى تحت الجبل نحو مكان قريب حيث تزخر به الآن أطلال ممتدة. وقد قيل إن هذه الأبنية كان سليمان [عليه السلام] قد شيدها لتكون دارًا للسكة؛ وتستغل حاليًا كساحة لدبسغ الجلود. ويشغل وادى جوشيفات حيزًا قليلاً يمتد طوليًا بين جبل الهيكل وجبل الزيتون. وتوجد مقابر اليهود عند أسفل سفح جبل الهيكل؛ أما المستحدث منها فتوجد عند أسفل جسبل الميكن، أما المستحدث منها فتوجد عند أسفل جسبل الميتون، في حين يخترق الوادى أفنية القبور. وليس بعيدًا من هنا تقبع معالم تحمل ذكرى

أبشـــالوم Absalom والـــنبى زكريا Zachariah؛ وتقام صلوات اليهود فى المكان الخاص بالنبى زكريا فى أيام الصيام؛ وفى يوم التاسع من شهر آب، حيث تتكرر عبارات الرثاء.

إن جسبل السزيتون أرض مكرمة لكنها مقفرة؛ إذ بالكاد يمكن أن تعثر فيها على شجرة زيستون. ومسن فسوق قمسة جبل الزيتون قد يكون من الممكن رؤية سدوم Sodom وعمورة Gomorrah من بُعد، وهما تشكلان بحرًا مالحًا حاليًا. وقد سمعت من الأهالى المقيمين هناك أن الملح كان يفترش جميع أنحاء الأرض. وأما عن امرأة لوط [Lot] عليه السلام] فإنه لم يكن في وسع أحد أن يخبري بشيء عنه، إذ كانت أعداد أعمدة الملح لا حصر لها، وعليه فقد كان من المستحيل تمييز أي من تلك الأعمدة يمثل امرأة لوط.

وكان جبل إفرايم Mount of Abarim الذي دفن فيه موسى [عليه السلام] في مجال السرؤية من القدس. أما المناطق الواقعة فيما وراء نمر الأردن، وهي التي تتألف من أرض رؤبين السرؤية من القدس. ومناسى Manasseh وأرض أبناء عامون Ammon وجبل مؤاب Mount Seir وماناسي of Moab المحميعها حاليًا مناطق مدمرة. ولا يمكن أن تجد مدينة مأهولة بالسكان هناك؛ ذلك أن البدو يأتون على الأخضر واليابس. إلهم يصلون حتى بوابات القدس، وهم يسلبون وينهبون في الطرق المسلوكة، ولا يمكن لأحد أن يتصدى لهم. إن أعدادهم كبيرة، وذلك هو السبب الذي أدى إلى إقفار المنطقة تمامًا، ولا يقطنها سكان؛ حيث لا حرث فيها ولا زرع. وتعدد أريحا قرية صغيرة، حيث تتألف من عشرين أو ثلاثين بيتًا، أما بيثان العشرين فكانت في الماضي مدينة كبيرة، إلا ألها أصبحت حاليًا مرعي للماشية، وتشتمل على حوالي عشرين بيستًا؛ وهي تقع على مبعدة نصف يوم من القدس. وتقريبًا فإن جميع البيوت التي كانت ذات شأن كبير في الماضي غدت الآن أماكن مقفرة. 242 ورغم أن هذه البقاع لاتزال تحتفظ بمسمياقا القديمة نفسها، إلا ألها في حقيقة الأمر مهجورة حاليًا.

وفي جميع هذه المناطق سواء في الوهاد أم النجاد نجد جباة الضرائب الذين يقدمون أنفسهم على أغم مشرفون على أمن الطريق وهم يدعون "نفر" Naphar 'اللغة العربية. وهؤلاء المرجال يأخذون الضرائب من اليهود كما يحلو لهم في حصانة تامة. ومن القاهرة إلى هنا توجد حوالى عشرون بوابة مكوس؛ وبالأصالة عن نفسى فقد دفعت لهم جميعًا حوالى دوقية واحدة. وكان على اليهود القادمين من القاهرة أن يدفعوا مبلغًا قدره عشرة دنانير فضية عند بوابة القدس،

<sup>(</sup>١) أخذت من اللغة العربية "نفر" بمعنى انتابه الخوف.

ف حين كان على اليهود القادمين من قبل يافا أن يدفعوا دوقية واحدة، أما يهود القدس فعليهم أن يدفعوا كل عام اثنتين وثلاثين قطعة فضية ضريبة رأس، مثل الفقير في ذلك مثل الغنى، فكل منهم عليه دفع هذه الضريبة بمجرد أن يشب على الطوق ويبلغ سن الرشد.

وكان على كل يهودى أن يدفع مبلغ إجمالى قدره خمسين دوكية سنويًا إلى النائب نيبو<sup>(۱)</sup> Niepo حاكم القدس، وذلك بغرض الحصول على تصريح لصنع الخمر التى تعد شرابًا بغيضًا عند كل العسرب. وهذه كانت حصيلة الضرائب الواجب دفعها من قبل اليهود سنويًا إلا أن شيوخ السيهود ذهبوا إلى حد أبعد من ذلك في ظلمهم، فتحت زعم وجود عجز في ميزانيتهم يفرضون ضرائب جديدة في كل أسبوع مجبرين كل يهودى على دفع ما يرونه، وفي حالة رفض أحدهم لذلك يتعرض للضرب بحكم قضائي من شخص غير يهودى إلى أن يمتئل لأمر الدفع.

وبالنسبة لى، فبتوفيق من الله لم يطلب منى شىء حتى هذه اللحظة، أما ما سيحدث فى المستقبل فلا أستطبع التنبؤ به.

وينقسم المسيحيون في القدس إلى خمس طوائف: كاثوليك، أرثوذكس، يعاقبة، أرمن، ومن مسيحيى الحبشة؛ وكل طائفة منهم تكفر بعقيدة الطائفة الأخرى بالضبط مثل ما فعله السامريون والقراؤون حينما حرموا عقيدة الربانين. وكل طائفة من هذه الطوائف لديها قسم منفصل داخل كنيسة الضريح المقدس التي تعد ضخمة للغاية ولها برج تعلوه قبة لكنها بغير جرس منفصل داخل كنيسة الضريح المقدس التي تعد ضخمة للغاية ولها برج تعلوه قبة لكنها بغير جرس ويدوجد داخل هذه الكنيسة شخصان بشكل مستمر ينتميان إلى كل طائفة ليس لهما أن يغادراها أبدًا. وعند جبل صهيون Mount of Zion وقريبًا من مقبرة الملوك Franciscan كنيسة كبيرة كما تنتمي مقبرة الملوك السيم مسنذ عهد بعيد، بيد أن ثمة يهوديًا من الأشكيناز قدم إلى القدس قد تمني شراء المقابر من الملك، وبذلك أوقع نفسه في منازعة مع رجال الدين المسيحي وما لبث أن استولى العرب على تلك المقابر التي ظلت في حوزهم. ولما أصبح من المعلوم لدى أهل البندقية أن القبور انتقلت من أيدى الكاثوليك من خلال اليهود الذين وفدوا من الأراضي المسيحية، تم إصدار مرسوم بأنه ليس يأدى يهودى أن يسافر إلى القدس عن طريق البندقية، إلا أن هذا المرسوم تم إبطاله حاليًا، وها هم يأتون كل عام في السفن البندقية بل وكذلك السفن الحاصة بالحجيج؛ إذ لا يوجد طريق آمن ولا أقصر من الطريق الذي تسلكه تلك السفن. وكم كنت أتمني لو أحطت علمًا بذلك حينما كنت في هذه البلاد، إذ كان ذلك لن يجعلني أقضي مدة طويلة في هذه الرحلة.

<sup>(1)</sup> ربما هو النائب باللغة العربية التي تعني صاحب السيادة.

ولقد اتخذت مترلاً لى بالقرب من المعبد فى الغرفة العليا للبيت تلاصق جدار المعبد، وفى الساحة التى بداخلها مترلى، يوجد شحسة من السكان كلهن نساء، كما يعيش رجل أعمى هناك وتقوم زوجته على خدمتى. ويجب على أن أتوجه للرب شاكرا، الذى تعطف على ببركاته حتى حينه؛ إذ لم أمرض أبدًا مثلما كان آخرون يمرضون وكانوا قد قدموا معى فى الوقت ذاته إلى هنا. إن أغلبية أولئك الذين وفدوا إلى القدس من بلاد أجنبية وقعوا فريسة المرض، بسبب التغيرات المناخية والتقلبات الفجائية فى الرياح، التى كانت تارة باردة وتارة أخرى دفيئة. فكل أنواع الرياح الستى قسب تنشط فى القدس. ويقال أن أية رياح قبل أن تتجه إلى أى مكان فهى تصل أولاً إلى القدس مسخرة نفسها لقدرة الرب فى حضرته ليباركها طالما هو سبحانه الذى يعلم الحق.

ولقد تضرعت إلى الله يا والدى بحرارة ألا تجزع ولا تعانى إشفاقًا على بسبب إقدامى على الرحيل بعيدًا على هذا النحو، وألا تذرف الدموع من أجلى. ذلك أن الله هو الذى جاء بى إلى بيته المقدس بفضل رحمته. وما من شك فى أن إرادته تعالى هذه لسوف تدخل السرور على قلبى كما ألها سوف تعود بالسعادة عليك. والله شاهدى على أننى قد نسيت كل كروبى وهمومى السابقة، وأن الذكريات جميعًا ذات الصلة ببلادى الأصلية قد ذهبت بعيدًا عنى. أما كل الذكريات التى هى فى صحميم تخييك مازلت أحتفظ بها، وهى راسخة دائمًا أمام عينى، أيها الأب المبحل. وإن عيناى لتغشى حزبًا كلما تذكرت أننى قد فارقتك وأنت فى هذه السن الكبيرة، ولعل أقصى ما أخشاه ألا تكون دموعك الغاليك كافية كى يمحو الله بها ذنوبى فترة الشباب.

والآن فإن أتوسل إليك أن قمب بركتك لتشمل خادمك، ولتجعل من خطابي هذا عوضًا عسن غيابى؛ إذ أنه سوف يثبت لك قدرة ابنك على تدبير الأمر، ومن الآن فصاعدًا لم تعد مستاءً منه. وإذا ما حفظني الله فلسوف أبعث إليك بخطاب في كل عام مع البحارة التي ما من شك سوف تسبعث عليك بالطمأنينة، وأنزع من قلبك كل الأحزان، وعش في ابتهاج وسط أبنائك وأحفادك الذين يجلسون إلى مائدتك ومن حولك وسوف يتولون رعايتك ويؤازرونك في شيخوختك، وإني قد دعوت لهم بالخير ولسوف أمعن في دعائي لهم أينما ذهبت إلى الأماكن المقدسة في القدس وهي سوف يعاد بناؤها على يد المشياح Messiah والله أسال أن يجعلنا نشهد هذه العودة، ولعل وعسى أن تأتي إلى صهيون في حبور وسعادة. آمين.

أهـــيت في عجالــة في القدس، المدينة المقدسة، التي ربما لها أن يعاد بناؤها قريبًا في أيامنا هذه.

من ابنك

كم هى كلماتك آسرة لقلبى يا أخى. فهى أحلى من قطع الحلوى. لقد وصلت خطاباتك السئلانة إلى فى الخامس من أيلول [سبتمبر]، عن طريق قائد إحدى السفن التى تنقل الحجاج مع رسالة أخرى طويلة p.245 من السنيور الثرى عمانويل شاى أف كاميرينو Emanuel Chai of رسالة أخرى طويلة وp.245 من السنيور الثرى عمانويل شاى أف كاميرينو Camerinoوسوف أتسولى الرد عليهم جميعًا بصفة عامة، إلا أننى سوف أتناول بالشرح بعض النقاط منها فقط.

وبادئ ذى بدء فإن أحمد الله، كما أتوجه إليك بالشكر على الأخبار الرائعة من أن أبانا المسن الذى لا أكف عن حبى الغامر له مازال حيًا يرزق. ولعل الله يتمم علينا نعمته ويحفظه لنا فى عافية وصحة على مرّ الأيام. إلا أننى فى غمرة هذه السعادة أصبت بحزن شديد نظرًا لوفاة ابنتك الكبرى، وكذلك ابنك الذى رزقت به بعد فراقى لك. وإن ما يشاؤه الله دائمًا يكون هو الأفضل. وعلى أية حال، فليس فى وسعنا ما يمكن عمله إلا أن ندعو لهؤلاء الذين مازالوا على قيد الحياة، راجين من الله أن يمنحهم بركاته ويحفظهم لنا زخرًا.

فأنست تسسألنى عن المعجزات التى تردد حدوثها فى جبل الهيكل وفى مقابر الأتقياء والأبرار. ولكن ما حسبى أن أخبرك، يا أخى، عنها ؟ فى الواقع فإننى لم أرّ تلك المعجزات. وبالنسبة لما يقال عسن الأنوار التى تلقى على أحد جوانب الهيكل وهى التى سمعت أنت بما بألها فى العادة لا تتوقف عسن الإضاءة فى يوم التاسع من آب وهو أمر قيل إنه يحدث بالفعل، إلا أنه لا يمكننى أن أتحدث بشكل مؤكد عنه؛ حيث إننى لا أرى بدًا من أن أجزم على عدم صدق القصة المنسوبة إلى أحد السيهود الشرقيين وما يملؤها من خداع وأكاذيب؛ إلا أن رجالاً أذكياء مثلك، يا أخى، عليهم أن يتحققوا من مثل هذه الأساطير وألا يثقوا في ما يصلهم من تقارير كاذبة.

ومنذ أن حضرت إلى هنا قلم أمتلك بعد وقتا كى أذهب فيه إلى أى مكان، ولذلك فإن عقدورى فقط أن أروى ما ترامى إلى مسامعى فى أرجاء المدينة المقدسة وفى المناطق الأخرى التابعة فله. فإنه يقال إن اليهود فى صفد Safed يعيشون فى ونام وسلام مع العرب، وكذلك الأمر فى قرية قانسا Cana وفى جميع أراضى الجليل Galilee. وحتى حينه فإن معظم اليهود الذين قابلتهم كانوا فقراء، وهم يعيلون أنفسهم بالعمل فى أعمال وضيعة، وكثير منهم يتنقلون بين القرى لتدبير الحد الأدبى لقوت عيشهم. وفى المقابل، فقد سمعت أن اليهود فى دمشق تجار أغنياء، ومع خالص تقديرى فلسيس هناك مكان أكثر مباركة مثل دمشق. إذ أن بما بيوتًا رائعة وحدائق شديدة الجمال، ومن الصعب تمامًا أن ترى شبيهًا لها \$p.246 فى أى مكان. ومع ذلك، فهواؤها ليس نقيًا للغاية، حتى إن

الغرباء الذين يذهبون إليها يمرضون. وإلى هنا حيث القدس يأتى الناس من مصر ودمشق وحلب، ومن بلاد أخرى ليسجدوا بين يدى الله وف حضرته.

إن الـيهود هنا جاءوا من عدن . Aden وكما يقال فإن عدن هي الموضع الذي به جنة عدن: وهي تقع إلى الجنوب الشرقي من أثيوبيا Ethiopia، ويفصلهما البحر الأحمر عن بعضهما. ويقول هــؤلاء اليهود الذين جاءوا من هناك أنه يوجد في بلادهم مجتمعات يهودية عريضة. وملك هذه الــبلاد عربي، وهو شديد اللطف في تعامله مع اليهود، كما أن البلاد ذاهًا ممتدة الأرجاء وخلابة، وينضــج هِــا عديد من صنوف الفواكه الرائعة، ومنها ما لا نجد لنوعيتها مثيل فيما بيننا، وهم لا يعرفون بشكل محقق المكان الذي كانت تقع فيه الجنة؛ ويقوم الأهالي بزرع محاصيلهم في شهر آذار [فبراير -مارس] ويحصدونه في شهر كسليف [نوفمبر-ديسمبر]. ويمتد موسم المطر هناك من عيد الفصح اليهودي في شهر آب [يوليو-أغسطس]. وكنتيجة حتمية لكميات المطر الغزيرة التي تسقط هناك فإن منسوب مياه النيل يرتفع في الشهر المذكور. أما عن سكانها والأهالي فهم إلى حد ما يميلون إلى البشرة السمراء. وليس لدى اليهود كتب التلمود؛ وإن كل ما يمتلكونه مجرد أعمال السرابي إسسحاق الفاسي Isaac Alfasi، ملحق بها شروح عليها، فضلاً عن أعمال ابن ميمون. ويهــود عدن جميعًا من كبيرهم إلى صغيرهم يشغلون أنفسهم بشكل أساسي بما ورد من أقوال في أعمال ابن ميمون، ويعكفون على دراستها. وقد أخبرنا اليهود أيضًا أنه من المعروف الآن فيما بين الستجار العرب أن هُر سامباشن يقع على بعد رحلة خمسين يومًا من بلادهم داخل البرية، ومن ثم فهو أشبه بخيط، يحيط بكل الأراضي التي يسكنها سلالات بني إسرائيل. ويقوم النهر بطرح الأحجار والسرمال ولا يستقر له أمر إلا في يوم السبت، ومن ثم فليس هناك يهودي واحد، من السذين يتسنقلون داخل هذا البلد له أن يفتتن بانتهاك حرمة يوم السبت. ومما هو سائد فيما بين [يهـود عـدن] بشـكل عقائدي، أن نسل يعقوب [عليه السلام] يعيش هناك [فيما وراء لهر سامباشن] [ويكرر عوفاديا العبارة الآتية] إن هذا النهر يطرح الأحجار والرمال ولا يستقر له أمر إلا في يسوم السبت، و من ثم فليس هناك يهودي واحد له أن يعبر إلى ما يلي النهر، وإلا فسوف ينتهك حرمة يوم السبت. ومما هو سائد p.247 فيما بين يهود تلك البلاد ألهم جميعًا ينحدرون من سلالة موسى [عليه السلام]، ولذا فكلهم طاهرون ومعصومون كما الملاتكة، ولا يوجد فيما بينهم من يقدم على فعل الشر. أما أبناء إسرائيل في الضفة الأخرى من هُر سامباشن فأعدادهم لا تحصى كرمال البحر، ويوجد عديد من الملوك والأمراء فيما بينهم، إلا ألهم ليسوا طاهرين ولا مترهين إلى الحـــد الذي عليه أولئك اليهود الذين يلفهم النهر. ويروى يهود عدن كل ذلك على أنه حقيقة مجردة، كما وكألها مسلم بها، وليس لأحد أبدًا أن يشكك في مصداقية مزاعمهم الراسخة.

وغة شيخ رابي يهودى من الاشكيناز، الذى ولد وتعلم هنا، أن أخبرى بأنه يذكر وهو فى مرحلة الشباب أن قدم بعض اليهود من عدن، وأخذوا فى رواية كل شىء له عما فعلوه تفصيليًا. كسذلك فإن يهود عدن يقولون بأن مواطن بنى إسرائيل تقع عند التخوم الخاصة بأراضى بلادهم، وهسم أولسنك الذين كتبت عنهم فى خطابى الأول، الذين هم حاليًا فى حرب مع شعب القديس يوحسنا، وكان بعض منهم قد أخذوا أسرى وتم جلبهم إلى القاهرة. ولقد رأيت بعينى بعضًا من هسؤلاء الأسرى؛ وهؤلاء اليهود يقيمون أبعد من اليهود الآخرين الذين يعيشون على ضفاف غر سامباشسن مسافة رحلة شهر. وقد حكى المسيحيون القادمون من الأراضى الخاضعة لملوك اليوحانسين أن السيهود هناك، والذين هم فى حرب مع شعب القديس يوحنا، قد ألمت بهم هزائم مريسرة، ونحن فى غاية الشغف للتحقق إذا ما كانت هذه الأحداث قد وقعت بالفعل أم لا؛ وهذا الأمر لا يعلمه إلا الله وحده. وعسى الرب أن يحمى على الدوام شعبه وعبيده!

وإنى أسكن هنا بالقدس فى البيت الخاص بالنجيد، الذى قام بتعيينى حاكمًا، وكنت أذهب مسرتين إلى المعسبد السيهودى شهريًا كى ألقى محاضرات باللغة العبرية، وكانت غالبية الناس هنا يفهم وكان صوت مواعظى ينساب إلى آذافم وكأنه أغنية محبوبة، فلقد امتدحوها وأظهروا شخفًا بسماعها، لكنهم لم يكونوا على مستوى إحساسهم هذا فلم يتفاعلوا معها. وحتى الآن لا يمكسننى القسول بسأن أحدًا منهم فعل شيئًا يثير غضبى : حتى الزعماء لم يقدموا على فعل شيء يضايقنى؛ إذ ألهم لم يثقلوا كاهلى بأية ضريبة بعد p.248 ، وهو الأمر الذى كانوا قد اعتادوا فعله بصفة عامة كل أسبوع. حتى ألهم أبدوا رغبتهم فى ألا يجعلونى أدفع ضريبة الرأس فى العام الأول، بصفة عامة كل أسبوع. حتى ألهم أبدوا رغبتهم فى ألا يجعلونى أدفع ضريبة الرأس فى العام الأول، يعلم ما ستفعله المقادير معى مستقبلاً!

وأحيطك علمًا أنه بناءً على طلب منى أرسل لى عمانويل شاى أف كاميرينو المحترم مبلغًا وقدره مائسة دوقية بندقية، وتركت معه ريع رأس المال، ووعدى بأنه سوف يقوم بهذا العمل على التوالى كسل عسام. ولسوف أدفع عشرة بالمائة لربان السفينة، الذى سيأتيني بهذا المال ولقد أضاف هذا الشريف عمانويل خسًا وعشرين دوقية، شطرًا للصرف منه على مصابيح المعبد اليهودي، وشطرًا آخسر يمنح للفقراء. وبالنسبة لى فإنى أعيش قانعًا بالقدس لا أريد جزاءً ولا شكورًا من أى كان. ونحسن نجتمع سويًا فى كل صباح ومساء لدراسة هالاخاه Halacha. وقد اعتاد اثنان من الطلبة السسفرد فضلاً عن اثنين آخرين من الأشكيناز من الربيين المتواجدين معى هنا على الانتظام فى السلوس التى القنها. وبالمناسبة فإن أرض الميعاد غدت مهيأة للسكنى وإعادة إعمارها، ذلك أن الملك قد أصدر مرسومًا سارى الصلاحية بأنه على اليهود المقيمين فى القدس من الآن وصاعدًا دفع

ضريبة الرأس المفروضة عليهم فقط. حيث إنه كان على السكان اليهود المجتمعين فيما مضى أن يدفع عدوا أربعمائة دوقية سنويًا، بغض النظر عن أعدادهم. أما حاليًا فإن كل فرد عليه أن يدفع ضريبة الرأس المقررة عن نفسه، وهو غير مكلف أن يدفع عن الآخرين. وإن مرسومًا كهذا لم يصدر مرسوم شبيه له فى القدس منذ شمين عامًا. وعلى ذلك فإن كثيرًا ممن كانوا قد غادروا القدس أخذوا فى العودة إليها. ولعله بفضل الله وعونه أن يعاد بناء المدينة والهيكل ولعله كذلك أن يعود سبطًا يهوذا Judah وإفرايم المشتتان ليلتقيا من جديد ويخر الجميع لله تعالى سجدًا فوق الجبل المقدس. وإنى لمضطر الآن أن أختم خطابي هذا حيث إننى مشغول للغاية.

أرسل هذا الخطاب على وجه السرعة من القدس. تحريرًا فى السابع والعشرين من أيلول عام ٥٢٤٩ (الموافق شهر سبتمبر ١٤٨٩م.).

من أخيك.

#### Obadiah Jare

الخطاب الثالث

p.249

سيدى الفاضل(١).

أرجو من الله أن يغمرك برحمته وبطول العمر، كما أرجو أن تنال شرف رؤية المقدسات والهيكل. آمين.

إنسه حينما قدم إلى هنا السفير الفلورنسى حاملاً معه خطابات سيدى المباركة. ولم أكن آنسذاك بالقدس، المدينة المقدسة. حيث ذهبت إلى الخليل وأقمت بما عدة أيام. إن إقامتى فى هذه المبلدة كانت محببة إلى قلبي أكثر من إقامتى فى القدس؛ إذ كانت أعداد اليهود فى الخليل قليلة وكما أهم طيبون وهم ليسوا بسيئين مثل أولئك الذين بالقدس. ويوجد هنا حوالى عشرين أسرة يهودية يقسيمون جميعًا فى فناء مقصور عليهم ولا يندس فيما بينهم مسلم أو أي من حثالة الناس. وهناك تقليد سائد معروف فى كل البلد أنه من الأفضل أن يوارى اليهود فى ثرى الخليل من أن يدفن فى القدس.

<sup>(</sup>١) يحتمل أن يكون هذا الخطاب قد وجه إلى عمانويل شاى أف كاميرينو الذى تم الإشارة إليه في صفحتي .pp.245, 248

وهنا في الخليل حيث مقبرة الآباء Tomb of the Patriarchs يوجد مبنى عتيق معظمه مسن كتل حجرية مهولة، ويوجد فوق هذا البناء العتيق مبنى آخر حديث خاص بالعرب، وفي هذا المكان حيث شهد كشف الملاتكة عن أنفسهم لإبراهيم (عليه السلام) ما يزال يطلق عليه مسمى المحسرى Mamre، كما توجد أيضًا مغارة صغيرة تعلوها صخرة يقال أنه قد تم ختان إبراهيم (عليه السلام) فوقها، وعلى مبعدة مسافة من البلدة يوجد بنر واسع وهو الذي يطلق عليه العرب بنر إبسراهيم، وليس ببعيد عنه يوجد بنر آخر معروف باسم بنر إسحاق. وعلى مرمى سهم أو يزيد يوجد على الطريق جدول مائى مايزال يحمل اسم أشكول Eshcol أما كرمات العنب القريبة من يوجد على الله يومنا هذا تنمو بشكل أفضل من الكرمات الأخرى الموجودة في المناطق الحسيطة، كما ما تزال عديد من القرى فيما حول الخليل حاملة نفس أسمائها الواردة في كتب الأنبياء.

والآن فيما يختص بمدينة دمشق العظيمة، التى نتساءل عنها يا سيدى، ما إذا كانت تدخل ضحمن الأرض المقدسة. وإنه لمن المعروف من خلال الكلمات الصادرة عن كل الناس الحكماء، خاصة أولئك أنصار ابن ميمون الواردة فى مؤلف: هاليشوت تيرموت-81 Hilchot Terumot (8 الذى اعتبر دمشق جزءًا من سوريا، وأن جميع سكان الجليل حتى يومنا هذا يتفق على ذلك، إلا أفسم يقولون 250 بأن حدود الأرض المقدسة شديدة القرب منها. وربما تكون صفد وبانورسا أما طرابلس سوريا فهى ميناء للسفن وسوق لشتى الأمم، وتقع عند حد فلسطين، والحديث عنها أما طرابلس سوريا فهى ميناء للسفن وسوق لشتى الأمم، وتقع عند حد فلسطين، والحديث عنها ذو شجون، ذلك أن الله حباها بالفاكهة وجميع المنتجات التى ترد من مدن الأرض المقدسة، ويفد إلحيها الحرحالة من أقصى الأراضى. وبحا حاليًا حوالى مائة أسرة يهودية، حيث يقيمون فى وئام وسلام. ويقسول كثير من الناس أنه إذا ما جاء رجل حكيم من إيطاليا إلى طرابلس فإنه حتمًا سيصبح ثريًا جدًا فى فترة وجيزة، وذلك عن طريق التجارة مع تجار إيطاليا الذين يترددون عليها.

والحرب التى نشبت بين ملك تركيا وملك مصر، قد ران عليها النسيان، وظن الكثيرون أفمسا قد وقَعها منذ عامين اتفاقية عدم اعتداء بينهما، علمًا بأن الملك الذى يعيش هناك هو الملك نفسه لم يبدل أو يمت. لقد ظل فى حكم السلطنة المصرية على مدى عشرين عامًا، وإنه قد بلغ من الكبر عتيًا، وخلال تلك الفترة لم يكن هناك عداء تجاه اليهود، إلا أنه قد أثقل كاهلهم بالضرائب

<sup>(1)</sup> يحتمل أن تكونا تافاس Tafas وميذرب Mzreib.

الـــباهظة، بيد أنه أقدم على فعل الشيء ذاته مع العرب وأولئك غير المختونين (النصارى) الذين يقطنون أراضيه.

سيدى، ليس لدى اليوم جديد أخبرك به، سوى أننى أفكر مليًا فى قبور آبائى المقدسة، وأصلى كـــل يـــوم فى اتجــــاه الهيكل هذا الذى بيده السلام متدفقًا كالنهر وشطر بيته العادل الذى ملؤه السلام، هو الله الذى يباركنا فى كل أفعالنا وفقًا لمشيئته ووفقًا لما يتمناه عباده.

المستوطن بالأرض المقدسة بالقدس

هنا، الخليل في ٧٧ من تيفت Tebeth عام ٥٧٥٠ (الموافق آخر ديسمبر - يناير ٩٠٠). في عجالة.



### بيان بأهم مصادر الدراسة ومراجعها

بيان بالمختصرات الواردة في قائمة المصادر والمراجع.

أولاً: المصادر والكتب الوثائقية الأجنبية

ثانياً: المصادر العربية

ثالثاً: المراجع الأجنبية:

رابعاً: المراجع الثانوية العربية والمعربة:

بيان بالمختصرات الواردة في قائمة المصادر والمراجع.

A. C. P. S. Ain- Shams University Center of Papyrological I, Studies and Inscriptions.

J. T, Jewish Traverllers.

P. E. F, Palestine Exploration Fund.

P. P. T. S, Palestine Pilgrims' Text Society.

S. O. A. S, School of Oriental and African Studies.

### أولاً: المصادر والكتب الوثائقية الأجنبية

- A student's letter written in 1495 A.D., (ed.) Marmorostein, Rabbi Avroham, in: Pathway to Jerusalem, the travel letters of Rabbi Ovadiah of Bartenura, written between 1488 and 1490, during his journey to the Holy land, translated by Shulman, Y.D., Jerusalem, 1992.
- Benjamin of Tudela, The voyages of Benjamin

وقد رجع الباحث إلى النسخة العربية، انظر: بينامين التطيلى؛ (قام برحلته ما بين (٥٦ – ٥٦٥ هـ..)، الرابى بنيامين بن يونه التطيلى الأندلسى: رحلة بنيامين التطيلى، ترجمة: عزرا حداد، بغداد، 1٣٨٤هـ.

- Burchard of Mount Sion, A Description of the Holy land, 1232 A.D., trans. by Aubrey Stewart in: P.P.T.S., vol. XII, London, 1896, pp.1 – 111.

- وقـــد اعتمد الباحث على النسخة العربية. انظر: بورشارد من جبل صهيون: وصف الأرض المقدســـة، ترجمة: سعيد عبدالله البشاوى، مراجعة وتدقيق: مصطفى زيادة، الطبعة الأولى، عمان، ١٩٩٥م.
- Daniel the Russian, the pilgrimage of Daniel the Russian in the Holy land, 1106 1107 A.D., Trans. By Wilson, C.W., in: P. P. T. S., vol. IV, London, 1882, pp.1 108.
- Felix Fabri, Le Voyage en Egypte, 1483 A. D., Traduit du Latin, présenté et annoté par le P. P. Jacques Masson S. J, 3 Parties, Institut Français d'Archéologie orientale, Le Caire, 1976.
- Goitein, S. D., Mediterranean society, the Jewish communities of the Arab world as portroyed in documents of the Cairo Geniza, 4 vols. University of California, press 1967 1978.
- Isaac Chelo, Roads From Jerusalem 1334 A.D., (ed.): Adler, N. E., in: J. T., London, 1930, pp.134 150.
- Jacob, R., The Messenger of R. Jechiel of Paris (1238 1244), in: J. T., ed. Adler, N., London, 1930, pp.115 129.
- John of Wurzburg, Description of the Holy land by John of Wurzburg 1160-1170 A. D., Trans. By C. W. Wilson, in: P. P. T. S., vol. V, London, 1890, pp.1-72.
- Joos Van Ghistele, Le voyage en Egypte, 1482 1483 A. D., Traduction, introduction et Notes de Mme Renée, Bauwens Preaux, vol. (16) XVI, L'Institut Francais d'Archéologie, Le Caire, 1976, pp. II X.
- Judah al Harizi, Tachkemoni, 1216, in: J. T., ed. Adler, N., London, 1930, pp. 111 114.
- Judah Halevi, His Pilgrimage to Zoin, 1085 1140 A. D., ed. Adler, N., London, 1930.
- Marmorstein, Rabbi Avrohom, (ed.), pathway to Jerusalem, the travel letters of Rabbi Ovadiah of Bartenura, written between 1488 1490, during his Journey to the Holy Land, translated by Shulman, Y. D., Jerusalem, 1992.
- Meshullam Ben R., Menahem of Voltera, Itinerary of Rabbi Meshullam Ben R. Menahem, 1481 A. D., in: J. T., ed. Adler, N. E., London, 1930, pp.156-208.
- Obadiah Jara Da Bertinoro, Itinerary of Obadiah 1487 1490, A. D., in: J. T. ed. Adler N., London, 1930, pp.209 251.

- Petachia of Retisbon, The Itinerary of Rabbi Petachia, 1174 1187 A. D., in: J. T., ed. Adler, N., London, 1930, pp.61 90.
- Reif, C., Stefan, Hebrew Manuscripts at Cambridge University library, A., description and introduction, first published, New York, 1997.
- Samuel Ben Samson, Itinerary of Rabbi Samuel Ben Samson, 1210 A. D., in: J. T., ed. Adler, N., London, 1930, pp.103 110.
- Scheiber, Alexander, Geniza Studies, Collection XVII, New York, 1981.
- Sklare, E., David, Samuel ben Hafni Gaon & his cultural world, texts and studies, New York, 1996.
- Tafur Pero, Travels and Adventures, trans. by Malkholm, L., in: Broadway travellers, 1926.
- وقد رجع الباحث إلى الترجمة العربية للرحلة. انظر: طافور بيرو، رحلة طافور الأسباني في عالم القرن الخامس عشر، ترجمة: حسن حبشي، دار المعارف، القاهرة، ١٩٧٢م.
- Theoderich, Description of the Holy places, 1172 A. D., Trans. by Aubrey Stewart, in: P. P. T. S, vol. V, London, 1884.
- William of Tyre, A History of deeds done beyond the sea, 2vols., Trans. by Babcock and Krey, New York, 1943.

### ثالثاً: المصادر العربية

- ابن الأثیر، (ت ۹۳۰هـ./ ۱۲۳۳م.) علی بن احمد بن أبی الكرم: الكامل فی التاریخ، ۱۲جـ، بیروت، ۱۹۵۵م.
- ابن الأخوة، (ت٧٢٩هـ./ ١٣٢٩م.) محمد بن محمد بن أحمد القرشى: معالم القربة في أحكام الحسبة، تحقيق: محمد محمود شعبان، صديق أحمد عيسى، القاهرة، ١٩٧٦م.
- الإدريسي، (٥٦٠هـ./ ١٦٤ ١م.) أبوعبدالله محمد: نزهة المشتاق ف ذكر الأمصار والأقطار
   والبلدان والجزر والمداين والآفاق، نشر: راشن موللر، ليدن، ١٨٩١م.
- الأسنوى، (ت ٧٧٧هـ... / ١٣٦٩م.) جمال الدين أبومحمد عبدالرحيم: الكلمات المهمة فى مباشرة أهل الذمة، نشره موشى برلمان، بروكلين، الولايات المتحدة الأمريكية، ١٩٦٩م.

- ابن أبى أصيبعة، (ت ٦٦٨هــ،/ ١٢٦٩ ١٢٧٠م.) موفق الدين أبوالعباس أحمد بن القاسم خلــيفة بن يونس السعدى الخزرجى: عيون الأنباء فى طبقات الأطباء، نشره: نزار رضا، بيروت، ١٩٦٥م.
- ابسن بطسوطة، (ت٧٧٩هـــــ./ ١٣٧٧م.) محمد بن عبدالله: الرحلة (تحفة النظار ف غرائب الأمصار، وعجائب الأسفار)، القاهرة، ١٩٦٦م.
- البكرى، (ت ٤٨٧هـــــ./ ٩٤، ١م.) أبي عبيدالله عبدالله بن عبدالعزيز البكرى الأندلسى: معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، ٣جــ، حققه وضبطه: مصطفى السقا، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٤٥ – ١٩٤٩م.
- التدمــرى، (ت٨٣٣هــ./ ١٤٢٨م.) إسحق بن إبراهيم بن أحمد بن محمد بن كامل التدمرى الشافعى: مثير الغرام وخلاصة الكلام فى فضل سيدنا الخليل عليه الصلاة والسلام، مخطوط مودع فى :

History of The Prophets, etc. Arabic Manuscript, in: S. O. A. S., Un. Of London, No. 46353.

- ابن تغری بردی، (ت۷۸۶هـــ./ ۱۱٤۷م.) جمال الدین أبوالمحاسن یوسف: النجوم الزاهرة فی ملوك مصر والقاهرة، ۱۲جــ، جــ۱۳–۱۲، القاهرة، ۱۹۷۰م. – ۱۹۷۲م.
- ابسن جسير (ت ١١٤هـ./ ١١٧م.) أبوالحسين محمد بن أحمد الأندلسي: رحلة ابن جبير
   المسماه تذكرة الأخبار في اتفاقيات الأسفار، تحقيق حسين نصار، القاهرة، ١٩٥٥م.
- ابسن الحاج العبدرى، (ت ٧٣٧هـ./ ١٣٣٧م.) أبوعبدالله محمد بن محمد العبدرى الفاسى: المدخل فى تنمية الأعمال بتحسين النيات، الطبعة الأولى، ٤ أجزاء فى مجلدين، المطبعة المصرية بالأزهر ١٣٤٨هـ./ ١٩٢٩م.
- السخاوى، (ت٩٠ ٩هــــ/ ١٤٩٧م.) شمس الدين محمد بن عبدالرحمن بن محمد: الضوء اللامع في أعيان القرن التاسع، ١٢جــ، القاهرة، ١٣٥٣ – ١٣٥٥هـــ.
- السيوطى: (ت ٩١١هـــ./ ١٥١٧ م.) شمس الدين السيوطى: اتحاف الأخصا بفضائل المسجد الأقصى، تحقيق: احمد رمضان احمد، القاهرة، ١٩٨٤م.

- عبدالغنى النابلسى، (ت ١٤٣ هـ./ ١٧٣٠م.) عبدالغنى إسماعيل النابلسى: الحضرة الأنيسية في الرحلة القدسية، القاهرة، ١٩٠٣م.
- العمرى، (ت ٧٤٩هـ./ ٩٣٤٩م.) شهاب الدين أبوالعباس بن فضل الله: مسالك الأبصار فى مالك الأبصار، دولة المماليك الأولى، تحقيق: درويتا كرافولسكى، الطبعة الأولى، بيروت ٧٠٤ هـ./ ١٩٨٦م.
- القلقشندى، (ت ١ ٨ ٨ ٨ ٨ . ١ ٨ ١ ٩ ١ م.) أبوالعباس أحمد بن على بن أحمد عبدالله: صبح الأعشى في صناعة الإنشاء ٤ ١ جــ، المطبعة الأميرية، القاهرة، ١ ٩ ١ ٣ م.
- ابسن قسيم الجوزية، (ت ٧٥١هـ./ ١٣٥١م.) محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعى الدمشقى، أبوعبدالله شمس الدين: هداية الحيارى فى أجوبة اليهود والنصارى، تقديم وتحقيق وتعليق: أحمد حجازى السقا، القاهرة، ١٣٩٩هـ./ ١٩٧٩م.
- الماوردى، (ت ٤٥٠هـ./ ١٠٥٨م.) أبوالحسن على بن محمد بن حبيب البصرى البغدادى: الأحكام السلطانية والولايات الدينية، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٧٣م.
- محسس ربسيع، (مدير عام الآثار المصرية، إعداد: تقرير هيئة الآثار المصرية عن معبد بن عزرا السيهودى بمصسر القديمة المسجل في عداد الآثار بالقرار الوزارى رقم ٢٧٤ لسنة ١٩٨٤
- المقدسى البشارى، (ت ٣٨٨هـ./ ٩٩٨م.) شمس الدين أبوعبدالله: أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، الطبعة الثانية، ليدن، ٩٠٣.
- المقريـــزى، (ت٥٤٨هــــ/ ١٤٤٢م.) تقى الدين أحمد بن على المقريزى: السلوك لمعرفة دول الملوك، ٤ ج، الجزء الأول، والثانى، نشر وتحقيق: مصطفى زيادة،القاهرة، ١٩٣٦م.، الجزء الثالث والرابع، تحقيق: سعيد عاشور، القاهرة، ١٩٧٠ – ١٩٧٤م.
  - \_\_\_\_\_:كتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، جزءان، طبعة القاهرة،

- ابسن السوردى، (ت ٧٥٠هـ./ ١٣٥٠م.) زين الدين عمر: تتمة المختصر في أخبار البشر، القاهرة، ١٢٨٥هـ.
- أبوالــــيمن العليمى، (ت ٩٢٨هـــ./ ٩٢٢م.) عبدالرحمن بن محمد بن عبدالرحمن مجير الدين الحنبلــــى: الأنـــس الجليل بتاريخ القدس والخليل، ٢جـــ، الطبعة الأولى، النجف، العراق، ١٣٨٦هــــ/ ١٩٦٦م.

## ثَالُثًا: المراجع الأجنبية:

- Ashtor, E., History of the Jews in Egypt and Syria under the Rule of the Mamluks, Geniza documents, III vols., Jerusalem, 1970, (in Hebrew) Fragments from the Cairo Geniza.
- Barnawi, Eli, A historical Atlas of the Jewish people from the time of the patriarchs to the present, London, 1992.
- Beinour, Haim, Atlas of Medieval Jewish History, New York, 1992.
- Ben- Sasson, H. H., A History of the Jewish people, Cambridge, 1976.
- Benvan. Edwyn, R., Singer Charles (ed.s), the legacy of Israel, London, 1928.
- Buxtorf Johannes patris, Synagoga judaica de judaeorum fide, Ritibus, ceremoniis, tàm publicis & Sacris, qua'm privatis in domeftica vivendiratione: Tertia Editione, Zurich, 1989.
- Clements, R. E (ed.), The world of Ancient Israel, Cambridge UK, 1991.
- Cohen, Mark, R., Under Crescent and cross: "The Jews in the middle ages", New Jersey, U. S. A, 1943.
- Conder, C. R., Cenotaphs of the Hebrew patriarchs at the cave of Machpella, in: P. E. F., Quarterly statement, London, October 1882, pp.197 206.
- De Long, Nicholas, Atlas of the Jewish Word, 5<sup>th</sup> printing, Spain, 1992.
- Eisenstadt, S. N., Jewish civilisation "the Jewish Historical Experience in a comparative perspective", New York, 1992.
- Eliade, Mircea, (ed.) in the Encyclopedia of Religion, 16 vols., New York, London, 1986.
- Enlart, C., Les Monuments des croises dans le Royaume de Jérusalem: Architecture Religieuse et civile, Bidl AH, 7, 8, 2vols. et 2 albums de photos, Paris, 1925-1928.

- Fargeon, Mourice, Les Juifs en Egypte depuis les origines, Jusqu'à ce jour, Le Caire, 1938.
- Firestone Reuven, Jewish culture in the formative period of Islam, in: cultures of the Jews, III parts, ed. By Biale, David, Schocken Books, first published, U. S. A, 1999, part I, pp.267 294.
- Gilbert Martin, Jewish History Atlas, 4th ed., London, 1992.
- Ginzberg Louis, Jewish Encyclopedia, 12vols., ed. by: Friedenberg, A. M., Richard Gothiel and others, New York, 1901 1906.
- Goodman, Paul, History of the Jews, with prefatory note by the chief Rabbi, 4<sup>th</sup> ed., London, 1943.
- Gotein, S. D., The Jews under Islam, (Summarized and trans.), Geniza sources for the crusader period A survey, in: outremer, studies in the History of the crusading kingdom of Jerusalem, ed. Kedar, Z. B., Mayer, H. E., and Smail, R. C., Jerusalem, 1982, pp.308 321.
- Gotheil, G., Richard, Deutsch Gotthard and others, Jerusalem an essay in Jewish Encyclopedia, vol. V, New York, 1901 1906.
- Hayward, C. T. R., The Jewish temple, A non Biblical source book, London, 1996.
- Heschel, J., Abraham, Maimonides, the life & times of the great medieval Jewish thinker, New York, 1935.
- Horowitz, Elliotte, Families and Their fortunes,: The Jews of Early modern Italy, in: cultures of the Jews, III parts, ed. By Biale, David, Schocken Books, First published, U. S. A, 1999, part II, pp.573 – 638.
- Ilana Shamir, Shlomo Shavit, (eds.), Encyclopedia of JEWISH HISTORY, Events and Eras of the Jewish people, Israel, 1986.
- Johnson, Poul, A History of the Jews, London, 1988.
- Kaplan, Yosef, Ben Judesma: The western Sephardic Diaspora in: cultures of Jews, III parts, ed., by Biale, David, Schocken Books, First published, U. S. A, 1999, part II, pp.611 670.
- Kedourie Elie (ed.), The Jewish world, "Revelation, Prophecy and History", London, 1979.
- Krinsky Carol Herselle, Synagogues of Europe, Architecture, History, Meaning, reprinted in New York, 1996.
- Lerman Antony and others, (eds.), The Jewish communities of the world. A contemporary Guide, 4<sup>th</sup> ed., New York., 1989.
- Meek, H. A., The Synagogue, First published, London, 1995.

- Newman, E., Louis, Past Imperatives, Studies in the histories and theory of Jewish Ethics, State university, New York, 1998.
- Roth, Cecil: (ed.), The concise Jewish Encyclopedia, First printing, London 1980, Art. Obadiah of Bertinoro (ed.), Encyclopedia Judaice, 16 volumes (Jerusalem: Keter House, 1972).
- -\_\_\_\_, The Jewish contribution to civilization, London 1938.
- Scheindlin, Raymond, P., Merchants and intellectuals, Rabbis and poets: Judeo - Arabic culture in the golden Age of Islam in: cultures of Jews, III parts, ed. By Biale, David, Schocken Books, first Published, 1999, part II, pp.313 - 388.
- Sed- Rojna, Gohielle, L'art Juif, C, L'art et les grandes civilisations, Paris, 1995.
- Sherbok, Dan Cohen, Atlas of Jewish history, 1<sup>st</sup> published, London, Great Britain, 1994.
- Sirat Colette, A History of the Jewish Philosophy in the Middle Ages, 3<sup>rd</sup> ed., Paris, 1996.
- Vincent, L. H., Mackay E. J. H. et Abel, F. M., Hebron: Le Haram el-Khahil, Sepulture des patriarches, 2vols., texte et Album de plotos, Paris 1923.
- Wigoder, Geoffrey (Ed.), The New standard Jewish Encyclopedia. 3vols., 7<sup>th</sup> ed. New York, Oxford, 1992.

# رابعاً: المراجع الثانوية العربية والمعربة:

- إبراهيم الجندى: فلسطين في عيون الرحالة الأوروبيين، بحث منشور في: المجلة الفلسطينية للدراسات الفلسطينية للدراسات الفلسطينية للدراسات التاريخية رام الله، المجلد الأول، العدد الثالث، ١٤٢٣هـ./ ٢٠٠٣م.، (ص١٢٤ ١٦١).
- إبراهيم الفنى وطاهر النمرى: المسجد الأقصى والصخرة المشرفة، التاريخ، العمارة، الأنفاق،
   الحفريات، الخطط الصهيونية، دار الشروق، الطبعة الأولى، الإصدار الأول، عمان الأردن، ٢٠٠١م.
  - أحمد دراج: المماليك والفرنج في القرن التاسع الهجري، القاهرة، ١٩٦١م.
- أحمد راتب عرموش وآخرون:موسوعة الأديان (ميسرة) الطبعة الأولى، ٢٢٤ هــــ/ ٢٠٠١م.

- أحمد شلبي: اليهودية، الطبعة ١٢، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٩٧م.
- أحمد عبدالغفور عطار: اليهودية والصهيونية، الطبعة الأولى، دار الأندلس، بيروت ١٣٩١هـ./ ١٩٧٢م.
- أفيطبول، ميخال، وآخرون: اليهود فى البلدان الإسلامية (١٨٥٠ ١٩٥٠م.)، ترجمة: جمال أحمد الرفاعى، ومراجعة: رشاد عبدالله الشامى، عالم المعرفة، العدد ١٥٧، الكويت ١٥٥٠هــ/ ١٩٩٥م.
  - إمام عبدالفتاح إمام: معجم وديانات وأساطير العالم، ٣ج...، القاهرة ٩٩٥ م.
- بـــروكلمان، كـــارل: تاريخ الشعوب الإسلامية، نقله إلى العربية: أمين فارس ومنير البعلبكى،
   الطبعة العاشرة، بيروت ١٩٨٤م.
- بطرس عبدالملك وآخرون: قاموس الكتاب المقدس، الطبعة الثانية عشرة، دار الثقافة بالقاهرة، ١٩٩٩م.
  - جمال حمدان: اليهود أنثروبولوجيًا، القاهرة، ١٩٩٢م.
- جلوب، فون باجوت: السلام في الأرض المقدسة تحليل تاريخي لمشكلة فلسطين، ترجمة: رشاد الشامي، ونشره تحت عنوان: اليهود واليهودية في العصور القديمة بين وهم الكيان السياسي وأبديسة الشاعات، الطبعة الأولى، المكتب المصرى لتوزيع المطبوعات، القاهرة، ٢٠٠١م.
  - جورجي كنعان: تاريخ يهوه، الدار العربية للعلوم، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٩٤م.
    - حبيب غزالة: جزيرة رودس، جغرافيتها وتاريخها وآثارها، القاهرة، ١٩٢٩م.
- حسن الباشا: الألقاب الإسلامية في التاريخ والوثائق والآثار: الدار الفنية، القاهرة ١٤٠٩هــ/ ١٤٠٩م.
  - حسن ظاظا: الفكر الديني الإسرائيلي، أطواره ومذاهبه ، القاهرة، ١٩٧١م.

- حــياة ناصر حجى: بعض ملامح الأحوال الداخلية في عهد السلطان قايتباى (٨٧٢ ٩٠١ م عــياة ناصر حجى: بعض ملامح الأحوال الداخلية في عهد العربي، تصدرها جمعية المؤرخين المغاربة، العدد الثلاثون، ربيع ١٤٢٥هــ ٢٠٠٤م، (ص١٢٧ ١٩٧).
  - ديورانت، ول: قصة الحضارة، ٨جــ، ترجمة: محمد بدران، القاهرة، ١٩٦٨م.
  - رشاد الإمام: مدينة القدس في العصر الوسيط، الدار التونسية للنشر، ١٩٧٦م.
- رشاد عبدالله الشامى: إشكالية الهوية فى إسرائيل، سلسلة عالم المعرفة، عدد رقم ٢٢٤، الكويت، ربيع الأول ١٨٤ هـ - أغسطس ١٩٩٧م.
- زبيدة محمد عطا: يهود العالم العربي، دعاوى الاضطهاد، الطبعة الأولى، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، القاهرة ٢٠٠٤.
  - زكى شنودة: المجتمع اليهودى، مكتبة الخانجي، القاهرة، (د-ت).
- سامى محمد عبدالحميد: القدس في اليهودية والمسيحية والإسلام، الطبعة الأ،لى، مكتبة الآداب،
   القاهرة، ٢٠١١هـــ ٢٠٠١م.
- ستيفن رنسمان: تاريخ الحروب الصليبية، ٣جــ، ترجمة: السيد الباز العريني، الطبعة الأولى، دار الثقافة، بيروت، ١٩٦٨ معمد التقافة، بيروت، ١٩٦٨ معمد التقافة، بيروت، ١٩٦٨ معمد التقافة المدار التعادم التع
  - ستيوارت وسيزموند: القاهرة، ترجمة: يجيي حقى، تقديم: جمال حمدان، القاهرة، ١٩٩١م.
- سسعيد عبدالفستاح عاشور: أوروبا العصور الوسطى، الطبعة السادسة، مكتبة الأنجلو المصرية،
   القاهرة، ١٩٧٥م.
  - \_\_\_\_\_\_: المجتمع المصرى في عهد سلاطين المماليك، القاهرة، ١٩٦٢م.
- سليمان محى الدين فتوح: اليهود والقدس، دارسة تارخية للادعاءات الصهيونية وممارستها فى
   المدينة، تقديم شوقى الجمل، زهراء الشرق، القاهرة، ١٩٩٧م.
- سمية حسن: المعبد اليهودى بمصر القديمة (بن عذرا). مركز بموث الشرق الأوسط، جامعة عين شمس، القاهرة، ١٩٩٢م.
- سوزان السعيد يوسف: المعتقدات الشعبية حول الأضرحة اليهودية، دراسة عن مولد يعقوب أبي حصيرة بمحافظة البحيرة، دار عين للنشر، القاهرة، ١٩٩٧.

- سيد عبدالجيد بكر: أشهر المساجد في الإسلام والبقاع المقدسة، جدة، ١٩٨٠م.
- سيد فرج راشد: السامريون واليهود، دار المريخ للنشر، الرياض، المملكة العربية السعودية، 1947م. ١٩٨٧م.
- السيد محمد عاشور: الصوم في الشريعة اليهودية، الطبعة الأولى، دار الاتحاد العربي، القاهرة السيد محمد عاشور:
- شاحاك، إسرائيل: التاريخ اليهودى، الديانة اليهودية وطأة ثلاثة ألاف سنة، ترجمة: صالح على سوداح، الطبعة الأولى، بيسان بيروت ١٩٩٥.
- شاحاك، اسرائيل ومتسفينسكى، نورتون: الأصولية اليهودية فى اسرائيل، ترجمة: ناصر عفيفى، الكتاب الذهبي،روزاليوسف، القاهرة ٢٠٠١.
- صـــابر طعيمة: التاريخ اليهودى العام، ٢جـــ، الطبعة الثالثة، دار الجبل بيروت، ١٤٤١هـــ ١٩٩١م.
  - صوفى أبوطالب: المجتمع العربي، القاهرة، ١٩٧٠م.
  - عائشة راتب: الصهيونية العالمية وإسرائيل، القاهرة ١٩٧١.
    - عارف باشا العارف: تاريخ القدس، القاهرة ١٩٥١م.
  - عبدالجليل شلبي: اليهود واليهودية، دار أخبار اليوم، القاهرة مارس ١٩٩٧.
- عبدالـــرازق أحمــــد قـــنديل: الأثـــر الإسلامي في الفكر الديني اليهودي، دار التراث بالقاهرة بالاشتراك مع مركز بحوث الشرق الأوسط ١٩٨٤م. – ١٤٠٤هـــ.
- عبدالرحمن بشير: اليهود في المغرب العربي، ٢٢- ٣٦٤هـ./ ٦٤٢- ١٠٧م.، الطبعة الأولى، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، القاهرة، ٢٠٠١م.
- عبدالجسيد بسن محمد الخريجي ونايف بن عبدالله الشرعان: الدينار عبر العصور الإسلامية، دار العلم، الرياض ٢٢٢هـ.
- عــبدالوهاب المســيرى: الأقليات اليهودية بين التجارة والإدعاء القومى، دار نافع، دمنهور،
   القاهرة، ١٩٧٥.

- \_\_\_\_\_: مــن هــو الــيهودى؟ البطعة الأولى، دار الشروق، القاهرة، ١٨٤١هـ \_\_\_\_\_
- \_\_\_\_\_\_: موســوعة المفاهــيم والمصطلحات الصهيونية: رؤية نقدية، مركز الدراسات السياسية والاستراتيجية بالأهرام، القاهرة ١٩٧٥.
- \_\_\_\_\_\_ : موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، ٨جــ، الطبعة الأولى، دار الشروق، القاهرة، ٩٩٩م.
- - عرفه عبده على: ملف اليهود في مصر الحديثة، مكتبة مدبولي، القاهرة، ١٩٩١م.
- عطيه القوصى: صلاح الدين واليهود، بحث منشور فى المجلة التاريخية المصرية، مج؟ ٢، القاهرة، 1940 م، ص٣٩ ٥٤.
- علــــى أحمـــــد السيد: الخليل والحرم الإبراهيمى فى عصر الحروب الصليبية ٤٩٦ ٥٨٣هـــ/ ١٠٩٩ – ١٠٩٧م، الطبعة الأولى، القاهرة ٤١٨هــ/ ١٩٩٨م.
- - على السيد على: القدس في العصر المملوكي، الطبعة الأولى، القاهرة، ١٩٨٦م.
- على عبدالواحد واف: اليهودية واليهود، بحث في ديانة اليهود وتاريخهم ونظامهم الاجتماعي
   والاقتصادى، الطبعة الثانية، لهضة مصر، القاهرة، (د.ت).
- غــازى الســـعدى: الأعياد والمناسبات والطقوس لدى اليهود، دار الجليل للنشر والدراسات والأبحاث الفلسطينية، عمان، الطبعة الأولى، ١٩٩٤م.
- فارج فيليب ويوسف كرباج: المسيحيون واليهود في التاريخ الإسلامي العربي والتركي، ترجمة بشير السباعي، الطبعة الأولى، سينا للنشر، القاهرة، ١٩٩٤م.

- فالتـــرهنتس: المكاييل والأوزان الإسلامية وما يعادفا فى النظام المترى، ترجمة د. كامل العسلى، عمان، ١٩٧٠م.
- فــؤاد حــــنين علـــى: الجــتمع الإسرائيلي منذ تشريده حتى اليوم، ٢جـــ.، معهد البحوث والدراسات العربية، القاهرة، ١٩٦٨م.
- فــؤاد حســين مزنر: أطماع اليهود وأسفارهم، دار الكتب الثقافية، بيروت ، ١٤٠٩هــــ
- قاسم عسبده قاسم: عصر سلاطين المماليك التاريخ السياسي والاجتماعي، الطبعة الأولى –
   ((عين)) للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية الهرم، القاهرة، ٩٩٨ م.
- -\_\_\_\_\_: اليهود في مصر من الفتح العربي حتى الغزو العثماني الطبعة الأولى دار الفكر للدراسات والنشر والتوزيع ، القاهرة، ١٩٨٧م.
- كاهن، كلود: الشوق والغرب زمن الحروب الصليبية، ترجمة أحمد الشيخ، ط١، القاهرة ما المام.
  - كامل سعفان: اليهود تاريخ وعقيدة، دار الاعتصام، القاهرة، ١٩٨٨.
- كاميليا أبوجبل: يهود اليمن، دراسة سياسية واقتصادية واجتماعية منذ نهاية القرن التاسع عشر
   وحتى منتصف القرن الشرين، الطبعة الأولى، دار النمير، دمشق ١٩٩٩م.
- كولز، بسول: العثمانسيون في أوروبا، ترجمة: عبدالرحمن عبدالله الشيخ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ٩٩٣م.
- كيستلر، أرثر: القبيلة الثانية عشرة ويهود اليوم، ترجمة: أحمد نجيب هاشم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩١م.
- مارجوليـــز. م.ل، ماركس. أ: تاريخ الشعب اليهودى، جـــ1، أشرف على الترجمة والإعداد: ارلانجي، إبراهام، الطبعة الخامسة، نيويورك ١٩٦٤م.
- محمد بحر عبدالجميد: اليهود في الأندلس، دار الكتاب العربي، العدد ٢٣٧، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، ٩٩٠م.
- محمـــد بديـــع شريف: مدخل لدراسة مطامع اليهود في فلسطين قديماً وحديثاً، معهد البحوث والدراسات العربية، القاهرة، ١٩٧٣م.

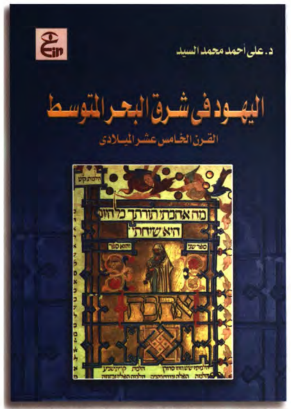
- محمد جلاء إدريس: يهود الفلاشا أصولهم ومعتقداقهم وعلاقتهم بإسرائيل، مكتبة مدبولى، القاهرة، ١٩٩٣م.
  - محمد خليفة حسن: تاريخ الديانة اليهودية، الطبعة الأولى، دار قباء، القاهرة، ١٩٩٨م.
- محمد خلسيفة حسن، النبوى جبر سراج: الجنيزة والمعابد اليهودية في مصر، عدده، سلسلة الدراسات الدراسات الدينسية والتاريخية، إصدار مركز الدراسات الشرقية، جامعة القاهرة ٩٥٩ م.
- محمـــد عـــبدالعال أحمد: بنو رسول وبنو طاهر وعلاقات اليمن الخارجية في عهدهما (٦٦٨ محمـــد عـــبدالعال أحمد: / ١٣٦١ ١٠٥١م.)، الهيـــئة المصـــرية العامـــة للكـــتاب فرع الإسكندرية، ١٩٨٠م.
- محاسن الوقاد: اليهود فى مصر المملوكية فى ضوء وثائق الجنيزة (٤٨ ٩٢٣ هـ./ ١٢٥٠ ١٥١٧م.)، الهيئة المصرية العامة للكتاب (تاريخ المصريين عدد ١٣٥)، ١٩٩٩م.
  - مراد فرج: القراؤون والربانون، القاهرة، ١٩١٨م.
- لوتسك، هارفى: عادات وتقاليد اليهود، تعريب مصطفى الرز، دار سلمى للنشر، الطبعة الأولى، القاهرة، ١٩٩٤م.
- لــويس، بــرنارد: الــيهود في ظــل الإســلام، تــرجمة: حسن أحمد بسام، مركز الدراسات العسكرية، دمشق ٩٩٥م.
- يلمـــاز أوزتونا: تاريخ الدولة العثمانية، ٢جــ، منشورات مؤسسة فيصل، استانبول، جــ١، ١٩٨٨م.
- يوسف عيد: موسوعة الأديان السماوية والوضعية، (٥) الديانة اليهودية، الطبعة الأولى، دار الفكر اللبناني، بيروت، ١٩٩٥.



رقم الإيداع ٢٠٠٦ / ٢٠٤١ الترقيم الدولى 7 - 185 - 322 - 187



ت: ۷۹۵۰۶۹۲ - ۹۹۵۰۲۳۱۲ ۵۳ شارع نوبار - باب اللوق



صمحة الغلاف الداخلي لكتاب أهاڤاه (الحب) أحد الكتب الأربعة عشرة التي تكون المشناه المعلوكة لموسى بن ميعون

