

المحتودة المراتبون

25

تأليف و. مجمّد عن إلة





النعم السلميلية : في التترير الإسلامي السسم الكتاب: الصحوة الاسلامية في عيون غربية

فَالنِّيْسِيِّ فِي دُورَ / مُعَمَّدُ عَمَّارُ فَيَ

تاريخ المثندن : عارس ١٩٩٧

رقم الإيسواع : ٩٦٠/ ١٤٢٠٠

الترقيم الدولي: 4-0549-14-977 LS.B.N-977-14

التاشينين والتوزيع

المركسن الرقيسسي: ٨٠ النطقة الصناعية الوابعة - مدينة ١٠ اكتربر : WY: YA - 17. YW.

قاكس: ١١١/٣٣٠٠٩٩٠،

مركس التسوريسيع: ١٨ شارع كامل صلاقي - الفجالة - القاهرة

ت ۱۲۸۶۰، ۲۰ - ۱۸۸۰، ۴۵ - فاکس ۲/۸۹۰، ۲۵۸، ۲۰

إدارة النشي .... ٢١ ش احمد عرابي (برج النهضة) الهندسين - القاهرة TETTETT STATES AND THE TETTET AND TH



# مصطلح الأصولية ؟؟

فى «الملف» الذى أعدته ونشرته مجلة (الوسط) - فى أعدادها السبعة - ٩٦ - ١٠ الصادرة من ٢٩ - ١١ - ١٩٩٣م إلى ١٠ - ١ السبعة - ٩٦ - ١١ الصادرة من ١٩ - ١١ - ١٩٩٤م إلى ١٠ - ١ الصولية» المعاصر للظاهرة « الأصولية» الإسلامية ، وخاصة فى العالم العبربي . . طالعنا أراء ثلاثين مستشرقا ، من أبرز أعلام الاستشراق المعاصر - بل إن من بينهم من هم أبرز المستشرقين المعاصرين بإطلاق . .

كذلك مثل هؤلاء المستشرقون أهم شعوب الغرب ، المهتمة بالعالم الإسلامى ، والمتابعة لقضاياه . . وغطت تخصصاتهم مختلف ميادين وحقول علوم الاستشراق - الأكاديمى منها والسياسى . . الأدبى منها واللغوى . . الاجتماعى منها والاقتصادى ٠ ، الدينى منها والدنيوى . . القديم منها والحديث والمعاصر - كما غطت منطلقاتهم أغلب مناهج ومذاهب وفلسفات الغرب فى النظر والبحث والتحليل . . وأيضا تنوعت التجارب التاريخية والمعاصرة لشعوب هؤلاء المستشرقين وحكوماتهم وتفاوتت من نزعات وحملات الاستعمار لعالمى العروبة والإسلام . .

الأمر الذي جعل ويجعل لهذا «الملف» ميزة البلورة للصورة الغربية ، الأقرب إلى التكامل ، عن «الظاهرة الإسلامية» في ديار العروبة والإسلام ، وفي المهاجر التي تعيش فيها أقليات إسلامية .

فهذا «الملف» ليس رأى مستشرق - مهما بلغ علمه . . وكان حظه من الإنصاف أو التحامل . . ولا رأى مؤسسة بحثية - مهما كان حظ موقعها من الصداقة أو العداوة . . ونصيب باحثيها من الموضوعية أو الذاتية . . وإنما هو «بانوراما» الرؤية الغربية - من روسيا إلى أمريكا - عبر إيطاليا وفرنسا وألمانيا وهولندا واسبانيا وإنجلترا - . . فكأنه «العدسة الغربية اللاّمة» للظاهرة الإسلامية بعامة ، وفي العالم العربي على وجه الخصوص . . ويكفى - في الدلالة على ذلك - أن تكون هذه «العندسنة» قند جنمعت رؤى «جاك بيرك» ، و «مكسيم رودنسون» ، و «دومينيك شوفالييه» و «بیارتیسه» من فرنسا - و «هومی بابا» ، و «روبن أوستل» ، و «فردها لیدای» ، و «دیریك هوبوود» ، - من إنجلترا - و «فیتالی ناوومكين» ، و «الكسندر سميرنوف» ، و «آرتور سعادييف» - من روسیا - و «بیدرو مارتینیث مونتانیث» ، و «کارمن رویث» ، و «مرثیدس دیل آمو» ، و «فرناندو دی آغریدا» ، و «رودولف بیترز» ، و «یان بروخسمان» ، و «یوهانس نانسن» - من هولندا - و «روجر أوين» ، و «جون فول» ، و «جون إيسبوسيتو» ، و «ريتشارد بوليت» - من أمريكا - و «إيزابيلا كاميرا دافليتو» ، و «فرانشيسكو غابرييلي,»، و «دانييلا أسالدي»، و «آداليندا غاسباريني»، و «سلفاتوری بونو» ، و «کالاودیو لویاکونو» - من إیطالیا -و «جودرون کرامر» ، و «أردموته هيللر» ، و «ستيفان فيلد» ، و «أودو شمتا ينباخ» ، – من ألمانيا – . .

يكفى أن تضم هذه «العدسة» رؤى أعلام الاستشراق هؤلاء ، لتكون - بحق - «عدسة لامّة» لرؤية الغرب «للشأن الإسلامي» الذي تصاعد الجدل حوله في هذه السنوات . .

وبسبب من قيمة ومكانة هذه الرؤية الاستشراقية لأخطر شئوننا المعاصرة ، كانت الوقفة الجادة والمتأنية التي وقفتها حيال هذا «الملف» . . والتي أقدم معالمها إلى القارئ في هذه الصفحات . .

\* \* \*

ولقد أثرت في دراسة هذا الملف ، والتقويم لوجهات نظر أصحابه ، أن أعتمد منهاج «التفكيك والتركيب» سبيلا «للتحليل والتقويم» . . الأمر الذي وضع ويضع يدنا على أهم المعالم التي رآها هؤلاء المستشرقون في صورة «الحالة الإسلامية» ، ورسموها في إجاباتهم على الأستلة الثلاثة التي سألهم الإجابة عنها مراسلوا (الوسط) - فيصل جلول (فرنسا) ، عمار الجندي (بريطانيا ، الولايات المتحدة) ، إسماعيل زايد (هولندا) ، عرفان رشيد (إيطاليا) ، شوقي الريس ، طلعت شاهين (إسبانيا) ، إيغور تيموفييف (روسيا) ، عبد الفتاح خليل (ألمانيا) - . . وهي الأسئلة التي تقول :

١ - كيف تفسر الظاهرة الأصولية ، وما يحدث في العالم العربي اليوم؟
 ٢ - ماهو ، في رأيك ، انعكاس هذه الظاهرة على العلاقة بالغرب ،
 وعلى المهاجرين العرب والمسلمن؟

٣ - ما الذي يميز الحركات الأصولية بين بلد عربي وآخر ، وكيف ترون إلى مستقبل تلك الحركات عموما؟ .

ولقد أثمر «التفكيك . . والتركيب . . والتحليل» لإجابات المستشرقين على هذه الأسئلة . . أثمر «خارطة» الرؤية الاستشراقية للظاهرة الإسلامية ، تلك التي تميزت في تضاريسها ومعالمها خمس قضايا : أولها: قضية مصطلح «الأصولية» . . ومواقف المستشرقين من صدق تعبيره عن الحالة الإسلامية وحركاتها؟

وثانيها: قضية التنوع والوحدة في فصائل الحركة الإسلامية وتوجهاتها . . ومداها؟ . . وميادينها؟ ودلالتها؟ . . وتوجهاتها . . وقالشها: الأسباب الفكرية . . والمادية - التاريخية . . والمعاصرة تالداخلية . . والحارجية - التي أفرزت وأثمرت وأبرزت هذه الحركات الإسلامية ، وهذا المد الإسلامي؟ . .

ورابعها: مشكل العلاقة بين المد الإسلامي وبين الغرب؟ . . ومدى ما في الحديث عن خطر المد الإسلامي على الغرب من حقيقة أو وهم؟ . . ومن هو الصانع الحقيقي والأكبر «لصورة هذا الخطر»؟ . .

وخامسها: نظرة على المستقبل . . وهل لهذه الحركات الإسلامية من هذا المستقبل نصيب؟ . . وإن كان لها منه نصيب ، فما هو حجمه ؟ . . وماهى الشروط التي لابد من توافرها حتى لا ينبذ هذا المستقبل تلك الحركات على «قارعة التاريخ» – وفق عبارة أحد المستشرقين – ؟! . . .

تلك هي معالم «الخارطة» التي رسمتها إجابات ثلاثين مستشرقا – مثلوا مدارس الاستشراق الغربي . . وتيارات حضارته . . وألوان أيديولوجياته – ومرجعيات دياناته . . ومصالح دوله وقومياته وتكتلاته . . ودرجات ألوان الطيف في علاقات هذا الغرب بوطن العروبة وعالم الإسلام – . .

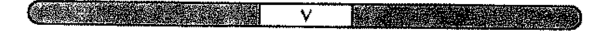
وهى «الخارطة» التى أحسبها من أهم الصور التى رسمها علماء الغرب للظاهرة الإسلامية . . التى هى أعظم وأخطر ظواهر العصر الذى نعيش فيه . . والتى استحقت ، للذلك ، أن نقف أمامها وقفة جادة ، تليق بما بذل فيها من جهد ، وبما لموضوعها من آثار تزلزل واقعنا العربى والإسلامى زلزالا شديدا . . ! . .

## مصطلح «الأصولية»:

لقد رفض أغلب المستشرقين إطلاق مصطلح «الأصولية» بمعناه الغربى ، المحمل بالدلالات السلبية ، على الحركات الإسلامية . . ورفضوا المساواة بين الإسلام – في علاقته بالسياسة والدولة – وبين الديانات الأخرى . . وحتى الذين أطلقوا على «حركات العنف والراديكالية» الإسلامية مصطلح «الأصولية» ، رفضوا التسوية بينها وبين أصوليات الديانات الأخرى . . وذلك ، لدورها الإحيائي – الأخلاقي والروحي – . . ولبرامجها ، التي تصنفها في «حركات التغيير» ، وليس في «التقليد والجمود الأصولي» – كما هو حال الأصوليات الغربية – ولتميز مرجعيتها الإسلامية عن المرجعيات الدينية للأصوليات الأخرى . .

ولفت كثير من المستشرقين الأنظار إلى ما أسماه أحدهم به «الأصوليات الليبرالية الغربية» ، الطامعة في اقتصاديات العالم الإسلامي وموقعه الاستراتيجي . . وإلى حملة هذه «الأصوليات الليبرالية» على العرب والمسلمين ، وذلك بإلصاق مصطلح «الأصولية» - ذي المعنى السلبي - على الحركات المعارضة للنموذج الغربي - الذي فشلت تطبيقاته في الواقع العربي - والمعارضة لنظم الحكم الفاشلة والعاجزة والفاسدة والتابعة ، التي حكمت في حقبة مابعد الاستقلال . .

نعم . . رأى أغلب المستشرقين هذه الآراء . . ولما كنت على يقين من أن هذه الآراء التى ارتأها هؤلاء « العلماء الغربيون» ستصدم كثيرا من «مثقفينا المتغربين» ، وستبرز التفاوت بين « علم الأثمة» و «جهل المأمومين» . .! . . فلقد آثرت عرض اراء علماء الاستشراق



فى كل هذه القضايا بذات النصوص التى كتبوها ، والتى نشرتها (الوسط) فى هذا «الملف» الفريد! . .

فأبرز المستشرقين الغربيين - إن لم يكن عميدهم - «جاك بيرك» - يرفض إطلاق مصطلح «الأصولية» على الظاهرة الإسلامية . . ويدعو إلى التمييز، في الله الإسلامي، بين عامة «المسلمين» وبين «الإسلاميين» ، الذين يحملون بديلا إسلاميا للمدرسة الغربية ونموذجها في التحديث . . فيقول : «أنا أرفض تعبير «الأصولية» ، لأنه آت من النزاعات داخل الكنيسة الكاثوليكية الفرنسية ٠٠٠ هناك مسلمون (العامة) ، وهناك الإسلاميون الذين يشددون على قدرة الإسلام على إيجاد حلول مناسبة لمشاكل الحياة اليومية ، وقدرته على بناء دولة ومؤسسات وهؤلاء لا يقفون عند الطبيعة الدينية للإسلام فقط . هذه أطروحة من نسميهم الإسلاميين . . إنها حركات تسعى إلى تقريب العالم العربي من منابعه . . ولذيهم خطابات تجعلهم مختلفين بعضهم عن بعض ، لكنهم يلتقون في الدعوة إلى الرجوع إلى الأصول ، وبخاصة إلى القرآن ، ويدعون إلى إعادة تأصيل القرآن باعتباره قادرا على تقديم الحلول للمشاكل التي يطرحها العالم المعاصر . يطرحون ذلك في مواجهة المجتمعات التي وضعت نفسها منذ ١٠٠ سنة في مدرسة الغرب ولم تحقق النجاحات المطلوبة» . .

قالظاهرة الإسلامية - في رأى «جاك بيرك» - ليست «أصولية» - بالمعنى السلبى الغربى لهذا المصطلح - وإنما هي حركات إسلامية تسعى إلى تقريب مجتمعاتها من منابعها، وإقامة دولة ومؤسسات تقدم حلولا لمشكلات العصر، إنطلاقا من مرجعية

القرآن ، بدلا من مرجعية المدرسة الغربية التي لم تحقق النجاحات المطلوبة على امتداد المائة عام الماضية . .

ومع «جاك بيرك» تقف الأغلبية الساحقة من المستشرقين - الذين استطلعت (الوسط) آراءهم - فـ «روجر أوين» - أمريكا - يرى أن مصطلح «الأصولية» مصطلح غربى ، أسىء استعماله عندما أطلق على الحركات الإسلامية العنيفة ، ويقول: « أرى أن كلمة الأصولية أسىء استعمالها لوصف الفاعلية الدينية الإسلامية (العنيفة) في الشرق الأوسط، وكانت صيغت أصلا في الغرب لوصف حركة قامت أوائل القرن الحالى ، وتميزت برفضها عددا من مظاهر الحياة الحديثة المعاصرة . .» .

فهو يرفض وصف «الأصولية» - بالمعنى الغربي - حتى لحركات العنف والراديكالية الإسلامية! . .

ويضيف «جون إيسبو سيتو» - أمريكا - إلى هذا الرأى ، التنبيه على خطأ اعتبار الإسلام معادلا للأصولية ، بالمعنى الغربى ، فيقول : «من الخطأ اعتبار الإسلام معادلا للأصولية . . واعتبار الأصولية مرادفة للتطرف والإرهاب» . .

أما «هومى بابا» - بريطانيا - فإنه يضيف إلى هذه الآراء حقيقة ملفتة للأنظار، وذلك عندما يتحدث عن وجود «أصولية ليبرالية» غربية هى التى تقود حملة إلصاق مصطلح «الأصولية» - بمعانيه الغربية السلبية - على الظاهرة الإسلامية في العالم العربي، لتفتعل منه عدوا بديلا للشيوعية، فيقول: «الأصولية: كلمة ذات دلالة سلبية تلصق بالعالم العربي.. مع أن الظاهرة عالمية . بل هناك الإرث التحديثي، الذي غدا «أصولية ليبرالية ديمقراطية» نجدها في الولايات المتحدة ومعظم الدول الأوربية . . والأصوليون

الليبراليون الديمقراطيون ، الذين ابتهجوا بموت الشيوعية وانتصار القيم الرأسمالية الليبرالية ، يواصلون الترويج للعالم الإسلامي كبديل من «إمبراطورية الشر» السوفياتية ، واهتمامهم بالوطن العربي يعود أساسا إلى غناه بالثروات الطبيعية والاستراتيجية ، كما سيتابعون مطالبة المهاجرين ، من مسلمين وغيرهم ، بالتخلي عن تاريخهم وثقافتهم والاندماج بالشعب «المضيف» ، أو بتحمل معاناتهم على يد العنصرية المؤسساتية والعامة» . .

فنحن - برأى المستشرق البريطاني - أمام «مؤامرة» «أصولية ليبرالية غربية» على ثروات العالم العربي وموقعه الاستراتيجي وثقافته وتاريخه . . وهي تتوسل إلى تحقيق مقاصدها بهذه الحملة التي تلصق بالعرب وبالمهاجرين العرب الصفات السلبية لمصطلح «الأصولية»! . .

أما «روبن أو ستل» - بريطانيا - فيرى في مصطلح «الأصولية» مصطلحا عاجزا عن التعبير عن التنوع الموجود في الظاهرة الدينية الإسلامية ، فيقول: «لدى - مثل كثيرين - مشكلة مع عبارة «الأصولية» ، فهي تفتقر إلى التحديد والدقة ، وتستخدم على نحو سائب جدا في وصف أفراد وجماعات وحركات شديدة الاختلاف في العالم الإسلامي ، مثل:

(۱) الصحوة الدينية منة سنة ١٩٧٠م في دول جميع مواطنيها أو معظمهم مسلمون .

(ب) الأيديولوجيا السياسية الجبارة التي قبضت على بعض بلدان العالم العربي خلال السنوات العشرين الأخيرة حتى صار الإسلام سمة رئيسية للخطاب السياسي . . (جـ) الرغبة في وضع الشريعة من جديد موضع التطبيق.

. . إن الصورة المألوفة للأصولى هي نمطية مكرسة واختزالية ، وهي عاجزة حتى عن إيضاح التنوع الموجود في الأصولية ذاتها . .»! . .

ومن روسيا، يرى «فيتالى ناوومكين»: أن وصف «الأصولية»، بمعناه السلبى الغربى، لا ينطبق على الواقع الإسلامي. . وأن سلبيات الحركات الإسلامية هي «التطرف» أما إيجابياتها فهى: العودة إلى الأصول الدينية، والأصالة الشعبية، ومحاولة إيجاد طريق خاص لتطور المجتمعات العربية والإسلامية . . فيقول: «مصطلح الأصولية الإسلامية»: مصطلح أطلق في الغرب، ولا ينطبق بدقة على الحياة الواقعية . ففي الأصولية نفسها شحنة إيجابية وشحنة سلبية . ومن الأصح الحديث عن ظاهرة التحرك إيجابية وشحنة سلبية . ومن الأصح الحديث عن ظاهرة التحرك ما يقصده عادة أولئك الذين يضمنون مفهوم «الأصولية» معنى ما يقصده عادة أولئك الذين يضمنون مفهوم «الأصولية» معنى سلبيا . أما الأصولية نفسها ، كعودة إلى الأصول الدينية ، وأصالة هذا الشعب أو ذاك ، ومحاولات لإيجاد طريق التطور الخاص ، فقد يكون له طابع إيجابي أيضا» . .

فنحن - برأى «فيتالى ناوومكين» - أمام ظاهرة «التحرك الإسلامي أو الإسلامي السياسي» . . ولسنا أمام «أصولية» بالمعنى الغربي . .

أما المستشرقة الإسبانية «كارمن رويث» ، فإنها تنتقد استخدام مصطلح «الأصولية» ، للتعبير عن الظاهرة الإسلامية ، لأنه مصطلح غامض ، لا يميز استعماله بين الأصولية التي قثل الأصالة الحضارية ، وبين رد الفعل الراديكالي على العدوان الواقع على الذات الحضارية من الخارج والداخل . . وترى أن الأصولية ، بمعناها

الشائع ، تتعارض مع روح الدين الإسلامى . . ثم تدعو إلى التمييز بين «أصوليات الدول» ، التى تتحالف مع القوى الخارجية ، وبين «أصوليات الجماعات» ، التى تختلف من بلد إلى آخر . . فتقول : «إن لفظة «أصولية» مشوبة ببعض الغموض ، فهى أحيانا يراد بها التمسك بمبادئ أخلاقية لا يجوز التخلى عنها ، وأحيانا أخرى تأتى رديفة للراديكالية السياسية من حيث كونها نمطا أو شكلا لعلاقة بين مواطنين في مجتمع واحد ، أو بين دولة وأخرى على الصعيد العالمي . . الأصولية هي الفرع الديني الطالع من جذع الأصالة بمفهومها الحضاري العام . . والأصولية الراديكالية هي ردة فعل بدائية للدفاع عن الذات إزاء شتى أشكال العدوان والظلم فعل بدائية للدفاع عن الذات إزاء شتى أشكال العدوان والظلم الإسلامي . وهناك أصوليات الدول ، التي تتحالف عادة مع القوى الأجنبية . . وأصوليات الدول ، التي تتحالف عادة مع القوى وفيما بينها ضمن بلد إلى آخر ،

وعلى درب الدعوة إلى التمييز بين «الدين» وبين «الأصولية» بالمعنى الغربى ، تمضى المستشرقة الإيطالية «إيزابيلا كاميرادا فليتو» . . فالحركات الأصولية ، بالمعنى الغربى ، هى حركات فاشية رجعية تستخدم الدين درعا وشعارا للتأثير فى الناس . . فتقول : «لا أرى ضرورة موضوعية أو فلسفية للربط بين الدين والظاهرة الأصولية ، التى هى نتاج منطق سياسى . فأنا أفضل ، فى هذه الحالة ، الحديث عن حركات سياسية ذات طابع رجعى أو حتى فاشى فى بعض الأحيان ، تستخدم الدين درعا وشعارا للتأثير على فاشى فى بعض الأحيان ، تستخدم الدين درعا وشعارا للتأثير على فاشى فى بعض الأحيان ، تستخدم الدين درعا وشعارا للتأثير على فاشى بي بعض المحورة فى العالم الإسلامى فحسب ، بل هى موجودة فى الغرب أيضا . .»

أما المستشرق الألماني «أودو شتا ينباخ» ، فيرى أنها حركات «إسلاموية» - وليست أصولية - لأنها حركات سياسية ، تسعى للاستيلاء على السلطة كي تطبق مبادئ الدين . . «إنها حركات سياسية . . هدفها الاستيلاء على السلطة ، لتطبيق مبادئ الدين . . فسالدين يتسحسول ، مع الأصسوليين ، إلى نوع من الأيديولوجيا . . لذا تراني أقترح ، عوض «الأصولية» ، مصطلحا أخر هو «الإسلاموية» . . »! . .

وإذا كان المستشرق الفرنسي الشهير «مكسيم رودنسون» ، قد استخدم المصطلح - «الأصولية» . . ، فلقد دعا إلى تمييز الأصولية الإسلامية عن الأصوليات الدينية الأخرى ، وذلك لتميز الإسلام عن الديانات الأخسري ، بأنه دين ودولة ، فله أصسول في الدولة والسياسة . . «إن الأصولية الإسلامية متميزة عن الأصوليات الأخرى- وخاصة المسيحية - بسبب تميز الإسلام ، ، فليس في المسيحية دولة . . أما الإسلام فالأمر فيه مختلف . . كانت لديه في «المدينة» سلطات سياسية كاملة وسلطات روحية ، وكان يرد على كل أنواع الأسئلة التي تطرح ، ويقدم حلولا للمشاكل من كل نوع . . وحتى عندما اختلف الوضع ، ظل غوذج «المدينة» موجودا على الدوام ، وفي كل الظروف التي ساءت فيها الأوضاع ، كان التفسير الذَّى يقدم هو أن ما أصابنا سببه ابتعادنا عن الأصول . .» . ونفس الرأى - الذي يميز بين الإسلام والديانات الأخرى - يراه المستشرق الهولندى «يان بروخمان» ، الذي يقول: «من الناحية النظرية كل المسلمين أصوليون ، كما أن الإسلام هو دين ودولة ، أما من الناحية العملية ، فالأمر ليس كذلك . وإذا أخذنا مصر كمثال ، نرى أنها دولة إسلامية إداريا ، ولكنها ليست ثيوقراطية على الطراز المألوف ، بل دولة مدنية . وإذا أردنا رصد العلاقة بين الدين والسياسة في العالم الإسلامي ، نجد أن الإسلام كدين مرتبط بشكل لافكاك منه بالسياسة . والسبب يرجع إلى التاريخ الإسلامي ، ونشأة هذا الدين ، فهو بدأ كدولة ثم انتشر . .»

فنحن أمام عيز مصدره الإسلام ذاته ، وإذا كانت الأصولية بالمعنى الغربى رفضا للدولة المدنية ، ودعوة إلى دولة ثيوقراطية ، فإن الدولة الإسلامية هي دولة مدنية مرجعيتها دين الإسلام! . .

أما المستشرق الفرنسي «دومينيك شوفالييه» ، فهو يضيف إلى نفى الشبه بين الأصولية الإسلامية والأصولية المسيحية - التي يراها متميزة بالتطرف! . . يضيف وجهة نظر تقول : إن الظاهرة الإسلامية هي حركة إحياء وتجديد ديني ، تستهدف التحرير - في الأخلاق والسياسة معا - . . وهي ليست بنت السنوات الأخيرة ، فالعودة إلى الأصول والينابيع قد عرفها العرب والمسلمون منذ تيار الإحياء الديني الذي قاده محمد عبده ورشيد رضا . . «فالأصولية الإسلامية لا تشبه الأصولية المسيحية ، والأخيرة تميزت بالتطرف . والفكر الإسلامي الأصولي يقدم نفسه بوصفه عودة إلى الأصول، وهذه الظاهرة ليست جديدة . إن الفكر العربي والإسلامي ، منذ نهاية القرن التاسع عشر ، يستند إلى مبدأ الرجوع إلى الينابيع ، وبعض مفكري الأصوليين والحركات الإسلامية يرجع اليوم إلى من سبقه في هذا الجال ، أعنى بذلك محمد عبده ، ورشيد رضا ، أو أخرين . فالحركة الأصولية الإسلامية مختلفة عاما عن الأصولية الكاثوليكية بزعامة المونسنيور لوفيفر ، ولا مجال للمقارنة بين الحركتين ، وإذا كان لابد من مقارنة ما ، فإن هذه المقارنة تصلح مع حركات التحرير الدينية التي ظهرت في أمريكا اللاتينية . . لقد

غت الحركات الإسلامية كحركات أخلاقية وسياسية في أن ، وهي تلعب دورا على المسرح السياسي» . .

فهي إذن حركات إحياء ديني ، والسياسة بعد من أبعادها . .

ومع هذا التحليل يقف المستشرق الإيطالي «سلفاتوري بونو» ، الذي يرى في الأصولية الإسلامية دعوة إلى العودة لجوهر الدين والأصول والجذور ، واعتماد المبادئ الأساسية للإيمان ، ووضع كل ذلك في عارسة إنسانية جادة . . أما «التطرف والعنف والإرهاب» ، فإنها «الصورة» التي يصنعها الإعلام ، ويقدمها على أنها الأصولية الإسلامية ! . . «إن أي معرفة موضوعية ، وأبسط نظرة إيجابية إلى الموضوع ، تقتضى رفض ما سعت أجهزة الإعلام إلى ترسيخه في الخوضوع ، تقتضى رفض ما سعت أجهزة الإعلام إلى ترسيخه في أذهان الناس ، من ربط بين الأصولية الإسلامية ومعاني التطرف والعنف ، وحتى الإرهاب . فالأصولية جوهرها الدين ، وأساسها العودة إلى الأصول والجذور ، واعتماد المبادئ الأساسية للإيمان ، وذلك لتأكيد هذه المبادئ وعارستها بجد وصراحة . ويصح هذا ونضا على الديانات السماوية الأخرى التي شهدت عبر تاريخها أيضا على الديانات أصولية» .

وهو نفس ما يقوله المستشرق الروسى «الكسندر سميرنوف»: «لا يجوز الخلط بين الأصولية الإسلامية والتعصب أو التطرف، لأن الأصولية تعبر عن مفهوم أوسع»

وإذا كانت الأصولية - برأى المستشرق الأمريكى «جون فول» - هى محاولات تغيير اجتماعى ينسجم مع العقيدة والإيمان والتقاليد العريقة . . فإنها ليست كلها رجعية ومحافظة ، ولا هى دائما عنيفة وراديكالية . . ففيها ظواهر عديدة ، تتعدد بتعدد المناهج والتجارب ، في الواقع المتغير ، محليا وعالميا . . «فالأصولية ، في العالم الراهن ،

ليست ظاهرة واحدة ، بل تجتمع تحت تلك التسمية مجموعة من التجارب و «الظواهر» التى تعكس مناهج عدة في مقاربة الطبيعة المتغيرة للمجتمعات المحلية والعالمية . ولا يجوز اختصار الأصوليات إلى نزعات محافظة تبغى إيقاف التطور ، كما أنها ليست فقط مساعى رجعية ، القصد منها هو إعادة عقارب الساعة إلى الوراء ، إلى ظروف اجتماعية - سياسية منقرضة . بل إنها محاولات تهدف إلى تغيير المجتمع ، بشكل ينسجم مع تصورات معينة ، وتقوم هذه التصورات على تقاليد عريقة ، وعلى المكانة التى تحتلها العقيدة والإيمان في مجتمع ما . وقد تكون هذه الجهود ، الساعية إلى التغيير ، راديكالية في بعض وجوهها ، تميل إلى العنف ، وربما كانت أحيانا أخرى برامج هادئة لتحول اجتماعي سلمي . . إنها تختلف من حيث الوسائل التي تلجأ إليها للتغلب على الظروف المكرسة : الهجرة ، أو الإصلاح والتجديد . .» .

فالأصولية - في هذا الرأى -: حركة تغيير اجتماعي ، مرجعيتها الدين والإيمان الديني السائد في المجتمع . . فهي إصلاح وتجديد ، تختلف وسائله باختلاف التحديات التي تواجهها .

أما المستشرق الإيطالي الشهير «فرانشيسكو غابرييلي» ، فإنه يفضل «الأصولية» على «القومية» . .

فالأصولية الإسلامية تدعو إلى «الكونية الإسلامية» ، فهى أكثر إنسانية وأوسع أفقا من القومية ، التى تقف اهتماماتها عند شعب واحد بعينه . . والخيار الديني – عنده – أفضل من الخيار القومى ذى الطابع الغربي . . وإذا كنا نرفض من الأصولية «العنف» ، فإن القومية ليست أقل عنفا من الحركات الأصولية . . «إن «النظرية» الأصولية . . تنطوى ، بشكل من الأشكال ، على بعض الإيجابية ،

قياسا إلى الحركات القومية البحتة التى تتميز بها بعض الدول الغربية . «الأصولية» تنادى إلى «الكونية الإسلامية» ، وهى تعبير عن الرغبة في لم شمل كل الشعوب ، لاشمل شعب واحد بذاته . من جانب آخر ، ليس بإمكاننا أن نغض الطرف عن أحد المظاهر التي تمتاز بها الحركة الأصولية ، أى «العنف» الذي يبرز في حالات كثيرة . فهذا المظهر يحول الحركات نفسها إلى سبب وحافز للقلق . لكن الرغبة التي يعلن عنها بعض الحركات الأصولية في تطبيق مبادئ الدين ، بغض النظر عن الاختلافات والتباينات القومية والاجتماعية ، أمر يمثل خيارا إيجابيا ، وأنا - (والكلام الغابرييلي) - أفضله في بعض الأحيان ، على خيارات ليست أقل عنها من الحركات الأصولية نفسها» .

ومن إيطاليا - أيضا - يأتى رأى المستشرق «كلاوديو لوياكونو» ، الذى يرفض فى الأصولية التعصب ورفض الآخر . . ويتحدث عن إيجابياتها - وهي عنده أكثر من السلبيات - وذلك من مثل الدعوة إلى العدل والحرية والأصالة فى الهوية الثقافية والروحية . . فيقول : « ظاهرة الأصولية فيها إيجابيات كثيرة . . منها التعطش إلى العدالة والحرية ، ومعاداة أشكال الديكتاتورية والسلطوية ، والسعى إلى استعادة الأشكال التقليدية التي تأقلمت مع أصعب الظروف ، وصمدت مع مرور الزمن ، في كثير من البلاد العربية والإسلامية . وما يلفت النظر أيضا ، ويثير الإعجاب بين تجليات الأصولية التي نتفق معها : نزعة المحافظة على الهوية الثقافية والروحية الخاصة ، والرغبة في تحقيق ذلك ضمن إطار اجتماعي والروحية الخاصة ، والرغبة في تحقيق ذلك ضمن إطار اجتماعي أقل ظلما وعسفا . . أما الملامح السلبية التي تثير الاستنكار ،

فتتلخص في حالة التعصب ، ورفض من يمتلك آراء ثقافية وقيما فكرية مغايرة ومختلفة» .

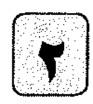
وعلى حين يتقق المستشرق الألماني «ستيفان فيلد» مع الذين يرفضون التسوية بين الإسلام والأصولية . . فإنه يدعو إلى عدم اختصاص الأصولية بالمسلمين وبالعالم العربي ، ففي الغرب أصولية أكثر عنفا «فالأصولية ليست ظاهرة إسلامية فقط ، إنها أيضا ظاهرة مسيحية ويهودية . . وهي ليست حكرا على منطقة محددة . . وإذا ما كانت الأصولية في العالم العربي والإسلامي ترفض العنف في الخطاب العلني وتمارسه في الخيفاء ، فيان الأصولية الجديدة في ألمانيا – التي تحرق الأتراك أحياء في بيوتهم – تقر بالعنف في القول وفي الفعل . وعلينا أن نتحاشي كليا الربط بين الدين الإسلامي وبين أفراد وزعماء ، مثل الخميني أو غيره ، بين الدين الإسلام أكثر شمولية من أن نحصره في أي شخص أو أي مفكر . ثم إن التراث الإسلامي متعدد ومتنوع ، فيه المعرى وابن رشد وابن خلدون وابن تيمية وابن عربي والجاحظ وغيرهم . . لذا يتحتم علينا أن نخرج الإسلام من الدوائر الضيقة التي يحصره فيها البعض . .» .

أما المستشرق الهولندى «يوهانس يانسن» فإنه يرى فى الأصولية دعوة لتسطيح الدين واختزال روحانيته الواسعة الشاملة ، وتحويله إلى مجرد أيديولوجيا تتطلع إلى إجراء تغييرات فى نظام الحكم . . وهو يراها كذلك فى كل الديانات . . «فالظاهرة الأصولية – فى كل الديانات - هى دعوة لتسطيح الدين وتقليصه من تقاليد روحية واسعة شاملة إلى أيديولوجيا محددة ، تتطلع إلى إجراء تغييرات فى نظام الحكم» . .

وتشذ معه - عن ما يشبه الإجماع من المستشرقين الذين شاركوا في «الملف» - فتسوى بين الأصولية العربية والأصوليات الأخرى - المستشرقة الإيطالية «آداليندا غاسباريني» ، التي تقول: «ليس هناك اختلاف جوهرى بين الأصوليات العربية والأصوليات التي ظهرت وتظهر في أوربا أو في أمريكا ، فكل هذه الظواهر ردود فعل تتمسك بزمن غابر ، متخلف ، قياسا إلى الواقع المعاش» . .

على حين تراوحت آراء كل الذين عرضوا رأيهم في مصطلح «الأصولية» ، بين رفض إطلاقه على الظاهرة الإسلامية . . أو قبول إطلاقه مع التأكيد على تميز الأصولية الإسلامية عن غيرها . . وذلك لما رأوا فيها من دعوة إلى الإحياء الديني هي أوسع من الإسلام السياسي ومجرد الأيديولوجيا . . ولما لمحوا في برامجها من دعوة إلى التغيير ، ومحاولة لتحرير الذات العربية والإسلامية من قهر النموذج الغربي الذي سعى ويسعى لإلغاء ثقافة المسلمين وتاريخهم . . ولما قالوه عن تميز مرجعيتها – الإسلام – عن المرجعيات الدينية الأخرى ، بماله من علاقة بالدولة والسياسة ، ومن ثم قيامه بدور النموذج لكل حركات الإحياء والتجديد الإسلامية على مر تاريخ المسلمين . .

تلك هي وقفة الاستشراق الغربي المعاصر أمام مصطلح «الأصولية»، في علاقته بالحركات الإسلامية . . وهي درس في «الفكر الغربي» نجد أنفسنا مدعوين إلى أن نتعلم منه الكثير؟! :



# أسياب صمود المد الإسلامي

كانت القضية الرئيسية الثانية ، في «ملف» (الوسط) - الذي استطلعت فيه آراء علماء الاستشراق في الظاهرة الإسلامية - «الأصولية» - هي : الأسباب التي أثمرت وأبرزت هذه الظاهرة ، على نحو غير مسبوق في التاريخ العربي والإسلامي الحديث ؟؟ . ولقد طوف كثير من المستشرقين حول هذه القضية فجاءت إجاباتهم - مجتمعة - لتحيط بكل الأسباب الذاتية والموضوعية . الداخلية والخارجية . الحضارية والفكرية والاقتصادية والاجتماعية والسكانية . والخ . . الخ . . بحيث لم تغادر إجاباتهم سببا من الأسباب - الرئيسية أو الثانوية - التي أفرزت وأبرزت المد الإسلامي على هذا النحو المثير! . .

ولقد كان هناك ما يشبه الإجماع بين المستشرقين على أن العالم العربى والإسلامي يعيش أزمة عميقة ، حضارية وثقافية وحياتية ، فتحت الطريق أمام المد الإسلامي ، وساعدت على تعاظمه ، باعتباره «البديل الإسلامي» ، المناسب لذاتية الأمة وهويتها ، الرافض لتقليد النموذج الحضاري الغربي في التحديث . وذلك ، بعد فشل النموذج المغربي العلماني - بشقيه : الليبرالي الرأسمالي . . والشمولي الاشتراكي - في تحقيق مقومات النهوض للعرب والمسلمين في أي من ميادين النهوض . . وفشل نظم

الحكم ، التى حكمت فى حقبة ما بعد الاستقلال ، فى حل الأزمات السياسية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية ، وذلك لتقليدها للنموذج الغربى ، وغرقها فى الفساد والاستبداد . . وكرد إسلامى على الإذلال الاستعمارى للقوميات الإسلامية ، الذى حاول تجريد هذه القوميات من ثقافتها وتاريخها . .

نعم . . كان هناك ما يشبه الإجماع على هذه المعالم للأزمة الحضارية التى يعيشها العرب والمسلمون ، والتى أفرزت وأبرزت هذا «البديل الإسلامي» ، الذي تعلقت به الجماهير عندما بشرتها به الحركات الإسلامية المعاصرة . .

فالمستشرق الأمريكي «جون إيسبوسيتو» يرى هذه الظاهرة طبيعية تماما . ففي سياق الإحياء الديني العالمي، والشامل لجتمعات وديانات عديدة ، يجب أن نفهم الصحوة الإسلامية ، التي لا ترفض «التحديث» بإطلاق ، وإنما ترفض «التخريب» والتبعية للغرب ، وتقدم بديلا دينيا وثقافيا وسياسيا واقتصاديا في الميادين التي أخفقت فيها الحركة العلمانية ، وبديلا لفساد الطبقة الحاكمة . ويقول : «إن الصحوة الإسلامية نابعة من الأزمة السياسية والاجتماعية والدينية التي يشهدها العالم الإسلامي . وهذه الأزمة تشهد قضايا دينية وثقافية . وأخرى تتعلق بالهوية الوطنية ، والشرعية السياسية ، والفشل الاقتصادي ، وتأثير التبدل السريع ، إضافة إلى مسائل فساد الطبقة الحاكمة ، ووضع حقوق الإنسان . ويخطئ من يعتبر «الأصولية الإسلامية» مجرد تعبير عن رفض التحديث ، فهذه نظرة تفتقر إلى الدقة ، ذلك أن الأصولية لا ترفض غالبا إلا بعض جوانب الحداثة . فيهي ، في وجه من وجوهها ، رد فعل على إخفاق الحركة العلمانية ، وعلى إسراف

الحكومات في الاتكال على الغرب أو في سياساتها القائمة على «التغريب» . وفي هذا السياق لابد من أن نلاحظ بروز طريق ثالثة ، أو رؤية بديلة ، تتمثل في أولئك الذين لم يمنعهم تعليمهم الحديث (والغربي) من اختيار التوجه الإسلامي . ومن الضروري أن نضع الصحوة الإسلامية ، أو الأصولية الدينية ، في سياقها العالمي ، ففي مناطق وديانات عدة يلاحظ المرء حضورا جديدا متعاظما للدين في الحياة الخاصة والعامة ، كما أن الصحوة الإسلامية ظاهرة ذات وجوه مختلفة ومتعددة . .» .

والمستشرقة الإيطالية «دانييلا آمالدي» ترى في مقدمة أسباب تعاظم المد الإسلامي : عجز الأيديولوجيات الغربية ، والحلول الاشتراكية والرأسمالية المستوردة من البلاد الاستعمارية ، عن حل الأزمات ، وعن الإجابة على المشاكل في العالم الإسلامي ، فلم يبق سوى «المسجد» نقطة وحيدة للضوء ، ومكاناً للقاء ، قادرا على إحياء الآمال كي تنبض من جديد في قلب الثقافة العربية والإسلامية «لقد عجزت الأيديولوجيات الغربية عن توفير إجابات لمشاكل العالم الإسلامي ، ولم تتمكن المذاهب الاستراكية والرأسمالية من توفير حلول لأزمات الشعوب الإسلامية ، تماما كما عجزت عن توفير الحلول للشعوب الأخرى . وولدت هذه الأفكار ردود فعل سلبية جدا ، لأنها بالإضافة إلى عجزها ، كانت مستوردة من بلاد استعمارية ، قديمة وجديدة . في الوقت ذاته لم تتمكن القوى السياسية الحلية ، في العديد من البلدان الإسلامية ، من العشور على مخارج مناسبة للأزمات التي تعاني منها بلادها ، ولأزمات المنطقة . وأعشقد أن «المسجد» أصبح ، في ظل وضع كهذا ، نقطة الضوء واللقاء الوحيدة القادرة ، في أضعف

الاحتمالات ، على حل الإشكالات الوجودية ، وإحياء الأمال كى تنبض من جديد في قلب الثقافة العربية والإسلامية . .» .

وتتبنى المستشرقة الألمانية «جودرون كرامر» وجهة نظر ماثلة ، فترى في الحركات الإسلامية البديل - المؤمن بعلاقة الدين بالدولة - للفشل السياسي والاقتصادي والثقافي الذي وقعت فيه نظم ما بعد الاستقلال - الليبرالية منها والاشتراكية - تلك التي لم تحقق شيئا من الليبرالية ، وتحولت الاشتراكية على يديها إلى تخريب للمؤسسات وحكم بالحديد والنار، وعبادة أشخاص الحكام بشكل لايطاق . . «إن المسألة الأصولية تحيلنا بالدرجة الأولى إلى العلاقة بين الدين والدولة. فبعض الأنظمة العربية فسلت في بناء الدولة الحديشة ، دولة القانون والمؤسسات . والأنظمة التي ادعت الليبرالية لم تمارس ولو عنصرا واحدا من عناصر الليبرالية كما هو متعارف عليها . أما تلك التي ادعت الاشتراكية ، فقامت بتخريب المؤسسات ، وحكمت شعوبها بالحديد والنار، وفيها مورست عبادة الشخص بشكل لايطاق. ولم يكن هذا الفشل سياسيا فحسب ، بل كان اقتصاديا وثقافياً واجتماعيا . . ومن الطبيعي أن يبحث الناس عن حل للأزمات المتسالية ، فإذا بالأصوليين يرتأون أن الحل الوحيد هو تطبيق الإسلام».

أما المستشرقة الإيطالية « آداليندا غاسبارين» ، فإنها توجز أسباب هذا المد الإسلامي في : عمى السياسة الاستعمارية وعجز العلمانية عن علاج مشكلات الناس وتخفيف عذاباتهم ، والخواء الثقافي . . فهذه الأسباب قد فتحت أمام الأصولية طريق النمو والتطور ، لتستجيب لحاجات الناس ، باحتواء وامتصاص

عذاباتهم . «فالحركات الأصولية تنمو عادة في التربة التي غابت عنها الشقافة . وإذا ما أمعنا النظر في الواقع العربي ، نجد خواء فادحا في بعض الجالات ، هو نتيجة عمى السياسة الاستعمارية الغربية . ويتعمق هذا العمى السياسي عندما نتصور بأن الهاوية بعيدة عنا . كما أن الأصولية تستجيب لحاجات الناس باحتواء وامتصاص العذابات ، وهي قدرة عجزت الثقافة العلمانية عن امتلاكها والاستجابة إليها» .

ويعلل «جاك بيرك» تعاظم هذه الظاهرة بالتغير الذى حدث فى موازين النماذج الحضارية ، ففشل النموذج الغسربى هو الذى استدعى البديل الإسلامي «لأن الانتساب إلى مدرسة الغرب لم يعط نتائج جيدة ، ولأن تقليد الآخر ليس أمرا حسنا فى حد ذاته ، إذن يجب البحث عن الحلول في إطار ذاتى . وليس تطبيق حلول الآخر على الذات . لقد قلدت الجسمعات العربية والإسلامية ليبرالية الغرب ، وسقطت في الفساد . وقلدت الاشتراكية ، ووقعت في البيروقراطية والطغيان . وفي مواجهة ذلك يكن فهم عودة هذه المجتمعات إلى نفسها ، وبالتالي العودة في الظرف الحالي إلى ماهو أقرب إليها ، أي إلى الدين» .

وينبه «مكسيم رودنسون» على أن العالم العربى ، منذ فجر محاولات نهضته الحديثة ، كانت تتنازعه دعوتان إلى مشروعين للنهوض . . مشروع علمانى غربى ، ومشروع إسلامى . . فلما أصاب الإحباط المشروع الغربى ، وتراجعت قواه ، فتح الطريق أمام البديل الإسلامى ، فتعاظمت قواه . . «ففى العالم العربى ، كما في أماكن أخرى ، نشأ إحباط تجاه الأيديولوجيات السياسية والاجتماعية الكبرى التى انتشرت فى نهاية القرن التاسع عشر

ومطلع القرن العشرين . . الليبرالية البرلمانية . . والاشتراكية أو الشيوعية . . وفقدت صدقيتها . . هذا من جهة . ومن جهة أخرى ، كانت مجموعات في العالم الإسلامي تقول دائما : إن حل مشكلات العصر يتم عن طريق الإسلام . ويطالبون بالعودة إلى صدر الإسلام . . وكان هناك على الدوام في كل العصور من يطالب بالعودة إلى هذه الحقبة . . وعندما توافرت الظروف المناسبة ، برزت الجموعات التي تنادي بهذا النوع من الحلول ، مستفيدة من الإحباط الذي أصاب الأيديولوجيات السياسية والاجتماعية الغربية ، أملة بتسلم السلطة عندما تحين الفرصة . .» ويشير المستشرق الفرنسي «دومينيك شوفالييه» - في رصد أسباب تعاظم المد الإسلامي - إضافة إلى أزمة الأيديولوجيات الغربية - إلى المواجهة الإسلامية مع الحضارة المادية ، وإلى الدور المتميز للمسلمين حضاريا ، وإلى البطالة والفساد في الواقع العربي ، وإلى الصراع العربي - الإسرائيلي . . فهذه الظاهرة الإسلامية «متصلة بالتحولات العالمية التي طرحت سؤالا على العرب والمسلمين : كيف يمكن للإسلام ، كدين أو كحضارة ، أن يتحمل مستولياته في العالم الحديث؟ كيف يمكن أن يتحول المسلمون إلى فريق خلاق في العالم الحديث ، مع الاحتفاظ بشخصيتهم وهويتهم؟ . . هكذا وجد الإسلام نفسه في مواجهة حضارة ليست مادية بحتة فقط. وفي إطار هذه المواجهة يمكن فهم جانب من أسباب الظاهرة . . هذا بالإضافة إلى البطالة والفساد ، والصراع العربي الإسرائيلي ، وأزمة الأيديولوجيات الأوربية ، القومية والاشتراكية وبخاصة الماركسية . .» .

فهي مواجهة بين خيار حضاري إيماني ، وآخر مادي ، تراجعت

أيديولوجياته ، بعد أن صنعت للعرب والمسلمين الكثير من الأزمات ، فوجد الإسلام والمسلمون الطريق مفتوحا ليتحمل الإسلام ، كدين وحضارة ، مستولياته النهضوية ، التي تجعل من العرب والمسلمين فريقا خلاقا في العالم الحديث! . .

أما المستشرق الإنجليزي «هومي بابا» ، فيرى الظاهرة الإسلامية جزءا من ظاهرة عالمية ، ترفض العلمانية والمادية والتحديث الأوربي – بشقيه الليبرالي والشيوعي – الذي حرم شعوب العالم الثالث من تاريخها وثقافتها . «فالقضية الأساسية هي التحول الثالث من تاريخها وثقافات عدة عن الأيديولوجيات العلمانية إلى غاذج ومثل أصولية دينية . فالحركات الأصولية تتفق في خيبة الأمل من السياسة الاجتماعية والثقافية الليبرالية الديمقراطية ومن العقلانية الاجتماعية التي نهضت عليها هذه السياسة . ومن التحديث الذي يمثل حركة معاكسة للأصولية . . إن وعد التحديثية ، سواء أتى من صندوق النقد الدولي أو البنك الدولي ، التحديثية ، مواء أتى من صندوق النقد الدولي أو البنك الدولي ، في التحديثية السياق تظهر حركات معارضة لأفكار وقيم علمانية تحديثية أوربية التمركز ، وهذه المعارضة أصولية دينية لا تقوم على تصورات مادية أو مستوحاة من الشيوعية التي تواطأت مع المشروع التحديثي مادية أو مستوحاة من الشيوعية التي تواطأت مع المشروع التحديثي

وعند المستشرق الإنجليزى «فيردها ليداى» ، نجد المد الإسلامى : الرد السياسى الاجتماعى على المشكلات التى صنعها التحديث الغربى ، الذى فقد مصداقيته . . والبديل للنظم «اليمينية واليسارية» سيئة السمعة . . «فهذه الحركات ذات رد سياسى اجتماعى على مشاكل حقيقية تعيشها مجتمعاتها : ظروف ازدحام

مدينى ، ودول فاسدة ، وتأثير وإهانة خارجيان ، وتغير ثقافى . فى الماضى كانت الحركات اليسارية ، أو تلك العلمانية الشعبية ، مصدر الرد على هذه المشاكل ، إلا أن سمعة اليسار لا تقل سوءا عن سمعة بعض الأنظمة اليمينية . . وهى قد اشتركت كلها فى مشروع علمانى تحديثى فقد صدقيته حاليا . .» .

ويفصل المستشرق الإنجليزى «روبن أوستل»، أسباب هذه الظاهرة الإسلامية في نقاط موجزة ، فيراها ثمرة لغيبة العدالة الاجتماعية . . وأزمة الهوية . . وحدة تأثير الأزمة على الشباب . . وسقوط الحلول ذات النماذج الغربية . . والثقة في الحل الإسلامي لهذه الأزمات . . وعنده أنه «يمكن تلخيص أسباب بروز هذه الظاهرة بما يأتي :

(١) الرغبة في وضع معيار للعدالة الاجتماعية ، إذ هناك فجوات آخذة بالاتساع بين الغني والفقير .

(ب) أزمة الهوية : فلقد تمخضت المرحلة الكولونيالية وماتلاها عن أزمة هوية في معظم أجزاء العالم العربي ، بعد ما صيغت هيكلية القوانين والأنظمة وفق نماذج غربية .

(ج) حدة تأثير الشرور الاجتماعية الناجمة عن الفقر، وضعف الأمل بالعثور على عمل بالنسبة للشباب.

وفى ظل الغياب الواضح لأى حل آخر يشعر كثير من الشباب بأن الإسلام قد يكون وسيلة التحديث والحفاظ على الهوية وتحقيق مستويات أعلى من العدالة الاقتصادية والاجتماعية . .» .

وعند المستشرق الإنجليزى «ديريك هوبوود» ، نجد هذه الظاهرة الإسلامية : البديل الإسلامي المرشح لبناء حياة ومجتمع جديدين ، ولحل مشكلات التنمية الاقتصادية ، ولتأكيد الشخصية

والهوية التى تتعرض «للأمركة» الطاغية . . والقادر على إقامة دولة إسلامية مستقلة عن تدخل الأجانب وتأثيرهم ، وذلك بعد أن فشلت الأيديولوجيات الرأسمالية والاشتراكية والشيوعية فى حل أزمات العالم الإسلامي . . فهى السبيل إلى «إعادة تأكيد القيم الإسلامية في العالم العربي . هي رد فعل على فشل الأيديولوجيات الأخرى في حل المشاكل الحاضرة . والاعتقاد بأن الرأسمالية والاشتراكية والشيوعية قد أخفقت يؤدى إلى طرح الإسلام بديلا يقدم الحلول المرجوة . وهو أيضا وسيلة لإعادة تأكيد الشخصية والهوية الأساسية وحمايتها من «الأمركة» الطاغية التي يتعرض لها غط الحياة . والإسلام ، أيضا ، قاعدة بناء مجتمع وحياة يغضى إلى الإيان بأن إقامة المجتمع الإسلامي المثالي ستتيح معالجة كل شيء . .» .

ولا يختلف الأمر، في تشخيص أسباب المد الإسلامي، عند المستشرق الروسي «آرتور سعادييف» . . فهو يرى هذه الظاهرة: رد الفعل الإسلامي ، الذي يقدم الشريعة بديلا اجتماعيا وسياسيا واقتصاديا وحقوقيا وأخلاقيا لبناء الأمل الذي خاب في التحديث الغربي – الليبرالي والقومي والاشتراكي – ذلك الذي قاد إلى أزمات في الاقتصاد والهوية . . «فالحركات الأصولية هي حركات احتجاج نتجت من خيبة الأمل من نتائج التحديث التي حققتها بعض الأنظمة العربية . ففي الجال الاقتصادي ، قاد هذا التحديث إلى نمو التضخم والبطالة وأزمة السكن . وفي الجال الروحي ، إلى أزمة الهوية . وبما أن التحديث جرى تحت شعارات الليبرالية والقومية والاشتراكية – وهي شعارات اعتبرت «مستوردة» من والقومية والاشتراكية – وهي شعارات اعتبرت «مستوردة» من

الغرب - فالتحديث أيضا كان يعنى التطبع بطابع الغرب. ولهذا أصبحت الصفة الجامعة للحركات الأصولية: العداوة لما هو غربى، واتخذت شكل الدعوة إلى إقامة أنظمة اجتماعية وسياسية واقتصادية وحقوقية وأخلاقية أساسها الشريعة الإسلامية».

ومثل ذلك نجده عند المستشرق الأمريكي «جون فول» . . فهذه الحركات «هي أسلوب للرد على فشل برامج سياسية حديثة ، وعلى أساليب حياة وقناعات تندرج في هذا السياق» .

وهى عند المستشرق الإيطالى «سلفاتورى بونو»: ثمرة «خيبة الأمل ، بسبب عدم انطلاق التطور الاقتصادى والاجتماعى ، بعد انتهاء المرحلة الاستعمارية ، لذا اعتبرت العودة إلى تطبيق المبادئ الإسلامية وسيلة للانعتاق الاقتصادى والاجتماعى . وأحدث هذا التفسير الجديد تغييرا في الحركات الدينية ، محولا إياها إلى تنظيمات ذات برنامج سياسى» .

اما المستشرق الروسى «فيتالى ناوومكين» فيرى هذه الظاهرة الإسلامية: الطريق الإسلامي للأصالة القومية ، ولحماية المصالح الوطنية ، بعد فشل التحديث في حل المشكلات الاجتماعية ، وتزايد حدة الفوارق الاجتماعية ، والتبعية الاقتصادية للغرب . إنها «تعود ، قبل كل شيء ، إلى أسباب اجتماعية ، وفي درجة أقل إلى أسباب سياسية . . إنها تنشط أكثر ما تنشط حيث تجرى محاولات لتحديث أعمق ، لم يسفر عن نتائج . . فيتسلح النشطون الإسلاميون بأفكار الأصالة القومية ، وحماية المصالح الوطنية . ومادامت هناك هوة كبيرة بين الأغنياء والفقراء في إطار البلد الواحد ، وفي مستويات التطور بين مختلف البلدان . . وما دامت الرساميل العربية تجلب الازدهار للغرب ، وتلعب دورا في تطوره من

دون اهتمام بتنمية مجتمعاتها ، فستبقى الأسباب المولدة للتطرف الذي يجد في شعارات الإسلام السياسي ملجاً له . .» .

وعند المستشرق الإسباني «بيدرو مارتينيث مونتانيث»: هي «نتيجة حتمية لأخطاء كثيرة تتراكم منذ عقود . وهي الخيار الطبيعي أمام الإحباطات والإخفاقات السابقة . فالإسلام هو المسوغ الهيكلي والجوهري لجميع الشعوب والدول والمجتمعات العربية . .» .

وفى رأى المستشرق الهولندى «رودولف بيترز»، فإن هذه الحركات الإسلامية تمثل الرفض الجماهيرى لخيار المؤسسة الاستعمارية الغربية – فى الديمقراطية والليبرالية والاشتراكية – الذى طرحته على يد أقليات منتقاة – وهو خيار مقطوع الصلة بجذور المجتمع وأصوله العربية والإسلامية .. «فجذور المشكلة تمتد إلى الثلاثينات والأربعينات من هذا القرن ، عندما طرحت المؤسسة الاستعماوية الغربية خيارها الخاص فى العالم العربى على يد أقليات منتقاة ، وليس عبر الغالبية الواسعة من السكان ، متبنية أهدافا مثل الديمقراطية والليبرالية والاشتراكية ، وهى قوالب لم تكن لها جذور أو أصول فى الجتمع الإسلامي والعربي».

ولا يختلف الأمر عند المستشرق الروسى «الكسندر سميرنوف» ، الذى يراها: الرد على التشويه الغربى العنيف للأصول الروحية والشقافية الإسلامية ، والمواجهة للإذلال القومى والتشويه الاقتصادى الذى مارسه الاستعمار الغربى فى العالم الإسلامى . . «فالعنف والإرهاب يقويان فى البلدان التى استعمرها الغرب بالقوة ، أو جعلت ذات طابع غربى بالقوة ، فتشوهت أصولها الروحية وثقافتها ، وفى كثير من النواحى اقتصادها أيضا . . فكان غو التطرف الإسلامى كرد فعل حتمى على الإذلال القومى . .» .

وحتى ظاهرة العنف في الحالة الإسلامية ، تراها المستشرقة الإيطالية الإيزابيلا كاميرا دافليتو » ناشئة عن : السياسة الاستعمارية الغربية . . والامبرالية الثقافية . . والاستعمار الجديد . . وغياب الديمقراطية والحرية . . وأخطاء الزعامات العربية . . «فالظاهرة الأصولية العنيفة ، هي وليدة للمصاعب التي تجتازها بعض البلاد العربية ، وبالذات على الصعيد الاقتصادي لكن حتى هذه المصاعب الاقتصادية ليست وليدة اليوم ، وإن كان للزعامات الحالية دور في تعميقها ، فهي وليدة السياسة للزعامات الحالية دور في تعميقها ، فهي وليدة السياسة الاستعمارية والامبريالية الثقافية ، والاستعمار الجديد . لذا ، ففي اعتقادي أن مسئولية الغرب في هذا الإطار كبيرة وثقيلة . . فأخطاء الزعامات العربية ، وغياب الديمقراطية والحرية في العديد من البلدان العربية ، من العوامل التي تساهم في شق الطريق أمام صعود تيارات عنيفة تستفيد من غضب الناس » .

ودون خروج عن جوهر الموقف الاستشراقي – الذي عكسه «ملف» (الوسط) – في تحديد أسباب بروز الحركات الإسلامية . . يرى المستشرق الألماني «أودوشتا ينباخ» أنها ثمرة لتراجع شرعية النظم الحاكمة بسبب الأزمة العميقة في ميادين الثقافة والاجتماع والاقتصاد . . وأخلاقيات الغرب المزدوجة في التعامل مع القضايا الإسلامية ، التي أدت إلى هزية قيمه ، وهزية المثقفين الباحثين عن حلول للأزمة مؤسسة على هذه القيم الغربية . . هذه الأسباب قل أكسبت الحركات الإسلامية شرعية نسبية ، عندما وعدت الناس بحلول تخرجهم من أزمتهم العميقة . . إنها «الأزمة الثقافية والاجتماعية والاقتصادية العميقة التي يتخبط فيها العالم العربي . . أعطت شرعية نسبية الحركات الإسلامية ، التي قدمت

وعودا بحلول للمشاكل المطروحة . . ويتحمل الغرب عامة ، وأوربا على وجه التحديد ، جزءا من المستولية . فالغرب مطالب بإظهار مصداقيته أكثر من أى وقت مضى ، وهو مطالب أيضا بتجنب الأخلاقية المزدوجة إن استمرار الحرب في البوسنة مثلا ، يعطى الفرصة للمتطرفين الإسلاميين كي يعمقوا الهوة بين شعوبهم وقيم الغرب ، ويهزموا المثقفين الساعين إلى إيجاد حلول واقعية وعقلانية للأزمات الراهنة » .

ويرى المستشرق الإسبانى «فرناندودى أغريدا» ، أن الظاهرة الإسلامية هى الرد على الأزمة الاقتصادية والسياسية . . وتدخلات القوى الكبرى في شئون العالم العربي . . وانقطاع الحوار الشقافي بين الشرق والغرب «إنها تعود إلى أسباب عدة ، أهمها الأزمة العامة التي يعيشها العالم العربي والإسلامي ، وتكاد تشمل كل المجالات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية . وهي تعتبر أيضا ردا على تدخلات بعض الدول الكبرى . . وانقطاع الحوار الثقافي بين الشرق والغرب . . » .

وتذكر المستشرقة الألمانية «أردموتة هيللر»، من أسباب بروز المد الإسلامي: أزمة الثقة بين المحكومين والحكام.. وتعميق الجراح القديمة بين الشرق والغرب.. وذلك بسبب: عجز نظم مابعد الاستقلال عن تحقيق الأمال.. وتحول الحركات التي قامت لتحرير الوطن إلى أجهزة قمع للحريات ونهب للثروات.. والهزائم المتالية في الصراع العربي.. الإسرائيلي.. «فالاستقلال لم يحقق الأمال المنشودة. وفي أغلب البلدان العربية ، تحولت الأحزاب والحركات التي قادت النضال التحرري إلى أجهزة للقمع والإرهاب والرقابة. التي قادت النضال التحرري إلى أجهزة للقمع والإرهاب والحاكمة ، بالإضافة إلى هذا وقع نهب شبه منظم من قبل الطبقات الحاكمة ،

والفئات الاجتماعية الموالية لها ، لخيرات البلاد ، عا عطل حركة النمو الاقتصادى ، وأهدر الطاقات ، وتسبب فى أزمات خطيرة . . والهزائم المتتالية التى منيت بها الجيوش العربية فى الصراع العربى الإسرائيلى ، فتحت أبواب اليأس على مصراعيها ، وعمقت الجراح القديمة بين الشرق والغرب ، وخلقت حالة من انعدام الثقة بين المحكومين والحكام . . وأعتقد أن ظاهرة الأصولية ، هى نتيجة طبيعية لهذا الوضع المتأزم الذى يعيشه العالم العربى منذ ما يزيد على العشرين عاما » .

وعلى هذا الدرب ، الذي اجتمع فيه المستشرقون وأجمعوا على أن بروز هذه الظاهرة الإسلامية إنما هو نتيجة طبيعية لأزمة حضارية وثقافية واقتصادية واجتماعية زلزلت هوية العرب والمسلمين، وشارك في صنعها الغرب واستعماره ، واستفلاله وايديولوجياته ، مع النظم التي حكمت العرب في حقبة مابعد الاستقلال، والأقلية المثقفة التي تولت التبشير بأيديولوجيات غربية مرفوضة من الجمهور . . على هذا الدرب سار المستشرق الهولندى «بان بروخمان» عندما رأى في الظاهرة الأصولية: «محاولة الإصلاح الثالثة ، بعد فشل الحاولة القومية ، والمسار الاشتراكي . . » . . والمستشرق الأمريكي «روجر أوين» ، الذي أرجعها إلى «خيبة الأمل من جراء فشل حكومات مابعد الاستقلال في خلق نظام سياسي واجتماعي - اقتصادي عادل وغني وسليم» . . والمستشرقة الإسبانية «مرثيدس ديل آمو» ، التي أرجعتها إلى «الفقر والجهل . . والافتقار إلى علاقات دولية عادلة . . وإغلاق طريق الحصول على التعليم والصحة أمام العالم الثالث . . والاعتقاد بامتلاك الحقيقة دون الأخرين» . .

وبمناسبة «الاعتقاد بامتلاك الحقيقة دون الآخرين» - كسبب من أسباب هذه الظاهرة - . . هل للمرء أن يسأل أساتذة الاستشراق ، الذين نسبوا إلى «الآخرين» كل هذا الفشل . . والمسئولية عن الأزمات التي زلزلت هوية الأمة ، وشوهت تاريخها ، وأذلت كبرياءها القومي ، وحرمتها من مقومات الحياة . . هل يعتقدون أن لدى هؤلاء «الآخرين» «حقيقة» يدعون إلى الاعتراف بها ، وإلى احترامها؟! أم أن هؤلاء الآخرين هم أيضا المسئولون عن «اعتقاد الأصولين بامتلاك الحقيقة دون الآخرين»؟! . .

على هذا النحو كان حديث المستشرقين عن أسباب بروز الظاهرة الإسلامية . . مع إضافة المستشرق الفرنسى «بيار تييه» : «انتصار الثورة الإسلامية في إيران» إلى هذه الأسباب . . وإضافة المستشرق الهولندى «يوهان يانسن» : «الخوف من التطور التكنولوجي الزاحف الذي يحكم سيطرته على كل مرافق الحياة في المجتمع المعاصر» . . وإن كان المدقق لحال العالم العربي والإسلامي يلاحظ أنه وإن خاف من الإغراق الثقافي الغربي ، فإنه فقير ومشوق إلى «التطور التكنولوجي الغربي» ، ولا يخاف منه زحفا ؟! . .

### \* \* \*

لقد تفاوتت مواقف المستشرقين في الإيجاز والتفصيل لأسباب بروز الظاهرة الإسلامية . . وكذلك في التركيز على بعض جوانب وعوامل بروز هذه الظاهرة ، تبعا لتنوع مناهج ومذاهب وتخصصات كل منهم . . لكنهم جميعا اتفقوا على أن هذه الظاهرة هي ثمرة طبيعية تماما لأزمة حضارية صنعها الغرب والنظم التي حكمت بأيديولوجياته في مختلف ميادين حياة وفكر وثقافة العرب والمسلمين . .

لقد أدان هؤلاء المستشرقون الغربيون ما صنعه الغرب بالعرب والمسلمين ، على النحو والمستوى الذى لا يفعله كشيسر من «المتغربين» العرب والمسلمين . . وهذا هو الفارق بين «العلماء الأئمة» وبين «التلاميذ المقلدين» . . لقد اجتمعت كلمة هؤلاء المستشرقين على أن الأصولية الإسلامية هى التعبير عن البديل الرافض للنموذج الغربي العلماني ، الذى فشل في إنهاض العرب والمسلمين . . والرافض للإذلال الاستعماري للقسوميات الإسلامية . . والرافض للتغريب الذى هدد هوية الأمة وثقافتها وتاريخها . . وبغير هذا «الملف» الذى قدمته (الوسط) ما كان لنا أن نرى هذه الموضوعية التي تستحق كل الاحترام .



# هل الصموة الإسلامية خطر على الفرب؟؟

كانت القضية الثالثة ، التي عرض لها المستشرقون الثلاثون - الذين استطلعت (الوسط) آراءهم في الأصولية الإسلامية - هي قضية العلاقة بين هذه الظاهرة وبين الغرب ، وتأثيرها على وضع الجاليات العربية والمسلمة في المهاجر الغربية ؟؟ . .

ولقد تنوعت وتعددت زوايا التركيز والاهتمام في إجابات المستشرقين على سؤال (الوسط): «ماهو، في رأيك، انعكاس هذه الظاهرة على العلاقة بالغرب، وعلى المهاجرين العرب والمسلمين»؟ لكن الجميع تقريبا تكاملت إجاباتهم لترسم معالم الإجابة المتكاملة التي تؤكد على أن القول بتهديد إسلامي للغرب هو «خرافة». ومشكلة مفتعلة . و «صورة» صنعها الغرب ضمن سعيه لصنع عدو بديل لإمبراطورية الشر الشيوعية التي سقطت . . وللإعلام الغربي والصهيونية العالمية دور بارز في «صناعة» هذه «الصورة» والترويج لهذه الخرافة . . كما أن للأحزاب العنصرية الغربية – وهي أصولية غربية – دورا بارزا في ذلك الحديث عن تهديد الجاليات الإسلامية في الغرب للخصوصيات الحضارية للمجتمعات الغربية التي يعيشون فيها . . وهناك ، أيضا سوء فهم الغرب لحركات الإحياء والتجديد والنهوض ذات المرجعيات

الدينية ، مصدره النظرة الأحادية ، والقياس على تجربته التاريخية مع الكنيسة ، والجهل بتميز النموذج الإسلامي في علاقة الدين بالسياسة . . ودور المدرسة الاستشراقية الاستعمارية القديمة في «صناعة صورة» هذا الخطر الموهوم . .

قال المستشرقون ذلك كله ، وهم يفندون خرافة الخطر الإسلامى على الغرب . . ووضع كثير منهم النقاط فوق حروفها . . فأشاروا إلى أن الحقيقة إنما تكمن في عداء الغرب للبديل الإسلامي الذي يهدد استغلاله الاستعماري ، وإذلاله لقوميات العرب والمسلمين . . بل إن منهم من تحدث عن الأرض المشتركة بين الصحوة الإسلامية وبين صحوة دينية في الغرب . . ففي الغرب - كما في الشرق - مؤمنون ، تؤرقهم المادية والعلمانية والنزعة الاستهلاكية ، ويتطلعون - مع المسلمين - للإحياء الديني؟! . .

فالمستشرق الإنجليزى «فرد هاليداى» ، يقول: «يتكلم الناس فى الغرب عن «تهديد إسلامى» . وهذا فى غالبه هزر فارغ . فالحركة الإسلامية ليست معنية أساسا بالغرب على الإطلاق ، بل عجتمعات إسلامية » . .

وعميد الاستشراق الفرنسى «جاك بيرك» يرى أن قلق الغرب من الإسلام ليس نابعا من تهديد حقيقى يتعرض له الغرب ، وإنما هو نابع من قلقه على هيمنته الغربية التي يتحداها الإسلام . . فيقول : «الغرب ، وياللأسف ، يعتبر الإسلام عموما ، والإسلام العربي خصوصا ، مصدر تهديد مباشر موجه ضده . ويوجه

احتياطه الاستراتيجي نحو الجنوب ، بعدما كان موجها لوقت طويل نحو الشرق . وهنا أقول : إن القوة الوحيدة التي يبدو أنها تقاوم الهيمنة الجديدة ذات القطب الواحد ، أي الولايات المتحدة الأمريكية ، هي الإسلام وبعض الدول العربية ، ولهذا يعتبر بعضهم أن العرب والإسلام هم العدو الواجب قهره»! . .

أما المستشرقة الإيطالية «إيزابيلا كاميرا دافليتو» فترى أننا أمام مؤامرة غربية هدفها «اختراع» عدو . . وأن المدرسة الاستشراقية الاستعمارية والإعلام الغربي ضالعان في خلق «بعبع» إسلامي ، وذلك لخلق خط دفاعي ضد هجوم وهمي ، ليظل الغرب مترفعا ومتعاليا على ما سواه من العالم . . وفي سبيل ذلك يتم تزييف الصورة الإسلامية ، وتبعث الضغائن القديمة ، وتخلط الشعاثر الدينية الإسلامية بالعنف الأصولي! . . ترى المستشرقة الإيطالية ذلك ، فتقول: «قضية الأصولية الإسلامية واجهت تضخيما مبالغا فيه من قبل أجهزة الإعلام الغربي . . فالغرب كأن وما يزال بحاجة إلى «اختراع» عدو حتى يضمن لنفسه خطا دفاعيا ، ويظل مترفعا ومتعاليا على ما تبقى من العالم . . وعندما انهارت الشيوعية ، برز لدى الغرب التساؤل التالى : من سيكون عدونا المقبل؟ وإذا به يسحب من خزانة تراكم عليها غبار الزمن صورة العدو التاريخي القديم المتمثل بالعالم الإسلامي . لكن الغرب كان أيضا بحاجة إلى وسيلة لإقناع مواطنيه بمصداقية هذا الاكتشاف «الجديد - القديم» ، لذا كان طبيعيا أن يحاول ترسيخ ملامح «البعبع» من خلال تقديم الأصولية الإسلامية في صورة العدو العنيف. واستغل لتقديم هذه الصورة كل ما يمكن أن يمت إلى العالم الإسلامي بصلة. فنحن، وعلى الرغم من وجود مظاهر أصولية كثيرة في الديانة المسيحية أو الديانات الأخرى في الغرب، لا نسمع حديثا عن «عنف هذه المظاهر الأصولية»، في حين نرى هذا المنطق يطبق على العالم العربي.

اطلعت أخيرا على الترجمة الإيطالية لأحد كتب المستشرق الإنكليزى العجوز بيرنارد لويس ، وهو ينتمى إلى المدرسة القديمة الغربية من المنطق الاستعمارى . نشر الكتاب في طبعة إيطالية ، تحت عنوان (القتلة الإرهابيون الأوائل في التاريخ) ! وعندما تنشر دار نشر مشهورة وكبيرة في إيطاليا كتابا بهذا العنوان ، فمن الواضح أن لديها هدفا في تزييف الحقائق . وليس هذا إلا مثالا مصغرا عما يكمن في الغرب من استعداد لرؤية الجانب السلبي فقط من العالم العربي . .

يكفى أن ترى نشرات الأخبار، فهى عندما تتحدث عن ظاهرة الأصولية ومظاهرها العنيفة، تذهب لتصور الناس وهم يؤدون شعائر دينية أو يصلون فى المساجد، ثم تربط بين هذه الصورة والحديث عن «العنف الإسلامي» ا. ترى لماذا لم تفكر محطات التلفزيون فى الحديث عن الظاهرة الأصولية فى الديانات الأخرى – وهى موجودة بالفعل – من خلال الربط بينها وبين مشهد آلاف المؤمنين الذين يؤمون ساحة القديس بطرس فى الفاتيكان كل يوم أحد

للاستماع إلى قداس الأحد الذى يحييه البابا يوحنا بولس الثانى؟ . . أو أولئك الذين يقفون أمام حائط المبكى في القدس؟ . ثم ، من أجاز لهؤلاء الصحفيين أن يطلقوا على بشر عاديين يؤدون شعائرهم الدينية صفة «الأصولية»؟ .

كل ذلك يدفعنا إلى اكتشاف درجة الزيف في الصحافة والإعلام الغربيين، ومدى استعداد البعض إلى استخدام ضغائن دفينة تجاه العالم العربي والإسلامي . أعتقد أن ما يحدث في الغرب إزاء هذه الظاهرة ، عبارة عن «خط دفاعي» ضد «هجوم» مفترض وموهوم . وتظهر النتائج بوضوح على المهاجرين العرب والمسلمين بشكل عام ، فغالبيتهم تعيش في ظروف قاسية ، وفي حالات العزلة الاجتماعية . كما يعاني أبناء المهاجرين من مصاعب عديدة سواء في الدراسة أو ممارسة شعائرهم الدينية ، ففي مدينة كبيرة مثل روما ، لا وجود لمسجد ، والمسجد الذي أنشي لم يفتح بشكل كامل حتى الآن» ؟! . .

وينفى المستشرق الفرنسى «مكسيم رودنسون» ، وجود خطر إسلامى على الغرب ، ويقول: «ربما وجب اجتماع شروط من الصعب جمعها لكى يصبح في الإمكان الحديث عن خطر أصولى على الغرب» .

وكذلك يرى المستشرق الإيطالي الشهير «فرانشسكو غابرييلي» ، أن لا منطق لقلق غربي من ظاهرة الأصولية الإسلامية «فالغرب يشعر بالقلق إزاء ما تنطوى عليه تلك الظواهر من عنف. وهذا القلق يدفع بالكشيرين إلى التساؤل: إذا لم يكن لدى الإسلام رغبة في «فتوحات» جديدة كما حدث في القرون الوسطى؟ . وهو قلق لا يمتلك طبعا أى أساس منطقى على الإطلاق» .

أما المستشرق الأمريكي «جون إيسبوسيتو»، فيرى في الحديث عن خطر إسلامي على الغرب وهما لا أساس له ، فهناك أرض مشتركة بين جماهير عريضة من المؤمنين – في الشرق والغرب مسلمين ومسيحيين ويهود – يشتركون في القلق من النزعات المادية الاستهلاكية ومن العلمانية . . فالمقاصد المشتركة ، لا المتناقضة ، يمكن أن تجمع بين الغرب والإسلام . . «هناك في المتناقضة ، يمكن أن تجمع بين الغرب والإسلام . . «هناك في المتعات الإسلامية والغربية ، أعداد كبيرة من المؤمنين (مسلمين ومسيحيين ويهود) يشتركون في نفس القلق من تمادي العلمنة والمادية الاستهلاكية . لذا ، فبمجرد أن نقوم بالتمييز بين الإسلام والتطرف ، ونتنبه إلى ما يفرق المتطرفين القائلين باستخدام العنف عن الحركات الإسلامية الحديثة ، فإن حجج الذين يعتقدون أن الإسلام يشكل تهديدا سكانيا وحضاريا للغرب ستسقط كلها بلمح البصر» .

ويفند عدد من المستشرقين مزاعم تهديد المهاجرين المسلمين في الغرب خصوصيات المجتمعات الغربية الحضارية . فيقول المستشرق الهولندى «يان بروخمان» : «إن اتهام المهاجرين العرب والمسلمين بالتطرف مجرد كلام فارغ ودعايات وحملات منظمة تشنها فئات ذات أهداف سياسية معروفة» .

ويدعو «جاك بيرك» الأقليات المسلمة في الغرب إلى التكيف مع الأكثرية ، دون التخلى عن إسلامها ، إذ «عندما يكون طرف ما أقلية عليه أن يتكيف مع الأكثرية . . أن يدفع ثمن القبول في المجتمع . . فعلى الأقليات المسلمة أن تتكيف مع المجتمعات الغربية دون التخلى عن الدين» . .

وهذا «التكيف» الذى يدعو إليه «جاك بيرك» ، يتحدث المستشرق الفرنسى «دومينيك شوفالييه» عن أنه متحقق بالفعل . «إن المواطنين المسلمين ، بمن فيهم الأصوليون ، قبلوا الاندماج فى إطار القوانين الفرنسية . . ووجود المسلمين لايشكل خطرا ، بل مصدر غنى للمجتمع الفرنسي . . وإذا كان هناك بعض التطرف فى الفثات المهمشة ، فسببه البطالة واليأس الكبير ، وأعتقد بأن هذا اليأس هو الذي يجب حله . . » .

أما المستشرق الفرنسى «بيارتييه» ، فينفى وجود خطر من الأقليات الإسلامية فى الغرب ، إذ «يمكن للأصوليين أن يمارسوا ديانتهم فى فرنسا ، لكنهم ليسوا قادرين على تحويل دينهم إلى فعل سياسى . لذلك لا يشكلون خطرا على فرنسا . والحديث عن هذا الخطر يصدر عن أحزاب متطرفة فى فرنسا ، ويطرحه بعض الوزراء بطريقة ديبلوماسية . . والإسلام ليس مناقضا للعلمانية . . والأديان يمكن أن تتعايش . . والعلمانية هى فعل ' التعايش بن الأديان . .» .

وعندما يتحدث «بيارتييه» عن الأصولية الدوغماتية ، التي تدير ظهرها للغرب ، نجده يتحدث عن خلاف الرؤية الإسلامية ، التي

ترى فى الوحى والغيب والإيمان «حقائق» ، مع الوضعية الغربية التى تضع «الحقائق» بعيدا عن منطقة «الإيمان» الذى تراه لا يرقى إلى مرتبة «الحقيقة» . . فيقول : «ولعل أخطر ما فى الحركة الأصولية هو دوغماتيتها ، وهى دوغماتية غير مبررة . لماذا؟ لأنها لا تقوم على التمييز بين حقيقة الإيمان والحقيقة العلمية الثقافية . ففى رأيى أن هناك حقيقة تنتمى إلى مجال المعرفة ، وحقيقة تنتمى إلى مجال المعرفة ، وحقيقة تنتمى إلى مجال المعرفة ، وحقيقة الأصولية ترفض مبدأ الحقيقتين ، ولذا تدير ظهرها للغرب» . .

لكن . . هل تضيق صدور ليبرالية وديمقراطية الغرب - التى وسعت التيارات الفكرية والفلسفية المتناقضة - بالرؤية الإسلامية التى تقول بالحقيقة الواحدة؟ . . فلا يكون هناك داع ولا مبرر لأن يدير بعض المهاجرين المسلمين إلى الغرب ظهورهم لمجتمعاته؟! . .

ويلفت «جاك بيرك» النظر إلى «السياسة الغربية» التى تستفز مشاعر المسلمين بتصرفات «حمقاء» ، من مثل الاحتفاء به «سلمان رشدى» : «إنه لفعل أحمق أن يدعو وزير فرنسى سلمان رشدى ، الذى شتم نبى الإسلام . . إن الذين دعوا رشدى كانوا يودون تسجيل موقف . هذه مبادرة حمقاء من وجهة نظر سياسية ، وتنم عن موقف غير مسئول» .

أما المستشرق الإنجليزى «ديريك هو بوود» ، فيرى أن مخاوف الغرب من الإسلام راجعة إلى عدم تقديره رغبة المسلمين العميقة في تحديد هويتهم والحفاظ عليها . . وإلى رد الفعل الإسلامي المتمثل

في اللغة العدائية لموقف الغرب هذا . . والحل عنده هو في قبول الغرب بحق المسلمين في اختيار الهوية والقيم المتميزة . . «إن هناك قليلا من التقدير في الغرب لرغبة المسلمين العميقة في إعادة تحديد هويتهم والحفاظ عليها في وجه هيمنة خارجية . ولكن لسوء الحظ أيضا ، يعبر الإسلاميون غالبا عن ذلك بلغة العداء الحاد للغرب ، فيعززون العداء وعدم الفهم المتبادلين . . إن الالتزام العميق للقيم الإسلامية راسخ لايمكن استشصاله من العالم العربي ، وعلى الحكومات المحلية وبقية العالم القبول بهذه الحقيقة والعيش معها . .» . ويرجع المستشرق الإسباني «بيدرو مارتينيث مونتابيث» المشكلة إلى تناقض «التعصب والتزمت» الأصولي مع «الفوضي الغربية في العقائد والأخلاق والملذات والنزوات الاستهلاكية» . . وإلى عدم تقدير الغرب للمهاجرين المسلمين الذين يبنون في مجتمعاته . . «إن انعكاس هذه الظاهرة على العلاقة بالغرب سلبي في الغالب. لكن المستولية تقع أيضا على الغرب، فالمجتمعات الغربية تتخبط منذ زمن في أجواء من الفوضى العقائدية التي يضاف إليها تداعى البنيان الأخلاقي والجنوح إلى الملذات والاستسلام للنزوات الاستهلاكية . . إن المهاجر ، بالنسبة إلى السواد الأعظم من الغربيين ، مجرد بديل عمالي أقل شأنا وخبرة ، وغير جدير بالقدر نفسه من الاهتمام وهو مرفوض ومحارب ومطارد . ويصعب على الغربي أن يقر بالخدمة التي يقدمها إليه المهاجر . . والصورة المضخمة التي تروج عن عدو خارجي خطير هو «الأصولي» ، تحدث ردة فعل لدى المواطن الغربي تزداد عنفا . .» .

ويتوجه المستشرق الروسى «فيتالى ناوومكين» بمطالبه إلى الغرب، فالمسئولية مسئوليته . وحل «المشكلة» بين الغرب والإسلام كامن في : اعتراف الغرب بحق الحركات الإسلامية في الوجود والعمل . والاعتراف بحق الشرق في اختيار طريق التطور وفق قوانينه وسننه . وفي تخليه – الغرب – عن سياسة فرض المقاييس الغربية على الشرق . «فالديقراطية الحق تحتم الاعتراف بالقوى السياسية ذات التوجه الأصولي ، كجزء من المشهد السياسي العام . وإن لكل مجتمع الحق في أن يعيش حسب قوانينه وسننه . ولهذا يجب أن تتحكم في موقف الحضارة الغربية من الحضارة الإسلامية قوانين التعايش ، وليس توحيد المقاييس ، وتطبيق المقياس الغربي الواحد على الشرق ، فإذا لم يتفق وتطبيق المقيدية ، استحال الخلاص من الأشكال الدينية المتطرفة . .» .

وترجع المستشرقة الإسبانية «كارمن رويث» المشكلة إلى جهل الجمهور الغربى بحقيقة ما يجرى في العالم الإسلامي «فالعلاقة مع الغرب ستبقى قائمة ، وستسير في اتجاهات شتى ، لأن في الغرب أيضا أصوليات تعيش بجانب تيارات فكرية منفتحة على الحوار . لكن السواد الأعظم من سكان الغرب ضئيل المعرفة بالعالم الإسلامي عموما والعالم العربي خصوصا . .» .

أما المستشرق الهولندى «رودولف بيترز» فيرى فى الصهيونية ، واللغة الإعلامية الغربية مصادر الترويج لدعوى الخطر الإسلامي

على الغرب. وهى مصادر تهدم ما تبنيه المؤسسات الأكادية المهتمة بالإسلام وعالمه . . «فعلى الرغم من أننا في المؤسسات الأكادية نحاول التأكيد على أن الأصولية بعد من أبعاد عدة الإسلام ، وأن الغالبية العظمى من المسلمين تختلف مع الأصولية ، إلا أننا نواجه صعوبة شديدة ، لأن اللغة الإعلامية اليومية تكرس الصورة المشوهة . . فتصور الإسلام هو الأصولية والأصولية هي الإسلام ، وأنهما الخطر الأول على الغرب والعالم الحر . وإذا أضفنا ما يقوم به الإسرائيليون من تضخيم للخطر الأصولي ، على أساس أنه البديل من الخطر السوفياتي ، كانت النتيجة واضحة»! .

وترجع المستشرقة الإيطالية «آداليندا غاسبا ريني» ، مخاوف الغرب من الإسلام ، إلى خلطه بين تجربته الحضارية والتاريخية ، في علاقة الدين بالسياسة والدولة – وهي التجربة التي خلص منها باختيار العلمانية – وبين واقع هذه العلاقة في العالم العربي والإسلامي ، الذي لا تناقض فيه – فكرا وتاريخا – بين الدين والسياسة ، ومن ثم فإن الغرب يرى الظاهرة الدينية في العالم والعربي على النحو السلبي الذي عرفه في عصوره الوسطى والمظلمة . . إن «ما حدث في الغرب هو أننا خلطنا استقلالية التفكير مع السياسة ، وذلك بغرض التخلص من السلطة الدينية العقائدية التي تغلغلت في كل مكان . وعمدنا إلى فهم علماني مطلق علنا نتمكن من إقصاء القيم الأخلاقية المثلة بالتفكير الديني . وربما لم يكن هذا الأمر عكن الحدوث في العالم العربي ،

لعدم وجود تناقض جوهرى بين السلطة الدينية والسلطة السياسية وإذا واصلت أجهزة الإعلام ضخ المعلومات الخاطئة والمزيفة وأخبار العنف دون سواها . . وإذا استغرق الناس فى جهلهم كل ما يمت إلى العالم العربى بصلة ، فسيكون من العسير جدا أن يدرك الرأى العام الفرق بين حالة العنف غير المبررة ، والخصوصية الدينية لشعب ما . .» .

والمستشرق الهولندى «يوهانس يانسن» ، إذ يعترف بخوف متبادل بين الغرب والشرق ، يرى فى خوف الغرب من الشرق من والإسلام خوفا غير مبرر . . بينما هناك مبررات لخوف الشرق من الغرب . . فخوف الغرب من الشرق هو «صناعة غربية» ، وسببه خشية الغرب أفاق وحدود الدين إذا هى تجاوزت أفاق وحدود مسيحيته . . رغم أنها آفاق خاصة بمجتمعات غير مجتمعاته . . أما خوف الشرق من الغرب – فى تقديرنا – فمصدره الواقع التاريخى والمعاصر للعلاقة بينهما : – «فالمجتمعات الغربية مبنية على علاقات مختلفة بين الدين والدولة . وعندما يسمع المواطن أن الديانات تلعب دورا واسعا وكبيرا فى الشرق الأوسط ، فإن ذلك يثير فيه مشاعر الحذر . وهكذا نجد أن الخوف عنصر متبادل ، فالأصوليون يخشون الغرب ، والغرب يخاف الأصولية» .

أما المستشرقة الإيطالية «دانييلا آمالدى» ، فإنها ترجع النظرة الغربية للأصولية الإسلامية ، إلى الموقف الأحادى الجانب - بسبب العجز عن الفهم أو عدم الرغبة في الاستيعاب - وإلى

تبسيط وتسطيح المعرفة بهذه الظاهرة ، وهو ما يجعل الغرب يرى في «الختلف» عنه «خطرا محتملا وسلبية مطلقة»! . . «فالغرب يبل إلى تسطيح وتبسيط الإشكاليات ، فيقع في مطب قراءة أحادية الجانب لهذه الظاهرة ، ويفقد القدرة على (أو الرغبة في) استيعاب أوجه الشبه أو التباين بين واقع وأخر في العالم الإسلامي ، وبالتحديد بين مظاهر وتجليات «الأصولية» . ويؤدى ذلك إلى علاقة معرفية سطحية بالآخر ، علاقة يصبح معها «الختلف» ، بالضرورة ، مرادفا للسلبية المطلقة . . وإلى اعتبار كل ما ومن هو قادم من العالم الإسلامي خطرا محتملا»! . .

وقريبا من هذا التفسير نجد رأى المستشرق الإيطالي «كلاوديو لوياكونو» . الذي يرى أن جهل الغرب بجوهر الثقافة الإسلامية هو الذي جعله لايرى في الظاهرة الإسلامية سوى العنف ، والطابع المعادى للغرب عند بعض الحركات الإسلامية . . بينما ينسى هذا الغرب آثار الحراب التي أحدثتها سياسته الاستعمارية في عالم الإسلام . . «فالغرب يعرف القليل عن الثقافة الإسلامية ، وما يعرفه من هذه الثقافة لايمثل جوهرها الفعلي . هناك ، حتى في صفوف أهل الاختصاص وأساتذة الآداب واللغة والإسلاميات ، من يشغل موقعه عن غير جدارة واستحقاق . وإذا القينا نظرة على من يشغل موقعه عن غير جدارة واستحقاق . وإذا القينا نظرة على الكتب المدرسية ، سنجد أن مؤلفيها بدأوا يهتمون بالعالم الخرب إلى التعاطي مع الحركات الأصولية من منطلق واحد فحسب ، إنه منطلق العنف . . وبطبيعة الحال ، يجرى التركيز على

الطابع المعادى للغرب الذى تتميز به بعض هذه الحركات ، فيما ينسى الغرب آثار الخراب الذى تركته سياساته الاستعمارية القديمة والجديدة . . » .

وإذا كان الحوار هو السبيل للفهم المسترك وللتعايش بين الحضارات ، فإن المستشرق الإيطالي «ستفاتوري بونو» ، يرى الغرب هو الرافض للحوار مع الحركات الأصولية . . والرافض للتقييم الموضوعي لأفكارها ، وهو معبأ سلفا ضدها . . «فالغرب ، كحكومات وكرأي عام ، معباً سلفا ضد الحركات الأصولية ، وليس مستعدا لمناقشة آرائها وطروحاتها ، كما أنه يرفض تقويم هذه الطروحات بشكل موضوعي» .

اما المستشرق الأمريكي «جون فول» ، فإنه لا يرى التناقض في المصالح دائما بين الأصوليين المسلمين وبين الغرب . . بل قسد تتطابق المصالح . . ويرجع سبب التوتر إلى علمانية الحكام الغربيين ، التي تصنع أزمة ثقة مع التوجهات اللينية . . وإلى معارضة الإسلاميين للحكومات التابعة للغرب . . «فالأصوليون العنيفون قد دخلوا في صراعات مع مؤسسات وحكومات ثبت ولاؤها للغرب وأمريكا . لكن مصالح الأصوليين المسلمين تتطابق في بعض الأحيان مع مصالح الحكومات الغربية – لنأخذ كمثال معارضة الغزو السوفياتي لأفغانستان – ما يجعل التعاون في هذه الحالات مكنا . لكن ، على وجه العموم ، وفق المنظورات العلمانية التي تطغي على آراء صانعي السياسة الأمريكيين والأوربيين التي

الغربيين ، فإن الأصوليين ، على اختلاف نماذجهم ، ليسوا أهلا للثقة . والعكس هو الآخر يبدو صحيحا ، أى أن قادة الأصوليين لا يشقون بحكام الغرب العلمانيين . وفي هذا السياق ، أدى صعود الأصوليات إلى جعل «علاقات الشرق بالغرب» أكثر تعقيدا ومصدرا لخطر محتمل» .

هكذا انعقد إجماع المستشرقين على أن «الخطر الإسلامي» على الغرب هو «وهم» و «هذر» و «كلام فارغ» و «بعبع» صنعه الإعلام الغربى . . والصهيونية . . والجهل بجوهر الثقافة الإسلامية . . وبتميز علاقة الدين بالسياسة والدولة في النموذج الإسلامي عنها في النموذج المسيحي الغربي . . ونبه كثير منهم على أن وراء ذلك كله مؤامرة غربية تستهدف صناعة «عدو» يحل محل «إمبراطورية الشر الشيوعية» . .

اللهم إلا المستشرقة الألمانية «أردموته هيللر» ، التي قالت إن الأصوليين المسلمين خطر كبير على الأمن والسلام ، وعابت على الغرب أنه غير موحد إزاء هذا الخطر؟! . . فعندها «أن الغرب ليس موحدا ، ولا يعرف إجماعا حول هذه المسألة . فالأمريكيون مثلا ، اعتبروا الحركات الأصولية أثناء التدخل السوفياتي في أفغانستان ظاهرة إيجابية جدا . أعتبر الأصوليين يشكلون خطر كبيرا على الأمن والسلام ، وعلى العلاقات بين الشرق والغرب» .

ونحن إذا تجاوزنا عن هذا الرأى ، الذى انفردت به «اردموتة هيللر» ، سنجد أن المستشرقين الذين استطلعت (الوسط) أراءهم

فى علاقة الحركات الإسلامية بالغرب؟ وخطرها عليه؟ . . قد قاموا «بتشريح الغرب» لا بتشريح الحركات الإسلامية؟! . .

وهي شهادة فخار لموضوعية هؤلاء المستشرقين . . وخدمة كبرى قدمتها (الوسط) إلى القراء العرب عندما وضعت بين يديهم هذا «الملف» ، الذي نرجو أن يصحح مفاهيم الكثيرين من مثقفينا وإعلاميينا المسلمين؟! . .



# هل هناك مستقبل للصموة الإسلامية؟!

فى «ملف» (الوسط) عن «الأصولية الإسلامية».. والذى استطلعت فيه آراء ثلاثين مستشرقا ، يمثلون دول وتيارات ومذاهب وأجيال الاستشراق الغربى المعاصر.. وقف هؤلاء المستشرقون ، فى ظاهرة المد الإسلامى وحركاته ، أمام قضايا رئيسية خمسة .. قضية مصطلح «الأصولية» ومدى تطابق معانيه الغربية السلبية مع منطلقات وغايات وسمات الحركات الإسلامية؟ .. وقضية الأسباب التى أفرزت وأبرزت هذه الحركات فى العقود الأخيرة على وجه الخصوص؟ .. وقضية الحقيقة والوهم فى الكلام الشائع الآن عن «التهديد الإسلامي للغرب»؟ .. - ولقد تناولنا هذه القضايا الثلاث فى الحلقات الثلاث التى سبقت من دراستنا هذه الهذا «الملف» . .

والآن . . وفى هذه الصفحات ، نقف أمام رؤية المستشرقين لقضية «الوحدة . . والتنوع» فى فكر وتوجهات الحركات الإسلامية . . وقضية «المستقبل» ، وهل لهذه الحركات منه نصيب؟ . . وإذا كان ، فبأية شروط؟؟ . .

### الوحدة.. والتنوع:

على الرغم من أن هذه القضية - قضية الوحدة والتنوع في

توجهات الحركات الإسلامية - لم تكن موضع سؤال مستقل في «ملف» (الوسط) . . إلا أن جميع المستشرقين الذين التفتوا إليها في إجاباتهم قد اجتمعت آراؤهم على أن الحركات الإسلامية المعاصرة ، وخاصة في العالم العربي ، ليست كتلة واحدة صماء . . ومن الخطأ اختزالها في تيار «العنف الراديكالي» . . فهي ظاهرة فكرية وحركية شديدة التنوع - مع اجتماعها في إطار المرجعية الإسلامية العامة والمقاصد الإسلامية العامة - . . فهي تتنوع بتنوع واقع البلاد الذي تعمل فيه كل حركة من هذه الحركات . . وبتنوع التحديات التي تجابهها هذه الحركات . . وباختلاف المرجعيات المذهبية لهذه الحركات - من «سنيّة» و «شيعيّة» . . و «تجديد» و «تقليد»-. وبتنوع مناهج العمل المعتمدة في عمل كل حركة من هذه الحركات . . فهناك الحركات التي تتخصص في «الدعوة» الخالصة لإضاءة القلوب بنور الإسلام . . وحركات العمل السياسي والاقتصادي لتغيير الواقع في هذه الميادين وجمعيات وجماعات العمل الخيري والاجتماعي . . وهناك الحركات التي ارتضت منهاج التعددية ، والعمل وفق قوانين «لعبتها» . . وهناك ، أخيرا ، حركات العنف والراديكالية السياسية والإرهاب..

فهى حركات ، وإن انطلقت من المرجعية الإسلامية ، إلا أن فهمها للإسلام ، ومنهاج عملها له ، والجوانب التي تركز عليها من منهاجه الشامل ، قد أوجد فيها العديد من «ألوان الطيف الإسلامي» ، وذلك فضلا عن «ألوان طيف الواقع المتنوع» الذي تعيش فيه وتعمل على تغييره هذه الحركات . .

وفي تقرير هذه الحقيقة - التي يغفل عنها - أو يتغافل - كثيرون - يشير المستشرق الإيطالي «كلاوديو لوياكونو» فيقول: «إن الحركات الإسلامية متنوعة بتنوع واقع بلدانها . . ومن الضرورى التمييز فيها بين أولئك الذين يعتمدون على «الدعوة» الخالصة ، محاولين إبقاء نور الدين الإسلامي مضيئا في قلوب المسلمين . . ومن يمكن اعتبارهم «ملتزمين ومنظمين سياسيا» ، وهم الذين يولون اهتماما أكبر للقضايا والمشاكل ذات الطابع السياسي والاقتصادي . ومن بين هؤلاء مجموعات تعمل بشكل حازم ضد حكومات بلدانها ، وأخرى ركزت اهتمامها على العمل في الجالات الاجتماعية . وتوجد أيضا منظمات اختارت الإرهاب أساسًا لعملها السياسي ، فحددت لنفسها بذلك موقعا خارج التقاليد المعتدلة التي اتسمت بها الحركات «السّنيّة» عبر التاريخ. كما توجد حركات أخرى ارتضت «قوانين اللعبة» ، دون أن يفوتها التركيز على المسائل الاجتماعية الضرورية لإحداث تغييرات في الواقع المتنوع الألوان والاتجاهات . وينبغى التذكير بأن هناك اخت الافات جذرية بين الأصولية «السُّنيَّة» والأصولية «الشيعية» . .» .

ويهتم المستشرق الإنجليزى «فردها ليداى» بالإشارة إلى «الجامع» الذى يجمع هذه الحركات ، فيرى أنها لا تقف عند «الماضى والتقاليد» ، وإنما تعيد تفسيرهما كى تقدم برنامجا للحاضر والمستقبل . . ولا تقف عند «التبشير الدينى» ، وإنما تتغيا أهدافا سياسية واجتماعية . . وأنها جميعها تسعى لامتلاك السلطة

السياسية . . فهذه «جوامع» تحتها تنوع واختلاف . . «إن هذه الحركات تختلف بعضها عن بعض ، إلا أنها تشترك في أمور ثلاثة :

أولا: لا تمثل الحركة محاولة لإدخال الناس في دينها ، بل لتعبشة هذه الجتمعات الدينية بقصد بلوغ أهداف سياسية .

ثانيه: فيما تستعين الحركة بالتقاليد ، فإنها تعيد تفسير الماضى والتقاليد الدينية كى تقدم برنامجا سياسيا معاصرا عن التنمية الاقتصادية والاستقلال وقضايا اجتماعية .

تالثا: أهم ما يعنى هذه الحركات هو الوصول إلى السلطة السياسية والاحتفاظ بها» .

أما المستشرق الفرنسى «دومينيك شوفالييه» ، فيميز فى هذه الحركات الإسلامية بين «المتطرفين» و «المعتدلين» ، كما يميز فى عالم الإسلام بين «المسلمين» وبين «الإسلاميين» ، فيقول : «إن الحركة الإسلامية ليست بالضرورة حركة متطرفة . وأعرف مثقفين إسلاميين وأصوليين متمسكين بإيمانهم وقيمهم ، لكنهم قادرون على الحوار ، ومستعدون للسجال مع الذين لا يوافقونهم الرأى ، سواء أكانوا مسلمين أو غير مسلمين ، وهم ليسوا أبدا انفعاليين كما يظن بعضهم . .» .

ويرى المستشرق الروسى «آرتور سعادييف» أن فى الحركات الأصولية - مع تجانسها الأيديولوجى - المعتدلون . . والراديكاليون . . كما يختلف تركيز كل حركة باختلاف التحديات

التى تمثلها الأنظمة الحاكمة فى بلادها . . «فى الحركات الأصولية التجاهات معتدلة وراديكالية . . إنها متجانسة أيديولوجيا ، واختلافاتها تعود فى الدرجة الأولى إلى طابع الأنظمة الحاكمة التى تعارضها . . ففى سورية هناك انتقادات للاتجاه «العلمانى» . . وفى مصر معارضة للعلاقة بالغرب . . وفى الجزائر هجوم على النهج الاقتصادى والاجتماعى المعادى للشعب . .»

ويتفق في ذلك المستشرق الهولندى «رودولف بيترز» ، الذى يضيف ، في ميدان التنوع لهذه الحركات – غير «الاعتدال» و «التطرف» – المتحررون ، الذين يدافعون عن الإسلام ، وفي ذات الوقت يحاورون الغرب ، ولا يرفضونه بإطلاق وتعميم . . «فلا يمكن الحديث عن أصولية إسلامية في شكل عام . هناك تيارات معتدلة ، وأخرى متطرفة تؤمن بمارسة العنف . . ومنذ مرحلة مبكرة ظهرت أصولية تحررية ، دافعت عن الإسلام ، وردت على مبكرة ظهرت أصولية تحرية ، دافعت عن الإسلام ، وردت على كشير من المقولات التي تنظر إلى الإسلام بوصفه دينا غير متسامح . ودعا عثلو هذا الاتجاه إلى الجوار مع الغرب ، وإن لم يكن مباشرة ، كما فعل محمد عبده وجمال الدين الأفغاني ورشيد رضا وقاسم أمين» .

ويشير المستشرق الأمريكي «روجر أوين» إلى دور اختلافات الواقع الذي تعمل فيه هذه الحركات في تنوعها . . «فكل حركة لابد أن تختلف كثيرا عن الحركات الأخرى ، من حيث عارستها السياسية الفعلية ، مادام مستقبلها مرتبطا حكما بالتطورات

السياسية في البلاد التي يعيش ويعمل فيها أغلب أعضائها. وتكاد هذه التطورات تكون العامل الوحيد المؤثر في مستقبل الحركة . .» .

أما المستشرق الأمريكي «ريتشارد بوليت» ، فيهتم بالإشارة إلى «موازين التنوع» في هذه الحركات . . فيرى أن جماعات العنف أقلية يضخم الإعلام صورتها . . بينما جوهر الحركات الإسلامية وأغلبيتها ملتزمون ، سلميا ، بمبادئ الدين في سلوكهم اليومي ، وفي حياتهم الخاصة ، وعارساتهم الاجتماعية ، وهم أصحاب موقف نقدى للواقع الذي يعيشون فيه ، وأهداف اجتماعية يسعون إلى تحقيقها . . ويجمعهم جميعا : العمل على إعادة تأسيس نظام اجتماعي ونظام سياسي على قواعد الإسلام . . فهذه الحركات «يحركها طموح مشترك إلى إعادة تأسيس نظام اجتماعي ونظام سياسى قائمين على الإسلام . . والحركات الإسلامية تشتمل على مجموعات وفلسفات عديدة ومتناقضة . إذ نجد في صفوف الإسلاميين بعض القتلة وعددا محصورا من المسلحين ، هم الذين يحظون بالتغطية الإعلامية الأوسع ، إضافة إلى عدد هائل من الأفراد العاديين ، الذين يطبقون مبادئ الدين ، بشكل سلمي ، على مستوى سلوكهم اليومي ، وفي حياتهم الخاصة ومارساتهم الاجتماعية والدينية . وبين هذين الطرفين النقيضين ، تأتى الأحزاب السياسية ، والمناضلون ضد الديكتاتورية ، ومجموعات تعنى بخير المسلمين . . ويمكن للمرء أن يعترض قولا وعملا على الأقلية العنيفة التى تحتويها الحركة الإسلامية ، دون أن ينتقص ذلك من احترامه لجوهر تلك الحركة ، وخاصة على صعيد الدور النقدى الذى تلعبه ، أو على صعيد الأهداف الاجتماعية التى تسعى إليها ...»

هكذا أبصر المستشرقون «جامع الوحدة» ونطاق «التنوع» في الحركات الإسلامية المعاصرة . . ولم يروا «الأصولية» الإسلامية كتلة واحدة صماء! . .

## المستقبل.. والحركات الإسلامية:

ولم يقف المستشرقون من الظاهرة الإسلامية عند تحليل واقعها الراهن فقط . . وإنما تحدث كشيرون منهم عن مكانة وموقع هذه الحركات الإسلامية في خارطة مستقبل العالم العربي والإسلامي . . وفي هذا الإطار تحدثوا عن خطأ تجاهل الطرف الإسلامي - وهو طرف فعال - في الحوار الذي لابد وأن تشارك فيه مختلف التيارات ، لتخفيف التوتر القائم الآن . . وعن ضرورة استبعاد العنف ، بإطلاق ، من قبل كل الأطراف . . وعن ضرورة اعتماد التعددية الحضارية - في العلاقة بين الإسلام والغرب - اعتماد التعددية الحضارية - في العلاقة بين الإسلام والغرب وذلك لنزع فتيل نزعات الحروب الحضارية والصليبية . . وأكد بعض المستشرقين على أهمية الحركات الإسلامية في مستقبل العالم العربي والإسلامي ، لأن المستقبل - برأيهم - هو للتيارات ذات الرقى الإيمانية والدينية . . والإسلامي . .

ومن الشروط التي رأوها لازمة كي يكون للحركات الإسلامية فاعلية في مستقبل أوطانها ومجتمعاتها: ضرورة العمل على كسب ثقة الجماهير . . وتحسين صورة الطرح الفكرى . ، والعدول عن سبل وآليات الفتن في تحقيق المقاصد . . وتأسيس العمل السياسي الإسلامي على النهضة الدينية والروحية ، استثمارا لحيوية الإسلام ، الذي هو أكثر الأديان حيوية ، والذي يحتاج إلى نهضة دينية ، وليس إلى مجرد «إسلام سياسي»! . .

ومن الأليات التى أشاروا بها ، لإخراج بعض الإسلاميين من «العزلة الماضوية»: دفعهم إلى أن يجيبوا على أسئلة العصر ومشكلات واقعه . . ففى ذلك اكتشاف وتنمية للأرض المشتركة بينهم وبين التيارات الفكرية الأخرى . .

كما نصحوا الذين يريدون سحب البساط من تحت أقدام الحركات الإسلامية مستقبلا، بأن يحلوا المشكلات والأزمات التي استدعت البديل الإسلامي، بعد أن فشل العلمانيون - بل وصنعوا - هذه المشكلات والأزمات! . .

فعلى سبيل المثال ، رأى المستشرق الأمريكى «جون إيسبوسيتو» أن الحركات الإسلامية طرف فاعل في المجتمعات الإسلامية ، تشارك في الحوار حول شئونه ، ويتوقف حجم نصيبها من النجاح أو الفشل على كفاءة أدائها . ، وأفاق الحرية في مجتمعاتها . . ذلك «أن الجدال سيتواصل في المجتمعات الإسلامية ، في خصوص قضايا تتعلق بالدين ، والهوية الوطنية ، والشرعية والمشاركة

السياسية أو تطبيق الديمقراطية . . وستكون الحركات الإسلامية طرفا في النقاش حيث يسمح لها أن تساهم فيها . وسيلاقى الإسلاميون النجاح أو الفشل ، شأنهم شأن أى حزب سياسى . .» .

أما المستشرق الإيطالي «كالاوديو لوياكونو» . . فينصح بضرورة «الحوار العقلاني» بين مختلف الفرقاء ، لحل كل المشكلات . . إذ «الابد من إعلاء صوت العقل والحوار . وهي مهمة عسيرة وصعبة للغاية ، تحتاج إلى عمل متواصل ورغبة صادقة . . » . .

ومعه - في أهمية الحوار - تقف المستشرقة الألمانية «جودرون كرامر» ، التي تقول: «أعارض استعمال العنف ضد الحركات الأصولية . . وأرى أن الحوار المفتوح مع هذه الحركات هو الحل الوحيد القادر على أن يخفف من حدة التوتر ، وأن يعطى لجميع القوى السياسية - داخل النظام وخارجه - الفرصة اللازمة للتفكير والتحليل . .» .

أما المستشرق الأمريكي «جون فول» ، فيعظم من مكانة الحركات الإسلامية في مستقبل مجتمعاتها ، لأن المستقبل هو لحركات الرؤى الدينية ، وخاصة بعد تراجع العلمانية ، وتضاؤل فعاليات برامجها . . فالحركات الإسلامية «تتوقف درجة نجاحها في صياغة مستقبلها ومستقبل مجتمعاتها ، على قدرتها على نيل تأييد شعبى وتحقق تحسينات ، بدلا من التسبب في فتنة مدمرة . وعلى وجه العموم ، سيكون للرؤى الدينية الشاملة تأثيرات مهمة في المستقبل ، مع تضاؤل فعالية البرامج العلمانية الحديثة . .» .

ومع هذا الرأى يقف المستشرق الأمريكى «ريتشارد بوليت» الذى يرى الإسلام هو المرجعية المرشحة للمشروع النهضوى ، فى العالم العربى والإسلامى . . «فلا مفر من أن يلجأ الجتمع العربى والإسلامى الإسلام محورا له من جديد . .» .

ويعلق «جاله بيرك» نجاح الحركات الإسلامية في صياغة مستقبل مجتمعاتها على إقامتها مشروعها السياسي على الإحياء الديني والنهضة الروحية الإسلامية . . وعدم الوقوف عند البرنامج السياسي فقط . . وعنده «أن الحركات الإسلامية محكومة بالفشل إن لم تكن مؤسسة على نهضة دينية ، وما لم تؤد إلى حركة شاملة (جامعة) في المجتمع . إنها إذا انطلقت من نهضة روحية لأمكنها أن تبنى ، شيئا فشيئا ، نهضة أخلاقية للمجتمع المسلم . وفي هذه الحالة توفر الفرصة لبناء المجتمعات الإسلامية بناء قابلا لأن يدوم . فالإسلام طاقة وحيوية تدعو إلى الاحترام ، إنه دين حي جدا ، ورعا أكشر من الأديان الأخرى ، ومن هنا حاجته إلى نهضة دينية . .» .

أما المستشرق الألماني «ستيفان فيلد» ، فإنه يدعو إلى دفع الأصوليين المتطرفين لمواجهة العصر ، وذلك بتقديم أجوبة واضحة على المسائل المطروحة . . ومساعدة المثقفين العرب المستنيرين بواسطة أوربا - على بلورة حلول للمشكلات . . والعمل على ردم الهوة بين الشرق والغرب . . «فعلينا أن نطالب الإسلاميين المتطرفين بتقديم أجوبة واضحة على المسائل المطروحة . أي أن

ندفعهم إلى مواجهة العصر . وعلى أوربا أن تساعد المشقفين المستنيرين في العالم العربي على البحث عن حلول . . وأن تتيح لهم فرصة التعرف بعمق إلى حضارتها وثقافتها وعلومها ، حتى لا تتسع الهوة بين الشرق والغرب من جديد ، وتنفتح الأبواب على مصراعيها أمام أولئك الذين يتحدثون طول الوقت عن حروب صليبية . .» .

وإذا كان هذا الرأى قد حبذ تحسن «الحالة العلمانية» بواسطة أوربا . فإن المستشرقة الألمانية «أردموتة هيللر» قد وضعت شروط تحسين هذه «الحالة العلمانية» حتى تستطيع مقاومة المد الأصولي . . فلابد - برأيها - من تغيير العوامل التي صنعت أزمة النظم الحاكمة ، وذلك بإقامة العدل . . والقضاء على الفساد والرشوة . . وإصلاح التعليم . . وتحقيق الديمقراطية . . وإعادة الاعتبار إلى المثقفين . . وإقامة مجتمع مدني حقيقي . . «فليس هناك ، لمقاومة المد الأصولي ، سوى طريقة واحدة : توزيع خيرات البلاد توزيعا عادلا ، والقضاء على مظاهر الفساد والرشوة ، وإصلاح مناهج التعليم ، وتحقيق الديمقراطية - ولو بصفة نسبية - وإعادة الاعتبار إلى المثقفين ، وتوفير المستلزمات الأساسية لقيام مجتمع مدنى حقيقي» .

هكذا تحدث المستشرقون عن المستقبل . . وعن مكانة الحركات الإسلامية في هذا المستقبل . . وعن شروط تخفيف التوتر بينها وبين تيارات الفكر الأخرى . .

لكن المستشرق الألمانى «أودوشتا ينباخ» قد انفرد بتجريد الحركات الإسلامية من أى نصيب فى هذا المستقبل . . فهى حركات ضعيفة . . تعانى من فراغ نظرى . . وستنصرف عنها الجماهير عندما تكتشف أن وعودها ليست أكثر من تهويمات ، فتقف وحيدة عارية على قارعة التاريخ! . . «إن هذه الحركات لا يكنها أن تجد ، لا فى الماضى القريب ولا البعيد ، نظاما إسلاميا يكنها أن تقتدى به ، وتستمد منه حلولا جذرية للمشاكل يكنها أن تقتدى به ، وتستمد منه حلولا جذرية للمشاكل المطروحة بحدة . . وهى تعانى من ضعف عميق ، ومن فراغ نظرى كبير . . وحين تدرك الجماهير أن الحلول التي تلوح بها الحركات الإسلاموية ، ليست سوى تهويات . . فإنها سوف تتخلى عنها ، وتتركها وحيدة وعارية على قارعة التاريخ» . .!

#### \* \* \*

على هذا النحو تناول المستشرقون الثلاثون أخطر ظواهر العصر الذي نعيش فيه . . الحركات «الأصولية» الإسلامية . . فعرضوا ، من خلال الإجابة على أسئلة (الوسط) ، لختلف جوانب هذه الظاهرة . . الأمسر الذي جمعل من هذا «الملف» ، الذي نشرته (الوسط) - في أعدادها السبعة (٩٦ - ١٠١) - (١٠٢ - ١١ - ١٩٩٣ م مرآة الاستشراق الغربي لأخطر ظواهر الشرق العربي والإسلامي .

إنه جهد صحفى متميز . . حبذا لو تحول إلى كتاب يضاف - في المكتبات - إلى ما فيها عن الظاهرة الإسلامية من مؤلفات .؟

### • القهسرس ••

| رقم<br>مىفحة | لموضع                                                 |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| ٣            | بصطلح الأصولية ؟! سسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| ۲٠           | أسباب صعود المد الإسلامي                              |
| ٣٦           | هل الصحوة الإسلامية خطر على الغرب                     |
| ٥٢           | هل هناك مستقبل للصحوة الإسلامية                       |



للبع بمقابع الشركة جدينة الساس من أكترور

إلى القارئ العزيز ...

في هذه السلسلة الجديدة:

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث . .

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهي ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم: أنوار ، تصنع للمسلم تنويرا إسلاميا متميزا .

ولتقديم هذا التنوير الإسلامي للقراء ، تصدر هذه السلسلة ، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر :

- ۵ د . محمد عمارة السنشار طارق البشرى .
- ® د . حسن الشافعي ⊗ د . محمد سليم العوا .
  - ا. فهمى هويسدى
    د. جمال الدين عطية
  - ® د . سيلد دسوقى ۞ د . كمال الدين إمام .

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين . .

إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام .

الساشر

To: www.al-mostafa.com