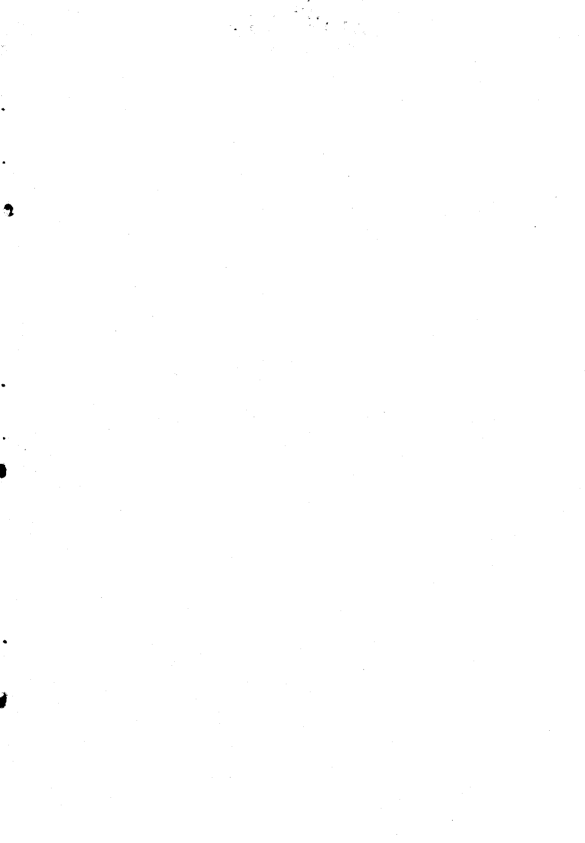
# المسكاف المحالي الماكرام المسكاف المحالي الماكرام الماكرام الماكرام المؤلف المحج الى بنيت السّراكرام

للعكلَّمة المحقِق الأستاذ الجليل الشيخ حسر محسم المنتاط من المنتاط من المرتفيت من المرتفيت من المرتفيت المرتفي

الطبعة الثالثة ١٣٩٧ه - ١٩٧٧م

مَطِّابٌع البِّنوي جسَنة المحروسَة



# بني بالنالج المالية

الحمد لله الذي ندب عباده بالحج إلى بيته الحرام ، وشرَّفهم بهذا الاستدعاء لمحل كرامته زيادة في الإقبال والإكرام ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد سيد الوجود ، وأشرف من وفد إلى بيت ربه ووفدت بباحة شرفه الملوك والوفود ، وعلى آله الأطهار البَرَرة ، وأصحابه المدول الخِيَرة ( أما بمد ) فيقول المبد الفقير إلى عفو الله ( حسن محمد المشاط) غفر الله ذنبه وسترعيبه إنك سألتني وفقني الله وإياك أن أتبع كتابي ( إسماف أهل الإيمان بوظائف رمضان ) بـ ( إسعاف أهل الإسلام بوظائف الحج إلى بيت الله الحرام ) طالبًا مني أن أنهج على سَنَنه في جمع الأحاديث النبوية الواردة في الحج ومشاعره من كتب السنة لما يرجى بذلك نفعه وتحمد عاقبته ، ولما في تعليم دين الله والقيام بنشر تعالمه والدعوة إليه مايدخر ثوابه الجزيل ويستثمر به رضا رب العالمين ، فعلمت حسن ظنك وصحة قصدك أحبتك إلى طلِبتك قدر المستطاع وجمعت من دواوين السنة الطهرة ماترى ، عازياً كل حديث في الباب لمن أخرجه من أثمة الحديث الأثبات ، مقتصرا على راوى الحديث ومتنه روماً للاختصار ، مصدِّراً بمض الأبواب بما يناسبها من آي الذكر الحكيم ترغيبًا للماملين وتزلفًا إلى المولى المسكريم ، بهذه الشميرة الدينية وحرصا على القيام بها طبق المهيج القويم والتمشي في مراحل النسك على ضوء المدى النبوى الرفيع ، متبعا ذلك بنبذ ، كالشرح تضبط كله وتوضح مجمله وعمل مشكله وربما توسعت بذكر مذاهب الأئمة الأربعة أثمة الهدى مع توجيه كل منها للاعلام بأن مذاهبهم مبنية على أصول الكتاب والسنة ، وأنهم كانوا من أخلص المعافظين على الشريمة والحراس لهـــا الداعين للممل بهاءالمدافعين عنها، بالدلائل والحجج التي هي أمضي من السيوف والأسنّة، جزاهم الله خير الجزاء، راجيا من الله السكريم أن يمن على بالتوفيق والإخلاص وسلوك مدارج الاستقامة والنةوى فإنما الأهمال بالنيات و إثما لكل امرىء ما نوى ، وما رأيت فيه «أيها القارى » من صواب فذلك الذى أردته وهو من ربى مجرل العطاء، وما رأيت من خطل أو خطأ فذلك من تقصيرى ولم أقصده وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

## بِسِمْ لَیْرَالْرَحْمُ الرَّحِیمُ (۱) ماجاء فی وجوب حج بیت الله الحرام

قال الله تعالى : ( إِنَّ أَوَّلَ رَبِّتٍ وُضِعَ للنَّاسِ لَلَذِى بِبَكَةً مُبَارِكا وَهُدَى للمَّالِينِ ، فيه آيات يُنات مَقامُ إبراهيمَ وَمَنْ دَخَلهُ كَانَ آمِناً ولله عَلَى الناس حِبِجُ الْبَيْتِ مَن أَسْتَطاعَ إليهِ سَبِيلاً ، وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ الله عَلَى الناس حِبِجُ الْبَيْتِ مَن أَسْتَطاعَ إليهِ سَبِيلاً ، وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ الله عَنى عَنِ العالَمِينَ ) آية ٧٠ آل عمران .

( إن أول بيت وضع ) متمبدا ( للناس ) فى الأرض ( لَلذَى ببكة ) بالباء لغة في مكة واللباء والميم يتعاقبان كغبيط ونميط ولازب ولازم ، سميت بذلك لأنها تبك أى تدق أعناق الجبابرة (مباركا ) أى ذا بركة وخير كشير ففيه مضاعفة الثوبات وتكفير السيئات لمن تأدب ودخله بذلة وانكسار ( وهدى للمالمين ) لأنه قبلتهم يتوجهون إليه عند الصلاة ، وروى الشيخان البخارى ومسلم عن أبي ذرِّ رضى الله عنه قال قلت: يارسول الله أيُّ مسجد وضع أول. قال المسجد الحرام قلت ثم أى قال المسجد الأقمى قلت كم بيمهما قال أربعون سنة . وفي هذا رد على البهود في قولهم بيت المقدس أفضل من السكمية وأفدم فنزلت الآية لإقادة أن الكمبة أقدم من بيت المقدس وأشرف (فيه آيات بينات) منها ( مقام إبراهيم ) هو الحجَر الذي قام عليه عند بناء البيت فأثر قدماه فيه فغاصا فيه وكان يصمد به وينزل وبقى إلى الآن مع تطاول الزمان . وتداول الأيدى عليه ، ومنها تضميف الحسنات فيه فالحسنة فيه بمائة ألف إلى غير ذلك من الآيات. فالآية أشارت إلى جنس الآيات بذكر أعظمها وطوت ذكر البقية اسكثرتها ، ومنها ضوارى السباع تخالط الصيد ، وكل جبار قصده بسوء قصمه

الله ، ومن يرد فيه بإلحاد بظلم يذقه رب البيت من عذابه الأليم ، وقصة أصحاب الفيل على ذلك أجلى دليل (ومن دخله كان آمنا ) لا يتمرض إليه بقتل ونحوه قلل الإمام أحمد بن إسماعيل الكورانى فى تفسيره غاية الأمانى : والأمن إما فى الدنيا على ماذهب إليه ابن عباس وأبو حنيفة أن من عاذ بالبيت وعليه قصاص لا يتمرض له . ولكن لا يظمم ولا يستى حتى يضطر إلى الخروج وهو الظاهر لقوله تمالى (إنا جملنا حرَما آمنا) وقوله تمالى (وآمنهم من خوف) ولما روى مسلم والبخارى عن ابن عباس رضى الله عنهما قال قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بوم فتح مكة «لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية» ثم قال «إن هذا البلد حرمه الله يوم خلق السموات والأرض لم يحل لأحد قبلي وإنما أحل لى ساعة من نهار فهو حرام بحرمة الله إلى يوم القيامة لا يعضد شوكه ولا تلتقط لقطته إلا من عرفها فليبلغ الشاهد الفائب » وإما فى الآخرة شوك ولا تلتقط لقطته إلا من عرفها فليبلغ الشاهد الفائب » وإما فى الآخرة لما روى البخارى وغيره « من حجولم يرفث فكأنما ولدته أمه » ، أو المطلق وهو الأحسن فيتناولهما .

وهن ابن مسمود رضى الله عنه قال : وقف رسول الله صلى الله عليه وسلم على كَنْيَة الحَجُون ولم تَكُن يومئذ مقبرة وقال « يبعث الله من هذه البقمة سبمين ألفا وجوههم كالقمر ليلة البدر يشفع كل واحد منهم في سبمين ألفا وجوههم كالقمر ليلة البدر » وروى أنه قال « يؤخذ بالحجون والبقيم وها مقبرتا مكة والمدينة وينثران في الجنة » اه

ودائرة فضل الله تعالى واسمة فوق مايخطر على بال (ولله على الناس) ذكورهم وإنائهم الأحرار البالغين (حج البيت) أى واجب عليهم بكسر الحاء وفتحها قراءتان سبعيتان قاله الجلال وبُبدل من الناس بدل بعضمن كل قوله تعالى (مَن ) أى المكلف الذى (استطاع إليه سبيلا) طريةا (ومن كفر) والله فأنكر وحدانيته ، أوكفر بما فرضه عليه من الحبج ( فإن الله غني عن المعالمين ) والمعالمَ اسم اا سوى الله فهو تعالى غنى عنهم وعن عبادتهم فلا تنفعه طاعتهم ولا تضره معصيتهم قال تعالى (فكفروا وتولَّوا واستغنى الله والله غنى حميد).

واعلم أن الحج أحد قواعد الإسلام الخمسة الملومة من اللدين بالضرورة والحجم على فرضيته ، فرض سنة خس من الهجرة على ماذهب إليه كثير من أهل العلم لأنه نزل فيها قوله تعالى (وأتموا الحج والعمرة أله) بناء على أن المراد وائتوا بالحج تاما قال الشهاب القسطلاني في المواهب اللدنية : ويؤيده قراءة علقمة ومسروق وابراهيم المنخمي بلف ظ وأقيموا رواه ابن جرير الطبرى بأسانيد صحيحة عنهم ، وقيل المراد بالاتمام الاكال بعد المشروع وهذا يقتضي تقدم فرضه قبل ذلك ، وقد وقع في قصة ضمام ذكر الأمر بالحج وكان قدومه على ماذكره الواقدي سنة خس وهذا يدل «إن ثبت» على تقدمه على سنة خس أو وقوعه فيها قبل قدوم ضمام .

وقالت طائفة من أهل الدلم إنه تأخر نزول فرضه إلى السنة التاسمة حكاه النووى فى الروضة وللاوردى فى الأحكام السلطانية وصححه القاضى عياض والترطبى وصو"به ابن القيم فقال إن الحج فرض ــ سنة تسع وان آية فرضه هي قوله تمالى (وفخه على الناس حج البيت) وهى نزلت عام الوفود او آخر سنة تسع وأنه عليه الصلاة والسلام لم بؤخر الحج بعد فرضه عاما واحدا وهذا هو اللائق بهديه وحاله صلى الله عليه وسلم ا ه.

وكذا بما يحتج به لهذا القول أن صدر سورة آل عران نزل عام تبوك سنة تسع وفيها ناظراهل الكتاب ودعاهم إلى التوحيد وفيها نزلت آية (يا أيها الذين آمنوا إنما المشركون نجس ) والمناداة بها إنما كانت سنة تسع وبعده حج

الصديق رضى الله عنه يؤذِّن بذلك في موسم الحج وأردفه بعلى رضى الله عنه وحج رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد الهجرة حَجة واحدة فقط سنة عشر .

والحج شرعا عبادة يلزمها طواف وسمى ووقوف بمرفة ليلة عاشرذى الحجة على وجه مخصوص وهو فرض فى العمر مرة ، وواجب على المسلمين وجوياً كفائياً كل عام لإقامة موسم الدين فلذا ينبعى لمن أراد الحج بعد أداء الفريضة أن ينوى إقامة الموسم لينال أواب فرض الكفاية .

قال في غاية الأماني في تفسير الكلام الرباني بيّن الله تعالى أولا أى في آية الحجالمذ كورة شرف البيتوالحرم ثم دعاكافة الناس إليه . والحجج أحد أركان الاسلام بالآيات والاحاديث والاجماع ، وفيها أنواع من التأكيد ، إبراز الأمر به في صورة الخبر ، والابدال المشتمل على الاجمال والتفصيل ، ولام الاختصاص واسمية الجلة وتسمية تاركه كافراً اه .

وقال الملامة السيد محمود الآلوسي البغدادي في روح للماني الاستظاعة يمني المشار اليها في الآية بقوله تمالي (من استطاع اليه سبيلا) هي في الأصل استدعاء طواعية الفعل وتأتيه والمراد به الإرادة المقتضية للقدرة ، والقدرة إما بالبدن أو بالمال أو بهما وإلى الأول ذهب الامام مالك فيجب الحج عنده على من قدر على المشي والسكسب في الطريق ، وإلى الثاني ذهب الإمام الشافعي والذا وجب الإستنابة على الزّمن إذا وجد أجرة من ينوب عنه، والى الثالث ذهب الامام أبو حنيفة اه (روى) الامام المترمذي في جامعه عن على رضى الله عنه الله مال رسول الله صلى الله عليه وسلم من ملك زاداً وراحلة تبلغه الى بيت الله ولم يحج فلا عليه أن يموت يهودياً أو نصرانياً » وذلك أن الله تمالى يقول (وقه على اللهاس حج البيت من استطاع اليه سبيلا) وليس المراد بملك الراحلة

خصوص شرائها بل ماهو أعم من ذلك كالفدرة على استئجارها أو استئجار مابوصله إلى الحج من نحو طائرة أو سيارة أو باخرة .

وقال الامام أبو عبد الله القرطبي في الجامع لأحكام القرآن عن حمر بن الخطاب رضى الله عنه لقد همت أن أبعث رجالا الى الأمصار فينظروا الى من كان له مال ولم يحج فيضر بوا عليه الجزية فذلك قوله تمالى (ومن كفر فان الله غنى عن المالين) وعن الحسن البصرى رضى الله عنه قال ان من ترك الحج وهو قادر عليه فهو كافر (قلت) هذا كله خرج مخرج التغليظ والزجر لتارك النسك الواجب وتخويفه فيحمله ذلك على القيام بأدائه ، أو هو مجمول على من أنكر أصل مشروعية الحج ، أو على من استحل تركه مع استطاعته ولهذا قال علماؤنا تضمنت الآية أن من مات ولم يحج وهو قادر فالوعيد يتوجه عليه ولا يجوز أن يحج عنه غيره لأن حج الغير لو أسقط عنه الفرض لسقط عنه الفرض لسقط عنه الوعيد ، وقال سميسسد بن جبير رحمه الله تعالى لو مات جار كى وله ميسرة ولم يحج لم أصل عليه .

يقول المبد الضميف كان الله له . وقد جاءت الأحاديث الصجيحة والآثار الجمة المديدة في وعيد من تأخر عن فريضة الحج وهو مستطيع الأداء ولم يحج مرة في عره، وقد ألمنا إلى شيء منها وتركنا المكثير خوف الإطالة فإن كنت أيها المكلف من ذرى الذي واليسار وأنت بمن يسطع في قلبه نور الإيمان وتشتمل بين جوانحه نار الشوق حنينا إلى الربوع المقدسة وبلاد الله وبيته الحرام وتحب أن تشاهد البطاح الحرمية والمشاهد المباركة المكية واللذنية والأنوار الساطمة المحمدية فما عليك إلا أن تعزم وتبادر للقيام بأداء هذه الفريضة الدينية . وتبدى من عزائمك القوية ونشاطك الباهر ما يبرهن أنك

من عباد الله الصادقين الذين استجابوا الله ورسوله وأخلصوا ، وإياك ثم إياك من التملل والتسويف وإبداء الأعذار الباردة فإن للتأخر آفات وأي آفات :

إذا هبت رياحيك فاغتدمها فمقبى كل عاصفة سكون أمدنا الله وإياك بتوفيقه.

و هذا » وقد امتلاً ت الدنيا بالمخترعات الخديثة للراحة والنقل والإركاب و كثرت في أنحاء البلاد المقدسة السيارات وأضعت أقطار الدنيا مرتبطا بعضها ببعض بفضل افحه تعالى ومتصلة ببلد الله الحرام وبلد نبيه عليه الصلاة والسلام ومُهد الطريق وقرَّب البعيد وانطوت المسافات وأصبح الحج أياما معدودات ، أما الطمأنينة والأمن على النفس والمال في البلاد الحجازية ومواطن الوحى فكل ألك حدَّث عنه ولا حرج فقدصار الأمن في كل الأيام وخصوصا في أيام الموسم وازدحام البلاد بحجاج بيت الله الحرام مضرب الأمثال فله الحسد والشكر على ما أنهم وتفضل ، أوزعنا الله لشكر نعمه فالبدار البدار ولا تعسنا يا أخي من دعائك :

نعم يلزمك أيهاالمريد للحج والعازم عليه أمور وآداب لايفوتك أن تتحقق بها وهي فيا يأتي .

(١) أن تشاور من تثق بدينه وتستخير الله تمالى ، وهذه الاستخارة لا تمود إلى نفس الحج لأنه فرض و إنما هي على معنى هل ترافق في سفرك فلانا أم لا ، وهل تسير براً أو بحراً ، وعلى الباخرة أو على الطائرة .

وصفة الاستخارة) أن تصلى ركمتين من غير الفريضة ثم تقول بعد الفراغ من الصلاة مستقبل القبلة متوجها إلى الله عز وجل خاضاً راضيا بما يختاره لك « اللهم إلى أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك واسألك من

فضلك العظيم فإنك تقدر ولا أقدر وتعلم ولا أعلم وأنت علام الفيوب اللهم، إن كنت تعلم أن هذا الأمر «أى ذهابى وسفرى إلى الحج في هذا العام أو نحو ذلك» خير لى في دبنى و دنياى ومعاشى و عاقبة أمرى و عاجله وآجله فاقدره لى و بسّره لى ثم بارك لى فيه . اللهم و إن كنت تعلم أنه شر الى في دبنى و دنياى و معاشى و عاقبة أمرى و عاجله و آجله فا صرفه عنى و اصرفى عنه و اقدر لى الخير حيث كان ثم رضّى به » ا ه ثم لنمض بعد الاستخارة لما ينشر ح إليه صدرك .

واعلم أن هذه الاستخارة نجرى في جميع الأمور المهمة وهي من الكنوز المظيمة الثمينة التي تفضل بها سيدنا محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم على أمته ورعب فيها فقد قال جابر بن عبد الله رضى الله عنهما «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يملمنا الاستخارة في الأمور كلها كالسورة من القرآن يقول إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركمتين من غير الفريضة فليقل اللهم إلى أستخيرك إلى آخر ماتقدم » والحديث ثابت في صيح البخارى ، ورواه أصحاب السنن ، وقوله كالسورة من القرآن أى كتمليمه للسورة من القرآن فقيه الاشادة بهذه الاستخارة والاشمار بغاية الاعتناء بشأنها ودعائها المظيم وقمه وعوم جدواه وكم لبحار جوده عليه الصلاة والسلام من درر وجواهم وكنوز فجزاه الله عنا خير الجزاء.

فعليك أيها المؤمن المهتم بإصلاح حاله ديناً ودنيا ألا تففل عن الرجوع إلى ربك واللجأ إليه تعالى بهذه الألفاظ النبوية فى أيِّ مهم عرض لك مع توطين نفسك على الرضا بما يجرى به القضاء واعتقاد أنه الأوفق لك والأولى ثقة بوعد الله على لسان رسول الله الصادق المصدوق صلى الله عليه وآله وسلم.

(٢) وإذا استقر عزمك على الحج تبدأ بالتوبة من جميع المعاصى وتخرج.

عن مظالم العباد، وترد الديون إن كانت عليك لأصحابها، والودائم، وتستحل كل من كان بينك وبينه معاملة فى شىء و إن عجزت عن الاستحلال لموت صاحبك مثلا فالجأ إلى الله تعالى فإنه يرجى من كرمه إذ هو السكريم الذى لا تتخطاه الآمال أن يرضًى عنك الخصوم يوم القيامة ويقابلك بالمفو.

(٣) وأن تسكتب وصية تتضمن مالك وما عليك من الذمم وتشهد عليها ثم تنظر في أمر الزاد والنفقة ، ولتحرص على أن يكون من أطيب جهة لأن الحلال يمين على الطاعة ويسكسل عن للمصية وقد كان سلفنا الصالح يتركون سبمين بابا من الحلال محافة الوقوع في الحرام ، هذا وهم متلبسون بغير الحج فابالك بمن يقصد النسك والتوحه لبيت الله الحرام ، و نقل الامام النووى في منسكه عن الامام أحد بن حنيل رضى الله عنه قال لا يجزئه الحج بمال حرام وأنشد بمضهم الامام أحد بن حنيل رضى الله عنه قال لا يجزئه الحج بمال حرام وأنشد بمضهم المناه الله إلا كل طيب ما كل من حج بيت الله معرور لا يقبل الله إلا كل طيب ما كل من حج بيت الله معرور

روى أبو هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « إذا خرج الحاج بنفقة طيبة ووضع رجله فى الفرز فنادى لبيك اللهم لبيك ناداه مناد من السماء لبيكوسمديك زادك حلال وراحلتك حلال وحجك مبرور غير مأزور ، وإذا خرج بالناقة الخبيثة فوضع رجله فى الفرز فنادى لبيك ناداه مناد من السماء لا لبيك ولا سمديك زادك حرام و نفقتك حرام وحجك مأزور غير مبرور » قال الحافظ المنذرى رواه الطبرانى فى الأوسط (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر النصول العلمية والاصول الحكمية للحبيب عبد الله بن علوى الحداد العلوى الحداد الحدين الحضرى رضى الله عنه فانه فصل فيها درجات الحلال والحرام بما ينبغى الوقوف عليه فى النصل الثالث والثلاثين .

(٤) وأن تصاحب رفيقا صالحا تأنس به وتستمين به على مشاق السفر فإن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الوحدة ، كا رواه الامام أحد عن ابن عمر « وفي حديث عبد الله بن عمرو بن الماص رضى الله عنهما قال صلى الله عليه وسلم « الراكب شيطان والراكبان شيطانان والثلاثة ركب » . رواه الامام مالك والامام أحد وإذاكتم ثلاثة فأكثر فينبغى أن تأمّروا عليكم أميراً من أفضلكم وأجودكم رأيا مم لتطيعوه كما جاءت يهذا السنة النبوية .

وينبنى أن يكون فى الرفقة من هو من أهل العام والفقه فى الدين ليمينك على مسائل الحج وأعماله ويحثك فى سفرك على مكارم الأخلاق وقد قرر العلماء أنه لايجوز لأحد أن يقدم على فعل حتى يعلم حكم الله فيه (ولا تقف ما ليس لك به علم ) قال العز بن جاعة ومن العجيب أن أبناء الدنيا يسهل عليهم إنفاق الحكير ولو فى الحرام دون اليسير فى سفر من يصحبهم ليعلم م.

(۵) وإذا أردت الخروج فالأولى أن يكون بوم خميس مبكرا اتشداك دعوة نبيك صلى الله عليه وسلم « اللهم بارك لأمتى في بكورها » رواه أبو داود والترمذى » ولتصل ندبا في منزلك قبل الخروج ركمتين تقرأ فيهما بسورتى الحكافرون والإخلاص فقد صع عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال « ما خلّف أحد عند أهله أفضل من ركمتين يركمهما عندهم حين يربد السفر » ثم تودّع الأهل والأحباب وبود عونك ويقول كل واحد منهم لصاحبه أستودع الله دينك وأمانتك وخواتيم عملك زودك الله التقوى وغفر ذنبك وبسر لك الخير حيث كفت فقد روى ذلك الإمام البيهةى وغيره عن رسول الله صلى الله عليه وسلم .

(٦) وأن تُلاحظ الأذكار الواردة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في مراحل سفرك فلا تتخلُّ عنها فإنها الترياق النافع المجرب.

فن ذلك أن تقول عند المخروج من دارك اللهم إلى أعوذ بك أن أضل أو أضل أو أزل أو أظلم أو أظلم أو أجهل أو يُجهل على فقد صح خلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم عند الخروج من الدار ولو زدت على هذا ( بسم الله توكلت على الله لاحول ولا قوة إلا بالله ) حفظت في سفرك فقد ثبت عن أنس رضى الله عنه أن « من قال ذلك يقال له أى من قبل لللك مُديت و مُن عن أنس رضى الله عنه أن « من قال ذلك يقال له أى من قبل لللك مُديت من أنس رضى الله عنه الله أن تتصدق عند خروجك ولو بالقليل ففيه فضل من و مده الأذكار عامة للحاج وغيره إلا أنها تتأكد للحاج .

فإذا ركبت فقل عند الركوب (بسم الله) و تزيد في ركوب الباخرة أو الطائرة ( تجريها ومرساها إن ربى لففور رحيم ) (وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته بوم القيامة ) ، ثم إذا استويت على المركوب تقول (سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين ) اى مطيقين ثم تقول (الحمد الله ) ثلاث مرات سبحانك إلى ظلمت نفسى فاغفر لى فإنه لا ينفر الدنوب إلا أنت (اللهم) إنا نسألك في سفر نا هذا اللبر والتقوى ومن العمل ما يحب و ترضى (اللهم) هون علينا سفر نا واطوعنا بُعده (اللهم) أنت الصاحب في السفر والتحليفة في الأهل والمال (اللهم) إلى أعوذ بك من وعثاء السفر وكابة المنقلب وسوء المنظر في الأهل والمال ، وأكثر في مراحل سفرك من الدعاء فإنه يستجاب للمسافر روى أبو هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « ثلاث دعوات للمسافر روى أبو هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « ثلاث دعوات مستجابات دعوة المظام و دعوة المسافر و دعوة الوالد لولده » أخرجه الإمام أحمد وأبو داود والنسائي والترمذي وحسنه .

ولا سيا الإكثار من دعاء الكرب فقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول عند الكرب « لا إله إلا الله الحليم الحليم لا إله إلا الله وب العرش العظيم الحليم لا إله إلا الله وب العموات ورب الأرض رب العرش

المكريم » وكان عليه الصلاة والسلام إذا كربه أمر قال ياحى ياقيوم برحمتك أستنيث ، ولتلاحظ في سيرك إذا صورت واديا أن تحمد الله وتمجده وإذا هبطت أن تسبحه فني حديث أنس رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عايه وسلم كان إذا صعد أكمة أو نشراً «المكان المرتفع» قال « المهم لك الشرف على كل شرف ولك الحد على كل حال » رواه الإمام أحمد ، وقال جابر رضى الله عنه كما نسافر مع النبى صلى الله عليه وسلم فإذا صعدنا كبرنا وإذا هبطنا سبّحنا رواه الإمام أحمد والبخارى .

فإذا نزلت منزلا للراحة . أو المبيت فينبنى أن تدعو بما فى حديث خولة بنت حكيم الشّلية أن الذي صلى الله عليه وسلم قال « من نزل منرلا ثم قال أعوذ بكلات الله المتامات كلها من شر ماخلق لم يضره شيء حتى يرتمل من منزله ذلك » رواه الإمام مالك والإمام أحمد وغيرهما .

وإذا تراءت إلى الله التي تقصدها فتدعو بما في حديث صُهيب رضى الله هنه أن النبي صلى الله عليه وسلم لم ير قرية يريد. دخولها إلا قال حين يراها « اللهم رب " السموات السبم وما أظلن ورب الأرضين السبم وما أقالن ورب المشياطين وما أضان ورب الرياح وما ذرين أسألك خير هذه الترية وخير أهلها وخير ما فيها وأعوذ بك من شرها وشر أهلها وشر مافيها » رواه النسائى في سننه .

وعن أبى عبد الرَّحن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أنَّ رسولَ اللهِ على الله عنهما أنَّ رسولَ اللهِ على الله عليه وسلم قال: « أبنى الإسلامُ عَلَى خُس شَهادة أن لا إله إلا اللهُ وأنَّ محمداً رسولُ اللهِ وإقام الصَّلاة وإيتاء الرَّكاة وحج البَيْت وصوم رَمضان ، رواه إماما الحدثين محمدُ بنُ إسماعيل البُخارى ومُسْلمُ بنُ الحُجَّاج التُشَيْريُ في صحيحهما ،

(على خمس) أى من الدعائم والأسس وصرح الشيخ عبد الرزاق في روايته بخمس دعائم (شهادة) بالجر بدل من خمس بدل بعض من كل وبالرفع على حَذَف المبتدأ أو المخبر أى إحداها شهادة أو منها شهادة أن لاإله إلا الله والمراد بالشهادة الثانية تصديق رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في جميع ماجاه به فيشمل جميع مايطلب من المكلف في باب الاعتقاد وغيره فلا يقال لم يذكر في الحديث الإيمان بالأنبياء والملائحة وغير ذلك والايمان بهم واجب لم يذكر في الحديث الإيمان بالأنبياء والملائحة وغير ذلك والايمان بهم واجب أركانها واستيفاء أقو الهاوأ فعالها . وكونُ الصلاة عاد الدين وأجل مباني الاسلام بعد الشهاد بين أمر معلوم من الدين بالضرورة فلذا يحب حفظها والمحافظة عليها وبذلك يحفظ المرء دينه (وإيناء الزكاة) أى لمستحقيها وهم الذكورون في آية في إغراج جزء معلوم من المال على وجه مخصوص في وقت مخصوص ، ومن فوائدها أنها تمود على المال المخرج منه بالتطهير والبركة ، ومنها مواساة المسلم أخاه المسلم الفقير المحتاج (وحيج منه بالتطهير والبركة ، ومنها مواساة المسلم أخاه المسلم الفقير المحتاج (وحيج

البيت) أى الحرام فى العمر مرة لمن استطاع إليه سبيلا، وهذا موضع الترجمة ففيه بيان فرضية الحج و زاده ببانا حدبث أبي هريرة الذى بعده وأنه مرة واحدة في العمر، نعم يتأكد لمن أمكنه الحج بعد خمس سنين من حجه الأول « لقوله عليه الصلاة والسلام من حديث أبي سعيد النخدري رضى الله عنه فيا يرويه عن ربه تبارك وتعالى « إن عبدا صحت له جسمه ووسعت عليه في المعيشة تمضى عليه خمس سنين لايفد إلى لمحروم » قال الحافظ المنذري، رواه ابن حبان في صحيحه والبيهتي وقال قال على بن المنذر أخبرني بعض أصابنا قال كان ليس بن صالح الموسر الصحيح للرجل الموسر الصحيح أن لايترك الحج خمس سنين ، ولا يفد إلى أي لايأتي لبيتي وافداً بالحج .

واعلم أن فرائض الحج أى الأركان التي لايجبرها الدم ، النية للاحرام ووقوف عرفة وطواف الافاضة والسمى بين الصفا والمروة وزاد الشافعية الحلق والترتيب في معظم الأركان ، وقال الإمام أبو حبيفة يجبر السمى بالدم لأنه واجب ليس بركن ( وصوم رمضان ) بالرؤية أو إكال شعبان ثلاثين يوما إذا لم ير الهلال أنظر ( اسعاف الإيمان . في وظائف رمضان ) ففيه البسط .

<sup>(</sup>١) هو العلامة لحسن بن صالح بن حي الهمداني الكوفي أحد الاعلام قال أبو زرعة اجتمع فيه حفظ واتقان وفقه وعبادة قيل له صف لنا غسل الميت فما قدر من البكاء مات سنة ١٦٩ ا ه من الخلاصة للخزرجي . وانظر ترجمته في الشذرات ج ا ص ٢٦٣ . ١٦٧ فقد ذكره في عداد من مات سنة سبع وستين ومائة .

وعن أبى هريرة عبدالرَّحن بن صَخْر رضى الله عنه قال : خَطَبَنا رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم فقال ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللهُ عَلَيْكُم الحَجَّ فَحُجُّوا فقال رجلُ أَكلَّ عام يارسُولَ اللهِ فسكت حَقَى قالها ثلاثاًفقال النَّبَيْ صلى الله عليه وسلم لو قُلتُ أَنَهُمْ لوَ جَبَتْ وَكَا اسْتَعَلَمْتُمْ ، رواه الإمام أحمد ومسلم

( قد فرض الله عليكم الحج ) بقوله تعالى ( وقَّه على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا) ( فقال رجل ) هو الأفرع بن حابس كا جاء مبينا في غير هذه الرواية ( أكل عام ) بالنصب أى أتأمر نا ( بإرسول الله ) أن نحيج كل عام وكأنَّ السائل تردد في فهم قوله عليه الصلاةوالسلام فحجوا بين القــكرار وللرة الواحدة . ولذلك سأل، ويمكن أن السبب احمال اللفظ التــكرار من وجه آخر لأن الحجالفة القصد المشوب بتكرار فاحتمل التكرار عنده من حيث الاشتقاق وقد يقال إن سؤاله كان استظهاراً واحتياطا وأجمعوا أن الحج لايجب إلا مرة فى العمر (فسكت) رسول الله صلى الله عليه إوسلم (حتى قالما) أى حتى قال السائل الـكلمة للذكورة ( ثلاثا ) قال الملامة القارى إنما سكت زجرا له عن السؤال الذي كان السكوت عنه أولى لأن النبي صلى الله عليه وسلم بكن بسكت عما تحتاج الأمة إلى كشفه فالسؤال عن مثله تقدُّم بين يدى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد نهوا عنه بقوله تعالى : ﴿ يَأْيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَاتَقَدُّمُوا بَيْنَ يَدَى الله ورسوله ) ثم لما رآه عليه الصلاةوالسلام لايقنع إلا بالجواب الصريح صرح به فقال ( لو قلت نعم ) أى فرضا وتقديرا ( لوجبت ) أى للسألة المسئول عنها وهى فريضة الحج كل عام ( ولما استطمتم ) .

وفيه من الفوائد كما قال القاضى عياض ماكان عليه الصلاة والسلام عليه من الرَّافة بالأمة والشفقة عليها ، وفيه أن له أن يحكم باجتماده (قلت) والمسألة خلافية في كتب الأُصول وهذا هو الصحيح والمعول عليه وعصمة التبي عليه

### وزاد مسلم ثمَّ قال ﴿ ذَرُونَى مَا تَرَكَتُكُم ﴿ فَإِمَا أَهْلِكَ مَنْ كَانَ خَبْلَكِم بِكَثْرَةِ سُوْالِهُمْ واختلافِهمْ عَلَى أَنبِيا يُهم ﴾

الصلاة والسلام تمنع من الوقوع في الخطأ الذي قد يقع فيه المجتهد ، وفيه بيان فرضية الحج في الدمر مرة وهو إجماع ، وفيه فضل هذا الصحابي الجليل الذي كشف عن هذه المسألة بسؤاله المغمة عن الأمة وكذلك كان غيره من الصحب يتولون السؤال عن المشاكل حتى تجلت الشريعة المطهرة نقية بيضاء فجزاهم الله خير ا من أسحاب .

وبما تضمته حديث الباب نزلت آية ( يأيها الذين آمنواً لاتسألوا عن أشياء إن تبد اسكم تسؤكم ) روى الإمام الترمذي أنهم سألوه في حجة الوداع أفي كل عام فسكت ثم قالوا أفي كل مام فقال لو قلت نعم لوجبت دعوني ماثركــــكم فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه مااستطمتم فنزلت الآية المذكورة (ثم قال ذروني ) أى الركوني ( ماتركه كم ) أي واحلوا اللفظ على مدلوله الظاهر لغة وان صلح لنبره فلا تكثروا في الاستقصاء خوفأن بكثر الجواب فالممنى حجوا المرة الواحدة لأنها مدلول اللفظ وانصلح للتسكرار فيتمين التفافل عنه كما اتفق لبنى إسرائيل في قصة البقرة فإنهم لما أكتروا السؤال كثر الجواب وشددوا على أنفسهم فشدد الله عليهم وذُموا على ذلك فخاف عليه الصلاة والسلام مثل ذلك فأتى مكلامه البليغ بأسلوبه البديع الشامل المخاطب وغيره فقال ذرونى ماتركتكم ( فإيما أهلِك من كان قبلـكم ) من اليهود والنصارى (بكثرة سؤالهم )كقولهم المشهور في مسألة البقرة . وفيه من الفوائد مرجوحية كثرة السؤال قاله الأبيي في إكمال الأكمال، وفيه دليل على أن الأصل عدم الوجوب وأنه لاحكم قبلورود الشرع قال الامام النووي هذا هو الصحيح عند محققي الأصوليين لقوله تعالى ﴿ وَمَا كُنَا مَعَذَّ بِينَ حَتَّى نَبِعَثُ رَسُولًا ﴾ .

(واختلافهم على أنبيائهم) عطف على كثرة لاعلى سؤال لأن نفس

فَإِذَا أَمَنُ ثُمَا بِشَيْءٍ فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَفْتُمْ وَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَن. مَشَيْء فَدَءَوهُ .

الاختلاف بمجردهموجب للهلاك وفيه من الفوائد الزيادة على ماوقع عنه السؤال وهو ممدوح يتطلبه الواقع وحاجة الخاطبين مع مافيه من زيادة العلم ، وفى الشريعة المطهرة أمثلة كثيرة من هذا القبيل قال الله عز وجل ( وماتلك بيمينك ياموسى قال هي عصاى أتوكاً عليها وأهشبها على غنمى ولى فيها مآرب أخرى ) وقال عليه الصلاة والسلام لماسئل عن التوضى بماء البحر «هو الطهور ماؤه الحل مينته»

( فإذا أمر كم الخ ) معناه واضح وفيه الاشارة بالاشتغال بالأهم المحتاج إليه في الماجل عما لا يحتاج إليه في الحال فكا أنه قال عليه الصلاة والسلام عليكم بفمل الأوامر واجتناب النواهي فاجملوا اشتغالكم بها عوضا عن الاشتغال بالسؤال هما لم يقم، قال الإمام النووى هذامن قواعد الاسلام المهمةومن جوامع الـكلم التي أعطيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ويدخل فيه مالا يحمى من الأحكام كالصلاة بأنواعها فإذا عجز عن بمض أركانها أو بمض شروطها أتى بالباق، وإذا عجز عن غسل بعض أعضا الوضوء أوالغسل غسل المكن، وإذا وجد بعض مايكفيه من الماء لطهارته أو لفسل النجاسة فعل المكن ، وإذا وجبت إزالة منكرات أو فطرة من تازمه نفقتهم أو نحو ذلك وأمكنه البعض فعل المكن، وإذا وجد مايستر بمض عورته أو حفظ بمض الفاتحة أتى بالمكن وأشهاه هذا غير منحصرة وهي مشهورة في كتب الفقه ، والمقصود التنبيه على أصل ذلك وهذا الحديث موافق لقول الله تمالى (فانقوا الله مااستطعتم) وأما آية ( اتقوا الله حق تقاته ) فإما أنها منسوخة بقوله تعالى ( فاتقوا الله ما استطعتم ) و إما أن قوله تعالى ( فاتقوا الله مااستطعتم ) مفسر ومبين للمواه

بها وهذا المذهب هوالصحيح أو الصواب الذي جزم به المحققون قالوا وحق تقاته حو امتثال أمره واجتداب نهيه ولم يأمر سبحانه وتعالى إلا بالمستطاع قال الله تعالى ( لا يكاف الله نفسا إلا وسمها ) وقال تعالى ( وما جمل عليكم في المدين من حرج ) والله أعلم .

(يقول) العبد الضميف كان الله له وهذا الكلام نفيس بنبغى الوقوف عليه وتطبيقه على حزئيات المسائل وهو معدود من محاسن هذه الشربعة الغراء التي شملت المكلفين بيسرها ، وناطت أحكامها بما فى وسع المكلفين فلله الحمد على ماأنهم .

قوله (وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه ) أمر من ودع يدع أي اتركوه قال الامام النوري وهذا على إطلاقه، أما إباحة أكل الميتة عندالضرورة والتلفظ بكلمة السكفر عند الاكراه فذلك لوجود عذر يبيحه فهو ليس منهيا عنه في هذا الحال ،قال الملامة الأبي قلت يريد أنه لم بقل فيه مااستطمتم كما قال في الأمروذلك والله أعلم لأن متملق الأمر الفمل وهويتبعض بخلاف النهي (قلت) ولأن الأمريمتمد على المصالح والنهي على المفاسد، ودرء المفاسد مقدم على جلب المصالح وله أهمية في نظر الشرع أي أن اجتناب المفاهي أهم من الاكثار من المطاعات قال كسب في نظر الشرع أي أن اجتناب المفاهي أهم من الاكثار من المطاعات قال كسب الأحبار تجد الرجل يستكثر من أعمال البر ولعله لا يساوى عندالله جيفة حمار الأحبار تجد الرجل يستكثر من أعمال البر ولعله لا يساوى عندالله جيفة حمار من المقربين لما قسم له من الفضل اهمن إيضاح أسرار علوم المقربين والله أعلم .

#### (٢) ماجًا. في فرض الحج على الفور

عن أبى العبّاس عبد الله بن عباس رضى الله عنهما عن النبى صلى الله عليه وسلم قال « تمجّاوا إلى الحج يعنى الفَريضَةَ فإنّ أَحَدَكُم لاَ يَدْرِي ما يَعْرِضُ له » رواه الإمام أحمد .

وعن الحسن بن أبى الحسن البصرى عن عُمَرَ بن الخطَّاب رضى الله عنه قال لقد حَمَّمتُ أن أ بمَث رجالاً إلى هذه الأمصار فينظروا كلَّ من كان له جِدَةً ولم يَحُبَّ فيَضْرِبُوا عليهم الجُزية ما مُ عسلمين ما م عسلمين ـ رواه سعيد بن منصور في سننه .

<sup>(</sup>تمجارا إلى الحج) أى بادروا به قبل الفوات (فان أحدكم لا يدرى ما يمرض) بكسر الراء (له) من الموارض التى تموقه كرض أو حاجة وهذا ظاهر فى الوجوب على الفور ولأنه لومات قبل الاداء مات عاصيا ولولاأنه واجب على المستطيع فوراً لم يمص ، واتفقوا على أنه واجب فوراً إذا خشى الفوات فى المستقبل وبؤيد ذلك أثر سيدنا هر رضى الله عنه المذكور بمده حيث توعد من لم يحج مع الاستطاعة بضرب الجزية وقال ما هم بمسلمين مرتين مما يدل على أهمية هذا الركن المظيم فى الدين كيف وهو أحد قواعد الإسلام وأركانه والله الموفق .

<sup>(</sup>جدة ) بكسر الجيم من وجد بفتحها وفتح الدال المختفة إذا استغنى أى من كان عده غنى .

وأعلم أن الحج إنما يجب بخمس شرائط ـ الإسلام ، والمقل ، والبلوغ والحرية ، والاستطاعة . . قال الإمام أبو محمد عبد الله بن قدامه في المنى إثر ذلك لا نعلم في هذا كله اختلافا ، فأما السكافر ففير مخاطب بفروع الدين خطابا يلزمه أداء وبوجب قضاء ، وأما الجنون والصبي فليسا بمكلفين « وقد روى على بن أبى طالب رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « رفع القلم عن ثلاثة عن النائم حتى يستيقظ وعن الصبي حتى يشب وعن المعتوه حتى يمقل » رواه أبو داود وابن ماجه والمترمذي وقال حديث حسن ، وأما المعبد فلا يجب عليه لأنه عبادة تطول مدتها وتتعلق بقطع مسافة وتشترط لها الاستطاعة بالزاد والراحلة ولوأداها يصبيع حقوق سيده المتعلقة به فلم بجب عليه كالجهاد ، وغير المستطيع لا يجب عليه لأن الله تعالى خص المستطيع بالإيجاب عليه فيختص بالوجوب ، وقال الله تعالى (لا يكلف الله نفسا إلا وسعها) .

وهذه الشروط تنقسم أقساما ثلاثة ، منها ما هو شرط للصحة مع الوجوب وهو الإسلام والعقل فلم يجب على كافر ولا مجنون ولا يصح منهما ، و منهاما هو للاجزاء أى وقوعه فرضاً مع الوجوب وهو الباوغ والحرية وليس بشرط في الصحة فيصح حج الصبى والعبد ولا يجزئهما عن حجة الفرض ، ومنها ما هو شرط للوجوب فقط وهو الاستطاعة فلو تسكلف غير المستطيع المشقة وسار بلا زاد وراحلة فحج كان حجه صحيحاً مجزئاً.

فإذا علمت هذا فمن وجب عليه الحج وأمكنه فعله وجب عليه فوراً ولم يجزله تأخيره وبذلك قال الامامان أبو حنيفة ومالك ، وقال الإمام الشافعي

يجب الحج وجوبا موسما وله تأخيره لأن النبي صلى الله عليه وسلم أمَّر أبا بـكر على الحج وتخلف بالمدينة لا محاربا ولا مشغولا بشيء وتخلف أكثر الناس كادرين على الحج ولأنه إذا أخره ثم فعل في السنة الأخرى لم يكن قاضياً له فدل جل أن وجوبه على التراخي ، وللجمهور قول الله تمالي ( ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا) وقوله تمالى ( وأنموا الحج والممرة لله ) والأمر على الغور ، ولمم أيضاً حديث الباب وكذا قوله عليه الصلاة والسلام « من أراد الحج فليمجل ﴾ رواه أحد وأبو داود وابن ماجه وفي رواية أحد وأبن ماجه ﴿ فَإِنَّهُ قَدْ يَمْرِضُ المُريضُ وَتَصْلَ الضَّالَةُ وَتَمْرُضُ الْحَاجَةُ ﴾ وعن على رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من ملك زاداً وراحلة تبلغه إلى بيت الله ولم يحج فلا عليه أن يموت يهودياً أو نصرانياً » رواه الترمذى وروى سعيد بن منصور بإسناده إلى عبد الرجن بن سابط قلل : قال رسول الله صلى الله عليه وسِلم « من مَات ولم يحج خجة الإسلام لم يمنعه مرض حايس أو سلطان جائر أو حاجة ظاهرة فليبت على أى حال شاء يهودياً أو نصرانها » ولأنه أحد أركان الإسلام فكان واجباً على الفور كالصيام فأما اللهي صلى الله عليه وسلم فإنما فتنح مكة سنة ثمان وإنما أخره سنة تسع فيحتمل أنه كره رؤية للشركين عراة حول البيت فأخر الحج حتى بعث أبا بكر ينادى أن لا يحج بَمَدَ العَامُ مَشْرَكَ وَلَا يَطُوفَ بَالْهِيتَ عَرِيَانَ ﴾ ويحتمل أنه أخره بأمر الله تعالى تُسكون حجة الوداع في السنة التي استدار فيها الزمان كهيئته يوم خلق الله السمولت والأرض وليصادف وقفة الجمة ويكل الله دينه ويتمال إنه اجتمع يومئذ

(٣) ما جاه فى الترغيب فى الحيج والعمرة وفضلهما قال الله نعالى (وأذِّن فى الناس بالحج يَا تُوك رجالاً وَعَلَى كُلَّ حَامِر يَا تَيْنَ مَن كُلِّ فَجَ عَيقٍ، لِبَشْهَدُ وامنينَعَ لهم ويذكرُ وا اسمَ الله فى أيام مَعْلُومَات عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِن بَسِيمةِ الْأَنْهُمْ فَكُلُوا مِنهَا وأَطْعِمُوا البائسَ الفقير، مم ليقضوا تَفَتَهم وَلْيُوفُوا نُذُورَهم وَلْيُطُوفُوا بالبيتِ العتيق ) آيات ٢٠ - ٢٩ سورة الحج .

أعياد أهل كل دين ولم يجتمع قبله ولا يعده فأما تسمية فعل الحجقضاء فإنه يسمى بذلك قال الله تعالى (ثم ليقضوا تفهم) وأنه لا يلزم من الوجوب على الفور نسمية القضاء فإن الزكاة تجب على القور ولو أخرها لا تسمى قضاء والقضاء الواجب على الفور إذا أخره – لا يسمى قضاء القضاء ولو غلب على ظنه فى الحج أنه لا يعيش إلى سنة أخرى لم يجز له تأخيره فلو أخره لا يسمى قضاء اه بقصرف من المغنى .

قوله (وأذن في الغاص بالحج) أي ناد في الناس بالدعاء إلى الحج والأمربه ولما فرغ إبراهيم عليه الصلاة والسلام من بناء البيت الحرام بعد ما بين له الله تمالى مكانه وأمره بأوامر وعلمه تعاليم حسما تشير بذلك الآية السايقة (وإذبو أنا لإبراهيم مكان البيت أن لا تشرك بي شيأوطهر ببتي المطائفين والقائمين والركع السجود) وأمره تعالى » في هذه الآية بالنداء الناس بالحج فقال يارب وما يبلغ صوتى قال أذّن وعلى الإبلاغ فصعد إبراهيم خليل الله جبل أبي تحبيس وصاح يأيها الناس إن الله قد أمركم محج هذا البيت ليثيبكم به الجنة ويجيركم من عذاب النار فحجوا فأجابه من كان في أصلاب الرجال وأرحام النسا. لبيك اللهم لبيك المناب في أجاب يومئذ حج ، إن أجاب مرة حج مرة وإن أجاب أكثر حج بحسبه وجرت التلبية على ذلك نقله القرطبي عن ابن عباس وابن جبير (يأتوك رجالا)

وعن أبى هريرة رضى الله عنه سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم أَى المَعَلِ أَفضلُ قال إِيمَانُ بِاللهِ ورسولهِ قيل ثمَّ مَاذا ، قال الجِهادُ في سبيلِ الله قيل ثمَّ ماذا قال حَيِّ مبرُور " ، رواه الشيخان في صحيحيهما .

مشاة (وعلى كل ضامر) أى مركوب مهزول (يأنين من كل فج) طربق (هيق) بعيد وهذا سبب الضمور إذ أثر فيها طول السفر (ليشهدوا منافع لهم) في الدنيا أو في الآخرة أو فيهما، وفيه جواز التجارة للحاج وينبني أن لاتكون مقصودة بالسفر قال تعالى (ليس عليه جناح أن تبتنوا فضلا من ربكم) وقوله تعالى (ويذ كروا اسم الله في أيام معلومات على مارزقهم من بهيمة الأنعام) أى عند إعداد الهدايا والضحايا وهي يوم المنحر وأيام التشريق (فكلوا منها وأطعموا المبائس الفقير) شديد الفقر (شم) بعسد تمام حجهم (ليقضوا تفتهم) يزبلوا أو ساخهم وشعثهم (وليوفوا نذورهم) من الهدايا والضحايا (وليطوّنوا) طواف الافاضة الذي هو من أركان الحج (بالبيت المعتيق) أى الفديم لأنه أول بيت وضع للناس.

(قوله إيمان بالله ورسوله) قال الإمام النووى المراد به والله أعلم الإيمان الذي يدخل به في ملة الإسلام وهو التصديق بقلبه والنطق بالشهاد تين فالتصديق عمل القلب والنطق عمل اللسان ولا يدخل في الإيمان ههذا الأهمال يسائر الجوارح كالصوم والصلاة والحج وغيرها لكونه جمل قسما للجهاد والحج ، ولقوله صلى الله عليه وسلم إيمان بالله ورسوله ولا يقال هذا في الأهمال ولا يمنم هذا من تسمية الأعمال المذكورة إيماناً ففيه تصريح بأن المصل يطاق على الايمان والايمان على الممل قلت ومنه قوله تمالي (وماكان الله ليضيم إيمانكم) أي

صلاتكم إلى بيت المقدس نزلت في الذين ماتوا قبل مشرو ية التوجه إلى البيت العرام والله أعلم.

(حج مبرور) أى مقبول ومنه برّحجك أى قبل والحج المبرورما أطعم فيه الطمام وطُيب فيه السكلام كا جاء فى حديث جابر وقال بمضهم الحج المبرور الذى لا يخالطه إنم أو الذى لا رياء فيه ولا سممه ولا رفث ولافسوق وعلامته أن يزداد صاحبه بعده خيراً ولا بعاود المعاصى .

هذا ( وقد يستشكل ) الجمع بين هذا الحديث وما جاء في معناه حيث جعل فى حديث الباب أفضل الأعمال الإيمان بالله ثم الجهاد ثم الحج ، وبين ما جاء في حديث أبي ذر لما سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم أي الأعمال أفضل ؟ جاء الجواب الإيمان بالله والجهاد في سبيله ، وفي حديث ابن مسمود رضي الله عنه الصلاة ثم بر الوائدين ثم الجماد ، وفي حديث عبد الله بن عرو بن العاص رضى الله عنهما حين قال : أي الإسلام خير ؟ قال : تطمم الطمام وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تمرف . وفي حديث أبي موسى وعبد الله بن عرو أى المسامين خير ؟ قال : من سلم المسلمون من لسانه ويده وفي حديث عمَّان خيركم من تعلم القرآن وعلمه وأمثال هذا في الصحيح كثيرة ( فقيل في الجواب ) وهو ما ذكره الإمام الجليل أبو عبد الله الحليمي الشافعي عن شيخه العلامة أبى بكر القفال الشاشي الكبير يُجمع بينهما بوجهين (أحدهما) أن ذلك اختلاف جواب جرى على حسب اختلاف الأحوال والأشخاص فإنه قد يقال خير الأشياء كذا ولا يراد به خير جميم الأشياء من جميم الوجوه وفي جميع الأحوال والأشخاص بل في حال دون حال واستشهد في ذلك بأخبار ، منها عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : حجة لمن

وعن أ بي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : 

« الممرة للى الممرة كفّارة للها كينهما » .

لم يحج أفضل من أربعين غزوة وغزوة لمن حج أفضل من أربعين حجة . (الثانى) أن يكون الراد من أفضل الأعمال كذا أو من غيرها أو من غيركم من فسل كذا وحذفت من وهي مرادة كايقال فلان أعقل الناس وأفضلهم ويراد من أعقلهم وأفضلهم ، ومن ذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : خيركم لأهله ومعلوم أنه لا يصير بذلك خير الناس مطلقا ، ومن ذلك قولهم أزهد الناس في العالم جيرانه وقد يوجد في غيرهم من هو أزهد منهم ، هذا كلام القفال رحمه الله تعالى قال الإمام النووي إثر ذلك وعلى هذا الوجه الثاني يكون الإيمان أفضلها مطلقا والباقيات متساوية في كونها من أفضل الأعمال والأحوال ثم يمرف فضل بعضها على بعض بدلائل تدل عليها وتختلف باختلاف والأحوال والأشخاص ، وليملم أن ثُم في بعض الروايات إنما هي المترتب الذكرى لا الفعلى كا قال الله تعالى : ﴿ وما أدر الله ما المقبة فك رقبة أو إطمام في يوم ذي مسغبة يتبا ذا مقربة أو مسكية كرا متربة ثم كان من الذين آمنوا ) ومعلوم أنه ليس المراد هنا الاثرتيب في الفعل » .

قوله (العمرة إلى العمرة) أى مع العمرة كقوله تعالى (من أنصارى إلى الله) أى معه (كفارة لما بينهما) من الذنوب الصفائر أما المكبائر فإنما يكفرها عنو الله تعالى أو التوبة الصادقة أو الحج المبرور، ثم إن تكفير العمرة مقيد بزمنها و تسكفير اجتناب الكبائر عام لجيع هم العبد فإن الصفائر من الذنوب تكفر الجيناب الكبائر فتفايرا بالنظر لهذا الاعتبار فلايقال إذا كانت العمرة كفارة مع أن اجتناب الكبائر يكفر فاذا تكفره العمرة .

وَالْحَيِّ الْمَرُورُ لَيْسَلَهُ جَزَاءِ إِلَا الْجَنَة ، رواه إِمام دار الهجرة في مُوطَّأُهُ والشيخان وابن ماجه والأصبهاني ، وزاد وما سَبَّحَ الحَاجُ في تَسْبيحَة ولاهَللَ في تَهْلِيلَةِ ، ولا كبَّر في تَكْبيرة إِلا بُشِّرَ بها تَبشيرةً .

(والحيج المبرور ايس له جزاء إلا البعنة) أى لا يقتصر لصاحبه من الجزاء على تكفير بعض ذنوبه بل لابد أن يدخله البعنة ، قال الملامة محمد بن عبدالباق الزقائي في شرح للوطأ وقد قرر العلماء أن شرط الحيج المبرور طيب النفقة ، قيل لمالك رجل سرق مالا فتروج به أيضارع أى يشابه الزني قال : إى والله الذي لا إله إلا هو ، وسئل عمن حج بمال حرام قال : حجه مجزىء وبأشم بسبب جنابته ، وفي الحقيقة لا يرقى إلى العالم المطهر إلا المطهر فالتبول أخص من الإجزاء لأن الإجزاء عبارة عن سقوط القضاء والقبول عبارة عن ترتب التواب على الفعل فاذا قال يجزى وهو آثم اه .

وفى الباب عن جابر رضى الله عنه قال سممت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه » رواه الشهخان، وعنه مرفوعاً «بر الحج إطمام الطمام وطيب السكلام » وعن عبد الله ابن مسمود رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « تابموا بين الحج والممرة فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كا ينفى الكير خَبث الحديد والذهب والفضة وليس للحجة المبرورة ثواب إلا الجنة » رواه الترمذى وقال حسن صحيح ورواه غيره أيضاً ، وفي حديث ابن عمر رضى الله عنهما « تابموا بين الحج الممرة فإن متابمة ما بينهما تزيد في الدمر والرزق و تنفى الذنوب من بنى آدم كما ينفى السكير خبث الحديد » ، رواه الدارقطنى والطبرانى بنى محجمه الكبير ، ومعنى هذه المتابمة إذا حججتم فاعتمروا وإذا اعتمرتم فحجوا.

وعن عبد الرحن بن شماسة بكسر الشين قال : حضرنا عمرو بن الماص رضى الله عنه وهو فى سياقة الموت فبكى طويلا وقال : فلما جمل الله لى الإسلام أنيت النبى صلى الله عليه وسلم فقلت يارسول الله أبسط يمينك لأبايمك فبسط يده فقبضت يدى فقال مالك ياعرو قال أردت أن أشترط قال تشترط ماذا قال أن يغفر لى قال : أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله وأن الهجرة شهدم ما كان قبلها وأن الحج يهدم ما كان قبله ، رواه ابن خزيمة هكذا شهدم ما كان قبلها وأن الحج يهدم ما كان قبله ، رواه ابن خزيمة هكذا شختصراً وانظره فى صحيح مسلم بأكثر من هذا مطولا .

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كنتجالساً مع النبي صلى الله عليه وسلم فى مسجدمنى فأتاه رجل من الأنصار ورجل من تقيف فسلما ثم قالا :يارسول الله جِمْناك نسأتك فقال إن شمَّها أخبر تركما بما جمُّها تسألاني عنه فعلت ، وإن شمَّما أن أمسك وتسألاني فملت ، فقالا أخبرنا يارسول الله ، فقال الثقني اللا نصارى سل فقال أخبرنى يارسول الله قال جئتني تسألني عن مخرجك من بيتك تؤم البيت الحرام ومالك فيه ، وعن ركمتيك بمدالطواف ومالك فيهما، وعن طوافك بين الصفا والمروة ومالك فيه، وعن وقوفك عشية عرفة ومالك فيه، وعن رميك الجمار وما الث فيهوعن نحرك وما لك فيه ، وعن حلاقات ومالك فيه ، وعن طوافك مم الافاضة فقال: والذي بمثك بالحق. لَمن هذا جئت أسالك قال: فإنك إذاخرجت من بيتك تؤم البيت الحرام لاتضع ناقتك خفاً ولا ترفعه إلا كتب الله لك به حسنة ومحا عنك به خطيئة ، وأما ركمتاك بعد الطواف فكمتق رقبةمن بني إسماعيل عليه السلام ، وأما طوافك بالصفا والمروة فكمتق سبمين رقبة ، وأما وقوفك عشية عرفة فإن الله يهبط إلى سماء الدنيا فيباهى بِـكمِ الملائـكة ، يقول عبادى جاءونى شمثًا غبرًا من كل فج عميق يرجون

<sup>(</sup>١) يشرح الامام النووي ج ٢ ص ١٣٧

جنتی فلو کانت ذنوبکم کمدد الرمل أو کقطر المطر أو کربد البحرلففرتها ، افیضوا عبادی مففوراً لکم ولمن شفتم له ، وأما رمیك الجار فلك بكل حصاة رمیتها تکفیر کبیرة من للوبقات ، وأما نحرك فدخور لك عند ربك ، وأما حِلاقك رأسك فلك بكل شعره حلقتها حدنة و یمحی عنك بها خطیئة وأما طوافك بالبیت بعد ذلك فإنك تطوف ولا ذنب لك ، یأنی ملك حتی بضم بدیه بین کتفیك فیقول : اعمل فیا تستقبل فقد غفر لك .

قال الحافظ للنذرى رواه الطبرانى فى الكبير والبزار واللفظ له وقال قد روى هذا الحديث من وجوه ولا نمل له أحسن من هذا الطريق قال الملى رحمه الله تعالى ، وهي طريق لا باس بها ، رواتها كلهم موثوقون ، ورواه ابن حبان فى صبحه .

وفى حديث الباب وما ذكر هنا فوائد جة لمن تأملها ( منها ) الترغيب في الحج و الحث عليه بذكر بعض فضائله وآنه أفضل الأعمال بعد الإيمان بالله وما عطف عليه ( ومنها ) الكشف هما تكنه صدور السائلين عن العج وفضله وفضل شمائره وجوابه عن كل مسألة تفصيلا ، وهو دليل من دلائل النبوة وعلم من أعلامها ليزدادوا بذلك إيماناً على إيمانهم ( ومنها ) مباهاة الله تمالى بحجاج بيته لدى ملائكته الكرام وغفران الله لهم جيماً .

هذا وفى الباب أخبار كثيرة وأحاديث صحيحة تحث العاملين وترغبهم فى القيام بهذه الشعيرة التى هى من قواعد الإسلام ومذكورة فى دواوين السنة الشريفة « وحسبك من الطوق ما أحاط بالمنق » وفقنا الله وإياك لما يحبه ويرضاه .

وعن بُرَيْدَةً بن الخُصَيْبِ رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « النَّفقة في الحيجُ كالنَّفقة في سبيل الله بسبيائة ِ صنفف » رواه الإمام أحمد والبيه قي .

#### (٤) مواقيت الحج

وقال الله عز وجل (يَسْأَلُونك عن الأهلة فل هي مَواقيتُ للناس والحجَّ، وليسَ البرُّ بأنْ تأتوا البيوتَ من ظهورها ، ولكنَّ البرَّ من انتى ، وائتوا البيوتَ من أبواجِها وأتقوا الله لعلم تفلحون ) آية ١٨٩ البقرة .

قوله: (النفقة في الحج) قال شيخنا رحمه الله في بلوغ الأماني ، المعنى أن النفقة في الحج تضاعف إلى سبمائة ضمف كالنفقة في الجماد لأنها كلما في سببل الله تمالى .

( يسألونك ) أى الصحب الكرام يامحد (عن الأهلة ) لم تبدو دقيقة ثم تزيد حتى تمتلىء نوراً ثم تعود كا بدت ، ولا تكون على حالة واحدة كالشمس ، ويحتمل أن يكون السؤال عن الماية والحكمة ، والأهلة جمع هلال من استهل الصبي إذا بكي وصاح حين بولد ومنه أهل القوم بالحج إذارفعوا أصواتهم بالتلبية ، سمى بذلك لأن الناس يرفعون أصواتهم بالاخبار عنه ، (قل ) لهم (هي موافيت للناس ) يعلمون بها أوقات زرعهم ومتاجرهم وعدة نسأتهم وصيامهم وافطاره ، (والحج) بالجر عطف على الناس أى يعلم بها وقته فلو كان الهلال مدوراً كالشمس أو ملازما حالة واحدة لم يتبسر التوقيت به ، وهذا الجواب على الاحتمال الأول يسمى بالأسلوب يتبسر التوقيت به ، وهذا الجواب على الاحتمال الأول يسمى بالأسلوب يتبسر التوقيت به ، وهذا الجواب على الاحتمال الأول يسمى بالأسلوب يتبسر التوقيت به ، وهذا الجواب على أن الأولى أن إسألوا

عنه ، وهلى الاحيّال الثانى فطابقة الجواب السؤال واضحة ، (وليس البربأن تأتوا البيوت من ظهورها) وتتركوا الباب ، وسبب نزولها مارواه الامام البخارى عن البراء رضى الله عنه قال : كانوا إذا أحرموا فى الجاهلية أتوا البيت من ظهره فأنزل الله وليس البر الآية ، وكذا رواه أبو داود الطيالسي عن شعبة عن أبى إستحق عن البراء رضى الله عنه قال : كان الأنصار إذا قدموا من سفرهم لم يدخل الرجل من قبل بابه ، فنزات هذه الآية وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها ، (ولكن البر) أى ذا البر (من اتق) الله بامتثال أوامره واجتناب نواهيه ، (واثتوا البيوت من أبوابها ) فى الاحرام وغيره إذ ليس فى المدول عنه بر ، (واثقوا الله ) "كى تفييسير أحكامه وغالفة أوامره وغواهيه (لملكم تفلحون ) تقوزون بالمطلوب من المدى والبر ، وهذا بعض ثمرات التقوى فإن من اتتى الله تمالى تفجرت ينابيع والبر ، وهذا بعض ثمرات التقوى فإن من اتتى الله تمالى تفجرت ينابيع علم ما لم يعلم ، واتقوا الله ويعلم كما الله .

والحاصل أنك إذا تأملت هذا الأصاوب البديع تجد أن الله عز وجل في هذه الآيات أخبرنا بجملتين وأمرنا بجملتين مرتباً لهما على الأولبين فقوله تمالى « وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها » ، جملة خبرية مرتباً عليها قوله « وائتوا البيوت من أبوابها » وقوله تمالى : « ولكن البر من أبوابها » وقوله تمالى : « ولكن البر من أبق » جملة خبرية ثانية ، رتب عليها قوله « واتقوا الله لملكم تفلعون » .

<sup>(</sup>۱) ذكر الامام عبد الله بن علوى الحسداد رضى الله عنه فى فصوله العلمية فى النصل الثانى والعشرين كلاما بديماً فى التقوى لايصدر إلا بمن نور الله بصيرته وأن أهل التقوى أفضل الناس وأكرمهم وأعزهم فى الدنيا والآخرة مسع مثال واضع يؤيد مأذكره .

قال الملامة أبو عبد الله القرطي في تفسيره ، وفي هذه الآية أن ما لم يشرعه الله قربة ولا ندب إليه لا يصير قربة بأن يتقرب له به متقرب ، قال ابن خويز منداد وإذا أشكل ماهو بر و قربة بما ليس براً ولا قربة ينظر في ذلك العمل فإن كان له نظير في الفرائض والسنن فيجوز أن يكون براً وقربة وإن لم يكن فليس ببر ولا قربة ، قال : وبذلك جاءت الآثار عن الذبي صلى الله عليه وسلم وذكر حديث ابن عباس رضى الله عنهما بيما رسول الله صلى الله عليه وسلم وذكر حديث ابن عباس رضى الله عنهما بيما رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو إسرائيل نذر أن يقوم ولا يقمد ولا يستظل ولا يقدكم ويصوم فقال : أبو إسرائيل نذر أن يقوم ولا يقمد ولا يستظل ولا يقد كلم ويصوم فقال : اللهي صلى الله عليه وسلم « مروه فليتكلم وليستظل وليقعد وليتم صومه » فأبطل النبي صلى الله عليه وسلم ما كان غير قربة بما لا أصل له في الشريعة ، وصحح ما كان قربة بما له نظير في الفرائض والسنن .

واعلم أن المواقيت جمع ميقات والميقات ميقاتان زمانى ومكانى وهو مأخوذ من الوقت وهو الزمى الذى قدره الشارع المعبادة مضيقاً كرمضان إذ هو معيار لا يقبل الغير أو موسماً كالحسرج فالميقات الزمانى شوال وذو الفدة والنسع الأولى من ذى الحجة وتسمى أشهر الحج وهذا متفق عليه .

قال العلامة ابن رشد فى البداية قال مالك الثلاثة الأشهر كلما محل الحج وقال الإمام الشافعى الشهران وتسع من ذى الحجة ، وقال الإمام أبو حنيفة الشهران وعشر فقط .

ودليل قول الامام مالك عموم قوله تعالى (الحج أشهر معلومات) فوجب أن يطلق على جميع أيام ذى الحجة . أصله انطلاقه على جميع أيام شوال وذى القمدة . ودليل الفريق الثانى انقضاء الإحرام قبل تمام الشهر الثالث بانقضاء أفعاله الواجبة ، وفائدة الخلاف تظهر فى تأخير طواف الإقاضة إلى آخر ذى الحجة ، وإن احرم بالحج قبل أشهر الحج فكرهه مالك وصح إحرامه ، وقال غيره لا يصح ، وقال الإمام الشافعي ينعقد إحرامه إحرام حمرة فمن شبهه بوقت الصلاة قال لا يقع قبل الوقت ومن أستبد إلى قوله تعالى (وأتموا الحج والعمرة فن) ، قال متى أحرم انعقد إحرامه لأنه مأمور بالإتمام ، فأما مذهب الإمام الشافعي فهو مبنى على أن من التزم عبادة فى وقت نظيرتها انقلبتا إلى النظير مثل أن بصوم نذرا فى رمضان اه.

وذكر المعلامة القرطبي في تفسيره ، لقوله تعالى ( يسألونك عن الأهلة ) أن الإمام مالكا استدل هو والإمام أبو حنيفة على أن الإحرام بالحج يصح في غير أشهر الحج بهذه الآية لأن الله تعالى جعل الأهلة كلها ظرفا لذلك فصح أن يحرم في جميمها بالحج اه .

أما الممرة فحكى ابن رشد فى بدايته الاتفاق من العلماء على جوازها فى كل أوقات السنة لأنها كانت فى الجاهلية لا تعمل فى أيام الحج وهو مدى قوله عليه الصلاة والسلام ، دخلت العمرة فى الحج إلى يوم الفيامة ، وقال الإمام أبو حنيفة : تجوز فى كل السنة إلا يوم عرفة ويوم النحر وأيام التشريق فإنها تكره ، قلت وهذا فيمن لم يتلبس بإحرام الحج وإلا فإنه لا يحرم بالعمرة إلا بعد تمام وظائف الحج وغروب الشمس من آخر أيام النشريق .

ولليقات المكانى هو ما تضمنه حديث ابن عباس الآنى .

عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن رسولَ الله صلى الله عليه وسلم وَقَتَ لَاهُلِ الله عليه وسلم وَقَتَ لأهْلِ المدينةِ ذا الْخُلَيفَةِ ولأهل الشام الْخِصْفةَ .

( وقَّت ) أى حدد المواضع الآتية للاحرام وجملها ميقاتًا وممنى توقيتها أنه لا يجوز لمريد مكة مجاوزتها بنير إحرام (لأهل للدينة) للنورة ومن سلك طريق سفرهم ومر" على ميقاتهم ( ذا الحليفة ) وتمرف اليوم أيضاً بآبار على قريةعامرة بها المسجد المأثور الذى صلى فيه النبى صلى الله عليه وسلم فىطريقه إلى الحج وأحرم منه وجدد بمارة حديثة على يسار للتوجه لمكة تبعد عن المدينة المنورة بنحو ثلاثة أميال تقطمها السيارة من المدينة المنورة في ربع ساعة بالسهر المتوسط ، ويمتاز هذا الميقات على سائر المواقيت بأنه نال شرف إحرام سيد الوجود عليه الصلاة والسلام من عنده وهو أبعد الواقيت من مكة المشرفة إذ هو من مكة على نحو عشر مراحل بالإبل المثقلة بالحل وبالسيارة على نحو ثمان ساعات بالسير المعتدل ، ومزية أخزى أن من أحرم منه أحرم من حرم إلى حرم ( ولأهل الشام ) زاد النسائى فى حديث عائشة ( ومصر ) وزاد الشافى فى روايته (والفرب) قاله الشهاب القسطلانى (الجحفة) بضم الجيم وسكون الحاء لأن السيل أجعفها في بعض الأزمنة فسميت بذلك أي أن الجعفة ميقات لأهل الشام ولأهل مصر ولأهل المغرب ومن سلك طريقهم ووصل إليها فإنه يحرم منها وهي تبعد عن مكة بخس مراحل على الجال وبنحو ثلاث ساعات فى السيارات، ورابغ من أعمال الجحفة ومتصلة بها كا ذكره سيدى خليل عن شيخه، واليوم أصبحت قرية عظيمة فيها سوق كبير وعدة مساجد ومدرسة ابتدائية وأهلها يرحلون إلى الدينة تارة وإلى مكة أخرى لأنها أصبحت في منعصف الطريق تقريباً . ولأهلِ نَجْد قَرْنَ المنَازِلِ ولأهلِ الْبَمَنِ يَلَمْلَمَ . هُن لَهُنَّ ولمن أَتَى عليهما من غير أهلهما أواد الحج والعمرة

(و) وقت (لأهل نجد) ومن سلك طريقهم في السفر (قرن المنازل) باسكان الراء ويسمى قرن الشمالب أيضاً لكثرة ما كان يهوى إليه من الشمالب قال الإمام الهيتمى فيا كتبه على ايضاح الإمام المنووى: قرن المنازل موضع في هبوط وقرن الشمالب موضع في صعود قريب منه وكلاها ميقات وقيل هما اسم لحل واحد ولا ينافيه تسمية غير ذلك بقرن الثمالب وهو جبل أسفل منى قريب من مسجد الخيف لكثرتها فيه قال في القاموس وشرحه قرن المنازل ميقات أهل نجد وهي قرية عند الطائف ، قال عر بن أبي ربيعة :

فلا أنس مِلاً شُياءً لأ أنسُ موقفا للما مرة منا بقرت اللماذل

أو اسم الوادى كله وغلط الجوهرى في تحريكه قال شيخنا وهو غلط لا محيد عنه وغلط في نسبة سيد التابعين عابد هذه الأمة أوبس القرنى إلى هذا للوضع ، وهذا لليقات يبعد عن مكة بالسيارات بنعو ساعتين ولو عبدت الأرض ومهدت لوصلت إليها في ساعة وأقل (و) وقت (الأهل الحين) إذا مروا بطريق تبهامة وكذا من سلك طريق سفره ومر على ميقاتهم (ايلم) بفتح الياء واللامين بينهما ميم ساكنة ويقال ألم بالهمزة بدل الياء غير منصرف جبل من جبال شهامة على نحو ساعتين بالسيارة فإن مر أهل الحين من طريق الجبال فيقاتهم ميقات مجد الحجاز كانبه عليه ابن حجر في شرح الايضاح.

(هن) أى المواقيت المذكورة (لهن) أى لهذه الأماكن أعنى المدينة المعورة والشام ونجدا والممن وجعلت هذه للواقيت لها والمراد أهلها والأصل أن المعن لهم لأن المراد الأهل والعدول إلى ذلك للتشاكل ، وقد ورد ذلك

فى بعض الروايات على الأصل ( ولمن أتى ) أى مر" ( عليهن ) أى المواقيت ( من غير أهلهن ) أى من غير أهل البلاد المذكورة فلو مر" الشاى على ذى الحليفة لزمه الاحرام إذا أراد النسك وايس له مجاوزتها إلى الجحفة التى هى ميقاته فإن أخر أساء ولزمه دم ، وحكى الإمام النووى عليه الاتفاق فى شرح المهذب ، ومسلم « قلت » فيحمل على الاتفاق المذهبي وهو مذهب الإمام الشافعي ، أما مذهب الإمام مالك فإن له مجاوزة ذى الحليفة حلالا لأن ميقاته أمامه وإن كان الأفضل لمن ذكر الإحرام من ذى الحليفة وبذلك قالت الحنفية ويقول الإمام الشافعي قال الإمام أحد فى رواية عنه .

(عمن أراد الحج والممرة) معا فيكونبذلك قارنا أو بأحدا ظالواو بمدى أو قال الشهاب القسطلانى فى شرح الجامع الصحيح : وفيه دلالة على جواز دخول مكة بغير احرام أى لمن لا يريد حجا ولا همرة فيقتضى تخصيص هذا الحمكم وهو الإحرام بالمريد لأحدا ومن لم يرد ذلك إذا مر بأحد هذه المواقيت لا يلزمه الاحرام وله تجاوزها غير محرم (قلت) ولعل هذا مذهب الشافعية ، أما مذهب الامام مالك فإن من أراد دخول مكة ومر على أحد هذه المواقيت أحرم منه ولا يجوز أن يدخلها بغير إحرام وبه قالت الحنفية والحنابلة لقوله عليه الصلاة والسلام لا يجاوز الوقت إلا باحرام ، قال السكال فى فتح القدير رواه ابن أبى شيبة فى مصنفه بسنده إلى ابن عباس رضى الله عنهما وكذلك روى الطبرانى فى مسنده بسنده إلى أبى الشعناء أنه رأى ابن عباس رضى الله عنهما يرد من جاوز الميقات غير محرم ، ورواه ابن أبى شيبة فى مصنفه بسنده إلى ابن عباس وضى الله عنهما يرد من جاوز الميقات غير محرم ، ورواه ابن أبى شيبة فى مصنفه بسنده إلى ابن عباس وضى الله عباس وخى المن أبى عباس وخى الحد عن ابن عباس وضى الله عنهما يرد من جاوز الميقات غير محرم ، ورواه ابن أبى شيبة فى مصنفه بسنده إلى ابن عباس وخى متى دخل عن ابن عباس وضى الله عنها عنهما يرد من جاوز الميقات غير عمرم ، ورواه ابن أبى شيبة فى مصنفه بسنده إلى ابن عباس وخى الميرم حتى دخل عن ابن عباس وضى الله عنهما قال : إذا جاوز الوقت فلم يحرم حتى دخل عن ابن عباس وضى الله عنهما قال : إذا جاوز الوقت فلم يحرم حتى دخل

مكة رجع إلى الوقت فأحرم وإن خشى أن يرجع إلى الوقت فإنه يحرم ويهريق لذلك دما فهذه المنطوقات أولى من المفهوم المخالف فى قوله ممن أراد الحج والعمرة إن ثبت أنه من كلامه صلى الله عليه وآله وسلم دون كلام الراه ي.

وما فى مسلم والنسائى أنه عليه الصلاة والسلام دخل يوم الفتح مكة وعليه عمامة سوداء بنير إحرام كان مختصا بتلك الساعة بدليل قوله عليه الصلاة والسلام فى ذلك اليوم « مكة حرام لم تحل لأحد قبل ولا لأحد بعدى و إنما أحلت لى ساعة من نهار ثم عادت حراما » يعنى الدخول بنير إحرام لاجماع المسلمين على حل الدخول بعده للقتال .

هذا كلام السكال رحمه الله تمالى وعلم من تقريره أن قصد مكة كقصد النسك يجب عليه الإحرام .

وينبنى لمر يدمكة أن يلاحظ جلال البقعة وشرفها وما جعله الله فيها من بيته الحرام الذى جعله مثابة للناس وأمنا ، فإن هذه المعاتى تتناسب مع القول بلزوم الإحرام بأحد النسكين لمن قصد مكة من الميقات فليس دخول مكة كدخول غيرها من البلاد « ومن الجفاء الواضح » أن يدخل المرء بلد الله وفيها بيته قبلة المسلمين وهو في ثيابه وملابسه غير محرم ويقول لم أقصد الحرم ولا البيت الحرام فلذا لم أحرم .

وقد ذكر هنا الإمام المجتهد التقى ابن دقيق العيد فيا كتبه على عمدة الأحكام ما يدل من الناحية الأصولية علىأن التمسك بمفهوم هذه الجلة على عدم وجوب الاحرام لمن دخل مكة تمسك بمالا يجدى، على أن القائل بعدم وجوب

ومن كان دون ذلك فن حيث أنشأ حتى أهلُ مكة َ من مكة ، أخرجه الشيخان وغيرهما .

وعن عبدالله بن مُحَرَّ رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « يُهِلُ أهلُ المدينة من ذي الخُلَيْفة وأهلُ الشَّام مِنَ الجُحْفَة و يُهلُ أهلُ نَجْد من قرْنِ قال ابن عمر وبلغنى أن رسول الله عليه وسلم قال ويهل أهلُ اليمن مِنْ يَلَمْل » رواه الإمام مالك في الموطأ والشيخان في صحيحيهما.

الإحرام لم يكن بيده من الأدلةسوى هذه الجلة المختلف في أنها من قسم المرفوع أو المدرج نظراً لسموم مفهومها المختلف فيه عند الأصوليين ثم قد عارضه من الدليل الذى هو أقوى منه وقد تقدم .

وقد نظم بمضهم المواقيت المذكورة معزيادة ذات عرق وهي للمراق بقوله : عرق العراق بلملم البيسني وبذى الحليفة يحرم المدنى المشام جعفة إن مررت بهسا ولأهل نجد قرئ فاستبن

( رمن كان دون ذلك ) بين الميقات ومكة ( فن حيث أنشأ ) أى فيقاته من حيث أنشأ إحرامه ولا يحتاج إلى الرجوع إلى الميقات (حتى أهل مكة ) أى من هم بها يهلون بالحج ( من مكة ) أما الممرة فلابد فيها من الخروج إلى أدنى الحل فيحرم بها منه لحديث عرة عائشة رضى الله عنها وقد بسطت الحكلام في ذلك في إسعاف أهل الإيمان مع ذكر نصوص الأئمة وبيان اتفاقهم على ذلك فعديث اعتار عائشة يخصص عموم حديث الباب وسيأتى شيء من ذلك فترقب .

(بهل) بضم أوله من أهل بمنى أحرم (قال ابن عمر) راوى الحديث (ويلفى النع) يستفاد منه أن ابن عمر لم يذكر سماعه لميقات أهل اليمن من النهى صلى الله عليه وسلم وذكره ابن عباس فى الحديث السابق وحديث ابن عمر مما يحتج به وإن كان مرسلا لأنه مرسل صعابى قال الإمام عبد الله العلوى فى مختصره لمنظومة الحافظ العراقى المسمى طلعة الأنوار.

ومرسل الأصحاب قل متصل إذ غالبًا عن الصحابي يحصل لأن الفالب روايته عن الصحابة وكلهم عدول حكى الاجماع على عدالتهم الإمام النووى ممن يمتد به على أنه قد صح مرفوعًا في الحديث السابق .

وفى الحديثين حرمة مجاوزة هذه المواقيت لمربد النسك بلا إحرام وبه قال الائمة الأربعة فإن أحرم بعد المجاوزة فعليه الدم عند للالسكية خاصة ولا ينقعه الرجوع متلبسا بالإحرام قان رجع إلى الميقات قبل التلبس بالنسك قال الزرقانى سقط عنه الدم عند الجهور قال مالك بشرط أن لا يبعد ، وأبو حنيفة بشرط أن يعود ملبيًا وقال أحد لا يسقظ وهذا فيمن لم يكن بين بديه ميقاته .

فأما كمرى وشاى أراد النسك فر" بالمدينة المنورة فيقاته ذو الحليفة لاجتيازه عليها ولا بؤخر حتى يأتى الجحفة التي هي ميقاته الأصلى فإن أخر فقد أساء وعليه دم عند الجهور وقول الإمام النووى بلا خلاف قال الولى المراقي والحافظ ابن حجر والأبي لمله أراد في مذهب الإمام المشافى وإلا فالمروف عند المالكية أن الشامى مثلا إذا جاوز ذا الحليفة يلا احرام إلى مقياته الأصلى وهو الجحفة جاز له ذلك وإن كان الأفضل خلافه وبه قال الحنفية وأبو ثور وابن المهذر من الشافعية كذا قالوا ولا يصح الاعتذار مع وجود قول هذين الإمامين من الشافعية .

قال القاضي عياض وفي الحديث رفق النبي صلى الله عليه وسلم بأمته في توقيت هذه المواقيت فجعل الأمر لأهل الآفاق بالقرب ولأهل المدينة أبعد للواقيت لأنها أقرب الآفاق لمكة ، وفيه معجزة للبيناصلى الله عليه وسلم « وما أكثرها » وهو ما تضمنه توقيت الجعفة لأهل الشام من الاشارة إلى فتعها وانها تصير دار إسلام يحج المسلمون منها ولم تكن ذلك الوقت فتحتولاشي منها كاصح أنه عليه الصلاة والسلام وقت ذات عرق لأهل العراق وهي منها كاصح أنه عليه الصلاة والسلام وقت ذات عرق لأهل العراق وهي ومهَل أهل العراق وهي ومهَل أهل العراق ذات عرق وهو من قسم المرفوع لأنه لا مجال الرأى فيه وقد ضعه جابر إلى المواقيت المنصوص عايها قال العلامة الزرقاني وقد أخرجه الإمام أحمد وان ماجه عن أبي الزبير مرفوعا ورواه غيرهما أيضا .

ومن فوائد هذه الأخبار المذكورة أن من ليس له ميقات وهو إذا سلك طريق الحج محاذى أحد هذه المواقيت يجب عليه أن محرم عند الحاذاة لأحدها ولا شك أن هذه المواقيت محيطة بالحرم فذو الحليفة شامية ويلم يمانية فهى تقابلها وذات عرق تحاذى قرنا فعلى هذا لا مخاو بقمة من بقاع الأرضى من أن تحاذى ميقاتامن هذه المواقيت .

« واعلم » أن العمرة سنة فى العمر مرة وهى آكد من الوثر عند الإمام مالك لما روى أنه عليه الصلاة والسلام سئل عن العمرة أواجبة هى قال لا و إن تعتمروا فهو أفضل رواه المترمذى وروى ابن ماجه عن طلحة أنه سمعرسول الله صلى الله عليه وسلم يقول الحج جهاد والعمرة تطوع — ولأنه نسك غير موقوت فلم يكن واجبا كالطواف الحجرد.

وعد الحنايلة والشافعية العمرة واجبة في العمر مرة لقوله تعالى (وأتموا الحج والعمرة في ) والأمر للوجوبولعطفها على الحج والأصل التساوى بين المعطوف والمعطوف عليه .

قال فى المننى ولا بأس أن يمتمر فى السنة مراداً روى ذلك عن على وابن عمر وابن عباس وأنس وعائشة وعطاء وطاووس وعكرمة والشافىي وكره الممرة فى السنة مرتبين الحسن وابن سيرين ومالك وقال النخمى ما كانوا يمتمرون فى السنة إلا مرة ولأن النبى صلى الله عليه وسلم لم يفعله .

وأركان العمرة النية والطواف لها والسمى بين الصفا والمروة ، وللممرة ميقاتان زمانى ومكانى فالزمانى جميع السنة لمن لم يكن محرما محج مفردا أو قارنا أما من كان محرما محج مطلقاً فإنه يمتنع إحرامه بالعمرة حتى يكمل حجه ومضي أيام التشريق – والمسكانى يختلف باختلاف الناس فإن كان من أهل الآفاق فعكمه كالحج في مواقيته الماضية وإن كان مزر أهل مكة أو المقيمين بها فيقاته المحل من أى جهة والأقضل الجمرانة ثم التنميم قال الإمام النووى ثم الحديبية فإذا أحرم بها من العل يستمر يلبي إلى بيوت مكة فإذا وصل البيوت قطم التلبية .

ولا يجوز عند الأئمة الاربمة الاحرام بالممرة من مكة أو الحرم فإن أحرم بها من مكة أو الحرم فتنعقد إلا أنه يجب عليه المخروج إلى طرف الحل قبل الطواف والسمى لها ولادم عليه وإلا فقد أساء ووجب عليه الدم.

والأفضل عند الحنفية الاعتمار من التنميم لأنه عليه الصلاة والسلام أمر عبد الرحمن شقيق السيدة عائشة أن يخرج بها إلى التنميم لتحرم بالممرة . ولنذكرلك النصوص من أمهات كتب فقه للذاهب الاربعة علىوجوب الخروج إلى طرف الحل لمن اعتمر .

قال ابن قدامة فى المننى على قول أبى القاسم الخرق وأهل مكة إذا أرادوا العمرة فمن الحل « مالفظه » أهل مكة ومن كان بها سواء كان بها مقيما أو غير مقيم إلى أن قال وإن أراد العمرة فمن الحل لانعلم فى هذا خلافاً .

وقال فى كشاف القناع: من كان فى الحرم من مكى وغيره خرج إلى الحل فأحرم من أدناه ومن التنميم أفضل لأن الذي صلى الله عليه وسلم أمر عبدالرحن أن يمم عائشة من التنميم ، وقال ابن سيرين بلغنى أن الذي صلى الله عليه وسلم وقت لأهل مكة التنميم و إنما لزم الاحرام من الحل ليجمع فى النسك بين الحل والحرم (قلت) : وأمره عليه الصلاة والسلام باعمار عائشة من التنميم هوفى معنى الحرقيت الممرة لمن كان بمكة «هذا» وفد كان عليه الصلاة والسلام إذ ذاك المتوقيت الممرة لمن كان بمكة «هذا» وفد كان عليه الصلاة والسلام إذ ذاك فى ضيق من الوقت مستوفزا التوجه إلى المدينة فلو كان الاعمار لمن بمكة إنما هو بالطواف والسعى فقط دون أن يتكلف الحروج إلى الحل لكانت عائشة أحق به لوضوح المذر وضيق الوقت وحبس المدد الكثير من الصحب أحق به لوضوح المذر وضيق الوقت وحبس المدد الكثير من الصحب المكرام وعلى رأسهم النبي صلى الله عليه وسلم ينتظرون فراغها من الممرة .

وقال الإمام الشافعي رحمه الله تمالى في الأم وإذا أهل بحج ثم أراد المعرة أنشأ الممرة من أى موضع شاء إذا خرح من الحرم أى إلى الحل وقال في مختصر المزنى ولو أفرد الحج وأراد الممرة بعد الحج خرج من الحرم ثم أهل من أين شاء وأحرم بها من أقرب المواضع من ميقاتها ولا ميقات لحا دون الحل.

وقال فى رد المحتار على الدر المختار «فى مذهب الحنفية » عند قول المؤلف

« والممرة الحل » ليتحقق نوع سفر لأن أداء الحج في عرفة وهي في الحل وأداء العمرة في الحرم فيكون أحرم بها من الحل ليتحقق له نوع من السفر.

وفى الموطأ وسئل الامام مالك عن رجل من أهل مكة هل يحرم بعمرة من جوف مكة قال بل يخرج إلى العل فيعرم منه قال أبو الوليد الباجى وهذا كا قال إن المسكى لايحرم بالعمرة من العرم وإنما يحرم بها من العل ، والأصل فى ذلك حديث عائشة رضى الله عنها ، ومن جهة القياس أن النسك من شرطه الجمع بين العل والعرم . وجميع أفعال العمرة فى العرم فلو أحرم بها فى العرم لما جمع فيها بين العل والعرم - فان أحرم المعتمر من العرم لزمه الاحرام وعليه أن يخرج إلى العل فيدخل منه مهلا بالعمرة قاله الامام مالك ووجه ذلك ما ذكر ناه من أن سنة العمرة أن ببدأ بها من العل ويكون انهاؤه فى العرم نقوله تمالى (ثم محلها إلى البيت العتيق) . فإذا ابتدأها من العرم فقد ابتدأها من غير الميقات الواجب لها فلزمت بالدخول فيها ووجب استدراك فقد ابتدأها من غير الميقات الواجب لها فلزمت بالدخول فيها ووجب استدراك ما يجب من شروطها من الجمع بين العمل والعرم .

فقد علمت من هذه النصوص أن المسألة متفق عليها عند أرباب المذاهب الاربعة أثمة المدى الواجب اتباع أحدهم فى دين الله تعالى لمن هو جدير بالتقليد كفالب علماء هـذا العصر فضلا عن عوامهم ولا يسوغ بحال الخروج عن مذاهبهم إذ هى المجمع عليها كما قرره الاصوليون وذكره سيدى عبد الله بن التحاج إبراهيم العلوى فى مراقى السعود بقوله:

والجمع اليوم عليه الاربعه و قَفُو عَيرها الجميع منعه « هذا » وذكر أبو الوليد الارزق في أخبار مكة أن ابن الزبير لما فرغمن

بناء السكمبة خلقها من داخلها وخارجها ، من أعلاها إلى أسفلها وكساها القباطى وقال من كانت لى عليه طاعة فليخرج فليمتمر من التنميم وخرج ماشيا وخرج الناس معه مشاة حتى اعتمروا من التنميم شكرا فله سبحانه وتعالى ولم ير يوما كان أكثر عتيقا ولاأكثر بدنة منحورة . ولاشاة مذبوحة ولا صدقة من خلك اليوم ونحر ابن الزبير مائة بدنة ونقله المحب فى القرى نم قال قلت وروى أبو الوليد الأزرقى عن ابن خثيم قال رأيت عطاء بن أبى رباح ومجاهداً وعبد الله بن كثير الدارى وناسا من القراء إذا كان ليلة تسم وعشرين من شهر رمضان خرجوا إلى خيمة جمانه فاعتمروا منها ـ وفى الحديث دليل على أن ميقات مكة فى المعرة أدنى الحل قال الشافمي وأحب لمن أراد المعرة أن يمتمر من الجعرانة لأن الذي صلى الله عليه وسلم أداد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلل صلى الله عليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعليه وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعلية وسلم أراد الدخول لعمرته منها ثم تعليه وسلم أراد الدخور العمرة الدي المورته منها ثم تعلية وسلم أراد الدخول العمرة المها شم المورة المنها ثم المها ثم المؤلية المؤلية المؤلية والمؤلية والمؤلية

واعلم أنه قداعتمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أربع عمر كلها في ذى القمدة عمرته بالحديبية حضرها معه من أصحابه المكرام مابلغ ألفا وأربعائه أويزيدون سنة ست من الهجرة ، وعمرة القضاء من قابل سنة سبع وعمرته من الجمرانة لما قسم غنائم حنين بها سنة ثمان ، وعمرته التي مع حجته عام عشر من الهجرة .

( فائدة ) حكى الأثرم عن الإمام أحدانه سئل أى سنة وقَّت النبي صلى الله عليه وسلم المواقيت ؟ فقال : عام حج .

(ايقاظ)يوجد فى بعض كتب المناسك أن من حاذى ميقاتامن هذه المواقيت يلزمه الاحرام عند المحاذاة وأن أهل السودان مجرمون إذا حاذوا الجحفة عند سفرهم محراوهذا صحيح فيما يظهر بالنسبة إلى عهدهم الأول حيث كانت السودان

ومصر تحت حاكم واحد وكانت مصر ترحلهم في بواخرها فسكانوا يأتون من طريق مصر ويتوجهون إلى جدة فتتحقق عند ذلك الحاذاة للجحفة ، أما اليوم فإن أهل السودان بسافرون محراً من بور سودان ويتوجهون إلى جدة في ليلة واحدة بالباخرة فهم والحال مآذكر إنما بحاذون فى البحر يلملم فعند الححاذاة ليلمم بلزمهم الاحرام وهذا الحسكم جار فى ركاب الطائرة المتوجهين إلى جدة فمكة للنسك فيلزمهم الاحرام لأى ميقات حاذوه ، والأولى لركاب الطائرة أن لايركبوها إلا بمدأن يتجردوا من المحيط والمخيط ويرتدوا ملابس الإحرام من غير نية إحرام فيعمكنوا عند المحاذاة للميقات من نية أحد النسكين العمرة أو الحج فلا تهبط بهم الطائرة لجدة إلا وقد نووا الإحرام ، ولا يجوز لهم التأخير بالإحرام لجدة لأن جدة ليست سيقاتا شرعيا لأهل الآفاق ، نعم إذا قصد الركاب بالتوجه لجدة النزول بها ثم السفر لزيارة النبي صلى الله عليه وسلم والتشرف بمسجده الشريف فهم يبقون على ملابسهم حتى إذا وصلوا للدينة للتورة وقصدوا التوجه لمكة أحرموا من ميقائهم ذى الحليفة بأحد النسكين الحج أو العمرة.

\* \* \*

و إلى هنا انتهى بنا الـكلام على مواقيت الحج وما يتعلق بها على وجه الاختصار .

وقبل أن نشرع فى بيان أعمال الحيج ومناسكه نذكر لك أيها المريد للحجج نور الله قلبي وقلبك وضاعف في هذا النبي المصطفى حبى وحبك شيئا من أسرار حذا الركن العظيم وحِكمه امل ذلك يستفزك إلى القيام بالعمل والاخلاص المناكد طلبه فى مراحل الحج وأعماله .

فاعلم أن العلامة خليلا المالكي ذكر في مناسكه كلاما عجيبا في سر مااشتملت عليه صفة الحج من الأقوال والأفعال ، قال رضي الله عنه :

أن الحج محتو على حكم عديدة وقل من يتعرض لها من المصنفين ، فأولها أن الله تمالى شرف حبيده بأن استدعام لحل كرامته والوصول إلى بيته ولما كان الله منزها عن الحلول في محل « ليس كنله شي، وهو السبيع البصير » أقام البيت الحرام مقام بيت الملك لأن الملك في الدنيا إذا شرف أحدا دعاه لحضرته ومكنه من تقبيل يده وأمره باللياذ به وجدير به حينئذ أن يقضى حوائجه ، وكذلك الله تعالى استدعى عبيده لبيته الحرام وأمرهم باللياذ به وأقام الحجر الأسود مقام يد الملك فأمرهم بتقبيله وأمرهم بطلب حوائجهم ، وإذا كان الحجر الأسود مقام يد الملك فأمرهم بتقبيله وأمرهم بطلب حوائجهم ، وإذا كان الحجر الأسود مقام يد المحلى بنهر المادئ بملوك الدنيا قضاء الحوائج في هذه الحالة ف كيف يملك الملوك المعطى بنهر سؤال .

وشرع النسل عند الإحرام إشارة إلى أن من استدعاه الملك ينبغى أن يكون على أكل الحالات ويطهر قلبه ولسانه إذ الظاهر تبع للباطن فإذا أمر بتطهير الظاهر فالباطن أولى .

وشرع خلع الثياب إشماراً بحالة الموت ليتخلى عن الدنيا ويقبل على باب ربه وعبادته لأن نزع ثيابه كنزع ثياب الميتعلى المفتسل ولبس ثياب الإحرام كلبس الأكفان وتشبيها بنبيه موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام ، فإنه لما قدم إلى المناجاة قيل له اخلع نعليك إنك بالوادى المقدس طوى ، والحاج قادم على الأرض المباركة المقدسة ، وقصداً لمخالفة حالته المعتادة ليتنبه لعظيم ماهو فيه فلا يوقع خللا ينافيه .

ثم أمره بالاحرام لأنه لما دعى ـ وأتى مجيباقيل له قدم النيةوأظهر مانويت فقل لبيك ، أى إجابة بمد إجابة وأمره أن لا يفعل ذلك إلا بعد الصلاة لأنها تنهى عن الفحشاء والمنكر ، فكأنه قيل له : أنته عن رعونات البشرية (١) ونهيأ للاقدام على الله تعالى ، وقد أمر الله عز وجل موسى قبل مناجاته بصيام أربعين بوما تصفية وتطهيراً لباطنه من كدورات البشرية مع عصمته له عليه المصلاة والسلام ، ولكن لما علم منك أيها العبد من الضعف ما علم لم يأمرك بذلك واكتنى منك بالصلاة مع حضور القلب وترك ما نهاك عنه .

ثم جمل ميقاتين زمانيا ومكانياً إشارة إلى عظم هذه العبادة وأن العبد محصل له بها الشرف فإنه إذا أعطى الزمان والمكان شرفا وحرمة بسبب القرب « بضم القاف وفتح الراء » وهما نما لا يمقل كان العبد أولى .

وأمر عبيده بترك الرفاهية وإلقاء التفث إشارة إلى ترك حظوظ النفس وأن العبد إذا قدم إلى مولاه لا يأتيه إلا خاضما ذليلا ولا يشتنل بذير الله تمالى ، ونهى العبد عن قتل الصيد إشارة إلى أن من دخل الحرم فهو آمن وليطمع العبد حينئذ في تأمين مولاه له ، وشرع عند دخول مكة الفسل إشارة إلى تطهير قلبه بما عساه أن يكون قد اكتسبه من أول احرامه إلى حيف وقت الدخول في محل الملك وأنه لا ينبغى له أن يدخل إلا بمد تصفيته من جميم الأكدار .

<sup>(</sup>۱) الرعونات جمع رعونة بضم الراء الجهل والحق قال الحطاب ، في حاشيته على منسك سيدى خليل محتمل أن يكون المراد الأمور التي فيها جهل أو حمق مما جعلت في أصل خلفة البشر ا ه

وشرع طواف القدوم إشارة إلى تعجيل إكرامه لأن الضيف ينبنى أن يقدم إليه ماحضر ثم يهيأ له مايليق ، وكان سبمه أشواط لأن أبواب جهم سبمة أبواب فكل شوط ينلق عنه بابا ، ثم يركع بمد الطواف زيادة في القُرْب والتدانى لأن أقرب مايكون العبد من ربه وهو ساجد .

وأمره بعد ذلك بالسمى والبداءة بالصفا إشارة إلى أن العبد إذا أطاع مولاه أوصَلَتْه طاعته إلى محل الصفا وصفاء القلوب ، ثم أمره بالنزول والمسير إلى المروة إشارة إلى أن العبد ينبنى له أن يتردد فى طاعة ربه بين صفاء القلب بخلوه بما سوى ربه وبين المروءة بالسمت الحسن وترك الجانة (1) وأمره أن يفعل ذلك سبعا إما للمبااغة فى الإبعاد عن جهم ، وإما لما فى السبع من الحيمكم التى لا يحيط بكنهها إلا رب الأرباب ، جعل الأيام سبعا ، والأقاليم سبعا والأفلاك سبعا ، وتطور الإنسان سبعا (علم العين سبعا وأمره أن يسجد على سبع، سبعا ، وتطور الإنسان سبعا ،

<sup>(</sup>١) المجانة بفتح الجيم المخففة من المجون وهو أن لايبالي الانسان ماصنع اه.

<sup>(</sup>٢) النطور الحالة الى ينتقل فيها عن خلقته وأشار بذلك إلى الأطوار اللذكورة,

فى قوله تعالى (ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طين ثم جعلناه نطفة فى قرار مكين ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقه مضفة فخلقنا اللضفة عظاما فكسونا العظام لحما ثم أنشأناه خلقا آخر قتبارك الله أحسن الحالقين ، ثم انكم بعد ذلك لميتون ثم انكم يوم القيامة تبعثون ) اه ، والسلالة بضم الدين المشددة الحلاصة سلت من بين الكدر ، قال الحطاب ، قيل المراد بالانسان آدم فعليه يكون قوله تعالى ثم جعلناه على حذف مضاف أى جعلنا نسله ، والنطفة المنى والقرار الرحم والعلقة الدم الفليظ والمضغة قطمة لحم ، وقوله تعالى فخلقنا المضغة عظاما أى يان صلبناها ثم كسونا العظام لحا ثم أنشأناه خاقا آخر قيل صورة البدن وقيل الروح وقيل القوى وقيل المجموع بنفخه فيه ، والله أعلى .

وجمل السموات سبما ، والأرضين سبما وجمل أرزاق الإنسان سبما وأبواب جهنم سبما إلى غير ذلك مما يناسبه .

م أمره بالخروج إلى مِنَى إشارة إلى بلوغ المنى ، ثم أمره بالمسير إلى عرفات لأنها محل المعرفة والمفاجاة تشبيها بنبيه موسى عليه الصلاة والسلام (٢٠) وتنبيها على شرف هذه الأمة بأن شرع لها ماشرع لأنبيائه مثله وخصها بأشياء نغيسة لم يخص بها أمة من الأمم قبلها ، وأمره بالدعاء لأنه ينور القلب ويوجب انكساره وتذلله وأباح الجم والقصر رفقا بهم وإشمارا بإرادته طول المناجاة معهم وسماع أصواتهم ، ثم أمره بطلب الحوائج ، ولهذا استحب لهم الوقوف يحرفة ليكون أبلغ في التضرع، ثم إن وقوفهم في هذا اليوم شبيه بوقوفهم في الحشر ألا ترى أن بركة بمضهم هذا على بعض كبركة الأنبياء والرسل على

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى قوله تمالى ( فلينظر الانسان إلى طمامه أناصببنا الماء صبا ثم شققنا الأرض شقا فانبتنا فيها حبا وعنبا وقضبا وزيتونا ونخيلا وحدائق غلبا وفاكهة وأبا) قال الحطاب فى المقدمات وما يأكل الانسان من سبعوتلا الآية ، ثم قال :

والأبُّ للانعام والسبمة للانسان وقوله حباكالحنطة والشعير وغيرها من الحبوب، والقضب قال البيضاوي الرطبة سميت بمصدر قضبه إذا قطمة لأنها تقضب مرة بعد أخري والاب المرعى ، فالسبمة : الحب . والمنب والقضب . واثريتون والنخل والفاكهة . . فمنها ما هو مأكول للانسان ومنها ما هو علف للدواب، وأما الحدائق فهى البساتين ومعى غلبا أى عظاما لتكائفها وكثرة أشجارها . أو لأنها ذات أشجار غلاظ ، والله أعلم قاله سيدي عبد الرحمن الثعالي .

<sup>(</sup>٣) حيث أمر بالحروج المناجاة المشار إليها بقوله عز وحل ( وواعدنا موسى الاثين ايلة وأتممناها بعشر ) الآية .

المؤمنين يوم المحشر ، وقد روى ( من صلى خلف منفور له غفر له )(1) فهن لطفه بك شرع الجاعات وحض على الإتيان إليها لدل أن تصادف المنفور له فينفر اللك ، وشرع الجمة احتياطا ليحضر أهل البلد كلهم لاحتال أن يكون في تلك الحالة منفور له ، وشرع العيدين لهذه الأمة لأنه يجتمع في العيدين أكثر من الجلمة .

ثم احتاط فشرع الموقف الأعظم ثم أمرهم بالنفر إلى منى إشارة إلى نيل. المنى وإشمارا بقضاء حوائجهم وأباح لهم الجمع بين المفرب والعشاء رفقا بهم .

ثم أمرهم بالوقوف بالمشعر الحرام مبالغة في إكرامهم كما أن الملك إذا بالغ في إكرام شخص أدخله بساتينه ومقاصيره .

وأمرهم بالمسير إلى جمرة العقبة ورميها بسبع حصيات إشمارا بالإبعاد عن النار إذ الجمار مأخوذة من الجمر وطرد الشياطين . إذ سبب ذلك على ماقيل أن الشيطان عرض لاسماعيل عليه السلام لما ذهب مع أبيه للذبح ، وقال له إن أباك يريد أن يذبحك ، فأمره إبراهيم عليه السلام أن يرميه بسبم حصيات ، فكأ نه جل وعلا يقول ياعبادى قد شرفته كم بدخول حرمى وأهلته كم لمناجاتى وأدخلته كم في زمرة أوليائى فابتدروا الجمرة بالحصى وابعدوا عن محل من وأدخلته كم فيلك الجمار في فيلك الجمار وقودها عصى فيلك الجمار في كاك رقابكم من النار ، قال ألى تعالى في صفة النار هوقودها عصى فيلك الجمار في كاك رقابكم من النار ، قال ألى تعالى في صفة النار هوقودها

<sup>(</sup>۱) ذكر العراق قى تخريج أحاديث الاحياء حديث أبى الحدداء ، أن هذه الأمة منظور إليها من بين الامم ، وإن الله إذا نظر لعبد فى الصلاة غفر له ولمث وراءه من الناس قال العراق ولم أجده بهذه اللفظة وروى ابن عساكر فى تاريخ دمشق عن كعب الاخبار نحوه ا ه .

الناس والحجارة » وأنتم قد بعدتم عن النار فاجعلوا مكانـكم الحجارة ، ثم انقلبوا إلى منى وانحروا وكلوا واشر بوا فقد بلغتم المنى واستحققتم القرى .

وشرع لهم الهدايا إشماراً بإكرام قراه فإنه كذلك يفعل بالكبير، ونهاهم عن الصوم ثلاثة أيام لان الضيافة كذلك ، ثم شرع ذلك لأهل الاقاليم كلها فنعهم من صيام أيام التشريق زيادة في الإكرام للحاج لكونه أدخل سائر الناس في ضيافتهم ولم يطلب الشرع فطر ثلاثة أيام متوالية إلا هنا، ولهذا قال بعضهم إنه لاينبغي أن يمكث الإنسان أربعة أيام متوالية من غير صوم ثم أمرهم بحلق رؤوسهم ليزول مافي الشعر من الدرن والعفن، وفيه إشارة إلى منع تبذير المال لأن الشعريقي الدماغ من البرد كما أن المال يقي الإنسان من المنقر ولذلك قال المعبرون من رأى شعر رأسه قد ذهب فهو ذهاب ماله.

ثم أمرهم بلباس المخيط وأحل لهم مامنعوا منه من النساء والطيب بعد طواف الإفاضة إشارة إلى أن آخر التعب في الدنيا والنصب بالعبادة أن يدخلوا الجنة مستحلين ماحرم عليهم من الشهوات متلذذين بالطيب والزوجات.

ثم أمرهم بالرجوع إلى منى ليرموا الجرات ويكبروا في سائر الأوقات مبالغة في الإبعاد من النار وتعظيم الملك الجبار ، وفي ذلك إشارة إلى التخلي عن الدنيا لأن وقوفهم بمرفات عند الصَّخرات شبيه بوقوفهم في المواقف التي في المحشر والسؤال عند كل موقف .

ولتملم يا أخى أن تكثير أسباب المففرة دايل على أن الله رحيم بهذه الأمة فإنه إذا أخطأ العبدسبب أسباب المففرة لا يخطئه سبب آخر فاسأل الله العظيم أن يصلح قلوبنا ويحقق باليقين رجاءنا وآمالنا وأن يقدمنا عليه وهو راض عنا ويطهر قلوبنا من رعونات البشرية فإنه القادر على ذلك .

#### (ه) ما جاء في الفسل للإحرام

(تجرد) أى من الثياب المعتادة وأتزر (لإهلاله) أى لإرادة الإحرام، والفسل كا قال (واغتسل) وصفة هذا الفسل كسائر الإغتسالات المشروعة وهذا الفسل سعة من سنن الإحرام وتفعله النفساء والحائض ويتنظف في هذا الفسل ويزيل الوسخ وما شاء لأنه لم يحرم بعد ولم يدخل في حرمات الإحرام وهذا أحد الاغتسالات المطلوبة في الحيج وآكدها، الثاني لدخول مكة وهذا أعا هو العلواف بالبيت فلا تفعله الحائض ، الثالث لوقوف عرفة بعد الزوال وزاد بعضهم الفسل المرمى ونظم بعضهم مثلثات الحيج التي تفعل ثلاثاً بقوله :

مثلثات الحسج فيا أذكر غسل طواف خطبة نستحضر رمى وإسراع مبيت بمسنى دم وإحرام ظفرت بالسنى

فقوله (غسل) أى للاحرام ولدخول مكة وللوقوف وقوله (طواف) أى للقدوم والإفاضة والوداع وقوله (خطبة) أى فى اليوم السابع ويوم عرفة وثانى المنحر بمنى وقوله (رمى) أى فى الثلاثة الأيام بمنى وقوله (إسراع) أى فى الثلاثة أى فى الطواف والسمى وبعلن محسر وقوله (مبيت بمــنى) أى فى الثلاثة الأيام بمنى وقوله (دم) أى فدية وهدى وجزاء صيد وقوله (إحرام) أى بالافراد أو القران أو التمتع.

وعن ان عباس رضى الله عنهما ﴿ اغْتَسَلَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم ثُمَ لَبِسَ ثِيابَه فلما أَتَى ذَا الْحَلَيْفة صَلَّى رَكَمَتَيْنِ ثُمَّ قَصَدَ عَلَى بَعِيرِه فلما اسْتَوى به عَلَى البَيْداء أَخْرَمَ بالحج ﴾ رواه البيهقى •

(ثم لبس) عليه الصلاة والسلام بعد فراغه من الفسل (ثيابه) أى ثياب الإحرام من الرداء والازار وهما أبيضان كما هو السنة مع جواز أن يسكونا مصبوغين لفير من يقتدى به ، وإنما قلت إن هذا الفسل سنة يفعله الحاج ولوكان نفساء أو حائضاً لما رواه الإمام مالك في موطئه عن أسماء بنت عيس رضى الله عنها أنها وادت محمد بن أبي بكر بالبيداء وهو طرف ذى الحليفة فذكر ذلك أبو بكر لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال مرها فلة فتسل ثم لتهل أى تحرم وتلبي ولما روى أبو داود بسنده إلى ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم وتلبي ولما روى أبو داود بسنده إلى ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم تؤديان » الناسك كلها غير الطواف بالبيت .

وقد كتب هنا المعلامة أبو سلمان الخطابي في المعالم كلاماً نفيساً أذكره لك بنصه لما فيه من الغوائد قال « قلت » فيه من العلم استحباب النشبه من أهل التقصير بأهل الفضل والسكال والاقتداء بأفعالهم طعماً في درك مراتبهم ورجاء لمشاركتهم في نيل المثوبة ومعلوم أن اغتسال الحائض والنفساء قبل أوان الطهر لا يطهرها ولا يخرجهما عن حكم الحدث و إنما هو المضيلة المكان والوقت ومن هذا الباب أمر النبي صلى الله عليه وسلم الأسلميين أن يمسكوا بفية نهار عاشوراء عن الطعام وكذلك القادم في بعض نهار الصوم يمسك بقية نهاره في مذاهب الفقهاء والعادم المساء والتراب والمصلوب على الخشبة والحبوس في مذاهب الفقهاء والعادم المساون على حسب الطاقة عند بعضهم ولا يجزئهم وعلمهم الإعادة عند الإمكان وهذا باب غريب من العام وفي أمره صلى الله

عليه وسلم الحائض والنفساء بالاغتسال دليل على أن الطاهر أولى بذلك ، وفيه دليل على أن الطاهر أولى بذلك ، وفيه دليل على أن الحدث إذا أحرم أجزأه إحرامه ، وفيه بيان أن الطواف لا يجوز إلا طاهراً وهو قول عامة أهل العلم اه كلامه فشد يدك عليه

وعدد التنبع لدواوين السنة النبوية تجد الأمثلة لذلك كثيرة متها مارواه أرباب الصحيح وغيرهم من أم عطية رضى الله عنها قالت أمرنا النبى صلى الله عليه وسلم أن نخرج فى الفطر والأضحى العواتق والحيّف وذوات الحدورفاما الحيض فيمتزان الصلاة ويشهدن الخير ودعوة المسلمين قلت بإرسول الله إحدانا لا يكون لها جلباب قال لتلبسها أختها من جلبابها وفى رواية قالت كنا نؤمر أن نخرج يوم الهيد حتى تخرج البسكر من خدرها وحتى تخرج العيض فيكبرن بتكبيرهم ويدعن بدعائهم رجاء بركة اليوم وطهرته العيض فيكبرن بتكبيرهم ويدعن بدعائهم رجاء بركة اليوم وطهرته وفى الباب عن ابن همر أنه كان يغتسل لإحرامه قبل أن يحرم وقدخوله مكة ولوقوفه عشية عرفة رواه الامام مالك فى موطئه وفى رواية أبوب عن نافع ولوقوفه عشية عرفة رواه الامام مالك فى موطئه وفى رواية أبوب عن نافع إذا جاء أى ابن عمر ذا طوى بات به حتى يصبح فإذا صلى الله اغتسل و يحدث أن رسول الله صلى الله عليه وسلم فعل ذلك رواه البخارى .

<sup>(</sup>١) العوائق جمع عائق وهي الشابة اول ماتدرك ، وقيل لم تبن من والديها ولم تزوج وقد ادركت وشبت اله نهاية .

### (٦) ماجا. في الصلاة عند الإحرام

عن عَبْدِ الله بن عمر رضى الله عنهما إذا أراد الخُروجَ إلى مَكَة ادَّمَنَ بِدُهْنَ لَبْسَ له رائحة طيِّبَة أنم يأنى مسْجِد ذى الخُليْفة فيُصلِّى وَكَعَنَيْنِ ثُمَّ يُركَبُ فإذا اسْتَوَتْ به راحِلَتُه قائعة أَحْرَم ثم قال هكذا رأيتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم فَعَل ـ قال البيهقى فى سننه رواه البخارى عن الربيع .

(فإذا استوت به راحلته قائمة أحرم) أى دخل في خرمات الإحرام بالنية ولا يحب التلفظ ولا التلبية لكن الأفضل عند المالكية أن تكون النيه مقارنة لعمل كالتلبية وركوب الراحلة كما قال نافع عن عبد الله بن عمر و فإذا استوت به راحلته قائمة أحرم » قال الإمام النووى في الإيضاح الواجب أن ينوى بقلبه أى ما أراد من حج أو عرة ولا يجب التلفظ به ولكن الأفضل أن يتلفظ به بلسانه وأن يلي لأن بعص الداء قال لا يصح الإحرام حتى يلبي و به قال بعص أصحاب الشافي رحمهم الله تعالى فالاحتياط أن ينوى بقلبه ويقول بلسانه وهو مستحضر نية القلب ، نويت الحج وأحرمت به فله تعالى لبيك المهم لبيك إلى آخر التلبية .

وذكر العلامة أبو عبد الله بن قدامة فى المفنى أنه يستحب الانسان النطق بما أحرم به ايزول الالتباس فإن لم ينطق بشىء واقتصر على مجرد النية كفاه فى قول إمامنا يعنى أحمد بن حنبل رضى الله عنه (هكذا) أى الفعل الذى فعلته (رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فعل) فيستفاد منه أن ما اشتمل عليه هذا الحدبث سنة لأنه أضافة إلى النبى صلى الله عليه وسلم والسنة ينبعى أن تفعل ولا تترك .

# (٧) ماجاً في ترك الجدال و التخلق بخلق التواضع في الحج قال الله تمالي ( الحج أشهر معلومات الله تمالي ( الحج أشهر معلومات الله الله المحج الشهر المعلومات الله الله المحج المحجد ا

قاذا أردت الاحرام بالحيج أو بالممرة ووصلت إلى الميقات فتجردمن ثيابك واغتسل غسل الإحرام وألبس رداءك وإزارك والأفضل أن يكونا أبيضين لقوله عليه الصلاة والسلام ﴿ البسوامن ثيابِكُم البياض فانها خير ثيابِكُم وكفنوا فيها موتاکم ﴾ رواه أبو داود الترمذي باسانيد صميحة و إن شئت تفمل ذلك في يبعك وتخرج إلى لليقات في ثياب الاحرام من فهر نية إذا عسرعليك هذا العمل عند الميقات ، وعلى كل فعند لليقات تصلى ركمتين للاحرام استجبابا لمــا روى ابن عباس وجابر رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى بذى الحليفة ركمتين ثم أحرم قال الإمام النووى في الجموع أما حديث جابر فحديث صحيح رواه مسلم في صحيحه ، وأما حدبث ابن عباسٍ فرواه أبو داود وغيره ( قلت) ولا يصح أن يتساهل الانسان في صلاة الركمتين قبل الاحرام بقدر الامكان لأن الصلاة خير موضوع (١) تفتتح بها هذه العهادة العظيمة يقرأ في الركعة الأولى بعد الفاتحة سورة « الـكافرون » وفي الثانية سورة « الإخلاص » لاشتالهما على إخلاص التوحيد والتوجه إلى الله عز وجل المتأكد على الحرم مراعاته و إن كان في وقت فريضة فصلاها أغنته عن الركمتين وهذا في غير أوقات الكراهة والحرمة فلا يصليهما .

(الحج أشهر معلومات) شوال وذو القعدة وعشر ذى الحجة وقال.

<sup>(</sup>۱) حدیث مشهور قال الحافظ ابن حجر الصلاة خیر موضوع فمن شاء استقل ومن شاء استکثر رواه أحمد والبزار من حدیث عبید بن الحسحاس عن ابی ذر ورواه ابن حبان فی صحبحه من حدیث ابی إدریس الحولانی عن ابی ذر فی حدیث طویل انظر تمامه فی التلخیص الحبیر فی تخریج احادیث الرافعی السکبیر ج ۱ ص۱۹۹ س

فَمَنْ قَرَضَ فَيهِن الخَّيجَ فلا رَفَتَ ولا فَسُوقَ ولا جدال في الحج وما تفعلوا من خَير يَمْلَمُهُ اللهُ وترَوَّدُوا فإنَّ خَيْر الزَّادِ النَّقُوى واتقون يا أُولى الألباب) آية ١٩٧ البقرة ·

وروی الإمام محمد بن جریر بسنده إلی ابن مسمود رضی الله عنه فی توله تمالی (ولا جدال فی الحج) قال أن تماری صاحبك حتی تفضیه،

الإمام مالك هي شوال وذو القمدة وذو الحجه بكماله قال البخاري قال ابن عمر هي شوال وذو القمدة وعشر من ذي الحجة قال ابن كثير وهذا الذي علقة البخاري جزما رواه ابن جرير موصولا وذكره وما قاله الامام مالك قاله ان عمر أيضاً وذكره ابن جرير بسنده إليه ونقله ابن كثير في تفسيره عنه وتقدم الكلام على هذا .

(فن فرض) على نفسه وألزمها (فيهن الحج) بالإحرام به (فلا رفث) أى لاجاع فيه لأنه يفسده (ولا فسوق) لا معاصى (ولا جدال) لا خصام (في الحج) قال القرطبي أجمع العلماء على أن الجماع قبل الوقوف بعرفة مفسد للحج أى وعليه المفى في فاسده وعليه قضاؤه والهدى (وما تفعلوا من خبر الى خبر كان كصدقه وصلة رحم وإطعام الطعام (يعلمه الله) والمهنى أن الله عبازيدكم على أعماله كأن الحجازاة الما تقع من العالم بالشيء، قال القرطبي في الجامع قبل هو تحريض وحث على حسن السكلام مكان الفحص وعلى الجامع قبل هو تحريض وحث على حسن السكلام مكان الفحص وعلى المنوى في الاخلاق مكان الفصوق والجدال (وتزودوا) ما يبلغكم السفركم (فان خبر الزاد التقوى) ما يتقى به سؤال الناس وغيره (وأتقون يا أولى الألباب) أصحاب العقول السليمة روى البخارى عن ابن عباس رضي،

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال «حج النبى صلى الله عليه وسلم على رَحْلِ رثِّ وقطيفة خلقة ِ تُساوى أربعة دراهم أو لا تساوى

الله عنهما ، كان أهل اليمن مججون ولا يترودون ويقولون محن المتوكلون فاذا قدموا مكة سألوا الاناس فانزل الله تمالى وتزوده ا الآية .

قال الإمام القرطبي فالمراد الزاد المتخذفي سفر الحج المأكول حقيقة وهو الأصح وهـذا السبب نص فيما ذكر وعليه أكثر المفسرين ، أخبر تعالى أن خير الزاد انقاء المنهيات فأمرهم أن بضموا إلى التزود التقوى قال أهل الاشارات ذكرهم الله تعالى سفر الآخرة وحثهم على تزود التقوى فإن التقوى زاد الآخرة قال الأحرة قال الأحشى :

إذا أنت لم ثرحل بزاد من التقى ولا قيت بعد الموت من قد تزودا ندمت على أن لا تـكون كثله وأنك لم ترصد كا كان أرصدا

(أن تمارى صاحبت) من المماراة وهى المخاصمة قال ابن كثيرو كذلك روى مقسم والضحاك عن ابن عباس وكذا قال أبو الممالية وعطاء ومجاهد وغيرهم من سادات التابعين وقال على بن أبى طلحة عن ابن عباس ولا جدال فى الحج هو المراه والملاحاة حتى تفضب أخاك وصاحبك فنهى الله عن ذلك ذكر الإمام عبد بن حيد فى مسئده بسنده إلى جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال قال رسول الله عليه وسلم من قضى نسكه وسلم المسلمون من لسانه و بده غفر له ما تقدم من ذنيه .

(على رحل) بفتح الراء وسكون الحاء هو الابل بمنزلة السرج للفرس (رث) أى خَلَق بال بلغ فى القيمة أنه لايساوى أربمة دراهم (وقطيفة) أى كساء له خل مع قدرته على ما فوقه من المراكب ثم قال عليه الصلاة والسلام

مُ قال اللهم حجة لارياء فيها ولا شُمْمة » رواه الترمذي في الشمائل وان ماجه في سننه .

مع ذلك (اللهم حجة) أى اجعلها حجة (لارياء فيها ولا سمعة) أى لا يراها الناس ولا يسمعونها بل خالصة لوجهك الكريم وفي رواية اللهم اجعله حجا لا رياء فيه ولا سمعة وهذا من الرسول السكريم عليه الصلاة والسلام من باب النواضع واظهار الفافة لربه والفقر بين يديه ، ولاتشريع والتعليم لأمته فإنه إذا كان وهو المصوم سيد هذا الوجود وأكل العارفين بربه تبارك وتعالى يقول ذلك فما بالك بامثالنا ونحن الخطاؤون المذنبون المقصرون ؛ وهذا كقوله عليه الصلاة والسلام كا رواه البخارى عن أبي موسى الأشعرى رضى الله عنه اللهم اغفرلى خطاى وعمدى وجهلى وهزلى وكل ذلك عندى قات وأصحابه الكرام وتايموهم باحسان تأسوا به في هذا الخلق الشريف فيذكر عن سيدنا عمر رضى الله عنه أنه حج وهو أمير المؤمنين في هيئة مبتذلة ثم سأل أمين بيت المال ماذا أخجفنا أو كلمة نحوها .

فجدير بنا ونحن المصاة المقصرون أن نتخاق بشيء من هذا الخلق في حجنا، وأن نتجنب المراكب النفيسة ولا نفاخر بها ولا بالملابس الفاخرة الرقيقة ونظهر لربنا في هذا المقام بمظهر الاحتفار والافتقار والعبودية والافتقار لسكرم الربوبية، وللاجظ أن المطلوب من العبيد أن يتهموا نفوسهم في مقام العبادة وإن كان ظاهرها يقضى بتمامها.

وفى الحديث سوى ما ذكر الإشارة إلى طلب الاجتهاد فى تصعيع القصد في عبادة الحج الكثرة ما يعرض لها من الزياء والسمة والمباهاة والفاخرة وليكرر

قوله عليه الصلاة والسلام « وررحى فداه » داعيا لربه مستمعارا رحمته ألمهم اجمله حجا مبرورا لارياء فيه ولا سممة ، وفقنا الله جميما إلى ما فيه رضاه آمين

واعِلم أن التواضع خلق شريف معناه غند الحقتين أن لايرى العبد لنفسه عدراً ولا قيمة ولا مزية ويرى الحال التي هو فيها أعظم من أن يستحقها قال سيدي محد بن قاسم الشهير بجسوس عن أبي يزيد رضي الله عنه مادام العبديظن أن من الخلق من هو شر منه فهو مقلكبر قيل له فتى يكون متواضعا ؟ قال إذا لم ير لنفسه مقالًا ولاحالًا ، قال في الحِـكمَ ﴿ لِيسِ المُتَّواضِعِ اللَّهُ يَا أَوْ اصْعَ رأى أنه فوق ماصِيم ولكن المتواضع الذي إذا تواضع رأى أنه دون ماصِيم » شم التواضع تارة يكون لرؤية العبد نقص نفسه وتارة يكون عن شهود عظمة ,ر به وهذا هو التواضم الحقيقي الذي لا يمكن ارتفاعه فإن شهود عظمته تعالى هو الذي يخمد النفس ويذيبها ويبطل أنانيتها وبه تنقام شجرة الرباسة والكبر من القلب فإن من شاهد عظيما من الخلق ذاهيئة ومنصب لم يمسكنه إلا الخضوع As ف كيف بمن تتجلى 4 عظمة الله تعالى التي لاعظمة تدانيها فا تجلى الله اشيء إلا خضع له ( فلما تجلى ربه للجبل جمله دكا وخر" موسى صمقا ) ولماكان لسنيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الحظ الأوفر من تجلى نور الشهود كان أعظمَ النخلق تواضما وقد رفع الله ذكره وأعلى على كل قدرقدره ولم يخلق جاها أعظم من جاهه صلى الله عليه وسلم وقد شرح الامام العارف الشهير بزروق فى قواعده ما تقدم من حقيقة خلق التواضع يقوله التواضع ترك اعتقاد المزية على الغير ولو كان في أعلى درجات الرفعة ، والكبر اعتقاد المزية ولو كان في أدنى درجات الضمة .

وبالجلة فالتواضع والأدب والوقوف عند الحد والتأسى برسول الله

## (٨) ماجاه فيما يلبسه المحرم من الثياب

قال الله تعالى ( يابنى آدم قد أنزلنا عليكم لِباساً يوارِى سوآتِكم وريشاً

صلى الله عليه وسلم هو ملاك كل خير وسبب كل علو وشرف ومن تواضع الله رفعه الله ، سلك الله بنا طربق الخير بمنه وفضله آمين .

(یابنی آدم قد آنرانا عاید کم) من السماء (لباسا) أی آنرانا أسبابه من السماء وهو المطر إذ عنه بنشأ النبات الذی یکون منه اللباس کالفطن والکتان و تمیش به الحیوانات التی یتکون منها الصوف والشمروالوبر والحربر (یواری) أی یستر (سوآ ترکم) عورات کم (وریشا) معطوف علی لباسا وهو مایتجمل به من الثیاب ، والمدتی آن الله تعالی من علی بنی آدم بلباسین لباساً یستر عوراتهم ولباساً یتجملون به ویزینهم ، وفی الآیة تذکیر بما أنعمالله به علیهم لیشکروه تعالی بالتیام بأوامره والاجتناب لنواهیه ودلیل علی وجوب ستر المورة لأنه قال (یواری سوءات کم) ولا خلاف فی وجوب ستر عورة الرجل والمرأة عن أعین الناس وفی الصلاة والطواف:

ولتلاحظ المرآة أنها في الصلاة والطواف ببيت الله الحرام لايباح لها أن تكشف شيأ من جسدها حتى قدمها ويدها يجب عليها سترهما خصوصا وهي في بساط الملك الحق تردعلي بيته الحرام وتطوف به لتتمرض لنفحاته فالواجب عليها أن تكون مستترة على أكل الهيئات .

وينبغى أن تلاحظ مسألة هى فى الأهمية لاتقل عن ذلك وهو تكشف عورات بعض الناس يزعم أن ذلك سائغ شرعا لأنهم غير مكلفين فنقول لهم سلمنا أنهم غير مكلفين ولكن

و لِباسُ النَّقُوى ذلك خَـنْرُ ذلك مِنَ آيات اللهِ لعلهُمْ يَذَكُّرُونَ ﴾ آية ٢٦ الأعراف .

وليهم مكلف بهم أن يأمرهم بالآداب والتماليم الدينية والتقاليد الإسلامية وإذا أليسهم ملابس أعداء الله وذهب بهم في تقاليدهم وكشف عوراتهم مذهبهم، فهو الآثم ولا يبعد أن ينظر إلى عورة الصبى المذكور كثير من المكلفين والمكلفات فيكون الولى قد تسبب في ذلك فالوزر عليه بؤلا ثم على الباظرين إذا أتبعوا النظرة النظرة .

وإنما ذكرت هذا لمسيس الحاجة اذلك ولأن بعض الناض يتساهلون في مثل هذه التقاليد وينسون أن الفتن محدقة بنا كقطع الليل المظلم حسبا أخبرنا به الصادق المصدوق عليه الصلاة والسلام فوجب عليناذلك نصحا المتساهاين وإرشادا للجاهلين ، رزقنا الله كال الاتباع وجنبنا طريق المضار والابتداع بمنه وكرمه (ولباس التقوى) العمل الصالح والسمت الحسن وهو هيئة أهل الخير (ذلك خير) أى خير اباس (ذلك) اللباس المنزل المذكور (من آيات الله) دلائل قدرته (املهم يذكرون) وإنماكان ذلك خيرا لأنه يستر من فضائح الآخرة وصح أن الله لا بنظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم فعلينا أن نشتفل بتحسين الظاهر بالأعمال الصالحة والباطن بالاخلاص لأن فعلينا أن نشتفل بتحسين الظاهر بالأعمال الصالحة والباطن بالاخلاص لأن القلب محل نظر الله تعالى ، اللهم اجعل سريرتنا خيرا من علانيتنا واجعل علانيتنا صالحة .

وقال تمالی ( یا بنی آدم خُذُوا زِینَتکم عند کل مَسْجدِ ) آیة ۳۱ الأعراف ،

(يا بنى آدم) خطاب لجميع العالم وإن كان السبب فيها من كان يطوف من العرب بالبيت عريانا على ما يأتى فالعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب (خذوا زينتك) أى مايستر عورانكم (عندكل مسجد) عند الصلاة والطواف، وسبب نزولها مافى صميح مسلم عن ابن عباس رضى الله عنهما قال تكانت الحرأة تطوف بالبيت وهي عريانة وتقول: من يعيرني تطوافاً تجعله على فرجها وتقول:

اليوم يبدو بمضه أو كله وما بدا منه فلا أُحِلُّه

فنزلت هذه الآية (خذوا زينت كم عند كيل مسجد) وفي صحيح مسلم أيضاً عن عروة بن الزبير كانت العرب تظوف بالبيت عراة إلا المأمس والحس قريش وما وقدت كانوا يطوفون بالبيت عُراة إلا أن تعطيم الحس ثياباً فيعطى الرجال الرجال والنساء النساء وكانت الحمس لا يخرجون من المزدلفة وكان الناس كلهم بقفون بعرفات ويقولون نحن أهل الحرم فلا ينبغى لأحد من العرب أن يطوف إلا في ثيابنا ولا يأ كل إذا دخل أرضنا إلا من طعامنا فمن لم يكن له من العرب صديق بمكة يعيره ثوباً ولا يسار يستأجره به كان بين أحد أمرين إما أن يطوف بالبيت عرباناً وإما أن يطوف في ثيابة فإذا فرغ من طوافه ألتى ثوبه عنه فلم يمسه أحد وكان الثوب يسمى اللتى قال قائل من العرب:

كفى حزناً كرَّمى عليه كأنه لَقَى بين أيدى الطائفين حريم فكانوا على تلك الجهالة والبدعة والضلالة حتى بعث الله سيدنا محمداً صلى الله عليه وسلم فأنزل الله تعالى: (يابنى آدم خذوا زبيت كم عندكل مسجد) ( - يسان )

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد سأله رجل د ما كيلبسُ المحرمُ مِن التَّيابِ »

وأذن مؤذن رسول الله صلى الله عليه وسلم ألا يطوف بالبيت عريان ( وكلوا واشربوا) ماشئتم من الحلال ( ولا نسرفوا ) يأن تحرِّموا الحلال كا كانوا يفعلون من امتناعهم من اللحم والدسم أو تحلوا الحرام أو نتجاوزوا الحد في الأكل والشرب ( إنه لا يحب المسرفين ) ولا يرضى فعلهم لأن سبب ذلك أن المرب كانت لا تأكل في أيام الحج لحماً ولا دسماً يعظمون بذلك حجهم وهم المسلمون أن يفعلوا كفعلهم والذا لما أباح الله تعالى الأكل والشرب من غير إسراف رد عليهم بقوله عز وجل ( قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة والطيبات من الرزق قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون ) وهذه الآية أعني ( وكلوا واشربوا ولا تسرفوا ) أصل كبير من علم الطب والذا قال بعضهم . ما تركت هذه الآية الماينوس طباً .

قوله (من الثياب) جمع ثوب وهو مايلبسه الناس من كتان وخز وصوف وغير ذلك ثم إن كان مما يسلك في المنق وله كان فهو قميص وإن كان من أسفل البدن وله رجلان تسلك فيهما فهو سروال وإن كان مما يجمل على الرأس ويكور فهو عامة وإن كان مما بنشر ويبسط على المكتفين فهو رداء وهكذا فالثوب أعم والسؤال هما يلبسه الحرم من هذه الثياب ونحوها وفي الصحيح من طريق الليث عن نافع ما نلبس من الثياب إذا أحرمنا وهذه الرواية تبين أن السؤال

# خَفَالَ لَا تَلْبُسُوا الْقُمُصِ وَلَا الْمُمَائِمُ وَلَا السِرَاوِيلاتُ. ولا البرانسَ ولا الخفاف

كان قبل الإحرام (فقال) رسول الله صلى الله عليه وسلم (لا تلبسوا القمص) بضم المقاف والميم جمع قبيص ( و لا الممائم و لا السراويلات) جمع سروال وهو قارسى معرب يقال إنه وجد عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يتفق أن البسه بل خال ابن القيم في المدى النبوى اشترى رسول الله صلى الله عليه وسلم السراويل والظاهر أنه إنما اشتراه ليلبسه ثم قال وروى في حديث أنه ابس السراويل وكانوا يلبسونه في زمانه وبإذنه . ( و لا البرانس ) جمع برنس بضم الباء والنون وهو لبس أهل المغرب ثوب رأسه منه ( و لا المغناف ) جمع خف وهو معلوم ملبوس الرجل فنبه بالقميص على كل مافي معناه وهو الحيط والمخيط المعمول على قدر الحبدن ، وبالسراويل على المعمول على قدر عضو منه كالقناز ونحوه ، وبالمائم واللبرانس على كل ماينطى الرأس ، وبالخفاف على كل مايستر الرجل من نمل وجَوْرب ونحوها .

وليملم أن للراد بتحريم المخيط مايلبس على الوضع الذي صنع له ولو فى بمض اللبدن فلو ارتدى بالجبة أو اللشلح من غير أن يجمله مسلوكا فى الكنفين بحيث لو ترك ذلك لسقط فإنه لا يمنع ، أما لو سلكه فى رأس الكنفين محيث يبقى مملقا مستمسكا لو تركه فإنه يضر و يعتبر أنه لبس المخيط.

قال العلامة الحطابى: ذكر فى الحديث العائم والبرانس معاليدل على أنه لا يجوز تفطية الرأس لا بالعتاد ولا بالنادر ومنه المسكتل يحمله الإنسان على هرأسه، قال الحافظ: إن أراد لبسه كالقبع صح ما قال وإلا فمجرد وضعه على هرأسه على هيئة الحامل له لا يضر فى مذهبه كالانغاس فى الماء فإنه لا يسمى

#### لابسا وكذا ستر الرأس باليد .

واعلم أن هذا النهى خاص بالرجل أما للرأة فيباح لها في الإحرام ستر جيم بدنها بكل ساتر من مخيط وغيره إلا ستر وجهها فتمنع منه ، وفي ستر يديها بالقفازين خلاف للعلماء وهما قولان للامام الشافى أصحهما تحريمه عليها ، وعند للمالحية إذا خشيت الفتنة فتستر وجهها بثوب لا يضر ملاصقته بوجهها ولا يلزمها أن تجمل عوداً يبعد الثوب عن وجهها بل تسدله من غير ربط ولا غرز .

ومعارم أن الطرق العامة والشوارع مظنة الفتنة فعليها أن تستر وجههها وبفتفر لها ذلك حفظا لحرمتها وصيانة لعفافها ، وهذا الذي ينبغي أن تتمشى عليه المرأة المحرمة بأحد النسكين في هذا العصر ولا دم عليها إذا فعلت ذلك ( إلا أحداً) بالنصب والرفع (لا يجد نعلين) زاد معمو عن الزهرى عن سالم زيادة حسنة تفيد ارتباط ذكر المعلين بما سبق وهي قوله : وليحرم أحدكم في إزار ورداء ونعلين فإن لم يجد نعاين فليلبس خفين ترخيصا (وليقطمهما) أى الخفين (أسفل من السكميين) قال العلامة شبير أحمد في فتح لللهم لشرح صحيح مسلم: المراد قطعهما محيث يصير الهكمبان وما فوقهما من الساق مكشوفا لاقطع موضع الكمبين فقطكما لا يحتى والكعبان؛ العظامان البارزان عند مفصل الساق موضع الكمبين فقطكما لا يحتى والكعبان؛ العظامان البارزان عند مفصل الساق

قال المعلامة البدر المينى الشرط فى الخفين القطع خلافا للامام أحمد وحمه الله تمالى فإنه أجاز لبس الخفين من غير قطع وهو المشهور عنه ، لـكن قال ابن قدامة الحنبلى الأولى قطعهما عملا بالحديث الصحيح وخروجا عن الفلاف وأحذاً بالاحتياط اه.

وَلا تَلْبَسُوا مِنَ الثِّيابِ شَيْئًا مَسَّه الزَّغْفرانُ وَلا الوَرْسُ » وَلا الوَرْسُ » وَالهُ الإمام مالك في الموطأ وَأُصحابِ السكتُب السِّتة عن الإمام مالك بسنده إلى أبن عمر .

واعلم أنه إذا ابس المحرم المخف بشرطه لا فدية فيه لأنه عليه الصلاة والسّلام لم يذكرها ، والمقام مقام بيان ، ولوكانت لذكرها في مقـام الحاجة وبيّنها .

( ولا تابسوا من الثياب شيئاً) الخ المخطاب موجه للذكور والآناث فلذلك غير الأسلوب و عدل إلى هذه المصيغة فالحسكم شامل للذكور والآناث وقد روى ابن عرفيا رواه الحاكم عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى المنساء في إحرامهن عن القفازين والنقاب وما مس الورس والزعفران اه.

والزعفران نبت ذو رائحة زكية معروف ، والورس نبت أصفر طيب الربح يصبغ به . قال الولى العراق : نبه بهما على ماهو أطيب رائحة منهما كالمسك والعنبر وإذا حرم في الثوب فني البدن أولى ، وفي معناه تحريمه في المأكول لأن الناس يقصدون تطييب طعامهم كا يقصدون تطييب لباسهم وكل هذا متفق عليه بين العلماء الها وفيه نظر فإن في المأكول المطيب للمحرم خلافا عند المالكية بالمنع والجواز و محله فيما لم يذهب جرمه أما الطيب الذي ذهب جرمه بالطبخ فلا يمنع منه المحرم و لا فدية فيه ولو بقى ريحه ولونه كا في مجموع الملامة الأمير هذا فيا يقصد القطيب به .

أما النواكه كالاترنج والتفاح والموز ونحوها فلا تحرم لأنها لا تقصد للتطيب، والحسكمة في منع الحرم من اللباس والتطيب أنه مناف للحج فان الحاج أشعث أغبر والقصد البعد عن الترفه وزبنة الدنيا وملاذها وتجمُّع الهمم لمقاصد

وَعن أَن عَبَاسَ رضى الله عنهما قال سَمعت رسول الله صلى الله عليه وَسلم يَخْطُبُ بِمَرفاتِ مِنْ لَم يَجِدْ نَمْلَيْن فَلْيَلْبَسْ الْخُفَّيْنِ وَمَن لَم يَجِدْ نَمْلَيْن فَلْيَلْبَسْ الْخُفَّيْنِ وَمَن لَم يَجِدْ إِذَاراً فَلْيَلْبَسِ السَّرَاوِيلَ الْمُحْرِمُ \_ روّاه الشَيْخان وَأُصحاب السنن:

الآخرة والتذكر القدوم على الرب عز وجل ولتذكر الموت ولبس الأكفان وتذكر البمت يوم القيامة حفاة عراة .

(فان قيل) وفع الدؤال في حديث الباب عما يابس المحرم وجاء الجواب عمور كا لا يلبس ؟ (أجيب). بأنه عدل إلى ما ذكر لأن مالا يلبس الحرم محصور وما يلبس غير محصور لأن الأصل الإباحة ، واذلك قال الإمام النووى : هذا الجواب أى من النبى صلى الله عليه وسلم من بديع المحكلام وجزله وذكر هذه العلمة قال ولو عدد له ما يلبس لطال به بل كان لا يؤمن أن يتمسك بعض السامعين بمفهومه فيظن اختصاصه بالحرم ، وأيضا قالقصود ما يحرم لبسه لا ما يحل لبسه لأنه لا يجب له لباس خاص بل على الحرم أن يجتنب شيئاً لا ما يحل لبسه لأنه لا يجب له لباس خاص بل على الحرم أن يجتنب شيئاً مصوصاً وفيه إشارة إلى أن حق السؤال أن بكون عما لا يلبس لأنه الحكم المارض في الاحرام المحتاج لبيانه إذا لجواز ثابت بالأصل مماوم بالاستصحاب فكان الأليق الدؤال عما لا يلبس وقال غيره يشبه أن يكون هذا الجواب من الأسلوب الحكم . (قلت ) كلامه عليه الصلاة والسلام لا يخرج عن الأسلوب الحكم والبيان البليغ الجزل .

( فليلبس الخفين ) أى بعد قطعهما أسفل من السكمبين كا سبق وحمل المطلق هنا على للقيد جيد لما قاله العلامة ابن دقيق العيد من أن الحديث الذى

قيد فيه القطم قد وردت فيه صيفة الأمر وذلك دليل زائد على الصيغة المطلقة غان لم نعمل بها وأجزنا مطلق الخفين كنا ثركنا مادل عليه الأمر بالقطع وذلك غير سائغ ) قلت ) لأن فيه إخلالا باللفظ الدال على المقيد وقد تناوَّله لفظ الأمر وهذا بخلاف ما لو كان المطلق والمقيد في جانب الاباحة فان إباحة المطلق تقضي زيادة على ما دل عليه إباحة المقيد فاذا أخذنا بالزائد كان أولى إذ لا معارضة بين إباحة المقيد وإباحة ما زاد عليه ) ومن لم يجد إزاراً فليلبس السراويل الحوم ) يرفع الحوم فاعل فليلبس مقدم عليه مفعوله وهو السراويل وفيه دليل على جواز لبس الحرم السراويل إذا لم يجد إزاراً كا يدل الحديث على جواز ذلك من غير قطع وهو مذهب الإمام أحمد قال ابن دقيق العيد وهو قوى همنا إذ لم يرد بقطمه همنا ما ورد في الخفين ، وغيره من الفقهاء لا يبيح الطالب بن حدون لما ذكر حديث ابن عباس المذكور قال مالك في الموطأ في السروايل لم يبلغني هذا قال ابن عبد السلام وعندي أن مثل هذا من الأحاديث التي نص الإمام على أنها لم تبلغه إذا قال أهل الصنعة إنها صحت فيجب على مقلدي الامام الممل بمقتضاها كهذا الحديث : قلت : وهذا مذهب الإمام فقد قال كميره إذا صح الحدبث فهو مذهبي فليعمل به والله الموفق .

وعلى ذكر مالا يلبس المحرم وما يباح له ينبنى الوقوف على شيء مما يمنع منه المحرم أن يابسه تفصيلا جسبا ذكره الفقهاء من أثمة المذاهب الأربعة فى كتبهم المعتبرة كفتح المسالك في إيضاح المناسك لشيخنا وشيخ مشايخنا الشيخ محمد أمين الكردي رحمه الله تعالى وغيره فان أردت شيئاً من ذلك فألق السمع لتكون على بصيرة في أمر حجك .

اعلم أنه يحرم عايك أيها المحرم سوى ما تقدم لك أن تعقد الرداء أو تزرره أو تخلله بخلال أو تربطه بخيط في طرفه ثم تربطه في طرفه الآخر فان فعلت فعليك الفديه عند الأثمه الثلاثة، وعند الإمام أبى حنيفة لا فدية عليه، ويحرم عند الإمام مالك ابس الخاتم ولوكان مباحاً في غير الاحرام كفضة وزنه درهمان فأقل ويجوز عبد المثلاثة، ويحوز ان يشد على الازار هميانا ومنطقة عند الثلاثة ويمنع عند الإمام مالك بل عتده يشد تحت الازار فوق اللحم فان فعل فعليه الفدية، ويجوز أن يعقد الازار ويشد عليه خيطاً بنحو تسكة عند الثلاثة ويمنع عند الإمام مالك وعايه الفدية.

وينبنى للحاج فى هذه المسألة تقليد المذاهب الثلاثة فيشد الهميان والمنطقة فيها دراهمه على الازار للضرورة والحاجة الدامية لذلك ودين الله يسر.

ويؤخذ من عبارات الفقهاء الشافعية جواز لبس الساعة اليدوية في الإحرام ويحرم عند غير الشافعية ، وفيه الفدية ويلاحظ في لبسها إذا قلد من يجوز ذلك في الإحرام ألا تسكون من الساعات الذهبية فانها تمنع إجماعاً للمحرم وغيره مع ما في ذلك من النشبه بالنساء وفقد الرجولة .

ويحرم لبس كل نعل ستر أعلى القدمين كالجزمة والصرمة والخف وجاز كنعل الحجاز أن يلبس فى الاحرام عند الجيع ومثلها بعض النعال التى تجلب حن الخارج كالعل اليابانيه.

وبحرم على المرأة أيضًا لبس القفازين وهو شراب اليد كالرجل عند الأربعة

وله استررأسها بل هو المتأكد عليها وابس المخيط وجميع ما كانت تابسه قبل إحرامها كالقميص والسراويل والخف والخز والحرير عهد الجميع ، ويحرم على الرجل المحرم تغطية الرأس لغير عذر بما يمد ساتراً كممامة وطربوش و خرقة وعصابة عند الجميع ، وستر الوحه عند الإمام مالات والإمام أبى حنيفة إلا عند الإمام الشافعي والإمام أحمد ، وكذا يحرم الستر بالطين والدقيق والجمير والقرطاس عند الإمام مالات والإمام أحمد وعند الأول إن كانت قدر الدرهم البغلي فأكثر فعليه الفدية وإلا فلا وعند الإمام المشافعي إن كانت تخيثة فعليه الفديه و إن كانت رقيقة فلا ،

ويحرم الاستظلال بالقاء كساء على عود غير ثابت وفيه الفدية عدد الإمام مالك ، وفي الشمسية قولان في وجوب الفدية واستحبابها أما الخيمة فيجوز الجلوس فيها لأنها ثابتة ، وينبغي أن يلاحظ الحرم أن لا يمس رأسه سطح الخيمة ، وعند الشافعية والحنفية يجوز الاستظلال بمحمل أو شقدف أو شمسية وإن مس رأسه ذلك فلا حرمة ولا فدية ولو وضع على رأسه رحلا أو قفة أو حشيشاً لحاجة جاز إن لم بقصد به الستر و إلا حرم وو جبت الفدية عند الثلاثة وعند الإمام أبى حنيفة لا شيء عليه ولو وضع يده على رأسه وإن طال أو انغمس في ماء فلا حرمة ولا فدية عند الجيع .

#### تنيه

ينبغى أن يملم أنه لا تلازم بين كون الشيء جائزاً ووجوب الفدية فقد مجوز الحظور بالاحرام لمذر ، والمذر إنما ينفى الإثم ويبقى وجوب الفدية لحق المساكين ومن هنا يتبين خطأ بمض الجملة فانهم يتعمدون لبس الفائلة

فى حالة الإحرام بلا عذر وإذا نبهوا إلى أن ذلك ممنوع يجيب أحدم بأنه مستمد ياخراج الفدية ومثل هذا ينبنى أن يدلّم ويفهم .

وكذا يحرم بالإحرام لنير عذر على الرجل والمرأة إزالة شيء من شعر الجسد بحلق أو نتف عامداً أو ناسياً أو جاهلا يسيراً كان أو كثيراً عند الجميع، فاليسير عند الشافعية والحنا الة شعرة أو شعرتان وفى كل شعرة مد من طعام واليسير عند المالكية ما دون الاثبتي عشرة وفيه حفنة من طعام إلا إذا كان لحاجة وإماطة أذى ففيها الفدية ولو شعرة واحدة كالاثنتي عشرة فأكثر فيها الفدية مطلقاً ، واليسير عند الحنفية من شعرة إلى ثلاث شعرات ولكل شعرة كف طعام وما زاد على الثلاثة فيه نصف صاع والصاع أربعة أمداد وإن تعددت المجالس تعددت الصدقات إلى أن ببلغ عضوا كاملا ففديته دم والكثير عند الحافية وأحد ثلاث شعرات فأكثر ولاء وفيها شاة إن اتحد المجلس ، عند الشافعية وأحد ثلاث شعرات فأكثر ولاء وفيها شاة إن اتحد المجلس ، والكثير عند الحنفية حلق جميع الرأس أو ربعه أو حلق جميع رقبته أو صدره أو بده أو إبطه أو عانته أو ساقه وفى كل منها يتمين الدم لأنه عضو كامل إلا إن كان لعذر فيتخير بهن الصدقة والصيام والذبح .

ويحرم عند الشافهية تمشيط اللحية والرأس إن أدى إلى نتف شيء من الشمر وإلا كره، ويحرم عند الحتفية والمالكية مطلقاً ولاشيء في تساقط شيء من الشمر بإمرار يد عليه عند الوضوء أو النسل أو تساقط بنفسه ؟ وله أن يدخل إصبعه لمخاطة ينزعها ولا شي عليه وهذا كله إذا كان لنير عذر أما

إذا كان لعذر وحاجة كما لو كنر قمل رأسه فأدى إلى حلق الشمر فلا مانع وعليه الفدية .

ويجوز للمحرم حلق رأس الحلال عند الثلاثة وعند الحنفية لا يجوز وعليه الفدية، ويحرم على الحلال حلق شمر المحرم فان حلق حلال أو محرم شمر محرم آخر أثم فان كان حلق بإذنه فالفدية على المخلوق عند الأريمة وإن حلق بفير إذنه بأث كان نائما أو مكرها فعلى الحالق الفدية عند الثلاثة وعلى المحلوق عند الحنفية.

وكذا يحرَّم بالإحرام لغير عذر قلم الأظفار على الرجــل والمرأة عامداً أو ناسيا أو جاهلا عند الأربعة ولوكان المقلم ظفراً واحداً ، فان تأذى بطول أو أراد مداواة جرح تحته جاز له الفلم عند الجميع واحداً أو أكثر ولا إنم عليه وعند الإمام مالك عليه الفدية وعند الإمامين الشافعي وأحمد إن كان القلم لظفر واحد فعليه مد أو ظفرين أو ثلاثة فعليه الفدية ولا إثم ، وعند الإمام أبي حنيفة . عليه لكل ظفر صدقة إلى أن يبلغ خمسه في عضو واحد فعليه دم ، ولو انسكسر بعص ظفره و تأذى به قطم المنسكسر ولا إثم ولا فدية عند الجيم وإن قص ظفراً واحداً لا لإماطة أذى ولا لـكسر أطعم حفنة من طعام وهي ملء يد واحدة متوسطة من طمام عند المالكية ، وعند الشافمية والحنا لة مدُّ وعند الحنفية نصف صاع فان قص ظفرين فأكثر فعليه الفدية عند المااـكية ، وعند الشافمية والحنابلة إن قص ظفرين فعليه مدَّان مطلقاً أو ثلاثة فأ كـثر ولاء فعليه الفدية ، وعند الحنفية إن قص جميع أظافر يديه أو رجليه أو كلما أو خمسة منها بعضو واحد فعليه دم بمجلس واحد وإن تعدد قعدد الدم وإن قص أقل من خمسة أظفار تصدق لكل ظفر كما يتصدق بقص خمسة أظفار متفرقة

## (٩) ماجاء في التلبية وصفتها

عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أنَّ تلبيةَ رسول اللهِ صلى الله عليه وسلم لبيك اللهم لَبَّيكَ ، لَبَّيكَ لا شريك لكَ لبَّيكَ ، إنَّ الحمْدَ والنَّعْمةَ لكَ والمُلك ، لاشريك لكَ .

من يد ورجل أو ستة عشر متفرقة من كل عضو أربعة فلكل ظفر صدقة وفي المعضو الركامل كخمسة أظفار من يد أو رجل يتمين الدم إن كان لفي عذر وإلا يتخير بين الصدقة والصوم والذبيج ، والله الهسادى إلى سواء السبيل . وكذا يحرم على المحرم لمدى جمهور الائمة ان يتعد نكاحاً لنفسه أو لغيره وكل نكاح كان الولي أو وكيله محرماً او الزوج او الزوجة فهو باطل لا يتعقد عند الائمة الثلاثة خلافاً للسادة الحنفية .

(التلبية) مصدر ابي أى قال: لبيك ، وفي مشروعية التلبية تنبيه على إكرام الله تعالى لعباده بأن وفودهم على ببيته إنماكان باستدعاء منه سبحانه وتعالى فهو إذا لا بد أن يكرمهم ويتفضل عليهم ولفظ لبيك مثنى عند الجمهور للتكثير والمبالغة ومعناها إجابة بعد إجابة ولزوما لطاعتك ، و مثله حنانيك أى تحننا بعد تحنن (لبيك اللهم لبيك) أى ياأله أجبناك فيا دعوتنا ومدى هذا إجابة دعوة سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام حين أذن في الناس بالحج ، فقد صحح عن ابن عباس رضى الله عنهما لما فرغ إبراهيم عليه السلام من بناء البيت الحرام قيل له : أذن في الناس بالحج قال : يارب وما يبلغ صوتى قال : أذن وعلى البلاغ قال : فنادى إبراهيم : أيها الناس كتب الله عليكم الحج إلى البيت وعلى البلاغ قال : فنادى إبراهيم : أيها الناس كتب الله عليكم الحج إلى البيت المعتبيق فسمعه من بين السماء والأرض أفلا ترون الناس يجيبون من أقصى الأرض يابون ، ومن طربق ابن جريخ عن عطاء عن ابن عباس وفيه فأجابوا بالتلبية في أصلاب الرجال وأرحام النساء وأول من أجابه أهل الهين فلبس حاج بالتلبية في أصلاب الرجال وأرحام النساء وأول من أجابه أهل الهين فلبس حاج

قال نافع، وكان عبدُ الله بنُ مُمَرَ يَزيدُ فيها: لبيكَ مَ لَبيكَ لبَيكَ لبَيكَ وسمديكَ والخيرُ بيد يك لبَيك والرغباء إليك والعَمَلُ. رواه الإمام مالك في موطأه عن شيخه نافع، ورواه الشيخان في صحيحيهما إلا أن الإمام البخارى لم يذكر زيادة ابن عمر.

يحج من يومئذ إلى أن تقوم الساعة إلا من كان أجاب إبراهيم يومئذ ( إن الحمد والمنعمة لك والملك) بكسر همزة إن أجود من فتحما عند الجمهور لأن المعنى حينتُذ لك الحد والنعمة على كل حال ، أما النتح: فمعناه : لك الحد لهذا السبب، ولللك بالنصب عطفاً على الحمد وبالرفع على حذف الخبر أى والملك كذلك وأفرد الملك عن الحمد والنعمة لأن الحمد متعلق النعمة ولذا يقال الحمد لله على نعمه فجمع بينهما كأنه قال : لاحد إلا لك ، وأما الملك فهو معنى مستقل بنفسه ذكر لتبعقيق أن النعمة كلها لله لأنه صاحب الملك (قال نافع) أى الراوى عن ابن عمر وهذا السند يمرف بسلسلة الذهب فإن مالكا يرويه عن أجل شيوخه نافع وهو يرويه عن أجل شيوخه سيدنا عبد الله أبن عمر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو نوع لطيف يوجد في الموطأ كثير منه ( بزيد فيها ) أى في التلبية فيقول بعد ما ذكر ( لبيك لبيك لبيك ) ثلاث مرات ( وسعديك ) هو من باب لبيك و معناه أسعدنى إسعاداً بعد إسعاد فالصدر فيه مضاف إلى الفاعل ( والخير )كله ( بيديك ) ومن فضلك قال الشيخ تقى الدين في شرح العمدة هذا من إصلاح المخاطبة كقوله تمالى ﴿ وَإِذَا مَرَضَتَ فَهُو بَشَنَينَ ﴾ (لبيك والرغباء إليك) بفتح الراء مع الله وبضمها مع القصر كالعلياء والعليا والنعماء والنما أى الطلب والمسألة والرغبة إلى الله الله الله المكمر ( والعمل ) إليك أى القصد به والانتهاء إليك لعجازى عليه ( فإن قلت ) كيف زاد ابن عمر في

التلبية ماليس منها مع أنه كان من أجلاء الصحابة شديد التحرى لاتباع السنة وفى مسلم من رواية سالم عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان لا يزيد على هَذه السَكَايَاتُ أَى لَلذَكُورَةُ أُولاً وهل في ذلك خلط السنة بغيرها (أجيب) عن ذلك بأنه محتمل أن يكون رأى أن الزبادة على النص ليست نسخًا وأن الشيء وحده كذلك هو مع غيره فزيادته لا تمفع بعد إنيانه تلبية النبي صلى الله عليه وسلم، أو فهم عدم القصر على تلك الـكلمات وأن الثواب يضاعف بكثرة العمل واقتصار المصطفى عليه الصلاة والسلام بيان لأقل مايكفي ، أو يقال ليس فى ذلك خلط السنة بغيرها بل لما أتى ابن عمر بما سمعه ضم إليه ذكراً آخر في ممناه وباب الأذكار َلا تحجير فيه إذا لم يؤد إلى تحريف ما قاله اللهي صلى الله عليه وسلم فإن الذكر خير موضوع والاستيكثار منه حسن على أن أكثر هذا الذي زاده كان صلى الله عليه وسلم يقوله في دعاء الاستفتاح للصلاة وهوابيك وسعديك والغير في يديك والشر ليس إليك قاله العلامة الأبي في شرح مسلم ( قلت ) يمكن أن يقال أن ابن عمر اقتدى في ذلك بأبيه عمر بن الخطاب فني مسلم بسنده إلى ابن خمر كان عر بن الخطاب يهل باهلال رسول الله صلى الله عليه وسلم من هؤلاء الكلمات ويقول لبيك اللهم لبيك لبيك لبيك وسعديك والخير في يديك لبيك والرغباء إليك والعمل فلمله اقتدى بأبيه في ذلك وهو من الخُلفاء الرَّاشدين المأمور بالافتداء بهم رضُّوان الله عليهم أجمين .

وقال فى فتح لللهم لما تكلم على جواز الزيادة فى التلبية على ماورد مالفظه وقد نصب الإمام البيهقى الخلاف بين أبى حنيفة والشافعى فقال الاقتصار على للرفوع أحب ولا ضيق إن يزيد عليها قال وقال الإمام أبو حنيفة إن زاد خعسن وحكى فى المعرفة عن الإمام الشافعى ولا ضيق على أحد فى قول ما جاء عن ابن عمر وغيره فى تعظيم الله ودعائه غير أن الاختيار عندى أن يفرد ما روى

وعن عروة بن الزبير رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصلى بمسجد ذى الحليفة ركمتين فاذا استؤت به راحلته أهَل . رواه الإمام مالك فى الموطأ :

عن النبى صلى الله عليه وسلم فى ذلك ا ه. وهذا أعدل الوجوه فيفرد ماجاء مرفوعا وإذا اختار قول ماجاء موقوفا أو أنشأه هو من قبل نفسه بما يليق قاله على انفراده حتى لا يختلط بالمرفوع وهو شبيه بحال الدعاء فى التشهد فإنه قال فيه ثم ليتخير فى المسألة والثناء ماشاء أى بعد أن يفرغ من المرفوع.

وفى الحديث مشروعية التلبية وهو إجاع إلا أن الإمام مالكا والإمام الشافى قالا إنها سفة ثم اختلفا فأوجب الإمام مالك فى تركها الدم ولم يوجبه الإمام الشافعي والإمام أحمد، وأما الحنفية فالتلبية عندهم واجبة ولا يتعين عندهم الفظ المذكور بل يكفى مافى معناه من ذكر وتسبيح وتهليل ومن لا يحسن التلبية بالمربية يلمى بلفته قال مالك فى الموازية ويلمى الأعجمى بلسانه الذي يرطن به إذا لم يفهمها بالمربية وتعذر عليه العملم حال الإحرام لأنه لا يقدر على غيره ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها.

## إيقاظ وإرشاد

وليحذر المابي في حال تلبيته من أمور يفسلها بعض الماس الفافلين من المضحك واللعب، وليكن حال التلبية مقبلا على ماهو بصده بسكينة ووقار، وليشمر نفسه أنه يجيب البارى سبحانه وتمالى فإذا أقبل على الله تمالى بقلبه أقبل الله عليه وإن أعرض أعرض الله عنه ، نبه عليه الإمام خليل وهو تنبيه حجيه يجب على الحاج التيقظ له والإرشاد إليه والزجر لمن أخل به وقد كاف

بعض السلف إذا أراد الإحرام وعزم على النطق بألفاظ التلبية يتغير لونه ويقشمر جلده وتعلوه المهابة والجلال يخشى أن يقول لبيك فيقال له لا لبيك ولاسعديك فتجده يرددها بكل خوف لمشاهدته جلال الله وعظمته وألاعتراف الله لمراشده آمين ( يصلي بمسجد ذي الحليفة ركه:ين ) هي سنة الإحرام فيؤخذ من الحديث صلاتهما قبل الإحرام استنانا وبه قال الجمهور سلفاً وخلفا قال العلامة الزرقاني واستحب الحسن الإحرام بمد صلاة فرض لأنه روى أن الركمتين كانت الصبح وأجيب بأن هذا لم يثبت قلت وكيفا أحرم أجزأ لاخلاف في ذلك فيما أعلم (فإذا استوت به راحلته) وفيمسلم استوت به النافة قائمة وهوكالتفسير لحديث الباب (أهل") أى رفع صوته بالتلبية عند الدخول في الإحرام والحديث دليل الجمهور ومذهب الإمامين مالك والشافعي أن الأفضل أن يهل إذا انبعثت بة واحلته وتوجه لطريقه راكبا أو ماشيا وعند الحنفية الأفضل عقب الصلاة لمسا رواه أبو داود والترمذي عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أهل بالحج حين فرع من الركمتين .

ويؤخذ من الحديث أيضا أن الاحرام من الميقات أفضل منه من دوبرة أهله لأنه عليه الصلاة والسلام لم يحرم من مسجده النبوى الشريف وأحرم من ذى الحليفة.

(فائدة) لا يزال الحرم يلبي من حين الإحرام ، وإذا لقى ، رفقة وإذا سمع أحداً يلبي وهكذا ويجمل بين كل فترة حسب الطاقة وتنتهى إلى رمى جمرة المقبة يوم النحر وهو مذهب الأئمة الثلاثة ورواية عن الإمام مالك ذكرها

# (١٠) ماجاء في فضل التلبية ورفع الصوت بها

عن سَهلِ بن سَمدرض الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : مَامِنْ مُسْلم ِ يلبًى إلا لبّى مَن عن يمينه وشماله ِ من حجر وشجَر أوْ مـدر حَتى تنقطِعَ الأرْض مِن همُنا وهمنا ، رواه الدمذي وابن ماجه .

القاضي عبد الوهاب في (الإشراف على مسائل الخلاف) ونقلها صاحب الطراز وهو سند وابن عهد السلام والشيخ خليل واختارها اللغى من جهة الدليل وهو أن النبي صلى الله عايه وسلم أردف أسامة من عرفة إلى المزدلفة وأردف الفضل من للزدلفة إلى منى وكلامًا قال فلم يزل يلبي حتى رمى جمرة المقبة رواه الشيخان ، ومذهب اللخمي اختاره الباجي من المالكية فليكن هو للمتمد والممول عليه في العمل من حيث الدليل ( مَن عن يمينه ) بفتح ميم من الموصولة وهي فاعل لي ( من حجر الخ ) ييان للموصول والمدر الطين المتحجر (من همنا وهمنا) إشارة إلى ناحية المشرق والمنرب أي إلى متهى الأرض ظالناية محذوفة للملم بها وروى ابن ماجه بسنده إلى ابن حر قال قام رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال بارسول الله ما يوجب الحيج قال الزاد والراحلة قال بارسول الله ما الحاج الشعث قال التفل ﴿ بَكُسِرِ الفَّاءُ تَارِكُ الطَّيْبِ } قال يارسول الله فما الحج قال المنج والثنج قال وكيم أحد رواة الحديث يمنى بالمنج المجيج بالتلبية والنج نمر البدن فلتلاحظ أيها الملي هذه المزايا السامية ومشاركة الملائكة السكرام الك فيها فتتأدب وتستحضر عظمة من تلي 4 ونجيبه ( إن قلت) أى فائدة للسلم في تلبية الأحجار وغيرها مع تلبيته (قلت) أجاب العلامة السندى بأن إتباعهم في هذا الذكر دليل على فضيلته وشرفه

وعن السائب بن خَلاَد رضى الله عنه أن رَسول اللهِ صلى الله عليه وسلم قال: أتانى جبريلُ فأمرَنى أن آمر أصحابى وَمَنْ مَمِى أنْ يرفعُوا أصواتهم بالتّلبيةِ أوْ بالإهلال · يُريد أحَدَهما رواه الإمام مالك فى موطئه ،

ومكانته عند الله تمالى إذ ليس إتباعهم في هذا الذكر إلا لذلك . على أنه يجوز أن يكتب له أجر هذه الأشياه لما أنها صار عنها الذكر تبعاً فصار المؤمن الله كركانه دال على الخير والله أعلم (أن آمر أصحابي ومن معي) هذه رواية القمني ومن ممى بالواو قال الولى المراق يحتمل أنه زيادة إيضاح وبيان وروابة غيره أو من معى بالشك من الراوى حرصاً على الأمانة التي تحملها وإشارة إلى أن المصطفى قال أحد اللفظين على أن كل واحد من اللفظين بؤدى معنى الآخر (أن يرفعوا أصواتهم بالتلبية) إظهاراً لشمار الإحرام وتعليها للجاهل مايطلب منه في هذا المقام أي رفعاً معتدلًا من غير إسراف في الرفع لقوله عليه الصلاة والسلام كا في الصحيحين اربعوا على أنفسكم إنـكم لا تدعون أمم ولا غائبًا إنه ممكم إنه سميم مجيب قريب تبارك و تمالى وقوله (أو بالاهلال) هو رفع الصوت بالتلبية (يريد أحدهما) يمني أنه صلى الله عليه وسلم إنما قال أحد هذين اللفظين لـكن الراوى شك فيها قاله من ذلك فأنى بأو التي لأحد الشيئين ثم زاد ذلك بياناً بقوله يريد أحـــدهما فني الحديث استحباب رفع الصوت بالتلبية ، روى البخارى في صحيحه عن أنس رضى الله عنه قال صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمدينة الظهر أربعاً والعصر بذى الحليفة ركمتين وسممتهم يصرخون بها جميما ، قال الشيخ عبد الرحمن المبار كفورى في تحفة الأحوذي روى ابن أبي شيبة بإسناد صحيح عن بكر بن عبد الله المزنى قال كنت مع ابن عمر فلبى حتى أسمع ما بين الجبلين ، وأخرج أيضا بإسناد صحيح

وعن زَيْد بن خَالد الجهنى رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم جاءنى جبريل فقال : يا مُحمَّد مُرْ أصحابك فَلْيرْ فَمُوا أصواتهم بالتّلبيّة فإنها من شعار الحجّ رواه ابنا خزيمة وحِبان فى صحيحيهما وابن ماجه والحاكم وقال صحيح الإسناد .

من طريق المطلب بن عبد الله قال كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يرضون أصوائهم بالتلبية حتى تبح أصوائهم كذا في فتح البارى ، قال ابن المهام نى فتح القدير رفع الصوت بالتلبية سنة فإن تركه كان مسيئا ولا شيء عليه ولا يبالغ فيه فيجهد إنفسه كي لا يتضرر ثم قال ولا يخني أنه لا مناقاة بين قولنا لا يجهد نفسه بشدة رفع الصوت وبين الأدلة الدالة على استحباب رفع المصوت بشدة إذ لا تلازم بين ذلك وبين الإجهاد إذ قد يكون الرجل جهورى الصوت عاليًا يحصل الرفع العالى منه مع عدم تمبه ا ه . قال يحيى بن يحيى الراوى عن مالك عقب حديث الباب إنه سمم أهل العلم يقولون ليس على المرأة رفع الصوت بالتلبية أى لأنه يخشى من صوتها الفتنة لتسمع المرأة نفسها قال مالك لا يرفع الحرم. صوته بإهلال في مساجد الجماعات أي لئلا يخلط علمهم إذ رفع الصوت على المصلى ولو بقراءة القرآن إذا كان يشوش على المصلى لا يجرز ليسم نفسه ومن يليه إلا في المسجد الحرام ومسجد مني فانه يرفع صوته فيهما أى بالتلبية لأن السجد الحرام جعل للحاج وغيره وكذا مسجد مني قال مالك سمعت بعض أهل العلم يستحب التلبية دبر كل صلاة وعلى كل شرف أى مكان مرتنع من الأرض وكذاً يثلب كتيام وقنود ونزول وركوب وصعود وحبوط وملاقاة رفاق وسماع ملب وإذا رأى مايمجبه قال لبيك إن الميش عيش الآخرة قوله ، ( فإنها من شعار ) أى علامة ( الحج ) علة لرِفع الصوت .

# (١١) ماجاه في تظلل المحرم من الحرونحويه

عن أمِّ الْحُمَّينِ رضى الله عنها قالت حججنا مع رسول الله

(فاده ) رغب الملاء في الصلاة والسلام على مملم الأمة الخير صلى الله على اله وسلم بعد الفراغ من التلبية لما رواه القاسم بن محمد أنه قال يستحب الرجل إذا فرغ من تلبيته أن يصلى على الذي صلى الله عليه وسلم كا يطلب منه الدهاء وأن يسأل الله رضوانه والجنة لما جاء عن خزيمة بن البت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا فرغ من التلبية سأل الله عز وجل رضوانه والجنة واستماذ برحمته من الغار واستحب بعضهم أن يزيد اللهم أعنى على أداء فرض الحيج وتقبله منى واجعلنى من الذين استجابوا الله وآمنوا بوعدك وانبعوا أمرك واجعلنى من وفدك الذين رضيت عنهم ، اللهم قد أحرم لك شعرى وبشرى ودمى وغى وعظامى . ولا تنس أن تدعو لوالديك ولأحبابك ومن أوصاك من المسلمين ثم اختم ولا بالصلاة والسلام على خير معلم وداع إلى الحق عليه الصلاة والسلام المل الكريم الذى لا تتخطاه الآمال أن يتقبل مابين الصلاتين بمنه وكرمه لمل الكريم الذى لا تتخطاه الآمال أن يتقبل مابين الصلاتين بمنه وكرمه

(عن أم الحصين) قال الحافظ في الإصابة أم الحصين الأحسية ثبت حديثها في صحيح مسلم من طريق زيد بن أبي أنيسة عن يحيى بن الحصين عن جدته أم الحصين قالت حججت مع النبي صلى الله عليه وسلم فذكر الحديث ثم قالا . قال أبو عريمني ابن عبد الله روى عنها يجي بن الحصين والميزار ابن حريث وسمى أباها اسحق فقال بنت اسحق ولم أرها لنبره ورواية الميزار بن حريث عنها عند ابن منده من طريق أبي نعيم عن يونس ابن أبي

صلى الله عليه وسلم حَجَّة الْوَداع فرأيت أسامة وبِلالاً وأحدُهما آخِذُ مخطام ناقة النبي صلى الله عليه وسلم والآخر وافع " ثوبه كيستره مين الحرَّد حَتى رَمى مَجْرَة المقَبة ِ.

وفى رواية ؛ حَجَجْنا مَعَ النبى صلى الله عليه وسلم حجَّة الْوَداعِ فرأيتُه حين رمى جُرة الْمَقَبَةِ وانْصَرَف وَهُوَعلى راحِلَتِه ومعه بلال وأسامة أحدُهما يَقُودُ به راحِلَته والآخر رافع ثوبَه على رأس النبى صلى الله عليه وسلم يُظلله مِنَ الشَّمْس . رواه الإمام أحمد ومسلم .

إسحاق عن الميزار من حربث قال سممت الأحسية يعنى أم الحصين تقول رأيت على رسول ألله صلى الله عليه وسلم برداً قد النحف به من تحت إبطه يقول يا أيها الداس اتقو الله و إن أمّر عليـكم عبد حبشي فاستمعوا له واطيموا ما أقام فيكم كتاب الله تمالى وفي قول أم الحصين ( يُستره من الحر ) وفي الرواية الأخرى ( يظله من الشمس ) دليل على جواز تظليل الحرم رأسه بثوب ونحوه كالشمسية المعروفة اليوم ، وإلى هذا ذهب الجهور وعند المالسكية بمنع الحرم من الاستظلال بذلك وبثوب على عصا وفي الفدية قولان بالوجوب والاستحباب، قال خليل في مناسكه استحب مالك في بوم عرفة ترك الاستظلال وله ان يستظل بظل جاتب المحمل وهو سائر على المشهور وله ان يستظل بجانبه وهو نازل في الأرض ، واختلف في الاستظلال بالحمل وبثوب على عصا وظاهر للذهب أى المالكي أنه لا يجوز وأنه تلزمه الفدية ونقل المازري وابن الدربي أن ابن عمر أنكر على من استظل راكبا وقال أضح لمن أحرمت له ونقلا من الرياش أنه قال رأيت أحد بن المدل في يوم شديد الحر وهو ضاح للشمس فقلت له يا أيا الفضل هذا أمر قد اختلف فيه لو أخذت بالتوسمة فانشأ يقول .

# (١٢) ماجاء في النهيءن تغطية الرأس للمحرم

عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رجُلاً وَقَصَتْه راحلتُه وهو عُرِمُ مَّ فَاتَ فقالَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم اغسلوه بماء وسيدر وكفنُوه

ضعیت له کی استظل بظه إذا الظل اضعی فی القیامة قالصا فوا أسفا إن كان سمیك باطلا ویاحسرتا إن كان حجك ناقصا

وفى مناسك ابن الحاج الأصح أن الفدية عليه باستظلاله فى حال سهره راكبا أو ماشياً استحباباً غير واجب (قلت) واثر ابن عرالمذكور رواه البهيقى بإسناد صحيح إلى ابن عمر ولفظه كا نقله عنه فى نيل الأوطار أن ابن عمر أيصر رجلا على بهيره وهو محرم بينه وبين الشمس فقال له أضح لمن أحرمت له وجاء عن جابر رضى الله عنه مرفوعا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم (ما من محرم بضحى للشمس حتى تفرب الا غربت بذنوبه حتى يمود كا ولدته أمه أ) أخرجه بضحى للشمس حتى تفرب الا غربت بذنوبه عتى يضحى كنهى ينهى والأمر منه البيهتى بإسناد ضعيف ، قوله أضح من ضعى بضحى كنهى ينهى والأمر منه أضح أى ابرز للضحى أى الشمس قال الله تعالى (وأنك لانظماً فيهاولا تضحى) واعلم أن حديث جابر لا يدل كما لا يخنى على المنع من الاستظلال ووجوب وقد سبق والكشف وقول ابن عمر المذكور لا بنهض حجة القول بالوجوب وقد سبق ذكر أقوال العلماء والمذاهب فى ذلك والله أعلم وقلص الظل فهو قالص اذا نقص .

النهى عن تفطية المحرم رأسه متفق عليه بين الأئمة أما تفطيه الوجه فقط فقال بالنهى عنه الإمام مالك والإمام أبو حنيفة ومحمد بن الحسن والمقاسم بن محمد بن أبى بكر الصديق قوله (عن ابن عباس أن رجلا وقصته راحلته) قال الحافظ لم أقف على اسمه . (قلت) إبهامه في المتن لا يضر لا سما وهو صحابي عدل

فى ثَوْمَيْه وَلا تُخَمِّروا وجْهَهُ ولا رأْمَه فإنه يُبعثُ يوم القيامه مُلبَّياً رواه الإمام أحمد وَمسلم ·

وعن نافع كان ابن عمر رمنى الله عنهما يقول مافوق الدقن مث الرأس فلا يُخمَّرُه الحرم رواه الإمام في موطئه .

وعن ابن عمر رضى الله عنهما أنه كفَّنَ ابنه واقِداً ومات بالجُحْفة عرماً وخَّر رأسه ووجهه وقال لولا أناحُرُمُ لَطَيّْبْنَاه رواه الإمام فى موطئه.

وفي رواية مسلم خرار جل من بديره فوقس فات والوقس كسر المنق قال فى فتح اللهم وكان وقوع الحرم للذكور عند الصخرات من عرفة (وكفوه فى ثوبيه) اللهم وكان وقوع الحرم فيهما كمافى رواية النسائى (ولا تخمروا وجهه) بضم التاء وتشديد الميم المسورة أى لا تفطوا وجهه بالثوب وعلل ذلك فى الحديث بقوله (فإنه يبعث يوم القيامة ملبيا) وضمير بيعث يعود على خصوص ذلك الرجل الموقوص كالضمائر السابقة فى قوله اغسلوه وكفنوه ولا تخمروا وجهه ولا رأسه فافهم كالفيمائر السابقة فى قوله اغسلوه وكفنوه ولا تخمروا وجهه ولا رأسه فافهم أى فيقتح الذال والقاف هو مجتمع لمي الإنسان فما فوقه قوله (من الرأس) أى في في كمه حكم الرأس فاذا قال (فلا يخمره الحرم) أى لا يفطى الحرم ما فوق الدقن من الوحه فإنه ممنوع من التفطية كما ذهب إليه الجمهور وفى حديث ابن عمر أولا أنا حرم بضم الحاء والراه (وخر رأسه ووجهه) غطاها (وقال) ابن عمر لولا أنا حرم بضم الحاء والراه أى محرمون بالنسك (لطيبناه) بالحنوط ونحوه من العليب .

وحاصل الخلاف في مسألة المحرم إذا مات يرجع إلى قولين فذهب الإمام الشالمي والإمام أحد واسحق وأهل الظامر إلى أن الحرم على إخرامه بعد الموت والذا يحرم ستر رأسه وتطيبه ، وذهب الإمام أبو حنيفة والإمام مالك والأوزاعي إلى أنه يصنع به ما يصنع بالحلال، قال الإمام في موطئه إثر ذكر أثر ابن عمر وإنما يعمل الرجل « أى بالتكاليف » مادام حيا فإذا مات فقد انقض الممل فلا يمتنع تفطية وجهه أما حديث ابن عباس للذكور في الباب فيجاب عنه بأنه واقعة مين لا عوم لها ، يدل على ذلك قوله عليه الصلاة والسلام فإنه يبعث يوم القيامة ملبيا وهذا الأمر لا يشعقي في غيره وجوده فيكون خاصاً بغث الحمرم لليت ولو أريد التحريم في كل عوم القال فإن الحرم ببعث يوم القيامة كا قال في الشهيد إن الشهيد يبعث وجرحه يشفب دما فإنه يتناول كل شهيد لاخصوص من قبل فيه ذلك ، قال مولانا شبير أحمد في فتح الملهم وماذهب اليه أبو حنيفة ومالك هو مروي أيضاً عن عائشة وابن عمر وطاوس لأنها عبادة شرعت فيطلت بالموت كالصلاة والصهام ، وقال صلى الله عليه وسلم إذا مات ابن آدم فيطلت بالموت كالصلاة والصهام ، وقال صلى الله عليه وسلم إذا مات ابن آدم انقطع همه إلا من ثلاث ، واحرامه من همه وليس من الثلاث فينبني أن ينقطع

وفي عمدة القارى وقد روى عبد الرزاق عن ابن جريج عن عطاء أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال خروا وجوههم ولا تشبهوا باليهود ورواه الدارقطنى بإسناده عن عطاء عن ابن عباس يرفعه وحكم ابن القطان بصحته ولفظه و خروا وجوه موتاكم » وفى المصنف باسانيد جياد عن عطاء قال وسئل عن الحرم "يغطى رأسه إذا مات قال غطى ابن عمر وكشف غيره وقال طاوس ينيب رأس الحرم إذا مات ومن حديث مجالد عن عامر إذا مات الحرم ذهب إحرامه . ومن حديث إبراهيم عن عائشة إذا مات الحرم ذهب إحرامه .

بالموت ولأن الإحرام لو بقى لطيف به وكلت مناسكه .

قاله عكرمة بسند جيد ، وحكى ابن حزم أنه صح عن عائشة تحنيط الميت المحرم إذا مات وتطييبه وتخمير رأسه ( فإن قلت ) إن الحديث ظاهر في أن الملة في الأمر للذكور كونه كأن في النسك وهي عامة في كل محرم والأصل أن كل ماثبت لواحد في زمن النبي صلى الله عليه وسلم يثبت لغيره حتى يتضح التخصيص ا ه( قلت) قال شيخنا المحمود ما أدعى ظهوره ليس بظاهر بل إن الظاهر أن علة الأمر المذكور إما هي كون ذلك الشخص محيث يبعث ملبياً وهل هذا الوصف في الآخرة يثبت لـكمل محرم كاثنا من كان،أو لذلك الشخص بعينه لخصوصيات توجد فيه وتوجب التنويه بعمله من كونه محرماً بالحَجَ متشرفا بممية النبي صلى الله عليه وسلم فيذلك النسك ثم موته الفجائي موقوصا على تلك الهيئة يوم عرفة بعرفاتءند الصخرات موقف النبى صلى اللهعليه وسلم فالحديث لايدل على تميين أحد الاحتمالين والضمائر كلما في قوله صلى الله عليه وسلم أغساوه وكفنوه ولاتحنطوه ولاتخمروا رأسهفإنه ببعث تعود إلىذلك الشخص من غير تمرض لوصفالإحرام والحالُ أحد وجوءالتخصيص والقواعد الشرعية الممامة لتسكفين الأموات وكذا انقطاع عمل العاملين بالموت يقتضي استواء المحرم وغيره في الحسكم مالم ينص الشارع على استثناء المحرم ، والقياس أيضاً يؤيده كما صرح به ابن دقيق العيد فإن من مات راكعا أو ساجدا أو متعما مثلا فلا بقال إنه يدفن على تلك الهيئة ولا مدى لنرك ماهو المعقول الأقيس وهدم القواعد العامة لقضة جزئية يفلب على الغان اختصاصها بموردها وهذا كما قال الحافظ في صلاته عليه الصلاة والسلام على حزة دون سائر الشهداء يحتمل أن بكون ذلك لما خص به حمزة من الفضل ، والمجب أن الشافعية تصرفوا هنا من وجهين فجملوا القضية الشخصية الخاصة عامة في حق الححرمين ثم خصصوا بها

وعن فاطمة بنت المنذر قالَتْ كُنّا نُخمّر وُجُوهنا ونَعْنُ كُومُوهنا ونَعْنُ مُعْرِماتُ وَنَعْنُ مَعَ أَسْماء بنت أبى بكر رضى الله عنها رواه الإمام مالك فى الموطأ .

القواعد المامة الشرعية التي ذكر ناها وهم مع ذلك محسبون أنهم ماشون على ظاهر الحديث وهذا كما ورد في شمائل الترمذي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لمجوز إن الجنة لا تدخلها عجوز ، فولت تبكى فقال أخبروها أنها لاتدخلها وهي عجوز فيظن في بادى الرأي أن المجوز مشت على ظاهر قوله صلى الله عليه وسلم والحقيقة أن الظاهر هو ما أخبرها صلى الله عليه وسلم فيابعد أي كونها عجوز احال الدخول وأمهارضى الله عنها لم الله عليه وسلم فيابعد أي كونها عجوز احال على ماهو أعم في الدنيا والآخرة وهكذا قد بقع الاختفاء في الظهور فلا تنفل أي وقد يما قيل ومن شدة الظهور الخفاء فحديث الباب دليل لمن يقولى إن تفطية وقد يما قبل ومن شدة الظهور الخفاء فحديث الباب دليل لمن يقولى إن تفطية الوجه المحرم الحي منهى عنها بالأولى وهذا وجه المطابقة للترجمة .

(عن فاطمة بنت المنذر) المبند هو عم هشام بن عروة بن الزبير وهشام زوج فاطمة والمراد من إيراد حديثها بيان أن النهى المذكور عن تغطية الوجه إنما هوللرجل لا المرأة فإنه قديمرض لها مايبيح لها تخدير وجههافى الإحرام فلذا قالت فاطمة وهى من القابعيات التقيات اللاتى أدركن عصر الصحابة «كنا نخمر وجوهنا ونحن محرمات ونحن مع أسماء بنت أبى بكر » جدتها وجدة زوجها هشام ، وأسماء مع كونها من فضلى الصحابيات فهى من أهل العلم والدراية والدين والفضل والقدوة فهى لاتقرهن إلا على ماهو جائز المرأة

أن تفعله قال العلامة الزرقاني زاد في رواية فلا تنكره علينا لأنه مجوز للمرأة المحرمة ستر وجهها بقصد الستر عن أعين الناس بل يجب إن ظنت الفتنة بها أو كان بنظر إليها بقصد لدة قال ابن المغذر اجمعوا على أن المرأة تلبس المخيط كله والخفاف وأن لها أن تفطى رأسها وتستر شعرها إلا وجهها فتسدل عليه الثوب سدلا خفيفا تستتر به عن أعين الرجال ولا تخمر إلا ما روى عن فاطمة بنت للعذر فذكر ماهنا ثم قال و يحتمل أن يكون ذلك التخمير سدلا كما جاء عن عائشة قالت كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا مر" بنا سدلنا الثوب على وجوهنا و ثمن محرمات فإذا جاوزنا رفعناه انتهى.

### وحديث عائشة هذا في سنن أبي داود وابن ماجه .

واعلم أن الفقهاء وان اتفقوا على أن إحرام المرأة في وجهها إلا أنهم أباحوا له أن تسدل ثوبا على وجهها فوق رأسها سدلا خفيفا تستتر به عن نظر الرجال إليها خصوصا عند خوف الفتنة وقد أباح المالكية المرأة في الإحرام إذا كانت تخاف الفتنة أن تسدل على وجهها ثو با تستربه وجهها ولا يضر ملاصقته بالوجه بلا ربط ولا غرز ويكفي جمل جزء كبير منه على الرأس ينني عن الربط والفرز ولا فدية في ذلك فينبغي السير النساء في هذا المصر على هذا المذهب سدا الذريمة وحصانة من شر الفتنة وأنت تعلم أن عامة محاسن المرأة في وجهها ، وخوف الفتنة في النظر إلى وجهها أكثر منه إلى سائر الأعضاء كما أن خوف الفتنة بالنظر إلى جماهير الناس وفي الشوارع العامة التي تجمع كثيرا من الناس فيهم كل صنف من الفسقة يتحقق فيتحتم السير على هذا الستر وتستوى في هذا المني الشابة من الفسقة يتحقق فيتحتم السير على هذا الستر وتستوى في هذا المني الشابة والمتجالة إذ لكل ماقطة في الحي الافطة .

« هذا » وعلينا معشر الآباء والأولياء ان نسلك بأبنائها وبهاتها مسلك الصيانة والحصانة والمفاف والأخذ بالجد والحزم فى ذلك وأن نعتر بعز الإسلام وشرفه سيا فى هذه العبادة الجليلة التى يجب فيها أن يكون الرجل على غاية من غض البصر وحفظ النظر والمرأة على غاية من الستر والحجاب وعدم ظهورشيء من محاسبها فإن الغيرة فى الرجل على نسائه رمز الإسلام الصحيح ، وقد منى الإسلام فى بعض عواصمه بفقدهذا الرمز للاسلام فرفعوا الحجاب والنقاب وظهرت نظرأة النسوبة للاسلام فى الميادين العامة وياليتها كانت مستترة كالرجل إلا أنها دا ترى كاسية عارية طبقا لما أخبر به الصادق المصدوق عليه الصلاة والسلام عنهن فى آخر الزمان وقدجاءت (١) عدة أحاديث فى التحذير عن التبرج والتفرنج وفى استنزال الامنات على المسكسيات العماريات والأمر بلعنهن وأنهن ملمونات على المسكسيات العماريات والأمر بلعنهن وأنهن ملمونات عام نسأل الله تعالى أن بوقظتا من رقدتنا ويبعدنا عن مواقع الفتن وأن يصلح أحوالنا وأحوال احواننا المسلمين والمسلمات بمنه وكرمه آمين .

<sup>(</sup>۱) منها ما أخرجه ابن حبان في صحيحه والحاكم وقال طي شرط مسلم عن ابن عمر رضي الله عنهما رفعه يكون في آخر هذه الأمةرجال يركبون على الميائر حتى يا توا أبواب المساجد نساؤهم كاسيات عاريات على رؤسهن كأسمنة البخت العجاف العنوهن فانهن ملعونات لوكانت وراءكم أمة من الأمم لخدمتهم نساؤكم كما خدمنكم نساء الأمم قبلكم انظر الدعامة لشيخنا السيد عجد بن جعفر الكتائي رحمه الله تعالى ص ١١١٠٠

(١٣) ماجاء فى جواز الحجامة للمحرم وغسل المحرم رأسه عن عبدالله بن بُحَيْنَه قال احْتَجَمَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم وهو محرم بلَحيَيْ جَمَل فى وسَط رَأْسِه (متفق عليه).

( بلحي جمل ) بفتح اللام وسكون الحاء وتحتيتين أولاهما مفتوحة وجمل بفتح الجيم والميم مكان بطريق مكة قال الزرقانى وهو إلى المدينة أقرب (وسط) بفتح الواو والسين وفي الموطأ فوق ( رأسه ) قال في الشرح زاد في رواية علقها المبخارى من شقيقة كانت به وهي نوع من الصداع يعرض في مقدم الرأس وإلى أحد جانبيه .

ويستفاد من الحديث فوائد (منها) جواز الحجامة للمحرم في الرأس وفي غيره أيضا وحكى في شرح الموطأ الإجماع على ذلك لأن غير الرأس كالرأس فوقد جاء في رواية أبي داود احتجم وهو محرم على ظهر القدم من وجع كان به وللحاكم على ظهر القدمين فيحتمل التمدد في إحرام واحد أو أن أحدهما في حجة الوداع و الآخر كان في همرة لكن إذا أدت الحجامة إلى زوال شيء من الشمر فنيها الفدية لقوله عز وجل « فن كان منكم مريضاً أو به اذى من رأسه فقدية من صيام أو صدقة أو نسك » (ومنها) مشروعية التداوى والملاج والتطبب بالحجامة وقد جاء مرفوعا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم «إنا نفع ما تداويتم به الحجامة » ومحل ذلك للمحرم إذا اضطر في الملاج إليها وإلا يضطر ولزم منها حلق الشعر حرمت فقد روى الإمام مالك في الموطأ عن ابن عمر أنه كان يقول لا يحتجم الحرم إلا مما لا بد منه قال مالك لا يحتجم الحرم إلا من ضرورة أي لأنه عليه الصلاة والسلام لم يحتجم إلا اضرورة

وعن عبدالله بن حُنَيْنِ أن ابن عَباسِ والمِسْـورَ بْن مَحْرَمَهُ أختلفاً بالأبواء نقال ابن عباس يَنسِل المحرمُ رأسَه .

وقال المسور لا يَفْسل المحرمُ رأسته فأرْسَاني ابنُ عباس إلى أبياً يوبَ الأنصاري فوَجَدْ تُه يَفْسلُ بَينِ القَرْ نَيْنِ وَهُو يُسْتَرُ بَوبِ فسَلمتُ عليه فقال مَنْ هذا فقلت أنا عبدُ الله بنُ حُنين أرسلني إليك ابنُ عباس يَسأل كيف كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفسل رأسه وهو محرم قال فوضَع أبو أيوب يده على التوب فطأطأه حتى بدالي رأسه ثم قال لإنسان يَصُب عليه أصْبُ فصَب على رأسه مم حَرك رأسه بيديه فأفبل بهما وأدبر . فقال هكذا رأيته صلى الله عليه وسلم رأسته بيديه فأفبل بهما وأدبر . فقال هكذا رأيته صلى الله عليه وسلم مَن ومسلم .

(اختلفابالأبواء) جبل قرب مكة وعنده بلدة تنسب إليه كذاقال الزرقاني وقال الحافظ وفي رواية بالمرج قربة جامعة قريبة من الأبواء أى اختلف ابن عباس والمسور وهما نازلان بهذا الموضع (ينتسل بين القرنين) أى قرنى البئر وها الخشبتان القائمتان على رأس البئر بينهما خشبة يجر عليها الحبل المستق به ويعلق عليها البكرة (ارسلني إليك ابن عباس الغ) لم يقل في السؤال هل كان ينسل رأسه أم لا حسيا وقع فيه الاختلاف بينهما لأن المظاهر كما قال الحافظ ابن عبد البرأن ابن عباس كان عنده نص من الذي صلى الله عليه وسلم أخذه عن أبي أيوب أو غيره واذا قال ابن حدين بسألك ابن عباس كيف كان يغسل رأسه (فطأطأه) أى فوضعاً بوأ يوب بده على الثوب فأز ال الثوب من رأسه حتى ظهر له رأسه فأجابه بفعله ثم بقوله بده على الثوب فأز ال الثوب من رأسه حتى ظهر له رأسه فأجابه بفعله ثم بقوله بده على الثوب فأز ال الثوب من رأسه حتى ظهر له رأسه فأجابه بفعله ثم بقوله فرجعت إليهما فأخبرتهما فقال المسور لابن عباس لاأماريك أبد أى لاأجادلك

# (١٤) ما تقول إذا رأيت بيت الله الحرام وما ينبغي أن تستحضره عند رؤيته من الخشوع والتذلل

عن ابن جُرَيج أن الني صلى الله عليه وسلم كان إذا رأى البَيت رَفَع يديه وقال اللهم زدهذا البيت تشريفاً وَتَمْظِيما وتكريماً ومها بة وزد مَن شرَّفَه وكرَّمَهُ مَمَن حَجَّه واعتمرَهُ تشريفاً وتكريماً وتعظيماً وبرًّا \_ روّاه الامام الشافعي رضي الله عنه في مسنده .

أبداً بعدها: وفي الحديث (من الفوائد) جواز الاغتسال المحرم وهو موضع المترجة نظراً إلى الجزء الثانى من المترجة (ومنها) جواز تغطية الرأس باليد حال الاغتسال قال ابن المنذر اجمع أهل العلم على أن للمحرم أن يفتسل من الجنابة واختلفوا فيا عدا ذلك والحديث حجة للمجيز، (ومنها) جواز السلام على المتطهر في حال طهارته (ومنها) رجوع المختلفين إلى من يظنان أن لديه علما فيما اختلفا فيه (ومنها) قبول خبر الواحد والرجوع إلى النص عند الاختلاف وترك الاجتهاد والقياس عند اللاحتلاف وترك وإنصافهم من أنفسهم ورجوعهم إلى الحق رضى الله عنهم أجمين .

(تقبيه): ينبنى للمحرم هند الاعتسال أن يبمد عن غسله بنحو الصابون والدلك اللهذة بما يزيل الدرن والوسخ فإنه لا يجوز عند المالكية وإذا أزال شيئاً من الوسخ فعليه القدية لأن الحرم أشعث أغبر .

( من ابن جريج ) هو عبد الملك بن عبد المزيز بن جريج قال النووى في تهذيب الأسماء واللغات واعلم أن ابن جريج أحد شيوخنا وأثمتنا في سلسلة الفقه

وعن سعيد بن المسبّب أنه كان حين كينظر إلى البيت يقول اللّهُمَّ أنت السلامُ ومنك السلام فحيّنا ربنا بالسلام ـ رواه الامام الشافعي أيضاً في مسنده.

فإن الشافعي أخذ الفقه عن مسلم بن خالد الزنجي عن ابن جريج عن عطاء عن ابن عباس وهو من سادات انباع التابعين ، والحديث رواه الإمام المشافعي عن شيخه سعيد قال أخبر نا سعيد بن سالم عن ابن جريج وذكره (وزد من شرف) من موصولة معمول لزد وقوله (بمن حجه اللخ) بيان لمن للوصولة وإنما صرحت بهذا لأن بعضهم يقرؤه من شرفه على أنها جارة وهو لامعني له فلذا نبهت عليه

قال الإمام الشافعى فى الأم عقب حديث ابن جربج أخبرنا سعيد بن سالم عن ابن جربج قال حدثت عن مقسم مولى عبد الله بن الحارث عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ترفع الأيدى فى الصلاة ، وإذا رأى البيت وعلى الصفا والمروة ، وعشية عرفة ، وبجمع ، وعند الجرتين ، وعلى الميت قال الإمام الشافعى فأستعب الرجل إذا رأى البيت أن يقول ماحكيت وما قال من حسن أجزأه إن شاء الله تمالى قال شيخنا رحه الله تمالى فى بدائع المنن فى ترتيب مسند الإمام الشافعى والسنن قلت وذهب إلى استعباب رفع اليدين عند رؤية البيت جهور الملاء حكاه ابن المنذر عن ابن عمر وابن عباس وابن المبارك وأحد وإسحق قال وبه أقول قال الإمام النووى وهو مذهبنا (قلت) وذهب أبو حنيفة ومالك إلى عدم الرفع وأثر ابن المسبب المذكور فى الباب جاء عند الإمام البيه قى مرفوعا عن مكحول قال كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا دخل مكافراًى البيت رفع بديه وكبر وقال «اللهم أنت السلام ومنك المسلام فحيدا ربنا المسلام ، وزاداللهم زدهذا البيت تشريفا كافي الحديث المتقدم (قلت) وذكر شيخها والمسلام ، وزاداللهم زدهذا البيت تشريفا كافي الحديث المتقدم (قلت) وذكر شيخها والمسلام ، وزاداللهم زدهذا البيت تشريفا كافي الحديث المتقدم (قلت) وذكر شيخها والمسلام ، وزاداللهم زدهذا البيت تشريفا كافي الحديث المتقدم (قلت) وذكر شيخها

رحمه الله تعالى فى الفتح الربانى فى ترتيب مسند الإمام أحمد من زوائد الباب أثراً آخر عن سعيد بن السيب قال سمعت من عمر رضى الله عنه كلمة ما بقى أحد من الناس سمعها غيرى، سمعته يقول إدا رأى البيت اللهم أنت السلام ومنك السلام فحينا ربنا بالسلام رواه البيه فى ، فينبغى لمن دخل مكة أن يقول عند لقاء البيت هذا الذكر مستحضراً عظمة هذا البيت وجلال المقام : حكى أن أمرأة جعلت تقول اين بيت ربى حتى أرى لها فالصقت جبينها بالبيت وما رفعت إلا ميتة ، وعن الشبلى رضى الله عنه أنه غشى هليه عند رؤية البيت ثم أفاق فانشد .

هذه دارهم وأنت محب ما بقاء الدموع في الآماق

والقشريف هو المترفيع والاعلاء ، والقمظيم: التبجيل، والتكريم: المقضيل قال الملامة محمد بن علان الصديقي المسكى في فتوحاته وكأن حكمة تقديم المعظيم على التسكريم في البيت وعكسه في قاصده أن المقصود بالذات في البيت إظهار عظمته في النفوس حتى يخضع زائره لشرفه ويقوم بحقوقه ثم كرامته بإكرام زائريه باعطائهم ما طلبوه و إنجازه ما أملوه، وفي زائره وجود كرامته عند الله تعالى باسباغ رضاه عليه وعفوه عما جناه واقترفه ثم عظمته بين أبناء جنسه بظهور تقواه وهدايته أيضاً، ويرشد إلى هذا ختم دعاء البيت بالمهابة الناشئة من تلك العظمة اذهي المتوقير والاجلال وختم دعاء الزائر بالبرالمناشيء عن ذلك التكريم إذ هو الإنباع في الإحسان فتأمله أشار إليه بعض المتأخرين .

( هذا ) وقد جاء أنه يستجاب الدعاء في أربمة مواطن عند التقاء الصفوف في الجهاد ، وعند نزول الفيث ، وعند إقامة الصلاة ، وعند رؤية السكمية .

وفى أثر ابن للسيب تسكرر ذكر السلام ثلاثًا فالأول في قوله أنت السلام اسم من أسماء الله تمالى البالغ عددها مائة إلا واحداً ، والثاني في قوله ومنك السلام ( ٧ ــ إسماف )

## (١٥) ماجا. في طواف القدوم والرمل فيه

عن ابن عمر رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم كأن إذا طاف بالتبنت الطواف الأول خب الانا ومشى أربعاً وكان يَسْمى بَبَطْن المسيل إذا طاف بنين الصفا والمروة: وفي رواية رمَل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم مِن الخجر إلى الخجر الانا ومشى أربعاً رواه الامام أحمد والشيخان.

أى السلامة من كل مكروه ونقص منك لا من غيرك ، والثالث في قوله فحيفا ربمنا بالسلام أى الأمن بما جنيناه والعفو عما اقترفناه، ومثل هذه الاذكار في مثل هذه الأماكن المستجابة من قصاد بيت الله العظيم بما يرغب فيه ويفتنم فعليك بالمحافظة على ذلك فانها من التوفيق بمكان وفقنا الله وإباك وجعلنا ممن يريده للخير.

• \* \*

طواف القدوم على مكة إنما هو لمن قدم من الخارج وأحرم من الميقات محج وكان قدومه مكة قبلاليوم النامل من ذىالحجة .

قال الفقيه ابن رشد في بدايته أجم العلماء أن الطواف ثلاثة أنواع طواف اللدوم على مكة وطواف الافاضة بوم التحر بعد رمى جرة العقبة وطواف الاواحب منها الذي يفوت الحج يفواته هو طواف الافاضة وأنه المهنى بقوله تعالى (ثم ليقضوا تنثهم وليوفوا فذورهم وليطوفوا بالبيت المعتبق) وأنه لا يجزى وعنه عنه دم وجهورهم على أنه لا يجزى وطواف الفدوم عن طواف الافاضة إذا نسى طواف الافاضة لسكونه قبل بوم النحر ، وجهورهم على أن طواف الوداع بجزى و عن طواف الافاضة ان لم يكن طاف طواف الافاضة لأنه طواف الوداع مجزى وقت طواف الوداع من سفة الافاضة ، وأجموا في حكاه ابن عبد اللهر أن طواف القدوم والوداع من سفة الافاضة ، وأجموا في حكاه ابن عبد اللهر أن طواف القدوم والوداع من سفة

الحاج إلا لخائف فوات الحج فأنه يجزىء عنه طواف الافاضة .

قوله (الطواف الأول) هو طواف القدوم (خب ثلاثا) النع الخب هو المفسر بالرمّل في الرواية الأخرى وهو بفتح الراء والميم أن يسرع بمشيه مقار با خطاه في الأشواط الثلاثة الأول وهو سنة في كل طوف يمقبه سعى وزاد بمضهم هز المحتفين هزا خفيفا كالمتبختر بين الصفين والمراد بيان شيء من صفة الطواف وحاصل ذلك أن الحرم إذا قدم مكة ودخل المسجد الحرام يسن له ان في يقول (ككل مسجد بسم الله والسلام على رسول الله اللهم اغفرلى ذبي وافتح لى أبواب رحمتك كا تقدم ، وإذا وقع نظره على الكعبة (قال) الذكر السابق فإذا وصل للبيت الحرام لطواف القدوم أو لطواف الممرة استقبل البيت ووقف على جانب الحجر الأسود بحيث يكون الحجر عن يمينه ومنكبه الأيمن عندطرف الحجر أوقر يبامنه ثم بنوى أن يطوف بالبيت سبع مرات طواف القدوم مثلا (ويقول) الله أوقر يبامنه ثم بنوى أن يطوف بالبيت سبع مرات طواف القدوم مثلا (ويقول) الله أكبر ويستلم الحجر الأسود ويلاحظ أن ابتداء الطي اف من هذا الموضع واجب الكبر ويستلم الحجر الأسود ويلاحظ أن ابتداء الطي اف من هذا الموضع واجب .

#### تنبيه

هذه الصفة ذكرها بمض الشافعية وينبغى ان لا تفعل إلا فى أول الطواف وأما فى بقيته فإذا وصل إلى الحجر سلم واستلم إن لم يكن زحام ومشى من غير أن يؤذى أحداً من الطائفين .

(وعندالاستلام تقول) اللهم إيمانا بك وتصديقا بكتابك ووفاء بعهدك واتباعاً لسنة نبيك سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم (وتقول عند الباب) اللهم إن المبيت بيتك والحرم حرمك والأمن أمنك وهذا مقام المائذ بك من النار (وعند الإنتهاء إلى الركن المراق تقول اللهم إنى أعوذ بك من المشك والشرك والشقاق والمنفاق وسوء الأخلاق والمنقلب في الأهل والمال والولد (وعند الانتهاء إلى الميزاب تقول) اللهم أظلى في ظلك بوم لا ظل إلا ظلك وأسقني بكأس تبيك سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم مشرباً هنيئاً مريئاً لا أظماً بعده أبداً ياذا الجلال

والإكرام (وإذا وصلت الركن البانى تكبر وتضع بدك عليه مسحاً ولا بأس أن مجماعاً بعد ذلك على فمك) قال فى الموطأ سمعت بعض أهل للعلم يستحب إذا رفع الذى يطوف بالبيت بده عن الركن اليمانى ان يضعها على فيه اه (وبين الركن الشاى والحمانى تقول) للهم أجعله حجاً مبروراً وذنباً مففوراً وسعياً مشكوراً وعملاً صالحاً مقبولا وتجارة لن تبور ياعزيز . ياغفور) وبين اليماني والحجر الأسود تقول) ربنا آتنافى الدنياحسنة وفى الآخرة حسنة وقنا عذاب النار ثبت برواية أبى بوسف عن أبى حنيفة عن حاد عن إبراهيم عن النبى صلى الله عليه وسلم قال ما أتيت الركن الممانى إلا وجدت عنده جبربل ، وإن شئت تذكر عليه في طوافك بما يتيسر لك وأجزأ وليس الذكر المذكور بالواجب الذي

ومن فوائد حديث الباب مشروعية الرمل من العجر الأسود إلى الحجر الأسود في الأسود في الأشواط الثلاثة الأول والمشى في الأربعة الباقية ، وسبب هذا الرمل ما في حديث الصحيحين المروى عن ابن عباس رضى الله عنهما قال قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلى مكة مي عمرة النضية فقال المشركون إنه يغدم عليكم قوم قد وهنتهم حمى يثرب فأمرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يرملوا الأشواط كلها إلا الابقاء عليهم اه.

هذا كان في عرة القضاء سنة سبم ، ولما حج عليه الصلاة والسلام سغة عشر وكانت مكة « ولا تزال دار إيمان ودين إلى يرم القياسة » رمل عليه الصلاة والسلام في طوافه قبل السعى فكانت سنة عامة في كل زمن وهو أصل في قولهم إن المبرة بعموم اللمظ لا مخصوص السبب فإن السبب قد زال.

وإذا فعلنا هذا الرمل كان سبباً باعثاً على تذكر نعمة الله تعالى فقام مقام الشكر وكان حافزاً على الشكر فله إزاء تلك النعمة وعزة الاسلام فى ذلك اليوم الذى دخل فيه الذي صلى الله عليه وسلم مكة معتمراً عرة القضاه وأعداؤه للشركون جلوس بدار الندوة أمام ميزاب البيت يشاهدون الصحب الكرام وعلى رأسهم رسول الاسلام والسلام يطوفون بالبيت الحرام كأنهم الفزلان ولذلك قال سيدنا عررضى الله عنه لما انتشر الاسلام وظهرت عزته فما لنا والرمل إنما كنا راءين المشركين وقد أهلكهم الله ثم قال شيء صنعه النبى صلى الله عليه وسلم فلا نحب أن نتركه .

وأعلم أن الطائف لو ترك هذه السنة لا دم عليه ولا يطلب منه أن يرمل فيا بتى من الاشواط كتارك السورة فى الركمتين الأوليين لا يقرؤها فى الركمتين الأخيرة ين لأن هيئة الطواف فى الأربعة الأخيرة السكينة فلا تفير ، قوله (من الحجر إلى الحجر) أى مستوعباً فى الرمل المذكور والأشواط الثلاثة الأول من الحجر الاسود إلى الحجر الاسود ، وهذا هو الآخر من فعل النبى صلى الله عليه وسلم لما حج حجة الوداع كا فى حديث جابر الآتى ، قال فى شرح الموطأ فهو ناسخ لحديث ابن عباس فى عرة القضية سنة سبع وكان فى المسلمين ضعف فى البدن فرملوا إظهاراً للقدوة واحتاجوا إلى ذلك فيا عدا ما بين الركنين الميانيين لأن المشركين كانوا جلوسا فى الحجر عند الندوة فلا يرونهم بينهما فلما حج نبى الله صلى الله عليه وسلم سنة عشر رمل من الحجر إلى الحجر فوجب الأخذ به لأنه الآخر من فعله صلى الله عليه وسلم فافهم .

وعن يَعْلَى بنِ أُمَيَّةً رضى الله عنه ان النبي ملى الله عليه وسلم طاف مُضْطَبِما وَعليه بُرَد، رواه الترمذي وصححه وابن ماجه وأبو داود وزاد ببرد أخضر وأحمدُ بلفظ لما قدم مَكةً طاف بالبَيْتِ وهو مُضْطَبِع بِبُرْدٍ لَه حَضرَمِي .

قوله (طاف مضطبماً) النح من الاضطباع وهو أن يدخل رداءه تحت إبطه الأيمن ويرد طرفه على منكبه الأيسر ويكون منكبه الأيمن مكشوفًا، ويستفاد منه مشروعية الاضطباع فى كل طواف فيه رمل وهو سنة عند الجمهور، وحكمته أنه يمين على إسراع المشي وايس مشروعاً في المشهور عند المالكية إلا أن الملامة سنداً من المالكية ذهب إلى سنيته ، وانفقوا أنه لا يشرع بمــــد العلواف كالصلاة لركمتيه ، وفي الصحيح عقب حديث ابن غمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا طاف في الحج أو الممرة أول ما يقدم سمى ثلاثة أشواط ومشى أربَّمة قال ثم سجد سجدتين. ومعناه أنه عقب إكال الطواف يصلى ركمتين عند مقام إبراهيم إن تيسر لقوله تعالى « وأتخذوا من مقام إبراهيم مصلى » وإلا فنى الحجر وإلا فنى بقية المسجد كما سيأتى إن شاء الله تعالى (فائدة ) تما يمرض للطائف حال طوافه أن تقوم عليه صلاة الفريضة فالحكم أن يقطع طوافه ويصلي ، ويستحب أن يخرج من الطواف على كمال شوطه وإن بقى عَليه شوط أو شوطان فلا بأس أن يتمه فإذا سلم من صلاته قام في الحال و ني على ما طا فه ولا يجلس بعد صلاته الفريضة طويلا ولا بقطع الطواف الصلاة على الجنازه لأن بعض الأنمة يقول كالمالكية إذا تطع طوافه وصلى على الجنازه بطل طوافه وابتدأه ا ه

## (١٦) ما يجب من الطهارة و الستر للطواف

عن أبى بكر رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم «لا يُطُوف بالبَيْتِ عُرْ يَانَ ، •

وعن ابن عباس رضى الله عنهما و الطواف بالبيت صلاة إلا أن الله أباح فيه الكلام فن نطق - فلا ينطق إلا بخير » رُوى عنه موقوفاً ومرفوعاً إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم - أخرجه أصحاب السنن .

(عن أبى بكر رضى الله عنه النع) أصله فى الصحيح قال الإمام البخارى فى جامعه الصحيح بسنده إلى حميد بن عبد الرحمن بن عوف إن أبا هريرة أخبره أن أبا بكر الصديق رضى الله عنه بعث أبا هريرة فى الحجة التى أمره عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل حجة الوداع يوم النحر فى رهط بؤذّن فى المناس ألا لا يحج بعد هذا المام مشرك ولا يطوف بالبيت عريان وهذا لأنهم كانوا يطوفون فى الجاهلية كذلك وعد هذا من مختلقاتهم التى جاء الإسلام بابطالها فذكر ابن إسحق أن قريشاً ابتدعت أن لا يطوف بالبيت أحديمن يقدم عليهم من غيرهم أول ما يطوف إلا فى ثياب أحدهم أى قريش أول لم يجد طاف عرياناً فجاء الاسلام بهدم ذلك وبالاعلام بأن الطواف بالبيت صلاة كما فى حديث ابن عباس .

(الطواف بالبيت صلاة) فيجب فيه ما يجب فى الصلاة من ستر المورة والطهارة من الحدث والخبّث فمن طاف عرياناً ولو كان امرأة بطل طوافه ووجب عليه مادام بمكة إعادته بل يتأكد الأمر بستر المورة على المرأة

وعن عائشة رضى الله عنها « إِن أُولَ شيء بدَأَ به النبيُّ صلى الله عليه وسلم حين قدِم أَنه تَوضأ مَم طافَ بالبيت ِ » متفق عليه • و عنها عن النبي صلى الله عليه و سل أنه قال: « الحائض تقضم المناسك

وعنها من النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: « الحائض تقضى المناسك كلّما إلا الطّوّاف » رواه الإمام أحمد .

لأنها كلها عورة خصوصاً في باب الصلاة والطواف. والنساء يتساهلن في شأن المعورة في هذا الزمان فيجب على المرأة أن تستر جميع بدنها في الطواف بساتر صفيق لا يشف ولا يصف لون جسدها وأن تلاحظ أقدامها بالستر كما يجب على ولبها أو من يقوم مقامه إشمارها بذلك وأن عليها في إقامة هذه الشميرة الدينية عند بيت الله الحرام والذي انفقت في سبيل الوصول إليه نفائس الأموال – عليها – لزوم الأدب والحياء والحشمة حسبا يتناسب مع جلال المقام وعظمته وحرصاً على إكمال مناسكها ثم أمل القبول من الله عز وجل وفقنا الله وهدانا إلى سواء السبيل

( إلا أن الله أباح فيه ) أي في الطواف ( الكلام ) أي المباح إذا عرض له ما يوجب أن يتكلم به فإن الكلام لا يبطله بحلاف الصلاة فإنه يبطلها ، وفي الموطنا (سئل) مالك هل يقف الرجل في الطواف بالبيت الواجب عليه وهو طواف القدوم والافاضة يتحدث مع الرجل ( فقال ) لا أحب ذلك له قال العلامة الزرقاني لما ورد عن ابن عباس موقوفا ومرفوعا الطواف بالبيت صلاة إلا أن الله أباح قيه الكلام فمن نطق فلا ينطق إلا بخير أخرجه أصحاب السن ثم قال والكلام وإن جاز لطائف لكن ينبغي تجنب مالا فائدة فيه وأن يكون الطائف خاضعاً حاضر القلب ملازماً للادب ظاهراً وباطناً ، فيه وأن يكون الطائف خاضعاً حاضر القلب ملازماً للادب ظاهراً وباطناً ، وي الأزرقي وغيره عن وهب بن الورد قال كنت في الجحر تحت الميزاب فسمعت من تحت الاستار ، إلى الله أشكو وإليك ياجبريل ما القي من الناس من تفكههم حولي بالكلام ، قال مالك لا يطوف أحد بالبيت الناس من تفكههم حولي بالكلام ، قال مالك لا يطوف أحد بالبيت

# (١٧) مايطلب من جعل البيت عن يسار الطائف

عن جابررضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما قدم مَـكة أنى الحجر فاستامه ثم مشى على يمينه فرَمَل ثلاثاً ومشى أرْبِماً\_رواه مسلم والنسائي.

السمى قال فى الشرح وبهذا قال الجمهور وقد قال عليه الصلاة والسلام لمائشة لما حاضت «غير أن لا تطوفى بالبيت حتى تطهرى » أى تقطهرى وفى مسلم حتى تفتسلى وفى حديث عائشة فى الباب ما يستفاد منه ذلك وقوله عليه الصلاة والسلام فى حديث عائشة ( الحائض تقضى المناسك كلها إلا الطواف ) أى تؤدى المناسك ففيه دلالة صريحة على وجوب الطهارة فى الطواف حتى ينقطع دمها وحتى تفتسل وفى معنى الحائض الجنب والحدث .

(لما قدم مكة ) أى محرما بالمهج من الميقات وقصد طواف القدوم (أتى الحجر) أى الأسود وقصده (فاستله) أى بيده وقبّله مكبراً كما هو السنة وقد روى الإمام أحد وابن ماجه والنرهذى عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : يأتى هذا الحجر يوم القيامة وله عينان يبصر بهما ولسان ينطق به يشهد لمن استلمه بحق ، وعن عمر قال « وكان يقبل الحجر » إنى لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع ولولا إنى رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقبلك الم قبلتك رواه الجماعة ، وروى الإمام البخارى عن ابن عمر وسئل عن استلام الحجر بيده فقال رأيت رسول الله عليه وسلم المتلام الحجر بيده فقال رأيت ابن عمر استلم الحجر بيده نم قبل يده وقال ما تركمته منذ رواه الله عليه وسلم يستلمه ويقبله ،

وذكر فى شرح المواهب أن من هديه عليه الصلاة والسلام فى استلام المجر أن يقول بسم الله والله أكبر رواه الطبرانى ، وفى مناسك الملامة الأمير ،

# (١٨) ماجاء في ذكر الله في الطواف

عن عبد الله بن السائب رضى الله عنه قال: سمعتُ رسول الله صلى الله عنه قال: سمعتُ رسول الله صلى الله على الله على الدنها حسنةً وقيا عذابَ النّسار، رواه الإمام أحمد، ورواه أبو داود وقال بين الركنين.

و إنما طلب النكبير عنده إشارة إلى أن هذا التقبيل ليس كما يصنمون بأصنامهم فإن الله تعالى أكبر وأعظم من أن يشرك معه غيره و إنما التقبيل امتثالا لأمر الله تعالى واقتداء بنبيه صلى الله عليه وسلم .

وهذا الحجر الشريف أقدم أثر دينى تاريخى لأقدم إمام في التوحيد والدعوة إلى الله عز وجل سيدنا إبراهيم عايه الصلاة والسلام .

« وهنا اطيفة » وهى أن هذا الحجر مسه فم النبي صلى الله عليه وسلم فإنه قبله وعلى الامتثال والتبرك والفوز بهذه المزية تبذل النفوس والأرواح فلتلاحظ أيها الطائف الحريص على السنن على هذه المعانى السامية لتظفر بآثارها فقد جاء أن الحجر الأسود يمين الله فى أرضه ثم لتعلم أن ابتداء الطواف من الحجر الأسود شرط فى صحة الطواف ، يعلم ذلك من استدامة فعله عليه المصلاة والمسلام وفعل أصحابه كذلك ، ومن شرط صحة الطواف أن يجمل البيت على يساره كا حكى سيدنا جابرذاك من فعله عليه الصلاة والسلام بقوله ( ثم مشى على يساره كا حكى سيدنا جابرذاك من فعله عليه الصلاة والسلام بقوله ( ثم مشى على يساره كا حكى سيدنا جابرذاك من فعله عليه الصلاة والسلام بقوله ( ثم مشى على يساره كا حكى سيدنا جابرذاك من فعله عليه المين وجوب المشى المطائف ، واعلم أن الحجر الأسود يستلم ويقبل لأن البيت بنى على قواعد سيدنا إبراهيم عليه السلام والحجر فهه ، والركن الميانى بستلم أى بكفه المينى سيدنا إبراهيم عليه السلام والحجر فهه ، والركن الميانى بستلم أى بكفه المينى

وعن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال ف وُكِل به يمنى الركن اليماني سبمون مَلَدكا فمن قال اللهم إلى أسألك العَفْوَ والعافية ربنا آتنا في الدُّنيا حَسنة وفي الآخِرة حسنة وقِنا عذاب النار \_قال آمين \_رواه بن ماجه .

ولا يقبل ، والركنان الباقيان لا يستلمان ولا يقبلان ، لكونهما لم يبنيا على. القواعد الإبراهيمية .

**\* \* \*** 

(في الدنيا حسنة) أي اعطنا في الدنيا هداية وعافية وعزاً وصلاح حال وفي الآخرة حسنة) عزا ولحوقا بالأخيار وادخالا في شفاعة النبي المختار صلى الله عليه وسلم (وقنا عذاب المبار) أي اجمل بيننا وبينها وقاية حتى لا ندخاما، ومن دعاء سيدي أبي الحسن رضى الله عنه اللهم إني اسألك عز الدنيا وعز الآخرة، عز الدنيا بالإيمان والمعرفة، وعز الآخرة باللقاء والمشاهدة، وهو قبس، من نور النبوة « وكلهم من رسول الله ملتمس » .

وفى الباب أحاديث جمة تشتمل على هذا الذكر وعلى غيره فلعله كان عليه الصلاة والسلام يجمع بينها أو يقول هذا الذكر تارة وتارة يقول غيره والأمر واسع وقد جاء فى رواية ابن ماجه عن أبى هريرة أنه سمع النبى صلى الله عليه وسلم يقول: من طاف بالبيت سبعاً ولا يتكلم إلا مبحان الله والحد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله ، محيت عنه عشر سيئات وكتب له عشر حسنات ورفع له عشر درجات .

# (١٩) ماجا. فى ركعتى الطوافوأين تُصلَّى وما يقرأ فيهما بعد الفاتحة

عن جابر رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما ا نتَهى إلى مَقام إبراهيمَ مُصَلّى فصلى ركمتيْنِ فِقرَأُ فانْحة الكتابِ، وقل يا أيها الكافرُون ، وقُلْ هوَ الله أحَد.

(لما انتهى إلى مقام إبراهيم ) المقام هو الحجر الذى كان يقوم عليه سيدنا إبراهيم عند بناء الكعبة وفيه أثر قدميه ، قال الشهاب القسطلانى وقد صح فى البيخارى وغيره أن عمر قال : يا رسول الله هذا مقام أبينا إبراهيم عليه الصلاة والسلام قال نعم ، وهو موجود بفضل الله تمالى إلى الآن فى مكانه زمن الذي صلى الله عليه وسلم وكان عليه الصلاة والسلام لما فرغ من الظواف وانتهى قرأ قوله تعالى : (واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى) والخطاب الطائفين والمصلى المقبلة قال الحسن والا يصبح حمله على مكان الصلاة الأنه الا يصلى فيه ل عنده ويترجيح قول الحسن بأنه جار على المنى الشرعى قاله الحافظ ابن حجر (فقرأ فائحة الحتاب وقل يا أيها السكافرون) أى فى الركعة الأولى (و) فى الثانية فائحة الحتاب وقل يا أيها السكافرون) أى فى الركعة الأولى (و) فى الثانية (قل هو الله أحد) السورتين بتمامهما وهذه الصلاة عند مقام إبراهيم سنة عند الجمهور فلو خالف وصلى فى أى موضع شاء من الحرم وغيره جاز ولو قرأ أى سورة أجزأه والأفضل الانباع ، قال الله تعالى « لقد كان لسكم فى رسول ألله أسوة حسنة » .

أما حكم ركمتى الطواف فهما سنة مؤكدة على أصح القولين عند الشافعية وهو مذهب الحنابلة وأوجبهما الحنفية والمالكية لكن قال الحنفية لا يجبران بدم قاله الشهاب القسطلانى (قلت) وهنا نكتة ينبنى أن تلاحظ وهي أن

ثمُّ عاد إلى الرُّكنِ فاسْتلمهُ ثُمِخرجَ إلى الصَّفا » رواه الإمام أحمد ومسلم والنسائى وهذا لفَظه وقيل للزُّهرى إنَّ عطاء يقول تُنجزى اللَّه عنْ ركمَتَى الطَّواف فقال الشُنة أَفْضَلُ ـ ولم يَطُفُ النبيُّ صَلى الله عليه وَسلم أَسْبُوعاً إلا صلَّى ركمَتَين ـ أخرجه البخارى تعليقاً.

هاتين الركمتين للطواف مع كونهما واجبتين عند المالكية تعتبران عندهم كالجزء من الطواف الواجب حتى لو انتقض الوضوء ولو بعد تمام الطواف وقبل صلاتهما بطل الطواف من أصله ووجب استثنافه ، أما الشافعية فيرون البناء على ما طاف إذا انتقض وضوءه، قال الإمام النووى فى المنهاج ولوأحدث فيه توضأ و بنى واستفيد من الحديث أن المسكمتو بة أى صلاة الفريضة لا تجزىء عن ركمتى الطواف لأن ذلك هو المعلوم من فعله عليه الصلاة والسلام وكما يدل عليه قول الراوى لم يطف النبى صلى الله عليه وسلم أسبوعاً إلا صلى ركمتين .

(ثم عاد إلى الركن فاستلمه) أى الحجر الأسود وهذه أول سنة من سأن السعى بين الصفا والمروة ولذا قال « ثم خرج إلى الصفا » أى للسعى من باب الصفا ( فقال ) أى الزهرى محمد بن مسلم بنشهاب الزهرى ( السنة أفضل ) وهى المنوه عنها بقول الإمام الزهرى ( ولم يطف الذبي صلى الله عليه وسلم أسبوعاً ) بالممزة المضمومة هى المنة الفصحى وفيها سبوع بترك الممزة وهى لنية ( الا صلى

ركمتين) قال فى شرح الموطأ رواه عبد الرزاق وعلقه البخارى فيستفاد منه أنه كلا طاف أسبوعاً صلى له ركمتين ولا يجمع بين أسبوعين فأكثر ثم يركع ما عليه من ركوع ذلك الأسبوع لأنه صلى الله عليه وسلم لم يفعله فلذا كرهه جماعة من الأثمة منهم الإمام مالك والإمام أبو حنيفة وقال جماعة من الشافسية إنه خلاف الأولى .

#### ما جاء في ماء زمزم

## عن ابن عباس رضى الله عنهما قال اله: رسول الله صلى الله عليه وسلم

(قائدة) يستحب لك يمن صلاة ركعتى الطواف أن تدعو بالدعاء المأثور عن آدم عليه السلام وهو « اللهم إنك تملم سرى وعلانيتى فاقبل معذرتى وتعلم حاجتى فأعطنى سؤلى وتعلم ما فى نفسى فاغفرلى ذنبى اللهم إلى اسألك إيمانا يباشر قلبى ويقينا صادقاحتى اعلم أنه لا يصيبنى إلا ما كتبت لى ورضا بما قسمت لى يا أرحم الراحين » روى أن الله تعالى أوحى إلى آدم يا آدم إنك دعوتنى دعاء استجبت لك منه وغفرت ذنوبك وفرجت همومك وغمومك ولن يدعو به أحد من ذريتك من بعدك إلا فعلت ذلك به ونزعت فقره من بين عينية وانجرت له من وراء كل تاجر وأ تقه الدنيا وهى كارهة وإن لم يردها، قال ملا على القارى فى المنسك المتقسط رواه الأزرق والطبرانى فى الأوسط والبهتى فى الدعوات وابن عساكر وغيره وأنه دعا به خلف المقام ، وفى رواية أغند الملتزم ، وفى رواية عند الركن الميانى ولا منافاة لاحتمال أنه دعا به فى هذه المقامات .

ثم بنبغى لك إذا فرغت من الطواف أن تذهب إلى زمزم فتشرب منها لفعله عليه الصلاة والسلام فقد ذكر ابن حجر فى تحفة المحتاج بشرح المنهاج أنه صبح أنه صلى الله عليه وسلم لما فرغ من طوافه قبل الحجر ووضع يده عليه ومسح بها وجهه وانه لما فرغ من صلاته عاد إلى الحجر ثم ذهب إلى زمزم فشرب منها وصب منها على رأسه ثم رجع فاستلم الركن ثم ذهب إلى الصفا فلذ احسن ان أذكر عقب ذكر ماجاء فى الطواف وركعتيه ماجاء فى فضل زمزم هذكرت حديث ابن عياس عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم قال.

مَاءُ زَمْزَمَ لِمَا شُرِبَ له فإن شَر بْتَهُ تَسْتَشْنَى به شَفَاكُ اللهُ وَإِنْ شَرَ بْتَهُ لَتَقْطَع ظَمَاكُ اللهُ وهِي هَزْمَةُ لَتَقَطّع ظَمَاكُ قطعهُ اللهُ وهِي هَزْمَةُ جَبريلَ وَسُقْيا إِسماعيلَ ـ رواه الحاكم والدارقطني .

( ماء زمزم ) أى الذى هو سيد المياه وأشرفها وأجلها حتى على ماء المحكوثر ، حيث غسل منه الغلب الشريف الأطهر ، سميت زمزم لما ذكره المناوى عن ابن عباس أنها زمت بالتراب لئلا يأخذ الماء يمينا وشمالًا ولو تركت ساح على الأرض حتى ملاً كل شيء والزمزمة الكُثرة والاجتماع ( لما ) أي الامر الذي ( شرب له ) فمن شربه لحاجة نالها كائنة ماكانت وبين ذلك بقوله ( فإن شربته تستشقي به ) أي تطلب بشر به الشفاء من الله تعالى بنية صادقة وعزيمة صالحة وتصديق لما جاء به الشارع ( شفاك الله و إن شربته مستميذًا أعاذك الله و إن شربته لة قطع ظمأك قطمه الله ) والأفضل أن تنوى قطع الظمأ ليُوم الفيامة فقد روى ابن عيينة عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال اللهم إنى أشربه لظمأ يوم القيامة وقد كان عبد الله بن المبارك يشر به لذلك ( وهي هزمة جبريل ) بفتح الماء وسكون الزاى أى غمزته بعقب رجله قال السبكي وحكمة فجره لها بعقبه دون يده أو غيرها الإشارة إلى أنها لعقبه ووارثه وهو سيدنا عجد وأمته كما قال الله تمالى « وجملم كلمة بافية في عقبه » أى في أمة محمد ( وسقيا إسماعيل ) حين تركه والده سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام مع أمه هاجر وهوطفل صغير ولم يكن يومئذ بمكة ماء وأصاب إسماعيل وأمه المطش فهزم جبربل بعقبه ولما أظهره الله حوضت عليه أم إسماعيل خشية أن يفوتها قبل أن عملاً منها شنتها ولو تركته لكان عينا تجرى .

وقال العلامة المناوى فى شرح الجامع الصغيرماء زمزم لما شربله لأنه سقيا

الله وغيائه لولد خليله فبقى غياثا لمن بعده فمن شربه بإخلاص وجد ذلك المفوث قال الحسكيم ، هذا جار للعباد على مقاصدهم وصدقهم فى تلك المقاصد والنيات لأن الموحد إذا رابه أمر فشأمه النزع إلى ربه فإذا فزع إليه واستغاث به وجد غياثا وإنما يناله العبد على قدر نيته ، فإن المنية تبنغ بالعبد عناصر الأشياء ، والنيات على قدر طهارة القلوب وسعيها إلى ربها ، وعلى قدر المقل والمعرفة يقدر القلب على قلدرا إلى الله تعالى ، فالشارب لزمزم على ذلك .

وقد شربه جمع من العلماء لمطالب فنالوها ، فقد صح عن إمامنا الشافى رضى الله عنه أنه شربه للعلم فكان فيه الناية ، وشربه للومى فسكان يصيب من كل عشرة تسعة ، وشربه أبو عبد الله الحاكم لحسن التصنيف وغيره فكان أحسن أهل عصره تصنيفا .

وقال الحسكيم في نوادر الأصول عن والده إنه اشتد عليه بالليل الإراقة وهو يطوف يخشى أنه إن خرج من المسجد أن يتلوث بأذى الماس وكان في الموسم . فتوجه إلى زمزم وشرب منها ورجع فلم يحس بالبول حتى أصبح اه وهذا من الفرائب فإن زمزم تدر الاراقة ، ونحوه ماجرى لبمض الأسحاب أنه أصابه إسهال فشربه فذهب عنه مع أنه يطلق البطن غالبا قال الشبلي والأونى شربه لشفاء القلب من الأخلاق الذميمة وتحليته بالأخلاق العلية، فإذا قصد شربه أستقبل القبلة ثم ذكر الله تمالي وسماه ثم يقول اللهم بلغني عن نبيك صلى الله عليه وسلم أنه قال ماء زمزم لما شربه اللهم وإني اشربه لكذا ويسمى حاجته ويشرب كثيراً حتى يتضلع لقوله عليه الصلاة والسلام «آية ما بيننا وبين المنافةين . أنهم لا يتضلعون من زمزم » رواه الدارقطني ، والتضلع : الاكثار

وعنه رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم جاء إلى السّقا َيةِ فَاسْنَسْقَى فَقَالَ العباسِ يَافَضْلُ اذْهَبْ إِلَى أُمِّكُ فَأْتِ رَسُولَ الله بشرابِ مِنْ عِنْدِهَا فَقَالَ اسْقَنَى فَقَالَ يَارسُولَ الله إنهم يَجْمَلُونَ أَيْدِيَهُم فِيهُ قَالَ اسْقَنَى فَشَرَب ثُم أَتَى زَمْزِم وَهُ يَسْقُونَ وَيَهْمَلُونَ فَبِهَا فَقَالَ اسْقَنَى فَشَرِب ثُم أَتَى زَمْزِم وَهُ يَسْقُونَ وَيَهْمَلُونَ فَبِهَا فَقَالَ اسْقِنَى فَشَرِب ثُم أَتَى زَمْزِم وَهُ يَسْقُونَ وَيَهْمَلُونَ فَبِهَا فَقَالَ اعْمَلُوا فَإِنْ مُعْمَلُونَ مَا صَالِح ثِمْ قَالَ لَوْ لا أَن تُنْكَبُوا

وروى البزار باسناد صحيح عن أبى ذر رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم زمزم طعام طعم وشفاء سقم . وطعم بضم الطاء وسكون العين أى طعام يشبع . روى العلامة الفاكهى عن ابن عباس رضى الله عنهما ، صلوا فى مصلى الاخيار . وأشربوا من شراب الأبرار . قيل ومامصلى الاخيار قال تحت الميزاب . قيل فما شراب الابرار قال زمزم . والعبد الفقير يرجو من الله تعالى شربه للاستقامة وحسن الختام على حقيقة دين الاسلام بمنه وكرمه آمين (فائدة) يجوز نقل ماء زمزم بالاتفاق والفرق بينه وبين حجارة الحرم في عدم جواز نقلها ان الماء ليس شيأ يزول فلا يعود اشار الى هذا الامام الشافعي كما حكاه البيهقي عنه وذكره الشامي في سيرته . أ ه

فوله (جاء إلى السقاية) هي ما كانت قريش تسقيه الحجاج من الزبيب النبوذ في الماء وكان يليها سيدنا العباس بن عبد الطلب في الجاهليه والإسلام اه ( فاستسقى) أي طلب الشراب فقال العباس ( يافضل اذهب إلى أمك) أم الفضل هي لبابة بنت الحارث الملالية وهي زوج العباس ووالدة الفضل وعبد الله رضى الله عنهم ( قال ) عليه الصلاة والسلام جواباً لفول العباس لولده إئت رسول الله بشراب من عند أمك ( اسقنى ) زاد الطبراني ممايشرب الناس تواضما وارشاداً لفيره وأن الأصل الطهارة والنظافة قوله ( ثم أتى ) عليه الصلاة والسلام ( زمزم وهم يسقون ) الناس ( ويعملون فيها ) أى يخرجون منها الماء ( لولا أن تفلبوا ) بالبناء للمجهول أى لولا أن يجتمع عليكم الناس إذا رأوني قد ( لولا أن تفلبوا ) بالبناء للمجهول أى لولا أن يجتمع عليكم الناس إذا رأوني قد

# لنزلتُ حتى أضَّعَ الخُبْلَ عَلَى هذه وأشار إلى عاتقه.

عملت لرغبتهم في الاقتداء بي فيغلبوكم بالمكاثرة والمزاحمة (لنزلت) عن راحلتي وكان عليه الصلاة والسلام راكباً (حتى أضع الحبل علىهذه) واشار عليه الصلاة والسلام بقوله هذه (الم عاتقه) قال الشهاب القسطلاني وفي هذا الحديث اشارة الى أن السقايا كالآبار والصهاريج يتناول منها الغني والفقير الا ان ينص على اخراج الغني لأنه عليه الصلاة والسلام تناول من ذلك الشراب العام وهو لا يحل له الصدقه فيحمل الأمر في هذه السقايات على أنها موقوفه للنفع العام فهي للغني هدية وللفقير صدقه، وفيه كراهة التقذر والتكره للمأكولات والمشروبات وأن الأصل في الأشياء الطهارة لتناوله صلى الله عليه وسلم من الشراب التي غمست فيه الايدي.

واعلم أن حديث ماء زمزم لما شرب له حديث صحيح شوهدت آثار صحته لدى كل مؤمن صادق. وعن الحافظ الدمياطي أنه على رسم الصحيح. وعن المعلامة ابن القيم أنه حسن وجزم كثير من المحدثين بصحته قال للناوى عن الزركشي أخرجه ابن ماجه باسناد جيد وللملامة السيد محمد إدريس الحسني المقادرى « إزالة الدهش والوله ، ، عن صحة حديث ماء زمزم لما شرب له » .

( لطيفة ) قال الملامة التقى الفاسى فى شفاء الفرام روينا من حديثه أن النبى صلى الله عليه وسلم كان إذا أراد أن يتحف الرجل بتحفة سقاه من ماء زمزم ، وأخرج هذا الحديث فيا أخرجه الحافظ شرف الدين الدمياطى وقال فيا أثبته عنه إسناده صحيح .

( فائدة ) يجوز نقل ماء زمزم إلى البلدان بانفاق المذاهب الأربعة بل هو مستحب عند المالكية والشافعية ، والأصل في جواز نقله مارويناه في جامع

## (٢١) ما جاء في السعى بين الصفا والمروة

قال الله عز وجل (إنَّ الصَّفا والمُرْوَة مِنْ شَعَائِر الله فَمَنْ حَجَّ البَيتَ أو اعْتَمَرَ فلا جُناح عليه ِ أَن يَطَّوْفَ بِهما وَمَنْ تَطُوّعَ خَيْرًا فإن اللهَ شاكرعَليم) آية ١٥٨ البقرة .

الترمذى عن عائشة أنها حملت من ماء زمزم فى الفوارير وقالت حمل رسول الله عليه وسلم فى الأداوى والنرب وكان يصب على المرضى ويسقيهم . ورويناه فى شعب الإيمان البيهةى وفى سننه ويدل الذلك ما رويناه عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم استهدى سهبل بن عمرو من ماء زمزم أخرجه الطبرانى بسند رجاله ثقات ورويناه فى تاريخ الأزرق أن النبى صلى الله عليه وسلم استعجل سهيلا فى إرسال ذلك إليه وأنه بعت إلى النبى صلى الله عليه وسلم . براويتين .

. .

السمى بين الصفا والمروة أحد أركان الحج عند الجمهور للآية ولقوله صلى الله عليه وسلم كا في مسلم « ما أنم الله حج أمرىء ولا عمرته لم يطف بين الصفا والمروة» وافعله عليه الصلاة والسلام وقوله خذوا عنى مناسكم وعند الحنفية واجب بجبر بدم ( إن الصفا ) في الأصل جع صفاة الصخرة والحجر الأملس ( والمروة ) هي في الأصل حجر أبيض براق والمراد هنا الجبلان اللذان يسمى من أحدهما إلى الآخر أخبر الله عز وجل بأنهما ( من شعائر الله ) أى معالم دينه التي ندب إليها وأمر بالقيام عليها وهي جمع شميرة . قيل هي أعمال الحج وكلما جمل علماً على طاعة الله عز وجل ( فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح ) أى فلا انم (عليه أن يطوف بهما)أى بأن يسمى بينهما ( ومن تطوع خيرا فإن الله شاكر عليم)

وعن جابر رضي الله عنه قال سمِمْتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم يقولُ حينَ خرَج من المسْجِدِ وَهُوَ أُيرِيدُ الصَّفا وَهُوَ يقولُ « نَبْـدَأُ عا بدأ اللهُ به ، فبَدَأ بالصفا » رواه الإمام مالك فى موطئه .

وعنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا وقف على الصفا يكبّر الاثاكوية الحجد وهو اللاثاكوية الحجد وهو على كل شيء قدير، يصنع ذلك ثلاث مرات ويدعو، ويصنع على المروة مثل ذلك \_ روّاه في الموطأ .

وسبب نزولها ما رواه شعبة عن عاصم قال سألت أنس بن مالك عن الصفاو المروة فقال كانا من شمائر الجاهلية فلما كان الإسلام أمسكوا عنها فنزلت الآية وروى الإمام مالك في موطئه بسنده إلى عروة بن الزبير أنه قال قلت لمائشة أم المؤمنين وأنا يومئذ حديث السن أرأبت قول الله تبارك وتمالى « فلا جناح عليه أن يطوف بهما » فما على الرجل شيء ألا يطوف بهما فقالت عائشة كلا لوكان كما تقول الكانت فلا جناح عليه ألا يطوف بهما ، إنما نزلت هذه الآية في الانصار كانوا يهلون بمناة وكانت مناة حذوقديد وكانوا يتحرجون أن يطوفوا بين الصفا والمروة فلما جاء الإسلام سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك فأ نزل الله تبارك وتمالى « إن الصفا والمروة من شعائر الله فمن حج البيت أو اعتمر فلاجناح عليه أن يطوف بهما »

( نبدأ بما بدأ الله به فبدأ) في السعي بالصفا لوجوبه قاله الإمام مالك والشافعي والجمهور وأنه إذا بدأ با لمروة لا يعتد به وأصرح منه في الدلالة رواية النسائي ابدؤا بمابدأ الله به وهو قطمة من حدبث جابر الطوبل المروى في الحجة المنبوية كاسياتي إن شاء الله تعالى .

#### (۲۲) ما جاء في الخبب في السعى بين العمودين

عن ابنِ ممرَ رضى الله عنهما قال: كانرسولُ الله صلى الله عليه وسلم إذا طاف الطوّافَ الأوَّلَ خَبَّ ثلاثاً وَمشَى أَرْبِماً وكان يَسْتَمَى بَطُنَ المسيل إذا طاف بَيْنَ الصفا والمروة \_ رواه الإمام البخارى فى صحيحه

قوله ( الطواف الأول ) هو طواف القدوم ومثله طواف الافاضة إذا لم يكن سمى قبل ( خب ) أى رمل وهو المشى مع تقارب الخطى وقد تقدم أنه مشروع في الطواف الواجب الذي يعقبه سمى في الأشواط الثلاثة الأول ( وكمان يسمى ) بأن يسرع فوقالرمل المشروع فى الطواف المذكور (بطن المسيل) نصب على الظرفية أى المكان الذى يجتمع فيه السيل (قات) وقد بقى بطن المسيل الميلان الأخضران إلى الآن بعد عمارة المسمى الحديثة المبتدأة في عام ١٣٧٣ هجرية في آخر عمد اللك الراحل عبد الدريز آل سمود رحمه الله تمالى وولده بمده الملك سمود بقياملصقين بلونهما الأخضر على اليمين وعلى اليسار في موضعهما الأول الى الآن فعلى الحاج أن يلاحظهما ويخب مابينهما ثم يمشي على عادته فقد كان عليه الصلاة والسلام يفمل ذلك ( إذاطاف بين الصفا والمروة )أى يفمل ذلك في ذها به إلي المروة ورجوعه إلى الصفاو الظاهر أنه يفمل ذلك في الأشواط السبمة ففيه مشروعية الخبب وهو فوق الرمل كا علمت وهو سنة لادم في تركه وهوخاص بالرجل دون المرأة وموضم الترجمة قوله «وكان يسمى بطن المسيل ، قال في شرح الموطأتحت حديث جابر المذكور في الباب بمد أن ذكر سنية الاسراع ببطن الوادى ف محله المسمى بالخبب وأنه مذهب الجمهور « لادم فى تركه » وقد روىالإمام الشافمي وأحمد والدارقطني عن صفية بنت شيبة قالت أخبرتني

وعن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا نزل بين الصفا والمروة مشى حتى إذا انْصَبت قَدَماهُ فى بَطْن الوادِى سَمَى حَتى يَخْرُجَ منه رواه الإمام مالك فى الموطأ

(۲۳) ماجاه من طلبالتوجه إلى منى يومالتروية والصلاة بها

نسوة من بنى عبد الدار انهن رأين رسول الله صلى الله عليه وسلم يسمى و إن مثرره ليدور من شدة السمى ويقول اسعوا فإن الله كتب عليكم السمى . ففيه أن السمى أى بين المينين عو الاسراع فوق الرمل وان دوران المئزر من أثر جهده بالاسراع المذكور

( فَأَكَدَةً ) لَو أَقَيْمَتَ الصَّلَاةَ بِالسَّجِدِ الحَرَامِ وَأَنْتَ تُسْمَى جَازَ لَكَ أَنْ تَدخُل مَمَ الأمامِ وَبَعْدَ أَدَاءَ الفريضَةِ فَوْرَا تَبْنَى عَلَى مَاسْمِيتَ

( يوم المتروية ) يفتح الفوقية وسكون الراء وكسر الواو وهو اليوم الثامن من ذى الحجة لأنهم كانو يروون فيه إبلهم ويتروون من الماءلأن تلك الاماكن لم يكن فيها آبار ولا عيون وأما اليوم في عهد الحسكومة السمودية زادها الله توفيقاً وإصلاحاً فقد كثر الماء جدا وتعددت العيون وانصلت مواسير المياه المتدفقة من مكة إلى منى وعرفات وفيا بين مكة وجدة والضواحى بفضل الله تعالى واستفنى المناس عن حمل الماء فلله الحمد والشكر ونسأله تمام الامم ودوامها والقيام بالشكر على ذلك ، روى الفاكمي عن مجاهد قال عبد الله بن همر يا مجاهد إذا رأيت الماء بطريق مكة ورأيت البناء يعلو أخاشبها فخذ حذرك وفي رواية فاعلم أن الأمر قد أظلك و نقله عنه الحافظ في فتح البارى .

عن ابن عباس رضى الله عنهما صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهر يوم التروية والفجر كوم عرفة بمنى – رواه الإمام أحمد وأبو داود وابن مأجه ولأحمد في رواية صلى النبي صلى الله عليه وسلم عنى خمس صلوات .

وعن عبد المزيز بن رُفيع سألت أنسًا فقلت أخبر نى بشىء عَقَلْتَه مِنْ رسول الله صلى الله عليه وسلم أين صلى الظهر والمصر يوم التروكية. قال بمنى قلت فأين صلى العصر يوم النفر قال بالأبطح ثم قال افتمل كا يَفْمَلُ أَمْرَاؤُكُ \_ رواه الشيخان .

وعن نافع أن عبد الله بن عمر كان يُصلّى الظهرو العصرو المفرب والعشاء والصُّبْحَ عِنَى ثُم كَيغدُو إِذَا طَلَعَتِ الشَّمْسُ إِلَى عَرَفَةَ مَرُواهُ الإِمامِ مالكُ في الموطأ .

قوله فى حديث ابن عباس (صلى الظهر بوم التروية) المنع المرادأ نه صلى الصلوات الحمس فكأنه بمنى فمبر عن ذلك بصلاة الظهر والفجر وهما الطرفان للصلوات الحمس فكأنه قال صلى الظهر والفجر وما بينهما من الفرائض ويؤيد هذا ما صبح فى مسلم من حديث جابر المشهور فلما كان يوم التروية توجهوا الى منى وركب صلى الله عليه وسلم فصلى بها الظهر والمصر والمفرب والمشاء والفجر (عن عبد المهزيز ابن رفيم ) يضم الراء وفتح الفاء مصفرا (يوم النفر) بفتح النون وسكون الفاء أى الرجوع من منى إلى مكة (ثم يفدو إذا طلست الشمس) أى يذهب في وقت الفداة قال في شرح الموطأ روى الامام أحمد عن ابن عباس صلى المنهي ملى المنه عليه وسلم بمنى خسس صلوات وابن خزيمة والحاكم عن عبد الله بن الزبه

# (٢٤) ماجاء في المسير من مني إلى عرفة والوقوف بها

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال غدا رسول الله صلى الله عليه وسلم من منى حين صلى الصبيح في صبيخة يوم عَرَفة حتى أنى عَرفة فنزل بنمِرة وهى منزل الإمام الذى يَنزِلُ به بعرفة حتى إذا كأن عند سلاة الظهْرِ والعصر راح رسول الله عليه وسلم مُهَجِّراً فجمَع بين الظهْرِ والعصر

قال من سنة الحج أن يصلى الإمام الظهر وما بعده والفجر بمنى ثم يغدو إلى عرفة وقد استحب ذلك الأئمة الاربعة وغيرهم وأما قول أنس عند الشيخين افعل كا يفعل أمراؤك فاشارة إلى متابعة أولى الامر والاحتراز عن مخالفة الجماعة وأن ذلك ليس بواجب وكانوا على هدى واتباع .

. . .

(غدا) بالدين المعجمة أى سار غدوة (حين صلى المصبح) أى ويعد أن مكت قليلاحتى طلعت الشمس كا بجيء في حديث جابر الطوبل (حتى أتى عرفة) أى قريبا منها (وهي منزل الإمام) يريد أنه لم يدخل عرفة حقيقة وإنما أتى نمرة وهي قريبة من عرفة متصلة بها ،قال في النيل عن الفلامة ابن الحاج المالكي وهذا الموضع يقال له الاراك فينبغي إذا خرج الحاج من منى يوم الناسغ ان ينزل بنمرة حيث نزل وسول الله صلى الله عليه وسلم الى الزوال ثم يقوجه بعد الصلاة لعرفة كما قال (حتى إذا كان عند صلاة الغاهر راح) أى ذهب بعد زوال الشمس (مهجرا) يتشديد الجيم المكسورة أى حال كونه رائحا وقت اشتداد الشمس (فجمع بين الظهر والعصر) وهذا الجم مع العصر سنة قبل الرواح إلى عرفة ، قال ابن المنذر أجمع أهل العلم على أن الامام يجمع بين الظهر والعصر بعرفة وكذلك من صلى مع الامام على أن الامام يجمع بين الظهر والعصر بعرفة وكذلك من صلى مع الامام

ثم خُطب الناسَ ثم راح فوقف عَلَى الموقِف من عرفة - رواه أحمد وأبو داود .

ويقصر الصلاة أيضا عند المالكية ولوكان مكيا للنسك وهند غير المالكية لا يقصر الصلاة بعرفة يوم عرفة إلا المسافر ( ثم خطب النماس ) أى بمسجد بمرة خطبة يعلمهم فيها ما يفعلون من قية مناسكهم التي تفعل إلى اليوم الثانى من منى قال الإمام مالك في الموطأ الأمر الذي لا اختلاف فيه عندنا أن الامام لا يجهر بالقرآن في الظهر يوم عرفة وأنه يخطب الداس يوم عرفة وأن الصَّلاة بوم عرفة إنما هي ظهر وإن وافقت الجمَّة فإنمـا هي ظهر ولـكنها قصرت من أجل السفر أى للاجماع على أن حجته عليــه الصلاة والسلام كانت يوم الجمة ، قال مالك في امام الحاج إذا وافق يوم الجمة يوم عرفة أو يوم النجر أو بعض أيام التشريق أنه لا يجمع أى لا يصلي الجمة في شيء من تلك الآيام أي لأنه خلاف السنة ولأنه لاجمة عسلي مسافر ، ويستفاد من ذلك أن التوجه إلى عرفة يوم التاسع بعــد الزوال والصلاة هو سنة : أما طلوع الجبل المسمى جبل الرخمة والصمود عليــه فليس بسنة لا كما يعتقده العوام فيذهبون إليه جماعات ويصعدون عليه أول النهار وآخره وقد أشار إلى ذلك الإمام البخارى في صحيحه بقوله باب التهجير بالرواح يوم عرفة وذكر حديث مالك عن الزهرى عنسالم فال كتب عبدالملك إلى الحجاج أنه لا يخالف ابن عمر فى الحج فجاء ابن عمر رضى الله عنه وأنا ممه يوم عرفة حين زالت الشمس فصاح عند سرادق الحجاج فخرج وعليه ملحفة

عن عبد الرحمن بن يمثمر الدِّيلي رضي الله عنه أن ناساً من أهل نجد أَتَوْ ارسول الله صلى الله عليه وسلم وهو واقف منرفة فسَأَلوه فأمر مُنادياً يُنادى الحَجْ عرفة من جاء ليْلة جَمْع قبل طلوع الفَجر فقَد أَدْرك

ممصفرة فقال مالک یا أبا عبد الرحمن فقال الرواح إن كنت ترید السنة قال هذه الساعة قال نمم قال فانظر بی حتی افیض علی رأسی ثم خرج فنزل عن مركوبه و كان را كباً حتی خرج الحجاج فسار بینی و بین أبی فقلت إن كنت ترید السنة فأقصر الخطبة و عجل الوقوف فجمل أی الحجاج ینظر إلی عبدالله فلما رأی ذاك عبدالله قال صدق.

(تنبيه) فى حديث ابن عمر عهد أبى داود المروى فى الباب أن خطبته عليه الصلاة والسلام كانت بعد الصلاة وفى حديث جابر الطويل ما يدل على خلافه وأمها كانت قبل الصلاة وعليه عمل أهل العلم، قال فى عون المعبود عن ابن حزم رواية ابن عمر لا تخلو من وجهين لا ثالث لهما إما أن يكون النبى صلى الله عليه وسلم خطب كا روى جابر ثم جمع بين الصلاتين ثم كلم النبى صلى الله عليه وسلم الناس ببعض ما يأمرهم ويعظهم فيه فسمى ذلك السكلام خطبة فيتفق الحديثان بذلك وهذا أحسن وإلا فعديث ابن عمر وهم اه.

. . .

(الحج عرفة) وفى رواية الحج يوم عرفة أى ادراك الحج وقوف عرفة أو ملاك الحج ومعظم أركانه وقوف عرفة لأنه يفوت بفواته وهو فرض من فرائض الحج مجمع عليه (من جاء ليلة جمع) أى ليلة مزدلفة (قبل طلوع الفجر فقد أرك) أى الحج فيمتد الوقت إلى طلوع الفجر فاذا طلع الفجر ذهب وقت

أيامُ منى ثلاثة أيام فمن تمعبًل في ومين فلا إثم عَليه وَمن تأخر فلا إثم عليه وأردف رجُلا يُنادى بهن رواه الإمام أحمد وأصحاب السنن الأربعة وعن عُروة بن مُضرِّس الطائى رضى الله عنه قال أتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم بالموقف يعنى بجمع قلْتُ جئتُ يارسول الله من جبلى طي أكلات مطيقى وأتعبت نفسى والله ماتركت من حبل إلا وققت عليه فهل لى من حج فقال رسول الله صلى الله عليه وسدلم من أدرك ممنا هذه الصلاة وأتى عرفات قبل ذلك ليلا أو نهاراً فقد من حجه وقضى تفنه أخرجه أصحاب السنن واللفظ لأبى داود .

الوقوف وفاته الحج (أيام منى ) مبتدأ وخبره قوله ( ثلاثة أيام ) وهي الأيام المعدودات للرمى بعد يوم النحر .

(فائدة) سمى موضع الوقوف بعرفة لما رواه عبد الرازق بسنده إلى سيدنا على رضى الله عنه بعث الله جبريل عليه السلام إلى إبراهيم صلى الله عليه وسلم فحج به حتى إذا أتى عرفة قال عرفت وكان قد أتاها مرة قبل ذلك فلذلك سميت عرفة وعن عظاء أن جبربل كان يرى إبراهيم المناسك فيقول عرفت عرفت فسميت عرفات (أكللت) بلامين من أكل بمعنى أعيبت دابتى التى أناراكب عليها للحج (ما تركت من حبل) بفتح الحاء المهملة أحد حبال الرمل وهو ما اجمتم فاستطال وأرتفم وفي مسند احمد من جبل بالجيم (من ادرك معنا هذه الصلاة) بعنى صلاة الفجر بالمزدلفة (واتى عرفات قبل ذلك ليلا أو نهاراً فقد مم حجه) وذكر الوقوف بالمزدلفة ليعلم أنه من واجبات الحج والا فإن الركن الأعظم هو الوقوف بعرفة ويدخل عند الجمور من زوال الشمس يوم التاسم و يمتد إلى طلوع فجر يوم المنحر، وعند الحنابلة الوقت ما بين طلوع الفجريوم التاسم و التاسع والمعد علوعه

يوم عيد النجر ويستدل لهم بظاهر قوله هنا ليلا أو نهاراً ، ومذهب المالـكية الوقوف الركن إنمايكون بغروب شمس بوم عرفة ويمتد إلى طلوع فجر يوم الميد فن ادرك جزءاً من الليل أدرك الحج ، ومن خرج من قبل الفروب لم يدرك الحج، أما الوقوف بعد الزوال فهو واجب عند المالكية يجبر يدم لمن لاعذر له والجواب من قبل الجمهور في الحديث أن المراد بالمهار ما بعد الزوال بدليل أن الذبي صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين بمده لم يقفوا إلابعد الزوال فكانهم جملوا هذا الفعل مقيداً لذلك المطلق، ذكر هذا الجواب صاحب عون المبود والمراد بقوله في الحديث (ثمَّ حجه )أى معظم أركانه وهو الوقوف لأنه هو الذي يخاف بتركه الفوات فأما طواف الإفاضة فهو وإنكان فرضاً كالسمى بعده فلا يخشى فواته فلا يغرينَّك الظاهر على أن تترك باقى أعمال الحج إذا وقفت بمرفة ومزدلفة وتسافر إلى بلدك كما يفمله بمض من عود نفسه على رفاهية الحياة الدنيا وزخارفها فعليك أيها الأخ أن تمود نفسك على مشاق السفر في سبيل الله تعالى حتى تتحقق بلذاذة الطاعة فإن الحج نوع من الجماد فأشمر نفسك بذلك لعلك تنال بكمال المتابمة فى جميم مراحل الحج الحج المبرور المجزى عليه بالجنة فى دار الخلود وفقنا الله وإياك لذلك ( وقضى نفثه ) أى أتى بما عليه من المناسك ،قال العلامة المُطابى في هذا الحديث من الفقه أن من وقف بمرفات وقفة بمد الزوال من يوم عرفة إلى أن يطام الفجر من يوم النحر فقد أدرك الحج وقال أصحاب مالك النهار تبع الليل في الوقوف فمن لم يقف بعرفة حتى تغرب الشمس فقد فانه الحج وعليه حج من قابل وقال أكثر الفقهاء من صدر يوم عرفة قبل غروب الشمس فملیه دم وحجه تام و کذلك قال عطاء والثوری وأبو حنیفة وأصحابه وهو **نول الشافعي و أحمد .** 

#### (٢٥) ما جاء في الدعاء يوم عرفة

عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما قال كان أكثرُ دعاء النبى صلى الله عليه وسلم يوم عَرفة لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملكُ وله الحمد بيده الحير وهُوَعَلَى كل شيء قدير سرواه الإمام أحمدُ والترمذي ولفظه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : خَير الدُّعاء دعاء يوم عَرفة وخيرُ ما قلت أنا والنبيُّون مِن قبلي لا إله إلا الله وَحدهُ لا شريك له له الملكُ وله الحمدُ وهو عَلَى كل شيء قدير.

<sup>(</sup>خير الدعاء) وفى الموطأ أفضل الدعاء (دعاء يوم عرفة) أى أعظم ثوابًا وأقربه إجابة ولذاكان النبى صلى الله عليه وسلم يكثر من الدعاء فى ذلك اليوم وفى هذا الحديث تفضيل الدعاء بمضه على بمض كتفضيل الأيام بمضما على بمض وأن ذلك الذكر هو أفضل الدعاء وخيره لأنها كلة الإسلام والتقوى .

<sup>(</sup>فإن قلت) كيف سمى هذا في الحديث دعاء وإنما هو ذكر محض (قلت) إنما سمى دعاء نظراً إلى أن الداعى لما ترك طلبه من الله تعالى واشتغل عن حاجته بأفضل الذكر جازاه الله تعالى بقضاء طلبه وسمى ذلك دعاء ، وفى الحديث الفدسى من شفله ذكرى عن مسألتى أعطيته أفضل ما أعطى السائلين، وجواب آخر ، وهو أن هذا الذكر تعرض بالطلب من المولى المكريم بذكره والثناء عليه والاعلان بتوحيده وقد قال أمية بن الصلت في مدح عبد الله ابن جدعان وها كافران .

أأذكر حاجتي أم قد كفانى حباؤك إن شيمتك الحباء

إذا أثنى عليك للره يوما كفاك من تعرضه الثناء فكيف يخالق الوجود والرب المعبود تبارك وتعالى فهو الكريم الذى لانتخطاه الآمال.

قال الملامة خليل . والأنضل أن تقف أى بوم عرفة بعد الزوال متطهراً مستقبل القبلة و تـكثر من قول لا إنه إلا الله وحده لاشريك له . له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير بالخشوع والخضوع والتذال وتسكثر من التهليل والتسبيح والتعظيم والصلاة والسلام على النبي صلى الله عايه وسلم والدعاء لنفسك ولوالديك والاستففار إلى غروب الشمس ولا ينبعى أن تفعل مايفعله الموام من البيم والشراء والسكلام اللغو في الموتف «وعرفة كاما موقف» بل تكون مقبلاً على الطاعة مستشمراً أنك واقف بين يدى الله تمالي بل ينبغي أن تقطع جميع الملائق قبل الزوال ولا تقصِّر في وقت الوقوف فإن الوقوف معظم الحج وفي الحديث الصحيح ( الحج عرفة ) فالحروم من قصَّر في الاهمام بذلك م وليحذر الحاج مما يفعله بعضهم وهو أنهم يأخذون في الرحيل من بعد الزوال بقليل فيشدون الرحال ويحملون عليها الأثقال ثم يأتون إلى العلمين أو قريبا منهما فاذا غربت الشمس أسرعوا بالخروج وقد يكون قرص الشمس لم يكمل غيابه فيذهبون بنير حج عند المالكية (أى ونجيج ناقص مند غيرهم ) وقد أوجب مالك الدم على من دفع قبل الغروب ولم يخرج من عرفة إلا بعده .

ولت كثر من الدعاء والتضرع والابتهال لك ولوالديك وللمسلمين « فهنا باأخى تسكب المبرات و تقال المثرات » و تنجع الطلبات و إنه لموقف عظيم ، و مجمع جليل يجتمع فيه خيار عباد الله إلا أن يكون المرء ذا حال فيسكت كاحكى عن سيد المارفين الفضيل بن عياض أنه وقف وهو ساكت فلما تفرالناس قبض بيده على لحيته وقال: واسوأ ناه ان وان غفرت. ولما تمسك بقوله صلى الله عليه وسلم في الحديث القدسي عن رب العزة تبارك و تعالى من شغنه ذكرى عن مسألتي أعطيته أفضل ماأعطى السائلين قلت وسكوته لاينافي أنه مشتفل بالذكر الخني قال الله تعالى « واذكر ربك في نفسك تضرعا وخيفة ودون الجهر من القول بالفدو والآصال ولا تكن من الفافلين »، وليبدأ دعاءه بالحد لله والصلاة و السلام على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ثم يدعو بألفاظ القرآن وماجرى مجراها من ألفاظ النبوة مثل قوله تعالى ( ربنا أنفائلنا أنفسناو إن لم تنفر لنا و ترحمنا للمكون من الخاسرين) ( ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار) ( ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار) عذاب النار) عذاب النار عن المرح لى صدرى ويسرلى أمرى ) ( ربنا اصرف عنا عذاب جهنم إن عذاب النار عنه أبن غراما ) ، ( ربنا لا ترغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحة إلك أنت الوهاب ) .

. . .

ومن الأدمية المختارة (اللهم) إلى ظلمت نفسى ظلماً كثيراً كبيراً ولا يفنر الذنوب إلاأنت ظففر لى مففرة من عندك وارحمنى إنك أنت الففور الرحيم (اللهم) اغفر لى مففرة تصلح بها شأنى في الدارين وارحمنى رحمة أسمد بها في الدارين وتب على توبة نصوحا لا أنكثها أبداً وألزمنى سبيل الاستقامة لا أزبغ عنها أبداً (اللهم) انقانى من ذل المصية إلى عز الطاعة وأغدنى بحلالك عن حرامك وبطاعتك عن معصينك وبفضاك عن سواك ونور قلبي وقبرى وأعذنى من الشركاء واجملى الخير كله أستودعك دينى وأمانتي وقلبي وبدنى وخواتيم عملي وجميع ماأنعمت به على وعلى جميع إخواني للسلمين .

روى البيهق عن ابن عباس رضى الله عنهما مرفوعا إلى النبي صلى الله

# (٢٦) ماجاً فى الافاضة من عرفة الى المزدلفة عند قال الله تمالى (فإذَا أفضتم من عَرفات ِ فاذْ كُرُوا اللهَ عِنْدَ المشعَرِ الحرام ِواذْ كُرُوه كما هَدا كم

عليه وسلم مامن مسلم يقف عشية عرفة بالموقف فيستقبل القبلة بوجهه ثم يقرأ قل هو الله أحد ألف مرة إلا أعطى ماسأل .

وأكثر من قول الحمد فله على نعمة الإسلام وكنى بها من نعمة : وان وفقت لقراءة الحزب الأعظم للشيخ ملا على قارى فهو أحسن وأحسن لأنه جم كثيراً من الأذكار القرآنية والنبوية مقسما لها على أيام الأسبوع فاقرأها من أولها لآخرها فى هذا اليوم الذى هو من خير الأيام وللواسم الدبنية وفقنا الله وإياك لما يحبه ويرضاه مع القبول النام من الله عز وجل.

قال تمالی (فإذا أفضم) أیها الحجاج ( من عرفات) بالتنوین لأنها و إن كانت علماعلی مؤنث إلا أنها فی الأصل جمع كسلمات سمی به بقعة معينة فروعی فيه الأصل فصرف ،وعرفة موضع الوقوف فی الحج أی فإذاد فعتم منها بعد الوقوف فيه الأصل فصرف ،وعرفة موضع الذكر والدعاء (عند المشعر الحرام) هو جبل بالمزد لفة يسمی قزح بوزن عروصح أنه صلی الله علیه وسلم وقف عنده یذكر فله تعالی و بدعو حتی أسفر جداً ، و مجمع علی مشاعر . قال ابن كثیر والمشاعر هی المعالم الظاهرة سمیت المزد لفة المشعر الحرام لأنها داخل الحرم ، روی الإمام أحمد بسنده إلی جبیر ابن مطعم رضی الله عنه عن النبی صلی الله علیه وسلم كل عرفات موقف وارفه و ابن مطعم رضی الله عنه عن النبی صلی الله علیه وسلم كل عرفات موقف وارفه و ابن عثم نة ، و كل مزد لفة موقف وارفه و اعن بطن محسّر ، و كل فإاج منی منحر و كل أیام النشریق ذبح ( واذ كروه كا هذا كم ) لمالم دینه و مناسك حجه أی

وإن كنتم من قبلهِ لَمِنْ الضَّالِين ثم أفيضُوا من حيث أفاضَ الناسُ واستغفِروا الله إن الله غفور رحيم ) آية ١٩٨، ١٩٨ البقرة . وعن أسامة بن زيدر رضى الله عنهما أن رَسول اللهِ صلى الله عليه وسلم حين أفاض من عرفات ِ

اذكروا الله تعالى لهدايته إيا كم ولأنكم كنتم قبل ذلك من المضالين كما قال تعالى (وإن كنتم من قبله) أى قبل هداه (لمن المضالين . ثم أفيضوا) ياقريش (من حيث أواض الناس) من عرفة بأن تقفوا معهم وكانوا يقفون بالمزدلفة ترفعا عن الوقوف معهم (واستغفروا الله) من ذنوبكم (إن الله غفور رحيم) بالمؤمنين .

وسبب هذه الآية مارواه الحاكم في مستدركه بسنده إلى المسور بن مخرمة رضى الله عنه قال خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يعرفة فحمد الله وأثنى عليه عمل أم قال أما بعد فإن أهل الشرك والأوثان كانوا يدفعون من ههنا عند غروب الشمس حتى تسكون الشمس على رءوس الجبال مثل حمائم الرجال على رؤسها فهدينا مخالف لهديهم وكانوا يدفعون من المشعر الحرام عند طلوع الشمس على رؤس الجبال مثل حمائم الرجال على رؤسها فهدينا مخالف لهديهم هذا لفظ حديث المسور رواه الحاكم في مستدركه وقال هذا حديث صحيح على شرط المشيخين ولم يخرجه (قلت) ولم يتمقبه الدهبي في تاخيصه ونقله عنه الحافظ ابن كثير الا أن في كثير من نسخ تفسيره وقع سقط فليمتمد على ماهنا ، وقال الحافظ ابن كثير أبن ذلك وقد صح بما ذكرنا سماع المسور من رسول الله عليه وسلم لا كما بتوهمه بعض أصحابنا أنه ممن له رؤية بلا سماع وفي حديث جابر في الصحيح قال فيه فلم يزل واقفا يعني بعرفة حتى غربت الشمس.

كان يَسيرُ المنَقَ فاذا وجَدَ فجُوةً نصُّ ،متفق عليه .

وعن الفضّل بن عباس رضى الله عنهما وكان رديف النبي صلى الله عليه وسلم أن رسولَ الله صلى الله عليه وسلم قال في عَشيَّة عرفة وغداة جمر للناس حين دَ فَمُوا عليكم السكينة وهُوكاف نا قَتَه حتى دَ خل مُعسِّراً رواه الامام أحمد ومسلم .

قوله (كان يسير المنق) بفتح المين والنون أى السير المنق بين الإبطاء والاسراع (فإذا وجد) عليه الصلاة والسلام (فجوة) بفتح الفاء والواو بينهما جيم ساكنه أى متسما وميدانا السير (نص) أى أسرع بالسير، وفي هذا تشريع للامة وتعليم لها أدباً من آداب السير في الحج وقد جم بين أدب الوقار والسكينة عند عدمها لأجل إدراك المسلاة بالمزدلفة.

( غداة جم ) هي مزدلفة سميت بذلك لاجتماع الناس إليها أو لجم الصلاتين فيها وفي الأمير على مجوعه تذكرت بذلك قول الشريف الرضي .

عارضابی رکب الحجاز أسائلً متی عهده بأکناف جمع وسلاه حدیث من سکن الجز ع ولا تکتباه إلا بدمع فانی أن أری الدیار بسینی فمسی أن أری الدیار بسینی

وسميت مزدلفة من الازدلاف وهو التقرب لأنهم إذا أفاصوا من عرفات. تقربوا ومضوا إليها ، وقوله (وهو كاف ناقته ) أى مانع ناقته من السير الحثيث حال الزحام لقوله فيها تقدم فاذا وجد فجوة نصّ . وعن جابر رضى الله عنه أتى مُزْ دلفة فصلى بها المغرب والعشاء بأذآن واحد وإقامتين ولم يُسَبِّح بْبْنهما شيأ ثم اضطجَع حتى طَلعَ الفجر حين تبن له الصُّبح بأذان وإقامه ثم ركب القصواء حتى أتى المشتر الحرام فاستقبل القِبلة فدعا الله وكبَّره وهله ووحده فلم يزل وإقفا حتى أسفر جدًا

( فصلى بها المفرب والمشاء ) أى جمع تأخير للمفرب ويستدل بهدا على مشروعية الجمع بمزدلفة : قال الحافظ فى الفقح وهو إجماع لكن عند الشافعية وطائفة بسبب السفر أى وعند غيرهم بسبب النسك ( ولم يسبح ) أى لم يتنفل ( بينهما ) قال فى نيل الأوطار وقد نقل ابن للغذر الاجماع على ترك القطوع بين الصلاتين بالمزدلفة قال لأنهم اتفقوا على أن السنة الجمع بين المفرب والمشاء بالمزدافة ومن تنفل بينهما لم يصبح أنه جمع اه ( فاستقبل القبلة ) أى بالدعاء والتحكيير والتهليل والتوحيد والوقوف به إلى الاسفار كا قال ( فدعا الله اللغ فيستفاد من هذه الاخبار أن الحاج أول مايصل إلى المزدلفة فى سكينة ووقار فيستفاد من هذه الاخبار أن الحاج أول مايصل إلى المزدلفة فى سكينة ووقار بينما والأفضل أن يعمم بين الصلاتين بأذان و إقامة لكل صلاة ولا يتنفل بينهما والأفضل أن ينام بعد ذلك ليقوى على بقية المناسك فإذا استيقظ . وقد تبين الفجر . صلاها جماعة بأذان و إقامة ثم يستقبل القبلة عند المشعر الحرام و إن شاء فنى رحله بعد الصلاة داعيا لله ذا كراً له إلى الإسفار البين ، ثم يتوجه إلى منى وعليه السكينة والوقار وشعاره التلبية والاذكار .

قال ابن رشد فى بدايته أجموا على أن من بات بالمزدلفة ليلة النحر وجمع فيها بين المغرب والعشاء مع الإمام ووقف بمد صلاة الصبح إلى الإسقار بمد

# قدفع قبل أنْ تطلع الشمس حتى أتى بطن عسر فحراك قليلاً ،

الوقوف بعرفة . أن حجه تام . وذلك أنها الصفة التي فعلما رسول الله صلى الله عليه وسلم .

واختلفوا فى المبيت بمزدلفة والوقوف بها بمد صلاة الصبح فرأى فقهاء الأمصار أن ذلك ليس من فروض الحج وأن من فاته الوقوف بالمزدلفة والمبيت بها فعليه دم اه .

واعلم أن أصل النزول بالمزدلفة واجب من واجبات الحج يجبر بدم، ووقته عند للالكية بعد دخولوقت العشاء بمفيب الشفق ويكفي النزول بمقدار حط الرحال عنده ، والوقت عند الشافعية يدخل بالنصف الثانى من الليل ، وعند الحنفية الوقوف الواجب هو بالاسفار بعد صلاة الصبح ، وعند الحنابلة مبيت كل الليل أو أكثره واجب قال في المقنع فإن دفع قبل نصف الليل فعليه دم وإن دفع بعده فلا شيء عليه .

(تنبيه) بما يمرض للحاج التأخر في الدفع من عرفة فلا يصل المزدلفة إلا بعد الفجر أو بعد طلوع الشمس ويكثر هذا في عصر السيارات التي أصحت تستخدم في الحج ومناسكه فإن وصل الحاج وزدلفة بعد طلوع الفجر وقف للاسفار ثم ذهب لمني وإن وصل بعد طلوع الشمس مر الملزدلفة إلى وني ولا دم عليه في كل إذا كان التأخير لعذر بغير اختياره وهذا خلاصة مايؤخذ من حاشية الحطاب على مختصر الشبخ خليل في فقه للالسكية فليعتمد.

# (٢٦) الدفع من مزدلفة إلى منى

عن مُمرَ رمنى الله عنه قال كأن أهلُ الجاهلية لايفيضُونَ من جمع حتى تطلع الشمسُ و يقولون أشرِق نبيرُ فخالفهم النبيُ صلى الله عليه وسلم فأ فاض قَبْل طلوع الشمسِ ، رواه الامام البخارى وأصحاب السنن .

وعن جابر رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم أوْضَعَ فى وادِى تُحَسِّرٍ وأمرهم أنْ يَرْمُوا بمثل حَصى الخذف ، رواه الحنسة . وعنه قال رمى النبى صلى الله عليه وسلم الجمْرة

(أشرق) بفتح همزة القطع أمر من الاشراق (ثبير) بفتح المثلثة وكسر اللباء الموحدة جبل على يمين الذاهب لمى ومكة وهو متصل مجبل زرود الذى يصل إلى المحصب ومرادهم بذلك لتطلع عليك الشمس ياثبير فعبد ذلك بفيضون من المزدلفة وفي رواية الإمام أحد وابن ماجه أشرق ثبير كيا نفير أى ندفع ﴿ أوضع ﴾ أى أسرع السير (في وادى محسّر) بضم لليم وشد السين المكسورة السم فاعل من التحسير قال الأزرق وهو أى طوله خمسهاية وخمسة وأربعون ذراعاً سمى بذلك قيل لأنه يحسر سالكيه ويتمبهم ويسميه أهل مكة وادى الاسراع الراكب بدابته والماشي في مشيه وهو متفق عليه عند الأثمة ( بمثل الاسراع الراكب بدابته والماشي في مشيه وهو متفق عليه عند الأثمة ( بمثل حصى الخذف ) مجاء معجمة مفتوحة وذال معجمة ساكنة هو الرمى بالأصابع ومقداره تقريبا كعبة الغول .

( رمى الجرة ) أى جمرة المقبة بسبع حصيات إذَّ هي التي ترى يوم النحر

يَوْمَ النحرِ صَٰعيَ وأما بَعْدُ فاذَا زالتِ الشَّسُّ ، رواه أصحاب الكتب الستة .

قال فى شرح الموطأ الجوة اسم لجتمع الحصى سميت بذلك لاجتماع الناس بهسة يقال تجمر بنو فلان إذا اجتمعوا وقيل لأن آدم أو إبراهيم لما عرض له إبليس فحصبه جمر بين يديه أى أسرع . ذكره فى الفتح .

والأولى من الجرات هى التى إلى مسجد الخيف أقرب، ومن بابه السكبير إليها الف ذراع ومئتا ذراع وأربعة وخمسون ذراعاً وسدس ذراع ، ومنها إلى الجرة الوسطى مائتا ذراع وخمسة وسبعون ذراعاً ، ومن الوسطى إلى جمرة العقبة مائتا ذراع وثمانية اذرع كل ذلك بذراع الحديد .

والجرة هو داخل الدائرة مع موضع الشاخص وسط الدائرة فإن رمى الشاخص وبقيت فيه أو نزلت في الدائر صع الرمى أما إذا رمى الشاخص بقوة حقى خرجت الحصاة عن الدائر لم يصبع الرمى وعند الشافعية يجزىء إذا قصد الرمى فينبنى للرامى أن يرمى الحصاة قائلا حين الرمى الله أكبر داخل الدائر قوله (ضُعى) أى رمى الجرة أول ما يصل من مزدانة بعد طاوع الشمس في الضعى متطهراً على سكينة ووقار وهذا هو الموافق السنة المطهرة ولاخلاف فيه وإنما الحلاف في الرمى المقبة قبل ذلك فالمشهور عن الشافعية أنه يجوز تقديم الرمى من نصف الليل الأخير من ليلة النحر ، وعند السادة الحنفية والحنابلة والجمهور أنها ترمى بعد طلوع الفجر والأفضل بعد طلوع الشمس وهو مذهب المالكية أيضاً أنها ترمى بعد طلوع الفجر والأفضل بعد طلوع الشمس وهو مذهب المالكية أيضاً فإن وقت الرمي لجمرة العقبة يدخل بطاوع فجريوم النحر والأكمل بعد طلوع الشمس ، أما بقية أيام الرمي للجمار الثلاثة فإنما يدخل وقتها بزوال الشمس فلذا وقت الرفي الحديث (وأما بعد) أي بعد يوم النحر (فإذا زالت الشمس ) يدخل وقت

وعن عبد الله بن مسمود رضى الله عنه أنه انتهَى إلى الجمرة الكبرى فَجَعل البيت عن يسارِه ومنى عن عينه ورمى بسبعر وقال مكذا رَمى الذي أنزلت عليه سُورةُ البقرة متفق عليه.

وفى رواية لأحمد أنه انتهى إلى جمرة العقبة فرماها مِن بَطن ِ الوادى بِسبْم حَصيات وهو راكب يكثر مع كل حصاة

الرمى ويستمر ذلك عند المال كمية ومن وافقهم إلى غروب الشمس من يوم كل من أيام الرمى، وعند الشافعية ومن وافقهم كل أيام التشريق ولياليه وقت الرمى من بعد الزوال لايام التشريق وهى فسحة تتناسب مع سماحة الدين خصوصا للنساء فى هذه الأزمنة المتكاثرة بالوفود والحجاج فينبغى تقليد مذهب الإمام الشافعى فى هذه المسألة ودين الله يسر.

• •

(انتهى إلى الجمرة الكبرى) هي جمرة (١) المقبة التي تلى مكة ، وحسكم الرمى لجرة المقية بوم النحر وللجمار الثلاثة بعده أنه واجب عند الجهور بجبر بدم إذا تركه بالرة أو ترك شيئاً منه . وفي حديث ابن مسمود بيان كيفية الرمى لهذه الجرة وأنه يطلب في الرمى الوقوف إذا أمسكن حيث وقف رسول الله صلى الله عليه وسلم كما قال ابن مسمود (هكذا رمى الذي أنزلت عليه سورة البقرة) وخصت سورة البقرة بالذكر لأن معظم أحكام الحج ذكر فيها ( يكبر مع كل حصاة ) فيه استحباب التسكبيرمع كل حصاة وأنه لا بد من الرمى واحدة بعد واحدة فلو رميتها جميعاً لم تجتزىء إلا بواحدة وأسأت كما أنه يستحب

<sup>(</sup>١) تمتاز عن الجمرتين الأخيرتين باختصاصها بيوم النحر وآن لايوقف عندها دترى ضحى ومن أسفلها استحباباً اه .

وقال اللهم اجْمَله حجاً مبر ورآ وذنبا منفورا ثم قال هُهنا كان يَقوم الذي انزِلت عليه سُورَة الْبقرة صلى الله عليه وسلم .

لك أن تقول مع القكبير اللهم أجمله حجاً مبروراً وذنباً منفوراً فإن هـذا الموطن من مواطن الإجابة لكن لاتقف بعد الرمى للدعاء لضيق المكان ولكثرة الزحام.

واعلم أنه يجب عليك في ثانى يوم النحر أن ترى الجار الثلاث ويدخل وقتها بزوال الشمس بالاتفاق إلى غروب الشمس عند المالكية ، وعند الشافعية الليل كله وقت للرى فيجب أن تذهب إلى الجرة الأولى التي هي بالقرب من مسجد الخيف والبدء بها واجب فترميها بسبع حصبات متفرقات تكبر مع كل حصاة ثم تنقدم بعد الرى أمام الجرة مستقبل القبلة فتدعو الله عز وجل أستحباباً ثم تأتى الجرة الوسطى وترميها بسبع حصيات كذلك ثم تنقدم أيضاً أمامها داعياً الله عز وجل قدباً ثم تفصد جمرة العقبة فترميها بسبع حصيات كذلك ولا تقف عندها للدعاء لما ذكر بل تنصرف من ورائها .

(تنبيه) جمرة المقبة ليست من منى على الصحيح وهو الذى نقله الإمام المنووى في الجموع وفي الإيضاج واعتمده ،وقال الأزرقي حدَّ منى ما بين جمرة المقبة ووادى محسر من منى، قال الملامة ابن حجر وبه يعلم أن المذهب الذى لامحيد عن اعتماده أن الجرة ليست من منى وكلام الازرق الذى هو العمدة في هذا الشأن باتفاقهم صريح فيه حيث قال ذرع منى ما بين جمرة المقبة ومحسر سبمة الآف ذراع ومائتا ذراع وقد قال الامام الشافعي رحمه الله تعالى حد منى ما بين قرنى وادى محسر إلى المقبة التي عندها أى

# (۲۷) ماجا في الهدى والفديه والهديه والهديه والهديم، قال الله تمالى ( قَالِنْ أُحْصِرْتُمْ فَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهُدْيِ،

بلصقها الجرة الدنيا إلى مكة وهي جرة العقبة وليس محسر ولا العقبة من منى والشافعي من أهل مكة . وأهل مكة أدرى بشعابها .

إذا علمت ذلك فاعلم أنه لا يجوز لك المبيت ليالى منى إلا بمنى فلا تبتعند المعقبة فإنها ليست من منى وقد صح أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان يقول لا يبيتن أحد من الحجاج من وراء العقبة حتى يكون بمنى وأنه كان يبعث رجالا يدخلون الناس من وراء العقبة إلى منى وهذه العقبة هى التى بايم النبى صلى الله عليه وسلم الأنصار عندها قبل الهجرة فلتدلم.

أعلم أن دماء الحج ثلاثة ، المدى ، والفدية ، وجزاء الصيد ، وهذه إحدى مثلثات الحج التي ذكر ناها في باب (ماجاه في الفسل للاحرام) واعلم أن هذه الجوابر من المدى والفدية والجزاء للمنوعات بالنسك لابد منها سواء فعلت عمداً أو سهواً ولا يسقط السهو ولا المذر ما وجب بسبب فعل شيء من ممنوعات الحج وإن أسقط العذر الانم لأن الجابر لا يسقط الانم وإنما هو زاجر، قال الشيخ خليل في مناسكه وربما ارتكب بعض الموام أشياء من الحرمات وقال أنا أفدى متوهما أنه بالفدية يتخلص أمن الانم وذلك خطأ صريح وجهل قبيح وهو كمن قال أشرب الخر والحد يطهرني .

أما الهدى فهو ما وجب لتمتع أو قران أو نقص فى حج أو عمرة كتمدى لليقات ونحوه ، يذبح واحدة من الندم تجزىء أضحية سالمة من العيوب فإن عجز انتقل إلى صيام ثلاثة أيام فى الحج من حين إحرامه به وسبمة أيام إذا رجع من منى بعد النراغ من آعال الحج وهذا إذا تقدم النقس على الوقوف

وموجب الهدى ، وأما إذا تأخر النقص كتركالتزول بالزدلفة فإنه بصومالمشرة متى شاء ، وعند الشافعية لابدف التفريق بين الثلاثة والسبمة .

وأما الفدية فهى ما وجب بسبب ترفه أو إزالة أذى كقص ظفر ونحوه فإن فعل ذلك وجب عليه على التخبير صيام ثلاثة أيام أو إطعام ستة مساكين لحكل مسكين مدّان بمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والصاع أربعة أمداد فهى ثلاث آصع يفرقها على ستة مساكين لحكل مسكين مدان لاغير ولا بجزى أن يعطيها لمسكين واحد أو ينقصه عن مدين وقوله تعالى (فإن أحصرتم) مرتبط بقوله تعالى (واتموا الحج والمعرة الله) بيانا لرفع الحرج الفهوم من الأمر بالإتمام أى فإن أحصرتم ومنعتم من البيت الحرام أى منعكم العدو عن الوصول إليه أى فإن أحصرتم ومنعتم من البيت الحرام أى منعكم العدو عن الوصول إليه ( فلا استيسر من الهدى ) عليكم وهو شاة ضأنا أو معزاً مجزءة فى الأضعية ( ولا تحلقوا روسكم حتى يبلغ الهدى محله ) وهو محل الاحصار فيذبح فيه عند الإمام مالك والشافى وعند الإمام أيى حنيفة لابد أن يكون ذبحه فى الحرم فيذبح بنية التحال ويفرق على مساكينه ثم محلق وبه محصل التحال .

قال الملامة عماد الدين إسماعيل بن كثير في قوله تمالى ( فإن أحصر تم ) الآية ذكروا أن هذه الآية نزلت سنة ست عام الحدببية حين حال الشركون بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين الوصول إلى البيت وأنزل الله في ذلك سورة الفتح بكمالها وأنزل لهم رخصة أن يذبحوا ما ممهم من الهدى وكان سبمين بدنة وأن محلقوا رموسهم وأن يتحللوا من إحرامهم فمند ذلك أمره عليه الصلاة والسلام بأن محلقوا رموسهم وأن يتحللوا فلم يفعلوا انتظاراً للنسخ حتى خرج رسول الله فحلق رأسه فقمل الناس وكان منهم من قصر رأسة ولم محلقه فلذلك قال صلى الله عليه وسلم رحم الله الحلتين قالوا والمقصرين يارسول الله فقال في قال صلى الله عليه وسلم رحم الله الحلتين قالوا والمقصرين يارسول الله فقال في

الثالثة والمقصرين وقد كانوا اشتركوا فى هديهم ذلك كل سبمة فى بدنة وكانوا الفا وأربعائة وكانوا على طرف الفا وأربعائة وكانوا على طرف الحرم والله أعلم.

ولهذا اختلف العلماء هل يختص الحصر بالمدوِّ فلا يتحلل إلا من حصره عدو لا مرض ولا غيره على قواين فمن ابن عباس أنه قال لا حصر إلا حصر الممدوُّ فأما من أصابه مرض أو وجع أو ضلال فليس عليه شيء إنما قال الله تعالى ( فإذا أمنتم ) فليس إلا من حصر العدو ، والقول الثاني أن الحصر أعم من أن يكون بمدو أو مرض أو ضلال وهو التوهان عن الطربق أو نحو ذلك، قال الإمام أحمد بسنده إلى الحجاج بن عمرو الأنصارى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من كسر أو وجم أو عرج فقد حل وعليه حجة أخرى قال فذكرت ذلك لابن عباس وأبي هريرة فقالا صدق ، وأخرجه أصحاب السنن الأربعة وثبت في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل على ضباعة بنت الزبير بن عبد الطلب فقالت يارسول لله إلى أريد الحبج وأنا شاكية فقال حجى واشترطى « أن محلى حيث حبستنى »فذهب من ذهب من العلماء إلى سحة الاشتراط في الحج لمذا الحديث وقد على الإمام الشافى القول بصحة هذا المذهب على صحة هذا الحديث : قال البيهتي وغيره من الحفاظ وقد صح ولله الحد وقوله تمالى ( فما أستيسر من المدى ) قال الإمام مالك عن جعفر بن محمد عن أبيه عن على بن أبى طالب أنه كان يقول (فما استيسر من الهدى ) شاة وقال ابن عباس الهدى من الأزواج الثمانية من الابل والبقر والممز والضأن وعن ابن عباس ما استيسر من الهدى شاة وكذا قال كثير من التابدين وهو مذهب الأئمة الأربعة ومذهب الجمهور والدليل عليه وأنه يجزىء وَلاَ تَحلقوا رُءُوسَكُم حَتَّى يَبْلُغَ الهَدْى تَعلِه. فَنْ كَانَ مَنْكُم مَريضاً أو به أذًى من رأسِه فَفِدْيَة من صيام ِ أوْ صدقةٍ أو نُسُكُ

ذبح شاة فى الإحصار أن الله أوجب ذبح ما استيسر من الهدى أى مهما بتيسر عما الله المبر عما الله المبر عما يسمى هدياً والهدى من بهيمة الأنمام وهى الابل والبقر والذنم كما قال الحبر ترجمان القرآن وابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد ثبت عن عائشة رضى الله عنها أم المؤمنين قالت اهدى النبى صلى الله عليه وسلم غنما مرة ،

وقوله تعالى (ولا محاقوا رهوسكم حتى ببلغ الهدى محله) معطوف على قوله تعالى والمحوا الحج والعمرة فه وليس معطوفا على قوله تعالى فإن احصر ثم كازعه ابن جرير رحه الله لأن النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه يوم الحديبية لما حصرهم كفار قريش عن الدخول إلى الحرم حلقوا وذبحوا هديهم خارج الحرم فأما فى حال الأمن والوصول إلى الحرم فلا يجوز الحلق حتى يبلغ الهدى محله ويفرغ الناسك من أفعال الحج والعمرة إن كان قارنا أو من فعل احدها إن كان مفرداً أو متمتماً كا ثبت فى الصحيحين عن حفصة رضى الله عنها انها قالت يا رسول الله ما شأن الناس حلوا من العمرة ولم تحل أنت من عمرتك فقال « إنى لبدت رأسى وقلدت هديى فلا أحل حتى انحر » .

وقوله تعالى (فمن كان منكم مريضا أو به أذى من رأسه) كقبل ونحوه أى فحلق وهو محرم (ففدية) عليه وبين أنواع الفدية الثلاثة بقوله (من صيام) لئلاثة أيام (أو صدقة) بثلاث أصع من غالب قوت البلد على ستة مساكين لمكل مسكين مدان أى نصف صاع (أو نسك) أى ذبح شاة فأعلى ، وأو للتخيير ، ثبت في الصحيح عن عبد الله بن معقل قال قعدت إلى كعب بن عجرة في هذا المسجد يعني مسجد المكوفة فسألته عن فدية من صيام فقال حمات إلى

النبى صلى الله عليه وسلم والقمل يتناثر على وجهى فقال ما كنت أرى أن الجهد بلغ بك هذا أما تجد شاة قلت لاقال صم ثلاثة أيام أو أطمم ستة مسا كين لكل مسكين نصف صاع من طمام واحلق رأسك فنزات في خاصة وهى لم عامة وروى الإمام أحد بسنده إلى كمب قال كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بالحديبية ونحن محرمون وقد حصره المشركون وكانت لى وفرة فجعلت الموام تتساقط على وجهى فمر على النبى صلى الله عليه وسلم فقال أيؤذيك هوام رأسك فأمر أن أحلق قال و نزات هذه الآية فمن كان منكمريضاً أو به أذى من رأسه فقدية من صيام أو صدقة أو نسك وذكر ابن أبى حاتم بسنده إلى كعب أنه كان مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فآذاه القمل في رأسه فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يحلق رأسه وقال صم ثلاثة أيام أو اطمم ستة مساكين مدين لكل إنسان أو انسك شاة أى ذلك فست أجرأ عنك .

والتخيير هو مذهب الأئمة الأربمة وعامة العلماء أنه يخير في هذا المقام إن شاء صام وإن شاء تصدق بثلاثة آصع لـكل مسكين نصف صاع وهو مدان وإن شاء ذبح شاة وتصدق بها على الفقراء أى ذلك فعل أجزأه قال تعالى ( فإذا أمنتم ) العدو و تمسكنتم من أداء المناسك بأن ذهب أو لم بكن (فمن تمتع بالعمرة) أي بسبب فراغه منها بمحظورات الإحرام ( إلى الحج ) قال العلامة ابن كثير وهو يشمل من أحرم بهما أو احرم بالعمرة أولا فلما فرغ منها احرم بالحج وهذا هو التمتع الخاص وهو المعروف في كلام الفقهاء والتمتع العام يشمل القسمين كما دلت عليه الأحاديث الصحاح فإن من الرواة من يقول تمتع رسول الله صلى الله عليه وسلم وآخر يقول قرن ولا خلاف أنه ساق هدياً ( فما استيسر ) أى تيسر ( من المدى ) عليه أن يذبحه واقله شاة يذبحها بعد الاحلال به يوم المنحر وهو

هَنْ لَمْ يَجِدُ فَصِيَامَ ثَلاثَةِ أَيَامٍ فِي الحَجِّ وسَبِعَةِ إِذَا رَجَمَّتُمَ ثلك عشرة كاملة وذَلك لِمن لم يَكنُ أهلُه حَاضرِي المُسْجِدِ الحرام..

الأفضل، وفيه دليل على مشروعية التمتع وقد جاء في الصحيحين عن عران بن حصين قال نزلت آية المتعة في كتاب الله وفعلناها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم لم ينزل قرآن يحرمها ولم ينه علها حتى مات قال رجل برأيه ماشاء.

قال البخارى يقال إنه عمر ، وهذا الذى قاله قد جاء مصرحا به أن عمر كان ينهى الفاس عن الممتع ويقول إن نأخذ بكتاب الله فإن الله يأمر بالمام يمنى قوله وأعوا الحج والممرة لله وفى نفس الأمر لم يكن عمر رضى الله عنه ينهى عنها محرماً لها إنما كان ينهى عنها المسكثر قصد الناس للبيت حاجين ومعتمرين كما قد صرح به رضى الله عنه ( فن لم يجد ) هدياً لفقده أو لفقده ثمنه (فصيام ثلاثه أيام ) عليه فى الحج أى فى أيام المناسك وحال الإحرام به والأولى أن يصوم الثلاثة قبل يوم عرفه ( وسبمة إذا رجمتم ) إلى وطنكم مكة أو غيرها أو إذا فرغتم من أعمال الحج وهذا إذا كان موجب المدى قبل الوقوف وإلا صام المشرة متى شاء ويستحب النتابع فى الثلاثة وفى السبمة ( تلك عشرة كاملة ) من الهدى وهو تأكيد لما قبله تقول العربرأيت بعينى وسمعت بأذنى وكتبت ميدى وقال الله تمالى ( ولا خله بيمينك ) بيدى وقال الله تمالى ( ولا حائر يطير بجناحيه ) وقال تمالى ( ولا تخطه بيمينك ) وقال تمالى ( وواعدنا موسى ثلاثين ليلة وأتمناها بعشر فتم ميقات ربه أربعين ليلة ).

ثم شرط الله عز وجل لمشروعية الهدى بما ذكر بقوله تعالى (ذلك)

# وا تقوَّا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ الله شَديدالعِقابِ ) – آية ١٩٦ البقرة .

الحسكم من وجوب الهدى أو الصيام على من تمنع ( لمن لم يكن أهله حاضرى المسجد الحرام ) أى حاضرى الحرم فإن كان من حاضريه فلا دم عليه ولا صيام خال الجلال السيوطى وألحق بالنمتع فيا ذكر بالسنة القارن وهو من أحرم بالمسرة والحج معا أو يدخل الحج عليها قبل الطواف .

واعلم أنه يشترط سوى ما ذكره فى وجوب الدم تحقيقاً لمعنى التمتم أن بكون تحلله من العمرة فى أشهر الحج وأن يحج من عامه وأن لا يرجع إلى بلده أو مثلما وقال الشافعى أن لا يرجع إلى الميقات أو إلى مرحلتين (واتقو الله) فيما أمركم به ونهاكم عنه وخصوصا فى الحج (واعلموا أن الله شديد المقاب) لمن خانف أمره.

وأعلم أنذبع هدى التمتع قبل يوم الهجر لا يجوز عند الإمام مالك قال ابن رشد فى بدايته وجوزه أبو حنيفة فى القطوع وقال الشافمى يجوز فى كليهما قبل النجر ولا خلاف عند الجهور أن ما عدل من المدى بالصيام أنه يجوز حيث شاء لأنه لامنفعة فى ذلك لأهل الحرم ولا لأهل مكة انتهى (قلت) أما ما نُسِبَ إلى الإمام مالك من عدم الاجزاء فهو إحدى الروايتين فى المذهب قال الأبى فى شرح مسلم على أحاديث الاشتراك فى المدى على قول الراوى فأمر إذا حالناأن نهدى مانصة قال عياض فى الحديث حجة لمن يجوز نحر المدى المتمتع بعد التحلل من العمرة وقبل الاحرام بالحج وهو إحدى الروايتين عندنا والأخرى أنه لا يجوز إلا بعد الاحرام بالحج لأنه بذلك يصير متمتماً والقول الأول جار على تقديم الركاة على الحول

والأول ظاهر الأحاديث لقوله إذا أحللنا أن نهدى قال المازرى مذهبنا أن هدى التمتم إنما يجب بالاحرام بالحج وفى وقت جواز نحره ثلائة أوجه فالصحيح والذى عليه الجهور أنه يجوز نحره بمد الفراغ من الممرة وقبل الاحرام بالحج والثانى أنه لا يجوز حتى بحرم بالحج والثالث يجوز بعد الاحرام بالعمرة اه.

والذى حققه المتأخرون من المالكية واعتمدوه عدم الجواز ومحتمل أن يكون مراد الإمام المازرى من الجمهور جمهور الجنهدين لاجمهور فقهاء المالكية أما ما نسبه إلى الحنفية من الجواز في التطوع فقال في البداية وشرحها وفى الأصل يجوز ذبح دم التطوع قبل يوم اللحر . وذبحه يوم النحر أفضل وهذا هو الصنحيح لأن القربة في القطوعات باعتبار أنها هدايا وذلك يتحقق بتبلينها إلى الحرم فإذا وجد ذلك جاز ذبحها في غير يوم النحر وفي أيام النحر أفضل لأن معنى القربة فىأراقة الدم فيها أظهر، أما دم للتمة والقران فلقوله تعالى (وكلوا منهاوأطمموا البائسالفقير ثم ليقضوا تفئهم)وقضاء التفث يختص بيوم النحرولأنه دم نسك فيختص بيوم النحر كالأضحية وأماما عزاه إلى الشافعية من الجواز مطلقا قبل يوم النحر فقال الامام النووى في الجموع بمدأن ذكر أن مذهب الشافعية وجوب دم التمتع بالاحرام بالحج مالفظه وأما جواز ذبح هدى التمتم فذكر أنه يجوز عندنا بمد الاحرام بالحج بلاخلاف وفيا قبله خلاف واستدل أصحابنا بقوله تعالى ( فمن تمتع بالممرة إلى الحج فما استيسر من الهدى ) ومعناه فعليه ما استيسر وبمجرد الاحرام يسمى متمتماً فوجب الدم حينئذ ولأن ما جمل غابة تعلق الحكم بأوله كقوله تعالى ( ثم أتموا الصيام وقال تمالى: (يا أيها الذين آمنُوا لانجِلُوا شمائر َ الله ولا الشهرَ الحرامَ ولا الحدْى ولا القلائدَ ولا آميِّنَ البيتَ الحرامَ يَبْتَغُونَ فَضلاً منْ ربِّهم ورضواناً ) آية ٢ من المائدة

إلى الليل) ولأن شروط التمتع وجدت فوجب الدم والله أعلم، قال الملماء قوله تمالى ( فمن تمتع بالعمرة ) أى بسبب الدمرة لأنه إنما يتمتع بمحظورات الإحرام بين الحج والدمرة بسبب الدمرة قالوا والتمتع هنا التلذذ والانتفاع واحتج به مالك وأبو حنيفة فى أن دم التمتع لا يجوز قبل بوم النحر بالقياس على الاضحية واحتج اصحابنا عليهما بالآية السكريمة ولا نهما وافقا على جواز صوم التمتع قبل يوم النحر أعنى صوم الثلاثة فالمدى أولى ولانه دم جبران فجاز بعد وجوبه وقبل يوم النحر كدم فدية الطيب واللباس وغيرها ويخالف الاضحية لأنه منصوص على وقتها والله أعلم ،

قال الله عز وجل (با أيها الذين آمنوا لا محلوا شمائر الله ) جمع شعيرة وهي اسم لما اشعر أي جعل شعارا وعلامة للنسك من مواقف الحج ومرامي الجمار والطواف والسمى ، والافعال التي هي علامات للحج بعرف بها من الاحرام والطواف والسعى والحلق والنعر أي لا تحلوها بالصيد في الاحرام ، وقيل معنى احلاله امجاوزة العلامات المنصوبة للفرق بين الحل والحرم إلى مكة بغير احرام (ولا) تحلوا (الشهر الحرام) بان تقاتلوا فيه أعداء كم من المشركين (ولا الهدى) جمع هدية كجدى وجدية ما أهدى إلى العرم من ابل أو بقر أو شاة لا تحلوه بأن تقمرضوا له بالفصب أو المنع من أن يبلغ محله (ولا) تحلوا ممه (القلائد) جمع قلادة وهي ما قلدى من المنع من أن يبلغ محله (ولا) تحلوا معه فلا يتعرض له و يحتمل أن المراد النهى عن التعرض لذوات القلائد في الهدى وهي البدن وخصت بالذكر المان عن التعرض لذوات القلائد في الهدى وهي البدن وخصت بالذكر

وقال الله تمالى ( ذلك وَمَن مُيمَظِّمْ شَمَعْرَ اللهِ فَإِنْهَا مِن تَقُوى اللهِ فِإِنْهَا مِن تَقُوى القلوبِ لَـكُمْ فَيْهَا مِنفَعُ إِلَى أَجِل مُسمى ثم مَحلُّها إِلَى البيتِ العتيقِ) ﴿ آية ٣٢ ، ٣٣ الحج ﴾ .

تشريفاً لها واعتناء بها أو عن التعرض لنفس القلائد مبالغة في النهى عن التعرض لذواتها (ولا) تحلوا (آمين) أى أفواما قاصدين (البيت الحرام) بأن تصدوهم عنه بأى وجه كان (يبتغون فضلا) رزفاً (من ربهم ورضوانا) منه قال في روح للعانى والتعرض لعنوان الربوبية مع الاضافة إلى ضميرهم لتشريفهم والاشعار بحصول مبتفاهم والمراد بهم المسلمون خاصة والآية محدكمة وقال الحسن وغيره المراد بالآمين المشركون خاصة والمراد من الفضل حينئذ الربح في تجارتهم ومن الرضوان مافي زهمهم وذلك أن التعرض المسلمين حرام مطاقا سواء كانوا آمين البيت الحرام أم لا فلا وجه لتخصيصهم بالنهى عن الاحلال وعليه فته كون الآية منسوخة بآيه برآءة .

(ومن يعظم شعائر الله فانها) أى الشعائر وهى مايهدى للحرم أى تعظيمها ناشى، (من تقوى القلوب) منهم أو من تقوى قلوبهم فينبنى أن تختار المدايا حسبة غالية النمن ولا ينبنى المشاحة فيها وأن تسكون سمينة . وجاء أنه صلى الله عليه وسلم أهدى مائة بدنة فيها جمل لأبى جهل فى أنفه برة بوزن ثبة حاقة فى أنف البعير وجاء أن عر أهدى نجيبة طلبت منه بثلبائة دينار فقال يا رسول الله إلى أهديت نجيبا فأعطيت بها ثلاثمائة دينار أفا بيمها واشترى بشمها بدنا . قال : لا . أنحرها رواه أبو هاود (لكم فيها) أى بشمها بدنا . قال : لا . أنحرها والحمل عليها وشرب لبنها الفاضل عن في تلك الشعائر (منافع) كركوبها والحمل عليها وشرب لبنها الفاضل عن ولدها (إلى أجل مسمى) هو وقت نحرها (ثم محلها) بكسر الحاء امم مكان ولدها (إلى أجل مسمى) هو وقت نحرها (الهيت المتيق) والمراد الحرم كله

وَقَالَ تَمَالَى ؛ (وَالْبُدْنَ جَمَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَمَاثُرُ اللهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرُ فَاذَ كُرُوا اسمَ اللهِ عَلَيها صواف فإذا وَجَبَت جُنُوبها فَكُلُوا مِنها عَرْفُون عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَا

لاخصوص الببت الحرام ، وقال تعالى ( والبدن) واحدها بدنة وهي الابل لعظم بدنها ( جملناها لسكم من شعائر الله ) أعلام دينه ( لسكم فبها ) أى البدن أو الشعائر ( خير ) يقعفى الدنيا والآخرة ( فاذكروا اسم الله عليها ) عند تحرها بأن تقولوا باسم الله الله ألله أكبر (صواف ) قائمة على ثلاثة قوائم معقولة اليد البسرى كا هي سنته عليه المصلاة والسلام فال القرطبي قال مالك فان ضمف إنسان أو تخوف أن تنفلت بدنته فلا أرى بأسا أن ينحرها معقولة والاختيار أن تنعر الابل قائمة غير معقولة ولا تعرقب وكان ابن همر يأخذ الحربة بيده في عنفوان أيده « الأيد بسكون الياء والآد بالمد القوة » فينحرها في صدرها و يجرحها على سنامها فلما أسن كان ينحرها باركة لضعفه و يمسك معه الحربة رجل آخر وآخر عنامها ، و تضجع البقر والذم برفق .

(فائدة) لا يجوز المنحر قبل الفجر من يوم النحر باجماع وكذلك الاضحية لا تجوز قبل الفجر فإذا طلع الفجر حل النحر بمنى وليس عليهم انتظار إمامهم مخلاف الأضحية في سائر البلاد . والمنحرمني لكل حاج ومكة لكل معتمر ولو نحر الحاج بمكة والمعتمر بمنى لم يحرج أى لم يأثم واحد منهما إن شاء فله تعالى ا ه قرطبي (فإذا وجبت) سقطت (جنوبها أى البدن إلى الأرض بعد المنحر (فكلوا منها) إن شئم ندبا وفيه أجر وامنثال فقد كان هل الجاهلية لايا كلون من هديهم (واطعموا) منها (القانع) الذي يقنع ويرضي

نن ينالَ الله طومُها ولا دماؤها ولكن يَنالهُ النقوى منكم كذلك سخَّرَها للكُم لِتكبّروا الله على ماهداكم وَ بشّر الحسنين ﴾ « آية ٣٧،٣٦ من الحج»

بما يعطى ولايسأل ولا يتعرض ، وقنع بابه سلم ﴿ والمعتر ﴾ السائل والمتعرض ــ قال مالك أحسن ما سمعت أن القانع الفقير والمعتر الزاتر .

( لن ينال الله ) مفمول مقدم على فاعل ينال وهو قوله ( لحومها ) أى. البدن ( ولا دماؤها ) لن تصمد إليه ولن تقع موقع القبول ( ولكن يناله التقوى منكم) أى يرفع العمل الخالص له منكم مع الايمان فيقبله . كان المشركون يذبحون ويشرحون اللحم وينصبونه حول الكعبة . وبضمخون السكمية بالدم تقربا إلى الله تمالى فأراد المسلمون ذلك فنزلت الآية (كذلك سخرها ) أى البدن على عظم بدنها ( لكم )ليتمكن منكم الانتفاع بها، وفيه امتنان من الله عز وجل علينا معشر العبيد بتذليلها لنا وهي أعظم منا أبدانا وأقوى أعضاء ، ذلك ليعلم العبد أن الأمور ليست على ما يظهر للعبد من التدبير وإنما هي بحسب ما يدبرها ويديرها خالقها العزيز الحكيم فيغلب الصغير الكبير ليملم الخلق أن الفمل كله لمولام الله الواحد القهار فوق عباده فوجب على المبيد شكر مولاهم على ذلك فلذا قال تمالى ( لتـكبروا الله على ما هداكم ) بأن تقولوا الله أكبر على ماهدانا والحمد لله على ما أولانا أى على دينه ومماله ومناسك حجه ( وبشر الحسنين ) أى بكل خير ؟ قال القرطبي ذكر سبحانه ذكر اسمه عليها في الآية قبلها. فقال : عز من قائل

وعن عائشة رضى الله عنها أن النبى صلى الله عليه وسلم قال عما عَملُ الله عليه وسلم قال عما عَملُ الله مِنْ هَرافة دَم وإنها لتأتي يوم القيامة بقر و نها وأظلافها وأشمارها وإن الدم ليقع من الله عز وجل بمكان قبل أن يقع على الأرض فطيبوا بها نفسًا، رواه ابن ماجه والترمذى.

( فاذكروا أسم الله عليها ) وذكر هنا التسكبير وكان ابن عمر رضي الله عنهما يجمع بينهما إذا نحر هديه فيقول باسم والله أكبر وهذا من فقهه رضى الله عبه وفي الصحيح عن أنس قال ضعى رسول الله صلى الله عليه وسلم بكبشين أملحين أقرنين قال ورأيته يذبحهما بيده ورأيته واضمآ قدمه على صفاحهما وسمى وكبر . قوله ( عملا أحب ) بالنصب صفة لعملا ( من هراقة ) أى إراقة وصب ( دم ) بكسر الماء كا في القاموس قال ابن الأثير في النهاية يقال أراق الماء يريقه وهراقه يهريقه بفتح الهاء هراقة وهي كناية عن القربان التي يتقرب بها إلى الله تمالى ولذا قال ( و إنها لتأتى يوم القيامة بقرونها وأشمارها وأظلافها ) جمع ظلف وهو من الشاه والبقر كالظفر من الانسان فتوضع في ميزانه ( و إن الدم المهراق ليقم من الله بمكان ) أي بقبول من الله تعالى (قبل أن يقم على الأرض ) قال العلامة المناوى ومقصود الحديث أن أفضل عبادات يوم العيد إراقة دم القربان وأنه يأتى يوم القيامة كماكان في الدنيا من غير أن يتقص منه شيء ويعظى الرجل بكل عضو منه ثوابا وكل زمن يختص بعبادة ويوم النحر مختص بمبادة فعلما سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام من القربان ولو كان شيء أفضل من الذبح للنمم في فداء الانسان لم يجمل الله الذبيج المذكور في قوله تعالى ( وفديناه بذبح عظيم ) فداء لاسماعيل عليه السلام،وفيه أن الأعمال الصالحة تتفاوت بتفاوت الزمان والمكان ويقع التفاضل بينها ( فطيبوا بها ) أى بالأضعية ( نفسا ) وأخرجوها كاملة سالمة من العيوب

وعن زيد بن أرقم قال قلت بارسول الله ماهـذه الأضاحي قال سُنَّة أبيكم إبراهيم قالوا ماكنا منهاقال بكل شعرة حسنة قالوا فالصُّوف حَسنة، رواه أحمد وابن ماجه والصُّوف عَسنة، رواه أحمد وابن ماجه و

لاعرجاء ولاشلاء ولا عوراء ولا هزبلة ولوكانت غالية الثمن، واستظهر الحافظ المعراق أن هذه الجلة مدرجة من أول عائشة رضى الله عنها .

قال زيد قلت ( بارسول الله ماهذه الاضاحى ) بفتح الممزة جم أضحية قال الأصمعى في الأصحية أربع لغات أصحية بضم الهمزة وبكسرها وجمعها اضاحى بتشديد الياء وتخفيفها الثالث ضحية وجمعها ضحايا والرابع أضحاة كأرطاة وبها سمى بوم الاضحى والمظاهر أن المقصود من السؤال السؤال عن حكمها فلهذا أجاب صلى الله عليه وسلم بقوله ( سنة أبيكم ابراهيم ) عليه السلام وفيه كسابقه الحث والترغيب على فعلها .

وأعلم أن حكم الأضحية السنية الوكدة للقادر عليها . قال ابن رشد في بدايته ذهب مالك والشافهي إلى أنها أى الأضحية من السنن المؤكدة ورخص مالك للحاج في تركها بمني أى لأن سنة الحاج الهدى ولم يفرق الشافهي في ذلك بين الحاج وغيره ، وقال أبو حنيفة الضحية واجبة على المقيمين بالأمصار الموسرين ولا تجب على المسافرين وخالفه صاحباه أبو بوسف ومحمد فقالا إنها ليست بواجبة .

واجمعوا بعد ذلك على جواز اخراجها من جميع بهيمة الانعام الإبر والبقر والغيم إلا أن الامام مالـكما رأى أن الأفضل طيب اللحم في الضحاليا فلذا تقدم الغيم على البقر ثم هي على الابل .

وذهب الامام الشافعي إلى تفضيل الابل ثم البقر ثم الفتم وبه قال اشهب كذلك اتفقوا على اجتناب العرجاء البين عرجها والمريضة البين مرضها والعجفاء الهزبلة التي لامخ في عظامها .

أما السن المشترطة في الضحايا في كي ابن رشد الاجماع من الأثمة على أنه لا يجوز الجذع من المدزيل يخرج الثني فما فوقه واختلفوا في الجذع من الضأن فالجمهور على جوازه ويجوز عند مالك أن يذبح الرجل . الكبش أو البقرة أو البدنة مضعيا عن نفسه وعن أهل بيته الذين تلزمه نفقتهم بالشرع ، وكذلك عنده المدايا واجاز الشافعي وأبو حنيفة وجاعة أن ينحر الرجل البدنة عن سبع وكذلك البقرة مضعياً أو مهدياً إلا أن مالكا أجاز ذلك عن نفسه وأهل بيته لا على جهة الشركة في الثمن بل في الأجر . والثمن هو يدفعه من عنده .

أما وقت ذبحها المشروع فذهب الإمام أبو حنيفة بأنه يدخل وقت الاضحية في حتى أهل الامصار إذا صلى الامام وخطب فمن ذبح قبل ذلك لم يجزه قال وأما أهل القرى والبوادى فوقتها في حقهم إذا طلع الفجر الثانى، وذهب الامام مالك إلى أنه لا يجوز ذبحها إلا بعد صلاة الامام وخطبته وذبحه، وقال الامام أحمد لا بجوز قبل صلاة الامام وبجوز بعدها قبل ذبح الامام وسواء عنده أهل القرى والأمصار، وذهب الشافعية إلى أنه يدخل وقتها إذا طلعت الشمس بوم المنحر ثم مضى قدر صلاة العيد وخطبتين فإذا ذبح بعد هذا الوقت أجزأ مطلعاً صلى الامام ام لا صلى المضحى ام لا كان من أهل الامصار ام لا ذبح الامام اضحيته أم لا . هكذا يؤخذ من مجموع الامام النبووى ثم نقل عن ابن المنذر الاجماع على أن الاضحية لا يجوز ذبحها قبل طلوع الفجر يوم النحر .

وعن عائشة رضى الله عنها أن رسولَ الله صلى الله عليه وسلم أهدى غَنَماً مُقلَّدةً ، رواه الشيخان والنسائي وابن ماجه .

أما أيام نمر الأضعية فهى يوم النحر وأبام التشريق التلاثة هذا مذهب الشانمية ومذهب الأثمة الثلاثة يختص بيوم النحر ويومين بمده ، وفي حديث عائشة رضى الله عنها المذكور هنا أنه صلى الله عليه وسلم ( اهدى غنما مقلدة ) دليل مل أن النم يقع عليها اسم الهدى كا يقع على البدنة ، قال الخطاب وفيه من الفقه أن الننم تقلد وبه قال عطاء والشافي وأحمد واسحق وقال. أيو حنيفة إذا ساق الهدى ثم قلده فلا تقلد الفنم . قال الباجي في المنتقى وأما الفنم فقال ماللت لا تقلد لأمها تضعف عن التقليد ويشق عليها المشى إذا كانت مقلدة وقال ابن حبیب تقلد کالشافنی لحدیث عائشة اهدی رسول الله صلی الله علیه وسلم غنما مقلدة قال الإمام في الموطأ إن ابن عركان إذا أهدى هدياً من المدينة قلده أى ما عدا الفنم بأن يملق في عنقه نعلين وأشمره بذي الحليفة يقلده قبل أن يشمره وذلك في مكان واحد موجه للقبلة يقلده بنماين ويشمره أى بأن يشق سنام الهدى من الشق الأيسر ثم يساق معه حتى يوقف به مع الناس بعرفة ثم يدفع به ممهم إذا دفموا فإذا قدم منى غداة النحر نحره قبل أن يحلق وكان هو ينحر هديه بيده يصنُّمن قياماً ويوجهمن إلى القبلة ثم يأكل ويطمم ا ه و إلى الاشمار في الجانب الأيمن ذهب من عدا مالكا وعن أحمد روايتان . وعن عبدالله بن قُرْطِ عن النبي صلى الله عليه وسلم قال أعظمُ الله عند الله يومُ النَّحْرِ ثم يوم القَرِّ وَقُرِّبَ لرسول الله صلى الله عليه وسلم بدنات خُمْس أو ست فطفِقْن يَزْد لِفْنَ بَأَيْهِنَ يَبْدَأ عَلْمَ وَجَبَت بُخُوبُها قال فتَكلم بكلمة خَفيّة لم أفهمها فقلت ماقال: قال مَنْ شاء اقتطع رواه أبو داود والنسائي.

(عن عبدالله بن قرط) بضم القاف الأزدى النمالي يقال كان اسمه شيطان فسهاه رسول الله صلى الله عليه وسلم عبد الله كان أميراً على حمص قتل بأرض الروم سنة ست وخمسين ( أعظم الأيام عند الله ) منزلة ( يوم النحر ) اليوم العاشر من ذي الحجة ( ثم يوم القر ) بفتح القاف وتشديد الراء وهو الليوم الحادي عشر الذي بلي يوم النحر لأن الحجاج يقرون فيه بمني ( فطفقن ) بكسر الفاء الثانية أى المدنات شرعن (يزدلفن) يتقربن ويسمين تقصد بذلك كل بدنة أن يبدأ بها رسول الله صلى الله عليه وسلم في النحر ( فلما وجبت جنوبها ) أي سقطت على الأرض (قال )عليه الصلاة والسلام ( من شاء اقتطع منها قطعة ) أي أخذ من البدنة قطعة ( وفيه) معجزة باهرة لرسول الله صلى الله عليه وسلم ومحبة الحيوانات المعجم له ومحبة الموت في سبيل الله تعالى وابتغاء مرضاته والتبرك بيده الشريفة في نحرهن، وفضيلة يوم النحر واليوم الذي بعده ومشروعية الهدايا بالبدن ومباشرة نحرهن باليد من صاحبها . وفي قوله ( فلما وجبت جنوبها) إشمار بأنها كانت قائمة وهي السنة كما قد جاء في الصحيح من حدیث زیاد بن جبیر قال رأیت ابن عمر أتی علی رجل قد أناخ بدنته فنحرها فقال أبعثها قياما مقيدة سنة محمد صلى الله عليه وسلم (وفيه) استحباب أن تكون ممقولة وقد بين حديث جابر في الصحيح أن تـكون معقولة اليد اليسرى ،

وعن على رضى الله عنه قال أمر نى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أقوم على بُدْنِهِ وَأَن لا أعطِى الله عليه وأن أ تصدق بلخميا وَجُلودِها وَأَن لا أعطِى الجزّار منها شيئًا وقال نحن نعطيه من عند نا – أخرجه البخارى ومسلم والنسائي وابن ماجه

فقال جابر رضى الله عنه إن النبى صلى الله عليه وسلم وأصجابه كانوا ينحرون البدن معقولة اليد اليدرى قائمة على ما بتى من قوائمها (وفيه) ندب أن تكون حينئذ من قيام ويشير إليه قوله تعالى (فاذكروا اسم الله عليها صواف فإذا وجبت جنوبها) الآية وصواف جمع صافة أى مصطفة فى قيامها وبهذا قال الجمهور من الأثمة.

وفى قول على (وأن أتصدق بلحمها وجلودها) إلى آخره دليل على أن الجلود تجرى مجرى اللحم فى التصدق لأنها من جملة ما ينتفع به . فحكم الجلود محكم اللحم وهو كذلك فينبغى أن يعطى الجزار أجرة ذبحه ولا يعطى من لحمها ولا من جلدها شيئاً والذى ينظهر من الحديث عدم الاعطاء له مطلقا أما إذا أعطى الجزارالأجرة خارجا عن اللحم أو الجلد المعطى وكان زائدا على الأجرة فالقياس أن يجوز ولكن النبي صلى الله عليه وسلم قال محن نعطيه من عندنا أجرة علمه وأطلق المنع فى اعطائه منها . قال الإمام ابن دقيق العيد والذى يخشى منه فى هذا أن تقع مسامحة فى الأجرة لأجل ما يأخذه الجازر من اللحم فيمود إلى المعاوضة فى نفس الأمر فمن يميل إلى المنع من الذرائع بخشى من مثل هذا .

قال الإمام الخطابي في المعالم وأما الأكل من لحوم الهدى فما كان منها واجبا لم يحل أكل شيء منه وهو مثل الدم الذي يجب في جزاء الصيد وإفساد الحج ودم المتعة والقران وكذلك ماكان نذراً أوجبه المرء على نفسه وماكان تطوعاً كالضحايا والهدايا فله أن يأكل منه ويهدى ويتصدق وهذا كله مذهب الشافعي وقال الإمام مالك بؤكل من الهدى الذي ساقه لفساد حجه ولفوات الحج ومن هدى التمتع ومن الهدى كله إلا فدية الأذى وجزاء الصيد وما نذره للمساكين ، وقال الأمام أحمد : لا بؤكل من المنذر ولا من جزاء الصيد ويؤكل ما سوى ذلك وعند أصحاب الرأى يأكل من المتعة وهدى القران وهدى التحاوع ولا يأكل مما سواها .

#### تنبيه وإرشاد

هذا وقد تحدث الناس فيا مضى ولا يزالون اليوم يتحدثون فى مسألة الحدايا واستبدال لحومها بالنقود ويتساءلون هل مجوز ذلك شرماً أو لا بجوز ؟؟ كما يتساءل فريق من الناس عن الطريقة الحالية اليوم لذبح الهدى أيام منى بدون استفادة من أكثره ، وهل بجوز بيعه بعد ذبحه ؟؟ وعن الحركم فيا لو قامت شركة وطنية تمنح امتياز جمع ذبائح الهدى التى تزيد عن حاجة الفقراء أيام التشريق وحفظها فى ثلاجات بطرق فنية ثم بيعها للفقراء فى الأيام الأخر بثمن بسيط لا يزيد على تـكاليف الحفظ وربح بسير ؟ ؟

فاعلم أيها السائل سلك الله بنا وبك طريق السداد أنه بما تقدم لك في آيات الله البينات والأحاديث الصحيحة المرفوعات اتضح لك حقيقة المدى والمتنصيص عليه بالتعيين له وأنه من نوع الأنعام لاغير وعند المجزيصار إلى بدله ( فمن لم بجد فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم ( وأن له

موضعاً يذَّح فيه وهو الحرم ( هديا بالغ الكعبة ) وأن اعتباره في هذا المكان من شعائر الله تعالى أيضاً .

وذلك مما يدل دلاله واضحة على عناية الشارع الحكيم بهذه العبادة العظيمة وتنظيمها تنظيما بديماً محكما وما كان كذلك تجب المحافظة عليه ولا يتهاون به ولا يهمل ولا يقصرف فيه بالتبديل والتنيير لأنه من ممالم دين الله وشمائره (ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى الفاوب).

وأنت إذاسبرت أحكام الشريعة وشرائع الدين تجدأن لشعائره أهمية عظمى ومكانة مقدسة تجب مراعاتها ولا يسوغ إهمالها، كما اتضح من ذلك أن الفائدة المنشودة والغاية المطلوبة من ذبح الهدايا هو التقرب إلى الله تعالى بإراقة الدماء وبتقوى الله عز وجل وذكره تعالى بالقلب واللسان وبالشكر له على ما رزق من بهيمة الأنمام ( فاذكروا اسم الله عليها صواف ) (كذلك سخرناها لكم لعلم تشكرون ) (كذلك سخرها لمكم لتمكبروا الله على ما هداكم وبشر الحسنين) وذكر الله هو أشرف الفايات ومنشور الولايات ،وذكره يحيى القلوب وينعشها (ألا بذكر الله تطمئن القلوب) ثم هو يثير الخوف والرجاء من الله تعالى ويؤثر محبته على محبة خيره وبورث الصدق في معاملته التي منها التقرب إليه تعالى بالذيائح والأكل منها وإطعام الفقراء والمساكين، عكس ماكان يغمله المشركون في أيام جاهليتهم إذ أكلوا خيره وعبدوا غيره ، كانوا يتقربون لأصنامهم بالذبائح والهدايا، وبما هو معلوم بالبداهة أنه لايتقرب إلى الله عز وجل بمناسبة العقول ، و إنما يتقرب إليه بالشرع المنقول ، وهذا أصل شرعی ، ینبنی علیه فروع جمة لیس هذا محل بسطها .

ولتعلم نور الله بصيرتي وبصيرتك أن لله تمالي حكما وأسراراً في

التشريع . علمها من علمها وجهلها من جهلها ، وإنما يقف على بمضها الراسخون من العلماء الذين أشرقت قلوبهم بنور الإيمان والعلم ، وحظوا بنصيب وافرمن تقوى الله تعالى .

فالواجب علينا معشر العبيد أن نسقسلم لأحكام ربنا المبلغة إلينا من القرآن المكريم وأحاديث البشير النذير عليه الصلاة والسلام وأن نكوم بالتهبد بها طاعة لله ورسوله من غير توقف أو تطلع إلى طلب الحدكمة والسر فى ذلك التشريع ، ولا ضير فىذلك بعداعتقادنا بأن فه تعالى أن يتعبد عباده بما شاء كيف شاء لحدكمة علمها هو سواء أدركنا الحكمة أم لا إذ هذا هو مقتضى المبودية الحقة المفروضة علينا ( فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيا شجر بينهم ثم لا يجدوا فى أنفسهم حرجا مماقضيت ويسلموا تسلما) فبالقيام بامتثال أوامر الله تعالى والاستسلام والانتياد لأحكام وأحكام رسوله صلى الله عليه وسلم وترك الحرج والضيق فى النفوس مما شرعه نهى الرحة عليه الصلاة والسلام وبلغه إلينا من أحكام ربه وافق هوى النفس أو خالفها بذلك \_توجد حقيقة الإيمان وبفقد ذلك تنتنى ،

فعلينا أن نتمسك بما شرعه الله لنا ورسمه وحدَّه . ولا يجوز لنا التصرف في هذه الهدايا والذبائح باستبدال شيء منها بالنقود للتصدق بها أو صرفها في بعض المشاريع العمرانية إذ ليس القصد منها كما عرفت وجود تصدق في الجملة بل النقرب بها نفسها كما أسلفنا لك ذلك ، ولا يسوغ بيع شيء منها ما دامت هديا أو أضحية ، أما بيع شيء من لحوم الهدايا والضحايا بمن أهدى له منها أو تصدق عليه من النقراء فذلك جائز لأن النقير لم يبع هديا أو أضحية وإنما باع لحما ملك بطريق مشروع كالهدية أو الصدقه وقد قال عليه الصلاة والسلام

فى الطمام الذى تصدق به على بريرة هولها صدقة ولنا هدية فقد خرح بذلك عن صبفتة الأولى ، أما صاحب الهدى الذى تقرب بذبحه إلى الله تمالى فلا يجوز له بيمه كا لا يجوز لمن وكله ليذهب إلى المجزرة يشترى له هديا أن يتصرف به بالبيع ونحوه .

أماما نشاهده هذه الأيام في منى ويشاهده كل حاج فيها من طرح اللحوم الحكثيرة على وجه الأرض وفي الحفر بدون انتفاع بها مع ما ينشأ من هذه الحالة من اتن وعفونة تتناقى مع حكمة الدين القويم فذلك لأسباب تمود إلى عدم تنظيمها في تحقيق مقصود الشارعلا إلى خلل في أصل التشريع حتى نحتاج في ذلك إلى سلوك طريق آخر من تصرف غير مشروع في الدين يؤول إلى إبطال أصل التشريع فذلك ما لا يقوله عاقل .

والطرق السليمة هي التي ندب إليها الشارع الحسكيم في الهدابا والضحايا في فن ذلك أنه ينبغي لنا أن نختار من الهدايا والضحايا الشيء الصالح المرغوب فيه كالسمين السالم من العيوب الذي شرط الشارع في الهدايا سلامتها منها وأنه لايهمل في توزيعها ولا يقصر بل يوزع القريب والبعيد حتى بمكن لمن ذبح بمني إرسال شيء منه الفقراء والأقارب بمكة وقد قربت السيارات المسافات على أنه يمكن ذبحه أيضاً يمكة ويفرق فيها بالقرب على أهلها .

ولتعلم أن من أنواع الهدايا هدى التمتع والقسم الكبير من الحجيج من يأتى متمتماً فى أشهر الحج بالعمرة فيجب عليه الهدى فهذا لا مانع من ذيحه عمكة بعد الفراغ من العمرة وقبل يوم النحر ومن العلماء فى المذاهب الأربعة من ذهب إلى جواز تقديم هـــدى التمتـع بمـكة قبل

يوم النحر منهم الشافعية وهذا قول قوى في مذهبهم ذكره الإمام النووى في مجموعه وغيره، وقول لبعض أثمة المالسكية منصوص عليه في المذهب وهذا يتناسب مع الشريعة المحمدية السمحة التي تقول «يسروا و لا تعسروا» وتقول « سددوا وقاربوا » ، وأظن أننا إذا عملنا بهذه الوسائل وصلنا إلى المقصود في نظر الشارعولم نحتج إلى تصرف بتغيير أو تبديل وانتفع القريب والبعيد بالهدى وحصل التقرب به إلى الله عز وجل:

(نمم) إذا بقي شيء من الهدايا أو الضحايا بمني وحفظها أصحابها في اللاجات بواسطة التيار الكهربائي المنتشر بفضل الله في طول البلاد وعرضها للتصدق به بعد والانتفاع به فلا مانع من ذلك وهذا بمثابة اللحوم التي تقدد وتحمل للانتفاع بها فيما بعد فإذا تمت هذه الأسباب وتوفرت وأعطى الحاج زيادة على ما ذكر الحربة القامة في هديه يشتريه من أي مكان ويذبحه في أي موضع بمكة أو بمني أو في بيته أو خيمته بأحدهما حصل المقصود من الهدايا والقرابين كا قلنا وظفرنا بالطرق الكفيلة بحفظ لحوم الهدايا وعدم إلقائها بالطرق وقد الجدد.

أما طريق حفظها في الاجات بلم مق فنية ثم بيعها للفقراء كما يقول السائل فهذا مما لا يسوغ شرعاً بل إنه يمود عمل الشركه التي لو برزت للوجود « لاقدر الله » على أصل مشروعية الهدايا بالإبطال وضياع حقوق الفقراء ورفع الخير العظيم الذي نوهت عنه الآبة (لسكم فيها خير) وإخراج هذه الذبائح من كونها هديا وقربة وصدقة إلى ذبائح تبيعها الشركة بعد الموسم للفقراء وقد تبيعها لنيرهم بربع بسيط بعد مصاريفها وأنت تعلم أن الفقراء لا يباع لهم في هذا الباب

## (٢٩) ماجاء فى الحلاق والتقصير والدعاء للمحلقين أربعاً والمقصرين مرة

عن أنس رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم أتى مِنَى فأتى الجُمْرَة فرماها ثم أتى مَنْزَلُه بِمنّى ونحر ثم قال لِلْحَلاَّقِ.

بل يتصدق عليهم ولا يتطلب من وراء ما تصدق به عليهم ربح بسيطاً كان أو غير بسيط .

ومما لا ربب فيه أن الهدايا والقرابين وذبحها إذا جرى على ذلك الرسم الذي قرره الشرع الشريف وجرينا فيها على النهج القويم ووزعت الهدايا التوزيم الحق على أربا بها وكان ذبحها غير مقيد بيوم مخصوص أو مكان مخصوص بل جمل منها جزء يذبح بمسكة قبل يوم النحر كدم التمتع وجزء منها يذبح بمنى في يوم النحر وأيام التشريق ولم يضيق على أصحابها في الذبح بمجزرة خاصة دون غيرها ولاحظنا أن ذلك كله قربة باراقة الدم كا تقدم توصلهم إلى رضا الله تعالى فتسمح نفوسهم ببذل الأموال السكثيرة في شراء المهيمة الفالية قيمة السمينة بدنا السليمة ممايشينها من الميوب، وتحرص على إيصال اللحوم إلى الفقراء والأفارب والأرحام وإرسالها إلى دورهم \_ إذا تم هذا حصل المقصود على الوجه المشروع وإنما الأعمال بالنيات ولكل امرىء ما نوى والله الموقى والقه الموقى والمهادى إلى سبيل الرشاد.

فى حديث أنس (أنى منى فأنى الجرة فرماها) دليل على أن المطلوب من الحاج إذا قدم منى ألا يمرج على شىء قبل الرمى فيأنى الجرة على الحالة التى هو عليها من ركوب أو مشى فيرميها ثم يذهب إلى منزله إن شاء كا فعل صلى الله عليه وسلم (ثم قال للحلاق) وهو معمر بن عبد الله القرشى العدوى قال الإمام،

خُذْ وأشارَ إلى جانبه الأيْمَنِ ثم الأيْسَرِ ثم جَمَلَ مُمْطِيه الناسَ رواه الامام أحمد ومسلم وأبو داود.

النووى فى التهذيب وهو الذى حلق شعر رسول الله صلى الله عليه وسلمف حجة. الوداع وهذه منقبة عظيمة لم يصل إليها غيره ، وأما خِراش بن أمية الخزاعي فهو الذى حلق لرسول الله صلى الله عليه وسلم بوم الحديبية أو في العمرة التي تليها (ثم قال للحلاق خذ وأشار إلى جانبه الأيمن) بالنسبة للحلاق ففيه استحباب البداءة بالشق الأيمن من رأس الحلوق وهو قول الجمهور (شم جمل يعطيه الناس) وفى رواية للبخارى كان أبو طلحة أول من أخذ من شمره وروى مسلم من طريق ابن عيينة عن هشام عن ابن سيرين بلفظ الحا رمى الجرة ونحر نسكه ناول الحالق شقه الأيمن فحلقه ثم دعا أبا طلحة فاعطاه اياه ثم ناول الشق الأيسر فعلقه فأعظاه أبا طلحة فقال اقسمه بين الناس ،وله من رواية حفص عن هشام أنه قسم الأيمن فيمن يليه وفي لفظ فوزعه بين الناس الشمرة والشعرتين وأعطى الأيسر أم سليم،قال في فتح لللهم عقب ذكر هذه الروايات ولاتناقض فيها بل طريق الجمع أنه ناول أبا طلحة كلا من الشقين فأماالأيمن فوزعه أبو طلحة بأمره وأما الأيسر فأعطاه لأم سليم زوجته بأمره عليه الصلاة والسلام أيضاً زاد أحمد فى رواية له لتجمله فى طيبها وعليه فالضمير فى قوله فى رواية ابن عيينة أفسمه بين الناس بمود على الشق الأيمن قال الحافظ وفيه التبرك بشمره عليه الصلاة والسلام وجواز اقتنائه ، وفيه المواساة بين الأصحاب في العطية (أقول) وفيه أن المواساة لا تستلزم المساواة ، وفيه تنفيل من يتولى التفرقة على غيره قال الزرقاني و إنما قسم شعره بين أصحابه ليكون يركة باقية بينهم وتذكرة لهم وكأنه إشارة إلى اقتراب أجله وخص أبا طلحة بالقسمة التفاتا إلى هذا للمنى لأنه هو الذي حفو

وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: رمي رسولُ الله صلى الله عليه وسلم جُمْرَة العقبة ثم ذبح ثم حلق ، رواه الإمام أحمد .

وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إذا رَمَيْتم الجَمْرة فقد حلَّ لـكم \* كلُّ شَيء إلا النساء فقال رجل والطيب فقال ابن عباس أما أنا فقد رأ يْتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يُضَمِّخ رأسه بالمسك أفطيب ذلك أم لا رواه الإمام أحمد .

قبره ولحدله وبنى فيه اللبن فرض الله عنه وعن جميع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وجمعنا بهم في مستقر رحمته بمنه وكرمه آمين .

وفى حديث ابن عباس (ثم ذبح) أى بعد الرى (ثم حلق) يستفاد منه أن السنة النرتيب ، رمى جمرة العقبة أولا ثم ذبح الهدى أو نحره ثم الحلاق وقد قال عليه الصلاة والسلام خذوا عنى مناسككم .

(إذا رميتم الجرة) أى جرة المقبة ( فقد حل لكم كل شيء ) بما يحرم على الحرم فعل المحرم فعله إلا الجاع فإنه إنما يحل بطواف الافاضة الذى هو التحلل الأكمبر ولذا قال ( إلا النساء ).

وظاهر الحديث أن التحلل الأصغرية م برى جرة المقبة وهو مذهب المالسكية والأفضل بعد الحلق ( يضمخ رأسه ) أى يلطخه بالطيب والمدنى أن ابن هباس رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم يضمخ رأسه بالطيب بعد رسى جرة المقبة .

وظاهر حديث ابن عباس أن التحلل يحصل بالرى للجمرة ولو لم يحلق بوهو مذهب المالـكية قال في للنني وعن أحمد إذا رمي الجرة فقد حل ولقوله

وعن بى أهريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم و اللهم أغفِر للمُحلِّقِين قالوا يارسولَ الله وللمقصِّرين قال اللهم أغفر للمحلقين أغفر للمحلقين قالوا يارسول الله وللمقصرين قال اللهم أغفر للمحلقين قالوا يارسول الله وللمقصرين » متفق عليه •

عليه الصلاة السلام إيضا في حديث أم سلمة (إذا رميتم الجرة فقد حل لسكم كل شيء إلا النساء).

ومذهب الإمام الشافعي أن التحلل إلما يحصل بائنين من ثلاثة الرمى والحلق أو الرمى والطواف أو الطواف والحلق لقول النبي صلى الله عليه وسلم إذا رميتم وحلقتم فقد حل لسكم كل شيء إلا النساء وترتيب الحل عليها دليل على حصوله بها وهو احدى الروايتين عن أحد ولمل هذا الخلاف مبنى على الحلاف في الحلق هل هو نسك أو استباحة محظور فإن قلنا نسك حصل الحل وإلا فلا ويستحب لمن حلق أو قصر تقليم أظافره والأخذ من شاربه لفعله عليه الصلاة والسلام قال في للننى عن ابن المنذر ثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما حلق رأسه قلم أظافره وكان ابن عمر يأخذ من شاربه وأظفاره .

وفى حديث أبى هريرة (قال صلى الله عليه وسلم اللهم اغفر للمتحلقين) النخ هذا اللقول قاله عليه الصلاة والسلام يوم الحديبية وتدل عليه أحاديث، وقيل فى حجة الوداع وتدل عليه أيضا أحاديث أخرى، وقيل كان فى الموضعين قال فى شرح الممدة وهذا هو الأترب لأن الروايات القاضية بأن ذلك كان فى الحديبية لا تنافى الروايات القاضية بأن ذلك كان فى حجة الوداع وكذلك المكر فيتوجه العمل بها فى جيمها والجزم بما دلت عليه وقد أطال الحافظ فى الفتح فى تعيين

و عن ابن عباس رضى الله عنهما قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « نيس على النساء الحلق إنما على النساء التقصير ُ » رواه أبو داود والدارقطني .

وقت هذا القول فراجه ( قالوا بارسول الله وللمقصرين ) عطف على محذوف. وتقديره قل وللقصرين ويسمى هذا العطف عطف تلقين .

ويؤخذ من ظاهر صيغة المحلقين أنه يشرع حلق جميع الرأس لأنه الذى. تقتضيه الصينة وقد قال بوجوب حلقجيع الرأس الإمام مالك والإمام أحمد واكتنى الشافمية في الوجوب بحلق ثلاث شمرات، والحنفية بوجوب حلق ربع الرأس واتفقا على أن الأفضل حاق الجيم، قال الملامة تقى الدين ابن دقيق العيد. فى الحديث دليل على جواز الحلق والتقصير مما وعلى أن الحلق أفضل لأن النهي صلى الله عليه وسلم ظاهر في الدعاء للمحلقين واقتصر في الدعاء للمتصرين على مرة وقد كان في الحديبية وحجة الوداع توقف من الصحابة في الحلق أما في الحديبية-فلانهم عظم عليهم الرجوع إلى المدينة قبل عام مقصودهم من الدخول إلى مكة وكال نسكهم ، وأما في الحج فلانهم شق عليهم فسخ الحج إلى العمرة وكأف. من قصر منهم شعره اعتقد أنه أخف من الحلق إذ هو يدل على كراهيته الشيء فكرر النبي صلى الله عليه وسلم الدعاء للمحلقين لأنهم بادروا إلى امتثال الأمر وأتموا فمل ما أمروا به من الحلق وقد ورد التصريح بهذم العلة في بمض الروايات فقال لأنهم لم يشكوا أى لم يوقموا أنفسهم في الشك بل. يادورا واثتمروا بما أمرهم الله تمالى به . وفيه دليل على أن التقديم فى الذكر لا يخلو من مصلحة ولذا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم نبدأ بما بدأ الله به ( ليس على النساء ) إذا رمين جمرة العقبة ( الحلق إنما على النساء ) يشرع

(٣٠) ما جاء فى الإفاضة من منى للطواف يوم النحر قال الله تمالى (وأيطَّوفُوا بالبَيْتِ الْعَتِيقِ) آية ٢٩ الحج. وعن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أفاض يوم النحرِ ثم رجع فَصَلَى الظهر بمنى «متفق عليه».

(التقصير) بأن تجمع شمر رأسهائم تأخذ من أطراف شعرها قدر الأعلة ويحرم عليها حلق رأسها لأنه مُثلَة في حقها وقد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تحلق المرأة رأسها رواه الترمذي عن على رضي الله عنه قال ابن للنذر أجع أهل العلم على التقصير للمرأة وحكى هذا الاجماع الحافظ في الفتح فإن اقتحمت المرأة النهى وحلقت أجزأ ذلك وأساءت.

وليطوفوا) معطوف على قوله تعالى قبله (ثم ليقضوا تفتهم) والتمف في اللغة الوسخ قال ابن جزى في التسهيل فالمعنى ليقضوا أى الحجاج ازالة تفهم بقص الاظفار والاستحداد وسائر خصال الفطرة والتنظف بعد أن يحلوا من الحج ، وقيل التفث أعمال الحج أى وليطوفوا طواف الافاضة وهو للراد عند جمع من المفسرين (بالبيت المعتبق) أى المقديم لأنه أول بيت وضع للناس (أفاض) أى طاف بالبيت الحرام طواف الافاضة (يوم المنحر) وهو دكن من أركان الحج لايصح الحج إلا به بالإجماع غير أن بعض الحنفية قالوابقرضية والنحر أو الذبح والحلق ، قال في نيل الأمطار على منتقى الأخبار فإن أخره عنه وفعله في أيام التشريق اجزأ ولا دم عليه بالإجماع فان أخره إلى بعد عنه وفعله في أيام التشريق اجزأه ولاشيء عليه عند الجمهور ، وقال أبو حنيفة ومالك إذا تطاول لزمه دم (قلت ) والطول عند المالكية يتحقق أبو حنيفة ومالك إذا تطاول لزمه دم (قلت ) والطول عند المالكية يتحقق بانتهاء شهر ذى الحجة وعند الحنفية بحروج أيام التشريق فيلزمه الطواف والدم بانتهاء شهر ذى الحجة وعند الحنفية بحروج أيام التشريق فيلزمه الطواف والدم

وعن جابر رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم انصرف إلى المنتحرِ فنحر ثم ركب فأفاض إلى الببت فصلًى بمسكة الظهر انهى عنصراً من حديث جابر الطويل في حجبته عليه الصلاة والسلام الآنى إن شاء الله تعالى .

( فصلى الظهر بمنى ) هذا صريح في أنه عليه الصلاة والسلام صلى الظهر يوم النحر بمنى وذلك بعد أن طاف ورجع إلى منى ، وفي حديث جابر في حجته عليه الصلاة والسلام أنه أفاض إلى البيت فصلى بمكة الظهر فتمارضا وقد جم الامام النووى في مجموعه بأنه عليه الصلاة والسلام أفاض قبل الزوال وطاف وصلى الظهر بمكة في أول وقتها ثم رجم إلى مني وصليبها الظهر مرة أخرى. إماماً بأصحابه كما صلى بهم في بطن نخل مرتين مرة بطائفة ومرة بأخرى فروى ابن همر صلاته بمني وجابر صلاته بمكة وها صادقان وقال قبل ذلك الامام النوري إنه قد صبح في هذه المماله أحاديث متمارضة يشكل على كشير من الناس الجمع بينها حتى إن أبن حزم الظاهري صنف كتاباً في حجة النبي صلى الله عليه وسلم وأنى فيه بنفائس واستقصى وجمع بين طرق الإحاديث في جميع الحج ثم قال ولم يبق شيء لم يقهين لي وجهه إلاالجمع بين هذه الأحاديث ررَلُم بذكر شيأً في الجمع بينها وأنا اذكر طرقها ثم أجمع بينها إن شاء الله تعالى وأذكر منها الوجه المذكور في الجمع وإن أحبيت الزيادة فارجع إلى مجموع الامام العووى فإنه أطال وحقق جزاه الله خيراً ، والحاصل أنه يسن لمن طاف طواف الافاضة أن يرجع إلى منى فيصلى بها الظهر فإنه أفضل من صلانها بمكة .

## (٣١) ماجاه في المبيت بمنى لياليها ورمى الجمار أيامها

عن عائشة رضى الله عنها قالت أفاض رسول الله صلى الله عليه وسلم مِنْ آخر يَوْمِه حينَ مَلَى الظُّهْرَ ثَم رَجَع إلى منَى فَمَكَثَ بَهَا ليالىَ أيام ِ التشريق يَرْمَى الجُمْرَةَ إذا زالتِ الشَّمْسُ كُلُّ جَرة ِ بسنع ِ حصيات يكبر مم كل حصاة ويقف عند الأولى وعدد

اعلم أن المبيت بمنى ايالى منى واجب وهو مذهب المالكية والشافمية واحدى الروايتين عن الامام أحد لأحاديث الباب ولحديث ابن عباس لايبيتن أحد من وراء المقبة فى منى ايلا ، ومذهب الحنفية أن المبيت بمنى ليس بواجب وإنما هو سنة مؤكدة لأنه حل من حجه فلم يجب عليه المبيت بموضع ممين وعلى الفول الأول لو ترك المبيت ايلة أو أكثر فعليه دم واحد وعلى الثانى لادم عليه وقد أساء لمخالفته لفعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم برخص لسيدنا المباس رضى الله عنه فى ترك المبيت بمنى إلا من أجل سقايته بمكة

وأفاض رسول الله صلى الله عليه وسلم) أى طاف طواف الافاضة ( من آخر يومه ) أى بعد مضى نصف النهار ( حين صلى الظهر ) بمكة ( ثم رجع ) بعد الطواف وصلاة الظهر ( إلى منى ) قال فى بذل الجهود وعلى هذا يوافق هذا الحديث حديث جابر الطويل وقد تقدم السكلام فى الجم فى صلاته عليه المصلاة والسلام الظهر بمكة أو به فى فارجع إليه مع ما قاله صاحب بذل الجهود ( فسكت بها ) أى به فى ( ليالى أيام النشريق ) وكذا أيامها ( يرمى الجهرة ) أى الجار الثلاث ( إذا زالت الشمس ) وبعد رميها يصلى الظهر بمنى الجرة ) من الثلاث ( بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة ) فيرمى الجرة ( كل جرة ) من الثلاث ( بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة ) فيرى الجرة الأولى التي هى بالقرب من مسجد الحيف ثم الوسطى ثم السكبرى ( ويقف عند

الثانية فيطيل القيام ويتضرَّعُ و َيَرْمَى الثالثةَ ولا يقفُ عِنْدَها — روا. أبو داود .

وعن أبن عباس رضى الله عنهما قال رمى رَسُول اللهِ صلى الله عليه وسلم الجارَ حِين زالتِ الشمسُ – رواه الإمام أحمد والترمذى وابن ماجه

وعن ابن صر رضى الله عنهما أنه كان يَرْمِي الجُمْرَةَ الدَّنيا بسبْع حَمَيَاتٍ يُكِبِّرُ مَع كُلْ حَصَاةٍ ثُم يَتقدَّمُ فَيُسْبِلُ فَيقُومُ مُسْتَقبلَ القبلةِ طُويلاً ويدعُو ويَرْفعُ يَديْهِ

الأولى والثانية ) بعد النراع من رميها وينبنى اليوم لكثرة الزحام وانتشار الجهل أن يقف بجانب الجمرة (فيطيل القيام ويتضرع) في الدعاء فإن هذه الأماكن من مواطن الاجابة (ويرى الثالثة ولايقف عندها) فني هذا الحديث وحديث ابن عباس المذكورين في الباب دليل على أن وقت الرمى لما بعد يوم النحريبدأ من زوال الشمس فلا يجوز الرمى قبل الزوال وهو مذهب الأثمة الأربعة وجمهور فقهاء الامصار ويؤخذ منها أن يكون الرمى على ذلك الوصف لأنه هديه عليه الصلاة والسلام وقد كان يكرر في مواقف حجه عليه الصلاة والسلام قوله «خذوا عنى مناسككم » (كان يرمى البعرة الدنيا) بضم الدال ويجوز كسرها أى القريبة إلى مسجد الخيف وهي أول البعرات بضم الدال ويجوز كسرها أى القريبة إلى مسجد الخيف وهي أول البعرات التي ترمى بعد يوم النحر (فيسهل) بضم أوله من أسهل أى يقصد السهل من الأرض لأنه أدعى للخضوع والخشوع المطلوبين في مثل ذلك (ويدعو) الله عز وجل (ويرفع يديه) وفيه طلب الدعاء أني هذه الاثماكن ورفع الميدين عند

ثم يرمي الوُسْطى ثم يأخُذُ ذات الشَّمال فيُسْهِلُ فيقومُ مستقبل القبلةِ ثمَّ يدُّم ويرفعُ كيديه ويقومُ طويلاً ثمَّ كيرْمى الجمرة ذات العقبةِ من بَطْن الوادِى ولا يقفُ عِندها ثمَّ ينصرفُ ويقول هكذا رأيتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم كِفْمَلهُ رواه الامام أحمد والبخارى.

ذلك ( ثم يرمى ) الجمرة ( الوسطى ثم يأخذ ذات الشمال ) للدعاء وفي روايه للبخارى ثم ينحدر ذات الشمال بما بلي الوادى وفيه أن السنة كذلك بعد رمى هذه الجمرة ( ويقوم طويلا ) الخ ففيه مشر وعية القيام للدعاء بعد الفراع من رميها وتركه عند جمرة المقبه وإنما أوردت حديث ابن عمر مقب حديثه صلى الله عليه وسلم لبيان أن ذلك الفعل محمكم ثابت جرى عليه عمل أصحابه صلى الله عليه وسلم الذى منهم ابن حمر ولم ينكره عليه أحد مع ما اشتهر عن ابن حمر من متابعته لرسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ ويقول ﴾ أى ابن عمر الراوى هذا الخير هكذا رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعله فكان ذلك من جملة حديه عليه الصلاة والسلام في رمى الجمار . (فائدتان) الأولى : حصى الرمي جميعه سبعون حصاه. لرمي يوم النحر سبع ولكل يوم من أيام التشريق الثلاثة احدى وعشرون لكل جمرة من الثلاثة سبع حصاة فـان نفر في اليوم الثاني قبل الغروب سقط عنه رمي اليوم الثالث ولا دم عليه ولا اثم. وما يفعله بعضهم من دفنها لا أصل لهوهذا مذهب الائمة المجتهدين رضي الله عنهم أجمعين الثانية : تجوز النيابة في الرمي بشرطه . ويندب ان يـرمي اولا عـن نفسـه ثم عمن ناب عنه فان رمي جمرة بتمامها أولا عن نفسه ثم رماها عمن نـاب عنه او العكس أجزأه وترك المندوب. وهذ عن السادة المالكية. وهي فسحة. اه

# (٣٢) ذكر الله تعالى والتكبير أيام التشريق

قال الله عز وجل (فإذا قضيتُم مناسكَكِم فاذكروا الله كذكركم آباءكم أو أشدَّذ كراً فمِنَ الناسِ مَنْ يَقولُ ربَّنا آتنا في الدُّنيا ومالهُ في الآخِرة من خلاَق، ومنهم من يقول ربَّنا آتنا في الدُّنيا حَسنة

حكمة ذكر الله تمالى والتكبير أيام التشريق كا قال الإمام الخطابي أن أهل الجاهلية كانوا يذبحون فيها لطواغيتهم فشرع فيها التكبير إشارة إلى تخصيص الذبح لله تعالى وعلى اسمه عز وجل ، وأيام النشربق هي أيام الرمى لأنهم كانوا يشرقون فيها لحوم الأضاحي أي يقددونها ويبرزونها للشمس. ( فإذا قضيتم مناسك - كم ) أديتم عبادات حجكم التي عيَّن الشار علما مواضع خاصة كالطواف لا يكون إلا بالبيت الحرام والسمى بينالصفا والمروة والوقوف بعرفة والرمى بمنى فالمعنى إذا أديتم العبادات فى أماكنها المشروعة وفرغتم من الطواف الفرض واستقررتم بمنى ( فاذكروا الله ) بالثناء والتكبير (كذكركم آباءكم) عند فراغ حجكم بالمفاخرة فقد كانت المرب إذا قضت حجما تقف عند الجرة فتفاخر بالآباء وتذكر أيام أسلافها من بسالة وكرم حتى أن الواحد منهم ليقول اللهم إن أبى كان عظيم الفبة عظيم الجفنة كثير المال فأعطني مثل ما أعطيته فلا يذكر غير أبيه ، قال القرطبي هذه كانت عادتهم فنزلت الآية ليلزموا أنفسهم ذكر الله أكثر من التزامهمذكر أيام الجاهلية هذا قول جمهور المفسرين ( أو أشد ذكراً ) من ذكرهم آباءهم ( فمن الناس من يقول ربنا آتنا ) نصيبنا ( في الدنيا ) فيؤناه فيها ( وماله في الآخرة من خلاق ) من نصيب وهذا دعاء غير المؤمنين بالدنيا فقط ( ومنهم من يقول ربنا آتنا في الدنيا حسنة ) نعمة وخيراً كالمافية والزوجة الصالحة ونحو ذلك بما يكون عونا على الآخرة ( وفي وفى الآخرة حسنة وقِنا عذابَ النَّارِ ، أَوْلَئْكُ لَهُمْ نَصِيبُ ثُمَا كَسَبُوا وَاللَّهُ مَا لَكَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَكَ اللَّهُ وَاللَّهُ فَي أَيَامُ مَعْدُودَاتٍ ،

الآخرة حسنة ) الجنة وما بوصل إلى رؤية وجه الله الكريم ورضاه ( وقنا عذاب النار ) وهذا بيَّان لدماء المؤمنين وحالهم فـكن من هذا الفريق لتحوز سعادة الدارين، من الله تعالى علينا بها بفضله وكرمه آمين فقد قيل لأنس رضى الله تعالى عنه ادع الله لنا فقال: اللهم آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب اللهار: قالوا زدنا قال ما تريدون قد سألت الدنيا والآخرة فهذه الآية من جوامع الدعاء التي عمت خير الدنيا والآخرة وفي الصحيحين عن أنس رضي الله عنه هذه الآية أكثر دءوة يدعو بها النبي صلى الله عايه وسلم ( أو لثك لهم نصيب من ) أجل (ما كسبوا) وهملوا في الحج والدعاء ( والله سريم الحساب ) يحاسب الخلق كلهم في قدر نصف نهار من أيام الدنيا قال الحافظ السيوطي لحديث بذلك : فسبحان من لا يشغله شأن عن شأن قيل : العلى رضي الله عنه كيف يحاسب الله العباد في يوم قال كاير زقهم في يوم، وكان رضي الله عنه سريع الجواب سريم البديهة ، ولا غرابة فهو باب مدينة العلم ، وحسن خمّ الآية بهذه الجلة وموقعها بمد ذكر للناسك الكثيرة (واذكروا الله) أيها الحجاج عند رمى كل حصاة من حصيات الجار وكذا عقب الصلوات الخمس وعند الذبح ( في أيام ممدودات ) لارمي وهي الثلاثة التي بمد يوم النحر وليس يوم النجر منها الاجماع على أنه لا ينفر أحد يوم القر وهو ثانى يوم النحر ولو كان يوم النحر من المعدودات اساغ أن ينفر من شاء متمجلاً يوم النَّر لأنه قد أخذ يومين من المعدودات . وقال القرطبي في الجامع روى نافع عن ابن حر أن الأيام للمدوداتوالأيام للملومات يجممها أربعة أيام يوم النحر وثلاثة أيام بعده فيوم حَمَن تُعجِل فى يَوْمِين فلا إِنْمَ عليه ، ومَن تَأْخَرَ فلا إِنْمَ عليه لمن اتقى واتقوا الله واعلموا أنكم إليهِ تُحْشَرُون ) آيات ٢٠٠ — ٢٠٣ من سورة البقرة .

النحر معلوم أى للذبح غير معدود أى للرمى واليومان بعده معلومان معدودان واليوم الرابع معدود لا معلوم وهذا مذهب مالك وغيره .

والحاصل أن الوظائف التي تفعل يوم النحر أخذًا مما هنا ، ومما تقدم رمي جمرة العقبة ثم المنحر ثم الحلق ثم طواف الإفاضة واليوم الثانى ليوم النحر ترمى فيه الجرات الثلاث على الوصف الذي تقدم وكذا في الثالث واليوم الرابع لمن لم يتمجل كما قال الله تمالى ( فمن تمجل ) بالنفر من منى ( فى يومين ) بمد يوم النحر وذلك بعد رمى الجمار بعد الزوال والخروج من منى قبل غروب الشمس ( فلا إثم عليه ) بالتمجيل لأنه رخصة ( ومن تأخر ) بمنى حتى بات ليلة الثالث ورمى جماره بعد الزوال ( فلا إثم عليه ) بما صنع من التأخر أى هم مخيرون في ذلك ولا يقدح فيه أفضلية التأخير لأن ترك التمجيل فمله عليه الصلاة والسلام و إنما ورد بنغي الإنم تصريحاً بالرد على أهل الجاهلية حيث كانوا مختلفين فيه فمن مؤتم للمعجل ومن مؤثم للمتأخر ( لمن اتقى ) الله في حجه لأنه الحاج حقيقة ( واتقوا الله ) في جميع أموركم لتنتظموا في سلك الظافرين بالأحكام المذكورة ( واعلموا أنكم إليه تحشرون ) بعد الاحياء والبعث من قبوركم للجزاء على الأعمال إن خيراً فخير وإن شراً فشر وهذا الأمر تأكيد للأمر بالتقوى فإن من علم بالحشر والمحاسبة والجزاء كان ذلك من أقوى الدواعي له إلى ملازمة التقوى زودنا الله وإباك بالتقوى وختم لنا ولك بالحسنى بمنه وكرمه آمين . وعن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه خرج الند مِن يوم النحر حين ارتفع النهار شيئاً فكبر فكبر الناس بتكبيره ثم خرج الثانية من يومه ذلك بعد ارتفاع النهار فكبر فكبر الناس بتكبيره بم خرج حتى زاغت الشمس فكبر فكبر الناس بتكبيره حتى يتصل التكبير ويبلغ البيت فيم لم أن مُحر قد خرج كر مى حتى يتصل التكبير ويبلغ البيت فيم لم أن مُحر قد خرج كر مى رواه الإمام مالك فى الموطأ

قوله (خرج الفد من يوم النحر) هو الحادى عشر من ذى الحجة (فكبر) عر أى قال الله أكبر ( فكرر الناس بتكبيره ) لأنه هو الإمام الأعظم يومئذ وذكر أنه كان خروجه في يوم واحد ثلاث مرات في كل مرة يكبر الله عز ً وجل وأن الخرجة الثالثة كانت حين زالت الشمس فكبر عمر فكبر الناس بتـكبيره حتى يتصل التكبير ويبلغ البيت أى الـكعبة فيعلم أن الإمام قد خرج يرمى الجرة قال أبو الوليد الباجي في المنتقى خروج عمر بن الخطاب في الأوقات المذكورة للتسكبير على معنى تذكير الناس وتنبيههم على ذكر الله تعالى لما روى أن النبي صلى الله عليه وسلم قال إنها أى أيام منى أيام أكل وشرب وذكر الله تمالى وخاف أن يغلب على الناس في أكثر أوقائهم التشاغل والغفلة عن ذكر الله تمالى فكان يخرج ويملن بالتكبير مذكراً للناس بذلك وقد قال مالك إن عمر كان إذا كبر بمنى بعد الزوال حسر الناس الأمتعة لرمى الجار فيحتمل أن يكون عمر يقصد ذلك ليتأهب الناس لرمى الجار إذ كان يرميها قبل الصلاة وقبل الأذان لها أي وبعد الزوال ولعله كان يزيد في الاعلان عند الزوال حتى يتصل التكبير إلى مكة فيعلم الناس أن عمر قد خرج الرمى الجار فيتذكرون حينئذ ذكر الله تعالى ويفتنمون الدعاء حين دعا الناس بمنى رجاء أن تنالهم بركته قال الإمام مالك الأمر عندنا أن التكبير في أيام التشريق دبر الصلوات

## (٣٣)و داع البيت الحرام بالطواف

عن ابن عباس رمنى الله عنهما قال كان الناسُ كِينْصرِفونَ فى كَيلً وجه ِ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لاكِينْفِرَنَّ أَحدُ كَم حتى يكون آخرُ عَهْدِه بالبيْت ِ ـــ رواه مسلم وأبو داود وابن ماجه

يريد الصلوات الخس متصلا بالسلام ومن قاته بمض الصلاة مع الإمام فإنه بكبر بمد تمام قيامه القضاء والسلام ، وأول ذلك تكبير الإمام والناس معه هبر صلاة الظهر من يوم النحر وآخره تمكبيره عقب صلاة الصبح من آخر أيام التشريق ، وصفة التكبير الله أكبر الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله والله أكبر الله أكبر ولله الحمد ويستحسن ذلك ثلاثا فمن زاد أو نقص فلا حرج .

(وداع) بفتح الواو اسم للتوديع كسلام ويسمى هذا الطواف أيضا طواف الصدر بفتح الصاد المشددة والدال لأنه يصدر عن البيت أى يرجع إلى بلاه وحكمه الاستحباب عند مالك ولا شيء في تركه دواجب عند الأثمة الثلاثة لمن أراد الحروج من مكة إلى بلاه يترتب على تركه دم إلا أن المالسكية يرون سنيته لسكل من أراد الحروج من مكة ولو من أهلها ، أما الحنفية فيرون وجوبه على الحاج دون المسكى الخارج من مكة (كان الناس بنصرفون) من الحج بمد الفراغ منه (في كل وجه) أى طريق من غير أن يطوفوا مودعين الحج بمد الفراغ منه (في كل وجه) أى طريق من غير أن يطوفوا مودعين المبيت الحرام فلذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لمم (لا ينفرن أحدكم) أى من مكة (حتى يكون آخر عهده بالبيت) الحرام بأن يطوف به سبماً وفيه دليل لمن قال بوجوبه قال الشيخ ولى الله الدهلوى قدس الله روحه السر فيه دليل لمن قال بوجوبه قال الشيخ ولى الله الدهلوى قدس الله روحه السر فيه منطيم البيت بأن يكون هو الأول والآخر تصويراً لسكونه هو المقصود من منطيم البيت بأن يكون هو الأول والآخر تصويراً لسكونه هو المقصود من

وعن أبن عمر رضى الله عنهما أن عمر بن الخطاب قال لا يَصْدُرَنَّ أَحَدُ مِنَ الْحَابِ قال لا يَصْدُرَنَّ أَحَدُ مِنَ الْحَاجُ حتى يطوف بالبيت فإن آخِرَ النَّسكِ الطَّوافُ بالبَيتِ دواه الإمام مالك في موطئه .

السفر وموافقة للعادة فى توديع الوفود ملوكها عبد النفر والله أعلم

(لا يَصْدُرَنُ )أى لا ينصرفن (أحد من الحاج حتى يطوف بالبيت) الحرام (فإن آخر النسك الطواف بالبيت) وإنما سماه نسكا لأنه عبادة يتقرب بها إلى الله عز وجل. فلذا قال الإمام مالك عقب ذلك إن ذلك فيا نرى والله أعلم لقول الله تبارك وتعالى (ومن يعظم شعائر الله فإنها) أى تعظيمها (من تقوى القلوب) وقال تعالى (ثم محلها إلى البيت المعتيق) فعل الشعائر كلها وانقضاؤها إلى البيت المعتيق، أى فلذا جعله آخر النسك لأن أصل معناه المعبادة هذا وقد روى الإمام نفسه في موطئه أن هر بن الخطاب رد رجلا من مر الظهران لم يكن ودع البيت حتى ودع. وهذا الرد لا يبعد أن يكون من أمارات الوجوب وإلا لما رده لبعد المسافة إلا أن يكون قصد أمير المؤمنين بذلك القيام على محافظة السنة وحمايتها من أن ينهاون بها أو أنه نمن يرى وجوب القيام على محافظة السنة وحمايتها من أن ينهاون بها أو أنه نمن يرى وجوب المواف الوداع: قال مالك لو أن رجلا جهل أن يكون آخر عهده الطواف الميت حتى صدر لم أر عليه شيئاً إلا أن يكون قريباً فيرجع أى إن لم يخش فوات رفقه .

وعن ابن عباس رضى الله عنهما أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم رخَّصَ للحائضِ أنْ تَصْدُرَ قبلَ أنْ تَطُوفَ بالبيتِ إذا كانت قد طافت في الإفاضة ـ رواه الإمام أحمد.

وفي حديث ابن عباس للذكور في الباب . أنه (عليه الصلاة والسلام رخص للحائض) ومثلها النفساء (أن تصدر) أى ترجع إلى بلدها (قبل أن تطوف) أى طواف الوداع دليل على أن غير الحائض لا يرخص لها وربما يؤيد هذا قول من ذهب إلى وجوب طواف الوداع ، وعلى كل فلا ينبغي لمن يريد فراق هذه البلاد المقدسة ولاسيا إذا كان من الوافدين إليها الطالبين من رب البيت الحرام مطالب ومآرب أن يفارقوه بلا وداع . فودعوا البيت وأسألوا الرب القبول وقرى الوفادة فإن لكل وافد قرى وهو الكريم للتمال الذي لا يخيب من يسأله أو تعرض لكرمه ونفعاته .

واعلم أيها المودع للبيت الحرام أنه ينبغى أن تشمر نفسك بأن هذا آخر طوافك بالبيت ولعلك لا ترجم إليه فطف به طواف مودع على الحقيمة ، وعليك بالأدب وكال الخضوع والخشوع ، وعليك بالاذكار الشروعة والمتضمنة توحيد الله والطلب منه وقد تقدم الك الشيء الكثير منها ، ولا تقصر في استلام الركن اليماني وتقبيل الحجر الأسود وبعد المفراغ قف بالملتزم والتزمه وهو ما بين الباب والحجر الأسود فهنا تسكب المبرات وتتنزل الرحات وتجاب الدعوات فتلزم الملتزم وتلصق به صدرك ووجهك وتدعو الله عز وجل فقد روى أبو داود عن عبد الله بن عرو بن العاص قال طفت مع عبد الله فلما جاء دبر المحمة قلت ألا تتعوذ قال نعوذ بالله من النار ثم مضى حتى استسلم الحجر فقام بين قلت ألا تتعوذ قال نعوذ بالله عليه و ذراعيه وكفه و هكذا و بسطها بسطا وقال الركن والباب فوضع صدره ووجه و ذراعيه وكفه و هكذا و بسطها بسطا وقال هكذا رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعله . قال منصور سألت مجاهدا إذا أردت الوداع كيف أصنع قال تطوف بالبيت سبماً و تصلى ركمتين خلف

## (٣٤) ما يقوله من رجع من حج ونحوه

عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا قَفَل من غَزْو أوْ حجِّ أو عمرة ِ

المقام ثم تأتى زمزم فتشرب من مائها ثم تأتى الملتزم فتستله ثم تدعو ثم تسأل حاجتك ثم تستلم الحجر، وتنصرف، قال ابن قدامة عقب ذكر هذا قال بعض أصابنا ويقول فى دعائه « اللهم هذا بيتك وأنا عبدك وابن عبدك حملتنى على ما سخرت لى من خلقك وسيرتنى فى بلادك حتى بلّنتنى بنعمتك إلى بيتك وأعنتنى على أداء نسكى فإن كنت رضيت عنى فازدد عنى رضا و إلا فمن الآن قبل أن تناكى عن بيتك دارى فهذا أوان انصرافى إذا أذنت لى غير مستبدل بك ولا ببيتك ولا راغب عنك ولا عن بيتك ، اللهم فأصحبنى العافية فى بدنى والصحة فى جسمى والمصمة فى دبنى وأحسن منقلى وأرزةنى طاعتك أبداً ما أبقيتنى واجم لى بين خيرى الدنيا والآخرة إنك على كل شىء قدير».

(تمبيه) إذا فرغت من طواف الوداع والدعاء فلا تخرج من المسجد راجماً القهقرى وهو المشى إلى خلف لأنه خلاف السنة ولا أصل له فى الشرع ولنمش مشيتك المعتادة مستقيا « وخير أمور الدين ماكان سنة » .

(كان إذا قفل) بقاف ففاء على وزن رجع وممناه ، والقافلة الراجمة إلى بلدها وتسمى الخارجة منه كذلك تفاؤلا بالرجوع والمودة ( من غزو أو حج أو عمرة ) إنما قصر الراوى ذلك على هذه الثلاث لانحصار سفرالنبي صلى الله عليه وسلم فيها و إلا فيتول ذلك من يدخل البلد في كل سفر وقيده ( ١٢ - إحماف )

يكَبِّر على كلِّ شرَف من الأرض ثلاث تكبيرات مم يقولُ لا إله إلا الله وَحْدَه لا شريك له له الملك وله الحمدوهو على كل شيء قدير آيبون تائبونَ عابدون ساجدون . لربنا حامِدُون مَدَق الله وَعْدَه

بعضهم بسفر الطاعة ـ كصلة الرحم والسفر اطلب العلم النافع ونحو ذلك وقيل يشرع حتى في سفر المصية لأن مرتـكب المصية أحوج إلى تحصيل الثواب والذكر الذى ربما يجر إلى التوبة والاقلاع عن الذنب ( يكبر ) الله عزُّ وجل (على كل شرف) بالشين المعجمة والراء المهملة المفتوحتين وهو المـكان المالى ( من الأرض ) فيقول الله أكبر ،قال القارىء لعل الحكمة أن المقام مقام علو ً وفيه نوع عظمة فاستحضر عظمة خالقه وهكذا ينبغي للانسان في مثل هذا المقام أن يستشمر عظمة الله تمالى و كبرياءه ويذكر أن الله أكبر من كل شيء وإن كان غيره لا يشاركه في الكبرياء ( ثلاث تـكبيرات) أي يكرر للتكبيرات ثلاث مرات ويستمطر من الله العون والمزيد ( ثم يقول لا إله إلا الله وحده لا شريك له . له الملك وله الحمد ) زاد الطبرانى يحيى ويميت وهو حيُّ لا يموت بيده الخير ( وهو على كل شيء قدير ) وفيه اعلام بأنه هو القدير على ما كان يمِدهم به من نصر عبدمواظمار دينه على الدين كله (آيبون) جمع آيب بمعنى راجع أى نحن راجعون إلى الله تعالى قال فى أوجز المسالك وليس المراد الاخبار بمحضالرجوع بلالرجوع فىحالة مخصوصة وهوتلبسهم بالمبادةالمخصوصة والاتصاف بالأوصاف المذكورة ( تائبون ) من جميع الذنوب، وفيه الاعتراف بالتقصير بين يدى الله تمالى وهوفى كل إنسان بحسب مرتبته ( عابدون ساجدون لربنا حامدون )كلما بتقدير نحن المملوم من المقام ولربنا إماخاص بقوله ساجدون أوعام لسائر الصفات على سبيل التنازع (صدق الله وعده) في قوله عز وجل

و نَصَرَ عبدَهُ وهزم الأحزاب وَحْده \_ روَاه الإمام مالك ورواه الإمامان البخارى ومسلم.

« وعد الله الذين آمنوا منكم وهملوا الصالحات ليستخلفهم في الأرض كااستخلف الذي من قبلهم وليمكن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبد الهم من بعد خوفهم أمنا » ، وقوله « لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين محلقين رءوسكم ومقصرين لا تخافون » الآية ( ونصر عبده ) يريد نفسه الشريفة وإضافته إلى ضمير الله تعالى تشريف فوق تشريف وذلك أقصى مراتب الشرف وقد أشار القاضى عياض إلى شرف المهودبة بقوله .

ومما زادنی شرفا وتیما وکدت بأخمصی أطأ الثریا دخولی تحت قولك یاعبادی وأن صیر ت أحد لی نبیا

وقد وصفه الله تمالى بالمبودية في أعلى المقامات وأرفعها قال الله تمالى «سبحان الذي أسرى بعبده ليلا» (وهزم الأحزاب) الذين تحزبوا عليه من البهود وللشركين في غزوة الخندق ونزات في شأنهم سورة الأحزاب أو المراد ماهو أعم من ذلك (وحده) إذ هو الفاعل على الحقيقة والمتصرف في ملكه كيف شاء لارب غيره ولا إله سواه (فأرسلنا عليهم ديما وجنوداً لم تروها وكان الله بما تعملون بصيرا ورد الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيراً وكني الله المؤمنين المقتال وكان الله قوياً عزيزاً) فينبني المعبد وخصوصاً المحاج أن يقول ذلك الذكر في موضعه ، وأن يستشعر معهاه ويعقد في نفسه التوبة والأوية والرجوع إلى الله عز وجل في السراء بالحد والشكر وفي الضراء بالرضا والعبر ومن هها أثني الله تمالى على سيدنا سليان وأيوب عليهما السلام بنعم العبد إنه أواب ، وفقنا الله وإياك لما محبه ويرضاه آمين .

#### (٣٥) حديث حجة الوداع

روى الإمام أبو الحسين مُسْلم بن الحجاج القُشَيرى في صحيحه والامام أبو داود سُليان بن الأَسْعَت السِّجِسْتاً نَى فى سننه بسندها إلى حاتم بن إسماعيل المدنى قال حدثنا جَمْفَرُ بن محمد عن أبيه قال : وَخَلناعلى جابر بن عبد الله فسأل عن القوم حتى انتهى إلى فقلت أنا عمد بن على بن حُسَيْن

(حدثنا جمفر بن محمد) المشهور بالصادق الوارث لمقام النبوة والصديقية جده سيدنا الحسين أبن البضمة الطاهرة الفاطمية ، أمه أم فروة بنت القاسم بن محمد ابن أبى بـكر الصديق المولود سنة ثمانين من الهجرة والمتوفى سنة ١٤٨ تمان وأربدين بمد المائة والمدفون بالبقيم مع أبيه الباقر ومع الحسن بن على وجماعة من بيت النبوة رضى الله عنهم أجمين ( عن أبيه ) هو سيدنا محمد الباقر سيد أهل زمانه، ابن سيدنا على زين العابدين ابن سيدنا الحسين سيد. شباب أهل الجنة الامام التابعي الجليل ، سمى بالباقر لأنه بقر العلم أى شقه فعرف ظاهره وخفيه وأظهر من كنوز المارف ودقائق الأحكام مالا يخفي على من وقف على ترجمته الواسعة في الدواوين. المواود سنة ٥٧ سبع وخمسين من الهجرة بالمدينة المنورة والمتوفى سنة سبم عشرة ومائة والمدفون بالبقيم مع جملة من آل البيت النبوى الطاهر رضى الله عنهم أجمعين ( فسأل ) أى جابر ( عن القوم ) لأنه طال عمره وعمى بصره وهو آخر الصحابة موتا بالمدينة المنورة على ساكنها ألف ألف صلاة وسلام . وفيه من الفوائد اعتناء الرجل بالداخلين عليه والسؤال عنهم لينزل كلا منهم منراته اللائقة به قالت عَائشة رضى الله عنها أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن ننزل الناس منازلم

فأَهْوَى بيده إلى رَأْسَى فَنَزَع زِرِّى الْأَعْلَى ثَمْ نَزَع زِرِّى الْأَسْفَل ثَمْ وَضَع كَفَه بَيْنَ ثَمْ يَنْ وَأَنَا يَوْمَنْذِ عَلامٌ شَابٌ فَقَالَ مَرْحِبًا بِكَ يَا ابْنَ أَخِي سَلَ عَمَا شَنْتَ فَسَأَلتُه وهو أعمى وحَضر وقت الصلاة في البن أخِي سَلْ عَمَا شَنْتَ فَسَأَلتُه وهو أعمى وحَضر وقت الصلاة في نيساجة مُلْتَحِفاً بها كلما وَضَعَهَا عَلَى مَنْكَبِه رَجِع طَرَفاه إليه من صغرها ورداؤه عَلَى جَنْبه عَلَى المِشْجَبِ فَصَلَى بنا فقلت أخبرنى عن صغرها ورداؤه عَلَى جَنْبه عَلَى المِشْجَبِ فَصَلَى بنا فقلت أخبرنى عن حَبَة رسولِ الله صلى الله عليه وسلم

( فأهوى بيده إلى رأسي ) فيه إكرام أهل بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم كما أن في نزع جابر زر ثوب سيدنا محمد الأعلى والأسفل ثم وضع كنفه بين ثديهه ملاطفة للزائر وتأنيسا له حسب مايليق بحداثة سنه ( فقال) جابر (مرحبا) أى نزلت مكانا رحبا واسما ففيه ندب قول الرجل للزائر ذلك وقد قال جده عليه الصلاة والسلام للسيدة أم هانىء لما جاءت اليه وقالت أنا أم هَانَى \* . «مرحيا يا أم هانىء » وأما قوله له (يا ابن أخى) فعلى عادة الدرب يقول الكبير الصغير يا ابن أخى والصغير المكبير يا عم ( في نساجة ) بالنون وتركها روايتان صحيحتان والنساجة بكسر النون قال فى المشارق الطيلسان وشبهه (كلما وضعها على المنكب) بكسر الكاف بوزن مجلس هو مجمع عظم المضد والكتف (على المشجب) بكسر المم وفتح الجبم وبينهما شين سا كنه اسم للمود يوضع عليه المتاع والثياب ( فصلى بنا ) أى على الهيئة التي هو عليها بلا رداء ففيه جواز الصلاة في ثوب واحد وجواز امامة الأعمى للبصراء وأن صاحب الببت أحق بالامامة من غيره ( فقلت أخيرني عن حجة رسول الله صلى الله عليه وسلم) بكسر الحاء وفتحما وتسمى حجة الوداع لأنه ودع الناس أو الحرم فيها ، وحديث جابر هذا حديث عظيم يقال له منسك جابر لما اشتمل على فوائد ونفائس من مهمات القواعد بينها رسول الله

صلى الله عليه وسلم عند قرب خروجه من هذه الدار وانتقاله إلى ما أعد الله له في دار القرار من السكرامة والافضال وقال فيها خذوا عنى مناسكم فلملى لا ألقا كم بعد على هذا أو كما قال ولم يبق عليه الصلاة والسلام بعد هذه الحجة إلا الحرم وصفر وشيئا من ربيع الأول بعد أن أشرقت الدنيا بنوره وسمت بالإيمان الذي دعا الناس اليه ولا يزال دينه بفضل الله تعالى يعلو ويسمو ويظهره الله على الدبن كله ولو كره السكافرون والزنادقة والملحدون ، وهذا الحديث رواه مسلم في صحيحه كأبى داود من أوله إلى آخرة منسقا مرتبا ولم يروه الامام البخارى في جامعه كذلك بل رواه مقطعا حسب الحاجة اليه لأنه يرى جواز تقطيع الحديث الواحد المشتمل على جمل كل واحدة تستقل بالفائدة ولذا يقول العلامة محمد بن اسمعيل الأمير الصنعاني في نظمه لهذا بالخديث في منظومته لبلوغ المرام .

قال القاضى عياض وتسكلم الناس على مافيه من الفقه وأكثروا وصنف فيه أبو بكر بن المنذر جزءاً كبيراً وخرّج فيه من الفقه مائة ونيفا وخمسين نوعا ولو تقصى لزاد عليه اه قلت ولا غرابة فى ذلك فان أقواله عليه الصلاة والسلام جواهر بحار وإنما يأخذ الفواصون من الجواهر على قدر قوة غوصهم وهو صاحب الأنوار الجمة وكل يأخذ منها على حسب نوره ومقامه وسنوافيك فى هذه الكتابة بما يقتح الله تعالى وبوفق من الفوائد القيمة

مَكَتُ تَسَعَ سَنَيْنَ لَمْ يَحِجَ مُمَ أَذَّنَ فَى النَّاسِ فَى العَاشَرَةُ أَنْ رَسُولُ اللهُ صَلَى اللهُ عليه وسلم عَاجُ فَقَدِمَ المَّدِينَةَ بَشَرْ كَثَيْرٌ كُلُهُمْ يَلْتَمَسُ أَنْ يَأْتَمَ بُرَسُولَ الله على الله عليه وسلم ويَمْمَلَ مِثْلَ عَمَلَهُ فَخَرَجْنَا مَمَهُ خَرَجْنَا مَمَهُ خَرَجْنَا مَمَهُ خَرَجْنَا مَمَهُ خَرَجْنَا مَمَهُ حَتَى أَتَهِنَا ذَا الْحَلَيْفَةِ .

للستنبطة من هذا الحديث الشريف بقدر الطاقة والله الوفق (مـكث) أى لبث بالمدينة المنورة بمد الهجرة وهو بضم الكاف وفتحما (ثمأذن في الناس) النبي صلى الله عليه وسلم أى أعلمهم بالحج ليتأهبوا له ويأخذوا عنه المناسك والأحكام وليبلغ الشاهد الغائب لتشيع دءوة الاسلام ويصح بناء أذن للمفعول أى أعلموا بذلك وفيه أنه ينبغي لمن ولى أمر المسلمين إيذانهم بالأمور المهمة ليتأهبوا ( فقدم المدينة ) المنورة التي هي عاصمة الاسلام والدين وستبقى إلى يوم القيامة كذلك ( بشر كثير ) تحقيقا لقوله تمالى وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالا الآية قال بمضهم وقد بلغ جملةمن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في تلك الحجة من الصحابة الـكرام مائة ألف وثلاثين ألفا فـكانوا من بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله مد البصر ، كالمالة حول القمر تميس بهم البيداء، وترتفع أصواتهم بالتلبية والتمجيد والتحميد إلى الفضاء وأمين الوحى جبربل ينزل بالوحى من السماء إلى سيد الأنبياء ( فخرجنامعه ) من المدينة في خمس وعشرين من ذي القعدة بين الظهر والعصر يوم السبت (حتى أتينا ذا الحليفة) هو الممروف اليوم بآ بار على الميقات المشمور لأهل المدينة قال العلامة الشمس ابن القيم الجوزية في الهدى النبوى وخرج عليه الصلاة والسلام بين الظهر والعصر فنزل بذى الخليفة فصلى بها العصر ركمتين ثم بات بها وصلى بها المفرب والعشاء والصبح والظهر فصلى بها خمس صلوات ثم تجرد عليه الصلاة والسلام لاهلاله وأغنسل وأهل بالحج في مصلاه فولدَتُ أسماء بنتُ عَميسٍ تُحمدَ بن أبى بكر فأرْسلتُ إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم كيف أصنعُ قال اغتسلى واستثفري بثوبٍ واخْرِمى فَصَلَى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم فى المسجدِ

﴿ فُولَدْتَ أَسِمَاءُ بَنْتَ عَمِيسَ ﴾ الصحابية الجليلة زوج الصديق الأكبر بعد موت سيدنا جمفر وبعد موت الصديق تزوجها سيدنا على رضى اللهمن الجيع وأولاهم للقام الرفيع ( محمدبن أبي بكر ) وهو يمد من اأصغر الصحابة سنا قتل بمصر سنة ثمان و ثلاثين رضى الله عنه (كيف أصنع) أى فى الاحرام وفيه العوقف في الحادثة عند نزولها وسؤال أهل العلم عنها (قال اغتسلي) أي للاحرام ففيه صحة إحرام النفساء وكذا الحائض وإن كان الدم جاريا قال الزرقانى وهو مجمع عليه (واستثفري) أى احتجزي (يثوب) تضمينه موضع الدم يمنع من سيلان الدم . قال الإمام النووى فيه من الفوائد أمر الحائض والنفساء والمستحاضة بالاستثفار وهو أن تشد في وسطما شيئا وتأخذ خرقة عريضة تجملها على محل الدم وتشد طرفيها من قدامها ومن ورائها فى ذلك المشدود فى وسطها وهو شبيه بثغرالدابة مِفتح الفاء ( وأحرى ) أى أدخلي في حرمات الإحرام بالنية والتلبية فإن النفاس والحيض لايمنع من ذلك فكل أعمال الحج تصنمه النفساء والحائض ماعدا الصلاة والطواف بالبيت الحرام ( فصلى في المسجد ) أي في مسجد ذي الحليفة وذكر مسلم ف صحيحه بسنده إلى ابن عمر رضى الله عنهما كان بقول كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يركع بذى الحليفة ركمتين قال الإمام النووى ففيهاستحباب صلاة الركمتين عند إرادة الاحرام ويصليهما قبل الاحرام ويكونان نافلة هذا مذهبنا ومذهب العلماء كافة إلا ماحكاه القاضي وغيره عن الحسن البصرى أنه استحب كونها بعد صلاة فرض قال لأ 4 روى أن هاتين الركمتين كانتا صلاة للصبح والصواب ما قاله الجمهور وهو ظاهر الحديث وهذه الصلاة سنة لو تركها مم ركب القصوآء حَتى إذا استوت به نافته على البيداء نظرت إلى مَدَّ بصرى بين يديه من راكب وماش وعن يمينه مثلُ ذلك وعَن يَسارِهِ مِثلُ ذلك ومن خَلْفه مثلُ ذلك ورسولُ الله صلى الله عليه وسلم بينَ

فاتته الفضيلةولا إثم عليه ولا دم قال أصحابنا فإن كان إحرامه فى وقت من الأو قات للنهى فيها عن الصلاة لم يصلمها هذا هو المشهور وفيه وجه آخر لبعض اصحابنا أنه يصليهما فيه لأن سببهما ارادة الإحرام وقد وجد ذلك أى لأن هذا السبب متقدم على المسبب ( قوله ركب القصواء ) بفتح القاف والمدمن القصو وهو قطع طرف الأذن ولم تكن ناقته عليه الصلاةوالسلام كذلك وإنما هو لقب لها وهي التي هاجر عليها من مكة وهي والمضباء والجدعاء كامها اسم لناقة واحدة كانت ارسول الله صلى الله عليه وسلم ( على البيداء ) بفتح الباء والمد المكان المالى قدام ذى الحليفة مجاورة لها سميت بذلك لأنه لابناء بها إذ ذاك ولا أثر وكل مفازة تسمى بيداء ( نظرت إلى مدِّ بصرى ) بفتح الميم هكذا هو فی جمیع نسخ صعیح مسلم مد بصری و هو صعیح ومعناه منتهی بصری و أنـکر بعضهم ذلك وصوب مدى بصرى وايس هو بمنكر بل هما لغتان ومدى أشهر ﴿ مَن رَاكِ وَمَاشَ ﴾ قال أبو عبد لله الابي فيه جواز الحج راكبا وماشيا وعند مالك والشافعي أن الركوب أفضل لأنه صلى الله عليه وسلم فعله ولفضل النفقة فيه ولأن فيه توفير القوة على استيماب المناسك قيل ولما فيه من تمظيم شمائر الحج بأبهة الركوب في المناسك ، وقيل المشي أفضل لأنه أشق على النفس ولأنه عبادة في نفسه أقول ولقوله عليه الصلاة والسلام (ما أغبرت قدما عبد في سبيل الله إلا حرم الله عليه النار).

أما ركوبه عليه الصلاة والسلام فهو أفضل فى حقه لأنه المشرع الأعظم ولأنه إذا كان كذلك يكون مجلى الكل واحد ممن يريد الأخذ لهدى النسك امتثالا

أَظْهُر نَا وَعَلَيْهُ كَبِيْنُ القرآنُ وَهُو يَسْرِف تَأْوِيلُهُ وَمَا عَمِلُ مِن شَيْءَ عَلِمَا بِهِ فَأَهُلَ بَالتوحِيد لَبَيْكَ اللهم لَبَيْكَ لَبَيْكَ لا شرِيك لك لبيك إنَّ الحَمد والنعمة لك والملك لاشريك لك وأهل الناس بهذا الذي يهلون به فلم يَرُد رسول الله صلى الله عليه وسلم عليهم شبئاً منه ولزم رسول الله صلى الله عليه وسلم عليهم شبئاً منه ولزم رسول الله صلى الله عليه وسلم تلبيته .

قال جابر مرضى الله عنه لسنا كَنْوى إلا الحَج لسنا نعرِفُ العمرةَ

لفوله عليه الصلاة والسلام خذوا عنى مناسككم فعدوله عليه الصلاة والسلام عن المشى وهو قادر عليه لا لـكون المشى مفضولًا بل لما ذكر ولـكونه أرفق. بأمته وأصحابه الـكرام وماخير عليه الصلاة والسلام بين أمرين إلا اختار أيسرها مع العلم بأنه لو أختار المشي لما ساغ لأحد من أصحابه الكرام الركوب مع من فيهم بمن يحتاج إلى الركوب والله أعلم قال سيدنا جابر ( وعليه ) أى على رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ينزل ) من السماء ( القرآن وهو يعرف تأويله ) فيهتدى بهدبه ويقتدى الصحب الـكرام به ففيه الحث على الممسك بما أخبر عن فعله فى حجته تلك ولذا قال ( وما عمل من شىء عملنا به ) زيادة فى الحث على التمسك بما يخبرهم به ( فأهل ) أى أحرم ( بالتوحيد ) يمنى قوله لبيك لاشريك لك مُخالفاً للمشركين في تلبيتهم ( وأهل الناس بهذا الذي يهلون ) الخيمني التلبية المذكورة ( لسنا ننوى إلا الحج ) فيه دليل لمن قال بترجيح الحج مفرداً وسيدنا جابر هذا هو أحسن الصحابة سياقة لرواية هذا الحديث فإنه ذكر هذه الحجة من حين خروج النبي صلى الله عليه وسلم من المدينة إلى أنرجع إليها فهوأضبط لما من غيره وكذا ابن عمر فقد صع عنه أنه كان آخذا بخطام ناقة النبي صلى الله عليه وسلم فى حجة الوداع وأنـكر على من رجح قول أنس على قوله وقال كان.

أنس يدخل على النساء وهن مكشفات الرؤس وانى كنت تحت ناقة رسول الله على الله عليه وسلم يمسنى لعامها أسمه يلبى بالحج وكذا عائشة رضى الله عنها روت عنه الإفراد ، وقربها من رسول الله صلى الله عليه وسلم معروف وكذا اطلاعها على باطن أمره وظاهره وفعله فى خلواته وعلانيته مع كثرة فقهها وعظيم فطنتها ، وابن عباس رضى الله عنهما محله من العلم والمفقه فى الدين والفهم الثاقب معروف مع كثرة بحثه وحفظه أحوال رسول الله صلى الله عليه وسلم التى لم يحفظها غيره وأخذه إياها من كبار الصعابة ، زدعلى هذا أن الخلفاء الراشدين رضى الله عنهم أفرادوا الحج بعد النبى صلى الله عليه وسلم وواظبوا على إفراده فلو لم يعلموا أن النبى صلى الله عليه وسلم حج مفرداً وأنه أفضل لم يواظبوا عليه وهم هم الأثمة الأعلام وقادة الإسلام والمقتدى بهم فى كل العصور ولأن الإفراد لا يجب فيه دم باجاع وذلك افضله و كاله ، أما التمتع والقران فيجب فيهما الدم .

ولتملم أن الذى قال بأفضلية الافراد هو الإمام مالك والإمام الشافى وكثيرون من أهل العلم وقال الإمام أحد أفضلها التمتع وقال الإمام أبو حنيفة أفضلها القران والسكل مستند فى دليله إلى حجة الذي صلى الله عليه وسلم هذه إذ لم يجبج بعد الهجرة غيرها وعليها المعول والاعتماد وذلك حسب أختلاف أصحابه ورواياتهم فى صفة حجته عليه الصلاة والسلام هل كان مفرداً أو قارناً أو متمتعا وقد ذكر الإمام المبخارى ومسلم رواياتهم كذاك قال الإمام النووى وطريق الجمع بينها أنه صلى الله عليه وسلم كان أولا مفرد اثم صارقارنا فمن روى الافراد اعتمد الأصل ومن روى المقمع أراد اللغوى وهو الانتفاع والارتفاق وقد ارتفق بالقران كارتفاق المتمتع وزيادت فى الاقتصار على فعل واحد وبهذا الجمع تنتظم الأحاديث كلها، وقد أجمع العلماء على جواز

حتى إذا أتينا البيت الحرام معه عليه الصلاة والسلام لطواف القدوم استلمَ الرّ كنَ فَرَمَلَ ثلاثًا ومَشي أرْبعًا

الأنواع الثلاثة ، والإفرادهو أن يحرم بالحج ويفرغ منه ثم إن شاء اعتمر ، والتمتم أن يحرم بالعمرة في أشهر الحج ويفرغ منها ثم يحرم بالحج من عامه والقران أن يحرم بهما وكذا لو أحرم بالعمرة ثم أحرم بالحج قبل طوافها أو أثناءه صح وكان قارنا ووجب عليه اكال الطواف (حتى إذا أتينا البيت الحرام معه ) عليه الصلاة والسلام لطواف القدوم (استلم الركن) الحجر الأسود وقبله يقال استلم الحجر إذا لتمه وتناوله والمهنى وضع يديه عليه وقبله وقيل وضع الجبهة أيضا ، ومن الحجر الأسود بدأ الطواف وهو تحية المسجد الحرام لمن قصد الطواف والما أيضا ، ومن الحجر الأسود بدأ الطواف وهذا الطواف لازم لكل من أحرم من الميقات ويشرع فيه الرمل وفي كل طواف مقبه سمى فلذاقال (فرمل ثلاثا) الأشواط الميقات ويشرع فيه الرمل وفي كل طواف مقبه سمى فلذاقال (فرمل ثلاثا) الأشواط الميقوحة واليم المفتوحة هو سرعة المباتية المشى المعتاد ، والرمل بالراء المشددة المرمل ، وفيه إظهار صولة الإسلام والمسلمين وتصوير الرغبة في طاعة الله عز وجل الرمل ، وفيه إظهار هولة الإسلام والمسلمين وتصوير الرغبة في طاعة الله عزد السفر الشاق ووعثاؤه إلا مزيد الرغبة والشوق .

إذا اشتكت من كإلال السير واعدها رُوح القدوم فتحيي عند ميعاد

وهذا الرمل بق سنَّة معمولابها بالاتفاق ولـكن للرجال دون النساء وحسب النساء أن يبعدن في الطواف من البيت وعن الرجال فإنه أفضل لهن كا أن الأفضل للرجال الدنو من البيت . قال الإمام الشافعي رحمه الله تعالى وأحَب

ثم تَقَدمَ إلى مَقام ِ إبراهيم عليه السلام فقرأ ( واتخذُوا منْ مَقام إبراهيم مُمالي) فجمل المقام كَيْنَهُ وَ بَينَ البيْتِ

إلى أن يقول في رمله (اللهم أجمله حجاً مبروراً وذنها منفورا وسميا مشكوراً) والتحذر مما يفعله بعض العوام والجهلة من وقوفهم أحزابا وجماعات يأخذ بمضهم ببمض كالكتلة الجمعة ليطوفوا سوية فإنه يضيق علىالناس ويؤذيهم وربما فعله بعضهم باختلاط الرجال والنساءوذلك شنيع جدا بعيد عن تعاليم الإسلام ومحاسنه، فلتحذر منه ثم لتحذر ( ثم تقدم إلى مقام إبراهيم ) وهو الحجر الذى كان يقوم عليه سيدنا إبراهيم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام عند بناء البيت وهو باق للآن في موضعه الذَّى كان فيه في زمنه عَليه الصلاة والسلام . فله الحمد كما صرح سيدنا جابر رضى الله عنه بما يدل على هذا بقوله ( فجمل المفام بينه ) أى بين النبي صلى الله عليه و سلم حين صلى ( وبين البيت الحرام ) قال الإمام النووى . وفي هذا دايل لما أجم عليه العلماء أنه ينبغي لـكل طائف إذا فرغ من طوافه أن يصلى خلف المقام ركمتي الطواف فإن لم يفمل فني الحجر أي حجر إسماعيل تحت ميزاب الـكعبة .و إلا فني المسجد و إلا فني مكة وسائر الحرم ، ولوصلاهما في وطنه وغيره من أقاصي الأرض جاز وفاته الفضيله . ولا تفوت هذه الصلاة مادام حيا ، ولو أراد أن يطوف أطوفة استحب أن بصلى عقب كل طواف ركعتين .

## بحث هام ي

## فى أن وضع مقام ابراهيم الآن هو وضعه فى العهد النبوى

إن فى قول سيدنا جابر رضى الله عنه « المشاهد الرسول صلى الله عليه وسلم والملازم له فى هذه الحجة . من يوم خرج من المدينة إلى أن رجع إليها » ( فجعل : النبى صلى الله عليه وسلم المقام بينه وبين البيت ) دليلا على أن وضع المقام فى زمنه عليه المصلاة والسلام هو وضعه الآن بمكانه وهو يفسر معنى الاتخاذ فى قوله تعالى : «واتخذوا من مقام ابراهيم مصلى » روى الأزرق فى أخبار مكة بأسانيد صحيحة أن المقام كان فى عهد النبى صلى الله عليه وسلمو أبى بكروهر فى الموضع الذى هو فيه الآن حتى جاء سيل فى خلافة عمر فاحتمله حتى وجد أسفل مكة فأتى به فربط إلى أستار الكمبة حتى قدم عمر فاستثبت فى أمره حتى تعقق موضعه الأول فأعاده إليه وبنى حوله و نقله الحافظ ابن حجر فى الفتح حتى تعقق موضعه الأول فأعاده إليه وبنى حوله و نقله الحافظ ابن حجر فى الفتح

وقد بسط هذه المسألة العلامة المؤرخ عالم مكة الحجب الطبرى وهومن أهل القرن السابع فى القرى لقاصد أم القرى أكثر مما تكلم غيره فيما أعلم ونقل كلام الأزرق وأجاب عما يبدو من المناقضة لما ذكره الامام الازرقى وما سبق فى بعض الأحاديث فى الموضوع . وخرج أخيراً عن ذلك بأن (موضع المقام الذى هو عليه الآن هو توقيقى كان على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلموأن هر بن الخطاب لم ينقله من موضعه الأول و إنما أعاده إليه) و بظهر لك ذلك كله عا ذكر العلامة الحجب فإنه ذكر عن المصلب بن أبى و داعة وله صحبة أسلم يوم المفتح كا قال الحافظ قال : كانت السيول ندخل المسجد الحرام من باب بنى شيبة

الكبير فريما دفع المقام عن موضعه حتى جاء سيل فى خلافة عمر يقال له سيل أم نهشل فاحتمل المقام فذهب به حتى وجد بأسفل كلة . فأنى به فربط إلى أستار المحبة فى وحهما وكتب بذلك إلى عمر . فأقيل فزعافدخل بعمرة فى رمضان وقد غبى موضعه وعفاه السيل فدها عمر بالناس وقال . أنشد الله عبداً عنده علم في هذا المقام . أين موضعه ؟ قال المطلب بن أبى وداعة عندى ذلك ، كنت أخشى عليه هذا فأخذت قدره من موضعه إلى الركن ومن موضعه إلى باب المحجر ومن موضعه إلى رمزم بمقاط وهى عندى فى البيت فقال له عمر فاجلس عنده وأرسل إليها فأنى بها فوجدها مستوبة إلى موضعه هذا فسأل الناس وشاورهم فقالوا نعم هذا موضعه فلما استثبت ذلك عمر وحق عنده أمر به فأحكم بناء ربضه تحت المقام وحوله وهو فى مكانه عمر وحق عنده أمر به فأحكم بناء ربضه تحت المقام وحوله وهو فى مكانه هذا إلى الديم ، قال وردم عمر الردم الا على .

قال أبو الوليد الازرق قال جدى فلم يظهر هليه سيل منذ عمله عمر إلى الميوم، قال وحدثنى جدى قال حدثنا عبد الجبار بن الورد، قال سممت ابن أبى مليكة يقول موضع المقام \_ هذا الذى هو به اليوم وهو موضعه فى الجاهلية وفى عهد النبى صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وعمررضى الله عنهما إلاأن السيل ذهب به فى خلافة عمر فجعل فى وجه الكمبة حتى قدم عمر ورده بمحضر من الناس.

وعن عروة بن الزبيرقال: كان المقام عند سقع البيت. فأما موضعه الذي هو موضعه فموضعه الآن ، وأما ما يقول الناس إنه كان هنالك موضعه فلا .

وقال مالك في المدونة كان للقام في عهد ابراهيم عليه السلام في مكان

اليوم وكان أهل الجاهلية ألصقوه بالبيت خيفة السيل . فسكان ذلك في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وعهد أبي بكر فلما ولى عمر رده مد أن كاس موضعه مخيوط قديمة قيس بها حين أخروه وعر هو الذي نصب معالم الحرم بعد أن مجث على ذلك . قال مالك وبلغني أن الله تهارك وتعالى أوحى إلى المجبال أن تنعى ، فتنحت حتى أرى الله الراهيم موضع المناسك وهوقوله «وأرنا مناسكنا» هذا آخر كلامه في المدونة :

وقال الفقية سند بن عنان في الطراز روى أشهب عن مالك قال سمعت من يقول من أهل العلم إن ابراهيم عليه السلام أقام هذا المقام وقد كان علمه البيت في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وأبي بكررضي الله عنه وقبل ذلك وإنما الصق به لمسكان السيل مخافة أن يذهب به فلما ولى عمر أخرج خيوطاً كانت في خزانة السكمة وقد كانوا قاسوا بها ما بين موضعه وبين البيت في المجاهلية إذقدموه مخافة السيل فقاسه عمر وأخره إلى موضعه اليوم وكان السيل بأتى من المجبال إلى الوادى والبيت في وسط الوادى فيدخل السيل فرفعت العرب بأبه وقدموا مقام ابراهيم إليه فالصقوه بالباب، قال مالك والذى حمل عمر على فراسم ابراهيم عليه السلام ومنه قوله عليه الصلاة والسلام امائشة «لولا حدثان مراسم ابراهيم عليه السلام ومنه قوله عليه الصلاة والسلام امائشة «لولا حدثان مراسم ابراهيم عليه السلام .

وفى هذا مخالفه ظاهرة لماذكره الازرق عن ابن أبى مليسكة وسياقُ لفظ حديث الصحيح الطويل وما روى نحوه يشمد بترجيح قول ابن أبى مليكة وذلك

قوه ( ثم تقدم إلى مقام إبراهيم فقرأ ﴿ وَاتَّخذُوا مِن مَقَامُ إِبْرَاهِيمُ مَصَّلَى ﴾ فجمل المقام بينه وبين البيت) والمتبادر إلى الفهم عند سماع هــذا اللفظ أنه لم يـكن حينئذ ملصقا بالبيت لأنه لايقال في المرف تقدم إلى كذا فجمله بينه وبين كذا إلا فما يمكن أن يقدمه أمامه وأن بخلفه خلفه وإذا كان ملصقا تمين التقديم لا غير ، أماما ذكره الأزرقي عن المطلب بن أبى وداعة فيحتمل أمرين (أحدمًا ) أن يكون قول عمر أنشد الله عبداً علم عن هذا المقام أين موضمه أى الذى كان فيه في عهد النبوة وهو المتبادر إلى الفهم وعليه دلت القرينة المتقدم ذكرها لأنه كان بحاثا عن السنن وقافا عندما وكذلك فهمه أين أبى مليكة فلذلك أثبت أن موضعه اليوم هو الموضع الذي كان فيه في عهد النبوة وأن إلصاقه بالـكمبة إنما كان لمارض السيل( الاحتمال الثاني) أن يكون عمر رضى الله عنه سأل عن موضعه فى زمن إبراهيم عليه السلام ليرده إليه لعلمه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يؤثر بقاء مراسم إبراهيم ويكره تغييرها ويكون سبيله صلى الله عليه وسلم فى تقرير المقام ملصقا بالبيت إلى أن توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم تقرير ما كان من الكعبة في الحجر تألفا لقريش في عدم تغيير مراسمهم فلذلك سأل عمر عن مكان المقام في زمن إبراهم عليه السلام ليرده إليه اعتمادا على ما لمنه وذلك مشهور ، وعلى هذا فلا مناقضة بين ما نقله المطلب وما نقله الإمام مالك فيسكون الجمع بينهما أولى من دحض أحدها ويكون ابن أبي ملـكية قال ماقاله فهما من سياق ما رواه المطلب رضي الله عنه والإمام مالك أثبت ما أثبتة جاز مايه ولا يكون ذلك إلا عن توقيف فكان الجمع أولى والله أعلم.

(قلت) وحاصل ما ذكره المحب في الجواب أن قدينا مسلكين (مسلك) المترجيح بتقديم رواية ابن أبي مليكة لأنه بؤيدها سياق الحديث الصحيح في صفة حج رسول الله صلى الله عليه وسلم حسبا يتبادر إلى الفهم الصحيح: (ومسلك) الجمع بين الروايتين وهو أوفق مهما أمكن ، وعلى كل فالظاهر من ذلك أن وضع المقام الذي نزلت في شأنه آية (واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى) توقيني سواء قلنا إن موضعه الأول كان ملصقا بالبيت كا هو الرأى المرجوح أو كان موضعه في عهد النبيوة كاهو موضعه الآن ومضى عليه نحو أربعة عشر قرنا وهو الراجح.

( فإن قيل ) يفهم من التقرير السابق بقطع النظر عن المترجيح والمرجح أن المقام للذكور قد عرض في شأنه النقل في الجلة إن كان في الجاهلية ملصقا فأقره عليه الصلاة والسلام بالبيت فكان سبيله سبيل تقرير ما كان من المكعبة في الحجر تأليفا لقريش إلى آخر ماسبق، وإما النقل من البيت من قبل سيدنا عمر إلى هذا الموضع كما في خبر ابن أبي مليكة فهل يسوغ نقله اليوم الانساع المطاف المطافة المائفين؟؟ ويكون هذا مبررا المنقل مع الاستناد إلى الاختلاف السابق وتبقي المكمبة المقدسة كما هي قبلة المصلين ومطافا المطائفين لا يزاجهم مقام، غاية ماهنالك أن يتخير المقام مكان في أطراف المسجد الحرام يليق بمكانته وهل عالى بذلك أحد من علماء الساف أو محقق الملماء المتأخرين استناداً على ذلك في ظالم بذلك أحد من علماء الساف أو محقق الملماء المتأخرين استناداً على ذلك في ظالمواب) أنك قد علمت أن للقام ووضعه في مكانه السابق أمر توقيني سواء قيل إنه كان ملصقا بالبيت كما هو الرأى الرجوح أو في موضعه المثبت به من رفن النبوة أو زمن عمر بن الخطاب إلى الآن كما هو الرأى الراجح وأنت تملم ومن النبوة أو زمن عمر بن الخطاب إلى الآن كما هو الرأى الراجح وأنت تملم ومنع النبوة أو زمن عمر بن الخطاب إلى الآن كما هو الرأى الراجح وأنت تملم ومنا المناب المناب المناب المناب والمناب المناب المناب والمناب والمناب والمناب والمناب والمناب المناب والمناب وا

من شمائر الله تعالى ومعالم دينه المقدسة التي قال الله فيها ( ومن يعظم شمائر الله فإنها من تقوى القلوب ) فشمائر الله تمالى ومعالم دينه لهما مكانتها المقدسة ومن مظاهر تعظيمها المحافظة عليها والبعد عن التصرف فيها بما يعد تبديلا وتفييراً «على أنك» لوذهبت إلى أبعد الفروض وقلت إن ذلكالنقل إنما كان من عربن الخطاب عن موضعه الأول النبوى ولم تلاحظ اهتمام أمير المؤمنين بذهاب السيل به حتى وجدوه فالصقوه بالبيت وسفر عمر بن الخطاب في الحال من المدينة في رمضان إلى مكة والبحث عنه وسؤال الحاضرين واحضار المقاط لذرعه إلى آخر ما تقدم ﴿ أَفليس عمر بن الخطاب أحد الخلفاء الراشدين المهدين المأمور باتباعهم من قبل صاحب الشرع المصوم » فلأأقل أن تكون تلك سنة عرية لها مكانتها ، وينبغي أن تلاحظ بمض ما لممر ابن الخطاب رضى الله عنه من المزايا السامية سوى صحبته لسيد الوجود حضراً وسفراً التي تختص به ولا توجد في غيره ولا فيمن بوجد بعد إلى يوم القيامة مهما علا كعبه . وسما أفقه . فإن آبة واتخذوا من مقام إبراهيم مصلي إنما نزلت بسببه وإشارته وقد قال وافقت ربى في ثلاث أوقال وافقني ربى في ثلاث قلت يا رسول الله لو اتخذت من مقام إبراهيم مصلي ، فنزلت وهذا في حميح الإمام البخارى .

زد على هذا أن عمر بن الخطاب كان ملهما بالصواب ومحدَّثا به كما قال عليه الصلاة والسلام لقد كان فيا قبلسكم من الأمم محدَّثون فإن يكن فى أمتى أحد فإنه عمر . رواه الإمام البخارى فى صحيحه عن أبى هريرة ومسلم كذلك

عن عائشة ، وأن عر اختص بتأهله للبنوة لو كان نبى بمد النبى صلى الله عليه وسلم فقد روى الإمام أحمد والترمذى فيا يرويه عقبة بن عاص عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لوكان نبى بمدى لكان عمر بن الخطاب و نقله الحجب الطبرى في الرياض وقال في بعض طرقه لولم أبعث لبعثت يا عمر ، (هذا) وقد كان عمل عمر رضى الله عنه للذكور بمعضر الجم النفير من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فأفروه على هذا العمل بذلك المقاس المحافظ عليه وهم القوم الذين كلينافةون ولا يداهنون ولا يحابون ، كيف ومنهم الذى قال لمسر يوم ولى أمر المسلمين لورأينا فيك أعوجاجا لقومناك بسيوفنا ، فقابل هذا بممد الله تعالى على ذلك فلاجر م أن يسكون نقل عمر المقام إلى هذا الموضع أمراً مجمعا عليه من أولئك القوم أهل الحل والمقد واستمر على ذلك كالعمل المتوارث على هذا العمد .

أما نقله من هذا الموضع لا إلى البيت الحرام ملصقا بل إلى موضع آخر بطرف المسجد الحرام فلم أقف فيه على قول لأهل العلم بل الذي يظهر كل الظهور أن مثل هذه الفكرة يبعد أن تخطر على المفكرين من أهل العلم فضلا عن أن نقبت قولا لهم بالجواز، ولعل بعض اللك المعانى السامية التي حظى بها عر ابن الخطاب دون غيره تؤيد هذه السنة العمرية مع ما تقدم من الأدلة التي يستأنس بها في الموضوع وتوالى القرون المديدة من عهده إلى هذا العهد ولا يزال البيت الحرام والمقام يصلى عنده الطائفون في تعظيم ومكانة في الصدور والحد لله الذي بنعمته تتم الصالحات وهو الهادى إلى سواء السبيل الرب غهره.

فَكَانَ أَبِى يَقُولُ وَلا أَعَلَمُهُ ذَكَرَ مُ إِلا عَنْ النبي صلى الله عليه وسلم كان يَقَرَأُ فِي الرَّكَمَةِ فِي الله أحد وفل ياأيها الكافرون ثم رجع إلى الرُّكنِ فاستلمه ثم خرج مِن الباب إلى الصفا فلما دَنا من الصفا قرأ ( إن الصفا والمروة مِنْ شمائر الله) أبْدأ عا بَدَأ الله به

(فكان أبي ) محمد الراوى عن جابر أنه صلى الله عليه وسلم قرأ في ركمتي الطواف « قل يا أيها الحكافرون » و « قل هوالله أحد » : قال جمفر: فكان أبى يقول ( ولا أعلمه ) أى أبى محمداً ( ذكره ) أى أنه يقرأ ما ذكر ﴿ إِلَّا عَنَ ﴾ قراءة جابر عن قراءة ﴿ النَّبِي ﴾ صلى اللهعليه وسلم قال الإمام النووى وليس قوله ولا أعلمه . قاله شكاً في رفع الفراءة إلى النبي صلى الله عليه وسلم بل هو جزم بها ، لأن لفظة العلم تنافى الشك ، وقد ذكره الإمام البيهقى باسماد صحيح على شرط مسلم عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جابر أن النبي صلى الله عليه وسلمطاف بالبيت فرمل من الحجر الأسود ثلاثا ثم صلى ركمتين قرأ فيهما قل يا أيها الكافرون وقل هو الله أحداهم ومعناه أنه قرأ في الركمة الأولى بعد الفائحة قل يا أيها للـكافرون ، وفي النانية بعد الفائحة قل هو الله أحد . (ثم رجع )رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد فراغه من الطواف وركعتية (إلى الركن)أى الحجر الأسود (فاستلمه) يستفاد منه أنه ينبغي لمن أراد السمى بعد الطواف وركمتيه أن يرجع إلى الحجر الأسود فيستلمه ثم يخرج إلى السمى من باب الصفا ، وهذه تعتبر أول سنة من سنن السعى كما تقدم لك ( فلما دنا ) قرب من الصفا ( قرأ إن الصفا والمروة من شمائر الله ) إشماراً بتعظيمها فإنها من تقوى القلوب ( ابدأ بما بدأ الله به ) بصيغة المنكلم أي وقال ابدأ ، أي ابتدىء بالصفا لأن الله بدأ بذكره في كتابه العزيز . فالترتيب الذكرى له

فبداً بالصفا فرق عليه حتى رأى البّبت فاستقبل القبلة فوحد الله وكبّره وقال لا إله إلا الله وَحدهُ لا شريك لهُ لهُ الملكُ ولهُ الحمد وهو عَلَى كل شىء قدير لا إله إلا الله وحده أنجز وغده و نصر عبدده وهزمَ الأحزابَ وحده . ثم دعا بين ذلك قال مثل هذا ثلاث مرات .

ثم نزل إلى المروة حتى إذا أنصبت قدماه في بطن الوادي سعى

اعتبار في الأمر الشرعي ( فبدأ بالصفا فرق عليه ) في هـذا اللفظ أنواع من المناسك (منها) أن السمى يشترط فيه أن يبدأ من الصفا ، وقد ثبت في رواية النسائي باسناد صحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « ابده وا بما بدأ الله به هـكذا بصيفة الجم ( ومنها ) أنه ينبغي أن يرق على الصفا والمروة وجوبا أو استنانا مع استيماب المسافة التي بينهما ، ( ومنها ) أنه يسن أن يقف على الصفا مستقبل الـكمبة وبذكر الله تعالى بهذا الذكر المذكور ويدعو ويكرر الذكر والدعاء ثلاث مرات ( أنجز وعده ) وفي أبما وعده ربه من إعلاء كلمته و الدعاء ثلاث مرات ( أنجز وعده ) وفي أبما وعده ربه من إعلاء كلمته ( ونصر عبده ) وهو سيد الوجود عليه الصلاة والسلام على أعدائه نصراً مؤزرا .

(ثم نزل إلى المروة حتى إذا انصبّت قدماه) بتشديد الباء انحدرت (في بطن الوادى سمى) افظة سمى جواب إذا ولا بد منها وهى قد ثبتت في بعض نسخ مسلم والموطأ ذكره الإمام النووى ، قال المقاضى عياض وقد ثبت في غير رواية مسلم وكذا ذكرها الحيدى في الجمع بين الصحيحين وفي الموطأ : حتى إذا انصبت قدماه في بطن الوادى سمى حتى خرج منه وهو بمدى رمل . قال الإمام النووى : وفي هذا الحديث استحباب السمى الشديد في بطن الوادى حتى يصعد مم يمشى باقي المسافة إلى المروة مشيا عادياً وهذا السمى مستحب في

حتى إذا صَمِدنا مشى حتى أتى المروة ففعلَ على المروة كما فعل على الصفا حتى إذا كان آخرُ طوافه عَلَى المروة فقال لو أنى استقبلتُ من أمرى ما استدبرتُ لم أستى الحدى وجعلتها عمرةً

كل مرة من المرات السبع في هذا الموضع ، والمشى مستحب فيا قبل الوادى وبعده ، ولو مشى أو سعى في الجميع أجزأه وفائته الفضيلة (حتى إذا صعدتا) بكسر الممين أى ارتفعت قدماه في المسيل إلى المسكان العالى ( مشى ) المشى المعتاد ( ففعل على المروة كا فعل على الصفا ) من الذكر والدعاء والرقى فإن ذلك كله من هدى رسول الله صلى الله عليه وسلم وسنته (حتى إذا كان آخر طوافه على المروة ) هذا السكلام صحيح وصريح في أن البدء من الصقا والذهاب منها إلى المروة يحسب مرة والرجوع إلى الصفا مرة ثانية وهكذا بصير وقوفك على المسفنا شفعا ووقوفك على المعنا شفعا ووقوفك على المعنا شفعا ووقوفك على المروة وجرى عليه عمل المسلمين على تعاقب الزمان والحمد في تعالى .

أما القول بأنه يحتسب بذهابه إلى المروة ورجوعه إلى الصفا مرة واحدة فيسمى أربع عشرة مرة فغير صحيح . قال ابن الذيم في الهدى . لم يقل بهذا أحد من الأثمة الذين اشتهرت أقوالهم . وبما يبين بطلان هدذا القول أنه صلى الله عليه وسلم لاخلاف أنه خم سبماً بالمروة ولو كان الذهاب والرجوع مرة واحدة لحكان ختمه إنما يقع على الصفا اه (فقال) عليه المصلاة والسلام (لو أنى استقبلت من أمرى ما استدبرت) اللخ أى لمتمت من أول الأمر من غير سوق الهدى قال الزرقاني في شرح المواهب اللدنية أى لوعن لى هذا الرأى الذي رأيته آخراً وأمرته به في أول أمرى لما سقت الهدى فإن من ساقه

فن كان منكم لبس معه هَدْى فليَحل وليجملها عمرة فقام سُراقهُ ابن مالك بن جُمْشم فقال يارسول الله ألعامنا هـذا أم للا بد فشبك رسول الله صلى الله عليه وسلم أصابعه واحدة في الأخرى وقال دخلت العمرة في الحج مرتين لا ، بل لابدأ بد

لا محل حتى ينحره ويبلغ محله وهو يوم النحر فلا يصع له فسخ العج بممرة ومن لا هدى له مجوز له فسخه وفى هذا تصريح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن متمتما ؛ قال فى ممالمالسن إما قال هذا استطابة لنفوس أصحابه لئلا بجدوا فى أنفسهم أنه أمرهم بخلاف ما يفعله فى نفسه ا ه .

(ققام سراقة) بضم السين هو (ابن مالك بن جمشم) بضم الجيم وسكون المهملة وضم المجمة الكنانى المدلجى الذى ساخت فرسه — فى قصة المجرة وأسلم فى الفتح ( فقال بارسول الله ألمامنا هذا ) النع ومعنى ذلك على أقوال (منها) أن الممرة تجوز فى أشهر الحج من عامنا هذا إلى يوم القيامة والقصد بيان إبطال ما كانت الجاهلية تزعمه من امتناع الممرة فى أشهر الحج وتقول إذا أدبر الدبر وانساخ صفر حلت العمرة لمن اعتمر ، وبه قال جمهور أهل العلم ومنهم الأثمة المجتهدون ماعدا الامام أحمد، (ومنها) أن المعنى جواز فسخ الحج إلى الممرة وإليه ذهب الإمام أحمد قال الإمام النووى . وقد اختلف العلماء فى هذا الفسخ هل هو خاص بالصحابة تلك السنة خاصة أم باق لهم ولغيرهم إلى يوم القيامة ، فقال الإمام أحمد رجمه الله تمالى وطائفة من أهل الظاهرايس خاصا بل هو باق إلى يوم القيامة ، فيجوز لكل من أحرم بحج وليس معه خاصا بل هو باق إلى يوم القيامة ، فيجوز لكل من أحرم بحج وليس معه خدى أن يقلب إحرامه عمرة ويتحلل بأعمالها وقال الأثمة أبو حنيفة ومالك

والشافى وجاهير العلماء من السلف والخلف هو مختص بهم فى تلك السنة لا يجوز بعدها و إنما أمروا به تلك السنة ليخالفوا ما كانت عليه الجاهلية من تحريم العمرة فى أشهر الحج وقد بسط المسألة وأدلتها من الجانبين أحد الأئمة المتقنين من أهل القرن العاشر خاتمة الحفاظ والمحققين العلامة كال الدين المعروف بابن المام فى شرح فتح القدير .

قال رحمه الله تمالى مستدلا للسادة الحنابلة والظاهرية فيما ذهبوا إليه من القول بفسخ الحج إلى العمرة إذا طاف للقدوم قال بعض الحنابلة (وهو العلامة الشمس ابن قيم الجوزية) نمن نشهد الله أنا لو أحرمنا بحج لرأينا فرضا علينا فسخه إلى عرة تفاديا من غضب رسول الله صلى الله عليه وسلم وذلك أن فى السنن عن البراء بن عازب رضى الله عنه خرج صلى الله عليه وسلم وأصحابه فاحرمنا بالحج فلما قدمنا مكة قال اجعلوها همرة فقال الناس يأ رسول الله قد أحرمنا بالحج فكيف مجملها عرة قال أنظروا ما آمركم به فافعلوا ، فردوا عليه القول فغضب ثم انطلق حتى دخل على عائشة رضى الله عنهاغضبان فرأت النضب في وجهه فقالت من أغضبك أغضبه الله فقال ومالى لاأغضب وأنا آمر أمراً فلا أتبع وفي لفظ مسلم دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهوغضبان قتلت ومن أغصبك يا رسول الله أدخله الله النار قال أو ما شعرت أنى أمرت الناس يأمر فإذا هم يترددون، الحديث وقال سلمة بن شبيب لأحمد كل أمرك عندى حسن إلا خلة واحدة قال وما هي قال تقول بنسخ الحج إلى العمرة فقال يا سلمة كنت أرى لك عفلا،عندى في ذلك أحد عشر حديثا سحاحا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أأثركها لقولك .

ولنورد منها مافى الصحيحين عن ابن عباس رضى الله عنهما قال قدم النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه صبيحة رابعة مهلين بالحج فأمرهم أن يجعلوها حمرة فتعاظم ذلك عندهم فقالوا بارسول الله أيَّ الحل قال الحل كله وفي لفظ وأمرأصحابه أن يحلوا احرامهم بعمرة إلا من كان معه المدى،وفى الصحيحين عن جابر رضى الله عنه أهل عليه الصلاة والسلام وأصحابه بالحبج وليس مع أحد منهم هدى غير النبي صلى الله عليه وسلم وطلحة إلى أن قال فأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم أن يجعلوها عمرة الحديث وفيه قالوا ننطلق إلى منى وذكر أحدنا يقطر يعنون الجاع جاء مفسراً في مسند الإمام أحمد قالوا يا رسول الله أيروح أحدنا إلى منى وذكره يقطر منيا قال نعم ( عاد للحديث قبله ) فبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فقال لو استقبلت من أمرى ما استدبرت ما أهديت ولولا أن ممى المدى لأحلت و في لفظ فقام فينا فقال لقد علمتم أنى اتقاكم لله وأصدقكم وأبركم ولولا هديى لحلات كما تماون وفى لفظ فى الصحيح أيضاً أمرً نا لما أحللنا أن نحرم إذا توجهما إلى منى قال فأهلنا من الأبطح فقال سرافة بن مالك بن جمشم يا رسول الله العامنا هذا أم للأبد و فى لفظ أرأيت مُتمتَّنا هذه ألعامنا مذا أم للأبد.

وفى السنن عن الربيع بن سبرة عن أبيه خرحنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى إذا كان بمسفان قال له سراقة بن مالك المدلجى يا رسول الله اقض لنا قضاء قوم كأ ما ولدوا اليوم فقال إن الله عز وجل قد أدخل عليه كم عجم عرة فإذا قدمتم فمن تطوف بالبيت وسعى بين الصفا والمروة فقد حل إلا من كان أهدى ، وظاهر هذا أن مجرد العلواف والسمى بحلل الحرم

بالحج وهو ظاهر مذهب ابن عباس رضى الله عنهما ، قال عبد الرازق حدثنا مممر عن قتادة عن أبى الشمثاء عن ابن عباس قال من جاء مُهلا بالحج فان الطواف بالبيت يصيره إلى الممرة شاء أم أبى قلت إن الناس ينكرون ذلك عليك قال هي سنة نبيهم صلى الله عليه وسلم وإن رخموا .

والجواب من الجمهور المانغين للفسخ عن أحاديث الفسخ بمعارضتها بحديث السيدة عائشة رضى الله عنها في الصحيحين خرجنا معرسول الله صلى الله عليه وسلم فمنا من أهلَّ بالحج ومنا من أهل بالعمرة ومنا من أهل بالحج والعمرة وأهل رسول الله صلى الله عليه وسلم بالحج فأمًا من أهل بالممرة فاحلوا حين طافوا بالبيت وبالصفا والمروة وأما من أهل بالحج أو بالحج والعمرة فلم يحلوا إلى يوم النحر ، وبما صح عن أبي ذر رضي الله عنه أنه قال لم يكن لأحد بمدنا أن يصيِّر حجته عمرة إنها كانت رخصة لنا أصحاب محمَّد صلى الله عليه وسلم ، وعنه كان يقول فيمن حج ثم فسخما عمرة لم بكن ذلك إلا للركب الذين كانوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم رواه أبو داود عنه ، وروى النسائي عنه باسناد محیح نحوه ولأبی داود باسناد صحیح عن عنمان رضی الله عنه أنه سئل عن متمة الحج فقال كانت لنا ليست لـكم، وفي سنن أبي داود والنسائي من حديث بلال بن الحارث عن أبيه . قال قلت يا رسول الله أرأيت فسخ الحج إلى العمرة لنا خاصة أم الناس عامة فقال بل لنا خاصة، أما حديث سراقة حيث قال ألمامنا هذا أم للا بد فقال له للا يد فلا يمارضه لأن المراد المامنا فعل الممرة في أشهر الحج أم للابد لاأن للراد فسنع الحج إلى العمرة، ببين ذلك سبب الأمر بالنسخ وهو تقرير شرع العمرة في أشهر الحج ما لم يكمن مانع من سوقَ الْهَدَى، وذلك أنه كان مستعظمًا عندهم حتى كأنوا يعدُون الْعُمرةُ في

أشهر الحح من أفجر الفجور فكسر سورة ما استحكم في نفوسهم من الجاهلية من انكارها بحملهم على فعله بأنفسهم، يدل على هذا ما في الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما قال كانوا يرون العمرة في أشهر العج من أفجر الفجور فى الأرض ويجعلون الحرَّم صغراً ويقولون إذابراً الدبر . وعنا الأثر . وانسلخ صفر . حلت الممرة لمن اعتمر . فقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه لصبيحة رابعة مهلين بالحج فآمرهم أن يجعلوها عمرة فتعاظم ذلك عبدهم فقالوا با رسول الله أى الحل قال الحل كله ، فلو لم يكن حديث بلال بن الحارث ثابتا كا قال الإمام أحمد حيث قال لا يثبت عندى ولا يعرف هذا الرجل كان حديث ابن عباس هذاصر يما في كون سبب الأمر بالفسخ هو قصد محو مااستقر في نفوسهم في الجاهلية بتقرير الشرع بخلافه ، ألا ترى إلى ترتيبه الأمر بالفسخ على ما كان عندهم من ذلك بالفاء غير أندرضي الله عنه بمد ذلك كان أن هذا الحكم مستمر بعد إثارة السبب اياه كالرمل والاضطباع فقال به وظهر لغيره كأبى ذر وغيره أنه منقض بانتضاء سببه ذلك ومشى عليه محققو الفقهاء الجهدين وهو أولى لو كان قول أبي ذر من رأى لا عن نقل عنه عليه الصلاة والسلام لأن الأصللستمر في الشرع عدم استحباب قطع ما شرع فيه من العبادات وابدالها بغيرها بما هو مثلها فضلا هما هو أخف منها بل يستمر فيما شرع فيمحتى ينهيه وإذا كان النسخ ينافي هذا مع كون المثير 4 سببا لم يستمر وجب أن يحكم برفعه مع ارتفاعه ، قال الحكال مم بعد هذا رأيت التصريح في حديث سراقة بكون المسئول عنه العمرة لا الفسخ في كناب الآثار في باب التصديق بالقدر محمد بن الحسن قال أخبرنا أبو حنيفة قال حدثنا أبو الزبير عن جابر بن عبدالله

الأنصاري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال سأل سرافة بن مالك بن جمشم المدلجي قال يا رسول الله أخبرنا عن حمرتنا هذه ألمامنا هذا أم للابد فقال للأبد الحديث فقول الإمام أحد رحه الله تعالى عندى أحد عشر حديثا ألخ لا يفيد لأن مضمونها لا يزيد على أمرهم بالفسخ والعزم عليهم فيه وغضبه على من تردد استشفاقاً لاستحكام نفرتهم من العمرة في أشهر الحيج. ونحن لا ننكر دلك وإن كان حديث عائشة الذي عارضنا به يفيد خلافه، وإعاالـكلام في أنه شرع في عموم الزمان ذلك الفسخ أولا وشيء منها لا يمسه سوى حديث سراقة بتلك الرواية وقد بينا للراد به واثبتناه مرويا وثبت أنه حكم كان لقصد تقرير الشرع المستحكم في نفوسهم ضده وكذا عادة الشارع إذا أورد حكما يستعظم لأحكام ضده النسوخ في شريعتنا يرد بأفصى المبالفات ليفيد استئصال ذلك التمـكن المرفوض كما في الأمر بقتل الـكلاب لما كان المتمكن عندهم مخالطتها وعدها من أهل البيت حتى انتهوا فنسخ فكذا هذا لما استقر الشرع عندهم وانقشع غام ما كان في نفوسهم من منمه رجع النسخ وصار الثابت مجرد جواز الممرة في أشهر الحج. والله سبيحانه وتعالى أعلم بحقيقة الحال انتهى ما في فتح القدير بتصرف .

## إيقاظ

إذا علمت ما في المسألة من الخلاف وأن الجمهور من الأثمة كالك وأبي حنيفة والشافعي ومن بعدهم على أن الفسخ للذكور خاص وأنه ليس على الحرم بالحج أن يفسخ حجه إلى العمرة فاعلم أن هذه المسألة كأخواتها من للسائل الاجتهادية التي هي محسل أنظار الأثمة المجتهدين التي يكني فيها الظن وليست من للسائل الاعتقادية التي يطلب فيها العلم واليقين ، ولا تكون مسرحاً لأنظار

وَقدِمَ عَلَى مَنَ اليَمَنِ بِبُدْنِ النيِّ صلى الله عليه وسلم فَوَجَدَ فاطِمةَ رَمَى الله عنها مَن حَل ولبِسَت ثِيابًا صبيعًا واكتَهَ لَث فأنكر ذلك عَليها فقالت إن أبى أمر فى بهذا قال فكان على يقول بالعراق فذهبت إلي رسول الله صلى الله عليه وسلم مُحرِّشًا عَلَى فاطِمة للذي صَنَعَت من مَنعَت الله عليه وسلم مُحرِّشًا عَلَى فاطِمة للذي صَنَعَت

الجهدين في الخلاف . وعليه فليس لأحد عن يعد نفسه من أهل العلم المتبعين لأحد هذه المذاهب المشهود لها بالخيرية أن يحمل أحداً عن يقصد النسك والحج لبيت الله الحرام ويأمره بالفسخ إلى العمرة مع العلم بأن السواد الأعظم من الوافدين إلى بيت الله الحرام مقلدون اللائمة القائلين بعدم جواز الفسخ فاذا أمراهم بالفسخ وغالبهم عوام جهلة بالمناسك يقمون بذلك في تشويش وتخليط في سبيل اتمام حجهم الفرض الذي قصدوه من بلادهم ولم يكن معهم من يعتمدون عليه من أهل العلم بالمناسك، فالواجب على أهل العلم أن لا يكلفوا هؤلاء بعتمدون عليه من أهل العلم بالمناسك، فالواجب على أهل العلم أن لا يكلفوا هؤلاء هم بصدده من جزئيات المناسك والقيام بدعوتهم إلى الخه عز وجل والقيام لهم يخدمة تعليم الدين فقد جابوا القفار ، وقطعوا الجو والبحار ، وبذلوا النفس يخدمة تعليم الدين فقد جابوا القفار ، وقطعوا الجو والبحار ، وبذلوا النفس والنفيس للوصول إلى هذه البلاد المقدسة . وذلك مظهر عظيم من مظاهر الشفقة والرحمة لهذه الأمة المحدية تعليم وإرشادا والأخذ بيدها إلى ما فيه الخير والصلاح .

(وقدم على بن أبى طالب) رضى الله عنه (من اليمن) لأنه كان عليه الصلاة والسلام بعثه إليها (ببدن النبى صلى الله عليه وسلم) بضم الباء وسكون الدال جم بدنة: كل ما يتقرب به من النهم . ( فوجد فاطمة رضى الله عنها بمن حل ) النخ فأنكر عليها ظنا أن ذلك لا يجوز (محرشاً) من التحريش وهو الإغراء والمراد

مُسْتَفْتِياً لرسول الله فيما ذكرت عنه فأخبرته أنى أنكرت ذلك عليها فقال صَدَقت صَدَقت ماذا قلت حِين فرضت الحبح قال قلت اللهم إنى أهل به رسولك صلى الله عليه وسلم قال فإن مَعى الهدى فلا تحل قال فكان جماعة الهدى بالذى قدم به على من اليمن والذى أتى به النبي صلى الله عليه وسلم مائة قال فحل الناس كلهم وقصروا إلا النبي ومَن كان مَعَهُ هَد مَى فلما كان مِعَهُ هَد مَى فلما كان يومُ النبوية تَوجّهُوا إلى مِنى

هنا أن يذكر لهما يقتضيعتابها . (قلت إنى أهل) الخ فيه دليل على جواز تعليق الإحرام كاحرام فلان وهو أحد أوجه الإحرام الخمسة. وقد تقدم ذلك ( قال فإن ممى المدى فلا تحل) أنت بالخروج من الاحرام كا لاأحل أنا حتى تفرغ من العمرة والحجوجود المدى معنا (فحل الناس كلمم) أي أكثرهم ومعظمهم ، فإن عائشة لم تحل ولم تكن بمن ساق الهدى (وقصروا) شمرهم لأن النقصير هنا أفضل ليبقي شعرهم فيحلق في الحج ( فلما كان يوم التروية ) هو اليوم الثامن من ذى الحجة، ويسمى التاسع بيوم عرفة والعاشر بيوم النحر والحادى عشر بيوم المقر لأن الحجاج يقرون فيه بمنى والثانى عشر بيوم النفر الأول والثالث عشر بيوم النفرالثاني . كما أن من مزية بوم عرفة أن له ليلتين ليلة قبله كـفيره من الأيام وليلة بعده ، فإن من أدرك من الحجاج جزءًا من ليلة العاشر قبل الفجر فقد أدرك يوم عرفة وحج ( توجهوا إلى منى ) أى من مكة . قال في الهدى ، وكان عليه الصلاة والسلام يصلي مدة مقامه بمكة إلى يوم التروية بمنزله الذي حو نازل فيه بالمسلمين بظاهر مكة أربعة أيام يقصر الصلاة يوم الأحد والاثنين والثلاثاء والأربعاء . فلما كان يوم الخيس ضحى توجه بمن معه من السلمين

فَأَهَلُوا بِالحِبِحَوركبَ رسول الله صلى الله عليه وسلم · فصلى بها الظهر والعصرَ والمغربَ والعشاء والفجر ثم مَكثَ قليلا حتى طَلعَتِ الشمس وأمن بقُبَّة من شمرَ تُضرِبُ له بنمرة فسار رسول الله صلى الله عليه وسلم

إلى منى (فأهاًوا) أى أحرم بالحج من كان أهل منهم ، ثم توجهوا إلى منى وم الثامن ، وينبغى لمن كان بمكة وأراد الحج أن مجرم يوم التروية فيكون إحرامه متصلا بعمله مبادرة للعمل واستحب بعضهم أن يحرم أول ذى الحجة لينالهم من الشعث أيام الحج ماينال غيره. واتفقوا على أن إحرام أهل مكة من مكة (فصلى بها) أى بمنى (الظهر والعصر) النع أى كل صلاة لوقتها قصراً عند المالكية فقط وتماما عند غيرهم . وفيه أن التوجه لمنى يوم الثامن وإقامة الصلوات الحس بها والمبيت كل ذلك سنة بالاتقاق وليس بواجب فلو تركه فلا دم عليه بالاتفاق (حتى طلعت الشمس) فيه أن السنة أن لا يخرجوا من منى فلا دم عليه بالاتفاق (حتى طلعت الشمس) فيه أن السنة أن لا يخرجوا من منى حتى تطلع الشمس ، قال فى فتح الملهم وهذا متفق عليه (قلت) وإذا بات فى منى وخرج بعد صلاة الفجر قبل طلوع الشمس فقد أتى بأصل المسنة والأفضل منى وخرج بعد صلاة الفجر قبل طلوع الشمس فقد أتى بأصل المسنة والأفضل عرفة من طريق ضب على يمين طريق الناس اليوم .

(وأمر) عليه الصلاة والسلام (بقبة) بمنزلة الخيمة تقى الناس من الشمس وتجمعهم (من شعر) تضرب له قبل قدومه (بنمرة) موضع مجاور لعرفة وليس من عرفة ، وأراد عليه الصلاة والسلام أن يظهر مخالفة الجاهلية ابتداء ليتأهبوا لذلك . قال الإمام النووى : وفي الحديث استحباب النزول بنمرة إذا ذهبوا ، لأن الصنة أن لا يدخلوا عرفات إلا بعد زوال الشمس وبعد صلاقي.

ولاتشك قريش إلا أنه واقف عند المشعَر الحرام كما كانت قريش تصنع فى الجاهلية فأجاز رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أتى عرفة فوجد القبة قد ضُربت له بنمرة فنزل بها حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء

النظهر والمصر جماً وينتسلون قبل الزوال للوقوف ، فإذا زالت الشبس سار الإمام بهم إلى السجد وخطب بهم خطبتين خفيفتين فإذا فرغ منهما صلى الغلهر والعصر جماً فإذا فرغ من الصلاة سار بهم إلى الموقف . (قلت) ومن لم يذهب مع الإمام إلى المسجد صلى في خيبته جماعة مع جماعته (ومنها) جواز الاستظلال للمحرم بقبة وغيرها لاخلاف في جوازه للنازل ، أما الراكب فذهبنا أى الشافعية جوازه ، وبه قال كثيرون وكرهه مالك وأحمد ، (ومنها) جواز اتخاذ القباب وجوازها من شعر اه .

(ولا تشك قريش إلا أنه واقف) قال الأبى الأظهر أن إلا زائدة وأنه واقف على اسقاط الجار: أى ولا تشك قريش فى أنه واقف عند المشمر الحرام وهو جبل بالمزدلفة اسمه قزح على ما كانت عادة قريش من وقوفهم به وسائر الناس يقفون بمرفة كما كانت فى الجاهلية لأنهم يقولون نحن أهل حرم الله فلا نخرج منه فتجاوز صلى الله عليه وسلم المشعر إلى عرفة امتثالا لأمر الله سبحانه وتمالى بذلك حيث قال تعالى: ﴿ تم أفيضوا من حيث أفاض الناس ﴾ أى سائر المرب وذلك قول جابر رضى الله عنه (فأجاز) أى جاوز المزدلفة (رسول الله صلى الله عليه وسلم ) ولم يقف بها (حتى أتى عرفة) أى قاربها بالنزول بندرة (حتى إذا زاغت الشمس) أى زالت عن كبد السماء من جانب الشرق إلى المنرب (أمر بالقصواء) لقب ناقته عليه الصلاة والسلام ، ولم تكن قصواء المنوب ( المر بالقصواء ) لقب ناقته عليه الصلاة والسلام ، ولم تكن قصواء

## فُرُحِلَتَ له فأتى بطنَ الوادى فخطب الناس .

مقطوعة الأذن ( فرحلت ) بالبناء للمفمول مخففا أي أمر بوضع الرحل على القصواء ( فأتى بطن الوادى ) وهو عرنة بضم المين وفتح الراء المهملتين بعدهما نون وليستمن عرفات قال في فتح الملهم : وفيها بعض مسجد إبراهيم الموجود اليوم والصحيح أنه منسوب لسيدنا إبراهيم الخليل عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام باعتبار أنه أول من أنخذه مصلى (قلت) والجدار القبلي لهذا المسجد متصل بالحرم بحيث لو سقط إلى الأمام سقط في الحرم والباقي في الحل فلذا ينبغى للحاج أن يجعله خلفه ويتقدم حتى يصح أنه وقف بمرفات يقينا وكذلك يقال عند الخروج من عرفة بعد الفروب ( نخطب الناس ) أي بنمرة وفيه أنه يسن للامام أن يخطب بوم التاسم في هذا الموضع وبه قال الجمهور ومنهم المالكية وهذه ثانية خطب الحج المسنونة وتقدم أن أولها يوم السابع يخطب الإمام يمكة بعد الظهر ليبين لهم ما يصنع الحاج من إحرامه وما يحتاج إليه من النسك وذهابه إلى منى يوم الثامن بحيث يصلى فيها الصلوات الخمس أو معظمها إلى آخره والثالث من الخطب في يوم النحر وزاد بمضهم رابعة وهي يوم النفر الأول يوم الثاني عشر وكلما بمدصلاة الظهر ما عدا يوم عرفة فإنها بمد الزوال وقبل الصلاة ويملمهم في كل خطبةما يفعلونه بعدها إلى الأخرى، وهذه الخطبة لم يذكر أولها الراوى وإنما ذكر المهم منها بما يتملق بأحكام التكليف وما له صلة بالمناسك . وإلا فمن المعلوم أنه عليه الصلاة والسلام كان يبتدىء كلخطبة بالحمد لله والثناء عليه والتمجيد والتمظيم وبفصل الخطاب، إلى غير ذلك هما لم يذكره الرا**وى:**  وقال إِن دِماءَكُم وأَمْوالَكُم وأَعراضَكُم حَرامٌ عليهُ كَحُرمةِ يَوْمَكُمُ عَدافَى شهركُم هذا في بلدكم هذا

( إن دماءكم ) أى أنتهاكما ( وأموالكم ) أى أخذها ( وأعراضكم ) أى ثلبها وهي جمع عرض بكسر المين محل المدح والذم من الإنسان والمعنى إن دماء بمضكم على بعض حرام فلا تسفكوها وأموال بمضكم على بمضحرام فلا تأخذوها وأعراض بمضكم على بمض حرام فلا تثلبوها ويدخل فى ظاهر اللفظ دم الإنسان نفسه فهو حرام عليه أيضاً ، والانتحار المنتشر في بعض ديار الإسلام جريمة عظيمة ذات خطر كهير ومال الإنسان نفسه أيضاً فيحرم عليه أن يصرفه في غير الوجه للشروعالمأذون فيه شرعاً فيلزم سد أبوابالسرقة والبطر والطنيان الناتجمن كثرة الأموال وتضخمها وتجمعهامن كلوجه غيرمشروع نسأل الله السلامة والعافية (كخرمة يومكم هذا ) الخ وهو يوم عرفة وشهر ذي الحجة ومكة المشرفة قال فى فتح الملهم وإنما شبه حرمة الدم والمرض والمال بحرمة الينوم والشهر والبلدلأن الخاطبين بذلك كانوالايرون حرمة تلك الأشياء ولايرون هتك حرمةاليوم والشهر والبلد ويعيبون على من فعل ذلك أشدالعيب، وقال في موضم آخرومناط التشبيه فىقوله كحرمة يومكم ومابعده ظهوره عندالسامعين لأنتحريم البلد والشهر واليوم كان ثابتاً في نفوسهم مقرراً عندهم بخلافالأنفس والأموال والأعراض فكانوا في الجاهلية يستبيعونها فقرر الشرع أن تحريم دم المسلم ومالهوعرضه كتحريم هذا البلد والشهرواليوم ، وق الحُديث مشروعية ضرب المثل والحاق النظير بالنظير ليكون أوضح ثم اتبع صلى الله عليه وسلم ذلك.

ألا كل شيء مِنْ أمر الجاهلية ِ تحت قَدَمَى مَوضوع ودِماء الجاهليّة موضوع وأن أوّل دَم أضَع مِن دِماننا دَمُ ابن ربيعة بن العارث كان مُسْتَرْضَعاً في بني سَمْد وتقتلته هُذيل وربا الجاهلية موضوع وأول ربا أضع ربانا ربا عباس بن عبد المطّلِب فإنه موضوع كله .

بما يؤكده فقال (ألاكل شيء من أمر الجاهلية) الذي أحدثوه في الحج وغيره ( تحتقد كي ) بالتثنية ( موضوع ) ومردود (ودماء الجاهلية موضوعة ) و باطلة لا قصاص فيها ولا دية ولا كفارة ( وإن أول دم أضم دم ابن ربيعة ) المنح قال الإمام النووى في هذه الجلة ابطال أفعال الجاهلية وبيوعها التي لم يتصل بها قبض وأنه لا قصاص في قتلها وأن الإمام وغيره بمن يأمر بمروف أو ينهى عن منكر ينبني أن يبدأ بنفسه وأهله فهو أقرب إلى قبول قوله وإلى طيب من قرب عهده بالإسلام ، وابن ربيعة المذكور هو إياس ابن ربيعة بن الحارث ابن عبد المعلم عند الجمهور والمحققين وكان هذا الابن طفلا صفيراً يحبو بين ابن عبد المعلم عبد ألجمهور والمحققين وكان هذا الابن طفلا صفيراً يحبو بين البيوت فأصابه حجر في حرب كانت بين بني سمد وبني ليث بن بكر قاله الزبير ابن بكار ( فإنه موضوع كله) أى الزائد على رأس المال كما قال تعالى ﴿ وإن ابن بكار ( فإنه موضوع كله) أى الزائد على رأس المال كما قال تعالى ﴿ وإن الزياة وردت .

قال فى معالم السنن إنما بدأ فى ذلك بأهل بيته ليملم أنه حكم عام فى جماعة أهل الدين ايس لأحد فيه ترفيه ولا ترخيص ، وفيه دليل على أن الإسلام يلنى أى يطرح الماضى من أحكام الكفر بالعفو والباقى بالرد وهو باب كبير

عَاتَقُوا الله فِي النِّسَاءَ فَإِنْ لَمُ أَخَذَ يُمُوهُنَّ بَأُمَانِ اللهِ واستحللتُم فروجهن عِكلمة الله

في العلم ( فانقوا الله في النساء ) لما قرر إبطال أمر الجاهلية وكان من جملتها هضم النساء فى حقوقهن وجملهم المرأة كالمقاع يباع ويشترى ويمتهن أمركم الشارع بمتابعة الشرع الشريف في القيام بالعدل وانصافهن فكان المعنى يسبب إبطال أمر الجاهلية اتقوا الله في النساء وأنصفوهن فإن ترك المدل في ذلك من أمر الجاهلية ( فإنكم أخذتمو هن بأمان الله )وفى نسخة بأمانة الله فان الله أنتمنكم عليهن فيجب عليكم أيها الرجال حفظ هذه الأمانة وصيانتها ، ومن ذلك ترك التبرج واتخاد الزينة والنمرى في الشوارع والأسواق كبمض النساء في بمض أمصار المسلمين فإن المرأة خرجت عن الحدود وطفت وبفت وجاوزت الحدود ودخلت في النساء اللاتي أخبر عنهن رسول الله صلى الله عليه وسلم بالكاسيات العاريات اللانى لا يدخلن الجنة ولا يجدن ربحها و إن ربحها ليوجد من مسيرة خمسائة عام ، فعلى الأولياء والأزواج أن يباعدوا نساءهم من هذا البلاء العظيم والمدوى الفتاكة بالدنيا والدين ولا أدرى عن هذه المرأة التي تتسمى بالمرأة المسلمة المتزياة بذلك الزى المزرى ماذا بتى بعد ذلك في يدها من الإسلام وتعالميه وأن هذا النطور الفاحش والتبديل والتغيير ليؤذن بخطر كبير ، فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم .

اللهم أصلح أحوالنا وأحوال إخواننا المسلمين ( واستحلام فروجهن بكامة اللهم أصلح أحوالنا والقبول إذ هي كلة النكاح التي بها تستحل الفروج وقيل قوله تمالى ( فإمساك بممروف أو تسريح بإحسان ) وقيل غير ذلك

وله عليهن أن لا يُوطئن أُورُسكم أحداً تسكرهُ و أَهُ فَإِن أَمَلُنَ دُلك فَاضْرِ بوهن ضَرْبًا غيرَ مُبرِّح ولَهُنَّ عليكم رزقهُنَّ وكسوتهن بالمدروف

(ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم) الخ فيه بيان ما على كل واحد من الزوجين من الحقوق وبدأ بحق الزوج فقال ولسكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أى منازلكم ودياركم أحدا تسكرهونه أى لا يأذن الأحد تسكرهونه في دخول بيوتسكم والجلوس في منازلكم .

قال الإمام النووى وهذا حكم المسالة عند الفقهاء أنها لا يحل لها أن تأذن رُجُلُ أُو امرأة أو محرم من محارم الزوجة أو غيره في دخول منزل الزوج إلا متى علمت أن الزوج لا يكرهه لأن الأصل تحريم دخول منزل الإنسان حتى يوجد الإذن في ذلك منه أو بمن أذن له في الإذن في ذلك أو عرف رضاه باطراد العرف بذلك ونحوه ومتى حصل الشك في الرضا ولم يترجح شيء ولا وجدت قرينة لا يحل الدخول ولا الاذن والله أعلم ( فاضربوهن ضربا غير مبرح) بضم الميم وفتح الموحدة وكسر الراء المشددة أي غير شديد من البرح وهو المشقة . قال العلامة الخطابي في المعالم معنى الحديث أن لا يأذن ۖ لأحد من الرجال فيتحدث إليهن ، وكان الحديث من الرجال إلى النساء من عادات المربولا يمدونه ميبا ولاريبة ، فلما نزلت آية الحجاب وصار النساء مقصورات نهى عن محادثتهن والقعود إليهن وليس المراد بوطء الفرش هنا الزنا لأنه محرم على الوجوه كلما فلا معنى لاشتراط الكراهية فيه ولو أربد الزنا لـكان الضرب الواجب فيه هو المبرح الشديد والعقوبة المؤلمة من الرجم دون الضرب الذي ليس بمبرح (ولهن عليكم رزقهن) الخ أى وجوباً وفي معنى ذلك المسكن ومايتملق به ( بالممروف ) وقد تُركتُ فيه كم مالن تَضِيُّوا بعده إن اعْتَصَمْتُم به كتاب الله وأنتم تُسْأَلُون عَنى فا أنتم قائلون

بلا تقتير ولا إسراف ولشيخ مشايخنا الشيخ محد أمين الكردى رسالة « إرشاد المحتاج لحقوق الأزواج » جدير بكل من بتوخى المدل ويتحرى الإنصاف أن يقرأها ويعمل بها فإنها جمت فأوعت رحمه الله تمسالى وجزاه خيراً (وقد تركت فيكم ما) أى الشيء الجليل الجامع لمنافع الدنيا والأخرى الذى إن تمسكتم به ( لن تضلوا ) وفي هذا الإبهام الباعث إلى التشويق إلى ما يراد أن يلق بعد والتوجه وتطلع نفوس السامهين ما هو من البلاغة بمكان فاذا بينه عليه الصلاة والسلام بقوله (كتاب الله) عز وجل بدل من مفعول تركت ويجوز الرفع على أنه خبر مبتدأ محذوف معلوم من المقام أى وهو كتاب الله ولم يذكر هنا السنة مع أن كثيراً من الأحكام الشرعية يستفاد منها لاندراجها تحنه فإن الكتاب الديز هو المبين الحكل ( ما فرطنا في الكتاب من شيء ) بعضها بلا واسطة و بعضها بواسطة قال الله تعالى ( وتزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء ) وقال تعالى ( لتبين المناس ما نزل إليهم ) .

قال الملامة القارى كا فى فتح الملهم و إنما اقتصر على السكة البلانه مشة مل على المدمل بالسنة لقوله تعالى: (أطيعوا الله وأطيعوا الرسول) وقوله تعالى: (وما آتاكم الرسول شخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا) فيلزم من العمل بالسكة وفيه إيماء إلى أن الأصل الأصيل هو السكتاب الجليل على أنه قد ثبت فى حديث أبى هريرة رضى الله عنه قال صلى الله عليه وسلم تركت فيسكم شيئين لن تضلوا بعدها كتاب الله وسنتى ولن يتفرقا حتى يردا على الحوض في الله تسألون عنى) بالبناء للمجهول أى يوم القيامة (فما أنتم قائلون

خَمَّا أَنتُم قَائُلُونَ قَالُوا نَشْهُدُ أَنْكُ قَدْ بَلَمْتُ وَأَدِيْتُ وَنَصَبَعْتُ فَقَالُ بِأُصِبِمُهُ اللَّهِمِ اللَّهِمِ أَسْهُدَ فَقَالُ بِأُصِبِمِهُ السَّابِةِ يَرْفَعُهَا إِلَى السَّاءُ وينسكُنّها إلى الناس اللهم أشهد اللهم اشهد ثلاث مرات ثم أذن فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر

قالوا نشهد أنك قد بلغت ) أى بلغت الرسالة (وأديت) الأمانة (ونصحت) الأمة ، فحذف المعمول فى الثلاثة يدل على تبليغ جميع ما أمر به ونصحه لجميع التاس الموجودين والذين سيوجدون ولا تزال أعلام دعوته إلى يوم التيامة منشورة ، وآثار هدايته فى الآفاق مأثورة جزاه الله عنا وعن الأمة خير الجزاء وصلى الله عليه وسلم وعلى آله وأتباعه ألف ألف صلاة وسلام .

( فقال بأصبعه ) أى أشار بها ( يرفعها إلى السماء وينكتها ) بالتاء المثناة فوق كا فى روايه أبى داود من طريق ابن الأعرابي وبالموحدة ينكبها من طريق أبى بكرالتمار أى يقلبها ويرددها (إلى النباس) مشيراً إليهم (ثم أذن ثم أقام فصلى ) الخفيه مشروعية الجمع بين الظهر والعصر فى يوم عرفة .

قال الإمام النووى وقد أجمت الأمة عليه واختلفوا في سببه فقيل سببه النسك وهو مذهب الإمام أبى حنيفة وبمض أصحاب الإمام الشافعي وقال الأكثر منهم هو بسبب السفر فمن كان حاضراً أو مسافراً دون مرحلتين كأهل حكة لم يجز له الجمع كا لا يجوز له القصر ، وفيه أن الجامع بين الصلاتين يصلى الأولى أولا وأنه يؤذن للأولى وإنه يقيم لـكل واحدة منهما وأنه لا يفرق بينهما وهذا كله متفق عليه عندنا اه .

وعند المالكية الجمع والقصر يوم عرفة إنما ها للنسك فأهل مكة وغيرهم حسواء يجمعون بين الصلاتين يوم عرفة ويقصرون لكن إن وقفوا مع الإمام ولم يصلِّ بينهما شيئًا ثم ركب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أتى الموقف فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات وجعل حَبْل المشاة يَبِين يديه واستقبَل القِبلة فلم يَزَلُ واقِفاً حتى غربت الشمسُ وذهبتُ الصُّفرةُ قليلاً حتى غاب القرصُ.

أما إذا صادف انهم لم يصلوا لعرفة إلا بعد الزوال فإنهم يتمون ولا مجمعون (ولم يصل بينهما شيئاً) من السنن (ثم ركب رسول الله صلى الله عليه وسلم) اللخ المراد بالموقف موقفه الخاص وهو لدى جبل الرحمة عند الصخرات المنبسطة أسفله وعرفة كلها موقف والصخرات بفتحتين جم صخرة الحجارة المفترشة بأسفل جبل الرحمة المشهور ، (حبل المشاة) بفتح الحاء المهملة وسكون الباء الموحدة ما طال من الرمل والمشاة جمع ماش والمراد جعل صف المشاة ومجتمعهم بين يديه وقوله (حتى غربت الشمس) أى غرب قرصها كله وليس المراد مفيب مركز دائرة المشمس ولذا عطف على ذلك قوله (وذهبت الصفرة قليلاحتى غاب القرص) فينبغى للحاج التمكن وهو بعرفة من مغيب الشمس ليكون وقوفه مجمعاً عليه إذ الحج عرفة .

قال الامام النووى في هذا الفصل مسائل وآداب الوقوف (منها) أنه إذا فرغ من الصلاتين عجل الذهاب إلى الموقف (ومنها) أن الوقوف راكبا أفضل وفيه خلاف بين العلماء (ومنها) أنه يستحب أن يقفعند الصخرات المذكورات (ومنها) أنه ينبغي أن يبتى في الوقوف حتى تفرب الشمس ويتحقق كال غروبها ثم يفيض إلى مزدلفة فلو اقاض قبل غروب الشمس صح وقوفه وحجه ويجبر خلك بدم.

وأردف أسامة خلفه ودفع رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد شنق للقصواء الزمام حتى إن رأسها ليُصيبُ مَوْرك رَحْله ويقول بيده اليُمنى أيها الناس السكينة السكينة كلما أنى حَبْلاً مِن الحبال

وأما وقت الوقوف فهو ما بين زوال الشمس يوم عرفة وطلوع الفجر الثانى يوم النحر فمن حصل بعرفات فى جزء من هذا الزمان صح وقوفه ومن فاته ذلك فاته الحج هذا مذهبالشافىي وجماهير العلماء وقد تقدم لكذلك مفصلا.

(ايقاظ) ما اشتهر عند الدامة أنه لايصج الوقوف إلا بالصمود على الجبل ويكافون أنفسهم فى ذلك عناء شديداً لاسيا أيام الصيف وشدة الحر فغلط بين بل الصواب إجزاء الوقوف فى أى جزء من أرض عرفة وقد قال صلى الله عليه وسلم « وعرفة كلها موقف » ندم الافضل الوقوف عند موقف رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو ليس بأعلى الجبل بى فى أسفله عند الصخرات المنبسطة كا تقدم .

(وأردف أسامة) ابن زيد بن حارثة الحب ابن الحب (خلفه) فيه جواز الارداف إذا أطاقت الدابة وأن رب الدابة أحق بمقدمها وقد تظاهرت الأحاديث بجواز الارداف وبلغ من أردفه عليه الصلاة والسلام نحو الثلاثين (ودفع رسول الله) صلى الله عليه وسلم أى دفع ناقته وحملها على السير قاصداً مزدافة (وقد شنق) أى ضم وضيق (القصواء الزمام) والخطام هو ما يشد به رؤوس الإبل من حبل و نموه (حتى إن رأسها ليصيب مورك) بفتح الميم وكسر الراء الموضع الذى يثنى الراكب رجلة عليه قدام واسطة الرحل إذا تعب من الركوب الموضع الذى يشير (بيده) الشريفة (أيها الناس السكينة) بالنصب على

أرخى قليلاحَتى تصمدحَتى أنى المُزْدِلفة فصلى بها المفرب والعشاء بأذان واحــد وإقامتين .

الاغراء الزموا السكينة والرفق ففيه استحباب الرفق في السير من الراكب بالمشاة وبأصحاب الدواب الضميفة وأن هذه الطريقة في الدفع من عرفات سنة فاذا وجد فرجة أسرع كا في الحديث الآخر (حتى أتى المزدلفة) موضع بين عرفة ومنى وهو من الحرم سميت بذلك لأخذها من الازدلاف وهو التقرب لأن الحجاج إذا أفاضوا من عرفات أزدلفوا إليها أى تقربوا ومضوا إليها.

وأعلم أن النزول بالمزدلفة يدخل وقته بمغيب الشفق فلو وصل إليها قبل ذلك وتوجه إلى منى لم يجزئه ، وإنما اختلفوا فى مقدار المجزئ من ذلك فمند المالكية النزول بها بمقدار حط الرحل بعد العشاء وهو أقل ما يجزىء ويسن عندهم المبيت بها ولا دم لمن ترك المبيت وعند الشافعية ساعة من النصف الثانى من الليل أقل ما يجزىء ، وأما عند الحنفية فقال ( فى المسلك المقسط على المسلك المتوسط ) للشبخ ملا على قارى والوقوف بالمزدلفة بعد طلوع الفجر واجب وأول وقته طلوع الفجر الثانى وآخره طلوع الشمس وقدر الواجب ساعة ولو لطيفة والبيتوتة سنة مؤكدة إلى الفجر لا واجبة وقد تقدم لك ذلك موضحا والله أعلم .

(فصلى بها المغرب والعشاء) قال الامام النووى فيه فوائد (منها) أن السنة للدافع من عرفات أن يؤخر المغرب إلى وقت العشاء بنية الجمع ثم يجمع فى المزدلفة فى وقت العشاء وهذا مجمع عليه . لكن مذهب أبى حنيفة وطائفة أنه يجمع بسبب النسك ويجوز لأهل مكة والمزدلفة ومنى وغيرهم والصحيح عند أصحابنا أنه جمع بسبب السفر فلا يجوز إلا لمسافر سفراً يبلغ به مسافة القصر -

ولم يسبح بينهما شيئا ثم اصطجع رسولُ الله صلى الله عليه وسلم حتي طلع الفجر وصلى الفجر حين بين له الصبح بأذان وإنامة نم ركب القصواء

قال أصحابنا ولو جم بينهما في وقت المغرب في أرض عرفات أو في الطريق أو في موضع آخر ، وصلى كل واحدة في وقتها جاز جميع ذلك لـكنه خلاف الأفضل . وقال الامام أبو حنيفة يشترط أن يصليهما بالمزدلفة ولا يجوز قباها : وقال الامام مالك : لا يجوز أن يصليهما قبل المزدلفة إلا من به أو بدابته عذر فله أن يصليهما قبل المزدلفة بشرط كو نه بعد مغيب الشفق ( ومنها ) أن يصلى الصلاتين في وقت الثانية بأذان الأولى و إقامتين لـكل واحدة إقامة وهذا هو الصحيح عند أصحابنا وبه قال الامام أحمدوا بو ثور وعبد الملك ابن الماجشون المالكي والطحاوى الحنني وقال الامام مالك يؤذن ويقيم للاولى وبؤذن ويقيم المانية وهو محكى عن عر وابن مسمود رضى الله عنهما وقال الإمام أبو حنيفة وأبو يوسف بأذان واحد و إقامة واحدة والله أعلم .

(ولم يسبح بينهما شيئا) أى لم يصل بينهما نافلة والنافلة تسمى سبحة لاشتمالها على التسبيح ففيه الموالاة بين الصلاتين المجموعتين ولا خلاف فى هذا وإنما الخلاف فى أنها شرط للجمع أم لا والصحيح عندنا أنها ليست بشرط للجمع بل هى سنة مستحبة قاله فى شرح مسلم ع

(ثم اضطجع رسول الله صلى الله عليه وسلم) أى بمزدلفة للراحة وليقوى على الوظائف المستقبلة (وصلى الفجر حين تبين له الصبح) أى ظهر ، وفيه أنه ينبغى فى هذا اليوم المبادرة بتقديم الصلاة ليتمكن من القيام بعد الصلاة من الذهاب إلى المشعر الحرام ثم إلى منى ورمى الجرة بها والنحر والحلق والذهاب

حتى أتى المشعر الحرام فاستقبلَ القِبلةَ فدعاه وكَبَرَه وهللهُ ووحدَه فلم يَزَلُ واقفاحتى أَسْفَر جِداً فدَفع فبْل أَن تطلع الشمس وأردَف الفضلَ بنَ عباس وكان رَجِلاً حَسنَ الشّعر أبيضَ وسِيما فلما دفع رسول الله صلى الله عليه وسلم

لكة للطواف فوظائف هذا اليوم كثيرة وليس فى أيام الحج أكثر عملا منه فلذا سنت المبالفة فى النبكير للصبح .

(حتى أتى المشعر الحرام) بفتح الميم والممين على الصحيح كما جاء فى القرآن المعظيم وقيل بكسر الميم قال الامام النووى والمراد به قزح بضم القاف وفتح الزاى وبحاء مهملة وهو جبل معروف بالمزدلفة . وفيه أن الوقوف عليه من مناسك الحج وهذا لاخلاف فيه و إنما الخلاف فى وقت الدفع منه فقال ابن مسعود وابن عمر وأبو حنيفة والشافىي وجماهير العلماء لايزال واقفاً فيه يدعو ويذكر حتى يسفر الصبح جداً كا جاء في هذا الحديث .

(فلم يزل واقفاً حتى أسفر جداً) بكسر الجيم أى إسفاراً بليفاً. ولنعلم انك لو وقفت بعد صلاة الصبح بموضعك ولم تأت الجبل جاز والامر واسع فقد أخرج البخارى ومسلم من حديث جابر رضى الله عنه أنه صلى الله عليه وسلم وقف بالمزدلفة وقال وقفت همنا ومزدلفة كلما موقف ( وأردف الفضل بن عباس) أى من المزدلفة وتقدم أنه أردف أسامة أى من عرفة ( وكان رجلا) بكسر الجيم أى شعره كان بين الجمودة والسبوطة ( وسيما) بفتح المواو حسناً

حَرَّتُ به ظُمُنَ يجرين فطفق الفضل ينظر إليهن فوضع رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يده على وجه الفضل فحول الفضل وجهه إلى الشق الآخر ينظر فحوَّلَ رسول الله صلى الله عليه وسلم يَده من الشَّق الآخر على وجه الفضل يَصْرف وَجْهَه من الشَّق الآخر على وحِه الفضل الله والله وا

وضياً (مرت به ظمن) بضم الظاء والمين ويجوز إسكان المسين جمع ظمينة كسفينة وأصله البعير الذي عليه المرأة ثم سميت به المرأة توسماً على سبيل الحجاز للابستها البعير ( يجرين ) ضبطه الامام النووى بفتح الياء لا غير ( فطفق ) أى جعل ( الفضل ينظر إليهن فوضع ) ألخ أى ليمنعه رسول الله صلى الله عليه وسلم من النظر إليهن خوفا من الفتنة. وفيه الحث على غض البصر عن الأجنبيات وغضهن عن الرجال الأجانب وهذا معنى قوله وكان أبيض وسيا حسن الشعر إذ المعنى أنه كان بصفة من تفتن النساء به لحسنه وفي رواية الترمذي في هذا الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم لوى عنق الفضل فقال له المهاس لويت الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم لوى عنق الفضل فقال له المهاس لويت عنق ابن عمك قال « رأيت شابا وشابه فلم آمن الشيطان عليهما » فهو يدل على أن وضعه صلى الله عليه وسلم يده على وجه الفضل كان لدفع الفتنة عنه وعنها وفيه أن من رأى منكراً وأمكن إزالته بهده لزمه إزالته بها.

(حتى أتى بطن محسر) بضم الميم وفتح العاء وكسر السين المشددة وهو واد بين مزدلفة ومنى سمى بذلك لأن فيل أصحاب الفيل حسر فيه أى أعيى وكل قال الإمام النووى وفيه أن أسحاب الفيل لم يدخلوا العرم وقيل لأنه كان حوقفا للنصارى فيسن الاسراع فيه وتحريك دابته إن كان راكبا كما قال

فحرَك قليلاً ثم سلك الطريق الوسطَى التي تخرج على الجمرة السبع حصيات السكبرى حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة فرماها بسبع حصيات يكبّر مع كل حصاة منها مثل حصى الخذف رمى من بطن الوادى ثم انصرف إلى المنحر.

( فحرك ) دابته ( قليلا ) ويكون ذلك قدر رمية حجر والله أعلم .

( ثم سلك الطريق الوسطى ) الخ أى في رجوعه إلى مني من المزدلفة وهي غير الطريق التي ذهب فيها إلى عرفات، قال الامام النووي فيه أن سلوك هذا الطريق في الرجوع من عرفات سنة وهو غير الطريق الذي ذهب فيه إلى عرفات وهذا معنى قول أصحابنا يذهب إلى عرفات في طريق ضب ويرجم في طريق المأزمين ليخالف الطريق تفاؤلا بتغير المحال كما فعل صلى الله عايه وسلم في دخول مكة حين دخلها من الثنية المليـــا وخرج من الثنية السفلي. وخرج إلى العيد في ظريق ، ورجع في طريق آخر وحول رداءه في الاستسقاء وأما ( الجمرة الهري) فهي جمرة العقبة وقوله ( التي عند الشجرة ) يدل على أنه كان هناك شجرة وقد ذهبت على توالى الأيام والأعوام وفيه من الفوائد أن السنة للحاج إذا وصل مني أنَّ يبدأ برى جمرة المقبــه ولا يقدم شيئًا عليها وأن الرمى بسبع حصيات وقدرهن بقدر (حصى الخذف) بالخاء المفتوحة والذال المعجمتين والرمى برءوس الأصابع وهو مثل حبة مم كل حصاة قائلًا الله أكبر وأن الرمى ( من بطن الوادى ) بحيث يجعل منى على يمينه ومكة على يساره وتقدم كل ذلك موضحا ( ثم انصر ف ) رسول الله حلى الله عليه وسلم ( إلى المنحر ) بفتح الميم والحاء بينهما نون ساكنة موضع فنحر ثلاثًا وستين بيده ثم أعطي عليًا فنحر ماغبَر وأُشْرَكه في هذّ يه ِ ثم أمر من كل بدنة بِبَضْمة فِجُمِلت في قدرٍ فطُبخت فأكلا من لحمها وشربا من مرقها .

ثم رَكبَ رسول الله صلى الله عليه وسلم فأفاض إلى البيت.

النحر وكل مني منحر كافي الحديث قال ابن التين منحر النبي صلى الله عليه وسلم عند الجرة الأولى التي تلي المسجد فللنحر فيه فضيلة على غيره لقوله هذا الممحر وكل منى منحر ( فنحر ثلاثا وستين ) بدنة ( بيده الشريفة ) وتقدم انهن كن يزدلفن منه تقربا وتيمنا وهذا العدد وافق قدر عمره الشريفالمبارك ثلاثا وستهن سنة ( مم اعطى عليا فنحر ما غبر ) أى مابقى من البدن وكان الجيم مائة بدنة ( وأشركه في هديه ) ظاهره أنه أشركه في نفس الهدى قال القاضي عياض وعندى أنه لم يكن تشريكا حقيقة بل أعطاه قدراً يذبحه والظاهر أن النبي صلى الله عليه وسلم نحر البدن التي جاءت معه من المدينة المنورة وكانت ثلاثا وستين كما جاء في رواية الترمذي وأعطى عليا البدن التي جاءت معه من اليمن وهي تمام المائة والله أعلم (ثم أمر من كل بدنة ببضمة فجملت في قدر فظبخت ) بضمة بفتح الباء لا غير وهي القطمة من اللحم ومنه فاطمة بضمة مني ، وفيه من الفوائد جواز الأكل من هدى التطوع بل وسنة أيضًا ثم لما كان يتمذر الأكل من كل واحدة من المائة منفردة كان الأليق ما أمر به صلى الله عليه وسلم من جمل الجميع في قدر تطبخ ثم يؤكل من لحمها ويشرب من مرقها قال الإمام النووى واجمع العلماء على أن الأكل من هدى النطوع وأضعيته سبمة ليس بواجب .

( ثم ركب رسول الله صلى الله عليه وسلم ) متوجهاً من منى بعد فراغه من الرمى والنحر والحلاق إلى بيت الله الحرام (فأفاض ) مسرعاً وراجعاً ( إلى البيت)

الحرام أى طاف طواف الافاضة . وتقدم أنه ركن من أركان الحج بالاتفاق وهذا الوقت هو أفضله ، قال الإِمام النووى أول وقته عندنا أىممشرالشافعية من نصف ليلة النحر وأفضله بعد رمى جمرة العقبة وذبح الهدى والحلق ويكون ذلك ضحوة بوم النحر، ويجوز في جميع يوم النحر بلاكراهة ويكره تأخيره بلا عذر وتأخيره عن أيام النشريق أشدكراهة ولا يحرم تأخيره سنين متطاولة ولا آخر لوقته بل يصح ما دام الإنسان حيا . أما عند المالـكية فيدخل وقته بمد طلوع الفجر ليوم النحر والأفضل بعد طلوع الشمس . وهذا الطواف لا يرمل فيه إن كان لا يسمى بعده بأن كان قدم السمى على الوقوف بعد طواف القدوم وإلا فيسن فيه الرمل وتقدم ذلك . وأقوال العلماء في ذلك موضحا ( فصلي بمكة الظهر ) هذا صريح في أنه عليه الصلاة والسلام صلى الظهر بمكة وفي صعيح مسلم في أحاديث طواف الافاضة من حديث ابن عمر رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم أفاض يوم النحر فصلى الظهر بمنى وتقدم الجمع بينهما . ( فَأَتَى بَنَى عَبِدَ المَطَلَبِ ) بن هاشم ( يسقون على زمزم ) أي يفرقون منها الماء بالدلاء ويصبونه في الحياض ويسقونه الناس سبيلاً . وتقدم مزايا زمزم وفضائلها وذكر الملامة الزبيدى في شرح القاموس عن ابن برى من أسمائها مكنومة ، مضنونة ، شباعة ، سقيا الرواء ، ركضة جبربل ، هزمة جبربل ، شفاء سقم ، طمام طمم ، حفيرة عبد المطلب . قال الزبيدى . وقد جمت أسماءها في نبذة لطيقة ، فجاءت على ما ينيف على ستين اسما بما استخرجتها من كتب الحدبث واللفة ا هـ . ولما فوائد جمة ، وذكر من مزاياها الملامة السيد محمد بن إدريس القادري الحسني في مؤلف خاص سماه ( إزالة الدهش والوله . عن المتحير فى صحة حديث ماء زمزم لما شرب له ) منها أن شرب زمزم شفاء من الجى . ( 01 - Luste )

روى الإمام الهخارى مرفوعاً: ﴿ الْحَيْ مِن فَيْحَ جَهْمُ فَأَبْرِدُوهَا بِالمَاءِ ﴾ وفي رواية أخرى فابردوها بماء زمزم قلت أخرجها الإمام أحمدني مسنده عن سيدنا عبدالله ابن عباس رضى الله عنهما بسنده إلى أبى جمرة قال كنت أدفع الناس عن ابن عباس فاحتبست أياما فقال لى ما حبسك ؟ قلت الحمى ، قال : ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « ان الحي من فيح جهنم فابردوها بماء زمزم » ( ومنها )أنه من المحفرات للذنوب فقد جاء في الحديث : ﴿ مَنْ طَافَ بِالبِّيتِ سَبُّمَا وَصَلِّيهِ ۗ خلف المقام ركعتين وشرب من ماء زمزم غفر الله له ذنوبه كلما بالغة مايلغت » ذكره الجلال السيوطى في الجامع ، (ومنها) أنها معينة على الحفظ: قلت: هذه الفوائد وما سواها تندرج في عموم قوله عليه الصلاة والسلام : «ماء زمزم لما شرب له » فالمعول عليه النية الخالصة وحسن اليقين لا أنه يشرب على قصد التجربة . وحديث ابن عباس المذكور في الجي ساقة الإمام الحب في القرى لقاصد أم القرى وقال عقبه أخرجه أحمد في المسند وأبو حاتم ابن حبان في التقاسيم والأنواع . وانفرد البخارى بإخراجه وقال أبردوها بالماء أو بماء زمزم وربما طلب هذا الحديث من مظنته من صحيح البخارى فلا يوجد فيظن أنه ليس فيه وليس كذلك وقد أخرجه الجيدى في افراد البخارى من رواية ابن عباس قلت والحديث ذكره الإمام البخارى في باب صفة النار من كتاب بدء الخلق أجارنا الله والمسلمين من النار . وذكر الحجب عن ابن عباس رضى الله عنهما قال كان أهل مكة لا يسابقهم أحد إلا سبقوه ولا يصارعهم أحد إلا صرعوه حتى رغبوا عن ماء زمزم فأصابهم المرض في أرجلهم ؛ أخرجه أبو ذر .

( فقال ) عليه الصلاة والسلام ( الزعوا ) بكسر الزاى بمعنى استقوا

خلولا أن يَعْلَبكم الناس على سقايتكم انزعت ممكم فناوَلوه دلوآ فشرب منه انتهى.

بالدلاء وانزعوها بالرشاء . بكسر الراء العبل (فلولا أن يفلبكم ) بكسر اللام ( المناس على سقايتكم لنزءت معكم ) قال الإمام المنووى معناه لولا خوفى أن يعتقد المناس ذلك من مناسك الحج ويزد حمون عليه بحيث يفلبونكم ويدفعون كم عن الاستقاء لأسقيت معكم لكثرة فضيلة هذا الاستقاء وفيه فضيلة الممل في هذا الاستقاء واستحباب شرب ماء زمزم ( فناولوه ) صلى الله فضيلة الممل في هذا الاستقاء واستحباب شرب ماء زمزم ( فناولوه ) صلى الله عليه وسلم ( دلواً فشرب منه ) نسأل الله تعالى أن يطعمنا من طعام قربه ويسقينا من شراب أنسه بحرمة سيد الجن والإنس والخلق كلهم صلى الله عليه وسلم وشرف وكرم ومجد وعظم .

وقد انتهيت ولله الحمد والمنة من هذا التعليق على ماوفق من جمع الأحاديث النبوية بما يتعلق بالمناسك ، أسأل الله تعالى أن ينفعنى به وإخوانى المسلمين وأن يجعله ذخيرة يوم الدين ، ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم وقد كان ذلك في ليلة الاثنين الموافق ٢٩ من شهر شعبان المعظم بمكة المكرمة بمنزلى بالغزة الموافق عام ١٣٧٨ سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على الرسلين والحمد لله رب العالمين وصلى الله عليه وسلم على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمين .

## فهرس إجمالى لموضوعات الـكتاب وفى كل موضوع مباحث هامة

|                                   | _          | •                                   |           |
|-----------------------------------|------------|-------------------------------------|-----------|
| 1 1 1 1 7 1 1 7 1                 | من         | مقدمة                               | سی.<br>سد |
| حرمة دخول مكة بلا إحرام           | ۳۸         |                                     | ٣         |
| لمريد الحج أو العمرة              |            | ما جاء في وجوب الحج                 | 0         |
| العمرة سنة فىالعمر مرة واحدة      | 13         | الآيات البينات ومقام إبراهيم        | •         |
| أركان العمرة                      | ٤٣         | الحيج أحد تواعد الإسلام             | Y         |
| ميقات العمرة المسكانى             | ٤٣         | تاريخ فرض الحيج ونزول آيته          | ٧         |
| كلام العلامة خليلفىحكم تشريع      | <b>£</b> A | مبحث الاستطاعة                      | ٨         |
| المناسك بتفصيل                    |            | آداب تراعی فی قصد الحیج             | ١.        |
| ما جاء في الفسل للاحرام           | ٥٤         | أذكار مأثورة في مراح <u>ل سفر</u> ه | ١٣        |
| ما جاء في ركمتي الإحرام           | ٥٧         | دعائم الإسلام الجنس                 | 17        |
| ما جاء في آداب الحج               | <b>6</b> A | ة ما أنس الحج التى لا تجبر بدم      | 17        |
| ماجاء فهايلبسه المحرممن الثياب    | ٦٣         | الحج فريضة في العمر مرة             | 14        |
| محظـورات في الاحرام من            | 77         | ما جاء فی مرض الحبح علی الفور       | 77        |
| اللباس وغيره بتغصيل وأف           |            | شرائط وجوب الحبج خمسة               | 74        |
| ما جاء في التلبية وصفتها          | ٧٦.        | •                                   |           |
| إرشادات لآداب في التلبية          | ٧٩.        | ما جاء في الترغيب في الحج           | 40        |
| ما جاء في فضل التلبية ورفع        | A1         | والممرة وفضلهما                     |           |
| الصوت بها                         |            | ما ورد فى أى الأعمال أفضل           | 47        |
| ما جاء فی تظلل المحرم             | ٨٤         | ييان الحج للبرور                    | **        |
| جوازالاستظلال بالشمسية            |            | العمرة إلى العمرة كفارة لما         | AY        |
| ما جاء في النهـي عن تغطية         | ۸۰         | اينها                               |           |
|                                   | ۲۸         | حديث فضل أغمال الحيجو ثوابها        | ۳.        |
| المحرم وأسه<br>تمر أ التالم مالتا |            | موانيت الحج                         | 44        |
| تخمير رأس الميت المحرم والقول.    | ۸V         | الميقات زمانى ومكانى                | 45        |
| في ذلك                            |            |                                     |           |
| تخمير وجوه النساء فىالإحرام       | 4.         | العمرة جائزة فى كلاوقاتالسنة        | 40        |

|                                | ص   |                             | ص    |
|--------------------------------|-----|-----------------------------|------|
| ما جاء في السير من مني إلى     | 17. | ما جاء في جواز الحجامة      | 94   |
| عرفة والوقوف بها               |     | للمحرم وغسله رأسه           | -    |
| ما جاء في الدعاء يوم عرفة      | 170 | ما يقال عند رؤية البيت      | 90-  |
| الدعاء في عرفة                 | 144 | ما جاء في طواف القـــدوم    | ٩٨.  |
| ما جاء في الإفاضة من عرفة      | 174 | والرمل فيه                  |      |
| إلى المزدلفة                   |     | مايقال في الطواف من الأدعية | 19   |
| ما يعمل في المزدلفة            | 141 | سبب مشروعية الرمل في        | ۸    |
| الدفع من مزدلفة إلى مني        | 144 | الطواف والقول فيه .         |      |
| رمى حمرة العقبة روقته          | 184 | الاضطباع فى الطواف          | 1.4  |
| ما جاء في الهدى والفدية        | 144 | ما يجب من الطهارة والستر    | 1.4  |
| الكلام في الاحصاروحكمه         | 149 | في الطواف                   |      |
| ا<br>هــدى النمتع ووقت ومكان   | 181 | الحائض تقضى المنامك إلا     | 1.6  |
| 44.5                           |     | الطواف                      |      |
| حكم الأضحية للحاج ووقت         | ١٥٠ | جمل البيت عن يسار           | 1.0  |
| ذميها                          | •   | الطائف                      |      |
| التصدق بلحوم الهدايا وجلودها   | 108 | ما جاء فی ذکر الله فی       | 1.3  |
| تنبيه وإرشاد هام فى المدايا    | 100 | الطائف من المان             |      |
| الحلق والنقصير للحــل من       | 17. | ما جاء في ركعتي الطواف      | ١٠٨. |
| الإحرام                        | ',' | واین تصلی وما بشراً فیهما   |      |
| تبرك الصحابة بشعره ( <i>ص)</i> |     | ما جاء فی ماء زمزم و فضله   | 11.  |
| -                              | 171 | ما جاء في السعى بين الصفا   | 110  |
| التحلل الأصغر والتحلل الأكبر   | 177 | والمروة                     |      |
| ما جاء في الإفاضة من مني       | 170 | ما جاء في الحبب في السمى    | 114  |
| ووظائف يوم النحر               |     | بين العمودين                |      |
| صلاة الظهر بمنى يوم النحر      | 177 | ما جاء في طلب النوحه إلى    | 114  |
| أغضل                           | 1   | مني يوم التروية والصلاة بها |      |

ص

۱۹۷ ما جاء فی المبیث بمنی ورمی الجار

۱۹۷ وقت الرمى لمسا يعد يوم النحر بعد الزوال

۱۷۰ ذكر الله تعالى والتكبير أيام التشريق

۱۷۶ صفة التكبير أيام النشريق ۱۷۶ طواف الوداع

۱۷۷ ما يقوله من رجع من حج ونحوه من الذكر

۱۸۰ حدیث حجة الوداع وما فیه
 من الفوائد المظیمة

۱۹۰ وضع مقام إبراهيم الآن هو
 وضعه في عهدالنبوة

خاص بذلك العمرة وهل هو خاص بذلك العهد أو عام وأدلة القريقين وكلام السكمال لابن الحام في ذلك بتفصيل وإسهاب 117 حرمة الدماء والأمسوال والأعراض

۲۱۳ حقو**ق كل** من الزوج والزوجة. على الآخر

٢١٦ مشروعية الجمع بين الظهر والعصر يوم عرقة

۲۱۹ وقت الزوال بالمزدلفة وصلاة المغرب والعشاء بها

۲۲۹ وقت الدفع منها والحلاف فيه
 ۲۲۰ بقية الـكلام على مزايا زمزم