



المؤضّانيات والمراد وا

الإمام العلامة محدّبن إسيساعيل الأبير اصبعاتي (1099 - 1182) ه

طبعة مميزة بضبطها، وتوزيع فقرانها ويضيع كلمات المتن في لشع، وتختيج أحاديثها ،وتعديل كبتها وأبوابها وعنونة العاديثها بأكرْس أ لغث عنوان ، وفهرستها للآيات وا لأحاديث وا لموضوعات

> امتنی به حمان عبست دالمنان

نَتْنَا فَكَالِالْآفِظِيَّةُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ فَلِيَّانًا اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلِينًا اللَّهُ فَلِيَّانًا اللَّهُ فَلِيَّانًا اللَّهُ فَلِيَّانًا اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلِيَّانًا اللَّهُ فَلِيَّانًا اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلَا اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلَّالِي اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ فَلَا اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ فَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ فَلَا اللَّهُ فَلْمُ اللّلِي فَاللَّهُ اللَّهُ فَلِي اللَّهُ فَلِي اللَّهُ فَاللَّهُ اللّلِي فَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ



مليق الطبق والتقر والترجمة معلواتة Alf Copyrights©Reserved

سجلت حقوق هذه الكتاب لشرحكة بيت الأفكار الدولية، طبع هذه الكتاب عام2007 في لا لبنان لا يجوز نشر أو اقتبساس أي جزء من هذا الكتاب، أو اختزان مائلة بطريقة الأسار جاع أو نقله هلى أي وجه سواء حكانت (لكارونية أو ميكانيكية أو بسالتصوير، أو بالتسجيل، أو يسفير ذلتك دون الحصول هلى إذن خطى من النافسـر، وإن هذه التزام ذليك تحت طائلة المسؤولية القسادولية

#### 216.1

الكملائي، معمد بن إسماعيل الأمير الصنمائي (١٩٩٩-١١٨٣). سبل السلام الوصلة إلله بلوغ الرام/لأليف معمد بن إسماعيل الأمير الصنمائي الكملائي اتمقيق حسان عبــــــالمنان – عمان، بيت الأفكار الدولية،

١١٢٦ مطحة

.(1.1/٧/١٦٢١).

الواصنيات: /الفقه الإسلامي// الفقه/

ISBN 110YYIIA7-Y

بيت الأفكار الدولية

الطيمة الثاثية

الأربن

P.O.Box 927435 Amman 11190 Jordan Tel +962 6 566 0201 Fax +962 6 566 0209

السعودية

P.O.Box 220705 Riyadh 11311 K.S.A Tel +966 1 404 2555 Fax +966 1 403 4238

www

www.afkar.ws e-mail:ideashome@afkar.ws

المؤتمن للتوزيع

السعودية

P.O.Box 69786 Riyadh 11557 K.S.A

الرياض

+966 1 243 5423 Fax +966 1 243 5421 02 5742532 مكة الكرمة

07 2296615

03 8264282 النمام 06 3260350 القصيم

أبها

الإمارات

P.O.Box 32920 Sharja - U.A.E Tel +971 6 574 8455 Fax +971 6 574 8466



## مقدمة الطبعة

إن الحمد لله نحمدُهُ ونستعينُهُ ونستغفرهُ، ونعموذُ باللّه من شرور انفُسِنا ومن سَيُّئات إعمالنا، مَنْ يهمدهِ اللّه فلا مُضِلُّ له، ومَنْ يُضْلِلْ فلا هاديَ له.

واشهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلا اللّهِ وَحَدَهُ لا شَرِيكَ لِـهُ، وَاشْـهَدُ أَنَّ مُعَمَدًا عَبِدُهُ وَرَسُولُهُ.

﴿ يَا أَيُّهَا الذين آمنوا، اتَّقُوا اللَّه حَقَّ تُقَاتِه، ولا تَموتُــنَّ إِلاَّ وانتُم مسلمون﴾.

﴿ يَا أَيُهَا الذين آمنوا، اتّقوا ربُّكم الذي خَلَقَكُم من نفس واحدة وخَلَقَ منها زوجَها وبَثُّ منهما رجالاً كثيراً ونساءً، واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام، إنَّ الله كان عليكُم رقيباً ﴾.

﴿ يَا أَيُّهَا الذِينَ آمَنُوا اتقَـوا اللَّهُ وَقُولُوا قُولاً سَدِيداً يُصْلِحُ لَكُمُ أَعِمالَكُمُ ويغفِرُ لَكُم ذَنُويَكُم وَمَنْ يُطِعِ اللَّهُ ورسولَه فقد فاز فوزاً عظيماً ﴾.

أمًا بعدُ:

فقد اشتهر في القرن السابع والثامن والتاسع جمع أدلة الأحكام وتخريج الأحاديث والآثار في ذلك، وشرح الأدلة عما يقتضيها من فقع وفَهم، وبدأ ذلك الشيخ الإمام عبد الغني المقدسي (ت ٢٠٠) في كتابه (عمدة الأحكام» الذي عملة في أواخر القرن السادس، والتزم فيه أن لا يودعه حديثاً خارج الصحيحين، فجاء مختصراً، فاعتنى به ابن دقيق العيد وشرحة شرحاً ماتعاً في كتاب (إحكام).

ثم جاءً بعد المقدسي: أبو البركات مجد الدين ابن تيمية الحراني (١٩٥-٢٥٢) فعمل كتابه «منتقى الأخبار من

أحاديث سيد الأخيار، وهو من أطول كتب الأدلـة، وقـد شرحه الشوكاني في كتابه المشهور «نيل الأوطار».

ثم جاءً بعد المجد بن تيمية: أبو الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي (٧٢٥ ـ ٨٠٦) فعمل كتاباً سسّاء تقريب الأسانيد وترتيب المسانيد، وقد جمعه من أصّع الأسانيد، وشرحَه هو وابنه أبو زُرعة العراقي (٨٢٦ ـ ٨٢٦).

ثم جاءً بعد العراقي: تلميذه ابن حجر (٧٧٣-٨٥٨) فعمل كتاب البلوغ المرام في أدلة الأحكام، جَمْعَ فيه الكثير من الأدلة بين صحيح وضعيف، وشرحَه القاضي الحسين بن محمد المغربي في كتابه اللبدر التمام، فاختصرَه الإمام عمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني (٩٩،١-١١٨٢) وزاد عليه تقريرات في كتابه السبل السلام الموصلة إلى بلوغ المرام، ثم جاء محمد صديق حسن خان، فاختصرَ عمل الصنعاني ولم أجد في عمله شيئاً يزيدُ عمًا ذُكر مما يُلتفَتُ إليه.

وقد اعتنت (بيت الأفكار الدولية) بهذه الكتب، لأنها أصولٌ في مدار الأدلة، ولا يُعَدُّ شيءٌ بعد ذلك مما يجدر أن يُعتنى به معها في ذات الموضوع.

أمًّا تلك الكتب فسيأتي الكلامُ عليها في مقدمات طبعاتها، ويُوضَّحُ ما فيها من عمل.

وأمًّا كتابُ بلوغ المرامِ الذي هو موضوعُ هذا الكتاب، فقد ذكرَ فيه مؤلَّفُه أحاديثَ كثيرةً من الأدلةِ مبسوطةً على الكتب والأبواب، وذكر تخريجُها والكلامَ على بعض الأسانيد، ونقولاً عن علماء فيها.

وسارَ على ذلك النهج من التبويب الأميرُ الصنعانيُ، فشرحَ المادةَ كاملةً دونَ محاولةٍ في تعديل أصلِ العناوين، وطبعَ الكتابُ مرَّات على ذلك، فكانَ من أفضلِها طبعة الأخوين عمد صبحي حسن الحلاق، وطارق بسن عوض الله بن عمد، فقد اعتنا بأصل الكتاب وتخريج نصوصه.

وأنا إذْ قرأتُ الكتابَ وعزمتُ على طباعتِه، رأيتُ أن أُضيفَ إلى الكتابِ ما يستدعي أن يُخْرَجُ في طبعةٍ لا يُعكَّـرُ فيها على الطبعتين الأُخريين.

ويمكنُ أن الخُّصَ فيها بالآتي:

١ اعتني بنص الكتاب وضبطه، وقد قُوبل على أكـثر من نسخة مطبوعة، واختير أفضل ذلك عبارة منها، على أن يكون ذلك تابعاً الأصل خطّي .

٢ - خُرِّجت الأحاديثُ والآثارُ، وقد استُفيدَ شيءٌ منه
 من الكتب المطبوعة سابقاً.

٣- اعتنيت بفقرات الكتاب، فوضحت المقولات بفقرات مناسبة، وجعلت المتن المشروح في بداية الفقرة إلا ما اقتضى أن يكون تابعاً فيها.

3 - بالعادة ياتي المتن من بلوغ المرام كاملاً، وقد جعلتُه بالحرف الأسود، وتخريجه بأصغر منه، شم ياتي الشارحُ فيعيدُ المتن مرة أخسرى ويشرع في شرح الحديث وتخريجه. فإذا جاء بالنص كما هو تاماً دون أن يقطعه بشرح حذفت المتن المكرر لأنه تكرار لا فائدة منه. وأبقيتُ المتن المكرر إذا كان موزعاً في الشرح، وهذا شانُ أغلب الكتاب.

م التزم بتبويب الكتاب، لأنسي وجدت فيه تقسيمات لا تصلُح، فاضطررت أن أضع الكتب والأبواب في أماكنها، وقد بينت ذلك تفصيلاً عقب المقدمة، حتى يتبين ما صنع المؤلف وما صنعت.

7- عنونتُ الأحاديثَ كلها المذكورة ضمنَ الكتاب أو الباب، لتتميز، فقد يُذكر في الباب أو الكتاب عشرات الأحاديث مع شرحها، فيطولُ ذلك عند طالب أمرٍ ما مسن هذا الباب إلا بقراءة عشراتِ الأوراقِ ليأتي على مطلوب، فقصًرْتُ ذلك بوضع عناوين كثيرة لبيان أجزاء هذا الباب أو هذا الكتاب، وقد عُدُّت العناوين التي ذكرتُها أكثر من

الفر وثـلاث مثـة عنـوان، فهـذه العنـاوين (غـير الكتـاب والأبواب) هي من صنعي وليست من أصل الكتاب.

٧ لم التزم في ترقيم الأحاديث بعمل سابق، بسل انشأته على ما يقتضيه التفصيل. ولم أجد داعياً لذكر الحديث الأول، الحديث الثاني... تحت الباب أو الكتاب، وما يُذكر من الإحالة عليها يكفي فيه الإحالة إلى الرقم، أو أن الفهارس مُعينة على تعيين موقعها.

٨- زوَّدتُ الكتابُ بفهارسَ مُعينة، وهي فهـرس
 الآيات القرآنية، وفهـرس الأحـاديث والآثـار، وفهـرس
 الحتويات.

٩- اخرجتُ الكتاب بصورة واضحة، إذ جعلتُ المتنَ واضحاً، وما كانَ منه في الشرح بحرف أسود مميز، وذكرت في أعلى الصفحة ترويسة فيها الكتاب الفقهي والباب والعنوان الفرعي ليسهُلَ التعاملُ معه.

وآخرُ دعوانا أن الحمدُ للهِ رب العالمين

حسان عبد المنان ۲۰ / ربیع المثانی/۲۰۵ ۲۰۰۶زیران/۲۰۰۶

| العناوين بعد التعديل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عناوين الأصل                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ١ - كِتَابُ الطَّهَارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١ ـ كِتَابُ الطُّهَارة                                   |
| ١ ـ بَابُ الْمِيَاهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١ ـ بَابُ الْمِيَاهِ                                     |
| ۲_ باب الآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٢_ باب الآنية                                            |
| ٣_ بابُ إزالةِ النجاسة وبيانها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٣_ بابُ إزالةِ النجاسة وبيانها                           |
| ٤- بَابُ الْوُصُوءِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤ ـ بَابُ الْوُضُوءِ                                     |
| ٥- بَابُ الْمَسْحِ عَلَى الْخُفْيْنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٥ ـ بَابُ الْمَسْحِ عَلَى الْخُفَّيْنِ                   |
| ٦- باب نواقض الوضوءِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٦_ باب نواقض الوضوء                                      |
| ٧_ باب آداب قضاء الحاجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٧_ باب آداب قضاء الحاجة                                  |
| ٨_ باب الغسل وحكم الجُنْب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٨ـ باب الغسل وحكم الجُنْب                                |
| ٩_ باب التيمم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٩_ باب التيمم                                            |
| ١٠_ باب الحيض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١٠ - باب الحيض                                           |
| ٧ ـ كتاب الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٧ ـ كتاب الصلاة                                          |
| ١- باب المواقيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١ ـ باب المواقيت                                         |
| ٢_ باب الأذان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٢_ باب الأذان                                            |
| ٣_ باب شروط الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٣_ باب شروط الصلاة                                       |
| ٤_ باب سترة المصلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٤_ باب سترة المصلي                                       |
| ٥_ باب الحثُّ على الحشوع في الصلاةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٥_ باب الحثّ على الخشوع في الصلاةِ                       |
| ٦- بَابُ الْمَسَاجِدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٦- بَابُ الْمَسَاجِدِ                                    |
| ٧_ باب صفة الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٧- بابُ صفةِ الصلاةِ                                     |
| ٨ ـ بـاب سُـجود السَّـهُو وَغَيْرِهِ مِـنُ النَّــــلاوَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٨ـ بـاب سُـجود السُّهُو وَغَـيْرِهِ مِـنَ التّــــلاوَةِ |
| والشخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | والشخر                                                   |
| ٩_ باب صلاة التَّطَرُّع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٩_ باب صلاة النَّطَوْع                                   |
| ١٠ ـ بَابُ صَلاة الجَمَاعَةُ والإمامةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٠ ـ بَابُ صَلاة الجَمَاعَةَ والإمامةِ                   |
| ١١ ـ بَابِ صَلَاةِ السَّافرِ وَالمريض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١١ ـ بَابِ صَلاةِ الْمُسافرِ وَالمريض                    |
| ١٢ ـ بَابُ الْجُنْعَة اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال | ١٢ - بَابُ الْجُمُعَة                                    |
| and the state of t |                                                          |

| العناوين بعد التعديل                              | عناوين الأصل                                             |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ١٣_ بَابُ صَلاة الخَوْف                           | ١٣_ بَابُ صَلاة الحَوْف                                  |
| ١٦_ بابُ صلاة العيدين                             | ١٤ ـ بابُ صلاة العيدين                                   |
| ١٥ ـ بَابُ صَلاةِ الْكُسُوفِ                      | ١٥ ـ بَابُ صَلاةِ الْكُسُوفِ                             |
| ١٦ – صلاة الفزع                                   |                                                          |
| ١٧ ـ بَابُ صَلاةِ الاستِسْفَاءِ                   | ١٦ ـ بَابُ صَلاةِ الاسْتِسْقَاءِ                         |
| ١٨ ـ بَابُ اللَّبَاسِ                             | ١٧ ـ بَابُ اللَّبَاسِ                                    |
| ٣ كِتَابُ الْجَنَائِزِ ٣                          | ٣- كِتَابُ الْجَنَائِزِ                                  |
| ٤ - كتاب الزكاة                                   | ٤ ــ كتاب المزكاة                                        |
| ١- باب زكاة مختلف الأموال ونصابها                 |                                                          |
| ٢_ بَابُ صَدَقَةِ الْفِطْرِ                       | ١ ـ بَابُ صَدَقَةِ الْفِطْرِ                             |
| ٣- بَابُ صَدَقَةِ التَّطَوْعِ أَيْ النَّفِلِ      | ٢ ـ بَابُ صَدَقَةِ النَّطَرُّعِ أَيْ النَّفْلِ           |
| ٤ – باب تقبيح السؤال                              |                                                          |
| ٥_ بَابُ قِسْمَةِ الصَّدَقَاتِ                    | ٣- بَابُ قِسْمَةِ الصَّدَقَاتِ                           |
| ٥- كتاب الصيام                                    | ٥ - كتابُ الصيام                                         |
| ١ – باب صفة الصيام                                |                                                          |
| ٢- باب ما يبطل به الصيام وما يجوز                 |                                                          |
| ٣- باب الرخص في الصيام                            |                                                          |
| ٤_ بَابُ صَوْمِ النَّطَوُّعِ                      | ١ ــ بَابُ صَوْمِ التَّطَوْعِ وَمَا نُهِيَ عَنْ صَوْمِهِ |
| ٥- باب ما نهي عن صومِه                            |                                                          |
| ٦_ بابُ الاعتكاف وقيام رمضان                      | ٢_ بابُ الاعتكاف وقيام رمضان                             |
| ٦- كتاب الحبح                                     | ٦_ كتاب الحج                                             |
| ١ ـ بَابُ فَضْلِهِ وَبَيَانِ مَنْ فُرِضَ عَلَيْهِ | ١ ـ بَابُ فَصْلِهِ وَبَيَانِ مَنْ فُرِضَ عَلَيْهِ        |
| ۲_ باب المواقيت                                   | ۲_ باب المواقيت                                          |
| ٣۔ بَابُ وُجُوهِ الإحْرَامِ وَصِفَتِهِ            | ٣- بَابُ وُجُوهِ الإِحْرَامِ وَصِفْتِهِ                  |
| ٤_ باب الإحرام                                    | ٤_ باب الإحرام                                           |
| ٥_ بَابُ صِفَةِ الْحَجُّ وَدُخُولِ مَكُةً         | ٥ ـ بَابُ صِفَةِ الْحَجُّ وَدُخُولِ مَكَّةً              |

| العناوين بعد التعديل                                            | عناوين الأصل                                                   |
|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ٦_ بَابُ الْفَوَاتِ وَالإَحْصَارِ                               | ٦- بَابُ الْفَوَاتِ وَالإخْصَارِ                               |
| ٧_ كِتَابُ الْبَيُوعِ                                           | ٧_ كِتَابُ الْبَيُوعِ                                          |
| ١- بَابُ شُرُوطِهِ وَمَا نُهِيَ عَنْهُ                          | ١ ـ بَابُ شُرُوطِهِ وَمَا نَهِيَ عَنْهُ                        |
| ٢_ بَابُ الْخِيَارِ                                             | ٢_ بَابُ الْخِيَارِ                                            |
| ٣_ بَابُ الرُّيَا                                               | ٣_ بَابُ الرُّيا                                               |
| ٤- بَـابُ الرُّحْصَـةِ فِـي الْغَرَاثِيَّا وَبَيْـعِ أُصُـــوكِ | ٤- بَــابُ الرُّحْصَـةِ فِـي الْعَرَآيـا وَيَيْسِعِ أُصُـــولِ |
| الغّمارِ                                                        | التَّمَارِ                                                     |
| ٥_ أَبْوَابُ السُّلَمِ وَالْقَرْضِ وَالرُّهْنِ                  | ٥- أَبُوَابُ السُّلَمِ وَالْقَرْضِ وَالرُّهْنِ                 |
| ٨- كتابُ التَّفْلِيسِ وَالْحَجْرِ                               | ٦_ بَابُ التَّفْلِيسِ وَالْحَجْرِ                              |
| ٩ - كتابُ الصُّلْحِ                                             | ٧- بَابُ الصَّلْحِ                                             |
| ٠ ١ - كتاب الحوالةِ والصُّمانِ                                  | ٨_ باب الحوالةِ والضَّمانِ                                     |
| ١١-كتابُ الشُّرِكَةِ                                            | ٩ ـ بَابُ الشُّرِكَةِ وَالْوَكَالَةِ                           |
| ١٢-كتابُ الْوَكَالَةِ                                           |                                                                |
| ١٣-كتابُ الإقْرَارِ                                             | ١٠- بابُ الإقرارِ                                              |
| ٤ ١ - كتابُ العارية                                             | ١١ ـ بَابُ العَارِيَةِ                                         |
| ٥ ١ - كتابُ الغصب                                               | ١٢ ـ بَابُ الْغَصْبِ                                           |
| ١٦-كتابُ الشفعة                                                 | ١٣ ـ باب الشفعة                                                |
| ١٧-كتابُ القِرَاضِ                                              | ١٤ ـ بَابُ القِرَاضِ                                           |
| ١٨-كتابُ الْمُسَاقَاةِ وَالإِجَارَةِ                            | ١٥ ـ بَابُ الْمُسَاقَاةِ وَالإِجَارَةِ                         |
| ٩ ٧-كتابُ إِخْيَاءِ الْمَوَاتِ                                  | ١٦_ بَابُ إِحْيَاءِ الْمَوَاتِ                                 |
| . ٢-كتابُ الوَقْف                                               | ١٧ ـ بَابُ الوَقْفِ                                            |
| ٧١-كتابُ الْهِبَةِ                                              | ١٨ ـ بَابُ الْهِبَةِ                                           |
| ٢٧-كتابُ اللَّقُطَّةِ                                           | ١٩ - بَابُ اللَّقَطَةِ                                         |
| ٢٣-كتابُ الْفَرَاثِضِ                                           | ٢٠ بَابُ الْفَرَائِضِ                                          |
| ٤ ٧-كتابُ الْوَصَايَا                                           | ٢١ ـ بَابُ الْوَصَاتِيا                                        |
|                                                                 |                                                                |

| ين بعد التعديل                         |                                           |
|----------------------------------------|-------------------------------------------|
| ٢٠ - كتابُ الْوَدِيعَةِ                | ٢٢_ بَابُ الْوَدِيعَةِ                    |
| ٢٠-كتابُ النكاح                        | ٨-كتابُ النكاح                            |
| - باب احكام النكاح                     | ١ - باب أحكام النكاح                      |
| ــ بَابُ الْكَفَاءَةِ وَالْمُخِيَارِ   | ٢ ـ بَابُ الْكَفَاءَةِ وَالْخِيَارِ ٢     |
| ا ِ بَابُ عِشْرَةِ النَّسَاءِ          | ٣- بَابُ عِشْرَةِ النَّسَاءِ              |
| ـ بَابُ الصَّدَاقِ                     | ٤ _ بَابُ الصَّدَاقِ                      |
| _ بَابُ الْوَلِيمَةِ                   | ٥ ـ بَابُ الْوَلِيمَةِ                    |
| - بَابُ الْقَسْمِ بَيْنَ الزُّوْجَاتِ  | ٦ ـ بَابُ الْقَسْمِ بَيْنَ الزَّوْجَاتِ   |
|                                        | ٧- بَابُ الْخُلْعِ                        |
| كِتَابُ الطُّلاقِ                      | ٩_ كِتَابُ الطَّلاقِ ٩_                   |
| ـ بَابُ الْخُلْعِ                      | <b>1</b>                                  |
| -باب أحكام الطلاق                      | 4                                         |
|                                        | ١٠ – كتابُ الرَّجْمَةِ                    |
| كِتَابُ الإيلاء                        | ١_ بابُ الإيلاءِ والكفارةِ ٢٨_            |
| كِتَابُ الظهار                         | <b>-</b> Y9                               |
| كِتَابُ اللَّعَان                      | ٢_ بَابُ اللَّمَانِ ٢_٢                   |
| كِتَابُ الْعِدَّةِ وَالإِحْدَادِ       | ٣- بَابُ الْعِدَّةِ وَالإِحْدَادِ ٣-      |
| كِتَابُ الرَّصَاع                      | ٤ ـ بَابُ الرَّضَاعِ ٤ ـ ٣٢ ـ             |
| كِتَابُ النَّفَقَاتِ                   | ٥ ـ بَابُ النَّفَقَاتِ                    |
| كِتَابُ الْحِضَانَةِ                   | ٦- بَابُ الْحِضَانَةِ ٦-                  |
| كتاب الْجنايَاتِ                       | ١١ ـ كتاب الْجِنَايَاتِ                   |
| - باب القصاص                           | 1                                         |
| - بَابُ الدَّيَاتِ                     |                                           |
| ـ بَابُ دَعْوَى الدَّمِ وَالْقَسَامَةِ | ٢_ بَابُ دَعْوَى الدَّمِ وَالْقَسَامَةِ ٢ |
| ـ بَابُ قِتَالِ أَهْلِ الْبَغْيِ       | ٣- بَابُ قِتَالِ أَهْلِ الْبُغْيِ ٣-      |

| العناوين بعد التعديل                            | عناوين الأصل                                                         |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ٥_ بَابُ قِتَال الْجَانِي                       | <ul> <li>٤- بَابُ قِتَالِ الْجَانِي، وَقَتْلِ الْمُرْنَدُ</li> </ul> |
| ٧- باب قَتْل الْمُرْتَلُ                        | Karana da Maria                                                      |
| ٣٦_ كِتَابُ الْحُدُودِ                          | ١٢ ـ كِتَابُ الْحُدُودِ                                              |
| ١ ـ بَابُ حَدُّ الزَّانِي                       | ١ ـ بَابُ حَدُّ الزَّانِي                                            |
| ٢_ بابُ حَدُّ الْقَذْف                          | ٢_ بابُ حَدُّ الْقَذْفِ                                              |
| ٣- بَابُ حَدُّ السَّرِقَةِ                      | ٣- بَابُ حَدُّ السَّرِقَةِ                                           |
| ٤_ بَابُ حَدُّ الشَّارِبِ وَيَيَانِ الْمُسْكِرِ | ٤_ بَابُ حَدُّ الشَّارِبِ وَيَيَّانِ الْمُسْكِرِ                     |
| ٥_ بَابُ التَّغْزِيرِ وَحُكْمِ الصَّائِلِ       | ٥_ بَابُ التَّغْزِيرِ وَحُكْمِ الصَّائِلِ                            |
| ٣٧_ كِتَابُ الْجِهَادِ                          | ١٣ - كِتَابُ الْجِهَادِ                                              |
| ٣٨ كِتَابُ الْجِزْيَةِ وَالْهُدُنَةِ            | ١ ـ بَابُ الْجِزْيَةِ وَالْهُنْنَةِ                                  |
| ٣٩_ كِتَابُ السَّبْقِ وَالرَّمْي                | ٢- بَابُ السَّبْقِ وَالرُّمْيِ                                       |
| · ٤ _ كِتَابُ الأطْعِمَةِ                       | ١٤ – كِتَابُ الأطْعِمَةِ                                             |
| ٤١ ـ كِتَابُ الصَّيدِ والذَّبائح                | ١ ـ باب الصُّيدِ والنُّبائح                                          |
| ٤٧ ـ كِتَابُ الأَضَاحِيُّ                       | ٢ ـ بَابُ الأضَاحِيُّ                                                |
| ٣٤ _ كِتَابُ الْمَقِيقَةِ                       | ٣- بَابُ الْمُقِيقَةِ                                                |
| ٤٤ ـ كِتَابُ الأَيْمَانِ وَالنَّذُورِ           | ١٥ ـ كِتَابُ الأَيْمَانِ وَالنُّذُورِ                                |
| و ٤ كِتَابُ الْقَضَاءِ                          | ١٦ ـ كِتَابُ الْقَصَاءِ                                              |
| ١ - باب أحكام القضاء                            |                                                                      |
| ٢_ بَابُ الشُّهَادَاتِ                          | ١ ـ بَابُ الشَّهَادَاتِ                                              |
| ٣_ بَابُ الدَّعَاوَى وَالْبَيْنَات              | ٢_ بَابُ الدُّعَاوَى وَالْبُيْنَات                                   |
| ٤٦ كِتَابُ الْعِنْقِ                            | ١٧ – كِتَابُ الْعِنْقِ                                               |
|                                                 | ١ ـ بَابُ الْمُدَبَّرِ وَالْمُكَاتَبِ، وَأُمُّ الْوَلَدِ             |
|                                                 | ١٨ ـ كِتَابُ الْجَامِعِ                                              |
| ٧٤- كِتَابُ الأدَبِ                             | ا ـ بَابُ الأَدَبِ                                                   |
| ٤٨ – كِتَابُ الْبِرُّ وَالصَّلَةِ               | البرُّ وَالصَّلَةِ ٢ - بَابُ الْبِرُّ وَالصَّلَةِ                    |

|   | العناوين بعد التعديل                | عناوين الأصل                            |
|---|-------------------------------------|-----------------------------------------|
|   | ٩ ٤ – كِتَابُ الزُّهْدِ وَالْوَزَعِ | ٣ـ بَابُ الزُّهْدِ وَالْوَرَعِ          |
|   | • ٥- كِتَابُ مساوئ الأخلاق          | ٤_ باب الترهيب من مساوئ الأخلاق         |
|   | ١ ٥- كِتَابُ مَكارِمِ الأخْلاقِ     | ٥_ بَابُ النَّرْغيب في مَكارم الأخْلاقِ |
| + | ٧ ٥- كِتَابُ الذُّكْرِ وَالدُّعَاءِ | ٦_ بَابُ الذُّكْرِ وَالدُّعَاءِ         |

## ترجمة الشارح

ا – اسمه: هو السيد الإمام الكبير الجتهد المطلق، صاحب التصانيف، عمد بن إسماعيل بسن صلاح بن محمد بن علي بن حفظ الدين بسن شرف الدين بن صلاح بن الحسن بن المهدي بن عمد بن إدريس بن علي بن عمد بن أحمد بن يحيى بن حمزة بن سليمان بن حزة بن الحسن بن عبد الرحمن بن يحيى بن عبد الله بن الحسين بن القاسم بسن إبراهيم بن بن عبد الله بن الحسين بن القاسم بسن إبراهيم بن إسماعيل بن إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه. الكحلاني شم الصنعاني، المعروف بالأمير.

٧- مولده: وُلِدَ لِيلةً الجمعةِ نصف جمادى الآخرة سنة
 ١٠٩٩) بكحلان. ثم انتقل.

٣- طلبُه للعلم: ثم انتقلَ مع والده إلى مدينة صنعاء سنة (١١٠٧) وأخذَ عن علمائها كالسيد العلامة عبد الله بن علي الوزير، والقاضي العلامة علي بن عمد العنسي، ورَحَلَ إلى مكة وقرا الحديث على اكابر علمائها وعلماء المدينة، ويَرَعَ في جميع العلوم، وفاق الأقران وتفرَّد برئاسةِ العلم في صنعاء، وتظهَّر بالاجتهادِ، وعملَ بالأدلةِ، ونَفَرَ عن التقليدِ، وزيَّف ما لا دليلَ عليه من الآراء الفقهية. وكَثُرَ أنساعُ صاحب الترجمة من الخاصة والعامة، وعملوا باجتهادِه وقرؤوا عليه.

السيد العلامة عبد القادر بن أحمد، والقاضي العلامة عبد القادر بن أحمد، والقاضي العلامة أحمد العلامة أحمد بن صالح بن أبي الرجال، والسيد العلامة الحسن بن إسحاق بن المهدي، والسيد العلامة عمد بن إسحاق بن المهدي، والسيد العلامة عمد بن إسحاق بن المهدي، وغيرهم الكثير.

٥- محنته: وجرت له مع أهل عصره خطوب ومِحَن، منها في أيام المتوكل على الله القاسم بن الحسين، ثم في أيام وليه المنصور بالله الحسين بن القاسم، ثم في أيام وليه الإمام المهدي العباس بن الحسين. وتجمّع العوام لقتله مرة بعد أخرى. وحفظه الله من كيدهم ومكرهم، وكفاه شرهم وولاه الإمام المنصور بالله الخطابة بجامع صنعاء، فاستمر كذلك إلى إيام وله الإمام المهدي.

٣- مصنفاته، وهي كما ذُكرت في طبعة الحلاق: إجابةُ السائل شرح بغية الأمل منظومة الكامل في اصول الفقه (ط)، الإحرارُ لما في أساس البلاغة من كنايةٍ ومجاز، الإدراك لضعف أدلة تحريم التباك، الأدلة الجلية في تحريم نظر الاجنبية، إرشاد النقاد إلى تيسير الاجتهاد (ط)، إسبال النطر بشرح نظم نخبة الفكر، استيفاء المقال في حقيقة الإرسال، الإصابة في الدعوات الجابة، إقامة البرّه ان على جواز أخذ الأجرة على تلاوة القرآن (ط)، إقامة الدليسل على ضعف أدلة التكفير بالتأويل، إقناعُ الساحث بإقامة الأدلة بصحة الوصية للوارث، الإنصاف في حقيقة الأولياء ومنالم من الألطاف، الأنفاس الرحمانية اليمنية على الإفاضة الملنية، الأنوار على كتاب الإيثار، ايقاظ الفكرة لمراجعة الفطرة، بحث في إيقاع الطلاق بلفظ التحريم، بذل الموجود في حكسم الأعمار وامرأة المفقود، بنسرى الكثيب بلقاء الحبيب، التحبير لإيضاح التيسير، تحقيق عبارات قصص القرآن، تطهير الاعتقاد عن أدران الإلحاد (ط)، تعليقات على البحر الزخار، التنوير على الجامع الصغير في حديث البشير النذير، توضيح الأفكار لمعانى تنقيح الأنظار في علموم الأثمار (ط)، الثمان المسائل المرضية (ط)، ثمرات النظر في علم

الأثر، جمع الشتيت في شرح وذيـل أبيـات التثبيـت للسيوطي (ط)، حاشية على شرح الرضي على الكافية، حسنُ الاتباع وقبح الابتداع، حلُّ الأقفال عمًّا في رسالة الزكاة للجلال، الدراية بحاشية على شرح العناية نظم الهداية (ط)، ديسوان الأمير الصنعاني (ط)، رسالة في تحقيق شرائط الجمعة، رسالة في الرسالة، رسالة في المفاضلة بين الصحاح والقاموس، الروضة الندية شرح التحفة العلوية (ط)، الروضُ النضيرُ في خُطب السيد محمد الأمير، سبل السلام (ط)، السهم الصائب في نحر القول الكاذب، السَّيفُ الساقرُ في عين الصابر والشاكر، العدة على إحكام الأحكسام شرح عمدة الأحكسام (ط)، فتح الخالق شرح مجمع الحقائق والرقائق في مادح رب الخلائق، كشف الأستار لإبطال أدلة القائلين بفناء النار (ط)، المسائل المرضية في بيان اتفاق أهل السنة في سنن الصلاة والزيدية، المسائل الثاقبة الأنظار في تصحيح أدلة فسنخ امرأة المعسر بالإعسار، مفاتيح الرضوان في تفسير الذكر بالآثار والقرآن، منحة الغفّار على ضوء النهار (ط)، منسك الأمير الصنعاني (ط)، منظومة بلوغ المرام من أدلة الأحكام (ط)، نصرة المعبود في الردِّ على أهل وحدة الوجنود، نهاية التحرير في البردُّ على قولهم في مختلف فيمه نكير، الوفاء بأدلة حِلُّ بيم النساء، اليواقيت في المواقيت.

٧- وفاتُه: تـوفي رحمه الله سـنة (١١٨٢) في يـوم
 الثلاثاء ثالث شهر شـعبان. ورثاه شـعراء العصر،
 وتأسفوا عليه.

٨- مصادر ترجمته: «البدر الطالع» للسوكاني ٢/
 ١٣٣ - ١٣٣، «الأعلام» للزركلي ٦/
 ٣٨, /٦ مقدمة سبل السلام ط الحلاق.

#### المقدمة

الحمدُ للّه الّذي منْ علينا ببلوغ المرامِ منْ خدمةِ السُّنَةِ النَّبويَّةِ، وَتَفَصَّلَ علينا بِتَسِيرِ الوصولِ إلى مطالبها العليَّةِ، وأشْهَدُ أَنْ لا إِلَة إِلاَّ اللهُ شَهَادَةً تُنزلُ قاتلَهَا الغرفَ الأخرويَّة، وأشهدُ أَنْ مُحمَّداً عبدُهُ ورسولُهُ الذي باتباعِهِ يُرجى الفوزُ بالموَاهِبِ اللَّذِينَ حُبُهُ مَ ذَخائرُ العقبى وَهُمْ خيرُ اللَّذِينَ حُبُهُ مَ ذَخائرُ العقبى وَهُمْ خيرُ اللَّذِينَ حُبُهُ مَ ذَخائرُ العقبى وَهُمْ خيرُ اللَّهِ اللَّذِينَ حُبُهُ مَ ذَخائرُ العقبى وَهُمْ خيرُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِينَ حُبُهُ مَ

(وبعدُ) فَهَذا شرحٌ لطيفٌ على بُلوغِ المرامِ، تاليفُ الشَّيخِ العلاَّمةِ شيخِ الإسلامِ احمدَ بنِ علي بنِ حجرِ احلَّهُ اللَّهُ دارَ السَّلامِ، اختصرته عن شرح القاضي العلاَّمةِ شرف الدين الحسينِ بنِ مُحمَّدِ المغربيُ أعلى اللَّهُ درجَاتِهِ في عليُّمِنَ، مُقتصراً على حلُّ الفاظيهِ وبيانِ معانيهِ قاصداً بذلكُ وجهة اللَّهِ، ثُمَّ التَّربِ للطَّالِينَ فِيهِ والنَّاظرينَ، مُعرضاً عن ذِكْرِ الحلافَاتِ والاقاويلِ، إلاَّ أنْ يدعو إليهِ ما يرتبطُ بِهِ الدَّليلُ، مُتَجنباً للإيجازِ المخلُّ والإطنابِ المملُّ.

وقد ضممت إليه زيسادات جمَّةً على ما في الأصلِ من الفوائد؛ وأسالُ اللَّهَ أَنْ يجعلَهُ في المعادِ مـنْ خيرِ العوائد؛ فَهُـوَ حسبي ونعمَ الركيلُ، وعليْهِ في البداية والنّهاية التّعويلُ.

### ١ ـ البدء بفاتحة المقدمة

الحمدُ للّه على نعمِه الظاهرة والباطنة قديماً وحديثاً، والصلاةُ والسلامُ على نبيّه ورسولِه محمدٍ وآلِه وصحبه الذين ساروا في نصرةِ دينه سيراً حثيثاً، وعلى أتباعِهم الذين ورثوا علمَهم – والعلماءُ ورثةُ الأنبياء – أكرمُ بهم وارثاً وموروثاً.

(الحمدُ لله) افتتح كلامَهُ بالنَّناء على اللَّهِ تعالى امْتِشالاً لما وردّ في البداءة به من الآثار، ورجاءً لبرَكَة تأليفِه، لأنْ كُـلُ أُسرِ ذي بال لا يُبدأُ فيه بحمد اللَّه منزوعُ البرّكَة كما وردّتْ بذليكُ الاحبارُ، وافْتِداء بِكِتَابِ اللَّهِ المبينِ، وسلُوكَ مسلَكِ العلماءِ المافَقة.

قَالَ المناوئُ في «التَّعريفَاتِ» في حقيقةِ الحمدِ: إنَّ الحمدَ اللَّمويُّ: الرصفُ بفضيلةِ على خِهَةِ التَّعظيمِ باللَّسان.

والحمدَ العرقيُّ: فعلُّ يُشعرُ بِتَعظيمِ المنعمِ لِكَوْيَهِ مُنعماً. والحمدَ القوليُّ: حمدُ اللِّسانِ وثناؤُهُ على الحقُّ بمـــا أثنى بِــهِ على نفسيهِ على لسان أنبيائِهِ ورسلِهِ.

والحمدَ الفعليُّ: الإِنْيانُ بالأعمالِ البدنيَّةِ ابْتِغَـاءَ وَجُـهِ اللَّـهِ مالى.

> وذَكَرَ الشَّارِحُ التَّعريفَ المعروفَ للحمدِ بأنَّهُ: لَغَةُ: الوصفُ بالجميلِ على الجميلِ الاخْتِياريُّ.

وَاصْطِلاحاً: الفعلُ الدَّالُ على تعظيمِ المنعمِ منْ حيثُ إِنَّـهُ مُنعمٌ، واصلةً تَلْكِ النَّعمةُ أو غيرَ واصلةٍ.

و «اللَّهُ هُوَ الذَّاتُ الواجبُ الوجودُ المستَحقُ لجميعِ المُحامدِ. (على نعمِهِ) جمُّ: نعمةٍ.

قَالَ الرَّازِيُّ: النَّعمةُ: المنفعةُ المفعولةُ على جِهَةِ الإحسانِ إلى ير.

وقالَ الرَّاغبُ النَّعمةُ ما قصدت بِهِ الإحسانَ في النَّفع. والإنعامُ: إيصالُ الإحسانِ الظَّاهِرِ إلى الغيرِ.

(الظَّاهِرةِ والباطنةِ) مَاخوذٌ مَنْ قُولُهُ تَعَالَى ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةٌ وَبَاطِيْنَهُ﴾.

وقدْ أخرجَ البَيْهَتِيُّ فِي شُعبِ الإيمسان(١٢٠/٤) وَعَنْ عَطَاءُ قَالَ: سَأَلْت ابْنَ عَبَّاسِ عَنْ قوله تعالى \_ ﴿ وَأَلْسَبْعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَـهُ ظَاهِرَةٌ وَيَاطِئَةً﴾ قَالَ: هَذَا مِنْ كُنُوزِ عِلْمِي؛ سَسَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: أَمَّا الظَّاهِرَةُ فَمَا سَوَى مِنْ خَلْقِك. وَأَمَّا الْبَاطِنَةُ فَمَا سَتَرَ مِنْ عَوْرَتِك، وَلَوْ أَلِدَاهَا لَقَلاك أَهْلُك فَمَنْ سِوَاهُمْ.

ما سَتَرَ عليك مِن الذُّنوبِ والعيوبِ والحندودِ.

أخرجَهَا ابنُ مردويْهِ عَنْهُ.

وفي رواية عنهُ موقوفةِ أيضاً «النَّعمةُ الظَّاهِرةُ والباطنــةُ هــيَ لا إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ».

أخرجَهَا عَنْهُ ابنُ جرير [تفسيرة: ٧٨/٢١] وغيرُهُ.

وَتَفْسِيرُهُمَا مَا قَالَهُ مُجَاهِدٌ: نعمــةٌ ظَـاهِرةٌ هـيَ لا آلِـهَ إلاَّ اللَّهُ على اللَّسان، وباطنةٌ قال: في القلب.

أخرجَهَا سعيدُ بنُ منصورِ وابنُ جريرِ[تفسيره: ٧٨/٢١].

وفسَّرَهُمَا الشَّارِخَ بما هَوَ معروفٌ.

ورأبنا التَّفسيرَ المرفوعَ وَتَفسيرَ السُّلفِ أولى بالاعْتِمادِ.

(قليمًا وحديثًا) منصوبان على أنْهُمَا حالان من نعب، ولمُ يُؤنَّثُ لاَنَّ الجمعَ لمَّا أُضيفَ صارَ للجنسِ فَكَأَنَّهُ قالَ على جنسِ نعبهِ.

ويختَملُ أَنْ يُرادَ بقليمِ النَّعمِ الْتِي أنعمَ بِهَا على الآباءِ فإنَّهَا نعمُ على الأبناء، كما أمرَ اللَّهُ بني إسرائيلَ بذِكْرِ نعمَتِهُ الَّتِي أَنعَمْ بِهَا على آبائهِمْ فقالَ: ﴿إِنَا بَنِي إسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ﴾ \_ الآياتِ في مواضعَ من القرآن، وأشارَ إلَيْهِ الشَّارِحُ رحمه الله إلا أنَّهُ قالَ: يا بني إسرائيلَ اذْكُسرُوا نعمةَ اللهِ الآيةَ، والتَّلاوةُ ﴿نعمَتِي﴾ فَكَانَّهُ سبقُ قلم.

ويرادُ بالحديثِ ما أنعمَ اللَّهُ بِهِ تعالى على عبدو من حينِ نفخ الرُّوح فِيهِ، فَهِيَ حادثةٌ نظراً إلى النَّعمةِ على الآباء.

(والصَّلاةُ) عطفُ اسميَّةِ على اسميَّةِ، وَمَلْ هُما خبريَّتَان أو شائِيَّان؟

فِيهِ خلافٌ بينَ المحقَّقينَ، والحقُّ أَنَّهُمَـا خبريَّتَـانِ لفظاً بُــرادُ بِهِمَا الإنشاءُ.

ولًا كانَّت الْكِمــالاتُ الدِّينيُّـةُ والدُّنيويُّـةُ وما فِيــهِ صــلاحُ

المعاشِ والمعادِ فائضةٌ من الجنابِ الأقدسِ على العبادِ بواسطةِ هذا الرُّسولِ الْكَرِيمِ، ناسبَ إِردافَ «الحمدُ للَّه» بالصّلاةِ عليهِ والنُّسليمِ لذَلِك، وامْتِثالاً لآيةِ: ﴿يَآيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَالنَّسليمِ لذَلِك، وامْتِثالاً لآيةِ: ﴿يَآيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَلا وَمَلَّمُ اللَّهُ فِيهِ وَلا يُذْكُرُ اللَّهُ فِيهِ وَلا يُضَلَّى فِيهِ عَلَى فَهُو أَقَطَعُ أَكْنَعُ مَمْحُوقُ الْبَرْكَسَةِ المتحوه فرد ٤٨٤٠)، جه (٩٤٤م) ذر ٤٨٤٠) ذَكَرَهُ فِي الشَّرِح ولمْ يُحرَّجُهُ.

وفي الجامع الْكَبيرِ أنْهُ اخرجَهُ الدَّيلميُّ والحافظُ عبدُ القــادرِ ابنُ عبدِ اللَّهِ الرَّهَاويُّ فِي الأربعينَ عنْ أبي هُريرةَ.

قَالَ الرَّهَاوِيُّ: غريبٌ تفرَّدَ بذِكْرِ الصَّلاةِ فِيهِ إسماعيلُ بـنُ أبي زيادٍ الشَّاميُّ، وَهُوَ ضعيفٌ جدًا لا يُعْتَدُ بروايَتِهِ ولا بزيادَتِهِ؛ انْتُهَى.

والصّلاةُ من اللّهِ لرسولِهِ تشريفُهُ وزيادةُ تَكُرمَتِهِ، فالقّـائلُ: اللَّهُمَّ صلّ على مُحمَّدٍ، طالبٌ لَهُ زيادةَ التّشريفِ والتّكرمةَ.

وقيل: المرادُ منْهَا آيةُ الوسيلةِ وَهِــيَ الَّتِـي طلـبَ ﷺ مـن العبادِ أنْ يسالُوهَا لَهُ كما يأتِي في الآذان.

(والسُّلامُ) قبالُ الرَّاعْبُ: السُّلامُ والسُّلامُ التَّعرُي مـن الآفَاتِ الباطنةِ والظَّاهِرةِ والسُّلامةُ الحقيقيَّةُ لا تَكُونُ إلاَّ في الجَنَّةِ لأنَّ فِيهَا بقاءً بلا فناءٍ وغناءً بلا فقرٍ، وعزَّا بلا ذُلَّ، وصحّةً بــلا

(على نبيِّهِ) يَتَنازعُ فِيهِ المصدران قبلَهُ.

والنبيُّ: من النُبوَّةِ وَهِيَ الرَّفعةُ (فعيلٌ) بمعنى (مفعلُ)؛ أيْ: المنبي عن اللهِ بما تسكُنُ إليْهِ العقولُ الزَّاكِيةُ: والنُبوَّةُ ســفارةٌ بـينَ اللَّهِ وبينَ ذوي العقولِ مــن عبـادِهِ لإزاحـةِ عللهِــمْ في معاشيــهِمْ ومعادهِمْ.

(ورسولِهِ) في الشَّـرْحِ: النَّـبيُّ في لســانِ الشَّـرِعِ: عبـارةٌ عــنُ إنسانِ أُنزِلَ عليْهِ شريعةٌ منْ عندِ اللَّهِ بطريقِ الرحــي، فــاذا أُمــرَ بِتَبليغِهَا إلى الغيرِ سُمُّيَ رسولاً.

وفي أنوار التَّنزيلِ: الرَّسولُ مَنْ بَعْفُهُ اللَّهُ بَسْرِيعَةٍ مُجَدَّدَةٍ يدعو النَّاسَ إليْهَا والنَّيُّ أعمُّ مَنْهُ، والإضافةُ إلى ضميرهِ تعالى في رسولِهِ وما قبلَهُ عَهْديَّةٌ، إذ المعهُودُ هُــوَ مُحمَّدٌ اللَّا وزادَهُ بياناً قولُهُ (محمَّدُ) فإنَّهُ عطفُ بيان على نبيَّه، وَهُوَ علمٌ مُشْتَقَّ مَنْ حَدَ

عِهُولٌ مُشلَدُ العينِ أي كثيرُ الخصالِ الَّتِي يُحمدُ عليْهَا أَكُسْرُ ثَمَّا يُحمدُ عليْهَا أَكُسْرُ ثَمَّا يُحمدُ غَبُرُهُ مِن البَشرِ، فَهُوَ أَبلغُ مِنْ عَمودٍ لأَنَّ هَذَا مَاخُوذٌ مِن الزيدِ وَذَاكَ مِن الْعَدَ لأَنَّهُ أَفْعَلُ تَفْضيلٍ مُشَنَّقً مِن الحمدِ لأَنَّهُ أَفْعَلُ تَفْضيلٍ مُشَنَّقً مِن الحمدِ. وفِيهِ قولانِ:

هل هُوَ أَكْثَرُ حَامِدَيَّةً لِلَّهِ تَعَالَى فَهُوَ آحَدُ الحَامِدِينَ لِلَهُ؟ أو هُوَ بَعْنَى أَكْثَرَ محموديَّةً فَيْكُونُ كمحمَّدٍ في مَعْنَاهُ؟

وَفِي المَسَالَةِ خَلَافٌ وَجَلَالٌ وَالْمُخْتَارُ مَا ذَكَرَنَـاهُ اَوْلاً وَقَـرَّرَهُ الحُقُقُونَ وَأَطَالَ فِيهِ ابنُ القَيِّمِ فِي أُوائلِ زَادِ المعادِ (٨٩/١).

روآلِهِ) والدُّعاءُ للآلِ بعدَ الدُّعـاءِ لَـهُ ﷺ امْتِـالاً لحديثِ التُّعليمِ، وسيأتِي في الصَّلاةِ وللوجْهِ اللَّذِي سنذْكُرُهُ قريباً.

(وصحبه): اسمُ جمع لصاحب. وفي المرادِ بهمُ أقوالُ اختَـارَ المصنّفُ في نُخبةِ الفِكْرِ أَنَّ الصّحابيُّ منْ لقيَ النَّبِيُّ وَكَـانَ مُؤمنـاً ومّاتَ على الإسلامِ

ووجّهُ النَّناءِ عليْهِمْ وعلى الآل بالدُّعاءِ لَهُمْ هُوَ الوجّهُ فِي النَّناءِ عليْهِ بَعدَ النَّناءِ على الرُّبُّ؛ لأنّهُم الواسطةُ في إسلاغِ الشّرائعِ إلى العبادِ فاسْتَحَقُّوا الإحسانَ إليْهِمْ بالدُّعاءِ لَهُمْ.

(الَّذِينَ ساروا في نُصرةِ دينِه) هُـوَ صفـةٌ للفريقـينِ الآلِ والأصحاب.

والسِّيرُ مُرادٌ بِهِ هُنا الجدُّ والاجْتِهَادُ والنصرُ.

وَالنُّصْرَةِ العونُّ.

وَالدُّينُ وضعٌ إلَهِيَّ يدعو أصحابَ العقــولِ إلى القبــولِ لمــا جاء به الرَّسولُ.

والمرادُ أَنَّهُمْ أعانوا صاحبَ اللَّينِ المِلْغَ وَهُوَ الرَّسُولُ.

وفي وصفِهِمْ بِهَذَا إِشَارَةٌ إِلَى أَنْهُم اسْتَحَقُّوا الذَّكُـرَ والدُّعـاءَ كَ.

(سيراً) مصدرٌ نوعيٌّ لوصفِهِ بقولِهِ (حيثاً) فبإنَّ المصدرَ إذا أُضيفَ أو وُصفَ كانَ للنَّــوعِ، والحثيـتُ السَّريعُ كمـا في القاموس.

وَيْ نُسخةٍ (في صُعبَتِهِ) وَهُـوَ عـوضٌ منْ قولِـهِ: (لُصرةِ

روعلى أَتْبَاعِهِمْ أَتْبَاعُ: الآل والأصحابِ (اللَّيَسَنَ ورلسوا علمَهُمْ) وَهُوَ علمُ الْكِتَابِ والسُّنْةِ.

(والعلماءُ ورثةُ الأنبياءِ) وَهُوَ اقْتِباسٌ مَـنَّ حديثُ الْعُلَمَـاءُ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَـاءٌ.أخرجَهُ أبـو داود (٣٦٤١) وقــدْ ضُعُفَ والنِّـهِ أشارَ عُلماءُ الآل بقولِهِ:

اشار علماء الآن بعويد. العلمُ مبراتُ النَّبيُ كَذَا أَتَى فِي النَّصِّ والعلماءُ هُمْ وُرَائُهُ ما خلَّفَ المختَّارُ غيرَ حديثِهِ فينا فَـذَاكَ مَتَاعُـهُ وأثاثُــهُ

رَأَكُومُ) فعلُ تعجُّب (بِهِمُ) فاعلُـهُ والباءُ زائدةً أو مفعولً بِهِ. وفِيهِ ضميرُ فاعلِهِ: (وارالًا) نُصبَ على التَّمييز، وَهُوَ ناظرٌ إلى الاَّباعِ، ثُمَّ قالَ (وموروقًا) ناظرٌ إلى من تقلَّمُهُمْ.

وفِيهِ من البديعِ اللُّفُّ والنَّشُرُ مُشْوَّشًا

ويُغْمَلُ عودَ الصُّفْتَينِ إِلَى الْكُلُّ مِن الآلِ والأصحابِ
والأَبْاعِ، فإنَّ الآلُ والأصحابِ ورشوا علم رسولِ اللَّهِ ﷺ
ورزُنُوهُ الأَبْاعَ فَهُمْ وارثونَ وموروثونَ، وَكَذَلِكَ الأَبْباعُ ورشوا
عُلومَ مِنْ تَقَدَّمَهُمْ وورثُوا أيضاً أَبْباعَ الأَبْباعِ ولعل هذا أولى
لعمومِهِ.

أمًا بعدُ:

## ٢ ــ الهدف من المختصر

فَهَذَا؛ مُختصرٌ يشتملُ عَلَى أُصول الأدلَّة الحديثيَّةِ للأحكام الشَّرعيَّة، حرَّرتُه تحريراً بالغاً؛ ليصير من بحفظـهُ مِن بين أقرانِهِ نابغاً، ويستعينَ بِـه الطَّالِب المُبتدي، ولا يُستغني عنه الرَّاغبُ المُتهي.

(أمًّا) هيّ حرفُ شوطٍ.

وقولُهُ (بعدُ) قائمٌ مقامَ شرطِهَا.

و(بعدُ) ظرفٌ لَهُ ثلاثُ حالاتٍ:

إضافَتُهُ فيمربُ كقولِهِ تعالى ﴿فَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنَ﴾ -وقطعُهُ عن الإضافةِ معَ نيَّةِ المضاف، إليَّهِ فيبنى على الضُّـمُ نحوُ ﴿لله الأمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ﴾

وقطعُهُ معَ عدم نيَّةِ المضاف إليَّهِ فيعربُ مُنوَّناً كقولِهِ: فساغَ لي الشَّرابُ وَكُنْت قبلاً أكَادُ أغصُّ بالماء الفرَّاتِ.

(فَهَذَا) الفَاءُ: جوابُ الشَّرطِ، واسمُ الإشارةِ لما في الذَّهْنِ من الألفاظِ والمعاني (مُخْتَصَرٌ) في القاموسِ اخْتَصَرَ الْكَــلامَ: أوجزَهُ.

(يشْنَملُ) يَخْتُوي (على أُصولِ) جمعُ: اصلٍ، وَهُـوَ اسفلُ الشَّيءِ، كما في القاموسِ، وفسَّرُهُ في الشَّرحِ بما هُوَّ معروفٌ: بمسا يُبنى عليْهِ غيرُهُ.

(الأَدْلَةِ) جمعُ: دليلٍ، وَهُوَ في اللُّغةِ: المرشدُ إلى المطلوبِ.

وعندَ الأصوليُّنَ: ما يُمْكِنُ التَّوصُّلُ بــالنَّظرِ الصَّحيحِ فِيـهِ إلى مطلوبِ خبريٍّ.

وعندَ أَهْلِ الميزانِ: ما يلزمُ العَلْمَ بِهِ العلمُ بشيءٍ آخرَ،

وإضافةُ الأصول إلى الأدلَّةِ بيانيَّةٌ: أيْ أُصولُ هـيَ الأدلَّـةُ وَهِيَ الأدلَّـةُ وَهِيَ الأدلَّـةُ وَهِيَ البَعْنَةُ وَالإِجَاعُ وَالقِياسُ.

(الحديثية) صفةً للأصول مُخصَّصةً عنْ غيرِ الحديثيَّةِ، وَهِيَ نسبةً إلى حديثِ رسولِ اللَّهِ ﷺ.

(للاخكَامِ) جمعُ: حُكْمٍ.

وَهُوَ عندَ أَهْلِ الأصولِ: خطابُ اللَّهِ المُتَعَلَّقُ بافعالِ الْمُكَلَّفِ منْ حيثُ إِنَّهُ مُكَلِّفٌ، وَهِيَ خَسةٌ: الوجوبُ والتَّحريــمُ والنَّـدبُ والْكَرَاهَةُ والإباحةُ.

(الشُّرعَيْة) وصفٌ للأحْكَامِ يُخصَّصُهَا أيضاً عن العقليَّةِ، والشَّرعُ: ما شرعَهُ اللَّهُ لعبادِهِ كما في القاموس.

وفي غيرِهِ: نَهَجَ الطَّرِيقَ الواضحَ، واسْتُعيرَ للطَّرِيقةِ الإِلَهِيِّـةِ ن الدَّينِ.

(حرَّرْته) بالمُهْمَلاتِ، والضَّميرُ للمخْتَصرِ.

وفي القاموس: تحريرُ الْكَلام وغيرهِ تقويمُهُ.

وَهُوَ يُناسبُ قولَ الشَّارحِ بِتَهْذيبِ الْكَلامِ وَتَنقيحِهِ

(تحريراً) مصدرٌ نوعيَّ لوصفِهِ بقولِهِ (بالغاً) بالغينِ المعجمةِ. وفي القاموسِ: البالغُ الجيِّلُةُ (ليصيرَ) علَّةٌ لـ(حَرَّرْتُهُ).

(مَنْ يَحْفَظُهُ مَنْ بَيْنِ أَقْرَانِهِ) جَمَّهُ: قَرِنَ بِكَسَرِ القَافَ وَسُكُونَ الرَّاءِ، وَهُوَ: الْكُفُءُ والمثلُ (نابغاً) بالنُّونِ وَمُوحَّدةٍ ومعجمةٍ مَـنْ: نَـغَ.

> قَالَ فِي القاموسِ: النَّابِغةُ الرَّجلُ العظيمُ الشَّانِ (ويسْتَعينَ) عطفٌ على: لـ(يصيرَ).

(بِهِ الطَّالَبُ) لأدلَّةِ الأحْكَامِ الشَّرَعيَّةِ الحديثيَّةِ (المَبْنَدي) فإنَّـهُ قَدْ قَرْبَ لَهُ الأدلَّة وَهَلَبُّهَا (ولا يستَغني عسْهُ الرَّاغبُ) في العلـومِ (المُنْتَهِي) البالغُ نِهَايةً مطلوبة؛ لأنَّ رَغَبَتُهُ تبعثُهُ على أنْ لا يستَغنيَ عن شيء فيهِ، سيَّما ما قدْ هُذَب وقرُب.

# ۳ بیان رموز تخریج الکتاب والتعریف باصحابها

وَقَد بَيْنَتُ كُل حَديثٍ من أخرجــهُ مــن الأثمــةِ؛ لإرادةِ نُصح الأمَّةِ:

فالمرَادُ بـ «السَّبعةِ»: أحمدُ، والبخــاريُّ، ومُســلمٌ، وأبو دَاودَ، والتَّرمذيُّ، والنسائيُّ، وابن ماجه.

وبـ ﴿السُّنَّةِ﴾: مَن عَدَا أحمد.

وبـ ﴿ الْخَمْسَةُ ؛ مَنْ عَدَا البخاريُّ ومُسلما.

وقَد أقولُ: «الأربعة وأحمدُ».

وبـ «الأربعة»: من عَدَا الثَّلاثَة الأول.

وبـ ﴿الثلاثة﴾: مَن عَدَاهم وعَدا الأخيرَ.

وبـ «المُتَّفَقِ عَليه»: البخاريُّ ومُسْلم.

وقد لا أذكر معهما غيرهُما.

وَمَا عَدَا ذلكَ؛ فَهُو مُبيَّنَّ.

(وقد بيَّنت عقبَ) منْ: عقبهُ، إذا خلفَهُ كمـا في القـاموسِ، أيْ: في آخر (كـلُّ حديثٍ منْ أخرجَهُ من الأنمَّةِ) منْ ذَكَرَ

إسنادَهُ وسيباق طُرقِه (لإرادةِ نُصحِ الأُمَّةِ) علَّةٌ لذِكْــرِهِ مــنْ خـرَّجَ الحديثَ.

وذَلِكَ أَنْ فِي ذِكْرِ مِنْ أَخْرِجَهُ عَدَّةَ نَصَائحَ للأُمَّةِ.

منْهَا: بيانُ أَنْ الحديثُ ثابِتٌ في دواوينِ الإسلامِ.

ومنها: أنَّهُ قدْ تداولَتُهُ الْأَنْمَةُ الْأَعلامُ.

ومنهَا: أنَّهُ قدْ تَتْسَعُ طُرِقُـهُ وبيَّسَ ما فِيهَا منْ مقالِ منْ تصحيح وَتَحسين وإعلال.

ومنها: إرشادُ المُنتَهِي أَنْ يُراجعَ أُصولَهَــا الَّتِي منْهَــا انتُقــي هذا المختَصرَ.

وَكَانَ يُحسنُ أَنْ يَقُولَ المُصنَّفُ بَعَدَ قُولِهِ "مَنْ اخْرِجَـهُ مَنْ الْأَنْمُةِ" وَمَا قَيلَ فِي الحديثِ مَـنْ تصحيحِ وَتَحسينِ وَتَضعيفٍ فإنَّهُ يَذْكُرُ ذَلِكَ بَعَدَ ذِكْرِ مِنْ خَرَّجَ الحديثُ فِي غالبِ الأحاديثِ كما سَتَعَرِفُهُ.

(فالمراذ) أي مُرادي (بالسَّبعة)؛ لأنَّهُ ليسَ مُسراداً لِكُسلُ مُصنَّف، ولا هُوَ جنسُ المرادِ، بل السلاَّمُ عبوضٌ عن الإضافةِ، والفاءُ جوابُ الشَّرطِ محذوف، أيْ: إذا عرفْت ما ذَكَرْته فالمرادُ بالسَّبعةِ حيثُ يقولُ عقيبَ الحديث: أخرجَهُ السَّبعةُ هُم الَّذينَ بيَّتُهُمْ بالإبدال من لفظِ العددِ.

(أحمدُ) هُوَ ابو عبدِ اللَّهِ أحمدُ بنُ حنبلِ.

وقط وسَّعَ الشَّارِحُ وسَّعَ اللَّهُ عليْهِ في تراجمِ السَّبعةِ، فتقْتَصرُ على قدرٍ يُعرفُ بِهِ شـريفُ صفَّاتِهِمْ، وازمنةُ ولادَيْهِـمْ ووفَاتِهمْ.

فنقولُ: وُلدَ احمدُ بنُ مُحمَّدِ بنِ مُحمَّدِ بنِ حبـــل في شَــهرِ ربيع الأوَّلِ سنةَ أربع وسِتُينَ ومائةٍ

وطلبَ هذا الشَّانَ صغيراً ورحلَ لطلبِهِ إلى الشَّامِ والحجــازِ واليمن وغيرهَا حَتَّى أُجمعَ على إمامَتِهِ وَتَقَوَّاهُ وورعِهِ وزَهَادَتِهِ.

قَالَ أَبُو زُرعةَ: كَانَتْ كَتُبُهُ اثنيْ عشــرَ جمـلاً وَكَـانَ يحفظُهـا عنْ ظَهْرِ قَلْبِهِ، وَكَانَ يحفظُ الفَ الف حديثِ.

وقالَ الشَّافعيُّ: خرجْت منْ بغدادَ ومـا خَلَفْت بِهَـا أَنْقى ولا ازْهَدَ ولا أورعَ ولا أعلمَ منْهُ.

والَّفَ المسندَ الْكَبِيرَ أعظمَ المسانيدِ وأحسنَهَا وضعاً وانْتِقاداً، فإنَّهُ لمْ يُدخلُ فِيهِ إلاَّ ما يُختَجُّ بِهِ معَ كونِهِ انْتَقَاهُ مـنْ أَكْثَرَ مـنْ سبعمائةِ الفو حديثِ وخسينَ الفو حديثُو.

وَكَانَتْ وَفَاتُهُ سَنةَ إحدى وأربعينَ وماتَتَينِ على الصَّحيحِ ببغدادَ مدينةِ السَّلامِ، وقبرُهُ معروفٌ مزورٌ.

وقد أَلْفَتْ فِي ترجَتِهِ كُتُبٌ مُسْتَقَلَّةٌ بسيطةً.

(والبخاريُّ) هُوَ الإمامُ القدوةُ في هذا الشَّانِ أبو عبدِ اللَّهِ مُحمَّدُ بنُ إسماعيلَ البخاريُّ، مولدُهُ في شبوَّالِ سنةَ أربسعِ وَتِسعينَ وماتةِ، طلبَ هذا الشَّانَ صغيراً.

وردَّ على بعض مشايخِهِ غلطاً وَهُوَ فِي إحدى عشرةَ سنةً فأصلحَ كِتَابَهُ منْ حفظَهُ.

سمع الحديث ببلسدة بُخارى شُمَّ رحل إلى عدَّة أَمَاكِنَ، وسمع الخديث ببلسدة بُخارى شُمَّ رحل إلى عدَّة أَمَاكِنَ، وسمع الْكَشبر، الْفَه بَكُة وقال: ما أدخلت فيه إلاَّ صحيحاً، وأحفظ مائة الف حديث غير صحيح.

وقدْ ذَكَرَ تأويلَ هذِهِ العدَّةِ في الشَّرحِ.

وقد أفردَت ترجَمتُهُ بالسَّاليف، وذَكَرَ المصنَّفُ منْهَا شطراً صالحاً في مُقدُمةٍ فَتْحِ الباري، وكَانَتْ وفَاتُهُ بقريةِ سمرقندَ وفَّـتَ العشاء ليلة السَّبْتِ ليلة عيدِ الفطرِ، سنة ميت وخسينَ ومساتَتين، عن انتَيْن وسيِّينَ سنة إلاَّ ثلاثةَ عشرَ يوماً ولمْ يُخلِّفُ ولداً.

(ومسلمٌ) هُوَ الإمامُ الشّهِيرُ مُسلمُ بنُ الحجَّاجِ القشيريُّ احدُ أَثمَّةِ هذا الشّانِ.

ولدَ سنةَ أربع وماتَتين، وطلبَ علمَ الحديثِ صغيراً، وسمعَ منْ مشايخِ البخاريُّ وغيرِهِمْ.

وروى عنْهُ أَثَمَّةٌ منْ كبارِ عصرِهِ وحفَّاظِهِ، والْفَ المؤلَّفَــاتِ النَّافعةَ، وانفعُهَا صحيحُهُ، الَّذي فاقَ بحسنِ ترتيبِهِ وحسن ســياقِهِ وبديعِ طريقَتِهِ، وحازَ نفائسَ التَّحقيقِ.

وللعلماء في المفاضلة بينة وبين صحيح البخاري خلاف، وانصف بعض العلماء في قوله:

تشاجر قوم في البخاري ومسلم إلى وقسالوا: أي ذيسن تُقسدمُ فقلت لقد فاق البخاري صحَّةً كما فاق في حُسنِ الصَّناعةِ مُسلمُ

وَكَانَتْ وَفَاتُهُ عَشَيَّةَ الأحدِ لأربع بقينَ مَنْ شَهْرِ رجبٍ سَنَةً إحدى وسَتِّينَ وماتَتَينِ، ودفنَ يومَ الاثنسينِ بنيسـابورَ، وقبرُهُ بِهَــا مشْهُورُ مزورٌ.

(وأبو داود) هُوَ سُليمانُ بنُ الأشعثِ السُّجسْتَانيُّ.

مولدُّهُ اثنَتَينِ وماتَنَينِ.

سمع الحديث من أحمد والقعنبي وسليمان بن حرب وغيرهم.

وعنهُ خلائقُ كالتّرمذيُّ والنَّسائيُّ.

وقالَ: كَتَبْت عن النِّيُّ تَلَكُمُّ خسمائةِ الفرِ حديثُو، انْتَخَبْت منْهَا ما تضمَّنَهُ كِتَابُ السُّننِ، وأحاديثُهُ أربعهُ الافرِ حديثٍ وثمانمائة، ليسَ فِيهَا حديثُ أجمَع النَّاسُ على تركيهِ.

روى سُنتُهُ ببغدادَ واخذَهَا أَهْلُهَا عَنْهُ، وعرضَهَا عَلَى أَحَـــدَ فاسْتَجادَهَا واسْتَحسنَهَا.

قالَ الخطَّابيُّ: هي أحسسنُ وضعساً وأَكْثَرُ فَقُهماً ممن الصَّحيحين.

وقالَ ابنُ الأعرابيِّ: منْ عندَهُ كِتَابُ اللَّهِ وسَـــننُ أبـي داود لمْ يختَجْ إلى شيء معَهُمًا من العلم.

ومنْ نسمُ صرَّحَ الغـزالِيُّ بِانْهَـا تَكُفـي الجُنَهِـدَ في أحــاديــــُو الاَحْكَامِ. وَتَبِعَهُ النِّمَةُ على ذلِكَ.

وَكَانَتْ وَفَاةُ أَبِي دَاوِد سَنَةً خَسِ وَسَبَعِينَ وَمَاتَتَينِ بِالبَصْرَةِ.

(والترمذيُّ) هُوَ أبو عيسى مُحمَّدُ بنُ عيسى بنِ سورةَ التَّرمذيُّ ـ مُثلَّثُ الفوقيَّةِ، والميمُ مضمومةٌ ومَكْسورةٌ، نسبةٌ إلى مدينةِ قديمةٍ على طرف جيحونَ نَهْرٍ بلخ، لمْ يذْكُر الشَّارحُ ولادَتَهُ ولا الذَّهَيُّ ولا ابنُ الأثيرِ.

وسمعَ الحديثَ عن البخاريُ وغيرهِ منْ مشايخِ البخاريُ، وَكَانَ إِماماً ثَبْتاً حُجَّةً، وأَلْفَ كِتَابَ السُّنُنِ وَكِتَابَ العللِ وَكَانَ ضريراً.

قال: عرضت كِتَابِي هـذا \_ أي كِتَابُ السُّنْ ِ المسمَّى بالجَامِع \_ على عُلماءِ الحجازِ والعراقِ وخراسان فرضوا بِهِ. ومنْ كانَ في بيْتِهِ فَكَانَما في بيْتِهِ نِيَّ يَتَكَلَّمُ.

قالَ الحَاكِمُ سمعْت عُمرَ بنَ علكِ يقــولُ: مَـاتَ البخـاريُّ ولمْ يُخلَفُ بخراسانَ مثلَ أبي عيـــى في العلـمِ والحفـظِ والــورعِ والرُّعْدِ، وَكَانَتْ وفَاتُهُ بِيَرمدَ أواخــرَ رجــبو، سـنةَ سـبعِ وسِــتُبنَ وماتَتَينِ.

(والنَّسَانيُّ) هُوَ احمدُ بنُ شُعيبِ الخراسانيُّ.

ذَكَرَ النَّمْيُّ الْ مولدَهُ سنةَ خَـسَ عَشْرةَ وَمَاتَتَيْنِ، وَسَمَّعَ مَنْ سَعَيْدٍ وَإِسْحَاقَ بِنِ رَاهُويْدِ وَغَيْرِهِ مِنْ أَنْشَةِ هَـٰذَا الشَّـانِ بخراسان والحجازِ والعراقِ ومصرَ والشَّامِ والجزيرةِ.

ويرع في هذا الشَّانِ وَتَفَرَّدَ بالمعرفةِ والإنْقانِ وعلو الإسنادِ واسْتَوطنَ مصرَ.

قال أنمَّةُ الحديث: إنَّهُ كانَ أحفظَ منْ مُسلمِ صاحبِ الصَّحيحِ.

وسنتُهُ أقلُ السُّننِ بعدَ الصَّحيحينِ حديثاً ضعيفاً، واختَّالرَّ منْ سُننِهِ كِتَابَ (الجُنَّبَى) لَمَّا طُلبَ منْـهُ أَنْ يُفـردَ الصَّحيحَ مـن السُّننِ.

وَكَانَتْ وَفَاتُهُ يَومَ الاثنينِ لثلاثِ عشرةَ حَلَتْ مَـنْ شَـهْرِ صفرٍ سنةَ ثلاثٍ وثلثمانةِ بالرَّملةِ، ودفنَ ببيْتِ المقدسِ

ونسبَتُهُ إلى نساءً بفَتْحِ النُّونِ وفَتْحِ السَّينِ المُهْمَلَـةِ وبعلَـهَـا همزةً، وَهِيَ مدينةٌ مخراسانَ خرجَ منْهَا جماعةٌ من الأعيانِ

(وابنُ ماجَهُ) هُوَ أَبُو عَبِدِ اللَّهِ مُحمَّدُ بنُ ماجَه القزوينيُّ.

مولدُهُ سنةَ سبع ومـاقَتَين، وطلبَ هـذا الشَّـانُ ورحـلُ في طلبهِ وطاف البلادَ حَتَّى سمع أصحابَ مـالِك واللَّـِث، وروى عنهُ خلائقُ.

وَكَانَ احدَ الأعلامِ، واللَّفَ السُّننَ، وليسَتْ لَهَا رُتْبـةُ ما أَلُّفَ منْ قَبْلِهِ؛ لأنَّ نِيهَا أحاديثَ ضعيفةً بلْ مُنْكَرةً.

ونقلَ عن الحافظِ المرَّيِّ الْ غالبَ ما انفردَ بِهِ ضعيفٌ، ولذا جرى كثيرٌ من القدماء على إضافةِ الموطَّا إلى الخمسةِ.

قَالَ المُصنَفُ: وأوَّلُ منْ أضافَ ابنُ ماجَهُ إلى الخمســـةِ أبــو الفضلِ بنُ طَاهِرٍ في الأطراف، كذا في شُروطِ أَنْمُـةِ السُّنَةِ، ثُـمُ الحافظُ عبدُ الغنيِّ، في كِتَابِهِ أسماءِ الرَّجالِ.

وَكَانَتْ وَفَاتُهُ يومَ الثَّلاثاءِ لثمان بِقينَ منْ رمضانَ سنةَ للاث، أو خس وسبعينَ وماتَتَين.

(وبالسُّنَّةِ) أيْ: والمرادُ بالسُّنَّةِ إذا قــالَ: أخرجَـهُ السُّنَّةُ (منْ علم أحمد) وَهُم المعروفونَ بأهل الأمَّهَاتِ السُّتُّ.

روبالخمسة من عدا البخاري ومسلماً وقد أقولُ عوضاً عن قولِهِ الخمسة. (الأربعة) وَهُمْ أصحابُ السُّن ِ إذا قبلَ أصحابُ السُّن (وأهمل)

(وَ) المرادُ (بالأربعةِ) عنـدَ إطلاقِـهِ لَهُــمْ (منْ عـــلا النَّلائـــةَ الأولَ) الشَّيخين وأحمدَ

(وَ) المرادُ (بالشَّلالةِ) عندَ إطلاقِهِ لَهُمْ (مَنْ عَدَاهُمْ) أَيْ مَنْ عِدَا الشَّينِ عِدَا الشَّينِ عِدَا الشَّينِ وَاحْمَدُ، والَّذِي عَدَاهُمْ هُم الأربعةُ اصحابُ السَّينِ (وعدا الأخيرُ) وَهُوَ ابنُ ماجَهُ فيرادُ بالثَّلائةِ: أَبُو داود والسَّرمذيُّ والنَّسائيُّ وَالسَّرمذيُّ والنَّسائيُّ

(وَ) المرادُ (بِالْتَفْقِ) إذا قالَ مُتَفَى عليه (البخاريُّ ومسلمٌ) فإنْهُمّا إذا أخرجا الحديثَ جيعاً من طريقِ صحابي واحدِ قبلَ لَهُ: مُتَفَى عليه: أيْ بينَ الشيخين (وقف لا أذكرُ مقهمًا) أي الشيخين (غيرَهُمًا) كأنَّهُ يُريدُ أنَّهُ قد يُخرُجُ الحديثَ السَّبعةُ أو الشَّيخين (غيرَهُمًا) كاللهُ يُريدُ أنَّهُ قد يُخرُجُ الحديثَ السَّبعةُ أو الشَّيخين.

روما عدا ذلِكَ) أيْ ما أخرجَهُ غيرُ منْ ذُكِــرَ كـابنِ خُرِيمــةَ والبيهَقيُّ والدارقطني (فَهُوَ مُبيَّنٌ بذِكْرِهِ صريحاً.

(وسمَّيْته) أي المختصر: (بلوغ المرام) هُـوَ مـنْ بلـغَ المَكَانُ بُلُوغاً وصلَ إليه، كمـا في القاموس، والمرامُ: الطُّلبُ، والمعنى الإضائيُّ: وُصولُ الطَّلبِ بمعنى الطلوب: أيْ فالمرادُ وُصولي إلى مطلوبي (من جميع ادلَّةِ الاخكام) ثُمُّ جعلَهُ اسماً لمختصره.

ويُحْتَملُ أنَّهُ أضافَهُ إلى مفعولِ المصدرِ: أيْ بُلوعُ الطَّالبِ

## ٤\_ فاتحةُ المقدمةِ

والله اسالُ أنْ لا يُجعلُ مَا علينًا وبَالاً، وأنْ يَرزُقَنَا العَملَ بِمَا يُرضييهِ سُبحَانهُ وتَعَالى.

(والله) بالنَّصب مفعولُ (أسالُ) قُدَّمَ عليْم لإفادةِ الحصرِ: ايْ: لا أسالُ غيرَهُ.

رَانَ لا يَجِعلَ ما علمنَاهُ علينا وبالاً) بِفَتْحِ الراوِ: هُــوَ الشُّـلةُ والثُّلةُ والثُّلةُ كما في القاموس، أي لا يجعلهُ شــلةً في الحسابِ وتقللاً من جُملةِ الأوزارِ، إذ الأعمالُ الصَّالحةُ إذا لم تُخلصُ لوجْهِ اللهِ القلبَ أوزاراً وآثاماً.

روان يرزقنا العمل بما يُرضيهِ، سُبحانَهُ وَتَعالَى) أُنزَّهُهُ عَنْ كُلُّ قبيح، واثبِتُ لَهُ العلوُ على كُلُّ عال في جميع صفَاتِهِ، وكَنبراً ما قرنَ التَّسبيعَ بصفةِ العلوُ كسبحانَ ربَّي الأعلى: ﴿وَسَسَبُعُ اسْمَ رَبُك الأعلَى﴾.



# ١- كِتَابُ الطُّهَارَة

هما في الأصلِ مصدران أضيفا وجعلا اسماً لمسائل من مسائلِ الفقّهِ تشتّملُ على مسائلِ خاصّةٍ؛ وبدأ بالطّهَارةِ اتّباعاً لسنّةِ المصنفينَ في ذلِك وَتَقديماً للأمورِ الدُينيَّةِ على غيرها وَاهْتِماماً بأهَمُها وَهِي الصّلاةُ، ولمّا كانّت الطّهَارةُ شرطاً من شُروطها بذاً بها.

وَهِيَ هُنا اسمُ مصدر: أيْ طَهُرَ تَطْهِيراً وطَهَارةً، مثلُ: كلّمَ تَكْلِيماً وَكَلَاماً، وحقيقتُهَا اسْتِعمالُ المطّهْرينِ أيْ: المساءُ والتُرابُ، أو احدُهُمَا على الصُغةِ المشروعةِ في إزالةِ النّجسِ والحدث؛ لأنّ الفقية إنّما يبحثُ عن أحوال المُكلّفينَ من الوجوبِ وغيرهِ.

ثُمَّ لَمَّا كَانَ المَاءُ هُوَ المَّامِرَ بِـالتَّطَهُرِ بِـهِ أَصَالَةً قَدَّمَـهُ، أي: قدَّم الكلام على أحكامه، فقال:

# ١ - بَابُ الْمِيَاهِ

البابُ لُغةً: ما يُدخلُ ويخرجُ منْهُ.

قال تعالى ﴿اذْخُلُوا عَلَيْهِــم الْبَـابَ﴾ ﴿وَأَلْمُوا الْبَيُـوتَ مِـنْ أَبْوَابِهَا﴾ وَهُوَ هُنا مجــازٌ، شبَّة اللُّخـولَ إِلَى الحـوضِ فِي مـــائلَ مخصوصةٍ بالدُّخولِ فِي الأَمَاكِينِ المحسوسةِ، ثُمَّ أثبَت لَهَا البابَ.

و(الميّاهُ) جمعُ ماء واصلُهُ موّه، ولذا ظَهَرَت الْهَاءُ في جمعِهِ، وَهُوَ جنسٌ يَسَعُ علمُ القليلِ والْكَثيرِ إلاَّ أَنَّهُ جمعٌ لاخْتِلافِ انواعِهِ باغْتِبارِ حُكْمِ الشَّرع، فإنَّ فيهِ ما يُنهَى عنْهُ. وفِيهِ ما يُكرَهُ، وباغْتِبارِ الحَلافِ أيضاً في بعضِ البّياهِ كماء البحرِ فإنَّهُ نقلَ الشَّارِحُ الحَلافَ في التَّطَهُرِ بِهِ عن ابنِ عُمرَ، وأبنِ عمرو.

وفي النّهَايةِ: أنَّ في كونِ ماءِ البحــرِ مُطَهِّـراً خلافـاً لبعـضِ أَهْلِ الصَّدرِ الأَوَّلِ وَكَأَنَّهُ لقدمِ الحَلافِ فِيهِ بدأَ المصنَّـفُ بحديثٍ يُفيدُ طَهُوريَّتُهُ، وَهُوَ حُجُّةُ الجَمَاهِيرِ.

# 1- طهارةُ ماء البحرِ

الله عن أبي هُرَيْرَة ها قَالَ: قَالَ رَسُسُولُ اللَّهِ
 البُحْرِ (هُوَ الطُّهُورُ مَاؤُهُ، الْحِلُ مَنْتُتُهُ)

أَخْرَجَةَ الأَرْبَقَةُ إِبْو داود(٨٣)، الـومذي(٢٩)، النسائي(١/ ٥٠)، ابن ماجه(٣٨٦)]، وَالْسِنُ أَبِي شَسِيَّةَ (١٣١/١)، وَاللَّفْظُ لَـة، وَصَحَّحَة ابْسُ خُرُيْمَةَ (١١١) وَالسَّرْمِلْيُّ، وَرَوَاهُ مَسالِكُ (٢٢/١) وَالشَّسالِيقُ الأَمْ(٢٦/١) وَأَحْمَدُ ٢٣٧/٣).

(عنْ أَبِي هُرِيرةَ ﴿ الجَارُ والْجِرورُ مُتَعَلَّقُ بَمَقَدْرِ كَأَنْ قَالَ: بابُ المَيَاهِ أَرْوِي فِيهِ، وَاذْكُرُ، أَو نحوُ ذَلِكَ حَدَيثاً عَنْ أَبِي هُريسرةَ وَهُوَ الأَوْلُ مَنْ أَحَادِيثِ البابِ.

وأبو هُريرةً هُوَ الصَّحابيُّ الجليلُ الحافظُ المُكْثرُ.

واختُلفَ في اسمِهِ واسمِ ابيهِ على نحوٍ منْ ثلاثينَ قولاً.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُّ: الَّذي تَسْكُنُ النَّفُسُ إلَيْهِ مِن الأقوالِ أَنَّـهُ عبدُ الرَّحْنِ بنُ صخرٍ، وبِهِ قالَ مُحمَّدُ بنُ إسحاق؛ ولحَاكِمُ أبــو أحمد.

وذُكِرَ لأبي هُريرةً في مُسندِ بقيّ بنِ مخلمِ خسةً آلافِ حديثٍ وثلاثماتةٍ وأربعةٌ وسبعونَ حديثاً، وَهُـوَ أَكْثرُ الصَّحابةِ حديثاً، فليسَ لأحدِ من الصَّحابةِ هذا القدرُ ولا ما يُقاربُهُ.

قلْت: كذا في الشرح، والذي رآيت في الاستيعاب (١٧٧٠) لابن عبد البر بلفظ: إلا أن عبد الرحمن هُوَ الذي يسكُنُ إليه القلبُ في اسمِهِ في الإسلام، ثُمَّ قال فيه (أي الاستيعاب): مات في المدينة سنة تسع وخمسينَ وَهُوَ ابنُ ثمان وسبعينَ سنة، ودفنَ بالبقيع، وقيل: مَاتَ بالعقيق، وصلَّى عليْهِ الوليدُ بنُ عُتْبة بنِ أبي سُفيانَ وَكَانَ يومنذِ أميراً على المدينة، كما قالَهُ ابنُ عبد البر.

رقال: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ في البحرِ، أيْ في حُكْمِهِ، والبحرُ الماءُ الْكَثَيرُ، أو المالحُ فقط، كما في القاموسِ وَهَذَا اللَّفظُ ليسَ من مقولِهِ ﷺ، بل مقولُهُ:

(هوَ الطَّهُورُ) بِفَتْحِ الطَّاءِ، هُوَ المصدرُ واسمُ ما يُتَطَهَّرُ بِـهِ، أو الطَّاهِرُ المطَهَّرُ كما في القاموسِ.

وفي الشُّرع: يُطلَقُ على المطَهِّرِ، وبالضَّمُّ مصدرٌ. وقالَ سـيبويْدِ: إِنَّـهُ بـالفَتْحِ لَهُمَـا، ولمْ يذْكُـرُهُ في القـاموسِ بالضَّمُّ.

(ماؤهُ) هُوَ فاعلُ المصدرِ، وضميرُ مــاؤهُ يقْتَضي أنَّـهُ أُريـدَ بالضَّميرِ في قولِهِ: هُوَ الطَّهُورُ، البحرُ: يعني مَكَانَهُ، إذْ لوْ أُريدَ بهِ

الماءُ لما اخْتِيجَ إلى قولِهِ ماؤُهُ، إذْ يصيرُ في معنى طَهُــُـورٌ مــاؤُهُ في الماه.

و(الحـلُّ) هُـوَ مصـدرُ حـلُّ الشَّيءُ ضــدُّ حـرمَ، ولفــظُّ الدَّارقطنيُّ: الحلالُ.

(مُنِتَنَّهُ) هُوَ فاعلٌ أيضاً.

(أخرجَهُ الأربعةُ وابنُ أبي شيبةً) مُوزَ: أبو بَكْرِ قالَ الذَّهَبيُّ في حقّهِ: الحافظُ العديمُ النظيرِ، الثَّبتُ النّحريرُ: عبدُ اللّهِ بنُ مُحمَّـدِ بنِ أبي شيبة، صاحبُ المسندِ والمصنَّف وضيرِ ذليك، وَهُـرَ منْ شُيوخِ البخاريُ، ومسلم، وأبي داود، وابنِ ماجَــهُ (واللّفظُ لَـهُ) أيْ لفظُ الحديثِ السَّابِي سردُهُ لابنِ أبي شبية، وغيرِو، عُنْ ذُكِـرَ الحرجُوهُ بمعناهُ.

(وَصَحَّحَهُ ابنُ خُزِيمةً) بضمُ الحاءِ المعجمةِ فزاي بعدَهَا مُثنَاةٍ غَيْنَةٍ فَنَاء تأنيثٍ.

قَالَ الذَّهَيُّ: الحَافظُ الْكَبِيرُ إِمَامُ الْأَيْمَةِ شَسِيخُ الإَسلامِ أَبُـو بَكْرٍ مُحمَّدُ بنُ إِسحاقَ بنِ خُرِيمةً، انْتَهَتْ اللَّهِ الإماسةُ والحفظُ في عصرِهِ بخراسان.

روَصِحَّحَهُ النَّرِمَذِيُّ) أيضاً، فقالَ عقبَ سردِهِ: هذا حديثُ حسن صحيحٌ.

وسالت مُحمَّد بنَ إسماعيلَ البخاريُّ عينَ هذا الحديثِ فقال: حديثُ صحيحً.

هذا لفظ الترمذي كما في مُخْتَصرِ السُّننِ للحافظِ المندي (١/ ٨١)، وحقيقة الصَّحيعِ عند المحدثينَ ما نقلَهُ: عدلُ تأمُّ الضَّبطِ عن مثلِهِ مُتُصلُ السَّندِ غيرُ مُعلَّ ولا شاذً.

هذا وقد أخرج المصنف هذا الحديث في التُلخيص(١/ ٢٤-٢) من تسع طُرق عن تسعة من الصّحابة، ولم تخلُ طريقٌ منها عن مقال، إلا أنهُ قد جزم بصحّته من سمعت، وصحّحه ابنُ عبد البرّ، وصحّحه أبسنُ مندة، وابنُ المنذر، وأبو مُحمّد البغويّ.

قَالَ المصنَفُ: وقدْ حُكِمَ بصحَّةِ جُملةٍ من الأحماديثِ لا تَبلغُ درجةَ هذا ولا تُقاربُهُ.

قَالَ الزَّرْقَانِيُّ فِي شُرْحِ المُوطِّيَّا: وَهَـذَا الحَديثُ أَصَلُّ مَنْ

أُصولِ الإسلامِ، تلقّتُهُ الأمّةُ بالقبولِ، وَتَداولَهُ فُقَهَاءُ الأمصـــارِ فِي سائرِ الاعصارِ فِي جميعِ الاقطارِ، وروّاهُ الاثمّةُ الْكِبارُ

ثُمُّ عَدُّ منْ روَّاهُ ومنْ صحَّحَهُ.

والحديثُ وقعَ جواباً عنْ سُـوَال كمـا في الموطَّـا(ص٠٠) أَنْ أَبَا هُرِيرةَ ظُلُّتُكُ قَــالَ: (جــاءَ رجـل) وَفي مُسـنادِ احمـدَ (مـنْ بـني مُدلج) وعندَ الطَّبرانيُ (اســُـهُ عبـدُ اللَّـهِ) إلى رســول اللَّـهِ تَنَظُّرُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا نَرَكَبُ البَّحْرَ؛ وَنَحْمِلُ مَعَنَا الْقَلِيلَ مِسنَ الْمَاء، فَإِنْ تَوَصْأَنَا بِهِ عَلِيشنَا أَفَتَتَوَضًا بِهِ؟».

وفي لفظ إبي داود بماء البحرِ فقالَ رسولُ اللَّــهِ ﷺ: الْهُـوَ الطُّهُورُ مَاؤُهُ الْحِلُ مُنْيَتُهُ،

فافاد عليه الله الماء البحر طَاهِرْ مُطَهَّرُ، لا يخرجُ عن الطَّهُورِيَّةِ بحالٍ إلاَّ ما سيأتِي منْ تخصيصيه بما إذا تغيَّرُ أحدُ الصافِهِ.

ولم يجبه تشكر بقوله: نعم، مع إفادَيْهَا الغرض، بــل أجاب بِهِذَا اللْفَظِ لِقُونَ الحُكُمْ بعلَيْهِ وَهِيَ الطَّهُورِيَّةُ الْتَنَاهِيةُ فِي بابها، وَكَانَ السَّائِلَ لَمَّا رأى ماه البحرِ خالف المياه بملوحة طعيه ونَسْنِ ربيه؛ توَهْمَ أَنَهُ غيرُ مُرادٍ منْ قوله تعالى ــ ﴿ فَاغْسِلُوا ﴾ أي بالماء المعلوم إرادَتُهُ منْ قولِهِ ﴿ فَاغْسِلُوا ﴾ أو أنه لما عسوف من قوله تعالى ــ ﴿ وَأَنْزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاهُ طَهُوراً ﴾ ظن اختصاصة فسال عنه، فافادَهُ تَلَا الحُكْم، وزادَهُ حُكْماً لم يسال عنه، وَهُو حلُ مَيْتَهِ.

قَالَ الرَّافعيُّ: لَمَّا عَرَفَ ﷺ اشْتِبَاهَ الأَمْـرِ عَلَى السَّـائلِ فِي ماءِ البحرِ اشْفَقَ انْ يَشْـتَبِهُ عَلَيْهِ حُكْـمُ مُنْتِتِهِ. وقدْ يُبْتَلَى بِهَـا رَاكِبُ البحرِ، فعقْبَ الجوابَ عَنْ سُؤالِهِ ببيانِ حُكْمِ الْبَتَةِ.

قَالَ ابنُ العربيُ: وذلِكَ من عاسنِ الفَتْوى، أَنْ يُجاءَ فِي الْجُوابِ بِأَكْثَرَ مَمَّا سُئلَ عَنْمَهُ تَتْميماً للفائلةِ، وإفادةً لعلم غيرِ المسؤولِ عَنْهُ ويَتَأَكَّدُ ذلِكَ عند ظُهُورِ الحاجةِ إلى الحُكْم كما هُنا؛ لأَنَّ منْ توقَفَ فِي طَهُورِيَّةِ ماء البحرِ فَهُوَ عن العلم بحلُ مُنتَبِهِ معَ تقدُم غريمِ المُنتَةِ أَشدُ توقُفاً.

ثُمَّ المرادُ مِنْ (مَيْتَتِهِ): ما مَاتَ فِيهِ منْ دوابُهِ ثَمَّا لا يعيشُ إلاَّ فِيهِ، لا ما مَاتَ فِيهِ مُطلقاً، فإنَّهُ وإنْ صدقَ عليْهِ لُعَةَ انْهُ مَٰتِنَهُ بحر فمعلومٌ انَّهُ لا يُرادُ إلاَّ ما ذَكَرَنَاهُ.

وظَاهِرُهُ حلُّ كُلِّ مَا مَاتَ فِيهِ، ولوْ كانَ كالْكَلْبِ والحَــنزيرِ؛ ويأتِي الْكَلامُ في ذلِكَ في بابِهِ إنْ شاءَ اللَّهُ تعالى.

## ٢\_ طهارة الماء

٧- وَعَنْ أَبِي سَـعِيدِ الْخُـدْرِيُ ﴿ قَالَ: قَالَ
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ اإِنَّ الْمَاءَ طَهُوزٌ لا يُنَجِّسُهُ شَيْءً ﴾

أَخْرُجَـهُ النَّلاِتُـة[أبـو داود(٢٦، ٢٧)، الــــرمذي(٢٦)، النسائي (١/ ١٧٤)) وَصَحْحَهُ أَحْمَدُ(٣/ ١٥)

(وعن أبي سعيد الحدريّ عَلَيُّهُ) اسمُهُ سعدُ بنُ سنان الخزرجيُ الأنصاريُ الخدريُ: بضمُ الخاء المعجمةِ، ودال مُهمَلةً سَاكِنةِ، نسبةً إلى خُدرةً حيٌ من الأنصار كما في القاموسُ.

قال الذَّمَيُّ: كانَ من عُلماء الصَّحابةِ وعُمَن شهد بيعة السَّجرةِ، روى حديثاً كثيراً وأفتى مُدَّةً، عاش أبو سعيدِ سِتاً وثمانين سنة، ومَاتَ في أوّل سنةِ أربع وسبعين، وحديثُهُ كثيرً، وحدث عنه جماعة من الصَّحابةِ، وله في الصَّحيحينِ أربعة ومانون حديثاً.

رقال: قال رسول اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ الْمَاءَ طَهُورٌ لا يُنجَّسُهُ شيءٌ اخرجَهُ النَّلالةُ) هُمْ أصحابُ السُّننِ ما عدا ابنَ ماجَّهُ كسا عرفت.

(وصحْحَهُ أَحَدُ) قَالَ الحَافظُ المُندِئُ فِي مُخْتَصرِ السُننِ(١/ اللهُ تَكَلَّمَ فِيهِ بِعِضْهُمْ، لَكِنْ قَالَ: حُكِيَ عن الإمامِ أَحَدَ أَنَّهُ قَالَ: حُكِيَ عن الإمامِ أَحَدَ أَنَّهُ قَالَ: حديثُ بِتر بُضَاعةً صحيحٌ.

وقالَ التّرمذيُّ: هذا حديثٌ حسنٌ.

وقد جوَّدَ ابو أسامةَ هذا الحديث، ولم يُمرُقَ حديثُ ابني سعيدٍ في بترِ بُضاعةَ باحسنَ ممّا روى ابو أسامةً.

وقد رُويَ هذا الحديثُ منْ غير وجْهِ عنْ أبي سعيدٍ.

والحديثُ لَهُ سببٌ وَهُوَ أَنَّهُ وَلِيلَ لِرَسُولِ لِلَهِ ﷺ: أَنْتَوَضَّلُ مِنْ بِنْوِ بُضَاعَةَ وَهِيَ بِنْرٌ يُطْرَحُ فِيهِ الحِيْضُ وَلَحْمُ الْكِلابِ وَالنَّشُ فَقَالَ: الْمَاءُ طَهُورُهُ الحديثُ، هَكَذَا فِي سُنن آبي داود.

وفي لفظ فِيهِ (إِنَّ المَاءَ) (د(٢٧)) كما ساقَهُ المُصنَّفُ.

واعلمُ أنَّهُ قدْ أطالَ مُنا في الشُّرحِ المقالَ، واستُوفى ما قيـلَ في حُكْمِ الميّاوِ من الأقوالِ، ولنقتَصرَ في الحنوضِ في الميّاءِ على قدرٍ يختَسعُ بِهِ شملُ الأحاديثِ، ويعرفُ بِهِ مأخذُ الأقوالِ ووجُوهُ الاسْتِدلال.

فنقولُ: قدْ وردَت أحاديثُ يُؤخدُ منها أحكامُ الباء فمنها حديثُ: «الْمَاءُ طَهُورٌ لا يُنجَسُهُ شَيْءً» وحديثُ «إِذَا بَلْخَ الْمَاءُ قُلْتَيْنِ لَسمْ يَحْسِل الْحَبْسَةَ» [د(٦٣)، ت(٢٧)، س(٢٠/١)، عفر ١٠٥١)، وحديثُ «الأمْرِ بِصَبُّ ذَنُسُوبِ مِنْ مَاء عَلَى بَوْلِ الأَعْرَابِي فِي الْمَسْجِدِ» [خ(٢٣١)، ﴿(٢٤١)، وحُديثُ "إِذَا النَّيُقَظُ أَحَدُكُمْ فَلا يُدْخِلُ يَدَهُ فِي الْإِنَاء حَتَّى يَضْبِلَهَا ثَلاثاً» النَّيَقَظُ أَحَدُكُمْ فَلا يُدْخِلُ يَدَهُ فِي الإِنَاء حَتَّى يَضْبِلَهَا ثَلاثاً» النَّيَقِظُ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ اللَّهِ ثُمَّ يَفْتَسِلُ فِيهِ [﴿(٢٧٣)) وحديثُ ولا يَبُولُسُنَ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ اللَّهُ فِي الْمَاءِ اللَّهُ الْمَاءُ اللَّهُ الْمَاءُ اللَّهُ الْمَاء اللَّهُ الْمَاء اللَّهُ الْمَاء اللَّهُ الْمَاء اللَّهُ الْمَاء اللَّهُ الْمَاء اللَّهُ فِيهِ الْاَمْ الْمِرْ المِراقَةِ اللَّهُ فِيهِ الْمَاء وَلَهُ اللَّهُ فَيْوِدِ الْمُ فِيهِ الْمُ فِيهِ الْمُولُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْل

وَهِيَ احاديثُ ثَابِتَةٌ سَتَأْتِي جَيعُهَا في كلامِ المصنَّف.

إذا عرفْت هذا، فإنَّهُ اخْتَلفَتْ آراءُ العلماء رحَمُهُم اللَّهُ تعالى في الماء إذا خالطَّتُهُ تجاسةٌ ولمْ تُغيَّرُ أحدُ أوصافِهِ.

فَنَهَبَ القاسمُ، ويحيى بنُ حزةً، وجماعةٌ من الآل، وسالِكُ والظَّاهِرِيَّةُ، واحمدُ في احدِ قولنِّهِ، وجماعةٌ منْ اصحابِهِ، إلى أنَّـهُ طَهُورٌ، قليلاً كانَ أو كثيراً، عملاً بحديثِ «الْمَاءُ طَهُورٌ»

وإنَّما حَكَموا بعدم طَهُوريْةِ ما غيَّرَت النَّجاسةُ احمدَ اوصافِهِ للإجاعِ على ذلِكَ، كما يأتِي الْكَلامُ عليْهِ قريباً.

وذَهَبَ الْهَادريَّةُ، والحنفيَّةُ، والشَّافعيَّةُ، إلى قسمةِ الماءِ إلى قلي تضرُّهُ النَّجاسةُ مُطلقاً، وَكَثيرٍ لا تضرُّهُ إلاَّ إذا غَيْرَتْ بعض اوصاً فِي.

ثُمُّ اخْتَلَفُوا بعدَ ذلِكَ في تحديدِ القليلِ والْكَثيرِ.

فَنَهَبِ الْهَادُويَّةُ إِلَى تحديدِ القليلِ بأنَّـةُ مِا ظَنَّ المُسْتَعملُ للماء الواقعةِ فِيهِ النَّجاسةُ اسْتِعمالَهَا باسْتِعمالِهِ، وما عدا ذلك فَهُوَ الْكَثيرُ.

وذهبَ غيرهم في تحديد القليل إلى غير ذلك، ثم اختلفوا: فقالتِ الحنفيَّةُ إلى تحديدِ الْكَثيرِ من الماءِ بما إذا حـرُكُ أحـدُ

طرفيهِ آدميٌّ لمْ تسر الحَرَكَةُ إلى الطُّرف الآخرِ، وَهَذا رأيُ الإمامِ.

أمَّا رأيُ صاحبيهِ: فعشرةٌ في عشرةٍ، وما عدَّاهُ فَهُوَ القليلُ.

وذَهَبَ الشَّافعيَّةُ إلى تحديدِ الْكَثيرِ من الماءِ بما بلغَ قُلْتَينِ منْ قلالِ هجرَ، وذلِكَ نحوُ خسمائةِ رطلٍ عملاً بمُديثِ القلَّتينِ، وما عداهُ فَهُوَ القليلُ.

ووجة هذا الاختلاف تعارض الأحاديث التبي اسلفناها، فإن حديث الاستيقاظ، وحديث الماء الدائسم، يقضيان الا قليل النجاسة يُنجَّسُ قليل الماء، وكذلك حديث الولوغ، والأمر بإراقة ما ولغ الْكلبُ فيه، وعارضَهَا حديث بول الأعرابي، والأمر بصب ذنوب ماء عليه، فإنه يقتضي الا قليل النجاسة لا يُنجُسلُ قليل الماء.

ومن المعلوم أنَّهُ قدْ طَهُرَ ذلِكَ الموضعُ الَّذي وقعَ عليْهِ بولُ الأعرابيُ بذلِكَ الذُّنوبِ، وَكَذلِكَ قولُهُ: «الْمَاهُ طَهُورٌ لا يُنجَسُهُ شَيْءً»

فَقَالَ الأَوْلُونَ، وَهُم القَائلُونَ لا يُنجَّسُهُ شَيءٌ إلاَّ مَا غَيَّرَ أَحَدَ أُوصَافِهِ: يُجمعُ بِينَ الأَحَادِيثِ بَالقُولِ بِأَنَّهُ لا يُنجِّسُهُ شيءٌ، كما دلُّ لَهُ هذا اللَّفظُ.

ودلُ عليهِ حديثُ بولِ الأعرابيُ، وأحاديثُ الاسْيَقاظِ، والما اللهُ اللهُ اللهُ بسل والما اللهُ اللهُ

وقيلَ: بل النَّهُيُ في هذهِ الأحاديثِ للْكُرَّاهَـةِ فقـط، وَهِـيَ طَاهِرةٌ مُطَهِّرةٌ.

وجمع الشَّافعيَّةُ بِينَ الأحاديثِ بِالْ حديثَ «لا يُنجَسُهُ شَيْءً» محمولٌ على مما بلخ القلَّدينِ فما فوقَهُمَا، وَهُـوَ كثيرٌ، وحديثُ الاسْتِيقاظِ، وحديثُ الماء الدَّائع، محمولٌ على القليل.

وعندَ الْهَادويَّةِ أَنَّ حديثُ الاسْتِيقاظِ محمولٌ على النَّدب، فلا يجبُ غسلُهُمَا لَهُ.

وقالَت الحنفيَّةُ: المرادُ بـ «لا يُنجُسُـهُ شـيءٌ»: الْكَثْيرُ الَّـذي سبقَ تحديدُهُ.

وقد اعلُوا حديث القلَّتينِ بالاضطرابِ وَكَذلِكَ اعلَّهُ الإمامُ

المَهْديُ في البحرِ، وبعضُهُمْ تاوَّلَهُ، وبقيَّةُ الأحاديثِ في القليلِ.

ولَكِنَّهُ وردَ عليْهِمْ حديثُ بول الأعرابيُّ، فإنَّهُ كما عرفْت دلَّ على أنَّهُ لا يضرُّ قليلُ النَّجاسةِ عَليلَ الماء.

فدفعَتْهُ الشَّافعيَّةُ بـالفرقِ بـينَ وُرودِ المـاءِ علـى النَّجاسـةِ، وورودِهَا عليْهِ.

فقالوا: إذا وردَتُ على الماء نجُسَستُهُ، كما في حديثِ الاسْتِيقاظِ، وإذا وردَ عليْهَا الماءُ لمُ تضيرٌ، كما في خبرِ بسولِ الأعرابيُ.

وفِيهِ بحـثٌ حقَّقنَـاهُ في حواشـي شــرحِ العمــدةِ، وحواشــي ضوء النَّهَار.

وحاصلة أنهم حَكَموا أنه إذا وردَت النّجاسة على الماء القليل نُجَسَنُه، وإذا وردَ عليْهَا الماء القليلُ لم يُنجَسْ، فجعلوا علّة علم تنجُس الماء الورود على النّجاسة وليس كللك، بل النّحقيقُ أنه حين يردُ الماء على النّجاسة يسردُ عليْها شيئاً فشيئاً ولين عني عينها، ويذهبُ قبل فنائي، فلا يأتي آخرُ جُزء من الماء الوارد على النّجاسة إلا وقد طهر الحل الدي اتصلَتْ بِهِ، أو بقي فيه جُزءٌ منها، يفنى ويتكلاشى عند مُلاقاة آخر جُزء منها يردُ عليه الماء، كما تفنى النّجاسة وتتلاشى إذا وردَت على الماء الكثير بالإجماع، فلا فوق بين هذا وبين الكثير في إفناء الكل النّجاسة، فإن الجزء الاخير الوارد على النّجاسة يُحيلُ عينها لا يُحتربُ بالنّسبة إلى ما بقي من النّجاسة، فالعلّمة في عدم تنجُسيه بوروده عليها: في كثرتِه بالنّسبة إليْها لا الورودُ، فإنّه لا يُعقلُ بوروده عليها: في كثرتِه بالنّسبة إليْها لا الورودُ، فإنّه لا يُعقلُ بوروده عليها: في كثرتِه بالنّسبة إليْها لا الورودُ، فإنّه لا يُعقلُ بوروده عليها: في كثرتِه بالنّسبة إليْها لا الورودُ، فإنّه لا يُعقلُ النّجسة مُن النّجاسة مُن المُحدد المُنها لا الورودُ، فإنّه لا يُعقلُ بوروده عليها: في كثرتِه بالنّسة المنها يُنجسهُ دُونَ الآخر.

وإذا عرفت ما أسلفناهُ وأن تحديدَ الْكَثيرِ والقليلِ لَمْ ينْهَضْ على أحدِهِمَا دليلً، فأقربُ الأقاويلِ بالنَّظرِ إلى الدَّليلِ قولُ القاسمِ بنِ إبرَاهِيمَ ومنْ معَهُ، وَهُوَ قولُ جماعةٍ من الصَّحابةِ كما في البحرِ، وعليْهِ عدَّةٌ منْ أنشَةِ الآلِ الْمُتَاخَرينَ، واخْتَارَهُ منْهُم الإمامُ شرفُ الدِّين.

وقالَ ابـنُ دقيقِ العيـدِ: إنَّـهُ قـولٌ لأحمـدَ، ونصـرَهُ بعـضُ الْتَاخَرِينَ منْ أَتْباعِهِ، ورجُحَهُ أيضاً منْ أَتْبـاعِ الشَّافعيِّ القـاضيِ أبو الحسنِ الرُويانيُّ صاحبُ بحرِ المذهّبِ، قالَهُ في الإلمامِ.

وقالَ ابنُ حزم في الحلَّى(١/ ١٦٨): إنَّهُ رُويَ عـنْ عائشـةَ

أُمُّ المؤمنينَ وعمرَ بنِ الخطَّابِ، وعبدِ اللَّهِ بنِ مسعودٍ، وابنِ عبَّاس، والحسنِ بنِ عليِّ بنِ أبي طالب، وميمونة أُمُّ المؤمنينَ، وابي هُريرةَ وحديفةَ بنِ اليمانِ، والأسودِ بنِ يزيدَ وعبدِ الرَّحمنِ اخيهِ، وابنِ أبي ليلي، وسعيدِ بنِ جُبيرٍ، وابنِ المسيِّب، وجَاهدٍ، وعِكْرمةَ، والقاسمِ بنِ مُحمَّد، والحسنِ البصريِّ، وغيرِ هؤلاءِ

أَخْرَجَهُ ابْنُ مَاجَهُ (٥٣١)، وَصَمَّقُهُ أَبُو حَاتِمٍ فِي العلسلِهِ (٤٤/١) وَلَلْيَهُقِيِّ (١/ ٢٥٩، ٣٦٠) والْمَاءُ طَهُورٌ إلاَّ انْ يَتَغَيَّرُ رِجْمُهُ، او طَعْمُهُ، او لُونُهُ، بَنَجَاسَةِ تَخْدُثُ فِيهِهِ.

روعن أبسي أمامة) بضمّ الْهَمْـزةِ واسمُـهُ صُـديٌّ بُمهْمَلَـّـينِ الأولى مضمومةٌ والثّانيةُ مُفتُوحةٌ ومثنّاةٌ تَحْيَيَّةٌ مُشلَدةٌ.

(البَاهِلِيُّ) بموحَّدةٍ نسبةً إلى بَاهِلةَ: في القاموسِ: بَاهِلــةُ قــومٌ واسمُ ابيهِ عجلانُ.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُّ: لَمْ يَخْتَلفوا فِي ذَلِكَ يعنِي فِي اسمِهِ واسمِ أَبِيهِ، سَكَنَ أَبَرِ أَمَامَةً مصرَ، ثُمُّ انْتَقَلَ عَنْهَا وسَكَنَ حَصَ، ومَاتَ بِهَا سنةَ إحدى، وقيلَ سنةَ سِتَّ وثمانينَ، وقيلَ: هُــوَ آخرُ منْ مَاتَ من الصَّحابةِ بالشَّامِ، كانَ من المُكْثرينَ فِي الرَّوايةِ عَنْهُ

رقال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ الْمَاءَ لا يُنجَّسُهُ شَيْءً إلاَّ مَا خَلَبَ عَلَى رِيجِهِ وَطَعْمِهِ وَلَوْنِهِ المرادُ احدُمًا كما يُفسُرُهُ حديثُ السُقة...

(أخرجَهُ ابنُ ماجَهُ وضعَّفَهُ أبو حَاتِم).

قَالَ الذَّهِيُّ فِي حَقَّهِ: أَبُو حَاتِمٍ هُوَ الرَّاذِيُّ الإمامُ الحافظُ الْكَبِيرُ مُحمَّدُ بنُ إِدريسَ بنِ المنفر الحنظليُّ، أحدُ الأعلام، وُلـدَ سنةَ خس وَيَسعينَ ومائة، وأثنى عَلَيْهِ إلى أَنْ قَالَ: قَالَ النَّسائيُّ: ثقة، تُوفِيُ أَبُو حَاتِمٍ فِي شعبانَ سنة سبع وسبعينَ وماتَتَينِ، ولَـهُ اثنتَان وثمانونَ سنةً.

وإنَّما ضَعُفَ الحليثَ؛ لأنَّهُ منْ روايـةِ رشــدينَ بــنِ ســعلــ بِكَســرِ الرَّاءِ وسُكُونِ المعجمةِ.

قالَ أَبُو يُوسفَ: كانَ رشدينُ رجلاً صالحاً في دينِهِ فَادرَكَتَّا غفلةُ الصَّالحينَ، فخلطَ في الحديثِ، وَهُوَ مَتْرُوكَ.

وحقيقةُ الحديثِ الضَّعيفِ: هُوَ ما اخْتَلُ فِيهِ أَحَدُ شُروطِ الصَّحيحِ والحسنِ، ولَهُ سِتَّةُ أسبابِ معروفةِ، سردُهَا في الشُّرحِ.

(وللبيْهَقيِّ) هُوَ الحافظُ العلاَّمةُ شيخٌ خُراسانَ أبو بَكْرٍ أَحَمَّدُ بنُ الحسين، لَهُ التَّصانيفُ الَّتِي لمْ يُسبقُ إلى مثلِهَا، كَانَ زَاهِداً ورعاً نقيًا، ارْتَحلَ إلى الحجاز والعراق.

قَالَ الذَّهَبِيُّ: تَالَيفُهُ تُقَارِبُ الفَ جُزَّةِ. وَبِيْهَتُ بُوحُـدةِ مَفْتُوحةٍ وَمَثْنَاةٍ غُرِيَّةٍ سَاكِنةٍ وَهَاءٍ مَفْتُوحةٍ فَقَافهٍ: بلدَّ قُربَ نيسابورَ.

أي روَايةُ بلفظِ.

(الْمَاءُ طَهُورٌ إلاَّ انْ يَعَيْرَ رِيحُهُ او طَعْمُهُ او لَوْنُهُ) عطفٌ عليه

(بنجاسةٍ) الباءُ سببيَّةً: أيُّ بسبب نجاسةٍ (تحدثُ فِيهِ).

قالَ المصنّفُ: قالَ الدَّارقطنيُّ: ولا يثبُتُ هذا الحديثُ.

وقالَ الشَّافعيُّ: مَا قُلْت مِنْ أَنَّهُ إِذَا تَغَيَّرَ طَعْمُ المَّا ِ أَو رَيِّحُهُ أَو لُونُهُ كَانَ نَجْسَاً، يُروى عَنِ النَّبِيُّ ﷺ مِن وَجْوٍ لَا يُثِيِّتُ أَهْسَلُ الحديثِ مِثْلَهُ.

وقالَ النَّوويُّ: اتَّفَقَ الحِدُّثُونَ على تضعيفِهِ.

والمرادُ تضعيفُ روايةِ الاسْتِشاءِ لا أصلِ الحديثِ، فإنَّهُ قَـدْ ثَبَتَ فِي حديثِ بَثرِ بُضاعةً، ولَكِنْ هَذَهِ الزَّيادةُ قَدْ يُجمعُ العلماءُ على القول مُحكِمهاً.

قالَ ابنُ المنفر: أجمعَ العلماءُ على أنَّ الماءَ القليسلَ والْكَشْيرَ إذا وقعَتْ فِيهِ نجاسةٌ فغيَّرَتْ لَهُ طعماً أو لوناً أو ربحاً فَهُوَ نجسٌ؛ فالإجماعُ هُوَ الدَّليلُ على نجاسةِ ما تغيَّرَ أحــدُ أوصافِه، لا هـذِهِ الزَّيادةُ.

# ٣\_ حَكُمُ الماء إذا بلغَ قلتينِ

٤- وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما
 قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿إِذَا كَانَ الْمَاءُ قُلْتَيْنِ لَـمْ

يَخْمِل الْخَبَثَ.

وَفِي لَفْظٍ ﴿لَمْ يَنْجُسُ

أَخْرَجَكُ الأَرْتَصَـ أُوالِسِو داود(٦٣، ٦٤، ٦٥)، السومذي(٦٧)، النساني(١٧٥)، ابن ماجه(٥١٧)، وَمَنْتُحَدُهُ ابْنُ خُرْيْمَـ قَرْ٢٥) وَمَنْتُحَدُهُ ابْنُ خُرْيْمَـ قَرْ٢٥) وَابْنُ خُرَامِهُ ٢٤٥)

(وعنْ عبدِ اللهِ بنِ عُمرَ رضي الله عنهما) هُوَ: ابنُ عُمرَ بنِ الحَطَّابِ، أسلمَ عبدُ اللهِ صغيراً بَحَكَةً، وأوَّلُ مشَاهِدِهِ الحندقُ، وعُمَّرَ.

وروى عنهُ خلائقُ، كانَ منْ أوعيةِ العلمِ، كانَتْ وفَاتُهُ بَمَكُةُ سنةَ ثلاث وسبعينَ، ودفنَ بهَا بذي طُوّى في مقبرةِ الْهَاجرينَ.

(قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: إذَا كَانَ الْمَاءُ قُلْتَيْنِ لَـمْ يَحْصِلِ الْحَبَثَ) بِفَتْحِ الْمُعْجَمَةِ وَالْمُوَجَّدَةِ.

(وفي لفظ: لم ينجسُ هُوَ بِفَتْحِ الْجِيـمِ وَضَمَّهَـا، كَمَا فِي الْقَامُوسِ

(أخرجَهُ الأربعةُ وصحَّحَهُ ابسنُ خُرَعِمَةَ)، تِقَدَّمَ ذِكْرُهُ فِي اوَّلِ حديثٍ.

(والحَاكِمُ) هُوَ الإمامُ الْكَبِيرُ إسامُ الحُقَدِينَ: أبو عبدِ اللَّهِ مُحمَّدُ بنُ عبدِ اللَّهِ النِّيسابوريُّ، المعروفُ بابنِ البيع، صاحبُ التَّصانيفِ.

وُلدَ سنةَ إحدى وعشرينَ وثلاثمانةٍ، وطلبَ هـذا الشّانَ، ورحلَ إلى العراق وَهُو ابنُ عشرينَ، وحجّ، ثُمَّ جالَ في خُراسانَ وما وراءِ النّهْرِ، وسمعَ منْ الفيْ شيخ، أو نحوٍ ذلِك، حدّث عنْهُ الدّارقطنيُّ وأبو يعلى الخليليُّ والبيّهقيُّ، وخلائقُ

ولَهُ التَّصانيفُ الفائقةُ معَ التَّقوى والدَّيانةِ، أَلُفَ المُسْتَدَرَكَ، وَتَارِيخَ نِيسابورَ، وغيرَ ذلِكَ.

توفّيَ في شَهْرِ صفرِ سنةً خس وأربعمائةٍ.

(وابنُ حُبَّانَ) بِكُسرِ الحاءِ الْمُهْمَلةِ وَتَشْديدِ الموحَّدةِ.

قَالَ الذَّهَيُّ: هُوَ الحَافظُ العلاَّمةُ: أَبُو حَاتِمٍ مُحمَّدُ بنُ حَبَّانَ بنِ المَّدَ بنِ حَبَّانَ البَسْتِيُّ، صاحبُ التَّصانيف، سمع أمماً لا يُحصونَ من مصر إلى خُراسان، حدَّثُ عنْهُ الحَاكِمُ وغيرُهُ.

كانَ ابنُ حبَّــانَ مـنْ فَقَهَـاءِ الدَّيـنِ، وحفَّـاظِ الآثــارِ، عالمـاً بالطَّـبُّ والنُّجومِ وفنونِ العلمِ، صَنْفَ المسندَ الصَّحبيحَ، والتَّاريخَ، وَكِتَابَ الضَّعفاء، وفقَّة النَّاسَ بسمرقندَ.

قَالَ الحَكِمُ: كَانَ ابنُ حَبَّانَ مِنْ أُوعِيةِ العلمِ والفَقْهِ واللَّفِيةِ واللَّفِيةِ واللَّفِيةِ واللَّف والوعظِ، مِنْ عُقلامِ الرَّجالِ، تُوفِّيَ فِي شَوَّالٍ سِنَةَ أُرْبِعِ وخمسينَ وثلاثِ مائةٍ، وَهُو فِي عَشْرِ الشَّمانِينَ.

وقلة سبقت الإشارة إلى أن هذا الحديث وجُسو دليل الشافعيَّة في جعلِهِم الْكثير ما بلغ تُلْتَين وسبق اغتدار الهادويَّة والحنفيَّة عن العمل به للاضطراب في مَتْبه إذْ في رواية (إذا بلغ ثلاث قلال) وفي رواية (قلَّة) ويجهالة قدر القلَّة وباختمال معناه، فإن قوله (لم يحمل الحبث) يختمل أنه لا يقدر يحمله، بل نصره الحبث ويُحتمل أنه يتلاشى فيه الحبث.

وقدْ أجابَ الشَّافعيَّةُ عنْ هذا كُلُّهِ.

وقد بسطة في الشُّرح إلاَّ الاَّحْـيرَ فلـمْ يَذْكُرُهُ، كَانَّـهُ تَرَكَـهُ لضعفِهِ؛ لاَنْ روايةَ (لمْ ينجسُ) صريحةً في عـدم احْتِمالِـهِ المعنـى الأوَّلُ.

# ٤- حكمُ الاغتسالِ في الماءِ الدائم

٥- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

أَخْرَجَةَ مُسْلِمٌ(٣٨٣) وَلِلْبُخَارِيُّ(٣٣٩) وَلا يَتُولُنُّ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ الَّذِي لا يَجْرِي، ثُمَّ يَخْسَبِلُ فِيهِ، \_ وَلَمُسْلِمِ مِنْــُهُ(٢٨٢)، وَلاَبِس ذاؤد(٧٠) وَوَلا يَضَبِلُ فِيهِ مِن الْجَانَةِةِ.

(وعن أبي هُريرةَ طَهُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَلاَ يَعْفَدُ السَّاكِنُ، وَيَأْتِي وَعَنْ الرَّاكِـدُ السَّاكِنُ، وَيَأْتِي وَصَفَهُ بِأَنَّهُ اللَّذِي لا يجري.

(وَهُوَ جُنبٌ أخرجَهُ) بَهَذَا اللَّفظِ.

(مسلمٌ، وللبخاريِّ روايةً بلفظ: اللا يَبُولَنُ أَخَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ الَّذِي لا يَجْرِي ثُـمٌ يَغْتَسِلُ) رُويَ برفعِ الـلاَّمِ على أَنْهُ خبرُ لَبْتَدَإِ عَدُوفَو: أَيْ ثُمَّ هُوَ يَغْتَسلُ.

وقذ جُورٌ جزمُهُ على عطفِهِ على موضع (يبولسن) ونَصْبِهِ بَقَديرِ أَنْ على إلحاقِ (ثُمُّ) بالواوِ في ذلك، وإنْ أفسادَ أَنْ النَّهُيَ إِنَّهُ مُنَّ فَوَ عن الجمع بين البولِ والاغتسالِ دُونَ إفرادِ أحدِهما معَ أَنَّهُ يُنْهَى عن البول فِيهِ مُطلقاً، فإنَّهُ لا يُحلُ بجسواز النَّمسيهِ لاَنَّهُ يُسْتَفادُ من هذا النَّهِيُ عن الجمعِ، ومنْ غيرهِ النَّهْيُ عن إفرادِ البولِ وإفرادِ الاغتسال؛ هذا بناءً على أنْ (ثُمُّ) صارَت بعنى الواوِ تُقيدُ الجمع، ومَذَا قالهُ النَّوويُ مُعْتَرضاً بِهِ على ابنِ مالكِ، حيث جَورٌ النَّصبُ.

وأقرَّهُ ابنُ دقيقِ العيدِ في غيرِ شرحِ العمدةِ، إلاَّ أنَّهُ أجابَ على النَّوويُّ بما أفادَهُ قولنا، فإنَّهُ لا يُخلُّ بجوازِ النَّصبِ إلى آخرو.

قلت: والذي تقتضيه قواعدُ العربيَّةِ أَنَّ النَّهْيَ فِي الحديثِ إِنَّمَا هُوَ عِن الجمع بِينَ البولِ ثُمَّ الاغْتِسالِ فِيه، سواءٌ رفعت اللَّمَ أو نصبت، وذلِك؛ لأنَّ (ثُمُّ) تُفيدُ ما تُفيدُهُ الواوُ العاطفةُ فِي أَنْهَا للجمع، وإنَّما اختصت (ثُمُّ) بالتُّرْتِيب، فالجميعُ وَاهِمُونَ فيما قرَّرُوهُ، ولا يُسْتَفادُ النَّهْيُ عَنْ كُلُّ واحدٍ على انفرادِهِ من واية البخاري؛ لأنها إنَّما تُفيدُ النَّهْيَ عن الجمع.

ورواية مُسلم تُفيدُ النّهي عن الاغتسال فقط، إذا لم تُعَيَّدُ بروايةِ البخاريُ؛ نعم؛ شُمَّ روايةِ أبي داود بلفظ: "لا يُبُولَنُ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ وَلا يَغْسَيلُ فِيهِ تُفيدُ النّهْيَ عَنْ كُلُ واحدٍ على انفرادِهِ (فيه ولمسلمٍ) في روايتِهِ (هنهُ بدلاً عَنْ قولِهِ فيهِ، والأولى تُفيدُ أنْهُ لا يغتسلُ فِيهِ بالاتغماسِ مشلاً، والثّانيةُ تُفيدُ أنْهُ لا يَتَناولُ منهُ ويغتسلُ خارجَهُ، (ولأبي داود) بلفظ: (ولا يغنسلُ فِيهِ) عوضاً عن قلمُ يغتسلُه

(من الجنابةِ) عوضاً عنْ قولِهِ: وَهُوَ جُنبٌ.

وقولُهُ مُنا: «ولا ينتَسلُ» دالَّ على أَنَّ النَّهْيَ عَنْ كُلُّ واحدٍ من الأمرينِ على انفرادِهِ كما هُــوَ أحدُ الاحْتِمالينِ الأوَّلينِ في روايةِ «ثمُّ ينتَسلُ منْه».

قَالَ فِي الشُّرحِ: وَهَذَا النَّهْيُ فِي المَــَاءِ الْكَثْيَرِ للْكَرَاهَـةِ. وفي الماء القليلِ لِلتَّحريمِ.

قيل: عليهِ أنْهُ يُؤدِّي إلى اسْتِعمال لفظ النَّهْي في حقيقَتِهِ وبجازِهِ، فالأحسنُ أنْ يَكُونَ منْ عُمومٍ الجازِ، والنَّهْيُ مُسْتَعملٌ

في معنى عدم الفعلِ الشَّاملِ لِلتَّحريمِ وَكَرَاهَةِ التَّنزِيهِ.

فَامًّا حُكُمُ المَّاءِ الرَّاكِدِ وَتَنجِيسُهُ بالبول، أو مَنْهُ من التَّطْهِيرِ بالاغْتِسالِ فِيهِ للجنابةِ، فعندَ القاتلينَ بالنَّهُ لاَ ينجسُ إلاَّ ما تغيَّرَ أحدُ أوصافِهِ: النَّهْيُ عَنْهُ لِلتَّعْبُدِ وَمُو طَاهِرٌ فِي نفسيهِ، وَمَلَا عندَ المالِكِيَّةِ، فإنَّهُ يجوزُ التَّطَهُرُ بِهِ؛ لأنَّ النَّهْيَ عندَهُمْ للْكَرَاهَةِ، وعندَ الظَّاهِريَّةِ أَنَّهُ لِلتَّحريم، وإنَّ كانَ النَّهْيُ تعبُداً لا لأجلِ التَّنجيسِ، لَكِنُ الأصلَ فِي النَّهِي التَّحريمُ.

وامًّا عندَ منْ فرَّقَ بينَ القليلِ والْكَثيرِ فقالوا: إنْ كَانَ المَاءُ كثيراً وُكِلَ على أصلِهِ في حدَّهِ ولمْ يَتَغيَّرْ أحدُ أوصافِهِ فَهُـوَ الطَّاهِرُ.

والذَّليلُ على طَهُوريَّتِهِ تخصيصُ هذا العمومِ، إلا أَنْهُ يُقَـالُ: إذا قُلْتُمْ: النَّهٰيُ للْكَرَاهَةِ فِي الْكَثِيرِ فلا تخصيصَ لعموم حديث الباب، وإنْ كان الماءُ قليلاً وكِل في حدّهِ على أصلهِ، فالنَّهٰيُ عنْهُ لِلتَّحريم، إذْ هُوَ غيرُ طَاهِرٍ ولا مُطَهَرٍ.

وَهَـذا على أصلِهِـمْ في كـون النَّهْـيِ للنَّجاسـةِ، وذَكَـرَ فِي الشُّرحِ الأقوالَ في البولِ في الماءِ، وأنَّهُ لا يحرمُ في الْكثيرِ الجــاري كما يتَتَضِيهِ مَفْهُومُ هذا الحديثُ، والأولى اجْتِنائُهُ.

امًّا القليلُ الجاري فقيلَ: يُكْرُّهُ، وقيلَ: يحرمُ، وَهُوَ الأولى.

قلت: بل الأولى خلافًه، إذ الحديثُ في النَّهْمي عن البولِ نيما لا يجري، فلا يشملُ الجاريّ، قليلاً كانّ أمْ كثيراً.

نعمْ لوْ قَيلَ بِالْكَرَاهَةِ لَكَانَ قريباً، وإنْ كَانَ كَثَيراً رَاكِـداً، فقبلَ: يُكُرَّهُ مُطلقاً.

وقيلُ: إنْ كَانَ قاصداً إلاَّ إذا عرضَ وَهُوَ فِيهِ فلا كَرَاهَةً.

قالَ في الشّرح: ولـو قيـلَ بـالتّحريمِ لَكَـانَ أَظْهَـرَ وأُوفَى، لظَاهِرِ النَّهْيِ؛ لأنَّ فِيهِ إفساداً لَهُ على غيرِهِ، ومضارَّةَ للمسلمينَ، وإنْ كانَ رَاكِداً قليلاً فالصّحيحُ التّحريمُ لَلحديثِ.

ثُمَّ هل يلحقُ غيرُ البول كالغانطِ بِهِ في تخريمِ ذلِكَ في هذا اللهِ القليلِ؟ فالجَمْهُورُ على أنَّهُ يلحقُ بِهِ بالأولى.

وعن أحمدَ بنِ حنبلٍ: لا يلحقُ بِهِ غيرُهُ، بلْ يَخْتَصُّ الحُكْــمُ بالبول.

وقولُهُ: (في الماءِ) صريحٌ في النَّهْيِ عن البولِ فِيهِ، وأَنَّهُ يُخْتَبُ إذا كانَ كذلِكَ، فإذا بالَ في إناء وصبَّهُ في الماء الدَّاسُمِ فالحُكْمُ واحدٌ.

وعن داود: لا يُنجَّسُهُ، ولا يَكُونُ مُنْهِيًّا عَنْهُ إِلاَّ فِي الصُّورةِ الأولى لا غيرُ، وحُكُمُ الوضوءِ فِي الماءِ الدَّائِمِ الَّذِي بالَ فِيهِ مــنْ يُريدُ الوضوءَ حُكُمُ الغسلِ، إِذِ الحُكُمُ واحدٌ.

وقلاً وردَ في روايةِ «لا يَبُولَنَّ أَحَدُكُمْ فِي الْمَـاءِ الدَّائِــمِ ثُـمُّ يَتَوَضَأُ مِنْهُ» ذَكَرَهَا في الشَّرحِ ولمْ ينسبْهَا إلى أحدٍ.

وقة خرَّجَهَا عبدُ الرَّرَّاقِ(٨٩/١)، وأحمدُ(٢٥٩/٢)، وابنُ أبـي شيبةَ(١٣١/١)، والتّرمذيُ(٢٨)، وقــالَ: حديثٌ حـــنٌ صحيحٌ، وابنُ حبَّانَ(١٢٤٨)، منْ حديثِ أبي هُريرةً مرفوعاً.

وأخرجَهُ الطَّحاويُّ في «شرح معاني الآثار» (۱٤/۱)، وابـنُ حَّانُ (۱۲۵۳) والبيْهَقـيُّ «السـنن الكـبرى» (۲۳۹/۱) بزيـادةِ «أوْ يشربُ منه».

## ٥\_ حكمُ الاغتسالِ بفضل الرجلِ والمرأةِ

آ- وَعَنْ رَجُلِ صَحِبَ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: (نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تَغْتَسِلَ الْمَرْأَةُ بِفَضْلِ الرَّجُسلِ، أو الرَّجُلُ بِفَضْلِ الْمَرْأَةِ، وَلْيَغْتَرفَا جَمِيعاً».

أَخْرَجَهُ أَبُو ذَاؤُد(٨١) وَالنَّسَانِيُّ (١٣٠/١) وَإِسْنَادُهُ صَعِيحٌ.

روعن رجلٍ صحبَ النَّبيُّ ﷺ قالَ: وَنَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَن تَغْتَسِلَ الْمَرَأَةُ بِفَضْلِ الرُّجُلِ») أي: بالماءِ النَّذي يفضلُ عـنْ غُسل الرَّجل.

(أو الرَّجلُ بفضلِ المرأةِ) مثلُهُ

(وليفترفا) من الماء عند اغتسالِهما منه (جميعاً)

(أخرجَهُ أبو داود والنسانيُّ وإسنادُهُ صحيحٌ) إشارةً إلى ردُّ قولِ البَيْهَقيِّ حيثُ قالَ: إنَّهُ في معنى المرسلِ، أو إلى قــولُ لابـنِ حزمٍ حيثُ قالَ: إنَّ أحدَ رُواتِهِ ضعيفٌ.

أمَّا الأوَّلُ وَهُـوَ كُونُـهُ فِي معنــى المرســلِ، فـــلأنَّ إِنْهَــامَ الصَّحابيُّ لا يضرُّ؛ لأنَّ الصَّحابةَ كُلُّهُمْ عُدُولٌ عندَ الحدَّثينَ.

وأمًّا النَّاني فلأنَّهُ أرادَ ابنُ حــزم بـالضَّعيفِ داود بـنَ عبــلا اللَّهِ الأوديُّ وَهُوَ ثقةً، وَكَأَنَّهُ فِي البحــرِ اغْـتَرُّ بقــولِ ابــنِ حــزم، فقالَ بعدَ ذِكْرِ الحديث: إنْ راويَهُ ضعيفٌ، وأسندَهُ إلى مجْهُولِ.

وقالَ المصنّفُ في فَتْحِ الباري (٣٠٠/١): إنْ رَجَالَـهُ لْقَـاتٌ ولَمْ نَقْفُ لَهُ على علَّةٍ، فَلِهَذَا قَالَ هُنا: وَهُـوَ صحيحٌ، نعـمْ هُـوَ مُعارضٌ بما يأتِي منْ قولِهِ في:

٧- وَعَن ابْنِ عَبْسَاسِ رضي الله عنهما: «أَنْ النّبِي اللّه كَانَ يَغْتَسِلُ بِفُضْلِ مَيْمُونَةَ رضي اللّه عنها».

أخرجَهُ مُسلمٌ (٣٢٣) ولأصحاب السُّننِ [أبو داود(٦٨)، السؤمذي (٥٠)، النسائي(١٨٨)، ابن ماجه(٣٧٠، ٣٧١)\_.. والحَسَلَ بُغْضُ أَزْوَاجِ النِّي عَلَيْقُ فِي جَفْنَةٍ، فَجَاءَ يَنْسَلِ مِنْهَا، فَقَالَتْ: إنَّي كُنْت جُنُباً، فَقَالَ: إنَّ الْمَاءَ لا يَجْنُبُه وصحْحَهُ التَّرمَذيُّ (٢٥)، وابنُ خُزِيَةَ (٩١)، (٩١).

(وعن ابنِ عبّاسِ رضى الله عنهما) هُوَ حيثُ أُطلَقَ: بحرُ الأُمّةِ وحِبرُهَا: عبدُ اللّهِ بنُ العبّاسِ، وُلسدَ قبلَ الْهجرةِ بشلاكِ سنبنَ، وَشَهْرةُ إِمامَتِه في العلمِ ببركاتِ الدُّعوةِ النَّبويَّةِ بالحِكْمةِ، والنَّق في الدَّينِ، والتَّاويلِ، تُغني عن التَّعريف بدِهِ كانتْ وفَاتُنهُ بالطَّائف سنة ثمانٍ وسِتَينَ، في آخرِ آيَّامِ ابنِ الزَّبيرِ، بعدَ انْ كُفُ بصرُهُ.

(دَأَنُّ النِّبِيُّ ﷺ كَانَ يَغْتَسِلُ بِفَصْلِ مَيْمُونَةَهِ. اخرِجَهُ مُسلمٌ) منْ روايةِ عمرو بنِ دينار، بلفظِ قال: (اكبر علمي)، والَّـذي يخطرُ على بالي أنَّ أبا الشَّعثاءِ اخبرني الحديث، واعلَّهُ قومٌ بِهَــذا التَّردُو.

ولَكِنَّهُ قَدْ ثَبْتَ عَندَ الشَّيخِينِ بِلفَظِ قَإِنَّ النَّبِيُّ عَلَّا وَمَيْمُونَةَ كَانَا يَغْتَسِلانِ مِنْ إِنَّاءِ وَاحِدِهِ [البخاري(٣٥٣)، مسلم(٣٢٢)] ولا يخفى أنَّهُ لا تعارضَ؛ لَّانَّهُ يُخْتَملُ أَنَّهُمَا كانا يغْتَرفانِ معاً فلا تعارضَ، نعم المعارضُ:

قُولُهُ: (ولأصحاب السُّننِ ايْ منْ حديثِ ابـنِ عبَّـاسِ كمـا أخرجَهُ البَيْهَقيُّ في السُّننِ (١٨٩/١)، ونسبَهُ إلى أبي داود.

(اغْنَسلَ بعص أزواجِ النَّبيِّ ﷺ في جفنةٍ فجاءَ) اي النَّبيُّ

(ليغتسل منها فقالت) له:

(إنِّي كُنْت جُنباً) أيْ وقد اغْتَسلْت منْهَا.

(فَقَالَ: ﴿إِنْ الْمَاءَ لا يَجْنُبُ ) فِي الْقَامُوسِ: جَنِبَ الرَجلُ كَفَرِحَ وَجَنُبَ كَكُرُمَ، فَيَجُوزُ فَنْحُ النُونِ وَضَمَّهُمَا هُنَا، هَـذَا إِنْ جَمَّلته مِنْ الثَّلاثِيُ؛ وَيَصِحُ مِنْ أَجْنَبَ يُجْنِبُ

وَأَمُّا اجْتَنَبَ فَلَمْ يَأْتِ بِهِذَا الْمَعْنَى، وَهُـوَ إِصَابَتُهُ الْجَنَابِةِ؛ وَصَحُحُهُ التَّرْمِذِيُّ وَابْنُ خُزَيْمَةً.

وَمَعْنَى الْحَدِيثِ قَدْ وَرَدَ مِنْ طُرُقِ سَرْدَهَا فِي الشُّرْحِ.

وَقَلاْ أَفَادَتْ مُعَارَضَةُ الْحَلِيثِ الْمَاضِي، وَأَنَّهُ يَجُــوزُ غُــُــلُ الرَّجُلِ بِفَصْلِ الْمَرْأَةِ، وَيُقَاسُ عَلَيْهِ الْعَكْسُ لِمُسَاوَاتِهِ لَهُ.

وَفِي الأَمْرَيْنِ خِلافٌ، وَالأَظْهَرُ جَوَازُ الأَمْرَيْنِ، وَأَنَّ النَّهْــيَ مَحْمُولٌ عَلَى التَّنْزِيهِ.

٦\_ حكمُ الماءِ والإناءِ إذا ولغَ فيه الكلبُ

٨- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ الْكَلْبِ أَنْ اللَّهِ الْكَلْبِ أَنْ اللَّهِ الْكَلْبِ أَنْ يَعْسِلَهُ سَبْعَ مَرَّاتٍ، أُولاهُنَّ بِالتُرَابِ».

أَغْرَجَهُ مُسْلِمٌ(٢٧٩). وَلِي لَفُطْ لَهُ ۚ وَلَلْيُوفَّهُ ۚ وَلِلتَّرْمِلِيِّ (٩٦) أَخْرَاهُـنَّ، أو أولاهُنَّ بالتُراب.

روعن أبي هُريرةَ عَلَيْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: طَهُورُ) قالَ فِي الشَّرِحِ: الْأَظْهَرُ فِيهِ ضَمُّ الطَّاءِ، ويقالُ بَفْتُحِهَا لُغَنَّانِ.

(إناء أحدِكُمْ إذا ولغَ فِيهِ الْكَلْبُ).

في القاموس: ولغَ الْكَلْبُ في الإناء وفي الشُّرابِ يَلَغُ كَيْهَبُ وَوَلِغَ كورتَ ووجلَ: شربَ ما فِيــهِ بـأَطراف ِ لـــانِهِ، أو أدخـلَ لـــانَهُ، فِيهِ فحرُكُهُ.

(أن يغسلَهُ) أي الإناءَ (سبعَ مرَّاتِ أُولاهُـنَّ بالتُرابِ أخرجَهُ مُسلمٌ.وفي لفظٍ لَهُ فليرقَـهُ) أي الماءَ اللّذي وُلـغَ فِيهِ، ولِلتَّرمذيُ (أخرَاهُنُّ) أي السَّبعِ (أو أولاهُنُّ بالتُرابِ): دلُّ الحديثُ على أحْكَامٍ:

أَوُّلُهَا: نجاسةُ فم الْكَلبِ منْ حيثُ الآمرِ بالغسلِ لما وَلَـغَ

فِيهِ، والإراقةِ للماء.

وقولَهُ: (طُهُورُ إِناءِ أَحَدِكُمْ) فَإِنَّهُ لا غَسَلَ إِلاَّ مِنْ حَدَثِ أَو نجس، وليسَ هُنا حدثً؛ فَتَعَيْنَ النَّجسُ.

والإراقة: إضاعة مال، فلو كان الماء طَاهِراً لما أمرَ بإضاعَتِه، إذْ هو منهيُّ عنْ إضاعةِ المَّالِ، وَهُوَ ظَاهِرٌ فِي نجاسةِ فَهِه، وألحن بهِ سائرُ بدنيهِ قياساً عليه، وذلك؟ لأنه أذا ثبت نجاسةلعابه، ولمائه جُزءٌ منْ فهِه، إذْ هُوَ عرقُ فهِه، ففسُهُ نجسٌ، إذ العرقُ جُزءٌ مُتَعلبٌ من البدن، فكذلك بقيَّة بدنِه، إلا أنْ منْ قال: إنْ الأمرَ بالغسل ليسَ لنجاسةِ الْكَلبِ.

قَالَ: يُختَمِلُ أَنَّ النَّجَاسَةَ فِي فَمِهِ وَلَعَابِهِ، إِذْ هُـوَ عَــلُّ اسْتِعمالِهِ للنَّجَاسَةِ بحسبِ الأغلبِ، وعلَّنَ الحُكْمَ بالنَّظرِ إلى غالبِ أحوالِهِ مَنْ أَكْلِهِ النَّجَاسَاتِ بفوهِ، ومباشرَتِهِ لَهَا، فلا يسدلُ على نجاسةِ عينهِ.

والقولُ بنجاسته قولُ الجمَاهِيرِ.

والخلافُ لمالِكِ، وداود، والزُّهْريُ.

وأدلَّةُ الأوُّلينَ ما سمعت.

وَادَلَّهُ غَيرِهِمْ وَهُم القائلونَ: إنَّ الأَمرَ بالغسلِ لِلتَّعَبُّـٰدِ لا للنَّجاسةِ.

قالوا: إن لمو كمان للنَّجاسةِ لاكْتَفَى بما دُونَ السَّبعِ، إذْ نجاسَتُهُ لا تزيدُ على العَلذِرَةِ.

واجيبَ عنهُ بـانَّ أصلَ الحُكْمِ الَّذِي هُـوَ الأَمرُ بالغسلِ معقولُ المعنى، مُمْكِنُ التَّعليلِ، أيْ بأنَّهُ للنَّجاسةِ، والأُصلُ في الأَحْكَامِ التَّعليلُ، فيحملُ على الأَعَمُّ الأَغلبِ، والتَّعبُّدُ إِنَّما هُـوَ في العددِ فقط.

كذا في الشَّرح، وَهُوَ مَاخُوذٌ مَنْ شَرَحِ العَمَدَةِ.

وقدْ حقَّقنا في حواشيهِ خلافَ ما قـرُرَهُ مـنْ أغلبيَّةِ تَعليـلِ الأحْكَام، وطوَّلنا هُنالِكَ الْكَلامَ.

الحُكُمُ النَّاني: أنَّهُ دلُّ الحديثُ على وُجوبِ سبعِ غسلاتٍ للإناء، وَهُوَ واضعٌ.

ومنْ قال: لا تجبُ السُّبعُ، بـلْ وُلـوغُ الْكُلَّـبِ كَفْيْرِهِ مَنْ

النَّجاسَاتِ والتَّسبيعُ ندبٌ، اسْتَدلُ على ذلِكَ بالْ راويَ الحديثِ وَهُوَ أَبُو هُريرةَ قالَ: يُغسلُ منْ وُلوغِهِ ثلاثَ مرَّاتٍ، كما أخرجَهُ الطَّحاويُّ(فِ الماني/٢٣١)، والدارقطني (٦٦/١).

وأجيبَ عنْ هذا، بالله العملَ بما روّاهُ عن النَّبِيُ ﷺ لا بما رَآهُ وافْتَى بِهِ، وباللَّهُ مُعارضٌ بما رُويَ عنْـهُ، وايضـاً: أنّـهُ افْتَى بالغسل، وَهِيَ ارجحُ سنداً، وَتَرجَعَ ايضـاً بانْهَا تُوافـتُ الرّوابـةَ المرفوعةَ.

ولما رُويَ عنْهُ مَنْهُمْ أَنَّهُ قالَ فِي الْكَلْبِ يَلِغُ فِي الإِنَاءِ الْيُفْسَلُ ثَلاثاً أَوْ خَمْساً أَوْ سَبِّعاً» الدارقطني (١٥/١٠).

قالوا: فالحديثُ دلُّ على عدمٍ تعيـبنِ السَّبعِ، وأنَّهُ مُخيَّرٌ، ولا تخييرَ في مُعيَّن.

وأجيبً عنْهُ بِائَّةُ حديثٌ ضعيفٌ لا تقومُ بهِ حُجَّةٌ.

الحُكْمُ النَّالَثُ: وُجوبُ التَّريبِ للإناءِ للبُوتِهِ في الحديث، ثُمُّ الحديثُ يدلُ على تعيينِ التُراب، واثَّهُ في الغسلةِ الأولى؛ ومنْ أوجبَهُ قالَ: لا فرقَ بينَ أَنْ يخلطَ الماءَ بالتُرابِ حَتَّى يَتَكَدَّر، أو يطرحَ الماء على التُراب، أو يطرحَ التُرابَ على الماء، وبعضُ منْ قالَ بإيجابِ التَّسبيع، قالَ: لا نجبُ غسلةُ التُرابِ لعدم ثُبُوتِهَا عندُه.

وردَّ: بأنَهَا قدْ تَبَنَتْ في الرَّوايةِ الصَّحيحةِ بـــلا ريـــب، والزَّيادةُ من الثَّقةِ مقبولةٌ، وأوردَ على روايةِ السُّرابِ بأنَّهَا قــد اضطربَتْ فيهَا الرَّوايةُ، فروى أُولاهُنَّ، أو أُخرَاهُنَ، أو إحدَاهُنَّ، أو السَّابِعةُ، أو التَّامنةُ، والاضطرابُ قادحٌ، فبجبُ الاطراحُ لَهَا.

واجب عنه: بائه لا يَكُونُ الاضطرابُ قادحاً إلا مسعَ اسْتُوا الرَّوايَاتِ، وليسَ ذلك مُنا كذلك، فإنْ رواية أولاهُنَ ارجحُ لِكَنرةِ رُوايَهَا، وبإخراج احد الشيخينِ لَهَا وذلك من وُجُوهِ التَّرجيحُ عند التعارض، والفاظ الرُّوايَاتِ الَّتِي عُورضَتُ بِهَا «أُولاهُنَ لا يُقاومُهَا، وبيانُ ذلك: أنْ رواية (احرَاهُنَ) مَتفرَّدةٌ لا تُوجدُ في شيء من كتُب الحديث مُسندة، ورواية (السابعة بالتَراب)، اختلف فيها، فيلا تقاومُ رواية (اولاهُنَ بالتَراب) ورواية (إحداهُن) بالحاء والمثال المُهمَلَتين ليست في بالتَراب) ورواية (إحداهُن) بالحاء والمثال المُهمَلَتين ليست في مطلقة يجبُ حلها على المتبدة.

ورواية (اولاهُنُ) أو (اخرَاهُنُ) بالتَّخيرِ، إنْ كانْ ذلِكَ من الرَّاوي فَهُوَ شَكَّ منْهُ، فسيرجمُ إلى السَّرجيح، فروايةُ (اولاهُمنَّ) الرجحُ، وإنْ كانْ منْ كلامِهِ تَنْكُرُ، فَهُوَ تخييرٌ منْهُ تَنْكُر، ويرجعُ إلى ترجيحِ (اولاهُمنُ)، لثبُوتِهَا فقطٌ عندَ أحد الشَّيخينِ كما عرفْت.

وقولُهُ (إناءِ أحدِكُمْ) الإضافةُ مُلغاةٌ مُناءُ لأنَّ حُكُمَ الطُهَــارةِ والنَّجاسةِ لا يَتَوقَفُ على ملْكِهِ الإناءَ، وَكَذا قولُــهُ (فليغسلُهُ) لا يَتَوقَفُ على مالِكُ الإناءَ، وَكَذا قولُــهُ (فليغسلُهُ) لا يَتُوفَّ مالِكُ الإناء هُرَ الغاسلُ.

وقولة: (وفي لفظ له فليرقة) هي من الفاظ رواية مُسلم، وَهِيَ امن بإراقة الماء الذي ولغ فيهِ الْكَلَبُ أو الطَّعام، وَهِيَ مَنْ أَوَى الْأَدَّةِ عَلَى النَّجامة، إذ المراق أعمُّ من أنْ يَكُونَ ماءً أو طعاماً، فلو كان طَاهِراً لمْ يامر بإراقتِهِ كما عرفْت، إلاَّ أنَّهُ نَشَلَ المَصنَفُ في فَتْحِ الباري(٢٧٥/١) عدمُ صحَّةِ هذهِ اللَّفظةِ عن المُطاط.

وقالَ ابنُ عبدِ البرُ: لم ينقلْهَا أحدٌ من الحفَّاظِ من أصحابِ الأعمشِ.

وقال أبنُ مندَهُ: لا تُعرفُ عن النَّبيُّ ﷺ بوجْبِهِ منن

نعم أَهْمَلَ المَصنَّفُ ذِكْرَ العَسلَةِ الثَّامَنَةِ وَقَـدُ ثَبِّتَ عَنْدَ مُسلم(٧٨٠): (وعَفْرُوهُ الثَّامِنَةَ بالتُرابِ».

وقالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: إنَّهُ قالَ بِهَا الحسنُ البصريُّ ولمُ يقــلْ بِهَا غيرُهُ، ولعلُ المرادَ بذلِكَ من المُتَقَدَّمينَ.

والحديثُ قريَّ فِيهَا، ومنْ لمْ يقلْ بِهِ اخْتَاجَ إلى تأويلِهِ بوجْهِ فِيهِ اسْتِكْرَاةً انتهى.

قَلْت: والرجْهُ أي المُسْتَكْرَهُ في تأويلِهِ ذَكَرَهُ السَّوويُّ فقال: المرادُ اغسلُوهُ سبعاً، واحدةً منهن بالتُرابِ مع الماء، فَكَانُ التُرابَ قامَ مقامَ غسلةٍ فسميَّت ثامنةً.

قلت: ومثلَهُ قالَ الدَّمـيريُّ فِي (شــرحِ المُنْهَـاجِ)، وزادَ: أَنْـهُ أطلقَ الغسيلَ على التَّعفيرِ بجازاً.

قلْت: لا يخفى أنْ إهمالَ المصنّفِ لذِكْرِهَا، وَتَاوِيلَ مَنْ قَالَ الْحِراجِهَا مِنَ الحقيقةِ إلى الحجازِ كُلُّ ذلِكَ مُحاماةٌ على المذّهَب،

والثَّاني مُؤنَّناً سالماً نظراً إلى إناثِهَا.

فإن قُلْت: قدْ فَاتَ جمعَ المذكّرِ السَّالمِ شرطُ كونِهِ يعقلُ وَهُوَ شرطٌ لجمعِهِ علماً وصفةً

قلت: لمَّا نُزُلَ منزلةً منْ يعقلُ بوصفِهِ بصفَتِهِ وَهُــوَ الخادمُ، اجرَاهُ مجرَاهُ في جمعِهِ صفةً.

وفي التَّعليلِ إِشَارةً إِلى أَنَّهُ تَعالى لَمَّا جَعلَهَا بَمَنزِكَةِ الخَادمِ في كثرةِ اتَّصالِهَا بأَهْلِ المنزلِ وملاسِّتِهَا لَهُمْ ولما في منزلِهِمْ خَفَّفَ اللَّهُ تَعالى على عبادِهِ بجعلِها غيرَ نجس رفعاً للحرج.

(أخرجَهُ الأربعةُ، وصحَّعَهُ التَّرمذيُّ وابــنُ خُزِيمةَ) وصحَّحَهُ أيضاً البخاريُّ، والعقيليُّ، والدارقطني.

وأنَّهُ لا تقييدَ لطَهَارةِ فمِهَا بزمان.

وقيلَ: لا يطْهُرُ فَمُهَا إِلاَّ بَضِيِّ زَمَانَ مَنْ لَيْلَـةِ أَوْ يَـومٍ، أَوْ سَاعَةٍ، أَوْ شُرِيهَا المَاءَ، أو غَيْبَتِهَا، حَتَّـى يُحَسِلَ ظَنَّ بَلَيْكَ، أَو بَرُوالِ عِينِ النَّجَاسَةِ مِنْ فَمِهَا؛ وَهَـذَا الأَخْيرُ أُوضِحُ الأَقُوالِ؛ لأَنَّهُ مَعَ بِقَاءَ عِينِ النَّجَاسَةِ فِي فَمِهَا، فَالْخُكُمُ بِالنَّجَاسَةِ لِيَلْكَ العَينِ لا لَفْرَهَا، فَإِنْ زَالَتِ العَينُ فقدْ حَكَمَ الشَّارِعُ بِانَّهَا لَيسَتَ

# ٨- نجاسةُ بولِ الآدميّ

١٠ وَعَنْ أَنَسِ بْسنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ: ﴿جَاءَ أَعْرَابِيُّ فَبَالَ فِي طَائِفَةِ الْمَسْجِدِ، فَزَجَرَهُ النَّاسُ، فَنَهَاهُم النَّبِيُ ﷺ فَلَمَّا قَضَى بَوْلَـهُ أَمَرَ النَّبِيُ ﷺ فِنْنُوبِ مِنْ مَاءٍ؛ فَأَهْرِيقَ عَلَيْهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٢١)، مسلم(٢٨٤)]..

روعن أنسِ بنِ مالِكِ ﷺ) هُوَ: أبو حمزةً، بالحاء المُهمَّلةِ والزَّايِ، الانصاريُّ، النَّجَاريُّ، الحزرجيُّ، خدمَ رسولَ اللَّـهِ ﷺ مُندُ قدمَ المدينةَ إلى وفَاتِهِ ﷺ المدينةَ وَهُوَ ابنُ عشــرِ سنينَ، أو ثمان، أو تسع أقوالٌ.

والحقُّ معَ الحسن البصريُّ.

هذا، وإنْ الأمرَ بقَتْلِ الْكِلابِ، ثُمُّ النَّهْيُ عَنْهُ، وذَكَرَ ما يُباحُ اتّخاذُهُ مَنْهَا، يأتِي الْكَلامُ عليْهِ في بابِ الصَّيدِ، إنْ شاءَ اللَّهُ تعالى.

# ٧\_ حكمُ الماءِ إذا شربت منه الهرةُ

9 - وَعَنْ أَبِي قَنَادَةً ﴿ اللَّهِ أَنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

أَخْرُجَهُ الأَرْبَقُةُ وَأَبُو دَاود(٧٥)، المَومَدَي (٩٢)، النساني(١/٥٥)، ابسَ ماجد(٣٣٧)، وَصَحَّحَهُ التَّرْمِدِيُّ وَابْنُ خُرِّيْهَةً(١٠٤).

فارسُ رسولِ اللَّهِ ﷺ، شَهِدَ أُحـداً وما بعدَهَا؛ وَكَانَتُ وَفَاتُهُ سَنةَ أَرْبِعٍ وخُسِينَ بالمدينةِ، وقيلَ: مَاتَ بالْكُوفةِ في خلافةِ أمير المؤمنينَ عَلَيُ عليه السلام وشَهدَ معَهُ حُروبَهُ كُلُهَا.

رَانَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ فِي الْهِرُقِ) والحديثُ لَـهُ سـببُ وَهُنَ: «أَنَّ أَبَا قَنَادَةً سُكِبَ لَهُ وَصُوءٌ؛ فَجَاءَتْ هِرَّةٌ تَشْـرَبُ مِنْـهُ، فَأَصْغَى لَهَا الإِنَاءَ حَتَّى شَرَيْتْ.

فَقِيلَ لَهُ فِي ذَلِكَ فَقَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (إِنَّهَا لَيْسَتُ بِنَجَسٍ أَيْ فلا ينجسُ ما لامسَتْهُ (إِنَّمَا هِيَ مِن الطُّوَّافِينَ) جمعُ طَوَّافِ (عليْكُمْ).

قَالَ ابنُ الأثيرِ: الطَّائفُ، الخادمُ الَّذي يَخدمُك برفقٍ وعنايةٍ، والطَّوَّافُ: فعَالٌ منْهُ.

شَبْهَها بالخادم الَّذي يطوفُ على مولاهُ ويدورُ حولَهُ، اخذاً منْ قوله تعالى: ﴿طُوَافُونَ عَلَيْكُمْ﴾ يعني الخدم والمماليك.

وفي روايسةِ مسالِكورص٤٠-٤١) وأحسد (٢٩٦/٥) وابسسنِ حَبَّانَ(١٢٩٩) والحَلَكِمِ (١٩٥/١-١٦٠) وغسيرهِمْ زيسادةُ لفسظِ: (والطَّوَّافَاتِ) جمعَ الأَوَّلَ مُذَكِّراً سالماً نظراً إلى ذُكُور الْهسرُ، سَكَنَ البصرةَ في خلافةِ عُمرَ، ليفقَهُ النَّـاسَ، وطـالَ عُمـرُهُ إلى مائةٍ وثلاثِ سنينَ، وقيلَ أقلُ من ذلِكَ.

قالَ ابنُ عبدِ البرُ: أصحُّ ما قيلَ تسعٌ وَتِسعونَ سنةً؛ وَهُـوَ آخرُ منْ مَاتَ بالبصرةِ مـن الصَّحابةِ سنةَ إحـدى أو اثنتَينِ أو ثلاثٍ وَتِسعينَ.

(قَالَ: جَاءَ أَعَرَابِيُّ) بَفَتْحِ الْهَمْزَةِ نَسْبَةً إِلَى الْأَعْـرَابِ؛ وَهُـمْ سُكَّانُ الباديةِ سواءٌ كانوا عرباً أو عجماً.

وقد ورد تسميَّتُهُ أَنَّهُ ذُو الخويصـرةِ اليمـانيُّ، وَكَـانَ رجـلاً جافياً.

(فبالَ في طائفةِ المسجد) أيْ في ناحيَتِه، والطَّائفةُ: القطعةُ
 من الشَّيء.

(فزجرَهُ النَّاسُ) بالزَّاي فجيم فراء أيُّ: نَهَرُوهُ.

وفي لفظ «فقامَ إليْهِ النَّـاسُ ليقعوا بِـهِ» وفي أُخـرى «فقـالَ أصحابُ رسول اللَّهِ ﷺ مَهْ، مَهْ.

رْفَنَهَاهُمْ رسولُ اللَّهِ 選還) بقولِهِ لَهُمْ: «دعُوهُ» وفي لفظِ «لا تزرمُوهُ».

(فلمًا قضى بولَهُ أمرَ النَّبِيُّ ﷺ بذنوبٍ) بفَتْحِ الذَّالِ المعجمةِ فنونِ آخرُهُ مُوحَّدةً وَهِيَ الدَّلُوُ الملآلُ ماءً، وقيلَ: العظيمةُ.

(من ماء) تأكِيدٌ وإلاَّ فقد أفادَهُ لفظُ الذَّنوبِ، فَهُوَ من بابِ كَتَبْت بيديً

وفي روايةِ «سجلاً» بفَتْحِ السُّينِ المُهْمَلةِ وسُكُونِ الجيمِ، وَهُوَ بمعنى الذَّنوبِ.

(فَأَهْرِيقَ عَلَيْهِ) أَصَلُهُ: فَارِيقَ عَلَيْهِ، ثُمَّمُ أَبُدَلَتَ الْهَاءُ مَنَ الْهَمْزَةِ، فَصَارَ فَهُرِيقَ عَلَيْهِ، وَهُوَ رَوَايَةٌ، زِيدَتْ هَمَزَةٌ أُخرى بعددَ إبدال الأولى فقيلَ: فأهْرِيقَ.

(مُتَّفَقُ عَلَيْهِ)، عندَ الشَّيخينِ كما عرفْت.

والحديثُ فِيهِ دلالةٌ على نجاسةِ بولِ الأدميُ، وَهُـوَ إجماعُ، وعلى أنَّ الأرضَ إذا تنجَّسَتْ طَهُرَتْ بالماء كسائرِ المُتنجَّسَاتِ، وَهَـلْ يُجـزئُ فِي طَهَارَتِهَا غيرُ الماءِ؟ قِـلَ: تُطَهِّرُهَا الشَّــمسُ والرِّيحُ، فإنَّ تأثيرَهُمَا في إزالةِ النَّجاسَةِ أعظمُ إزالةً من الماءِ،

ولحديثِ "زَكَاةُ الأرض يُبسُهَا" ذَكَرَهُ ابنُ أبي شيبةَ (٩/١٥).

وأجيبَ بأنَّهُ ذَكَرَهُ موقوفاً، وليسَ في كلامِهِ ﷺ كما ذَكَرَ عبدُ الرُّزُاقِ حديثُ أبي قلابةً موقوفاً عليْهِ بلفظ: "جُفوفُ الأرضِ طَهُورُهَا" فلا تقومُ بِهِمَا حُجَّةٌ.

والحديثُ ظَاهِرٌ في أنَّ صب الماءِ يُطَهَّـرُ الأرضَ، رخــوةً كانَتْ أو صُلبةً.

وقيلَ: لا بُدُ منْ غسلِ الصُّلبةِ كغيرِهَا من المُُتنجُسَاتِ، وأرضُ مسجدِهِ ﷺ كانَتْ رخوةً فَيَكُفي فِيهَا الصَّبُّ.

وَكَذَلِكَ الحديثُ ظَاهِرٌ فِي أَنَّهُ لا تَتَوقَفُ الطَّهَارةُ على نُصُوبِ المَاء؛ لأنَّهُ ﷺ لَمْ يشْتَرطْ فِي الصَّبِّ على بول الأعرابيُّ شيئاً، وَهُوَ الَّذِي اخْتَارَهُ المَهْدِيُّ فِي البحرِ. وفي أَنَّهُ لا يُشْتَرطُ حَفُوهًا وإلقاءُ التَّرابِ.

وقيل: إذا كانت صُلبةً فلا بُدُّ منْ حَفرِهَا، وإلقاءِ الـتُوابِ؟ لأنَّ الماءَ لمْ يعمَّ اعلاهَا واسفلَهَا؛ ولأنَّهُ وردَ في بعضِ طُرقِ الحديثِ أنَّهُ قالَ: «خُذُوا مَا بَالَ عَلَيْهِ مِن التُّوَابِ وَٱلْقُوهُ وَأَهْرِيقُوا عَلَى مَكَانِهِ مَاءً».

قَالَ المصنَّفُ في التَّلخيصِ (٤٩/١-٥٠): لَـهُ إِسـنادانِ موصولانِ: أَحدُهُمَا عن ابسِ مسعودٍ، والآخرُ عن واثلةَ بنِ الأسقع، وينهمًا مقالٌ، ولو ثبتت هذه الزيادة لبطل قولُ من قال: إنَّ أرضَ مسجدهِ تَلْكُ رخوةً، فإنَّهُ يقولُ: لا يحفرُ، ويلقى التُرابُ إلا من الأرض الصُّلبةِ.

## وفي الحديثِ فوائدُ.

منها: اخترامُ المساجدِ "قَانَهُ تَلَيُّ لَمَّا فَرَغَ الْأَعْرَابِيُّ مِنْ بَوْلِهِ دَعَاهُ ثُمَّ قَالَ لَهُ: إِنْ هَذِهِ الْمَسَاجدَ لا تَصْلُحُ لِشَيْء مِنْ هَذَا الْبَوْل وَلا الْقَذَر إِنْمَا هِيَ لِنِكْرِ اللَّهِ عَـزُ وَجَـلُ وَقِـرَاءَةِ الْقُرْآنِ» ولأنَّ الصَّحابة لَمَّا تبادروا إلى الإنكارِ اقرَّهُمْ تَنَيُّ، وإنْما أمرَهُمْ بالرُّفقِ، كما في روايةِ الجماعةِ (خ(٢٢٠)،د(٣٨٠، ت(٢٤٠)، سر(١/٨٤)، جه(٢٥٩) للحديث إلاَّ مُسلماً أنْهُ قال: "إنْمَا بُعِشْمُ مُيَسُرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسَرِينَ» ولوْ كانَ الإنكارُ غيرَ جائزِ لقالَ لَهُمْ: إِنَّهُ لَمْ يَأْتِ الْأعرابِيُ مَا يُوجِبُ نَهَيْكُمْ لَهُ.

ومنْهَا: الرُّفقُ بالجَاهِل، وعدمُ التَّعنيف.

ومنهًا: حُسنُ خُلَقِهِ ﷺ، ولطفِهِ بالْمُتَعلَّم.

ومنها: أنَّ الإبعادَ عندَ قضاء الحاجةِ إنَّما هُوَ لمن يُريدُ الغائطُ لا البولَ، فإنَّهُ كانَ عُرفُ العربِ عدمَ ذلِكَ، وأقرَّهُ الشَّارِعُ، «وَقَدْ بَالَ ﷺ، وَجَعَلَ رَجُلاً عِنْدَ عَقِيهِ يَسْتُرُهُ».

ومنها: دفعُ اعظم المُصرَّتِينِ باخفَهِمَا؛ لأنَّـهُ لـو قُطعَ عليهِ بولُهُ لاضرَّ بِهِ؛ وَكَانَ مجصلُ مـنَ تقويمهِ مـنْ محلّهِ مـعَ مـا قـذ حصلَ من تنجيسِ المسجدِ تنجيسُ بدنِهِ، وثيابِهِ، ومواضعُ مـن المسجدِ غيرُ الَّذي قدْ وقعَ فِيهِ البولُ أَوْلاً.

# ٩ - ثَمَّا أُحِلُّ ميتتانِ ودمانِ

أَن رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «أُحِلَّتْ لَنَا مَيْتَتَانِ وَدَمَانِ. فَأَمَّا الْمَيْتَتَانِ وَدَمَانِ. فَأَمَّا الْمَيْتَتَانِ وَدَمَانِ. فَأَمَّا الْمَيْتَتَانِ: فَالْطَحَالُ الْمَيْتَتَانِ: فَالْطَحَالُ وَالْحُوتُ. وَأَمَّا الدَّمَانِ: فَالْطَحَالُ وَالْكَدُ».

أَخْرَجَةُ أَخْمَلُو(٩٧/٢)، وَالْمِنْ مَاجَد(٣٣١٨، ٣٣١٤). وَلِيهِ طَعْفَ.

روعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: وأُحِلِّتْ لَنَا مَيْتَنَانِهِ، أَيْ بعدَ تحريمِهِمَا الَّذِي دلَّتْ عليْهِ الآياتُ.

(ودمان) كذلِك.

(فامًا المينتان: فالجوادُ) أي منيَّتُهُ (والحُوتُ) أي منيَّتُهُ.

(وأمَّا اللَّمانِ: فالْكَبدُ والطِّحالُ) بزنةِ: كِتَابِ (والكَبدُ»).

(أخرجَهُ أحمدُ وابنُ ماجَهُ وفِيهِ ضعفًا) لأنَّهُ رَوَاهُ عبدُ الرَّحمٰنِ بنُ زيدِ بنِ أسلمَ عن أبيهِ، عن ابنِ عُمرَ.

قالَ احمدُ: حديثُهُ مُنْكَرٌ.

وصع أنّه موقعوف، كما قبال أبيو زُرعة وأبيو حَاتِم في «العلل» (١٧/٢)، فإذا ثبت أنّه موقوف فله حُكْمُ المرفوع؛ لأنّ قول الصّحابيّ: «أُحلُ لنا كذا» أو «حرمَ علينا كذا» مشلُ قوليهِ: «أُمرنا» و«نُهينا» فَيَتِمُ بِهِ الاحْتِجاجُ، ويدلُ على حلُ ميْتَةِ الجرادِ على اي حال وُجدَت، فلا يُعْتَبُرُ في الجرادِ شيءٌ، سواءً مَاتَ حَنْفَ أَنْهِهِ أَوْ بسبب.

والحديثُ حُجَّةٌ على من اشترطَ موتَهَــا بسبب عــاديُّ، أو

بقطع راسيها، إلاَّ حُرِّمَتْ.

وَكَذَلِكَ يَدَلُّ عَلَى حَلِّ مَيْتَةِ الْحُوتِ عَلَى أَيِّ صَفْـةٍ وُجَـدَ، طافياً كانَ أو غيرَهُ لِهَذَا الحديثِ، وحديثُ "الحلُّ مَيْتُتُهُ".

وقيل: لا يحلُّ منهُ إلاَّ ما كانَ مؤتّهُ بسبب آدمـيَّ، أو جنزرِ الماء، أو قذفِهِ أو نُضوبِهِ، ولا يحلُّ الطَّاني لحديثِ «مَا أَلْقَاهُ الْبَحْرُ أو جَزَرَ عَنْهُ فَكُلُوا، وَمَا مَاتَ فِيهِ فَطَفًا فَلا تَأْكُلُوهُ.

أخرجَهُ أحمدُ، وأبو داود (٣٨١٥)، منْ حديثُو جابرٍ وَهُـوَ خاصٌّ فيخصُّ بهِ عُمومَ الحديثين.

وأجيبَ عَنْهُ: بأنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ باتَّفاق أثمَّةِ الحديثِ.

قَالَ النَّوويُّ: حديثُ جابرِ لا يجـوزُ الاحْتِجـاجُ بِـهِ ولـوْ لمْ يُعارضُهُ شيءٌ، كيفَ وَهُوَ مُعارضٌ (ا هـ).

فلا يُخصُّ بهِ العامُّ، وَلاَنَهُ ﷺ أَكُلَّ مِن الْعَنْبَرَةِ الَّتِي قَلَفَهَا الْبَحْرُ لاصْحَابِ السَّرِيَّةِ.

ولم يسال باي سبب كان مؤتها، كما هُوَ معروف في كُتُسبِ الحديثِ والبخاري (٢٤٨٣)، مسلم (١٩٥٣)، والسُّيرِ والْكَبِدُ حلالٌ بالإجاعِ وَكَذَلِكَ مثلُهَا الطَّحالُ، فإنَّهُ حلالٌ، إلاَّ أنَّهُ في البحرِ قال: يُكُرُهُ لحديثِ علي عَلَيْهُ "إِنَّهُ لُقَمَـةُ الشَّيْطَانِ» [«المصنف» لابن أبي شيبة (١٢٦/٥) ] أي إنَّهُ يُسرُ بأكْلِهِ، إلاَّ أنَّـهُ حديثٌ لا يُعرفُ منْ اخرجَهُ.

# ١٠ حكمُ الشرابِ إذا وقع فيه الذبابُ

١٢ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَــالَ: قَــالَ رَسُــولُ اللّــهِ الذَّبَابُ فِي شَرَابِ أَحَدِكُــمْ فَلْيَغْمِسْــهُ، ثُمَّ لِينْزِعْهُ فَـــإِنَّ فِي أَحَــدِ جَنَاحَيْــهِ دَاءٌ وَفِي الآخــرِ شَفَاءً».

أَخْرَجَـهُ الْبَحَـادِيُّ(٧٨٧ه)، وَأَلِمُو دَاوُد(٣٨٤٤). وَزَادَ فَوَالِمَّهُ يَكْمِسي بِجَنَاحِهِ الَّذِي فِيهِ الدَّامُهُ

روعن ابي هُريرةَ قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: ﴿إِذَا وَقَسَعَ اللَّبُابُ فِي شَرَابِ أَحَدِكُمْ») وَهُوَ كما أسلفنا من أنَّ الإضافةَ مُلغاةً، كما في قولِهِ: ﴿إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ فِي إِنّاء أَحَدِكُسُمْ فِي لَفْظِ إلاَّ للمادَّةِ الَّتِي فِيهِ من الشُّفاءِ.

«فِي طَعَامِ أَحَدِكُمْ»

(فَلَيْغُمِسُه) زَادَ فِي رِوَايَةِ النُّخَارِيُّ "كُلُّهُ" تَأْكِيداً.

وفي لفظ أبي داود "فَامْقُلُوهُ" وَفِي لَفْظِ ابْسِنِ السُّكَنِ "فَلْيُمْقُلُهُ"

(لُمُّ لِيَنْزِعْهُ) فِيهِ أَنَّهُ يُمْهَلُ فِي نَزْعِهِ بعدَ غمسِه.

(فَإِنَّ فِي أَحَدِ جَنَاحَيْهِ دَاءً وَفِي الآخَرِ شِفَاءً) هـذا تعليــلّ للأمر بغمسيهِ.

وفي لفظِ البخاريِّ «ثُمَّ لِيَطْرَحُهُ فَإِنَّ فِي أَحَدِ جَنَاحَيْهِ شِسفَاءً وَفِي الآخَر دَاءً».

وفي لفظ «سمّاً»

(أخرجَهُ البخاريُّ، وأبو داود. وزادَ «وإنَّهُ يَتَّقِي بِجَنَاحِهِ الَّذِي فِيهِ الدَّاءُهِ) وعند أحمدَ(٦٧/٣)، وابـنِ ماجَـهْ(٣٥٠٤)، «إنَّهُ يُقدُّمُ السُّمَّ ويؤخِّرُ الشَّفَاءَ».

والحديث دليل ظاهر على جواز قتليه دفعاً لضرره، وأنه يُطرحُ ولا يُؤكلُ، وأن النُبابَ إذا مَاتَ في مائع فإنه لا يُنجَسُهُ؛ لأنه لله أمر بغميه، ومعلوم أنه يُموتُ من ذلك، ولا سيما إذا كان الطُعام حاراً، فلو كان يُنجَسُهُ لَكَانَ أمراً بإفساد الطَّعام، كان الطُعامُ حاراً، فلو كان يُنجَسُهُ لَكَانَ أمراً بإفساد الطَّعام، نفسَ لَهُ سائلةً، كالنحلة، والزُنبور، والعنكبُوت، وأشباه ذلك، إذ الحكم يعم بعموم عليه، ويتقنى بانتفاء سببه، فلمنا كان سبب النَّجيسِ هُوَ الدَّمُ الحَيْقُ في الحيوان بَموتِه، وَكَانَ ذليك مفقوداً فيما لا دم لَهُ سائل، انتفى الحكم بالتَّنجيس، لانتفاء عليه، والأمرُ بغميه لبخرج الداء منه كما خرج الداء منه.

وقد عُلمَ أَنْ فِي الدُّبابِ قُوَّةً سُمُيَّةً كما يدلُّ عليْهَا الورمُ، والحَكَّةُ الحاصلةُ منْ لسعِدِ، وَهِيَ بمنزلةِ السُلاحِ، فإذا وقع فيما يُؤديهِ اتَّقَاهُ بسلاحِهِ، كما قالَ ﷺ: "فَإِنَّهُ يَتَّقِي بِجَنَاحِهِ الَّذِي فِيهِ الدَّاءُ " أَمَرَ يَلَيُّ أَنْ تُقابِلَ تَلْكَ السُّمِيَّةَ عَما أودعَهُ اللَّهُ سُبحانَهُ وَتَعالى فِيهِ من الشُّفاءِ في جناحِهِ الآخرِ بغمسِهِ كُلُّهِ، فَتُقَابِلُ المَادَّةَ النَّافعة، فيزولُ ضررُهَا.

وقد ذَكَرَ غيرُ واحدٍ من الأطبًاء أنَّ لسعةَ العقربِ والزُّنبورِ إذا دُلُكَ موضعُهَا بالذُّبابِ نفعَ منهُ نفعاً بيُناً، ويسكُنُّهَا، وما ذلِكَ

١١ ــ حكمُ ما قُطِعَ من البهيمةِ وهي حيَّةٌ

النَّبِيُّ ﷺ (مَا قُطِعَ مِن الْبَهِيمَةِ - وَهِيَ حَيَّةٌ - فَهُوَ النَّبِيُّ ﷺ (مَا قُطِعَ مِن الْبَهِيمَةِ - وَهِيَ حَيَّةٌ - فَهُوَ

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٢٨٥٨) وَالتَّرْمِذِيُّ (١٤٨٠)، وَحَسَّنَهُ، وَاللَّفْظُ لَهُ.

روعن أبي واقدى بقاف مكسورة، ودال مُهمَلة، اسمُهُ: الحارثُ بنُ عوف، فِيهِ أقوالًا: قِيلَ: إِنَّهُ شَهِدَ بُـدراً، وقيلَ: إِنَّهُ منْ مُسلَمةِ الفَتْحِ، والأوّلُ أصحُ.

مَاتَ سنةَ ثمانِ أو خمس وسِتِّينَ بَمَكَّةً.

(اللَّيْشُ) بمثنَّاةِ تَحْتِيَةِ، نسبةً إلى ليث؛ لأنَّهُ منْ بني عـــامرِ بـنِ ليتٍ ظَيْنِهُ.

(قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: مَا قُطْعَ مَنِ البَهِيمَةِ) في القاموسِ: البَهِيمةُ: كُلُّ ذَاتِ أَرْبِعِ قوائمَ وَلُوْ فِي المَاءِ وَكُـلُّ حَيِّ لا يُميِّزُ، والبَهِيمةُ أولادُ الضَّالُ والمعزِ، ولعلُّ المرادَ هُنَا الآخيرُ أو الأوَّلُ، لما يأتِي بيانَهُ إِنْ شاءَ اللَّهُ تعالى.

(وَهِيَ حَيَّةٌ فَهُوَ) أي المقطوعُ (ميَّتٌ).

(أخرجَهُ أبو داود والتَّرمذيُّ وحسَّنَهُ)، أيْ قالَ: إنَّهُ حسنَّ.

وقد عُرُفَ معنى الحسنِ في تعريفِ الصَّحيحِ فيما سلف، (واللَّفظُ له) أي: لِلتَّرمذيُّ.

والحديثُ قدْ رُويَ منْ أربع طُرق عنْ أربعةٍ من الصَّحابـةِ: عنْ أبي سعيدٍ، وأبي واقدٍ وابنِ عُمرَ، وتَميمٍ الدَّاريُ.

وحديثُ أبسي واقسادٍ هسذا روّاهُ أيضاً احمسلُ(٢١٨/٥) والحَاكِمُ(٢٣٩/٤) بلفظ: "قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْظُ الْمَدِينَةَ وَبِهَا نَاسٌ يَعْمِدُونَ إِلَى أَلِيَاتِ الْغَنْمِ وَأَسْنِمَةِ الإبلِ فَقَالَ: مَا قَطِعَ مِن الْبَهِيمَةِ وَهِي حَيَّةٌ فَهُوَ مَيْنَةً».

والحديثُ دليلٌ على أنَّ ما قُطعَ من البَهِيمةِ وَهِيَ حَيَّةٌ فَهُـوَ مَيْتٌ عَرَّمُ.

وسببُ الحديثِ دالٌ على أنَّهُ أُريدَ بالبَهِيمةِ ذَاتُ الأربعِ،
وَهُوَ المعنى الأوَّلُ للْوَكْرِهِ الإبلَ فِيهِ لا المعنى الآخيرُ الَّذي ذَكَرَهُ
القاموسُ، لَكِنَّهُ مخصوصٌ بما أَبينَ من السَّمَكِ، ولوْ كانتْ ذَاتَ
اربع، أو يُرادُ بِهِ المعنى الأوسطُ، وَهُوَ كُلُّ حيًّ لا يُميَّزُ فيخسصُهُ
منهُ الجرادَ والسَّمَكَ وما أَبِينَ عَا لا دمَ لَهُ.

وقد أفادَ قولُهُ (فَهُوَ مَيْتٌ) أنَّهُ لا بُدُّ أنْ يحلُّ القطوعُ الحياةَ؛ لأنْ النِّيتَ هُوَ ما منْ شانِهِ أنْ يَكُونَ حَيّاً.

#### ٢- باب الآنية

جمعُ إناء، وهو معروفٌ. وإنما بُسوُبُ لهما؛ لأنَّ الشمارعَ قـد نهى عن بعضِها فقد تعلقت بها أحكامٌ.

١- النهي عن الأكل والشرب في آنية الذهب والفضة

14 - عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ رَضِي اللّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ ﴿لاَ تَشْرَبُوا فِي آنِيَـةِ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ، وَلا تَأْكُلُوا فِي صِحَافِهِمَا، فَإِنَّهَا لَهُمْ فِي الدُّنْيَا، وَلَكُمْ فِي الآخِرَةِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٠١٥)، مسلم(٢٠٦٧)].

(عنْ حُذيفةً) أيْ أرويَ أو أذْكُرُ كما سلفَ.

و حُذيفةُ بضمُ الحاءِ المُهمَلةِ فذالٌ مُعجمةً فمثناةً عَيْنيةً سَاكِنةً ففاءً، هُوَ: أبو عبدِ اللّهِ حُذيفةُ بنُ اليمانِ بفَتَّحِ المُشَاةِ التَّمْثِيَّةِ وَتَخفيف المِيمِ آخرُهُ نُونٌ، وحُذيفةُ وأبُوهُ صحابيًانِ جليلان شهدا أحداً، وحُذيفةُ صاحبُ سرُ رسول اللَّهِ ﷺ

وروى عنهُ جماعةٌ من الصَّحابةِ والتَّابعينَ.

ومَاتَ بالمدائنِ سنةَ خس ٍ او سيتٌ وثلاثينَ، بعدَ قَتْلِ عُثمانَ باربدينَ ليلةً.

رقالَ رسولُ اللهِ ﷺ ولا تَشْرَبُوا فِي آنِيَةِ اللَّهَبِ وَالْفِطَّةِ وَلا تَأْكُلُوا فِي صِحَافِهِمَاه) جمعُ صحفةٍ.

(فَانْهَا) أَيْ آنِيةَ الذَّهَبِ وَالفَصَّةِ وَصَحَافَهُمَا (لَهُمُمُ أَيْ

قالَ الْكِسائيُّ: الصَّحفةُ هي ما تُشبعُ الحمسة.

للمشركِينَ، وإنْ لَمْ يُذْكُرُوا فَهُمْ معلومونَ.

(في الدُنيا) إخبارٌ عمًا هُمْ عليْهِ لا إخبارٌ بحلَّهَا لَهُمْ
 (ولكُمْ في الآخرةِ مُتَفقَ عليه) بينَ الشَّيخين.

والحديثُ دليلٌ على تحريم الأكلِ والشُّربِ في آنيةِ الذَّهَـبِ
والفضَّةِ وصحافِهِمَا، سواءٌ كانَ الإنساءُ خالصاً ذَهَباً أو مخلوطاً بالفضَّةِ إذْ هُنَ ثَمَّا يشملُهُ أنَّهُ إناءُ ذَهَبِ وفضَّةٍ.

قَالَ النَّوويُّ: إِنَّهُ انعقدَ الإجماعُ على تحريمِ الأكْلِ والشُّربِ فيهمًا.

واختلفَ في العلَّةِ فقيلَ: للخيلاءِ، وقيــلَ: بـلْ لِكُونِـهِ فَعَبــاً فِضَّةً.

واخْتَلفوا في الإناء المطليّ بِهِمَا هلْ يلحقُ بِهِمَا في التَّحريمِ أو لا؟ فقيلُ: إنْ كانَ يُمكِنُ فصلَّهُمَا حرمَ إجماعاً؛ لأنَّهُ مُستَّعملٌ للذَّهَبِ والفضّةِ، وإنْ كانَ لا يُمكِنُ فصلُهُمَا لا يحرمُ.

وامَّا الإناءُ المضبِّبُ بِهِمَا ﴿ فَإِنَّهُ يَجُورُ الْأَكُـلُ والشُّربُ فِيهِ إجماعاً، وَهَذا فِي الأكُل والشُّربِ فِيما ذُكِرَ لا خلافَ فِيهِ.

فَامًا غَيْرُهُمًا منْ سائرِ الاسْتِعمالاتِ فَفِيهِ الحَلافُ.

قيلَ: لا يحرمُ؛ لأنَّ النَّصُّ لم يردُ إلاَّ في الأكْل والشُّرب.

وقيلَ يجرمُ سائرُ الاسْتِعمالاتِ إجماعاً؛ ونـازعَ في الأخـيرِ بعضُ الْمُتَاخَّرِينَ وقالَ: النَّصُّ وردَ في الأكـلِ والشُّوبِ لا غيرُ، وإلحـاقُ سائرِ الاسْتِعمالاتِ بِهِمَـا قياساً لا تَبَـمُّ فِيهِ شــوائطُ القياسِ.

والحقُّ ما ذَهَبَ إليهِ القائلُ بعدمِ تحريمِ غيرِ الأحسلِ والشَّربِ فِيهِمَا، إذْ هُو النَّابِتُ بالنَّصُ، ودعوى الإجماعِ غيرُ صحيحةِ، وَهَذا منْ شُومِ تبديلِ اللَّفظِ النَّبويِّ بغيرِهِ فإنَّهُ وردَ بِتَحريمِ الأَكْلِ والشُّربِ فقطْ فعدلوا عنْ عبارَتِهِ إلى الاستعمال، وهَجروا العبارةَ النَّبويَّة، وجاؤوا بلفظِ عامٌ منْ تلقاءِ انفسِهِمْ ولَهَا نظائرُ في عبارَاتِهِم، ولِهَذا ذَكَرَ المصنَّفُ هذا الحديث هُنا لإفادةِ تحريم الوضوء في آنيةِ الذَّهبِ والفضَّةِ؛ لأنَّهُ اسْتِعمالٌ لهُمَا على مذَهبِ في تحريمِ ذلِك، وإلاَّ فبابُ هذا الحديثِ بابُ الأطعمةِ والأشربةِ.

ثُمَّ هلْ يلحقُ بالذَّهَبِ والفضَّةِ نفائسُ الأحجارِ كالساقُوتِ والجُوَاهِرِ؟ فِيهِ خلافٌ، والأظْهَرُ عدمُ إلحاقِهِ، وجوازُهُ على أصلِ الإباحةِ، لعدم الدُّليل النَّاقل عنها.

اوَعَنْ أُمُّ سَلَمَةَ رضي اللّه عنها قالتْ:
 قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ اللّذِي يَشْرَبُ فِسي إنّاءِ الْفضئةِ
 إنّمًا يُجَرْجرُ فِي بَطْنِهِ نَارَ جَهَنَّمَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْه [البخاري(٦٦٣٤)، مسلم(٢٠٥٦)].

(وعن أمَّ سلمةً) هي أمُّ المؤمنينَ، زوجُ النَّبِيُ ﷺ، اسمُهَا هندُ بنْتُ أبي أُمَّيةً، كانَتْ تحت أبي سلمة بين عبدِ الأسدِ هاجرَتْ إلى أرضِ الحبشةِ مع زوجها، وتُوفِّيَ عنها في المدينةِ بعدَ عودَتِهِما من الحبشةِ، وتَزوَجها النَّبيُ ﷺ في المدينةِ سنة أربع من الهجرةِ، وتُوفَّيتُ سنة تسع وخسينَ، وقيلَ اثنتينِ وسيِّينَ، ودفنتُ بالبقيع، وعمرُها أربع وثمانونَ سنةً.

(قَالَتْ: قَالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: الَّذِي يشسربُ في إناءِ الفَصَّةِ) هَكَذَا عَندَ الشَّيضِينِ وانفردَ مُسلمٌ في روايةٍ أُخرى بقولِهِ (في إناءِ الفَصَّةِ والدَّهَبِ).

(إنَّمَا يجوجمُ) بضمَّ المثنَّاةِ التَّخْتِيُّةِ وجيمٍ فسراءٍ وجيسمٍ كَسُورةِ.

والجرجرةُ صوتُ وُقوعِ المساءِ في الجنوف، وصوتُ البعيرِ عندَ الجرَّةِ، جعلَ الشُّربَ والجرعَ جرجرةً.

(في بطنِهِ نارَ جَهَنَّمَ مُتَّفَقٌ عليْهِ) بينَ الشَّيخين.

قال الزُخشريُ: يُروى برفعِ النَّارِ على انْهَا فاعلُ مجازاً، وإلاَّ فنارُ جَهَنَّمَ على الحقيقة لا تُجرجرُ في بطنيه، إنَّما جعلَ جرعَ الإنسانِ للماء في هذه الأواني المنهيُ عنها، واستيحقاق العقابِ على استِعمالِها، كجرجرة نارِ جَهَنَّمَ في جوفيهِ مجازاً، هكذا على رواية الرَّفع.

وذُكِّرَ الفعلُ يعني "يجرجرُ" وإنْ كانَ فاعلُهُ النَّارَ وَهِيَ مُؤْنَّةٌ، للفصلِ بينَهَا وبينَ فعلِهَا، ولأنْ تانيئَهَا غيرُ حقيقي، والأكثرُ على نصبِ "نارِ جَهَنْمَ" وفاعلُ الجرجرةِ هُمَوَ الشَّارِبُ، والنَّارُ مفعولُهُ، والمعنى: كَأَنَّما يُجرَّعُ نارَ جَهَنَّمَ من بابِ ﴿إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً﴾.

قَالَ النَّوويُّ: والنَّصبُ هُوَ الصَّحيحُ المَشْهُورُ الَّذي عليهِ الشَّارِحونَ، وأَهْلُ العرف واللَّغةِ، وجزمَ بِهِ الأَزْهَــريُّ و «جَهَنَّمَ» جَيُّةً لا تنصرفُ لِلتَّانيثِ والعلميَّةِ، إذْ هيَ علمٌ لطبقةٍ مــنْ طبقاتِ النَّارِ ــ أعاذنا اللَّهُ منْهَا ــ سُمَيّتُ بذليكَ لبعدِ قعرِهَا، وقيلَ لغلظِ أمرِهَا في العقابِ.

والحديثُ يدلُ على ما دلُ عليْهِ حديثُ حُذيفةَ الأوَّلُ.

## ٢ - طهارةُ الإهاب إذا دُبغَ

١٦ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما قَـالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «إذَا دُبْغَ الإِهَابُ فَقَدْ طَهُرَ».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ. [٣٦٦] ــ وَعِنْدَ الأَرْبَعَةِ [أبو داود(٤١٢٣))، الـترمذي (١٧٢٨)، النساني(١٧٣/)، ابن ماجه(٣٦٠٩)] وأَلِمَا إِهَابٍ دُبِغَ

من أحاديث باب الآنية:

رُوعَن ابنِ عَبَّاسِ رضى الله عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ إذا دُبغَ الإهَابُ) بزنةِ كِتَابِ، هُوَ: الجلدُ. أوْ مــا لمْ يُدبــغُ كمــا في القاموس ومثلُهُ في النَّهَايةِ.

(فَقَدُ طَهُرَ) بَفَتْحِ الطَّاءِ والْهَـاءِ، ويجـوزُ ضمُّهَـا كمـا يُفيـدُهُ القاموسِ.

(أخرجَة مُسلمٌ) بهذا اللَّفظِ.

(وعندَ الأربعةِ) وَهُمْ أَهْلُ السُّننِ:

(أَيُّمَا إِهَابٍ دُبِغَ) تَمَامُهُ «فَقَدْ طَهُرَ»

والحديثُ أخرجَهُ الخمسةُ إنَّما اخْتَلْفَ لَفظُهُ.

وقدْ رُويَ بالفاظِ. وذُكِرَ لَهُ سببٌ وَهُوَ «أَنَّهُ ﷺ مَـرً بِشَـاةٍ مَيْتَةٍ لِمَيْمُونَـةَ فَقَـالَ: «أَلا اسْتَمْتَعْتُمْ بِإِهَابِهَـا فَـإِنَّ دِبَـاغَ الأدِيــمِ طَهُورَ».

وَرَوَى البخارِيُّ مَنْ حديثِ سودةَ (٦٦٨٦) قــالَت: «مَـاتَتْ لَنَا شَاةٌ فَتَبَغْنَا مِسْكَهَا ثُمُّ مَا زِلْنَا نَتَبَدُ فِيهِ حَتَّى صَارَ شَنَاً».

وَالْحَدَيْثُ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الدَّبَاغُ مُطَهَّرٌ لَجَلَدِ مَيْنَةِ كُلُّ حيوان، كما يُفيدُهُ عُمومُ كلمةِ «أَيْما» وأنَّهُ يَطْهُرُ باطنُهُ وظَاهِرُهُ.

وفي المسألةِ سبعةُ أقوال:

(الأوَّلُ) أَنَّ اللَّبَاعَ يُطَهِّرُ جَلَدَ المَيْتَةِ بَاطَنَهُ. وظَّاهِرَهُ ولا يُخصُّ منْهُ شيءٌ، عملاً بظَاهِرِ حديثِ ابنِ عبَّاسِ وما في معنَّـاهُ، وَهَذا مرويٌّ عنْ عليٌ عليه السلام وابن مسعودٍ.

(الثَّاني): أنَّهُ لا يُطَهِّرُ الدَّبـاعُ شيئاً، وَهُـوَ مَذْهَبُ جَمَاهِـيرِ الْقَادِهِ تَهِ.

ويروى عن جماعة من الصّحابة مُسْتَدلَينَ بحديثِ الشّافعيُ السُّافعيُ النّريةِ الشّافعيُ اللّري اخرجَهُ احمدُ (٢١٠/٤) والبخاريُّ في تاريخِه(٢١٧/٧)، والأربعــــةُ[د(٢٦١٧)، (٧٧٥/١)، حـــه(٣٦١٣)]، والدارقطني والبيهقيُّ (١٤/١) وابنُ حبّانَ (١٧٧٧) عن عبدِ اللّهِ بن عُكَيم قالَ: «أَنَانَا كِتَابُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَبْـلَ مَوْتِهِ أَلاً تَشْفِعُوا مِن الْمَيْتَةِ بِإِهَابٍ وَلا عَصَبِهُ وفي روايةِ الشّافعيُّ واحمدَ وأبي داود: «قبلَ مَوْتِهِ بشَهْر أو شَهْوِينَ».

قَالَ التَّرَمَدَيُّ: حَسَنَّ، وَكَانَ احمدُ يَنْهَبُ إِلَيْهِ، ويقولُ: هــذا آخرُ الأمرين ثُمَّ تركهُ.

قالوا: أي الْهَادويَّةُ وَهَذَا الحديثُ ناسخٌ لحديثِ ابنِ عبَّاسٍ، لدلالَتِهِ على تحريمِ الانْتِفاعِ من المَيْتَةِ بإِهَابِهَا وعصبِهَا.

وأجيب عنه بأجوبةٍ:

(الأوَّلُ): أنَّهُ حديثٌ مُضطربٌ في سندِه، فإنَّهُ رُويَ عـنْ كِتَابِ النَّبِيُّ ﷺ، وَتَارةً عَنْ مشايخَ مَنْ جُهَينةً عَمَٰنْ قـرأ كِتَـابَ النَّبِيُّ ﷺ.

ومضطربٌ ايضاً في مُنْيهِ، فرويَ مـنُ غـيرِ تقييـدٍ في روايـةِ الأكْلِ، ورويَ بالتَّقييدِ بشَهْرٍ أو شَهْرينِ أو أربعينَ يوماً أو ثلاثـةِ أيَّام.

ثُمَّ إِنَّهُ مُعلَّ أيضاً بالإرسالِ، فإنَّهُ لمْ يسمعهُ عبدُ اللَّهِ بـنُ عُكَيم منْهُ ﷺ.

ومعلَّ بالانقطاع؛ لأنَّهُ لمْ يسمعْهُ عبدُ الرَّحْنِ بنُ أبي ليلى من ابنِ عُكَبِم، ولذلِكَ ترَكَ أحمدُ بنُ حنبـل القـولَ بِـهِ آخـراً، وَكَانَ يَذْهَبُ إِلَيْهِ أَوْلاً كما قالَ عنْهُ الترمذيُّ(١٧٢٩).

و(ثانياً): بأنَّهُ لا يقسوى على النَّسخ؛ لأنَّ حديثَ الدَّبـاغِ أصحُّ؛ فإنَّهُ أخرجه مُسلمٌ ورويَ من طُرق مُتَعدّدةٍ في معنّاهُ عدّةُ أحاديثَ عن جماعةٍ من الصّحابةِ، فعن ابنُ عبّاسِ حديثان، وعن

أُمَّ سلمةَ ثلاثـةً، وعن أنس حديثان، وعن سلمةَ بنِ الحبَّقِ وعائشةَ والمغيرةِ وأبي أُمامةً وأبن مسعودٍ.

ولأنَّ النَّاسِخُ لا بُدُّ منْ تحقيقِ تأخُرِهِ ولا دليلَ على تأخُرِ حديثِ ابنِ عُكَيم، وروايةُ التَّاريخِ فِيهِ بشَهْرِ أو شَهْرينِ مُعلَّة، فلا تقرمُ بِهَا حُجُّةً على النَّسنِخ، على أنْهَا لو كانت روايةُ التَّاريخِ صحيحةً ما دلَّتْ على أنّهُ آخرُ الأمرينِ جزماً، ولا يُقالُ: فإذا لمْ يَيَمُ النَّسخُ تعارضَ الحديثانِ، حديثُ عبدِ اللهِ بنِ عُكيمٍ وحديثُ ابنِ عباسٍ ومن معه، ومع التعارضِ يُرجعُ إلى التَّرجيح أو الوقفي،؛ لأنَّا فقولُ لا تعارضَ إلاً مع الاسترواء، وَهُوَ مفقودٌ كما عرفت من صحةِ حديثِ ابنِ عباس، وكشرةِ من معهُ من الرُّواةِ، وعدم ذلك في حديثِ ابنِ عباس، وكشرةٍ من معهُ من الرُّواةِ، وعدم ذلك في حديثِ ابنِ عُكيمٍ.

و(ثالثاً): بال الإمَابَ كما عرفت من القاموسِ والنَّهَايةِ اسمٌ لما يُدبغُ في أحدِ القولينِ.

وقالَ النَّصْرُ بنُ شُميلِ: الإِهَابُ لما لمْ يُلبِغُ، وبعدَ اللَّبِيغِ يُقالُ لَهُ شنَّ وقريةٌ، وبِهِ جزمَ الجوْهَريُّ.

قيلَ: فلمُنا اخْتَمَــلَ الأمريــنِ وردَ الحديثــانِ في صُــورةِ المُتَعارضينِ، جمعنا بينَهُمَا بأنَّهُ نَهْيٌ عَـن الانْتِفاعِ بالإَهَــابِ مَـا لمْ يُدبغُ، فإذا دُبغَ لمْ يُسـمُ إهاباً، فـلا يدخـلُ تحُـتَ النَّهْـيِ، وَهُــوَ حسنٌ.

(النَّاكُ): يُطَّهُرُ جلدَ مَيْنَةِ المَّاكُولِ لا غيرَهُ لَكِنْ يردُّهُ عُمــومُ «أَيُما إِهابٍ».

(الرَّابِعُ): يُطَّهُرُ الجميعَ إلاَّ الخنزيرَ، فإنَّـهُ لا جلـدَ لَـهُ وَهُـوَ مذْهَبُ أبي حنيفةً

(الحامس): يُطهّرُ إلاَّ الحنزيرَ لقول على ﴿فَإِنَّـهُ رِجْسٌ﴾ والضَّميرُ للخنزير، فقد حُكِمَ برجسيْتِهِ كُلُّهِ، والْكَلَبُّ مقيسٌ عليهِ بجامع النَّجاسةِ، وَهُوَ قُولُ الشَّافِعيُّ.

(السَّادسُ): يُطَهِّرُ الجميعَ لَكِنَ ظَاهِرَهُ دُونَ باطنِهِ، فيستُعملُ في الياساتِ دُونَ المانعاتِ ويصلَّى عليْهِ ولا يُصلَّى فيهِ، وَهُوَ مرويٌّ عن مالِكِ جمعاً منهُ بينَ الأحاديثِ لمَّا تعارضَتْ.

(السَّابِعُ): يُنتَفعُ بجلودِ المَنتَةِ وإنْ لَمْ تُدبغُ ظَاهِراً وباطنــاً، لما اخرجَهُ البخاريُّ(۱٤٩٢) من روايةِ ابن عبَّاسِ «أَنَّهُ ﷺ مَرَّ بِشَـاةٍ

مَيْتَةِ فَقَالَ: هَلاَ انْتَفَعْتُمْ بِإِهَابِهَا؟ قَالُوا: إِنَّهَا مَيْتَةٌ، قَالَ: إِنَّمَا حَــرُمَ أَكْلُهَا» وَهُوَ رأيُ الزُّهْرِيِّ.

وأجيبَ عنهُ: بانَّهُ مُطِلقٌ قَيْدَتْهُ أحاديثُ الدُّباغِ الَّتِي سلفَتْ.

صَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ(٤٥٢٢).

(وعن سلمة بن الحبّق - ظلّه ) هُوَ بضمُ الميمِ وفَتْح الحاء المُهْمَلةِ وَتَشديدِ الموحْدةِ المُكْسـورةِ والقـاف - وسـلمةُ صحـابيًّ يُعدُ في البصريُّينَ، روى عنهُ ابنُهُ سنانٌ، ولسنان أيضاً صُحبةٌ.

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «دِبَاغُ جُلُودِ الْمَيْتَةِ طَهُورُهَا، صَحْحَهُ ابْنُ حِبَّانُ أَيْ أَخْرَجَهُ وَصَحْحَهُ.

وَقَلاْ أَخْرَجَ غَيْرُ ابْنِ حِبَّانِ هَذَا الْحَدِيثَ لَكِسنْ بِٱلْفَاظِ عِنْـدَ أَخْمَـدَ (٤٧٦/٣) وَأَبِسِي دَاوُد(٤١٧ه) وَالنَّسَـانِيُّ (١٧٣/٧) وَأَبِسِي دَاوُد(٤١٧ه) وَالنَّسَـانِيُّ (١٧/١) عَنْ سَلَمَةَ بِلَفُظِ «دِبَاغُ الأدِيمِ ذَكَاتُهُ». وَفِي لَفْظِ «ذَكَاتُهَا هَوْرُكُما». وَفِي لَفْظِ «ذَكَاتُهَا طَهُورُهَا». وَفِي لَفْظِ «ذَكَاتُهَا وَبَاعُهُا». وَفِي لَفْظِ «ذَكَاتُهَا وَبَاعُهُا». وَفِي لَفْظٍ آخَرَ «ذَكَاةُ الأدِيم دِبَاعُهُ».

وَفِي الْبَابِ أَخَادِيثُ بِمَعْنَاهُ، وَهُوَ يَدُلُّ عَلَى مَــا يَـدُلُّ عَلَيْهِ حَدِيثُ ابْنِ عَبَّاسِ وَفِي تَشْبِيهِ الدَّبَاغَ بِالذَّكَاةِ إعْلامٌ بِــاَنُ الدَّبَاغَ فِي التَّطْهِرِ بِمَنْزِلَةً تَذْكِيَةِ الشَّاةِ فِي الإِخْلالِ؛ لأنَّ الذَّبْحَ يُطَهِّرُهُـا وَيُحِلُّ أَكُلَهَا.

١٨ - وَعَنْ مَيْمُونَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: «مَـرُ النَّبِيُ ﷺ بِشَاةٍ يَجُرُّونَهَا، فَقَالَ: لَـوْ أَخَذْتُـمْ إِهَابَهَـا فَقَالُوا: إِنَّهَا مَيْتَةً، فَقَالَ: يُطَهَّرُهَا الْمَاءُ وَالْقَرَظُ».

أَخْرُجَهُ أَبُو دَاوُد(٤١٢٦) وَالنَّسَائِيُّ (١٧٤/٧\_٥٧١).

(وَعَنْ مَيْمُونَةَ رَضِي اللّه عنها) هِيَ أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ مَيْمُونَةُ بِنْتُ الْحَارِثِ الْهِلالِيَّةُ، كَانَ اسْمُهَا بَرَّةً، فَسَمَّاهَا رَسُولُ اللّهِ ﷺ مَيْمُونَةً، تَزَوَّجَهَا ﷺ فِي شَهْرَ ذِي الْقَعْدَةِ سَنْةَ سَبْعِ فِي عُمْرَةِ الْقَعْدَةِ سَنْةَ سَبْعِ فِي عُمْرَةِ الْقَعْدِيّةِ، وَكَانَتْ وَفَاتُهَا سَنَةً إِحْدَى وَسِتَيْنَ، وَقِيلَ: إِحْدَى وَحَمْدِينَ، وَقِيلَ: إِحْدَى وَحَمْدِينَ، وَقِيلَ: الحِدَى وَحَمْدِينَ، وَقِيلَ: الْحَدَى وَحَمْدِينَ، وَقِيلَ: الْحَدَى عَبْرُهُ ذَلِكَ؛ وَهِي خَالَةُ الْمِن وَحَمْدِينَ، وَقِيلَ غَيْرُ ذَلِكَ؛ وَهِي خَالَةُ الْمِن عَبْس، وَلَمْ يَتَزَوَّجْ ﷺ بَعَدَهَا.

رَقَالَتْ: هَمَرُ رَسُولُ اللّهِ ﷺ بِشَاةٍ يَبِحُرُّونَهَا لَقَالَ: لَوْ أَخَذَتُـمْ
إِهَابَهَا؟ فَقَالُوا: إِنَّهَا مَيْنَةٌ؟ فَقَالَ: يُطَهِّرُهَا الْمَاءُ وَالْقَرَطُ، أَخْرَجَهُ آبُـو
دَاوُد وَالنَّسَائِيُّ) وَفِي لَفْظٍ عِنْدَ اللَّارَقُطْنِيُّ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ: «أَلْيَسَ فِي الْمَاء وَالْقَرَظِ مَا يُطَهِّرُهُما (٢/١٤-٤٤).

وَأَمَّا رِوَايَةُ «أَلَيْسَ فِي الشَّــثُّ وَالْفَرَظِ مَـا يُطَهِّرُهَـا» فَقَـالَ النَّووِيُّ: إِنَّهُ بِهَذَا اللَّفْظِ بَاطِلٌ لا أَصْلَ لَهُ.

وَقَالَ فِي شَرْحِ مُسْلِمٍ: يَجُوزُ اللَّبَاعُ بِكُلُ شَيْء يُنشُفُ فَضَلاتِ الْجِلْدِ؛ وَيُطَيَّبُهُ وَيَمْنَعُ مِنْ وُرُودِ الْفُسَادِ عَلَيْهِ كَالشَّتْ وَالْفَرَظِ وَقُشُورِ الرُّمَانِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ الأَدْوِيَةِ الطَّاهِرَةِ، وَلا يَحْصُلُ بِالشَّمْسِ إِلاَّ عِنْدَ الْحَنَفِيَّةِ وَلا بِالتُّرَابِ؛ وَالرُّمَادِ، وَالْمِلْحِ عَلَى الْأَصَحُ.

## ٣\_ حكمُ آنيةِ أهلِ الكتابِ

19 - وَعَنْ أَبِسِي ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيُ ﴿ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللهِ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

مُتَّفَقٌ عَلَيْه[البخاري(٤٩٦)، مسلم (١٩٣٠)].

(وَعَنْ أَبِي ثَعْلِبَةً) بِفَتْحِ المُثَلَّثَةِ بِعِدَهَا عِينٌ مُهْمَلَةً سَاكِنَةً فِـلامٌ مَفْتُوحَةٌ فِمُوخُدَةٌ.

(الخشني هَ الله عنه الحاء المعجمة فشين مُعجمة مفتُوحة فنون نسبة إلى خُشين بن النّمر من قضاعة المحدّة الحدّف ياؤه عند النّسبة واسمُه جُرْهُم بضم الجيم بعدَها راء سَايَة فَهَاء مضمومة ابن ناشب بالنّون، وبعد الألف شين مُعجمة آخره مُوحدة الشّهر بلقيه بايع النّبي على بيعة الرّضوان، وضرب لَه بسمّم يوم خير، وأرسله إلى قومِه فاسلموا، نزل الشّام، ومَات بها سنة خس وسبعين، وقيل غير ذلك.

(قالَ: ﴿ وَقُلْتَ: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّا بِأَرْضِ قَوْمٍ أَهْلِ كِتَابِ أَفَتَأْكُلُ
 فِي آنِيَتِهِ مْ ﴾ قَالَ: لا تَأْكُلُوا إلا أَنْ لَا تَجِدُوا غَيْرَهَا فَاغْسِلُوهَا وَكُلُوا فِيهَا ﴾ مُنْفَقَ عليهِ بينَ الشّيخينِ.

اسْتُدَلَّ بِهِ على نجاسةِ آتيةِ أَهْلِ الْكِتَابِ، وَهَلْ هُوَ لنجاسـةِ

رُطُوبَتِهِمْ؛ أو لجوازِ أَكْلِهِم الخنزيرَ وشربِهِمَ الحمرَ وللْكَرَاهَةِ؟

ذُهَبَ إلى الْأُوَّلِ القَـائلُونَ بنجاسـةِ رُطُوبـةِ الْكُفَّـارِ، وَهُــم الْهَادويَّةُ والقاسميَّةُ.

واسْتَدَلُوا أَيضاً بِظَاهِرِ قُولُهُ تَعَالَى ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ﴾ والْكِتَابِيُّ يُسمَّى مُشْرِكاً، إذَّ قَدْ قَالُوا: المسيحُ ابنُ اللَّهِ، وعزيرٌ ابنُ اللَّهِ.

وَذَهَبَ غَيرُهُمْ مِنْ أَهْلِ البَيْتِ كَالمُؤْيَّدِ بِاللَّهِ وَغَيرِهِ، وَكَذَلِكَ الشَّافِعِيُّ إِلَى طَهَارَ رُطُوبَتِهِمْ وَهُوَ الحَقُّ بَقُولِيهِ تَعَالَى: ﴿وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلَّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلَّ لَهُمْ ﴾ وَلاَنَّهُ ﷺ تَرَصْئاً مِنْ مَزَادَةِ مُشْرِكَةٍ، ولحديثِ جابرٍ عنذ احمد (٣٢٧/٣) وأبي داود(٣٨٧٨) وكنا نَغُزُو مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَنُصِيبُ مِنْ آتِيةِ الْمُشْرِكِينَ وَأَسْفِيتِهِمْ وَلا يَعِيبُ ذَلِكَ عَلَيْنَاه.

وأجيبَ بأنَّ هذا كانَّ بعدَ الاستِيلاء ولا كلامَ فِيهِ.

قلنا: في غيرهِ من الأدلَّةِ غُنيةً عَنْهُ، فمنْهَا: ما اخرجَـهُ احمـدُ
(٢١٠-٢١٠/٣) مَنْ حديثِ انسِ اللَّهُ ﷺ دَعَاهُ يَهُودِيُّ إِلَى خُبُرِ
شَعِيرٍ وَإِهَالَةِ سَنَخَةٍ ـ بَفْتُحِ السُّينِ وَفَتْـحِ النُّـونِ المعجمـةِ فخـاءِ
مُعجمةً مَفْتُوحةِ أَيْ مُتَغَيْرةٍ.

قَالَ في البحر: لو حرمَتْ رُطوبَتُهُــمْ لاسْتَفاضَ بدينَ الصَّحابةِ نقلُ توقَيهِـمْ لَهَا لقلَّةِ المسلمينَ حيندن مسعَ كــثرةِ اسْتِعمالاتهم الَّتِي لا يخلو منها ملبوسٌ ومطعومٌ، والعادةُ في مثلِ ذلك تقضى بالاسْتِفاضةِ.

قالوا: وحديث أبي ثعلبة إمّا محمولٌ على كرَاهَةِ الأَكْسَلِ فِي النَّتِهِمْ للاسْتِقذار، لا لِكُونِهَا نجسةً، إذْ لُو كَانَتْ نجسةً لمْ يَعلُمُ مَسُروطاً بعدم وجدان غيرِهَا، إذ الإناءُ المتنجسُ بعد إزالةٍ نجاستِهِ هُوَ وما لمْ يَتَنجسُ على سواء، أو لسله ذريعة المحرَّم، أو لأنّهَا نجسةٌ لما يُطبخُ فِيهَا لا لوطويَتِهِم كما تُفسِدُ روايمةُ أبسي داود(٣٨٣٩) وأحمد(١٩٣٤، ١٩٤) بلفظ: "إنّسا نُجَساورُ أهْسِلُ الْكِتَابِ وَهُمْ يَطْبُخُونَ فِي قُدُورِهِم الْخِنْزِيرَ وَيَشْرُبُونَ فِي آئِيتِهِمِ الْخَمْرَ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْظِ: إنْ وَجَدْثُمْ غَيْرَهَا الحديث.

وحديثُهُ الأوَّلُ مُطلَقٌ، وَهَذا مُقيَّدٌ بَآنيةِ يُطبِخُ فِيهَا مــا ذُكِـرَ ويشربُ، فيحملُ المطلقُ على المقيَّدِ.

وامًّا الآيةُ فالنَّجسُ لُغةً: المسْتَقذُرُ، فَهُو َ اعمُ من المعنى الشُرعيُ، وقبلَ معناهُ: ذُو نجس؛ لأنَّهُمْ معهُم الشُرْكُ السَّذِي هُوَ بَنزلةِ النَّجس، ولأنهُمْ لا يَتَطَهُّرونَ ولا يغتسلونَ ولا يَتجبُّبونَ النَّجاسَاتِ، فَهِيَ مُلابسةٌ لَهُمْ، وبهَذا يَتِمُ الجمعُ بينَ هذا وبينَ آية المائدةِ والأحاديثِ الموافقةِ لَحُكْمِهَا؛ وآيةُ المائدةِ أصرحُ في المرادِ.

#### ٤ - الوضوءُ من مزادة امرأةٍ مشركةٍ

٢٠ وَعَنْ عِمْرَانَ بْـنِ حُصَيْـنِ ﴿ قَالَ النَّبِـيُ
 قَانُ عَنْ عَمْرًا مِنْ مَزَادَةِ امْرَأَةٍ مُشْرِكَةٍ.

مُثَفِّقٌ عَلَيْهِ، فِي حَدِيثٍ طَوِيلِ [البخاري(٤٤٣)، مسلم(٦٨٢)].

(وعن عمران بن خصين) بالمهمَلَتين تصغيرُ حصن. وعمرانُ هُوَ أَبو نُجيدٍ بالجيمِ تصغيرُ نُجدٍ، الحزاعيُّ الْكَمبيُّ، أُسلمَ عامَ خيرَ، وسَكنَ البصرةَ إلى أنْ مَاتَ بِهَا سنةَ اثْنَتينِ أو ثـلاثٍ وخسينَ، وكَانَ مَنْ فُضلاءِ الصَّحابةِ وَفَقَهَائِهِمْ.

رَأَنَّ النَّبِيِّ ﷺ وَأَصْحَابَهُ تَوَصَّنُوا مِنْ مَزَادَقِ بَفَتْحِ المِسمِ بعدَهَا زايٌّ ثُمَّ الفُّ وبعدَ الألفِ مُهْمَلَةً، وَهِيَ الرَّاوِيةُ ولا تَكُونُ إلاَّ منْ جلدينِ تُقامُ بثالثِ بينَهُمَا لِتَشْعَ، كما في القاموسِ.

(امرأةِ مُشرِكَةِ. مُتَفقَ عليه) بينَ الشّيخينِ (في حديث طويلٍ).

أخرجَهُ البخاريُ بالفاظ فِيهَا: ﴿أَنَّهُ اللّٰهِ بَعَتْ عَلِيّاً وَآخَرُ مَعَهُ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ اللّٰهِ. وَقَدْ فَقَدَا الْمَاءَ، فَقَالَ: اذْهَبَا فَابْنَفِيا الْمَاءَ، فَانْطَلَقَا، فَتَلَقّیا امْرَأَةُ بَیْنَ مَزَادَتْینِ، أو سَطِیحَتْینِ صِنْ مَاه، عَلَی بَعِیر لَهَا، فَقَالا لَهَا: آینَ الْمَاهُ؟ قَالَتْ: عَهْدِي بِالْمَاء أَمْسُ هَذِهِ السَّاعَة، قَالا: انْطَلِقِي إلَى رَسُولِ اللّٰهِ اللّٰهِ... إلَى أَنْ قَالَ: وَدَعَا النّبِي اللّٰهِ بِإِنَاء فَفَرَغَ فِيهِ مِسْنُ أَفْواهِ الْمَزَادَتَيْسِن، أو السُطِيحَتْينِ، وَنُودِي فِي النَّاسِ اسْقُوا وَاسْتَقُوا، فَسُقِيمَ مَنْ سُقِيَ، وَاسْتَقَى مَنْ شَاءً الحديث، وفِيهِ زيادةٌ ومعجزاتٌ نبويَّةً.

والمرادُ أنَّهُ ﷺ توضاً مـنْ مـزادةِ المشـرِكَةِ وَهُـوَ دليـلٌ لمـا سلفَ في شرح حديثِ أبي ثعلبةً منْ طَهَارةِ آنيةِ المشركينَ.

ويدلُ أيضاً على طَهُورِ جلسهِ المُيْتَةِ بِاللَّبِاغِ؛ لأَنَّ المُزادَتَينِ منْ جُلودِ ذبائح المشركينَ وذبائحُهُمْ مُنْتَةً.

وَيَعْلَنُّ عَلَى طَهَارةِ رُطُوبةِ المُشْرِكِ، فَإِنَّ المَرَاةَ المُشْرِكَةَ قَـدُّ باشرَت الماءَ وَهُــوَ دُونَ القَلْتَيْنِ، فَإِنَّهُمْ صَرَّحُوا بَانَّـهُ لا يحملُ الجملُ قدرَ القَلْتَيْنِ.

ومن يقولُ: إنْ رُطوبَتَهُمْ نجسةٌ، ويقولُ: لا يُنجِّسُ المــاءَ مــا غَيِّرَهُ، فالحديثُ يدلُّ على ذلِكَ.

#### ٥- جوازُ وضعِ سلسلة فضة في القدح

٢١ - وَعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ ﷺ: «أَنْ قَدَحَ النّبِيِ
 انْكَسَرَ، فَاتَّخَذَ مَكَانَ الشّعْبِ سَلْسَلَةً مِنْ فِضّةٍ».

أَخُرَجَهُ الْبُخَارِيُّ.(٣١٠٩)

روعن أنسِ بنِ مالِكِ عَلَيْهُ أَنَّ قَدْحَ النَّبِيِّ الْكَسُرَ فَاتَّخَذَ مَكَانَ الشَّعْبِ) بَفْتْح الشَّينِ المعجمةِ وسُكُونِ المُهْمَلةِ، لفظَّ مُشْتَرَكَّ بينَ معان المرادُ منها هُنا الصَّدَّعُ والشَّنُّ.

(سلسلة من فضّة) في القاموس سلسلة بفَتْحِ أَوَّلِهِ وسُـكُونَ اللَّمِ وفَتْحِ الرَّلِهِ وسُـكُونَ اللَّمِ وفَتْحِ السِّينِ الثَّانِيةِ، منها إيصالُ الشّيءِ بالشّيءِ، أو سلسلةً بِكُسرِ أَوَّلِهِ دائرٌ منْ حديدٍ ونحوِهِ، والظَّاهِرُ أَنْ المرادَ الأَوَّلُ، فيقرأُ بَغْتُح أَوَّلِهِ (أَحْرِجَهُ البخارِئُ).

وَهُوَ دليلُ جـواز تضبيبِ الإنـاءِ بالفضّـةِ، ولا خـلافَ في جوازِهِ كما سلف، إلاَّ أَنَّهُ قد اخْتُلفَ في واضع السَّلسلةِ.

فحَكَى البَيْهَقيُّ (٢٩/١-٣٠) عنْ بعضيهِـــمْ أَنْ الَّــذي جعــلَ السَّلسلةَ هُوَ أنسُ بنُ مالِكِ وجزمَ بِهِ ابنُ الصَّلاحِ.

وقالَ أيضاً: فِيهِ نظرٌ؛ لأنْ فِي البخاريُ (٥٦٣٨) من حديثِ عاصم الأحول (رَأَيْت قَدَحَ النَّبِيُ ﷺ عِنْدَ أَنَس بْنِ مَالِكِ فَكَانَ قَد انْصَدَعَ فَسَلْسَلُهُ بِفِضَيْهِ، وقالَ ابنُ سيرينَ: إنَّهُ كان فِيهِ حلقةٌ مَنْ حديدٍ، فارادَ أَنسُ أنْ يجعلَ مَكَانَهَا حلقةً من ذَهَب أو فضيَّة، فقالَ لَهُ أبو طلحةً: (لا تُعيرُنُ شيئاً صنعَهُ رسولُ اللَّهِ ﷺ فَتَرَكَهُ) هذا لفظُ البخاريُ.

وَهُوَ يَحْتَملُ أَنْ يَكُونَ الضَّمـيرُ فِي قولِـهِ "فسلسـلَهُ بفضَّةٍ" عائداً إلى رسول اللَّهِ ﷺ.

ويختَملُ أَنْ يَكُونَ عائداً إلى أنس كما قالَ البيْهَقَبِيُّ، إلاَّ أَنْ آخرَ الحديثِ يدلُّ للأوَّلِ، وأنَّ القدحَ لمْ يَتَغيَّرْ عمًّا كانَ عليهِ

على عَهْدِ رسول اللَّهِ ﷺ.

قَلْت: والسُّلسلةُ غيرُ الحلقةِ الَّتِي أَرَادَ أَنْـسَ تَغيرَهَـا، فَالظَّاهِرُ أَنَّ قُولَهُ: فسلسلَهُ، هُوَ النَّبِيُ ﷺ، وَهُوَ حُجَّةٌ لما ذَكَرَهُ.

#### ٣- بابُ إزالةِ النجاسة وبيانها

أَيْ بَيَانُ النَّجَاسَةِ وَمُطَهِّرَاتِهَا.

## ١\_ النهي عن اتخاذ الحمر خلاً

٢٢ عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ ﴿ قَالَ: «سُـئِلَ
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن الْخَمْر: تُتَّخَذُ خلاً؟ قَالَ: لا».

أُخْرَجَهُ مُسْلِمٌ(١٩٨٣) وَالتَّرْمِلِيُّ (١٢٩٣) وَقَالَ: حَسَنَ صَحِيحٌ.

(عَنْ أَنْسِ بَنِ مَالِكِ هُلِئَهُ قَالَ: سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن الْخَمْرِ) أَيْ بَعْدَ تَحْرِيمِهَا.

رُتُنْحَدُ خلاً، فَقَالَ: ولا، أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ وَالنَّرْمِلِيُّ وَقَالَ: حَسَنَّ حِيثٍى.

فسُرَ الاتّخاذُ بالعلاجِ لَهَا. وقدْ صارَتْ خمراً، ومثلُهُ حديثُ ابي طلحةً، فإنَّهَا «لَمَّا حُرَّمَت الْخَمْرُ سَأَلَ أَبُو طَلْحَةَ النَّبِيُ ﷺ عَنْ خَمْرٍ عِنْدُهُ لاَيْتَامٍ هَلْ يُخَلِّلُهَا؟ فَأَمَرَهُ بِإِرَاقَتِهَا».

أخرجَهُ أبو داود(٣٦٧٥) والتّرمذيّ(١٢٩٣).

والعملُ بالحديثِ هُـوَ رايُ الْهَادويَّةِ والشَّافعيُّ، لدلالـةِ الحديثِ على ذلِكَ، فلو حلَّلَهَا لمْ تحلُ، ولمْ تطْهُرُ. وظَاهِرُهُ بايً علاج كانَ، ولو بنقلِهَا من الظّلِّ إلى الشَّمسِ أو عَكْسُهُ؛ وقبلَ: تطْهُرُ وَتَحلُ.

وامًّا إذا تخلَّلَتْ بنفسيهَا منْ دُونِ علاجِ فإنَّهَا طَاهِرةٌ حـلالٌ، إلاَّ أنَّهُ قالَ في البحرِ إنْ أَكْثَرَ أصحابنًا يقولُونَ إنَّهَا لا تطْهُرُ وإنْ تخلَّلَتْ بنفسيهَا منْ غيرِ علاجٍ.

واعلمُ أَنَّ للعلماءِ في خلُّ الحمرِ ثلاثةَ أقوالٍ:

(الأوَّلُ): أنَّهَا إذا تخلَّلَتَ الحَمرُ بغيرِ قصدِ حلَّ خلُّهَـا، وإذا خُلَلَتْ بالقصدِ حرمَ خلُّهَا.

(النَّاني): يحرمُ كُلُّ خلُّ تولَّدَ عن خر مُطلقاً.

(النَّالَثُ): أنَّ الحَلُّ حلالٌ مع تولَّدِهِ من الحَمرِ سواءٌ قُصدَ المُ لا، إلاَّ أنَّ فاعلَهَا آتَمُ إنْ تركها بعد أنْ صارَتْ خراً، عاص لله، مجروحُ العدالةِ، لعدمِ إراقَتِهِ لَهَا حالَ خريَّتِهَا، فإنَّهُ واجبُّ كما دلُّ لَهُ حديثُ أبى طلحةً.

وأما الدليلُ على أنه يحلُّ الحلُّ الكمائن من الخمرِ؛ فلأنه خلُّ لغةُ وشرعاً.

قيل: فإذا أريد جَعلُ خلُ لا يتخمس، فيُعصس العنبُ، شم يُلقى عليه قبلَ أن يتخلُّلَ مثليه خبلاً صادقاً فإنَّهُ يَتَخلُّلُ، ولا يصيرُ خراً أصلاً.

## ٧ - نجاسةُ لحوم الحمرِ الأهليةِ

٢٣ - وَعَنْهُ ﷺ قَالَ: «لَمُّا كَانَ يَوْمُ خَيْبَرَ، أَمَـرَ
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَبَا طَلْحَةً، فَنَـادَى إِنَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ
 يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لُحُومِ الْحُمُرِ الأَهْلِيَّةِ، فَإِنْهَا رِجْسٌ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٩٩١)، مسلم(١٩٤٠)].

(وعنهُ) أيْ عنْ أنسِ بنِ مالِكِ قالَ: (لَمَّا كَانَ يَوْمُ خَيْبَرَ أَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَبَا طَلْحَةً لَنَاذَى: إنَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ يَنْهَيَانِكُمْ) بِتَنسِيةِ الضَّميرِ للَّه تعالى ولرسولِهِ.

وقد ثبت «أنَّهُ ﷺ قَالَ لِلْخَطِيبِ الَّذِي قَالَ فِي خُطْبَتِهِ: مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ رَشَدَ وَمَنْ يَعْصِهِمَا الحديثَ "بِشْسَ خَطِيبُ الْقُومِ آنْتَ لِحميهِ بِينَ ضميرِ اللَّهِ تَعالَى وضميرِ رسولِهِ ﷺ "وَقَالَ: قُلْ: وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ (م(٧٧٨)) فالواقعُ هُنا مُعادضُهُ.

وقلاً وقعَ أيضاً في كلامِهِ ﷺ التَّنينَةُ بلفظِ «أَنْ يَكُــونَ اللَّـهُ وَرَسُولُهُ أَحَبُ إِلَيْهِ مِمًا سِوَاهُمَا».

وأجيب: بأنه عَلَمْ نَهَى الخطيب؛ لأن مقام الخطابة يقتضي البسط والإيضاح، فأرشدة إلى أنه يأتي بالاسم الظَاهر لا بالضّمير، وأنه ليسَ العَتْبُ عليْهِ من حيثُ جمعه بين ضميره تعلل وضمير رسولِهِ عَلَيْهِ

والنَّاني: أنَّهُ ﷺ لَهُ أنْ يجمعُ بينَ الضَّميرينِ؛ وليسَ لغيرِهِ، لعلمِهِ بجلال ربِّهِ وعظمةِ اللَّهِ.

(عن لُحومِ الحمرِ الأهليَّةِ) كما يأتِي (فإنَّهَا رجسٌ مُثَّفَقٌ عليْهِ).

وحديثُ أنس في البخاريُ (٥٥٢٨): «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ جَاءَهُ جَاء فَقَالَ: أَكِلَت الْحُمُر، ثُمَّ جَاءَهُ جَاء فَقَالَ: أَكِلَت الْحُمُر، ثُمَّ جَاءَهُ جَاء فَقَالَ: أَفْيَتُ الْحُمُر، فَأَمَرَ مُنَادِياً يُنَادِي: إِنَّ اللَّهُ وَرَسُولَهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لُحُومِ الْحُمُر، فَأَمَر مُنَادِياً فَإِنَّهَا رِجْسَ، فَأَكْفِرَت الْقُمُر، فَالْمُمُوه.

والنَّهْيُ عنْ لُحومِ الحمسرِ الأهليَّةِ ثبابِتُ في حديث عليً عليه السلام، وابنِ عُمر، وجابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ، وابسنِ أبي أوفى والبراء، وابي ثعلبة، وابي هُريرة، والعرباضِ بنِ سارية، وخالدِ بنِ الوَليدِ، وعمرو بنِ شُعيبٍ، عنْ أبيهِ، عنْ جدَّه، والمقدامِ بنِ معدي كُرب، وابنِ عبَّاس، وكُلُّها ثابِتَةٌ في دواوينِ الإسلامِ.

وقد ذُكِرَ منْ اخرجَهَا في الشّرح، وَهِــيَ دَالَـةٌ على تحريــمِ أَكُلِ لُحومِ الحمرِ الأهْليَّةِ.

وَتَحريُهُمَا هُوَ قولُ الجمَاهِيرِ من الصَّحابةِ والنَّابِعينَ وَمَـنْ بعدَهُمْ لِهَذِهِ الأَدلَّةِ.

ونَهَبَ ابنُ عبَّاسٍ إلى عدمٍ تحريمٍ الحمرِ الأهليَّةِ.

وفي البخاريُ(٤٢٢٧) عنهُ: لا أدري أنَهَى عنْهَا من أجلِ أنْهَا كَانَتْ حُولَةَ النَّاسِ أَو حُرُّمَتْ؟ ولا يخفى ضعفُ هذا القول، لأنَّ الأصلَ في النَّهْيِ التَّحريمُ، وإنْ جَهِلنا علَّتُهُ.

واسْتَدَلُ ابنُ عَبَّاسِ بعمومِ قوله تعالى: ﴿قُلُ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا﴾ الآيةُ.

فَإِنَّهُ ثلاهَا جَوَابِاً لمن مَسَالَهُ عَنْ تَحْرِيهَا، ولحديثِ النِيُّ داود (٣٨٠٩) هَأَنَّهُ جَاءَ إلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ غَالِبُ بِنُ أَلَجَرَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَصَابَتْنَا مَنَةٌ وَلَـمْ يَكُنْ فِي مَالِي مَا أُطْهِمُ أَهْلِي إِلاَّ سِمَانُ حُمْرٍ، وَإِنَّكَ حَرَّمْت لُحُومَ الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ فَقَالَ: أَطْهِمُ أَهْلِي إِلاَّ سِمَانُ حُمْرٍ، وَإِنَّكَ حَرَّمْت لُحُومَ الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ فَقَالَ: أَطْهِمُ أَهْلِكَ مِنْ سَمِينِ حُمُرِك فَإِنَّمَا حَرَّمْتهَا مِنْ أَجْلِ جَوَال الْقَرَيْةِ، يُرِيدُ النِّي تَأْكُلُ الجُلَّةَ وَهِيَ العَدْرةُ.

وَاجِيبَ: بَالَّا الآيةَ خصَّصَتْ عُمومَهَا الآحاديثُ الصَّحيحــةُ

الْمُتَقَدِّمَةُ، وباللَّ حديثُ ابي داود مُضطربٌ مُخْتَلَفٌ فِيهِ اخْتِلافًا كِشراً.

قال البيهقي في "السنن"(٣٣٢/٩) بعد ذكره: أنه مختلفٌ في إسناده. قال: ومثله لا تعمارض به الأحماديث الصحيحة، وإن صح حمله على الأكل منها عند الضرورة، كما دل عليه قولُهُ: (اصابتنا سنة) أي شدَّة وحاجةً.

قلت: وأما الاعتذار بأنَّ أبيح للضرورة، فإنه لا يطابق التعليل بقوله: ﴿إِنَمَا حرمتها مِن أَجل جوال القرية»، فإنه يؤذن بأنها إذا لم تكن جلاًلة حلت مطلقاً، فسلا يتم الاعتدار بالضرورة.

وذِكْرُ المصنّف لِهَذينِ الحديثين في بابِ النّجاسَاتِ وَتَعدادُهَا مِنِيًّ على أَنْ التّحريمَ مَنْ لازمَهُ التّنجيسُ، وَهُـوَ قـولُ الأكْثرِ. ونِيهِ خلافٌ.

والحقُّ انَّ الأصلَ فِي الأعيانِ الطُّهَارةُ وانَّ التَّحريسمَ لا يُلازمُ النَّجاسةَ، فإنَّ الحشيشةَ مُحرَّمـةٌ طَاهِرةٌ، وَكَذا المخدَّرَاتُ والسُّمومُ الفَاتِلةُ، لا دليلَ على نجاسَتِهَا.

وامًّا النَّجاسةُ فيلازمُهَا التَّحريمُ، فَكُلُّ نَجِس مُحرَّمٌ ولا عَكْسَ، وذلِكَ لأَنْ الحُكْمُ في النَّجاسةِ هُوَ المنعُ عَنْ مُلابسَتِهَا على كُلُّ حال، فالحُكْمُ بنجاسةِ العينِ حُكْمٌ بتَحريهُا بخلاف الحُكْمِ بالتَّحريم، فإنَّهُ يُحرُّمُ لُبسُ الحريرِ والذَّهَبِ وَهُمَا طَاهِرانِ ضرورةً شرعيةً وإجماعاً، فإذا عرفت هذا فتَحريمُ الحميرِ والخميرِ الخدي دلَّت عليهِ النَّصوصُ لا يلزمُ منهُ نجاستُهُمَا، بل لا بُدُ مَنْ دليلٍ آخرَ عليهِ وإلاَ بقيتًا على الأصلِ التَّفقِ عليهِ من الطَّهَارة، دليلٍ آخرَ عليهِ وإلاَ بقيتًا على الأصلِ التَّفقِ عليهِ من الطَّهَارة، فمن الحَمِ فمن الحَمِ المُستَفي عديث عمرو بن خارجةَ الآتِي قريباً مُستَدلاً بهِ على طَهَارةِ الرَّاحلةِ، وأمَّا المَيْتَةُ فلولاً أنْهُ وردَ هوبَاغُ الأويسِ طَهَارةِ الرَّاحلةِ، وأمَّا المَيْتَةُ فلولا أنْهُ وردَ هوبَاغُ الأويسِ طَهُورهُ الوحية بن حادره ه)] "وَأَيَّمَا إِهَابِ دُبِغَ فَقَدْ طَهُرَ" [در ٢٢٠٩)، تر ١٧٧/٧)، سر ١٧٧/٧)، جه (٢٦٠٩) لقلنا إبطَهَارَتِهَا، إذ الواردُ في القرآن تحريمُ أَكْلِهَا، لَكِنْ حَكَمنا بالنَّجاسةِ لمَّا قامَ عليهَا دليلُ غيرُ دليل تحريمُ أَكْلِهَا، لَكِنْ حَكَمنا بالنَّجاسةِ لمَا قامَ عليهَا دليلُ غيرُ دليل تحريمُ النَّهُ عليها.

#### ٣\_ طهارة أعاب الإبل

٢٤ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ خَارِجَةَ هِ قَالَ: "خَطَبَناً اللَّهِي قَالَ: "خَطَبَناً اللَّهِي قِلْمَ بَعْنَى، وَهُوَ عَلَى رَاحِلَتِهِ، وَلُعَابُهَا يَسِيلُ عَلَى كَتِفِي.
 عَلَى كَتِفِي.

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (١٨٦/٤) وَالتَّرْمِلِيُّ (٢١٢١) وَصَحَّحَهُ.

(وعنْ عمرو بنِ خارجة) وَهُوَ صحابيُّ انصاريُّ عدادُهُ فِي أَهْلِ الشَّامِ، وَكَانَ حليفاً لأبسي سُفيانَ بنِ حرب، وَهُوَ الَّذِي روى عنهُ عبدُ الرَّحنِ بنُ عنم أنَّهُ سمعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ فِي خُطْبَيْهِ: "إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَعْطَى كُلُّ ذِي حَـقٌ حَقَّهُ، فَلا وَصِيْهَ لِوَارثِهِ.

رَفَالَ: خَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِعِنَّى وَهُوَ عَلَى رَاحِلَتِهِهِ) بالحاء المُهْمَلةِ وَهِيَ من الإبل الصَّالحةُ لأنْ ترحلَ.

(ولعائبهَا) بضمَّ اللاَّمِ وعينِ مُهْمَلةِ وبعدَ الأَلفِ مُوحَّدةً هُوَ: ما سالَ من الفم.

(يسيلُ على كَتِفَي. أخرجَهُ أحمدُ، والتّرمذيُّ وصحَّحَهُ).

والحديثُ دليلٌ على أنْ لُعابَ ما يُؤكَلُ لِحَمُهُ طَـاهِرٌ، قيـلَ: وَهُوَ إِجَاعٌ، وَهُوَ أَيضاً الأصلُ، فَذِكْرُ الحديثِ بيانٌ للأصلِ، شُمَّ هذا مبيًّ على أنَّهُ ﷺ علم سيلانَ اللَّعابِ عليْهِ، ليَكُونَ تقريراً.

#### ٤\_ طهارةُ المنيّ

٢٥ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها، قَالَتْ:
 لاكانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَغْسِلُ الْمَنِيُّ، ثُمَّ يَخْرُجُ إلَى الصَّلاةِ فِي ذَلِكَ النُّوْبِ. وَأَنَا أَنْظُرُ إلَى أَثْرِ الْغَسْلِ فِيهِ».

مُشَقَلٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٢٩، ٢٣٠)، مسلم(٢٨٩)].

وَلِمُسْلِمِ (٢٨٨): وَلَقَدْ كُنْتَ أَفْرَكُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَرَكَا فَيَصَلَّى فِيهِ».

وَفِي لَفْظِ لَهُ ( ٩ ٩ ٢ ): وَلَقَدْ كُنْتَ أَخُكُهُ يَابِسًا بِظُفْرِي مِنْ تَوْبِهِ».

روعنْ عانشةَ ــ رضي اللّـه عنهـا) هــيَ أُمُّ المؤمنـينَ عانشــةُ بنْتُ أبي بَكْرِ الصّدّيّقِ، أُمُّهَا أُمُّ رُومانَ ابنةُ عــامرٍ، خطبَهَـا النَّـبيُّ

الله بَكْةً، وَتَزوَجَهَا فِي شَوَّالِ سِنةً عَشْرَ مِن النَّبُوَّةِ، وَهِمِيَ بِنْسَتُ سِبَّ سِنبِنَ، وعرَّسَ بِهَا، أَيْ دُخلَ بِهَا فِي المدينةِ فِي شَمَّوَّالِ سِنةَ النَّتَيْنِ مِن الْهِجرةِ، وقيلَ غَيْرُ ذَلِكَ، وَبَقيت معه تسمّ سَنينَ من غيرِ اعْتِبَارِ الكَسْرِ فِي سَنة وفاته لَلَّهُ عنها ومَاتَ عَنْهَا ولَهَا ثماني عشرةَ سِنةً، ولَمْ يَتَزوَجْ بِكُراً غَيْرَهَا، "وَاسْتَأَذْنَتِ النَّبِيُ لَلْهُ فِي الْكَثْيَةِ، فَقَالَ لَهَا: تَكَنِّي بِإْبَنِ أُخْتِك عَبْدِ اللهِ بْنِ الزَّيْرِ».

وَكَانَتْ فَقِيهَةً، عالمةً فصيحةً، فاضلةً، كثيرةَ الحديثِ عـنْ رسول اللهِ ﷺ، عارفةُ بايًام العربِ وأشعارها.

روى عنها جماعةً من الصّحابةِ والتّابعين، نزلَتْ براءَتُهَا من السّماء في عشر آيات من سُورةِ النّور، تُوفّـيَ رسولُ اللّهِ ﷺ في بينتها، ودفنَ فيهِ، ومَاتَتْ بالمدينةِ سنةَ سبع وخسين، وقبلَ سنةَ ثمان وخسينَ لبلمة الثّلاثاء لسبع عشرة حَلّت من رمضان، ودفنت بالبقيع وصلّى عليْهَا أبو هُريرة وكَانَ خليضة مروانَ في المدنة.

واخرجَهُ البخاريُّ ايضاً من حديثِ عائشةَ بالفاظِ مُخْتَلَفةٍ، وأنَّهَا كانَتْ تَعْسَلُ المنيُّ منْ ثوبهِ ﷺ.

وفي بعضيهًا: (وأثرُ الغسل في ثوبهِ بُقعُ الماء) (٣٣٠).

وفي لفظ: "فَيَخْرُجُ إِلَى الصَّلاةِ وَإِنَّ بُقَسَعَ الْمَسَاءِ فِسي تَوْبِهِ،(٢٢٩).

وفي لفظ: (وأثرُ الغسل فِيهِ بُقعُ الماء)(٣٣١).

وفي لفظ: (ثمَّ أرَّاهُ فِيهِ بُقعةٌ أو بُقعاً)(٢٣٢).

إلاَّ أنَّهُ قَدْ قَالَ البَرَّالُ: إنَّ حديثَ عائشةَ هَـذَا مَـدَارُهُ على سُليمانَ بن يسار، ولمْ يسـمعْ عن عائشة، وسبقه إلى هــذا الشَّافعيُّ في الأمُّ حِكَايةً عن غيرو.

ورُدُّ ما قالَـهُ البزارُ بانَ تصحيحَ البخاريُّ لَـهُ، وموافقةَ مُسلم لَهُ على تصحيحِهِ مُفيدُ لصحَّةِ سماعِ سُليمانَ من عائشةَ، وانَّ رَفَعَهُ صحيحٌ:

وبهذا الحديث استدل من قال بنجاسة المني، وَهُم الْهَادويَّة، والمِنقِنَّة، ومالِك ورواية عن أحمد قالوا: لأنَّ الغسل لا يَكُونُ الأَ عن نجس، وقياساً على غيره من فضلات البدن المستقذرة من البول والْغائط، لانصباب جميعها إلى مقرَّ، وانحلالِها عن

الغذاء، ولأنَّ الأحداث الموجبة للطُّهَارةِ نجسةٌ، والمنيُّ منْهَا، ولأنَّهُ يجري منْ مجرى البول فَتَعَيْنَ غسلُهُ بالماء كغيرهِ من النَّجاسَاتِ.

وَتَأُولُوا مَا يَأْتِي مِمَّا يُفيدُهُ قُولُهُ: (ولمسلم) أي عن عائشة، رواية انفردَ بلفظها عن البخاريُ وَهِيَ قُولُهَا: (لَقَادُ كُنْتَ أَفْرُكُهُ مِنْ نَوْبِ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَرَكًا) مصدرٌ تأكيديَّ، يُقرَّرُ: أنَّهَا كانت تفرُكُهُ وَتَحُكُهُ، والفركُ: الدُلْكُ يقالُ فرَكَ النَّوبَ: إذا دلْكَهُ.

(فيصلّي فِيهِ وفي لفظ لَهُ) أي لمسلم عن عائشةَ: (لقد كُنت أخكُهُ) أي المنيُّ حالَ كونِهِ.

(يابساً بظفري من ثوبه) اختَصَّ مُسلمٌ بإخراجٍ روايةِ الفراكِ ولمْ يُخرِّجْهَا البخاريُّ.

وقد روى الحَتَّ والفرْكَ أيضاً البَيْهَقيُّ، والدارقطـني، وابـنُ خُزيمةً، وابنُ الجوزيُّ منْ حديث عائشةً.

ولفظُ البَيْهَقَيُ(٤١٦/٢): ﴿رَبُّمَا حَتَّتُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ يُصَلِّيِهِ

ولفظ الدارقطنيُّ (۱۲۰/۱) وابن خزيمة (۲۹۰): أنها كانت تحتُّ المنيُّ من ثوب رسول الله ﷺ وهو يصلِّي. وَهُوَ لفظُ ابنِ حَبَّانَ(۱۳۷۷): «لَقَدْ رَآيَتنِي أَفْرُكُ الْمَنِيُّ مِنْ ثَـوْبِ رَسُولِ اللَّـهِ ﷺ رجالُهُ رجالُ الصَّحيح.

وقريبٌ من هذا الحديث حديثُ ابن عبساس عند الدارقطيُ (١٧٤/) والبيهَقسيّ (٤١٨/٢). «سُئِلَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَن الْمَنِيِّ يُصِيبُ النَّوْبَ فَقَالَ: إِنْمَا هُوَ بِمَنْزِلَةِ الْمُخَاطِ وَالْبَصَاقِ وَالْبَزَاقِ، وَقَالَ: إِنْمَا يَكْفِيك أَنْ تَمْسَحَهُ بِخِرْقَةِ أَو إِنْمَا يَكْفِيك أَنْ تَمْسَحَهُ بِخِرْقَةِ أَو

وقال البيّهُمَيُّ بعد إخراجهِ: وروّاهُ وَكِيعٌ، وابنُ أبسي ليلى، موقوفاً على ابن عبّاس وَهُوَ الصَّحيحُ انتهى:

فالقائلون بنجاسةِ المنيُ تارالوا أحاديثُ الفراكِ هذهِ بأنَّ المرادَ بِهِ الفراكُ معَ غسلِهِ بالماءِ وَهُوَ بعيدٌ.

وقالَت الشَّافعيَّةُ: المنيُّ طَاهِرٌ.

واستُدلُوا على طَهَارَتِهِ بِهَذِهِ الأحاديثِ

قالوا: وأحاديثُ غسلِهِ محمولةٌ على النَّدبِ، وليسَ الغسـلُ

دِليلُ النَّجاسَةِ، فقدْ يَكُونُ لأجل النَّظافةِ وإزالةِ الدَّرن ونحوهِ.

قالوا: وَتَشْبِيهُهُ بالبزاقِ والمخاطِ دليلُ طَهَارَتِهِ أَيضاً، والأمرُ بمسجِهِ بخرقةِ أو إذخرةِ، لأجلِ إزالـةِ الـدُّرنِ المسْتَكْرَهِ بقاؤُهُ في ثوب المصلّي، ولو كان نجساً لما أجزاً مسحّهُ؛ وأمَّا التَّشْبِيهُ للمنيُ بالفضلاتِ المسْتَقدرةِ من البولِ والغائطِ كما قالَهُ من قال بنجاستِه، فلا قياسَ مع النَّصِّ.

قَالَ الأوَّلُونَ: هَذِهِ الأحاديثُ فِي فَرَكِـهِ وَحَنَّـهِ إِنَّمَـا هَـيَ فِي مَنِّهِ لِلْحَقُّ بِهِ غَيْرُهُ. مَنْيُهِ لِلْحَقُّ بِهِ غَيْرُهُ.

وأجيبَ عنهُ: بأنَّ عائشةَ اخبرَتْ عنْ فَرْكُ المَّنِيُّ منْ ثُوبِهِ، فَيحْتَملُ أَنَّهُ عنْ جَاعِ وقد خالطَهُ منيُّ المُراقِ، فلمْ يَتَعَيَّنُ أَنَّهُ منيُّسَهُ وحدَّهُ، والاختِلامُ على الأنبياءِ عليهم الصلاة والسلام غيرُ جانز؛ لأنَّهُ منْ تلاعبِ النئيطان ولا سُلطان لَهُ عليْهِم، ولئن قبل: إنَّهُ منيَّهُ تَلَا وحدَّهُ وأَنَّهُ من فيضِ الشَّهْوةِ بعد تقدَّم أسبابِ خُروجِهِ منْ مُلاعبةِ ونحوِها وأنَّهُ لمْ يُخالطُهُ غيرُهُ، فَهُوَ مُخْتَملُ، ولا دليلَ مع الاختِمال.

وذَهَبَ الحنفيَّةُ إلى نجاسةِ المنيِّ كغيرهِم، ولَكِنْ قالوا: يُطَهِّرُهُ الغسلُ أو الفرْكُ أو الإزالةُ بالإذخرِ أو الحرقةِ عملاً بالحديثينِ؟ وبينَ الفريقينِ القائلينَ بالنَّجاسةِ والقائلينَ بالطَّهَارةِ مُجادلاتُ ومناظرَاتٌ واسْتِدلالاتٌ طويلةٌ اسْتَوفينَاهَا في حواشي "شرح العمدةِ».

# ٥- نجاسةُ بول الجاريةِ والغلامِ

٢٦ - وَعَنْ أَبِي السَّمْحِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (بُغْسَلُ مِنْ بَوْلِ الْجَارِيَةِ، وَيُسرَشُ مِنْ بَوْلِ الْجَارِيَةِ، وَيُسرَشُ مِنْ بَوْلِ الْجَارِيَةِ، وَيُسرَشُ مِنْ بَوْلِ الْغُلام».

أَخْرَجَـهُ أَبُــو دَاوُد(٣٧٦) وَالنَّـسَانِيُّ (١٩٨/١)، وَصَعُّعَـــهُ الْحَــاكِمُ (١٦٦/١)

(وعن أبي السَّمع) بفَتْح السَّينِ الْمُهْمَلةِ وسُكُونِ المِيمِ فحاء مُهْمَلةِ، واسمُهُ إيادَ بِكَسرِ الْهُمْزةِ ومثنَّاةٍ غُرْيَّةٍ مُحَفَّفَةٍ، بعدَّ الالفِ دالْ مُهْمَلةٌ، وَهُمَو خادمُ رسولِ اللَّهِ عَلَيْتُمْ لَهُ حديثٌ واحد.

(قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ يُغْسَلُ مِنْ بَوْلِ الْجَارِيَةِ ۗ ) فَي الْقَامُوسِ: أَنَّ الجَارِيةَ فَيَيَّةُ النَّسَاء.

(﴿ وَيُسَرَشُ مِنْ بَوْلِ الْعُلامِ». أخرجَهُ أبسو داود، والنَّسانيُّ، وصحَّحَهُ الحَاكِمُ.

واخرجَ الحديثَ ايضاً البزّارُ،وابن ماجه(٥٢٦)، وابسنُ خُرِيمَة (٢٨٣)، منْ حديثِ أبي السَّمحِ قالَ: «كُنْت أَخْدُمُ النّبِيُ لَيُلِكُ وَأَبِي بِحَسَنِ أو حُسَيْنِ فَبَالَ عَلَى صَدْرِهِ، فَجِنْت أَغْسِلُهُ فَقَالَ: يُغْسَلُ مِنْ بُول الْجَارِيَةِ، الحديثَ.

وقد رواه ايضاً احمد (٦/ ٣٣٩-٣٤)، وابسو داود(٣٧٥)، وابسُ خُرِيمة (٢٨٢)، وابسُ ماجَه (٣٢٥)، والحَاكِمُ(١٦٦/١)، مسْ حديثِ لُبابة بنْت الحارثِ قالَت: «كانَ الحسينُ» وذَكرَت الحديثَ وفي لفظه: «يُغْسَلُ مِنْ بَوْلِ الأَنْثَى وَيُنْضَحُ مِنْ بَوْلِ الذَّكرِ».

ورواهُ المذكُـــورونْ الحــد(٧٦/١)، أبـــو داود(٣٧٧)، أبـــن خريمــة(٢٨٤ - ١٦٦)] وأبـــنُ حَبّانْ (١٦٥/١ - ١٦٦)] وأبـــنُ حَبّانْ (١٣٧٢) من حديث علي عليه السلام قال: "قَالَ رَسُولُ اللهِ تَلَيَّ فِي بَوْلُ الرَّضِيعِ: يُنْضَعَحُ بَوْلُ الْغُلامِ وَيُغْسَلُ بَوْلُ الْجَارِيَةِ، قالَ قَتَادةُ راوِيهِ: "هَذَا مَا لَمْ يَطْعَمَا فَإِذَا طَعِمَا غُسِلاه.

وفي الباب أحاديثُ مرفوعةٌ وموقوفةٌ، وَهِـيَ كمـا قـــالَ الحافظُ البَيْهَقيُّ(١٦/٢٤): إذا ضُمَّ بعضُهَا إلى بعض قريَتُ.

والحمديثُ دليلٌ على الفرقِ بينَ بولِ الغسلامِ وبـولِ الجاريـةِ في الحُكْمِ، وذلِكَ قبلَ أنْ يأكُلا الطَّعامَ، كما قيَّدَهُ بِهِ الرَّاوي.

وقدْ رُويَ مرفوعاً أيْ بالتَّقييدِ بالطُّعمِ لَهُمَا.

وفي صحيح ابنِ حَبَّالُ (١١٤/١) والمصنَّف لابنِ أبي شيبةَ (١١٤/١) عن ابنِ شِهَاب: "مَضَّت السُّنَّةُ أَنْ يُرَشَّ بَوْلُ مَنْ لَمْ يَأْكُل الطَّعَامَ مِن الصَّبَيَّانِ».

والمرادُ ما لمْ يحصل لَهُم الاغتِــذاءُ بغــيرِ اللّــينِ علــى الاستِقلالِ، وقيلَ غيرُ ذلِكَ.

وللعلماء في ذلِك ثلاثةُ مذَاهِبَ:

الأولُ: للْهَادويَّةِ، والحنفيَّةِ، والمالِكِيَّةِ: أَنَّهُ يجبُ غسلُهُمَا كسائرِ النَّجاسَاتِ قياساً لبولِهِمَا على سائرِ النَّجاسَاتِ، وَتَاوَّلُوا الأحاديث، وَهُوَ تقديمٌ للقياس على النَّصُّ.

النَّاني: وجْهُ للشَّافعيَّةِ، وَهُـوَ أصحُ الأوجُـهِ عندَهُـمُ: أَنَّهُ يَكُفي النَّضحُ في بول الغلام لا الجاريةِ فَكَغيرِهَا من النَّجاسَـاتِ، عملاً بالأحاديثِ الواردةِ بالتَّفرقةِ بينَهُمَا، وَهُوَ قولُ عليَّ عليه السلام، وعطاء، والحسن، وأحمد، وإسحاق، وغيرهِمْ.

والثالثُ: يَكُفِّي النَّضحُ فِيهِمَا، وَهُوَ كلامُ الأوزاعيُّ

وامًّا: هلْ بولُ الصَّبِيُّ طَـاهِرٌ أو نجـسُ؟ فـالأكْثرُ علـى أنَّـهُ نجسٌ، وإنّما خفَف الشَّارعُ تطْهيرَهُ.

واعلم أنَّ النَّضِحَ قَالَهُ النَّـوويُ فِي شَـرِحِ مُسَـلم (١٩٥/٣): هُوَ أَنَّ الشَّيَءَ الَّذِي أَصَابَهُ البولُ يُغمرُ ويُكَـاثرُ بالمَاءَ مُكَـاثرةً لا تبلغُ جريانَ الماء وَتَودُدَهُ، وَتَقاطَرَهُ، مخلاف المُكَاثرةِ فِي غيرهِ، فإنَّـهُ يُشْتَرِطُ أَنْ تَكُونَ بحيثُ يجري عليهَـا بعضُ المَاء، ويَتَقَـاطرُ من الحَلُّ، وإِنْ لَمْ يُشْتَرِطُ عصرُهُ، وَهَذَا هُــوَ الصَّحيحَ المختَّارُ وَهُـوَ قولُ إِمام الحرمين والحققينَ.

# ٦- نجاسةُ دمِ الحيضِ

٧٧ - وَعَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرِ رضى الله عنهما «أَنْ النّبِي عَلَيْ قَالَ - فِي دَمِ الْحَيْضِ يُصِيب بُ النّوب تَحْتُهُ، ثُمّ تَنْضَحُهُ، ثُمّ تُصلّى فِيه.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ. [البخاري(٣٠٧)، مسلم(٢٩١)]

روعن أسماءً) بفتّح الْهَمْزةِ وسين مُهْمَلةِ فميم فَهَمْزةِ ممدودةٍ بنْتِ ابي بَكْرٍ وَهِيَ أُمُّ عَبدِ اللّهِ بنِ الزَّبيرِ، أسلمَتْ بَمَكْـةَ قديمـاً، وبايعَت النَّبِيُّ لِللَّٰ وَهِيَ آكُبرُ مِنْ عائشةَ بعشـرِ سنينَ، ومَاتَتُ بَمَكَّةَ بعدَ أَنْ قَبِلَ ابنُهَا باقلً مِنْ شَهْرٍ، ولَهَا مِن العمرِ مائةُ سنةٍ، وذلك سنة ثلاثِ وسبعينَ، ولم تسقط لَهَـا سنْ، ولا تغيرَ لَهَـا عقلٌ، وكانَتْ قدْ عميت.

(وَأَنْ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ فِي دَمِ الْحَيْضِ يُصِيبُ النَّسوبَ: تَخْتُهُ )بالغَنْحِ للمثنَّاةِ الفوقيَّةِ، وضمُ الحاءِ المُهْمَلةِ، وتَشديدِ المثنَّاةِ الفوقيَّةِ: أَيْ تَحُكُهُ.

والمرادُ بذلِكَ إزالةُ عينِهِ.

رَثُمَّ تَقْرَصُهُ بَالْمُمَاءِ) أي النَّمُوبَ، وَهُـوَ بَفَتْحِ المَثْنَاةِ الفوقيَّةِ، وإسْكَانِ القاف، وضمَّ الرَّاءِ والصَّادِ المُهْمَلَتَـينِ: أيْ تُدلِّكُ النَّمَّ باطراف اصابعِها، ليَتَحلَّلَ بَدلِكَ ويخرجَ ما شريَّهُ النَّوبُ منْهُ.

(ثمُ تنضحُهُ) بفَتْح الضَّادِ المعجمة: أيْ تغسلُهُ بالماء.

(لمَّ تُصلِّي فِيهِ. مُتَّفَقَّ عليْهِ).

وروَاهُ ابنُ ماجَـهْ(٦٢٩) بلفـظِ: (اقرصيـهِ بالمـاءِ واغسـلِيهِ) ولابنِ أبي شبيةَ (٩١/١) بلفظِ (اقرصيــهِ بالمـاءِ واغسـلِيهِ وصلّـي فـه).

وروى احمسسدُ(۲٬۵۰۱، ۳۵۹)، وأبسسو داود(۳۲۳)، والسنسو داود(۳۲۳)، والنسائيُ(۱۴۵۰، ۱۵۰۰)، وابنُ ماجَهْ(۲۲۸)، وابنُ خُزيمةَ(۲۷۷)، وابنُ حُبانَ(۱۳۹۰)، من حديثِ أُمَّ تيسِ بنْت محصنِ أَنْهَا «سَأَلَتْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ دَمِ الْحَيْضِ يُصِيبُ النَّوْب؟ فَقَالَ: حُكِيهِ بِصَلَع وَاغْبِلِيهِ بِمَاء وَسِذْرٍ.

قَالَ ابنُ القطَّانِ: إسنادُهُ في غايةِ الصَّحْقِ، ولا أعلمُ لَهُ علَّةً. وَقَوْلُهُ: «بِصَلَمِ» بِصَادٍ مُهْمَلَةٍ مَفْتُوحَـةٍ فَـلامٍ سَناكِنَةٍ وَعَيْنِ مُهْمَلَةِ: الْحَجَرُ

وَالْحَدِيثُ دَلِيلٌ عَلَى نَجَامَةِ دَمِ الْحَيْسَضِ، وَعَلَى وُجُوبِ غَسْلِهِ وَالْمُبْالَغَةِ فِي إِزَالَتِهِ بِمَا ذُكِرَ مِنْ الْمَحَتُّ وَالْقُرْصِ وَالنَّصْحِ لإذْمَابِ أَثْرِهِ.

وَظَاهِرُهُ أَنَّهُ لا يَجِبُ غَيْرُ ذَلِكَ، وَإِنْ بَقِيَ صِنْ الْعَيْسِ بَقِيَّةً فَلا يَجِبُ الإِلْحَافُ لَإِذْهَابِهَا، لِعَدَم ذِكْرِهِ فِي الْحَدِيثِ، أَيْ حَدِيثِ أَسْمَاءً وَهُوَ مَحَلُ الْبَيَانِ، وَلاَنَّهُ قَدْ وَرَدَ فِي غَيْرِهِ:

(ولا يضرُّك الرُّهُ) وهو:

٢٨ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَتْ خَوْلَةً.
 يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَإِنْ لَمْ يَذْهَب الدَّمُ؟ قَالَ: يَكْفِيك الْمَاءُ وَلا يَضُرُّك أَثَرُهُ».
 الْمَاءُ وَلا يَضُرُّك أَثَرُهُ».

أَخْرُجَهُ التَّرْمِلِيُّ وَسَنَدُهُ صَبَيفٌ [هو عند أبي داود(٣٦٥)].

(وعن أبي هُريرة قال: قالَتْ خولةً) بالحاء المعجمةِ مفتُوحةً، وسُكُونِ الواوِ، وُهِيَ بنْتُ يسارِ، كما أفادَهُ ابنُ عبدِ الـبرُ في الاسْتِيعابِ(٢٠٧/٣)، حيثُ قال: خولةً بنْتُ يسارِ.

## ٤ ـ بَابُ الْوُضُوعِ

في القاموس: الوضوءُ يأتِي بالضّمُ: الفعلُ، وبـالفَتْحِ سـاؤُهُ ومصدرٌ ايضاً، أو لُغَتَـانِ، ويعـني بِهِمَـا المـاءَ، ويقــالُ: توضُــاْت للصّلاةِ، وَتَوضّيْتُ، لُغَيَّةٌ أو لُئغةٌ (ا هــ).

واعلم أنَّ الوضوءَ منْ أعظمٍ شُروطِ الصَّلاةِ.

وقلاً ثبت عند الشيخين (خ(١٩٥٤)، م(٢٧٥)] من حديث إنه بي هُريرة مرفوعاً «إنَّ اللَّه لا يَقْبَلُ صَلاة أَحَدِكُم إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّا وَبُست حديثُ: «الْوُضُوءُ شَطْرُ الإيمَانِ الحَدثُ حَتَّى يَتَوَضَّا وَبُست حديثُ: «الْوُضُوءُ شَطْرُ الإيمَانِ إسلم (٢٩٢٧) بلفظ «الطهور شطره.]، السترمذي (٢٥١٧)، النسائي (٥/٥)، ابن ماجه (٢٥١٠) وأنزل الله فريضتَهُ من السّماء في قرلِه تعالى: ﴿يَا أَيّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصّلاةِ﴾؛ الآية وَهِيَ مدنيَّةً.

واختَلَفَ العلماءُ هلْ كانَ فرضُ الوضوءِ بالمدينةِ أو بَمُكَةً؟ فالحَقَّقونَ على أنَّهُ فُــرضَ بالمدينـةِ، لعـدمِ النَّـصُّ النَّـاهِضِ على خلافِهِ.

ووردَ في الوضوءِ فضائلُ كثيرةٌ:

منهًا حديثُ أبي هُريرةَ عندَ مالِكِ في «الموطا» (ص٤٦) وغيرهِ مرفوعاً: «إذَا تَوَضَّا الْغَبْدُ الْمُسْلِمُ أَو الْمُؤْمِنُ فَغَسَلَ وَجْهَةً خَرَجَتْ مِنْ وَجْهِهِ كُلُّ خَطِيتَةٍ نَظَرَ إِلَيْهَا بِعَنِيهِ مَعَ الْمَاهِ أَو وَجْهَةً خَرَجَتْ كُلُّ خَطِيتَةٍ بَطَشَـتُهَا مَعَ الْمَاهِ، وَعَلَيْ بَعَلَيْتُ بَطُشَـتُهَا يَدَاهُ مَعَ الْمَاهِ، فَإِذَا غَسَلَ رِجْلَيْهِ خَرَجَتْ كُلُّ خَطِيتَةٍ مَشَتْهًا رِجْلاهُ مَعَ الْمَاهِ، أَو مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاهِ، خَلِيقًا مَعْ الْمَاءِ، أَو مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاءِ، أَو مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاءِ، حَتَّى يَدُهُ جَيْقِياً مِن الذُّنُوبِ».

واشملُ منه ما اخرجه مالك في «الموطا» (ص٤٥) ايضاً من حديث عبد الله الصنايجي، بضم الصاد المهمَلة وفقع النون وكسر الموحدة آخره مُهمَلة، نسبة إلى صنابح بطن من مُرادَ، وهُوَ صحابي قال: إنْ رسولَ اللهِ عَنْظَ قال: «إذَا تَوَضَا الْعَبْدُ الْمُوْمِنُ، فَتَمَضْمَضَ خَرَجَت الْعَطَايَا مِنْ فِيهِ، وَإِذَا اسْتَنْشَ خَرَجَت الْعَطَايَا مِنْ أَنْهِ، فَإِذَا عَسَلَ وَجْهَهُ خَرَجَت الْعَطَايَا مِنْ وَجْهِهُ خَرَجَت الْعَطَايَا مِنْ فَيهِ، وَإِذَا عَسَلَ وَجْهَهُ خَرَجَت الْعَطَايَا مِنْ فَيهِ، خَرْجَت الْعَطَايَا مِنْ يَدْيهِ خَرَجَت الْعَطَايَا مِنْ يَدْيهِ خَرَجَت الْعَطَايَا مِنْ يَدْيهِ خَرَجَت الْعَطَايَا مِنْ يَدْيهِ خَرْجَت الْعَطَايَا مِنْ يَدْيهِ خَرَجَت الْعَطَايَا مِنْ يَدْيهِ خَرْجَت الْعَطَايَا مِنْ يَدْيهِ، خَتْى تَعْرُجَ مِنْ تَحْسَتِ أَطْفَار عَيْنَيْهِ، فَإِذَا عَسَلَ يَدَيْهِ

(قالت: ﴿ إِلَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ؛ فَإِنْ لَمْ يَلْهُبِ اللَّمْ ؟ قَالَ: يَكُفِيك الْمَاءُ وَلا يَعْنُرُك أَثْرُهُ. أخرجَهُ النّرمذيُ، وسندهُ ضعيفٌ) وَكَذَٰلِكَ أَخرجَهُ البِّهْقَتِيُّ (٤٠٨/٢)؛ لأنْ فِيهِ ابنَ لَهِيعةً؛ وقالَ إبرَاهِيمُ الحربيُ: لمُ نسمع خولة بنت يسار إلا في هذا الحديث.

وروّاهُ الطَّبرانيُّ في الْكَبير(٢٤١/٢٤) منْ حديثُ خولةَ بنْـتِ حَكِيم، بإسنادٍ أضعفَ من الأوَّل.

وأخرجَهُ الدَّارميُّ(٣٣٨/١) منْ حديثِ عائشةَ موقوفاً عليْهَا: إذا غسلَتِ المراةُ الدَّمَ فلمْ يذْهَبْ فلْتُغيِّرُهُ بصُفْرةِ أو زَعفرانِ.

وروَاهُ أبو داود(٣٥٧) عنْهَا موقوفاً أيضاً.

وتَغْيِرُه بالصُّفرةِ والزَّعَفرانِ ليسَ لقلــعِ عينِـه، بـلْ لِتَغطيـةِ لويهِ تنزُّماً عنهُ.

والحديثُ دليلٌ لما أشرنا من أنَّهُ لا يجبُ اسْتِعمالُ الحادُ لقطع أثرِ النَّجاسةِ وإزالةِ عينِهَا؛ وبِهِ أخذَ جماعةٌ منْ أَهَلِ البيْستِ، ومن الحنفيَّةِ، والشَّافعيَّةِ.

واسْتَدَلُّ مِنْ أُوجِبَ الحَادُّ وَهُم الْهَادُويَّةُ: بِالْ المقصودَ مِن الطَّهَارةِ أَنْ يَكُونَ المصلِّي على أَكْمَلٍ هيشةٍ، وأحسنِ زينـةٍ؛ ولحديث: «اقْرُصِيهِ وَأَمِيطِيهِ عَنْك بإذْخِرَةٍ».

قَالَ فِي الشَّرحِ: وقدْ عرفْت أنَّ ما ذَكَرَهُ يُفيدُ المطلوبَ، وأنَّ القولَ الأُوَّلِ أَظْهَرُ، هذا كلامُهُ.

وقعة يُقالُ: قدّ وردَ الأمرُ بالغسلِ لـدمِ الحيــضِ بالمــاءِ والسّدر، والسّدرُ من الحوادُ.

والحديثُ الواردُ بِهِ فِي غايةِ الصَّحَّةِ كما عرفت، فيقيَّدُ بِهِ ما أُطلَقَ فِي غيرِهِ، ويخصُّ اسْتِعمالَ الحادُ بسدمِ الحيضِ، ولا يُقاسُ عليهِ غيرُهُ من النَّجاسَاتِ، وذلِكَ لعدمِ تَحَقَّقِ شُروطِ القياسِ، ويحمَّلُ حديثُ مائشةً.

وقولَهَا (فلمْ يذْهَبْ) أيْ: بعدَ الحادُ.

فَهَاذِهِ الأحاديثُ في هـذا البـابِ اشْـتَملَتْ مـن النَّجاسَـاتِ على الخمرِ، ولحوم الحمرِ الأهليَّةِ، والمنيُّ، وبولِ الجاريةِ والغلامِ، ودمِ الحيضِ، ولـو أدخـل المصنَّفُ بـول الأعرابيُّ في المسـجدِ، ودباغَ الأديمِ، ونحوّهُ في هذا الباب لكان أوجَة.

فَإِذَا مَسَحَ رَأْسَهُ خَرَجَتِ الْخَطَاتِا مِنْ رَأْسِهِ خَتَّى تَخْرُجَ مِنْ أُذَنِّيهِ، فَإِذَا غَسَلَ رِجْلَيْهِ خَرَجَتِ الْخَطَايِـا مِنْ رِجْلَيْـهِ، ثُمَّ كَـانَ مُّشْيُّهُ إِلَى الْمَسْجِدِ وَصَلاتُهُ نَافِلَةً لَهُه.

وفي معنَاهُمَا عدَّةُ أحادَيثَ.

ثمُّ هل الوضوءُ من خصائص هذِهِ الْأُمَّةِ؟ فِيهِ خلافٌ.

المحقَّقُونَ على أنَّهُ ليسَ من خصائصِهَا؛ إنَّما الَّذي منْ خصائصها الغرَّةُ والتُّحجيلُ.

#### ١\_ السواكُ عند الوضوء

٧٩ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «لَوْلا أَنْ أَشُقُ عَلَى أُمِّتِي لاَمَرْتُهُمْ بِالسَّوَاكِ مَعَ كُلُّ وُضُوءًا.

أَخْرَجَهُ مَالِكُ (ص ٢٤)، وَأَحْمَدُ (٢/٠٥٢) وَالنَّسَائِيُّ (١٢/١).

وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةُ(١٣٩، ١٤٠).

وَذَكَرَهُ الْبُحَارِيُّ تَعْلِيقًا [ك الصوم، باب ٢٧].

(أخرجَهُ مالِكٌ، وأحملُ، والنَّسانيُّ، وصحْحَهُ ابنُ خُزيمةَ وذَكَرَهُ البخاريُّ تعليقاً).المعلَّقُ: هُوَ ما يسقطُ منْ أوَّل إسنادِهِ راوِ فأكْثرُ.

قالَ في الشَّـرح: الحديثُ مُتَّفَـقٌ عَلَيْهِ عنـدَ الشَّيخينِ مـنُ حديثِ أبي هُريرةً، وَهَذَا لَفظُهُ.

قَالَ ابنُ منذه: إسنادُهُ مُجمعٌ على صحَّتِهِ.

قَالَ النَّوويُّ [المجموع: ٢٦٨/١]: غلطَ بعضُ الْكِبَارِ فزعمَ الْ البخاري لم يُخرُّخهُ.

قلت: وظَاهِرُ صَنبِعِ المُصنَّفِ هُنـا يقضـي بأنَّهُ لمْ يُخرُّجُهُ واحدٌ من الشَّيخين، وَهُوَ منْ أحاديثِ (عمدةِ الأحْكَام) الَّتِي لا يُذْكُرُ فِيهَا إِلاَّ مَا أَحْرَجَهُ الشَّيخانَ، إِلاَّ أَنَّهُ بِلْفَـظِّ: ﴿عِنْـٰدَ كُـلُّ

وفي معنَّاهُ عدَّةُ أحاديثَ عنْ عدَّةٍ من الصَّحابةِ منها: عـنْ عليّ عليه السلام، عند احمد (٨٠/١).

وعنْ زيدِ بن خالدٍ عندَ التّرمذيّ(٢٣).

وعنْ أُمِّ حبيبةً عند احمد(٢/٣٢٥).

و عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو، وَسَهْل بْسِن سَعْدٍ، وَجَابِرٍ، وَأَنْسٍ، عِنْدَ أَبِي نَعْيَم.

وأبي أيُّوبَ، عندَ أحمدَ(٤٢١/٥)، والتَّرمذيُّ(١٠٨٠).

ومن حديث ابن عبَّاس، وعائشةً، عندَ مُســلم(٢٥٦) و(٥١)، وأبي داود(٥٨) من حديث ابن عبــاس و(٥١) مــن حديث عائشة.

وَوَرَدُ الْأَمُو بِهِ مَنْ حَدَيْثِ: التَّسَوُّكُوا فَـَـاإِنَّ السُّـوَاكَ مَّطْهَـرَةً

أخرجَهُ ابنُ ماجَهُ(٢٨٩).

وفِيهِ ضعفٌ، ولَكِنْ لَهُ شَوَاهِدُ عَدَيْدٌ دَالَّةٌ عَلَى أَنَّ للأَمْرِ

وورة في أحاديثَ: «أَنَّ السُّوَاكَ مِسنَ سُسَنَنِ الْمُرْسَـلِينَ» [ت (١٠٨٠)] وَأَنَّهُ مِنْ خِصَال الْفِطْرَةِ، وَأَنَّهُ مِن الطُّهَ ارَّاتِ، وَأَنْ فَضْلَ الصَّلاةِ الَّتِي يَسْتَاكُ لَّهَا سَبْعُونَ ضِعْفًا».

اخرجَه احدُر(٢٧٢/٦)، وابـنُ خُزيمـةَ(١٣٧)، والحَـاكِمُ(١٤٥، ١٤٦)، والدارقطني وغيرُهُم.

قالَ فِي البدرِ المنيرِ: قَدْ ذُكِـرَ فِي السَّـوَاكِ زيـادةٌ على مائـةِ حديثٍ فوا عجباً لسنَّةٍ تأتِي فِيهَا الآحاديثُ الْكَثيرةُ، ثُسمُ يُهْمِلُهَـا كثيرٌ من النَّاس، بلُ كثيرٌ من الفَقَهَاء، فَهَذِهِ حَيبةً عظيمةً.

هذا، ولفظُ السُّـوَاكِ بِكَسـرِ السُّينِ فِي اللَّهُـةِ: يُطلـقُ علـى الفعلِ؛ وعلى الآلةِ؛ ويذكَّرُ ويؤنَّثُ وجمعُهُ سُوكً؛ كَكِتَابِ وَكُتُبِ.

ويرادُ بِهِ فِي الاصطلاحِ: اسْتِعمالُ عُسودٍ أو نجسوهِ في الأسنان؛ لِتَذْهَبَ الصُّفرةُ وغيرُهَا.

قلْت: وعندَ ذَهَابِ الأسنان أيضاً يُشرعُ لحديثِ عائشةً: «قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ الرَّجُلُ يَذْهَبُ فُوهُ؛ وَيَسْتَاكُ؟ قَالَ: نَعْمَ، قُلْت: كَيْفَ يَصِنْعُ؟ قَالَ: يُدْخِلُ أُصْبُعَهُ فِي فَمِهِ».

أخرجَهُ الطُّبرانيُّ في الأوسطِ.

وفِيهِ ضعف (١٦٧٨).

وَأَمَّا خُكُمُهُ: فَهُوَ سُنَّةً عندَ جَاهِيرِ العلماءِ، وقيـلَ بوجوبِهِ،

وحديثُ البــابِ دليـلٌ على عــدمِ وُجوبِـهِ، لقولِـهِ في الحديـثِ: (لأمرتهمُ) أيْ أمرُ إيجابٍ، فإنَّهُ ترَكَ الأمرَ بِهِ لأجلِ المشقَّةِ لا أمرُ النَّدبِ، فإنَّهُ قدْ ثبتَ بلا مريةِ.

والحديثُ دلُ على تعيينِ وقْتِهِ، وَهُوَ عندَ كُلُ وُضوءٍ.

وفي الشَّرحِ: أنَّهُ يُسْتَحبُ في جميعِ الأوقَاتِ، ويشْتَدُّ اسْتِحبابُهُ في خسةِ أوقَاتٍ.

أحدها: عندَ الصَّلاةِ، سواءٌ كانَ مُتَطَهِّراً بمــاء أو تُـراب، أو غيرَ مُتَطَهِّرٍ، كمنْ لمْ يجدْ ماءً ولا تُراباً.

الثاني: عندَ الوضوء.

الثالث: عندَ قراءةِ القرآنِ.

الرابع: عندَ الأسْتِيقاظِ من النُّوم.

الخامس: عندَ تغيُّرِ الفمِ.

قالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: السُّرُ فِيهِ، أَيْ فِي السُّرَاكِ عندَ الصَّلاةِ، أَنَّا مَامُورُونَ فِي كُلُّ حَالَ مَنْ أَحُوالِ التَّقْرُبِ إِلَى اللَّــهِ أَنْ نَكُــونَ فِي حَالَةِ كَمَالُ ونظافَةٍ، إِظْهَاراً لشرفِ العبادةِ.

وقدْ قيلَ: إنْ ذلِكَ الأمرَ يَتَعلَّقُ بالمَلكِ، وَهُوَ أَنْ يَضَعَ فَاهُ على فم القارئ ويَتَأذَّى بالرَّائحةِ الْكَرِيهَةِ فسـنُ السُّوَاكُ لأجـلِ ذلِكَ، وَهُوَ وَجُهُ حسنٌ.

ثمَّ ظَاهِرُ الحديثِ أَنَّهُ لا يخصُّ صلاةً في اسْتِحبابِ السُّـوَاكِ لَهَا؛ في إفطارِ ولا صيامٍ.

والشَّافعيُّ يقـولُ: لا يُسـنُّ بعـدَ الـزُوالِ في الصَّـومِ؛ لشـلاً يذْمَبَ بهِ خُلُوفُ الفم الحجوبِ إلى اللَّهِ تعالى.

وأجيبَ: بأنَّ السُّوَاكَ لا يَذْهَبُ بِهِ الحُلوفُ، فإنَّهُ صادرٌ مـنْ خُلُو المعدةِ، ولا يَذْهَبُ بالسُّوَاكِ.

ثمَّ هلْ يُسنُّ ذلِكَ للمصلّي وإنْ كانَ مُتَوضَّتَا، كما يدلُّ لَهُ حديثُ: (عندَ كُلُّ صلاةٍ)؟ قيلَ: نعمْ يُسنُّ ذلِكَ، وقيلَ لا يُســنُّ إلاَّ عندَ الوضوءِ؛ لحديثِ (معَ كُلُّ وُضــوء)، وأنَّهُ يُقيِّدُ إطـلاقَ (عندَ كُلُّ صلاةٍ) بأنَّ المرادَ عندَ وُضوءٍ كُلُّ صلاةٍ.

ولوْ قبلَ: إنَّهُ يُلاحظُ المعنى السَّذِي لأجلِهِ شُوعَ السَّوَاكُ، فإنْ كانَ قدْ مضى وقْتُ طويلٌ يَتَغيَّرُ فِيهِ الفَّـمُ بِـاْحدِ المُتَغيِّرُاتِ

الَّتِي ذُكِرَتْ، وَهِيَ آكُلُ مَا لَهُ رائحةٌ كَرِيهَــةٌ، وطولُ السُّكُوتِ، وَكَثْرَةُ الْكَلَامِ، وَتَرْكُ الأَكْلِ والشُّربِ، شُــرعَ وإنْ لَمْ يَتَوضَـّأْ وإلاً فلا لَكَانَ وجْهاً.

وقولُهُ في رسمِ السُّوَاكِ اصطلاحاً (أوْ نحوَهُ): أيْ نحــوَ العودِ.

ويريدونَ بِهِ كُلُّ مَا يُزيلُ التَّغَيَّرَ كَالْحَرَةِ الحَشْنَةِ، والأشْسَانِ؛ والأحسنُ أَنْ يَكُونَ السَّوَاكُ عُودَ أَرَاكُ مُتَوسُطاً، لا شَديدَ البَّطويةِ، فلا يُزيلُ مَا يُرادُ إِزالَتُهُ. ولا شَديدَ الرُّطويةِ، فلا يُزيلُ مَا يُرادُ إِزالَتُهُ.

## ٢\_ صفةُ الوضوء على العموم

• ٣- وَعَنْ حُمْرَانَ «أَنْ عُثْمَانَ دَعَا بِوَضُوءِ فَغَسَلَ كَفَّيْهِ ثَلاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ تَمَضْمَضَ، وَاسْتَنْشَقَ، وَاسْتَنْشَقَ، وَاسْتَنْشَقَ، وَاسْتَنْشَقَ، وَاسْتَنْشَقَ، وَاسْتَنْشَقَ، ثَلاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ الْيُسْرَى مِثْلَ الْيُمْنَى إلَى الْيُرفَقِ، ثَلاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ الْيُسْرَى مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ، ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَهُ الْيُمْنَى إلَى الْكَعْبَيْنِ، ثَلاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ الْيُسْرَى مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ الْيُسْرَى مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ قَالَ: رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ تَوَضَا نَحْوَ وُضُويِي قَالَ: رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ تَوَضَا نَحْوَ وُضُويِي

مُتَّفَقٌ عَلَيْه [البخاري(١٥٩)، مسلم(٢٢٦)].

(وعنْ حُمَوانَ) بضمَّ الحاءِ الْمُهَمَّلَةِ وسُكُونِ اللهِمِ بعدَهَا وفتح الراء – ابنُ أبانَ بفَتْمح الْهَمْزةِ وَتَخفيفِ المُوحُدةِ، وَهُـوَ مولى عُثمانَ بنِ عفَّانَ، ارسلَهُ لَهُ خالدُ بنُ الوليدِ منْ بعضِ منْ سَبَاهُ فِي مغازيهِ، فاغْتَقَهُ عُثمانُ.

> (أَنَّ عُشمانَ ﷺ) هُوَ ابنُ عَفَّانَ \_ تَأْتِي ترجَمَتُهُ قريباً (دعا بوضوءٍ) أي بماء يَتَوضئاً بهِ.

(فعسل كفة ثلاث مرّات) هذا من سُننِ الوضوء باتفاق العلماء، وليس هُوَ غسلُهُما عند الاستيقاظ الّذي سيأتي حديثه، بل هذا سُنة الوضوء؛ فلو استيقظ وأراد الوضوء فظاهر الحديثين أنه يغسلهُما للاستيقاظ ثلاث مرّات، ثمّ الوضوء كذلك.

ويخْتَملُ تداخلُهُمَا.

(لمَّ تَمْسَمْسُ) المضمضةُ بأنْ يجعلَ الماءَ في الفسمِ ثُمَّ يمجُّهُ، وُكَمَالُهَا أَنْ يجعلَ الماءَ في فِيهِ، ثُمَّ يُديرُهُ، ثُمَّ يمجُّهُ كذا في الشَّرحِ.

وفي القاموس: المضمضةُ تحريكُ الماء في الفم، فجعلَ مـنُ مُسمًاهَا التّحريكَ ولم يجعلُ منهُ المجّ.

ولمْ يُذَكَّرْ فِي حديثِ عُنمانَ هلْ فعلَ ذلِكَ مرَّةً أَو ثلاثاً، لَكِنْ فِي حديثِ عليَّ عليه السلام «أَنَّهُ مَضْمَضَ وَاسْتَنْشَـقَ وَنَشَرَ بِيَدِهِ الْيُسْرَى فَمَلَ مَذَا ثَلاثاً ثُمَّ قَالَ: هَذَا طَهُورُ نَبِي اللَّهِ ﷺ وَلَمِ داود(١١١، ١١١)، السالي(١٧/٦-٢٩)، ابن ماجه(٤٠٤)].

(واستنشق) الاستنشاق: إيصالُ الماءِ إلى داخلِ الأنف، وجذبُهُ بالنَّفس إلى أقصاهُ.

(وانسَتَنش) الاسْتِنثارُ عندَ جُمْهُ ورِ أَهْـلِ اللُّغـةِ والمحدّثــينَ والفقَهَاء: إخراجُ الماء من الأنفءِ، بعدَ الاسْتِنشاق.

رَثُمُ غَسَلَ وَجُهَةً ثَلَاثَ مَرَّاتٍ غَسَلَ يَدَهُ اليَمَنَىٰ فِيهِ بِيانٌ لَمَـٰ ا أَجَلَ فِي الآيةِ مِنْ قُولِهِ: ﴿وَٱلْهِزِيْكُمْ﴾ الآيةَ؛ وانَّهُ يُقدُمُ اليمنى.

(إلى الموفق) بِكَسـرِ مبدِهِ وفَتْـحِ فائِـهِ، ويفَتْحِهِمَـا، وَكَلمـةُ (إلى) في الأصل للانْتِهَاه.

وقد تُستَعملُ بمعنى: معَ، وبيئنت الأحاديثُ أنَّهُ المرادُ كما في حديثِ جابرِ: "كان يُديرُ الماءَ على مرفقيْهِ" أي النَّبيُّ ﷺ؟ أخرجَهُ الدَّارقطنيُ(٨٣/١) بسندِ ضعيفــدٍ.

واخرج بسند حسن في صفةٍ وُضوءٍ عُثمانَ أنَّهُ غسلَ يديْـــهِ إلى المرفقين، حَتَّى مسحَ أطرافَ العضدين (٨٣/١).

وَهُوَ عَندَ البزَّارِ [١٤٠/١-١٤٢-كشف)]، والطَّبرانيُّ [الكبير كما في المجمع: ٢٧٢٤/١، مـنْ حديث وائـلِ بـنِ حُجـرٍ في صفـةِ الوضوء: "وَغَسَلَ ذِرَاعَيْهِ حَتَّى جَاوَزَ الْمَرَافِقَ».

وفي الطَّحاويِّ في [«شرح معاني الآثار» (۲۷/۱)]، والطَّبرانيُّ [«الكبير» كما في «مجمع الزوائد» (۲۲۴/۱)] مــن حديث ثعلبـةَ بـنِ عَبَّادٍ عنْ أَبِيهِ: «ثُمَّ غَسَلَ ذِرَاعَيْهِ حَتَّى سَالَ الْمَاءُ عَلَى مِرْفَقَيْهِ».

فَهَذِهِ الأحاديثُ يُقوِّي بعضُهَا بعضاً.

قَالَ إسحاقُ بـنُ رَاهويْهِ: إلى في الآيةِ يُخْتَملُ أَنْ تَكُونَ

بمعنى الغاية، وإنْ تَكُونَ بمعنى: معَ، فبيُّنَت السُّنَّةُ أَنَّهَا بمعنى معَ.

قال الشَّانعيُّ: لا يُعلمُ خلافاً في إيجابِ دُخولِ المرفقينِ في الوضوءِ، ويهذا عرفت انَّ الدُّليلَ قدْ قامَ على دُخولِ المرافقِ

قَالَ الرَّحْشريُّ، لَفَظُّ «إِلَى» يُفيدُ معنى الغايةِ مُطلقاً، فَأَمَّا دُخولُهَا فِي الحُكُمِ وخروجُهَا فأمرَّ يبدورُ مع الثَّليلِ، ثُمَّ ذَكَرَ أَمْلةً لذلِك.

وقدْ عرفْت أنَّهُ قدْ قامَ هَاهُنا الدَّليلُ على دُخولِهَا.

(للاثَ مرَّاتِ، ثُمَّ اليسرى مثلُ ذلِكَ) أيْ إلى المرفــقِ ثــلاثَ مرَّاتِ.

(ثمَّ مسحَ برأسِين) هُوَ مُوافقٌ للآيةِ في الإثبانِ بالباء، ومسبحَ يَتَعدُّى بِهَا وينفسِهِ.

قالَ القرطبيُ [هسيره: ٨٨٨]: إنَّ البساة هُنا لِلتَّعديةِ، بجورُ حَدْفُهَا وإثباتُهَا، وقيلَ: دَخلَت الباءُ هَاهُنا لَمَنَى تُفَسِدُهُ وَهُمَو: انْ الغسلَ لُغة يَقتَضي مغسولاً بهِ، والمسحّ لُغة لا يقتَضيي ممسوحاً بهِ، فلوْ قالَ: المسحوا رُموسَكُمْ لل لاجزأ المسحُ باليدِ بغيرِ مام، وَكَانَّهُ قالَ: فامسحوا برؤوسِكُم الماء، وَهُوَ منْ باب القلمبو، والأصلُ فيهِ: فامسحوا بالماء رُؤوسَكُمْ.

ثمُ اختَلفَ العلماءُ: هلْ يجبُ مسحُ كُلُ الرَّاسِ أو بعضيهِ؟
قالوا: الآيةُ لا تقتضي احدَ الأمرينِ بعينه، إذْ قولُهُ:
﴿وَامْسَحُوا بِرُهُوسِكُمْ﴾ يُخْتَملُ جميعَ الرَّاسِ، أو بعضيهُ، ولا
دلالةَ في الآيةِ على اسْتِيعابِه، ولا عدم اسْتِيعابِهِ لَكِئْ منْ قالَ:
يُجزئُ مسحُ بعضِهِ قال: إنَّ السُّنَةَ وردَتُ مُبيَّسَةً لأحدِ احْتِمالِي
الآيةِ، وَهُوَ ما رواهُ الشَّافعيُ الام(١/١٤)] من حديث عطاء:
مُقَلَمُ رَأْسِهِ، وَهُوَ وإنْ كانَ مُرسلاً، فقد اعْتَضدَ بمجيثِهِ مرفوعاً
من حديثِ أنسِ إبو داود(١٤٧)، ابن ماجه(٢٤٥)، وَهُوَ وإنْ كانَ مُنسَدِ عَجْهُولًا، فقد عضدهما ما أخرجَهُ سعيدُ بنُ منصورِ، منْ
حديثِ عُمُولًا، فقد عضدهما ما أخرجَهُ سعيدُ بنُ منصورٍ، منْ
حديثِ عُمَانَ في صفةِ الوضوء: قانَّهُ مَسَحَ مُقَدَّمُ رَأْسِهِه.

وفِيهِ راو مُخْتَلفٍ فِيهِ.

وثبت عن ابن عُمرَ [مصنف عبد الرزاق (٦/١، ٧)] الاكْيَضَاءُ بمسح بعض الرَّأْسِ.

قَالَ ابنُ المنذرِ وغيرُهُ: ولمْ يُنْكِرُ عليْهِ أحدٌ من الصَّحابةِ.

ومن العلماء من يقول: لا بُدُ من مسح البعض مع التُكْميلِ على العمامة، لحديثِ المغيرة وسيأتي برقم (٤٧) وجابر ساني برقم (٢٧) عند مُسلم، ولم يذكر في هذه الرواية تكرار مسح الراس كما ذَكَره في غيرها، وإنْ كان قد طوى ذِكْر التُكرار أيضاً في المضمضة، كما عرفت، وعدمُ الذُكْرِ لا دليل فيه، ويأتي الْكَلامُ في ذلك.

(وَثُمُّ غَسَلَ رِجْلَةُ الْيُمْنَى إِلَى الْكَفَيْنِ ثَلاثَ مَرَّاتٍ») الْكَلامُ في ذلك كما تقدَّم في يدهِ اليمنى إلى المرفق، إلاَّ اللَّ المرفق قد اتُفقَ على مُسمَّاهُ بخلاف الْكَمِينِ، فوقع في المسراد بِهِمَا خلاف المشهُورِ: أَنَّهُ العظمُ النَّاشرُ عندَ مُلْتَقى السَّاق، وَهُوَ قُولُ الأَكْشرِ، وحُكِي عن أبي حنيفة والإماميَّةِ أَنَّهُ العظمُ الَّذِي في ظَهْرِ القسدمِ عند معقد الشَّرَاكِ؛ وفي المسألةِ مُناظرَاتُ ومقاولاتُ طويلةً.

قَالَ فِي الشَّرِحِ: ومنْ أوضحِ الأدلَّةِ، أيْ على ما قالَهُ الجُمْهُورُ، حديثُ النَّعمانِ بنِ بشيرٍ في صفةِ الصَّفَ في الصَّلاةِ: «فَرَآيَت الرَّجُلَ مِنَّا يَلْزَقُ كَمَبَهُ بِكَعْبِ صَاحِبِهِ» واحمد(٢٧٦/٤)، أبو دا در٢٤٦٧)،

قُلْت: ولا يخفى ائنهُ لا ينْهَضُ فِيهِ؛ لأنَّ المخالفَ يقولُ: انا أُسمِّيه كعبًا، ولا أُخالفُكُمْ فِيهِ، لَكِنِّي اقولُ: إنَّهُ غيرُ المرادِ في آيـةِ الوضوءِ، إذ الْكَعبُ يُطلقُ على النَّاشزِ وعلى ما في ظَهْرِ القَـدمِ، وغايةُ ما في حديثِ النَّعمانِ أنَّهُ سمَّى النَّاشزَ كعبـاً، ولا خـلافَ في تسميّتِهِ.

وقلة أيَّدنا في حواشي (ضوءِ النَّهَـَارِ) أَرْجَحَيْـةَ مَذْهَـــبِ الجُمْهُورِ بِأَدْلَةٍ هُنَاكَ.

(ثمَّ اليسرى مثلُ ذلك) أي إلى الْكَعبين ثلاث مرات.

(لَمُ قَالَ) أَيْ عُثْمَانُ؛ (رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ تَوَحَمَّا نَحْوَ وَصُونِي هَذَا سَنَا لَهِ عَلَيْهِ وَتَمَامُ الحديثِ فقالَ \_ أَيْ رسولُ اللَّهِ لَلَّهِ: (مَنْ تَرَضَّا نَحْوَ وُصُونِي هَذَا ثُمَّ صَلَّى رَكْعَنَيْنِ: لا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ غَفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَبْهِهِ) أَيْ لا يُحدَّثُ نَفَسَهُ فِيهِمَا نَفْسَهُ غَفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَبْهِهِ) أَيْ لا يُحدَّثُ نَفَسَهُ فِيهِمَا بَامورِ اللّٰنِيا، وما لا تعلَّق لَهُ بالصَّلاةِ، ولو عرض لَهُ حديثٌ فأعرض عنه، بحرود عُروضِهِ عُفيَ عنه، ولا يُعدُّ مُحدُّشاً لنفسِه.

واعلم أنَّ الحديثَ قدْ أفادَ التَّرْتِيبَ بينَ الأعضاء المعطوفةِ بـ «ثُمُّ»، وأفادَ التَّليث، ولمْ يدلُّ على الوجوب؛ لأنَّهُ إنْما هُـوَ صفةُ فعلِ ترَّبَّبتْ عليْهِ فضيلةٌ، ولمْ يَتَرَبَّبْ عليْهِ عدمُ إجزاءِ الصُّلاةِ إلاَّ إذا كانَ بصفَتِه، ولا وردَ بلفظ يدلُّ على إيجابِ صفاتِه.

فَامًا التَّرْتِيبُ فخالفَتْ فِيهِ الحنفيَّةُ، وقالوا: لا يجبُ.

وأمَّا التَّنْلَيْثُ فغيرُ واجبِ بالإجماعِ.

وفِيهِ خلافٌ شاذً.

ودليلُ عدمٍ وُجوبِهِ: تصريحُ الأحاديثُ بِأَنَّهُ ﷺ «توضَّأُ مرَّتَينِ مِرْتَينِ (١٥٨)]، ومَرَّةً مرَّةً (خ(١٥٧)]، وبعـضَ الأعضاءِ للنَّهَا، وبعضهَا بخلاف ذلك، وصرَّحَ في وُضوءٍ مرَّةٍ مرَّةٍ: إنَّـهُ لاَ يقبلُ اللَّهُ الصُّلاةَ إلاَّ بِهِ.

وأمَّا المضمضةُ والاسْتِنشاقُ فقد اخْتُلْفَ في وُجوبهمَا.

فقيل: يجبان لثبُوتِ الأمرِ بِهِمَا في حديثِ أبي داود بإســنادٍ صحيح، وفيـــو: ﴿وَبَـالِغَ فِــي الاَسْتِنْشَـاقِ إِلاَّ أَنْ تَكُــونَ صَائِمـاً» [وسابي برقم (٣٥)] ولأنَّهُ واظبَ عليْهمَا في جميع وُضويْهِ.

وقيسل: إنْهُمَا سُنَةٌ بدليسلِ حديست إبسي داود(٨٥٨) والدارقطني(٩٥/١) وفيه: «أنَّهُ لا تَتِمُ صَلاةُ أَحَدِكُمْ حَنَّى يُسْبِغَ الْوُصُوءَ كَمَا أَمَرَ اللَّهُ تَعَالَى، فَيَغْسِلَ وَجَهَهُ وَيَدْيُهِ إِلَى الْمِرْفَقَيْسِ وَيَمْسَحُ بِرَأْسِهِ وَرِجْلَيْهِ إِلَى الْكَعْبَيْنِ، فلمْ يذْكُر المضمضةَ والاسْتِنشاق، فإنَّهُ اقْتُصرَ فِيهِ على الواجبِ السندي لا يقبلُ اللَّهُ الصلاة إلا به، وحيتنه فيؤولُ حديثُ الأمر بأنَّهُ أمرُ ندبٍ.

٣١ ـ وَعَنْ عَلِيٍّ ﷺ فِي اصِفَةِ وُضُوءِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: وَمَسَحَ بِرَأْسِهِ وَاحِدَةً .

أَخْرَجَهُ أَبُو ذَاوُد.(١١١)

وَأَخْرَجَهُ التَّرْمِذِيُّ (٤٨) وَالنَّسَائِيُّ (١٧/١) بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ. بَلْ قَالَ النَّرْمِذِيُّ: إِنَّهُ أَصَحُّ شَيْءٍ فِي الْبَابِ

(وعنْ على ما عليه السلام -) هُـوَ أمـيرُ المؤمنينَ؛ أبــو الحسنِ عليُّ بنُ أبي طالب ابنُ عمَّ رسولِ اللَّـهِ ﷺ، أوَّلُ مـنْ أَسلمَ من الذُّكُورِ في أكثرِ الأقوالِ على خلافٍ في سنّه، كمْ كـانَ وقتُ إسلامِهِ؟ وليـسَ في الأقــوالِ أنَّـهُ بلـغَ ثمـانيَ عشــرةً، بـلْ

مُتَردُدةً بينَ سِتُّ عشرةَ إلى سبع سنينَ، شَـهدَ المشَـاهِدَ كُلُّهَـا إلاًّ تُبُوكَ، فاقامَهُ ﷺ في المدينةِ خليفةً عنهُ. وقالَ لَهُ: «أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنْي بِمُنْزِلَةِ هَسارُونَ مِسنْ مُوسَسَى اللِحاري(٤٤١٦)،

اسْتُخلف يومَ قُتِلَ عُثمانُ يومَ الجمعةِ لثمان عشــرةَ خلَّتْ منْ شَهْر ذي الحجَّةِ سنةَ خس وثلاثينَ، واسْتُشْهَدَ صُبحَ الجمعةِ بالْكُوفةِ، لسبع عشرةَ ليلةً خلَتْ منْ شَهْرِ رمضانَ ســنةُ اربعـينَ، ومَاتَ بعدُ ثلاثٍ منْ ضربةِ الشُّقيُّ ابنُ مُلجم لَـهُ؛ وقيـلَ غيرُ

وخلافَتُهُ اربعُ سنينَ وسبعةُ اشْهُر وآيَّامٌ.

وقد أَلْفَتْ في صفَاتِهِ وبيان أحوالِـهِ كُتُـبٌ جُمَّةٌ، واسْتَوفينا شطراً صالحاً من ذلِكَ في: الرُّوضةِ النَّديَّةِ شرحِ التَّحفةِ العلويَّةِ.

(في صفةِ وُضوءِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: اومَسَحَ بِرَأْسِهِ وَاحِلَةًه. أخرجَهُ أبو داود) هُوَ قطعةٌ من حديثٍ طويل اسْتُوفى فِيهِ صفةً الوضوء من أوَّلِهِ إلى آخرهِ، وَهُوَ يُفيدُ مَا أَفَادَهُ حَدَيْثُ عُثْمَانَ، وإنَّمَا أَتَى المُصنَّفُ بهِ لما فِيهِ مـن النَّصريحِ بمـا لم يُصـرَّحْ بـهِ في حديث عُثمانَ، وَهُوَ مسحُ الرَّاسِ مرَّةً، فإنَّهُ نصٌّ أنَّهُ واحدةً مــعَ تصريحِهِ بتَثليثِ ما عدّاهُ من الأعضاء.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في ذلِكَ.

فقالَ قومٌ بِتَثليثِ مسحِهِ كما يُثلُثُ غيرُهُ من الأعضاء إذْ هُوَّ مِنْ جُملَتِهَا.

وقدْ ثَبْتَ فِي الحديثِ تثليثُهُ، وإنْ لَمْ يُذْكُورُ فِي كُلُّ حديثٍ ذُكِرَ فِيهِ تثليثُ الأعضاء؛ فإنَّهُ قدُّ أَخِرجَ أبو داود[(١٠٧)،(١٠٧)] من حديث عُثمانَ في تثليثِ المسح.

أخرجَهُ من وجهين، صحَّح أحدَهُمَا ابنُ خُزيمة (١٦٧) وذلِكَ كافٍ في تُبُوتِ هذِهِ السُّنَّةِ.

وقيلَ: لا يُشرُّعُ تثليثُهُ؛ لأنَّ أحاديثَ عُثمانَ الصُّحاح كُلُّهَـا كما قالَ أبــو داود [بعـد (١٠٨)] تــدلُّ عـلـى مســح الــرَّاسِ مـرُّةً واحدةً، وبـأنَّ المسـحّ مبـنيٌّ على التّخفيف، فـلا يُقـاسُ على الغَسل، وبانُ العددَ لو اعْتُبرَ في المسح لصارَ في صُورةِ الغسلِ.

وأجيبَ بانَّ كلامَ أبي داود ينقصُهُ مَا رَوَاهُ هُــوَ، وصحَّحَـهُ

ابنُ خُزِيمَة، كما ذَكَرنَاهُ؛ والقولُ بانَ المسحَ مبنيٌّ على التَّخفيـ فمو، قياسٌ في مُقابِلةِ النُّصُّ، فلا يُسمعُ.

فالقولُ بانَّهُ يصيرُ في صُورةِ الغسلِ لا يُبالى بِسُو بعدَ ثُيُوتِ و عن الشَّــارع، تُــمُّ روايــةُ الـتُزاءِ لا تُعــارضُ روايــةَ الفعــل، وإنْ كثرَتْ روايةُ التَّرْكِ؛ إذ الْكَلامُ في أنَّهُ غيرُ واجب؛ بــل سُـنَّةٌ مــنْ شانِهَا أَنْ تُفعلَ أَحْيَاناً، وَتُترَكَ أَحْيَاناً.

(وأخرجَهُ) أَيْ حديثُ على عليم السلام (النَّساليَّ، والتّرمذيُّ باسنادٍ صحيح، بـل قـال التّرمذيُّ: إنَّهُ أصحُّ شيءٍ في الباب) وأخرجَهُ أبو داود من سيتُ طُرق(١١١–١١٧).

وفي بعــض طُرقِـــهِ [برقِـــه(١١٥)]، لم يذْكُـــر المضمضـــةَ والاسْتِنشاقَ.

وفي بعض[برقم(١١٤)]: "وَمَسَحَ رَأْسَهُ حَتَّى لَمْ يَقْطُرُ".

## ٣ صفة المسح على الرأس

٣٢ - وَعَنْ عَبُّدِ اللَّهِ بْن زَيْدِ بْنِ عَسَاصِم رضي اللَّهُ عنهما \_ فِي صِفَةِ الْوُضُوءَ قَالَ: ﴿وَمَسَحَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ برَأْسِهِ، فَأَقْبَلَ بِيَدَيْهِ وَأَدْبَرَا.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٩٧)، مسلم(٢٣٥)] -

وَلِي لَفُطِ لَهُمًا: وَبَناً بِمُقَـدُمِ وَأَسِهِ، حُنَّى ذَهَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ، فُمُّ رَدَّهُمَا إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي بَدَأَ مِنْهُ [البخاري(١٨٥)، مسلم(٢٣٥)(٥٠٠)].

(وعن عبدِ اللَّهِ بنِ زيدِ بنِ عاصمٍ) هُوَ الأنصاريُّ الماذنيُّ، منْ مــازن بـن النُّجَّار، شَـهدَ أحـداً وَهُـوَ الَّـذي قَتَـلَ مُسيلمةً الْكَذَّابَ، وشارَكَهُ وحشيُّ.

وقَتِلَ عبدُ اللَّهِ يومَ الحرَّةِ سسنةَ شلاثٍ وسِيتِّينَ؛ وَهُـوَ غيرُ عبدِ اللَّهِ بنِ زيدِ بنِ عبدِ رَبِّهِ؛ الَّذي يأْتِي حديثُهُ في الآذانِ.

وقد غلطَ فِيهِ بعضُ أنمَّةِ الحديثِ، فلذا نبُّهْنا عليْهِ.

(الله عِنْهُ الْوُحْسُوءَ قَالَ: وَمَسَحَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ بِرَأْسِهِ؛ فَأَقْبَلَ بِيَدَيْهِ وَأَدْبَرَ، مُتَّفِقٌ عَلَيْهِ) فَسُرَّ الإقبالَ بهمَا بأنَّهُ بِدأَ مِنْ مُؤخَّر رأسِهِ، فإنَّ الإقبالَ باليدِ إذا كانَ مُقدَّماً يَكُونُ مَـنْ مُؤخَّرِ الرَّاسِ إلاَّ أَنَّهُ قَدُّ وردَ فِي البخاريُّ بلفظِ: (وأدبـرَ بيديْـهِ وأقبـلُ) واللَّفَظُ الآخـرُ في قولِـهِ «وفي لفـظ لَهُمَـا» أي الشَّـيخين: (بـدَأَ

بِمُقَدَّمِ رَأْسِهِ حَتَّى ذَهَبَ بِهِمَا أَي الْيَدَيْنِ إِلَى قَفَاهُ ثُمَّ رَدُّهُمَا إِلَى الْمُكَانِ الْذِي بَدَأ مِنْهُ). الْمَكَانِ الَّذِي بَدَأ مِنْهُ).

الحديثُ يُفيدُ صفةَ المسحِ للرَّاسِ، وَهُوَ أَنْ يَاخِذَ المَاءَ ليديْــهِ فيقبلَ بهمَا ويدبرَ.

وللعلماء ثلاثةُ أقوال:

الأوَّلُ: أَنْ يبدأَ عَقدَم رأسِهِ الَّذِي يلي الوجْه؛ فيذْهَبَ إلى العَفا؛ ثُمُّ إلى المَكَانِ الَّذِي بدأَ منْهُ؛ وَهُوَ مُبْتداً الشَّعرِ من جَهَةِ الوجْه، وَهَذا هُوَ الَّذِي يُعطِيه ظَاهِرُ قولِه: البَدأَ بِمُقَدَّم رَأْسِهِ حَتَّى ذَهَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ؛ ثُمُّ رَدُهُمَا حَتَّى رَجَعَ إلَى الْمَكَانِ حَتَّى نَمَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ؛ ثُمُّ رَدُهُمَا حَتَّى رَجَعَ إلَى الْمَكَانِ الْمَكَانِ الْمَكَانِ بَدَا مِنْهُ.

إِلاَّ أَنَّهُ أُوردَ على هذِهِ الصَّفةِ أَنَّـهُ أدبـرَ بِهِمَـا وأقبـل؛ لأنَّ ذَهَابُهُ إلى جهَةِ القفا إدبارٌ؛ ورجوعَهُ إلى جهَةِ الوَّجْهِ إقبالٌ.

وأجيبَ: بأنَّ السواوَ لا تقُنَّضي النَّرْتِيبَ، فالتَّقديرُ: وأدبـرَ وأقبلَ.

والثاني: أنْ يبدأ بمؤخّرِ راسِهِ، ويمـرٌ إلى جِهَـةِ الرجْـهِ؛ ثُـمٌ يرجعَ إلى المؤخّرِ؛ مُحافظةً على ظَاهِرِ لفظٍ: أقبلَ وأدبرَ، فالإقبالُ إلى مُقدّمٍ الرجْهِ والإدبارُ إلى ناحيةِ المؤخّرِ.

وقد وردَت هذهِ الصُّفةُ في الحديثِ الصَّحيحِ، البَدَأَ بِمُؤَخَّـرِ رَأْسِهِ، ويحمَّـلُ الاخْتِـلافُ في لفـظِ الأحـــاديثِ علـــى تعـــدُدٍ الحالاتِ.

والثالث: أنْ يبدأ بالنَّاصية؛ ويذْهَبَ إلى ناحية الوجْهِ، ثُمَّ يَغْمَ إلى ناحية الوجْهِ، ثُمَّ يَغْمَ إلى ما بدأ منْهُ وَهُوَ النَّاصِيةُ، ولعلَّ قائلَ هذا قصد المحافظة على قولِيهِ: "بَدَأ بِمُقَدَّم رَأْسِهِ"، معَ المحافظة على ظاهِرِ لفظ "أقبلَ وأدبرً" لأنَّهُ إذا بدأ بالنَّاصية صدق أنهُ بدأ بمقدَّم رأسيه وصدق أنهُ أقبلَ أيضاً، فإنَّه ذَهَبَ إلى ناحية الوجْهِ وَهُوَ القبلُ.

وقد أخرج أبو داود(١٢٢) من حديث المقدام «أَنَّهُ ﷺ لَمُّا بَلَغَ مَسْحَ رَأْسِهِ وَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى مُقَدَّمٍ رَأْسِهِ فَأَمَرُهُمَا حَتَّى بَلَغَ الْقَفَا ثُمُّ رَدُّهُمَا إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي بَدَأَ مِنْهُ وَهِيَ عبارةٌ واضحة في المراد، والظَّاهِرُ أَنَّ هذا من العملِ المخبَّرِ فِيهِ، وأَنَّ المقصودَ مَنْ ذلِكَ تعميمُ الرَّاسِ بالمسح.

## ٤\_ صفة مسح الأذنين

٣٣- وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو رضي اللَّهِ عَهْدِ وَضَي اللَّهُ عَهْدًا - فِي صِفَةِ الْوُضُوءِ - قَالَ: «ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ، وَأَسْتَ بِإِبْهَامَيْهِ طَاهِرَ أُذُنَيْهِ، وَمَسَحَ بِإِبْهَامَيْهِ طَاهِرَ أُذُنَيْهِ، وَمَسَحَ بِإِبْهَامَيْهِ ظَاهِرَ أُذُنَيْهِ،

أَخْرَجَتَهُ أَبُسُو دَاوُد(١٣٥) وَالنُّسَالِيُّ (٨٨/١) وَمَتَحْجَسَهُ الْسِنُ خُرِيْمَةُ (١٧٤).

(وَعَنْ عِبْدِ اللَّهِ بِنِ عَمْرِو) بَفَتْحِ العَيْنِ الْمُهْمَلَةِ وَهُوَ أَبُو عَبْدِ الرَّمْنِ – أَو أَبُو مُحَمَّدٍ – عَبْدُ اللَّهِ بِنُ عَمْرُو بِسِنِ العاصِ بِنِ وَاللَّ السَّهْمِيُّ القرشيُّ، يَلْتَقَي مع النَّبِي تَلَيُّ فِي كَعْبِ بِنِ لُـويَّ، أَسلمُ عِبْدُ اللَّهِ قبلَ أَبِيهِ وَكَانَ أَبُوهُ أَكْبَرَ مِنْهُ بِثلاثِ عشرةَ سنةً، وَكَانَ عبدُ اللَّهِ عالماً حافظاً عابداً، وَكَانَتْ وَفَاتُهُ سنةَ ثلاثِ وستِينَ، وقبلَ عابداً، وَكَانَتْ وَفَاتُهُ سنةَ ثلاثِ وستِينَ، وقبلَ غيرُ ذلِك.

وَاخْتَلْفَ فِي مُوضِعٍ وَفَاتِهِ، فَتَيْلَ، يَمُكُمَّ، أَو الطَّـائفِ، أَو مصرَ، أو غيرُ ذلِكَ.

(في صفة الوضوء قال: (ثُمَّمُ مَسَحَ) أَيْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (بِرَأْسِهِ وَأَدْخَلَ إِصَبَعَتْهِ السَّبَاحَتْينِ) بِالْمُهْمَلَةِ فِمُوحُدَةٍ فَالْفُو بِمَدَهَا مُهْمَلَةٍ تُثْنِيةُ سُبًاحةٍ، وأرادَ بِهِمَا مُسبَّحَتِي اليدِ اليمنى واليسوى، وسمَيَّتْ سبًاحةً؛ لأنَّهُ يُشارُ بِهَا عندَ التَّسبيح.

(في أَذَنيْهِ ومسحَ يابْهَاميْهِ) إِبْهَاميْ يديْهِ (طَاهِرَ أَذَنيْهِ. أخرجَـهُ أبو داود، والنسانيُّ، وصحَّحَهُ ابنُ خُرْيمَةً)

والحمديثُ كالأحاديثِ الأولِ في صفةِ الوضوِ ، إلاَّ أنَّهُ أَنَــىَ بِهِ المُصنَّــفُ لما ذَكَـرَهُ منْ إفادةِ مســح الأذنـينِ الَّـذي لم تُفــدُهُ الاَّحاديثُ الَّتِي سلفَتْ، ولذا اقْتَصرَ على ذلِكَ من الحديثِ.

ومسخُ الأذنينِ قدْ وردَ في عدَّةٍ من الأحاديثِ: منْ حديثِ المقدامِ بنِ مَعدي كربَ عندَ أبي داود(١٣١)، والطَّحــاويُّ[شرح معاني الآثار (٣٣/١)]، بإسنادٍ حسنٍ.

ومن حديثِ الرُّبيِّعِ أَحْرَجَهُ أَبُو دَاوِد(١٢٦) أيضاً.

ومـــنْ حديــــثِ أنــــسِ عنــــَدَ الدَّارِقطـــنيُّ(١٠٦/١)، والحَاكِم(١٥٠/١).

ومن حديث عبد اللَّهِ بنِ زيدٍ. وفِيهِ «أَنَّهُ ﷺ مَسَحَ أُذَنِّكِ بِمَاءٍ غَيْرِ الْمَاءِ الَّذِي مَسَحَ بِهِ رَأْسَهُ» وسيأتِي برقم(٣٨).

وقالَ فِيهِ البِيْهَقِيُّ: هذا إسنادٌ صحيحٌ، وإنْ كانَ قَدْ تَعَقِّبُهُ ابنُ دَقِيقِ العِيدِ، وقالَ: الذي في ذلِكَ الحديثِ "وَمَسَحَ رَأْسَهُ بِمَاء غَيْرٍ فَضْلِ يَدَيْهِ وَلَمْ يذْكُر الأَذْنَيْنِ، وأَيْدَهُ المَضَّفُ [التَّخليص، (١٠١/١)] بأنَّهُ عندَ ابنِ حَبَّانَ(٧/٧) والتَّرمذيُ (٣٥) كذلك.

واخْتُلفَ العلماءُ هلْ يُؤخذُ للأذنينِ ماءٌ جديدٌ أو يُمسحانِ ببقيَّةِ ما مُسحَ بهِ الرَّاسُ؟

والأحاديثُ قدْ وردَتْ بِهَذا وَهَـذا، وسيأْتِي الْكَـلامُ عليْـهِ قريبًا.

#### ٥- يستنثرُ إذا استيقظ من نومه

٣٤ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْسِرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَإِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ نَوْمِهِ فَلْيَسْتَنْفِرْ فَلاثًا، فَإِذَ الشَّيْطَانَ يَبِيتُ عَلَى خَيْشُومِهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٣٢٩٥)، مسلم(٢٣٨)].

(وعن ابي هُريرةَ ﷺ قالَ: قالَ رسولُ اللَّـهِ ﷺ: وَإِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ مَنَامِهِ، ظَاهِرُهُ ليلاً أَو نَهَاراً.

(فليستنشر ثلاثًا) في القاموس: استَشْرَ: اسْتَنشقَ الماءَ ثُـمًّ اسْتَخرجَ ذلِكَ بنفس الأنف (ا هـ).

وقدْ جُمعَ بينَهُمَا في بعضِ الأحاديثِ، فمعَ الجمعِ يُرادُ من الاسْتِنشاقِ جذبُهُ إلى الأنف. الاسْتِنشاقِ جذبُهُ إلى الأنف.

(فَهَانُّ الشَّيطانُ يَبِيتُ عَلَى خَيشُومِهِ) هُوَ أَعْلَى الْأَنْفُو، وقَيلَ: الأَنْفُ كُلُّهُ، وقَيلَ: عَظَامٌ رقاقٌ ليُنَةٌ فِي أقصَى الأَنْفُ بِينَـهُ وبِينَ الدَّمَاغِ، وقيلَ غيرُ ذَلِكَ.

#### (مُتَّفقٌ عليْهِ)وهذا لفظ مسلم.

الحمديثُ دليلٌ على وُجوبِ الاسْتِينارِ عندَ القيامِ مــن النَّـومِ مُطلقاً، إلاَّ أنَّ في روايةٍ للبخاريُّ «إذَا اسْتَيْقَطُ أَحَدُكُمْ مِنْ مَنَامِــهِ فَتَوَضَّا فَلْيُسْتَنْفِرْ ثَلاثاً فَإِنْ الشَّيْطَانُ» الحديثُ، فيقيَّدُ الأمرُ المطلــقُ

بِهِ هُنا بِارادةِ الوضوءِ، ويقيَّدُ النَّومُ بمنامِ اللَّيلِ كما يُفيدُهُ لفظُ "بِبِيتُ" إذ البِيْتُوتَةُ فِيهِ، قد يُقالُ: إِنَّـهُ خُرِّجَ على الخالبِ، فلا فرق بينَ نوم اللَّيلِ ونوم النَّهَار.

والحديثُ مِـنْ أدَّــةِ القــائلينَ بوجــوبِ الاسْــتِنثارِ دُونَ المضمضةِ، وَهُوَ مَذْهَبُ أَحمدَ وجماعةٍ.

وقالَ الجمهُورُ: لا يجبُ، بل الأمرُ للنَّدبِ.

واستندلُوا بِقَوْلِهِ عَلَيْمَ لِلأَعْرَابِيُ "تَوَضَّنَا كَمَا أَمَرَكَ اللَّهُ الْعَيْنَ لَهُ ذَلِكَ فَي قولِهِ «لا تَبَمُّ صَلاةً أَحَدٍ حَتَّى يُسْبِغَ الْوَصُوءَ كَمَا أَمْرَهُ اللَّهُ فَيَغْسِلَ وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ إِلَى الْمِوْفَقَيْنِ وَيَمْسَحَ رَأْسَهُ وَرِجْلَيْهِ إِلَى الْمِوْفَقَيْنِ وَيَمْسَحَ رَأْسَهُ وَرِجْلَيْهِ إِلَى الْعِرْفَقَيْنِ وَيَمْسَحَ رَأْسَهُ وَرِجْلَيْهِ إِلَى الْعِرْفَقَيْنِ وَيَمْسَحَ رَأْسَهُ وَرِجْلَيْهِ إِلَى الْعِرْفَقِيْنِ وَيَمْسَحَ رَأْسَهُ وَرِجْلَيْهِ إِلَى الْعَرْفَقِيْنِ وَيَمْسَحَ رَأْسَهُ وَرَجْلَهُ أَبُو داود(٨٥٨) منْ حديثِ رفاعة.

ولاَنَّهُ قَدْ ثَبْتَ مَنْ رَوَايَاتِ صَفَةِ وُضُويَهِ ﷺ، مَنْ حَدَيْثُهِ عَبْدِ اللَّهِ بَنِ زَيْدٍ؛ وعثمانَ، وابنِ عمرو بنِ العاص، عدمُ ذِكْرِهِمَا مَعَ اسْتِيفَاهِ صَفَةِ وُضُويِّهِ، وثَبْتَ ذِكْرُهُمَا أَيْضًا، وذَلِكَ مَنْ أَدَلَةِ النَّذَبِ.

وقولُهُ: ﴿ فَبِيتُ الشَّيطانُ ﴿ قَالَ القَّاضِي عَيَاضٌ: يُخْمَلُ الْ يَكُونُ عَلَى حَقَيْقِهِ، فَإِنَّ الأَنفَ أَحَدُ مَنافَذِ الجَسمِ الَّتِي يُتُوصِّلُ إِلَى القلبِ مَنْهَا بِالاشْتِمامِ، وليسَ منْ منافذِ الجسمِ ما ليسَ عليهِ غلقٌ سواهُ وسوى الأذنبنِ.

وفي الحديث: «إِنَّ الشَّيْطَانَ لا يَفْتُحُ غَلَقَــاً» [الترمذي(١٨١٢) وفي الصحيح بغير هذا اللفظ]

وجاءَ في النَّناوبِ الأمرُ بِكَظيهِ منْ أجلِ دُحولِ الشَّيطانِ حينندِ في الفم.

ويختَملُ الاسْتِعارةُ، فإنَّ الَّذي ينعقدُ من الغبارِ مسنْ رُطوبيةِ الحياشيم قذارةً تُوافقُ الشَّيطانَ.

قُلْت: والأوَّلُ أَظْهَرُ.

## ٦- يغسل يده إذا استيقظ من نومِه

٣٥ ـ وَعَنْهُ ﴿إِذَا اسْتَنْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ نَوْمِهِ فَلا يَغْمِسْ يَدَهُ فِي الإِنَاءِ حَتَّى يَغْمِلَهَا ثَلاثًا، فَإِنَّهُ لا يَدْرِي

وقولُهُمْ أظْهَرُ كما سلفَ.

#### ٧\_ الإسباغُ في الوضوء والمبالغة

٣٦ - وَعَنْ لَقِيطِ بُنِ صَبِرَةً، ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَسْسِبِعَ الْوُضُسُوءً، وَخَلَسلُ بَيْسنَ الأَصَابِع، وَبَالِغُ فِسي الاسْتِنْشَاقِ، إلا أَنْ تَكُسونَ صَائِماً».

أَخْرَجَهُ الأَرْبَعَةُ [ابـو داود(۱۶۲)، الــــرمادي (۳۸)، النســـاني(۱۳۸)، ابن ماجه(۷۰۶)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُرْنِمَةَ(۱۰۰) وَلَأْبِي ذَاوُد(۱۶۴) فِي رِوَانِـــةِ وإذَا تَوَصَّأَتَ فَمَطْمِعِمْ.

(وعن لقيط) بفَتْسِحِ السَّامِ وَكَسْرِ القَافَ، ابنُ عَامِرِ (بنِ صبرةَ) بفَتْحِ الصَّادِ وَكَسْرِ الموحَّدةِ، وَكُنْيَتُهُ أَبُو رزيسنِ، كما قَالَـهُ ابنُ عبدِ البرِّ؛ صحابيً مشهُورٌ، عدادُهُ في أهل الطَّائفِ.

(قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ وأَسْبِغ الْوُصُوءَ) الإســباغُ: الإنسامُ واسْتِكْمالُ الأعضاء ِ

(وَ حَلَّى لَيْسَنَ الأَصَابِعِ) ظَاهِرٌ في إرادةِ أَصَابِعِ البدينِ لرُّجلين.

وقلدْ صرَّحَ بِهِمَا فِي حديثِ ابنِ عِبْـاسِ [الــــرمدي(٣٩)، ابن ماجه(٤٤٧)]: «إِذَا تُوَصَّأْتَ فَخَلَلُ أَصَابِعَ يَدَيْكُ ۚ وَرِجْلَيْـكَ» يــأْتِي منْ أخرجَهُ قريباً.

روَبَالِغُ فِي الاسْتِنْسَاقِ إِلاَّ أَنْ تَكُونُ صَائِماً. آخرجَهُ الأربعةُ، وصحَّحَهُ ابسنُ خُرِيمَــةَ، وَلاَبسي داود في روايسةٍ ﴿إِذَا تَوَضَّساْتَ فَمَصْمِصْنُ.

وأخرجَهُ أحمدُ (۳۷/٤)؛ والشّافعيُّ [«ترتيب المسند» (۳۷/۱-۳۷)]، وابسنُ حبَّانَ (۱۰۸۷)، وابسنُ حبَّانَ (۱۰۸۷)، والجَيهُة سيئُ [«الكسبرى» (۱۰۸۱)]؛ والجَيهُة سيئُ [«الكسبرى» (۱۰۸۱)]؛ وصحَّحَهُ التَّرمذيُ، والبنويُ، وابنُ القطَّانَ.

والحديثُ دليلٌ على وُجُوبِ إسباغِ الوضوءِ، وَهُـوَ إِمَّامُـهُ، واسْتِكْمَالُ الأعضاء.

وفي القاموس: أسبغَ الوضوءَ أبلغَهُ مواضعَهُ، ووفَّى كُـلَّ

آَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ»

مُثِّفَقٌ عليهِ [خ(١٦٢)، م(٢٧٨)]. وَهَذَا لَفَظُ مُسلمٍ.

(وعنهُ) أي أبي هُريرةً عندَ الشَّيخين أيضاً.

(إذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ نَوْمِهِ فَلا يَغْمِسُ يَدَهُ) خرجَ ما إذا أدخلَ يدّهُ بالمغرفةِ ليسْتَخرجَ الماءَ، جائزٌ، إذْ لا غمسَ فِيهِ لليدِ.

وقد وردَ بلفظ: «لا يُدخلُ» لَكِنْ يُرادُ بِهِ إدخالُهَــا للغمــــــِ لا للأخذِ.

(في الإناءِ) يخرجُ البرَكُ والحياضُ.

رَحْتُى يَفْسِلَهَا ثَلاثًا فَإِنَّهُ لا يَلْرِي أَيْنَ بَاتَتْ يَدُهُ مُتَّفَقَّ عَلِيْهِ، وَهَذَا لفظُ مُسلم).

الحديثُ يدلُّ على إيجابِ غسلِ اليدِ لمنْ قامَ منْ نومِهِ ليـلاً أو نَهَاراً.

وقالَ بذلِكَ من نومِ اللَّيلِ احمدُ، لقولِهِ: «بَاتَتَ» فإنَّهُ قرينةُ إرادةِ نومِ اللَّيلِ كما سلفَ، إلاَّ أنهُ قدْ ورد بلفظِ: «إذا قامَ أحدُكُم من الليلِ» عند أبي داود(١٠٣) والترمذيُ(٢٤) منْ وجه آخر صحيح، إلاَّ أنهُ يُردُ عليهِ أنْ التَّعليلَ يقْتَضي إلحاقَ نومِ النَّهَارِ بنومِ اللَّيلِ.

وَذَهَبَ غَيرُهُ، وَهُوَ الشَّافِعِيُّ، ومالِكٌ، وغيرُهُمَا إلى الْ الْأَمرَ في روايةٍ: "فليغسلْ" للنَّدب، والنَّهٰي الَّذي في هذه الرُّواية للْكَرَاهَة، والقرينةُ عليه ذِكْرُ العدد، فإنَّ ذِكْرَهُ في غيرِ النَّجاسةِ العينيَّةِ دليلُ النَّدب، ولأَنَّهُ عُلُلَ بامر يقتضي النَّكُ، والنَّكُ لا يقتضي الوجوبَ في هذا الحُكْمِ اسْتِصحاباً لأصلِ الطَّهَارةِ ولا يقتضي الوجوبَ في هذا الحُكْمِ اسْتِصحاباً لأصلِ الطَّهَارةِ ولا تزولُ الْكَرَاهَةُ إلا بالثَّلاثِ الفسلات، وَهَذا في المسْتَيقظِ من النَّومِ.

وَامًّا مِنْ يُرِيدُ الوضوءَ مِنْ غيرِ نومٍ، فيسْنَحبُ لَـهُ لمـا أَمـرَ في صفةِ وُضوئِهِ؛ ولا يُكْرَهُ التَّرْكُ لعدمٍ وُرودِ النَّهْيِ فِيهِ.

والجمهُورُ على أنَّ النَّهِيَ والأمرَ لاحْتِمالِ النَّجاسةِ في اليدِ، وأنَّهُ لوْ درى ابنَ بَاتَتْ يدُهُ كمنْ لفَّ عليْهَا فاسْتَيقظَ وَهِيَ على حالِهَا، فلا يُكْرَهُ لَهُ أن يغمسَ يدّهُ، وإنْ كانَ غسلُهُمَا مُسْتَحبًا كما في المستَيقظِ؛ وغيرُهُمْ يقولونَ: الأمرُ بالغسلِ تعبُّدُ؛ فلا فرقَ بينَ الشّاكُ والمُتَيقِّن.

عُضو حقَّهُ.

تُجزئ الصَّلاةُ إلاَّ بِهِ، ولم يذُّكُرْ فِيهِ المضمضةَ والاسْتِنشاقَ.

وفي غيرهِ مثلُهُ.

فليسَ التَّليبُ للأعضاءِ منْ مُسمَّاهُ، ولَكِسنُ التَّليبُ مندوبٌ، ولا يزيدُ على الثَّلاثِ، فإنْ شَبكٌ هـل غسلَ العضوَ مرتَّين أو ثلاثاً جعلَهَا مرتَّين

وقالَ الجوينيُّ: بجعلُ ذلِكَ ثلاثاً، ولا يزيدُ عليْهَا محافـةً مـن ارْتِكَابِ البدعةِ.

وامًّا ما رُويَ عن ابنِ عُمرَ: أنَّهُ كَانَ يَعْسَلُ رَجَلْيَهِ سَبَعاً فَفَعَلُ صَحَابِيٌ لا حُجَّةَ فِيهِ وَحَمُولُ عَلَى أَنَّهُ كَانَ يَعْسَلُ الأَرْبِعَ من نجاسة لا تزولُ إلاَّ بذلك، ودليلٌ على إيجسابِ تخليلِ الأصابع؛ وقد ثبت من حديث ابنِ عبَّاسِ أيضاً كما أشرنا إليه، وَهُوَ الَّسَدِي أَخْرِجَهُ السِّرَمَديُّ (٣٩)، وأحمدُ (٢٨٧/١)؛ وابسنُ ماجَهُ (٤٤٧)، والحَاكِمُ (١٨٧/١)، وحسَّنَهُ البخاريُ [«العلل الكبر»

وَكَيفَيْتُهُ أَنْ يُحَلِّلَ بيدِهِ اليسرى بالخنصرِ مَنْهَا، ويبدأ باسفلِ الأصابع.

وأمَّا كونُ التَّخليلِ باليدِ اليســرى فليسَ في النَّصِّ، وإنَّما قالَ الغزاليُّ: إِنَّهُ يَكُونُ بِهَا قِياساً على الاسْتِنجاءِ ويبدأ بأسفل الأصابع.

وقلهٔ روی أبـو داود(۱٤۸) والـتَرمذيُّ(٤٠)، مــن حديـــثو المُسْتَوردِ بنِ شدًادٍ: ﴿رَأَيْـت رَسُـولَ اللَّـهِ ﷺ إِذَا تَوَضَّـاً يُدَلَّـكُ بغِنْصَرهِ مَا بَيْنَ أَصَابِع رِجْلَيْهِ.

وفي لفظ لابن ماجَهْ(٤٤٦): (يخلُّلُ) بدلَ (يُدلُّكُ).

والحديثُ دليلٌ على المبالغــةِ في الاسْتِنشــاقِ لغــيرِ الصّــائمِ، وإنَّما لم يَكُنُ في حقُّو المبالغةُ؛ لتلاّ ينزلَ إلى حلقِهِ ما يُفطرُهُ.

ودلَّ ذلِكَ عــن الَّ المبالغة ليسَـت بواجبـة، إذْ لـوْ كـانَتْ واجبة لوجبَ عليْهِ التَّحرِّي، ولمْ يجزْ لَهُ ترْكُهَا.

وقولُهُ في روايةِ أبي داود: (إذَا تَوَضَّأَت فَمَضْمِضُ) يُسْتَدَلُّ بِهِ على وُجـوبِ المضمضةِ؛ ومنْ قالَ لا تجبُ، جعلَ الأمرَ للنَّدبِ لقريدةِ ما سلفَ من حديثِ رفاعةَ بنِ رافــع (ابـو داود(٨٥٨ــ٨١٦)) في أمرِهِ للنَّظِ للأعرابيُ بصفةِ الوضوء الذي لا

#### ٨ - تخليلُ اللحيةِ

٣٧ - وَعَنْ عُثْمَانَ رضي اللّه تعالى عنه «أَنْ النّبِيّ ﷺ كَانَ يُخلُلُ لِحَيْتَهُ فِي الْوُضُوءِ».

أَخْرَجَهُ التَّرْمِذِي (٣١)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةَ(١٥١).

(وعنْ عُثمانَ صَلَيْهُ) هُوَ: أبو عبدِ اللَّهِ عُثمانُ بنُ عَفَّانَ الأمرِيُّ، القرشيُّ، أحدُ الخلفاء، وأحدُ العشرةِ.

أسلم في أوَّل الإسلام، وَهَاجِرَ إلى الحَبِشَةِ الْهِجرَتَبِنِ، وَتَزَوَّجَ بِنَّتِي النَّبِيُّ عَلَيْ رُقِيَّةً أَوَّلاً، ثُمَّ لمَّا تُوفَيْتُ زَوَّجَهُ النَّبِيُ عَلَيْ بِالْمَ كُلُومِ اسْتَخُلفَ في أوَّل يومٍ من الحَرَّمِ سنة أربسع وعشرين، وقَتِلَ يومَ الجمعةِ لثمان عشرةَ خلت من ذي الحجَّةِ الحرامِ سنة خس وثلاثين، ودفن ليلة السَّبِّتِ بالبقيع، وعمرُهُ اثنتانِ وثمانون سنة، وقيل غيرُ ذلك.

رَأَنَّ النِّبِيِّ ﷺ كَانَ يُخَلِّلُ لِخَيْسَةُ فِسِي الْوُصُسُوءِ. أخرجَـةُ التَّرِمَذِيُّ وصحَّحَةُ ابنُ خُزيمَةً).

والحديث اخرجَهُ الحَاكِمُ(١٤٩/١)، والدارقطني(٨٦/١)، وابنُ حَالَ(١٠٨١)، منْ روايةِ عامرِ بنِ شقيقٍ، عنْ أبي وائلٍ.

قالَ البخاريُّ [العلل الكبير للترمذي(ص٣٣)]: حديثُهُ حسنٌ.

وقالَ الحَـاكِمُ [«المستدرك» (١٤٩/١)]: لا نعلـمُ فِيـهِ ضعفـاً بوجْهِ منْ وُجُوهِ، هذا كلامُهُ.

وقلاً ضعَّفةً ابنُ معينِ [والجرح والتعديل، (٣٧٧/٦)].

وقمة روى الحَـاكِمُ(١٤٩/١، ١٥٠) للحديث شــوَاهِدَ عـــنْ أنس، وعائشة، وعليُّ وعمَّارِ.

قالَ المصنّفُ [والتخليص الحبير، (٩٦/١-٩٧)]:

وفِيهِ ايضاً عنْ أُمُّ سلمةً، وابي النُّـوبَ، وابي أمامةً وابـنِ عُمرَ، وجابرٍ، وأبنِ عبَّاسٍ، وابي الدَّرداءِ.

وقدْ تَكَلُّمَ على جميعِهَا بالتَّضعيفِ إلاَّ حديثَ عائشةً.

وقالَ عبدُ اللَّهِ بنُ احمدَ عـن ابيهِ: ليـسَ في تخليلِ اللَّحيةِ

رطْلَيْنِ».

والتَّرمذيُّ(٦٠٩) بلفظ: «يُجْزِئُ فِي الْوُصُوءِ رِطْلانِ». وَهِيَ كُلُهَا قاضيةٌ بالتَّخفيفِ فِي ماء الوضوء.

وقد عُلمَ نَهِيْهُ ﷺ عن الإسرافِ في الماء وإخبارُهُ أَنَّهُ سيأتِي قومٌ يعْتَدُونَ في الوضوءِ فمنْ جاوزَ ما قالَ الشَّارِعُ أَنَّهُ يُجزئُ فقدْ أسرفَ فيحرَّمُ، وقولُ منْ قالَ إِنَّ هذا تقريبُ لا تحديدٌ ما هُوَ ببعيدٍ، لَكِنْ الأحسنَ بالنَّشرَّعِ مُحَاكَاةُ أخلاقِهِ ﷺ والاقْتِداءُ بهِ في كميَّةِ ذلِكَ.

وفِيهِ دليلٌ على مشروعيَّةِ الدُّلْكِ لأعضاءِ الوضوءِ.

وفِيهِ خلافٌ، فمنْ قالَ بوجوبِهِ اسْتَدَلُّ بِهَذَا وَمَــنْ قَـالَ: لا يَجِبُ. قالَ لأَنْ المُمُورَ بِهِ فِي الأَيْــةِ الغسلُ، وليسَ الدُّلْـكُ مَـنْ مُسمًّاهُ، ولعلَّهُ يأتِي ذِكْرُ ذلِكَ.

١٠ ـ ماءً جديداً يأخذُ لأذنيهِ

٣٩ - وَعَنْهُ، أَنَّهُ "رَأَى النَّبِيِّ ﷺ يَبْأَخُذُ لَاذُنَيْهِ مَاءً غَيْرَ الْمَاء الَّذِي أَخَذَهُ لِرَأْسِهِ».

أَخْرَجَهُ الْبَيْهَقِيُّ (١٥/١).

وَهُوَ عِنْدَ مُسْلِمٍ (٣٣٦) مِنْ هَذَا الْوَجْهِ بِلْفَظِرِ: «وَمُسَمَحَ بِرَأْسِهِ بِمَاءٍ غَيْر فَطَل يَدَيُهِ»، وهُوَ الْمَخَفُوظُ.

(وعنهُ): أيْ عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ.

(أَنْهُ رَأَى النِّبِيُّ ﷺ يَأْخُذُ لاَذُنَيْهِ مَاءٌ غَيْرَ الْمَاءِ الَّـٰذِي أَخَـٰذَهُ لِرَأْسِهِ». أخرجَهُ البيهُقَيُّ، وَهُوَى أَيْ هذا الحديثُ.

(عندَ مُسلمٍ منْ هذا الوجْهِ بلفظِ: ﴿وَمَسَحَ بِرَأْسِهِ بِمَاءٍ غَيْرٍ فَصْـلِ يَدَيْسِهِ. وَهُـوَ المحفـوطُ) وذلِـكَ أَنَـهُ ذَكَـرَ المصنَّــفُ في التّلخيصِ(١٠١/١) عن ابنِ دقيقِ العيدِ أنَّ الَّـذي رَآهُ في الرَّوايـةِ هُوَ بَهَذا اللَّفظِ.

قالَ المصنّفُ أنَّهُ المحفوظُ.

وقِالَ المصنّفُ أيضاً: إنّهُ الّذي في صحيحِ ابنِ حَبّانَ (٢١١/١).

وفي روايةِ التّرمذيّ(٣٥)، ولمْ يُذكِّرُ في التّلخيصِ(١٠١/١) أنَّهُ

وحديثُ عُثمانَ هذا دالٌ على مشروعيَّةِ تخليلِ اللَّحيةِ.

وأمًّا وُجوبُهُ فاخْتُلفَ فِيهِ:

فعندَ الْهَادويَّةِ يجبُ كقبلِ نَبَاتِهَا، والأحاديثُ وردَتْ بــالأمرِ بالتَّخليلِ، إلاَّ أَنْهَا أحاديثُ ما سلمَتْ عن الإعلالِ والتَّضعيــف، فلم تَنْهَضُ على الإيجابِ.

٩ ـ قدرُ ما يتوضأ به ويغتسلُ

٣٨ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُسنِ زَيْدٍ قَـالَ: "إِنَّ النَّبِيُّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّالِيُّ النَّبِيِّ النَّهِ النَّهِ النَّالِيُّ النَّبِيِّ النَّهِ النَّهِ النَّبِيِّ النَّهِ النَّهُ النَّهُ النَّبِيِّ النَّهُ النَّهِ النَّهُ النَّهِ النَّهُ النِّهُ النَّهُ النَّالِي النَّهُ النَّالِي النَّهُ النَّالِمُ النَّالِ النَّهُ النَّالِي النَّهُ النَّالِي النَّالِمُ النَّالِي النَّالِمُ النَّلِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِ

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ(٣٩/٤) وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُزِيْمَةَ(١١٨).

روعن عبدِ اللهِ بنِ زيدِ ﷺ مَانُ النَّبِيُّ ﷺ أَتَى بِمُلْقَىٰ مُدًا) بضمَّ الميم وَتَشديدِ الدَّال المُهمّلةِ.

في القاموسِ: مِكْيالٌ، وَهُمَوَ رطلانِ، أو رطلٌ وثلثٌ، أو ملُّ كفُ الإنسانِ المُعْتَدلِ، إذا ملأهُمَا وَمَدَّ يِدَهُ بِهِمَا، وَمَنْهُ سُمِّىَ مُدَّاً.

وقلاً جرَّبْت ذلِكَ فوجذتُهُ صحيحاً (ا هــ).

(فجعلَ يدلُكُ ذراعيْهِ. أخرِجَهُ أحمدُ وصحَّحَهُ ابنُ خُرِيمَةً) وقدُ أخرِجَ أبو داود(٩٤) بِـهِ حديثَ أُمُّ عُمارةً الأنصاريَّةِ بإســنادٍ حسنٍ: "أَنَّهُ تَلَيُّ تَوَضًا بَإِنَاءٍ فِيهِ قَدْرُ ثُلُثَيْ مُدًّ».

وروَاهُ البِّيهَقيُّ(١٩٦/١) منْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ.

فثلثا المدُ، وَهُوَ اقلُ مَا رُويَ أَنَّهُ تُوضًا بِهِ ﷺ.

وأمَّا حديثُ: «أَنَّهُ تَوَضَّأَ بِثُلُثِ مُدًّا فلا أصلَ لَهُ.

وقد صحَّحَ أبو زُرعـةَ منْ حديث عائشةَ وأبو داود(٩٢)، ابن ماجه(٢٨))

وجابر [أبو داود(٩٣)، ابن ماجه(٢٦٨)]: «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يَعْتَسِلُ بالصَّاع وَيَتَوُّضًا أَ بالْمُدُ».

وأخرجَ مُسلمٌ(٣٢٦) نحوَهُ منْ حديثِ سفينةَ.

وأبو داود(٩٥) منْ حديثِ أنس: «تَوَضَّأُ مِنْ إنَّاء يَسَعُ

أخرجَهُ مُسلمٌ، ولا رأينًاهُ في مُسلمٍ.

وإذا كان كذلك فاخذُ ماء جديد للرَّاس هُـوَ أَمـرُ لا بُـدُ منهُ، وَهُرَ الَّذي دلَّتْ عليهِ الأحاديثُ وحديثُ البيهُقيّ هـذا هُـوَ دليلُ أحمد، والشَّافعيُّ في أنَّهُ يُؤخذُ للأذنينِ ماءٌ جديدٌ، وَهُـوَ دليلٌ ظَاهِرٌ.

وَتِلْكَ الاَحاديثُ الَّتِي سلفَتْ غايةُ مَا فِيهَا أَنَّهُ لَمْ يَذْكُرُ اَحَدُّ اَنَّهُ لَمْ يَذْكُرُ اَحَدُ أَنَّهُ يَلِيُكُ اَخَذَ مَاءً جَدَيداً، وعدمُ الذَّكْرِ ليسَ دليلاً على عـدمِ الفعلِ، إلاَّ أَنْ قولَ الرُّواةِ مِن الصَّحابةِ: «ومسحَ رأستَهُ وأذنيهِ مرَّةً واحدةً ظَاهِرٌ أَنَّهُ بماء واحدٍ.

وحديث: «الأذنسان مِسن السرأسِ» [د(١٣٤)، ت(٣٧)، جر(٤٤٤) وإنْ كانَ في أسسانيدِهِ مقالٌ إلاَّ أنَّ كثرةَ طُرقِهِ يشدُ بعضُهَا بعضاً، ويشْهَدُ لَهَمَا أحاديثُ مسجهِمًا مع الراسِ مرَّةً واحدةً.

وَهِيَ احاديثُ كشيرةً، عن علي وابنِ عبّاس، والرئيم، وعثمان، كُلُهُم مُتّفقونَ على أنّهُ مسحّهُمَا مع الرّاس مرّةً واحدة، أي بماء واحد كما هُوَ ظَاهِرُ لفظِ مرّةً، إذْ لوْ كان يُؤخذُ للأذنينِ ماءٌ جديدٌ ما صُدِّقَ أنّهُ مسحّ راسَهُ واذنيهِ مرّةً واحدةً، وإن اخْتَملَ انْ المرادَ أنّهُ لمْ يُكرَّرُ مسحّهُمَا، وانّهُ اخذَ لَهُمَا ماءً جديداً، فَهُو اختِمالٌ بعيدٌ.

وَتَاوِيلُ حديثِ أَنَّهُ أَخَذَ لَهُمَا مَاءٌ خلافَ الَّذِي مسحَ بِهِ رَاسَهُ، أَوْرِبُ مَا يُقَالُ فِيهِ أَنَّهُ لَمْ يبقَ فِي يدِهِ بِلَّةٌ تَكُفّي. لمسحِ الاُذَيْنِ. فَاخَذَ لَهُمَا مَاءً جديداً.

#### ١١ ـ فضلُ المتوضئ يومَ القيامةِ

٠٤- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ شَرَيْرَةً قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ عَسْرًا اللَّهِ يَشُولُ: «إِنَّ أُمَّتِسِي يَسَأْتُونَ يَسُومَ الْقِيَامَةِ غُسرًا مُحَجَّلِينَ، مِنْ أَثْرِ الْوُضُوءِ، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرْتَهُ فَلْيُفْعَلْ».

مُتُفَقّ عَلَيْهِ، وَاللَّفُظُ لِمُسْلِمِ [البخاري(١٣٦)، مسلم(٢٤٦)].

(وعنْ أبي هُريرةَ ﴿ عَلَىٰ اللَّهِ يَلِكُ يَقُولُ: ﴿ وَعَنْ أَمِّنِي يَأْتُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرّاً ﴾ بضـمُ الغينِ المعجمةِ وَتَشديدِ

الرَّاءِ، جمعُ اغـرُ ايْ ذوي غُرَّةٍ، واصلُهَا لمحةٌ بيضاءُ تَكُونُ في جَبْهَةِ الفرسِ؛ وفي النَّهَايةِ يُريدُ بياضَ وُجُوهِهِمْ بنورِ الوضوءِ يومَ القيامةِ، ونصبُهُ على أنَّهُ حـالٌ منْ فاعلِ "يأْتُونَ"، وعلى رايةِ "يُدعونَ" يُخْمَلُ المفعوليَّة.

(محجَّلينَ) بالمُهْمَلةِ والجيمِ من التَّحجيلِ، في النَّهَايةِ أيْ بيضٍ مواضع الوضوءِ من الأيدي والأقدامِ.

اسْتَعَارَ أَثْرَ الوضوء في الوجْهِ واليدينِ والرَّجَلَـينِ للإنسـانِ من البياضِ الَّذي يَكُونُ في وجْهِ الفرسِ ويديْهِ ورجَلَيْهِ.

(من اثر الوضوءِ) بفَتْحِ الواوِ؛ لأنَّهُ الماءُ، ويجوزُ الضَّمُّ عندَ البعضِ كما تقدَّمَ.

رفمن استطاع منكم أن يُطيلَ غُرْتَهُ): أيْ تحجيلَهُ، وإنّما اقْتَصرَ على احدِهِمَا لدلالَتِهِ على الآخرةِ، وآثـرَ الغـرُةَ وَهِـيَ مُؤنّنةٌ على التَّحجيلِ وَهُــوَ مُذَكَّرٌ لشرف موضعِهَا؛ وفي رواية لمسلم[(۲٤٩)(۳٤)]، فعليطلْ غُرُنّهُ وَتَحجيلَهُ»

(فليفعل مُتَّفَقَّ عليْهِ، واللَّفظُ لمسلمٍ).

وظاهِرُ السُّمياقِ الْ تُولَـهُ: «فمن اسْتَطَاعَ إِلَى آخرِهِ مَنَ الحديث، وَهُوَ يدلُّ عَلَى عدمِ الوجوبِ، إذْ هُوَ فِي قولِ مِنْ شَاءَ مَنكُمْ فلوْ كانَ واجباً ما قَيْدَهُ بِهَا؛ إذ الاسْتِطاعةُ لذلِـكَ مُتَحقَّقةٌ قطعاً.

وقالَ نُعيمٌ أحدُ رُوَاتِهِ: لا أدري قولَهُ: (فمَن اسْتَطاعَ إلخُ) من قولِ النَّبيِّ ﷺ، أو من قولِ أبي هُريرةَ؟

وفي الفَتْحِ(٢٣٦/١): لمُ أَرَ هَلَيْهِ الجَمَلَةَ فِي رَوَايَــةِ أَحَــلِم بَمُــنُ رَوَى هَذَا الحَدَيثُ مِن الصَّحَابَةِ، وَهُمْ عَشَرةٌ، ولا ثَمَنْ رَوَاهُ عَــنْ أَبِي هُرِيرةَ غَيْرَ رَوَايَةٍ نُعِيمٍ هَلِيهِ.

والحديثُ دليـلٌ على مشروعيَّةِ إطالـةِ الغرَّةِ والتَّحجيـلِ؛ واخْتُلفَ العلماءُ في القدر المُسْتَحبُّ من ذلِكَ.

فقيل: في البدينِ إلى المنكب. وفي الرُّجلينِ إلى الرُّكْبةِ.

وقلاً ثبت هذا عن أبي هُريرةَ روايةً ورأياً، وثبَتَ من فعــلِ ابن عُمرَ.

أخرجَهُ ابنُ أبي شيبةُ [«المصنف» (٨/١)]، وأبو عُبيسدَ

[«الطهور» (٢٥)] بإسنادٍ حسن.

وفيل: إلى نصف العضد والسّاق، والغرّة في الوجّه ان يغسل إلى صفحتي العنق، والقولُ بعدم مشروعيّتهمًا؛ وتّاويلُ حديث أبي هُريرة بالله المراد به المداومة على الوضوء خلافُ الظّاهر، وردَّ بالله الرّاوي أعرفُ بما روى، كيف وقدْ رُفعَ معنّاهُ ولا وجَه لنفيه.

وقد استُدلُ على أنَّ الوضوءَ منْ خصائصِ هذِهِ الأمَّةِ بِهَذَا الحديثِ، وبحديثِ مُسلمِ (٧٤٧) مرفوعاً: "سِيما لَيْسَتْ لأَحَـدٍ غَيْرِكُمْ " و"السَّيما " بِكَسرِ السَّينِ المُهْمَلةِ: العلامةُ، وردَّ هــذا بأنَّهُ قَدْ ثَبَتَ الوضوءُ لمنْ قبلَ هذِهِ الأمَّةِ.

قيلَ: فالَّذي اخْتَصَّتْ بهِ هذِهِ الْأُمَّةُ هُوَ الغرَّةُ والتَّحجيلُ.

١٢ ــ البدءُ بالأيمنِ في الوضوءِ والعملِ

المَّهِ اللهُ عنها قَالَتْ: «كَانَ النَّبِيُّ اللهُ عنها قَالَتْ: «كَانَ النَّبِيُّ النَّيْمُنُ فِي تَنَعُلِهِ، وَتَرَجُّلِهِ، وَطَهُورِهِ وَفَى شَأْنِهِ كُلِّهِ».

مُتْفَقّ عَلَيْهِ [البخاري(١٦٨)، مسلم(٢٦٨)]

(وعن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالَت: (كَانَ النَّبِيُّ ﷺ فَيُعَالَمُ النَّبِيُّ ﷺ فَيُعْجِبُهُ النَّيْمُونُ النَّبِيُّ الْأَبِينِ.

(في تنعُّلِهِ) لُبس نعلِهِ.

(وَتَوجُّلِهِ) بالجيمِ، أيْ مشطِ شعرِهِ.

(وطَهُورِهِ وفي شانِهِ كُلَّهِ) تَعميمٌ بعدَ التَّخصيصِ (مُتَّفَىًّ عليه).

قالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: هُوَ عامٌ مخصوصٌ، يعني: قولَهُ «كُلُهُ»، بدخولِ الحلاءِ، والخروجِ من المسجدِ؛ ونحوِهِمَا، فإنّهُ يبدأُ فيهِمَــا باليسارِ.

قيلَ: والتَّأَكُدُ بِكُلِّهِ يدلُّ على بقاء التَّعميم، ودفع التَّجوُزُ عن البعض، فيختَملُ أنْ يُقالَ حقيقةُ الشَّانِ ما كان فعلاً مقصوداً، وما يُسْتَحبُّ فِيهِ التَّياسُ ليسَ من الأَفعالِ المقصودةِ، بلْ هي إمَّا تُرُوكَ. وإمَّا غيرُ مقصودةِ.

والحمديثُ دليلٌ على اسْتِحبابِ البداءةِ بشقُ السُّرَاسِ الأيمـنِ في التَّرجُّلِ، والغسلِ، والحلقِ، وبالميـامنِ في الوضـوءِ، والغسـلِ، والأكّل، والشُّرب، وغير ذلك.

قالَ النُّوويُّ: قاعدةُ النَّرَعِ المستَّمرَّةِ البداءةُ بـاليمينِ في كُـلُ ما كانَ منْ باب التُّكْريمِ والتَّزيينِ وما كانَ بضدُّهَا اسْتُحبُّ فِيهِ التَّياسرُ، ويأْتِي الحديثُ في الوضوء قريباً، وَهَذِهِ الدَّلالةُ للحديثِ مبنيًةٌ على أنْ لفظ "يعجبُهُ" يدلُّ عَلى اسْتِحبابِ ذلِكَ شرعاً.

وقد ذُكَرنا تحقيقة في حواشي شرح العمدة، عندَ الْكَـلامِ على هذا الحديث.

٤٢ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَــالَ: قَــالَ رَسُـولُ اللَّـهِ
 إذَا تَوَضُأْتُمْ فَابْدَؤُوا بِمَيَامِنِكُمْ

أَخْرَجَهُ الأَرْبَعَةُ [أبو داود(١٤١٤)، النامذي (١٧٦٦)، النسالي في والكبرى، كما في وتحفة الأشراف، (٣٥٧/٩-٣٥٨)، ابن ماجه(٤٠٧)]، وَصَعْخَهُ ابْنُ خُرِيْمَةً (١٧٨).

واخرجَهُ اهدُ(۴/۲۵۳)، وابنُ حَبَّانُ(۱۰۹۰) والنَّهُقَيُّ في «الكبرى» (۸٦/۱) وزادَ لِيهِ: (وإذا لبستُمْ).

قَالَ ابنُ دَقِيقِ العِيدِ: هُوَ حَقِيقٌ بَانَ يُصحُّحَ.

والحديثُ دليلٌ على البداءةِ بالميامنِ عندَ الوضوءِ في غسلِ البدين والرَّجلين.

وامًّا غيرُهُمَا كالوجْهِ والرَّاسِ فظَاهِرُ ايضاً شُمولُهَا، إلاَّ أَنَّهُ لِهُ اللهِ التَّعليمِ، مخلاف لله التَعليمِ، مخلاف الله والرَّجلينِ، فأحاديثُ التَّعليمِ وردَتْ بِتَقديمِ اليمنى فيهمَا على اليسرى، في حديث عُثمانَ الَّذي مضى وغيرِه، والآية مُجملةً بيُّتُهَا السُّنَّةُ.

واخْتُلْفَ فِي وُجوبِ ذَلِكَ، ولا كلامَ فِي أَنَّهُ الأولى.

فعندَ الْهَادويَّةِ: يجبُ لحديثِ الْكِتَـابِ، وَهُـوَ بَلفَظِ الْأَمرِ، وَهُوَ بَلفَظِ الْأَمرِ، وَهُوَ لَلهَ ما رُويَ وَهُوَ لَلهِ عَلَمْ لَلهُ مَا رُويَ اصْلِهِ، باسْتِمرارِ فعلِهِ عَلَمْ لَهُ، فَإِنَّهُ ما رُويَ اللهُ توضئًا مرَّةً واحدة بملافِهِ إلاَّ ما يأتِي من حديثِ ابنِ عبّاس، ولأنَّهُ فعلَهُ بياناً للواجبِ فيجبُ، ولحديث، ابنِ عُمر (جم (١٩٥٤))، وزيدِ بنِ ثابِت، وأبي هُريرةً: اللهُ عَلَمْ اتَوَضَا عَلَى الْوَلاءِ ثُمَّ قَالَ دَوَالِهِ هُريرةً: اللهُ الصَلاةَ إلاَّ بِهِ ولَهُ طُرقٌ يَشَدُّ قَالَ: هَذَا وُصُوءٌ لا يَقْبَلُ اللهُ الصَلاةَ إلاَّ بِهِ ولَهُ طُرقٌ يَشَدُّ

71.

بعضُهًا بعضاً.

وقالَت الحنفيَّةُ وجماعةٌ لا يجبُ السُّرْتِيبُ بِسِينَ أعضاء الوضوء، ولا بين اليمني واليسرى من اليدين والرُّجلين قـالوا: الواوُ فِي الآيةِ لا تَقْتَضَى التَّرْتِيبَ، وبأنَّهُ قَدْ رُويَ عَنْ عَلَىَّ عَلِيهِ السلام أنَّهُ بدأ بمياسرو، وبانَّـهُ قـالَ: مـا أبـالي بشـمالي بـدأت أمّ بيمنى إذا أتَّممت الوضوء] اخرجــه الدارقطــني (٨٧/١-٨٩) والبيهقي (٨٧/١)، وقال: إنه منقطع. وكذا رواية الفعل أخرجهـــا

وأجيبَ عَنْهُ بَانَّهُمَا أثران غيرُ ثابتَينِ، فلا تقومُ بِهِمَا حُجَّــةٌ، ولا يُقاومان ما سَلْفَ، وإنْ كَانَ الدَّارَقطَــنيُّ قَـدٌ أَخَـرَجَ حديثَ على ولم يُضعَّفُهُ.

واخرجَهُ منْ طُرق بالفاظ، لَكِنَّهَا موقوفةٌ كُلُّهَا.

١٣- المسخ على بعض الرأس والعمامة

٣٤- وَعَنِ الْمُغِيرَةِ بُسنِ شُعْبَةً ﴿ وَعَنِ الْمُغِيرَةِ بُسنِ شُعْبَةً ﴿ وَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ تَوَضَّأَ فَمَسَحَ بِنَاصِيَتِهِ، عَلَى الْعِمَامَةِ وَالْخُفُّينِ».

(وعن المغيرة) بضمُّ الميم فغين مُعجمةٍ مَكُسورةٍ فياء وراء، يُكنَّى أَبَا عِبْدِ اللَّهِ أَوْ أَبِنَا عَيْسَى، أَسْلُمَ عَنَامَ الْحَسْدَق، وقَدْمَ مُهَاجِراً، وأوَّلُ مشَاهِدِهِ الحديبيةُ، وفَاتُهُ سنةَ خسينَ من الْهجرةِ بِالْكُوفَةِ، وَكَانَ عاملاً عليْهَا منْ قبلِ مُعاويةً، وَهُــوَ: (ابنُ شُعبةً) بضمُّ الشُّين المعجمةِ وسُكُون العين الْمُهْمَلةِ فموحَّدةٍ مفتُّوحةٍ.

(أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ تَوَضًّا فَمَسَحَ بنَاصِيَتِهِ) في القاموس: النَّاصيــةُ والنَّاصاةُ قصاصُ الشُّعرِ.

(وعلى العمامةِ والخَفْسِنِ) تثنيــةُ خُــفٌ بالخــاءِ المعجمــةِ مضمومةٍ، أي ومسحّ عليهمًا.

(أحرجَهُ مُسلمٌ) ولمُ يُخرِّجُهُ البخاريُّ ووَهَـمَ منْ نسـبّهُ

والحديثُ دليلٌ على عدم جواز الاقتِصار على مسح النَّاصيةِ.

وقبالَ زيدٌ بنُ على عليه السلام وأبو حنيفةً: يجسوزُ الاقتصارُ.

وقالَ ابنُ القيِّم [فزاد المادُّه (١٩٣/١–١٩٤)]: ولمُّ يصحُّ عنهُ عَلَمُ فِي حديثٍ واحدٍ أنَّهُ اقْتُصرَ على مسح بعض راسِهِ البَسَّةَ، لَكِنْ كَانَ إِذَا مُسْحَ بِنَاصَيْتِهِ كُمُّلَ عَلَى العَمَامَةِ كَمَا فِي حَدِيثِ

هذا وقدْ لَأَكُو الدَّارقطنيُّ: أنَّهُ روَّاهُ عنْ سِتِّينَ رجلاً.

وامًا الاقْتِصَارُ على العمامةِ بالسح فلمْ يقلُ بهِ الجَمْهُورُ.

وقمالَ ابـنُ القيُّــم [فزاد المعاد، (١٩٤/١)] ﴿: أَنُّهُ ﷺ كَــانَ يَمْسَحُ رَأْسَهُ تَارَّةً، وَعَلَى الْعِمَامَةِ تَارَةً، وَعَلَى النَّاصِيَةِ وَالْعِمَامَةِ

والمسحُ على الحنفينِ يأتِي لَهُ بابٌ مُسْتَقَلٌّ، ويأتِي حديثُ المسح على العصائب.

## ١٤ ـ الأمرُ بالترتيبِ في الوضوءِ

\$ \$ - وَعَنْ جَابِرٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رضي اللَّه تعالى عنهما - فِي صِفَةِ حَجُّ النَّبِيُّ ﷺ فَالَ ﷺ (الْمِدُّوا بِمَا بَدَأُ اللَّهُ بِهِ٠.

أَخْرُجَةُ النَّسْتَانِيِّ(ه/.٧٤، ٢٤١) هَكَذَا بِلَقْطِ الأَمْرِ، وَهُوَ عِنْدَ مُسْلِمٍ [١٢١٨] بَلَقُظِ الْخَبَر.

(وعنْ جابرٍ) هو أبو عبدِ اللَّهِ جابرُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ عمــرو بنِ حرام: بالحياءِ والرَّاءِ المُهمَلِّتينِ، الأنصاريُّ، السُّلميُّ، منْ مشاهير الصّحابةِ.

ذَكَرَ البخاريُّ أنَّهُ شَهِدَ بدراً، وَكَانَ ينقلُ الماءَ يومشني، ثُمَّ شَهَدَ بَعَدَهَا مَنِعَ النَّبِيُّ ﷺ ثماني عشرةَ غَزُوةٌ، وذَكَّرُ ذَلِكٌ الحَاكِمُ أَبُو أَحَدُ، وشَهِدَ صَفَّينَ، مَعَ عليُّ عليه السلام، وَكَانَ مَن الْكُثْرِينَ الحَفَّاظِ، وَكُفُّ بصرُهُ في آخر عُمرهِ، وَتُوفِّيَ سنةً أربع وَتِسعِينَ بِالمَدينةِ وعمرُهُ أَربِعٌ وَتِسعُونَ سنةً، وَهُوَ آخرُ منْ مَـاتَ بالمدينةِ من الصُّحابةِ.

(في صفة حجّ النّبيّ ﷺ) يُشيرُ إلى حديث جليل شريف سيأتِي إنْ شاءَ اللَّهُ تعالى في الحجُّ.

(قالَ) أي النَّبِيُّ ﷺ:

(البُدَوُوا بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِهِ». أخرجَهُ النَّساتيّ هَكَذَا بلفظِ الأمرِ؛ وَهُوَ عَندَ مُسلمِ بلفظِ الخبرِ) أيْ بلفظِ نبدأُ ولفظُ الحديثِ.

وذَكَرَ المصنّفُ هذهِ القطعةَ منْ حديثِ جابرٍ هُنا؛ لأنّهُ أنـادَ اللهُ ما بدأ اللهُ بهِ ذِكْراً نُبَتَدئُ بهِ فعلاً، فإنْ كانَ كلامُهُ كلامَ حَكِيمٍ لا يبدأ ذِكْراً إلا بما يستّحقُ البداءةَ بهِ فعلاً، فإنّهُ مُقتَضى البلاغةِ ولذا قالَ سيبويْهِ: إنّهُمْ أي العربُ يُقدّمونَ ما هُمْ بشـائِهِ أَهُمْ وَهُمْ بهِ اعنى.

فإنَّ اللَّفظَ عامٌ، والعامُ لا يقتصرُ على سببِهِ، أعني "بما بدأ اللَّهُ بِهِ" لأنَّ كِلمة "ما" موصولة، والموصولاتُ من الفاظِ العموم، وآية الوضوءِ وَهِميَ قوله تعالى ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَالْيَيْكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَاهْسَحُوا بِرُمُوسِكُمْ للهُ داخلة تحْت الامر بقولِهِ تَنْظَد: "ابْدُؤُوا بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِهِ" فيجبُ البداءةُ بغسلِ الوجه، ثُمَّ ما بعدَهُ على التَّرْتِيب، وإنْ كانت الآيةُ لمْ تُقد تقديمَ اليمنى على السرى من اليدين والرُجلين، وَتَقدَّمَ القولُ فِيهِ قريباً.

وَذَهَبَ الحَنفَيَّةُ وَآخرونَ إلى أَنَّ التَّرْتِيبَ بينَ أعضاءِ الوضوءِ غيرُ واجب.

واسْتَدَلَّ لَهُمْ بحديثِ ابنِ عَبَّـاسِ: «أَنَّهُ ﷺ تَوَضَّـاً فَغَسَـلَ وَجُهَهُ وَيَدَيْهِ ثُمُّ رَجَلَيْهِ ثُمُّ مَسَحَّ رَأْسَةُ بِفَضْلِ وَضُوثِهِ».

وأجيب بائة لا تُعرفُ لَـهُ طريقٌ صحيحةٌ حَتَّى يَسَمُّ بِهِ الاسْتِدلال، ثُمَّ لا يخفى أنَّهُ كانَ الأولى تقديمُ حديثِ جابر هــذا على حديثِ المغيرةِ، وجعلَهُ مُتَّصلاً بحديثِ أبي هُريرةَ، لِتَقَاربِهِمَا في الدَّلالةِ.

١٥- كيف يديرُ الماءَ في وضوئِه

80 - وَعَنْهُ ﷺ إِذَا تُوَضَّأُ

أَدَارَ الْمَاءَ عَلَى مِرْفَقَيْهِ».

أُخْرَجَهُ الدَّارَقُطْنِيُّ بِإِسْنَادِ ضَعِيفٍ (٨٣/١).

(وعنهُ): أي جابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ ﷺ

رقال: كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذَا تَوَضَّاً أَدَارَ الْمَاءَ عَلَى مِرْفَقَهِ. أخرجَهُ الدَّارِقطنيُّ) همو الحافظُ الْكَبِيرُ، الإمامُ العديـمُ النَّظيرُ في حفظِهِ.

قالَ الذَّهَبِيُّ فِي حقَّهِ: هُوَ حافظُ الزَّمَانِ: أبــو الحسينِ علــيُّ بنُ عُمرَ بنِ أحمدَ البغــداديُّ، الحـافظُ الشَّـهِيرُ، صــاحبُ السُّـننِ، مولدُهُ سنةَ سيتُ وثلاثمائةٍ، سمــغ مـن عــوالم، وبـرع في هــذا الشَّان.

قَالَ الحَاكِمُ: صَارَ الدَّارِقطَنِيُّ أُوحِدَ عَصَرِهِ فِي الحَفَظَ، والفَهْم، والورع، وإماماً في القراءة، والنَّحوِ، ولَهُ مُصنَّفَاتٌ يطولُ ذِكْرُهَا، وأشْهَدُ أَنَّهُ لَمُ يُخلقُ على أديمِ الأرضِ مثلُهُ.

وقالَ الخطيبُ: كانَ فريدَ عصرِه، وإمامَ وقْيهِ، وانْتُهَى إليْهِ علمُ الأثرِ، والمعرفةِ بالعللِ، وأسماءِ الرُّجالِ معَ الصُّدقِ، والثّقةِ، وصحّةِ الاغتِقادِ.

وقد أطال أنمَّةُ الحديثِ النَّناءَ على هـذا الرَّجـلِ، وَكَـانَتْ وَفَاتُهُ فِي ثَامَنِ ذِي القعدةِ سَنةَ خَسٍ وثمانينَ وثلاثمائةٍ.

(ياسنادٍ ضعيفٍ).

وأخرجَهُ البيْهَقيُّ (٥٦/١) أيضاً بإسنادِ الدَّارقطنيُّ.

وفي الإسنادينِ معاً القاسمُ بنُ مُحمَّدِ بنِ عقيلٍ، وَهُوَ مَتُوكَ، وَضَعَّدُ بنِ عقيلٍ، وَهُو مَتُوكَ، وضعَّفَهُ احمدُ وابنُ معين وغيرُهُمَا، وعدَّهُ ابننُ حَبَّانَ في الثَّقَاتِ، لَكِنَّ الجارحُ أَوَلَى وَإِنْ كُثرُ المعدَّلُ، وَهُنا الجارحُ أَكُثرُ؛ وصرَّحَ بضعف الحديث جماعة من الحفَّاظِ؛ كالمنذريُ، وابنِ الصَّلاح والنَّوويُ، وغيرهِمْ.

قَالَ المُصنَّفُ: ويغني عنْهُ حديثُ أبي هُريرةَ عندَ مُسلمِ [٢٤٦]: ﴿ أَنَّهُ تَوَضًا حَتَّى أَسْرَعَ فِي الْمُضُدِ وَقَـالَ: هَكَـٰذَا رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ تَوَضًا﴾.

قَلْت: ولوْ أَتَى بِهِ هُنا لَكَانَ أُولى.

#### ١٦- الأمرُ بالتسميةِ على الوضوءِ

٢٤- وَعَنْ أَبِي هُرَيْـرَةُ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿لا وُضُوءَ لِمَنْ لَمْ يَذْكُـر اسْمَ اللّهِ عَلَيْهِ».

أَخْرُجَةُ أَحْمَدُ(١٩٨/٤) وَأَبُو دَاوُد(١٠١) وَائِنُ مَاجَـهُ(٣٩٩)، بِإِسْنَادِ صَيفو.

وَلِلتَّرْمِلِيُّ (٢٥، ٢٦) عَنْ سَعِيدِ بْنِ زَيْدٍ.

وَأَبِي سَعِيدٍ [أهمد(١/٣٤)، ابن ماجه(٣٩٧)]نَحْوُهُ.

قَالَ أَحْمَدُ: لا يَشُتُ فِيهِ شَيْءً.

هذا قطعةً من الحديث الّذي أخرجَهُ المذكُورون، فيأنّهُمْ أخرجُوهُ بلفظ: «لا صَلاةً لِمَنْ لا وُضُوءَ لَـهُ، وَلا وُضُوءَ لِمَـنَ لَمْ يَذَكُو اسْمَ اللّهِ».

والحديثُ مرويًّ من طريقٍ يعقوبَ بنِ سلمةً، عن أبيهِ عـن أبي عـن أبي هُريرةً، وَهُوَ يعقوبُ بـن سلمةً اللَّيشيُّ؛ قبالَ البخاريُّ: لا يُعرفُ لَهُ سِماعٌ من أبيهِ، ولا لأبيهِ من أبي هُريرةً.

ولَـهُ طُرِيقُ أُخـرَى عندَ الدَّارِقطَـنِيُّ (٧١/١، ٧٩) والبَيْهَقَـيُ (٤١/١) ولَكِنَّهَا كُلُهَا ضعيفة أيضاً، وعندَ الطَّبرانيُّ [«المعجم الصغير» (٧٣/١)] من حديثِ أبي هُرِيرةَ بلفظِ الأمرِ: ﴿إِذَا تُوَصَّأْتَ فَقُــلُ: بِسْمِ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لَلَّهِ، فَإِنْ حَفَظَتَكَ لا تَـزَالُ تَكْتُبُ لَــك الْحَسَنَاتِ حَتَّى تُحْدِثَ مِنْ ذَلِكَ الْوُصُوءِ ولَكِنَّ سندَهُ وَاهٍ.

ولِلتَّرَمَدْيِّ) لَمْ يَقَلُّ وَالتَّرَمَدْيُّ.

(عن سعيدِ بنِ زيدِ) وزيدٌ هُوَ ابسنُ عمرو بنِ نُفيـلِ أحـدُ العشرةِ المشهُودِ لَهُمْ بالجُنَّةِ، صحابيٌّ جليلُ القدرِ – لأنَّهُ لمُ يــروهِ في السُّننِ بلْ روَاهُ في العللِ [هو في السنن(٣٥)]، فغايرَ المصنَّفُ في العبارةِ لِهَذِهِ الإشارةِ، ولأنَّهُ لمْ يروهِ عنْ أبي هُريرةً.

(وأبي سعيدٍ نحوُهُ. وقالَ أحمدُ: لا يثبُتُ فِيهِ شيءً).

وأخرجَهُ البزَّارُ [كشف الأستار (٢٦١)] وأحمُدُ(٧٠/٤)، وابسنُ مَاجَهُ(٣٩٨)، والدارقطني (٧٢/١، ٧٣) وغيرُهُم.

قَالَ التَّرمذيُّ [والعلل الكبير؛ (ص٣٦، ٣٧]]: قَالَ مُحمَّدٌ \_ يعني البخاريُّ \_: إِنَّهُ أحسنُ شيءٍ في هذا الْكِتَابِ، لَكِنَّـهُ ضعيفُ؛ لأنَّ في رُوَاتِهِ مِجْهُولِينَ.

وروايةُ أبي سعيدٍ الخدريُ الَّتِي أخرجَهَا السَّرَمذيُ [«العلل الكير» (صنّ رُبيحٍ، عـنُ الكير» (ص٣٣)] وغيرُهُ منْ روايةِ كثيرِ بنِ زيــــدِ عـنْ رُبيحٍ، عـنْ عبدِ الرَّحنِ، بن أبي سعيدٍ، ولَكِنَّهُ قدحَ في كثيرِ بننِ زيــدٍ. وفي رُبيح أيضاً.

وقد روي الحديثُ في التَّسميةِ منْ حديثِ عائشةَ، وسَهْلِ بن سعدٍ، وابي سبرةَ، وامَّ سبرةَ، وعليُّ، وأنس.

وفي الجميع مقال، إلا أن هذه الرّوايات يُقدّي بعضُهَا بعضاً، فلا تخلو عنْ قُوَّة، ولذا قالَ ابنُ أبي شيبة: ثبت لنا أنَّ النَّي ﷺ قالَهُ.

وإذا عرفت هذا فالحديثُ قدْ دلُّ على مشروعيَّةِ التَّسميةِ في الوضوءِ.

وظَاهِرُ قولِهِ: (لا وُضوءَ) أنَّهُ لا يصحُّ ولا يُوجَدُّ مَسنُّ دُونِهَا، إذ الأصلُ في النَّفي الحقيقةُ.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في ذلِك:

فذَهَبَت الْهَادويَّةُ إلى: أَنَّهَا فرضٌ على الذَّاكِرِ.

وقالَ أحمدُ بنُ حنبلِ والطَّاهِريَّةُ: بلُ وعلى النَّاسي.

وفي أحدِ قولي الْهَادي: أنّهَا سُنَةٌ، وإليْهِ ذَهَبَت الحنفيّةُ والشّافعيّةُ، لحديثِ إلى هُريرةَ: «مَنْ ذَكَرَ اللّهَ أُوّلَ وُضُرِيْهِ طَهُسرَ جَسَدُهُ كُلّهُ، وَإِذَا لَمْ يَذْكُر اسْمَ اللّهِ لَمْ يَطْهُرْ مِنْهُ إلاَّ مَوْضِعُ الْوُضُوءَ».

أخرجَهُ الدَّارِقطنيُّ (٧٤/١، ٧٥)، وغيرُهُ وَهُوَ ضعيفٌ.

قال البيهقي في «السنن» (٤٤/١) بعد إخراجه: وهذا أيضاً ضعيفٌ، أبو بكر الدَّاهري \_ يريدُ: أحد رواته \_ غير ثقــة عنــد أهل العلم بالحديث.

وبِهِ اسْتَدَلَّ مَنْ فَرُقَ بِينَ الذَّاكِرِ والنَّاسِي قَـائلاً: إِنَّ الأَوْلَ فِي حَقِّ العَامِدِ، وَهَذَا فِي حَقِّ النَّاسِي، وحديثُ أَبِي هُريرةَ هَـذَا الاَخـيرُ وإِنْ كَـانَ ضعيفًا فقدْ عضدةُ فِي الدَّلالةِ على عسدم الفرضيَّةِ حديثُ: (توضًأ كما أمرَك اللَّهُ) وقدْ تقدَّم، وَهُوَ الدَّليلُ على تأويلِ النَّفي في حديثِ البابِ، بأنَّ المرادَ: لا وضوء كاملُ.

على أنه قد روي هذا الحديث بلفظ ﴿لَا وَضُوءَ كَامَلُ ۗ إِلاَّ

أنه قال المصنف: لم نره بهذا اللفظ.

وامًّا القولُ بأنَّ هذا مُتَبَتَّ ودالٌ على الإيجابِ فيجُعُ، ففي و أنَّهُ لَمْ يَثُبَتْ ثَبُوتاً يقضي بالإيجاب، بل طُرقُهُ كما عرفْت.

وقد دلَّ على السُّنَيَّةِ حديثُ: (كـلُّ أمـرِ ذي بـال) [احمد(۲۵۹۲)] فَيَتَمَّاضِدُ هُـوَّ واحديثُ البابِ على مُطلق الشَّرعيَّةِ واقلُهَا النَّدبَيَّةُ.

١٧ ــ الفصلُ بينَ المضمضةِ والاستنشاق

٤٧ - وَعَنْ طَلْحَةَ بْنِ مُصَرِّفٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُهِ
 ﴿ وَعَنْ طَلْحَةَ بْنِ مُصَرِّفٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُهِ
 ﴿ وَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَفْصِلُ بَيْسَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مَضَمَّةٍ وَالاَسْتِنْشَاقَ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد، بِإِشْنَادٍ صَعِيفٍ(١٣٩).

(وعن طلحةً) هُوَ: أبو مُحمَّد، أو أبو عبدِ اللَّهِ؛ طلحةُ (بسُ مُصرَّف) بضمَّ الميمِ وفَتْسحِ الصَّادِ المُهمَلةِ وَكَسرِ السَّاءِ المُسْدَّدةِ وفاء.

وطلحةُ أحدُ الأعلامِ الأثباتِ من التَّابِعينَ، مَاتَ سنةَ اثنَتَيْ عشرةَ ومائةٍ.

(عَنْ أَبِيهِ) مُصرَّف (عَنْ جَدَّهِ) كعب بنِ عَمْرُو الْهَمْدانيُ، ومُنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: ابنُ عُمْرَ، بضمُّ العين المُهْمَلةِ.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُّ: والأشْهَرُ ابنُ عمرو، لَهُ صُعبةٌ، ومنْهُـمْ منْ يُنْكِرُهَا، ولا وجْهَ لإِنْكَار منْ أَنْكَرَ ذلِكَ.

ثُمَّ ذَكَرَ هذا الحديث: قال: (رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَفْصِلُ بَيْنَ الْمَضْمَضَةِ وَالاسْتِنْشَاقِ. أخرجَهُ أبو داود بإسناد ضعيفي) لأنَّـهُ منْ روايةِ ليثِ بنِ أبي سُلَيم وَهُوَ ضعيفٌ.

قالَ النَّوويُّ: اتَّفقَ العلماءُ على ضعفِهِ، ولأنَّ مُصرَّفاً والـــدُ طلحةَ مجهُولُ الحال.

قَالَ أَبُو دَاود: وسمعت أحمدَ يقولُ: زعمـوا أَنَّ أَبِـنَ عُبِينـةَ كَانَ يُنْكِرُهُ، يقولُ: أَيْشٍ هذا طلحةُ بِـنُ مُصـرُف عِـنْ أَبِيـهِ عـنْ جدُّو؟!

والحديثُ دليلٌ على الفصلِ بينَ المضمضةِ والاسْتِنشاقِ، بأنْ

يُؤخذُ لِكُلِّ واحدٍ ماءً جديدٌ.

وقلاً دلَّ لَهُ ايضاً حديثُ عليٌ عليه السلام، وعثمانَ: أَنَّهُمَا أَفُرَا المُضمضةَ والاسْتِنشاقَ، ثُمَّ قالا: هَكَــذا رأينــا رســولَ اللَّــهِ عَلَيْ توضاً؛ أخرجَهُ أبو عليٌ بنُ السَّكنِ في صحاحِهِ.

وذَهَبَ إلى هذا جماعةً.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ إلى أَنَّ السُّنَّةَ الجمعُ بينَهُمَا بغرفةٍ، لما أخرجَهُ ابنُ ماجَهْ(٤٠٤) من حديثِ عليٌ عليه السلام: «أَنْهُ تَمَضْمَضَ فَاسْتَشْقَ ثَلاثاً مِنْ كَفَّ وَاحِدَةٍ».

وأخرجَهُ أبو داود(١١١).

والجمعُ بينَهُمَا وردَ من حديثِ عليٌ من سِتُ طُرق، وَتَأْتِي إحدَاهَا قريباً، وَكَذَلِكَ منْ حديثِ عُثمانَ عندَ أبييً داود(١٠٩) وغيرهِ.

وفي لفظ لابن حبَّانَ (١٠٧٧): «ثــلاثَ مــرَّاتٍ مــنُ ثــلاثِ حفنَاتٍ» وفي لفظَ للبخاريُ [١٩٩٦]: «ثلاثَ مرَّاتٍ غرفةً واحدةً»

ومعَ وُرودِ الرَّوايَتَينِ الجمعُ وعدمُهُ، فالأقربُ التَّخييرُ وأنَّ الْكُلُّ سُنَّةً، وإنْ كانَتْ روايةُ الجمعِ أكثرَ واصحًّ؛ وقــد اخْتَـارَ في الشَّرح التَّخيرَ، وقال: إنَّهُ قولُ الإمام يحيى.

واعلم أنَّ الجمعَ قدْ يَكُونُ بغرفةِ واحدةِ وبثلاثِ منْهَا، كما أرشدَ إليْهِ ظَاهِرُ قولِهِ فِي الحديثِ "مِنْ كَفُّ وَاجدٍ" و" َمِنْ غَرْفَةٍ وَاحِدَةٍ" وَقَدْ يَكُونُ الْجَمْعُ بِشَلاثِ غَرَفَاتٍ، لِكُلُّ وَاحِدَةٍ مِنْ الثَّلاثِ الْمَرَّاتِ غَرْفَةً، كَمَا هُوَ صَرِيحُ: ثَلاثَ مَرَّاتٍ مِنْ تَسلاثِ خَفَنَات.

قَالَ الْبَيْهَةِيُّ فِي «السنن» (٥٠/١) بَعْدَ ذِكْرِهِ الْحَدِيثَ: يَغْنِي وَاللَّهُ أَعْلَمُ أَنَّهُ تَمَضْمَضَ وَاسْتَنْفَرَ كُلُّ مَرَّةٍ مِنْ غَرْفَةٍ وَاحِدَةٍ، ثُــمُّ فَعَلَ ذَلِكَ ثَلاثاً مِنْ ثَلاثِ غَرْفَاتٍ.

قَالَ: وَيَدُلُ لَهُ حَدِيثُ عَبْدِ اللّهِ بْنِ زَيْسَدٍ ثُمَّ سَاقَهُ بِسَنَدِهِ وَفِيهِ: «ثُمَّ أَذْخَلَ يَدُهُ فِي الإنّاءِ فَمَضْمَضَ وَاسْتَشْقَ وَاسْتَشْرَ ثَلاثَ مَرَّاتِ مِنْ ثَلاثِ غَرْفَاتِ مِنْ مَاءٍ» ثُمَّ قَالَ: رَوَاهُ الْبُخَارِيُ فِي الصَّحِيحِ، وَبِهِ يَتَّضِحُ أَنَّهُ يَتَعَيَّنُ هَذَا الاخْتِمَالُ

#### ١٨- كيف يتمضمض ويستنثرُ

٤٨ - وَعَنْ عَلِيٍّ هِ - فِـي صِفَةِ الْوُصُوءِ - ثُمُ «تَمَضْمَضَ شَ وَاسْتَنْثُرَ ثَلاثاً.

يُمَضْمِضُ وَيَسْتَنْفِرُ مِنْ الْكُفِّ الَّـٰذِي يَـاْخُذُ مِنْـهُ الْمَاءَ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(١١١)، وَالنَّسَائِيُّ(١٧/١\_٢٩)

٩٤- وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَیْدٍ - فِي صِفْةِ الْوُضُوءِ - «ثُمُ أَذْخَلَ ﷺ یَدَهُ، فَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَسَقَ مِنْ كَفَ وَاحِدٍ، یَفْعَلُ ذَلِكَ ثَلاثاً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٩١)، مسلم(٢٣٥) وتقدم برقم (٣٧)]

(وعن عبدِ اللَّهِ بنِ زيدِ ﷺ في صفةِ الوضوءِ) أيْ وُضـــوءه

(ثمَّ أدخلَ ﷺ يدَهُ) أيْ في الماء.

(فمضمض واستنشق) لم يذْكُر الاسْتِبْنارَ؛ لأنَّ المرادَ إنَّما هُوَ ذِكْنُ اكْتِفائِهِ بِكَفَّ واحدةٍ من الماءِ، لما يدخلُ في الفم والأنف.

وأمًّا دفعُ الماء فليسَ منْ مقصودِ الحديثِ.

(منْ كَفُّ واحدةٍ) الْكَفُّ يُذَكِّرُ ويؤنَّثُ.

ريفعلُ ذلِك ثلاثًا؛ مُتَّفقٌ عليْهِ، هُو ظَاهِرٌ فِي الَّــهُ كَفَاهُ كَـفَّ واحدُ للنَّلاثِ المرَّاتِ، وإِنْ كَانَ يُختَمــلُ الَّـهُ أَرادَ بِـهِ فعــلَ كُــلً منْهُمَا مَنْ كَفُّ واحدٍ، يغْتَرفُ فِي كُلُّ واحدةٍ مِن النَّلاثِ.

والحديثُ كالأوَّل من أدلَّةِ الجمسعِ، وَهَـذا الحديثُ والأوَّلُ مُقْتَطَعانِ من الحديثينِ الطَّويلينِ في صفةِ الوضوء.

وقلاً تقددًم مثلُ هذا، إلا أنَّ المصنَّفَ إنَّما يقَتُصرُ على موضع الحجَّةِ الَّذِي يُريدُهُ كالجمع هُنا.

٩ ١ – ضرورةُ وصولِ الماءِ إلى أعضاءِ الوضوءِ

• ٥- وَعَنْ أَنْسٍ هُ قَالَ: ارْأَى النَّبِيُّ ﷺ

رَجُلاً. وَفِي قَدَمِهِ مِثْلُ الظُّفُرِ لَمْ يُصِيْبُهُ الْمَاءُ. فَقَـالَ: ارْجِعْ فَأَحْسِنْ وُصُوءَكِ٥.

أُخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(١٧٣)، ابن ماجه (٦٦٥) النسائي.

روعن انس طلخه قال: ﴿ وَأَى النَّبِيُّ ﴾ رَجُلاً وَفِي قَدَمِهِ مِثْلُ الطُّقُوِ ﴾) بضمُ الظَّاءِ المعجمةِ والفاء، فِيهِ لُغَاتٌ أُخرُ اجودُهُمَـا ما ذَكَرَ، وجمّعُهُ اظفارٌ، وجمعُ الجمع اظافيرُ.

(لم يُصبُّهُ الماءُ) أيّ ماءُ وُضويْهِ.

(فقالَ لَهُ: ارجعْ فاحسنْ وُضوءَكُ أخرجَهُ أبو داود والنّسائيُّ) وقدْ أخرجَ مثلَهُ مُسلمٌ ٢٤٣] منْ حديثِ جابرٍ عنْ عُمرَ، إلاَّ النَّهُ قبلَ: إِنَّهُ موقوفٌ على عُمرَ.

وقد أخرج أبو داود(١٧٥) من طريق خالد بن معدان، عن بعض أصحاب النّبي ﷺ ﴿رَأَى رَجُلاً يُصَلّمي وَفِي ظَهْرِ قَدَمِهِ لُمْعَةٌ قَدْرُ الدُّرْهَمِ لَمْ يُصِبْهَا الْمَاءُ فَأَمَرَهُ النّبِيُ ﷺ أَنْ يُعِيدَ الْوُصُوءَ وَالصّلاةَ».

قالَ احمدُ بنُ حنبلٍ لمَّا سُئلَ عن إسنادِه، جيَّدُ؟: نعمْ.

وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى وُجُوبِ أَسْتِيعَابِ أَعَضَاءِ الوضوءِ بِالمَاءِ نَصَاً فِي الرَّجَلِ، وقياساً في غيرهَا.

وقلاً ثبت حديثُ: «وَيْمَلُ لِلأَعْقَابِ مِن النَّـارِ» (خ(١٦٣)، م(٢٤١)] قالَهُ ﷺ في جماعةٍ لمْ يمسُّ أعقابَهُم الماءُ.

وإلى هذا ذَهَبَ الجمهُورُ.

ورويَ عن أبي حنيفةَ قالَ: إنَّهُ يُعفى عــنْ نصـف العضـوِ، أو أقلُ من اللَّرْهَمِ، روايَاتٌ حُكِيَتْ عنْهُ

وقد اسْتُدلُ بالحديثِ أيضاً على وُجوبِ الموالاةِ، حيثُ أمرَهُ أنْ يُعيدَ الوضوءَ، ولمْ يقْتَصرْ على أمرِهِ بغسلِ ما ترَكَهُ.

قيلَ: ولا دليلَ فِيهِ،؛ لأنّهُ أرادَ التَّشديدَ عليْهِ فِي الإنْكَارِ، والإشارة إلى أنْ من ترك شيئاً فَكَانَّهُ ترك الْكُلُ، ولا يخفى ضعف هذا القول، فالأحسنُ أنْ يُقالَ: إنْ قولَ الرَّاوي "أمرَهُ أنْ يُعيدَ الوضوء"، أيَّ غسلَ ما تركَهُ، وسمَّاهُ إعادةً باغتيارِ ظن التُّوضَيْ، فإنَّهُ صلَّى ظاناً بائة قد توضأً وُضوءاً مُجزئاً، وسمَّاهُ وُضوءاً في قولِهِ: يُعيدُ الوضوء؛ لأنَّهُ وُضوءاً في قولِهِ: يُعيدُ الوضوء؛ لأنَّهُ وُضوءاً لغةً.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّ الجَـاهِلَ والنَّاسِي حُكْمُهُمَـا فِي التَّرْكِ حُكْمُ العامدِ.

#### ٢٠ ــ قدرُ ما يتوضأ به ويغتسلُ

١٥- وَعَنْـهُ هُ قَـالَ: «كَـانَ رَسُـولُ اللّـهِ ﷺ يَتَوَضّاً بِالْمُدُّ وَيَغْتَسِلُ بِالصّاعِ، إِلَى خَمْسَةِ أَمْدَادٍ».

مُتْفَقٌ عَلَيْهِ. [البخاري(٢٠١)، مسلم(٣٢٥)]

(وعنهُ) أي أنس بن مالِكِ.

(قَالَ: كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَعَوَضَّأُ بِالْمُدِّ) تَقَدُّمَ تَحْقَيقُ قَدرِهِ.

(ويغْتَسلُ بالصَّاعِ) وَهُوَ أَرْبِعَةُ أَمْدَادٍ، وَلَـذَا قَـالَ: (إلى خُسَـةِ أَمْدَادٍ، كَأَنَّهُ قَالَ بأربِعَةِ أَمْدَادٍ إلى خَسَةٍ، (مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ).

وَتَقَدَّمَ أَنَّهُ ﷺ تُوضًا بثلثي مُدً، وقدَّمنا أنَّهُ أقلُّ مَا قُدُرَ بِـهِ مَاءُ وُضُوثِهِ؛ وَلَوْ أَخْرَ المُصنَّفُ ذَلِـكَ الحديثَ إِلَى هُمُنـا، أَو قَـدَّمَ هذا، لَكَانَ أُوفَقَ لحسنِ التَّرْتِيبِ.

وظَاهِرُ هَذَا الحديثِ أَنْ هَذَا غَايةُ مَا كَانَ يَنْتَهِي إلَيْهِ وُضوؤُهُ ﷺ وغسلُهُ ولا يُنافِيهِ حديثُ عائشةَ الَّذِي أَخرِجَهُ البخاريُ(٢٠٠): "أَنَّهُ ﷺ تَوَضَّا مِنْ إِنَاء وَاحِدٍ يُقَالُ لَـهُ الْفَرَقُ البخاريُ (٢٠٠): "أَنَّهُ لَيْسَ بفَنْحِ الفَاء والرَّاء، وَهُوَ إِنَاءً يسعُ تسعةً عشرَ رطلاً،؛ لأنَّهُ ليسنَ في حديثِهَا أَنَّهُ كَانَ ملاَناً مَاءً، بلُ قولُهَا "من إناء" يدلُ على تبعيض ما توضًا منه.

وحديثُ أنسٍ هذا.

والحديثُ الّذي سلفَ عنْ عبدِ اللّهِ بــنِ زيــدٍ، يُرشـــدانِ إلى تقليل ماءِ الوضوء، والاكْتِفاء باليسير منْهُ.

وقد قالَ البخاريُّ: وَكَرِهَ أَهْلُ العلمِ فِيهِ؛ أَيْ مَاءِ الوضوءِ، أَنْ يَنَجاوزَ فعلَ النِّيِّ ﷺ.

#### ٢١ ــ الأذكارُ بعد الوضوءِ

٥٦ - وَعَنْ عُمَــرَ ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُـولُ اللَّـهِ
 (مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَلِهِ يَتَوَضّأً، فَيُسْبِغُ الْوُصُوءَ، ثُــمُ

يَقُولُ: أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَسهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّداً عَبْـدُهُ وَرَسُولُهُ، إِلاَّ فُتِحَتْ لَــهُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ الثَّمَانِيَةِ، يَدْخُلُ مِنْ أَيُّهَا شَاءَ».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ(٢٣٤) وَالتَّرْمِذِيُّ(٥٥).

وَزَادَ وَاللَّهُمُّ اجْعَلْنِي مِن التَّوَّابِينَ. وَاجْعَلْنِي مِن الْمُتَطَهِّرِينَ».

(وعن عُمرَ) بضمَّ العين المُهمَّلـةِ منقـولٌ من جمع عُمـرةً، وَهُوَ أبو حفص عُمرُ بنُ الخطَّابِ، القرشيُّ؛ يَجْتَمعُ معَ النَّبِيُّ ﷺ فِي كعب بن لُؤيَّ.

اسلمَ سنةَ سِتٌ من النّبوَّةِ، وقيلَ سنةَ خمس، بعدَ أربعينَ رجلاً، وشَهدَ المشاهِدَ كُلُهَا معَ النّبيُّ ﷺ، ولَـهُ مشاهِدُ في الإسلام، وفُتُوخَاتٌ في العراقِ والشّامِ.

وَتُوفَّيَ فِي غُرَّةِ الحَرِّمِ سنةَ أربعِ وعشرينَ، طعنَهُ أبـــو لُـُولـــؤةَ غُلامُ المغيرةِ بنِ شُعبةَ، وخلافَتُهُ عشِرُ سنينَ ونصفٌ.

رقال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: همَا مِنكُمْ مِنْ أَحَدِ يَتَوَطَّأُ فَيُسْبِغُ الْوُصُوءَه) تقدَّمَ أنَّهُ إِتَامُهُ.

(ثمَّ يقولُ) بعد إتمابٍ: (أشهَدُ أنَّ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وحدَهُ لا شرَّيْك لَهُ واشْهَدُ أنْ مُحمَّداً عبدُهُ ورسولُهُ إِلاَّ فُتِحَتْ لَـهُ أبوابُ الجنَّةِ النَّمَانِيْقِ) هُوَ منْ بابٍ: ﴿ونُفخَ فِي الصُّورِ﴾، عبَّرَ عن الآتِي بالماضي، لِتَحقُّقِ وُقوعِهِ.

والمرادُ تُفْتَحُ لَهُ يومَ القيامةِ.

(يدخلُ منْ أَيُّهَا شَاءَ).

(أخرجَهُ مُسلمٌ) وأبو داود(۱۳۹)، وابنُ ماجَـهْ(٤٧٠)، وابس حبان(۱۰۵۰).

(والتَّرمذيُّ وزاد: اللَّهُمُّ اجْعَلْنِي مِن التَّوَّامِينَ وَاجْعَلْنِي مِن النَّوَّامِينَ وَاجْعَلْنِي مِن المُتَطَهِّرِينَ\*) جمع بينَهُمَا الْتِماماً بقولِهِ تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ النَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾.

ولمَّا كانَت التَّوبةُ طَهَارةَ الباطنِ من أدران الذُّسوب، والوضوءُ طَهَارةَ الظَّاهِرِ عن الأحداثِ المانعةِ عن التَّقرُب إليْهِ تعالى، ناسبَ الجمعَ بينَهُمَا، أيْ طلبَ ذلِكَ من اللَّهِ تعمالى غايـةَ المناسبةِ في طلبِ أنْ يَكُونَ السَّائلُ مجبوباً باللَّهِ وفي زُمرةِ المجبوبينَ لَهُ، وَهَذِهِ الرَّوايةُ وإنْ قالَ التَّرهذيُ بعمدَ إخراجهِ الحديثَ [بعد

ح(٥٥)]: في إسسنادو اضطراب، فصدرُ الحديثِ مُسابتٌ في مُسلم (٢٣٤) وَهَـذِهِ الزِّيادةُ قَـدْ رَوَاهَـا البِزَّارُ والطُّــبرانيُّ في الأوسط(٤٨٩٥) من طريق ثوبان بلفظ: «مَنْ دَعَا بوَضُـو، فَتَوَضَّأَ، فَسَاعَةَ فَرَغَ مِنْ وُصُوئِهِ يَقُولُ أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَـٰهَ إِلاَّ اللَّـٰهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِن التَّوَّابِينَ، وَاجْعَلْنِي مِن الْمُتَطَهِّرِينَ».

وروَاهُ ابنُ ماجَهْ(٤٦٩) منْ حديثِ أنس، وابسنُ السُّنِّيِّ، في عملِ اليـومِ واللَّيلـةِ(٣٠)، والحَـاكِمُ في المُسْتَدرَكُو(٦٤/١٥)، مــنْ حديثُ ابسي سعيدٍ بلفظِ امَّنْ تَوَضَّأَ فَقَالَ: سُبْحَانَك اللَّهُمَّ وَبَحَمْدِكِ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَٱتُوبُ إِلَيْك، كُتِبَ فِي رَقُّ ثُمُّ طُبِعَ بطابع فلا يُكْسرُ إلى يوم القيامةِ».

وصحَّحَ النَّسائيُّ [«عمل اليوم واللية» (٨١)] أنَّهُ موقوفٌ.

وَهَذَا الذُّكُّرُ عَقَيبَ الوضوء.

قَالَ النَّوويُّ: قالَ أصحابنا: ويسْتَحبُّ أيضاً عقيبَ الغسل.

وإلى هُمَا انْتَهَى بِـابُ الوضوء، ولمُ يذْكُر المصنَّفُ مـــن الأذْكَار فِيهِ إلاَّ حديثَ التَّسميةِ في أوَّلِهِ، وَهَذَا الذُّكْرُ في آخرهِ.

وأمَّا حديثُ الذَّكْرِ مَعَ غسلِ كُلِّ عُضوٍ فَلَمْ يَذْكُرْهُ للاتَّفَاقِ على ضعفِهِ

قَالَ النَّوويُّ: الأدعيةُ في أثنــاءِ الوضـوءِ لا أصــلَ لَهـَـا، ولمْ يذْكُرْهَا الْمَتَقدُمونَ.

وقالَ ابنُ الصَّلاحِ: لمَّ يصحُّ فِيهِ حديثٌ.

هذا ولا يخفى حُسـنُ خَسَّم المصنَّـف بـابّ الوضوء بهـذا الدُّعاءِ الَّذي يُقالُ عندَ تمامِ الوضوءِ فعلاً، فقالَهُ عنــدَ تمــام أدلَّتِــهِ تاليفاً. وعقَّبَ الوضوءَ بالمســح على الحفِّينِ؛ لأنَّهُ من أحْكَـامٍ الوضوء فقال:

# ٥ - بَابُ الْمَسْحِ عَلَى الْخُفَّيْنِ

أيْ بابُ ذِكْرِ أَدلَّةِ شَرْعَيَّةِ ذَلِكَ.

والخفُّ: نعلُ منْ أدمٍ يُغطِّي الْكَعبينِ.

والجرموقُ: خُفٌّ كبيرٌ يُلبسُ فوقَ خُفٌّ صغيرٍ.

والجوربُ: فوقَ الجرموقِ يُغطِّي الْكَعبينِ بعـضَ التَّغطيـةِ دُونَ النَّعل، وَهِيَ تَكُونُ دُونَ الْكِعابِ.

# ١\_ شرطُ المسح على الخفين إدخالهما على وضوءٍ

٥٣ عَن الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةً ﴿ قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عِلْمَ، فَتَوَضَّأَ، فَأَهْوَيْت لأنْزِعَ خُفَّيْهِ، فَقَالَ: «دَعْهُمَا، فَإِنِّي أَدْخَلْتُهُمَا طَاهِرَتَيْنِ فَمَسَحَ عَلَيْهِمَا». مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٠٦)، مسلم(٢٧٤)].

(عن المغيرةِ بن شعبةَ عليه قالَ: كُنت معَ النَّبيُّ ﷺ) أيُّ في سفر كما صرَّحَ بهِ البخاريُّ.

وعنـدّ مــالِكُ [اللوطأ؛ (ص٤٨)]، وأبــي داود (١٤٩) تعيــينُ السُّفر أنَّهُ في غزوةِ تُبُوكَ، وَتَعيينُ الصَّلاةِ أنَّهَا صلاةُ الفجرِ.

(فَتُوصًّا) أيُّ أخذَ في الوضوء كما صرَّحَتْ بهِ الأحــاديثُ، نفي لفظ: التمضمض واستنشق ثلاث مرَّاتٍ وفي أخرى: «فمسحَ برأسِهِ» فالمرادُ بقولِهِ «توضَّأ» أخذَ فِيهِ، لا أنَّهُ اسْتَكُملُّهُ كما هُوَ ظَاهِرُ اللَّفظِ.

(فَأَهْوِيْت) أيْ مددْت يدي، أو قصدَت الْهَويُّ من القيام إلى القعودِ.

(لأنزعَ خُفَيْهِ) كَانَّــهُ لَمْ يَكُـنْ قَـدْ عَلَــمَ برخصةِ المسح، أو علمَهَا وظـنُّ أنَّـهُ ﷺ سيفعلُ الأفضـلُ بنـاءً علـى أنَّ الغسـلَ أفضلُ، ويأتِي فِيهِ الحلافُ، أو جوازُ أنَّهُ لمْ يحصلْ شرطُ المسح، وَهَذَا الْأَحْيِرُ أَقُرِبُ لَقُرْلِهِ (فَقَالَ: دَعْهُمَا) أي الحَفَّين.

(فَإِنِّي أَدْخَلَتْهُمَا طَاهِرَتَين) حالٌ من القدمين كما تُبيِّنُهُ روايــةُ أبي داود «فإنّي أدخلْت القدمين الخفّين وَهُمَا طَاهِرَتَان»

(فمسحَ عليهمَا. مُتَّفقُ عليهِ) بينَ الشَّيخين؛ ولفظُّهُ هُنا

وذَكَرَ البِزَّارُ أَنَّهُ رُويَ عن المغيرةِ منْ سِــتِّينَ طريقـاً، وذَكَـرَ مُنْهَا ابنُ مندَهُ خمسةً وأربعينَ طريقاً.

والحديثُ دليلٌ على جوازِ المسبحِ على الخَفِّينِ في السَّـفرِ؛ لأنَّ هذا الحديثُ ظَاهِرٌ فِيهِ كما عرفْت.

وأمًا في الحضرِ فيأتِي الْكَلامُ عليْهِ في الحديثِ الثَّالثِ.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في جواز ذلِكَ، فــالأكْثرُ على جــوازهِ سفراً لِهَذَا الحديثِ، وحضراً لغيرهِ من الأحاديثِ.

قَالَ أَحَمُدُ بِنُ حَسِلٍ: فِيهِ أَرْبِعُونَ حَدَيْثًا عَـنَ الصَّحَابَةِ

وقالَ ابنُ ابي حَاتِم: فِيهِ عنْ أحدٍ وأربعينَ صحابيًّا.

وقالَ ابنُ عبـدِ الـبرُ فِ الاسْتِذْكَارِ: روى عـن النَّبيِّ ﷺ المسحَ على الخفِّين نحوٌ منْ أربعينَ من الصَّحابةِ.

ونقلَ ابنُ المنذرِ عن الحسنِ البصريُّ قالَ: حدَّثني سبعونَ منْ أصحابِ رسولِ اللَّهِ ﷺ: أنَّهُ كانَ يمسحُ على الخفينِ:

وذَكِرَ أَبُو القَاسَمَ بِنُ مَنْدَهُ أَسَمَاءً مِنْ رَوَاهُ فِي تَذْكِرَتِهِ، فبلغوا ثمانينَ صحابيًّا.

والقولُ بالمسح قولُ أمير المؤمنينَ عليٌّ عليه السلام، وسعد بنِ أبي وقَّاصٍ، وبلالٍ، وحذيفةً، وبريـدةً، وخزيمـةً بـنِ ثـابِتٍ، وسلمان، وجرير البجليُّ، وغيرهِمْ.

قالَ ابنُ المبارَكِ: ليسَ في المسحِ على الخفَّينِ بـينَ الصَّحابـةِ اخْتِلافٌ؛ لأنَّ كُلُّ منْ رُويَ عنْهُ إِنْكَارُهُ فَقَدْ رُويَ عنْهُ إِنْبَاتُهُ.

وقالَ ابنُ عبدِ البرُّ: لا أعلمُ أنَّهُ رُويَ عنْ أحدٍ من السُّلفِ إِنْكَارُهُ إِلاَّ عَنْ مَالِكِ، مَـعَ أَنْ الرُّوايـةَ الصَّحيحـةَ عَنْـهُ مُصرَّحـةٌ

قالَ المصنّفُ: قدْ صرَّحَ جمعٌ من الحفَّاظِ بأنَّ المسحِّ مُتَوَاتِـرٌ؛ وقالَ بهِ أبو حنيفةً، والشَّافعيُّ، وغيرُهُمَا مُسْتَدَلِّينَ بما سمعْت.

ورويَ عـن الْهَادويَّةِ والإماميَّةِ والخوارج القـــولُ بعـــدم

واسْتَدَلُوا بقولِهِ تعمالي ﴿وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ﴾ قالوا: فعيَّنَت الآيةُ مُباشرةَ الرُّجلين بالماء.

واسْتَدَلُوا أيضاً بما سلفَ في بـابِ الوضـوء مـنْ أحـاديثِ التَّعليم، وَكُلُّهَا عَيَّنَتْ غسلَ الرِّجلين.

قَالُوا: والأحاديثُ الَّتِي ذَكَرْتُمْ فِي المسح منسوخةٌ بآيـةِ المائدةِ، والدُّليـلُ على النُّسخ قـولُ عليُّ عليه السلام: سبقَ

الْكِتَابُ الحَفِّين [ابن أبي شيبة في والمصنف، (١٦٩/١)].

وقولُ ابن عبَّاس: ما مسحّ رسـولُ اللَّهِ ﷺ بعـدَ المائدةِ [البيهقي: ٢/٢٧١].

وأجيبَ أولاً: بان آيــةَ الوضـوءِ نزلَـتْ في غـزوةِ المريسـيع، ومسحَّهُ ﷺ في غزوةِ تُبُوكَ كما عرفْت، فَكَيــفَ ينسـخُ الْمُتَفَـدُمُ

وثانياً: بأنَّهُ لوْ سلَّمَ تأخُرَ آيَةِ المائدةِ فلا مُنافـاةً بـينَ المســحِ والآيةِ؛ لأنَّ قوله تعالى ﴿وَأَرْجُلَكُ مُ مُطلَقٌ، وقَيَّدَتْـهُ أحــاديثُ المسح على الخفِّ، أو عامٌّ وخصُّصَتُهُ تلْكَ الأحاديثُ.

وأمَّا مَا رُويَ عَنْ عَلَيُّ عَلَيْهِ السَّلَامِ فَهُسُوَ حَدَيْتٌ مُنقَطَّعٌ، وَكَذَا مَا رُويَ عَنَ ابْنِ عَبَّاسٍ، مَعَ أَنَّهُ يُخَالَفُ مَا ثَبْتَ عَنْهُمَا مَن القول بالمسح [م(٢٧٦)].

وقلاً عارضَ حديثُهُمَا ما هُوَ أصحُ منْهُمَا، وَهُـوَ حديثُ جرير البجليُّ [البخاري(٣٨٧)، مسلم(٢٧٢)]، فإنَّهُ لمَّا روى أنَّهُ رأى رسولَ اللَّهِ ﷺ يمسحُ على خُفَّيْهِ قيلَ لَهُ: هلُ كانَ ذلِكَ قبـلَ المائدةِ أو بعدَهَــا؟ قـالَ: وَهَـلُ أســلمْت إلاَّ بعــدَ المــائدةِ؟ وَهُــوَ حديث صحيح.

وأمَّا أحاديثُ التَّعليمِ فليسَ فِيهَا ما يُنافي جوازَ المسحِ على الحَفِّين، فإنَّهَا كُلُّهَا فيمنْ ليسَ عليهِ خُفَّان فأيُّ دلالةٍ على نفي ذلِكَ، على أنَّهُ قَدْ يُقالُ: قَـدْ ثَبَـتَ في آيـةِ المـائدةِ القـراءةُ بــالجرُّ لـ﴿ارجلكُمْ﴾ عطفاً على الممسوحِ وَهُوَ الـرَّاسُ، فيحملُ على مسحِ الخفَّينِ كما بيُنتُهُ السُّنَّةُ، ويَتِمُ ثُبُوتُ المسحِ بالسُّنَّةِ والْكِتَابِ، وَهُوَ أَحْسَنُ الوجُوهِ الَّتِي تُوجُّهُ بِهِ قراءَةُ الجرُّ.

إذا عرفت هذا فللمسح عند القائلين به شرطان:

الأول: ما أشارَ إليهِ الحديثُ وَهُوَ لُبسُ الخَفِّينِ معَ كمال طَهَارةِ القدمين، وذلِكَ بأنْ يلبسَهُمَا وَهُوَ على طَهَارةٍ تامَّةٍ، بـأنْ يَتُوضًا حَتَّى يُكُملَ وُضوءَهُ ثُمَّ يلبسَهُمَا، فإذا أحدثَ بعدَ ذلِكَ حدثاً اصغرَ جازَ المسحُ عليْهِمَا، بناءٌ على أنْــهُ أريــدَ بــــ «طَاهِرَتَين»: الطُّهَارةُ الْكَاملةُ.

وقدْ قيلَ: بلْ يُختَملُ أَنَّهُمَا طَاهِرَتَانَ عن النَّجاســةِ، يُـروى عنْ داود، ويأْتِي من الأحاديثِ ما يُقوِّي القولَ الأوَّلَ.

والثاني: مُسْتَفَادٌ منْ مُسمَّى الحَفَّ، فإنَّ المسرادَ بِهِ الْكَاملُ؛ لأنَّهُ الْمُتَبادرُ عندَ الإطلاقِ، وذلِكَ بأنْ يَكُونَ سَاتِراً، قويّاً، مانعاً نُفوذَ الماءِ غيرَ مُخرُق، فلا يُمسحُ على ما لا يسْتُرُ العقبسينِ، ولا على مُخرَّق يبدو منْهُ محلُ الفرضِ، ولا على منسوجٍ إذا لمَّ يمنعُ نُفُوذَ الماء، ولا مفصوبٍ لوجوبٍ نزعِهِ.

هذا وحديثُ المغيرةِ لمْ يُبيِّن كيفيَّةَ المسحى، ولا كمَّيَّتُهُ، ولا علمُهُ ولا علمُهُ ولا علمُهُ، ولا علمُ، ولكينًا:

# ٧\_ من ذكرَ مسحَ أعلى الْحُفِّ وأسفله

٥٥ - وَلِلاَرْبَعَةِ عَنْهُ إِلاَّ النَّسَائِيِّ ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ
 مَسَحَ أَعْلَى الْخُفُّ وَأَسْفَلَهُ».

وَفِسي اِسْسَادِهِ صَعْسَفٌ [أبسو داود(١٦٥)، السترمذي (٩٧)، ابسن ماجدر ٥٥٠)].

الذي أفاده قولُ المصنفِ: (وللأربعةِ عَنْهُ إِلاَّ النَّسائيِّ وَأَنْ النِّسائيِّ وَأَنْ النِّبِ عَنْهُ إِلاَّ النَّسائيِّ وَأَنْ النَّبِ عَلَيْهِ مَسَعَ أَعْلَى الْخَفُّ وَأَسْفَلَهُ. وفي إستادِهِ ضعفٌ، بيَّنَ قَدْ المسرِ أعلى الخفُ واسفلِهِ؛ ويأتِي منْ ذَهَبَ إليهِ ولَكِنْهُ قَدْ السَّارَ إِلَى ضعفِهِ، ويئِسنَ وجْهَ ضعفِهِ في التَّلخيصِ(١٦٨/١)، وأن أثمَّة الحديثِ ضعفُوهُ بِكَاتِبِ المغيرةِ هذا، وَكَذَلِكَ بَيْنَ عَلْ المسح.

وعارضَ حديثُ المغيرةِ هذ:.

## ٣\_ من ذكرَ مسحَ أعلى الْحُفِّ

٥٥ - «وَعَنْ عَلِي ﴿ أَنَّهُ قَالَ: لَوْ كَانَ الدَّينُ الدَّينُ الرَّأْيِ لَكَانَ أَسْفَلُ الْحُفُ أُولَى بِالْمَسْحِ مِنْ أَعْلَاهُ.
 وَقَدْ رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَمْسَحُ عَلَى ظَاهِرِ خُفَيْهِ».
 أَخْرَعُهُ أَبُو دَاوُد(١٦٢) بِإِسْنَادِ حَسَنٍ.

وهو قولُه (وعن علميًّ) عليه السلام (أنَّهُ قالَ: لَوْ كَانَ اللَّينُ بالرَّأْيِ) أيْ بالقياس وملاحظةِ المعاني.

رَلَكَانَ أَسْفَلُ الْخُفُّ أُولَى بِالْمَسْعِ مِنْ أَعْلاهُ) أيْ ما تحْتَ القدمينِ أولى بالمسحِ الَّذي هُوَ على أعلاهُمَا؛ لأنَّهُ الَّذي يُباشسُ

المشيّ، ويقعُ على ما ينبغي إزالَتُهُ، مخلاف أعلاهُ وَهُــوَ مـا على ظَهْر القدم.

روَقَدْ رَأَيْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ يَمْسَحُ عَلَى ظَاهِرِ خُفْيْهِ أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُدِ بِإِسْنَادِ حَسَنٍ) قالَ المصنّـفُ في التّلخيص(١٦٩/١): إنّـهُ حديثٌ صحيحٌ.

والحديثُ بيه إبانةً لمحلَّ المسحِ على الحَفَّينِ، وأنَّــهُ ظَاهِرُهُمَــا لا غيرُ ولا يُمسحُ أسفلُهُمَا.

وللعلماء في ذلِكَ قولانِ:

احدُهُمَا: انْ يغمسَ يديهِ في الماء؛ ثُمَّ يضعَ باطنَ كفَّهِ السرى تَحْتَ عقبِ الحفُ، وَكَفَّهُ اليمنى على اطراف أصابعه، ثُمَّ يُمرُ اليمنى إلى مساقِهِ اليسرى إلى اطراف أصابعه؛ وَهَذا للشَّافيُ.

واسْتَدَلُ لِهَانِهِ الْكَيْفَيَّةِ بِمَا وَرَدَ فِي حَدَيْتُ الْمَخْرِةِ: أَنَّهُ ﷺ مَسَحَ عَلَى خُفَّهِ مَسَحَ عَلَى خُفَّهِ الْاَيْسَرِي عَلَى خُفَّهِ الْاَيْسَرِ، ثُمَّ مَسَحَ أَعْلاهُمَا مَسْحَةً وَاحِدَةً، كَأَنِّي أَنْظُرُ أَصَابِعَهُ عَلَى الْخُفَّيْنِ. عَلَى الْخُفَيْنِ.

روَاهُ البَيْهَقَيُّ (٢٩٢/١)، وَهُوَ مُنقطعٌ على أَنَّهُ لا يَفَي بِيَلْكَ الصُّفةِ.

وثانيهما: مسحُ أعلى الخفُّ دُونَ أسفلِهِ، وَهِيَ الَّتِي أَفَادَهَا حديثُ على عليه السلام هذا.

وأمَّا القدرُ المجزئُ منْ ذلِكَ:

فقيلَ: لا يُجزئ إلا قدرُ ثلاثِ أصابعَ.

وقيل: ولوْ بأصبع.

وقيل: لا يُجزئ إلا إذا مسحَ أَكُــــْرَهُ، وحديـــُ علــيّ وحديثُ المغيرةِ المذكوران في الأصل ليسَ فيهمًا تعرُّضٌ لذلِكَ.

نعمْ قدْ رُويَ عنْ عليٌ عليه السلام «أَنَّهُ رَأَى رَسُولَ اللَّهِ عَلَى غَلَى ظَهْرِ الْخَفُّ خُطُوطاً بِالاصَابِعِ قَالَ النَّمُويُّ: إِنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ(المجموع: ٢٧/١).

ورويَ عنْ جابر: «أَنْهُ ﷺ أَرَى بَعْضَ مَنْ عَلْمَهُ الْمَسْحَ أَنْ يَمْسَحَ بِيَدَيْهِ مِنْ مُقَدَّمٍ الْخُفَيْنِ إِلَى أَصْلِ السَّاقِ مَرَّةً وَفَرَّجَ

بَيْنَ أَصَابِعِهِ» [ابن ماجه(٥٥١)].

قالَ المصنّفُ في «التخليص» (١٦٩/١): إسنادُهُ ضعيفٌ

فعرفْت أنَّهُ لَمْ يسردْ في الْكَيْفَيَّةِ ولا الْكَمَّيَّةِ حديثٌ يُعْتَمـدُ عليهِ إلاَّ حديثُ عليٌّ في بيانِ المسحِ، والظَّاهِرُ أنَّهُ إذا فعـلَ الْكُلُّفُ مَا يُسمَّى مسحاً على الْخَفُّ لُغةً اجزاهُ.

وأمًّا مقدارُ زمان جواز المسح فقدْ أفادَهُ:

## ٤ ـ الفترةُ التي يمسح عليهما في السفر والإقامةِ

٥٦ وَعَنْ صَفْوَانَ بْنِ عَسَّالٍ قَالَ: "كَانَ النَّبِسِيُّ ﷺ يَأْمُرُنَا إِذَا كُنَّا سَفْراً أَنْ لا نُنْزِعُ خِفَافَنَا ثَلاثَةَ أَيَّام وَلَيَـالِيهِنَّ، إلاَّ مِـن جَنَابَـةٍ وَلَكِـن مِـن غَـائِطٍ وَبَــول

أُخْرَجَسَهُ النَّسَسَانِيَ(٨٣/١) وَالسَّرْمِذِيُّ(٩٦)، وَاللَّفْسِطُ لَسَهُ، وَالْبَسْنُ خُزَيْمَةُ(١٩٦) وَصَحَّحَاهُ.

وهو قوله: (وعن صفوان) بفَتْح الصَّادِ الْمُهْمَلَةِ وسُكُونِ الفاءِ (ابنِ عسَّالِ) بفَتْحِ الْمُهْمَلَةِ وَتَسْديدِ السِّينِ الْمُهْمَلَةِ وباللاّمِ المسراديُّ سَكَنَ الْكُوفةَ.

(قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَأْمُونَا إِذَا كُنَّا سَفْراً) جمعُ سافرٍ كَتَجرِ جمعُ تاجر.

فننزعُهَا ولو قبلَ مُرورِ الثَّلاثِ.

الأحداث، إلا إذا مرَّت المدَّةُ المقدَّرةُ.

(أخرجَهُ النَّسانيُّ والنَّرمذيُّ واللَّفظُ لَهُ وابنُ خُزِيمةَ وصحَّحَــاهُ) أيُّ: التُّرمذيُّ، وابنُ خُرْيمةً.

وروَّاهُ الشُّسافعيُّ [«ترتيب المسند» (٢/٤١/١)، وابسـنُ ماجَهْ(٤٧٨)، وابنُ حبَّانَ(١٣١٩)، والدارقطني (٢٧٦/١)، والبيُّهَقيُّ

وقالَ التَّرمذيُّ [بعد (٩٦)] عن البخاريُّ: إنَّهُ حديثٌ حسنٌ

بل قالَ البخاريُّ: ليسنَ في التَّرقِيتِ شيءٌ أصحُّ منْ حديثِ صفوانَ بـن عسَّال المراديُّ [«العلل الكبير، (ص٤٥)]، وصحَّحَهُ التّرمذيُّ والخطَّابيُّ.

والحديثُ دليلٌ على توقيت إباحةِ المسح على الخفين للمسافر ثلاثةً أيَّام وليالِيهنُّ.

وفِيهِ دلالةً على اخْتِصاصِهِ بـالوضوء دُونَ العسـل، وَهُـوَ

وظَاهِرُ قولِهِ «يامرنا» للوجوب؛ ولَكِنُ الإجماعَ صرفَـهُ عـنُ ظَاهِرهِ فبقيَ للإباحةِ وللنَّدبِ.

وقد اخْتُلفَ العلماءُ هل الأفضلُ المسحُ على الحفِّين أو خلعُهُمَا وغسلُ القدمين؟

قالَ المصنَّفُ عن ابن المنذر: والَّذي اخْتَارُهُ أَنَّ المسحّ أفضلُ.

وقالَ النُّوويُّ: صرَّحَ أصحابنا بأنَّ الغسلَ أفضلُ، بشرطِ أنْ لا يَتْرُكَ المسحَ رغبةُ عن السُّنَّةِ كما قالوا في تفضيلِ القصرِ على الإتمام.

٧٥ - وَعَنْ عَلِيُّ بُنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ قَالَ: هجَعَلَ النَّبِيُّ ﷺ ثَلاثَةَ آيًام وَلَيَالِيهِنَّ لِلْمُسَافِرِ، وَيَوْمَأُ وَلَيْلَةً لِلْمُقِيمِ - يَغْنِي فِي الْمَسْحِ عَلَى الْخُفَّيْنِ -". أَخُرَجَهُ مُسْلِمٌ(٢٧٦)

(وعنْ عليٌّ) عليه السلام \_ (قالَ: جَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ وَلَيَالِيهِنَّ لِلْمُسَافِرِ وَيَوْمًا وَلَيْلَةً لِلْمُقِيمِ يعني في المسح على الحَفَينِ)، هذا مُدرجٌ من كلام عليّ، أو من غيرهِ من الرُّواةِ.

(أخرجَهُ مُسلمٌ) وَكَذٰلِكَ أخرجَهُ أبو داود [الطيالسي في المسند (٩٢)]، والتَّرمذيُّ [تحت ح(٩٥)]؛ وابنُ حبَّانَ (١٣٢٢).

والحديثُ دليلٌ على توقيتِ المسح على الخفّين للمسافر، كما سلفَ في الحديثِ قبلَهُ، ودليلٌ على مشروعيَّةِ المسح للمقيـم أيضاً، وعلى تقديرِ زمانِ إباحَتِهِ بيومٍ وليلةٍ للمقيم، وإنَّما زادَ في المدَّةِ للمسافر؛ لأنَّهُ أحقُّ بالرُّخصةِ من المقيم لمشقَّةِ السُّفر.

# هـ جوازُ المسحِ على العمائم وإن لم توضع على طهارة

٥٨ - وَعَنْ ثُوبَانَ ﷺ قَالَ: الْبَعَثُ رَسُولُ اللَّهِ
 شريتٌ، فَأَمَرَهُمْ أَنْ يَمْسَحُوا عَلَى الْعَصَائِبِ يَعْنِي الْعَمَاثِمَ - وَالتَّسَاخِينَ يَعْنِي الْخِفَافَ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ(ه/٢٧٧) وَأَثَو دَاوُد(١٤٦)، وَصَحْحَهُ الْحَاكِمُ(١٦٩/١) (وعنْ ثوبانَ) بفُتْحِ المُثَلِّةِ، تثنيةُ ثوب، وَهُوَ أبو عبدِ اللَّهِ أو أبو عبدِ الرَّحن.

قال أبنُ عبدِ البرُّ: والأوَّلُ أصحُ ابنُ بُجددٍ، بضمَّ الموحَّدةِ وسُكُونِ الجيمِ وضمَّ الـدَّالِ المُهمَّلـةِ الأولى، وقيـلَ ابـنُ جحـدرِ بفُتْح الجَيمِ وسُكُونِ الحاءِ المُهمَّلةِ فدالُ مُهمَّلةٌ فراءٌ.

وَهُوَ مَنْ أَهْلِ السَّرَاةِ، موضعٌ بِينَ مَكَّةً والمَّذِينَةِ؛ وقيلَ: مـنْ حَبِّرَ أصابَهُ سِيَّ، فَشَرَاهُ رسولُ اللَّهِ ﷺ فاعْتَقَهُ، ولمْ يزلُ مُلازماً لرسولِ اللَّهِ ﷺ، فنزلَ الشَّامَ، ثُمَّ انْتَقَلَ إلى حص، فَتُوفَّيَ بِهَا سنةً أربع وخسينَ.

(قالَ: بَعَثَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ سَرِيَّةً فَأَمَرَهُمْ أَنْ يَمْسَحُوا عَلَى الْعَصَائِبِ، يَغْنِي الْعَمَائِمَ سُمَّيَتُ عصابةً لأَنَّهُ يُعصبُ بِهَا الرَّاسُ.

(والتُساخين) بفَتْح المثنَّاةِ بعدَهَا سينٌ مُهْمَلةٌ وبعدَ الألفِ خاءٌ مُعجمةٌ فمثنَّاةٌ تَحْتِيَّةٌ فنونٌ، جمعُ تسخان.

قَالَ فِي القَامُوسِ: التَّسَاخِينُ المُراجِلُ الحَفَافُ، وفسَّــرَهَا الرَّاوِي بِقَوْلِهِ: (يَعْنِي: الْحِفَافَ) جَمْعُ حُفُّ.

وَالظَّاهِرُ أَنَّهُ وَمَا قَبَلَهُ فِي قول هِ (يَعْنِي الْعَمَائِمَ) مُـدْرَجٌ فِي الْحَدِيثِ مِنْ كَلامِ الرَّاوِي.

(رَوَاهُ أَخْمَدُ وَآبُو دَاوُد وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ).

ظَاهِرُ الْحَدِيثِ أَنَّهُ يَجُوزُ الْمَسْحُ عَلَى الْعَمَادِمِ كَالْمَسْحِ عَلَى الْخُفْيْنِ، وَهَـلْ يُشْتَرَطُ فِيهَـا الطَّهَـارَةُ لِـلدُّأْسِ وَالتَّوْقِيتُ كَالْخُفْيْنِ؟ لم نَجد فِيهِ كَلاماً لِلْعُلَمَاء.

ثُمَّ رَأَيْت بَعْدَ ذَلِكَ فِي حَوَاشِي الْقَاضِي عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ عَلَى الْمُوعِ الْمَرَامِ: أَنَّهُ يَشْتَرِطُ فِي جَوَاذِ الْمَسْحِ عَلَى الْعَمَائِمِ أَنْ يَعْتَمُّ

الْمَاسِحُ بَعْدَ كَمَالُ الطَّهَارَةِ كَمَا يَفْعَلُ الْمَاسِحُ عَلَى الْخُفُ، وَقَالَ: وَذَعَبَ إِلَى الْمَسْعِ عَلَى الْعَمَائِمِ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ، وَلَمْ يَذُكُرُ لِمَا ادْعَاهُ دَلِيلاً.

وَظَاهِرُهُ أَيْضاً أَنَّهُ لا يُشْتَرَطُ لِلْمَسْحِ عُـذْرٌ، وَأَنَّهُ يُجْزِئُ مَسْحُهَا وَإِنْ لَمْ يَمَسُّ الرَّأْسَ مَاءٌ أَصْلاً.

وَقَالَ ابْنُ الْقَيِّمِ [وزاد المعاده (١٩٣، ١٩٤)]: إِنَّهُ تَلَا مَسَحَ عَلَى النَّاصِيَةِ: وَكَمَّلَ بِالْجِمَامَةِ وَقِيلَ: عَلَى النَّاصِيَةِ: وَكَمَّلَ بِالْجِمَامَةِ وَقِيلَ: لا يَكُونُ ذَلِكَ إِلاَّ لِلْمُذْرِ، لاَنْ فِي الْحَدِيثِ عِنْدَ أَبِي دَاوُد(٤٩١): اللَّهِ اللَّهِ بَعْثَ سَرِيَّةً فَأَصَابَهُمُ الْبُرْدُ، فَلَمَّا قَدِمُوا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى أَمْرَهُمُ أَنْ يَمْسَحُوا عَلَى الْعَصَائِبِ وَالتَّسَانِينِ، فَبُحْمَلُ ذَلِكَ عَلَى الْعُصَائِبِ وَالتَّسَانِينِ، فَبُحْمَلُ ذَلِكَ عَلَى الْعُلْمَ عَلَى الْعَصَائِبِ وَالتَّسَانِينِ، فَبُحْمَلُ ذَلِكَ عَلَى الْعُلْمَ عَلَى الْعُلْمَ الْعَلَى الْعَصَائِبِ وَالتَّسَانِينِ، فَبُحْمَلُ ذَلِكَ عَلَى الْعُلْمَ الْعَلْمَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّ

وَفِي هَذَا الْحَمْلِ بُعْدٌ، وَإِنْ جَنَحَ إِلَى الْقَوْلِ بِهِ فِي الشَّرْحِ، لاَنَّهُ قَدْ ثَبَتَ الْمَسْحُ عَلَى الْخُفَّيْنِ وَالْعِمَامَةِ مِنْ غَيْرٍ عُـلْدٍ، فِي غَيْرِ هَذَا الحديث.

## ٣- بقاءُ الطهارةِ في المسح إلاَّ من جنابةٍ

وَعَنْ عُمَرَ ﴿ مُوفُوفاً - وَعَنْ أَنَسٍ - مَوْفُوفاً - وَعَنْ أَنَسٍ - مَرْفُوعاً - ﴿ وَعَنْ أَنَسُ خُمُونُوعاً - ﴿ إِذَا تَوَضَا أَحَدُكُمْ وَلَبِسَ خُفْيهِ فَلْيَمْسَحُ عَلَيْهِمَا وَلَيْصَلُ فِيهِمَا، وَلا يَخْلَعْهُمَا إِنْ شَاءَ إِلاً مِنْ الْحَنَانَة».

أَخْرَجَةُ اللَّارَقُطُنِيُ (٢٠٣/١) وَالْحَاكِمُ (١٨١/١) وَصَحَّحَةُ.

روَعَنْ عُمَرَ مَوْقُوفًا). الْمَوْقُوفُ هُـوَ: مَا كَانَ مِنْ كَسلامِ الصَّحَابِيِّ وَلَمْ يَنْسُبُهُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ.

رَعَنْ أَنْسِ مَرْفُوعاً ﴿إِلَيْهِ ﷺ : ﴿إِذَا تَوَصَّنَا أَحَدُكُمْ فَلَبِسَ خُفْيْهِ فَلْيَمْسَحْ عَلَيْهِماً تَقْيِيدُ اللَّبْسِ وَالْمَسْحِ بِبَغْدِ الْوُضُومِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ أُرِيدَ بِـ «طَاهِرَتَيْنِ» فِي حَلِيثِ الْمُغِيرَةِ وَمَا فِي مَعْنَاهُ الطَّهَارَةُ الْمُحَقَّقَةُ مِنْ الْحَدَثِ الْأَصْغَرِ.

(وَلَيْصَلُ فِيهِمَا وَلا يَخْلَعْهُمَا إِنْ شَاءً) قَيْدَهُمَا بِالْمَشْيِئَةِ دَفْعًا لِنَ شَاءً) قَيْدَهُمُ ظَاهِرُ الْأَمْرِ مِنْ الْوُجُوبِ.

وَظَاهِرُ النَّهْيِ مِنْ التَّخْرِيمِ.

(إلاَّ مِنْ جَنَابَةِ) فَقَدْ عَرَفْت أَنَّهُ يَجِبُ خَلَّمُهُمَا. (أَخْرَجَهُ الدَّارَقُطْنِيُّ وَالْحَاكِمُ وَصَحَْحَهُ).

وَالْحَدِيثُ قَدْ أَفَادَ شَرْطِيَّةَ الطَّهَارَةِ وَأَطْلَقَهُ عَنْ التَّوْقِيتِ فَهُوَ مُقَيَّدٌ بِهِ، كَمَا يُفِيدُهُ حَدِيثُ صَفْوَانَ، وَحَدِيثُ عَلِيٍّ \_ عليه السلام \_.

#### ٧\_ ما يُذكر من التحديد في فترةِ المسح

١٠ وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ ﴿ عَنْ النَّبِيُ: ﴿ أَنْهُ مُ حَنْ النَّبِيُ: ﴿ أَنْهُ رَخْصَ لِلْمُسَافِرِ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ وَلَيَسَالِيَهُنَّ، وَلِلْمُقيمِ يَوْمًا وَلَيْلَةً، إذَا تَطَهَّرُ فَلَبِسَ خُفُيْهِ: أَنْ يَمْسَحَ عَلَيْهِمَا ﴾.

أَخْرَجَهُ اللَّارَقُطْنِيُّ (١٩٤/١)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُرِّيْمَةَ (١٩٢)

وهو قوله: (عَنْ أَبِي بَكُرَةً) بِفَتْحِ الْمُوَحَّدَةِ وَسُكُونِ الْكَـافِ
وَرَاء، اسْمُهُ نَفَيْعٌ، بِضَمَّ النُونِ وَقَتْحِ الْفَاءِ وَسُكُونِ الْمُثَنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ
آخِرُهُ عَيْنٌ مُهْمَلَةً، ابْنُ مَسْرُوحٍ: بفتح الميم وسكون السين
المهملة وضم الراء وآخره حاء مهملة، كما في جامع الأصول \_
وقيل: ابْنُ الْخَارِثِ.

وَكَانَ أَبُو بَكُرَةً يَقُولُ: أَنَا مَوْلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَيَسَأَبَى أَنْ يُتَسَبَ، وَكَانَ نَزَلَ مِنْ حِصْنِ الطَّايِفِ عِنْدَ حِصَارِهِ ﷺ لَهُ فِي جَمَاعَةٍ مِنْ غِلْمَانِ أَهْلِ الطَّايِفِ، وَأَسْلَمَ وَأَعْتَقَهُ ﷺ، وَكَانَ مِسْ فُضَلاء الصَّحَابَةِ.

قَالَ ابْنُ عَبْدِ الْبَرُ: كَانَ مِثْلَ النَّصْل مُنَ الْعِبَادَةِ، وَمَاتَ بِالْبَصْرَةِ سَنَةَ إِخْدَى أَوْ الْنَتَيْسِنِ وَخَمْسِينَ؛ وَكَانَ أَوْلادُهُ أَسْرَافاً بِالْبَصْرَةِ بالْعِلْم وَالْولايَاتِ، وَلَهُ عَقِبٌ كَثِيرٌ.

(عَنْ النَّبِيِّ ﷺ أَنْهُ رَخْصَ لِلْمُسَافِرِ ثَلاثَـةَ أَيَّامٍ وَلَيَالِيهِنَّ أَيْ فِي الْمَسْحِ عَلَى الْخُفَيْنِ.

(وَلِلْمُقِيمِ يَوْمًا وَلَيْلَةَ إِذَا تَطَهَّرَ) أَيْ كُلُّ مِنْ الْمُقِيمِ وَالْمُسَافِرِ إِذَا تَطَهَّرَ مِنْ الْحَدَثِ الاصْغَرِ.

(فَلَبِسَ خَفَيْهِ) لَيْسَ الْمُوَادُ مِنْ الْفَاءِ التَّعْقِيبَ، بَلْ مُجَرِّدُ الْعَطْف؛ لأَنَّهُ مَعْلُومٌ أَنَّهُ لَيْسَ شَرْطاً فِي الْمَسْحِ (أَنْ يَمْسَعَ عَلَيْهِمَا).

(أَخْرَجَـهُ الدَّارَقُطْنِـيُّ وَصَحَّحَـهُ الْمِنُ خُزَيْمَـةَ)، وَصَحَّحَـهُ الْمُنْطَابِيُّ أَيْضاً، وَنَقَلَ الْبَيْهَقِيُّ أَنَّ الشَّافِعِيُّ صَحَّحَهُ.

وَأَخْرَجَهُ أَبْنُ حِبَّانَ(١٣٢٤)، وابنُ الجارودِ(٨٧)، وابسُ أبي شيبةَ (١٦٣/١)، والبَيْهَقيُّ (٢٨٦/١)، والتَّرمذيُّ في العللِ.

الحمديثُ مثلُ حديثِ عليَّ - عليه السلام - في إفادةِ مقدارِ المدَّةِ للمسافرِ والمقسم، ومثلُ حديث عُمرَ وأنس في شرطيَّةِ الطُّهَارةِ.

وفِيهِ إبانةُ أَنَّ المسحَ رُخصةٌ، لِتَسميةِ الصَّحابيُ لَهُ بذلِكَ.

#### ٨ ما يُذكر من الإطلاق في مدة المسح

71- وَعَنْ أَبِي بِنِ عُمَارَةً وَ الله أَسْهُ قَالَ: «يَا رَسُولَ اللهِ أَمْسَحُ عَلَى الْخُفَيْنِ؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: يَوْمَا وَمَا وَيُومَيْنِ؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: وَيُومَيْنِ؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: وَيُومَيْنِ؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: وَيُومَيْنِ؟
 وَثَلاثَةَ أَيَّامٍ؟ قَالَ: نَعَمْ، وَمَا شِئْتٍ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(١٥٨)، وَقَالَ: لَيْسَ بِالْقَوِيُّ.

(وعنْ أُبِيِّ) بضمَّ الْهَمْزةِ وَتَشديدِ المُثنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ (ابنُ عمارةً) بِكَسرِ العينِ المُهْمَلةِ وَهُوَ المشْهُورُ. وقدْ تُضمُّ.

قال المصنّفُ في التَّقريبِ (ص٩٦): مدنيُّ سَكَنَ مصرَ، لَـهُ صُحبةٌ، في إسنادِ حديثِهِ اضطرابٌ. يُريدُ هذا الحديثَ، ومثلُهُ قالَ ابنُ عبدِ البرِّ في الاسْتِيعابِ (٧٠/١).

قالَ الحافظُ المنذريُّ في مُخْتَصــرِ السُّـننِ(١١٩/١-١٢٠) وبمعنَّاهُ: أيْ بمعنى ما قالَ أبو داود قالَ البخــاريُّ. وقالَ الإمامُ أحمدُ: رجالُهُ لا يُعرفونَ وقالَ الدَّارِقطنيُّ، هـذا إسـنادٌ لا يثبُّتُ (هـ).

وقالَ ابنُ حبَّانَ: لسنت أغتَمدُ على إسنادِ خبرهِ؛ وقالَ ابسنُ عبدِ البرِّ: لا يثبُتُ، وليسَ لَهُ إسـنادٌ قـاثمٌ، وبـالغَ ابـنُ الجـوزيُ [العلل المناهية، (٣٥٨/١)] فعدُّهُ في الموضوعَات.

وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى عَدْمٍ تَوقِيتَ المُسْحِ فِي حَضْرٍ وَلَا سَفْرٍ، وَهُوَ مَرُويٌّ عَنْ مَالِكِ، وقديمٍ قولي الشَّافَعيُّ، ولَكِنَّ الحَديثُ لَا يُقاومُ مَفَاهِيمَ الأحاديثِ الَّتِي سَلفَتْ وَلا يُدانِيهَا، وَلوْ ثَبَتَ لَكَانَ

إطلاقُهُ مُقَيِّداً بِتِلْكَ الأحاديثِ، كما يُفيدُ بشرطيَّةِ الطُّهَـارةِ الَّتِي أفادَتْهَا، هذا وأحماديثُ بابِ المسمح تسعةً، وعدَّهَما في الشُّرحِ ثمانيةً، ولا وجْهَ لَهُ.

#### ٦- باب نواقض الوضوء

النُّواقضُ: جمعُ ناقض، وَالنَّقضُ في الأصل: حلُّ المبرَّم، ثُمُّ اسْتُعملَ في إيطالِ الوضوءِ بما عيَّنَهُ الشَّارعُ مُبطلًا مجازاً، ثُمُّ صارّ حقيقةً عُرِفيَّةً؛ وناقضُ الوضوء: ناقضٌ لِلتَّيمُم، فإنَّهُ بدلٌ عنْهُ.

# ١ ـ بقاءُ الوضوءِ معَ النومِ دون تمكُّن

٦٢ عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: اكسَانَ أَصْحَابُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ \_ عَلَى عَهْدِهِ \_ يَنْتَظِرُونَ الْعِشَاءَ حَتَّى تَخْفِقَ رُؤُوسُهُمْ، ثُمَّ يُصَلُّونَ وَلا يَتَوَضُّؤونَ٣.

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٢٠٠) وَصَحْحَهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (١٣١/١)، وأَصْلُهُ فِي

(عنْ أنس بن مالِكِ قالَ: ﴿كَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ عَلَى عَهْدِهِ يَنْتَظِرُونَ الْعِشَاءَ حَتَّى تَخْفِقَ") منْ بــاب ضــربّ يضربُ: أي تميلَ (رؤوسُهُمْ) أيْ من النُّوم.

(ثــمُ يُصلُّــونَ لا يَتُوصُّنــونَ. اخرجَــهُ أبــو داود وصحَّحَـــهُ الدَّارقطنيُّ وأصلُهُ في مُسلم), وأخرجَــهُ السِّرْمذيُّ (٧٨) وفيـــدِ: «يوقظونَ للصَّلاةِ» وفِيهِ: «حَتَّى إنِّي لأسْمَعُ لأحَدِهِمْ غَطيطاً، ثُمَّ يَقُومُونَ فَيُصَلُونَ وَلا يَتُوَضُّتُونَ.

وحملَهُ جماعةٌ من العلماء على نـوم الجـالس، ودفـع هـذا التَّاويلُ بانٌ في روايةٍ عن أنس (يضعونَ جُنوبَهُـمُ) روَاهَـا يحيى

قَالَ ابنُ دَقِيقِ العيدِ: يُحملُ على النَّومِ الحَفيــفــــ، وردُّ بأنَّـهُ لا يُناسبُهُ ذِكْرُ الغطيطِ والإيقاظِ، فإنَّهُمَــا لاَ يَكُونــانِ إلاَّ في نــوم

إذا عرفت هذا: فالأحاديثُ قد اشتَملَتْ على خفقة الرَّاس، وعلى الغطيط، وعلى الإيقاظ وعلى وضع الجنوب، وَكُلُهَا وَصَفَتْ بِانْهُمْ لا يَتُوضُّنونَ مَنْ ذَلِكَ، فَاخْتُلْفَ العَلْمَاءُ فِي

ذلِكَ على أقوال ثمانيةٍ:

(الأُوَّلُ): أَنَّ النَّومَ ناقضٌ مُطلقاً على كُلِّ حال، بدليل إطلاقِهِ في حديث صفوان بن عسَّال الَّذي سلف في مسح الحُفَّينِ، وفِيهِ: "منْ بول أو غائطٍ أو نومٍ" قــالوا: فجعـلَ مُطلـقَ النُّوم كالغائطِ والبول في النَّقض.

وحديثُ انسِ بايُّ عبارةٍ رُويَ ليسَ فِيهِ بيـانُ انَّـهُ قَرْرَهُـمْ رسولُ اللَّهِ ﷺ على ذلِكَ، ولا رَآهُــم، فَهُـوَ فعـلُ صحـابيُّ لا يُدرى كيفَ وقعَ، والحجَّةُ إنَّما هيَ في أفعالِهِ، وأقوالِهِ وَتَقريرَاتِهِ.

(القول الثَّاني): أنَّهُ لا ينقضُ مُطلقاً لما سلف من حديث أنس، وحِكَايةِ نوم الصُّحابةِ على تلْكَ الصُّفَات، ولوْ كانَ ناقضاً لما أَمْرُهُم اللَّهُ عليْهِ، وأوحى إلى رسول اللَّـهِ ﷺ في ذلِك كما اوحى إليَّهِ في شانِ نجاسةِ نعلِهِ، وبالأولى صحَّةُ صلاةِ من خلفَهُ، وَلَكِنَّهُ يَرِدُ عَلَيْهِمُ حَدَيثُ صَفُوانَ بِنَ عَسَّالَ [تقدم برقم (٥٥)].

(القول النَّالثُ): أنَّ النَّومَ ناقضٌ كُلُّهُ، إنَّمَا يُعفَى عَـنْ خفقَتَين ولـوْ توالَتـا، وعـن الخفقَـاتِ الْمُتَفرُقَـاتِ، وَهُـوَ مَذْهَـبُ الْهَادويَّةِ. والحَفقةُ: هي ميلانُ الرَّاسِ من النَّعاسِ، وحسدُ الحَفقةِ ان لا يسْتَقَرُّ راسُهُ من الميلِ حَتَّى يسْتَيقظَ، ومن لم بحـل راسُهُ، عُفيَ لَهُ عنْ قدرِ حَفقةٍ، وَهِيَ ميلُ الرَّاسِ فقطُ حَتَّى يصلَ ذَقنَـهُ صدرَهُ قياساً على نــومِ الخفقـةِ، ويحملــونَ أحــاديثَ أنــسٍ علــى النُعاسِ الَّذي لا يزولُ مَعَهُ التَّمييزُ، ولا يخفى بُعدُهُ.

(القولِ الرَّابِعُ): أنَّ النَّومَ ليسَ بناقضِ بنفسِهِ، بلْ هُوَ مظَّنَّـةٌ للنَّقض لا غيرُ، فإذا نامَ جالساً، مُمَكِّناً مقعدَتَهُ من الأرضِ، لمَّ ينقض، وإلاَّ انْتَقضَ: وَهُوَ مَذْهَبُ الشَّافعيُّ.

واستُدلُّ بحديثِ على \_ عليه السلام \_ «الْعَيْنُ وكَاءُ السَّهِ فَمَنْ نَامَ فَلْيَتَوَضَّأُهُ [د(٢٠٣) وسياسي برقم (٧٤)] حسَّنَهُ التَّرَمَذَيُّ إلاَّ أَنَّ فِيهِ مِنْ لا تَقْومُ بِهِ حُجَّةً، وَهُوَ بَقيَّةُ بِنُ الوليدِ وقدْ عنعنَهُ.

وحملَ أحاديثَ أنسِ على منْ نامَ مُمَكِّنًا مَقَعَدَتُهُ جَمَّا بَـينَ الأحاديث، وقبَّدَ حديثُ صفوانَ محديثِ علي - عليه السلام -هذا. وقال: معنى حديث على رضيّ اللَّـهُ عنْـهُ أن النـوم مظنـة لخروج شيء من غير شعور، فالنوم ناقض لا بنفسه.

(الخامسُ): أنَّهُ إذا نامَ على هيئةٍ منْ هيئاتِ المصلَّــي رَاكِعــاً أو ساجداً أو قائماً، فإنَّهُ لا يُتَّقَصْ وُضوؤُهُ، سواءً كـانَ في

الصَّلاةِ أو خارجَهَا، فإنْ نامَ مُضطجعاً أو على قفَاهُ نُقضَ.

واسْتَدَلَّ لَهُ بمديثِ: «إذَا نَامَ الْعَبْدُ فِي سُجُودِهِ بَاهَى اللَّهُ بِهِ الْمَلائِكَةَ يَقُولُ: عَبْدِي رُوحُهُ عِنْدِي، وَجَسَدُهُ سَاجِدٌ بَيْنَ يَدَيْ».

روَاهُ البِّيهَقيُّ [﴿الخلافِياتِ ﴿ ٤١٣)] وغيرُهُ.

وقد ضُعُف.

قالوا: فسمَّاهُ ساجداً وَهُوَ نائمٌ، ولا سُجودَ إلاَّ بطَهَارةٍ.

وأجيب بأنَّهُ سمَّاهُ باعْتِبارِهِ أَوَّلَ أَمْرِهِ أَوْ باعْتِبارِ هيئتِهِ.

(السَّادسُ): أَنَّهُ يُتَنَقِّضُ إِلاَّ نُومُ الرَّاكِعِ والسَّاجِدِ للحديثِ الَّذي سبقَ، وإِنْ كَانَ خَاصًا بالسَّجُودِ فقدْ قَـاسَ عليْهِ الرُّكُوعَ، كما قاسَ الَّذي قبلَهُ على سائر هيئاتِ المصلِّي.

(السَّامِعُ): أنَّهُ لا ينقضُ النَّـومُ فِي الصَّـلاةِ على أيِّ حـال، وينقضُ خارجَهَا، وحجَّنُهُ الحديثُ المذكُورُ؛ لأنَّهُ حُجَّـةُ هـذُهِ الاقوال النَّلاثةِ.

(النَّامنُ): أنَّ كثيرَ النَّومِ ينقضُ على كُلِّ حـال، ولا ينقـضُ قليلُهُ، وَهَوْلاءِ يقولونَ: إنَّ النَّومَ ليسَ بناقضٍ بنفسِّهِ، بـلْ مظنَّةُ النَّقضِ، والْكَثِيرُ مظنَّةٌ بخلافِ القليل.

وحملوا احاديثَ أنس على القليلِ، إلاَّ أَنَّهُمْ لَمْ يَذْكُرُوا قَـدَرَ القليلِ ولا الْكَثْيرِ، حَتَّى يُعلَمَ كلامُهُمْ بحقيقَتِهِ، وَهَلْ هُــوَ داخـلٌ نحْتَ أحدِ الاقوالِ أمْ لا؟.

فَهَ ذِهِ أَفُوالُ العلماء فِي النَّومِ الْخَتَلَفَـــتْ انظـــارُهُمْ فِيـــهِ لاخْتِلافِ الاحاديثِ الَّتِي ذَكَرَنَاهَا.

وفي الباب أحاديثُ لا تخلو عنْ قىدم، أعرضنا عنْهَــا، والأقربُ القولُ بأنَّ النَّومَ ناقضٌ لحديثِ صفوانَّ.

وقدْ عرفت أنّهُ صحَّحَهُ ابنُ خُزِيمَةَ، والتُرمذيُّ، والخطَّ ابيُّ، ولَكِنَّ لفظَ النَّومِ في حديثِهِ مُطلقٌ ودلالةُ الاقْـتِرانِ ضعيفةٌ، فـلا يُقالُ قدْ قرنَ بالبول أو الغائطِ وَهُمَا ناقضانِ على كُلُّ حالِ.

ولمَّا كان مُطلقُ وُرودِ حديثِ انسِ بنــومِ الصَّحابـةِ، وانَّهُـمْ كانوا لا يَتَوضَّنُونَ ولوْ غطُوا غطيطاً، وبانَّهُمْ يضعـــونَ جُنوبَهُــم، وبانَّهُمْ كانوا يُوقظونَ، والأصلُ جلالةُ قدرِهِمْ، وانَّهُمْ لا يَجْهَلُونَ ما ينقضُ الوضوءَ، سيَّما وقدْ حَكَاهُ أنسٌ عن الصَّحابـةِ مُطلقاً،

ومعلومٌ أنْ فِيهِم العلماءَ العارفينَ بأمورِ الدَّينِ، خُصوصاً الصَّلاةِ الَّتِي هِيَ اعظمُ أرْكَانِ الإسلامِ وسيَّما الَّذينَ كانوا منْهُمْ يَنْتَظرونَ الصَّلاةَ مَعُهُ ﷺ فَإِنَّهُمْ أعيانُ الصَّحابةِ.

وإذا كانوا كذلك فيقيد مُطلق حديث صفوان بالنّومِ المستَغرق الذي لا يبقى معه إدراك، ويؤوّل ما ذَكَرَهُ أنس من المنتغرق الذي لا يبقى معه إدراك، ويؤوّل ما ذَكَرَهُ أنس من الغطيط ووضع الجنب والإيقاظ بعدم الاستغراق، نقد يغط من الاستغراق، نقد كان على يضع جنبه بعد رَكْعَتَى الفجر ولا ينام، فإنّه كان يقوم لصلاة الفجر بعد وضع جنبه، وإن كان قد قيل: إنّه من خصائصه على: أنه لا ينقض نومُه وضوءه، فعدم ملازمة النّوم لوضع الجنب معلومة، والإيقاظ قد يَكُونُ لمن هُـوَ في مبادئ النّوم، فينبه لئلاً يستغرقه النّوم.

هذا وقد الحسق بالنَّومِ الإغماء، والجنون، والسُّكْرَ بـايُّ مُسْكِرٍ، بجامع زوالِ العقلِ، وذَكَرَ في الشَّرحِ: أَنْهُــم اتَّفقوا على أنَّ هذِهِ الأمورَ ناقضَةً، فإنْ صحَّ كانَ الدَّليلُ الإجماعَ.

#### ٧- الوضوءُ من الاستحاضةِ

٣٣- وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ:

هَجَاءَتْ فَاطِمَةُ بِنْتُ أَبِي حُبَيْشِ إِلَى النّبِيِ ﷺ،
فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللّهِ، إِنّي امْرَأَةٌ أُسْتَحَاضُ فَلا
أَطْهُرُ، أَفَأَدَعُ الصّلاة؟ قَالَ: لا إِنّمَا ذَلِكِ عِرْقٌ،
وَلَيْسَ بِحَيْضِ: فَإِذَا أَقْبَلَتْ حَيْضَتُك فَدَعِي الصّلاة،
وَإِذَا أَدْبَرَتْ فَأَغْسِلِي عَنْك الدّمَ ثُمَّ صَلّي».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٣٠٦)، مسلم(٣٣٣)]. \_

وَلِلْبُخَارِيُّ (٢٢٨) ثُمَّ تَوَصَّنِي لِكُلُّ صَلاةٍ وَأَشَارَ مُسْلِمٌ(٢٢٨) اِلَى الْسَهُ تَذَلَهَا عَمْداً.

رُوعَنْ عَانْشَةَ رَضَي اللّه عنها قَالَتْ: جَاءَتْ فَاطَمَةُ بَنْتُ أَبِي خُبِيشٍ) بِضَمَّ الحَاءِ الْمُهَمَلَةِ وَفَتْحِ البّاءِ الموحَّدةِ وسُكُونِ المُثنّاةِ التَّخْتِيَةِ فَشَينٌ مُعجَمةٌ.

وَفَاطَمَةُ قُرْشَيَّةٌ اسديةٌ، وَهِيَ زُوجُ عِبدِ اللَّهِ بنِ جَحَشٍ. (إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي امْرَأَةً أَسْتَحَاضُ

من الاسْتِحاضةِ، وَهُوَ جَرِيانُ الدُّمِ منْ فرجِ المرأةِ في غيرِ أوانِهِ.

(فلا اطْهُرُ، افادعُ الصَّلاةَ؟ قالَ: لا إنَّمَا ذَلِكِي بِكَسَرِ الْكَافِ خطابٌ للمؤنَّثِ (عرقً) بِكَسَرِ العينِ الْمُهْمَلَةِ وسُكُونِ الرَّاءِ فقافٌ.

وفي فَتْحِ الباري(٣٣٢/١): أنَّ هذا العرقَ يُسمَّى العاذلَ بعين مُهْمَلةٍ وذال مُعجمةٍ، ويقالُ عاذرٌ بالرَّاءِ بدلاً عن الـلاَّمِ، كما في القاموس.

(وليس بحيض) فإنَّ الحيض يخرجُ من قعر رحم المرأة، فَهُـوَ إِحَبَارٌ بَاخْتِلَافِ المُحْرِجِينِ، وَهُـوَ رَدَّ لقولِهَا: (لا اطْهُرُ)؛ لأنَّهَا اعْتَقَدَتْ أَنَّ طَهَارةَ الحائضِ لا تُعرفُ إلاَّ بانقطاع الدَّم، فكنَّت بعدمِ الطُهْـرِ عن اتصالِه، وكَانَتْ قدْ علمَتْ أَنَّ الحائضَ لا تُصلّي، فظنَّتْ أَنْ الحَائضَ لا تُصلّي، فظنَّتْ أَنْ الحَائضَ لا تُصلّي، فظنَّتْ أَنْ ليسَ بحيضٍ، وأنَّهَا طَاهِرةً يلزمُهَا الصَّلاةُ.

(فإذا أقبلَتْ حيضَتُك) بفُتْح الحاء ويجوزُ كسرُهَا.

والمرادُ بالإقبال ابْتِداءُ دم الحيض.

(فدعي الصَّلاة) يَتَضمَّنُ نَهْيَ الحائضِ عن الصَّلاةِ، وَتَحريمَ ذلِكَ عليْهَا، وفسادَ صلاتِهَا وَهُوَ إجاعٌ.

(وإذا أدبرَتْ) هُوَ ابْتِداءُ انقطاعِهَا.

(فاغسلي عنك الدَّمَ) أيْ واغْتَسلي، وَهُوَ مُسْتَفَادٌ مــنْ أَدَّلَـةٍ أخرى.

(ثمَّ صلَّى مُتَّفقٌ عليْهِ).

الحديثُ دليلٌ على وُقرعِ الاسْتِحاضةِ، وعلى أنَّ لَهَا حُكْماً يُخالفُ حُكْمَ الحيض.

وقد بينَهُ بَيْنَهُ آكُملَ بيان، فإنَّهُ افْتَاهَا بانَهَا لا تـدعُ الصَّلاةَ مع جريانِ الدَّمِ، وبانَهَا تَتَظُرُ وَقْتَ إقبال حيضَتِهَا فَتَتَرُكُ الصَّلاة فيها، وإذا أدبرَت غسلَت الـدَّم واغتسلَتْ، كما ورد في بعضِ طُرق البخاريُ(٣٢٥): (واغتسلي) وفي بعضِها كرواية المصنَّف فيها الافتِصارُ على غسل الدَّم.

والحاصلُ: أنَّهُ قَدْ ذُكِرَ الأمرانِ فِي الأحاديثِ الصَّحيحةِ: غسلُ الدَّمِ، والاغْتِسالُ، وإنَّما بعضُ الرُّواةِ اقْتَصرَ على أحدِ الأمرينِ، والآخرُ على الآخرِ؛ ثُمَّ أمرَهَا بالصَّلاةِ بعدَ ذلِك؛ نعـمْ

وإنَّما بقيّ الْكَلامُ في معرفَتِهَا لإقبالِ الحيضِ مسخَ اسْتِموانِ السُّمِ بماذا يَكُونُ؟ فإنَّهُ قَدْ أَعِلْمَ الشَّارِعُ المُسْتَحاضةَ باحْكَامٍ إقبالِ الحيضةِ وإدبارِهَا، فدلُ على أنَّهَا تُميّزُ ذلِكَ بعلامةٍ.

وللعلماء في ذلِك قولان:

(أحدُهُمَا): أنَّهَا تُميُّرُ ذلِكَ بالرُّجوعِ إلى عادَيَهَا، فإقبالُهَا وُجودُ الدَّمِ فِي أَوَّلِ أَلِّهَا العادةِ؛ ووردَ الرَّدُّ إلى أَلْهَامِ العادةِ في حديثِ فاطمـةَ في بعض الرُّوائِياتِ (خ(٣٢٥)) بلفظ: «دَعِي الصَّلاةَ قَدْرَ الأَيَّامِ الَّتِي كُنْت تَحيضِينَ فيهَا، وسيأْتِي في بابِ الحيضِ تحقيقُ الْكَلامِ على ذلِكَ.

(النَّاني): ترجعُ إلى صفةِ الدَّم، كما يأتي برقم (١٣٦) في حديث عائشة في قصدِّ فاطمة بنت أبي حبيش هـ ذِه بلفظ: "إنَّ دَمَ الْحَيْضِ أَسُودُ يُعْرَفُ، فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ فَأَسْرِكِي عَـن الصَّلاةِ، وَإِذَا كَانَ ذَلِكَ فَأَسْرِكِي عَـن الصَّلاةِ، وَإِذَا كَانَ الاَّحْرُ فَتَوَصَّئِي وَصَلِّي، ويأتي في باب الحيضِ إنْ شياءَ اللهُ تعالى.

فَيَكُونُ إِقبَالُ الحَيْضِ إِقبَالَ الصَّفَةِ وَإِدِبَارُهُ إِدِبَارُهَا، وَيَأْتِي أَيْضاً الأمرُ بالرَّدِّ إِلَى عَادَةِ النِّسَاءِ، وَيَأْتِي تَحْقَيْقُ ذَلِكَ جَمِعاً، وَيَأْتِي بِيَانُ اخْتِلافِ العلماءِ، وَانْ كُلاَّ ذَهَبَ إِلَى القولِ بِالعِملِ بعلامةٍ منَ العلامَاتِ.

(وللبخاريّ) أيْ حديثُ عائشةَ هذا زيادةٌ (ثمَّ توضَّني لِكُـلُ صلاةٍ واشارَ مُسلمٌ إلى أنَّهُ حذفَهَا عمداً)؛ فإنَّهُ قالَ في صحيحِــهِ بعدَ سياقِ الحديثِ: وفي حديثِ حَادٍ حرفٌ ترَكْنا ذِكْرُهُ.

قَالَ البَيْهَةِيُّ (٣٤٤/١): هُوَ قُولُـهُ: (تُوضُنُّـي)؛ لأَنْهَا زَيَادَةً غيرُ محفوظةٍ، وأنَّهُ تفرَّدَ بِهَا بعـضُ الـرُّواةِ عـنْ غيرِهِ مُّـنْ روى الحديث.

وقدْ قرَّرُ المصنَّفُ في الفَتْسحِ(٤٠٩/١) أَنْهَـا ثَابِتَةٌ مَنْ طُسرقِ ينتَفي معَهَا تفرُّدُ منْ قالَهُ مُسلمٌ.

واعلم أن المصنّف ساق حديث المستَحاضة في باب النّواقض، وليس المناسب للباب إلا هذو الزّيسادة لا أصلَ الحديث، فإنّه من احكام باب الاستحاضة، والحيض وسيعيلهُ هنالِك، فَهذو الزّيادة هي الحجّة على أنْ دم الاستحاضة حدث من جُملة الأحداث ناقض للوضوء ولهذا أمر الشارع بالوضوء من جُملة الأحداث المنع الوضوء حكمة لأجل الصّلاة، فإذا

فرغَتْ منَ الصَّلاةِ نُقضَ وُضوؤُهَا.

وَهَذَا قُولُ الجُمْهُورِ أَنَّهَا تَتَوضًا لِكُلُّ صلاةٍ.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ إلى انَّهَا تَتَوضَّأُ لوقْتِ كُلُّ صلاةٍ، وانْ الوضوءَ مُتَعلَّقٌ بالوقْتِ، وأنَّهَا تُصلِّي بِهِ الفريضـةَ الحـاضرةَ وما شاءَتْ من النُّوافلِ، وَتَجمعُ بينَ الفريضَتَينِ على وجْهِ الجوازِ عند منْ يُجيزُ ذلِكَ أو لعذر.

وقالوا: الحديثُ فِيهِ مُضافٌ مُقدَّرٌ وَهُوَ لوقْتِ كُلُّ صلاةٍ فَهُوَ مِنْ مِجازِ الحذفِ ولَكِنَّهُ لا بُدُّ مِنْ قرينةٍ تُوجِبُ التَّقديرَ وقَــدْ تَكَلَّفَ فِي الشَّرِحِ إلى ذِكْرِ ما لعلَّهُ يُقالُ: إِنَّهُ قرينةٌ للحذف وضعَفَّهُ.

وذَهَبَت المالِكِيَّةُ إلى أنَّهُ يُسْتَحبُ الوضوءُ ولا يجبُ إلاَّ لحدثُ آخرَ، وسيأتِي تحقيقُ ما في ذلك في حديث حمنة بنْت جحشٍ في بااب الحيض إنْ شاء اللَّهُ تعالى، وَتَأْتِي أَحْكَامُ المستَحاضةِ الَّتِي تَجوزُ لَهَا وَتُفارقُ بِهَا الحائضَ هُنالِكَ، فَهُوَ محلُّ الْكَلامِ عليْهَا. وفي الشُرح سردَهُ هُنا.

وأمَّا هُنا فما ذَكَـرَ حديثَهَـا إلاَّ باعْتِــارِ نقـضِ الاسْـتِحاضةِ للوضوء.

## ٣- الوضوءُ من المذي

٦٤- وَعَنْ «عَلِيٌ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ قَالَ:
 كُنْت رَجُلاً مَذَاء فَأَمَرْت الْمِقْدَادَ أَنْ يَسْأَلَ النّبِيّ
 قَالَ: فِيهِ الْوُضُوءُ».

مُتَفَقٌّ عَلَيْهِ، وَاللَّفْظُ لِلْبُحَارِيِّ [البخاري(١٣٢)، مسلم(٣٠٣)].

(وعنْ عَلِيٌ) - عليه السلام - (قَالَ كُنْت رَجُّلاً مَدَّاءُ) بزنةِ ضرَّاب، صيغةً مُبالغة، من المذي بفَتْم الميم وسُكُون الذَّال المعجمةِ وَتَخفيف الياء. وفِيهِ لُغَاتٌ، وَهُوَ مَاءُ أَبيضُ لـزجُ رقيقٌ يَخرجُ عندَ الملاعبةِ، أو تذكر الجماع، أو إرادتِهِ يُفالُ مذى زيدٌ يغزي، مثل: مضى يمضي، وأمذى يُمذي، مثل: اعطى يُعطى.

(فَامَرْتُ الْمُقَدَادَ) وَهُوَ ابنُ الْأَسُودِ الْكِنْديُّ.

(أَنْ يَسَالَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ) أيَّ عمَّا يجبُ على منْ امذى،

فسالَهُ (فقالَ: فِيهِ الوضوءُ. مُتَفَقَّ عليْهِ واللَّفظُ للبخاريُّ) وفي بعضِ الفاظِهِ عندَ البخاريُّ (١٧٨) بعدَ هذا «فاسْتَحبيْت أنْ أسالَ رسولَ اللَّهِ ﷺ وفي لفظر (٢٦٩) «لَمُكَانِ ابنَتِهِ منَّي» وفي لفظ لمسلم(٣٠٣) «لَمُكَان فاطمةً».

ووقسعَ عنسدَ أبسي داود(٢٠٦) والنَّسسائيُّ(١١١/١) وابسن خُزيمَّ(٢٠) وَعَنْ عَلِيٍّ \_ عليه السلام \_ بِلِفُظْ كُنْت رَجُملاً مَذَّاءً فَجَعَلْت أَغْتَسِلُ مِنْهُ فِي الشُّنَاءِ حَتَّى تَشَقَّقَ ظَهْرِيهِ.

وزادَ فِي لفظِ للبخاريُ(٢٦٩) فقالَ: «تَوَضَأْ وَاغْمِلْ ذَكَرَكَ». وفِي مُسلم[(٣٠٣)(١٧)] «اغْمِلْ ذَكَرَك وَتَوَضَأْ».

وفي رواية أخرى انَّ عليّاً صَلَّى هُوَ السَّائلُ، وجمعَ ابنُ حبَّانَ بِبنَ ذَلِكَ بَانَ عليّاً حَلَّى السَّلام - أمرَ المقسدادَ انْ يسالَ، ثُمَّ سالَ بنفسِهِ، إلاَّ أنَّهُ تُعقَّبُ بانْ قولَهُ: "فاستَحييْت انْ اسالَ لَكَانِ ابنتِهِ منّي، دالَّ على أنَّهُ صَلَّى لَمُ يُباشسِ السُّوالَ، فنسبهُ السُّوالَ إليْهِ في رواية من قال: "إنَّ عليّاً سالَ، مجازً؛ لِكُونِه الآمرِ بالسُّوال.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ المذيّ ينقضُ الوضوءَ، ولأجلِهِ ذَكَرُهُ المصنَّفُ في هذا البابِ، ودليلٌ على أنَّـهُ لا يُوجبُ عُسـلاً وَهُوَ إِجاعٌ.

وروايةُ: "تَوَضَّأُ وَاغْسِلْ ذَكَرَكَ" لا تَقْتَضِي تقديمَ الوضوءِ؛ لأَنَّ الواوَ لا تَقْتَضَمِي السُّرْتِيبَ، ولأَنَّ لفظَ روايـةِ مُسـلمٍ تُبيِّسُ المرادَ.

وامًّا إطلاقُ لفظِ الذَكرَكِ، فَهُوَ ظَاهِرٌ فِي غَسَلِ الذَّكَـرِ كُلُـهِ، ولِيسَ كذلِكَ، إذ الواجبُ غسلُ محـلُ الخارجِ، وإنَّمـا هُـوَ مـنْ إطلاقِ اسمِ الْكُلُّ على البعضِ، والقرينــةُ مـا عُلــمَ مـنْ قواعــدِ الشَّرعِ.

وَذَهَبَ البعضُ إلى أنَّهُ يغسلُهُ كُلَّهُ عملاً بلفظِ الحديث، وأيَّسدَهُ روايسةُ أبسي داود(٢٠٨) «يَغْسِسلُ ذَكَسرَهُ وَأُنْتَيْسسِهِ وَيَتَوَضَّأُهُ وعندَهُ(٢١١) أيضاً «فَتَغْسِلُ مِنْ ذَلِكَ فَرْجَك وَأُنْتَيْبُك وَتَوْضًا لِلصَّلاةِ».

إِلاَّ أَنَّ رَوَايَةً غَسَلِ الْأَنشِينِ قَدْ طُعَـنَ فِيهَـا؛ وَاوَضَحَنَاهُ فِي حَوَاشِي ضُوءِ النَّهَارِ، وَذَلِكَ أَنَّهَا مَـنْ رَوَايَةٍ عُـرُوةً عَـنْ عَلَيُّ، وَعَرُوهُ أَبْسُو عَوَانَةً فِي صَحَيْحِهِ وَعُرُوهُ أَبْسُو عَوَانَةً فِي صَحَيْحِهِ (٢٧٣/١) مَنْ طَرِيقٍ عَبِيدةً عَنْ عَلَيٌّ بِالزَّيَادةِ.

قَالَ المُصنَفُ في التَّلخيصِ(١٣٦/١): وإسنادُهُ لا مطعنَ فيـهِ، فمعَ صحَّيْهَا فلا عُذرَ عن القول بِهَا.

وقيلَ: الحِكْمةُ فِيهِ أَنَّهُ إِذَا غَسلَهُ كُلَّهُ تَقلُّصَ، فَبطلَ خُروجُ المذي.

واستُدلُّ بالحديثِ عنْ نجاسةِ المذي.

#### ٤ - التقبيل لا يُفسدُ الوضوءَ

أن النبي الله عنها: «أن النبي الله عنها: «أن النبي قبل بعض نسائه، ثُمّ خَرَجَ إلَى الصلاةِ وَلَمْ يَتَوَضَاهُ

وأخرجَــهُ أبــو داود(١٧٨) والتّرمذيُّ(٨٦) والنّســـاليُّ(١٠٤/١) وابــنُ ماجَدْ(٢٠٥٠).

قَالَ الْتَرَمَدَيُّ: سِمِعْت مُحِمَّدَ بِنَ إسماعِيلَ يُضِعِّفُ هَذَا الحِديثُ.

وأبو داود(۱۷۸) أخرجَهُ من طريقِ إبرَاهِيــمَ النَّيـمـيُّ عنْ عانشــةَ، ولمُّ يسمعُ مُنْهَا شِينًا فَهَرَ مُرسلُ.

وقالَ النَّسَانِيِّ: لِيسَ في هذا البابِ حديثٌ أحسنُ منْهُ، ولَكِنَّهُ مُرسلٌ.

قالَ المصنّفُ: رُويَ منْ عشرةِ أُوجُهِ عــنْ عائشـةَ، أوردَهَــا البَيْهَقِيُّ فِي [الحَلافيات(١٨٤/٢-٢٠٦]] وضعُفَهَا.

وقالَ ابنُ حزم: لا يصحُ في هذا الباب شيءً، وإنْ صحَّ فَهُوَ محمولٌ على ما كانَ عليهِ الأمرُ قبلَ نُـزُولِ الوضوءِ من اللَّمس.

إذا عرفْت هذا، فالحديثُ دليلٌ على أنَّ لمسَ المرأةِ وَتَقبيلُهَا لا ينقضُ الوضوءَ، وَهَذا هُوَ الأصلُ.

والحديثُ مُقرَّرٌ للأصلِ، وعليْهِ الْهَادويَّةُ جَيعاً، ومسنَّ الصَّحابةِ علىُّ عليه السلام.

وَذَهَبَت الشَّافعيَّةُ إلى انْ لمس منْ لا يحسر مُ نِكَاحُهَا نَاقضٌ للوضوء، مُسْتَدلِّينَ بقولِيهِ تعالى ﴿أَوْ لامَسْتُمُ النَّسَاءَ فَسَارَمَ الوضوءُ من اللَّمسِ؛ قالوا: واللَّمسُ حقيقةٌ في اليب، ويؤيدُ بقاءً على معناهُ قراءةُ «أَوْ لَمَسْتُم النَّسَاءَ» فإنَّهَا ظَاهِرةٌ في مُجرَّدِ لمس الرَّجلِ منْ دُونِ أَنْ يَكُونَ من المراةِ فعل، وَهَذَا يُحقَّقُ بقياءَ اللَّفظِ على معناهُ المقيقيُ، فقراءةُ ﴿أَوْ لامَسْتُم النَّسَاءَ كَذَلِك، إلا المَّامَ النَّسَاءَ كَذَلِك، إلا المَّامَ النَّمَاءَ على معناهُ المقيقيُ، فقراءةُ ﴿أَوْ لامَسْتُم النَّسَاءَ كَذَلِك، إلى المَا المَا

واجيبُ عن ذلك بصرف النظر عن معناه الحقيقي للقرينة، فيُحمل إلى الجاز، وَهُوَ هُنا حَلُ الملامسةِ على الجماع، واللمسسُ كذلك، والقرينة حديث عائشة المذكور، وَهُوَ إِنْ قُدح فِيهِ بما سمعت فطرقُه يُقسوي بعضه بعضها؛ وحديث عائشة في والعاري (٣٨٧)، مسلم (١٩٥١) في فأنها كانت تعترض في قَبْلَتِه، فَإِذَا قَامَ يُصَلِّي غَمَرَهَا فَقَبَضَتْ رِجْلَيْهَا؛ أَيْ عِنْدَ سُجُودِه، وَإِذَا قَامَ بَسَطْتُهُمَا، فإنه يُؤيدُ حديث الْكِتَابِ المذكور، ويؤيدُ بقاء الأصل، ويدل على أنه ليس اللمس بناقض.

وامًّا اعْتِذَارُ المصنَّفِ فِي فَتْحِ الباري(٤٩٢/١) عنْ حديثِهَا هذا، بأنَّهُ يُختَملُ أنَّهُ كانَ مجائلٍ، أو أنَّـهُ خاصٌّ بِـه، فإنَّـهُ بعيـدٌ مُخالفٌ للظَّاهِرِ.

وقد فسُرَ علي - عليه السلام - الملامسة بالجماع: وفسَّرَهَا حبرُ الأُمَّةِ ابنُ عبَّاسِ بذلِك، وَهُوَ المدعوُّ لَهُ بانَ يُعلَمَهُ اللهُ تعالى التَّاويل، فاخرجَ عنه عبدُ بنُ حُميدِ أنَّهُ فسَّرَ الملامسة بعد أنْ وضعَ أصبعَهِ في أذنيهِ ألا وَهُوَ النَّيْكُ.

وأخرجَ عنه الطّستي أنه سالة نافع بسن الأزرق عسن الملامسة، ففسرَهَا بالجماع، مسع أنْ تركيسبَ الآية الشريفة وأسلوبَها يقتضي أنْ المراد بالملامسة الجماع، فإنه تعالى عسدٌ من مُقتضيات النّيمُم الجيء من الغانط تنبيها على الحدث الأصغر، وعد الملامسة تنبيها على الحدث الأكبر، وهو مقابلٌ لقوله تعالى في الأمر بالغسل بالماء ﴿وَإِنْ كُنتُم جُنباً فَاطَهْرُوا﴾ ولم حُملت الملامسة على اللهمس النّاقض للوضوء لقات التنبيه على النّال التراب يقوم مقام الماء فيرفعه للحدث الأكبر، وحالف صدر الرّاة.

وللحنفيَّةِ تَفَاصِيلُ لا يُنتَّهِضُ عَلَيْهَا دَليلٌ.

٥ ـ نقضُ الوضوء من صوتٍ أو ريحٍ دونَ الوسواس

٦٦- وَعَنْ أَبِي هُرَيْسِرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ ﴿ إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ فِي بَطْنِهِ شَيْئًا، فَأَشْكَلَ عَلَيْهِ: أَخَرَجَ مِنْهُ شَيْءٌ، أَمْ لا؟ فَلا يَخْرُجَنُ مِن الْمَسْجِدِ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أو يَجِدَ رِيعًا».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ(٣٦٢).

(وعن أبي هُريرة ظَيْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: ﴿إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ فِي بَطْنِهِ شَيْئًا فَأَشْكُلَ عَلَيْهِ أَخَرَجَ مِنهُ شَيءٌ أَمْ لا؟ فَلا يَخُرُجَنُ مِن الْمَسْجِدِا) إذا كانَ فِيهِ لاعادةِ الوضوءِ (حَتَّى يسمعَ صوتاً) للخارج (أو يجدّ رِيمًا) لَهُ.

(أخرجَهُ مُسلمٌ) وليسَ السَّمعُ أو وُجـدانُ الرِّيــعِ شــرطاً في ذلكَ، بل المرادُ حُصولُ اليقين.

وَهَذَا الحَديثُ الجَليلُ اصلٌ مِنْ أُصولِ الإسلامِ، وقاعدةً جليلةً مِنْ قواعدِ الفقهِ، وَهُمُو أَنَّهُ دَلُ عَلَى أَنْ الأَسْياءَ يُحْكَمُ بِعَقَائِهَا عَلَى أُصولِهَا حَتَى يُتَيقَّنَ خلافُ ذلك، وأَنَّهُ لا أَثْرَ للشكُ الطَّارِئِ عَقبَهَا، فمن حصلَ لَهُ ظنَّ أو شَسكُ بأنَّهُ أحدثَ وَهُوَ على يقين من طَهَارَتِهِ لَم يضرَّهُ ذلك حَتَى يحصلَ لَهُ اليقينُ، كما أفادَهُ قولُهُ (حَتَّى يسمع صوتاً أو يجدَ ربياً) فإنَّهُ عَلقَهُ بحصول ما يُحسَّهُ، وذِكْرُهُمَا عَنيلٌ، وإلا فَكَذلِكَ سائرُ النَّواقَ ضِ كَالمَذي يُحسَّهُ، وذِكْرُهُمَا عَنيلٌ، وإلا فَكَذلِكَ سائرُ النَّواقِ ضِ كَالمَذي والودي، ويأتِي حديثُ ابنِ عباسِ إبرقم (٧٧)]: «إنَّ الشَّطَانَ يَأْتِي أَحَدَثُ وَلَمْ يُحْدِثُ، أَحَدَثُ وَلَمْ يُحْدِثُ، فَلا يَنْصَرِفَنَ حَتَى يَسْمَعَ صَوْناً أو يَجدَ ربِعاً والحديثُ عامٌ لمن فلا يَنْصَرِفَنَ حَتَى يَسْمَعَ صَوْناً أو يَجدَ ربِعاً والحديثُ عامٌ لمن فلا يَنْصَرِفَنَ حَتَى يَسْمَعَ صَوْناً أو يَجدَ ربِعاً والحديثُ عامٌ لمن فلا يَنْصَرَفَنَ حَتَى يَسْمَعَ صَوْناً أو يَجدَ ربِعاً والحديثُ عامٌ لمن فالله يَلْ الصَلاةِ أو خارجَهَا ومُونَ قولُ الجَمَاهِير.

وللمالكِيَّةِ تفاصيلُ وفروقٌ بينَ منْ كانَ داخــلَ الصُّـلاةِ أو خارجَهَا لا ينتَهضُ عليْهَا دليلٌ.

## ٦- بقاءُ الوضوء مع مسِّ الذكرِ

٦٧ - وَعَنْ طَلْقِ بْنِ عَلِي ﴿ قَالَ: (قَالَ رَجُلٌ مَسَسْت ذَكَرَهُ فِي الرَّجُلُ يَمَسُ ذَكَرَهُ فِي الصَّلاةِ، أَعَلَيْهِ الْوُضُوءُ؟ فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ لا، إِنْمَا هُوَ الصَّلاةِ، أَعَلَيْهِ الْوُضُوءُ؟ فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ لا، إِنْمَا هُوَ

بَضْعَةً مِنْك).

أَخْرَجَهُ الْحَمْسَةُ(أحمد (۲۲/٤)، أبسو داود(۱۸۲)، السومذي (۸۵)، النساني(۱۰۱۸)، ابن ماجع(۴۸۳)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانْ(۱۱۱۹).

وَقَالَ ابْنُ الْمَلِينِيِّ: هُوَ أَخْسَنُ مِنْ حَلِيثٍ بُسْرَةً.

(وعن طلق) بفَتْح الطَّاءِ وسُكُونِ الـلاَّمِ (بِسَ عَلَيٌّ) اليمـانيُّ الحنفيُّ: قَالَ ابنُ عبدِ البرُّ: إنَّهُ من أَهْلِ اليمامةِ.

(قَالَ: قَالَ رَجُلُ: مَسَسَتَ ذَكَرِي، أَو قَالَ: الرَّجُلُ يَمَسُّ ذَكَرَهُ فِي الصَّلاةِ أَعَلَيْهِ وُضُسوءً؟ فَقَـالَ النِّسِيُّ ﷺ: لا) أَيْ لا وُضوءَ عليْهِ.

(إنَّما هُوَ) أي الذِّكَرُ(بضعةٌ) بفَتْحِ الموحَّـدةِ وسُكُونِ الضَّـادِ المعجمةِ.

(منك) أيْ كاليدِ والرَّجلِ ونحوِهِمَـا؛ وقـدْ عُلـمَ أنَّـهُ لا وُضوءَ منْ مسَّ البضعةِ منْهُ.

(أخرجَةُ الحمسةُ وصحَّحَةُ ابنُ حَبَّانَ وقالَ ابنُ المدينيَ): بفَتْحِ الميمِ فدالٌ مُهْمَلةٌ فمثنًاةٌ تَحْيَيَّةٌ فنـونٌ، نسبةٌ إلى جـدِّو؛ وإلاَّ فَهُـوَ عليُّ بنُ عبدِ اللَّهِ المدينيُّ.

قالَ الذَّعَبِيُّ: هُوَ حافظُ العصرِ، وقدوةُ أَهْلِ هذا الشَّانِ أبــو الحسنِ عليُّ بنُ عبدِ اللَّهِ صاحبُ التَّصانيفِ.

وُلدَ سنةَ إحدى وسيتينَ وماثةٍ؛ منْ تلاميذِهِ البخــاريُّ وأبــو داود.

وقالَ ابنُ مَهْديُ: على بنُ المدينيُ أعلمُ النَّاسِ بحديثِ رسولِ اللَّهِ ﷺ.

قَالَ النَّسائيِّ: كَأَنَّ عَلَيٌّ بِنَ المدينيِّ خُلُقَ لِهَذَا الشَّانِ.

قَالَ العلاَّمةُ مُحيي الدِّينِ النَّوويُّ: لابسنِ المدينيُّ نحـوُ ماثـةِ مُصنَّف.

(وهو أحسنُ من حديثِ بُسرةً) بضمُّ الموحَّدةِ وسُكُونِ السِّينِ المُهمَلةِ فراء؛ ويأتِي حديثُهَا قريباً.

وَهَذا الحديثُ رَوَاهُ أَحمُدُ(٢٢/٤، ٢٣) والدارقطني(١٤٩/١).

وقالَ الطَّحاويُّ [دشرح معاني الآثار، (٧٦/١)] إسنادُهُ مُسْتَقَيمٌ غيرُ مُضطربِ وصحَّحَهُ الطَّبرانيُّ وابنُ حزم، وضعَّفَهُ الشَّسافعيُّ،

وابو حَاتِم، وأبو زُرعةً، والدارقطني، والبيْهَقيُّ، وابنُ الجوزيِّ.

والحديثُ دليلٌ على ما هُوَ الأصلُ مـنْ عـدمِ نقضِ مـسٌ الذَّكَرِ للوضوء، وَهُوَ مرويًّ عنْ عليٌ \_ عليـه السـلام \_ وعـن الْهَادُويَّةِ، والحَنْفَيَّةِ.

وذَهَبَ إلى انَّ مسَّهُ ينقـضُ الوضـوءَ جماعـةٌ مـن الصَّحابـةِ والتَّابِعينَ، ومنْ اثمَّةِ المذَاهِب: احمدُ، والشَّافعيُّ، مُسْتَدلِّينَ بقولِهِ:

#### ٧... نقضُ الوضوء من مسِّ الذكر

٦٨ - وَعَنْ بُسْرَةً بِنْتِ صَفْوَانَ رضي الله عنها
 أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ مَسْ ذَكَرَهُ فَلْيَتُوضَأْ».

أَخْرُجَتْ الْخَمْسَةُ [أحمد (٢/٦-٤، ٢٠٤)، أبسو داود(١٨١)، النساني(١٠٠١)، ابن ماجمه(٤٧٩)]، وَصَحَحَتَ السَّرْمِذِيُّ(٨٣) وَالْسَنُ جِبَّادُرٌ٢١٢) ١١٠٠).

وَقَالَ الْبُخَارِيُّ: هُوَ أَصَحُّ شَيْءٍ فِي هَذَا الْبَابِ.

وهو قوله: (وعن بُسرة) تقدئم ضبط لفظها وَهِيَ بنْتُ صفوانَ بنِ نوفل، القرشيّةُ الأسديةُ، كانَتْ من المبايعات لهُ ﷺ، روى عنْها عبدُ اللهِ بنُ عُمرَ، وغيرُهُ.

(أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «مَنْ مَسَّ ذَكَرَهُ فَلْيَوَصَّا).

(أخرجَهُ الحَمسةُ وصحَّحَهُ السَّرِمذيُّ وابسُّ حَسَانَ. وقسالَ البخاريُّ: هُوَ أصحُ شيء في هذا الباب) وأخرجَهُ أيضاً الشَّافعيُّ [وتربب المسند، (٣٤/١)، وأحمدُ(٣٠٦/١، ٤٠٧) وابنُ خُريمةَ (٣٣)؛ والحَاكِمُ (١٣٦/١).

وقالَ الدَّارقطنيُّ: صحيحٌ ثابِتٌ، وصحَّحَهُ يجيى بـنُ معـين، والبيْهَقيُّ والحازميُّ.

والقدحُ فِيهِ بانَّهُ روّاهُ عُروةُ عن مروان أو عن رجل عُهُول، غيرُ صحيح، فقدْ ثبت أنْ عُروةَ سمعَهُ من بُسرةَ من غير واسطة، كما جزم به ابنُ حُزيمةَ وغيرُهُ مسن أثمَةِ الحديث، وَكَذَلِكَ القدحُ فِيهِ بانَ هشامَ بنَ عُروةَ الرَّاوي لَهُ عن أبيهِ، غيرُ صحيح، فقدْ ثبت أنهُ سمعَهُ من أبيهِ، فاندفع القدحُ وصحً الحديث.

وبِهِ اسْتَدَلُّ مَنْ سَمَعْت مِن الصَّحَابَةِ، والسَّابِعِينَ، وأحمُّدُ،

والشَّافعيُّ، على نقضٍ مسَّ الذُّكْرِ للوضوءِ.

والمرادُ مستُهُ مسنَ غيرِ حائلٍ؛ لأنَّهُ اخْرِجَ ابنُ حَبَّانَ في صحيحِه (١١١٨) من حديثِ ابي هُريرةَ ﴿إِذَا أَفْضَى أَحَدُكُمْ بِيَسِهِ إِلَى فَرْجِهِ لَيُسَنَّ دُونَهَا حِجَابٌ وَلا سِتْرٌ فَقَلْ وَجَبَ عَلَيْسِهِ الْوُصُوءُ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ، وابنُ عبدِ البرُّ؛ قالَ ابنُ السّكنِ: هُوَ اجودُ ما رُويَ في هذا البابِ.

وزعمَت الشَّافعيَّةُ أَنَّ الإفضاءَ لا يَكُونُ إِلاَّ بِباطْنِ الْكَـفُ، وأنَّهُ لا نقضَ إذا مسَّ الذُّكَرَ بظَاهِرِ كَفُّهِ.

وردُّ عليْهِم الحَقَّونَ بانَ الإنضاءَ لُغةُ: الوصولُ، اعسمُّ مـنْ انْ يَكُونَ بباطنِ الْكَفَّ أو ظَاهِرِهَا.

قالَ ابنُ حزم: لا دليلَ على ما قــالُوهُ لا مـنْ كِتَـاب، ولا سُــنَّة، ولا إجــاع، ولا قــولِ صــاحب ولا قيــاس، ولا رأي صحيح.

واليدت حديث بُسرة احاديث أخر عن سبعة عشر صحابياً مُخرُجة في كُتب الحديث، ومنهم طلق بن علي راوي حديث عدم النقض بأنه كان في اؤل الأمر، فإنه قدم في اؤل المهجرة قبل عمارته على مسجدة، فحديثه منسوخ عديث بُسرة، فإنها مُتاخرة الإسلام، واحسن من القول بالنسخ القول بالترجيح، فإنها مُتاخرة الإسلام، ارجح، لِكثرة من صححة من الانشاق ولكشرة شواهيو، ولان بسرة حدثت في دار المهاجرين والانصار وهمم مُتوافرون، ولم يدفعه احد، بل علمنا الله بعضهم صار إليه، وصار إليه عُروة عن روايتها، فإنه رجع إلى قولها، وكان قبل ذلك يدفعه، وكان أبن عُمر يُحدث به عنها ولم يزل يتوضا من مس الذّكر إلى ال

قَالَ البَيْهَةَيُّ: يَكُفّي في ترجيح حديث بُسرةَ على حديث طلق بن عليُّ: أنَّهُ لمْ يُخرُّجُهُ صاحبًا الصَّحيح، ولمْ يُختَجُّ بأحدٍ منْ رُوَاتِهِ.

وقد اخْبَعُ بجميع رُواةِ حديثِ بُسرةً، ثُمَّ إِنَّ حديثَ طلقِ من روايةِ قيسِ بنِ طلقٍ.

قَالَ الشَّافِعيُّ: قَدْ سَأَلُنَا عَنْ قَيْسٍ بِنِ طَلَّقٍ فَلَمْ نَجِدْ مَنْ يَعْرَفُهُ، فَمَا يَكُونُ لِنَا قَبُولُ خَيْرِهِ.

وقالَ أبو حَاتِمٍ وأبو زُرعةً: قيسُ بنُ طلقٍ ليسَ فيمنْ تقومُ بهِ حُجَّةً ووَهَيَاهُ.

وأمَّا مالِكٌ فلمَّا تعارضَ الحديثانِ. قالَ بالوضوءِ، منْ مـسُّ الذُّكَر ندباً لا وُجوباً.

٨- الوضوءُ من القيء والرعاف والقلس والمذي

٦٩ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّــه عنهــا أَنْ رَسُــولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَصَابَهُ قَيْءٌ أَو رُعَافٌ، أَو قُلْسَ، أو مَذْيٌ فَلْيَتَوَضَّأْ، ثُمَّ لِيَبْنِ عَلَى صَلاتِهِ، وَهُـوَ فِـي ذَلِكَ لا يَتَكَلَّمُ».

أَخْرَجَهُ ابْنُ مَاجَهُ(١٢٢١)، وَضَعَّفَهُ أَحْمَدُ وَغَيْرُهُ.

(وعنْ عائشةَ رضي اللَّه عنها أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ ﴿: مَنْ أَصَابَهُ فَيْءً أَو رُعَافٌ أَو قُلْسٌ) بِفَتْحِ الشَّافِ وسُكُونِ السَّلَّامِ وَنَتْجِهَا وَسَيْنَ مُهُمَلَةً (أَوْ مَلَّيُّ) أَيْ مِنْ أَصَابَهُ ذَلِكَ فِي صَلَاتِهِ (فَلْيَنَصُونًا ثُمَّ لِينِ على صَلَاتِهِ وَهُوَ فِي ذَلِكَ) أَيْ (فَلْيَنْصُوفُ) مَنْهُ (فَلْيَنُوضًا ثُمَّ لِينِ على صَلَاتِهِ وَهُوَ فِي ذَلِكَ) أَيْ في حال انصرافِهِ ووصوئِهِ (لا يَتَكَلُّمُ)

(أَحْرَجَهُ ابنُ مَاجَهُ وَضَعَّفُهُ أَحَمَدُ وَغَيْرُهُ) وَحَاصَلُ مَا ضَعَّفُوهُ بهِ، أَنْ رَفَعَهُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ غَلَطٌ، والصَّحيحُ أَنَّهُ مُرسلٌ.

قَالَ أَحْمَدُ والبَيْهَقَيُّ: المرسلُ الصُّوابُ، فمنْ يقـولُ: إنَّ المرسلَ حُجَّةٌ قالَ: ينقضُ ما ذُكِرَ فِيهِ.

والنَّفضُ بالقيءَ مذَّهَبُ الْهَادويَّةِ والحنفيَّـةِ، وشــرطَت الْهَادويَّةُ أَنْ يَكُونَ مِن المعدَّةِ، إذْ لا يُسمَّى قيناً إلاَّ ما كانَ منْهَا، وأنْ يَكُونَ ملَّ الفمِ دفعةً لورودِ ما يُقيِّدُ المطلقَ هُنا وَهُوَ «قـيءُ ذراعٍ ودسعةً تملأ الفمَّه، كما في حديث عمَّارٍ، وإنْ كانَ قــذُ

وعندَ زيدِ بنِ عليُّ: أنَّهُ ينقضُ مُطلقاً، عملاً بمطلقٍ هـذا الحديثِ، وَكَأَنَّهُ لَمْ يَثْبَتْ عندَهُ حديثُ عمَّارَ.

وذَهَبَ جماعةٌ مــنْ أهْـلِ البيْـتِ والشَّـافعيُّ ومـالِكُ إلى أنَّ القيءَ غيرُ ناقض، لعـدمِ ثُبُـوتِ حديثِ عائشـةَ هـذا مرفوعـاً، والأصلُ عدمُ النَّفضِ، فلا يخرجُ عنْهُ إلاَّ بدليل قويٌّ.

وامَّا الرُّعافُ: ففي نقضِهِ الخلافُ أيضاً؛ فمنْ قالَ بنقضِهِ فَهُوَ عَمَلًا بِهَذَا الحَديث؛ ومن قالَ بعدم نقضه، فإنَّهُ عملَ بالأصل ولمُ يرفعه هذا الحديثُ.

وأمَّا الدُّمُ الخارجُ من أيُّ موضع من البدن غير السَّبيلين، وَصَلَّى وَلَمْ يَتَوَضَّأْهُ.

وأمَّا القَلْسُ: وَهُوَ ما خرجَ من الحلقِ مـلءَ الفـمِ أو دُونَـهُ وليسَ بقيءٍ، فإنْ عادَ فَهُوَ القيءُ فالأكثرُ على أنَّـهُ غيرُ نـاقضٍ، لعدم نُهُوض الدُّليل فلا يخرجُ من الأصل.

وأمَّا المذيُّ فَتَقَدَّمَ الْكَلامُ عليْهِ وأنَّهُ ناقضٌ إجماعاً.

وأمَّا ما أفادَهُ الحديثُ من البناء على الصَّلاةِ بعــدَ الحـروج منْهَا، وإعادةِ الوضوء حيثُ لمْ يَتَكَلَّمْ، ففِيهِ خلافٌ.

فرويَ عنْ زيدِ بنِ عليٌّ، والحنفيَّةِ، ومالِك، وقديـم قـولي الشَّافعيِّ: أنَّهُ يبني ولا تَفْسدُ صلاتُـهُ، بشـرطِ الأ يفعـلَ مُفسـداً، كما أشارَ إليْهِ الحديثُ بقولِهِ: (لا يَتَكَلَّمُ).

وقالَ الْهَادويَّةُ والنَّاصرُ والشَّافعيُّ في آخر قوليْهِ: إنَّ الحدثَ يُفسدُ الصَّلاةَ، لما سيأتِي من حديثِ طلقِ بـنِ عليُّ: "إذَا فَسَـا أَحَدُكُمْ فِي الصَّلاةِ فَلْيَنْصَرفْ وَلْيَتَوَضَأْ وَلْيُعِد الصَّلاةَ».

روَاهُ أبو داود ((٢٠٥) وسياتي برقم (١٩١)]، وينأتِي الْكَــلامُ

## ٩\_ الوضوءُ من لحوم الإبلِ

٧٠- وَعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةً ﴿ قَالَ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ: أَتَوَضَّأُ مِنْ لُحُومِ الْغَنَم؟ قَــالَ: إنْ شِـفْت قَالَ: أَتُوَضَّأُ مِنْ لُحُومِ الإبلِ؟ قَالَ: نَعَمْ».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ(٣٦٠).

(وعنْ جابرِ بنِ سمرةَ عَظُّهُ) بفَتْح السِّين الْمُهْمَلَةِ وضمُّ الميم، فراءٍ، أبو عبدِ اللَّهِ وأبو خالدٍ جابرُ بنُّ سمرةَ العامريُّ نـزلَ الْكُوفَةَ، ومَاتَ بِهَا سنةَ أربع وسبعينَ، وقيلَ: سبتٌ وسيِّينَ.

(أَنْ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ: أَتَوَضَّأُ مِنْ لُحُومِ الْغَنَم؟) أيْ مِـنَّ

أَكْلِهَا (قَالَ: إِنْ شِنْت، قَالَ: أَنَوَضّا مِنْ لُحُومِ الإبلِ؟ قَالَ: نَعَمْ).

(أَحْرَجَهُ مُسلمٌ) وروى نحوَهُ أبو داود(١٨٤)، والتَّرمذيُ(٨١) وابنُ ماجَهْ(٤٩٤)، وغيرُهُمْ من حديثِ السبراءِ بـنِ عــازبِ قــالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم: «تَوَضَّوُوا مِنْ لُحُومِ الإبلِ وَلا تَوَضَّوُوا مِنْ لُحُومِ الْغَنَمِ».

قَالَ ابنُ خُزِيمَة(٢٣/١): لمْ أَرَ خلافاً بينَ عُلماءِ الحديثِ أَنْ هذا الخبرَ صحيحٌ منْ جهَةِ النُّقل، لعدالةِ ناقلِيهِ.

والحديثان دليلان على نقسض لُحـومِ الإبـلِ للوضـوءِ، والْ منْ أَكَلَهَا انْتَقَضَ وُضوؤُهُ.

وقال بِهَذَا أَحَمُدُ، وإسحاقُ، وابنُ المنذرِ، وابنُ خُرِيمَةَ، واخْتَارَهُ البَيْهَةَىُ، وحَكَاهُ عن أصحابِ الحديثِ مُطلقاً.

وحَكَى عن الشَّافعيُّ أَنَّهُ قالَ: إنْ صحَّ الحديثُ في لُحـومِ الإبل قُلْت بهِ.

قَالَ البَيْهَقَيُّ: قَدْ صَحَّ فِيهِ حَدَيثَانِ: حَدَيثُ جَابِرٍ، وحَدَيثُ لبراء.

وَذَهَبَ إِلَى خلافِهِ جماعةٌ من الصَّحابةِ، والتَّابعينَ والْهَادويَّةِ.

ويروى عن الشّافعيُّ وأبي حنيفةً قـالوا: والحديثانِ إمَّا منسوخانِ بحديثِ ﴿إِنَّهُ كَانَ آخِرُ الْأَمْرَيْنِ مِنْهُ ﷺ عَدَمَ الْوُصُــوءِ مِمَّا مَسَّتُ النَّارُ».

أخرجَـــهُ الأربعــــةُ وأبسو داود(۱۹۲)، السومذي (۸۰)، الساني (۱۹۲)، ابن ماجه(۴۸۹)]، وابنُ حبًانَ(۱۱۳۶) من حديث جابر.

قَالَ النَّرويُّ: دعوى النَّسخِ باطلــةٌ؛ لأنَّ هـذا الأخـيرَ عـامٌّ وذلِكَ خاصٌّ والخاصُّ مُقدَّمٌ على العامُ.

وَكَلامُهُ هذا مبنيًّ على تقديم الخاصِّ على العامِّ مُطلقاً، تقدَّمَ الخاصُّ أو تــاخُرَ، وَهِـيَ مسـالةٌ خلافيَّـةٌ في الأصــولِ بـينَ الأصوليِّينَ.

أو أنَّ المرادَ بالوضوءِ التَّنظيفُ، وَهُـوَ غسلُ اليهِ، لأجلِ الرُّهُومةِ كما جاءَ في الوضوءِ من اللَّبنِ، وأنَّ لَهُ دسماً، والـواردُ في اللَّبنِ التَّمضمضُ منْ شُربِهِ.

وذَهَبَ البعضُ إلى أنَّ الأمرَ في الوضوء، منْ لُحـومِ الإبـلِ للاستِحبابِ لا للإيجابِ، وَهُوَ خلافُ ظَاهِرِ الأمرِ.

قال الزركشي: «وإنما الشارع بالوضوء من لحوم الإبل؛ لأنها خلقت من الجان، ولهذا أمر بالتسمية عند ركوبها، فأمر بالوضوء من أكلها، كما أمر بالوضوء عند الغضب؛ ليزول استيلاء الغضب، انتهى.

قلت: قد أورد أنها خلقت من الشياطين، وأن على ذروة كل بعير شيطاناً. وأمَّا لُحومُ الغنمِ ضلا نقضَ بأكْلِهَـا بالاتَّهـاقِ، كذا قبلَ، ولَكِنْ حُكِــيَ في شــرحِ السُّنَّةِ(٢٤٧/ ٢٤٨، ٢٤٧) وُجــوبُ الرضوءِ ممَّا مسَّت النَّارُ.

وعن عُمرَ بنِ عبدِ العزيزِ، أنهُ كانَ يَتَوضَأُ منَ أَكُلِ السُّكْرِ. قلت: وفي الحديثِ ماخذٌ لِتَجديدِ الوضوءِ، فإنَّهُ حَكَمَ بعدمِ نقضِ الأكْلِ منْ لُحومِ الغنمِ، وأجازَ لَـهُ الوضوءَ، وَهُـوَ تجديدٌ للوضوءِ على الوضوءِ.

. ١ ـ الوضوءُ من حملِ الميتِ والاغتسالُ من غسلِه

٧١ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ
 هَنْ غَسْلَ مَيْتًا فَلْيَغْتَسِلْ وَمَنْ حَمَلَهُ فَلْيَتُوضَأْهُ.

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ(٢٧٢/١) وَالنَّسَائِيُّ.

وَالتَّرْمِذِيْ(٩٩٣) وَحَسَّنَهُ.

وَقَالَ أَخْمَدُ: لا يُصِحُّ فِي هَذَا البَّابِ شَيْءً.

وذلِك؛ لأنَّهُ اخرجَهُ احمدُ من طريق فِيهَا ضعفٌ، ولَكِنَّهُ قدْ حسَّنَهُ التَّرمذيُّ، وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ(١٩٦١) لــورودِو منْ طُرقِ ليسَ فِيهَا ضعفٌ، وذَكَرَ الماورديُّ اللَّ بعض أصحابِ الحديثِ خرَّجَ لَهُ مائةً وعشرينَ طريقاً.

وقالَ احمدُ: إِنَّهُ منسوخٌ بِمَا رَوَاهُ البَيْهَقَيُّ (٣٩٨/٣) عن ابنِ عَبَّسِ أَنَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فِي غَسْلِ مَنْيَكُمْ غُسْلٌ إِذَا غَسْلُتُمُوهُ، إِنَّ مَنْيَكُمْ يَمُوتُ طَاهِراً وَلَيْسَ بِنَجِس، فَحَسْبُكُمْ أَنْ تَغْسِلُوا أَلِيْكُمْ، وَتَعَقَّبُهُ المُسْفُ؛ لأَنَّهُ قَالَ تَغْسِلُوا أَلِيهَقيُّ، وَتَعَقَّبُهُ المُسْفُ؛ لأَنَّهُ قَالَ البَيْهَقيُّ، وَتَعَقَّبُهُ المُسْفُ؛ لأَنَّهُ قَالَ البَيْهَقيُّ، وَتَعَقَّبُهُ المُسْفُ؛ لأَنَّهُ قَالَ البَيْهَقيُّ، وَتَعَقِّبُهُ المُسْفُ؛ لأَنَّهُ قَالَ البَيْهَقيُّ عَلَى أَبِي شَيْهَ

فقالَ المُصنَّفُ في «التخليص الحبير» (١/٤٦/١): أبو شيبةً هُوَ

اِبرَاهِيمُ بنُ أَبِي بَكْرِ بنِ شيبةً، اخْتَجَّ بِهِ النَّسَانيَّ؛ ووثَقَـهُ النَّـاسُ، ومنْ فوقَهُ اخْتَجَ بِهِمِ البخاريُ إلى أنْ قالَ: فالحديثُ حسنَّ، ثُــمُّ قالَ في الجمعِ بينَهُ وبينَ الأمرِ في حديثِ أبي هُريـرةَ: إنَّ الأمرَ للنَّدبِ.

قَلْت: وقرينةُ حديثُ ابنِ عبَّاسِ هذا، وحديثُ ابنِ عُمـرَ عندَ عبدِ اللَّهِ بنِ أحمدَ(«اربخ بغداد» («٤٢٤) من طريق عبد الله بن احمدع: «كنَّا نُغَسِّلُ الْمَيْتَ فَمِنًا مَنْ يَغْتَسِلْ وَمِنًا مَنْ لا يَغْتَسِلْ».

قالَ المصنّفُ: إسنادُهُ صحيحٌ، وَهُوَ احسنُ ما جُمعَ بِهِ بـينَ هَذِهِ الْأَحاديثِ.

وامًّا قولُهُ: (ومنْ حملَهُ فليَتَوضَّأ) فلا أعلمُ قــائلاً يقــولُ بأنّـهُ يجبُ الوضوءُ منْ حمل الميُّتِ ولا يندبُ.

قُلْت: ولَكِنَّهُ مَعَ نُهُوضِ الحديثِ لا عُدرَ عَن العَملِ بِهِ، ويفسَّرُ الوضوءَ بغسلِ اليدينِ كَمَا يُفيدُهُ التَّعليلُ بقولِهِ (إِنَّ مُيْتَكُمْ يُوتُ طَاهِراً) فإنَّ لمَسَ الطَّاهِرِ لا يُوجبُ غسلَ اليدينِ منْهُ، فَيَكُونُ فِي حَملِ اللَّيتِ غسلُ اليدينِ ندباً تعبُّداً، إذ المسرادُ إذا حملَهُ مُباشراً لبدنِهِ بقرينةِ السَّياق، ولقولِهِ (يُمُوتُ طَاهِراً) فإنَّهُ لا يُناسبُ ذلِكَ إلا مَنْ يُباشرُ بدنَةُ بالحملِ.

### ١١ ـ لا يمسّ القرآن إلاّ طاهرٌ

٧٧ – وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي بَكْرِ ﷺ: أَنْ فِسِي الْكِتَابِ الَّذِي كَتَبَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِعَمْرِو بْسنِ حَـْرْمِ «أَنْ لا يَمَسُ الْقُرْآنَ إلاّ طَاهِرٌ».

رَوَاهُ مَسَالِكَ مُرْسَسَلاً(ص٣٠٥)، وَوَصَلَسَهُ النَّسَسَالِيَ(٥٧/٨) وَالْبَسَنُ حِبَّان(١٥٥٩)، وَهُوَ مَعْلُولٌ

روعن عبد اللهِ بنِ أَبِي بَكْرٍ) هُوَ ابنُ أَبِي بَكْرٍ الصَّدِيْقِ أَشُهُ وأَمُّ أَسَمَاءَ واحدةً، أَسَلَمَ قديماً، وشَهدَ مع رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الطَّائف، وأصابَهُ سَهم، انتقض عليهِ بعد سنين، فمَاتَ منهُ في شؤالِ سنة إحدى عشرة، وصلَّى عليهِ أَبُوهُ.

(أَنَّ فِي الْكِتَابِ الَّذِي كَتَبَهُ رسولُ اللَّهِ ﷺ لعمرو بنِ حزمٍ) هوَ عمرو بسنُ حزمٍ بنِ زيدٍ الخزرجيُّ، النَّجَّاريُّ، يُكَنَّى أَبَا الضَّحَّاكِ، أَوْلُ مَشَاهِدِهِ الحَدقُ.

واستُعملُه ﷺ على نجران وَهُوَ ابنُ سبعَ عشرةَ سنةً، ليفقّهُمْ في الدين، ويعلّمَهُم القرآن، وياخذ صدقاتهم، وكتّبَ لَهُ كِتَاباً فِيهِ الفرائضُ والسُّننُ، والصَّدقاتُ والدَّيَاتُ، وَتُوفِيَ عمرو بنُ حزمٍ في خلافةٍ عُمرَ بالمدينةِ، ذَكَرَ هذا ابنُ عبدِ البرُ في الاسْتِيعابِ(٢٠٠/٨).

(أن ﴿لا يَمَسُ الْقُرْآنَ إلاَّ طَاهِرًا ﴿ رَوَاهُ مَالِكُ مُرسلاً ﴿ وَصَلَهُ النَّسَانِيّ وَابنُ حَبَّانَ وَهُوَ معلولٌ ﴾ حقيقة المعلولِ الحديثُ الَّذي يطَّلعُ على الوَهْمِ فِيهِ القرائنُ وجمعُ الطُّـرقِ، فيقَـالُ لَـهُ: مُعلَّلُ، والاَجودُ أنْ يُقالَ المعلُّ، من: اعلَّهُ.

والعلَّةُ عبارةً عن اسبابِ خفيَّةٍ غامضةٍ طرأت على الحديث، فأثرَت فيه، وقدحَت؛ وَهُوَ اغمضُ أنواعٍ عُلسومِ الحديثِ وادقُهَا، ولا يقومُ بذلِكَ إلاَّ من رزقةُ اللَّهُ فَهْماً ثاقباً، وحفظاً واسعاً، ومعرفةُ تامُّةً عراتِب الرُّواةِ، وملكَّةً قويَّةً بالاسانيدِ والتُّون.

وإنّما قال المصنّف: إنْ هذا الحديث معلول؛ لأنّهُ منْ روايةِ سُليمانُ بنِ داود وَهُو مُتُفتَى على تركِيهِ، كما قال ابنُ حزم، ووَهَمَ في ذلِك، فإنّه ظن أنّه سُليمانُ بنُ داود اليماميُ، وليس كذلك، بلْ هُوَ سُليمانُ بنُ داود الحولانيُ وَهُوَ ثقة، أثنى عليهِ أبو زُرعة، وأبو حَاتِم، وعثمانُ بنُ سعيدٍ، وجماعة من الحفّاظِ، واليماميُ هُو المُتَفقُ على ضعفِهِ.

وقالَ يعقوبُ بنُ سُـفيانَ: لا أعلـمُ كِتَابـاً أصـحُ مـنَ هـذَا الْكِتَابِ، فإنَّ أصحابَ رسولِ اللَّهِ ﷺ والتَّابِعينَ يرجعونَ إليْهِ، ويدعونَ رايهُمْ.

وقالَ الحَاكِمُ: قدْ شَهدَ عُمرُ بنُ عبدِ العزيــزِ وإمــامُ عصــرِهِ الزُّهْرِيُّ، بالصَّحَةِ لِهذَا الْكِتَابِ.

وفي الباب منْ حديثِ حَكِيمِ بنِ حزام «لا يَمَسُ الْقُرْآنَ إِلاَ طَاهِرٌ» [الطبراني في «الكبير» (۲۰۰/۳)، و«الأوسط» (۳۳۰۱) وإنْ كانَ في إسنادِهِ مقالٌ، إِلاَّ أَنَّهُ ذَكَرَهُ الْهَيْسَيُّ في مجمع الزُّوائدِ مسنْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ عُمرَ، أَنَّهُ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لا يَمَسُ الْقُرْآنَ إِلاَّ طَاهِرُه والطبراني في «الكبير» (۲۱۳/۱۳»، و«الصعير»

(١٣٩/٢)] قَالَ الْهَيْمَى (٢٧٦/١): رجالُهُ مُوتَّقُونَ، وذَكَرَ لَـهُ شَاهِدين، ولَكِنَّهُ يبقى النَّظرُ في المرادِ من الطَّاهِر، فإنَّـهُ لفـظُّ مُشْتَرَكٌ يُطلقُ على الطَّاهِر منَ الحدثِ الأكْسِر والطَّاهِر منَ الحدثِ الأصغرِ، ويطلقُ على المؤمنِ، وعلى منْ ليسَ على بدنِـهِ نجاسةٌ، ولا بُدُّ لحملِهِ على مُعيَّن منْ قرينةٍ.

وأمَّا قوله تعالى: ﴿لا يَمَسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهِّرُونَ ﴾ فـالأوضحُ أنَّ الضَّميرَ للْكِتَابِ الْمَكْنُونِ الَّذِي سَبَقَ ذِكْــرُهُ فِي صَـدر الآيـةِ، وأنَّ المَطَهِّرونَ هُم الملائِكَةُ.

## ١٢ ـ جوازُ ذكرِ اللَّه على غير طهارةٍ

٧٣ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَذْكُرُ اللَّهَ عَلَى كُلُّ أَحْيَانِهِ".

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٣٧٣)، وَعَلَّقَهُ الْبُخَارِيُّ.

والحديثُ مُقرِّرٌ للأصلِ، وَهُوَ ذِكْرُ اللَّهِ على كُلِّ حـال مـن الأحوال؛ وَهُوَ ظَاهِرٌ فِي عُموم الذُّكْر، فَتَدخلُ تلاوةُ القرآنُ ولـوْ كِانَ جُنبًا؛ إلا أنَّهُ قدْ خصَّصَةً حديثُ عليَّ - عليه السلام -الَّذِي فِي بابِ الغسل «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُقُرِّثُنَّا الْقُرْآنَ مَا لَـمْ يَكُنْ جُنُبًا" [سياني برقم (١٠٥)] وأحاديثُ أُخرُ في معنَاهُ تأتِي.

وَكَذَلِكَ هُوَ مُخصَّصٌ بحالةِ الغائطِ والبول والجماع.

والمرادُ بـ (كُلُّ أحيانِهِ) مُعظمُهَا كما قيالَ اللُّهُ تعيالي ﴿ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً ۚ وَقُعُـوداً وَعَلَى جُنُوبِهِـم ﴾ والمصنَّفُ ذَكَرَ الحديثَ لثلاً يُتَوَهَّمَ أنَّ نواقسضَ الرضوءِ مانعةٌ منْ ذِكْرِ اللَّـهِ

## ١٣- بقاءُ الوضوءِ مع الاحتجام

٧٤ وَعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِيُّ ﷺ اخْتَجَمَ وَصَلَّى، وَلَمْ يَتُوَضَّأُهُ.

أَخْرَجَهُ الدَّارَقُطْنِيُّ وَلَيْنَهُ (١٥١/١، ١٥٢).

أَيْ قَالَ: هُوَ لَيُنَّ، وَذَلِكَ؛ لأنَّ فِي إسْنَادِهِ صَالِح بْنُ مُقَاتِلٍ وَلَيْسَ بِالْقَوِيُّ، وَذَكَرَهُ النَّووِيُّ فِي فَصْلِ الضَّبيف.

وَالْحَدِيثُ دَليلٌ ومُقَرِّرٌ لِلأصْلِ، عَلَى أَنْ خُرُوجَ اللَّم مِسنَّ الْبَدَن غَيْرِ الْفَرْجَيْنِ لا يَنْقُضُ الْوُضُوءَ.

وَفِي الْبَابِ أَحَادِيثُ تُفِيدُ عَدَمَ نَقْضِهِ عَنْ ابْنِ عُمَرَ، وَابْنِ ر عَبَّاس وَابْنِ أَبِي أَوْفَى: وَقَدْ اخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ فِي ذَلِكَ.

فَالْهَادَويَّةُ عَلَى أَنَّهُ نَاقِضٌ، بشَرْطِ أَنْ يَكُونَ سَائِلاً يَقْطُرُ، أَوْ يَكُونَ قَدْرَ الشَّعِيرَةِ يَسييلُ فِي وَقْتِ وَاحِدٍ مِنْ مَوْضِعِ وَاحِدٍ إِلَى مَا يُمْكِنُ تَطْهِيرُهُ.

وَقَالَ زَيْدُ بْنُ عَلِيٌّ، وَالشَّافِعِيُّ، وَمَالِكٌ، وَالنَّاصِرُ، وَجَمَّاعَةٌ مِنْ الصَّحَابَةِ وَالسَّابِعِينَ: إِنْ خُرُوجَ الـدَّم مِنْ الْبُـدَنِ مِنْ غَيْرٍ السُّبِيلَيْنِ لَيْسَ بِنَاقِضٍ، لِحَدِيثِ أَنْسٍ هَذَا، وَمَا أَلِسَدُهُ مِنْ الآمُارِ عَمَّنْ ذَكَّرْنَاهُ، وَلِقَوْلِهِ ﷺ، ﴿لا وُضُوءَ إِلاَّ مِنْ صَوْتٍ أَوْ ربعٍ \*. أخرجَهُ أحمدُ(٢٠/٢) والتّرمذيُّ(٧٤) وصحّحهُ.

وأحدُر٣/٢٦٤) والطَّبرانيُّ [٥الكبير، (١٤٠/٧، ١٤١)] بلفيظٍ: «لا وُضُوءَ إِلاَّ مِنْ ربيع أو سَمَاعِه؛ لأنَّ الأصل عَدْمُ النَّقَضِ، حَتَّى يقومَ ما يرفعُ الأصلَ، ولم يقمْ دليلٌ على ذلِكَ.

# ١٤ -- الوضوءُ من النومِ مع التمكُّن

٧٥ وَعَنْ مُعَاوِيَةً قَالَ: قَــالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «الْعَيْنُ وَكَاءُ السُّهِ، فَإِذَا نَامَتِ الْعَيْنَانِ اسْــتَطْلَقَ

رَوَاهُ أَحْمَ لَدُرُهُ ١٩٠/، ٩٧) وَالطُّ بَرَائِينُ [والكبسيرة (٩٧٢/١٩، ٣٧٣)].وزَادَ دومَنْ نَامَ فَلْيَتُوطَاّه.

(وعنْ مُعَاوِيةً) هُوَ ابنُ أبي سُفيانَ صخرُ بنُ حربٍ هُـوَ وآبُوهُ منْ مُسلمةِ الفَتْحِ، ومن المؤلِّفةِ قُلويُهُمْ، ولأَهُ عُمرُ الشَّامَ بعدَ موْتِ يزيدُ بنِ ابي سُفيانَ، ولمْ يزلْ بِهَا مُتَولِّساً أربعـينَ سـنةً إلى أنْ مَاتَ سَسنةَ سِتِّينَ، في شَـهْرِ رجـبـرِ بدمشـقَ، ولَـهُ ثـمـانٌ

(قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: العينُ أرادَ الجنسَ.

والمرادُ العينان من كُلِّ إنسان.

(وَكَاءُ) بِكَسْرِ الواوِ، والمَــدُ (السَّــهِ) بِفَتْـحِ السَّـينِ الْمُهْمَلَـةِ

وَكُسْرِهَا هِيَ: الدُّبُرُ.

يون دي ڪا ڪاور ساوم

(وَالْوِكَاءُ) مَا يُربَطُ بِهِ الْخَرِيطَةُ أَوْ نَحْوُهَا. (فَاذَا نَامَتْ الْعَيْنَانِ اسْتَطْلَقَ الْوَكَاءُ) أَيْ انْحَلُ.

(رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالطَّبْرَانِيُّ. وَزَادَ الطَّبْرَانِيُّ: ﴿ وَمَنْ نَامَ فَلْيَتُوصُنَّا ﴾ وَهَذِهِ الزَّيَادَةُ فِي الْحَدِيثِ وَهِيَ قَوْلُهُ: ﴿ وَمَنْ نَامَ فَلْيَتُوصَنَّا ﴾ عِنْـدَ أَبِي دَاوُد مِنْ حَدِيثِ عَلِيٌّ \_ عليه السلام وهو:

٧٦ وَهَذِهِ الزَّيَادَةُ فِي هَذَا الْحَدِيثِ عِنْـــ أَبِـي
 دَاوُد(٢٠٣) مِنْ حَدِيثِ عَلِيٌّ دُونَ قَوْلِهِ: اسْتَطْلَقَ الْوِكَاءُ.
 رَفِي كِلا الإسْنَادَئِنِ صَعْفَ. وَلَفْظُهُ: «الْنَئِنُ وِكَاءُ السَّهِ فَمَــنْ نَـامَ فَلْبَوْطَا»

(دُونَ قَوْلِهِ: ﴿ اسْتَطْلَقَ الْوِكَاءُ﴾. وَفِي كِلا الاِسْنَادَيْنِ ضَعْفٌ ﴾ إسْنَادِ حَدِيثِ عَلِيٍّ.

فَإِنَّ فِي إِسْنَادِ حَدِيثِ مُعَاوِيَةً بَقِيَّةٌ عَنْ أَبِسِ بَكْرِ بْـنِ أَبِـي مَرْيَمَ، وَهُوَ ضَعِيفٌ.

وَفِي حَدِيثِ عَلِي ۖ أَيْضًا بَقِيَّةٌ عَنْ الْوَضِينِ بْنِ عَطَاءٍ.

قَالَ ابْنُ أَبِي حَاتِمٍ: سَأَلْت أَبِي عَنْ هَذَيْنِ الْحَدِيثَيْنِ فَقَالَ: يُسَا بِقَوِيِّيْنِ.

وَقَالَ أَحْمَدُ: حَدِيثُ عَلِي أَنْبَتُ مِنْ حَدِيثِ مُعَاوِيَةً، وَحَسَّنَ الْمُنْذِرِيُّ وَالنُّورِيُّ، وَابْنُ الصَّلاحِ: حَدِيثَ عَلِيُّ.

والحديثان يَدُلأن عَلَى أَنَّ النَّوْمَ لَيْسَ بِنَاقِضَ بِنَفْسِهِ، وَإِنَّمَا هُوَ مَظِنَّةُ النَّقْضِ فَهُمَّا مِنْ أَدِلَةِ الْقَائِلِينَ بِذَلِكَ وَدَّلِيلٌ عَلَى أَنَّةُ لا يَنْقُضُ إِلاَّ النَّوْمُ الْمُسْتَغْرِقُ، وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ فِي ذَلِك، وَكَانَ الاولَى بحُسْنِ التَّرْتِيبِ أَنْ يَذْكُرُ الْمُصَنَّفُ هَـذَا الْحَلِيثَ عَقِبَ حَدِيثِ أَنْ يَذْكُرُ الْمُصَنَّفُ هَـذَا الْحَلِيثَ عَقِبَ حَدِيثِ أَنْ يَذْكُرُ الْمُصَنَّفُ هَـذَا الْحَلِيثَ عَقِبَ حَدِيثِ أَنْ بَالْوَاقِض، كَمَا لا يَخْفَى.

٧٧ - وَلاَبِي دَاوُد(٢٠٢) أَيْضاً عَن ابْنِ عَبْساس رضي الله عنهما مَرْفُوعاً اإنَّمَا الْوُضُوءُ عَلَى مَنْ نَامَ مُضْطَجعاً».

وَفِي إِسْنَادِهِ ضَغْفٌ أَيْضاً.

لاَنَّهُ قَالَ أَبُو دَاوُد: إنَّهُ حَدِيثٌ مُنْكَرٌ، وَبَيَّنَ وَجْهَ نَكَارَتِهِ.

وَلِيهِ الْقَصْرُ عَلَى أَنَهُ لا يَنْقُضُ إِلاَ نَوْمُ الْمُضْطَجِعِ لا غَيْرُ، وَلَوْ اسْتَغْرَقَهُ النَّوْمُ فَالْجَمْعُ بَيْنَهُ وَيَيْنَ مَا مَضَى مِنْ الأَحَادِيثِ أَنَّهُ خَرَجَ عَلَى الأَغْلَبِ عَلَى مَنَ أَرَادَ النَّوْمَ وَالاضْطِجَاعَ، فَلا مُعَارَضَةً.

## ١٥ ـ بقاءُ الوضوءِ معَ الوسواس والتخيُّلِ

٧٨ - وَعَنِ ابْسِنِ عَبْسَاسِ رضي اللّه عنهما أَنْ رَسُولَ اللّهِ ﷺ قَسَالَ: ﴿ إِنَّاتِي الْحَدَّكُم الشَّيْطَانُ فِي صَلَاتِهِ، فَيَنْفُخُ فِي مَقْعَدَتِهِ فَيَخْيَلُ إلَيْهِ أَنْهُ أَحْدَثَ، وَلَمْ يُخْدِثْ، فَإِذَا وَجَدَ ذَلِكَ فَلا يَنْصَرِفْ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَو يَجدَ رِعاً».

أَخْرَجَهُ الْبَوَّارُ [كشف الأستار (٢٨١)] ــ وَأَصَلُهُ فِي الصَّعِيخَيْنِ مِنْ حَدِيثِ عَبِدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدِ [البخاري(١٧٣)، مسلم (٣٦١)]

وَلِمُسْلِمِ(٣٦٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَلَيْهِ نَعْوَهُ.

(وعن ابنِ عبَّاسٍ - رضى الله عنهما أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: وَيَاتِي أَخَذَكُم الشَّيْطَانُ فِي صَلاتِهِ) أي حالَ كونِهِ فِيهَا (فيفخُ في مقعدَتِهِ فيخيَّلُ إلنه) يُختَملُ أنَّهُ مبنيًّ للفاعلِ. وفيهِ ضميرٌ للنتيطانِ، وأنَّهُ أَلْدَي يُخيِّلُ، أيْ يُوقعُ في خيالِ المصلّي أنَّهُ أحدث.

ويختَملُ انْهُ مبنيَّ للمفعولِ ونائبهِ ﴿أَنْهُ أَحْـدَثَ وَلَـمْ يُحْدِثُ، فَإِذَا وَجَدَ ذَلِكَ فَلا يَنْصَرِفْ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أو يَجِدَ رِيحًا٪.

(أخرجَهُ البزَّارُ) بَفَتْحِ الموحَّدةِ وَتَشــديدِ الـزَّايِ بعـدَ الألـفــِ

وَهُوَ: الحافظُ العلاَّمةُ، أبو بَكْرٍ احمــدُ بـنُ عمــرو بـن عبــدِ الخــالقِ البصــريُّ، صــاحبُ المسـندِ الْكَبــيرِ، المعلَّـلِ، اخــذَ عــــن الطَّبرانيُّ وغيره، وذَكَرَهُ الدَّارقطنيُّ، واثنى عليْهِ، لمْ يذْكُــر الذَّهَــيُّ ولاَتَهُ ولا وفَاتَهُ.

والحديثُ تقدَّمَ ما يُفيكُ معنَّاهُ، وَهُـوَ إعـلانٌ من الشَّارِعِ بِتَسليطِ الشَّيطانِ على العبادِ، حَتَّى في أشرف العبادَاتِ، ليفسدَهَا عَلَيْهِمْ، وأنَّهُ لا يَضرُّهُـمْ ذليكَ، ولا يخرجونَ عـن الطَّهَـارةِ إلاَّ سقن.

واصلُهُ في الصَّحيحينِ من حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ ولمسلمِ عن أبي هُريرةَ نحوُهُ) تقدَّمَ حديثُ أبي هُريرةَ في هذا البابِ.

٧٩ وَلِلْحَاكِمِ(١٣٤/١) عَـنْ أَبِي سَعِيدِ مَرْفُوعاً فَإِذَا جَاءً أَحَدَثُت فَلْيُقُـلُ: وَإِذَا جَاءً أَحَدَثُت فَلْيَقُـلُ: كَذَنت،

وَأَخْرَجَهُ ابْنُ حِبَّانَ(٢٦٦٦) بِلَفْظِ وَلَلْيَقُلْ فِي نَفْسِهِ،

قوله: (وللحَاكِم عَنْ أَبِي سَعِيدٍ) هُوَ الحَدرِيُّ، تقدَّمَ مُرفوعاً: (إذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الشَّيْطَانُ فَقَالَ:) أيْ وسوسَ لَهُ قائلاً.

(إنَّك أَخْدَثْت فَلْيَقُلْ: كَذَبْت) يُخْتَملُ الْ يقولَهُ لفظاً أو في نفسيه ولَكِنَّ قولَهُ: (أَحْرِجَهُ ابنُ حَبَّانَ بلفظ: فليقل في نفسيه عَبْن المُوادَ الآخرُ منهُ وقد روى حديث الحَاكِم بزيادة بعد قولِه «كذبت» "إلا من وجد ريحاً أو سمع صوتاً باذنِه» وتقدم ما تُعَيدُهُ هـ فيهِ الأحاديث؛ ولو ضم المصنف هذه الروايات إلى حديث إلى هُريرة الذي قدَّمة واشارَ إليه هُنا لَكَانَ أولى بحسن التَّرْتِيبِ كما عرفت.

وَهَذِهِ الأحاديثُ: دالَّةً على حرصِ الشَّيطانِ على إفسادِ عبادةِ بني آدمَ خُصوصاً الصَّلاةُ؛ وما يَتعلَّقُ بِهَا؛ وأنَّــهُ لا يأتِيهِمْ غالباً إلاَّ منْ بــابِ التَّشْكِيكِ في الطَّهَـارةِ، تَــارةً بـالقول؛ وَتَــارةً بالفعل.

ومنْ هُنا تعرفُ أنْ أَهْلَ الوسواسِ في الطَّهَارَاتِ امْتَتْلُوا ما فعلَهُ وقالَهُ.

#### ٧- باب آداب قضاء الحاجة

الحاجةُ: كنايةٌ عنْ خُروجِ البولِ والغائط؛ وَهُوَ مَاخوذٌ مَـنُ قَولِهِ يَلِيُّا: "إذا قعدَ أحدُكُمْ لحاجَتِهِ م (٢٦٥) ويعبَّرُ عنْ هُ الفقهَاءُ بباب: الاستطابةِ لحديثِ "وَلا يَسْتَطِيبُ بيَوبِينِهِ" [خ(١٥٦)، م(٢٦٧)] والحدثونَ بباب: التَّخلَي، ماخوذٌ منْ قولِهِ ﷺ: "إذا دخلَ أحدُكُم الحدادَ، [خ(١٥١)، م(٢٧١)] والتَّبرُزُ منْ قولِهِ الْمَوارد، [د(٢١)، جه(٢٧١)] وكَما سسيأتي، فالْكُلُ من العباراتِ صحيحً.

### ١\_ نزعُ الحاتم عند قضاء الحاجةِ

٨٠ عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكُو ﴿ قَالَ: (كَانَ اللَّهِ إِذَا دَخَلَ الْخَلاءَ وَضَعَ خَاتَمَهُ).
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذَا دَخَلَ الْخَلاءَ وَضَعَ خَاتَمَهُ).

روعن أنسِ بنِ مالِكِ ﷺ قالَ: كمانُ رسولُ اللَّهِ ﷺ إذا دخلَ الحَلاءُ) بالحَاءِ المعجمةِ ممدودٌ: الْكَانُ الحَالِي، كانوا يقصدونَـهُ لقضاء الحاجةِ (وصَعَ خَاتَمَهُ).

(اخرجَة الأربعة، وَهُوَ معلول) وذلِك؛ لأنَّهُ مَنْ رَوَايَةِ هَمَّامٍ عن ابنِ جُريجِ عن الزُّهْرِيُّ، عنْ أنس؛ ورواتُهُ ثقَاتٌ، لَكِنُّ السِنَ جُريجٍ لَمْ يسمعُهُ من الزُّهْرِيُّ، بلْ سمعَهُ منْ زيادِ بنِ سعدٍ؛ عسن الزُّهْرِيُّ، ولَكِنْ بلفظ آخرَ، وَهُوَ اللَّهُ ﷺ اتَّخَذَ خَاتَماً مِنْ وَرِق ثُمَّ أَلْقَاهُ، [مسلم (٩٣٠]] والوَهْمُ منْ همَّامٍ كما قبال أبو داودً وهمام ثقة، كما قال ابنُ معينٍ وقالَ آحدُ: ثبَتَ في كُلُّ المشايخِ.

وقد رُويَ الحديثُ مرفوعاً وموقوفاً عن أنس من غيرِ طريتِ هئام، وأوردَ لَا البَيْهَقييُ (١٩٥١) شَاهِداً ورواهُ الحَاكِمُ (١٨٧/١) أَيضاً بلفظ «إنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَبِسَ خَاتَماً نَفْشُهُ: مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ؛ وَكَانَ إِذَا دَخَلَ الْخَلاءَ وَضَعَهُهُ.

إلا أنه قال البيهقي بعد سياقه: هذا شاهد ضعيف.

والحديثُ دليلٌ على الإبعادِ عندَ قضاء الحاجةِ؛ كما يُرشدُ إليه لفظُ «الحلاء»؛ فإنَّهُ يُطلقُ على المَكَانِ الحَالِي، وعلى المَكَانِ المعدُ لقضاء الحاجة، ويأتِي في حديثِ المغيرة (برقمه ١٨] ما هُوَ أصرحُ من هذا بلفظِ: (فانطلقَ حَتَّى توارى) وعندَ أبسي داود (٧) «كَانَ إِذَا أَرَادَ الْبُرَازُ انْطَلَقَ حَتَّى لا يَرَاهُ أَحَدٌ» ودليلٌ على تبعيلِ ما فيهِ ذِكْرُ اللَّهِ عندَ قضاء الحاجةِ.

وقالَ بعضُهُمْ: يحرمُ إدخالُ المصحف الخلاءَ لغيرِ ضرورةٍ، قبلُ: فلو غفلَ عنْ تنحيةِ ما فِيهِ ذِكْرُ اللَّهِ حَتَّى اشْتَغَلَ بقضاء حاجَتِه غيبَهُ في فِيهِ؛ أو في عمامَتِهِ، أو نحوَهُ، وَهَذَا فعلُ مَنْهُ لَمُنْظَلَ وقدْ عُرفَ وجهُهُ، وَهُوَ صيانةُ ما فِيهِ ذِكْرُ اللَّهِ عنْ وجلً عن الحلاَتِ المُسْتَخبَةِ؛ فدلً على ندبِهِ؛ وليسَ خاصاً بالحَاتَمِ؛ بسلْ في كُلُّ ملبوس فِيهِ ذِكْرُ اللَّهِ.

#### ٧- الدعاءُ قبلَ الدخول

٨١ - وَعَنْهُ ﴿ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُ ﷺ إِذَا دَخَلَ النَّبِي ﷺ إِذَا دَخَلَ الْخَبِينِ الْخَبِينِ الْخَبِينِ اللَّهُمُ إِنِّي أَعُوذُ بِلَكَ مِن الْخَبِينِ وَالْخَبَائِثِ».
 وَالْخَبَائِثِ».

أَخْرُجَهُ السُّبُعَةُ وَأَحَد (٩٩/٣)، البخاري (١٤٢)، مسلم (٣٧٥)، أبو داود(٤، ٥)، الرفرة (٥)، السالي(١٠/١)، ابن ماجه(٢٩٨)].

(وعنهُ): أي عن أنس ظليه (قالَ: «كَانْ رَسُولُ اللّهِ ﷺ إِذَا دَخُلُ اللّهِ اللّهُ الل

(والخبائث) جمعُ: خبيشةٍ، يُريـدُ بـالأوَّلِ ذُكُـورَ الشَّـياطينِ، وبالثَّاني إناثَهُمْ.

(أخرجَهُ السَّبعةُ) ولسعيدِ بنِ منصورٍ، كانَ يقولُ: (باسمِك اللَّهُمُّ) الحديثَ.

قَالَ المَصنَّفُ في الفَتْحِ(٢٤٤/١): وروّاهُ المعمريُّ وإسنادُهُ على شرطِ مُسلمٍ. وفِيهِ زيادةُ التَّسميةِ، ولمْ أرْهَا في غيرِهِ.

وإنَّما قُلنا: المراد بقوله: "دخلَ"، لأنه أراد دخوله؛ لأنه بعدَ دُخول الحلاء لا يقولُ ذلِكَ.

وقد صرَّح بما قدَّرناه البخاريُّ في الأدبِ المفسردِ(١٩٣) مـنُّ حديثِ أنـسِ قـال: (كـانَ رسـولُ اللَّـهِ ﷺ إذا أرادَ أنْ يدخـلَ الحلاءُ) الحديثُ.

وَهَذَا فِي الْأَمْكِنَةِ المعدَّةِ لَذَلِكَ، بقرينةِ الدُّخُولِ، ولـذَا قَـالَ ابنُ بطَّالِ روايةَ (إذَا أَتَى) أعمَّ لشمولِهَا، ويشرعُ هــذَا الذَّكُرُ فِي غيرِ الاَمْاكِنِ المحدَّةِ لقضاءِ الحاجةِ، وإنْ كَـانَ الحديثُ وردَ في الحشوشِ وأَنْهَا تحضرُهَا الشَّياطينُ، ويشرعُ القولُ بِهَـذَا في غيرِ الاَمْاكِنِ المعدَّةِ عندَ إرادةِ رفع ثيابهِ، وفيها قبلَ دُخولِهَا.

وظَاهِرُ حديثِ أنس أنَّهُ ﷺ كَانَ يَجْهَرُ بِهَذَا الذُّكْــرِ، فيحسنُ الجَهْرُ بِهِ.

#### ٣- الإعانةُ في قضاء الحاجةِ

٨٢ - وَعَنْ أَنس ﴿ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ
 ﷺ يَدْخُلُ الْخَلاءَ، فَأَخْمِلُ أَنَا وَغُــلامٌ نَحْوِي إِدَاوَةً
 وَعَنَزَةً، فَيَسْتَنْجِي بِالْمَاءِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البَّخاري(١٥٢)، مسلم(٢٧١)].

(وَعَنْ أَنْسٍ) كَأَنَّهُ تَرَكَّ الإضمارَ فلمْ يَقَـلُ: (وعَنْهُ) لِبَعْدِ الطَّاهِرِ؛ بخلافِهِ فِي الحديثِ الثَّاني.

وفي بعضِ النُّسخِ منْ بُلوغِ المرامِ «وعنُّهُ» بالإضمارِ أيضاً.

رقالَ: كان رسولُ اللّهِ ﷺ يدخلُ الحلاءَ فاهملُ أنا وغلامٌ، الغلامُ: هُوَ الْمُتَرعرعُ، قبلَ: إلى حدّ السّبع سنينَ.

وفيل: إلى الالْتِحاءِ، ويطلقُ على غبرِهِ مجازاً.

(نحوي إداوةً) بِكَسرِ الْهَمْــزةِ إنـاءٌ صغـيرٌ مـنْ جلــدٍ يُتُخــٰذُ ـماء.

(مَنْ مَاءِ وَعَنْزَةً) بَفَتْحِ العَسِينِ الْمُهْمَلَـةِ وَفَتْحِ النُّـونِ فَـزاي، هيَ: عصاً طَرِيلةٌ في أسفلِهَا زجٌّ؛ ويقالُ: رُمحٌ قصـيرٌ (فيسْتَنجيُ بالماءِ. مُتْفقُ عليْهِ).

المرادُ بالخلاءِ مُنا الفضاءُ؛ بقرينةِ العنزةِ؛ لأنَّهُ كانَ إذا توضأً عليهما وسُنتَرُ بِهَا، بأنْ يضعَ عليْهما ثوباً أو لغير ذلك من قضاءِ الحاجَاتِ الَّتِي يعرضُ لها؛ ولأنْ خدمَتَـهُ في النيوتِ تختَصُ بأهلِهِ.

والغلامُ الآخرُ اخْتُلفَ فِيهِ؛ فقيلَ ابنُ مسعودٍ وأطلقَ عليْــهِ ذلِكَ مجازًا؛ ويبعدُهُ قولُهُ: نحــوي فــإنْ ابــنَ مســعودٍ كــانَ كبــيراً؛ فليسَ نحوَ أنسٍ في سنَّهِ.

ويختَملُ أنَّهُ أرادَ نحوي، في كونِهِ كانَ يخدمُ النَّبِيُّ ﷺ فيصحُّ، فإنَّ ابنَ مسعودٍ كانَ صاحبَ سواك رسولِ اللَّهِ ﷺ، ويحملُ نعلَهُ وسوَاكَهُ، أوْ لأنَّهُ مجازٌ كما في الشُّرحِ، وقَبلَ هُوَ أبو هُررةً؛ وقبلَ جارُ بنُ عبدِ اللَّهِ.

والحديثُ دليـلٌ على جـوازِ الاسْـتِخدامِ للصّغـيرِ؛ وعلـى الاسْتِنجاءِ بالماء.

ونقل عن مالِكِ أنّه أنكر استنجاء النّبي ﷺ بالماء والأحاديث قد اثبَت ذلك، فيلا سماع لإنكار مالِكِ؛ قيلَ: وعلى أنّه أرجع من الاستنجاء بالحجارة، وكَانّه أَحدَهُ من زيادة التّكلّف بحمل الماء بيد الغلام؛ ولو كان يُساوي الحجارة أو هي أرجع منه لما احتاج إلى ذلك.

والجمهورُ من العلماءِ على أنَّ الأفضلَ الجمعُ بينَ الحجارةِ والماء، فإن اقتصرَ على أحيهِمَا فالأفضلُ الماءُ حيثُ لمْ يُردِ الصَّلاة، فإن أرادَهَا فخلافٌ: فمنْ يقولُ: تُجزئُ الحجارةُ لا يُوجبُهُ، ومنْ يقولُ: لا تُجزئُ يُوجبُهُ.

ومنْ آدابِ الاسْتِنجاءِ بالماءِ مسحُ اليدِ بالتُرابِ بعدَهُ، كما أخرجَهُ أبو داود(٤٥) من حديثِ أبي هُريرةَ قالَ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذَا أَتَى الْخَلاءَ أَتَيت بِمَاءٍ فِي تَوْرٍ أو رَكْـوَةٍ فَاسْتَنْجَى مِنْهُ ثُمُ مَسْحَ يَدَهُ عَلَى الأرْضِ».

وأخرجَ النَّسائيِّ(١/٥٤) منْ حديثِ جريرٍ؛ قالَ ﴿: كُنْتَ مَعَ النَّبِيُ تَلَيُّرٌ فَأَتَى الْخَلاءَ فَقَضَى حَاجَتُهُ ثُمَّ قَالَ: يَـا جَرِيرُ هَـاتِ طَهُوراً، فَأَتَيْتُه بِمَـاءِ فَاسْتَنْجَى وَقَـالَ بِيَـدِهِ فَدَلَّك بِهَـا الأرْضَ» ويأتِي مثلُهُ فِي الغسلُ.

٨٣ - وَعَنِ «الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةً ﴿ قَالَ: قَالَ لَي النَّبِيُ النَّبِي النَّهِ الإدَاوَةُ فَانْطَلَقَ حَتَّى تَـوَارَى عَنَّى، فَقَضَى حَاجَتَهُ ٩.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٣٦٣)، مسلم(٢٧٤)].

الحديثُ دليلٌ على التُواري عندَ قضاء الحاجـةِ، ولا يجبُ، إذ الدَّليلُ فعلٌ ولا يقْتَضـي الوجـوبَ، لَكِنَّـهُ يجبُ بادلَّـةِ سَـتْرِ العورَاتِ عن الأعين.

وقد ورد الأمرُ بالاستتارِ من حديثِ ابي هُريرةَ عندَ احديثِ ابي هُريرةَ عندَ احدر (٣٧١/٣) وابي داود (٣٥ وابنِ ماجَـ فر ٣٧١/١) أنهُ ﷺ قال: «مَنْ أَنَى الْغَائِطَ فَلْيَسْتَوْرْ فَإِنْ لَمْ يَجِدُ إِلاَّ أَنْ يَجْمَعَ كَتِيبًا مِنْ رَمْلٍ فَلْيَسْتَدْبِرُهُ فَإِنْ الثَّيْطَانَ يَلْعَبُ بِمَقَاعِدِ بَنِي آدَمَ، مَنْ فَعَـلَ نَقَدُ أَحْسَنَ وَمَنْ لا فَلا حَرَجَ».

فدلُ على اسْتِحبابِ الاسْتِتارِ؛ كما دلُ على رفع الحرج؛ ولَكِنْ هذا غيرُ التُواري عن النَّاسِ بلُ هذا خاصٌ بقرينةِ: (فـإنْ

الشَّيطانَ) فلو كانَ في فضاء ليسَ فِيهِ إنسانَ اسْتُحبُّ لَـهُ أَنْ يَسْتَتَرَ بشيء؛ ولوْ بجمع كثيبُ منْ رملِ.

# لا تُقْضَى الحاجة في طريق أو ظل الناس أو الموارد أو تحت الأشجار

٨٤ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْدِرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْحَالَ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٢٦٩).

روعن أبي هُريرة ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: قَالَقُوا اللَّهِ ﷺ: قَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّ

قَالَ الْحَطَّابِيُّ: يُرِيدُ بِاللَّعَانِينِ الأَمرِينِ الجَسالِينِ للَّعْسَنِ، الخَطَّابِينِ للَّعْسَنِ، الحَاملِينِ للنَّاسِ عليهِ؛ والدَّاعيينِ إليهِ؛ وذلِكَ أنَّ منْ فعلَهَا لُعْسَ وشُيِّمَ؛ يعني أنَّ عادةَ النَّاسِ لعنَّهُ، فَهُو سببٌ؛ فانْتِسابُ اللَّعنِ إليْهِمَا من الجازِ العقليُّ؛ قالوا: وقدْ يَكُونُ اللاَّعنُ بمعنى الملعونَ، فاعلُ بمعنى مفعول، فَهُو كذلِكَ من الجازِ العقليُّ.

والمرادُ بالَّذي يَتَخلَّى في طريقِ النَّاسِ، اي: يَتَعَوَّطُ فيما يمسُّ بِهِ النَّاسُ؛ فإنَّهُ يُؤذِيهِمْ بَنَّتِهِ واسْتِقدَارِهِ، ويـوْدُي إلى لعنه؛ فبإنْ كانَ لعنهُ جائزاً فقدْ تسبَّبَ إلى الدَّعاءِ عليهِ بإبعادِهِ عن الرَّحمةِ، وإنْ كانَ غيرَ جائزٍ فقدْ تسبَّبَ إلى تأثيم غيرِهِ بلعنِهِ.

فإنْ قُلْتَ: فَأَيُّ الْأَمْرِينِ أُرِيدَ هُنَا؟

قُلْتُ: اخرجَ الطَّبرانيُّ في «الْكَبِيرِ» (١٧٩/٣) بإسنادِ حسَّنَهُ الحَافظُ المُسْدِريُّ [«الوغب والوهب» (١١١/١)] عن حُديفةَ بنِ أسيدِ انَّ النَّبيُّ عَلَيْهُ قال: «مَنْ آذَى الْمُسْلِمِينَ فِي طُرُقِهِمْ وَجَبَتْ عَلَيْهِ لَعْتُهُمْ».

وأخرجَ في الأوسطِ(٤٤٦٥)، والبَيْهَقيُّ (٩٨/١) وغيرهِمُسا برجال ثقات إلاَّ مُحمَّدُ بنَ عمرو الأنصـــاريُّ؛ وقــدْ وثُقَــهُ ابـنُ

معين، من حديثِ أبي هُريرةَ سمعنت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ:
«مَنْ سَلُ سَخِيمَتُهُ عَلَى طَرِيقِ مِنْ طُرُقِ النَّاسِ الْمُسْلِمِينَ فَعَلَيْهِ
لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ \* وَالسَّخِيمةُ بالسَّينِ المُفْتُوحةِ
المُهْمَلةِ والحاءِ المعجمةِ فمثنَّاةٍ تَحْتِيَّةٍ: العذرةُ. فَهَذِهِ الأحاديثُ دالَّةً
على اسْتِحقاقِهِ اللَّعنةَ.

والمرادُ بالظّلُ هُسَا مُسْتَظلُ النَّاسِ الَّذِي اتَّخَذُوهُ مَقَيلاً، ومناخاً ينزلونَهُ، ويقعدونَ فِيهِ، إذْ ليسَ كُلُّ ظلَّ بحرمُ القعودُ لقضاءِ الحَاجةِ تَحْتُهُ، فقدْ قَعَدَ النَّبِيُ عَلَيْ تَحْتَ حَايشِ النَّخْلِ لِحَاجَةِهِ، ولَهُ ظلَّ بلا شَكُ.

قُلْت: يدلُ لَهُ حديثُ احمدَ: (أَوْ ظَلُّ يُسْتَظَلُّ بهِ).

٨٥-. وَزَادَ أَبُسو دَاوُد(٢١)، عَسنْ مُعَساذٍ ﴿
 وَالْمَوَارِدُ وَلَفْظُهُ: «اتَقُوا الْمَلاعِسنَ الثَّلاثَةَ: الْبَرَازَ فِي الْمَوَارِدِ، وَقَارِعَةِ الطَّرِيق، وَالظَّلُّ.

(وزادَ أبو داود عنْ مُعاذِ: والمواردَ؛ ولفظُهُ التَّفُوا الْمَلاعِنَ النَّلاَّةَ الْبَرَازَ») بفَتْح الموحَدةِ فراء مفتُّوحةِ آخرُهُ زايٌ، وَهُوَ المُّسْعُ من الارضِ، يُكنَّى بِهِ عن الغائطُ، وبالْكَسرِ المبارزةُ في الحربِ.

(في الموارد) جمعُ: موردٍ، وَهُوَ الموضعُ الَّذي يأتِيهِ النَّاسُ منْ رأس عينِ أو نَهْرِ لشربِ الماءِ أو لِلتَّوضُّةِ.

(وقارعةِ الطَّريقِ) المرادُ الطَّريقُ الواسعُ الَّذي يقرعُــهُ النَّـاسُ بارجلِهمْ، أيْ يدقُونَهُ، ويمرُّونَ عليْهِ.

(والظُّلِّ) تقدُّمَ المرادُ بهِ.

٨٦ - وَلَاحْمَدَ (٢٩٩/١) عَن ابْسِنِ عَبَّـاسٍ أَو نَقْـعَ .

وَفِيهِمَا صَعْفُ.

قوله: (ولاحمدَ عن ابسِ عبَّاسِ «أَوْ نَفَعَ مَاءٍ») بَفَتْحِ النُّـونِ وسُكُونِ القافِ فعينٌ مُهْمَلةٌ ولفظهُ بعدَ قولِهِ: «اَتَّقُـوا الْمَلاعِـنَ النَّلاثَ: أَنْ يَقْعُدَ أَحَدُكُمْ فِي ظِلِّ يُسْتَظَلُّ بِسِهِ، أَو فِي طَرِيتِ أَو نَقْع مَاءٍ ونقعُ المَاء المرادُ بهِ المَاءُ المُجْتَمعُ، كما في النّهَايةِ.

﴿ (وفِيهِمَا ضعفٌ)، أيْ في حديثِ أحمدَ وأبي داود.

أمًّا حديثُ أبي داود فلأنَّهُ قبالَ أبـو داود عقبَهُ: وَهُــوَ مُرسلٌ، وذلِك؛ لأنَّهُ منْ روايةِ أبي سعيدِ الحمـيريُّ، ولمُ يُــدرِكُ مُعاذاً، فَيَكُونُ مُنقطعاً.

وقدْ اخرجَهُ ابنُ ماجَهْ(٣٢٨) منْ هذِهِ الطُّريقِ.

وأمًّا حديثُ أحمدَ فلأنَّ فِيهِ ابنَ لَهِيعـةَ والـرَّاوي عـنِ ابـنِ عبَّاسٍ مُبْهَمٌ.

٨٧ - وَأَخْرَجَ الطَّبَرَانِيُّ (٢٣٩٢) «النَّهْيَ عَنْ قَضَاءِ الْحَاجَةِ تَحْتَ الأَشْجَارِ الْمُشْمِرَةِ، وَضَفَّةِ النَّهْرِ الْجَارِي، مِنْ حَدِيثِ انْنِ عَمَرَ بِسَنَدِ صَعِفْهِ.

قوله: (وأخرج الطَّبرانيُ) قالَ الذَّهَدِيُّ: هُـوَ: الإمامُ الحَجَّةُ ابو القاسمِ سُليمانُ بنُ احمدُ الطَّـبرانيُّ مُسندُ الدُّنيا، وُلدَ سنةَ سِتِّنَ وماتَيْنِ، وسمعَ سنة ثلاث وسبعينَ وَهَاجرَ بمداننِ الشَّـامِ؛ واليمنِ، ومصرَ وبغـدادَ والْكُوفةَ والبصرةَ وأصبَهَـانَ والجزيرةَ وغيرِ ذَلِكَ وحدَّثَ عنْ ألف شيخ أو يزيدونَ وَكَانَ منْ فُرسانِ هذا الشَّانِ معَ الصدقِ والأمانةِ، وأثنى عليْهِ الأَثمَّةُ.

(النَّهْيُ عَنْ قَصَاءِ الْحَاجَةِ تَحْتَ الأَشْجَارِ الْمُثْمِرَةِ) وإنْ لمْ تَكُنْ ظلاً لأحدٍ (وَصَفَةً) بفَتْح الضَّادِ الْمُعْجَمَةِ وَكَسْرِهَا:

جَانِبَ (النَّهْرِ الْجَارِي) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ بِسَنَدٍ ضَعِيفُ؛ لأَنْ فِي رُوَاتِهِ مَتْرُوكاً وَهُوَ فُرَّاتُ بْنُ السَّائِبِ ذَكَرَهُ الْمُصَنَّفُ فِي النَّائِبِ ذَكَرَهُ الْمُصَنَّفُ فِي التَّلْخِيص.

فَإِذَا عَرَفْت هَذَا فَالَّذِي تَحَصَّلُ مِنْ الْآحَادِيثِ سِنَّةُ مَوَاضِعَ مَنْهِيٍّ عَنِ النَّسَرُزِ فِيهَا: قَارِعَةُ الطَّرِيقِ، وَيُقَيِّدُ مُطْلَقَ الطَّرِيقِ بِالْقَارِعَةِ، وَالظَّلُ، وَالْمَوَارِدُ وَنَقْعُ الْمَاءِ، وَالْاشْجَارُ الْمُثْمِرَةُ، وَجَانِبُ النَّهْرِ.

وَزَادَ أَبُو دَاوُد فِي مَرَاسِيلِهِ(٣) مِنْ حَدِيثِ مَكْحُـولِ ﴿ لَنَهَـى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ أَنْ يُبَالَ بَأْبُوَابِ الْمَسَاجِدِ».

٥\_ النهي عن حديث اثنين وهما في قضاء حاجة

٨٨ - وَعَنْ جَابِرِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا
 تَغَوَّطَ الرَّجُلانِ فَلْيَتَوَارَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا عَنْ صَاحِبِـهِ

وَلا يَتَحَدَّثُنَا فَإِنَّ اللَّهَ يَمْقُتُ عَلَى ذَلِكَ.

رَوَاهُ أَحْمَدُ، وَصَحَّحَهُ ابْنُ السَّكَنِ، وَابْنُ الْقَطَّانِ، وَهُوَ مَعْلُولٌ

روعن جابر على قال: قال رسولُ اللهِ عَلَىٰ وَإِذَا تَعَـوُطَ الرَّجُلانِ فَلْيَتَوَارًا) أي يسْتَتَرُ، وَهُـوَ من المَهُمُـوزِ جُـزمَ بحـذف. الْهَمْزةِ، أي المنقلبةِ الفاً.

(كلُّ واحد منهُمَا عن صاحبهِ) والأمرُ للإيجابِ.

(ولا يَتَحدَّثا) حالَ تغوُّطِهمَا.

(فَإِنَّ اللَّهَ يَهُتُ عَلَى ذَلِكَ) والمُقْتُ: أَشَدُّ البغض.

(رَوَاهُ احمدُ، وصحَّحَهُ ابنُ السَّكَنِ) بِفَتْحِ السَّينِ الْمُهْمَلَةِ وَفَتْحِ الْكَافِ.

وَهُوَ الحَافظُ الحَجَّةُ أَبُو عَلَيٌ سَعِيدُ بِنُ عُثمانَ بِـنِ السَّكُنِ البَّعَدِيُ وَمَاتَتِينِ، وعنيَ البغداديُّ نزلَ مصرَ، وولدَ سَنةَ أَرْبِعِ وَيَسَعِينَ وماتَتِينِ، وعنيَ بِهَذَا النَّالَ، وجمعَ وصنَفَ، وبعدَ صيبتُهُ، روى عنْهُ أَنمُنَّ مَنْ أَهْلِ الحديثِ، تُوفِّيَ سَنةَ ثلاثِ وخسينَ وثلاثمائةِ.

(وابنُ القطَّانِ) بفَتْحِ القافِ وَتَشْدَيْدِ الطَّاءِ.

هوَ الحافظُ العلاَّمةُ أبو الحسن على بنُ مُحمَّد بنِ عبدِ الملكِ الفارسيُ الشهيرُ بابنِ القطَّانِ، كانَ منْ أبصرِ النَّاسِ بصناعةِ الحديث، وأحفظهم لأسماء رجالِه، وأشلَّهمْ عنايةً بالرُّواية، ولَهُ تاليف، حدَّثُ ودرَّس، ولَهُ كِتَابُ «الرَّهمِ والإيهامِ» اللَّذي وضعَهُ على الاَّحْكَامِ الْكُبرى لعبدِ الحقّ، وَهُوَ يدل على حفظه، وقوَّةٍ فَهْمِه، لَكِنَّهُ تعنَّتَ في أحوالِ الرِّجالِ، تُوفِّيَ في ربيعِ الوَّل سنة ثمان وعشرينَ وسِتَمانةٍ.

(وَهُوَ معلولٌ) ولمْ يذْكُرْ في الشّرح العلَّة، وَهُوَ مَا قَالَـهُ أَبِـو دَاوِد، لمْ يُسنَدْهُ إلاَّ عِكْرِمةُ بنُ عمّارِ العجليُّ اليمانيُّ.

وقد احْتَجَّ بِهِ مُسلمٌ في صحيحِه، وضعَّفَ بعضُ الحَفَّاظِ حديثَ عِكْرمةَ هذا عنْ يحيى بن أبي كثير.

وقلاً أخرجَ مُسلمٌ حديثَهُ عنْ يحيى بنِ أبي كثيرٍ، واسْتَشْهَدَ البخاريُّ بحديثِهِ عنْهُ.

وقد روى حديثَ النَّهي عنِ الْكَلامِ حالَ قضاء الحاجةِ أبو داود(١٥)، وابـنُ ماجَـه(٣٤٢)، مـنْ حديثِ أبـي سـعيدٍ، وابــنِ

خُرِيمَةُ(٧١) في صحيحِهِ، إلاَّ أنَّهُمْ رووهُ كُلُّهُمْ منْ روايـةِ عيـاضِ بن هلال، أو هلال بن عياضِ.

قالَ الحافظُ المنذريُّ [«الرغب والرهب» (۸۰/۱)]: لا أعرفُهُ بجرح ولا عدالةٍ، وَهُوَ في عدادِ الجُهُولينَ.

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ سَتْرِ العورةِ، والنَّهْ ي عن التَّحدُث حالَ قضاء الحاجةِ، والأصلُ فِيهِ التَّحريمُ، وَتَعليلُهُ عَشَرَ اللهِ عليْهِ، أيْ شادَّة بُغضِهِ لفاعلِ ذلِكَ زيادةً في بيان التَّحريم، ولَكِنَّهُ ادْعى في البحرِ أنَّهُ لا يحرمُ إجماعاً، وأنَّ النَّهْ يَ للكَرَاهَةِ، فإنْ صح الإجماعُ وإلاَّ فإنْ الاصلَ هُوَ التَّحريمُ. وقد ترك على السلامِ الَّذي هُوَ واجبٌ عند ذلِك؛ فاخرجَ الجماعةُ إلاَّ البخاريُ عن ابنِ عُمرَ: "أنَّ رَجُلاً مَرُ عَلَى النَّبِيُ الجماعةُ إلاَّ البخاريُ عن ابنِ عُمرَ: "أنَّ رَجُلاً مَرُ عَلَى النَّبِيُ وَهُوَ يَبُولُ فَسَلم (١٠)، الدورد ١)، السالي (٢٥/١)، ابن ماجه (٣٥٢)).

## ٦\_ مس الذكر بالشمال

٨٩ ــ وَعَنْ أَبِي قَتَادَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ وَلا يَمَسَّنُ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ، وَهُوَ يَبُــولُ، وَلا يَتَمَسَّحُ مِنَ الْمُخَلاءِ بِيَمِينِهِ، وَلا يَتَنَفَّسُ فِي الإِنَاءِ ٩.
 يَتَمَسَّحُ مِنَ الْمُخَلاءِ بِيَمِينِهِ، وَلا يَتَنَفَّسُ فِي الإِنَاءِ ٩.
 مَتَنَقَ عَلَيْهِ، وَاللّهُ لَلْمَالِهِ العاري (١٥٥)، مسلم (٢١٧).

روعن ابي قَتادةَ عَلَيْهِ قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: ﴿لا يَمَسُّنُ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ وَهُوَ يَبُولُ، وَلا يَتَمَسَّحُ مِنَ الْخَلاءِ بِيَمِينِهِهِ﴾ كنايةً عن الغائطِ كما عرفت أنهُ أحدُ ما يُطلقُ عليْهِ.

(ولا يَتَنَفَّسُ) يُخرِجُ نَفْسَهُ (في الإناءِ) عندَ شُرِبِهِ مَنْهُ، (مُنْفَقَّ عليه، واللَّفظُ لمسلمٍ:

فِيهِ دليلٌ على تحريمٍ مس الذُّكرِ باليمين حال البسول؛ لأنَّهُ الأصلُ في النَّهي: وَتَحريمُ التَّمسُّحِ بِهَا منَ النائط، وَكَذَلِكَ مسنَ البول، لما يأتِي من حديث سلمان.

وَتَحريمُ التَّنفُسِ فِي الإناءِ حالَ الشُّربِ.

وإلى التَّحريمِ ذَهَبَ أَهْلُ الظَّـاهِرِ فِي الْكُـلُّ عملاً بِـهِ كمـا عرفْت، وَكَذَلِكُ جماعةٌ من الشَّافعيَّةِ فِي الاسْتِنجاءِ.

وذَهَبَ الجَمْهُورُ إلى أنَّهُ لِلتَّنزِيهِ، وأَجَمَلَ البخاريُّ فِي التَّرجَـةِ فقال: (بابُ النَّهْيِ عن الاسْتِنجاءِ باليمينِ) وذَكَرَ حديثَ الْكِتَابِ.

قَالَ المَصنَفُ فِي الفَتْحِ(٢٠٣/١): عَبْرَ بِالنَّهْيِ إِشَارةً إِلَى النَّهُ لَمْ يُظْهِرْ لَهُ: هَلْ هُوَ لِلشَّحريـمِ أَو لِلتَّنزِيهِ؟ أَو أَنَّ القرينةَ الصَّارِفةَ للنَّهْيِ عَنِ التَّحريمِ لَمْ تَظْهَرْ له؟

وَهَذَا حَيثُ اسْتَنجَى بَأَنَّهُ كَالِمَاءَ وَالْأَحْجَارِ.

أمَّا لوْ باشرَ بيدِهِ فإنَّهُ حرامٌ إجماعاً؛ وَهَذَا تنبِيةٌ على شــرفـِ اليمينِ وصيانَتِهَا عنِ الأقذارِ، والنَّهٰيُ عنِ التَّنفُسِ في الإنــاءِ لشلاً يُقذَرَهُ على غيرِهِ، أو يسقطَ مــنْ فيــهِ أو أنفِـهِ مــا يُفســدُهُ على الغبر.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ لِلتَّحريم.

وحملَهُ الجمَاهِيرُ على الأدبِ.

٧- لا تُستقبلُ القبلةُ ولا تستدبَرُ
 بغائط أو بول، ولا يُستنجى بعظمٍ

٩٠ وَعَنْ سَلْمَانَ ﷺ قَالَ: لَقَدْ «نَهَانَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَسْسَتَقْبِلَ الْقِبْلَـةَ بِغَـائِطٍ أَو بَــوْل، أو نَسْتُنْجِيَ بِأَقَلُ مِنْ ثَلاثَةِ أَخْجَـارٍ أَو نَسْتُنْجِيَ بِأَقَلُ مِنْ ثَلاثَةِ أَخْجَـارٍ أَو نَسْتُنْجِيَ بِرَجِيعِ أو عَظْمَ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٢٦٢)

(وعن سلمان) هُوَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ سَلَمَانُ الفَارِسِيُّ وَيَقَالُ لَـهُ: سلمانُ الحَيْرِ؛ مُولَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، أَصَلُّهُ مِنْ فَارِسَ، سافرَ لطلبِ الدَّيْنِ وَتَنصَرَ، وقرأَ الْكُتُب، ولَهُ أخبارٌ طويلةً نفيسةٌ، ثُـمُّ تنقَّلَ حَتَّى انْتَهَى إلى رسولِ اللَّهِ تَلَظُّ فَآمَنَ بِهِ، وحسنَ إسلامُهُ، وَكَانَ رأساً فِي أَهْلِ الإسلام.

وقالَ فِيهِ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «سَلْمَانُ مِثَا أَهْلَ الْبَيْسَتِ» [الطبراني في والكبير» (٢١٢/٦، ٢١٣)، والحاكم(٩٩٨/٣)]

وولأَهُ عُمرُ المدائنَ، وَكَانَ من المعمَّرينَ، قيلَ: عاشَ مـاتَتَينِ وخسينَ سنةً، وقيلَ: ثلاثمائةٍ وخسينَ، وَكَــانَ يـأْكُلُ مـنْ عمــلٍ يدِهِ، ويَتَصدُقُ بعطائِهِ، مَاتَ بالمدينـةِ سـنةَ خســينَ وقيـلَ: اثنَتَـين

و ثلاثينَ.

(قَالَ: لَقَدْ «نَهَانَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ بِغَائِطٍ أَو بَوْلٍ») المرادُ أَنْ نَسْتَقبلَ بفروجنا عندَ خُروجِ الغائطِ أو البولِ

(أَوُ أَنْ نَسْتَنجَيَ بَالِيمِينِ) وَهَذَا غَيْرُ النَّهْيِ عَنْ مَسَّ الذَّكَرِ باليمين عندَ البول الَّذي مرَّ.

(أو أن نستنجي باقل من ثلاثة أحجارٍ) الاستنجاء إزالــةُ النَّجو بالماء أو الحجارةِ.

(أَوْ أَنْ نَسْتَنجيَ بَرجيعٍ) وَهُوَ الرُّوثُ.

(أوْ عظم. رواهُ مُسلمٌ)

الحمديثُ فِيهِ النَّهٰيُ عَنِ اسْتِقبالِ القبلــةِ وَهِـِيَ الْكَعبـةُ، كمــا فَسُّرَهَا حديثُ أَبِي آثِوبَ فِي قولِهِ: فَوجدنا مراحيــضَ قــدْ بُنيَــتْ نحوَ الْكَعبةِ فننحرفُ ونسْتَغفرُ اللَّه وسيأتِي [برقم (٩٠)].

ثُمَّ قَدْ وَرَدَ النَّهْيُ عَنِ اسْتِدبارِهَا أَيْضاً كَمَا فِي حديثِ أَبَـي هُريرةَ عَندَ مُسلمِ(٢٦٥) مَرفُوعاً ﴿إِذَا جَلَسَ أَحَدُكُمُ لِحَاجَتِهِ فَلا يَسْتَدَبرُهَا ﴿ وَغَيرُهُ مَنَ الْأَحادِيثِ.

واختلفَ العلماءُ هل هذا النَّهْيُ لِلتَّحريمِ أو لا؟ على خمسةِ أقوال:

(الأوَّلُ): أنَّهُ لِلتَّنزِيهِ؛ بـلا فـرق بـينَ الفضـاءِ والعمــرانِ، فَيَكُونُ مَكْرُوهاً.

وأحاديثُ النَّهٰيِ محمولةٌ على ذلِـك، بقرينـةِ حديـثِ جـابرِ «رَأَيْته قَبْلَ مَوْتِهِ بِعَامٍ مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةِ».

أخرجَهُ أحمدُ (٣٦٠/٣)، وابسنُ حبَّانَ (١٤٢٠) وغيرُهُمَسا؛ وحديثِ ابنِ عُمرَ: أنهُ «رَأَى النَّبِيُ ﷺ يَقْضِي حَاجَسَهُ مُسْتَقْبِلاً لِبَيْتِ الْمَقْدِسِ مُسْتَقْبِلاً لِلْكَعْبَةِ» مُتْفَقَ عليه والبحدوي (١٤٥)، مسلم (٢٦٦))؛ وحديثِ عائشةَ. «فَحَولُوا مَقْعَدَتِي إلَى الْقِبْلَةِ» المرادُ معتذبهِ ما كانَ يقعدُ عليهِ حسالَ قضاء حاجَتِهِ إلى القبلة؛ رواهُ أحمدُ (١٣٧/٦)، وابنُ ماجَة (٣٢٤)، وإسنادَهُ حسنٌ، وأولُ الحديثِ أنمهُ «ذُكِرَ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَومٌ يَكْرَهُونَ أَنْ يَسْسَقَهْبُلُوا بِمَقْعَدَتِي الْقِبْلَةَ» فَالَ: أَرَاهُمْ قَدْ فَعَلُوا، اسْتَقْبِلُوا بِمَقْعَدَتِي الْقِبْلَةَ» هَذَا لَفَظُ ابنِ ماجَة.

وقالَ الذَّمَنيُّ في الميزان(٦٣٢/١) في ترجمةِ خالدِ بنِ الصُّلْت: هذا الحديثُ مُنْكُرٌ.

(الثَّاني): أنَّهُ مُحرَّمٌ فِيهمًا لظَّاهِر أحاديثِ النَّهٰي.

والأحاديثُ الَّتِي جُعلَتْ قرينةً على أنَّهُ لِلتَّنزِيهِ محمولةٌ على أَنَّهَا كَانَتْ لَعَذَرِ وَلَانَّهَا حِكَايَةُ فَعَلِ لَا عُمُومَ لَهَا.

(النَّالتُ): أنَّهُ مُباحٌ فِيهِمَا، قالوا: وأحاديثُ النَّهٰي منسوخةٌ باحاديث الاباحةِ،؛ لأنَّ فِيهَا التُّقييدَ بقبلِ عام ونحـوَّهُ؛ واسْتَقَوَّاهُ

(الرَّابعُ) يحرمُ في الصَّحاري دُونَ العمران؛ لأنَّ أحاديثُ الإباحةِ وردَتْ في العمران، فحملَتْ عليْهِ، وأحماديثُ النَّهْمِي عامَّةٌ، وبعدَ تخصيص العمران بأحاديثِ فعلِهِ الَّتِي سلفَتْ بقيَـت الصحراء على التحريم.

وقد قالَ ابنُ عُمرَ: إِنَّمَا نُهِيَ عَـنْ ذَلِكَ فِي الفضـاء، فـإذا كَانَ بِينَكَ وِبِينَ القبلةِ شيءٌ يَسْتُرُكُ فلا بأسَ بِهِ.

روَّاهُ أَبُو دَاوِد(١١) وغيرُهُ، وَهَذَا القُولُ لَيْسَ بِالبِعِيدِ، لَبَقَّـاءُ أحاديثِ النَّهِي على بابهًا، وأحاديثُ الإباحةِ كذلِكَ.

(الخامس): الفرقُ بينَ الاسْتِقبال فيحرمُ فِيهمَا، ويجوزُ الاسْتِدبارُ فِيهمَا، وَهُوَ مردودٌ بورودِ النَّهْيِ فِيهمَا على سواء.

فَهَذِهِ خَسةُ أقوالِ أقربُهَا الرَّابِعُ.

وقلا ذُكِرَ عنِ الشَّعبيُّ النَّ سببَ النَّهْيِ في الصَّحراءِ انْهَا لا تخلو عن مُصلً من ملك ٍ او آدميُّ او جنّيُ؛ فرئما وقعَ بصرُهُ على عورَتِهِ؛ روَاهُ الْبَيْهَقَيُّ (٩٣/١).

وقدْ سُئلَ: عن اخْتِلافِ الحديثين، حديثِ ابن عُمرَ أَنَّهُ رَآهُ يسْتَدبرُ القبلةَ، وحديثِ أبي هُريرةَ في النَّهْي فقالَ: صدقا جميعاً.

أمًّا قولُ أبي هُريرةً فَهُوَ في الصَّحراء فإنَّ للَّه عباداً ملاثِكَـةٌ وجنَّا يُصلُّونَ فسلا يسْتَقَبِّلُهُمْ أحدٌ ببسولٍ ولا غسائطٍ، ولا

وأمَّا كَنْفُكُمْ فإنَّمَا هِيَ بُيُوتٌ بُنيَتْ لا قبلةَ فِيهَا.

وَهَذَا خَاصٌّ بِالْكُعِبةِ.

وقدْ أُلحَقَ بهَا بيْتُ المقــدس لحديثِ أبـي داود(١٠) "نَهَـى

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن اسْتِقْبَال الْقِبْلَتَيْن بِغَايْطٍ أَو بَـوْل ﴿ وَهُـوَ حديثٌ ضعيفٌ لا يقوى على رفع الأصلِ، وأضعفُ منْهُ القـولُ بكَرَاهَةِ اسْتِقبال القمرين لما يَأْتِي فَي الحديثِ النَّاني عشرَ.

والاسْتِنجاءُ باليمني تقدَّمَ الْكَلامُ عليْهِ:

وقولُهُ، بـرَأَنْ نَسْتَنْجِيَ بِأَقَلَ مِنْ ثَلاثَةِ أَحْجَارٍ) يدلُّ على انَّـهُ لا يُجزئ أقلُ من ثلاثةِ أحجار.

وقد ورد كيفيَّةُ اسْتِعمال الشَّلاثِ في حديثِ ابن عبَّاس «حَجَرَان لِلصَّفْحَتَيْن وَحَجَرٌ لِلْمَسْرُبَةِ» [الدارقطني (٦/١٥) من حديث ابيّ بن عباسَ بن سهل بن سعد، عن ابيه، عن جلم وَهِيّ بســينٍ مُهْمَلـةٍ وراء مضمومةٍ أو مفتُوحةٍ، مجرى الحدثِ من الدُّبرِ.

وللعلماء خلافٌ في الاستِنجاء بالحجارةِ:

فالْهَادُويَّةِ عَلَى أَنَّهُ لا يجبُ الاسْتِنجاءُ إلاَّ على الْتَيمُــم؛ أو منْ خشيّ تعدُّي الرُّطوبةِ ولمْ تزل النَّجاسةُ بالماءِ؛ وفي غــيرِ هــــنــو الحالةِ مندوبٌ لا واجبٌ؛ وإنَّما يجبُ الاسْتِنجاءُ بالماء للصُّلاةِ.

وذَهَبَ الشَّافِعِيُّ إِلَى أَنَّهُ: مُخيَّرٌ بِينَ الماء والحِجارةِ أَيْهُمَا فعلَ أجزأًهُ؛ وإذا اكْتَفَى بالحجارةِ فبلا بُدُّ عندَهُ من الشُّلاثِ المسحّات، ولوْ زالَتِ العينُ بدونِهَا.

وقيلَ: إذا حصلَ الإنقاءُ بدون النَّلاثِ أجزاً، وإذا لمُ يحصلُ بثلاثٍ فلا بُدُّ من الزِّيادةِ، ويندبُ الإيتَارُ.

ويستَحبُ التَّليثُ في القبل والدُّبر؛ فَتَكُونُ سِتَّة أحجار، ووردَ ذلِكَ في حديثٍ.

قلْت: إلاَّ الأحاديثَ لمْ تأتِ في طلبهِ ﷺ لابن مسعودٍ [البخاري(١٥٦)]، وأبي هُريرةَ [أحمد (٢٤٧/٢)، مسلم مختصراً(٢٦٥/١)، أبو داود(٨)، النسائي(٣٨/١)، ابن ماجه(٣١٣، ٣١٣)]، وغيرهِمُــا إلاًّ بثلاثةِ أحجار، وجاءً بيانُ كيفيَّةِ اسْتِعمالِهَا في الدُّبر، ولمْ يسأتِ في القبل، ولو كانَت السُّتُ مُرادةً لطلبها على عندَ إرادَتِهِ السِّبرُرّ، ولوْ في بعض الحالاتِ، فلوْ كانَ حجرٌ لَـهُ سِنَّةُ أَحْرَفُو أَجْزَأُ المسحُ بِها، ويقومُ غيرُ الحجارةِ ممَّا يُنقِّي مقامَهَا، خلافاً للظَّاهِريُّــةِ فقالوا بوجوبِ الاحجار تمسكاً بظَّاهِر الحديثِ.

وأجيب: بأنَّهُ خرجَ على الغالب؛ لأنَّهُ الْمُتَيسِّرُ، ويسدلُ على ذٰلِكَ نَهْيُهُ أَنْ يُسْتَنجى برجيع أو عظم، ولـوْ تعيُّنتِ الحجـارةُ

لنَهَى عمًا سَوَاهَا، وَكَذَلِكَ نَهَى عَنِ الحَمْمِ، فعندَ أَبَى داود(٣٩): هُمُرْ أَمْنَكَ أَنْ لا يَسْتَنْجُوا بِرَوْثَةِ أَو حُمَمَةٍ فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى جَعَــلَ لَنَا فِيهَا رَزْقَاً فَنَهَى لِللَّمِ عَنْ ذَلِكَ.

وَكَذَلِكَ وردَ فِي العظمِ أَنْهَا مِنْ طعمامِ الجِنِّ كما أخرجَهُ مُسلمٌ (٤٠٠) مِنْ حديثِ ابنِ مسعودٍ. وفيهِ «أَنَّهُ قَالَ ﷺ لِلْجِنُ لَمُا سَأَلُوهُ الزَّادَ: لَكُمْ كُلُّ عَظْم ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَوْفَرُ مَا يَكُونُ لَحْماً، وَكُلُّ بَعْرَةٍ عَلَفٌ لِدَوَابِكُمْهِ.

ولا يُنافِيهِ تعليلُ الرَّوثةِ بأنَّهَا رِكْسٌ فِي حديثِ «ابْنِ مَسْعُودٍ [خ(٢٠١)] لَمُنَّا طَلَبَ مِنْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَأْتِيبُهُ بِثَلاثَةِ أَخْجَارٍ فَأَتَاهُ بِحَجَرَيْنِ وَرَوْثَةٍ فَٱلْفَى الرُّوْثَةَ. وَقَالَ إِنَّهَا رِكْسُ»

فقدْ يُعلَّلُ الأمرُ الواحدُ بعللِ كشيرةٍ، ولا مانعَ أيضاً أنْ تَكُونَ رجساً، وَتُجعلَ لدوابِ الجنُّ طعاماً، ومُمَّا يدلُّ على عدم النَّهٰي عنِ اسْتِقبالِ القمرينِ الحديثُ الآتِي:

٩٩- وَلِلسَّبِعْةِ [احمد (٤١٤/٥)، البحساري (٢٩٤)، البحساري (٢٩٤)، مسلم (٢١٤)، أبو داود (٩)، السرمذي (٨)، النسالي (٢١/١-٣٧)، ابن ماجه (٣١٨)] عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيُّ ظَيَّةً قُولًا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ وَلا تَسْتَدْبِرُوهَا بِغَائِطٍ أَو بَوْلٍ وَلَكِنْ شَرَّقُوا أَو عَرْبُوا.

وَهُوَ قُولُهُ: (وللسَّبعةِ من حديثِ أبي أَيُّوبَ) واسمُـهُ: خالدُ بنُ زيدِ بنِ كُليبِ الأنصاريُّ منْ أَكَابرِ الصَّحابةِ شَهْدَ بدراً ونــزلَ النَّبيُّ لَلَّا حالَ قُدُومِهِ المدينةَ عليْهِ مَاتَ غازياً سنةَ خسينَ بالرُّومِ وقبلَ بعدَهَا.

والحديثُ مرفوعٌ أوَّلُهُ أَنَّهُ قَالَ ﷺ "إِذَا أَنَيْتُم الغَائطَ» الحديثُ؛ وفي آخرِهِ منْ كلامٍ أبي أَيُّـوبَ "قَالَ: فقدمنا الشَّامَ، فوجدنا مراحيضَ قَدْ بُنَيْتْ نَحْوَ الْكَعْبَةِ الحديثُ تَقَدَّمَ.

قُولُهُ: (فَلا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ وَلا تَسْتَذْبِرُوهَا بِبَوْلِ أَو غَائِطٍ، وَلَكِنْ شَرَّقُوا أَو غَرَّبُوا) صريحٌ في جسوازِ اسْتِقْبَالُ القمريسنِ واسْتِدبارهمَا إذْ لا بُدُ أَنْ يَكُونا في الشَّرقِ أَو الغربِ غَالباً.

### ٨\_ ضرورةُ الاستتار عند قضاء الحاجةِ

النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: (مَنْ أَتَى الْغَائِطَ فَلْيَسْتَتِرْ).

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٥).

هذا الحديثُ في السُّننِ نسبُهُ إلى أبني هُريرةَ، وَكَذَلِكَ في التَّلخيصِ(١٣/١)، وقال: مدارُهُ على أبني سعيدِ الحسبرانيُّ الحمصيُّ. وفيهِ الحُيلافُّ.

قَيلَ: إِنَّهُ صحابيٍّ، ولا يصحُّ والرَّاوي عنْهُ مُخْتَلَفٌ فِيهِ. والحديثُ كالَّذي سلف دالًّ على وُجوبِ الاسْتِتار.

وقد قدّمنا شطرة، ولفظه في السُّننِ عن أبي هُريرة عن النّي تشَلِّظ: "مَن اكْتَحَل فَلْيُويْر، مَنْ فَعَلَ فَقَدْ أَحْسَنَ وَمَنْ لا فَلا حَرَجَ، وَمَن اسْتَجْمَرَ فَلْيُويْر، مَنْ فَعَلَ فَقَدْ أَحْسَنَ وَمَنْ لا فَلا حَرَجَ، وَمَن أَكُل فَمَا تَحَلَّلَ فَلْيَلْفِظْ وَمَا لاك بلِسَانِهِ فَلْيَبْتَلِغ، مَسَنْ فَعَلَ فَقَدْ أَحْسَنَ وَمَنْ لا فَلا حَرَجَ؛ وَمَن أَتَى الْغَائِطَ فَلْيَسْتَيْر بِه، فَإِنْ لَمْ يَجِد إلا أَنْ يَجْمَع كَثِيباً مِن رَمْل فَلْيَسْتَيْر بِه، فَإِنْ لَمْ يَجِد إلا أَنْ يَجْمَع كَثِيباً مِن رَمْل فَلْيَسْتَيْر بِه، فَإِنْ السَّيْطَانَ يَلْمَبُ بِمَقَاعِد بَنِي آدَمَ، مَنْ فَعَلَ فَقَدْ أَحْسَنَ، وَمَن لا فَل الشَيْطَانَ يَلْمَبُ بِمَقَاعِد بَنِي آدَمَ، مَنْ فَعَلَ فَقَدْ أَحْسَنَ، وَمَنْ لا فَلا حَرَجَه أَبو داود عن أبي هُريرة فلا حَرَجَه أبو داود عن أبي هُريرة فكان فكان على المصنف أن يعزوه إلى أبي هُريرة، وأن يُشيرَ إلى ما فيكن على عاداتِهِ في الإشارة إلى ما قيل في الحديث وكأنه ترك في على عاداتِه في الإشارة إلى ما قيل في الحديث وكأنه ترك الله والذي إلى أنه حديث صحيح، صححة جماعة منهم ابن حبان، وفي البدر المنبر: إنّه حديث صحيح، صححة جماعة منهم ابن حبان، والحادول الحاديث أن المنوي والمنادة والمنادة والمنادة المنادة والمنادة و

## ٩\_ مَا يُقَالُ عَنْدُ الْحُرُوجِ مَنَ الْغَائطِ

٩٣ - وَعَنْهَا قَالَ النَّبِيّ ﷺ كَانَ إِذَا خَرَجَ مِن الْغَاثِطِ قَالَ: غُفْرَانَك.

أَخْرَجَهُ الْخَمْسَةُ [أهمه (١٥٥/٦)، أبسو داود(٣٠)، المعتملي (٧)، النساني «عمل اليوم والليلة» (٧)، ابن ماجه(٣٠٠)]. وصَحْحَهُ أَبُو خَاتِم وَالْخَاكِمُ(١٥٨/١).

(وعنهًا) أيُّ: عائشةَ \_ رضى اللَّه عنهـا \_ (أنَّ النَّبـيُّ ﷺ كَانَ إِذَا خِرَجَ مِن الْغَائِطِ قَالَ: غُفْرَانَك) بِالنَّصِبِ على أنَّهُ مفعولُ فعل محذوف: أيّ أطلبُ غُفرانَـك (وأخرجَهُ الخمسةُ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ وأبو حَاتِم).

ولفظةُ «خرجَ» تُشعرُ بالخروجِ ۖ منَ الْكَـانِ كمـا سـلفَ في لَفَظِ «دخلَ» ولَكِنَّ المرادَ أعمُّ منْهُ وَلَوْ كَانَ فِي الْصَحراء.

قيلَ: واسْتِغْفَارُهُ ﷺ مَنْ تَرْكِهِ لَذِكْرِ اللَّهِ وقْتَ قَصْاء الحاجةِ،؛ لأنَّهُ كانَ يذكُرُ اللَّهَ على كُلُّ أحيانِهِ، فجعلَ تركَهُ للوِّكْ اللَّهِ فِي تلْكَ الحسال تقصيراً، وعـئةُ على نفسِهِ ذنبـاً، فَتَدارَكَـهُ

وقيلَ: معنَاهُ النُّوبةُ منْ تقصيرهِ في شُكْر نعمَتِـهِ الَّتِـي أنعـمَ بَهَا عليْهِ، فأطعمَهُ ثُمُّ هضمَهُ، ثُمُّ سَهَّلَ خُروجَ الأذى منْهُ، فرأى شُكْرَهُ قاصراً عِنْ بُلُوغِ حقٍّ هـنـيهِ النَّعمـةِ، ففـزعَ إلى الاسْـتِغفار منَّهُ، وَهَذَا انسبُ ليوافقَ حديثَ انسِ قَـالَ: «كَـانَ رَسُـولُ اللَّـهِ عَلَمْ إِذَا خَرَجَ مِن الْخَلاءِ قَالَ: الْحَمْدُ للَّـه الَّـذِي أَذْهَب عَنْسي الأذَى وَعَافَانِي.

روَاهُ ابنُ ماجَهْ(٣٠١).

ووردَ في وصف النُوحِ عليه السلام: أنَّـهُ كَـانَ يَقُـولُ مِـنْ جُمْلَةِ شُكْرِهِ بَعْدَ الْغَائِطِ: الْحَمْدُ للّه الَّـذِي أَذْهَـبَ عَنّـي الأَذَى وَلَوْ شَاءَ حَبْسَهُ فِيهِ؛ وقدْ وصفَهُ ﷺ بائهُ كانَ عبداً شَكُوراً.

قَلْت: ويختَملُ أنَّ اسْتِغفارَهُ للأمريـن مَعـاً ولما لا نعلمُـهُ، على أنَّهُ قَدْ يُقَالُ إِنَّهُ ﷺ وإنْ تَرَكَ الذِّكْرَ بلسانِهِ حَـالَ التَّبرُز لمْ

وفي الباب من حديث أنس أنَّهُ اكسَانَ ﷺ يَقُـولُ: الْحَمْــُدُ للَّه الَّذِي أَحْسَنَ إِلَيَّ فِي أَوَّلِهِ وَآخِسرهِ» [ابن السني في وعمل اليوم وَاللَّيْلَةِ» (٢٤)]وحديثِ ابن عُمرَ أَنَّهُ «كَانَ يَقُولُ إِذَا خَرَجَ: الْحَمْــدُ للَّه الَّذِي أَذَاقَنِي لَذَتُهُ وَٱلْقِي فِي قُوَّتُهُ وَٱذْهَبَ عَنِّي أَذَاهُ اللَّهِ الَّذِي السني في دعمل اليوم والليلة، (٢٥)] وَكُلُّ أَسَانِيدِهَا ضعيفةٌ وقالَ أبــو حَاتِم: أصحُ ما فِيهِ حديثُ عائشةً.

قلت: لَكِنَّهُ لا باسَ في الإنبانِ بِهَا جَمِعاً شُكُراً على النَّعمةِ، ولا يُشْتَرطُ الصِّحَّةُ للحديثِ في مثل هذا.

#### . ١ \_ الاستنجاءُ بأقلُ من ثلاثةِ أحجار

٩٤ - وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ ﴿: أَتَى النَّبِيُّ عِينَ الْغَائِطَ، فَأَمَرَنِي أَنْ آتِيَةً بِثَلاثَةِ أَحْجَارٍ، فَوَجَــ دْت حَجَرَيْنِ، وَلَمْ أَجِـدُ ثَالِثًا، فَٱنْيَتِه بِرَوْثُـةٍ فَأَخَذَهُمَـا وَٱلْقَى الرَّوْثَةُ، وَقَالَ: هَذَا رِجْسٌ - أَو رِكْسٌ ٩٠. أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (١٥٦).

وَزَادَ أَحْمَدُ(١/٠٥٤) والدارقطني (١/٥٥) والْبَيْنِي بِغَيْرِهَا».

(وعنِ ابنِ مسعود) مُو عبدُ اللَّهِ بنُ مسعودٍ؛ قالَ الذُّهَــيُّ: هُوَ الإمامُ الرَّئَانِيُّ أبو عبدِ الرَّحنِ عبدُ اللَّـهِ بـنُ أُمُّ عبـدِ الْهُــٰـلِيُّ صاحبُ رسول اللَّهِ ﷺ: وخادمُهُ، وأحدُ السَّابِقينَ الأوَّلينَ، مـنْ كبار البدريِّينَ، ومنْ نُبلاء الفقَهَاء والمقرَّبينَ، أسلمَ قديمًا، وحفظً منْ في رسول اللَّهِ ﷺ سبعينَ سُورةً.

وقالَ ﷺ: «مَنْ أَحَـبُ أَنْ يَشْرَأُ الْقُرْآنَ غَضَاً كَمَا أَنْـزِلَ فَلْيَقْرَأْهُ عَلَى قِرَاءَةِ ابْن أُمُّ عَبْدٍ، [ابن ماجه(١٣٨)].

وفضائلُهُ جُمَّةٌ عديدةً، تُوفَّيَ بالمدينةِ سنةَ اثنتَين وثلاثينَ ولَــهُ نحو من سِتَينَ سنةً.

قَالَ: رَأَتَى النِّبِيُّ ﷺ الْفَاتِطُ فَأَمْرَى أَنْ آتِيَهُ بِثَلَالَةِ أَحْجَارٍ، فَوَجَدْت حَجَرَيْن وَلَمْ أَجِدْ ثَالِناً فَأَتَيْنه بِرَوْثَةٍ فَأَخَذَهُمَا وَأَلْقَى الرُّوثَةَ زادَ ابنُ خُزِيمَة(٧٠) أَنْهَا «كانَتْ روثةُ حمار»

(وقالَ: إنَّهَا رِحُسٌّ بِكَسـرِ الـرَّاءِ وسُـكُونِ الْكَـافِ فِي القاموس. أنَّهُ الرِّجسُ؛ أخرجَهُ البخاريُّ.

وزادَ أحمدُ والدارقطني: «اثْتِني بغيرهَا».

أخذ بهَــذا الحديث الشَّافعيُّ وأحمدُ وأصحابُ الحديث فاشْتَرطوا أنْ لا تنقصَ الأحجارُ عنِ الثَّلاثةِ، معَ مُراعاةِ الإنقـاء، وإذا لمْ يحصلْ بهَا زادَ حَتَّى يَنْقَى.

ويسْتَحبُّ الإيتَارُ، وَتَقدَّمَت الْإِشَارَةُ إِلَى ذَلِكَ، وَلا يجبُ الإيتَارُ لحديثِ أبي داود(٣٥) ﴿وَمَنْ لَا فَلَا حَرَجَ ۗ تَقَدُّمَّ.

قَالَ الحَطَّابِيُّ: لَوْ كَانَ القصدُ الإنقاءَ فقط لخلا ذِكْرُ اشْتِراطِ العددِ عن الفائدةِ، فلمَّا اشْتَرطَ العددَ لفظاً وعُلمَ الإنقاءُ معنَّى دلً على إيجابِ الأمرين.

وَأَمَّا قُولُ الطَّحَاوِيُّ: لَوْ كَانَ الشَّلَاثُ شُـرِطاً لطلبَ ﷺ ثالثاً؛ فجوابُهُ: أنَّهُ قَـدْ طلبَ ﷺ الشَّالثَ كما في روايـةِ احمـدَ والدارقطني المذكورةِ في كلام المصنّف.

وقد قالَ في الفَتْحِ(٧٥٧/): إنَّ رجالَهُ ثَقَاتُ على أَنْهُ لوْ لَمْ تَشَبَّ الرَّيَادَةُ هَذِهِ فَالجُوابُ على الطَّحاويُ أَنَّهُ ﷺ اكْتَفَى بالأمرِ الأُولُ في طلبِ النَّلاثِ، وحينَ القى الرَّوثَةَ علمَ ابنُ مسعودٍ أَنْـهُ لَمْ يُتِمَّ امْتِتَالَهُ الأمرَ، حَتَّى يأْتِيَ بثالثةٍ.

ثمُ يُخْتَملُ أَنَّهُ عَلَيْمَ اكْتَفَى بَاحدِ اطراف الحجرينِ، فمسحَ المسحة الثَّالثة، إذِ المطلوبُ تثليثُ المسحِ ولـ و بـاطراف حجر واحدٍ، وَهَذِهِ النَّلاثةُ لاحدِ السَّبيلين، ويشتَرطُ للاَخرِ ثلاثةً ايضاً فَتَكُونُ سِتَّةً لحديثٍ وردَ بذلك في مُسندِ احمدَ (١٤٦/٦)، على ان في النفس من إثباتِ سِتَّة احجار شيئاً، فإنَّهُ عَلَيْهُ ما علمَ أنَّهُ طلبَ سِتَّة احجار مع تَكرُر ذلك منه، مع ابي هُريرة وابنِ مسعودِ وغيرهِمّا؛ والاحاديثُ بلفظِ (من أَتَى الفائط) كحديث عائشة: ﴿إذَا ذَهَبَ أَحَدُكُمْ إلَى الْغَائِطِ فَلْيَسْتَطِبْ بِعَلائقٍ أَحْجَارٍ المَعالِيقُ اللهُ اللهُ واللهُ عنهُ عند احمد (١٠٨/١)، والنسائيُ (١/١٤، ٢٤)، وأبي فإنها تُخرَي عنهُ عند احمد (١/٥٠٥)، والنسائيُ (١/١٤، ٢٤)، وأبي مع انْ الغائط إذا أطلق ظاهراً في خارج الدُبر، وخارج القبلِ مع أنْ الغائط إذا أطلق ظاهراً في خارج الدُبر، وخارج القبلِ يُلارَهُ.

وفي حديث خُرْبِمَةَ بنِ ثابِتِ «أَنَّهُ ﷺ سُئِلَ عَن الاسْــتِطَابَةِ فَقَالَ: بِثَلاثَةِ أَحْجَارِ لَيْسَ فِيهَا رَجِيعٌ».

أخرجَهُ أبو داود(٤١)، والسُّوالُ عامُّ للمخرجينِ معاً أو احدِهِمَا، والحلُّ علَّ البيان، وحديثُ سلمانَ بلفظ: «أُمِرْنَا أَنْ لا نَكْتَفِيَ بِدُونِ ثَلاثَةِ أَحْجَارٍ». أخرجه مسلم(٢٦٢) وَهُوَ مُطلَّقٌ فِي المُخرِجِين.

ومنِ اشتَرطَ السُّتَةَ فلحديثِ اخرجَــهُ أحمـدُ، ولا أدري مـا صحَّتُهُ فيبحثُ عنهُ.

شمَّ تَتَكِفْت الأحاديثَ الىواردةَ في الأمرِ بثلاثةِ أحجار، والنَّهْي عنْ أقلَّ منْهَا، فإذا هي كُلُهَا في خارج الدَّبْر، فإنْهَا بلفظِ النَّهْي عن الاسْتِجاءِ بأقلَّ من ثلاثةِ أحجار، وبلفظِ الاسْتِجمارِ: «إذَا اسْتَجْمَرَ أَحَدُكُمْ فَلْيُسْتَجْمِرْ ثَلاثاً» [أحمد: ٢/٤٥٢] وبلفظِ التَّمشُع: «نَهَى تَلَيُّظُ أَنْ يُتَمَسَّعَ بِعَظْم، [م(٢٦٣)].

إذا عرفْت هذا فالاسْتِنجاءُ لُغةً: إزالةُ النَّجوِ وَهُــوَ الغائطُ، والغائطُ: كنايةٌ عن العَذِرَةِ، والعَذِرَةُ خارجُ الدُّبرِ، كما يُفيدُ ذلِكَ كلامُ أَهْلِ اللَّغةِ.

ففي القاموسِ النَّجوُ: مــا يخـرجُ مــن البطـنِ مــنْ ريــحِ أو غائطٍ، واسْتَنجى: اغْتَسلَ بالماءِ، أو تمسَّحَ بالحجرِ.

وفِيهِ اسْتَطَابَ: اسْتَنجى، واسْتَجمرَ: اسْتَنجى.

وفِيهِ النَّمسُّحُ: إمرارُ اليدِ لإزالةِ الشَّيءِ السَّائلِ أَو الْمُتَلطِّخِ.

فعرفت من هذا كُلّهِ أنْ الثّلاثةَ الأحجارَ لَمْ يردِ الأمرُ بِهَا، والنّهْيُ عنْ أقلَّ منْهَا إلاَّ في إزالةِ خُروجِ الدُّبرِ لا غيرُ، ولمْ يَـاْتِ بِهَا دليـلٌ في خـارجِ القبـلِ، والأصـلُ عـدمُ التّقديرِ بعـددٍ، بـل المطلوبُ الإزالةُ لاثرِ البولِ من الذّكرِ، فيَكْفي فِيهِ واحدةٌ معَ أنّهُ قدْ وردَ بيانُ اسْتِعمالِ النَّلاثِ في الدَّبرِ: بـأنَّ واحـدةُ للمسـربةِ، واثنتَينِ للصّحفَتَينِ، ما ذَاكَ إلاً لاخْتِصاصِهِ بِهَا.

## ١١ – لا يُستنجى بعظمٍ أو روثٍ

٩٥ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: "إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهْ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: إِنَّهُمَا لا يُطَهِّرُانِ».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (٦/١ه) وَصَحَّحَهُ.

وأخرجَهُ ابنُ خُرِيمَةَ ((٨١) من حديث سلمان الفارسي} بلفظِ مِ هذا والبخاريُّ(٣٨٦٠) بقريبِ منْهُ.

وزَادَ فِيهِ «أَنَّهُ قَالَ لَهُ أَبُو هُرَيْرَةَ لَمَّا فَــرَغَ: مَـا بَــالُ الْعَظْمِ وَالرَّوْشِ؟ قَالَ: هِيَ مِنْ طَعَام الْجِنِّ».

وأخرجَهُ البيْهَقيُّ (١٠٧١، ١٠٧٨) مُطولًا كذا في الشُرحِ، ولفظهُ في سُننِ البيْهَقيُّ: ﴿أَنَّهُ لِللَّهِ قَالَ لَآبِي مُرَيْرَةَ طَلَّلُهُ : الْبَيْسِي الْخَجَارُ اللَّهِ مُرَيْرَةً طَلَّلُهُ : الْبَيْسِي الْحَجَارُ اللَّهِ فَوَضَعْتَهَا إِلَى جَنْبِهِ خَتَّى إِذَا فَرَغَ، وَقَامَ تَبَعْته، فَقُلْت: يَن رَسُولَ اللَّهِ: مَا بَالُ الْعَظْمِ وَالرَّوْثِ؟ فَقَالَ: أَتَانِي وَفْدُ نَصِيبِينَ فَسَلَلُونِي الزَّادَ، فَدَعَوْت اللَّهَ لَهُمْ أَلاً يَمُرُّوا بِرَوْثَةٍ وَلا عَظْمِ الأَ

والنَّهِيُّ فِي البابِ عن الزَّبيرِ، وجابرٍ، وسَهْلِ بـنِ حُنيـفو، وغيرهِمْ باسـانيدَ فِيهَا ما فِيهِ مَقالٌ، والجموعُ يشهدُ بعضُهَا لبعض.

وعلّلَ هُنا بانَّهُمَا لا يُطَهَّرانِ، وعلّلَ بانَّهُمَا طعامُ الجنَّ، وعلّلَت الرَّوثةُ بانَهَا رِكْسٌ، والتَّعليلُ بعدمِ التَّطْهِيرِ فِيهَا عـائدٌ إلى كونِهَا ركْساً.

وامًا عدمُ تطهيرِ العظمِ فلأنَّهُ لزجٌ لا يَكَاهُ يَتَماسَكُ، فلا يُسْنَفُ النَّجاسَةُ، ولا يقطعُ البلَّة؛ ولمَّا علَّلَ ﷺ بانُ «الْعَظْمَ وَالرَّوْنَةَ طَعَامُ الْجَنِّ، قَالَ لَهُ إَنْ مَسْعُودٍ: وَمَا يُغْنِي عَنْهُمْ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: إنَّهُمْ لا يَجِدُونَ عَظْماً إلاَّ وَجَدُوا عَلَيْهِ لَحْمَهُ الَّذِي كَانَ عَلَيْهِ يَوْمُ أُخِذَ، وَلا وَجَدُوا رَوْنًا إلاَّ وَجَدُوا فِيهِ حَبُّهُ الَّذِي كَانَ عَلَيْهِ يَوْمُ أُخِذَ، وَلا وَجَدُوا رَوْنًا إلاَّ وَجَدُوا فِيهِ حَبُّهُ الَّذِي كَانَ عَلَيْهِ مَوْمُ أُخِلَّهُ.

روَاهُ أبو عبدِ اللَّهِ الحَاكِمُ فِي الدَّلاثلِ، ولا يُنافِيهِ ما وردَ أنْ الرُّوثَ عَلْفٌ لدوابُهمْ كما لا يُخفى.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ الاسْتِنجاءَ بالأحجارِ طَهَارةٌ لا يـلزمُ معَهَا المَاءُ، وإن اسْتُحبُّ؛ لأنَّهُ علَّلَ بانْهُمَا لا يُطَهِّـرانِ، فافـادَ انْ غيرهُمَا يُطَهِّرُ.

## ١٢ ـ ضرورةُ التنزُّهِ من البولِ

٩٦ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْدَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (١٢٨/١)

(وعن أبي هُريسرةَ هَلَهُ له قَال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (السَّنْزِهُوا) مِن التَّنزُهِ وَهُوَ البعدُ، بمعنى تنزَّهُوا، أو بمعنى اطلبوا النَّزَاهَةَ.

رَمِن الْبَوْلِ فَإِنَّ عَامَّةً عَلَىٰابِ الْقَبْرِي ايْ أَكْثَرُ مِنْ يُعــذَّبُ فِيــهِ (مَنْهُ) ايْ بسببِ مُلابسَتِهِ، وعدمِ التَّنَزُّءِ عَنْهُ (روَاهُ اللَّارِقطيُّ)

والحديثُ أمرَ بالبعدِ عن البولِ، وأنَّ عُقوبةَ عدمِ النَّنزُو منْـهُ تُعجَّلُ في القبر.

وقد ثبت حديث الصّحيحين (المحاري (۲۱۹)، مسلم (۲۹۷):

«آلَهُ ﷺ مَرْ بِقَيْرَيْنِ يُعَلَّبُان، ثُمْ أَخُبُرَ أَنْ عَذَابَ أَحَلِهِمَا! لأَنَّهُ
كَانَ لا يَسْتَنْزُهُ مِن الْبُول، أو لأَنَّهُ لا يَسْتَيْرُ مِنْ بَوْلِهِ من الاسْتِبارِ أَيْ لا يَسْتَيْرُ مِنْ بَوْلِهِ مَا الاسْتِبارِ أَيْ لا يَسْتَبرَى، من الاسْتِبراء، أوْ؛ لأنَّهُ لا يَتَوقَّاه، وَكُلُهَا أَلفَظٌ وَارِدةٌ فِي الرُّوايَاتِ، والْكُلُّ مُفيدٌ لِتَحريم مُلامسةِ البول وعدم التَّحرُد منه.

وقد اخْتَلَفِ الفَقَهَاءُ هَلَّ إِزَالَةُ النَّجَاسَةِ فَرَضٌ أَو لا؟

فقالَ مالِكُ: إزالَتُهَا ليسَتْ بفرضٍ.

وقالَ الشَّافعيُّ: إِزَالْتُهَا فَرَضٌ مَا عَدَا مَا يُعَفَى عَنْهُ مَنْهَا. وقد استَدَلُّ على الفرضيَّةِ بجديثِ التَّعذيبِ على عدمِ التَّنزُّهِ من البول، وَهُوَ وعيدٌ لا يَكُونُ إلاَّ على تركُّ فرضٍ.

واغتُذرَ لمالِكِ عن الحديثِ بأنَّهُ يختَملُ أَنَّهُ عُذَبَ؛ لأنَّهُ كسانَ يَتُرُكُ البولَ يسيلُ عليْهِ، فيصلِّي بغيرِ طَهُـورٍ؛ لأنَّ الوضوءَ لا يصحُ مَعَ وُجودِهِ.

ولا يخفسى أنَّ أحساديثَ الأمسرِ بالنَّمْسابِ إلى المخسسرِجِ بالأحجارِ، والأمرُ بالاسْتِطابةِ دالَّةٌ على وُجوبِ إزالةِ النَّجاسةِ.

وفِيهِ دلالةُ على نجاسةِ البولِ.

والحديثُ نصرٌ في بلول الإنسان؛ لأنَّ الألفَ والسلاَّمَ في البولِ في حديثِ البابِ عوضٌ عن المضاف، أيْ عنْ بولِه، بدليلِ لفظِ البخاريُ في صاحبِ القبرينِ فإنَّهَا بلفظِ «كانَ لا يستَنزِهُ عنْ بولِهِ» ومن حلَّهُ في جميع الأبوالِ، وأدخلَ فيهِ أبوالَ الإبلِ كالمسنَّفِ في فَتْع الباري(١/ ٣٢١) فقد تعسَّف.

وقد بيُّنَّا وجْهَ التَّعسُّفِ في هوامش فَتْح الباري.

٩٧ - وَلِلْحَاكِم (١٨٣/١) الْكَثْرُ عَسْذَابِ الْقَبْرِ مِسْ الْبَوْل؛ وَهُوَ صَحِيحُ الإِسْنَادِ.

قوله: (وللحَاكِم) أيْ منْ حديثِ إبي هُريـرةَ (أَكْثَرُ عَلَمَاسِ الْقَبْرِ مِن الْبَوْلِ) وَهُوَ صحيحُ الإسنادِ هذا كلامُهُ هُنا.

وفي التَّخليـص(١١٧/١) مــا لفظُــة وللحَــاكِم(١٨٣/١) واحمد(٣٢٦/٧) وابن ماجَة(٣٤٨)؛ «أكثَّرُ عَذَابِ الْقَبْر مِن الْبَــوْلِ»

وأعلُّهُ أبو حَاتِمٍ. وقالَ إنَّ رفعَهُ باطلٌ [«العلل» (٣٦٦/١)] ! هـ.

ولمْ يَتَعَقَّبُهُ بحرف، وَهُنا جزمَ بصحِّتِهِ، فاخْتَلَفَ كلامَاهُ كما ترى، ولمْ يَتَنَبُه الشَّارِحُ رحمه اللَّه لذلِك، فاقرُ كلامَهُ هُنـا؛ والحديثُ يُفيدُ ما أفادَهُ الأوَّلُ.

واختلفَ في عدمِ الاسْتِنزَاهِ هـلْ هُـوَ مـن الْكَبائرِ أو مـن الصّغائر؟

وسببُ الاخْتِلافِ حدیثُ صاحبی القبرین، فیانَ فیه "وما يُعذَّبانِ في كبير" بلی إنَّه لَكَبيرٌ بعدَ أنْ ذَكَـرَ أنْ أحدَهُمَا عُذَّبَ بسببِ عدمِ الاَسْتِبراءِ من البول، فقيلَ: إنَّ نفيهُ ﷺ أَكْبرَ ما يُعذَّبانِ فِيهِ يدلُّ على أنَّهُ من الصَّغائرِ، وردَّ هذا بأنَّ قولَـهُ (بلی إنَّهُ لَكَبيرٌ) يردُّ هذا.

وقيلَ بل أرادَ أنَّه ليسَ بِكَبيرِ فِي اعْتِقادِهِمَا، أو في اعْتِقادِ المخاطبينَ، وَهُوَ عندَ اللَّهِ كَبِيرٌ، وقالَ: ليسَ بِكَبيرِ في مشقَّةِ الاخْتِرازِ، وجزمَ بِهَذَا البغويّ، ورجَّحَهُ ابنُ دقيقِ العيدِ، وقيلَ غيرُ ذلِكَ وعلى هذا فَهُوَ من الْكَبائر.

## ١٣ ـ يُقْعَدُ في الخلاءِ على اليُسرى

٩٨ - وَعَنْ سُرَاقَةَ بْنِ مَالِكِ ﷺ قَـالَ: (عَلَّمَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَـالَ: (عَلَّمَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الْخَلاءِ أَنْ نَقْعُدَ عَلَى الْيُسْرَى، وَنُنْصِبَ الْيُمْنَى».

رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ (٩٦/١) بِسَنَدِ ضَعِيفٍ

(وعن سُراقةً) بضمَّ السَّينِ الْهُمَلَةِ وبعدَ الرَّاءِ قَافَ وَهُـوَ أَبُو سُفَيانَ سُراقةً بنُ مَالِكِ بَـنِ جُعشم، بضمُّ الجَيم وسُكُونِ الْمُهَلَةِ وضمُّ الشَّينِ المعجمةِ، وَهُوَ الَّذِي سَاخَتَ قوائمُ فرسِهِ لَمَا لَحْقَ برسولِ اللَّهِ ﷺ حينَ خرجَ فارًا مِنْ مَكَةً، والقصَّةُ مَثْهُدةً، والقصَّةُ

قَالَ سُراقَةُ فِي ذَلِكَ يُخاطِبُ أَبَا جَهْل:

أبا حَكُم واللَّهِ لَـوْ كُنْت شَـاهِداً لأمرِ جواَدي حينَ ساخَت قوائمُهُ علمَت ولائمُهُ علمَت ولائمُهُ علمَت ولا يُقاومُـهُ

من أبيات.

تُوفِّيَ سُراقةُ سنةَ أربعِ وعشرينَ، في صدرِ خلافةِ عُثمانَ.

(قَالَ: (عَلَمَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الْخَلاءِ أَنْ نَفْعُدَ عَلَى الْخَلاءِ أَنْ نَفْعُدَ عَلَى الْيُسْرَى) من الرُّجلين

(وننصب اليمنى روّاهُ الينهقيُّ بسنه ضعيفو) وأخرجَـهُ الطَّبرانيُّ إِنِ «الكبير» (١٣٦/٧)]؛ قالَ الحازميُّ: في سنايو من لا نعرفُهُ، ولا نعلمُ في البابِ غيرَهُ.

قيلَ: والحِكْمةُ في ذلِكَ أَنَّهُ يَكُونُ أعونَ على خُـروجِ الخارج،؛ لأنَّ المعدةَ في الجانب الأيسرِ.

وقيل: ليَكُونَ مُعَتَمداً على اليسـرى، ويقـلُ مـعَ ذلِــكَ اسْتِعمالُ اليمني لشرفِهَا.

## ١٤ ــ نثرُ الذكرِ ثلاثاً بعد البولِ

99- وَعَنْ عِيسَى بْنِ يَزْدَادَ عَنْ أَبِيهِ رضي اللّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا بَالَ أَحَدُكُمْ فَلَاتَ مَرُاتٍ ٩٠.

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ بِسَنَدِ ضَعِيفٍ (٣٢٦).

(وعن عيسى بنِ يزدادَ)قيلَ: بباء مُوحُدةٍ وراء مُهْمَلةٍ ودالين مُهْمَلَتَينِ بِينَهُمَا الفُّ وضبطَ بمثنَّاةٍ تَخْتِيَّةٍ وزايٍ مُعَجمةٍ، وبقيَّتُهُ كالأوَّل.

(عنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا بَالَ أَحَدُكُمْ ۖ فَلَيْسُئُورُ ذَكَرَهُ ثَلاثَ مَرَّاتٍ».

روَاهُ ابنُ ماجَهُ بسندٍ ضعيفـرٍ).

وروَاهُ أحمدُ في مُسندِهِ(٤٧/٤)، والبيْهَقَسَيُّ (١٩٣/١)، وابينُ قانع إلى دمعجم الصحابة، (٣٣٨/٣)] وأبو نُميمٍ في المعرفةِ (٣٦٩/١) وأبو داود في المراسيلِ(٤) والعقيليُّ في الضُّعفاءِ(٣٨/٣، ٣٨٧)؛ كُلُّهُمْ مَنْ روايةِ عيسى المذْكُور.

قَالَ ابنُ معين: لا يُعرفُ عيسى ولا أَبُوهُ.

وقالَ العقيليُّ: لا يُتَابِعُ عليْهِ ولا يُعرفُ إلاَّ بِهِ.

وقالَ النَّوويُّ في شرحِ المُهَــذَّبِ(١٠٦/٢): اتَّفقــوا علــى أَنَّـهُ ضعيفٌ، إلاَّ أنَّ معنَاهُ في الصَّحيحينِ في روايةِ ابنِ عسَاكِرَ: كـــانَ لا يسْتَبرئُ منْ بولِهِ بموحَّدةِ سَاكِنةٍ: أَيْ لا يسْتَفرغُ البولَ جَهْــدَهُ

بعدَ فراغِهِ مُنْهُ، فيخرجُ منه بعدَ وُضويْهِ.

والحِكْمةُ فِي ذٰلِكَ حُصولُ الظَّنُّ بِأَنَّهُ لَمْ بِيقَ فِي المخرجِ مـا يخافُ من خُروجهِ.

وقلأ اوجب بعضهم الاستبراء لحديث احد صاحبي القبرين هذا، وَهُوَ شَاهِدٌ لحديثِ البابِ.

## 10\_ فضلُ من استنجى بالحجارة ثم الماء

• • ١ – وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه عنهمـــا ﴿أَنَّ النُّبِيُّ ﷺ سَأَلَ أَهْلَ قُبَاءً، فَقَالَ: إِنَّ اللَّهَ يُثْنِي عَلَيْكُمْ قَالُوا: إِنَّا نُتْبِعُ الْحِجَارَةُ الْمَاءَ»..

رَوَاهُ الْبُرَّارُ فِي [فكشف الأستار، (٢٤٧)] بِسَنَدِ ضَعِيف، وَأَصَلُمُهُ فِي أَي دَاوُد(٤٤) وَصَمَحْحَهُ ابْنُ خُزِيْمَةَ (٨٣) مِنْ خَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ مِنْ عَدِيثٍ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ مِنْ عَدِيثٍ أَبِي ذِكْرِ الْحِجَارَةِ.

(وعن ابن عبَّاس \_ رضي الله عنهما \_: أنَّ النَّبيُّ 難 سألَ أَهْلَ قُبَاءَ) بضمُّ القاف ِ ممدودٌ مُذَكَّرٌ مصروفٌ. وفيهِ لُغةٌ بـالقصرِ، وعدم الصرف.

(فقالَ: إنَّ اللَّهَ يُثني عليْكُمْ فقالوا: إنَّا نُتْبِعُ الحجارةَ الماءَ. روَاهُ البزَّارُ بسندٍ ضعيفي قبالَ البزَّارُ: لا نعلمُ أحداً روَاهُ عن الزُّهْرِيُّ إِلاَّ مُحمَّدَ بِـنَ عبــدِ العزيــزِ ولا عنْـهُ إِلاَّ ابنَـهُ، ومحمَّـدٌ

(وأصلُهُ في أبي داود) والتّرمذيُّ في السُّنن(٣١٠٠) عـــن النَّبِيُّ ﷺ قالَ "نَزَلَتْ هَـِـذِهِ الآيةُ فِـي أَهْـلِ قُبُـاءً ﴿فِيهِ رِجَـالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا﴾ قَالَ: كَانُوا يَسْتَنْجُونَ بِالْمَاءِ، فَنَزَلَتْ فِيهِمْ

قَالَ المنذريُّ: وزادَ السِّرمذيُّ: غريسبُّ وأخرجَــهُ ابسنُ مَاجَهْ(٣٥٧) وصحَّحَهُ أَبنُ خُرِيمَةً منْ حديثِ أبي هُريرةً بـدونِ

قَالَ النَّووِيُّ فِي شَرِحِ الْمُهَذَّبِ (١١٦/٢): المعروفُ فِي طُرقِ الحديثِ أَنْهُمْ كانوا. يسْتَنجونَ بالماء والأحجار.

ونبُّهُ ابنُ الرُّفعةِ فقــال: لا يُوجدُ هـذا في كُتُـب الحديث؛ وَكُذَا قَالَ الْحُبُّ الطَّبريُّ نحوَّهُ.

قَالَ المصنَّفُ: وروايةُ البرَّارِ واردةٌ عليْهِم، وإنْ كسانَتْ

قَلْت: يُخْتَمَلُ أَنَّهُمْ يُريدونَ لا يُوجِدُ فِي كُتُبِ الحديثِ بَسَنْدٍ صحيحٍ، ولَكِنُ الْأُولِي الرَّدُّ بِمَا فِي الإلمَامِ فَإِنَّهُ صَحَّحَ ذَلِكَ.

قَالَ فِي البِدَرُ: والنَّوويُّ معذورٌ، فإنَّ رَوايةً ذَلِـكَ غريبةً فِي زوايا وخبايا لو قُطعَتْ إليْهَا أَكْبَادُ الإبلِ لَكَانَ قليلاً.

قلت: يَتَحصُّلُ مِنْ هذا كُلِّهِ أَنَّ الاسْتِنجاءَ بِالمَاء أَفضلُ مِن الحجارةِ، والجمعُ بينَهُمَا أفضلُ من الْكُلُّ بعدَ صحَّةِ ما في الإلمام، ولمُ نجدُ عنهُ ﷺ أنَّهُ جمعَ بينَهُمَا.

وعدَّةُ أحاديثِ بابِ قضاء الحاجةِ أحدٌ وعشرونَ؛ وقالَ في الشُّرح: خسةَ عشرَ. وَكَأَنَّهُ عِدْ أَحَادِيثَ الملاعــن حديثاً وأحــداً، ولا وجْهَ لَهُ، فإنَّهَا اربعةُ احاديثَ عنْ أبي هُريـرةَ عنـدَ مُسلم، وعنْ مُعاذٍ عندَ أبي داود، وعن ابن عبَّاس عندَ أحمدَ، وعن ابسن عُمرَ عندَ الطَّبرانيِّ، فقد اخْتَلَفَتْ صحابةً ومخرُّجينَ، وعدُّ حديثي النَّهْي عن اسْتِقبال القبلةِ واحداً، وَهُمَا حديثان عنْ سلمانَ عنــدّ مُسلم، وعن أبي أيُوبَ عندَ السُّبعةِ.

# ٨- باب الغسل وحكم الجُنُب

(باب الغسل) بضمُّ الغين المعجمةِ: اسمَّ للاغتِسال؛ وقيلًا: إذا أُريدَ بهِ المَاءُ فَهُوَ مضمومٌ.

وأمَّا الصدرُ فيجوزُ فيهِ الضَّمُّ والفَتْحُ؛ وقيلَ المصدرُ بالفُّتْح، والاغْتِسالُ بالضُّمُّ.

وقيلَ إِنَّهُ بِالفَتْحِ فِعلُ المُغْتَسلِ، وبالضَّمِّ الَّـذِي يُغْتَسلُ بِـهِ، وبالْكُسر ما يُجعلُ معَ الماء كالأشنان.

(وحُكُمُ الجنبِ) أي الأحْكَامُ الْمُتَعَلِّقَةُ بَمَنْ أَصَابَتُهُ جَنَابَةً.

## 1\_ إنَّما الاغتسالُ من المنيِّ

اللّه عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ «الْمَاءُ مِنَ

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٣٤٣)، وَأَصْلُهُ فِي الْبُخَارِيُ(١٨٠).

أي الاغْتِسالُ من الإنزال، فالمباءُ الأوَّلُ المعروفُ، والشَّاني

وفِيهِ من البديع الجناسُ التَّامُّ.

وحقيقةُ الاغْتِسال إفاضةُ الماء على الأعضاء.

واخْتَلْفَ فِي وُجوبِ الدُّلْكِ، فقيلَ يجبُ، وقيلَ: لا يجبُ، والتَّحقيقُ أنَّ المسألةَ لُغويَّةٌ فإنَّ الـواردَ في القرآنِ الغســلُ في أعضاء الوضوء، فيَتَوقَّفُ إِنْبَاتُ الدُّلْكِ فِيهِ على أَنَّهُ مَنْ مُسمَّاهُ.

وأمَّا الغسلُ فوردَ بلفظِ ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَسَاطُّهُرُوا ﴾ وَهَـذا اللَّفظُ فِيهِ زِيادةٌ على مُسمَّى الغسل، وأقلُّهَا الدُّلْسكُ، وما عـدلَ عزُّ وجلُّ في العبارةِ إلاُّ لإفادةِ التَّفرقةِ بينَ الأمرين.

فَأَمَّا الغسلُ فالظَّاهِرُ أَنَّهُ لِيسَ مِنْ مُسمَّاهُ الدَّلْكُ، إذْ يُقالُ غسلَهُ العرقُ، وغسلَهُ المطرُ، فلا بُدَّ منْ دليل خارجي على شريطةِ الدُّلُكِ في غسلِ أعضاءِ الرضوءِ، مخــلاف عُســلِ الجنابـةِ والحيضِ، فقدْ وردَ فِيهِ بلفظِ الْتَطْهِيرِ كمَّا سمعْت.

وفي الحيض ﴿ فَإِذَا تَطَهُّرُنَّ ﴾ إلا أنَّهُ سيأتِي في حديث عائشةَ وميمونةَ ما يـدلُّ على أنَّهُ ﷺ اكْتُفى في إزالـةِ الجنابـةِ بمجرَّدِ الغسل، وإفاضةِ الماء منْ دُون ذلِــكَ فاللَّـهُ أعلــمُ بالنُّكُتَّـةِ الَّتِي لَاجلِهَا عَبْرَ فِي النَّنزيلِ عنْ غَسَلِ أعضاء الوضوءِ بالغسـلِ، وعنْ إزالةِ الجنابةِ بالتَّطْهِيرِ، معَ الاتّحادِ فِي الْكَيفيَّةِ.

وأمَّا المسحُ فإنَّــهُ الإمرارُ على الشِّيء باليدِ، يُصيبُ ما أصابَ، ويخطئُ ما أخطأً، فلا يُقالُ: لا يبقى فـرقٌ بـينَ الغــــلِ والمسح إذا لمْ يُشْتَرط الدُّلْكُ.

وحديثُ الْكِتَابِ ذَكَرَهُ مُسلمٌ كما نسبَّهُ المصنَّفُ إليْهِ في قصَّةِ عِتْبانَ بن مالِكٍ.

وروَاهُ أبو داود(٢١٧) وابنُ خُزِيمة (٢٣٣) وابنُ حبَّانَ(١١٦٨) بلفظ الْكِتَابِ.

وروى البخاريُّ(١٨٠) القصَّةَ ولمُ يذكرُ الحديثُ، ولـذا قـالَ المصنّفُ: (واصلُهُ في البخاريُّ) وَهُوَ «أَنَّهُ ﷺ قَـٰالَ لِعِنْبَـانَ بُـنِ مَالِكٍ (إِذَا أَغْجَلْت أو أَفْحَطْتَ فَعَلَيْك الْوُضُوءُ)

والحديثُ لَهُ طُرِقٌ عنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ، عنْ أبي آيُوبَ،

وعنْ رافع بنِ خديج، وعنْ عِتبانَ بنِ مالِك، وعنْ أبـي هُريـرةً، وعن أنس.

والحديثُ دالٌ بمفْهُومِ الحصـرِ المستَفادِ من تعريفِ المسندِ إِلَيْهِ؛ وقدْ وردَ عندَ مُسلمَ بلفظِ «إِنَّمَا الْمَاءُ مِن الْمَاءِ» على أنَّـهُ لا غُسلَ إلاً من الإنزالِ، ولا غُســلَ مـن الْتِقـَاءِ الْجِتَـانينِ وإليْـهِ ذَهَبَ داود، وقليلٌ من الصُّحابةِ والتَّابعينَ.

وَفِي البخاريِّ (١٧٩) «أَنَّهُ سُولَ عُثْمَانُ عَمَّـنْ يُجَـامِعُ امْرَأَتَـهُ وَلَمْ يُمْن فَقَالَ: يَتَوَضَّأُ كَمَا يَتَوَضَّأُ لِلصَّــلاةِ وَيَغْسِـلُ ذَكَـرَهُ قَـالَ عُثْمَانُ: سَمِعْته مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ

وبمثلِهِ قالَ عليٌّ، والزُّبيرُ، وطلحةُ وأبسيُّ بـنُ كعـب، وأبــو أَيُوبَ، ورفعَهُ إلى رسول اللَّهِ ﷺ ثُمَّ قالَ البخاريُّ: الغسلُ

وقالَ الجمُّهُورُ: هذا المفْهُـومُ منسـوخٌ بحديـثِ أبـي هُريـرةَ

## ٧ ـ يغتسلُ من الجماع وإن لم يُنزلُ

١٠٢ – وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قُالَ: قُــالَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الْأَرْبَعِ، ثُمُّ جَهَدها، فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٩١)، مسلم(٣٤٨)] ...

وَزَّادَ مُسْلِمٌ: قوَإِنْ لَمْ يُنْزِلْ،

أعنى: قوله: (وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ فَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ 變: إذَا جَلَسَ) أَيْ الرَّجُلُ الْمَعْلُومُ مِنْ السَّيَاق.

(بَيْنَ شَعَبِهَا) أَيْ الْمَرْأَةِ بضَمُّ الشِّينِ الْمُعْجَمَةِ وَفَتْتِ الْعَيْنِ الْمُهْمَلَةِ فَمُوَحَّدَةٌ جَمْعُ شُعْبَةٍ وهو كنايةٌ عن الجماع.

(الأربع، ثُمَّ جَهَدَها) بِفَتْح الْجِيم وَالْهَاء، مَعْنَاهُ كَدَّهَا بِحَرَكَتِهِ: أَوْ بَلَغَ جَهْدَهُ فِي الْعَمَلِ بِهَا.

(فَقَدْ وَجَبَ الْغُسْلُ).

وَفِي مُسْلِمٍ «ثُمُّ اجْتَهَٰدَ»، وعنسدَ أبي داود(٢١٦): "وَٱلْـرَقَ الْخِتَانَ بِالْخِتَانِ ثُمَّ جَهَدَهَا". قَالَ: تَغْتَسِلُ.٩

مُنْفَقُ عَلَيْهِ (مسلم(٣١٠) و(٣١٣) ولم يخرجه خ) -

زَادَ مُسَلِّمَ (٣١١) من حديث أم سُليم]: وَفَقَالَتْ أَمُّ سَلَمَةَ: وَهَلْ يَكُونَ هَلَا؟ قَالَ: نَعَمْ، فَمِنْ أَيْنَ يَكُونُ الشُّبَّهُ.

بكَسْر الشِّين الْمُعْجَمَةِ وَسُكُون الْمُوِّحَّدَةِ وَيَفْتَحِهِمَا لُغَتَّان، اتُّفَقَ الشَّيْخَانِ عَلَى إِخْرَاجِهِ مِـنْ طُرُقَ عَـنْ أُمُّ مَــَلَمَةً وَعَائِشَـةً وَأَنْسٍ، وَوَقَعَتْ مَذِهِ الْمَسْأَلَةُ لِيسَاء مِنْ الصَّحَابِيَّاتِ؛ لِخَوْلَةَ بُنتِ حَكِيم، عِنْدَ أَحْمَدَ (١٠٩/٦)، وَالنَّسَائِيُ (١١٥/١)، وابسن

ولسَهْلَةَ بِنُسِتِ سُهَيل، عندُ الطُّبرانيُّ [الكبير: (٢٩٧/٧٤)]، ولبسرة بنت صفوان، عند أبي شيبة (٨٠/١).

والحديثُ دليلٌ على أنَّ المرأةَ ترى ما يرَاهُ الرَّجلُ في منامِهِ.

والمرادُ إذا أنزلَت الماءَ كما في البخاريُّ: ﴿قَالَ: نَعَمْ إِذَا رَأَت الْمَاءَ، أي المنيُّ بعدَ الاسْتِيقاظِ.

وفي روايةٍ اهُنَّ شَقَائِقُ الرُّجَال».

أخرجهما الخمسمة إلا النسمائي ممن حديث عائشمة واحدر ٦/٦٥٦)، أبو داو در ٢٣٦)، التومذي (١٩٣)، ابن ماجه ٢١٦)].

وفِيهِ ما يدلُّ على أنَّ ذلِكَ غالبٌ منْ حال النَّساء كالرِّجال وردٌّ على منْ زعمَ انْ منيُّ المراةِ لا يبرزُ.

وقولُهُ (فَمَنْ أَيْنَ يَكُونُ الشَّبْهُ) اسْتِفْهَامُ إِنْكَارٍ، وَتَقْرِيسُ النَّ الولدَ تارةً يُشبهُ أَبَاهُ، وَتَارةُ يُشبِهُ أُمَّهُ وَأَخْوَالَهُ، فَأَيُّ المَاءَينِ غُلْمَبُ كان الشبة للغالب.

## ٤\_ أربعٌ يُغْتَسَلُ منها

٤٠١- وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللَّهُ عَنْهَا قَالُتُ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَغْتَسِلُ مِنْ أَرْبُعِ مِسِنِ الْجَنَابِيةِ، وَيُوْمَ الْجُمُعَةِ، وَمِن الْحِجَامَةِ، وَمِنْ غُسْلِ الْمَيِّتِ،..

رَوَاهُ أَبُو ذَاوُدُ(٣٤٨)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُزِيْمَةُ (٢٥٦).

وروَّاهُ أَحْدُ(١٠٢/٩) والبيُّهَقيُّ(١٩٩/١ ٣٠-٣٠). وفي إسنادِهِ مُصعبُ بنُ شيبةً. وفِيهِ مقالٌ. قَالَ المُصنَّفُ فِي الفَتَّحِ(١/٣٩٥): وَهَذَا يَدَلُّ عَلَى أَنَّ الجَهْدَ هُنا كنايةٌ عن مُعالجةِ الإيلاجِ.

مُتَّفَقَ عِليْهِ؛ زادَ مُسلمٌ «وإنْ لمْ يُنزلْ»).

والشُّعبُ الأربعُ، قيـلَ: يدَّاهَـا ورجلاهَـا، وقيـلَ: رجلاهَـا وَفَخَذَاهَا، وقيلَ: ساقَاهَا وفخذَاهَا، وقيلَ غيرُ ذٰلِكَ، والْكُلُّ كنايةٌ

فَهَذَا الحَديثُ اسْتَدَلُّ بِهِ الجَمْهُورُ على نسخ مفْهُوم حديث «اَلْمَاءُ مِن الْمَاء» واسْتَدلُوا على أنَّ هذا آخــرُ الأمريــن بمــا روّاهُ أحمدُ(١١٥/٥) وغيرُهُ من طريق الزُّهْرِيِّ، عن أبيُّ بن كعب أنَّهُ قَالَ: «إِنَّ الْفُتُيَّا الَّتِي كَانُوا يَقُولُونَ إِنَّ الْمَاءَ مِن الْمَاء رُخْصَةً كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ رَخُصَ بِهَا فِي أَوَّلِ الإسْلامِ ثُمَّ أَمَرَ بِالاغْتِسَـالِ بَعْدُ، صَحَّمَهُ ابنُ خُرِيمة (٢٢٥)، وابنُ حبَّ انْ(١١٧٣) وقدالَ الإسماعيليُّ: إنَّهُ صحيحٌ على شرطِ البخاريِّ، وَهُــوَ صريحٌ في

على أنَّ حديثَ الغسل "وإنْ لمْ يُنزلْ" أرجحُ، لـو لمْ ينبُت النَّسخُ منطوقٌ في إيجابِ الغسل، وذلِكَ مفْهُومٌ، والمنطوقُ مُقــدُّمٌ على العمل بالمفهُوم، وإنْ كانَ المفهُومُ مُوافقاً للبراءةِ الأصليَّةِ، والآيةُ تُعضَّدُ المنطوقَ في إيجابِ الغسـلِ، فإنَّـهُ تعـال قـالَ ﴿وَإِنْ كَنْتُمْ جُنُبًا فَاطَّهُرُوا﴾.

قَالَ السُّافعيُّ: إِنَّ كلامَ العربِ يقْتَضي أَنَّ الجنابـةَ تُطلـقُ بالحقيقةِ على الجماع، وإنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ إنزالٌ.

قَالَ: فَإِنَّ كُلُّ مِنْ خُوطِبَ بِأَنْ فُلاناً أَجِنبَ عِنْ فُلانةً عُقـلَ أنَّهُ أصابَهَا وإنْ لَمْ يُنزلْ.

قالَ: ولمْ يُخْتَلَفُ أَنَّ الزُّنَا الَّذِي يجِبُ بِهِ الجَلَدُ هُــوَ الجَمـاعُ، ولو لم يَكُن منهُ إنزالُ (ا هــ).

فَتَعاضدَ الْكِتَابُ وَالسُّنَّةُ على إيجابِ الغسل من الإيلاج.

٣- اغتسالُ المرأة كالرجلِ من الاحتلام

١٠٣ - وَعَنْ أَنْسِ ظُلَّهُ قَالَ: ﴿قَالَ رَسُـولُ اللَّـهِ ﷺ - فِي الْمَرْأَةِ تَرَى فِي مَنَامِهَا مَا يَرَى الرَّجُــلُ -

والحديثُ دليـلٌ على مشروعيّةِ الغسـلِ في هـنيو الأربعـةِ الأحوال، فأمّا الجنابةُ فالوجوبُ ظَاهِرٌ.

وأمَّا الجمعةُ نفي حُكْمِهِ روقْتِهِ خلافٌ.

أَمَّا حُكْمُهُ فَالْجِمْهُورُ عَلَى أَنَّهُ مَسْنُونٌ لَحَدِيثِ سَمَّرَةَ "مَنْ تَوَضِّأً يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَيِهَا وَيَعْمَتْ، وَمَن اغْتَسَلَ فَالْغُسْلُ أَفْضَلُ» يأتِي قريباً [برقم(١٠٦)].

وقالَ داود وجماعة إنَّهُ واجبٌ لحديث: "عُسْلُ الْجُمُعَةِ وَاجِبٌ عَلَى كُلُ مُعْتَلِمِ» يأتِي قريباً[برقم(١٠٥)].

أخرجَهُ السُّبعةُ منْ حديثِ أبي سعيدٍ.

وأجيبَ بأنَّهُ يُحملُ الوجوبُ على تأكُّدِ السُّنَّيَّةِ.

وَأَمَّا وَتُنَّهُ فَفِيهِ خَلَافٌ أَيْضًا.

فعند الهادويَّةِ اللهُ من فجرِ الجمعةِ إلى عصرِها، وعندَ غيرِهِمْ اللهُ للصَّلاةِ، فلا يُشرعُ بعدَهَا ما لمُ يدخل وقْتُ العصرِ، وحديثُ الحَديثُ المَّاني، وحديثُ عائشةَ هذا يُناسبُ الأوَّل.

أمًّا الغسلُ من الحجامةِ فقيلَ هُوَ سُنَةً، وَتَقَدَّمَ حديثُ أنس «أَنَّهُ لَلَّا اخْتَجَمَ وَصَلَّى وَلَمْ يَتُوضْأَهُ [الدارقطني(١٥١/١٥١) وقدم برقم (٧٣)] فدلُ على أنَّهُ سُنَّةً يُفعلُ تارةً كما أفادَهُ حديثُ عائشةَ هذا، ويُتْرَكُ أخرى كما في حديثِ أنس، ويروى عنْ عليً \_ عليه السلام \_ الغسلُ من الحجامةِ سُنَّةً، وإنْ تطَهَرْت اجزأك.

وامًّا الغسلُ من غُسلِ الميَّتِ فَنَقدَمُ الْكَــلامُ فِيهِ، وللعلماءِ فِيهِ ثلاثُهُ أقوالِ: أنَّهُ سُــنَّةٌ وَهُــوَ أقربُهَـا، وأنَّـهُ واجـب، وأنَّـهُ لاَ يُستَحِـنً.

#### ٥- الاغتسالُ عند الإسلام

١٠٥ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ اللَّهِ عَنْ قِصْلًة فَهُمَامَةً
 بْنِ أَثَالٍ، عِنْدَمَا أَسْلَمَ - وَأَمَرَهُ النَّبِيُ ﷺ أَنْ يَغْتَسِلَ.

رَوَاهُ عَبْدُ الرَّزَاقِ[(٩/٦-١٠) وَأَصْلُهُ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البحاري(٣٧٢)، مسلم(١٧٦٤)].

(وَعَنْ أَبِي هُرِيرةَ ظَلَيْهُ أَنَّهُ قَالَ فِي قَصْدِ ثُمَامَةً) بضمُ المُنْلُثةِ وَتَخفيفُ المِيم (بن أثال) بضمَ الْهَمْزةِ فمثلَّثةٍ مفتُوحةٍ، وَهُوَ المُخفَى، سَيِّدُ أَهْلِ اليمامة.

(عندما أسلم) أي عند إسلامِهِ.

(وأمرَهُ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يَفْتَسَلَ. رَوَاهُ عَسَدُ السَّرُوَّاقِ وَهُسَوَ الحَافظُ الْكَبِيرُ عَبِدُ السَّرُّاقِ بِنُ هَمَّامِ الصَّنْصَانيُ، صَاحِبُ التَّصَانيفي، روى عنْ عُبِيدِ اللَّهِ بنِ عُمَسرَ، وعنْ خلائقَ، وعنْهُ احمدُ، وإسحاقُ، وابنُ معينِ، والذَّهْليُّ.

قالَ الذَّهَيُّ: وثَقَهُ غيرُ واحدٍ، وحديثُهُ مُخرَّجٌ في الصِّحاحِ، كانَ منْ أوعيةِ العلمِ، مَاتَ في شوال سنةَ إحدى عشرةَ وماتَتينِ. (وأصلُهُ، مُتَّفقٌ عليْهِ) بينَ الشَّيخين.

> الحِديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ الغسلِ بعدَ الإسلامِ. وقولُهُ (أمرَهُ) يدلُّ على الإيجابِ.

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في ذلِك: فعندَ الْهَادويَّةِ أَنَّهُ إِذَا كَانَ قَدْ أَجْنَبَ حَالَ كُفُرِهِ وجَـبَ عَلَيْهِ الغسلُ للجنابةِ، وإنْ كَانَ قَدَ اغْتَسَلَ حَالَ كُفُرِهِ فلا حُكِمْ لَهُ، وحديثُ «الإسْلامِ يَجُبُبُ مَا عَنَّلَهُ» واحديثُ «الإسْلامِ يَجُبُبُ مَا عَنَّلَهُ» واحديثُ «الإسْلامِ يَجُبُبُ مَا عَنَّلَهُ» واحديثُ «الإسْلامِ يَجُبُبُ مَا عَنْهُ» واحديثُ «الإسْلامِ يَجُبُبُ مَا

وعندَ الحنفيَّةِ: أَنْهُ إِنْ كَانَ قد اغْتَسَلَ حَالَ كُفْرِهِ فلا غُسَـلَ

وعند الشَّافعيَّة وغيرِهِمْ: لا يجبُ عليْهِ الغسلُ بعد إسلامِهِ للجنابة، للحديثِ المذْكُورِ، وَهُـوَ "إِنَّ الإسلامَ يَجُبُ مَا قَبَلَـهُ وامًّا إذا لمْ يَكُنْ أجنبَ حَالَ كُفرِهِ فإنَّهُ يُسْتَحبُ لَهُ الاغْتِسالُ لا غيرُهُ.

أمًّا عندَ أحمدَ فقال: يجبُ عليهِ مُطلقاً، لظَاهِرِ حديثِ الْكِتَابِ، ولما أخرجَهُ أبو داود(٣٥٩) منْ حديثِ قَيْسِ بْسنِ عاصِم، قال: «أَتَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أُرِيدُ الإسلامَ فَأَمَرَنِي أَنْ أَغْتَسِلَ بِمَاءٍ وَسِدْرٍ».

وأخرجَهُ التَّرمذيُّ(١٠٥)، والنَّسائيُّ(١٠٩/١) بنحوهِ.

#### الفريضةُ.

روَمَن اغْتَسَلَ فَالْفُسُلُ أَلْصَلُ. روَاهُ الحُمسةُ وحسنَهُ التَّرِمِدَيُّ) ومنْ صحَّحَ سماعَ الحسنِ منْ سمرةَ قالَ: الحديثُ صحيحٌ وفي سماعِهِ منهُ خلافٌ.

والحمديثُ دليلٌ على عدمٍ وُجوبِ الغسلِ، وَهُوَ كما عرفْت دليلُ الجمهُورِ على ذلِك، وعلى تأويلِ حديثِ الإيجابِ، إلاَّ أنَّ فِيهِ سُؤالاً وَهُوَ أَنَّهُ كيفَ يُفضُلُ الغسلَ وَهُوَ سُنَّةٌ على الوضوءِ وَهُوَ فريضةٌ، والفريضةُ أفضلُ إجماعاً؟.

والجوابُ: أنَّهُ ليسَ التَّفضيلُ على الوضوءِ نفسيهِ، بلُ على الوضوءِ اللَّذي لا غُسلَ معَهُ، كانَّهُ قالَ: منْ توضَّأُ واغْتَسلَ فَهُسُوَ أَفضلُ مَنْ توضًّأ واغْتَسلَ فَهُسُوَ أَفضلُ مَنْ توضًا فقطْ.

ودلُ لعدمِ الفرضيَّةِ ايضاً حديثُ مُسلم(٢٧) امَّسَ تَوَضَّنَا فَأَحْسَنَ الْوُصُوءَ، ثُمُّ أَتَى الْجُمُعَةَ فَاسْتَمَعَ وَأَنْصَتَ غَفِرَ لَـهُ مَا بَيْنَ الْجُمُعَةِ إِلَى الْجُمُعَةِ وَزِيَادَةُ ثَلاثِهِ أَيَّامٍ وللداود انْ يقولَ: هُوَ مُقيَّدٌ بحديثِ الإيجابِ فالدَّلِيلُ النَّامِضُ حديثُ سموةً، فلم يُخرِجُهُ الشَّيخانِ، فالأحوطُ للمؤمنِ أنْ لا يَتْرُكَ غُسلَ الجمعةِ.

وفي الْهَدي النَّبويُ (٣٧٦/١): الأمرُ بالغسلِ يومَ الجمعةِ مُؤكَّدُ جداً، ووجوبُهُ أقرى منْ وُجوبِ الوِنْدرِ، وقراءةِ البسملةِ في الصَّلاةِ، ووجوبِ الوضوءِ منْ مسَّ النَّساءِ، ووجوبِهِ منْ مسَّ الذَّكرِ، ووجوبِهِ من القَهْقَهَـةِ في الصَّلاةِ، ومن الرُّعاف، ومن الحَجامةِ، والقيءِ.

## ٨- لا يقرأ القرآن وهو جنبً

١٠٨ - وَعَنْ عَلِيٍّ ﴿ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ لَهُ يُكُنْ جُنُباً».

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ [أحمد(٨٣/١)، أبسو داود(٢٢٩)، الستومذي(١٤٦)، النساني(١٤٤/١)، أبن ماجه(٥٩٤)]، وَهَلْمَا لَقْطُ التَّرْمِلْزِيِّرْ١٤١) وحسَّنه، وَصَحْحَه ابْنُ جِّالْ (٧٩٩)

(وعَنْ عَلَىٰ ) \_ عليه السلام \_ (قالَ: (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْ يُقْرِنُنَا الْقُرْآنَ مَا لَمْ يَكُنْ جُنُباً». رواهُ أحمدُ والخمسةُ مَكَـذا في نُسخ بُلوغ المرام، والأولى «والأربعة» وقد وُجدَ في بعضها كذلك (وَقَلَا لَفَظُ التَّرِمَديُّ وحسَّنَهُ وصحَّحَةُ ابنُ حَبَّان)

#### ٦- وجوبُ غسل الجمعةِ

أَخْرَجَهُ السَّبْقَةُ [أهمد(٦/٣)، البخاري(٨٥٨)، مسلم(٨٤٦)، أبو داود(٣٤١)، النساني(٩٢/٣)، ابن ماجه(١٠٨٩)، ولم يخرجه المؤمذي من حديث أبي سيد الخدري]

هذا دليلُ داود في إيجابِهِ غُسلَ الجمعةِ، والجمْهُورُ يَتَاوَّلُونَــُهُ بما عرفت قريباً.

وقد قيل: إنَّهُ كانَ الإيجابُ أوَّلَ الأمرِ بالغسلِ لما كانوا فِيهِ من ضيقِ الحال، وغالبُ لباسهم الصُّوف، وَهُمْ فِي أَرْضِ حَارَةِ الْهَوَاء، فَكَانوا يعرقونَ عندَ الاجْتِماعِ لصلاةِ الجمعةِ، فَامْرَهُمْ صلواتِ الله وسلامه عليه بالغسل، فلمنا وسنَّعَ الله عليهم، ولبسوا القطن، رخص لَهُمْ في ذلك.

#### ٧- استحبابُ غسل الجمعةِ

١٠٧ - وَعَنْ سَمُرَةً بْنِ جُنْدُبِ ﴿ قَالَ: قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: قَمَنْ تَوَضَّاً يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَبِهَا وَيَعْمَنَ ، وَمَن اغْتَسَلَ فَالْغُسْلُ أَفْضَلُ ».

رُوَاهُ الْخَمْسَـةُ [(أحمد: ٨/٥)، أبسو داود(٣٥٤)، النسسالي(٩٤/٣)، وأخرجه ابن ماجه(١٠٩١) من حليث أنس] وَحَسَّنَةُ التَّرْمِذِيُّرُ ٤٩٧)

(وعن سمرة) تقدَّمَ ضبطُهُ (ابنُ جُندب) بضمُ الجيسمِ وسُكُون النُون وفَتْحِ الدَّالِ المُهْمَلةِ بعدَهَا مُوحُدةً، وَهُوَ أَبو سعيدٍ في أَكْثرِ الأقوالِ سمرةُ بنُ جُندب الفزاريُ، حليفُ الأنصارِ، نزلَ الْكُوفة، وولِّيَ البصرةَ وعدادُهُ في البصريُينَ، كانَ من الحَفَّاظِ الْكُونة، والِّي البصرة، مَاتَ آخرَ سنةِ تسع وخسينَ.

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: قَمَنْ تَوَصَّا يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَبِهَا») ايْ بالسُّنَّةِ أَخذَ.

(ونعمَتُ) السُّنَّةُ أو بالرُّخصةِ اخدَدَ ونعمَتُ،؛ لأنَّ السُّنَّةَ الغسلُ، أو بالفريضةِ اخذَ ونعمَت الفريضةُ فيانَ الوضوءَ هــو

لِمَنْ لَيْسَ بِجُنُّبٍ، فَأَمَّا الْجُنُّبُ فَلا وَلا آيَةً».

قَالَ الْهَيشميُّ [دمجمع الزوالد، (٢٧٦/١)]: رجالُهُ موثقونَ.

وَهُوَ يدلُّ على التَّحريم؛ لأنَّهُ نَهْيٌ، وأصلُهُ ذلِكَ، ويعضدُ

وأمَّا حديثُ ابنِ عبَّـاسِ مرفوعـــاً «لَــوْ أَنْ أَحَدَّكُـمْ إِذَا أَتَّـى أَهْلَهُ فَقَالَ بِسْمِ اللَّهِ» الحديث [البخاري(٦٣٨٨)، مسلم(٤٣٤)]، فلا دلالةَ فِيهِ على جواز القراءةِ للجنبِ،؛ لأنَّهُ يأتِي بهَذا اللَّفـظِ غيرَ قاصدٍ لِلتَّلاوةِ، ولأنَّهُ قبلَ غشـيانِهِ أَهْلِـهِ، وصيرورَتِـهِ جُنبـاً، وحديثُ ابن ابي شيبةَ «أَنَّهُ ﷺ كَانَ إِذَا غَشِيَ أَهْلَهُ فَأَنْزَلَ قَــالَ: اللَّهُمَّ لا تَجْعَلْ لِلشَّيْطَان فِيمَا رَزَقَتْنِي نَصِيباً» ليـسَ فِيهِ تسـميةً، فلا يُردُّ بهِ إِسْكَالٌ.

### ٩\_ استحبابُ الوضوء بين الجماعين

١٠٩ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا أَتَى أَحَدُكُمْ أَهْلَهُ، ثُمُّ أَرَادَ أَنْ يَعُودَ فَلْيَتُوَضَّأْ بَيْنَهُمَا وُضُوءاً".

رُوَاهُ مُسْلِمٌ (٣٠٨) \_ زَادَ الْحَاكِمُ (٢/١ه١): «فَإِنَّهُ أَنْشَطُ لِلْمَوْدِه.

(وعن أبي سعيدِ الحدريِّ عَلَيْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وإذَا أَتَى أَحَدُكُمْ أَهْلَهُ ثُمَّ أَرَادَ أَنْ يَعُودَهُ ﴾ إِلَى إِتِّيانِهَا.

(فَلْيَتُوضًا بَيْنَهُمَا وُضُوءًا كَأَنَّهُ أَكَّدَهُ؛ لأنَّهُ قَـدٌ يُطلقُ على غسل بعض الأعضاء، فأبانَ بالتَّأْكِيدِ أَنَّهُ أَرادَ بِهِ الشَّرعيُّ.

وقلاً وردَ في روايـةِ ابـن خُزيمــةَ(٢٢٠) والبيْهَقــيُّ(١٩٣/٧) «وضوءَهُ للصَّلاةِ»

(روَاهُ مُسلمٌ زادَ الحَاكِمُ) عنْ أبي سعيدٍ (فإنَّهُ أنشطُ للعودِ). فِيهِ دَلَالَةٌ عَلَى شَرَعَيَّةِ الوَضَوَّءَ لَمَنْ أَرَادَ مُعَاوِدَةً أَهْلِهِ.

وقدْ ثَبْتَ «أَنَّهُ ﷺ غَشِيَ نِسَاءَهُ وَلَمْ يُحْدِثُ ۚ وُصُـوءاً بَيْنَ الْفِعْلَيْنِ» [خ(٢٦٨)، م(٣٠٩)]، وثبَتَ «أَنَّهُ اغْتَسَلَ بَعْدَ غَشْيَانِهِ عِنْدَ كُلِّ وَاحِدَةٍ، [د(٢١٩)، جه(٩٠٠)] فالْكُلُّ جائزٌ، وإن كان الوضوء مندوباً، وإنما صرف الأمرَ عن الوجوب التعليلُ، وفعلُه ﷺ.

وذَكَرَ المصنَّفُ في التَّلخيص(١٤٧/١) أنَّهُ حَكَمَ بصحَّتِهِ التَّرمذيُّ وابنُ السَّكَنِ، وعبدُ الحقُّ، والبغويُّ.

وروى ابنُ خُزيمةَ(١٠٤/١) بإسنادِهِ عنْ شُعبةَ أنَّهُ قـالَ: هــذا الحديثُ ثُلثُ راس مالي، وما أُحدُثُ محديثِ احسنَ منْهُ.

وأمَّا قولُ النَّوويِّ: خالفَ التَّرمذيُّ الأكثرونَ فضعَّفوا هـذا الحديث؛ فقد قالَ المصنّفُ: إنَّ تخصيصَهُ لِلتّرمذيُّ أنَّـهُ صحَّحَهُ، دليلٌ على أنَّهُ لمْ يروِ تصحيحَهُ لغيرِهِ.

وقلاً قدَّمنا منْ صحَّحَهُ غيرَ التَّرمذيُّ.

وروى الدَّارقطنيُّ(١١٨/١) عنْ علىٌّ موقوفاً: «اقرءوا القرآنَ ما لمُ تُصبُ احدُكُمْ جنابةً، فـإنْ أصابَتُهُ فـلا ولا حرفًا؛ وَهَـذا يُعضُّدُ حديثُ البابِ.

إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ ابنُ خُرْعِةَ: لا حُجَّةَ فِي الحديثِ لمنْ منعَ الجنبَ من القراءةِ،؛ لأنَّهُ ليسَ فِيهِ نَهْيٌ وإنَّما هيَ حِكَايةُ فعلٍ، ولمْ يُبيُّـنْ ﷺ أنَّهُ إنَّمَا امْتَنعَ عنْ ذلِكَ لَأَجلِ الجنابةِ.

وروى البخاريُّ عن ابن عبَّاس: أنَّهُ لمَّ يرَ بــالقراءةِ للجنــبِ بأساً[معلقاً، ك الحيض، تحت باب(٧)].

والقولُ بانَّ روايةَ «لَمْ يَكُنْ يَحْجُبُ النَّبِيُ ﷺ أَلَىٰ الْ وَيَحْجِـزُهُ شَيْءٌ سيوَى الْجَنَابَةِ".

أخرجَهُ أحمـدُ وأصحـابُ السُّنن [تقدم في الذي قبله] وابـنُ خُريمةَ(٢٠٨) وابنُ حَبَّانَ(٧٩٩) والحَاكِمُ(١٠٧/٤) والبزَّارُ [«كشف الأستار، (١٦٢/١)] والدارقطني (١١٩/١) والبيهَقسيُّ (٨٨/١٨) أصرحُ في الدَّليل على تحريم القراءةِ على الجنب من حديث الباب: غيرُ ظَاهِرٍ، فإنَّ الألفاظُ كُلُّهَا إخبارٌ عنْ تَرْكِهِ ﷺ القرآنَ حالَ الجنابةِ، ولا دليلَ في التَّرْكُ على حُكْم مُعيَّنِ.

وَتَقدَّمَ [برقم (٧٣)] حديثُ عائشةَ «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يَذْكُرُ اللَّهَ عَلَى كُلِّ أَحْيَانِهِ» وقدَّمنــا أنَّـهُ مُخصَّـصٌ محديـثِ علـيُّ ــ عليــه

هذا، ولَكِنَّ الحقُّ أنَّهُ لا ينْهَضُ على التَّحريم، بـل يُحمـلُ أنَّهُ تَرَكَ ذٰلِكَ حَالَ الجنابةِ للْكَرَاهَةِ أَوْ نَحُوهَا؛ إلاَّ أنَّهُ أخــرجَ أبــو يعلى(٣٦٥) منْ حديثِ علىي ً - عليه السلام - قالَ: «رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ تَوَضَّأَ ثُمُّ قَرَأَ شَيْنًا مِن الْقُرْآن ثُمَّ قَـالَ «هَكَـٰذَا

#### ١٠ – جوازُ النوم على جنابةِ

١١٠ وَلِلأَرْبَعَةِ [ابو داود(۲۲۸)، الزماي (١١٨)، ابن ماجر(٥٨١، ٥٨٢) عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها قَالَتْ:
 لاكانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَنَامُ وَهُمَو جُنُبٌ، مِنْ غَيْرِ أَنْ
 يَمَسُ مَاءً.

#### وَهُوَ مَعْلُولٌ.

(بين المصنّفُ في «التخليص» (١٤٨/١-١٤٩) بيُّسَنَ العلّــةَ: لأنّهُ منْ روايةِ أبي إسحاقَ عن الأسودِ عنْ عائشةَ.

قَالَ أَحَدُ: إِنَّهُ لِيسٌ بصحيح؛ وقالَ أبو داود: وَهَمَ.

ووجْهُهُ أَنْ أَبَا إسحاقَ لَمْ يسمعُهُ مِن الأسودِ وقدْ صحَّحَـهُ البَّهِهَـيُ [الكبرى(٢٠٢/١)] وقال: إنْ أبا إسحاقَ سمعَـهُ من السودِ، فبطلَ القولُ بأنَّهُ أجمعَ المحدُّدونَ أنَّهُ خطأً من أبي إسحاق.

قالَ التَّرمذيُّ: وعلى تقديرٍ صحَّتِهِ فيختَملُ أنَّ الموادَ لا يمسُّ ماءَ الغسل.

قَلْت: فيوافقُ أحاديثَ الصَّحيحينِ فإنَّهَا مُصرَّحةً بأنَّهُ يَتَوضَأُ وينسلُ فرجَهُ لأجلِ النَّوم، والأكْلِ، والشُّرب، والجماعِ.

وقد اختُلفَ العلماءُ: هلْ هُوَ واجبٌ؟ أو غيرُ واجبٍ؟

فالجمهُورُ قالوا بالثَّاني، لحديثِ البابِ هذا، فإنَّهُ صريحٌ أنَّهُ لا يحسُ ماءً، وحديثِ طوافِهِ على نسائِهِ بغسلِ واحدٍ كذا قيـلً؟ ولا يخفى أنَّهُ ليسَ فِيهِ على المدَّعي هُنا دليلٌ.

وَذَهَبَ داود وجماعةً إلى وُجوبِهِ لورودِ الأمرِ بالغسلِ عندَ مُسلم(٣٠٦): «لِيَتَوَضَّأْ ثُمُّ لِيَنَمْ».

وفي البخاريُّ(۲۹۰): «اغْسِـلْ فَرْجَـك ثُـمُّ تَوَضَّـأُه وأصلُـهُ (يجابُ.

وَتَأُولُهُ الجَمْهُورُ أَنَّهُ للاسْتِحبابِ، جَعاً بينَ الأَدلَّةِ، ولما روَاهُ اللهُ خُرَيَّةَ (٢١١) فِي صحيحيْهِمَا مَنْ حديستِ ابنُ حُرَيَّةَ (٢١١) فِي صحيحيْهِمَا مَنْ حديستِ ابنِ عُمَرَ: «أَنَّهُ مَنَالَ النَّبِيُّ ﷺ أَيْنَامُ أَحَدُنَا وَهُو جُنُبُ؟ قَالَ: نَعَمْ، وَيَتَوَضَّأُ إِنْ شَاءً» وأصلُهُ فِي الصَّحيحينِ والبخاري(٢٨٧)،

مسلم (٣٠٦) دُونَ قولِهِ: "إنْ شاءً"، إلا أنْ تصحيح منْ ذَكَرَهَا وإخراجَهَا في الصَّحيح منْ كِتَابِهِ كافو في العملِ؛ ويؤيدُ حديثَ "ولا يمسُ ماءً" ولا يُختَاجُ إلى تأويلِ السَّرمذيُّ، ويعضَدُ الأصلَ وهُوَ عدمُ وُجوبِ الوضوءِ على منْ أرادَ النَّومَ جُنباً كما قالَهُ الحَمْهُ رُ

## ١١ ـ صفة الاغتسالِ للجنابةِ

الله عنها قالت الله الله الله عنها قالت الكه عنها قالت الكان رَسُولُ الله الله الله إذا اغْتَسَلَ مِن الْجَنَابَةِ يَبْدَأُ فَيَغْسِلُ يَدَيْهِ، ثُمَّ يُغْمِعُ بِيَعِينِهِ عَلَى شِمَالِهِ، فَيَغْسِلُ فَرْجَهُ، ثُمَّ يَتَوَضَأُ، ثُمَّ يَأْخُذُ الْمَاءَ، فَيَدْخِلُ أَصَابِعَهُ فَرْجَهُ، ثُمَّ يَتَوَضَأُ، ثُمَّ عَلَى رَأْسِهِ فَسَلاتَ فِي أَصُولِ الشَّعْرِ، ثُمَّ حَفَنَ عَلَى رَأْسِهِ فَسَلاتَ حَفَنَاتٍ، ثُمَّ أَفَاضَ عَلَى سَائِرٍ جَسَدِه، ثُمَّ غَسَلَ رَجْلَدِه.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِم [البخاري(٤٨))، مسلم(٢١٦)].

روعنْ عائشة ــ رضي الله عنها ــ قالَتْ: (كَانْ رَسُولُ اللَّهِ إِذَا اغْتَسَلَ مِن الْجَنَابَةِ») أَيْ أَرَادَ ذَلِكَ.

رَيْدَاً فَيَغْسِلُ يَدَيْدِي فِي حديثِ ميمونةَ: «مرَّتَين أو ثلاثاً»

رَكُمَّ يُفرغُ إِي الماءَ (بيمينهِ على شمالِهِ فيفسلُ فرجَهُ لُمُّ يَوضُّأً) في حديثٍ ميمونةَ: «وُضوءَهُ للصَّلاةِ»

رَبُمٌ يَاخِذُ المَاءَ فِيدِحَــلُ أَصَابِعَهُ فِي أَصَولِ الشَّعْمِ) أَيْ شَـعرِ البيهِ.

وفي روايةِ البيهَقيّ(١٧٥/١): «يخلّلُ بِهَـا شـقُ راسِـهِ الأَيْمَـنَ فَيْنِيعُ بِهَا أُصولَ الشّعرِ، ثُمُّ يفعلُ بشقٌ راسِهِ الأيسرِ كَذَلِكَ،

رُكُمَّ حَفَنَ عِلَى رَاسِهِ ثَلَاثَ حَفَنَاتِ) الحَفْنَةُ بِالْهُمَلَـةِ فَقَاءٌ فنونٌ: مَلُّ الْكَفَّ كما في النَّهَايةِ، وبِكَسرِ الحَاءِ وفَتْحِهَـا كما في القاموس.

وفي حديث ميمونة: «ثمُّ افرغَ على رأسِهِ ثـلاتُ حفناتٍ ملءَ كفُّيهِ إلاَ أَنْ أَكْثَرَ روايَاتِ مُسلمٍ «ملءَ كفَّهِ» بالإفرادِ.

(لمُّ أَفَاضَ) أي الماءَ (على سائر جسديو) أيُّ بقيِّتِهِ، ولفظُ

حديثِ ميمونةَ: «ثُمُّ غسلَ» بدلَ «أفاضَ»

(ثمَّ غسلَ رجليْهِ مُتَّفقٌ عليْهِ، واللَّفظُ لمسلمٍ).

١١٢ ولَهُمَا اللحادي (٢٥٧)، مسلم (٣١٧)) مِسن حديث مَيْمُونَة: «ثُمُّ أَفْرَغَ عَلَى فَرْجِهِ وَغَسَلَهُ بِشِمَالِهِ ثُمُّ ضَرَبَ بِهَا الأرْضَ».

وَفِي رِوَايَةٍ: فَمَسَحَهَا بِالنَّرَابِ وَفِي آخِرِهِ: ثُمَّ أَتَيْته بِالْمِنْدِيلِ فَـرَدُّهُ - وَفِيهِ: وَجَعَـلَ يَنْفُـضُ الْمَـاءَ سَده.

قوله: (ولَهُمَا) أيّ للشّيخينِ.

(من حديث ميمونة) في صفة الغسل من البدائه إلى النهائيه إلا أن المصنف اقتصر على ما لم يُذكر في حديث عائشة فقط: (ثُمَّ اَفْرَغَ عَلَى فَرْجِهِ وَغَسَلَهُ بِشِمَالِهِ ثُمُّ صَرَبَ بِهَا الأَرْضَ وفي رواية: فمسحَها بالتراب. وفي آخره. ثمُّ أَتَيْته بالمنديلِ) بِكُسرِ المسمِ وَهُوَ معروف (فردَّهُ – وفيه: وجعل ينفض الماء بيله) وقيل: هذا اللفظ في حديثهما (ثمَّ تنحَّى عنْ مقامِهِ ذلك فغسل رجلنه فُمُّ أَتَيْته) إلى آخره.

وَهَذا؛ والحديثانِ مُشْتَملانِ على بيانِ كَيْفَيَّةِ الغسلِ مَن الْبِتَائِهِ إِلَى الْبَهَائِهِ، فَالْبَتَدَاؤُهُ غُسلُ اليدينِ قبلَ إدخالِهِمَا في الإناء، إذا كانَ مُسْتَيقظاً من النَّوم، كما وردَ صريحاً، وَكَانَ الغسلُ مَن الإناء.

وقد قَيْدَهُ في حديثِ ميمونةَ مرَّتَينِ أو ثلاثاً.

ثُمُّ غسلَ الفرجَ.

وفي الشَّرِحِ أَنَّ ظَاهِرَهُ مُطلَقُ الغسلِ فَيَكُفَي مَرَّةٌ واحدةٌ، ودلكُ الأرضِ لأجلِ إزالةِ الرَّائحةِ من اليدِ، ولمْ يُذكَرُ أنَّـهُ أعـادَ غسلَ الفرجِ بعدَّ ذلِكَ، مَعَ أَنْهَا إذا كانَت الرَّائحةُ في اليــــدِ فَهِــيَ باقيةٌ في الفرج؛ وَهَذا ما يُفْهَمُ من الحديثِ.

ويدلُ على أنَّ الماءَ الَّـذي يُطَهَّرُ بِهِ محلُّ النَّجاسةِ طَـاهِرٌ مُطَهُّرٌ، وعلى تشريكِ النَّيَّةِ للغسَلِ الَّذي يُزيــلُ النَّجاسةِ برفعِهَـا الحدث، ويستندلُّ بِهِ على أنَّ بقاءَ الرَّائحةِ بعد غسلِ الحملُ لا يضرُ، ويدلُ على أنْ غُسلَ الجنابةِ مرةً واحدةً.

هذا كلامُهُ. ويُحتَملُ أَنْهَا لَمْ تَبَقَ رائحةً بلُ ضربَ الأرضَ لإزالةِ لُزُوجةِ اليدِ إِنْ سُلُمَ أَنْهَا تُفارقُ الرَّائحةَ.

وامًّا وُضوؤُهُ قبلَ الغسلِ فإنَّهُ يَخْتَملُ أَنَّهُ وُضوؤُهُ للصَّلاةِ، وأَنَّهُ يَصحُ قبلَ رفيمِ الحدثِ الأكْبرِ؛ وأَنْ يَكُونَ غسلُ هذِهِ الأعضاءِ كافياً عنْ غُسلِ الجنابةِ، وأنَّهُ تَتَداخلُ الطَّهَارَتَانِ، وَهُمَوَ رأيُ زيدِ بنِ عليٌ والشَّافعيُ وجماعةٌ، ونقبلَ ابنُ بطَّالِ الإجماعَ على ذلك.

ويختَملُ أنَّهُ غسلَ اعضاءَ الوضوءِ للجنابةِ وقدَّمَهَــا تشــريفاً لَهَا، ثُمُّ وضَّأَهَا للصَّلاةِ، لَكِنْ هذا لمْ يُنقلْ أصلاً.

ويختَملُ أنَّهُ وضَّالَمَا للصَّلاةِ ثُمَّ أَفَاضَ عَلَيْهَا المَّاءَ مَعَ بَقَيَّةِ المُسلِدِ للجنابةِ، ولَكِنَّ عبارةً: أَفَاضَ المَاءَ على سائرِ جسدِهِ، لا تُناسبُ هذا؛ إذْ همي ظَاهِرةٌ أنَّهُ أَفَاضَهُ على ما بقي من جسدِهِ عُمَّا لمْ يَحسُهُ المَاءُ، فإنَّ السَّائرَ الباقي لا الجميعُ؛ قالَ في القاموسِ: والسَّائرُ: الباقي لا الجميعُ؛ قالَ في القاموسِ: والسَّائرُ: الباقي لا الجميعُ عَمَا تَوَهَمَ جَمَاعَاتَ.

فالحديثان ظَاهِران في كفاية غسلِ أعضاء الوضوء مرَّةً واحدةً عن الجنابةِ والوضوء، وأنَّهُ لا يُشْتَرطُ في صَحَّةِ الوَضوءِ رفعُ الحدثِ الأكْبرِ، ومنْ قالَ: لا يَتَداخـلانِ، وأنَّـهُ يَتَوضَّـا بعدَّ كمال الغسل، لمْ ينْهَضْ لَهُ على ذلِكَ دليلٌ.

وقدْ ثَبْتَ فِي سُننِ أَبِي دَاود(٢٥٠) ﴿أَنْسَهُ لِلْكُمْ كَانَ يَغْتَسِلُ وَيُصَلِّي الرَّكْمَتَيْنِ وَصَلاَةَ الْغَدَاةِ وَلا يَمَسُ مَاءً ﴿ فَبَطَلَ القُولُ بَأَنُهُ لِيسَ فِي حَدَيثِ مِيمُونَةً وعائشَةً أَنَّهُ صَلَّى بَعَدَ ذَلِكَ الغَسلِ، ولا يَتِمُ الاسْتِدلال بالتَّداخلِ إِلاَّ إِذَا ثَبْتَ أَنَّهُ صَلَّى بَعَدَهُ.

قلنا: قدْ ثَبْتَ فِي حديثِ السُّنِ صلاتُهُ بِهِ؛ نعمْ لَمْ يذْكُر المصنَّفُ فِي وُضوءِ الغسلِ أنَّهُ مسحَ راسَهُ، إلاَّ أنْ يُقالَ قدْ شملَهُ قولُ ميمونةَ: «وضَوءَهُ للصَّلاةِ».

وقولُهَا: (ثمُّ أَفَاضَ المَاءَ)، الإَفَاضَةُ: الإسالةُ.

وقد استُدلُ بِهِ على عدمٍ وُجوبِ الدَّلْكِ، وعلى الْ مُسمَّى غُسلِ لا يدخمُلُ فِيهِ الدَّلْكُ؛ لأَنْهَا عبَّرَتْ ميمونـةُ بالغسـلِ، وعبَّرَتْ عائشةُ بالإفاضةِ، والمعنى واحدٌ، والإفاضةُ لا دلْكَ فِيهَا، فَكَذَلِكَ الغسلُ.

وقالَ الماورديُّ: لا يَتِمُ الاسْتِدلال بذلِكَ؛ لأنَّ أفاضَ بمعنى

غسلَ، والخلافُ في الغسل قائمٌ.

هذا. وأمَّا هلْ يُكَرِّرُ غسلَ الأعضاء ثلاثـاً عنـدَ وُضـوء الغسل؟ فلمْ يُذْكُرُ ذلِكَ في حديثِ عائشةَ وميمونةً.

قَالَ القَاضِي عَيَاضٌ: إنَّـهُ لَمْ يَنَاتُ فِي شَنِّيءٍ مَنَ الرُّوايَبَاتِ

قَالَ المَصنَّفُ: بـلُّ قـدْ وردَ ذلِكَ في روايـةٍ صحيحـةٍ عـنْ عائشةً.

وفي قول ميمونةَ: «أنَّهُ ﷺ أخَّرَ غسلَ الرُّجلين، ولم يبردْ في روايةِ عائشةً.

قيلَ: يُختَمَلُ أنَّهُ إعادَ غِسـلَ رجليْـو بعـدَ أنْ غسـلَهُمَا أَوَّلاً للوضوم، لظَاهِرِ قُولِهَا: "تُوضَّأُ وُضُوؤُهُ للصَّلاةِ" فَإِنَّـٰهُ ظَـاهِرٌ فِي دُخول الرَّجلين في ذلِكَ.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في ذلِكَ، فمنْهُمْ من اخْتَارَ غسلَهُمَا اؤلاً، ومنْهُمْ من اخْتَارَ تاخيرَ ذلِكَ وقدْ أُخذَ منْــهُ جـوارُ تفريــقِ أعضاء الوضوء.

وقولُ ميمونةَ: (ثمُّ أَتَّيْتُهُ بالمُنديلِ فَردُّهُ) فِيهِ دليلٌ على عــدمِ شرعيَّةِ التُّنشيفِ للأعضاء.

وفِيهِ أقوالًا: الأَشْهَرُ أَنَّهُ يُسْتَحبُ تَرْكُهُ، وقيلَ مُباحّ، وقيلَ

وفِيهِ دلالةً على أنَّ نفضَ اليدِ منْ ماء الوضوء لا بأسَ بهِ.

وقعة عارضَـهُ حديثُ «لا تُنْفُضُـوا أَيْدِيَكُـمْ فَإِنَّهَـا مَــرَاوحُ الشَّيْطَانِ» [ابن أبي حاتم في «العلل» (٣٦/١)] إلاَّ أنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ، لا يُقاومُ حديثَ الباب.

١٢ ـ لا يُشترط نقضُ الشعر عند الاغتسال

١١٣ – وَعَنْ أُمُّ سَلَمَةَ رضي اللَّه تعالى عنها قَالَتْ: قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي امْرَأَةٌ أَشُدُّ شَعْرَ رَأْسِي، أَفَأَنْقُضُهُ لِغُسْلِ الْجَنَابَةِ؟

وفي روَايَةٍ: وَالْحَيْضَةِ قَالَ: ﴿لاَ، إِنَّمَا يَكُفِيكَ أَنْ

تَحْثِي عَلَى رَأْمِك ثَلاثَ حَثَيَاتٍ٩.

رُوَاهُ مُسْلِمٌ (٣٣٠).

لَكِنَّ لَفَظَهُ (اشدُّ ضَفَرَ راسي) بــدل «شـعرِهِ»، وَكَأَنَّـهُ رَوَاهُ المصنَّفُ بِالمعنى، واضفرًا بفَتْحِ الضَّادِ وإسْكَانِ الفَّاءِ هُـوَ

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يجبُ نقضُ الشُّعرِ على المرأةِ في غُسلِهَا منْ جَابَةِ أو حيضٍ، وأنَّهُ لا يُشْتَرَطُ وُصَّولُ الماءِ إلى أصولِهِ وَهِيَ مسألةُ خلافٍ:

فعندَ الْهَادُويَّةِ لا يجبُ النَّقضُ في غُسلِ الجنابَّةِ، ويجبُ في الحيض والنَّفاسِ، لقولِهِ ﷺ لعائشةَ: «انقضي شعرَك واغْتَسلي، [أهد(١٩٤/٦)، ابن ماجه(٦٤١)].

واجيبَ بأنَّهُ مُعارضٌ بِهَذَا الحديثِ ويجمعُ بينَهُمَّا بأنَّ الأمـرَ بالنقض للندب

ويجابُ بانَّ شعرَ أُمُّ سلمةَ كانَ خفيفاً، فعلمَ ﷺ انَّهُ يصلُ الماءُ إلى أُصولِهِ.

وقيلَ: يجبُ النَّفضُ إنْ لمْ يصل الماءُ إلى أصول الشَّعر، وإنْ وصلَ لِخَفَّةِ الشُّعْرِ لمْ يجبْ نقضُهُ، أو بأنَّهُ إنْ كانَ مشدوداً نُقـضَ وإلاَّ لمْ يجبْ نقضُهُ؛ لأنَّهُ يبلغُ الماءُ أُصولَهُ.

وأمَّا حديثُ دُبُلُوا الشُّعْرَ وَأَنْقُـوا الْبَشَرَ، (يَاتِي برقم (١١٣)] فلا يقوى على مُعارضةِ حديثِ أُمُّ سلمةً.

وأمَّا فعلُهُ ﷺ، وإدخالُ أصابعِهِ كما سلفَ في غُسـل الجنابةِ، ففعلٌ لا يدلُّ على الوجوبِ، ثُمَّ هُوَ في حقَّ الرُّجالِ.

وحديثُ أُمُّ سلمةً في غُسلِ النَّساء، هَـذا حـاصلُ ما في

إِلاَّ أَنَّهُ لا يَخْفَى أَنَّ حَدِيثَ عَائشَةَ كَانَ فِي الحَجِّ، فإنَّهَا احرمَتْ بعمرةٍ ثُمُّ حاضَتْ قبلَ دُخول مَكَّـةً، فامرَهَا ﷺ انْ تنقضَ راسَهَا، وَتَمْتَشِطَ وَتَغْتَسلَ، وَتُهلُّ بــالحجُ، وَهِـيَ حيشَـٰدٍ لمْ تطهر من حيضها، فليس إلا غُسل تنظيف لا حيض، فلا يُعارضُ حديثَ أُمُّ سلمةَ اصلاً، فلا حاجةَ إلى هذهِ التَّأويلِ الَّتِي في غايةِ الرُّكَّةِ، فإنَّ خفَّةً شعر هذبو دُونَ هذبو يفْتَقُرُ إلى دليل.

والقولُ بالُّ هذا مشدودٌ، وَهَذَا مُخلافِ و والعبارةُ عنْهُمَا

من الرَّاوي بلفظِ النَّقضِ ـ دعوى بغيرِ دليلِ.

نعمْ في المسألة حديث واضح، فإنه أخرج الدارقطني في «الأفراد» والطهراني («المعجم الكهر» (٢٦٠/١) والخطيب في التلخيص (٢٦٠/١) والضياء المقدسي مسن حديث أنسس مرفوعاً: "إذا اغتسلت المراأة مِن حَيْضها نقضت شعرَها نقضاً عَلَى رَأْمَها صبّاً وعصرَتُه فَهذا الحديث مع إخراج الفياء لله على رَأْمَها صبّا وعصرَتُه فَهذا الحديث مع إخراج الفياء لله وهمو يشترط الصحة فيما يخرجه يشر الظن في العمل بيء وعمل هذا على الندب لذكر الخطمي والاستان إذ لا قائل بوجوبهما، فَهُو قرينة على الندب، وحديث أم سلمة محمول على الإيجاب كما قال: (إنّما يَكْفيك) فإذا زادَت نقض الشعر كان ندباً.

ويدلُ على عدمٍ وُجوبِ النَّقضِ مــا أخرجَهُ مُسـلم (٣٣١) واحمدُ (٣/١ع) واحمدُ (٣/١ع) والمَدُ (٣/١ع) والمَدُ (٣/١ع) والمَدُ (٣/١ع) والمَدَّنَ وَأَوْسَهُنَ فَقَالَتْ فَيَا عَجَباً لابن عُمَرَ هُوَ يَاثَنَ يَا عَجَباً لابن عُمَرَ هُو يَاثُولُ النَّسَاءَ أَنْ يَنْفُضْنَ شَـعْرَهُنُ أَفَـلا يَــاْمُرُهُنُ أَنْ يَخلِقُ نَ يَا عَجَباً لابن عُمَرَ هُو يَاثُولُ النَّهِ يَا اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى وَأَسِي ثَلاثَ إِوْرَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنْ إِنَّاءٍ وَاحِدٍ فَمَا أَزِيدُ أَنْ أَوْعَ عَلَى وَأْسِي ثَلاثَ إِوْرَاعَاتِهُ

وإنْ كانَ حديثُهَا في غُسلِهَا من الجنابةِ.

وظَاهِرُ مَا نُقلَ عَنِ ابنِ عُمرَ أَنَّهُ كَانَ يَامُرُ النَّسَاءَ بِـالنَّفضِ في حيض وجنابةٍ.

١٣- لا يدخلُ الجنبُ والحائضُ المسجدَ

الله عنها قَالَت: قَالَ رَضِي الله عنها قَالَت: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَلا أُحِلُ الْمَسْجِدَ لِحَائِضٍ وَلا جُنُك.

رَوَاهُ أَبُو ذَاوُد(٢٣٢).

وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةُ(١٣٢٧)

روعنْ عائشةَ \_ رضي الله عنها \_ قـالَتْ قـالَ: رسـولُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّ

(لِحَائِضِ وَلا جُنُبِ رِوَاهُ أَبُو دَاوِد وصحَّحَهُ ابنُ خُزِيمَةً)، ولا

سماعَ لقول ابنِ الرَّفعةِ: إِنَّ فِي رُوَاتِهِ مَتْرُوكاً؛ لأَنَّهُ قَـدُ رَدُّ قُولَـهُ بعضُ الأَثمَّةِ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يجوزُ للحائضِ والجنــبِ دُخـولُ المسجدِ، وَهُوَ قولُ الجمهُورِ.

وقالَ داود وغيرُهُ: يجوزُ؛ وَكَأَنَّهُ بنى على الـــبراءةِ الأصليَّةِ، وأنَّ هذا الحديثَ لا يرفعُهَا.

وأمًّا عُبورُهُمَا المسجدَ فقيلَ: يجوزُ لقوله تعالى: ﴿إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ﴾ في الجنب؛ وَتُقاسُ الحائضُ عليْهِ.

والمرادُ بهِ مواضعُ الصَّلاةِ.

وأجيبَ بانَ الآيةَ فيمنَ أجنبَ في المسجدِ، فإنَّـهُ يخرجُ منْهُ للغسلِ، وَهُوَ خلافُ الظَّاهِرِ. وفِيهِ تأويلٌ آخرُ.

#### ١٤ ـ اغتسالُ الزوجين معاً

110- وَعَنْهَا رضي اللّه عنها قَـالَتْ: (كُنْت أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللّهِ ﷺ مِنْ إِنَاءٍ وَاحِدٍ، تَخْتَلِـفُ أَيْدِينَا فِيهِ مِن الْجَنَابَةِ).

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٦١)، مسلم(٣٢١)].

وَزَادَ ابْنُ حِبَّانَ(١١١١): وَتَلْتَقِي أَيْدِينَا.

(وعنْهَا) أيْ عَائِشَةَ (قَالَتْ: كُنْتَ أَغْتَسِلُ أَنَا وَرَسُولُ اللَّهِ

﴿ وَاحِدٍ تَحْتَلِفُ أَيْدِينَا فِيهِ ايْ فِي الاغْتِرافِ مَنْهُ.

(من الجنابةِ) بيانٌ لـ «أغتُسِلَ».

(مُتَفَقَّ عليْهِ زادَ ابنُ حَبَّانَ ﴿وَتَلْتَقَيُّ ﴾ أَيْ تَلْتَقِي آلِدِينَا فِيهِ.

وَهُوَ دليلٌ على جوازِ اغْتِسالِ الرَّجلِ والمرأةِ منْ ماء واحدٍ في إناء واحدٍ، والجوازُ هُوَ الأصلُ؛ وقدْ سلفَ الْكَـلامُ في هـذا في بابُ الميّاهِ.

#### ١٥\_ التحريض على تعميم الاغتسال

اللَّهِ ﷺ ﴿إِنْ تُخْتَ كُلُّ شَعْرَةٍ جَنَابَـةً، فَاغْسِلُوا

الشُّغْرَ، وَأَنْقُوا الْبَشَرَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٢٤٨) وَالنَّرْمِذِيُّ (١٠٦) وَضَمَّقُاهُ

روعن أبي هُريرةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ تَخَتُ مُنَابِةٌ وَاللَّهِ عَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ أَذَا كَانَ تَخْتُ مُنابِةٌ فَاغْسِلُوا الشُّعْرِ على الحُكْمِ بأَنْ تَحْتَ كُلًّ فَعْتَ كُلًّ شَعْرِ على الحُكْمِ بأَنْ تَحْتَ كُلًّ شَعْرِ على الحُكْمِ بأَنْ تَحْتَ كُلًّ شعر جنابة.

(وانقوا البشر رواه أبو داود والسترمذي، وضعُفاه الأنه عندَهُما من رواية الحارث بن وجيه بفترح الواو فجيم فمثناة تُعَيِّة.

قَالَ أَبُو دَاوِد: وَخَدَيْثُهُ مُنْكُرٌ، وَهُوَ ضِعَيْفٌ.

وقالَ التَّرمذيُّ: غريبٌ لا نعرفُهُ إلاَّ منْ حديثِ الحارثِ وَهُوَ شَيخٌ لِسَ بذاك.

وقالَ الشَّافعيُّ: هذا الحديثُ ليسَ بثابتٍ.

وقالَ البَيْهَقيُّ: أَنْكَرَهُ أَهْلُ العلمِ بِـالحديثِ: البخـاريُّ وأبــو داود وغيرُهُمَا.

ولَكِنْ فِي البابِ من حديثِ علي - عليه السلام - مرفوعاً «مَنْ تَرَكَ مَوْضِعَ شَمْرَةِ مِنْ جَنَابَةِ لَمْ يَغْسِلْهَا فَعِلَ بِهِ كَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَالمَدرا ٩٤/١)، أبو داود(٣٤٩)، ابن ماجعر ٩٩٥)، فَسِنْ ثَمَّ عَادَيْت رَأْسِي ثَلاثاً، وَكَانَ يَجُزُهُ. وإسنادُهُ صحيح كما قال المصنفُ في «التخليص» (١٩٠٥)، ولكِسنْ قال ابن كثيرٍ في الإرشادِ: إنْ حديثَ علي هذا من روايةِ عطاء بن السائب، ومُعْقِ سيني الحفظ.

وقالَ النَّوويُّ: إنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ.

قلْت: وسببُ اخْتِلافِ الأنشةِ في تصحيحِهِ وتَضعيفِه، الْ عطاءَ بنَ السَّائبِ اخْتَلافِ الأنشةِ في تصحيحِهِ وتَضعيفِه، الْ اخْتِلاطِهِ فروايَتُهُ عنْهُ صحيحة، ومن روى عنْهُ بعدَ اخْتِلاطِهِ فروايَتُهُ عنْهُ صحيحة، ومن روى عنْهُ بعدَ اخْتِلاطِهِ فروايَتُهُ عنْهُ ضعيفةً، وحديثُ عليَّ هذا اخْتَلفوا هلْ روّاهُ قبلَ الاخْتِلاطِ أو بعدَهُ؟ فلذا اختَلفوا في تصحيحِهِ وتَضعيفِهِ حَتَّى يَبئِنَ الحال فِيهِ، وقبل: الصُّوابُ وقفهُ على عليً \_ عليه السلام

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يجبُ غسلُ جميع البدن في الجنابةِ

ولا يُعفى عن شيء منه؛ قيل: وَهُـوَ إجـاعٌ إلاَّ المضمضةَ والاَسْتِنشاق، فَفِهَا خَلَاف، قيل: كِبانِ لِهَمْنا الحديث، وقيل: لا يجبانِ لحديثِ عائشةَ الَّذي تقدَّمَ وميمونَة، وحديثُ إيجابِهِمَا هسلنا غيرُ صحيح، ولا يُقاومُ ذلِك.

وامًّا انَّهُ ﷺ توضاً وُضوءَهُ للصَّلاةِ ففعلٌ لا ينْهَضُ على الإيجابِ، إلاَّ انْ يُقالَ إنَّـهُ بيانٌ لجمـلٍ، فبإنَّ الغسلَ مُجمـلٌ في القرآن يُبيَّنُهُ الفعلُ.

١١٧ - وَلاَحْمَدَر ١١٠/٦) عَنْ عَائِشَــةَ رضي اللّـه
 عنها نَحْوُهُ.

وَلِيهِ رَاوٍ مَجْهُولٌ.

قوله: (ولأهمدَ عنْ عائشــةَ نحوهُ. وفِيهِ داوِ مجْهُولُ) لَمْ يذْكُر المصنّفُ الحديثَ في التَّلخيصِ ولا عينَ منْ فيـــهِ، وإذا كنانَ فيــهُ بحُهُولُ فلا تقومُ بِهِ حُجَّةً

واحاديثُ البابِ عدَّتُهَا سبعةً عشرَ.

## ٩- باب التيمم

هُوَ فِي اللُّغةِ: القصدُ.

وفي الشّرع: القصدُ إلى الصّعيدِ لمسحِ الوجُّـهِ واليدينِ بنيَّةِ اسْتِباحةِ الصّلاةِ ونحومًا.

واخْتَلَفَ العلماءُ هل النّيئُمُ رُخِصةٌ أو عزيمةٌ؟ وقيلَ: هُوَ لعدم الماءِ عزيمةٌ، وللعدر رُخصةٌ.

## ١ ـ ميزةُ الأمةِ بالتيمُّم

11۸ - عَنْ جَابِرِ بِسِنِ عَبْدِ اللَّهِ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: (أَعْطِيت خَمْساً، لَمْ يُعْطَهُنْ أَحَدٌ قَبْلِي: نُصِرْت بِالرُّعْبِ مَسِيرةً شَهْرٍ، وَجُعِلَتْ لِي الأَرْضُ مَسْجِداً وَطَهُوراً، فَأَيْمًا رَجُلٍ أَذْرَكَتْهُ الصَّلاةُ فَلْيُصَلُّ وَذَكَرَ الْحَدِيثَ وَالعَارِي(٣٢٥)، سلم(٢١٥)].

(عن جابر) هُوَ إِذَا أُطلَقَ جابِرُ (بنُ عبدِ اللَّهِ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ

قَالَ) مُتَحدُّناً بنعمةِ اللَّهِ ومبيناً لأحْكَامِ شريعَتِهِ (اعطِيت) حذف الفاعل للعلم بِسهِ (خساً) أيْ خصالاً أو فضائل أو خصائص والآخر يُناسبُهُ قُولُهُ (لمُ يُعطَّهُنُ احدٌ قبلي) ومعلومٌ أنَّهُ لا يُعطَّاهُنُ احدٌ بعدَهُ فَتَكُونُ خصائص لَهُ، إذ الخاصّةُ مَا تُوجدُ في الشَّيءِ ولا تُوجدُ في غيرِه، ومفْهُومُ العددِ غيرُ مُرادٍ،؛ لأنَّهُ قدْ ثَبَتَ النَّهُ أَعلَى الخمس.

وقدْ عدَّهَا السُّيوطيّ في الخصائصِ فبلغَت الخصائصُ زيادةً على الماثَّين.

وَهَذَا إِجَالٌ فَصَّلَهُ (نصرُت بالرُّعبِ) وَهُوَ الحَوفُ.

(مسيرةَ شَهْرٍ) أيْ بيني وبينَ العدوُّ مسافةُ شَهْرٍ.

وأخرجَ الطَّبرانيُّ [«المعجم الكبير» (٦٤/١١)] «نُصيرُت بِالرُّعْبِ عَلَى عَدُوئي مَسيرَةَ شَهْرَيْن».

وأخرجَ أيضاً [«المعجم الكبير» (١٥٤/٧، ١٥٥)] تفسيرَ ذلِك عن السَّائبِ بن يزيدَ بلفظ «شهَرٌّ خلفي وشهرٌ أمامي».

قَيلَ: وإنَّما جعلَ مسافةَ شَهْرٍ؛ لأنَّهُ لمْ يَكُنْ بِينَهُ ﷺ وبِينَ أحدٍ منْ أعدائِهِ أَكْثَرَ منْ هذهِ المُسافة، وَهِـيَ حاصلةٌ لَـهُ، وإنْ كان وحدة وفي كونهَا حاصلةً لأمَّتِهِ خلافٌ.

(وَجُعِلَتْ لِي الأَرْضُ مَسْجِداً) أي: موضعَ سُـجودٍ، ولا يُخْتَصُ بِهِ موضعٌ دُونَ غيرِهِ، وَهَذِهِ لَمْ تَكُنْ لغيرِهِ تَلَيُّةً، كما صرَّحَ بِهِ في روايةِ "وَكَانَ من قبلي إنَّما كانوا يُصلُونَ في كنائسهم المحدد ٢٢٢/٢] وفي أخرى "ولم يَكُنْ أحدد من الأنبياء يُصلِّي حَتَّى يبليغَ عرابَهُ " والبزار، كما في الجمع: ٢٥٨/٨) وهُمْ نَصَّ على أَنْهَا لم تَكُنْ هذِهِ الخاصيَّةُ لأحدٍ من الأنبياء قبلُه.

(وطَهُوراً) بفَتْح الطَّاءِ: أيْ مُطَهِّرةٌ تُسْتَباحُ بهَا الصَّلاةُ.

وفِيهِ دليلٌ أنَّ التُّرابَ يرفعُ الحــدثَ كالمـاءِ، لاشْـتِرَاكِهِمَا في عَلَهُورِيَّةِ.

وقدْ يُمنعُ ذلِكَ، ويقالُ السَّذي لَـهُ مـن الطُّهُوريَّـةِ اسْتِباحةُ الصُّلاةِ بهِ كالماء.

ويدلُ على جوازِ النَّيمُّمِ بجميعِ أجزاءِ الأرضِ؛ وفي روايــةٍ: ﴿وَجُعِلَتْ لِي الأرْضُ كُلُّهَا وَلاَمْتِي مَسْجِداً وَطَهُوراً﴾ وَهُــوَ مـنْ حديثِ إبي أمامةً عندَ أحمدُ(٥/٢٤٨) وغيرِو.

وامًا قبولُ من منعَ من ذلك مُسْتَدلاً بقولِهِ في بعض روايَاتِ الصَّعيحِ ﴿ وَجُعِلَتْ تُرْبَتُهَا طَهُوراً ﴾. اخرجَهُ مُسلم (٢٧٥) فلا دليلَ فِيهِ على اشْتِراطِ التُرابِ، لما عرفْت في الأصول من أنْ ذِكْرَ بعضِ أفرادِ العامُ لا يُخصَّصُ بِهِ، ثُمَّ هُسَوَ مَفْهُومُ لَقسِدِ لا يُعملُ بهِ عندَ الحَقَقينَ.

نعمْ في قوله تعالى في آيةِ المائدةِ في النَّيشُمِ ﴿فَتَيْمَمُوا صَعِيداً طَيّباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَآلِدِيكُمْ مِنْهُ ﴾ دليلٌ على أنْ المرادَ التُرابُ، وذلِكَ أَنْ كلمةَ (منْ) لِلتّبعيضِ كما قبالَ في الْكَشّاف، حيثُ قال: إنَّهُ لا يفْهَمُ أحدٌ من العربِ قبولَ القائلِ: مسحّت برأميهِ من الدُّهْنِ، ومن التُراب، إلاَّ معنى التّبعيضِ، انتَهى.

والتَّبعيضُ لا يَتَحقَّقُ إلاَّ في المسحِ من الـتُرابِ لا مسن الحجارةِ ونحوهَا.

(فَايُّهَا رَجَلٍ) هُـوَ للعمـومِ فِي قُـوُةِ: «كُـلُّ رَجَلٍ» (أَدَرَكُنَهُ الصَّلَاةُ فَلِيصَلُّ) أَيْ على كُلُّ حال، وإنْ لَمْ يَجِدْ مسجداً ولا مـاءً، أَيْ بالنَّيمُم، كما يُئِنَّةُ روايةُ أَبِي أُمامةَ [البيهقي: ٢٢٢/١] "فَأَيَّمَا رَجُلٍ مِنْ أُفْتِـي أَدْرَكُنْـهُ الصَّلاةُ فَلَـمْ يَجِـدْ مَـاءً وَجَـدَ الأَرْضَ طَهُوراً وَمَسْجِداً».

وفي لفظ [احمد: ١٨٧/٢] «فعندَهُ طَهُورُهُ ومسجدُهُ».

وفِيهِ أَنَّهُ لا يجبُ على فاقدِ الماء تطلُّبُهُ.

(وَذَكَرَ الحديثَ): أيْ ذَكَرَ جابرٌ بقيَّةَ الحديث، فالمذْكُورُ في الأصل اثنتَانِ ولنذْكُرْ بقيَّةَ الخمس.

فَالنَّالِثَةُ: قُولُهُ: (وَأُحِلُّتُ لِي الْغَنَائِمُ).

وفي روايةٍ: «المغانمُ».

قَالَ الحَطَّابِيُّ: كَانَ مَنْ تَقَدَّمُ: أَيْ مِن الأَنبِياءِ عَلَى ضَرِبِينِ: مَنْهُمْ مَنْ لَمْ يُؤَذِنْ لَهُ فِي الجِهَادِ فَلَمْ تَكُنْ لَهُمْ مَغَائِمُ، ومَنْهُمْ مَنْ أُذِنَ لَهُمْ فِيهِ وَلَكِنْ إِذَا غَنموا شيئًا لَمْ يَحُلُّ لَهُمْ أَنْ يَاكُلُوهُ؛ وجاءَتْ نَارٌ فَاحْرَقْتُهُ.

وقيلَ: أُجِيزَ لِي التَّصرُّفُ فِيهَا بِالتَّنفيلِ والاصطفاءِ والصَّرفِ فِي الغاغينَ، كما قالَ اللَّهُ تعالى ﴿قُلُ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ﴾.

وَالْوَابِعَةُ: قُولُهُ: (وأعطِيت الشَّفَاعَةَ) قَـذْ عَـدُ فِي الشَّـرِحِ الشُّفاعَاتِ اثْنَتَيْ عشرةً، واخْتَارَ أَنَّ الْكُلُّ مِنْ حيثُ هُوَ مُخْتَصَّ

بهِ، وإنْ كَانَ بعضُ أنواعِهَا يَكُونُ لغيرهِ.

ويُخْمِلُ أَنَّهُ ﷺ أرادَ بِهَا الشَّفاعةَ العظمى في إزاحةِ النَّاس عن الموقف؛ لأنَّهَا الفردُ الْكَاملُ، ولذلِكَ ظَهَرَ شرفُهَا لِكُــلُّ مـنَّ

والخامسةُ قولُهُ: (وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْغَثُ فِي قَوْمِهِ خَاصَّةً وَبُعِفْت إِلَى النَّاسِ كَافَّةً، فعمومُ الرُّسالةِ خاصٌّ بهِ ﷺ وَآلِـهِ، فامَّـا نُـوحٌ فإنَّهُ بُعثَ إلى قومِهِ خاصَّةً، نعمْ صارَ بعدَ إغراق مـنْ كـذَّبَ بـهِ مبعوثاً إلى أَهْـلِ الأرضِ؛ لأنَّهُ لم يبتقَ إلاَّ من كَـانَ مُؤمناً بـهِ، ولَكِنْ ليسَ العمومُ في أصل البعثةِ؛ وقيلَ غيرُ ذلِكَ.

وبهَذا عرفْت أنَّهُ ﷺ وآلَهُ مُخْتَصُّ بكُلُّ واحدةٍ مــن هــذِهِ الخمس لا أنَّهُ مُخْتَصُّ بالمجموع.

وأمَّا الأفرادُ فقدْ شمارَكَهُ غيرُهُ فِيهَمَا كما قيلَ فَإِنَّهُ قولٌ

وفي الحديثِ فواندُ جليلةٌ مُبيَّنةً في الْكُتُبِ المطوّلةِ.

وَكَانَ يَنبغي للمصنَّفِ أَنْ يقسولَ بعسدَ قولِسهِ: «وذَّكَسرَ الحَديثَ»: مُتَّفَقٌ عليْهِ، ثُمَّ يعطفُ عليْهِ قولُهُ: ﴿وَفِي حَديثُ حُليفةً إلى آخرِهِ؛ لأنَّهُ بقيَّ حديثُ جابرٍ غيرَ منسوبٍ إلى مُخرِّج، وإنْ كانَ قدْ فُهمَ أنَّهُ مُتَّفَقٌ عليْهِ بعطفٌ قولِهِ:

١١٩ - وَفِسَى حَدِيسَتْ حُذَيْفُسَةً ﴿ مُنْكُ، عِنْسَدَ مُسْلِم(٧٢): ﴿ وَجُعِلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُمُوراً، إِذَا لَـمْ نَجـد

أعنى: قوله (وفي حديثِ خُذيفةَ عندَ مُسلمٍ: ﴿وَجُعِلَتُ تُرْبَتُهَا لَّنَا طَهُوراً إِذَا لَمْ نَجِدِ الْمَاءَ») هذا القيدُ قُرآنيُّ مُعْتَبرٌ في الحديث الأوَّل، كما بيُّنَّاهُ.

١٢٠ وَعَنْ عَلِيٌّ عِنْدَ أَحْمَدُ (١٨/١) اوَجُعِلَ التُّرَابُ لِي طَهُوراً".

قوله: (وعنْ عليٌّ ظَيُّهُ عندَ أحمدَ: «وَجُعِلَ السُّرَابُ لِسي طَهُوراً») هُوَ وما قبلَهُ دليلُ منْ قالَ إِنَّهُ لا يُجزئُ إِلاَّ التَّرابُ.

وقدْ أُجِيبَ بما سلف منْ إنَّ التَّنصيصَ على بعـض أفـرادِ العامُ لا يَكُونُ مُخصَّصاً، معَ أنَّهُ من العمل بمفْهُوم اللَّقـــب، ولا

يقولُ به جُمهُ ورُ أَنمُةِ الأصول، ولكن الدليل على تعيين التراب: ما قدمناه من الآية.

# ٣ ـ صفةُ التيمُم بضربةِ واحدةِ

١٢١– وَعَنْ عَمَّارِ بْنِ يَاسِرِ رَضِي اللَّـه عنهمــا قَالَ: بَعَثَنِي النَّبِيُّ ﷺ فِي حَاجَةٍ. فَأَجْنَبْتُ، فَلَمْ أَجِلِ الْمَاءَ فَتَمَرُّغْتُ فِي الصَّعِيدِ كَمَا تَتَمَرَّغُ الدَّابَّةُ، ثُمَّ أَتَبُت النَّبِيُّ إِللَّهُ فَذَكُرْت لَهُ ذَلِكَ، فَقَالَ: ﴿إِنَّمَا يَكْفِيك أَنْ تَقُولَ بِيَدَيْك هَكَـٰذَا اللَّهُ صَرَبَ بِيَدَيْدُ الأرْضَ ضَرَّبَةً وَاحِدَةً، ثُمُّ مَسَحَ الشُّمَالَ عَلَى الْيَعِينَ. وَظَاهِرَ كُفِّيهِ وَوَجْهَهُ .

مُتُفَقُّ عَلَيْهِ.

وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ [البخاري(٣٤٧)، مسلم(٣٦٨)].

وَفِي رِوَايَةٍ لِلْبُخَارِيِّ(٣٣٨): «وَحَرَبَ بِكَفَّيْهِ الْأَرْضُ، وَلَفَخَ فِيهِمَاء فُمَّ مَسْخَ بهمَا وَجْهَهُ وَأَتَّقَيَّهِ.

(عنْ عمَّارٍ) بفَتْح العين المُهمَلةِ وَتَشديدِ اللَّهِم آخِرُهُ راءً؛ هُوَ أبو اليقظانِ عمَّارُ بنُ ياسرِ بمثنَّاةٍ تَحْيَيَّةٍ وبعدَ الأَلْفِ مَسَينٌ مُهْمَلَـةٌ إلى الحبشةِ، ثُمَّ إلى المدينةِ، وسمَّاهُ ﷺ الطَّيُّبُ والمطيُّبُ، وَهُـوَ من الْمُهَاجِرِينَ الْأُوَّلِينَ، شَهِدَ بدراً والمشاهِدَ كُلُّهَا، وقُتِــلَ بصفِّينَ معَ عليُّ عليه السلام، وَهُوَ ابنُ ثلاثٍ وسبعينَ سنةً، وَهُوَ الَّـذي قالَ لَهُ عَلَيْ: «تَقْتُلُك الفَتْهُ الباغيةُ» [البخاري(٤٤٧)، مسلم(٢٩١٥)].

(قالَ: بَعَثْنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي حَاجَةٍ فَأَجْنَبْت) أي صرت جُنبًا، وقدَّمنا أنَّهُ يُقــالُ: اجنبَ الرَّجـلُ صـارَ جُنبًا، ولا يُقـالُ: اجْتَنبَ، وإنْ كثرَ في لسان الفقَهَاء.

(فلمُ أجدِ اللهَ فَتَمرُغْت) بفَتْح المثنَّاةِ الفوقيَّةِ والميم وَتَشــديدِ الرَّاء فغين مُعجمةٍ.

وفي لفظ (فَتَمعُكْت) ومعنَاهُ تقلُّبت.

(في الصُّعيدِ كما تَتَمرُغُ الدَّابَّةُ ثُمُّ آتَيْتِ النَّبِيُّ عَلَيْ فَلَكُوتِ لَهُ ذَلِكَ فَقَالَ: إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيكَ أَنْ تَقُولَ} أَيْ تَفْعَلَ، والقَولُ يُطلقُ على الفعل كقولِهم: قالَ بيدِهِ هَكَذا. في الصُّحيحين.

وقلاً كانَ يُفْتِي بِهِ بعدَ مُوْتِ النَّـبِيُّ صلى اللَّـه عليه وأَلَـه وسلم.

وقال آخرون: إنها تجب ضربتان، ومسح البدين مع المرفقين، لحديث ابن عُمر الآتي، ويأتي أن الأصح فيه أنه موقوف فلا يُقاوم حديث عمار المرفوع الوارد لِلتُعليم، ومن ذلك اخْتِلافَهُمْ في الترتيب بين الوجْهِ واليدين، وحديث عمار كما عرفت قاض بأنه لا يجب ، وإليه ذهب من قال: تكفي ضربة واحدة، قالوا: والعطف في الآية بالواو لا ينافي ذلك.

وَذَهَبَ مَنْ قَالَ بِالضَّرِبَتَينِ إِلَى أَنَّهُ قَالَ: لا بُدُّ مَـنَ السُّرْبَيبِ بتَقديم الوجْوِ على اليدينِ، واليمنى على اليسرى.

وفي حديث عمَّار دلالةٌ على أنَّ المشروعَ هُـوَ ضــربُ التَّراب.

وقالَ بعدمِ إجزاء غيرهِ الْهَادويَّـةُ وغيرُهُمْ، لحديثِ عمَّارٍ هذا، وحديثِ ابن عُمرَ الآتِي.

وقالَ الشَّافعيُّ: يُجزئُ وضعُ يدِهِ فِي التُّرابِ؛ لأَنْ فِي إحدى روايَتَيْ تيمُّمِهِ صلى اللَّه عليه وآله وسلم منَ الجدارِ، أنَّهُ وضعَ رَدُهُ

(وفي رواية), أيْ مَنْ حديث عَمَّارِ (للبخاريُّ: ﴿وَضَرَبُ بِكَفَّيْهِ الأَرْضَ وَنَفَخَ فِيهِمَا ثُمَّ مَسَحَ بِهِمَّا وَجْهَـهُ وَكَفَّيْهِ) أيْ ظَاهِرَهُمَا كما سلف وَهُوَ كاللَّفظِ الأَوْلِ إِلاَّ أَنَّهُ خالفَهُ بِـالتَّرْتِيبِ وزيادةِ النَّفخ.

فَأَمَّا نَفْخُ التُّرابِ فَهُوَ مندوبٌ.

وقيلَ: لا يُندبُ، وسلفَ الْكَلامُ في التَّرْتِيبِ.

وَهَذَا النَّيْمُ وَارَدٌ فِي كَفَايَةِ التُرابِ للجنبِ الفَاقَدِ للمَاءِ؛ وقدْ قاسوا عليْهِ الحائضَ والنُّفساءَ، وخالفَ فِيهِ ابنُ عُمسرَ وابنُ مسعودٍ.

وأمَّا كونُ التُرابِ يرفعُ الجنابـةَ أو لا، فسيأتِي في شـرحِ حديثِ أبي هُريرةَ وَهُوَ الحديثُ السَّادسُ. (بيديك هَكَدا) بِيَّنَهُ بقولِهِ: (تُسمُّ طَسَرَبَ بِيَدَيْهِ الأَرْضَ طَرَبَةُ وَاحِدَةً ثُمُّ مَسَحَ الشَّمَالَ عَلَى الْيَمِينِ. وَظَاهِرَ كَفْيْهِ وَوَجْهَهُ مُتَّفَقٌ عليه) بينَ الشَّيخين، (واللَّفظُ لمسلم).

اسْتَعملَ عمَّارٌ القياسَ، فرأى أنَّهُ لَمَّا كَانَ التُّرابُ نائباً عن الغسلِ فلا بُدَّ من عُمومِهِ للبــدن، فأبــانَ لَـهُ ﷺ الْكَيْفِيَّةَ الْبَــي تُجزئُهُ، وأزاهُ الصُّفَةَ المشروعة، وأعلمهُ أنَّهَا فُرضَتْ عليْهِ.

ودل على أنَّه يَكُفي ضربة واحدة ، ويَكُفي في البدين مسخ الْكَفَّينِ، وانْ الآية مُجملة بيَّنَهَا ﷺ بالاقتصار على الْكَفَّينِ، وافاد أنْ التُرتِيبَ بينَ الوجْهِ والْكَفَّينِ غيرُ واجب، وإنْ كانت المواوُ لا تُفيدُ التَّرتِيبَ، إلاَّ أنَّهُ قَدَّ وردَ العطفُ في روايسةٍ للبخاريُ للوجْهِ على الْكَفِّينِ بـ «ثُمُ».

وفي لفظ لأبي داود(٣٢١): النُّمُّ ضَرَبَ بِشِمَالِهِ عَلَى يَوينِهِ وَبَيَوينِهِ عَلَى شِمَالِهِ عَلَى الْكَفَّيْنِ ثُمُّ مَسَحَ وَجُهَهُهِ.

وفي لفظ للإسماعيليُّ ما هُوَ أوضحُ منْ هذا ﴿إِنَّمَا يَكُفِيكَ أَنْ تَضْرِبَ بِيَدَيْكَ عَلَى الأَرْضِ ثُمُّ تَفْضَهُمَا ثُمُّ تَمْسَحَ بِيَعِينِكَ عَلَى شِمَالِكَ وَبِشِمَالِكَ عَلَى بَعِينِكَ ثُمَّ تَمْسَحَ عَلَى وَجْهِكَ.

ودلُّ أنَّ النَّيمُمَ فرضُ منْ أجنبَ ولمْ يجدِ الماءَ.

وقد اخْتُلُفَ فِي كُمَّيَّةِ الضَّرْبَاتِ وقدرِ التَّيمُّمِ فِي اليدينِ.

فَنَهَبَ جَمَاعَةً من السَّلفِ ومنْ بعدَهُمْ إلى أَنْهَا تَكُفي الضَّربةُ الواحدةُ.

وذَهَبَ إلى أنْهَا لا تُكُفّي الضّربةُ الواحدةُ جماعـةٌ مـن الصّحابةِ ومنْ بعدَهُم، وقالوا: لا بُدُّ منْ ضربَتَينِ للحديثِ الآتِي قريباً.

والذَّاهِبُونَ إلى كفايةِ الضَّرِبةِ جُمْهُورُ العلماءِ وأَهْلُ الحديثِ عملاً بحديثِ عمَّار، فإنَّهُ أصحُّ حديثٍ في البَّابِ، وحديثُ الضَّرِبَتَينِ يأْتِي أَنَّهُ لا يقوى على مُعارضَتِهِ قالوا: وَكُـلُ ما عـدا حديثِ عَمَّارِ فَهُوَ ضعيفٌ أو موقوفٌ كما يأْتِي.

وأمًّا قدرُ ذَلِكَ فِي البدينِ فقالَ جماعةٌ من العلماء وأَهْ لِ الحديث: إنَّهُ يَكُفي فِي البدينِ الرَّاحَتَانِ. وظَاهِرُ الْكَفَّينِ لَحديثِ عمَّار هذا.

وقلاً رُويَتْ عنْ عمَّارٍ روايَاتْ بخلافِ هذا؛ لَكِنَّ الأصحُّ ما

### ٣ من قال: التيمم ضربتان

الله عنهما قَالَ: وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ «التَّيْمُمُ ضَرَّبَتَانِ: ضَرَبَةً لِلْوَجْدِ، وَضَرَبَةً لِلْيَدَيْنِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (١٨٠/١).

وَصَحَّحَ الأَنِمَّةُ وَقُفَهُ.

(وعن ابنِ عُمرَ - رضى الله عنهما - قال: (قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «التَّيَمُّمُ صَرَبَّتُ انِ صَرَبَّةً لِلْوَجْمِهِ وَصَرَبَهُ لِلْيَدَيْسِنِ إلَى اللهِ الْمِوْفَقَيْنِ». رواه الدَّارقطينُ وقالَ في سُنيهِ عقبَ روايَتِهِ: وقفة يجيى القطَّانُ وَمُشيمٌ وغيرُهُمَا، وَمُو الصَّوابُ (١ هـ)، ولذا قالَ المصنفُ: (وصحَّحَ الأَلمَّةُ وقفَةُ على ابنِ عُمرَ قالوا: وإنَّهُ منْ كلامِهِ وللاجْتِهَادِ مسرحٌ في ذلك.

وفي معنَاهُ عدَّةُ روايَاتٍ كُلُهَا غيرُ صحيحةٍ؛ بلُ إمَّا موقوفةٌ، أو ضعيفةٌ، فالعمدةُ حديثُ عمَّار، ويـهِ جـــزمَ البخــاريُّ في صحيحهِ، فقال: بابُ التَّيمُم للوجْهِ والْكُفَيْنِ.

قَالَ المَسْفُ فِي الفَتْحِ(١/٤٤٤، ٤٤٥): أيْ هُـوَ الواجبُ الْجَزِئُ، وأَنَى بَصِغَةِ الجَزِمِ فِي ذَلِكَ مَعْ شُهْرةِ الخَلاف ِفِيهِ لقوَّةِ دَلِيكِ، فَإِنَّ الْحَدَيثُ الواردةَ فِي صَفَةِ التَّيثُمِ لَمْ يَصِحُّ مَنْهَا سوى حديثِ أبي جُهَيم [البخاري(٣٣٧)، مسلم(٣٦٩)] وعمَّار [سبق تخريه في ح (١٧٠٠)]، وما عدَاهُمَا فضعيفٌ، أو مُختَلفٌ في رُفيهِ ووقفهِ، والرَّاجِحُ عدمُ رفعهِ.

فَأَمَّا حديثُ أبي جُهَيمٍ فوردَ بذِكْرِ اليدينِ مُجملاً.

وأمًّا حديثُ عمَّارِ فوردَ بلفظِ الْكَفَّينِ فِي الصَّحيحينِ [خ(٣٢٨)، م(٣٦٨)]، وبلفَّظِ المرفقينِ فِي السَّسننِ [د(٣٢٨)، مر(٣١٨)،

وفي روايةٍ إلى نصفِ الــذّراعِ [د(٣٢٢)، س(٣١٦)] وفي روايةٍ إلى الأباطِ [د(٣١٨ـ-٣٢٠)، س(٣١٤)].

فَامًا روايةُ المرفقينِ وَكَذَا نصفُ الذَّراعِ فَفِيهِمَا مَقَالً.

وأمًّا روايةُ الآباطِ فقالَ الشَّافعيُّ وغيرُهُ: إنْ كانْ ذلِكَ وقــعَ بأمرِ النَّبِيُّ ﷺ فَبِكُلُّ تَيمُم صحَّ عن النَّبِيُّ ﷺ بعدَهُ فَهُوَ ناســخٌ

لَهُ، وإنْ كانَ وقعَ بغيرِ أمرِهِ فالحجّةُ فيما أمرَ بِهِ، ويؤيّدُ روايةً الصّحيحينِ في الافْتِصارِ على الوجْهِ والْكَفَّينِ اللّ عشاراً كمانَ يُفْتِي بعدَ النّبيُ عَلَا بذلِك، وراوي الحديث أعرفُ بالمرادِ من غيره، ولا سيّما الصّحابيُ الجُنّهَادُه. انتهى..

# ٤ ـ لا حرجَ بالتيمُّمِ عند فقد الماءِ

الله عَشْرَ مينِينَ فَإِذَا وَجَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَمْ الصَّعِيدُ وُضُوءُ الْمُسْلِم، وَإِنْ لَمْ يَجِملِهِ الْمَاءَ عَشْرَ مينِينَ فَإِذَا وَجَدَ الْمَاءَ فَلْيَتْقِ اللَّهَ وَلْيُمِسُّهُ بَشَرَتَهُ».

رَوَاهُ الْبُزَّارُ (٣١٠ كشف).

وَصَحَّحَةُ ابْنُ الْفَطَّانِ، لَكِنْ صَوَّبَ اللَّارَقُطْنِيُّ لِرْسَالَةُ.

روعن أبي لهريرة ﷺ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: الصَّعيدُ، هُوَ عندَ الْأَكْثرينَ التُّرابُ.

وعنْ بعضٍ أثمَّةِ اللَّغةِ أنَّهُ وجْهُ الأرضِ تُراباً كانَ أو غيرُهُ، وإنْ كانَ صخراً لا تُرابَ عليْهِ، وَتَقدَّمَ الْكَلامُ في ذلِكَ.

(وضوءُ المسلم وإنْ لم يجلِ الماءَ عشرُ سَنينَ) فِيهِ دليـلُ على تسميةِ النَّيمُم وُضوءاً.

(فإذا وجدًى أي المسلمُ (الماءَ فليَّشِ اللَّهَ وليمسُّهُ بشرَتُهُ).

(روَاهُ البَوَّارُ وصِحْحَهُ ابنُ القطَّانِ) تقدَّمَ الْكَلامُ على ضبطِ الفاظِهِمَا والتَّعريفِ بمالِهِمَا، (لَكِنْ صوَّبَ النَّارِقطيُّ إرسالَهُ) قَـالَ الدَّارِقطيُّ في كِتَابِ العلل: إرسالُهُ أصحُّ.

وفي قوله: (إذا وجد الماءً) ذليلٌ على أنهُ إنْ وجدَ الماءً وجبَ الماءً وجبَ الماءً وجبَ الماءً وجبَ المساسُهُ بشرَتَهُ، وتَمسَكَ بهِ منْ قالَ: إنْ التُرابَ لا يرفسعُ الحدث، وإنَّ المرادَ أنْ يُمسَّهُ بشرَتَهُ لما سلفَ منْ جنابة، فإنَّهَا باقيةً عليْهِ، وإذا فرعَ منهَا عادَ عليْهِ حُكْمُ الجنابة، ولذا قالوا: لا بُدُّ لِكُلُّ صلاةٍ منْ تيشَّمٍ.

واسْتَدَلُوا مجديث عمرو بن العاص.

وقول من الله عنه الماليت باصحابك وأنست جُسبُه واحدر ٢٠٣/٤، ٢٠٤، أبو داود(٣٣٤)] وقول الصّحابةِ لَهُ عَلَمْ: وإنّ

عمراً صلَّى بهمْ وَهُوَ جُنبٌ، فاقرَّهُمْ على تسميَّتِهِ جُنباً.

ومنْهُمْ منْ قالَ: إنَّ التُّرابَ حُكْمُهُ حُكْمُ الماء يرفعُ الجنابـةَ ويصلِّي بهِ ما شاءً، وإذا وجــدَ المـاءَ لمْ يجـبْ عليْـهِ أنْ يمسُّـهُ إلاَّ للمستُقبل من الصَّلاةِ.

واسْتَدلُوا بأنَّهُ تعالى جعلَهُ بدلاً عن الماء فحُكْمُهُ حُكْمُهُ، وبانَّهُ ﷺ سمَّاهُ طَهُوراً، وسمَّاهُ وُضوءاً، كما سلفَ قريباً.

والحقُّ أنَّ النَّيمُمْ يقومُ مقامَ الماء، ويرفعُ الجنابةَ رفعاً مُؤقَّتــاً إلى حال وجدان الماء.

أمًّا أنَّهُ قائمٌ مقامَ الماء فلأنَّهُ تعالى جعلَـهُ عوضـاً عنْـهُ عنـدَ عدمِهِ، والأصلُ أنَّهُ قائمٌ مقامَهُ في جميع أحْكَامِهِ، فلا يخسرجُ عـنْ ذلِكَ إلاَّ بدليل.

وأمَّا أنَّهُ إذا وجدَ الماءَ اغْتَسلَ فلِتَسميَّتِهِ ﷺ عمراً جُنباً، وَلَقُولِهِ ﷺ (فَإِذَا وَجَدَ المَاءَ فَلَيَّتُنَّقَ اللَّهَ) فَإِنَّ الْأَظْهَرَ أَنَّهُ أَمْرَ بإمساسيهِ الماءَ لسببٍ قدْ تقدُّمَ على وجدان المـاء، إذْ إمساسُـهُ لمـا يأتِي من أسبابٍ وُجوبِ الغسلِ أو الوضوءِ معلومٌ من الْكِتَـابِ والسُّنَّةِ، والتَّاسيسُ خيرٌ من التَّأْكِيدِ.

١٢٤ - وَلِلتُّرْمِذِيُ (١٢٤) عَـنْ أَبِي ذَرُّ نَحْـوُهُ، وُصَحُحُهُ.

قوله: (ولِلتَرمذيُّ عن أبي ذرٍّ) بذال مُعجمةٍ مفتُوحةٍ فراء: اسمُهُ جُندبٌ بضمُّ الجيم وسُكُون النُّـون وضمُّ الـدَّال المُهْمَلـةِ وَفَتْحِهَا أَيْضًا، بنُ جُنادةَ بضمُّ الجيم وَتَخفيفِ النُّون بعدَ الألــف دالٌ مُهْمَلةً.

و أبو ذرُّ منْ أعيان الصَّحابةِ، وزُهَّادِهِمْ، والْمُهَاجِرينَ، وَهُوَ أُوَّلُ مَنْ حَيًّا النَّبِيُّ ﷺ بتَّحَيَّةِ الإسلام، وأسلمَ قديمًا بَمَكَّة، يُقــالُ كانَ خامساً في الإسلام، ثُمُّ انصرفَ إلى قومِهِ إلى أنْ قدمَ المدينة على النَّبِيُّ ﷺ بعدَ الخندق، ثُمُّ سَكَنَ الرَّبذة بعدَ وفَاتِهِ ﷺ إلى أَنْ مَاتَ بِهَا سَنَةَ اثْنَتَينِ وثلاثينَ في خلافِهِ عُثمانِ، وصلَّـى عليْـهِ ابنُ مسعودٍ، ويقالُ إنَّهُ مَاتِ بعدَهُ بعشرةِ أيَّام.

(نحوُّهُ) أيْ نحوُ حديثِ أبي هُريـرةَ ولفظُـهُ: «قَـالَ أَبـو ذَرٌّ: اجْتَوَيْت الْمَدِينَةَ فَأَمَرَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بــابِل فَكُنْـت فِيهَــا، فَأَتَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقُلْت: هَلَكَ أَبُو ذُرٌّ، قَــالَ: مَـا حَـالُك؟

قُلْت: كُنَّت أَتَعَرَّضُ لِلْجَنَائِةِ وَلَيْسَ قُرْبِي مَاءٌ، قَالَ: الصَّعِيدُ طَهُورٌ لِمَنْ لَمْ يَجِدِ الْمَاءَ وَلَوْ عَشْرَ سِينِينَ».

(وصحُّحَهُ): أيْ حديثُ أبي ذرٌّ، التُّرمذيُّ.

قَالَ المَصنَّفُ فِي الفَتْحِ(٤٤٦/١): إِنَّهُ صحَّحَهُ أيضاً ابنُ حبَّانَ والدارقطني.

### ٥ ـ مَنْ وجدَ الماء بعد التيمُّم

١٢٥ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيُ ﷺ قَالَ: اخَرَجَ رَجُلان فِي سَفَر، فَحَضَرَتِ الصَّلاةُ - وَلَيْـسَ مَعَهُمَا مَاءً - فَتَيَمُّمَا صَعِيداً طَيِّباً، فَصَلَّيَا، ثُـمُّ وَجَـدَا الْمَاءَ فِي الْوَقْتِ، فَأَعَادَ أَحَدُهُمَا الصَّلاةَ وَالْوُضُوءَ، وَلَمْ يُعِدِ الآخَرُ، ثُمُّ أَتَبَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَذَكَرَا ذَلِـكَ لَهُ، فَقَالَ لِلَّـٰذِي لَـمْ يُعِـدُ: أَصَبْـت السُّنَّةَ وَأَجْزَأَتُـك صَلاتُك وَقَالَ لِلآخَر: لَك الأجْرُ مَرَّتُينٍ٠.

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٣٨) وَالنَّسَانِيُّ (٢١٣/١).

(وعنْ أبي سعيدٍ الحدريُّ صَلِّجُهُ قَالَ: ﴿خَرَجَ رَجُلانِ فِي سَــفَرِ وَلَيْسَ مَعَهُمَا مَاءٌ فَحَضَرَت الصَّلاةُ فَتَيَمَّمَا صَعِيداً طَيَّماً») هُــوَ الطَّاهِرُ الحلالُ.

وقدْ قَيْدَ اللَّهُ الصَّعيدَ بِهِ فِي الآيَتَينِ فِي القــرآنِ، فإطلاقُـهُ فِي حديثِ أبي هُريرةً مُقيَّدٌ بالآياتِ والأحاديثِ.

(فصلَّيا تُمُّ وجدا الماءَ في الوقْتِ) أيْ وقْتِ الصَّلاةِ الَّتِي

(فاعادَ أحدُهُمَا الصَّلاةَ والوضوءَ) سمَّـاهُ إعــادةُ تغليباً وإلاًّ فلمْ يَكُنْ قَدْ تُوضًّا، أو سَمَّى النَّيْمُمَ وُضُوءاً مِجازاً.

(ولْمُ يُعدِ الآخرُ ثُمُّ أَتِيها رسولَ اللَّهِ ﷺ فَلْكُوا ذَلِكَ لَـهُ، فقالَ للَّذي لم يُعدُ: أصبت السُّنَّةَ) أي الطَّريقةَ الشَّرعيَّةَ.

(وأجزأتك صلاتُك)؛ لأنَّهَا وقعَتْ في وقْتِهَا، والمـاءُ مفقـودٌ، فالواجبُ التُرابُ.

(وقالَ للآخرِ) الَّذي أعادَ: (لَـك الأجرُ مرَّتَينِ) أجررُ

الصَّلوات بالتُّرابِ، وأجرُ الصَّلاةِ بالماءِ.

رَوَاهُ أَبِسُو دَاوِد، وَالنَّسِانِيُّ وَفِي مُخْتَصِــرِ السُّــــنَّ للمَنذَرِيِّرُ (٢١٠/١): أنَّهُ أخرجَهُ النَّسائيِّ مُسنداً ومرسلاً.

وقالَ أبو داود: إنَّهُ مُرسلٌ عنْ عطاءِ بنِ يسارٍ.

لَكِنْ قَالَ المَصَنَّفُ [والتحليص؛ (١٦٤/١)]: هذهِ الرَّوايةُ رَوَاهَا ابنُ السَّكَنِ فِي صحيحِهِ، ولَهُ شَاهِدٌ منْ حديثِ ابنِ عبساس روَاهُ إسحاقُ فِي مُسندِهِ: «أَنَّهُ ﷺ بَالَ ثُمَّ تَيَسَّمَ فَقِيلَ لَـهُ: إِنْ الْمَـاءَ قَرِيبٌ مِنْك؛ قَالَ: فَلَعَلَى لا أَبَلُغُهُ».

والحديثُ دليلٌ على جوازِ الاجْنِهَادِ في عصرِهِ ﷺ، وعلى أنهُ لا يجبُ الطَّلبُ والتَّلوُّمُ لَهُ، أي الانْتِظارُ.

ودلٌ على أنهُ لا تجبُ الإعادةُ على منْ صلَّى بالتَّرابِ، ثُمُّ وجدَ الماءَ في الوقْتِ بعدَ الفراغ من الصَّلاةِ.

وقيل: بل يُعيدُ الواجدُ في الوقْتِ لقولِهِ ﷺ (فهاذا وجدَ الماءَ فليَتْقِ اللَّهُ وليمسَّهُ بشرَتَهُ) هذا قدْ وجدَ الماءَ.

واجيبَ بأنّه مُطلقٌ فيمنْ وجدَ الماءَ بعدَ الوقْت وقبلَ خُروجهِ، وحالَ الصَّلاةِ وبعدَها، وحديثُ أبي سعيدٍ هذا فيمنْ لم يجدِ الماءَ في الوقْت حالَ الصَّلاةِ، فَهُو مُقيدٌ، فيحملُ عليهِ المطلقُ، فيكُونُ معنَاهُ: فإذا وجدْت الماءَ قبسلَ الصَّلاةِ في الوقْت فامسَهُ بشرَتك؛ أي إذا وجدْته وعليْك جنابةٌ مُتقدَّمةٌ، فيقيدُ بِهِ كما قدَّمنَاهُ.

واسْنَدلُ القائلُ بالإعادةِ في الوقْتِ بقولِهِ تعالى ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا﴾ والخطابُ مُتَوجُةٌ معَ بقاء الوقْتِ.

وأجيبَ بانّهُ بعدَ فعلِ الصُلاةِ لَمْ يبتَ للخطابِ توجُّة إلى فاعلِهَا، كيفَ وقدُ قالَ ﷺ: (وأجزأتُك صلاتُك) للَّذي لَمْ يُعدُ، إذ الإجزاءُ عبارةٌ عن كونِ الفعلِ مُسقطاً لوجوبِ إعادةِ العبادةِ، والحقُّ أنّهُ قدْ أجزأَهُ.

## ٦- التيمُّم بسببِ المرضِ ونحوِه

الله عنهما - وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّـه عنهما - فِي قَوْلِـهِ عَـزُ وَجَـلُ ﴿وَإِنْ كُنْتُـمْ مَرْضَى أو عَلَـى

سَفَرٍ ﴾ قَالَ: إِذَا كَانَتْ بِالرَّجُلِ الْجِرَاحَةُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْقُرُوحُ، فَيُجْنِبُ، فَيَخَافُ أَنْ يَمُوتَ إِنِ اغْتَسَلَ: تَيَمَّمَ اللَّهِ وَالْقُرْدِعُ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِي

رَوَاهُ الدَّارَتُطْنِينُ (۱۷۷/۱) مَوْقُوفْ، وَرَفَعَهُ الْمَزَّارُ، وَصَعَّعَهُ الْمِنْ عُرِّيْمَةُ (۲۷۷) وَالْحَاكِمُ (۱۹٥/۱).

روعن ابنِ عبَّاسِ \_ رضي الله عنهما \_ في قولِهِ عنَّ وجلُّ: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى او عَلَى سَقَرِ﴾ قالَ إذا كانَتْ بالرَّجلِ الجراحــةُ في سبيلِ اللّهِ، اي الجِهَادِ.

(والقروحُ) جمعُ قُرحٍ وَهِيَ البشورُ الَّتِي تخرجُ في الأبــدانِ، كالجدريُّ ونحوهِ.

(فيجنبُ) تُصيبُهُ الجنابةُ (فيخمافُ) يظمنُ (أَنْ يُمُوتَ إِنْ الْحَتَمَلُ لِيمُمَ)

(روَاهُ الدَّارِقطيُّ موقوفاً) على أبنِ عبَّاسِ (ورفقـهُ) إلى النَّبيُّ البَّرُّارُ وصحَّحَهُ ابنُ خُرِيمةً والحَاكِمُ) وقالَ أبــو زُرعـةَ وأبــو حَاتِم: اخطاً فِيهِ عليُّ بنُ عاصمٍ.

وقالَ البزَّارُ: لا نعلمُ منْ رفعَهُ عنْ عطباءِ من النُّقَـاتِ إلاَّ جريراً؛ وقدْ قالَ إنَّهُ صمعَ منْ عطاءِ بعدَ الاخْتِلَاف، وحينتلْدِ فلا يَتِمُّ رفعُهُ.

وفِيهِ دليلٌ على شرعيَّةِ النَّيْمُ مِ فِي حتَّ الجنبِ إِنْ حافَ المُوْتِ؛ فامًّا لُوْ لُمْ يَحْفَ إِلاَ الضَّرْرَ فالآيةُ وَهِيَ قوله تعالى ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى﴾ دالة على إياحةِ التيمم للمريض، سواة خافَ تلفاً أو دُونَهُ، والتَّنصيصُ في كلامِ ابنِ عبَّاسِ على الجراحةِ والقروحِ إِنّا فَكُلُّ مرضٍ كَذَلِكَ.

ويختَملُ أَنَّ ابنَ عَبَّاسِ يخسصُ هذينِ منْ بينِ الأمراضِ. وَكَذَلِكَ كُونُهَا فِي سبيلِ اللَّهِ مثالٌ، فلوْ كَانَتِ الجراحةُ منْ سقطةٍ فالحُكْمُ واحدٌ، وإذا كانَ مشالاً فلا ينفي جوازَ التَّيْمُ مِ لحَسْيةِ الضَّرر.

إِلاَّ أَنْ قَوْلَهُ: (أَنْ يُمُوتَ) يَدَلُّ عَلَى أَنْــَهُ لَا يُجـزَئُ النَّيْمُــُمُ إِلاَّ لمخافةِ المؤتِ، وَهُوَ قُولُ أَحَدَ، وأَحَدُ قُولِي الشَّافعيُّ.

وأمَّا الْهَادويَّـةُ، ومالِكٌ، وأحدُ قـولي الشَّافعيُّ؛ والحنفيَّةُ، فأجازوا النَّيمُّمَ لخشيةِ الضَّرر، قالوا: لإطلاقِ الآيةِ.

وَذَهَبَ داود، والمنصورُ، إلى إباحَتِهِ للمــرضِ، وإنْ لَمْ يخـفُ ضرراً، وَهُوَ ظَاهِرُ الآيةِ.

## ٧- المسخ على الجبائر

المحكمة المحك

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ بِسَنَدِ وَاهِ جِدَّاُ(٦٥٧).

(وعنْ عليَّ – عليه السلام قال: انْكُسرَتْ إحمدى زنىديُّ) بِتَشديدِ المُثنَّاةِ التَّحْثِيَّةِ تَثنيةُ زندٍ، وَهُـوَ مفصلُ طرف الـذَّراعِ في الْكُفُّ.

(فسألت رسول اللهِ ﷺ) أي عن الواجسبِ من الوضوءِ في ذلك.

(فأمرني أنْ أمسحَ على الجبائر) ِ هـيَ مـا يُجـبرُ بِـهِ العظـمُ المَكْسورُ، ويلفُ عليْهِ.

(رَوَاهُ ابنُ مَاجَهُ بَسَنَادٍ وَاوِ جَلَّا) بِكَسَرِ الجَيْمِ، وَتَشْدَيدِ الدَّالُ المُهْمَلَةِ، وَهُوَ منصوبٌ على المصدر، أي أجدُ ضعفهُ جداً والجدُّ: التَّحقيقُ كما في القاموس، فالمرادُ أُحقَّقُ ضعفهُ تحقيقاً.

والحديثُ أَنْكَرَهُ يجيى بنُ معين، وأحمدُ، وغيرُهُمَا، قالوا: وذلِكَ أَنَّهُ مَنْ روايةِ عمرو بـنِ خـالَدِ الواسطيِّ، وَهُـوَ كـذَّابٌ؛ وروَاهُ الدَّارِقطنيُّ (٢٢٦/١) والبَيْهَتيُّ (٢٢٨/١) منْ طريقينِ أَوْهَـى منْهُ.

قالَ النَّوويُّ: اتَّفَقَ الحَفَّاظُ على ضعف ِ هذا الحديثِ.

وقالَ الشَّافعيُّ: لوْ عرفْت إسنادَهُ بالصَّحَّةِ لقلْت بِهِ، وَهَــذا مُمَّا اسْتَخيرُ اللَّهَ فِيهِ.

وفي معنَّاهُ أحاديثُ أُخرُ.

قَالَ البِّيهَقيُّ: إِنَّهُ لا يصحُّ منْهَا شيءٌ. إلاَّ انَّهُ يُقوِّيهِ قولُهُ.

## ٨- المسحُ على مكانِ الجُرح

17٨ - اوَعَنْ جَابِرِ ﷺ - فِي الرَّجُلِ اللَّذِي شُجَّ، فَاغْتَسَلَ فَمَاتَ - وَإِنْمَا كَانَ يَكْفِيهِ أَنْ يَتَيَمَّمَ، وَيَعْسِلَ وَيَعْسِلَ عَلَى جُرْحِهِ خِرْقَةً، ثُمَّ يَمْسَحَ عَلَيْهَا وَيَغْسِلَ سَائِرَ جَسَدِهِ،

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٣٦) بِسَنَدٍ فِيهِ ضَعْفٌ. وَفِيهِ اخْتِلافٌ عَلَى رُوَايهِ.

يقويه، وهو قوله: (وعن جابر ظلمه في الرَّجلِ الَّذي شُجُّ) بضمُّ الشَّينِ المعجمةِ وجيمٍ من شُجَّهُ يشجُهُ بِكُسرِ الشَّينِ وضمَّها: كسرَهُ كما في القاموسِ.

(فاغْتَسلَ فمَات: إنَّما كان يَكْفِيهِ انْ يَتَمَّمُ وَيَعَصَبَ على جُرْحِهِ خَرَقَةً ثُمُّ يُمسحَ عليْهَا ويفسلَ ساترَ جسدِهِ» روَاهُ أبو داود بسند فيه ضعف) لأنَّـهُ تفرد بهِ الزُّسِرُ بنُ خُريقٍ بضمُّ الخاءِ المعجمةِ فراءِ مفتُوحةٍ ومثنَّاةٍ غَيِّيَةٍ سَاكِنةٍ وقافٍ.

قالَ الدَّارقطنيُّ؛ ليسَ بالقويُّ.

قُلْت: وقالَ الذَّهَّبِيُّ: إِنَّهُ صدوقٌ.

(وفِيهِ اخْتِلافَ على راوِيهِ): وَهُوَ عطامٌ، فإنَّهُ روَاهُ عَنْهُ الزَّبيرُ بنُ خُرِيقٍ، عنْ جابرٍ.

وروَاهُ عنْهُ الأوزاعيُّ بلاغاً، عنْ عطاء، عـن ابـنِ عبَّـاسٍ، فَالاخْتِلافُ وقعَ فِي روايـةِ عطاءٍ: هـلْ عـنُّ جـابرٍ أو عـن ابـنِ عبَّاس؟

وفي إحدى الرُّوايَتُينِ ما ليسَ في الأخرى.

وَهَـذا الحديثُ وحديثُ عليُ الأوَّلُ قَـدُ تعـاضدا علــي وُجوبِ المسحِ على الجبانرِ بالماءِ.

وفِيهِ خلافٌ بينَ العلماء.

منْهُمْ منْ قـالَ: يمسحُ لِهذينِ الحديثينِ، وإنْ كَانَ فِيهِمَا ضعفٌ فقدْ تعاضدا، ولأنَّهُ عُضوٌ تعذَّرَ غسلهُ بالماء فمسحَ ما فوقهُ كشعرِ الرَّاسِ، وقياساً على مسحِ أعلى الخَفَّينِ وعلى العمامةِ، وَهَذَا القياسُ يُقوِي النَّصَّ.

قلت: من قال بالمسح عليْهِمَا قويَ عندَهُ المسحُ على الجبائر، وَهُوَ الظَّاهِرُ.

ثُمَّ فِي حديث جابر دليلٌ على أنَّهُ يُجمعُ بينَ النَّيمُ مِ والمسلِ، وَهُوَ مُشْكِلٌ، حيثُ جُمعَ بينَ النَّيمُ والغسلِ.

قيلَ: فيحملُ على أنَّ أعضاءَ الوضوء كانتُ جريحةً، فَتَعذَّرَ إمساسُهَا بالماء، فعدلَ إلى التَّيشُم، ثُمَّ أَفَاضَ الماءَ على بقيَّةِ حسده.

وامَّا الشَّجَةُ فقدْ كانَتْ في الرَّاسِ، والواجبُ فِيهِ الغسلُ، لَكِنْ تعذَّرُ لَاجلِ الشَّجَّةِ، فَكَانَ الواجبُ عليْهِ عصبَهَا والمسحَ عليَّةِ.

إِلاَّ انَّهُ قَالَ المَصنَّفُ فِي التَّلْخِيـصِ(١٥٧/١): إِنَّهُ لَمْ يَقَعْ فِي روايةِ عطاء عن ابنِ عبَّـاسِ ذِكْرُ التَّيْشُمِ، فَنَبَتَ أَنَّ الزَّبِيرَ بِـنَ خُرِيقِ تَفَرَّدُ بِهِ، نَبُهُ على ذَلِكَ ابنُ القطانِ.

ثُمُّ قال: ولمَّ يقعُ في روايةِ عطاءٍ ذِكْرُ المسحِ على الجسيرةِ، فَهُرَ مِنْ افرادِ الزَّبِرِ.

قَالَ: ثُمُّ سِياقُ المصنّف لحديث جابر يبدلُ على انْ قولَهُ: «إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيهِ» غيرُ مرفوع، وإنَّمَا لَمَّا اخْتَصَرَهُ المصنّفُ فَاتَشَهُ العبارةُ الدَّالَةُ على رفعِهِ.

وَهُوَ حديثٌ فِيهِ قصّةٌ، ولفظُهَا عندَ أبي داود (٣٣٩) عن جابر قال: ﴿ حَرَجْنَا فِي سَفَرِ فَأَصَابَ رَجُلاً مِنَا حَجَرٌ فَشَجُهُ فِي رَأْسِهِ ثُمُ اخْتَلَمَ فَسَأَلَ أَصْحَابَهُ فَقَالَ: هَـلْ تَجدُونَ لِي رُخْصَةً عَلَى التَّيمُمِ؟ قَالُوا: مَا نَجدُ لَك رُخْصَةً وَآنْتَ تَقْيرُ عَلَى الْسَاءِ، فَعَالَ: قَتْلُوهُ قَتَلَهُم اللّهُ قَلْمُ أَنْ مِنْكُ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ أُخْبِرَ بِلْلِكَ فَقَالَ: قَتْلُوهُ قَتَلَهُم اللّهُ أَلا سَأَلُوا إذْ لَهُمْ يَعْلَمُوا؟ فَإِنْمَا شِيفَاهُ الْمِي اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ ا

١٢٩ وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله تعالى عنهما
 قَالَ: «مِن السُّنَّةِ أَنْ لا يُصلِّي الرَّجُلُ بِالتَّيَمُمِ إلا مُصلاةً وَاحِدةً، ثُمَّ يَتَيمُمَ لِلصلاةِ الآخْرَى».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (١٨٥/١) بِإِسْنَادٍ ضَمِيفٍ جِدًّا.

(وعنِ ابنِ عَبَّاسٍ \_ رضي الله عنهما \_ قال: من السُّنَةِ) أيُّ سُنَّةِ النِّيُّ ﷺ.

والمرادُ طريقَتُهُ وشرعُهُ (أنْ لا يُصلّيَ الرَّجلُ) والمرأةُ أيضاً (بالنّيمُم إلاّ صلاةً واحدةً ثُمَّ يَنيمُمَ للصّلاةِ الأخرى).

(روّاهُ الدَّارقطنُ بِاسْنادِ ضعيفو) لآنَّهُ مَنْ روايةِ الحسنِ بـنِ عُمارةً وَهُوَ ضعيفٌ جدًا نُصبَ على المصدرِ كما عرفت.

وفي البــابِ عــــنْ علـــيُّ عَلَيْهُ وابـــنِ عُمـــرَ [«الســن» للدارقطني(١٨٤/١)]، حديثان ضعيفان.

وإنْ قيلَ: إنَّ اثرَ ابنِ عُمرَ اصحُّ فَهُوَ موقـوفٌ، فـلا تقـومُ بالجميع حُجُةٌ.

والأصلُ أنَّهُ تعالى قدْ جعلَ التُرابَ قائماً مقامَ الماء؛ وقدُ عُلمَ أنَّهُ لا يجبُ الوضوءُ بالماء إلاَّ من الحدث، فالتَّيثُمُ مثلُهُ؛ وإلى هذا ذَهَبَ جماعةٌ منَ أثمَّةٍ الحديثِ وغسرِهِمْ؛ وَهُـوَ الْأَقْومُ،

#### ١٠ - باب الحيض

الحيضُ مصدرُ: حاضَت المرأةِ تحيضُ حيضاً وعيضاً، فَهِمِيَ عائضٌ.

ولمًا كانَتْ لَهُ احْكَامٌ شرعيَّةً من افعـال، وَتُرُوكِ، عقـدَ لَـهُ المصنّفُ باباً، ساق فِيهِ ما وردَ منْ احْكَامِهِ.

### ١\_ صفةُ دم الحيض والاستحاضةِ

١٣٠ عَنْ عَائِشَةُ رضي الله عنها «أَنْ فَاطِمَةً بِنْتَ أَبِي حُبَيْشٍ كَانَتْ تُسْتَحَاضُ، فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: إِنْ دَمَ الْحَيْضِ دَمِّ أَسْوَدُ يُعْرَفُ، فَإِذَا كَلَنَ اللهِ ﷺ: إِنْ دَمَ الْحَيْضِ دَمِّ أَسْوَدُ يُعْرَفُ، فَإِذَا كَلَنَ الآخَرُ فَتَوَضَيْسِ ذَلِكِ فَأَسْسِكِي عَن الصلاةِ، فَإِذَا كَانَ الآخَرُ فَتَوَضَيْسِ وَصَلّى الله وَصَلّى الله عَن الصلاةِ مَإِذَا كَانَ الآخَرُ فَتَوَضَيْسِ

رَوَاهُ أَبُسُوا دَاوُد(٢٨٦) وَالنَّسُسِالِيُّ (١٨٥/١)، وَصَخْصَسَةُ الْبُسُنُ عِنَان(١٣٤٨) وَالْحَاكِمُ (١٧٤/١)، وَاسْتَكُرَهُ أَبُو حَاتِمٍ [«العلل» (١٩٩١-

(عَنْ عَائِشَةً ــ رضي اللَّه عنها أنَّ فاطمةَ بنْتَ أبي حُبيشٍ) تقدُّمَ ضبطُهُ في أوَّل بابِ النَّواقضِ.

(كانَتْ تُسْتَحاضُ).

تقدُّمَ أَنْ الاسْتِحاضةَ: جريانُ الدُّمِ منْ فــرجِ المــراةِ في غــيرِ أُوانِهِ؛ وَتَقَدَّمَ فِيهِ «أَنْ فَاطِمَةً جَاءَت النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَتْ: إِنِّي امْرَأَةً أُسْتَحَاضُ فَلا أَطْهُرُ أَفَأَدَعُ الصَّلاةَ؟

(فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إنَّ دَمَ الْحَيْضِ دَمْ أَسْوَدُ يُعْرَفُ بضمُّ حرف المضارعةِ وَكُسرِ الرَّاءِ: أيْ لَهُ عرفٌ ورائحةٌ، وقيلَ بِفَتْحِ الرَّاءِ: أيْ تعرفُهُ النِّساءُ.

(فإذا كان ذلك) بِكُسرِ الْكَافِ (فأمسيكي عن العسلاة، فإذا كَانَ الآخرُ) أي الَّذي ليسَ بِتِلْكَ الصُّفةِ (فَتُوصُّني وصلَّي).

(روَاهُ أبو داود، والنّسانيُّ وصحَّحَهُ ابسُ حَبَّـان، والحَـاكِمُ واسْتَنْكُرَهُ أَبُو حَاتِمٍ، لأنَّهُ منْ حديثِ عديٌّ بنِ ثابِتٍ عنْ أَبِيهِ عنْ جِدُو، وجِدُّهُ لا يُعرفُ وقدْ ضعَفَ الحديثَ أبو داود.

وَهَذَا الحديثُ فِيهِ ردُّ المسْتَحاضةِ إلى صفةِ الـدَّمِ بأنَّـهُ إذا كَانَ بِبَلْكَ الصُّفْةِ فَهُوَ حَيْضٌ، وإلاَّ فَهُوَ اسْتِحَاضَةً.

وقدْ قالَ بهِ الشَّافعيُّ فِ حقُّ المُبْتَدئةِ.

وقدْ تقدُّمْ فِي النُّواقضِ [برقم (٦٣)]: «أَنَّهُ ﷺ قَالَ لَهَا: إِنَّمًا ذَلِكَ عِرْقٌ، فَإِذَا ٱلْتَبْلَتُ حَيْضَتُك فَدَعِي الصَّلاةَ، وَإِذَا ٱدْبَـرَتْ فَاغْسِلِي عَنْكَ الدُّمَ وَصَلِّي، ولا يُنافِيهِ هذا الحديثُ، فإنَّهُ يَكُونُ قولُهُ: (إنَّ دَمَ الحيضِ أسودُ يُعرفُ) بيانـــاً لوقــت إقبــالِ الحيضــةِ

فالمُسْتَحاضةُ إذا مَيْزَتْ آيَّامَ حيضِهَا، إمَّا بصفةِ الـدَّمِ، أو بِاتْبِانِهِ فِي وَقْتِ عَادَتِهَمَا إِنْ كَانَتْ مُعْتَادَةً، وعَلَمَتْ بِعَادَتِهَا، فْفَاطَمَةُ هَذِهِ يَخْتَمَلُ أَنْهَا كَانَتْ مُعْتَادَةً، فَيَكُونُ قُولُهُ: (فإذا اقبلَتْ حيضَتُك) أيْ بالعـادةِ، أو غـيرَ مُعْتَـادةٍ، فـيرادُ إنبـالِ حيضَتِهـــا بالصُّفةِ، ولا مانعَ من اجْتِماعِ المعرُّفينِ في حقَّهَا، وحقُّ غيرِهَا.

هـذا وللمستَحاضةِ احْكَامٌ خسةٌ قـذ سلفَت إشـارةٌ إلى

منهًا: جوازُ وطئِهـا في حـالٍ جريـانٍ دمِ الاسْتِحاضةِ عنـدَ جَاهِيرِ العلماء؛ لأنَّهَـا كالطَّاهِرِ في الصَّلاةِ والصُّومِ وغيرِهِمَـا،

وَكَذَا فِي الجماعِ، ولأنَّهُ لا يحسرمُ إلاَّ عـنْ دليـلِ، ولمْ يـنَّاتِ دليـلّ بتُحريم جماعِهَا.

قَالَ ابنُ عَبَّاسِ: المُسْتَحاضةُ يأتِيهَـا زوجُهَـا إذا صلَّـت؛ الصُّلاةُ أعظمُ.

يُريدُ: إذا جازَتْ لَهَا الصَّلاةُ ودمُهَا جارٍ، وَهِــيَ أعظــمُ مــا يُشْتَرطُ لَهُ الطُّهَارةُ جازَ جماعُهَا.

ومنْهَا: أَنَّهَا تُؤمرُ بالاحْتِيساطِ في طَهَـارةِ الحـدثِ والنَّجـس، فَتَغْسَلُ فَرَجَهَا قَبَلَ الوضوء، وقبلَ التَّبِيُّم، وَتَحشو فرجَهَا بقطنـةٍ أو حرقةٍ دفعاً للنَّجاسةِ وَتَقَلِّيلاً لَهَا، فَإِنْ لَمْ يندفع الـدُّمُ بذلِـكَ شَدُّتْ مَعَ فَلِكَ عَلَى فَرْجِهَا وَتَلْجُمَّتْ وَاسْتُتْفَرَتْ، كَمَا هُـوَ معروفٌ في الْكُتُبِ المطوَّلةِ وليسَ بواجبِ عِليْهَا وإنَّما هُوَ الأولى تقليلاً للنَّجاسةِ محسبِ القدرةِ، ثُمُّ تَتَوضًّأ بعدَ ذلِكَ.

ومنْهَا: أنَّهُ ليسَ لَهَا الوضوءُ قبلَ دُخول وقْتِ الصَّلاةِ عنــدَ الجَمْهُورِ، إذْ طَهَارَتُهَا ضروريَّةٌ، فليسَ لَهَا تقديمُهَا قبلَ وقُتِ

٢- صفةُ الاستحاضة وما يكونُ فيها من الاغتسال

١٣١ - وَفِي حَدِيثِ أَسْمَاءَ بِنْتِ عُمَيْسِ عِنْـٰدَ أَبِي دَاوُد(٢٩٦) ﴿وَلْنَجْلِسْ فِي مِرْكَنِ ۖ فَـٰإِذَا رَأَتْ صُفْرَةً فَوْقَ الْمَاءِ فَلْتَغْشَرِ لَ لِلظُّهْرِ وَالْعَصْرِ، غُسُلاً وَاحِداً، وَتَغَنَّسِلْ لِلْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ غُسْلاً وَاحِداً وَتَغْتَسِلْ لِلْفَجْرِ غَسْلاً وَاحِداً وَتَتَوَضَّأُ فِيمَا بَيْنَ ذَلِكَ.

(وَلِي حَدِيثِ أَسْمَاءَ بِنْتِ عُمَيْسٍ) بِضَمَّ الْمُهْمَلَةِ وَفَتْحِ الْمِيمِ وَسُكُونِ الْمُثَنَّاةِ التَّحْتَائِيَّةِ فَسِينِ مُهْمَلَةٍ هِيَ امْرَأَةُ جَعْفَرٍ، هَـاجَرَتْ مَعَهُ إِلَى أَرْضِ الْحَبَشَةِ وَوَلَدَتْ لَهُ هُنَاكَ أَوْلاداً مِنْهُمْ عَبْدُ اللَّهِ، ثُمُّ لَمًّا قُتِلَ جَعْفَرٌ تَزَوَّجَهَا أَبُو بَكْرِ الصُّدِّيـقُ؛ فَوَلَـدَتْ لَـهُ مُحَمِّداً، وَلَمَّا مَاتَ أَبُو بَكْرٍ تَزَوْجَهَا عَلِيُّ بْسُنُ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْكُ فَوَلَدَتْ لَهُ يَحْيَى.

(عِنْدَ أَبِي دَاوُدَ: وَلَنْجَلِسُ هُــوَ عَطْفٌ عَلَى مَـا قَبْلَـهُ فِـي الْحَدِيثِ؛ لأنَّ الْمُصَنَّفَ إنَّمَا سَاقَ شَطْرَ حَدِيثِ أَسْمَاءَ لَكِنْ فِي لَفُظِ أَبِي دَاوُد عَنْهَا هَكَذَا: «سُبْحَانَ اللَّهِ هَذَا مِن الشَّيْطَانِ

لِتَجْلِسُ ۗ إِلَى آخرِهِ بدونِ واوٍ. وفي نُسخةٍ في بُلوغِ المرامِ.

(في مركن) بِكُسرِ الميمِ: الإجَّانةُ الَّتِي تُفسلُ فِيهَا النَّيابُ.

(فإذا رأت صُفرة فوق الماء) الّذي تقعدُ فِيهِ؛ فَتَصبُ عليْهَا الماءً، فإنَّهَا تظْهَرُ الصُّفرةُ فوقَ الماء.

رَفَلْتَفْسِلْ لِلطَّهْرِ وَالْعَصْرِ غُسْلاً وَاحِداً، وَتَفْتَسِلْ لِلْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ غُسْلاً وَاحِداً، وَتَغْتَسِلْ لِلْفَجْرِ غُسْلاً وَاحِداً، وَتَقَوَّمَا لَا لِيمَا

هذا الحديثُ وحديثُ حمنةَ الآتِي، فِيهِ الأمرُ بالاغْتِسال في اليوم واللَّيلةِ ثلاثَ مرَّاتٍ.

وقمة بيَّنَ في حديثِ حمنةَ انَّ المرادَ إذا اخُـــرَت الظُّهــرَ والمغرب، ومفْهُومُهُ أَنْهَا إذا وقُنَّت اغْتَسلَتْ لِكُلِّ فريضةٍ.

وقد اخْتَلفَ العلماءُ.

فرويَ عنْ جماعةٍ منَ الصَّحابةِ والتَّابعينَ: أنَّـهُ يجبُ عليْهَـا الاغتسالُ لِكُلُّ صلاةٍ.

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهَا لا يَجِبُ عَلَيْهَا ذَلِكَ، وقالوا روايةُ: «أَنَّهُ لِمُنْظِ أَمْرَهَمَا بِالْغُسُلِ لِكُلُّ صَلاقٍ» [د(٢٩٢)، ص(٢٠٩)، (٣٥٦) من حديث عمرة عن عائشة] ضعيفةٌ، وبيُّسنَ البيُّهَقسيُّ (١/٤٥١) ضعفَهَا.

وقيل: بل هُوَ حديث منسوخ محديث فاطمة بنت أبي حُبِيش أَنَّهَا تَتَوضَّأُ لِكُلِّ صلاةٍ [خ(٢٢٨)، م(٣٣٣)].

قَلْت: إِلاَّ أَنَّ النَّسخَ يُمْتَاجُ إِلَى مَعْرَفَةِ الْمُتَاخَّرِ، ثُمَّ إِنَّهُ قَالَ المنذريُّ: إنْ حديثَ اسماءً بنُتِ عُميس حسنٌ، فالجمعُ بينَ حديثهَا، وحديثِ فاطمةً بنُّتِ أبي حُبيش، أنْ يُقــالَ: إنَّ الغســلّ مندوبٌ بقرينةِ عدم أمرِ فاطمةً بِهِ، واقْتِصارُهُ على أمرِهَــا بالوضوء، فالوضوءُ هُوَ الواجبُ.

وقد جنحَ الشَّافعيُّ إلى هذا.

# ٧\_ كيفيةُ صلاقِ المستحاضةِ

١٣٢ - وَعَنْ حَمْنَةً بِنْتِ جَحْشَ قَالَتْ: كُنْت أُسْتَحَاضُ حَيْضَةً كَثِيرَةً شَديدَةً، فَأَتَنْت النَّبِيُ ﷺ

أَسْتَفْتِيهِ، فَقَالَ: ﴿إِنَّمَا هِيَ رَكْضَةٌ مِن الشَّيْطَانِ، نَتَحَيُّضِي سِنَّةَ أَيَّام، أو سَبْعَةَ أَيَّام، ثُمُّ اغْتَسِلِي، فَإِذَا اسْتَنْقَأْتِ فَصَلِّي أَرْبَعَةً وَعِشْرِينَ، أو ثَلاثَةً وَعِشْـرِينَ، وَصُومِي وَصَلِّي، فَإِنَّ ذَلِكَ يُجْزِثُك، وَكَذَلِكَ فَانْعَلِي كُلُّ شَهْرٍ كُمَّا تَحِيضُ النَّسَاءُ، فَإِنْ قَوِيت عَلَى أَنْ تُؤخِّري الظُّهْرَ وَتُعَجِّلي الْعَصْــرَ، ثُـمُّ تَغْتَسِلي حِينَ تَطْهُرِينَ، وَتُصَلِّي الظُّهْرَ وَالْعَصْرَ جَبِيعاً، ثُمُّ تُؤخِّرينَ الْمَغْرِبَ وَتُعَجِّلِينَ الْعِشَاءَ، ثُمَّ تَغْتَسِلِينَ وَتَجْمَعِينَ بَيْنَ الصَّلاتَيْنِ فَافْعَلِي، وَتَغْتَسِلِينَ مَعَ الصُّبْحِ وَتُصَلِّينَ ١٠ قَالَ: ﴿ وَهُوَ أَعْجَبُ الْأَمْرَيْنِ إِلَيُّ ۗ ۗ .

رُواهُ الْخَمْسَةُ وَأَحِد (١/ ٣٨١)، أبو داود(٢٨٧)، الترمذي (٢٢٨)، ابن ماجه(٦٧٢)] إلاَّ النَّسَالِيِّ، وَصَحَّحَهُ العَّرْمِلِيُّ (١٧٨)، وَحَسَّنَهُ الْبَحَّارِيُّ إني الزمذي تحت(١٧٨)].

(وعن حمنة) بفتح الحاء المهمّلةِ وسُكُونِ المسم (فنونِ بنست جحش) بفَتْح الجيم وسُكُونِ الحاءِ الْمُمَلَّةِ فَشَيْنِ مُعجمَّةٍ: هُـيَ أُخْتُ زَينبَ أُمُّ المؤمنينَ وامرأةُ طلحةَ بنِ عُبيدِ اللَّهِ.

(قَالَتْ: كُنْتُ أَسْتَحَاضُ حِيضةً كثيرةً شَـديدةً) في سُننِ أبي داود بيانٌ لِكُثْرَتِهَا، قالَتْ: ﴿إِنَّمَا أَثُبُّ ثُجًّا ۗ.

(فَأَتَيْتِ النَّبِيُّ ﷺ اسْتَفْتِيهِ فَقَالَ: إنَّمِنا هِنَ رَكْضَةً مَن الشَّيطان) مَعْنَاهُ أَنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ وَجَدَّ مَسِيلًا إِلَى التَّلْبَيسِ عَلَيْهَا ۚ فِي امرِ دينِهَا وطُهْرِهَا وصلاتِهَا؛ حَتَّى انسَـاهَا عادَتَهَـا، وصــارَتْ في التَّقَدير كَانُهَا رَكُضُةٌ مَنْهُ، ولا يُنافي ما تقدُّمَ منْ أنَّهُ عرقٌ يُقالُ لَهُ العاذلُ؛ لأنَّهُ يُجملُ على أنَّ الشَّيطانَ رَكَضَهُ حَتَّى انفجرَ، والْأَظْهَرُ أَنَّهَا رَكُضَةً منهُ حقيقةً؛ إذْ لا مانعَ منْ حملِهَا عليهِ.

(فَتَحَيْضِي لِمِنَّةَ آيَامِ أَو سَبْعَةَ آيَامٍ ثُمَّ اغْسَلِي، فَإِذَا اسْتَقَاتِ فَصَلَّى أَرْبَعَةً وَعِشْرِينَ إِنْ كَانَتْ أَيَّامُ الحيض سِتَّةً.

(أو ثلاثةً وعشرين) إنْ كانَتْ أَيَّامُ الحيضِ سبعةً. (وصومي وصلّي) أيْ ما شنت منْ فريضةٍ وَتَطوّعِ. (فإنَّ ذَلِكَ يُجزئُك وَكَذَلِكَ فَالْعَلَى) فيما يُسْتَقبلُ مسن الشُّهُورِ؛ ولفظُ أبي داود: «فافعلي»

(كُلُّ شَهْرٍ: كما تحيضُ النِّساءُ) في سُننِ أبي داود، وزيادةُ: "وَكَمَا يَطْهُرنَ مَيْقَاتُ حَيْضِهِنَ وطُهْرِهِنَ" فِيهِ الرَّدُّ لَهَا إلى غالبِ أحوال النِّساء.

(فَإِنْ قَوِيتَ) أَيْ قَــَدَرْتَ (عَلَى أَنْ تُوخَّرِي الظُّهْرَ وَتُعجَّلَيُّ العصر) هذا لفظُ أبي داود.

وقولُهُ: "وَتُعجُّلي العصرَ" يُريدُ أَنْ تُؤخّري الظُّهْـرَ: أَيُّ فَتَأْتِي بِهَا فِي آخِرِ وقْتِهَا، قبلَ خُروجِهِ، (وَتُعجَّلي العصرَ)، فَتَأْتِي بِهِ فِي أُوْلِ وقْتِهِ، فَتَكُونُ قدْ أَنَتْ بِكُلُّ صلاةٍ فِي وقْتِهَـا وجمعَتْ بِيَهُمَا جَعاً صُورِيَّاً.

(ثمَّ تَغْسَلي حِينَ تَطْهُرينَ) هـذا اللَّفظُ ليسَ في سُننِ أبي داود، بل لفظُهُ هَكَذا: "فَتَغسَلينَ فَتَجمعينَ بينَ الصَّلاتَـينِ الظَّهْـرِ والعصرِ، أيْ جمعاً صُورياً كما عرفت.

(وَتُصلَّى الظُّهْرَ والعصرَ جميعاً) هذا غيرُ لفظِ أبي داود كما عرفْت.

(ثمَّ تُوخُرِينَ المغربَ والعشاءَ) لفظُ أبي داود: «وَتُوخُرِينَ المغربَ وَتُعجُلِينَ العشاءَ» وما كان يحسنُ من المصنَّف حـذفُ ذلك كما عرفْت.

رُثُمَّ تَفْتَسَلِينَ وَتَجمعينَ بِينَ الصَّلَاتَينِ فَالْعَلَى، وَتَفْتَسَلَينَ مَعَ الصَّبِحِ وَتُصَلِّينَ)

(قَالَ) أي النَّبِيُّ ﷺ: (وَهُوَ أَعجبُ الأَمرينِ إليُّ) ظَاهِرُهُ أَنَّهُ مَنْ كَلَامِهِ تَلَكُّ، إلاَّ أَنَّهُ قَالَ أَبُو داود: روّاهُ عمرو بنُ ثابِتٍ عمن ابنِ عقيل، قال: فقالَتْ حمنهُ: "هذا أعجبُ الأمرينِ إليَّ"، لمَّ يَجلُهُ مَنْ قُولُ النِّبِيُّ تَلَكُّرٍ.

(رَوَاهُ الْحَمْسَةُ وصحَّحَهُ النَّرَمَذِيُّ وحسَّنَهُ البخاريُّ).

قَالَ المُسْلَرِيُّ فِي مُخْتَصرِ سُننِ أبي داود(١٨٦/١): قسالَ الحَطَّابِيُّ: قَدْ تَرَكَّ بعضُ العلماءِ القولَ بِهَذَا الحَديسَتِو،؛ لأَنَّ ابنَ عقيل راويهِ ليسَ بذَاكَ.

وقالَ أبو بَكْرِ البَيْهَقَيُّ: تفرَّدَ بِهِ عَبْدُ اللَّهِ بِـنُ مُحمَّدِ بِـنِ عقبلِ وَهُوَ مُخْتَلَفُ فِي الاحْتِجاجِ بِهِ. هذا آخرُ كلامِهِ.

وقلاً أخرجَهُ السّرمذيُّ وابـنُ ماجَـهُ؛ وقـالَ السَّرمذيُّ: هـذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

وقالَ أيضاً: وسالت مُحمَّداً \_ يعني البخاريُ \_ عن هذا الحديثِ فقالَ: هُوَ حديثٌ حسنٌ.

وقالَ احمدُ: هُوَ حِديثٌ حسنٌ صحيحٌ (ا هـ).

فعرفت أنَّ القولَ بانَّهُ حديثٌ غيرُ صحيحٍ غيرُ صحيحٍ، بل قد صحَّحَهُ الأثنَّةُ.

وقد عرفت ثما سُقناه من لفظ روايسة أبسي داود: أنَّ المسنَّف، نقلَ غيرَ لفظ أبي داود من الفاظ أحدِ الخمسة، ولكين لا بُدُ من تقييدِ ما أطلقتُهُ الرَّوايَاتُ بقولِه: "وتُعجُّلينَ العشاءً» كما قال: "وتُعجُّلينَ العصرَ»؛ لأنَّهُ أرشدَهَا للله الله ذلِك للاحظة الإتيانِ بِكُلُّ صلاةٍ في وقْتِهَا؛ هذه في آخرِ وقْتِهَا، وَهَـذهِ في أول وقْتِهَا،

وقولُهُ في الحديث: "ميئةً أو سبعةً ايُسامِ ليسَت فيه كلمةً "أو" شكّاً من الرَّاوي، ولا لِلتَّخير، بل للإعلام بان للنساء أحدُ العددين، فمنْهُنَّ من تحيضُ سبعاً، ومنْهُنَّ من تحيضُ سبعاً، فتَرجعُ إلى من هي في سنّها، وأقربُ إلى مزاجهًا.

ثُمَّ قُولُهُ: "فإنْ قويَستَ" يُشعرُ بأنَّهُ لِيسَ بواجبِ عليْهَا، وإلَّا فإنَّ الواجبِ إنَّما هُوَ الوضوءُ لِكُـلً وإلَّما هُوَ الوضوءُ لِكُـلً صلاةٍ بعد الاغتسال عن الحيضِ بمرور السَّتَةِ أو السَّبعةِ الأيَّامِ، وَهُوَ الأمرُ الأوَّلُ الَّذِي أَرْسَدَهَا ﷺ إليْسِهِ، فَانْ في صدر الحديث: "آمرُك بأمْرَيْنِ أَيُّهُمَا فَعَلْت أَجْزًا عَنْك مِن الآخرِ، وَإِنَّ قويت عَلَيْهِمَا فَأَنْتِ أَعْلَمُهُ ثُمَّ ذَكَرَ لَهَا الأمرَ الأوَّلُ أَنْهَا تحيضُ سِنَّا أو سبعاً، ثُمَّ تغتسلُ وتُصلِّي كما ذَكَرَهُ المصنَّفُ.

وقد عُلمَ أَنْهَا تَتَوضَأُ لِكُلُّ صلاةٍ؛ لأنَّ اسْتِمرارَ السَّدُم ناقضٌ، فلمْ يذْكُرُهُ في هذِهِ الرُّوايةِ.

وقله ذَكَرَهُ في غيرِهَا، ثُمَّ ذَكَرَ الاَّمْرَ الشَّانِيَ مِنْ جَسِمِ الصَّلاتَينِ والاغْتِسالِ كَمَا عرفْت.

وفي الحديث دليلٌ على أنَّهُ لا يُباحُ جمعُ الصَّلاتَينِ في وفْتِ إحدَاهُمَا للعذرِ، إذْ لوْ أُبيحَ لعـذر لَكَـانَت المُسْتَحاضَةُ أوْلَ مـنْ يُباحُ لَهَا ذلِكَ ولمْ يُبحْ لَهَا ذلِكَ بلُّ أَمْرَهَا بالنَّوقِيتِ؛ كما عرفْت.

٤ ــ المستحاضةُ تغتسلُ لكلّ صلاة أو تتوضأ؟

الله عنها أَنْ أُمُّ حَبِينَةً بِنْتَ جَحْشِ شَكَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ اللَّمَ، وَبِينَةً بِنْتَ جَحْشِ شَكَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ اللَّمَ، فَقَالَ: «الْمُكْثِي قَدْرُ مَا كَانَتْ تَحْبِسُك حَيْضَتُك، ثُمَّ اغْتَسِلِي " فَكَانَتْ تَغْتَسِلُ لِكُلِّ صَلاةٍ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٣٣٤)

وَفِي رِوَايَةِ لِلْبُحَارِيِّ(٢٢٨): ﴿ وَتُوَطَّنِي لِكُلُّ مَسَلاقٍ ، وَهِـيَ لأبِي دَاوُد(٢٩٨) وَغَيْرِهِ مِنْ وَجُهِ آخَرَ

روعن عانشة \_ رضى الله عنها \_ أنَّ أُمَّ حبيبةً) بالحاءِ اللهُمَلةِ المُتْتُوحةِ (بنتَ جحشٍ).

قبلَ الأصحُّ انَّ اسمَهَا حبيبةً وَكُنيَّتَهَا أَمُّ حبيب بغيرِ هام، وَهِيَ أُخْتُ حَنةَ الَّتِي تَقدَّمُ حديثُهَا.

رَسُكُتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ اللَّهُ فَقَالَ: امْكُنِي قَـلارَ مَـا كَانَتْ تَحْسِسُك حَيْضَتُك) أيْ قبلَ اسْتِمرارِ جريانِ اللَّمِ.

(ثمُّ اغْتَسلي) أيْ غُسلَ الخروجِ عن الحيض

(فَكَانَتْ تَفْسَلُ لِكُلِّ صَلاقٍ) مِنْ غَيْرِ أَمْرٍ مُنْهُ ﷺ لَهَا فَيُ

روَاهُ مُسلمٌ وفي روايةِ للبخاريّ: وَتَوضَّني لِكُلِّ صلاةٍ، وَهِيَ) أيْ هذهِ الرَّوايةُ (لابي داود وغيرِهِ منْ وجْهِ آخرَ).

أُمُّ حبيبةً كَانَتْ تَحْتَ عبدِ الرَّحْنِ بنِ عوفو، وبنَاتُ جحشِ ثلاثٌ: زينبُ أُمُّ المؤمنينَ، وحمنةُ وامُّ حبيبة، قيلَ: إنَّهُنَّ كُنُّ مُسْتَحاضَاتِ كُلُهُنَّ.

وقد ذَكرَ البخاريُّ ما يدلُّ على الَّ بعضَ أُمُّهَــاتِ المؤمنـينَ كانَّتْ مُسْتَحاضةً فإنْ صحَّ الْ الثَّلاثَ مُسْتَحاضَاتٌ فَهِيَ زينبُ.

وقلاً عدُّ العلماءُ المُسْتَحاضَاتِ في عصرِهِ ﷺ فبلغـنَ عشـرَ

والحديثُ دليلٌ على إرجاعِ المستَحاضةِ إلى أحمدِ المعرَّفَاتِ، وَهِيَ آيَّامُ عادَيْهَا، وعرفْت أنَّ المعرَّفَاتِ إمَّا العادةُ أَلَّتِي كانَتْ لَهَا قبلَ الاسْتِحاضةِ أو صفةُ الدَّمِ بِكَونِهِ أسودَ يُعرفُ، أو العادةُ التِّتِي للنَّساء من السَّنَّةِ الأَيَّامِ أو السَّبعةِ، أو إقبالِ الحيضسةِ

وإدبارهَا، كُلُّ هذهِ تقدَّمَتْ في أحاديثِ المُسْتَحاضةِ، فباَيُهَـا وقَسَمَ معرفةً الحيض.

والمرادُ حُصولُ الظُنُ لا اليقينُ، عملَتْ بِهِ، سواهُ كَانَتْ ذَاتَ عادةٍ أو لا، كما يُفيدُهُ إطلاقُ الأحاديثِ، بسل ليسن المرادُ إلا ما يحصلُ لَهَا ظنَّ أنهُ حيضٌ، وإنْ تعددت الأمارَاتُ كان أقوى في حقّهَا، ثُمَّ مَتَى حصلَ ظنُّ زوالِ الحيضِ وجبّ عليها النسلُ، ثُمَّ تَتُوضًا لِكُلُّ صلاةٍ أو تجمع جعاً صُوريّاً بالغسلِ، وَمَلْ لَهَا أَنْ تجمع المحمّوريّ بالوضوء؟

هذا لم يرد بِهِ النَّصُّ في حقَّهَا، إلاَّ أنَّهُ معلومٌ جـــوازُهُ لِكُــلُّ أحدٍ منْ غيرِهِ.

وامًّا مَلْ لَهَا أَنْ تُصلَّــيَ النَّوافــلَ بُوضــومِ الفريضــةِ؟ فَهَــذَا مَسْكُوتٌ عَنْهُ أَيضاً، والعلماءُ مُخْتَلفُونَ فِي ذلكَ كُلِّهِ.

#### ٥ ـ حكمُ ما ينزلُ بعدُ الطهرِ

١٣٤ - وَعَنْ أُمَّ عَطِيَّةً رَضِي اللَّه عنهما قَـالَتْ: وَكُنَّا لَا نَعُدُّ الْكُدْرَةَ وَالصُّفْرَةَ بَعْدَ الطُّهْرِ شَيْئاً». رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ (٣٢٣) وَأَبُو دَاوُد(٣٠٧)، وَاللَّفْظُ لَهُ.

روعن أمَّ عطيةً اسمُهَا نُسيبة بضم النُّونِ وقَتْحِ السَّينِ المُهْمَلةِ وسُكُونِ الثَّنَاةِ التَّحْتِيَّةِ وقَتْحِ الموحَّدةَ بنْتُ كَعَسب، وقبلَ: بنْتُ الحَارِثِ الاَّنصاريَّةُ، بايعَت النَّبيُ ﷺ كانَتْ من كبارِ الصَّحابيَّاتِ، وَكَانَتْ تغزو مع رسولِ اللَّهِ ﷺ، تُمرَّضُ المرضى، وتُداوي الجرحى.

رقالَتْ: كُنَّا لا نعدُّ الْكُدرةَ) أيْ: ما هُوَ بلــونِ المــاءِ الوســخِ كَدرِ.

روالصُّفرةُ) هُــوَ: المــاءُ الَّــذي تــرَاهُ المـراةُ كــالصَّديدِ يعلُـــوهُ اصفرارٌ.

ربعدَ الطُّهْرِيِ أَيْ بعدَ رُؤيةِ القَصَّةِ البيضاءِ والجفوف (شيئاً) أي لا نعدُهُ حيضاً.

(رَوَاهُ البخارِيُّ وَابُو دَاوِدُ وَاللَّفَظُ لَهُ).

وقولُهَا: الكُنا؛ قد اخْتَلَـفَ فِيهِ العلماءُ، فقيلَ: لَـهُ حُكُمُ

الرَّفعِ إلى النَّبِيِّ ﷺ لأنَّ المرادَ كُنَّا فِي زَمَانِهِ ﷺ مع علمِهِ، فَيَكُونُ تقريراً منْهُ؛ وَهَذَا رأيُ البخاريُ وغيرِهِ منْ عُلماءِ الحديثِ، فَيَكُونُ حُجَّةً.

وَهُوَ دَلِلٌ عَلَى أَنَّهُ لا حُكْسَمَ لما لِيسَ بدمٍ غَلِيظٍ أسودَ يُعرفُ فلا يُعدُ حيضاً بعدَ أنْ ترى القَصَّةَ - بفَتَح القاف وتَشديدِ الصَّادِ المُهْمَلةِ - قِبلَ: إنَّهُ شيءٌ كالحيطِ الأبيض، يخرجُ من الرَّحم بعدَ انقطاع الدَّم، أو بعدَ الجفوف، وَهُوَ أَنْ يَخرجَ ما يُحشى بهِ الرَّحمُ جافاً.

ومَفْهُومُ قُولِهَا: «بعدَ الطُّهْـرِ» أيْ بـأحدِ الأمريـنِ؛ أنْ قبلَـهُ تُعدُ «الْكُدُرةُ والصُّفرةُ شيئاً» أيْ حيضاً.

وفِيهِ خلافٌ بينَ العلماء معروفٌ في الفروع.

### ٦- تحريمُ نكاحِ الحائض

الله عن أنس هله أن النهود كانت إذا حاضت المراة فيهم لم يُؤاكِلُوهَا، فَقَالَ النّبِي على:
 اصنعوا كل شيء إلا النّكاح.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٣٠٧). الحديثُ قسدْ بيَّسَ المرادَ مـنْ قولـه تعـالى: ﴿قُـلْ هُــوَ أَذَى

فَاعْتَزِلُوا النَّسَاءَ فِي الْمُحِيضِ وَلا تَقْرُبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ﴾ والبقرة: ٢٢٢] أنَّ المامورَ بِهِ من الاعْتِزالِ، والمنْهِيُّ عنْهُ مــن القربـانِ هُــوَ النُكَاحُ: أي اغْتَزلوا نِكَاحَهُنَّ، ولا تقربُوهُنَّ لَهُ، ومــا عــدا ذَلِـكَ

من الموَاكِلةِ والمجالسةِ والمضاجعةِ وغيرِ ذلِكَ جائزٌ.

وقلاً كانَ اليَهُودُ لا يُسَاكِنونَ الحائضَ في بيْسَتْ واحد، ولا يُجامعونَهَا ولا يُؤَاكِلونَهَا، كما صرَّحَتْ بِهِ روايةٌ مُسلمٍ.

وَامًا الاسْتِمْتَاعُ مِنْهِنَ فقدْ أَبَاحَهُ هذا الحديثُ، وَكَمَا يُفيدُهُ أيضاً.

#### ٧\_ اتزارُ الحائض عند المباشرةِ

الله عنها قَالَت: عَائِشَةَ رضي الله عنها قَالَت: الكَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِرُ، فَيُبَاشِرُنِي وَأَنَا حَائِضٌ.

مُتَّفَقُّ عَلَيْهِ [البخاري(٣٠٢)، مسلم(٢٩٣)].

أيْ يُلصقُ بشَرَتَهُ ببشرَتِي فيما دُونَ الإزارِ وليــسَ بصريــحِ بأنَّهُ يسْتَمْتِعُ منْهَا، إنَّما فِيهِ إلصاقُ البشرةِ بالبشرةِ

والاسْتِمْتَاعُ فيما بينَ الرُكْبَةِ والسُّرَّةِ في غيرِ الفرجِ أجازَهُ البعضُ، وحجَّنُهُ: «اصْنَعُوا كُلُّ شَيْءٍ إِلاَّ النُكَاحَ» [تقدم في (١٣٤)] ومفْهُومُ هذا الحديث.

وقالَ بعضٌ بِكَرَاهَتِهِ، وآخرُ بِتَحريمِهِ، فالأوَّلُ أولَى للدَّليلِ. فَامَّا لَوْ جَامِعَ وَهِيَ حَانضٌ، فَإِنَّـهُ يَـاثُمُ إِجَاعـاً، ولا يجبُ عليْهِ شيءٌ، وقيلَ: تجبُ عليْهِ الصَّدقةُ لما يُفيدُهُ:

### ٨- كفارةُ من يأتي الحائض

١٣٧ - وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما عَنْ
 رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي الَّذِي يَأْتِي امْرَأَتَهُ وَهِــيَ حَـائِضٌ
 ـ قَالَ: (يَتَصَدَّقُ بِدِينَارٍ، أو بِنِصْف دِينَارٍ».

رَوَاهُ الْخَمْسَــَةُ وَأَحَــَــلا(٩/٩ ٢٢، ٩ ٣٠)، أبسو داود(٤٦٤)، السومذي (١٣٦)، النسائي(١٩٣١)، ابن ماجه(٦٤٠)]، وَصَحَّحَـهُ الْحَاكِمُ(١٧١/١، ١٧٧) وَابْنُ الْقَطَّانِ، وَرَجْحَ غَيْرُهُمَا وَقُفُهُ وَاللَّخِيصِ: ١٦٧/١].

(وَعَنَ ابْنِ عَبَّاسٍ \_ رضي اللّه عنهما \_ وَعَنْ رَسُولِ اللّهِ لَيُهِ فَي الَّذِي يَأْتِي امْرَأْتَهُ وَهِيَ حَائِضٌ قَالَ: يَنَصَدُقُ بِدِينَـارٍ أَو يَنْصُفُ وَيَنَ يَأْتِي امْرَأْتَهُ وَهِيَ حَائِضٌ قَالَ: يَنَصَدُقُ بِدِينَـارٍ أَو يَنْصُفُ وَيَنْ القَطَّانِ، ورجَّحَ عَيْرُهُمَا وَقَفَهُ عَلَى ابْنِ عَبَّاسٍ عَيْرُهُمَا وَقَفَهُ عَلَى ابْنِ عَبَّاسٍ

الحديثُ فِيهِ روايَاتٌ هذِهِ إحدَاهَا، وَهِيَ النِّي خُرِّجَ لرجالِهَا في الصَّحيحِ، وروايَتُهُ معَ ذلِكَ مُضطربةٌ؛ وقدْ قالَ الشَّافعيُّ: لــوْ كانَ هذا الحديثُ ثابتاً لاخذنا بهِ.

قَالَ المصنّفُ في «التخليــص» (١٧٦/١): الاضطــرابُ في استادِ هذا الحديثِ ومَنْنِهِ كثيرٌ جدّاً.

وقدْ ذَهَبَ إلى إيجابِ الصَّدقةِ الحسنُ وسـعيدٌ، لَكِـنْ قـالا: يُعْتِقُ رقبةً قياساً على من جامع في رمضان.

وقالَ غيرُهُمَا: بل يَتَصدُقُ بدينارِ أو بنصف دينار.

وقالَ الخطَّابِيُّ: قالَ أَكْثرُ أَهْلِ العلم: لا شيءَ عليه؛ وزعموا أنَّ هذا مُرسلٌ أو موقوفٌ.

وقالَ ابنُ عبدِ البرُ: حُجَّةُ مـنْ لَمْ يُوجب: اضطرابُ هـذا الحديث، وأنَّ الذُّمَّةَ على البراءةِ، ولا يجبُ أنْ ينبُتَ فِيهَــا شـيءٌ لمسْكِينٍ ولا غيرِهِ إلاَّ بدليـلِ لا مدفـعَ فِيـهِ، ولا مطعـنَ عليْـهِ، وذلِكَ مُعدومٌ في هذهِ المسالةِ.

قلْت: أمَّا منْ صحُّ عندَهُ كابن القطَّان فإنَّهُ أمعـنَ النَّظـرَ في وقوَّاهُ فِي كِتَابِهِ «الإلمامِ» فلا عُذرَ لَهُ عن العملِ بِهِ.

وأمَّا منْ لمْ يصحُّ عِندَهُ كالشَّافعيُّ وابن عبدِ الـبرُّ فـالأصلُ براءةُ الذَّمَّةِ، فلا تقومُ بهِ الحجُّةُ على رفعها.

## ٩ ـ الحائضُ تَدَعُ الصلاةَ والصيامَ

١٣٨ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتِ الْمَرْأَةُ لَـمْ تُصَـلُ وَلَمْ تُصُمُّ.

مُتُفَقّ عَلَيْهِ، فِي حَدِيثٍ طُويلِ [البخاري(٤٥)، مسلم(٨٠)].

تَمَامُهُ: «فَذَلِكَ مِنْ نُقْصَان دِينِهَا».

وروَاهُ مُسلمٌ(٧٩) منْ حديثِ ابنِ عُمنَ بلفظِ: «تَمْكُثُ اللِّيَالِيَ مَا تُصَلِّي، وَتُفْطِرُ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، فَهَذَا نَقْصَالُ دِينِهَا».

وَهُـوَ إحبارٌ يُفيدُ تقريرَهَا على تركُّ الصُّوم والصُّلاةِ، وَكُونَهُمَا لا يجبانِ عليْهَا، وَهُوَ إجماعٌ في أَنَّهُمَا لا يجبان حالَ الحيض، ويجبُ قضاءُ الصّيامِ لأدلَّةٍ أُخرى.

وأمَّا كُونُهَا لا تدخلُ المسجدَ فلحديثِ: «لا أُحِلُّ الْمَسْجِدَ لِحَائِض وَلا جُنُبٍ [د(٢٣٢)] وَتَقَدَّمَ [برقم(١١٣)].

وامَّا أَنَّهَا لا تقرأ القــرآنَ فلحديثِ ابـنِ عُمـرَ: "وَلا تَقْـرَأُ الْحَـائِضُ وَلا الْجُنُبُ مِـن الْقُـرْآنِ شــيناً» [الــــرمدى(١٣١)، ابــن

ماجه (٥٩٥)] وإنْ كانَ فِيهِ مقالٌ، وَكَذَلِكَ لا تُمسُّ المصحف لحديث عمرو بسن حزم، تقدَّم، وَتَقدَّمَتْ شُـوَاهِدُهُ [برقم (٧١،

والأحاديثُ لا تقصرُ عن الْكَرَاهَــةِ لِكُـلُ مَا ذُكِرَ، وإنْ لمُّ تبلغ درجةَ التَّحريم؛ إذْ لا تخلـو عـنْ مقـال في طُرقِهَـا، ودلالـةِ الفاظِهَا غيرُ صريحةٍ في التّحريم.

# ١٠ - الحائضُ تؤدي مناسك الحجّ غير الطواف

١٣٩ ـ وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللَّه تعالى عنها قَالَتْ: لَمَّا جِنْنَا سَرِفَ حِضْت، فَقَالَ النَّبِيُّ عِنْ: «افْعَلِي مَا يَفْعَلُ الْحَاجُ، غَــٰيْرَ أَنْ لا تَطُوفِي بِــالْبَيْتِ خَتّٰى تَطْهُري».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، فِي حَدِيثٍ طَوِيلِ [البخاري(٥٠٥)، مسلم(١٢١١)]..

(وعنْ عائشةً ــ رضي الله عنها ــ قالَتْ: لَمَا جَننا) إيْ عــامَ حجَّةِ الوداعِ، وَكَانَتْ قَدْ احرمَتْ مَعَهُ ﷺ.

(سرف) بالسِّينِ المُهْمَلةِ مفتُوحةٍ وَكَسرِ الرَّاء فضاء: اسمُّ علَّ، منعَهُ من الصَّرف للعلميَّةِ والتَّانيث، وَهُــوَ محلُّ بـينَ مَكَّـةً

(حضت، فقالَ النَّبيُّ ﷺ: ﴿افْعَلِي مَا يَفْعَلُ الْحَاجُ غَيْرَ أَنْ لَا تَطُوفِي بِالْبَيْتِ خَتَى تَطْهُرِي. مُثَفَقَ عَلَيْهِ فِي حديثِ طويلٍ) فِيهِ صفة حجه عظم

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ الحائضَ يصحُّ منْهَا جميعٌ أفعـالِ الحبحُّ غيرَ الطُّوافِ بالبيُّتِ، وَهُوَ مُجمعٌ عليْهِ.

واختُلفَ في علَّتِهِ

فقيلَ: لأنَّ منْ شرطِ الطُّوافِ الطُّهَارةُ.

وقيلَ: لِكُونِهَا ممنوعةً منْ دُخولِ المسجدِ.

وأمَّا رَكْعَنَا الطُّوافِ فقدْ عُلـمَ أَنَّهُمَا لا يصحَّان منْهَا، إذْ هُما مُرَبَّبَانِ على الطُّوافِ والطُّهَارةِ.

١١ – يحلُّ من الحائض ما فوق الإزار

١٤٠ وَعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَـلٍ رضي اللّه تعـالى
 عنه، أَنّهُ سَأَلَ النّبي ﷺ: مَا يَحِلُ لِلرّجُلِ مِن امْرَأَتِهِ،
 وَهِيَ حَائِضٌ؟ فَقَالَ: «مَا فَوْقَ الإزّار».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٢١٣) وَضَعَّفُهُ.

(وعن مُعاذِ) بضم الميم، فعين مُهمَلة خفيفة، آخرهُ ذالٌ مُعجمةً وَهُو البو عبد الرَّحمنِ مُعاذُ بنُ جبل الانصاريُ الخزرجيُ، أحدُ من شَهدَ العقبة من الانصار، وشَهدَ بدراً وغيرَها من المشاهد، وبعنه عليه الله اليمن قاضياً، ومعلماً، وجعل إليه قبض الصدقات من العمال باليمن.

وَكَانَ مَنْ أَجَلاً وَ الصَّحَابَةِ وَعَلَمَائِهِمْ، اسْتَعَمَلُهُ عُمَـرَ عَلَى الشَّامِ بَعَدَ أَبِي عُبِيدةً، فَمَـاتَ فِي طاعون عمواسَ سنةً ثمانيَ عشرة، وقيلَ سبةً.

(أنَّهُ سَالَ النَّبِيُّ ﷺ: مَا يَحَلُّ للرَّجلِ مَن امرأَتِهِ وَهِيَ حَـاتضَّ؟ قالَ: «مَا فَوْقَ الإِزَارِ». روَاهُ أبو داود وضغَفَهُ.

فقال: ليسَ بالقويِّ.

والحديثُ دليلٌ على تحريمٍ مُباشرةِ محلُ الإزارِ، وَهُوَ ما بينَ السُرُةِ والرُّخبةِ.

والحديثُ قدْ عارضَهُ حديثُ: «اصْنَعُوا كُلُّ شَــيْ، إلاَّ النَكَاحَ» تقدَّمَ [برقم (١٣١)]، وَهُوَ أصحُ منْ هذا، فَهُوَ أرجُح منهُ، ولوْ ضمَّهُ المصنَّفُ إليهِ لَكَانَ أولى، وَتَقدَّمَ الْكَلامُ فِيــهِ [برقم (١٣٢)].

وفي حديثِ عائشةَ: «كَانَ يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِرُه .

## ١٢ ــ مدة النفاس

ا ١٤١ - وَعَنْ أُمُّ سَلَمَةَ رضي اللَّه عنها قَالَتْ: «كَانَت النُّفَسَاءُ تَقْعُدُ عَلَى عَهْدِ النَّبِيُّ ﷺ بَعْدَ نِفَاسِهَا أَرْبَعِينَ يَوْماً».

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ وَأَحَدْ(٢٠٠/٣)، أبو داود(٣١١)، السؤمذي (١٣٩)،

ابن ماجه(٢٤٨)] إلاَّ النُّسَائِيُّ، وَاللُّفُظُ لأَبِي ذَاوُد.

وَفِي لَفْظِ لَهُ: وَلَمْ يَأْمُرُهَا النِّبِيُ ﷺ بِقَضَاءِ صَلاةِ النَّفَاسِ. وَصَحْحَهُ الْحَاكِمِر(١٧٥/١).

وضعَفَهُ جماعةٌ، لَكِنْ قالَ النَّوويُّ: قولُ جماعةٍ منْ مُصنَّف ِ اللهُ اللهُ اللهُ عليهِمْ. الفقَهَاءِ: إنْ هذا الحديثَ ضعيفٌ مردودٌ عليهِمْ.

ولَهُ شَاهِدٌ عندَ ابنِ ماجَهْ(٦٤٩) منْ حديثِ أنسِ أَنْ رسولَ اللَّهِ ﷺ: "وَقَّتَ لِلنُفَسَاءِ أَرْبَعِينَ يَوْمـاً إِلاَّ أَنْ تَـرَى الطَّهْـرَ قَبْـلَ ذَلِكَ».

وللحَاكِمِ(١٧٦/١) من حديثِ عُثمانَ بنِ أبي العاصِ: ﴿وَقَتَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِلنَّسَاءِ فِي نِفَاسِهِنَ أَرْبَعِينَ يَوماً».

فَهَذِهِ الأحاديثُ يعضدُ بعضُهَا بعضاً وَتَمدلُ على اللهُ الدُّمَ الحُارِجَ عقيبَ الولادةِ حُكْمُهُ يسْتَمرُ اربعينَ يوماً، تقعدُ فِيهِ المراةُ عن الصَّلاةِ وعن الصَّومِ، وإنْ لمْ يُصرِّحْ بِهِ الحديثُ، فقمذ أُفيدَ منْ غيرهِ.

وافادَ حديثُ انسِ: أنَّها إذا رأتِ الطُّهْرَ قبلَ ذلِكَ طَهُرَتْ، وأنَّهُ لا حدُّ لاقلَّهِ.

## ٢ - كتابُ الصلاة

الصَّلاةُ لُغةً: الدُّعاءُ؛ سُمَّيتْ هـنوو العبادةُ الشَّرعيَّةُ باسمِ الدُّعاء لاشْتِمالِهَا عليهِ.

### ١ - باب المواقيت

والمواقِيتُ: جمعُ ميقَاتٍ. والمرادُ بِهِ: الوقْتُ الَّذِي عَيْنَـهُ اللَّـهُ لأداءِ هذِهِ العبادةِ، وَهُوَ القدرُ المحدودُ للفعلِ من الزَّمانِ.

#### ١- أوقاتُ الصلواتِ

الله النبي عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَمْرِو رضي اللّه عنهما، أَنَّ النبِي عَنْ عَبْدِ اللّهِ عَنْ الظُّهْرِ إِذَا زَالَتِ عَنهما، أَنَّ النبي عَنْ قَالَ: ﴿ وَقُتْ الظُّهْرِ إِذَا زَالَتِ الشّمْسُ، وَكَانَ ظِلُ الرّجُلِ كَطُولِهِ مَا لَمْ تَصْفَرُ الشّمْسُ، وَقُتْ الْعَصْرِ مَا لَمْ تَصْفَرُ الشّمْسُ، وَوَقْتُ صَلاةِ الْمَعْرِبِ مَا لَمْ يَغِب الشّفَقُ وَوَقْتُ صَلاةِ الْعِشَاءِ إِلَى نِصْفِ اللّيلِ الْاوْسَطِ، وَوَقْتُ صَلاةِ الْعِشَاءِ إِلَى نِصْفِ اللّيلِ الْاوْسَطِ، وَوَقْتُ صَلاةِ المُسْبَحِ مِنْ طُلُوعِ الْفَجْرِ مَا لَمْ تَطْلُع

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٦١٢).

(َعَنْ عَدِ اللّهِ بَنِ عَمْرُو ﴿ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَىهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّمُ قَالَ: ﴿ وَقُتُ الظّّهْرِ إِذَا زَالَتِ الشّمْسُ ﴾ ، أي مالَتْ إلى جِهَةِ المغرب، وَهُوَ اللّالُوكُ اللّهُ الدّي أواد بقول مِ تعالى: ﴿ أَقِمَ الصَّلاةَ لِللّهُ وَاللّهِ السّمْسُ ﴾ [الإسراء: ٧٥].

(وَكَانَ ظُلُّ الرَّجلِ كطولِهِ) أيْ ويسْتَمرُّ وقَتُهَا حَتَّى يصيرَ ظُلُّ كُلُّ شيء مثلَهُ، فَهَسَذا تعريفٌ لأوَّل وقُسْتِ الظُهْرِ وآخرِهِ، فَقُولُهُ: «وَكَانَّ» عطفٌ على «زالَتْ» كمّا قرَّرْنَاهُ: أيْ ويسْتَمرُّ وقْتُ الظُهْرِ إلى صيرورةِ ظلِّ الرَّجلِ مثلَهُ.

رما لم يحضرُ وقْتُ العصرِ) وحضورُهُ بمصيرِ ظلٌ كُــلُ شـيءٍ مثلَهُ، كما يُفيدُهُ مَفْهُومُ هذا، وصريحُ غيرِهِ.

(ووقْتُ العصرِ) يسْتَمرُ (ما لم تصفرُ الشَّمسُ) وقدْ عيَّـنّ آخرُهُ في غيرِو بمصيرِ ظلُّ الشَّيءِ مثليْدِ.

(روقت صلاة المغرب) من عند سُقوط قُرصِ الشَّمسِ، ويستَمرُ (ما لمُ يغب الشَّفقُ) الأحرُ؛ يأتي تَفسيرُهُ بالحمرةِ أيضاً.

رووقمتُ صلاةِ العشاءِ) منْ غيبوبـةِ الشَّـفَقِ، ويسْتَمرُ (إلى نصفِ اللّيلِ الأوسطِ) المرادُ بِهِ الأوَّلُ.

(ووقْتُ صلاةِ الصُّبحِ) أوَّلُهُ (منْ طُلوعِ الفجرِ) ويسْتَسرُ (ما لم تطلع الشَّمسُ).

(روَاهُ مُسلمٌ) وتمامُهُ: «فَإِذَا طَلَعَت الشَّمْسُ فَأَمْسِكُ عَن الصَّلاةِ، فَإِنَّهَا تَطْلُمُ بَيْنَ قَرْنَي الشَّيْطَانِ».

الحديث أفاة تعيين الأوقات الخمسة أوّلاً وآخراً، فأوّلُ وقْتِ الظّهْرِ زوالُ الشّمسِ، وآخرُهُ مصيرُ ظلَّ الشّيءِ مثلّهُ، وذَّكَرَ الرَّجلُ فَهُ الطّهْرِ وَالَّ الشّميءِ مثلّهُ، وإذا صارَ كذلك فَهُ و أوّلُ العصرِ، ولَكِنّهُ يُشارِكُهُ الظّهْرُ في قدر لا يَشْعُ لاَربع رَكَمَاتُ، فإنّهُ يَكُونُ وثنا لَهُما كما يُفيدُهُ حديثُ جبريل (الدوماع (١٠٠٥)، فإنّهُ صلّى بالنّبي على الظّهْرَ في اليومِ النّائي صلّى به العصر عند مصير ظل الشّيءِ مثلّهُ، وفي اليومِ النّاني صلّى به الظهر عند مصير ظل الشّيءِ مثلّهُ في الوقتِ الذي صلّى فيه العصر اليومَ الأوّل، فعل الشّيءِ مثلّهُ في الوقتِ الذي صلّى فيه العصر اليومَ الأوّل، فعل على المشترك وفيت يشترك فيه العرد والعصر؛ ومَذا هُنَ الوقتُ المُنتَرك وفيهِ خلاف، فمن اثبتَهُ فحجتُهُ ما سمعته، ومن نقاهُ المشترك وقية وقي الوقر في الوقر الله المنتيء ومن نقاهُ تاول قولة: "وَصَلّى بهِ الظّهرَ في اليّومِ النّانِي حِينَ صَارَ ظِلُ الشّيءِ وهُو بَعِيدُ.

ثممٌ يستَمرُّ وقُتُ العصرِ إلى اصفرارِ الشَّـمسِ، وبعـدَ الاصفرارِ ليسَ بوقْت لـلاداء، بـلْ وقْتُ قضاء كما قالَهُ أبـو حنيفة كذا في الشرح وغيره.

وقيلَ بـلُ أَدَاءٌ إِلَى بَقِيَّةٍ تَسَعُ رَكَّمَةً، لحديث: "مَنْ أَذْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الْعَصْرِ قَبَلَ أَنْ تَغِيبَ الشَّمْسُ فَقَدْ أَذْرَكَ الْعَصْرَ» [خ(٥٧٩»، م(٢٠٨) وساني برقم (١٥١)].

واوَّلُ وقَبُ المغربِ إذا وجَبَت الشَّمسُ: أيْ غربَت، كما وردَ عندَ الشَّسيخينِ (خ(٥٦٠)، ﴿(١٤٦) وسياس برقسم (١٤٥)]

وغيرهِمَا.

وفي لفظ [خ(٥٦١)، م(٦٣٦)]: إذا غربَت، وآخـرُهُ: مــا لمْ يغـب الشَّفقُ.

وفِيهِ دليلٌ على اتساع وفُتِ الغروبِ، وعارضَهُ حديثُ جبريلَ، فإنَّهُ صلَّى بهِ ﷺ المغربَ في وقْتَ واحدٍ في اليومينِ، وذلك بعد غُروبِ الشَّمس.

والجمعُ بينَهُمَا أنَّهُ ليسَ في حديثِ جبريلَ حصرٌ لوقْتِهِمَا في ذلِك؛ ولأنَّ أحاديثَ تأخيرِ المغربِ إلى غُروبِ الشَّفقِ مُتَاخَرةً، فإنَّهَا في المدينةِ، وإمامةُ جبريلَ في مَكَّةً، فَهِيَ زيادةً تفضّلَ اللَّهُ بهَا.

وقيل: إنَّ حديثَ جبريلَ دالُّ على أنْهُ لا وقْتَ لَهَا إلاَّ الذي صلى فِيهِ.

وأوَّلُ العشاءِ: غيبوبةُ الشُّفقِ، ويسْتَمرُ إلى نصف ِ اللَّيل.

وقد تُبت في الحديث البو داود(٣٩٣)، السومذي(١٤٩) التُحديدُ لآخرِهِ بثلثِ اللَّيلِ، لَكِنْ أَحاديثُ النَّصِفِ صحيحةً، فيجبُ العملُ بها.

واوَّلُ وَفَٰتِ صلاةِ الصُّبحِ طُلوعُ الفجرِ، ويستَّمرُ إلى طُلُوعِ الشَّمس.

فَهَذَا الحَديثُ الَّذي فِي مُسلمٍ قَدْ أَفَادَ أُوَّلَ كُسلُّ وَقَسْتٍ مَنَ الْخَمْسَةِ وَآخَرَهُ.

وفِيهِ دليلٌ أنَّ لوقْتِ كُلُّ صلاةٍ أوَّلاً وآخــراً، وَهَـل يَكُـونُ بعدَ الاصفرارِ وبعدَ نصف اللَّيلِ وقْتُ لأداءِ العصرِ والعشــاءِ أو لا؟

هذا الحديثُ يدلُ على أنّهُ ليسَ بوقْت لَهُمَا، ولَكِنْ حديثُ: "مَنْ أَذْرَكَ رَكْعَةً مِن الْعَصْرِ قَبْلَ غُرُوبِ الشّمْسِ فَقَدْ أَذَرَكَ الْعَصْرِ» [ الشّمْسِ فَقَدْ أَذَرَكَ الْعَصْرِ» [ (١٥١)] فإنّهُ يدلُ على أنْ بعد الاصفرارِ وقتاً للعصرِ، وإنْ كانَ في لفظِ «أدرَك» ما يُشعرُ بأنّهُ إذا كانَ تراخيهِ عن الوقْتِ المعروف لعذر أو نحوهِ، وورد في الفجرِ مثلُهُ وسيأتِي، ولمْ يردْ مثلُهُ في العشاء.

وَلَكِنْهُ وَرَدَ فِي مُسلم(٦٨١): «لَيْسَ فِي النَّـوْمِ تَفْرِيطٌ عَلَى مَنْ لَمْ يُصَلُّ الصَّلَاةَ حَتَّى يَجِيءَ وَقْتُ الصَّـلاةِ الأخْـرَى، فإنَّـهُ

دليلٌ على امْتِدادِ وقْتِ كُلُّ صلاةٍ إلى دُخولِ وقْتِ الأخرى؛ إلاَّ أنَّهُ مُحصوصٌ بالفجرِ، فإنَّ آخـرَ وقْتِهَا طُلُـوعُ الشَّـمسِ، وليسَ بوقْتِ للَّتِي بعدَهَا، وبصــلاةِ العشـاءِ فـإنْ آخـرَهُ نصـفُ اللَّيـلِ، وليسَ وقْتاً للَّتِي بعدَهَا.

وقدْ قُسُمَ الوقْتُ إلى اخْتِياريُّ واضطراريٌّ، ولمْ يقـمْ دليـلٌ نَاهِضٌ على غيرٍ ما سمعْت.

وقعد اسْتَوفينا الْكَـلامَ على المواقيستِ في رســالةِ بســيطةِ سمَّينَاهَا: اليواقِيتُ في المواقِيتِ.

١٤٣ وَلَهُ(٦١٣) مِنْ حَلِيثِ بُرَيْدَةَ فِي الْعَصْرِ:
 ﴿وَالشَّمْسُ بَيْضَاءُ نَقِيئَةٌ﴾.

(وَلَهُ) أَيْ لَمُسلم (مَنْ حَدَيْثِ بُرِيدَةً) بَضَمَّ المُوحُدةِ فَـرَاءٍ فَمَثَنَّاةٍ تَحْيَّئَةٍ فَدَالٍ مُهْمَلَةٍ فَتَاءٍ تَأْنِيثٍ.

وهُوَ أبو عبدِ اللَّهِ أو أبو سَهْلِ أو أبو الحصيبِ بُريــدةُ بـنُ الحصيبِ بضمَّ الحاءِ الْهُمَلةِ فصادِ مُهْمَلــةٍ مفتُّوحـةٍ فمثنًـاةٍ تحْيَيْـةٍ سَاكِنةٍ فموحَّدةِ الأسلميُّ.

أسلمَ قبلَ بدر، ولمْ يَشْهَدُهَا، وبايعَ بيعةَ الرِّضوان، سَكَنَ المدينة، ثُمُّ تحوَّلَ إلى البصرةِ، ثُمُّ خرجَ إلى خُراسانَ غازياً فمَساتَ بمروَ زمنَ يزيدَ بنِ مُعاويةً، سنةَ اثنَّينِ أو ثلاثٍ وسِتَّينَ.

(في العصرِ) أيْ في بيان وقْتِهَا (وَالشَّمْسُ بَيْضَاءُ نَقِيَّةٌ) بالنُّونِ والقاف ومثنَّاةٍ تَحْتِيَّةٍ مُشدَّدةٍ: أيْ لمْ يدخلْهَا شيءٌ من الصُّفرةِ.

١٤٤ - وَمِنْ حَدِيثِ أَبِي مُوسَى: ﴿ وَالشَّمْسُ مُرْتَفِعَةٌ ﴾ [﴿ ١١٤].

(َوَمَنْ حَدَيْثِ أَبِي مُوسَى) أَيْ: وَلِمُسْـلِمٍ مِـنْ حَدِيثِ أَبِي مُوسَى.

وَهُوَ عِبدُ اللّهِ بنُ قِيسِ الأشعريُّ، اسلمَ قديماً بَمَكُة، وَهَاجَرَ إِلَى الحَبشةِ، وقبلَ: رجعَ إِلَى ارضِهِ، ثُمُّ وصلَ إِلَى المدينةِ مع وُصولِ مُهَاجري الحَبشةِ، ولأَهُ عُمرُ بنُ الخطَّابِ البصرةَ بعدَ عزلِ المغيرةِ سنةَ عشرينَ، فافتتحَ أبو مُوسى الأهوازَ، ولمْ ينزلُ على البصرةِ إلى صدرِ خلافةِ عُثمانَ فعزلَهُ، فاتتَقلَ إلى الْكُوفةِ، وأقامَ بِهَا، ثُمُّ أقرَّهُ عُثمانُ عاملاً على الْكُوفةِ إِلى انْ تُتِلَ عُثمانُ

ثُمُّ انْتَقَلَ بعدَ أمر التَّحْكِيم إلى مَكَّةً، ولم يزلُ بهَا حَتَّى مَاتَ سـنةً خسينَ، وقيلَ بعدَهَا، ولَهُ نَيْفٌ وسِتُونَ سنةً.

(﴿وَالشَّمْسُ مُرْتَفِعَةٌ﴾) أي وصلَّى العصـرَ وَهِـيَ مُرْتَفَعـةٌ لمُّ تملُّ إلى الغروب.

وفي الأحاديثِ ما يــدلُّ على المســارعةِ بــالعصر، وأصــرحُ الأحاديثِ في تحديدِ أوَّل وقْتِهَا حديثُ جبريلَ: ﴿أَنَّهُ صَلاَهَا بالنَّبيُّ ﷺ وَظِلُّ الرَّجُل مِثْلُهُۥ [تقدم في شرح حديث (١٤١)] وغيرُهُ من الأحاديثِ كحديثِ بُريدةً، وحديثِ أبي مُوسى محمولةٌ عليْهِ.

#### ٧- وقت العصر والفجر، واستحباب

تأخير العشاء، وكراهة الحديث بعدها

١٤٥ - وَعَنْ أَبِي بَوْزَةَ الْأَسْلَمِيُّ اللَّهُ قَسَالَ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي الْعَصْرَ، ثُمَّ يَرْجِعُ أَحَدُنَا إِلَى رَحْلِهِ فِي أَقْصَى الْمَدِينَةِ وَالشَّمْسُ حَيَّـةٌ، وَكَـانَ يَسْتَحِبُ أَنْ يُؤَخِّرَ مِنَ الْعِشَاءِ، وَكَانَ يَكُرَهُ النَّوْمَ قَبْلَهَا وَالْحَدِيثَ بَعْدَهَا، وَكَانَ يَنْفَتِلُ مِنْ صَلاةِ الْغَدَاةِ حِينَ يَعْرِفُ الرَّجُلُ جَلِيسَهُ، وَكَانَ يَقْرَأُ بِالسَّــتِّينَ إِلَـى

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٤٧)، مسلم(٦٤٧)].

(وعنُ أبي برزةً) بفَتْح الموحَّدةِ وسُكُونِ السَّاءِ فـزاي فَهَـاءِ اسمُهُ نَصْلَهُ بَفَتْحِ النُّونِ فَضَادٍ سَاكِنةٍ مُعجمـةً ابِنُ عُبيـدٍ وقيـلَ:

أسلمَ قديمًا، وشَهِدَ الفَتْحَ، ولم يزل يغزو مع رسولِ اللَّهِ عَلَى تُوفَيَ مَنْكُ فَنزلَ بالبصرةِ، ثُمُّ عزا خُراسان، وَتُوفَيَ بمروَ، وقيلَ بغيرهَا، سنةَ سِتُينَ.

(الأسلميُّ، قالَ: ﴿كَمَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي الْعَصْرَ لُمُّ يَرْجِعُ أَحَدُنَا ﴾ أي بعدَ صلاتِهِ.

(الى رحلِهِ) بفَتْح الرَّاء وسُكُون الحاء الْهُمَلَةِ، وَهُوَ: مسْكُنُّهُ. (في أقصى المدينةِ) حالٌ منْ رحلِهِ، وقيلَ صفةٌ لَهُ.

(والشمس حيّة) أي يصل إلى رحليه حال كون الشمس حيُّةً، أيْ بيضاءً قويَّةً الآثرِ حرارةً ولوناً وإنارةً.

(وَكَانَ يَسْتَعِبُ أَنْ يُؤخِّرَ العَشَاءَ) لَمْ يُبَيِّسَنَ إِلَى مَشَى، وَكَائَّمُهُ يُريدُ مُطلقَ التَّاخيرِ. وقدْ بيُّنَهُ غيرُهُ من الأحاديثِ.

(وَكَانَ يَكُرُهُ النَّومَ قبلَهَا) لئلاًّ يسْتَغرقَ النَّائمُ فِيهِ حَتَّى يَخْرِجَ

(والحديث) التّحادثُ مع النَّاسِ (بعلَقًا) فينامُ عقب تَكُفيرِ الخطينةِ بالصَّلاةِ، فَتَكُونُ خَاتِمةً عملِـهِ، ولسَّلاً يشْتَعْلَ بـالحديث؛ عنْ قيامٍ آخرَ اللَّيلِ: إلاَّ أنَّهُ قدْ ثبتَ أنَّهُ ﷺ كانَ يَسْمَرُ معَ أبي بَكُر في أمر المسلمين.

(وَكَمَانَ يَنْفَتِلُ) بالفاء فمثنَّاةِ بعلَمًا فوقيَّةٌ مَكْسـورةٌ أيْ: يلْتَفِتُ إلى منْ خلفَهُ أو ينصرفُ.

(من صلاةِ الغداةِ) الفجر.

(حينَ يعرفُ الرَّجلُ جليسَهُ) أيْ بضوء الفجر؛ لأنَّـهُ كـانَ مسجدُهُ ﷺ ليسَ فِيهِ مصابيحُ؛ وَهُوَ يدلُ أَنَّهُ كَـانَ يدخـلُ فِيهَـا والرَّجلُ لا يعرفُ جليسَهُ، وَهُوَ دليلُ التَّبْكِيرِ بهَا.

(وَكَانَ يَقُوأُ بِالسُّنِّينَ إِلَى المَانَةِ) يُريدُ أَنَّهُ إِذَا اخْتُصَرَ قَـراً بالسُّتينَ في صلاتِهِ في الفجر، وإذا طوُّل فهالي المائمةِ من الآياتِ (مُتَّفقُ عليْهِ).

فِيهِ ذِكْرُ وقْتِ صلاةِ العصرِ والعشاءِ والفجرِ منْ دُونِ نحديدٍ للأوقَاتِ.

وقدْ سبقَ في الَّذي مضى ما هُوَ أصرحُ وأشملُ.

#### ٣- تقديم وتأخير العشاء، ووقت الفجر

١٤٦ – وَعِنْدُهُمَا والبخاري(٥٦٠)، مسلم(١٤١)] مِسـنُ حَدِيثِ جَابِرٍ: ﴿ وَالْعِشَاءُ أَخْيَانَا ۚ يُقَدِّمُهَا، وَأَخْيَانَا يُؤخِّرُهَا: إذَا زَآهُم اجْتَمَعُوا عَجُّلَ، وَإِذًا رَآهُمْ أَبْطَنُوا أَخَّرَ، وَالصُّبْحُ؛ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصَلِّيهَا بِغَلَسٍ،

(وعندَهُمَا) أي الشَّيخين المدلول عليْهِمَا بقولِهِ: "مُتَّفقُ عليْهِ" (من حديثِ جمايرِ: والعشاءُ أحيانا يُقدِّمُهَا) أوَّلَ وقْتِهَا (وأحيانا

يُؤخِّرُهَا) عنْهُ كما فصَّلَهُ قولُهُ: (إذا رَآهُمْ) أي الصَّحابةَ.

(الجَنَّمعوا) في أوَّل وقَيْهَا (عجَّلَ) رفقيًا بِهِمْ (وإذَا رَآهُـمْ أَلِطُووا) عنْ أوَّلِهِ (أخْرَ) مُراعاةً لما هُوَ الاَرفَقُ بِهِمْ.

وقدْ ثَبَتَ عَنْهُ أَنَّهُ لــولا خـوفُ المشـقَّةِ عَلَيْهِــمُ لأَخَّـرَ بِهِــمُ رَاحد(٣/٥)، أبو داود(٤٢٢)، النساني(٢٦٨)، ابن ماجه(٩٩٣)]:

(والصُّبحُ كانَ النَّبِيُّ ﷺ يُصلِّيهَا بغلسِ الغلمُ مُحرُكَةٌ: ظُلمةُ آخرِ اللَّيلِ، كما في القاموسِ، وَهُوَ أُوَّلُ الفجمرِ ويأْتِي ما يُعارضُهُ في حديثِ رافع بنِ خديج.

٧٤ ١ - وَلِمُسْلِم (٦١٤، وتقدم برقم (١٤٣)] مِسنْ حَدِيثِ أَبِي مُوسَى: ﴿فَأَقَامَ الْفَجْرَ حِينَ انْشَقَ الْفَجْر، وَالنَّاسُ لا يَكَادُ يَعْرِفُ بَعْضُهُمْ بَعْضاً».

قوله: (ولمسلم) وحدَّهُ (منْ حديثِ أبي مُوسى: ﴿فَأَقَامَ الْفَجْرَ حِينَ انْشَقَّ الْفَجْرُ وَالنَّاسُ لا يَكَادُ يَعْرِفُ بَعْضُهُمْ بَعْضُاً») وَهُوَ كما أَفَادَ الحديثُ الأوَّلُ.

#### ٤ ـ وقتُ صلاةِ المغرب

14۸ - وَعَنْ رَافِع بْنِ خَلِيجٍ ﷺ قَالَ: «كُنَّا نُصُلِّي الْمَغْرِبَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَيَنْصَـرِفُ أَحَدُنَا وَإِنَّهُ لَيُبْصِرُ مَوَاقِعَ نَبْلِهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٥٩)، مسلم(٦٣٧)].

(وعن رافع بن خديج) بفَتْحِ الحاء المعجمة وكسر المدّال فمثنّاة تُحنِيَة فجيم؛ ورافع هُو أبو عب الله ويقال أبو حديج الحزرجي الأنصاري الأوسي، من أهل المدينة، تاخر عن بدر؛ لصغر سنّه، وشهد أحداً وما بعدها، أصابه سهم يوم أحد، فقال له النّبي تلك الله الله المن عبد الملك بن مروان، ثم انتقضت جراحته، فمات سنة للاث أو أربع وسبعين، وله سيت وثمانون سنة، وقيل: زمن يزيد بن معاوية.

رقالَ: «كُنَّا نُصَلِّي الْمَغْرِبَ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ قَيْنُصَرِفُ أَحَدُنَا وَإِنَّهُ لَيُنْصِرُ مَوَاقِعَ نَبْلِهِ،) بفَتْحِ النَّـونِ وسُكُونِ الموحَّدةِ وَهِيَ

السُّهَامُ العربيَّةُ لا واحدَ لَهَا منْ لفظِهَا، وقيلَ واحدُهَا نبلةٌ كَتَمــرٍ وَتَمرةِ، (مُنْفَقَ عليْهِ).

وَالحَدِيثُ فِيهِ دليلٌ على المبادرةَ بصلاةِ المغرب، بميثُ ينصرفُ منْهَا، والضُّوءُ باق.

وقِلاً كثرَ الحثُّ على المسارعةِ بهَا.

### ٥\_ تأخير صلاةِ العشاءِ

189 - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ:
أَعْتَمَ النّبي ﷺ ذَاتَ لَيْلَةٍ بِالْعِشَاءِ، حَتَّى ذَهَبَ عَامَّةُ النّبي شُمَّ خَرَجَ، فَصَلّى، وَقَالَ: ﴿إِنّٰهُ لَوَقْتُهَا لَـوْلا أَنْ أَشْقُ عَلَى أُمْتِي».

رُوَاهُ مُسْلِمٌ (٦٣٨).

رُوعنْ عانشةً \_ رضي الله عنها \_ قالَتْ: أغْسَمَ) بفَسْـحِ الْهَمْزةِ وسُكُونِ العينِ المُهْمَلةِ فمثنَّاةٍ فوقيَّةٍ مفتُوحةٍ، يُفسالُ: أغْسَمَ إذا دخـلَ في العَتَمـةَ، والعَتَمـةُ مُحرَّكَةً: ثُلُثُ اللَّيـلِ الأوَّلِ بمـدً غيبوبةِ الشُّفقِ، كما في القاموسِ.

(رسولُ اللّهِ ﷺ فَاتَ لِيلةِ بالعشاءِ) أَيْ أُخْرَ صلاتِهَا. (حَتَّى ذَهَبَ عامَّةُ اللّيل) كثيرٌ منْهُ لا أَكْثُرُهُ.

(لَمُ خَرِجَ فَصَلَّى وَقَالَ: ﴿إِنَّهُ لَوَقَتْهَا) أَي الْمُخْتَارُ وَالْأَفْضَلُ. (لَوْلا أَنْ أَشْقُ عَلَى أُمْتِيهِ) أَيْ لاخْرْتَهَا إلِيْهِ؛ (رَوَاهُ مُسلمٌ).

وَهُوَ دليلٌ على أَنْ وَفُتَ العشاءِ مُمْتَدُ، وأَنْ آخِرَهُ أَفضُلُهُ، وأَنَّهُ ﷺ كَانَ يُراعي الأخفُ على الآمةِ، وأنَّهُ تَرَكَ الأَفضلَ وقْتَا، وَهِيَ بخلافِ المنسربِ، فأفضلُهُ أَوْلُهُ، وَكَذلِكَ غيرُهُ، إلاَّ الظُهْرَ آيَّامَ الحرُّ، كما يُفيدُهُ:

# ٦- تحيُّنُ الإبرَادِ في صلاةِ الظهرِ

مُتُفَنَّ عَلَيْهِ [البخاري(٣٣، ٥٣٤)، مسلم(٦١٥)].

(وعن أبي هُريرةَ هُلِيهُ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا اشْتَدُ الْحَرُّ فَٱلْرِدُوا) بِهَمْزَةٍ مَفْتُوحَةٍ مَقْطُوعَةٍ وَكَسْرِ الرَّامِ.

(بِالصَّلاةِ) أي صَلاةِ الظُّهرِ.

رَفَإِنَّ شِيدَةَ الْحَرِّ مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ) بَفَتْحِ الفاءِ وسُكُونِ المُشَّاةِ النَّوْجَةِ الْمُتَّفِقُ عَلَيْهِ). النَّوْجَيَّةِ فَحاء مُهْمَلَةِ، أَيْ: سعةِ انْتِشارهَا وَتَنفُسِهَا، (مُثَّفَقٌ عَلَيْهِ).

يقالُ: أبردَ، إذا دخلَ في وفَــتِ الـبردِ كـأظْهَرَ إذا دخـلَ في الطَّهْرِ، كما يُقالُ: أنجدَ، وأَنْهَمَ، إذا بلــغَ نجـداً وَيُهَامـةً، ذلِـكَ في الزُّمان وَهَذا في المَكَان.

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ الإبرادِ بالظُّهْرِ عندَ شدَّةِ الحرُّ؛ لأنَّهُ الأصلُ في الأمر.

وقيلَ: إنَّهُ للاسْتِحبابِ وإليْهِ ذَهَبَ الجمْهُورُ.

وظَاهِرُهُ عامٌّ للمنفردِ والجماعةِ، والبلدِ الحارُّ وغيرهِ.

وفِيهِ أقوالٌ غيرُ هذِهِ.

وقيلَ: الإبرادُ سُنَّةٌ والتَّعجيلُ افضلُ لعمومِ ادلَّةِ فضيلةِ اوَّلِ الوَقْتِ.

وأجيب: بأنَّهَا عامَّةً مخصوصةٌ باحاديثِ الإبرادِ.

وعورضَ حديثُ الإبرادِ بحديثِ خبَّابٍ: «شَكُونَا إلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَنْ الرَّمْضَاءِ فِي جَبَاهِنَا وَأَكُفْنَا فَلَمْ يُشْكِنَا، أَيْ لَمُ شُكُوانا، وَهُوَ حديثٌ صحيحٌ رواهُ مُسلمٌ(٦١٩).

وأجيبُ عنهُ باجويةٍ أحسنُها: الْ الّذي شَكَوْهُ شدَّهُ الرَّمضاءِ فِي الْأَكُفُ والجَبَاءِ؛ وَهَذِهِ لا تَذْهَبُ عن الأرضِ إِلاَّ آخرَ الوقْتِ الوقْتِ الْوَقْتِ الْمَلَاةَ لَوْقَتِهَا، كما أَوْ بعد آخرِهِ، ولذا قالَ لَهُمْ ﷺ: «صَلُوا الصَّلاةَ لَوْقَتِهَا» كما هُوَ ثابِتٌ فِي روايةِ خبَّابٍ هذِهِ بلفظ: فلمْ يُشْكِنا وقالَ: «صَلُوا الصَّلاةَ لَوَقْتِهَا».

رواهُ ابنُ المنذرِ، فإنَّهُ دالٌ على أنَّهُمْ طلبوا تأخيراً زائداً عنْ وقْتِ الإبرادِ، فلا يُعارضُ حديثَ الأمرِ بالإبرادِ.

وَتَعليلُ الإبرادِ بأنَّ شَدَّةً الحرُّ مَنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ: يعني وعندَ شَدَّتِهِ يَذْهَبُ الحَسُوعُ الَّذي هُوَ رُوحُ الصَّلاةِ، وأعظمُ المطلوبِ منها.

قيل: وإذا كانَ العلَّـةُ ذلِكَ، فـلا يُشـرعُ الإبـرادُ في البـلادِ الباردةِ.

وقالَ ابنُ العربيِّ في القبسِ: ليسَ في الإبرادِ تحديدٌ، إلاَّ ما وردَ في حديثِ ابنِ مسعودٍ: يعني الَّذي اخرجَهُ ابسو داود(٢٠٠)، والحَاكِمُ(١٩٩/) منْ طريقِ الأسودِ عنهُ: «كَانَ قَدْرُ صَلاةِ رَسُولِ اللَّهِ تَلَيُّ الظَّهْرَ فِي الصَّيْفَ ثَلاقَةَ أَقْدَامٍ إِلَى سَبْعَةِ أَقْدَامٍ إِلَى سَبْعَةِ أَقْدَامٍ اللَّي التَّلْخيصِ(١٩٣/).

وقدْ بيُّنَا ما فِيهِ، وأنَّهُ لا يَتِمُّ بهِ الاسْتِدلال في المواقِيت.

وقد عرفْت الأحديث الإبراد يُخصَّصُ فضيلة صلاةِ الظُهْرِ فِي اوَّلِ وَقَيْهَا بزمانِ شدَّةِ الحَرُ، كما قيلَ إِنَّهُ مُخصَّصَ بالفجر.

#### ٧\_ استحباب تأخير الفجر إلى الإسفار

101 - وَعَنْ رَافِعِ بْسَنِ خَدِيبِجٍ ﴿ قَالَ: قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﴿ أَصْبِحُوا بِالصّبْحِ فَإِنَّـهُ أَعْظَـمُ لَاجُورِكُمْ ﴾.
 لأجُورِكُمْ •

رُوَاهُ الْخَمْسَةُ وَاحْد(٣/٥/٤)، أبو داود(٤٢٤)، السومذي (١٥٤)، النساني(٢٧٢/)، ابن ماجه(٢٧٢)] وَصَحْحَهُ السَّرْمِذِيُّرُ ١٥٤) وَالْسنُ حِبَانْ(٢٨٨).

روعن رافع بن خديج قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿ فَأَصْبِحُوا اللَّهِ عَلَيْكُ: ﴿ فَأَصْبِحُوا اللَّهِ عَلَيْكُ وَا

رْفَانَهُ أعظمُ لأجورِكُمْ. روَاهُ الخمسةُ، وصحَّحَةُ التَّرْمَذَيُّ وَابِنُ حَبَانَ وَهَذَا لَفظُ أَبِي دَاوِد.

وبِهِ احْتَجْتُ الحنفيَّةُ على تأخيرِ الفجرِ إلى الإسفارِ.

وأجيب عسه: بال استيمرار صلاته على بغلس، وأن ما أخرجه أبو داود (٣٩٤) من حديث أبي مسعود الأنصاري من حديث أنس النس المأت صلاته بعشه بغلس ختى مات المشعر بال المراد به الصبحوا عبر ظاهره.

فقيلَ: المرادُ بِـهِ تحقُّقُ طُلـوعِ الفجـرِ، وانَّ «أعظـمَ ليسَ لِلتَّفضيلِ.

وقيلَ: المرادُ بِهِ إطالةُ القراءةِ في صلاةِ الصُّبحِ، حَتَّى يخـرجَ منهًا مُسفراً.

وقيلَ: المرادُ بِهِ اللَّيالَي المقمرةُ، فإنَّـهُ لا يَتْضحُ أوَّلُ الفجرِ مَعَهَا، لغلبةِ نُورِ القمرِ لنورِهِ، أو أنَّهُ ﷺ فعلَهُ مرَّةً واحدةً لعذرٍ، ثُمُّ اسْتَمرٌ على خلافِهِ، كما يُفيدُهُ حديثُ أنس.

وأمَّا الرُّدُّ على حديثِ الإسفار بحديثِ عائشةً عندَ ابن أبـي شيبةَ [هو عند الحاكم (١٩٠/١)] وغيرهِ بلفظِ: «مَا صَلَّى النَّبِيُّ ﷺ الصَّلاةَ لِوَقْتِهَا الآخَر حَتَّى قَبَضَهُ اللَّهُ» فلبسَ بتَامُّ؛ لأنَّ الإسـفارَ ليسَ آخرَ وقْتِ صلاةِ الفجر، بلْ آخرُهُ ما يُفيدُهُ:

٨ مَنَ أدركَ من الوقت ركعة أدرك الصلاة

١٥٢– وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةُ رضي اللَّــه تعــالى عنــه أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَدْرَكَ مِن الصُّبْحِ رَكْعَةٌ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ فَقَدْ أَذْرَكَ الصُّبْحَ، وَمَــنْ أَذْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الْعَصْرِ قَبَلَ أَنْ تَغْرُبَ الشَّـمْسُ فَقَــَدْ أَدْرَكَ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٧٩)، مسلم(٣٠٨)]

(وعنْ أبي هُريرةَ هُلِيَّةُ أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: المَسنُ أَذَرَكَ مِن الصُّبْحِ رَكْعَةً قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ/ أَيُّ: وَأَضَافَ إِلَيْهَا أُخْرَى بَعْدِ طُلُوعِهَا (فَقَدْ أَذْرَكَ الصُّبْحَ) ضَــرُورَةَ أَنَّهُ لَيْسَ الْمُرَادُ مَـنْ صَلَّى رَكْعَةً فَقَطْ. وَالْمُرَادُ فَقَدْ أَدْرَكَ صَلاتَهُ أَداءً، لِوُتُـوعِ رَكْعَةٍ

(وَمَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِنَ الْعَصْرِ) فَفَعَلَهَا (قَبْلَ أَنْ تَغْرُبَ الشَّمْسُ فَقَدْ أَدْرَكَ الْعَصْرَ») وإنَّ فعلَ الثَّلاثُ بعدَ الغروبِ (مُتَّفَقّ

وإنَّما حملنا الحديثَ على ما ذَكَرنَـاهُ مـنْ أنَّ المرادَ الإنْسِالُ بالرَّكْعةِ بعدَ الطُّلوع، وبالثُّلاثِ بعدَ الغروبِ، للإجماع على أنَّهُ ليسَ المرادُ: مَنْ أَتَى برَكْعةٍ فقطْ من الصَّلاتَين صارَ مُدركاً لَهُمَا.

وقلة وردَ في الفجـرِ صريحـاً في روايــةِ البيُّهَقــيّ (٣٧٨/١، ٣٧٩) بلفظ: "مَنْ أَذْرَكَ مِن الصُّبْحِ رَكْعَةً قَبْلَ أَنْ تَطَلُّعَ الشَّمْسُ، وَرَكْعَةُ بَعْدَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّلاةَ».

وفي رواية والسنن الكبرى: ٣٧٩/١]: «مَــنْ أَدْرَكَ فِــي الصُّبْــحِ رَكْعَةُ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ، فَلْيُصَلُّ إِلَيْهَا أُخْرَى".

111

وفي العصر: منْ حديثِ أبي هُريرةَ بلفظِ: «مَنْ صَلَّـى مِـن الْعَصْرِ رَكْعَةً قَبْلَ أَنْ تَغْـرُبَ الشَّـمْسُ ثُـمٌ صَلَّى مَا بَقِيَ بَعْدَ غُرُوبِهَا لَمْ يَفْتُهُ الْعَصْرُ» [أبو عوانة: ٨/١٣].

والمرادُ من الرُّعْعةِ الإِنْيانُ بواجبَاتِهَا من الفَاتِحةِ، واسْتِكْمال الرُّكُوع والسُّجودِ.

وظَاهِرُ الأحاديثِ أَنَّ الْكُلُّ أَدَاءً، وأَنَّ الإِنَّيَانَ بِبعضِهَا قَبلَ خُرُوجِ الوقْتِ ينسحبُ حُكْمُهُ على ما بعدَ خُروجِهِ، فضلاً منَ

ثُمُّ مِفْهُومُ مَا ذُكِرَ أَنَّهُ مِنْ أَدَرَكَ دُونَ رَكْعَةٍ لا يَكُونُ مُدرِكاً للصَّلاةِ، إلاَّ أنَّ قُولَهُ:

١٥٣ - وَلِمُسْلِم(٦٠٩) عَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها نَحْوُهُ، وَقَالَ: ﴿ سَهِدَةً ﴾ بَدَلَ ﴿ رَكْعَةً ا ثُهُ قَالَ: ﴿ وَالسَّجْدَةُ إِنَّمَا هِيَ الرَّكْعَةُ ﴾.

(ولمسلم عنْ عائشةَ ــ رضي الله عنها ــ نحسوُهُ، وقــالَ: سجدةً بدلَ رَكُعةً) فإنَّهُ ظَاهِرٌ أنَّ منْ أدرَكَ ســجدةً صــارَ مُدركــاً للصَّلاةِ، إلا أنْ قولَهُ (لمَّ قالَ) أي الرَّاوي.

ويختَملُ أنَّهُ النَّبِيُّ ﷺ.

(وَالسَّجْدَةُ إِنَّمَا هِيَ الرَّكْعَةُ) يدفعُ أَنْ يُرادَ بِالسَّجدةِ نفسَهَا، لأنَّ هذا التَّفسيرَ إنْ كانَ منْ كلامِهِ ﷺ فلا إشْكَالَ، وإنْ كَانَ منْ كلام الرَّاوي فَهُوَ أعرفُ بما روى.

وقَالَ الحَطَّابِيُّ: المرادُ بالسَّجدةِ الرَّكْعةُ بسجودِهَا ورُكُوعِهَا، والرُّكْعَةُ إِنَّمَا تَكُونُ تَامَّةً بسجودِهَا، فسمَّيتُ على هـذا المعنى سجدةً (ا هـ).

ولوْ بقيَت السُّجدةُ على بابهَا لَافادَتْ أنَّ مــنْ أدرَكَ رَكْعـةً بإحدى سنجدَيُّهَا صارَ مُدركاً، وليسَ بمرادٍ، لسورودِ سنائر الأحاديثِ بلفظِ الرُّكْعةِ، فَتُحمـلُ روايـةُ السُّـجدةِ عليْهَـا، فيبقـى مَفْهُومُ مِنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً سَالِماً عَمَّا يُعَارِضُهُ.

ويُعْتَمِلُ أَنْ مِنْ أَدْرَكَ سَجِدةً فَقَـط صَارَ مُدركاً للصَّلاةِ،

الشيخين (خ(٥٨٦)، م(٧٢٨)].

وفي رواية: «لا صَلاةً بَعْدَ طُلُوعِ الْفَجْرِ إِلاَّ رَكْمَتَي الْفَجْرِ» [البيهني: ٢٥/٢] سَتَأْتِي.

فالنَّفيُ قدْ توجَّة إلى ما بعدَ فعلِ صلاةِ الفجرِ، وفعلِ صلاةِ العصرِ، ولَكِنَّهُ بعدَ طُلوعِ الفجرِ لا صلاةً إلاَّ نافلَتَهُ فقطْ.

وامًّا بعدَ دُخُولِ العصرِ فالظَّاهِرُ إِياحَةُ النَّافلةِ مُطلقاً، مِـا لَمُ يُصلُّ العصرَ، وَهَذا نَفيُ للصَّلاةِ الشَّرعيَّةِ، وَهُوَ في معنى النَّهْبِي، والأصلُ فِيهِ التَّحريمُ، فدلُّ على تحريمِ النَّفلِ في هذيـنِ الوقتَّـينِ مُطلقاً.

والقولُ بالله ذَاتَ السَّببِ تجوزُ كَتَحيَّةِ المسجدِ مثلاً، ومسا لا سببَ لَهَا لا تجوزُ، قدْ بيِّنًا أنَّهُ لا دليلَ عليْهِ في حواشـــي (شــرحِ العمدةِ).

وامًّا صلاتُهُ ﷺ رَكْمَتَينِ بعدَ صلاةِ العصرِ في منزلِهِ، كمسا اخرجَهُ البخاريُّ(٩٩١ه) منْ حديثِ عائشةَ «: مَا تَرَكُ السُّجْدَتَيْنِ بَعْدَ الْعَصْرِ عِنْدِي قَطُّهُ.

وفي لفظٍ(٩٩٧): "لَمْ يَكُنْ يَدَعْهُمَا سِرًا وَلا عَلانِيَةً».

فقذ أجيبُ عنهُ: بالله الله صلاهما قضاء لنافلة الظهر لما فاتله، ثُمُّ اسْتَمرُ عليهما الأنه كان إذا عمل عملاً البَّنهُ، فلل على جواز قضاء الفايتة في وقت الكرّاهة، وبالله من خصائصه جوازُ النُفلِ في ذلك الوقست، كما دل لَـهُ حديثُ أبسي داود (١٢٨٠) عن عائشة : «أنهُ كَانَ يُصَلِّي بَعْدَ الْعَصْرِ وَيَنْهَى عَنْ الْوصَالِ».

وقد ذَهَبَ طائفة من العلماء إلى أنّه لا كرّاهَـة للنّفلِ بعد صلاتي الفجر والعصر، لصلاتِه عَلَيْ هذه بعد العصر، ولتقريره عليم الفجر العصر، ولتقريره الفجر أن أنه يُعلَى الفجر العصر، ولتقريره ولكنّه يُقالُ: هذان دليلان على جواز قضاء النّافلة في وقست الْكرّاهة، لا أنّه ما دليلان على أنّه لا يُكرّه النّفلُ مُطلقاً، إذ الأخصُ لا يدلُ على رفع الأعم، بل يُخصصُه، وهُو من تخصيص الأقوال بالأفعال، على أنّه يسأتي النّص على أنْ من فاتتُه نافلة الظّهر فلا يقضيها بعد العصر، ولأنّه لو تصارض القول والفعل كان القول مُقدماً عليه.

كمن أدرَك رَكْعة، ولا يُسَافي ذلِك وُرودُ من أدرَك رَكْعة، لأنَّ مَفْهُومَهُ غيرُ مُرادٍ بدليلِ: «مسن أدرَك سجدة» ويَكُونُ اللَّهُ قَدْ تفضَّلَ فجعلَ من أدرَكَ سجدة كمن أدرَك رَكْعة، ويَكُونُ إخبارُهُ لَيْحًا بإدرَاكِ الرَّعْقِ قبلَ أنْ يُعلمَهُ اللَّهُ جعلَ من أدرَك السُجدة مُدرِكاً للصَّلاة، فلا يردُ أنَّهُ قدْ علسمَ أنْ من أدرَكَ الرُعْمة فقد أدرَك الصَّلاة، بطريق الأولى.

وامًا قولُهُ: «وَالسَّجْدَةُ إِنَّمَا هِيَ الرَّكْعَةُ»، فَهُــوَ مُخْتَمـلُ أَنَّـهُ منْ كلام الرَّاوي وليسَ بحجَّةٍ.

وقولُهُمْ تفسيرُ الرَّاوي مُقدَّمٌ: كسلامٌ أغلبيٍّ، وإلاَّ فحديثُ "فَرُبُ مُبَلِّغٍ أَوْعَى مِنْ سَامِعٍ». وفي لفظ: أفقَهُ رَابو داود(٣٦٦٠)، النزمذي(٢٦٥٦)، أبن ماجه(٣٣٠)]، يدلُّ على أنهُ يأتِي بعدَ السَّلفِ مِنْ هُوَ أَفقَهُ مَنْهُمْ.

ثُمَّ ظَاهِرُ الحديثِ أَنَّ مَنْ أَدِرَكَ الرَّعْةَ مَنْ صَلَاةِ الفَجرِ أَو الْعَصرِ لا تُكُـرَهُ الصَّلَاةُ فِي حَقَّهِ عَنْدَ طُلُـوعِ الشَّـمس، وعَنْدَ غُروبِهَا، وإنْ كانا وتُتَيْ كرَاهَةٍ ولَكِنْ فِي حَقُّ الْمُتَفُلِ فَقَطَّ، وَهُـوَ اللَّذِي أَفَادَهُ قَولُهُ:

# ٩\_ كراهةُ الصلاةِ بعد الصبح وقبل العصرِ

104 - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِي اللَّهِ تَعَالَى عنه قَالَ: سَمِغْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لا صَلاةً بَغْدِ صَلاةً بَغْدِ الصَّبْحِ حَتَّى تَطْلُعُ الشَّمْسُ وَلا صَلاةً بَغْدِ الْعُصْر حَتَّى تَغِيبَ الشَّمْسُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٨٦٨)، مسلم(٨٧٧)].

وَلَفْظُ مُسْلِمٍ: ﴿لا صَلاةً بَعْدَ صَلاةٍ الْفَجْرِ».

روعن أبي سعيد الحدريّ ﷺ قالَ: سمغت رسولَ اللَّــهِ ﷺ يقولُ: لا صلاةً) أي نافلةَ (بعدَ الصُّبحِ) أيْ صلاتِهِ أو زمانِهِ.

رَخَتْى تطلعَ الشَّمسُ، ولا صلاةً بعدَ العصرِ) أيْ صلاتِهِ أو وَتْتِهِ رَخَتْى تغيبَ الشَّمسُ. مُتَفَقَّ عليْهِ ولفظُ مُسلمٍ: ﴿لا صَلاةَ بَعْدَ صَلاةِ الْفَجْرِ).

فعيَّنَت المرادَ منْ قولِهِ "بعدَ الفجرِ"، فإنَّهُ يُختَملُ مـا ذَكَرنَـاهُ كما وردَ في روايةٍ: "لا صَلاةً بَعْدَ الْعَصْرِ» نسبَهَا ابــنُ الأثـيرِ إلى

فالصَّوابُ: أنَّ هذينِ الوقَتَينِ يحرمُ فِيهِمَا أَدَاءُ النَّوافُـلُ، كما تحرمُ فِي الأوقَاتِ الثَّلاثةِ الَّتِي أفادَهَا:

• ١ - الساعاتُ التي يُنهى فيها عن الصلاةِ والدفن

100 - وَلَهُ(٨٣١) عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرِ: قَلَلاتُ سَاعَاتٍ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَنْهَانَا أَنْ نُصَلِّيَ فِيهِنْ، وَأَنْ نَقْبُرَ فِيهِنْ مَوْتَانَا: حِينَ تَطْلُعُ الشَّمْسُ بَازِغَةً حَتَّى تَرْولَ الشَّمْسُ، وَحِينَ يَقُومُ قَائِمُ الظَّهِيرَةِ حَتَّى تَرُولَ الشَّمْسُ، وَحِينَ يَقُومُ الشَّمْسُ لِلْغُرُوبِ».

(وَلَهُ) أيْ لمسلمٍ.

(عَنْ عُقْبَةً) بضمَّ العين المُهْمَلـةِ وسُكُونِ القافِ فموحَّدةٍ مُفْتُوحةِ:

(ابنِ عامرٍ) هُـوَ أبـو حَمَّادٍ أو أبـو عـامرٍ عُقبـةُ بـنُ عـامرٍ الجُهَنِيُّ.

كانَ عــاملاً لمعاويــةَ على مصـرَ، وَتُوفّـيَ بِهَـا سـنةَ ثمـان وخسينَ، وذَكَرَ خليفةُ أنْهُ قُتِلَ يومَ النَّهْــروانِ مــعَ علـيً ــ عليــهُ السلام ــ وغلَطهُ ابنُ عبدِ البرُ.

(فَلاثُ مَناعَاتِ كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَنْهَانَــا أَنْ نُصَلّمَى فِيهِنُ وَأَنْ نَقْبَرَ) بِضَمَّ النّبَاءِ وَكَسْرِهَا (فِيهِنْ مُوتَانا: حَيْنَ تطلعُ الشّمَسُ بازغة، حَتْى تَرْتَفَعَ بَيْنَ قدرِ ارْتِفاعِهَا الّذي عندَهُ تزولُ الْكَرَاهَــةِ، حديثُ عمرو بن عبسة بلفظ "وتَرْتَفعُ قِيــس رُمْـحٍ أَو رُمْحَيْنِ» وقيس: بِكَسْرِ القاف وسُكُونِ المُشّـاةِ التَّحْيَّـةِ فسين مُهْمَلةٍ: أيْ قدر.

أخرجَهُ أبو داود(١٢٧٧) والنَّسائيُّ(٢٧٩/١، ٢٨٠).

(وحينَ يقومُ قائمُ الظَّهِيرةِ) في حديثِ ابنِ عبسةَ: «حِينَ يَعْدِلُ الرُّمْحُ ظِلَّهُ».

(حَتْى تزولَ الشَّمسُ) أيْ تميلَ عن كبدِ السَّماء.

(وحينَ تَتَصَيَّفُ) بِفَتْحِ المئنَّــاةِ الفوقيَّـةِ فمئنَّـاةِ بعدَهَــا وفَتْـحِ الضَّادِ المعجمةِ وَتَشديدِ الياءِ وفاءٍ، أيْ تميلُ (الشَّمسُ للغروبِ).

فَهَذِهِ ثلاثةُ أوقَاتٍ إن انضافَت إلى الأوّلسين كـانَتْ خسـةً، إلاَّ أنَّ النَّلاثـةَ تَخْتَصُ بِكَرَاهَـةِ أمريـنِ: دفـن المؤتّى، والصَّـلاةِ، والوقْتَان الأوَّلان يَخْتَصُان بالنَّهي عن الثَّاني مَنْهُمَا.

وقلاً ورد تعليلُ النّهي عنْ هذهِ الثّلاثةِ في حديثِ ابنِ عبسةَ عندَ منْ ذَكَرَ باللّ الشّمسَ عندَ طُلوعِهَا تطلعُ بينَ قرنيُ شـيطان، فيصلّي لَهَا الْكُفَّارُ وبائهُ عندَ قيامٍ قـائم الظّهرةِ تُسجرُ جَهَنّمٌ، وتُفَتّحُ أبوابُهَا، وبائهًا تغربُ بينَ قرنيْ شيطان، ويصلّي لَهَا الْكُفَّارُ.

ومعنى قولِهِ: "قائمُ الظَّهِيرةِ" قيامُ الشَّمسِ وقْتَ الـزُوال، منْ قولِهِمْ: منْ قامَتْ بِهِ دائِتُهُ وقفَتْ، والشَّمسُ إذا بلغَتْ وسطَّ السَّماءِ أَبطأَتْ حرَكَةُ الظُّلِّ إلى أنْ تزولَ، فَيَتَخيَّلُ النَّـاظُرُ الْمُتّامَّلُ أَنْهَا وقَفَتْ وَهِي سائرةً.

والنَّهْيُ عنِ الأوقَاتِ الثَّلاثةِ عامٌّ بلفظِهِ لفرضِ الصَّلاةِ ونفلِهَا والنَّهْيُ لِلتَّحريمِ كما عرفْت منْ انَّـهُ أصلُـهُ، وَكَذا يحرمُ قبرُ المؤتَى فِيهَا، ولَكِنْ فرضُ الصَّلاةِ اخرجَهُ حديثُ: «منْ نـامَ عنْ صلاتِهِ، الحديثَ.

وفِيهِ الغوقْتُهَا حِينَ يَذْكُرُهَا [البحاري(٥٩٧)، مسلم(٦٨٤)] ففي أيِّ وقْتِ ذَكَرَهَا أو اسْتَيقظَ منْ نومِهِ أَتَى بِهَا، وَكَـذَا مَـنُ أَدَرُكَ رَكَعَةً قَبَلَ غُرُوبِ الشَّمْسِ وقبـلَ طُلوعِهَا، لا يحـرمُ عليهِ: بـلْ يجبُ عليْهِ أداؤُهَا في ذلِكَ الوقْتِ، فيخصُ النَّهْمِيُ بـالنُّوافلِ دُونَ الفرائض.

وقيلَ: بل يعمُّهُمَا، بدليلِ أنَّهُ ﷺ لَمَّا نَامَ في الوادي عنْ صلاةِ الفجرِ ثُمُّ اسْتَيقظَ لمْ يأتِ بالصَّلاةِ في ذلِكَ الوقْت، بـلْ أخرَهَا إلى أنْ خرجَ الوقْتُ المَكْرُوهُ [البخاري(٣٤٤]، مسلم(٦٨٢)].

وأجيبَ عنهُ

أَوْلاً: بأنَّهُ ﷺ لَمْ يَسْتَيقَظْ هُوَ وَاصْحَابُهُ إِلاَّ حَيْنَ اصَابَهُمْ حَرُّ الشَّمْسِ، كَمَا ثَبْتَ فِي الحديثِ، ولا يُوقظُهُمْ حَرُّهَا إِلاَّ وقَــد ارْتَفَعَتْ وزَالَ وقْتُ الْكَرَاهَةِ.

وثانياً: بأنَّه قد بيَّنَ تَلَظِّ وجُهَ تأخيرِ أدائِهَا عندَ الاسْــتِيقاظِ، بأنَّهُمْ في وادٍ حضرَ فِيهِ الشّــيطانُ، فخـرَجَ ﷺ عنْــهُ وصلَّــى في غيرهِ. النَّهَارِ إِلاَّ يَوْمَ الْجُمْعَةِ».

وقال: إنَّما كان ضعيقاً؛ لأنَّ فِيهِ إِبْرَاهِيمُ بِـنُ بِحِيثَى، وإسحاقُ بنُ عبدِ اللَّهِ بِـنِ ابـي فـروةَ، وَهُمَّا ضعيفانِ؛ ولَكِيَّنَّهُ يشْهَدُ لَهُ قُولُهُ:

١٥٧ - وَكَذَا لابِي دَاوُد (١٠٨٣) عَـنْ أَبِي تَسَادَةَ نَحْوُهُ.

وهو قوله: (وَكَذَا لأبي داود عن أبي قَنَادةَ نحوهُ) وَلفظُهُ:

الْ حَبَّمَ النبيُ عَلَيْ الصَّلاةَ نِصْفَ النّهَارِ إلاَّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، وقال:

الله جَهَنَّمَ تُسْجَرُ إلاَّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، قال أبو داود: إنَّهُ مُرسل،

وفيه ليثُ بنُ أبي سُليمٍ وَهُوَ ضعيف، إلاَّ أنَّهُ أَيْدَهُ فعلُ

اصحاب النّبي عَلَيْ عَلَيْ مَا فَهُم كانوا يُصلُونَ نصف النّهَ إلا يومَ

الجمعة، ولاَنَهُ عَلَيْ حتْ على النّبكيرِ إليْهَا، ثُمَّ رغب في الصّلاةِ

الى خُروج الإمام، من غير تخصيص ولا اسْتِثناء، ثُمَّ أحاديثُ
النّهي عامَةً لِكُلُ عل يُصلَّى فِيهِ، إلاَ أنّهُ قذ خصّهًا بَكَةً:

١١\_ جوازُ الصلاةِ في البيت والطواف في أي ساعةٍ

اللهِ ﷺ: ﴿ يَا نَبِي عَبْدِ مَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿ يَا نَبِي عَبْدِ مَنَافِ، لا تَمْنَعُوا أَحَداً طَافَ بِهَذَا الْبَيْتِ وَمُلِّى أَيَّةَ سَاعَةٍ شَاءً مِنْ لَيْلٍ أَو نَهَارٍ ﴾ . وزاه العَبْسَةُ واحد(١/٤/٤)، ابو داود(١٨٩٤)، الدولتي (٨٩٨)،

وَصَعَّحَهُ التَّرْهِلِيُّ (٨٦٨) وَابْنُ حِبَّانْ(١٥٥٢).

النسائي(١/٤٨٤)، أبن ماجه(١٢٥٤)].

روعن جُسِير) بضمَّ الجيمِ ونَسْحِ الموحَّدةِ وسُكُونِ المُشَاوِّ التَّخَيَّةِ فراء.

(ابن مُطعمٍ) بضمَّ الميم وسُكُونِ الطَّاءِ وَكَسرِ العينِ الْهُمَّلَةِ.

هُوَ ابُو مُحمَّدٍ جُبِيرُ بِنُ مُطعمِ بِنِ عَدِيٌ بِنِ نَوْفُلِ القَرْسَـيُّ النَّرْفِلِيُّ، كُنْيَتُهُ أَبُو أُمَيَّةً، أسلمَ قبلَ الفَتْح، ونــزلَ المدينـة، ومَــاتَ بِهَا سنةَ أَرْبِعِ أَوْ سبعٍ أَوْ تسبعٍ وخسينَ، وَكَانَ جُبِيرٌ عالماً بانسابِ فَرِيشٍ، قبلَ إِنَّهُ أَخذَ ذٰلِكَ مَنْ أَبِي بَكْرٍ.

(قالَ: قالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿يَا نَبِنِي عَبْدِ مَنَافِ لا تَمْنَعُوا

وَهَذَا التَّعليلُ يُشعرُ بأنَّهُ ليسَ التَّاخيرُ لأجلِ وقْتِ الْكَرَاهَـةِ لوْ سلمَ أَنَّهُم اسْتَيقظوا ولمْ يَكُنْ قَدْ خرجَ الوقْتُ، فَتَحصـلُ منَ الاَّحاديثِ أَنْهَا تحرمُ النَّوافلُ في الاُوقَاتِ الخمسـةِ وأنَّـهُ يجـوزُ أَنْ تُقضى النَّوافلُ بعدَ صلاةِ الفجر، وصلاةِ العصرِ.

أمًّا صلاةُ العصرِ فلما سلفَ منْ صلاتِهِ ﷺ قاضياً لنافلـةِ الظّهْرِ بعدَ العصرِ، إنْ لمْ تقلُ: إنَّهُ خاصٌّ بهِ.

وامًّا صلاةً الفجرِ فلِتقريرِهِ لمنْ صلَّى نافلةً الفجرِ بعدَ صلاتِه، وأنَّهَا تُصلَّى الفرائسضُ في أيَّ الأوقىاتِ الخمسةِ لنائم، وناس، ومؤخرِ عمداً وإنْ كانَ آئمـاً بالتَّاخيرِ؛ والصَّلاةُ أداءً في الْكُلُّ، ما لمْ يخرِجُ وقْتُ العامدِ فَهِيَ قضاءً في حَقْهِ.

ويدلُّ على تخصيصِ وقْتِ الزَّوالِ يـومَ الجمعـةِ مـنْ هــــنِهِ الاوقاتِ بجوازِ النَّفلِ فِيهِ الحديثُ الآتِي؛ وَهُوَ قولُهُ:

١٥٦ - وَالْحُكْمُ الثَّانِي عِنْدَ الشَّافِعِيُّ [الربب السَّافِعِيُّ [الربب السَّده (٤٠٨)] مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةً بِسَنَدِ ضَعِيفُو، وَزَادَ السَّده (٤٠٨) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةً بِسَنَدِ ضَعِيفُو، وَزَادَ السَّدة (٤٠٨)

وهو قوله: (والحُكُمُ النَّاني) وَهُوَ النَّهْيُ عَــن الصَّـلاةِ وقُـتَ الزَّوال.

والحُكُمُ الأوَّلُ: النَّهِيُ عَنْهَا عندَ طُلُوعِ الشَّمسِ؛ إِلاَّ أَنَّهُ تَسَامِحَ الطَّمْسِ؛ إِلاَّ أَنَّهُ تَسَامِحَ المُصنَّفُ فِي تسميَّتِهِ حُكْماً، فإنَّ الحُكُمْ فِي النَّلاثَةِ الأُوقَاتِ واحدٌ، وَهُوَ النَّهْيُ عَمَنَ الصَّلاةِ فِيهَا، وإنَّما هذا النَّاني أحدُ عَلاَّتِ الحُكْم، لا أَنَّهُ حُكْمٌ ثان.

وفسَّرَ الشَّارِحُ الحُكُمُ الثَّاني بالنَّهْيِ عن الصَّلَاةِ فِي الأوقَاتِ النَّلاثةِ، كما أفادَهُ حديثُ أبي سعيدٍ، وحديثُ عُقبـةَ، لَكِنْ فِيهِ أَنَّهُ الحُكُمُ الأوَّلُ؛ لأنَّ النَّانيَ هُوَ النَّهْيُ عنْ قبرِ الأموَاتِ، فإنَّهُ النَّاني في حديثِ عُقبةً.

وفِيهِ يلزمُ أَنَّ زيادةَ اسْتِثناءِ يومٍ الجمعةِ يعمُّ النَّلالةَ الأوقاتِ
في عدم الْكَرَاهَةِ، وليسَ كذلِكَ أَتُفاقاً، وإنَّما الحلافُ في مساعةِ
الزُّوالِ يومَ الجمعةِ (عندَ الشَّافعيُّ منْ حديثِ أبي هُريرةَ بسندِ
ضعيفٍ. وزادَ فِيهِ إلاَّ يومَ الجمعةِ) وهذا الحديثُ أخرجَهُ البيهقيُ
في المعرفةِ(١٣٢٦) منْ حديثِ عطاء بنِ عجلانَ، عنْ أبي سعيدٍ،
وأبي هُريرةَ قالا: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَنْ يَنْهَى عَنِ الصَّلاةِ نِصْفَ

وَغَيْرُهُ وَقَفَهُ عَلَى ابْنِ عُمَرَ.

وَتَمَامُ الحديثِ: ﴿فَإِذَا غَابَ الشَّفَقُ وَجَبَتِ الصَّلاةُ﴾. واخرجَهُ ابنُ خُزيمةً في صحيحِهِ منْ حديثِ ابنِ عُمرَ مرفوعاً: ﴿وَوَقْتُ صَلاةِ الْمَغْرِبِ إِلَى أَنْ تَذْهُبَ حُمْرَةُ الشَّفَقِ».

وقالَ البِيْهَقيُّ: رُويَ هذا الحديثُ عنْ عليٌّ، وعمسرَ، وابنِ عبَّاسٍ، وعبادةً بنِ الصَّامِتِ، وشدًّادِ بنِ أوسٍ، وأبي هُريرةً، ولا يصحُّ منْهَا شيءٌ.

قلت: البحثُ لُغــويُّ، والمرجـعُ فِيـهِ إلى أَهـٰلِ اللَّغـةِ وقُـحُ العربِ، فَكَلامُهُ حُجَّةٌ وإنْ كانَ موقوفاً عليْهِ.

وفي القـاموسِ: الشَّـفقُ (عركــةً) الحمـــرةُ في الأفـــقِ مـــن الغرب إلى العشام، وإلى قريبها، أو إلى قريب العَتَـمةِ (ا هـــ).

والشّافعيُّ يرى أنَّ وقْتَ المغربِ عقيبَ غُروبِ الشّمسِ بما يَّسُعُ لِحْمَسِ رَكَعَاتٍ، ومضيُّ قدرِ الطُّهَارةِ، وسَتْرِ العورةِ، وأذان، وإقامةٍ، لا غيرُ، وحجّتُهُ حديثُ جبريل إتقدم في شرح حديثُ (١٤١): أنَّهُ صلَّى بِهِ عَنْ المغربِ في اليومينِ معاً في وقْت واحدٍ عقيبَ غُروبِ الشَّمَسِ ؟ قال: فلوْ كانَ للمغربِ وقْت مُعتَدُّ لاَحْرَهُ إليهِ، كما أخرَ الظُهْرَ إلى مصيرِ ظلُّ الشَّيءِ مثلة في اليوم النَّاني.

وأجيبَ عنْهُ بـاللَّ حديثَ جبريلَ مُتَقَـدُمٌ فِي اوَّلِ فـــرضِ الصَّلاةِ بَكَةَ اتْفاقاً، وأحاديثُ «أَنَّ آخَــرَ وقْـتِ المغربِ الشَّـفْقُ» مُتَاخَرةٌ واقعةٌ فِي المدينــةِ، أقــوالاً وأفعـالاً، فـالحُكُمُ لَهَـا، وبأنَّهَـا أصح إســناداً من حديثِ توقيـت جبريل، فَهِــيَ مُقدَّمـةٌ عندَ التّعارض.

وَأَمَّا الجوابُ بائْهَا اقوالٌ، وخبرُ جبريلَ فعلٌ، فغيرُ نَـاهِضٍ، فإنَّ خبرَ جبريلَ فعلُّ وقولٌ، فإنَّهُ قالَ لَهُ ﷺ بعدَ انْ صلَّـى بِـهُ الاوقاتِ الحمسةَ: «مَا بَيْنَ هَذَيْنِ الْوَقَتَيْنِ وَقْتُ لَك وَلاَمَّتِك،

نعمْ لا بينيَّة بينَ المغربِ والعشاءِ على صلاةِ جبريلَ، فيَيَسمُّ الجوابُ بأنَّهُ فِعْلُ فقط بالنَّظرِ إلى وقْتُ المغربِ، والأقوالُ مُقدَّمةٌ على الأفعالِ عندَ التُعارضِ على الأصحُ.

وأمًّا هُنا فما ثمَّ تعــارضٌ، إنَّمـا الأقــوالُ أفـادَتْ زيـادةً في الوقْتِ للمغربِ منَّ اللَّهُ بِهَا. أَحَداً طَافَ بِهَذَا الْبَيْتِ وَصَلَّى آيَّةً سَاعَةٍ شَاءَ مِنْ لَيْلِ أَو نَهَارٍ ٩. رَوَاهُ الحُمسةُ وصحْحَهُ السِّرمذيُّ وابنُ حَبَّانُ) وأخرجَـهُ الشَّافعيُّ [الأم: ١٧٤/١]، وأحمدُ(٨/٤٨)، والدارقطني(٢٣٢١ع-٤٢٥)، وابنُ خُزيمَةَ(١٣٨٠)، والحَاكِمُ(٤٤٨/١) منْ حديثٍ جُبيرٍ أيضاً.

وأخرجَهُ الدَّارقطنيُّ (٢٠٥/١، ٤٢٦) منْ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ. وأخرجَهُ غيرُهُمْ.

وَهُوَ دالٌ على أنهُ لا يُكُرّهُ الطَّــوافُ بـالبيْت، ولا الصَّــلاةُ فِيهِ فِي أيّ ساعةٍ منْ ساعَاتِ اللَّيلِ والنَّهَارِ.

وقد عارض ما سلف.

فالجمْهُورُ عملوا باحاديثِ النَّهْيِ ترجيحاً لجانبِ الْكَرَاهَـةِ؛ ولأنَّ احاديثَ النَّهْيِ ثَابِتَةٌ في الصَّحيحينِ وغيرِهِمَا، وَهِيَ ارجــحُ منْ غيرها.

وذَهَبَ الشَّافعيُّ وغيرُهُ إلى العمل بهَذَا الحديثِ.

قالوا: لأنَّ أحاديثَ النَّهِي قَدْ دَخَلَهَا النَّخصيصُ بالفَايْتَةِ، والنَّومِ عَنْهَا، والنَّافلةِ الَّتِي تُقضى، فضعَّفوا جانبَ عُمومِهَا، فَتُخصَّصُ أَيضاً بِهَذَا الحديثِ.

ولا تُكُرَّهُ النَّافِلَةُ بَكَّةً فِي أَيِّ سَاعَةٍ مَـن السَّاعَاتِ، وليسَ هذا خاصًا برَكْعَتَي الطَّرافِ، بلْ يعمُ كُلُّ نافلةٍ لروايةِ ابن حبَّانَ فِي صحيحِهِ(١٥٥٠): «يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِّبِ إِنْ كَانَ لَكُمْ مِن الْمُر شَيْءٌ فَلا أَعْرِفَنَ أَحَداً مِنْكُمْ يَمْنُعُ مَن يُصَلِّي عِنْدَ الْبَيْتِ أَيْ سَاعَةٍ شَاءً مِنْ لَيْلِ أَو نَهَارٍ».

قالَ في النَّجمِ الرَهَاجِ: وإذا قُلنا بجوازِ النَّفلِ: يعني في المسجدِ الحرامِ في أوقاتِ الْكَرَاهَةِ فَهَلْ يُخْتَصُّ ذلِكَ المسجدَ الحرامِ أو يجوزُ في جميع بُيُوتِ حرمٍ مَكَسَةً؟ فيسهِ وجُهَانِ؟ والصَّوابُ أنَّهُ يعمُّ جميعَ الحرمِ.

## ١٢ ـ توضيحٌ لوقتِ المغرب

١٥٩ - وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله تعالى عنهما
 أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «الشَّفَقُ الْحُمْرَةُ».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ(٢٦٩/١)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةَ(١٥٣٤).

قلت: لا يخفى أنَّهُ كَانَ الأولى تقديمُ هـذا الحديثِ في أوَّلِ بابِ الأوقَاتِ، عقبَ أوَّلِ حديثٍ فِيهِ، وَهُوَ حديثُ عبدِ اللَّهِ بـنِ عُمرَ عَلَيْهِ.

واعلمُ أنَّ هذا القولَ هُوَ قولُ الشَّافعيُّ في الجديدِ.

وقولُهُ القديمُ أَنْ لَهَا وَقَتِينِ: أَحَدُهُمَا: هَذَا، والشَّانيِ: يَتَمَدُّ إِلَى مغيبِ الشَّقَقِ؛ وصحَّحَهُ أَنَمُةٌ مِنْ أَصحابِهِ كَابِنِ خُرِيمةً، والخَطَّابِيُّ، والبَيْهَقِيُّ، وغيرهِمْ.

وقد ساق النّوويُ في شرحِ المُهَذَّبِ (٣٤/٣، ٣٥) الأدلّة على المُتدادِهِ إلى الشّفق، فإذا عُرفَت الأحاديثُ الصّحيحةُ تعيَّنَ القولُ بِهِ جزماً، لأنّ الشّافعيُ نصّ عليْهِ في القديم، وعلَّقَ القولَ بِهِ في الإملاء على تُبُوتِهِ.

وقد ذلك ثبت الحديث بل أحاديث.

#### ١٣ ـ الفجرُ فجران

١٦٠ وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللّه عنهما قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ «الْفَجْرُ فَجْرَانِ: فَجْرٌ يُحَرِّمُ الطّعَامَ وَتَحِلُ فِيهِ الصّلاةُ» وَفَجْرٌ تَحْرُمُ فِيهِ الصّلاةُ»
 أي صَلاةُ الصّبْح - "وَيَحِلُ فِيهِ الطّعَامُ».

رُوَاهُ الْنُ خُزِيْمَةَ(٣٥٦) وَالْحَاكِمُ(١٩١/١) وَصَحَّحَاهُ

(وعن ابنِ عبَّاسِ \_ رضي اللّـه عنهما \_ قال: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: قالفجرُ أي لُنـةُ (فجرانِ: فجرٌ يُحرَّمُ الطَّعامَ) يُريـدُ على الصَّائم.

(وَتَحَلُّ فِيهِ الصَّلاةُ) أيْ يدخلُ وقْتُ وُجوبِ صلاةِ الفجرِ.

روفجرُ تحرمُ فِيهِ الصّلاةُ) أيْ صلاةُ الصُّبحِ، فسّرَهُ بِهَا، لنــلاً يُتَوَهَّمَ أَنْهَا تحرمُ فِيهِ مُطلقُ الصّلاةِ، والتَّفسيرُ يُحَتَّملُ أَنَّهُ مَنْهُ ﷺ وَهُوَ الأصلُ.

ويختَملُ أنَّهُ من الرَّاوي.

(ويحلُّ فِيهِ الطَّعامُ. روَاهُ ابنُ خُرِيمَةَ والحَاكِمُ وصحَّحَاهُ). لَمَّا كَانَ الفَجرُ لُغةً مُشْتَرَكاً بينَ الوقْتَينِ.

وقمة أطلقَ في بعض أحاديثِ الأوقَاتِ: أنَّ أَوَّلَ صَلَّاةِ الصَّبْحِ الفجرُ، بَيْنَ ﷺ المرادَ بِهِ، وأنَّهُ الَّذِي لَـهُ علامةٌ ظَـاهِرةٌ واضحةٌ، وَهِيَ الَّتِي أَفَادَهُ قُولُهُ:

١٢ - الفجرُ فجران

١٩١١ وَلِلْحَاكِمِ (١٩١/١) مِنْ حَدِيثِ جَابِرٍ نَحْوُهُ.

وَزَادَ فِي الَّـٰذِي يُحَرِّمُ الطَّعَـامَ؛ ﴿إِنَّــهُ يَذْهَــبُ مُسْتَطِيلاً فِي الْأَفْقِ٩.

وَفِي الْآخَرِ: ﴿إِنَّهُ كَذَنَّبِ السُّرْحَانِ ۗ.

وهو قوله: (وللحَاكِم من حديثِ جابرِ نحوه) أي: نحسرُ حديثِ ابنِ عبَّاس، ولفظهُ في المسْتَدرَكِ: «الْفَجْرُ فَجْرَانِ: فَأَمَّا الْفَجْرُ الَّذِي يَكُونُ كَلْنَبِ السَّرْحَانِ فَلا يَحِلُ الصَّلاةُ وَيَحِلُ الطَّمَامُ؛ وَأَمَّا الَّذِي يَذْهَبُ مُسْتَطِيلاً فِي الأَفْقِ فَإِنَّهُ يُحِلُ الصَّلاةَ وَيُحَرِّمُ الطَّعَامَ او قَدْ عرفْت معنى قول المصنَّف (وزادَ في اللهي يُحرِّمُ الطَّعَامَ أَنهُ يلْهَبُ مُسْتَطِيلاً أيْ مُمْتَدًا (في الأَفقِ).

وفي رواية للبخاريُ (٦٢١): أنَّهُ ﷺ مدَّ يدَهُ منْ عَنْ يَمِينِهِ وَيَسَارِهِ (وَلِي الآخَرِ) وَهُوَ الَّذِي لا تَحَلُّ فِيهِ الصَّلاةُ ولا يجرمُ فِيهِ الطَّعامُ: أيْ وقالَ في الآخرِ (إنَّهُ) فِيسٍ صِفَتِهِ (كَلَنَبِ السَّوْحَانِ) بِكَسْرِ السَّيْنِ الْمُهْمَلَةِ وَسُكُونِ الرَّاءِ فَحَاءٍ مُهْمَلَةٍ وَهُوَ الذَّنْبُ.

والمرادُ أنهُ لا ينْهَبُ مُسْتَطيلاً مُمْتَدَّا، بلْ يرْقَفعُ في السَّماءِ كالعمودِ، وبينَهُمَّا ساعةً، فإنهُ يظْهَـرُ الأوَّلُ وبعـدَ ظُهُـورهِ يظْهَرُ النَّاني ظُهُوراً بيِّناً، فَهَذا فِيهِ بيانُ وقْتِ الفجـرِ، وَهُـوَ أُوَّلُ وقْتِـهِ، وآخرهُ ما يَشْمُ لرَكْمةٍ كما عرفت.

ولمَّا كَانَ لِكُلُّ وقْتِ أَوَّلٌ وَآخِرٌ بَيْنَ ﷺ الْأَفْضَلَ مَنْهُمَا فِي الحَديثِ الآتِي وَهُوَ:

# ٤ ١ ــ أفضلُ الأعمالِ الصلاةُ في أول وقتها

الله تعالى عنه وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رضي الله تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَفْضَالُ الأَعْمَالِ الصَّلاةُ فِي أَوَّل وَقْتِهَا».

رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ (١٧٣) وَالْحَاكِمُ (١٨٨/١، ١٨٩)، وَصَحَّحَاهُ.

وَأَصْلُهُ فِي الصَّحِيحَيْنِ [البخاري(٢٧٥)، مسلم(٨٥)].

أخرجَهُ البخاريُ عن ابنِ مسعودٍ بلفظِ: سالَت النَّبيُ ﷺ: أيُّ العملِ أحبُّ إلى اللَّهِ؟ قالَ: «الصَّلاةُ لِوَقْتِهَا» وليسَ فِيهِ لفظُ: أوَّل.

فالحديثُ دلَّ على أفضليَّةِ الصَّلاةِ فِي أَوَّلِ وقَبْهَا على كُـلُّ عملِ من الأعمالِ، كما هُوَ ظَاهِرُ التَّعريفِ للأَعمال باللاَّم.

وقدْ عُورضَ بحديثِ: «أَفْضَلُ الأعْمَالِ إِيمَــانٌ بِاللَّـهِ» [مسند الطيالسي(١٦)، وانظر البخاري (٢٥١٨)، مسلم(١٨ُ٤)].

ولا يخفى أنَّهُ معلومٌ أنَّ المرادَ من الأعمالِ في حديثِ ابـنِ مسعودٍ ما عدا الإيمان، فإنَّهُ إنَّما سالَ عـنْ أفضَـلِ أعمـالِ أَهْـلِ الإيمانِ، فمرادُهُ غيرُ الإيمانِ.

قَالَ ابنُ دَقِيقِ العيدِ: الأعمالُ هُنا أَيْ فِي حديثِ ابنِ مسعودٍ محمولةٌ على البدنيَّةِ، فسلا تَتَناولُ أعمالَ القلوبُ، فلا تُعارضُ حديثَ أبي هُريرةَ: «أَفْضَلُ الأعْمَالِ الإَيَّالُ بِاللَّهِ عَنْ وَجَلً " ولَكِنَّهَا قَدْ وردَتْ أحاديثُ أُخرُ فِي انواعٍ مِنْ أعمالِ السِرِّ بانَّهَا أفضلُ الأعمال، فَهِيَ الَّتِي تُعارضُ حديثُ البابِ ظَاهِراً.

وقد أجيب: بأنّه: عليه اخبرَ كُلُّ مُخاطبِ بما هُوَ السِنُ بِيهِ، وَهُوَ بِهِ اقومُ، وإليْهِ ارغبُ، ونفعُهُ فِيهِ أَكْثُرُ، فالشُجاعُ افضلُ الاعمالِ في حقّهِ الجِهَادُ، فإنّهُ افضلُ من تخلّبهِ للعبادةِ، والغنيُ افضلُ الاعمالِ في حقّهِ الصّدقةُ وغيرُ ذلِكَ: أو الْ كلمةَ "من" مُعَدُّرةً.

والمرادُ منْ أفضلِ الأعمالِ، أو كلمةِ "أفضلِ" لَمْ يُسردْ بِهَا الزّيادةَ، بل الفضلَ المطلقَ.

وعورضَ تفضيلُ الصَّلاةِ في أوَّل وقَتِهَا على ما كانَ منْهَا في غيرِهِ، بحديثِ العشاء، فإنَّهُ قالَ ﷺ: "لَـوْلا أَنْ أَشُـقُ عَلَى أُمْتِي لاَخْرِتْهَا" [تقدم برقم(٤٩٨)] يعني إلى النّصف، أو قريبٍ منْهُ، وبحديثِ الإبرادِ بالظّهر.

والجوابُ: الَّ ذلِكَ تخصيصٌ لعمـــومِ أوَّلِ الوقْـــتِ، ولا مُعارضةَ بينَ عامٌ وخاصٌ.

وَامًّا القولُ بَانَ ذِكْرَ أَوَّلُ وَتَٰتِهَا تَفَرَّدَ بِهِ عَلَيُّ بنُ حَفْصٍ منْ بينِ أصحابِ شُعبةً، وأنَّهُمْ كَلُّهُمْ رووْهُ بِلفظِ "على وقْتِهَا"، مُــنْ

دُون ذِكْر أوَّل.

فقدْ أُجيبُ عنْهُ منْ حيثُ الرُّوايةُ بالْ تفرُّدَهُ لا يضرُّ، فإنَّهُ شيخٌ صدوقٌ منْ رجـالِ مُسـلم، ثُـمٌ قـدْ صحَّحَ هـذِهِ الرُّوايـةَ التُّرمذيُّ والحَاكِمُ.

واخرجَهَا ابنُ خُرِيةَ في صحيحِهِ (٣٢٧)، ومسنْ حيثُ الدَّرايةُ أَنْ روايةً لفظِ "على وقْبَهَا» تَفْيدُ معنى لفظِ "أوّل» لأنَّ كلمةَ "على» تقْتَضي الاسْتِعلاءَ على جميع الوقْت، ورواية "لوقْبَها" باللاَّم تُفيدُ ذلِك، لأنَّ المرادَ اسْتِقبالُ وقْبِها، ومعلوم ضرورة شرعيَّة أَنْهَا لا تصحُ قبلَ دُخولِه، فَتَعيْنَ أَنْ المرادَ لاسْتِقبالِكُم الأكثر منْ وقْبَها، وذلِكَ بالإثيان بها في أوّل وقْبَها، ولقولِهِ تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ ﴾ [الاساء: ٩] ولأنهُ على الله المرادَ ولا يفعل إلاَّ الأفضل، إلاَّ لما ذَكَرَناهُ كالإسفارِ ونحوهِ كالعشاء، ولا يفعلُ إلاَّ الأفضل، إلاَّ لما ذَكَرَناهُ كالإسفارِ ونحوهِ كالعشاء، ولحديثِ عليُ عندَ أبي داود (هو عبد الترمذي (١٧١)): "قَلاتُ لا وَشَهَا،

والمرادُ أنَّ ذٰلِكَ الْأَفضلُ، وإلاَّ فإنَّ تَأْخَيرَهَـا بَعَـدَ حُضـورِ وقْتِهَا جائزٌ، ويدلُّ لَهُ أيضاً قولُهُ:

المَّابِي مَخْذُورَةَ أَنُّ النَّبِي شَخْدُورَةَ أَنُّ النَّبِي ﷺ قَالَ: وَأَوْسَطُهُ رَخْمَةُ اللَّهِ، وَأَوْسَطُهُ رَخْمَةُ اللَّهِ، وَآوْسَطُهُ رَخْمَةُ اللَّهِ، وَآخِرُهُ عَفْوُ اللَّهِ».

أَخْرَجَهُ الدَّارَقُطْنِيُّ [٢٤٩/١] بِسَنَدِ صَعِيفٍ جِدًّا

روعن أبي محذورةً) بفَتْحِ الميمِ وسُكُونِ الحاءِ المُهمَلـةِ وضمَّ الذَّال المعجمةِ بعدِ الواو راءٌ.

واخْتَلفوا في اسمِهِ على أقوال أصحُّهَا أنَّهُ سمرةُ بنُ معين، بِكَسر الميم وسُكُون العين المُهْمَلةِ وَفَتْح المثنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ.

وقالَ ابنُ عبدِ البرُّ: إِنَّهُ اتَّفَقَ العالمونَ بطريق أنسابِ قُريشِ أنَّ اسمَ أبي محذورةَ أوسٌ، وأبو محذورةَ مُؤذِّنُ الَّبِيُ ﷺ، أسلمَّ عامَ الفُتْحِ، وأقامَ بَمَكُةً إلى أنْ مَاتَ يُؤذِّنُ بِهَا للصَّلاةِ، مَاتَ سـنةَ تسع وخمسينَ.

(أَنَّ النِّيِّ ﷺ قَالَ: وَأَوَّلُ الْوَقْتِ) أَيْ لِلصَّلَاةِ الْمَفْرُوضَةِ. (رِضْوَانُ اللَّهِ) أَيْ يَخْصُلُ بَأَدَائِهَا فِيهِ رَضْوَانُ اللَّهِ تَعَالَى

عَنْ فَاعِلِهَا.

رَوَّأُوْسَطُهُ رَحْمَةُ اللَّهِ) أَيْ يَحْصُلُ لِفَاعِلِ الصَّلِاةِ فِيسِهِ رَحْمَتُهُ، وَمَعْلُومٌ أَنَّ رُثْبَةَ الرِّصْوَانِ ٱلْلَغُ.

(وَآخِرُهُ عَفْوُ اللَّهِ) ولا عفوَ إلاَّ عنْ ذنب.

أخرجَهُ النَّارقطنُّ بسندٍ ضعيفي؛ لأنَّهُ منْ روايةِ يعقوبَ بنِ الوليدِ المدنيُّ.

قَالَ أَحَدُ: كَانَ مِن الْكَذَّالِينَ الْكِبَارِ، وَكَذَّبَهُ ابنُ معين، وَتَرَكَهُ النَّسَائيِّ، ونسبَهُ ابنُ حبَّانَ إلى الوضَعِ، كذا في حواشيُّ القاضي.

وفي الشُّرحِ أَنَّ في إسنادِهِ إبرَاهِيمُ بنُ زَكَريَّــا البجليُّ وَهُــوَ مُتَّهُمٌ، ولذا قالَ المصنَّفُ: (جدّاً) مُؤكَّداً لضعفِهِ، وقدَّمنــا إعـرابَ «حدّاً».

ولا يُقالُ إِنَّهُ يَشْهَدُ لَهُ قُولُهُ:

١٦٤ وَاللَّمْ وَلِيَّ (١٧٢) مِنْ حَدِيثِ البِّنِ عُمَـرَ
 نَحْوُهُ، دُونَ الأوْسَطِ، وَهُوَ ضَعِيفٌ أَيْضًا.

وهو قوله: (وللتُرمذيُّ من حديث ابنِ عُمرَ نحوُهُ) في ذِكْرِ أوَّلِ الوقْتِ وآخرِهِ (دُونَ الأوسطِ وَهُوَ ضعيفُ أيضاً) لأنَّ فِيهِ يعقوبَ بنَ الوليدِ أيضاً. وفِيهِ ما سمعت.

وإنَّما قُلنا لا يصحُّ شَاهِداً؛ لأنَّ الشَّاهِدَ والمشْهُودَ لَهُ فِيهِمَـا منْ قالَ الأنمَّةُ فِيهِ: إِنَّهُ كَذَّابٌ، فَكَيْفَ يَكُــونُ شَـاهِداً ومشهُوداً زَنُهُ

وفي البابِ عنْ جابر، وابن عبَّاس، وأنس، وَكُلُّهَا ضعيفةٌ.

وفِيهِ عِنْ عليَّ عليه السلام منْ روايـَةِ مُوسى بـنِ مُحمَّــدٍ عَنْ عليُّ بن الحسين، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدُّو، عَنْ عليُّ.

قَالَ البَيْهَقَيُّ: إسنادُهُ فيما أظنُّ أصحُّ ما رُويَ في هذا البابِ معَ أَنَّهُ معلولٌ، فإنَّ المحفوظَ روايَتُهُ عنْ جعفرِ بينِ مُحمَّدٍ، عينْ أبيهِ، موقوفاً.

قالَ الحَاكِمُ: لا أعرفُ فِيهِ حديثاً يصعُ عن النَّبِيِّ ﷺ، ولا عنْ أحدٍ من الصَّحابةِ، وإنَّما الرَّوايةُ فِيهِ عنْ جعفرِ بنِ مُحمَّدٍ، عنْ أبيهِ موقوفاً.

قلت: إذا صحَّ هذا الموقوفُ غلَّهُ حُكْمُ الرَّفعِ؛ لأنَّهُ لا يُقالُ في الفضائلِ بالرَّايِ. وفِيهِ اخْتِمالٌ.

ولَكِنْ هَذِهِ الأحاديثُ وإنْ لمْ تصحُ فالمحافظةُ مَنْهُ ﷺ على الصَّلاةِ أوَّلَ الوقْتِهِ، دالَّةٌ على أفضائيَّةِ، وغيرُ ذلِكَ من الشُّوَاهِدِ الَّتِي قَدَّمَنَاهَا.

#### ١٥\_ لا صلاةً بعدَ الفجرِ

170- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه تعالى عنه، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى الْفَجْسِرِ إِلاَّ صَلاةً بَعْدَ الْفَجْسِرِ إِلاَّ صَلاةً بَعْدَ الْفَجْسِرِ إِلاَّ صَلاةً بَعْدَ الْفَجْسِرِ إِلاً صَلاةً بَعْدَ الْفَجْسِرِ إِلاَّ صَلاةً بَعْدَ الْفَجْسِرِ إِلاً

أَخْرَجَهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ النَّسَائِيّ [أهــد(٢٣/٢)، أبــو داود(١٣٧٨)، الومذي (٤١٩)، ابن ماجد(٢٣٥)].

وَفِي رِوَايَةِ عَبْدِ الرَّزَاقِ (٣/٣ه) ولا صَلاةً بَقْدَ طُلُوعِ الْفَجْرِ إلاَّ رَكْتَي الْفَجْرِ»

وأخرجَهُ أحمدُ والدارقطني (١٩/١٤)؛ قالَ التَّرمذيُّ: غريسبٌ لا يُعرفُ إلاَّ منْ حديثِ قُدامةً بن مُوسى.

والحديثُ دليلٌ على تحريم النَّافلةِ بعــذَ طُلـوعِ الفجرِ قبلُ صلاتِهِ إلاَّ سُنَّةَ الفجرِ، وذلِكَ أنَّهُ وإنْ كــانَ لفظُهُ نفيـاً فَهُـوَّ فِي معنى النَّهٰي، وأصلُ النَّهٰي التّحريمُ.

قَالَ التَّرَمذيُّ: أَجَمَعَ أَهْلُ العلمِ على كَرَاهَةِ أَنْ يُصلَّيَ الرَّجلُ بعدَ الفجرِ إلاَّ رَكْعَتَي الفجرِ.

قالَ المصنّفُ: دعوى التّرمذيّ الإجماعَ عجيبٌ، فإنَّ الخلافَ فِيهِ مشهُورٌ، حَكَاهُ ابنُ المنذرِ وغيرُهُ.

وقالَ الحسنُ البصريُّ: لا باسَ بِهَا، وَكَانَ مَـالِكُ يَـرَى: أَنْ يَفْعَلَ مِنْ فَاتَتُهُ الصَّلَاةُ فِي اللَّيلِ.

والمرادُ بـ(بَعْدُ الفجرِ)، بعدَ طُلُوعِـهِ، كما دلُّ عَلَيهِ قُولُـهُ (وفي روايةِ عبدِ الرُّزَاقِ) أيْ عن ابنِ عُمـرَ: «لا صَـلاةً بَعْدُ طُلُوعِ الْفَجْرِ إلاَّ رَكْعَتَى الْفَجْرِ» وَكُما يدلُّ لَهُ قُولُهُ:

177 - وَمِثْلُهُ لِلدَّارَقُطْنِيِّ (١٩/١) عَنْ عَمْرِو بُنِ

وهو قوله: (ومثلـه للدارقطني عن ابن عمرو بن العـاص)؛ فإنَّهُمَا فسَّرا المرادَ بـ(بَعْدَ الفجر)

وَهَذَا وَقُتُّ سَادِسٌ مِنَ الْأُوقَاتِ الَّتِي نَهَى عَـن الصَّـلاةِ لِيهَا.

وقدْ عُرفَت الحمسةُ الأوقَاتِ مَمَّا مضى؛ إلاَّ أنَّهُ قدْ عارضَ النَّهْيَ عنِ الصَّلَةِ الاوقَاتِ بـ: النَّهْيَ عنِ الصَّلَةِ الاوقَاتِ بـ:

# ١٦ – صلاةُ ركعتي الظهرِ بعد العصرِ

الله تعالى عنها قَالَتْ: "صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْعَصْرَ، ثُمَّ دَخَلَ قَالَتْ: "صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْعَصْرَ، ثُمَّ دَخَلَ بَيْتِي، فَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ، فَسَالَته، فَقَالَ: "شُغِلْت عَنْ رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الظُّهْرِ فَصَلَيْتهمَا الآنَ"، فَقُلْت: أَنْتُهُمُ وَقُلْت عَنْ أَنْتُهُمُا إِذَا فَاتَنَا؟ قَالَ: "لا".

أَخْرُجَهُ أَحْمَدُ(٣١٥/٦)

روعن أُمَّ سلمةَ ــ رضي الله عنها ــ قالَتُ: صلَّى رسولُ اللهِ ﷺ العصرَ ثُمَّ دخلَ بنِتي فصلَّى رَكُعَيْنِ فسألته) في سُوالِهَا مَا يدلُّ على أنَّهُ ﷺ لَمْ يُصلِّهِمَا قبلَ ذلِكَ عندَهَا، أو أنْهَا قنْذ كانَتْ علمْت بالنَّهْي، فاسْتَنْكَرْت مُخالفة الفعل لَهُ.

(فقالَ: شُغلَت عَنْ رَكَعَنَينِ بعدَ الظُّهْرِ) قَدْ بيَّـنَ الشَّـاعَلَ لَـهُ عَلَا أَنَّهُ أَنَاهُ ناسٌ مَنْ عبدِ القيسِ وفي روايةٍ عن ابنِ عبَّاسِ عندَ التَّرمذيِّ (١٨٤): «أَنَّهُ عَلَيُ أَنَاهُ مَـالٌ فَشَـغَلَهُ عَـنِ الرَّكُعَتَيْنِ بَعْـدَ الظَّهْر.

(فَصَلَيْتهمَا الآن) أيْ قضاءً عنْ ذلِكَ.

وقاذ فَهِمَتْ أُمُّ سلمةً أَنَّهُمَا قضاءٌ، فلِهَذا قالَتْ: (قلْت: القضيهِمَا إذا فَإِتَا؟) أيْ كما قضيتهمًا في هذا الوقْتِ (قال: لا) أيْ لا تقضُوهُمَا في هذا الوقْتِ بقرينةِ السَّياقِ، وإنْ كانَ النَّفيُ غرَ مُقَبَّد.

(أخرجَهُ أهملُ) إلاَّ أنَّهُ سَكَتَ عليْهِ المصنَّفُ هُنا.

وقالَ بعدَ سياقِهِ لَهُ فِي فَتْحِ الباري(٢٤/٢، ٦٥): إنَّهَــا روايــةٌ ضعيفةٌ لا تقومُ بِهَا حُجَّةٌ ولمْ يُبيِّنْ هُنالِكَ وجُّهَ ضعفِهَا، وما كانَ

يحسنُ منْهُ أَنْ يَسْكُتَ هُنَا عَمَّا قَيلَ فِيهِ.

والحديثُ دليلٌ على ما سلف: أنَّ القضاءَ في ذلِكَ الوقْتِ كانَ منْ خصائصِهِ ﷺ.

وقلاً دلَّ على هذا حديثُ عائشـةَ: «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يُصَلِّي بَعْدَ الْوِصَالِ». بَعْدَ الْعِصَالِ».

أخرجَهُ أبو داود(١٢٨٠).

ولَكِنْ قالَ البَيْهَقَيُّ: الَّذِي اخْتَـصُّ بِـهِ تَلَيُّلُوْ المداومةُ على الرُّكْعَتَين بعدَ العصرِ، لا أصلُ القضاء (ا هـ).

ولا يخفى أنَّ حديثَ أمُّ سلمةَ المذكورَ يردُّ هذا القولَ. ويدلُّ على أنَّ القضاءَ خاصُّ بِهِ أيضاً وَهَذَا الَّذي أخرجَــهُ أبو داود، وَهُوَ الَّذي أشارَ إليْهِ المصنَّفُ بقولِهِ:

١٦٨ - وَلَأْبِي دَاوُد(١٢٨٠) عَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه تعالى عنها بِمَعْنَاهُ).

تقدَّمَ الْكُلامُ فِيهِ.

#### ٢\_ باب الأذان

الأذان لُغةً: الإعلامُ.

قالَ اللَّهُ تعالى ﴿وَأَذَانٌ مِن اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾ [التوبة: ٣].

وشرعاً: الإعلامُ بوقْتِ الصَّلاةِ بالفاظِ مخصوصةٍ.

وَكَانَ فَرْضُهُ بِالمَدِينَةِ فِي السَّنَةِ الأُولَى مَـن الْهِجَرَةِ، ووردَتُ أَحَادِيثُ تَدَلُّ عَلَى أَنَّهُ شَرَعٌ بَكَّةً، والصَّحِيحُ الأَوَّلُ.

## ١ - كيفيةُ الأذان كانت رؤيا لصحابيّ

179 عنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدِ بْنِ عَبْدِ رَبُهِ قَالَ: طَافَ بِي - وَأَنَا نَائِمٌ رَجُلُ فَقَالَ: تَقُولُ: اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ بِغَيْرِ بِغَيْرِ بَوْجِيعٍ، اللَّهُ أَكْبِيرٍ بِغَيْرِ بَوْجِيعٍ، وَالإِقَامَةَ فُرَادَى، إِلاَّ قَدْ قَامَتِ الصَّلاةُ - قَالَ: فَلَمَّا أَصْبَحْتُ أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: «إِنَّهَا لَرُوْيَا أَصْبَحْتُ أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: «إِنَّهَا لَرُوْيَا

حَقُّ - الْحَدِيثَ

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ(٤٧/٤، ٣٣) وَأَبُو دَاوُد(٤٩٩). وَصَحْحَهُ التَّرْمِذِيُّ(١٨٩) وَابْنُ خُرِيْمَةَ(٣٦٣).

وزَادَ أَحَدُ فِي آخِرِهِ: قِصَةً قول بِلال فِي أَذَانِ الفَحْرِ: الصَّلاةُ خَيْرٌ مِنَ وُهِ.

(عنْ عبدِ اللهِ بن زيدٍ) هُوَ أَبُو مُحمَّدٍ عبدُ اللَّهِ بنُ زيدِ (بسِ عبدِ ربِّهِ) الأنصاريُّ الخزرجيُّ.

شَهِدَ عبدُ اللَّهِ العقبةَ، وبدراً، والمشاهِدَ بعدَهَا، مَاتَ بالمدينةِ سنةً اثنَتَين وثلاثينَ.

(قال: طاف بي وأنا نائم رجل وللحديث سبب، وَهُو ما في الرُوايَاتِ اللهُ: لمَّا كثر النَّاسُ ذَكَروا أَنْ يُعلَّموا وقُت الصَّلاةِ بشيء يجمعُهُمْ لَهَا، فقالوا: لو اتَّخذنا ناقوساً؟ فقال رسولُ اللَّهِ يَلِيُّذُ ذَلِكَ للنَّصارى، فقالوا: لو اتَّخذنا بُوقاً؟ قال: ذلِك لليَهُودِ، فقالوا: لو رفعنا ناراً؟ قال: ذلِك للمجوس، فافترقوا، فرأى عبدُ اللَّهِ بنُ زيدٍ، فجاء إلى النَّبيُ تَلَيَّ فقالَ: طاف بي الحديث.

وفي سُننِ أبي داود فطاف بي وأنا نائم رجلٌ يحملُ ناقوساً في يدوِ فقلت: يا عبدَ اللّهِ أَنبِيعُ النَّاقوسَ؟ قالَ: وما تصنعُ بِهِ؟ قُلْت: ندعو بهِ إلى الصَّلاةِ، قال: أفلا أدلُك على ما هُوَ خيرٌ منْ ذَلِك؟ قُلْت: بلى فقال: تقولُ: اللّه أَكْبرُ، فذكرَ الأذانَ أيْ إلى آخرِهِ (بِتَربيعِ التَّكْبيرِ) تَكْريرِهِ أَربعاً، ويأتِي ما عاضدَهُ وما عارضَهُ (بغير ترجيع) أيْ في الشَّهَادَيْنِ.

قال في شرح مُسلم: هُوَ العودُ إلى الشَّهَادَتَينِ برفع الصَّوتِ بعدَ قولِهمَا مُوتَينِ بخفضِ الصَّوتِ، ويناتِي قريباً (والإقامة فُرادى) لا تَكُريرَ في شيء من الفاظها (إلاَّ قد قامَتِ الصَّلاةُ) فإنَّهَا تُكرَّرُ (قالَ: فلمًا أصَبحت أتَيْت رسولَ اللَّهِ عَلَيْ فقالَ: إنَّهَا لرؤيا حقَّ. الحديث (الحرجَةُ أهمهُ وأبو داود وصحَّحَةُ التّرمذيُ وابنُ حُزيمةً).

الحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ الأذانِ للصَّلاةِ، دُعاءً للخائبينِ ليحضروا إليُّهَا ولذا الهُمَّمُ ﷺ في النَّظرِ في أمرٍ يجمعُهُمْ للصَّلاةِ، وَهُوَ إعلامٌ بدخولِ وقْتِهَا أيضاً.

واخْتَلْفَ العلماءُ في وُجوبِهِ، ولا شِنْكُ أَنَّهُ مَـنْ شَـعارِ أَهْـلِ

الإسلام، ومن محاسنِ ما شرعَهُ اللَّهُ.

وامًّا وُجِوبُهُ فالأدلَّةُ فِيهِ مُحْتَملةٌ وَتَأْتِي، وَكَمَيَّةُ الفاظِهِ قد اخْتُلفَ فِيهَا.

وَهَذَا الحديثُ دَلُّ عَلَى أَنَّهُ يُكَبَّرُ فِي اَوْلِهَا الرَّبِعُ مُرَّاتُوا وَقَدْ اخْتَلَفَت الرُّوايةُ، فوردَتْ بالتَّنْيَةِ فِي حديثِ أَبِي مُحذُورةً فِي بعضِ رواياتِه.

وفي بعضها بالتُرجيع أيضاً.

فَنَهَبَ الْأَكْثُرُ إِلَى العملِ بِـالتَّرجِيعِ لَشُهْرَةِ رُواتِيَّةِ، وَلاَنَّهَـا زيادةُ عدل فَهِيَ مقبولةً:

ودلُّ الحديثُ على عدمِ مشروعيَّةِ التُرجيعِ.

وقد اختُلفَ في ذلِكَ:

فمنْ قالَ إِنَّهُ غيرُ مشروعٍ عملَ بِهَذِهِ الرُّوايةِ.

ومنْ قالَ إِنَّهُ مشروعٌ عملَ بحديثِ أبي محذورةَ وسيأتي [برقه(١٧٠)]:

ودلٌ على أنَّ الإقامةَ تُفردُ الفاظُهَــا إلاَّ لفـظَ الإقامـةِ فإنَّـهُ يُكَرُّرُهَا.

وظَاهِرُ الحلينِ أَنَّهُ يُفردُ التَّكْبِيرُ فِي اَوْلِهَا، وَلَكِنَّ الجَمْهُورَ على أَنَّ التَّكْبِرَ فِي أَوْلِهَا يُكَرَّرُ مَرْتَينِ، قَـالَ: ولَكِنَّـهُ بِالنَظرِ لِل تَكْريرِهِ فِي الأَذَانِ أَربعاً، كَأَنَّهُ غَيْرُ مُكَرَّرُ فِيهَا، وَكَذَلِكَ يُكَـرَّرُ فِي آخرِهَا، ويُكَرِّرُ لَفَظُ الإقامةِ، وَتُفردُ بقيَّةً الأَلفاظِ.

وقدْ أخرجَ البخاريُّ حديثَ أَمْــرِ بِــلال: «أَنْ يَشْـفُعَ الأَذَانَ وَيُويَرَ الإِقَامَةَ» وسيأتي [برقم(١٧١)].

وقد اسْتَدَلَّ بِهِ مَنْ قَالَ: الأَذَانُ فِي كُلِّ كَلَمَاتِهِ مَثْنَى مَثْنَى، والإقامةُ الفَاظُهَا مُفْرِدةً، إلاَّ: «قَدْ قَامَتِ الصَّلَاةُ».

وقد أجابَ أَهْلُ التَّربيعِ بـأنَّ هـذِهِ الرَّوايةَ صحيحةً، دالَةً على ما ذُكِرَ، لَكِنْ روايةُ التَّربيعِ قـدْ صحَّتْ بـلا مريةٍ، وَهِيَ زيادةٌ منْ عدل مقبولـةٌ، فالقـائلُ بِتَربيعِ التَّكْبيرِ أَوَّلَ الأَذَانِ قَـدْ عملَ بالحديثين، ويأتي أنْ روايـةَ «يشـفعُ الأَذَانِ» لا تـدلُ عَلى عدم التَّربيع لِلتَّكْبيرِ.

هذا، ولا يخفى أنَّ لفظ كلمة التُّوحيد في آخر الأذان

والإقامةِ مُفردةً بالاتَّفاقِ، فَهُوَ خارجٌ عـن الحُكْـمِ بـالأمرِ بشــفعِ

قَالَ العلماءُ: والحِكْمةُ في تَكْرير الأذان وإفرادِ ألفاظِ الإقامةِ هيَ: أَنَّ الأَذَانَ لإعلام الغائبينَ، فاحْتِيجَ إلى التُّكْرِيرِ، ولذَا يُشرعُ فِيهِ رفعُ الصَّوْتِ، وأنْ يَكُونَ على محلُّ مُرْتَفَع، بخــلاف الإقامـةِ، فإنَّهَا لإعلام الحاضرينَ، فلا حاجةَ إلى تَكْرير الفاظِهَا، ولذا شُرعَ فِيهَا خفضُ الصُّوتِ، والحَدْرُ، وإنَّما كُرِّرَتْ جُملَةُ: "قَدْ قَامَتِ الصَّلاةُ» لأنَّهَا مقصودُ الإقامةِ.

(وزادَ أحمدُ في آخرِهِ) ظَاهِرُهُ في حديثِ عبدِ اللَّـهِ بــنِ زيــدٍ هذا، وهو قولُه.

(قصَّةَ قولِ بلال في أذان الفجر: «الصَّلاةُ خَيْرٌ مِن النَّوْم»).

رُوى التَّرْمَذَيُّ(۱۹۸)، وابنُ ماجَهْ(۷۱٥)، وأحمدُ(۱٤/٦) مــنْ حديثُ عبدِ الرُّحمٰنِ بنِ أبي ليلي عنْ بلال قالَ: قــالَ لي رســولُ اللَّهِ عَلَيْكُ: الا تَتُوبُنَّ فِي شَيْء مِن الصَّلاةِ إلاَّ فِي صَـلاةٍ

إلاَّ أنَّ فِيهِ ضعفاً. وفِيهِ انقطاعٌ أيضاً.

وَكَانَ على المصنَّفِ أَنْ يَذْكُرَ ذَلِكَ على عادَتِهِ.

ويقالُ: التَّويبُ مرَّتُين كما في سُنن أبسي داود(٠٠٠)، وليسَ: «الصَّلاةُ خَيْرٌ مِن النَّومِ» في حديث عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ كما رُبُّما تُوهِمُهُ عبارَةُ المصنَّف، حيثُ قالَ في آخرِهِ، وإنَّمــا يُريـدُ انَّ أحمدَ ساقَ روايةً عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ ثُمَّ وصلَ بهَا روايةَ بلال.

# ٢ ـ من الأذان في صلاة الفجر «الصلاةُ خيرٌ من النوم»

١٧٠ - وَلاَبْنِ خُزَيْمَةُ(٣٨٦) عَنْ أَنْـسٍ ﴿ تُعَالَ: امِن السُّنَّةِ إِذَا قَـالَ الْمُؤَذِّلُ فِي الْفَجْرِ: حَيٌّ عَلَى الْفَلاح، قَالَ: الصَّلاةُ خَيْرٌ مِن النَّوْم».

(ولابنِ خُزِيمةَ عَنْ أنسٍ ﴿ قُلْهُ قَالَ: مِن السُّنَّةِ) أَيْ طريقةِ النَّبِيُّ ﷺ (إذا قالَ المؤذَّنُ في الفجر: حيَّ على الفلاح) الفلاحُ هُوَ الفوزُ والبقاءُ؛ أي هلمُّوا إلى سبب ذلِكَ (قالَ: ﴿الصَّلاةُ خَيْرٌ مِس

النُّوْمِ») وصحَّحَهُ ابنُ السُّكَن.

وفي روايةِ النَّسائيّ(٧/٢\_٨): «الصَّلاةُ خَيْرٌ مِن النَّوْمِ فِي الأذَان الأوَّل مِنَ الصُّبْح».

وفي هذا تقييدً لما أطلقَتْهُ الرُّوايَاتِ.

قالَ ابنُ رسلانَ: وصحَّحَ هسنيهِ الرُّوايـةَ ابـنُ خُرِيمـةَ(٣٨٥) قالَ: فشرعيَّةُ التَّويب إنَّما هي في الأذان الأوَّل للفجر؛ لأنَّهُ لإيقاظِ النَّائم.

وأمَّا الأذانُ النَّاني فإنَّهُ إعلامٌ بدخـولِ الوقْــــــ، ودعـــاءٌ إلى

ولفظُ النَّسائيِّ في سُننِهِ الْكُبرى [وفي «الصغرى» (١٣/١-١٤)] منْ جهَةِ سُفيانَ عنْ أبسي جعفر عَنْ أبسي سُليمانَ، عـنْ أبسي محذورةَ قالَ: «كُنْت أَوَّذُنُّ لِرَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَكُنَّت أَقُولُ فِي أَذَان الْفَجْرِ الْأُوَّلِ: حَيَّ عَلَى الصَّلاةِ، حَيُّ عَلَى الْفَلاحِ؛ الصَّلاةُ خَيْرٌ مِن النَّوْم، الصَّلاةُ خَيْرٌ مِن النَّوْمِ»

قالَ ابنُ حزم: وإسنادُهُ صحيحٌ (١ هـ)؛ من تخريب الزَّرْكَشيّ لأحـاديثِ الرَّافحيُّ ومثـلُ ذلِــكَ في سُــنن البيَّهَقــيّ الْكُبرى(٢١/١عـ٤٢١) منْ حديثِ أبي محذورةَ: «أَنَّهُ كَانَ يُشَوِّبُ فِي الأذَان الأوَّل مِنَ الصُّبْحِ بِأَمْرِهِ ﷺ.

قلت: وعلى هذا ليسَ: «الصَّلاةُ خَيْرٌ مِن النَّوْمِ» منْ ألفاظِ الأذان المشروع للدُّعاء إلى الصَّلاةِ، والإخبار بدخول وقْتِهَا، بـلْ هُوَ من الألفاظِ الَّتِي شُرعَتْ لإيقاظِ النَّاثم، فَهُوَ كَالفاظِ التَّسبيح الأخيرِ الَّذي اعْتَادَهُ النَّاسُ في هذِهِ الأعصارِ الْمَتَأْخُرةِ عوضاً عــن

وإذا عرفْت هذا هانَ عليك ما اعْتَادَهُ الفَقَهَاءُ مـنَ الجـدال في التَّثويبِ، هل هُوَ منْ الفاظِ الأذان أو لا؟

ثُمُّ المرادُ منْ معنَاهُ: البقظةُ للصَّلاةِ خيرٌ منَ النَّومِ؛ أيْ مـنَ الرَّاحةِ الَّتِي يعْتَاضُونَهَا في الآجل خيرٌ من النَّوم، ولنـا كـلامٌ في هذِهِ الْكَلْمَةِ أُودعنَاهُ رسالةً لطيفةً

#### ٣\_ الترجيعُ في الأذان

الله عَنْ أبِي مَحْـلُورَةَ ﴿
 الله عَلَمَهُ الأَذَانَ، فَلَكَرَ فِيهِ التَّرْجِيعَ.

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ(٣٧٩)، وَلَكِنْ ذَكَرَ التَّكْبِيرَ فِي أَوَّلِهِ مَرَّئَين لَقَطْ.

ورَوَاهُ الْحَمْسَةُ [احمد(۱۹۲۲ع)، أبو داود(۵۰۰)، المتومذي رَ۱۹۲)، النساني(۲/ع)، ابن ماجه(۱۰۷۸ع) فَذَكَرُوهُ مُرْبُعاً

(وعن أي محذورة) تقدَّمَ ضبطُهُ وبيانُ حالِمِ (أَنَّ النَّبِيُّ عَلَيْهُ الأَذَانُ) أيْ القَاهُ بنفيهِ عَلَيْهُ في قصَّةٍ حاصلُهَا: أَنَّهُ خرجَ أبو محذورة بعدَ الفَتْحِ إلى حُنين هُوَ وَتِسعةٌ منْ أَهْلِ مَكُمَّة، فلما سمعوا الأَذَانَ الْنُوا اسْتِهْزَاءُ بالمُومنينَ؛ فقالَ عَلَيْ: «قَدْ سَمِعْت في هَوُلاء تَأْذِينَ إِنْسَانَ حَسَنِ الصَّوْتِ»، فأرسلَ إلينا فأذَنَّا رجلاً رجلاً، وكُنت آخرهُم؛ فقالَ حينَ أذَنت: «تعالَ الماجلسني بينَ ربلاً، وكُنت آخرهُم؛ فقالَ حينَ أذَنت: «تعالَ الجلسني بينَ يديه، فمسح على ناصيتي، وبراك علي ثلاث مرات، ثمم قال: الذهب فاذَنْ عندَ المسجدِ الحرامِ»، فقلت: يا رسولَ الله، فعلمني الحديث.

(فَلْكُورَ فِيهِ النَّرْجِيمَ أَيْ فِي الشَّهَادَتَينِ، ولفظُهُ عندَ أَبِي داود «ثُمُّ تَقُولُ أَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ تَخْفِضُ بِهَا صَوْتَكَ قَلَلَ: المرادُ أَنْ يُسمعَ منْ يقربُهُ، قيلَ: والجِحْمةُ في ذلِكَ أَنْ يأتِيَ بِهِمَا أَوَّلاً بِتَدَبَّرٍ وإخلاص، ولا يَشَأَتَّى والجِحْمةُ في ذلِكَ أَنْ يأتِيَ بِهِمَا أَوَّلاً بِتَدَبَّرٍ وإخلاص، ولا يَشَأَتَّى كمالُ ذلِكَ إلاَّ معَ خفضِ الصَّوْتِ، قال: «ثُمَّ تَرْفَحُ صَوْتَك بالشَّهَادَةِ أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إلاَّ اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إلاَّ اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إلاَّ اللَّهُ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إلاَّ اللَّهُ،

فَهَذَا هُوَ التَّرجيعُ الَّذِي ذَهَبَ إلَيْهِ جُمْهُورُ العلماءِ، إلاَّ أنَّـهُ مشروعٌ لِهَذَا الحديثِ الصَّحيحِ، وَهُوَ زيسادةٌ على حديثِ عبدِ اللَّهِ بن زيدٍ، وزيادةُ العدل مقبولةٌ.

وإلى عدمِ القولِ بِهِ ذَهَبَ الْهَادِي؛ وأبو حنيفة، وآخرون، عملاً منْهُمْ بحديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ الَّذِي تقدَّمَ اخرجَهُ مُسلمٌ؛ ولَكِنْ ذَكَرَ التَّكْبِرَ فِي أُولِهِ مرَّتَين فقطْ لا كما ذَكَرَهُ عبدُ اللَّهِ بـنُ زيدِ آنفاً، وبهذهِ الرُّوايةِ عملَت الْهَادويَّةُ، ومالِكٌ، وغيرُهُمْ.

(وروَاهُ) أيْ حديثَ أبي محذورةَ هذا (الخمسةُ) هُمْ أَهْلُ السُّننِ الأربعةِ، وأحمدُ (فَلَكَرُوهُ) أي التَّكْبِيرَ في أوَّلِ الأذانِ (مَوَّعًاً) كروايَاتِ حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُّ فِي الاسْتِذْكَارِ: التَّكْبِيرُ أَرْبِعُ مُوَّامَتُو فِي أَوْلِكَ الاَذَانِ محفوظٌ منْ روايةِ الثَّقَاتِ، منْ حديثِ أبي محذورة، ومَنْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بن زيدٍ، وَهِي زيادةٌ يجبُ قبولُهَا.

واعلمُ أَنَّ ابنَ تَيميَّةً فِي المُتَقَى نسبَ التَّرييعَ فِي حديثِ أَبِي عَدُورةَ إِلَى روايةِ مُسلم، والمصنَّفُ لمْ ينسبهُ إلى روايةِ الحمسةِ، فراجعت صحيحَ مُسلمٍ وشمرحَهُ فقالَ النَّوويُ: إِنْ أَكْثِرَ أُصولِهِ فِيهَا التَّكْبِرُ مُرتَين فِي أَوَّلِهِ.

وقالَ القاضي عياضُ: إنَّ في بعضِ طُرقِ الفارسيُّ لصحيحِ مُسلمٍ ذِكْرَ التَّكْبِيلُ أَرْبِعَ مَرَّاتٍ في أوَّلِهِ، ويهِ تَعْرِفُ أَنَّ المُصنَّفَ اغْتَبَرَ أَكْثِرَ الرَّوايَاتِ، وابنُ تَيميَّةً اغْتَمَدَ بعضَ طُرقِهِ، فلا يُتُوهَّمُ مُ المنافاةُ بينَ كلام المصنَّف، وابن تيميَّةً

وقال ابن الأثير في «الجامع» ـ بعد سياقه للروايات، وذكر روايات التربيع في أوله وقال: وأخرج مسلم من هذه الروايـــات الأخيرة. انتهى كلامه.

وليس بصحيح؛ فقد أخرج مسلم الرواية بتربيع التكبير في أوله، كما قررنا. انتهى.

### ٤ ـ ازدواج الأذان وإفراد الإقامة

177 - وَعَنْ أَنَسِ ﴿ قَالَ: «أُمِرَ بِلِالًا: أَنْ
 يَشْفَعَ الْأَذَانَ شَفْعاً، وَيُوتِرَ الإَفَامَةَ إِلاَّ الإِفَامَةَ، يَعْنِي:
 قولة: «قَدْ قَامَتِ الصَّلاة».

مُنَفَى قَ عَلَيْهِ، وَلَهُمْ يَلَاكُوْ مُسْدِمُ الاسْدِكَاءَ [البحساري(٩٠٥)، مسلم(٣٧٨)].

(وعن انس طله قال: أمر) بضم الْهَسْزةِ مبني لما لَمْ يُسَمَّمُ فَاعَلُه، بُنِيَ كَذَلِكَ للعلمِ بالفاعلِ، فإنَّهُ لا يَأْمَرُ فِي الأصولُ الشَّرِعَيَّةِ إِلاَّ النِّيُ ﷺ، ويدلُ لَـهُ الحديثُ الآتِي قريباً (ملالً) نائبُ الفاعلِ.

رَانْ يَشْفَعُ بَفَتْحِ أُولِهِ (الأَفَانُ يَأْتِي بِكَلَمَاتِهِ شَفْعاً أَيْ مَثْنَى مَثْنَى، أَوْ أَنْهُ شَفعٌ، وَهَذَا إِجِمَّالُ مَثْنَى، أو أربعاً أربعاً. فَالْكُلُّ يُصِدقُ عَلَيْهِ أَنَّهُ شَفعٌ، وَهَذَا إِجَمَّالُ بَيْنَهُ حَديثُ عَبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ، وأبي محذورة، أَنْ يَشْفَعَ التَّكَبِّيْنِ أَي: أَنْ يَأْتِيَ بِهِ مَرْتَينِ أَي: أَنْ يَأْتِيَ بِهِ مَرْتَينِ

مرُتَينِ، وَهَذا بالنَّظرِ إلى الأكثرِ، وإلاَّ فإنَّ كلمةَ التَّهْليلِ في آخرِهِ مرَّةً واحدةً اتَّفاقاً.

(ويُوتِرَ الإقامةَ) يُفسردُ الفاظَهَا (إلاَّ الإقامةَ) بيَّسَ المرادَ بِهَـا بقولِهِ (يعني: قولمه قمدُ قامَت الصَّلاةُ) فإنَّهُ يُشرعُ أنْ يأْتِي بِهَـا مرتَّين، ولا يُوتِرَهَا.

(مُتَّفَقُ عَلَيْهِ؛ وَلَمْ يَذْكُرْ مُسَلّمٌ الاسْتِثْنَاءَ) أَعَنِي قُولَـهُ: ﴿إِلاَّ الإِقَامَةَ».

فَاخْتُلُفَ العَلَمَاءُ في هذا على ثلاثةِ أقوالِ:

الأوَّلُ: للْهَادويْةِ فقالوا تُشرعُ تثنيةُ الفاظِ الإقامةِ كُلُّهَا لِحديثِ: ﴿إِنَّ بِلالاً كَانَ يُتَنِّى الاَذَانَ وَالإِقَامَةَ».

رواهُ عبدُ الـرُدُّاقِ (٤٦٢/١، ٤٦٣)، والدارقطـــني(٢٤٢/١)، والطَّحاويُّ «شرح معاني الآثار» (١٣٤/١)، إلاَّ أنَّهُ قد ادَّعى فِيــهِ الحَاكِمُ الانقطاع، ولَهُ طُرقٌ فِيها ضعفٌ.

وبالجملة لا تُعارضُ روايةُ النَّربيعِ في التَّكْبيرِ روايةَ الإفسرادِ في الإقامةِ لصحَّتِهَا؛ فلا يُقالُ إنَّ التَّنيّةَ في الفساظِ الإقامـةِ زيـادةُ عدل، فيجبُ قبولُهَا؛ لأنَّك قدْ عرفْت أنَّهَا لمْ تصحُّ.

والثاني: لمالِك، فقالَ: تُفردُ أَلفاظُ الإقامةِ، حَتَّى قَـدُ قَـامَتِ

والشالث: للجمْهُـورِ أَنْهَـا تُفـردُ الفاظُهَـا إلاَّ: قـــدْ قــامَـتِ الصّلاةُ، فَتُكَرَّرُ، عملاً بالأحاديثِ الثَّابِتَةِ بذلِكَ.

١٧٣ - وَلِلنَّسَائِيُّ (٣/٢): أَمَرَ النَّبِيُّ ﷺ بِلالاً.

(وللنُسانيِّ) أيْ عنْ أنس (أمرَ) بالبناء للفاعلِ وَهُـوَ (النَّبِيُّ اللَّهِ وَهُـوَ (النَّبِيُّ اللَّهِ وَهُـوَ النَّبِيُّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللْلِيْ اللَّهُ اللللْلِيْمُ اللَّهُ اللللْلِمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُواللَّهُ الللْمُولِلْمُ الللْمُولِي اللللْمُولِقُلْمُ اللللْمُولِي اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُلْمُ الللْمُلْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُلْمُ اللْمُلْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُلْمُ اللْمُلْمُلْمُ اللْمُلْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ

قال الخطَّابيُّ: إسنادُ تثنيةِ الأذانِ وإفرادِ الإقامةِ أصحُّهَا: أي الرُّوايَاتِ، وعَلَيْهِ أَكْسُرُ عُلماءِ الأمصارِ، وجرى العملُ بِهِ في الحرمينِ، والحجازِ، والشَّامِ، واليمنِ، وديارِ مصر، ونواحي الغرب، إلى أقصى حجرٍ منْ بلادِ الإسلامِ، ثُمَّ عدَّ منَ قالَهُ من الأفهَد.

قَلْت: وَكَأَنَّهُ أَرَادَ باليمنِ منْ كَانَ فِيهَا شَافَعيُّ اللَّهْمَبِ، وإلاَّ

فقدْ عرفت مذْهَبَ الْهَادويُـةِ، وَهُـمْ سُكَانُ غالب اليمـنِ، وما احسنَ ما قالَهُ بعضُ الْتُتَاخِرِينَ \_ وقـدْ ذَكَرَ الخلافَ في الفاظِ الآذانِ هلْ هُوَ مثنى أو أربـعٌ؟ أي التَّكْبِيرُ في أوَلِيهِ، وَهَـلْ فِيـهِ ترجيعُ الشَّهَادَتَين أو لا والخلافُ في الإقامةِ؟ \_ ما لفظهُ:

هذِهِ المسألةُ منْ غرائب الواقعَاتِ، يقلُّ نظيرُهَا في الشُريعةِ، بلْ وفي العادَاتِ، وذلِكَ أنْ هذِهِ الألفاظَ في الأذانِ والإقامةِ قليلةٌ محصورةٌ مُعيَّنةٌ، يُصاحُ بِهَا في كُلُّ يومٍ وليلةٍ خسسَ مـرَّاتٍ، في أعلى مَكَان.

وقد أمرَ كُلُّ سامع أنْ يقولَ كما يقولُ المسؤذَّنُ، ومعَ هذا كُلّهِ لَمْ يُذْكُرُ خُوضُ الصَّحابةِ ولا التَّابِعينَ واخْتِلانَهُمْ فِيهَا، وَهُمْ خيرُ القرونِ في الإسلام، والمحافظةِ على الفضائل، ثُمَّ جاءَ الحُلافُ الشَّديدُ في المُتَاخِّرِينَ، ثُمَّ كُلُّ من المُتَفرُقينَ أدل بشيء صالح في الجملةِ وإنْ تفاوَتَ، وليسَ بينَ الرُّوايَاتِ تنافي، لحدمٍ المانع مَنْ أنْ يَكُونَ كُلُّ سُنَةً كما نقولُهُ.

وقد قيلَ في أمثالِهِ كالفاظِ النُّشَّهُدِ، وصورةِ صلاةِ الحوف.

#### ٥- هيئةُ المؤذن في إذانِه

١٧٤ - وَعَنْ أَبِي جُحَيْفَةَ ﴿ اللَّهِ قَالَ: ((رَأَيْت بِللا لَهُ يُؤَذِّنُ أَتَبَسِعُ فَاهُ، هَهُنَا وَهَهُنَا، وَإِصْبَعَاهُ فِي أَذُنْيُهِ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ(٢٠٧/٤) وَالنَّرْمِذِيُّ (١٩٧) وَصَحْحَهُ \_ وَلاَبْنِ مَاجَدُ(٧١١): وَجَمَلَ إصْبَمْيْهِ فِي أَذَنْيِهِ \_

وَلَابِي دَاوُد(٢٠): لَـوَى غُنَّقَـهُ، لَمَّا بَلَـغَ حَيٌّ عَلَى الصَّـلاةِ، يَمِينــاً وَشِمَالاً وَلَمْ يَسْتَلِرْ.

وَأَصْلُهُ فِي الصَّحِيحَيْنِ [البخاري(٦٤٣)، مسلم(٥٠٣)].

(وعن أبي جُعيفة) بضمَّ الجيمِ وفَتْحِ الحاءِ المُهْمَلةِ فمشَّاةٍ عَيْبَةٍ سَاكِنةٍ ففاء، هُوَ وَهْبُ بنُ عبدِ اللَّهِ وقبلَ: ابنُ مُسلمِ السُّوائيُّ بضمَّ السَّينِ المُهْمَلةِ وَتَخفيفِ الواوِ وَهَمْزةٍ بعدَ الألفِ العامريُّ.

نَزَلَ الْكُوفة، وَكَانَ منْ صغارِ الصّحابةِ، تُوفّيَ رسـولُ اللّـهِ عَلَمْ وَلَمْ يبلغ الحلم، ولَكِنّهُ سمعَ منْـهُ؛ جعلَـهُ علـيّ علـى بيْستِ

المال، وشهد معة المشاهد كلَّهَا، تُوفِّيَ بالْكُوفةِ سنةَ أربعِ وسبعينَ.

(قَالَ: رَايْت بِلالاً يُؤذِّنُ وَأَتَشِعُ) أي: أنا (فَاهُ) أيْ أنظرُ إلى فيه مُتَبُعاً (هَاهُما) أيْ يسرة (واصبقاه) أيْ المِهما، ولمُ يرد تعيينُ الإصبعينِ.

وقالَ النَّوويُّ: هُما المسبِّحَتَان (في أَذنيهِ).

(روَاهُ احمدُ والتَّرمديُّ وصحَّحَـهُ؛ ولابسنِ ماجَـهُ) أيْ مــنْ حديثِ أبي جُحيفةَ (وجعلَ إصعفِهِ في أُذنيهِ ولأبمي داود) مـنْ حديثِهِ: (لوى عُنقَهُ لَمَّ بلغَ حيَّ على الصَّلاةِ بميناً وشمالاً) هُــوَ بيـانَّ لقولِهِ: «هَاهُنا؛ هَاهُنا».

(ولم يستندن بجملة بدنيه، (وأصله في الصّحيحين).

الحليثُ دلَّ على آدابِ المـــؤذَّنِ، وَهِـِيَ الاَلْتِفَـاتُ إلى جِهَـةِ اليمين، وإلى جهَةِ الشُمال.

وقد بين عل ذلك لفظ أبي داود حيث قال: «لموى عُنقَهُ للله بلغ حي على الصلاةِ واصرحُ منه حديثُ مُسلم بلفظِ: «فَجَعَلْت أَتَبَعُ فَاهُ هَا هُنَا وَهَا هُنَا يَصِداً وَشِمَالاً يَقُولُ: حَيْ عَلَى الفَلاحِ ففيه بيانُ أنَّ الالْتِفَاتَ عندَ الحَعلَتَين.

وبوب عليه ابن خُرَيمة (٢٠٢/١) بقوليه: «انْحِرَافُ الْمُؤَذِّنَ عِنْهُ قَرْلِهِ عَلَى الْمُؤَذِّنِ عِنْهُ قَلْهِ عِنْهُ قَرْلِهِ حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ حَيُّ عَلَى الْفَلاحِ بِفَيهِ لا بَبَدَيْهِ كُلَّهِ، قال: «وَإِنَّمَا يُمْكِنُ الانْحِرَافُ بِالْفَمِ بِانْحِرَافِ الْوَجْهِ، ثُمَّ ساق منْ طريق وَكِيعِ «فَجَعَلَ يَقُولُ فِي أَذَانِهِ هَكَذَا، وَحَرَف رَأْسَهُ يَمِيناً وَشِمَالاً».

وامًا روايةُ: «الله بلالاً اسْتَدارَ في اذانِهِ» فليسَتْ بصحيحةٍ، وَكَذَلِكَ روايةُ اللهِ اللهِ المسرَهُ الله يجعلَ إصبعيْهِ في أُذنيْهِ روايةً ضعفةً.

وعن أحمدَ بنِ حنبسلِ: لا يبدورُ إلاَّ إذا كبانَ على منبارةٍ، قصداً لإسماعِ أَهْلِ الجِهَتَينِ.

وذَكَرَ العلماءُ أَنَّ فَائِدَةً الْتِفَاتِهِ أَمْرَانِ:

أحدُهُمَا: أنَّهُ أرفعُ لَصوْتِهِ.

وثانِيهِمَا: أنَّهُ علامةٌ للمؤذِّنِ، ليعرفَ منْ يرَاهُ على بُعدٍ، أو

منْ كَانَ بِهِ صممٌ أَنَّهُ يُؤذِّنُ، وَهَذَا فِي الأَذَانِ

وأمَّا الإقامةُ فقالَ التَّرمذيُّ: إنَّهُ اسْتَحسنَهُ الأوراعيُّ.

٣\_ اختيارُ الصوتِ الحسنِ للأذانِ

1٧٥ ـ وَعَنْ دَأْبِي مَحْدُورَةَ ﴿ أَنْ النَّبِيُّ ﷺ أَغْجَبَهُ صَوْتُهُ، فَعَلَّمَهُ الأَذَانَ .

رَوَاهُ ابْنُ خُزَيْمَةً(٣٧٧) وصحَّحَهُ.

وقد قدَّمنا القصَّة، واسْتِحسانَهُ ﷺ لصوْتِه، وأَسرَهُ لَـهُ بِالأَذَانِ بَمَكَّةً.

ولِيهِ دلالةَ على أنَّهُ يُسْتَحبُ أَنْ يَكُونَ صوْتُ المؤذِّنِ حسناً.

٧\_ العيدُ بلا أذانِ ولا إقامةٍ

177 - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ قَالَ: ﴿ صَلَّيْتَ مَعَ النَّبِيُّ ﷺ الْعِيدَيْنِ، غَيْرَ مَرَّةٍ وَلا مَرْتَيْنِ، بِغَيْرِ أَذَانٍ وَلا إِقَامَةٍ،

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٨٨٧)

روعن جابر بن سمرة ﷺ قال: (صَلَيْت مَعَ رَسُولِ اللَّهِ الْعِيدَيْنِ غَيْرَ مَرَّةِ وَلا مَرَّيْنِ،) أيْ بلْ مرَّاتٍ كثيرةٍ.

ربغيرِ أذان ولا إقامةٍ، أي حالَ كونِ الصَّلاةِ غيرَ مصحوبةِ بأذان ولا إقامةٍ (روَاهُ مُسلمٌ).

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يُشرع لصلاةِ العيدينِ أَذَانٌ ولا إقامةً، وَهُوَ كالإجماع.

وقلا رُويَ خلافُ هذا عن ابنِ الزُبيرِ، ومعاوية، وعمر بنِ عبدِ العزيزِ، قياساً منهُمْ للعيدينِ على الجمعة، وَهُوَ قياسٌ غيرُ صحيح، بل فعلُ ذلك بدعة، إذْ لمْ يُؤثرُ عن الشّارع، ولا عن خُلفائِهِ الرَّاشدينَ، ويزيدُهُ تأكيداً قولُهُ:

١٧٧ - وَنُحُوهُ فِسِي الْمُتَّفَّقِ عَلَيْهِ (المُعَادِي(١٩٠)، مسلم(٨٨٦)] عَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما وَغَيْرِهِ.

وهو قوله: (ونحوه) أي: نحوُ حديثِ جـــابرِ بَـنِ سَــمُرَةَ (فِــي الْمُتَّفَقِ عَلَيْهِ) أي الَّذِي اتْفَـقَ عَلَـى إخْرَاجِـهِ الشَّيْخُانِ (عَنْ الْهَنِ عَبَّسِ ــ رضي الله عنهما ــ وَغَيْرِهِ) مِنْ الصَّحَابَةِ.

وأمًا القولُ بأنَّهُ يُقالُ في العيدِ عوضاً عـن الآذانِ: الصَّلاةُ جامعةٌ، فلمْ تردْ بِهِ سُنَّةٌ في صلاةِ العيدينِ.

قَالَ فِي الْهَدِي النَّبُويُ: "وَكَانَ ﷺ إِذَا انْتُهَى إِلَى الْمُصَلَّى أَخَذَ فِي الصَّلَاةِ: أَيْ صَلَاةِ الْعِيدِ مِنْ غَـنْدٍ أَذَان وَلا إِمَّامَةٍ، وَلا مَوْلِ الصَّلاةُ جَامِعَةٌ، وَالسَّنَّةُ أَنْ لا يُفْعَلَ شَيْءٌ مِنْ ذَلِكَ.

وبِهِ يُعرفُ أَنَّ قُولَـهُ فِي الشَّرْحِ: ويَسْتَحَبُّ فِي الدُّعَاءِ إِلَى الصَّلَاةِ فِي الدُّعاءِ إِلَى الصَّلَاةِ فِي العَيْدِينِ وغيرِهِمَا ثَمَّا لا يُشرعُ فِيهِ أَذَانَ كَالجَنَّازَةِ: الصَّلَاةُ جَامَعةً، غَيرُ صحيحٍ؛ إذْ لا دليلَ على الاسْتِحباب، ولسوْ كان مُسْتَحبًا لمَا ترَكَهُ ﷺ؛ والحلفاءُ الرَّاشدونَ منْ بعدٍو.

نعمْ ثَبَتَ ذَلِكَ فِي صلاةِ الْكُسوفِ لا غيرَ، ولا يصحُ فِيهِ القياسُ؛ لأنَّ ما وُجدَ سببُهُ فِي عصرِهِ ولمْ يفعلُهُ ففعلُهُ بعدَ عصرِهِ بدعةٌ، فلا يصحُّ إِثْبَاتُهُ بقياسِ ولا غيرِهِ.

# ٨ - الأذانُ والإقامةُ لصلاةٍ ذهبَ وقتُها

الطُّوِيلِ فِي نَوْمِهِمْ عَن الصَّلاةِ - فِي الْحَدِيثِ الطُّوِيلِ فِي نَوْمِهِمْ عَن الصَّلاةِ - «ثُمَّ أَذُنَ بِلالٌ، فَصَلَّى النَّبِيُ ﷺ كَمَا كَانَ يَصْنَعُ كُلُّ يَوْمٍ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٦٨١).

روعن أبي قَتَادةً: في الحديثِ الطُّويلِ في نومِهِمْ عن الصَّلاةِ) أيُّ عنْ صلاةِ الفجر، وَكَانَ عندَ تُفولِهمْ منْ غزوةِ خبرَ.

قالَ ابنُ عبدِ البرِّ: هُوَ الصَّحيحُ.

(ثمَّ أَذْنَ بِلالٌ) أيْ بامرِهِ ﷺ كما في سُننِ أبي داود(٤٣٨) ثُمُّ: "أَمَرَ بِلالاً أَنْ يُنَادِيَ بِالصَّلاةِ فَنَادَى بِهَا».

(فصلَّى رسولُ اللَّهِ ﷺ كما كان يصنعُ كُلُّ يومٍ. روَاهُ سلمٌ).

فِيهِ دلالةً على شرعيَّةِ التَّاذينِ للصَّلاةِ الفائِتَةِ بنومٍ، ويلحسنُ بِهَا المنسيَّةُ؛ لأنَّهُ ﷺ جمعَهُمَا فِي الحُكْم حيثُ قالَ: «مَنْ نَامَ عَـنْ

صَلاتِهِ أو نُسِيِّهَا الحديث.

وقد روى مُسلم (٦٨٠) من حديث أبي هُريرة أنه ﷺ:

الْمَرَ بِلالاَ بِالإِقَامَةِ، ولمْ يَذْكُر الاَذَانَ؛ بِأَنَّهُ ﷺ لمَّا فَاتَسَهُ الصَّلاةُ
يومَ الحندقِ أَمرَ لَهَا بالإقاصةِ ولمْ يَذْكُر الاَذَانَ، كما في حديثِ
أبي سعيدِ عند الشَّافعيُّ (الأم: ١٠٦/١) وَهَذِهِ لا تُعارضُ روايةُ
أبي قَتَادةً؛ لأنهُ مُثبِت، وخبرُ أبي هُريرةَ وأبي سعيدِ ليسَ فيهما
ذِكْرُ الأَذَانِ بنضي ولا إِنْبَاتٍ فلا مُعارضةً، إذْ عدمُ الذَّكْرِ لا
يُعارضُ الذَّكْرَ.

# ٩\_ أذانٌ واحدٌ لصلاتين في الجمع وإقامتان

١٧٩ - وَلَهُ(١٢١٨) عَنْ جَابِرٍ ﷺ: ﴿ أَنَّ النَّبِيُ ﷺ أَتَى الْمُزْدَلِفَةَ فَصَلَّى بِهَا الْمَغْرِبَ وَالْعِشَاءَ، بِأَذَانٍ وَاحِدٍ وَإِقَامَتَيْنٍ ﴾
 وَإِقَامَتَيْنٍ ﴾

(وَلَهُ) أي: ولمسلم (عن جابرٍ، أنَّ النَّبيُّ ﷺ أتى المزدلفة) أي: منصرفاً منْ عرفات، (فصلَّى بها المغربَ والعشاء) جمع بينهما (باذانِ واحدٍ وإقامتينٍ).

وقد روى البخاريُّ(١٦٧٥) من حديثِ «ابْـن مَسْعُودٍ: أَنَّهُ صَلَّى أَيْ بِالْمُزْدَلِفَةِ الْمَغْرِبَ بِأَذَان وَإِقَامَةٍ؛ وَالْعِشَاءَ بِـــأَذَان وَإِقَامَةٍ؛ وَقَالَ: رَأَيْت رَسُولَ اللَّـهِ ﷺ يَفْعَلُـهُ، ويعارضُهُمَـا معلًّ قَولُهُ:

# ١٠ إقامة واحدة لصلاتين

١٨٠ وَلَـهُ(١٢٨٨) عَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللّـه عنهما: اجْمَعَ النّبِيُ ﷺ بَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالْمِشَاءِ بِإِقَامَةٍ وَاحِدَةٍ».

وَزَادَ أَبُو دَاوُد(١٩٢٨): لِكُلُّ صَلاةٍ.

وَفِي رِوَايَةٍ لَهُ: وَلَمْ يُنَادِ فِي وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا.

وهو قوله: (وَلَهُ) أَيْ لِمُسْلِمِ (عَن ابْنِ عُمَرَ – رضي اللّه عنهما –: (جَمَعَ النّبِيُّ ﷺ بَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ بِإِقَامَةٍ وَاحِدَةٍ»).

وَظَاهِرُهُ أَنَّهُ لا أَذَانَ فِيهِمَا، وَهُوَ صَرِيحٌ فِي مُسَلِمٍ أَنْ ذَلِكَ بِالْمُزْدَلِفَةِ، فَإِنْ فِيهِ قَالَ سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرٍ: أَفَصْنَا مَعَ ابْنِ عُمَرَ حَمَّى أَيَنَا جَمْعاً: أَي الْمُزْدَلِفَةَ، فَإِنَّهُ اسْمٌ لَهَا، وَهُو بِفَتْح الْجِيمِ وَسُكُونِ الْعِيمِ، فَصَلَّى بِهَا الْمَغْرِبَ وَالْعِشَاءَ بِإِقَامَةٍ وَاحِدَةً ثُمَّ الْصَرَفَ، وَقَالَ: هَكَذَا صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي هَذَا الْمَكَانِ.

وَقَدْ دَلُ عَلَى أَنْهُ لا أَذَانَ بِهِمَا، وَأَنْـهُ لا إِقَامَـةَ إِلاَّ وَاحِـدَةُ لِلصَّلاتَيْن.

﴿ رَوَافِي رِوَايَةٍ لَهُ﴾ أَيْ لابي دَاوُد عَن ابْنِ عُمَرَ (وَلَمْ ۚ يُنَـادِ فِي وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا) وَهُوَ صَرِيحٌ فِي نَفْيِ الأَذَانِ.

وَقَدْ تَعَارُضَتْ هَذِهِ الرُّوآلِياتُ، فَجَابِرٌ أَثْبَتَ أَذَاناً وَاحِداً وَإِقَامَتَيْنِ، وَابْنُ عُمَرَ نَفَى الأَذَانَ وَأَثْبَتَ الإَقَامَتَيْنِ، وَحَدِيثُ ابْـنِ مَسْعُودٍ الَّذِي ذَكَرْنَاهُ أَثْبَتَ الأَذَانَيْنِ وَالإِقَامَتَيْنِ.

فَإِنْ قُلْنَا: الْمُثْبِتُ مُقَدَّمٌ عَلَى النَّافِي عَمِلْنَا بِخَبَرِ ابْنِ مَسْعُودٍ، وَالشَّارِحُ رَحِمَهِ اللَّهِ قَالَ: يُقَدَّمُ خَبَرُ جَابِرٍ، أَيْ؛ لأَنَّهُ مُثْنِتَ لِلاَفَانِ عَلَى خَبَرِ ابْنِ عُمَرَ؛ لأَنَّهُ نَافِ لَـهُ، وَلَكِنْ نَقُولُ: بَلْ نَقَدَمُ خَبَرَ ابْنِ مَسْعُودٍ؛ لأَنَّهُ أَكْثَرُ إثْبَاتًا.

## ١١ ــ اتخاذُ مؤذنين لصلاةٍ واحدةٍ

الله عنهما ما الله عنهما وَعَائِشَةُ رَضِي الله عنهما عَالا: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ وَإِنَّ بِلالاً يُؤَذِّنُ بِلَيْلٍ، فَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُنَادِيَ ابْنُ أُمَّ مَكْتُومٍ، وَكَانَ رَجُلاً أَعْمَى لا يُنَادِي، حَتَّى يُقَالَ لَهُ: أَصْبَحْت، أَصْبَحْت.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

وَفِي آخِرِهِ إِذْرَاجٌ [البخاري(٦٢٢)، مسلم(١٠٩٢)]

روعن ابنِ عُمرَ وعائشةَ ــ رضي الله عنهما ــ قالا: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ قانَ بِلالاً يُؤذَّنُ بِلَيْلٍ ) قدْ بيّنَتْ روايةُ البخاريُّ

أَنَّ المُوادَ بِهِ قُبِيلَ الفَجرِ، فإنَّ فِيهَا: ولمْ يَكُنْ بِينَهُمَـا إلاَّ أَنْ يَرْقَـى ذَا وَيَنزَلَ ذَا وَعَندَ الطُّحَاوِيُّ [وشرح معاني الآثاره (١٣٨/١)] بلفظهُ: إلاَّ أَنْ يَصعدَ هذا وينزلَ هذا (فَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتِّي يُنَادِيَ إلْمِنُ أُمَّ مُكْثُوم) واسمهُ عَرْو.

(وَكَانَ) اِي ابنُ أُمَّ مَكَتُومِ (رجلاً اعمى لا يُنادي حَتَّى يُقالَ لَهُ: اصبحت اصبحت الي دخلت في الصباح.

رُمُتْفَقَ عليْهِ وَفِي آخرِهِ إدراجٌ أَيْ كــلامٌ ليسَ مَنْ كَلاسِهِ اللهُ يُرِيدُ بِهِ قَولُهُ: "وَكَانَ رجلاً أعمى اللهِ آخرِهِ.

ولفظُ البخاريِّ هَكَذَا وَكَانَ رَجَلاً اعمى بزيادةِ لفظِ «قالَ»، ويئنَ الشُّرَاحُ فاعلَ «قالَ» أنَّهُ ابنُ عُمــرَ، وقيـلَ: الزُّهْـرِيُّ، فَهُّـوَ كلامُ أحدِ الرُّجلينِ.

وفي الحديث شرعيّة الأذان قبلَ الفجرِ لا لما شُرعَ لَــهُ الأذانُ، فإنَّ الأذانُ شُرعَ كما سلفَ للإعلام بدخولِ الوقسيّ، ولدعاء السَّامعينَ لحضور الصَّلاةِ.

وَهَذَا الأَذَانُ الَّذِي قَبَلَ الفجرِ قَدْ أَخْبَرَ ﷺ بُوجْهِ شَـرَعَيَّةِ بقولِهِ: اللَّيْوقِظَ نَائِبَكُمْ وَيَوْجِعَ قَائِمَكُمْ.

رواهُ الجماعةُ إِلاَّ السَّرمذيُّ وَأَحْسد (٣٨٦/١)، البخساري (٦٢١)، مسلم (١٩٦٠)، أبو داود (٣٣٤٧)، النسائي (١١/٢)، ابن ماجد (١٦٩٦)].

والقائمُ هُوَ الذي يُصلِي صلاةَ اللّيلِ، ورجوعُـهُ عـودُهُ إلى نومِهِ، أو قُمودُهُ عـنْ صلاتِهِ، إذا سمع الأذان فليس للإعلامِ بدخول وقْت، ولا لحضور الصّلاةِ، وإنَّما هُوَ كالتَّسبيحةِ الأخيرَةُ التَّي تُفعَلُ في هذهِ الأعصار، غايتُهُ أنّهُ كانَ بالفاظِ الأذان؛ وَهُـوَ مثلُ النّداءِ الذي احدثَهُ عُثمانُ في يومِ الجمعةِ لصلاتِها، فإنّهُ كانَ يامرُ بالنّداءِ لَهَا في عل يُقالُ لَهُ الزَّوراءُ، ليجتمع النَّاسُ للصّلاةِ، وكان يُنادى لَهَا بالفاظِ الأذان المشروع، ثُممُ جعلَهُ النَّاسُ من بعدهِ تسبيحاً بالآية، والصّلاةِ على النَّبِي تلظ.

فَذِكْرُ الحَلافِ فِي المسالَةِ، والاسْتِدلالُ للمانعِ والجَيزِ، لا يَلْتَفِتُ إِلَيْهِ مِنْ هَمْهُ العملُ بما ثَبَتَ.

وفي قولِهِ: «كُلُوا واشربوا» أيْ أَيُّهَا المريدونَ للصَّيامِ \* حَتَّمَىٰ يُؤذَنَ ابنُ أُمَّ مَكْتُومٍ، ما يدلُّ على إباحةِ ذلِكَ إلى أذانِهِ.

وفي قولِهِ: ﴿إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤذِّنُهُ أَي ابنُ أُمٍّ مَكْتُومِ ﴿حَتَّى يُقَالَ

لَهُ: أصبحت، أصبحت ما يدلُ على جوازِ الأكُلِ والشُّربِ بعد

دُخول الفجر.

وقالَ بهِ جماعةً، ومـنَّ منعَ مـنْ ذلِكَ قـالَ: معنى قولِـهِ: "أصبحْتَ أصبحْتَ" قاربْتَ الصَّباحَ، وأنَّهُمْ يقولونَ لَهُ ذلِكَ عندَ آخرِ جُزءٍ من أجزاء اللَّيل، وأذانُهُ يقعُ في أوَّل جُـزء من طُلوع

وفي الحديثِ دليـلٌ على جواز اتّخاذِ مُؤذَّنين في مسجدٍ واحدٍ، ويؤذَّنُ واحدٌ بعدَ واحدٍ.

وأمَّا أذانُ اثنينِ معاً فمنعَهُ قومٌ وقالوا: أوَّلُ منْ أحدثُهُ بنسو

وقيلَ لا يُكْرَهُ إلاَّ أنْ يحصلَ بذلِكَ تشويشٌ.

قَلْتَ: فِي هذا المَاخذِ نظرًا؛ لأنَّ بلالاً لمْ يَكُنْ يُؤذِّنُ للفريضةِ كما عرفْت، بل المؤذَّنُ لَهَا واحدٌ هُوَ ابنُ أُمُّ مَكْتُومٍ.

واسْتُدلُّ بـالحديثِ على جـواز تقليــــدِ المـــؤذْنِ الأعمـــى والبصير.

وعلى جواز تقليدِ الواحدِ.

وعلى جوازِ الأكْلِ والشُّربِ معَ الشُّكُّ في طُلوعِ الفجرِ، إذ الأصلُ بقاءُ اللَّيلِ.

وعلى جوازِ الاغتِمادِ على الصُّوتِ في الرُّوايـةِ إذا عرفَهُ، وإنْ لَمْ يُشَاهِدُ الرَّاوي.

وعلى جوازٍ ذِكْرِ الرَّجلِ بما فِيهِ من العَاهَّةِ إذا كانَ القصــدُ التَّعريفَ بهِ ونحوَّهُ، وجواز نسبَتِهِ إلى أُمُّهِ، إذا اشْتُهرَ بذلِكَ.

١٢ – إذا أخطأ المؤذن في وقتِه، يُنادي بخطئِه

١٨٢– وَعَن ابْن عُمَـرَ رضـي اللَّـه عنهمــا أَنَّ بِلالاً أَذْنَ قَبْلَ الْفَجْرِ، فَأَمَرَهُ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يَرْجِعَ، فَيُنَادِي: «أَلا إِنَّ الْعَبْدَ نَامَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٥٣٢)، وَضَعَّفَهُ.

فإنَّهُ قالَ عقبَ إخراجِهِ: هذا حديثٌ لمْ يروِهِ عنْ أَيُوبَ إلاَّ

حُمَّادُ بنُ سلمةً.

وقالَ المنذريُّ [ومختصر السنن، (٢٨٦/١): قالَ التّرمذيُّ: هــذا حديثٌ غيرُ محفوظٍ؛ وقالَ علميُّ بـنُ المدينيُّ: حديثُ حُمَّادِ بـن سلمةً هُوَ غيرُ محفوظٍ، واخطأ فِيهِ حَمَّادُ بنُ ســلمةَ أي: اخطــا في رفعه، والصواب: وقفه على ابن عمر، وأنه الذي وقع له ذلـك

وقد اسْتُدلُ بهِ منْ قالَ: لا يُشرعُ الأذانُ قبلَ الفجر، ولا يخفى أنَّهُ لا يُقاومُ الحديثَ الَّذي اتَّفَقَ عليهِ الشَّيخان، ولو تُبتَ أنَّهُ قبلَ شرعيَّةِ الأذان الأوَّل، فإنَّهُ كانَ بِـلالٌ هُــوَ المَـوْذَنَّ الأوَّلُ الَّذِي امرَ النَّيُّ ﷺ عبدَ اللَّهِ بن زيدٍ أنْ يُلفَى عليهِ الفاظَ الأذان؛ ثُمَّ اتَّخذَ ابنُ أُمُّ مَكْتُوم بعدَ ذلِكَ مُؤذِّناً معَ بلال، فَكَانَ بلالُ يُؤذِّنُ الأذانَ الأوَّلَ، لما ذَكَرَهُ ﷺ منْ فائدةِ أذانِهِ، ثُمُّ إذا طلعَ الفَجرُ أذَّنَ ابنُ أُمُّ مَكْتُوم.

## ١٣ ـ الترديدُ عند الأذانِ كما يقولُ المؤذنُ

١٨٣ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ: رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا سَمِعْتُم النَّدَاءَ فَقُولُوا مِثْلَ مَـا يَقُولُ الْمُؤَذَّنَّهُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [الخاري(٦١١)، مسلم(٣٨٣)]

فِيهِ شرعيَّةُ القول لمنْ سمعَ المؤذِّنَ أَنْ يقولَ؛ على أيِّ حال كانَ منْ طَهَارةٍ وغيرِهَا، ولو جُنبًا أو حائضًا؛ إلا حـالَ الجمـاعِ، وحالَ التَّخلِّي، لِكَرَاهَةِ الذُّكْرِ فِيهمَا.

وأمَّا إذا كانَ السَّامعُ في حالِ الصَّلاةِ ففِيهِ أَفْسُوالُ: الأقـربُ أنَّهُ يُؤخِّرُ الإجابـةَ إلى بعـدِ خُروجـهِ منهَـا؛ والأمـرُ يـدلُ علـى الوجوبِ على السَّامع لا على منْ رَأَهُ فوقَ المنارةِ، ولم يسمعُهُ أو كانَ أصمُّ.

وقد اخْتُلُفَ في وُجوبِ الإجابـةِ فقـالَ بِـهِ الحَنفيَّـةُ، وأَهْـِلُ الظَّاهِر وآخرونَ.

وقالَ الجمهُورُ: لا يجبُ.

واسْتَدلُوا بِأَنَّهُ عَلَيْ سِمِعَ مُؤذِّناً فِلمَّا كِبْرَ قِالَ: «عَلَى الْفِطْرَةِ»، فلمَّا تشَهَّدَ، قال: «خَرَجْت مِن النَّار».

أخرجَهُ مُسلمٌ (٣٨٢).

قالوا: فلو كانّت الإجابةُ واجبةُ لقالَ ﷺ كما قالَ المـودّنُ، فلمُــا لمْ يقــل دلُّ عَلــى أنَّ الأمــرَ في حديـــث أبــي ســـعيدٍ للاسْتِحبابِ.

وَتُعقَّبَ بَأَنُهُ لِيسَ فِي كلامِ الرَّاوِي ما يدلُّ أَنَّهُ ﷺ لَمْ يَقَــلْ كَمَا قَالَ فَيجورُ أَنَّهُ ﷺ لَمْ قَالَ مثلَ قولِهِ، ولمْ ينقلْهُ الرَّاوِي اكْتِفاءُ بالعادةِ، ونقلَ الزَّائدُ.

وقولُهُ: (مثلَما يقولُ) بدلُّ على أنَّهُ يَتْبِعُ كُلُّ كَلَمَةٍ يسمعُهَا فيقولُ مثلَهَا.

وقد روَت أُمُّ سلمةَ أَنهُ 歌: ﴿كَانَ يَشُولُ كَمَا يَقُسُولُ الْمُؤَذِّلُ حَتَّى يَسْكُتَ﴾.

أخرجَهُ النَّسائيَ [وعمل اليوم والليلة، (٣٥) من حديث أم حيية، فلو لم يُجاوِيْهُ حَتَّى فرغَ من الأذانِ اسْتُحبُّ لَهُ التَّدارُكُ إِنْ لَمْ يُطل الفصل.

وظَاهِرُ قُولِهِ فِي النَّدَاءِ أَنَّهُ يُجِيبُ كُلُّ مُؤذِّنٍ أَذُنَّ بَعَدَ الْأُوَّلِ وإجابةُ الأوَّل أفضلُ

قالَ في الشَّرحِ: إلاَّ في الفجرِ والجمعةِ فَهُمَا سُواءً،؛ لأنَّهُمَا مُشروعان.

قلت: يُريدُ الأذانَ قبلَ الفجرِ والأذانَ قبلَ حُضورِ الجمعةِ، ولا يخفى أنَّ الَّذي قبلَ الفجرِ قـدْ صحَّتْ مشروعيَّتُهُ، وسمَّاهُ النَّبِيُ ﷺ اذاناً في قولِهِ: "إنَّ بِسلالاً يُـوَذَّنُ بِلَيْـلِ" فيدخـلُ تحْتَ حديثِ أبى سعيدٍ.

وامًّا الأذانُ قبلَ الجمعةِ فَهُوَ مُحدثٌ بعــدَ وفَاتِـهِ ﷺ، ولا يُسمَّى أذاناً شرعيًاً.

وليسَ المرادُ من المماثلةِ انْ يرفعَ صوتَهُ كالمؤذّنِ؛ لأنَّ رفعَهُ لصوتِهِ لقصدِ الإعلامِ بخلاف الجيب، ولا يَكُفي إمرارُهُ الإجابـةَ على خاطرِه، فإنَّهُ ليسَ بقولِ.

وظَاهِرُ حديثِ ابي سعيدٍ والحديثِ الآتِيَ:

مَالِبُخَارِيُ (٦١٣) عَنْ مُعَاوِيةً ﴿ مِثْلُهُ.
 وهو قوله: (وللبخاريُ عن مُعاوية مثلهُ) اي مثلُ حديثِ ابي

سعيدٍ، أنَّ السَّامَعَ يقـولُ كقـولِ المؤذِّنِ في جميعِ الفاظِـهِ إلاَّ في الحيملَتَين، فيقولُ ما أفادَهُ قولُهُ:

١٨٥ - وَلِمُسْلِمٍ (٣٨٥) عَنْ عُمَــرَ ﴿ لَهُ فِي فَصْـلِ الْقَوْلِ كَمَا يَقُولُ الْمُؤذِّنُ كَلِمَةً كَلِمَةً، سِوَى الْحَيْعَلَتَيْنِ، وَيَعْمَلُ وَلا قُونًا إِلاَ بِاللَّهِ.

(ولمسلم عن عُمرَ في فضلِ القـولِ كما يقـولُ المؤذَّنُ كلمةً كلمةً سوى الحيملتَينِ) حيَّ على الصّلاةِ حيَّ على الفــلاحِ؛ فإنَّـهُ يُخصُصُ ما قبلهُ.

(فيقولُ): أي السَّامعُ (لا حولَ ولا قُوَّةَ إلاَّ باللَّهِ) عنــذَ كُــلًّ واحدةِ منْهُمَا.

وَهَذَا النِّنُ هُوَ الَّذِي رَوَاهُ مُعارِيةٌ كما في البخاريَّ، وعمرُ كما في مُسلم، وإنَّما اخْتَصرَ المصنَّفُ فقال: وللبخاريَّ عنْ مُعاوِيةَ: أي القولُ كما يقولُ المؤذَّنُ إلى آخرِ ما ساقَهُ في روايةِ مُسلم عنْ عُمرَ.

إذا عرفْت هسذا فيقولُهَا أربع مراّت، ولفظُهُ عسدَ مُسلم (٣٨٥): "إذَا قَالَ الْمُؤَذِّنُ اللَّهُ أَكْبُرُ اللَّهُ أَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُولِمُ اللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُولُول

فيختَملُ أنَّهُ يُريدُ إذا قالَ: حيَّ على الصَّــلاةِ حوقـلَ، وإذا قالَهَا ثانيةً حوقلَ، ومثلُهُ حيَّ على الفلاح، فيَكُنُ أربعاً.

ويختَملُ أَنْهَا تَكُفّي حوقلةٌ واحدةٌ عندَ الأولى من الحيعلَتينِ. وقد أخرجَ النَّسائيّ(٢٥/٢) وابـنُ خُزيمــةَ(٤١٤) حديــثَ مُعاويةَ وفِيهِ يقولُ ذلِكَ.

وقولُ المصنّفِ «في فضلِ القــول»؛ لأنْ آخرَ الحديثِ أَنْهُ قال: «إذَا قَالَ السَّامِعُ ذَلِكَ مِنْ قَلْبِهِ دَخَــلَ الْجَنّـةَ» والمصنّفُ لمْ يأتِ بلفظِ الحديث؛ بل بمعنَاهُ.

هذا «والحولُه: هُوَ الحَرَكَةُ: أَيْ لا حَرَكَةُ ولا اسْتِطاعِةَ إِلاَّ عَرَكَةً ولا اسْتِطاعِةَ إِلاَّ عَشَيتةِ اللَّهِ.

وقيلَ: لا حولَ في دفعِ شرٌّ، ولا قُـوَّةً في تحصيلِ خيرِ إلاًّ

باللَّهِ. َ

12 - استحبابُ أن لاِ يأخُذُ المؤذنُ أجراً

العَاصِ ﷺ قَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ اجْعَلْنِي إمّامَ قَوْمِي فَقَالَ: «أَنْتَ يَا رَسُولَ اللّهِ اجْعَلْنِي إمّامَ قَوْمِي فَقَالَ: «أَنْتَ إِمَامُهُمْ، وَاقْتَدِ بِأَضْعَفِهِمْ، وَاتّخِذْ مُؤذّناً لا يَأْخُذُ عَلَى أَذَٰنِهِ أَجْراً».

أَخْرِبَتَهُ الْخَمْسَـةُ [أهـد(۲۱/٤)، أبو داود(۳۱۵)، الـترمذي (۲۰۹)، النساني(۲۳/۲)، ابن ماجـه(۲۱۶)]، وَحَسَّـنَهُ الـتَّرْمِذِيُّ(۲۰۹)، وَصَحَّحَهُ الْخَاكِمُ(۱۹۹۱).

وَكِمَانَ مَنِ الوافدينَ عليهِ ﷺ في وفيدِ ثقيفهِ، وَكَمَانَ السَّوْمَ مُسَنَّا، لَهُ سَبعٌ وعشرونَ سَنهُ، ولَمَا تُوفَيَ رسولُ اللَّهِ اللَّهِ عزمَتْ ثقيفٌ على الرَّدَّةِ، فقالَ لَهُمْ: يَمَا ثقيفُ كُنْتُمْ آخرَ النَّاسِ إسلاماً فلا تَكُونوا أَوْلَهُمْ ردُّةً، فامْتَنعوا من الرَّدَّةِ، مَاتَ بالبصرةِ سنة إحدى وخمينَ.

رَأَنَّهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ اجْعَلَـنِي إِمَامَ قَوْمَي، فَقَالَ: ﴿أَنْتَ إِمَّامُهُمْ، وَالْقَنْدِ بِأَضْعَفِهِمْ ﴾ أي اجعل أضعفَهُمْ لِمَسرضٍ أو زمانـةٍ أو نحوهِمَا قُدُوةً لَك، تُصلِّي بصلاتِهِ تخفيفاً.

(وَاتَّخِذْ مُؤَذِّنَا لا يَاخُدُ عَلَى أَذَانِهِ أَجْراً». اخرجَهُ الحمسةُ، وحسَّنَهُ التُرمذيُّ، وصحَّحَهُ الحَاكِمُ

الحديثُ يدلُّ على جواز طلبِ الإمامةِ في الخبر.

وقة وردَ في أدعيةِ عبادِ الرَّحْنِ الَّذِينَ وصفَهُم اللَّهُ بِبَلْكَ الأوصافِ النَّهُ بِبَلْكَ الأوصافِ النَّهُمْ يقولونَ: ﴿وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً﴾ [الفرقان: ٢٤] وليس من طلب الرَّياسةِ المَّكْرُوهَةِ، فإنَّ ذلِكَ فيما يَتَعلَّقُ برياسةِ الدُّنيا الَّتِي لا يُعانُ من طلبَهَا، ولا يستَحقُ أنْ يُعطَاهَا كما يسأتِي الدُّنيا الَّتِي لا يُعانُ من طلبَهَا، ولا يستَحقُ أنْ يُعطَاهَا كما يسأتِي الدُّنيا الَّتِي اللهُ الله

وانَّهُ يجبُ عنى إمام الصَّلاةِ أَنْ يُلاحظَ حالَ المصلَّينَ خلفَهُ، فيجعلَ أضعفَهُمْ كأنَّهُ المُقتَدى بِهِ، فيخفّفَ لأجلِهِ، ويأتِي في أبوابِ الإمامةِ في الصَّلاةِ تخفيفُهُ.

وقيلَ: لا حولَ منْ معصيةِ اللَّهِ إلاَّ بعصمَتِهِ، ولا قُوَّةَ على طاعَتِهِ إلاَّ بعصرَتِهِ، وحُكِيَ هذا عن ابنِ مسعودٍ مرفوعاً.

واعلمُ أنَّ هذا الحديثُ مُقيَّدٌ لإطلاقِ حديثِ أبي سعيدٍ الَّذِي فِيهِ «فَقُرلُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ» أيْ فيما عدا الحيعلة.

وقيلَ: يجمعُ السّامعُ بينَ الحيعلةِ والحوقلةِ عملاً بالحديثين، والأوّلُ أولى؛ لأنّهُ تخصيصٌ للحديث العام، أو تقييدٌ لمطلقيه؛ ولأنّ المعنى مُناسَبُ لإجابةِ الحيعلةِ من السّامعِ بالحوقلةِ، فإنّهُ لَما وُعِي الفورُ والفلاحُ والنّجاةُ وإصابةُ الخيرِ ناسبَ أنْ يقولَ: هذا أمرٌ عظيمٌ لا أستَطيعُ مع ضعفي القيامَ بِهِ، إلاَّ إذا وقَتْنِي اللَّهُ بحولِهِ وقوّتِهِ، ولأنْ الفاظ الآذانِ ذِكْرُ اللَّهِ فناسبَ أنْ يُجبِبَ بِهَا إذْ هُوَ ذِكْرٌ لَهُ تعالى.

وامًا الحيعلةُ فإنَّما هي دُعاءً إلى الصَّلاةِ، والَّذي يدعو إليْهَا هُوَ المؤذَّنُ.

وأمًّا السَّامعُ فإنَّما عليهِ الامْتِسَالُ والإقبالُ على ما دُعيَ النِّهِ، وإجابَتُهُ في ذِكْرِ اللَّهِ لا فيما عدّاهُ.

والعملُ بالحديثينِ كما ذَكَرنا هُوَ الطَّريقةُ المعروفـــةُ في حمــلِ المطلقِ علــى المقبَّـدِ، أو تقديــمِ الخــاصُ علــى العــامُ، فَهِــيَ أولى بالاتّباع.

وَهَلْ يُجيبُ عندَ التَّرجيعِ أو لا يُجيبُ وعندَ التَّثويسبِ فِيـهِ خلافٌ.

وقيلَ: يقولُ في جــواب التَّويـب صدقْت وبـررْت، وَهَـذا اسْتِحسانٌ منْ قائلِهِ، وإلاَّ فليسَ فِيهِ سُنَّةٌ تُعْتَمدُ.

فَاتَدَةً: أخرجَ أبو داود(٧٨٥) عنْ بعضِ أصحابِ النَّبِيِّ ﷺ اللَّهُ ا

قَالَ النِّيُ ﷺ: ﴿أَقَامَهَا اللَّهُ وَآدَامَهَا ﴿ وَقَالَ فِي سَاتِرِ الْإِقَامَةِ بَنْحُو حَدِيثِ عُمْرَ فِي الأَذَانِ، يُرِيدُ بحديثِ عُمْرَ مَسَا ذَكَسْرَهُ المُصنّفُ، وسَقَنَاهُ فِي الشّرحِ، مَنْ مُتَابِعةِ المقيمِ فِي أَلْفَاظِ الْإِقَامَةِ كُلَّهَا.

وأنَّهُ يَتَّخِذُ الْمُتِّبِرِعُ مُؤذِّناً ليجمعَ النَّاسَ للصَّلاةِ.

وانَّ مِنْ صفةَ المؤذِّنِ المامورِ بِاتِّخاذِهِ انْ (لا ياخذَ على اذانِهِ اجراً) ايْ أُجرةً.

وَهُوَ دليلٌ على أنَّ منْ أخذَ على أذانِهِ أجراً ليسَ مأموراً باتخاذِه، وَهَلْ بجوزُ لَهُ أخذُ الأجرةِ؟

فَنَهَبَ الشَّافعيَّةُ إلى جوازِ أَخَذِ الْآجِرَةِ مَعَ الْكَرَاهَةِ.

وَذَهَبَت الْهَادُويَّةُ والحِنفِئَةُ إِلَى انَّهَا تُحرَّمُ عليْهِ الأجرةُ لِهَـذَا الحديث.

قلت: ولا يخفى أنَّهُ لا يدلُّ على التَّحريم.

وقيلَ: يجـورُ اخذُهَا على التّاذينِ في عـلُ خصـوص، إذْ ليسَـتُ على الأذانِ حينتـذِ، بـلُ على مُلازمـةِ المَكَـانِ كـــأجرةِ الرّصد.

١٥ ـ أذان من لم يسمع الأذان لصلاةٍ فيها جمعٌ

الله مَالِكِ بْنِ الْحُوَيْرِثِ ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ وَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَلْيُؤذِّنْ لَكُمْ الْتَعَدِيثَ. أَحَدُكُمْ الْحَدِيثَ.

أَخْرُجَهُ السَّبَقَةُ وَأَحَــد(٣٧٣ع)، البخاري(٩٨٥)، مسلم(٦٧٤)، أبو داود(٥٩٨م)، الزمذي (٥٠٥)، النساني(٨/٨)، ابن ماجه(٩٧٩)].

روعنْ مالِكِ بنِ الحويرثِ) بضمَّ الحاءِ الْهُمَلَةِ وَقَسْحِ الْـواوِ وسُكُونِ المُثنَّاةِ التَّحْيَّةِ وَكَسرِ الرَّاءِ وثاءِ مُثلَّفةٍ هُـوَ أبـو سُليمانَ مالِكُ بنُ الحويرثِ اللَّيثِيُّ، وفــدَ على النَّبيُّ ﷺ، وأقيامَ عنـدَهُ عشرينَ ليلةً، وسَكَنَ البصرة، ومَاتَ سنةَ أربع وَتِسعينَ بِهَا.

رقال: قال لنا النَّبِيُّ ﷺ: ﴿إِذَا حَصَرَت الصَّلاةُ فَلْيُؤَذِّن لَكُمْ أَحَدُكُمْ﴾؛ الحديثُ أخرجَة السُّبعةُ›، هُوَ مُخْتَصرٌ منْ حديثٍ طويلٍ أخرجَهُ البخاريُ بالفاظِ.

أحَدُهَا(٩٢٨): قبالَ مبالِكُ: أَنَيْتُ النَّبِيُّ ﷺ في نَصْرِ مَنْ قُومِي، فاقمنا عندَهُ عشرينَ ليلةً، وَكَانَ رحيماً رفيقاً، فلمَّا رأى شوقنا إلى أهلينا قال: «ارْجعُوا فَكُونُوا فِيهِمْ وَعَلَّمُوهُمْ وَصَلُوا، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ وَلَيْؤُمُكُمْ أَكْبُرُكُمْ.

زاد في رواية (٦٣١): «وَصَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أَصَلِّي".

نساق المصنّفُ قطعةً منهُ، هي موضوعُ ما يُريدُهُ منَ اللهُ ا

وفِيهِ أَنَّهُ لَا يُشْتَرَطُ فِي المؤذِّنِ غَيْرُ الإيمانِ، لقولِهِ: "أَحْدُكُمْ إِنَّ

### ١٦ ـ طريقة أداء الأذان والإقامة

رَوَاهُ التَّرْمِلِيِّ (١٩٥) وَصَعَّفَهُ.

(رَاجْعَلْ يَيْنَ أَذَائِكُ وَإِقَامَتِكَ مِقْلَنَارَ مَا يَفْرُغُ الآكِلُ مِنْ أَكْلِيكِ)

أَيْ تَمَهُلْ وَقْتَا يُقَدُرُ فِيهِ فَرَاغُ الآكِلِ مِنْ أَكْلِيهِ، (الْعَلَيْثُ).

بالنصب عَلَى أَلَهُ مَفْعُولُ فِعْل مَحْلُوفَو: أَيْ اقْرَأُ الْحَلِيثَ، أَوْ

أَيْمُ، أَوْ نَحْوُهُ، وَيَجُورُ رَفْعُهُ عَلَى خَبْرِيَّةٍ مُبْتَدَمًا مَحْدُوفٍ، وَإِنْمَا

يَأْتُونَ بِهَذِهِ الْعِبَارَةِ إِذَا لَمْ يَسْتُوفُوا لَفْظَ الْحَلِيثِ، وَمِثْلُهُ قَولُهُ مَا لَيْمَا

الآية، وَالْنَيْت.

وَهَذَا الْحَلِيثُ لَمْ يَسْتَوْفِهِ الْمُصَنَّفُ وَتَمَامُهُ: "وَالشَّارِبُ مِنْ شُرْبِهِ، وَالْمُعْتَصِرُ إِذَا دَخُلَ لِقَصَاءِ الْحَاجَةِ، وَلا تَقُومُوا حَتَّى تَرَوْنِي.

رَوَاهُ النَّرْمِلِيُّ وَصَعَقْفُهُ، قَالَ: لا نَعْرِفُهُ إِلاَّ مِنْ حَلِيتِ عَبْـدِ الْمُنْدِم، وَإِسْنَادُهُ مَجْهُولٌ.

وَأَخْرَجَهُ الْحَاكِمُ(٢٠٤/١) أَيْضاً، وَلَهُ شَاهِدٌ مِنْ حَلِيتُ أَبِي هُرَيْرَةَ، وَمِنْ حَلِيثِ سُلَيْمَانَ.

أَخْرَجَهُ أَبُو الشَّيْخِ، وَمِنْ حَدِيثِ أَبِيٌّ بْنِ كَعْبٍ أَخْرَجَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدَ [•(والد المسند، (١٤٣/٥)]، وَكُلُّهَا وَاهِيَةٌ، إلاَّ أَنَّهُ

يُقُوِّيهَا الْمَعْنَى الَّذِي شُرِعَ لَهُ الأَذَانُ، فَإِنَّهُ نِدَاهُ، لِغَيْرِ الْحَاضِرِينَ لِيَحْضُرُوا لِلصَّلاةِ فَلا بُدُّ مِنْ تَقْدِيرِ وَقُتْ يَتْسِعُ لِللَّهَابِ لِلصَّلاةِ وَحُضُورهَا، وَإِلاَّ لَضَاعَتْ فَائِدَةُ النَّذَاء.

وَقَاهُ تُرْجَمَ الْبُخَارِيُّ [ك الآداب، باب (١٤)]: بَــابُ كَــمْ بَيْــنَ الاَّذَانِ وَالإِقَامَةِ وَلَكِنْ لَـمْ يُنْبِتِ التَّقْدِيرَ.

قالَ ابنُ بطَّال: لا حدَّ لذلِكَ غيرَ تَمَكُّـنِ دُخـولِ الوقْـتِ، واجْتِماع المصلِّينَ.

وفيهِ دليلٌ على شرعيَّةِ التَّرسُيلِ في الأذان؛ لأنَّ المرادَ منهُ الإعلامُ للبعيد، وَهُوَ مع التَّرسُيلِ أَكْثرُ إبلاغاً، وعلى شرعيَّةِ الحَدْرِ والإسراعِ في الإقامةِ، لأنَّ الميرادَ منها إعلامُ الحاضرين، فكانَ الإسراعُ بِهَا أُنسب، ليفرغَ منها بسرعةٍ، فيأتي بالمقصودِ وَهُوَ الصَّلاةُ.

#### ١٧ ـ شرطُ الوضوء للمؤذن

١٨٩ - وَلَهُ (٢٠٠) عَنْ أَسِي هُرَيْرَةَ ﷺ أَنْ النَّبِيِّ
 قَالَ: ﴿لَا يُؤَذِّنُ إِلاَّ مُتَوَضَّيٌّ ﴾ وَضَعْفَهُ أَيْضاً

(وَلَهُ) أي التَّرمذيُ (عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ طَيُّهُ أَنْ النَّبِيُّ عَيْلًا قَالَ:

«لا يُؤَذِّنُ إلا مُتَوَصَّىُ وَصَعَفْهُ أَيْصاً) أَيْ كَمَا ضَعَفَ الأَوْل، فَإِنَّهُ ضَعَف هذا بالانْفِطَاع، إذْ هُوَ عَنْ الزُّهْرِيُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، وَالسَّرَاوِي له عَنْ التَّرْمِذِيُ مِنْ أَبِي هُرَيْرَة، وَالسَّرَاوِي له عَنْ الزُّهْرِيُ اللهِ عَنْ الزُّهْرِيُ عَنْ الرَّهْرِيُ عَنْ الرَّهُ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وَرَوَاهُ أَبُو الشَّيْخِ فِي كِتَابِ الأَذَانِ مِنْ حَدِيثِ الْسِنِ عَبَّـاسٍ بِلَفْظِ: ﴿إِنَّ الأَذَانَ مُتَّصِلٌ بِالصَّلاةِ ۚ فَـلاَ يُـؤَذِّنُ أَحَدُكُـمْ إِلاَّ وَهُـوَّ طَاهِرٌ».

وَهُـوَ دَلِيـلُ عَلَى اشْتِرَاطِ الطَّهَـارَةِ لِـلأَذَانِ مِـنُ الْحَـدَثِ الْاصْغَرِ، وَمِنْ الْحَدَثِ الأكْبَرِ بِالأولَى.

وَقَالَتْ الْهَادَوِيَّةُ: يُشْتَرَطُ فِيهِ الطَّهَارَةُ مِنْ الْحَدَثِ الأَكْبَرِ، فَلا يَصِحُ أَذَانُ الْجُنُبِ، وَيَصِحُ مِنْ غَيْرِ الْمُتَوْضُيِ، عَمَلاً بِهَذَا الْحَدِيثِ كَمَا قَالَهُ فِي الشَّرْحِ.

قُلْت: وَلا يَخْفَى أَنْ الْحَدِيثَ دَالٌ عَلَى شَرَطِيَّةِ كَوْن

الْمُؤَذِّن مُتَوَضِّئًا، فَلا وَجْهَ لِمَا قَالُوهُ مِنْ النُّفْرِقَةِ بَيْنَ الْحَدَثَيْنِ.

وَأَمَّا اسْتِذْلَالُهُمْ بِصِحْتِه مِنْ الْمُحْدِثِ حَدَثًا أَصْغَرَ بِالْقِيَـاسِ عَلَى جَوَازِ قِرَاءَةِ الْقُرْآنِ، فَقِيَاسٌ فِي مُقَابَلَةِ النَّـصُّ لا يُعْمَـلُ بِـهِ عِنْدَهُمْ فِي الْأَصُولِ.

وَقَدْ ذَهَبَ أَخْمَدُ وَآخَرُونَ إِلَى أَنَّهُ لا يَصِحُ أَذَانُ الْمُحْدِثِ حَدَثًا أَصْغَرَ، عَمَلاً بِهَـٰذَا الْحَدِيثِ، وَإِنْ كَـانَ فِيهِ مَـا عَرَفْت، وَالتَّرْفِذِيُّ صَحْحَ وَفُفَّهُ عَلَى أَبِي هُرَيْرَةً.

وَأَمُّا الإِقَامَةُ فَالاَكْثُرُ عَلَى شَرْطِيَّةِ الْرُصُوءِ لَهَــا قَـالُوا: لأَنَّهُ لَمْ يَرِدْ أَنْهَا وَقَعَتْ عَلَى خِلاف ذَلِكَ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَلا يَخْفَى مَا فِيهِ.

وَقَالَ قَوْمٌ: نَجُوزُ عَلَى غَيْرِ وُضُومٍ، وَإِنْ كَانَ مَكُرُوهًا. وَقَالَ آخَرُونَ: تَجُوزُ بلا كَرَاهَةٍ.

## ١٨ ــ مَنْ أَذَّنْ فَهُو يُقيمُ

١٩٠ وَلَهُ(١٩٩) عَنْ زِيَادِ بْنِ الْحَارِثِ ﴿ قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللَّــهِ ﷺ (وَمَــنْ أَذْنَ فَهُــوَ يُقِيــمُ) وَضَعَقْمَهُ
 أَيْضاً

(وَلَهُ) أَيْ: التَّرمذيِّ (عَنْ زِيادٍ بَنِ الحَارِثِ) هُوَ: زِيـادُ بِـنُ الحَارِثِ الصُّدائيُّ، بـايعَ النَّـبِيُّ ﷺ، وأَذَنَ بِـينَ يديْـهِ، يُعــدُ فِي المُسريِّينَ، وصُدَاءُ بضمُ الصّادِ المُهمَلـةِ وَتَخفيـف الـدَّالِ المُهمَلـةِ ويتخفيـف الـدَّالِ المُهمَلـةِ ويتخفيـف الـدَّالِ المُهمَلـةِ ويتخفيـف الدَّالِ المُهمَلِـةِ ويتخفيـف الدَّالِ المُهمِـةِ ويتخفيـف الدَّالِ المُهمَلِـةِ ويتخفيـف المَنْ المُهمَلِـةِ ويتخفيـف المَنْ المُهمَـلـةِ ويتخفيـف المُنْ المُهمَـلـةِ ويتخفيـف المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المِنْ المُنْ الْ

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَمَنْ أَذُنْ ) عَطَفٌ عَلَى مَا قَبَلُهُ، وَهُوَ قُولُهُ ﷺ؛ "إِنَّ أَخَا صُــدًاءً قَـدْ أَذَّنَ » (فَهُوَ يُقِيمُ) وضعَّفَهُ إيضاً، اى كما ضعَّف ما قبلَهُ.

قَالَ التَّرمذيُّ: إنَّما يُعرفُ منْ حديثِ زيادِ بنِ أنعـمَ الإفريقيُّ وقدْ ضعَّفَهُ ابنُ القطَّان وغيرُهُ.

وقالَ البخاريُ: هُوَ مُقـاربٌ لحديثٍ وضعَّفَهُ أبـو حَـاتِمٍ، وابنُ حَبَّانَ.

وقالَ التَّرمذيُّ: والعملُ على هذا عندَ أكثرِ أَهْلِ العلـــمِ أَنْ منْ أذَّنَ فَهُوَ يُقيمُ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الإقامةَ حَنَّ لمنْ أَذَّنَ، فلا تَصحُّ منْ غيرو، وعليْهِ الْهَادويَّةُ.

وعضَدَ حديثَ البابِ حديثُ ابنِ عُمرَ بلفظِ «مَهْلاً يَا بِلالُ فَإِنَّمَا يُقِيمُ مَنْ أَذَّنَ».

أخرجَهُ الطَّبرانيُّ في [«المعجم الكبير» (۲۰/۳۵)]، والعقيليُّ [«الضعفاء» (۲/۰۰/)]، وأبـو الشَّبيخِ، وإنْ كـانَ قـدْ ضعَّمَـهُ أبــو حَاتِم، وابنُ حَبَّانُ، وقالَت الحنفيَّةُ وغيرُهُمْ: تُجزئُ إقامةُ غيرِ منْ اذَّنَ، لعدم نُهُوضِ الدَّليلِ على ذلِكَ، ولما يدلُّ لَهُ قولُهُ:

191- وَلاَبِي دَاوُد(٥١٣) مِنْ حَدِيتْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدٍ أَنَّهُ قَالَ: أَنَا رَأَيْتِه - يَعْنِي الأَذَانَ - وَأَنَا كُنْت أُرِيدُهُ، قَالَ: «فَأَقِمْ أَنْتَ».

وَلِيهِ طَعْفُ أَيْضاً.

(ولأبى داود من حديث عبد الله بن زيل) أي ابن عبد ربُّ و الّذي تقدَّمَ حديثُهُ أوَّلَ البابِ (أنَّهُ قالَ): أي النَّبيُّ ﷺ لَمُا امرَهُ أنْ يُلقَبَهُ على بلالِ (أنا رأيته: يعني الأذان) في المنام.

روانا كُنت أريدُهُ، قالَ: فاقمْ أنْتَ).

وفِيهِ ضعف أيضاً)؛ لم يَتَعرَّض الشَّارِحُ لبيانِ وجْهِهِ ولا بيَّنَـهُ أبو داود، بل سَكَتَ عليْهِ، لَكِنْ قالَ الحافظُ المنذَرِيُّ(٢٨٠/١): إنَّهُ ذَكَرَ البِيْهَتِيُّ الْ فِي إسنادِهِ ومَنْيِهِ اخْتِلافاً.

وقالَ أبو بَكْرِ الحازميُّ: في إسنادِهِ مقالٌ، وحينتلْهِ فلا يَتِمُّ بِهِ الاسْتِدلال، نعم الأصلُ جوازُ كونِ المقيمِ غيرَ المؤذّنِ.

والحديثُ يُقوِّي ذلِكَ الأصلَ.

## ١٩ ــ المؤذنُ يؤذنُ والإمامُ يقيمُ

اللّهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُسُولُ اللّهِ اللّهُ وَالْمُؤَذِّنُ أَمْلَكُ بِالْإَقَامَةِ». وَالإَمَامُ أَمْلَكُ بِالإَقَامَةِ». وَالإَمَامُ أَمْلَكُ بِالإَقَامَةِ». وَالْمَامُ الْمُؤَذِّنُ أَمْلَكُ بِالإَقَامَةِ».

روعن أبي هُريرة ﷺ قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «الْمُسؤدَّنُ أَمْلَكُ بِالأَذَانِ») أيْ وقْتُهُ مَوكُولٌ إلْيُهِ؛ لأنَّـهُ أَمِينٌ عليْهِ (وَالإَمَّامُ أَمْلَكُ بِالإَفَامَةِ) فلا يُقيمُ إلاَّ بعد إشارَتِهِ.

(روَاهُ ابنُ عديٌ) هو الحافظُ الْكَبِيرُ، الإمامُ الشَّهِيرُ: أبو احمدَ عبدُ اللَّهِ بنُ عديٌ الجرجانيُ ويعـرفُ أيضاً بـابنِ القصّادِ، صاحبُ كِتَابِ الْكَاملِ في الجرحِ والتَّعديلِ، كـانَ أحـدَ الأعتلامِ، وُلدَ سنةَ تسع وسبعينَ وماتَينِ، وسمعَ على خلائقَ، وعنهُ أُمـمٌ قالَ ابنُ عسَاكِرَ: كانَ ثقةً على لحن فيهِ.

قالَ حزةُ السَّهْمِيُّ: كانَ ابنُ عديٌّ حافظاً مُتَفَنَّناً، لَمْ يَكُنْ في زمانِهِ احدٌ مثلَهُ.

قَالَ الحَليليُّ: كَانَ عَدِيمَ النَّظيرِ حَفْظًا وَجَلَالَةً، سَالْتَ عَبِدَ اللَّهِ بِنَ مُحَمَّدٍ الحَافظُ فقالَ: زرُّ قَميْصِ ابنِ عَـديُّ أَحَفْظُ مِنْ عَبدِ الباقي بنِ قانعٍ؛ تُوفِّيَ في جُمادى الآخرةِ سنةَ خس وسِتُينَ وثلاثمائةٍ.

(وضَّقَفَهُ)؛ لأنَّهُ اخرجَهُ في ترجمةِ شريكِ القاضي وَتَفَـرَّدَ بِـهِ يكٌ.

وقالَ البيْهَقَيُّ: ليسَ بمحفوظٍ.

وروَاهُ أبو الشَّيخِ. وفِيهِ ضعفٌ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ المؤذِّنَ أملَكُ بالأَذَانِ: أيْ أَنَّ البَيْدَاءَ وقْتِ الأَذَانِ إلِيْهِ؛ لأَنَّهُ الأَمينُ على الوقْسَنِ، والموَّكُولُ بالرَّقَابِهِ، وعلى أنَّ الإمامُ أُملَكُ بالإقامةِ، فلا يُقيمُ إلاَّ بعدَ إنسارةِ الإمامِ مذلك.

وقد أخرجَ البخاريُ(٦٣٨): ﴿إِذَا أَتَيِمَتِ الصَّلَاةُ فَلا تَقُومُوا حَتَّى تَرَوْنِي ﴿ فَــَـٰلُ عَلَــى اللَّ المقيــمَ يُقيــمُ ﴿ وَإِنْ لَمْ يَحْصُـرِ الإمامُ فإقامَتُهُ غَيرُ مُتَوقَّقةٍ على إِذِنهِ كَذَا فِي الشَّــرِحِ \* وَلَكِـنْ قَـدْ وردَ: ﴿أَنَّهُ كَانَ بِلالْ قَبْلَ أَنْ يُقِيمَ يَأْتِي إِلَى مَنْزِلِهِ يَنْكُ يُؤْذِنُهُ بِالصَّلَاقِ \* [خ(٣١٠]] والإيذالُ لَهَا بعدَ الأَذانِ اسْتِنذانٌ فِي الإقامةِ.

وقالَ المصنّفُ: إنَّ حديثَ البخاريُّ مُعارضٌ محديثِ جابرِ بنِ سمرةً: «بِأَنَّ بِلالاً كَـانَ لا يُقِيمُ حَتَّى يَخْرُجَ رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ [مسلم(۲۰۳)].

قال: ويجمعُ بينَهُمَا بأنَّ بـ لالاً كـانَ يُراقبُ وقُمْتَ خُروجٍ .

رسولِ اللَّهِ ﷺ، فإذا رَآهُ يشرعُ في الإقامةِ قبـلَ أَنْ يـرَاهُ غـالبُ النَّاسَ، ثُمَّ إذا رأوهُ قاموا (ا هـ).

وَأَمَّا تَعِينُ وَقْتِ قِيامِ المُؤْتَمَّينَ إِلَى الصَّلَاةِ، فقسالَ مالِكُ فِ المُطَّإِرْمُ ٤٦). المُ الصَّلاةِ على المُطَّإِرْمُ ٤٦) الصَّلاةُ حدًا عدوداً، إلاَّ أنّي أرى ذلِكَ على طاقةِ النَّاسِ، فإنَّ منْهُم النَّقيلَ والحفيف.

وذَهَبَ الأَكْثرونَ إلى أنَّ الإمامَ إنْ كانَ مَعُهُمْ في المسجدِ لمْ يقوموا حَنَّى تفرغَ الإقامةُ.

وعنْ أنسِ أنَّهُ كَانَ يقومُ إذا قالَ المؤذَّنُ: قَدْ قَامَت الصَّــلاةُ روَّاهُ ابنُ المنذر وغيرُهُ.

وعن ابنِ المسيّب: إذا قالَ المؤذّنُ: اللّهُ أَكْبُرُ، وجبَ القيامُ؛ وإذا قالَ: حيَّ على الصّلاةِ، عُدُلّت الصّفوفُ، وإذا قالَ: لا إلّـهَ إلاَّ اللّهُ، كبَّرَ الإمامُ، ولَكِنْ هذا رأيٌ منهُ لمْ يُذْكَرْ فِيهِ سُنَّةً.

19٣ - وَلِلْبَيْهَتِيِّ (١٩/٢) نَحْوُهُ، عَنْ عَلِيٍّ - عليه السلام - مِنْ قَرْلِهِ.

(وللبيهقي؛ نحوه) أَيْ: نَحْوُ حَلِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ (عَنْ عَلِيٍّ \_\_ عليه السلام \_ مِنْ قَرْلِهِ).

• ٧ - استجابةُ الدعاء بينَ الأذانِ والإقامةِ

اللَّهِ عَنْ أَنَسٍ ﴿ قَالَ: قَـالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

رَوَاهُ النَّسَالِيِّ [اعملَ السوم واللياسة؛ (٦٧)، وَمَتَحَّحَسَهُ الْمِسْنُ خُرُيْمَةً (٢٧))

والحديثُ مرفوعٌ في سُننِ أبي داود(٥٢١) أيضاً، ولفظُهُ هَكَذَا عَنْ أنسِ بنِ مالِكِ قالَ: قـالَ رسـولُ اللَّـهِ ﷺ: «لا يُـرَدُُ الدُّعَاءُ بَيْنَ الأَذَانِ وَالإِقَامَةِ» (١ هـ).

قَالَ المَنذَرِيُّ [امختصر السنن؛ (٢٨٣/١)]: وأخرجَـهُ الـتُرمذيُّ والنَّسائيُّ في عمل اليوم واللَّيلةِ (ا هـ).

والحديثُ دليلٌ على قبول الدُّعاء في هذهِ المواطنِ، إذْ عَــدمُ الرَّدُ يُرادُ بِهِ القبولُ والإجابةُ، ثُمَّ هُوَ عامٌ لِكُلُّ دُعاء، ولا بُدُّ منْ

تقييدِه بما في الأحاديث غيرِه، من أنَّهُ ما لمْ يَكُن دعا بـإثم أو قطيعة رحم.

هذا وقد وردَ تعيينُ أدعيةِ تُقالُ بعدَ الأذانِ، وَهُــوَ مـا بـينَ الأذان والإقامةِ:

الأول: أنْ يقولَ: «رَضِيت بِاللَّهِ رَبَّاً وَبِالإسْلامِ دِيسَاً وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولاً قَالَ صلى اللّه عليه وآله وسلم: إنْ مَـنْ قَـالَ ذَلِكَ غَفِرَ لَهُ ذَبُهُهُ [مسلم:٣٨].

الثاني: أنْ يُصلِّيَ على النَّبيُّ صلَّى اللَّه تعالى عليه وآلَـه وسلم بعدَ فراغِهِ منْ إجابةِ المؤذّن.

قَالَ ابنُ القَيْمِ فِي الْهَديِ: أَكْمَلُ مَا يُصَلَّى بِهِ ويصلَّـى إليْـهِ كما علَّمَ أُمَّتُهُ أَنْ يُصلُّوا عليْهِ، فلا صلاةً عليْهِ أَكْمَلُ مُنْهَا.

قُلْت: وسَتَأْتِي صَفَتُهَا في كِتَابِ الصَّلاةِ، إنْ شاءَ اللَّهُ تعالى.

الثالث: أنْ يقولَ بعدَ صلاتِهِ عليْهِ: «اللَّهُمُّ رَبُّ هَذِهِ الدُّعُوَةِ التَّامَّةِ، وَالصَّلاةِ الْقَائِمَةِ آتِ مُحَمَّداً الْوَسِيلَةَ وَالْفَضِيلَـةَ، وَابْعَثْهُ مَقَاماً مَحْمُوداً الَّذِي وَعَدْتَهُ، وَهَذا في صحيح البخاريُ(٢١٤).

وزادَ غيرُهُ: [اليهقي: ١٠/١] ﴿إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ».

والوابع: أن يدعر لنفسيه بعد ذلك، ويسال الله من فضلِهِ كما في السُّنن (ابو داود(٢٤)، انساني في دعمل اليـوم واللبلة، (٤٤)] عنه صلى الله تعالى عليه وآله وسلم: قُـل مثـل ما يقـولُ أي المؤذّنُ فإذا انْتَهَتْ فسل تُعطَهُ

وروى أحمدُ بنُ حنبلِ(٣٣٧/٣) عنْهُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ قَـالَ حِينَ يُنَادِي الْمُنَادِي: اللَّهُمُّ رَبَّ هَذِهِ الدُّعْـوَةِ الْقَائِمَـةِ، وَالصَّـلاةِ النَّافِئَةِ، صَـلُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَارْضَ عَنْـهُ رِضاً لا سَـخَطَ بَعْـدَهُ اسْتَجَابَ اللَّهُ دَعْوَتَهُ».

واخرجَ الترمذيُ(٣٥٨٩) منْ حديثِ أُمَّ سلمةَ \_ رضي اللهَ عنها \_ قالتُ: علمني رسولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أقولَ عندَ أذانِ المغربِ: «اللَّهُمُّ هَذَا إِثْبَالُ لَيْلِكَ وَإِدْبَارُ نَهَارِكُ وَأَصْوَاتُ دُعَاتِكِ؟ فَاغْفِرْ لِي».

وَأَخْرِجَ الْحَاكِمُ(٥٤٦/١، ٥٤٥) عَنْ أَبِي أَمَامَةً يَرِفَعُهُ قَالَ: \*كَانَ إِذَا سَمِعَ الْمُؤَذِّنَ قَالَ: اللَّهُمُّ رَبُّ هَذِهِ الدَّعْـوَةِ الْمُسْتَجَابَةِ الْمُسْتَجَابِ لَهَـا، دَعْـوَةُ الْحَـقُ وَكَلِمَـةُ التَّقْـوَى، تَوَقَّبِـي عَلَيْهَــا وَأَحْيِنِي عَلَيْهَا وَاجْعَلْنِي مِنْ صَالِحِي أَهْلِهَا عَمَلاً يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

وقدْ عيَّنَ ﷺ ما يُدعى بهِ أيضاً لمَّا قالَ «الدُّعَاءُ بَيْنَ الأذَان وَالإِقَامَةِ لا يُرَدُّه، قالوا: فما نقولُ يا رسولُ اللَّـهِ؟ قـالَ: «سَــلُوا اللَّهَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَّةَ فِي الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ الرَّمَدِي (٩٩٤)].

قالَ ابنُ القيِّم [فزاد المادة (٣٩٤/٢)]: إنَّهُ حديثٌ صحيحٌ؛ وَذَكَرَ البَيْهَةِيُّ [االسَن الكبرى، (٤١١/١)] أنَّهُ ﷺ كانَ يُقُولُ عنــدَ كلمةِ الإقامةِ: «أَقَامَهَا اللَّهُ وَأَدَامَهَا».

وفي المقام أدعيةً أُخرُ.

#### ٣- باب شروط الصلاة

الشُّرطُ لُغةُ: العلامةُ، ومنْهُ قوله تعالى: ﴿فَقَسَدْ جَسَاءً أَشْرَاطُهَا﴾ أي علامَاتُ السَّاعةِ.

وفي لسان الفقَّهَاء: ما يلزمُ منْ عدمِهِ العدمُ.

#### 1 ـ شرطُ الطهارةِ

١٩٥ - عَنْ عَلِيُّ بْنِ طَلْقِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿إِذَا فَسَا أَحَدُكُمْ فِي الصَّلاةِ فَلْيَنصَرفْ، وَيَتُوَضَّأُ، وَلَيُعِد الصَّلاةَ﴾.

رَوَاهُ الْحَمْسَةُ وَأَحْدَر ٨٦/١)، أبو داود(٢٠٥)، السرّمذي (١١٦٤)، الساني في دعشرة النساء، (١٣٧)، ولم يخرجه ابن ماجه]، وُصَحَّحَهُ ابْنُ

(وعن عليَّ بنِ طلقٍ) تقدَّم طلقُ بنُ عليٌّ في نواقض

قَالَ ابنُ عبدِ البرُ: أظنُّهُ والدّ طلق بن عليُّ الحنفيُّ.

ومالَ أحمدُ والبخاريُّ إلى أنَّ عليٌّ بنَ طلق وطلقَ بنَ عليٌّ اسمٌ لذَاتٍ واحدةٍ.

(قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: ﴿إِذَا فَسَا أَحَدُكُمْ فِي الصَّلاةِ فَلْيَنْصَرَفِ وَلْيَتَوَصَّا وَلَيُعِد الصَّلاةَ، روَاهُ الخمسةُ وصحَّحَهُ ابسنُ حَبَّانَ ) كَأَنَّهُ عَبَّرَ بِهَذِهِ العَبَارَةِ اخْتِصَارًا، وإلاَّ فاصلُهَا: وأخرجَـهُ ابنُ حَبَّانَ وصحَّحَهُ.

وقدْ تقدَّمَتْ لَهُ هَذِهِ العبارةُ مراراً.

ويُختَملُ انْ ابنَ حبَّانَ صحَّحَ احاديثُ أخرجَهَا غيرُهُ، ولمُ يُخرُّجُهَا هُوَ، وَهُوَ بعيدٌ.

وقدْ أعلَّ الحديثَ ابنُ القطَّانِ بمسلمِ بنِ سلاًّمِ الحنفيُّ، فإنَّهُ

وقالَ التَّرَمَدَيُّ[تحت(١١٦٤)]: قالَ البخاريُّ: لا أعلَــمُ لعليٌّ بنِ طلقِ غيرَ هذا الحديثِ الواحدِ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الفساءَ ناقضُ الوضوءِ، وَهُوَ مُجِمعٌ عليهِ، ويقاسُ عليهِ غيرُهُ من النَّواقضِ، وأنَّهُ تبطلُ بِهِ الصَّلاةُ.

وقدُ تقدُّمُ حديثُ عائشةَ [برقم (٦٨)] فيمنْ أصابَــهُ قبيُّ في صلاتِهِ، أو رُعاف؛ فإنَّهُ ينصـرفُ ويبـني على صلاتِـهِ حيثُ لمْ يَتَكَلَّمُ، وَهُوَ مُعَارِضٌ لِهَذَا، وَكُلُّ مَنْهُمَا فِيهِ مِقَالٌ، والشَّارخُ جِنْحَ إلى ترجيح هذا.

قَالَ: لأنَّهُ مُثبتُ لاسْتِتناف الصَّلاةِ، وذلِكَ ناف.

وقلاً يُقالُ: هذا نافر لصحَّةِ الصَّلاةِ، وذلِكَ مُثبِتُ لَهَا، فالأولى التَّرجيحُ بأنَّ هذا قالَ بصحَّتِهِ ابنُ حَبَّانَ، وذلِكَ لمْ يقـلْ أحدّ بصحَّتِه، فَهُذَا أرجعُ من حيثُ الصَّحَّةِ.

### ٧ ـ شرطُ الستر للمرأةِ

١٩٦\_ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنهـا أَنَّ النَّبِسيُّ ﷺ قَالَ: ﴿ لَا يَقْبُلُ اللَّهُ صَلاةً حَاثِض إلاَّ بخِمَارِ ۗ.

رَوَاهُ الْحَمْسَلَةُ إِلَّا السَّمَائِيِّ [أحمد(٢٠٥٠])، أبو داود(٦٤١)، الشرمذي (٣٧٧)، ابن ماجه(٩٩٥)ع وَصَحَّحَةُ ابْنُ خُزْيْمَةَ(٩٧٧).

(وعن عائشة \_ رضي الله عنها \_ أنَّ النَّبيُّ ﷺ قَالَ: لا يقبلُ اللَّهُ صلاةً حائضٍ) المرادُ بهَا الْمُكَلِّفَةُ، وإنْ تَكَلَّفَتْ بـــالاحْتِلام مثلاً، وإنَّما عبَّرَ بالحيض نظراً إلى الأغلب.

(الأ بِحِمَانِ بِكَسْرِ الْخَاءِ الْمُعْجَمَةِ آخِرُهُ رَاءً؛ هُــَلَ هُنَـا مَــا يُغَطِّي بِهِ الرَّأْسُ وَالْعُنْقُ.

(رَوَاهُ الْحَمْسَةُ إلا السَّالِيِّ وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةً).

وَأَخْرَجَهُ أَحْمَدُ وَالْحَاكِمُ (٢٥١/١) وَأَعَلُّمهُ الدَّارَقُطْنِسيُّ،

وَقَالَ: إِنَّ وَقُفَهُ أَشَبُّهُ، وَأَعَلَّهُ الْحَاكِمُبِالإِرْسَالِ.

وَرَوَاهُ الطَّبَرَانِيُ فِي الصَّغِيرِ (٤/٢) وَالأَوْسَطِ (٢٠٠١) مِنْ حَدِيثِ أَبِي قَتَادَةً بِلَفَظِ: "لا يَقْبُلُ اللَّهُ مِنْ امْرَأَةٍ صَلاةً حَشَى تُوَارِيَ زِينَهَا، وَلا مِنْ جَارِيَةٍ بَلَغَتِ الْمَحِيضَ حَتَّى تَخْتَمِرَ الْمُوَادُ بِهِ هُنَا نَفْيُ الصَّحَّةِ وَالإِجْزَاء وَقَدْ يُطْلَقُ وَنَفْيُ الْفَبُولِ الْمُرَادُ بِهِ هُنَا نَفْيُ الصَّحَّةِ وَالإِجْزَاء وَقَدْ يُطْلَقُ الْفَبُولُ وَيُوادُ بِهِ كَوْلُ الْعِبَادَةِ بِحَيْثُ يُتَرَبِّبُ عَلَيْهَا الشَّوَابُ، فَإِذَا فَنَى كَانَ نَفْياً لِلمَّحَةِ، كَمَا نَفْى كَانَ نَفْياً لِلمَّحَةِ، كَمَا وَرَدَ: "إِنَّ اللَّهَ لا يَقْبُلُ صَلاةً الإَبِيّ [ج(٢٣٠)] و«لا مَنْ فِي جَوْلِهِ خَمْرٌ الطَهراني في الكبير (٢٩٧٦)] كَذَا قِيلَ: وَقَدْ بَيْنًا فِي رَسَالَةِ الإسْبَال، وَحَوَاشِي شَرْحِ الْعُمْدَةِ (١/ ٨٥٥ ـ ٩٠): أَنْ نَفْيَ الصَّحَةِ.

وَفِي قَرْلِهِ "إلا بِخِمَارِ» مَا يَدُلُ عَلَى أَنَهُ يَجِبُ عَلَى الْمَرْأَةِ سَنْرُ رَأْسِهَا وَعُنَهَهَا وَنَحْوِهِ، مِمَّا يَقَعُ عَلَيْهِ الْخِمَارُ؛ وَيَعْتِي فِي حَدِيثِ أَبِي دَاوُدِ إبرقم (۱۹۷)] من حديثِ أَمْ سلمة في صلاةِ المراةِ في درع وخار ليس عليْهَا إزارٌ، وأنَّهُ قال عليه: "إذَا كَانَ اللَّرْعُ سَابِغاً يُعَطِّي ظُهُورَ قَدَمَيْهَا» فيدلُ على أَنَّهُ لا بُدُ في صلاتِهَا من تغطيةِ رأسِهَا ورقبَتِهَا، كما أفادَهُ حديثُ الخمار، ومن تغطيةِ بقيَّةِ بدنِهَا حَتَّى ظَهْرٍ قدميْهَا كما أفادَهُ حديثُ أَمْ سلمة، ويباحُ كشفُ وجهها حيثُ لمَ يأتِ دليلٌ بتغطيّتِه.

والمرادُ كشفُهُ عندَ صلاتِهَا بحيثُ لا يرَاهَا اجنبيٌّ، فَهَـذِهِ عورَتُهَا في الصَّلاةِ؛ وأمَّا عورَتُهَا بـالنَّظرِ إلى نظرِ الأجنبيُ إليْهَـا فَكُلُهَا عورةٌ كما يأتِي تحقيقُهُ.

وذِكْره هُنا وجعلَ عورَنَهَا في الصَّلاةِ هــيَ عورَتُهَا بـالنَّظرِ إلى نظرِ الأجنبيُّ، وذِكْرُ الخلاف في ذلِكَ لبسَ محلُّهُ هُنـا، إذْ لَهَا عورةٌ في الصَّـلاةِ، وعـورةٌ في نظرِ الأجـانب، والْكَـلامُ الآنَ في الأوَّل، والنَّاني يأتِي في محلّه.

# ٣ــ سنرُ العورةِ بالثوبِ ونحوِه

المَّبِيُ ﷺ قَالَ لَهُ:
 النَّوْبُ وَاسِعًا فَالْتَحِفُ بِسِهِ يعني فِي الصَّلاةِ».

وَلِمُسْلِمٍ: وَفَخَالِفُ بَيْنَ طَرْقَيْهِ، وَإِنْ كَانَ ضَيَّقاً فَاتَّزِرْ بِهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٣٦١)، مسلم(٣٠١٠)]

وعنْ جابرٍ هَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: ﴿إِذَا كَانَ النُوبُ وَاسِعاً فَالْنَحِفْ بِهِ عِنْ فِي الصُّلاةِ، ولمسلمٍ: ﴿فَخَالْفُ بِينَ طَرَفْيُهِ) وذلِكَ بأنْ يجعلُ شيئًا مُنْهُ على عَاتِقِهِ.

(وإنْ كانْ ضَيِّقاً فَاتَوْرْ بِهِ مُتَّفقٌ عليْسَهِ) الالْتِبحـافُ: في معنى الارْتِداءِ، وَهُوَ أَنْ يَتَّزَرَ بسأحَدِ طرفي الشُّوبِ، ويرْتَـدي بـالطُّرفِ الآخِر.

وقولُهُ: (يعني في الصَّلاقِ) الظَّاهِرُ أَنْهُ مُدرجٌ منْ كلامِ أَحدِ الرُّواةِ، قَيْدَ بِهِ أَخذاً من القصَّةِ، فإنَّ فِيهَا أَنَّهُ قَــالَ جابرٌ: جَنْت إلَيْهِ ﷺ وَهُوَ يُصلِّي وعلَــيْ ثـوبٌ فاشتَملَت بِهِ وصلَّيت إلى جانبِهِ، فَلَمَّـا انصرفَ قـالَ لِي ﷺ: «مَا هَـذاَ الاَشْتِمَالُ الَّذِي رَأَيْت؟ قُلْت: كَانَ ثَوْبٌ، قَالَ: فَإِنْ كَانَ وَاسِعاً فَالْتَحِفْ بِهِ وَإِنْ كَانْ ضَيِّفاً فَاتْرَرْ بِهِ اللهِ

فالحديثُ قدْ أفادَ أنَّهُ إذا كانَ النُّوبُ واسعاً الْتَحفَ بِهِ بعــدَ اتْزَارِهِ بطرفيْهِ، وإذا كـانَ ضيِّقـاً اتَّـزرَ بِـهِ لسَــتْرِ عورَتِـهِ، فعــورةُ الرَّجلِ منْ تَحْـتِ السُّرَّةِ إلى الرُّكْبةِ على أَشْهَرِ الإقوالِ.

١٩٨ - وَلَهُمَا [البخاري(٣٥٩)، مسلم(١٦٥)] مِن خليث أَبِي هُرَيْرَة هَا الله الله يُصلَي أَحَدُكُمْ فِي الشَّوْبِ الشَّوْبِ الشَّوْبِ النَّه المَن عَلَى عَاتِقِهِ مِنْهُ شَيْءً.

(ولَهُمَا) أي: الشَّيخينِ (من حديثِ أبي هُريرةَ ﷺ: ﴿لاَ يُصَلِّي أَحَدُكُمْ فِي النَّوْبِ الْوَاحِدِ لَيْسَ عَلَى عَاتِقِهِ مِنْهُ شَيْءًا) أيْ إذا كان واسعاً، كما دل لَهُ الحديثُ الأوَّلُ.

والمرادُ الا يَتْزرَ في وسطِهِ، ويشدُ طرفي الشَّـوبِ في حقويْـهِ، بلْ يَتَوشُتُ بِهِ على عَاتِقِهِ، فيحصلُ السَّتْرُ لاعالي البدنِ.

وحملَ الجمهُورُ هذا النَّهِيَ على التَّنزِيهِ كما حملوا الأمــرَ في قولِهِ: فالْتَحفْ بهِ على النَّدبِ.

وحملَهُ احمدُ على الوجوب؛ وأنَّهَا لا تصحُّ صلاةُ منْ قـــدرَ على ذلِكَ فَتَرَكَهُ.

وفي رواية عنَّه تصحُّ الصَّلاةُ ويساثمُ، فجعلَـهُ على الرُّوايـةِ الأولى من الشَّرائطِ وعلى الثَّانيةِ من الواجبَات.

واستُدَلَّ الخطَّابِيُّ للجمْهُورِ بصلاتِهِ ﷺ في شوبٍ واحدٍ، كانَ أحدُ طرفيه على بعضِ نسائِهِ، وَهِيَ نائمةٌ قالَ: ومعلـومٌ انَّ الطُّرفَ الَّذي هُوَ لابسُهُ منَ الشَّوبِ غيرُ مُتَّسعٍ، بـأَنْ يَـتُزرَ بِـهِ ويفضلَ منْهُ ما كانَ لعَاتِقِهِ.

قلت: وقدْ يُجابُ عنْهُ بِانْ مُرادَ احمدَ معَ القدرةِ على الاَنْتِحافِ، لا أنْهُ لا تصحُّ صلاتُهُ أو يائمُ مُطلقاً، كما صرَّحَ بِــهِ قُولُهُ: «لا تصحُّ صلاةُ من قدرَ على ذلِك».

ويُختَملُ أَنَّهُ فِي تَلْكَ الحَالَةِ لَا يَقَدُرُ عَلَى غَيْرِ ذَلِكَ الشَّـوبِ، بَلْ صَلاتُهُ فِيهِ؛ والحَالُ أَنَّ بَعْضَهُ عَلَى النَّائمِ، أَكْبَرُ دَليلٍ عَلَى أَنَّهُ لا يجدُ غَرَهُ.

### ٥ ـ ضرورةُ أن يُغطي قميص المرأة قدميها

١٩٩ - وَعَنْ أُمُّ سَلَمَةٌ رضي اللَّه عنها أَنْهَا سَأَلَت النَّبِيُ ﷺ أَتُصَلِّي الْمَرْأَةُ فِي دِرْعٍ وَخِمَارٍ، بِغَيْرِ إِزَارٍ؟ قَالَ: «إِذَا كَانَ الدُّرْعُ سَابِغاً يُغَطِّي ظُهُـورَ قَدَمَيْهَا».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٦٤٠). وَصَحْحَ الأَلِمَّةُ وَقُفَهُ.

روعن أم سلمة الله سالت الله على المراة في درع وخار بغير إزار؟ قال: الإذا كان اللرغ في «النهايية» درع المراة قميصها (سَابِعاً) بسين مُهملة فموحّدة بعد الألف فنين مُعجمة: اي واسعا (يُعطّي ظُهُورَ قدميها)، اخرجَهُ أبو داود. وصحّح الأنمة وقفه).

وقد تقدَّم بيانُ معنَاهُ، ولَهُ حُكْمُ الرَّفعِ، وإنْ كــانَ موقوضًا، إذ الأقربُ أنَّهُ لا مسرحَ للاجْتِهَادِ في ذلِكَ.

وقمة أخرجَهُ مبالِكُ [«الوطا» (ص١٠٧)] وأبسو داود(٦٣٩) موقوفاً، ولفظهُ عنْ مُحمَّدِ بنِ زيدٍ بنِ قُنفذٍ عنْ أُمَّهِ، أَنَّهَا سالَتْ أُمَّ سلمةَ: ماذا تُصلِّى فِيهِ المراةُ من النَّيابِ؟ قبالَتْ: تُصلِّى فِي الخمارِ والدَّرِعِ السَّابِغِ إذا غَيْبَ ظُهُورَ قدمْيْهَا.

# ٦\_ شرطُ التوجُّه إلى القبلة إلاَّ إن تعذَّرَ

٢٠٠ وَعَنْ عَامِرٍ بْنِ رَبِيعَةً ﴿ قَالَ: ﴿ كُنَّا مَعَ النَّبِي ﷺ فِي لَيْلَةٍ مُظْلِمَةٍ، فَأَشْكَلَتْ عَلَيْنَا الْقِبْلَةُ، فَصَلَيْنَا الْقِبْلَةُ، فَصَلَيْنَا إلَى غَيْرِ الْقِبْلَةِ، فَنَزَلَتْ ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَضَمٌ وَجْهُ اللَّهِ ﴾ والقرة (110).

أَخْرَجَهُ التَّرْمِلِيُّ وَضَعَّفَهُ(٣٤٥).

روعن عامر بن ربيعة طَهِهُ مُوّ: أبو عبد اللّهِ عامرُ بنُ ربيعة بنِ مالِكُ العنزيُّ، بفتّح العينِ المُهمَلةِ وسُكُونِ النَّونِ، وقيلَ بفتّحِها والزَّايِ نسبةً إلى عنزَ بنِ وائلٍ، ويقالُ لَهُ العدويُّ، أسلمَ قديمًا، وهَاجِرَ الْهِجرَتَينِ، وشَهدَ المشاهِدَ كُلَّها، مَاتَ سنةَ النَّسَينِ، أو ثلاث أو خس وثلاثينَ.

(قال: (كُنَّا مَعَ النِّسِيِّ ﷺ فِي لَيْلَةٍ مُظْلِمَةٍ فَأَشْكَلَتْ عَلَيْهَا الْقِبْلَةَ فَصَلَّنِهَا) ظَاهِرُهُ مِنْ غَيْرِ نَظَرِ فِسِي الْاَمَـارَاتِ (فَلَمَّا طَلَعَتْ الشَّمْسُ إِذَا نَحْنُ صَلَّنِهَا إِلَى غَيْرِ القِبْلَةِ فَتَرَلَتْ ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَقَمْ وَجُهُ اللَّهِ أَخْرَجُهُ النَّرْمِلِيُ وَصَعْقَهُ لائ فِيهِ أَشْعَتُ بُنُ مَسْعِيلٍ السَّمَانُ وَهُوَ ضَعِيفُ الْحَدِيثِ.
السَّمَانُ وَهُوَ ضَعِيفُ الْحَدِيثِ.

وَالْحَدِيثُ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ مَنْ صَلَّى إِلَى غَيْرِ الْقِبْلَةِ لِظُلْمَةِ

أَوْ غَيْمٍ أَنْهَا تُجْزِئُهُ صَلاتُهُ، سَوَاءٌ كَانَ مَعَ النَّظَرِ فِي الْاَصَارَاتِ

وَالتَّحْرِيُ أَوْ لا أُ وَسَوَاءٌ انْكَشَفَ لَهُ الْخَطَأُ فِي الْوَقْتِ أَوْ بَعْدَهُ اللَّهُ وَيَدُلُ لَهُ مَا رَوَاهُ الطَّبْرَانِيُ [الالوسطة (٢٤٦)] من حديث مُعافِ 
بِنَ جبلِ قال: صلَّينا مع رسول اللهِ تَلَيْظُ فِي يومٍ غيمٍ فِي السَّغرِ

الله غيرِ القبلةِ، فلمَّا قضى صَلاتَهُ تَجلَّت الشَّمسُ، فقلنا: يا

رسولَ اللهِ صلَّينا إلى غيرِ القبلةِ، قال: "قَدْ رُفِعَتْ صَلاتَكُمْ

بحقها إلى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِيْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وفِيهِ أَبُو عَبِلَةً. وقدْ وثَّقَهُ أَبِنُ حَبَّانَ.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في هذا الحُكْم.

فالقولُ بالإجزاء مذْهَبُ الشَّعبيُّ، والحَنفيُّةِ، والْكُوفيِّنَ فيما عدا منْ صلَّى بغيرِ تحرَّ وَتَيقَّنَ الحَطاً، فإنَّهُ حَكَى في البحر الإجماع على وُبجوبِ الإعادةِ عليْهِ، فإنْ ثمَّ الإجماعُ خص بيهِ

عُمومَ الحديثِ.

وَذَهَبَ آخَرُونَ إِلَى أَنَّهُ لا تَجِبُ عَلَيْهِ الإعَـادَةُ إِذَا صَلَّـى بِنَحَرُ وَانْكَشَفَ لَهُ الْمُخَطَأُ. وَقَدْ خَرَجَ الْوَقْتُ.

وَأَمَّا إِذَا تَبَقَّنَ الْحَطَأَ، وَالْوَقْتُ بَاقِ، وَجَبَتْ عَلَيهِ الإعَادَةُ، لِتَوَجُّهِ الْخِطَابِ مَعَ بَقَاء الْوَقْتِ؛ فَإِنْ لَـمْ يَتَيَقَّنْ فَلا يَـاْمَنُ مِنْ الْخَطَا فِي الْآخَرِ، فَإِنْ خَرَجَ الْوَقْتُ فَلا إِعَادَة لِلْحَدِيبِينِ، وَالشَّتَرَطُوا التَّحَرُي إِذْ الْوَاجِبُ عَلَيْهِ تَيْقُنُ الاسْتِقْبَال، فَإِنْ تَصَدُّرُ الْمُتَقِيْل، فَإِنْ تَصَدُّر الْمُقِيْل، فَعَلْ مَعْدُورٍ، الْبَقِيْنُ فَعَلَ مَا أَمْكَنَهُ مِنْ التَّحَرُي، فَإِنْ قَصْرَ فَهُــوَ غَيْرُ مَعْدُورٍ، إِلْ إِذَا تَبَقَّنَ الإصابة.

وقالَ الشَّافعيُّ: تَجِبُ الإعَادَةُ عَلَيْهِ فِــي الْوَقْــتِ وَبَعْـدَهُ؛ لأنَّ الاسْتِقْبَالَ وَاجِبٌ قَطْعاً، وَحَدِيثُ السَّرِيَّةِ فِيهِ ضَعْفٌ.

قَلْتَ: الأظْهَرُ الْعَمَلُ بِخَبَرِ السَّرِيَّةِ، لِتَقَوِّيهِ بِحَدِيثِ مُعَاذٍ، بَلْ هُوَ حُجَّةٌ وَخْدَهُ، وَالإِجْمَاعِ، قَدْ عُرِفَ كُثْرَةُ دَعْوَاهُمْ لَهُ، وَلا يَصِحُّ.

اللهِ ﷺ (مَا بَيْنَ الْمَشْرِقَ وَالْمَغْرِبِ قِبْلَةٌ».

رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ(٣٤٣) وَقَوَّاهُ الْبُخَارِيُّ.

وَفِي التَّلْخِيصِ حَدِيثُ «مَا بَيْنَ الْمَشْرِق وَالْمَغْرِبِ قِبْلَةٌ».

رَوَاهُ التَرْمِذِيُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة مَرْفُوعاً، وَقَـالَ: حَسَـنٌ صَحِيحٌ، فَكَانَ عَلَيْهِ هُنَـا أَنْ يَذْكُرَ تَصْحِيحٌ التَّرْمِذِيُ لَـهُ عَلَـى قَاعِدَتِه، وَرَأَيْنَاهُ فِي التَرْمِذِيُ بَعْدَ سِيَاقِهِ لَـهُ بِسَنَدِهِ مِنْ طَرِيقِينَ حَسُنَ إِخْدَاهُمَا وَصَحَحَها ثُمَّ قَالَ:

وَقَلْهُ رُوِيَ عَنْ غَيْرٍ وَاحِدٍ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ «مَا بَيْـنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ قِبْلَةً» مِنْهُمْ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ، وَعَلِيُّ بْنُ أَبِـي طَالِبِ، وَابْنُ عَبُّاسٍ.

وقالَ ابْنُ عُمَرَ: إذَا جَعَلْت الْمَغْرِبَ عَنْ يَمِينِك وَالْمَشْــرِقَ عَنْ يَسَارِك فَمَا بَيْنَهُمَا قِبْلَةٌ إذَا اسْتَقْبُلْت الْقِبْلَةَ.

وقالَ ابْنُ الْمُبَارَكِ: مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ قِبْلَةً لأَهْلِ الْمَشْرِقِ (ا هـ).

والحديثُ دَلِيلٌ عَلَى أَنْ الْوَاجِبَ اسْتِقْبَالُ الْجِهَةِ لا الْعَيْسِ،

فِي حَقُّ مَنْ تُعَذَّرَتْ عَلَيْهِ الْعَيْنُ.

وَقَدْ ذَهَبَ إِلَيْهِ حَمَاعَةً مِنْ الْعُلَمَاءِ لِهَذَا الْحَدِيثِ.

وَرَجْهُ الاستِدلالِ بِهِ عَلَى ذَلِكَ: أَنَّ الْمُوَادَ أَنَّ بَيْنَ الْجِهَنَيْنِ قِبْلَةٌ لِنَيْرِ الْمُعَايِنِ وَمَنْ فِي حُكْمِوا لاَنَّ الْمُعَايِنَ لا تَنْحَصِرُ قِبْلَتُهُ بَيْنَ الْجَهَنَيْنِ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ، بَلْ كُلُّ الْجِهَاتِ فِي حَقْهِ سَوَاءً مَهما قَابَلَ الْعَيْنَ أَوْ شَطْرَهَا، فَالْحَديثُ دَلِيلٌ عَلَى أَنْ مَا بَيْنَ الْجِهَنَيْنِ قِبْلَةً، وَأَنْ الْجِهَةَ كَافِيةً فِي الاسْتِقْبَال، وَلَيْسَ فِيهِ دَلِيلً عَلَى أَنْ الْمُعَايِنَ يَتَعَيِّنُ عَلَيْهِ الْعَيْنُ، بَلْ لا بُدَّ مِنْ الدَّلِيلِ عَلَى ذَلك.

وقوله تعالى: ﴿فَوَلُ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ﴾ [البقرة: 186] خطابٌ لَهُ وَهُوَ في المدينة، واسْتِقبالُ العينِ فيهَا مُتَعسَّرٌ أو مُتعدِّرٌ، إلاَّ ما قيـلَ في محرابِهِ عَلَيْكُ، لَكِـنُ الْأَمْرَ بِتَولَيْتِهِ وجْهَهُ شَطَرَ المسجدِ الحرامِ عامٌ لصلاتِهِ في محرابِهِ وغيرِهِ.

وقولُهُ: ﴿وَحَيْثُمُا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَـطْرَهُ﴾ دالٌ عِلى كفايةِ الجِهَةِ، إذ العينُ في كُلُّ عملٌ تَتَعذَّرُ على كُلِّ مُصلً.

وقولُهُم: يُقسَّمُ الجِهَاتِ حَتَّى يحصلَ لَـهُ أَنَّهُ تُوجَّهُ إِلَى العَيْنِ، تَعْمُقُ لَمْ يَرُدُ بِسِهِ دَليلٌ، ولا فعلَـهُ الصَّحَابَةُ، وَهُـمْ خيرُ قبيلٍ، فالحقُ أَنَّ الجَهَةَ كَافِيةً، ولو كانَ في مَكَّةً وما يلِيهَا.

٧\_ جوازُ الصلاةِ على الراحلةِ في النافلةِ

٢٠٢ - وَعَنْ عَامِرِ بْنِ رَبِيعَةَ ﴿ قَالَ: ﴿ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بُصِلِّي عَلَى رَاحِلَتِهِ حَيْثُ تُوجُهَتْ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٠٩٣)، مسلم(٧٠١)]

زَادَ الْبُخَارِيُّ: يُومِئُ بِرَأْسِهِ ــ وَلَمْ يَكُنْ يَصْنَعُهُ فِي الْمَكْتُوبَةِ

روعن عامرِ بنِ ربيعة صلى قال: (رَأَيْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ فَالَ: (رَأَيْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ يُصَلّى عَلَى كَانَ يُصَلّى عَلَى البخاري عن عامرِ بن ربيعة بلفظ "كَانَ يُسَبّحُ عَلَى ظَهْرِ رَاحِلَتِهِ" وَالبخاري(١٠٩٧)].

وأخرجَ الشَّافعيُّ [«ترتيب المسند» (١٩٣)] نحــوَّهُ مـنْ حديثِ جابرِ بلفظ: «رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّـي وَهُـوَ عَلَـى رَاحِلَتِـهِ

النَّوَ افِلَ».

وقولُهُ: (زادَ البخاريُّ: يُومئُ برأسِهِ) أيْ في سُجودِهِ ورُكُوعِهِ زادَ ابنُ خُزِيمَةَ (١١٠٥): ولَكِنَّهُ يخفضُ السَّجَدَتَين منَ الرَّكْمةِ.

(ولم يَكُن يصنعُهُ) أي هذا الفعل وَهُوَ الصَّلاةُ على ظَهْرِ الرَّاحلةِ (في المُكْتُوبةِ) أي الفريضةِ.

الْحَدِيثُ دَلِيلٌ عَلَى صِحَةِ صَلاةِ النَّافِلَةِ عَلَى الرَّاحِلَـةِ، وَإِنْ فَاتَهُ اسْتِفْبَالُ الْفِيلَةِ.

وَظَاهِرُهُ سَوَاءٌ كَانَ عَلَى مَحْمَلٍ أَوْ لا، وَسَوَاءٌ كَمَانَ السَّفَرُ طَوِيلاً أَوْ تَصِيراً إِلاَّ أَنْ فِي رَوَايَةِ رَزِينِ فِي حَدِيثِ جَابِر زِيادَةً: "فِي سَفَرِ الْقَصْرِ» وَذَهَبَ إِلَى شَرْطِيَّةٍ هَذَا جَمَاعَةٌ مِسْ الْعُلَمَاء، وَفِيلَ: لا يُشْتَرَطُ، بَلْ يَجُوزُ فِي الْحَضَرِ، وَهُوَ مَرْوِيًّ عَسْ أَنْسَ مِنْ فَوْلِهِ وَفِعْلِهِ، وَالرَّاحِلَةُ: هِي الْنَقَةُ.

وَالْحَدِيثُ ظَاهِرٌ فِي جَوَاز ذَلِكَ لِلرَّاكِبِ.

وَأَهَّا الْمَاشِي فَمَسْكُوتَ عَنْهُ؛ وَقَدْ ذَهَبَ إِلَى جَوَازِهِ جَمَاعَةً مِن الْعُلَمَاء قِيَاساً عَلَى الرَّاكِب، بِجَامِع التَّسِيرِ لِلْمُعَطَّرُع، إلاَّ أَنَّهُ قِيلاً: لا يُعْفَى لَهُ عَدَمُ الاسْتِقْبَال فِي وَيَسَهُدِهِ وَسُسجُودِهِ وَإِثْمَامِهِمَا، وَأَنَّهُ لا يَمْشِي إلاَّ فِي قَيَامِهِ وَيَسَهُدِهِ، وَلَهُمْ فِي جَوَازِ مَشْيِهِ عِنْدَ الاعْتِدَال مِن الرُّكُوعِ قَوْلانِ: وَأَمَّا اعْتِدَالُهُ بَيْنَ السُّجْدَتَيْنِ فَلا يَمْشِي إِلاَّ مَعَ الْقِيمَام، وَهُو السُّجْدَتَيْنِ فَلا يَمْشِي فِيهِ، إذْ لا يَمْشِي إِلاَّ مَعَ الْقِيمَام، وَهُو يَجِبُ عَلَيْهِ الْقُمُودُ بَيْنَهُمَا.

وَظَاهِرُ قَوْلِهِ: «حَيْثُ تَوَجُّهَتْ» أَنْهُ لا يَغْتَسدِلُ لاَجَسلِ الاسْتِقْبَال، لا فِي حَال صَلاتِهِ وَلا فِي أَوْلِهَا، إلاَّ أَنْ فِي قَوْلِهِ:

٨ - البدء بالصلاة على الراحلة إلى القبلة

٣٠ ٢ - وَالْإِي دَاوُد(١٢٢٥) مِنْ حَدِيثِ أَنَس ﴿
 دَكَانَ إِذَا سَافَرَ فَأَرَادَ أَنْ يَتَطَوَّعَ اسْــتَقْبُلَ بِنَاقَتِهِ الْقِبْلَةَ،
 فَكَبَرَ ثُمُّ صَلَّى حَيْثُ كَانَ وَجْهُ رِكَابِهِ.

وَإِسْنَادُهُ حَسَنٌ.

ما يدلُّ على أنَّهُ عندَ تَكْبيرةِ الإحرامِ يسْتَقبلُ القبلةَ، وَهِـيَ زيادةٌ مقبولةٌ، وحديثُهُ حسنٌ، فيعملُ بِهَا.

وقولُهُ: «ناقتهُ». وفي الأوّل: «راحلتهُ» هُمـا بمعنّى واحـدٍ، وليسَ بشرطِ أنْ يَكُونَ رُكُوبُهُ عَلَى ناقةٍ، بلْ قدْ صــح في روايـةٍ مُسلم(٧٠٧) «أنّهُ ﷺ صَلَّى عَلَى حِمَارِهِ».

وقولُهُ: (إذا سافرَ) تقدَّمَ أنَّ السَّفرَ شَــُوطٌ عنـــَدَ بعــَضِ العلماء، وَكَأَنَّهُ بِاخِذُهُ منْ هذا، وليسَ بِظَاهِرِ فِي الشَّرِطيَّةِ.

وفي هـذا الحديث والسَّذي قبلَـهُ الْ ذلِـكَ في النَّفسلِ لا الفرض، بلّ صرَّحَ البخاريُّ(١٠٩٧) أنَّهُ لا يصنعُهُ في المَكْتُوبةِ.

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ وَرَدَ فِي رَوَايَةِ التَّرَمَذِيُ وَالنَّسَائِيُ، ﴿أَنَّهُ لَلَّٰ أَتَسَى

إِلَى مَضِيقِ هُوَ وَأَصْحَابُهُ وَالسَّمَاءُ مِنْ فَوْقِهِمْ وَالْبَلَةُ مِنْ أَسْفَلَ مِنْهُمْ، فَحَضَرَت الصَّلاةُ فَالْمَرَ الْمُدُوذَنَّ فَاذَنْ وَأَقَامَ، ثُمَّ مَقَدَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ثَلِظٌ عَلَى رَاحِلَتِهِ فَصَلَّى بِهِهِمْ، يُومِئُ إِيمَاءً فَيَجْمَلُ السُّجُودَ أَخْفَضَ مِنَ الرُّكُوعِ، قَالَ التَّرْمَذِيُّ: حديثُ غريب [(٤١١)، ولم يخرجه الساني]، وثبَتَ ذلِك عن أنس من فعليه، وصحّحة عبد الحق، وحسنة الثوريُ، وضعَفَة النَهْقيُّ.

وفَهَبَ البعضُ إلى أنَّ الفريضة تصحُّ على الرَّاحلةِ، إذا كانَّ مُسْتَقبلَ القبلةِ في هودجٍ، ولوْ كانَتْ سـاثرةً كالسَّفينةِ، فبإنَّ الصَّلاةَ تصحُّ فِيهًا إجماعاً.

قلت: وقد يُفرَقُ بأنَّهُ قدْ يَتَعَدَّرُ فِي البحرِ وُجدانُ الأرضِ فعفيَ عنْهُ، مخلاف رَاكِبِ الْهَودج.

وامًّا إذا كانَت الرَّاحلةُ واقفةً فعندَ الشَّافعيُ تصبحُ الصَّللاةُ للفريضةِ، كما تصحُّ عندَهُمْ في الأرجوحةِ المُسدودةِ بالحبالِ، وعلى السَّريرِ المحمولِ على الرَّجالِ إذا كانوا واقفينَ.

والمرادُ من المَكْتُوبةِ الَّتِي كُتِبَتْ على جميعِ المُكَلَّفينَ، فلا يُردُّ عليْهِ أَنَّهُ ﷺ كَانَ يُوتِرُ على راحلَتِهِ، والوِثْرُ واجبُّ عليْهِ

# ٩ ـ لا يُصلَّى في مقبرةِ أو حُمَّامِ

٢٠٤ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ ﴿ أَنَّ النَّبِيِّ
 قَالَ: «الأَرْضُ كُلُّهَا مَسْحِدٌ إِلاَّ الْمَقْسَبَرَةَ
 وَالْحَمَّامَ».

رَوَاهُ الْتُرْمِذِيُّ (٣١٧) وَلَهُ عِلْةً.

وَهِيَ الاخْتِلافُ في وصلِهِ وإرسالِهِ، فروَاهُ حَمَّادٌ موصولاً عنْ عمرو بن يحيى عنْ أبيهِ عنْ أبي سعيدٍ.

وروَاهُ النَّورِيُّ مُرسلاً عنْ عمرو بن يجيــى عَــنْ أَبِيـهِ، عـن النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وآله وسلم، وروايةُ الثَّورِيُّ أصحُّ وأثبَتُ.

وقالَ الدَّارقطنيُّ: المحفوظُ المرسلُ، ورجَّحَهُ البيْهَقيُّ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الأرضَ كُلُّهَا تصحُّ فِيهَا الصَّلاةُ ما عدا المقبرةَ، وَهِيَ الَّتِي تُدفنُ فِيهَا المُوْتَى، فلا تصحُّ فِيهَا الصَّلاةُ.

وظَاهِرُهُ سواءً كانَ على القبرِ أو بينَ القبورِ، وسواءً كانَ قبرُ مُؤمنِ أو كافرِ، فالمؤمنُ تَكْرِمةً لَهُ، والْكَافُو بُعَـداً من خُبشِهِ، وَهَذا الحَديثُ يُخصِّصُ "جُعِلَتْ لِي الأرضُ كُلُهَا مَسْجِداً» الحديثُ.

وَكَذَلِكَ الحَمَّامُ فإنَّهُ لا تصحُّ فِيهِ الصَّلاةُ، فقيلَ: للنَّجاسـةِ، فيخْتَصُّ بما فِيهِ النَّجاسةُ منْهُ، وقيلَ: تُكُرَّهُ لا غيرُ.

وقالَ أحمدُ بنُ حنبلِ: لا تصعحُ فِيهِ الصَّلاةُ ولـوُ على سطحِهِ، عملًا بالحديثِ.

وذَهَبَ الجمْهُورُ إلى صحَّتِهَا، ولَكِنْ مَـعَ كَرَاهَتِهِ وقَـدْ وردَّ النَّهْيُ مُعلَّلًا بأنَّهُ محلُّ الشَّياطينِ؛ والقولُ الأَظْهَرُ مَعَ أَحمدَ.

ثمَّ ليسَ التَّخصيصُ لعمومِ حديثِ اجُعِلَتْ لِي الأرْضُ مَسْجِداً وطهوراً» بِهَذينِ الحُلَّينِ فقطْ، بلُ بما يُفيدُهُ الحديثُ الآتِي وَهُوَ قولُهُ:

#### • ١ -- النهي عن الصلاةِ في سبع مواضع

٢٠٥ - وَعَنِ ابْنِ عُمَـرَ رضي الله عنهما أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ «نَهَى أَنْ يُصَلَّى فِي سَبْعِ مَوَاطِنَ: الْمَزْبَلَةِ، وَالْمَحْرَرَةِ، وَالْمَعْرَةِ، وَقَارِعَةِ الطَّرِيتِ وَالْحَمَّامِ، وَفَوْقَ ظَهْرِ بَيْتِ اللَّهِ تَعَالَى».

رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَضَعَّفَهُ(٣٤٦).

﴿ (وعن ابنِ عُمرَ – رضى الله عنهما – وَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ نَهَى أَنْ يُصَلِّى فِي سَنِعٍ: الْمَرْبَلَةِه) هيَ مجمعُ إلقاءِ الزَّبلِ

(والمجزرةِ) محلُّ جزرِ الأنعامِ

(والمقبرة) وَهُمَا بزنةِ: مفعلةٍ بفَتْحِ العينِ ولحوقُ التَّـاءِ بِهِمَـا اذً

(وقارعةِ الطُّريقِ) ما تقرعُهُ الأقدامُ بالمرورِ عليْهَا.

ومعاطنِ الإبلِ) وَهُوَ مَبرَكُ الإبلِ حَــولَ المـاءِ (وَفُوقَ ظَهْرِ بيْتِ اللَّهِ تعالى).

(رَوَاهُ التَّرَمذيُّ وضَعَّفَهُ)، فإنَّهُ قالَ بعـــدَ إخراجِـهِ مــا لفظُـهُ: وحديثُ ابن عُمرَ ليسَ بذَاكَ القويِّ.

وقلاً تُكُلَّمَ فِي زيدِ بنِ جبيرةَ منْ قِبْلِ حفظِهِ. وجبيرةُ بفَتْحِ الجيمِ وَكِسرِ الموحَّدةِ فمثنَّاةٍ تَحْيَئَةٍ فراءٍ.

وقالَ البخاريُّ فِيهِ: مَتْرُوكٌ.

وقلاً تَكَلَّفَ اسْتِخراجَ عللِ النَّهْيِ عنْ هذِهِ المحللَّتِ فقيلَ: المقبرةُ، والمجزرةُ، للنَّجاسةِ، وقارعةُ الطَّريقِ كذلِكَ، وقيلَ: لأنَّ فِيهَا حقاً للغيرِ، فلا يصحُّ فِيهَا الصَّلاةُ، واسعةُ كانتُ أو ضيَّقةً لعمرمِ النَّهْي، (ومعاطنُ الإبلِ) وردَ التَّعليلُ فِيهَا منصوصاً بأنَّهَا ماوى النَّياطينِ.

أخرجَهُ أبو داود(١٨٤)، ووردَ بلفــظر: «مبــارِكِ الإبــلِ» وفي لفظ «مزابلِ الإبلِ». وفي أُخرى: «مُناخِ الإبلِ» وَهِـــيَ أعــمُّ مــنْ «معاطنِ الإبلِ».

وعلَّلُوا النَّهِي عن الصَّلَاةِ على ظَهْرِ بِيْتِ اللَّهِ وقَيْدُوهُ بِانْـهُ إِذَا كَانَ على طَرْفُو، بَحِيثُ يَخْرِجُ عَنْ هُوائِهَا لَمْ تَصْحُ صَلاَتُهُ؛ وإلاَّ صَحْتَ، وإلاَّ أَنَّهُ لا يَخْفَى الْ هَذَا التَّعلِيلَ أَبطلَ معنى الْحَديثِ، فإنَّـهُ إذا لمْ يَسْتَقَبلْ بطلَت الصَّلَاةُ، لعدم الشُّرطِ لا لِكَونِهَا على ظَهْرِ الْكَعبةِ، فلسوْ صحَّ هذا الحديثُ لَكَانَ بَقاءُ لِكَونِهَا على ظَهْرِ أَلْكَعبةِ، فلسوْ صحَّ هذا الحديثُ لَكَانَ بَقاءُ النَّهْيِ على ظَهْرِهِ في جميع ما ذُكِرَ هُو الواجب، وكَانَ مُخصَصاً لعمومٍ: "جُعِلَتْ لِي الأَرْضُ مَسْجِداً» [تقدم بوقم(١١٧]] لَكِنْ قَسْدُ عرفَت ما فِيهِ إلاَ أَنْ الحديثَ في القبورِ من بينِ هذهِ المذكُورَاتِ عرفت ما فِيهِ إلاَ أَنْ الحديثَ في القبورِ من بينِ هذهِ المذكُورَاتِ قد صحَّ، كما يُفيدُهُ.

# ١١ ـ لا يُصلَّى إلى القبورِ

٢٠٦ وَعَنْ أَبِي مَرْثَلِهِ الْغَنَـوِيُّ قَـالَ: سَـمِعَتُ
 رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لا تُصَلَّـوا إلَـى الْقُبُـورِ، وَلا

فِيهمًا».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(١٥٠) وَصَحَّحَهُ أَبْنُ خُزَيْمَةً(١٠١٧)

روعن ابي سعيد هي قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْ: ﴿إِذَا جَسَاءَ أَحَدُكُمْ إِلَى الْمَسْجِدِ فَلَيْنَظُنَ أَيْ نَعْلَيْهِ، كَمَا دَلُ لَـهُ قَرْلُـهُ: (فَإِنْ رَأَى فِي نَعْلَيْهِ أَذَى أَو فَلَواً) شنك مِن الرَّاوِي (فَلْيَمْسَخُهُ وَلَيْمَسَلُ فِيهِمَا»).

(أخرجَة أبو داود وصحَّحَة ابنُ خُزيمةَ) اخْتُلفَ في وصلِهِ وإرسالِهِ، ورجَّحَ أبو حَاتِم وصلَّهُ.

ورواهُ الحَمَاكِمُ(١٣٩/١، ١٤٠) مسنَّ حديثِ أنسسِ وابسنِ سعودِ

وروّاهُ الدَّارِقطنيُّ في (٣٩٩/١) منْ حديثِ ابسنِ عبَّـاس، وعبدِ اللَّهِ بنِ الشَّخْير، وإسنادُهُمَا ضعيفٌ.

وفي الحديث دلالة على شرعية الصّلاة في النّعال وعلى أنْ مسح النّعل من النّجاسة مُطهّر لَهُ من القدر والآذي، والظّاهرُ فيهما عندَ الإطلاق النّجاسة، رطبة أو جافّة، وبدلُ لَـهُ سببُ الحديثِ وَهُوَ إِخبارُ جبريلَ لَهُ ﷺ أنْ في نعليْهِ اذّى، في صلاتِـهِ واسْتَمرُ فِيهَا، فإنّهُ سببُ هذا.

وانَّ المصلَّىَ إذا دَّحَلَ فِي الصَّلَاةِ وَهُوَ مُلْتَبَسَّ بِنجاسَةٍ غَـيرَ عالمٍ ما بِهَا، أو ناسياً لَهَا، ثُمَّ عُرُفَ بِهَا فِي أثناءِ صلاتِهِ أَنَّهُ بِجِـبُ عليْهِ إزالَتُهَا، ثُمَّ يَسْتَمَرُّ فِي صلاتِهِ، وَيَنِي على مَا صلَّى.

وفي الْكُلُّ خلافٌ إلاَّ أَنَّهُ لا دليلَ للمخالفِ يُقاومُ الحديثُ، فلا نُطيلُ بذَكَرِهِ.

ويؤيَّدُ طُهُوريَّةَ النَّعالِ بالمسحِ بالتَّرابِ الحديثُ الآيي، وَهُوَ:

٢٠٨ - وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

أَخْرَجَهُ أَبُو ذَاوُد(٣٨٦) وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ(١٤٠٤).

روعنْ أبي هُريرةَ هَالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: وَإِذَا وَطِئَ أَخَدُكُمُ الأَذَى بِخُفْدِي أَيْ نَعْلَيْهِ، أَو أَيِّ مَلْبُوسٍ لِقَدَمَيْهِ (فَطَهُورُهُمَا) أَي الْخُنْينِ (الْتَرَابُهُ). تَجْلِسُوا عَلَيْهَا».

رَوَاهُ مُسَلِمٌ (٩٧٧).

وهو قوله: (وعن أبي مرثلي) بفتْح الميم وسُكُونِ الرَّاءِ وفَتَــــِحِ المَيْدَةِ والنَّونِ الرَّاءِ وفَتَـــحِ المُنْدَةِ (الغنويُّ) بفَتْح الغينِ والنُّونِ المعجمةِ؛ وَهُوَ مَرثُدُ بَــنُ أبــي مَرثُدِ اسلمَ هُوَ وأبُــوهُ؛ وشَـهدا بَـدراً، وقُتِـلَ مرثــدٌ يــومَ غــزوةِ الرَّجيع شهيداً، في حياتِه ﷺ.

(قال: سمغت رسول اللهِ ﷺ يقولُ: ﴿لا تُصَلُّوا إِلَى الْقُبُورِ وَلا تَجْلِسُوا عَلَيْهَا». روَاهُ مُسلمٌ.

وفِيهِ النَّهِيُ عنِ الصَّلاةِ إلى القبرِ، كما نَهَى عن الصَّلاةِ على القبرِ، كما نَهَى عن الصَّلاةِ على القبرِ، والأصلُ التَّحريمُ، ولمْ يذْكُر المقدارَ الَّـذي يَكُونُ بِهِ النَّهِيُ عن الصَّلاةِ إلى القبرِ، والظَّـاهِرُ أَنَّـهُ مَا يُعدُّ مُسْتَقبلاً لَـهُ عُرفاً؛ ودلُ على تحريم الجلوسِ على القبرِ.

وقمة وردَتْ بِـهِ أحـاديثُ كحديثِ جـابرٍ في وطءِ القــبرِ، وحديثِ ابي هُريرةً «لأنْ يَجْلِسَ أَحَدُكُمْ عَلَى جَمْرَةٍ فَتُحْرِقَ ثِيْلَهُ فَتَخْلُصَ إِلَى جِلْدِهِ خَيْرُ لَهُ مِنْ أَنْ يَجْلِسَ عَلَى قَبْرٍ».

أخرجَهُ مُسلمٌ(٩٧١).

وقدْ ذَهَبَ إلى تحريم ذلِكَ جماعةٌ من العلماء.

وعنْ مالِكِ: أنَّهُ لا يَكُرَّهُ القعودَ عليْهَا ونحوَهُ وإنَّمـــا النَّهْــيُ عن القعودِ لقضاء الحاجةِ.

وفي الموطّا (ص ١٦١) عن عليّ - عليه السلام -: أنّهُ كان يَتُوسُدُ القبرَ ويضطجعُ عليهِ ومثلُـهُ في البخاريُ إن الجنانز، باب (٨٢)] عن ابن عُمرَ وغيرهِ.

والأصلُ في النَّهِي التَّحريمُ كما عرفْت غيرَ مروَّ؛ وفعلُ الصَّحابيُ لا يُعارضُ الحديثَ المرفوعَ، إلا أنْ يُقال: إنْ فعلَ الصَّحابيُ دليلٌ لحملِ النَّهِي على الْكَرَاهَةِ، ولا يخفى بُعدَهُ.

١٢ - إزالةُ الأذى من النعلين إذا أرادَ الصلاة فيهما

١٠٧ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ إِذَا جَاءَ أَحَدُكُم الْمَسْجِدَ، فَلَيْنْظُرْ، فَإِنْ رَأَى فِي نَعْلَيْهِ أَذَى أو فَـندَوا فَلْيَمْسَحُهُ وَلَيُصَلُّ رَأَى فِي نَعْلَيْهِ أَذَى أو فَـندَوا فَلْيَمْسَحُهُ وَلَيُصَلُّ

(أخرجَهُ أبو داود وصحَّحَهُ) ابنُ حبَّانَ وأخرجَهُ ابنُ السَّكُنِ والحَـاكِمُ(١٦٦/١) والبيْهَقـيُّ (٤٣٠/٢) مـنْ حديـثِ أبـي هُريـرةً، وسندُهُ ضعيفٌ.

وأخرجَهُ أبو داود(٣٨٧) منْ حديثِ عائشةً.

وفي الباب غيرُ هذهِ باسانيدَ لا تخلو عن ضعف إلاَّ أنَّهُ يشدُّ بعضُهَا بعضاً.

وقدْ ذَهَبَ الأوزاعيُّ إلى العملِ بِهَذِهِ الأحاديثِ، وَكَذَا النَّحْمِيُّ، وقالا: يُجزِيهِ أنْ يمسحَ خُفَّيْهِ إذا كانَ فِيهِمَا نجاسةٌ بالتُرابِ، ويصلّيَ فِيهِمَا، ويشهَدُ لَهُ أَنَّ أُمَّ سلمةً سَالَت النَّبِيُّ عَلَيْهِ، وأمشي في المَكَانِ القذرِ، فقالَت: إنِّي امرأةً أُطيلُ ذيلي، وأمشي في المَكَانِ القذرِ، فقالَ: ايْطَهُرُهُ مَا بَعْدَهُه.

أخرجَــــهُ أبــــو داود(٣٨٣)، والــــتَرمذيُ(١٤٣)، وابــــنُ ماجَهْ(٣٣١).

ونحوُهُ: أنَّ أمرأةً منْ بني عبدِ الأَسْهَلِ: قَالَتْ: قُلْت يا رسولَ اللَّهِ: إنَّ لنا طريقاً إلى المسجدِ مُثِنةً فَكَيفَ نفعلُ إذا مُطرنا؟ فقالَ: «أَلَيْسَ مِنْ بَعْدِهَا طَرِيقٌ هِيَ أَطْيَبُ مِنْهَا»؟ قُلْت: بلي، قالَ: «فَهَذِهِ بهذهِ».

أخرجَهُ أبو داود(٣٨٤) وابنُ ماجَهْ(٣٣٥).

قالَ الحَطَّابِيُّ: وفي إسنادِ الحديثين مقالٌ.

وَتَاوَلُهُ الشَّافعيُّ بائَهُ إِنَّما هُوَ فيما جرى على ما كانَ يابساً لا يعلقُ بالتَّوبِ منْهُ شيءٌ.

قَلْت: ولا يُناسبُهُ قولُهَا: إذا مُطرنا.

وقالَ مالِكَ: معنى كون الأرضِ يُطَهَّـرُ بعضُهَا بعضاً: انْ يطأَ الأرضَ القذرةَ ثُمَّ يطأَ الأرضَ الأرضِ الطُيِّبةَ اليابسـة، فبإنْ بعضَهَا يُطَهُرُ بعضاً.

أمَّا النَّجاسةُ تُصيبُ النُّوبَ أو الجسدَ فلا يُطَهِّرُهَا إلاَّ المــاءُ، قالَ: وَهُوَ إجماعٌ.

قيلَ: وممَّا يدلُّ لحديثِ البابِ وأنَّهُ على ظَاهِرِهِ، ما أخرجَـهُ البَيْهَةيُّ (٤٣٤/٢) عن أبي المعلَّى عن أبيهِ عنْ جدُّهِ قالَ: أقبلُــت معَ عليُّ بـنِ أبـي طالب ِ عليه السلام ـ إلى الجمعةِ وَهُـوَ

ماش، فحال بينة وبين المسجد حوض من ماء وطين، فخلع نعليه وسراويلة، قال: قُلت: هَاتِ يا أميرَ المؤمنينَ أحملة عنك، قال: لا، فخاض، فلمًا جاوزه لبس نعليه وسراويلة، ثُمَّ صلَّى بالنَّاس، ولم يغسل رجليه.

ومنَ المعلوم؛ أنَّ الماءَ المجتمعَ في القرى لا يخلــو عــن النجاسةِ.

# ١٣\_ شرطُ عدم الكلام في الصلاةِ

٢٠٩ وَعَنْ مُعَاوِيَةً بْنِ الْحَكَمِ ﴿ قَالَ: قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (إنَّ هَـذِهِ الصَّلاةُ لا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلامِ النَّاسِ، إنَّمَا هُوَ التَّسْبِيحُ، وَالتَّكْبِيرُ، وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٥٣٧).

روعنْ مُعاويةً بنِ الحَكَم) هُوَ: مُعاويةُ بـنُ الحَكَـمِ السُّـلميُّ، كانَ ينزلُ المدينةَ، وعداده في أهملِ الحجازِ.

وللحديث سبب حاصلُه: أنّه عطس في الصّلاة رجل، فشمّتَه مُعاوية وَهُو في الصّلاة، فأنْكَرَ عليْهِ من لديْهِ مسن الصّحابة بما أفْهَمَهُ ذلِك، ثُمَّ قالَ لَـهُ النّبيُ ﷺ بعد ذلِك: إنَّ «هذهِ الصَّلاة الحديث»، ولَهُ عدَّةُ الفاظ.

والمرادُ منْ عدمِ الصَّلاحيةِ عدمُ صحَّتِهَا، ومن الْكَلامِ: مُكَاللَةُ النَّاسِ ومخاطبَتُهُمْ، كما هُوَ صريحُ السَّبب؛ فدلُ على أنَّ المخاطبةَ في الصَّلاةِ تُبطلُهَا، سواءٌ كانَتْ لإصلاحِ الصَّلاةِ أو غيرِهَا، وإذا اخْتِيجَ إلى تنبِيهِ الدَّاخلِ فيأْتِي حُكْمُهُ، وبماذا ينبَّه.

ودلُ الحديثُ على أنَّ الْكَــلامَ مـن الجَــاهِلِ في الصَّــلاةِ لا يُبطلُهَا وأنَّهُ معذورٌ لجَهْلِهِ؛ فإنَّهُ ﷺ لمْ يامرْ مُعاويةً بالإعادةِ.

وقولُهُ: (إنَّمَا هُـوَ) أي الْكَـلامُ المَـاذُونُ فِيـهِ فِي الصَّـلاةِ، أو الَّذي يصلحُ فِيهَا التَّسبيحُ والتَّكْبيرُ وقراءةُ القرآن؛ أيْ إنَّمَا يُشرعُ فِيهَا ذَلِكَ وما انضمَّ إليْهِ من الأدعيةِ ونحوِهَا، لِدَليلِهِ الآتِي وَهُوَ:

٢١٠ وَعَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْفَهُمَ أَنَّهُ قَالَ: «إِنْ كُنَّا
 لَتَتَكَلَّمُ فِي الصَّلاةِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، يُكلِّهُ

أَحَدُنَا صَاحِبَهُ بِحَاجَتِهِ، حَتَّى نَزَلَتْ ﴿حَـافِظُوا عَلَـى الصَّلُوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى، وَقُومُوا للَّه فَانِتِينَ﴾ [الْفَرَةُ: ٢٣٨] فَأُمِرْنَا بِالسُّكُوتِ، وَنُهِينَا عَنِ الْكَلامِ.

مُثَفَقُ عَلَيْهِ، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ [البخاري(١٢٠٠)، مسلم(٥٣٩)].

(وعَنْ زِيدِ بِنِ أَرْقُمَ قَالَ: إِنْ كُنَّا لَيْتَكُلُّمُ فِي الصَّلاةِ عِلَى عَهْدِ رسول اللهِ ﷺ).

وَالْمَوَادُ مَا لَا بُدَّ مَنْهُ مِن الْكَلَامِ كَرِدُ السَّلامِ وَنحْوِهِ، لَا أَنْهُمْ كَانُوا يَتَحادثونَ فِيهَا تحادثُ الْمُتَجالسينَ، كما يدلُ لَهُ قولُهُ: (يُكَلِّمُ أحدنا صاحبَهُ بحاجَتِهِ حَتَّى نزلَتْ ﴿حَافِظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ وَالصَّـلاةِ الْوُسْطَى﴾) وَهِيَ صلاةُ العصرِ على أكثرِ الاقوالِ وقد ادُّعيَ فِيــهِ الإجماعُ ﴿وَقُومُوا للَّهِ قَالِتِينَ﴾ فأمرننا بالسُّكُوتِ ونُهِينا عــن

(مُتَّفَقُ عَلَيْهِ وَاللَّفْظُ لمسلمٍ) قالَ النَّوويُّ في شرحٍ مُسلمٍ: فِيـهِ دليلٌ على تحريم جميع أنواع كلام الآدميّينَ.

أجمعَ العلماءُ على أنَّ التَّكَلُّمَ فِيهَا عامداً، عالماً بِتَحريمهِ، لغير مصلحَتِهَا، ولغيرِ إنقاذِ هالِكِ وشبْهِهِ مُبطلٌ للصَّلاةِ.

وذَكَرَ الحلافَ في الْكَلام لمصلحَتِهَا، ويأْتِي في شرحِ حديثِ ذي اليدين في أبواب السُّهُو.

وفَهِمَ الصَّحابةُ الْأَمْرَ بالسُّكُوتِ مِنْ قُولِدٍ: ﴿قَانِتِينَ﴾؛ لأنَّــهُ أحدُ معاني القنُوتِ ولَهُ أحدَ عشرَ معنَّى معروفةً، وَكَانَّهُمْ أَخذُوا خُصوصَ هذا المعنى من القرائنِ، أو من تفسيرِهِ ﷺ لَهُمْ ذلِكَ.

وَالْحَدِيثُ فِيهِ أَلِحَاثٌ قَدْ سُقْنَاهَا فِي حَوَاشِي شَرْحِ الْعُمْدَةِ، فَإِنْ اضْطَرُ الْمُصَلِّي إِلَى تُنْبِيهِ غَيْرِهِ فَقَدْ أَبَاحَ لَهُ الشَّارِعُ نَوْعاً مِنْ الأَلْفَاظِ، كُمَا يُفِيدُهُ الْحَلِيثُ.

١٤ ــ إذا أرادَ المصلي أمراً وهو في الصلاةِ

٢١١ – وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ التُسْبِيحُ لِلرِّجَالِ، وَالتَّصْفِيقُ لِلنَّسَاءِ).

> مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٠٣)، مسلم(٤٢٢)]. زَادَ مُسْلِمٌ وفِي الصَّلاةِ».

(وعن أبي هُريرةً \_ كل قال: قسالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «النسبيخ لِلرِّجَالِ»).

وفي روايةٍ «إذَا نَابَكُمْ أَمْرٌ فَالنَّسْمِيحُ لِلرِّجَــالِ» «وَالنَّصْفِيــقُ لِلنَّسَاءِ، مُتَّفَقُ عَلَيْهِ. زادَ مُسلمٌ: في الصَّلاق) وَهُوَ المرادُ من السِّياقِ وإنَّ لم يأتِّ بلفظِهِ.

والحديثُ دَلِيلٌ على أنَّهُ يُشرعُ لمنْ نابَهُ في الصَّلاةِ أَصرٌ مـن الأمور؛ كانْ يُريدُ تنبِية الإمامِ على أمرِ سَهَا عِنْهُ، وَتَنبِية ألمارُ، أو منْ يُريدُ منْهُ أمراً، وَهُوَ لا يدري أنَّهُ يُصلِّي فينبَّهُهُ على أنَّـهُ في صلاةٍ، فإنْ كانَ المصلِّي رجلاً قالَ: سُبحانَ اللَّهِ.

وقدْ وردَ في البخاريُّ [(٢٦٩٠) من حديث سهل بن سمد] بهذا اللَّفظِ وأطلقَ فيما عـدَاهُ، وإنْ كـانَت المصلِّيةُ امــراةً نبُّهَــتْ

وَكَيْفَيُّتُهُ كَمَا قَالَ عَيْسَى بِنُ أَيُّوبَ بِأَنْ تَضْرِبَ بَاصِعِينِ مِنْ يمينها على كفّها البسرى.

وقد ذَهَب إلى القول بهذا الحديث جُمهُ ورُ العلماء، وبعضُهُمْ فصَّلَ بلا دليلِ نَاهِض، فقال: إنْ كسانَ ذليكَ للإعلام بأنَّهُ في صلاةٍ فلا يُبطلُهَا، وإنْ كانَ لغير ذلِكَ فإنَّهُ يُبطلُهَــا، وقُـوْ كانَ فَتْحاً على الإمام؛ قالوا لما اخرجَهُ أبو داود(١٠٨) منْ قولِـــهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى لا تَفْتُحْ عَلَى الإمَّام فِي الصَّلاقِهِ.

وأجيبَ: باللَّ أبا داود ضعَّفَهُ بعدَ سياقِهِ لَهُ، فحديثُ البـابِّ باق على إطلاقِهِ، لا تخرجُ منهُ صُورةً إلاَّ بدليلِ.

ثمَّ الحديثُ لا يبدلُ على وُجوبِ التُّسبيح تنبيهـــأ، أو التَّصفيق؛ إذْ ليسَ فِيهِ أمرٌ إلاَّ أنَّهُ قدْ وردَ بلفظِ الأمر في روايَتِهِ: ﴿إِذَا نَاتِكُمْ أَمْرٌ فَلَيْسَبِّحِ الرِّجَالُ وَلَيْصَفِّقِ النَّسَاءُ، وقد اخْتَلَـفَ في ذلِكَ العلماءُ.

قَالَ شَارِحُ التَّقريبِ: الَّذي ذَكَرَهُ أصحابنا ومنهُم الرَّافعيُّ والنَّوويُّ: أنَّهُ سُنَّةً وحَكَاهُ عن الأصحابِ، ثُمَّ قالَ بعـدَ كــلام: والحقُّ انقسامٌ في التُّنبيهِ في الصَّلاةِ إلى ما هُوَ واجبٌ، ومنــدوبٌ، ومباح، بحسب ما يقتّضيه الحالُ.

#### ١٥ ـ البكاء في الصلاة

٢١٢ – وَعَنْ مُطَرُّفِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الشَّخْيرِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: «رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي، وَفِي صَدْرهِ أَزِيزٌ كَأَزِيزِ الْمِرْجَل، مِن الْبُكَاء».

أَخْرُجَهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ ابْنَ مَاجَة ﴿ [أهمد(٤/٣٥، ٣٣)، أبو داود(٤٠٤)، الترمذي في دالشمالل، (٣٩٥)، وَصَحْحَهُ ابْنُ جِالْدْ(١٣٥)]

(وعنْ مُطرَّف) بضمُ الميمِ وفَتْحِ الطَّاءِ المُهْمَلَةِ وَتَشديدِ السَّرَاءِ الْكُسورةِ وبالفاء: ابنُ عبدِ اللَّهِ بنِ الشَّخْرِ بِكَسرِ الشَّينِ المعجمةِ وَكَسرِ الخَاءِ المُشَدَّدةِ، ومطرَّف تابعيُّ جليلٌ، عنْ أبيهِ عبدِ اللَّهِ بنِ الشُّخْرِ، وَهُمَوَ مُمَنْ وفدَ إلى النَّبِيُ تَلَيُّلًا في بني عامرٍ، يُعدُّ في المُسريِّينَ.

(قَالَ: ﴿ رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي وَفِي صَدْرِهِ أَزِيزٌ ﴾ ) بَفَتْحِ الْهَمْزَة فسزاي مَكْسورةٍ فمئنَّاةٍ تَحْيَّةٍ سَاكِنةٍ فنزاي، وَهُـوَ صوْتُ القدر عند غليانِهَا.

(كازينرِ الموجلِ) بِكَسرِ الميمِ وسُكُونِ الرَّاءِ، وفَتْحِ الجيمِ: هُوَ القدرُ.

(من البُكَاءِ) بيانٌ للأزيزِ.

رَاخَرِجَةُ الحَمسةُ) هُمْ عندَهُ على ما ذَكَرَهُ فِي الخطبةِ منْ عدا الشّيخين، فَهُمْ أصحابُ السّننِ واحمدُ، إلاَّ أنَّهُ هُنا أرادَ بِهِمْ غيرَ ذلكَ، هُمْ أَهْلُ السّننِ النَّلانةِ واحمدُ كما بيُنّهُ قولُهُ: وَإلاَّ ابنَ ماجَهُ، صحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَه وصحَّحَهُ أيضاً ابنُ خُزيمة (٩٠٠)، وإها والحاكِمُ(٢١٤/١)، ووقعَم منْ قال: إنْ مُسلماً اخرجَهُ.

ومثلُهُ ما رُويَ: أَنْ عُمرَ صلَّى صلاةَ الصُّبِحِ، وقـراً سُـورةَ يُوسفَ حَنَّى بلغَ إلى قولِهِ: ﴿إِنَّمَا أَشْكُو بَثْي وَخُزْنِي إلَى اللَّـهِ﴾ [يوسف: ٨٦] فسمعَ نشيجَهُ.

أخرجَــهُ البخـــاريُّ مقطوعـــاً، ووصلَـــهُ ســـعيدُ بـــنُ منصور(١١٣٨).

وأخرجَهُ ابنُ المنذر.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ مثلَ ذلِكَ لا يُبطلُ الصَّلاةَ، وقيسَ عليهِ الأنينُ.

## ١٦\_ جوازُ التنحنُحِ في الصلاةِ

٣١٣ – وَعَنْ عَلِيٍّ قَالَ: «كَانَ لِي مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَذْخَلانِ، فَكُنْت إِذَا أَنْبُته وَهُوَ يُصَلِّي تَنْخُنَحَ لِي.

رَوَاهُ النَّسَائِيِّ(١٢/٣) وَابْنُ مَاجَهْ(٣٧٠٨).

(فَكُنْت إذا أَتَيْته وَهُوَ يُصلِّي تنحنحَ لي. روَاهُ النَّساتيّ وابـنُ ماجَهُ) وصحَّحَهُ ابنُ السّكَنِ

وقد رُويَ بلفظ: «سبّع» [أحمد: ٢٢/٢] مَكَانَ «تنحنعَ» منْ طريقٍ أُخرى ضعيفةٍ.

والجِديثُ دليلٌ على أنَّ التَّنحنحُ غيرُ مُبطلٍ للصَّلاةِ.

وقَدْ ذَهَبَ إليهِ النَّاصرُ والشَّافعيُّ عملاً بهَذَا الحديثِ.

وعندَ الْهَادويَّةِ: أنَّهُ مُفسدٌ إذا كانَ بحرفينِ فصــاعداً، إلحاقـاً للْكَلام المفسد؛ قالوا: وَهَذا الحديثُ فِيهِ اضطرابٌ.

ولو ثبت الحديثان معاً لَكَانَ الجمعُ بينَهُمَا بانَّهُ لللَِّظِ كَانَ الرَّهُ يُسَبِّعُ، وَتَارَةُ يَتَنحنَعُ صحيحاً؛ ولَكِن قدْ سمعت الْ روايـة «تنحنح» صحيفة، فلا تَتِسمُ «تنحنح» صحيفة، فلا تَتِسمُ دعوى الاضطراب إذ لا يكون الاضطراب إلا في الأحاديث الصحيحة، كما علم في علوم الحديث.

#### ١٧ ـ جوازُ الإشارةِ في الصلاةِ

٢١٤ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما «قَالَ: قُلْت لِبِلال: كَيْف رَأَيْت النّبِيّ ﷺ يَرُدُ عَلَيْهِمْ حِينَ يُسَلّمُونَ عُلَيْهِمْ حَينَ يُسَلّمُونَ عُلَيْهِمْ وَهُمَو يُصَلّي؟ قَالَ: يَقُولُ هَكَذَا، وَبُسَطَ كَفَّهُ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٩٢٧) وَالتَّرْمِلْ يُّا(٣٦٨) وَصَحَّحَهُ.

(وعن ابنِ عُمرَ \_ رضي الله عنهما \_ ﴿قَالَ: قُلْتَ لِبِـلالِ:

كَيْفَ رَأَيْتِ النِّي ﷺ يَرُدُّ عَلَيْهِمْ؟) أَيْ عَلَى الْأَنْصَارِ كَمَا دَلُّ لَهُ السَّيَاقُ.

رحِينَ يُسَلِّمُونَ عَلَيْهِ وَهُوَ يُصَلِّي؟ قَالَ: يَقُولُ هَكَـٰذَا، وَبَسَطَ كَفَّهُ».

(اخرجَهُ أبو داود والترمذيُّ وصحَّحَهُ) وأخرجَهُ ايضاً احمدُ(١٠٢٧) والنسانيُّ(٥/٣) وابنُ ماجَهْ(١٠١٧) وأصلُ الحديث: «أَنهُ خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إلَى قُبَاءً يُصلِّي فِيهِ، فَجَاءَت الأَنْصَارُ وَسَلَّمُوا عَلَيْهِ، فَقُلْت لِبلال: كَيْفَ رَأَيْت؟» الحديث.

وروَاهُ أَحمدُ (١٠/٢)، وابنُ حبَّانٌ (٢٢٥٨)، والحَساكِمُ (١٧/٣) أيضاً، منْ حديثِ ابنِ عُمرَ: أنَّـهُ سالَ صُهيباً عنْ ذلِكَ بـدلَ بلال. وذَكَرَ التَّرمذيُّ أَنَّ الحديثِين صحيحانِ جميعاً.

والحديثُ دليلٌ أنهُ إذا سلَّمَ احدٌ على المصلِّي ردُ عليْـهِ السُّلامَ بإشارةِ دُونَ النُّطقِ.

وقلاً أخرجَ مُسلمُ [(١٤٥) باختلاف في بعض الفاظه عنْ جابرٍ: «أَنْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَعَنْهُ لِحَاجَةِ، قَالَ: ثُمَّ أَذْرَكْتُه وَهُــوَ يُصَلَّـي فَسَلَمْتُ عَلَيْهِ فَأَشَارَ إِنِّي، فَلَمَّا فَرَغَ دَعَانِي وَقَــالَ: إِنَّـك سَلَمْتَ عَلَيْ فَاعْتَذَرَ إِلَيْهِ بَعْدَ الرَّدُ بِالإِشَارَةِ».

وامًّا حديثُ ابنِ مسعودٍ: «أَنَّهُ سَلَّمَ عَلَيْهِ وَهُوَ يُصَلِّمِ فَلَمْ عَلَيْهِ وَهُوَ يُصَلِّمِ فَلَمْ يَرُدُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَا ذَكَرَ الإِسْارَةَ بَلْ قَالَ لَهُ بَعْدَ فَرَاغِهِ مِن الصَّلَاةِ «إِنَّ فِي الصَّلَاةِ شَغْلًا» [البعاري(١١٩٩)، مسلم(٣٨٥)] إلاَّ أَنْهُ قَدْ ذَكَرَ البيهَقيُّ (٢٦٠/٢) في حديثهِ: «أَنَّهُ عَلَيْهِ أَوْسَا لَهُ الْمِهِ».

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في ردَّ السَّلامِ في الصَّلاةِ على المصلّي. فَذَهَبَ جَمَاعَةٌ؛ إلى أنَّهُ يردُّ بعدَ السَّلامِ من الصَّلاةِ. وقالَ قومٌ: يردُّ في نفسِهِ.

وقالَ قومٌ: يردُّ بالإشارةِ، كما أفادَهُ هذا الحديثُ، وَهَذا هُوَ أقربُ الأقوال للدَّليل، وما عدّاهُ لمْ يأت بهِ دليلٌ.

قيلَ: وَهَذَا الرَّدُ بِالإِشَارَةِ اسْتِيحِبَابُ؛ بِدَلِيلِ أَنَّهُ لَمْ يَبِرِدُ ﷺ بِهِ على ابنِ مسعودٍ، بل قال لَهُ: «إنَّ فِي الصَّلَاةِ شَنْلًا».

قلت: قدْ عَرَفْت مِنْ رَوَايَةِ البَيْهَقِيِّ النَّهُ عَلَيْهِ

بِالإِشَارَةِ بِرَأْسِهِ، ثُمُّ اعْتَذَرَ إِلَيْهِ عَن الرَّدُ بِاللَّفْظِهِ الْأَنَّهُ الَّذِي كَانَ يَرِدُ بِهِ عَلَيْهِمْ فِي الصَّلَاةِ، فلمَّا حرمَ الْكَلامُ ردَّ عليهِ ﷺ بالإشارةِ، ثُمَّ أخبرَهُ «أَنَّ اللَّهَ أَخْدَثَ مِن أَمْرِهِ أَنْ لا يَتَكَلَّمُوا فِي الصَّلاةِ»، فالعجبُ من قول من قال: يردُّ باللَّفظ، مع أَنَّهُ ﷺ قالَ هذا أي أنَّ اللَّهُ أحدثُ من أمرِهِ الاعتِدارِ عن ردُّهِ على أبنِ مسعودِ السَّلامَ باللَّفظ، وجعل ردُّهُ السَّلامَ في الصَّلاةِ كلاماً، وأنَّ اللَّهُ نَهَى عنْهُ.

والقولُ بائدُ من سلَّمَ على المصلّي لا يسْتَحقُّ جواباً: يعني بالإشارة ولا باللَّفظِ، يردُّهُ ردُّهُ ﷺ على الأنصار، وعلى جابر بالإشارة، ولـو كانوا لا يسْتَحقُّونَ لأخبرَهُمْ بَذَلِكَ، ولمْ يسردُّ عليهمْ.

وامًّا كيفيَّةُ الإشارةِ ففي المسندِ(٣٣٧/٤) منْ حديثِ صُهَيسبِ قال: «مَرَرْت بِرَسُول اللَّهِ ﷺ وَهُوَ يُصَلِّي فَسَـلَمْت فَرَدُ عَلَيٌ إشارَةً» قالَ الرَّاوي: لا أعلمُهُ إلاَّ قالَ إشارةً بأصبعِهِ.

وفي حديث ابنِ عُمرَ في وصفِهِ لردَّهِ ﷺ على الأنصارِ: انَّهُ ﷺ قالَ هَكَذَا، ويسطَ جعفرُ بنُ عون - السرَّاوي عن ابـنِ عُمرَ - كَفَّهُ وجعلَ بطنَّهُ أسفلَ، وجعلَ ظُهْرَهُ إلى فوقُ.

نَتَحصُّلُ منْ هذا أنَّهُ يُجيبُ المصلّي بالإشارةِ إمَّا برأسِهِ، أَو بيدِهِ، أَو باصبعِهِ، والظَّاهِرُ أنَّهُ واجبٌ،؛ لأنَّ الرَّدُ بالقولِ واجبٌ. وقدْ تعدُّرُ في الصُّلاةِ، فبقيّ الرَّدُ بأيُّ مُمْكِنِ.

وقلة المُكَنّ بالإشارة، وجعلَهُ الشّارعُ ردّاً، وسمَّاهُ الصَّحابــةُ ردّاً، ودخلَ تحْت قوله تعالى ﴿أَوْ رُدُوهَا﴾ [الساء: ٨٦].

وامًّا حديثُ ابي هُريرةَ أَنَّهُ قَـالَ ﷺ: "مَنْ أَشَـارَ فِي الصُّـلاةِ إِشَـارَةَ تُفْهَـمُ عَنْـهُ فَلْيُعِـدْ صَلاتَـهُ" ذَكَـرَهُ الدَّارِقطـيُّ فِي (٨٣/٢، ٨٤)، فَهُوَ حديثٌ باطلٌ،؛ لأنَّهُ منْ روايةِ أبي غطفانَ عنْ أبي هُريرةَ، وَهُوَ رجلٌ مجْهُولٌ.

## ١٨\_ جوازُ حملِ الصغير في الصلاةِ

٢١٥ - وَعَنْ أَبِي قُتَادَةً ﴿ قَالَ: «كَانَ رَسُـولُ اللّهِ ﷺ يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلُ أَمَامَةً بِنْتَ زَيْنَبَ - فَـإِذَا سَجَدَ وَضَعَهَا أَوْإِذَا قَامَ حَمَلَهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٦٥)، مسلم(٥٤٣)].

وَلِمُسْلِم (٤٣ هـ) (٤٧): وَهُوَ يَؤُمُّ النَّاسَ فِي الْمَسْجِدِ.

(وعن أبي قَنَادةَ قَالَ: «كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي وَهُوَ حَامِلُ أَمَامَةَ») بضمُّ الْهَمْزةِ.

(بنُتَ زينبَ) هيَ أُمُّهَا، وَهِيَ زينبُ بنْتُ رسولِ اللَّـهِ ﷺ؛ وأَبُوهَا أَبُو العاصَ بنُ الرَّبيعِ.

(فإذا سجد وضعَهَا وإذا قامَ حمَلَهَا. مُتَفَقَ عليه، ولمسلم زيادةً: "وَلَمْ يَوْمُ النَّاسَ فِي المسجدِ») في قولِه: "كانَ يُصلَّي»، ما يدلُّ على أنَّ هذهِ العبارةَ لا تدلُ على التَّكْرارِ مُطلقاً؛ لأنَّ هذا الحملَ لامامةَ وقعَ منهُ تَلَا عرقً واحدةً لا غيرُ.

والحمديثُ دليلٌ على أنَّ حملَ المصلّي في الصَّلةِ حيوانـاً أو آدميّاً أو غيرَهُ لا يضــرُّ صلاتَـهُ، سـواءٌ كـانَ ذلِـكَ لضــرورةٍ أو غيرِهَا، وسواءٌ كانَ صلاةَ فريضةٍ أو غيرَهَا، وسواءٌ كانَ إماماً أو مُنفَرداً.

وقد صرَّح في روايةِ مُسلم: أنَّهُ ﷺ كَانَ إِماماً، فـإذا جـارَ في حال الإمامةِ جـارَ في حـال الانفـراد، وإذا جـارَ في الفريضـةِ جارَ في النَّافلةِ بالأولى.

وفِيهِ دلالةٌ على طَهَارةِ ثيابِ الصَّبِيانِ وأبدانهِم، وأنَّهُ الأصلُ ما لَمْ تَظْهَرِ النَّجاسةُ، وأنَّ الأفعالَ الَّتِي مثلَ هذَهِ لا تُبطلُ الصَّلاةَ، فإنَّهُ تَلْظُرُ كانَ، يحملُهَا ويضعُهَا.

وقد ذَهَبَ إليهِ الشَّافعيُّ ومنعَ غيرُهُ من ذلِك، وَتَـاوَّلوا الحديثُ بتَّاويلاتٍ بعيدةٍ.

منها: أنَّهُ خاصٌّ بهِ ﷺ.

ومنْهَا: أَنْ أَمَامَةً كَانَتْ تَعَلَقُ بِهِ دُونَ فَعَلِ مَنْهُ.

ومنها: أنَّهُ للضُّرورةِ.

ومنْهُمْ مَنْ قَالَ: إِنَّــهُ منسوخٌ وَكُلُهَـا دَعَـاوَى بَغَـيرِ بُرْهَـانِ واضح.

وقد أطال ابنُ دقيقِ العيدِ في شرحِ العمدةِ (٢٩٩٧/٢) القولُ في هذا، وزدناهُ إيضاحاً في حواشيهاً.

#### ١٩ ـ جوازُ قتلِ المؤذي في الصلاةِ

٢١٦ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ
 اللّهِ ﷺ: «افْتُلُوا الأسْوَدَيْنِ فِي الصَّلاةِ: الْحَيَّـة،
 وَالْعَقْرَبَ».

أَخْرُجَهُ الأَرْبَقُةُ وَأَبُو داود(٩٣١)، النومذي (٣٩٠)، النساني(١٠/٣)، ابن ماجه(١٣٤٥)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانْ(٢٣٥١)

ولَهُ شوَاهِدُ كثيرةً.

و «الأسودان»: اسمٌ يُطلقُ على الحيَّةِ والعقربِ، على أيُ لون كانا، كما يُفيدُهُ كلامُ اثمَّةِ اللَّغةِ، فلا يُتَوَهَّمُ أَنَّهُ خاصٌ بذي اللَّونُ الأسودِ فِيهمَا.

وَهُوَ دليلٌ على وُجوبِ قَتْلِ الحِيَّةِ والعقربِ في الصَّلاةِ، إِذْ هُوَ الأَصِلُ فِي الصَّلاةِ، إِذْ هُوَ الأَصِلُ فِي الأَمْرِ، وقيلَ إِنَّهُ للنَّدبِ، وَهُوَ دليلٌ على أَنْ الفعلَ الَّذِي لا يَبَطلُ الصَّلاةَ، سواءً كانَ بفعلِ قليلٍ أو كثيرِ.

وإلى هذا ذُهَبَ جماعةٌ من العلماء.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ إلى أَنْ ذلِكَ يُفسدُ الصَّلاةَ، وَتَسَاوُلوا الحديثَ بالخروجِ من الصَّلاةِ قياساً على سسائرِ الأفعمالِ الْكَثْيرةِ الَّتِي تدعو إليْهَا الحاجةُ، وَتَعـرضُ وَهُوَ يُصلِّي كإنقاذِ الغريقِ ونحوهِ فإنَّهُ يخرجُ لذلِكَ منْ صلاتِهِ.

وفِيهِ لغيرِهِمْ تفاصيلُ أُخرُ لا يقومُ عليْهَا دليلٌ.

والحديثُ حُجَّةٌ للقولِ الأوَّلِ.

وأحاديثُ البابِ اثنانِ وعشرونَ.

وفي الشُرحِ سِتَّةٌ وعشرونَ.

#### ٤- باب سرّة المصلي

١ عقوبةُ المارّ بين يدي المصلي

٢١٧ - عَنْ أَبِي جُهَيْمِ بْنِ الْحَارِثِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَوْ يَعْلَمُ الْمَارُ بَيْنَ يَدَي

الْمُصَلِّي مَاذَا عَلَيْهِ مِن الإثْمِ لَكَانَ أَنْ يَقِفَ أَرْبَعِينَ خَيْراً لَهُ مِنْ أَنْ يَمُو بَيْنَ يَدَيْهِ ٩.

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ.

وَاللَّفْظُ لِلْبُحَارِيِّ [البخاري(١٠٥)، مسلم(٥٠٧)].

وَوَقَعَ فِي الْمَزَّارِ «البحر الزخار» (٣٧٨٣) مِنْ وَجْهِ آخَــرَ أَرْبَهِـينَ رِيفًا.

(عَنْ أَبِي جُهَيْمٍ) بَضِمُ الجَيْمِ مُصَغَّرُ جَهْمٍ، وَهُو عَبِدُ اللَّهِ بِنُ جُهَيْمٍ وقِيلَ هُوَ عَبدُ اللَّهِ بِنُ الجَارِثِ بِنِ الصِّمَّةِ، بِكَسِرِ المُهمَّةِ وَتَشْدِيدِ المِيمِ، الأنصاريُ، لَهُ حديثانِ هذا أَحدُهُمَا، والآخرُ في السَّلامِ على من يبولُ؛ وقالَ فِيهِ أبو داود: أبو الجُهيمِ مِنْ الصِّمَةِ.

وقلاً قيلَ: إنَّ راويَ حديثَ البول رجلُ آخرُ هُوَ عبدُ اللَّهِ بنُ الحارثِ، والَّذي هُنا عبدُ اللَّهِ بنُ جُهَيم، وأنَّهُمَا اثنان.

رقال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «لَوْ يَعْلَمُ الْمَارُ بَيْسَنَ يَسَدَي الْمُصَلِّي مَاذَا عَلَيْهِ مِن الإِثْمِ» لفظُ «من الإثمِ» ليس من الفاظِ البخاريُّ ولا مُسلم، بلْ قالَ المصنَّفُ في قُتْحِ الباري(٥٨٥/١): إنَّهَا لا تُوجدُ في البخاريُّ إلاَّ عندَ بعضِ رُوَاتِهِ، وقدحَ فيسهِ بأنَّهُ ليسَ من أَهْلِ العلم.

قَالَ: وقدْ عيبَ على الطّبريُ نسبَتُهَا إلى البخاريُ في كِتَابِهِ الأَحْكَامُ، وَكَذَا عيبَ على صاحبِ العمدةِ نسبَتُهَا إلى الشّيخينِ معاً (١ هـ).

فالعجبُ منْ نسبةِ المصنّفِ لَهَا هُنا إلى الشّيخينِ، فقدْ وقسعَ لَهُ من الوَهْم ما وقعَ لصاحبِ العمدةِ.

رَلَكَانَ أَنْ يَقِفَ أَرْبِعِينَ، خَيْرًا لَهُ مَنْ أَنْ يَسَوَّ بِينَ يِدَيْهِ. مُتَّفَقٌ عليْهِ وَاللَّفظُ للبخاريُّ) وليسَ فِيهِ ذِكْرُ مُميِّز الأربعينَ.

(ووقعَ في البزَّارِ): أيْ منْ حديثِ أبي جُهَيم.

(من وجبي): أيْ من طريق رجالُهَا غيرُ رجالِ النَّفَـقِ عليْـهِ؟ (أربعينَ خريفاً) أيْ عاماً، أطلقَ الخريفُ على العـامِ مـنْ إطـلاقِ الجزءِ على الْكُلُّ.

وَالْحَدِيثُ دَلِيلٌ عَلَى تَحْرِيمِ الْمُرُورِ بَيْنَ يَدَيْ الْمُصَلِّي؛ أَيْ مَا بَيْنَ مَوْضِعِ جَبْهَتِهِ فِي سُجُودِهِ وَقَدَمْيْهِ، وَقِيلَ غَيْرُ هَذَا، وَهُـوَ

عَامٌ فِي كُلُ مُصَلٌ، فَرْضاً أَوْ نَفْلاً، سَوَاءٌ كَانَ إِمَاماً أَوْ مُنْفَرِداً،
يَخْتُصُ بِالإِمَامِ وَالْمُنْفَرِدِ، إلاَّ الْمَامُومَ فَإِنَّهُ لا يَضُرُهُ مَنْ مَرَّ بَيْنَ
يَدَيْهِ؛ لاَنْ سُتُرَةَ الإِمَامِ سُتُرَةً لَهُ، إلاَّ أَنَّهُ قَدْ رُدَّ هَـ لَمَا الْقَوْلُ بِأَنْ
السُتُرةَ إِنْمَا تَرْفَعُ الْحَرَجَ عَنْ الْمُصَلِّي لا عَنْ الْمَارِ، ثُمَّ ظَاهِرُ
السُتُرةَ إِنْمَا تَرْفَعُ الْحَرَجَ عَنْ الْمُصَلِّي لا عَنْ الْمَارِ، ثُمَّ ظَاهِرُ
الرُعِيدِ يَخْتَصُ بِالْمَارُ لا بِينَ وَقَفَ عَاهِداً مَشَلاً بَيْنَ يَلْدَيْ
الْمُصَلِّي، أَوْ قَعَدَ أَوْ رَقَدَ، وَلَكِنْ إِذَا كَانَتْ الْعِلَّةُ فِيهِ السُّشْرِيشَ
عَلَى الْمُصَلِّي، أَوْ قَعَدَ أَوْ رَقَدَ، وَلَكِنْ إِذَا كَانَتْ الْعِلَةُ فِيهِ السُّشْرِيشَ
عَلَى الْمُصَلِّي، أَوْ قَعَدَ أَوْ رَقَدَ، وَلَكِنْ إِذَا كَانَتْ الْعِلَّةُ فِيهِ السُّشْرِيشَ

# ٧ ما يُجعل سترة للمصلي

٢١٨ - وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: سُيْلَ النَّبِيُ ﷺ في غَزْوَةِ تَبُوكَ - عَنْ سُتْرَةِ الْمُصَلِّي، فَقَالَ: المِشْلُ مُؤْخِرَةِ الرَّحْلِةِ.

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ ( • ٥ ).

وعَنْ عَائِشَةً \_ رضى الله عنها \_ قَـالَتْ: سُئِلَ رَسُولُ اللّهِ

﴿ فِي غَزْوَةٍ ثَبُوكُ عَنْ سُتُرَةِ الْمُصَلّى فَقَالَ: المِثْلُ مُؤْخِرَةِهِ ) بِضِمَّ

الْمِيمِ وَهَمْزَةٍ سَاكِلَةٍ وَكَسْرِ الْخَاءِ الْمُعْجَمَةِ، وَفِيهَا لُغَاتْ أُخَرُ.

(الرَّحْلِ) هُوَ العودُ الَّذي في آخرِ الرَّحلِ؛ (أخرجَهُ مُسلمٌ).

وفي الحديث ندب للمصلّي إلى اتّخاذ سُتْرَة، وأنَّهُ يَكْفِيهِ مثلُ مُؤخِرَةِ الرَّحلِ؛ وَهِيَ قدرُ ثُلثيْ ذراعٍ، وَتَحصلُ بسأيُ شيمٍ اقامَهُ بِنَ يديْدِ.

قالَ العلماءُ: والحِكْمةُ في السُّرْةِ كفُّ البصرِ عبًّا ورامَهَا، ومنعُ منْ يَجْنَازُ بقربِهِ.

وأُخذَ من هذا أنَّه لا يَكْفي الخطُّ بينَ يدي المصلِّي، وإنْ كانَ قدْ جاءَ بهِ حديثً.

أخرجَهُ أبو داود(٦٨٩)، إلا أنَّهُ ضعيفٌ مُضطربٌ.

وقدُ اخذَ بهِ احمدُ بنُ حنبل فقالَ: يَكُفي الخطُّ.

وينبغي لَهُ أَنْ يَدَنَوَ مِنَ السُّتُرَةِ وَلَا يَزِيدَ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا عَلَى ثلاثةِ أَذْرَعٍ، فإنْ لَمْ يجدُ عصاً أو نحوَهَا جميعَ الحجارَ أو تُرابَأُ أَو مَتَاعَهُ.

قَالَ النَّوويُّ: اسْتَحبُّ أَهْلُ العلمِ الدُّنوُّ مِسْ السُّتْرَةِ بحيثُ

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ(١٥٥).

(وعنْ أبي ذرٍّ) بفَتْحِ الذَّالِ المعجمةِ.

وقد تقدَّمَتْ ترجَمْتُهُ.

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ يَقَطَعُ صَلَاةَ الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ ﴾ أَيْ يُفْسِدُهَا أَو يُقَلُّلُ ثَوَابَهَا.

(إِذَا لَمْ يَكُنْ بَيْنَ يَدَنِهِ مِثْلُ مُؤْخِرَةِ الرَّحْلِ) أَيْ مَثَـلاً، وَإِلاَّ فَقَدْ أَجْزَأُ السَّهْمُ كَمَا عَرَفْت.

(الْمَرْأَةُ) هُوَ فَاعِلُ «يَقْطَعُ»: أَيْ مُرُورُ الْمَرْأَةِ.

(وَالْحِمَارُ وَالْكَلْبُ الْأَسْوَدُ).

(الحديثُ) أيّ أمَّ الحديث.

وَتَمامُهُ قُلْت: فما بالُ الأسودِ من الأحمرِ من الأصفرِ من الأبيض؟ قالَ: يا ابنَ أخي سالت رسولَ اللَّهِ ﷺ عمَّا سالتني؟ فقالَ: «الْكَلْبُ الاسْوَدُ شَيْطَانُ».

(وفيه: الْكُلُبُ الأسودُ شيطانُ الجارُ يَتَعلَّقُ بَمَسَدْرِ: أَيْ وقالَ.

(أخرجَهُ مُسلمٌ) وأخرجَهُ التَّرمذيُّ(٣٣٨)، والنَّسائيُّ(٦٣/٢، ١٣/٢)، وابنُ ماجَهْ(١٩٥٢) مُخْتَصراً ومطوَّلاً.

الحديثُ دليلٌ على أنهُ يقطعُ صلاةً من لا سُتُرةَ لَـهُ مُـرورُ هذهِ المذكورَاتِ.

وظَّاهِرُ القطع الإبطالُ.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في العملِ بذلِكَ: `

فقالَ قرمٌ: يقطعُهَا المرأةُ والْكَلَبُ الأسودُ دُونَ الحمارِ؛ لحديث وردَ في ذلك عن ابنِ عبَّاسِ: «أَنَّهُ مَرْ بَيْنَ يَدَي الصَّفَّ عَلَى حِمَارٍ، وَالنَّبِيُ ﷺ يُصَلِّي، وَلَـمْ يُعِد الصَّلاةَ، وَلا أَمَرَ أَصْحَابَهُ بِإِعَادَتِهَا».

أخرجَهُ الشَّيخانِ [خ(٨٦١)، ﴿٥٠٤)]، فَجَعَلُوهُ مُخَصَّصاً لَمَا

وقالَ أحمدُ: يقطعُهَا الْكَلْبُ الْاســودُ قــالَ: وفي نفســي مــن المرأةِ والحمارِ؛ أمَّا الحمــارُ: فلحديــث إبــن عبّــاس؛ وأمّــا المـرأةُ: يَكُونُ بينَهُ وبينَهَا قدرُ مَكَانِ السُّجودِ، وَكَذٰلِكَ بينَ الصُّفوف.

وقة ورد الأمرُ بالدُّنُو منها، وبيان الجِكْمةِ في اتْخاذِهَا، وَهُوَ مَا رَوَاهُ أَبُو دَاوِد(٦٩٥) وَغَيْرُهُ، مَنْ حَدِيثِ سَـهْلِ بِسِ أَبِي حثمةَ مرفوعاً: "إذَا صَلًى أَحَدُكُمْ إلَى سُتْرَةٍ فَلْيَدْنُ مِنْهَا لا يَقْطَعُ النَّيْطَانُ عَلَيْهِ صَلاَتُهُ ويأْتِي في الحديثِ الرَّابِعِ ما يُفيدُ ذَلِك، والقولُ بَانَ أقلَ السُّتْرةِ مثلُ مُؤخِرَة الرَّحلِ، يردُّهُ الحديثُ الاَّتِي.

٢١٩ - وَعَنْ سَبْرَةَ بْنِ مَعْبَدِ الْجُهَنِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (لِيَسْتَتَرْ أَحَدُكُمْ فِي صلاتِهِ، وَلَـوْ بَسُهُم».

أُخْرَجَهُ الْحَاكِمُ(٢٥٢/١).

رُوعنْ سبرةً) بَفَتْح السَّينِ الْمُهْمَلـةِ وسُكُونِ المُوحِّدةِ، وَهُـوَ أَبُو ثُرِيَّةَ بِضمَّ المُثَلِّةِ وَفَتْحِ الرَّاءِ وَتَشديدِ المثنَّاةِ التَّحْثِيَّةِ وَهُوَ سبرةُ بنُ معبدِ الجُهَنِيُّ سَكَنَ المدينة، وعدادُهُ في البصريُّينَ.

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لِيَسْتَتِرُ أَحَدُكُمْ فِي صَلاتِهِ، وَلَوْ بِسَهُمَا. أَخْرِجَهُ الحَاكِمُ) فِيهِ الأَمرُ بالسُّتْرَةِ.

وحملَهُ الجمَاهِيرُ على النَّدبِ، وعرفْت أنَّ فائدةَ اتَخاذِهَا أَنَّهُ معَ اتَخاذِهَا لا يقطعُ الصَّلاةَ شيءٌ، ومعَ عـدمِ اتَخاذِهَـا يقطعُهَـا ما يأتي.

وفي قولِهِ: (ولو بسَهْمٍ) ما يُفيدُ أَنْهَا تُجزئُ السُّـتُرةُ غلظَـتُ أو دقَتْ، وانَّهُ ليسَ اقلُهَا مثلَ مُؤخرةِ الرَّحل كما قيلَ.

قالوا: والمختَّارُ أنْ يجعـلَ السُّتْرةَ عـنْ بمينـهِ أو شمالِـهِ ولا يصمدْ إليْهَا.

٣ ـ يقطَعُ الصلاةَ: المرأةُ والحمارُ والكلبُ الأسودُ

٢٢٠ وعَنْ أَبِي ذَرُ الْغِفَارِيُ ﴿ قَالَ: قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمُسْلِم - إذَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمُسْلِم - إذَا لَمْ يَكُنْ بَيْنِ مِثْلُ مُؤْخِرَةِ الرَّحْلِ - الْمَرْأَةُ، وَالْحَلْبُ الْاسْوَدُ » - الْحَدِيسِثُ. وَفِيهِ «الْحَلْبُ الْأَسْوَدُ » - الْحَدِيسِثُ. وَفِيهِ «الْحَلْبُ الْأَسْوَدُ شَيْطَانٌ ».

فلحديثِ عائشةَ عندَ البخاريُ(٣٨٣) أَنَّهَا قالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ يُصَلِّي مِن اللَّيْلِ وَهِيَ مُعْتَرِضَةٌ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَإِذَا سَـجَدَ غَمَـزَ رِجْلَيْهَا فَكَفْتُهُمَا فَإِذَا قَامَ بَسَطَتْهُمَا» فلموْ كَانَت الصَّلاةُ يقطعُهَا مُرورُ المرأةِ لقطعَهَا اضطجاعُهَا بينَ يديْهِ.

وَهَعَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ لا يقطعُهَا شيءٌ، وَتَـَاوَّلُوا الحديثَ بأنَّ المرادَ بالقطع نقصُ الأجر لا الإبطالُ.

قالوا: لشغل القلب بهذهِ الأشياء.

ومنهُمْ منْ قال: هذا الحديثُ منسوخٌ بحديثِ أبي سعيدٍ الآتِي إبرقم (٢٢٣)]: ﴿لا يَقْطَعُ الصَّلاةَ شَيْءٌ \* ويأتِي الْكَلامُ علنه.

وقسة وردَ: «أَنَّـهُ يَقْطَـعُ الصَّــلاةَ الْيَهُــودِيُّ وَالنَّصْرَانِـــيُّ وَالْمَجُوسِيُّ وَالْخِنْزِيرُ ۗ وَهُوَ ضعيفٌ أخرِجَهُ أَبُو داود(٤٠٤) مــنْ حديثِ ابنِ عبْاسِ، وضعَفَهُ.

٢٢١ - وَلَـهُ (٥١١) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ نَحْدُهُ دُونَ الْكَلْب.

(ولَهُ) أيْ لمسلم (عن أبي هُريرةَ نحوّهُ) أيْ نحرَ حديستُ أبي

(دون الْكُلْبِ) كذا في نُسخِ بُلُوغِ المرامِ.

ويريدُ: أنَّ لفظَ الْكَلَّبِ لَمْ يُذْكُرُ فِي حديثِ أَبِي هُريرةً، ولَّكِنْ رَاجِعْتَ الحديثَ فرايت لفظَهُ فِي مُسلمِ عنْهُ، قبالَ: قبالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿يَقَطَعُ الصَّلاةَ الْمَرْأَةُ وَالْحِمَارُ وَالْكَلْبُ، وَيَقِي مِنْ ذَلِكَ مِثْلُ مُؤخِرَةِ الرَّحْلِ».

٢٢٧ – وَلاَبِي دَاوُد(٧٠٣)، وَالنَّسَـاثِيُّ(٦٤/٢)، عَـن ابْنِ عَبَّاسٍ نَحْوُهُ، دُونَ آخِرِهِ. وَقَيَّدَ الْمَرْأَةَ بِالْحَائِضِ

قوله: (ولأبي داود، والنسائيُّ، عنِ ابنِ عَبَّاسِ نحوهُ، دُونَ آخِرِهِ، وقَيْدَ المراةَ بالحائضِ) في أبي داود عنْ شُسعبةَ قبال: حدَّثنا قَتَادةُ قال: سمعْت جابرَ بن زيدٍ يُحدَّثُ عن ابنِ عبَّاسٍ رفعَهُ شُعبةُ قالَ: ايَقْطَعُ الصَّلاةَ الْمَرْأَةُ الْحَائِضُ وَالْكَلْبُ،

واخرجَهُ النَّسائيّ(٢٤/٢) وابنُ ماجَهْ(٩٤٩).

وقولُهُ: (دُونَ آخِرِهِ) يُريدُ أَنَّهُ لِيسَ فِي حديثِ ابنِ عَبَّاسِ
آخِرُ حديثِ أَبِي هُريرةَ الَّذِي فِي مُسلمٍ وَهُوَ قُولُهُ: "وَيَقِي مِنْ
ذَلِكَ مِثْلُ مُؤْخِرَةِ الرَّحْلِ، فالضَّميرُ فِي آخِرِهِ عبارةُ المصنَّفِ لآخِرِ
حديثِ أَبِي هُريرةً، معَ أَنَّهُ لَمْ يَأْتِ بلفظِهِ كما عرفْت، ولا يصبحُ
أَنَّهُ يُريدُ دُونَ آخِرِ حديثِ أَبِي ذَرَّ، كما لا يخفى منْ أَنَّ حتَّ
الضَّميرِ عـودُهُ إِلَى الاقربِ؛ ثُمَّ راجعْت سُننَ أبي داود وإذا
لفظُهُ: "يَقْطَعُ الصَّلاةَ الْمَرْأَةُ الْحَاقِيقُ وَالْكَلْبُ، (ا هـ)،
فاختَملَتْ عبارةُ المصنَّفِ أَنْ مُوادَهُ دُونَ آخِرِ حديثِ أبي ذرَّ.

وقولُهُ: «الْكَلْبُ الاَسْوَدُ شَيْطَانَهُ أَو دُونَ حديثِ أَبِي هُريرةً وَهُوَ مَا ذَكَرَنَاهُ فِي الشُّرِحِ، والأوَّلُ أقربُ؛ لأَنَّهُ ذَكَرَ لفظَ حديثِ أبي ذرِّ دُونَ لفظِ حديثِ أبي هُريرةً، وإنْ صحَّ أنْ يُعيدَ إليْهِ الضَّميرَ، وإنْ لمْ يذْكُرُهُ إحالةً على النَّاظرِ.

وَتَقْيِيدُ المراؤِ بالحائضِ يقتَضي مع صحَّةِ الحديثِ حملَ المطلقِ على المقيَّدِ، فلا تقطعُ إلاَّ الحائضُ، كما أنَّهُ اطلقَ الْكلبَ عن وصفِهِ بالأسودِ في بعضِ الأحاديث؛ وقبَّدَ في بعضِهَا بِدِ، فحملوا المطلقَ على المقيَّدِ وقالوا: لا يقطعُ إلاَّ الأسودُ، فَتَعيَّنَ في المراؤ الحائضُ، حملُ المطلق على المقيَّدِ

#### ٤ ـ مقاتلةُ المارُ بينَ يدي المصلى

٧٢٣ ـ وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ إِلَى شَيْء يَسْتُرُهُ مِنَ النَّاسِ، فَأَرَادَ أَحَدُ أَنْ يَجْتَازَ بَيْنَ يَدَيْهِ فَلْيَدْفَعْهُ، فَإِنَّمَا هُوَ شَيْطَانٌ ٤ .

مُتَّفَقٌّ عَلَيْهِ [البخاري(٩٠٩)، مسلم(٥٠٥)].

وَفِي رِوَايَةٍ [مُ(٩٠٩) مِن حديث ابن عمر] وَقَإِنَّ مَعَهُ الْقَرِينَ».

روعن أبي سعيد الحدريّ هي قال: قال رسولُ اللّهِ عَلَى: اللّهِ مَا اللّهِ عَلَى: اللّهِ مَا صَلّى أَحَدُكُمْ إِلَى شَيْءٍ يَسْتُوهُ مِن النّاسِهِ) ممّا سلف تعيينُهُ من السّترة، وقدرِهَا، وقدرِكمْ يَكُونُ بينَهَا وبينَ المصلّي.

(فَارَادَ أَحَدُّ أَنْ يَجْتَازَ) أَيْ يَضِيَ (بَيْنَ يِدِيْــهِ فَلَيْدَفْعُهُ) طُلَّـاهِرُهُ وُحِهِ بِأَ.

(فإن أبي) أي عن الاندفاع.

(فليقَاتِلْهُ) ظَاهِرُهُ كذلِكَ.

(فَانَمَا هُوَ شَيْطَالُ) تَعْلَيْلُ للآمرِ بَقَنْلِـهِ أَوْ لَعَـدُمِ الدَّفَاعِـهِ أَوْ

(مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ؛ وفي روايةٍ) أيّ لمسلم [(٥٠٦) من حديث ابن عمر] من حديثِ أبي هُريرةً.

(فَانَّ مَعَهُ القرينَ) في القاموسِ: القريسُ: الشُّيطانُ المقرونُ بالإنسان لا يُفارقُهُ.

وظَاهِرُ كلامِ المصنّفِ أنَّ روايةَ: "فإنَّ معَـهُ القرينَ" مُتَّفتً عليْهَا بينَ الشَّيخينِ منْ حديثِ أبي سعيدٍ، ولمُ أجدُهَا في البخاريَّ، ووجدَّتهَا في صحيحِ مُسلم، لَكِنْ منْ حديثِ أبي هُرهةً.

والحديثُ دالٌ بمفهُومِهِ على أنَّهُ إذا لَمْ يَكُنْ للمصلَّى سُـتْرَةٌ فليسَ لَهُ دفعُ المارُ بينَ يديْهِ، وإذا كانَ لَهُ سُتُرةٌ دفعُهُ.

قَالَ القرطبيُّ: بالإشارةِ ولطيـف ِ المنـعِ فـإنْ لمْ يُمتَنـعُ عــن الاندفاعِ قَاتَلُهُ: أيْ دفعَهُ دفعاً أشدُّ من الأوَّلِ.

قال: وأجمعوا أنَّهُ لا يلزمُهُ أَنْ يُقَاتِلُهُ بالسُّلاحِ، لمخالفةِ ذلِكَ قاعدةَ الصُّلاةِ في الإقبالِ عليْهَا، والاشْتِغالِ بِهَا، والحشـوعِ، هـذا كلامُهُ.

وأطلق جماعةً: أنْ لَـهُ قِتَالَهُ حقيقةً، وَهُو ظَاهِرُ اللّفظ، والقولُ بأنَّهُ يدفعُهُ بلعنِهِ وسبِّهِ يردُّهُ لفظ هـ فدا الحديث، ويؤيدُهُ فعلُ أبي سعيدٍ راوي الحديثِ مع الشّابُ اللّذي أرادَ أنْ يُجتَّازُ بينَ يديهِ وَهُو يُصلِّي؛ أخرجَهُ البخاريُ (٩٠٥) عن أبسي صالح السّمَان قال: رآيت أبا سعيدٍ الحدريُ في يوم جُمعة يُصلِّي إلى شيء يَستُرُهُ من النَّاسِ، فارادَ شابُ من بني أبي المعيطِ أنْ يَجتَازُ بينَ يديه، فدفعَهُ أبو سعيدٍ في صدرو، فنظرَ النَّسَابُ فلم يجد مساغاً إلا بينَ يديه، فعادَ ليجتَازَ، فدفعَهُ أبو سعيدٍ أشدُ من الأول. الحديث.

وَقِيلَ: يردُّهُ باسْهَلِ الوجُوهِ، فإذا أبى فباشدٌ، ولـوْ أدَّى إلى قَتْلُهُ. وَلَـوْ أَدَّى إلى قَتْلُهُ.

والأمرُ في الحديث وإنْ كانَ ظَاهِرُهُ الإيجابَ لَكِنْ قالَ النُّوويُّ: لا أعلمُ أحداً من الفقَهَاءِ قالَ بوجوبِ هذا الدُّفع، بــلْ

صرَّحَ أصحابنا بأنَّهُ منـدوبٌ، ولَكِـنْ قـالَ المصنَّفُ: قـدُ صـرَّحَ بوجوبهِ أَهْلُ الظَّاهِرِ.

وفي قولِهِ «فإنَّما هُوَ شيطانٌ» تعليلٌ بأنَّ فعلَهُ فعلُ الشَّـيطانِ في إرادةِ التَّشويش على المصلّي.

وفِيهِ دلالةً على جواز إطلاق لفظِ الشَّيطانِ على الإنسانِ الذِّي يُريدُ إفسادَ صلاةِ المُصلِّي وفِئْتَتُهُ في دينِهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ شَيَاطِينَ الإِنْسَ وَالْجَنَ ﴾ [الانعام: ١٢].

وقيلَ المرادُ بانَ الحاملَ لَهُ على ذلِكَ شيطانٌ، ويـدلُّ لَـهُ روايةُ شُـلم(٥٠٦) فإنْ معَهُ القرينَ.

وقد احْتُلفَ في الحِكْمةِ المُقْتَضيةِ للأمر بالدُّفع.

فقيلَ: لدفع الإثم عن المارُ، وقيلُ: لدفع الخللِ الواقعِ بالمرورِ في الصّلاةِ، وَهَــذا الأرجـحُ؛ لأنَّ عنايـةَ المصلّي بصيانـةِ صلاتِهِ أَهَمُّ منْ دفعِهِ الإثمَ عنْ غيرِهِ.

قُلْت: ولوْ قيلَ: إِنَّهُ لَهُمَا معاً لما بَعُدَ، فَيَكُونُ لدفعِ الإِسْمِ عن المارُ الَّـذي افـادَهُ حديثُ: «لـوْ يعلـمُ المــارُ» (خ(٥١٠)، م(٧٠٥)] ولصيانةِ الصَّلاةِ عن النُّقصان منْ اجرهَا.

فقدْ أخرجَ أبو نُعيمٍ عنْ عُمرَ: «لوْ يعلمُ المصلّي ما ينقـصُ منْ صلاتِهِ بالمرورِ بينَ يديْهِ ما صلّى إلاَّ إلى شيءٍ يسْتُرُهُ مـن النَّاسِ».

وأخرجَ ابنُ أبي شيبةَ(٢٥٢/١) عن ابنِ مسعودٍ: «إنَّ المـرورَ بينَ يدي المصلّي يقطعُ نصفَ صلاتِهِ».

ولَهُمَا حُكُمُ الرَّفعِ وإنْ كانا موقوفين، إلاَّ أنَّ الأوَّلَ فيمسنْ لمْ يَتَّخذْ سُتُرةً، والنَّاني مُطلقٌ فيحملُ عليْهِ.

وأمَّا من اتَّخذَ السُّنْرةَ فلا نقصَ في صلاتِهِ بمرورِ المارُ؛ لأنَّهُ قدْ صرَّحَ الحديثُ أنَّهُ معَ اتَّخاذِ السُّنْرةِ لا يضرُّهُ مُرورُ مسنْ مسرً، فأمرُهُ بدفعِهِ للمارِّ، لعلَّ وجْهَهُ إِنْكَارُ المُنكَرِ على المارُ لِتَعديْبِهِ ما نَهَاهُ عنْهُ الشَّارعُ، ولذا يُقدَّمُ الاُخفُ على الاُغلظِ.

## ٥ ـ ضرورةُ السترةِ للمصلي

٢٢٤ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ

قَالُ: ﴿إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلْيَجْعَلْ تِلْقَاءَ وَجْهِـهِ شَيْئاً، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلْيُنْصِبْ عَصاً، فَـإِنْ لَـمْ يَكُـنْ فَلْيَخُطَّ خَطَّاً، ثُمَّ لَا يَضُرُّهُ مَنْ مَرَّ بَيْنَ يَدَيْهِ».

روعن أبي هُريرةَ وَ اللهِ اللهُ الل

(أنَّهُ مُصطربٌ) فإنَّهُ أوردَهُ مثالاً للمضطربِ فِيهِ.

(بلُ هُوَ حَسَنٌ) ونازعَهُ المصنّفُ في النُّكَتِ.

وقد صحَّحَهُ أحمدُ وابنُ المدينيِّ.

وفي مُخْتَصر السُّننِ(٣٤٠/١) قالَ سُفيانَ بنُ عُبينةَ: لم نجدُ شيئاً نشدُ بهِ هذا الحديث، ولم يجئ إلاً من هذا الوجْهِ.

وَكَانَ إسماعيلُ بنُ أُميَّةَ إذا حدَّثَ بِهَذا الحديثِ يقولُ: هلْ عندَكُمْ شيءٌ تشدُّونَهُ بهِ؟

وقد أشارَ الشَّافعيُّ إلى ضعفِهِ.

وقالَ البَيْهَقيُّ: لا بأسَ بِهِ في مثلِ هذا الحُكْمِ إِنْ شَاءَ اللَّـهُ لى.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ السُّتْرةَ تُجزئُ بأيُّ شيءٍ كانَّتْ.

وفي مُخْتَصر السُّنن(٣٤٠/١) قالَ سُفيانُ بـنُ عُبينـةَ: رايـت شريكاً صلَّى بنا في جَبَّانةٍ العصرَ، فوضعَ قلنسوَتَهُ بينَ يديْهِ.

وفي الصَّحيحين [البخاري(٥٠٧)، مسلم(٥٠٧)] منْ روايةِ ابــنِ عُمرَ «أَنَّهُ ﷺ: كَانَ يَعْرِضُ رَاحِلَتُهُ فَيُصلِّي إِلَيْهَا».

وقد تقدَّمَ أنَّهُ: أي المصلّي إذا لمْ يجدُّ جمعَ تُراباً أو أحجـاراً، واخْتَارَ أحمدُ بنُ حنبل أنْ يَكُونَ الخطُّ كالْهلال.

وفي قولِهِ: ﴿ ثُمُمُ لا يضرُهُ شَـيٌّ مَا يَدَلُ أَنَّهُ يَضَـرُهُ إِذَا لَمْ يَعْمِلُ إِمَّا بِنقصانِ مِنْ صلاتِهِ أو بإبطالِهَا على ما ذُكِرَ أَنَّهُ يقطعُ الصَّلاةَ؛ إذْ في المرادِ بالقطع الخلاف كما تقدَّم، وَهَـذا فيما إذا

كانَ المصلِّي إماماً أو مُنفرداً لا إذا كانَ مُؤتِّماً، فإنَّ الإمامَ سُــترةً لَهُ أو سُتُرَتُهُ سُتُرةً لَهُ.

وقد سبق قريباً.

وقد برُّبَ لَــهُ البخــاريُّ إلا الصلاة، بـاب (٩٠)]، وأبــو داود[باب(١١٢)].

وأخرجَ الطَّبرانيُّ [الأوسط(٤٦٥)] منْ حديثِ أنسٍ مرفوعــاً: «سُتُرَةُ الإِمَام لِمَنْ خَلِّفَهُ» وإنْ كانَ فِيهِ ضعفٌ.

واعلم أنَّ الحديث عامٌ في الأمرِ بِاتّخاذِ السُّتْرةِ في الفضاءِ وغيرِه، فقدْ ثبت أنَّهُ ﷺ: «كَانَ إذَا صَلَى إلى جدَارِ جَعَلَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ قَدْرَ مَمَرُ الشَّاةِ» والبحاري (٩٩٤)، مسلم (٩٠٨) ولم يَكُسنُ يَبَاعدُ منْهُ، بلُ أمرَ بالقربِ من السُّرةِ، وَكَانَ إذا صلَّى إلى عُودٍ أو عمودٍ أو شجرةٍ جعلَهُ على جانبِهِ الأيمنِ، أو الأيسرِ، ولمُ يصمدُ لهُ صمداً، وكَانَ يُركزُ الحربةَ في السَّفرِ، أو العنزة، فيصلي إليها، فتكونُ سُتْرَبَّهُ، وَكَانَ بعرضُ راحلَتهُ فيصلي إليها، وقاسَ الشّافعيةُ على ذلك بسطَ المصلي لنحوِ سجادةٍ بجامع إشعارِ الْكَثَارِ أَنَّهُ في الصُلاةِ، وَهُوَ صحيحٌ.

#### ٦ ـ الصلاة لا يقطعها شيءً

٧٢٥ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: قَالَ السُّولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ لَا يَقْطَعُ الصَّلاةَ شَيْءٌ، وَادْرَزُوا مَا اسْتَطَعْتُمْ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٧١٩).

وَفِي سَنَدِهِ ضَعْفُ

في المُخْتَصَر السنن (١٩٥٠/١): في إسنادِهِ مُجالدٌ وَهُوَ ابـنُ سعيد بن عُمير الْهَمْدانيُّ الْكُوفيُّ؛ وقــدْ تُكَلَّـمَ فِيـهِ غـيرُ واحـدٍ؛ واخرجَ لَهُ مُسلَمَ حديثاً مقروناً بغيرِهِ منْ اصحابِ الشَّعِيُّ.

واخرجَ نحوّةُ أيضاً الدَّارقطنيُّ (٣٦٧/١) مـنْ حديثِ أنس، وأبي أمامةَ والطَّبْرانيُّ [«الاوسط» (٤٧٧٤)] منْ حديثِ جابرٍ

وفي إسنادِهِلْمَا ضعفٌ.

وَهَذَا الحَدَيْثُ مُعَارِضٌ لحَدِيثُ آبِي ذَرُّ [﴿(١٥)]، وفِيهِ:

«أَنَّهُ يَقْطَعُ صَلاةً مَنْ لَيْسَ لَهُ سُبِتْرَةٌ: الْمَرْأَةُ وَالْحِمَارُ وَالْكَلْبُ عِلَى عدمٍ وُجوبِهِ.

ولمَّا تعارضَ الحديثان اخْتَلْفَ نظرُ العلماء فِيهمًا:

فقيلَ: المرادُ بالقطع في حديثِ أبي ذرُّ نقصُ الصُّلاةِ بشغل القلبِ بمرورِ المذْكُورَاتِ، وبعــدمِ القطــعِ في حديــثِ أبــي ســعيدٍ عدمُ البطلانِ، أيْ أنَّهُ لا يُبطلُهَا شيءٌ وإنْ نقصَ ثوابُهَا بمرورِ ما ذُكِرَ في حديثِ ابي ذرٍّ .

وقيلَ: حديثُ أبي سعيدٍ هذا ناسخٌ لحديثِ أبي ذرٌّ؛ وَهَذا ضعيفٌ؛ لأنَّهُ لا نسخَ معَ إمْكَان الجمع لما عرفْت؛ ولأنَّهُ لا يَتِـمُّ النَّسخُ إلاَّ بمعرفةِ التَّاريخ؛ ولا يُعلمُ هُنا الْمُتَقدُّمُ من الْمُتَاخَّر، على أنَّهُ لَوْ تَعَذَّرُ الجَمْعُ بِينَهُمَا لرجعَ إِلَى التَّرجيحِ؛ لأنَّهُ اخرجَهُ مُسلمّ في صحيحِهِ(١٠هـ)، وحديثُ أبي سـعيدٍ في سـندِهِ ضعفٌ، كمـا

# ٥- باب الحث على الخشوع في الصلاة

في القاموس؛ الخشوعُ: الخضوعُ، أو قريبٌ من الخضوعِ، أو هُـوَ في البدن، والخشوعُ في الصُّـوتِ والبصـر والسُّـكُون

وفي «الشرح» الخضوعُ تارةً يَكُونُ في القلبِ، وَتَــَارةً يَكُــونُ منْ قبلِ البدنِ، كالسُّكُوتِ، وقيلَ لا بُــدٌ مـن اغتِبارِهِمَـا، حَكَـاهُ الفخرُ الرَّازيُّ في تفسيرهِ.

ويدلُ على أنَّهُ من عملِ القلبِ حديثُ عليَّ ـ عليه السَّلام ــ: «الْخُشُوعُ فِي الْقَلْبِ».

أخرجَهُ الحَاكِمُ(٣٩٣/٢).

قَلْت: ويدلُّ لَهُ حديثُ «لَـوْ حَسَـعَ قَلْبُ هَـذَا لَخَشَـعَتْ جَوَارِحُهُۥ [نوادر الأصول للحكيم النزمذي ص٣١٧] وحديستُ الدُّعــاء في الاسْتِعادَةِ: «وَأَعُوذُ بك مِنْ قَلْبٍ لا يَخْشَعُ» [مسلم(٢٧٢٢)].

وقد اخْتُلْفَ في وُجوبِ الخشوع في الصَّلاةِ، فالجمْهُورُ على

وقدْ أطالَ الغزاليُّ في الإحياء (٩/١، ١٥) الْكَــلامَ في ذلِك، وذَكَرَ أَدلُةً وُجوبِهِ، وادُّعى النُّوويُّ(المجموع: ٣١٤/٣) الإجماعَ

## ١ ــ النهي عن الاختصار في الصلاةِ

٢٢٦ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَلَيْهِ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنْ يُصَلِّيَ الرَّجُلُ مُخْتَصِراً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْمه [البخاري(١٢١٩)، مسلم(٥٤٥)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمٍ، وَمَعْنَاهُ: أَنْ يَجْعَلَ يَدَهُ عَلَى خَاصِرَتِهِ.

(عَنْ أَبِي هُرِيرةَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ قَـالَ: ﴿ نَهَـى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ)) هـذا إخبارٌ منْ أبي هُريرةَ عنْ نَهْيهِ ﷺ ولمْ يـأتِ بلفظِهِ الَّـذي أفـادَ النُّهْيَ، لَكِنْ هذا لَهُ حُكْمُ الرُّفع.

(أنْ يُصلِّيَ الرُّجلَ ومثلُهُ المرأةُ.

(مُخْتَصَراً) بضمَّ الميم وسُكُونِ الخاءِ المعجمةِ وفَتْحَ المُثنَّاةِ الفوقيَّةِ فصادٍ مُهْمَلةٍ مَكْسورةٍ فراء، وَهُوَ مُنتَّصبٌ على الحال، وعاملُهُ «يُصلِّي»، وصاحبُهَا «الرُّجلُ».

(مُتَّفَقُ عَلَيْهِ، واللَّفظُ لمسلم) وفسَّرَهُ المصنَّفُ أيضاً بقولِـهِ: (ومعنَّاهُ أَنْ يجعلَ يدَّهُ) اليمني أو اليسري.

(على خاصرَتِهِ) كذلك: أي الخاصرةُ اليمنى، أو اليسرى، أو هُما معاً عليْهمَا.

إِلاَّ أَنَّ تَفْسَيرَهُ بَمَا ذَكَرَ يُعَارِضُهُ مَا فِي القَامُوسَ صَنْ قُولِـهِ: وفي الحديث: «الْمُخْتَصِرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهم النُّورُ» أي المصلُّونَ باللَّيلِ، فإذا تعبوا وضعوا أيديَّهُمْ على خواصرهِـمْ

إِلاَّ أَنِّي لَمْ أَجِدَ الحِديثَ غرجاً؛ فإنْ صحَّ، فالجمعُ بينَـهُ وبينَ حديثِ الْكِتَابِ أَنْ يَتُوجَّهُ النَّهْيُ إلى مسنْ فعـلَ ذلِـكَ بغـير تعب، كما يُفيدُهُ قولُهُ في تفسيرو: «فإذا تعبوا».

إِلاَّ أَنَّهُ يُخالفُهُ تفسيرُ النَّهَايـةِ فإنَّـهُ قـالَ: أَرادَ أَنَّهُـمْ يـأْتُونَ ومعَهُمْ أعمالٌ صالحةٌ، يَتَّكِنُونَ عليْهَا.

وفي القاموس: الخـــاصرةُ الشّــاكِلةُ ومــا بــينَ الحَرْقَطَــةِ والقُصَيرى، وفسَّرَ الحَرْقَفَةَ بعظم الحَجَبةِ: أيْ رأس الوَركِ، وَهَذَا التَّفْسيرُ الَّذي ذَكَرَهُ المصنَّفُ عَلَيْهِ الأَكْثرُ.

وقيلَ: الاخْتِصارُ في الصَّلاةِ: هُوَ أَنْ يَاخَذَ بِيدِهِ عَصَاً يَتَوَكَّـاً عَلَيْهَا.

وقيلَ: أَنْ يُخْتَصَرَ السُّورةَ، ويقرأ منْ آخرِهَا آيةً أَو آيَتَينِ.

وقيلَ: أنْ يجذف مسن الصَّلاةِ، فبلا يمـدُ قيامَهَـا ورُكُوعَهَـا وسجودَهَا وحدودَهَا؛ والحِكْمةُ في النَّهِي عنْهُ بيَّنَهَا قولُهُ:

٢٢٧ – وَفِي الْبُخَارِيِّ (٣٤٥٨) عَــنْ عَائِشَـةَ: •أَنَّ ذَلِكَ فِعْلُ الْيَهُودِ فِي صَلاتِهِمْ.

(وفي البخاريِّ عن عائشةَ أَنَّ ذَلِكَ) أي الاخْتِصَـــارَ فِــي الصَّلاةِ.

(فِعْلُ الْيَهُودِ فِي صَالِيَهِمْ) وقدْ نُهِينا عَنَ النَّسُبُهِ بِهِـمْ فِي جَمِع أَحُوالِهِمْ.

فَهَذا وَجَهُ حِكْمةِ النَّهْيِ، لا ما قيلَ: إنَّهُ فعلُ الشَّيطانِ، أو انْ إليسَ أَهْبِطَ من الجَنَّةِ كذلِكَ، أو أنَّهُ فعلُ التُتَكَبُّرِينَ؛ لأنَّ هنوِ علل تخمينيَّة، وما ورد منصوصاً: أيْ عن الصَّحابيُّ هُوَ العمدة؛ لأنَّة أعرفُ بسبب الحديث.

ويختَملُ أنَّهُ مرفوعٌ، وما وردَ في الصَّحيحِ مُقدَّمٌ على غــيرِهِ لورودِ هذهِ الأشياء أثراً.

وفي ذِكْرِ المصنّف للحديث في باب الخشوع ما يُشعرُ بـالَّ العَلَمَ عَلَمَ يُشعرُ بـالَّ العَلْمَة في النَّهْي عن الاختِصارِ النَّهُ يُنافي الخشوعَ.

# ٧ - البدءُ بالعَشَاءِ قبلَ العِشاءِ

٢٢٨ – وَعَنْ أَنَسِ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَالَ: «إِذَا قُدُمَ الْعَشَاءُ فُالْدَوُوا بِهِ قَبْلَ أَنْ تُصَلُوا الْمَغْرِبَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٦٣٥٥)، مسلم(٥٥٧)].

روعن أنسس فله أن رسولَ اللّهِ عَلَى قَالَ: ﴿إِذَا قُلَمُمُ العَشَاءُ عَدَرَدُ كَسَمَاءُ: طَعَامُ العَشَيُّ كَمَا فِي القَامُوسِ (فَابِدُووا بِهُ أَيْ بَكُلِهِ (قِلَ أَنْ تُصلُّوا المَعْرِبُ، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ) وقد وردَ بإطلاق لفظ الصّلاةِ.

قَالَ ابنُ دَقِيقِ العيدِ: فيحملُ المطلقُ على المقيَّدِ، ووردَ بلفظ: «إذا وُضعَ العشاءُ واحدُكُمْ صائمٌ فلا يُقيَّدُ بِو لما عُرنَ في الأصولِ منْ أَنَّ ذِكْرَ حُكْمِ الحَاصُ الموافقِ لا يقَتَّضَى تقييداً ولا تخصيصاً.

والحديثُ دالٌ على إيجابِ تقديمٍ أكُـلِ العشاءِ إذا حضرَ على صلاةِ المغربِ، والجمْهُورُ حمَّلُوهُ على النَّدبِ.

وقالَت الظَّاهِريَّةُ: بلْ يجبُ تقديسمُ أَكْلِ العشاءِ، فلـوْ قـدُمَ الصَّلاةَ لبطلَتْ عملاً بظَاهِر الأمر.

ثُمَّ الحديثُ ظَاهِرٌ فِي أَنَّهُ يُقدَّمُ العشاءُ مُطلقاً، سواءٌ كانَّ مُختَاجاً إلى الطَّعامِ أو لا، وسواءٌ خشيَ فسادَ الطَّعامِ أو لا، وسواءٌ خشيَ فسادَ الطَّعامِ أو لا، وسواءٌ كانَّ خفيفاً أو لا.

وفي معنى الحديث تفاصيلُ أخرُ بغير دليل، بل تَتَبعوا علّمة الأمرَ بتقديم الطّعام، فقالوا: هُو تشويشُ الخاطرِ بحضورِ الطّعام، وَهُو يَشُوسُ الخاطرِ بحضورِ الطّعام، وَهُو يُفضي إلى ترّاكِ الخشوعِ في الصّلاق، وَهِيَ علّةٌ ليسَن عليها دليلٌ إلا ما يُفهَمُ من كلام بعضِ الصّحابة، فإنّهُ أخرجَ ابنُ أبي شيبةَ [والمصنف، (۱۸٤/٢)] عن أبي هُريرة، وابنِ عبّاسِ: النّهُمَا كَانَا يَأْكُلان طَعَاماً وَفِي التّنُورِ شِوَاءً، فَأَرَادَ الْمُوَذَّنُ أَنْ يُقِيمَ الصّلاة، فَقَالَ لَهُ أبنُ عَبّاسٍ: لا تَعْجَلْ، لا نَقُومُ وَفِي أَنْفُسِناً مِنْهُ شَيْءً».

وفي روايةٍ: ﴿ لِنَكُلُّ يَعْرِضَ لَنَا فِي صَلاتِنَاهِ.

ولَّهُ(١٨٤/٣) عن الحسنِ بنِ عليَّ \_ عليهما السلام \_ أَنَّهُ قال: «الْعَسَاءُ قَبُلَ الصَّلاةِ يُذْهِبُ النَّفْسَ اللَّوَّامَةَ».

ففي هذهِ الآثارِ إشارةٌ إلى التُّعليلِ بما ذَكَرَ؛ ثُمُّ هذا إذا كانَّ الوقْتُ مُوسَّعاً.

واختُلفَ إذا تضيَّقَ بميثُ لـوْ قـدَّمَ أَكُـلَ العشـاءِ خـرجَ الوقْتُ.

فقيلَ: يُقدَّمُ الأكُلَ، وإنْ خرجَ الوقْتُ مُحافظةً على تحصيلِ الحشوع في الصَّلاةِ.

قيلَ: وَهَـذا على قـولِ مـنْ يقـولَ بوجـوبـِ الخشــوعِ في الصُلاةِ.

وقيلَ: بلْ يبدأ بالصُّلاةِ مُحافظةٌ على حُرمةِ الوقْــت، وَهُـوَ

قولُ الجمهُورِ من العلماء.

وفِيهِ أَنْ حُضُورَ الطُّعَامِ عُـذَرٌ فِي تَـرْكِ الجماعـةِ عنـدَ مـنْ اوجبَهَا وعندَ غيرهِ.

قيلَ: وفي قولِهِ "فابدؤوا" ما يُشعرُ بأنَّهُ إذا كمانَ حُضورُ الصَّلاةِ وَهُوَ يأْكُلُ، فلا يَتَمادى فِيهِ؛ وقدْ ثَبَتَ عن ابنِ عُمرَ أَنَّـهُ كانَ إذا حضرَ عشاؤُهُ وسمع قراءةَ الإمامِ في الصَّلاةِ لمْ يقمْ حَتَّى يفرغَ منْ طعامِهِ.

وقلاً قيسَ على الطُّعامِ غيرُهُ ممَّا يحصـلُ بِتَأْخـيرِهِ تشــويشُ الخاطر، فالأولى البدايةُ بهِ.

٣- النهي عن مسح الحصي
 عن مواضع السجود في الصلاة

٣٢٩ - وَعَنْ أَبِي ذَرِّ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلاةِ فَلا يَمْسَعِ الْحَصَى، فَإِنَّ الرَّحْمَةَ تُوَاجِهُهُ ﴾.

رُوَاهُ الْعَمْسَةُ [أبو داود(ه ٤ ٩)، النرمذي (٣٧٩)، النسائي(٦/٣)، ابن ماجه(١٠٤٧)] بإنسَّادِ صَحِيحٍ.

وَزَادَ أَخْمَدُ(٥/٦٣): وَاحِدَةُ أُو دَعْ

روعن أبي ذرَّ عَلَيْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلَاقِ أَي: دَخَلَ فِيهَا.

(فَلا يَمْسَحُ الْحَصَى) أيْ مِنْ جَبْهَتِهِ أَو مِنْ عَلُّ سُـجودِهِ، (فِانَّ الرَّحْمَةُ تُواجِهُهُ. روَاهُ الخمسةُ بِإسنادِ صحيحٍ. وزادَ احمـدُ) في روانيَةِ: (واحدةً أو دغي.

في هذا النَّقلِ قلقُ؛ لأنَّهُ يُفْهِمُ أنَّهُ زادَ أحمدُ على هذا اللَّفظِ الَّذي ساقَهُ المصنَّفُ، ومعنَّاهُ: على هذا فلا يمسحُ واحدةً أو دعْ، وَهُوَ غيرُ مُرادٍ.

ولفظُهُ عندَ احمدَ عنْ أبي ذرَّ: "سَأَلْت النَّبِيُ ﷺ عَـنْ كُـلُ شَيْءٍ حَتَّى سَأَلْته عَنْ مَسْحِ الْحَصَاةِ، فَقَال: "وَاحِـدَةً أو دَعْ" أي امسحُ واحدةً أو اترُكُ المسحّ، فاخْتِصارُ المصنّـف أخل بالمعنى، كأنَّهُ اتّكَلَ في بيان معناهُ على لفظه لمن عرفَـهُ، ولـو قـال: وفي

روايةٍ لأحمدُ: الإذنُ بمسحةٍ واحدةٍ، لَكَانَ واضحاً.

والحديثُ دليلٌ على النَّهْي عن مسح الحصاةِ بعدَ الدُّحولِ في الصَّلاةِ لا قبلُهُ، فالأولى لَهُ أَنْ يفعلَ ذَلِكَ؛ لشلاً يشخلَ باللَّهُ وَهُـرَ فِي الصَّلاةِ، والتَّقييدُ بالحصى أو التُرابِ كما في روايـةٍ للغالبِ، ولا يدلُّ على نفيهِ عمًا عدّاهُ.

قيل: والعلَّةُ في النَّهْي المحافظـةُ على الخشوع، كما يُفيدُهُ سياقُ المصنّف للحديثِ في هذا البابِ، أو لشلاً يَكُثرَ العمـلُ في الصّلاةِ.

وقلاً نصَّ الشَّارِعُ على العلَّةِ بقولِهِ: "فإنَّ الرَّحمةَ تُواجهُــهُ": أيْ تَكُونُ تلقاءَ وجْهِهِ؛ فلا يُغيِّرُ ما تعلَّــقَ بوجْهِـهِ مـن الـتُرابِ، والحصى، ولا ما يسجدُ عليهِ، إلاَّ أنْ يُؤلَمُهُ فلَهُ ذَلِكَ، ثُمَّ النَّهْـيُ ظَاهِرٌ فِي التَّحريمِ.

• ٢٣٠ وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ مُعَيْقِيبٍ نَحْدُهُ بِغَيْرِ تَعْلَمُ بِغَيْرِ تَعْلَمُ بِغَيْرِ تَعْلَمُ المَّارِينِ البخاري(١٢٠٧)، مسلم(١٤٥).

(وفي الصُّحيح) أي المُّتَفَّقِ عليْـهِ (عَنْ مُعيقيـب) بضمَّ المِـم وفَنْح العينِ المُهْمَلَةِ والمثنَّـاةِ التَّحْنَيَّـةِ وَكَسرِ القاف بعدَهَـا تَحْنَيَّـةً سَاكِنَةُ بعدَهَا مُوحُدةً.

هُوَ مُعيقيبٌ بنُ أبي فاطمة الدُوسيُ، شَهِدَ بدراً وَكَانَ السَلَمَ قديماً بَكُانَ أبي فاطمة الدُوسيُ، شَهِدَ بدراً وَكَانَ خَلَمَ قديماً بَكُلْمَ وَهَاجَرَ إلى الحبشةِ الْهِجسرة الثَّانِيَةَ، واقعامَ بِهَا خَلَى قدمَ النَّبيُ ﷺ، وَكَانَ على خَاتَمِ النَّبيُ ﷺ، واستُعملُهُ أبو بَكْرٍ، وعمرُ رضي الله عنهما على بيْتِ المالِ مَاتَ سنةَ سِتُ واربعينَ، وقيلَ: في آخر خلافةِ عُثمانَ.

(نحُوهُ) أيْ نحوُ حديثِ أبي ذرَّ وَلفظُهُ: اللّ تَمْسَحِ الْحَصَـى وَأَنْتَ تُصَلِّي فَإِنْ كُنْت لا بُدَّ فَـاعِلاً فَوَاحِـدَةً لِتَسْـوِيَةِ الْحَصَـى؟ (بغيرِ تعليلٍ) أيْ ليسَ فِيهِ: أنَّ الرَّحَةَ تُواجِهُهُ.

#### ٤ ـ النهيُ عن الالتفاتِ في الصلاةِ

٣٦١ - وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللّه عنها قَالَت ": سَأَلْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ عَن الالْتِفَاتِ فِي الصَّلاةِ؟ فَقَالَ: هُوَ اخْتِلاسٌ يَخْتَلِسُهُ الشَّيْطَانُ مِنْ صَلاةٍ

الْعَبْدِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(١٥٧).

وَلِلنَّرْمِذِيِّ [(٥٨٩) من حديث أنس بن مالك] \_ وَصَحَّحَهُ \_ وَلِيَاكِ وَالاَلْيَغَاتَ فِي الصَّلاةِ، فَإِنَّهُ هَلَكَةً، فَإِنْ كَانَ لا بُدُّ فَفِي الْسَطَوُعِ».

(وعن عائشة \_ رضى الله عنها \_ قالت: سَأَلْت رَسُولَ اللّهِ لَهُ الْحَيْلَاسُ عَنَّ الْحَيْلَةِ قَالَ: هَمُوَ اخْتِلاسُ عَنَّ اللّهِ المعجمةِ فَمَثَّا وَ فَوْيَةِ، آخَرُهُ سِنْ مُهْمَلةٌ هُوَ الْاَحْدُ للشّيءِ على غفلة (يختلسهُ الشّيطانُ من صلاةِ العبدِ. رواهُ البخاريُّ قالَ الطّبييُ: سمَّاهُ اخْتِلاساً؛ لأن المصلّي يُقبلُ على ربّه تعالى، ويَتَرصنُهُ الشّيطانُ فَوَاتَ ذَلِكَ عليهِ، فإذا الْتَفَتَ اسْتَلَبهُ ذَلِك.

وَهُوَ دليلٌ على كرَاهَةِ الالْتِفَاتِ فِي الصَّلاةِ.

وحملَهُ الجمهُورُ على ذلِكَ إذا كَانَ الْتِفَاتَا لَا يَبْلَمُعُ إِلَّ اسْتِدبار القبلةِ بصدرهِ، وإلاَّ كانَ مُبطلاً للصَّلاةِ.

وسببُ الْكَرَاهَةِ نَقصانُ الخشوع، كما أفادَهُ إيرادُ المصنّفِ للحديثِ في هذا البابِ، أو ترْكُ اسْتِقبالِ القبلةِ ببعضِ البدنِ، أو لما فيهِ من الإعراضِ عن التُوجُّهِ إلى اللَّهِ تعالى، كما أفادَهُ ما أخرجَهُ أحدُره/٢٧٧]، وابنُ ماجَهْ [لم يخرجه] منْ حديثِ أبسي ذرَّ: «لا يَزَالُ اللَّهُ مُقْبِلاً عَلَى الْعَبْدِ فِي صَلاتِهِ مَا لَمْ يَلْتَفِت، فَإِذَا صَرَفَ وَجْهَةُ انْصَرَفَ».

أخرجَهُ أبو داود(٩٠٩) والنَّسائيُّ(٨/٣).

(وللنّرمذيّ) أيْ عنْ عائشةَ (وصحْحَهُ: أَيَّاكِ) بِكَسرِ الْكَافِ؛ لأنَّهُ خُطَّابُ المؤنَّثِ.

(والألفِفَات) بالنصب؛ لأنه مُحنَّرٌ منه (في الصَّلاةِ فانَسهُ هَلَكَةً) لإخلالِهِ بافضلِ العبادَاتِ، وأيُّ هَلَكَةٍ أعظمُ منْ هَلَكَةِ الدُين.

(فإنْ كانْ لا بُدِّ) من الالْتِفَاتِ، (ففي التَطوُّع).

قيلَ: والنَّهْيُ عن الالْيَفَاتِ إذا كانَ لغيرِ حاجةٍ، وإلاَّ فقـدْ ثبتَ إخ(١٢٠)، ((٢٢)): أنَّ أبا بَكْرِ ﷺ الْتَفَت نجيءِ النَّبيُ ثَلَا في صلاةِ الظُّهْـرِ والتَّفَتِ النَّاسُ لخروجهِ ﷺ في مَرضِ مؤتِه، حيثُ أشارَ إليهم، ولو لم يلتَفِتُوا ما علمـوا بخروجه، ولا إشارَتِه، وأقرَّهُمْ على ذلك.

٥ - النهى عن البصاق في الصلاة بين يديه

٧٣٢ - وَعَنْ أَنَسِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: 
﴿إِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلَاةِ فَإِنَّهُ يُنَاجِي رَبَّهُ، فَلَا
يَبْصُقَنَ بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَا عَنْ يَمِينِهِ، وَلَكِنْ عَنْ شِمَالِهِ
تَحْتَ قَدَمِهِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٣٤٤)، مسلم(٥٥١)].

وَلِي رِوَايَةٍ: أَوْ تُحْتَ قَدَمَيْهِ.

روعن أنس ﴿ فَلَكُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ إِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلَاةِ فَإِلَّهُ يُنَاجِي رَبُّهُ ﴾ وفي روايةٍ في البخــاريُّ(٤٠٥): ِ "فَــالِنَّ رَبُّهُ بَيْنَهُ وَيُمِنَ الْقِبْلَةِ».

والمرادُ من المناجاةِ إقبالُهُ تعالى عليْهِ بالرَّحمةِ والرِّضوانِ.

رَفَلا يَبْصُفُنَّ يَيْنَ يَدَيْهِ وَلا عَنْ يَمِينِهِ) قَـدْ عَلَّـلَ في حديث أبي هُريرةَ [البخاري(٤١٩]] بأنَّ عنْ يمييهِ ملَكاً.

(ولَكِنْ عَنْ شَهِلِهِ، نَحْتَ قدمهِ. مُتَّفَقُ عَلَيْهِ؛ وفي روايةِ: أَوْ خَمَتَ قَلَمَهِ، الحديثُ نَهَى عن البصاقِ إلى جِهَةِ القبلةِ، أو جِهَةِ اليمين، إذا كان العبدُ في الصّلاةِ.

وقذ وردَ النَّهِيُّ مُطلقاً عنْ أبسي هُريرةَ وأبي سعيدِ: «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَأَى نُخَامَةً فِي جِدَارِ الْمَسْجِدِ فَتَنَاوَلَ حَصَاةً فَي جِدَارِ الْمَسْجِدِ فَتَنَاوَلَ حَصَاةً فَحَتُهَا وَقَالَ: إِذَا تَنَخُمُ أَحَدُكُمْ فَلا يَتَنَخَّمَنَّ قِبَلَ وَجْهِو وَلا عَنْ يَعِيدِ وَلَيْبُصُفَنَّ عَنْ يَسَارِهِ أَو تَحْتَ قَدَمِهِ الْيُسْرَى» مُتَفَقَّ عليْهِ والبعاري(٤١٠)، مسلم(٤٨٥).

وقلة جزمَ النَّـوويُّ بـالمنعِ في كُـلُّ حالـةٍ داخــلَ الصَّــلاةِ وخارجَهَا، سواءٌ كانَ في المسجدِ أو غيرهِ.

وقد افادَهُ حديثُ انسٍ في حقُ المصلّــي، إلاَّ أنَّ غيرَهُ مـن الاحاديثِ قدْ أفادَتْ تحريمَ البصاقِ إلى القبلةِ مُطلقــاً في المسجدِ وفي غيرِه، وعلى المصلّي وغيرِهِ.

ففي صحيح ابن خُرِيمةُ(٩٢٥) وابن حَبَّانَ(٩٣٩) من حديثِ حُديفةَ مرفوعًا؛ «مَنْ تَفَلَ تُجَاة الْقِبْلَـةِ جَاءَ يَـوْمَ الْقِيَامَـةِ وَتَفَلَّتُهُ بَيْنَ عَبْنَيْهِ،

ولابنِ خُزِيمَةً(١٣١٢) منْ حديثِ ابنِ عُمرَ مرفوعاً: النَّيْعَـثُ

صَاحِبُ النُّخَامَةِ فِي الْقِبْلَةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَهِيَ فِي وَجْهِهِ.

وأخرجَ أبو داود(٤٨١) وابنُ حَبَّانَ(١٦٣٦) منْ حديث السَّائبِ بن خلاَّدٍ «أَنَّ رَجُلاً أَمَّ قَوْماً فَبَصَقَ فِي الْقِبْلَةِ، فَلَمَّا فَرَغَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: لا يُصَلِّي لَكُمْ».

ومثلُ البصاق إلى القبلةِ البصاقُ عن اليمين، فإنَّهُ منهيٌّ عنهُ

وأخرجَ عبدُ الرَّزَاقِ عن ابنِ مستعودٍ: أنَّهُ كَـرِهَ أَنْ يبصقَ عنْ يمينِهِ وليسَ في الصَّلاةِ [«المصنف؛ (٥/٥٦٤)].

وعنْ مُعاذِ بن جبل: ما بصفّت عـنْ يميـني مُنــذُ اســلمْت [دالمنف، (١/٥٧٤، ٢٣٦)].

وعنْ عُمرَ بن عبدِ العزيز: أنَّهُ نَهَى عنْهُ ايضاً [احمد .[(۲۰۰،199/٣)

«وَقَدْ أَرْشَدَ ﷺ إِلَى أَيِّ جَهَةٍ يَبْصُـتُ فَقَـالَ: عَـنْ شِـمَالِهِ تَخْتَ قَدَمِهِ، فبيَّنَ الجهَةَ أَنَّهَا جَهَـةُ الشَّمال، والحملُ أنَّهُ تحْتَ القدم؛ ووردَ في حديثِ أنس عندَ أحمدَ ومسلم بعدَ قولِهِ: ولَكِـنْ عن يُسارِهِ أو تَحْتَ قدمِهِ زيادةً: «ثُمُّ أَخَذَ طَرَفَ رِدَائِهِ فَبَصَقَ فِيهِ وَرَدُ بَعْضَهُ عَلَىي بَعْضٍ فَقَـالَ: أو يَفْعَـلُ هَكَـٰذَا» واحمد(١٩٩/٣،

وقولُهُ: «أو تحْتَ قدمِهِ» خاصُّ بمنْ ليسَ في المسجدِ.

وأمَّا إذا كانَ فِيهِ ففي ثوبِهِ لحديثٍ: «النُّبصَاقُ فِي الْمَسْجِدِ خُطِينَةً" [البخاري(١٥٥)، مسلم(٢٥٧) وسيأتي برقم (٢٤٧)].

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ يُقَالُ: المرادُ البصاقُ إلى جهَـةِ القبلـةِ أو جهـةِ اليمين خطيئةً لا تحْتَ القدم، أو عنْ شمالِهِ؛ لأنَّـهُ قَـدْ أذنَ فِيـهِ الشَّارعُ ولا يأذنُ في خطيتةٍ.

هذا وقد سمعت أنَّهُ علَّلَ ﷺ النَّهٰيَ عن البصاق على وَهُوَ أَنَّ عَلَى الشُّمَالَ أَيضاً مَلَكاً وَهُوَ كَاتِبُ السَّيُّنَاتِ.

وأجيبَ بانَّـهُ اخْتَصُ بذلِكَ ملَـكُ اليمـين تخصيصـاً لَــهُ وَتَشريفاً وإكْراماً.

وأجابَ بعضُ الْمَتَاخَرينَ: بأنَّ الصَّلاةَ أُمُّ الحسنَاتِ البدنيَّةِ

فلا دخلَ لِكَاتِبِ السَّيِّنَاتِ فِيهَا؛ واسْتَشْهَدَ لذلِكَ بما أخرجَهُ ابسنُ أبي شيبةَ [«المصنف، (١٤٢/٢)] منْ حديثِ جُذيفةَ موقوفاً في هــذا الحديث: ﴿ وَلا عَنْ يَعِينِهِ فَإِنَّ عَنْ يَعِينِهِ كَاتِبَ الْحَسَنَاتِ».

وفي الطُّبرانيُّ [«المعجم الكبير» (٢٣٤/٨، ٢٣٥)] من حديث أُمامةَ في هذا الحديثِ: «فَإِنَّهُ يَقُومُ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَمَلَكٌ عَنْ يَمِينِهِ وَقَرِينُهُ عَنْ يَسَارِهِ٣.

وإذا ثبت هذا فسالتَّفلُ يقعُ على القريـن وَهُـوَ الشَّيطانُ، ولعلُّ ملَكَ اليسار لا يُصيبُهُ شيءٌ منْ ذلِـكَ، أو أنْـهُ يَتَحـوَّلُ في الصَّلاةِ إلى جِهَةِ اليمينِ.

# ٦- النهي عن التصاوير لأنها تلهي عن الصلاةِ

٢٣٣ ـ وَعَنْهُ قَالَ: «كَانَ قِرَامٌ لِعَائِشَةَ سَتَرَتْ بِـهِ جَانِبَ بَيْتِهَا فَقَالَ لَهَا النَّبِيُّ 難: أَمِيطِي عَنَّا قِرَامَــكِ هَذَا فَإِنَّهُ لا تَزَالُ تُصَاوِيرُهُ تَعْرِضُ لِي فِي صَلاتِي». رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٣٧٤).

(وعنهُ) أي أنِس عَلَيْهُ (قالَ: كَانَ قَرَامٌ) بِكُسَـرِ القَــافِ وَتَخفيفِ الرَّاءِ: السُّنْرُ الرَّقيقُ؛ وقيــلَ: الصُّفيــقُ مـنْ صُــوف ذي

(لعائشة) سَتَرَتْ بهِ جانبَ بيْتِهَا.

(فقالَ لَهَا النَّبِيُّ عَلَيْهِ: أميطي عنَّا) أي أزيلي.

(قرامَك هذا فإنَّهُ لا تزالُ تصاويرُهُ تعرضُ بفَتْح المُنسِّاةِ الفوقيَّةِ وَكُسر الرَّاء (لي في صَلاتِي، روَاهُ البخاريُّ).

في الحديث ودلالة على إزالة ما يُشوِّشُ على المصلِّي صلاتُهُ مُمَّا في منزلِهِ، أو في محلُّ صلاتِهِ، ولا دليلَ فيه على بُطلان الصَّلاةِ ولأنَّهُ لمْ يُروَ أنَّهُ ﷺ أعادَهَا.

ومثلُهُ:

٧\_ إزالةُ أو إبعادُ اللباس الملفت عن الصلاةِ ٢٣٤ - وَاتَّفَقَا عَلَى حَدِيثِهَا فِـي قِصَّةِ أَنْبِجَانِيَّةِ يَشْغُلُ عَن الإقبالِ عَلَيْهَا.

قَالَ الطَّبِينُ فِيهِ إِيذَانٌ بِأَنْ لِلصُّورِ وَالأشْيَاءِ الظَّاهِرَةِ تَأْشِيراً فِي الْقُلُوبِ الطَّاهِرَةِ، وَالنُّفُوسِ الزَّكِيَّةِ، فَضَلاً عَمَّا دُونَهَا.

وَفِيهِ كَرَاهَةُ الصَّلَاةِ عَلَى الْمَفَارِشِ، وَالسَّجَاجِيدِ الْمَنْفُوشَةِ، وَكَرَاهَةِ نَقْشِ الْمَسَاجِدِ، وَنَحْوِهِ.

# ٨ النهي عن رفع الأبصار في الصلاة

٢٣٥ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «لَيْنَتُهِيَ نُ أَفْوَامٌ يَرْفَعُونَ أَبْصَارَهُمْ إلى السَّمَاء فِي الصّلاةِ أو لا تُرْجِعُ إلَيْهِمْ

روعن جابر بن سمرة فلك قال: قال رسول اللَّهِ ﷺ: ولينتهين بفتْح اللاَّم والمثنّاةِ التَّخييَّةِ وسُكُونِ النَّـونِ وفَتْح المثنّاةِ الفوقيَّةِ وَكَسر الْهَاء.

(اقوامُ يرفعونَ ابصارَهُمُ إلى السَّماءِ في الصَّلاقِ أيْ إلى ما فوقَهُمْ مُطلقاً (أو لا ترجعُ النَّهِمْ)، روّاهُ مُسلمٌ.

قَالَ النَّوويُّ فِي شرحٍ مُسلمٍ [٢/٥٢]: فِيهِ النَّهْـيُّ الأكِيدُ والوعيدُ الشَّديدُ فِي ذلِكَ.

> وقدْ نُقلَ الإجماعُ على ذلِك، والنَّهْيُ يُفيدُ تحريمُهُ. وقالَ ابنُ حزم: تبطلُ بهِ الصَّلاةُ.

قالَ القاضي عياضٌ: واختَلفوا في غسيرِ الصَّلاةِ في الدُّعـاءِ فَكَرِهَهُ قومٌ، وجؤزَهُ الأكثرونَ.

# ٩- النهي عن الصلاة بحضرة الطعام أو مدافعة الأخبثين

٣٣٦ - وَلَهُ(٥٦٠) عَـنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَـالَتْ: سَـمِعْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ يَقُــولُ: ﴿لا صَــلاةَ بِحَضْرَةٍ طَعَامٍ وَلا وهُوَ يُدَافِعُهُ الأُخْبَثَانِ﴾. أَبِي جَهْمٍ، ﴿ فَإِنَّهَا ٱلْهَنَّنِي عَـنْ صَلاتِي ﴾ [المعاري(٧٥٢)، مسلم(٥٥٦)]

وهو قوله: (وَاتَّفْقَا) أَيْ الشَّيْخَانِ (عَلَى حَدِيثِهَا) أَيْ عَائِشَةَ

(فِي قِصَّةِ أَنْبِجَائِكَة) بِفَتْحِ الْهَمْزَةِ وَسُكُونِ النُّونِ وَكَسْرِ الْمُورَةِ وَسُكُونِ النُّونِ وَكَسْرِ الْمُوحِدَةِ وَتَخْفِيفِ الْجِيمِ وَبَعْدَ النُّونِ يَاءُ النَّسَبَةِ: كِسَاءٌ غَلِيظٌ لا عَلَمُ فِيهِ.

رَأْبِي جَهُمٍ بِفَتْحِ الْجِيمِ وَسُكُونِ الْهَاءِ وَهُـوَ: عَامِرُ بْـنُ خُذَيْنَةَ.

وَفِيهِ: (لَهِالَهَا) أي الخميصةُ وَكَانَتْ ذَاتَ أَصَلامٍ أَهْدَاهَا لَـهُ عَلَيْظِ أَبُو جَهْمٍ فَالضَّمْدِرُ لَهَا، وإنْ لَمْ يَتَقَدَّمْ فِي كَـلامِ المُصنَّفَدِ ذِكْرُهَا.

ولفظُ الحديثِ عن عائشةَ «أَنْ النّبِيُ ﷺ صَلّمى فِسي خَمِيصَةٍ لَهَا أَعْلامٌ، فَنَظَرَ إِلَى أَعْلامِهَا نَظْرَةً، فَلَمَّا انْصَرَفَ قَالَ: اذْهَبُوا بِخَيِيصَتِي هَذِهِ إِلَى أَبِي جَهْمٍ، وَأَتُونِي بِٱلْبِجَائِيَّةِ أَبِي جَهْمٍ، فَإِنَّهَا أَلْهَتْنِي آنِفاً عَنْ صَلاتِي، هذا لفظُ البخاريُ.

وعبارةُ المصنف تُفْهِمُ الْ ضميرَ «فإنَّهَا» للانبجانيَّةِ ومنه يعرف أنه كان الأولى أن يقول المصنف: «قصة خيصة أبي جهم».

رَأَلْهُتْنِي عَنْ صَلاتِي)، وذلِكَ أَنَّ أَبَا جَهْمِ أَهْدَى للنَّسِيُّ ﷺ خَيْصةً لَهَا أَعلامٌ، فَشَهِدَ فِيهَا الصَّلاةَ فلمَّا أنصرفَ قال: رُدِّي هَذِهِ الخَميصة إلى أبي جَهْم.

وفي رواية عنْهَا(خ(٣٧٣)]: «كُنْت أَنْظُرُ إِلَى عَلَمِهَا وَأَنَـا فِي الصَّلاةِ، فَأَخَاف أَنْ يَفْتِننِي»

كما روى مالِكٌ في الموطَّإِرس٨١) عنْ عائشةَ قالَتْ: «أَهْدَى أَبُو جَهْمٍ بَّنِ مُحُلِّيْفَةً إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ خَمِيصَةً لَهَا أعلامُ.

قَالَ ابْنُ بَطَّال: إِنَّمَا طَلَبَ مِنْهُ ثَرْبًا غَيْرَهَا لِيُعْلِمَهُ أَنَّهُ لَمْ يَرُدُّ عَلَيْهِ هَدِيئَتُهُ اسْتِخْفَافًا بهِ.

وَفِي الْحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى كَرَاهَةِ مَا يَشْغَلُ عَن الصَّلاةِ مِن النُقُوشِ وَنَحْوِهَا، مِمَّا يَشْغَلُ الْقَلْبَ.

وَفِيهِ مُبَادَرَتُهُ ﷺ إِلَى صِيَانَةِ الصَّلاةِ عَمَّا يُلْهِي، وَإِزَالَةِ مَــا

(وَلَهُ) أَيْ لَمُسلم (عنْ عائشةَ قالَتْ: سمغت رسولَ اللّهِ ﷺ
 يقولُ: «لا صَلاةَ بِحَضْرَةِ طَعَام»).

تقدَّمُ الْكَلامُ فِي ذَلِكَ، إِلاَّ أَنَّ هذَا يُفيدُ أَنَّهَا لا تُقَامُ الصَّلاةُ فِي موضع حضرَ فِيهِ الطَّعامُ، وَهُوَ عامٌ للنَّفلِ والفرضِ، وللجائعِ وغيرهِ، وألَّذي تقدَّمُ اخصُ منْ هذا.

(ولا) أيْ لا صلاةً (وَهُوَ) أي المصلّي (يدافقهُ الأخبشانِ) البولُ والغائطُ، ويلحقُ بِهِمَا مُدافعةُ الرَّيحِ فَهَذا معَ المدافعةِ.

وأمًّا إذا كانَ يجدُ في نفسيه ثقلَ ذلك وليسسَ هُنَاكَ مُدافعةً فلا نَهْيَ عن الصَّلاةِ معَنهُ، ومعَ المدافعةِ فَهميَ مَكْرُوهَةٌ، قيلَ تنزيهاً لنقصانِ الحشوع، فلو خشي خُروجَ الوَقْتِ إِنْ قدَّمَ الشَّبرُزُ وإخراجَ الأَخبَئينَ، قدَّمَ الصَّلاةَ، وَهِيَ صحيحةٌ مَكْرُوهَةٌ كذا قالَ النَّوويُ، ويستَحبُ إعادَتُهَا، وعن الظَّهريَّةِ: أَنَّهَا باطلةً.

#### ١٠ النهي عن التناؤب في الصلاةِ ما استطاع

٧٣٧- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «النَّنَاؤُبُ مِنَ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا تَثَاءَبَ أَحَدُكُمُ مُ فَلْيَكُظِمْ مَا اسْتَطَاعَ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢٩٩٤) وَالتَّرْمِذِيُّ (٣٧٠)، وَزَادَ: ﴿فِي الصَّلاقِ».

(وعن أبي هُريرة ﴿ أَنْ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «الشَّاوْبُ مِن النَّيْطَانِ») لأنَّهُ يصدرُ عن الانتسلاءِ والْكَسلِ، وَهُمَا مَّا يُحبُّهُ النَّيْطانُ، فَكَانُ النَّيْاوَبَ منهُ.

(فَإِذَا تَشَاءَبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَكْظِسَمْ) أَيْ يَنعُسهُ ويمسِكُهُ (مَا اسْتَطَاعَ) (روَاهُ مُسلمَ والتَّرمذيُّ وزادَ) أي التَّرمذيُّ (في الصَّلاةِ) فقيَّدَ الأمرَ بالْكَظمِ بِكَونِهِ في الصَّلاةِ، ولا يُنافي النَّهْيَ عسن تلْكَ الحَالةِ مُطلقاً لموافقةِ المقيد المطلق في الحُكْم، وَهَذِهِ الزَّيَادةُ هي في الحَالةِ مُطلقاً لموافقةِ المقيد المطلق في الحُكْم، وَهَذِهِ الزَّيَادةُ هي في الحَالي [لبست عنده، بل عند مسلم (٢٩٩٥) (٢٩٥) إيضاً.

وفِيهِ بعدَهَـــا[خ(٣٧٨٩)]: "وَلا يَقُــلُ: هَــا، فَإِنَّمَــا ذَلِـكَ مِــن الشَّيْطَان يَضْحَكْ مِنْهُ».

وَكُلُّ هَذَا كُمَّا يُنافي الخشوع؛ وينبغي أنْ يضعَ يدَهُ على فِيــهِ لحديث: «إذَا تَنَاءَبَ أَحَدُكُمْ فَلَيْضَعْ يَدَهُ عَلَى فِيــهِ فَـإِنَّ الشَّـيْطَانَ يَذْخُلُ مَعَ التَّنَاؤُبِ».

وأخرجَهُ أحمدُ(٣١/٣)، والشَّيخانِ [البخاري في الأدب المفردة (٩٤٩)، مسلم(٢٩٩٩)] وغيرُهُمْ.

# ٦- بَابُ الْمَسَاجِدِ

(الْمَسَاجِدُ): جمعُ مسجدٍ بفَتْحِ الجيمِ وَكَسرِهَا، فإنْ أُريدَ بِهِ الْكَانَ المخصوصَ فَهُــوَ بِكَسـرِ الجيـمِ لا غـيرُ، وإنْ أُريـدَ بـهِ موضعُ السَّجودِ وَهُوَ موضعُ وُقوعِ الجَبْهَةِ فِي الأرضِ فإنَّهُ بالفَّتَّحِ لا غيرُ.

وفي فضائلِ المساجلِ أحاديثُ واسعةً، وأنَّهَا أحبُّ البقاعِ إلى اللَّهِ، وأنَّ «مَنْ بَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْتًا اللَّهِ، وأنَّ: «مَنْ بَنَى للَّه مَسْجِداً مِنْ مَال حَلال بَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّـةِ»[ابن حبان في «المجروحين» ٣٣٤/١] وأحاديثُهَا في مجمعِ الزُّوائلو(٧/٧-١٠) وغيرهِ

#### ١\_ الصلاةُ في البيوتِ

٢٣٨ عن عائيشة رضي الله عنها قالت: «أمر رَسُولُ الله عنها الله عنها وأن رَسُولُ الله عنها الله عنها بيناء المساجد في السدور، وأن تُنظَف وتُطيَّب».

رَوَاهُ أَحْمَـلُ(٢٧٩/٦) وَأَبُو دَاوُد(٥٥٤) وَالسَّرْمِذِيُّرُ ٩٩٤). وَصَحَّـحَ إِرْسَالُهُ.

(عنْ عائشةَ ــ رضي الله عنها ــ قىالَت: «أَمَرَ رَسُولُ اللّهِ عَلَمْ بِنَاءِ الْمَسَاجِدِ فِي النُّورِ») يُخْتَملُ أَنَّ المرادَ بِهَا البيُوتُ وهي المنازلُ؛ على أنه يُطلقُ عليها لفظُ الدار.

وفي «القاموس»: الدار: الحلُّ بجمع البناء، العَرْصَةُ، والبلـدُ، ومدينة النبيُّ ﷺ، وموضعٌ، والقبيلةُ. انتهى.

ويختَملُ أنْ المرادَ الحجالُّ الَّتِي تُبنى فِيهَا الدُّورُ.

(وأنْ تُنظُفَ) عـن الأقـذارِ (وَتُعلَيْبَ. رَوَاهُ احْمَدُ وأبو داود والنّرمذيُّ وصحَّحَ إرسالَهُ).

والتَّطييبُ بالبخورِ ونحوِهِ.

والأمرُ بالبناءِ للنَّدبِ لقولِهِ: «أَيْنَمَا أَدْرَكَتْك الصَّلاةُ فَصَلُ». اخرجَهُ مُسلمٌ(٧٠٠) ونحوهُ عندَ غيرهِ.

قبل: وعلى إرادة المعنى الأوّل في الـدُورِ، ففي الحديث دليلٌ على أنَّ المساجدَ شرطُهَا قصددُ التَّسبيل، إذْ لـوْ كـانَ يَتِمُّ مسجداً بالتَّسميةِ لخرجَتْ تلكَ الأمّاكِنِ الَّتِي اتَّخذَتْ في المسّاكِنِ عنْ ملْكِ أَهْلِهَا.

وفي شرح السُّنَّةِ(٣٩٧/٣): إنَّ المرادَ المحالُ الَّتِي فِيهَا السَّدُّرُ، ومنْهُ ﴿سَارِيكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ﴾[الأعراف: ١٤٥] لأنَّهُمْ كسانوا يُسمُّونَ الحالُ الَّتِي اجْتَمَعَتْ فِيهَا القبيلةُ داراً.

قالَ سُفيانُ: بناءُ المساجدِ في الدُّور: يعني القبائلَ.

#### ٢\_ النهي عن اتخاذ قبور الأنبياء مساجد

اللَّهِ ﷺ «قَاتَلَ اللَّــةُ الْبَهُــودَ اتَّخَـٰـذُوا فَبُــورَ أَنْبِيَــائِهِمْ مَسَاحِدَه.

عُقَلَ عَلَيْهِ.

وَزَادَ مُسْلِمٌ ﴿ وَالنَّصَارَى ١ [البخاري(٤٣٧)]، مسلم(٥٣٠)]

روعنْ أبي هُريرةَ ﴿ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ قَاتَلَ اللَّهُ النَّهُودَ ﴾ أي لعن كما جاء في روايةٍ (خ(١٣٣٠)، م(٢٩٥٥)].

وقيلَ معنَّاهُ: قَتَلَهُمْ وَأَهْلَكُهُمْ.

(اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَانِهِمْ مَسَاجِدَ. مُتَّفَقُّ عَلَيْهِ).

وفي مُسلم (٥٢٨) عن عائشة قالَت: "إِنَّ أُمُّ حَبِيسة وَأَمُّ سَلَمَة ذَكَرَتَا لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَنِيسَة رَآنَاهَا بِالْحَبْسَة فِيهَا تَصَاوِيرُ، فَقَالَ: إِنَّ أُولَئِكَ إِذَا كَانَ فِيهِم الرَّجُلُ الصَّالِحُ فَمَاتَ، بَنُوا عَلَى فَبْرِهِ مَسْجِداً، وَصَوْرُوا تِلْكَ التَّصَاوِيرَ، أُولَئِكَ شِرَارُ الْخَلْق عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

وَاتِّخاذُ القبررِ مساجدَ اعمُ من أَنْ يَكُونَ بَعنى الصَّلاةِ إِلَيْهَا، أَوْ بَعنى الصَّلاةِ عليْهَا؛ وفي مُسلمِ(٩٧٢): «لا تَجْلِسُوا عَلَى الْقُبُورِ وَلا تُصَلُّوا إِلَيْهَا وَلا عَلَيْهَا».

قَالَ البيضاويُ: لَمَّا كَانَتَ اليَّهُودُ والنَّصارى يسجدونَ لقبـورِ أنبيائِهُمْ؛ تعظيماً لشانِهمْ، ويجعلونَهَا قبلـةٌ يَتُوجُهُونَ في الصَّـلاةَ نحرَها، اتَّخذُوهَا أوثاناً لَهُمْ، ومنحَ المسلمينَ منْ ذلِكَ.

قالَ: وأمَّا من أتَّخذَ مسجداً في جوارِ صالح، وقصدَ التَّبرُكُ بالقربِ منْهُ لا لِتَعظيمِ لَهُ؛ ولا لِتَوجُّهِ نحوَهُ، فلا يَدخلُ في ذلِسكَ الرعد.

قلْت: قولُهُ اللَّ لِتَعظيم لَـهُ يُقالُ: اتَّخاذُ المساجدِ بقريـهِ وقصدُ التَّبرُكِ بِهِ تعظيمٌ لَهُ، ثُمَّ أحاديثُ النَّهْيِ مُطلقـةٌ ولا دليـلَ على التّعليل بما ذَكرَ.

والظَّاهِرُ أَنَّ العلَّةَ سَدُّ الذَّريعةِ، ومنعَ المسلمينَ من ذلك.

قَالَ: وأمَّا مِن اتَّخذَ مسجداً في جوارِ صالح وقصَّدَ التَّبرُكَ بالقرب منْهُ لا لِتَعظيمٍ لَهُ ولا لِتَوجُّو نحوَهُ فسلا يُدخلُ في ذلِكَ الوعيدِ.

قُلْت: قولُهُ اللَّا لِتَعظيم لَـهُ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ثمُّ أحاديثُ النَّهْي مُطلقةٌ ولا دليلَ على التَّعليسلِ بما ذَكَرَ والظَّاهِرُ أَنَّ العلَّةَ سَدُّ الذَّرِيعةِ والبعدُ عن التَّشبيهِ بعبدةِ الأوثبانِ الَّذِينَ يُعظَّمُونَ الجمادَاتِ الَّتِي لا تسمعُ ولا تَنفعُ ولا تضرُّ ولما في إنفاق المال في ذلِكَ من العبثِ والتَّبذيرِ الخالي عن النَّفعِ بالْكُلَّيَّةِ؛ وَلاَئَهُ مَسْبٌ لإيقادِ السُّرجِ عليْهَا الملعونُ فاعلُهُ.

ومفاسدُ ما يُبنى على القبورِ من المشاهدِ والقِبابِ لا تُحصرُ؛ وقد خسرٌ البسو داود(٣٢٣) والسترمذيُ (٣٢٠) والسترمذيُ (١٤/٤) وابنُ ماجَهْ (١٥٧٥) عن ابنِ عبَّاسِ قالَ: «لَمَنَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْظٌ زَائِرَاتِ الْقَبُورِ وَالْمُتَّخِذِينَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُجَ».

(وزادَ مُسلمُ: والنَّصَارى) زادَ في حديثِ أبي هُريرةَ هـذا بعدَ قولِهِ: «اليَّهُودُه وقد اسْتَشْكَلَ ذلِكَ لأنَّ النَّصَارى ليسَ لَهُمْمُ نبيًّ إلاَّ عيسى عليه السلام إذْ لا نبيَّ بينَهُ وبينَ مُحمَّد ﷺ وَهُـوَ حيًّ في السَّمَاءِ.

وأجيب بائة كان فيهم أنبياء غيرُ مُرسلينَ كالحوارئينَ ومريم في قول، وأنَّ المبرادَ منْ قولِه: «أنبيائهم» المجموعُ من اليَّهُودِ والنَّصارَى، أو المرادُ الأنبياءُ وَكِيارُ أَتْباعِهِمْ وَاكْتَفَى بذَكَرِ الأنبياء؛ ويؤيدُ ذلِكَ قولُهُ في روايةِ مُسلم (٣٢٥»)، «كَانُوا يَتَّخِذُونَ فَبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ وَصَالِحِيهِمْ مَسَاجِدَه.

ولِهَذَا لَّمَا أُفردَ النَّصاري كما في:

٣- النهي عن اتخاذ القبور مساجدً

٤٠ - وَلَهُمَا اللحاري (٢٧٧)، مسلم (٢٧٥) مِسنْ
 حَديثِ عَائِشَةَ (كَانُوا إِذَا مَاتَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ
 بَنُوا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِداً وَفِيهِ: (أُولَئِكُ شِرَارُ الْخَلْقِ).

وهو قوله: (ولَهُمَا) أي البخاريُّ ومسلم.

(منْ حديثِ عائشةَ: كانوا إذا مَاتَ فِيهم) أي النّصاري.

(الرَّجلُ الصَّالِحُ بَنُوا على قَبْرِهِ مَسْجداً) ولَمَّا أَفْرَدَ الْيَهُودُ كما في حديثِ أبي هُريرةَ قالَ «أنبيائِهمْ».

وأحسنُ من هذا أنْ يُقالَ: أنبياءُ اليَهُودِ أنبياءُ النَّصارى لأنَّ النَّصارى مأمورونَ بالإيمانِ بِكُلُّ رسولٍ فرسلُ بني إسرائيل يُسمَّونَ أنبياءَ في حقُّ الفريقينَ.

وفِيهِ: أُولَئِكَ شُرَارُ الحُلقِ) اسمُ الإشسارةِ عَـائلًا إِلَى الفريقينِ وَكَفَى بِهِ ذَمّاً.

والمرادُ من الاتّخاذِ اعــمُّ مـنْ أَنْ يَكُـونَ ابْتِداعـاً أَو اتّباعـاً فَالْيَهُودُ ابْتَدعَتْ والنّصارى اتّبعَتْ.

٤- جوازُ ربط الأسير بسارية المسجد

٢٤١ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ قَالَ: "بَعَثَ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: "بَعَثَ النَّبِيُّ ﷺ خَيْلًا، فَجَاءَتْ بِرَجُلٍ، فَرَبَطُوهُ بِسَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي الْمَسْجِدِ".الْحَدِيثُ سِوَارِي الْمَسْجِدِ".الْحَدِيثُ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٤٦٢)، مسلم(١٧٦٤)].

الرَّجُلُ هُوَ ثُمَّامَةُ بَنُ أَثَالَ صَرَّحَ بِذَلِكَ فِي الصَّحِيحَيْنِ وَغَيْرِهِمَا وَلَيْسَ فِيهِ أَنْ الرَّبُطَ عَنْ أَصْرِهِ i، وَلَكِنَّهُ i فَرَرُ ذَلِكَ لأنَّ فِي الْقِصَّةِ أَنَّهُ كَانَ يَمُرُّ بِهِ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ وَيَقُـولُ: مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَّامَةُ \_ الْحَدِيثُ.

وَفِيهِ دَلِيلٌ عَلَى جَوَازِ رَبْطِ الْأَسِيرِ بِالْمَسْجِدِ وَإِنْ كَانَ كَافِراً وَأَنْ هَذَا مُخَصُصٌ لِقَوْلِهِ i ﴿إِنَّ الْمَسْجِدَ لِلْإِكْسُرِ اللَّهِ

وَالطَّاعَةِ» وَقَدْ أَنْزَلَ i وَفَدْ ثَقِيفٍ فِي الْمَسْجِدِ [احمد(٢١٨/٤). أبو داود(٢٠٢٣].

قَالَ الحَطَّابِيُّ: فِيهِ جَوَازُ دُخُولِ المُشْرِكِ المُسجَدَ إِذَا كَـانَ لَـهُ فِيهِ حَاجَةٌ، مثلُ أَنْ يَكُــُونَ لَـهُ غُرِيــمٌ فِي المُسجِدِ لَا يَخْرِجُ إِلَيْهِ ومثلُ أَنْ يُحَاكِمَ إِلَى قَاضِ هُوَ فِي المُسجِدِ.

وقلهٔ كانَ الْكُفَّارُ يدخلونَ مسجدَهُ ﷺ ويطيلونَ فيسهِ الجلوسَ.

وقمة أخرجَ أبـو داود(٤٨٨) مـنْ حديثِ أبـي هُريـرةَ «أَنَّ الْيَهُودَ أَتُواْ النَّبِيُّ ﷺ وَهُوَ فِي الْمَسْجدِ».

وأمًّا قوله تعالى: ﴿فَلا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ﴾ فـــالمرادُ بِـهِ لا يُمَكُنُونَ منْ حجُّ ولا عُمرةٍ كمــا وردَّ في القصَّـةِ الَّتِـي بعـثَ لاجلِهَا ﷺ بآيَاتِ براءةً إلى مَكَةً.

وقولُهُ: «فَلا يَحُجُّنُ بَعْدَ هَذَا الْعَامِ مُشْـرِكُ» (البخاري(٣٦٩)، مسلم(١٣٤٧)].

وَكَذَلِكَ قُولِهُ تَعَالَى: ﴿ مَا كَانَ لَهُ مِمْ أَنْ يَذْخُلُوهَا إِلاَّ خَائِفِينَ ﴾ لا يَتِمُّ بِهَا دليلٌ على تحريم المساجدِ على المسركِينَ لأنها نزلت في حقَّ من اسْتَولى عليْهَا وَكَانَتْ لَهُ الحِكْمةُ والمنعةُ كما وقع في سبب نُزولِ الآيةِ الْكَرِيمةِ فَإِنْهَا نزلَتْ في شانِ النصارى واسْتِيلائهِمْ على بيت المقدسِ والقاء الأذى فيسهِ والأزبالِ، أو أنَّهَا نزلَتْ في شانِ قُريشٍ ومنعِهِمْ لَهُ ﷺ عامَ الحديبةِ عن العمرةِ.

وامًّا دُخولُهُ منْ غيرِ اسْتِيلاءِ ومنعِ وَتَخريبِ فلمْ تُفَدُهُ الآيةُ الْكَرِيمَةُ: وَكَانَ المصنَفَ ساقَهُ لبيانٌ جوازِ دُخولِ المشسرِكِ المسجدَ وَهُوَ مَذْهَبُ إمامِهِ فيما عدا المسجدَ الحرامَ.

٥\_ جواز إنشاد الشعر في المساجد

٢٤٢ - وَعَنْهُ ﴿ أَنْ عُمَرَ ﴿ مَنْ بِحَسَّانَ يُنْشِكُ فِي الْمَسْجِدِ، فَلَحَظَ إِلَيْهِ، فَقَالَ: قَدْ كُنْت أُنْشِدُ فِيهِ. وَفِيهِ مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنْكُ ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٣٢١٢)، مسلم(٢٤٨٥)].

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٨٥ه)

(وعنهُ) أيْ أبي هُريرةً.

(قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: من سمع رجلاً ينشدُ) بفَّتْح المنئاةِ التَّخْتِيَّةِ وسُكُونِ النُّونِ وضمَّ الشَّينِ المعجمةِ منْ نشدَ الدَّابَّةَ

(ضالَّةً في المسجدِ فليقـلُ لا ردُّهَـا اللَّهُ عليْـك) عُقوبـةً لَــهُ لارْتِكَابِهِ في المسجدِ ما لا يجوزُ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ يَقُولُهُ جَهْرًا وَأَنَّهُ وَاجْبُ.

(فإنَّ المساجدَ لمْ تُبنَ لِهَذَا، رَوَاهُ مُسلمٌ، أيْ بلُ بُنيَتْ لذِكْر اللَّهِ والصَّلاةِ والعلم والمذَاكرةِ في الخيرِ ونحوهِ.

والحديثُ دليلٌ على تحريم السُّؤال عن ضالَّةِ الحيوانِ في المسجدِ وَهَلْ يلحقُ بِهِ السُّؤالُ عَنْ غيرِهَا مِن الْمَسَّاعِ ولـوْ ذَهَـبَ في المسجد؟

قَيلَ: يلحقُ للعلَّةِ وَهِيَ قُولُهُ: «فَإِنَّ المُسَاجِدَ لَمْ تُبِنَّ لِهَـٰذَا» وانَّ منْ ذَهَبَ عليْهِ مَتَاعٌ فِيهِ أو في غيرِهِ قعدَ في بـابِ المسجدِ يسالُ الخارجينَ والدَّاخلينَ إليْهِ.

واخْتُلفَ أيضاً في تعليمِ الصَّبيّانِ القــرآنَ في المسـجدِ وَكَـانً المانعَ بمنعُهُ لما فِيهِ منْ رفع الأصوَاتِ المنهيِّ عنهُ في حديثِ واثلةَ: «جَنُبُوا مَسَاجِدَكُمْ مَجَانِينَكُمْ وَصِبْيَانَكُمْ وَرَفْعَ أَصْوَاتِكُمْ.

أخرجَهُ عبدُ السرِّرُاق [(١٧٢٧) مرسلاً] والطُّ برانيُّ في الْكَبير(٨/١٥٦) وابن ماجَهْ(٧٥٠).

#### ٧\_ النهي عن البيع في المسجد

٢٤٤ - وَعَنْهُ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا رَأَيْتُمْ مَنْ يَبِيعُ، أو يَبْتَاعُ فِي الْمَسْجِدِ فَقُولُــوا لَـهُ: لا أَرْبَحَ اللَّهُ تِجَارَتُكُ ٩.

رُوَاهُ النَّسَائِيِّ [«عمل اليسوم والليلسة» (١٧٦)] وَالسِّرُمِلِيُّ (١٣٢١)، وَحَسَّهُ.

(وعنهُ) أي أبي هُريرةَ أنْ رسولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا رَأَيْتُمْ مَنْ يَبِيعُ أَو يَبْتَاعُ﴾ يَشْتَرِي.

(وعنهُ) أي أبي هُريسرةَ (أنْ عُمرَ ﴿ مُرَّ بحسَّانَ ) بالحاء الْمُهْمَلةِ مَفْتُوحةً فِسينٌ مُهْمَلةٌ مُشدَّدةٌ هُوَ ابنُ ثابِتٍ شَاعرُ رسولِ اللَّهِ ﷺ يُكنَّى أبا عبدِ الرَّحمن.

أطالَ ابنُ عبدِ البرُّ في ترجَيِّهِ في الإسْتِيعابِ(٣٤١/١ ٣٥٠-٣٥١) قالَ: وَتُوفِّيَ حسَّانُ قبلَ الأربعينَ في خلافةِ عليُّ عليه السـلام، وقيلَ بلُ مَاتَ سنةَ خسينَ وَهُوَ ابنُ مائةٍ وعشرينَ سنةً.

(ينشدُ) بضمُ حرف المضارعةِ وسُكُونِ النُّونِ وَكُسرِ الشُّينِ

(في المسجدِ فلحظَ إليهِ) أيْ نظرَ إليْهِ وَكَانُ حسَّانَ فَهِمَ منْـهُ نظرَ الإنْكَار.

(فقالَ قَدْ كُنْتَ أَنشَدُ وَفِيهِ) أي المسجدُ.

(منْ هُوَ خيرٌ منك) يعني رسولَ اللَّهِ ﷺ.

(مُتَّفَقُ عَلَيْهِ) وقد أشارَ البخاريُّ في باب بدء الخلـق(٣٢١٣) في هذو القصُّةِ أنْ حسَّاناً أنشدَ في المسجدِ ما أجابَ بِهِ المشــركينَ

ففي الحديثِ دلالةً على جـواز إنشـادِ الشُّعر في المسـجدِ، وقد عارضَهُ احاديثُ.

أخرجَ ابـنُ خُزيمـةَ(١٣٠٤) وصحَّحَهُ النَّرمذيُّ(٣٢٢) منْ حديثِ عمرو بن شُعيبٍ عنْ أبيهِ عنْ جدُّهِ قَــالَ: «نَهَــى رَسُــولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ تَنَاشُدِ الْاشْعَارِ فِي الْمَسْجِدِ، ولَـهُ شـوَاهِدُ وجمعَ بينَهَا وبين حديثِ البابِ بأنَّ النَّهْيَ محمُّولٌ على تناشـــدِ أشــعارِ الجَاهِليَّةِ وَأَهْلِ البطالةِ وما لمْ يَكُنْ فِيهِ غـرضٌ صحيحٌ والمـاذونُ فِيهِ ما سلمَ منْ ذلِكَ.

وقيلَ: المَاذُونُ فِيهِ مشروطٌ بانْ لا يَكُونَ ذَلِكَ مَّا يَشْغَلُ مَنْ في المسجد به.

٦- النهي عن السؤال عن الضالة في المسجد

٧٤٣ وَعَنْهُ ﴿ قَالَ: قَسَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ سَمِعَ رَجُلاً يَنْشُدُ صَالَّةً فِي الْمَسْجِدِ فَلْيَقُـلْ: لا رَدُّهَا اللَّهُ عَلَيْك، فَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لَمْ تُبْنَ لِهَذَاه.

(فِي الْمَسْجِدِ فَقُولُوا لَـهُ: لا أَرْبَسِحَ اللَّــهُ تِجَــَارَتَكَ». روّاهُ التَّرمذيُّ والنَّسائيُّ وحسَّنَهُ).

فِيهِ دلالةُ على تحريمِ البيعِ والشَّرَاءِ فِي المساجدِ وأنَّهُ يجبُ على من رأى ذلِكَ فِيهِ يقولُ لِكُلُّ من البائعِ والمشْتَرِي: «لا أربحَ اللَّهُ تَجارَتَكَ» يَقُولُه جَهْراً زجراً للفاعلِ لذلِك والعلَّهُ هي قولُهُ فيما سلف: «فإنَّ المساجدَ لمْ تُبنَ لذلِكَ» [م(٥٦٨٥)] وَهَلْ يَعقدُ البيعُ؟

قَالَ المَاورديُّ: إنَّهُ ينعقدُ اتَّفاقاً.

# ٨- النهيُ عن إقامةَ الحدود في المساجد

وَعَنْ حَكِيمِ بْنِ حِزَامٍ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لا تُقَامُ الْحُدُودُ فِي الْمَسَاجِدِ، وَلا يُسْتَقَادُ فِيهَا».

رَوَاهُ أَخْمَدُ(٣٤/٣) وَأَبُو دَاوُد(٩٠٤٤) بِسَنَدِ ضَعِيفٍ.

(وعنْ حَكِيم بنِ حزامٍ) بالحاءِ المُهمَلةِ مَكْسورةِ والـزَّايِ، وحَكِيمٌ صحابيٌ كانَ من أشراف قُريسْ في الجَاهِليَّةِ والإسلامِ أسلمَ عامَ الفَّنحِ عاشَ مائةً وعشرينَ سنةً، سِتُونَ في الجَاهِليَّةِ وسِتُونَ في الإسلام، وَتُوفِّي بالمدينةِ سنةَ أربع وخسينَ ولَهُ أربعةُ أولادٍ صحابيُّونَ كُلُّهُمْ: عبدُ اللَّهِ وخالدٌ ويحيى وَهِشامٌ.

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ لا تُقَامُ الْحُـــُدُودُ فِـــى الْمَسَــَاجِدِ وَلا يُسْتَقَادُ فِيهَا ﴾ أي يُقامُ القودُ فِيهَا.

(رَوَاهُ أَحَمَّدُ وَأَبُو دَاوِد بَسَنَدٍ ضَعِيفٌ) وَرَوَاهُ الْحَـَاكِمُ(٣٧٨/٤) وابـنُ السَّـكَنِ وأحمـدُ بـنُ حنبــــلِ (٤٣٤/٣) والدارقطــني(٨٥/٣) والبَيْهَقَيْ(٣٢٨/٨).

وقالَ المصنّفُ في التّلخيصِ(٨٦/٤): لا باسَ بإسنادِهِ.

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ إقامةِ الحدودِ في المساجدِ وعلـــى تحريم الاسْتِقادةِ فِيهَا.

٩ ـ جوازُ إقامةُ المريض في المسجد

٢٤٢ - وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «أُصِيبَ سَعْدٌ يَـوْمَ

الْخُنْدَقِ فَضَـرَبَ عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ خَيْمَةً فِي الْمَسْجِدِ، لِيَعُودَهُ مِنْ قَريبٍ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٤٦٣)، مسلم(١٧٦٩)].

روعنُ عائشةَ \_ رضى الله عنها \_ قالَت: أُصيبَ سعدٌ) هُــوَ ابنُ مُعاذِ بضمُ الميمِ فعينٌ مُهْمَلةٌ بعدَ الألفِ ذالٌ مُعجمةٌ هُوَ أَبو عمرو سعدُ بنُ مُعاذِ الأوسيُ.

أسلمَ بالمدينةِ بينَ العقبةِ الأولى والثَّانيةِ وأسلمَ بإسلامِهِ بنــو عبدِ الأشْهَلِ وسمَّاهُ رسولُ اللَّهِ ﷺ: سيَّدُ الأنصارِ.

وَكَانَ مقداماً مُطاعاً شـريفاً في قومِـهِ مـن كبـارِ الصّحابـةِ، شَهِدَ بدراً واحداً واصيبَ يومَ الخندقِ في أَكْحلِهِ فلــمْ يرقـأ دمُـهُ حَتَّى مَاتَ بعدَ شَهْرٍ.

تُوفِّيَ فِي شَهْرِ ذي القعدةِ سنةَ خمسٍ من الْهِجرةِ.

(بومَ الحندقِ فصربَ عليهِ رسولُ اللَّهِ ﷺ) أيْ نصبَ

رَحْيَمَةً فِي المُسْجَدِ لِيعُودَهُ مَنْ قريبٍ) أَيْ لَيَكُونَ مَكَانُهُ قريبًا منْهُ ﷺ فيعودُهُ (مُتَّفَقُ عليْهِ).

فِيهِ دلالةً على جوازِ النَّومِ في المسجدِ وبقاءِ المريضِ فِيـهِ وإنْ كانَّ جريحًا وضربِ الحيمةِ وإنْ منعَتْ من الصَّلاةِ.

#### • ١ ـ جوازُ التدريب في المسجد

٧٤٧ - وَعَنْهَا قَالَتْ: (رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْتُرُنِي، وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَى الْحَبَشَةِ يَلْعَبُونَ فِي الْمَسْجِدِ، - الْحَدِيثَ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٩٨٨)، مسلم(٨٩٢)].

(وعنْهَا) أيْ عنْ عائشةً.

رقىالت: «رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْتُرُنِي وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَى الْحَبَشَةِ يَلْقِبُونَ فِي الْمَسْجِدِ» ـ الحديثَ.مُتَفقٌ عليْهِ.

قدْ بيْنَ فِي روايةِ للبخاريُ(٩٥٠) أَنْ لَعَبَهُمْ كَانَ بِـالدُّرَقِ والجِرَابِ. في إقامةِ الدَّينِ فأجيزَ فعلُهَا في المسجدِ.

هذا وأمَّا نظرُ عائشةَ النَّهِمْ وَهُمْ يلعبونَ وَهِيَ أَجَنبِيَّةً فَفِيهِ دلالةٌ على جوازِ نظرِ المرأةِ إلى جُملـةِ النَّـاسِ مـنْ دُونِ تفصيـل لأفرادِهِمْ كما تنظرُهُـمْ إذا خرجَتْ للصَّلاةِ في المسجدِ وعندُ الملاقاةِ في الطُّرقَاتِ ويأتِي تحقيقُ هذِهِ المسألةِ في محلّهَا.

## ١١ \_ إقامةُ المرأةِ في المسجد

٢٤٨ - وَعَنْهَا «أَنَّ وَلِيدَةً سَوْدَاءَ كَانَ لَهَا خِبَاءً فِي الْمَسْجِدِ، فَكَانَتْ تَأْتِينِي فَتُحَدَّثُ عِنْدِي الْمَسْجِدِ، فَكَانَتْ تَأْتِينِي فَتُحَدَّثُ عِنْدي المَالَحَدِيثُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٣٩٤)، ولم يخرجه مسلم].

(وعنهَا) أي عائشةً.

رأنَّ وليدةً) الوليدةُ الأمةُ.

(موداءَ كان لَهَا حباءً) بِكَسرِ الحَاءِ المعجمةِ وموحَّدةٍ فَهَمْزةً ممدودةً الحَيمةُ من وبرِ أو غيرِهِ وقيلَ: لاَ تَكُونُ إلاَّ منْ شعرٍ. (في المسجلِ فَكَانَتْ تأتِيني فَتَحدَّثُ عندي \_ الحديثُ، مُتَّفقٌ

عليدي.

والحديثُ بُرمَتِهِ في البخاريُ عنْ عائشةَ: «أَنْ وَلِيسَدَةُ سَوْدَاهَ كَانَتْ لِحَيُّ مِنْ الْعَرَبِ فَأَعْتَقُوهَا فَكَانَتْ مَعَهُمْ فَخَرَجَتْ صَبِيَّةً لَهُمْ عَلَيْهَا وشَاحٌ أَحْمَرُ مِنْ سُيُّور، قَالَتْ فَوَضَعَتْهُ أَو وَقَسَعَ مِنْهَا فَمَرَّتْ حُدَيَّاةً وَهُوَ مُلْقَى فَحَسِيَتُهُ لَحْماً فَخَطَفَتْهُ

قَالَتْ: فَالْتَمَسُوهُ فَلَمْ يَجِدُوهُ فَاتَّهَمُونِي بِهِ فَجَعَلُوا يُفَتَّشُونِي خَتَى فَتَشُونِي خَتَى فَتَشُونِي خَتَى فَتَشُوا فَبَلَهَا قَالَتْ: وَاللَّهِ إِنِّي لَقَائِمَةٌ مَعَهُمْ إِذْ مَرَّت الحُنيَّاةُ فَأَلْفَتُهُ.

قَالَتْ: فَرَقَعَ بَيْنَهُمْ، فَقَلْت: هَذَا الَّذِي اتَهَمْتُمُونِي بِهِ زَعَمْتُمُ وَأَنَا بَرِينَةٌ مِنْهُ وَهَا هُوَ ذَا، قَالَتْ: فَجَاءَتْ إِلَى رَسُسُولِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

ألا إنْـــة مِـــن دَارَةِ الْكُفْـــرِ الْحـــاني

وفي روايةٍ لمسلمٍ(٨٩٢) يلعبونَ في المسجدِ بالحرابِ.

وفي روايةٍ للبخاريُّ(٩٥٠) وَكَانَ يومَ عيدٍ.

فَهَذَا يدلُّ على جوازِ مثلِ ذلِكَ في المسجد في يومِ مسرَّةٍ. وقيلَ: إِنَّهُ منسوخٌ بالقرآن والسُّنَةِ أمَّا القرآنُ.

فقولُهُ تعالى: ﴿ فِنِي بُيُسُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكُرَ فِيهَا السَّمُهُ ﴾.

واشًا السَّنةُ فبحديثِ «جَنبُ وا مَسَاجِدَكُمْ صِبَيَانَكُمْ، ومجانبنكم، وسَلُ سيوفِكُم، وإقامِةِ حُدودِكُم، وخُصُوماتِكُم، وجَمْرُوها في الجُمَع، واجْعَلُوا على أبوابها المَطَاهِرَ».

أخرجه ابن عدي [«الكامل» (١٨٦١/٥)] والطبراني [«الكبير» (١٨٦/٥)] والبيهقي(١٠٣/١٠) وابن عساكر.

وكانَّه يقول القــائل بالنســخ: إنـهُ إذا نهـى عــن الخصومـة وسلُّ السيوف، فبالأولى عن اللعب بالحراب.

وفيه بُعد.

وَتُعَشَّبَ بِأَنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ وليسَ فِيهِ ولا فِي الآيسةِ تصريحٌ بما ادَّعَاهُ ولا عرفَ التَّارِيخَ فَيَتِمُّ النَّسخُ..

وقاذ حُكِيَ الْ لَعَبَهُمْ كَانَ خَارِجَ السَّجِدِ وَعَائِشَةُ كَانَتْ فِي السَّجِدِ؛ وَهَذَا مردودٌ بَمَا ثَبَتَ فِي بَعْضِ طُرِقِ الحَديثِ (ج(٩٨٨)] هذا الله عُمَرَ أَنْكُرَ عَلَيْهِمْ لَعِبَهُمْ فِسِي الْمَسْجِدِ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ

وفي بعضِ الفاظِيراعد: ٦١٦/٦] أنَّهُ ﷺ قالَ لعمرَ: التَّعْلَمَ الْيَهُودُ أَنَّ فِي دِينِنَا فُسْحَةً وَأَنِّي بُعِثْت بِحَنِيفِيَّةٍ سَمْحَةٍ.

وَكَانَ عُمرَ بنى على الأصلِ في تنزِيهِ المساجدِ فبيْنَ لَهُ ﷺ أَنْ التَّسْسِهِيلِ الْتُعَمَّقُ والتَّشْدُدُ يُسْافِي قياعدةً شهريعَتِهِ ﷺ من التَّسْسِهِيلِ والتَّيسِيرِ.

وَهَذَا؛ يدفعُ قولَ الطَّبريُّ: إِنَّهُ يُغْتَفُرُ للحِسشِ مَا لا يُغْتَفُرُ لغيرِهِمْ فيقرُّ حيثُ وردّ.

ويدفعُ قولَ من قالَ: إنَّ اللَّعبَ بالحرابِ ليسَ لعباً مُجـرَّداً بلْ فِيهِ تدريبُ الشُّجعانِ على مواضع الحروبِ والاسْتِعدادِ للعدوُ ففي ذلك المصلحةُ الَّتِي تجمعُ عامَّةً المسلمينَ ويُختَاجُ إليْهَا

قَالَتْ عَائِشَةُ: قُلْت لَهَا: مَا شَانُك لا تَقْعُدِينَ إِلاَّ قُلْت هَذَا؟ فَحَدَّثَنِي بِهَذَا الْحَدِيثِ».

فَهَذا الَّذي أشارَ إليهِ المصنَّفُ بقولِهِ: «الحديثَ».

وفي الحديث دلالة على إباحة المبيت والمقيل في المسجد لمن ليسَ لَهُ مسْكُنٌ من المسلمينَ رجلاً كانَ أو امراةً عندَ أمنِ الفِتْنـةِ وجوازِ ضرب الحيمةِ لَهُ أو نحوها.

# ١٢ ـ النهي عن البصاقِ في المسجد

٢٤٩ - وَعَنْ أَنْسِ ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُـولُ اللَّهِ
 البُصَاقُ فِي الْمَسْجِدِ خَطِيئَةٌ وَكَفَّارَتُهَا دَفْنُهَا٩.

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٥٤)، مسلم(٥٥١)].

(وعن أنس على قال: قال رسولُ اللهِ على: «البصاق) في القاموس: البصاقُ كغراب، والبساقُ والبزاقُ ماءُ الفم إذا خسرجَ منهُ وما دامَ فِيهِ فَهُوَ ريقٌ.

وفي لفظ البخاريّ(١٥٥): «البزاق، ولمسلم[(٥٥٧)]: «التَّفَّارُ»

(فِي الْمَسْجِدِ خَطِينَةٌ وَكَفَّارَتُهَا دَفَّتُهَا، مُتَّفَقٌ عليْهِ).

الحديثُ دليلٌ على أنَّ البصاقَ في المسجدِ خطيثةٌ والدُّفنُ يُكفَّرُهَا وقدْ عارضَةُ ما تقدَّمَ الرقه(٢٣٠)] من حديث «فليبصقْ عنْ يسارِهِ أو تحْتَ قدمِهِ، فإنْ ظَاهِرَهُ سواءً كانَّ في المسجدِ أو غيرهِ.

قَالَ النَّوويُّ: هُما عُمومانِ لَكِنَّ النَّانيَ مخصوصٌّ بما إذا لمَّ يَكُنْ فِي المسجدِ ويبقى عُمومُ الخطيشةِ إذا كمانَ في المسجدِ من دُونِ تخصيصِ.

وقالَ القاضي عياضٌ: إنَّما يَكُونُ البصاقُ في المسجدِ خطيئةً إذا لمْ يدفئهُ وامَّا إذا أرادَ دفئهُ فلا.

وَذَهَبَ إلى هذا أَثِمَّةٌ مِنْ أَهْلِ الحديثِ ويدلُّ لَـهُ حديثُ أَحْمَدُ (٢٩٠/٥) بإسنادٍ حسن من حديثِ أَحْمَدُ (٢٩٠/٥) بإسنادٍ حسن من حديثِ أَي أَمامة مرفوعاً «مَنْ تَنَخَعْ فِي الْمَسْجِدِ فَلَمْ يَدُفِنْهُ فَسَيَّئَةٌ فَإِنْ دَفَنَهُ فَحَسَنَةٌ فَلَمْ يَدُفِنهُ فَسَيَّئَةً فَإِنْ دَفَنَهُ فَحَسَنَةٌ فَلَمْ يَعِمْ الدَّفْنِ.

ونحوُهُ حديثُ أبي ذرَّ عندَ مُسلم(٥٥٣) موفوعاً: "وَجَـدْت فِي مُسَاوِي أُمْتِي النُّخَامَةَ تَكُونُ فِي الْمُسْجِدِ لا تُدْفَنُ".

وَهَكَذَا فَهِمَ السَّلْفُ، فَفِي سُننِ سعيدِ بنِ منصورِ عنْ أبسي عُبيدةَ بنِ الجَرَّاحِ أَنَّهُ تنخَّمَ فِي المسجدِ ليلةً فنسيَ أَنْ يَدْفَنَهَا حَتَّى رجعَ إلى منزلِهِ فَاخذَ شُعلةً مَنْ نارِ ثُمَّ جاءَ فطلبَهَا حَتَّى دَفَنَهَا وقال: الحمدُ لله حيثُ لمُ تُكْتَبْ عَلَيْ خطيئةً اللَّيلةَ».

فدلُ على أنَّهُ فَهِمَ أنَّ الخطينةَ مُخْتَصَّةً لمنْ تَوَكَهَا.

وقدَّمنا وجُهاً من الجمع وَهُوَ أَنَّ الخَطَيْنَةَ حَيثُ كَانَ النَّفُـلُ عن اليمينِ أو إلى جِهَةِ القبلةِ لا إذا كـانَ عـن الشَّـمالِ وَتَخْتَ القدم فالحديثُ هذا مُخصَّصٌ بذلِكَ ومقيَّدٌ بِهِ.

قالَ الجمهُورُ:

والمرادُ أيْ منْ دفنها، دفنُها في تُرابِ المسجدِ ورملِسهِ وحصاهُ وقولُ منْ قال: إنْ المرادُ منْ دفنِهَا إخراجُهَا من المسجد بعيداً.

#### ١٣ ـ النهيُ عن التباهي في المسجد

٧٥٠ وعَنْهُ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:
 ﴿ لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَتَبَاهَى النَّاسُ فِي الْمَسَاجِدِ».
 أَخْرَجَهُ الْحَمْسَةُ إِلاَّ العَرْمِذِيُ [احد(١٣٤/٣)، أبو داود(٤٤٩)، الساني(٢٧/٣)، ابن ماجه(٢٣٩)) وصَحْحَةُ أَبْنُ خُرْيَمَةً (١٣٢/٢).

(وعنهُ) أي أنس (قالُ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ الا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَتَبَاهَى) يَتُفَاخَرَ (النَّاسُ فِي الْمَسَاجِدِ) بـأنْ يقـولَ واحدٌ: مسجدي أحسنُ من مسجدك عُلواً وزينةً وغيرَ ذلِكَ.

(أخرجَهُ الحمسةُ إلاّ التّرمذيُّ وصحَّحَهُ ابنُ خُزيمةً)

الحديثُ منْ أعلام النُّبوُّةِ.

وقولُهُ: ﴿لا تَقُومُ السَّاعَةُ ۚ قَدْ يُؤخِذُ مِنْهُ أَنَّـهُ مِنْ أَسْرَاطِهَا، والتَّبَاهِي إِمَّا بالقولِ كما عرفْت أو بالفعلِ كانْ يُبالغَ كُلُّ واحِيدٍ في تزيينِ مسجدِهِ ورفع بنائِهِ وغيرٍ ذلِكَ.

وفِيهِ دلالةً مُفْهِمَةً بِكَرَاهَةِ ذلِكَ وأنَّهُ من الشراطِ السَّاعةِ وأنَّ اللَّهَ لا يُحبُّ تشبيدَ المساجدِ ولا عمارَتَهَا إلاَّ بالطَّاعــةِ

ويأتي؛ حديثُ ابن عباس، وهو:

#### ١٤ ـ النهي عن زخرفة المساجد

٢٥١ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رَضِي اللَّه عنهما قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَا أُمِرْت بِتَشْيِيدِ الْمَسَاجِدِ».
 أخرَجَهُ أَبُو دَاوْد(٤٤٨) وَصَحْحَهُ ابْنُ جَادَره (١٦١٥).

وَتَمَامُ الحديثِ قالَ ابنُ عبَّاسٍ: «لَتُرَخْرِفَنَّهَا كَمَا زَخْرَفَتُهَا اللَّهُودُ وَالنَّصَارَى» وَهَذا مُدرجٌ منْ كلامِ ابنِ عبَّاسٍ كأنَّهُ فَهِمَهُ من الأخبارِ النَّبُويَّةِ منْ أَنْ هَذِهِ الأُمَّةُ تَحْذُو حَذُو بني إسرائيل.

والتُشييدُ: رفعُ البناءِ وَتَزيينُهُ بالشَّيدِ وَهُـوَ الجـصُّ كـذا في الشَّرحِ والَّذي في القاموسِ شادَ الحائطَ يشيدُهُ طلاهُ بالشَّيدِ وَهُـوَ ما يُطلَى بهِ الحائطُ منْ جصُ ونحوهِ، انْتَهَى؛ فلمْ يجعلْ رفعَ البناءِ من مُسمَّاهُ.

والحديثُ ظَاهِرٌ في الْكَرَاهَةِ أو التَّحريمِ لقول ابنِ عبَّاسِ: كما زخرفت اليَّهُودُ والنَّصارى، فإنَّ التَّشْبَة بَهِمْ مُحرَّمٌ وذلِكَ أَنَّهُ لِيسَ المقصودُ منْ بناء المساجدِ إلاَّ أنْ يقي النَّاسَ من الحرُّ والبردِ وتَزينها يشغلُ القلوبَ عن الإقبال على الطاعة، ويذهب الخشوع الذي هُوَ رُوحُ جسم الصلاةِ.

والقولُ بأنَّهُ يجوزُ تزيينُ المحرابِ باطلٌ.

قال المهدي في البحر: إنَّ تزيينَ الحرمينِ لَمْ يَكُنْ بـرأي ذي حل وعقدٍ ولا سُكُوتِ رضاً أيْ من العلماء، وإنَّما فعلَـهُ أَهْـلُ الدُّولِ الجبابرةِ منْ غير مُؤاذنةِ لأحدٍ منْ أَهْـلِ الفضلِ وسَـكَتَ السلمونَ والعلماءُ منْ غير رضاً وَهذا كلامٌ حسنٌ.

وفي قولِهِ ﷺ: (ما أَمَرْت) إشعارٌ بأنَّهُ لا يحسنُ ذلِكَ فإنَّهُ لَوْ كَانَ حَسناً لاَمْرَهُ اللَّهُ بِهِ عَلَى وَاخْرِجَ البخاريُ(٤٤٦) من حديث إبن عُمرَ «أَنْ مَسْجِدَهُ ﷺ كَانَ عَلَى عَهْدِهِ ﷺ مَبْنِيّاً بِاللَّمِنِ وَسَقَفْهُ الْجَرِيدُ وَعُمُدُهُ خَشَبُ النَّخْلِ اللهِ يَرْدُ أَبُو بَكُرٍ شَناً.

وزادَ فِيهِ عُمرُ وَبِنَاهُ على بنائِـهِ فِي عَهْـهِ رَسُولِ اللَّـهِ ﷺ بِاللَّمِنِ وَالْجَرِيدِ وَاعادَ عُمدَهُ خَشَباً ثُمَّ غَيْرَهُ عُثمانُ فزادَ فِيهِ زِيـادةً كبيرةً وبنى جُدرانَهُ بالأحجارِ المنقوشةِ والجص وجعلَ عُمدَهُ منْ

حجارةٍ منقوشةٍ وسقفَهُ بالسَّاجِ.

قَالَ ابنُ بِطَّال: وَهَذَا يَدَلُّ عَلَى أَنَّ السُّنَّةَ فِي بُنِيانِ المساجدِ القَصَدُ وَتَرَكُ الغَلُو فِي تحسينِهَا فقدْ كَانَ عُمرُ مَعَ كُثرةِ الفُتُوحَاتِ فِي آيَامِهِ وَكَثرةِ المَالِ عَندَهُ لَمْ يُغيِّر المسجد عمّا كانَ عليهِ وإنّها اخْتَاجَ إِلَى تجديدِهِ لأَنْ جريدَ النَّخلِ كَانَ قَدْ نَخرَ فِي آيَامِهِ ثُمَّ قَالَ عَندَ عَمارَتِهِ: أَكِنُ النَّاسَ مَن المطرِ وإيَّاكُ أَنْ تُحمَّرَ أَو تُصفَّرَ عَمارَتِهِ: أَكِنُ النَّاسَ مَن المطرِ وإيَّاكُ أَنْ تُحمَّرَ أَو تُصفَّرَ فَتُمْ فَعَمانُ والمَالُ فِي زمنِهِ أَكْثرُ فحمَّنَ أَو تُصفَّرَ فَتَفْيِي الزَّحْرِفَةُ ومِعَ ذَلِكَ أَنْكَرَ بعض الصَّحابةِ عليْهِ.

واوَّلُ منْ زخرفَ المساجدَ الوليدُ بنُ عبدِ الملِكِ وذلِكُ في أُواخرِ عصرِ الصَّحابِةِ وسَكَتَ كثيرٌ منْ أَهْـلِ العلـمِ عـنْ إنْكَـارِ ذلِكَ خوفاً من الفِتنةِ.

## ١٥ ـ فضلُ من يزيلُ الأوساخ من المسجد

٢٥٢ - وَعَنْ أَنَسَ ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُـولُ اللَّـهِ ﴿ مُوضِمَتْ عَلَى أُجُـورُ أُمَّتِــي، حَتَّــى الْقَــٰذَاةُ يُخْرِجُهَا الرَّجُلُ مِنَ الْمَسْجِدِهِ.

> رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٤٦١) وَالتَّرْمِذِيُّرُ(٢٩١٦)، وَاسْتَغُرَبَهُ. وَصَحْحَهُ ابْنُ خُزِيْمَةَ(٢٢٩).

القداةُ بزنةِ حصاةٍ هي مُسْتَعملةٌ في كُلُّ شيءٍ يقعُ في البيْتِ وغيرِهِ إذا كانَّ يسيراً.

وَهَذَا إِخَبَارٌ بَانٌ مَا يُخرِجُهُ الرَّجِلُ مِن المُسجِدِ وَإِنْ قَـلُ وحَفَرَ مَاجُورٌ فِيهِ لأَنْ فِيهِ تنظيفَ بيْسَتِ اللَّهِ وَإِزالَـةِ مَـا يُـوْذِي المؤمنين ويفيدُ بمَفْهُومِهِ أنْ من الأوزارِ إدحالَ القذاةِ إلى المسجدِ.

#### ١٦\_ استحباب صلاة تحية المسجد

٢٥٣ - وَعَنْ أَبِي قَتَادَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ وَإِذَا دَخَلَ أَحَدُكُم الْمَسْجِدَ فَلا يَجْلِسْ حَتَّى يُصَلّيَ رَكْعَتَيْنِ ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٤٤٤)، مسلم(٧١٤)].

الحديثُ نَهَى عنْ جُلُوسِ الدَّاخلِ إلى المسجدِ إلاَّ بعدّ

صلاتِهِ رَكْعَتَينِ وَهُمَا تحيَّةُ المسجدِ، وظَاهِرُهُ وُجوبُ ذلِكَ.

وَذَهَبَ الجُمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ نَدَبٌ وَاسْتَدَلُوا بَقُولِهِ ﷺ للَّذِي رَآهُ يَتَخَطَّى: "الجلسْ فقد آذَيْتَ» [احمد(١٨٨٤)، أبو داود(١١٨٨)، النساني(٣/٣)] ولم يأمره بصلاتِهما وبأنه قال ﷺ لمن علمه الأركان الخمسة فقال: لا أزيد عليْهَا: "أفلح إِنْ صدق» [البحاري(٤٤)، مسلم(١١)]

والأوَّلُ مردودٌ بأنَّهُ لا دليلَ على أنَّهُ لمْ يُصلَّهِمَا فإنَّــهُ بجــورُّ أنَّهُ صلاَّهُمَا في طرف المسجدِ ثُمَّ جاءَ يَتَخطَّى الرُّقَابَ.

والثَّاني بأنَّهُ قدْ وجبَ غيرُ ما ذَكَرَ كصلاةِ الجنائزِ ونحوِهَا ولا مانعَ منْ أنَّهُ وجبَ بعدَ قولِــهِ «لا أزيــدُ» واجبَــاتُ وأعلمَــهُ ﷺ بها.

ثُمَّ ظَاهِرُ الحديثِ أَنَّهُ يُصلِّيهِمَا فِي أَيِّ وقُتِ شَاءَ وَلَو وقْتَ الْكَرَاهَةِ.

وظَاهِرُهُ: أنَّهُ إذا جلسَ ولم يُصلِّهِمَا لا يُشرعُ لَـهُ أنْ يقـومَ فيصلَّهُمُمَا.

وقىالَ جماعةٌ: يُشرعُ لَـهُ التَّـدارُكُ لمَـا رَوَاهُ ابِنُ حبَّــانَ فِي صحيحِو(٢٦١) منْ حديثِ «أَبِي ذَرِّ أَنَّهُ دَخَلَ الْمَسْجِدَ فَقَــالَ لَـهُ النَّبِيُ تَلِيُّةً: رَكَعْتَ رَكْعَتَيْنِ قَالَ: لا قَالَ: قُمْ فَارْكَعْهُمَاه.

وَتَرجمَ عليْهِ ابنُ حَبَّانَ «تحَيَّةَ المسجدِ لا تفُــوتُ بـالجلوسِ» وَكَذَلِكَ مَا يأْتِي[سِاني برقم(٤١٩)] منْ قصَّةِ سُليْكِ الغطفانيُّ.

وقولُهُ: "رَكْعَتَـينِ" لا مَفْهُـومَ لَـهُ في جـانب الزّيـادةِ بـلُ في جانب الزّيـادةِ بـلُ في جانب القلّةِ فلا تَتَادَّى سُنَّةُ التَّحيَّةِ برَكْعةٍ واحدةٍ.

قَالَ فِي الشَّرِحِ: وقــدْ أخـرجَ مَـنْ عُمـومِ المسـجدِ المسـجدَ الحرامَ فَتَحَيِّتُهُ الطُّوافُ وذلِكَ لأنَّ النِّبِيُّ ﷺ بدأ فِيهِ بالطَّوافِ.

قلْت هَكَذَا ذَكَرَهُ ابنُ القَيْمِ فِ «الْهَديِ» [١٧٨/٢].

وقدْ يُقالُ: إِنَّهُ لَمْ يجلسَ فلا نحيَّةَ للمسجدِ الحرامِ إِذِ التَّحيَّـةُ إِنَّما تُشرعُ لمنْ جلسَ والدَّاخلُ المسجدَ الحرامَ يبدأُ بـالطُّواف ثُـمُ

يُصلِّي صلاةً المقامِ فلا يجلسُ إلا وقلْ صلَّى، نعمْ لوْ دخلَ المسجدَ الحرامُ وأرادَ القعودَ قبلَ الطُّوافِ فإنَّـهُ يُشرعُ لَـهُ صلاةً التّحيَّةِ كغيرهِ من المساجدِ.

وَكَذَا قَدَ اسْتَتَنُوا صَلَاةَ العَيْدِ لأَنَّهُ ﷺ لَمْ يُصَـلُ قَبْلُهَا وَلاَ بعدَهَا.

ويجابُ عنه بائهُ ﷺ ما جلسَ حَتَّى يَتَحقَّقَ فِي حقَّهِ أَنَهُ تَرَكَ التَّحيَّةَ بل وصلَ إلى الجَبَانةِ أو إلى المسجدِ فإنَّهُ صلَّى العيسدَ في مسجدِهِ مرةً واحدةً ولم يقعد بل وصلَ إلى المسجدِ ودخلَ في صلاةِ العيدِ وامَّا الجَبَانةُ فلا تحيَّةً لَهَا إذْ ليسَتْ بمسجدٍ.

وأمَّ إذا اسْتَغَلَّ الدَّاخلُ بالصَّلاةِ كَانَ يدخسلَ وقدْ أُقيمَت الفريضةُ فيدخلَ فِيهَا فإنَّهَا تُجزفُهُ عنْ رَكْعَتَي النَّحيَّةِ بـلْ هُـوَ منْهِيَّ عَنْهَا بحديثِ: "إذَا أُقِيمَت الصَّلاةُ فَلا صَلاةً إلاَّ الْمَكْتُوبَـةُ" [مسلم(٧١٠)، الومذي(٢١٤)].

## ٧- باب صفة الصلاة

# ١ ـ صفةٌ عامةٌ في هيئةِ الصلاةِ وما يقرأ فيها

405- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ أَنَّ النَّبِي الْمُ النَّبِي الْمُ النَّبِي الْمُ السَتَقْبِلِ الْمُشْتَ الْمَن الْقُرْآن، ثُمَّ الْقَبْلَة، فَكَبُر، ثُمَّ افْرَأ مَا تَبَسَّر مَعَك مِن الْقُرْآن، ثُمَّ ارْكَعْ حَتَّى تَعْتَدِلَ ارْكَعْ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِماً، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِماً، ثُمَّ النَّعَ حَتَّى تَطْمَئِنْ سَاجِداً، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئِنْ سَاجِداً، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئِنْ سَاجِداً، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئِنْ سَاجِداً، ثُمَّ النَّعْ حَتَّى تَطْمَئِنْ سَاجِداً، ثُمَّ اللَّهُ حَتَّى اللَّهَ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللّهُ اللللْمُ الللْمُ الللّهُ الللْمُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

أَخْرَجَةُ السَّبْقَةُ، وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيِّ، وَلاَئِنِ مَاجَةَ (١٠٦٠) بِإِسْنَادِ مُسْلِمٍ (حَتَّى تَطْمَئِنَّهُ

(عَنْ أَبِي هُريوةَ ﴿ اللَّهِ ف صلاتِهِ وَهُوَ خلاَدُ بنُ رافع.

( إذَا قُمْت إلَى الصَّلاةِ فَأَسْبِغِ الْوُصُوءَ ») تقدَّمَ الْ إسباغَ الوضوء إتحامُهُ.

(لمُّ اسْتَقبلِ القبلةَ فَكُبُّن تَكْبيرةَ الإحرام.

رَثُمُّ اقرأ ما تيسَّرَ مَعَكَ من القرآنِ) فِيهِ أَنْسَهُ لا يجبُ دُعـاءُ الاسْتِفْتَاحِ إِذْ لُوْ وجبَ لأمرَهُ بِهِ.

وظَاهِرُهُ انَّهُ يُجزئُهُ من القرآنِ في الفَاتِحةِ ويأْتِي تحقيقُهُ.

(ثمَّ ارْكَعْ حَنَّى تطمئن َ رَاكِعَاً) فِيهِ إِيجَابُ الرُّجِـوعِ والاطمئنان فِيهِ. (ثمَّ ارفعُ) من الرُّكُوع.

(حَتْى تَغْتَدَلَ قَائماً) مِن الرُّكُوعِ.

رَبُمُّ اسجدُ خَنَّى تطمئنُّ ساجداً) فِيهِ أَيضاً وُجوبُ السُّجودِ ووجوبُ الاطمئنان فِيهِ.

(ثمَّ ارفعُ) من السُّجودِ...

(حَتَّى تَطْمَئنَّ جَالَساً) بعدَ السَّجْدةِ الأولى.

(ثمُّ اسجدًا) الثَّانيةَ (حَتَّى تطمئنٌ ساجداً) كالأولى.

فَهَانِهِ صفةُ رَكْمةٍ منْ رَكَمَاتِ الصَّلاةِ قياماً وَيَلاوةُ ورُكُوعاً واغتِدالاً منهُ وسـجوداً وطمانينةً وجلوساً بـينَ السَّجدَتَينِ ثُـمٌ سجدةً باطمئنان كالأولى فَهَانِهِ صفةُ رَكْعةِ كاملةٍ.

رُثمَّ افعلُ ذَلِكَ) أيْ جميعَ ما ذُكِرَ من الأقوالِ والأفصالِ إلاَّ تَكْبيرةَ الإحرامِ فإنَّهَا مخصوصةً بالرُّكْعةِ الأولى لما عُلمَ شرعاً مَــنْ عدم تَكْرارهَا.

(في صلاتِك) في رَكَمَـاتِ صلاتِـك (كَلَّهَـا أَخْرِجَـهُ السَّـبعةُ) بالفاظِ مُتَقارِبةِ.

(وَ) هذا (اللَّفظُ) الَّذي ساقَهُ هُنا (للبخاريِّ) وحدَّهُ.

(ولابنِ ماجَهُ) أي من حديثِ أبي هُريرةً.

(بإسنادِ مُسلمِ) أي بإسنادِ رجالُهُ رجالُ مُسلم.

(حَنِّى تطمئنَ قائماً) عوضـاً عـنْ قولِـهِ في لفظِ البخـاريُّ: «حَتَّى تَعْتَدَلَ» فدلُّ على إيجـابِ الاطمئنـانِ عنـدَ الاغتِـدالِ مـن الرُّكُوع.

(ومثلُهُ): ما أخرجَهُ ابنُ ماجَّهُ ما في قولِهِ:

٧٥٥ - وَمِثْلُهُ فِي حَدِيثِ رِفَاعَةً بْنِ رَافِعٍ عِنْـدَ

أَحْمَدُ (٢٤٠/٤) وَابْنِ حِبَّالَ (١٧٨٧) حَتَّى تَطْمَيْنُ قَاتِماً.

وَلاَحْمَدَ ﴿فَأَقِمْ صُلْبُك حَتَّى تَرْجِعَ الْعِظَامُ ۗ.

وَلِلنَّسَائِيِّ (۲/،۲۲، ۲۲۲) وَأَبِسِي دَاوُد(۸۰۷) مِسِنْ حَدِيثِ رِفَاعَةَ بْنِ رَافِع النَّهَا لا تَتِمُّ صَلاةُ أَحَدِكُمْ حَتَّى يُسْنِغَ الْوُصُوءَ كَمَا أَمَرَهُ اللَّهُ تَعَالَى، ثُمَّ يُكَبِّرَ اللَّهَ تَعَالَى وَيَحْمَدَهُ وَيُثْنِي عَلَيْهِ فِيهَا فَإِنْ كَانَ مَعَكَ قُرْآنَ فَاقْرَأُ وَإِلاَ فَاحْمَد اللَّه وَكَبُّرُهُ وَهَلَلْهُ».

وَلَا بِي ذَاوُد(٥٩٨) ﴿ ثُمُّ افْرَأُ بِأُمُّ الْكِتَابِ وَبِمَا شَـاءَ اللَّهُ ﴾ ولابْنِ حِبَّانَ ﴿ ثُمَّ بِمَا شِئْت ﴾ .

وهو قوله: (وفي حديث رفاعة) بِكَسر السرّاء هُـوَ أَبـنُ رافـمِ صحابيٌ انصاريٌ شهدَ بدراً وأحداً وسيائرَ المشَـاهَدِ مَـعُ رسـولُ اللّهِ ﷺ وشَهدَ معَ عليُ عليه السلام الجمـلَ وصفّينَ وَتُوفّيَ أوْل إمارةِ مُعاوِيةً.

(عندَ احمدَ وابنِ حبَّانَ) فإنَّهُ عندَهُمَا بلفظِ (حَتَّى تطمئنُ قائماً).

وفي لفظ (لاهمد «فَأَقِمْ صُلْبَك حَنَّى تَرْجِعَ الْعِظَامُ») أي الَّتِي الْخَفضَتْ حالَ الرُكُوعُ وترجعُ إلى مسا كمانَتْ عليْهِ حالَ القيمامِ للقراءةِ وذلِكَ بِكَمالِ الاغتِدالِ.

(وللنَّسانيُّ وأبي داود منْ حديثِ رفاعــةَ بسِ رافعِي) أيْ مرنوعاً (ااِنْهَا لا تَيَمُّ صَلاةُ أَحَدِكُمْ حَتَّى يُسْبِغَ الْوُصُوءَ كَمَا أَمَــرَهُ اللَّهُ») في آيةِ المائدةِ.

(ثمُّ يُكَّبُرُ اللَّهَ) تَكْبيرةَ الإحرامِ.

(ويحمدُهُ) بقراءةِ الفَاتِحةِ إلاَّ أَنْ قُولَهُ "فَهَانْ كَانَ مَعَيكُ قُرانَهُ يُشْعِرُ بَانْ المُوادَ بقولِهِ "يحمدُهُ" غيرُ القراءةِ وَهُوَ دُعاءُ الافْتِتَاحِ فِيؤَخذُ مَنْهُ وُجوبُ مُطلقِ الحمدِ والنَّسَاءِ بعدَ تَكْبيرةِ الإحرام ويأتِي الْكَلامُ فِي ذَلِكَ.

(ويثني عليه) بِهَا (وفِيهَا) أيْ في روايـةِ النَّـــائيّ وأبـي داود عنْ رفاعةَ.

رفان كان معَك قُرآن فاقرأ وإلاً، أيْ وإنْ لَمْ يَكُنْ مَمَك

قُرآنٌ (فاحمدِ اللهُ) أيْ بالفاظُ الحمدِ والأظْهَرُ أنْ يقولُ: الحمدُ للَّه

(وَكَبُرُهُ) بِلْفَظِ اللَّهُ أَكْبِرُ.

(وَهَلَلْهُ) بقول: لا إِلَه إِلاَّ اللَّهُ فدلُ على أَنَّ هـذِهِ عــوضَ القراءةِ لمنْ ليسَ لَهُ قُراَنْ يحفظُهُ.

(ولأبي داود) أيْ منْ روايةِ رفاعةَ (ثمَّ اقرأ بأمَّ الْكِتَابِ وبمــا شاءَ اللَّهُ. ولابن حَبَّان: ثُمَّ بما شنت.

هذا حديث جليـلُ يُعـرفُ بحديثِ المسيءِ صلاتَـهُ وقـد اشتَملَ على تعليمِ ما يجبُ في الصّلاةِ ومَا لا تَتِمُ إِلاَ بِهِ.

فدلُّ على وُجوبِ الوضوءِ لِكُلُّ قائمٍ إلى الصَّلاةِ وَهُوَ كما دلَّتْ علنِهِ الآيةُ: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ﴾.

والمرادُ لمنْ كانَ مُحدثاً كما عُرِفَ منْ غيرهِ.

وقلاً فصَّلَ مَا أَجَمَلْتُهُ رَوَايَةُ البخارِيُّ رَوَايَـةُ النَّسَائِيِّ بِلفَـظِ: «حَتَّى يُسْبِغَ الْوُصُوءَ كَمَا أَمَرَهُ اللَّـهُ فَيَغْسِلَ وَجْهَـهُ وَيَلَيْهِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ وَيَمْسَحَ بِرَأْسِهِ وَرِجْلَيْهِ إِلَى الْكَعْبَيْنِ».

وَهَــذَا التَّفْصِــلُ دلَّ عَلَــى عــدمِ وُجــوبِ المضمضــةِ والاسْتِنشاقِ ويَكُونُ هذا قرينةٌ على حملِ الأمرِ بِهِمَــا حيثُ وردَّ على النَّدب.

ودلُ على إيجابِ اسْتِقبالِ القبلةِ قبلَ تَكْبيرةِ الإحرامِ، وقدْ تقدَّمَ وُجوبُهُ وبيانُ عفوِ الاسْتِقبال للمُتنفَّل الرَّاكِبِ.

ودلَّ على وُجوبِ تَكْبِرةِ الأحرامِ وعلى تعيينِ الفاظِهَا روايةُ الطَّبرانيُ [«المجم الكبير» (٣٨/٥» ٣٩)] لحديثِ رفاعةً بلفظِ: ثُمَّ يقولُ اللَّهُ أَكْبرُ وروايةُ ابنِ ماجَـهْ(٨٠٣) الَّتِي صحَّحَهَا ابنُ خُرِيمةَ (٥٨٧) وابنُ حبَّانَ(١٨٦٥) من حديثِ أبي حُميدٍ من فعلِـهِ خُرِيمةَ ﴿١٨٥) وابنُ حبَّانَ (١٨٦٥) من حديثِ أبي حُميدٍ من فعلِـهِ أَكْبَرُهُ ﴿إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلاةِ اعْتَدَلَ قَائِماً وَرَفَعَ يَدَيْهِ ثُـمٌ قَـالَ اللَّهُ أَكْبُرُهُ.

ومثلُهُ أخرجَهُ البزّارُ [«البحر الزحار» (١٦٨/٢) من حديثِ علي شرطِ مُسلمِ «أَنْـهُ عليه السلام بإسنادٍ صحيح على شرطِ مُسلمِ «أَنْـهُ لَمُئِلًا كَانَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلاةِ قَالَ اللَّهُ أَكْبُرُ » فَهَذَا يُبيّنُ أَنَّ المَـرادَ مَنْ تَكْبيرة الإحرام هذا اللَّفظُ.

ودلُّ على وُجوبِ قراءةِ القرآن في الصَّلاةِ سـواءٌ كـانت

الفَاتِحةَ أو غيرَهَا لقولِهِ (ما تيسَّرَ معَكَ من القرآن).

وقولُهُ: "فإنْ كانَ مَعَك قُرآنَ " ولَكِنَّ رواية أبي داود بلفظ "فاقراً بامَّ الْكِتَابِ وعندَ أحمدَ وابنِ حبَّانَ "ثُمَّ اقرأ بامَّ القرآن ثُمَّ اقرأ بامَّ القرآن ثُمَّ اقرأ بامَّ القرآن ثُمَّ اقرأ بما شُنْت وَتَرجمَ لَهُ ابنُ حبَّانَ "بابُ فسرضِ المصلّي فَاتِحةُ الْكِتَابِ فِي كُلُّ رَكْمَةٍ فمع تصريحِ الرَّوايةِ بامَّ القرآنِ يُحملُ قولُهُ "ما تيسَّر مَعَك على الفَاتِحةِ لأَنْهَا كَانَتِ الْمَيسَرةُ لحفظِ المسلمينَ لَهَا أو يُحملُ أنَّهُ للسلمينَ لَهَا أو يُحملُ أنَّهُ للسلمينَ لَهَا أو يُحملُ أنَّهُ للسلمينَ لَهَا في يُحملُ أنَّهُ للسلمينَ لَهَا أَو يُحملُ أنَّهُ تَلسُّ عوفَ مِفظُ غيرَهَا فلَهُ أنْ يقرأهُ أو أنَّهُ منسوخٌ بحديثِ تعيينِ الفَاتِحةِ أو أنَّ المرادَ ما تيسَّرَ فيما زادَ على الفَاتِحةِ.

ويؤيِّدُهُ روايةُ أحمدَ وابنِ حبَّانَ فإنَّهَا عَيِّنت الفَاتِحةَ وجعلَتْ ما تيسَّرَ لَهَا لما عدَاهَا فيُحملُ أنَّ الرَّاوِيَ حيثُ قالَ: «مـا تيسَّرَ» ولمُ يذْكُر الفَاتِحةَ ذَهَلَ عَنْهَا.

ودلَّ على إيجابِ غيرِ الفَاتِحةِ معَهَا لقولِهِ «بأمُّ الْكِتَابِ وبما شاءَ اللَّهُ أو ششت».

ودلَّ على أنَّ من لم يحفظ القرآنَ يُجزئُهُ الحمدُ والتُكْبِرُ والتَّهْلِيلُ وأنَّهُ لا يَتَعَيْنُ عليْهِ منْهُ قدرٌ مخصوصٌ ولا لفسظَ مخصوصٌ وقدْ وردَ تعيينُ الألفاظِ بأنْ يقول: سُبحانَ اللَّهِ والحمدُ للَه ولا إلَهَ إلاَّ اللَّهُ واللَّهُ أَكْبرُ ولا حولَ ولا قُوءً إلاً باللَّهِ العِليُّ العظيم.

ودلٌ على وُجوبِ الرُّكُوعِ ووجوبِ الاطمئنانِ فِيهِ.

وفي لفظ لأحمدَ(٣٤٠/٤) بيــانُ كيفيّتِهِ فقــالَ: "فَـاإذَا رَكَعْـت فَاجْعَلْ رَاحَتَيْك عَلَى رُكْبَنْيك وَامْدُدْ ظَهْرَك وَمَكَنْ رُكُوعَك".

وفي روايـة[س: ۲۲۰/۲] «ثُـمُ تُكَبِّرُ وَتَرْكَعُ حَتَّى تَطْمَنِــنُ مَفَاصِلُك وَتَسْتَرْخِيَ».

ودلَّ على وُجوبِ الرَّفعِ من الرُّكُوعِ وعلى وُجوبِ الاَنتِصابِ قائماً وعلى وُجوبِ الاطمئنانِ لقولِهِ: «حَتَّى تطمشنَّ قائماً» وقدْ قالَ المصنَّفُ: إنَّهَا بإسنادِ مُسلَمٍ وقدْ أخرجَهَا السَّرَّاجُ أيضاً بإسنادٍ على شرطِ البخاريِّ فَهِيَ على شرطِ الشَّيخينِ.

ودلَّ على وُجوبِ السُّجودِ والطُّمانينةِ فِيهِ وقدْ فصلَّتُهَا روايةُ النَّسائيّ[٢٢٥/٢] عن إسحاقَ بن أبـي طلحةَ بلفـظـِ: «ثُـمُّ

يُكبَّرُ وَيَسْجُدُ حَنِّى يُمَكِّنَ وَجَهَهُ وَجَبْهَتَهُ حَنَّى تَطْمَشِنَ مَفَاصِلُـهُ وَتَسْتُرْخِيَ».

ودلُّ على وُجوبِ القعودِ بينَ السُّجدَتَين.

وفي روايةِ النَّسائيّ[٢٢٥/٢] «نُسمَّ يُكَبِّرُ فَيَرْفَعُ رَأْسَهُ حَتَّى يَسْتَوِيَ قَاعِداً عَلَى مُقْعَدَتِهِ وَيُقِيمُ صُلْبُهُ».

وفي رواية[الإحسان لابن حبان(١٧٨٤)] «فَــَإِذَا رَفَعْـت رَأْسَــك فَاجْلِس عَلَى فَخِلْـِك الْيُسْرَى».

فدلٌ على أنَّ هيئةَ القعودِ بينَ السُّجدَتَينِ بافْتِراشِ اليسرى.

ودلَّ على انَّهُ بجبُ انْ يفعلَ كُلُّ ما ذَكَرَ فِي بقيَّةِ رَكَمَاتِ صلاتِهِ إلاَّ تَكْسِيرةَ الإحرامِ فإنَّهُ معلومٌ انْ وُجوبَهَــا خــاصًّ بالدُّحول فِي الصَّلاةِ اوَّلَ رَكْعةٍ.

ودلُّ على إيجابِ القراءةِ في كُلُّ رَكْمةٍ وعلى ما عرفْت منْ تفسير ما تيسَّر بالفَاتِحةِ فَتَجبُ الفَاتِحةُ في كُلُّ رَكْمةٍ وَتَجبُ قراءةُ ما شاءَ معَهَا في كُلُّ رَكْعةٍ ويأْتِي الْكَــلامُ على إيجــابِ ما عدا الفَاتِحةَ في الآخرتَين والنَّالةِ من المغربِ.

واعلمُ أَنَّ هذا حديثٌ جليلٌ تَكُوَّرُ مِن العلماءِ الاسْتِدلالُ بِهِ على وُجوبِ كُلُّ ما ذُكِرَ فِيهِ وعدمٍ وُجوبِ كُلُّ مَا لا يُذْكَرَ فِيهِ.

أمَّا الاسْنِدلال على أنَّ كُلَّ ما ذُكِرَ فِيهِ واجبٌ فلأنَّهُ سَاقَهُ بَلْفَظِ الأمرِ بعدَ قولِهِ: «لنْ تَتِمُّ الصَّلاةُ إلاَّ بما ذُكِرَ فِيهِ».

وامًّا الاستِدلال بَانَّ كُلُّ مَا لَمْ يُذْكُرُ فِيهِ لا يجبُ فلأنَّ المقامَ مقامُ تعليم الواجبَاتِ فِي الصَّلاةِ فلو تُرِكَ ذِكْرُ بعضِ ما يجبُ لكَانَ فِيهِ تَاخيرُ البيانِ عَنْ وقْتِ الحَاجةِ وَهُـو لا يجوزُ بالإجماعِ فإذا حُصرَتُ الفاظُ هَذَا الحَديثِ الصَّعيحِ أُخذَ مَنْهَا بالزَّائِدِ ثُمَّ إِنْ عارضَ الوجوبِ الدَّالَ عليْهِ الفاظُ هذا الحديثِ أو عدمَ الوجوبِ دليلُ أقوى منهُ عُملَ بِهِ، وإنْ جاءتُ صيغةُ أمر بشي، المُوجوبِ دليلُ اقوى منهُ عُملَ بِهِ، وإنْ جاءتُ صيغةُ أمر بشي، لمْ يُذكّرُ في هذا الحديثِ احتَملُ الْ يَكُونَ هذا الحديثُ قرينةً على الظّاهِرِ على حلي الصّيغةِ على النَّدبِ واحتَملُ البقاءُ على الظّاهِرِ فيختَاجُ إلى مُرجَّحِ للعملِ بِهِ.

ومن الواجبَاتِ المُتَفَّقِ عليها ولمْ تُذْكَرْ في هذا الحديثِ النَّيَّةُ. قُلُت: كذا في الشُّرح.

قلتُ: ولقاتلِ أَنْ يقولَ: قولُهُ ﴿إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلاةِ دَالٌ على إيجابهَا إِذْ ليسَ النَّيَّةُ إِلاَّ القصدَ إلى فعل الشِّيء.

وقولُهُ: «فَتَوضَّأَ» أيْ قاصداً لَهُ.

ثُمُّ قالَ: والقعودُ الأخيرُ أيْ من الواجبِ المُتَّفَّقِ عليْهِ ولمُّ يذْكُرُهُ فِي الحديثِ.

ثُمُّ قالَ: ومن المختَّلف فِيهِ التَّشَهُدُ الأخيرُ والصَّلاةُ على النَّبيُ تَلِيُّ فِيهِ والسَّلامُ فِي آخرِ الصَّلاةِ.

٣٥٦ - وَعَنْ أَبِي حُمَيْدِ السَّاعِدِيُّ رضي اللَّهِ تَعَلَى عنه قَالَ: (رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إِذَا كَبُر جَعَلَ يَدَيْهِ حَنْوَ مَنْكِبَيْهِ، وَإِذَا رَكَعَ أَمْكُنَ يَدَيْهِ مِنْ رُكُبَيْهِ، وَإِذَا رَكَعَ أَمْكُنَ يَدَيْهِ مِنْ رُكُبَيْهِ، فَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ اسْتَوَى حَتَّى يَعُودَ كُلُّ فَقَارٍ مَكَانَهُ، فَإِذَا سَجَدَ وَضَعَ يَدَيْهِ غَسْرَ مُفْتَرِشٍ وَلا قَابِضِهِمَا، وَاسْتَقْبَلَ بِأَطْرَافِ أَصَابِع رِجْلَيْهِ الْقِبْلَة، وَإِذَا جَلَسَ عَلَى رَجْلِهِ الْيُسْرَى وَإِذَا جَلَسَ فِي الرَّكُعَةِ الاَّخِيرةِ قَدِمً وَنَصَبَ الاَّخْرَى، وَقَعَدَ عَلَى مَقْعَدَتِهِ، وَإِذَا جَلَسَ فِي الرَّكُعة الاَحْيرةِ قَدَمُ مَا المُعْمَةِ الاَحْيرةِ قَدَمُ مِنْ المُعْمَةِ الاَحْيرةِ وَلَامَ مَعْمَدَتِهِ. وَنَصَبَ الاَحْرَى، وَقَعَدَ عَلَى مَقْعَدَتِهِ. الْعُرْمَى، وَإِذَا جَلَسَ فِي الرَّكُعة الاَحْيرةِ قَدَمُ مَا المُعْمَةِ الاَحْيرةِ وَلَمْ مَنْ الرَّعْمَةِ الاَحْيرةِ وَلَمْ اللَّهُ وَالْمَا عَلَى مَقْعَدَتِهِ. الْعُرْمَى وَنَصَبَ الاَحْرَى، وَقَعَدَ عَلَى مَقْعَدَتِهِ. الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْمُعْمِدِهُ الْمُعْرَى وَنَصَبَ الاَعْرَافِ وَقَعَدَ عَلَى مَقْعَدَتِهِ. الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْمُعْمَدِهُ الْعُرِهِ الْمُعْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْمُعْرِمِةُ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْمُعْرَافِ الْمُعْرَافِ الْمُعْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمِةِ الْعُرْمِةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمُ الْمُعْرَافِي الْمُعْمَالَةُ الْعُرْمَةُ الْعُرْمَةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمِةِ الْعُرْمَةِ الْعُرْمِةُ الْعُرْمَةُ الْعُرْمَةُ الْعُرْمُ الْمُعْمِلُولِهُ الْعُرْمُ الْمُعْرَامِةُ الْعُرْمُ الْعُرْمُ الْعُرْمُ الْعُمْ الْمُعْمَدُ الْعُمْ الْعُرَامِ الْعُرْمُ الْعُرْمُ الْعُمْ الْعُرْمُ الْعِلْمُ الْعُرْمُ الْعُلْمُ الْمُعْمَالِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُمْ الْمُعْمِلُولُ الْعُلْمُ الْعُمْ الْعُلْمُ الْعُمْ الْمُعْمَالِمُ الْمُعْمِلُولُ الْعُلْمُ الْعُمْ الْمُعْمُ الْعُمْ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْعُلْمُ الْمُعْم

روعن أبي حُميدٍ) بصيغةِ التَّصغيرِ (السَّاعديِّ) هُوَ أبو حُميدِ بنُ عبدِ الرَّحْنِ بنِ سعدِ الأنصاريُّ الحَزرجيُّ السَّاعديُّ منسوبٌّ إلى ساعدةَ وَهُوَ أبو الحزرجِ المدنيُّ غلبَ عليْهِ كُنيَّتُهُ، مَـاتَ آخـوَ ولايةِ مُعاوية.

> (قال: رأيت رسولَ اللَّهِ ﷺ إذا كَبُرَ اي للإحرام. (جعلَ يدنير) اي كفيَّهِ.

> (حِلْوَ) بَفَتْجِ الحَاءِ المُهْمَلَةِ وسُكُونِ الذَّالِ المعجمةِ. (مُنْكِينُهُ) وَهَذَا هُوَ رفعُ اليدينِ عندَ تَكْبيرةِ الإحرام.

(وَإِذَا رَكَمَ أَمْكَنَ يَلَيْهِ مِنْ رُكَبَيْهِ) تَقَدَّمَ بِيانُهُ فِي رُوايِدَ أحمد(٣٤٠/٤) لجديثِ المسيء صلاتَهُ "فَإِذَا رَكَعْسَتَ فَسَاجْعَلْ رَاحَنِكَ عَلَى رُكْبَيْكُ وَامْدُهْ ظَهْرَك وَمَكُنْ رُكُوعَك».

(ثمَّ هصر) بفَتْح الْهَاء فصادٌ مُهْمَلةٌ مفتُوحةٌ فراءً.

(ظَهْرَهُ) قالَ الخطَّابيُّ: أيْ ثَنَاهُ في اسْتِواءِ منْ غيرٍ تقويسٍ.

وفي روايةِ للبخاريُّ "ثُمَّ حنى" بالحاءِ المُهْمَلَةِ والنُّـونِ وَهُــوَ بمعنَاهُ وفي روايةِ: غيرَ مُقنَّع راسَهُ ولا مُصَوِّبِهِ وفي روايةٍ "وَفــرَّجَ بينَ أصابعِهِ".

(فإذا رفعَ رأسَهُ) أيْ من الرُّكُوعِ.

(اسْتُوى) زادَ أبو داود(٧٣٣) "فَقَالَ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِـدَهُ اللَّهُ رَبَّنَا لَك الْحَمْدُ وَرَفَعَ يَدَيْهِ".

وفي رواية لعبدِ الحميدِ زيادةٌ خَتَّى يُحاذي بِهِمَا مَنْكِبِيْهِ مُعْتَدلاً إنو داود(٧٣٠).

(حَتَّى يعودَ كُلُّ فقارٍ) بفَتْحِ الفاءِ والقافِ آخـرُهُ راءٌ جمعُ فقارةٍ وَهِيَ عظامُ الظَّهْرِ وَفِيهَا روايةٌ بِتَقَديمِ القافِ على الفاءِ.

(مَكَانَهُ) وَهِيَ الَّتِي عَبْرَ عَنْهَا فِي حديثِ رفاعةَ بقولِهِ «حَتَّى ترجعَ العظامُ».

(فَإِذَا سَجَدَ وَصَعَ يَدَيُهِ غَيْرَ مُفْتَرِشٍ أَيْ لَهُمَا وعندَ ابـنِ حَبَّانَ(١٨٥٩) «غيرَ مُفْتَرش ذراعيهِ».

(ولا قابضِهِمَا) بأنْ يضمُّهُمَا إليهِ.

(واسْتَقبلَ بأطرافِ أصابع رجليْهِ القبضَيْنِ) ويـأْتِي في شــرحَ حديث ِ «أُمَرْت أَنْ أَسْجُدَ حَتَّى سَبْعَةِ أَعْظُمَ» [ساني برقم(٢٨١)].

(وإذا جلسَ في الرَّكْعَتينِ) جُلُوسَ النُّشَهُّدِ الأوسطِ.

(جلسَ على رجلِهِ اليسرى ونصبَ اليمنى وإذا جلسَ في الرَّحْعةِ الأخيرةِ) لِلتَّشَـهُٰدِ الأخيرِ (قَـدَّمُ رجلَهُ اليســرى ونصـبَ الأخرى ويقعدُ على مقعدَتِهِ، أخرجَهُ البخاريُّ).

حديثُ ابي حُميدِ هذا رُويَ عنْـهُ قــولاً ورويَ عنْـهُ فعـلاً واصفاً فِيهِمَا صلاتَهُ ﷺ.

وفِيهِ بيانُ صلاتِهِ ﷺ وانَّهُ كانَ عَندَ تَكْبيرةِ الإحسرامِ يرفعُ يديْهِ حَدْوَ مَنْكِبيْهِ فَفِيهِ دَليلٌ على انْ ذَلِكَ مَنْ أَفْعَالَ الصَّلاةِ.

وان رفع اليدين مُقارن لِلتَّكْبِيرِ وَهُوَ الَّذِي دَلَّ عَلَيْهِ حَدَيثُ وائلٍ بنِ حُجرِ عندَ أبي داود(٧٢٦) وقد وردَ تقديمُ الرَّفعِ على التَّكْبِيرِ وعَكْسُهُ فوردَ بلفظِ «رفعَ يديْهِ ثُمَّ كَبْرَ» وبلفظٍ «كـبَرَ ثُمَّ رفعَ يديْهِ» وللعلماء قولان.

الأوَّلُ مُقارِنةُ الرَّفعِ لِلتَّكْبيرِ.

والثَّاني: تقديمُ الرَّفعِ على التَّكْبيرِ.

ولمْ يقلْ أحدٌ بِتَقديمِ التَّكْبيرِ على الرُّفعِ فَهَذِهِ صَفْتُهُ.

وفي المُنْهَاجِ وشرحِهِ النَّجمِ الوَهَّاجِ.

والأوَّلُ: رفعهُ وَهُوَ الأصحُّ مع البِتدائِيهِ لما روَاهُ الشَّيخانِ البَخاري(٧٣٥)، مسلم(٧٩٠)] عن ابنِ عُمرَ «أَنَّ النَّبِيُّ كَانَّ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَذْوَ مَنْكِيْنِهِ حِينَ يُكَبُّرُ» فَيَكُونُ البِتداؤهُ مَعَ البِتدائِهِ ولا اسْتِصحابَ في انْتِهَائِهِ فإنْ فرغَ من التَّكْبيرِ قبلَ تمامِ الرَّفعِ أو بالعَكْسِ أَتَمُ الآخرَ فإنْ فرغَ منهما حطَّ يديْهِ ولمُ يستَدم الرُفعَ.

والثّاني: يرفعُ غيرَ مُكبُرِ ثُمَّ يُكبُرُ ويدَاهُ مُقارنَتَانِ فَإِذَا فَرغَ أُرسَلَهُمَا لأنَّ أَبَا دَاوِد رَوَى ذَلِكَ بَاسِنَادٍ حَسَنِ(٧٣٠) وصِحَّحَ هذا البغويُّ في «شرح السنة» (١٤/٣، ١٥) واخْتَارَهُ الشَّيخُ ودليلُهُ في مُسلم(٣٩٠) منْ روايةِ ابنِ عُمرَ.

والنَّالثُ يرفعُ معَ ابْتِداءِ التَّكْبِيرِ ويَكُونُ انْتِهَــَاؤُهُ مَـعَ انْتِهَـائِهِ ويحطُّهُمَا والبخاري(٦٣١)، مسلم(٣٩١)] بعدَ فــراغِ التَّكْبِيرِ لا قبـلَ فراغِهِ لأنَّ الرَّفعَ لِلتَّكْبِيرِ فَكَانَ معَهُ وصحَّحَهُ المُصنَّفُ ونسبَهُ إلى الجِمْهُورِ.

انْتَهَى بلفظِهِ.

وفِيهِ تحقيقُ الأقوال وأدلَّتُهَا ودلَّت الأدلَّــةُ أَنَّـهُ من العمــلِ المخيَّر فِيهِ فلا يَتَعَيْنُ شيَّ بعينه.

وأمًّا حُكْمُهُ فقسالَ داود والأوزاعسيُّ والحميديُّ شسيخُ البخاريُ وجماعةٌ: إنَّهُ واجبٌ لثُوتِهِ من فعلِهِ ﷺ فإنَّهُ قالَ المصنّفُ: إنَّهُ روى رفعَ البدينِ في أوَّلِ الصَّلاةِ خسونَ صحابيًاً منهُم العشرةُ المشهُودِ لَهُمْ بالجنَّةِ.

وروى البيهة في عن الحاكِم قال: لا نعلم سُنَة اتَّفْقَ على روايتِها عن رسولِ اللَّهِ لللَّهِ الخلفاءُ الأربعةُ ثُمَّ العشرةُ المشهُودُ لَهُمْ بالجَنَّةِ فمن بعدَهُمْ من الصَّحابةِ معَ تفرُقِهِمْ في البلادِ الشَّاسعةِ غيرَ هذِو السُنَّةِ.

قَالَ البِّيهَقيُّ: هُوَ كما قَالَ أُسْتَاذَنَا أَبُو عَبِدِ اللَّهِ.

قالَ الموجبونَ: قدْ ثَبَتَ الرَّفعُ عنـدَ تَكُبـيرةِ الإحـرام هـذا

الثبوت.

الشَّافعيُّ ومنْ تابعَهُ.

وقدْ قالَ ﷺ: "صَلُّموا كَمَّا رَأَيْتُمُونِي أَصَلُّي" (خ(٦٣١)، م(٣٩١)] فلذا قُلنا بالوجوبِ.

وقالَ غيرُهُمْ: إنَّهُ سُنَّةٌ من سُننِ الصَّلاةِ وعليْهِ الجمُّهُـورُ وزيدُ بنُ عليُّ والقاسمُ والنَّاصرُ والإمامُ يجيى؛ وبهِ قالَت الأنشَّةُ الأربعةُ من أَهْلِ المُذَاهِبِ؛ ولمْ يُخالفُ فِيهِ ويقولُ: إنَّهُ ليسَ سُـنَّةً

وبِهَذَا يُعرفُ أَنَّ مَنْ رَوَى عَنِ الزَّيْدَيَّةِ أَنَّهُمْ لا يَقُولُونَ بِـهِ، فقد عم النَّقلَ بلا علم.

هذا وأمَّا إلى أيُّ محلٌّ يَكُونُ الرَّفعُ، فروايةُ أبي حُميدٍ هـــذِهِ تُفَيْدُ أَنَّهُ إِلَى مُقابِلِ المُنكِبِينِ، وَالمُنكِبُ مُجمعُ راسٍ عظمِ الْكَتِيفِ والعضد، وبهِ أخذَت الشَّافعيَّةُ.

وقيلَ: إنَّهُ يرفعُ حَتَّى يُحاذيَ بهمًا فُروعَ أُذَنيْهِ لحديثِ واثل بن حُجر بلفظ «حَتَّى حاذى أُذنيهِ» [احمد(٣١٦/٤)، ابو داود(٧٢٦)، الترمذي (٢٩٢)، النسائي(٢٦/٢)، ابن ماجه(٨١٠)].

وجمعَ بينَ الحديثين بأنَّ المرادَ أنَّهُ يُحاذي بظَهْر كفَّيْهِ المُنكِبين وباطراف أناملِهِ الأذنسين كما تـدلُّ لَـهُ روايـةٌ لوائـل عنـدَ أبـي ُداود(٧٢٤) بلفظ: حَتَّـى كـانَتْ حيـالَ منْكبيْـهِ ويحـاذي بإِبْهَاميْـهِ

وقولُهُ: (أَمْكُنَ يَدَيْهِ مَنْ رُكُبَّنَيْهِ) قَدْ فَسُرَ هِذَا الْإِمْكَانَ رَوَايِـةً ابن داود(٧٣٤): وَكَأَنَّهُ قَابِضٌ عَلَيْهِمَا .

وقولُهُ: (هصرَ ظَهْرَهُ) تقـدُّمَ قــولُ الخطَّـابيُّ فِيــهِ، وَتَقـدُّمَ في رُوايةٍ: "ثُمُّ حنى" بالحاء المُهْمَلةِ والنُّون، وَهُوَ بمعنَاهُ؛ وفي روايـةٍ: «غَيْرَ مُقنَّعِ راسَهُ ولا مُصوِّبِهِ» وفي روايةٍ: «وفـرَّجَ بـينَ أصابعـهِ»

وقولُهُ: (حَتَّى يعودَ كُلُّ فقار) المرادُ منْهُ كمالُ الاعْتِدال، وَتُفْسِرُهُ رَوَايَةُ: «ثُمَّ يُكُثُ قَائِماً حَتَّى يَقَعَ كُلُّ عُضو موضعَهُ»

وفي ذِكْرِهِ كَيْفَيَّةُ الجلوسـينِ: الجلـوسِ الأوسـطِ، والأخـيرِ، دليلٌ على تغايرِهِمَا، وأنَّهُ في الجلسةِ الأخيرةِ يَتُورُكُ، أيْ يُفضي بوركِهِ إلى الأرض، وينصبُ رجلَهُ اليمني.

وفِيهِ خلافٌ بينَ العلماء سيأتِي، وبهذا الحديثِ عملَ

#### ٧ ما يُذكر عند البدء في الصلاة

٢٥٧- وَعَنْ عَلِيٌّ بُن أَبِي طَالِبٍ ﷺ اعَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ كَانَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلاةِ قَالَ: وَجُّهْت وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ – إِلَى قَوْلِهِ: مِن الْمُسْلِمِينَ، اللَّهُمُّ أَنْـتَ الْمَلِكُ لا إِلَـهُ إِلاًّ أَنْتَ، أَنْتَ رَبِّلِي وَأَنَا عَبْدُك \_ إِلَى آخِرِوا.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٧٧١).

وَفِي رِوَايَةٍ لَلَّهُ: إِنَّ ذَلِكَ فِي صَلاةٍ اللَّيْلِ

(وعن على بن ابي طالب رضي اعن رَسُول اللَّهِ ﷺ: أَنَّهُ كَانَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلاةِ قَالَ: ﴿ وَجُهْتِ وَجُهِي) أَيْ قَصَدْت

(لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ) إلى قولِهِ: من المسلمين).

وفِيهِ روايَتَان، أنْ يقولَ: «وأنَّا منَ المسلمينَ وإليه أشَّار المصنف، ورواية بلفظ الآية؛ وأنها أول المسلمين؛ واللَّهُمُّ أنْتِ الملك لا إلَّهَ إلاَّ أنْتَ، أنْتَ ربِّي وأنا عبدُك. إلى آخرِهِ روَاهُ مُسلمُ.

عَامُهُ: ﴿ ظَلَمْت نَفْسِي ﴾ وَاعْتَرَفْت بِذَنْبِي، فَاغْفِرْ لِي ذَنْويسي، إِنَّهُ لا يَغْفِرُ الذُّنُـوبَ إِلاَّ أَنْتَ، وَاهْدِيْنِي لاحْسَنِ الاحْلَاقِ، لا يَهْدِي لاحْسَنِهَا إِلاَّ أَنْتَ، وَاصْرِفْ عَنِّي سَيِّئُهَا لاَ يَصْرِفُ عَنْتِي سَيِّنَهَا إِلاَّ أَنْتَ، لَبُيْكَ وَسَعْدَيْكَ، وَالْخَيْرُ كُلُّهُ فِي يَدَيْـك، وَالشُّرُّ لَيْسَ إِلَيْك، أَنَا بِكَ وَإِلَيْك، تَبَارَكْتَ وَتَعَالَيْت، أَسْتَغْفِرُك وَأَتَّسُوبُ

وقولُهُ: (فطرَ السَّموَاتِ والأرض) ِ أي ابْتِداءُ خلقِهمًا منْ غيرِ مثال سابق.

وقولُهُ (حنيفاً) أيْ مائلاً إلى الدَّيــن الحــقّ، وَهُــوَ الإســلامُ، وزيادةُ «وما أنا من المشركينَ» بيانٌ للحنيف، وإيضاحٌ لمعنَّاهُ.

و «النُّسُكُ»: العبادةُ، وَكُلُّ ما يُتَقرَّبُ بهِ إلى اللَّهِ به، وعطفُهُ على الصُّلاةِ منْ عطف العامُّ على الخاصُّ.

وقولُهُ: و«عيايَ وتماتِي»: أيْ حَيَاتِي وموْتِسِ للَّه، أيْ هُـوَ

أو قول ما أفادَهُ

المالِكُ لَهُمَا والمخْتُصُّ بهمَا.

وقولُهُ: «ربُّ العالمينَ» الـرَّبُّ الملِكُ، والعالمينَ جمعُ عـالمَ مُشْتَقُّ من العلم، وَهُوَ اسمٌ لجميع المخلوقَاتِ كذا قيلَ.

وفي القاموسِ العالَمُ: الخلقُ كُلُهُ أو ما حوّاهُ بطـنُ الفلَـكِ، ولا يُجمعُ فاعلُ بالواوِ والنُونِ غيرُهُ وغيرُ «ياسَم».

وقولَهُ «لا شريكَ لَهُ»: تأكيدٌ لقولِهِ «ربُّ العالمينَ»، المُفهُومُ منهُ الاختِصاصُ.

وقولُهُ: «اللَّهُمُّ أنْتَ الملكُ»، أي المالِكُ لجميع المخلوقَاتِ.

وقولُهُ: «ظلمَت نفسي»، اغْتِرافٌ بظلمِ نفسِهِ، قَدَّمَهُ على سُؤال المغفرةِ.

ومعنى: لَبَيْكَ: أُقيــمُ على طاعَتِك وامْتَدَلُ امرَك، إقامـةً مُتَكَرِّرةً.

وسعديْكَ: أيْ أسعدُ أمرَك وأنَّبعهُ إسعاداً مُتَكَرِّراً، ومعنى: «الخيرُ كُلُهُ في يديْك» الإقرارُ بـأنَّ كُـلُّ خـيرٍ واصـلَّ إلى العبـاد، ومرجوَّ وُصولُهُ فَهُوَ في يديْهِ تعالى.

ومعنى: و «الشرُّ ليسَ إليْك» أيْ ليسَ مَّا يُتَقَرَّبُ بِهِ إليْك: أولاً يُضافُ إليْك، فلا يُقالُ يا ربَّ الشَّرُ، أو لا يصعدُ إليْك، فإنَّهُ إِنَّما يصعدُ إليْهِ الْكَلَمُ الطَّيْبُ.

ومعنى: «أنا بِك والبِّك» أي الْتِجائي والْتِهَائي البِّك، وَتَوْفِقِي بك.

ومعنى: «تبارَكْت» اسْتَحققْت الثَّناءَ، أو ثبَّتَ الحيرُ عنـدَك، فَهَذا ما يُقالُ في الاسْتِفْتَاح مُطلقاً.

(وفي رواية له) أي لمسلم (أن ذلك) كان يقولُهُ الله (في صلاة الليل) لم نجد في مسلم هذا الذي ذكره المصنف، من أنه كان يقوله في صلاة الليل، وإنما ساق حديث علي عليه السلام هذا في قيام الليل.

وقد نقل المصنّفُ في التَّلخيصِ عن الشَّافعيُّ وابـنِ خُزيمـةَ أَنَّهُ يُقالُ في المَكْتُوبةِ، وانَّ حديثَ علـيَّ ـ عليـه الســـلام ـ وردً فيها، فعلى كلامِدِ هُنا يُحتَملُ أَنَّهُ مُخْتَصَّ بِهَا هذا الذَّكُرُ.

ويختَملُ أنَّهُ عامَّ، وأنَّهُ يُخيَّرُ العبدُ بينَ قولِهِ عقيبَ التَّكْبُــيرِ،

## ٣\_ ما يقولُ المصلي بعد التكبير من الدعاءِ

١٩٥٨ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: ﴿ كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ إِذَا كَبُرَ لِلصَّلَاةِ سَكَتَ هُنَيْهَةً، قَبْلَ أَنْ يَقْرَأَ، فَسَأَلْته، فَقَالَ: أَقُولُ: اللَّهُمُّ بَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَدْت بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ، اللَّهُمُّ نَقَنِي مِنْ خَطَايَايَ كَمَا يُنَقَّى الثَّوْبُ الْأَبْيَضُ مِنَ الدَّنَسِ، اللَّهُمُّ غَضْلِنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالْمَاءِ وَالنَّلْجِ وَالْبَرَدِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٤٤٤)، مسلم(٩٨٥)].

روعن أبي هُريرةً ﴿ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذَا كَبَرَ في الصَّلَاةِ) أيْ تَكْبِيرةَ الإحرامِ (سَكَتَ هُنيهَةً) بضــمُ الْهَـاءِ فنــونٌ فمثناةً تُخيِّيةً فَهَاءً مفتُوحةً فَنَاءً: أيْ ساعةً لطيفةً.

(قبلَ انْ يقرأ فسالَّتُهُ) ايْ عنْ سُكُوتِهِ ما يقولُ فِيهِ.

(فقالَ: أقولُ اللَّهُمُّ باعد بيني وبين خطاياي) المباعدةُ: المرادُ بهَا محوُ ما حصلَ منْهَا، أو العصمةُ عمًّا يأتِي منْهَا.

(كما باعدت بينَ المشرقِ والمغربِ) فَكُما لا يُجْتَمَـّعُ المشرقُ والمغربُ لا يُجْتَمّعُ هُوَ وخطابًاهُ.

(اللَّهُمُّ نَقْنِي مِنْ خَطَايَايَ كَمَا يُنَقَّى النَّوْبُ الأَلْيَصُ مِسَ اللَّنَسِ) بَفْتُحِ الدَّالِ المُهْمَلةِ والنُّونِ فسينٌ مُهْمَلةٌ؛ في القاموسِ أَنْهُ الوسخُ.

والمرادُ أزلُ عنَّي الخطايا بِهَذِهِ الإزالةِ.

(اللَّهُمُّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَابَايَ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ) بالتَّحرِيكِ، جمعُ بردةٍ.

قَالَ الحَطَّابِيُّ: ذِكْرُ النَّلْجِ والبردِ تأْكِيدٌ، أو لأَنْهُمَــا مــاءانِ لمْ تَسْتَعملُهُمَا الأيدي.

وقالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: عبَّرَ بذلِكَ عنْ غايةِ الحو، فبإنَّ الثَّوبَ الَّذي يتكرَّرُ عليْهِ ثلاثةُ اشياءَ منقيةٍ يَكُونُ في غايةِ النَّقاءِ.

وفِيهِ أقوالُ أُخرُ مُتَّفَقٌ عليْهِ.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ يقولُ هذا الذَّكْرَ بينَ التُّكْبيرةِ والقراءةِ سرَّا، وأنَّهُ يُخيُّرُ العبدُ بينَ هذا الدُّعـاءِ والدُّعـاءِ الَّـذي سلف في حديثِ عليِّ ـ عليه السلام ـ أو يجمعُ بينَهُمَا.

٢٥٩ - وَعَنْ عُمَرَ ﴿ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: سُبْحَانَكَ اللَّهُمُّ وَبِحَمْدِكَ، وَتَبَارَكَ اسْمُك، وَتَعَالَى جَدُك، وَلا إِلَهُمُّ وَبِحَمْدِكَ، وَتَبَارَكَ اسْمُك، وَتَعَالَى جَدُك، وَلا إِلَهُ غَيْرُك.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٣٩٩) بِسَنَدٍ مُنْقَطعٍ.

وَرَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (٢٩٩/١، ٣٠٠) مَوْصُولاً وَمَوْقُوفاً.

(وعنْ عُمرَ ظُلِيُّهُ كَانَ يَقُولُ) أي بعد تُكْبيرةِ الإحرام.

(سُبحانَك اللَّهُمُّ وبحملِك) أيْ أسجدُ حالَ كوني مُتَلَبِّساً بحمدِك.

(تبارَكَ اسمُك وَتَعالَى جَدُّك ولا اِلَهَ غَيْرُك رَوَاهُ مُسلَمَّ بسندٍ مُنقطعٍ) قالَ الحَاكِمُ(٢٣٥/١): قدْ صحَّ عنْ عُمرَ.

وقالَ فِي الْهَدِي النَّبُويُ (٢٠٥/١): إِنَّهُ قَدْ صِحْ عَنْ عُمْرَ الْهُ كَانَ يَسْتَقْتُحُ بِهِ فِي مَقَامِ النَّبِيِّ ﷺ وَيَجْهَرُ بِهِ، ويعلَّمُهُ النَّاسَ، وَهُوَ بِهَذَا الوَجْهِ فِي حُكْمِ المرفوع، ولذا قالَ الإمامُ احمدُ: أمَّا أنا فأذْهَبُ إلى ما رُويَ عَنْ عُمْرَ ولوْ أَنَّ رَجِلاً اسْتَقْتَحَ ببعضِ ما رُويَ لَكَانَ حَسناً.

وقد رُوي في التَّوجُّهِ الفاظَّ كثيرةً، والقولُ بأنَّهُ يُخيِّرُ العبـدُ بينَهَا قولٌ حسنٌ.

وامًّا الجمعُ بينَ هذا وبينَ: "وجَهْت وجْهِي، الَّذِي تقدَّم، فقدْ وردَ في حديثِ ابنِ عُمرَ؛ روّاهُ الطَّبرانيُّ في الْكَبير(٢/١٣٥٣، ٣٥٤.

وفي رُوَاتِهِ ضعفٌ.

(والدارقطني) عطفٌ على مُسلم؛ أيْ وروَاهُ الدَّارِقطييُ (مُوصُولاً وموقوفا) على عُمرَ.

وأخرجَـهُ أبـو داود(٧٧٦) والحـَـاكِمُ(٣٣٥/١) من حديــــثِ عائشةَ مرفوعاً: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اسْتَفْتَحَ الصَّــلاةَ قَــالَ: سُبْحَانَك» الحديثُ؛ ورجالُ إسنادِهِ ثقاتٌ.

وفِيهِ انقطاعٌ، وأعلُّهُ أبو داود قالَ الدَّارقطنيُّ: ليسَ بالقويُّ.

### ٤ - الاستعادة من الشيطان قبل الفاتحة

• ٢٦٠ - وَنَحْوُهُ عَـنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُـدْرِيِّ عَلَيْهِ مَرْفُوعاً عِنْدَ الْخَمْسَةِ، وَفِيهِ: وَكَانَ يَقُولُ بَعْدَ التَّكْبِيرِ وَأَعُوذُ بِاللَّهِ السَّمِيعِ الْعَلِيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم، مِنْ هَمْـزِهِ، وَنَفْشِهِ الْعَلِيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم، مِنْ هَمْـزِهِ، وَنَفْشِهِ الْعَلِيمِ السَّيْطَانِ الرَّجِيم، مِنْ السَّيْطانِ الرَّجِيم، مِنْ السَّيْطانِ الرَّجِيم، مِنْ السَّيْطانِ الرَّجِيم، الرَّمْدِيم، الرَّمْدِيم، السَّوْدِه، (٧٧٥)، السَانِي (٧٧٧)، الله ماجد(٨٠٤).

(ونحوُهُ) أيْ نحوُ حديثِ عُمرَ.

(عن ابي سعيدٍ مرفوعاً عندَ الحمسةِ، وفِيهِ: وَكَانَ يَقُولُ بَعِدَ التَّكْبِيرِ: اعودُ باللهِ السَّميعِ) لأقوالهِمْ (العليم) بأقوالهِمْ وأفعالِهِمْ وضمائرِهِمْ (من الشَّيطانِ الرَّجيمِ) المرجومِ.

(من همزهِ) المرادُ بهِ الجنونُ.

(ونفخِهِ) بِالنُّون فالفاء فالخاء المعجمةِ.

والمرادُ بِهِ الْكِبرُ.

(ونفثِه) بالنُونِ والفاءِ والمثلَّنةِ المرادُ بِهِ الشَّعرُ، وَكَأَنَّهُ أَرادَ بِـهِ لِهِجَاءَ.

والحديثُ دليلٌ على الاسْتِعادَةِ، وأنَّهَا بعدَ التَّكْبيرةِ، والظَّاهِرُ أنَّهَا أيضاً بعدَ التَّوجُّهِ بالأدعيةِ؛ لأنَّهَا تعوذُ القراءةَ وَهي قبلُهَا.

# ٥ ـ ثم قراءة الفاتحة (وصفة الصلاة)

٢٦١ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها، قَالَتْ:
 «كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَسْتَفْتِحُ الصَّلاةَ بِالتَّكْنِسِيرِ،
 وَالْقِرَاءَةَ: بِالْحَمْدِ للله رَبُّ الْعَالَمِينَ.

وَكَانَ إِذَا رَكَعَ لَمْ يُشْخِصْ رَأْسُهُ، وَلَـمْ يُصَوِّبُهُ، وَلَكِنْ بَيْنَ ذَلِكَ.

وَكَـانَ إِذَا رَفَعَ مِـن الرُّكُـوعِ لَـمْ يَسْجُدْ حَتَّـى يَسْتَوِيَ قَائِماً.

وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ لَمْ يَسْجُدْ حَتَّى يَسْتَويَ جَالِساً.

وَكَانَ يَقُولُ فِي كُلُّ رَكْعَتَيْنِ التَّحِيَّةَ.

وَكَانَ يَفْرِشُ رِجْلَهُ الْيُسْرَى وَيَنْصِبُ الْيُمْنَى.

وَكَـانَ يَنْهَـى عَـنْ عُقُبُـةِ الشَّـيْطَانِ، وَيَنْهَــى أَنْ يَفْتَرِشَ الرَّجُلُ ذِرَاعَيْهِ افْتِرَاشَ السَّبْعِ.

وَكَانَ يَخْتِمُ الصَّلاةَ بِالتَّسْلِيمِ».

أُخْرَجَهُ مُسْلِمٌ، وَلَهُ عِلْةٌ(٤٩٨)

روعن عائشة \_ رضى الله عنها \_ قالَت: كمان رسولُ اللَّهِ عِنْهُ يَسْتَفْتِحُ ابْ يَفْتُحُ.

(الصَّلاةَ بالنُّكْبيرِ) أيْ يقولُ: اللَّهُ أَكْبرُ، كما وردَ بِهَذَا اللَّفَظِ في الحليةِ(١٣/٣) لأبي نُعيم.

والمرادُ تَكْبيرةُ الإحرامِ، ويقالُ لَهَا، تَكْبيرةُ الافْتِتاحِ.

(والقراءة) منصوب عطفاً على الصُلةِ أي ويسْتَفْتِحُ القاءة.

(بالحمدِ) بضمُّ الدَّال على الحِكَايةِ.

(لله ربِّ العالمين؛ وَكَانَ إذا رَكَعَ لمْ يُشخصُ بضمَّ المُشَاةِ التَّمْثِيَّةِ فشينِ فخاءِ مُعجمَّتِينِ فصادِ مُهْمَلةٍ.

(رأسَهُ) أيْ لمْ يرفغهُ (ولمْ يُصوّبُهُ) بضمَّهَا أيضاً وفَتْحِ الصَّادِ المُهْمَلةِ وَكَسرِ الواوِ المشدَّدةِ أيْ لمْ يخفضهُ خفضاً بليغاً بـل بـينَ الخفضِ والرَّفعِ وَهُوَ التَّسويةُ، كما دلَّ لَهُ قولُهُ:

(وَلَكِنْ بَينَ ذَلِكَ) أيْ بَينَ المَذْكُورِ مَنَ الحَفْضِ وَالرَّفْعِ.

(وَكَانَ إِذَا رَفِعَ) أَيْ رَاسَهُ (مِن الرَّكُوعِ لَمْ يَسَجَدُ خَسَى يَسْتُويَ قَائِماً) تَقَدَّمَ فِي حَدِيثِ أَبِي هُرِيرةَ فِي أُولِ البَابِ: «ثُمَّ ارْفَعْ خَتِّى تَعْدَلُ قَائِماً».

(وَكَانَ إذا رفعَ رأسَهُ منَ السُّجودِ)؛ أي الأوَّلِ.

(لم يسجد) الثَّانيةَ.

(حَتَّى يَسْتَوَيُ) بِينَهُمَا (جالساً) وَتَقَدَّمَ: ثُمَّ «ارفعْ حَتَّى تطمئنَ جالساً».

(وَكَانَ يَقُولُ فِي كُلِّ رَكْعَتَينِ) أَيْ بَعْدَهُمَا.

(النَّحَيَّة) أيْ يَتَشَهَّدُ بالتَّحَيَّاتِ للّه كما يــأْتِي، ففـي النُّلاثيَّـةِ والرُّباعيَّةِ المرادُ به الأوسطُ وفي الثنائية الأخيرُ.

(وَكَانَ يَفُوشُ رَجَلَهُ اليسرى وينصبُ اليمنى) ظَاهِرُهُ أَنَّ هذا جُلُوسُهُ فِي جَمِيعِ الجلسَاتِ بِينَ السُّجودينِ، وحالَ التَّشَهُدينِ، وَتَقَدَّمَ فِي حديثِ إِلِي حُميدِ: "وَإِذَا جَلَسَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ جَلَسَ عَلَى رَجْلِهِ الْيُسْرَى وَنَصَبَ الْيُمْنَى».

(وَكَانَ يَنْهَى عَنْ عُقْبَةِ الشَّيْطَانِ) بضـــمُّ العــينِ الْمُهْمَلــةِ وسُكُون القافِ فموحَّدةٍ، ويأْتِي تَفسيرُهَا.

(وَيَنْهَى أَنْ يَفْتَوِشَ الرَّجُلُ فِرَاعَنِهِ الْحَبَرَاشَ السَّبُعِ) بان يسطَهُمَا في سُجودِهِ، وفسَّرَ السَّبعَ بالْكَلبِ، ووردَ في رواية بلفظيهِ (وَكَانَ يَخْتِمُ الصَّلاةَ بِالتَّسْلِيمِ. الحربَة مُسلمٌ ولَهُ علَّةً) وَهِيَ: أَنَّهُ أخرجَهُ مُسلمٌ من روايةِ أبي الجوزاء بالجيمِ والزاي عن عائشة قال ابن عبد البرُ: هُوَ مُرسلٌ، أبو الجوزاء لمُ يسمعُ من عائشة واعل أيضاً بأنه أخرجَهُ مُسلمٌ من طريق الأوزاعيُ مُكانَة

والحديثُ فِيهِ دلالةٌ على تعيينِ التَّكْبيرِ عندَ الدُّخولِ فِي الصَّلاةِ، وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ فِيهِ فِي حديثِ أَبِي هُريرةَ أَوَّلَ البابِ.

واستُدلَّ بقولِهَا: «والقراءةَ بالحمدِ» على أنَّ البسملةَ ليسَـتْ من الفَاتِحةِ وَهُوَ قولُ أنسِ وأبيَّ من الصَّحابةِ.

وقالَ بِهِ مَالِكٌ، وأبو حنيفة، وآخرونَ وحجُّنهُمْ هَــذا الحديثُ.

وقد أُجيبَ عنه: بان مُرادَهَا ب "الحمدِ لله ربِّ العالمين" السُّورةُ نَفْسُهَا، لا هذا اللَّفظُ، فإن الفَاتِحةَ تُسمَّى "الحمدِ لله ربِّ العالمين"، كما ثبت ذلك في صحيح البخاري (٤٤٧٤) فلا حُجَةً فِيهِ على أن البسملة ليست من الفَاتِحةِ، ويأتِي الْكلامُ عليهِ مُسْتَوفَى في حديثِ أنس قريباً إبرقم (٢٦٥)].

وَتَقَـدُمُ الْكَـلامُ على أنَّـهُ فِي رُكُوعِـهِ لا يرفـعُ رأسَــهُ ولا يخفضُهُ كما تقدَّم، على قولِــهِ "وَكَـانَ إذا رفـعَ رأسَـهُ" إلى قولِـهِ تُسمَّى إقعاءً.

٦- ويرفع يديه عند التكبير في الأفتتاح

"وَكَانَ يَقُولُ التَّحَيَّةَ»، والمرادُ بهَا النُّسَاءُ المعروفُ بالتَّحيَّاتِ للَّـه الآتِي لفظه في حديث ابن مسعود [البحاري(٦٣١)، مسلم(٦٧٤)] إنْ شاءَ الله تعالى.

فَفِيهِ شَـرَعَيَّةُ التَّشَـهُٰدِ الأوسـطِ والأحـير؛ ولا يـدلُ علـى الوجوبِ لأنَّهُ فعلٌ، إلاَّ أنْ يُصَالَ: إنَّـهُ بيـانَ لإجمـال الصَّـلاةِ في القرآن المأمور بهَا وُجوباً، والأفعـالُ لبيـان الواجـبِ واجبـةً، أو يُقالُ بَإِيجابِ أَفَعَالِ الصَّلاةِ لقولِهِ: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّسِ» [خ(۲۳۱)، م(۲۹۱)].

وقد اخْتُلُفَ فِي التَّشْهُدين، فقيلَ: واجبان، وقبلَ: سُنَّتَان، وقبلَ: الأول سُنَّةُ، والأخير: واجبٌ، ويــأْتِي الْكَــلامُ في حديــثِ ابن مسعودٍ [برقم(٢٩٥)] إنْ شاءَ اللَّهُ تعالى على التَّشَهُّادِ الآخيرِ.

وامَّا الأوسطُ فإنَّهُ استَدلَّ من قال بالوجوبِ بهَذا الحديثِ كما قرَّرْنَاهُ، وبقولِهِ ﷺ «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلْيَقُلْ: التَّحِيَّاتُ للَّه» الحديث [خ(٨٣١)، م(٤٠٢)].

ومنْ قَالَ: بأنَّهَا سُنَّةٌ اسْتَدَلَّ بأنَّهُ لمَّا سَهَا عَنْهُ لمْ يعدُ لأدائِهِ، وَجَبَرَهُ بِسَجُودِ السُّهُوِ، ولـوْ وجبَ لَمْ يجبَرُهُ سُجُودُ السُّهُو كالرُّكُوع وغيرهِ من الأرْكَان.

وقد رُدًّ هذا الاستبدلال بأنَّه يجوزُ أَنْ يَكُونَ الوجوبُ معَ الذُّكْرِ، فإنْ نسيَ حَتَّى دخلَ في فرضٍ آخَرَ بجبرُه سُجودُ السَّهْوِ.

وفي فولِهَا (وَكَانَ يَفْرِشُ رِجْلَهُ الْيُسْرَى وَيَنْصِبُ الْيُمْنَى) ما يدلُّ أَنَّهُ كَانَ جُلُوسُهُ عَلَيُهُ بِسِنَ السَّجَدَتَين وحـالَ التَّشَـهُٰدِ وقـدْ ذَهَبَ إِلَيْهِ الْهَادُويَّةُ وَالْحَنْفَيَّةُ، وَلَكِنَّ حَدَيْثُ أَبِى خُمِيدٍ الَّـذي تقدُّمْ فرَّقَ بينَ الجلوسين فجعلَ هذا صفةَ الجلوس بعد الرَّكْعَتَين وجعل صفنة الجلنوس الأخبر تقديم رجليه اليسرى ونصب الأخرى، والقعودُ على مقعدَتِهِ.

وللعلماء خلافٌ في ذلِكَ، والظَّاهِرُ أنَّهُ من الأفعال المخيَّر فِيهَا.

وفي قولِهَـا: (ينْهَـى عَنْ عُقبــةِ الشَّـيطان) أيُّ في القعــودِ، وفسُرَتْ بتَفسيرين:

أحدُهُمَا أنَّهُ يَفْتَرْشُ قدميْهِ ويجلسُ بالنِّيَّيْهِ عَلَى عَقبيْهِ، وَلَكِنَّ هٰذِهِ القعدةَ اخْتَارَهَا العبادلةُ في القعودِ في غيرِ الاُخيرِ، وَهَـٰذِهِ

أو جعلوا المُنْهِيُّ عَنْهُ هُوَ الْهَيْئَةُ النَّانِيةُ وَتُسمَّى أَيضاً إقعاءً، وَهِيَ أَنْ يُلصَقَ الرَّجِلُ اليَّتَيْهِ فِي الأرض، وينصبَ ساقيْهِ وفخذيْهِ ويضعَ يديهِ على الأرض كما يُقعي الْكُلُبُ.

وافْتِراشُ الذّراعين تقدَّمَ أنَّـهُ بسطُّهُمَا على الأرض حالَ

وقد نَهَى ﷺ عن التَّشبُّهِ بالحيوانَاتِ ونَهَى عن بُرُوكِ كـــبرُوكِ البعـــير [د(٨٤٠)، س(٢٠٧/٢)]، والْيَفَـــاتِ كالْيَفَـــاتِ التَّعلبِ[أهمد: ٣١١/٢]، وافْتِراش كافْتِراش السُّبع[م(٩٩٨)]، وإقعاء كإقعاء الْكَلْبِ[ت(٢٨٢)، جه(٩٩٥)]، ونقرٍ كنقرِ الغراب[د(٢٦٢)]، ورفع الأيدي وقُتَ السَّلام كأذنابِ خيل شُمس[م(٤٣١)].

وفي قولِهَا (وَكَانَ يَخْتِمُ الصَّلاةَ بالتَّسْلِيم) دلالةٌ على شرعيَّةِ التَّسليم وأمَّا إيجابُهُ فيستُدلُ لَهُ بما قدَّمنَاهُ سابقاً.

# ٦\_ ويرفع يديه عند التكبير في الافتتاح والركوع والرفع

٢٦٢ وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهما ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ كَـانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَـذُو مَنْكِبَيْهِ إِذَا افْتَتَعَ الصَّلاةَ، وَإِذَا كَبُّرَ لِلرُّكُوعِ، وَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِسن الرُّكُوع».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٧٣٥)، مسلم(٣٩٠)].

(وعن ابن عُمرَ أَنَّ النَّبِيِّ كُلُلُو كَانَ يَرْفُعُ يَدَيْهِ حَـٰدُو) بِفَتْحَ الحاءِ الْمُهْمَلَةِ وَسُكُونِ الذَّالِ المعجمةِ: أيْ مُقابِلَ.

(مُنكِينِهِ إذا الْحَسْحَ الصَّلاةَ) تقدُّمْ في حديثِ أبي خُمْسِيدٍ السَّاعديُّ.

(وإذا كبَّرَ للرُّكُوع) رفعَهُمَا.

(وإذا رفعَ رأسَهُ) أيْ أرادَ أنْ يرفعَـهُ (من الرُّكُوعِ. مُتَّفِيقٌ

فيه: شرعيَّةِ رفع اليدين في هذهِ الثَّلاثِةِ المواضع؛ أمَّا عَمَّلُهُ

تَكْبيرةِ الإحرامِ فَتَقدُّمَ فِيهِ الْكَلامُ.

وأمَّا عندَ الرُّكُوعِ والرُّفعِ منْـهُ فَهَـذا الحديثُ دلَّ علــى مشروعيَّةِ ذلِكَ.

قالَ مُحمَّدُ بنُ نصرِ المروزيُّ: اجمعَ عُلمـــاءُ الأمصـــارِ علــى ذلِكَ إِلاَّ أَهْلَ الْكُوفةِ.

قُلْت: والخلافُ فِيهِ للْهَادويَّةِ مُطلقاً فِي المواضعِ الثَّلاثةِ؛ وَاسْتُدَلُّ للْهَادي فِي البحر بقولِهِ لَلْكُلَّ: مالي أَرَاكُم الحديثُ.

قُلْت: وَهُـوَ إِشَارةً إِلَى حديثِ جابِرِ بِنِ سَمَرةَ اخرِجَهُ مُسلمٌ (٢١/٣)، ولفظُهُ عنْهُ عَنْهُ قَالَ: «كُنَّا إِذَا صَلَّئِنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ تَلَيُّ قُلْنَا بِآلِينِنَا السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَأَشَارَ بِيَنْيْهِ إِلَى الْجَانِيْنِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَأَشَارَ بِيَنْيْهِ إِلَى الْجَانِيْنِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَأَشَارَ بِيَنْيْهِ إِلَى الْجَانِيْنِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ عَلَى السَّكْرُوا فِي الصَّلاقِ، وَيْمَالِهُ انْتَهَى بَلْفَظِهِ.
الصَلاقِ، وَإِنَّمَا يَكُفِي أَحَدَكُمْ أَنْ يَضَعَ يَدَهُ عَلَى فَخِذِهِ ثُمْ يُسَلِّمَ عَلَى أَخِيهِ عَنْ يَعِينِهِ وَشِمَالِهِ انْتَهَى بِلْفَظِهِ.

وَهُوَ حديثٌ صريحٌ فِي أَنْهُ كـانَ ذلِكَ فِي إيمـائِهِمْ بـأيدِيهِمْ عندَ السَّلام، والخروج منَ الصَّلاةِ وسببُهُ صريحٌ في ذلِّكَ.

وأمَّا قولُهُ: «اسْكُنُوا فِي الصَّلاةِه فَهُــوَ عـائدٌ إلى مـا يُنكِـرُهُ عَلَيْهِمْ مـن الإيـاءِ إلى كُـلُّ حرَكَةٍ فِي الصَّلاةِ، فإنَّـهُ معلـومٌ أنَّ الصَّلاةَ مَرَكَبةٌ منْ حَرَكَاتٍ، وسُكُون وذِكْرِ اللَّهِ.

قَالَ المَقبليُّ في «المنارِ» على كلامِ الإمامِ المَهديُّ: إِنْ كَانَ مَعَ هذا غَفلةً من الإمامِ إلى هذا الحدُّ فقدُ أبعدَ، وإِنْ كَانَ مَعَ معرفَيهِ حقيقة الأمرِ فَهُوَ أُورعُ وأرفعُ منْ ذلِكَ؛ والإكْثارُ في هذا لجاجٌ مُجرَّدٌ، وأمرُ الرَّفعِ أوضحُ من أَنْ تُوردَ لَـهُ الأحاديثُ المَفردَاتُ.

وقة كَثْرَت كثرة لا توازى، وصحت صحة لا تُمنعُ، ولـذا لم يقع الخلاف المحقَّقُ فِيهِ إلا للْهَادي فقط، فَهِيَ من النّوادر الَّتِي تقعُ لأفرادِ العلماءِ مثلُ مالِك، والشّافعيُ، وغيرهِمَتا، ما أحدٌ منهُمْ إلا لَهُ نادرة ينبغي أنْ تُعمر في جنب فضلِه، وَتُجْتَنب؟ انتهى.

وخالفَت الحنفيَّةُ فيما عـدا الرَّفعَ عندَ تَكْمبرةِ الإحرامِ واخْتَجُوا بروايةِ مُجَاهِدٍ: أنَّهُ صلَّى خلفَ ابنِ عُمرَ فلمْ يرَّهُ يفعلُ

ذَلِكَ [البخاري في «جزء رفع اليدين» (١٦)] وبمـــا أخرجَـــهُ أبـــو داود(٧٤٨) منْ حديثِ ابنِ مسعودٍ: بأنَّهُ "رَأَى النَّبِــيُّ لِللَّمِّ يَرْفَعُ يَدَيْهِ عِنْدَ الافْتِتَاحِ ثُمُّ لا يَعُودُ».

وأجيبَ: بأنَّ الأوَّلَ فِيهِ أَبُو بَكُر بنُ عَيَّاش.

وقدْ ساءَ حفظُهُ، ولأنَّهُ مُعــارضٌ بروايـةِ نــافع، وســـالمِ بــنِ عُمرَ لذلِك، وَهُمَا مُنبِتَانِ، وجَــاهِدٌ نــافـم، والمثبــتُ مُقـدَّمٌ، وبــانً تركهُ لذلِك إذا ثبت كما روّاهُ مُجَاهِدٌ يَكُونُ مُبيَّناً لجـــوازِهِ؛ وأنَــهُ لا يرَاهُ واجباً.

وبانِّ الثَّانيَ: وَهُوَ حديثُ ابنِ مسعودٍ لَمْ يَثَبُتْ كما قَـالَ الشَّافعيُّ، ولوْ ثَبْتَ لَكَانَتْ روايةُ ابنِ عُمرَ مُقدَّمـةً عليْهَـا، لأنْهَـا إثباتٌ، وذلِك نفيِّ، والإثباتُ مُقدَّم.

وقلاً نقلَ البخاريُّ [«جزء رفع البدين» (٣٩، ٣٠)] عن الحسن، وحميد بن هلال: أنَّ الصَّحابةُ كانوا يفعلونَ ذلِكَ.

قالَ البخاريُّ: ولمُ يستَتْنِ الحسنُ احداً، ونقلَ عـنْ شـيخِهِ عليُّ بنِ المدينيُّ اللهُ قالَ: حقَّ على المســـلمينَ انْ يرفعــوا أيديَهُــمْ عند الرُّكُوع والرَّفع منْهُ؛ لحديثِ ابن عُمرَ هذا.

وزادَ البخاريُّ [•جزء رفع البدين (٧)] في موضع آخـرَ بعـدَ كلامِ ابنِ المدينيُّ: وَكَانَ عليٌّ أعلمَ أَهْلِ زمانِهِ، قالَ: ومـــنُ زعـمَ أنَّهُ بدعةً فقدْ طعنَ في الصَّحابةِ.

ويدلُّ لَهُ قولُهُ:

٢٩٣- وَفِي حَدِيثِ أَبِي حُمَيْدٍ، عِنْدَ أَبِسِي دَاوُد(٧٣٠): (يَرْفَعُ يَدَيْهِ حَتَّى يُحَاذِيَ بِهِمَا مَنْكِبَيْهِ ثُمَّ يُكَبِّرُهُ.

تقدُّمَ حديثُ ابي حُميدٍ منْ روايةِ البخاريُّ.

لَكِنْ لِيسَ فِيهِ ذِكْرُ الرَّفعِ إِلاَّ عندَ تَكْبيرةِ الإحرامِ، بخلافِ حديثهِ عندَ أبي داود ففيهِ إثباتُ الرَّفعِ في الثَّلاثةِ المواضعِ؛ كما أفادَهُ حديثُ ابنِ عُمرَ.

ولفظُهُ عندَ أَبِي داود(٧٣٠): «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا قَــامَ إِلَى الصَّلَاةِ اعْتَدَلَ قَائِماً وَرَفَعَ يَدَيْهِ حَتَّى يُحَــاذِيَ بِهِمَـا مَنْكِبَيْهِ، فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَرْكَعَ رَفَعَ يَدَيْهِ حَتَّى يُحَاذِيَ بِهِمَا مَنْكِبَيْهِ، الْحَدِيثُ؛

تَمَامُهُ: ثُمُّ قَالَ: اللَّهُ أَكْبُرُ، وَرَكَعَ ثُمُّ اعْتَدَلَ، فَلَمْ يُصَوِّبُ رَأْسَهُ وَلَمْ يُقَنَّعُ، وَوَضَمَ يَدَيْهِ عَلَى رُكَبَيُّهِ ثُمُّ قَالَ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، وَرَفَعَ يَدَيْهِ وَاعْتَدَلَ حَتَّى رَجَعَ كُـلُ عَظْم إِلَى مَوْضِعِهِ مُعْتَدِلاً» الحديثُ.

وأفاذ رنعُهُ يديُّهِ ﷺ في النُّلائةِ المواضع، وَكَانَ على المصنَّف أنْ يقولَ بعد قولِهِ: ثُمَّ يُكَبِّرُ، الحديث، ليفيدُ أنَّ فِيهِ إِلاَّ الرَّفعُ عندَ تَكْبيرةِ الإحرامِ كما أَنَّ قُولَهُ:

٢٦٤ - وَلِمُسْلِم (٣٩١) عَنْ مَالِكِ بْنِ الْحُويْدِثِ نَحْوُ حَدِيثِ ابْنِ عُمْرَ، لَكِنْ قَالَ: حَتَّـى يُحَـاذِيَ بِهِمَـا فُرُوعَ أُذُنَيْهِ.

وهو قوله: (ولمسلم عن مالِكِ بن الحويرثِ نحوُ حديثِ ابنِ عُمرَ) أي الرَّفعُ في النَّلاتُـةِ الْمَوَاضِعَ (لَكِينُ قَالَ: حَتَّى يُحَاذِيَ بِهِمَا) أَيْ الْيُدَيْنِ (فُرُوعَ أُذُنِّيهِ) أَطْرَافَهُمَا، فَخَالَفَ رِوَايَةَ ابْنِ عُمرَ وأبى حُميدٍ في هذا اللَّفظِ.

فَذَهَبَ البعضُ إلى ترجيح روايةِ ابن عُمــرً: لِكُونِهَــا مُتَّفَقــاً عليْهَا، وجمعُ آخرونَ بينَهُمَا فقالوا: يُحاذي بظَهْر منْكِبيْهِ الْكَفِّينِ، وباطراف أناملِهِ الأذنين، وأيَّدوا ذلِكَ بروايةِ أبي داود(٧٢٤) عنْ وائل بلفظ: «حَتَّى كَانَتْ [(٧٢٤): وعنده بلفظ «كاننا» بالشية] حيــالَ مُنْكِبِيْهِ وحاذي بِإِبْهَامِيْهِ أُذَنْيُهِۥ وَهَذَا جَمُّ حَسَنَّ.

وقد تقدم.

٧- ويَضَعُ يدَه اليُّمني على اليُّسرى

٢٦٥ ـ وَعَنْ وَاثِلِ بْنِ حُجْرٍ قَالَ: "صَلَّيْت مَعَ النَّبِيِّ ﷺ، فَوَضَعَ يَدَهُ الْيُمنَى عَلَى يَدِهِ الْيُسْرَى عَلَى

أَخْرَجَهُ ابْنُ خُزَيْمَةَ(٤٧٩).

(وعنْ وانلِ) بفَتْح الواو والفُ فَهَنْزَةٌ هُوَ أَبُـو هُنيـدٍ بضـمُّ الْهَاءَ وَفَتْحِ النَّونِ ابنُ حَجِرِ بنُ ربيعةَ الحَضْرَميُّ، كَـانَ ٱبــوهُ مــنْ مُلُوكِ حضرموت، وفدَ وائلُ على النَّبيُّ ﷺ فأسلمَ، ويقــالُ إنَّـهُ

ﷺ بشَّرَ اصحابَهُ قبلَ قُدومِـهِ فقـالَ: "يَقْـدَمُ عَلَيْكُـمْ وَائِـلُ بْـنُ خُجْرِ مِنْ أَرْضِ بَعِيدَةٍ طَائِعــاً رَاغِبـاً فِي اللَّهِ عَـزُ وَجَـلُ وَفِي رَسُولِهِ، وَهُوَ بَقِيَّةُ أَبْنَاء الْمُلُوكِ، فَلَمَّا دَخَلَ عَلَيْهِ ﷺ رَحْبَ بِـهِ، وَأَذْنَاهُ مِنْ نَفْسِهِ، وَبَسَطَ لَـهُ رِدَاءً، فَأَجْلَسَـهُ عَلَيْـهِ وَقَـالَ: اللَّهُــمُ بَارِكْ عَلَى وَائِل وَوَلَدِهِ وَاسْتَعْمَلُهُ عَلَى الْأَقْبَالِ مِنْ حَضْرَمَوْتَ. [الطبراني في «الكبير» (٢٦/٢٦، ٤٩)] روى لَهُ الجماعةُ إلاَّ البخاريُّ، وعاشَ إلى زمن مُعاويةً وبايعَ لَهُ.

(قالَ: وصَلَيْت مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: فَوَصَعَ يَدَهُ الْيُعْنَى عَلَى يَدِهِ الْيُسْرَى عَلَى صَنْرِهِ. أَحَرِجَهُ ابنُ خُزِيمةً ).

وأخرجَ أبو داود(٧٢٧) والنَّسانيُّ(١٢٦/٢) بلفظِ: «ثُمُّ وَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى ظَهْرِ كَفِّهِ الْيُسْرَى وَالرُّمْنِعِ وَالسَّاعِدِ».

والرُّسخُ: بضمُّ الرَّاءِ وسُكُون السِّينِ الْمُهْمَلَةِ بعلَهَا مُعجمـةٌ هُوَ المفصلُ بينَ السَّاعدِ والْكُفِّ.

والحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ الوضعِ المذُّكُـورِ في الصَّـلاةِ، ومحلَّهُ على الصَّدر كما أفادَ هذا الحديثُ.

وقالَ النُّوويُّ في المنْهَاج: ويجعلُ يديْهِ تَحْتَ صدرهِ.

قالَ في شرح النَّجم الوَهَّاج: عبارةُ الأصحابِ الخُّت صدرهِ، يُريدُ:

والحديثُ بلفظ: «على صدرو، قسال: وَكَسَانُهُمْ جَعلُسُوا التَّفاوُتَ بينَهُمَا يسيراً.

وقلهٔ فَهَبَ إِلَى مشروعيَّتِهِ زيدُ بنُ عليُّ وأحمدُ بنُ عيسى. وروى أحمدُ بنُ عيسى حديثَ واثلِ هذا في كِتَابِهِ الأمالي. وِإِلَيْهِ ذَهَبَت الشَّافعيَّةُ، والحنفيَّةُ.

وَذَهَبَت الْهَادُويَّةُ إِلَى عدم مشـروعيَّتِهِ، وأنَّـهُ يُبطلُ الصَّـلاة لِكُونِهِ فعلاً كثيراً.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُ: لم يأت عن النِّيُّ ﷺ فيهِ خــلافٌ وَهُــوَ قولُ جُمْهُورِ الصَّحابةِ والتَّابعينَ.

قَالَ: وَهُوَ الَّذِي ذَكَرَهُ مَالِكٌ فِي المُوطُّ إِرْصُ١٩٧)، ولم يخْـكِ ابنُ المنذر وغيرُهُ عنْ مالِكِ غيرَهُ، ورويَ عنْ مَــالِكِ: الإرسالُ، وصارَ إليهِ أكثرُ اصحابهِ.

#### ٨ــ ويقرأ بالفاتحةِ

٢٦٦ - وَعَنْ عُبَادَةً بْنِ الصَّامِتِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لا صَلاةً لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِأُمُ الْقُرْآنِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٧٦٥)، مسلم(٣٩٤)] ــ

وَلِي رِوَايَةٍ، لانمِنِ حِبُّسانَ(١٧٨٣) والدارقطـني(٣٢١/١، ٣٢٣) ولا تُجزئ صَلاةً لا يُقْرَأُ فِيهَا بفَاتِحَةِ الْكِنَابِ، \_

وَفِي أُخْرَى: لأَحْمَسَةَ(٣١٣/٥) وَأَبِي ذَاوُد(٨٣٣)، وَالسَّرْمِلِيَّ (٣١١)، وَابْنُ حِبَّانْ(١٧٨٥) وَلَقَلُكُمْ تَقْرَوُونَ خَلْفَ إِمَامِكُمْ؟ قُلْنَا: نَمَمْ. قَالَ: لا تَقْعَلُوا إِلَّهِ بِفَاتِحَةِ الْكِبَّابِ، فَإِنَّهُ لا صَلاةً لِمَنْ لَمْ يَقْرُأْ بِهَاهٍ.

(وعنْ عُبادةً) بضمُ العينِ الْمُهْمَلةِ وَتَخفيفِ الموحَّدةِ وبعدَ الألفِ دالُ مُهْمَلةٌ.

وَهُوَ أَبُو الولِيدِ عُبَادةً بِنُ الصَّامِتِ بِنِ قِيسِ الخزرجيُّ الأنصاريُّ السَّلميُّ، كانَ من نَقباءِ الأنصار، وشَهِدَ العقبةَ الأولى والثَّانيةَ والثَّاليةَ، وشَهِدَ بدراً والشَّاهِدَ كُلُهَا، وجُهَهُ عُمرُ إلى الشَّامِ قاضياً ومعلَّماً، فَاقامَ مجمص، ثُمَّ انْتَقَلْ إلى فلسطينَ ومَاتَ بِهَا فِي الرَّملةِ.

وقيلَ: في بيْت المقدسِ سنةَ اربعِ وثلاثينَ، وَهُوَ ابسنُ اثنَتَمينِ وَسَبِعِينَ سَنةً.

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لَا صَلَاهَ لِمَنْ لَمْ يَقُوا بِأُمُّ الْقُرْآنِ». مُتَفَقَّ عليه.

هُوَ دَلِيلٌ عَلَى نَفِي الصَّلَاةِ الشَّرَعَيَّةِ إِذَا لَمْ يَقَرَأُ فِيهَا المَصلَّي بِالفَاتِحَةِ؛ لأنَّ الصَّلَاةِ مَنْ أقوال وأفعال، والمرَكَّبُ يُنْتَفَي بانْيفاء جميع أجزائِهِ، وبانْيفاء البعض، ولا حاجَةً إلى تقدير نفي الدَّاتِ. الْكَمَالِ، لأنَّ التَّقديرَ إِنَّما يَكُونُ عندَ تعذُر صدقٍ نفي الذَّاتِ.

إِلاَّ أَنَّ الحديثَ الَّـذِي أَفَادَهُ قُولُـهُ (وَفِي رَوَايَةً لَابِنِ حَبَّانَ وَالدَّرَقَطَنِي: ﴿لا تُخْزِئُ صَلاَةً لا يُقْرَأُ فِيهَا بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ») فِيهِ دَلالةٌ على أَنَّ النَّفي مُتَوجَّةً إِلى الإجزاء، وَهُوَ كَالنَّفي للـذَّاتِ فِي المَالَّلُ لاَنَّ مَا لا يُجزئُ فليسَ بصلاةٍ شَرَعيَّةٍ.

والحمديثُ دليلٌ على وُجوبِ قراءةِ الفَاتِحةِ في الصَّلاةِ، ولا يدلُّ على إيجابِهَا في كُلُّ رَكْعةٍ، بل في الصَّلاةِ جُملةً.

وفِيهِ اخْتِمَالُ أَنَّهُ فِي كُلُّ رَكْعَةٍ، لأَنَّ الرُّكْعَةَ تُسمَّى صلاةً،

وحديثُ المسيءِ صلاتَهُ قدْ دلُ على أنْ كُلُّ رَكْعَةٍ تُسمَّى صلاةً، لقولِهِ ﷺ بعدَ أَنْ علَّمَهُ ما يفعلُهُ في رَكْعَةٍ "وافعلْ ذلِكَ في صلاتِك كُلَّهَا" فدلُ على إيجابِهَا في كُلُّ رَكْعَةٍ، لأنَّهُ أَمرَهُ أَنْ يقرأَ فيهَا بفَاتِحةِ الْكِتَابِ.

وَإِلَى وُجوبِهَا فِي كُلِّ رَكْعَةٍ ذَهَبَتِ الشَّافَعَيَّةُ وغيرُهُمْ.

وعندَ الْهَادويَّةِ وآخرينَ: أَنْهَا لَا تَجِبُ قراءَتُهَا فِي كُلُّ رَكْعةٍ، بَلْ فِي جُملةِ الصَّلَاةِ.

والدَّليلُ ظَاهِرٌ مَعَ أَهْلِ القولِ الأوُّلِ؛ وبيانُهُ مَنْ وجْهَينِ:

الأوَّلُ: أنْ في بعضِ الفاظِهِ بعدَ تعليمِهِ صلَّى اللَّهُ عليْهِ وعلَى اللَّهُ عليْهِ وعلى آلِهِ والسُّجودِ والسُّجودِ واللَّمانانِ إلى آخرِهِ، أنَّهُ قالَ الرَّاوي: فوصفَ: أيْ رسولُ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وعلى آلِهِ وسلَّمَ الصَّلاةُ هَكَذا أربعَ رَكَعَاتٍ، حَتَّى فرغَ ثُمُّ قالَ: ﴿لا تَتِمُّ صَلاةً أَخَدِكُمْ حَتَّى يَفْقلَ ذَلِكَ».

ومعلوم أنَّ المرادَ منْ قولِهِ "يفعلَ ذلِكَ": أيْ كُلُّ ما ذَكَرَهُ من القراءةِ بامُ الْكِتَابِ وغيرِهَا في كُلُّ رَكْعــةٍ؛ لقولِهِ: "فوصـفَ الصّلاةَ هَكَذا أربعَ رَكَعَاتٍ».

والثاني: انْ ما ذَكَرَهُ صلّى اللّهُ عليْهِ وعلى آلِهِ وسلّمَ معَ القراءةِ من صفّات الرُكُوع، والسُّجود، والاغتدال، ونحوه، مامور به في كُلُّ رَكْعةٍ كما يُفيدُهُ هذا الحديث؛ والمخالفُ في قراءةِ الفَاتِحةِ في كُلُّ رَكْعةٍ لا يقولُ إنَّهُ يَكْفي الرُكُوعُ والسُّجودُ والاطمئنانُ في رَكْعةٍ واحدةٍ من صلاتِه، أو يُفرُقُهَا في رَكْمةٍ واحدةٍ من صلاتِه، أو يُفرُقُها في رَكْمة المموراتِ فكيف يقولُ إنْ القراءة بالفاتِحةِ تنفردُ من بينِ هذهِ المأموراتِ بأنها لا تحبُ إلا في رَكْعة واحدةٍ؟ أو يُفرُقُ بينَ الرُكَعَاتِ؟ وَهَذا تفريقٌ بينَ الرُكَعَاتِ؟ وَهَذا تفريقٌ بينَ الرُكَعَاتِ؟ وَهَذا تفريقٌ بينَ الرُكَعَاتِ؟ وَهَذا

نَتَعَيْنَ حينتذ أَنَّ المرادَ منْ قولِهِ «ثُمُّ افعلْ ذلِكَ في صلاتِك كُلُهَا» في رَكَعَاتِهَا.

ثُمَّ رايَّت بعد كَتْب هدا أنَّهُ أخرجَ أحمد (٣٤٠/٤) والبَهْ قَيْ رايِّت بعد كَتْب هدا أنَّهُ أخرجَ أحمد (٣٤٠/٤) والبَّ حبَّان (١٧٨٧) بسند صحيح: أنَّهُ صلَّى اللَّهُ عليْهِ وعلى آلِهِ وسلَّمَ قال لخلاَّد بن رافع وَهُوَ المسيءُ صلاتَهُ: "ثُمَّ أصنع ذلِكَ في كُلُّ رَكْعةٍ ولأنَّهُ صلَّى اللَّهُ عليْهِ وعلى آلِهِ وسلَّم كان يقرأ بها في كُلُّ رَكْعةٍ كما روّاهُ مُسلمً وقال: "صَلُوا كَمَا رَآيَّتُمُونِي أَصَلَي، (خ(٣٩١)، ١٩(٣٩)).

شمَّ ظَاهِرُ الحديثِ وُجوبُ قراءَتِهَا في سَرَّيَةٍ، وجَهْرِيَّةٍ للمنفردِ والمؤتَّمُ.

أمَّا المنفردُ فظَّاهِرٌ.

وأمَّا المؤتَّمُ فدخولُهُ في ذلِكَ واضحَّ.

وزادَ إيضاحاً في قولِهِ: (وفي أخرى) منْ روايةِ عُبادةً.

(الإحمد وابي داود والترمديّ وابن حبّان: الكَفَكُمْ تَفْرَءُونَ خُلُفَ إِمَارِكُمْ؟ قُلْنَا، نَعَمْ، قَالَ: الا تَفْعُلُوا إلاّ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ؛ فَإِنَّهُ لا صَلاةً لِمَنْ لَمْ يَقُراً بِهَا ) فإنَّهُ دليلٌ على إيجابِ قراءة الفَاتِحةِ خلفَ الإمامِ تخصيصاً، كما دلُّ اللَّفَظُ الَّذِي عندَ الشَّيخينِ لعمومِه، وَهُوَ أَيْضاً ظَاهِرٌ في عُموم الصُلاةِ الجَهْرِيَّةِ والسَّرِيَّةِ.

وفي كُلُّ رَكْعةٍ أيضاً.

وإلى هذا ذَهَبَ الشَّافعيَّةُ.

وَذَهَبَت الْهَادُويَّةُ إِلَى أَنَّهُ لَا يَقْرَاهَـا المُؤْتَـمُ خَلَفَ إِمامِـهِ فِي الجَهْرِيَّةِ إِذَا كَانَ يَسْمِعُ قُراءَتُـهُ، ويقرَاهَـا في السَّريَّةِ، وحيثُ لا يسمعُ في الجَهْرِيَّةِ.

وقالت الحنفية: لا يقرآها الماموم في سريَّة ولا جَهْريَة، وحديث عُبادة حُجَّة على الجميع واستبدلالهُم بحديث همن وحديث عُبادة حَجَّة على الجميع واستبدلالهُم بحديث همن عملًى خَلْف الإمام فَقِرَاءة الإمام قِراءة لَهُ المحسنف في التَّلخيص (٣٣٩/٣)، ابن ماجه (٥٩٠)] مع كونِهِ ضعيفاً قال المصنف في التَّلخيص (٢٤٧/١) بأنَّه مشهورٌ من حديث جابر، ولَهُ طُرقٌ عن جماعة مس الصّحابة كُلُها معلومة؛ انتهى.

وفي «المنتقى»: رواه الدارقطني (٣٢٥-٣٢٥) من طُسرق كُلُهَا ضعاف، والصّحيحُ أنَّهُ مُرسلٌ لا يَتِمُ بِمِهِ الاسْتِدلال؛ لأنَّهُ عامٌ: لأنَّ لفظ قراءةِ الإمامِ اسمُ جنس مُضاف يعمُ كُلُ ما يقرقُهُ الإمام، وكذليك قوله تعالى: ﴿إِذَا قُرِئَ الْقُرآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُ واللهِ وحديثُ ﴿إِذَا قَرَأَ فَالْعَبُوا لَهُ عاموه (٢٤٦/٢)، ابس ماجه (٢٤١٨) فيأن هيأةِ عاموه عالى الفاتِحةِ وغيرِهَا، وحديثُ عُبادةً خاصٌ بالفاتِحةِ وغيرِهَا، وحديثُ عُبادةً خاصٌ بالفاتِحةِ فيضُ بهِ العامُ.

ثمَّ اخْتَلَفَ القائلونَ بوجوبِ قراءَتِهَا خلفَ الإمامِ، فقيلَ: في محـلُ سَكَتَاتِهِ بـينَ الآيـاتِ، وقيـلَ سُكُوتِهُ بعـدَ تمـامٍ قــراءةِ

الفَاتِحةِ، ولا دليلَ على هذينِ القولينِ في الحديثِ؛ بـلُ حديثُ عُبادةَ دالًا أَنْهَا تُقُرأُ عندَ قراءةِ الإمامِ الفَاتِحةَ، ويزيدُهُ إيضاحاً ما الحرجَهُ أبو داود(٢٤) من حديث عُبادةَ: «أَنَّهُ صَلَّى خَلْفَ أَبِي نُعْيْمٍ وَأَبُو نُعَيْمٍ يَجْهَرُ بِالْقِرَاءَةِ، فَجَعَـلَ عُبَادَةُ يَقْرَأُ بِأُمُّ الْقُرآانِ فَنَمْ مَنْ سَمِعُهُ يَقْرَأُ: فَلَمَّا انْصَرَفُوا مِن الصَّلاةِ قَـالَ لِعُبَادَةَ بَعْمُ مُنْ مَنْ سَمِعُهُ يَقْرَأُ: سَمِعْتُ عَقْرَأُ: سَمِعْتُ عَلَى المَّلَوَاتِ الْعَبَادَةَ بَعْمُورُ، قَالَ: أَجَلُ، صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ بَعْضَ الصَّلَوَاتِ النَّيْمِ يَجْهَرُ، قَالَ: أَجَلُ، صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ الْقَرَآءَةِ.

قَالَ فَالنَّبَسِّتْ عَلَيْهِ الْقِرَاءَةُ، فَلَمْ ا فَرَغَ أَثْبَـلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ فَقَالَ: هَلْ تَقْرَؤُونَ إِذَا جَهَرْت بِالْقِرَاءَةِ؟ فَقَالَ بَعْضُنَـا: نَعَـمْ، إَنَّـا نَصْنَعُ ذَلِك؛ قَالَ: فَلا، وَأَنَـا أَفُـولُ: مَالِي يُنَـازِعُنِي الْقُرآنُ فَـلا تَقْرَوُوا بشيْء إِذَا جَهَرْت إِلاَّ بِأُمُ الْقُرآنَ».

فَهَذَا عُبَادَةُ راوي الحديثِ قرأ بِهَا جَهْراً خلفَ الإمامِ، لأنَّهُ فَهِمَ منْ كلامَهُ ﷺ أنَّهُ يقرأ بِهَا خلفَ الإمامِ جَهْراً وإنْ نازعَهُ.

وامًّا ابو هُريرةَ فإنَّهُ اخرجَ عنْهُ ابو هاود(٨٢١) انَّهُ لما حدث بقولِهِ: "مَنْ صَلَّى صَلاةً لا يَقْرَأُ فِيهَا بِأُمُ الْقُرْآنِ فَهِيَ خِدَاجٌ فَهِي خِدَاجٌ، فَهِي خِدَاجٌ، فَهِي خِدَاجٌ، فَهِي خِدَاجٌ، فَهِي السَّائِبِ مَوْلَى هِنْمَامٌ بْنِ زُهْرَةً: يَا أَبَ هُرَيْرَةَ إِنِّي أَكُونُ أَحْيَانًا وَرَاءَ الإِمَامِ، فَغَمَّزَ فِرَاعِي وَقَالَ: اقْرَأْ بِهَا يَا فَارِسِيُ فِي نَفْسِك، الحديث.

واخرجَ[«٨٢٥)] عن مَكْحول أنَّهُ كانَ يقولُ: اقبراً في المغرب والعشاء والصُّبح بفَاتِحةِ الْكِتَابِ في كُلُّ رَكْعةِ سراً ثُمَّ الله المكتوبُ: أقرأ بِهَا فيما جَهَرَ بِهِ الإسامُ إذا قرأ بِهَا فيما جَهَرَ بِهِ الإسامُ إذا قرأ بِهَاتِحةِ الْكِتَابِ، وسَكَتَ سراً، فإنْ لمْ يستكُتْ قرأتها قبلَهُ ومعَهُ وبعدَهُ لا تَرُّدُها على حال.

وقدْ أخرجَ أبــو داود(٨٢٠) مـنْ حديثِ أبـي هُريـرةَ: أَنَّهُ \*اَمْرَهُ ﷺ أَنْ بُنَادِيَ فِي الْمَدِينَةِ أَنَّهُ لا صَلاةً إلاَّ بِقِــرَاءَةِ فَاتِحَـةِ الْكِتَابِ فَمَا زَادَه.

وفي لفظر(٨١٩): إلاُّ بقرآن ولوْ بفَاتِحةِ الْكِتَابِ فما زادِّه.

إلاَّ أنَّهُ أخرج البخاري من حديث أبي هريرة "وإن لم يسزد على أم القرآن أجزأت، ولابن خزيمة من حديث ابن عباس، «أن النبي ﷺ قام فصلى ركعتين لم يقرأ فيهما إلا بفاتحة الكتاب، يُحملُ على المنفرد جمعاً بينة وبينَ حديث عُبادة المثالُ

على أنَّهُ لا يقرأُ خلفَ الإمامِ إلاَّ بفَاتِحةِ الْكِتَابِ.

## ٩ ـ ولا يجهرُ بالبسملةِ

٢٦٧- وَعَنْ أَنَسِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى وَأَبَا بَكْرِ وَعُمْرَ كَانُوا يَفْتَتِحُونَ الصَّلاةَ بِالْحَمْدُ للَّه رَبُّ الْعَالَمِينَ، ٥. الْعَالَمِينَ، ٥.

مُثَفَقَ عَلَيْهِ [البخاري(٧٤٣)، مسلم(٣٩٩)] ــ زَادَ مُسْلِمٌ: لا يَذْكُرُونَ (بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) فِي أُوَّلِ قِرَاءَةِ وَلا فِي آخِرِهَا.

وَفِي رِوَايَسَةِ لأَحْمَسَدُ(٢٦٤/٣) وَالنَّسَائِيُّ (١٣٤/٢) وَالنَّسَ فِي أَخْرَى لاَبْنِ خُرِيْمَةُ(٤٩٧): لا يَجْهُرُون بِ فَبِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ـ وَفِي أَخْرَى لاَبْنِ خُرِيْمَةُ(٤٩٨): كَانُوا يُسِرُّون.

وَعَلَى هَذَا يُحْمَلُ النَّفْيُ فِي رِوَايَةِ مُسْلِمٍ، خِلافًا لِمَنْ أَعَلُّهَا.

ولا يَتِمُّ هُنَا أَنْ يُقَالَ مَا قُلْنَاهُ فِي حديثِ عائشةً: أَنَّ المرادَ بالحمدُ للَّه ربِ العالمِنَ السُّورة، فلا يدلُّ على حــ ذف البسملةِ، بلْ يَكُونُ دليلاً عليها إذْ هي من مُسمَّى السُّورةِ لقولِهِ: (زاهَ مُسلمٌ: لا يذكرون بسمِ اللهِ الرَّحمنِ الرَّحيمِ فِي أَوْلِ قواءةٍ ولا في آخرِهَا زيادةً في المبالغــةِ، في النَّفي، وإلاَّ فإنَّهُ لِيسَ في آخرِهَا سملةً.

ويختَملُ أَنْ يُريدَ بآخِرِهَا السُّورَةَ النَّانِيةَ الَّتِي تُقَـراً بعدَ الفَاتِحة.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ النَّلاثةَ كانوا لا يسمعونَ مسنَ خلفِهِمْ لفظَ البسملةِ عندَ قراءةِ الفَاتِحةِ جَهْراً، معَ اخْتِمالِ أَنَّهُمُ يقرؤونَ البسملةَ سرَّا، ولا يقرؤونَهَما أصلاً، إلاَّ أنَّ قولَـةُ: (وفي روايةِ) أيْ عمن أنسر (لأهمة والنَّسائيُّ وابنِ خُرِيمةَ: لا يَجْهَرونَ بسمِ اللهِ الرَّهْنِ الرَّحْمِيُ يدلُ مَفْهُومِهِ أَنَّهُمْ يقرؤونَهَا سرَّا.

ودلٌ قولُهُ: (وفي أخوى) أي روايةِ أخرى عـن أنـس لابـنِ خُرِيمةَ: (كانوا يُسرُّون) فمنطوقَهُ أَنْهُمْ كانوا يقـرؤونَ بِهَـا سـراً، ولذا قال المصنفُ: (وعلى هذا) أي على قراءةِ النَّبِيُ ﷺ وابـي بَكْرٍ وعمرَ البسملةُ سـراً (يُحملُ النَّفي في روايةِ مُسلمٍ) حيثُ

قالَ: لا يذْكُرُونَ: أيُّ لا يذْكُرُونَهَا جَهْراً:

(خلافاً لمن أعلَهَا) أي أبــدى علَّـةً لما زادَهُ مُســلمٌ، والعلَّـةُ هيَ: أنَّ الأوزاعيُّ روى هذِو الزِّيادةَ عنْ قَتَادةَ مُكَاتَبَةً.

وقدْ رُدُّتْ هذِهِ العلَّةُ بانَ الأوزاعيُّ لمْ ينفــردْ بِهَــا، بــلْ قــدْ روَاهَا غيرُهُ روايةُ صحيحةً.

والحمديثُ قد استَدلُ بِهِ منْ يقولُ: إنَّ البسملةَ لا يُجْهَرُ بِهَا في الفَاتِحةِ ولا في غيرهَا بناءً على انَّ قولَـهُ: (ولا في آخرِهَا) مُرادّ بِهِ أوَّلُ السُّورةِ النَّائِيةِ، ومنْ اثبَتَهَا قالَ المرادُ أنَّهُ لمْ يَجْهَرْ بِهَا الثَّلاثةُ حالَ جَهْرِهِمْ بالفَاتِحةِ، بـلْ يقرءونَهَا سـرَّا كما قـرْرَهُ المصنّفُ.

وقِلنَّ اطالَ العلماءُ في هذهِ المسالةِ الْكَلامَ، والنَّفَ فيهَا بعضُ الأعلام، وبيَّنَ الْ حديثَ انس مُضطربٌ.

قالَ ابنُ عبدِ البرُ في الاسْتِذْكَارِ بعدَ سردِهِ روايَاتِ حديثِ أنسِ هذِهِ ما لفظُهُ: هذا الاضطرابُ لا تقومُ معَـهُ حُجَّـةٌ لاَحـدٍ من الفقَهَاءِ الذينَ يقرؤونَ بسمِ اللهِ الرَّحسنِ الرَّحيمِ والَّذينَ لا يقرءونَهَا.

وقد سُئلَ عـن ذلِكَ أنسَ فقالَ: كبرَتْ سني ونسيت؛ انْتَهَى، فلا حُجَّةَ فِيهِ، والأصلُ أنَّ البسملةَ من القرآنِ.

وطال الجدالُ بينَ العلماءِ من الطَّوائفِ لاخْتِلافِ المَدَاهِبِ، والاقربُ أنَّهُ ﷺ كانَ يقرأُ بِهَا تارةً جَهْراً، وَتَارةُ يُخفِيهَا.

وقد اسْتُوفينا البحثُ في حواشي شرحِ العمدةِ [«العدة» (٣٣٧/٢)] بما لا زيادةً عليْهِ.

واخْتَارَ جماعةٌ من المحقّدينَ أَنْهَا مشلُ سائرِ آبَـاتِ القـرآنِ يُجْهَرُ بِهَا فيما يُجْهَرُ فِيهِ، ويسرُّ بِهَا فيما يُسرُّ فِيهِ.

وامًّا الاستِدلال بِكَونِهِ ﷺ لَمْ يقرأ بِهَا فِي الفَاتِحةِ ولا فِي غيرِهَا فِي صلاتِهِ على أَنْهَا لِيسَتْ بَآيةٍ، والقراءة بِهَا تدلُ على أَنْهَا لِيسَتْ بَآيةٍ، والقراءة بِهَا في الصَّلاةِ لَـوْ ثَبَتَ لا أَنْهَا آيَةً لَمْ القرآنيَّةِ الجَهْرَ يدلُ على القرآنيَّةِ الجَهْرَ بللقراءةِ بالآيةِ في الصَّلاةِ بل الدَّليلُ أعمُ مـنْ ذليك، وإذا انتَهى القرابة بل الدَّليلُ أعمُ مـنْ ذليك، وإذا انتَهى اللَّليلُ الحامُ.

#### ١٠ ـ مَنْ جهر بالبسملةِ

٢٦٨ – وَعَنْ نُعَيْمِ الْمُجْمِرِ، قَالَ: ﴿ صَلَّيْتَ وَرَاءً أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ فَقَرَأَ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، ثُمَّ قَرَأَ بِلْمُ الْقُرْآنِ، حَتَّى إِذَا بَلْغَ ﴿ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ قَالَ: آمِينَ وَيَقُولُ كُلَّمَا سَجَدَ، وَإِذَا قَامَ مِن الْجُلُوسِ: اللَّهُ أَكْبُرُ، ثُمَّ يَقُولُ إِذَا سَلَّمَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنِّي لَا شَبْهَكُمْ صَلاةً برَسُول اللَّهِ ﷺ .

رَوَاهُ النَّسَانِيِّ(١٣٤/٢) وَاثِنُ خُزَيْمَةَ(٩٩٤).

(وعنْ نُعيم) بضمَّ النُّونِ وفَتْحِ العينِ المُهْمَلَةِ مُصغَّراً (الجمرِ) بضمُّ الميمِ وسُكُونِ الجيمِ وَكُسرِ الميم وبالرَّاءِ ويقالُ: وَتَشديدِ الميم التَّانيةِ، ذَكَرَهُ الحلبيُّ في شرح العمدةِ.

هُوَ أَبُو عَبِدِ اللَّهِ مُولَى عُمْرَ بَنِ الخَطَّابِ، سَمَّعَ مَنْ أَبِي هُرِيرَةً وَغَيْرِهِ، وسَمِّيَ مُجمراً لأَنَّهُ أَمْرَ أَنْ يُجمَّرَ مُسَجَدَ المدينةِ كُلُّ جُمعةٍ حَيْنَ يَنْتَصَفُ النَّهَارُ.

رقال: وصَلَيْت وَرَاءَ أَبِي هُرَيْرَةَ فَقَرَأَ بِسَمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيةِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيةِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، ثُمُّ قَرَأَ بِلَمَّ الْفَرْآنِ، حَتْى إِذَا بَلَغَ ﴿ وَلاَ الصَّالِينَ ﴾ قال آمِينَ، وَيَقُولُ كُلُمَا سَجَدَ وَإِذَا قَامَ مِن الْجُلُوسِ) أي التَّنسَهُدِ الأوسَطِ، وَكَذَيْكَ إِذَا قَامَ مِن السَّجْدَةِ الأولَى وَالثَّانِيَةِ اللَّهُ أَكْبَرُ وَمَدَيِّكُ إِذَا قَامَ مِن السَّجْدَةِ الأولَى وَالثَّانِيَةِ اللَّهُ أَكْبَرُ وَمُ تَكْبِرُ النَّفُل.

(ئُمُّ يَقُولُ) أَيْ أَبُو هُرَيْرَةَ (إِذَا سَلَّمَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ) أَيْ رُوحِي فِي تَصَرُّفِهِ (إنَّي الأَشْبَهُكُمْ صَلاةً بِرَسُولِ اللَّـهِ ﷺ». روّاهُ النَّسَانِيّ وابنُ خُزِيمَةً.

وذَكَرَهُ البخاريُّ تعليقاً(٧٨٥).

وأخرجَهُ السَّرَاجُ وابنُ حَبَّانَ(١٧٩٧) وغيرُهُمْ، وبوَّبَ عليهِ النَّسائيُ: الجَهْرَ ببسم اللَّهِ الرَّحيمِ الرَّحيمِ.

وَهُوَ أَصِحُّ حديثٍ وردَ فِي ذَلِكَ فَهُوَ مُؤيَّدٌ للأَصلِ، وَهُـوَ كُونُ البسملةِ حُكْمُهَا حُكْمُ الفَاتِحةِ فِي القراءةِ جَهْراً وإسراراً، إذْ هُوَ ظَاهِرٌ فِي أَنَّهُ كَانَ ﷺ بقرأُ بالبسملةِ الْيَقُوْلِ أَبِي هُرَيْرَةَ: إنَّـي لاَشْبَهُكُمْ صَلاةً بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ وإنْ كَانَ مُخْتَمَلاً أَنَّهُ يُرِيدُ فِي أَكْثَرُ أَفْعَالِ الصَّلاةِ وأَقُوالِهَا، إلاَّ أَنَّهُ خلافُ الظَّاهِرِ، ويبعدُ من

الصَّحابيُ أَنْ يُنتَدعَ فِي صلاتِهِ شيئاً لَمْ يَعَلَمُهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِيهَا، ثُمُّ يقولُ: والَّذي نفسي بيدِهِ إنِّي الْاسْبَهُكُمْ.

وفِيهِ دليلٌ على شرعيَّةِ التَّامينِ للإمامِ.

وقد أخرجَ الدَّارقطنيُّ في السُّنْنِ(٣٣٤/١) منْ حديث واثـلِ بن حُجرِ: «سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إِذَا قَالَ: ﴿غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِينَ﴾ قَالَ: آمِينَ، يَمُدُّ بِهَا صَوْتَهُ \* وقال: إنَّهُ حديثٌ صحيحٌ.

ودليلٌ على تَكْبيرِ النَّقل، ويأْتِي ما نيهِ مُسْتَوفى في حديثِ أبي هُريرةَ.

٢٦٩ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَـالَ رَسُولُ
 اللّهِ ﷺ: ﴿إِذَا قَرَأْتُمُ الْفَاتِحَةَ فَـاقْرُوءُوا بِسْمِ اللّهِ
 الرّحْمَنِ الرّحِيم، فَإِنْهَا إِحْدَى آيَاتِهَا».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (٣١٢/١)، وَصَوَّبَ وَقَفَهُ.

لا يدلُّ الحديثُ هذَا على الجَهْرِ بِهَا وَلاَ الْإَسْرَارِ بَـلْ يَـدَلُّ على الأمرِ بمطلقِ قراءَتِهَا.

وقلاً ساق الدَّارِقطيُّ في السُّنزِ ٣٠٣-٣١٣) لَـ أحاديثُ في الجَهْرِ ببسمِ اللَّهِ الرَّحنِ الرَّحيمِ في الصَّلاةِ واسعةً مرفوعةً عنْ عليٌّ - عليه السلام - وعنْ عمَّارٍ، وعن ابنِ عبَّاسٍ، وعن ابنِ عُمرَ، وعنْ أبي هُريرةً، وعنْ أمُّ سلمةً وعنْ جابرٍ، وعنْ أنس بن مالِكِ.

ثُمُّ قالَ بعدَ سردِ أحاديثِ هؤلاء وغيرهِمْ مَا لَفظُهُ: وروى الجَهْرَ بَسِمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحْمِ عن النَّبِيُّ عَلَمْ مَنْ أصحابِهِ ومنْ أرواجِهِ غير من سمَّينا، كَتَبنا أحاديثَهُمْ بذلِكَ في كِتَابِ الجَهْرِ بِهَا مُفَرداً، واقْتَصرنا على ما ذَكَرنا هُنا طلباً للاخْيصارِ والتَّخفيفِ(٢١١/١»، أنتَهَى لفظُهُ.

والحديثُ دليلٌ على قراءةِ البسملةِ وأنَّهَا إحدى آياتِ الفَاتِحةِ، وَتَقَدُّمَ الْكَلامُ فِي ذلِكَ

١١ ـ رفع الصوت بـ (آمين)

· ٢٧- وَعَنْهُ قَـالَ: «كَـانَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ إذًا

فَرَغَ مِنْ قِرَاءَةِ أُمَّ الْقُرْآنِ رَفَعَ صَوْتَهُ وَقَالَ: آمِينَ». رَوَاهُ الدَّارَتُطْنِيُرُ(١/٣٣٥) وَخَسْنَهُ. وَالخَاكِمُ(١/٢٢٣) وَصَحْحَهُ

(وعنهُ) أي أبي هُريرة (قَـالَ: «كَـانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: إذَا فَرَغَ مِنْ قِرَاءَةِ أُمَّ الْقُرْآنِ رَفَعَ صَوَتَهُ وَقَالَ: آمِينَ». رَوَاهُ اللّـارَقُطْنِيُّ وَحَسَّنَهُ وَالْحَاكِمُ وَصَحَّحَهُ) قَالَ الْحَاكِمُ: إِسْنَادُهُ صَحييحٌ عَلَى شَرْطِهمَا.

وَقَالَ الْبَيْهَقِيُّ: حَسَنٌ صَحِيحٌ.

وَالْحَدِيثُ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ يُشْرَعُ لِلإِمَــامِ النَّـأَمِينُ بَعْـدَ قِـرَاءَةِ الْفَاتِحَةِ جَهْراً.

وَظَاهِرُهُ فِي الْجَهْرِيَّةِ وَفِي السَّرِّيَّةِ.

وَبِشَرْعِيَّتِهِ قَالَتْ الشَّافِعِيَّةُ.

وَذَهَبَتْ الْهَادَوِيَّةُ إِلَى عَدَمِ شَرْعِيْتِهِ لِمَا يَأْتِي.

وَقَالَتْ الْحَنْفِيَّةُ: يُسَرُّ بِهَا فِي الْجَهْرِيَّةِ.

وَلِمَالِكِ فَوْلانِ: الأوَّلُ: كَالْحَنَفِيَّةِ، وَالثَّانِي: أَنَّهُ لا يَقُولُهَا. وَالْحَدِيثُ حُجَّةٌ بَيِّنَةٌ لِلشَّافِعِيَّةِ.

وَلَيْسَ فِي الْحَدِيثِ تَعَرُّضٌ لِتَأْمِينِ الْمَأْمُومِ وَالْمُنْفَرِدِ.

وَقَلَا أَخْرَجَ البُخَارِيُّ (٧٨٠) فِي شَرْعِيَّةِ التَّأْمِينَ لِلْمَاهُومِ
مِنْ حَلِيتُ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا أَمَّنَ الإِمَامُ
فَأَمُنُوا، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلائِكَةِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِسَنْ
ذَنْبه ..

وَأَخْرَجَ أَيْضاً (٧٨٢) مِنْ حَدِيثِهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَا: اإِذَا قَالَ الإِمَامُ ﴿وَلا الضَّالَينَ ﴾، فَقُولُوا: آمِسينَ» الْحَدِيثُ.

وَأَخْرَجَ أَيْضاً (٧٨١) مِنْ حَديثِهِ مَرْفُوعاً ﴿إِذَا قَالَ أَحَدُكُمْ: آمِينَ، وَقَالَتْ الْمَلائِكَةُ فِي السَّمَاءِ: آمِينَ، فَوَافَقَ أَحَدُهُمَا الآخَرَ، غَفَرَ اللّهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبهِ».

فَدَلُتُ الْاَحَـادِيثُ عَلَى شَرْعِيْتِهِ لِلْمَـأْمُومِ، وَالْاخِيرُ يَعُـمُّ لُمُنْفَرَدَ.

وَقَلْ حَمَلَهُ الْجُمْهُورُ مِنْ الْقَائِلِينَ بِهِ عَلَى النَّـدْبِ، وَعَـنْ

بَعْضِ أَهْلِ الظَّاهِرِ أَنَّهُ لِلْوُجُوبِ، عَمَلاً بِظَـاهِرِ الأَمْرِ، فَـأَوْجَبُوهُ عَلَى كُلُّ مُصَلُّ.

وَاسْتَدَلَّتُ الْهَادَوِيَّةُ عَلَى أَنَّهُ بِدْعَةٌ مُفْسِدَةٌ لِلصَّلَاةِ بِحَدِيثِ اللَّهِ الْمَاسِ الْهَدم ﴿إِنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ لا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلامِ النَّاسِ الْهَدمِ الْحَديثُ؛ ولا يَتِمُ بِهِ الاسْتِدلال، لأَنْ هذا قامَ الدَّليلُ على أَنَّهُ مِنْ اذْكَارِ الصَّلَاةِ كالتَّسبيحِ ونحوهِ، وَكَلامُ النَّاسِ المرادُ بِهِ مُكَالَّتُهُمْ وَخَاطَبَتُهُمْ، كما عرفت.

۲۷۱ ـ وَلاَبِي دَاوُد(۹۳۲) وَالسَّتْرْمِذِيُّ(۲۴۸) مِسنُ حَدِيثِ وَائِلِ بْنِ حُجْرِ نَحْوُهُ.

أيْ نحوُ حديثِ ابي هُريرةَ ولفظُهُ في السُّننِ: "إذَا قَـرَأَ الإِمَامُ ﴿وَلا الضَّالِينَ﴾ قَالَ: آمِينَ وَرَفَعَ بِهَا صَوْتَهُ».

وفي لفظ لَهُ عنْهُ: «أَنَّهُ صَلَّى خَلَفَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَجَهَــرَ بِآمِينَ».

"وآمين" بسالمدُ والتَّخفيف في جميع الرُّوايَـاتِ وعـنْ جميع القرَّاءِ وحُكِيَ فِيهَا لُفَاتٌ، ومعنَاهَا: اللَّهُمُّ اسْـتَجبْ؛ وقيـلَ غـيرُ ذلِكَ.

#### ١٢ ـ من أجازَ الذكرَ مكانَ الفاتحةِ

٣٧٧- وَعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ أَبِي أَوْفَى ﴿ قَالَ: اللّهِ فَالَ: النّبِيِّ اللّهِ فَالَ: النّبِيِّ اللّهِ فَقَالَ: إنّي لا أَسْتَطِيعُ أَنْ الْحُدُ مِن الْقُرْآنِ شَيْئًا، فَعَلّمْنِي مَا يُجْزِئْنِي مِنْهُ، فَقَالَ: قُلْ: سُبْحَانَ اللّهِ، وَالْحَمْدُ للّه، وَلا إِلَهَ إِلاَّ اللّهُ وَاللّهُ أَلْكُ اللّهُ وَاللّهُ أَلْكُ اللّهِ الْعَلِي اللّهِ الْعَلِيمِ، أَكْبُرُ، وَلا حَوْلَ وَلا قُوةً إِلاَّ بِاللّهِ الْعَلِيمِ، الْعَظِيمِ، الْحَدِيثَ.

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٥٣/٤) وَأَبُو دَاوُد(٨٣٢) وَالنَّسَانِيُّ (١٤٣/٢).

وَصَخَحَمَةُ ابْسِنُ جِئْسانْ(١٨٠٨) والدارقطسني(٢١٣/١، ٢١٤)

(وعن عبدِ اللهِ بنِ أبي أوفى) هُوَ: أبو إبرَاهِيمَ أو مُحمَّدُ أو مُعاوِيةُ، واسمُ أبي أوفى: علقمةُ بنُ قيسِ بنِ الحارثِ الأسلميُّ، شَهِدَ الحديبيةَ وخيبرَ وما بعدَهُمَا، ولمْ يزلُ في المدينةِ حَتَّى قُبـضَ

الله الله الكُوفةِ ومَاتَ بِهَا، وَهُوَ آخِرُ مَنْ مَاتَ بِالْكُوفةِ من الصّحابةِ.

(قالَ: ﴿ جَاءَ رَجُلُ إِلَى النِّي ﷺ فَقَالَ: إِنِّي لا أَسْتَطِيعُ أَنْ آحُدُ مِن الْقُرْآنِ شَيْنَا فَعَلَمْنِي مَا يُجْزِنُنِي عَنْهُ، فَقَالَ: قُلْ سُبْحَانَ اللّهِ وَالْحَمْدُ للّهَ وَلا إِلَّهُ إِلاَّ اللّهُ وَاللّهُ أَكْبُرُ وَلا حَوْلَ وَلا قُوقَ إِلاَّ بِاللّهِ الْعَلِيمِ الحديثَ. باللّهِ الْعَلِيمِ الحديثَ.

وَتَمامُهُ فِي سُننِ أَبِي دَاوِد "قَالَ: أَي الرَّجُلُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذَا لَلَهُ فَمَا لِي؟ قَالَ: قُل اللَّهُمُ الرَّحْمُنِي وَالْمُرْتَّنِي وَعَالِنِي وَعَالِنِي وَالْمُدِنِي، فَلَمًا قَامَ قَالَ هَكُذَا بِيَدَيْهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَمَّا هَذَا فَقَدْ مَلا يَدَيْهِ مِن الْخَيْرِ ۗ الْتَهَى اللَّهُ لِيسَ فِي سُننِ أَبِي دَاوِد: العليُ العظيم.

ررواهُ أحمدُ وأبسو داود والنَّسسائيُّ وصحَّحَــُهُ ابسنُ حَبَّسانَ والدارقطني والحَاكِمُ).

الحديثُ دليلٌ على أنَّ هـذِو الأذْكَارَ قائمةٌ مقامَ القراءةِ للفَاتِحةِ وغيرِهَا لمنْ لا يُحسنُ ذلِكَ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ لا يجبُ عليْهِ تعلَّمُ القرآنِ ليقرآ بِهِ في الصَّلاةِ، فإنَّ معنى «لا أسْتَطيعُ»: لا أحفيظُ الآنَ مَنْهُ شيئاً، فلـمْ يـأمرْ بحفظِهِ وأمرَهُ بِهَلِهِ الألفاظِ معَ أَنَّهُ يُمْكِنُهُ حفظُ الفَاتِحةِ كما يحفظُ هذِهِ؛ وقدْ تقدَّمَ في حديثِ المسيء صلاتَهُ

١٣ ـ ما زادَ على الركعتين يقتصَرُ فيها على الفاتحةِ

٣٧٣ - وَعَنْ أَبِي قَنَادَةً ﴿ قَالَ: «كَانَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي بِنَا فَيَقْرَأُ فِي الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ - فِي الرُّكْعَنَيْنِ الأولَيْنِ - بِفَاتِحَةِ الْكِتَـابِ وَسُـورَتَيْنِ، وَيُسْمِعُنَا الآية أَخْبَاناً، وَيُطَوّلُ الرَّكْعَةَ الأولَى، وَيَقْرَأُ فِي الأَخْرَيْنِ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٧٧٦)، مسلم(٥١)].

روعن ابي قَتَادةً عَلَيْهِ قالَ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ يُصَلِّى بِنَا فَيَقْرَأُ فِي الظُّهْسِ وَالْقَصْسِ فِي الرَّكْعَتَشِنِ الأولَيْسِ، بياءين تثنيةُ أولى.

(بفَاتِحةِ الْكِتَالِي) أيْ في كُلُّ رَكْعةٍ منْهُمَا.

(وسورَتَينِ) أيْ يقرؤُهُمَا في كُلُّ رَكْعةٍ سُورةً.

(ويسمعنا الآلِةَ أحيانًا) وَكَأَنَّهُ منْ هُنا علموا مقدارَ قراءَتِهِ.

(ويطوّلُ الرّكَعةَ الأولى) يجعلُ السُّورةَ فِيهَا أطولَ مــن الَّتِسِي في الثّانيةِ.

(ويقرأ في الأخريينِ) تثنيةُ أخرى.

(بِهَاتِحةِ الْكِتَابِ) منْ غيرِ زيادةٍ عليْهَا (مُتَّفَقٌ عليْهِ).

فِيهِ دليلٌ على شرعيَّةِ قراءةِ الفَاتِحةِ فِي الأربعِ الرُّكَ اتِ فِي كُلُّ واحدةٍ، وقراءةِ سُورةٍ معَهَا فِي كُلُّ رَكْعةٍ من الأوليين، والْ هذا كانَ عادَتَهُ عليه السلام، كما يدلُ لَهُ "كانَ يُصلِّي"، إذَّ هي عبارةٌ تُفيدُ الاسْتِمرارَ غالباً.

وإسماعُهُم الآيةَ أحياناً دليلٌ على أنَّهُ لا يجبُ الإسرارُ في السَّريَّةِ وأنَّ ذلِكَ لا يقْتَضي سُجودَ السَّهْوِ.

وفي قولِهِ احياناً ما يدلُّ على أنَّهُ تَكَرَّرُ ذَلِكَ منْهُ.

وقد أخرجَ النسائيّ(١٦٣/٢) منْ حديثِ السِراءِ قـالَ: «كُنَّا نُصَلِّي خَلْفَ النَّبِيِّ الظُّهْرَ وَنَسْمُعُ مِنْهُ الآيَةَ بَعْدَ الآيَةِ مِنْ سُسورَةِ لُقْمَانَ والذَّارِيَاتِ».

واخرجَ ابنُ خُزِيمَةُ(٥١٢) مــنْ حديثِ انسِ نحـوَهُ، ولَكِـنْ قالَ: ﴿ مُنَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الاعْلَى ﴾ و﴿ مَلْ أَنَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ ﴾.

وفي الحديث دليلٌ على تطويلِ الرَّكْمةِ الأولى، ووجَههُ ما أخرجَهُ عبدُ السَّرُوْاقِ(١٠٤/٢) في آخـرِ حديثُ أبـي قَشَادةٌ هـذاً: وظنُنا أنَّهُ يُرِيدُ بَدَلِكَ أنْ يُدرِكَ النَّاسُ الرَّكْمةَ الأولى.

وأخرجَ أبو داود منْ حديثِ[...وروى] عبد الرُّزَاقِ عــنْ عطاء: إنِّي لأحبُّ أنْ يُطوِّلُ الإمامُ الرُّكْعةَ الأولى من كل صلاة، حتى يكثر الناس في الأولى، ويقتصر في الثانية».

والظاهر: أن التطويل يكون بطول السورة في الركعة الثانية. وقد ادّعى ابنُ حَبَّانَ أنَّ التَّطويلَ إِنَّما هُمَوَ بِعَرْتِيلِ القراءةِ معَ اسْتِواء المقروء؛ وقدْ روى مُسلمٌ(٧٣٣) منْ حديث حفصة َ الْاَكَانَ يُرتَّلُ السُّورَةَ حَنَّى تَكُونَ أَطْوَلَ مِنْ أَطْوَلِ مِنْهَا».

وقيلَ: إنَّما طَالَت الأولى بدعاء الافْتِتاحِ والتَّعوُّذِ.

وأمَّا القراءةُ فِيهَا فَهُمَا سواءٌ؛ وفي حديثِ أبي سعيدِ الآتِسي ما يُرشدُ إلى ذلِكَ.

وقالَ البيْهَقيُّ: يُطوُلُ في الأولى إنْ كمانَ يَتَظُرُ أحداً، وإلاَّ فيسوِّي بينَ الأوليين.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّـهُ لا يزدادُ في الأخريينِ على الفَاتِحةِ وَكَذَلِكَ النَّالِثَةُ في المغرب، وإنْ كانَ مسالِكٌ قَسدُ الحسرجَ في الموطِّإِرُسُ ٧١) منْ طريقِ الصُّناعيُّ: أنَّهُ سمعَ أبا بَكْرٍ يقرأُ فِيهَا ﴿رَبَّنَا لا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إذْ هَدَيْتَنَا﴾ الآية.

وللشَّافعيُّ قولانِ في اسْتِحبابِ قراءةِ السُّورةِ في الآخريين.

وفِيهِ دليلٌ على جوازِ أنْ يُخبرَ الإنسانُ بــالظُنّ، وإلاّ فمعرفةُ القراءةِ بالسُّورةِ لا طريقَ فِيهِ إلى اليقينِ.

وَإِسَمَاعُ الآيةِ أَحِياناً لا يبدلُ على قراءةِ كُملُ السُّورةِ، وحديثُ أبي سعيدِ الآتِي يدلُ على الإخبارِ عن ذليكَ بالظُّنُ؛ وَكَذَا حديثُ خَبَّابٍ حِينَ سُئِلَ: بِمَ كُنْتُمْ تَعْرِفُونَ قِرَاءَةَ النَّبِيُ لِللَّا فِي الظَّهْرِ وَالْعَصْرِ؟ قَالَ: بِمَاضَطِرَابٍ لِحَيْتِهِ إللبحاري (٧٦١)] وَلَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ قِرَاءَتُهُ فِيهِمَا بِخَبْرِ عَنْهُ لِللَّا لَذَكُوهُهُ.

١٤ ــ الركعتان الأوليان أطول من الأخريين

177- وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ ﴿ قَالَ: الْحُدْرِيُ ﴿ قَالَ اللَّهِ عَلَى الظُّهْرِ وَالْعَصْـرِ، الظّهْرِ وَالْعَصْـرِ، فَحَرَرْنَا قِيَامَهُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُولَيَيْنِ مِن الظّهْرِ قَـدْرَ: فَحَرَرْنَا قِيَامَهُ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْأُولَيَيْنِ مِن الظّهْرِ قَـدْرَ النّصْفِ ﴿ السَّجْدَةُ، وَفِي الْآخْرِيَيْنِ قَـدْرَ النّصْفِ مِن ذَلِكَ، وَفِي الْأُولَيْنِ مِن الْعَصْـرِ عَلَى قَـدْر الْخُرْيَيْنِ مِن الْعَصْـرِ عَلَى قَـدْر الْأُخْرِيْنِ مِن الْعَصْـرِ عَلَى قَـدْر الْأُخْرِيْنِ عِلَى النّصْف مِنْ الْخُهْرِ، وَالْآخْرِيْنِ عَلَى النّصْف مِنْ اللَّهْرِ، وَالْآخْرِيْنِ عَلَى النّصْف مِنْ اللَّهْرِ، وَالْآخْرَيْنِ عَلَى النّصْف مِنْ اللَّهْرِ، وَالْآخْرَيْنِ عَلَى النّصْف مِنْ

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٢٥٤).

(وعن أبي سعيد الخدريِّ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَالَ: كُنَّا نَحْزُرُ).

بَفَتْحِ النُّونِ وسُكُونِ الحاءِ المُهْمَلةِ وضمُ الزَّايِ: نخـرسُ ونقدُرُ.

وفي قولِهِ (كَنَّا نحررُ) ما يدلُ على أنَّ المقدَّرينَ لذلِكَ

جَاعَةً؛ وقد أخرجَ ابنُ ماجَهُ(٨٢٨) روايـةً أنَّ الحـازرينَ ثلاثـونَ رجلاً منَ الصّحابةِ.

(﴿ لِلَّهَامُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي الظُّهْرِ وَالْمَصْرِ فَحَزَرْنَا لِيَامَهُ فِي الطُّهْرِ وَالْمَصْرِ فَحَزَرْنَا لِيَامَهُ فِي الرُّحْعَنِينِ الأُولَيْنِ فِي الطُّهْرِ قَدْرَ ﴿ الم تَنْزِيلُ ﴾ – السُّجْدَةُ ﴾ ايْ في كُلُّ رَكْعةِ بعد قراءةِ الفَاتِحةِ.

(وفي الأخريين قدرَ النَّصفِ منْ ذلِكَ).

وفِيهِ دلالةً على قراءةِ غيرِ الفَاتِحةِ معَهَا في الأخريينِ. ويزيدُهُ دلالةً على ذلِكَ قولُهُ.

(وَفِي الْأُولَيْنِ مِنَ الْمَصْرِ عَلَى قَـالْرِ الْأَخْرَيْنِ مِنَ الظُّهْرِ) ومعلومٌ أنَّهُ كانَ يقرأ في الأوليينِ من العصرِ سُورةٌ غيرَ الفَاتِحةِ.

(والأخريينِ) أيْ من العصرِ (على النَّصفو منْ ذلِكَ) أيْ من الأوليينِ منْهُ.

(رواة مُسلم).

الأحاديثُ في هذا قد اختَلفَتْ فقذ وردَ أَنْهَا «كَانَتْ صَـلاةُ الظَّهْرِ ثَقَامُ، فَيَذْهَبُ الذَّاهِبُ إلَى الْبَقِيعِ فَيَقْضِي حَاجَتَهُ ثُمُّ يَــأَتِي إلَى الْبَقِيعِ فَيَقْضِي حَاجَتَهُ ثُمُّ يَــأَتِي إلَى أَهْلِهِ، فَيَتَوَضَأُ وَيُدْرِكُ النَّبِي ﷺ فِي الرَّكْمَةِ الأولَى مِمَّا يُطِيلُهَا».

أخرجَهُ مُسلمٌ (٤٥٤) والنَّسائيُ (١٦٤/٢) عن أبي سعيدٍ.

وأخرج احمدُ(٣/٣) ومسلم (٤٥٢) مـن حديثِ ابي سعيدِ أيضاً: «أَنَّ النَّبِيُ ﷺ كَانَ يَقْرَأُ فِي صَلاةِ الظُّهْرِ فِي الرُّكُمَّتَيْنِ الأولَيْنِ فِي كُلُّ رَكْعَةِ قَـدْرَ ثَلاثِينَ آيَةٍ؛ وَفِي الأَخْرَيْسِ قَـدْرَ خَمْسَ عَشْرَةً آيَةً أَو قَالَ نِصْفَ ذَلِكَ.

وَفِي الْأُخْرَيْنِ قَدْرَ نِصْف ذَلِكَ، هذا لفظُ مُسلم.

وفِيهِ دليلٌ على أنه لا يقرأُ في الأخريينِ من العصرِ إلاَّ الفَاتِحةُ، وأنَّهُ يقرأُ في الأخريينِ من الظَّهْرِ غيرَهَسا معَهَا؛ وَتَقَدَّمُ حديثُ أَبِي قَتَادةً [برقم(٧٧٠)]: «أَنَّهُ كَانَ يَقْرَأُ فِي الأَخْرَيْسْنِ مِن الظَّهْرِ بِأُمَّ الْكِتَابِ وَيُسْمِعُنَا الآيَةَ أَحْيَانَا».

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ لا يزيدُ على أُمُّ الْكِتَابِ فِيهِمَا، ولعلَّـهُ ارجحُ منْ حديثِ أبي سعيدٍ منْ حيثُ الرَّوايةُ لاَنَّهُ اتَّفْقَ عليْهِ الشَّبخانِ منْ حيثُ الرَّوايةُ ومنْ حيثُ الدَّرايةُ، لاَنَّـهُ إخبارٌ مجـزومٌ بِـهِ،

وخَبُرُ ابي سعيدِ انفردَ بِهِ مُسلمٌ، ولأنَّهُ حَـبُرٌ عَـنَ حـزرٍ وَتَقَديـرٍ

ويُحْتَملُ أَنْ يُجمعَ بِينَهُمَا بأنَّهُ ﷺ كَانَ يصنعُ هذا تارةً، فيقرأ في الأخريين غميرَ الفَاتِحةِ معَهَمًا، ويقْتَصرُ فِيهمَما أحياناً، فَتَكُونُ الزِّيادةُ عليْهَا فِيهِمَا سُنَّةً تُفعلُ أحياناً، وَتُتَرَكُ أَحِياناً.

# ١٥ ــ الصلاةُ التي يطيلُ فيها ويقصرُ في القراءةِ

 ٢٧٥ - وَعَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ يَسِنارٍ قَالَ: «كَانَ فُلانَ يُطِيلُ الْأُولَيْيْنِ مِنَ الظُّهْرِ، وَيُخَفِّفُ الْعَصْرَ، وَيَقْرَأُ فِي الْمَغْرِبِ بقِصَارِ الْمُفَصَّلِ وَفِي الْعِشَـاء بوَسَطِهِ وَفِي الصُّبْح بَطِوَالِهِ، فَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: مَا صَلَّيْت وَرَاءَ أَحَدٍ أَشْبَهُ صَلاةً برَسُول اللَّهِ ﷺ مِنْ هَذَا٣.

أَخْرَجَهُ النَّسَائِيِّ بِإِسْنَادِ صَعِيحٍ (١٦٧/٢، ١٦٨).

(وعن سُليمان بن يسار) هُوَ: أبو النُّوبَ سُليمانُ بـنُ يسـار بفَتْح المننَّاةِ التَّحْتِيَّةِ وَتَخفيفِ السِّينِ المُهْمَلَةِ، وَهُوَ مولى ميمونةَ أُمُّ المؤمنينَ، وأخو عطاء بن يسار، منْ أَهْلِ المدينةِ، وَكِبار السَّابِعينَ؛ كانَ فَقِيهاً فَاصْلاً ثَقَـةً عَابِداً ورعاً حُجَّةً، وَهُـوَ أَحَدُ الفَقَهَاءِ

(قالَ: كَانْ فُلانٌ)، في شرح السُّنَّةِ(٧٩/٣) للبغـويُّ أَنْ فُلانـاً يُريدُ بهِ أميراً كانَ على المدينةِ، قِيـلَ: اسمُـهُ عمرو بـنُ سـلمةً، وليسَ هُوَ عُمرُ بنُ عبدِ العزيزِ كما قيلَ، لأنَّ ولادةً عُمرَ بـنِ عبدِ العزيزِ كانَتْ بعدَ وفاةِ أبي هُريرةَ والحديثُ مُصرَّحٌ بــانُ أبــا هُريرةَ صلَّى خلفَ فُلانِ هذا.

(يُطِيلُ الأُولَيْنِ فِي الظُّهْرِ وَيُخَفِّفُ الْعَصْرُ وَيَقْرُأُ فِي الْمَغْرِبِ بِقِصَارِ الْمُفَصِّلِ)، اخْتَلْفَ فِي أُوَّلِ المفصَّلِ:

فقيلَ: إنَّهَا من الصَّافَّاتِ، أو الجاثيةِ أو القِتَال، أو الحجرَاتِ، أو الصَّفِّ، أو تبارَك، أو سَبِّح، أو الضُّحي، وَاتَّفْـقَ أَنَّ مُنْتَهَاهُ آخرُ القرآن.

(وفي العشاء بوسطِهِ وفي الصُّبح بطوالِهِ، فقالَ أبو هُريرةَ: ما صَلَّيْت وراءَ أحدٍ أشبَهَ صلاةً برسول اللَّهِ ﷺ من هـذا أخرجَـهُ النساني باسناد صحيح).

قالَ العلماءُ: السُّنَّةُ أَنْ يَشَرَأُ فِي الصُّبْحِ والظُّهُرِ بطُّوالِ المفصَّل، ويَكُونُ الصُّبحُ أطولَ.

وفي العشاء والعصر بأوسطِهِ.

وفي المغرب بقصارو.

قالوا: والحِكْمةُ في تطويلِ الصُّبحِ والظُّهْرِ انْهُمَا وقَتَـا غفلـةٍ بالنُّوم في آخرِ اللَّيلِ والقائلةِ، فطولُهُمَّا ليدرِكَهُمَّا الْمُتَاخَّرُونَ لِغَفْلَةٍ أو نوم ونجوهِمًا.

وفي العصــ ليسَّت كذلِك، بـل هــي في وقَّــت الأعمــال فخفَّفَتْ لذلِكَ.

وفي المغرب لضيقِ الوقْت؛ فاخْتِيجَ إلى زيادةِ تخفيفِهَا، ولحاجةِ النَّاسِ إلى عشاء صائعِهمْ وضيفِهمْ.

وفي العشاء لغلبةِ النُّـوم، ولَكِـنُّ وقُتْهَـا واسعٌ فأشـبَهَت العصرَ، هَكَذَا قَالُوهُ، وسَتَعرفُ اخْتِلافَ أَحْوَالُ صَلَاتِ عَلَيْكُمْ مُمَّا يأتِي قريباً، بما لا يَتِمُ بهِ هذا التَّفصيلُ.

#### ١٦\_ ما يقرأ في سورة المغرب

٢٧٦ وَعَنْ جُبَسِيْرِ بُسِنِ مُطْعِسِم ﷺ قَسَالَ: اسَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي الْمَغْرِبِ بِالطُّورِ). مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٧٦٥)، مسلم(٤٦٣)].

(وعن جُبيرِ بنِ مُطعمِ رَهِ اللهِ) تقدَّمَ ضبطُهُمَا وبيانُ حالِ

(قَالَ: ﴿ سَمِعَتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي الْمَغْرِبِ بِالطُّورِ ﴾ مُتَّفَقُ عَلَيْهِ) قَدْ بِيِّنَ فِي فَتْحِ الباري(٢٤٨/٢) أَنَّ سَمَاعَهُ لذلِكَ كَانَ

وَهُوَ دليلٌ على أنَّ المغربَ لا يُختَّصُّ بقصارِ المفصَّلِ.

وقد ورد أنَّه على قرأ في المغرب بـ ﴿ المص ﴿ [ د (٨١٢)، س(١٦٩/٢)، خ مجم رأ (٧٦٤)]، وأند أ قيه الم بالصَّافَاتِ[س(١٦٩/٢)]، وأنَّهُ قرأ فِيهَا بـ ﴿حــم﴾ الدُّخــان، وأنَّـهُ قرأ فِيهَا ﴿مُنْبِحُ أَسْمَ رَبُّكَ الْأَعْلَى﴾، وأنَّــهُ قـرأ فِيهَــا بـــ﴿السِّينِ والزِّيَّتُون﴾ وأنَّهُ قرأ فِيهَا بـالمعوَّذَتَين، وأنَّهُ قـراً فِيهَـا بالمرسلاتِ (خ(٢٦٣)، م(٤٦٢))، وأنَّسهُ كسانَ يقسراً فِيهَسا بقصسارِ المفصِّل[الموطأ(٢٥)]، وَكُلُّهَا أحاديثُ صحيحةٌ.

وامَّا المداومةُ في المغربِ على قصارِ المفصَّلِ فإنَّما هُوَ فعــلُ مروانَ بن الحَكَم.

وقدْ أَنْكُرَ عَلَيْهِ زِيدُ بنُ ثابتٍ، وقالَ لَهُ: مَا لَكَ تَقَرأُ بَقَصَـار المفصِّلِ، وقد "رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي الْمَغْرِبِ بِطُولَى الطُّولَيْينِ» تثنيةُ طُولى.

والمرادُ بهمًا الأعرافُ والأنعامُ، والأعرافُ أطولُ من الأنعامِ، إلى هُنا أخرجَهُ البخاريُ(٧٦٤) وَهِيَ الأعرافُ.

وقدْ أخرجَ النَّسائيّ(١٧٠/٢)، «أَنَّهُ ﷺ فَرَّقَ فِسي الأَعْرَافِ فِي رَكْعَنَي الْمَغْرِبِ؛ وَقَدْ قَرَأَ فِي الْعِشَاء بـ﴿التُّـين وَالزَّيْتُـون﴾ وَوَقَّتَ لِمُعَاذٍ فِيهَا بــ﴿وَالشَّـمْسِ وَصُحَاٰهَــا﴾، وَ﴿اللَّيْــلِ إَذَا يَغْشَى﴾، وَ﴿سَبِّح اسْمَ رَبُّكَ الْأَعْلَى﴾، ونحوِها.

والجمعُ بينَ هذهِ الرُّوايَاتِ أنَّهُ وقعَ ذلِكَ منْهُ عَلَيْ باخْتِلافِ الحالاتِ، والأوقَاتِ والأشغال، عدماً ووجوداً.

#### ١٧ ــ ما يقرأ في سورة الفجر

٢٧٧ – وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ قَالَ ﴿كَانَ رَسُــولُ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي صَلاةِ الْفَجْرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ ﴿ الْمُ تُنْزِيلُ﴾ السَّجْدَةِ و﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإنْسَانِ﴾».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٨٩١)، مسلم(٨٨٠)].

(وعنُ أبي هُريرةَ ﴿ قُلْكُ قَالَ: ﴿ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِسَي صَلاةِ الْفَجْرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ ﴿ الْمِ تَنْزِيلُ ﴾ السَّجْدَةِ أَيْ فِي الرَّكْعَةِ الأولَى ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإنسَانِ ﴾ أي فِي النَّائِيَةِ ۗ (مُتَّفَقُ عليهِ).

فِيهِ دليلُ على أنْ ذلِكَ كانَ دأبهُ على أنْ ذلِكَ كانَ دأبهُ وزادَ اسْتِمرارُهُ على ذلِكَ بياناً قولُهُ:

٢٧٨ - وَلِلطُّ بَرَانِيُّ [«العدر» (٨٠/٢)] مِسنْ حَدِيثِ ابْنِ مَسْعُودٍ: يُدِيمُ ذَلِكَ

وهو قوله: (وللطَّبرانيُّ منْ حديثِ ابن مسعودٍ؛ يُديمُ ذلِكَ)

أَىٰ يجعلُهُ عادةً دائمةً لَهُ.

قالَ شيخُ الإسلام ابنُ تيميّةَ: السّرُ في قراءَتِهما في صلاةٍ فجرٍ يومِ الجمعةِ أنَّهُمَا تَضمَّتُنَا ما كانَ وما يَكُونُ يَومَهُمَا، فإنَّهُمَا اشْتَملَتَا على خلق آدم، وعلى ذِكْر المعاد؛ وحشر العباد، وذلِــكَ يَكُونُ فِي يوم الجمعةِ، ففي قراءَتِهِمَا تذكيرٌ للعبادِ بما كانَ فِيهِ

قُلْت: ليعْتَبروا بذِكْرِ ما كانَ، ويسْتَعدُوا لما يَكُونُ.

# ١٨ ـ السؤالُ عند آية الرحمة، والاستعاذة عند آية العذاب

 ٢٧٩ وَعَنْ حُذَيْفَةً هَا قَالَ: «صَلَّبْت مَعَ النُّبِيُّ ﷺ فَمَا مَرَّتْ بِهِ آيَةُ رَحْمَـةٍ إِلاَّ وَقَـفَ عِنْدَهَـا يَسْأَلُ وَلا آيَةُ عَذَابِ إِلاَّ تَعَوَّذَ مِنْهَا».

أَخْرُجَةُ الْخَمْسَةُ [أحمد(٣٨٢/٥)، أبو داود(٨٧١)، النزمذي (٢٦٢)، النسائي(١٧٦/٢)، ابن ماجه(٨٩٧)].

وَحَسَّنَهُ التَّرْمِذِيُ (٢٦٢).

(وعنْ خُليفةَ ﴿ فَيْ قَالَ: ﴿ صَلَّيْتَ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فَمَا مَرَّتُ بهِ آيَةُ رَحْمَةِ إِلاَّ وَقَفَ عِنْدَهَا يَسْأَلُهُ ) أَيْ يطلبُ من اللَّهِ رحَمَّـهُ (ولا آيةُ عذابٍ إلا تعوُّذَ منْهَا) ئمَّا ذُكِرَ فِيهَا (أخرجَهُ الخمسـةُ وحسَّنَهُ التَّرمذيُّ).

في الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ ينبغي للقارئ في الصَّلاةِ تدبُّرُ ما يقرؤُهُ وسؤالُ رحَمِّتِهِ والاسْتِعاذةُ منْ عذابهِ، وَلَعَــلٌ هــذا كــانَ في صلاةِ اللِّيلِ.

وإنَّمَا قُلْنَا ذَلِكَ؛ لأنَّ حديثَ حُذيفةً مُطلقٌ ووردَ تَقْيدُه بحديثِ عبدِ الرُّحنِ بن أبي ليلى عنْ أبيهِ قالَ: "سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي صَلاةٍ لَيْسَتْ بِفَريضَةٍ، فَمَرُّ بِذِكْرِ الْجَنَّةِ وَالنَّــارِ فَقَالَ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِن النَّارِ وَيْلٌ لَاهُلِ النَّارِ».

روَاهُ أَحْدُ(٤/٤) وابنُ ماجَهْ(١٣٥٧) بمعنَاهُ.

وأخرجَ أحمدُ (٩٢/٦) عنْ عائشةً: ﴿قُمْتَ مَعَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَيْلَةَ التَّمَام فَكَانَ يَقْرَأُ بِالْبَقَرَةِ وَالنِّسَاءِ وَآلِ عِمْرَانَ، وَلا يَمُـرُّ

بِآيَةٍ فِيهَا تُخْوِيفٌ إِلاَّ دَعَا اللَّهَ عَزَّ وَجَلُّ وَاسْتَعَاذَ، وَلا يَمُـرُّ بِآلِيةٍ فِيهَا اسْتِبْشَارٌ إلاَّ دَعَا اللَّهَ عَزُّ وَجَلُّ وَرَغَّبَ إِلَيْهِهِ.

وأخرجَ النَّسائيّ(١٩١/٢) وأبو داود(٨٧٣)، من حديست عوف بسن مالِك: «قُمْت مَعَ رَسُول اللَّهِ ﷺ فَبَدَأَ فَاسْتَاكَ وَتَوَجِّئاً، ثُمُّ قَامَ فَصَلَّى، فَاسْتَفْتَحَ الْبَقَرَةَ لا يَمُرُّ بِآيَةِ رَحْمَةِ إلاُّ وَقَفَ، فَسَأَلَ، وَلا يَمُرُ بِآيَةٍ عَذَابِ إِلاَّ وَقَــفَ وَتَغَـوُذَه الحديث، وليسَ لأبي داود ذِكْرُ السُّوَاكِ والوضوء.

فَهَذَا كُلُّهُ فِي النَّافِلَةِ كَمَا هُوَ صَرِيحُ الْأُوَّلِ.

وفي قيام اللَّيل كما يُفيدُهُ الحديثانِ الآخــرانِ، فإنَّـهُ لمْ يـأْتِ عنه علي في رواية قط أنه أم النَّاسَ بالبقرة وآل عمران في فريضةٍ أصلاً؛ ولفظُ «قُمْت» يُشعرُ أنَّهُ في اللَّيلِ فَتَسمَّ ما ترجَّينا بقولنا: ولعلُّ هذا في صلاةِ اللَّيل فهذا باعْتِبار ما وردّ، فلو فعلُّهُ أحدٌ في الفريضةِ، فلعلُّهُ لا بأسَ فِيهِ، ولا يُخـلُ بصلاتِهِ، سيَّما إذا كانَ مُنفرداً، لئلاً يشقُّ على غيرهِ إذا كانَ إماماً.

وقولُهَا: «ليلةَ التَّمام» في القاموس: ليلةُ التَّمام كَكِتَابِ وليلٌ يَمَامي أطولُ ليالي الشُّنَاء، وهيّ ثلاثٌ لا يُسْتَبانُ نُقصانُهَــا، أو هي إذا بلغَت اثنتَيْ عشرة ساعة فصاعداً، انتَّهَى.

## ١٩ ــ الركوعُ لتعظيم الربّ والسجود للدعاء

• ٢٨ - وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضِي اللَّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿أَلَا وَإِنِّي نُهِيتِ أَنْ أَقْرَأَ الْقُرْآنَ رَاكِعاً أو سَاجِداً، فَأَمَّا الرُّكُوعُ فَعَظَّمُوا فِيهِ الرَّبِّ. وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا فِسِي الدُّعَـاءِ، فَقَمِـنَّ أَنْ يُسْتَجَابَ لَكُمْ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٤٧٩).

(وعن ابن عبَّاس ظُلِّجُهُ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: قَالَا وَإِنَّى نُهَيت أَنْ أَقْرَأَ الْقُرْآنَ رَاكِعاً أَو سَاجِداً») فَكَأَنَّهُ قِيلَ: فمــاذا تقــولُ فِيهِمَا؟ فقالَ (فَأَمَّا الرُّكُوعُ فَعَظَّمُوا فِيهِ الرُّبِّ) قَدْ بيَّنَ كيفيُّـةَ هـذا التَّعَظِّيمِ حديثُ مُسلمِ(٧٧٢) عن حُذيفةً: فجعلَ يقـولُ: أيُّ رسولُ اللَّهِ ﷺ: سُبحانَ ربِّي العظيم.

(وأمَّا السَّجودُ فاجْتَهدوا في الدُّعاءِ فقمنٌ بفَتْح القساف

وَكُسرِ الميم ومعنَاهُ حقيقٌ (أنْ يُسْتَجابَ لَكُمْ. رَوَاهُ مُسلمٌ).

الحديثُ دليلٌ على تحريمِ قراءةِ القرآنِ حالَ الرُّكُسوعِ والسُّجودِ؛ لأنَّ الأصلِّ في النَّهْي التَّحريمُ.

وظَاهِرُهُ وُجُوبُ تسبيح الرُّكُوع، ووجنوبُ الدُّعناءِ في السُجودِ، للأمر بهمًا.

وقدْ ذَهَبَ إِلَى ذَلِكَ أَحَدُ بنُ حنبلِ وطائفةٌ من الحَدُّثينَ.

وقالَ الجمهُورُ: إِنَّهُ مُسْتَحبُ، لحديثِ المسيء صلاتَـهُ، فإنَّـهُ لَمْ يُعلَّمُهُ ﷺ، ولوْ كانَ واجباً لأمرَهُ بهِ.

نُـمُ ظَـاهِرُ قولِـهِ: (فعظَّموا فِيهِ الوَّبُّ) أَنْهَـا تُجـزئُ المَـرَّةُ الواحدةُ، ويَكُونُ بِهَا مُمْتَثَلاً مَا أَمَرَ بِهِ.

وقلة أخرجَ أبو داود(٨٨٦) مـنْ حديثِ ابـنِ مسـعودٍ: ﴿إِذَا رَكُعَ أَحَدُكُمْ فَلْيَقُلُ ثَلَاثَ مَرَاتٍ: سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيمِ وَذَلِكَ

وروَّاهُ التَّرمَذِيُّ(٢٦١) وابنُ ماجَّهْ(٨٩٠)، إلاَّ أَنَّهُ قَـالَ أَبِـو داود: فِيهِ إرسال، وَكَذَا قَالَ البخاريُ وَالتَّرْمَذيُّ.

وفي قولِهِ: «ذَلِكَ أَدْنَاهُ» ما يدلُ على أَنْهَـا لا تُجـزئُ المرُّةُ الواحدةُ.

والحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ الدُّعـاء حـالَ السُّجودِ بـأيَّ دُعاء كانَ، منْ طلب خيري الدُّنيا والآخرةِ، والاسْتِعاذةِ منْ شرُّهِمَا، وأنَّهُ محلُّ الإجابةِ.

وقد بيَّنَ بعضَ الأدعيةِ ما أَفَادَهُ قُولُهُ:

• ٢- ما يدعو في الركوع والسجود

٧٨١ - وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللَّه عنها قَالَتْ: (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ فِي رُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ سُبْحَانَك اللَّهُمُّ رَبُّنَا وَبحَمْدِك، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ١٠

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٨١٧)، مسلم(٤٨٤)]

الواوُ للعطف والمعطوفُ عليهِ: ما يُفيدُهُ ما قبلَهُ والمعطـوفُ يَتَعَلَّقُ بِـ «حمدِك»، والمعنى: أُنزُهُك وأَتَلَبُّسُ بحمدِك. ويختَملُ أَنْ تَكُونَ للحال، والمرادُ: أُسبَّحُك وأنا مُتَلبُسَّ محمدِك: أيْ حالَ كوني مُتَلبِّساً بَعِ.

(اللَّهُمُّ اغفرْ لي. مُتَّفقٌ عليْهِ).

والحديثُ دليلٌ على أنْ هذا منْ أذْكَارِ الرُّكُوعِ والسُّجودِ ولا يُنافِيهِ حديثُ: «أمَّا الرُّكُوعُ فَعَظْمُوا فِيهِ الرَّبُّ لأنَّ هذا الذَّكْرَ زيادةٌ على ذلِكَ التَّعظيمِ الَّذي كَانَ يقولُهُ ﷺ، فيجمعُ بيئةً وبينَ هذا.

وقولُهُ: «اللَّهُمُ اغفر لي» مثالُ لقول عنالي ﴿فَسَبُّحُ بِحَمْدِ رَبُّك وَاسْتَغْفِرُهُ﴾.

وفِيهِ مُسارعَتُهُ ﷺ إلى امْتِئالِ ما أَمـرَهُ اللَّـهُ بِـهِ قيامـاً بحـقُ العبوديَّةِ، وَتَعظيماً لشأنِ الرُّبوبيَّةِ، زَادَهُ اللَّهُ شوفاً وفضلاً.

وقلاً غَفَرَ لَهُ مَا تَقَدُّمَ مَنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأْخُرَ.

### ٢١ ـ صفةُ الصلاةِ بعد القراءة

اللهِ ﷺ إِذَا قَامَ إِلَى الصُلاةِ يُكَبِّرُ حِينَ يَقُومُ، ثُمَّ اللهِ ﷺ إِذَا قَامَ إِلَى الصُلاةِ يُكَبِّرُ حِينَ يَقُومُ، ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَقُومُ، ثُمَّ يُكَبِّرُ حِينَ يَرْكَعُ ثُمَّ يَقُولُ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ يَكَبُرُ حِينَ يَرْفَعُ صُلْبُهُ مِنَ الرُّكُوعِ، ثُمَّ يَقُولُ وَهُو قَائِمَ: رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ ثُمَّ يُكَبُرُ حِينَ يَهْوِي سَاجِداً، ثُمَّ يُكبَرُ حِينَ يَهْوِي سَاجِداً، ثُمَّ يُكبَرُ حِينَ يَهْوِي سَاجِداً، ثُمَّ يُكبَرُ حِينَ يَسْجُدُ، ثُمَّ يُكبَرُ حِينَ يَسْجُدُ، ثُمَّ يُكبَرُ حِينَ يَسْجُدُ، ثُمَّ يُكبَرُ حِينَ يَسْجَدُ، ثُمَّ يُكبَرُ حِينَ يَسْجَدُ، ثُمَّ يُكبَرُ حِينَ يَسْجُدُ، ثُمَّ يَكبَرُ حِينَ يَسْجُدُ، ثُمَّ وَيُكبَرُ حِينَ يَسْجُدُ، ثُمَ وَيُكبَرُ حِينَ يَرْفَعُ مِن اثْنَتَيْنِ بَعْدَ الْجُلُوسِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٧٨٩)، مسلم(٣٩٢)].

روعن أبي هُريرةَ ﴿ قُلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَمْ اللَّهِ الْمَامَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا إلى الصَّلاق أيْ إذا قامَ فِيهَا.

(يُكَبُّرُ) أَيْ تَكْبيرَ الإحرامِ (حينَ يقومُ).

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يَتُوجُهُ ولا يصنعُ قبلَ التَّكْبيرِ شيئاً.

(ثمُّ يُكَبُّرُ حينَ يوكَعُ) تَكْبيرةَ النَّقل.

(ثمَّ يقولُ: سمعَ اللَّهُ لمنْ حمدَهُ) أيْ أجابَ اللَّهُ منْ حمدَهُ، فإنَّ

منْ حمدَ اللَّهُ تعالى مُتَعَرِّضاً لثوابِهِ اسْتَجابَ اللَّهُ لَــهُ، وأعطَـاهُ مــا تعرُّضَ لَهُ، فناسبَ بعدُهُ أنْ يقولُ: ربُّنا ولَك الحمدُ.

(حينَ يرفعُ صُلبَهُ من الرُّكُوعِ) فَهَذَا فِي حَالِ الْحَذِهِ فِي رَفْعِ صُلبِهِ منْ هُويُّهِ للقيامِ.

رَبْمُ يَقُولُ وَهُوَ قَائمُ: رَبُنا وَلَكَ الحَمْدُ) بِإِثْبَاتِ الواوِ للعطفِ على مُقَـدُّر: أيْ رَبُنا أطعناك وحمدناك، أو للحال، أو زائدةً، ووردَ في روايةِ بحذفِهَا، وَهِيَ نُسخةٌ في بُلوغِ المرامِ.

(ثمُّ يُكَبِّرُ حينَ يَهْوي ساجداً) تَكْبيرَ النَّقلِ.

(ثمَّ يُكَبُّرُ حينَ يرفعُ رأسَهُ) أيْ من السُّجودِ الأوَّلِ.

(ثُمُّ يُكْبَرُ حينَ يسجدُ) أي السُّجدةُ الثَّانيةَ.

(هُمُّ يُكَبِّرُ حِينَ يَرْفَعُ) أيْ من السَّجدةِ الثَّانيةِ، هذا كُلُّهُ تَكْبِيرُ تل.

(ثمَّ يفعلُ ذلِكَ) أيْ ما ذُكِرَ مــا عـدا التُكْبـيرةَ الأولى الَّتِـي للإحرام.

(في الصَّلَاةِ أَيْ رَكَعَاتِهَا) كُلَّهَا، ويُكَبَّرُ حينَ يقومُ من النَّنتَينِ بعدَ الجلوس (لِلنَّشَهَّدِ) الأوسطِ (مُتَّفقُ عليه).

الحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ ما ذُكِرَ فِيهِ من الأذْكَارِ فامَّا أُوَّلُ التَّكْبيرِ: فَهِيَ تَكْبيرةُ الإحرامِ.

وقد تقدَّمَ الدُّليلُ على وُجوبِهَا منْ غيرِ هذا الحديث.

وأمًّا ما عدّاهًا من التُكْبير الذي وصفّة فقد كانَ منْ بعضِ أُمراء بني أُميَّة تركّة تساهُلاً، ولَكِنَّة استَقرَّ العملُ من الأمَّة على فعلهِ في كُلُّ رَكْعة خسسُ تَكْبيرَات، كما عرفته منْ لفظ هذا الحديث، ويزيدُ في الرَّباعيَّة والثّلائيَّة تَكْبيرة النُهُوضِ من التُشهُدِ الأوسط، فيتَحصّلُ في المَّكْتُوبَاتِ الخمسِ بتَكْبيرة الإحرامِ أربعٌ ويَسعونَ تَكْبيرة، ومن دُونِهَا تسعُ وثمانونَ تَكْبيرة.

واختَلفَ العلماءُ في حُكْمِ تَكْبيرِ النَّقلِ. فقيلَ: إنَّهُ واجبٌ.

وروى قولاً لأحمدَ بنِ حنبلِ؛ وذلِكَ لأنَّهُ ﷺ داومَ عليْهِ. وقلا قالَ: «صَلُوا كَمَا رَآيَتُمُونِي أُصَلِّي».

وَذَهَبَ الجِمْهُ ورُ إِلَى نَدْبِهِ، لَأَنَّهُ ﷺ لَمْ يُعَلِّمْهُ السَّيَّةُ السِّيَّةِ صلاتَهُ، وإنَّما علَّمَهُ تَكْبيرةَ الإحرام؛ وَهُوَ موضعُ البيان للواجب، ولا يجوزُ تأخيرُهُ عنْ وقْتِ الحاجةِ.

وأجيبَ عَنْهُ بِأَنَّهُ قَدْ أَخْرِجَ تَكْبِيرَةَ النَّقَلِ في حديثِ المسيء أبو داود(٨٥٧) منْ حديثِ رفاعةَ بنِ رافعِ فإنَّهُ ساقَهُ، وفيسهِ: ثُـمَّ يقولُ اللَّهُ أَكْبُرُ ثُمُّ يرجعُ وذَكَرَ فِيهِ قولَ السمعَ اللَّـهُ لمنْ حمدَهُا وبِفَيَّةَ تَكْبِيرَاتِ النَّقلِ.

وأخرجَهَا الـتُرمذيُّ(٢٠٢) والنُّسائيُّ(٢٢٥/٢)، ولـذا ذَهَبَ أحمدُ وأبو داود إلى وُجوبِ تَكْبيرِ النَّقلِ.

وظَاهِرُ قُولِهِ: ﴿ يُكَبِّرُ حِينَ كَذَا وَحَينَ كَذَا ۗ أَنَّ التَّكْبِيرَ يُقَارِنُ هذهِ الحرَكَاتِ، فيشرعُ في التَّكْبير عندَ ابْتِدائِهِ للرُّكْن؛ وأمَّا القـولُ بأنَّهُ بمدُّ التَّكْبِيرَ حَتَّى بمدَّ الحرَكَةَ، كما في الشَّرح وغيرهِ فلا وجْمة لَهُ، بلْ يأْتِي باللَّفظِ منْ غيرِ زيادةٍ على أدائِهِ، ولا نُقصان منَّهُ.

وظَاهِرُ قَوْلِهِ ﴿ ثُمُّ يَقَـوَلُ: سَمَّ اللَّهُ لَمَنْ حَمَّدُهُ رَبُّنَا لَـك الحملُهُ ائنُهُ يُشرعُ ذلِكَ لِكُـلِّ مُصلٌّ من إمام ومأموم، إذْ هُـوَ حِكَايةٌ لمطلق صلاتِهِ ﷺ؛ وإنْ كانْ يَخْتَملُ أنَّــةُ حِكَايـةٌ لصلاتِـهِ عَلَمُ إمامًا، إذ الْمُتَبادرُ من الصَّلاةِ عندَ إطلاقِهَا الواجبةُ، وَكَـانَتْ صلاتُهُ ﷺ الواجبةُ جماعةً، وَهُوَ الإمامُ فِيهَا، إلاَّ أنَّهُ لـــوْ فُـرضَ هذا، فإنَّ قولَهُ ﷺ «صَلُّـوا كَمَّا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي، امرَّ لِكُـلُّ مُصلُ أَنْ يُصلِّي كصلاتِهِ ﷺ من إمام ومنفردٍ.

وذَهَبَت الشَّافعيَّةُ والْهَادويَّةُ وغيرُهُمْ إلى أنَّ التَّسميعَ مُطلقــاً لْتَنفُل أو مُفْتَرض، للإمام والمنفردِ، والحمدُ للمؤْتَمُ لحديث: ﴿إِذَا قَالَ الإِمَامُ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، فَقُولُوا: رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُهِ.

أخرجَهُ أبو داود(٨٤٨).

ويجيبُ بأنَّ قولَهُ: ﴿إِذَا قَالَ الإِمَامُ سَسِيعَ اللَّـهُ لِمَـنْ حَسِدَهُ فَقُولُوا رَبُّنَا لَك الْحَمْدُ» لا ينفسي قىولَ المؤتَّـمُ «سمعَ اللَّـهُ لمنْ حَدَهُ»، وإنَّما يدلُّ على أنَّهُ يقولُ المؤتَّمُ «ربَّنا لَك الحمدُ»، عقـبَ قول إمامِهِ «سمعَ اللَّهُ لمنْ حمدَهُ»، والواقعُ هُوَ ذلِكَ، لأنَّ الإمــامَ يقولُ «سمعَ اللَّهُ لمـنْ حمـدُهُ»، في حــال انْتِقالِـهِ، والمـأمومَ يقــولُ التَّحميدَ في حال اعْتِدالِهِ، واسْتَفيدَ الجمعُ بينَهُمَا من الحديثِ

قلْت: لَكِنْ أَخْرَجَ أَبُو دَاوِدْ(٨٤٩) عَــن الشُّنْعَبِّيَّ: ﴿لَا يَقُـولُ

الْمُؤْتَمُ خَلْفَ الإمَّامِ «سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ» وَلَكِنْ يَقُولُ: ﴿رَبُّنَا لَكَ الْحَمْدُ، ولَكِنَّهُ مُوتُوفٌ على الشَّعبيُّ، فلا تقومُ بهِ حُجَّةً.

وقد ادُّعي الطُّحاويُّ وابنُ عبدِ البرُّ الإجماعُ على كون المنفردِ يجمعُ بينَهُمَا.

وَذَهَبَ آخرونَ إِلَى أَنَّهُ يجمعُ بينَهُمَا الإمامُ والمنفردُ، ويحمـدُ المؤتَّمُ؛ قالوا: والحجَّةُ جمُّ الإمام بينَهُمَا، لاتَّحادِ حُكْمِ الإمامِ

## ٧٢ ــ ما يُقال بعد الرفع من الركوع

٢٨٣ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيُ ﴿ قَالَ: وكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عِلَى إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ قَالَ: اللَّهُمُّ رَبُّنَا لَكَ الْحَمْدُ، مِلْءَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، وَمِلْءَ مَا شِيئْتَ مِنْ شَيْء بَعْدُ، أَهْلَ النُّنَاء وَالْمَجْدِ، أَحَقُ مَا قَالَ الْعَبْدُ - وَكُلُّنَا لَكَ عَبْدٌ - اللَّهُمُّ لا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلا يَنْفَعُ ذَا الْجَدُّ مِنْكُ الْجَدُّ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٤٧٧).

(وعن أبي سعيدِ الحدريِّ ﴿ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَمْ إذا رفعَ راسَهُ من الرُّكُوعِ قالَ: اللَّهُـمُ لَمْ أَجِـدٌ لفَـظُ «اللَّهُـمُ" في مُسلم في رواية أبي سعيدٍ، ووجدْتُهَا في روايةِ ابسَنِ عبَّـاسِ (ربُّنـا لَكَ الْحَمَدُ مَلَّ ﴾ [مسلم(٤٧٨)] بنصب الْهَمْزةِ على المصدريَّةِ، ويجوزُ رفعُهُ خبرُ مُبْتَدإٍ محذوف (السَّموَاتِ وَالأرضِ).

وفي سُننِ أبي داود(٨٤٧) وغيرو الوملَّ الأرضُّ وَهِــيَّ في روايةِ ابنِ عبَّاسِ عندَ مُسلمِ(٤٧٨)، فَهَــنـــٰو الرَّوايــةُ كُلُّهَــا لَيسَــتْ روايةَ ابي سعيدٍ، لعدمٍ وُجُودٍ ﴿اللَّهُــمُّ ۚ فِي أَوَّلِـهِ، وَلَا لَفَظِّ ابْسِ عبَّاس لوجودِ "ملء الأرض فِيهَا".

(وملة ما شفت من شيء بعد) بضم الدال على البناء للقطع عن الإضافةِ ونيَّةِ المضاف إليَّهِ.

(أهل) بنصبه على النَّداء أو رفيه: أيْ أنْتَ أَهْلُ (النَّناءِ والمجدِ أحقُّ) بالرُّفعِ خبرُ مُبْتَدا ٍ محـذوفـو، و(مـا) مصدريَّـةً تقديـرُهُ

هذا: أيْ قولُ اللَّهُمُّ لَك الحمدُ أحقُّ قول العبدِ.

وإنَّما لمْ نَجعلْ "لا مانعَ لما أعطيْت، خبراً و"أحـقُ، مُبَنَّـداً، لأنَّهُ محذوفٌ في بعضِ الرُّوايـات، فجعلنَـاهُ جُملـةُ اسْتِتنافيَّةً، إذا حُذفَ تُمُّ الْكَلامُ مِنْ دُونِ ذِكْرِو.

وفي الشّرحِ جعلَ «أحقّ» مُبْتَدأً، وخبرُهُ «لا مسانعَ لمسا عطيتَ».

وفي شرحِ المُهَذَّبِ(٣٨٩/٣) نقلاً عن ابـنِ الصَّـلاحِ معنّـاهُ: أحقُّ ما قالَ العبدُ قولُهُ: لا مانعَ لما أعطيْت إلى آخرِوهِ.

وقولُهُ: ﴿ وَكُلُنا لَكَ عَبدُ ۗ اغْتِرَاضٌ بِينَ المُبْتَداِ وَالحَبْرِ: قَـالَ: أَو يَكُونُ قُولُهُ ﴿ أَحَقُ مَا قَالَ العَبدُ ۚ خَبراً لَمَا قَبلَــهُ أَيْ قُولَــهُ رَبُّنا لَكَ الحَمدُ إِلَى آخِرِهِ أَحَقُ مَا قَالَ العَبدُ؛ قَالَ: وَالْأَوْلُ أُولِي.

قالَ النَّوويُّ: لما فِيهِ مــنْ كمـالِ التَّفويـضِ إلى اللَّـهِ تعـالى، والاغْتِرافِ بِكَمــالِ قُدرَتِـهِ وعظمَتِـهِ وقَهْـرِهِ وسـلطانِهِ، وانفـرادِهِ بالوحدانيَّةِ، وَتَدبيرِ خلوقَاتِهِ؛ انْتَهَى.

(ما قالَ العبدُ وَكُلُنا لَك عبدٌ) ثُمَّ اسْتَانَفَ فقالَ (اللَّهُمُّ لا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْت وَلا مُعْطِي لِمَا مَنَعْت، وَلا يَنْفَعُ ذَا الْجَدَّ مِنْكَ الْجَدُّ مِنْكَ الْجَدُّ مِنْكَ الْجَدُّ مِنْكَ

الحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ هذا الذُكْرِ في هذا الرُّكُنِ لِكُلُّ مُصلٌ وقد جعلَ الحمدَ كالأجسامِ، وجعلَهُ سَادًا لمَا ذَكَرَهُ من الظُروفِ مُبالغةً في كثرةِ الحمدِ.

وزادَ مُبالغةً بذِكْر ما يشاؤُهُ تعالى ممَّا لا يعلمُهُ العبدُ.

والثَّناءُ: الوصفُ بالجميلِ، والمدح. والجِــدُ: العظمـةُ ويَهَايـةُ الشَّرف.

وقوله «الحَدَّة والجدُّ بفَتْحِ الجيمِ معنَاهُ الحظُّ مِن عُقربتك، أيْ لا ينفعُ ذا حَظُّ منْ عُقريَتِك حظُّهُ، بلْ ينفعهُ العملُ الصَّالحُ، ورويَ بِكَسرِ الجيمِ: أيْ لا ينفعهُ جدُّهُ واجْتِهَادُهُ.

وقلاً ضُعُفَتْ روايةُ الْكَسر.

٢٣ ـ الأغظم التي يسجد عليها

٢٨٤ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهما قَالَ:

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿أَمِرْتَ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُمٍ: عَلَى الْبَغِيَةِ الْعَظُمِ: عَلَى الْجَبْهَةِ – وَأَشَارَ بِيَدُوهِ إِلَى أَنْفِ بِ – وَالْيَدَيْنِ، وَالرُّكُبْتَيْنِ، وَأَطْرَافِ الْقَدَمَيْنِ،

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٨١٢)، مسلم(٤٩٠)] وفي روايةٍ «أمرنا» أيْ أَيُهَا الأُمَّةُ.

وفي روايةٍ: وأَمرَ النَّبيُّ ﷺ والنَّــلاتُ الرَّوايَــاتُ للبخــاريُّ(١٨٠.) ٨٠٠).

وقُولُهُ: (وأشارَ بيدِهِ إلى أنفِهِ) فسُرْتُهَا روايةُ النَّسائيّ(٢٠٩/٣، ٢١٠): قالَ ابنُ طاوس: وضعَ يدّهُ على جَبْهَتِهِ وأمرَّهَا على أنفِهِ وقالَ: هذا واحدٌ.

قَالَ القرطبيُّ: هذا يدلُّ على أنَّ الجُبْهَةَ الأصلُّ في السُّجودِ والأنفَ تبعُّ لَهَا.

قالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: معنَاهُ أَنْهُ جعلَهُمَا كَأَنْهُمَا عُضوٌ واحدٌ، وإلاَّ لَكَانَت الأعضاءُ ثمانيةً.

والمرادُ من اليدينِ الْكَفَّانِ.

وقد وقعَ بلفظِهِمَا في روايةٍ.

والمُرادُ منْ قولِهِ «وأطرافِ القدمينِ» أنْ يجعلَ قدميْهِ قائمَتَينِ على بُطونِ أصابعِهمَا، وعقبَاهُ مُرْتَفعَتَانِ، فيسْتَقبلُ بظُهُــورِ قدميْـهِ القبلةَ وقذُ وردَ في هذا حديثُ أبي حُميدٍ في صفةِ السُّجودِ.

وقيلَ: يُندبُ ضمُّ أصابعِ اليدينِ، لأنَّهَا لو انفرجَت انحرفَتْ رُؤوسُ بعضِهَا عن القبلةِ.

وأمًّا أصابعُ الرُّجلينِ فقدْ تقدَّمَ [برقم(٢٥٤)] في حديثِ أبسي حُميدِ السَّاعديُّ في بابِ صَفةِ الصَّلاةِ بلفَـظِ «واسْتَقبلَ بأصابِع رجليهِ القبلةَ».

وَهَذَا الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ السَّجودِ علمى ما ذَكَرَهُ اللَّهِ بَلْفَظِ الإخبارِ عن أمرِ اللَّـهِ لَـهُ ولأمْتِـهِ والأمـرُ لا يـردُ إلاَّ بنحوِ صيغةِ افعل، وهِيَ تُفيدُ الوجوبَ.

وقد اخْتُلفَ في ذلِكَ:

فالْهَادويَّةِ وأحدُ قولِي الشَّافعيُّ أنَّهُ للوجوبِ لِهَذَا الحديثِ. وَذَهَبَ أبو حنيفة إلى أنَّهُ يُجزئُ السُّجودُ على الأنفِ فقطْ،

مُسْتَدلاً بقولِهِ: "وأشارَ بيدِهِ إلى أنفِهِ".

قالَ المصنَّفُ في فَتْح الساري(٢٩٦/٢): وقد اخْتَجُ لأبي حنيفةً بهَذا في السُّجودِ على الأنف.

قَالَ ابْنُ دَنِيقَ الْعَيْدِ: والحَقُّ أَنَّ مَثْلَ هَـٰذَا لَا يُعـَـارضُ التَّصريحَ بالجبْهَــةِ، وإنْ أَمْكَـنَ أَنْ يَعْتَصَدَ أَنَّهُمَـا كَعَصْـوِ واحـدٍ، فَذَلِكَ فِي التَّسْمِيةِ، والعبارةُ لا فِي الحُكُم الَّذِي دَلُّ عَلَيْهِ، انْتَهَى.

واعلمُ أنَّهُ وقعَ هُنا في الشَّرح أنَّهُ ذَهَبَ أبـو حنيفـةَ وأحـدُ قولي الشَّافعيُّ وأكثرُ الفقَهَاءِ إلى أنَّ الواجبَ الجِبْهَــةُ فقـطُ لقولِـهِ الله في حديثِ المسيء صلاتُهُ: ﴿ وَمَكُنْ جَبْهَتَكَ ۗ فَكَانَ قُرينَةً على حمل الأمر هُنا على غير الوجوب.

وأجيبَ عنهُ بانُ هذا لا يَتِمُ إلاَّ بعدَ معرفةِ تقدُّم هذا على حديثِ المسيء صلاتَهُ ليَكُونَ قرينةً على حمل الأمر على النَّدب.

وأمَّا لَوْ فُرضَ تَاخُّرُهُ لَكَانَ فِي هَذَا زِيادَةُ شَرعٍ.

ويُمْكِنُ أَنْ تَتَاخَّرَ شريعَتُهُ، ومعَ جَهْلِ التَّاريخِ يرجعُ العمــلُ بالموجب، لزيادةِ الاحْتِياطِ، كذا قالَهُ الشَّارحُ.

وجعلَ السُّجودَ على الجبْهَةِ والأنفِ مُذْهِباً للعِتْرةِ؛ فحوَّانــا عِبَارَتُهُ إِلَى الْهَادُويَّةِ، مَعَ أَنَّهُ لِيسَ مَنْهُبُهُمْ إِلَّا السُّجُودَ عَلَى الجبهةِ فقط، كما في البحر وغيرهِ.

ولفظِ الشُّرح هُمَا والحديثُ فِيهِ دلالةٌ على وُجوبِ السُّجودِ على ما ذُكِرَ فِيهِ.

وقدْ ذَهَبَ إلى هذا العِتْرةُ وأحدُ قول الشَّافعيُّ، انْتَهَى.

وعرفْت أنَّهُ وَهُمْ فِي قُولِهِ: إنْ أَبَا حَنِيفَةً يُوجُبُهُ عَلَى الْجَبْهَةِ فَإِنَّهُ يُجِيزُ عَلَيْهَا، أو على الأنفو، وأنَّهُ مُخسِّرٌ في ذلِكَ. هـذا في

والذي في «البحر»: أنه يقول أبو حنفية: أيهما سجد اجزاه؛ لأنهما عضو واحد. انتهى. فجعل الخلاف لأبسي حنيفة وحده دون أصحابه.

وفي «عيون المذاهب» للطحاوي: أن أبا حنيفة يقــول: لــو أقتصر على الأنف جاز، وعندهما والثلاثة بلا عذر. انتهى.

فدَلُّ على أنه لا يقول بإجزاء السجود علسي الأنـف فقـط

إلا أبو حنيفة، وأن صاحبيه: محمد بـن الحسـن وأبـا يوسف ، يخالفانه، فلا ينبغي نسبة ذلك إلى الحنفية.

ثمَّ ظَاهِرُهُ وُجوبُ السُّجودِ على العضوِ جيعُهُ، ولا يَكْفى بعضُ ذلِكَ، والجبهةُ يضعُ منها على الأرض ما المكنَّهُ بدليلًا: «وَتُمَكِّنُ جِبْهَتَك».

مُسمَّى السُّجودِ عليْهَــا يصدقُ بوضعِهَـا مـنْ دُونِ كَشَفِهَا، ولا خلاف أن كشف الرُّكْبَتَين غيرُ واجب، لما يخافُ من كشف

واختَلفَ في الجبْهَةِ:

فَقِيلَ: يَجِبُ كَشَفُهَا لما أخرجَـهُ أبـو داود في المراسيل(٨٤): وَأَنْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ رَأَى رَجُلاً يَسْجُدُ عَلَى جَنْبِهِ وَقَد اعْتَـمُ عَلَى جَبْهَتِهِ فَحَسرَ عَنْ جَبْهَتِهِ!

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ علَّتَي البخاريُّ إِنَّ الصلاة. تحت باب(٢٣)] عن الحسن: «كَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَسْجُدُونَ وَٱلْدِيهِمْ فِي يْسَابِهُمْ، وَيَسْلَجُدُ الرَّجُلُ مِنْهُمْ عَلَى عِمَامَتِهِ، ووصلَـــهُ البيُّهَتِّيُّ (١٠٦/٢) وقال: هذا أصحُّ ما في السُّجودِ موقوفاً على الصُّحابةِ.

وقدْ رُويت احاديثُ: ﴿أَنَّهُ عَلَىٰ كَانَ يَسْجُدُ عَلَى كَوْرِ عِمَامَتِهِ، من حديثِ ابن عبَّاسِ اخرجَــهُ أبو نَعيمٍ في الحليةِ(٨/٥٥).

وفي إسنادو ضعفٌ.

ومن حديث ابس إبسي أوفس أخرجَــهُ الطُّــــرانيُّ في الأوسطِ(١٨٤).

وفِيهِ ضعفٌ.

ومنْ حديثِ جابرٍ عندَ ابنِ عديُّ [والكامل؛ (١٧٨١/٥]]. وفِيهِ مَتْرُوكَان.

ومنْ حديثِ أنسِ عندَ ابنِ أبي حَاتِمٍ في العللِ(١٩٧/١). وفِيهِ ضعف.

وذَّكَرَ هَذِهِ الْأَحَادِيثُ وغيرَهَا البِّيهَقَيُّ(١٠٦/٢) ثُمُّ قَالَ:

أحاديثُ «كَانَ يَسْجُدُ عَلَى كُورِ عِمَامَتِهِ» لا يُثبتُ فِيهَا شيءٌ، يعني مرفوعاً، والأحاديثُ من الجانبينِ غيرُ نَاهِضةٍ على الإيجاب.

وقولُهُ «يسجدُ على جَبْهَتِهِ» يصدقُ على الأمرينِ، وإنْ كانَ معَ عدمِ الحائلِ أَظْهَرَ؛ فالأصلُ جوازُ الأمرينِ.

وامًّا حديثُ خبَّابِ اشْتَكُونَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ حَرَّ الرَّمْضَاء فِي جَاهِنَا وَأَكْفَنَا فَلَـمْ يُشْكِنَا، الحديثُ [مسلم(٦١٩]]؛ فلا دلالةَ فِيهِ عَلَى كشفِ هَلْهِ الأعضاءِ ولا عدمِهِ.

وفي حديث أنس عندَ مُسلم(٦١٩): «أَنَّهُ كَانَ أَحَدُهُمْ يَبْسُطُ ثَوْبَهُ مِنْ شِدَّةِ الْحَرُّ ثُمَّ يَسْجُدُ عَلَيْهِ ولعـلُ هـذا ثمَّا لا خـلاف فِيهِ وَالخَلافُ فِي السُّجودِ على محمولِهِ، فَهُو محلُّ الــنْزاعِ، وحديثُ أنسٍ مُختَملٌ.

#### ٢٤ - صفة السجود

٢٨٥ - وَعَن ابْنِ بُحَيْنَةَ «أَنْ رَسُولَ اللّهِ ﷺ:
 كَانَ إِذَا صَلَّى وَسَجَدَ فَرْجَ بَيْنَ يَدَيْهِ حَتَّى يَبْدُوَ
 بَياضُ إِنْطَيْهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٧٠٨)، مسلم(٤٩٥)].

(وعن ابنِ بُحينةً) هُوَ: عبدُ اللّهِ بنُ مالِكِ ابنُ بُحينةً بضمُ الباءِ الموحَّدةِ وفَتْحِ الحاءِ المُهمَلةِ وسُكُونِ المُشَاةِ التَّحْتِيَّةِ وبعدَهَا نُونَّ، وَهُوَ اسمٌ لأمَّ عبدِ اللّهِ، واسمُ أبيهِ مالِكُ بنُ القشب بِكَسرِ القاف وسُكُونِ الشَّيْنِ المعجمةِ فموحَّدةً الأزديُّ، مَاتَ عبدُ اللَّه في ولايةِ مُعاويةً، بينَ سنةِ أربعٍ وخمسينَ وثمانٍ وخمسينَ.

(أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا صَلَّى وَسَجَدَ فَرَجَ) بِفَتْحِ الفاءِ وَتَشْدِيدِ الرَّاء آخرُهُ جِيمٌ.

(حَتَّى يبدوَ بياصُ إبطيْهِ. مُتَّفقٌ عليْهِ).

والحديثُ دليلٌ على فعلِ هـذهِ الْهَيْشةِ في الصَّلاةِ قبــلُ والحِكْمةُ في ذلِكَ أنْ يظْهَرَ كُلُّ عُضو بنفسِهِ ويَتَميَّزُ حَتَّى يَكُونَ الإنسانُ الواحدُ في سُجودِهِ كانَّهُ عددٌ؛ ومقْتَضى هــذا أنْ يسْتَقلُ

كُلُّ عُضو بنفسِهِ، ولا يعْتَمدُ بعضَ أعضاءٍ على بعض.

وقلاً وردَ هذا المعنسى مُصرَّحاً بِهِ فيما اخرجَهُ الطَّبرانيُّ وغيرُهُ منْ حديثِ ابنِ عُمرَ بإسنادِ ضعيفٍ أنَّهُ قال: الا تَفْـتَرِش افْتِرَاشَ السَّبْعِ وَاعْتَمِدُ عَلَى رَاحَتَيْك وَأَبْدِ ضَبْعَيْك؛ فَسْإِذَا فَعَلْت ذَلِكَ سَجَدَ كُلُّ عُضْوٍ مِنْك».

وعندَ مُسلم(٤٩٦) منْ حديثِ ميمونـةَ: «كَـانَ النَّبِـيُّ ﷺ يُجَافِي بِيَدَيْهِ، فَلَوْ أَنْ بَهِيمَةُ أَرَادَتْ أَنْ تَمُرُّ مَرَّتْ.

وظَاهِرُ الحديثِ الأوَّلِ هَذَا مَعَ قُولِهِ ﷺ: "صَلُّوا كَمَّا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي، يَقْتَضِي الوجوب، ولَكِنْهُ قَدْ اخرجَ ابسو داود(٩٠٢) من حديثِ ابي هُريرةَ ما يسدلُ على أنْ ذلك غيرُ واجب بلفظ: "شَكَا أَصْحَابُ النِّيِّ ﷺ مَشْقَةُ السُّجُودِ عَلَيْهِمْ إِذَا تَفْرُجُوا فَقَالَ: اسْتَعِينُوا بِالرُّكَبِ، وَتَرجمَ لَهُ الرُّخصةَ في تسرُكِ التَّفْرِيجِ.

قَالَ ابنُ عجلانَ أحدُ رُوَاتِهِ: وذلِكَ أَنْ يضعَ مرفقيْـهِ على رُكَٰبَيَّهِ إذا أطالَ السُّجودَ.

وقولُهُ احَنَّى يُرى بياضُ إبطيْهِ ليسَ فِيهِ كما قيلَ دلالةً على أنَّهُ لمْ يَكُنْ ﷺ لابساً القميصَ، لأنَّهُ وإنْ كانَ لابساً فإنَّـهُ قدْ يبدو منهُ اطرافُ إبطيْهِ، لأنَّهَا كانَتْ أَكْمامُ قُمصانِ أَهْلِ ذَلِكَ العصرِ غيرَ طويلةٍ، فيمْكِنُ أنْ يرى الإبطَ منْ كُمُهَا.

ولا دلالةَ فِيهِ على أنَّهُ لمْ يَكُنْ على إبطيْهِ شعرٌ كما قبلَ، لأنَّهُ يُمْكِنُ أنَّ المرادَ يرى أطرافَ إبطيْهِ لا باطنَهُمَا حيثُ الشَّعرُ، فإنَّهُ لا يُرى إلاَّ بِتَكَلِّف، وإنْ صحَّ ما قبلَ: إنَّ منْ خواصَّـهِ أنَّـهُ ليسَ على إبطيْهِ شعرٌ، فلا إشكالَ.

٢٨٦ - وَعَن الْبَرَاءِ بْنِ عَــازِبِ ﷺ قَـالَ: قَـالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا سَجَدْت فَضَعْ كَفَيْك، وَارْفَعْ مِرْفَقَيْك،

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٤٩٤)

(وعن البراء) بفتّح الموحّدةِ فراء، وقيلَ: بالقصرِ، ثُمَّ همرةٍ ممدوةٍ ممدوةٍ، هُوَ: أبو عُمارةً في الأشهرِ، وَهُوَ (ابنُ عازب) بعين مُهْمَلةٍ فزاي بعدَ الألف مَكسورةٍ فموحّدةٍ، ابنُ الحارثِ الأوسيُ النصاريُ الحارثُ.

أوَّلُ مَشْهَدٍ شَهَدَهُ الحندقُ، نزلَ الْكُوفةَ، وافْتَتَحَ الـرَّيُّ سنةً أربع وعشرينَ في قول، وشهدَ معَ أميرِ المؤمنسينَ عليٌّ بـن أبـي طَالَبٍ \_ عليه السلام \_ الجملُ وصفَينَ والنَّهْروانَ، مَساتَ بِالْكُوفَةِ أَيَّامَ مُصعب بن الزُّبير .

(قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا سَجَدَاتَ فَضَعْ كَفَيْكَ وَارْفَعْ مِرْفَقَيْك). رواهُ مُسلم).

الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ هذهِ الْهَيْئةِ للأمر بها.

وحملَهُ العلماءُ على الاسْتِحبابِ.

قالوا: والحِكْمةُ فِيـهِ أنَّـهُ أشبَهُ بـالتَّواضع، وأتَـمُّ في تمْكِـين الجُبْهَةِ وَالْأَنْفُ مِنَ الأَرْضِ، وأبعدُ منْ هيشةِ الْكُسَالِي، فَــإِنَّ المنسطَ يُشبِهُ الْكَلَبَ، ويشعرُ حالُهُ بالنَّهَـاونِ بـالصَّلاةِ وقلُّـةِ الاغتِناء بهَا، والإقبال عليْهَا.

وَهَذَا فِي حَقِّ الرَّجــلِ لا المرأةِ فإنَّهَـا تُخالفُهُ فِي ذلِكَ لما أخرجَهُ أبو داود في مراسيلِهِ(٨٧) عنْ زيــد بــن أبــي حبيــب «أَنْ النَّبِيُّ ﷺ مَرُّ عَلَى امْرَأَتَيْنِ تُصَلِّيانِ، فَقَالَ: إِذَا سَجَدْتُمَا فَضُمًّا بَعْضَ اللَّحْم إِلَى الأرْض، فَإِنَّ الْمَرْأَةَ فِي ذَلِكَ لَيْسَتْ كَالرَّجُلِ».

قَالَ البَيْهَقِيُّ: وَهَذَا المُرسَلُ أَحْسَنُ مِنْ مُوصُولَيْنَ فِيهِ ـ يَعْنِي مَنْ حَدَيْثِينِ مُوصُولَ بِن ذَكَرَهُمَا البَيْهَقَـيُّ فِي سُنْنِهِ(٢٢٢/٢، ٣٢٣) وضعَّفُهُمَا.

ومن السُّنَّةِ تفريعجُ الأصابع في الرُّكُوع، لمسا روَّاهُ أبسو داود(٧٣١) من حديث أبسي حُميلهِ السَّاعديُّ: «أَنَّهُ كَانَ ﷺ يُمْسِكُ يَدَيْهِ عَلَى رُكَبَّنِيْهِ كَالْقَابِضِ عَلَيْهِمَا وَيُفَرِّجُ بَيْنَ أَصَابِعِهِ.

ومن السُّنَّةِ فِي الرُّكُوعِ أَنْ يُوتِرَ يديُّهِ فيجافيَ عنْ جنبيُّهِ، كما في حديثِ أبي حُميدٍ عنــدَ أبــي داود(٧٣٤) بِهَـذَا اللَّفَـظِ؛ وروَاهُ ابنُ خُزِيمَةَ(٦٣٧) بلفظٍ: ﴿وَنَحْى يَدَيُّهِ عَنْ جَنبِيْهِ ۗ وَتَقَدَّمُ قَرِيبًا.

وذَكَرَ المصنّفُ حديثَ ابن بُحينةً هذا الّذي ذَكَرَهُ في الْبلـوغ المرام، في التَّلخيص(٢٥٨/١) مرَّتَين أوَّلاً في وصَّف رُكُوعِهِ، وثانياً في وصف سُجودِه، دليلاً على التَّفريج في الرُّكُوع وَهُوَ صحيحٌ فإنَّهُ قالَ: «إذَا صَلَّى فَرَّجَ بَيْنَ يَدَيْهِ حَتَّى يَبْدُوَ بَيَاضُ إِبْطَيْهِ، فإنَّـهُ يصدقُ على حالةِ الرُكُوعِ والسُّجودِ.

## ٢٥\_ صفة الركوع والسجود

٧٨٧ - وَعَنْ وَاثِيلِ بْنِ حُجْرٍ ﴿ وَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ: كَانَ إِذَا رَكَعَ فَرَّجَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ، وَإِذَا سَجَدَ ضَمُّ أصابعةً ١.

رَوَاهُ الْحَاكِمُ [١/٤/١]

(وعنْ وائلِ بنِ حُجرِ أنَّ والنَّبِيُّ ﷺ كَانَ إذًا رَكَعَ فَرُّجَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ،) أيْ أصابِع يديْهِ (وَإِذَا سَحَدَ ضَمَّ أَصَابِعَـهُ. رَوَاهُ الحَاكِمُ.

قالَ العلماءُ: الحِكْمةُ في ضمَّهِ أصابعَهُ عندَ سُجودِهِ، لِتَكُونَ مُتَوجُّهَةً إلى سمَّتِ القبلةِ.

# ٢٦\_ جوازُ التربُّعِ في الصلاةِ

٢٨٨- وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها قَـالَتْ: درَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّى مُتَرَبِّعاً».

رَوَاهُ النَّسَائِيِّ(٢٢٤/٣)، وَصَحْحَهُ ابْنُ خُزِّيْمَةُ(٩٧٨).

وَرَوَى الْبَيْهَقِيُّ(٢/٥٠٥) منْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بن الزُّبيرِ عنْ البيه: «رَأَيْت رَسُولَ اللَّـهِ ﷺ يَدْعُـو هَكَـٰذَا وَوَضَـعَ يَدَيْـهِ عَلَـى رُكْبَتَيْهِ وَهُوَ مُتَرَبِّعٌ جَالِسٌ».

ورواهُ البيهَقيُ (٢٠٥/٢) عن حُميدٍ: رأيت أنساً يُصلُّني مُتَرَبّعاً على فراشِهِ وعلَّقَهُ البخاريُّ إلَّ الصلاة، تحت باب (٢٢)]...

قالَ العلماءُ: وصفةُ السُّربُعِ أنْ يجعلُ بـاطنَ قدمِهِ اليمنى تَحْتَ الفَحْذِ السِّسِرَى، مُطمئنَّةً، وَكَفَّيْهِ على رُكْبَتَيْهِ، مُفَرُّقًا أناملَهُ

والحديثُ دليلٌ على كيفيَّةِ قُعُودِ العليل إذا صلَّى منْ قُعُودٍ، إذ الحديثُ واردٌ في ذلِك، "وَهُوَ فِي صِفَةٍ صَلاتِهِ ﷺ لَمَّا سَقَطَ عَنْ فَرَسِهِ، فَأَنْفَكَّتْ قَدَّمُهُ، فَصَلَّى مُتَرَّبِّعاً، وَهَلْهِ القعدةُ اخْتَارَهَا الْهَادويَّةُ فِي قُعودِ المريضِ لصلاتِهِ، ولغيرِهِم اخْتِيارٌ آخرُ، واللَّاليلُ معَ الْهَادويَّةِ، وَهُوَ هذا الحديثُ.

#### ٢٧ ـ ما يقولُ بينَ السجدتين

٢٨٩ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللّه عنهما «أَنْ النّبِيّ ﷺ كَانَ يَقُولُ بَيْنَ السُّجْدَتَيْنِ: اللّهُمُ اغْفِرْ لِي،
 وَارْحَمْنِي، وَاهْدِنِي، وَعَافِنِي، وَارْزُقْنِي».

رُوَاهُ الْأَرْبُعَـةُ إِلاَّ النَّسَـالِيَ[أبـو داود(٥٥٠)، الــــَّومَذِي (٢٨٤)، ابــن ماجه(٨٩٨)] وَاللَّفُظُ لأبِي دَاوُد.

وَصَحَّحَةُ الْحَاكِمُ (٢٧١/١).

ولفظُ التَّرمذيِّ «واجبرني» بدل «وارحمني» ولم يقلُ «وعانني».

وجمعَ ابنُ ماجَهُ في لفظِ روايَتِهِ بينَ «ارحمني» و«اجبرني» ولم يقل «اهدني» ولا «عافي»، وجمعَ الحَاكِمُ بينَهُمَا إلاَّ أَنْهُ لمْ يقلُ «وعافني».

والحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ الدُّعاءِ في القعودِ بينَ السَّجدَّينِ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ كَانَ ﷺ يَقُولُهُ جَهْراً.

## ٢٨\_ جلسةُ الاستراحةِ بين الركعتين

٢٩٠ وَعَنْ مَالِكِ بْنِ الْحُونْدِنْ ﷺ: أَنْهُ
 «رَأَى النّبِي ﷺ يُصَلّي، فَإِذَا كَانَ فِي وِتْرٍ مِنْ صَلاتِهِ
 لَمْ يَنْهَضْ حَتّى يَسْتَويَ قَاعِداً».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٨٢٣).

وَفِي لَفْظٍ لَهُ(٤٢٨): «فَإِذَا رَفَعَ رَأْسَـهُ مِن السَّجْدَةِ النَّالَيَـةِ جَلَسَ وَاعْتَمَدَ عَلَى الأرْض ثُمَّ قَامَ».

وأخرجَ أبو داود(٧٣٠) من حديث ابي حُميدٍ في صفةِ صلاتِهِ ﷺ، وفِيهِ: "ثُمُّ أَهْرَى سَاجِداً ثُمُّ ثَنَى رِجْلَيْهِ وَقَعَدَ حَتَّى رَجَعَ كُلُّ عُضُو فِي مَوْضِهِهِ ثُمَّ نَهَضَ» وقدْ ذَكَرُت هذهِ القعدة في بعضِ الفاظِ روايةِ حديثِ المسيء صلاتَهُ.

وفي الحديث دليلٌ على شرعيَّة هــنّـذِهِ القعـدةِ بعـدَّ السَّـجدةِ الثَّانيةِ من الرُّعْعةِ الأولى، والرُّعْعةِ الثَّالثةِ، ثُمَّ ينْهَضُ لأداءِ الرُّعْعةِ

الثَّانيةِ أو الرَّابعةِ، وَتُسمَّى جلسةَ الاسْتِراحةِ.

وقد ذَهَبَ إلى القسول بشرعيتها الشّافعيُّ في أحدِ قوليْدِ، وَهُوَ غِيرُ المشْهُورِ عَنْهُ، والمَشْهُورُ عَنْهُ وَهُوَ رَايُ الْهَادويَّةِ والحنفيَّةِ ومالِكِ واحمدَ وإسحاق: أنَّهُ لا يُشرعُ القعودُ، مُسْستَدلِّينَ بحديثِ وائلِ بنِ حُجرٍ في صفةِ صلاتِهِ ﷺ بلفظ: "فَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِن السَّجْدَتَيْنُ اسْتَوَى قَائِماً».

أخرجَهُ السبزَّارُ فِي مُسندِهِ [وكشف الاستار» (٢٦٨)] إلاَّ أَنَّهُ ضَعَفَهُ النَّـورِيُّ، وبما روَاهُ ابسُ المنذرِ (الاوسط: ١٩٥/٣) من حديثِ النَّعمانِ بنِ أبي عيَّاشِ: أدرَكْتَ غيرَ واحدٍ منْ أصحابِ رسولِ اللَّهِ ﷺ فَكَانَ إذا رفعَ رأستَهُ من السَّجدةِ في أوَّلِ رَكْعةِ وفي النَّالِيَةِ قامَ كما هُوَ ولمْ يجلسْ».

ويجابُ عن الْكُلُ بِانَّهُ لا مُنافاةً، إذْ منْ فعلَهَا فلأنْهَا سُنَةً، ومنْ ترَكَهَا فَكَذلِكَ، وإنْ كانَ ذِكْرُهَا في حديثِ المسيِّ يُشعرُ بوجوبِهَا، لَكِنْ لمْ يقلْ بِهِ أحدٌ فيما أعلمُ.

## ٢٩ ـ جوازُ القنوتِ في الصلاة بعد الركوعِ

٢٩١ - وَعَنْ أَنَسٍ ﴿ «أَنَّ النَّبِي ﷺ قَنَسَتَ شَهْراً، بَعْدَ الرُّكُوعِ، يَدْعُو عَلَى أَحْيَاءٍ مِن الْعَرَبِ، ثُمَّ تَرَكَهُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٠٨٩)، مسلم(٦٧٧)].

وَلَاحْمَـدَ(٣٩/٣) والدارقطني(٣٩/٣) نَحْوُهُ مِنْ وَجْهِ آخَـرَ، وَزَادَ: هَوَأَمَّا فِي الصَّلِحِ فَلَمْ يَزِلَ يَقْتَتْ خَنِّى فَارَقَ الدُّنِيَّاء.

روعن أنس ﷺ قَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَنْتَ شَهْراً بَعْلَةُ الرُّكُوعَ يَدْعُو عَلَى أَحْيَاءٍ مِن الْعَرَبِ، ووردَ تعيينُهُمْ أَنْهُمْ رعـلً وعُصَيَّةُ وبنو لحيانً.

(ثمَّ ترَكَهُ، مُتَّفَقُ عليْهِ) لفظُهُ في البخاريُّ مُطُولًا عنْ عــاصمِ الأحولِ قالَ: سألت أنسَ بنَ مالِك عن القنُوتِ فقالَ: قــدُ كــانُ القنُوتُ.

تُلْت: قبلَ الرُّكُوعِ، أو بعدَهُ؟ قالَ: قبلَهُ.

قُلْت: فإنْ فُلاناً اخبرني عنْك أنْك قُلْت بعدَ الرُّكُوعِ، قالَ: إِنَّما «قَنَتَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَعْدَ الرُّكُوعِ شَـهْراً، أَرَاهُ كَـانَ بَعَثَ

ولا تقومُ بهِ حُجَّةً.

وقدْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ الدُّعاءَ عقيبَ آخر رُكُوع من الفجر سُنَّةُ جماعةٌ منَ السُّلف؛ ومن الخلف؛ الْهَـــادي، والقاســمُ، وزَّيــدُ بــنُ علىّ، والشَّافعيّ، وإن اخْتَلَفُوا في الفَاظِهِ:

فعندَ الْهَادي بدعاء من القرآن.

وعندَ الشَّافعيُّ بحديثِ: «اللَّهُم أهْدِنِي فِيمَنْ هَدَيْتِ» إلى

٢٩٢ ـ وَعَنْهُ ﷺ: فَكَانَ لا يَقْنُتُ إِلاَّ إِذَا دَعَا لِقُومٍ، أَو دَعَا عَلَى قَوْمٍ، صَحَّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةً (٩٢٠).

(وعنهُ) أيْ انسِ (أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ كَانَ لا يَقْسَتُ إلاَّ إِذَا دَعَا لِقُوْم أو دَعَا عَلَى قَوْمٍ، صحَّحَهُ ابنُ خُزيمةً).

أمَّا دُعاؤُهُ لِقوم: فَكُما ثَبْتَ «أَنَّهُ كَـانَ يَدْعُـو لِلْمُسْتَضْعَفَيْنِ مِنْ أَهْلِ مَكَّةً﴾؛ وأمَّا دُعارُهُ على قوم: فَكَما عرفْتُهُ قريباً.

ومنْ هُنا قالَ بعيضُ العلماء: يُسنُّ القنُوتُ في النَّوازل، فيدعو بما يُناسبُ الحادثةَ.

وإذا عرفْت هذا فالقولُ بأنَّهُ يُسنُّ في النُّوازل قولٌ حسن، تاسَّياً بما فعلَهُ ﷺ في دُعاثِهِ على أُولئِكَ الأحياء من العربِ، إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ يُقَالُ نَزْلَ بِهِ ﷺ حوادثُ: كحصــارِ الحنــدقِ وغــيرِهِ، ولمْ يُروَ أَنَّهُ قَنَتَ فِيهِ، ولعلَّهُ يُقالُ: التَّرْكُ لبيان الجوازِ.

وقلا ذُهَبَ أَبُو حَنِفَةً، وأبِو يُوسَفَ: إلى أنَّهُ مُنْهِيًّ عِن القُنُوتِ فِي الفجرِ، وَكَأَنَّهُم اسْتَدَلُّوا بقولِهِ:

### ٣٠ تركُ القنوتِ في الفجرِ

٢٩٣ ـ وَعَنْ سَـعْدِ بْـنِ طَـارِقِ الْأَشْجَعِيُّ ﷺ قَالَ: ﴿ قُلْتَ لَا بِي: يَا أَبْتِ، إِنَّكَ قَدْ صَلَّيْتَ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَأَبِي بَكْرٍ، وَعُمْرَ، وَعُثْمَانَ، وَعَلِيُّ، أَفَكَانُوا يَقْنَتُونَ فِي الْفَجْرِ؟ قَالَ: أَيْ بُنَيَّ، مُحْدَثٌ، رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ أَبَسَا دَاوُد وَأَحْسَدُ (٤٧٧/٣)، السنومذي (٤٠٠)،

قَوْماً يُقَالُ لَهُم الْقُرَّاءُ، زُهَاءَ سَبْعِينَ رَجُلاً إِلَى قَوْم مِن الْمُشْرِكِينَ فَنَدَرُوا وَقَتَلُوا الْقُرَّاءَ دُونَ أُولَئِك، بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ رَسُسُولِ اللَّهِ ﷺ عَهْدٌ، فَقَنَتَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ شَهْراً يَدْعُو عَلَيْهِمْ.

(ولأحمدَ والدارقطني نحوُهُ) أيْ منْ حديثِ أنسٍ.

(منْ وجْهِ آخِرَ، وزادَ: ﴿فَأَمَّا فِي الصُّبْحِ فَلَمْ يَزَلْ يَقْنُتُ خَتَّى فَارَقَ الدُّنْيَا)، فقولُهُ في الحديثِ الأوَّل «ثُمَّ ترَكَّـهُ» أيْ فيما عدا الفجرَ، ويدلُ أنَّهُ أرادَهُ قُولُهُ: ﴿فَلَمْ يَزَّلْ يَقُّبُت فِي كُلُّ صَلاتِهِۗ.

هـذا، والأحـاديثُ عـنْ أنـس في القنُـوتِ قـد اضطربَــتْ وَتُعارضَتْ في صلاةِ الغداةِ.

وقد جمعَ بينَهَا في الْهَدي النَّبُويُّ (٢٨٢/١)، فقالَ: أحِـاديثُ أنس كُلُّهَا صحاحٌ، يُصدُّقُ بعضُهَا بعضَهَا ولا تناقضَ فِيهَا، والقنُّوتُ الَّذي ذَكَرَهُ قبلَ الرُّكُوع غيرُ الَّذي ذَكَرَهُ بعدَّهُ، والَّذي وقَّتُهُ غيرُ الَّذِي أَطَلقَهُ، فالَّذي ذَكَرَهُ قبلَ الرُّكُوعِ هُوَ إطالةُ القيام للقراءةِ الَّذي قالَ فِيهِ النِّي لِللَّهِ: «أَفْضَلُ الصَّلاةِ طُولُ الْقِيَامِ» [مسلم(٧٦٥)] والَّذي ذَكَرَهُ بعدُ هُوَ إطالـةُ القيـام للدُّصـاء، ففعلَـهُ شَهْراً يدعو على قوم، ويدعو لقوم، ثُمَّ اسْتُمرَّ تطويـلُ هـذا الرُّكُن للدُّعاء والنُّناء، إلى أنْ فارقَ الدُّنيا، كما دلُّ لَـهُ الحديثُ: انَ "أَنساً كَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِن الرُّكُوعِ انْتَصَبَ قَائِماً حَتَّى يَقُولَ الْقَائِلُ: قَدْ نَسِيَ، وَأَخْبَرَهُمْ أَنْ هَذِهِ صِفَةُ صَلاتِهِ ﷺ.

أخرجَهُ عنْهُ في الصَّحيحين [البخاري(٨٢١)، مسلم(٤٧٢)].

فَهَذَا هُوَ القَنُوتُ الَّذِي قالَ فِيـهِ أنـسَّ: «إِنَّـهُ مَـا زَالَ ﷺ عَلَيْهِ حَتَّى فَارَقَ الدُّنْيَا، والَّذي تركُّهُ هُوَ الدُّعاءُ على أقسوام من العرب، وَكَانَ بعدَ الرُّكُوع، فمرادُ أنس بالقنُوتِ قبلَ الرُّكُوعِ وبعدَّهُ الَّذي اخبرَ أنَّهُ ما زَالَ عليْهِ؛ هُــوَّ إطالـةُ القيــامِ في هذيــنِ المحلِّين، بقراءةِ القرآنِ وبالدُّعاء، هذا مضمونُ كلامِهِ.

ولا يخفى أنَّهُ لا يُوافقُ قُولَهُ: «فَأَمَّا فِسي الصُّبْحِ فَلَـمْ يَـزَلْ يَقُنُتُ حَتَّى فَارَقَ الدُّنْيَا» وأنَّهُ دلُّ أنَّ ذلِكَ حاصٌّ بالفجر، وإطالةُ القيام بعدَ الرُّكُوعِ عامُّ للصُّلوَاتِ جميعِهَا.

وامَّا حديثُ أبي هُريرةَ الَّذي أخرجَهُ الحَاكِمُ وصحَّحَهُ: بأنَّهُ «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِن الرُّكُوع مِنْ صَلاةٍ الصُّبْحِ فِي الرُّكْعَةِ النَّائِيَةِ يَرْفَعُ يَدَيْهِ فَيَدْعُو بِهَـٰذَا الدُّعَـاءِ: اللَّهُـمُّ اهْدِيْنِي فِيمَنْ هَدَيْت إِلَى آخِرِهِ، فَفِيهِ عَبْدُ اللَّهِ بنُ سَعَيْدِ الْمُصْبَرِيُّ

النسائي(٢٠٤/٢)، ابن ماجه(٢٠٤١)].

(وعن سعيد) كذا في نُسخ البلوغ "سعيد"، وَهُوَ «سعدٌ» بغير مُشْاةٍ تَحْتِيَّةٍ.

(ابن طارق الأشجعيُّ قالَ: قُلْت لأبي) وَهُـوَ طـارقُ بـنُ أشيمَ، بَفَتْحِ الْهَمْزةِ فشينِ مُعجمةٍ فمثنَّاةٍ تَحْتِيَّةٍ مَفْتُوحةٍ بزنةِ احمرَ.

قالَ ابنُ عبدِ البرُّ: يُعــدُ في الْكُونيُّـينَ، روى عنْـهُ ابنُـهُ أبــو مالِك: سعدُ بنُ طارق.

(يَا أَبْتِ إِنَّكَ صَلَّيْت خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَأَبِي بَكُو وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ وَعَلِيٌّ أَفَكَانُوا يَقْنُنُونَ فِي الْفَجْرِ؟ فَقَالَ: أَيْ بُنِّي مُخْدَثٌ». روَاهُ الخمسةُ إلاَّ أبا داود).

وقلة رُويَ خلافُهُ عمَّنْ ذُكِرَ، والجمعُ بينَهُمَا أَنَّهُ وقسعَ القُنُوتُ لَهُمْ تارةً، وَتَرَكُوهُ أُخرى.

وامَّا أبو حنيفةَ ومنْ ذُكِرَ معَهُ فِإنَّهُمْ جعلُوهُ منْهيّاً عنْهُ لِهَــذا الحديث، لأنَّهُ إذا كانَ مُحدثاً فَهُوَ بدعةٌ، والبدعةُ منهيٌّ عنها.

#### ٣١ـــ ما يُقالُ في قنوتِ الوتر

٢٩٤ - وَعَن الْحَسَن بْن عَلِيُّ رضي اللَّه عنهما أَنَّهُ قَالَ: ﴿عَلَّمَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ كَلِمَاتٍ أَقُولُهُنَّ فِي قُنُوتِ الْوَتْـرِ اللَّهُـمُ اهْدِنِي فِيمَـنْ هَدَيْـت، وَعَـافِنِي فِيمَنْ عَافَيْت وَتَوَلَّنِي فِيمَنْ تَوَلَّيْت، وَبَارك لِسي فِيمَا أَعْطَيْت، وَقِنِي شَرُّ مَا قَضَيْت، فَإِنَّك تَقْضِي وَلا يُقْضَى عَلَيْك، وَإِنَّهُ لا يَذِلُ مَنْ وَالَّيْت، تَبَارَكْت رَبَّنَا

رَوَاهُ الْخَمْسَةَ [أحمد(١٩٩/١)، أبو داود(١٤٢٥)، المتومذي(٤٦٤)، النسائي(٢٤٨/٣)، ابن ماجه(١١٧٨)].

وَزَادَ الطُّبَرَانِيُ [والكبير، (٧٣/٣)] وَالْبَيْهَقِيُّ [والكبرى، (٢٠٩/٢)]: وَلا يَعِزُّ مَنْ عَادَيْت.

زَادَ النَّسَانِيَ(٢٤٨/٣) مِنْ وَجْهِ آخَرَ فِي آخِرِهِ: وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى

(وعن الحسنِ بنِ علي) - عليهما السلام - هُوَ أبو مُحمَّد

الحسنُ بنُ على سبطُ رسول اللَّهِ ﷺ، وُلدَ في النَّصفِ منْ شَهْر رمضان سنةَ ثلاثٍ من الْهجرةِ.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُ: إنَّهُ أصحُ ما قيلَ في ذلك.

وقالَ أيضاً: كانَ الحسنُ حليماً، ورعاً فاضلاً، ودعَاهُ ورعُـهُ وفضلُهُ إِلَى أَنَّهُ تَرَكَ الدُّنيا والملْكَ، رغبةً فيمـا عنـدَ اللَّـهِ، بـايعُوهُ بعدَ أبِيهِ - عليه السلام - فبقيَ نحــواً مـنْ سـبعةِ أشْـهُرٍ خليفـةً بالعراقِ وما وراءَهَا منْ خُراسانَ، وفضائلُهُ لا تُحصى.

وقدْ ذَكَرنا منْهَا شطراً صالحاً في «الرُّوضةِ النَّديَّةِ».

وَفَاتُهُ سَنَةً إحدى وخمسينَ بالمدينةِ النَّبويَّةِ، ودفنَ في البقيع.

وقد أطالَ ابنُ عبدِ الـبرُ في الاسْتِيعابِ(٣٨٣/١-٣٩٢) في عدُّهِ لفضائلِهِ.

(قَالَ: عَلَّمني رسولُ اللَّهِ ﷺ كلمَاتٍ أَقُولُهُنَّ فِي قُنُسُوتِ الونر)أيْ في دُعانِهِ وليسَ فِيهِ بيانٌ لحَلَّهِ: ﴿وَاللَّهُمُّ اهْدِنِي فِيمَنْ هَدَيْت، وَعَافِيني فِيمَنْ عَافَيْت، وَتَوَلَّنِي فِيمَنْ تَوَلَّيْت، وَبَارِكْ لِي فِيمَا أَعْطَيْت، وَقِيني شَرُّ مَا قَضَيْت، فَإِنَّك تَقْضِي وَلا يُقْضَى عَلَيْك، وَإِنْـهُ لا يَذِلُّ مَنْ وَالَيْت، تَبَارَكْت رَبَّنَا وَتَعَالَيْت». روَاهُ الخمسةُ، وزادَ الطُّبرانيُّ والبيُّهَقيُّ بعدَ قولِهِ: ولا يذلُّ منْ والنِّت: (ولا يعزُّ منْ عاديْت. زادَ النَّسانيّ منْ وجْهِ آخرَ في آخرهِ: وصلَّى اللَّهُ على النبيّ).

إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ المُصنَّفُ فِي «تَخْرِيجِ أَحَـادِيثِ الْأَذَّكَـارِ»(١٤٣/٢، ١٤٤): إِنَّ هَذِهِ الزِّيادةَ غَرِيبةٌ لا تَثْبَتُ، لأَنَّ فِيهَا عَبِدُ اللَّهِ بِـنُ عليٌّ لا يُعرفُ، وعلى القول بأنَّهُ عبدُ اللَّهِ بنُ عليٌّ بن الحسن بن عليٌّ، فالسُّندُ مُنقطعٌ فإنَّهُ لم يسمعُ منْ عمِّهِ الحسين ثُمَّ قـال: فَتَبْيَنَ أَنَّ هِذَا الحِديثُ ليسَ منْ شرطِ الحسن لانقطاعِهِ أو جَهَالةِ رُوَاتِهِ، أَنْتَهَى.

فَكَانَ عليْهِ أَنْ يقولَ: ولا تنبُتُ هذِهِ الزِّيادةُ.

والحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ القنُوتِ في صلاةِ الوتْر، وَهُوَ مُجمعٌ عليهِ في النَّصفِ الأخير منْ رمضانَ.

وذَهَبَ الْهَادويَّةُ وغيرُهُمْ إلى اللَّهُ يُشرعُ ايضًا في غيرِهِ، إلاَّ أَنَّ الْهَادُويَّةُ لا يُجيزُونَهُ بِالدُّعَاءِ منْ غير القرآن.

والشَّافعيَّةُ يقولونَ: إنَّهُ يقنُّتُ بهَذا الدُّعاء في صلاةِ الفجــر،

ومستَندُهُمْ في ذلِكَ قولُهُ:

### ٣٢\_ تأكيدُ قنوتِ الفجر

٢٩٥- وَلِلْبُيْهَةِيِيُّ (٢١٠/٢) عَن ابْنِ عَبَّاسٍ فَالَ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُعَلِّمُنَا دُعَاءً نَدْعُو بِهِ فِي الْقُنُوتِ مِنْ صَلاةِ الصَّبْحِ.

وَفِي سَنَدِهِ ضَعْفٌ.

قلْت: اجملَهُ هُنا، وذَكَرَهُ في التخريع الأذْكَار، [(١٤٣/٢ــ ١٤٤)] منْ روايةِ البيهَقَسيّ وقبالَ: ﴿اللَّهُمُّ اهدنَّى ۗ الحديثَ؛ إلى

رَوَاهُ الْبَيْهَةِيُّ (٢١٠/٢) منْ طُرقِ أحدُهَا: عنْ بُريدٍ بـالموحَّدةِ وَالرَّاء تصغير بُردٍ، وَهُوَ: ثُقبةُ بنُ أبي مريمَ، سمعْت ابنَ الحنفيَّةِ وَابِنَ عَبَّاسٍ، يَقُولانِ: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَقْنُتُ فِي صَـلاةِ الصُّبْحِ وَوتْر اللَّيْلَ بِهَؤُلاء الْكَلِمَاتِهِ.

وفي إسنادِهِ مجْهُولٌ.

ورويَ منْ طريقٍ أُخرى وَهِيَ الَّتِسي سَاقَ المُصنَّفُ لفظَهَـا عن ابنِ جُريجِ بلفظِ أَيعلَّمنا دُعاءُ ندعو بِهِ في القنُوتِ وصلاةِ

وفِيهِ عبدُ الرِّحنِ بنُ هُرمزَ ضعيفٌ، ولذا قبالَ المصنَّفُ (وفي سندِهِ ضعفٌ).

٣٣ نزول الساجدِ على يديه قبل ركبتيه

٢٩٦– وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُــولُ اللُّـه 難: اإذَا سَجَدَ أَحَدُكُمْ، فَلا يَبْرُكُ كُمَّا يَبْرُكُ الْبَعِيرُ، وَلْيَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ».

النسائي(۲۰۷/۲)].

وَهُوَ أَقْوَى مِنْ حَدِيثٍ وَالِلِ بْنِ خُجْرٍ.

وَهَـذا الحديثُ أخرجَهُ أَهْـلُ السُّننِ، وعلَّلَهُ البخــاريُّ، والتّرمذيُّ، والدارقطني.

قالَ البخاريُ [والساريخ الكبير، (١٣٩/١)]: مُحمَّدُ بنُ عبدِ اللَّهِ بن الحسن لا يُتَابِعُ عليه؛ وقالَ: لا أدري سمعَ من أبي الزَّنادِ أَمْ لا؟.

٣٢- تأكيدُ قنوتِ الفجرِ

وقالَ التَّرَمَذيُّ: غريبٌ لا نعرفُهُ منْ حديثِ أبي الزُّنـادِ إلا من هذا الوجه.

وقلاً اخرجَهُ النَّسائيِّ منْ حديثِ ابي هُريرةَ ايضاً عنْهُ: (الَّ النَّبِيُّ عِنْهُ وَلَمْ يَذْكُرْ فِيهِ: ﴿ وَلِيضِعْ يَدَيْهِ قَبِلَ رُكُبَتُهِ ﴾.

وقد أخرجُ ابنُ ابي داود من حديثِ ابي هُريرةً: ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ كَانَ إِذَا سُجَدَ بَدَأُ بِيَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ، ومثلُهُ الدَّراورديُّ مـنْ حديثِ ابن عُمرَ، وَهُوَ الشَّاهِدُ الَّذي سيشيرُ المصنَّفُ إليْهِ.

وقد أخرجَ ابنُ خُزِيمَةً في صحيحِهِ(٦٢٨) منْ حديث مُصعب بنِ سعدِ بنِ أبي وقَّاصٍ عنْ أبيهِ قالَ: فكنَّا نَضَعُ الْيُدَيْنِ قَبْلَ الرُّكُبَيِّن، فَأُمِرْنَا بِوَضْعِ الرُّكُبَيِّن قَبْلَ الْيَدَيْنِ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يُقدُمُ المصلِّي يديْهِ قبلَ رُكْبَتَيْهِ عنسدَ الانحطاطِ إلى السُّجودِ.

وظَاهِرُ الحديثِ الوجوبُ لقولِهِ: ﴿لا يَسْرُكُنُّ ۗ، وَهُـوَ نَهْيٌ، وللأمرِ بقولِهِ: "وليضعُ" قيلَ: ولمْ يقلُ أحدٌ بوجوبِهِ، ۖ فَتَعَيَّـٰنَ أَنَّـٰهُ

وقد اخْتُلفُ العلماءُ في ذلِكَ:

فَذَهَبَ الْهَادُويَّةُ، وروايةٌ عنْ مالِكِ، والأوزاعيِّ: إلى العمل بهَذَا الحَدِيثِ، حَتَّى قَالَ الأورَاعيُّ: أَدرَكُنَا النَّاسَ يَضْعُونَ أَيْدَيَهُمْ

وقالَ ابن أبي داود: وَهُوَ قُولُ أَصْحَابُ الْحُدَيثُ.

وذَهَبَت الشَّافعيَّةُ، والحنفيَّةُ، وروايةً عنْ مالِكِ: إلى العمل بحديثِ وائل، وَهُوَ:

قُولُهُ (وَهُوَ) أيْ حديثُ أبي هُريرةَ هـذا (أقوى) في سنايهِ (من حديثِ واللَّ بن حُجرٍ) وَهُوَ:

٣٤ ـ نزولُ الساجدِ على ركبتيه قبل يديه ٢٩٧- ﴿رَأَيْتِ النَّبِيِّ ﷺ: إذاً سَـجَدَ وَضَـعَ

رُكْبَتَيْهِ قَبْلَ يَدَيْهِ».

أَخْرَجَـــهُ الأَرْبَعَــةُ [أبـــو داود(٨٣٨)، الــــرَمذي (٢٦٨)، النسائي(۲/۲ ۲)، ابن ماجه(۸۸۲)].

فَإِنَّ لِلأَوَّلِ شَاهِداً مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه تعالى عنهما، صَحَّحَهُ ابْنُ خُزِيْمَةَ(٦٢٧)، وَذَكَرَهُ الْبُحَارِيُّ مُعَلَّقًا مَوْقُوفَارِك الأذان، تحت باب(١٢٨)

قال: (﴿ رَأَيْتُ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا سَجَدَ وَصَعَ رُكُبَيْهِ قَبْلَ يَدَيْهِهِ. أخرجَهُ الأربعةُ؛ فإنَّ للأوَّلِ) أيْ حديثِ أبي هُريرةً.

(شَاهِداً من حديثِ ابنِ عُمرَ صحَّحَهُ ابنُ خُزِيمَةً)، تقدُّمَ ذِكْـرُ الشَّاهِدِ هذا قريباً.

(و ذَكَرَهُ) أي الشَّاهِدُ (البخاريُّ مُعلَّقًا موقوفًا)، فقـالَ: قـالَ نافعٌ: كَانَ ابنُ عُمرَ يضعُ يديْهِ قبلَ رُكُبْتَيْهِ.

وحديثُ واثبل أخرجَهُ أصحابُ السُّنن الأربعةِ، وابسنُ خُزيمَةَ(٦٧٦)، وابنُ السَّكَنِ في صحيحيْهِمَا، مــنْ طريـقِ شــريك؛ عنْ عاصمِ بنِ كُليبٍ، عنْ ابِيهِ.

قَالَ البخاريُّ؛ والتَّرمذيُّ، وأبــو داود، والبيُّهَقيُّ: تَفـرَّدَ بِـهِ شريك، ولَكِنْ لَهُ شَاهِداً عن عــاصمِ الأحــولِ عــن أنــسِ قــال: ارَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ انْحَطُّ بالتَّكْبِيرُ حَتَّى سَنَفَتْ رُكْبَنَاهُ يَدَيْهِ».

أخرجَــــهُ الدَّارقطـــــنيُّ(٣٤٥/١) والحَـــــاكِمُ(٢٢٦/١) والبيْهَقيُّ(٩٩/٢).

وقالَ الحَاكِمُ: وَهُوَ على شرطِهِمَا.

وقالَ البِّيهَةيُّ: تفرَّدَ بِهِ العلاءُ بنُ العطَّارِ، والعلاءُ مجْهُولٌ.

هذا؛ وحديثُ وائـلٍ هُـوَ دليـلُ الحنفيَّـةِ والشَّـافعيَّةِ، وَهُــوَ مرويٌّ عنْ عُمرَ .

أخرجَهُ عبدُ الـرَّزَّاقِ [«المصنف، (١٧٦/٢)]، وعـن ابـن

أخرجَهُ الطَّحاويُّ [«شرح معاني الآثار» (٢/٦٥١)].

وقالَ بِهِ أَحَدُ وإسحاقُ، وجماعةٌ من العلماءِ.

وظَاهِرُ كلامِ المصنَّفِ ترجيحُ حديثِ أبي هُريرةً، وَهُـوَ خلاف مذَّهَب إماميهِ الشَّافعيُّ.

وقَالَ النُّوويُّ: لا يظْهَرُ ترجيحُ أحدِ المذَّهَبين علـى الآخـر، وَلَكِنَّ أَهْلَ هَذَا المُذْهَبِ رجُّحوا حديثُ واثل، وقالوا في حَدِيثِ أبي هُريرةً: إنَّهُ مُضطرَبٌ، إذْ قدْ رُويَ عنْهُ الأمران.

وحقَّقَ ابنُ القيُّم المسألةَ وأطالَ فِيهَا وقـالَ: إنَّ في حديثِ أبي هُريرة قلباً من الرَّاوي، حيثُ قال: «وليضع يديُّهِ قبلَ رُكْبَتَيْهِ ۗ وإنَّ أصلَهُ: ﴿وليضعْ رُكُبَّتَيْهِ قبلَ يديُّهِ ۗ .

قالَ: ويدلُّ عليْهِ أوَّلُ الحديثِ، وَهُوَ قُولُهُ: «فلا يسبرُك كما يبرُكُ البعيرُ ، فإنَّ المعروفَ منْ بُسرُوكِ البحيرِ هُـوَ تقديـمُ اليديـن على الرّجلين.

وقد ثبت عن النِّيُّ ﷺ الأمرُ بمخالفةِ سائر الحيوانَـاتِ في هيئات الصُّلاةِ، فنَهَى عن الْتِفَاتِ كالْتِفَاتِ النُّعلبِ، وعن افْتِراش كافتِراشِ السَّبعُ، وإقعاء كإقعاءِ الْكَلَّبِ، ونقرٍ كنقرِ الغرابِ، ورفع الأيدي كأذنابِ خيل شمس، أيْ حالَ السُّلامُ.

وقدْ تقدُّم، ويجمعُهَا قولنا:

إذا نحنُ قُمنا في الصَّلاةِ فإنَّنا ﴿ نُهِينا عَنِ الإنِّيانِ فِيهَا سِسَّةٍ برُوكِ بعيرٍ والْيَفَاتِ كَتْعَلَّىبِ وَنَقْرٍ غُرَابٍ فِي سُجُود الفريضةِ وإقعاء كلسب أو كبسط ذراعِيهِ وأذنابِ حيلِ عندَ فعـلِ التَّحيُّةِ

وقد زدنا على ما ذَكَرَهُ في الشُّرح قولنا:

وزدنا كتَدبيــع الحمــارِ لمــــدُّه لعنقُ وتَصويب لرأسٍ برَكْعــةِ

هذا السَّابِعُ، وَهُوَ: بالدَّال بعدَهَا مُوحَّدةً، ومثنَّاةٌ تَحْتِيَّةً وحاءً مُهْمَلةً، ورويَ بالذَّالِ المعجمةِ، قيلَ وَهُوَ تصحيفٌ.

قالَ فِي النَّهَايةِ: هُوَ أَنْ يُطأطئَ المصلِّي رَاسَــهُ حَتَّـى يَكُــونَ أخفضَ منْ ظَهْرو، انْتَهَى.

إلاَّ أَنَّهُ قَالَ النَّوويُّ: حَدَيثُ التَّدبيح ضعيفٌ.

وقيلَ: كانَ وضعُ اليدينِ قبلَ الرُّكِّبَدِّينِ، ثُمَّ أُمروا بوضعٍ الرُكْنَتَينِ قبلَ اليدينِ، وحديثُ ابـنِ خُزيــةَ[صَحيحه(٨٣٦)] الَّـذي أخرجَهُ عنْ سعدِ بنِ أبي وقَاصِ وقدَّمنَاهُ قريباً، يُشعرُ بذلِكَ.

وقولُ المصنَّف: «إنَّ لحديثِ أبي هُريرةَ شَــاهِداً يقــوى بــهِ» مُعارضٌ: بأنَّ لحديثِ واثل أيضاً شَاهِداً قدْ قدَّمنَاهُ.

وقالَ الحَاكِمُ: إنَّهُ على شرطِهمًا. وغايْتُهُ وإنْ لَمْ يَتِمْ كـلامُ

الحَاكِمِ فَهُوَ مثلُ شَاهِدِ أَبِي هُريرةَ الَّذِي تَفَرَّدَ بِهِ شَرِيكٌ، فقد أَتُّفِقَ حَديثُ وائل، وحديثُ أَبِي هُريرةَ فِي القَوَّةِ، وعلمى تحقيقِ ابنِ القيَّم، فحديثُ أَبِي هُريرةَ عائدٌ إلى حديثِ وائل، وإنَّما وقعَ فِيهِ قلبٌ، ولا يُنْكَرُ ذَلِكَ، فقدْ وقعَ القلبُ فِي الفاظِ الحديثِ.

٣٥\_ هيئةُ الجلوس للتشهد والإشارة بالسبابة

٢٩٨ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما «أَنْ رَسُولَ اللّهِ ﷺ: كَانَ إِذَا قَعَدَ لِلتَّشَهُدِ وَضَعَ يَدَهُ الْيُسْرَى عَلَى الْيُمْنَى عَلَى الْيُمْنَى، وَالْيُمْنَى عَلَى الْيُمْنَى، وَعَقَدَ ثَلاثاً وَخَمْدِينَ، وَأَشَارَ بِإِصْبَعِهِ السَّبَابَةِ،».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ[(٨٠)(١١٥)].

وَلِي رِوَايَةٍ لَلْهِ(٨٠٥)(١١٦)]: وَقَيْضَ أَصَابِمَهُ كُلُهَا، وَأَشَارَ بِالَّتِي تَلِي الإنْهَامَ.

قالَ العلماءُ: خُصَّت السَّبَّابةُ بالإشارةِ لاتصالِهَا بنياطِ القلبِ، فَتَحرِيكُهَا سببٌ لحضورهِ.

(رَوَاهُ مُسلمٌ. وفي رَوَايَةٍ لَهُ: وقبضَ أَصَابِعَهُ كُلُهَا، وأَشَارَ بِالَّتِي تَلَى الإِنْهَامَ).

وضعُ اليدينِ على الرُكْبَتينِ مجمعٌ على اسْتِحبابِهِ.

وقولُهُ: (وعقدَ ثلاثاً وخمسينَ) قالَ المصنَّفُ في التَّلخيصِ: صُورَتُهَا أَنْ يَجِعلَ الإِنْهَامَ مفتُوحةً تَحْتَ السبابة.

وقولُهُ (أصابعَهُ كُلُهَا) أيْ أصابعَ يـدِهِ اليمنى قبضَهَا على الرَّاحةِ، وأشارَ بالسَّبَابةِ.

وقوله: (التي تلي الإبهام) وصف كاشف لتحقيق السبابة.

وقوله ـ وفي رواية وائل بن حُجر: «حلَّقَ بينَ الإَبْهَـامِ والوسطى» أخرجَهُ ابنُ ماجَّهْ(٩١٢).

فَهَذِهِ ثلاث هيئاتٍ:

النَّانيةُ: ضمُّ الأصابعِ كُلُّهَا على الرَّاحةِ، والإشارةُ بالمسبَّحةِ.

الثَّاللةُ التَّحليقُ بينَ الإِبْهَامِ والوسطى، ثُمَّ الإِشسَارةُ بالسَّبَابةِ وردَ بلفظِ الإشارةِ كما هُنا وَكَما في حديث ابنِ الزُّبيرِ: ﴿أَلَّهُ ﷺ كَانَ يُشِيرُ بالسَّبَابَةِ وَلا يُحَرِّكُهَا».

اخرجَهُ أحمدُ(٣/٤)، وأبو داود(٩٨٩) والنَّسانيُّ(٣/ ٣٧)، ٣٨)، وابنُ حبَّانَ في صحيحِهِ(١٩٤٣).

وعند ابسِ خُزِيمةَ (٧١٤)، والبيْهَقيُّ (١٣٢/٢) منْ حديثِ واثلِ: «أَنَّهُ ﷺ رَفَعَ أُصَبَّعَهُ فَرَآيَتِه يُحَرِّكُهَا يَدْعُو بِهَا».

قالَ البَيْهَةِيُّ: يُحْتَملُ أَنْ يَكُونَ مُرادُهُ بِالتَّحْرِيكِ الإشارةَ لا تَكْرِيرَ تحرِيكِهَا، حَتَّى لا يُعارضَ حديثَ ابنِ الزَّبيرِ.

وموضعُ الإنسارةِ عندُ قولِهِ: «لا إِلَهُ إِلاَ اللَّهُ»، لما روّاهُ البيهَقيُ (١٣٢/٢، ١٣٣) منْ فعلِ النّبيُ ﷺ: وينوي بالإنسارةِ التَّوحيدُ والإخلاصَ فِيهِ؛ فَيْكُونُ جامعاً في التَّوحيدِ بينَ الفعلِ والقولِ والاغتقادِ، ولذلك نَهَى النَّبِي ﷺ عَن الإنسارةِ بالأصبَّمَيْنِ وَقَالَ: «أَحَدُّ أَحَدٌ» لِمَنْ رَآهُ يُشِيرُ بِأُصبَّعَيْهِ.

ثُمَّ الظَّاهِرُ أَنَّهُ مُخَيَّرٌ بِينَ هَذِهِ الْهَيَّاتِ؛ ووجْهُ الحِكْمةِ شغلُ كُلُّ عُضو بعبادةٍ.

ووردَ في اليدِ اليسرى عندَ الدَّارقطــنيِّ (٣٤٩/١، ٣٥٠) مـنْ حديثِ ابنِ عُمرً: «أَنَّهُ ﷺ أَلْقَـمَ كَفَّهُ الْيُسْرَى رُكْبَتَهُ ۗ وفسَّرَ الإلقامَ بعطف الأصابع على الوُكْبةِ.

وذَهَبَ إلى هذا بعضُهُمْ عملاً بِهَـٰذِهِ الرَّوايـةِ، قـَالَ: وَكَـَالُهُ الحِكْمةَ نِيهِ منهُ اليدِ عن العبثِ.

واعلمُ أَنَّ قُولَةً فِي حديثِ ابنِ عُمرَ: (وعقدَ ثلاثاً وهُمَسينَ) إشارةً إلى طريقةٍ معروفةٍ تواطأتُ عليْهَا العسربُ فِي عُقسودِ الحساب، وَهِيُ أَنواعٌ مِن الآحادِ، والعشرَاتِ، والمثينِ، والألوفو.

أمًّا الآحادُ: فللواحدِ عقدُ الخنصرِ إلى أقربِ ما يليهِ منْ باطنِ الْكَفَ، وللاثنينِ عقدُ البنصرِ معَهَا كذلِك، وللألاثةِ عقدُ الوسطى معَهَا كذلِك، وللأربعةِ حلُّ الخنصرِ، وللخمسةِ حلُّ البنصرِ معَهَا دُونَ الوسطى، وللسَّنَّةِ عقدُ البنصرِ وحلُ جميعِ الأناملِ، وللسَّبعةِ بسطُ البنصرِ إلى أصلِ الإنهامِ عمَّا يلي الْكَفَ، وللتَّمانيةِ بسطُ البنصرِ فوقها كذليك، وللتَّسعةِ بسطُ الوسطى فرقها كذليك.

وأمّا العشرات: فلَهَا الإنهامُ والسّبّابةُ، فللعشرةِ الأولى عقد رأسِ الإنهامِ على طرف السبّابةِ، وللعشرينَ إدخالُ الإنهامِ بينَ السّبّابةِ والوسطى، وللشّلاتينَ عقدُ رأسِ السّبّابةِ على رأسِ السّبّابةِ على العقدِ الإنهامِ عكسَ العشرةِ، وللأربعينَ تركيبُ الإنهامِ على العقدِ الاوسطِ من السبّابةِ، على ظهرِ الإنهامِ إلى أصلِها، وللخمسينَ عطفُ الإنهامِ إلى أصلِها، وللسّبينَ تركيبُ السّبّابةِ على ظهرِ الإنهامِ عكسَ الانهامِ على العقدِ الإنهامِ عكسَ الأربعينَ، وللسّبعينَ إلقاءُ رأسِ الإنهامِ على العقدِ الأوسطِ من السبّابةِ وردُ طرفِ السبّابةِ إلى الإنهام، وللشّمانينَ ردُ طرفِ السبّابةِ إلى الإنهام، وللشّمانينَ ردُ طرفِ السبّابةِ إلى أصلِ الإنهام، وللسّمانِ الإنهام، وللسّمانِ الإنهام، وللسّمانِ الإنهام، وللسّمانِ الإنهام، وللسّمام، وللسّمانِ الإنهام، وللسّمام، وللسّمانِ الإنهام، وللسّمام، ولمّم، وللسّمام، وللسّمام، ولمّم، ولم

وأمَّا المثين فَكَالآحادِ إلى تسعمائةٍ في اليدِ اليسرى، والألوفُ كالعشرَاتِ في اليسرى.

٣٦ قراءةُ التحياتِ في الجلوسِ، والدعاء قَبل السلام

799- وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بَنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: النَّفَتَ إِلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَ "إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلْيَقُلْ: النَّحِيَّاتُ للّه، وَالصَّلُوَاتُ، وَالطَّيْبَاتُ، السّلامُ عَلَيْنَا عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ السّلامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللّهُ وَحَلَمُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْسَهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللّهُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَركَاتُهُ السّلامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللّهُ وَحَلَمُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْسَهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَ اللّهُ وَرَصُولُهُ، فَمْ لِيَتَحْبَرُ مِن الدُّعَاءِ أَعْجَبَهُ إِلَيْهِ، فَيَدْعُوه.

مُتَفَقَّ عَلَيْهِ [البخاري (٨٣١)، مسلم(٤٠١)]، وَاللَّفُطُ لِلْبُخَارِيِّ. وَلِلْسَائِيِّ(٤٠/٤، ١٤): كُنَّا نَقُولُ قَبْلَ أَنْ يُفْرَضَ عَلَيْنَا السَّنَهُدُ.

وَلأَحْمَدُ(٣٧٦/١): وَأَنَّ النِّبِيِّ ﷺ عَلَّمَهُ النَّشَهُدَ، وَأَمَرَهُ أَنْ يُعَلِّمَهُ النَّاسَ،

(وعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بَنِ مَسْعُودٍ هَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ مُسْعُودٍ هَيْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّاللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

جمعُ تحيِّةٍ، ومعنَاهَا: البقاءُ والدُّوامُ، أو العظمةُ أو السَّلامةُ من الآفَاتِ، أو كُلُّ أنواعِ التَّعظيمِ.

(للَّه والصُّلُوَاتُ) قيلَ الخمسُ، أو ما هُوَ أعمُّ مَـن الفـرضِ

والنَّفلِ، أو العبادَاتُ كُلُّهَا، أو الدُّعوَاتُ، أو الرَّحمُّ.

وقيلَ (التَّحيَّاتُ): العبادَاتُ القوليَّةُ، و(الصَّلْوَاتُ) العبادَاتُ الفعليَّةُ.

(والطَّيَّبَاتُ) أيْ ما طابَ من الْكَلام، وحسنَ أنْ يُشنيَ بِهِ على اللَّهِ، أو الأقوالُ الصَّالحةُ، أو الأعمالُ الصَّالحةُ، أو ما هُوَ أعمُ من ذلِك، وطيَّبُهَا كونُهَا كاملةً خالصةً من الشَّوائب، و«الصَّلوَاتُ والطَّيْبَاتُ» عطفٌ عليه، وخرُهُمَا عذوفٌ.

وفِيهِ تقاديرُ أُخرُ.

(السَّلامُ) أي السَّلامُ الَّذي يعرفُهُ كُلُّ أحدٍ (عليْك أَيُهَا النَّبِيّ ورحمةُ اللَّهِ وبرّكَاتُهُ).

خصُوهُ ﷺ أوَّلاً بالسَّلامِ عليهِ، لعظمِ حقَّمهِ عليهِم، وقَّمَّهُ أَبْعُوهُ بالسَّلامِ عليهِم لذلِك ثُمَّ أَبْعُوهُ بالسَّلامِ عليهِم لذلِك ثُمَّ أَبْعُوهُ بالسَّلامِ عليهِم في عبادِ اللهِ الصَّالحين) وقد وردَ: أنَّهُ يشملُ كُلُّ عبدٍ صالح في السَّماهِ والأرضِ، وفسرَ الصَّالحُ بأنَّهُ القائمُ بحقوقِ اللَّهِ وحقوقِ عَبادِه، ودرجَاتُهُم مُتَفاوتةً.

(أشْهَادُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ) لَا مُسْسَتَحَقَّ للعبادةِ بحقَّ غيرُهُ، فَهُوَ قَصرُ إِفْرادٍ، لأَنَّ المُشْرِكِينَ كَانُوا يَعْبِدُونَـهُ وَيُشْرِكُونَ مَعَـهُ غيرَهُ.

(وأشهَدُ أنْ مُحمَّداً عبدُهُ ورسولُهُ) هَكذا هُسوَ بلفظِ "عبدُهُ ورسولُهِ" في جميع روآياتِ الأمَّهاتِ السُّتُ، ووَهَمَ ابنُ الأشهرِ في "جامع الأصولِ" فساق حديث ابنِ مسعودِ بلفظِ: "وأنْ مُحمَّداً رسولُ اللَّهِ" ونسَبَهُ إلى الشَّيخين وغيرِهِمَا، وَتَبَعَهُ على وَهْمِهِ صاحبُ "تيسيرِ الوصولِ"، وَتَبَعَهُمَا على الوَهْمِ الجللالُ في الصُوء النَّهارِ".

وزادَ أنَّهُ لفظُ البخاريُ، ولفظُ البخاريُ كما قالَهُ المصنَّـفُ، فَتَنَهُ.

رَثُمُ لِيَتَخَيَّرُ مَنِ الدُّعَاءِ أعجبَهُ إلَيْهِ فيدعو مُتَّفَقٌ عِلِيْهِ، واللَّفظُ للبخاريُّ.

قالَ البزَّارُ: أصحُ حديث عندي في التَّشَهُّدِ حديثُ ابنِ

مسعودٍ، يُروى عَنْهُ مَنْ نَيْسَفُ وعشرينَ طَريقاً، ولا تعلمُ رُويَ عن النَّبِيُّ ﷺ فِي التَّشَهُّادِ اثبَتُ منْهُ، ولا أصحُ إسناداً؛ ولا أثبتُ رجالاً ولا أشدُّ تضافراً بِكَثرةِ الأسانيدِ والطُّرق.

وقالَ مُسلمٌ: إنَّما أجمعَ النَّاسُ على تشَهُدِ ابنِ مسعودٍ، لأنَّ أصحابَهُ لا يُخالفُ بعضُهُم بعضاً وغيرُهُ قد اخْتَلْفَ عنْــهُ

وقالَ مُحمَّدُ بنُ يحيى الذُّهْليُ: هُوَ أصحُ ما رُويَ في التَّشَهُا؛ وقدْ روى حديثُ التُّشَهُادِ أربعةٌ وعشرونَ صحابيًّا بالفاظٍ مُخْتَلفةٍ، اخْتَارَ الجمّاهِيرُ منْهَا حديثَ ابنِ مسعودٍ.

والحديثُ فِيهِ دلالةٌ على وُجوبِ النُّشَهُّدِ لقولِهِ: «فليقلُ».

وقدْ ذَهَبَ إلى وُجوبِهِ أَنْمَةُ الآلِ، وغيرُهُمْ من العلماء.

وقالَتْ طائفةٌ: إنَّهُ غيرُ واجبٍ؛ لعدم تعليمِهِ المسيءَ صلاتَهُ.

ثمُّ اخْتَلَفُوا فِي الْأَلْفَاظِ الَّتِي تجبُّ عندَ من اوجبَّهُ أو عندَ من قالَ إِنَّهُ سُنَّةً.

وقلاً سمعت ارجحيَّةً حديثِ ابنِ مسعودٍ.

وقد اخْتَارَهُ الْأَكْثُرُ فَهُوَ الْأَرْجِحُ.

وقد رجَّحَ جماعـةٌ غيرَهُ منْ الفاظِ التُّشَهُّادِ الـواردةِ عـن

وزادَ ابنُ أَبِّي شيبةَ قولَ: «وحدَهُ لا شهريكَ لَهُ» في حديــث ابنِ مسعودٍ من روايةِ ابي عُبيدةً عن ابيهِ، وسندُهُ ضعيفٌ لَكِـنْ نْبَتَتْ هَذِهِ الزِّيادةُ منْ حديثِ أبي مُوسى عندَ مُسلمٍ (٤٠٤) دون

وفي حديثِ عائشةَ الموقوفِ في الموطِّإ(ص٧٨).

وفي حديث ابن عُمرَ عندَ الدَّارقطنيُّ (٥/١٣)، إلا أنَّـهُ بسندٍ ضعيف.

وفي سُننِ أبي داود(٩٧١): قالَ ابنُ عُمرَ: زَدْت فِيهِ "وحدَّهُ لا شريك لَهُ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ مُوقُوفٌ عَلَى ابْنِ عُمْرَ.

وقولُهُ: «ثُمُّ لَيَتَخَيَّرُ مَن الدُّعاءِ أعجبَهُ» زادَ أبــو داود(٩٦٨): «فيدعو بهِ».

ونحوَّهُ للنسائيّ(٣٣٨/٢) منْ وجْهِ بلفظِ: «فليدعُ».

وظَاهِرُهُ الوجوبُ أيضاً للأمر بهِ، وأنَّهُ يدعو بمــا شــاءً مــنْ خير الدُّنيا والآخرةِ.

وقلهْ ذَهَبَ إِلَى وُجُوبِ الاسْتِعادَةِ الآتِيةِ طَــاوسٌ؛ فإنَّـهُ أَمـرَ ابنَهُ بالإعادةِ للصَّلاةِ لمَّا لمْ يَتَعوَّذْ من الأربعِ الآتِـي ذِكْرُهَـا، وبِـهِ قالَ بعضُ الظَّاهِريَّةِ.

وقالَ ابنُ حزم: ويجبُ أيضاً في التَّشَهُدِ الأوَّلِ، والظَّاهِرُ معَ القائل بالوجوب.

وَذَهَبَ الحَنفَيَّةُ وَالنَّخْعَيُّ وَطَاوَسٌ إِلَى أَنَّـهُ لَا يَدْعُــو فِي الصَّلاةِ إلاُّ بما يُوجدُ في القرآنِ.

وقالَ بعضُهُمْ: لا يدعو إلاَّ بما كانَ ماثوراً، ويبردُ القولين قُولُهُ ﷺ: النُّمَّ لَيَتَخَيَّرُ مِن الدُّعاءِ أعجبَهُ، وفي لفظ: «ما أحسبًا، وفي لفظٍ للبخاريِّ، من النُّناء مـا شـاءً فَهُـوَ إطـلاقُ الدَّاعـي أنْ يدعو بما أراد.

وقالَ ابنُ سيرينَ: لا يدعو في الصَّلاةِ إلاَّ بأمر الآخرةِ.

وقد أخرجَ سعيدُ بنُ منصور من حديثِ ابنِ مسعودٍ ": فَعَلَّمَنَا التَّشَهُدُ فِي الصَّلاةِ: أَي النَّبِيُّ ﷺ ثُمٌّ يَقُولُ: إِذَا فَرَغَ أَحَدُكُمْ مِن التَّشَهُدِ فَلْيَقُسُل: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُك مِن الْخَيْر مَا عَلِمْت مِنْهُ وَمَا لَمْ أَعْلَمْ، وَأَعُوذُ بك مِن الشَّرِّ كُلِّـهِ مَـا عَلِمْت مِنْهُ وَمَا لَمْ أَعْلَمْ، اللَّهُمَّ إنِّي أَمْسَأَلُك مِنْ خَيْرِ مَا سَأَلَك مِنْهُ عِبَادُك الصَّالِحُونَ، وَأَعُوذُ بِك مِنْ شَرٌ مَا اسْــتَعَاذَك مِنْـهُ عِبَــادُك الصَّالِحُونَ رَبُّنَا أَتِنَا فِي الدُّنَّيَا حَسَنَةً الآيَةَ».

ومن أدلَّةِ وُجوبِ التَّشَهُّدِ ما أَفَادَهُ قُولُهُ: «وللنَّسائيُّ» أيْ من حديثِ ابن مسعودٍ: «كنَّا نقولُ قبلَ أنْ يُفرضَ علينا التَّشَهُّدُهُ حذفَ المصنّفُ تمامَهُ، وَهُوّ: «السّلامُ عَلَى اللَّهِ، السّلامُ عَلَى جَبْرِيلَ، وَمِيكَائِيلَ؛ فَقَالَ رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ: لا تَقُولُـوا هَـٰذَا وَلَكِنْ قُولُوا: التَّجيَّاتُ إِلَى آخِرِهِ».

نفي قولِهِ: "يُفرضُ علينا"، دليلٌ على الإيجاب، إلا أنَّهُ أخرجَ النَّسائيُّ(٢٣٩/٣) هذا، الحديثَ منْ طريقِ ابنِ عُيينةً.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُ في الاسْتِذْكَار: تِفرَّدَ ابنُ عُيينةَ بدلك.

وأحسرجَ مثلُــهُ الدَّارِقطـــنيُّ (٢٠٠١) والبيْهَقـــيُّ (١٣٨/٢)

و صحَّحَاهُ.

(ولأهمة) أي من حديث ابن مسعود وَهُوَ من أدلُةِ الوجوبِ أيضاً، (أنَّ النَّبِيُّ عَلَيْ عَلَّمَهُ النَّسْهُٰذَ وَأَمَرَهُ أَنْ يُعَلِّمَهُ

٧- باب صفة الصلاة

اخرجَهُ احمدُ عنْ ابي عُبيدةَ عـنْ عبـدِ اللَّـهِ، قـالَ: «عَلَّمَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ التُّشَهُّدَ وَأَمَرَهُ أَنْ يُعَلِّمَهَا النَّاسَ: التَّحِيَّاتُ،

• • ٣- وَلِمُسْلِم (٤٠٣) عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: «كَـانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُعَلِّمُنَا التَّشَهُدَ التَّحِيَّاتُ الْمُبَارَكَاتُ الصَّلَوَاتُ الطُّيِّبَاتُ للَّهِ \_ إِلَى آخِروِا.

تمامُهُ: ﴿السَّلامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَـةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُـهُ، السَّلامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّـهِ الصَّـالِحِينَ: أَشْـهَدُ أَنْ لا إِلَـهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ.

هذا لفظُ مُسلم، وأبي داود(٩٧٤).

وروَاهُ التَّرمذيُّ(٢٩٠) وصحَّحَهُ كذلِكَ، لَكِنَّهُ ذَكَــرَ السَّــلامَ مُنكَّراً.

وروَّاهُ ابنُ ماجَـهْ(٩٠٠) كمسـلم لَكِنَّـهُ قـالَ: وأشـــهَدُ الْ مُحمَّداً عبدُهُ ورسولُهُ.

وروَاهُ الشَّافعيُّ[الأم: ١٤٠/١] وأحمُدُ(٢٩٢/١) بِتَنْكِيرِ السَّـــلام أيضاً وقالا فِيهِ: «وأنَّ مُحمَّداً» ولمُّ يذْكُرُ «أشْهَدُ».

وفِيهِ زيادةُ «المبارَكَاتِ»، وحـذفُ الـواوِ مـن «الصَّلـوَاتِ»، ومن «الطَّيْبَاتِ».

وقد اخْتَارَ الشَّافعيُّ تشَهُّدَ ابن عبَّاسِ هذا.

قَالَ المَصنَّفُ [والفتح؛ (٣١٦/٢]: إنَّهُ قَالَ الشَّافِعيُّ لِّمَا قَيْلَ لَهُ: كيفَ صرْتَ إلى حديثِ ابنِ عبَّاسِ في التَّشَهُلُو؟ قالَ: لمَّا رآلِتُهُ واسعاً، وسمعْته عن ابـنِ عبَّـاسِ صحيحـاً، كـانَ عنـدي أجمـعَ، وأَكْثَرَ لَفَظاً مَنْ غَيْرِهِ، فَاحَذْت بِهِ غَيْرَ مُعَنِّفٍ لَمْنَ يَاحَذُ بَغَيْرِهِ ثَمَّــا

## ٣٧\_ الأمرُ بالتحيات والصلاةِ على النبي والدعاء قبل السلام

411

٣٠١ ـ وَعَنْ فَضَالَةً بْنِ عُبَيْدٍ ﴿ قُلَّهُ قَالَ: ﴿ سَسَمِعَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ رَجُلاً يَدْعُو فِي صَلاتِهِ، وَلَمْ يَحْمَـدِ اللَّهُ، وَلَمْ يُصَلُّ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: «عَجِلَ هَــٰذَا» ثُمُّ دَعَاهُ، فَقَالَ: «إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأُ بِتَحْمِيدِ رَبِّهِ وَالنَّنَاءِ عَلَيْهِ، ثُمُّ يُصَلِّي عَلَى النَّبِيِّ ﷺ، ثُمُّ يَدْعُو بِمَا

رَوَّاهُ أَحْمَـدُ(١٨/٦) وَالنَّلاكَةُ وَأَبِو داود(١٤٨١)، السرَّمذي(٣٤٧٦)، النساني (٤٤/٣)]، وَصَحَّحَهُ السِّرْمِلِيُّ (٣٤٧٦) وَابْسَنُ حِبَّسَانَ (١٩٦٠) وَالْحَاكِمُ (٢٣٠/١).

(وعنْ فضالةً) بفَتْح الفاء بزنةِ سحابةٍ، هُوَ أبو مُحمَّدٍ فضالةُ ابنُ عُبيدٍ بصيغةِ التَّصغير لعبدٍ، أنصاريُّ أوسيُّ، أوَّلُ مشاهِدِهِ أُحدٌ، ثُمُّ شَهِدَ ما بعدَهَا، وبـايعَ تحْـتَ الشُّـجرةِ، ثُـمُّ انْتَقـلَ إلى الشَّام، وسَكَنَ دمشقَ، وَتَولَّى القضاءَ بهَا، ومَاتَ بهَا، وقيلَ غـيرُ

(قَالَ: ﴿سَمِعَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ رَجُلاً يَدْعُو فِي صَلاتِهِ وَلَـمْ يَحْمَدِ اللَّهَ وَلَمْ يُصَلُّ عَلَى النَّبِيُّ ﷺ لَقَالَ: عَجِلَ هَـذَا) أيْ بدعائِهِ قبلَ تقديسمِ الأمريــنِ (كُـمُّ دَعَاهُ فَقَالَ: إذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأُ بِتَحْمِيدِ رَبِّهِ وَالنَّنَاءِ عَلَيْهِ) وَهُوَ عطفٌ تفسيريُّ.

ويختَمَلُ أَنْ يُرادَ بِالتَّحميدِ نفسُهُ، وبِالنَّناء مَا هُوَ أَعــمُ: بِـأَيِّ عبارةٍ، فَيَكُونُ مَنْ عطفِ العامُ على الخاصُّ.

جُملةٍ على جُملةٍ، فلذا لم تُجزم.

(على النَّبيِّ ﷺ ثُمَّ يدعو بما شاءَ) منْ خير الدُّنيا والآخرةِ. (رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالنَّلَالَةُ، وَصَحَّحَهُ التَّرَمَذَيُّ وَابنُ حَبَّانَ وَالْحَكِمُ).

الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ مـا ذُكِرَ مـن التَّحميـدِ والنَّنـاعِ والصَّلاةِ عليْهِ ﷺ، والدُّعـاءِ بمـا شـاءً، وَهُـوَ مُوافـقٌ في المعنى لحديث ابنِ مسعودٍ وغيرِه، فإنَّ أحاديثَ التَّشَهُادِ تَتَضمَّنُ ما ذُكِرَ من الحمدِ والنُّناء وَهِيَ مُبيُّنةً لِما أجمَلَهُ هـذا، ويـأْتِي الْكَـلامُ في

الصَّلاةِ عليْهِ عَلَيْكُم، وَهَذا إذا ثَبَتَ أَنَّ هذا الدُّعاءَ الَّذِي سمعَهُ النُّبيُّ ﷺ منْ ذِلِكَ الرُّجل كانَ في قعدةِ التَّشَهُّدِ، وإلاَّ فليـسَ في هذا الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ كانَ ذلِكَ حالَ قعدةِ السَّشَهُّادِ، إلاَّ أنَّ ذِكْرَ المُصنِّف لَهُ هُنا يدلُّ على أنَّهُ كانَ في قُعـودِ التَّشَـهُٰدِ، وَكَأْنَـهُ عرف ذلِكَ منْ سياقِهِ.

وفِيهِ دليلٌ على تقديمِ الوسائلِ بينَ يدي المسائلِ وَهِيَ نظيرُ ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ حيثُ قـدَّمَ الوسيلةَ وَهِـيَ العبـادةُ، على طلب الاستعانة.

#### ٣٨ صيغةُ الصلاةِ على النبي ﷺ

٣٠٢ - وَعَنْ أَبِي مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: قَــالَ بَشِـيرُ بْنُ سَعْدٍ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَمَرَنَا اللَّهُ أَنْ نُصَلِّى عَلَيْك فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْك؟ فَسَكَتَ، ثُمَّ قَالَ: «قُولُوا اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آل مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْت عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَبَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آل مُحَمَّدٍ، كَمَا بَارَكْت عَلَى إِبْرَاهِيمَ فِي الْعَالَمِينَ إِنَّك حَمِيدٌ مَجيدٌ، وَالسَّلامُ كَمَا عَلِمْتُمْ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٥٠٤).

وَزَادَ الْمَنْ خُزَيْمَةً(٧١١) فِيهِ: فَكَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْك إِذَا نَحْنُ صَلَّيْك عَلَيْك فِي صَلابِنَا؟

(وعن أبي مسعود الانصاريّ). أبو مسعود اسمهُ عُقبةُ بنُّ عامر بن ثعلبةَ الأنصاريُّ الخزرجيُّ البدريُّ، شَهدَ العقبــةَ الثَّانيــةَ وَهُوَ صغيرٌ، ولمْ يشْهَدْ بدراً، وإنَّما نزلَ بِـهِ فنسبَ إليْهِ، سَكَنَ الْكُوفةَ ومَاتَ بِهَا في خلافةِ أميرِ المؤمنينَ عليٌّ ـ عليه السلام\_.

(قالَ: قالَ بشيرُ بنُ سعلي): هُوَ أبو النُّعمان بشيرُ بنُ سعدِ بنِ تعلبةَ الأنصاريُ الخزرجيُّ، والـدُ النُّعمـانِ بـنِ بشـيرٍ شَـهِدَ العقبةُ وما بعدَهَا.

(يا رسولَ اللَّهِ أمرنا اللَّهُ أَنْ نُصلِّيَ عَلَيْكَ) يُريدُ في قول تعالى ﴿صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيماً﴾.

(فَكَيفَ نُصلِّي عليْك؟ فسَكَتَ) أيْ رسولُ اللَّهِ ﷺ، وعندَ أحمدَ(٩/٣٧٥، ٢٧٤) ومسلم(٤٠٥) زيادةً «حَتَّى تمنَّينا أنَّهُ لم يسألُهُ.

(رُمُ قَالَ: قُولُوا: اللَّهُمُّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدِ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدِ كَمَا صَلَّيْت عَلَى إبْرَاهِيمَ، وَبَـارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْت عَلَى إِبْرَاهِيمَ فِي الْعَالَمِينَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدًا).

الحميدُ: صيغةُ مُبالغةٍ، فعيسلٌ بمعنى مفعول، يستُوي فِيهِ المذكِّرُ والمؤنَّثُ: أيْ إنَّكَ محمودٌ بمحامدِك اللَّائقةِ بعظمةِ شَــانِك، وَهُوَ تعليـلُ لطلـبِ الصَّـلاةِ: أيْ لأنَّـك محمـودٌ، ومنْ محـامدِكُ إفاضَتُك أنواعَ العنايَاتِ، وزيادةُ البركاتِ على نبيُّك الَّذي تقرُّبَ إليْك بامْيَثال ما أهَلْته لَهُ منْ أداء الرَّسالةِ.

ويُختَمِلُ أَنَّ الحميداً، بمعنى حامدٍ: أي أنَّك حامدٌ مسنَّ يسْتَحَقُّ انْ يُحمَّدُ، ومحمَّدٌ ﷺ منْ احقُّ عبادِك بحمدِك، وقبـولُ دعاء من يدعو لَهُ ولالِهِ، وَهَذَا أنسبُ بالمقام.

(مجيدً) مُبالغةُ ماجدٍ، والمجدُ: الشَّرفُ.

(والسَّلامُ كما عُلَّمْتُمْ) بالبناء للمجْهُول، وَتَشديدِ اللاَّم. ولِيهِ روايةٌ للبناء بالمعلوم وَتَخفيفُ اللاَّم.

(روَاهُ مُسلمٌ، وزادَ ابنُ خُزِيمةَ: فَكَيفَ نُصلِّي عليْسك إذا نحنُ صلَّينا عليْك في صلاتِسا) وَهَـــــنَّهِ الرُّبـــادةُ روَّاهَـــا أيضـــاً ابـــنُ حبَّانَ (١٩٥٩) والدارقطني (٢/٤٥٣، ٣٥٥) والحَاكِمُ (٢٦٨/١).

والخرجَّهَا أَبُو حَاتِم وَابِنُ خُرِيمَةً(٧١١) في صحيحيْهِمَا.

وحديثُ الصَّلاةِ أخرجَهُ الشُّيخان عـنْ كعـب بـن عُجـرةً [البخاري(١٣٦٠)، مسلم(٤٠٧)].

وأخرجَهُ البخاريُّ(٦٣٥٨) عن أبي سعيدٍ، والنَّسائيُّ(٤٨/٣) عنْ طلحةً، والطُّبرانيُّ عنْ سَهْل بن سعدٍ، وأحمد (١٩٩/١) والنَّسائيُّ(٤٨/٣) عنْ زيدِ بن خَارِجةً.

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ الصَّلاةِ عليْهِ ﷺ في الصَّلاةِ، لظَاهِرِ الْأَمرِ: اعني "قُولُوا" وإلى هذا ذَهَبَ جماعةٌ من السَّلفِ والأنشَّةُ، والشَّافعيُّ، وإسحاقُ، ودليلُهُم الحديثُ مع زيادَتِهِ

ويقَتُضي أيضاً وُجـوبَ الصَّـلاةِ على الآل، وَهُـوَ قــولُ الْهَادي، والقاسم، وأحمدَ بن حنبل، ولا عُذرَ لمنْ قـالَ بوجـوبــو الصَّلاةِ عليْهِ ﷺ مُسْتَدلاً بهَذا الحديثِ من القولِ بوجوبِها على

الآل، إذ المأمورُ بِهِ واحدٌ، ودعوى النّوويُ وغيرهِ الإجماعُ على الله الصّلاةُ على الآل مندوبةٌ، غيرُ مُسلّمة، بلُ نقولُ: الصّلاةُ على عليهِ عليه الآل مندوبةٌ، غيرُ مُسلّمة، بلُ نقولُ: الصّلاةُ النّبويُ الذي فيه فِحُورُ الآل، لأنّهُ قالَ السّائلُ: كيفَ نُصلّي عليْك؟ فاجابهُ بالكَيفيَّةِ، النّها الصّلاةُ عليه وعلى آلِه، فمن لمُ يأت بالآل فما صلّى عليه بالكَيفيَّةِ الّتِي أُمر بِهَا، فلا يَكُونُ مُصلّياً عليه عليه الله يَكُونُ مَصلياً عليه عليه الله المحدث من قولِهِ «كما صلّيت» إلى آخره، يجبُ إذْ هُو من الكَيفيَّةِ المأمور بِهَا، ومن فرق بينَ الفاظ هذه الكَيفيَّةِ بإجاب بعضها وندب بعضها فلا دليلَ له على ذلك.

وامًّا اسْنِدلالُ المَهْديُ في البحرِ على أَنَّ الصَّلاةَ على الآل سُنَّةُ بالقياسِ على الآذانِ، فإنَّهُمْ لمْ يَذْكُروا مِعَهُ ﷺ فِيهِ، فَكَـلامٌ باطلٌ، فإنَّهُ كما قبلَ: لا قياسَ مِعَ النَّصُ لاَنْتُهُ لا يُذْكَرُ الآلُ في تشهُّدِ الآذانِ لا ندباً ولا وُجوباً، ولأنَّهُ ليسَ في الآذانِ دُعـاءٌ لَـهُ عَلَيْهُمْ اللهُ شَهَادةٌ بانَّهُ رسولُ اللهِ، والآلُ لمْ يأتِ تعبُّداً بالشُهادةِ بانَهُمْ آلُهُ.

ومن هُنا نعلمُ أنَّ حذفَ لفظِ الآل من الصَّلاةِ كما يقعُ في كُتُب الحديثِ ليسَ على ما ينبغي؛ وكُنَّت سالْت عنهُ قديماً، فاجبت أنَّهُ قدْ صحَّ عندَ أهلِ الحديثِ بلا ريبَ: كيفيَّةُ الصَّلاةِ على النَّبِيُ لَلَّا وَهُمْ رُوَاتُهَا، وَكَانَّهُمْ حذفُوهَا خطأً تقيَّةً لمَّا كانَ في الدُّولةِ الاُمويَّةِ منْ يَكُرَهُ ذِكْرَهُمْ، ثُمُّ اسْتَمرَّ عليْهِ عملُ النَّاسِ مُتَابعةً من الآخرِ للأول، فلا وجْهَ لَهُ، وبسطت هذا الجوابَ في حواشي شرح العمدةِ [ر٣/،٢-٢٨] بسطاً شافياً.

وأمَّا منْ هُم الآلُ؟ ففي ذلِكَ أقوالٌ:

الأصحُّ أنَّهُمْ مِنْ حُرِّمَتْ عَلَيْهِمِ الرَّكَاةُ؛ فإنَّهُ بَدْلِكَ فَسُرهُمْ زِيدُ بِنُ أَرْفَمَ، والصَّحَابِيُّ أَعْرِفُ بَمَرَادِهِ لِللَّهِ، فَتَفْسِيرُهُ قَرِينةً على تعيين المرادِ مِن اللَّفْظِ المُشْتَرَكِ.

وقد فسُرهُمْ بـآلِ علميَّ، وآلِ جعفــرٍ، وآلِ عقيــلٍ، وآلِ عبَّاس.

فإنْ قيلَ: يُختَملُ أَنْ يُرادَ بقولِهِ: "إذا نحنُ صلَّينا عليْك في صلاتِنا" أيْ إذا نحنُ دعونا في دُعاننا، فلا يدلُ على إيجابِ الصَّلاةِ عليْهِ في الصَّلاةِ.

قلْت: الجوابُ منْ وجْهَينِ:

الأوَّلُ: الْمُتبادرُ في لسان الصَّحابةِ من الصَّلاةِ في قولِكِ "صلاتُنا" الشَّرعيَّةُ لا اللَّغويَّةُ، والحقيقةُ العرفيَّةُ مُقدَّمةٌ إذا تردَّدَتْ بينَ المعنين.

النَّاني: أنَّهُ قَدْ ثَبَتَ وُجـوبُ الدُّعـاءِ فِي آخـرِ النَّسَـهُدِ كمـا عرفت من الأمرِ بِهِ، والصَّلاةُ عليْهِ ﷺ قبلَ الدُّعاءِ واجبـةً، لمـا عرفت من حديث فضالةً، وبِهَذا يَتِمُ إيجابُ الصَّلاةِ عليْهِ ﷺ بعدَ النَّسَهُدِ قبلَ الدُّعاء الدَّال على وُجوبهِ.

#### ٣٩ ـ الاستعادةُ من أربع قبلَ السلام

٣٠٣ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عِنْ أَرْبَعٍ، اللّهِ عِنْ أَرْبَعٍ، اللّهِ عِنْ أَرْبَعٍ، يَقُولُ: اللّهُمُ إِنِّي أَعُوذُ بِك مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمٍ، وَمِنْ عَذَابِ جَهَنَّمٍ، وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، وَمِنْ فِيْنَا فِيْنَا فِيْنَا فَيْتُوا وَالْمَمَاتِ وَمِنْ فِيْنَا فِيْنَا وَالْمَمَاتِ وَمِنْ فِيْنَا فِيْنَا فِيْنَا وَالْمَمَاتِ وَمِنْ فِيْنَا فِيْنَا فِيْنَا فِيْنَا وَالْمَمَاتِ وَمِنْ فِيْنَا فِيْنَا وَالْمَمَاتِ وَمِنْ فِيْنَا فِيْنَا فِيْنَا فِيْنَا وَالْمَمَاتِ وَمِنْ فِيْنَا فِيْنَا وَالْمَمَاتِ وَالْمُونِ وَمِنْ فَيْنَا وَالْمَالِي اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ الْقَالِمُ اللّهِ الْمُنْ وَمِنْ فِيْنَا فِي اللّهُ وَالْمُهُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ فِيْنَالِهِ الْمُنْمِ وَمِنْ فِيْنَا فِي اللّهِ وَمِنْ فِيْنَالِهِ الْمُعْرِ وَمِنْ فِيْنَالُمُ وَالْمُ الْمُعَالِي وَمِنْ فِيْنَا فِي الْمُعْرِالْمُ الْمِنْ فِي الْمُنْتِيْمِ الْمِنْ فِي الْمُعْرِيْنِ فِيْنَا فِي الْمُنْتِيْمِ الْمِنْ فِي الْمِنْ فِيْنَالِهِ فِي الْمِنْ فِيْنَا فِي فَالْمَالِهِ الْمُنْتِيْمِ الْمِنْ فِي الْمِنْ فَالْمَالِهِ الْمِنْ فَيْعَالِهِ فَالْمُنْ الْمِنْ فِيْنِهِ فِي فَالْمِنْ فِي الْمِنْ فِيْنِ فِيْنِ فِيْنَالِهِ وَمِنْ فِي الْمِنْ فِي فَالْمِنْ فِي أَلَامِ وَالْمُنْ وَالْمِنْ فِي فَالْمُنْ وَالْمِنْ فِي فَالْمُوا وَالْمِنْ فِي فَالْمُنْ وَالْمِنْ فَالْمُنْ فِي فَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ فِي فَالْمُنْ فِي فَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِي وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِقِيْمِ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِقِيْمِ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِيْمِ وَالْمُنْفِيْ فِي الْمُنْفِي وَلِيْمِ وَالْمُنْفِي وَالْمُنْ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٣٧٧)]، [مسلم(٥٨٨)(١٢٨)].

وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِمِ[(٥٨٨)(١٣٠)] إذَا فَرَغَ أَحَدُكُــمْ مِـن النَّشَــهُـدِ جير

(وعن أبي هُريرةَ ظَيْجُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إذا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمُ مُطْلَقٌ فِي النَّشَهُدُ الأوسطِ والآخير.

(فليستَعذ باللهِ من أربع) بينَهَا بقولِهِ: (يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِك مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ، وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ فِنْسَةِ الْمَحْسَا وَالْمَمَاتِ؛ وَمِنْ فِنْنَةِ الْمَسِيحِ اللَّجَّالِ»؛ مُنْفَقٌ عليْهِ – وفي روايةِ لمسلم: إذا فرغَ أحدُكُمْ مَنَ النَّشْهُادِ الْأَحْمِي.

هذهِ الرَّوايــةُ قَيْـدَتْ إطــلاقَ الأولى وأبــانَتْ أَنَّ الاسْتِعاذةَ المَّامُورَ بِهَا بعدَ التَّشَهُدِ الآخير؛ ويدلُّ التَّعقيبُ بالفاءِ أَنْهَــا تَكُــُونُ قبلَ الدُّعاء المخيَّر فِيهِ بما شاءً.

والحديثُ دليـلٌ على وُجـوبِ الاسْتِعاذةِ عَـا ذُكِـرَ، وَهُـوَ مَذْهَبُ الظَّاهِرِيَّةِ.

وقالَ ابنُ حزمٍ منْهُمْ: ويجبُ أيضاً في النَّشَهُّادِ الأوَّلِ. عمـلاً

منه بإطلاق اللَّفظِ المُّتَّفق عليهِ

وأمرَ طاوسٌ ابنَهُ بإعادةِ الصَّلاةِ لَمَّا لَمْ يَسْتَعَذُّ فِيهَا، فإنَّهُ يقولُ بالوجوب، وبطلان صلاةٍ منْ ترَكَّهَا.

والحمهُورُ حملُوهُ على النَّدبِ.

وفِيهِ دلالةٌ على ثُبُوتِ عذابِ القبرِ.

والمرادُ من "فِتْنَةِ الحيا" ما يعرضُ للإنسان مُدَّةً حَيَاتِـهِ مـن الافْتِتَانَ بِاللَّذِينَا وَالشُّهُوَاتِ وَالْجَهَالاتِ، وأعظمُهَا \_ والعيادُ بِاللَّهِ - أمرُ الخَاتِمةِ عندَ المؤت، وقبلَ: هيَ الابتِلاءُ معَ عدم الصَّبر.

و «فِتْنَةُ المَمَاتِ»، قيلَ المرادُ بهَا: الفِتْنَةُ عندَ المؤتِ، أُضيفَتْ إِلَيْهِ لقربهَا مِنْهُ، وَيجوزُ أَنْ يُرادَ بِهَا فِتْنَـةُ القبر، وقيلَ: أرادَ بهما السُّوالُ معَ الحبرةِ.

وقَدْ أَخْرِجَ البخاريُّ(٨٦): ﴿إِنَّكُمْ تُفْتَنُونَ فِسِي تُبُورِكُمْ مِثْـلَ أَوْ قَرِيبًا مِنْ فِتْنَةِ الدُّجَّالِ؛ ولا يَكُونُ هذا تَكْريــراً لعـذَابِ القـبرِ لأنَّ عذابَ القبر مُتَفرِّعٌ على ذلك.

وقولُهُ: «فِتْنَةُ المسيح الدُّجَّالِ».

قَالَ العلماءُ أَهْلُ اللُّغةِ: الفِيَّنةُ: الامْتِحانُ والاخْتِبارُ.

وقدْ يُطلقُ على القَتْل والإحراق والتُّهْمَةِ وغير ذلِكَ.

و «المسيحُ» بفَتْحِ الميمِ وَتَخفيفِ السِّينِ الْمُهْمَلَةِ وَآخِرُهُ حاءً مُهْمَلةً.

وفِيهِ صَبطَ آخِـرُ، وَهَـذا الأصحُّ، ويطلقُ على الدُّجَّال، وعلى عيسى، ولَكِنْ إذا أُرسِدَ بِـهِ اللَّجَّـالُ قُيَّـدَ باسعِـهِ، سُـمِّيَ المسيحَ لمسحِهِ الأرضَ، وقيلَ لأنَّهُ ممسوحُ العين.

أمًّا عيسى فِقيلَ لَهُ المسيحُ؛ لأنَّهُ خرجَ منْ بطنِ أُمِّهِ ممسوحاً باللَّهْن، وقيلَ: لأنَّ زَكَريًّا مسحَّهُ؛ وقيلَ: لأنَّهُ كــانَ لا يمســحُ ذا عَاهَةٍ إِلاَّ برئ، وذَكَرَ صاحبُ القاموسِ أنَّهُ جمعَ في وجْهِ تسميَّتِهِ بذلِكَ خمسينَ قولاً.

#### • ٤ ـ ما يدعو به في الصلاةِ

٣٠٤ - "وَعَنْ أَبِي بَكْرِ الصَّدِّيــقِ ﴿ أَنَّهُ قَـالَ

لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ: عَلَّمْنِي دُعَاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلاتِي. قَالَ قُلْ: اللَّهُمُّ إِنِّي ظَلَمْت نَفْسِي ظُلْماً كَثِيراً، وَلا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ أَنْتَ، فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِك وَارْحَمْنِي، إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٨٣٤)، مسلم(٢٧٠٥)].

٤ - ما يدعو به في الصلاقي

(وَعَنْ أَبِي بَكُو الصَّدِّيقِ ظُيُّهِ أَنَّهُ قَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ: عَلَّمْنِي دُعَاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلاتِي، قَـالَ: قُـلُ: «اللَّهُمَّ إنِّي ظَلَمْت نَفْسِي ظُلْماً كَثِيراً») يُروى بالمثلَّةِ وبالموحَّدةِ، فيخيُّرُ الدَّاعسي بـينَ اللَّفظينِ، ولا يجمعُ بينَهُمَا؛ لأنَّهُ لمْ يردْ إلاَّ احدُهُمَا.

(ولا يغفرُ الذُّنوبَ إلاَّ أنْتَ) إقرارٌ بالوحدانيَّةِ.

(فاغفر لي) استجلاب للمغفرةِ.

(مغفرةً) نَكْرَهَا لِلتَّعظيم: أيْ مغفرةً عظيمةً، وزادَهَا تعظيماً بوصفِهَا بقولِهِ: (منْ عندِك) لأنَّ ما يَكُونُ منْ عندِهِ تعالى لا تُحيطُ بوصفِهِ عبارةٌ (وارحمني إنَّك انْتَ الغفورُ الرَّحيمُ) توسُّلُ إلى نيلِ مغفرةِ اللَّهِ وَرَحَتِهِ بَصَفَتَيْ غُفُرانِهِ وَرَحَتِهِ (مُتَّفَقُّ عَلَيْهِ).

الحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ الدُّعاء في الصَّلاةِ على الإطلاق منْ غير تعيين محلُّ لَهُ، ومنْ محلاَّتِهِ بعدَ التُّشَهُّدِ، والصَّــلاةِ عليْــهِ ﷺ، والاسْتِعاذةِ، لقولِهِ: «فليَتَخيَّرُ من الدُّعاء ما شاءً»، والإقرارُ بظلم نفسيهِ اغْتِرافٌ بأنَّهُ لا يخلو أحدٌ من البشر عنْ ظُلَّم نفسِهِ بارْتِكَابِهِ مَا نُهَى عَنْهُ، أَو تقصيرِهِ عَنْ أَدَاءَ مَا أَمَرَ بَهِ.

وفِيهِ التُّوسُلُ إلى اللَّهِ تعالى باسمائِهِ عند طلب الحاجّات، واسْتِدفاعُ الْمُكْرُوهَاتِ؛ وأنَّهُ يسأْتِي منْ صِفَاتِيهِ فِي كُلُّ مَقَّامٍ ما يُناسبُهُ كَلْفَظِ: الغفور الرُّحيم، عندَ طلب المغفرة، ونحو: ﴿ وَارْزُقْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ [المائدة: ١١٤] عندَ طلب السرُّزقِ؛ والقرآنُ والأدعيةُ النَّبويَّةُ عَمْلُوءةٌ بذلِكَ.

وفي الحديث: دليلٌ على طلب التعليم من العالم، سيَّما في الدعواتِ المطلوبِ فيها جوامعُ الكلم.

واعلمُ أنَّهُ قَدْ وردَ في الدُّعاء بعــدَ التَّشَهُّدِ الفَاظُّ غيرُ ما

أخرجَ النَّسائيّ(٥٨/٣) عنْ جابرِ : «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يَقُـولُ فِي صَلاتِهِ بَعْدَ النَّشَهُّدِ: أَحْسَنُ الْكَلامِ كَلامُ اللَّـهِ، وَأَحْسَنُ الْهَـدْي

هَدْيُ مُحَمَّدٍ».

وأخرجَ أبو داود(٩٢٩) عن ابسنِ مسعودٍ: «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يُعَلِّمُهُمْ مِن الدُّعَاءَ بَعْدَ التَّشَهُدِ: اللَّهُمُ أَلَفْ عَلَى الْخَيْرِ بَيْنَ قُلُوبِنَا، وَأَصْلِحْ بَيْنَنَا، وَاهْدِينَا مَثُبُلَ السَّلام، وَنَجْنَا مِس الظُلُمَاتِ إِلَى النُورِ، وَجَنَّبُنَا الْفُوَاحِش وَالْفِتَىنَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ، وَيَبركُ لَنَا فِي أَسْمَاعِنَا وَأَبْصَارِنَا وَقُلُوبِنَا وَأَزْوَاجِنَا وَدُرُيَّاتِنَا، وَتُب عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوْابُ الرَّحِيمُ، وَاجْعَلْنَا شَاكِرِينَ لِيعْمَتِك، مُثْنِينَ عِلَينَا المُعْهَا عَلَيْنَا».

أخرجَهُ أبو داود(٩٦٩).

وَاخْرِجَ أَبُو دَاوِدَ(٧٩٢) أَيْضًا عَنْ بَعْضِ الصَّحَابَةِ «أَنَّهُ ﷺ قَالَ لِرَجُلِ: كَيْفَ تَقُولُ فِنِي الصَّلَاةِ؟ قَالَ: أَتَشَهَّدُ ثُمَّ أَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَمْنَالُكَ الْجَنَّةَ وَأَعُودُ بِكَ مِن النَّارِ.

اً أَمَّا إِنِّي لا أُحْسِسُ دَنْدَنَتَك وَلا دَنْدَنَةَ مُعَاذٍ، فَقَـالَ ﷺ: حَوْلَ ذَلِكَ نُدَنْدِنُ أَنَا وَمُعَاذًه.

فَفِيهِ أَنْ يَدَعُو الإنسانُ بَأَيُّ لَفَظٍ شَاءً، مَنْ مَأْتُورٍ وغَيْرِهِ.

٤١ ـ صيغة السلام عن اليمين والشمال

٣٠٥ - وَعَنْ وَائِلِ بْنِ حُجْرٍ ﴿ قَلَىٰ قَالَ: ﴿ صَلَيْتِ مَعَ النَّبِيُ قَالَ: ﴿ صَلَيْتُ مَعَ النَّبِيُ قَلَىٰ اللَّهُ مَكَانَ يُسَلِّمُ عَنْ يَمِينِهِ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ وَعَنْ شِمَالِهِ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ ﴾.

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٩٩٧) بِإِسْنَادٍ صَحِيحٍ.

هذا الحديثُ أخرجَهُ أبو داود منْ حديثِ علقمةَ بنِ وائل، عنْ أبيه، ونسبَهُ المصنّفُ في التّلخيصِ(٢٨٩/١) إلى عبدِ الجبّارِ بنِ وائل، وقالَ: لمْ يُسمعْ مـنْ أبيه، فأعلّهُ بالانقطاع، وَهُمَنا قَـالَ: صحيحٌ.

وراجعنا سُننَ أبي داود فرأيناهُ روّاهُ عنْ علقمـةَ بـنِ واثـلِ عنْ أبيهِ.

وقد صح سماع علقمة عن أبيه، فالحديث سالم عن انقطاع، فَتصحيحُهُ هُنا هُوَ الأولى، وإنْ خالف ما في التُلخيص.

وحديثُ التَّسليمَتَينِ رواهُ خمسةَ عشسَ مسن الصَّحابِةِ باحاديثَ مُخْتَلفةِ، ففيهَا صحيحٌ، وحسنٌ، وضعيفٌ، ومَتْرُوكُ، وَكُلُهَا بدونِ زيادةِ «وبرَكَاتُهُ» إلاَّ في روايةِ وائلِ هذهِ، وروايةٍ عن ابنِ مسعودٍ، وعندَ ابنِ ماجَهْ [(٩١٤) وعنده دون الزيادة]، وعندَ ابن حبَانَ(١٩٩٣).

ومعَ صحَّةِ إسنادِ حديثِ وائلِ كما قالَ المُصنَّفُ هُنا يَتَعيَّنُ قبولُ زيادَتِهِ إذْ هيَ زيادةُ عــدل، وعــدمُ ذِكْرِهَــا في روايــةِ عــيرِهِ ليسَتْ روايةً لعدمِهَا.

قَالَ الشَّارِخُ: إِنَّهُ لَمْ يَرَ مِنْ قَالَ بُوجُوبِ زِيادَةِ "وَبِرَكَاتُهُ" إِلاَّ النَّهُ قَالَ: قَالَ الإمامُ يحيى: إذا زادَ "وَبِرَكَاتُهُ ورضوانُـهُ وَكَرَامَتُـهُ" أَبَدُ قَالَ: إذْ هَى زِيادَةُ فَضِيلَةٍ.

وقد عرفْت أنَّ الواردَ زيادةُ «وبرَكَاتُهُ».

وقد صحَّتْ، ولا عُذرَ عن القول بِهَا.

وقالَ بهِ السَّرخسيُّ، والإمامُ، والرُّويانيُّ في الحليةِ.

وقولُ ابنِ الصَّلاحِ: إِنَّهَا لَمْ تَثْبَتُ؛ قَدْ تَعجَّبَ مَنْـهُ المَصنَّـفُ وقالَ: هيَ ثابِتَةٌ عندَ ابنِ حبَّانَ في صحيحِـهِ(١٩٩٣)، وعنـدَ أبــي داود [(٩٩٦) دون الزيادة]، وعندَ ابنِ ماجَهُ(٩٩١).

قَالَ المصنَفُ: إلا أَنَّهُ قَالَ ابنُ رسلانَ في شرحِ السُّننِ: لَمْ خَدْهَا في ابنِ ماجَهُ؛ قُلْت: راجعنا سُننَ ابنِ ماجَهُ (٩١٤) منْ نُسخةِ صحيحةِ مقروءةٍ، فوجدنا فيهِ ما لفظَهُ: بابُ التَّسليمِ حدَّثنا مُحمَّدُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ نُميرٍ، حدَّثنا عُمـرُ بنُ عُبيدٍ عن ابنِ إسحاقَ عن الأحوصِ عنْ عبدِ اللَّهِ: "أَنْ رَسُولَ اللَّهِ تَلَيُّظُ كَانَ يُسَلِّمُ عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ حَتَّى يُرَى بَيَاضُ خَدَّةِ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَوْكَاتُهُ» انْتَهَى بلفظهِ.

وفي "تلقيح الأفكار تخريجُ الأذكارِ"، للحافظِ ابنِ حجر لَما ذَكَرَ النَّوويُّ: الْ زيادةَ "وَبرَكَاتُهُ" زيادةً فردةٌ، ساقَ الحافظُ طُرقًا عدَّةُ لزيادةِ "وبرَكَاتُـهُ"؛ ثُمَّ قال: فَهاذِهِ عدَّةُ طُرق تشُبتُ بها وبرَكَاتُهُ، بخلاف ما يُوهِمهُ كلامُ الشَّيخِ أَنْهَا روايـةٌ فُردةٌ، انْتَهَى كلامُهُ.

وحيثُ ثَبَتَ أَنَّ التَّسليمَتَينِ مِنْ فعلِهِ ﷺ في الصَّلاةِ. وقد ثبَتَ قَولُهُ: «صَلُوا كَمَا رَآيَتُمُونِي أُصَلَّـي» [خ(٣٣١)، اللَّهَ وَيَدْعُو ثُمُّ يُسَلِّمُ تَسْلِيمَةً".

أخرجَهُ ابنُ حَبَّانُ(٢٤٤٢) وإسنادُهُ على شرطِ مُسلمٍ. وأجيبَ عنهُ: بانَّهُ لا يُعارضُ حديثَ الزِّيادةِ كما عرفْت منْ قبولِ الزِّيادةِ إذا كانَتْ منْ عدلِ.

وعندَ مالِكُ: أنَّ المسنونَ تسليمةٌ واحدةٌ؛ وقدْ بيْنَ ابنُ عبدُ البرُّ ضعفَ أدلَّةِ هذا القول من الأحاديث.

واسْتَدَلُّ المَالِكِيَّةُ عَلَى كفايةِ النَّسَلِيمةِ الواحـــدةِ بعمــلِ أَهْــلِ المدينةِ، وَهُوَ عملٌ توارثُوهُ كابراً عنْ كابرِ.

واجيبَ عَنْهُ: بائَهُ قــدْ تقـرُرَ في الأصــولِ انْ عَملَهُــمْ ليـسَ بحجَّةٍ.

وقولُهُ: «عنْ يمينــهِ وعنْ شمالِـهِ» أَيْ مُنحرفاً إِلَى الجِهَـَـينِ عِيثُ يُرى بياضُ خدُهِ كما وردَ في روايةِ سعدٍ: «رَأَيْــت رَسُولَ اللهِ ﷺ سَلَّمَ عَنْ يَمِينِـهِ وَعَنْ شِـمَالِهِ حَتَّى كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى صَفْحَةِ خَدُهِ.

وفي لفظ: ﴿حَتَّى أَرَى بِيَاضَ خَـدُّهِ أَخْرِجَهُ مُسَـلُمُ(٥٨٢) والنَّسَانيُ(٦١/٢).

#### ٤٢ ما يُسبحُ به عقب الصلاةِ

٣٠٦ - وَعَن الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةً ﴿ وَأَنَّ النَّبِيُ اللَّهِ كَانَ يَقُولُ فِي دُبُرِ كُلُّ صَلاةٍ مَكْتُوبَةٍ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَخْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَسْدُ، وَهُو عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، اللَّهُمَّ لا مَانِعَ لِمَا أَعْظَيْت، وَلا مُعْطِي لِمَا مَنَعْت، وَلا يَنْفَعُ ذَا الْجَدُ مِنْكَ الْجَدُهُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٨٤٤)، مسلم(٩٩٣)].

روعن المغيرةِ بنِ شَعبةَ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ كَانَ يَقُولُ فِي دُبُرِ) قَــالَ فِي القاموسِ: الدُّبُرُ بضمُّ الدَّالِ وبضمَّتَينِ: نقيضُ القَبُلِ منْ كُــلِّ شيء، عَقِبُهُ ومؤخَّرُهُ.

وقالَ في الدَّبرِ مُحرَّكَةِ الدَّالِ والباءِ بالفَّتْحِ: الصَّلاةُ في آخــرِ

م(٣٩١)] وثبَتَ حديثُ: «تَخْرِيمُهَا النُّكْبِيرُ وَتَخْلِيلُهَا السُّلامُ».

أخرجَهُ أصحابُ السُّننِ [أبو داود(٦١)، المؤمدي(٣)، ابن ماجه(٢٧٥)] بإسنادٍ صحيح، فيجبُ التَّسليمُ لذلِكَ.

وقدْ ذَهَبَ إلى القولِ بوجوبِ إِنْ الْهَادُولِيَّةُ والشَّافَعَيُّةُ وَقَالَ النَّوْوِيُّ: إِنَّهُ قُولُ جُمْهُورِ العلماءِ من الصَّحابِ والتَّابِعينَ ومنْ بعدَهُمْ.

وذَهَبَ الحِنفَيَةُ وآخرونَ إلى أَنَهُ سُنَّةً، مُستَدلَّينَ على ذلِك بقولِهِ ﷺ في حديث ابن عُمرَ: «إذا رَفَعَ الإمّامُ رَأْسَهُ مِن السّجْدَةِ وَقَعَد ثُمُّ أَحْدَثَ قَبْلَ التَّسْلِيمِ فَقَدْ تَمَّتْ صَلاتُهُ [ابو داود(٢١٧)، الترمذي (٨٠٤)] فدل على أنْ التَّسليمَ ليسَ برُكْن واجبِه، وإلا لوجبَت الإصادةُ، ولحديثِ المسيءِ صلاتَهُ والنَّهُ عَلَيْظُ لمْ يامرُهُ بالسّلام.

وأجيبَ عنهُ بأنَّ حديثُ ابنِ عُمرَ ضعيفٌ بِاتَفَاقِ الحَفَّاظِ، فإنَّهُ أخرجَه التَّرمذيُّ، وقال: هذا حديثٌ إسنادُهُ ليسَنَّ بذَاكَ القويُّ.

وقد اضطربوا في إسنادِه؛ وحديثُ المسيءِ صلاتَــهُ لا يُنـــافي الوجوبَ، فإنَّ هذِهِ زيادةٌ وَهِيَ مقبولةٌ.

والاستيدلالُ بقولِهِ تعالى: ﴿ ارْكَعُوا وَاسْتَجُدُوا ﴾ [الحج: ٧٧] على عدمٍ وُجوبِ السّلامِ اسْتِدلالُ غيرُ تامٌ، لأنَّ الآيةَ مُجملةً بينَ الطلوبِ منها فعلهُ ﷺ، ولوْ عملَ بِهَا وحدها لما وجَبت القراءةُ ولا غيرُها.

ودلَّ الحديثُ على وُجوبِ التَّسليمِ على اليمينِ واليسارِ، وإليْهِ ذَهَبَت الْهَادويَّةُ وجماعةً.

وذَهَبَ الشَّافعيُ إلى أنَّ الواجبَ تسليمةٌ واحدةٌ، والثَّانيةُ سنونةٌ.

قَالَ النَّووِيُّ: أَجْمَعَ العلماءُ الَّذِينَ يُعَنَدُّ بِهِمْ: أَنَّهُ لا يجبُ إِلاَّ تسليمةٌ واحدةً، فإنِ اقْتَصَرَ عليْهَا اسْتُحبُّ لَـهُ أَنْ يُسلَمَ تلقاءً وَخِهِهِ، فإنْ سَلَمَ تسليمتَين جعلَ الأولى عنْ يمينهِ، والثَّانيةَ عنْ يسارِهِ، ولعلَّ حُجَّةَ الشَّافعيُّ حديثُ عائشةً: قَأْنَهُ تَلَكُمُّ كَانَ إِذَا أَوْثَلَ بَيْسَعِ رَكَعَاتٍ لَمُ يَقَعُدُ إِلاَّ فِي الثَّامِنَةِ، فَيَحْمَدُ اللَّهَ وَيَذْكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَلَا يُسَلِّمُ، ثُمَّ يُصَلِّي التَّاسِعَةَ فَيَجْلِسُ وَيَذْكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَلَا يُسِلِّمُ، ثُمَّ يُصَلِّي التَّاسِعَةَ فَيَجْلِسُ وَيَذْكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَعْلَى التَّاسِعَةَ فَيَجْلِسُ وَيَذْكُرُهُ وَيَذَكُرُهُ وَيَعْلَى السَّاسِعَةَ فَيَجْلِسُ وَيَذْكُرُهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَيَعْلَى التَّاسِعَةَ وَيَجْلِسُ وَيَذَكُرُهُ وَيَعْمَلُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَيَذْكُونُ وَمُنْ يَنْهَضُ وَلَا يُسَلِّمُ وَاللَّهُ وَيَعْلَى اللَّهُ وَيَعْمَلُوا وَلَا يُعْمَلُونُ وَلَا يُعْلَقُولُ وَلَا يُعْلِقُونُ وَهُمْ يَنْهُ وَاللَّهُ وَيُعْلِقُونُ وَالْعَلَيْ اللَّهُ وَلَا يُعْلَقُونُ وَكُولُونُ وَلَا يُعْلِقُونَا وَلَكُونُ وَلَا يُعْلِقُونُ وَلَا يُعْلِعُونُ وَلَا يُعْمَلُونُ وَلَا يُعْلِعُونُ وَيْعَالِعُونَا وَالْعَلَيْمُ وَلَا يُعْلِعُونُ وَلَا يُعْلِعُونُ وَلَا يُعْلِعُونُ وَلَا يُعْلِعُونَا وَالْعَلَيْمِلُونُ وَلَمْ يُعْلِعُ اللَّهُ وَيَعْمُونُ وَالْعَلَيْمُ وَلَا يُعْلِعُونُ وَالْعَالِمُونُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَى اللَّهُ وَلَا يُعْلِعُونُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعِلْمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعِلْمُ وَالْعَلَمُ وَالْعُلِمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعِلَمُ وَالَعُوا وَلَمْ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَال

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٢٨٢٢).

روعنْ سعلِ بنِ أبي وقّاصِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَمْ كَانَ يَعَوَّذُ بِهِنَّ دُبَرَ كُلِّ صلاةِ: اللَّهُمُّ إنّي أعوذُ بِك) أيْ الْنَجئُ إليْك.

(من البخلِ) بضمُّ الموحَّدةِ وسُكُونِ الحاءِ المعجمةِ.

وفِيهِ لُغَاتٌ.

(وأعوذُ بِك من الجبنِ) بزنةِ البخلِ.

رَوَاَعُوذُ بِك مِنْ أَن أَرَدٌ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمْرِ، وَأَعُوذُ بِك مِنْ فِتَنَةِ الدُّنْيَا، وَأَعُوذُ بِك مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، روَاهُ البخاريُّ.

قولُهُ: (دُبرَ الصَّلاةِ) هُنا.

وفي الأوَّل، يُحْتَملُ أنَّهُ قبلَ الحَروجِ، لأنَّ دُبرَ الحيوانِ منْـهُ، وعليْهِ بعضُ انتُمَّةِ الحديثِ.

ويختَملُ أنَّهُ بعدَهَا وَهُوَ أَقْرَبُ.

والمرادُ بـ «الصُّلاةِ» عندَ الإطلاق المفروضةُ.

والتَّعُوْذُ من البخلِ قدْ كثرَ في الأحساديثِ، قيـلَ والمقصـودُ منهُ: منعُ ما يجبُ بذلُهُ من المال، شرعاً أو عادةً.

والجبنُ: هُوَ المَهَابةُ للأشياءِ والتَّاخُرُ عنْ فعلِهَا، يُقالُ منْهُ: جبانٌ كسحاب، لمنْ قامَ بِهِ، والمُتَعوَّدُ منْهُ هُوَ المُتَاخَرُ عن الإقدامِ بالنَّفسِ إلى الجِهَادِ الواجب، والتَّاخُرُ عن الأمرِ بالمعروف والنَّهْمِ عن النَّكر، ونحو ذلك.

والمرادُ من «الرَّدُ إلى أرذلِ العمرِ»: هُسوَ بُلسوعُ الْهَسَرِمِ والحزف، حَتَّى يعـودَ كَهَيْتَتِهِ الأُولى في أُوانِ الطُّفُوليَّةِ، ضعيفَ البنيَّةِ، سخيفَ العقلِ، قليلَ الفَهْمِ.

وامًا (فِننةُ اللَّنيا) فَهِيَ الافْتِتانُ بشَهْوَاتِهَا وزخارفِهَا، حَتَّى تُلْهِيَهُ عن القبامِ بالواجبَاتِ الَّتِي خُلَـقَ لَهَـا العبـدُ، وَهِـيَ عبـادةُ بارئِهِ وخالقِهِ، وَهُـوَ المـرادُ مـن قولـه تعـالى ﴿إِنَّمَـا أَمْوَالُكُــمْ وَأَوْلادُكُمْ فِئْنَةٌ﴾ وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ على عذابِ القبرِ.

٣٠٨ - وَعَنْ ثَوْبَانَ ﷺ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا انْصَرَفَ مِنْ صَلاتِهِ اسْتَغْفَرَ اللَّهَ ثَلاثاً، وَقَالَ: اللَّهُمُّ أَنْـتَ السَّلامُ وَمِنْـك السَّلامُ، تَبَارَكْت يَـا ذَا

وقْتِهَا، وَتَسْكُنُ الباءُ ولا يُقالُ بضمَّتَين فإنَّهُ من لحن المحدُّثينَ.

(كُلِّ صَلاةٍ مَكْنُوبَةٍ: لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَخْدَهُ لا شَرِيكَ لَـهُ، لَـهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْمُحَمَّدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَايِسٍ، اللَّهُمُّ لا مَانِعَ لِمَـا أَعْطَيْت وَلا مُعْطِي لِمَا مَنْعَتَ) ووقعَ عَنــدَ عبــدِ بــنِ حُميــدٍ(٣٩١) بعدهُ: «ولا رادُ لما قضيْت».

(ولا ينفعُ ذا الجمدُ منك الجمدُ، مُتَفقٌ عليه) زادَ الطَّبرانيُّ [اللهجم الكبرة (٣٩٢/٢٠)] من طريقٍ أخرى عن المغيرة بعدَ قولِهِ: "ولَهُ المُلكُ ولَهُ الحمدُة: "يُحيي وَعِيتُ وَهُوَ حيًّ لا يُحوتُ بيدِو الخيرُة وواتَهُ مُوثَقونَ.

وثبت مثلُهُ عندَ البرَّارِ [«البحر الزخار» (١٠٥١)] من حديث عبدِ الرَّحْنِ بنِ عوف بسندٍ صحيحٍ، لَكِنَّهُ في القولِ إذا أصبحَ وإذا أمسى.

ومعنى: (لا مانعَ لما أعطيت) انَّ منْ قضيْت لَهُ بقضاء مــنْ رزقِ أو غيرو، لا يمنعُهُ احدَّ عنْهُ.

ومعنى (لا مُعطيَ لما منعْت) أنَّهُ منْ قضيْت لَهُ بحرمـانِ لا مُعطىَ لَهُ.

(والجدُّ) بفَتْح الجيمِ كما سلف.

قالَ البخاريُّ: معنَاهُ الغني.

والمرادُ: لا ينفعُهُ ولا يُنجِّيهِ حظُّهُ في اللَّنيا بالمــالِ، والولــدِ، والعظمةِ، والسُّلطان، وإنَّما يُنجِّيهِ فضُلك ورحَمَّك.

والحديثُ دليلٌ على اسْتِحبابِ هذا الدُّعاء عقبَ الصُّلْوَاتِ، لِمَا اشْتَمَلَ على توحيدِ اللَّهِ، ونسبةِ الأمرِ كُلِّهِ إليْهِ، والمنع، والإعطاء، وتَمام القدرةِ.

#### ٣٤ ـ ما يدعو به عقب الصلاة

الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٩١٥).

(وعن ثوبان عليه قال: كان رسول الله عليه إذا انصرف من صلايه) اي: سلّم منها.

(اسْتَغَفَرَ اللَّهَ ثَلاثًا) بِلَفَظِ: أَسْتَغَفُّرُ اللَّهَ.

وفي الأذْكَارِ للنَّوويِّ: قبلَ للأوزاعيُّ وَهُـوَ أَحَدُ رُواةِ هَـذَا الحديثِ: كيفَ الاسْتِغفارُ؟ قـالَ: تقـولُ: اسْتَغفرُ اللَّـهَ، اسْتَغفرُ اللَّه.

(وَقَالَ: اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلامُ وَمِنْكَ السَّلامُ، تَبَارَكْت يَا ذَا الْجَلالِ وَالإكْرَامِ، رَوَاهُ مُسلمٌ.

والاسْتِغفارُ إِشَارةٌ إِلَى أَنَّ الْعَبَدُ لَا يَقُومُ بَحَقَّ عَبَادةِ مَولاًهُ، لما يَعْرِضُ لَـهُ مِنْ الوساوسِ والخواطرِ، فشرعَ لَـهُ الاسْتِغفارُ تدارُكاً لذلِك، وشرعَ لَهُ أَنْ يَصَفَ رَبُهُ بالسَّلامِ كَمَـا وصَـفَ بِـهِ نَفْسَهُ.

والمرادُ: ذُو السَّلامةِ منْ كُلُّ نقصٍ وآفةٍ، مصدرٌ وُصفَ بِـهِ للمبالغةِ.

(ومنك السَّلامُ) أي منك نطلبُ السَّلامةَ من شُــرورِ الدُّنيــا والآخرةِ.

والمرادُ بقولِهِ (يا ذا الجلالِ والإنحرامِ) يـا ذا الغنى المطلقِ، والفضلِ التَّامُ، وقيلَ الَّذِي عندَهُ الجلالُ والإنحسرامُ لعبدادِهِ المخلصينَ، وهُوَ من عظائم صفاتِه تعالى؛ ولذا قالَ "تَلَيُّ أَلِظُوا لِمَا ذَا الْجَلالُ وَالإَكْرَامِ»؛ [الترمذي (٣٥٧٥)] "وَمَرْ برَجُل يُصَلّي وَهُوَ يَقُولُ: يَا ذَا الْجَلالِ وَالإنحرامِ، فَقَالَ: قَد اسْتُجِيبَ لَك» وَهُوَ يَقُولُ: قَد اسْتُجِيبَ لَك» [والاناماء والصفات المليه في (٣٥٧٥)].

#### ٤٤ - فضلُ التسبيح عقبَ الصلاةِ

٣٠٩ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ قَالَ: "مَنْ سَبَّحَ اللَّهَ دُبُرَ كُلُ صَلاةٍ ثَلاثًا وَثَلاثِينَ، وَكَبْرَ اللَّهَ ثَلاثًا وَثَلاثِينَ، وَكَبْرَ اللَّهَ ثَلاثًا وَثَلاثِينَ، وَكَبْرَ اللَّهَ ثَلاثًا وَثَلاثِينَ، وَكَبْرَ اللَّهَ ثَلاثًا وَثَلاثِينَ، وَتَالَ تَمَامَ الْمِافَةِ: لا

إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَـهُ، لَـهُ الْمُلْـكُ، وَلَـهُ الْحَدْكُ، وَلَـهُ الْحَدْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، غُفِــرَتْ خَطَابَـاهُ، وَلَوْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ الْبُخْرِهِ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٩٧٥).

وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَى[م(٩٦٥)]: أَنَّ النَّكْبِيرَ أَرْبَعٌ وَكَلاَتُونَ

روعن أبي هُريرةَ ﴿ عَنْ رسولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ سَبَّحَ اللَّهَ دُبُرَ كُلِّ صَلاةٍ لَلائًا وَلَلائِينَ») يقولُ: سُبحانَ اللَّهِ.

(وحمدَ اللَّهَ ثلاثاً وثلاثينَ) يقولُ: الحمدُ للَّه.

(وَكُبُّرَ اللَّهُ ثلاثاً وثلاثينَ) يقولُ: اللَّهُ أَكْبُرُ.

(فَتِلْكَ تَسَعُّ وَيُسعُونُ) عَدَدَ أَسَمَاءَ اللَّهِ الحَسنى.

روقال: تمامَ المانسةِ: لا إِلَـهَ إِلاَّ اللَّـهُ وحدَهُ لا شـرِيكَ لَـهُ، لَـهُ المَلْكُ ولَهُ الحمدُ وَهُوَ علمى كُـلِّ شـيء قديرٌ غُفـرَتْ خطايَـاهُ ولـوْ كانَتْ مثلَ زبلهِ البحرِ، هُوَ ما يُعوَّلُ عليْهِ عندَ اضطرابِهِ.

(رَوَاهُ مُسلمٌ. وفي روايةٍ أخرى) لمسلمٍ عن ابني هُريسرةَ (أَنَّ التَّكْبِيرَ أَرْبَعٌ وَتَلاَنُونَ) وبهِ تَتِمُّ المائةُ.

فينبغي العملُ بِهَذا تارةً وبالتَّهْليلِ أُخرى لَيْكُونَ قَـدْ عمـلَ الرُّوايَتَين.

وَأَمَّا الجَمعُ بِينَهُمَا كما قَـالَ الشَّـارِحُ وسبقَهُ غَيرُهُ فليسَّ بوجْهِ، لأَنَّهُ لمْ يرد الجمعُ بينَهُمَا، ولأنَّهُ يخرجُ العددُ عن المائةِ.

هذا وللحديث سبب، وَهُوز: ﴿أَنَّ فَقَرَاءَ الْمُهَاجِرِينَ أَتَـوْا 
رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ ذَهَبَ أَهْلُ الدُّتُورِ
بِالدُّرَجَاتِ الْعُلَى وَالنَّعِيمِ الْمُقِيمِ، فَقَالَ: مَا ذَلِك؟ قَالُوا: يُصَلُّونَ
كَمَا نُصَلِّي وَيَهمُومُونَ كَمَا نَصُومُ وَيَتَصَدُّقُونَ وَلا نَتَصَدُّقُ
وَيَعْتُونَ وَلا نَعْنِينُ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَفَالا أُعَلَّمُكُمُ شَيْئًا
تُدْرِكُونَ بِهِ مَنْ سَبَقَكُمْ وَتَسْبِقُونَ بِهِ مَنْ بَعْدَكُمْ وَلا يَكُونُ أَحَدٌ
أَفْضَلَ مِنْكُمْ إِلا مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعَتُمْ؟ قَالُوا: بَلَى، قَالَ:
مَنْجُوا اللَّهَ الحديث [خ(١٣٤٩)، ﴿١٥٥٥)].

وَكَيْفَيَّةُ التَّسبيحِ وأخويْهِ كما ذَكَرَنَاهُ؛ وقيلَ يقـولُ: سُـبحانَ اللَّهِ والحمدُ للَّه واللَّهُ أكْبرُ ثلاثةً وثلاثينَ.

وقد وردَ في البخاريّ(٦٣٢٩) منْ حديثِ أبي هُريرةَ أيضــاً:

«يُسَبِّحُونَ عَشْراً وَيَحْمَدُونَ عَشْراً وَيُكَبِّرُونَ عَشْراً».

وفي صفـة أخــرى [النساني(٧٦/٣)]: «يُسَــبُّحُونَ خَمْســـاً وَعِشْرِينَ تَسْبيحَةً وَمِثْلَهَا تَحْمِيداً وَمِثْلَهَا تَكْبيراً وَمِثْلَهَا لا إِلَــة إِلاًّ اللَّهُ وَخْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ؛ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُــوَ عَلَى كُـلٍّ شَيْء قَدِيرٌ؛ فَتَتِمُ مِائَةً».

وأخرجَ أبو داود(١٥٠٨) منْ حديثِ زيدِ بن أرقــمَ: "كَـانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ دُبُرَ كُلُّ صَلاةٍ: اللَّهُمُّ رَبُّنَا وَرَبُّ كُلُّ شَيْءٍ أَنَا شَهِيدٌ أَنْكَ أَنْتَ الـرَّبُّ وَحْـدَكَ لا شَـريكَ لَـك، اللَّهُـمُّ رَبُّنَـا وَرَبُّ كُلُّ شَنَّي ۚ إِنَّا نَشْهَادُ أَنَّ مُحَمَّداً ﷺ عَبْدُك وَرَسُولُك، اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَرَبُّ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّا نَشْهَدُ أَنَّ الْعِبَادَ كُلُّهُمْ إِخْوَةً.

اللَّهُمُّ رَبُّنَا وَرَبُّ كُلُّ شَيْء اجْعَلْنِي مُخْلِصاً لَـك، وَأَهْلِي فِي كُلُّ سَاعَةٍ مِن الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ يَا ذَا الْجَلال وَالإِكْـرَام اسْتَمِعْ وَاسْتَجِبْ، اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْسَبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ نُـورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ، اللَّهُ أَكْبَرُ الْأَكْبَرِ حَسْبِي اللَّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيلُ اللَّهُ أَكْبَرُ

وأخرجُ أبو داود(١٥٠٩) من حديثِ عليٌّ \_ عليه السلام ـ «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا سَلَّمَ مِن الصَّلاةِ قَالَ: اللَّهُــمُ اغْفِـرْ لِي مَا قَدَّمْت وَمَا أَخُرْت وَمَا أَسْرَرْت وَمَا أَعْلَنْت وَمَا أَطْلَنْت وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّي أَنْـتَ الْمُقَـدُمُ وَأَنْـتَ الْمُؤخِّرُ لا إِلَــة إلاَّ

وأخرجَ أبو داود(١٥٢٣) والنَّسانيُّ(٦٨/٣) منْ حديثِ عُقبـةَ بنِ عامرٍ: «أَمَرَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَقْرَأَ بِالْمُعَوِّذَاتِ دُبُــرَ كُـلِّ

وأخرجَ مُسلمٌ(٧٠٩) منْ حديثِ البراء «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يَقُـولُ بَعْدَ الصَّلاةِ: رَبِّ قِنِي عَذَاتِك يَوْمَ تَبْعَثُ عِبَادَك».

وورد بعد صلاةِ المغربِ وبعد صلاةِ الفجر بخصوصِهمًا: قولُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وحدَّهُ لا شريكَ لَهُ، لَـهُ اللَّـكُ ولَـهُ الحمـدُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدَيْرٌ» عَشْرَ مَــرَّاتٍ. أَخْرَجَـهُ أَحْمَـدُ[٥/٥/٤] وَهُوَ زيادةً على ما ذُكِرَ في غيرهِمَا.

وأخرجَ التَّرمذيُّ(٣٤٧٤) عن أبي ذرُّ أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ: «مَنْ قَالَ فِي دُبُر صَلاةِ الْفَجْـر وَهُـوَ ثَـان رجْلَيْـهِ قَبْـلَ أَنْ يَتَكَلُّمَ: لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَخْدَهُ لا شَريكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ

يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ عَشْرَ مَرَاتٍ كَتَــبَ اللَّـهُ لَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ، وَمَحَا عَنْـهُ عَشْرَ سَيْئَاتٍ وَرَفَعَ لَـهُ عَشْرَ دَرَجَاتٍ، وَكَانَ يَوْمَهُ ذَلِكَ فِي حِرْزِ مِنْ كُلُّ مَكْـرُوهِ وَحِـرْزِ مِـن الشَّيْطَانِ، وَلَمْ يَشْبِغِ لِذَنْبٍ أَنْ يُدْرِكَةً فِي ذَلِـكَ الْيَـوْمِ إِلاَّ الشُّمْرِكُ باللَّهِ عَزُّ وَجَلَّ" قالَ التّرمذيُّ: غريبٌ حسنٌ صحيحٌ.

\$ ٤ - فضلُ التسبيحِ عقبَ الصلاةِ

وأخرجَهُ النَّسائيِّ [دعمل اليوم والليلة، (١٢٦) دون الزيادة] مـنَّ

وزادَ فِيهِ: «بيدِهِ الحيرُ».

وزادَ فِيهِ أيضاً «وَكَانَ لَهُ بكُلِّ واحدةٍ قالَهَا عِنْقُ رقبةٍ».

أخرجَ التّرمذيّ(٣٥٣٤) والنّسائيُّ [وعمل اليوم والليلة (٥٨٣)] منْ حديثِ عُمارةَ بنِ شبيبٍ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ «مَنْ قَالَ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ عَشْرَ مَرَّاتٍ عَلَى أَثَرِ الْمَعْرِبِ بَعَثَ اللَّهُ لَهُ مَلائِكَةً يَحْفَظُونَهُ مِن الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ حَتَّى يُصْبِحَ وَكَتَبَ لَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ وَمَحَا عَنْهُ عَشْرَ سَيْئَاتٍ مُوبِقَاتٍ وَكَانَتْ لَهُ بِعَدْلُ عَشْرِ رَقَبَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ٩.

قَالَ التَّرمذيُّ: حسنٌ لا نعرفُهُ إلاَّ منْ حديثِ ليثِ بنِ سعدٍ، ولا نعرفُ لعمارةُ سماعاً من النَّبِيُّ ﷺ.

وأمَّا قراءةُ الفَاتِحةِ بنيَّةِ كذا، وبنيَّـةِ كـذا، كما يُفعـلُ الآنَ، فلم يرد بِهَا دليلٌ، بل هيَ بدعةً.

وامًا الصَّلاةُ على النَّبيِّ ﷺ بعدَ تمام النَّسبيح وأخويْهِ من النَّناء فالدُّعاءُ بعدَ الذِّكْرِ سُنَّةً، والصَّلاةُ على النَّبِيِّ ﷺ أمامَ الدُّعاء كذِلِكَ سُنَّةً، إنَّما الاغْتِيادُ لذلِكَ، وجعلَهُ في حُكُم السُّنن الرَّاتِبةِ، ودعاءُ الإمام مُستَقبلَ القبلةِ مُستَدبراً للمامومين فلم يأت

بل الَّذي وردَ ﴿أَنَّهُ ﷺ كَانَ يَسْتَقْبِلُ الْمَأْمُومِينَ إِذَا سَلَّمَۗ﴾.

قالَ البخاريُّ إِنْ الأذان، باب (١٥٦)] بابِّ يسْتَقبلُ الإمامُ النَّاسَ إذا سلَّمَ ووردَ منْ حديثِ سمرةً بن جُندبٍ وحديثِ زيدٍ بن حالدٍ: «كَانَ إِذَا صَلَّى أَقْبَلَ عَلَيْنَا بوَجْههِ».

وظَاهِرُهُ المداومةُ على ذلِكَ.

## ٥٤ – الحضُّ على الدعاء بالذكر والشكر والعبادةِ عقبَ الصلاة

٣١٠ - وَعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ
 قَالَ لَهُ: أُوصِيكَ يَا مُعَاذُ: لا تَدَعَنْ دُبُرَ كُلُّ صَلاةٍ أَنْ
 تَقُولَ: اللَّهُمَّ أَعِنْتِي عَلَى ذِكْرِك، وَشُكْرِك وَحُسْنِ
 عَادَتك».

رَوَاهُ أَحْمَــُ (٥/٤٤/) وَأَلِيو دَاوُد(١٥٢٧) وَالنَّسَــَالِيُّ (٣/٣٥) بِسَــنَهِ يَّ.

روعن مُعَادِ بنِ جبلِ عَلَيْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ لَــُهُ: أُوصِيَكَ يَا مُعَادُ لا تَدَعَنُ هُــوَ نَهْـيِّ مِـنْ وَدَعَـهُ، إِلاَّ أَنَّـهُ هُجـرَ ماضِيهِ فِي الأَكْثرِ اسْتِغَناءً عَنْهُ بَتْرَكِ.

وقد وردَ قليلاً وقرئ ﴿مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ﴾.

َ (دُبُرَ كُلِّ صَلاةٍ أَنْ تَقُولَ: اللَّهُمَّ أَعِنِي عَلَى ۚ ذِكْرِكَ وَشَكْرِكَ وَشَكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ، رَوَاهُ احمدُ وأبو داود والنَّسانيُّ بسنلٍ قويُّ.

النَّهْيُ أصلُهُ التَّحريمُ، فيدلُ على إيجابِ هذهِ الْكَلمَاتِ دُبـرَّ صُلاةٍ.

وقيلَ: إِنَّهُ نَهْيُ إِرشَادٍ ولا بُدَّ مَنْ قَرِينَةٍ عَلَى ذَلِكَ. وقيلَ: يُختَمَلُ النَّهَا في حقّ مُعاذٍ نَهْيُ تحريم.

وفِيهِ بُعدٌ؛ وَهَذَو الْكُلْمَاتُ عَامَّةً لِخَيْرِ الدُّنيا والآخرةِ.

## ٢٦ - قراءة آية الكرسي عقب الصلاة

٣١١ - وَعَنْ أَبِي أَمَامَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَا قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمَوْتُ اللَّهُ مَكْتُوبَةٍ لَمْ يَمْنَعْهُ مِنْ دُخُول الْجَنَّةِ إِلاَّ الْمَوْتُ اللَّهِ اللَّهُ الْمَوْتُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللّ

رَوَاهُ النَّسَانِي [(عمل اليوم والليلة) (١٠٠)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ.

وَزَادَ فِيهِ الطَّبَرَانِيُّ [«المعجم الكبير» (١٣٤/٨)]: وهِأَقَــلُ هُــوَ اللَّــهُ أَحَدُنِهِ.

(وعن ابي أمامةً) هُوَ إياسٌ على الأصح، كما قالَهُ ابنُ عبدِ البرُ ابنُ ثعلبةَ الحارثيُّ الأنصاريُّ الخزرجيُّ، لمْ يشْهَدْ بدراً

إِلاَّ أَنْهُ عَدْرَهُ ﷺ عن الحروجِ لعلَّتِهِ بمرضِ والنَّتِهِ؛ وأبو أُمامةُ البَاهِليُّ تَقَدَّمَ فِي أُولِ الْكِتَابِ، فإذا أُطلَــقَ فـالمرادُ بِـهِ هـذا، وإذا أُرلِدَ الْبَاهِليُّ قُيْلًا بهِ.

رقال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: هَمَنْ قَرَأَ آيَةَ الْكُوسِيِّ دُبُسَ كُلِّ صَلاةٍ مَكْنُوبَةٍ أَيْ مَفْرُوضَةٍ لَمْ يَمْنَعُهُ مِنْ دُخُولِ الْجَنَّةِ إِلاَّ الْمَوْتُ رواهُ النَّسانيَ وصحْحَهُ ابنُ حَبَّانَ. وزادَ فِيهِ الطَّبرانيُّ: وهِقُـلْ هُـوَ اللَّهُ احدُهِ).

وقدْ رُويَ نحْوُهُ مَنْ حديثِ عليّ - عليه السلام - بزيادةِ: «مَنْ قَرَاْهَا حِينَ يَأْخُدُ مَصْجَعَهُ أَمَّنَهُ اللَّـهُ عَلَى دَارِهِ وَدَارِ جَـارِهِ وَأَهْلِ دُويْرَاتٍ حَوْلُهُ».

روَاهُ البَيْهَفَيُّ فِي الشُّعبِ الإيمانِ١٤٥٨/٢) وضعُّفَ إسنادَهُ.

وقولُهُ: (لَمْ يَمَنْعُهُ مَنْ دُخُولِ الجُنَّةِ الْاَ المُوْتُ) هُـوَ حَــٰذَٰكُ مُضافٍ: أيْ لا يمنعُهُ إلاَّ عدمُ مؤتِهِ، حُذَٰفَ لدلالةِ المعنى عليْهِ.

واخْتَصْتْ آيةُ الْكُرسيُ بذلِكَ لما اشْتَمَلَتْ عليْهِ منْ أُصولِ الأسماءِ والصَّفَاتِ الإلَهِيَّةِ، وبالوحدائيَّةِ، والحياةِ، والقيُّوميَّةِ، والعلم، والملَّلُةِ، والقدرةِ، والإرادةِ، و﴿قُلْ هُـوَ اللَّهُ أَحَـدُ﴾ مُتَمخَضةً لذَكَرِ صفَاتِ الرُّبُّ تعالى.

٧٧\_ وجوبُ الاقتداء بالنبي ﷺ في صلابه

٣١٢ – رَعَنْ مَالِكِ بْنِ الْحُوَيْرِثِ ﴿ قَالَ: قَالَ: قَالَ: وَاللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

مذا الحديثُ أصلٌ عظيمٌ في دلالَتِهِ على أنَّ أَفَعَالُهُ ﷺ في الصَّلاةِ وأَوَالُهُ بِيانٌ لما أَجْلَ من الأمرِ بـالصَّلاةِ في القوآنِ، وفي الأحاديث.

وفِيهِ دلاللَّهُ على وُجوبِ التَّاسَّي بِهِ ﷺ فيما فعلَهُ في الصَّلاةِ، فَكُلُّ ما حافظَ عليْهِ منْ أفعالِهَا وأقوالِهَا وجب على الأمّةِ، إلاَّ لدليل يُخصُصُّ شيئاً من ذلك.

وقد أطالَ العلماءُ الْكَلامَ في الحديث، واسْتَوفَاهُ أبنُ دقيقِ العيد في شرح العمدة، وزدناهُ تحقيقاً في حواشيسيهَا («العمدة» (٢٧٨-٣٧٨).

٤٨ ـ مَنْ لم يستطع الصلاة قائماً (صلاة المريض)

٣١٣ - وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْدِنِ ظَهُ أَنْ النَّبِيُ النَّبِيُ قَالَ: «صَلِّ قَائِماً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعُ فَقَاعِداً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعُ فَقَاعِداً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعُ فَعَلَى جَنْبِ، وَإِلاّ فَأَوْمٍ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(١١١٧).

(وعن عمران بنِ الحصينِ ﷺ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: صلَّ قائماً فإنْ لمُ تستَطغُ إي الصَّلاةَ قائماً.

(فقاعداً، فإنْ لم تستَطع) أي وإنْ لم تستَطع الصَّلاةَ قاعداً.

(فعلى جنب، وإلاً) أيْ وإنْ لمْ تسْتَطعِ الصَّلاةَ على جنب (فاوم).

ولمْ نجِدْهُ في نُسخ بُلوغ المرام منسوباً.

وقد أخرجَهُ البخاريُّ دُونَ قولِهِ: وإلاَّ فأوم.

وللنَّسائيِّ[(٢٢٣/٣) دون الزيادة].

وزادَ فـان لمُ تَسْتَطعُ فمسْتَلقِ ﴿لا يُكَلَّـفُ اللَّـهُ نَفْســاً إِلاَّ سْعَهَا﴾.

وقلا روّاهُ الدَّارِقطيُّ (٤٧/٢، ٤٣) من حديثِ علي ً عليه السلام - بلفظ: "فَإِنْ لَمْ تَسْسَعَطِعْ أَنْ تَسْسَجُدَ أَوْمٍ وَاجْعَسَلْ سُجُودَكَ أَخْفَضَ مِنْ رُكُوعِك، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يُصَلِّي قَاعِداً صَلَّى عَلَى جَنْبِهِ الآيْمَنِ مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يُصَلِّى مَسْتَقْبِعُ أَنْ يُصَلِّى عَلَى جَنْبِهِ الآيْمَنِ صَلَّى مُسْتَلْقِياً رِجْلاهُ مِمَّا يَلِي الْقِبْلَةَ».

وفي إسنادِهِ ضعفٌ.

وفِيهِ مَتْرُوكً.

وقالَ المصنّفُ في «التخليص» (٢٤١/١): لم يقعُ في الحديثِ ذِكْرُ الإيماءِ وإنَّما أوردَهُ الرَّافعيُّ؛ قبالَ: ولَكِنَّهُ وردَ في حديثِ جابر: "إنَّ اسْتَطَعَت وَإِلاَّ فَأَوْمِ إِيمَاءٌ وَاجْعَلْ سُجُودَك أَخْفَضَ مِنْ رُكُوعِك».

أخرجَهُ البزَّارُ [(٣٦٥-كشف)] والبيْهَقيُّ في المعرفةِ(١٤٠/، ١٤٠)؛ وقالَ البزَّارُ: وقدْ سُئلَ عنْهُ أبــو حَـاتِم، فقــالَ: الصّــوابُ عنْ جابر موقوفاً، ورفعُهُ خطاً.

وقة رُويَ ايضاً مـن حديثِ ابـنِ عُمـرَ وابـنِ عبَّـاسٍ وفي

إسناديهمًا ضعفٌ.

وفي قولمه في حديث الطَّبرانيُّ [«الأوسط» (٣٩٩٧)]: «فَاإِنْ نَالَتُهُ مَشَقَةٌ فَجَالِساً؛ فَإِنْ نَالَتُهُ مَشَقَّةٌ فَنَائِماً» أَيْ مُضطجعاً.

وفِيهِ حُجَّةٌ على منْ قالَ: إنَّ العاجزَ عن القعودِ تسقطُ عنْهُ الصَّلاةُ وَهُوَ يدلُ على أنَّ منْ نالَتْهُ مشقَّةٌ وَلُوْ بِالتَّالُمِ يُسِاحُ لَـهُ الصَّلاةُ من قُعودٍ.

وفِيهِ خلافً؛ والحديثُ معَ منْ قالَ إنَّ التَّالُمَ يُبيعُ ذلِكَ، ومن المشقَّةِ: صلاةً منْ يخسافُ دورانَ رأسِهِ إذا صلَّى قائماً في السُّفينةِ، أو يخافُ الغرق، أبيعَ لَهُ القعودُ.

هذا ولمْ يُبيِّن الحديثُ هيئةَ القعودِ على أيِّ صفةٍ، ومَقْتَضى إطلاقِهِ صحَّتُهُ على أيِّ هيئةٍ شاءَهَا المصلّي، وإليْهِ ذَهَـبَ جماعـةٌ من العلماء.

وقالَ الْهَادي وغيرُهُ: إِنَّهُ يَتَرَبِّعُ واضعـاً يديْـهِ علـى رُكُبَتَيهِ، ومثلُهُ عندَ الحنفيَّةِ.

وَفَهَبَ زِيدُ بنُ عليُ وجماعـةٌ إلى أنَّـهُ مشلُ تُعـودِ التَّشَـهُادِ، قيلَ: والحلافُ في الأفضلِ.

قَالَ المَصنَفُ فِي فَتْحِ الباري(٨٦/٣٥): اخْتُلُفَ فِي الأَفْصَـلِ، فَعَندَ الاَنمُةِ النَّلاثةِ التَّربُّعُ، وقيلَ مُفْتَرشاً، وقيلَ مُتُوركاً.

وفي كُلُّ منهَا أحاديثُ.

وقولُهُ فِي الحديثِ: «فَعَلَى جنبٍ» الْكَلامُ فِي الاسْتِطاعةِ هُنا كما مرَّ، وَهُوَ هُنا مُطلقٌ، وقَيْدَهُ فِي حديثِ عليَّ – عليه السلام – عند الدَّارقطنيُّ «على جنبِهِ الأيمنِ مُسْتَقبلَ القبلةِ بوجْههِ، وَهُوَ حُجَّةُ الجَمْهُورِ، وأَنَّهُ يَكُونُ على هذهِ الصَّفةِ كَتُوجُّهِ المَّيْتِ فِي القبر.

ويؤخذُ من الحديثِ أنَّهُ لا يجبُ شيءٌ بعدَ تعذُرِ الإيماءِ على الجنبِ.

وعن الشَّافعيُّ والمؤيَّدِ يجبُ الإيماءُ بالعينينِ والحاجبينِ. وعنْ زُفرَ: الإيماءُ بالقلب.

وقيل: يجبُ إمرارُ القرآنِ والذُكْرِ على اللّسانِ، ثُمُ على القلب، أَنْ على القلب، أَنْ على القلب، إلا أَنْ الْكَلمة لَمْ سَأْتِ فِي الأحاديث؛ وفي الآيةِ: ﴿فَاذَكُرُوا اللّهُ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴿النساء: ١٠٣] وإنْ كانَ عدمُ الذُكْرِ لا ينفي الوجوبَ بدليلٍ آخر؛ فقد وجبت الصّلاةُ على الإطلاق، وثبت "إذَا أمِرْتُمْ بِأَمْرٍ فَأَنُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ والبحاري (٧٧٨٨)، مسلم (١٣٣٧) فإذا استَطاعَ شيئاً عَا يُفعلُ فِي الصّلاةِ وجبَ علنِه، لأنهُ مُسْتَطِعٌ لَهُ.

٣١٤ - وَعَنْ جَابِرٍ ﴿ ﴿ أَنْ النَّبِي ﷺ فَسَالَ لِمَرِيضٍ - صَلَّى عَلَى وِسَادَةٍ، فَرَمَسَى بِهَا - وَقَالَ: صَلَّ عَلَى الأرْضِ إِن اسْتَطَعْت، وَإِلاَّ فَأَوْمٍ إِيمَاءً، وَاجْعَلْ سُجُودَك أَخْفَضَ مِنْ رُكُوعِك».

رُوَاهُ النَّيْهَةِيُّ (٣٠٦/٢) بِسَنَدِ قَوِيَّ، وَلَكِنْ صَحْحَ أَبُـو حَاتِمِ «العلل» (١١٣/١) وَقُفْهُ.

الحديثُ أخرجَهُ البيْهَقيُّ في المعرفةِ(١٤٠/٢، ١٤١) من طريقٍ سُفيانَ النَّوريُّ.

وفي الحديث «فرمى بِهَا، وأخذَ عُوداً ليصلِّيَ عليْــهِ، فـأخذُهُ ورمى بهِ» وذَكَرَ الحديثَ.

وقالَ البزَّارُ؛ لا يُعرفُ أحدٌ روّاهُ عن النَّوريُّ غيرَ ابي بَكْــرِ الحنفيُّ؛ وقدْ سُتلَ عنْـهُ أبـو حَـاتِمٍ فقـال: الصَّـوابُ عـنْ جـابرٍ موقوفاً، ورفعُهُ خطاً.

وقد روى الطَّبرانيُّ [«المعجم الكبير» (٢٦٩/١٧، ٢٧٠)] من حديث طارق بن شِهَاب عن ابن عُمـرَ قـال: عـادَ رسـولُ اللَّـهِ ﷺ مريضاً؛ فَذَكَرَهُ وفي إسنادِهِ ضعفٌ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يَتَّخذُ المريضُ ما يسجدُ عليهِ حيثُ تعذَّرَ سُجودُهُ على الأرض.

وقد أرشدَهُ إلى أنّه يفصلُ بينَ رُكُوعِهِ وسجودِه، ويجعلُ سُجودَهُ أخفضَ مَنْ رُكُوعِهِ فإنْ تعذّرَ عليْهِ القيامُ والرُكُوعُ فإنّهُ يُومئُ من قُعودٍ لَهُمّا جاعلاً الإيماءَ بالسُجودِ اخفضَ من الرُكُوعِ، أو لمْ يَتَعَذّرْ عليْهِ القيامُ، فإنّهُ يُومئُ للرُكُوعِ منْ قيام، ثُمَّ يَعدُ ويومئُ للسُّجودِ منْ قُعودٍ؛ وقيلً في هذهِ الصُّورةِ يُومئُ لَهمًا منْ قيام يقعدُ لِلتَّشَهُدِ.

وقيلَ: يُومئُ لَهُمَا كليْهِمَا من القعودِ، ويقومُ للقراءةِ. وقيلَ: يسقطُ عنهُ القيامُ، ويصلّي قاعداً، فــانْ صلّـى قائمـاً جازَ، وإنْ تعذّرُ عليْهِ القعودُ أوماً لَهُمَا منْ قيام.

# ٨ باب سُجود السَّهْو وَغَيْرِهِ مِنَ التَّلاوَةِ والشُّكْرِ

#### ١ ـ سجودُ السهو قبلَ السلام

٣١٥ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ بُحَيْنَةً ﴿ قَالَ النَّبِيُ اللَّهِ ابْنِ بُحَيْنَةً ﴿ اللَّهُ النَّبِي اللَّهُ مَنَى بِهِم الظُّهْرَ، فَقَامَ فِي الرَّكْعَتَيْسِ الأولَيْسِ، وَلَمْ يَجْلِسْ، فَقَامَ النَّاسُ مَعَهُ، حَتَّى إِذَا قَضَسى الصَّلاة، وَانْتَظَرَ النَّاسُ تُسْلِيمَهُ، كَبَّرَ وَهُو جَالِسٌ وَسَجَدَ سَجْدَتَيْنِ، قَبْل أَنْ يُسَلِّمَ. ثُمَّ سَلَّمَ».

أَخْرَجَةُ السَّبَقَةُ وَأَحَد (٣٤٥/٥)، البخاري(١٢٣٠)، مسلم(٥٧٠)، أبو داود(١٠٣٤)، المترمذي (٣٩١)، النسالي(٢٤٤/٢)، ابن ماجسه(٢٠٤١)]، وَهَذَا لَفْظُ البِخَارِيِّ(١٢٣٠).

وَفِي رِوَايَةِ لِمُسْلِمِ(٥٧٣): يُكَنَّوُ فِي كُلِّ سَجْدَةِ وَهُوَ جَالِسٌ وَيَسْجُدُ. وَيَسْجُدُ النَّاسُ مَعَهُ مَكَانَ هَا نَسِيَ مِن الْجُلُوسِ.

(وعن عبدِ اللَّهِ ابنِ بُحينةَ ﴿ اللَّهِ مُنامَ صَبطُهُ وَتَرجَتُهُ، وَتَكَرَّرَ على الشَّارِحِ ترجَتُهُ فأعادَهَا هُنا.

(أَنَّ النِّيُّ ﷺ صلَّى بِهِم الظُّهْرَ فَقَامَ فِي الرَّكُعَتَينِ الأُولِيينِ) بِالمُثَنَّينِ التَّخِيثَينِ.

رولم يجلس) هُوَ تأكيدٌ لـ «قامَ» منْ باب: أقولُ لَهُ: ارحلْ لا تُقيمنُ عندنا.

(فقامَ النَّاسُ مَعَهُ حَتَّى إذا قضى الصَّلاةَ والتَّطَرَ النَّاسُ تسليمَهُ كُبُرَ وَهُوَ جالسٌ وسجدَ سجدَتينِ قبلَ أنْ يُسلِّمَ ثُمَّ سلَّمَ، أخرجَهُ السَّبعةُ وَهَذا لفظُ البخاريُّ).

الحديثُ دليـلٌ على أنَّ تـرُكَ التَّشَـهُٰدِ الأَوَّلِ سَـهُواً يجـبرُهُ سُجودُ السَّهْوِ.

وقولُهُ عِلى: "صَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي" يدلُ على

وُجوبِ التَّشَهُدِ الأوَّل، وجبرانُهُ هُنا عندَ تركِهِ دلَّ على أنَّــهُ وإنْ كَانَتْ وَاجِبًا فَإِنَّهُ يُجِبُّ بِسَجُودِ السَّهْوِ، وَالْاسْتِدَلَالُ عَلَى عَدْم وُجوبِهِ بِأَنَّهُ لَوْ كَانَ وَاجِبًا لِمَا جِبْرَهُ السُّجودُ، إِذْ حَقُّ الوَاجِبِ أَنْ يُفعلَ بنفسِهِ لا يُتَمُّ، إذْ يُمْكِنُ أنَّهُ كما قالَ أحمدُ بنُ حنبلٍ: واجبٌ، ولَكِنَّهُ إِنْ تُركَ سَهْواً جبرَهُ سُجودُ السَّهْو.

وحاصلُهُ أنَّهُ لا يَتِمُ الاسْتِدلال على عدم وُجوبهِ حَتَّى يقومَ الدَّليلُ: أَنْ كُلُّ واجبٍ لا يُجـزئُ عنْـهُ سُـجودُ السَّـهُو إِنْ تُـركَ

وقولُهُ: (كبَّرَ) دليلٌ على شــرعيَّةِ تَكْبـيرةِ الإحـرام لــــجودِ السَّهْو، وأنَّهَا غيرُ مُختَصَّةٍ بـالدُّخولِ في الصَّلاةِ، وأنَّهُ يُكبُّرُهَـا، وإنْ كَانَ لَمْ يَخْرِجُ مِنْ صَلَاتِهِ بِالسُّلَامُ مُنْهَا.

وامًا تَكْبيرةُ النَّقل فلمْ تُذْكَرْ هُنـا ولَكِنَّهَـا ذُكِـرَتْ في قولِـهِ (وفي رواية لمسلم) أي عن عبدِ اللَّهِ ابن بُحينةً.

(يُكَبِّرُ فِي كُلِّ سنجدةٍ وَهُوَ جالسٌ ويسجدُ ويسجدُ معَــهُ النَّاسُ فِيهِ دليلٌ على شرعيَّةِ تَكْبير النَّقل كما سلف في الصَّلاةِ.

وقولُهُ (مَكَانَ ما نسيَ من الجلوس) كأنَّهُ عـرف الصَّحـابيُّ ذلِكَ منْ قرينةِ الحال، فَهَذا لفظ مدرجٌ منْ كـــلام الـرَّاوي ليــسّ حِكَايةً لفعلِهِ ﷺ الَّذي شَاهَدَهُ، ولا لقولِهِ ﷺ، ثُـمَّ فِيهِ دليـلَّ على أنْ محلَّ مثلِ هذا السُّجودِ قبلَ السَّــلامِ، ويــأْتِي مــا يُخالفُـهُ

وفي روايةِ مُسلم دلالةٌ على وُجوبِ مُتَابعةِ الإمام.

وفي الحديثِ دلالةٌ أيضاً على وُجوبِ مُتَابِعَتِهِ وإنْ تُــرِكَ مــا هذا حالُهُ فإنَّهُ ﷺ أقرَّهُــمْ على مُتَابِعَتِيهِ، معَ ترْكِهـمْ لِلتَّشْـهُدِ

وفِيهِ تَامُّلُ لاحْتِمالِ أَنَّهُ مَا ذُكِرَ أَنْــهُ تَـرَكَ وَتَرَكُّـوا إِلاَّ بَعَـدَ تلبُّسيهِ وَتَلبُّسِهِمْ بواجبٍ آخرَ.

#### ٢ ــ سجودُ السهو بعد السلام

٣١٦ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: ﴿صَلَّى النَّبِيُّ ﷺ إخْدَى صَلاتَي الْعَشِيُّ رَكْعَتَيْنِ، ثُمُّ سَلَّمَ، ثُمُّ قَامَ

إِلَى خَشَبَةٍ فِي مُقَدِّم الْمَسْجِدِ، فَوَضَعَ يَـدَهُ عَلَيْهَـا. وَفِي الْقَوْمِ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، فَهَابَا أَنْ يُكَلِّمَاهُ، وَخَــرَجَ سَرَعَانُ النَّاسِ، فَقَالُوا: قُصِرَتِ الصَّلاةُ. وَفِي الْقَوْم رَجُلٌ يَدْعُوهُ النَّبِيُّ ﷺ ذَا الْيَدَيْــنِ فَقَـالَ: يَــا رَسُــولَ اللَّهِ، أَنْسِيتَ أَمْ قُصِرَتِ الصَّلاةُ؟ فَقَالَ: لَمْ أَنْسَ وَلَمْ تُقْصَرُ فَقَالَ: بَلَى، قَـدْ نَسِيت، فَصَلِّى رَكْعَتَيْن ثُـمُّ سَلَّمَ، ثُمُّ كَبَّرَ، ثُمُّ سَجَدَ مِثْلَ سُجُودِهِ، أو أَطْوَلَ، ثُـمُّ رَفَعَ رَأْسَهُ فَكَبَّرَ، ثُمُّ وَضَعَ رَأْسَهُ، فَكَبَّرَ، فَسَجَدَ مِثْـلَ سُجُودِهِ، أَو أَطُولَ، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ وَكَبَّرَ ٣٠.

٧- سجودُ السهو بعد السلام

مُتَفَقٌّ عَلَيْهِ[لبخاري(١٢٢٩)، مسلم(٥٧٣)]، وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيُّ.

وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِمِ(٧٣ه): صَلاةُ الْعَصْرِ ...

وَلَابِي دَاوُد(١٠٠٨) فَقَالَ: أَصَدَقَ ذُو الْبَدَيْنِ؟ فَأَوْمَتُوا: أَيْ لَعَمْ وَهِيَ فِي الصَّحِيحَيْنِ، لَكِنْ بِلَفْظِرِ: فَقَالُوا .

وَفِي رِوَايَةٍ لَهُ(٢٠١٣): لَمْ يَسْجُدُ حَتَّى يَقَّنَهُ اللَّهُ تَعَالَى ذَلِكَ.

(وعن أبي هُريرةَ ظلم قال: صلَّى النَّبيُّ 建 إحدى صلاتي العشيِّ) هُوَ بِفَتْحِ الْعِينِ الْهُمَلَةِ وَكَسِرِ الشُّينِ المعجمةِ وَتَشْديدِ المثنَّاةِ التَّختِيَّةِ.

قالَ الأزْهَرِيُّ: هُوَ ما بينَ زوالِ الشَّمسِ وغروبِهَا.

وقدْ عَيِّنَهَا أَبُو هُريــرةَ في روايـةٍ لمسـلمـ[(٧٧٣)(٢٠٠)] أنَّهَــا

وفي أُخرى[(٥٧٣)(٩٩)] أنَّهَا العصرُ، ويأْتِي.

وقلاْ جُمعَ بينَهُمَا بأنَّهَا تعدُّدَت القصَّةُ.

(رَكْعَتَين ثُمَّ قامَ إلى خشبةٍ في مُقدَّم المسجدِ فوضعَ يدَهُ عليْهَا وفي القوم) المصلِّينَ.

(ابو بَكْرٍ وعمرُ فَهَابا أَنْ يُكَلِّمَاهُ) أَيْ بأنَّهُ سَـلَّمَ علـى

(وخرجَ) من المسجدِ (سَرَعانُ النَّاسِ) بفَتْحِ السِّينِ المُهْمَلةِ وَفَتْحِ الرَّاءِ هُوَ المشهُورُ، ويروى بإسكان الرَّاءِ هُم المسـرعونَ إلى الحروج، قيلَ وبضمُّهَا وسُكُونِ الرَّاءِ على أنَّهُ جمعُ سـريعِ كقفيزٍ

(فقالوا: أقصرَت ) بضم القاف وكسر الصَّادِ.

(الصَّلاةُ) ورويَ بَفَتْحِ القافِ وضمَّ الصَّادِ وَكِلاهُمَا صحيحٌ، والأوَّلُ أشهرُ

(ورجلُ يدعُوهُ) أيْ يُسمِّيهِ (النَّمِيُّ ﷺ: ذا اليدينِ).

وفي رواية[م(٧٤)] «رجلٌ يُقالُ لَهُ الخرباقُ بنُ عمرٍو» بِكُسرِ الخاءِ المعجمةِ وسُكُونِ الرَّاءِ فباءٍ مُوحَّدةٍ، آخرُهُ قافٌ لُقُّبِ ذا البدين، لطول كان في يديُهِ

وفي الصّحابةِ رجلٌ آخرَ يُقالُ لَهُ ذُو الشّمالينِ هُوَ غيرُ ذي السّمالينِ هُوَ غيرُ ذي اليدينِ، ووَهَمَ الزّهْريُّ فجعلَ ذا اليدينِ وذا الشّمالينِ واحداً.

وقد بيَّنَ العلماءُ وَهُمَهُ.

(فقال: يا رسول اللهِ أنسيت أمْ قُصرَت الصَّلاةُ) أيْ شـرَّعَ اللَّهُ قصرَ الرُّباعيَّةِ إلى اثْنَتَين.

(فقالَ: لم أنسَ ولم تُقصرُ) أي في ظنّي.

(فقال: بلى قد نسيت، فصلى رَكْفَيَنِ ثُمَّ سلَم، ثُمَّ كَبَّرَ ثُمَّ سلم، ثُمَّ كَبَّرَ ثُمَّ سجدَ مثلَ سُجودِهِ أو أطول، ثُمَّ راسَهُ فَكَبَّرَ، ثُمَّ وضع راسَهُ فَكَبَرَ مُثلَ سُجودِهِ أو أطول، ثُمَّ رفع راسَهُ وَكَبَّرَ، مُتَّفقً عليه؛ واللَّفظُ للبخاريُّ.

هذا الحديثُ قدْ أطالَ العلماءُ الْكَلامَ عليْهِ وَتَعرَّضُوا لمباحثُ أُصوليَّةٍ وغيرِهَا، وأكثرُهُم اسْتِيفاءً لذلِسكَ القاضي عياضٌ، ثُمُّ الحققُ ابنُ دقيقِ العيدِ في شرح العمدةِ (۲۰/۲، ۲۸).

وقدْ ونَّينا المقامَ حقَّهُ في حواشيهَا[٢/٣١٤\_١٤٤].

والمُهِمُّ هُنَا الحُكُمُ الفرعيُّ الماخوذُ مَنْهُ، وَهُو آنَّ الحديثُ دليلٌ على أنْ نَيَةَ الحروجِ من الصَّلاةِ، وقطعُهَا إذا كانَتْ بناءً على ظنَّ التَّمامِ لا يُوجبُ بُطلانَهَا ولسوْ سلَّمَ التَّسليمَتَيْن، وانْ كلامَ النَّاسي لا يُبطلُ الصَّلاة، وكذا كلامُ منْ ظنَّ النَّمام، وبهذا قال جُمهُورُ العلماءِ من السَّلفِ والخلفِ وَهُوَ قولُ ابنِ عَبَّاس، وابنِ الزُبير، والحيهِ عُروة، وعطاء، والحسن، وغيرِهِمْ وقال بِهِ النَّاصِرُ من الشَّلفِ المُدين؛ وقال بِهِ النَّاصِرُ من التَّهِ السَّافِعيُّ، واحدُ، وجميعُ اثمَّةِ الحديث؛ وقال بِهِ النَّاصِرُ من التَّهِ اللَّال.

وقالَت الْهَادُويَّةُ والحنفيَّةُ: التَّكَلُّمُ في الصَّلاةِ ناسياً أو جَاهِلاً

يُبطُلُهَا، مُسْتَدَلِّينَ بحديثِ ابنِ مسعودٍ [البخاري(١١٩٩)، مسلم(٣٨٥) وتقدم في شرح ح(٢١٢)]، وحديثِ زيدِ بنِ أرقمَ [قدم برقم، (٢٠٨)] في النَّهْي عــن التَّكَلُّمِ في الصَّلاةِ، وقالوا: هُما ناسخانِ لِهَهَذا الحديثِ.

وأجهب بان حديث أبين مسعود كان بَكَة مُتَقدُما على حديث الباب بأعوام، والتُقدُمُ لا ينسخ التُتاخَر؛ وبان حديث زيد بن أرقم، وحديث أبن مسعود أيضاً عُمومان، وَهَذا الحديث خاص مَّن نَكَلُم ظاناً لِتَمام صلاتِه فيخص بسه الحديث الذكرران، فتَتجتمع الأدلَة من غير إبطال لشيء منها ويدلل الحديث أيضاً أن الكلام عمداً لإصلاح الصلاق لا يُبطلها كما في كلام ذي البدين.

وقولُهُ: «فقالوا» يُريدُ الصَّحابةَ «نعمْ» كمــا في روايـةٍ تـأَتِي، فإنَّهُ كلامُ عمدٍ لإصلاح الصَّلاةِ.

وقد رُويَ عِنْ مَالِكِ أَنَّ الإمامَ إِذَا تَكَلَّمَ بِمَا تَكَلَّمَ بِـوِ النَّبِيُّ عَنْ السَّنِفَ الرِ وَالسُّوْالِ عَنْدَ الشَّكُ، وإجابةِ المُأموم، أَنْ الصَّلاةَ لا تفسدُه وقد أُجيبَ بأنَّهُ عَنْهِ تَكَلَّمَ مُعْتَقَداً لِلتَّمامِ، وَتَكَلَّمَ الصَّحابةُ مُعْتَقدينَ للنَّسخِ، وظنُوا حيتنهِ التَّمامَ.

قلت: ولا يخفى أن الجزم باغتِقادِهم التَّمامَ عملُ نظرٍ عمل فيهم مُتردَّدٌ بينَ القصرِ، والنسيانِ وَهُو ذُو اليدينِ، نعم مَسرَعالُ النَّاسِ اغتَقدوا القصر، ولا يلزمُ اغتِقادُ الجميع، ولا يخفى أنهُ لا عُدرَ عن العملِ بالحديثِ لمن يَتْقَلُ لَهُ مشلُ ذلِك، وما أحسنَ كلامٍ صاحب المنارِ فإنَّه ذَكرَ كلامَ الْهَادي ودعواهُ نسخة كما ذكرنا، ثُمَّ ردَّهُ بما رددناه، ثمَّ قال: وأنا ارجو الله للعبدِ إذا لقسى الله عاملاً لذلك آن يُتبتهُ في الجوابِ بقولِه: صحح لي ذلك عن رسولِك، ومم أحد ما يمنعُه، وأن ينجو بذليك، وشابُ على العملِ بهِ، وأخافُ على المتكلّفينَ وعلى الجيرينَ على الحتروجِ من الصلاةِ للاستِتنافِ، فإنهُ ليسَ باحوط كما ترى، لأن الحووج بغيرِ دليل بمنوع وإطال للعمل.

وفي الحديث دليل على أنَّ الأفعالَ الْكَثَيرةَ الَّتِي ليسَّتْ مَنْ جَنْسِ الصَّلاةِ إذا وقعَتْ سَهُواً وظنَّ التَّمامُ لا تفسدُ بِهَسَا الصَّلاةُ، فإنَّ في روايةِ: «أنَّـهُ ﷺ خرجَ إلى منزلِهِ» وفي أُخرى «يجرُّ رداءَهُ مُنضباً» وَكَذلِكَ خُروجُ سرعانِ النَّاسِ، فإنَّهَا أفعالَ كنرةً قطعاً.

وقدْ ذَهَبَ إلى هذا الشَّافعيُّ.

٢ - كتابُ الصلاة

وفِيهِ دليلٌ على صحَّةِ البناء على الصَّلاةِ بعدَ السَّلام وإنْ طالَ زمنُ الفصل بينَهُمَا.

وقدْ رُويَ هذا عنْ ربيعةً، ونسبَ إلى مالِك، وليسَ بمشهُور

ومن العلماءِ منْ قالَ: يخْتُصُّ جوازُ البناءِ إذا كــانَ الفصــلُ بزمنٍ قريبٍ، وقيلَ: بمقدارِ الصُّلاةِ.

ويدلُّ أيضاً أنَّهُ يجبرُ ذلِكَ سُنجودُ السَّهْوِ وُجوبـاً لحديث «صَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي».

ويدلُّ أيضاً على انَّ سُجودَ السَّهْوِ لا يَتَعدُّدُ بِتَعدُّدِ السبابِ

ويدلُّ على أنَّ سُجودَ السَّهْوِ بعدَ السُّلامِ خسلافُ الحديث الأوَّل، ويأْتِي فِيهِ الْكَلامُ.

وأمَّا تعيينُ الصَّلاةِ الَّتِي اتَّفقَتْ فِيهَا القصَّةُ فيــدلُّ لَـهُ قولُـهُ (وفي روايةٍ لمسلمٍ) أيْ منْ حديثِ أبي هُريرةً.

(صلاةُ العصر) عوضاً عنْ قولِـهِ في الرُّوايـةِ الأولى إحــدى صلاتي العشيُّ.

(ولأبي داود) أي من حديثهِ أيضاً (فقال) أي النَّبيُّ ﷺ: (أصدق ذُو اليدين؟ فأومنوا: أي نعم، وَهِيَ في الصَّحيحينِ لَكِنْ

قُلْت: وَهِيَ فِي روايةٍ لأبي داود بلفظِ: فقـالَ النَّـاسُ: نعـمْ وقالَ أبو داود: إنَّهُ لمْ يذْكُرُ فأومأوا إلاَّ حُمَّادَ بنَ زيدٍ.

(وفي روايةٍ لَهُ) أي لأبي داود منْ حديثِ أبـي هُريـرةَ (ولمْ يسجد حَتَّى يَقْنَهُ اللَّهُ ذَلِكَ) ولفظُ أبي داود: "ولمْ يسجد سجدَتَى السَّهْوَ حَتَّى يقَّنَّهُ اللَّهُ ذلِكَ ايْ صيَّرَ تسليمَهُ على ثُنَّين يقيناً عندَهُ إمَّا بوحي، أو تذكُّر حصلَ لَهُ اليقينُ بهِ، واللَّـهُ أعلـمُ مـا مُسْتَندُ أبي هُريرةً في هذا.

٣\_ سجودُ السهو قبل التشهُّدِ

٣١٧ - وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ خُصَيْنِ ﷺ ﴿أَنَّ النَّبِيُّ

ﷺ صَلِّي بِهِمْ، فَسَهَا فَسَجَدَ سَـجْدَتَيْنِ، ثُمُّ تَشَهَّدَ، ثُمَّ سَلْمَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٩) وَالنَّرْمِذِيُّ (٣٩٥) وَحَسَّنَهُ.

٣- سجودُ السهو قبل التشهُّدِ

وَالْحَاكِمُ(٣٢٣/١) وَصَخَحَهُ

في سياقِ حديثِ السُّننِ أنَّ هذا السُّـهُوَّ سَـهُوُّهُ ﷺ الَّـذي في خبرِ ذي اليدينِ فإنَّ فِيهِ بعدَ أنْ ساقَ حديثُ أبي هُريرةَ مشلَّ ما سلفَ منْ سياق الصَّحيحين إلى قولِـهِ: «ثُمُّ رفعَ وَكَبَّرَ» ما لفظُهُ: «فقيل لمحمَّدِ ابن سيرينَ: سلَّمَ في السُّهُو؟ فقالَ: لمَّ أحفظُـهُ منْ ابي هُريرةَ، ولَكِنْ نُبُّتْت انْ عمرانَ بـنَ حُصـينِ قـالَ: ثُـمُّ

وفي السُّسننِ [أبسو داود(١٠١٨)، النسساني(٢٦/٣)، ابسن ماجه (١٢١٥)] أيضاً من حديث عمرانَ بن حُصين قالَ: "سَلَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي ثَلاثِ رَكَعَاتٍ مِن الْعَصْرِ ثُـمٌ دَخَـلَ، فَقَـامَ إليه رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ الْخِرْبَاقُ كَانَ طَويلَ الْيَدَيْنِ اللِّي قَوْلِهِ: «فَقَالَ أَصَدَقَ؟ فَقَالُوا: نَعَمْ، فَصَلَّى تِلْكَ الرَّكْعَةَ ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَتَيْهَا ثُمَّ سَلَّمَ الْتَهَى.

ويختَملُ أنَّهَا تعدَّدَت القصَّةُ.

وفي الحديثِ دليلٌ أنَّهُ يُسْتَحبُّ عقيبَ الصَّلاةِ كما تـدلُّ

وفِيهِ تصريحٌ بالتَّشَهُّدِ، قيلَ: ولمْ يقلُّ أحدٌ بوجوبـهِ، ولفـظُ: «تشَهَّدَ»، يدلُ أنَّهُ أتَى بالشَّهَادَتَين، وبهِ قالَ بعضُ العلماء.

وقيلَ: يَكْفَى التَّشَهُّدُ الأوسطُ، واللَّفظُ في الأوَّل أَظْهَرُ.

وفِيهِ دليلٌ على شرعيَّةِ التَّسليم كما تدلُّ لَهُ روايــةُ عمـرانَ بن حُصَين الَّتِي ذَكَرَنَاهَا، لا الرُّوايةُ الَّتِي أَتَى بِهَا المصنَّفُ، فإنَّهَــا ليسَتْ بصريحةِ أنَّ التَّسليمَ كانَ لسجدَتَي السُّهُو، فإنَّهَا تَحْتَملُ أنَّهُ لُمْ يَكُنْ سلَّمَ للصَّلاةِ، وأنَّهُ سجدَ لَهَا قبلَ السَّلام، ثُمَّ سلَّمَ تسليم الصلاةِ.

٤ ـ يبني الشاك على اليقينِ ويسجدُ للسهوِ

٣١٨ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا شَكَ أَحَدُكُمْ فِي صَلاتِهِ، فَلَمْ
يَدْرِ كَمْ صَلَّى أَثَلاثاً أَمْ أَرْبَعاً؟ فَلْيَطْرَحِ الشَّكُ وَلْيَبْنِ
عَلَى مَا اسْتَيْقَنَ، ثُمَّ يَسْجُدْ سَجْدَتَيْنِ قَبْلَ أَنْ يُسَلِّمَ،
فَإِنْ كَانَ صَلَّى خَمْساً شَفَعْنَ لَهُ صَلاتَهُ، وَإِنْ كَانَ
صَلَّى تَمَاماً كَانَتَا تَرْغِيماً لِلشَّيْطانِ».

رُوَاهُ مُسْلِمٌ ( ٧٩٥).

روعنْ أَي سَعِيدِ الحُدرِيِّ صَلَّى قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَّا: ﴿إِذَا شَكُ أَحَدُكُمْ فِي صَلاتِهِ فَلَمْ يَـدْرِ كَـمْ صَلَّى أَثْلاثاً أَمْ أَرْبَعاً فَلْيَطُرَ الشَّكُ وَلِيْنِ عَلَى مَا اسْتَنَقَنَ ثُمَّ يَسْجُدُ سَجْدَتَيْنِ قَبْلَ أَنْ يُسَلِّمَ، فَإِنْ كَانَ صَلِّى خَمْساً» فِي رُبَاعِيَّةٍ (شَفْعَنَ أَي السَّجَدَتَان.

(لَهُ صلاَتُهُ) صَيْرَنَهَا شفعاً لأنَّ السَّجدَتَينِ قامَتاً مقامَ رَكْعـةٍ، وَكَانُ المطلوبَ مِن الرُّباعيَّةِ الشَّفعُ، وإنْ زادَتْ على الأربع وإنْ كانَ صلَّى تماماً كانَّ ترفيماً للشَّيطان أيْ الصاقاً لأنفِهِ بالرُّغام.

والرُّغَامُ: بزنةِ غُرابٍ: التُرابُ، والصاقُ الأنفِ بِهِ في قولِهِمْ رغمَ أنفُهُ كنايةً عنْ إذلالِهِ وإِهَانَتِهِ.

والمرادُ إهانــةُ الشَّيطانِ، حيثُ لبَّسَ عليْــهِ صلاتَــهُ، (روَاهُ سلمٌ).

الحديثُ فِيهِ دليلٌ على أنَّ الشَّاكَ فِي صلاتِهِ يجبُ عليْهِ البناءُ على اليقينِ عندَهُ ويجبُ عليْهِ أنْ يسجدَ سجدَتَهِن.

ولل هذا ذَهَبَ جَماهِيرُ العلماء، ومالِكٌ والشَّافعيُّ، وأحمدُ. وذَهَبَ الْهَادويَّةُ وجماعةٌ من التَّابِعينَ إلى وُجوبِ الإصادةِ عليهِ حَتَّى يستَيقنَ.

وقالَ بعضُهُمْ: يُعيدُ ثلاثُ مرَّاتٍ، فإذا شَكَ في الرَّابِعةِ فـلا إعادةَ عليه؛ والحديثُ معَ الأوَّلينَ.

والحديثُ ظَاهِرٌ فِي انْ حُكْمَ الشَّاكَ مُطلقاً مُبْتَداً كانَ أَو مُثِنِّلُي.

وَفَرَّقَ الْهَادُويَّةُ بِينَهُمَا فقالُوا فِي الأوَّل: يجبُ عليْهِ الإعادةُ.

وفي النَّاني يَتَحرَّى بالنَّظرِ في الأمارَاتِ، فإنْ حصلَ لَهُ ظَـنُّ النَّصَامِ أو النَّمَــارَاتِ لا النَّصَامِ أو النَّمَــارَاتِ لا يحصلُ لَهُ مَحسبِ العادةِ شيئاً فإنَّهُ يبني على الأقــلُ كما في هـذا

الحديث، وإنْ كانَ عادَتُهُ أَنْ يُفيدَهُ النَّظرُ، ولَكِنَّهُ لَمْ يُفدَهُ في هـ فيهِ الحالةِ وجبَ عليهِ أيضاً الإعادةُ.

وَهَذَا التَّفْصِيلُ يَردُّ عَلَيْهِ هَذَا الحَدَيثُ الصَّحَيحُ، ويردُّ عَلَيْهِ الْضَا حَدَيثُ عَبْدِ الرَّحْسِنِ بِينِ عَوْفِ عَنْدَ اَحْمَدَ(١٩٠/١) قَالَا: سَمَعْت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: "إذَا شَسَكُ أَحَدُكُمْ فِي صَلاتِهِ فَلَمْ يَدْرِ وَاحِدَةً صَلَّى أو اثْتَيْنِ فَلْيَجْعَلْهَا وَاحِدَةً، وَإِذَا لَمْ يَدْرِ فَلاَثًا صَلَّى أو يُثَيِّنِ، وَإِذَا لَمْ يَدْرِ فَلاَثًا صَلَّى أو أَرْبَعا فَلْيَجْعَلُهَا فِتَيْنِ، وَإِذَا لَمْ يَدْرِ فَلاَثًا صَلَّى أو أَرْبَعا فَلْيَجْعَلُهَا فَيْتَنِ، وَإِذَا لَمْ يَدْرِ فَلاَتُو صَلَّى أو أَرْبَعا فَلْيَجْعَلُهَا فَلاَئًا، ثُمْ يَسْجُدْ إِذَا فَرَغَ مِنْ صَلاتِهِ وَهُو جَالِسٌ فَلَالًا أَنْ يُسَلِّمَ سَجْدَتَيْنِ».

#### ٥ - النسيانُ والشكُ يستدعي سجدتي السهو

٣١٩- وَعَن البَنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: قَالَ: قَصَلُمِهِ وَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٤٠١)، مسلم(٧٧٥)].

وَلِي رِوَايَةٍ لِلْبُحَارِيِّ فَلَيْتُمَّ ثُمَّ يُسَلَّمْ ثُمَّ يَسْجُدْ.

وَلِمُسْلِمِ (٧٧٧ه)(٩٥)]: وَأَنْ النِّبِيُّ ﷺ سَجَدَ سَجَدَتَى السَّهُو يَفْسَدُ السَّلام وَالْكَلامِهِ.

روعن ابنِ مسعودِ ظلله قال: صلَّى رسولُ اللَّهِ ﷺ أي إحدى الرُّباعبًاتِ خساً.

وفي روايةٍ أنَّهُ قالَ إبرَاهِيمُ النَّخعيُّ: «زادَ أو نقصَ».

رَفَلَمُّا سَلَمٌ قِيلَ لَهُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَحَدَثَ فِي الصَّلاةِ شَيْءٌ؟ قَالَ: وَمَا ذَاك؟ قَالُوا: صَلَّيْت كَلَا وَكَلَا، فَتَنَى رِجَلَيْهِ وَاسْتَقْبَلَ الْقِلْلَةَ فَسَجَدَ سَجْدَتَيْنِ ثُمَّ سَلْمَ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ بِوَجْهِهِ فَقَالَ:

إِنْهُ لَوْ حَدَثَ فِي الصَّلَاةِ شَيْءٌ أَنْبَاتُكُمْ بِهِ، وَلَكِنْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ) فِي البشريَّةِ، وبيِّنَ وجْهَ المثليَّةِ بقولِهِ: (أَنْسَى كَمَا تُنْسَوْنَ؛ فَإِذَا نَسِيتَ فَلْكُرُونِي، وَإِذَا شَكَ أَحَدٌ فِي صَلَابِهِ) هَـلْ زَادَ أَو نَقَصَ (فَلْيَنَحَرُّ الصَّوَابَ) بَانْ يعملَ بَظنَّهِ مِنْ غيرِ تفرقةٍ بينَ الشُكُ فِي رَكْمةٍ أَو رُكْنِ.

وقلاً نسْرَهُ حديثُ عبدِ الرَّحمنِ بـنِ عــوفــــ الَّــذي قدَّمنَـــاهُ (فليُتِمَّ عليْهِ ثُمَّ ليسجدُ سجدَتينِ، مُتَّفَقٌ عليْهِ).

ظَاهِرُ الحديثِ أَنَّهُمْ تَابِعُوهُ ﷺ على الزَّيادةِ، ففيهِ دليلٌ على الزَّيادةِ، ففيهِ دليلٌ على أَنْ مُتَابِعةَ المؤتّمُ للإمامِ فيما ظنَّهُ واجباً لا يُفسدُ صلاتَهُ، فإنَّهُ تَشَخَرةِ مُ مَالٍ هذهِ الصُّورةِ، لِتَجويزِهِم التَّغييرَ في عصرِ النَّبوَّةِ، فأمَّا لو اتَّقتَ الآنَ قيامُ الإمامِ إلى الخامسةِ سبَّحَ لَهُ من خلقه، فإنْ لمْ يقعد انتظروهُ قعوداً حَتَّى يَتَشَهَّدوا بِتَشَهَّدو، ويسلموا بتسليمِه، فإنها لم تفسدُ عليهِ حَتَّى يُعالَى يُعزلونَ، بل فعلَ ما هُوَ واجبٌ في حقّهِ.

وفي هذا دليلٌ على أنَّ محلُّ سُجودِ السَّهْوِ بعدَ السَّــلامِ إلاَّ أنَّهُ قَدْ يُقالُ إِنَّهُ ﷺ ما عرفَ سَهْوَهُ في الصَّلاةِ الاَّ بعدَ أنْ سَلَّمَ منْهَا، فلا يَكُونُ دليلاً.

واعلمْ أنَّهُ قد اخْتَلَفَت الأحاديثُ في محلُّ سُجودِ السَّهْرِ. واخْتَلَفَتْ بسببِ ذلِكَ أقوالُ الأثمَّةِ.

قالَ بعضُ المُثَّةِ الأحاديثِ: أحــاديثُ بـابِ سُـجودِ السَّهُوِ فقــدْ تعـــدُدَتْ: منْهَــا حديــثُ أبــي هُريــرةَ (البخـاري(١٢٢٩)، مــلم(٧٢٣) وتقدم برقم (٣١٧)] فيمنْ شكُ فلمْ يدر كمْ صلَّى؟.

وفِيهِ الأمرُ أَنْ يَسَجَدَ سَجَدَتَينِ، ولمْ يَذْكُرْ مُوضَعَهُمَا، وَهُــوَ حَدَيثٌ أَخْرِجَهُ الجَمَاعَةُ، ولمْ يَذْكُرُوا فِيهِ عَلَّ السَّجَدَتَينِ هَلْ هُــوَ قبلَ السَّلام أَو بَعَدُه؟

نعمْ عندَ أبي داود(١٠٣١) وابنِ ماجَــهْ(١٢١٦) فِيـهِ زيـادةٌ: "قبلَ أنْ يُسلّمَ».

ومنْهَا حديثُ أبي سعيدٍ [تقدم برقم (٣١٤)]: منْ شَكَّ.

وفِيهِ أَنَّهُ يسجدُ سجدَتَينِ قبلَ التَّسليمِ.

ومنْهَا حديثُ أبي هُريرةَ [تقدم برقم (٣١٢)]، وفيهِ: القيامُ إلى الخشبةِ وأنَّهُ سجدَ بعدَ السَّلام.

ومُنْهَا حديثُ ابنِ بُحينةَ [تقدم برقم (٣١١)].

وفِيهِ السُّجودُ قبلَ السَّلامِ.

ولَّمَا وردَتْ هَكَذَا اخْتَلِفَتْ آراءُ العلماءِ في الأخذِ بِهَا:

فقالَ داود: تُستَعملُ في مواضعِهَا على ما جاءَتْ بِهِ، ولا يُقاسَ عليْهَا.

ومثلُهُ قالَ أحمدُ في هــــنيو الصّـــلاةِ خاصّــة، وخـــالف فيمـــا ســــرَاهَا، فقالَ: يسـجدُ قبلَ السّـلامِ لِكُلُّ سَهْـوٍ.

وقالَ آخرونَ: هُوَ مُخيَّرٌ فِي كُلِّ سَـهْوِ إِنْ شَـاءَ سـجدَ بعـدَ السَّلامِ، وإنْ شَاءَ قبلَ السَّلامِ فِي الزِّيادةِ والنَّقصِ.

وقالَ مالِكُ: إنْ كانَ السُّجودُ للزِّيادةِ سَجدَ بعـدَ السُّـلامِ، وإنْ كانَ لنقصان سجدَ لَهُ.

وقالَت الْهَادويَّةُ والحنفيَّة: الأصلُ في سُجودِ السَّهْوِ بعدَ السَّلامِ، وَتَاوَّلُوا الأحاديثَ الـواردةَ في السُّجودِ قبلَـهُ، وسَـتَأْتِي ادْتُهُمْ

وقالَ الشَّافعيُّ: الأصلُ السُّجودِ قبلَ السَّلامِ، وردَّ ما خالفَهُ من الأحاديثِ بادُعائِهِ نسخَ السُّجودِ بعدَ السَّلام.

وروي عن الزُّمْريُّ قال: «سَجَدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ سَجْدَتَي السَّهْوِ قَبْلَ السَّلامِ[السهفي (٢/١٣]] وبعدَهُ، وآخرُ الأمريـنِ قبـلَ السَّلامُهُ.

وأثِيدَهُ بروايةِ مُعاويةَ «أَنَّهُ ﷺ سَجَدَعُمَا قَبْلَ السَّلامِ» [اليهفي (٣٣٤/٢، ٣٣٥)] وصحبَتُهُ مُتَاخِّرةً؛ وذَهَبَ إلى مشلِ قـولِ الشَّافعيِّ أبو هُريرةَ ومَكْحولٌ، والزُهْرِيُّ، وغيرُهُمْ.

قالَ في الشّرح: وطريقُ الإنصاف اللهُ الأحاديثَ الــواردةَ في ذلِكَ قولاً وفعلاً فيهَا نوعُ تعارض، وَتَقدُمُ وَتَاخُرُ البعض غيرُ ثابِت برواية صحيحةِ موصولةِ، حَتَّى يسْتَقيمَ القولُ بالنّسيخ، فالأولى الحملُ على التَّوسُعِ في جوازِ الأمرينِ.

ومن أدلَّةِ الْهَادويَّةِ وَالْحَنفَيَّةُ رَوَايِّةُ البخارِيُّ الَّتِي أَفَادَهَا قُولُهُ: (وَفِي رَوَايَةٍ للبخارِيِّ) أيْ من حديثِ ابنِ مسعودٍ (فَلْيُتِمَّ ثُمَّ يُسلِّمْ ثُمَّ يسجدُ) ما يدلُ على أنَّهُ بعدَ السَّلامِ.

وَكَذَلِكَ رَوَايَةُ مُسلمِ الَّتِي أَفَادَهَــا قُولُــهُ: (ولمسلمٍ) أيَّ مـنّ

حديثِ ابْنِ مُسْعُودٍ: (أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ سَجَدَ سَجْدَتَى السَّهُو بَعْدَ السُّلامِ) منَ الصُّلاةِ (والْكَلامِ) أي الَّذي خُوطَبَ بِهِ وأجابَ عنْـهُ

بِمَا أَفَادَهُ اللَّفَظُ الْأُوَّلُ.

ويدلُ لَهُ ايضاً:

٢- سجودُ السهو بعد السلام

٠ ٣٢ - وَلاَحْمَ ـ دَر ٢٠٤/١) وَأَبِ ـ ي دَاوُد (١٠٣٣) وَالنَّسَائِيِّ(٣٠/٣) مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ مَرْفُوعــاً (مَنْ شَكَ فِي صَلاتِهِ فَلْيُسْجُدْ سَجْدَتَيْنِ بَعْدَ مَا يُسَلِّمُ

وَصَحُّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةً (١٠٣٣).

نَهَانِهِ أَدَلَةُ مِنْ يَقُولُ إِنَّهُ يَسْجِدُ بَعَدَ السَّلَامِ مُطْلَقًا، وَلَكِنَّـهُ قدْ عارضَهَا ما عرفْت، فالقولُ بالتَّخييرِ أقربُ الطُّرقِ إلى الجمسع بينَ الأحاديثِ كما عرفْت.

قالَ الحافظُ أبو بَكْرٍ البَيْهَةِ يُّ: روينا «عَن النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ مُنجَدَ لِلسُّهُو قُبْلَ السُّلامُ، وَأَنَّهُ أَمَرَ بِذَلِكَ».

وروينا «أَنَّهُ سَجَدَ بَعْدَ السَّلام، وَأَنَّهُ أَمَرَ بِهِ ، وَكِلاهُمَا صحيحٌ، وَلَهُمَا شَوَاهِدُ يطولُ بِنْوَكُرِهَا الْكُلامُ، ثُمُمَّ قَـالَ: الأَسْبَهُ بالصُّوابِ جَوازُ الأمرينِ جميعـاً، قـال: وَهَـذا مَذْهَبُ كثيرٍ مـنْ

٧ ـ مَنْ قَامَ فِي الركعتين دون تشهد سجد للسهو

٣٢١– وَعَنِ الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةً أَنْ رَسُــولَ اللَّـهِ 難 قَالَ: ﴿إِذَا شَكَ أَحَدُكُمْ، فَقَامَ فِي الرَّكْعَنَيْن، فَاسْــتَتُمُّ قَائِمــاً، فَلْيَمْـض، وَلا يَعُــودُ، وَلْيَسْــجُدْ سَجْدَتَيْنِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَتِمُ قَائِماً فَلْيَجْلِسْ وَلا سَهْوَ

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(١٠٣٦) وَابْسنُ مَاجَــهْ(٢٠٨٨) والدارقطــني(٧٨/١، ٣٧٩)، وَاللَّفْظُ لَهُ، بسَنَدٍ صَعِيفٍ.

(وعن المغيرةِ بن شعبةَ أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا شَلْكُ أَحَدُكُمْ فَقَامَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ فَاسْتَتَمُّ قَاتِماً فَلْيَمْضِ) ولا يعدْ لِلتَّشْهُدِ

(وليسجد سجدتين) لم يُذْكَر عَلْهُمَا.

(فإن لم يستَتم قائماً فليجلس ليأتي بالتَّشَهُدِ الأوَّل.

(ولا سَهْوَ) عليْهِ، روَّاهُ أبو داود وابسُ ماجَــة والمنارقطيني واللَّفظُ لَهُ بسندٍ ضعيفو، وذلِـكَ انْ مـدارَهُ في جمـع طُرقِـهِ علـى جابرِ الجعفيُّ وَهُوَ ضعيفٌ.

وقلاً قالَ أبو داود: ليسَ في كِتَابي عنْ جـــابرِ الجعفـيُّ غـيرُ هذا الحديث.

وفي الحديثِ دلالةٌ على أنْـةُ لا يسجدُ للسَّهُو إلاَّ لَشُوَاتِ التَّشَهُدِ الأوَّل لا لفعل القيام لقولِهِ قولاً سَهُو عليْهِ ۗ وقَدْ ذُهَّبُّ إلى هذا جماعة.

وذَهَبَتِ الْهَادِرِيَّةُ وابنُ حنبلِ إلى أنَّـةُ يسجدُ للسَّهْوِ لما أخرجَهُ البيهَقيُ (٣٤٣/٢) من حديثِ أنس أنَّمهُ تحرُّكَ للقيام من الرُّكْعَيْنِ الآخريين من العصر على جهَّةِ السُّهُو، فسبَّحوا فقعسدٌ، نُّمُّ سبجدَ للسَّهُو وأخرجَهُ الدَّارقطنيُّ [«العلل» كما في التعليدس (٤٨٠))، والْكُلُّ منْ فعلِ أنسِ موقسوفٌ عليْـه؛ إلاَّ أنْ في بعـضُ طُرقِهِ أَنَّهُ قالَ: هَلَـٰهِ السُّنَّةُ.

وقدْ رجعَ حديثُ المغيرةِ عليْهِ لِكُونِهِ مرفوعاً، ولأنَّهُ يُؤيِّــدُّهُ حديثُ ابن عُمرَ مرفوعاً: ﴿لا سَهْوَ إلاَّ فِي قِيَامٍ عَـنْ جُلُـوسٍ أَوْ جُلُوسِ عَنْ قِيَامًا.

أخرجَ لَهُ الدَّارقط للهِ الرَّارة العَلْمُ (٣٧٧/١) والحَساكِمُ (٣٢٤/١) والبيهَقيُّ(٢/٤٤٪، ٣٤٥).

وفِيهِ ضعفٌ ولَكِـنْ يُؤيِّدُ ذلِكَ أَنَّهَا قَـدْ وردَتْ احـاديثُ كثيرةٌ في الفعل القليل، وأفعالٌ صدرَتْ منْهُ ﷺ ومنْ غيرِهِ، معّ علمِهِ بذلِكَ ولمْ يأمرْ فِيهَا بسجودِ السُّـهُو؛ ولا سجدَ لما صدرَ

قَلْت: وأخرجَ النَّسائيّ(٢٤٤/٢) منْ حديثِ ابن بُحينةَ: «أنَّــةُ ﷺ صَلَّى فَقَامَ فِي الرَّكْعَنَّينِ فَسَبُّحُوا بِهِ فَمَضَى؛ فَلَمَّا فَرَغَ مِــنْ صَلاتِهِ سَجَدَ سَجْدَتَيْنِ ثُمُّ سَلَّمَ.

وأخرجَ الحدد(٢٤٧/٤) والسترمذيُّ(٣٦٥) وصحَّحَــهُ مــنّ حديثِ زيادِ بن علاقةَ قالَ: «صَلَّى بنَا الْمُغِسِرَةُ بْـنُ شُعْبَةً فَلَمَّا

صَلَّى رَكْعَنَيْن قَامَ وَلَمْ يَجْلِسْ فَسَبِّحَ لَهُ مَنْ خَلَّفَهُ فَأَسَــارَ إِلَيْهِــمْ أَنْ قُومُوا، فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ صَلاتِهِ سَلَّمَ ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَتَيْن وَسَلَّمَ، ثُمُّ قَالَ: صَنَعَ بنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ هكذا اللَّهُ اللَّ هذهِ فيمنْ مضى بعدَ أَنْ يُسبِّحُوا لَهُ، فيختَملُ أَنَّهُ سَجِدَ لِتَرْكِ التَّشَهُلِ، وَهُــوَ

#### ٨- ليس على المأموم سهوً

٣٢٢- وَعَنْ عُمَرَ ﷺ عَن النَّبِيِّ ﷺ فَالَ: «لَيْسَ عَلَى مَنْ خَلْفَ الإمَامِ سَهْوٌ، فَإِنْ سَـهَا الإمَـامُ فَعَلَيْهِ وَعَلَى مَنْ خَلْفَهُ».

رَوَاهُ البَزَارُ وَالْبَيْهَةِيُّ [٣٥٢/٢] بِسَنَدٍ ضَعِيفٍ.

وأخرجَهُ الدَّارقطنيُّ(٣٧٧/١) في السُّننِ بلفظٍ آخرَ.

وَفِيهِ زِيادةُ: «وَإِنْ سَهَا مَنْ خَلْفَ الإِمَامِ فَلَيْسَ عَلَيْهِ سَـهُوْ وَالإِمَامُ كَافِيهِ ۗ وَالْكُلُّ مِن الرَّوايَـاتِ فِيهَـا خارجـةُ بِنُ مُصعب

وفي الباب عن ابن عبساس [«الكامل، لابن عدي (١٧٢٢/٢)] إلاَّ أَنَّ فِيهِ مَثْرُوكاً.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يجبُ على المؤتَّمُ سُجودُ السُّنهُو إذا سَهَا في صلاتِهِ، وإنَّما يجبُ عليْهِ إذا سَهَا الإمامُ فقطُ.

وإلى هذا ذَهَبَ زيمدُ بمنُ على والنَّاصرُ، والحنفيَّة، والشَّافعيَّة.

وذَهَبَ الْهَادويَّةُ إلى أنَّهُ يسجدُ للسُّهْوِ لعمــوم ادلَّـةِ سُــجودٍ السُّهُو للإمام والمنفردِ، والمؤتَّمُ:

والجوابُ: أنَّهُ لـو ثبَتَ هـذا الحديثُ لَكَـــانَ مُخصُّصـــاً لعَمُومَاتِ أَدَلَةِ سُجُودِ السُّهُو، ومنعَ عندم ثُبُوتِهِ فَالْقُولُ قَـولُ الْهَادي\_ عليه السلام.

## ٩\_ لكلِّ سهوٍ سجدتان

٣٢٣- وَعَنْ ثُوبَانَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «لِكُلِّ سَهْوِ سَجْدَتَانِ بَعْدَ مَا يُسَلِّمُ».

رَوَاهُ أَبُو ذَاوُد(١٠٣٨) وَابْنُ مَاجَدْ(١٢١٩) بِسَنَدِ ضَعِيفٍ. قالوا: لأنَّ في إسنادِهِ إسماعيل بنَ عيَّاشٍ.

وفِيهِ مقالٌ وخلافٌ.

قَالَ البخاريُّ: إذا حددتُ عن أهل بلدو: يعني الشَّاميِّينَ

وَهَذَا الحَديثُ منْ روآيتِهِ عن الشَّاميِّينَ، فَتَضعيفُ الحديثِ بهِ فِيهِ نظرٌ.

والحديثُ دليلٌ لمسألتَين.

الأولى: أنَّهُ إذا تعدَّدَ المُقْتَضِى لسنجودِ السُّهُو تعـدَّدَ لِكُـلُ سَهُو سَجَدَتَان؛ وقدْ حُكِيَ عَنَ ابن أَبِي لِيلْسَى وَذَهَبَ الجَمْهُـورُ أنَّهُ لا يَتَعَدَّدُ السُّجودُ وإنْ تعدَّدَ مُوجَبُهُ، لأنَّ النَّسِيُّ ﷺ في حديثِ ذي اليدين سلَّمَ، وَتَكَلَّمَ، ومشــى ناسـياً، ولم يسـجد إلاًّ

ولئنْ قيلَ: إنَّ القولَ أولى بالعملِ بهِ من الفعلِ.

فالجوابُ أنَّهُ لا دلالةَ لَهُ على تعدُّدِ السُّجودِ لِتَعدُّدِ مُقْتَضِيهِ، بل هُوَ للعموم لِكُلُّ سَاهِ، فيفيـدُ الحديثُ أَنْ كُـلُّ مَنْ سَهَا في صلاتِهِ بايِّ سَهْو كَانَ يُسْرُّعُ لَهُ سجدَتَان، ولا يُخْتَصَّان بـالمواضع الَّتِي سَهَا النَّبِيُّ ﷺ، ولا بالأنواع الَّتِي سَهَا بِهَا، والحمـلُ على هـذا المعنى أولى مـنْ حملِهِ علـى المعنـى الأوَّل، وإنْ كـانَ هُــوَ الظَّاهِرُ فِيهِ جمعاً بينَهُ وبينَ حديثِ ذي اليدين، على أنَّ لَـك أنْ تقولَ إِنَّ حديثَ ذي اليديسنِ لمْ يقعْ فِيهِ السُّهْوُ المذُّكُورُ حالَ الصَّلاةِ، فإنَّهُ عملُ النَّزاعِ فلا يُعارضُ حديثَ البابِ.

والمسالةُ النَّانيةُ: يُحْتَجُّ بهِ منْ يرى سُجودَ السَّهُو بعدَ السَّلام، وَتَقَدُّمَ فِيهِ تحقيقُ الْكَلام.

#### ١٠ ـ سجود التلاوةِ

٣٢٤– وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ تَالَ: السَّجَدْنَا مَـعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي ﴿إِذَا السَّمَاءُ ۚ انْشَـقَّتُ﴾ و﴿اقْـرَأُ بِاسْمِ رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ ١.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٧٨ه).

هذا من أحاديث سُنجودِ التُّلاوةِ وَهُمَوَ داخلٌ في ترجمةِ المصنِّف الماضية، كما عرفت حيثُ قالَ: بابُ سُجودِ السُّهُو

والحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ سُجودِ التَّلاوةِ وقد أجمعَ على ذلِـكَ العلماءُ، وإنَّما اخْتُلْفُوا في الوجوبِ وفي مواضع السُجودِ.

فالجمهُورُ أَنَّهُ سُنَّةً.

وقالَ أبو حيفةً: واجبٌ غيرُ فرضٍ، ثُمَّ هُـوَ سُـئَّةٌ في حـقُ التَّالِي والمسْتَمع إنْ سجدَ التَّالِي، وقيلَ: وإنْ لمَّ يسجدُ.

فامًّا مواضعُ السُّجودِ فقالَ الشَّافعيُّ: يسجدُ فِيهَا عدا المفصَّل، فَيَكُونُ أحدَ عشرَ موضعاً.

وقالَت الْهَادويَّـةُ والحنفيَّـةُ: في أربعـةَ عشــرَ عـــلاً، إلاَّ انَّ الحنفيَّةَ لا يعدُّونَ في الحجُّ إلاَّ سجدةً، واغتَــبروا بسـجدةِ سُــورةِ

والْهَادويَّةُ عَكَسُوا ذلِكَ كما ذَكَرَ ذلِكَ الْمَهْديُّ في البحرِ. وقالَ أَحِدُ وجماعةً: يسجدُ في خسةَ عشرَ موضعاً، عدا سجدَتَى الحجُّ وسجدةِ (ص).

واخْتَلَفُوا أَيْضاً هِلْ يُشْتَرِطُ فِيهَا مَا يُشْتَرِطُ فِي الصَّلاةِ مَن الطُّهَارةِ وغيرهَا؟ فاشْتَرطَ ذلِكَ جماعةٌ.

وقالَ قومٌ: لا يُشْتَرطُ.

وقالَ البخاريُّ [كتاب سجود القرآن، بآب(٥)]: كانَ ابــنُ عُمـرَ يسجدُ على غير وُضوء.

وفي مُسندِ ابن أبي شيبةَ (٣٧٥/١): كانَ ابنُ عُمرَ ينزلُ عـنْ راحلَتِهِ فَيُهْرِيقُ الماءَ، ثُمَّ يرْكَبُ، فيقرأُ السَّجدةَ فيسجدُ وما يَتُوضًا، ووافقَهُ الشُّعبيُّ على ذلِكَ.

ورويَ عن ابن عُمرَ أنَّهُ لا يسجدُ إلاَّ وَهُوَ طَاهِرٌ [اليهقي في والكبرى، (٣٢٥/٢)]، وجمعَ بينَ قولِيهِ وفعلِيهِ على الطَّهَارةِ من الحدث الأكبر.

قلت: والأصلُ أنَّـهُ لا يُشْتَرطُ الطَّهَـارةُ إلاَّ بدليـل، وأدلَّـةُ وُجوبِ الطُّهَــارَةِ وردَتْ للصَّلاةِ، والسَّجدةُ لا تُسـمَّى صلاةً،

فالدُّليلُ على مَـنْ شـرطَ ذلِكَ، وَكَذلِكَ أُوفَـاتُ الْكَرَاهَـةِ وردَ النَّهْيُ عن الصُّلاةِ فِيهَا، فلا تشملُ السُّجدةَ الفردةَ.

وَهَذَا الحَدِيثُ دَلُّ عَلَى السُّجُودِ لِلتَّلاوَةِ فِي الْفُصُّلِ وَيَأْتِي الخلافُ في ذلِكَ.

ثمُّ رآيت لابن حزم كلاماً في شرح الحلَّــى(١٠٦/٥) لفظُّـهُ: «السُّجودُ في قراءةِ القرآن ليسَ رَكْعـةً أو رَكْعَتَـين فليـسَ صــلاةً وإذا كانَ ليسَ صلاةً فَهُوَ جائزٌ بلا وُضوء، وللجنب، والحائض، وإلى غير القبلةِ، كسائرِ الذُّكْرِ، ولا فرقَ، إذْ لا يلزمُ الوضوءُ إلاَّ للصَّلاةِ، ولم يأت بإيجابِ لغيرِ الصَّلاةِ قُـراَنٌ، ولا سُـنَّةً، ولا إجماعٌ، ولا قياسٌ.

فإنْ قيلَ: السُّجودُ من الصَّلاةِ وبعضُ الصَّلاةِ صلاةً.

قُلنا: والتَّكْبيرُ بعضُ الصَّلاةِ، والجلوسُ، والقيامُ، والسَّبلامُ بعضُ الصَّلاقِ، فَهَلْ يُلْتَزْمُونَ أَنْ لا يفعــلَ أحـدٌ شـيناً مِـنْ هــــــنْـو الأفعال والأقوال إلاَّ وَهُوَ على وُصُوءٍ؟ هـذا لا يقولونَّـهُ، ولا يقولُهُ أحدًا انْتَهَى.

## ١١ ــ السورُ التي يجوزُ فيها السجود

٣٢٥ ـ وَعَن ابْن عَبَّاس رضي اللَّه عنهما قَالَ: (﴿ صَ ﴾ لَيْلُتُ مِنْ عَزَائِم السُّجُودِ. وَقَـدُ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْجُدُ فِيهَا".

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(١٠٦٩).

أَىْ لَيْسَتُ ثُمَّا وَرَدَ فِي السُّجَوْدِ فِيهَا أَمَرٌ وَلا تَحْرِيضٌ وَلا تخصيصٌ ولا حثٌّ، وإنَّما وردّ بصيغةِ الإخبار عن داود عليه السلام، بأنَّهُ فعلَهَا وسجدَ نبيُّنا عَلِمٌ فِيهَا اقْتِداءً بِهِ لقولــه تعـالى: ﴿ فَبِهُدَاهُم اتَّتَدِوِ ﴾ [الأسام: ٩].

وفِيهِ دلالةٌ على أنَّ المسنونَاتِ قَدْ يَكُــونُ بعضُهَـا آكــدَ مـنَّ بعض؛ وقدْ رُوي [س: ١٥٩/٢] أنَّهُ قالَ ﷺ اسْتَجَدَهَا دَاوُد تُوبَّةً، وَسَجَدْنَاهَا شُكْراً».

وروى ابنُ المنسذر وغيرُهُ[ابن أبي شبية «المصنف» (١٧/٢)] بإسنادٍ حسن عن عليُّ بـنِ أبـي طـالـبـ \_ عليـه السـلام -: إنَّ العزائم: ﴿حُمُّهُ، و﴿النَّجْمَهُ، و﴿اقرأُهُ، و﴿الْمُ تَنزيلُ﴾.

وَكَذَا ثَبَتَ عَنَ ابْنِ عَبَّاسٍ فِي الثَّلَاثَةِ الْأَخْرِ.

وقيلَ: الأعرافِ و﴿سُبحانَ، و﴿حم﴾ و﴿المِهُ.

أَخْرَجَهُ ابنُ أبي شيبةَ [«المصنف» (٣٧٧/١، ٣٧٨)].

#### ١٢ ـ السجودُ في سورة النجم

٣٢٦ – وَعَنْهُ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ سَجَدَ بِالنَّجْمِ ٩. رَوْهُ الْبَعْرِيُّ (١٠٧١).

(وعْنُهُ) أي ابنِ عَبَّـاسٍ (أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ سَجَدَ بِالنَّجْمِ. روَاهُ البخاريُّ).

وَهُوَ دليلٌ على السُّجودِ في المفصَّلِ كما أنَّ الحديثَ الأوَّلَ دليلٌ على ذلِكَ.

وقدْ خالفَ فِيهِ مالِكُ وقالَ: لا سُجودَ لِتِلاوةٍ في المفصُّلِ.

وقد قدَّمنا لَك الحَــلافَ فِي أَوَّلِ الفصــلِ مُحْتَجَّاً بَمَـا رُويَ عن ابنِ عبَّاسِ «أَنَّهُ ﷺ لَمْ يَسْجُدْ فِي شَيْءٍ مِن الْمُفَصَّــلِ مُنْـدُ تَحَوَّلُ إِلَى الْمُدِينَةِ».

أخرجَهُ أبو داود(١٤٠٣) وَهُمُو ضعيفُ الإسناد؛ فِيهِ أبو قُدامةَ واسمُهُ الحارثُ بنُ عبدِ اللَّهِ إياديُّ بصريٌّ لا يُختَجُّ بحديثِهِ، كما قالَ الحافظُ المنذريُّ في مُختَصرِ السُّننِ(١١٧/٢)، وغَتَجًا أيضاً بقولِهِ:

#### ١٣- لم يسجد في سورة النجم

٣٢٧ - وَعَنْ زَيْدِ بْنِ ثَـابِتٍ ﴿ قَـالَ: ﴿ فَـرَأْتُ عَلَى النَّبِيُّ ﷺ النَّجْمَ، فَلَمْ يَسْجُدُ فِيهَا،».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٠٧٣)، مسلم(٥٧٧)].

وزيدُ بنُ شابِت منْ أَهْـلِ المدينـةِ، وقراءَتُـهُ بِهَـا كـانَتْ في لمدينةِ.

قَالَ مَالِكٌ: فَأَيَّدَ حَدَيثُ ابن عَبَّاس.

وأجيبَ عنهُ: بال ترك السُّجودِ تارةً وفعلَهُ تارةً دليلُ السُّنيَّةُ، أو لمانعِ عـارضَ ذلِكَ، ومـعَ ثُبُـوتِ حديثِ زيـدٍ فَهُـوَ نـافــٍ،

وحديثٍ غيرِهِ وَهُوَ ابنُ عبَّاسٍ مُثبتٌ، والمثبتُ مُقدَّمٌ.

#### ١٤ ـ من سجدَ في سورة الحجّ

٣٢٨ - وَعَنْ خَالِدِ بُنِ مَعْدَانَ اللهِ قَالَ: «فُضُلَتْ سُورَةُ الْحَجُ بِسَجْدَتَيْنِ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد فِي الْمَرَاسِيلِ(٧٨).

(وعن خالد بن معدان ﴿ ) بفتْح المسم وسُكُونِ العينِ الْمُهمَلةِ وَتَخفيفِ الدَّالِ، هُوَ أبو عبدِ اللَّهِ بنُ معدانَ الشَّاميُّ الْكَلاعيُّ بفتْح الْكَافِ، تابعيُّ من أَهْلِ حمصَ قال: لقيت سبعينَ رجلاً من أصحاب النَّبيُ ﷺ.

وَكَانَ مَنْ ثَقَاتِ الشَّامِيِّنَ، مَاتَ سَنَةَ أَرْبِعِ وَمَاثَةٍ، وقَيلَ سَنَةً ثَلاثٍ.

(قالَ: (قُطَّلَتُ سُورَةُ الْحَجِّ بِسَجْدَتَيْنِ). روَاهُ أَبُو داود في المراسيلِ أَبِي داود، وَهُوَ موجودٌ في المراسيلِ أَبِي داود، وَهُوَ موجودٌ في سُنِيهِ مرفوعاً من حديثِ عُقبةَ بِنِ عامرِ المفظِ: (اقُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ فِي سُورَةِ الْحَجِ سَجْدَتَان؟ قَالَ: نَعَمْ؛ وَمَنْ لَمْ يَسْجُدُهُمَا فَلا يَقْرَأُهُمَا اللهجبُ كيفَ نسبَ المصنَّسفُ إلى المراسيلِ مع وُجودِهِ في سُنِيهِ(١٤٠٧) مرفوعاً.

ولَكِنَّهُ قَدْ وصلَ في:

#### ١٥\_ من لم يسجد في سورة الحجّ

وَسَنَدُهُ ضَعِيفٌ.

قوله: (وروّاهُ احمدُ والتّرمديُّ موصولاً من حديثِ عُقبةَ بنِ عامرِ وزانَ أي الـتّرمذيُّ في روايَتِهِ (فمـنْ لمْ يســـجدُّهُمَا فــــلا يقرأهَا) بضميرٍ مُفردٍ: أي السُّورةَ أو آيةَ السَّجدةِ، ويرادُ الجنسُ. (وسندُهُ ضعيفٌ) لأنْ فِيهِ ابنَ لَهيعةً؛ قيلَ إنَّهُ تفرُدَ بهِ.

وَأَيْدَهُ الْحَاكِمُ(٣٩٠/٢) بِأَنَّ الرَّوايـةَ صَحَّتْ فِيـهِ مِـنْ قـولِ عُمرَ وابنِهِ، وابنِ مسـعودٍ، وابنِ عبَّـاسٍ، وأبي الـدَّرداء، وأبي مُوسَى، وعمَّارٍ، وساقهًا موقوفةً عليْهِم، وأَكَدَهُ البَيْهَقيُ بَمـا روّاهُ في المعرفة(٣/٢ه) () منْ طريق خالدِ بن معدانً.

وفي الحديث ردَّ على أبي حنيفة وغيره مَّنْ قال: إنَّـهُ ليسَ بواجب، كما قالَ إنَّهُ ليسَ في سُورةِ الحجُّ إلاَّ سجدةً واحدةً في الأخيرةِ منها.

وفي قولِهِ: (فمنْ لم يسجاهُمَا فلا يقرأهَا) تأكيدٌ لشرعيَّةِ السُّجودِ فِيهَا؛ ومنْ قالَ بإيجابِهِ فَهُوَ منْ أَدلَّتِهِ.

ومنْ قال: ليسَ بواجبو، قال: لما ترَكَ السُّنَةَ وَهُـوَ سُـجودُ التُّلاوةِ بفعلِ المندوبِ وَهُوَ القرآنُ كانَ الأليقُ الاغْتِناءَ بالمسـنونِ، وأنْ لا يَتْرَكَهُ، فإذا تركَهُ فالأحسنُ لَهُ أنْ لا يقرأ السُّورةَ.

#### ١٦ ـ سجودُ التلاوة ليس فرضاً

٣٣٠- وَعَنْ عُمَرَ ﴿ قَالَ: يَا أَيُهَا النَّـاسُ إِنَّا نَمُرُ بِالسُّجُودِ، فَمَـنْ سَـجَدَ فَقَـدْ أَصَـابَ، وَمَـنْ لَـمْ يَسْجُدْ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ.

رَوَاهُ البُّخَارِيُّ(١٠٧٧)، وَفِيهِ: إنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمْ يَقْرِضِ السُّجُودَ إلاَّ أَنْ

وَهُوَ فِي الْمُوطَإِ (ص ١٤٥).

(وعن عُمرَ ﷺ قال: يا أَيُهَا السَّاسُ إِنَّا نَمُوَّ بالسُّجودِ) أيْ آيَةِهِ.

رفمن سجد فقد أصابَ إي السُّنَّةَ (ومن لم يسجد فـلا اللهَ عليْهِ، روّاهُ البخـاريُّ وفِيهِ) أي البخـاريُّ عـنْ عُمـرَ (إنَّ اللَّــة لمْ يفرض السُّجودَ) أي لم يجعلُهُ فرضاً(إلاَّ أنْ نشاءً، وَهُوَ في الموطَّإِ).

فِيهِ دلالةً على أنَّ عُمرَ كانَ لا يرى وُجوبَ سُـجودِ التَّلاوةِ. واسْتُدلُ بقولِهِ (إلاَّ أنْ نشاءً) أنَّ منْ شرعَ في السُّجودِ وجبَ عليْهِ إِتَمَامُهُ، لأنَّهُ مُخرَّجٌ منْ بعضِ حالاتِ عدمٍ فرضيَّةِ السُّجودِ.

وأجيبَ بأنَّهُ اسْتِثناءٌ مُنقطعٌ، والمرادُ: ولَكِنُ ذلِكَ موْكُولٌ إلى مشيئتِنا.

١٧ ــ سنةُ النبي في السجود وسجود من معه

٣٣١- وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: اكنبي الله عنهما قَالَ: اكنبي الله عنهما قَالَ: كَبُرَ وَسَجَدَ وَسَجَدُنَا مَعَهُ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(١٤١٣) بِسَنَدٍ فِيهِ لِينْ.

لأنَّهُ منْ روايةِ عبدِ اللَّهِ الْمُكَبِّرِ العمريُّ، وَهُوَ ضعيفٌ.

وأخرجَهُ الحَاكِمُ(٢٢٢/١) منْ روايـةِ غُبيــدِ اللَّــهِ المُصغَّـرِ ــ وَهُوَ ثَقَةٌ.

وفي الحديث دلالة على التُكْبيرِ، وأنَّهُ مشروعٌ، وكُسانُ الثَّوريُّ يُعجبُهُ هذا الحديثُ.

قَالَ أَبُو دَاوِد: يُعجُّبُهُ لأَنَّهُ كَبْرَ؛ وَهَلْ هُوَ تَكْبِيرُ الافْتِسَاحِ أَو النَّقَل؟

الأوَّلُ أقربُ، ولَكِنَّهُ يَجْنَزئُ بِهَا عــنْ تَكْبِيرةِ النَّقـلِ، لعـدمِ ذِكْرِ تَكْبِيرةٍ أُخرى، وقيل: يُكبَّرُ لَهُ، وعدمُ الذَّكْرِ ليسَ دليلاً.

قَالَ بعضُهُمْ: ويَتَشَهَّدُ ويسلَّمُ قياساً لِلتَّحليلِ على التَّحريمِ. وأجيبَ بأنَّهُ لا يُجزئ هذا القياسُ فلا دليلَ على ذلِكَ.

وفي الحديث دليلٌ على مشروعيَّةِ سُجودِ التَّـلاوةِ للسَّـامعِ، لقولِهِ: «وسجدنه».

وظَاهِرُهُ سُواءٌ كانا مُصلِّينِ معاً، أو أحلُهُمَا في الصَّلاةِ. وقالَت الْهَادويَّـةُ: إذا كانَت الصَّلاةُ فرضاً اخْرَهَـا خَنَّـى سلّمَ.

قالوا: لأنَّهَا زيادةٌ عن الصَّلاةِ فَتُفسلُمَا، ولما روّاهُ نافعٌ عسن ابنِ عُمرَ أَنَّهُ قال: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ عَلَيْنَا السُّورَةَ فِي غَيْرِ الصَّلاةِ فَيَسْجُدُ وَنَسْجُدُ مَعَهُ».

أخرجَهُ أبو داود(١٤١٢).

قالوا: ويشرعُ لَهُ أَنْ يسبجدَ إذا كَانَت الصَّلاةُ نافلـةً، لأَنْ النَّافلةُ مُخفَّفٌ فِيهَا.

وأجيبَ عن الحديثِ بأنَّهُ اسْتِدلالٌ بالمُفْهُومِ.

وقد ثبت من فعلِهِ ﷺ أنَّهُ قرأَ سُورةَ الانشقاقِ في الصَّلاةِ، وسجدَ وسجدَ من خلفَهُ [البخاري(١٠٧٤)، مسلم(٥٧٨)]، وكَذلِكَ سُورةُ تسنزيلِ السَّجدةِ، قسراً بِهَا وسبجدَ فِيهَا [البخاري(٥٩١)، مسلم(٨٩٠)].

وقلا أخرج أبو داود(١٨٠٧)؛ والحَاكِمُ(٢٢١/١)، والطَّحاويُّ [قشرح معاني الآثار، (٢٠٧/١، ٢٠٠٨)] من حديث ابسن عُمرَ: «أَنَّهُ لَلَيُّ سَمَجَدَ فِي الظُّهْرِ فَرَأَى أَصْحَابُهُ أَنَّهُ قَرَأَ آبَــةَ سَــجُدَةٍ فَسَحَدُهُ هَاه.

واعلمْ أنَّهُ قَــَدْ وردَ الذُّكْرُ فِي سُنجودِ التَّــلاوةِ بِــأَنْ يقــولَّ: «سَجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوْرُهُ وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَـــرَهُ بِحَوْلِــهِ وَقُوْتِهِ».

أخرجَهُ أحمدُ(١٧/٦)، وأصحابُ السُّننِ[أبو داود(٤١٤)، السيرمذي (٥٨٠)، السياني(٢٢٠/١)، والحَسياكِمُ(٢٢٠/١)، والحَسياكِمُ أبنُ السُّكنَ.

وزادَ في آخرهِ: ثلاثاً.

وزادَ الحَاكِمُ في آخرهِ «فَتَبارَكَ اللَّهُ أحسنُ الخالقينَ».

وفي حديثِ ابنِ عبّاس، «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يَقُـولُ فِي سُـجُودِ التَّلَاوَةِ: اللَّهُمُ اكْتُبُ لِي بِهَا عِنْـدَك أَجْـراً، وَاجْمَلُهَا لِي عِنْـدَك ذُخْراً، وَضَعْ عَنِي بِهَا وِزْراً، وَتَقَبَّلُهَا مِنْي كَمَا تَقَبَلْتُهَا مِنْ عَبْـدِك دَاوُد» [الترمذي(٧٩م)، ابن ماجه(٢٠٥٣)].

#### ١٨ ـ سجودُ الشكر

٣٣٢ - وَعَنْ أَبِسِي بَكْرَةً هُ اللَّهِ النَّبِيِّ ﷺ: كَانَ إِذَا جَاءَهُ خَبَرٌ يَسُوُّهُ خَرٌ سَاجِداً للَّهِ اللَّهِ ا

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ [أحمد(٥/٥٤)، أبو داود(٢٧٧٤)، البرّمذي (١٥٧٨)، ابن ماجه(٤٣٩٤)] إلاَّ النُسَائِيَ

هذا تمّا شملَتْهُ التَّرجمةُ بقولِـهِ "وغيرِهِ"، وَهُـوَ دليـلٌ علـى شرعيَّةِ سُجودِ الشُّكْرِ.

وَذَهَبَ إلى شرعيَّتِهِ الْهَادويَّةِ والشَّافعيُّ وأحمدُ، خلافاً لمالِكٍ، وروايةٍ لأبي حنيفةَ بأنَّهُ لا كرَاهَةَ فِيهِ ولا ندبَ.

والحديثُ دليـلُ للأوّلينَ، «وَقَـدْ سَـجَدَ ﷺ فِي ســـورة ﴿ص﴾ وَقَالَ: هِيَ لَنَا شُكُرُّه. [الساني(١٩٥٢)]

واعلمُ أنهُ قد اخْتُلفَ هل يُشْتَرطُ لَهَا الطَّهَارةُ أَمْ لا؟ فقيلَ: يُشْتَرطُ قباسـاً على الصَّلاةِ، وقبلَ: لا يُشْتَرطُ، لأَنَّهَا ليسَتَ بصلاةٍ، وَهُوَ الاقربُ كما قدَّمْنَاه: وقالَ المَهْديُّ: إِنَّهُ يُكَبِّرُ لسجودِ الشُّكر.

وقالَ أبو طالب: ويسْتَقبلُ القبلةَ.

وقالَ الإمامُ بحيى: ولا يستجدُ للشُكْرِ في الصَّلاةِ قـولاً واحداً إذْ ليسَ منْ توابعِهَا.

قيل: ومَقْتَضَى شـرعيَّتِهِ حُـدوثُ نعمةٍ أو اندفاعُ مَكْرُوهِ؛ فيفعلُ ذلِكَ في الصَّلاةِ، ويَكُونُ كسجودِ التَّلاوةِ.

٣٣٣ - وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ ﴿ قَالَ: 
«سَجَدَ النَّبِيُ ﷺ فَأَطَالَ السُّجُودَ، ثُمَ رَفَعَ رَأْسَهُ، 
فَقَالَ: إِنَّ جِبْرِيلَ أَتِّانِي، فَبَشَّرَنِي، فَسَجَدْت للّهِ 
شُكْراً».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (١٩١/١) وَصَحْحَهُ الْحَاكِمُ (٢٢٢/١).

روعن عبد الرَّحْنِ بنِ عوفِ ظُلِيَّهُ قَالَ: (سَجَدَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَیْظُ فَاطَالَ السُّجُودَ، ثُمَّ رَفَسَعَ رَاْسَهُ فَقَالَ: إنَّ جَـبْرِيلَ أَنسانِي قَشْرَنِي)) وجاءَ نفسيرُ البشرى بأنَّهُ تعالى قالَ: "مَنْ صَلَّـى عَلَيْهِ عَلَيْظِ صَلاةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْراً».

روَاهُ احمدُ في المسندِ منْ طُرق(١٩١/١).

(فسجدات للَّه شَكْراً، روَّاهُ أَحْمَدُ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ).

وأخرجَهُ [والبحر الزخار» (٢١٩/٣، ٢٢٠)]، وابنُ أبي عاصم، في فضلِ الصَّلاةِ عليْهِ ﷺ؛ قالَ البِيْهَة يُّ[السنن الكبرى: ٢٧١/٣]: وفي الباب عنْ جابر، وابنِ عُمرَ، وأنسُ، وجرير، وأبي جُحيفةَ.

٣٣٤ - وَعَن الْبَرَاءِ بْنِ عَـازِبِ ﷺ، «أَنُّ النَّبِيُّ ﷺ بَعَثَ عَلِيّاً إِلَى الْبَمَنِ - فَذَكَرَ الْحَدِيثَ - قَـالَ: فَكَتَبَ عَلِيهً بِإِسْلامِهِمْ فَلَمْا فَرَأَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْكِتَابَ خَرُّ سَاجِداً، شُكْراً للّه تَعَالَى عَلَى ذَلِكَ».

رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ [دالكبرى، (٣٦٩/٢)].

وَأَصْلُهُ فِي الْبُخَارِيِّ (٤٣٤٩).

روعن البراء بن عازب عليه أنَّ النَّبِيُّ ﷺ بَعَثَ عَلِيًّا) عليه السَّامُ

(إِلَى الْيَمَنِ، فَذَكَرَ الْحَدِيثَ قَالَ: فَكَتَبَ عَلِيٍّ) عليه السلام (إِسْلامِهِمْ؛ فَلَمَّا قَرَأَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْكِتَابَ خَرَّ سَاجِداً شُكْراً لللهِ ﷺ الْكِتَابَ خَرَّ سَاجِداً شُكْراً لللهِ تَعَالَى عَلَى ذَلِكَ؛ رَوَاهُ البَهْقِيُّ وَاصْلُهُ فِي البخاريِّ.

وفي معنّاهُ سُسجودُ كعب بن مالِك لِمّا أنزلَ اللَّهُ توبَّسَهُ [البعاري(٤٤١٨)، مسلم(٢٧٦٩)] فإنّهُ بدلُّ على أنَّ شرعيَّةُ ذلِكَ كانَتْ مُتَقرُرةٌ عندَهُمْ.

## ٩ باب صلاة التَّطَوُّع

أيْ صلاةُ العبدِ التَّطوُّعَ فَهُوَ منْ إضافةِ المصدرِ إلى مفعولِـهِ وحذف فاعلِهِ.

في القاموس صلاةُ التَّطوُّع: النَّافلةُ.

#### ١ ـ الدعاءُ بكثرة السجودِ

٣٣٥ عَنْ رَبِيعَةَ ابْنِ كَعِبِ الْأَسْلَمِيُ ﷺ: ﴿ اللَّهُ ال

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٤٨٩)

(عن ربيعة بن كعب الأسلمي ظليه) هُوَ من أَهْـلِ الصُّقَـةِ كانَ خادماً لرسولِ اللَّه ﷺ صحبَهُ قديماً ولازمَهُ حضراً وســفراً مَاتَ سنة ثلاثٍ وسِتُينَ منَ الْهِجرةِ وَكُنْيَتُهُ أَبُو فراسٍ بِكَسرِ الفَاءِ فراءً آخرُهُ سينٌ مُهْمَلةً.

رقال: قال لي رسولُ اللهِ: ﷺ (سَلُ فَقَلْت اَسَالُك مُرافقَنَك فِي الْجُنَّةِ فَقَالَ: ﴿ وَأَوْ غَيْرَ ذَلِك؟ ﴾ قُلْت هُوَ ذَاكَ قَالَ ﴿ فَأَعِنَى عَلَى نَفْسِك ا فِي عَلَى نَفْسِك .

(﴿ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ». روَاهُ مُسلمٌ).

حملَ المصنفُ السُجودَ على الصَّلاةِ نفلاً فجعلَ الحديثَ دليلاً على النَّطوعِ وَكَانَهُ صرفَهُ عن الحقيقةِ كونُ السُّجودِ بغيرِ صلاةٍ غيرَ مُرغب فيهِ على انفرادِهِ، والسُّجودُ وإنْ كانَ يصدقُ على الفرضِ لَكِنُ الإنسانَ بالفرانضِ لا بُدُ منهُ لِكُلُ مُسلمٍ، وإنَّما أرشدَهُ عَلَيْ إلى شيء يُخْتَصُ بِهِ ينالُ بِهِ ما طلبَهُ.

وفِيهِ دلالةً على كمال إيمان المذكور وسموٌ همَّيْهِ إلى أشرفُو المطالبِ وأعلى المرَاتِبِ وعَرْفِ نَفْسِهِ عَنَ اللَّمْنِيا وشَهَوَاتِهَا.

ودلالةٌ على أنَّ الصَّلاةَ افضلُ الأعمالِ في حــقُ مـنَ كـانَ مثلَهُ فإنَّهُ لمْ يُرشدُهُ ﷺ إلى نيلِ ما طلبَهُ إلاَّ بِكَــثرةِ الصَّـلاةِ مــعَ أنَّ مطلوبَهُ أشرفُ المطالب.

#### ٧\_ نوافلُ الصلواتِ المكتوبةِ

٣٣٦- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: حَفِظْت مِنَ النَّبِيُّ ﷺ عَشْمَرَ رَكَعَاتٍ: رَكْعَنَيْنِ قَبْلَ الظُّهْرِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَهَا، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْمَغْمَرِبِ فِي الظَّهْرِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْعِشَاءِ فِي بَيْتِهِ، وَرَكْعَتَيْنِ قَبْلَ المَشْعِ. الْعِشَاءِ فِي بَيْتِهِ، وَرَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْعِشَاءِ فِي بَيْتِهِ، وَرَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْعِشَاءِ فِي اللهَيْدِ، وَرَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْعِشَاءِ فِي اللهَيْدِ، وَرَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْعِشَاءِ فِي اللهَيْدِ، وَرَكْعَتَيْنِ قَبْلَ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١١٨٠)، مسلم (٧٢٩)].

وَفِي رِوَايَةٍ لَهُمَا [خ(٩٣٧)، ﴿(٧٢٩)]: وَرَكُعَيْنِ بَعْدَ الْجُمُعَةِ فِي تَيْتِهِ

وَلَمُسْلِمِ (٧٢٣)(٨٨)]: كَانَ إِذَا طَلَعَ الْفَجْرُ لا يُصَلِّي إلاَّ رَكَّخُسِنِ تَفِيقَيْنَ

روعن ابنِ عُمرَ رضى الله عنهما قال: حفظت من اللَّهِي ﷺ عشرَ رَكَمَاتٍ، هذا إجمالٌ فصلُلُهُ بقولِهِ (رَكْعَيْنِ قبلَ الظُّهْرِ ورَكَعَيْنِ اللهُهْرِ ورَكَعَيْنِ اللهُهْرِ ورَكَعَيْنِ اللهُهْرِ ورَكَعَيْنِ اللهُهُرِ ورَكَعَيْنِ اللهُمُ اللهُمِلِ في بيتِهِ، تقييدُهَا يـدلُّ على أنْ ما عداهًا كانْ يَعْلُهُ في المسجدِ.

وَكَذَلِكَ تُولُهُ (ورَكُعَتَ بِن بِعِنَ العِشَاءِ فِي بِيْنِهِ ورَكُعَنَ بِنِ قَبَلَ الصَّبِحِ) لَمْ يُقَلِّمُ مَا أَنَّهُ كَانَ يُصلِّبِهِمَا ﷺ في بِيْنِهِ وَكَأَنَّهُ تَسرَكَ النَّقْبِيدَ لشَهْرةِ ذَلِكَ مَنْ فَعَلِهِ ﷺ (مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وفي روايةٍ لَهُمَا: ورَكُعَ بَنِ بِعَدَ الجَمِعةِ في بَيْنِهِ) فَيَكُونُ قُولُهُ عَشْرَ رَكَعَ التَ نظراً إلى التَّكُوار كُلُّ يوم

(ولمسلمِ) أيّ منْ حديثِ ابنِ عُمرَ.

(كان إذا طلع الفجرُ لا يُصلّي إلاَّ رَكُعَنينِ خفيفَتينِ) هُما المعدودَتَانِ في العشرِ وإنَّما أفادَ لفظُ مُسلمِ خفَّتُهُمَا، وأنَّهُ لا يُصلّي بعدَ طُلوعِهِ سَوَاهُمَا وَتَخفيفُهُمَا مذْهَبُ مَالِكِ والشّافعيُ وغيرهِمَا.

وقدْ جاءَ في حديثِ عائشةَ «حَتَّى أقولَ أقرأَ بِـَامُ الْكِتَـابِ» يأْتِي قريباً (برقم (٣٣٧)].

والحديثُ دليلٌ على أنَّ هذهِ النَّوافلَ للصلواتِ.

وقد قبل في حِكْمةِ شرعيَّتِهَا: إنَّ ذلِكَ لَيْكُونَ ما بعدَ الفريضةِ جبراً لما فرَّطَ فِيهَا منْ آدابِهَا وما قبلَهَا لذلِكَ، وليدخــلَ في الفريضةِ.

وقد انشرحَ صدرُهُ للإنّيانِ بِهَا وأقبلَ قلبُهُ على فعلِهَا

قُلْت: قَـدْ اخرجَ احمـدُ(٤/ ١٠٣) وأبو داود(٨٦٦) وابسنُ ماجَهْ(١٤٢٦) والحَاكِمُ(٢٦٢/١) من حديثِ تميم الدَّارِيُّ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: "أَوْلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يَوْمَ الْقِيَاسَةِ صَلاتُهُ فَإِنْ كَانَ أَنْمَهُمَا كُنِبَسَتْ لَـهُ تَاصَّةُ وَإِنْ لَـمْ يَكُمنْ أَتَمْهَا قَـالَ اللَّهُ لِمَلائِكَتِهِ: انْظُرُوا هَلْ تَجِدُونَ لِعَبْدِي مِنْ تَطَوَّعُ فَتُكُولُونَ بِهَا فَرِيضَتَهُ ثُمُ الرَّكَاةُ كَذَلِكَ ثُمُّ تُؤخَذُ الأَعْمَالُ عَلَى حَسَبِ ذَلِكَ.

وَهُوَ دليلٌ لما قيلَ منْ حِكْمةِ شرعيَّتِهَا.

وقولَهُ في حديثِ مُسلم (إنَّهُ لا يُصَلَّى بَعْدَ طُلُوعِ الْفَجْرِ إِلاَّ رَكْعَتَيْهِ) قد اسْتَدلُ بِهِ منْ يرى كرَاهَةَ النَّفْـلِ بعـدَ طُلُـوعِ الفَجـرِ وقدْ قدَّمنا ذلِكَ.

## ٣ ـ ما يُذكرُ من أربع ركعات قبل الظهر

٣٣٧ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللّه عنها: أَنَّ النَّبِيُّ لَيْ كَانَ لا يَدَعُ أَرْبَعـاً قَبْـلَ الظُّهْـرِ، وَرَكْعَتَيْـنِ قَبْـلَ الظُّهْـرِ، وَرَكْعَتَيْـنِ قَبْـلَ الظُّهْـرِ، وَرَكْعَتَيْـنِ قَبْـلَ الْغُدَاة.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١١٨٢).

لا يُنافي حديثَ ابنِ عُمرَ في قولِـهِ «رَكْعَتَـينِ قبلَ الظُّهْرِ»؛ لأنَّ هذهِ زيادةٌ علمَتُهَا عائشةُ ولمْ يعلمهَا ابنُ عُمرَ ثُمَّ يُختَملُ أنَّ

الرَّكُمْتَيْنِ اللَّتِينِ ذَكَرَهُمَا من الأربعِ وأنَّهُ ﷺ كَانَ يُصلِّيهِمَا مُثنى وانَّهُ ﷺ كَانَ يُصلِّيهِمَا مُثنى وانَّ ابنَ عُمرَ شَاهَدَ اثنتَين فقطْ.

ويختَملُ أَنْهُمَا مَـنْ غيرِهَـا، وأنَّهُ ﷺ كَانَ يُصلِّيهَـا أَربعـاً مُتَّصلةً.

ويؤيّدُ هذا حديثُ أبي أيُّوبَ عندَ أبسي داود(١٢٧٠) والسَّرَمَذِيُ فِي الشَّمَائلِ(٢٨٧) وابنِ ماجَهْ(١١٥٧) وابنِ خُرِعةَ (١٣١٤) بلفظ «أَرْبَعٌ قَبَلَ الظُّهْرِ لَيْسَ فِيهِنَ تَسْلِيمٌ تُفْتَحُ لَهُنَ أَبُوابُ السَّمَاءِ وحديثُ أنسِ «أَرْبَعٌ قَبْلَ الظُّهْرِ كَعَدْلِهِنَ بَعْدَ الْعِشَاء، وَأَرْبَعٌ بَعْدَ الْعِشَاء كَمَّدْلِهِنَ مِنْ لَيْلَةِ الْقَدْره.

أخرجَهُ الطَّبرانيُّ في الأوسـطـ(٣٧٣٣) وعلـى هـذا فَيَكُـونُ قبلَ الظُّهْر سِتُّ رَكَعَاتٍ.

ويختَملُ أنَّهُ كانَ يُصلِّي الأربعَ تارةً ويقْتَصــرُ عليْهَـا وعنْهَـا أخبرَتْ عائشةُ وَتَارةُ يُصلِّي رَكْعَتَينِ وعنْهُمَا أخبرَ ابنُ عُمرَ.

#### ٤ ـ التشديد على ركعتي الفجر

٣٣٨ - وَعَنْهَا رضي اللّه عنها قَالَتْ: لَـمْ يَكُـن النّبيُ ﷺ عَلَى شَيْءٍ مِن النّوَافِـلِ أَشَـدً تَعَـاهُداً مِنْـهُ عَلَى رَكْعَتَى الْفَجْرِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١١٦٩)، مسلم (٧٢٤)].

ولِمُسْلِمِ(٧٢٥) ورَكْعَنَا الْفَجْرِ خَيْرٌ مِن الذُّنْيَا وَمَا فِيهَا».

(وعنْهَا) أيْ عنْ عائشةً.

(قَالَتَ لَمْ يَكُن النَّبِيُ ﷺ على شيء من النَّوافلِ أَشَدُّ تَعَاهُداً منهُ على رَكْعَني الفجرِ، مُتَّفقٌ عليْهِ) تَعَاهُداً أَيْ مُحافظةً وقد ثبت أَنَّهُ كَانَ لا يَتُركُهُمَا حضراً ولا سفراً وقدْ حُكِيَ وُجوبُهُمَا عن الحسن البصريُّ.

(ولمسلم) أيْ عنْ عائشةَ مرفوعاً.

(رَكْعَنَا الْفَجْرِ خَيْرٌ مِن اللَّمْنِيَا وَمَا فِيهَا) أيْ أجرُهُمَا خيرٌ من الدُّنيا وَكَأَنَّهُ يُريدُ بالدُّنيا الأرضَ وما فِيهَا أثاثُهَا ومَتَاعُهَا.

وفِيهِ دليلٌ على التَّرغيبِ في فعلِهِمَا وأَنَّهُمَا لِيسَنَا بواجَبَتَـبِنِ إذْ لَمْ يذْكُرُ العِقابَ في تركِهمَا بل النَّوابُ في فعلِهمَا.

٥\_ فضلُ من أتى بنوافل الصوات المكتوبة

٣٣٩ وَعَنْ أُمُّ حَبِيبَةً أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ رضي اللّه عنها قَالَت: سَمِعْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ يَقُولُ: "مَنْ صَلّى اثْنَتَيْ عَشْرَةً رَكْعَةً فِي يَوْمِهِ وَلَيْلَتِهِ بُنِيَ لَهُ بِهِنَ لَهُ بَهِنَ لَهُ بَهِنَاتُ فِي الْجَنَّةِ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٧٧٨). وَفِي رِوَائِيَةٍ تَطَوُّعاً [(٧٧٨) (٧٠٨)].

وَلِلتَّرْمِلِيُّ (١٥٤) نَحْوُهُ.

وَزَادَ وَأَرْبُعاً قِبْلَ الطَّهْمِ، وَرَكُمْنَيْنِ بَفَدَهَا وَرَكُعْنَيْنِ بَفْدَ الْمَفْرِبِ، وَرَكْمَنَيْنِ بَفَدَ الْمِشَاءِ، وَرَكُمُنَيْنِ قَبْلَ صَلاةِ الْفَجْرِ».

وَالْعَمْسَةِ عَنْهَا وَمَنْ حَافَظَ عَلَى أَرْبُعِ قَبْلَ الطَّهْرِ وَأَرْبَعِ بَعْنَهَا حَرَّمَهُ اللَّهُ عَلَى السَّرِ» [احمد (٣٢٥/٦)، أبو داود (١٢٦٩)، السترمذي (٤٢٧)، النساني (٣/٦٤/٣)].

(وعن أُمَّ حبيبةَ أُمَّ المؤمنين) تقدَّمَ ذِكْرُ اسمِهَا وَتَرجَمْتِهَا.

رقالَتْ سَمْتُ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يقولُ: وَمَنْ صَلَّى ثِنْتَى عَشْرَةَ رَكُمْةً فِي يَوْمِهِ وَلَيْلَتِهِ ) كَانْ المرادَ فِي كُلُّ يَـومٍ وليلـةِ لا فِي يَـومٍ من الآيامِ وليلةِ من اللّيالِ.

(بنيَ لَهُ بِهِنُ بيْتُ فِي الجُنْةِ) ويتأتِي تفصيلُهَـــا في روايــةِ لتَرمذيٌ.

(روَّاهُ مُسلمٌ وفي روايةِ) أي لمسلمٍ عن أمُّ حبيبةً.

(﴿ تَطُوُّعُ ﴾ تمييزٌ للاثنتَيْ عشــرةَ زيـادةً في البيـانِ وإلاَّ فإنَـهُ لومٌ.

(ولِلتَّرِمَدِيُّ) أي عنْ أُمُّ حبيبةَ (نَحُوُهُ) أي نحوُ حديثِ مُسلمِ (وزاد) تفصيلَ ما أجملتُهُ روايةُ مُسلمِ.

(وَأَرْبُعا قَبْلَ الظُّهْرِ ٩) هيَ الَّتِي ذَكَرَتْهَا عائشةُ في حديثِهَا السَّابِق.

(ورَكْعَتَينِ بعدَهَا) هيَ الَّتِي في حديثِ ابنِ عُمرَ.

(وَرَكُفُتَينِ بِعَدَ العَشَاءِ) هِيَ الَّتِي قَيْدَهَا أَيْضاً بِـ "فِ" بَيْتِهِ.

رُورَكُفَتَينِ قِبلَ صلاةِ الفجيِ هُما اللَّتَانِ اتَّفْـقَ عليْهِمَـا ابـنُ عُمرَ وعائشةُ في حديثيْهمَا السّابقين.

(وللخمسة عنها) أيْ عنْ أُمُّ حبيبة (منْ حافظَ على أربع قبلَ الظُّهْرِ وأربعِ بعنها) يُخْتَمـلُ أَنْهَـا غـيرُ الرُكْعَتَـينِ المَذْكُورَتَـينِ سابقاً.

ويخْتَملُ أَنَّ المرادَ أربعاً منها الرُكْعَتَانِ اللَّتَانِ مَرَّ ذِكْرُهُمَا. (حرَّمَهُ اللَّهُ على السَّالِ أَيْ منعَـهُ عـنْ دُخولِهَـا كمـا يُمنـعُ الشَّيءُ الحرَّمُ عَنْ حُرُّمَ عليْهِ.

## ٦- ما يُذكر من أربع قبلَ العصر

٣٤٠ وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 قَالَ رَمُولُ اللهِ ﷺ: (رَحِمَ اللّهُ امْرَأُ صَلّى أَرْبَعاً قَبْلَ الْعَصْرِ».

رَوَاهُ أَخْمَلُو(١١٧/٣) وَأَلُو وَاوُد(١٢٧١) وَالتَّرْمِلِيُّهُ(٣٠٤)، وَحَسَّنَهُ، وَابْنُ خُرِيْمَلَوْ(١١٩٣)، وَصَحَّحَهُ.

روعن ابن عُمرَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ رَحِمَ اللَّهُ اللَّهِ الْمَرْدَ وَمِمَ اللَّهُ الْمَرْدَ مَلَى أَرْبَعَ لَمْ تُذْكُرُ فِيما سلف من النَّوافلِ فإذا ضُمَّتْ إلى حديث أمَّ حبيبةَ الَّذي عندَ التّرمذي كانت النّوافلُ قبلَ الفرافض وبعدها سيتٌ عشرةَ رَكْعةً.

(روَاهُ أَحَمَّهُ وَأَبُو دَاوِدُ وَالتَّرِمَدَيُّ وَحَسَّنَهُ ابنُ خُزِيمَةَ وَصَحَّبَعُهُمُ وَأَمَّا صَلاةً رَكْمَتَيْنِ قَبلَ العصرِ فقطْ فيشملُهُمَّا حديثُ «بَيْنَ كُــلُّ أَذَانَيْن صَلاقًا وَالبَحَارِي (١٢٤)، مسلم (٨٣٨)].

## ٧ ـ ما يُذكر من الصلاةِ قبلَ المغرب

٣٤١ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْسَنِ مُعَفَّلِ الْمُزَنِيِّ ﴿ اللَّهِ بْسَنِ مُعَفَّلِ الْمُزْنِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ صَلُوا قَبُلَ الْمَغْرِبِ ﴾ ثُمَّ قَالَ فِي الثَّالِثَةِ ﴿لِمَسَنْ شَاءً ﴾ كَرَاهِيَةَ أَنْ يَتَّخِذَهَا النَّاسُ سُنَةً.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١١٨٣).

وَفِي رِوَايَةٍ لِابْنِ حِبَّانَ (١٥٨٨). أَنْ النَّبِيُّ ﷺ صَلَّى قَبْلَ الْمَغْرِبِ

كنتين

(وعن عبد الله بن مَعْفُلِ المزنيّ) بضم المسم وفَّتْ الغين المعجمة وَتَشديدِ الغاء مفْتُوحة هُوَ أبو سعيدٍ في الأشهر عبدُ الله بن مُغفّل بن غَنم كانَ من أصحاب الشّجرة سَكنَ المدينة المنورة ثُمَّ تحوّل إلى البصرة وابتنى بِهَا داراً وَكَانَ أحدَ العشرة الذين بعنهُمْ عُمر إلى البصرة يُفقهُونَ النَّاسَ، ومَاتَ عبدُ الله بِهَا سنة سِيّن، وقيلَ قبلَهَا بسنة.

(عن النبي ﷺ قال: ﴿ صَلُوا قَبْلَ الْمَغْرِبِ صَلُوا قَبْلَ الْمَغْرِبِ صَلُوا قَبْلَ الْمَغْرِبِ [أحمد (٥/٥٥)، أبي داود (١٣٨١) ولم يخرجه البحاري بهذا اللفظ المكرر]. ثُمُّ قَالَ فِي النَّالِيَّةِ لِمَنْ شَاءَ ﴿ كَرَاهِيَةَ ﴾ أيْ لِكَرَاهِيةِ (أَنْ يَتُخلَفَا النَّاسُ سَنَّةً) أيْ طريقةً مالوفةً لا يَتَخلَفُونَ عَنْهَا فقدْ يُـودُي إلى فَوَاتِ أَوْلُ الوقْتِ.

(روّاهُ البخاريُّ، وَهُوَ دليلٌ على أنْهَا تُندبُ الصَّلاةُ قبلَ صلاةِ المغربِ إذْ هُوَ المرادُ منْ قولِهِ «قَبْلَ الْمَغْرِبِ» لا أنَّ المرادَ قبلَ الوقْتِ لما عُلمَ منْ أنَّهُ منْهيُّ عن الصَّلاةِ فِيهِ.

إِوفِي روايةِ لابنِ حَبَّانَ) أيْ منْ حديثِ عبدِ اللَّهِ المَذْكُورِ أَنَّ النَّبِيُّ عَلَيْتُ صَلَّى قبلَ المغربِ رَكْعَتَينِ فنبَسَتَ شـرعيْتَهُمَا بـالَقُولِ والفعلِ.

٣٤٢ - وَلِمُسْلِمِ (٨٣٦) عَنْ أنسِ قَالَ: كُنَّا نُصَلِّي رَكْعَنَيْنِ بَعْدَ غُرُوبِ الشَّمْسِ، وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَرَانَا، فَلَمْ يَأْمُونَا وَلَمْ يَنْهَنَا.

فَتَكُونُ ثَابِتَةً بِالتَّقْرِيرِ ايضاً فَنَبَتْتُ هَاتَانِ الرُّكُمْتَانِ بِالسَّامِ السُّنَّةِ الظَّلانةِ وَلَعلُ انساً لَمْ يبلغهُ حديثُ عبدِ اللَّهِ الذي فِيهِ الامرُ بِهِمَا وَبِهَذِهِ تَكُونُ النَّوافلُ عشرينَ رَكْمةً تُضافُ إِلَى الفرائضِ وَهِي سَبعَ عشرةَ رَكْعةً فَيْتِمُ لَـنْ حافظَ على هذهِ النَّوافلِ فِي اليومِ واللَّيلةِ سَبعٌ وثلاثونَ رَكْعةً وشلاتُ رَكَعَاتِ الوِتْرِ تَكُونُ البِعِينَ رَكْعةً فِي اليومِ واللَّيلةِ

وقالَ ابنُ القَيْم (زاد المعاد: ٣٢٧/١: ثبتَ أنَّهُ «كَانَ ﷺ يُحَافِظُ فِي الْيُومِ وَاللَّيْلَةِ عَلَى أَرْبَعِينَ رَكْعَةُ سَبْعَ عَشْرَةَ الْفَرَائِضِ، وَاثْنَتَيْ عَشْرَةَ الْتِي رَوَتْ أُمُّ حَبِيبَةَ وَإِحْدَى عَشْرَةَ صَلاةِ اللَّيلَلِ فَكَانَتْ أَرْبَعِينَ رَكْعَةُ انْتَهَى.

ولا يخفى أنَّه بلغَ عددُ ما ذُكِرَ هُنا من النَّوافلِ غيرَ الوتْرِ اثنَتَينِ وعشرينَ إنْ جعلنا الأربعَ قبلَ الظَّهْرِ وبعدَّهُ داخلَةً تُحَتَّهَا الاثنَتَانِ اللَّتَانِ في حديثِ ابنِ عُمرَ ويزادُ ما في حديثِ أُمُّ حبيبـةً النِّي بعدَ العشَاءِ فالجميعُ أربعٌ وعشـرونَ رَكْعةً منْ دُونِ الوِتْرِ والفرائضِ.

#### ٨\_ تخفيف ركعتي الفجر

٣٤٣ - وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللّه عنها قَالَتْ: كَانَ النّبِي عَلَمْ يُخَفِّفُ الرَّكْعَنَيْنِ اللَّتَيْنِ قَبْلَ صَلاةِ الصُبْحِ حَتَّى إنِّي أَقُولُ: أَقَرَأَ بِأُمَّ الْكِتَابِ؟».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١١٧١)، مسلم (٧٧٤)].

روعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان النَّبِيُ 遊遊 يُخفُّفُ الرُّكُعَيْنِ اللَّذِينِ قِبلَ الصُّبحِ) أيْ نافلةَ الفجر.

(حَتَّى إنَّى أقولُ -: أقرأ بـامٌ الْكِتــاب) يعــني أمْ لا لِتَخفيفِــهِ قيامَهُمَا (مُتَّفَقُ عليْهِ).

وإلى تخفيفِهِمَا ذَهَبَ الجَمْهُورُ، ويأْتِي تعيـينُ قـدرِ مـا يُقـرأُ فيهمًا.

وذَهَبَت الحنفيَّةُ إلى تطويلِهِمَا ونَقُلَ عن النَّخعيُ. وأوردَ فِيهِ البَيْهَقيُّ حديثاً مُرسلاً عنْ سعيدِ بنِ جُبيرٍ. وفِيهِ راوٍ لمْ يُسمُّ وما تَبَـتَ في الصَّحيحِ لا يُعارضُهُ مثـلُ لِكَ.

## ٩ ــ ما يقرأ في نافلةِ الفجرِ

٣٤٤ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَـرَأَ فِي رَكْعَتَى الْفَجْرِ ﴿قُلْ يَا آيُهَا الْكَافِرُونَ﴾ و﴿قُلْ هُـوَ اللَّهُ أَحَدُ﴾.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٧٢٦).

(وعنْ أبي هُريرةَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكَافِرُونَ ﴾ ايْ في الأولى بعدَ الفَاتِحةِ و(﴿ قُلُ هُوَ

اللَّهُ أَحَدُّهِ) أيْ في النَّانيةِ بعدَ الفَاتِحةِ (روَاهُ مُسلمٌ).

وفي رواية لمسلم عن أبي هُريرة ((٧٢٧) عن ابن عباس وليس عن ابي هريرة]. قرأ الآيتين أي في رَكْعَتَي الفجر ﴿قُولُوا آمَنًا باللّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا﴾ \_ إلى آخر الآية في البقرة \_ عوضاً عنْ ﴿قُلُ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ و﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَـابِ تَعَـالُوا﴾ \_ الآيـةُ في آل عمرانَ \_ عوضاً عن ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ﴾.

وفِيهِ دليلٌ على جوازِ الاقْتِصارِ على آيةٍ منْ وسطِ السُّورةِ.

## ١ - الاضطجاعُ بعدَ ركعتي الفجرِ

٣٤٥ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ: كَانَ النّبيُّ ﷺ إِذَا صَلَّى رَكْعَتَى الْفَجْرِ اضْطَجَعَ عَلَى شِقّهِ الْأَيْمَن.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٩٦٠)

العلماءُ في هذِهِ الضَّجعةِ بينَ مُفْرِطٍ ومفرِّطٍ ومُتَوسِّطٍ.

فافرط جماعة من أهل الظاهر منهم ابن حرم ومن تابعة فقالوا بوجوبها وأبطلوا صلاة الفجر بِتَرْكِهَا وذلِكَ لَفعلِهِ المذْكُورِ في هذا الحديث؛ ولحديث الأمر بها في حديث أبي هُريرة عن النبي شا الأذ صلى أحدُكُم الرَّكَعْتَيْنِ قَبْلَ الصَّبْحِ فَلْيَضْطَجِعْ عَلَى جَنْبِهِ الأَيْمَنِ \* قالَ السَّرِمذي أَعْتَ (٢٤)]: حديث حسن على جَنْبِهِ الأَيْمَنِ \* قالَ السَّرمذي أَعْت (٢٤)]: حديث حسن صحيح غريب.

وقالَ ابنُ تيميَّة: ليسَ بصحيح؛ لأنَّهُ تفرَّدَ بِــهِ عبدُ الرَّحَــنِ بنُ زيادٍ وفي حفظِهِ مقالٌ.

قَالَ المَصنَفُ: والحقُّ أنَّهُ تقومُ بِهِ الحجَّةُ إِلاَّ أنَّهُ صرفَ الاَمرَ عن الوجوبِ ما وردَ منْ عدمٍ مُداومَتِهِ ﷺ على فعلِهَا.

وفرَّطَ جماعةٌ فقالوا بِكَرَاهَتِهَا، واحْتَجُوا بأنَّ ابنَ عُمـرَ كـانَ لا يفعلُ ذلِكَ ويقولُ «كَفَى بالتَّسْلِيم».

أخرجَهُ عبدُ الرَّرَّاقِ (٤٢/٣) وبأنَّهُ كانَ يحصبُ منْ يفعلُهَا.

وقالَ ابنُ مسعودٍ «مَا بَالُ الرَّجُلِ إِذَا صَلَّى الرَّكْعَتَيْنِ تَمَعَّكَ كَمَا يَتَمَعْكُ الْحِمَارُ» [«الصنف» لابن ابي شية (٧/٥٥)].

وَتَوسِّطَ فِيهَا طَائفَةً مَنْهُمْ مَالِكٌ وَغَيْرُهُ فَلَمْ يَـرُوا بِهَـا بأســاً

لمنْ فعلَهَا راحةً وَكَرهُوها لمنْ فعلَهَا اسْتِناناً.

ومنهُمْ مـن قـال باستِحبابِهَا على الإطلاقِ سـواءٌ فعلَهَــا اسْتِراحةُ أَمْ لا.

قَيلَ: وقدْ شُرَعَتْ لمَنْ يَتَهَجَّدُ مِنِ اللَّيلِ لمَا أَخْرَجَهُ عَبدُ الرَّرَاقِ (٣/٣) عَنْ عائشةَ كَانَتْ تقولُ «أَنَّ النَّبِيُ ﷺ لَـمْ يَضْطَجِعْ لِسُنَّةٍ لَكِنَّهُ كَانَ يَدْأَبُ لَيْلَهُ فَيَضْطَجِعُ لِيَسْتَرِيحَ مِنْهُ.

وفِيهِ راوٍ لَمْ يُسمُّ.

وقالَ النَّوويُّ: المخْتَارُ أنَّهُ سُنَّةٌ لظَاهِرٍ حديثِ أبي هُريرةً.

قلت: وَهُوَ الأقربُ، وحديثُ عائشةَ لـوْ صحَّ فغايَّتُهُ أَنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ اللهُ سُنَيَّتِهَا ثُمَّ إِنَّهُ يُسِرِّرُو ﷺ عليْهَا دليلُ سُنَيَّتِهَا ثُمَّ إِنَّهُ يُسِنُ على الشُقُ الأيمن.

قَالَ أَبِنُ حَرْمٍ: فَإِنْ تَعَذَّرُ عَلَى الْآيَـنِ فَإِنَّهُ يُومَـئُ وَلاَ يضطجعُ على الأيسرِ.

٣٤٦ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى: قَبْلَ صَلاةِ الصُّبْحِ فَلْيُضْطَجِعْ عَلَى جَنْبِهِ الْأَيْمَنِ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢/٥/٦) وأَلِسو دَاوُد (٢٦٦١) وَالسَّرْمِلْيِيُّ (٤٢٠) وَصَحْحَهُ.

تقدَّمُ الْكَلامُ وائنُهُ كانَ ﷺ يفعلُهَا وَهَــَذِهِ روايــَهٌ في الأمــرِ بِهَا وَتَقدَّمُ أَنَّهُ صَوفَهُ عــن الإيجــابــِ مــا عرفْـت، وعرفْـت كــلامَ العلماء فيهِ.

## ١١ ـ صلاةُ الليلِ مثنى مثنى

٣٤٧ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عِلَى: (صَلاةُ اللَّيْلِ مَثْنَى، فَإِذَا خَشِيَ أَحَدُكُم الصّبْحَ صَلّى رَكْعَةً وَاحِدَةً، تُوتِرُ لَـهُ مَا قَـدُ صَلّى».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٩٩٠)، مسلم (٧٤٩)].

وللخمسية[أخييد (۲۲/۲)، د(۱۲۹۵)، ت(۱۹۹۷)، س(۲۲۷/۲)،

جه(١٣٢٢)] \_ وصحْحَهُ ابنُ حَبَّانَ(٢٤٨٧) \_ بلفظِ دَصَلاهُ اللَّيْـلِ وَالنَّهَارِ مُثْنَى».

وقالَ النَّسائيِّ: هذا خطًّا.

الحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ نافلةِ اللَّيلِ مثنى مثنى فيســلَّمْ على كُلُّ رَكْغَتَين، والِيْهِ ذَهَبَ جَماهِيرُ العلماء.

وقالَ مالِكُ: لا تجوزُ الزِّيادةُ على اثنَتَينِ؛ لَانَ مَفْهُــومَ الحديثِ الحصرُ؛ لأنَّهُ في قُوَّةِ "ما صلاةُ اللَّيلِ إِلاَّ مننى مننى فيُسلّم؛ لأنَّ تعريفَ المُبْتَداِ قَدْ يُفيدُ ذَلِكَ على الأغلبِ.

وأجابَ الجمهُورُ بأنَّ الحديثَ وقعَ جواباً لمنْ سألَ عنْ صلاةِ اللَّيلِ فلا دلالةَ فِيهِ على الحصرِ، وبأنهُ لو سلَّمَ فقدْ عارضَهُ فعلَهُ تللظ وَهُو تُبُوتُ إِيتَارِهِ بخمسِ كما في حديثِ عائشةَ عندَ الشَّيخِنِ [م (٧٣٧)، ولم يذكر خ (١١٧٠) وويوتر من دلك بحس) وَالْفِعْلُ قَرِينَةٌ عَلَى عَدَم إِرَادَةِ الْحَصْرِ.

وَقُولُهُ (فَإِذَا خَشِيَ أَحَدُكُم الصَّبْحَ أَوْتَرَ بِرَكُعْتَى دليلٌ على الله لا يُوتَرُ بِرَكْعَتَى دليلٌ على الله لا يُوتَر برَكْعَة واحدة إلا لخشية طُلوع الفجر، وإلا أوْتَر بخمس أو سبع أو نحوها لا بشلاث للنهني عن الشلاث فإنه أخرج الدار قطنيُ (٢٤٢٦) والحارة طنيُ (٢٤٢٩) والحاكِمُ (٣٠٤/١) وابسنُ حبسانَ (٢٤٢٩) مسن حديث أبي هُريرة مرفوعاً الوَيْرُوا بخمس أو بسنع أو بسنع أو بإحدى عشرة واذ الحاكِمُ الولا تُويسرُوا لا تَشَبَهُوا بِصَلاة الْمَغْربِ»

قَالَ المَصنَّفُ [«التلخيص؛ (١٥/٢)] ورجالُهُ كُلُّهُمْ ثَقَـاتٌ ولا يضرُّهُ وقفُ منْ وقفَهُ.

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ عَارِضَهُ حَدَيْثُ إِنِي أَيُّوبَ "مَنْ أَحَــبُ أَنْ يُوتِـرَ بِثَلاثٍ فَلْيَفْعُلْ".

أخرجَهُ أبو داود (۱۳۲۲) والنَّسائيُّ (۲۳۸/۳) وابـنُ ماجَـهْ (۱۱۹۰) وغيرُهُمْ.

وقدْ جُمعَ بينَهُمَا بِـانَّ النَّهْيَ عَـن الشَّلاثِ إِذَا كَـانَ يَقَعَـدُ لِلتَّسْتَهُٰدِ الأَوسَـطِ،؛ لأَنَّهُ يُشبِهُ المغربَ وأمَّا إِذَا لَمْ يَقَعَدُ إِلاَّ فِي آخِرِهَا فَلا يُشبِهُ المغربَ وَهُوَ جَمعٌ حَسنٌ قَدْ أَيْدَهُ حَدَيثُ عَائشَـةً عَندَ أَحَـدَ (١/٥٥٠، ١٥٦) والنِّسائيُّ (٣٣٤/٣، ٣٣٥) والبيْهَقَـيُ عَندَ أَحَـدَ (١/٥٠، ١٥٥) والنِّسائيُّ (٣٨٤/٢) والجَهَلَـيُ الرَّبُونُ بِثَلاثٍ لا يَجْلَـسُ إِلاَ

فِي آخِرَتِهِنْ، ولفظُ أحمدَ «كَـانَ يُوتِـرُ بِشَلاتٍ لا يَفْصِـلُ بَيْنَهُـنَ.، ولفظُ الحَاكِم «لا يَقْمُدُ».

وامًّا مفْهُومُ أنَّهُ لا يُوتِرُ بواحدةٍ إِلاَّ لخشيةِ طُلوعِ الفجرِ فإنَّهُ يُعارضُهُ حديثُ أبي أَيُوبَ هذا فإنَّهُ فِيبِهِ "وَمَنْ أَحَبُ أَنْ يُوتِسَرَ بِوَاحِدَةٍ فَلْتَفْعُلُ وَهُمَ أَلْ يُوتِسَرَ مَفْهُ ومِ حديثِ الْكِتَابِ وفي حديثِ أبي أيُّوبَ دليلُ على صحَّةِ الإحرامِ برَكْعةٍ واحدةٍ وسيأتِي قريباً.

(وللخمسةِ) أيْ منْ حديثِ أبي هُريرةً.

(وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ بلفظِ «صَلاةُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مَنْسَى مَنْسَى) وقالَ النَّسانيِّ هذا خطأً) اخرجَهُ المذكورونَ منْ حديثِ علميُ بنِ عبدِ اللَّهِ البارقيُّ الأزديُّ عن ابنِ عُمسرَ بهَــذا وأصلُــهُ في «الصَّحِيحَيْنِ» [خ(٩٩٠)، م(٩٤٧)] بدونِ ذِكْرِ النَّهَارِ.

وقالَ ابنُ عبدِ البرُّ لَمْ يقلَّهُ أحدٌ عـن ابنِ عُمـرَ غيرُ عليً وانْكَرُوهُ عليْهِ، وَكَانَ ابنُ معين يُضعُفُ حديثُهُ هذا ولا يختجُ بِـهِ ويقولُ: إنْ نافعاً وعبدَ اللَّهِ بنَ دينار وجماعةً رووهُ عن ابنِ عُمـرَ بدون ذِكْرِ النَّهَارِ وروى بسندِهِ عـنْ يحيى بـنِ معـين أَنـهُ قـالَ: صلاةً النَّهَارِ أربعٌ لا يُفصلُ بينَهُنَّ فقيلَ لَهُ: فإنَّ أحمدَ بـن حنبـلِ يقولُ: صلاةً اللَّبلِ والنَّهَارِ مثنى مثنى قالَ: بـأيُّ حديثٍ؟ قيلً: بحديث الأزديُ قالَ: ومن الأزديُ حَتَّى أقبلَ منْهُ.

قالَ النَّسائيِّ: هذا الحديثُ عندي خطأً.

وَكَذَا قَالَ الْحَاكِمُ فِي عُلُومِ الحديثِ (ص٥٨) وقَالَ الدَّارِقَطَنِيُّ فِي العللِ[كما فِي التلخيص: ٢٧/٧]: ذِكْرُ النَّهَارِ فِيهِ وَهُمَّ.

وقالَ الخطَّابِيُّ(معالم السنن: ٢٥/٢) روى هذا الحديثَ طـــاوسُّ ونافعٌ وغيرُهُمَا عن ابنِ عُمرَ فلمْ يذْكُرْ أحـــدٌ فِيـهِ النَّهَــارَ إلاَّ أنْ سبيلَ الزَّيادةِ من النُقةِ أنْ تُقبلَ.

وقالَ البِيْهَقيُّ: هذا حديثٌ صحيحٌ وقالَ: والبارقيُّ اخْتَجُ بهِ مُسلمٌ والزُّيادةُ من الثَّقةِ مقبولةٌ انْتَهَـــى كــــــلامُ المصنَّـــفـــــ في «التَّلْخِيصِ» (۲۲/۷، ۲۳).

فانظر إلى كلامِ الأنمَّةِ في هــــنبو الزَّيــادةِ فقــد اخْتَلفــوا فِيهَــا اخْتِلافاً شديداً ولعلُّ الأمرينِ جائزانِ

وقالَ أبو حنيفةَ: يُخيِّرُ في النَّهَـارِ بـينَ أَنْ يُصلِّيَ رَكْعَتَـينِ

رَكْعَتَين أو أربعاً أربعاً ولا يزيدُ على ذلِكَ.

وقد أخرجَ البخاريُ ثمانيةَ أحاديثَ في صلاة النَّهَارِ رَكْتَـَـــان.(١١٦٢، ١١٦٣، ١١٦٤، ١١٦٥، ١١٦٦، وفي مواضع أخرى.

#### ١٢ ـ فضلُ صلاةِ الليل

٣٤٨ – وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَيْ الْفُولِينَةِ صَلاةً اللَّيْلِ ٩٠٠ أَوْجَهُ مُنْلِمٌ (١١٦٣).

وعن أبي هُريرةً ﴿ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَأَفْصَلُ الصَّلاةِ بَعْدَ الْفَرِيصَةِ) فَإِنَّهَا أَفْضَلُ الصَّلاةِ.

(صَلاةُ اللَّيْلِ). أخرجَهُ مُسلمًى.

يُخْتَملُ أَنَّهُ يُرِيدُ بِاللَّيلِ جَوفَهُ لِحَدِيثِ أَبِي هُرِيرةَ عَندَ الجَماعةِ إِلاَّ البخاريُّ واحمد (٣٠٣/٢)، مسلم (١١٦٣)، أبو داود (٢٤٢٩)، الومدي (٣٨٤)] قالَ سُتل رسولُ اللَّهِ ﷺ أَيُّ الصَّلاةِ أَفْضلُ بعدَ المَّكَتُرةِ قالَ: «الصَّلاةُ فِي جَوْف اللَّيْلِ».

وفي حديث عمرو بن عبسة عند السَّرَمذيُّ (٣٥٧٩) وصحَّحَهُ «أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الـرَّبُّ مِنَ الْعَبْدِ فِي جَـوْفِ اللَّيْـلِ الأَخِرِ فَإِنِ اسْتَطَعْت أَنْ تَكُونُ مِمْنْ يَذْكُرُ اللَّهَ فِي تِلْـكَ السَّاعَةِ فَكُنُهُ.

وفي حديثهِ أيضاً عندَ أبي داود (١٢٧٧) «قُلْت يَما رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ اللَّيْلِ أَسْمَعُ قَالَ «جَوْفُ اللَّيْلِ الآخِسرِ فَصَلُّ مَا شِـمْت فَإِنْ الصَّلاةَ فِيهِ مَكْتُوبَةً مَشْهُودَةً».

والمرادُ من جوفِهِ الآخرِ هُوَ الثُّلثُ الآخرُ كما وردَتْ بِـهِ الأحاديثُ

#### ١٣ ـ عددُ ما يوترُ به

٣٤٩ - وَعَنْ أَبِي أَيْسُوبَ الْأَنْصَـَـارِيُّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «الْوِتْرُ حَقَّ عَلَى كُلُّ مُسْلِم، مَنْ أَحَبًّ أَنْ يُوتِرَ بِخَمْسٍ فَلْيَفْعَلْ، وَمَنْ أَحَبًّ أَنْ يُوتِرَ بِشَــلاثِ

فَلْيَفْعَلْ، وَمَنْ أَحَبُ أَنْ يُوتِرَ بِوَاحِدَةٍ فَلْيَفْعَلْ».

رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ إِلاَّ التَّرْمِلِيُّ وَأَحْمَدُ (هَ/٤١٨)، أبو داود (١٤٢٢)، ابن ماجه (١٩٩٠)] وَصَنَحُحَهُ أَبْنُ جِبَّانْ(٢٤٠٧)، وَرَجُعَ النَّسَالِيِّ (٢٣٨/٣) وَقُفَهُ.

روعن ابي أَيُوبَ الانصاريِّ ﷺ اَنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «الْوِتْرُ حَقَّ عَلَى كُلِّ مُسْلِمِه») هُوَ دليلٌ لمن قالَ بوجوبِ الوِتْرُ

رومَنْ أحبُّ أَنْ يُوتِرَ بخمسٍ فليفعلُ ومنْ أحبُّ أَنْ يُوتِرَ بثلاثِ فليفعلُ قَدْ قَدَّمَنا الجمعَ بينَةُ وبينَ ما عارضَهُ.

رومن أحبُّ أنْ يُوتِـرَ بواحـدةٍ) مـنْ دُونِ أَنْ يُضيـفَ إليْهَـا غيرَهَا كما هُوَ الظَّاهِرُ (فليفعلُ).

(رَوَاهُ الأَرْبِعَةُ إِلاَّ التَّرَمَذِيُّ وَصِحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ وَرَجَّحَ النَّسَانِيَّ وَقَفَهُ) وَكَذَا صِحَّعَ أَبُو حَاتِمِ وَالذَّهَالِيُّ وَالدَارِقَطَنِي فِي «الْعِلَـلِ» (١٠٠، ، ١٩٨/٠) والبَّيْهَتِيُّ وغيرُ واحدٍ وقَفَهُ.

قَالَ المَصنَّفُ «التلخيص» (١٤/٢): وَهُوَ الصَّوابُ.

قُلْت: ولَهُ حُكْمُ الرَّفعِ إذْ لا مســرحَ للاجْتِهَـادِ فِيــهِ أَيْ فِي المقادير.

والحديثُ دليلٌ على إيجابِ الوِثْرِ ويسدلُّ لَـهُ أيضاً حديثُ أبي هُريرةَ عندَ أحمدَ (٤٤٣/٢) «مَنْ لَمْ يُويَرْ فَلَيْسَ مِنَّاهِ.

ولل وُجوبِهِ ذَهَبَتِ الحِنفَيَّةُ وذَهَبَ الجِنهُورُ إلى أَنَّهُ لِيسَ بواجبٍ مُسْتَدلَينَ بحديثِ على هُ اللهِ الْوَتُرُ لَيْسَ بِحَسْمِ مَهَيَّشَةِ الْمَكْتُرَبَةِ وَلَكِنَهُ اسْتُةً سَنَّهَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ وَياتِي إلى الجِنهِتِ التالى برقم (٣٤٤) لفظَهُ عندَ ابنِ ماجَه (١١٦٩) الذَّ الْوِتْرَ لَيْسَ بِحَشْم وَلا كَصَلاتِكُم الْمَكْتُوبَةِ وَلَكِنْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ أَوْتَرَ وَقَالَ: «يَا أَهْلَ الْقُرْآنِ أَوْيَرُوا فَإِنْ اللَّهِ وِيْرٌ يُحِبُ الْوِتْرَ».

وذَكَرَ المجدُ ابنُ تيميَّةَ انْ ابنَ المنفرِ روى حديثَ ابي ايُّوبَ بلفظِ "الْوِتُرُ حَنَّ وَلَيْسَ بِوَاجِسِبِ" وبحديثِ «تَـلاتْ هُـنَ عَلَيً فَرَائِضُ وَلَكُمْ تَطُوَّعُ واحد (٢٣١/١) وعد منها الوِتْـرَ، وإنْ كمانَ ضعيفاً فلَهُ مُتَابِعَاتٌ يَتَايَّدُ بِهَا، على انْ حديثَ ابي أيُـوبَ اللّذي اسْتَدلُ بهِ على الإيجابِ قدْ عرفْتَ انْ الاصحُ وقفُـهُ عليه، وإنْ سَبقَ انْ لَهُ حُكُمُ المرفوعِ فَهُوَ لا يُقاومُ الأَدلَّة الدَّالَة على عدم الإيجاب، والإيجابُ قدْ يُطلقُ على المسنونِ تأكيداً كما سسلغة في غيل المجمعة.

وقولُهُ: «بِخَمْسِ» أو «بِثَلاثِ» أيْ ولا يقعدُ إلاَّ في آخرِهَـا ويأْتِي حديثُ عائشةً في الخَمسِ [عند شرح حديث رقم (٣٤٩)].

وقولُهُ «بوَاحِدَةٍ» ظَاهِرُهُ مُقْتَصراً عليْهَا.

وقد رُويَ فعلُ ذلِكَ عن جماعةٍ من الصَّحابةِ فأخرجَ مُحمَّدُ بنُ نصرٍ وغيرُهُ بإسنادٍ صحيح [امحتصر قيام الليل (ص٥٦)] عَن السَّائِبِ بْنِ يَزِيدَ أَنَّ عُمَرَ قَرَأَ الْقُرْآنَ لَيْلَةً فِي رَكَمَةٍ لَمْ يُصَلُّ عَنَهَا.

وَرَوَى الْبُخَارِيُّ (٣٧٦٠، ٣٧٦٠) أَنَّ مُعَاوِيَةً أَوْتَـرَ بِرَكْعَــةٍ وَأَنَّ ابْنَ عَبَّاسِ اسْتَصْوْرَتُهُ.

## ١٤ ـ سُنَّيَّةُ الوترِ

٣٥٠ - وَعَنْ عَلِي بننِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ قَالَ:
 لَيْسَ الْوِتْرُ بِحَتْم كَهَيْئَةِ الْمَكْتُوبَةِ، وَلَكِنْ سُنَةٌ سَنَهَا
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ.

رَوَاهُ السَّرُولِيُّ (٤٥٣) وَحَسَّنَهُ وَالنَّسَائِيُّ (٢٢٩/٣)، وَالْحَسَاكِمُ (٢٠٠/١) وَصَحَحَهُ.

تَقَدَّمَ أَنَّهُ مِنْ أَدِلَةِ الْجُمْهُورِ عَلَى عَدَم الْوُجُوبِ.

وَفِي حَدِيثِ عَلِي هَذَا عَاصِمُ بْـنُ ضَمْـرَةَ تَكَلَّـمَ فِيهِ غَـيْرُ وَاحِدٍ وَذَكَرَهُ الْقَاضِي الْخَيْمِيُّ فِي حَوَاشِيهِ عَلَى "بُلُـوغ الْمَـرَامِ" ولم أجده في - "التَّلخِيصِ" بل ذَكَرَ هُنا أنَّهُ صحْحَـهُ الحَـاكِمُ ولمُ يَتَعَتَّبُهُ فما أدري من أينَ نقلَ القاضي.

ثُمَّ رآيت في التَّقريبِ ما لفظُهُ: عاصمُ بنُ ضمــرةَ السَّـلولِيُّ الْكُوفِيُّ صدوقٌ من السَّادسةِ مَاتَ سنةَ أربع وسبعينَ. انتهى.

## ١٥ ـ سنيةُ صلاة التراويح

٣٥١ - وَعَنْ جَابِرِ بُنِ عَبْدِ اللَّهِ رضي اللَّه عنهما أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَامَ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، ثُـمُ

انْتَظَرُوهُ مِنَ الْقَابِلَةِ فَلَمْ يَخْرُجْ، وَقَالَ: ﴿إِنَّــي خَشِيتُ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيْكُم الْوَتْرُ».

رَوَاهُ ابْنُ حِبَّانْ (٢٤٠٩).

٤ ٧ - سُنَّيَّةُ الوترِ

أبعدَ المصنّفُ النّجعةَ.

والحِديثُ في البخاريُ [(٧٢٩) من حديث عانشة] إلاَّ أنَّهُ بلفظِ «أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ صَلاةُ اللَّيْل».

واخرجَهُ أبو داود (۱۳۷۳) منْ حديثِ عائشةَ ولفظُهُ أنْ النّبيّ صلى اللّه عليه وآله وسلم صلّى في المسجدِ فصلًى بصلاتِهِ ناسٌ ثُمَّ صلّى من القابلةِ فَكثرَ النّاسُ ثُمَّ اجْتَمعوا في اللّيلةِ النَّالثةِ فلمْ يخرجْ إليْهِمْ رسولُ اللَّهِ صلى اللّه عليه وآله وسلم فلمًا أصبحَ قال: «قَدْ رَأَيت الَّذِي صَنَعْتُمْ وَلَمْ يَمْنَعْنِي مِن الْخُرُوجِ إلَيْكُمْ إلاَّ أَنِّي خَشِيتُ أَنْ تُقْرَضَ عَلَيْكُمْ "هذا.

والحديثُ في البخاريِّ(١١٢٩) بقريب منَّه.

واعلم أنه قد اشكل التعليل لعدم الخروج بخشية الفرضية عليهم مع تُبُوت حديث [مسلم (١٦٣)] الهِن خَمْسٌ وَهِيَ خَمْسُونَ لا يُبَدُّلُ الْفَوْلُ لَـدَيُّ فإذا أُمنَ التَّبديلُ كيفَ يقعُ الخَوفُ من الزَّيادةِ.

وقد نقلَ المصنّفُ عنهُ اجوبةً كثيرةً وزيَّفَهَا واجابَ بثلاثةِ اجوبةِ قالَ: إنَّهُ فَتَحَ الباري عليْهِ بِهَا وذَكَرَهَا واسْتَجودَ منْهَا الْ خوفَهُ صلى الله عليه وآله وسلم كانَ من افْتِراضِ قِيامِ اللَّيلِ يعني جعلَ التَّهَجُّـدِ في المسجدِ جماعةُ شرطاً في صحّةِ التَّنقُلِ باللَّيلِ.

قال: ويومئ إليه قولُهُ في حديثِ زيدِ بنِ ثــابِتِ (خ(٧٢٩٠) وسياتي برقم (٣٧٦)] «حَتَّى خَشيتَ أَنْ يُكتَبَ عَلَيْكُمْ وَلَــوْ كَتِبَ عَلَيْكُمْ مَا قُمْتُمْ بِهِ فَصَلُوا أَيْهَا النَّاسُ فِي بُيُوتِكُــمْ، فمنعَهُـمْ مـن التَّجمُعِ في المسجدِ إشفاقاً عليْهِمْ من اشْتِراطِهِ انْتَهَى.

(قلْت) ولا يخفى أنَّهُ لا يُطابقُ قولَـهُ «أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ صَلاةُ اللَّيْـلِ» كما في البخاريُ(١٩٢٩) فإنَّـهُ ظَاهِرٌ انَّـهُ خشيةَ فرضِهَا مُطلقاً وَكَانَ ذلِكَ في رمضانَ فدلُ على أنَّــهُ صلَّى بِهِــمْ ليلتَين.

وحديثُ الْكِتَابِ أنَّهُ صلَّى بِهِمْ ليلةً واحدةً وفي روايةِ أَحمدَ

أنَّهُ صلى اللَّه عليه وآله وسلم صلَّى بِهِــمْ ثـلاتَ ليـال وغـصَّ المسجدُ بأهلِهِ في اللَّيلةِ الرَّابعةِ.

وفي قولِهِ «حَشيتُ أَنْ يُكُتّبَ عَلَيْكُم الْوتْرُ» دلالــةٌ علـى أنّ الوترَ غيرُ واجبٍ.

(واعلمُ) أنَّ من أثبتَ صلاةَ التَّراويح وجعلَهَا سُنَّةً في قيــام رمضانَ استَدلُ بهَذا الحديثِ على ذلِكَ وليس فِيهِ دليلُ على كَيْفَيَّةِ مَا يَفْعَلُونَهُ وَلَا كَمَيِّتِهِ فَإِنَّهُمْ يُصَلُّونَهَا جَمَاعَةً عشرينَ يَتَروُّحونَ بينَ كُلُّ رَكْعَتَين.

فَأَمَّا الجماعةُ فإنَّ عُمرَ أوَّلُ من جمعَهُمْ على إمام مُعيَّن وَقَالَ «إِنَّهَا بِدُعَّةً» كما أخرجَهُ مُسلمٌ في «صَحِيحِهِ» [هـو في البخاري (۲۰۱۰) ولم يخرجه مسلم].

وَاجْرِجَهُ غَيْرُهُ مَنْ حَدَيْثِ أَبِي هُرِيـرةَ البخـاري [(٢٠٠٩)، مسلم (٧٥٩)] أنَّهُ ﷺ كانَ يُرغُبُهُمْ في قيام رمضانَ مـن غـير أنْ يامرَهُمْ فِيهِ بعزيمةٍ فيقولُ: «مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَاناً ۖ وَاحْتِسَاباً غُفِـرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ".

قالَ وَتُوفِّي رسولُ اللَّهِ ﷺ، والأمرُ على ذلِسكَ وفي خلافةِ ابسي بَكْسُ وصَـدرِ مـنْ خلافـةِ عُمـرَ زادٌ في روايـةٍ عنـدَ البيَّهَقيّ (٤٩٣/٢): «قالَ عُروةُ فاخبرني عبــدُ الرَّحــن القــاريّ أنَّ عُمرَ بنَ الخطَّابِ خرجَ ليلةً فطافَ في رمضانَ في المسجدِ وأَهْــلُ المسجد أوزاعٌ مُتَفَرُقُونَ يُصلِّي الرُّجلُ لنفسِهِ ويصلِّي الرُّجلُ فيصلِّي بصلاتِهِ الرَّهْطُ فقالَ عُمرُ: واللَّهِ لأظنُّ لوْ جَعِنَاهُمْ على قارئ واحدٍ فأمرَ أبيُّ بنَ كعبٍ أنْ يقومَ بهم في رمضانَ فخرجَ عُمرُ والنَّاسُ يُصلُّـونَ بصلاتِـهِ فقـالَ عُمـرُ «نِعْـمَ الْبِدْعَـةُ هَــذِهِ» وَسَاقَ البَيْهَةِيُّ فِي «السُّنَنِ» عدَّةً روايَاتٍ فِي هــذا المعنى(٩٣/٢،

إذا عرفْت هذا عرفْت أنَّ عُمــرَ هُــوَ الَّـذي جعلَهَــا جماعــةً على مُعيَّنِ وسمَّاهَا بدعةً.

وَأَمَّا قُولُهُ "نِعْمَ الْبِدْعَةُ» فليسَ في البدعةِ ما يُمدحُ بلُ كُـلُّ بدعة ضلالة.

واعلمْ أَنَّهُ يَتَعَيَّنُ حَمْلُ قُولِهِ «بِدْعَةٌ» على جمعِهِ لَهُمْ على مُعيِّن، والزامِهِمْ بذلِكَ لا أنَّهُ أرادَ أنَّ الجماعةَ بدعةٌ فإنَّهُ ﷺ قدْ جمعَ بهم كما عرفت.

وَامَّا الْكُمَّيَّةُ وَهِيَ جَعَلُهَا عَشْرِينَ رَكَّعَةً فليسَ فِيهِ حَدَيثٌ مرفوعٌ إلاَّ مَا رَوَاهُ عَبْدُ بِنُ خُمِيدٍ (١٥٣) والطَّبْرانيُّ [العجم الكبير، (٣٩٣/١١) من طريق أبي شيبة إبرَاهِيمَ بسن عُثمانَ عن الحَكَمِ عَنْ مَقْسَمٍ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُصَلِّي فِي رَمَضَانَ عِشْرِينَ رَكْعَةً، وَالْوِتْرَ.

ه ١- سنيةُ صلاة الزاويح

قَالَ فِي السُّبُلِ الرُّشَاوِةِ: أبو شبيةً ضعَّفَةُ أحمــدُ وابـنُ معـين، والبخاريُّ ومسلمٌ وأبو داود والتّرمذيُّ والنّسانيُّ وغيرُهُمْ وَكَذَّبُهُ

وقَالَ ابنُ معينٍ: ليسَ بثقةٍ. وعدُّ هذا الحديثَ منْ مُنكَّرَاتِهِ. وقالَ الأذرعيُّ في «الْمُتَوَسِّطِ»: وأمَّا مَا نُقُلَ أَنَّهُ ﷺ صلَّـى

في اللَّيلَتَينِ خرجَ فِيهِمَا عشرينَ رَكُّعةُ فَهُوَ مُنْكُرٌ.

وقالَ الزَّرْكَشيُّ في «الْخَادِمِ»: «دَعْوَى أَنْـهُ ﷺ صَلَّى بِهِـمْ فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ عِشْرِينَ رَكْعَةً لَمْ تَصِحْ بَلَ النَّابِتُ فِسِي الصَّحييحِ الصَّلاةُ مِنْ غَيْرٍ ذِكْرٍ بِالْعَدَدِ، ولما في روايةِ جابرٍ "أَنَّهُ ﷺ صَلَّى بِهِمْ ثَمَانِيَ رَكَعَاتٍ، وَالْوِتْرَ ثُمُّ انْتَظَرُوهُ فِــي الْقَابِلَـةِ فَلَـمْ يَخْرُجْ

روَاهُ ابــنُ خزيمـــةَ (١٠٧٠) وابـــنُ حبّــــانَ (٢٤٠٩) في «صَحِيحِهمِا» انْتُهَى.

وأخرجَ البَيْهَقيُّ (٤٩٦/٢) روايةَ ابنِ عبَّاسٍ مَنْ طريـقِ أبـي شيبةً ثُمُّ قالَ: إنَّهُ ضعيـفٌ. وسـاقَ روايّـاتٍ ﴿أَنْ عُمَـرَ أَمَـرَ أُبَيّـاً وَتَمِيماً الدَّارِيِّ يَقُومَان بالنَّاسِ بِعِشْرِينَ رَكْعَةًۗ٩.

وَفِي رَوَايَةِ «أَنَّهُمْ كَـانُوا يَقُومُونَ فِـي زَمَّـنِ عُمَّـرَ بِعِشْرِينَ

وفي رواية "بثَلاثٍ وَعِشْرِينَ رَكْعَةً".

وفي روايةٍ «أَنْ عَلِيًّا عَظَّيْهُ كَانَ يَوْمُهُمْ بِعِشْرِينَ رَكْعَةً وَيُوتِـــُو بِثَلاثٍ، قالَ: وَفِيهِ قُوَّةً.

إذا عرفْتُ هذا علمْتَ أنَّهُ ليسَ في العشرينَ روايةً مرفوعـةً بِلْ يَأْتِي [برقم (٣٤٩)] حديثُ عائشةَ النَّفقُ عليْهِ قريباً ﴿أَنَّهُ صلَّى اللَّه عليه وآله وسلم مَا كَانَ يَزِيدُ فِــي رَمَضَــانَ وَلا غَـيْرِهِ عَلَــي إِخْدَى عَشْرَةً رَّكْعَةً، فعرفْت من هـ ذا كُلِّهِ إنَّ صلاةً السُّراويج على هذا الأسلوبِ الَّذِي اتَّفَقَّ عليْهِ الأكْثرُ بدعةً.

نعمْ قيامُ رمضانَ سُنَّةً بلا خــلاف، والجماعــةُ في نافلَتِـهِ لا تُنكَرُ وقد انْتُمَّ ابنُ عبَّاسِ عَلَيْهُ وغيرُهُ بِهِ صلى اللَّـه عليـه وآلـه والمحافظةَ عليْهَا هُوَ الَّذي نقولُ إِنَّهُ بدعةٌ، وَهَذا عُمرٌ ﷺ خـرجَ أوَّلاً والنَّاسُ أوزاعٌ مُتَفرِّقونَ منْهُمْ منْ يُصلِّي مُنفرداً ومنْهُمْ مــنْ يُصلِّي جماعةً على ما كانوا في عصرِهِ ﷺ وخيرُ الأمورِ ما كــانَ

وأمَّا تسميَتُهَا بالتَّراويحِ فَكَــَانَ وَجْهَـهُ مَـا أَخْرِجَـهُ البِّيهَقَـيُّ (٤٩٧/٢) من حديثِ عائشةَ قالَتْ الكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّمي أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ فِي اللَّيْلِ ثُمَّ يَتَرَوَّحُ فَأَطَالَ حَتَّى رَحِمْتُهُۥ الحِديثَ.

قَالَ البِّهَةَيُّ: تَفَرَّدُ بِهِ المغيرةُ بنُ ديابٍ وليـسَ بـالقويُّ فـإنْ ثْبَتَ فَهُوَ أَصَلٌ فِي تَرَوُّحِ الإمامِ فِي صَلَاةِ التَّرَاوِيحِ انْتَهَى.

وأمَّا حديثُ «عَلَيْكُمْ بِسُنْتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ بَعْــدِي تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ».

أخرجَـهُ أحمـدُ (١٢٦/٤، ١٢٧) وأبـــو داود (٤٦٠٧) وابـــنُ ماجَهُ (٤٢) والتّرمذيُّ (٢٦٧٦) وصحّحهُ الحَاكِمُ (٩٧-٩٥) وقال: على شرطِ الشّيخين.

ومثلُهُ حديثُ «اقْتَدُوا بِاللَّذَيْنِ مِنْ بَعْدِي أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ».

أخرجَـهُ الـتُرمذيُّ (٣٦٦٢) وقـالَ: حسنٌ، وأخرجَـهُ أحمــدُ (٥/٣٨٧-٣٨٥\_٤٠١) وابنُ ماجَهُ (٩٧) وابنُ حبَّانَ (٦٩٠٢) ولَــهُ طُرِقٌ فِيهَا مقالٌ إلا أنَّهُ يُقوِّي بعضُهَا بعضاً فإنَّهُ ليسَ المرادُ بسنَّةِ الخلفاء الرَّاشدينَ إلاَّ طريقَتَهُم الموافقةَ لطريقَتِهِ ﷺ منْ جهَادِ الأعداء وَتَقويةِ شعائر الدِّين ونحوهَا فإنَّ الحديثُ عامٌّ لِكُلُّ خليفةٍ راشدٍ لا يخصُّ الشَّيخين، ومعلومٌ منْ قواعدِ الشُّريعةِ أنْ ليسَ لخليفةِ راشدٍ أنْ يُشرِّعَ طريقةً غيرَ ما كانَ عليْهَا النَّــيُّ ﷺ ثُمَّ عُمُو ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الرَّاشِدُ سمَّى مَا رَآهُ مِنْ تجميع صلاتِهِ لِبالِيَ رمضانَ بدعةً ولمُ يقـل إنَّهَـا سُنَّةٌ فَتَـامُل علـى انْ الصَّحابةُ رضي اللَّه عنهم خالفوا الشَّيخينِ في مواضعَ ومسائلَ فدلُ إِنَّهُمْ لَمْ يَحْمَلُوا الحديثُ على أَنَّ مَا قَالُوهُ وَفَعَلُوهُ حُجَّةٌ.

وقد حقَّقَ البرماويُّ الْكَـلامَ في «شَـرْحِ ٱلْفِيْتِـهِ» في أُصـول الفَقْهِ معَ أَنَّهُ قالَ: إِنَّمَا الحديثُ الأوَّلُ يدلُ أَنَّهُ إِذَا ۚ اتَّفْـقَ الحُلفَـاءُ الأربعةُ على قول كان حُجَّةً لا إذا انفردَ واحدٌ منهُمْ والتَّحقيـقُ

أَنَّ الاَقْتِداءَ ليسَ هُوَ التَّقليدُ بلْ هُوَ غيرُهُ كما حَقَّقنَاهُ في شرحِ نظم الْكَافل في بحثِ الإجماع.

## ١٦ــ فضلُ صلاةِ الوتر

٣٥٢ ـ وَعَنْ خَارِجَةً بْنِ حُذَافَةً ﷺ قَـالَ: قَـالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ أَمَدُّكُمْ بِصَلاةٍ هِيَ خَيْرٌ لَكُمْ مِنْ حُمْرِ النُّعَمِ، قُلْنَا: وَمَا هِيَ يَا رَسُــولَ اللَّهِ؟ قَالَ: ﴿الْوِتْدُ، مَا بَيْنَ صَلاةِ الْعِشَاءِ إِلَى طُلُـوعِ

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ النَّسَائِيِّرَابُو داود (١٤١٨)، الـــــومذي (٢٥٤)، ابـن ماجه (١١٦٨)]، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (٢٠٦/١).

(وعنْ خارجةً) بالخاء المعجمةِ فراء بعــدَ الألـفِ فجيــم هُــوَ (ابنُ حُذَافةً) بضمُّ المُهمَلةِ فذالٌ بعدَهَا مُعجمةٌ فضاءٌ بعدَ الألف وَهُوَ قُرشيٌّ عَدَويٌّ كانَ يُعْدَلُ بِٱلفِ فارسِ.

رُويَ أَنَّ عمرو بنَ العاص اسْتُمدُ مــنْ عُمـرَ بثلاثـةِ آلاف فارسِ فأمدُّهُ بثلاثةٍ وَهُمْ خارجةُ بنُ حُذافةَ والزُّبـيرُ بـنُ العـوَّامِ، والمقدادُ بنُ الأسودِ.

ولي خارجةُ القضاءَ بمصرَ لعمرو بسنِ العـاصِ وقيـلَ: كـانَ على شُرطَتِهِ وعدادُهُ في أهل مصرَ قَتَلَهُ الخارجيُّ ظنَّا منْـهُ أنَّـهُ عمرو بنُ العاص حينَ تعاقدَت الخوارجُ على قَتْــل ثلاثـةٍ علــيُّ عليه السلام ومعاويةً وعمرو بن العاص رضي اللَّه عنهـم فَتُـمُّ أمرُ اللَّهِ في أميرِ المؤمنينَ عليُّ عليه الســــلام دُونَ الآخريــنِ، وإلى الغلطِ بخارجةَ أشارَ منْ قالَ شعراً:

فليتَهَا إذا فدّت بخارجة فدّت عليّاً بمن شاءَت من البشر

وَكَانَ قُتْلُ خارجةَ سنةَ أربعينَ

قُلْت: قالَ التّرمذيُّ عقيبَ إخراجهِ لَهُ: حديثُ خارجة بن حُذافةَ حديثٌ غريبٌ لا نعرفُـهُ إلاَّ منْ حديثِ يزيـدَ بـنِ أبـي حبيب وقدْ وَهَمَ بعضُ المحدّثينَ في هذا الحديثِ ثُمَّ ساقَ الوَهْــمَ فِيهِ؟ فَكَانَ يجسنُ من المصنَّفِ التَّنبيهُ على ما قالَهُ التَّرمذيُّ هذا.

وفي الحديثِ ما يُفيدُ عدمَ وُجودِ الوِتْرِ لقولِهِ (أَمَدَّكُمْم) فإنَّ الإمدادَ هُوَ الزِّيادةُ بما يقوى المزيدُ عليْهِ يُقال مــدُّ الجيـشَ وأمــدُّهُ

إذا زادَهُ والحِقَ بِهِ ما يُقوِّيهِ ويُكَثِّرُهُ ومدَّ الدُّواةَ وأمدَّهَا زادَهَا صا يُصلحُهَا ومددْتُ السِّراجَ، والأرضَ إذا أصلحَتُهُمَا بالزِّيتِ والسَّمادِ، وتقدم الخلافُ في وجوب الوتر وعدمه.

(فَائِدَةً) فِي حِكْمَةِ شَرْعِيَّةِ النَّوَافِل:

أخرج أحمد (١٠٣/٤) وأبو داود (٨٦٦) وابسنُ ماجمه (١٤٢٦)، والحَاكِمُ (٢٦٢/١، ٢٦٣) من حديث تميسم السدَّاريُ مرفوعاً «أَوَّلُ مَا يُحَاسَبُ بهِ الْعَبْدُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صَلاتُـهُ فَـإِنْ كَـانَ أَتَمُّهَا كُتِبَتْ لَهُ تَامَّةً، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ أَتَمُّهَـا قَـالَ اللَّهُ - تَعَـالَى -لِمَلائِكَتِهِ: انْظُرُوا هَلْ تَجِدُونَ لِعَبْدِي مِنْ تَطَوْعٍ فَتَكْمِلُونَ بِهَـا فَرِيضَتَهُ ثُمُّ الزُّكَاةُ كَذَلِكَ ثُمُّ تُؤْخَذُ الأعْمَالُ عَلَى حَسَبِ ذَلِكَ».

وأخرجَهُ الحَاكِمُ في الْكُنِّي منْ حديثِ ابسن عُمـرَ مرفوعــاً: «أَوَّالُ مَا افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى أُمَّتِي الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ وَأَوَّلُ مَا يُرفَعُ مِنْ أَعْمَــالِهِم الصَّلَـوَاتُ الْخَمْسُ وَأَوَّلُ مَـا يُسَــاَّلُونَ عَــٰهُ الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ فَمَنْ كَانَ ضَيَّعَ شَيْنًا مِنْهَا يَقُولُ اللَّهُ - تَسَارَكَ وَتَعَالَى ــ: انْظُرُوا هَلْ تَجدُونَ لِعَبْدِي نَافِلَةً مِنْ صَلَوَاتٍ تُتِمُّــونَ بِهَا مَا نَقَصَ مِنَ الْفَرِيضَةِ وَانْظُرُوا صِيَّامَ عَبْدِي شَهْرَ رَمَضَانَ فَإِنْ كَانَ ضَيَّعَ شَيْئًا مِنْهُ فَانْظُرُوا هَلْ تَجدُونَ لِعَبْدِي نَافِلَةٌ مِـنْ صِيَـام تُتِمُونَ بِهَا مَا نَقَصَ مِن الصَّيَامِ وَانْظُرُوا فِي زَكَاةٍ عَبْدِي فَإِنْ كَانَ ضَيِّعَ شَيْثًا فَانْظُرُوا هَلْ تَجدُونَ لِعَبْدِي نَافِلَةً مِـنْ صَدَقَـةٍ تُتِمُّـونَ بِهَا مَا نَقَصَ مِنَ الزُّكَاةِ فَيُؤْخَذُ ذَلِكَ عَلَىي فَرَائِيضِ اللَّهِ وَذَلِكَ برَحْمَةِ اللَّهِ وَعَدْلِهِ فَإِنْ وُجِدَ لَهُ فَضْلٌ وُضِعَ فِي مِيزَانِهِ وَقِيلَ لَــهُ اذْخُل الْجَنَّةَ مَسْرُوراً، وَإِنْ لَمْ يُوجَدْ لَهُ شَيءٌ مِسَنْ ذَلِكَ أُمِرَت الزُّبَانِيَةُ فَأَخَذَتْ بَيْدَيْهِ وَرَجْلَيْهِ ثُمَّ قُلْنِكَ فِي النَّارِ ۗ وَهُوَ كَالشَّرَحِ والتفصيل لحديث تميم الداري

٣٥٣ - وَرَوَى أَحْمَدُ (٣٩٧/٦) عَنْ عَمْرو بْــن شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ نَحْوَهُ

أيْ نحوَ حديثِ خارجةَ فشرحُهُ شرحُهُ.

١٧ ــ الحضُّ على الوترِ

٣٥٤– وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بُرَيْدَةَ ﴿ عَــنْ أَبِيـهِ

قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿الْوِتْرُ حَقٌّ فَمَنْ لَمْ يُوتِسِرُ فَلَيْسَ مِنَّا).

أَخْرُجَهُ أَبُو دَاوُد (١٤١٩) بِسَـنَدِ لَيْنِ، وَصَعَّحَهُ الْحَاكِمُ (٣٠٥/١، ٣٠٦) ... وَلَهُ شَاهِلًا صَعِيفً عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ عِنْدَ أَحْمَدَ (٤٤٣/٢).

(وعنْ عبدِ اللَّهِ بن بُريدةَ) بضمُّ الموحُّـدةِ بعدَهَــا راءٌ مُهْمَلــةٌ مَفْتُوحَةٌ ثُمُّ مُثَنَّاةً غَنْيَّـةً سَـاكِنةً فـدالٌ مُهْمَلـةٌ مَفْتُوحَةٌ هُـوَ ابـنُ الحصيب بضمُّ الحاءِ المُهْمَلةِ وفَتْحِ الصَّادِ المُهْمَلةِ، والمثنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ، والباء الموحَّدةِ الأسلميُّ وعبدُ اللَّهِ منْ ثقَاتِ التَّابِعينَ سمعَ أَيباهُ وسمرةً بنَ جُندبٍ وآخرينَ وَتُولِّى قضاءَ مروَ ومَاتَ بهَا.

(عن أبيه) بُريدةً بن الحُصَيبِ تقدَّم ذِكْرُهُ.

(قالَ: قالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (الْوِتْرُ حَقَّه) أيْ لازمٌ فَهُوَ مَــنْ أدلَّةِ الإيجابِ.

(وَفَمَنْ لَمْ يُوتِرْ فَلَيْسَ مِنَّا، أخرجَهُ أبو داود بسناد ليني)؛ لأنَّ فِيهِ عبدَ اللَّهِ بنَ عبدِ اللَّهِ العَتَكِيُّ ضعَّفَهُ البخاريُّ والنَّسائيُّ وقالَ أبو حَاتِم: صالحُ الحديثِ.

(وصحَّحَهُ الحَاكِمُ) وقالَ ابنُ معينِ: إنَّهُ موقوفٌ.

(ولَهُ شَاهِدُ ضعيفٌ عن أبي هُريرةَ عندَ أَحَمَدَ) روَّأَهُ بَلْفَظِ «مَنْ لَمْ يُوتِرْ فَلَيْسَ مِنَّا».

وفِيهِ الحَليلُ بنُ مُرَّةً مُنْكُرُ الحديث؛ وإسنادُهُ مُنقطعٌ كما

ومعنى «ليسَ منَّا» ليسَ على سُنْتِنا وطريقَتِنا.

والحديثُ محمولٌ على تأكُّدِ السُّنيَّةِ للونُّسِ جمعاً بينَـهُ وبـينَ الأحاديثِ الدَّالَّةِ على عدم الوجوبِ.

#### ١٨ ــ عدد ركعات قيام الليل

٣٥٥ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ رضى اللَّه عنها قَالَتْ: (مَـا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَزِيدُ فِي رَمَضَانَ وَلا فِسي غُمْيرِهِ عَلَى إِخْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً، يُصَلِّي أَرْبَعاً، فَلا تَسْأَلْ عَنْ حُسْنِهِنْ وَطُولِهِنَّ، ثُمَّ يُصَلِّي أَرْبَعاً فَلا تَسْأَلُ عَنْ

حُسْنِهِنَ وَطُولِهِنَ ثُمَّ يُصَلِّي ثَلاثاً، قَالَتْ عَائِشَةُ: قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَتَنَامُ قَبْلَ أَنْ تُوتِرَ؟ قَالَ: «يَا عَائِشَةُ، إِنَّ عَيْنِيَ تَنَامَان وَلا يَنَامُ قُلْبِي».

مُنْفَقُ عَلَيْهِ [البخاري (١١٤٧)، مسلم (٧٣٨)]. وَلِي رِوَايَةٍ لَهُمَسَا [البخاري (١١٤٠)، مسلم (٧٣٨)]. عَنْهَا: كَانْ يُصَلَّى مِنَ اللَّيْلِ عَشْسَرَ رَكْعَاتٍ، وَيُومِ وَرَكُمْ رَكْعَتِي الْفُجْرِ، فَيِلْكَ ثَلاثُ عَشْرَةَ رَكْعَةً.

روعن عائشة رضي الله عنها قالت: ما كان رسولُ اللهِ ﷺ يزيدُ في رمضانُ ولا في غيرِهِ على إحدى عشرةَ رَكْعةُ، ثُمَّ فصلُّتُهَا بقولِهَا: (يصلَّى أربعاً) يُختَملُ أَنَّهَا مُتَصلاتٍ وَهُوَ الظَّاهِرُ.

ويختَملُ أَنْهَا مُنفصلاتٍ وَهُوَ بعيــدٌ إِلاَّ أَنَّـهُ يُوافــقُ حديـثَ «صَلاَةُ اللَّيْل مَثْنَى مَثْنَى».

رفلا تسال عن حُسنِهِنَّ وطولِهِنَّ، نَهَتَ عنْ سُوْال ذلِكَ إِمَّا أَنَّهُ لا يقدرُ المخاطبُ على مثلِهِ فَـايُّ حاجةٍ لَـهُ فِي السُّوْال؛ اوْ لاَنَّهُ لا يسالُ عنْـهُ؛ اوْ لاَنَّهَـا لا تقدرُ تصفُ ذلِكَ.

(لمَّ يُصلِّي أربعاً فلا تسالُ عن حُسنِهِنَّ وطولِهِنَّ ثُمَّ يُصلِّي ثلاثاً قالَتَ: فقلَت يا رسولَ اللهِ أَتَنامُ قبلَ أَنْ تُوتِرَ) كَأَنَّهُ كَانَ يَنامُ بعدَ الأربعِ ثُمَّ يقومُ فيصلِّي الثَّلاثَ وَكَأْنَـهُ كَانَ قَـدْ تَقَـرَّزَ عَنـدَ عائشةَ أَنَّ النَّومَ ناقضٌ للوضوءِ فسألَتُهُ فأجابَهَا بقولِهِ.

(قَالَ ﴿ يَا عَانِشَةُ إِنْ عَيْنَى تَنَامَانِ وَلا يَنَامُ قَلْمِي ﴾ دلُّ على الْ النَّاقضَ نومُ القلبِ، وَهُــوَ حاصلٌ مَعَ كُـلُ مَنْ نـامَ مُسْتَغرقاً فَيَكُونُ مِن الخصائصِ الْ النَّومَ لا ينقضُ وُضوءَهُ تَلَيُظُ .

وقد صرَّح المصنَّفُ بذلِكَ فِي التَّلخيصِ (١٥٥/٣) واسْتَدَلُّ بِهِذَا الحديثِ وبحديثِ ابنِ عبَّاسِ (احمد (٢٠٦١)، ابو داود (٢٠٢٠)، الرمدي (٧٧)) "أَنَّهُ ﷺ نَامَ حَتَّى نَفَخَ ثُمَّ قَامَ فَصَلَّى وَلَـمْ يَتَوَضَّأً».

وفي البخاريُّ ((٣٥٧٠)، ومسلم (١٦٢)]. «إنَّ الأنْبِيَاءَ تَنَـامُ أَعْيَنُهُمْ وَلا تَنَامُ قُلُوبُهُمْ»

(مُتَّفَقُ عليهِ).

اعلم أنَّهُ قد اختَلفَت الرُّوايَاتُ عنْ عائشةً في كيفيَّةِ صلاتِهِ ﷺ في اللَّيلِ وعددِهَا فقدْ رُويَ عنْهَا سبعٌ وَيَسعٌ، وإحدى

عشرةَ سوى رَكْعَتَى الفجرِ وَمَنْهَا هَذِهِ الرَّوايةُ الَّتِي أَفَادَهَا قُولُـهُ (وفي روايةِ لَهُمَا) أي الشُّيخينِ (عَنْهَا) أيْ عنْ عائشةَ (كانْ يُصلَّى من اللّيل عشرَ رَكَعَاتِي.

وظَاهِرُهُ أَنْهَا موصولةٌ لا قُدودَ فِيهَـا (ويُوتِـرُ بسـجدةِ) أيْ رَكْعةُ (ويرَكّعُ رَكْعتِي الفجرِ) أيْ بعدَ طُلُوعِدِ.

(فَيلْكَ) أي الصَّلاةُ في اللَّيلِ معَ تغليبِ رَكْمَتَــي الفجــرِ أو فَيَلْكَ الصَّلاةُ جمِعاً.

(ثلاثَ عشرةَ رَكْعَةً) وفي رواية[خ(١٩٧٠)] «أَنَّهُ كَانَ يُصَلِّبِ مِن اللَّيْلِ ثَلاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً ثُمَّ يُصَلِّي إِذَا سَمِعَ النَّسَدَاءَ رَكْعَتَيْـنِ خَفِيفَتَيْنِ فَكَانَتْ خَمْسَ عَشْرَةَ رَكْعَةً».

ولمًا اختَلَفَتْ الفاظُ حديثِ عائشةَ زعمَ البعضُ أنهُ حديثٌ مُضطربٌ، وليسسَ كذلِكَ بـل الرُّوانِياتُ محمولةً على أوقاتٍ مُتَعَدُدةٍ وأوقاتٍ مُختَلفةٍ محسبِ النَّشاطِ وبيانِ الجـوازِ واللَّ الْكُلُّ جائزٌ، وَهَذا لا يُناسِبُهُ قولُهَا «ولا في غيرِهِ»، والأحسنُ أنْ يُقالَ: إنّهَا أخبرَتْ عن الأغلبِ منْ فعلِهِ ﷺ فلا يُنافِيهِ ما خالفَهُ؛ لأنّهُ إخبارٌ عن النَّادر.

#### ١٩ ـ عددُ ما يوتر به

٣٥٦ - وَعَنْهَا قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُوتِرُ مِنْ ذَلِكَ يُصلِّي مِنَ اللَّيْلِ ثَلاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً، يُوتِرُ مِنْ ذَلِكَ بِخَمْسٍ، لا يَجْلِسُ فِي شَيْءٍ إلاَّ فِي آخِرِهَا (سلم بِحَمْسٍ، لا يَجْلِسُ فِي شَيْءٍ إلاَّ فِي آخِرِهَا (سلم (٧٣٧)).

(وعنْهَا) أيْ عائشةً.

(قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصلِّي مِن اللَّيلِ ثَلاثَ عَشْرةً رَكُعَةً) لَمْ تُفصُلُهَا وَتُبيِّنْ على كَمْ كَانَ يُسلَّمُ كَمَا ثَبْتَ ذَلِكَ فِي الحديثِ السَّابِقِ إِنَّمَا بِيَّنَتْ هذا فِي الوِتْرِ بِقُولِهَا (يُوتِسُ مَنْ ذَلِكَ) أي العددِ المَذْكُور.

(بخمس لا يجلس في شيء إلا في آخرِهَا) كَانَ هَـذَا أَحَدُ أَنُواعِ إِيَّارِهِ ﷺ كَمَا أَنَّ الإِيَّارَ بِثلاثٍ أَحَدُهَا كَمَا أَفَادَهُ حَدَيْثُهَا السَّابِق.

#### ۲۰ ـ متى يوترُ

٣٥٧ - وَعَنْهَا، رضي اللّه عنها قَالَتْ: فِي كُلُّ اللَّهِ عَنها قَالَتْ: فِي كُلُّ اللَّهِ اللَّهِ قَالْتَهَى وِتْرُهُ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

مُثْفَقٌ عَلَيْهِمَا [البخاري (٩٩٦)، مسلم (٧٤٥)].

(وعنها) أي عانشة (قالَتْ: من كُلِّ اللَّيلِ قَدْ أُوْتَرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ) أيْ من أوَّلِهِ وأوسطِهِ وآخرهِ.

(وانْنَهَى وِتْرُهُ إلى السَّحرِ، مُتْفَقَّ عليْهِمَا) أيْ على الحديثينِ.

وَهَذَا الحديثُ بِيانَ لُوفْتِ الْوِتْرِ وَانَّهُ اللَّيسِلُ كُلُّهُ مِنْ بَعْدِ صلاةِ العشاء وقد أفادَ ذلك حديثُ خارجةَ حيثُ قالَ «الْوِتْرُ مَا بَيْنَ صَلاةِ الْمِشَسَاءِ إِلَى طُلُوعِ الْفَجْرِ» [شمه برقم (٣٤٦]] وقدْ ذَكَرَنا أَنْواعَ الْوِتْرِ الَّتِي وَرَدَتْ فِي حاشيةِ ضَوَّ النَّهَارِ.

#### ٧١ ـ الحضُّ على مداومة قيام الليل

٣٥٨ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْسَنِ عَمْرِو بْسَنِ الْعَاصِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: «قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: يَا عَبْدَ اللَّهِ، لا تَكُنْ مِثْلَ فُلان، كَانَ يَقُومُ مِنَ اللَّيْل، فَتَرَكَ قِيَامَ اللَّيْل».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١١٥٢)، مسلم (١١٥٩)].

قولُهُ (مثلَ فُلان) (٣٧/٣ـ٣٨): لمُ أقفُ على تسميَتِهِ في شيء من الطُّرق وَكَانُ إِنْهَامَ هذا القصدِ للسُّتْر عليْهِ.

قَالَ ابنُ العَرْبِيُّ: هذا الحديثُ دليلٌ على أَنْ قيامَ اللَّيلِ ليسَ بواجب إذْ لُوْ كَانَ واجبًا لَمْ يَكْتَفُ لِتَارِكِهِ بِهَـذا القدرِ بـلْ كانَ يَدُمُّهُ اللِّهَ ذَمُّ.

وفِيهِ اسْتِحبابُ الدُّوامِ على ما اعْتَادَهُ المسرُّءُ من الخيرِ منْ غير تفريطِ.

ويسْتَنبطُ منْهُ كرَاهَةُ قطعِ العبادةِ.

#### ٢٢ ــ فضلُ الوتر

٣٥٩ ـ وَعَنْ عَلِيِّ قَالَ: قَـالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ أَوْتِرُوا يَا أَهْلَ الْقُرْآنِ؛ فَإِنَّ اللَّهَ وِثْرٌ يُحِبُّ الْوِثْرِ؟. رَوَاهُ الْخَسْتُةُ وَاحد (٨٦/١)، أبو داود (٢٤١٦)، الترمذي (٤٥٤)، الساني (٢٧٨/٢)، أبن ماجد (١٦٦٩) وَصَحْمَةُ ابْنُ خُزِيْمَةَ (٢٠٨٧).

روعن على عليه السلام قال: قال رسولُ اللَّـهِ ﷺ: ﴿ أَوْتِمُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُوتِمُوا اللَّهُ اللَّهُ وَتُوا ) في النّهايـة: أيْ واحـدٌ في ذَاتِـهِ لا يقبلُ الانقسامُ ولا التّجزئةَ واحدٌ في صفاتِهِ لا شبِيهَ لَهُ ولا مثلَ، واحدٌ في أنعالِهِ لا شرِيكَ لَهُ ولا مُعينَ.

(يحبُّ الوِثْرَ) يُثيبُ عليْهِ ويقبلُهُ من عاملِهِ.

(رَوَاهُ الحَمْسَةُ وَصَحْحَهُ ابْنُ خُرْعَمَةً) المَّرَادُ بِأَهْلِ القَسَرَآنِ المؤمنونَ؛ لأَنْهُم الَّذِينَ صَدَّقُوا القرآنَ وخاصَّةً مَنْ يَتُولَّــى حَفظَـهُ ويقومُ بِتِلاوَتِهِ ومراعاةٍ حُدودِهِ وأخْكَامِهِ.

والتَّعليلُ باللهُ تعالى \_ وِتْرٌ فِيهِ كما قالَ القاضي عياضٌ -أَنْ كُلُّ مَا ناسبَ الشَّيءَ أَدنى مُناسبةٍ كانَ أَحبُّ إليْهِ وقدْ عرفت أَنْ الأَمرَ للنَّدبِ للأَدلَّةِ الَّتِي سلفَت الدَّالَـةِ على عدمٍ وُجوبِ الوتْر.

## ٢٣ ـ الوترُ آخرُ صلاةِ الليلِ

٣٦٠ وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «اجْعَلُوا آخِرَ صَلاتِكُمْ بِاللَّيْلِ وِتْراً».
 مُثَنَّ عَنْهِ اللّحاري (٩٩٨)، مسلم (٧٥١).

في فَتْح الباري (۸۰/۲-۴۸۱): أنَّهُ اخْتَلَفَ السُّلَفُ في موضعينِ احدُّهُمَا في مشروعيَّةِ رَكْعَيَّنِ بعدَ الرِتْرِ منْ جُلُوسِ والثَّاني مَنْ أُوتَرَ ثُمَّ أَرادَ أَنْ يَتَنَفَّلَ مِنَ اللَّيلِ هـلْ يَكْتَفي بوِتْرِهُ الأَوَّلِ ويَتَنفُلُ مُمْ إِذَا فعلَ الأَوَّلِ ويَتَنفُلُ مُمْ إِذَا فعلَ هذا هذا هلْ يَحْتَاجُ إِلَى وتُر آخرَ أو لاً.

أمًّا الأوَّلُ فوقعَ عندَ مُسلم منْ طريقِ أبي سلمةَ عنْ عائشةَ «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يُصَلِّي مِن اللَّيْلِ رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْوِتْدِ وَهُوَ عَائشةَ «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يُصَلِّي مِن اللَّيْلِ رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْوِتْدِ وَهُوَ عَالسَ».

وقة ذَهَبَ إليهِ بعضُ أهْلِ العلمِ وجعلَ الأمرَ في قولِهِ «اجْعَلُوا آخِرَ صَلاتِكُمْ بِاللَّيْلِ وِتْراً» مُخْتَصَاً بمن أوْتَرَ آخِرَ اللَّيلِ وأَجابَ من لم يقل بأنَّ الرُكْعَنَينِ المذكورَتَينِ هُما رَكْعَنَا الفجرِ وحملَهُ النُّوويُ على أنهُ ﷺ فعلَ ذلِكَ لبيانِ جوازِ النَّفلِ بعدَ الوثر وجواز التَّفلُ جالساً.

وأمَّا النَّاني فذَهَبَ الأكْثرُ إلى أنَّهُ يُصلِّي شــفعاً مــا أرادَ ولا ينقضُ ونْرَهُ الأوَّلَ عملاً بالحديثِ.

#### ٢٤ ـ النهي عن وترين في ليلة

٣٦١ ـ وَعَنْ طَلْقِ بْنِ عَلِيٌّ قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لا وتْرَان فِي لَيْلَةٍ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٣/٤) وَالنَّلاَثَةُ رَّابُو داود (١٤٣٩)، المتزمذي (٤٧٠)، النساني (٢٢٩/٣)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانُ [وصحيحه (٢٤٤٩)].

وَهُوَ (وعن طلقِ بنِ على ﷺ سمغت رسولَ اللّهِ ﷺ يقولُ اللهِ وَثُرَانِ فِي لَيُلَةً». روّاهُ أحمدُ والنّلانةُ وصحْحَهُ ابنُ حَبّانَ) فـدلُ على أنهُ لا يُوتِرُ بل يُصلّي شفعاً ما شاءً، وَهَـذا نظرُ إلى ظَاهِرِ فعلِهِ، وإلاَّ فإنَّهُ لمَّا شفعَ وِثْرَهُ الأَوْلَ لمْ يبقَ إلاَّ وِثْرٌ واحدٌ هُوَ ما يفعلُهُ آخراً.

وقدْ رُويَ عن ابنِ عُمرَ أَنَّهُ قالَ: لَمَّا سُئلَ عَنْ ذَلِكَ «إِذَا كُنْت لا تَخَافُ الصُبْحَ وَلا النَّوْمَ فَاشْفَعْ ثُمَّ صَلُّ مَا بَدَا لَك ثُمَّ أَوْتِرْ».

## ٢٤ ــ ما يقرأ في الوترِ

٣٦٢ - وَعَنْ أَبِيُ بِنِ كَعْبِ ﷺ قَالَ: الْكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُوتِرُ بِ ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبُّكَ الْأَعْلَى ﴾ و﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ و﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾.

رَوَاهُ أَحْمَدُ ﴿ وَوَاللَّهِ الْمُسْدَةِ ﴿ ١٢٣/٥} وَأَلُو ذَاوُد ﴿ ١٤٢٣) وَالنُّسَانِيُّ (٣/٣٥–٣٤٤) وَزَادَ: ﴿ وَلا يُسَلِّمُ إِلاَّ فِي آخِرِهِنَّ ۗ

(وعن أَيِّ بنِ كعبِ ﷺ كان رسولُ اللَّهِ ﷺ يُوتِـُنُ ايْ يقرأُ فِي صلاةِ الوِتْرِ بـ ﴿سَبِّح اسْمَ رَبُكَ الْاعْلَى﴾ أيْ فِي الأولى بعدَ قراءةِ الفَاتِحةِ و﴿وَتُـلْ يَـا أَيْهَـا الْكَـافِرُونَ﴾ أيْ فِي النَّانيةِ

بعدَهَا و﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ أيْ في النَّالثةِ بعدَهَا.

(رَوَاهُ أَحْمَدُ وأبو داود والنّسانيُّ وزادٌ) أي النّسائيّ (ولا يُسلّمُ إلاَّ في آخرِهِنُّ).

الحديثُ دليلٌ على الإيتَارِ بثلاثٍ وقدْ عارضَـهُ حديثُ «لا تُويَرُوا بِثَلاثٍ» وَهُوَ عن أبى هُريرةَ صحَّحَـهُ الحَـاكِمُ (٣٠٤/١) وقدْ صحَّحَ الحَاكِمُ عن ابنِ عبَّاسِ وعائشةَ كرَاهِيةَ الوِيْرِ بشلاثٍ وقدْ قدَّمنا وجَةَ الجمعِ ثُمَّ الوِيْرُ بثلاثٍ احدُ انواعِهِ كمـا عرفْت فلا يَتَعِينُ فِيهِ.

فَذَهَبَت الحِنفَيَّةُ، والْهَادويَّةُ إلى تعيينِ الإيتَارِ بالثَّلاثِ تُصلَّى موصولةً.

قالوا: لأنَّ الصَّحابةَ أجمعوا على أنَّ الإيتَارَ بثلاثٍ موصولـةٍ جائزٌ.

واخْتَلفوا فيما عدّاهُ فالأخذُ بِهِ أخـــذٌ بالإجمـاعِ وردٌ عليْهِــمْ بعدمِ صحَّةِ الإجماع كما عرفْت.

٣٦٣ - وَلأبِي دَاوُد (١٤٢٤) وَالسَّرْمِلِيِّ (٤٦٣) نَخُوهُ عَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللَّه عنها، وَفِيهِ: (كُلُّ سُورَةٍ فِي رَكْمَةٍ)، وَفِي الأخِيرَةِ ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدَّ﴾، وَالْمُعَوَّذَتَيْن.

(ولابى داود والتَّرمذيِّ نحوُهُ) أيْ نحـوُ حديثُ أَبـيٌّ (عــنُ عانشةَ. وفِيهِ كُلُّ سُورةِ) منْ ﴿سَبِّحَ﴾، وَ﴿الْكَافِرُونَ﴾.

(في رَكْعةٍ) من الأولى والثَّانيةِ كما بيُّنَّاهُ.

روفي الأخيرةِ ﴿قُلْ هُوَ اللَّـهُ أَحَدُّ﴾، والمعوِّذَتينِ) في حديثِ عائشةَ لينٌ؛ لأنَّ فِيهِ خُصيفاً الجزريُّ.

ورواهُ ابنُ حبَّانَ[الإحسان(٢٤٣٧)] والدارقطني[٣٤/٢، ٣٥] منْ حديث يحيى بنِ سعيدٍ عنْ عمرةَ عنْ عائشةَ قالَ العقيليُّ: إسنادُهُ صالحً.

وقال ابنُ الجوزيُّ: أنْكَرَ احمدُ ويجيى بنُ معينِ زيادةً المعوُّذَيَّينِ. المعوُّذَيَّينِ.

وروى ابنُ السَّكَنِ لَـهُ شَـاهِداً مـنْ حديثِ عبـدِ اللَّـهِ بـنِ سرجسَ بإسنادٍ غريبٍ.

#### فيمنْ نامَ عن الفرايضةِ أو نسيَهَا.

## ٧٧ ــ من خشيَ فواتَ الوترِ

٣٦٦ وَعَنْ جَابِرِ قَالَ: قَالَ رَسُــولُ اللَّـهِ ﷺ: «مَنْ خَافَ أَنْ لا يَقُومَ مِنْ آخِرِ اللَّيْـلِ فَلْيُوتِـرْ أَوَّلَـهُ، وَمَنْ طَمِعَ أَنْ يَقُومَ آخِـرَهُ فَلْيُوتِـرْ آخِـرَ اللَّيْـلِ، فَـإِنَّ صَلاةً آخِرَ اللَّهٰلِ مَشْهُودَةً، وَذَلِكَ أَفْضَلُ.

(وعنْ جابرِ هُجُهُ) هُوَ ابنُ عبدِ اللَّهِ (قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْنِ وَمَنْ خَافَ أَنْ لا يَقُومَ مِن اللَّيْلِ فَلْيُوتِرْ ۚ أَوَّلُـهُ وَمَنْ طَمِعَ أَنْ يَقُومَ آخِرَهُ فَلْيُورِرُ آخِرَ اللَّيْلِ فَإِنَّ صَلاةَ آخِرِ اللَّيْلِ مَشْهُودَةٌ وَذَلِكَ أَفْضَلُ». روَاهُ مُسلمٌ، فِيهِ دلالةٌ على انْ تأخيرَ الوِتْرِ أَفضلُ ولَكِنْ إِنْ خَافَ أَنْ لَا يُقُومُ قَدَّمَهُ لِثَلًّا يَفُونَهُ فَعَلًّا.

وقد ذَهَبَ جماعةٌ من السُّلفِ إلى هذا.

وإلى هذا وفعل كُلُّ بالحالين.

ومعنى كونِ "صَلاةِ آخِرِ اللَّيْلِ مَشْهُودَةً" تَشْبَهَدُهَا مِلائِكَةُ اللِّيل وملائِكَةُ النُّهَارِ.

# ٧٧ ـ آخرُ وقتِ الوترِ قبلَ الفجرِ

٣٦٧ - وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهما عَن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا طَلَعَ الْفَجْرُ فَقَدْ ذَهَبَ وَقْتُ كُلُّ صَلاةِ اللَّيْلِ، وَالْوِتْرِ. فَأَوْتِرُوا قَبْلَ طُلُوعِ الْفَجْرِ، رَوَاهُ النَّرْمِلْدِيُّ (٤٦٩)

(وعن ابن عُمرَ رضي الله عنهما عن النبيِّ عَلَمَ اللَّهِ قَالَ: ﴿إِذَا طَلَعَ الْفَجْرُ فَقَدْ ذَهَبَ وَقْتُ كُلُّ صَلاةِ اللَّيْلِ») أي النَّوافسلِ المشروعةِ فِيهِ.

(والوِنْوِ) عطف خاصٌ على عامٌ فإنَّهُ من صلاةِ اللَّيل عطفة عليه لبيان شرفه فسأؤتروا قبـل طُلـوع الفجـرِ فَتَخصيـصُ الأمر بالإيتَار لزيادةِ العنايةِ بشانِهِ وبيان أنَّهُ أَهَمُّ صلاةِ اللَّيلِ فَإِنَّهُ

#### ٣٥ ـ الوتر قبل الصبح

٣٦٤ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «أَوْتِرُوا قَبْلَ أَنْ تُصْبِحُوا».

رُوَاهُ مُسْلِمٌ (٤٥٧)

وَلاَبْنِ حِبَّانْ(٨ ٤٠ ٢): وَمَنْ أَدْرَكَ الصُّبْحَ وَلَمْ يُوبِرُ فَلا وِثْرَ لَهُه.

(وعن أبي سُعيدِ الحدريِّ عَلَيْهُمْ أَنَّ النَّبِيُّ عِلَيْكُ قَالَ: ﴿ أَرْتُمُوا قَبْلَ أَنْ تُصْبِحُوا؟. روّاهُ مُسلمٌ هُوَ دليلٌ على أنَّ الوتْرَ قبلَ

(ولابن حبَّانَ) أي من حديث أبي سعيد "مَنْ أَدْرَكَ الصُّبحَ وَلَمْ يُويِّرْ فَلا وِتْرَ لَهُ») وَهُوَ دليلٌ على أنَّهُ لا يُشرعُ الوِنْـرُ بعــدّ

وإمَّا أَنَّهُ لا يُصِحُّ قضاؤُهُ فلا إذ المرادُ منْ تَرَكَهُ مُتَعَمِّداً فإنَّهُ قدْ فَاتَّتُهُ السُّنَّةُ العظمى حَتَّى أَنَّهُ لا يُمْكِنَّهُ تدارُكُهُ.

وقدْ حَكَى ابنُ المنذر عنْ جماعةٍ من السُّلفِ أنَّ الَّذي يخرجُ بالفجر وقتُهُ الاختِياريُ.

> وأمًا وقُتُهُ الاضطراريُ فيبقى إلى قيام صلاةِ الصُّبح. وأمَّا منْ نامَ عنْ وتْرُو ونسيَّهُ فقدْ بيَّنَ حُكْمَهُ:

## ٢٦ من نام عن الوتر صلاها متى ذكرها

٣٦٥– وَعَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَـنُ نَامَ عَنِ الْوِتْرِ أَو نُسِيَّةُ فَلَيْصَلُ إِذَا أَصْبَحَ أَو ذَكَرً».

رَوَاهُ الْحَمْسَةُ إِلاَ النَّسَسَائِيُّ وَأَحْسَدَ (٣١/٣)، أبسو داود (١٤٣١)، الترمذي (٤٦٥)، ابن ماجه (١١٨٨)].

وَهُوَ قُولُهُ (وعنهُ) أيْ عنْ أبي سعيدٍ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ نَامَ عَن الْوِتْرِ او نَسِيَهُ فَلَيْصَلُ إِذَا أَصْبَحَ او ذَكَرَ» لفُّ ونشرٌ مُرَتِّبٌ: أصبح حيثُ كانَ نائماً أو ذَكَرَ إذا كانَ ناسياً.

(رواهُ الخمسةُ إلا النّساني) فدلُ على أنَّ من نامَ عن وتُسرِهِ أو نسيَّهُ فَحُكُّمُهُ حُكُّمُ مِنْ نَامَ عِنِ الفريضةِ أو نسيَّهَا أَنَّهُ يَأْتِي بهَا عندَ الاسْتِيقاظِ أو الذُّكْرِ أو القياسِ أنَّهُ أداءً كما عرفْت

يذْهَبُ وقَتُهُ بذَهَابِ اللَّيلِ وَتَقَدَّمَ فِي حديثِ أَبِي سعيدٍ أَنَّ النَّـائَمَ وَالنَّاسِيَ يَأْتِيانِ بالوِثْرِ عندَ اليقظةِ إِذَا أَصْبِحَ والنَّاسِي عندَ التَّذَكُرِ وَالنَّاسِي عندَ التَّذَكُرِ فَهُوَ مُخصَّصٌ لِهَذَا، فَبِيْنَ أَنَّ المُوادَ بذَهَابِ وَقْتِ الوِثْرِ بذَهَـابِ اللَّيلِ على منْ ترَكَ الوثر لغير العذرين.

وفي ترُك ذلِك للنُّومِ ما روَاهُ الـتُرمذيُّ (٤٤٥) عَنْ عائشةَ «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ إِذَا لَمْ يُصَلُّ صِن اللَّيلِ مَنْعَهُ مِنْ ذَلِكَ النُّومُ أو غَلَبْتُهُ عَيْنًاهُ صَلَّى مِن النَّهَارِ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَـةٌ وقالَ: حسن صحيح وَكَانُهُ تدارُكُ لما فَاتَ.

(رَوَاهُ النَّرَمَدَيُّ) قُلْت: وقالَ عقيبَهُ: سُليمانُ بنُ مُوسى قَـدْ تفرَّدَ بهِ على هذا اللَّفظِ.

# ٢٨ ـ صلاةُ الضحى تبدأ من أربع

٣٦٨ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يُصَلّي الضُّحَى أَرْبَعاً، وَيَزِيدُ مَا شَـاءَ اللّهُ

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٧١٩).

هذا يدلُّ على شرعيَّةِ صلاةِ الضُّحى وانَّ اقلَّهَا اربعٌ وقيلَ رَكْعَنَانِ، وَهَــذا في الصَّحيحينِ (البخاري (١١٧٨)، مسلم (٧٢١)]. منْ روايةِ أبي هُريرةَ ورَكْعَنَي الضُّحى.

وقالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: لعلَّهُ ذَكَرَ الأقلُ الَّذِي يُوجِدُ التَّأْكِيدُ بِعَلِهِ.

قال: وفي هذا دليل على استحباب صلاة الضّحى والله أُتلَّهَا رَكْتَسَان، وعدمُ مُواظبةِ النَّبيُّ ﷺ على فعلِهَا لا يُسافي استيحبابها؛ لأنَّهُ حاصلٌ بدلالةِ القول وليسَ منْ شرطِ الحُكْمِ أَنْ تَتَظافرَ عليْهِ أَدلَّهُ القول، والفعلِ لَكِنَّ ما واظبَ النَّبيُّ ﷺ على فعلِهِ مُرجَّع على ما لمَ يُواظبُ عليهِ انْتَهَى.

وامًّا حُكْمُهَا فقدْ جمعَ ابنُ القيِّمِ الأقوالَ فبلغَتْ سِيَّةَ أقوالِ. الأوَّلُ: أنَّهَا سُنَّةً مُسْتَحَبَّةً.

> النَّاني: لا تُشرعُ إلاَّ لسبب. النَّاكُ: لا تُستَحبُ اصلاً.

الرَّابِعُ: يُسْتَحبُّ فعلُهَا تارةً وَتَرْكُهَا تارةً فلا يُواظبُ عليْهَا. الحامسُ: يُسْتَحبُّ المواظبةُ عليْهَا في البيُوت.

السَّادسُ: أنَّهَا بدعةٌ.

وقدْ ذَكَرَ هُنالِكَ مُسْتَندَ كُلِّ قُولٍ.

هذا وأرجحُ الأقوالِ أَنَّهَا سُنَّةٌ مُسْتَحَبَّةٌ كما قرَّرَهُ ابنُ دقيــقِ العيدِ. نعمْ وقدْ عارضَ حَديثَ عائشةَ هذا حديثُهَــا الَّــذي أفــادَهُ قولُهُ:

#### ٢٩ ــ المداومة على صلاةِ الضحى

٣٦٩ - وَلَهُ [مسلم (٧١٧)] عَنْهَا: أَنَّهَا سُئِلَتُ: هَـلُ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي الضُّحَى؟ قَالَتْ: لا إلاَ أَنْ يَجِيءَ مِنْ مَغِيبهِ-

(ولَهُ) أيْ لمسلم (عنها) أيْ عنْ عانشةً.

(أنّهَا سُنَلَتَ هَلَ كَانَ النّبِيُّ يَتَلَظُّ يُصِلّي الضّحى قَالَتَ: لا. 
إلا أن يجيءَ من مغيبه، فإنّ الأولّ دلُ على أنّهُ كانَ يُصلّيها 
دائماً لما تدلُّ عليْهِ كلمةُ «كانَ» فإنّها تدلُّ على التُكررار، والثّانيةُ 
دلّت على أنّهُ كانَ لا يُصلّيها إلا في حال مجينهِ من مغيبهِ وقدْ 
مُن عَلَي أنّهُ كانَ لا يُصلّيها إلا في حال مجينهِ من مغيبهِ وقدْ 
دائماً بل غالباً، وإذا قامّت قرينةٌ على خلافِهِ صرفّتها عنْهُ كما 
دائماً بل غالباً، وإذا قامّت قرينةٌ على خلافِهِ صرفّتها عنْهُ كما 
إلا أَنْ يَجِيءَ مِنْ مَغِيبِهِ عَنِي رُويَتِهَا صلاةَ الضّحى وأنّها لم تسرَهُ 
يفعلُها إلا في ذلِك الوقْتِ واللّفظُ الآولُ إخبارٌ عمّا بلغها في انّهُ 
ما كانَ يَتُركُ صلاةَ الضّحى إلا أنّه يُضعَفُ هذا قولُهُ

# ٣٠ قلّةُ ما كان يصلي النبي ﷺ صلاة الضحى

٣٧٠ (ولَهُ [مسلم (٧١٨)] عنْهَا: ما رأيْت رسولَ
 اللهِ ﷺ يُصلّي قطُ سُبحةَ الضُّحى، وإنّي الأسبَّحُهَا».
 (ولَهُ) أيْ لسلم وَهُوَ إيضاً في البخاريُ (١١٢٨) بلفظهِ فلوْ

قَالَ وَلَهُمَا كَانَ أُولَى.

الح.ً

(عنهَا) أي عائشةَ «مَا رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلَّى قَطُ سُبْحَةَ الضُّحَى") بضمُّ السِّين وسُكُون الباء أيْ نافلَتَهُ.

(وَإِنِّي لِأُسَبِّحُهَا) فَنَفَتْ رُؤْيَتُهَا لَفُعَلِهِ ﷺ لَهَا وَأَخْبَرَتْ أَنُّهَا تَفَعَلُهَا كَأَنَّهُ اسْتِنَادُ إِلَى مَا بِلغَهَا مِن الحِثُّ عَلَيْهَا وَمِنْ فَعَلِمِ ﷺ لَهَا فألفاظُهَا لا تُتَعارضُ حينتذِ.

وقالَ البيهَقيُّ: المرادُ بقولِهِ «ما رآيته سبَّحَهَا» أي داومَ

وقالَ ابنُ عبدِ البرِّ: يُرجِّحُ ما اتَّفــقَ عليْـهِ الشَّـيخان، وَهُــوَ رُوايةُ إِنْبَاتِهَا دُونَ ما انفردَ بهِ مُسلمٌ [ورواه البخاري أيضاً (١١٢٨)] وَهِيَ روايةُ نفيهَا.

قال: وعدمُ رُؤيـةِ عائشـةَ لذلِكَ لا يسْتَلزمُ عدمَ الوقـوع الَّذي أَثْبَتُهُ غيرُهَا. هذا معنى كلامِهِ.

قُلْت: وتمَّا اتَّفْقا عليْهِ في إنْبَاتِهَا حديثُ أبي هُريرةً في الصُّحيحين [البخاري (١١٧٨)، مسلم (٧٢١)]. أنَّهُ أوصَاهُ عَلَيْ بِأَنَّ لا يَتُرُكُ رَكْعَتَى الضُّحي.

وفي التَّرغيبِ في فعلِهَا أحاديثُ كثيرةٌ وفي عددِهَــا كذلِـكَ: مبسوطةً في كتُبِّ الحديث.

## ٣١ ـ صلاة الأوابين

٣٧١– وَعَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ ﷺ، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: "صَلاةُ الأوَّابِينَ حِينَ تَرْمَضُ الْفِصَالُ" رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ [لم يروه الترمذي وإغا أشار إليه باثر ح(٤٧٣)] أخرجه: مسلم في الصحيحه، (٧٤٨)].

(وعنْ زيدِ بسن أرقمَ ﷺ أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ صلاةً الأَوَّابِينَ) الأَوَّابُ الرَّجَّاعُ إلى اللَّهِ \_ تعالى \_ بَتْرُكُ النُّنوبِ وفعـل

(حينَ ترمضُ الفصالُ) بفَتْح الميم منْ رمضَت بكَسـرهَا أيْ تَحَرِّقُ من الرَّمضاءِ وَهُوَ شدَّةً حرارةِ الأرضِ منْ وُقوعِ الشَّمسِ على الرَّمل وغيرهِ وذلِكَ يَكُونُ عندَ ارْتِفاعِ الشَّمس، وَتَأثيرهَـا

و «الفصالُ» جمعُ فصيل: وَهُـوَ ولـدُ النَّاقـةِ سُـمِّي بذلِكَ لفصلِهِ عنْ أُمُّهِ.

(رَوَاهُ النَّرِمَدَيُّ) ولمُ يَذْكُرُ لَهَا عَدَداً وقَدْ أَحَرَجَ السبرَّارُ [«كشف الأستار» (٧٠٠)] منْ حديثِ ثوبانَ «أَنْ رَسُــولَ اللَّـهِ ﷺ كَانَ يَسْتَحِبُ أَنْ يُصَلِّي بَعْدَ نِصْفِ النَّهَارِ" فقالَتْ عائشةُ يا رسولَ اللَّهِ إِنَّكَ تَسْتَحَبُّ الصَّلاةَ هَذِهِ السَّبَاعَةَ قَـالَ "تُفْتَحُ فِيهَـا أَبْوَابُ السَّمَاء وَيَنْظُرُ - تَبَارَكَ وَتَعَالَى - فِيهَا بِالرَّحْمَةِ إِلَى خَلْقِهِ وَهِيَ صَلاةً كَانَا يُحَافِظُ عَلَيْهَا آدَم وَنُوحٌ، وَإِبْرَاهِيمُ وَمُوسَى

وفِيهِ رَاوِ مَتْرُوكَ. ووردَتْ أحساديثُ كشيرةٌ أنَّهَما أربسعُ رَكَعَاتٍ.

٣٢ ـ ما يذكر من عدد ركعات الضحى اثنتي عشرة

٣٧٢ - وَعَنْ أَنَسِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: امَنْ صَلَّى الضُّحَى اثْنَتَى عَشْرَةَ رَكْعَةً بَنِي اللَّـهُ لَهُ قَصْراً فِي الْجَنَّةِ".

رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَاسْتَغْرَبُهُ (٤٧٣).

قالَ المصنّفُ: وإسنادُهُ ضعيفٌ.

وأحرجَ البزَّارُ عن ابن عُمرَ قالَ: قُلْت لأبي ذرَّ يا عمَّاهُ اوصني قال: سالَّتني عمَّا سالت عنهُ رسولَ اللَّهِ ﷺ فقـال: «إنْ صَلَّيْتِ الضُّحَى رَكْعَتَيْنِ لَـمْ تُكْتَبِ مِن الْغَافِلِينَ، وَإِنْ صَلَّيْت أَرْبَعا كُتِبْت مِن الْعَابِدِينَ، وَإِنْ صَلَّيْت سِمَّا لَـمْ بَلْحَقْك ذَّنْبُ، وَإِنْ صَلَّيْتِ ثَمَانِياً كُتِبْتِ مِن الْقَانِتِينَ، وَإِنْ صَلَّيْـتِ ثِنْتَيْ عَشْرَةَ بُنِيَ لَك بَيْتُ فِي الْجَنَّةِ».

وفِيهِ حُسينُ ابنُ عطاءِ ضعْفَهُ أبو حَاتِم وغيرُهُ وذَكَـرَهُ ابـنُ حبَّانَ فِي النَّقَاتِ وقالَ: يُخطئُ ويدلَّسُ.

وفي الباب أحاديثُ لا تخلو عنْ مقال.

## ٣٣ ما يُذكر أنَّها ثماني

٣٧٣ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ: 
دَخُلَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ بَيْتِي فَصَلَّى الضُّحَى ثَمَانِيَ
رَكَعَاتِ.

رَوَاهُ ابْنُ حِبَّانَ فِي صَحِيحِهِ (٢٥٣١).

قدْ تقدَّم روايةُ مُسلم (٧١٧) عنْهَا أَنَّهَا مَا رَأَتُ ﷺ يُصلَّي يُصلَّي سُبحةَ الضُّحى، وَهَذَا الحَديثُ اثْبَتَتْ فِيهِ صلاتَهُ فِي بَيْبَهَا، وجمعَ بينَهُمَا بَأَنْهَا نَفَت الرُّوْيـةَ، وصلاتُهُ في بيْبَهَا بجوزُ أَنْهَا لمْ ترهُ، ولَكِنْهُ ثَبْتَ لَهَا بروايةِ واختار القاضي عياضٌ هذا الوجْهة ولا بُعدَ في ذلِك، وإنْ كانَ في بيْبَهَا لجوازِ غفلَتِهَا في الوقْتِ فلا مُنافاة، والجمعُ مَهْمًا أَمْكَنَ هُوَ الواجبُ.

(فائدةً) من فوائدِ صلاةِ الضُّحى أنَّهَا تُجزئُ عن الصَّدَقةِ الَّتِي تُصبحُ على مفاصلِ الإنسانِ في كُلُّ يوم وَهِيَ شلاتُ مشةٍ وسِتُونَ مفصلاً لما اخرجَهُ مُسلمٌ (٧٢٠) مُنْ حديثِ أبي ذرً الَّذي قالَ فِيهِ "وَتُجْزئُ مِنْ ذَلِكَ رَكْعَتَا الضَّحَى».

## ١٠ بَابُ صَلاة الجَمَاعَة والإمامة

## ١- فضلُ صلاة الجماعة على صلاةِ الفردِ

٣٧٤ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمْرَ رضي اللّه عنهما أَنْ رَسُولَ اللّهِ ﷺ قَالَ: «صَلاةُ الْجَمَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلاةً الْفَذّ بِسَبْعٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٤٥)، مسلم (٦٥٠)].

(عنْ عبدِ اللّهِ بنِ عُمرَ رضي اللّه عنهما أنَّ رسولَ اللّهِ ﷺ قَالَ: «صَلاةً الْجَمَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلاةٍ الْفَلْ») بالفاءِ والسذَّالِ المجمةِ الفردِ.

(بسبع وعشرينَ درجةً مُتَّفقٌ عليْهِ).

٣٧٥– وَلَهُمَا (البخاري (٦٤٨)، مسلم (٦٤٩).عَنْ أَبِسِي هُرَيْرَةَ البِخَمْسِ وَعِشْرِينَ جُزْءاً».

(وَلَهُمَا). أي الشَّيخينِ (عن أبي هُريرةَ بخمسِ وعشـرينَ جُزءًا) عوضاً عنْ قولِهِ «سبعٍ وعشرينَ درجةً».

٣٧٦- وكذا للبخاري (٦٤٦)، عن أبي سعيدٍ، وَقَالَ: (دَرَجةً)

(وَكُذَا) أي وبلفظِ بخمسٍ وعشرينَ.

(للبخاريِّ عن أبي سعيدٍ وقال: درجةً) عوضاً عن «جُزءاً».

ورواهُ جماعةٌ من الصَّحابةِ غيرُ الثَّلاثةِ المذَّكُورينَ منْهُمْ:

أنسٌ وعائشةُ وصُهَيبٌ ومعاذٌ وعبدُ اللَّهِ بنُ زيدٍ وزيـدُ بـنُ ثابتٍ.

قَالَ التَّرَمذيُّ: عامَّةُ من روّاهُ قالوا: "خمساً وعشرينَ" إلاَّ ابنَ عُمرَ فقالَ "سبعةً وعشرينَ" ولَـهُ روايـةٌ فِيهَا "خمساً وعشرينَ"، ولا مُنافاة فإنَّ مفهُومَ العددِ غيرُ مُرادٍ فروايةُ الخمسِ والعشرينَ او أنَّهُ أخبرَ ﷺ والعشرينَ او أنَّهُ أخبرَ ﷺ بالأقلَّ عدداً أوّلاً ثُمَّ أخبرَ بالأكثرِ وأنَّهُ زيادةٌ تفضَلَ اللَّهُ بِهَا.

وقلة زعم قوم أن السَّبع عمولة على من صلَّى في المسجد، والخمس لمن صلَّى في غيرِه، وقيلَ: السَّبعُ لبعيسدِ المسجدِ، والخمسُ لقريبهِ.

ومنهُمْ منْ أبدى مُناسبَاتِ وَتَعليلاتِ اسْتَوفَاهَا المصنَّفُ فِي فَتْح الباري (١٣٢/، ١٣٢) وَهِيَ أقوالٌ تَحْمينَّةٌ لِيسَ عليْهَا نَصَّ، والجزءُ والدَّرجةُ بمعنَّى واحدٍ هُنا؛ لأنَّـهُ عبَّرَ بِكُللُّ واحدٍ مُنهُمَا عن الآخرِ وقدْ ورد تفسيرُهُمَا بالصَّلاةِ، وَأَنْ صلاةً الجماعةِ بسبع وعشرينَ صلاةً فُرادى.

والحديثُ حثُ على الجماعةِ.

وفِيهِ دليلٌ على عدم وُجوبهًا.

وقدْ قالَ بوجوبِهَا جماعةٌ من العلماءِ مُسْتَدلِّينَ بقولِهِ:

٧\_ التشديدُ في حضور الجماعةِ

٣٧٧ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَالَ: ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَسِدِهِ لَقَدْ هَمَمْت أَنْ آمُرَ

بِحَطَبِ فَيُحْطَبَ ثُمُّ آمُرَ بِالصَّلاةِ فَيُوَذُّنَ لَهَا ثُمَّ آمُرَ وَجُلاً فَيُومً النَّاسَ ثُمَّ أَخَالِفَ إِلَى رِجَالِ لا يَشْهَدُونَ الصَّلاةَ فَأُحَرَّقُ عَلَيْهِمْ بُيُونَهُمْ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَـوْ يَعْلَمُ أَخَدُهُمْ أَلْنَهُ يَجِدُ عَرْقاً سَمِيناً أو مِرْمَاتَيْنِ حَسَنَتَيْنِ لَشَهدَ الْعِشَاءَ».

مُتَفَقُّ عَلَيْهِ وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيِّ [البخاري (٦٤٤)، مسلم (٦٥١)].

روعن أبي هُريرةَ ﷺ أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ والسَّذِي الْفَسِي بيدِهِ) أيْ فِي مَلْكِهِ وَتَحْتَ تصرُّفِهِ.

(لقد همضت) جوابُ القسم، والإقسامُ منهُ ﷺ لبيانِ عظم شأن ما يذُكُرُهُ زجراً عن ترك الجماعة.

(أَنْ آمرَ بَحْطَبِ فَيْحَطَبَ ثُمَّ آمرَ بِالصَّلَاةِ فَيُؤَذِّنَ لَهَا ثُمَّ آمرَ رَالصَّلَاةِ فَيؤَذِّنَ لَهَا ثُمَّ آمرَ رَجَلاً فَيؤَمُّ النَّاسَ ثُمَّ أَحَالفَ) في «الصَّحاح»: خالفَ إلى فُللان أيْ أَتَاهُ إذا غلب عنْهُ (إلى رجالِ لا يشْهَدُونَ الصَّلَاةَ) أيْ لا يَضْمُونَ الصَّلاةَ) أيْ لا يَضْمُونَ الجماعة.

(فَاحَرَّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ وَالَّذِي نَفْسَي بِيدِهِ لَوْ يَعْلَمُ أَحَدُهُمْ أَنَّهُ عَرَقًا) بَفَتْحِ الْمُهْمَلَةِ وَسُكُونِ الرَّاءِ ثُمَّ قافي هُوَ العظمُ إِذَا كَانَ عَلَيْهِ لَحَيِّرٍ.

(سميناً أو مرمَاتَينِ) تثنيةَ مرماةٍ بِكَسرِ الميمِ فراءٌ سَاكِنةٌ وقدْ تُفْتَحُ الميمُ وَهِيَ ما بينَ ضلعِ الشّاةِ من اللَّحم.

(حسَنَتَينِ) بُمُهُمَلَتَينِ مَن الحَسنِ (لشَهِلَ العشاءَ) أَيْ صلاتَـهُ في جماعةِ.

(مُتَّفَقُ عليهِ) أيْ بينَ الشَّيخينِ (واللَّفظُ للبخاريُّ).

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ الجماعةِ عيناً لا كفايةً إذْ قـدْ قامَ بِهَا غيرُهُمْ فلا يسْتَحقُونَ العقوبةَ ولا عُقوبةَ إلاَّ على تـرك واجبِ أو فعل مُحرَّم.

وإلى أنَّهَا فرضُ عين ذَهَبَ عطاءٌ والأوزاعـيُّ واحمـدُ وابــو ثور وابنُ خُزِيمةً وابنُ المنذُر وابنُ حبَّانَ.

ومن أهل البيتِ أبو العبَّاس.

وقالَتْ بِهِ الظَّاهِرِيَّةُ وقالَ داود: إِنَّهَا شرطٌ في صحَّةِ الصَّلَاةِ بناءً على ما يُخْتَارُهُ منْ أنْ كُلُّ واجبِ في الصَّلَاةِ فَهُوَ شرطٌ فِيهَا

ولم يسلم لَهُ هذا؛ لأنَّ الشَّرطيَّة لا بُدُّ لَهَا مـنَّ دليـلِ ولـذَا قـالَ أحمدُ وغيرُهُ: إنَّهَا واجبةً غيرُ شوطٍ.

وَذَهَبَ أَبُو العَبِّـاسِ تحصيلاً لمَنْهَـبِ الْهَـادِي أَنْهَـا فَـرضُ كفايةٍ، وإليهِ ذَهَبَ الجمْهُـورُ مـنْ مُتقدَّمـي الشَّـافعيَّةِ وَكَثَـيرٌ مـن الحنفيَّةِ، والمالِكِيَّةِ.

وَذَهَبَ زِيدُ بنُ عليِّ والمؤيَّـدُ باللَّـهِ وأبــو حنيفــةَ وصاحبَــاهُ والنَّاصرُ إلى أنْهَا سُنَّةُ مُؤكَّدةً

استندل القائلُ بالوجوب بحديثِ الباب؛ لأنَّ العقوبةَ البالغةَ لا تَكُونُ إلاَّ على ترُكِ الفرائضِ ويغيرو من الأحاديثِ كحديثِ ابنِ أُمَّ مَكْتُومٍ أَنَّهُ قال: يا رسولَ اللهِ قَدْ علمت ما بي وليسَ لي قائدٌ، وإنَّ بيني وبينَ المسجدِ شجراً ونخلاً ولا أقدرُ على قائدٍ كُلُ ساعةٍ قال تَنْهِ "أَتَسْمَمُ الإقاصة؟ قال: نعم قال «فَاحْصُرْهَا».

أخرجَهُ أحمـدُ (۲۲۳/۳) وابـنُ خُزيمـةَ [«صحيحه (۱६۸۰)]. والحَاكِمُ (۲٬٤۷/۱) وابنُ حبًّانَ [«صحيحه (۲۰۲۳)] بلفظ «أتَسْمَعُ الأَذَانَ» قالَ نعمُ قالَ «فَأْتِهَا وَلَوْ حَبْواً».

والأحاديثُ في معنَّاهُ كثيرةٌ ويــأتي حديثُ ابـنِ أُمُّ مَكَّتُـومٍ وحديثُ ابنِ عبَّاسٍ.

وقد أطلق البخـاريُّ الوجـوبَ عليْهَـا ويؤيَّـهُ بقولِـهِ البابُ وُجوبِ صلاةِ الجماعةِ».

وقالوا: هَيَ فَرضُ عَينَ إِذْ لَوْ كَانَتْ فَرضَ كَفَايَةٍ لَكَانَ قَــدْ السَقطَ وُجُوبَهَا فَعَلُ النَّبِيِّ ﷺ ومنْ مَعَهُ لَهَا.

وَأَمَّا التَّحْرِيلُ فِي العقوبَاتِ بِالنَّارِ فِإِنَّهُ، وإِنْ كَـانَ قَـكُ نَبْتَ النَّهْيُ عَنْهُ عَامًا فَهَذا خاصٌ.

وادلَّةُ القائلِ بائهًا فرضُ كفايةِ ادلَّـةُ منْ قـالَ إِنَّهَا فـرضُ عين بناءُ على قيامِ الصَّارف للأدلَّةِ على فرضِ العينِ إلى فــرضِ الْكِفُايةِ.

وقد أطالً القاتلون بالسُّنَيَّةِ الْكَـالامَ في الجواباتِ عـن هـذا الحديثِ بما لا يشفي، وأقربُهَا أنَّهُ خرجَ مخرجَ الزَّجــرِ لا الحقيقـةِ بدليل أنَّهُ لمْ يفعلهُ ﷺ

واسْتَدَلُ القَائلُ بالسُّنِّيَّةِ بقولِـهِ ﷺ في حديثِ أبي هُريـرةَ

"صَلاةُ الْجَمَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلاَةِ الْفَدَّ [خ(٢٤٨)، م(٢٤٩)] فقد اشْتَرَكَا فِي الفضيلةِ ولو كانت الفرادى غيرَ مُجزئةٍ لما كمانتُ لَهَا فضيلةٌ أصلاً وحديثِ "إذا صلَّيْتُما في رحالِكُمـــا (٥٧٥)، ت(٢١٩)، س(٢/٢، ٣١)] فأثبَتَ لَهُمَا الصَّلاةَ في رحالِهِمَــا ولمْ يُبيّنْ أَنْهَا إذا كانَتْ جماعةً وسيأتِي [بوقم (٣٧١]].

#### ٣- أثقلُ الصلاةِ على المنافقين

٣٧٨ - وَعَنْهُ ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: 
﴿ أَنْقَلُ الصَّلَاةِ عَلَى الْمُنَافِقِينَ: صَلَاةُ الْعِشَاء، وَصَــلاةُ الْفَجْر، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبُواً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٥٧)، مسلم (٦٥١)].

(وعنهُ) أيْ أبي هُريرةً.

(قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْنَ: وَأَفْقُلُ الصَّلَاةِ عَلَى الْمُنَافِقِينَه) فِيهِ أَنْ الصَّلَاةِ عَلَى الْمُنَافِقِينَه) فِيهِ أَنْ الصَّلَاةِ كَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ فَامُوا كُسَالَى ﴿ [السّاء: ١٤٢] ولَكِنُ الأنقلَ عليهِمْ (صلاةُ العشاء)؛ لأنها في وقْتِ الرَّاحةِ والسُّكُون (وصلاةُ الفجسِ)؛ لأنها في وقْتِ الرَّاحةِ والسُّكُون (وصلاةُ الفجسِ)؛ لأنها في وقْتِ الرَّاحةِ عليهم الإثبانَ بِهِمَا ولأنهما في يعتهم على إتيانِهما ويَخِف عليهم الإثبانَ بِهِمَا ولأنهما في ظلمةِ الليلِ وداعي الرِّياء اللهي لأجلِهِ يُصلُونَ مُنتَف لعدم مُشاهدةِ من يُراؤونَهُ من النَّاسِ إلاَّ القليلَ فاتتَفى الباعثُ الدَّينِي مُشاهدةِ من يُراؤونَهُ من النَّاسِ إلاَّ القليلَ فاتتَفى الباعثُ الدَّينِي منهما كمنها كما انتَفى في غيرِهِما ثُمَّ انتَفى الباعثُ الدَّينِي في غيرِهِما ثُمَّ انتَفى الباعثُ الدَّينِي عَلَيْهِما.

ولذا قالَ ﷺ ناظراً إلى انتِفاءِ الباعثِ الدَّينِيِّ عندَهُم (ولوَ يعلمونَ ما فِيهِمَا) في فعلِهِمَا من الأجرِ (الأتوهَمَا) إلى المسجدِ (ولوَ حبواً) أي مشياً حبواً كحبو الصّبيِّ على يديهِ ورُكَبُنَيه، وقيلَ: هُوَ الزَّحفُ على الرُّكبِ وقيلَ على الاست وفي حديثِ أبي أمامة عندَ الطَّبرانيُّ [المعجم الكبير، (٢٦٦/٨، ٢٦٦)] الوَلَوْ حَبُواً عَلَى يَدْنِهِ وَرَجْلَيهِ،

وفي روايةِ جابر عندَهُ أيضاً [«المعجم الأوسط» (٣٧٢٦)] بلفـظِ «وَلَوْ حَبُواً أَو زَحْفاً».

فِيهِ حثٌّ بليغٌ على الإنْيانَ إليْهمَا وأنَّ المؤمنَ إذا علمَ ما

فِيهِمَا أَتَى إليْهِمَا على أيُّ حال فإنَّهُ ما حـالَ بينَ المنافقِ وبَينَ هذا الإِنْيانِ إلاَّ عدمُ تصديقِهِ بمَا فِيهِمَا (مُتَّفَقٌ عليهِ).

# ٤ - الأعمى لا يُرخُصُ له في التخلف عن الجماعة مع سماع النداء

٣٧٩ وَعَنْهُ قَالَ: أَتَى النَّبِيُّ ﷺ رَجُلِّ أَعْمَى فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّهُ لَيْسَ لِي قَائِلٌ يَقُودُنِي إلَى الْمَسْجِدِ، فَرَخُصَ لَهُ، فَلَمَّا وَلَّى دَعَاهُ، فَقَالَ: "هَلْ تَسْمَعُ النَّدَاءَ بِالصَّلاةِ؟" قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: "فَأَجِبْ". وَوَاهُ مُسْلِم (٢٥٣).

رقالَ يا رسولَ اللَّهِ ليسَ لي قائلًا يقودني إلى المسجدِ فرخُـصَ لَهُ﴾ أيْ في عدم إتيانِ المسجدِ.

(فلمًا ولَّى دعَاهُ فقالَ هلْ تسمعُ النَّدَاءَ) وفي روايةِ «الإقامةَ» (بالصَّلاةِ قالَ: نعمُ قالَ: فأجبُ روَاهُ مُسلمٌ).

كَانَ التَّرْخِيصُ أَوَّلاً مُطلقاً عن التَّقييدِ بسماعِهِ النَّداءَ فرخُصَ لَهُ ثُمُّ سالَهُ «هَلْ تَسْمَعُ النَّدَاءَ» قالَ: نعمْ فامرَهُ بالإجابةِ، ومفْهُومُهُ أَنَّهُ إذا لمْ يسمع النَّداءَ كانَ ذلِكَ عُذراً لَهُ، وإذا سمعَهُ لمْ يَكُنْ لَهُ عُذرٌ عن الحضورِ.

والحديثُ من أدلَّةِ الإيجابِ للجماعةِ عيناً لَكِنْ ينبغي أنْ يُقيدُ الوجوبُ عيناً على سامعِ النَّداءِ لِتَقييدِ حديثِ الأعمى وحديثِ أبنِ عبَّاسٍ لَهُ وما أُطلَّقَ من الأحاديثِ يُحملُ على المقيَّدِ.

وإذا عرفْت هذا فاعلم أنَّ الدَّعوى وُجوبُ الجماعـةِ عيناً أو كفايةً، والدَّليلُ هُوَ حديثُ الْهَمُ بالتَّحريقِ وحديثُ الأعمى وَهُمَا إنَّما دلاً علـى وُجوبِ حُضورِ جماعَتِهِ تَلَيَّ فِي مسجدهِ لسماعِ النَّـداء وَهُوَ اخصُ من وُجوبِ الجماعةِ ولوْ كانَت الجماعةُ واجبةً مُطلقاً لبينَ تَلَيُّ ذلِكَ للأعمى ولقـالَ لَـهُ «انظرْ منْ يُصلّي معَك» ولقالَ في التَّخلَفينَ "إنَّهُمْ لا يحضرونَ جماعَتَهُ

عَلَمْ وَلا يُجمعونَ في منازلهم، والبيانُ لا يجوزُ تاخيرُهُ عـنْ وقْتِ الحاجةِ فالأحاديثُ إِنَّما دَلَّتْ على وُجوبِ حُضورِ جماعَتِـهِ ﷺ عيناً على سماع النّـداء لا على وُجـوبٍ مُطلـقِ الجماعـةِ كفايةً ولا عيناً.

وفِيهِ أَنَّهُ لا يُرخَّصُ لسامعِ النَّداءِ عن الحضورِ، وإنْ كانَ لَهُ عُذَرٌ فإنَّ هذا ذَكَرَ العذرَ وأنَّهُ لا يجدُ قائداً فلم يعذرُهُ إذاً؟.

ويُختَملُ أَنَّ التَّرخيصَ لَهُ ثابتٌ للعذر ولَكِنَّهُ أَمْرَهُ بالإجابـةِ ندباً لا وُجوباً ليحرزَ الأجرَ في ذلِكَ، والمشقَّةُ تُغَتَّفُو بمسا يجـدُهُ في قلبهِ من الرُّوح في الحضور.

ويدلُّ لِكُونَ الْأَمْرِ للنَّدْبِ أَيْ مَعَ العَدْرِ قُولُهُ:

## ٥ ـ من سَمِعَ النداء وجبَ عليه الحضورُ

٠٣٨- وَعَن ابْن عَبَّاس عَن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ سَمِعَ النَّدَاءَ فَلَـمْ يَـأْتِ فَـلا صَـلاةَ لَـهُ إِلاَّ مِـنْ

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةً (٧٩٣) والدارقطني في «سننه» (٤٢٠/١) وَابْنُ حِبُّانَ في «صحيحه» (٢٠٦٤)، وَالْحَاكِمُ (٢٥/١)، وَإِسْنَادُهُ عَلَى شَرْطٍ مُسْلِمٍ، لَكِنْ رَجُّحَ بَعْضُهُمْ وَقُفَهُ

الحديثُ أُخرجَ منْ طريق شُعبةَ موقوفاً ومرفوعاً، والموقوفُ فِيهِ زيادةُ: «إلاَّ منْ عُدْرٍ» فإنَّ الحَاكِمَ وقفَهُ عنـدَ أَكُـثْرِ أصحـابِ

وأخرجَ الطُّبرانيُّ في الْكَبِّيرِ (١٢٢٦٦) من حديث إبسي مُوسى عنْهُ ﷺ «مَنْ سَمِعَ النَّدَاءَ فَلَمْ يُجِبْ مِنْ غَيْرِ ضَسَرَرِ وَلا عُذْر فَلا صَلاةَ لَهُۥ قالَ الْهَيشميُّ[المجمع: ٤٧/٢] فِيهِ قيسُ بنُ الْرَبيعِ وثُقَةُ شُعبةُ وسفيانُ النُّوريُّ وضعُفَّهُ جماعةٌ.

وقدُ أخرجَ حديَـتُ ابـن عبَّـاسِ المذكُّـورَ أبـو داود (٥٥١) بزيادةِ قالوا: وما العذرُ؟ قالَ «خوفُ أو مرضٌ لم يقبل اللُّـهُ منْـهُ الصَّئلاةَ الَّتِي صلَّى، بإسنادٍ ضعيفٍ.

والحديثُ دليلٌ على تأكُّدِ الجماعةِ وَهُوَ حُجَّةٌ لمنْ يقولُ إِنَّهَا فرضُ عين ومن يقولُ إنَّهَا سُنَّةٌ يُؤوِّلُ قولَهُ "فلا صلاةً لَـهُ" أيْ كَامَلَةً وَأَنُّهُ نَزُّلَ نَفِيَ الْكُمَالِ مَنزِلَةً نَفِي الذَّاتِ مُبالغةً.

والأعذارُ في ترك الجماعة منها ما في حديث أبي داود ومنْهَا المطرُ والرَّبِحُ الباردةُ ومنْ أَكَلَ كُرَّائِــاً أَوْ نَحْـوَهُ مـنْ ذَوَاتِ الربيح الْكَريهَةِ فليسَ لَهُ أَنْ يقربَ المسجدَ

قيلَ: ويُختَملُ أَنْ يَكُونَ النَّهِيُ عَنْهَا لِمَا يَلزُمُ مِنْ أَكْلِهَا مِنْ تفويتِ الفريضةِ فَيَكُونَ آكلُهَا آثماً لما تسبُّبَ لَهُ منْ ترْكِ الفريضةِ ولَكِن لعلُّ من يقولُ إنْهَا فرضُ عين يقولُ تسقطُ بهَذِهِ الأعـــذار صلاتُهَا في المسجد لا في البيت فيصلُّيهَا جماعةً.

## ٦ من صَلَّى منفرداً ثم أدرك الجماعة فليصلِّ معهم

٣٨١- وَعَنْ يَزِيدُ بْنِ الْأَسْوَدِ أَنَّـهُ أَصَلَّى مَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ صَلاةً الصُّبْحِ، فَلَمُّنا صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، إذا هُوَ برَجُلَيْن لَمْ يُصَلِّيا، فَدَعَا بهمَا، فَجِيءَ بِهِمَا تُزْعُدُ فَرَائِصُهُمَا، فَقَالَ لَهُمَا: المَا مَنَعَكُمَا أَنْ تُصَلِّيا مَعَنَا؟ \* قَالا: قَدْ صَلَّيْنَا فِي رِحَالِنَا، قَالَ: اللَّهُ تَفْعَلا، إِذَا صَلَّيْتُمَا فِي رَحَالِكُمَا ثُمُّ أَذْرَكْتُمَا الإمَامَ وَلَمْ يُصَلُّ فَصَلَّيًا مَعَهُ فَإِنَّهَا لَكُمَا نَافِلَةٌ».

رَوَاهُ أَخْمَــٰذُ (١٦٠/٤، ١٦١)، وَاللَّفْـظُ لَـــهُ، وَالثَّلاكَــةُ [أبـــو داود (٥٧٥)، النسائي (١١٢/٢)]، وَصَحَّحَـهُ أَبْسُ حِبَّـانَ (١٥٦٥) وَالسَّرْمِذِيُّ

(وعنْ يزيدَ بنِ الأسودِ ﴿ اللَّهِ ﴾ هُوَ أبو جابر يزيدُ بنُ الأسودِ السُّوائيُّ بضمَّ المُهْمَلــةِ وَتَخفيـف الــواو، والمـدُّ ويقــالُ الحزاعـيُّ ويقالُ العامريُّ روى عنْـهُ ابنُـهُ جابرٌ وعـدادُهُ في أهــل الطّـائفــِ وحديثُهُ في الْكُوفِيِّينَ.

(أنَّهُ صلَّى مَعَ رسولِ اللَّهِ ﷺ الصُّبحَ فلمَّا صلَّى رسولُ اللَّهِ ﷺ) أيْ فرغُ منْ صلاتِهِ.

(إذا هُوَ برجلينِ لَمْ يُصلِّيا) أي معَّهُ.

(فدعا بهما فجيءَ بهما ترعدُ) بضمُّ المُهْمَلةِ.

(فرائصُهُمَا) جمعُ فريصةٍ وَهِيَ اللَّحمةُ الَّتِي بينَ جنبِ الدَّابُّةِ وَكَتِفِهَا أَيْ ترجفُ من الخوفِ قالَهُ في النَّهَايةِ.

(فقالَ لَهُمَا وَمَا مَنَعَكُمًا أَنْ تُصَلِّيا مَعَنَا، قالا قدْ صلَّينا في

فِي بَيْتِهِ نَافِلَةً».

قَالَ الدَّارقطنيُّ: هذِو روايةٌ ضعيفةٌ شاذَّةٌ.

وعلى هذا القول لا بُدَّ من الرُّفضِ للأولى بعدَ دُخولِــهِ في الثَّانيةِ وقيلَ: بشرطِ فراَغِهِ من الثَّانيةِ صحيحةً.

وللشَّافعيُّ قولٌ ثالثٌّ أنَّ اللَّــة تعالى يُخْسَبُ بالْيهِمَا شَـاءَ لقول ابنِ عُمرَ لمنْ سَالَةُ عنْ ذلِكِ «أَوَ ذَلِكَ إلَيْــك؟ إنَّمَـا ذَلِكَ إلَى اللَّهِ تَعَالَى يَخْسَبِ بِأَيْهِمَا شَاءَ».

أخرجَهُ مالِكٌ في الموطَّإ (ص١٠٢).

وقلاً عُورضَ حديثُ البابِ بما أخرجَهُ أبـو داود (٥٧٩) والنَّسائيُّ (١١٤/٢) وغيرُهُمَا عـن ابـنِ عُمـرَ يرفعُهُ «لا تُصَلُّوا صَلاةً فِي يَوْمِ مَرَّثَيْنِ».

ويجابُ عنْهُ بِانَّ المنهيُّ عنْهُ انْ يُصلِّيَ كذلِكَ على انْهُمَا فريضةٌ لا على انْ أَلهُمَا نافلةٌ أو المرادُ يُصلِّيهِمَا مرَّتَينِ مُنفرداً ثُمَّ ظَاهِرُ حديثِ البابِ عُمومُ ذلِكَ في الصَّلوَاتِ كُلِّهَا، وإلنهِ ذَهَبَ الشَّافعيُّ.

وقالَ أبو حنيفةَ: لا يُعادُ إلاَّ الظُهْرُ، والعشاءُ أمَّا الصَّبِحُ، والعصرُ فلا للنَّهٰي عن الصَّلاةِ بعدَهُمَا وأمَّا المغربُ فلأنَّهَا وِتْـرُ النَّهَارِ فلوْ أعادَهَا صارَتْ شفعاً.

وقال مالك: إذا كان صلاًها في جماعة لم يُعدُها، وإنْ صلاًهَا مُنفرداً أعادَهَا.

والحديثُ ظَاهِرٌ في خلاف ما قالَهُ أبو حنيفةَ ومالِكٌ بـلْ في حديثِ يزيدَ بنِ الأسودِ أنْ ذلِكَ كانَ في صلاةِ الصُّبحِ فَيَكُونُ أَظْهَرَ في ردُ ما قالَهُ أبو حنيفةَ ويخصُّ بِـهِ عُمـومُ النَّهْمي عـن الصَّلاةِ في الوقْتَين.

## ٧- الائتمامُ بالإمام

٣٨٢ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِنَّمَا جُعِلَ الإِمَامُ لِيُؤْتَمَمَّ بِهِ، فَإِذَا كَبَّرَ فَكِرُرُوا وَلا تُكَبِّرُوا حَتَّى يُكَبِّرُ وَإِذَا رَكَعَ فَارْكَعُوا، وَلا تَرْكَعُوا حَتَّى يَرْكَعَ، وَإِذَا قَالَ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ

رحالنا) جمعُ رحلٍ بفَتْحِ الرَّاءِ وسُكُونِ الْمُهْمَلَةِ هُوَ المَنزِلُ، ويطلــقُ على غيرهِ ولَكِنَّ المرادَ هُنا بهِ المنزِلُ.

رقالَ فلا تفعلا إذا صلّيتُما في رحالِكُما ثُـمَّ أدرَكَتُما الإمامَ ولمْ يُصلّ فصلًيا معمّهُ فإنَّهَا) أي الصّلاةَ معَ الإمــامِ بعــدَ صلاتِهِمَــا الفريضةَ رَلَكُما نافلةً.

والفريضةُ هي الأولى سواءٌ صُلَيت جماعــة أو فُــرادى الإطلاق الخبر.

(رَوَاهُ أَحَمَدُ واللَّفظُ لَهُ والثَّلاثةُ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ والتَّرمذيُّ) زادَ المصنَّفُ في التَّلخيصِ (٣٠/٣): والحَاكِمُ والدارقطني وصحَّحَهُ ابنُ السَّكَنِ كُلُّهُمْ منْ طريقِ يعلى بنِ عطاء عنْ جابرِ بنِ يزيدَ بنِ الأسودِ عنْ أَبِيهِ.

وقالَ الشَّافعيُّ في القديمِ: إسنادُهُ مجْهُولٌ.

قَالَ البَيْهَقَيُّ: لأنَّ يزيدَ بنَ الأسودِ ليــسَ لَـهُ راوٍ غـيرُ ابنِـهِ ولا لابنِهِ جابرِ غيرُ يعلى.

قلْت: يعلى منْ رجالِ مُسلمٍ وجابرٌ وثَقَــهُ النَّســائيَ وغــيرُهُ نَتَهَى.

وَهَذَا الحَديثُ وَقعَ في مسجّدِ الحَيْفِ في حجّةِ الوداعِ فَـدَلُّ عَلَى مشروعيَّةِ الصَّلَاةِ معَ الإمامِ إذا وجدَّهُ يُصلَّـي أو سيصلِّي بعدَ أنْ كانَ قدْ صلَّى جماعةُ أو فُـرادى، والأولى هميّ الفريضةُ، والأخرى نافلةٌ كما صرَّحَ بهِ الحديثُ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ لا يُخْتَاجُ إلى رفض الأولى.

وَذَهَبَ إلى هذا زيدُ بنُ عليُّ والمؤيَّدُ وجماعةٌ من الآلِ وَهُوَ قولُ الشَّافعيِّ.

وذَهَبَ الْهَادي ومالِكُ وَهُــوَ قــولُ الشَّافِعيِّ إلى أَنَّ الثَّانيـةَ هِيَ الفَريضةُ لمَا أخرجَهُ أَبُو داود (٧٧٥) مـنْ حديثِ يزيـدّ بـنِ عامر أَنَّهُ لَلَّظٌ قالَ «إِذَا جِنْت الصَّلاةَ فَوَجَـدْت النَّـاسَ يُصَلُّـونَ فَصَلُّ مَعَهُمْ إِنْ كُنْت قَدْ صَلَّيت تَكُنْ لَك نَافِلَةً، وَهَذِهِ مَكْتُوبَةً».

وأجيبَ بأنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ ضعَّفَهُ النَّوويُّ وغيرُهُ.

وقالَ البِيْهَقيُّ: هُوَ مُخالفٌ لحديثِ يزيدَ بسنِ الأســودِ وَهُــوَ أصحُّ ما روّاهُ الدَّارقطنيُّ (٤١٤/١) بلفــظِ «وَلَيْجْمَــل الَّتِـي صَلَّـى

حَمِدَهُ، فَقُولُوا: اللَّهُمُّ رَبُنَا لَـك الْحَمْدُ، وَإِذَا سَجَدَ فَاسْجُدُوا، وَلا تَسْجُدُوا حَتَّى يَسْجُدَ، وَإِذَا صَلَّى فَائِماً فَصَلُّوا قِيَاماً، وَإِذَا صَلَّى قَـاعِداً فَصَلُّوا قُعُوداً أَجْمَعِينَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٦٠٣)، وَهَذَا لَفْظُهُ، وَأَصْلُهُ فِي الصَّحِيحَيْنِ [البخاري

(وعن أبى هُريرةَ ظَيْهُ قَالَ قَالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ ابْنَمَا جُمِلَ الإَمْرُ لِيُؤْتَمُ بِهِ فَإِذَا كَتَبُرَ ﴾ أي للإحرامِ أو مُطلقاً فيشملُ تَكْسيرَ النَّقل.

(فَكَبُروا ولا تُكَبُروا حَتَّى يُكَبُّر) زادَهُ تأكيداً لما أفادَهُ مَفْهُــومُ الشُّرطِ كما في سائرِ الجملِ الآتِيةِ.

رواذا رَكَعَ فارْكَعُوا ولا تركَعُوا حَتَّى يَرْكُمُ) أَيْ حَتَّى يَــَاخَذَ في الرُكُوع لا حَتَّى يفرغَ منْهُ كما يَتَبادرُ من اللَّفظِ.

روادًا قالَ سمعَ اللَّهُ لمنْ حمدَهُ فقولوا اللَّهُــمُّ رَبُّنا لَمُك الحمدُ، وإذا سجدًا أخذَ في السُّجودِ.

(فاسجدوا ولا تسجدوا حَتَّى يسجدَ، وإذا صلَّى قائماً فصلُّوا قياماً، وإذا صلَّى قاعداً) لعذر.

(فصُلُوا قُعُوداً أَجْعَينَ) هَكَــذا بِـالنَّصِبِ على الحـالِ وَهِـيَ روايةٌ في البخاريُ(٧٢٧، ٧٣٤) وأكثرُ الرُّوايَاتِ "أَجْعُونَ" بَــالرُّفَعِ تأكِيداً لضمير الجمع.

(روَاهُ أبو داود، وَهَذَا لَفظُهُ وَأَصلُهُ فِي الصَّحيحينِ) إِنَّمَا يُفيدُ جعلُ الإمامِ مقصوراً على الاتصاف بِكُونِهِ مُؤْتَمَّا بِهِ لا يَتَجاورُهُ المؤتَّمُ إلى مُخالفَتِهِ، والاثْتِمامُ الاقْتِداءُ والاثبَاعُ.

والحديث دل على أنْ شرعيَّة الإمامةِ ليُقتدَى بالإمامِ ومـنْ شالْ التَّابِعِ، والمَامومِ أنْ لا يَتَقدَّمَ مَنْبوعَهُ ولا يُسَاويَهُ ولا يَقدَّمَ عليهِ عليهِ في موقفِه بل يُراقب أحوالَهُ ويأْتِيَ على أثرِهَا بنحو فعليهِ ومقتضى ذلِك أنْ لا يُخالفَهُ في شيء من الأحـوالِ وقـدْ فصَّـلَ الحديثُ ذلِك بقولِهِ «فإذا كبَرً» إلى آخرِهِ.

ويقاسُ مَا لَمْ يُذْكَرُ مِنْ احوالِهِ كالتَّسليمِ على مَا ذُكِرَ فَمَـنْ خَالْفَهُ فِي شَيء مَّا ذُكِرَ فَقَدْ اثْمَ ولا تَفْسَدُ صَلاتُهُ بِذَلِكَ إِلاَّ أَنَّــهُ إِنْ حَالْفَ فِي تُكْبِيرِةِ الإحرام بِتَقديمِهَا على تَكْبِيرةِ الإمام فإنَّهَا لا

تنعقدُ معَهُ صلاتُهُ الأنَّهُ لَمْ يجعلُهُ إماماً إذ الدُّخولُ بِهَا بعدَهُ وَهِيَ عُنوانُ الاقْتِداء بهِ وَاتَّخاذِهِ إماماً.

واستُدلُ على عدمٍ فسادِ الصّلاةِ بمخالفَتِهِ لإمامِهِ بأنّهُ ﷺ توعّدَ من سابق الأمامَ في رُكُوعِهِ أو سُنجودِهِ بـالُ اللّـهَ يجعـلُ راستُه رأسَ حارِ والبخاري (١٩٦١)، مسلم (٤٢٧)]. ولم يامرهُ بإعـادةِ صلاتِهِ ولا قالَ. فإنّهُ لا صلاةً لَهُ.

ثم الحديثُ لم يشترط المساواة في النيَّةِ فسدلُ أَنَّهَسا إذا اخْتَلَفَتْ نَيْهُ الإمامِ، والماموم كانْ ينوي احدُمُمَا فرضاً، والآخرُ نفلاً أو ينوي هـذا عصراً، والآخرُ ظُهْراً أَنْهَا تصحُّ الصَّلاةُ جماعةً، وإليْهِ ذَمَبَت الشَّافعيَّةُ ويأْتِي الْكَلامُ على ذلِكَ في حديثِ جابر في صلاةِ مُعاذِ.

وقولُهُ، وإذا (قَالَ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَصِدَهُ) يَدَلُّ النَّهُ الَّـذِي يقولُهُ الإمامُ ويقولُ المأمومُ «اللَّهُمُّ رَبَّنَا لَـك الْحَمْـدُ، وقدْ وردَ بزيادةِ الواوِ ووردَ بحذف «اللَّهُمُّ»، والْكُلُّ جائزٌ، والأرجعُ العملُ بزيادةِ «اللَّهُمُّ» وزيادةِ الواوِ؛ لأَنْهُمَا يُفيدانِ معنَّى زائداً.

وقد اخْتَجُ بالحديثِ منْ يقولُ: إنَّهُ لا يجمعُ الإمامُ، والمؤتَّسمُ بينَ التَّسميعِ والتَّحميدِ وَهُــم الْهَادويَّـةُ، والحنفيَّـةُ قـالوا: ويشرعُ للإمام، والمنفردِ التَّسميعُ وقدْ قدَّمنا هذا.

وقالَ أبو يُوسفَ ومحمَّدٌ: يجمعُ بينَّهُمَا الإمامُ، والمنفردُ ويقولُ المؤتمُ: سمعَ اللَّهُ لمنْ حمدَهُ لحديثِ أبي هُريرةَ أَنَّهُ ﷺ كان يفعلُ ذلِكَ.

وظَاهِرُهُ مُنفُرِداً، وإماماً فإنَّ صلاتَهُ عِنْ مُؤْتَماً نادرةً.

ويقالُ عليْهِ: فأينَ الدَّليلُ على أنَّهُ يشملُ المؤْتَمَّ فإنَّ اللَّذِي في حديثِ أبي هُريرةَ هذا أنَّهُ يجمدُ.

وذَهَبَ الإمامُ بجبى والشَّورِيُّ والأوزاعيُّ إلى أنَّهُ يجمعُ بينَهُمَا الإمامُ، والمنفردُ ويحمدُ المؤتَّمُ لمَفْهُومِ حديثِ الباب إذْ يُفْهَمُ منْ قولِهِ «فَقُولُوا اللَّهُمُّ» إلخْ أنَّهُ لا يقولُ المؤتّمُ إلاَّ ذَلِكَ.

وَذَهَبَ الشَّاهِيُّ إِلَى أَنَّهُ يَجِمعُ بِينَهُمَا المَصلِّي مُطلقاً مُسْتَدلاً بما أخرجَهُ مُسلمٌ (٤٧٦) من حديث ابن أبي أوفى أنَّه عَلَىٰ كانَ إذا رفعَ راسَهُ من الرُّكُوعِ قالَ «سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ اللَّهُمُّ رَبَّنا لَكَ الْحَمْدُ» الحديث.

قال: والظَّاهِرُ عُمومُ أحوال صلاتِهِ جماعةً ومنفرداً وقد قال للهُ "صَلَّوا كَمَا رَآيَتُمُونِي أَصَلَّي، والبحاري (١٣٦)، مسلم (٢٩٦). ولا حُجَّة في سائر الرُّوانِياتِ على الاقْتِصار إذْ عدمُ الذَّكْرِ في اللَّفظِ لا يدلُّ على عدم الشُّرعيَّةِ فقولُهُ "إذَا قَالَ الإِمَامُ سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ" لا يدلُّ على نفي قولِهِ "ربُنا ولَك الحمدية، لا يدلُّ على نفي قولِهِ "ربُنا ولَك الحمدية،"

وقولُهُ "قُولُوا ربَّنا لَك الحمدُ" لا يدلُّ على نفي قول المؤتَّمُ "سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِـدَهُ"، وحديثُ ابنِ أبي أوفى في حِكاتيتهِ لفعلِهِ صلى اللَّه عليه وآله وسلم زيادةٌ وَهِيَ مِقبُولةٌ؛ لأنَّ القولَ غيرُ مُعارض لَهَا.

وقد روى ابنُ المنذرِ هذا القولَ عنْ عطاء وابنِ سيرينَ وغيرِهِمَا فلمْ ينفردْ بِهِ الشَّافعيُّ ويَكُونُ قولُـهُ "سَسُعِمَ اللَّهُ لِمَسَنْ حَيدَهُ" عندَ رفع رأسِهِ.

وقولُهُ «رَبُّنَا لَك الْحَمْدُ» عندَ انْتِصابهِ.

وقولُهُ (فصلُوا قُعوداً اجمعينَ) دليلٌ على أنَّهُ يجبُ مُتَابعةُ الإمامِ في القعودِ لعدر وأنَّهُ يقعدُ المامومُ معَ قُدرَتِ على القيامِ وقدْ وردَ تعليلُهُ باللهُ فعلُ فارسَ والرُّومِ أي القيامَ معَ قُعودِ الإمامِ فإنَّهُ تَنْظُرُ فارسَ والرُّومِ أي فارسَ والرُّومِ أي أي فارسَ والرُّومِ يَقُومُونَ عَلَى مُلُوكِهمْ وَهُمْ قُعُودُ فَلا تَفْعَلُوا السلم(١٤٣)].

وقدْ ذَهَبَ إلى ذَلِكَ أَحَمُدُ بنُ حَنبلٍ وإسحاقُ وغيرُهُمَا.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ ومالِكُ وغيرُهُمْ إِلَى أَنْهَا لا تصبحُ صلاةً القائمِ خلفَ القاعدِ لا قائماً ولا قاعداً لقولِهِ ﷺ «لا تَخْتَلِفُوا عَلَى إمَامِكُمْ وَلا تُتَابِعُوهُ فِي الْقُعُودِ» كذا في شرح القاضي، ولمُ يُسندُهُ إِلى كِتَابِ ولا وجدت قولَــهُ «ولا تُسَابِعُوهُ فِي القعودِ» في حديثِ فيظرُ.

وذَهَبَ الشَّافِعيُّ إلى أَنَّهَا تَصِحُّ صَلاةُ القَائمِ خَلَفَ القَّاعِدِ وَلا يُتَابِعُهُ فِي القَّعُودِ قالوا: لصلاةِ أصحابِ رسولِ اللَّهِ ﷺ فِي مرضِ موْتِهِ قياماً حينَ خرجَ وأبو بَكْرِ قد افْتَسَحَ الصَّلاةَ فقعدَ عنْ يسارهِ [البخاري (٦٨٣)، مسلم (٤١٨)].

فَكَانَ ذَلِكَ نَاسِخًا لَامْرِهِ ﷺ لَهُمْ بَالْجَلُوسِ فِي حَدَيْثِ أَبِي هُريرةَ فَإِنْ ذَلِكَ كَـانَ فِي صَلاتِهِ حَـينَ جُحـشَ وَانْفَكَـتْ قَدْسُهُ فَكَانَ هَذَا آخَرَ الْأَمْرِينِ فَتَعَيِّنَ العَمَلُ بِهِ.

كذا قرَّرُهُ الشَّافعيُّ.

كدا فرره السافعي. وأجيبَ بـانُّ الأحــاديثُ الَّتِـي أمرَهُــمُ فِيهَـــا بـــالجـلـوس لمُّ

يُخْتَلَفُ في صحَّتِهَا ولا في سياقِهَا.

وامًا صلاتُه ﷺ في مرضِ موتِهِ فقد اخْتُلُفَ فِيهَا هلْ كانَ إماماً أو ماموماً، والاسْتِدلالُ بصلاتِهِ في مرضِ موتِهِ لا يَتِــــمُّ إلاً على أنَّهُ كانَ إماماً.

ومنْهَا أَنَّهُ يُخْتَملُ أَنَّ الأَمرَ بالجلوسِ للنَّدْبِ وَتَقريبُ القبامِ قرينةً على ذلِكَ فَيَكُونُ هـذا جمعاً بـينَ الرُّوايَتَـينِ خارجاً عـن المذهبينِ جمِعاً؛ لأنَّهُ يقتضي التَّخيرَ للمؤتّمُ بينَ القيامِ، والقعودِ.

ومنها أنها قذ ثبت فعلُ ذلِكَ عن جماعةٍ من الصّحابةِ بعـــذُ وفَاتِهِ تَنْظُمُ أَنَّهُمْ أَمُّوا قُعُوداً ومن حَلْفَهُمْ قُعُوداً ايضاً منْهُمْ أُسيدُ بنُ حُضيرٍ وجابرٌ وافتَى بِهِ أبو هُريرةَ قالَ ابنُ المنذرِ ولا يُحفظُ عنْ أحدٍ من الصّحابةِ خلافُ ذلِكَ.

وامًّا حديثُ «لا يَؤُمَّنُ أَحَدُكُمْ بَعْدِي قَاعِداً قَوْماً قِيَاماً» فإنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ اخرجَهُ البَيْهَقيُّ (٨٠/٣) والدارقطني (٣٩٨/١) منْ حديثِ جابرِ الجعفيُ عن الشَّعبيُّ عن النَّبيُّ ﷺ وجابرٌ ضعيفٌ جدًّا وَهُوَ مَعْ ذلِكَ مُرسلٌ.

قَالَ الشَّافِعيُّ قَدْ عَلَمَ مِن احْتَجَّ بِهِ أَنْهُ لا حُجَّةَ فِيهِ؛ لأَنَّهُ مُرسلٌ ومنْ رُوَاتِهِ رجلٌ يرغبُ أَهْلُ العَلْمِ عَن الرُّوايةِ عَنْهُ يعني جابراً الجعفيُّ.

وذَهَبَ احمدُ بنُ حنبلِ فِي الجمعِ بينَ الحديثينِ إلى أنَّهُ إذا البَّناأ الإمامُ الرَّاتِبُ الصَّلاةَ قاعداً لمرضٍ يُرجى بُروُهُ فإنَّهُمْ يُصلُونَ خلفَهُ قُعوداً، وإذا ابْتَداأ الإمامُ الصَّلاةَ قائماً لزمَ المامومينَ أَنْ يُصلُوا خلفَهُ قياماً سواءٌ طرأً ما يقتضي صلاة إمامهِمْ قاعداً أم لا كما في الأحاديثِ التي في مرض مرْتِهِ فإنَّهُ ﷺ لَمْ يامرهُمْ بالقعود؛ لأنَّ ابْتِداءَ إمامهِمْ صلاتَهُ قائماً ثُمَّ المُهُمْ يَلِيُّ فِي بقيتِهِ السَّلِةِ قاعداً فامرهُمْ بالقعودِ وهُوَ جَعٌ حسنٌ.

٨- كلُّ يأتَمُ بمن قبله من الصفوفِ

٣٨٣- وَعَنْ أَبِسِي سَسعِيدٍ الْخُسَدْرِيُّ ﷺ أَنَّ

: واجْتَمعوا إليْهِ وفي روايةِ البخاريِّ «فَثَارَ إِلَيْهِ».

وفي رواية لَهُ(٧٢٩٠) الفصلَّى فِيهَا ليالِيَ فصلَّى بصلاتِهِ ناسٌ من أصحابِهِ فلمَّا علمَ بِهِمْ جعلَ يقعدُ فخرجَ إليْهِسمْ فقالَ «قَـدْ عَرَفْتُ النَّبِي رَأَيْتُ مِنْ صَنِيعِكُمْ فَصَلُوا أَيَّهَا النَّاسُ فِسِي بُيُوتِكُمْ فَإِنْ أَفْضَلَ الصَّلاةِ صَلاةُ الْمَرْمِ فِي بَيْتِهِ إِلاَّ الْمَكْتُوبَةَ الفظَّـهُ وفي مُسلم قريبٌ منهُ.

والمصنّفُ سَاقَ الحديثَ في أبـوابِ الإمامـةِ لإفــادةِ شــرعيّةِ الجماعةِ في النّافلةِ وقدْ تقدّمَ معنّاهُ في التّطوُع.

#### • ١ - لا تطوُّل الصلاة بالمأمومين

٣٨٥ - وعن جَابِر بن عَبْدِ اللَّهِ رضي اللَّه عنهما قَال: «صَلَّى مُعَاذٌ بِأَصْحَابِهِ الْعِشَاءَ فَطَوْلَ عَنهم، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «أَتُرِيسُدُ أَنْ تَكُونَ يَا مُعَاذُ فَتَانَا؟ إِذَا أَمَنت النَّاسَ فَاقْرَأْ بِ ﴿الشَّمْسِ وَصُحَاهَا﴾، و﴿سَبُح اسْمَ رَبُك الأعْلَى﴾ و﴿اقْرَأُ بِ إِمَامُ رَبُك الأعْلَى﴾ و﴿اقْرَأُ بِاسْم رَبُك الأعْلَى﴾ و﴿اقْرَأُ بِاسْم رَبُك الأعْلَى﴾ و﴿اقْرَأُ بِاسْم رَبُك الأعْلَى﴾ و﴿اقْرَأُ بِاسْم رَبُك المُعْلَى﴾.

مُثِّفَقَ عَلَيْهِ [البخاري (٧٠٥)، مسلم (٤٦٥)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمٍ.

الحديثُ في البخاريُ لفظُهُ «أَقْبَلَ رَجُلٌ بِنَاضِحَيْنِ وَقَدْ جَنَحَ اللَّيْلُ فَرَافَقَ مُعَاذًا يُصَلِّي فَتَرَكَ نَاضِحَيْهِ وَٱقْبَسَلَ إِلَى مُعَاذٍ فَقَسَراً مُعَاذٌ سُورَةَ الْبَقَرَةِ أو النَّسَاء فَانْطَلَقَ الرَّجُلُ بَعْدَ أَنْ قَطَعَ الاقْتِمَاءَ بِمُعَاذٍ وَأَتَمَ صَلاتَهُ مُنْفَرِداً وعليْهِ بوب البخاريُ بقولِهِ: إذا طوال المعارم حاجةً فخرجَ.

وبلغهُ أَنْ مُعاذاً نَالَ مِنْهُ وقدْ جاءَ ما قَالَهُ مُعاذَّ مُفسَّراً بِلفظِ
«فَبَلَغَ ذَلِكَ مُعَاذاً فَقَالَ إِنَّهُ مُنَافِقٌ فَـاَتَى النَّبِيُ ﷺ فَشَكَا مُعَـاذاً
فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «أَنْتَانَ أَنْتَ يَـا مُعَـاذُهُ أَو «فَـاتِنْ أَنْتَ» ثـلاتُ
مرات فلو صلَّيت بـ﴿سَـبُح اسْمَ رَبُّـك الأَعْلَى﴾ و﴿الشَّمْسِ
وضُحَاهَا﴾ و﴿وَاللَّيلِ إِذَا يَغْشَى﴾ فإنَّـهُ يُصلّي وراءَك الْكَبيرُ
والضَّعيفُ وذو الحاجةِ».

ولَهُ فِي البخاريُ الفاظُ غيرُ هذِهِ. والمرادُ بـ «فَتَان» أيْ أَتُعذَّبُ أصحابك بالتَّطويل. رَسُولَ اللَّهِ ﷺ رَأَى فِي أَصْحَابِهِ تَـأَخُراً، فَقَــالَ: «تَقَدَّمُوا فَأَتَمُوا بِي، وَلْيَأْتُمْ بِكُمْ مَنْ بَعْدَكُمْ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٤٣٨).

كانُّهُمْ تَاخُّرُوا عَنِ القَرْبِ وَالدُّنُوُّ مَنْهُ ﷺ.

وقولُهُ (انْتَمُّوا بي) أي اقْتَدوا بأفعالي.

(وليقْتَدِ بِكُمْ مَنْ بَعَدَكُمْ) مُسْتَدلِّينَ بِأَفْعَالِكُمْ عَلَى أَفْعَالِي.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يجوزُ اتَّباعُ منْ خلفَ الإمامِ مَنْ لا يرَّأهُ ولا يسممُهُ كَاهْلِ الصَّفُّ الثَّاني يقْتَدونَ بـالأوّلَ وأهْـلِ الصَّفُّ الثَّاني يقْتَدونَ بـالأوّلَ وأهْـلِ الصَّفُّ الثَّالثِ بالنَّاني ونحوهِ أو بمنْ يُبلّغُ عنْهُ.

وفي الحديثِ حثٌ على الصَّفُّ الأوَّل وَكَرَاهَةُ البعدِ عنْهُ وَتَمامُ الحديثِ «لا يَزَالُ قَوْمٌ يَتَأْخُرُونَ حَتَّى يُؤخّرَهُم اللَّهُ».

## ٩ - أفضلُ صلاةِ المرء في بيتِه إلا المكتوبة

٣٨٤ - وَعَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ ﴿ قَالَ ﴿: احْتَجَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حُجْرَةً مُخَصَّفَةً، فَصَلَّى فِيهَا، فَتَتَبَّعَ إِلَيْهِ رِجَالٌ، وَجَـاؤُوا يُصَلَّـونَ بِصَلاتِـهِ - الْحَدِيـثَ. وَفِيهِ ﴿أَفْضَلُ صَلاَةِ الْمَرْءِ فِي بَيْتِهِ إِلاَّ الْمَكْتُوبَةَ﴾.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٧٣١)، مسلم (٧٨١)].

(وعن زيد بنِ ثابِتِ قَالَ اخْتَجَرَ) هُوَ بــالرًاءِ المُنــعُ أَي اتَّخـٰذَ شيئاً كالحجرةِ من الخصف ِ وَهُوَ الحصيرُ ويروى بالزَّايِ أي اتَّخذَ حاجزاً بينَهُ وبينَ غيرِهِ أَيْ مانعاً.

(رسولُ اللَّهِ ﷺ مُحجرةً مُخصَّفةً فصلَّى فِيهَا فَتَسَّعَ النِّهِ رِجَالٌ وَجَالُونَ بَصَلَّةِ النَّمَوْءِ فِي بَيْتِهِ وَالْفَصَلُ صَلَاةِ الْمَوْءِ فِي بَيْتِهِ الْمَكْتُوبَةَ ﴾ مُتَّفقً عليهِ) وقد تقدَّمَ في شرحِ حديثِ جابرٍ في بابٍ صلاةِ التَّطوُعِ.

وفِيهِ دلالةً على جوازِ فعلِ مثلِ ذلِكَ فِي المسجدِ إذا لَمْ يَكُنْ فِيهِ تضييقٌ على المصلَّينَ؛ لأَنَّهُ كانَ يفعلُهُ باللَّيلِ ويبسطُ بالنَّهَ ارِ وفي روايةِ مُسلم «وَلَمْ يَتَّخِذُهُ دَائِماً».

وقولُهُ (فَتَتَبُعَ) من التَّتُسع الطُّلب، والمعنى طلبـوا موضعَـهُ

وحملَ ذلِكَ على كرَاهَةِ المأمُّومينَ للإطالـةِ، وإلاُّ فإنَّهُ ﷺ قرأً الأعرافَ في المغربِ وغيرهَا.

وَكَانَ مقدارُ قيامِهِ في الظُّهْرِ بالسُّتِّينَ آيةٌ وقـراً بـاقصرَ مـنْ ذلِكَ، والحاصلُ أنَّهُ يُخْتَلَفُ ذلِكَ باخْتِلاف ِ الأوقَـاتِ في الإمـام،

والحديثُ دليلٌ على صحَّةِ صلاةِ المُفتَرض خلفَ المُتنفَّل فَإِنْ مُعَاذاً كَانَ يُصلِّي فريضةَ الْعشاءِ مَعَهُ ﷺ ثُمَّ يَذْهَبُ إِلَى أصحابه فيصلِّيهَا بهم نفلاً.

وقدْ أخرجَ عبدُ الــرْزَاق والشَّافعيُّ [«ترتيب المسند، (٣٠٥)] والطُّحـاويُّ[شرح معاني الآثار: ٤٠٩/١] من حديث جَـابر بسنادٍ

وَفِيهِ «هَى لَهُ تَطُوعٌ» وقد طوّل الصنّفُ الْكَلامَ على الاستِدلال بالحديث على ذلِك في فَتْح الباري (١٩٢/٢-١٩٧) وقد كَتَبنا فِيهِ رسالةً مُسْتَقَلَّةً جوابَ سُؤالِ وابنًا فِيهَا عدمَ نُهُوضٍ الحديث على صحَّة صلاةِ المُفْتَرض خلفَ المُتنفَّل.

والحديثُ أفادَ أنَّهُ يُخفَّفُ الإمامُ في قراءَتِيهِ وصلاتِيهِ وقـدْ عيَّنَ ﷺ مقدارَ القـراءةِ ويـأْتِي حديثُ «إِذَا أَمَّ أَحَدُكُمُ النَّـاسَ فَلْيُخَفَّفُ».

## ١١ ــ أبو بكر يأثمُّ بالنبي والناسُ بأبي بكرٍ

٣٨٦– وَعَنْ عَائِشَـةُ رضي اللَّه عنهـا \_ فِـي قِصَّةِ صَلاةِ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بالنَّاسُ وَهُـوَ مَريـضٌ ــ قَالَتْ: فَجَاءَ حَتَّى جَلَسَ عَنْ يَسَارِ أَبِي بَكْرٍ، فَكَانَ يُصَلِّي بِالنَّاسِ جَالِساً وَأَبُو بَكْرٍ قَائِماً، يَقْتَدِي أَبُو بَكْرٍ بِصَلاةِ النَّبِيِّ ﷺ، وَيَقْتَدِي النَّاسُ بِصَلاةِ أَبِي بَكْرٍ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٧١٣)، مسلم (٤١٨)].

رُوعَنُ عَانَشَةَ رَضَي اللَّهِ عَنْهَا فِي قَصَّةٍ صَلَاةٍ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بالنَّاسِ وَهُوَ مريضٌ قالَتْ: فجاءَ حَتَّى جلس عنْ يسار أبي بَكْس هَكَذَا فِي روايةِ البخاريِّ فِي (بــابِ الرَّجـلُ يـأَتُمُّ بالإمـام) تعيـينُ مَكَانِ جُلُوسِهِ ﷺ وأنَّهُ عنْ يسار أبي بَكْر وَهَذَا هُوَ مقامُ الإمام ووقعَ في البخاريُ في «بابِ حدُّ المريضِ أنْ يشْهَدَ الجماعةَ» بلفظِ

«جلسَ إلى جنبهِ» ولمْ يُعيِّنْ فِيهِ عملٌ جُلوسِهِ لَكِنْ قــالَ المصنَّـفُ: إِنَّهُ عَيْنَ الْحَلُّ في روايةٍ بإسنادٍ حسنٍ: «أَنَّهُ عَنْ يسارِهِ.

قُلْت: وحيثُ قدْ ثَبْتَ في الصُّحيحِ في بعضِ روايَاتِـهِ فَهميَ تُبِينُ مَا أَجَلَ فِي أُخْرَى وَبِهِ يَتَضِحُ أَنَّهُ ﷺ كَانَ إِمَامًا ﴿فَكَانَ} النَّبِيُّ ﷺ (يُصَلِّي بالنَّاسِ جَالِساً وَأَبُو بَكْنِ) يُصَلِّي (قَائِماً يَقْتَدِي أَبُو بَكْرٍ بِصَـلاةِ النَّبِيِّ ﷺ وَيَقْتَدِي النَّاسُ بِصَلاةِ أَبِي بَكْرٍهِ. مُنَّفقٌ

فِيهِ دَلَالَةً عَلَى أَنَّهُ يجوزُ وُقُوفُ الواحدِ عَنْ يمين الإمام وإنَّ حضرَ معَهُ غيرُهُ.

ويختَملُ أنَّهُ صنعَ ذلِكَ ليبلُّغَ عنْهُ أبو بَكْسر أو لِكُونِـهِ كَـانَ إماماً أوَّلَ الصَّلاةِ أو لِكُونِ الصَّفِّ قدْ ضاقَ أو لغيرِ ذلِكَ من المُحْتَملاتِ ومعَ عدم الدَّليل على أنَّهُ فعلَ لواحــــدٍ منْهَــا فالظَّــاهِرُ الجوازُ على الإطلاق.

وقولُهَا «يَقْتَلَدِي أَبُو بَكْرٍ» يُحْتَملُ أَنْ يَكُــونَ ذلِـكَ الاقْتِـداءُ على جهَةِ الانْتِمام فَيَكُونَ أَبُو بَكْرٍ إماماً ومأموماً.

ويُختَملُ أَنْ يَكُونَ أَبُو بَكْرِ إِنَّمَا كَانَ مُبلِّغاً وليسَ بإمام.

واعلمُ أنَّهُ قدْ وقعَ الاخْتِلافُ في حديثِ عائشةً وفي غيرهِ هلْ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إماماً أو مأموماً، ووردَت الرُّوايَاتُ بمــا يُفيـدُ هذا وما يُفيدُ هذا لَكِنًا قدَّمنا ظُهُورَ أنَّـهُ ﷺ كَانَ الإمامَ فمـن العلماءِ منْ ذَهَبَ إلى التَّرجيحِ بينَ الرُّوايَاتِ فرجُّحَ أَنَّهُ ﷺ كانَ الإمامَ لوجُوهٍ من التَّرجيح مُسْتَوفاةٍ في فَتْح الباري.

وفي الشَّرح بعضٌ منْ ذلِكَ، وَتَقَدُّمَ في شرح الحديث التاسع بعضُ وُجُوهِ ترجيح خلافِهِ.

ومن العلماءِ منْ قالَ بِتَعدُّدِ القصُّةِ وأنَّـهُ ﷺ صلَّى تـارةً إماماً وَتَارَةً مأموماً في مرض مؤتِهِ هذا.

وقد اسْتُدلُ بحديثِ عائشةَ هذا.

وقولِهَا «يَقْتَدِي أَبُو بَكْرٍ بِصَلاةِ النَّبِيُّ ﷺ وَيَقْتَـدِي النَّـاسُ بِصَلاةِ أَبِي بَكْرِ ۗ أَنَّ أَبَا بَكْرٍ كَانَ مَأْمُومًا إمامًا.

وقدْ بوَّبَ البخـاريُّ علـى هـذا فقـالَ (بــابُ الرَّجــلِ يـأتُّـمُ بالإمام ويأتُمُّ النَّاسُ بالمَاموم).

قَالَ ابنُ بطَّال: هـذا يُوافـقُ قـولَ مسـروق والشَّعبيُّ: إنَّ الصُّفوف يومُّ بعضُهَا بعضاً خلافاً للجمهُور.

قَالَ المَصنَّفُ: قَالَ الشُّعِيُّ: منْ أحرمَ قبلَ أنْ يرفعَ الصَّفُّ الَّذِي يلِيهِ رُؤُوسَهُمْ مِن الرُّمُعَةِ إِنَّهُ أَدْرَكَهَا وَلُو كَانَ الْإَمَـامُ رَفْـعَ قبلَ ذَلِكَ؛ لأنَّهُ بعضُهُمْ لِعضِ أَنمُةٌ فَهَـذَا يدلُ أنَّهُ يرى أنَّهُمْ يَتَحِمَّلُونَ عنْ بعضِهمْ بعضاً ما يَتَحمَّلُهُ الإمامُ.

ويؤيُّدُ مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ قُولُهُ ﷺ «تَقَدَّمُوا فَأَتَّمُوا بِي وَلَيْأَتُمُ بكُمْ مَنْ بَعْدَكُمْ، وقدْ تقدُّمَ [برقم (٣٧٣)].

وفي روايةِ مُسلم «أَنْ أَبَا بَكْر كَانَ يُشْمِعُهُم التَّكْبِيرَ» دليـلّ على أنَّهُ يجوزُ رفعُ الصَّوْتِ بالتَّكْبيرِ لإسماعِ المأمومينَ فَيَتَّبعونَـهُ، وأنَّهُ يجوزُ للمقتَّدي اتَّباعُ صوْتِ الْمُكَبِّرِ، وَهَذَا مَذْهَبُ الجَمْهُورِ.

وَفِيهِ خلافٌ للمالِكِيَّةِ.

قَالَ القَاضِي عِياضٌ عنْ مَذْهَبِهِمْ: إنَّ مَنْهُمْ مِنْ يُبطلُ صلاةً المُقْتَدي ومنْهُمْ منْ لا يُبطلُهَا، ومنْهُمْ منْ قالَ: إنْ أَذَنَ لَهُ الإمامُ بالإسماع صحَّ الاقْتِداءُ بهِ وإلاَّ فلا ولَهُمْ تفاصيلُ غيرُ هذِهِ ليسَ عليْهَا دليلٌ، وَكَأَنُّهُمْ يقولونَ في هذا الحديثِ: إنَّ أبا بَكْرٍ كانَ هُوَ الإمامُ، ولا كلامَ أنَّهُ يرفعُ صوتَهُ لإعلامٍ منْ خلفَهُ.

## ١٢ ــ الحضُّ على التخفيف في الصلاةِ

٣٨٧- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ أَنْ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «إِذَا أَمَّ أَحَدُكُم النَّاسَ فَلْيُخَفِّف، فَإِنَّ فِيهِمُ الصَّغِيرَ وَالْكَبِيرَ وَالضَّعِيفَ وَذَا الْحَاجَـةِ، فَإِذَا صَلَّى وَحْـدَهُ فَلْيُصَلُّ كَيْفَ شَاءً ٩٠.

مُتَّفَقَّ عَلَيْهِ [البخاري (٧٠٣)، مسلم (٤٦٧)].

(وعن أبي هُريرةَ فَظُّهُ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ ﴿إِذَا أَمَّ أَحَدُكُم النَّاسَ فَلَيْخَفِّفْ أَوِلَ فِيهِم الصَّغِيرَ وَالْكَبِيرَ وَالصَّعِيفَ وَذَا الْحَاجَةِ»)، وَهَوْلاءِ يُريدونَ التَّخفيفَ فيلاحظُهُم الإمامُ (وإذا صلَّى وحمَّةُ فليصلُ كيفَ شاءَ مُتَّفقٌ عليْهِ) مُخفِّفاً ومطوِّلاً.

وفِيهِ دليلٌ على جوازِ تطويلِ المنفردِ للصَّلاةِ في جميعٍ أَرْكَانِهَا ولوْ حشيَ خُروجَ الوقْتِ وصحَّحَهُ بعضُ الشَّافعيَّةِ،

ولَكِنَّهُ مُعارضٌ بجديثِ أبي قَتَادةً ﴿إِنَّمَا النَّفْريطُ أَنْ تُؤخَّرَ المُصَّالاَةُ حَتَّى بَدْخُلَ وَقْتُ الْآخْرَى.

أخرجَهُ مُسِلَّمٌ (٦٨١) فَإِذَا تعارضَتْ مصلحةُ المِالغَةِ ف الْكَمَالَ بِالنَّطُويلُ ومفسَدةُ إيقَاعَ الصَّلَاةِ في غير وقْتِهَا كَمَانَتْ مُراعاةُ تَرْكِ المفسدةِ أولى.

ويختَملُ أنَّهُ إِنَّمَا يُرِيدُ بِـالمؤخَّر حَتَّى يَخْرِجَ الوقْتُ مِنْ لَمْ يدخل في الصُّلاةِ أصلاً حَتَّى خرج.

وامًّا منْ خَرَجَ وَهُوَ في الصَّلاةِ فلا يصدقُ عليهِ ذلِكَ.

#### ١٣ ـ تقديم الأقرأ في الإمامة

٣٨٨ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ سَلَمَةً قَـالَ: قَـالَ أَبِي: جَنْتُكُمْ مِنْ عِنْدِ النَّبِيِّ ﷺ حَقًّا، فَقَالَ: ﴿إِذَا حَضَــرَتِ الصَّلاةُ فَلْيُؤَذِّنْ أَحَدُكُمْ، وَلْيَؤُمَّكُمْ أَكْثُرُكُمْ قُرْآنًا قَالَ: فَنَظَرُوا فَلَمْ يَكُنْ أَحَدٌ أَكْثَرَ مِنِّي قُرْآنَاً، فَقَدَّمُونِي، وَأَنَّا ابنُ سِتُ أو سُبِع سِنِينَ.

رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ (٦٣١) وَأَبُو دَاوُد (٥٨٥) وَالنَّسَائِيُّ (٧٧/٢).

(وعنْ عمرو بن سلمةً) بكُسر اللأم هُوَ أبو يزيدَ من الزّيادةِ كما قالَهُ البخاريُّ وغيرُهُ.

وقالَ مُسلمٌ وآخرونَ بُريدٌ بضمُّ الباء الموحَّدةِ، ونُتَّبح الـرَّاء وسُكُونِ المُثنَّاةِ النَّاحْتِيَّةِ فدالٍ مُهْمَلةٍ هُوَ عمرو بنُ سلمةَ الجرميُّ بالجيم والرَّاء مُخفَّفٌ.

قالَ ابنُ عبدِ البرُّ: عمرو بنُ ســلمةَ أدرَكَ زمـنَ النَّبـيُ ﷺ وَكَانَ يَوْمُ قَوْمَهُ عَلَى عَهْدِ رسولِ اللَّهِ ﷺ؛ لأنَّــهُ كَانَ أَقَرُوهُمْمُ للقرآن، وقيلَ: إنَّهُ قدمَ على النَّبِيُّ ﷺ معَ أبيهِ، ولم يُخْتَلَفُ في تُدوم أبيهِ.

نزلَ عمرُّو البصرةَ وروى عنْهُ أبــو قلابـةَ وعــامرُّ الأحــولُ وأبو الزُّبيرِ الْمُكِّيُّ.ا

(قَالَ: قَالَ أَبِي) أيْ سلمةُ بنُ نُفيع بضمُّ النُّون أو أبنُ الآي بفَتْح اللام وسُكُون الْهَمْزةِ على الخلافِ في اسمِهِ.

(جنتكُمْ من عندِ النبيِّ ﷺ حقًّا) نُصبَ على صفةِ المصدر

المحذوف أَى نُبوَّةً حقًّا أو أنَّهُ مصدرٌ مُؤكِّدٌ للجملةِ الْتَضمُّنةِ إِذْ هُوَ فِي قُوَّةِ هُوَ رسولُ اللَّهِ حقّاً فَهُوَ مصدرٌ مُؤكّدٌ لغيرو.

(قَالَ: ﴿إِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ فَلَيُؤَذِّنْ أَحَدُكُمْ وَلْيَؤُمُّكُمْ أَكَثُرُكُمْ قُرْآنًا» قالَ<sub>)</sub> ايْ عمرو بنُ سلمةَ.

(فنظروا فلمْ يَكُنْ أحدٌ أَكْثَرَ منَّى قُرآناً) وقدْ وردَ بيانُ سبب أَكْثَرِيَّةِ قُرآنَيِّتِهِ أَنَّهُ كَانَ يَتَلَقَّى الرُّكْبانَ الَّذِينَ كَانُوا يَفْدُونَ إِلَيْهِ ﷺ ويمرُّونَ بعمرٍو وأَهْلِهِ فَكَانَ يَتَلقَّى منْهُمْ ما يقرءونَهُ، وذلِـكَ قبـلَ إسلام أبيهِ وقومِهِ.

(فقدَّموني وأنا ابنُ سِتُّ أو سبعِ سنينَ، روَّاهُ البخاريُّ وأبـو داود والنُّسانيُّ).

فِيهِ دلالةً على أنَّ الأحقُّ بالإمامةِ الأكْثرُ قُرآناً ويـأْتِي الحديثُ بذلِكَ قريباً.

وفِيهِ أَنَّ الإِمامةَ أَفْضَلُ مِن الأَذَان؛ لأَنَّهُ لمْ يَشْتَرَطْ فِي المؤذَّن

وَتَقَدِّيمُهُ وَهُــوَ ابنُ سبع دليلٌ لما قالَـهُ الحسنُ البصريُّ والشَّافعيُّ وإسحاقُ منْ أنَّهُ لا كَرَاهَةَ في إمامةِ المميَّزِ.

وَكَرهَها مالِكٌ والنُّوريُّ.

وعنْ أحمدَ وأبي حنيفةَ روايَتَان والمشْهُورُ عنْهُمَا الإجزاءُ في النُّوافل دُونَ الفرائض.

وقالَ بعدم صحَّتِهَا الْهَادي والنَّاصرُ وغيرُهُمَــا قياســاً على

قالوا: ولا حُجُّةً في قصُّةِ عمرِو هذهِ؛ لأنَّهُ لمُ يروِ أنَّ ذلِكَ كانَ عنْ أمرِهِ ﷺ، ولا تقريرِهِ.

وأجيبَ بأنَّ دليلَ الجوازِ وُقوعُ ذلِكَ في زمـنِ الوحـي، ولا يُقرِّرُ فِيهِ على فعلِ ما لا يجوزُ سيِّما في الصَّلاةِ الَّتِي هيَ أعظـــمُ أرْكَان الإسلام.

وقدْ نُبُّهَ ﷺ بالوحي على القذى الَّذي كانَ في نعلِهِ ﴿ الْحِمَّا (٢٠/٣-٩٢)، أبو داود (٦٥٠)] فلـوْ كـانَ إمامـةُ الصَّبِيُّ لا تصـحُ لنزلَ الوحىُ بذلِكَ.

وقد اسْنَدَلُ أبو سعيدٍ وجابرٌ بأنَّهُمْ كانوا يعزلسونَ والقرآنُ

ينزلُ والوفدُ الَّذينَ قَدَّمُوا عمراً كانوا جماعـةً مـن الصَّحابـةِ قــالَ ابنُ حزم: ولا نعلمُ لَهُمْ مُخالفاً في ذلِكَ، واحْتِمالُ أنَّهُ أَمَّهُــمْ في نافلةٍ يُبعُدُهُ سياقُ القصُّةِ فإنَّهُ ﷺ عَلْمَهُم الأوقَاتِ للفرائضِ ثُمُّ قالَ لَهُمْ إِنَّهُ يؤمُّكُمْ أَكْثُرُكُمْ قُرآناً.

وَقَلْ أَخْرِجَ أَبُو دَاوِد (٥٨٧) في سُننِهِ قَـالَ عَمْـرُو: فمــا شَهِدْت مشْهَداً في جَرْمٍ (اسمُ قبيلةٍ) إلاَّ كُنْت إمامَهُمْ، وَهَذا يعمُّ الفرائضَ والنُّوافلَ.

(قلْت) ويختَاجُ منِ ادَّعى التَّفرقةَ بينَ الفرضِ والنَّفلِ، وأنَّــةُ تصحُّ إمامةُ الصُّبِّي في هذا دُونَ ذلِكَ إلى دليل.

ثمُّ الحديثُ فِيهِ دليلٌ على القـول بصحَّةِ صـلاةِ المُسْتَرض خلفَ الْمُتَنفَّل كذا في الشُّرح.

وفِيهِ تأمُّلُ.

## ١٤ ـ مراتبُ الرّجيح في تقديم الإمام

٣٨٩ وَعَنْ أَبِي مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ يَوُمُ الْقَوْمَ أَقْرَوُهُمْ لِكِتَابِ اللَّهِ - تَعَالَى -فَإِنْ كَانُوا فِي الْقِرَاءَةِ سَوَاءً فَـأَعْلَمُهُمْ بالسُّنَّةِ، فَإِنْ كَانُوا فِي السُّنَّةِ سَوَاءً فَأَقْدَمُهُمْ هِجْرَةً، فَإِنْ كَانُوا فِي الْهِجْرَةِ سَوَاءً فَأَقْدَمُهُمْ سِلْماً» - وَفِي روايَةِ: [م(٢٧٢)(٢٩١)] (سِناً - وَلا يَؤُمُّنَّ الرَّجُلُ الرَّجُلُ فِي سُلْطَانِهِ، وَلا يَقْعُدُ فِي بَيْتِهِ عَلَى تَكْرَمَتِهِ إِلاَّ بِإِذْنِهِ٠. رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٦٧٣) (٢٩٠).

أَقْرَوُهُمْ لِكِتَابِ اللَّهِ ﴾) الظَّاهِرُ أَنَّ المرادَ أَكْثُرُهُمْ لَهُ حَفظاً، وقيلَ: أعلمُهُم بأحْكَامِهِ.

والحديثُ الأوَّلُ يُناسبُ القِولَ الأوَّلَ.

( ﴿ فَإِنْ كَانُوا فِي الْقِرَاءَةِ سَوَاءً فَأَعْلَمُهُمْ بِالسُّنَّةِ فَإِنْ كَانُوا فِي السُّنَّةِ سَوَاءً فَٱقْدَمُهُمْ هِجْرَةً فَإِنْ كَانُوا فِـي الْهِجْرَةِ سَوَاءً فَٱقْدَمُهُمْ سِلْماً») أيْ إسلاماً، (وفي روايةٍ سنّاً) عوضاً عن "سلماً».

(ولا يؤمَّنُ الرَّجلُ الرَّجلَ في سُلطانِهِ، ولا يقعدُ في بيْتِهِ على

تَكُومَتِهِ) بِفَتْحِ المُثنَاةِ الفوقيَّةِ وَكَسرِ الرَّاءِ: الفراشُ ونحوُّهُ ممَّا يُبسـطُ لصاحب المنزل ويختّص بهِ

(إلاً بإذنِهِ روَاهُ مُسلمٌ).

الحديثُ دليلٌ على تقديم الأقرأِ على الأفقَهِ وَهُـوَ مَذْهَبُ ابي حنيفةَ واحمدَ.

وَذَهَبَتَ الْهَادُويَّةُ إِلَى أَنَّهُ يُقدَّمُ الْأَفقَةُ على الْأَقرَا؛ لأنَّ الَّذي يْحَتَاجُ إليْهِ من القراءةِ مضبوطٌ والَّذي يَخْتَاجُ إليْهِ من الفقْءِ غيرُ

وقدْ يعرضُ في الصَّلاةِ أُمــورٌ لا يقـدرُ علـى مُراعَاتِهـا إلاَّ كاملُ الفقهِ.

قَالُوا: وَلِهَذَا قَدُّمْ ﷺ أَبَا بَكْرِ عَلَى غَيْرِهِ مَعَ قُولِهِ "أَقَرُّوكُمُ اُبِیُّ»[خ(٥٠٠٥)].

قالوا: والحديثُ خرجَ على ما كانَ عليْهِ حالُ الصَّحابةِ مـنْ أَنَّ الْأَقْرَأَ هُوَ الْأَفْقَةُ وقدْ قالَ ابنُ مسعودٍ: مَا كُنَّـا نَتَجَـاوزُ عشـرَ آيَّاتٍ حَتَّى نعرفَ حُكْمَهَا وأمرَهَا ونَهْيَهَا، ولا يخفى أنَّهُ يُبعدُ هذا قُولُهُ «فَإِنْ كَانُوا فِي الْقِرَاءَةِ سَوَاءً فَأَعْلَمُهُمْ بِالسُّنَّةِ» فإنَّـهُ دليـلٌ على تقديم الأقرإ مُطلقاً، والأقرأ على ما فسرُّوهُ بِهِ هُوَ الأعلـــمُ بَالسُّنَّةِ فَلُو أُرِيدَ بِهِ ذَلِكَ لَكَانَ القسمان قسماً واحداً.

وقولُهُ: (فَأَقْدَمُهُمْ هِجْرَةً) هُوَ شَاملٌ لمنْ تَقَدُّمَ هجرةٌ سواءً كَانَ فِي زَمْنِهِ ﷺ أو بَعْدَهُ كَمْنْ يُهَـاجِرُ مَـنْ دَارِ الْكُفَّـارِ إِلَى دَارِ

وأمَّا حديثُ ﴿لا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ ۗ [خ(٣٩٠)، ﴿(١٨٦٤)] يُقالُ: وأولادُ المُهَاجِرِينَ لَهُمْ حُكْمُ آبائِهِمْ فِي التَقديمِ.

وقولُهُ (سِلْماً) أي من تقدَّم إسلامُه، ولعلَّهُ يُقدَّمُ على من تَأْخُرَ، وَكَذَا روايةُ «سِنَّا» أي الأكْبرُ في السُّنِّ.

وقلاً ثَبْتَ في حديثِ مالِكِ بـن الحويـرثِ [البخاري (٦٣١)، مسلم (١٧٤)]. «وَلْيَؤُمُّكُمْ أَكْبَرُكُمْ».

ومن الَّذينَ يسْتَحقُونَ التَّقديمَ قُريشٌ لحديثِ "قَدُّمُــوا قُرِّيشاً» «السنن الكبرى» للبيهقي (١٢١/٣)] قالَ الحافظُ المصنَّفُ: إنَّــهُ قَدْ جَمَعَ طُرْقَهُ فِي جُزِّءِ كَبِيرٍ.

ومنْهُم: الأحسنُ وجْهاً لحديثٍ وردّ بِهِ.

وفِيهِ راو ضعيف.

وأمَّا قُولُهُ (وَلا يَؤُمَّنُ الرَّجُلُ الرَّجُلُ فِي سُلْطَانِهِ) فَهُوَ نَهْيٌ عن تقديم غير السُّلطان عليهِ.

والمرادُ ذُو الولايةِ سواءً كانَ السُّلطانَ الأعظمَ أو ناتبَهُ.

وظَاهِرُهُ وَإِنْ كَـانَ غَـيرُهُ أَكْثَرَ قُرَآنًا، وَفَقْهَا فَيَكُـونُ هَـذَا خاصاً، وأوَّلُ الحديثِ عامَّ، ويلحقُ بالسُّلطان صاحبُ البيُّت؛ لأنَّهُ وردَ في صاحب البيت حديثٌ خصوصه بأنَّهُ الأحسَّةُ؛ أخرجه الطُّبرانيُّ [«العجم الكبيرة (٢٦٣/٩)] من حديست إبن مسعودٍ لقدْ علمت أنَّ من السُّنَّةِ أنْ يَتَقدُّمُ صَاحبُ البينــَّةِ قَـالَ المصنّفُ: رجالُهُ ثقَاتٌ.

وأمَّا إمامُ المسجدِ فإنْ كان عن ولايةٍ من السُّلطان أو عاملِهِ فَهُوَ داخلٌ في حُكْم السُّلطان، وإنْ كَانَ باتَّفَـاق مَـنْ أَهْـلِ المسجدِ فيختَملُ أنَّهُ يصيرُ بذلِكَ أحتَّ، وأنْهَا ولايـةَ خاصَّةً، وَكَذَلِكَ النَّهِيُّ عِن القعودِ مَّا يُخْتَصُّ بِهِ السَّلطانُ في منزلِهِ أو ونحوُّهُ قولُهُ:

## ١٥ ـ مَنْ لا يصلُحُ للإمامةِ

٣٩٠- وَلاَبْنِ مَاجَــة (١٠٨١) مِـنْ حَلِيــثُو جَــابِرِ ﷺ ﴿وَلا تَؤُمُّنُّ امْرَأَةً رَجُلاً، وَلا أَعْرَابِيُّ مُهَاجِراً، وَلا فَاجِرٌ مُؤْمِناً؟، وَإِسْنَادُهُ وَاهِ

فِيهِ عبدُ اللَّهِ بنُ مُحمَّدٍ العدويُّ عنْ عليٌّ بن زيدِ بن جُدعانَ، والعدويُّ اتُّهَمَهُ وَكِيعٌ بوضع الحديثِ وشيخُهُ ضعيفٌ.

ولَهُ طُرَقٌ أُخرى فِيهَا عبدُ الملِكِ بـنُ حبيب وَهُــوَ مُتَّهَّــمَّ بسرقةِ الحديثِ وَتَخليطِ الأسانيدِ.و

هُوَ يدلُّ على أنَّ المراةَ لا تؤمُّ الرُّجلَ.

وَهُوَ مَذْهَبُ الْهَادُويَّةِ، والحنفيَّةِ والشَّافَعيَّةِ وغيرهِمْ.

وأجازَ المزنيّ وأبو ثورٍ إمامةَ المرأةِ، وأجازَ الطَّبريُّ إمامَتُهَا في التَّراويح إذا لم يحضر منَّ يحفظُ القرآنَ، وحجَّتُهُــم حديثُ أُمُّ

(وعنْ أنسٍ ﴿ عَنْ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ رُصُّوا) أيْ في صلاةِ الجماعةِ بضمُّ الرَّاءِ والصَّادِ الْمُهْمَلةِ منْ: رصَّ البناءَ.

(صفوفَكُم) بانضمام بعضِكُم إلى بعض.

(وقاربوا بينَهَا) أيْ بينَ الصُّفوف.

(وحاذوا) أيْ يُساوي بعضُكُمْ بعضاً في الصَّفِّ.

(بالأعناقِ روَاهُ أبو داود والنَّسانيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّـانَ) تمـامُ الحديثِ منْ سُنن أبي داود "فَوَالَّـذِي نَفْسِي بَيدِهِ إِنِّي لأرَى الشَّيَاطِينَ تَذْخُلُ فِي خَلَلِ الصَّفْ كَأَنَّهَا الْحَذَفُ، بفَتْحِ الحاءِ المُهْمَلةِ والذَّالِ المعجمةِ هيّ صغارُ الغنم.

وأُخْرِجُ الشُّيخان[البخاري معلقاً كتاب الأذان تحت باب (٧٦)، مسلم (٤٣٦)]، وأبو داود(٦٦٢) منْ حديث النُّعمان بن بشير قالَ «أَقْبُلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى النَّاسِ بِوَجْهِهِ فَقَالَ: «أَقِيمُـوا صُفُونَكُمْ، ثلاثاً «وَاللَّهِ لَتُقِيمُنَّ صُفُونَكُمُمْ أَو لَيُخَالِفَنَّ اللَّهُ بَيْسَ قُلُوبِكُمْ» قالَ: فرآيت الرَّجلَ يلزقُ منْكِبَهُ بمنْكِب صاحبــهِ وَكَعبَـهُ

واخرجَ أبو داود عنْهُ أيضاً (٦٦٣) قالَ كانَ النَّبِيُّ ﷺ يُسوِّينا في الصُّفوفِ كما يُقوَّمُ القدحُ حَتَّى إذا ظنَّ أنْ قدْ أخذنا ذلِكَ عَنْهُ، وفقِهْنا أقبلَ ذَاتَ يومٍ بوجْهِهِ إذا رجلٌ مُنتَبَـذٌ بصـدرِهِ فقالَ «لَتُسَوَّنُ صُفُوفَكُمْ أو لَيُخَالِّفَنَّ اللَّهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ».

وأخرجَ أيضاً (٦٦٤) من حديث البراء بن عازب عليه قال: كانَ رسولُ اللَّهِ ﷺ يَتَخلُلُ الصُّفُّ من ناحيةٍ إلى ناحيةٍ يمسخُ صُدِورنا ومنَاكِبَنا ويقولُ: «لا تَخْتَلِفُوا فَتَخْتَلِفَ قُلُوبُكُمْ».

وَهَذِهِ الْأَحَادِيثُ، والوعيدُ الَّذِي فِيهَا دالَّةٌ على وُجوبِ ذٰلِكَ، وَهُوَ مَّا تَسَاهَلَ فِيهِ النَّاسُ كما تَسَاهَلُوا فيما يُفيدُهُ حديثُ أنس عنْهُ ﷺ «أَتِمُوا الصَّفُّ الْمُقَدَّمَ ثُمُّ الَّذِي يَلِيهِ فَمَا كَانَ مِـنْ نَقْص فَلْيَكُنْ فِي الصَّفُّ الْمُؤَخَّرِ».

أخرجَهُ أبو داود (٦٧١).

فإنَّك ترى النَّاسَ في المسجدِ يقومونَ للجماعـةِ وَهُـمُ لا يَمْلُؤُونَ الصَّفُّ الأوُّلَ لوْ قاموا فِيهِ فإذا أُقيمَت الصَّلاةُ يَتَفرَّقـونَ صُفوفاً على اثنينِ وعلى ثلاثةٍ ونحوِهِ. ورقةَ وسيأتِي [برقم (٣٩٠)] ويحملونَ هذا النَّهْيَ على التَّنزيـهِ أو يقولون: الحديثُ ضعيفٌ.

ويدلُ أيضاً على أنَّهُ لا يؤمُّ الأعرابيُّ مُهَاجِراً ولعلَّهُ محمولًا على الْكَرَاهَةِ إذْ كانَ في صدر الإسلام.

ويدلُ أيضاً أنَّهُ لا يؤمُّ الفــَـاجرُ وَهُــوَ المنبعثُ في المعــاصي

وإلى هذا ذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ فاشْتَرطوا عدالةَ منْ يُصلَّى خلفَهُ وقالوا: لا تصحُّ إمامةُ الفاسق.

وذَهَبَت الشَّافعيَّةُ، والحنفيَّةُ إلى صحَّةِ إمامَتِهِ مُسْتَدلِّينَ بما يأتِي منْ حديثِ ابن عُمرَ [برقم (٣٩٣)] وغيرِهِ وَهِــيَ أحــاديثُ كثيرةً دالَّةً على صحَّةِ الصَّلاةِ خلـفَ كُـلٌ بـرٍّ، وفـاجرِ إلاَّ أنَّهَـا كُلُّهَا ضعيفةً.

وقلاً عارضَهَا حديثُ ﴿لا يَؤُمُّنَّكُمْ ذُو جُرْأَةٍ فِي دِينِهِۥ ونحوُّهُ وَهِيَ أيضاً ضعيفةٌ.

قالوا: فلمَّا ضُعُفَت الأحاديثُ من الجانبين رجعنا إلى الأصل، وَهِيَ أَنَّ مِنْ صِحَّتْ صِلاَّتُهُ صِحَّتْ إِمَامَتُهُ، وَأَيَّدَ ذَلِكَ فعلُ الصَّحابةِ فإنَّهُ أخرجَ البخاريُّ في التَّاريخ [«الكبير» (٩٠/٦)] عنْ عبدِ الْكَريمِ أَنَّهُ قالَ ﴿أَذَرَكُت عَشَرَةً مِنْ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ ﷺ يُصَلُّونَ خَلَفَ أَيْمَةِ الْجَوْرِ».

ويؤيُّدُهُ أيضاً حديثُ مُسلم (٦٤٨) «كَيْفَ أَنْتَ إِذَا كَانَ عَلَيْكُمْ أُمْرَاءُ يُؤخِّرُونَ الصَّلاةَ عَنْ وَقْتِهَا أَو يُمِيتُونَ الصَّلاةَ عَــنْ وَقْتِهَا؟» قالَ: فما تأمرني قالَ «صَلِّ الصَّلاةَ لِوَقْتِهَا فَــإنْ أَدْرَكُتهَـا مَعَهُمْ فَصَلُ فَإِنَّهَا لَكَ نَافِلَةً» فقد أذنَ بالصَّلاةِ خلفَهُمْ وجعلَهَـا نافلةً؛ لأنَّهُمْ أخرجُوهَا عنْ وقْتِهَا.

وظَاهِرُهُ أَنْهُمْ لَوْ صَلُّوهَا فِي وَقْتِهَا لَكَـانَ مَـامُوراً بِصَلاتِهَـا خلفُهُمْ فريضةً.

## ١٦ - رصُّ الصفوفِ

٣٩١ وعَنْ أنس ﴿ أَنْ النَّبِي اللَّهِ قَالَ: «رُصُّوا صُفُوفَكُمُ، وَقَارِبُوا بَيْنَهَا، وَحَاذُوا بِالأعْنَاقِ».

رَوَاهُ أَبُسُو دَاوُد (٦٦٧) وَالنَّسْسَالِيُّ (٦٢/٢)، وَصَحَّحَــُهُ الْمُسنُ حِبُّسَانُ

وأخرجَ أبو داود (٦٦١) منْ حديثِ جابر بن سمرةَ قالَ: قَالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «أَلا تَصُفُونَ كَمَا تَصُفُ الْمَلائِكَةُ عِنْدَ رَبُّهِمْ، قُلنا: وَكَيْـفَ تصـفُّ الملائِكَةُ عندَ ربِّهِمْ؟ قَـالَ البُّتِشُونَ الصُّفُوفَ الْمُقَدَّمَةَ وَيَتَرَاصُونَ فِي الصَّفَّهِ.

ووردَ في سدُّ الفُرَج في الصُّفوفِ أحاديثُ كحديثُ ابـن عُمرَ «مَا مِنْ خُطْرَةِ أَعْظُمُ أَجْراً مِنْ خُطْــوَةٍ مَشَــاهَا الرَّجُــلُ فِــي فُرْجَةٍ فِي الصَّفُّ فُسَدَّهَا».

أخرجَهُ الطَّبرانيُّ في الأوسطِ (٢١٧ه).

وأخرجَ أيضاً [«الأوسط» (٧٩٧ه)] فِيهِ مَـنْ حديثِ عائشـةَ قَالَ ﷺ: «مَنْ سَدَّ فُرْجَةً فِي صَفٍّ رَفَعَهُ اللَّهُ بِهَا دَرَجَةً وَبَنَى لَهُ بَيْتاً فِي الْجَنَّةِ".

قَالَ الْهَيْشَمَيُّ: فِيهِ مُسلمُ بنُ خالدٍ الزُّنجيُّ وَهُوَ ضعيفٌ وثَّقَهُ

وأخرجَ البزَّارُ [وكشف الأستار، (٥١١)] من حديث إبي جُحيفةَ عنه عَلْمُ المَنْ منذ فُرْجَةً فِي الصَّفَّ غَفِرَ لَهُ ٩.

قَالَ الْهَيْمَيُّ: إسنادُهُ حسنٌ ويغنى عنْـهُ «رُصُّوا صُفُوفَكُـمْ» الحديث [د(٦٦٧)، ص(٩٢/٢)] إذ الفرجُ إنَّما تَكُونُ من عدم رصُّهم الصُّفوف.

## ١٧ ـ خيرُ الصفوفِ أولُها

٣٩٢– وَعَنْ أَبِي هُوَيْرَةً ﷺ قَالَ: قَــالَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿خَيْرُ صُفُوفٍ الرِّجَالِ أَوَّلُهَا، وَشَـــرُهَا آخِرُهَا، وَخَيْرُ صُفُوفِ النُّسَاء آخِرُهَا، وَشَرُّهَا أَوَّلُهَا».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٤٤٠)

(وعنُ أبي هُريرةً عَلَيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ حَيْرُ صُفُوفِ الرِّجَالِ أَوْلُهَا») أيْ أَكْثُرُهَا أَجَراً، وَهُوَ الصُّفُّ الَّـذي تُصلِّي الملائِكَةُ على منْ صلَّى فِيهِ كما يأتِي.

(وشرُّهَا آخرُهَا) أقلُهَا أجراً.

(وَخَيْرُ صُفُوفِ النَّسَاء آخِرُهَا وَشَرُّهَا أَوَّلُهَا» روَاهُ مُسلمٌ وروَاهُ أيضـاً الـبزَّارُ [«كشف الاستار» (١٣٥)] والطُّـبرانيُّ [الْكَسِيرِ

(٢٠٣/١١)، والأوسط (٤٩٣)]، والأحماديثُ في فضمائل الصَّفَّ الأوَّل واسعةً. ا

أخرجَ أحدُ (٢٦٢/٥) .. قالَ الْهَيشميُّ رجالُهُ مُوثقبونَ .. والطّبرانيُّ (٢٠٥/٨) في «الْكبير» منْ حديثِ أبي أُمامةً قبال: قبال رسولُ اللَّهِ عَلَيْهُ: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى الصُّفِّ الْأُولُهُ قالوا يا رسولُ اللَّهِ وعلى النَّاني؟ قالَ: «وعلى النَّاني»، قال: «إنَّ اللَّه وملائكته يصلون على الصُّفِّ الأوَّلِّهِ. قالوا: يا رسول اللَّه؛ وعلى الثَّاني؟ قال: «وعلى الثاني».

وأخرجَ أحمدُ (٢٦٩/٤)، والبزَّارُ [«كشف الأستارة (٥٠٨)] ــ قالَ الْهَيشميُّ: برجال ثقات ٍ - من حديث النُّعمان بن بنسير قالَ سمعت رسول اللَّهِ ﷺ يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ تَبَارِكُ وَتَعَالَى وَمَلَائِكُتُمْهُ يصلُون على الصُّفِّ الأوَّل؛ \_أو «الصُّفوف الأوَّل».

وأخرج البَّزار [وكشف الأستاره (٥٠٩)]، من حديث أبي هريرة، «أنَّ رسُولَ اللَّه ﷺ اسْتَغْفَرَ لِلصَّفُّ الأوَّل ثَلاثاً ۚ وَلِلنَّانِي مَرَّئَين وَلِلنَّالِثِ مَرَّةً \* قالَ الْهَيشميُّ: فِيهِ أَيُوبُ بنُ عُنَّبةَ ضِعفُهُ مِـنَ قبل حفظِهِ.

ثمَّ قدْ ورد في ميمنة الصَّفُّ الأوَّل ومسامَّتَة الإسام، وافضليَّتِهِ على الأيسر أحاديثُ.

فَأَخْرِجُ الطَّبْرِانِيُّ فِي «الأوسطِ» (٢٠٧٨) من حديث أبي بَرِزةَ قالَ: قالَ رُسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِن اسْتَطَعْتُ أَنْ تَكُونَ خَلْفَ الإمّام، وَإِلاَّ فَعَنْ يَمِينِهِ٣.

قَالَ الْهَيْمِيُّ: فِيهِ منْ لَمْ أَجَدْ لَهُ ذِكْراً.

وَأَخْرِجَ أَيْضًا فِي «الأوسطِ» (٣٣٨)، و«الْكَبِيرِ» (٢٥٧/١١) منْ حديث ابنِ عبَّاسِ اعَلَيْكُمْ بِالصَّفُّ الأوَّلِ وَعَلَيْكُمْ بِالْمَيْمَنَّةِ، وَإِيَّاكُمْ وَالصَّفَّ بَيْنَ السُّوَارِي.

قَالَ الْهَيْمُي فِيهِ إسماعيلُ بنُ مُسلم المَكِّي ضعيفٌ.

واعلم أنَّ الأحقُّ بالصَّفِّ الأوَّل أُولُو الأحلام والنُّهَى فقــدْ أخرجَ البزَّارُ [﴿كشف الأستار، (٥٠٥)] منْ حديثِ عامر بن ربيعــةٌ قالَ قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ اللِّيلِنِي مِنْكُمْ أَهْلُ الْأَخْلَامِ وَالنُّهَى ثُــمُّ الَّذِينَ يَلُونَهُمُ.

قَالَ الْهَيْمَٰيُّ: فِيهِ عاصمُ بنُ عُبيب اللَّهِ العمريُّ، والأكْتُرُ

على تضعيفِهِ واخْتُلُفَ في الاحْتِجاجِ بِهِ.

وأخرجَهُ مُسلمٌ (٤٣٢)، والأربعـةُ [أبو داود (٦٧٥)، النزمذي (٢٢٨)، النساني (٩٠/٢) لم يخرجه ابن ماجه] منْ حديثِ ابنِ مسعودٍ بزيادةِ "وَلا تَخْتَلِفُوا فَتَخْتَلِفَ قُلُوبُكُـمْ، وَإِيَّسَاكُمْ، وَهَيْشَسَاتِ الأَسْوَاق».

وفي الباب أحاديثُ غيرُهُ.

وفي حديث الباب دلالةً على جوازِ اصطفاف النَّساءِ فَوفاً.

وظَاهِرُهُ سواءً كانَتْ صلاتُهُنَّ معَ الرَّجالِ أو معَ النَّساءِ.

وقدْ علَّلَ خيريَّةَ آخرِ صُفوفِهِنْ بانَّهُنَّ عندَ ذلِكَ يبعدنَ عن الرَّجالِ وعنْ رُوْيَتِهِمْ وسماعِ كلامِهِمْ إلاَّ أنْهَا علَّةٌ لا تَبَمُّ إلاَّ إذا كانَتْ صلاتُهُنَّ معَ الرَّجال.

وامًّا إذا صلَّينَ، وامَّتْهُنَّ امراةٌ فصفوفُهَا كصفوف الرُّجالِ افضلُهَا اوَّلُهَا.

## ١٨ – المأموم على يمين الإمام

٣٩٣ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: صَلَّبت مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ذَاتَ لَيْلَةٍ، فَقُمْت عَنْ يَسَارِهِ، فَاخَذَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِرَأْسِي مِنْ وَرَائِي فَجَعَلَنِي عَنْ يَمِينِهِ.

مُتُفَقٌّ عَلَيْهِ [البخاري (٥٥٩)، مسلم (٧٦٣)].

وعن ابنِ عبَّاسِ قالَ: صلَّيْت معَ رسولِ اللَّهِ ﷺ ذَاتَ ليلةِ) هيَ ليلةُ مبيتِهِ عندُهُ المعروفةُ.

(فقمت عن يسارِهِ فاحدَ رسولُ اللهِ ﷺ براسي من وراني فجعلني عن يمينهِ. مُتَفقٌ عليه ) دلُّ على صحَّةِ صلاةِ المُتَنفَّلِ بالْمَتنفَّلِ وعلى أنَّ موقف الواحدِ مع الإمامِ عن يمينهِ بدليـلِ الإدارةِ إذْ لوْ كانَ اليسارُ موقفاً لَهُ لما أدارَهُ في الصَّلاةِ.

ُوإِلَى هذا ذَهَبَ الجِمَاهِيرُ.

وخالفَ النَّخعيُّ فقال: إذا كانَ الإمامُ وواحدٌ قــامَ الواحــدُ خلفَ الإمامِ فإنْ رَكَعَ الإمامُ قبلَ أنْ يجيءَ أحدٌ قــامَ عــنْ يمينِــهِ

أخرجَهُ سعيدُ بنُ منصور

ووجُّة بــالَّ الإمامـةَ مظنَّـةُ الاجْتِمـاعِ فاغتُـبَرَتْ في موقـفــِ المامومِ حَتَّى يظْهَرَ خلافُ ذلِكَ.

قيلَ: ويدلُّ على صحَّةِ صلاةِ منْ قسامَ عنْ يسارِ الإمام؛ لاَنَّهُ ﷺ لمْ يامر ابنَ عبَّاس بالإعادةِ.

وفِيهِ: أنَّهُ لا يجوزُ أنَّهُ لمْ يامرُهُ؛ لأنَّهُ معذورٌ بجَهْلِهِ أو بأنَّهُ ما كانَ قدْ أحرمَ بالصَّلاةِ.

ثُمُّ قُولُهُ (فَجَعَلَنِي عَنْ يَمِينِهِ) ظَاهِرٌ فِي أَنَّهُ قَامَ مُساوِياً لَهُ.

وفي بعضِ الفاظِهِ «فَقُمْت إلَى جَنْبِهِه.

وعنْ بعضِ إصحابِ الشَّافعيِّ أَنَّهُ يُسْتَحبُ أَنْ يَقفَ المَامومُ دُونَهُ قليلاً إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ أخرجَ ابنُ جُريجِ قالَ: قُلنا لعطاء الرَّجلُ يُصلِّي معَ الرَّجلِ إِينَ يَكُونُ منهُ؟ قالَ: إلى شقّهِ قُلْت: ايجاذِيهِ حَتَّى يصفُّ معَهُ لا يفُوتُ أحدُهُمَا الآخرَ قالَ: نعمْ قُلْت: بحيثُ أَنْ لا يبعدْ حَتَّى يَكُونَ بينَهُمَا فُرجةٌ قالَ: نعمْ.

ومثلُهُ في الموطَّإِ (ص١١٤) عنْ عُمرَ منْ حديثِ عبيد اللَّه بن عبد اللّه بن عتبة ابنِ مسعودٍ أنَّهُ صفَّ معَـهُ فقرَّبـهُ حَتَّـى جعلَهُ حداءَهُ عنْ بمينِهِ.

## ١٩ صلاةُ النساءِ خلفَ الوجالِ

٣٩٤ ـ وَعَنْ أَنَسَ ﴿ قَالَ: صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﴿ فَقُمْتِ أَنَا وَيَتِيمٌ خَلْفَهُ، وَأُمُّ سُلَيْمٍ خَلْفَنَا.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٨٦٠)، مسلم (٢٥٨)]، وَاللَّفْظُ لِلنُّخَارِيُّ

روعن أنس على قال صلى رسول الله على فقمت ويَتِهمُ خَلَفَهُ فِيهِ العطفُ على المرفوعِ المتصلِ من دُونِ تأكيد، ولا فصلٍ وَهُوَ صحيحٌ على مذْهَبِ الْكُوفَيْنَ واسمُ النَّبَيمِ ضُميرةً وَهُوَ جَدُّ حُسين بن عبدِ اللَّهِ بن ضُميرةً.

(وأمُّ سُليم) هي أمُّ انس واسمُهَا مُليَكَةُ مُصغَّراً. (خلفنا، مُتَفقٌ عليْهِ واللَّفظُ للبخاريُّ).

دلُ الحديثُ على صحّةِ الجماعةِ في النّفل.

وعلى صحَّةِ الصَّلاةِ لِلتَّعليمِ والتَّبرُّلُو كما تدلُّ عليْهِ الفَصَّةُ. وعلى أنْ مقامَ الاثنين خلفَ الإمام.

وعلى أنَّ الصَّغيرَ يُعْتَدُّ بوقوفِهِ ويسدُّ الجناحَ وَهُمَوَ الظَّاهِرُ منْ لفظِ البَّيْمِ إذْ لا يُتْمَ بعدَ الاخْتِلامِ.

وعلى أنَّ المراة لا تصفُّ مع الرَّجال، وأنَّها تنفردُ في الصُّف، وأنَّها تنفردُ في الصَّف، وأنَّ عدم امراة تنضمُ إليها عُدْرٌ في ذلِكَ فيان انضمت المرأة مع الرَّجلِ إجزأت صلاتُها؛ لأنَّهُ ليس في الحديث إلاَّ تقريرُها على التَّاخُر، وأنَّهُ موقفُها، وليس فيهِ دلالةً على فسادِ صلاتِها لو صلت في غيره.

وعندَ الْهَادويَّةِ أَنَّهَا تفسدُ عليْهَا وعلى منْ خلفَهَـا وعلى َ منْ في صفّهَا إنْ علموا.

وَذَهَبَ أَبُو حَنِيفَةً إِلَى فَسَادٍ صَلَاةٍ الرَّجَلِ دُونَ المَرَاةِ، ولا دَلِيلَ عَلَى الفَسَادِمِ فِي الصُّورَتَينِ.

#### ٠٠ - البدءُ بالصلاةِ بعد وصول الصفِّ

٣٩٥ - وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ ﴿ أَنَّهُ انْتَهَى إِلَى النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ اللَّهِ وَهُوَ رَاكِعٌ، فَرَكَعَ فَبْـلَ أَنْ يَصِـلَ إِلَـى الصَّـفُ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ ﷺ: "زَادَكَ اللَّهُ حِرْصاً، وَلا تَعُدْه.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٧٨٣).

وَزَادَ أَبُو دَاوُد (٦٨٤) فِيهِ: فَرَكَمَ دُونَ الصَّفّ، ثُمٌّ مَثَى إِلَى الصَّفّ

روعن ابى بَكْرةَ أَنَّهُ انْتَهَى إلى النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ رَاكِعٌ فَرَكَعَ قبلَ أَنْ يَصِلَ إلى الصَّفَّ فقالَ لَهُ النَّبِيُّ ﷺ زَادَكَ اللَّهُ حَرَّصًا ) أَيْ على طلب الخبر.

(ولا تعدُ ) بفَتْح المثنَّاةِ الفوقيَّةِ من العودِ.

(رَوَاهُ البخاريُّ. وزادَ أبو داود فِيهِ «فَرَكَعَ دُونَ الصَّـفَّ ثُمُّ مشى إلى الصَّفُّ»).

الحديثُ يدلُّ على أنَّ منْ وجدَ الإمامَ رَاكِماً فلا يدخــلُ في الصَّلاةِ حَتَّى يصلَ الصَّف لقولِهِ ﷺ، "ولا تعدْ".

وقيلَ: بل يدلُ على أنهُ يصحُّ منهُ ذلِكَ؛ لأنَّهُ ﷺ لمْ يـــامرهُ بالإعادةِ لصلاتِهِ فدلً على صحَّتها.

قلت: لعلَّهُ ﷺ لم يامرُهُ؛ لأنَّهُ كانَ جَاهِلاً للحُكْمِ، والجَهْلُ عُذرٌ.

وروى الطَّبرانيُّ في الأوسطِ (٧٠١٦) منْ روايةِ عطاء عن ابنِ الزُّبيرِ \_ قالَ الْهَيْميُّ: رجالُهُ رجالُ الصَّحيحِ \_ أَنَّهُ قالَ ﴿إِفَا ذَخَلَ أَحَدُكُم الْمَسْجَدَ وَالنَّاسُ رُكُوعٌ فَلْيَرْكَعْ حِينَ يَذْخُلُ ثُمَّ يَدِبُّ رَاكِعاً حَتَّى يَدْخُلَ فِي الصَّف فَإِنْ ذَلِكَ السُّنَّةُ قالَ عطاءً قدْ رايته يصنعُ ذلِكَ قالَ ابنُ جُريحٍ: وقدْ رايت عطاءً يصنعُ ذلك.

قلت: وَكَانُهُ مَنِيٌ عَلَى أَنْ لَفَظَ، "ولا تُعَدَّه بضمُّ الشَّاةِ الفوقيَّةِ من الإعادةِ أيْ زادَك اللَّهُ حرصاً على طلب الخمير، ولا تُعدُّ صلاتَك فإنها صحيحةً.

وروي بسُكُون العين المُهمَلةِ من العَدْوِ وَتُويِّدُهُ روايةُ ابنِ السَّكَنِ منْ حديثِ أَبِي بَكْرةً بلفسظِ «أَقِيمَت الصَّلاةُ فَانطَلَقْت السَّكَنِ منْ حديثِ أَبِي بَكْرةً بلفسظِ «أَقِيمَت الصَّلاةُ فَالطَلْقَت السَّاعِي آيفاً» قبالَ ابو بَكْرةً: فقلت اننا قبالَ ﷺ «زَادَك اللَّهُ السَّاعِي آيفاً» قبالَ ابو بَكْرةً: فقلت اننا قبالَ ﷺ «زَادَك اللَّهُ حرْصاً، وَلا تَعَدْهُ، مِن العَوْدِ أَيْ لا تعد ساعياً إلى الدُّحولِ قبلَ وصولِك الصَّفَّف إنَّهُ ليسَ في الكَلامِ ما يُشعرُ بفسادِ صَلاتِهِ حَتَّى يُفْتِهُ ﷺ بَانُهُ لا يُعيدُهَا بلُ وَلَهُ «زَادَك اللَّهُ حرْصاً» يُشعرُ بإجزائِهَا، أو «لا تَعَدُه من العَدْدِ.

# ٢١ ــ إعادةُ مَنْ صَلَّى خلف الصف منفرداً

٣٩٦ - وَعَنْ وَابِصَةَ بْنِ مَعْبَسِهِ ﷺ: أَنْ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَأَى رَجُلًا يُصَلِّي خَلْفَ الصَّفِّ وَحُدَهُ، فَأَمَرَهُ أَنْ يُعِيدَ الصَّلاة.

رَوَاهُ أَحْمَدُ (۲۲۷/ء ۲۲۸)، وَأَبُو دَاوُد (۲۸۲) وَالْتَرْمِلِيُّ (۲۳۰–۲۳۰)، وَصَحْحَةُ ابْنُ حِيَّانَ (۲۹۹).

(وعن وابصة) بفَتْح الراو وَكُسرِ الموحَّدةِ فصادٍ مُهْمَلـةٍ هُـوَ أبو قرصافة بِكُسرِ القـاف، وسُكُونِ الـرَّاءِ فصـادٍ مُهْمَلـةٍ، ويعـدَ الألفِ فاةً.

رابنُ معيدٍ، بِكَسرِ الميمِ وسُكُونِ الميمِ وسُكُونِ العينِ المُهْمَلةِ فدالِ مُهْمَلةٍ وَهُوَ ابنُ مالِكِ منْ بني أسدِ بسنِ خُزِيمَةَ الأنصاريُ

الأسدى.

نزلَ وابصةُ الْكُوفةَ ثُمُّ نحوُّلَ إلى الحيرةِ ومَاتَ بالرُّقَّةِ.

(أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ رأى رَجَلاً يُصلِّي خَلْفَ الصَّنَفُ وَحَدَهُ فَامَرُهُ أَنْ يُعِيدَ الصَّلاةَ، رَوَاهُ أَحَمَدُ، وأبو داود والتَّرَمَذيُّ وحَسَّنَهُ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَانَ.

فِيهِ دليلٌ على بُطلان صلاةِ منْ صلَّى خلفَ الصَّفُ وحدَّهُ وقدْ قالَ ببطلانِهَا النَّخعيُّ وأحمدُ.

وَكَانَ الشَّافعيُّ يُضعُّفُ هذا الحديثَ ويقولُ: لوْ تُبَــتَ هـذا الحديثُ لقلْت بهِ.

قَالَ البُّيهَقيُّ: الاخْتِيارُ أَنْ يُتَوقَّى ذلِكَ لئبُوتِ الخبرِ المذْكُورِ.

ومنْ قالَ بعدمٍ بُطلانِهَا اسْتَدلُ بحديثِ ابسي بَكْرةَ، وأَنَّهُ لَمْ يَامِرُهُ ﷺ بالإعادةِ معَ أَنَّهُ أَتَى ببعضٍ الصَّلاةِ خلفَ الصَّفُ مُنفرداً.

قالوا: فيحملُ الأمرُ بالإعادةِ هَاهُنا على النَّدبِ.

قيلُ: والأولى أنْ يُحملَ حديثُ أبي بَكْرةَ على العذرِ، وَهُوَ خشيةُ الفرَاتِ معَ انضمامِهِ بقدرِ الإمْكَانِ، وَهَــذا لغـيرِ عُــذرٍ في جميع الصّلاةِ.

(قلنت): وأحسنُ منهُ أنْ يُقالَ هذا لا يُعارضُ حديثَ أبي بَكْرةَ بل يُوافقُهُ وإِنْما لم يامر علله أب بَكْرةَ بالإعادةِ الأنهُ كانَ معذوراً بجَهْلِهِ ويحملُ أمرُهُ بالإعادةِ لمنْ صلّى خلفَ الصّف بأنهُ كان عالماً بالحُكْم.

ويدلُّ على البطلانِ أيضاً مَا تَضَمُّنُهُ قُولُهُ:

٣٩٧ - وَلَهُ [اصعبح ابن حانه (٢٢٠٣)] عَنْ طَلْقِ بْسنِ عَلِيً ﷺ اللَّا صَلاةَ لِمُنْفَرِدٍ خَلْفَ الصَّفَّ.

وَزَادَ الطَّبَرَانِيُّ [«المحم الكبير» (١٤٥/٢٢، ١٤٢)] فِسي حَدِيثِ وَابِصَةَ ۖ ﴿ أَلَا دُخَلْت مَعَهُمْ أَو اجْتَرَرْت رَجُلاً؟؟

(وَلَهُ) أَيْ لابنِ حَبَّانَ.

(عنْ طلقِ بنِ عليٍّ) الَّذي سلفَ ذِكْرُهُ.

(لا صَلاةَ لِمُنْفَرِدِ خَلْفَ الصَّفِّ) فإنَّ النَّفَيَ ظَـَاهِرٌ فِي نَفيِ الصَّـَّةِ.

(وزادَ الطُّبرانيُّ) في حديثِ وابصةً.

(ألا دخلت) أيُّهَا المصلِّي مُنفرداً عن الصَّفِّ.

(معَهُمُ) أيْ في الصَّفِّ.

(أو الجَنُورُت رجلاً) أيْ من الصَّفُّ فينضمُ إليْك وَتَمامُ حديثِ الطَّبرانيُّ "إِنْ ضَاقَ بِك الْمَكَانُ أَعِـدْ صَلاتَـك فَإِنَّـهُ لا صَلاةً لَك».

وَهُوَ فِي مجمعِ الزَّوائدِ (٩٦/٢) منْ روايـةِ ابـنِ عبَّـاسِ: "إذا انتَهَى أحدُكُمْ إلى الصَّف وقد تُمْ فليجذبْ إليْهِ رجــلاً يُقيمُـهُ إلى جنبِهِ وقال: روّاهُ الطَّبرانيُّ في الأوسطِ (٤٧٧٤) وقــال: لا يُـروى عن النَّبيُّ ﷺ إلاَّ بِهَذا الإسنادِ.

وفِيهِ السَّريُّ بنُ إبرَاهِيمَ وَهُوَ ضعيفٌ جدًّا.

ويظْهَرُ من كلامِ المجمعِ الزَّوائدِ، أنَّ في حديثِ وابصةَ السَّرِيُّ بنَ إسماعيلَ وَهُوَ ضعيفٌ والشَّارِحُ ذَكَـرَ أنَّ السَّرِيُّ في روايةِ الطَّرانِيُّ الَّتِي فِيهَا الزِّيادةُ.

إِلاَّ انَّهُ قَدْ اخسرجَ أَبُو دَاود فِي المُراسيلِ (٨٣) مِنْ رَوَايةِ مُقَاتِلِ بِنِ حَبَّانَ مُرفوعاً «إِنْ جَاءَ أَحَدُكُمْ فَلَمْ يَجِدْ مَوْضِعاً فَلْيَخْتَلِجْ إِلَيْهِ رَجُلاً مِن الصَّفَ فَلْيَقُمْ مَعَهُ فَمَا أَعْظَمُ أَجْرِ الْمُخْتَلَجِ».

وَاَحْرِجَ الطَّبِرَانِيُّ فِي الأوسطِ (٧٧٦٤) من حديثِ ابسنِ عَبَّاسِ «أَنْ النَّبِيُّ ﷺ أَمَرَ الآتِيَ وَقَدْ تَمَّت الصُّفُوفُ بِـأَنْ يَجْنَذِبُ إِلَيْهِ رَجُلاً بُقِيمَهُ إِلَى جَنْبِهِ»، وإسنادُهُ وَاهِ.

## ٢٢ ـ مَنْ فاته بعضُ الصلاةِ معَ الإمام أتمُّها

٣٩٨ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ اللَّهِ اللَّهِ النَّبِيُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٣٦)، مسلم (٢٠٢)]، وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيُّ

روعن أبي هُويرةَ هُلِيَّهُ عن النَّبِيِّ قِلْ قَالَ ﴿إِذَا مُسَمِعْتُمُ اللَّهِ قَالَ ﴿إِذَا مُسَمِعْتُمُ اللَّكِينَةُ﴾ قالَ الطَّالَةِ وَعَلَيْكُم السَّكِينَةُ﴾ قالَ النَّورَئُ: السَّكِينَةُ التَّانَى فِي الحَرْكَاتِ واجْتِنَابُ العبثِ.

(والوقارُ) في الْهَيْئةِ كَغْضُ الطَّرْفِ وَخَفْضِ الصَّوْتِ وَعَــدَمِ الالْتِفَاتِ.

وقيل: معنَاهُمَا واحدٌ وذَكرَ الثّاني تأكيداً وقدْ نبَّة في روايةِ مُسلم على الحِكْمةِ في شرعيَّةِ هذا الأدب بقولِهِ في آخرِ حديث أبي هُريرة هذا "فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا كَانَ يَعْمِدُ إِلَى الصَّلاةِ فَإِنَّهُ فِسي صَلاةٍ» أيْ فإنَّهُ في حُكْمِ المصلّي فينبغي اعتِمادُ ما ينبغي للمصلّي اعْتِمادُهُ واجْتِنابُ ما ينبغي لَهُ اجْتِنابُهُ.

رولا تُسرعوا فما أدرَكْتُمْ من الصَّلاةِ معَ الإمامِ (فصلُوا وما فَاتَكُمْ فَأَتِسُّوا مُتَّفَقَ عليْهِ واللَّفظُ للبخاريُّ.

فِيهِ الأمرُ بالوقارِ وعدمِ الإسراعِ فِي الإنبانِ إلى الصّلاةِ وذلِكَ لِتَكْثِيرِ الخطى فِينَالُ فَضِيلَةً ذلِكَ فقدْ ثَبَتَ عندَ مُسلمِ (١٦٤) من حديثِ جابرِ "إنَّ بِكُلُّ خُطُوةٍ يَخْطُوهَا إلَى الصّلاةِ دَرَجَةً".

وعند أبي داود (٥٦٣) مرفوعاً اإذا تَوَضَّا أَحَدُكُمْ فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ثُمَّ خَرَجَ إِلَى الْمَسْجِلِ لَمْ يَرْفَعْ قَدَمَهُ الْيُمْنَى إِلاَّ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ حَسَنَةً وَلَمْ يَضِعْ قَدَمَهُ الْيُسْرَى إِلاَّ حَسطُ اللَّهُ عَنْهُ سَيْئَةً فَإِذَا أَتَى الْمَسْجِدَ فَصَلَّى فِي جَمَاعَةٍ غُفِرَ لَهُ فَإِنْ جَاءَ وَقَدْ صَلُوا بَغْضاً وَيَقِيَ بَعْضٌ فَصَلَّى مَا أَدْرَكَ، وَأَيَمْ مَا بَقِيَ كَانَ كَذَلِكَ، وَإِنَّمْ مَا بَقِي كَانَ كَذَلِكَ، وَإِنَّمْ مَا بَقِي كَانَ كَذَلِكَ، وَإِنْ أَتَى الْمَسْجِدَ وَقَدْ صَلُوا وَإِنْ أَتَى الْمُسْجِدَ وَقَدْ صَلُوا وَإِنْ أَتَى الْمُسْجِدَ وَقَدْ صَلُوا كَانَ كَذَلِكَ،

وقولُهُ «فَمَا أَدْرَكَتُمْ فَصَلُوا» جـوابُ شـرطِ محـذوف إيْ إذا فعلْتُمْ ما أُمرْتُمْ بِهِ منْ تَرْكِ الإسراعِ ونحوِهِ فما أدرَكْتُمْ فصلُوا.

وفِيهِ دلالةٌ على أنَّ فضيلةَ الجماعةِ يُدرِكُهَا، ولو دخلَ معَ الإمامِ فِي أيْ جُزءٍ منْ أجزاءِ الصَّلاةِ ولو دُونَ رَكْعةٍ وَهُوَ قُولُ الجَمْهُور.

وَذَهَبَ آخرونَ إلى أَنَّهُ لا يصيرُ مُدرِكاً لَهَا إلاَّ بإدرَاكِ رَكْمةٍ لقولِهِ ﷺ «مَنْ أَدْرَكَ زَكْمَةً مِـن الصَّلاةِ فَقَـدْ أَدْرَكَهَـا» [السائي (٧٧٤/١)، ابن ماجه (١٩٢٣)] وسـيأتِي في الجمعةِ اشتِراطُ إدرَاكِ رَكْمةٍ، ويقاسَ عليْهَا غيرُهَا.

وأجيب بالأ ذلِك في الأوقات لا في الجماعة وبمانًا الجمعة غصوصة فلا يُقاسُ عليْهَا.

واستُدلُّ بحديثِ البابِ على صحَّةِ الدُّخول معَ الإمامِ في أيُّ حالةٍ أدرَكَهُ عليْهَا وقد أخرجَ ابنُ أبني شبية (اللصنف، ٢٧٧/١) مرفوعاً اومَنْ وَجَدَنِني رَاكِعاً أو قَائِماً أو سَاجِداً فَلَيْكُنْ مَعِي عَلَى الَّتِي أَنَا عَلَيْهَا،

قُلْت: وليس فِيهِ دلالةٌ على اعْتِدادِهِ بما أدرَكَهُ مَعَ الإمامِ، ولا على إحرامِهِ في أيَّ حالةٍ أدرَكَهُ عليْهَا بلْ فِيهِ الأمرُ بَالْكُونِ معهُ.

وقذ أخرجَ الطَّبرانيُّ في «الْكَبيرِ» (٣١١/٩) برجال مُوثقينَ -كما قالَ الْهَيْسَيُّ - عنْ عليُّ وابنِ مسعودٍ قالا «مَنْ لُــمْ يُـدْرِكُ الرُّكْمَةَ فَلا يَعْتَلاَ بِالسَّجْدَةِ».

واخرج أيضاً في «الْكبر» (٣١٢/٩) \_ قــالَ الْهَيْدُمَيُّ أيضاً برجال مُوثَّقِينَ \_ منْ حديثِ زيدِ بسنِ وَهْسبِ قـالَ «دَخَلَتْ أَثَّا وَابْنُ مُسْمُودِ الْمُسْجَدِ، وَالإمْـامُ رَاكِحٌ فَرَكْغَنَا ثُمُمُّ مَشَيْناً حَتَّى اسْتَوَيْنَا بِالصَّفُ فَلَمًا فَرَغَ الإمَامُ قُمْت أَقْضِي فَقَالَ قَدْ أَذْرَكْتُهُ.

وَهَادِهِ آثَارٌ موقوفةٌ.

وفي الآخرِ دليلٌ على ما ذَهَبَ إليْهِ ابنُ الزُّبيرِ وقدْ تقدُّمَ.

وورد في بعض الرُّوايَسات[د(٥٧٣)، س(١١٤/٢)] حديثُ البابِ بلفظِ «فاقضوا» عوضَ «أَتِمُوا»، والقضاءُ يُطلقُ على أداءِ الشَّيء فَهُو في معنى «أَتِمُوا» فلا مُغايرةً.

ثُمَّ قد اخْتَلفَ العلماءُ فيما يُدركَهُ اللاَّحقُ مسعَ إمايهِ هـلْ هيَ أُوّلُ صلاتِهِ أَوْ الحَوْمُ اللهِ عَلْ هيَ أُوّلُ صلاتِهِ أَو آخرُهَا؟ والحقُّ أَنْهَـا أُوّلُهَـا وقـدْ حَقْقَـنَاهُ في حواشي «ضوء النَّهَار».

واختلف فيما إذا أدرَك الإمامُ رَاكِعاً فَرَكَعَ مَعَهُ هلْ تسقطُ قراءةُ تلك الرَّكْعةِ عندَ من أوجبَ الفَاتِحةَ فيغَندُ بِهَا أو لا تسقطُ فلا يُغَنَدُ بِهَا؟

قيلَ: يغْتَدُّ بِهَا؛ لأنَّهُ قدْ أَدَرُكَ الإَمَامُ قبلَ أَنْ يُقيمُ صُلْبَهُ وقيلَ: لا يغْتَدُّ بِهَا؛ لأنَّهُ فَاتَنَّهُ الفَاتِحةُ وقدْ بسطنا القولَ في ذلِـكَ في مسالةٍ مُسْتَقَلَّةٍ وَتَرجُّحَ عندنا الإجزاءُ.

ومنْ ادلَّتِهِ حديثُ ابي بَكْرةَ حيثُ رَكَعَ وَهُـمْ رُكُوعٌ ثُمَّ

أَتُرَّهُ ﷺ على ذلِكَ، وإنَّما نَهَاهُ عسن العودةِ إلى الدُّخولِ قبـلَ الانْتِهَاء إلى الصَّفُ كما عرفت.

#### ٢٣ - الحضُّ على تكثير الجماعةِ

٣٩٩ وَعَنْ أَبِي بَنِ كَعْبِ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: "صَلاةُ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِينِ أَزْكَى مِنْ صَلاتِهِ وَحْدَهُ، وَصَلاتُهُ مَعَ الرَّجُلَيْنِ أَزْكَى مِنْ صَلاتِهِ مَعَ الرَّجُلِ، وَمَا كَانَ أَكْثَرَ فَهُوَ أَحَبُ إِلَى اللّهِ \_ عَزّ وَجَلً \_ ".

رَوَاهُ أَبُسُو ذَاوُد (٥٥٤) وَالنَّسَائِيُّ (١٠٤/٢) وَصَحَّحَـٰهُ ابْسَنُ حِبُّسَانُ (٢٠٥٦).

روعن أبي بن كعب على قال: قال رسولُ الله على: اصلاةُ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ أَذَكَى مِن صَلاتِهِ وَحْدَهُ ) أي أكْمُنُو أجراً من صلاتِهِ مُنفرداً.

(وَصَلاَتُهُ مَعَ الرَّجُلَيْنِ أَذِكَى مِنْ صَلاَتِهِ مَعَ الرَّجُلِ وَمَا كَانَ أَكْثَرَ فَهُوَ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى». روَاهُ أبو داود والنَّسانيُّ وصحَّحَـهُ ابنُ حَبَانَ.

وأخرجَهُ ابــنُ ماجَــهُ (٧٩٠) وصحَّحَــهُ ابــنُ السَّـكَنِ، والعقيليُّ، والحَاكِمُ (٢٤٩/١) وذَكَرَ الاخْتِلافَ فِيهِ.

وأخرجَهُ البزَّارُ [«كشف الاستار» (٤٦١)] والطَّـبرانيُّ [«المعجم الكبير» (٣٦/١٩)] بلفــظِ «صَـلاةُ الرَّجُلَيْـنِ يَــؤُمُّ أَحَدُهُــمْ صَاحِبَـهُ أَرْكَى عِنْدَ اللَّهِ مِنْ صَلاةِ مِائَةٍ تُتْرَى».

وفِيهِ دلالةٌ على أنَّ أقلُّ صلاةِ الجماعةِ إمامٌ ومامومٌ.

ويوافقُهُ ما أخرجَهُ ابنُ ماجَهُ (٩٧٢) من حديثِ أبي مُوسى «اثْنَانِ فَمَا فَوْقَهُمَا جَمَاعَةٌ».

وروَّاهُ البَيْهَةِيُّ (٦٩/٣) أيضاً من حديثِ أنسٍ، وفيهِمَا ضعفٌ.

وبوئبَ البخاريُّ (بابُ اثنانِ فما فوقَهُمَا جماعةٌ)(كتاب الأذان، باب (٣٥) واسْتَدَلُّ بحديثِ مالِكِ بـنِ الحويـرثِ "إذَا حَضَـرَتِ الصّلاةُ فَأَذَنَا ثُمَّ أَقِيمَا ثُمَّ لِيَوْمَكُمَا أَكْبُرُكُمَا».

وقد روى احمدُ (٨٥/٣) من حديثِ أبي سعيدِ «أَنَّهُ دَخَلَ الْمَسْجِدَ رَجُلُ.

وَقَلَا صَلَّى النَّبِيُ ﷺ بِأَصْحَابِهِ الظَّهْرَ فَقَـالَ لَـهُ النَّبِيُّ "مَـا حَبَسَك يَا فُلانُ عَن الصَّلاةِ" فَذَكَرَ شَـيناً اعْتَـلُ بِـهِ قَـالَ: فقـامَ يُصلِّى فقـالَ رسـولُ اللَّـهِ ﷺ: «أَلا رَجُلٌ يَتَصَـدُقُ عَلَى هَـذَا فَيُصَلِّى مَعْهُ" فقامَ رجلٌ معَهُ.

قَالَ الْهَيْمِيُّ: رجالُهُ رجالُ الصّحيح.

# ٢٤ ـ المرأةُ تؤمُّ أهلَ بيتها وإن كانَ فيه رجلٌ

• • • • • وَعَنْ أُمٌ وَرَقَةَ رضي الله عنها: أَنَّ النَّبِيُّ اللهِ عَنها: أَنْ النَّبِيِّ اللهِ أَمْرَهَا أَنْ تَوُمُ أَهْلَ دَارِهَا.

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٥٩١)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةَ (١٦٧٦)

(وعن أمَّ ورقة) بفَتْحِ السواوِ والسَّاءِ والقافِ هي أَمُّ ورقة بنتُ نوفلِ الأنصاريَّةُ وقيلَ: بنتُ عبدِ اللَّهِ بنِ الحارثِ بنِ عُوعِسرِ كان رسولُ اللَّهِ ﷺ يزورُهَا ويسميها الشهيدة وكانت قذ جمت القرآنَ وكانت تؤمُّ أَهْلَ دارِهَا ولمَّا غنزا رسولُ اللَّهِ ﷺ بدراً قالَت: يا رسولَ اللَّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الغزوِ معتك... الحديث الحدد قالَت: يا رسولَ اللَّهِ اللهُ اللهُ

وَامَرَهَا أَنْ تَوْمُ أَهْلَ دَارِهَا وجعلَ لَهَا مُؤذَّناً يُسؤذُنُ، وَكَـانَ لَهَا غُلامٌ وجاريةٌ فدبَّرَتْهُمَا.

وفي الحديث أنَّ الغلام، والجارية قاما إليْهَا في اللَّيلِ فعْمَاهَا بقطيفة لَهَا حَتَّى مَاتَتْ وذَهَبا فأصبح عُمرُ فقامَ في النَّاسِ فقــال: من عندَهُ من علم هذين؟ أو من رَآهُمَا فليجئ بِهِمَا؟ فوجدا فأمرَ بهمًا فصلبَهُمَا وَكَانَا أَوْلَ مصلوبِ بالمدينةِ.

(أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ أَمْرَهَا أَنْ تَوْمٌ أَهْــلَ دَارِهَــا.رَوَاهُ أَبــو داود وصحَّحَهُ ابنُ خُزِيمَةً).

والحديثُ دليلٌ على صحَّة إمامةِ المراةِ أَهْلَ دارهَا، وإنْ كانَ فِيهِم الرَّجلُ فإنَّهُ كانَ لَهَا مُؤذَّنَ وَكَانَ شيخاً كما في الرُّوايةِ والظَّاهِرُ أَنْهَا كانَتْ تؤمَّهُ وغلامَهَا وجاريَتَهَا وذَهَبَ إلى صحَّةِ ذلِكَ أبو ثورٍ والمزنيُّ والطَّبريُّ وخالفَ في ذلِكَ الجمّاهِيرُ.

وأمًّا إمامةُ الرَّجل النَّساءَ فقطُ فقدْ روى عبدُ اللَّهِ بنُ أحمــدَ

في «المسند» (١١٥/٥) من حديث «أُبِيُّ بن كَعْسِبِ أَنَّهُ جَاءَ إِلَى النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ عَمِلْتِ اللَّيْلَةَ عَمَلاً قَالَ: «مَا هُوَ» قالَ نسوةٌ معى في الدَّارِ قُلْنَ: إنَّك تَقْرَأُ، ولا نَقْرَأُ فَصُلُّ بِنَا فصلَّيْت ثمانياً، والوتْرَ فسَكَتَ النَّبِيُّ ﷺ قالَ: فرايَّنا انْ سُكُوتَهُ

قَالَ الْهَيْمِيُّ: فِي إسنادِهِ مَنْ لَمْ يُسمَّ.

قالَ: وروَاهُ أبو يعلى في ﴿ ﴿ مسنده ﴿ ٣٣٦/٣) والطُّبرانيُّ فِي الأوسطِ (٢٧٣١)، وإسنادُهُ حسنٌ.

#### ٢٥ ـ جواز إمامة الأعمى

١٠١ ـ وَعَنْ أَنَسٍ هَ اللَّهِيُّ اللَّهِيُّ اسْتَخْلَفَ ابْنَ أُمُّ مَكْتُوم، يَؤُمُّ النَّاسَ، وَهُوَ أَعْمَى.

رَوَاهُ أَخْمَدُ (١٩٢/٣)، وَأَبُو دَاوُد (٩٥٥)

(وعن أنـسِ ﷺ أنَّ النَّبِيُّ ﷺ اسْتَخلفَ ابنَ أُمَّ مَكْتُومٍ), وَتَقدُّمَ اسمُهُ في الأذان.

(يؤمُّ النَّاسَ وَهُوَ أعمى. روَاهُ أحمدُ، وأبو داود) في روايـةٍ لابي داود(٥٩٥) أنَّهُ اسْتَخلَفَهُ مرَّتَين. وَهُوَ فِي الأوسطِ (٢٧٢٣) لَلطَّبرانيُّ منْ حديثِ عائشةَ «اسْتَخْلَفَ النَّبِيُّ ﷺ ابْنَ أُمَّ مَكْتُـومٍ عَلَى الْمَدِينَةِ مَرَّتَيْن يَوُمُّ النَّاسَ.

والمرادُ اسْتِخلافُهُ في الصَّلاةِ وغيرهَا.

وقلدُ أخرجَهُ الطَّبرانيُ [كما في المجمع: ٢٥/٢] بلفظِ «في الصَّلاةِ وغيرهًا»، وإسنادُهُ حسنٌ.

وقذ عُدَّتْ مرَّاتُ الاسْتِخلافِ لَهُ فبلغَتْ ثلاثَ عشرةَ مـرَّةً ذَكَرَهُ في الخلاصةِ.

والحديثُ دليلٌ على صحَّةِ إمامةِ الأعمى مـنْ غيرِ كرَاهَـةِ

٢٠٤ ـ وَنَحْوُهُ لاَبْسِ حِبَّسانَ (٢١٣٤) عَـنْ عَائِشَـةَ رضي الله تعالى عنها.

(ونحوُهُ) أيْ نحوُ حديثِ أنسٍ.

(لابن حبَّان عن عائشة) تقدَّم أنَّهُ أخرجَهُ الطَّبرانيُّ في الأوسطِ[كما في المجمع: ٢٥/٢].

## ٧٥ - جوازُ إمامةِ المسلم بعموم

٠٠٣ ـ وَعَن ابْن عُمَرَ رضي اللَّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿صَلُّوا عَلَى مَنْ قَالَ لَا إِلَهُ ۚ إِلاَّ اللَّهُ، وَصَلُّوا خَلْفَ مَنْ قَالَ: لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ».

رَوَاهُ الدَّارَقُطُنيُّ (٦/٢هـ) بِإِسْنَادٍ ضَعِيفٍ

(وعن ابن عُمرَ وَهُ قَالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْ: قَامَلُوا عَلَى مَنْ قَالَ لا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ الى صلاةَ الجنازةِ.

( وَصَلُّوا حَلْمَ مَنْ قَالَ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ عَلَى وَاهُ النَّاوِقُطِيُّ باسناد ضعيفي.

قالَ في البدر المنير: هذا الحديثُ منْ جميع طُرقِهِ لا يُثبُتُ.

وَهُوَ دليلٌ على أنَّهُ يُصلَّى على من قبالَ كلمةَ السُّهَادةِ، وإنْ لمْ يَأْتِ بِالوَاجَبَاتِ وَذَهَبَ إلى هذا زيدُ بنُ عليُّ وأحمـــدُ بـنُ عيسى وذَهَبَ إلنَّهِ ابـو حنيفةَ إلاَّ أنَّهُ اسْتَنني قـاطعَ الطُّريـقِ،

وللشَّافعيُّ أقوالٌ في قاطع الطُّريق إذا صُلبَ.

والأصلُ أنَّ منْ قالَ كلمةَ الشُّهَادةِ فلَّهُ ما للمسلمينَ ومنَّـهُ صلاةُ الجنازةِ عليهِ.

ويدلُّ لَهُ حديثُ الَّذي قَتَلَ نفسَهُ بمشاقصَ فقالَ على المَّمَّا أَنَا فَلا أُصَلِّي عَلَيْهِ، ولمْ ينْهَهُمْ عن الصَّلاةِ عليْهِ [٩(٩٧)] ولأنَّ عُمومَ شرعيَّةِ صلاةِ الجنازةِ لا يُخصُّ منْهُ أحدٌ مــنْ أَهْــلِ كلمــةِ الشَّهَادةِ إلاَّ بدليل.

فَأَمَّا الصَّلاةُ حَلَّمْ مِنْ قَالَ لا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ فَقَدْ قَدَّمْنَا الْكَلامَ فِي ذَلِكَ، وأنَّهُ لا دليلَ على اشْتِراطِ العدالَةِ، وأنَّ مَـنْ صَحَّتْ صلاتُهُ صحَّتْ إمامَتُهُ.

٢٦ ــ الدخولُ في صلاةِ الإمام من مكان ما وصل

الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «إِذَا أَتَى أَحَدُكُم اللّهِ الله الله الله الله قالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ الله الله المسلمة، وَالإِمَامُ عَلَى حَالٍ فَلْيُصِنْعُ كَمَا يَصْنَعُ المِمَامُ».

رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ بِإِسْنَادِ ضَعِيفِ (٩٩١)

أخرجَهُ التَّرمذيُّ منْ حديثٍ عليٌّ ومعاذٍ.

وفِيهِ ضعفٌ وانقطاعٌ وقالَ: لا نعلمُ أحـــداً أســندُهُ إلاَّ مــنْ هذا الوجْهِ.

وقد أخرجَهُ أبو داود (٥٠٦) من حديثِ عبدِ الرَّحمنِ بنِ أبي ليلى قالَ حدَّثنا أصحابنا ـ الحديث. وفِيهِ أنْ مُعاذاً قالَ: «لا أَرَاهُ عَلَى حَالَ إلاَّ كُنْتَ عَلَيْهَا»؛ وبهذا يندفعُ الانقطاعُ إذ الظَّاهِرُ أَنَّ الرَّاوي لعبدِ الرَّحمنِ غيرُ مُعاذِ بل جماعةٌ من الصَّحابةِ والانقطاعُ إنَّما ادَّعيَ بينَ عبدِ الرَّحمنِ ومعاذٍ.

قالوا: لأنَّ عبدَ الرَّحمٰنِ لمْ يسمعُ منْ مُعاذٍ وقدْ سمعَ مـنْ غيرهِ من الصِّحابةِ وقالَ هُنا «أصحابنا».

والمرادُ بِهِ الصَّحابةُ رضي اللَّه عنهم.

وفي الحديث دلالة على أنه يجبُ على من لحق بالإمام ان ينضم إليه في أي جُزء كان من أجزاء الصّلاة فاذا كان الإمام ان قائماً أو رَاكِعاً فإنه يعتَّدُ بما أدركَ مَعهُ كما سلف فإذا كان قاعداً أو ساجداً قعد بقعوده وسجد بسجوده، ولا يعتَد بذلك وتقدَّم ما يُؤيدُهُ من حديث إبن أبي شيبة الصنف: ٢٥٣/١: "مَنْ وَجَذَيْ قَائِماً أو رَاكِعاً أو سَاجِداً فَلْيَكُنْ مَعِي عَلَى الَّتِي أَنَا

وَاخْوجَ ابنُ خُرِيمةَ (١٩٢٢) مرفوعاً عـنْ أبـي هُريـرةَ «إذَا جُنْتُمْ وَنَحْنُ سُـجُودٌ فَاسْجُدُوا، وَلا تَعُدُّوهَا شَـيْناً وَمَـنْ أَذْرَكَ الرَّكْنة فَقَدْ أَذْرَكَ الصَّلاةَ».

واخرجَ ايضاً (١٥٩٥) فِيهِ مرفوعــاً عـن ابــي هُريـرةَ "مَـنْ أَذْرَكَ رَكْعَةً مِن الصُّلاةِ قَبْلَ أَنْ يُقِيمَ الإمَامُ صُلْبَهُ فَقَـدْ أَذْرَكَهَـا» وَتَرجمَ لَهُ (بابُ ذِكْرِ الوقْتِ الَّـذي يَكُـونُ فِيـهِ المـامـومُ مُدرِكـاً

للرُّكْعةِ إذا رَكَعَ إمامُهُ).

وقولُهُ "فَلْيَصْنَعْ كَمَا يَصْنَعُ الإمّامُ" ليسَ صريحاً أنه يدخلُ معه بَتَكْبِرةِ الإحرامِ بل ينضم الله إمّا بهما إذا كان قائماً أو رابعاً، فيُكبَّرُ اللاحرامِ بل ينضم ألله وأمّا بهما إذا كان قائماً وومَنَى قامَ كبَرُ للإحرامِ وغايتُهُ أنه يُختَملُ ذليكَ إلاَّ أنْ شرعيّة تَكْبيرةِ الإحرامِ حال القيامِ للمنفردِ، والإمامِ يقتضي أن لا تُجزئ إلاَّ كذلك، وذلك أصرحُ من دُخولِها بالاختِمالِ، والله أعلمُ.

## ٢٧ - فائدة فِي الأعْذَارِ فِي تَرْكِ الْجَمَاعَةِ

أخرجَ الشَّيخان [البخاري (٦٣٢)، مسلم (٦٩٧)]. عـن ابـنِ عُمرَ عَن النَّبِيُّ ﷺ أَنَّهُ كَانَ يَأْمُرُ الْمُنَادِيَ يُنَادِي فَيْنَادِي «صَلُّوا فِي رِحَالِكُمْهُ فِي اللَّيلةِ الباردةِ، وفي اللَّيلةِ المطيرةِ في السَّفر.

وعنْ جابر خرجنا مع رســولِ اللَّـهِ ﷺ في سـفرٍ فمُطِرْنـا فقالَ اللِّيصَلُ مَنْ شَاءَ مِنْكُمْ فِي رَحْلِهِ».

روَاهُ مُسلمٌ(۱۹۸۸)، وأبو داود (۱۰۲۵) والستُرمذيُّ (٤٠٩) وصحَّحَهُ

وأخرجَهُ الشَّيخانِ [البخاري (٩٠١)، مسلم (٩٩٩)]. عن ابـنِ عبَّاسِ أَنَّهُ قَالَ لمؤذِّبِهِ فِي يومِ مطير: إذا قُلْت «أَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ» فلا تقل «حَيُّ عَلَى الصَّلاةِ» قُلْ «صلُوا فِي بُيُوتِكُمْ» قالَ فَكَانَ النَّاسَ اسْتَنْكَرُوا ذلِكَ فقالَ: أَتَعجبونَ منْ ذا فقدْ فعـلَ ذا منْ هُوَ خيرٌ مني يعني النَّبِيُ عَلَيْكِاً.

وعندَ مُسلم (٦٩٩) أنَّ ابنَ عَبَّاسٍ أمرَ مُؤذَّنَهُ في يومِ جُمعةٍ في يومٍ مطيرٍ بنحوهِ.

وَاخْرِجَ البخارِيُّ (٦٧٤) عن ابنِ عُمرَ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ عَلَیْنَا: «إِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ عَلَى الطَّمَامِ فَـلا يَعْجَـلْ حَتَّـى يَقْضِـيَ حَاجَتُهُ مِنْهُ، وَإِنْ أَقِيمَـتِ الصَّلاةُ».

وأخرجَ أحمدُ (٤٣/٦) ومسلمٌ (٥٦٠) من حديثِ عائشةَ قالَتْ: سمعْت النِّيُ ﷺ يقولُ: «لا صَـــلاةَ بِحَضْـرَةِ طَعَـامٍ، وَلا وَهُو يُدَافِعُ الأَخْبُئِنِ».

وأحرجَ البخاريُّ [كتاب الأذان تحت باب (٤٣)] عـن أبــي الدَّرداء قالَ: منْ فقْهِ الرَّجلِ إقبالُهُ على حاجَتِهِ حَتَّى يُقبلَ علــى

صلاتِهِ وقلبُهُ فارغٌ.

# ١١ ـ بَاب صَلاةِ الْمُسافر وَالمريض

# ١\_ صلاةُ السفر وصلاةُ الحضرِ

4.0 عَنْ عَائِشَةً رضي الله عنها قَالَتْ: «أَوْلُ مَا فُرِضَتِ الصَّلاةُ السَّفَرِ مَا فُرِضَتِ الصَّلاةُ السَّفَرِ وَأَتِمَتْ صَلاةُ الْحَضَرِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٠٩٠)، مسلم (٦٨٥)]. -

وَلِلْبُخَارِيُ ٣٩٣٥): كُمُّ هَاجَرَ، فَقُرِضَتْ أَرْبُعاً، وَأُقِرُتْ صَلاةُ السُّفَرِ عَلَى الأوَّلِ \_ زَادَ أَحْمَتُ (٢٤١/٦): إلاَّ الْمَغْرِبَ فَإِنْهَـا وِثْـرُ النّهَـارِ، وَإِلاَّ الصَّبْحَ، فَإِنْهَا تَطُولُ فِيهَا الْقِرَاءَةُ

روعن عائشة رضي الله عنها قالَتْ أَوَّلُ مَا فُرضَتِ الصَّلاةُ) ما عدا المغرب.

(رَكْعَتَينِ) أيْ حضراً وسفراً.

(فاقرَّتْ) أيْ أقرُّ اللَّهُ.

(صلاة السُّفرِ) بإبقائِهَا رَكْعَتَين.

روأتِمَّت صلاةً الحضومِ ما عـدا المغـربَ يُريدُ في الشَّلاثِ الصَّلوَاتِ رَكْمَتَين.

فالمُرادُ بـ "أُتِمَّتْ" زيدَ فِيهَا حَتَّى كَانَتْ تَامَّةُ بِـالنَّظرِ إلى صلاةِ السَّفر (مُتَّفقٌ عليْهِ وللبخاريُّ) وحدّهُ عنْ عائشةَ.

(ثمَّ هاجرَ) أي النَّبيُّ ﷺ.

(ففرضَتْ أربعاً) أيْ صارَتْ أربعاً بزيادةِ اثنتَين.

(وأقرَّتْ صلاةُ السُّفرِ على الأوَّلِ) أيْ على الفرضِ الأوَّلِ.

(زادَ أحمدُ إلاَّ المغربُ) أيْ زادَهُ منْ روايةٍ عــنْ عائشـةَ بعـدَ قرايةً اللهُ المغربُ فإنَّهَـا فُرضَـتْ وَلَوْا المغربُ فإنَّهَـا فُرضَـتْ اللهُوارُ ففرضَتْ وِتْراً ثلاثاً منْ أول الأمر (وإلاَّ العبُّهَارِ) ففرضَتْ وِتْراً ثلاثاً منْ أول الأمر (وإلاَّ العبُّهَ فائِنَهَا تطولُ فِيهَا القراءةُ).

في هذا الحديث دليلٌ على وُجوبِ القصــرِ في السَّـفرِ؛ لأنَّ «فُرضَتَ» بمعنى أُوجبَتْ.

ووجوبُهُ مَذْهَبُ الْهَادويَّةِ، والحنفيَّةِ وغيرِهِمْ.

وقالَ الشَّافَعِيُّ وجماعةً: إنَّهُ رُخصةٌ والتَّمامُ أفضلُ.

وقالوا: فُرضَتْ بمعنى قُدُرَتْ أو فُرضَتْ لمن أرادَ القصرَ واستَدلُوا بقرلِهِ تعلى ﴿فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِن الصَّلاقِ والسَادِقِ والسَادِقِ والسَادِقِ والسَادِقِ والسَادِقِ والسَادِقِ والسَادِقِ والسَادِقِ من يقصرُ ومنْهُمْ من يُتِمُّ، ولا يعيبُ بعضَهُمْ على بعض، ويان عُتمان كان يُتِمُ وَكَذلِك عائشةُ أخرجَ ذلِك مُسلمٌ (١٨٥).

وردٌ بأنَّ هذهِ افعالُ صحابةٍ لا حُجَّةَ فِيهَا وبأَنَّهُ الحَرَجَ الطَّبرانيُّ فِي الصَّغيرِ (٨٤/٢) منْ حديثِ ابنِ عُمرَ موقوفاً «صلاةُ السَّفرِ رَكْعَتَانِ نزلَتَا من السَّماءِ فإنْ شَنْتُمْ فردُّوهُمَا»

قَالَ الْهَيْمْمِيُّ: رجالُهُ موثوقونَ.

وَهُوَ تُوقَيْفٌ إِذْ لا مسرحَ فِيهِ للاجْتِهَادِ.

وأخرجَ أيضاً عنْهُ في «الْكَبير» [كما في المجمع (١٥٤/٢، ١٥٥٥] برجالِ الصَّحيجِ «صلاةُ السَّفرِ رَكَّعَتَانِ منْ خالفَ السُّنَّةَ كَفرٌ﴾ ...

وفي قولِهِ «السُّنَّةَ» دليلٌ على رفعِهِ كما هُوَ معروفٌ:

قالَ ابنُ القيِّم في الْهَدي النَّبويِّ (٢٦٤/١): كانَ يَقْتَصُو ﷺ الرُّباعيَّة فيصليها رَكْمَتَين منْ حين يخرجُ مُسافراً إلى أنْ يرجعُ إلى المدينةِ ولمْ يثبُتْ عنْهُ أنَّهُ أَتَمُّ الرُّباعيَّةَ في السَّفرِ البَّنَّةَ.

وفي قولِهَا ﴿إِلَّا المغربُ ولالةٌ على الْ شرعيَّتُهَا في الأصلِ ثلاثاً لمْ تَتَغَيَّرُ.

وقولُهَا (إِنْهَا وِثُورُ النَّهَارِ) أيْ صلاةُ النَّهَارِ كَانَتْ شَغَعاً، والمغربُ آخرُهَا لوقوعِهَا في آخرِ جُزِّ مِن النَّهَارِ فَهِي وِتْرٌ لصلاةِ النَّهَارِ والوِتُرُ عَبُوبٌ إلى اللَّهِ \_ تعالى \_ كما تقدَّمَ [برقم (٣٥١)] في الحديثِ "إِنْ اللَّهَ وِتْـرٌ يُجِبُ الْوَتْرَ».

وقولُهَا ﴿ الصَّبْحَ ﴿ فَإِنَّهَا تَطُولُ فِيهَا القراءةُ تُريدُ أَنَّهُ لَا يُقصرُ فِي صلاَتِهَا فَإِنَّهَا رَكْعَتَانِ حضراً وسفراً الأَنَّهُ شُرعَ فِيهَا تَطُويلُ القراءة ولذلِكَ عُبَّرَ عَنْهَا فِي الآيةِ بِوِ فَهُرْآنَ الْفَجْرِ ﴾ والاسراء: ٧٨] لما كانت القراءةُ مُعظمَ اركانِهَا لطولِهَا فِيهَا فَعَبَرَ عَنْهَا بِهَا مَنْ إطلاقِ الجزءِ الأعظمِ على الْكُلُ.

### ٢ ــ يجوزُ في السفر القصرُ والإتمامُ

٢٠٤- وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها «أَنُّ النَّبِيُّ
 كَانَ يَقْصُرُ فِي السَّفَر وَيُتِمُّ وَيَصُومُ وَيُفْطِرُ».

رَوَاهُ اللَّارَقُطْنِيُّ (١٨٩/٢) وَرُوَاتُهُ فِقَاتٌ. إلاَّ أَلَهُ مَعْلُولٌ،، وَالْمَحْفُوطُ عَنْ عَائِشَةً مِنْ فِعْلِهَا، وَقَالَتْ: إنَّهُ لا يَشْقُ عَلَيٌّ.

أَخْرَجَهُ الْبَيْهَقِيُّ (١٤٢/٣).

(وعن عانشة رضي الله عنها ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ كَانَ يَقْصُرُ فِسِي السَّفَرِ وَيْتِمُ وَيَصُومُ وَيَفْطِرُ ﴾ الأربعةُ الأفعالُ بالمُثَنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ أَيْ أَنْهُ تَلِيُّ كَانَ يَفَعُلُ هَذَا، وَهَذَا.

(رَوَاهُ الدَّارِقَطِنيُّ ورَوَاتُهُ) منْ طريقِ عطاءٍ عنْ عائشةً.

(لقَاتُ إلا أنهُ معلولٌ، والمحفوظُ عن عائشةَ من لعلِهَا وقالَتْ إِنْهُ لا يَشْقُ على أخرجَهُ البَيْهَقيُّ واسْتَنْكَرَهُ أَحَدُ فإنْ عُروةَ روى عنها أنَّهَا كانَت تُتِمُ، وأنَّهَا تأوَّلَت كما تأوَّل عُثمانُ كما في الصَّحيح (البحاري (٣٥٠)، مسلم (٢٨٥). فلو كان عندَهَا عن النَّبِي تَلَيُّ روايةٌ لم يقل عُروةُ إِنَّهَا تأوَّلَتْ وقد ثَبَتَ في الصَّحيحين خلافُ ذلِك.

وأخرج أيضاً الدَّارقطنيُّ (١٨٩/٢) عنْ عطاء، والبيهقسيُّ (١٨٩/٢) عنْ عائشةَ النَّهَ اعْتَمَرَتْ معَهُ ﷺ من المدينَّةِ إلى مَكَّةَ حَتَّى إذا قدمَتْ قالَتْ: يا رسولَ اللَّهِ بأبي أنْتَ وأمِّي أَتَممْتُ وقصرتُ، وأفطرتُ وصمْتُ فقالَ «أَحْسَنْتِ يَا عَائِشَةُ» وما عابَ

قالَ ابنُ القبِّمِ فِي [«زاد المعاد» (٢٥/١٤)]: وقـــدُ رُويَ «كـــانَ يقصرُ وَتُسَمُّ» الأوَّلُ: بالياء آخرِ الحروف ِ والثّاني: بالمثنّاةِ منْ فــــوقُ وكَذَلِكَ «يُفطرُ وَتَصومُ» أَيْ تأخذُ هي بالعزيمةِ فِي الموضعينِ.

قالَ شيخنا ابنُ تيميَّةَ: وَهَـذَا بِـاطلٌ مَـا كَـانَتْ أَمُ المؤمنينَ لِتُخَالُفَ رسولَ اللَّهِ ﷺ وجميعَ أصحابِهِ فَتُصلَّــيَ خــلافَ صلاتِهمْ.

وفي الصَّحيحِ [خ(١٠٩٠)، م(٣٩٣٥)] عنهَا «إنَّ اللَّهُ فرضَ الصَّلاةَ رَكَعَتَينِ رَكَعَتَينِ فلمًّا هـاجرَ رسـولُ اللَّهِ ﷺ إلى المدينةِ زيدَ في صلاةِ الحضرِ وأقرئت صلاةُ السَّـفرِ» فَكَيـفَ يُظنُّ بِهَا معَ ذلِكَ أَنْهَا تُصلِّي خلافَ صلاتِهِ وصلاةِ المسلمينَ معَهُ!

قلْت: وقدْ أَتَمَّتْ عائشةُ بعدَ موْتِهِ ﷺ.

قَالَ ابنُ عَبَّاسٍ وغيرُهُ: إنَّهَا تَاوَّلَتْ كَمَا تَاوَّلَ عُثْمَانُ انْتُهَى.

هذا وحديثُ البابِ قد اخْتُلُفَ في اتّصالِهِ فإنَّـهُ مَـنْ روايـةِ
عبدِ الرَّحْنِ بنِ الأسودِ عنْ عائشةَ قالَ الدَّارِقطـنيُ السن: ٨٨/٢]:
إنَّهُ أَدْرُكَ عَائشَةَ وَهُو مُرَاهِقٌ.

قالَ المصنّفُ رحمه اللّه: هُوَ كما قالَ ففي تاريخِ البخاريُّ (٢٥٢/٥، ٢٥٣) وغيرِهِ ما يشْهَدُ لذلِكَ.

وقالَ أبو حَاتِم: أُدخلَ عليْهَا وَهُوَ صغيرٌ ولمْ يسمعْ منْهَا. وادْعى ابنُ أبي شيبةَ والطَّحاويُ ثُبُوتَ سماعِهِ منْهَا.

واجْتَلْفَ قولُ الدَّارقطنيِّ في الحديثِ فقالَ في السُّنْنِ: إسنادُهُ حسنٌ وقالَ في العلل المرسلُ أشبَهُ.

هذا كلامُ المصنّف ونقلَهُ الشّارحُ وراجعْت سُننَ الدّارقطنيُ فرآيته ساقَه. ُ وقالَ: إنّهُ صحيحٌ ثُمُّ فِيهِ العلاءُ بنُ زُهَيرٍ.

وقالَ الذَّهَبِيُّ فِي الميزانِ (١٠١/٣): وثُقَّهُ ابنُ معينِ.

وقالَ ابنُ حبَّانَ [المجروحين: ١٨٣/٢]: كــانَ مُمَّـنَ يــروي عــن النُقَاتِ مُمَّا لا يُشبِهُ حديثَ الأثباتِ انْتَهَى.

فبطلَ الاحْتِجاجُ بِهِ فيما لمْ يُوافـق الأثبـات، وبطـلَ بِهـَـذا ادُّعاءُ ابنِ حزم جَهَالَتُهُ فقدْ عُرفَ عيناً وحالاً.

وقالَ ابنُ القيَّم بعدَ روايَتِهِ لحديثِ عائشةَ هذا ما لفظُهُ: وسمعْت شيخَ الإسلامِ يقولُ: وَهَذا كذبٌ على رسولِ اللَّهِ ﷺ انْتَهَى.

يُريدُ روايةَ «يقصرُ ويُتِمُ» بالمثنّاةِ التّحتِيَّةِ وجعــلَ ذلِـكَ مـنُ فعلِهِ ﷺ فإنَّهُ ثبتَ عنهُ ﷺ بأنَّــهُ لم يُتِــمُ رُباعيَّـةً في سـفرٍ، ولا صامَ فِيهِ فرضاً.

وقد حققنا ما في البحث برسالةٍ مستقلةٍ، اخترنا فيها: أنَّ القصر رخصةً، لا عزيمةً:

٣- الحضّ على إتيان الرُّخص

٤٠٧ ـ وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه تعــالى عنهمــا

قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَى رُخَصُهُ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ تُؤْتَى مَعْصِيَتُهُ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (١٠٨/٢)، وَصَحْحَهُ الْمِنُ خُزَيْمَـةَ (٩٥٠) وَالْمِنُ حِبَّـانْ

وَفِي رِوَايَةِ [صحيح ابن حبان (٣٥٤)] وَكُمَّا يُحِبُّ أَنْ تُؤنَّى عَزَائِمُهُه فُسُرَتْ محبَّةُ اللَّهِ برضَاهُ وَكَرَاهَتُهُ بخلافِهَا.

وعندَ أَهْلِ الأصولِ أَنْ الرُّحْصَةَ مَا شُرعَ مِن الأحْكَامِ لعِذْر، والعزيمةُ مُقابِلُهَا.

والمرادُ بِهَا هُنا مَا سَهَّلَهُ لعبادِهِ ووسَّعَهُ عَندَ الشَّدَّةِ مَنْ تَـرْكِ بعض الواجبَاتِ، وإباحةِ بعضِ المحرَّمَاتِ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ فعلَ الرُّخصةِ أفضلُ من فعل العزيمةِ كذا قيلَ وليسَ فِيهِ على ذلِكَ دليلٌ بلُ يدلُ على مُساوَاتِهَا للعزيمةِ.

والحديثُ يُوافقُ قِوله تعالى ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُم الْيُسْرُ وَلا يُرِيدُ بكُم الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

## ٤ ـ متى يقصرُ في السفر

٨٠٤ – وَعَنْ أَنْسِ ﷺ قَالَ: كَـانَ رَسُولُ اللَّهِ 難 إذًا خَرَجَ مَسِيرَةَ ثَلاثَةِ أَمْيَالٍ، أو فَرَاسِخَ، صَلَّى

رَوَاهُ مُسْلِمُ (٦٩١)

المرادُ من قُولِهِ (إذا خرجَ) إذا كانَ قصدُهُ مسافةً هذا القدر لا أنَّ المرادَ أنَّهُ كانَ إذا أرادَ سفراً طويلاً فلا يقصرُ إلاَّ بعدَ هذهِ

وقولُهُ (أميالٍ أو فراسخَ) شِئكٌ من السرَّاوي وليسَ التَّخييرُ في أصل الحديث.

قالَ الخطَّابِيُّ: شَكَّ فِيهِ شُعبةُ.

قيلَ في حدُّ الميل هُـوَ أنْ ينظــرَ إلى الشــخص في أرض مُسْتُويةٍ فلا يدري أَهُوَ رجلٌ أو امرأةٌ أو غيرُ ذلِكَ.

وقالَ النَّوويُّ: هُوَ سِيَّةُ آلاف ذراع والذَّراعُ أربعةٌ وعشرونَ

أصبعاً مُعْتَرضةً مُتَعادلةً، والأصبعُ سِتُ شيعيرَاتٍ مُعْتَرضةً مُتَعادلةً.

وقيلَ: هُوَ اثنا عشرَ الف قدم بقدم الإنسان.

وقيلَ: هُوَ أربعةُ آلافِ ذراع.

وقيل: ألفُ خُطوةِ للجمل.

وقيلَ: شَــَلَاثُ ٱلافِ ذراعِ بِالْهَـَاشِمِيُّ وَهُــُوَ اثنَــَانِ وثلاثــونَ أُصبِعاً، وَهُوَ ذَراعُ الْهَادِي عليه السلام وَهُوَ النَّراعُ العمريُّ المعمولُ عليْهِ في صنعاءَ وبلادِهَا.

وأمَّا الفرسخُ فَهُوَ ثلاثةُ أميالِ وَهُوَ فارسيٌّ مُعرَّبٌ.

واعلمُ أنَّهُ قد اخْتَلَفَ العلماءُ في المسافةِ الَّتِي تُقصرُ فِيهَا الصَّلاةُ على نحو عشرينَ قولاً حَكَاهَا ابنُ المنذر.

فَذَهَبَ الظَّاهِرِيَّةُ إِلَى العمــلِ بِهَـذا الحديثِ وقــالوا: مســافةُ القصر ثلاثة أميال.

واجيبَ عليْهِمْ بانَّهُ مشكُوكٌ فِيهِ فلا يُحْتَجُّ بهِ على التَّحديد بالثَّلاثةِ الأميال نعم يُحْتَجُّ بهِ على التَّحديدِ بالثَّلاثةِ الفراسخ إذ الأميالُ داخلةٌ فِيهَا فيؤخذُ بالأكثرِ، وَهُوَ الإحْتِياطُ لَكِنْ قيلَ: إنَّــهُ لم يذْهَبْ إلى التّحديدِ بالثّلاثةِ الفراسخ احدّ.

نعم يصبح الاحتجاج للظَّاهِريَّةِ عِمَا أَخْرِجَهُ سَعِيدُ بِسُ منصور منْ حديثِ ابي سعيدِ أنَّهُ «كَـانَ رَسُـولُ اللَّـهِ ﷺ إذَا سَافَرَ فَرْسَـخاً يَقْصُرُ الصَّلاةَ» وقـدْ عرفْتَ أَنْ الفرسخَ ثلاثةُ

واقلُ ما قَيْلَ في مسافةِ القصر ما أخرجَـهُ ابـنُ أبـي شـيبةَ (٢٠٠/٢) مـنْ حديثِ ابـن عُمـرَ موقوفاً أنَّهُ كـانَ يقبـولُ: "إذا خرجْتُ ميلاً قصرتُ الصَّلاةَ»، وإسنادُهُ صحيحٌ وقدْ رُويَ هــذا في البحر عن داود.

ويلحقُ بهَذينِ القولسين قبولُ البياقر والصَّادق وأحمدَ بـن عيسى والْهَادي وغيرهِم: إنَّهُ يقصرُ في مسافةٍ بريـدٍ فصـاعداً مُسْتَدَلِّينَ بقولِـهِ ﷺ في حديثِ ابـي هُريـرةَ مرفوعاً «لا يَحِـلُ لاَمْرَأَةٍ تُسَافِرُ بَرِيداً إِلاَّ وَمَعَهَا مَخْرَمٌ.

أخرجَهُ أبو داود (١٧٢٥).

قالوا: فسمَّى مسافةَ البريدِ سفراً. ولا يخفى أنَّهُ لا دليلَ فِيهِ على أنَّهُ لا يُسمَّى الأقلُّ منْ هذهِ المسافةِ سفراً، وإنَّما هذا تحديدٌ للسُّفر الَّذي يجبُ فِيهِ الححرمُ.

ولا تلازمَ بينَ مسافةِ القصرِ ومسافةِ وُجوبِ الحــرم لجــوازِ التُّوسعةِ في إيجابِ المحرمِ تخفيفاً على العبادِ.

وقالَ زيدُ بنُ عليَّ والمؤيَّدُ وغيرُهُمَا، والحنفيَّةُ: بــلْ مــــافَتُهُ أربعةً وعشرونَ فرسـخاً لما أخرجَهُ البخـاريُّ [(١٠٨٦)، ومسلم (١٣٣٨)]. منْ حديثِ ابنِ عُمرَ مرفوعاً الا يَجِلُ الامْـرَأَةِ تُؤْمِـنُ بِاللَّهِ، وَالْيَوْمِ الآخِرِ أَنْ تُسَافِرَ فَوْقَ ثَلاثَةٍ أَيَّامِ إِلاًّ مَعَ مَحْرَمٍه.

قالوا: وسيرُ الإبل في كُلُّ يوم ثمانيةُ فراسخَ.

وقالَ الشَّافعيُّ: بلُ أربعةُ بُردٍ لحديثُ ابنِ عبَّـاسٍ مرفوعــاً «لا تَقْصُرُوا الصَّــلاةَ فِـي أَقَـلُ مِـنْ أَرْبَعَـةِ بُـرُدٍ» وسـيأتي [برقم

وأخرجَهُ البيْهَقيُّ (١٣٦/٣-١٣٧) بسنادٍ صحيح مـنْ فعـلِ ابنِ عبَّاسِ وابنِ عُصرَ وبأنَّـهُ روى البخـاريُّ(قبـل ح(١٠٨٦) بلفـظ معايرًا منْ حديث ِ ابنِ عبَّاسٍ تعليقاً بصيغةِ الجزمِ أنَّهُ سُئلَ أَتُقصرُ الصَّلاةُ من مَكَّةَ إلى عرفةَ قَالَ لا ولَكِنْ إلى عُسفانَ، وإلى جُــدَّةً، وإلى الطَّائفِ.

وَهَلَٰذِهِ الْأَمْكِنَةُ بِينَ كُلُّ واحدٍ منْهَا وبينَ مَكَّةَ أربعةُ بُردٍ فما

والأقوالُ مُتَعارضةٌ كما سمعْتَ، والأدلَّةُ مُتَقاومةً.

قَالَ فِي زَادِ المُعَادِ (٤٨١/١): ولمْ يحِمدُ ﷺ لأمَّتِــهِ مســافةً عدودةً للقصرِ، والفطرِ بل أطلقَ لَهُمْ ذلِكَ في مُطلقِ السَّفرِ والضَّربِ في الأرضِ كما أطلقَ لَهُم التَّيمُّمَ في كُلُّ سفر.

وأمَّا ما يُروى عنْهُ من التَّحديدِ بــاليومِ، واليومـينِ والتَّلاثـةِ فَلَمْ يَصِحُ عَنْهُ فِيهَا شَــِيءٌ البَّتَّـةَ، واللَّـهُ أعلــمُ، وجـوازُ القصــرِ، والجمع في طويلِ السُّفرِ وقصيرِهِ مذَّهَبُ كثيرٍ من السُّلفِ.

٥ - المدةُ التي يقصرُ فيها المسافرُ

٩٠٤ = وَعَنْهُ ﷺ قَالَ: خَرَجْنَا مَعَ رَسُول اللَّـهِ

ﷺ مِن الْمَدِينَـةِ إِلَى مَكَّةً، فَكَانَ يُصَلِّي رَكْعَتَيْن رَكْعَتَيْن حَتَّى رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٠٨١)، مسلم (٦٩٣)]، وَاللَّفْظُ لِلنُّبْخَارِيُّ.

(وعنهُ) أيْ عنْ أنس (قالَ خرجنا معَ رسولِ اللَّهِ ﷺ من المدينةِ إلى مَكَّةَ وَكَانَ يُصلُّمي) أي الرُّباعيُّـةَ (رَكُفَتَينِ رَكْعَتَينِ) أيْ كُلُّ رُباعيَّةٍ رَكْعَتَين.

(حَتَّى رجعنا إلى المدينةِ مُتَّفقٌ عليْهِ، واللَّفظُ للبخاريِّ) يُحْتَملُ أنَّ هذا كانَّ في سفرِهِ في عامِ الفِّتْحِ.

ويُختَملُ أنَّهُ في حجَّةِ الـوداع إلاَّ انَّ فِيهِ عندَ أبـي داود (١٢٣٣) زيادةً أنَّهُمْ قالوا لأنسِ: هلْ أقمْتُمْ بِهَا شيئاً؟ قالَ: أقمنـا بهَا عشراً ويأتِي أنَّهُمْ أقاموا في الفَّتْح زيـادةً على خمسـةً عشـرَ يوماً او خمسَ عشرةَ وقدْ صرَّحَ في حديثِ ابي داود انْ هذا ايْ خمسَ عشرةَ ونحوَهَا كانَ عامَ الفُتح.

وفِيهِ دلالةٌ على أنَّهُ لمْ يُتِمُّ معَ إقامَتِهِ في مَكَّـةَ وَهُـوَ كذلِـكَ كما يدلُ عليْهِ الحديثُ الآتِي.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ نفسَ الخروج من البلـدِ بنيَّةِ السُّفرِ يَقْتَضِي القصرَ ولو لم يُجاوز من البلدِ ميــلاً، ولا أقـلُ، وأنَّـهُ لا يزالُ يقصرُ حَتَّى يدخلَ البلدَ، ولوْ صلَّى وبيُوتُهَا بمرأَى منْهُ.

• ١ \$ – وَعَن ابْن عَبَّاس رضي اللَّه عنهما قَالَ: أَقَامَ النَّبِيُّ ﷺ: تِسْعَةَ عَشَرَ يَوْماً يَقْصُرُ. وَفِي لَفْظٍ: بِمَكُّةُ تِسْعَةً عَشَرَ يَوْماً.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٠٨٠).

وَفِي رِوَايَةِ لأبِي دَاوُد (١٢٣٠): سَبْعَ عَشْرَةَ. وَلِي أُخْرَى (١٣٣١): خَمْسَ عَشْرَةً

(وعن ابن عبَّاس رضي اللَّه عنهما قالَ: أقامَ النَّبيُّ ﷺ تَسْعَةُ عشرَ يوماً يقصرُ. وفي لفظٍ) تعيينُ محلِّ الإقامةِ، وأنَّهُ (بَمَكُّـةَ تسعةَ عشرَ يوماً روَّاهُ البخاريُّ. وفي روايةٍ لأبي داود) أيْ عـن ابــنِ

(سبعَ عشرةَ) بالتَّذْكِير في الرُّوايةِ الأولى؛ لأنَّــهُ ذَكَـرَ مُمـيِّزَهُ يوماً، وَهُــوَ مُذَكِّـرٌ وبالتَّـانيثِ في روايـةِ ابــي داود؛ لأنَّـهُ حــذفّ مُميِّزَهُ وَتَقديرُهُ ليلةً.

(وفي روايةٍ لأبي داود) عنْهُ (تسعةَ عشرَ) كالرُّوايةِ الأولى.

(وفي أخرى) أي لأبي داود عن ابنِ عبَّـاسٍ (خمسَ عشرةَ ولَهُ) أي لأبي داود.

أَ الْمُ اللهِ عَشْرَةً.

من أحاديث الباب: (عن عمران بن حُصين ثماني عشرة) ولفظُهُ عند أبي داود «شهدات مَعَهُ الْفَتْحَ فَأَقَامٌ بِمَكَّةَ ثَمَانِيَ عَشْرَةَ لَيْلَةً لا يُصَلِّي إلا رَكْعَتَينِ وَيَقُولُ: يَا أَهْلَ الْبُلَدِ صَلُوا أَرْبَعاً فَإِنَّا قَوْمٌ سَفْرٌ، (ولَهُ) أي لأبي داود.

١٢٤ - وَلَهُ (١٢٣٥) عَنْ جَابِرٍ ﷺ: ﴿أَقَامُ بِتَبُوكَ
 عِشْرِينَ يَوْماً يَقْصُرُ الصَّلاةَ وَرُوَاتُهُ ثِقَاتٌ؛ إلاَّ أَنَّهُ
 اخْتُلُفَ فِي وَصْلِهِ.

من أحاديث الباب (عن جابر اقام أي النّبيُّ صلى الله عليه وآله وسلم بِتُوكَ عشرينَ يوماً يقصرُ الصّلاةَ ورواتُهُ تُقاتُ إلاَّ أَنهُ الْحَتْلُفَ فِي وصلِهِ) فوصلَهُ معمرٌ عن يحيى بن أبي كشير عن مُحمَّد بن عبدِ الرّحمنِ عن ثوبانَ عن جابرٍ قال أبو داود: غيرُ معمر لا يُسندُهُ.

فأعلُّهُ الدَّارِقطنيُّ في «العللِ» بالإرسالِ والانقطاعِ.

قالَ المصنّفُ رحمه اللّه: وقدْ أخرجَهُ البيْهَقيُّ (١٥٢/٣) عــنْ جابر بلفظِ «بضمّ عشرةً».

واعلمُ أنَّ أبا داود ترجمَ لبابِ هذِهِ الأحاديثِ (بابُ: مَتَسَى يُتِمُّ المسافرُ) ثُمَّ ساقَهَا، وفِيهَا كلامُ ابنِ عَبَّاسٍ "مـــنْ أقــامَ سـبعةً عشرَ قصرَ ومنْ أقامَ أكثرَ أتَمَّه.

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في قـدر مُـدَّةِ الإقامةِ الَّتِي إذا عـزمَ المسافرُ على إقامَتِهَا أَتَمَّ فِيهَا الصَّلاةَ على أقوال:

فقالَ ابنُ عبَّاس، وإليهِ ذَهَبَ الْهَادويَّةُ: إنَّ أَقَلَّ مُدُّةِ الإقامةِ عشرةُ أَيَّـامٍ لفـولِ علَّيٍّ عليه السلام «إذَا أَقَمْت عَشْراً فَأَتِمُ الصّلاةَ».

أخرجَهُ المؤيَّدُ باللَّهِ في شرحِ التَّجريدِ منْ طُرقٍ فِيهَا ضرارُ بنُ صُرْدٍ.

قالَ المصنفُ في التَّقريبِ: إنَّهُ غيرُ ثقةٍ.

قالوا: وَهُوَ تُوقَيْفٌ.

وقالَت الحنفيَّةُ: خسةَ عشرَ يوماً مُسْتَدلِّينَ بـإحدى روآيـات ابن عبَّاسٍ وبقولِــهِ وقـولِ ابـنِ عُمـرَ «إذَا قَدِمْـت بَلْـدَةً، وَأَنْـتَ مُسَافِرٌ.

وَفِي نَفْسِكَ أَنْ تُقِيمَ خَمْسَ عَشْرَةَ لَيْلَةً فَأَكْمِل الصَّلاةَ.

وذَهَبَت المَالِكِيَّةُ والشَّافعيَّةُ إلى أَنَّ أَقَلُهَـا أَرْبَعَةُ أَيَّـامٍ وَهُـوَ مرويٌّ عنْ عُثمانَ.

والمرادُ غيرٌ يومِ الدُّخــول، والخـروجِ واسْتَدَلُوا بمنجِهِ ﷺ الْمُهَاجِرِينَ بعدَ مُضيٍّ النُّسُكِ انْ يزيدوا على ثلاثةِ آيَــامٍ في مَكَّـةَ فدلُ على أنْهُ بالاربعةِ الآيَامِ يصيرُ مُقيماً.

وثَمَّةَ اقوالُ أُخرُ لا دليلَ عليْهَا.

وَهَذَا كُلُّهُ أَنِيمِنْ دَخَلَ البلدَ عَازِماً على الإقامةِ فِيهَا.

وأمًا منْ تردَّدَ في الإقامةِ، ولمْ يعزمْ ففيهِ خلافٌ أيضاً.

فقالَت الْهَادويَّةُ: يقصرُ إلى شَهْرِ لقول عليَّ عليه السلام «إنَّهُ منْ يقولُ اليومَ اخرجُ غداً يقصرُ الصَّلاةَ شَهْراً»

وذَهَبَ أبو حنيفة، وأصحابُهُ وَهُوَ قُولٌ للشَّافعيُّ وقيالَ بِهِ الإمامُ يجيى إنَّهُ يقصرُ أبداً إذ الأصلُ السَّفرُ ولفعلِ ابنِ عُمرَ [والسنن الكبرى، لليهقي (١٥٢/٣)] فإنَّهُ أقسامَ باذربيجانَ سِئَّة أشْهُريقصرُ الصَّلاةَ ورويَ عنْ أنسِ بنِ مالِك و [اللصف، لابمن أبي شية (٢٠/٢)] أنَّهُ أقامَ بنيسابورَ سنةً أو سَتَينِ يقصرُ الصَّلاةَ.

وعنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ [«السنن الكبرى» لليهقى (١٥٢/٣)] أنَّهُمْ أقاموا برامَهُرمزَ تسعةَ أشْهُرٍ يقصرونَ الصَّلاةَ.

ومنهُمْ منْ قدَّرَ ذلِكَ بخمسةَ عشرَ وسبعةَ عشرَ وثمانيةَ عشرَ على حسب ما وردَت الرُّوانياتُ في مُدَّةِ إقامَتِهِ ﷺ في مَكَّةَ وَتَبُوكَ، وأنَّـهُ بعدما يُجاوزُ مُدَّةً ما رُويَ عنْهُ ﷺ يُتِـمُّ صلاتَهُ.

ولا يخفى أنهُ لا دليلَ في المدَّةِ الَّتِي قصرَ فِيهَا على نَفْيِ القصرِ فيما زادَ عليْهَا، وإذا لمْ يقامْ دليلٌ على تقديرِ المسلَّةِ فالأقربُ أنَّهُ لا يزالُ يقصرُ كما فعلَهُ الصَّحابةُ؛ لأنَّهُ لا يُسمَّى

بالبقاء معَ التَّردُّدِ كُلُّ يومٍ في الإقامةِ والرَّحيلِ مُقيماً، وإنْ طالَت المئذَّةُ ويؤيِّدُهُ مَا اخرجَهُ البَيْهَقَيُّ في السُّننِ (١٥٢/٣) عن ابنِ عبَّاسِ «أَنَّهُ لَلْظُ أَقَامَ بِتَبُوكَ أَرْبَعِينَ يَوْماً يَقْصُرُ لِلصَّلاةِ» ثُمَّ قالَ: تفرُّدَ بهِ الحسينُ بنُ عُمَارةً وهُوَ غيرُ مُختَجَّ بهِ.

# ٦- طويقةُ الجمعِ للمسافرِ

17 3 - وَعَنْ أَنَسِ ﷺ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا ارْتَحَلَ فِي سَفَرِهِ قَبْلَ أَنْ تَزِيغَ الشَّمْسُ أَخَّرَ الظَّهْرَ إِلَى وَقْتِ الْعَصْرِ، ثُمَّ نَزَلَ فَجَمَعَ بَيْنَهُمَا، فَإِنْ رَاغَتِ الشَّمْسُ قَبْلَ أَنْ يَرْتَجِلَ صَلَّى الظَّهْرَ ثُمَّ رَاغَتِ الشَّمْسُ قَبْلَ أَنْ يَرْتَجِلَ صَلَّى الظَّهْرَ ثُمَّ رَكِعَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١١١٢)، مسلم (٧٠٤)].

وَفِي رِوَايَةٍ لِلْحَاكِمِ فِي «الأرْبَعِينَ»: بإِسْنَادٍ صَحِيحٍ: صَلَّسَى الطُّهُّـرَ، وَالْمَصْرُ ثُمَّ رَكِبَ.

وَالْأَبِي نَعْشِمِ فِسِي وَمُسْتَخَرَجِ مُسْلِمِهِ [والسنن الكبرى) للبيهقسي ( ١٦٢/٣)]: كَانَ إِذَا كَانَ فِي سَقَرِ، فَرَالَتِ الشَّمْسُ صَلَّى الظَّهْرَ، وَالْمَصْرَ جَمِيعاً، ثُمُّ ارْتَحَلَّ

روعن أنس فَلَيْهِ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا ارْتَحَسلَ فِي سَنَقَرِهِ قَبْلَ أَنْ تَرْيِغَ الشَّمْسُ أَيْ قَبْلَ الرَّوَالِ (أَخْرَ الظُّهْرَ إِلَى وَقَبْلَ الرَّوَالِ (أَخْرَ الظُّهْرَ إِلَى وَقَبْلَ أَنْ وَاغْتَ الشَّمْسُ قَبْلَ أَنْ يَرْتَحِلَ صَلَّى الظُّهْرَ) أَيْ وحدَهُ، ولا يضمُ إليْهِ العصرَ (ثمَّ رَكِبَ، مُنْفَةً علنه.

الحديثُ فِيهِ دليلٌ على جوازِ الجمعِ بينَ الصَّلاتَينِ للمسافرِ تأخيراً ودلالةٌ على أنَّهُ لا يجمعُ بينَهُمَا تقديماً لقولِهِ «صلَّى الظُهْرَ» إذْ لوْ جازَ جمعُ التَّقديمِ لضمَّ إليْهِ العصرَ، وَهَذا الفعلُ منهُ لَمُنْ يُخصُصُ أحاديثَ التَّوقِيتِ النِّي مضَتْ.

وقد اخْتَلفَ العلماءُ في ذلِكَ:

فَذَهَبَت الْهَادُويَّةُ وَهُوَ قُولُ ابنِ عَبَّاسٍ وَابنِ عُمـرَ وجماعـةٍ من الصَّحابةِ.

ورويَ عـنْ مـالِكِ وأحمـدَ والشّـــانعيِّ إلى جـــوازِ الجمــعِ للمسافرِ تقديمًا وَتَأخيرًا عملاً بِهَذا الحديثِ في التَّاخيرِ وبَما يـأتِي

في التَّقديم.

وعن الأوزاعيِّ: أنَّهُ يجوزُ للمسافرِ جمعُ التَّاخيرِ فقطُ عمــلاً بهَذا الحديثِ.

وَهُوَ مرويًّ عنْ مالِكِ وأحمدَ بنِ حنبلٍ، واخْتَارَهُ أبو مُحمَّدِ بنُ حزمٍ.

وذَهَبَ النَّخعيُّ والحسنُ وأبو حنيفةً إلى أنَّهُ لا يجوزُ الجمعُ لا تقديماً، ولا تأخيراً للمسافرِ وَتَسَاوَلوا ما وردَ منْ جمعِهِ ﷺ بانَّهُ جمعٌ صُوريُّ، وَهُوَ أنَّهُ أَخَرَ الظَّهْرَ إلى آخرِ وقْتِهَا، وقدَّمَ العصرَ في أوَّلِ وقْتِهَا، ومثلُهُ العشاءُ.

وردٌ عليهم بأنُه، وإن تمشى لَهُم هذا في جمع التَّاخيرِ لَم يَتِمُ لَهُمْ هذا في جمع التَّاخيرِ لَم يَتِمُ لَهُم في جمع التَّقديمِ الَّذي أَفَادَهُ قُولُـهُ "وفي روايةٍ للحَاكِمِ في الأربعينَ بإسنادٍ صحيح صلَّى الظُهْرَ، والعصرَّ أيْ إذا زاغَتْ قبلَ أنْ يرتَحلَ صلَّى الفريضَتَينِ معاً (سُمَّ رَكِبَ) فإنَّهَا أفادَت ثَبُوتَ جمع التَّقديمِ من فعلِهِ تَلَيُّلًا، ولا يُتَصورُ فِيهِ الجمعُ الصُّوريُ.

(وَ) مثلُهُ الرُّوايةُ الَّتِي (لأبي نُعيمٍ في مُسْتَخرِجٍ مُسلمٍ) ايْ في مُسْتَخرجِهِ على صحيحِ مُسلمٍ.

(كَانَ) أي النَّبيُّ ﷺ.

(إِذَا كَانَ فِي سَفَرٍ فَرَالَتِ الشَّمْسُ صَلَّى الظُّهْرَ، وَالْعَصْرَ جَمِيعاً ثُمَّ ارْتَحَلَ فقدْ أفادَتْ رَوايةُ الحَــاكِمِ، وأبــي نُعيــم ثُبـوتَ جمع التَّقديمِ أيضاً وَهُمَا روايَتَانِ صحيحَتَانِ كما قالَ المصنَّفُ.

إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ ابنُ القَيِّمِ(زاد المعاد: ٢٧٧١-٤٧٩): إِنَّــهُ اخْتُلُـفَ في روايةِ الحَاكِمِ فمنْهُمْ منْ صحَّحَهَا ومنْهُمْ منْ حسَّــنَهَا ومنْهُمْ منْ قىدحَ فِيهَا وجعلَهَا موضوعةٌ وَهُـوَ الحَـاكِمُ فَإِنَّـهُ حَكَـــمَ بوضعِهَا.

ثُمُّ ذَكَرَ كلامَ الحَاكِمِ في بيانِ وضع الحديثِ ثُمَّ ردَّهُ ابنُ القَّبِمِ واخْتَارَ أَنَّهُ ليسَ بموضوع، وسُكُوتُ المصنَّف هُمَا عليهِ وجزمُهُ بأنَّهُ بإسنادٍ صحيحٍ يدلُّ على ردَّهِ لِكَلامِ الحَاكِمِ، ويؤيَّدُ صحيحً فَولُهُ:

#### ٧ ـ ما يجمعُ المسافرُ بينهما

١٤- وَعَنْ مُعَاذٍ ﴿ اللّٰهِ عَالَ: خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيّ اللّٰهِ فَي غَزْوَةٍ تَبُوكَ، فَكَانَ يُصَلِّي الظُّهْرَ، وَالْعَصْرَ جَمِيعاً، وَالْمَغْرِبَ، وَالْعِشَاءَ جَمِيعاً.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٧٠٦).

إِلاَّ أَنَّ اللَّفَظَ مُحْتَمَلٌ لَجْمِعِ التَّاخِيرِ لا غَيرَ، أَو لَهُ ولجْمَعِ التَّقديمِ وَلَكِنْ قَدْ رَوَاهُ التَّرَمَدِيُّ (٥٥٣) بِلْفَظِ الْكَانَ إِذَا ارْتَحَلَّ قَبْلَ أَنْ تَزِيغَ الشَّمْسُ أَخَّرَ الظَّهْرَ إِلَى أَنْ يَجْمَعَهَا إِلَى الْعَصْرِ فَيَصَلِّهِمَا جَمِيعاً، وَإِذَا ارْتَحَلَ بَعْدَ زَيْغِ الشَّمْسِ عَجَّلَ الْعَصْرَ إِلَى الظَّهْرِ وَصَلِّى الظَّهْرَ، وَالْعَصْرَ جَمِيعاً» فَهُوَ كَالتَّفْصِيلِ لِجُملِ رَوَايةِ صُلمِ إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ التَّرمَذِيُّ بعد إخراجِهِ: إِنَّهُ حديثَ حسنَ غيبَ أَنْ قَالَ التَّرمذيُّ بعد إخراجِهِ: إِنَّهُ حديثَ حسنَ غيبَهُ لا نعرفُ احداً رواهُ عنِ اللَّيثِ غيرَهُ.

قال: والمعروفُ عندَ أَهْلِ العلمِ حديثُ مُعـاذِ من حديثِ ابنِ الزُّبيرِ عن أبي الطُفيلِ عن مُعاذِ «أَنْ النَّبِيعُ ﷺ جَمَعَ فِي عَزْوَةَ تَبُوكَ بَيْنَ الظُّهْرِ، وَالْمَصْرِ وَبَيْنَ الْمَغْرِبِ، وَالْعِشَاءِ، اتَّنَهَى.

إذا عرفَت هذا فجمعُ التَّقديمِ في نُبُوتِ روايَتِهِ مقـالُ إلاً روايةَ المُسْتَخرِجِ على صحيحِ مُسلمِ فإنَّهُ لا مقالَ فِيهَا.

وقلاً ذَهَبَ ابنُ حزمِ أنَّهُ يجوزُ جمعُ التَّاخيرِ للبُوتِ الرُّوايةِ بِهِ لا جمعُ التَّقديم وَهُوَ قولُ النَّخعيُّ وروايةً عنْ مَالِكٍ واحمدَ.

ثُمُ إِنَّهُ قد اخْتُلُفَ فِي الأفضلِ للمسافرِ هل الجمعُ أو التَّوقِيتُ:

فقالَت الشَّافعيَّةُ: ترْكُ الجمع أفضلُ.

وقالَ مالِكٌ: إنَّهُ مَكْرُوهٌ.

وقيلَ: يُخْتَصُّ عِنْ لَهُ عُذرٌ

واعلم أنه كما قال ابنُ القيمِ في الْهَديِ النَّبويِّ (٤٨١/١): لمُ يَكُنْ ﷺ يجمعُ رَاتِباً في سفرِهِ كما يفعلُهُ كثيرٌ من النَّاسِ، ولا يجمعُ حالَ نُزولِهِ أيضاً، وإنَّما كانَ يجمعُ إذا جدَّ بِهِ السَّيرُ، وإذا سارَ عقيبَ الصَّلاةِ كما في أحاديثِ تُبوكَ.

وامًا جمعُهُ وَهُوَ نازلٌ غيرُ مُسافرٍ فلسمْ يُنقـلُ ذلِكَ عَنْـهُ إِلاَّ بعرفةَ ومزدلفةَ لأجلِ اتَصال الوقوف كما قالَ الشَّافعيُّ وشـيخنا

وجعلَهُ أبو حنيفةً من تمام النُّسُكِ، وأنَّهُ سببٍّ.

وقِالَ أَحَمَدُ ومَالِكُ والشَّافَعِيُّ: إنَّ سَبَبَ الْجَمْعِ بَعَرَفْسَةً وَمَرْدَلُفَةً السَّفْرُ.

وَهَذَا كُلُّهُ فِي الجمعِ فِي السُّفرِ.

وامًّا الجمعُ في الحضرِ فقالَ الشَّارِحُ بعدَ ذِكْرِ أَدَّلَةِ القَائلينَ بَجُوارِهِ فِيهِ: إِنَّهُ ذُهَبَ أَكْثُرُ الأَنْشَةِ إِلَى أَنَّهُ لا يجورُ الجمعُ في الحضرِ لما تقدَّمَ من الأحاديثِ المبينةِ لأوقاتِ الصَّلوَاتِ ولما تواتَرَ من مُحافظةِ النَّبِيُ ﷺ على أوقاتِهَا حَتَّى قالَ ابنُ مسعودٍ: "مَا رَأَيْتِ النَّبِيُ عَلَيُ صَلَّمَ لغَيْرِ مِيقَاتِهَا إِلاَّ صَلاتَيْنِ جَمَعَ بَيْنَ الْمَغْرِبِ، وَالْعِشَاءِ بِجَمْعِ وَصَلَّى الْفَجْرَ يَوْمَشِدْ فَبَلَ مِيقَاتِهَا السَّعَاتِهَا المَعْرِب، وَالْعِشَاءِ بِجَمْعِ وَصَلَّى الْفَجْرَ يَوْمَشِدْ فَبَلَ مِيقَاتِهَا المَعْرِب، وَالْعِشَاءِ بِجَمْعِ وَصَلَّى الْفَجْرَ يَوْمَشِدْ فَبَلَ مِيقَاتِهَا الإللَّ

وامًّا حديثُ ابنِ عبَّاسٍ عندَ مُسلم (٧٠٥) ﴿أَنَّهُ جَمَعَ بَيْنَ الظُّهْرِ، وَالْعَصْرِ، وَالْمَغْرِبِ، وَالْعِشَاءِ بِالْمَدِينَةِ مِـنْ غَيْرِ خَوْف، وَلا مَطَرٍ؛ قِيلَ لاَبِنِ عبَّاسٍ: ما أرادَ إِلَى ذَلِك؟ قَـالَ: أرادَ أَنْ لا يُحرجَ أُمَّتُهُ.

فلا يصحُ الاحْتِجاجُ بِهِ؛ لأنَّهُ غيرُ مُعيَّنِ لجمعِ التَّقديمِ والتَّاخيرِ كما هُوَ ظَاهِرُ روايةِ مُسلمٍ وَتَعيينُ واحْدٍ منَّهَا تَحَكَّمٌ فوجبَ العدولُ عنْهُ إلى ما هُوَ واجبٌ من البقاءِ على العمومِ في حديثِ الأوقاتِ للمعـدورِ وغيرِه، وتَخصيصُ المسافرِ لشُوتِ المخصص، وَهَذا هُوَ الجوابُ الحاسمُ.

وأمًّا ما يُروى من الآثارِ عن الصَّحابةِ والتَّابِعينَ فغيرُ حُجَّةٍ إِذْ للاجْتِهَادِ فِي ذَلِكَ مسرحٌ.

وقد أوَّل بعضهُم حديث ابن عبّاس بالجمع الصُّوريُّ واستَّحسنهُ القرطيُّ ورجَّحهُ وجزمَ بِهِ ابنُ الماجشونِ والطَّحباويُّ ووجَّحهُ الشَّيخانِ البخاري (١١٧٤)، مسلم (٧٠٥)]. عنْ عمرو بنِ دينار - راوي الحديث - عن ابسي الشَّعناءِ قال: قُلْت: يا أبا الشَّعناءِ اظنَّهُ أَخْرَ الظُّهْرَ وعجَّلَ العصر، وأخرَ المغربَ وعجَّلَ العشاءَ؟ قال: وأنا أظنُهُ.

قَالَ ابنُ سيِّدِ النَّاسِ: وراوي الحديثِ أدرى بالمرادِ منْهُ منْ غيرِه، وإنْ لمْ يجزمْ أبو الشَّعناءِ بذلِكَ.

وانولُ: إنَّما هُوَ ظنٌّ من الرَّاوي والَّذي يُقالُ فِيهِ: «أدرى

بما روى» إنَّما يجري تفسيرُهُ للَّفظِ مثلاً.

على أَنَّ فِي هَذِهِ الدَّعوى نظراً فإنَّ قولَهُ ﷺ "فَرُبُّ حَامِلِ فِقْهِ إِلَى مَنْ هُـوَ أَفْقُهُ مِنْهُ" [احمد (١٨٣/٥)، أبو داود (٣٦٦٠)، الترمذي (٢٦٥٦)] يردُّ عُمومَهَا.

نعمْ يَتَعَيَّنُ هذا التَّاوِيلُ فإنَّهُ صَرَّحَ بِهِ النَّسَائِيَ (٢٨٦/١) في أصلِ حديثِ ابنِ عبَّاسِ ولفظهُ الصَلَّيْتَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِالْمَدِينَةِ ثَمَانِياً جَمْعاً وَسَّبْعاً جَمْعاً أَخْرَ الظُهْرَ وَعَجَّلَ الْعَصْرَ، وَأَخْرَ الظُهْرَ وَعَجَّلَ الْعَصْرَ، وَأَخْرَ الْمُعْرْبَ وَعَجَّلَ الْعِشَاءَ».

والعجبُ من النَّوويُّ كيفَ ضَعَفَ هذا التَّاويلَ وغفلَ عـنْ مَثْنِ الحديثِ المرويُّ، والمطلقُ في روايـةٍ يُحمـلُ علـى المقيَّـدِ إذا كانا في قصَّةِ واحدةٍ كما في هذا.

والقولُ بأنَّ قولَـهُ ﴿ أَرَادَ أَنْ لَا يُحرِجَ أُمَّتَـهُ اللهِ يُضعَّفُ هَـذَا الجمع الصُّورِيُّ لوجودِ الحرجِ فِيهِ مدفوعٌ بـأنَّ ذلِكَ أيسرُ من التَّوقِيتِ إِذْ يَكُفي للصَّلاتَينِ تَأَهُّبٌ واحدٌ وقصدٌ واحدٌ إلى المسجدِ ووضوءٌ واحدٌ بحسبِ الأغلبِ بخـلاف الوقتينِ فالحرجُ في هذا الجمع لا شك أخفُ.

وأمًّا قياسُ الحاضرِ على المسافرِ كما قيلَ فوَهُمُّ؛ لأنَّ العلَّـةُ في الأصلِ هيَ السَّفرُ وَهُوَ غيرُ موجودٍ في الفرعِ، وإلاَّ لزمَ مثلُــهُ في القصرِ، والفطرِ انْتَهَى.

قلت: وَهُوَ كلامٌ رصينٌ وقدْ كُنَّا ذَكُونا ما يُلاقِيهِ في رسالَتِنا «اليواقِيتِ في المواقِيتِ» قبلَ الوقوفِ علمى كلامِ الشَّارحِ رحمه اللّه وجزَاهُ خبراً.

ثُمَّ قالَ: واعلمُ أنَّ جمعَ التَّقديمِ فِيهِ خطرٌ عظيمٌ وَهُوَ كَمَنُ صلَّى الصَّلاةَ قبلَ دُخولِ وقْتِهَا فَيَكُونُ حَالُ الفَاعلِ كَمَا قالَ اللَّهُ - تَعَالَى - ﴿وَهُمْ يَخْسَبُونَ أَنَهُمْ يُخْسِنُونَ صُنْعَا﴾ اللَّهُ المَتَدَّمةُ لا دلاليةَ الاَتَقَالَكَهف: ١٠٤ من الْبِتائِهَا، وَهَذِهِ الصَّلاةُ المَقدَّمةُ لا دلاليةَ عليْهَا بمنطوق، ولا عُمُوم، ولا خُصوصِ.

## ٨ ــ من قال القصرُ من نحو خمسين ميلاً

١٥ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿الا تَقْصُرُوا الصَّلاةَ فِي أَقَـلً

مِنْ أَرْبَعَةِ بُرُدٍ، مِنْ مَكَّةَ إِلَى عُسْفَانَ».

٨- من قال القصرُ من نحو خمسين ميلاً

رَوَاهُ النَّارَقُطْنِيُّ (٣٨٧/١) بِإِسْنَادِ طَعِيفُو، وَالصَّحِيخُ أَنَّهُ مَوْقُوفَ. كَذَا أَخْرَجُهُ ابْنُ خُزَيْمَةً

روعن ابنِ عَبْساسِ رضى اللّه عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ للّهِ عَنْهُ اللّهِ اللّهِ عَنْهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وقالَ الأزديُّ: لا تحلُّ الرُّوايةُ عنْهُ، وَهُوَ مُنقطعٌ أيضاً؛ لأنَّـهُ لمْ يسمعْ منْ أبِيهِ.

(والصَّعيحُ أَنَّهُ مُوقُوفٌ كَلَمَا أَخْرِجَهُ ابنُ خُرِيمَةً) أَيْ مُوقُوفًا على ابنِ عِبَّاسٍ، وإسنادُهُ صحيحٌ ولَكِسنَ للاجْتِهَادِ فِيهِ مسرحٌ فيختَملُ أَنَّهُ من رَابِهِ وَتَقَدَّمَ أَنَّهُ لَمْ يَنْبُتْ فِي التَّحديدِ حديثٌ مرفوعٌ.

### ٩\_ الحضُّ على القصر في السفرِ

١٦٤ - وَعَنْ جَابِرِ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿خُيرُ أُمّتِني الّذِينَ إِذَا أَسَاؤُوا
 اسْتَغْفَرُوا، وَإِذَا سَافَرُوا قَصُرُوا، وَأَفْطَرُوا».

أَخْرَجَهُ الطَّبَرَائِيُّ فِي الأَوْسَطِ (١٥٥٨) بِإِسْنَادِ صَيفُو، وَهُوَ فِي مُرْسَلِ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ عِنْدَ النَّيْهَةِيِّ [ومعوفة السنن والآثار» (٢٥/٢)] مُخْتَصَراً الحديثُ دليلٌ على أنَّ القصر، والفطرَ أفضلُ للمسافرِ مسنْ خلافهمًا.

وقالَت الشَّافعيَّةُ: تَوْكُ الجمعِ افضلُ فقياسُ هذا أنْ يقولـوا النَّمامُ أفضــلُ وقـدْ صرَّحـوا بِـهِ أيضـاً وَكَـانَّهُمْ لَمْ يقولـوا بِهَـذا الحديثِ لضعفِهِ.

واعلمُ أنَّ المصنَّفَ رحِمه اللَّه أعادَ هُنا حديثَ عمـرانَ بــنِ حُصينِ وحديثَ جابرِ وَهُمَا قولُهُ:

. ١- صلاةُ المريض حسب الاستطاعةِ

١٧٤- وَعَنْ عِمْوَانَ بُنِ حُصَيْنٍ ﴿ لَهُ قَالَ:

## ١٢ ـ بَابُ الْجُمُعَة

بضمَّ الميم، وفيهَا الإسكانُ، والفَتْحُ مثلُ هُمَزَةٍ ولُزَةٍ وَكَانَتْ تُسمَّى في الجَاهِلَيَّةِ العرويةَ.

أخرجَ التَّرمذيُّ (٤٨٨) منْ حديثِ أبي هُريرةً.

وقالَ: حسنٌ صحيحُ أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ «خَيْرُ يَــوْمٍ طَلَعَتْ فِيهِ الشَّمْسُ يَوْمُ الْجُمُعَةِ فِيهِ خُلِقَ آدَم،وَفِيهِ دَخَلَ الْجَنَّـةَ، وَلِيهِ أُخْرِجَ مِنْهَا وَلا تَقُومُ السَّاعَةُ إِلاَّ فِي يَوْمِ الْجُمُعَةِهِ.

## ١ ــ التشديد على متخلِّف الجمعة

٤٢٠ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْسِنِ عُمَرَ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّهِ عنهم، أَنَّهُمَا سَمِعَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ حَنْ وَدْعِهِم عَلَى أَعْوَادِ مِنْبُرِهِ - النَّتْهِيَـنَ أَقْوَامٌ عَنْ وَدْعِهِم الْجُمُعَاتِ، أو لَيَخْتِمَنُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ، ثُمُ لَيَكُونُنَ مِنْ الْغَافِلِينَ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (\$ ٨٥)

(عن عبد الله بن عُمرَ، وأبي هُريرةَ أَنْهُمَا سمعا رسولَ اللهِ يَقُولُ على أعوادِ منبرِهِ أَنْ من عُددٍ لا على الله يقولُ على أعوادِ منبرِهِ أَنْ من عُددٍ لا على الله يكانُ من عُددٍ لا على الله يكانُ من الطّين، ولا على الجذع الله يكانُ يستندُ إليه وَهَذا المنبرُ عُملَ لَهُ يَسَالًا سنةَ سبع، وقيلَ سنةَ ثمان عملَهُ لَهُ عُلامُ امرأةٍ من الأنصارِ كان غُاراً واسمُهُ على أصبَّعُ الأقوالِ ميمونٌ كان على ثلاثِ درج ولم يزلُ عليهِ حَتَّى زادَهُ مسروانُ في زمن مُعاوية سِتُ درج من أسفلِهِ ولهُ قصةٌ في زيادَتِهِ.

وَهِيَ أَنْ مُعَاوِيةً كَتَبَ إليهِ أَنْ يَحِملُهُ إِلَى دَمَشِقَ فَـأَمْرَ بِهِ فقلعَ فأظلمَت المدينةُ فخرجَ مروانُ فخطـبَ فقـالَ: إنَّمـا أمرنـي أميرُ المؤمنينَ أَنْ أُرفقهُ.

وقال: إنَّما رَدْت عليْهِ لَمَا كَثَرَ النَّاسُ ولمْ يَزَلُ كَذَٰلِكَ حَتَّى احْتَرَقَ السَّجَدُ النِّبُويُّ سنةَ أربع وخسينَ وسِتَّمائةٍ فاخْتَرَقَ.

(لينتهين أقوام عن ودعِهم) بفتْح المواو وسُكُونِ السَّالِ المُهْمَلةِ وَكُسر العين المُهْمَلةِ أيْ تركِهم.

(الجمعَاتِ أو ليخيِمنَ اللَّهُ على قُلوبِهِمْ) الحَتْمُ الاسْتِيثاقُ من

كَانَتْ بِي بَوَاسِيرُ فَسَأَلْتِ النَّبِيُ ﷺ عَن الصَّلاةِ، فَقَالَ: «صَلُ قَائِماً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِداً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِداً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِداً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبٍ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١١١٧).

رفقالَ دَصَلٌ قَائِماً فَإِن لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِداً فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِداً فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَسِّهِ. روَاهُ البخاريُّ هُوَ كما قالَ ولمْ ينسبْهُ فيما تقلئم إلى أحدٍ وقدْ بيَّنَا منْ روَاهُ غيرَ البخاريٌّ وما فِيهِ من الزَّيادةِ.

مُرِيضاً فَرَآهُ يُصَلِّي عَلَى وسَادَةٍ فَرَمَى بِهَا، وَقَالَ: مَرِيضاً فَرَآهُ يُصَلِّي عَلَى وسَادَةٍ فَرَمَى بِهَا، وَقَالَ: «صَلِّ عَلَى الأَرْضِ إِن اسْتَطَعْت، وَإِلاَّ فَأَوْمٍ إِيمَاءً، وَاجْعَلْ سُجُودَك أَخْفَضَ مِنْ رُكُوعِك».

رَوَاهُ الْنَيْهَتِيُّ [«السنن الكبرى» (٣٠٦/٣)] وَصَحَّحَ أَبُو حَاتِمٍ وَقَفَهُ [«العلل» لابن أبي حاتم (١١٣/١)]

زادَ فيما مضى أنَّهُ رَوَاهُ البِيْهَقِيُّ بِإسنادٍ قويٌ وقدْ تقدَّما في آخرِ بابِ صفةِ الصَّلاةِ قُبِيلَ بابِ سُجودِ السَّهْوِ بلفظِهِمَـا وشرحنَاهُمَا هُنالِكَ فَتَرَكْنا شرحَهُمَا ها هُنا لذلِك.

ثُمَّ ذَكَرَ هُنا حديثَ عائشةَ وقدْ مرَّ أيضاً في حديثو في بابِ صفةِ الصَّلاةِ بلفظِهِ، وقالَ هُناك: صحَّحَهُ ابنُ خُزِيمَةَ وَقَــال هُنــا: صحَّحَهُ الحَاكِمُ وَهُوَ.

اللَّبِيُّ ﷺ قَالَتْ: رَأَيْتِ النَّبِيِّ ﷺ فَعَالِثُ: رَأَيْتِ النَّبِيِّ ﷺ يُصَلِّى مُتَرَبِّعاً.

رُوَاهُ النُّسَائِيُّ (٢/٤/٣) وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (٨/١ ٢٥٥٧).

وَهُوَ مَنْ أَحَادَيْثِ صَلَاةِ المَرْيَضِ لا مَنْ أَحَادَيْثِ صَلَاةِ المُسَافَرِ. وقد أَتَى بهِ فيما سَلفَ.

والحديثُ دليلٌ على صفةِ قُعودِ المصلَّى إذا كانَ لَهُ عُـــُدرٌ عن القيام. وفِيهِ الحلافُ الَّذي تقدُّمَ. الشّيء بضرب الخاتم عليْه كتّماً لَهُ وَتَغطيــةً لنـلاً يُتَوصَّـلَ إليْهِ، ولا يُطَّلعَ عليْــهِ شُبّهَت القلـوبُ بسبب إعراضهــمْ عـن الحـقُ واسْتِكْبارهِمْ عنْ قبولِهِ وعــدم نُفـوذ الحـقُ إليْهَـا بالأشـياء الّتِي اسْتُوثقَ عليْهَا بالخَتْمِ فلا ينفــذُ إلى باطنها شيءٌ، وَهَـذِهِ عُقوبةً على عدم الامْتِتالِ لأمرِ اللّه، وعدم إتيانِ الجمعة منْ باب تيسيرِ العسرى.

(ثمَّ لَيَكُوننَّ من الغافلينَ روَاهُ مُسلمٌ) بعدَ خَتْمِهِ \_ تعـالى \_ على قُلوبهِمْ فيغفلونَ عن الأَتِسابِ ما ينفعُهُمْ من الأعمالِ وعنْ ترك ما يضرُهُمْ منْهَا.

وَهَـذا الحديثُ من أعظـمِ الزَّواجرِ عن تــرَّكِ الجمعــةِ والتَّــاَهُل فِيهَا.

وفِيهِ إخبارٌ بأنَّ ترْكَهَا منْ أعظمِ أسبابِ الخَذَلانِ بالْكُلُيَّةِ، والإجماعُ قائمٌ على وُجوبِهَا على الإطلاقِ، والأكثرُ أَنْهَا فـرضُ عين.

وقالَ في معالمِ السُّننِ(٦٤٤/١): إنَّهَا فرضُ كفايــةٍ عنـــدَ الفقَهَاء.

#### ٢ ــ وقتُ الجمعةِ

٤٢١ - وَعَنْ سَلَمَةَ بْنِ الأَكْـوَعِ ﴿ قَالَ: كُنَّا نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ الْجُمْعَةِ، ثُمَ نَنْصَـرِفُ وَلَيْسَ لِلْحِيطَانِ ظِلُ يُسْتَظَلُ بِهِ».

مُتُفَقَّ عَلَيْهِ [البخاري (٢١٦٨)، مسلم (٨٦٠)]، وَاللَّفُظُ لِلْبُخَارِيُّ. وَلِمِي لَفُظِ لِمُسْلِمِ [(٣٦/(٣١)]: كُنَّا نَجْمَعُ مَعَهُ إِذَا زَالَـتِ الشَّـمْسُ،

(وعن سلمةَ بنِ الأكْوعِ قالَ: كُنّا نُصلّي معَ رسولِ اللّهِ ﷺ يومَ الجمعةِ ثُمَّ ننصرفُ وليسَ للحيطانِ ظلَّ يُسْتَظلُّ بِهِ. مُنّفقٌ عليْـهِ واللّفظُ للبخاريِّ. وفي لفظِ لمسلم، أيْ من روايةِ سلمةَ.

(كنَّا نجمعُ معَهُ) أي النَّبِيُّ ﷺ.

ثُمَّ نَوْجِعُ، نَتَتَبُّعُ الْفَيْءَ.

(إذا زالت الشَّمسُ ثُمَّ نرجعُ نَتتبُّعُ الفيءَ).

الحديثُ دليلٌ على المبادرةِ بصلاةِ الجمعةِ عندَ أوَّلِ زوالِ الشَّمسِ.

والنَّفيُ فِي قولِهِ "وليسَ للحيطانِ ظلَّ" مُتَوجِّهُ إلى القيدِ، وَهُوَ قولُهُ: "يُسْتَظلُّ بِهِ" لا نفيٌّ لأصلِ الظّلُّ حَتَّى يَكُـونَ دليـلاً على أنْهُ صلاَّهَا قبلَ زوال الشَّمس.

وَهَذَا التَّاوِيلُ مُعْتَبِرٌ عِندَ الجِمْهُورِ القائلينَ بالنَّ وقْتَ الجِمعةِ هُوَ وقْتُ الظُّهْرِ.

وذَهَبَ احمدُ وإسحاقُ إلى صحَّةِ صلاةِ الجمعةِ قبلَ الزَّوالِ. واخْتَلَفَ أصحابُ أحمدَ فقالَ بعضُهُمْ: وقْتُهَا صلاةُ العيدِ، وقبلَ السَّاعةِ السَّادسةِ.

وأجازَ مالِكُ الخطبةَ قبلَ الـزُوالِ دُونَ الصَّلاةِ وحجَّتُهُمْ ظَاهِرُ الحديثِ وما بعدَهُ، وأصرحُ منهُ ما أخرجَهُ أحمـدُ (٣٢١/٣) ومن حديثِ جابرِ «أَنَّ النَّبِيُ ﷺ كَانَ يُصَلِّي الْجُمُعَةَ ثُمُّ نَذْهَبُ إِلَى جِمَالِنَا فَنُرِيحُهَا حِينَ تَزُولُ الشَّمْسُ» يعني النُواضح.

وأخرج الدَّارقطنيُّ (١٧/٢) عنْ عبدِ اللَّهِ بـنِ شـيبانَ قـالَ: شهدْت مع أبي بَكْرِ الجمعة فَكَانَتْ خُطَبَتُهُ وصلاتُهُ قبلَ نصف النَّهَارِ ثُمُّ شَهدْتها مع عُمرَ فَكَانَتْ صلاتُهُ وخطبَتُهُ إلى أنْ أقـولَ انْتَصفَ النَّهَارُ ثُمَّ شَهدْتها مع عُثمانَ فَكَانَتْ صلاتُهُ وخطبَتُهُ إلى أنْ أقولَ زالَ النَّهَارُ فَما رأيت أحداً عابَ ذلِكَ، ولا أنكرَهُ.

وروَاهُ احمدُ بنُ حنبـلٍ في روايـةِ ابنِـهِ عبـدِ اللَّـهِ [دمساللهه (ص١٧٥–١٧٦)] قـالَ: وَكَذَلِكَ رُويَ عـن ابـنِ مسـعودٍ وجــابرِ وسعيدٍ ومعاويةَ أنَّهُمْ صلُوا قبلَ الزُّوالِ.

ودلالةُ هذا على مذْهَبِ أحمدَ واضحةٌ.

والتَّاويلُ الَّذي سبقَ من الجمْهُورِ يدفعُهُ أَنَّ صلاةَ النَّبِيُّ مَعْ قَرَاعَتِهِ سُورةِ الجمعةِ، والمنافقينَ وخطبَتُهُ لَوْ كَانَتْ بعدَ الزُّوالِ لما ذَهْبوا منْ صلاةِ الجمعةِ إلاَّ وللحيطانِ ظلَّ يُسْتَظلُ بهِ. كذا في الشَّرح، وحقَّقنا في حواشي "ضوءِ النَّهَارِ" أَنَّ وقَتُهَا الزُّوالُ ويدلُ لَهُ أيضاً قولُهُ:

عنه قَالَ: مَا كُنَّا نَقِيلُ، وَلا نَتَغَذَّى إِلاَّ بَعْدَ الْجُمُعَةِ.
عنه قَالَ: مَا كُنَّا نَقِيلُ، وَلا نَتَغَذَّى إِلاَّ بَعْدَ الْجُمُعَةِ.
مُثَفَّقُ عَلَيْهِ (البخاري (٩٣٩\_ مسلم (٨٥٩))، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمٍ.
وَفِي رَوْلَةِ: فِي عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ

(وعن سَهْلِ بنِ سعدِ) هُوَ أَبُو العَبَّاسِ سَهْلُ بنُ سعدِ بنِ مالِكِ الخزرجيُّ السَّاعديُّ الأنصاريُّ قيلَ: كانَ اسمُهُ حزناً فسمَّاهُ ﷺ سَهْلاً.

مَاتَ النَّبِيُ ﷺ وَلَهُ حَسَ عَشَرةً سِنةً وَمَـاتَ بالمدينـةِ سِنةً إحدى وسبعينَ وَهُوَ آخرُ مِنْ مَاتَ بالمدينةِ مِن الصَّحابةِ.

(قالَ ما كُنَّا نقيلُ) من القيلولةِ.

رولا نَتَعَذَّى إِلاَ بَعَدَ الْجَمَعَةِ مُنْفَقَّ عَلَيْهِ، واللَّفَظُ لَمَسَلَمٍ. وفي رواية في عَهْدِ رسولِ اللَّهِ ﷺ في النَّهَايةِ: المقيلُ، والقيلولـةُ: الاسْتِراحةُ نصفَ النَّهَار، وإنْ لمْ يَكُنْ مَمْهَا نومٌ.

فالحديثُ دليلٌ على ما دلُّ عليْهِ الحديثُ الأوَّلُ، وَهُوَ مَنَ ادلَّةِ احمدَ، وإنَّما أَتَى المصنَّفُ رحمه الله بلفظ روايةِ «على عَهْدِ رسُولِ اللهِ تَلَكُمُّ لَسُلاً يقولَ قائلٌ إنَّهُ لَمْ يُصرِّح الرَّاوي في الرُّوايةِ الأولى أنْ ذليك كانَ من فعلِهِ تَلْكُمُّ وَتَقريرِهِ فدفعَهُ بالرُّوايةِ النِّي اثبَتَتَ أَنْ ذليكَ كانَ على عَهْدِهِ ومعلومٌ أنَّهُ لا يُصلّى الجمعة في المدينة في عَهْدِهِ سواهُ فَهُوَ إخبارٌ عن صلاتِهِ، فيهِ دليلٌ على الصَّلاةِ قبلَ الزُّوالِ؛ لأَنَّهُمْ في المدينةِ ومَكَةً لا يُقيلونَ، ولا يَتَعلى الصَّلاةِ قبلَ الزُّوالِ؛ لأَنَّهُمْ في المدينةِ ومَكَةً لا يُقيلونَ، ولا يَتَعلى عَمْونَ إلاَّ بعدَ صلاةِ الظُّهْرِ كما قالَ تعالى فوجينَ تَضَعُونَ ثِيْابَكُمْ مِن الظَّهِرَةِ إللودِ: ٨٥].

نعمْ كَانَ مَلَظُ يُسَارِعُ بِصَلَاةِ الجَمعةِ فِي أُولُ وَقَـٰتِ الـزُوالِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ مخلافِ الظُّهُر فقدْ كَانَ يُؤخِّرُهُ بعدَهُ حَتَّى يُجْتَمعَ النَّاسُ.

### ٣- عددُ الحضور في الجمعةِ

النَّبِيُّ ﷺ كَانَ يَخْطُبُ قَائِماً، فَجَاءَتْ عِيرٌ مِن الشَّام، فَجَاءَتْ عِيرٌ مِن الشَّام، فَانْفَتَلَ النَّسَاسُ إِلَيْهَا، حَتَّى لَمْ يَبْتَى إِلاَّ اثْنَا عَشَرَ رَحُلاً.

رَوَاهُ مُسِلِمٌ (٨٦٣).

وعن جابر ﷺ أنَّ النَّبِيُّ ﷺ كيان يخطبُ قائماً فجاءَتُ عَرِّ بِكَسرِ العينِ الْمُهْمَلةِ وسُكُونِ المثنَّاةِ التَّحْتِيَةِ فراءٍ.

قَالَ فِي النَّهَايَةِ: العيرُ الإبلُ بِأَحَالِهَا.

(من الشَّامِ فَانْفَتَلَ بِالنُّونِ السَّاكِنةِ، وفَتْحَ الفَّاءِ فَمَشَّأَةٍ فَوَقَيْتُمْ أي انصرفَ.

(النَّاسُ النَّهَا حَتَى لَمْ يَبَقَ) أيْ في المسجدِ (اللَّ النَّسَا عَشْسُوَ رجلاً، روَاهُ مُسلمًا.

الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يُشرعُ فِي الخطيةِ أَنْ يَخطَبُ قَائماً، وأنَّهُ لا يُشْتَرطُ لَهَا عددٌ مُعيَّنٌ كما قيلَ: إنَّهُ يُشْتَرطُ لَهَا اربعون رجلاً، ولا ما قيلَ: إنْ أقلُ ما تنعقدُ بِهِ اثنا عشرَ رجعلاً كمنا رُويَ عنْ مالِكِ؛ لأنَّهُ لا دليلَ أَنَّهَا لا تنعقدُ بأقلً.

وَهَذِهِ القَصَّةُ هِيَ الَّتِي نزلَتْ فِيهَا الآيةُ ﴿وَإِذَا رَأُوا يَجَارَةُ﴾ الآيةَ [الجمعة: ١١].

وقالَ القاضي عياضٌ إنه روى أبو داود في مراسيلِهِ (١٣) الله خُطَبَتُهُ ﷺ النَّتِي انفضُوا عنها إنَّما كانَتْ بعد صلاةِ الجمعةِ وظنُوا أنهُ لا شيءً عليهم في الانفضاضِ عن الخطبةِ، وأنَّهُ قِبلَ هذِهِ القصَّةِ كان يُصلَى قبلَ الخطبةِ.

قالَ القاضي: وَهَذَا أَشْبَهُ بِحَالَ أَصِحَابِهِ، والمظنونُ بِهِمْ مِا كَانُوا يَدْعُونُ الطَّلَاةُ مِعْ النَّبِيُ لَكُمُ وَلَكِنَّهُمْ ظُنُوا جُوازُ اللهِ النَّاسِ النَّاسِوافِ بِعَدُ انقضاء الصَّلاةِ.

### ٤ ـ من أدرك ركعةً من الجمعة

٤٢٤ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما قَالَ أَن رَسُول اللّهِ عِنْ صَلاَةً الْحَمْمَةِ وَغَيْرِهَا فَلْيُضِفْ إِلَيْهَا أُخْرَى. وَقَدْ تُمُت مَا الْجُمُعَةِ وَغَيْرِهَا فَلْيُضِفْ إِلَيْهَا أُخْرَى. وَقَدْ تُمُت مَا الْجُمُعَةِ وَغَيْرِهَا فَلْيُضِفْ إِلَيْهَا أُخْرَى. وَقَدْ تُمُت مَا اللّهَا أُخْرَى.

رَوَاهُ السَّنَائِيِّ (٢٧٤/١)، وَابْنُ مَاجَةُ (١٩٧٣)، والمعارفطيُّ (١٩٧٣)، وَاللَّفُظُ لَهُ، وَإِسْسَادُهُ صَحِيحٍ، لَكِنْ فَسَوَّى أَبُسُو حَالِمٍ الرُسَئَلَةُ [والمِلَيل]، (١٧٧/١)].

روعن ابنِ عُمِرَ ظَيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: قَمَنُ أَفَرَكُ رَكْعَةً مِنْ صَلَاةٍ الْجُمُعَةِ وَغَيْرِهَا) أيْ منْ سائرِ الصَّلْوَاتِ وَفَلْمِيْقَفُ النّهَا أخرى) في الجمعةِ أو غيرِهَا يُضيفُ إليْهَا ما بقيَ منْ رَكْعَمْةٍ، وأَكْثَرَ.

(وقد: تَمْتُ صَالِاتُهُ. رَوَاهُ النَّسَانِيُّ وَابِنُ مَاجَمَهُ وَالنَّاوِقَطْتُنِّي

واللَّفظُ لَهُ، وإسنادُهُ صحيحٌ لَكِنْ قَوْى أَبُو حَاتِمٍ إرسالَهُ) الحديثُ أخرجُوهُ من حديثِ بقيَّةَ: حدَّثني يُونسُ بنُ يزيدَ عـن سـالمٍ عـنْ أبيه... الحديث.

قالَ أبو داود والدارقطني: تفرَّدَ بهِ بقيَّةُ عنْ يُونسَ.

وقالَ ابنُ ابي حَاتِم في العللِ[١٧٧٢/١] عنْ ابِيهِ: هذا خطأٌ في المُتْنِ، والإسنادِ، وإنَّماً هُوَ عن الزُّهْرِيُّ عنْ أَبِي سلمةَ عـنْ ابي هُريرةَ مرفوعاً "مَنْ أَدْرَكَ رَكْعَةً مِن الصَّلاةِ فَقَدْ أَدْرَكَهَا».

وأمَّا قُولُهُ (مِنْ صَلاةِ الْجُمُعَةِ) فَوَهُمَّ.

وقلاً اخرجَ الحديثَ منْ ثلاثةً عشرَ طريقاً عنْ أبي هُريـرةً ومنْ ثلاثةً طُرق عن ابن عُمرَ.

وفي جميعِهَا مقالٌ.

وفي الحديثِ دلالةٌ على أنَّ الجمعـةَ تصـحُ للأحـقِ، وإنْ لمْ يُدركُ من الخطبةِ شيئاً.

وإلى هـذا ذَهَبَ زيـدُ بـنُ علـيٌ والمؤيَّـدُ والشَّـافعيُّ وابــو حنيفةً.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ إِلَى أَنْ إِدرَاكَ شيء من الخطبةِ شرطٌ لا تصحُّ الجمعةُ بدونِهِ، وَهَذَا الحديثُ حُجَّةٌ عليْهِم، وإِنْ كَانَ فِيهِ مقالًا لَكِنْ كَرَةَ طُرِقِهِ يُقوِّي بعضها بعضاً مَعَ أَنَّهُ اخرجَهُ الحَاكِمُ من ثلاثِ طُرق احدُهَا من حديثِ ابسي هُريرةَ (٢٩١/١) وقال فيها: على شرطِ الشَّيخينِ. ثُمَّ الأصلُ عدمُ الشَّرطِ حَتَّى يقومَ عليهِ دليلٌ.

## ٥ \_ خُطبتان وهو قائمٌ

2 \* \* • وَعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ رَضِي اللّه تعالى عنه: أَنْ النّبِي ﷺ كَانَ يَخْطُبُ قَائِماً، يَجْلِسُ، ثُمَّ يَقُومُ فَيَخْطُبُ قَائِماً، فَمَنْ نَبَاك أَنَّهُ كَانَ يَخْطُبُ جَالِساً فَقَدْ كَذَبَ.

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٨٦٢)

الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يُشرعُ القيامُ حالَ الخطبَتَينِ، والفصلُ بينَهُمَا بالجلوس وقد اختَلفَ العلماءُ هلْ هُوَ واجبُّ أو سُنَّةً.

فقالَ أبو حنيفةً: إنَّ القيامَ، والقعودَ سُنَّةً.

وذَهَبَ مالِكٌ إلى أنَّ القيامَ واجبٌ فإنْ ترَكَهُ أَسَاءَ وصحَّتُ الحُطبةُ.

وذَهَبَ الشَّافعيُ وغيرُهُ إلى اللَّ الخطبة لا تَكُونُ إلاَّ منْ قيامٍ لمنْ أطاقَهُ. واخْتَجُوا بمواظبَّتِهِ ﷺ على ذلِكَ خَتَّى قالَ جابرُ «فمنْ أنباًكَ... إلى آخرِهِ» ولمَا رُويَ اللَّ كعبَ بنَ عُجرةً لمَّا دخـلَ المسجد وعبدُ الرَّحمٰنِ بنُ أَمُّ الحَكَمِ يخطبُ قاعداً فأنْكَرَ عليْهِ وَتَلا عليْهِ ﴿وَتَرَكُوكَ قَائِماً﴾ [الجمعة: ١١] [م(٨١٤)]

وفي رواية ابن خُزيمةً: ما رآيت كاليومِ قطُ إماماً يـومُ المسلمينَ يخطبُ وَهُوَ جالسٌ. يقولُ ذلِكَ مرَّيْنِ.

واخرجَ ابنُ أبِي شبيبةَ [الصنف، (٤٤٨/١)] عن طاوس «خَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَائِماً وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمْرُ وَعُنْمَانُ، وَأَوْلُ مَنْ جَلَسَ عَلَى الْوِنْبُرِ مُعَاوِيَةً».

وأخرجَ ابنُ ابي شيبةَ [«الصنف» (٤٤٩/١)] عن الشّعبيُّ انْ مُعاويةَ إِنَّما خطبَ قاعداً لمَّا كثرَ شحمُ بطنِهِ ولحمِهِ، وَهَذا إبانــةٌ للعذرِ فإنَّهُ مسمَّ العـذرِ في حُكْـمِ المُتَّفـقِ علـى جـوازِ القعـودِ في الخطـة.

وامًّا حديثُ أبي سعيدِ الَّذي أخرجَهُ البخاريُّ (٣٩٠٤) ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ جَلَسَ ذَاتَ يَــوْمٍ عَلَى الْمِنْـبَرِ وَجَلَسْـنَا حَوْلَـهُ \* فقـدُ أَجَابَ عَنْهُ الشَّافِعِيُّ أَنَّهُ كَانَ فِي غيرِ جُمعةٍ.

وَهَذِهِ الْأَدَّلَةُ تَقضي بشرعيَّةِ القيامِ، والقعــودِ المَذْكُوريـنِ في طبةِ.

وامًّا الوجوبُ وَكُونُهُ شرطاً في صحّتِهَا فلا دلالـةَ عليهِ في اللَّفظِ إِلاَّ اللَّهُ قَدْ ينضمُ إليْهِ دليلُ وُجوبِ التَّاسَي بِهِ ﷺ وقد قال "صَلُوا كَمَا رَآيَتُمُونِي أُصَلِّي» [خ(٢٩١)، م(٢٩١)]، وفعلهُ في الجمعةِ في الحطبتين، وتقديمُهَا على الصّلاةِ مُبينٌ لآيةِ الجمعةِ فما واظبَ عليهِ كان في الترك دليل على عدمِ الوجوبِ فإنْ صحّ أنْ قُعودَهُ في حديثِ ابي سعيد كان في خُطبةِ الجمعةِ كان الأقوى القولَ الأولَ، وإنْ لم ينبُت ذلك فالقولُ النَّاني.

(فائدةً) تسليمُ الخطيبِ على المنبر على النَّاس فِيهِ حديثُ

احرجَهُ الأثرمُ بسيندهِ عن الشُّعيُّ «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذًا صَعِدَ الْمِنْبَرَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ اسْتَقْبَلُ النَّاسَ فَقَـالَ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ» الحديثُ وَهُوَ مُرسلُ.

وَأَخْرِجُ ابنُ عَديٌّ [«الكامل» (١٨٦٣/٥)] «أَنَّهُ ﷺ كَـانَ إِذَا دَنَا مِنْ مِنْبَرِهِ سَلَّمَ عَلَى مَنْ عِنْدَ الْمِنْبَرِ ثُسمٌ صَعِيدَ فَإِذَا اسْتَقْبَلَ النَّاسَ بوَجْههِ سَلَّمَ ثُمُّ قَعَدَ».

إلاَّ أنَّهُ ضعَّفَهُ ابنُ عديٌّ بعيسى بن عبدِ اللَّهِ الأنصاريُّ وضعَّفَهُ بهِ ابنُ حبَّانَ.

### ٦- صورةُ الخطيب وما يبدأ به

٤٢٦ ـ وَعَنْ جَابِر بْن عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا خَطَبَ، احْمَرُتْ عَيْنَاهُ، وَعَلا صَوْنَهُ، وَاشْنَدُ غَضَبُهُ، حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْذِرُ جَيْسُ يَقُـولُ: صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ، وَيَقُولُ: أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ خَسِيْرَ الْجَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ، وَجَيْرَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ، وَشَرُّ الْأُمُورِ مُخْدَثَاتُهَا وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلالَةً».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٨٦٧)(٤٣).

وَلِي رِوَايَةٍ لَلُو(٨٦٧)(٤٤): كَانَتْ خُطْبَةُ النَّبِي كَلَيْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ: يَحْمَدُ اللَّهَ وَيُشِي عَلَيْهِ، ثُمُّ يَقُولُ عَلَى أَثَر ذَلِكَ ... وَقَدْ عَلا صَوْتُهُ.

وَفِي رِوَايَةٍ لَهُ [(٨٦٧)(٥٤)]: ومَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَلا مُضِلُّ لَهُ، وَمَنْ يُصْلِـلُ

وَلِلنَّسَائِيُّ (١٨٨/٣، ١٨٩) ﴿وَكُلَّ صَلالَةٍ فِي النَّارِ ۗ

(وعن جابر بن عبدِ اللَّهِ ﷺ قال: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا خَطَبَ أَحْمَرُتْ عَيْنَاهُ وَعَلا صَوْتُهُ وَاشْتَدُّ غَضَبُهُ حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْدِرُ جَيْشَ يَقُولُ صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ وَيَقُولُ: أَمَّا بَعْدُ فَمَانٌ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ») قَـالَ النَّـوويُّ ضبطنَـاهُ في مُسلِّم بضمُ الْهَاء، وفَتْح الِدَّال فِيهمَا ويفَتْح الْهَاء وسُكُون الـدَّال

وفسَّرَهُ الْهَـرويُّ على روايـةِ الفَتْح بـالطَّريق أيْ أحسـنَ الطُّرين طريقُ مُحمَّدٍ وعلى روايةِ الضَّمُّ معنَاهُ الدَّلالةُ، والإرشادُ وَهُوَ الَّذِي يُضافُ إِلَى الرُّسَلِ، وإِلَى القرآنِ قبالَ تعالى: ﴿وَإِنَّـكَ

لَتَهْدِي﴾ [الشورى: ٥٧] ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يُهْدِي﴾ [الإسراء: ٦] وقَّدُ يُضافُ إليهِ \_ تعالى \_ وَهُوَ بمعنى اللَّطَـفُ وَالتَّوْفِيقِ، وَالْعَصْمَةِ ﴿إِنَّكَ لَا تُهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ الآية [القصص: ٥٦].

(وَشَوُّ الْأَمُورُ مُخْدَثَاتُهَا) المرادُ بالمحدث ات ما لم يَكُن البياً بشرع من اللَّهِ، ولا من رسولِهِ.

(وَكُلُّ بِدْعَةٍ صَلالَةً) البدعةُ لُغةً ما عُمـلَ على غير مشالً

والمرادُ بِهَا هُنا ما عُملَ من دُونِ أنْ يسبقَ لَـهُ شـرِهُيَّةُ منْ كِتَابٍ، ولا سُنْةٍ.

(رواة مُسلم) وقد قستم العلماء البدعة خسة أقسام،

واجمةً: كحفظِ العلومِ بالنَّدوينِ، والرَّدُّ على الملاحدةِ بَأْقَامُـةٍ

ومندوبة: كبناءِ المدارسِ.

ومباحةً: كالتُّوسعةِ في الوانِ الاطعمةِ، وفاخرِ النَّياب.

ومحرَّمةً ومَكْزُوهَةً: وَهُمَا ظَاهِران فقولُهُ: ﴿كُلُّ بِدِعةٍ صَلالِـةً ۗ ﴿ عامٌ مخصوصٌ.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ يُسْتَحبُ للخطيبِ أَنْ يرفُّغُ بالخطبةِ صوْتَهُ ويجزلَ كلامَهُ ويأتِيَ بجوامع الْكَلْسم من السُّرغيب والتَّرْهِيبِ ويأْتِيَ بقولِهِ (أمَّا بعدُّ).

وقد عقدَ البخاريُّ باباً في اسْتِحبابهَا، وذَكَرَ فِيهِ جُمَّالِمَةٌ مَنْ الأحاديثِ وقدْ جُمَّعَ الرُّوآيَاتِ الَّتِي فِيهَا ذِكْرٌ ﴿ الْمَا بِعِدُ ۗ لِبَعْضِ

واخرجَهَا عن اثنين وثلاثينَ صحابياً.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ كَانَ ﷺ يُلازِمُهَا في جميع خُطبهِ، وذلِكَ بعَلْ حدِ اللَّهِ، والنَّناء والسُّمَهُدِ كما تُفيدُهُ الرَّوايــةُ المشارُ إليْـوَ فِهُولِــوَزَّ (وفي روايةٍ لَهُ) أيْ لمسلم عن جابر بن عبدِ اللَّهِ.

(كَانَتْ خُطِّيةُ النِّيِّ ﷺ يُومَ الجمعةِ يحمدُ اللَّهَ ويثني عَلَيْهِ ثُمُّ يقولُ على أثر ذلِكَ وقدْ علا صوَّتُهُ) حُذَفَ المقولُ اتَّكَالاً على مـا تقدُّمَ، وَهُوَ قُولُهُ (امَّا بعدُ، فإنَّ خيرَ الحديثِ) إلى آخر منا تَقَـدُمْ ولمْ يِذْكُرِ الشَّهَادَةَ اخْتِصاراً؛ لثَّبُوتِهَا في غيرٍ هذهِ الرَّوايةِ.

فقد ثبَتَ أَنَّهُ لِللَّا قَالَ: «كُلُّ خُطْبَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَشَهُدُّ فَهِيَ كَالْيِدِ الْجَدْمَاء» [احمد: (٣٤٣/٢)].

وفي دلائلِ النَّبُوَّةِ للبَيْهَقيُّ منْ حديثِ أبي هُريرةَ مرفوعاً حِكَايةً عن اللَّهِ ـ عزُّ وجلٌ ـ "وَجَعَلْتُ أُمُسَّكَ لا يَجُورُ لَهُمْ خُطُبَةٌ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْكَ عَبْدِي وَرَسُولِي، وَكَانَ يذْكُرُ في تشَهُّدِهِ نَسْنَهُ باسمِهِ العلم.

(وفي روايةٍ لَهُ) أيْ لمسلم عن جابر.

رَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُصْلِلْ فَلا هَادِيَ لَهُ) أيْ: اللهُ يأْتِي بِهَذِهِ الأَلفاظِ بعدَ «أمَّا بعدُ».

(وللنسائي) أي عن جابر (وَكُلُّ صَلاَلَةٍ فِي النَّـارِ) أيْ بعـدَ قولِهِ (كُلُّ بِدْعَةٍ صَلاَلَةً) كما هُوَ في النَّسائيّ واخْتَصرَهُ المصنَّفُ.

والمرادُ صاحبُهَا.

وَكَانَ يُعلّمُ أصحابَهُ فِي خُطبَتِهِ قواعدَ الإسلامِ وشرائعة ويامرُهُمْ وينهَاهُم فِي خُطبَتِهِ إذا عرضَ لَهُ أمرُ أو نَهْيَ كما أمرَ الله الشرائع في الدّاخل، وَهُوَ يخطبُ أَنْ يُصلِّي رَكْعَتَينِ ويذْكُرُ معالمَ الشرائع في الحظبة، والجنّة والنّار، والمعاد ويامرُ بِتَقوى اللّهِ ويحذّرُ من غضبهِ ويرغّبُ في مُوجبَاتِ رضاهُ وقد ورد قراءة أيةٍ في حديثِ مُسلم (٨٦٢) «كانَ لرسولِ اللّهِ تَشَارُ خُطبَتَانِ يجلسُ بينَهُمَا يقرأُ القرآنَ ويذكّرُ النّاسَ ويجذّرُ».

وظَاهِرُهُ مُحافظَتُهُ ﷺ على ما ذَكَرَ فِي الخطبةِ ووجوبُ ذَلِكَ؛ لأنَّ فعلَهُ بيانٌ لما أُجملَ فِي آيةِ الجمعةِ وقدْ قالَ ﷺ: "صَلُوا كَمَا رَآيْتُمُونِي أُصَلِي، [خ(٦٣١)، م(٣٩١)] وقدْ ذَهَبَ إلى هذا الشَّافعيُّ.

وقالَت الْهَادويَــةُ: لا يجبُ في الخطبةِ إلاَّ الحمدُ والصَّـلاةُ على النَّبِيِّ لَلِيُّ فِي الخطبَيَنِ جميعاً.

وقالَ أبو حنيفةَ: يَكُفّي سُبحانَ اللَّهِ، والحمدُ للَّـه، ولا إِلَـهَ إِلاَّ اللَّهُ واللَّهُ أَكْبرُ.

وقالَ مَالِكٌ: لا يُجزئُ إلاَّ ما سُمِّيَ خُطْبةً.

### ٧ - الحضُّ على تقصير الخُطبةِ

٢٧٤ - وَعَنْ عَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ ﴿ قَالَ: سَسِمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿ إِنْ طُولَ صَلَاةِ الرَّجُ لِ
 وَقِصَرَ خُطُبْتِهِ مَئِنَةً مِنْ فِقْهِهِ ٩.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٨٦٩)

(وعن عمَّارِ بنِ ياسرِ ﷺ قال: سمعنت رسولَ اللّهِ ﷺ يقولُ: ﴿إِنَّا طُولَ صَلَاةِ الرَّجُلِ وَقِصَرَ خُطْبَتِهِ مَنِنَةً ﴾ بفَتْحِ المسِمِ نُسمٌ همزة مَكْسورة ثُمَّ نُونِ مُشدَّدة أي علامةً.

(مَنْ فَقْهِهِ) أَيْ ثَمَّا يُعرِفُ بِهِ فَقْـهُ الرَّجـلِ، وَكُـلُّ شـيءٍ دلَّ على شيءٍ فَهُوَ مَنْنَةٌ لَهُ (روَاهُ مُسلمٌ).

وإنّما كان قصرُ الخطبةِ علامةً على فقْهِ الرَّجلِ؛ لأنَّ الفقية هُوَ المطَّلعُ على حقائقِ المعاني وجوامع الألفاظِ فَيَتَمَكَّنُ من التّعبير بالعبارةِ الجزلةِ الفيدةِ، ولذلك كانَ منْ تمامٍ هذا الحديثِ "فَأَطِيلُوا الصَّلاةَ وَاقْصُرُوا الْخُطْبَةَ، وَإِنْ مِن الْبَيَانِ لَسِحْراً».

فشبّة الْكَلامَ العاملَ في القلوبِ الجاذبَ للعقــولِ بالسّـحرِ؛ الأجلِ ما اشتَملَ عليهِ من الجزالةِ وَتَناسقِ الدَّلالةِ، وإفادةِ المعاني الْكثيرةِ، ووقوعِهِ في مجازِهِ من التَّرغيبِ والسَّرْهيب ونحو ذلك، ولا يقدرُ عليهِ إلاَّ من فقة في المعاني وتَناسقِ دلالتِهَا فإنَّهُ يَتَمكَنُ من الإنيانِ بجوامعِ الْكَلمِ، وكانَ ذلكَ مــن خصائصِهِ عَلَيْم فإنَّهُ أُوتِيَ جوامع الْكَلمِ،

والمرادُ منْ طُولِ الصَّلاةِ الطُّولُ الَّذِي لا يدخلُ فاعلُهُ تَحْتَ النَّهٰيِ وقدْ كانَّ يُصلِّي ﷺ الجمعـةَ بالجمعـةِ، والمُنافقينَ وذلِكَ طُولٌ بالنَّسبةِ إلى خُطبَتِهِ وليسَ بالنَّطويلِ المُنهيِّ عنْهُ.

### ٨\_ ما يقرأ في الجمعةِ

٤٢٨ - وَعَنْ أُمُ هِشَامٍ بِنْتِ حَارِثَةَ بْنِ النَّعْمَانِ رَضِي اللَّه عنها قَالَتْ: مَا أَخَذْت ﴿قَ وَالْقُرْآنَ الْمُجِيدِ﴾ إلا عَنْ لِسَانِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَقْرَوُهَا كُلُّ جُمْعَةٍ عَلَى الْمِنْبَرِ إِذَا خَطَبَ النَّاسَ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٨٧٣).

(وعن أمَّ هشام بنتِ حارثة بنِ النَّعمانِ رضي اللَّه عنها) هيَّ الأنصاريَّةُ روى عنْهَا حبيبُ بنُ عبدِ الرَّحْنِ بنِ سيَّافْرٍ.

قَالَ أَحِدُ بِينُ زُهَيرٍ: سمخت أبي يقولُ: أُمُّ هشام بنُّتُ حارثةً بايعَتْ بيعةَ الرُّضوان ذَكَرَهُ ابنُ عبيدِ السبرُّ في الاسْتيعابِ (١٩٦٣/٤) ولمْ يَذْكُر اسمَهَا وذَكَرَهَا المصنَّفُ في التَّقريسب ولمُّ يُسمُّهَا أيضاً، وإنَّما قالَ: صحابيَّةٌ مشهُورةٌ.

رقالت ما أخذت ﴿قُ وَالْقُرْآنِ الْمُجِيدِ﴾ إلا عن لسان رسول اللَّهِ ﷺ يَقْرَوُهَا كُلُّ جُمعةٍ على المنبرِ إذا خطبَ النَّاسَ»، روَّاهُ

فِيهِ دليلٌ على مشروعيَّةِ قراءةِ سُورةِ ﴿قَ﴾فِي الخطبـةِ كُـلُّ

قالَ العلماءُ: وسببُ اخْتِيارِهِ ﷺ هذِهِ السُّورةَ لما اشْــتَملَتْ عليْهِ من ذِكْر البعث؛ والموت، والمواعظِ الشَّديدةِ والزُّواجر

وفِيهِ دلالةٌ لقراءةِ شيء من القرآن في الخطبةِ كما سبقَ.

وقدْ قامَ الإجماعُ على عدم وُجوبِ قراءةِ السُّورةِ المذْكُـورةِ، ولا بعضهًا في الخطبةِ وَكَانَتْ مُحافظَتُهُ على هذِهِ السُّورةِ اخْتِيــاراً منْهُ لما هُوَ الأحسنُ في الوعظِ والتَّذُّكِيرِ.

وفِيهِ دلالةً على ترديدِ الوعظِ في الخطبةِ.

## ٩ ــ النهي عن الكلام في الجمعة

٤٢٩ وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه تعالى عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "مَنْ تَكَلُّــمَ يَـوْمَ الْجُمُعَةِ وَالإِمَامُ يَخْطُبُ فَهُوَ كَمَثَـل الْحِمَـار يَحْمِـلُ ٱسْفَاراً وَالَّذِي يَقُولُ لَهُ: أَنْصِتْ. لَيْسَتْ لَهُ جُمُعَةً».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٣٠/١) بِإِسْنَادِ لا بَأْسَ بِهِ.

ولَهُ شَاهِدٌ قويٌّ فِي جامع حَمَّادٍ مُرسلٌ (وَهُـوَ) أيْ حديثُ ابن عباس (يفسر) الحديث.

• ٤ ٢٠ - وَهُوَ يُفسِّرُ حديثَ أَبِي هُريرةً في الصَّحيحينِ [البحاري

(٣٩٤)، مسلم (٨٥١). مرفوعاً: ﴿إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ: أَنْصِستُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَالإِمَامُ يَخْطُبُ فَقَدْ لَغَوْتَ٩.

في قولِهِ (يومُ الجمعةِ) دلالة على أنْ خُطبة غير الجمعةِ ليست مثلَهَا يُنْهَى عن الْكَلام حالَهَا.

وقولُهُ (والإمامُ يخطبُ) دليلٌ على أنَّمهُ يُختَصُّ النَّهْمِيُّ بحالٍ

وفِيهِ ردُّ على منْ قـالَ: إنَّهُ يُنهَى عـن الْكَـلامِ مـنْ حـال خُروج الإمام.

وأمَّا الْكَلامُ عندَ جُلوسِهِ بينَ الخطَبَيَّينِ فَهُوَ غيرُ خاطبِهِ فلا يُنْهَى عن الْكَلام حالَهُ.

وقيلَ: هُوَ وَفْتٌ يَسِيرٌ يُشَبُّهُ بِالسُّكُوتِ لِلتَّنفُسِ فَهُوَ فِي حُكْمِ

وإنَّما شُبُّه بالحمارِ بحملُ أسفاراً؛ لأنَّهُ فَاتَبُهُ الانْتِضَاعُ بـالبلغِ

وقما تَكَلُّفُ المشقَّة، وأَتْعبَ نفسَهُ في خُضور الجمعــةِ، والمشبَّهُ بهِ كذلِكَ فَاتَهُ الانْتِفاعُ بأبلغ نــافع مـعَ تحمُّـلِ التَّعــبـِ في

وفي فولِهِ «لَيْسَتْ لَهُ جُمُعَةً» دليلٌ على أنَّهُ لا صلاةً لَهُ فإنَّ المرادَ بالجمعةِ الصَّلاةُ إِلاَّ أَنَّهَا تُجزئُهُ إجماعاً فــلا بُـدُّ مـنْ تـأويل هذا بأنَّهُ نفيَّ للفضيلةِ الَّتِــي يحوزُهَــا مــنْ أنصَــتَ وَهُــوَ كَمــا في حديثِ ابنِ عُمـرَ الَّـذي أخرجَـهُ أبـو داود (٣٤٧) وابـنُ خَزيمـةً (١٨١٠) بِلْفَظِ «مَنْ لَغَا وَتَخَطَّى رِقَابَ النَّاسِ كَانَتْ لَهُ ظُهُواً».

قَالَ ابنُ وَهْبِ أَحَدُ رُوَاتِهِ: مَعْنَاهُ أَجْزَأَتُهُ الصَّلاةُ وحَرَّمَ فضيلةً الجماعةِ.

وقد اخْتَجُ بالحديثِ منْ قـالَ بحرمةِ الْكَـلام حـالَ الخطبةِ وَهُم الْهَادُويَّةُ وَالْهُو حَنِيفَةً وَمَالِكُ وَرُوايِنٌّ عَـنَ الشَّافَعِيُّ فَإِنَّ تشبيهَهُ بالمشبِّهِ بِهِ المُسْتَنْكُوِ، وملاحظةُ وجْهِ الشَّبْهِ يدلُ على قُبح ذلِكَ وَكَذَلِكَ نَسَبَتُهُ إِلَى فَوَاتِ الفَصْيَلَةِ الحَاصَلَةِ بالجَمْعَةِ مَا ذَاكَ إلاَّ لما يلحقُ الْمُتَكَلِّمَ من الـوزرِ الَّـذي يُقـاومُ الفضيلـةَ فيصـيرُ مُحبطاً لَهَا.

وذَهَبَ القاسمُ وابنا الْهَادي، وأحدُ قوليْ أحمدَ والشَّافعيُّ إلى التَّفرقةِ بينَ منْ يسمعُ الخطبةَ، ومنْ لا يسمعُهَا.

ونقلَ ابنُ عبدِ البرُّ: الإجماعُ على وُجــوبِ الإنصاتِ على منْ يسمعُ خُطبةَ الجمعةِ إلاَّ عنْ قليل من التَّابعينَ.

وقولُهُ (إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكِ أَنْصِتْ فَقَدْ لَغُوْتَ) تَأْكِيدٌ في النَّهْي عن الْكَلام؛ لأنَّهُ إذا عُدَّ من اللُّغو، وَهُوَ أمرٌ بمعروفٍ فأولى مــنُّ غيرهِ فعلى هذا يجبُ عليْهِ أنْ يامرَهُ بالإشارةِ إنْ الْمُكُنَّ ذلِكَ.

والمرادُ بالإنصَاتِ قيلَ: منْ مُكَالمةِ النَّاسِ فيجوزُ على هـذا الذُّكْرُ وقراءةُ القرآن، والأظْهَرُ أنَّ النَّهْيَ شَامَلٌ للجميع، ومنْ فرُقَ فعليْهِ دليلٌ فمثلُ جوابِ التَّحيَّةِ والصَّــلاةِ على النَّبيُّ ﷺ عندَ ذِكْرُهِ عندَ منْ يقولُ بوجوبِهَا قدْ تعارضَ فِيهِ عُمُومُ النَّهْيِ هُنا وعمومُ الوجوبِ فِيهِمَا وَتَخصيصُ أحدِهِمَــا لعمــومِ الآخــرِ تَحَكُّمٌ منْ دُون مُرجِّح.

واخْتَلَفُوا في معنى قولِهِ «لغـوْتَ» والأقـربُ ما قالَـهُ ابـنُ المنير أنَّ اللُّغوَ ما لا يحسنُ.

وقيلَ: بطلَتْ فضيلةُ جُمعَتِك وصارَتْ ظُهْراً

### • ١ - تحية المسجد والخطيبُ يخطبُ

٤٣١ - وَعَنْ جَابِر ﷺ قَالَ: دَخَـلَ رَجُـلٌ يَـوْمَ الْجُمُعَةِ وَالنَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ، فَقَـالَ: «صَلَّيْتَ»؟ قَـالَ لا، قَالَ: «قُمْ فَصَلٌ رَكْعَتَيْن»..

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٩٣١)، مسلم (٨٧٥)].

الرَّجـــلُ هُـــوَ سُـــليْكُ الغطفـــانيُّ سمَّـــاهُ في روايــــةِ مُسلم [(٥٧٨)(٨٥٥)].

وقيلَ: غيرُهُ وحذفَتْ همزةُ الاسْتِفْهَامِ منْ قولِهِ «صلَّيْستَ»، واصلُهُ اصلَّيْتَ.

وفي مُسلمِ[(٨٧٥)(٥٤)(٥٥)] قالَ لَهُ: «أصلَيْتَ».

وقلاً ثبَتَ في بعض طُرق البخاريِّ(٩٣١).

وسليك: بضمُ السِّينِ المُهْمَلةِ بعدَ اللاَّمِ مُتنَّــاةٌ تَحْتِيَّـةٌ مُصغَّـرُ (الغطفانيُّ) بفَتْحِ الغينِ المعجمةِ، فطاءٌ مُهمّلةٌ بعدَهَا فاءً.

وقولُهُ (صَلَّ رَكْمَتَيْنِ) وعندَ البخاريِّ وصفَهُمَا بخفيفَتَين وعندَ مُسلم «وَتَجوَّزُ فِيهِمَا» وبوَّبَ البخاريُّ لذَلِكَ بقولِهِ (بـابُ: منْ جاءَ والْإمامُ يخطبُ يُصلِّي رَكْعَتَين خفيفَتَين).

وفي الحديثِ دليلٌ على أنْ تحيَّةَ المسجدِ تُصلَّى حالَ الخطبةِ. وقِدْ ذَهَبَ إلى هــذا طائفةٌ مـن الآل، والفقَهَـاء، والمحدُّثـينَ ويخفُّفُ لسماع الخطبةِ.

وذَهَبَ جماعةٌ مـن السَّلف، والخلف؛ إلى عـدم شـرعيَّتِهمَا حالَ الخطبةِ.

### والحديثُ هذا حُجَّةٌ عليْهم.

وقد تاوَّلُوهُ باحدَ عشرَ تاويلاً كُلُّهَا مردودةٍ سردَهَا المصنَّفُ في «الفَتْح» (٤٠٩/٢-٤١١) بردودِهَا، ونقلَ ذلِـكَ الشَّـارحُ رحمـه اللَّه في الشَّرح.

واسْتَدَلُوا بقولِهِ \_ تعالى \_ ﴿وَإِذَا قُرَئَ القرآن فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا﴾ [الأعراف: ٢٠٤] ولا دليلَ في ذلِـك؛ لأنَّ هـذا خـاصٌّ وذلِكَ عامٌ؛ ولأنَّ الخطبةَ ليسَتْ قُرآناً وبائَّهُ صلى اللَّه عليه وآك وسلم نَهَى الرَّجلَ أنْ يقولَ لصاحبهِ، والخطيبُ يخطبُ: أنصِتْ، وَهُوَ أَمَرٌ بِمِعْرُوفٍ.

وجوابُهُ أَنَّ هذا أمرُ الشَّارعِ، وَهَذا أمرُ الشَّارعِ فلا تعـــارضَ بينَ أمريْهِ بل القاعدُ يُنصِتُ والدَّاخلُ يرْكُعُ التَّحيَّةَ.

وبإطباق أَهْل المدينةِ خلفاً عنْ سلفٍ على منع النَّافلةِ حالَ الخطبةِ وَهَذَا الدُّليلُ للمالِكِيَّةِ.

وجوائهُ: انَّهُ ليسَ إجاعُهُمْ حُجَّةً لوْ اجمعــوا كمـا عُـرفَ في الأصول على أنَّهُ لا يَتِمُّ دعوى إحمـاعِهمْ فقـدْ أخـرجَ الـتُرمذيُّ (٥١١) وابنُ خُزِيمَةُ (١٨٣٠) وصحَّحَهُ أنَّ أبا سعيدٍ أتَى ومسروانُ يخطبُ فصلاًهُمَا فـارادَ حـرسُ مـروانَ انْ يمنعُـوهُ فـابى حَتَّـى صلاَّهُمَا ثُمَّ قالَ: مَا كُنْتُ لأَدعَهُمَا بَعَدَ أَنْ سَمَعْتَ رَسُولَ اللَّهِ 撒 يامرُ بهمًا.

وأمَّا حديثُ ابنِ عُمرَ عندَ الطَّبرانيُّ فِي الْكَبيرِ [كما في المجمع (١٨٤/٧)] مرفوعاً بلفظِ "إذا دَخَلَ أَحَدُكُم الْمَسْجِد، وَالإمّامُ يَخْطُبُ فَلا صَلاةً وَلا كَلامَ حَتَّى يَفْرُغَ الإِمَامُ».

فَفِيهِ آثُوبُ بنُ نَهيكٍ مَتْرُوكٌ وضعَّفَهُ جماعةٌ وذَكَرَهُ ابسُ

حبَّانَ في الثُّقَاتِ.

وقالَ: يُخطئُ.

وقد أُخذَ من الحديثِ أنَّهُ يجوزُ للخطيبِ أنْ يقطعَ الخطبةَ باليسير من الْكَلام.

واجيبَ عنهُ: بـانَ هـذا الَّـذي صـدرَ منهُ ﷺ من جُملةِ الأوامرِ الَّتِي شُرعَتْ لَهَـا الخطبةُ، وأمرُهُ ﷺ بِهَـا دليـلٌ على وُجوبِهَا، وإليْهِ ذَهبَ البعضُ.

وأمًّا منْ دخلَ الحرمَ في غيرِ حالِ الخطبةِ فإنَّـهُ يُشرعُ لَـهُ الطَّوافُ فإنَّهُ تَحَبَّتُهُ أَوْ لأنَّهُ في الأَعَلسبِ لَا يقعدُ إلاَّ بعدَ صلاةٍ رَكْمَتَى الطَّوافِ.

وامًّا صلاتُهَا قبلَ صلاةِ العيدِ فإنْ كمانَتْ صلاةُ العيدِ في جبَّانةٍ غيرِ مُسبَّلةٍ فلا يُشرعُ لَهَمَا التَّحيَّةُ مُطلقاً، وإنْ كمانَتْ في مسجدٍ فَتُشرعُ.

وامًّا كونُهُ تَلَمَّظُ لَمَا حَرِجَ إِلَى صلاتِهِ لَمْ يُصِلُ قَبِلَهَا شيناً فذلِك؛ أنَّه حالَ قُدُومِهِ اشْتَغلَ بالدُّخولِ في صلاةِ العبد؛ ولأنَّهُ كانَ يُصلِّهَا في الجِبْانةِ ولمْ يُصلُّهَا إِلاَّ مَرَّةً واحدةً في مسجدِهِ تَلْخَ فلا دليلَ فِيهِ على أنَّهَا لا تُشرعُ لغيرِه، ولوْ كانت العيدُ في مسجد.

#### ١١ ـ ما يقرأ في صلاةِ الجمعةِ

النّبِيُّ ﷺ كَانَ يَقْرَأُ فِي صَّلاةِ الْجُمُعَةِ سُلورَةً الْجُمُعَةِ سُلورَةً الْجُمُعَةِ سُلورَةً الْجُمُعَةِ وَالْمُنَافِقِينَ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۸۷۹)

روعن ابنِ عبَّاسِ رضى الله عنهما أنَّ النَّبِيُّ 秦 كان يقرأُ في صلاةِ الجمعةِ سُورةَ الجمعةِ) في الأولى (والمنافقينَ) في النَّانيةِ أيْ بعد الفَاتِحةِ فِيهما لما عُلمَ منْ غيرهِ.

(روَاهُ مُسلمُ)، وإنّما خَصَهما بِهِمَا لَمَا فِي سُورةِ الجمعةِ مـن الحثُ على خُصُورهَا والسّعي إليْها وييان فضيلةِ بعتَتِهِ ﷺ وذِكْرِ الأربع الحِكَم في بعتَتِهِ ﷺ منْ أنّهُ يَتْلو عليْهِم آياتِهِ

ويزَكِّيهِمْ ويعلِّمُهُم الْكِتَابَ، والحِكْمة، والحثَّ على ذِكْرِ اللَّهِ.

ولما في سُورةِ المنافقينَ منْ توبيخِ أَهْلِ النَّفاقِ وحَنْهِمْ عَلَى التَّوبةِ ودعائِهِمْ إلى طلب الاسْتِغفارِ منْ رسولِ اللَّهِ ﷺ؛ لأنَّ المنافقينَ يَكُثرُ اجْتِماعُهُمْ في صلاتِهَا؛ ولما في آخرِهَا من الوعظ، والحث على الصَّلةة.

### ٢ ٧ ــ ما يقرأ في العيدين والجمعة

٣٣٣ – وَلَـهُ (٨٧٩) عَـن النَّعْمَـانِ بْـنِ بَشِـيرِ ﴿
قَالَ: كَانَ يَقْرَأُ فِي الْعِيدَيْنِ. وَفِي الْجُمُّعَــةِ: بِــ ﴿سَبُحِ
اسْمَ رَبِّكَ الاَعْلَى﴾ وَ﴿مَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ﴾.

(ولَهُ) أي لمسلم.

(عن النَّعمانِ بنِ بشيرِ ﴿ كَانَ يَقَرأُ) أيْ رسولُ اللَّهِ

(في العيدينِ) الفطرِ، والأضحى أيُّ في صلاتِهِمَا.

(وفي الجمعة) أيْ في صلاتِهَا بـ﴿سَبِّح اسمَ ربُّك الأعلى﴾ أيْ في الرُّحْمةِ الأولى بعدَ الفَاتِحةِ وَ(هَلْ أَتَـاك حديثُ الغاشيةِ) أيْ في الثَّانيةِ بعدَها.

وَكَأَنَّهُ كَانَ يَقِرأُ مَا ذَكَرَهُ ابنُ عَبَّاسٍ تَارَةً وَمَا ذَكَرَهُ النُّعَمَـانُ تَارَةً.

وفي سُورةِ «سُبُعْ»، و«الغاشيةِ» من التُذْكِيرِ بأحوالِ الآخرةِ، والوعدِ، والوعيدِ ما يُناسبُ قراءَتُهُمَا في تلَّكَ الصَّلاةِ الجَامعةِ. وقدْ وردَ في العيدينِ أنَّهُ كانَ يقرأُ بـ «قافِ» و«اقْتُربَتْ».

### ١٣ ـ إذا اجتمعَ العيد والجمعة أجزأ العيدُ

٤٣٤ - وَعَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْفَمَ رضي الله تعالى عنه قَالَ: صَلَّى النَّبِيُ ﷺ الْعِيدَ، ثُمُّ رَخُصَ فِي الْجُمُعَةِ، ثُمُّ قَالَ: (مَنْ شَاءَ أَنْ يُصَلِّيَ فَلْيُصَلُّ).

رَوَاهُ الْعَمْسَةُ إِلاَّ السَّرْمِلِيُّ وَأَحْسَد (٣٧٧/٤)، أبنو داود (١٠٧٠)، النسائي (١٩٤/٣)، أبن ماجه (١٣١٠)، وَصَحْمَةُ أَبْنُ حُرِّيْمَةً (١٤٦٤) روعنْ زيدِ بنِ أَرْقَسَمَ ﴿ قُلَيْهُ قَالَ: صَلَّى النَّبِيُّ ﷺ العيدُ) في يوم جُمعةِ (ثمَّ رخُصَ في الجمعةِ) أيْ في صلاتِهَا.

(ثمَّ قالَ: منْ شاءَ أنْ يُصلِّيَ) أي الجمعةَ (فليصلُّ) هذا بيــانَّ لقولِهِ "رخُصَ"، وإعلامٌ بأنَّهُ كانَ التَّرخيصُ بِهَذا اللَّفظِ.

(رَوَاهُ الْحَمْسَةُ إِلاَّ التَّرْمَذَيُّ وصِحَّحَهُ ابنُ خُزِيمَةً).

وأخرجَ ايضاً ابو داود (١٠٧٣) من حديثِ ابي هُريرةَ اللهُ تَلَطُ قَالَ: «قَد اجْتَمَعَ فِي يَوْمِكُمْ هَذَا عِيدَانِ فَمَنْ شَاءَ أَجْزَأَهُ عَن الْجُمُعَةِ، وَإِنّا مُجَمّعُونَ».

وأخرجَهُ ابنُ ماجَهُ (١٣١١)، والحَــاكِمُ (٢٨٨/١-٢٨٩) مـنْ حديثِ أبي صالح.

وفي إسنادِهِ بقيَّةً.

وصحَّحَ الدَّارقطنيُّ وغيرُهُ إِرسالَهُ.

وفي الباب عن ابنِ الزُبيرِ منْ حديثِ عطاء أنَّهُ تَوَكَّ ذَلِسكَ، وأنَّهُ سُئلَ ابنُ عَبَّاسٍ فقالَ: أصابَ السُّنَّةَ (أَبو داود (١٠٧١)، النساني (١٩٤/٣)].

والحديثُ دليلٌ على أنَّ صلاةً الجمعةِ بعدَ صلاةِ العيدِ تصيرُ رُخصةً يجوزُ فعلُهَا وَتَرْكُهَا، وَهُوَ خاصٌ بمنْ صلَّى العيدَ دُونَ منْ لمْ يُصلَهَا.

والى هذا ذَهَبَ الْهَادي وجماعةٌ إلاَّ في حــقُ الإمــامِ وثلاثــةٍ

وَذَهَبَ الشَّافِيُّ وجماعةٌ إلى أَنْهَا لا تصيرُ رُخصةٌ مُسْتَدلَينَ بانَّ دليلَ وُجوبِهَا عامٌ لجميعِ الأَيَّامِ، وما ذُكِرَ من الأحاديثِ، والآثار لا يقوى على تخصيصِها لما في أسانيدِهَا من المقال.

(قلْت): حديثُ زيدِ بنِ أرقمَ قددْ صحْحَهُ ابنُ حُزيمةً ولمُ يطعن غيرُهُ فِيهِ فَهُـوَ يصلحُ لِلتَّخصيصِ فإنَّهُ يُخصُ العامُّ بالآحادِ.

وذَهَبَ عطاءً إلى أنهُ يسقطُ فرضُهَا عن الجميعِ لظَاهِرِ قولِهِ:
«منْ شاءَ أنْ يُصلِّيَ فليصلُ الفعلِ ابنِ الزُّبيرِ فإنَّـهُ صلَّى بِهِـمْ
في يومِ عيدِ صلاةَ العيدِ يومَ الجمعةِ، قالَ عطاءً: ثُمَّ جننا إلى
الجمعةِ فلمْ يخرجُ إلينا فصلينا وُحداناً قالَ: وَكَانَ ابسُ عَبَّاسٍ في

الطَّانفِ فِلمَّا قدمَ ذَكَرَنا لَهُ ذلِسكَ فقالَ: أصابَ السُّنَّةَ، وعنـدَهُ أيضاً أنَّهُ يسقطُ فرضُ الظُهْرِ ولا يُصلَّى إلاَّ العصرَ.

وأخرجَ أبو داود (١٠٧٢) عن ابنِ الزُّبيرِ أَنَّهُ قَــالَ: "عيـدان اجْتَمعا فِي يومِ واحدِ فجمعَهُمَا فصلاَّهُمَا رَكَّعَتَينِ بُكْـرةً لمْ يـزدْ عليْهمَا حَتَّى صلَّى العصرَ».

وعلى القول بانَّ الجمعةَ الأصلُّ في يومِهَـا، والظُّهْرَ بـدلٌّ فَهُوَ يقتَّضي صحَّةَ هذا القولِ؛ لأنَّهُ إذا سقطَ وُجوبُ الأصلِ معَ إمْكَان أدائِهِ سقطَ البدلُ.

وظَاهِرُ الحديثِ ايضاً حيثُ رخُصَ لَهُمْ فِي الجمعةِ، ولمُ يامرْهُمْ بصلاةِ الظُّهْرِ معَ تقديرِ إسقاطِ الجمعةِ للظُّهْرِ يدلُ على ذلِك كما قالهُ الشَّارِحُ، وأيَّدَ الشَّارِحُ مَذْهَبَ ابنِ الرُّبيرِ.

(قلت): ولا يخفى ان عطاء اخبر أنَّ لَم يخرج ابن الزُبيرِ لصلاةِ الجمعةِ، وليس ذلك بنص قاطع أنه لم يُصل الطُهر في منزلِهِ فالجزمُ بان مذْهَبَ ابنِ الزُبيرِ سُقوطُ صلاةِ الظُهْرِ في يومِ الجمعةِ يَكُونُ عيداً على من صلَّى صلاةَ العيد لِهَذِهِ الرُوايةِ غيرُ صحيح لاختمالِ أنهُ صلَّى الظُهْرَ في منزلِهِ بل في قول عطاء إنهم صلَّوا وُحداناً أي الظُهْرَ ما يُسْعرُ بانَّهُ لا قائلَ بسقوطِهِ، ولا يُقالُ: إنْ مُرادَهُ صلَّوا الجمعةَ وُحداناً فإنها لا تصح إلا جماعةً إجاعاً.

ثُمَّ القولُ بِانَ الأصلَ في يومِ الجمعةِ صلاةُ الجمعةِ، والظُهْرُ بدلٌ عنها قولُ مرجوحٌ بل الظُهْرُ هُوَ الفرضُ الأصليُ المفروضُ ليلة الإسراء، والجمعةُ مُتَاخَرٌ فرضُهَا، ثُمَّ إذا فَاتَتْ وجبَ الظُهْرُ إجاعاً فَهِيَ البدلُ عنهُ.

وقلاً حقَّقنَاهُ في رسالةٍ.

### ١٤ - نافلةُ الجمعةِ أربعٌ بعدها

٤٣٥ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا صَلَّى أَحَدُكُم الْجُمُعَةَ فَلْيُصَلُ بَعْدَهَا أَرْبَعاً».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۸۸۱)(۲۷)

الحليثُ دليلٌ على شرعيَّةِ أربع رَكَعَاتٍ بعدَ الجمعةِ،

والأمرُ بِهَا، وإنْ كَانَ ظَاهِرُهُ الوجوبَ إلاَّ أَنَّـهُ أَخرجَـهُ عَنْـهُ مـا، وقعَ في لفظهِ من روايةِ ابن الصَّبَّاحِ "مَنْ كَانَ مُصَلِّياً بَعْدَ الْجُمُعَةِ فَلْيُصَلُّ أَرْبَعاً»، أخرجَهُ مُسلمٌ ((٨٨١)(١٩) من رواية سفيان] فدل على أن ذلِك ليس بواجب.

والأربعُ أفضلُ من الاثنَّتينِ؛ لوقوعِ الأمرِ بذليكَ وَكَثْرةِ فعلِهِ لَهَا لِللَّا .

قالَ فِي الْهَدِي النَّبُويُّ (٤٤٠/١): وَكَانَ ﷺ إذا صلَّى الجمُّعةَ دخلَ منزلَهُ وَصلَّى رَكْمَتَينِ سُتُتَهَا، وأمرَ مــنْ صلاَّهَـا انْ يُصلِّيَ بعدَهَا أربعاً.

قَالَ شَيْخَنَا ابنُ تَيميَّةَ: إنْ صلَّى في المسجدِ صلَّى أربعاً، وإنَّ صلَّى في بيَّتِهِ صلَّى رَكْعَتَين.

قلت: وعلى هذا تدلُّ الأحاديثُ.

وقَلْهُ ذَكَرَ أَبُو دَاوِد (١١٣٠) عَنَ ابْنِ عُمَرَ أَنَّهُ كَانَ إِذَا صَلَّى فِي الْمُسجِدِ صَلَّى اربعاً، وإذا صلَّى فِي بَيْتِهِ صلَّى رَكْعَتَين.

وفي الصَّحيحينِ [البحاري (٩٣٧)، مسلم (٨٨٧)]. عن ابسنِ عُمرَ أَنَّهُ ﴿ لِلَّهِ كَانَ يُصَلِّي بَعْدَ الْجُمُّعَةِ رَكْعَتَيْنِ فِي بَيْتِهِ ٩٠.

## ١٥ - الجمعةُ لا توصل بصلاةٍ إلا بفاصلٍ

٤٣٦ – وَعَن السَّائِبِ بْن يَزِيدَ ﷺ، أَنْ مُعَاوِيــةَ الله قَالَ لَهُ: إِذَا صَلَّيْتِ الْجُمُعَةُ فَلا تَصِلْهَا بصَلاةٍ، حَتَّى تَتَكَلَّمَ أَو تَخْرُجَ، فَإِنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَمَرَنَـا بْذَلِكَ: أَنْ لا نُصِلَ صَلاةً بصَلاةٍ حَتَّى نَتَكَلُّمَ أَو

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٨٨٣)

(وعن السَّائبِ بن يزيدَ صَّعْلِيُّهُ) هُوَ أَبُو يزيدَ السَّائبُ بنُ يزيدَ الْكِنْدِيُّ فِي الْأَشْهَرِ ۚ وُلَـدَ فِي الثَّانِيةِ مِن الْهِجْرَةِ وحضرَ حجَّةَ الوداع مع أبيهِ، وَهُوَ ابنُ سبع سنينَ.

(أَنَّ مُعَاوِيَةَ قَالَ إِذَا صَلَّيْتِ الْجُمُعَةَ فَلا تَصِلْهَا) بِفَتْح حرف المضارعةِ مِن الوصل.

(بصلاةٍ حَتَّى تَتَكَلَّمَ أَو تخرجَ) أيْ من المسجدِ (فَمَانٍ رَسُولَ

اللَّهِ ﷺ أَمَرَنَا بِلَلِكَ أَنْ لا نُومِسِلَ صَلاةً بِصَلاةٍ حَتَّى نَعَكَلُمَ أَو نَخْرُجَ) ﴿ أَنَّ وَمَا بَعَدُهُ: بِدَلُّ أَوْ عَطْفُ بِينَانَ مَنْ ﴿ بَذَٰلِكَ ۗ ﴿ رَوَّاهُ

فِيهِ مشروعيَّةُ فصلِ النَّافلـةِ عـن الفريضـةِ، وأنْ لا تُوصـلَ

وظَاهِرُ النَّهِي التَّحريمُ، وليسَ خاصًا بصلاةِ الجمعـةِ؛ لأنَّـهُ استدل الراوي على تخصيصيه بنركر صلاة الجمعة بحديث يعمها

> قيلَ: والحِكْمَةُ في ذلِكَ لئلاًّ يشْتَبِهُ الفرضُ بالنَّافلةِ. وقد وردَ انْ ذلِكَ هلَكَةٌ.

وقدْ ذَكَرَ العلماءُ أنَّهُ يُسْتَحبُ التَّحوُّلُ للنَّافلةِ من موضع الفريضةِ، والأفضلُ أنْ يَتَحوَّلَ إلى بيِّتهِ فإنَّ فعلَ النَّوافيلِ في البيُوتِ أفضلُ، وإلاَّ فإلى موضع في المسجدِ أو غيرو.

وفِيهِ تَكْثَيرُ لمواضع السُّجودِ.

وقمة أخرجَ أبـو داود (١٠٠٦) من حديثِ أبــي هُريــرةً مرفوعاً ﴿أَيَعْجِزُ أَجَدُكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأْخُرَ إِوْ عَنْ يَسِينِهِ أَوْ عَسنْ شِمَالِهِ فِي الصَّلاةِ يَعْنِي السُّبْحَةَ، ولم يُضعَّفُهُ أبو داود.

وقالَ البخاريُّ في صحيحِهِ (٨٤٨) ويذْكُرُ عبنُ أبي هُريـرةً يرفعُهُ «لا يَتَطَوَّعُ الإمَّامُ فِي مَكَانِهِ» ولمْ يصحُ النَّهْيُ.

### ١٦ ـ فضلُ الجُمعةِ

٤٣٧ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَــالَ رُسُولُ اللَّهِ ﷺ: (مَن اغْتَسَلَ، ثُمَّ أَتَى الْجُمُعَةُ، فَصَلَّى مَا قُدُرَ لَهُ، ثُمُّ أَنْصَتَ حَتَّى يَفْرُغَ الإمَامُ مِنْ خُطْبَيْهِ، ثُمَّ يُصَلِّى مَعَهُ غُفِرَ لَهُ مَا بَيْنَهُ وَيَشِنَ الْجُمُعَةِ الْاخْرَى وَفَضْلُ ثَلاثَةِ أَيَّامٌ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٨٥٧)

(وعن ابى هُريرةَ الله قال: قال رسولُ الله عَلَى: سن اغْتَسلَ أيْ للجمعة لحديثِ اإذًا أتَى أَحَدُكُم الْجُمُعَةَ فَلْيَغْتَسِلُ ا [خ(٨٨٢)، م(٥٤٨)] أو مُطلقاً.

(ثمَّ أَتَى الجمعةَ) أي الموضعَ الَّذي تُقامُ فِيـهِ كمـا يـدلُّ لَـهُ قولُهُ (فصلَّى) من النَّوافل.

(مَا قُلْدَرَ لَهُ ثُمَّ انصَتَ حَتَّى يَفْرِغَ الإمامُ مَنْ خُطَيْتِهِ ثُمَّ يُصلَّيَ مَعْهُ غُفْرَ لَهُ مَا بِينَهُ وَبِينَ الجمعةِ الأخرى، وفضلُ) أيْ زيادةُ (للاثنةِ آيَّام، روّاهُ مُسلمٌ).

فِيهِ دَلالَةً عَلَى أَنَّهُ لا بُدُّ فِي إحرازِهِ لما ذُكِرَ مِن الأَجَـرِ مِـن الاغْتِسـال إلاَّ أَنَّ فِي روايــةٍ لمســلم.[(٢٧)(٢٧)] "مَـــنْ تَوَضَـــاً فَأَحْسَنَ الْوُصُوءَ ثُمَّ أَتَى الْجُمُعَةَ».

وفي هذهِ الرَّوايةِ بيانُ أَنْ غُسلَ الجمعةِ ليسَ بواجب، وأَنَّـهُ لا بُدُّ من النَّافلةِ حسبما يُمْكِنُهُ فإنَّهُ لمْ يُقدَّرْهَا بحدٌ فَيَتِمُ لَـهُ هـذا الأجرُ ولو اقْتُصرَ على تحيَّةِ المسجدِ.

وقولُهُ: (انصَتَ) من الإنصات، وَهُوَ السُّكُوتُ، وَهُوَ خيرُ الاسْتِماعِ إِذْ هُـوَ الإصغاءُ لسماعِ الشَّي، ولذا قــالَ تعــالى: ﴿فَاسْتَمِعُوا لَهُ، وَأَنْصِتُـوا﴾ والاعراف: ٢٠٤] وَتَقَدَّمَ الْكَـلامُ هــل الإنصاتُ يجبُ أو لا.

وفِيهِ دلالةٌ على أنَّ النَّهْيَ عن الْكَلامِ إنَّمَا هُوَ حَالَ الخَطْسِةِ لا بعدَ الفراغِ منْهَا، ولوْ قبلَ الصَّلاةِ فإنَّهُ لا نَهْيَ عنْهُ كما دلَّتَ عليْهِ «حَتِّي».

وقولُهُ: (عُفرَ لَهُ ما بينَهُ وبينَ الجمعةِ، أيْ مـا بـينَ صلاتِهَـا وخطبَتِهَا إلى مثلِ ذلِكَ الوقْتِ مـن الجمعةِ التَّانِيةِ حَتَّى يَكُـونَ سبعةُ أيَّامٍ بلا زيادةٍ ولا نُقصانٍ أيْ غُفــرَتْ لَـهُ الخطايـا الْكَانِيةُ فيما بينَهُمَا.

(وفضلُ ثلاثةِ آيَامٍ) أي غفرَتْ لَـهُ ذُنـوبُ ثلاثـةِ آيَـامٍ بعـدَ السَّبعةِ حَتَّى تَكُونَ عشرةً.

وَهَل المَغفورُ الْكَبَائرُ؟ الجَمْهُورُ على الآخرِ، وأنَّ الْكَبائرُ لا يَغفُرُهَا إِلاَّ التَّوبةُ.

## ١٧ ــ الساعةُ المستجابةُ

١٣٨ - وَعَنْهُ ﷺ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ذَكَرَ يَــوْمَ اللَّهِ ﷺ ذَكَرَ يَــوْمَ اللَّهِ ﷺ الْجُمُعَةِ فَقَالَ: «فِيــهِ سَـاعَةٌ لا يُوَافِقُهَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ،

وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي، يَسْأَلُ اللَّهَ - عَزَّ وَجَلَّ - شَيْناً إِلاَّ أَعْطَاهُ إِيَّاهُ»، وَأَشَارَ بِيَدِهِ: يُقَلِّلُهَا.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٩٣٥)، مسلم (٨٥٢)].

وَلِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِمِ (١٥٨)(١٥)] دَوَهِيَ سَاعَةٌ خَفِيفَةٌ».

(وعنهُ) أيْ عنْ أبي هُريرةً.

(أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ذَكَرَ يَوْمَ الجَمْعَةِ فَقَالَ: (فِيهِ سَاعَةُ لا يُوَافِقُهَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ، وَهُوَ قَاتِمًا) جُملةٌ حاليَّةٌ أو صفةُ لـ اعبديه، والواؤ لِتَأْكِيدِ لُصُوق الصُنْةِ.

(يصلّي) حالٌ ثانِ.

(يسالُ اللَّهُ تعالى) حالٌ ثالثٌ.

(شيئاً إلا أعطَاهُ إيَّاهُ، وأشارَ) أي النَّبيُّ ﷺ.

(بيدهِ يُقلَّلُهَا) يُحقِّرُ وقْتَهَا.

(مُتَّفَقُ عليْهِ. وفي روايةٍ لمسلمٍ وَهِيَ ساعةً خفيفةً) هُـــوَ الَّــذيَ أَفَادَهُ لَفَظُ «يُقلِّلُهَا» في الأولى.

وفِيهِ إِنْهَامُ السَّاعَةِ ويأْتِي تعيينُهَا.

ومعنى «قائمٌ» أيْ مُقيمٌ لَهَا مُتَلَبُسٌ بَارْكَانِهِ لا بمعنى حال القيامِ فقطْ وَهَـٰذِهِ الجملـةُ ثابِتَـةٌ في روايـةٍ جماعـةٍ مـن الحفّـاظِ وسقطَتْ في روايةِ أخرى.

وحُكِيَ عنْ بعضِ العلماء أنَّهُ كانَ يامرُ بحذفِهَا من الحديثِ وَكَانَّهُ اسْتَشْكُلَ الصَّلاةَ إِذْ وَقْتُ تَلْكَ السَّاعَةِ إِذَا كَـانَ مـنْ بعــدِ العصرِ فَهُوَ وقْتُ كَرَاهَةِ للصَّلاةِ، وَكَذَا إِذَا كَانَ مَنْ حَالِ جُلُوسِ الخطيبِ على المنبرِ إلى انصرافِهِ.

وقد تاولتُ هذه الجملة بال المراد مُنتَظراً للصّلاة، والمتنظرُ للصّلاة، والمتنظرُ للصّلاة، والمتنظرُ للصّلاة في الحديث (خ(٢٥٩)، م(٢٤٩)).

وإنَّما قُلنا: إنَّ المُشيرَ بيدهِ هُــوَ النَّــيُّ ﷺ لما في روايـــةِ مالِك ِ[الموطاره ١)] فأشارَ النَّبيُّ ﷺ.

وقيلَ: المشيرُ بعضُ الرُّواةِ.

وامًّا كيفيَّةُ الإنسارةِ فَهُمَو أَنَّهُ وضعَ أَنْلَتَهُ على بطمنِ الوسطى، والخنصر يُبيِّنُ قَلْتَهَا.

وقد أطلقَ السُّوالُ هُنا، وقَيْدَهُ في غيرِهِ كما عندَ ابنِ ماجَـهُ (١٠٨٤) من حديث أبي لبابة الأنصاري بلفـط قما لم يسال الله حراماًه] «مَا لَمْ يَسْأَلُ اللَّهُ إِثْمَاً وَعَيْدَ أَخْمَدَ [(٥/٢٨٤) من حديث سعد بن عبدة] «مَا لَمْ يَسْأَلُ إِثْماً أَوْ قَطِيعَةَ رَحِم».

١٣٩ - وَعَنْ أَبِي بُرْدَةَ عَنْ أَبِيهِ رضي الله عنهما قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ يَقُولُ: (هِمِي مَا بَيْنَ أَنْ يَجْلِسَ الإمَامُ إِلَى أَنْ تُقْضَى الصّلاةً».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٨٥٣)، وَرَجِّحَ الدَّارَقُطْنِيُّ أَنَّهُ مِنْ قَوْلِ أَبِي بُرْدَةً.

روعن أبي بُردة) بضمَّ الموحَّدةِ وسُكُونِ السرَّاءِ ودال مُهْمَلةٍ هُوَ عامرُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ قيس وعبدُ اللَّهِ هُوَ أبو مُوسى الاشعريُّ، وأبو بُردةَ من التَّابعينَ المشهُورينَ سمعَ آباهُ وعليّاً عَنْهُمُ وابنَ عُمرَ وغيرَهُمْ.

(عن أبيهِ) أبي مُوسَى الأشعريُّ.

(قالَ سمعت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقول: هي) أي ساعةُ الجمعةِ.

(ما بينَ أنْ يجلسَ الإمامُ) أيْ على المنسبر (لى أنْ تُقضى الصّلاةُ روّاهُ مُسلمٌ ورجُّحَ الدَّارِقطنيُّ أنَّهُ منْ قول أبي بُردةً).

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في هذهِ السَّاعةِ وذَكَرَ المَصنَّفُ في فَتَسحِ الباري (٢٩٦٤-٤٢٤) عن العلماء ثلاثةً، وأربعينَ قولاً وسيشيرُ إليْهَا وسردَهَا الشَّارِحُ رحمه الله في الشَّرِح، وَهَـذا المرويُ عنْ أبي مُوسى أحدُهَا ورجَّحَهُ مُسلمٌ على ما روى عنهُ البيْهَقيُ ابي مُوسى أحدُهَا ورجَّحَهُ مُسلمٌ على ما روى عنهُ البيْهَقيُ (٢٠٠/٣)، وقال: هُوَ أجودُ شيء في هذا الباب، وأصحَّهُ.

وقالَ بهِ البيهَقيُّ وابنُ العربيُّ وجماعةٌ.

وقالَ القرطبيُّ: هُوَ نصَّ في موضعِ الحلاف فــلا يُلْتَفَتُ إلى

وقالَ النَّوويُّ: هُوَ الصَّحيحُ بل الصَّوابُ.

قَالَ المصنَفُ: وليسَ المرادُ أَنْهَا تستَوعبُ جميعَ الوقْتِ الَّذِي عُينَ بِلْ تَكُونُ فِي اثنائِهِ لقولِهِ الْيَقلُلُهَا».

وقولُهُ الخفيفةُ.

وفائدةً ذِكْرِ الوقْتِ أَنْهَا تَتَقَلَ فِيهَا فَيَكُونُ ابْتِداءُ مَظَّتِهَا ابْتِداءً مَظَّتِهَا الْبِيداء الحطبةِ مثلاً، والْتِهَاؤُهَا الْنِهَاءَ الصَّلاةِ.

وامًّا قولُهُ: إنَّهُ رجَّعَ الدَّارقطنيُّ أَنَّ الحديثَ مِنْ قبولِ أَبِي بُردةَ فقد يُجابُ عِنْهُ بَائَهُ لا يَكُسونُ إلاَّ مرفوعاً فإنَّهُ لا مسرحَ للاجْتِهَادِ في تعيينِ أوقاتِ العبادَاتِ، ويأتِي ما أعلَّهُ بِهِ الدَّارقطنيُّ قرباً.

٤٤٠ وَفِي حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَلامٍ عِنْدَ ابْنِ
 مَاجَة (١٣٦٠).

رولي حديث عبد الله بن سلام، هُوَ أَبُو يُوسَفَ بـنُ سـلامٍ منْ بني قينقــاعَ إسـرائيليِّ مـنْ ولـدِ يُوسـفَ بـنِ يعقــوبَ عليـه السلام، وَهُوَ احدُ الاحبارِ، واحدُ من شَهِدَ لَهُ النَّبِيُ ﷺ بالجُنَّةِ.

روى عنْهُ ابنَاهُ يُوسفُ ومحمَّدٌ، وانسُ بسنُ مَـالِكِ وغَـيرُهُمْ مَاتَ بالمدينةِ سنةَ ثلاث، وأربعـينَ وسلامٌ بِتَخفيـفو الـلاَّمِ قـالَ المبرُدُ: لمْ يَكُنُ في العرب سلامٌ بالتَّخفيفو غيرُهُ

(عند ابنِ ما عَنهُ لفظهُ فِيهِ: عنْ عبدِ اللّهِ بنِ سلامٍ قالَ:
قُلْت ورسولُ اللّهِ ﷺ جالسُ: إنّا لنجدُ في كِتَابِ اللّهِ يعني
التّوراة في الجمعةِ ساعةً لا يُوافقهَا عبدٌ مُسلمٌ يُصلّي بسألُ اللّه
عزّ وجلُ شيئاً إلا قضى اللّهُ لَهُ حاجَتهُ قالَ عبدُ اللّهِ: فاشارَ أي
رسولُ اللّهِ ﷺ أو بعضُ ساعةٍ قُلْت: صدفّت يا رسولَ اللّهِ أو
بعضُ ساعةٍ قُلْت: أيُّ ساعةٍ هي؟ قال: هبي آخِرُ سَاعَةٍ مِنْ
سَاعَاتِ النّهَارِ، قُلْت: إنَّهَا ليسَتْ ساعةً صلاةٍ قالَ: فإنَّ الْعَبْدُ
الْمُوْمِنَ إِذَا صَلّى نُمُ جَلَسَ لا يُجْلِسُهُ إلاَ الصّلاةُ فَهُو فِي
صلاةٍ انتهَى.

وَقَدْ اخْتُلِفَ فِيهَا عَلَى أَكْثَرَ مِنْ أَرْبَعِينَ قَوْلاً أَمْلَيْتَهَا فِي شَرْحِ البُخَارِيِّ (١٦/٢٤ فِي شَرْحِ البُخَارِيِّ (١٦/٢٤).

روعن جابر عند أبي داود والنسائي أنّها ما بين صلاةِ العصـــرِ وغروب الشّمسِ) فقولُهُ «أنّها» بفّتح الْهَمْزةِ مُبْتَداً خبرُهُ ما تقـــدُمَ منْ قولِدِ «وفي حديثِ عبدِ اللّهِ بنِ سلام إلى آخرِهِ».

ورجَّحَ احمَّدُ بنُ حنبلِ هذا القولَ روَّاهُ عنْـهُ الـتُرمذيُّ (١٩١ر

حديث (۴۸۹)].

وقالَ أحمدُ: أَكْثرُ الأحاديثِ على ذلِكَ.

وقالَ ابنُ عبدِ البرُّ: هُوَ أَنْبَتُ شيء في هذا البابِ.

روى سعيدُ بنُ منصور بإسنادٍ صحيح إلى أبسي سلمةَ بنِ عبدِ الرَّحْنِ "أَنْ نَاسساً مِن الصَّحَابَةِ اجْتَمَعُوا فَتَذَاكَرُوا سَاعَةً الْجُمُعَةِ شُمَّ افْتَرَقُوا وَلَمْ يَخْتَلِفُوا أَنْهَا آخِرُ سَاعَةٍ مِنْ يَـوْمِ الْجُمُعَةِ" ورجَّحة إسحاقُ وغيرُهُ وحَكَى أَنَّهُ نَصُّ الشَّافِعيُ.

وقد استُشْکِلَ هذا فإنَّهُ ترجيحٌ لغيرِ ما في الصَّحيحِ على ما فِيهِ، والمعروفُ منْ عُلسومِ الحديثِ وغيرِهَا أنَّ مَا في الصَّحيحين أو في أحدِهِمَا مُقدَّمٌ على غيرهِ.

والجوابُ أنَّ ذلِكَ حديثٌ لمْ يَكُنْ حديثَ الصَّحيحينِ أو أحدِهِمَا ثمَّا أنْتَقَدَهُ الحَفَّاظُ كحديثِ أبي مُوسَى هذا الَّذي في مُسلم ((٨٥٣)(١٦)) فإنَّهُ قدْ أعلُ بالانقطاع والاضطراب.

أمَّا الأوَّلُ فلأنَّهُ من روايةِ مخرمةَ ابنِ بُكَيرٍ.

وَقَدْ صَرَّحَ الَّهُ لَمْ يَسَمَّعُ مَنْ أَبِيهِ فَلَيْسَ عَلَى شَرَطِ مُسَلَّمٍ.

وَأَمُّا النَّانِي فَلأَنَّ أَهْلَ الْكُوفَةِ أَخْرِجُوهُ عَنْ أَبْسِي بُسْرِدَةً غَيْرَ مُرْفُوعٍ، وأبو بُردةً كُوفِيَّ، وأَهْلُ بلدَتِهِ أعلمُ بحديثِهِ مَنْ بُكَيْرِ فَلْمُ كَانَ مُرْفُوعاً عَندَ أَبِي بُردةً لَمْ يَقَفُوهُ عَلَيْهِ وَلِهَذَا جَزَمَ الدَّارُقطنِيُّ بأنَّ المُوقَوفَ هُوَ الصَّوْابُ.

روقد اخْتَلفَ فِيهَا على أَكْثَرَ مَنْ أَربعينَ قَولاً أَمَلَيْتُهَا فِي شَرْحِ البخاريِّ) تقدَّمَت الإشارةُ إلى هذا.

قَالَ الخَطَّابِيُّ: اخْتُلُفَ فِيهَا على قولينٍ.

فقيلَ: قَدْ رُفَعَتْ، وَهُوَ مُحْكِيٌّ عَنْ بَعْضِ الصَّحَابَةِ.

وقيلَ: هيَ باقيةً واختُلفَ في تعيينِهَا ثُمَّ سردَ الأقوالَ، ولمُ يبلغُ بهَا ما بلغَ بهَا المصنَّفُ من العددِ.

وقد اقْتُصرَ المصنّفُ هَاهُنا على قولينِ كَأَنَّهُمَا الأرجعُ عندَهُ بليلاً.

وفي الحديثِ بيانُ فضيلةِ الجمعةِ لاخْتِصاصِهَا بهَذِهِ السَّاعةِ.

#### ١٨ - نصابُ الجمعةِ

٤٤٧ - وعَنْ جَابِر ﴿ عَلَىٰ قَالَ: مَضَتِ السُّنَةُ أَنْ
 في كُلُّ أَرْبَعِينَ فَصَاعِداً جُمُعَةً.

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (٣/٢) بِإِسْنَادِ صَعِيفٍ.

(وعنْ جابرٍ) هُوَ ابنُ عبدِ اللَّهِ.

(قَالَ (مَصَت السُّنَّةُ أَنَّ فِي كُلِّ أَرْبَعِينَ فَصَاعِداً جُمُعَةً)، روَاهُ السُّرِقِطِينُ لِمِن العزيدِ بنِ المُدَّادِ فَطِيقُ لِمِن وعبدُ العزيدِ قالَ فِيهِ أحمدُ: اضربُ على أحاديثِهِ فَإِنَّهَا كذبُ أو موضوعةً.

وقالَ النَّسائيِّ: ليسَ بثقةٍ.

وقالَ الدَّارقطنيُّ: مُنْكَرُ الحديثِ.

وقالَ ابنُ حَبَّانَ: لا يجوزُ أَنْ يُحْتَجُّ بهِ.

وفي الباب أحاديثُ لا أصلَ لَهَا.

وقَالَ عبدُ الحقُّ: لا يثبُتُ في العددِ حديثٌ.

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في النّصابِ الّذينَ بهمْ تقومُ الجمعةُ:

فَلَهَبَ إِلَى وُجُوبِهَا عَلَى الأَرْبِعِينَ لَا عَلَى مَنْ دُونِهِمْ عُمْرُ بنُ عِبْدِ العزيز والشَّافعيُّ.

وَفِي كُونِ الإمام أَحَدَّهُمْ وَجُهَانَ عَنْدَ الشَّافَعَيَّةِ.

وَذَهَبَ أَبُو حَنِفَةَ وَالمَوْيَدُ وَأَبُو طَالَبِ إِلَى أَنَّهَا تَنْعَقَدُ بِثْلَاثُـةٍ مَعَ الإمامِ، وَهُوَ أَقَلُ عَدْدٍ تَنْعَقَدُ بِيهِ فَـلا تَجْبُ إِذَا لَمْ يَتِسَمَّ هَـذَا القدرُ مُستَّدَلِينَ بَقولِهِ تعالى: ﴿فَاسْغَوْا﴾ [الجمعة: ٩].

قالوا: والخطابُ للجماعةِ بعدَ النَّدَاءِ للجمعةِ، وأقلُ الجمعِمِ وأقلُ الجمعِمِ ثلاثةٌ فدلُ على وُجوبِ السَّعيِ على الجماعةِ للجمعةِ بعدَ النَّدَاءُ لَهَا، والنَّدَاءُ لا بُدُ لَهُ منْ مُنادٍ فَكَانوا ثلاثةً معَ الإمامِ ولا دليلَ على اشْتِرَاطِ ما زادَ على ذلكَ.

واعْتُرضَ بأنَّهُ لا يسلزمُ من خطابِ الجماعةِ فعلُهُمْ لَهَـا جُتَمعينَ.

وقلاً صرَّح في البحرِ بهذا واعْـتَرضَ بِـهِ أَهْـلُ المُهْـبِ لَمَا اسْتَدَلُوا بِهِ للمَدْهُبِ ونقضَهُ بقولِهِ تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الرُّكَاةَ﴾ [المقرة: ٤٣] ﴿وَجَاهِدُوا﴾ [الحج: ٧٨] فإنَّهُ لا يـلزمُ إيتَـاهُ الرُّكَاةِ في جماعةٍ.

قُلْت: والحقُ اللَّ شرطيَّة أيَّ شَسَيْم فِي أيُّ عبدادةٍ لا يَكُونُ إلاَّ عن دليلٍ ولا دليلَ هُنا على تعيين عُدو لا من الْكِتَابِ ولا من السُّنَّة، وإذْ قدْ عُلمَ أَنَّهَا لا تَكُونُ صلاتُهَا إلاَّ جماعةً كما قـدْ وردَ بذلِكَ حديثُ أبى مُوسى عند ابنِ ماجَه (٩٧٢) وابنِ عـديً [«الكامل» (٩٨٩/٣)] وحديثُ أبي أمامةً عندَ أحمدَ (٩٧٥/٣-٢٦٩) والطَّبرانيُّ [«المجم الكبير» (٢٥٢/٨)] والاثنانِ أقـلُ ما تَتِسمُ بِهِ الجماعةُ لحديثِ «الاثنانِ جَمَاعَةً» فَتَسمُ بِهِمْ فِي الْأَظْهَرِ.

وقد سرد الشّارِحُ الحنلاف، والأقوال في كميَّةِ العددِ المعتقبر في صلاةِ الجمعةِ فبلغَت اربعةَ عشرَ قولاً وذَكَرَ ما تشبّتُ بِهِ كُلُّ قائلٍ من اللَّدلِ على ما ادَّعَاهُ بما لا ينْهَضُ حُجَّةٌ على الشَّرطيَّةِ ثُمَّ قال: والَّذي نُقلَ من حالِ النَّبيُ ﷺ أنَّهُ كان يُصليها في جمع كثير غير موقوف على عددِ يدلُ على اللَّ المعتبرَ هُوَ الجمعُ الذي يحصلُ بِهِ الشَّعارُ، ولا يَكُونُ إلاَّ في كثرةٍ يغيظُ بها المنافق ويَكْبِت بِهَا الجاحد ويسرُ بِهَا المصدُق، والآيةُ الْكَرِيمةُ دالَّةٌ على الأمر بالجماعةِ فلوْ وُقف على أقلُ ما دلَّت عليْهِ لمْ يبعد.

قلت: قـدْ كَتَبنا رسالةً في شُـروطِ الجمعـةِ الَّتِي ذَكَرُوهَـا ووسَّعنا المقالَ والاسْتِدلالَ سمَّينَاهَــا: «اللَّمعـةُ في تحقيــقِ شــرائطِ الحمعة».

١٩ ـ الاستغفارُ للمؤمنين في خطبةِ الجمعةِ

كَانَ يَسْتَغْفِرُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ فِي كُلُّ جُمُعَةٍ».

رَوَاهُ الْبَزَّارُ بِإِسْنَادٍ لَيْنٍ [«كشف الأستار» (٦٤١)].

قلت: قالَ البزَّارُ: لا نعلمُهُ عن النَّبِيِّ ﷺ إِلاَّ بِهَذَا الإسنادِ. وفي إسنادِ البزَّارِ يُوسفُ بنُ خالدٍ السمتيُّ، وَهُوَ ضعيفٌ.

وروَاهُ الطَّــبرانيُّ في الْكَبــيرِ (٢٦٤/٧) إلاَّ أنَّـــهُ بزيـــادةِ، «والمسلمينَ، والمسلمَاتِ».

وفِيهِ دليلٌ على مشروعيَّةِ ذلِكَ للخطيب؛ لأنَّهَا موضعُ النُّعاء.

وقد ذَهَبَ إلى وُجوبِ دُصاءِ الخطيبِ لنفسِهِ وللمؤمنينَ، والمؤمنَاتِ أبو طالبِ والإمامُ يحيى وَكَأَنَّهُمْ يقولُـوفَ: إنَّ مُؤاظبَّـهُ عَلَيْ دليلُ الوجوبِ كما يُفيدُهُ الكانَ يسْتَغفُرُهُ.

وقالَ غيرُهُمْ: يُندبُ ولا يجبُ لعدمِ الدُّليلِ على الوجوبِ. قالَ الشَّارِحُ: والأوَّلُ أَظْهَرُ.

### • ٢ ـ التذكير بآياتِ القرآن

٤٤٤ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ: أَنْ النَّبِي عَلَىٰ كَانَ النَّبِي عَلَىٰ كَانَ النَّبِي عَلَىٰ الْخُطْبَةِ يَقُرأُ آيَاتُ مِنَ الْقُرْآنِ، كِلذَّكُرُ النَّاسَ:
 رَوَاهُ أَبُو دَاوْدُ (١٠٠١)، وَاصْلُهُ فِي مُسْلِم (١٩٦٨)

كَانَهُ يُرِيدُ مَا تَقَدَّمُ إِبْرَقَمْ (٤٢٠) مِنْ خَلَيْثُ أُمَّ هَشَامٍ بِنْسَتُو حارثةَ أَنْهَا قَـالَتْ: مِـا اخْـذْتُ ﴿قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ﴾ إلاَّ صُنْ لسان رسول اللَّهِ ﷺ يقرؤهَا كُلِّ جُمعةِ على المنبِ

وروى الطَّبْرانيُّ في الأوسط (٤٠٤٥) مَنْ حَدَيْثُ عَلَيُّ ﴿ أَنَّ لِللَّهِ الْكَافِرُونَ﴾ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَقَرَأُ عَلَى المَنْبِرِ ﴿ قُلُنَّ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ وَ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ﴾.

وفِيهِ رجلٌ مجْهُولٌ وبقيَّةُ رجالِهِ مُونَّقُونَ.

واعرجَ الطَّبرانيُّ فِيهِ أَيضًا (٨٣٠٦) مَنْ حَدِيثِ جَابِلِ اللَّهُ خَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَرَأَ فِي خُطُّبَتِهِ أَجَرَ الرُّمَرِ فَتَخَرِّكُ ۖ الْغَبْبُرُ مَرْثَيْنَ.

وفي رُوَاتِهِ ضعيفانِ.

### ٢١ ـ مَنْ يُعْذَرُ فِي الجمعةِ

it it is the real to

9 \$ 4 - أَوَعَنْ طَارِق بْنِ ثَيْهَابٍ أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ

اللَّهُ مُعَةُ حَقَّ وَاجِبٌ عَلَى كُلُ مُسْلِمٍ فِي جَمَاعَةٍ إِلاَّ الرَّبَعَةُ: مَمْلُوكٌ وَامْرَأَةٌ وَصَبِي وَمَرِيضٍ وَمَرِيضٍ وَمَريضٍ وَمِريضٍ وَمِريضٍ وَمَريضٍ وَمَريضٍ وَمَريضٍ وَمِريضٍ وَمِريضٍ وَمِريضٍ وَمِريضٍ وَمِريضٍ وَمَريضٍ وَمِريضٍ وَمُريضٍ وَمِريضٍ ومِريضٍ وم

وَأَخْرَجَهُ الْحَاكِمُ (٢٨٨/١) مِنْ رِوَايَةِ طَارِقِ الْمَذْكُورِ عَنْ أَبِي مُوسَى. (وعنْ طارقِ بنِ شِهَاب؛) بنِ عبدِ شمــس ٍ لأحمسيُّ البجليُّ الْكُوفِيُّ.

أَدَرُكَ الجَاهِلَيَّةَ وَرَأَى النَّبِيُّ ﷺ وليسَ لَهُ مَنْهُ سَمَاعٌ وَعَـزَا في خلافةِ أبي بَكْرِ وعمرَ ثَلاثاً وثلاثينَ أو أربعاً وثلاثينَ غـزوةً وسريَّةً ومَاتَ سَنةً أثنَتَين وثمانينَ.

(أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿الْجُمُعَةُ حَقَّ وَاجِبٌ عَلَى كُلُّ مُسُلِمٍ فِي جَمَاعَةٍ إِلاَّ أَرْبَعَةً مَمْلُوكُ وَامْسِزَاةً وَصَبِيٍّ وَمَرِيضٍ ﴿ . رَوَاهُ أَبُ وَ مَرْيَضٍ ﴾ . روَاهُ أبو داود. وقالَ لم يسمع طارق من النّبي ﷺ إلاَّ أنَّهُ فِي سُننِ أبي داود بلفظِ «عبدٌ مملُوكُ أو امرأة أو صبي او مريضٌ المفظِ «او» وَكَذَا ساقَةُ المصنّفُ فِي التّلخيصِ (١٩/٢).

ثُمُّ قالَ أبو داود: طارقٌ قـدْ رأى النَّبِيُّ ﷺ، وَهُـوَ مـنْ أصحابِ النَّبِيُّ ﷺ ولمْ يسمعُ منْهُ شيئاً انْتَهَى.

(وَأَخْرِجَهُ الْحَاكِمُ مَنْ رَوَايَةِ طَارَقِ اللَّهُ كُورِ عَنْ أَبِي مُوسَى) يُرِيدُ المَصنّفُ أَنّهُ بِهَذَا صَارَ مُوصُولًا.

وفي الباب عنْ تميم الدَّاريُّ وابنِ عُمرَ ومولَّى لابسِ الزَّسيرِ روَاهُ البَّهْقَيُّ (١٨٤/٣) وحديثُ تميــم فِيـهِ أربعـةُ أنفـسٍ ضُعفـاءً على الولاء قالَهُ ابنُ القطَّان.

وحديثُ ابسنِ عُمرَ اخرجَهُ الطَّبرانيُّ في الأوسطِ (٨١٨) بلفظِ «لَيْسَ عَلَى مُسَافِرِ جُمُعَةٌ».

وفِيهِ أيضاً (٢٠٢) منْ حديثِ أبي هُريرةَ مرفوعاً «خَمْسَةٌ لا جُمُعَةَ عَلَيْهِم الْمَرْأَةُ، وَالْمُسَافِرُ، وَالْغَبْـدُ وَالصَّبِـيُّ، وَأَهْــلُ الْبَادِيَةِ».

الله عنهما قَالَ: عَمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ لَيْسَ عَلَى مُسَافِرٍ جُمُعَةً ﴾.

رَوَاهُ الطُّبْرَانِيُّ بِإِسْنَادٍ صَعِيفٍ [«المعجم الأوسط» (٨١٨)].

ولمْ يذْكُر المصنّفُ تضعيفَهُ في التَّلخيـصِ (٦٩/٢) ولا بيـانَ وَجُهِ ضعفِهِ، وإذا عرفْتَ هذا فقد اجْتَمعَ من الأحاديثِ أنْهَــا لا تجبُ الجمعةُ على سِتَّةِ أنفس:

الصُّيُّ، وَهُوَ مُتَّفَقُّ على أنَّهُ لا جُمعةَ عليْهِ.

والمملُوك: وَهُوَ مُتَفَقَّ عليْهِ إلاَّ عندَ داود فقالَ بوجوبِهَا عليْهِ لدخولِهِ تَحْتَ عُمومٍ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِيــنَ آمَنُـوا إِذَا نُــودِيَ لِلصَّــلاةِ﴾ والجمعة: ٩] فإنَّهُ تقرَّرُ في الأصول دُخولُ العبيدِ في الخطابِ.

وأجيبَ عنهُ بأنَّهُ خصَّصَتْهُ الأحاديثُ، وإنْ كانَ فِيهَــا مقــالٌ فإنَّهُ يُقوِّي بعضُهَا بعضاً.

والمرأةُ: وَهُوَ مُجمعٌ على عدم وُجوبهَا عليْهَا.

وقالَ الشَّافعيُّ: يُسْتَحبُّ للعجائزِ حُضورُهَا بـإذنِ الـزُّوجِ وروايةُ البحرِ عنْهُ أنَّهُ يقــولُ بـالوجوبِ عليْهِـنُّ خـلافُ مـا هُـوَ مُصرَّحٌ بِهِ في كَتُبِ الشَّافعيَّةِ.

والمريضُ: فإنَّهُ لا يجبُ عليْهِ حُضورُهَا إذا كانَ يَتَضرَّرُ بِهِ.

والمسافرُ: لا يجبُ عليْهِ حُضورُهَا، وَهُوَ يَخْتَملُ أَنْ يُسرادَ بِـهِ مُباشرُ السَّفرِ.

وَأَمَّا النَّازِلُ فَيجِبُ عَلَيْهِ وَلَوْ نَزِلَ بَمَقَدَارِ الصَّلَاةِ.

وإلى هذا ذُهَبَ جماعةٌ من الآلِ وغيرِهِمْ.

وقيل: لا تحبُ عليه؛ لأنّهُ داخلٌ في لفظ المسافر، والله ذَهَبَ جماعةٌ من الآل أيضاً، وَهُو الأقربُ؛ لأنْ أحْكَامَ السّفو باقيةٌ لَهُ من القصرِ ونحوهِ ولذا لم يُنقلل أنّهُ علي صلّى الجمعة بعرفات في حجّةِ الوداع؛ لأنّهُ كانَ مُسافراً وَكَذَلِكَ العيدُ تسقطُ صلاتُه على المسافرِ ولذا لم يُروَ أنّهُ علي صلّى صلاةً العيدِ في حجّةِ تلك.

وقلة وَهمَ ابنُ حزمِ فقــالَ: إنَّـهُ صلاَّهَـا في حجَّتِـهِ وعَلَّطَـهُ العلماءُ.

السَّادسُ: أَهْلُ الباديةِ.

وفي النَّهَايةِ أنَّ الباديــةَ تختَـصُّ بـأهْلِ العُمُــدِ، والخيــامِ دُونَ أهْلِ القرى، والمدنِ.

وفي شرحِ العمدةِ أنْ حُكُمْ أَهْلِ القرى حُكُمُ أَهْلِ الباديةِ ذَكَرَهُ في شرحِ حديثِ «لا يَبِيعُ حَاضِرٌ لِبَـادٍ» والبخاري (٢١٥٠)، مــلم (١٥١٥)].

#### ٢٢ - استقبالُ الخطيبِ

٧٤٧ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اسْتَقْبَلْنَاهُ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اسْتَقَى عَلَى الْمِنْبُرِ اسْتَقْبَلْنَاهُ رُحُهُ هِنَا.

رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ بِإِنْسَادٍ ضَعِيفٍ (٥٠٩)

وَلَهُ شَاهِدٌ مِنْ حَدِيثِ الْبَرَاءِ عِنْدُ ابْنِ خُزَيْمَةً

روعن عبد الله بن مسعود قال: كان رسولُ الله على إذا استوى على النسبر استقبلناه بو بجوهسا. رواه السترمدي باسسناد صعيف)؛ لأن فيه مُحمَّد بن الفضل بن عطيّة، وهُو ضعيف تفرَّد به وضعَّفه به الدَّارقطنيُ وابنُ عديٌ وغيرُهُمَا.

رولَهُ شَاهِدٌ مَنْ حديثِ البراءِ عَنْدُ ابنِ خُرْبَمَةً) لَمْ يَذْكُـرُهُ الشَّارِحُ ولا رايَّتِه في التَّلخيصِ.

والحديثُ يدلُّ على أنَّ اسْتِقبالَ النَّاسِ الخطيبَ مُواجهِينَ لَهُ أمرٌ مُسْتَمَرٌ، وَهُوَ فِي حُكُمِ الجمعِ عليْهِ وجزمَ بوجوبِهِ أبو الطيَّبِ من الشَّافعيَّةِ.

وللْهَادويَّةِ احْتِمالانِ فيما إذا تقلَّمُ بعسضُ المُسْتَمعينَ على الإمام، ولم يُواجهُوهُ يصغُ أو لا يصغُ

ونصَّ صاحبُ «الأثمار» أنَّهُ يجبُ على العددِ الَّذيــنَ تنعقــدُ بِهِم الجمعةُ المواجهَةُ دُونَ غيرِهِم.

### ٢٣\_ توكؤ الخطيب على عصا

١٤٨ - وَعَن الْحَكَم بْنِ حَزْن ﷺ: شَهدْنَا الْجُمُعَة مَعَ النّبِيِّ ﷺ، فَقَامَ مُتَوَكِّناً عَلَى عَصاً أو قَوْس.

رُوَاهُ أَبُو ذَاوُدَ (١٠٩٦).

(وعن الحَكَمِ بنِ حزنِ) بفَتْحِ الْهُمَلَةِ وسُكُونِ الزَّايِ فنونٌ. والحَكَمُ قالَ ابنُ عبدِ البرِّ: إنَّهُ أسلمَ عامَ الفَتْحِ وقيلَ: يـــومَ اليمامةِ، وأبُوهُ حزنُ بنُ أبي وَهْبِ المخزوميُّ.

(شَهِدنا الجمعةَ معَ رسولِ اللَّهِ ﷺ فقامَ مُتَوَّكُنــاً على عصــاً

أو قوس. رواهُ أبو داود، تمامُهُ في السُّننِ «فحمدُ اللَّهُ» والنّنِ عليْهِ كلمَاتِ خفيفَاتِ طلبَّاتِ مُبارَكَاتٍ ثُمَّ قَالَ: ﴿ لَيُهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ لَحَنْ تُطِيقُوا أو لَنْ تَفْعَلُوا كُلُّ مَا أُمِرْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ سَدُّدُوا وَيَسُرُّوا الْمَا

ولَهُ شَاهِدٌ عندَ أَبِي داود (١١٤٥) منْ حديثُ البراءِ وَأَلَمَهُ عَلَمُ اعطي يوم العيد قوساً فخطب عليه، وطوله أحمدُ والطبراني وصححه أبن السكن.

وأخرج الشافعي [فترتب المسنده (٤٧١)]: «أَنَّهُ ﷺ كُنَّ اللَّهِ الْخَالَ الْمُنْ خَطَبَ يَغْتَمِدُ عَلَى عَنْزَةٍ لَهُه، والعنزةُ مثلُ تصف الرُّمْحِ أَوْ أَكْمِبُرُ فِيهَا سنانٌ مثلُ سنانِ الرُّمْحِ.

وفي الحديث دليل أنّه يُندبُ للخطيبِ الاعْتِمادُ على سيفو أو نحوِهِ وقْتَ خُطْبَتِه، والحِكْمةُ أنْ في ذلِكَ رُبطاً للقلبِ ولبعثو يديهِ عن العبث فإنْ لم يجد ما يعْتَمدُ عليْهِ ارسلَ يديهِ أو وصَّحَ اليمنى على البسرى أو على جانب المنبرِ ويُكُونُهُ فَقُ المنتَبرِ بالسَّيفِ إذْ لم يُؤثِرْ فَهُوَ بدعةٌ.

## ١٣ ـ بَابُ صَلاة النَّوْف

بهذا بكؤ

١ ــ من قالَ ركعةً واحلة ويتمّ أخرى

مَعَ النّبِيُ عَلَيْ يَسُومَ ذَاتِ الرُّقَاعِ صَلاةَ الْخَوْفِي: أَلَهُ مَعَ النّبِي عَلَيْ يَسُومَ ذَاتِ الرُّقَاعِ صَلاةَ الْخَوْفِي: أَلَهُ طَائِفَةً مِنْ أَصْحَابِهِ عَلَيْ صَفَّتْ مَعَهُ وَطَائِفَةً وَجَاةً الْعَدُو، فَصَلّى بِالَّذِينَ مَعَهُ رَكْعَةً، ثُمَّ ثَبَتَ قَائِماً، وَأَتَمُوا وَخَاةً الْعَدُو، فَصَلّى بهم الرّكُعة اللّه وَجَاءَتِ الطَّائِفَةُ الآخْرَى، فَصَلّى بهم الرّكُعة اللّه يَقِيتَ، ثُمَّ ثَبَتَ جَالِساً، وَأَنْمُوا لاَنْفُسِهِمْ، ثُمَّ سَلّمَ بهم،

مُثَقَّقُ عَلَيْهِ (البحاري (٤١٧٩)، مسلم (٨٤٧)، وَهَذَا لَقُطُ مُسْلِمِينَ وَوَقَعَ فِي الْمَعْرِقَةِ لانينِ خُدَهُ، عَنْ صَالِحِ فِي خَوَّاتٍ عَنْ أَبِيهِ.

(عن صالح بن خوَّاتِ) بَفَتْحِ الحَاءِ المعجمةِ وَتَشديدِ الـواوِ فَمَثَّاةً فَوَقَيَّةً الأَنصارِيُّ المَدنيُّ تَـابَعيُّ مَشْهُورٌ سمعَ جماعةً منَ الصَّحابةِ.

(عمَّنْ صلّى معَ النَّبِيِّ ﷺ) في صحيح مُسلم (٨٤١) عـنُ صالح بنِ خوَّات بنِ جُبيرِ عنْ سَهْلِ بنِ أبي حثمةَ فصرَّحَ بمــنْ حدَّثُهُ فِي الرُّوايةِ.

وفي روايةِ أَبْهَمَهُ كما هُنا.

(يوم ذَاتِ الرَّفَاعِ) بِكَسرِ السَّرَاءِ فقافٌ مُخفَّفةٌ آخرُهُ عينٌ مُهْمَلةٌ: هُو مَكَانُ منْ نجدٍ بارضِ عَطْفانَ سُمَّيت الغزاةُ بذلِك؟ لأن أقدامَهُمْ نقبَتْ فلفُوا عليْهَا الحرق كما في صحيح البخاريُ (٤١٢٨) من حديث أبسي مُوسى وكَانَتْ في جُمادى الأولى في السُّنةِ الرَّابِعةِ من الْهجرةِ.

(صَلاةُ الْحَوْفِ: أَنَّ طَاتِفَةً مِنْ أَصْحَابِهِ ﷺ صَفَّتَ مَعَهُ وَطَائِفَةً وِجَاهَ) بِكُسرِ الواوِ فجيمة، مُواجِهة (العِدوِّ فصلّى باللّذِينَ مَعْهُ رَكْعة ثُمَّ ثَبَتَ قَائماً، وأَتَمُّوا؛ لانفسِهِمْ ثُمَّ انصرفوا وصفُوا) في مُسلم "فصفُوا» بالفاء (وجَاهَ العدوِّ وجاءَت الطَّائفةُ الأخرى فصلّى بهِم الرَّكْعة الَّتِي بقَيْتَ ثُمَّ ثَبَتَ جالساً، وأَتَمُّوا؛ لانفسِهِمْ ثُمَّ سلّمَ بهِم الرَّكْعة الِّتِي بقيتَ ثُمَّ ثَبَتَ جالساً، وأَتَمُوا؛ لانفسِهِمْ ثُمَّ سلّمَ بهم مُنْفق عليه وهَله كِتباب (لابنِ بهم مُنْفق عليه وهَله كِتباب (لابنِ مندة) بفَتْح الميم وسُكُونِ النُونِ فدالٌ مُهْمَلةً إمامٌ كبيرٌ من اتحة الحديث (عن صالح بن حوات عن أبيه) أي خوات، وَهُو صحابيً فذَكَرَ المُهمَة أنَّهُ أبُوهُ.

وفي مُسلم أنَّهُ منْ ذَكَرنَاهُ.

واعلمُ أَنْ هَذِهِ الغزاةَ كَانَتْ فِي الرَّابِعَةِ كَمَا ذَكَرْنَاهُ، وَهُـوَ الَّذِي قَالَهُ ابنُ إسحاقَ وغيرُهُ مَنْ أَهْلِ السُّـيرِ، والمغازي وَتَلقَّاهُ النَّاسُ مُنْهُمْ.

قالَ ابنُ القَيْمِ: وَهُوَ مُشْكِلُ جَداً فإنَّهُ قَدْ صِحُ انَ المَشْرِكِينَ حبسوا رسولَ اللَّهِ ﷺ يومَ الحندقِ عن صلاةِ الظُهْرِ، والعصرِ، والمغرب، والعشاءِ فصلاً مُن جمعاً وذليكَ قبلَ نُزولِ صلاةِ الخوفِ، والحندقُ بعد ذَاتِ الرِّقاعِ سنةَ خس.

قَالَ: والظَّاهِرُ أَنَّ أُوَّلَ صَلاَةٍ صَلاَّهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ للخوف بعسفان ولا خلاف بينَهُمْ أَنَّ عُسفانَ كَانَتْ بعدَ الحندق.

وقد صح عنه ﷺ أنه صلى صلاة الحوف بذَاتِ الرُفاعِ فعلمَ أنَّهَا بعدَ الحندق وبعدَ عُسفانَ.

وقلاً تبيَّنَ لنا وَهُمُ أَهْلِ السَّيْرِ انْتَهَى.

ومنْ يُختَجُّ بِتَقديمِ شرعيَّتِهَا على الخندقِ على روايةِ أَهْـلِ السَّيرِ مَنْ يقولُ: إِنَّهَا لا تُصلَّى صلاةُ الخوف ِ في الحضرِ ولهذا لمَّ يُصلَّهَا النَّبِيُ ﷺ يومَ الحندقِ.

وَهَذِهِ الصَّفَةُ الَّتِي ذُكِرَتْ فِي الحديثِ فِي كيفيَّةِ صلاتِهَـا اضحةً.

وقدْ ذَهَبَ إليْهَا جماعةٌ من الصّحابةِ ومن الآلِ منْ بعدهِمْ. واشْتَرَطَ الشّافعيُّ أنْ يَكُونَ العدوُّ في غيرِ جهَةِ القبلةِ وَهَذا في التُنائيَّةِ، وإنْ كمانَت ثُلاثيَّةُ انْتَظرَ في التَّشَهُدِ الآول، وَتُسَمُّ الطَّائفةُ الرَّكْعةَ الثَّالثةَ وَكَذلِكَ في الرَّباعِيَّةِ إِنْ قُلنا إِنْهَا تُصلَّى صلاةً الحوف في الحضرِ ينتظرُ في التَّشَهُدِ ايضاً.

وظَاهِرُ القرآنِ مُطابِقٌ لما دلُ عليْهِ هذا الحديثُ الجليلُ لقولِهِ ﴿وَلَتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَك﴾ [الساء: ١٠٢].

وَهَذِهِ الْكَيْفَيَّةُ أَقْرِبُ إِلَى مُوافقةِ المُعْتَادِ مَنَ الصَّلَاةِ فِي تَقَلَيْلِ الْأَفْعَالِ المُنافِيةِ للصَّلَاةِ والْمُتَابِّعَةِ للإمام.

خُرُوْت مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، قِبَلَ نَجْدٍ، فَوَازَيْنَا الْعَدُوُّ فَصَافَفْنَاهُمْ، فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَصَافَفْنَاهُمْ، فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَصَافَفْنَاهُمْ، فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَصَافَفْنَاهُمْ، وَأَقْبَلَتْ طَائِفَةٌ عَلَى الْعَدُوُّ، وَرَكَعَ بِمَنْ مَعَهُ، وَسَجَدَ سَجْدَتَيْنِ، ثُمَ انْصَرَفُوا مَكَانَ الطَّائِفَةِ التِي لَمْ تُصَلُّ، فَجَاؤُوا فَرَكَعَ بِهِمْ رَكْعَةً، وَسَجَدَ اللَّهِ لَيْ لَمْ تُصَلُّ، فَجَاؤُوا فَرَكَعَ بِهِمْ رَكْعَةً، وَسَجَدَ سَجْدَتَيْنِ، ثُمَّ سَلَم فَقَامَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ، فَرَكَعَ رَكْعَةً، وَسَجَدَ رَكْعَةً، وَسَجَدَ رَكْعَةً، وَسَجَدَ رَكْعَةً، وَسَجَدَ رَكْعَةً، وَسَجَدَ سَجْدَتَيْنِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٩٤٣)، مسلم (٨٣٩)]. وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيِّ.

(وعن ابنِ عُمرَ قالَ غزوْت معَ رسولِ اللّهِ ﷺ قبلَ بِكُسرِ القاف، وفَتْحِ الموحَّدةِ أيْ جِهَةَ (نجدٍ) نجـدُّ: كُـلُّ مـا ارْتَفـعَ مـنْ بلادِ العربِ.

(فوازينا) بالزَّاي بعدَهَا مُثنَّاةٌ تَحْتِيَّةٌ قابلنا.

(العدوَّ فصاففنَاهُمُ فقامَ رسولُ اللَّهِ ﷺ فصلَّــى بنــا) في المغازي من البخاريُّ النَّهَا صلاةُ العصرِ ثُمَّ لفظُ البخاريُّ "فصلًى لنا" باللاَّم.

قَالَ المَصنَفُ فِي الفَتْحِ (٤٣٠/٢): أيْ؛ لأجلنا ولم يذْكُرْ الْ فِيهِ روايةً بالمرحَّدةِ.

وفِيهِ «يُصلِّي» بالفعل المضارع.

(فقامَت طائفة معَهُ، واقبلَت طائفة على العدو ورَكَع بمن معَهُ رَكْعة وسجد سجدتين ثُمَّ انصرفوا) أي الَّذينَ صلُوا معَهُ، ولمْ يَكُونـوا أَتَـوا بالرُكْعةِ النَّانيةِ ولا سلَّموا من صلاتِهـِم (مَكَان الطَّانفةِ الَّتِي لم تُصلَّ فجاؤوا فرَكَع بِهِمْ رَكْعة وسجد سجدتينِ ثُمُّ سلَّمَ فقامَ كُلُّ واحدٍ منهُمْ فرَكَع لَفْسِهِ رَكْعة وسجد سجدتينِ ثُمُّ مُنْفَقَ عائِهِ، هذا لفظُ البخاريُّ.

قَالَ المُصنَّفُ: لَمْ تَخْتَلَف الطُّرقُ عن ابنِ عُمرَ في هذا.

ويحتَّملُ أَنَّهُمْ أَتَمُّوا في حالةٍ واحدةٍ.

ويُحْتَمَلُ أَنَّهُمْ أَتَمُّوا على التَّعاقب، وَهُوَ الرَّاجِحُ من حيثُ المعنى، وإلاَّ اسْتَلزمَ تضييعَ الحراسةِ المطلوبةِ، وإفرادَ الإمامِ وحدَّهُ ويرجُّحُهُ ما روَاهُ أبو داود (١٢٤٤) من حديثِ ابن مسعودِ بلفظِ النُّمُّ سَلَّمَ فَقَامَ هَوُلاءِ أي الطَّائِفَةُ النَّائِيَةُ فَصَلُّوا لاَنْشُرِهِمْ رَكْحَةً ثُمُّ سَلَّمُوا ثُمَّ فَصَلُوا لاَنْشُرِهِمْ وَصَلُوا لاَنْشُرِهِمْ وَحَمَّةً ثُمُّ سَلَّمُوا الْتَقَى.

والطَّائفةُ تُطلقُ على القليــلِ، والْكَثـيرِ حَتَّى على الواحــدِ حَتَّى لوْ كانوا ثلاثةً جازَ للإمامِ أنْ يُصلّيَ بَواحدٍ والثَّالثُ بحرسُ ثُمَّ يُصلّيَ مَعَ الإمام وَهَذا أقلُ ما تحصلُ بهِ جماعةُ الخوف.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّ الطَّائفةَ النَّانيةَ والَّتِسي بِينَ رَكُعَتَيْهَـا ثُـمَّ أَتَت الطَّائفةُ الأولى بعدَهَا.

وقدْ ذَهَبَ إلى هذهِ الْكَيْفَيَّةِ أبو حَنْيْفَةً ومحمَّدٌ..

وَكَبُرنا جَيعاً، ثُمَّ رَكَعَ ورَكَعنا جَيعاً، ثُمَّ رفعَ رأسَهُ من الرُّكُوعِ ورفعنا جَيعاً، ثُمَّ انحدرَ بالسُّجودِ والصَّفُ الَّذي يلِيهِ، وقامَ الصَّفُ المؤخَّرُ في نحر العدوِّ، فلمَّا قضى السُّجودَ قامَ الصَّفُ الَّذي يلِيهِ، فذَكَرَ الحديثَ [م

وَلِي رِوَايَةِ [(٣٠٨)(٣٠٨)]: النَّمَّ سَجَدَ وَسَجَدَ مَعَـهُ الصَّفُ الآوَّلُ، فَلَمَّا قَامُوا سَجَدَ الصَّفُ الشَّانِي، وَذَكَرَ مِثْلَهُ، وَفِي أَوَّاخِرِهِ: ثُمَّ سَلَّمَ النَّبِيُ ﷺ وَسَلَّمُنَا جَمِيعاً». رَوَاهُ مُسْلِمٌ

روعن جابر قال: شهدت مع رسول الله على صلاة الحوف فصففنا صفين صف خلف رسول الله على، والعدر بيننا وبين القبلة فكثر النبي على وكبرنا جيعاً ثم رَكَع وركعنا جيعاً تُسمَّ رفع راسة من الرُّكوع ورفعنا جيعاً ثم انحدر بالسُّجود والصُّفُ الَّذي يليه) أي انحدر الصف الذي يليب، وَهُو عطف على الضُمير التُصل من دُون تأكيد؛ لأنَّه قد وقع الفصل.

وقامَ الصُّفُّ المَرْخُرُ فِي نحرِ العدرِّ فلمَّا قضى السُّجودَ قَامَ الصَّفُّ الَّذي يلِيهِ فَذَكَرَ الحديثَ).

مَامُهُ «انْحَدَرَ الصَّفُ الْمُؤَخَّرُ بِالسَّجُودِ، وَقَامُوا ثُمْ بَقَدَّمُ الصَّفُ الْمُقَدَّمُ ثُمْ رَكَعَ النِّسِيُ عَلَيْ الصَّفُ الْمُقَدَّمُ ثُمْ رَكَعَ النِّسِيُ عَلَيْ وَرَكَعَنَا جَمِيعاً ثُمْ وَلَحَ وَرَفَعَنَا جَمِيعاً ثُمْ الْحَدَرَ بِالسَّجُودِ وَالصَّفُ الَّذِي يَلِيهِ الَّذِي كَانَ مُؤخَّراً فِي الرَّكُةِ الْمَدَرَ بِالسَّجُودِ وَالصَّفُ الْمُؤخَّرُ فِي نَحْرِ الْعَدُو فَلَمَّا قَصَى النَّبِيُ الْأُولَى، وَقَامَ الصَّفُ الْمُؤخَّرُ فِي نَحْرِ الْعَدُو فَلَمَّا قَصَى النَّبِي اللَّهَ وَالصَّفُ الْمُؤخَّرُ فِي يَحْرِ الْعَدُو فَلَمَّا وَصَلَى النَّبِي اللَّهُ وَصَلَى النَّبِي بَلِيهِ الْمُوحَدِّدَ الصَلَفُ الْمُؤخَّدُ بِالسَّجُودِ وَالصَّفُ الْمُؤخَّدِ بِالسَّجُودِ وَالصَّفُ النَّهِي عَلِيهِ وَمَعَلَى النَّهِي اللَّهُ وَمَا السَّفُ الْمُؤخَّدِ فَسَجَلُوا ثُمَّ سَلَّمَ النَّبِي عَلَيْهِ وَمَعَلَمُنَا جَيِيعاً».

وقالَ جابرٌ كما يصنعُ حرسُكُمْ هؤلاءِ بأمرائِهِم انْتَهَى لفظُ مُسلمِ.

قُولُهُ (وفي رواية) هـي في مُسـلم عـن جـابر، وفِيهَـا تعيينُ القومِ الَّذِينَ حاربُوهُمْ ولفظُهَا هَغَزَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَوْمـاً مِـنْ جُهَيْنَـةَ فَقَاتَلُونَا قِتَـالاً شَـدِيداً فَلَمَّـا صَلَّيْنَـا الظُهـرَ قَـالَ المُسْرِكُونَ: لَوْ مِلْنَا عَلَيهمْ مَيْلَةً وَاحِدَةً لاقتَطَعْنَاهُمْ فَأَخْبَرَ جَبْرِيلُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَـالَ: وَقَـالُوا: رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَـالَ: وَقَـالُوا:

إِنَّهَا سَتَأْتِيهِمْ صَلاةً هِيَ أَحَبُ إِلَيْهِمْ مِن الأُولَـى فَلَمَّا حَضَرَتِ الْعَصْرُ إِلَى أَنْ قَالَ (رُهُمُ سَجَدَ وَسَجَدَ مَعَهُ الصَّفُ الأَوَّلُ فَلَمَّا الْعَصْرُ إِلَى أَنْ قَالَ النَّانِي ثُمَّ تَأَخَّرَ الصَّفُ الأَوَّلُ وَتَقَدَّمَ الصَّفُ النَّانِي فَدَّمَ الصَّفُ النَّانِي فَدَّمَ الصَّفُ النَّانِي فَدَّمَ الصَّفَ النَّانِي فَدَّمَ الصَّفْ النَّانِي فَدَّكَرَ مِثْلَهُ.

قَالَ الْفَقَامُوا مَقَامَ الأُولَ فَكُبْرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَكَبُرْنَا وَرَكَعَ وَرَكَعْنَا ثُمُّ سَجَدَ وَسَجَدَ مَعَهُ الصَّفُ الأُولُ، وَقَامَ الشَّانِي فَلَمَّا سَجَدَ الصَّفُ الأَولُ، وَقَامَ الشَّانِي فَلَمَّا سَجَدَ الصَّفُ الثَّانِي جَلَسُوا جَمِيعاً».

(وفي أواخرِهِ ثُمُّ سلَّمَ النَّبِيُّ ﷺ وسلَّمنا جميعاً. روَّاهُ مُسلَّمٌ).

الحديثُ دليلٌ على أنَّه إذا كانَ العدوُ في جِهَـةِ القبلةِ فإنَّهُ يُخالفُ ما إذا لمْ يَكُنُ كذلِكَ فإنَّهَ اتُمكِنُ الحراسةُ مَـعَ دُخولِهِمْ جَمِعاً في الصَّلاةِ، وذلِكَ أَنَّ الحاجةَ إلى الحراسةِ إنَّما تَكُونُ في حالِ السَّجودِ فقطْ فيتَابعونَ الإمامَ في القيامِ والرُّكُوعِ ويحرسُ الصَّفُ المؤخّرُ في حالِ السَّجدَتَينِ بأنْ يَتُركُوا المَّتَابعةَ للإمامِ ثُمَّ يسجدونَ عند قيامِ الصَّفُ الأول ويتقدّمُ المؤخّرُ إلى علَّ الصَّفُ المقدَّم ويتَأخُرُ المقدَّم ويتَأخُرُ المقدَّم ويتَأخُرُ المقدَّم ويتَأخُر المقدَّم المؤخّر الإمام في السَّجدَتينِ الاخرتين فيصح مع كل من الطَّافِقَينِ المُتَابعة في سجدتينِ.

والحديثُ يدلُ أَنْهَا لا تَكُونُ الحراسةُ إلاَّ حالَ السُّجودِ فقطْ دُونَ حالِ الرُّكُوعِ؛ لأنَّ حالَ الرُّكُوعِ لا يُمْتَعُ معَهُ إِدرَاكُ أحسوال العدوِّ، وَمَذِهِ الْكَيفيَّةُ لا تُوافعتُ ظَاهِرَ الآيةِ ولا تُوافعتُ الرُّوايةَ الأولى عنْ صالح بنِ خوَّاتٍ ولا روايةَ ابنِ عُمرَ إلاَّ أَنَّهُ قَدْ يُقالُ: إنَّهَا تَخْتَلفُ الصَّفَاتُ باخْتِلافِ الآحوال.

٢٥٤ - وَلاَبِي دَاوُد (١٢٣٦)، عَـنْ أَبِسِي عَيْسَاشٍ الزُّرَقِيِّ، وَزَادَ: إِنَّهَا كَانَتْ بِعُسْفَانَ.

(ولأبي داود عن أبسي عبَّاشِ الزَّرقيِّ مثلُهُ) أيْ مثـلُ روايـةِ جابرِ هذِهِ (وزادَ) تعيينُ محلُّ الصَّلاةِ (أَنَّهَا كسانَتْ بعسفانَ) بضــمُّ العينِ المُهمَّلةِ وسُكُونِ السَّينِ المُهمَّلةِ ففاءٌ آخرُهُ نُونٌ: وَهُوَ موضعٌ على مرحلَّيْنِ منْ مَكَّةً كما في القاموسِ.

### ٢ ـ من قال: ركعتين مع الإمام

خر عَنْ وَجْهِ آخَرَ عَنْ وَجْهِ آخَرَ عَنْ
 جَابِرٍ ﷺ أَنْ النَّبِيّ ﷺ صَلْى بِطَائِفَةٍ مِنْ أَصْحَابِهِ

رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ سَلَّمَ، ثُمَّ صَلَّى بِآخَرِينَ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ سَلَّمَ. (وللنسانيِّ من وجه آخر) غيرِ الوجْهِ الَّذي اخرجَهُ منْهُ مُسلمِّ.

(عن جابرِ أنَّ النَّبِيُ ﷺ صلَّى بطائفةٍ منْ أصحابِهِ رَكْعَتَينِ ثُمُّ سَلَّمَ فَصَلَّى بِإِحدَاهُمَا فَرَضًا وبالأخرى نفلاً لَهُ. فرضاً وبالاخرى نفلاً لَهُ.

وعملَ بِهَذَا الحسنُ البصريُّ وادَّعى الطَّحاويُّ انَّهُ منسوخٌ بناءً منْهُ على اَنَّهُ لا يصحُّ أنْ يُصلِّيَ المُتَرضُ خلفَ المُتنفَّـلِ ولا دليلَ على النَّسخِ.

\$ 6 \$ - وَمِثْلُهُ؛ لأبِي دَاوُد(١٢٤٨)، عَنْ أَبِي بَكْرَةً.

وقالَ أبو داود: وَكَذٰلِكَ فِي صلاةِ المغربِ فإنَّهُ يُصلِّي سِـتُ رَكَعَاتِ، والقومُ ثلاثاً ثلاثاً.

## ٣\_ من قال: ركعة واحدة دون إتمام

608 - وَعَنْ حُذَيْفَةَ ﴿
 أَنَّ النَّبِيِ ﷺ صَلَّى صَلَّى صَلَّى النَّبِي ﴿
 صَلاةَ الْخَوْفِ بِهَوُلاءِ رَكْعَةً، وَبِهَـوُلاءِ رَكْعَةً، وَلَـمْ
 يَقْضُوا.

ومثلُه عندَ ابنِ خُزِيمَةً عن ابنِ عبَّاسٍ.

وَهَذِهِ الصَّلَاةُ بِهَذِهِ الْكَيْفَةِ صِلاَّهَا حُذِيفَةُ بِطْبِرِسْتَانَ وَكَـانَ الأميرُ سعيدُ بنُ العاصِ فقالَ «أَيْكُمْ صَلِّى مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ صَلَاةً الْخَوْفِ؟ قَالَ حُذَيْفَةُ: أَنَا فَصَلَّى بِهِمْ هَذِهِ الصَّلَاةَ».

وَأَخْرِجَ أَبُو دَاوِد(١٢٤٣) عَنَ ابْنِ عُمْرَ وَعَنْ زَيْدِ بْنِ سَـابِتْ قَالَ زَيْدٌ «فَكَانَتْ لِلْقَوْمِ رَكْمَةً رَكْعَةً وَلِلنَّبِيِّ ﷺ رَكْعَتَيْنِ».

وأخرجَ (١٢٤٧) عن ابنِ عبَّاسٍ قالَ «فَرَضَ اللَّهُ - تَعَالَى - الصَّلاةَ عَلَى لِسَان نَبِيَّكُمْ - عليه الصلاة والسلام - فِي الْحَضَرِ أَرْبَعَاوَفِي السُّفَرِ رَكْعَتَيْنِ، وَفِي الْخُوْفِ رَكْعَةً».

وَأَحَدَ بِهَذَا عَطَاءٌ وَطَاوِسٌ وَالْحِسنُ وَغَيْرُهُمْ فَقَالُوا: يُصلَّمَى في شدَّةِ الخوفُو رَكْعَةً يُومَئُ إيماءً وَكَانَ إســحاقُ يقــولُ: تُجزئُـك

عندَ المسايفةِ رَكُّعةٌ واحدةً تُومئُ لَهَا إيمــاءٌ فــإنْ لمْ تقــدرْ فســجدةٌ فإنْ لَمْ فَتَكْبِيرةً؛ لأنَّهَا ذِكْرُ اللَّهِ.

٤٥٦ ـ وَعَنَ ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهمـــا قُــالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "صَلاةُ الْخَوْفِ رَكْعَةٌ عَلَــى أَيِّ

رَوَاهُ الْبَزَّارُ بِإِسْنَادِ صَعِيفٍ [اكشف الأستار، (٦٧٨].

وأخرجَ النَّسانيّ (١٦٩/٣) أنَّهُ ﷺ صلاَّهَا بذي قـــردٍ بِهَــلـْهِ

وقالَ المصنّفُ: قدْ صحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ وغيرُهُ.

وأمَّا الشَّافعيُّ فقالَ: لا يشبُتُ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ صلاةً الخوف رَكْعةٌ واحدةٌ في حقُّ الإمام، والمأموم.

وقد قال بهِ النُّورِيُّ وجماعةٌ.

وقالَ بهِ من الصَّحابةِ أبو هُريرةً وأبو مُوسى.

واعلمُ أنَّهُ ذَكَرَ المصنَّفُ في هـذا الْكِتَـابِ خـسَ كيفيَّـاتِ لصلاةِ الخوف.

وفي سُننِ أبي داود ثماني كيفيَّاتٍ منْهَا هذِهِ الخمسُ.

الحوف كيفيَّاتٌ كثيرةٌ وَرجَّحَ ابنُ عبدِ الـبرُّ الْكَيفيَّـةَ الـواردةَ في حديث ابن عُمرَ لقوَّةِ الإسنادِ وموافقةِ الأصولِ في أنَّ المؤتَّـــمُّ لا تَتِمُّ صلاتُهُ قبلَ الإمام.

وقالَ ابنُ حزمٍ: صحُّ منْهَا أربعةَ عشرَ وجْهاً.

وقالَ ابنُ العربيُ: فِيهَا روآيَاتٌ كثيرةٌ أصحُّهَا سِتُ عشـرةَ رُوايةً مُخْتَلفةً.

وقالَ النَّوويُّ نحوُهُ في شرح مُسلم ولمْ يُبيِّنْهَا.

قالَ الحافظُ:

وقدْ بيُّنَهَا شيخنا الحافظُ أبو الفضلِ في شرحِ التُّرمذيُّ.

وزادَ وجُهاً فصارَتْ سَبْعةَ عشــرةً، ولَكِــنْ يُعْكِــنُ أَنْ

وقالَ فِي الْهَدِي النَّبُويُ (٥٣٢/١): صلاَّمًا النَّـبِيُّ ﷺ عَشْوَ

وقالَ ابنُ العربيِّ: صلاُّهَا أربعاً وعشوينَ مرَّةً.

وقالَ الخطَّابِيُّ: صلاَّمَا النِّبيُّ ﷺ في اليَّامِ مُخْتَلَفَةٍ بَاشْكَالَ مُتَباينةٍ يَتَحرَّى مَا هُوَ الأحوطُ للصَّلاةِ، والأبلُّغُ في الحراسةِ فَهِـيَّ على اخْتِلاف صُورَتِهَا مُتَّفَقَةُ المعنى انْتَهَى.

٤ ـ رفعُ السهو في صلاة الخوفِ

٤٥٧ - وَعَنْهُ مَرْفُوعاً النِّسَ فِي صَلاةِ الْخَوْف

أَخْرَجَهُ الدَّارَقُطْنِيُ بِإِسْادِ صَعِيفٍ (٥٨/٢)

(وعِنْهُ) أَي ابنِ عُمرَ (مرفوعاً وَلَيْسَ فِي صَلاةِ الْخَـوْفِ سَهْرًى أخرجَهُ الدَّارقطَنيُّ بإسنادٍ ضعيفي، وَهُوَ معَ هذا موقوفٌ.

قيل: ولم يقل بهِ أحدٌ من العلماء.

واعلمُ أنَّهُ قَدْ شُرطَ في صلاةِ الحوف شُروطٌ:

منْهَا السَّفَرُ فاشْتَرطَهُ جماعةٌ لقول، تعالى ﴿إِذَا ضَرَبْتُسُمْ فِسِي الأرْض﴾ الآية االساء: ١٠١]؛ ولأنَّهُ ﷺ فم يُصلُّهَا في الحضر.

وقال زيدُ ابنُ عليَّ والنَّاصرُ، والحنفيَّةُ والشَّافعيَّةُ: لا يُشتَّرَطُ لقوله تعملل ﴿وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ﴾ [الساء: ٢٠٠٧] بناءً علمي أنَّهُ معطوفٌ على قولِهِ ﴿وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ﴾ فَهُوَ غَينُ داخل في التَّقييـدِ بـالطَّرْبِ في الأرضِ ولعـلُّ الأوُّلـينَ يجعلونَـهُ مُقِيِّـداً بـالضَّربِ في الأرض، وأنَّ التَّقديـرَ، وإذا كُنْـت فِيهِـمْ صِعَ هــنَّـوْ الحالةِ الَّتِي هِيَ الضَّرْبُ فِي الأرضِ، والْكَلامُ مُسْتَوفِّي فِي كَتَّمْسِيهِ

ومنهَا: أَنْ يَكُونَ آخرَ الوقْت؛ لأنَّهَا بدلٌ عن صلاةِ الأمنِ لا تُجزئُ إلاَّ عندَ الياسِ من المبدلِ منْـهُ وَهَـلِو قَـاعدةٌ للقِـائلينَ بذلِكَ، وَمُم الْهَادويَّةُ.

وغيرُهُمْ يَقُولُ: تُجزئُ أَوُّلَ الوقْتِ لعموم أَدلَّةِ الأوقَاتِ.

ومنْهَا: حملُ السُّلاحِ حالَ الصُّلاةِ.

اشْتَرطَهُ داود فلا تصحُّ الصَّلاةُ إلاَّ بحملِهِ ولا دليـلَ علـى اشْتِراطِهِ.

وأوجبَهُ الشَّافعيُّ والنَّاصرُ للأمرِ بِهِ في الآيةِ ولَهُــمْ في السَّلاح تفاصيلُ معروفةً.

ومنْهَا أَنْ لا يَكُونَ القِتَالُ مُحرَّماً سواءٌ كانَ واجباً عيناً أو نايةً.

ومنْهَا أَنْ يَكُونَ المصلّي مطلوباً للعدوُ لا طالباً؛ لأنّـهُ إذا كان طالباً أمْكَنَهُ أَنْ يأْتِيَ بالصّلاةِ تامّـةُ أَو يَكُونَ خاشـباً لِكَرُ العدوُ عليْهِ.

وَهَٰذِهِ الشَّرائطُ مُسْتَوفاةٌ فِي الفروعِ ماخوذةٌ من أحوالِ شرعيَّتِهَا وليسَتْ بظَاهِرةٍ فِي الشَّرطيَّةِ.

واعلمُ أنَّ شرعيَّةَ هذهِ الصَّلاةِ منْ أعظمِ الأدلَّةِ على عظـمِ شأن صلاةِ الجماعةِ.

### ١٤ - بابُ صلاة العيدين

#### ١ ـ تحديدُ العيدين

٨٥٤ - عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الْفِطْرُ يَوْمَ يُفْطِرُ النَّاسُ، وَالْأَضْحَى يَوْمَ يُفْطِرُ النَّاسُ، وَالْأَضْحَى يَوْمَ يُضَحِّى النَّاسُ».

رُوَاهُ التَّرْمِلْدِيُّ (٨٠٢).

وقالَ بعدَ سياقِهِ: هذا حديثٌ حسنٌ غريبٌ، وفسَّرُ بعـضُ أَهْـلِ العلــمِ هــذا الحديثُ أنَّ معنّى هــذا الفطــرِ والصَّــومِ مــعَ الجماعةِ وعُظْم النَّاسِ، انتَهَى بلفظِهِ.

فِيهِ دَلِلٌ عَلَى أَنَّهُ يُعْتَبُرُ فِي ثُبُوتِ العَبِدِ بِمُوافقةِ النَّاسِ، وانَّ المنفردَ بمعرفةِ يومِ العبدِ بالرُّويةِ يجبُ عليْهِ مُوافقةُ غـيرِهِ، ويلزمُهُ حُكْمُهُمْ فِي الصُّلاةِ، والإفطار، والأضحيَّةِ.

وقدْ أخرجَ التُّرمذيُّ مثلَ هذا الحديثِ عنْ أبي هُريرةً.

وقال: حسنٌ

وفي معنَاهُ حديثُ ابنِ عبَّاسِ [مسلم (١٠٨٧)] وقدْ قسالَ لَـهُ كُريبٌ "إِنَّهُ صَامَ أَهْلُ الشَّامِ وَمُعَاوِيَةُ بِرُوْيَةِ الْهِلالِ يَــوْمَ الْجُمُعَةِ بِالشَّامِ، وَقَدَمَ الْمُدِينَةَ آخِرَ الشَّهْرِ وَأُخْبِرَ ابْنُ عَبَّاسٍ بِذَلِكَ فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: لَكِنَّا رَآيَنَاهُ لَيْلَةَ السَّبْتِ فَلا نَزَالُ نَصُومُ حَتَّى نُكُولِلَ ثَلاثِينَ أو نَرَاهُ قَالَ: فَقُلْت: أَوْلا تَكْتَنِي بِرُوْيَـةِ مُعَاوِيـةَ وَالنَّاسِ؟ قَال: لا هَكَذَا أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ.

وظَاهِرُ الحديثِ أَنْ كُريبًا مُمَنْ رَآهُ، وأنَّهُ أمرَهُ ابنُ عَبَّاسِ أَنْ يُتِمُّ صومَهُ، وإنْ كانَ مُتَيقًنّاً أنَّهُ يومُ عيدٍ عندَهُ.

وذَهَبَ إلى هذا مُحمَّدُ بنُ الحسنِ.

وقالَ: يجبُ مُوافقةُ النَّاسِ، وإنْ خالفَ يقينَ نَفسِهِ وَكَــذا فِي الحَجُ؛ لأنَّهُ وردَ «وَعَرَفَتُكُمْ يَوْمَ تَعْرِفُونَ».

وخالفَةُ الجمهُورُ، وقالوا: إنَّهُ يجبُ عليْهِ العملُ في نفسيهِ بما تيقَّنَهُ وحملوا الحديثَ على عدمِ معرفَتِهِ بما يُخالفُ النَّاسَ فإنَّهُ إذا انْكَشفَ بعدَ الخطأِ فقدَ أجزأَهُ ما فعلَ.

قَالُوا: وَتَتَاخُرُ الآيَّامُ فِي حَقِّ مِن الْنَبَسَ عَلَيْهِ وَعَمَلَ بِالأَصْلِ وَتَاوَّلُوا حَدِيثَ ابنِ عَبَّاسِ بِأَنَّهُ يُخْتَسِلُ أَنَّهُ لَمْ يَقَلْ بِرَوْيَةٍ أَهْلِ الشَّامِ لاخْتِلافِ المطالعِ فِي الشَّامِ والحَجَازِ، أَو أَنَّهُ لَمَا كَانَ المَحْبِرُ واحداً لَمْ يُعَمَلْ بِشَهَادَتِهِ، وليسَ فِيهِ أَنَّهُ أَمْرَ كُرِيباً بالعملِ بخلافِ يقينِ نفسِهِ فإنَّما أخبرَ عَنْ أَهْلِ المدينةِ، وأَنْهُمْ لا يعملونَ بذلِكَ؟ لأحدِ الأمرينِ.

### ٢ - الإفطارُ قبلَ صِلاةِ الفطرِ

964 - وَعَنْ أَبِسِي عُمَيْرِ بُنِ أَنَسِ بُنِ مَالِكِ رضي الله عنهما عَنْ عُمُومَةٍ لَـهُ مِنَ الصَّحَابَةِ، أَنَّ رَكْباً جَـاؤُوا فَشَهِدُوا أَنَّهُمْ رَأَوُا الْهِـلالَ بِـالأَمْسِ، فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُ ﷺ أَنْ يُفْطِرُوا وَإِذَا أَصْبَحُوا أَنْ يَغْدُوا إِلَى مُصَلاَّهُمْ.

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٥٧/٥)، وَأَبُو دَاوُد (١١٥٧) \_ وَهَـذَا لَفْظُهُ \_ وَإِسْنَادُهُ صَحِيحٌ

(وعن أبي عُمير الله عُمَا أبو عُمير (ابنُ أنس بن مالِك) الأنصاريُّ يُقالُ: إنَّ اسمَهُ عبدُ اللَّهِ، وَهُـوَ منْ صغار التَّابعينَ روى عن جماعةٍ من الصَّحابةِ وعمَّرَ بعدَ أبيهِ زماناً طويلاً.

(عن عُمومةٍ لَهُ من الصَّحابةِ أنَّ رَكْسًا جاؤوا فشَهدوا أنَّهُمَّ راوا الهلال بالأمس فامرَهُم النَّبِيُّ ﷺ أنْ يُفطروا، وإذا أصبحوا أَنْ يَعْدُوا إِلَى مُصَارَّهُمُ، رَوَاهُ أَحَمُدُ، وأبو داود وَهَذَا لَفَظُهُ، وإسـنادُهُ

ابنُ المنذرِ وابنُ السُّكَنِ وابنُ حزمٍ، وقولُ ابنِ عبدِ: الـبرُ إنَّ أبــا عُمير مجْهُولٌ مردودٌ بأنَّهُ قَدْ عرفَهُ منْ صحَّحَ لَهُ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ صلاةً العيدِ تُصلَّى في اليومِ الشَّاني حيثُ انْكَشَفَ العيدُ بعدَ خُروجٍ وقُتِ الصَّلاةِ.

وظَاهِرُ الحديثِ الإطلاقُ بالنَّظرِ إلى وقَسْتِ الصَّلاةِ، وأنَّهُ، وإنْ كَانَ وقْتُهَا بَاقياً حيثُ لَمْ يَكُنْ ذَلِكَ معلوماً منْ أَوَّلِ اليومِ.

وقدْ ذَهَبَ إلى العمل بهِ الْهَادي والقاسمُ وأبو حنيفةَ لَكِـنْ شُرطَ أَنْ لَا يَعْلُمُ إِلاَّ وَقَدْ خَـرَجَ وَقُتُهَـا فَإِنَّهَـا تُقضَى في اليـوم الثَّاني فقط في الوقْتِ الَّذِي تُؤدِّى فِيهِ في يومِهَا.

قَالَ أَبُو طَالَبٍ: بشرطِ أَنْ يَتْرُكُ لَلَّبُس كَمَا وردَ في الحديث وغيرهِ يُعمَّمُ العذرُ سواءٌ كانَ للَّبسِ أو لمطرٍ، وَهُوَ مُصرَّحٌ بِـهِ في كُتُبِ الحِنفيَّةِ قياساً لغيرِ اللَّبسِ عليْهِ ثُمَّ ظَاهِرُ الحديثِ أَنْهَا أَداءً

وَذَهَبَ مَالِكٌ أَنَّهَا لَا تُقضى مُطلقاً كما لَا تُقضى في يومِهَا وللشَّافعيَّةِ تفاصيلُ أُحرى ذَكَرَهَا في الشَّرحِ وَهَــذا الحديثُ وردّ في عيدِ الإفطار، وقاسوا عليْهِ الأضحى.

وفي التُرْكُ للَّبسِ، وقاسوا عليْهِ سائرَ الأعذار. وفي القياس نظرٌ إذا لمْ يَتَعَيَّنْ معرفةُ الجامع واللَّهُ أعلمُ.

## ٣- أكلُ تمراتٍ قبلَ الفطرِ

٤٦٠ وَعَنْ أَنَسٍ ﴿ قَالَ: كَـانَ رَسُـولُ اللَّـهِ
 لا يَغْدُو يَوْمَ الْفِطْرِ حَتَّى يَأْكُلُ تَمَرَاتٍ.

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٩٥٣).

٣- أكلُ تمراتِ قبلَ الفطرِ

وَفِي رِوَايَةٍ مُعَلَّقَةٍ [بِالر ح(٩٥٣)]

وَوَمَلَهَا أَخْمَدُ (١٢٦/٣): وَيَأْكُلُهُنَّ أَفْرَاداً

(وعن أنس كان كان رسولُ اللَّهِ عِلَى لا يعدو أي يخرجُ وقُتَ الغداةِ.

(يومَ الفطر) أي إلى المصلَّى.

(حَتَّى يَأْكُلُ تَمْرَاتِ، أخرجَهُ البخارَيُّ. وفي روايـةٍ مُعلَّقـةٍ) أيْ للبخاري علَّقَهَا عن أنس.

(ووصلَهَا أحمدُ ويأكُلُهُنَّ أَفْرَاداً).

وأخرجَهُ البخاريُّ في تاريخِهِ (٥٢٦/٦) وابنُ حبَّانَ (٢٨١٤)، والحَاكِمُ (٢٩٤/١) منْ روايةِ عُتْبَةَ بِـن حُميـدٍ عنْـهُ بلفـظ ِ «حَتَّى يَأْكُلُ تَمَرَاتٍ ثَلِانًا أو خَمْسًا أو سَبْعًا أو أَقِلُ مِنْ ذَلِكِ إو أَكْثَرُ

والحديثُ يدلُّ على مُداومَتِهِ ﷺ على ذلِكَ.

قَالَ الْهَلَّبُ: الحِكْمةُ في الأكل قبلَ الصَّلاةِ أَنْ لا يظنُّ ظالًّا لُزومَ الصُّوم حَتَّى يُصلِّي العيدَ فَكَأَنَّهُ أَرادَ سدُّ هذهِ النَّريعةِ.

وقيلَ: لمَّا وقعَ وُجوبُ الفطر عقيبَ وُجوبِ الصَّومِ اسْتُحبُّ تعجيلُ الفطر مُبادرةً إلى امْتِتال أمر اللَّهِ.

قَالَ ابنُ قُدَامةً: ولا نعلمُ في اسْتِحبابِ تعجيل الأكُل في هذا اليوم قبلَ الصَّلاةِ خلافاً.

قَالَ اللَّمَنَّفُ فِي الفَّتْحِ (٤٤٧/٢): والحِكْمةُ فِي اسْتَحِبَابِ التَّمر ما في الحلو منْ تقويةِ البصر الَّذي يُضعفُهُ الصُّومُ؛ أوْ لأنَّ الحلوَ ممَّا يُوافقُلُ الإيمانَ، ويعبرُ بِهِ المنامُ ويرقُّقُ القلبَ وَمَنْ ثُمَّةً اسْتَحبُّ بعض التَّابعينَ أَنْ يُفطرَ على الحلو مُطلقاً.

قَالَ الْمُهَلِّبُ: وامَّـا جعلُهُـنَّ وتُـراً فالإشـارةُ إلى الوحدانيَّـةِ، وَكَذَٰلِكَ كَانَ يُفْعِلُ ﷺ في جميع أُمورهِ تُبرُكُما بَذَٰلِكَ.

## ٤ ـ الأكل قبل صلاة الفطر وبعد صلاة الأضحى

٤٦١ - وَعَن ابْنِ بُرَيْدَةً عَنْ أَبِيهِ رَضِي اللَّهِ عنهما قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لا يَخْرُجُ يَوْمُ الْفِطْرِ

حَتَّى يَطْعَمَ، وَلا يَطْعَمُ يَوْمَ الْأَضْحَى حَتَّى يُصَلِّيَ.

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٣٥٧/٥) ٣٦٠) وَالْتَرْمِلِيقُ (٤٤٥) وَمَمَحَّحَهُ الْمِنُ حِبَّانَ (٢٨١٢)

(وعن ابنِ بُريدةً) بضمَّ الموحَّدةِ، وفَتْحِ الرَّاءِ وسُكُونِ المُنْسَاةِ التَّخَيَّةِ ودالٌ مُهْمَلَةً.

(عَنْ أَبِيهِ) هُوَ بُرِيدةً بنُ الحصيبِ تقــدَّمَ واســمُ ابـنِ بُريـدةَ عبدُ اللَّهِ بنُ بُريدةَ بينِ الحصيبِ الأســلميُّ أبــو سَــهْلِ المَـروزيُّ قاضيهَا ثقةً من الثَّالثةِ قالَهُ المصنَّفُ في التَّقريبِ.

(قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لا يخرجُ يُومَ الفَطْرِ حَتَّى يَطْعُـمَ ولا يَطْعُمُ يُومَ الأَضْحَى حَتَّى يُصَلِّىً . رَوَاهُ أَحَمْلُ.

وزادَ فِيهِ "فيأْكُلَ منْ أَضحيَّتِهِ".

(والتّرمذيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ).

وأخرجَـهُ أيضـاً ابـنُ ماجَـهُ (١٧٥٦) والدارقطـني (٤٥/٢)، والحَاكِمُ (٢٩٤/١)، والبيْهَقيُّ (٢٨٣/٣) وصحَّحَهُ ابنُ القطَّان.

وفي روايةِ البَيْهَقيُّ زيــادةٌ «وَكَـانَ إِذَا رَجَـعَ أَكَـلَ مِـن كَبِـدِ ضحئته».

قَالَ النَّرَمَذَيُّ: وفي البابِ عنْ علىيٌّ [«السنن الكبرى» لليهقي (٢٨٣/٣)]، وأنس ورواهُ التَّرَمَذيُّ أيضاً عن ابنِ عُمرَ، وفِيهَا ضعفٌ [«السن الكبرى» لليهقي (٢٨٣/٣)].

والحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ الأكْلِ يومَ الفطرِ قبلَ الصَّلاةِ وَتَأْخِيرِهِ يومَ الأضحى إلى ما بعدَ الصَّلاةِ، والحِكْمةُ فِيهِ هُـوَ أَنَّهُ لمَّا كَانَ إظْهَارُ كرامةِ اللَّهِ تعالى للعبادِ بشرعيَّةِ نحرِ الأضاحيّ كـانَ الأهمُّ الابْتِداءَ بأكْلِهَا شُكْراً للّه على ما أنعمَ بِـهِ منْ شـرعيَّةِ النُّسُكِيَّةِ الجامعةِ لخير الدُّنيا وثوابِ الآخرةِ.

٥ ـ شهودُ النساء العيدين وإن كنَّ حُيَّضاً

٣٦٤ - وَعَنْ أُمُّ عَطِيْةً رضي الله عنها قَالَتْ: «أُمِرْنَا أَنْ نُخْرِجَ الْعَوَاتِقَ، وَالْحُيَّضَ فِي الْعِيدَيْنِ: يَشْهَدُنَ الْخَيْرَ وَدَعْوَةً الْمُسْلِمِينَ، وَيَعْتَزِلُ الْحُيْضُ الْمُصَلِّي».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٩٧٤)، مسلم (٨٩٠)].

(وعن أُم عطية) هي الأنصارية اسمها نسيبة بنت الحارث وقبل: بنت كعب كانت تغزو مع رسول الله على كثيراً تُداوي الجرحى وتُمرُضُ المريضَ تُعدُّ في أَهْلِ البصرةِ وَكَانَ جاعةً من الصيحابةِ وعلماءِ التَّابِعينَ بالبصرةِ ياخذونَ عنها غُسلَ الميت؛ لأنها شهدت غُسلَ بنت رسول الله على فحكت ذلك، وأتقنت فحديثها أصل في غُسلِ الميت ويأتي حديثها هذا في كِتَابِ الجنائر.

(قَالَتْ أَمْرِنَا) مَبْنِيٌّ للمجْهُولِ للعلمِ بالآمرِ، وأنَّهُ رسولُ اللَّهِ

وفي روايةٍ للبخاريُّ «أمرنا نبيُّنا».

(أنْ نُخرجَ) أيْ إلى المصلَّى.

(العوَاتِقَ) البنَاتِ الأَبْكَارَ البالغَاتِ، والمقاربَاتِ للبلوغ.

(وَالْحَيْضَ) هُوَ أَعَمُّ مِن الأَوُّلِ مِنْ وَجْهِ.

(في العيدينِ يشهّدن الحيرَ) هُوَ الدُّحـولُ في فضيلـةِ الصَّـلاةِ لغيرِ الحيَّضِ.

(ودْعُوةَ المسلمين) تعمُّ للجميع (ويعَتَزلُ الحَيْفُ المصلَّى، مُتُفَقَّ عليْهِ) لَكِنَّ لفظهُ عندَ البخاريِّ «أَمَرْنا أَنْ نُخْرِجَ الْعَوَاتِيقَ وَوَاتِ الْخُدُورِ فَيَعْتَزِلْنَ الْحُيْضُ أَلْمُكَلِّ الْحُيْفُ الْمُصَلَّى، ولفظ مُسلم «أَمَرَنَا النَّبِيُ ﷺ أَنْ نُخْرِجَ الْعَوَاتِيقَ وَوَوَاتِ الْحُدُورِ، وَلفظ مُسلم «أَمَرَنَا النَّبِيُ ﷺ أَنْ نُخْرِجَ الْعَوَاتِيقَ وَوَوَاتَ الْخُدُورِ، وَأَمَرَ الْحُيُّيضَ أَنْ يَعْتَزِلْنَ مُصَلَّى الْمُسْلِمِينَ، فَهَذَا اللَّفظُ الذي أَنْ يَعِ المصنَّفُ ليسَ لفظ احدِهِمَا.

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ إخراجهنَّ.

وفِيهِ أقوالُ ثلاثةً:

الأوَّلُ: إنَّهُ واجبٌ، وبِهِ قالَ الحُلفاءُ النَّلاثةُ أَبُو بَكْرٍ وعمرُ وعليُّ ويؤيَّدُ الوجوبَ ما أخرجَهُ ابنُ ماجَهُ (١٣٠٩)، والبَّهَقيُّ (٣٠٧/٣) منْ حديثِ ابنِ عبَّـاسِ «أَنَّهُ ﷺ كَـانَ يُخْرِجُ نِسَاءَهُ وَبَنَانَهُ فِي الْمِيدَيْنِ، وَهُوَ ظَاهِرٌ فِي اسْتِمرارِ ذلِكَ منْهُ تَلَكُلُ، وَهُوَ عامٌ لمنْ كانَتْ ذَاتَ هيئةٍ وغيرها وصريحٌ في الثّوابِ.

وفي العجائزِ بالأولى.

والثاني: سُنَةٌ وحملَ الأمرُ بخروجِهِنَّ على النَّدبِ قالَهُ جماعةٌ، وقَوْاهُ الشَّارِحُ مُسْتَدلاً بانَّهُ علَّلَ خُروجَهُنَّ بشُهُودِ الخسيرِ ودعوةِ المسلمينَ. قالَ: ولوْ كانَ واجبًا لما عُلَلَ بذلِكَ ولَكَانَ خُروجُهُسنَّ؛ لأداء الواجبِ عليْهِنَّ لامْتِثال الأمر.

(قلت).

وفي كلام الشَّافعيِّ في الأمَّر(٢٧٥/١) التَّفرقــةُ بِـينَ ذَوَاتِ الْهَيْنَاتِ، والعجائزِ فإنَّهُ قال: أُحبُّ شُهُودَ العجائزِ، وغيرِ ذَوَاتِ الْهَيْنَاتِ مِن النَّسَاءِ الصَّلاةَ، وأنا لشَّهُودِهِنَّ الأعيــادَ أشــدُّ اسْتِحباباً.

والثَّالَّ: أنَّهُ منسوخٌ قالَ الطحاوي: إنَّ ذَلِكَ كَانَ فِي صَـدرِ الإسلام للاحْتِياجِ فِي خُروجِهِنَّ لِتَكْثيرِ السَّوادِ فَيَكُونُ فِيهِ إِرْهَابٌ للعدوُّ ثُمَّ نُسخَ.

وَتَعقَّبَ أَنَّهُ بمجرَّدِ الدَّعوى ويدفعُهُ أَنَّ ابِنَ عَبَّاسِ شَهِدَ خُروجَهُنَّ وَهُوَ صغيرٌ، وَكَانَ ذلِكَ بعدَ فَتْحِ مَكَّةَ ولا حاجَةَ إليْهِنَ لقوَّةِ الإسلام حيتنلِ ويدفعُهُ أَنَّهُ عللَّمَ في حديثُ أُمُ عطيَّةَ حُضورَهُنَّ لشَهَادَتِهِنَّ الحَيْرَ ودعوةَ المسلمينَ ويدفعُهُ أَنَّهُ افْتَتْ بِهِ حُضورَهُنَّ لِعدَ، وفَاتِهِ تَلَيُّ بَعَلَمْ وَلَمْ يُخالفُهَا أَحدٌ من الصَّحابةِ.

وامًّا قولُ عائشةَ: «لَوْ رَأَى النَّبِيُ ﷺ مَا أَحْدَثَ النَّسَاءُ
لَمَنَعَهُنَّ عَن الْمَسَاجِدِهِ البخاري (٨٦٩)، مسلم (٤٤٥)] فَهُوَ لا يدلُ
على تحريم خُروجِهِنَّ ولا على نسخ الأمر به بل فيه دليلٌ على
أنْهُنَّ لا يُمنعنَ ٤٠ لَانَّهُ لَمْ يمنعُهُنَّ ﷺ بل أمر باخراجِهِنَّ فليسَ

### ٦- الصلاة قبل الخطبة

٤٦٣ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قال:
 كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ، وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ يُصَلُّونَ
 الْعِيدَيْن قَبْلَ الْخُطْبَةِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٩٦٣)، مسلم (٨٨٨)].

فِيهِ دليلٌ على أنَّ ذلِكَ هُــوَ الأمـرُ الَّـذي داومَ عليَّهِ ﷺ

وخليفتَّاهُ واسْتُمرُوا على ذلك.

وظَاهِرُهُ وُجوبُ تقديمِ الصَّلاةِ على الخطبةِ.

وقد نُقلَ الإجماعُ على عدمٍ وُجوبِ الخطبةِ في العيدينِ ومستَندُهُ ما أخرجَهُ النَّساني (١٨٥/٣) وابسنُ ماجَه (١٢٩٠)، وأيو داود (١١٥٥) من حديث عبدِ اللَّه بنِ السَّائبِ قالَ: شهدت معَ رسولِ اللَّهِ ﷺ العيدَ فلمًا قضى صلاتَهُ قالَ: ﴿إِنَّا نَخْطُبُ فَمَنْ أَحَبُ أَنْ يَجْلِسَ لِلْجُعْلَيةِ فَلَيْجِلِسْ وَمَنْ أَحَسِ أَنْ يَفْسَبَ فَلْيُذْهَبْ هَ فَكَانَتْ غيرَ واجبةٍ فلوْ قلتَهَا لمْ تُشرعُ إِعَادَتُهُا، وإنْ كان فاعلاً خلاف السُّنَةِ.

> وقد اختُلف منْ أوَّلُ منْ خطبَ قبلَ الصَّلاةِ: ففي مُسلم(٨٨٩) أنَّهُ مروانً.

وقيل: سبقة إلى ذلك عُثمانُ كما روّاهُ ابنُ المنذر الأوسط: ٢٧٧/٤ بسند صحيح إلى الحسنِ البصريُّ قالَ: أوَّلُ منْ خطبَ قبلَ الصُلاةِ عُثمانُ أيْ صلاةِ العيدِ.

وامًّا مروان فإنَّهُ إنَّما تدُمَّ الحَطبة؛ لأنَّهُ قالَ لَمَّا الْكُمْرَ عَلَيْهِ أبو سعيد: إنَّ النَّاسَ لمْ يَكُونوا يجلسون لنا بعدَ الصَّلاةِ قيلَ: إنَّهُمْ كانوا يَتَعَمَّدُونَا ترك اسْتِماعِ الحطبةِ لما فيها من سب من لا يستَحقُ السَّبُ، والإفراطِ في مدحِ بعضِ النَّاسِ،

وقد روى عبدُ الرَّرَاقِ المَسَف: ٢٨٤/٣] عن ابنِ جُريجِ عـن الزُّهْرِيِّ قــالَ: أوَّلُ مـنْ أَحَـدَثَ الخطبةَ قبـلَ الصَّـلاةِ في العبـدِ مُعاوِيةُ.

وعلى كُلُّ تقديرِ فإنَّهُ بدعةٌ مُخالفٌ لِهَديهِ ﷺ

وقد اعْتُدْرَ لعثمانَ بأنَّهُ كُثَرَ النَّاسُ في المدينةِ وَتَناءَت البَيُوتُ فَكَانَ يُقدَّمُ الخطبةَ ليدرِكَ من بعد منزلُهُ الصُّلاةَ، وَهُوَ رأيٌ مُخالفٌ لِهديو ﷺ.

#### ٧\_ عددُ ركعاتِ العيد

النَّبِيُ ﷺ مَنَّى يَوْمَ الْعِيدِ رَكْعَتَيْنِ، لَمْ يُصَلُّ قَبَلَهُمَا وَلا بَعْدَهُمَا.

أَخْرُجَهُ السَّنْقَةُ وَأَحْسَدُ (۲۸۰/۱)، البخداري (۹۸۹)، مسلم (۸۸٤)، أبو داود (۱۱۵۹)، الترمذي (۵۳۷)، النسائي (۱۹۳/۳)، ابسن ماجه (۱۲۹۱).

هُوَ دليلٌ على أنَّ صلاةً العيدِ رَكْمَتَانِ، وَهُــوَ إجماعٌ فيمنُ صلَّى معَ الإمام في الجبَّانةِ.

وَأَمَّا إِذَا فَاتَنَّهُ صَـَلاةُ الإِمَامِ فَصَلَّى وَحَدَهُ فَكَذَلِكَ عَنْـدَ الأكثر.

وذَهَبَ احمدُ والنُّورِيُّ إلى أنَّهُ يُصلِّي أربعاً.

وأخرجَ سعيدُ بنُ منصورِ عن ابنِ مسعودِ «مَنْ فَاتَتُهُ صَلاةُ الْعِيدِ مَعَ الإمَامِ فَلْيُصَلُ أَرْبَعاً»، وَهُوَ إسنادٌ صحيعٌ.

وقالَ إسحاقُ: إنْ صلاَّهَا في الجبَّانةِ فرَكْعَتَينِ، وإلاَّ فأربعاً.

وقالَ أبو حنيفةً: إذا قضى صلاةً العيدِ فَهُـوَ مُخيَّرٌ بـينَ اثنتَين، وأربع.

وصلاةُ العيدينِ مُجمعٌ على شرعيَّتِهَا مُخْتَلَـفٌ فِيهَـا علـى أقوال ثلاثةٍ.

(الأوَّلُ): وُجوبُها عيناً عند الْهَادي وابي حنيفة، وَهُوَ الظَّاهِرُ مِنْ مُداومَتِهِ بَلَيْقَ، والخلفاء مِنْ بعدهِ، وأمرهِ بإخراج النَّسَاء، وكذلك ما سلف من حديثِ أمرهِم بالغدو إلى مُصلاهُمْ فالأمرُ اصلُهُ الوجوبُ، ومن الأدلَّةِ قوله تعالى: ﴿فَصَلُ لِرَبُك وَانْحَرْ﴾ [الكوثر: ٢] على من يقولُ: المرادُ بِهِ صلاةُ النَّحرِ، وكذلك قوله تعالى: ﴿فَمَد أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى وَذَكَرَ اسْمَ رَبُهِ فَصَلَى الأعلى: ١٤، ١٥] فسُرَهَا الأكثرُ بَرَكَاةِ الفطرِ وصلاةٍ عيدهِ.

(الثَّاني): أنَّهَا فرضُ كفايةٍ؛ لأنَّهَا شعارٌ وَتَسقطُ بقيامِ البعضِ بِهِ كالجِهَادِ ذَهَبَ إليْهِ أبو طالبٍ وآخرونَ.

(النَّالَثُ): أَنَّهَا سُنَّةٌ مُؤَكَّدةٌ ومواظبَّتُهُ ﷺ عليْهَا دليلُ تـأُكِيدِ سُنَيَّتِهَا، وَهُـوَ قـولُ زيدِ بنِ علي وجاعةٌ قـالوا: لقولِهِ ﷺ: "خَمْسُ صَلَوَاتٍ كَتَبَهُنَّ اللَّهُ عَلَى الْعِبَادِ» [البحاري (٤٦)، مسلم (١١)].

وأجيبَ بانَّهُ اسْــتِدلالٌ بمفهُــومِ العــددِ وبانَّـهُ يُختَمـلُ على كَتْبِهِنَّ كُلُّ يوم وليلةٍ.

وفي قولِهِ (لَمْ يُصلُّ قبلَهَا ولا بعدَهَا) دليلٌ على عدم شرعيَّةِ النَّافلةِ قبلَهَا ولا بعدَهَا؛ لأنَّهُ إذا لمْ يفعلُ ذلِكَ ولا أسرَ بِهِ ﷺ فليس بمشروع في حقّه فلا يَكُونُ مشروعاً في حقّه، ويأتِي حديثُ أبي سعيدِ فإنَّ فيهِ الدَّلالةَ على ترَّكِ ذلِكَ إلاَّ أنَّهُ يأتِي من حديثِ أبي سعيدٍ «أَنَّهُ تَلَيُّ كَانَ يُصَلِّي بَعْدَ الْعِيدِ رَكْمَتَيْنِ فِي بَيْتِهِ العَلالةُ على من حديثِ أبي سعيدٍ «أَنَّهُ تَلَيُّ كَانَ يُصَلِّي بَعْدَ الْعِيدِ رَكْمَتَيْنِ فِي بَيْتِهِ العَلالةُ بقولِهِ هُنا (ولا بعد المَادُ بقولِهِ هُنا (ولا بعدهَا) أي في المصلَّى.

# ٨ ـ صلاةُ العيد بلا أذان ولا إقامةٍ

وَعَنْهُ شَهُ: أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ صَلَّى الْعِيدَ بِلا أَذَان، وَلا إِقَامَةٍ.

َ أَخْرَجَهُ أَبُو ذَاوُد (١١٤٧)، وَأَصْلُهُ فِي الْبُخَارِيِّ (٩٦٠)

(وعنهُ) أي ابنِ عبَّاسِ.

رَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ صَلَّى الْعِيدَ بِلا أَذَانِ وَلا إِلَّامَةِ»، اخرجَــهُ أبـو داود، وأصلُهُ في البخاريُّ).

فيه دليل على عدم شرعيَّتِهما في صلاة العيدِ فإنَّهُمَا بدعةً. وروى ابنُ ابسي شـيبةَ (٤٩١/١) بإسـنادٍ صحيح عـن ابـنِ المسيِّب: أنَّ أوَّلَ منْ أحدثَ الأذانَ لصلاةِ العيدِ مُعاوِيةً.

وقيلَ: أوَّلُ منْ أحدثُهُ مروانُ.

وقالَ ابنُ حبيب: أوَّلُ من أحدثُهُ عبدُ اللَّهِ بنُ الزُّبيرِ، وأقامَ أيضاً.

وقد روى الشّافعيُّ [الأم: ٢٦٩/١] عن الثّقةِ عن الزُّهْرِيُّ: «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَـأْمُرُ الْمُؤذِّنَ فِي الْعِيدِ أَنْ يَقُـولَ الصّلاةُ جَامِعَةً».

قَالَ فِي الشَّرِحِ: وَهَـذا مُرســلٌ يُعْتَضــدُ بالقيــاسِ علــى الْكُسوف للبُوتِ ذلِكَ فِيهِ.

> ۇ ئالت:

وفِيهِ تَامُّلُ.

## ٩ ـ صلاةُ ركعتين بعدَ العيد في البيتِ

٢٦٦ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ ﴿ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ الله يُصَلِّي قَبْلَ الْعِيدِ شَيْئاً، فَإِذَا رَجَعَ إِلَى مُنزِّلِهِ صَلَّى رُكْعَتَين.

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةُ (١٢٩٣) بِاسْنَادٍ حَسَن

وأخرجَـهُ الحَـاكِمُ (۲۷۹/۱)، وأحمـــدُ (۴۰،۲۸/۳) وروى التّرمذيُّ (٥٣٨) عن ابن عُمرَ نحوهُ وصحَّحَهُ، وَهُــوَ عندَ أَحْمَدَ(٥٧/٢)، والحَاكِم (٢٩٥/١) ولَهُ طريقٌ أُخرَى عَسْدَ الطُّبرانيُّ في الأوسـطِ [(٧٨٢٧) وليس فيه جابر الجعفي] لَكِــنْ فِيــهِ جـــابرٌ الجعفى، وَهُوَ مَتْرُوكَ. `

والحديثُ يدلُّ على أنَّهُ شرعَ صلاةً رَكْعَتَسِنِ بعدَ العيدِ في النزل.

وقلًا عارضَةُ حديثُ ابنِ عُمــرَ عنـدُ أحمـدَ (٧/٢) مرفوعــاً «لا صَلاةً يَوْمَ الْعِيدِ لا قَبْلَهَا وَلا بَعْدَهَا»، والجمعُ بينَهُمَا بالْ المرادَ لا صلاةً في الجبَّانةِ

### ٠ ١ ــ الموعظةُ في خطبةِ العيد

٢٧ ٤ - وَعَنْهُ قَالَ: ﴿ كَانَ النَّبِي ﷺ يَخْـرُجُ يَـوْمَ الْفِطْر وَالْاضْحَى إِلَى الْمُصَلَّى وَأَوَّلُ شَــيْء يَبْـدَأُ بــهِ الصَّلاةُ ثُمَّ يَنْصَرِفُ فَيَقُومُ مُقَـابِلَ النَّـاسِ - وَالنَّـاسُ عَلَى صُفُوفِهمْ - فَيَعِظُهُمْ وَيَأْمُرُهُمْ٩.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٩٥٦)، مسلم (٨٨٩)].

(وعنهُ) أي أبي سعيدٍ.

(قَالَ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَخْرُجُ يَـوْمَ الْفِطْرِ وَالْاصْحَى إِلَى الْمُصَلَّى وَأَوَّلُ شَيْءٍ يَنْدَأُ بِهِ الصَّلاةُ ثُمَّ يَنْصَرِفُ فَيَقُومُ مُقَابِلَ النَّاس وَالنَّاسُ عَلَى صُفُوفِهِمْ فَيَعِظُهُمْ وَيَأْمُوهُمْ»، مُتَّفَقَّ عليْهِ).

فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى شَـرَعَيَّةِ الحَـرَوجِ إلى المَصلَّى، والْتَبَـادرُ منْـهُ

الخروجُ إلى موضع غير مسجدِهِ ﷺ، وَهُوَ كَذَٰلِكَ فَالْ مُصلاَّهُ علُّ معروفٌ بينَهُ وبينَ بابِ مسجَّدِهِ الفُ ذراعِ قَالَـهُ عُمـرُ بنُ شبَّةً في أخبار المدينةِ.

٩- صلاةً ركعتين بعدَ العيد في البيتِ

وفي الحديثِ دلالةٌ على تقديم الصَّلاةِ على الخطبةِ وَتَقَدُّمُ على أنَّهُ لا نفلُ قبلَهَا.

وفي قولِهِ: «يقومُ مُقابِلَ النَّاسِ» دليـلُ على أنَّهُ لمْ يَكُسنْ في مُصلاًهُ منبرٌ.

وقد أخرجَ ابنُ حبَّانَ (٢٨٢٥) في روايةٍ الخَطَّبَ يَـوْمَ عِيــدٍ عَلَى رَاحِلَتِهِ.

وقدْ ذَكَرَ البخاريُّ في تمام روايتهِ عنْ أبي سعيدٍ ﴿إِنَّ أَوَّلُ من اتَّخذَ المنبرَ في مُصلِّى العيدِ مروانَّ»، وإنْ كانَ قدْ روى عُمرُ بنُ شَبَّةَ أَنَّ أَوَّلَ مَنْ خطبَ النَّاسَ في المصلَّى على المنــبرِ عُثمــانً فعلَهُ مرَّةً ثُمَّ ترَّكَهُ حَتَّى أعادَهُ مروانٌ وَكَــانٌ أبـا سـعيدٍ لم يطُّلـعُ

وفِيهِ دليـلٌ على مشـروعيَّةِ خُطبـةِ العيـدِ، وأنَّهَـا كخطـب الجمع أمرٌ ووعظٌ، وليسَ فِيهَا أنَّهَا خُطْبَتَان كالجمعةِ، وأنَّهُ يقعــدُ بِينَهُمَا وَلَعَلَّهُ لِمَ يُثبُتُ ذَلِكَ مِنْ فَعَلِمِ ﷺ، وَإِنَّمَا صَنْعَهُ النَّبَاسُ قياساً على الجمعةِ.

### ١١ ـ تكبيرات ركعتي العيد

٤٦٨ وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَـدُو رضي اللَّه عنهم قَـالَ: قَـالَ نَبِيُّ اللَّهِ عِلمَا ﴿التُّكْبِيرُ فِي الْفِطْــرِ سَــبُعٌ فِـي الأولَــي وَخَمْسٌ فِـي الأخْرَى وَالْقِرَاءَةُ بَعْدَهُمَا كِلْتَيْهِمَا".

أَخْرَجَـهُ أَبُسُو دَاوُد (١١٥١)، وَنَقَــلُ السِّرْمِلِيُّ فِي (العلسل الكسيرة (ص٩٣-٩٣)] عَن الْبُخَارِيِّ تَصْعِيحَةُ

(وعن عمرو بن شعيب) هُوَ أبو إبرَاهِيمَ عمرو بـنُ شُعيبِ بن مُحمَّد بن عبد الله بن عمرو بن العباص سمع أباهُ وابنَ المسيِّبِ وطاوساً وروى عنْهُ الزُّهْرِيُّ وجماعةً ولمْ يُحرِّج الشَّيخان

وضميرُ أَبِيهِ وجدُّهِ إِنْ كَانَ مَعَنَاهُ أَنْ أَبِ اشْعِيبًا رَوَى عَنْ

حبَّانَ، والحَاكِمُ.

جِدُّهِ مُحمَّدٍ أَنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ كَذَا فَيَكُونُ مُرسلاً؛ لأنَّ جدُّهُ مُحمَّداً لمْ يُدركِ النِّي ﷺ.

وإنْ كانَ الضَّميرُ الَّذي في أبيهِ عائداً إلى شُعيبٍ والضَّميرُ في جدُّهِ إلى عبدِ اللَّهِ فيرادُ أنْ شُعيبًا روى عــنْ جـدُّهِ عبـدِ اللَّـهِ فشعيبٌ لم يُدرك جدُّهُ عبدَ اللَّهِ فلِهَذِهِ العلَّةِ لمْ يُخرُّجا حديثُهُ.

وقالَ الذَّهَيُّ: قد تُبتَ سماعُ شعيبٍ من جدُّو عبدِ اللَّهِ. وقد احْتَجَ بِـهِ أَرْبِـابُ السُّنن الأربعـةِ وَابِـنُ خُرْيمـةَ وَابِـنُ

(عنْ أبِيهِ عنْ جدُّهِ قالَ: قالَ نبيُّ اللَّهِ ﷺ: التَّكْبِيرُ في الفطري أيْ في صلاةِ عيدِ الفطرِ.

(سبعٌ في الأولى) أيْ في الرُّنعةِ الأولى.

(وخمسٌ في الأخيرةِ) أي الرُّكْعةِ الأخرى.

(والقراءةُ) الحمدُ وسورةٌ.

(بعدَهُمَا كُلْنَيْهُمَا أخرجَهُ أبسو داود ونقـلَ الـتُرمذيُّ عـن البخاريُّ تصحيحَهُ).

وأخرجَهُ أحمدُ (١٨٠/٢) وعليُّ بنُ المدينيُّ وصحَّحَاهُ.

وقمة رووهُ مــن حديــثِ عائشــةَ [أحمــد (٧٠/٦)، أبــو داود (۱۱۶۹، ۱۱۵۰)، ابن ماجه (۱۲۸۰)].

وسعدٍ القرظيُّ [الطبراني في والكبير، (٤٠/٦)].

وأبنِ عبَّاس [سنن الدارقطني (٦٦/٢)].

وابن عُمرَ وَكَثيرُ بـنُ عبـلـِ اللَّـهِ [الـترمذي (٣٦٥)، ابن ماجـه

والْكُلُّ فِيهِ ضُعفاءُ.

وقد رُويَ عن علي [مصنف عبد الرزاق (٢٩٢/٣)] عليسه السلام وابـنِ عبّــاس [«السنن الكـبرى» للبيهقـي (٢٨٨/٣-٢٨٩)]

(قَلْتُ): وروى العقيليُّ عن أحمدَ بنِ حنبلِ أنَّـهُ قَـالَ: ليـسَ يُروى في التُّكبير في العيدين حديثٌ صحيحٌ.

قالَ ابنُ رُشدٍ: إنَّما صاروا إلى الأخــذِ بــاقوالِ الصَّحابـةِ في

هذهِ المسالةِ؛ لأنَّهُ لَمْ ينتُبتْ فِيهَا عن النَّبِيُّ ﷺ شيٍّ. هذا والحديثُ دليلٌ على أنَّــهُ يُكَـنِّرُ في الأولى مـنْ رَكْعَتَـي

١١- تكبيرات ركعتي العيد

ويختَملُ أَنْهَا بِتَكْبيرةِ الافْتِتاحِ، وأَنْهَا منْ غيرِهَا، والأوضحُ أنَّهَا من دُونِهَا، وفِيهَا خلافٌ.

وقِالَ فِي الْهَدِي النَّبويُ (٤٤٣/١): إنَّ تَكُبيرةَ الافْتِسَاحِ منْهَـا إلاَّ أَنَّهُ لَمْ يَأْتِ بِدَلْيِلِ.

وفي الثَّانيةِ خمساً.

وإلى هذا ذَهَبَ جماعةً من الصَّحابةِ وغيرِهِمْ.

وخالفَ آخرونَ فقالوا: خمسٌ في الأولى، وأربعٌ في الثَّانيةِ. وقيلَ: ثلاثٌ في الأولى، وثلاثٌ في الثَّانيةِ.

وقيلَ: سيتًا في الأولى وخمسٌ في الثَّانيةِ.

(قلت): والأقربُ العملُ بحديثِ البابِ فإنَّهُ، وإنْ كَـانَ كُـلُّ طُرقِهِ وَاهِيةً فإنَّهُ يشدُّ بعضُهَا بعضاً؛ ولأنَّ ما عدَاهُ مــن الأقــوال ليسَ فِيهَا سُنَّةً يُعملُ بهَا.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّ القراءةَ بعدَ التَّكْبيرِ في الرُّكُعَلَينِ وبهِ قالَ الشَّافعيُّ ومالِكٌ.

وَذَهَبَ الْهَادِي إِلَى أَنَّ القراءةَ قَبَلَهَمَا فِيهِمَا وَاسْتَدَلُّ لَـهُ فِي البحر بما لا يَتِمُّ دليلاً.

وَذَهَبَ الباقرُ وأبو حنيفةً إلى أنَّهُ يُقدُّمُ التَّكْبِيرَ فِي الأولى ويؤخِّرُهُ في الثَّانيةِ ليواليَ بينَ الفرائض.

واعلمُ أَنَّ قُولَ المُصنَّفِ: إِنَّهُ نَقَـلَ النَّرَمَذِيُّ عَـنَ البخـارِيِّ

وقالَ في تلخيــص الحبــير (٩٠/٢): إنَّــهُ قــالَ البخــاريُّ والتَّرمذيُّ: إنَّهُ أصحُّ شيء في هذا البابِ فلا أدري منْ أينَ نقلَـهُ عن التَّرمذيُّ فإنَّ التَّرمذيُّ لمْ يُخرِّجْ في سُننِهِ روايـةَ عمـرو بـن شُعيبِ أصلاً [هو في «العلل» ص٩٣، ٩٤] بلُ أخرجَ روايةَ كثيرِ بنِ عبدِ اللَّهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ حِـدُو، وقَـالَ: حديثُ جَـدُ كثـيرِ أحسـنُ شيءِ رُويَ في هذا البابِ عن النبيُّ تَللُّمْ.

وقالَ: وفي الباب عن عائشة وابن عُمرَ وعبدِ اللَّهِ بن

عمرو ولم يذكّر عن البخاريّ شيئاً.

وقد وقع للبيهقي في السُّنن الْكُبرى (٣٨٦/٣) هذا الوَهْمُ بعينِه إلاَّ أنَّهُ ذَكَرَهُ بعدَ روايَتِهِ لحديثِ كثيرِ فقال: قال أبو عيسى: سألت مُحمَّداً يعني البخاريُّ عن هذا الحديثِ فقال: ليسَ في هذا البابِ شيءٌ أصحُ منْهُ.

قال: وحديثُ عبدِ اللَّهِ بنِ عبدِ الرَّحنِ الطَّائفيِّ عنْ عمـرو بنِ شُعيبِ عنْ أبيهِ عنْ جدّهِ في هذا البــابِ هُــوَ صحيحٌ أيضــاً انْتَهَى كلامُ البِّيهَةَىّ.

ولمْ نجدْ في التّرمذيّ شيئاً ممَّا ذَكَرَهُ.

وقد نبَّهَ في تنقيح الأنظارِ على شيءٍ منْ هذا.

قال: والعجبُ أنَّ ابنَ النَّحويُّ ذَكَرَ فِي خُلاصَتِهِ عسن البَّهْقيِّ أنَّ التَّرمذيُّ قال: سالت مُحمَّداً عنهُ إلخ، وبهذا يُعرفُ أنَّ المصنَّفَ قلَّدَ فِي النَّفلِ عن التَّرمذيُّ عن البخاريُّ الحافظَ البَيْهَقيُّ ولِهَذَا لمُ ينسبُ حديثَ عمرو بن شُعيبِ إلاَّ إلى ابي داود.

والأولى العملُ بحديثِ عمرو لما عرفت، وأنَّهُ أشفى شبى، في البابِ وَكَانَ ﷺ يسْكُتُ بِينَ كُلُّ تَكْبِرَتَينِ سَكَتَةً لطيفةً ولمُّ يُحفظُ عنْهُ ذِكْرٌ مُعيَّنُ بِينَ التَّكْبِرَتَينِ ولَكِنْ ذَكَرَ الحلالُ عن ابسنِ مسعودٍ أنَّهُ قالَ: يجمدُ اللَّه ويثني عليْهِ ويصلّي على النَّبيُ ﷺ.

وأخرجَ الطَّبرانيُّ فِي الْكَبيرِ [كما في المجمع: ٢٠٥/٢ وفيه: عبد المكريم بدل سليمان بن أرقم] عن ابنِ مسعودٍ «أَنَّ بَيْنَ كُلُّ تَكْبِيرَتَيْنِ قَدْرَ كَلِمَتَيْنِ»، وَهُوَ موقوفٌ.

وفِيهِ سُليمانُ بنُ أرقمَ ضعيفٌ وَكَانَ ابــنُ عُمـرَ مـعَ تحرُيـهِ للاتّباع يرفعُ يديْهِ معَ كُلُّ تَكْبيرةٍ.

### ١٢ - ما يقرأ في صلاة العيد

١٦٩ - وَعَنْ أَبِي وَاقِدِ اللَّيْثِيُّ ﷺ قَالَ: (كَانَ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: (كَانَ النَّبِيُ ﷺ يَقْرَأُ فِي الْفِطْرِ وَالْأَضْحَى بِـــ ﴿قَ﴾ ِ وَالْأَضْحَى بِـــ ﴿قَ﴾ ِ وَالْأَضْحَى بِـــ ﴿قَ﴾ ِ

أُخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٨٩١)

روعن أبي واقدى بقاف مُهْمَلةِ اسمُ ضاعلِ من وَقَدَ اسمِهُ الحارثُ بنُ عوف اللَّيشيُّ قديمُ الإسلامِ قِيلُ: إِنَّهُ شَهْدَ بعدراً وقيلَ: إِنَّهُ من مُسلمةِ الفُتْح، والأولُ أصحُ.

عدادُهُ في أَهْلِ المدينةِ وجاورَ بَمَكُةٌ ومَاتَ بِهَا سنةَ ثمانٍ وسِتِّينَ.

(اللَّيْشِيُّ طُلِّجُهُ قَـالَ: ﴿كَـانَ النِّبِيُّ يَثِيُّ يَفْسِراً فِـي الْفِطْـرِ، وَالْأَصْحَى بِقَافِ ﴾ أيْ في الأولى بعدَ الفَايِحــةِ (واقْـعَربَتْ) أيْ في النَّانِيةِ بعدَهَا (الحرجَةُ مُسلمٌ).

فِيهِ دليلٌ على أنَّ القراءةَ بِهِمَا في صلاةِ العيدِ سُنَّةً.

وقد سلف أنه يقرأ فيهمًا بـ ﴿سَبِّحْ، والغاشيةِ والظَّاهِرُ أَنَّهُ كانَ يقرأ هذا تارةً وَهَذا تارةً.

وقد ذَهَبَ إلى سُنَّيَّةِ ذلِكَ الشَّافعيُّ ومالِكٌ.

١٣ ـ المخالفة في طريق العيد

وَعَنْ جَابِرٍ ﴿ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْعِيدِ خَالَفَ الطَّرِيقَ».

أَحْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٩٨٦)

يعني أنَّهُ يرجعُ من مُصلاَّهُ من جِهَةٍ غيرِ الجِهَةِ الَّتِي خَــِوجَ منْهَا النَّهِ.

قالَ التَّرمذيُّ: اخذَ بِهذا بعضُ أَهْلِ العلمِ واسْتَحَبَّهُ للإمسامِ وبِهِ يقولُ الشَّافِعيُّ انْتَهَى.

وقالَ بِهِ أَكْثَرُ أَهْلِ العلمِ ويَكُونُ مشروعاً للإمسامِ، والمسامومِ الذي أشارَ إليهِ بقولِهِ:

٤٧١ - وَلاَبِي دَاوُد (١١٥٦) عَن ابْنِ عُمَرَ نَحْوُهُ.

الذي أشار إليه بقوله: (ولأبي داوة عن ابن عصر نحوه) ولفظهُ في السُّنِ عن ابنِ عُمرَ «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَخَذَ يَوْمَ الْمِيدِ فِي طَرِيقٍ أُخْرَى».

فِيهِ دَلِيلٌ أَيضاً على ما دلُّ عَلَيْهِ حَدَيثُ جَابِرٍ وَاخْتُلْفَ فِي وَجْهِ الْحِكْمَةِ فِي ذَلِكَ.

فقيل: ليسلّم على أَهْلِ الطُّريقينَ.

وقيل: لينالَ برَكَتَهُ الفريقان.

وقيلَ: ليقضيَ حاجةً منْ لَهُ حاجةٌ فِيهمًا.

وقيلَ: ليظْهِرَ شعائرَ الإسلامِ في سائرِ الفجاجِ، والطُّريقِ.

وقيلَ: ليغيظَ المنافقينَ برؤيَتِهِمْ عزَّةَ الإسلامِ، وأهْلَــهُ ومقــامَ

وقيلُ: لِتَكْشَرَ شَـهَادةُ البقـاعِ فـإنَّ الذَّاهِـبَ إلى المسـجدِ أو المصلَّى إحدى خُطُوَاتِهِ ترفعُ درجَةً، والأخرى تحطُّ خطيئةً حَتَّى يرجعَ إلى منزلِهِ.

وقيلَ: وَهُوَ الأصحُّ: إنَّهُ لذلِكَ كُلُّهِ من الحِكَمِ الَّتِي لا يخلو

وَكَانَ ابنُ عُمرَ معَ شدَّةِ تحرِّيهِ للسُّنَّةِ يُكَبِّرُ منْ بيْتِهِ إلى

### ١٤ ـ اللعبُ يومُ العيد

٤٧٢ ـ وَعَنْ أَنَسِ ﷺ قَالَ: «قَلَومَ رَسُسُولُ اللُّـهِ ﷺ الْمَدِينَةَ، وَلَهُمْ يَوْمَانِ يَلْعَبُــونَ فِيهِمَـا فَقَـالَ: قَـدْ أَبْدَلَكُم اللَّهُ بِهِمَا خَيْراً مِنْهُمَـا: يَـوْمَ الْأَصْحَـى وَيَـوْمَ

. أُخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد (١١٣٤) وَالنَّسَائِيُّ (١٧٩/٣) بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ.

الحديثُ بدلُ على أنَّهُ قالَ ﷺ ذلِكَ عقيبَ قُدومِـهِ المدينــةَ كما تقتضيه الفاءً.

والَّذي في كُتُب السُّيرِ أنْ أوْلَ عيلٍ شُرعَ في الإســــلامِ عيــدُ الفطر في السُّنةِ الثَّانيةِ من الْهجرةِ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ إظْهَارَ السُّرور في العيدين مندوبٌ، وأنَّ ذلِكَ من الشَّريعةِ الَّتِي شرعَهَا اللَّهُ لعبادِهِ إذْ في إبـدال عيـدِ الجَاهِليَّةِ بالعيدين المذْكُورينِ دلالــةٌ على أنَّهُ يُفعلُ في العيديـنِ المشروعينِ ما تفعَّلُهُ الجَاهِليَّةُ في أعيادِهَا، وإنَّما خالفَهُمْ في تعيـينِ

(قَلْتَ): هَكَذَا فِي الشُّرحِ ومرادُهُ منْ أفعالِ الجَاهِليَّةِ ما ليسَ بمحظور ولا شاغل عنْ طاعةٍ.

وأمَّا التَّوسعةُ على العيال في الأعيادِ بمـا حصـلَ لَهُـمْ مـنْ ترويح البدن وبسطِ النَّفسِ منْ كُلفِ العبادةِ فَهُوَ مشروعٌ.

وقد اسْتَنبطَ بعضُهُمْ كرَاهِيـةَ الفـرح في أعيـادِ المشــركِينَ والتَّشْبُهِ بهمْ، وبالغَ في ذلِكَ الشَّيخُ الْكَبيرُ أبو حفص البسْتِيُّ من الحنفيَّةِ، وقالَ: منْ أَهْدى فِيهِ بيضةً إلى مُشركٍ تعظيماً لليوم فقـــدْ

### ١٥\_ الخروج إلى العيد مشياً

٤٧٣ - وَعَـنُ عَلِيٌّ ﷺ قَـالَ: «مِـنَ السُّـنَّةِ أَنْ يَخْرُجُ إِلَى الْعِيدِ مَاشِياً".

رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَخَسَّنَهُ (٥٣٠).

تمامُهُ من التّرمذيُّ، «وأنْ تأكُلَ شيئاً قبلَ أنْ تخرجَ».

قالَ أبو عيسى: والعملُ على هذا الحديثِ عندَ أَكُـــثر أَهْــل العلم يسْتَحبُّونَ أنْ يخرجَ الرَّجلُ إلى العيدِ ماشياً، وأنْ يأكُلَ شيناً

قَالَ أَبُو عَيْسَى: ويُسْتَحَبُّ أَنْ لا يَرْكُبَ إِلاَّ مَنْ عُذْرِ النَّهَى. ولمُ أجدُ فِيهِ أنَّهُ حسَّنَهُ إِلَى النسخ الطبوعة: قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيحً إولا أظنُّ أنَّهُ يُحسُّنُهُ؛ لأنَّهُ روَاهُ من طريـق الحارثِ الأعور وللمحدُّثينَ فِيهِ مقالٌ.

وقلة أخرجَ سعيدٌ بن منصورِ عنِ الزُّهْرِيُّ مُرسلاً «أَنَّهُ ﷺ مًا رَكِبَ فِي عِيدٍ وَلا جَنَازَةٍ، [«معرفة السنن والآثار للبيهقي (٣٣٣)].

وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَخْرُجُ إِلَى الْعِيدِ مَاشِياً وَيَعُودُ مَاشِياً.

وَتَقْبِيدُ الْأَكُلُ بِقَبْلِ الْخُرُوجِ بَعِيدِ الْفِطْرِ لِمَا مَرَّ مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْن بُرَيْدَةً عَنْ أَبِيهِ.

وَرَوَى ابْنُ مَاجَهْ (١٢٩٧) مِنْ حَلِيتِ أَبِي رَافِع وَغَيْرِهِ «أَنَّـهُ عَلَمْ كَانَ يَخُورُمُ إِلَى الْعِيدِ مَاشِياً، ولَكِنَّهُ بِوْبَ البخاريُّ فِي الصَّحيح عن المضـيُّ والرُّكُوبِ إلى العيـدِ فقـالَ: (بــابُ المضـيُّ والرُّكُوبِ إلى العيدِ) [ك العيدين، باب (٧)] فسوَّى بينَهُمَـا كأنَّـهُ لَّـا

**417** 

رأى من عدم صحّة الحديث فرجع إلى الأصل في التّوسعةِ.

١٦ ـ صلاةُ العيد في المسجد إذا كان مطرّ

٤٧٤ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهُ ١ أَنَّهُ مُ أَصَابَهُمْ مَطَرٌ فِي يَوْم عِيدٍ فَصَلَّى بِهِمُ النَّبِيُّ ﷺ صَلاةً الْعِيسدِ فِي الْمُسْجِدِ".

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد بِاسْنَادِ لَيْن(١٩٩٠)

لَانَ فِي إسنادِهِ رجلاً مجْهُـولاً وروَّاهُ ابنُ ماجَـهُ (١٣١٣)، والحَاكِمُ (٢٩٥/١) بإسنادٍ ضعيفٍ.

وقد اختَلفَ العلماءُ على قولين: همل الأفضلُ في صلاةٍ العيدِ الحُمْرُوجُ إلى الجُبَّانيةِ أو الصَّلاةُ في مسجدِ البليدِ إذا كمانَ

والقولُ الأوَّلُ للْهَادويَّةِ ومسالِكِ أنَّ الخسروجَ إلى الجِّبَانسةِ أفضلُ، ولو اتَّسعَ المسجدُ للنَّاسِ وحجَّتُهُمْ مُحافظَتُـهُ عَلَيْ على ذَلِكَ وَلَمْ يُصِلُ فِي المُسجِدِ إِلاَّ لَعَـَذَرَ المَطْرِ وَلا يُحَافَظُ ﷺ إِلاًّ على الأفضل؛ ولقول عليُّ عليه السلام فإنَّهُ رُويَ أَنَّهُ خـرجَ إلى الجبَّانيةِ لصلاةِ العيبدِ، وقيالَ: «لَـوْلا أَنَّـهُ السُّنَّةُ لَصَلَّيْــت فِسي الْمَسْجِدِ، وَاسْتَخْلَفَ مَنْ يُصَلِّي بِضَعَفَةِ النَّـاسِ فِي الْمَسْجِدِ» [«المصنف، لابن أبي شيبة (٥/٢)].

قالوا: فإنْ كانَ في الجِبَّانـةِ مسجدٌ مَكْشـوفٌ فـالصَّلاةُ فيـهِ أفضلُ، وإنْ كانَ مسقوفاً ففيهِ تردُّدُ.

والقول الثَّاني: قولُ الشَّافعيُّ أنَّهُ إذا كانَ مسجدُ البلدِ واسعاً صلَّموا فِيهِ ولا يخرجونَ فَكَلامُهُ يقضى بـأنَّ العلُّـةَ في الحروج طلبُ الاجتماع ولذا أمرَ ﷺ بإخراج العوَاتِـق وذوَاتِ الحدور فإذا حصلَ ذلِكَ في المسجدِ فَهُـوَّ أفضلُ، ولذلِكَ فـإنَّ أَهْلَ مَكَّةً لا يُحرجونَ؛ لسعةِ مسجدِهَا وضيق أطرافِهَا.

وإلى هذا ذَهَبَ الإمامُ يحيى وجماعةٌ قالوا: الصَّلاةُ في المسجدِ أفضلُ.

(فائدةٌ) التَّكْبيرُ في العيدين مشروعٌ عندَ الجمَّاهِيرِ فَأَمَّا تَكْبيرُ عيدِ الإفطار فأوجَبُهُ النَّاصرُ لقوله تعالى: ﴿وَلِتُكَبُّرُوا اللَّهَ عَلَى مَـا هَدَاكُمْ﴾[البقرة: ١٨٥]، والأكثرُ أنَّهُ سُنَّةً.

ووقَّتُهُ مُجْهُولٌ مُخْتَلَفٌ فِيهِ على قولين:

فعندَ الأكثرِ أنَّهُ من عندِ خُروجِ الإمام للصَّلاةِ إلى مُثِّمَداً \* الخطبةِ، وذَكَرَ فِيهِ البَيْهَقيُّ حديث بن وضعَفَهُمَ الْكِسنُ قَسَالَ الحَاكِمُ والسندوك (٢٩٨/١): هذو سُنَّةٌ تداولَهَا أَنْمَةُ الحديث.

وقد صحَّت بهِ الرُّوايةُ عن ابن عُمرَ وغيرُهُ من الصَّحابةِ.

والناني للنَّاصر أنَّهُ من مغربِ أوَّل ليلمِّ من شوَّال إلى عصر يومِهَا خلفَ كُلُّ صلاةٍ.

وعندَ الشَّافعيُّ إلى خُروجِ الإمامِ أو حَتَّى يُصلِّيَ أو حَتَّى يفرغَ من الخطبة؛ أقوالُ عنهُ.

وأمَّا صفَّتُهُ ففي الفضائل الأوقاتِ، (٢٢٧) للبيهَقبيُّ بإسنادٍ إلى سلمان «أَنَّهُ كَانَ يُعَلِّمُهُم التَّكْبِرَ وَيَقُولُ: كَبُرُوا اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ كَبِراً أو قَالَ كَثِيراً اللَّهُمَّ أَنْتَ أَعْلَى، وَأَجَلُّ مِنْ أَنْ تَكُونَ لَك صَاحِبَةٌ أَو يَكُونَ لَك وَلَدٌ أَو يَكُونَ لَك شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ أَو يَكُونَ لَكَ وَلِيُّ مِنَ الذُّلُّ وَكَبُّرُهُ تَكْبِيرًا اللَّهُمُّ اغْفِرْ لَنِهَا اللَّهُمُّ

وأمَّا تَكْبِيرُ عِيدِ النَّحرِ فأوجَّبُهُ أيضاً النَّاصِرُ لقولَه تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّام مَعْدُودَاتٍ﴾[البقرة: ٢٠٣] ولقولِهِ: ﴿كَلَلِّكَ سَخْرَهَا لَكُمْ لِتُكَبُّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾ [الحج: ٣٧] ووافقه المنصورُ باللَّهِ.

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ سُنَّةٌ مُؤَكِّدةٌ لِلرِّجالِ والنَّسَاءِ ومنْهُمْ من خصَّهُ بالرُّجال.

وأمَّا وقُتُهُ فظَاهِرُ الآيةِ الْكَرِيمَةِ، والآثارُ عن الصَّحابةِ أنَّهُ لا يختصُ بوقت دُونَ وقتٍ.

إِلاَّ أَنَّهُ اجْتَلَفَ العلماءُ فمنْهُمْ من خصَّهُ بعقيب الصَّلاةِ مُطلقاً ومنْهُمْ منْ خصَّهُ بعقيبِ الفرائض دُونَ النَّوافل ومنْهُمْ منْ خصَّهُ بالجماعةِ دُونَ الفرادى ويالمؤذَّاةِ دُونَ المقضيَّةِ وبالمقيم دُونَ المسافر وبالأمصار دُونَ القرى.

وأمَّا ابْتِداؤُهُ وانْتِهَاؤُهُ فَفِيهِ خَلَافٌ أَيضاً.

فقيلَ: في الأوَّلِ من صُبِح يومِ عرضةً، وقيلَ: من ظُهُرو، وقيل: من عصرهِ.

وفي الثَّاني إلى ظُهْرِ ثالثِهِ، وقيـلَ: إلى آخـرِ آيـَـامِ التَّشـريقِ، وقيلَ: إلى ظُهْرِهِ، وَقِيلَ: إلى عصرِهِ.

ولمْ يَثْبُتْ عَنْهُ صلى اللَّه عليه وآله وسلم في ذلِكَ حديثٌ

وأصحُّ ما وردَ فِيهِ عن الصَّحابةِ قولُ عليٌّ وابـنِ مسـعودٍ [«المصنف» لابن أبي شيبة (٨٨/١)]، وأنَّهُ منْ صُبحٍ يــومٍ عرفــةً إلى آخر أيَّام منَّى أخرجَهُمَا ابنُ المنذر[الأوسط: ٣٠١/٣، ٣١٤].

وأمَّا صفَتُهُ فأصحُ ما وردَ فِيهِ ما روَاهُ عبدُ الــرُّزَّاق [«السنن الكبرى، للبيهقي من طريق عبد الرزاق (٣١٦/٣)] عبنُ سلمانَ بسندٍ صحيح قالَ ": كَبُرُوا اللَّهُ أَكْبُرُ اللَّهُ أَكْبُرُ اللَّهُ أَكْبُرُ اللَّهُ أَكْبُرُ كَبِيرًا».

وقدْ رُوِيَ عنْ سعيدِ بـنِ جُبـيرِ ومجـَـاهِدِ وابـنِ أبـي ليلـى، وقول الشَّافعيُّ.

وزادَ فِيهِ ﴿وَلَلَّهُ الْحَمَدُۗ﴾.

وفي الشُّرح صفَاتٌ كثيرةٌ واسْتِحسانَاتٌ عنْ عدَّةٍ مـن الأنمَّةِ، وَهُوَ يدلُّ على التَّوسعةِ في الأمرِ، وإطلاقُ الآيةِ يقْتَضي

واعلمُ أَنَّهُ لا فرقَ بينَ تَكْبير عيدِ الإنطار وعيـدِ النَّحـر في مشروعيَّةِ التُّكْبيرِ لاسْتِواءِ الأدلَّةِ في ذلِكَ، وإنْ كَانَ المعروفُ عَندَ النَّاسِ إنَّما هُوَ تَكْبِيرُ عيدِ النَّحرِ.

وقمة وردَ الأمرُ في الآيةِ بـالذُكْرِ في الأيَّـــامِ المعــدودَاتِ، والأيَّام المعلومَاتِ.

وللعلماء قولان منهُم من يقولُ: هُما مُخْتَلَفَان فالأيَّامُ المعدودَاتُ أيَّامُ التَّشريقِ، والمعلومَاتُ أيَّامُ العشر ذَكَــرَهُ البخـاريُّ [ك العيدين، باب (١١)] عن ابن عبَّاس تعليقاً ووصلَهُ غيرُهُ.

وأخرجَ ابنُ مردويْهِ عن ابن عبَّاس أنَّ المعلومَاتِ الَّتِي قبلَ أيَّامِ التَّرويةِ ويـومُ التَّرويـةُ، ويـومُ عرفــةَ، والمعــدودَاتِ أيَّــامُ التَّشريق، وإسنادُهُ صحيحٌ.

وظَاهِرُهُ إدخالُ يوم العيدِ في أيَّام التَّشريق.

وقد روى ابنُ ابي شيبة عن ابسن عبَّاس أيضاً: انَّ المعلومَاتِ يومُ النَّحرِ وثلاثةُ أيَّامٍ بعدَّهُ ورجَّحَهُ الطَّحاويُ لقولِــهِ:

﴿وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَّقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْعَام﴾[الحج: ٢٨] فإنَّهَا تُشعَّرُ بأنَّ المرادَ آيَّامُ النَّحر انْتَهَى.

وَهَذَا لَا يَمْنُعُ تَسْمِيةً آيَّامِ العشر معلومًاتُ ولَا آيًّامُ التَّشْرِيق معدودَاتٍ بلُ تسميةُ التَّشريقِ معدودَاتٍ مُتَّفَقٌ عليْهِ لقوله تعــالى: ﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّام مَعْدُودَاتٍ﴾.

وقَدْ ذَكَرَ البخاريُّ إِكْ العيديـن، باب (١١)] عـنْ أبـي هُريـرةَ وابنِ عُمرَ تعليقاً أنْهُمَا كانـا يخرجـانِ إلى السُّـوقِ آيَّامَ العشــرِ يُكبُّران ويُكبُّرُ النَّاسُ بتَكْبيرهِمَا. وذَكَرَ البغويّ، والبيْهَقيُّ ذلِكَ.

قَالَ الطَّحاويُّ: كـانَ مشايخنا يقولـونَ بذلِـكَ التَّكْبـير أيَّـامَ العشر جميعاً.

(فائدةً ثانيةً) يُندبُ لُبسُ أحسـنِ النَّيـابِ، والبَّطيُّبُ بـأجودِ الأطيابِ في يوم العيدِ ويزيدُ في الأضحى الضَّحيُّـةَ بـأسمن مـا يجدُ لما أخرجَهُ الحَاكِمُ (٢٣٠/٤، ٢٣١) منْ حديثِ الحسن البسطِ قالَ: «أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الْعِيدَيْـن أَنْ نَلْبُسَ أَجْـوَدَ مَـا نَجدُ، وَأَنْ نَتَطَيَّبَ بَأَجْوَدَ مَا نَجدُ، وَأَنْ نُضَحِّيَ بَأَسْمَنَ مَــا نَجـدُ الْبَقَرَةُ عَنْ سَبْمَةٍ وَالْجَزُورُ عَنْ عَشْرَةٍ، وَأَنْ نُظْهِـرَ التُّكْبِـيرَ وَالسَّكِينَةُ وَالْوَقَارَ».

قَالَ الْحَاكِمُ بعدَ إخراجِهِ منْ طريقِ إسحاقَ بنِ برزخ: لــولا جَهَالةُ إسحاقَ هذا لحكَمْت للحديث بالصَّحَّةِ.

(قلْت): ليسَ بمجْهُول فقدْ ضعَّفُهُ الأزديُّ ووثَّقَهُ ابنُ حبَّانَ ذَكَرَهُ في التَّلخيص (٨٧/٢).

## ٥١ – بَابُ صَلاةِ الْكُسُوفِ

## ١ ـ الكسوف لا يكون لسبب موت ونحوه

٤٧٥ عَن الْمُغِيرَةِ بُن شُعْبَةً ﴿ قَالَ: «انْكَسَفَتِ الشَّمْسُ عَلَى عَهْدِ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، يَوْمَ مَاتَ إِبْرَاهِيمُ، فَقَالَ النَّاسُ: انْكَسَفَتِ الشَّمْسُ لِمَـوْتِ إِبْرَاهِيمَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آيَتَانِ مِنْ آيَــاتِ اللَّـهِ لا يَنْكَسِفَانِ لِمَـوْتِ أَحَـدٍ وَلا

لِحَيَاتِهِ، فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُمَا، فَادْعُوا اللَّهَ وَصَلُّوا حَتَّى تُنْكَشفَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٠٤٣)، مسلم (٩١٥)].

وَفِي رِوَايَةِ لِلْبُخَارِيِّ(٢٠٦٠) «حَتَّى تَنْجَلِيَّ».

(عن المغيرةِ بن شعبة قال: «انْكَسَفَتِ الشَّمْسُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ مَاتَ اِبْرَاهِيمُ إِي ابنُهُ عليه السلام وموتُّهُ في العاشرةِ من الْهجرةِ.

وقالَ أبو داود: في ربيع الأوَّلِ يسومُ الثُّلاثـاءِ لعشـرِ خلـونَ

وقيلَ: في الرَّابعةِ. `

(فَقَالَ النَّاسُ: انْكَسَفَتِ الشَّمْسُ لِمَوْتِ إِبْرَاهِيمَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ) أَيْ رَادًا عَلَيْهِمْ: (إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ آيَسَانَ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ لا يَنْكَسِفَانِ لِمَوْتِ أَحَدٍ وَلا لِحَيَاتِهِ فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُمَا فَادْعُوا اللَّهَ وَصَلُوا») هذا لفظُ مُسلم ولفظُ البخاريُ «فصلُوا وادعوا اللَّه».

(حَتَّى تَنْكَشُفَ) ليسَ هذا اللَّفَظُ في البخاريُّ بـلُ هُـوَ في مُسلم (مُتَّفقٌ عليْهِ).

يُقالُ: كسفَت الشَّمسُ بفَتْح الْكَافِ وَتُضمُّ نادراً وانْكَسفَتْ وخسفَتْ بفَتْح الحاء وَتُضمُّ نادراً وانخسفَتْ.

واختَلَفَ العلماءُ في اللَّفظين هيل يُسْتَعملان في الشَّمس والقمر أو يختَصُ كُلُّ لفظٍ بواحدٍ منْهُمَا.

وقد ثبت في القرآن نسبةُ الخسوف إلى القمس ووردَ في الحديث خسفَت الشَّمسُ [البخاري (١٠٤٤)، مسلم (١٠٠١)] كما ثبت فيهِ نسبةُ الْكُسوفِ إليْهمَا وثبَتَ اسْتِعمالُهَا منسوبين إليْهمَا فيقالُ فِيهِمَا الشَّمسُ والقمرُ ينخسفان وينْكَسفان إنَّمـا الَّـذي لمُّ يردْ في الأحاديثِ نسبةُ الْكُسوفِ إلى القمر على جهَّةِ الانفرادِ وَعِلَى هَذَا اسْتِعِمَالُ الفَقَهَاء فَإِنَّهُمْ يَخِصُونَ الْكُسُوفَ بِالشَّمْسِ، والخسوف بالقمر، خُتَارَهُ ثعلبٌ.

وقالَ الجَوْهَرِيُّ: إِنَّهُ أَفْصِحُ وقيلَ يُقالُ بِهِمَا فِي كُلٌّ مَنْهُمًا.

والْكُسوفُ لُغةُ: التَّغيُّرُ إلى السُّوادِ والخسوفُ النُّقصانُ وفي ذٰلِكَ أقوالٌ أُخرُ.

وإنَّما قالوا: إنَّهَا كَسَفَتْ لَمُوتِ إِبْرَاهِيمَ؛ لأنَّهَا كَسَفَتْ فِي غير يوم كُسوفِهَا المعْتَادِ فإنَّ كُسوفَهَا في العاشرِ أو الرَّابِعِ لا يَكَادُ يَتَّفَقُ فَلَذَا قَالُوا: إِنَّمَا هُوَ؛ لأجل هذا الخطبِ العظيم فردُّ عليْهِـمْ عَلَيْكُ ذَلِكَ، واخبرَهُمْ أَنَّهُمَا علامَتَان من العلامَــاتِ الدَّالَّـةِ على وحدانيَّةِ اللَّهِ ـ تعالى ـ وقدرَتِهِ على تخويسف عبادِهِ من بأسِهِ

والحديثُ مَاخُوذٌ من قوله تعالى: ﴿وَمَا نُرْسِلُ بِالآيـاتِ إِلاَّ تَخُويفاً﴾[الإسراء: ٥٩].

وفي قولِهِ: (لحَيَاتِهِ) مَعَ أَنَّهُمْ لَمْ يَدَّعُوا ذَلِكَ بِيانُ أَنَّهُ لَا فَــرقَ بينَ الأمرين فَكُما أَنَّكُمْ لا تقولونَ بكُسوفِهِمَا لحِياةِ أَحَدُ كَذَلِكَ لا يَكْسَفَان لمُوتِهِ، أَوْ كَانَ المرادَ مَنْ حَيَاتِهِ صَحَّتُهُ مَنْ مُرضِهِ

ثُمُّ ذَكَرَ الهْمرَ معَ أنَّ الْكَلامَ حاصٌ بكُسوف الشُّمس زيادةً في الإفادةِ والبيان أنَّ حُكْمَ النَّيْرِينِ واحِدٌ في ذلِكَ ثُمُّ أَرْضُكَ العبادَ إلى ما يُشرِعُ عندَ رُؤيةِ ذلِكَ من الصَّبلاةِ والدُّعـاء ويـأتي صفة الصلاة.

والامرُ دليلُ الوجوبِ إلاَّ أنَّهُ حمَّلَهُ الجَمَّهُورُ على أنَّـهُ سُنَّةً مُؤَكِّدةٌ لانحصار الواجباتِ في الخمس الصَّلوَاتِ.

وصرَّحَ أبو عوانةً في صحيحِهِ (٢٦٦/٢) بوجوبهمَّنا ونقللَ عن ابي حنيفةُ أنَّهُ أوجَبَهَا، وجعلَ ﷺ غايـةَ وقُـتِ الدُّحـام والصَّلاةِ انْكِشَافَ الْكُسُوفِ فَدَلُّ عَلَى أَنْهَا تَفُوتُ الصَّلَّاةُ بالانجلاء فإذا الخِلَتْ، وَهُوَ فِي الصَّلاةِ فلا يُتِمُّهَا بِلْ يَقْتَصُرُ على ما فعلَ إلاَّ أنَّا في روايـةِ مُسـلم ((٩٠١)(١) من حديث عائشـة]

وقد انجلَتْ فدلُ أنَّهُ يُتِمُّ الصَّلاةَ، وإنْ كانَ قدْ حصلَ الانجلاءُ ويؤيَّدُهُ القياسُ على سائرِ الصَّلْوَاتِ فإنَّهَــا تُقيَّـدُ برَكْمــةٍ كما سلفَ فإذا أُتَى برَكْعةٍ أَتَمُّهَا.

وفِيهِ دَلِيــلُ عَلَى أَنَّ فَعَلَهَــا يَتَقَيَّـدُ محصــولَ السَّببِ فِي أَيُّ وقُت كانَ من الأوقات، وإليهِ ذَهَبَ الجمهُورُ.

> وعندَ أحمدُ وأبي حنيفةً ما عدا أوقَاتِ الْكَرَاهَةِ. (وفي روايةٍ للبخاريُّ) أيْ عن المغيرةِ.

(حَتَّى تنجليَ) عوضُ قولِهِ "تَنْكَشِفَ" والمعنى واحدٌ.

### ٢ - الدعاءُ في الكسوف

٤٧٦ - وَلِلْبُخَارِيُّ (١٠٦٣) مِنْ حَدِيثِ أَبِي بَكْـرَةَ ﴿ فَصَلُوا وَادْعُوا حَتَّى يَنْكَشِفَ مَا بِكُمْ

هُوَ أُوَّلُ حديثٍ ساقَهُ البخاريُّ في بــابِ الْكُسـوف ولفظُـهُ «يُكْشفَ».

والمرادُ: يُرْفَعُ ما حلَّ بِكُمْ منْ كُسوفِ الشَّمسِ أو القمرِ.

٣- الكسوف أربع ركعات في أربع سجدات

الله عنها: ﴿أَنَّ النَّبِيُّ اللهِ عنها: ﴿أَنَّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ جَهَرَ فِي صَلَاةِ الْكُسُوفِ بِقِرَاءَتِهِ، فَصَلَّى أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ فِي رَكْعَتَيْن، وَأَرْبَعَ سَجَدَاتٍ ٩.

مُثَّغَقُّ عَلَيْهِ [البخاري (١٠٦٥)، مسلم (٩٠١)]، وَهَذَا لَفُظُ مُسْلِمٍ. وَلِمِي رِوَايَةِ لَهُ(٩٠١)(٤): فَبَعَثَ مُنَادِياً يُنَادِي: الصَّلاةَ جَامِعَةً

روعنْ عائشةَ رضي اللّه عنها \_ وأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ جَهَرَ فِي صَلاةِ الْكُسُوفِ بِقِرَاءَتِهِ فَصَلِّى أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ ) أَيْ رُكُوعَاتِ بدليلِ قولِهَا:

(في رَكْعَتَينِ، وأربعَ سجدَاتٍ. مُتَّفقٌ عليْهِ وَهَذا لفظٌ مُسلمٍ).

الحديثُ دليـلٌ على شـرعيَّةِ الجَهْـــرِ بــالقراءةِ في صـــلاةِ كُسوف.

وَالْمُرَادُ هُمَا كُسُوفُ الشَّمسِ لِمَا أَخْرَجَهُ أَحَمَـدُ (١٥/٦) بِلْفَـظِ «خسفَت الشَّمسُ» وقالَ: «ثُمَّ قرأً فجَهَرَ بِالقراءةِ».

وقد أخرجَ الجَهْرَ أيضاً التَّرمذيُّ (٥٦٣) وَالطَّحَـاوِيُّ [«شرح معاني الآثار» (٣٣٣/١)] والدارقطني (٦٣/٢) وقد أخرجَ ابنُ خُزعَــةَ (١٣٨٨) وغيرُهُ عنْ عليُ عليه السلام مرفوعــاً «الْجَهْـرَ بِـالْقِرَاءَةِ فِي صَلاةِ الْكُسُوفِ».

وفي ذلِكَ أقوالٌ أربعةً.

(الأوَّلُ): أنَّهُ يَجْهَرُ بالقراءةِ مُطلقاً في كُسوف الشَّمسِ والقمرِ

لِهَذَا الحَديثِ وغيرِهِ، وَهُوَ وَإِنْ كَانَ وَارَداً فِي كُسُوفِ الشَّمسِ فَالقَمْرُ مُثْلُهُ لَجْمَعِهِ ﷺ بِنَهُمَا فِي الحُّمْمِ حِيثُ قَالَ: «فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُمَا» أَيْ كَامِفَتَيْنِ «فَصَلُوا وَادْعُـوا» والأصلُ اسْتِواؤُهُمَا فِي كَيفيَّةِ الصَّلَاةِ وَنحوِهَا، وَهُـوَ مِذْهَبُ أَحمدَ وإسحاقَ وأبي حنيفة وابن خُزيمة وابن المنذر وآخرين.

(النَّاني): يُسرُ مُطلقاً لحديثِ ابسن عبّاسِ [البخاري (١٠٥٢)، مسلم (١٠٥٧) ﴿ أَنُهُ عَلَمْ قَامَ قِيَاماً طَوِيلاً نَحْواً مِنْ سُـورَةِ الْبَقَرَةِ الْبَقَرَةِ الْبَقَرَةِ الْبَقَرَةِ الْبَقَرَةِ الْبَقَى وَالْآلِهِ اللَّهِ عَلَى الشَّافعي [ومعرفة السنن والآثار، الليهقي (٨٨/٣)] عن ابنِ عبّاسِ ﴿ أَنَّهُ قَامَ بِجَنْبِ النَّبِي عَلَيْكِ فِي الْكُسُوفِ فَلَمْ يَسْمَعُ مِنْهُ حَرْفاً ووصلة البيّهقي [معرفة السنن والآثار (٨٩/٣)] من ثلاث طُرق أسانيدُهَا وَاهِيةٌ فيضعفُ القولُ بِأَنَّهُ يُخْتَمِلُ أَنْ ابنَ عبّاسٍ كَانَ بُعيداً منهُ عَلَيْكُ فَلَمْ يسمع جَهْرَهُ بالقراءةِ.

(الشَّالثُ): أنَّهُ يُخيَّرُ فِيهِمَا بِينَ الجَهْرِ والإسرارِ للبُّـوتِ الأمرينِ عنْهُ ﷺ كما عرفْت منْ أدلَّةِ القولينِ.

(الرَّابِعُ): أنَّهُ يُسرُّ في الشَّمسِ ويجْهَرُ في القمرِ، وَهُوَ لمَنْ عدا الحنفيَّةِ من الأربعيةِ عملاً بحديثِ ابنِ عبَّاسِ وقياسـاً علـى الصُّلوَاتِ الخمسِ، وما تقدَّمَ منْ دليلِ أَهْلِ الجَهْرِ مُطلقاً أَنْهَـضُ عُا قالُوهُ.

وقِلْهُ أَفَادَ حَدَيْثُ البَّابِ أَنَّ صَفَةً صَـَلَاةِ الْكُسُوفِ رَكْعَتَـانِ في كُلُّ رَكْعَةٍ رُكُوعانِ وفي كُلُّ رَكْعَةٍ سَـجَدَتَانِ وَيَـاْتِي في شَـرِحِ الحَدَيْثِ الرَّابِعِ الحَلافُ في ذَلِكَ.

(وفي رواية) أي لمسلم عن عائشة (فبعث) أي النّبيُ ﷺ (منادياً يُنادي الصّلاة جامعةً) بنصب «الصّلاة» و «جامعة» فالأوّلُ على أنّه مفعولُ فعل محذوف أي احضروا والشّاني على الحال ويجوزُ رفعُهُمَا على الابتداء والخبر.

وفِيهِ تقاديرُ أُخرُ.

وَهُوَ دليلٌ على مشروعيَّةِ الإعلامِ بِهَـذا اللَّفـظِ للاجْتِمـاعِ لَهَا ولمْ يرد الامرُ بِهَذا اللَّفظِ عنْهُ ﷺ إلاَّ في هذهِ الصَّلاةِ.

٤ من ذهب إلى ثماني ركعات
 واربع سجدات أو غير ذلك

مُثَفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٠٥٢)، مسلم (١٠٧)] وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيُّ)

وَفِي وَوَايَةٍ لِمُسْلِمِ: (١٨٥)(١٨) وصَلَّى حِينَ كَسَّقَتَ الشَّمْسُ ثَمَانِي رَكَمَاتِ فِي أَرْتِي سَجَنَاتِ»

قُولُهُ (فصلَّى) ظَاهِرُ الفاء التَّعقيبُ.

واعلم أنَّ صلاةَ الْكُسوف رُويَتْ على وُجُوهِ كثيرةٍ ذَكَرَهَــا النَّسيخان، وأبــو داود(١٠٨٢)، وغـــيرُهُمْ(ت(٥٦٠)، س(١٤٧٢))، وغــيرُهُمْ

وفي دعوى الاتّفاق نظر؛ لأنّهُ صرَّحَ أبو عوانةً في صحيحِهِ بوجوبِهَا وحَكَى عنْ مالِكِ أنّهُ أجرَاهَا مجرى الجمعةِ وَتَقدَّمَ عــنْ أبى حنيفة إيجابُهَا.

وَمَذْهَبُ الشَّافَعِيُّ وَجَمَاعَةٍ أَنَّهَا تُسَنُّ فِي جَمَاعَةٍ.

وقالَ آخرونَ: فُرادى. وحجَّهُ الأُولَّايِّنَ الأَحاديثُ الصَّحيَّحةُ منْ فعلِهِ ﷺ لَهَا جماعةً.

ثُمُّ اخْتَلْفُوا فِي صَفْتِهَا:

فَالْجُمْهُورُ أَنَّهَا رَكْمَتَانِ فِي كُلُّ رَكْمَةٍ قيامَانِ وقراءَتَسَانِ ورُاءَتَسَانِ ورُكُوعانِ والسُّجُودُ سَجَدَتَانِ كَغيرِهِمَا، وَهَذِهِ الْكَيْفَيَّةُ ذَهَبَ إِلَيْهَا

مالِكٌ والشَّافعيُّ واللَّيثُ وآخرونَ.

وفي قولِهِ: (نحواً من قراءةِ سُورةِ البقرةِ) دليلٌ على أنه يقرأُ فِيهَا القرآنَ.

قَالَ النَّوويُّ: اتَّفَقَ العلماءُ أنَّهُ يقرأُ في القيامِ الأوَّل منْ أوَّل رَكْعةِ الفَاتِحةِ واخْتَلفوا في القيامِ الثَّاني، ومذْهَبنا ومالِكٌ أَنْهَــا لاَ تصحُّ الصَّلاةُ إلاَّ بقراءَتِهَا.

وفِيهِ دليلٌ على شرعيَّةِ طُولِ الرُّكُوعِ.

قالَ المصنّفُ: لَمْ أَرَ فِي شيء من الطُّرقِ بيــانَ مــا قالَــهُ ﷺ فِيهِ إِلاَّ أَنَّ العلمالُ اتَّفقوا أَنَّهُ لا قُراءةَ فِيــهِ، وإنَّمــا المشــروعُ فِيــهِ الذَّكُرُ منْ تسبيح وَتَكُبير وغيرِهِمَا.

وفي قولِهِ: (وَهُوَ دُونَ الأَوْلِ) دلالةٌ على أَنَّ القيامَ الَّـذِي يعقبُهُ السُّجُودُ لا تطويلَ فِيهِ، وأَنَّهُ دُونَ الأَوَّل، وإِنْ كَـانَّ قَـدْ، وقعَ في روايةٍ مُسلم (١٠٤) (١٠) في حديثِ جابرٍ أَنَّهُ أطالَ ذلِكَ لَكِنْ قالَ النُّوويُّ: إِنَّهَا شاذَّةٌ فلا يُعملُ بِهَا.

ونقلَ القاضي إجماعَ العلماء أنّهُ لا يُطولُ الاغتدالَ الّـذي يلي السُّجودَ وَتَـاوَّلَ هـذِهِ الرُّوايةَ بائـهُ أرادَ بالإطالــةِ زيــادةَ الطُمانينةِ ولمْ يذْكُرْ في هذِهِ الرُّوايةِ طُولَ السُّجودِ ولَكِنَّهُ قدْ تُبــتَ إطالَتُهُ في رواية أبي مُوسى عندَ البخاريُّ (١٠٥٩) وحديثُ ابينِ عُمرَ عندَ مُسلمِ ((٩١٠) من حديث عبد الله بن عمرو).

قالَ النَّوويُّ: قالَ الحُقَقرنَ منْ أصحابنا، وَهُوَ المنصوصُ للشَّافعيُّ إِنَّهُ يُطوَّلُ للأحاديثِ الصَّحيحةِ بذلِكَ فاحرجَ أبو داود (١١٨٤) والنَّسائيُّ (١٤٠/٣) منْ حديثِ سمرةَ «كانَ أطولُ ما يسجدُ في صلاةٍ قطُّ وفي روايةٍ مُسلمٍ (٩٠٤) منْ حديثِ جابرِ الوسجدُهُ نحوُ منْ رُكُوعِهِ، وبِهِ جزمَ أَهْلُ العلمِ بالحديثِ

ويقولُ عقيبَ كُلُّ رُكُوعِ سمعَ اللَّهُ لمنْ حمدَهُ نُمَّ يَقَبُولُ عَقَيبُهُ: رَبُّنَا لَكَ الحمدُ إلى آخرُو ويطولُ الجلوسَ بِينَ السَّجدَتَينِ فقدُ، وقعَ في روايةِ مُسلمِ لحديثِ جابرٍ "إطَالَةُ الاغتِدالِ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ».

قالَ المصنّفُ: لم أقف عليْهِ في شيءٍ من الطُّرقِ إلاَّ في هـــنا ونقلُ الغزاليُّ الاتّفاق على عدم إطالَتِهِ مردودٌ.

وفي قولِهِ: رُثُمَّ قامَ قياماً طويلاً، وَهُوَ دُونَ القيامِ الأوَّلِ) دليلً

على إطالةِ القيامِ في الرُّكْعةِ النَّانيةِ ولَكِنَّـهُ دُونَ القيـامِ في الرُّكْعـةِ الأُكْعـةِ الأولى. الأولى.

٢- كتابُ الصلاة

وقة وردَ في روايةِ أبي داود (١١٨٧) عنْ عُروةَ أنَّهُ قرأَ آلَ عمرانَ.

قَالَ ابـنُ بطَّـــال: لا خـــلافَ أَنَّ الرُّكْعــةَ الأولى بقيامِهَــا ورُكُوعِهَا نَكُونُ أطولَ من الرُّكْعةِ الثَّانيةِ بقيامِهَا ورُكُوعِهَا.

واخْتُلُفَ فِي القيامِ الأوَّلِ من الثَّانِيةِ ورُكُوعِهِ هـلَّ هُمـا أقصرُ من القيامِ الثَّاني من الأولىِ ورُكُوعِهِ أو يَكُونانِ سواءً؟

قيل: وسببُ هـذا الخـلافِ فَهـُمُ معنى قولِـهِ: "وَهُـوَ دُونَ القيامِ الأوَّلِ" هل المرادُ بِهِ الأوَّلُ من الثَّانيةِ أو يرجعُ إلى الجميــمِ فَيَكُونُ كُلُّ قِيام دُونَ الَّذِي قِبلَهُ.

وفي قولِهِ: (فخطبَ النَّاسَ) دليلٌ على شرعيَّةِ الخطبةِ بعدَ صلاةِ الْكُسوف، وإلى اسْتِحبابِهَا ذَهَبَ الشَّافعيُّ، وأَكْثرُ اتشَّةِ الحديث.

وعن الحنفيَّةِ لا خُطبةَ في الْكُسوفِ؛ لأنَّهَا لمْ تُنقلْ.

وتُعُقِّبَ بالأحاديثِ المصرَّحةِ بالخطبةِ والقولُ بال الذي فعلهُ عَلَمُ اللهِ عَصدَ الرُّهُ على من اعْتَقدَ ال الْكُسوفَ بسببِ مؤت احدِ مُتَعقبٌ بال رواية البخاري (١٠٥٣) فحمدَ الله والني عليه وفي رواية واحد: ١٦/٥ وشهدَ أنه عبده ورسوله وفي رواية واحد: ١٦/٥ وشهدَ أنه عبده ورسوله وفي رواية للبخاري (١٠٥١) أنه ذَكرَ احوال الجنةِ والنار وغير ذلك، وَهذهِ مقاصدُ الخطبةِ وفي لفظِ مُسلم (١٠٥٥) من حديثِ فاطمة عن اسماء قالت: الفَخطب رَسُولُ اللهِ عَلَيْ النَّاسَ فَحَمدَ الله، وَأَنْنَى عَلَيْهِ ثُمْ قَالَ: أمّا بَعدُ مَا مِن شَيء لَمُ النَّاسَ فَحَمدَ الله، وَأَنْنَى عَلَيْهِ ثُمْ قَالَ: أمّا بَعدُ مَا مِن شَيء لَمُ النَّاسَ فَحَمدَ الله، وَأَنْنَى عَلَيْهِ ثُمْ قَالَ: أمّا بَعدُ مَا مِن شَيء لَمُ النَّاسَ فَحَمدَ الله، وَأَنْنَى عَلَيْهِ ثُمْ قَالَ: أمّا بَعدُ مَا مِن شَيء لَمُ النَّاسَ فَحَمدَ الله فَيْوَتَى اَحَدُكُمْ فَدُ أُوحِي إلَي أَنْكُمْ تُفْتُونَ فِي الْقَبُورِ قَرِيبًا أو مِثلَ فِتَنَق الْمَسِيحِ فَدَ الْحَبْلُ لا أَدْرِي أَيُ ذَلِكَ قَالَ قَالَتَ السَمَاءُ: نَيُوتَى اَحَدُكُمْ فَيُقالُ: مَا عِلْمُك بَهذَا الرَّجُلِ؟ فَأَمّا الْمُؤْمِنُ او الموفَّقُ لا أَدْرِي أَي ذَلِك قَالَت السَمَاءُ: نَقِقُونَ الله جَاءَنَا فَيَالُت مَوْاتٍ ثُمُ يُقالُ: نَمْ قَد كُنَّا بَالْبَيْنَاتِ وَالْهَدَى فَاجَبْنَا، وَاطَعْنَا فَلاثَ مَرَاتٍ ثُمْ يُقالُ: نَمْ قَد كُنَّا فَعَلَمُ الله وَفَيْ وَالْهَانُ عَدُولُ الله عَلَى الْعَنْمَ مَوْاتٍ ثُمْ يُقالُ: نَمْ قَد كُنَّا فَعَلَمُ اللهُ وَمِنْ بِهِ فَنَمْ صَالِحاً».

وفي مُسلم [(٩٠١)(٣)] روايةٌ أُخرى في الخطبةِ بالفاظِ فِيهَـــا زيادةً.

(وفي روايةٍ لمُسلمٍ) أيْ عن ابنِ عبَّـاسِ (صَلَّـى) أي النَّبِـيُّ اللَّهِـيُّ (حِينَ كَسَفَت الشَّمْسُ ثَمَانِيَ رَكَعَاتٍ) أيْ رُكُوعَاتٍ.

(في أربع مسجدات) في رَكْمَتَسِنِ؛ لأنْ كُسلُ رَكْعَسَةٍ لَهَسَا سَجِدَتَان.

والمرادُ أنْهُ رَكَمَ فِي كُلِّ رَكْمَةٍ اربِعَ رُكُوعَـاتٍ فيحصـلُ فِي الرُكْمَتَينِ ثمانِ رُكُوعَاتٍ، وإلى هذِهِ الصُّفةِ ذَهَبَتْ طائفةً.

٤٧٩ - وَعَنْ عَلِي عَلَيْهُ مِثْلُ ذَلِكَ (٩٠٨).
 (وعن علي عليه السلام) أي.

وأخرجَ مُسلمٌ عنْهُ (مثلَ ذلِكَ) أيْ مثلَ روايةِ ابنِ عبَّاسٍ.

٥ ــ من قال ست ركعات بأربع سجدات

٢٨٠ وَلَهُ [سلم (٩٠٤)(٣)] عَنْ جَابِرٍ: صَلَّى سِتْ
 ركعَات بأرْبع سَجَدَاتٍ.

(ولَهُ) أيْ لمسلم (عنْ جابرٍ) بنِ عبدِ اللَّهِ.

َ (صَلَّى) أَي النَّبِيُّ ﷺ (سِتَّ رَكَعَـاتٍ بِأَرْبِعِ سَجَدَاتٍ) أَيْ صلَّى رَكْعَتَينِ فِي كُلُّ رَكْعةٍ ثلاثُ رُكُوعَاتٍ وسجدَتَانِ.

• ١ - من قال عشر ركعات بأربع سجدات

٤٨١ - وَلاَ بِي دَاوُد (١١٨٧) عَنْ أَبْسِيُّ بْسِنِ كَعْسِبِ ﴿ مَثْلًى فَرَكَعَ خَمْسَ رَكَعَاتٍ وَسَجَدَ سَجْدَتَيْنِ، وَفَعَلَ فِي النَّانِيَةِ مِثْلُ ذَلِكَ،

(ولأبي داود عن أبيً بنِ كعب ﴿ صَلَّى النَّبِيُ اللَّهِ. (فرَكَعَ خَسَ رَكَعَاتِ ابيْ رُكُوعَاتٍ فِي كُلُّ رَكْعةٍ.

(وسجدَ سجدَتَينِ وفعلَ في النَّانيةِ مثلَ ذلِك) رَكَـعَ خـسَ رُكُوعَاتٍ وسجدَ سجدَتَينِ.

إذا عرفْت هذهِ الأحاديث، فقلْ يحصلُ منْ مجموعِهَا أَنْ صلاةَ الْكُسوفِ رَكْعَتَانِ اتَّفاقاً إنَّما اخْتُلفَ فِي كَمَيَّةِ الرُّكُوعَاتِ فِي كُلُّ رَكْعةٍ فحصلَ مَنْ مجموع الرُّواياتِ الَّتِي ساقَهَا المصنَّفُ

#### اربعُ صُور:

(الأولى): رَكْعَتَانِ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ رُكُوعانِ وبِهَذَا اخذَ الشَّافعيُّ ومالِكُ واللَّيثُ واحمدُ وغيرُهُمْ وعليْهَا دلُّ حديثُ عائشةَ وجابرٍ وابن عبَّاسِ وابنِ عُمرَ.

قالَ ابنُ عبدِ البرُ: هُوَ أصحُ ما في البابِ وباقي الرَّوايَاتِ مُعلَّلةٌ ضعيفةً.

(اللَّانيَّة:) رَكْعَتَان أَيضاً في كُلُّ رَكْعَةٍ أَربِعُ رُكُوعَـاتٍ، وَهِيَ الَّتِي أَفَادَتْهَا روايةُ مُسَـلمٍ (٩٠٥) عن ابنِ عبَّـاسٍ وعلي عليه السلام.

(والنَّالِثَةُ): رَكْعَنَانِ أَيضًا فِي كُلُّ رَكْعَةٍ ثـلاثُ رُكُوعَــاتٍ وعليْهَا دلُّ حديثُ جابر.

(والرَّابِعةُ:) رَكْعَتَـانِ أَيضًا يرْكُـعُ فِي كُــلُّ وَاحــدةٍ خَــسَ رُكُوعَاتِ.

ولمَّا اخْتَلْفَت الرُّوايَاتُ اخْتَلَـفَ العلماءُ فـالجِمْهُورُ اخـذوا بالأولى لما عرفْت منْ كلام ابن عبدِ البرُّ.

وقالَ النَّوويُّ في شرحِ مُسلمٍ: إنَّـهُ أخذَ بِكُـلُ نـوعٍ بعـضُ الصَّحابةِ.

وقالَ جماعةٌ من الحققينَ إِنَّهُ مُخيَّرٌ بِينَ الْأَنْوَاعِ فَاتِّهَا فَعَلَ فقدُ احسنَ، وَهُوَ مَنِيًّ عَلَى أَنَّهُ تَعَدَّدَ الْكُسُوفُ، وأَنَّهُ فَعَمَلَ هَـٰذِهِ تارةً، وَهَذَا أُخرى.

ولَكِنَّ التَّحقيقَ أَنَّ كُلُّ الرُّوايَاتِ حِكَايَةٌ عَنْ واقعةٍ واحمدةٍ هَيَ صلاتُهُ ﷺ يومَ وفاقٍ إِبرَاهِيمَ، ولِهَذَا عَـوَّلَ الآخرونَ على إعلال الاحاديثِ التِّي حَكَت الصُّورَ الثَّلاثَ.

قَالَ ابنُ القيِّمِ [فزاد المعاد، (٣/١٥)]: كبسارُ الأثمَّمةِ لا يُصحُّمونَ التَّمدُّدُ لذلِكَ كالإمامِ أحمدُ والبخاريُّ والشَّافعيُّ ويرونهُ غلطاً.

وَذَهَبَتِ الحَنفَيَّةُ إِلَى أَنْهَا تُصلَّى رَكْعَتَينِ كسائرِ النَّوافلِ.

### ١٦ ـ صلاة الفزع

#### ١- الدعاءُ عند الريح

الله عنهما قَالَ: وَقَالَ: الله عنهما قَالَ: وَقَالَ: الله مُ اجْعَلْهَا رَحْمَةً وَلا تَجْعَلْهَا عَذَاباً».

رَوَاهُ الشَّالِعِيُّ [المسند ص٨٦] وَالطُّبْرَائِيُّ [«المعجم الكبير» (٢١٣/١٩).

روعن ابنِ عبَّاسِ رضى الله عنهما قالَ: ما هبَّتْ ريحٌ قطُّ الأَّ جنا) بالجيم والمُثَلَّةِ.

(النَّبِيُ ﷺ على رُكْبَنَيْهِ) أيْ برَكَ عليْهِمَا، وَهِيَ قعدةُ المَخافةِ لا يفعلُهَا في الأغلب إلا الحائفُ.

(دُوَقَالَ: اللَّهُمَّ اجْعَلْهَا رَحْمَةً وَلا تَجْعَلْهَا عَلَاهِاً. روَاهُ الشَّافعيُّ والطِّيرِاتيُّ).

الرَّيحُ: اسمُ جنسٍ صادقٌ على ما يـأَتِي بالرَّحمةِ ويـأَتِي بالعذابِ.

وقدْ وردَ في حديثِ أبي هُريرةَ مرفوعــاً «الرَّبِـعُ مِنْ رُوحِ اللَّهِ تَأْتِي بِالرَّحْمَةِ وَبِالْعَذَابِ فَلا تَسُبُّوهَا» [احمد (۲۹۸/۲، ۹۱۸»)، ابو داود (۱۹۷،۵)].

وقدْ وردَ فِي تمامِ حديثِ ابنِ عبَّاسِ «اللَّهُمُّ اجْعَلْهَا رِيَاحاً وَلا تَجْعَلْهَا رِيْحاً»، وَهُوَ يدلُّ انْ المفردَ يُخْتَصُّ بـالعذابِ والجمعَ بالرَّحةِ.

قالَ ابنُ عبّاس: في كِتَابِ اللّهِ ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَراً ﴾ القمر: ٩ أَى و﴿إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِم الرّبِحَ الْتَقْسِمَ ﴾ والناريات: ٤١ ] و﴿وَأَرْسَلْنَا الرّبَاحَ لَوَاقِحَ ﴾ والحجر: ٢٧] و﴿أَنْ لَيْنَا الرّبَاحَ لَوَاقِحَ ﴾ والحجر: ٢٧] و﴿أَنْ لَيْنَا الرّبَاحَ لَمَ الشّافعيُ في الدَّصواتِ لِيُسْرًا لَيْ الدُّصواتِ النّبَادِي.

وَهُوَ بِيانُ أَنْهَا جَامَتْ مجموعةً في الرَّحْمَةِ ومفردةً في العذابِ فاسْتُشْكِلَ ما في الحديثِ منْ طلبِ أنْ تَكُونَ رحمةً.

وأجيبَ بَانَ المرادَ لا تُهْلِكُنا بِهَذِهِ الرَّبِحِ؛ لأنَّهُمْ لـوْ هَلَكُـوا

بِهَذِهِ الرَّبِحِ لَمْ تَهُبُّ عليْهِمْ ربحٌ أُخرى فَتَكُونُ ربحاً لا رياحاً.

### ٢ - الصلاة عند الزلزلة

٢٨٣ - وَعَنْهُ رَهِ اللهِ عَلَى فِي زَلْزَلَةِ سِتْ
 رَكَعَاتٍ، وَأَرْبَعَ سَجَدَاتٍ، وَقَالَ: هَكَـٰذَا صَـٰلاةُ
 الآياتِ.

رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ (٣٤٣/٣).

وَذَكُرَ الشَّافِعِيُّ فِي [الأم: ١٧٧/٧] عَنْ عَلِيٌّ بْنِ أَبِي طَالِبِ ﷺ مِثْلَـهُ دُونَ آخِرِهِ.

(وعنه) أي ابن عبَّاس أنه) أي: ابن عباس.

(صلَّى في زلزلةٍ سِتَّ رَكَعَاتٍ) أيْ رُكُوعَاتٍ.

(وأربعَ سجدَاتِ) أيْ صلَّى رَكْعَتَـينِ فِي كُـلُّ رَكْعَـةٍ ثـلاثُ رُكُوعَاتٍ.

روقالَ هَكَذا صلاةُ الآياتِ، روَاهُ البَيْهَقَيُّ وذَكَرَ الشَّافِعيُّ عَنْ عَلَى عَلَمَ مِنْ مَلْلَهُ دُونَ آخرِهِ)، وَهُوَ قُولُهُ: «هَكَذا صلاةُ الآياتِ» أخرجَـهُ البَيْهَقيُّ مَنْ طريقِ عبدِ اللّهِ بنِ الحارثِ أَنْهُ كَانَ ذَلِكَ في زلزلـةٍ في البصرةِ.

وروَاهُ ابنُ ابي شيبةَ (٢٢٠/٢) منْ هذا الوجْهِ مُخْتَصراً «أَنْ ابنَ عبَّاسٍ صلَّى بِهِمْ في زلزلةِ أربعَ سجدَاتٍ رَكَعَ فِيهَا سِتَّاً».

وظَاهِرُ اللَّفظِ أنَّهُ صلَّى بهمْ جماعةً.

وإلى هذا ذَهَبَ القاسمُ من الآلِ، وقبالَ: يُصلَّي للأفتزاعِ مثلَ صلاةِ الْكُسوف، وإنْ شاءَ رَكْعَتَينِ ووافقهُ على ذلِـكَ أحمدُ بنُ حنبل ولَكِنْ قالَ: كصلاةِ الْكُسوف.

(قَلْت): لَكِنْ فِي كُتُبَ الحنابلةِ أَنَّهُ يُصلِّي الْكُسوفَ رَكْعَتَسينِ إذا شاءَ.

وذَهَبَ الشَّافعيُّ وغيرُهُ إلى أنَّهُ لا يُسنُّ التَّجميعُ.

وأمًّا صلاةً المنفردِ فحسنٌ.

قَالَ: لأنَّهُ لمْ يُروَ أنَّهُ ﷺ امرَ بالتَّجميع إلاَّ في الْكُسوفين:

## ١٧ - بَابُ صَلاةِ الاسْتِسْقَاء

أيُّ: طلب استقايةِ اللَّهِ \_ تعالى \_ عندَ حُدوثِ الجدبِ.

أخرجَ ابنُ ماجَهْ(٤٠١٩) مـن حديثِ ابنِ عُمرَ أَنْ النَّبِيُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّالِمُ الللْمُوالِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولُولُولُ الللِّهُ الللْمُولُولُولُولِ

### ١ – هيئة الخروج إلى الصلاةِ، وبيان ركعاتها

١٤٨٤ عَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما قال: الخَرَجَ النَبِيُ ﷺ مُتَوَاضِعاً، مُتَبَذَلًا، مُتَخَشَّعاً مُتَرَسَلاً، مُتَخَشَّعاً مُتَرَسَلاً، مُتَخَرَّعاً، فَصَلَّى وَي الْعِيدِ، لَمْ يُخْطُبُ خُطْبَتَكُمْ هَذِهِ...

رَوَاهُ الْحَمْسَــةُ [احــد (۲۳۰/۱)، أبــو داود (۱۱۹۵)، النـــاني (۱۱۹۵)، النـــاني (۱۱۹۸)، ابــن ماجــه (۱۲۹۱)، وَصَحَّحَـــهُ الــتْرْمِلِيُّ (۵۵۸)، وَأَبُو حَوَانَةُ (۲۸۲۷) (۲۸۲۲)

(وعن ابنِ عبَّاسِ رضى الله عنهما قالَ: خرجَ النَّبيُّ 强震) من المدينة.

(مُتُواضعاً مُتَبِدَّلاً) بالمثنَّاةِ الفوقيَّةِ فذالٌ مُعجمةٌ أيْ أنَّهُ لابسٌ ثيابَ البذلةِ.

والمرادُ تركُ الزِّينةِ وحسنِ الْهَينةِ تواضعاً، وإظهَاراً للحاجةِ. (مُتَخشَّعاً) الخشوعُ في الصُّوْتِ والبصرِ كالخضوعِ في البدنِ. (مُتَرسَّلاً) من التَّرسيلِ في المشي، وَهُـوَ التَّسانِّي وعــدمُ العجلةِ.

(مُتَضرَّعاً) لفـظُ أبـي داود «مُتَبـذَلاً مُتَواضعــاً مُتَضرُعـاً» والتَّضرُعُ: التَّذلُلُ والمبالغةُ في السُّؤالِ والرَّغبةِ كما في النَّهايةِ.

(فَصَلَّى رَكْعَتَٰنِ كَمَا يُصَلِّي فِي الْعِيدِ لَمْ يَخْطُبُ خُطْبَنَكُمْ هَـٰذِهِ) تمامُهُ مِـن لفـظِ أبـي داود "وَلَكِـنْ لَـمْ يَـزَلْ فِـي الدُّعَـاءِ وَالتَّضَرُّعِ وَالتَّكْبِيرِ ثُمُّ صَلَّى رَكْعَتَیْنِ كَمَا يُصَلِّي فِي الْعِيدِ».

فأفادَ لفظُهُ أنَّ الصَّلاةَ كانَتْ بعدَ الدُّعاء واللَّفظُ الَّذي أتَّـى

بهِ المُصنَّفُ غيرُ صَريحٍ في ذلِكَ.

(روَاهُ الخمسةُ وصحَّحَهُ التّرمذيُّ، وأبو عوانةَ وابنُ حبَّانَ).

وأخرجَهُ الحَاكِمُ (٣٢٦-٣٢٧) والبيهةـــيُّ (٣٤٤/٣) والآلُ والدارقطني (٢٧/٢، ٦٨).

والحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ الصَّلاةِ للاسْتِسقاءِ، وإليْهِ ذَهَبَ الآلُ.

وقالَ أبو حنيفةَ: لا يُصلَّى للاسْتِسقاءِ، وإنَّما شُـرعَ الدُّعـاءُ نقطْ.

مُّمُ اخْتَلَفَ القائلونَ بشرعيَّةِ الصَّلاةِ.

فقالَ جماعةٌ: إنَّهَا كصلاةِ العيدِ في تَكْبيرِهَا وقراءَتِهَا، وَهُـوَ المنصوصُ للشَّافعيُّ عملاً بظَّاهِر لفظِ ابن عبَّاس.

وقالَ آخرونَ: بلُ يُصلَّى رَكْمَتَينِ لا صفةَ لَهُمَا زائدةً على ذلِكَ، وإليْهِ ذَهَبَ جماعةً من الآلِ ويـروى عـنُ عليمً عليـه السلام.

وبِهِ قَالَ مَالِكُ مُسْتَدَلِينَ بَمَا أَخْرِجَهُ البخاريُ (١٠٢٤، ١٠٢٥) من حديث عبّادِ بنِ تميم «أَنْهُ يَلَظُ صَلَّى بِهِمْ مَرَكُمَتَيْنِ وَكَمَا يُفِيدُهُ حديث عائشةَ الآتِي قريباً (بوقم (٤٧٨)) وَتَاوَّلُوا حديث ابن عبّاسِ بأنَّ المرادَ التَّشْبِيهُ في العدد لا في الصُفة.

ويبعدُهُ أَنَّهُ قَدْ أَخْرِجَ الدَّارِقَطْنِيُّ (٢٦/٢) مِنْ حَدِيثِ ابْسِ عَبَّاسِ «أَنَّهُ يُكَبِّرُ فِيهِمَا سَبِّعاً وَخَمْساً كَالْعِيدَيْنِ وَيَقْرَأُ بِـ﴿سَـبُحْ﴾ وَ﴿هَلْ أَتَاكَ﴾، وإنَّ كَانَ فِي إسنادِهِ مقالُ فَإِنَّهُ يُؤيِّدُهُ حَدِيثُ الناب.

وأمَّا أبو حنيفةَ فاستَدَلُّ بما أخرجَهُ أبو داود (١١٦٨) والنَّرمذيُ (٥٥٧) وأنَّهُ ﷺ اسْتَسْدَقَى عِنْدَ أَحْجَارِ الزَّيْسَةِ بالدُّعَاء».

وَاحْرِجَ أَبُو عَوَانَةَ فِي صَحَيْحِهِ (١٢٤/٢) النَّهُ شَكَا إِلَيْهِ ﷺ قَوْمُ الْفَحْطَ فَقَالَ: اجْنُوا عَلَى الرُكَبِ وَقُولُوا: يَا رَبُّ يَا رَبُّ.

وأجيبَ عنهُ بأنَّهُ قدْ ثَبْتَ صلاةً رَكْعَتَـيْنِ، وثَبَـتَ تَرْكُهَـا في بعض الأحيان لبيان الجواز.

وقد عد في الْهَدي النّبوي (٥٦/١ ٤٥٨- ٤٥٨) أنسواع استِسقايه على:

(فالأوَّلُ): خُرُوجُهُ ﷺ إلى المصلَّى، وصلاتُهُ وخطبَتُهُ.

(والثَّاني): يومُ الجمعةِ على المنبرِ أثناءَ الخطبةِ. \الثَّالثُ، استَسقَادُهُ على منه الماسنة استَسق

(الثَّالثُ): اسْتِسْفَاؤُهُ على منسبرِ المدينةِ اسْتَسْقَى مُجرَّداً في غيرِ يومِ الجمعةِ ولمْ يُحفظْ عنهُ فيهِ صلاةً.

(الرَّابعُ): أنَّهُ اسْتَسقى، وَهُوَ جـالسٌ في المسجدِ فرفعَ يـدَهُ ودعا اللَّهَ ــ عزَّ وجلُ ــ.

(الحنامسُ) أنَّـهُ استَسـقى عنـدَ أحجـارِ الزَّيْـتِ قريبــاً مــن الزَّوراء، وَهِيَ خارجُ باب المسجدِ.

(السَّادسُ): أنَّهُ اسْتَسقى في بعضِ غزوَاتِهِ لَمَّا سبقَهُ المشرِكُونَ اللهِ وَاغيثَ ﷺ في كُلُّ مرَّةِ اسْتَسقى فِيهَا.

واختلفَ في الخطبةِ في الاستِسقاءِ.

فَذَهَبَ الْهَادي إلى أنَّهُ لا يخطبُ فِيهِ لقــول ابـنِ عَبَّـاسِ الْمُ يخطبُ إلاَّ أنَّهُ لا يخفى أنَّهُ ينفي الخطبة المشابِهَةَ لِخطبَتِهِمْ وذَكَــرَ ما قالهُ ﷺ:

وقلاً زادَ في روايةِ أبي داود (١١٦٥) أنَّـهُ ﷺ رقمى المنهرَ. والظَّاهِرُ أنْهُ لا يرقَاهُ إلاَّ للخطبةِ.

وذَهَبَ آخرونَ إلى أنَّهُ يُخطبُ فِيهَا كالجمعةِ لحديثِ عائشـةَ الآتِي وحديثِ ابنِ عُبَّاسٍ.

ثمَّ اخْتَلَفُوا هَلِّ يُخطبُ قبلَ الصَّلَاةِ أَو بِعَدَهَا:

فَلَهَبَ النَّاصِرُ وجماعةٌ إلى الأوَّلِ.

وفَهَبَ الشَّافَعِيُّ وآخرونَ إلى الثَّانِي مُسْتَدلَّينَ بحديثِ أبي هُررةً عندَ أحمدَ (٢٢٦/٣) وأبي عوانةً هُريرةَ عندَ أحمدَ (٣٢٧/٣) وأبن ماجَهُ (١٦٢٨)، وأبي عوانةً (٢٢٢/٢) والبَيْهَقيُّ (٣٤٧/٣) «أَنَّهُ لَلَّا خَرَجَ لِلاسْتِسْقَاءِ فَصَلَّى رَكْعَنَيْنَ ثُمُ خَطَبَ».

واسْتَدَلُّ الأوَّلُونَ بحديثِ ابنِ عبَّاسِ.

وقد قدَّمنا لفظَّهُ:

وجمعَ بينَ الحديثينِ بانَ الَّذي بدأ بِهِ هُوَ الدُّعاءُ فعبَّرَ بعـضُ

الرُّواةِ عن الدُّعاء بالخطبةِ، واقْتَصرَ على ذلِـكَ، ولمْ يـــو الخطبــةَ بعدَهَا والرَّاوي لِتَقديم الصَّلاةِ على الخطبةِ اقْتَصرَ على ذلِكَ ولمْ يرو الدُّعاءَ قبلَهَا، وَهَذا جمعٌ بينَ الرُّوايَتَين.

> وامًا ما يدعو بهِ فَيَتَحرَّى ما وردَ عنْهُ ﷺ منْ ذلِكَ. وقد أبانَ الألفاظَ الَّتِي دعا بهَا ﷺ بقولِهِ:

### ٢\_ خطبةُ الاستسقاء وقلب الرواءِ

4٨٥- وَعَنْ عَائِشَـةَ رضى اللَّه عنهـا قَـالَتْ: «شَكَا النَّاسُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قُحُوطَ الْمَطَرِ، فَأَمَرَ بِمِنْبَرِ، فَوُضِعَ لَهُ بِالْمُصَلِّى، وَوَعَدَ النَّــاسَ يَوْمــاً يَخْرُجُونَ فِيهِ، فَخَرَجَ حِينَ بَدَا حَاجِبُ الشَّمْس، فَقَعَدَ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَكَبَّرَ وَحَمِدَ اللَّهُ، ثُمُّ قَـالَ: إِنَّكُـمْ شَكَوْتُمْ جَدْبَ دِيَارِكُمْ. وَقَدْ أَمَرَكُمُ اللَّـهُ أَنْ تَدْعُـوهُ، وَوَعَدَكُمْ أَنْ يَسْتَجِيبَ لَكُمْ، ثُمُّ قَالَ: ﴿الْحَمْـٰدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾، لِا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ، اللَّهُمَّ أَنْتَ اللَّهُ لا إِلَـهَ إِلاَّ أَنْتَ: أَنْتَ الْغَنِيُّ وَنَحْنُ الْفُقَرَاءُ، أَنْزِلْ عَلَيْبَا الْغَيْثَ، وَاجْعَلْ مَا أَنْزَلْت عَلَيْنَا قُوَّةً وَبَلاغاً إِلَى حِين ِثُمَّ رَفَعَ بِيَدَيْهِ، فَلَمْ يَزَلْ حَتَّى رُثِىَ بَيَاضُ إِبْطَيْهِ، ثُمَّ حَوَّلَ إِلَى النَّاسِ ظَهْرَهُ، وَقَلَّبَ رَدَاءَهُ، وَهُـوَ رَافِعٌ يَدَيْهِ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ وَنَزَلَ، فَصَلِّى رَكْعَتَيْن، فَأَنْشَأَ اللَّهُ تَعَالَى سَحَابَةً فَرَعَدَتْ، وَبَرَفَسَتْ ثُسمَّ

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (١١٧٣)، وَقَالَ: غَرِيبٌ، وَإِسْنَادُهُ جَيِّدٌ

(وعنْ عانشةَ قالَتْ: شَكَا النَّاسُ إلى رسول اللَّــهِ ﷺ قُحـوطً المطري هُوَ مصدرٌ كالقحطِ.

(فأمرَ بمنبر فوضعَ لَهُ في المصلَّى ووعسدَ النَّـاسَ يوماً يخرجون فِيهِ) عَيِّنَهُ لَهُمْ.

(فخرجَ حينَ بدا حاجبُ الشَّمس فقعدَ على المنبر).

قَالَ ابنُ القيُّم [فزاد المعاد، (٥٧/١): إنْ صحَّ، وإلاَّ ففي القلب منه شيءً.

(فَكَبَّرَ وَحَمِدَ اللَّهَ ثُمَّ قَالَ إِنَّكُمْ شَكَوْتُمْ جَدْبَ دِيَارِكُمْ فَقَـدْ أَمَرَكُم اللَّهُ أَنْ تَدْعُوهُ وَالَ تعالى ﴿ ادْعُرنِي أَسْتَجِبْ لَكُسمْ ﴾ [غافر:

(ووعدَكُمْ أَنْ يَسْتَجِيبَ لَكُمْ) كما في الآيةِ الأولى وفي قولِـهِ ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَ إِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الـدَّاعِ إِذَا دَعَان﴾[البقرة: ١٨٦].

رُمُمْ قَالَ ﴿الْحَمْدُ لَلَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) فِيهِ دليلُ على عدم افْتِتاحِ الخطيةِ بالبسملةِ بلُ بالحمدِ لَـهُ ولمُ تَـأْتِ روايةٌ عنْهُ ﷺ أَنَّهُ افْتَتَحَ الخطبةَ بغير التَّحميدِ.

( هَلِكِ يَوْم الدِّين لا إلَّه إلاَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ اللَّهُمَّ أَنْتَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ أَنْتَ الْغَنِيُّ وَنَحْنُ الْفُقَرَاءُ أَنْزِلُ عَلَيْنَا الْغَيْثَ وَاجْعَلْ مَا أَنْزَلْتَ عَلَيْنَا ۚ قُوَّةً وَبَلاغًا إِلَى حِينٍ ثُمَّ رَفَعَ يَدَيْهِ فَلَمْ يَزُلُ») في سُنن أبي داود «في الرَّفع».

(حَتَّى رُنَّيَ بياضُ إبطيْهِ ثُمَّ حوَّلَ إلى النَّـاسِ ظَهْرَهُ) فاسْـتَقبلَ

(وقلبَ) في سُننِ أبي داود <sup>«</sup>وحوَّلَ» (رداءَهُ، وَهُوَ رافعٌ يديْهِ ثُمُّ أقبلَ على النَّاسِ) توجُّهُ إليْهِمْ بعدَ تحويلِ ظَهْرِهِ عنْهُمْ.

(**ونزل**) أيّ عن المنبر.

(فصلَّى رَكَعَنَينِ فانشاً اللَّهُ سحابةً فرعسدَتْ وبرقَبِ ثُسمُّ أمطرَتُ عَامُهُ من سُنن أبي داود "ببإذن اللَّهِ، فَلَمْ يَـأْتِ بَـابَ مَسْجِدِهِ حَتَّى سَالَتَ السُّيُولُ فَلَمَّا رَأَى سُرْعَتُهُمْ إِلَى الْكِنُّ ضَحِكَ حَتَّى بَدَتْ نُوَاجِذُهُ.

وَقَالَ: أَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرٌ، وَأَنِّي عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ».

(رَوَاهُ أَبُو دَاود. وَقَالَ: غريبٌ، وإسنادُهُ جَيَّدٌ) هُــوَ مـنْ تمــام قول أبي داود ثُمُّ قالَ أبو دَاود: أَهْلُ المدينةِ يقرؤونَ «ملِكِ يــومِ الدِّينِ»، وإنَّ هذا الحديثَ حُجَّةٌ لَهُمْ.

وفي قولِهِ «وعدَ النَّاسَ» ما يدلُّ على أنَّهُ يحسنُ تقديمُ تبيين اليوم للنَّـاس ليَتَـأَهَّبوا ويَتَخلَّصـوا مـن المظـالم ونحوهـا ويقدَّمـوا

التُّوبةَ، وَهَذِهِ الْأَمُورُ واجبةٌ مُطلقًا إلاَّ أنَّهُ مَعَ حُصول الشَّدَّةِ وطلبِ تفريجهَا من اللَّهِ \_ تعالى \_ يتضيَّقُ ذلِكَ.

وقعة وردَ في الإسرائيليَّات: إنَّ اللَّـهَ حرمَ قوماً من بني إسرائيل السُّقيا بعد خُروجهم؛ لأنَّهُ كانَ فِيهمْ عاص واحدٌ.

ولفظُ «النَّاس» يعمُّ المسلمينَ وغيرَهُمْ قيل: فيشمرعُ إحراجُ أَهْلِ الذُّمَّةِ ويغْتَزلونَ المصلَّى.

وفي الحديثِ دليلٌ على شرعيَّةِ رفع اليدين عنـدَ الدُّعـاء ولَكِنَّهُ يُبالغُ في رفيهِمَا في الاسْتِسقاءِ حَتَّى يُســاويَ بِهِمَــا وجْهَــهُ ولا يُجاوزُ بهمًا رأسَهُ.

وقلاً ثَبْتَ رفعُ اليدينِ عندَ الدُّعاءِ في عدَّةِ أحاديثَ وصنَّ فَ المنذريُّ في ذلِكَ جُزءاً.

وقالَ النُّوويُّ قدْ جَمَّت فِيهَا نحواً مَنْ ثلاثينَ حديثاً من الصُّحيحين أو أحدِهِمَا وذَكَرَهَا في أواخرِ باب صفةِ الصَّلاةِ مـنْ شرح المُهَذَّب[٤/٧٠٥\_٥١١].

وأمَّا حديثُ أنسٍ في نفي رفع اليدينِ في غيرِ الاسْتِسقاءِ فالمرادُ بِهِ نَفَيُ المبالغةِ لا نَفَيَ أَصَلِ الرَّفْعِ.

وأمَّا كيفيَّةُ قلبِ الرُّداءِ فيأتِي عسن البخاريُّ (٤٧٩) «جعملَ اليمينَ على الشُمال».

ُ وزادَ ابِنُ مَاجَـهُ (١١٦٨) وابِنُ خُزِيـةَ (١٤١٤) ﴿وجعــلَ الشَّمالَ على اليمينِ \* وفي روايةٍ ؛ لأبي داود(١١٦٣) اجَعَــلَ عِطَافَهُ الْأَيْمَنَ عَلَى عَاتِقِهِ الْأَيْسَرِ وَعِطَافَهُ الْأَيْسَرَ عَلَى عَاتِقِهِ

وفي روايةٍ؛ لابسي داود (١١٦٤) «أنَّهُ كَـانَ عَلَيْـهِ خَمِيصَـةً سَوْدَاءُ فَأَرَادَ أَنْ يَأْخُذَ بِأَسْفَلِهَا وَيَجْعَلَهُ أَعْلاهَا فَلَمَّا ثَقُلَتْ عَلَيْهِ قَلَبُهَا عَلَى عَاتِقِهِ".

ويشرعُ للنَّاسِ أَنْ يُحوِّلُ وَا مَعَهُ لمَا أَخْرِجَهُ أَحَمَدُ (١/٤) بلفظِ «وحوَّلَ النَّاسُ معَهُ».

وقالَ اللَّيثُ وأبو يُوسف: إنَّهُ يُخْتُصُّ التَّحويلُ بالإمامِ. وقالَ بعضُهُمْ: لا تُحوِّلُ النَّساءُ.

وأمَّا وقْتُ التَّحويلِ فعندَ اسْتِقبالِهِ القبلةَ.

ولمسلم (٨٩٤) وَأَنَّهُ لَمَّا أَرَادَ أَنْ يَدْعُو اسْتَغَبَّلَ الْقِيْلَةَ وَحَوَّلَ ردَاءَهُ، ومثلُهُ في البخاريُّ (١٠١٢).

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّ صلاةَ الاسْتِسقاء رَكْعَتَان، وَهُسوَ قولُ الجمهُور.

وقالَ الْهَادي: أربعُ بتسليمتين

ووجَّهُ قُولِهِ بِأَنَّهُ ﷺ اسْتَسْقَى في الجمعةِ كما في قصَّةِ الأعرابيُّ والجمعةُ بالخطبَتَينِ بمنزلةِ أربع رَكَمَـاتٍ ولا يخفى ما

وقد ثبت من فعلِ على الرُّكْعَتَان كما عرفْت من هذا الحديث والَّذي قبلَهُ ولمَّا ذَهَبَت الحنفيَّةُ إِلَى أَنَّهُ لا يُشرعُ التَّحويلُ.

وقمة أفيادَهُ هَمَدًا الحديسَثُ المَسَاضِي زَادَ اللَّصَيِّفُ تَقْرِيسَةً الاستِدلال على ثُبُوتِ التَّحويلِ بقولِهِ:

٤٨٦- وَقِصْهُ التَّحْوِيلِ فِي الصَّحِيحِ وَالعَادِي (١٠٢٤)] مِنْ حَدِيْثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدٍ وَفِيهِ: ﴿فَتَوَجُّهُ إِلَى الْقِيْلَةِ يَدْعُو، ثُمُّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ جَهَرَ فِيهِمَا بِالْقِرَاءَةِ.

(وقصُّةُ النَّحويلِ في الصَّحيحِ) أيْ صحيح البخاريُ

رَمَنْ حَدَيْثِ عَبِدِ اللَّهِ بَنِ زَيْدٍ) أي المَازِنِيُّ وَلِيسَ هُسُوَ رَادِي (الْأَذَانِ كَمَا وَهُمَ فِيهِ بَعْضُ الْحَفَّاظِ وَلَفْظُهُ فِي البخارِيُّ (فَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ، وَقَلَبَ رِدَاءَهُ.

(وفِيهِ) أيْ في حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ زيدٍ.

(فَتُوجُهُ) أي النَّبِيُّ ﷺ.

(إلى القبلةِ يدعو) في البخاريُ بعد يدعو «وحول وداءُهُ» وفي لفظر(١١٠١، ٣ ،١١٠) القلبَ رداءَهُ.

(نُمُّ صَلَّى رَكُفَّتُين جَهَرَ فِيهِمَا بِالْقِرَاءَةِ) قالَ البخاريُ (١٠٢٧) قالَ سُفيانُ: وأخبرنلي المسعوديُّ عنْ أبي بَكْر قالَ: جعـلَ اليمـينُ على الشّمال انْتَهَى

زاد ابنُ خُزِيمَةُ (١٤١٤) «والشَّمالَ على اليمين».

وقد اختُلفَ في حِكْمةِ التَّحويلِ فأشارَ المصنّفُ إلنَّـــ بايرادِ الحديث: ٨٧٤ - وَلِلدَّارَقُطْنِيُّ (٦٦/٢) مِنْ مُرْسَلِ أَبِي جَعْفَرٍ الْبَاقِرِ: ﴿وَحَوْلَ رِدَاءَهُ لِيَتَحَوَّلَ الْقَحْطُ﴾

وَهُوَ قُولُهُ (وللدَّارِقطيِّ من مُرسلِ أبي جعفرِ الباقيِ هُـوَ مُحمَّدُ بنُ عليُّ بنِ الحسنِ بنِ عليٌّ بنِ أبي طالب سمع أباهُ زينَ العابدينَ وجابرَ بنَ عبدِ اللَّهِ وروى عنهُ ابنهُ جعفرٌ الصَّادقُ وغرُهُ.

ولدَ سنةَ سِتُ وخسينَ، ومَاتَ سنةَ سبعَ عشرةَ وماثةٍ، وَهُوَ ابنُ ثلاثٍ وسِتَّينَ سنةً ودفنَ بالبقيعِ في البقعةِ الَّتِي دُفنَ فِيهَا أَبُوهُ وعمُّ أَبِيهِ الحسنُ بنُ عليٌ بنِ أبي طالب وسمِّيَ الباقرُ؛ لأنَّهُ تبقَّرَ في العلمِ أيْ توسَّعَ فِيهِ انْتَهَى منْ جامعِ الأصولِ.

(وَحَوَّلَ رِدَاءَهُ لِيَتَحَوَّلَ الْقَحْطُ).

وقالَ ابنُ العربيِّ: هُوَ أمارةٌ بينَهُ وبينَ ربِّهِ قيلَ لَهُ: حـوُلُ رداءَك ليَتَحوُلُ حالُك وَتَعُقَّبَ قولُهُ هـذا بأنَّهُ يُختَاجُ إلى نقـل، واغْتِرضَ ابنُ العربيِّ القولَ بأنُ التَّحويلَ لِلتَّفَاولِ قـال: لأنْ مـنْ شرطِ الفال أنْ لا يقصدَ إليْهِ.

وقالَ المصنّفُ: إنّهُ وردَ فِي التّفاؤلِ حديثٌ رجالُهُ ثَقَاتٌ قالَ المصنّفُ فِي الفَتْحِ (٤٩٩/٢): إنّهُ اخرجَهُ الدّارقطنيُ والحَساكِمُ المصنّفُ فِي الفَتْحِ جعن ابِيهِ فوصلَهُ؛ لأنْ مُحمّد عن ابِيهِ فوصلَهُ؛ لأنْ مُحمّد بنَ علي لقي جابراً وروى عنْمهُ إلاَ أنّهُ قالَ: إنّهُ رجّعَ الدّارقطنيُ إرسالَهُ.

ثُمَّ قالَ: وعلى كُلُّ حال فَهُوَ أُولَى من القول بالظُّنِّ.

وقولُهُ فِي الحديثِ الأوَّلِ: (جَهَرَ فِيهِمَــا بـالقراءةِ) في بعـضِ روايَاتِ البخاريُّ «يَجْهَرُ».

ونقلَ ابنُ بطَّالٍ أنَّهُ مُجمعٌ عليْهِ أيْ على الجَهْرِ في صلاةِ الاسْتِسقاء.

واخذَ منهُ بعضُهُمْ أَنْهَا لا تُصلَّى إلاَّ فِي النَّهَارِ ولــوْ كــانَتْ تُصلَّى فِي اللَّيلِ لاَسرَّ فِيهَا نَهَاراً ولجَهَرَ فِيهَا ليلاً وفي هذا الأخــنِ بُعدُ لا يخفى.

#### ٣- الدعاء في الاستسقاء

مُهُ الْجُمُعَةِ، وَالنَّبِيُ عَلَى قَائِمٌ يَخْطُبُ فَعَالَ: يَا وَمُ الْجُمُعَةِ، وَالنَّبِيُ عَلَى قَائِمٌ يَخْطُبُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ هَلَكَتِ الْأَمْوَالُ وَانْقَطَعَتِ السُّبُلُ فَاذْعُ اللّهَ عَزْ وَجَلُ يُغِيثُنَا فَرَفَعَ يَدَيْهِ ثُمُ قَالَ: اللّهُمُ أَغِثْنَا، اللّهُمُ أَغِثْنَا، اللّهُمُ أَغِثْنَا، اللّهُمُ أَغِثْنَا، اللّهُمُ أَغِثْنَا، اللّهُمُ أَغِثْنَا،

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٠١٤)، مسلم (٨٩٧)]

رُوعَنْ أَنسِ وَأَنْ رَجُلاً دَخَلَ الْمَسْجِلَةِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَالنّبِيُّ عَلَيْمَ الْجُمُعَةِ وَالنّبِيُ عَلَيْمَ الْمُوالُ وَانْقَطَعَتِ اللّهِ هَلَكَسَتِ الاسْوَالُ وَانْقَطَعَتِ السّبُلُ فَادْعُ اللّهُ عَنْ وَجَلْ يُغِيثُنَا فَرَفَعَ يَدَيْدِهِ ) زَادَ البخاريُ في روايةِ "ورفعَ النّاسُ أيديَهُمْ".

نُمُّ قالَ: اللَّهُمُّ أغثنا) وفي البخاريُّ «اسقنا».

(اللَّهُمَّ أغثنا فلَكَرَ الحديثَ. وفِيهِ الدُّعاءُ يامسَاكِهَا) أي السَّحابِ عن الإمطار.

(مُتَّفَقُ عليه) تمامُهُ مَنْ مُسلم قَالَ أَنَسٌ: فَلا وَاللّهِ مَا نَسَرَى فِي السّمَاءِ مِنْ سَحَابِ وَلا قَرْعَةِ، وَمَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ سَلْعٍ مِنْ بَيْسَةٍ وَلا قَرْعَةِ، وَمَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ سَلْعٍ مِنْ بَيْسَةٍ وَلا قَالَ: فَطَلَعَتْ مِنْ وَرَائِهِ سَحَابَةٌ مِثْلُ السُّرُسِ فَلَمُسا تَوَسَّطُتُ السَّمَاء التَّشَرَتُ ثُمُّ أَمْطَرَتْ قَالَ: فَلا وَاللّهِ مَا رَأَيْنَا الشَّمْسَ سَبْتًا ثُمُّ دَحَلَ رَجُلٌ مِنْ ذَلِكَ الْبَابِ فِي الْجُمُعَةِ الْمُقْلِلَةِ وَرَسُولُ اللّهِ مَلَكَتَ الاَمْوالُ وَانْقَطَعْت السَّبُلُ فَادْعُ اللّه يَمْسِكُهَا عَنَا قَالَ: اللّهِ مَلَكَت الأَوْلِيَ وَمُعْلَقِ اللّهُ مُلْفَى اللّهُ مَلْكَ وَسُولَ اللّهِ مَلَكَت الاَمْوالُ وَانْقَطَعْت السَّبُلُ فَادْعُ اللّه يُمْسِكُهَا عَنَا قَالَ: اللّهِ مَلَكَت الاَمْوالُ وَانْقَطَعْت السَّبُلُ فَادْعُ اللّهُ يَمْ حَوَالْيَنَا وَلا عَلَيْنَا اللّهُ مَ عَوَالْيَنَا وَلا عَلَيْنَا اللّهُ مَ عَلَى الآكامِ وَالظّرَابِ وَبُطُونِ الأُودِيةِ، وَمَنَابِتِ الشَّجِو قَالَ: اللّهُمْ عَلَى الآكامِ وَالظّرَابِ وَبُطُونِ الأُودِيةِ، وَمَنَابِتِ الشَّجِو قَالَ فَالْتَا مَن إِللّهُ مَا عَلَى الشَّمْسِ قَالَ شَرِيكُ فَا الشَّعْسُ فِي الشَّمْسِ قَالَ شَرِيكُ فَا الشَّعْدِ اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا عَلَى الْعَرْدِي الْمُولُ اللّهُ وَالطَّرَابِ وَبُطُولُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلْكَانِ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللله

قَالَ المُصنَّفُ: لم أَقَفْ على تسميَّتِهِ في حديثِ أنسٍ.

وَهَلاكُ الأموال يعمُّ المواشيَ والأطيانَ، وانقطاعُ السُّبلِ عبارةٌ عنْ عدمِ السُّفرِ لضعف الإبلِ بسبب عدمِ المرعــى والأقواتِ أوْ؛ لأنَّهُ لمَّا نفذَ ما عندَ النَّاسِ من الطَّعامِ لمْ يجدوا مــا يحملونَهُ إلى الأسواق.

وقولُهُ: (يغيثنا) يختَملُ فَتْحُ حـرف المضارعـةِ على أنَّـهُ مـنْ غاتُ إِمًّا من الغيثِ أو الغرثِ.

ويختَملُ ضمُّهُ على أنَّهُ مِن الإغاثةِ ويرجُّحُ هذا قولُهُ: «اللَّهُمَّ اغتنا»

وفِيهِ دَلَالةً على أنَّهُ يدعو إذا كثرَ المطرُ.

وقد بوَّبَ لَهُ البخاريُّ (بــابُ الدُّعــاءِ إِذَا كَــُثَرَ المطــرُّ) [بـاب (١٤)] وذَكَرَ الحديثَ.

وأخرجَ الشّافعيُّ في مُسندِهِ [الرئيب المسندُّ (١٧٣/١)]، وَهُسَوَ مُرسلٌ مِنْ حديثِ الطَّلبِ بنِ حنطبٍ «أَنْ النَّبِيُّ ﷺ كَانَ يَقُسُولُ عِنْدَ الْمَطَرِ: اللَّهُمُّ سُفْيًا رَحْمَةِ لا سُفْيًا عَذَابِ وَلا بَلاءٍ وَلا هَدْم وَلا غَرَقِ اللَّهُمُّ عَلَى الظّرَابِ، وَمَنابِتِ الشَّجَرِ اللَّهُمُّ حُوَالَيْنَا وَلا عَلَيْنَاهُ.

#### ٤ - الاستسقاء بالعباس

١٤٩ - وَعَنْ أَنسَ ﴿ أَن عُمْرَ ﴿ عُمْرَ ﴿ كَانَ إِذَا تُحْطُوا اسْتَسْقَى بِالْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطلِبِ، وَقَالَ:
 اللَّهُمُ إِنَّا كُنَّا نَسْتَسْقِي إلَيْك بِنَبِيْنَا فَتَسْقِيَنَا، وَإِنَّا نَتَوْسَلُ إِلَيْك بِعَبِينًا فَيَسْقَوْنَ.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٠١٠)

روعن أنس ﴿ أَنْهُ عُمرَ كَانَ إِذَا قُحطُوا ) بضم القافِ وَكُسر الْمُهْمَلَةِ أَيْ أَصَابَهُم القحطُ.

(اسْتَسقى بالعبَّاسِ بنِ عبدِ الطَّلبِ، وقالَ) أيْ عُمرُ (اللَّهُمُّ إِنَّا كُنَّا سَتَسقى النِّك بنبيًّا فَتَسقينا، وإنَّا نَتُوسَّلُ النِّك بعمٌ نبيّنا فاسقنا فيسقون، رواهُ البخاريُّ.

وأمَّا العبَّاسُ ﷺ فإنَّهُ قالَ: «اللَّهُمَّ إِنَّــهُ لَمْ يَـنزلْ بـلاءٌ مـن السَّماء إلاَّ بذنب ولمْ ينْكَشفْ إلاَّ بتَوبةٍ.

وقد ترجَّهَتْ بي القومُ إليْك لَكَاني منْ نبيَّك، وَهَذِهِ أَيْدِينا إليْك بالذُّنُوبِ ونواصينا إليْك بالتَّوبةِ فاسقنا الغيثَ فأرْخَتِ السَّماءُ مثلَ الجبالِ حَتَّى أخصبَتِ الأرضُّ أخرجَهُ الزُّبيرُ بينُ بَكَّارٍ في «الانسابِ».

واخرج إيضاً من حديث إبن عُمر الا عُمر استسقى بالعبّاس عام الرّمادة وذَكر الحديث وذكر الجاروي أن عام الرّمادة كان سنة ثماني عشرة، والرّمادة بفتح الرّاء وتَخفيف الميم سُمّي العام بها لما حصل من شدّة الجدب فاغبرّت الأرض جداً من عدم المطر.

وفي هـ ذو القصَّةِ دليـ لل علـ الاستِشـ فاع بـ أهلِ الحسيرِ والصَّلاح وبيتِ النُّبوَّةِ.

وفِيهِ فضيلةُ العبّـاسِ وَتَواضعُ عُمسَ، ومعرفَتُهُ بحقُ أَهْـلِ البيْتِ صلَّى اللَّهُ عليْهِمْ

### ٥- الكشفُ عن البدن ليصيبَه المطرُ

٩٠- وَعَنْـهُ ﴿ قَالَ: ﴿ أَصَابَنَـا وَنَحْنُ مَسِعَ
 رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَطَرٌ قَالَ: فَحَسَرَ ثَوْبَهُ، حَتَّـى أَصَابَـهُ
 مِن الْمَطَرِ، وَقَالَ: إِنَّهُ حَدِيثُ عَهْدٍ بِرَبِّهِ ٩٠.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۸۹۸)

روعن أنس قال: أصابها ولحنُ مع رسولِ اللَّهِ ﷺ مطرُّ فحسرَ ثوبَهُ) أيْ كشفَ بعضَهُ عنْ بدنِهِ.

رحَتَّى أصابَهُ من المطرِ، وقالَ: إنَّهُ حليثُ عَهْمَدٍ بربَّهِ روَاهُ مُسلمٌ، وبوَّبَ لَهُ البخاريُّ إِنَّ الاسقاء باب (٢٤)] فقالَ: قبابُ منْ يُمطرُ حَتَّى يَتَحادرًا عنْ لحَيَتِهِ، وساقَ حديثَ أنسٍ بطولِهِ.

وقولُهُ: (حديثُ عَهْدِ بربِّهِ) أيْ بإيجادِ ربُّهِ إِيَّاهُ: يعني أنَّ المطرَ رحمةٌ، وَهِيَ قريبةُ المَهْدِ بخلقِ اللَّهِ لَهَـا فَيْتَـبرُّكُ بِهَـا، وَهُـوَ دليـلٌ على اسْتِحبابِ ذلِكَ.

#### ٦\_ الدعاءُ عند رؤية المطر

ا ٤٩١ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها، «أَنَّ النَّبِيُّ كَانَ إِذَا رَأَى الْمَطَرَ قَالَ: اللَّهُمُّ صَيِّبًا نَافِعاً».

أُخْرَجَاةُ [البخاري (٢٠٣٢)، مسلم بمعناه (٨٩٩)]

أي الشَّيخانُ وَهَذَا خلافُ عادةِ المَصنَّفِ فإنَّــُهُ يَقُــولُ فَيما اخرجَاهُ مُثَّفِقُ عليْهِ. والصِّيَّبُ منْ صابَ المطـرُ إذا وقـعَ. ونافعـاً: صفـةٌ مُقيِّـدةً اخْتِرازاً عن الصِّيِّبِ الضَّارُ.

رَوَاهُ أَبُو عَوَانَةً فِي صَحِيحِهِ (٢٥١٤)

(وعن سعد ظله هأنَّ النَّبِيُّ ﷺ دَعَا فِي الاسْتِسْقَاءِ: اللَّهُمُّ جَلَّلُنا) بالجيم من التَّجليل.

والمرادُ تعميمُ الأرض.

(سحاباً كثيفاً) بفَتْحِ الْكَـافِ فِمثلَّثَةٌ فِمثَنَّاةٌ تَحْتِيَّةٌ فِفاءٌ أَيْ مُتَكَاثِفاً مُتَرَاكِماً.

(قصيفاً) بالقاف المفتُوحةِ فصادٌ مُهمَلـةٌ فمثنَّاةٌ تُمثِيَّةٌ ففـاءٌ، وَهُوَ ما كانَ رعدُهُ شديدَ الصَّوْتِ، وَهُوَ منْ أمارَاتِ قُوَّةِ المطرِ.

(دَلُوقاً) بَفَتْحِ السَّدَّالِ الْمُهْمَلَةِ وَضَمَّ السَّامِ وَسُكُونِ الـواوِ فقاف يُقالُ: خيلٌ دَلُوقٌ أَيْ مُندَفعةٌ شديدةُ الدَّفعـةِ ويقـالُ: دلـقَ السَّيلُ على القوم هجمَ.

(صَحُوكاً) بَفَتْحِ أَوَّلِهِ بَزِنَةِ فَعُولِ أَيْ ذَاتُ بِرَقِ.

(تمطونا منهُ رذاذاً) بضمُ الرَّاءِ فذالٌ مُعجمةً فأخرى مثلُهَا هُوَ ما كانَ مطرُهُ دُونَ الطُّشُّ.

(قطقطاً) بِكَسرِ القافينِ وسُكُونِ الطَّاءِ الأولى قالَ أبو زيدٍ: القطقطُ أصغرُ المطرِ ثُمَّ الرَّذَاذُ، وَهُوَ فَدوقَ القطقطِ ثُمَّ الطَّشُ، وَهُوَ فوقَ الرَّذَاذِ.

(سجلاً) مصدرُ سجلتُ الماءَ سجلاً إذا صببته صبّاً وُصفَ بهِ السَّحابُ مُبالغةً في كثرةِ ما يُصبُ منْهَا من المساءِ حَتَّى كأنّهَا نفسُ المصدر.

(يا ذا الجلالِ والإكرامِ رواهُ أبو عوانةً في صحيحِي، وَهَـذان الوصفانِ نطقَ بِهِمَـا القرآلُ وفي التَّفسيرِ أيْ: الاسْتِغناءُ المطلقُ والفضلُ التَّامُ وَقَيلَ: الذي عندَ الإجلالِ والإكرامِ للمخلصينَ منْ عبادِه، وَهُمَا منْ عظائمِ صفاتِهِ \_ تعالى \_ ولـذا قـال ﷺ:

"أَلِظُوا بِيا ذَا الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ" (النرمذي (٣٥٧٤، ٣٥٧٥)] ورويَ «أَنَّهُ ﷺ مَرَّ بِرَجُلٍ، وَهُوَ يُصَلِّي وَيَقُولُ: يَا ذَا الْجَلالِ وَالإِكْــرَامِ نَقَالَ: قَد اسْتُجِيبَ لَكَ"[احمد (٣٣١/ي، النرمذي (٣٥٧٧)]

#### ٧- استسقاء غلة في عهد سليمان

29٣ وَعَنْ أَبِسِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللهِ أَنْ رَسُولَ اللّهِ اللهِ عَالَ: ﴿ حَرَجَ سُلَيْمَانُ عليه السلام يَسْتَسْقِي، فَرَأَى نَمْلَةً مُسْتَلْقِيَةً عَلَى ظَهْرِهَا رَافِعَةً قَوَائِمَهَا إلَى السَّمَاءِ تَقُول: اللّهُمُ إِنَّا خَلْقٌ مِنْ خَلْقِسك، لَيْسَ بِنَا غِنْى عَنْ سُقْيَاك، فَقَالَ: ارْجِعُوا فَقَدْ سُقِيتُمْ بِدَعْوَةِ غَيْرِكُمْ ﴾.

رُوَاهُ أَخْمُدُ [لم يخرجـه الإمـام أحمـد في مسـنده] وَصَحَّحَـهُ الْحَـاكِمُ (٧١هـ٣٢٦-٢٢)

فِيهِ دلالةً على الله الاستيسقاء شرعٌ قديسٌ والخروجُ لَـهُ كذلِكَ.

وفيهِ أَنَّهُ بِحَسنُ إخراجُ البَهَائمِ في الاسْتِسقَاء، وأَنْ لَهَا إِدْرَاكاً يَتَعَلَّقُ بَعِرفةِ اللَّهِ، ومعرفةً بذِكْرِه، وتَطلبُ الحاجَاتِ منْهُ وفي ذلِك قصصٌ يطولُ ذِكْرُهَا وآيَاتٌ منْ كِتَابِ اللَّهِ دالَّةٌ على ذلِك، وتَاويلُ التَّاوُلينَ لَهَا لا ملجاً لَهُ.

### ٨- إشارة بظهر الكفين إلى السماء

١٩٤ - وَعَنْ أَنَسٍ هَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللّهُ اللّهُل

أَخْرَجَةُ مُسْلِمٌ (٨٩٦).

فِيهِ دَلالَةَ أَنَّهُ إِذَا أُرِيدَ بِالنَّعَاءِ رَفَعُ البِــلاءِ فَإِنَّـهُ يَرْفِعُ يَدَيْهِ ويجعلُ ظَهْرَ كَفَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ، وإذا دعا بسؤالِ شَسَيَّ وتَحصيلِهِ جعلَ بطنَ كَفَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ.

وقدْ وردَ صريحاً في حديثِ خلاَّدِ بنِ السَّائبِ عنْ أَبِيهِ ﴿ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ كَانَ إِذَا سَـالَ جَعَـلَ بَطْنَ كَفَّيْهِ إِلَى السَّمَاءِ، وَإِذَا النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا سَـالَ جَعَـلَ اللَّهِ اللهِ عَلَاهِ بَنِ

وفِيهِ التَّصريحُ ابذلِكَ.

١ -- تحويم الحويو

وفي الحديثِ دليلُ أنَّ اسْتِحلالَ الحُرَّمِ لا يُخرِجُ فاعلَــهُ مَـنَّ مُسمَّى الأَمَّةِ كذا قالَ.

رقلت): ولا يجنى ضعف هذا القول فيان من استحل مُحرَّماً اي اغتقد حلَّهُ فإنهُ قد كذَّب الرَّسولَ ﷺ الَّذي احْبَرَ النَّه حرامٌ فقولُهُ بحلهِ ردَّ لِكَلامِهِ وَتَكْذيبٌ، وَتَكذيبُهُ كُفرٌ فسلا بُدُّ من تاويلِ الحديثِ بأنهُ أرادَ أنهُ من الامَّةِ قبلَ الاستيحلالِ فإذا استحلالِ فإذا استحلالِ فإذا استحلالِ فإذا

ولا يصعُ انْ يُرادَ بالأمَّةِ هُنا أُمَّةُ الدَّعوةِ؛ لأنَّهُمْ مُسْتَحلُونَ لِكُلُّ ما حرَّمَّهُ لا لِهَذا المذكور بخصوصيهِ.

وقد اختُلفَ في ضبطِ هذهِ اللَّفظةِ في الحديثِ فظَاهِرُ إيرادِ المصنَّفِ لَهُ في اللَّباسِ أَنَّهُ يَخْتَارُ أَنَّهَا بالخاء المعجمةِ والزَّابِ، وَهُو اللَّذِي نصَّ عليهِ الحميديُّ، وابنُ الأثيرِ النهاية: ٢٨/٢) في هبذا الحديث، وهُو ضبطَهُ أيو الحديث، وهُو ضبطَهُ أيو مُمسى بالحاء والرَّاء المُهمَلَتَين.

قَالَ ابنُ الأثيرِ فِي النَّهَايةِ: والمشهُورُ فِي هــذا الحديثِ على اخْتِلافِ طُرْقِهِ هُوَ الأوَّلُ.

وإذا كانَ هُوَ المرادُ من الحديثِ فَهُـوَ الخالصُ من الحريرِ وعطفُ الحريرُ عليْهِ منْ عطف العسامُ على الخاصُ؛ لأنَّ الحَرُّ ضربٌ منَ الحريرِ.

وقة يُطلقُ الخزُّ على ثيابٍ تُنسجُ من الحريرِ والصُّوفَو، ولَكِنَّهُ غيرُ مُرادٍ هُنَا لمَا عُرفَ منْ الله هذا السُّوعَ حلالٌ، وعليه يُحملُ منا اخرجَهُ أبو داود(٤٠٣٨) عن عبد الله بن سعة الدَّنْتَكِيُّ عنْ أبيهِ سعدٍ قالَ ه: رَأَيْت بِبُخَارَى رَجُلاً عَلَى بَغْلَةٍ بَنِ مَعْلَةٍ عَمَامُةُ خَزَّ مَوْدَاءُ قَالَ: كَسَانِهَا رَسُولُ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكَالِي عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَ

وأخرجَهُ العُرمذي (٣٣٢١) النَّسِائيّ («كسرى» (٤٧٦/٥)] وذَكَرَهُ البخاريُّ («التاريخ الكبير» (٤/٧١)]، ويأتي من حليسْم عُمر (بوقه(٤٩٠)) بيانُ ما يجلُّ من غيرِ الخالصِ. السانبى]، وإنْ كَانَ قَدْ وَرَدَ مَنْ حَدَيْثِ ابْسِ عَبَّـاسِ "سَـلُوا اللَّـةَ بِبُطُونِ أَكَفُكُمْ وَلا تَسْأَلُوهُ بِظَهْرِهَـا اللَّهِ دَاوِد (١٤٨٥)، ابن ماجه (٣٨٦٦))، وإنْ كَانَ ضعيفاً فَالْجَمْعُ بِينَهُمَا:

أنَّ حديثَ ابنِ عبَّاسٍ يُخْتَصُّ بِمَا إذَا كَانَ السُّـوَالُ بحصـولِ شيء لا لدفع بلاءِ.

وقله فسرَ قوله تعالى: ﴿وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَباً﴾(الانبياء: ٩) الْ الرَّعْبَ بالبطونِ والرَّهَبَ بالظُّهُورِ.

# ١٩ - بَابُ اللَّبَاسِ

أي: ما يحلُّ منهُ وما يحرمُ.

#### ١ -- تحويم الحويو

290 عَنْ أَبِي عَامِرِ الْاَشْعَرِيُّ ظَيْهُ قَالَ: قَالَ: وَالْمُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَيْكُونَنَّ مِنْ أُمْتِي أَقْوَامٌ يَسْتَجِلُونَ اللَّهِ ﷺ: «لَيْكُونَنَّ مِنْ أُمْتِي أَقْوَامٌ يَسْتَجِلُونَ الْحَرِيرَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣٩٠٤)، وأَصْلُهُ فِي الْبُخَارِيِّ [معلقاً (٩٠٥٠)].

(عَنْ أَبِي عَامِرِ الأَشْعِرِيُّ) قَالَ فِي الْأَطْرَافَـرِ(٢٢٩/٩): اخْتُلُفَ فِي اسمِهِ فَقَيلَ: عَبْدُ اللَّهِ ابنُ هَانِيْ وقيسلَ: عَبْدُ اللَّهِ بِـنُ وَهُمْبِرِ وقبلَ: عُبِيدُ بنُ وَهْبِ

وبقيَ إلى خلافةِ عبدِ الملِكِ ابنِ مروان سَكَنَ الشَّامَ وليـسَ بعمُّ أبي مُوسى الاشعريُّ، ذلِكَ قُتِلَ أَلِّـامَ حُنينِ في حياةِ النَّبيُّ عَلَمُ واسمُهُ عُبيدُ بنُ سُليمٍ.

رقالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لَيْكُونَسنٌ مِـن أُمَّتِـي أَفْـوَامُ يَسْتَجِلُونَ الْحِرَ) بالحاء والرَّاء المُهمَلَنَين.

> والمرادُ بِهِ اسْتِحلالُ الزُّني وبالحناءِ والزَّايِ المعجمَّتينِ. (والحريرَ رواهُ أبو داود، وأصلَهُ في البخاريُّ).

> > وأخرجَهُ البخاريُّ تعليقاً.

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ لبساسِ الحريسرِ؛ لأنَّ قولَــهُ «يستَحلُونَ» بمعنى يجعلونَ الحرامَ حلالاً ويأَتِي الحديثُ الثَّاني.

# ٢- تحريم الشرب في آنية الذهب والفضة ولبس الديباج

١٩٩٦ - وَعَنْ حُدْيَفَةَ ﴿ قَالَ: ﴿ نَهَى رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ الْهَ مَنْ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُ نَشْرَبَ فِي آنِيَةِ الذَّهَبِ وَالْفِضَةِ وَأَنْ نَـ أَكُلَ فِيهَا وَعَنْ لُبُسِ الْحَرِيرِ وَالدِّيبَاجِ وَأَنْ نَجْلِسَ عَلَيْهِ ﴾.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٨٣٧هـ)

روعنْ حُديفةَ هَ اللهِ قَالَ: (نَهَى رَسُولُ اللّهِ عَلَيْ أَنْ نَشْرَبَ فِي آَنِهُ مَشْرَبَ فِي آَنِهُ اللّهِ عَلَيْ أَنْ نَشْرَبُ عِنْ عَنْ حَدَيْفة بلفظِ قالَ رسولُ اللّهِ عَلَيْ: (لا تَشْرَبُوا فِي آنِيةِ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ) الحديث.

فقولُهُ هُنا «نَهَي» إخبارٌ عنْ ذلِكَ اللَّفظِ الَّذي تقدَّم، وَتَقدُّمُ الْكَلامُ فِيهِ.

(وَعَنْ لُنْسَسِ الْحَرِيسِ وَاللَّيْسَاجِ وَأَنْ نَجْلِسَ عَلَيْسِهِ، رَوَاهُ البخارِيُّ، أَيْ وَنَهَى عَنْ لُبسِ الحريرِ، والنَّهْيُ ظَاهِرٌ فِي التَّحريمِ.

ولى تحريم لُبسِ الحريرِ ذَهَــبَ الجمّاهِـيرُ مـن الأمّـةِ علـى الرّجالِ دُونَ النّساء.

وحَكَى القاضي عياضٌ عنْ قوم إباحَتُهُ.

ونسبَ في البحرِ إباحَنَـهُ إلى ابـنِ عُليَّـةَ، وقـالَ: إنَّـهُ انعقـدَ الإجماعُ بعدَهُ على التَّحريم.

ولَكِنْ قالَ المصنَّـفُ في الفَتْحِ (٢٩٥/١٠): قـدْ ثَبَـتَ لُبـسُ الحريرِ عنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ وغيرِهِمْ.

قَالَ أَبُو دَاوِد(٤٠٣٩): لِسِنَهُ عَشْرُونَ مِـنَ الصَّحَابِةِ، وَأَكْثُرُ رَوَاهُ ابنُ أَبِي شَبِيةَ [المصنف: ١٥٦/٨-١٥٦] عن جمعٍ منْهُمْ.

وقلدْ أخرجَ ابنُ أبي شيبة الصنف: ١٥٧/٨] منْ طريق عمّــارِ بنِ أبي عمَّارِ قالَ: «أَتَتْ مروانَ بنَ الحَكَمِ مطارفُ خزَّ فَكَسَــاهَا أصحابَ رسُول اللَّهِ ﷺ».

قال: والأصحُ في تفسيرِ الخزُّ أنَّهُ ثيـابٌ سُـدَاهَا مـنْ حريـرٍ ولحِمَّتُهَا منْ غيرِهِ.

وقيلَ: تُنسَجُ مخلوطةً منْ حريرٍ وصوفٍ أو نحوٍهِ.

وقيلَ: أصلُهُ اسمُ دائِةِ يُقالُ لَهَا الخَزُّ فسمِّيَ الشَّوبُ المُتّخذُ منْ وبرِهِ خزَّاً لنعومَتِهِ ثُمَّ أطلــقَ علـى مـا خُلـطَ بحريــرٍ لنعومــةِ الحريرِ.

إذا عرفت هذا فقــدْ يُختَمـلُ أَنَّ الَّـذِي لِسَــهُ الصَّحابـةُ فِي رَوايةِ أَبِي داود كانَ من الخزُّ، وإنْ كانَ ظَاهِرُ عبارَتِهِ يأبى ذلِكَ.

وأمَّا القرُّ: بالقافِ بدلِ الحاءِ المعجمةِ.

فقالَ الرَّافعيُّ: إِنَّهُ عندَ الأَثمَّةِ من الحريرِ فحرَّمُوهُ على الرِّجالِ أيضاً.

والقولُ بحلّهِ وحلُ الحريرِ للنَّساءِ قـولُ الجَمَاهِيرِ إلاَّ ابـنَ الزُّيرِ فإنَّهُ أخرجَ مُسلمٌ (٢٠٦٩) عنْهُ أنَّهُ خطبَ فقالَ: لا تُلبسوا نساءَكُم الحريرَ فإنِّي سمعت عُمرَ بنَ الخطَّابِ يقولُ: قالَ رسـولُ اللَّهِ ﷺ: اللَّهِ تَلْبُسُوا الْحَريرَ \* فاخذَ بالعموم.

إِلاَّ أَنَّهُ انعقدَ الإجماعُ على حلَّ الحريرِ للنَّساءِ.

فَامًا الصَّبِيانُ من الذُّكُورِ فيحرمُ عليْهِم أيضاً عندَ الأَكْثرِ لعمومِ قولِهِ ﷺ: «حرامٌ على ذُكُورِ أُمَّتِي» [احمد (١١٥/١)، أبو داود(٧٠٥،٤)، الساني (١٦٠/٨)].

وقالَ مُحمَّدُ بنُ الحسنِ: يجوزُ لباسُهُمْ.

وقالَ أصحابُ الشَّافعيِّ: يجوزُ لباسُهُم الحليُّ والحريـرَ في يومِ العيدِ؛ لأنَّهُ لا تَكْليفَ عليْهِمْ ولَهُمْ في غيرِ يومِ العيــدِ ثلاثــةُ أوجُهِ أصحُها جوازُهُ.

وأمَّا الدِّياجُ: فَهُوَ مَا غَلْظَ مَنْ ثَيَـابِ الحَريـرِ وَعَطْفُهُ عَلَيْهِ مَنْ عَطْفِ الخَاصُّ عَلَى العَامُّ.

وأمَّا الجلوسُ على الحريرِ: فقدْ أفادَ الحديثُ النَّهْ يَ عنْهُ إلاَّ أَنَّهُ قالَ المُحدِثُ النَّهْ يَ عنْهُ إلاَّ أَنَّهُ قالَ المصنّفُ في الفَّنْ عِر وجْه وليسنَ فِيهِ هَذِهِ الزِّيادةُ، ومسلمَّ حديثَ خُذيفةً منْ غيرِ وجْه وليسنَ فِيهِ هَذِهِ الزِّيادةُ، وَهُوَ قولُهُ: "وأنْ نجلسَ عليْهِ، قالَ: وَهِيَ حُجَّةٌ قويَةٌ لمنْ قالَ بمنعِ الجلوسِ على الحريرِ، وَهُوَ قولُ الجمهُورِ خلافاً لابنِ الماجشونِ والْكُوفِيَّينَ، وبعضِ الشَّافعيَّةِ.

وقالَ بعضُ الحنفيَّةِ في الدَّليلِ على عدمِ تحريمِ الجلـوسِ على الجريرِ إنَّ قولَهُ "نَهَى» ليسَ صريحاً في التَّحريمِ.

وقالَ بعضُهُمْ: إنَّهُ يُختَملُ أنْ يَكُونَ المنعُ وردَ عَنْ مجموعِ اللَّبسِ والجلوسِ لا الجلوسَ وحدَّهُ.

قُلْت: ولا يخفى تَكَلُّفُ هذا القائلِ، وَالإخراجُ عن الظَّـاهِرِ للا حاجةِ.

وقالَ بعضُ الحنفيَّةِ: يُدارُ الجوازُ والتَّحريـمُ على اللَّبسِ لصحَّةِ الأخبار فِيهِ والجلوسُ لبسَ بلبس.

واحْتَجَّ الجمْهُورُ على أنَّهُ يُسمَّى الجلوسُ لُبساً بمديثِ انسِ في الصَّحيحين [البحادي (٣٨٠)، مسلم (٨٥٦)] «فقمْت إلى حصــيرِ لنا قد اسودٌ منْ طُولِ ما لُبسَ» ولأنَّ لُبسَ كُلُّ شيءٍ بحسبِهِ.

وأمَّا افْتِراشُ النِّساء للحرير فالأصلُ جوازُهُ.

وقد أحل لَهُنَّ لُبسُهُ ومنْهُ الافْتِراشُ، ومنْ قالَ بمنعِهِنَّ عـن افْتِراشِهِ فلا حُجَّةً لَهُ.

واخْتُلْفَ فِي عَلَّةٍ تَحْرِيمِ الحريرِ على قولينِ.

الأوَّلُ: الحيلاءُ.

والثَّاني: كونُهُ لباسَ رفَاهِيةٍ وزينةٍ تليقُ بالنَّساءِ دُونَ شَـهَامةِ الرُّجال.

### ٣\_ مقدار ما يتجوَّزُ من الحرير

49٧ - وَعَنْ عُمْرَ ﴿ قَالَ: (نَهَى رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ لُبُسِ الْحَرِيرِ إِلاَّ مَوْضِعَ إِصَبَعَيْسِنِ أَو ثَلاثٍ أَو أَرْبَعٍ».

مُثَفَقً عَلَيْهِ، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ [البخاري (٥٨٢٩)، مسلم (٢٠٦٩)].

قالَ المصنّفُ: «أو» هُنا لِلتَّخيير والتَّنويع.

وقدْ أخرجَ الحديثَ ابنُ أبي شيبةَ [الصنف (١٥١/٥)] منْ هذا الوجْهِ بلفظِ "إنَّ الْحَرِيرَ لا يَصْلُحُ إلاَّ هَكَذَا أو هَكَذَا» يعني إصبعين أو ثلاثاً أو أربعاً.

ومنْ قالَ المرادُ أَنْ يَكُونَ فِي كُــلُ كُـمٌ إصبعـانِ فإنَّـهُ يـردُهُ روايةُ النَّسائيُّ (٢٠٢/٨) «لَمْ يُرَخُصْ فِي الدَّيْبَاجِ إلاَّ فِي مَوْضِــعِ أَرْبَع أَصَابِعٌ».

وَهَذَا أَي التَّرْخِيصُ فِي الأَربِعِ الأَصابِعِ مَذْهَبُ الجُمْهُورِ وعنْ مَالِكِ فِي رُوايةٍ مَنعُهُ، وسُواءٌ كَانَ مُسُوجاً أَو مُلصقاً ويقاسُ عليْهِ الجلوسُ.

وقدَّرَت الْهَادويَّةُ الرُّخصةَ بثلاثِ أصابِعَ لَكِنُّ هذل الحديثُ نصُّ في الأربع

### ٤ ــ مَنْ يُوَخَّصُ له في الحويو

494 - وَعَنْ أَنَسٍ ﴿ وَأَنْ النَّبِي اللَّهِ وَعَنْ أَنَسٍ ﴿ وَأَنْ النَّبِي اللَّهِ وَعَنْ أَنَسُ الْحَرِيدِ لِعَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنْ عَوْفَهِ، وَالزَّابَيْرِ فِي قَوِيصِ الْحَرِيدِ فِي سَفَرِ مِنْ حِكَةٍ كَانَتْ بِهِمَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٨٣٩)، مسلم (٢٠٧٦)]

روعن انسِ (أَنَّ النِّبِيُ ﷺ رَحْصَ لِعَبْدِ الرَّحْمَٰنِ بَنِ عَوْفِ وَالزَّيْرِ فِي قَمِيصِ الْحَرِيرِ فِي سَفَرٍ مِنْ حِكْدٍه) بِكُسرِ الحَاءِ الْمُهْمَلَةِ وَتَشْدِيدِ الْكَافِ نُوعٌ مِن الجربِ وذِكْسُرُ الحِكْةِ مَشْلاً لا قَبِهاً أَيْ مِنْ أَجل حِكَةٍ فَدْ مِنْ لِلتَعليلِ.

(كانَتْ بهمًا، مُتَّفقٌ عليه).

وفي رواية أنهُمَا اشتكوا إلى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الْقَمْسَلَ فَرَخُصَ لَهُمَا اللَّهِ الْقَمْسَلَ فَرَخُصَ لَهُمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَا اللَّهِ اللَّهُمَا اللَّهِ اللَّهُمَا اللَّهِ اللَّهُمَا اللَّهُ اللَّهُمَا اللّهُمَا اللَّهُمَا اللّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا اللَّهُمَا ال

قالَ المَصنَفُ فِي الفَتْحِ (١٠١/٦): يُمْكِنُ الجمعُ بِالْ الحِكَةَ حصلَتْ من القملِ فنسبَت العلَّةُ تارةً إلى السبب، وتَارةً إلى سبب السبب.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في جوازِهِ للحِكَّةِ وغيرِهَا.

فقالَ الطَّبريُّ: دلَّت الرُّخصةُ فِي لُبسِهِ للحِكَّةِ على انَّ مَنْ قصدَ بلبسِهِ دفعَ ما هُوَ أعظمُ مَـنْ أذى الحِكَّةِ كدفعِ السَّلاحِ، ونحوِ ذلِكَ فإنَّهُ بجوزُّ.

والقاتلونَ بالجوازِ لا يخصُونَهُ بالسُّفرِ.

وقالَ البعضُ من الشَّافعيَّةِ: يُخْتَصُّ بِهِ.

وقالَ القرطبيُّ: الحديثُ حُجَّةٌ على منْ منعَ إلاَّ أنْ يدُّعيَ الخصوصيَّةَ بالزَّبير وعبدِ الرَّحنِ ولا تصحُّ تلْكَ الدَّعوى.

وقالَ مالِكُ وأبو حنيفةً: لا يجوزُ مُطلقاً.

وقالَ الشَّافعيُّ بالجواز للضَّرورةِ.

ووقعَ في كلام الشَّارح تبعـاً للنَّـوويُّ أنَّ الحِكْمـةَ في لُبـس الحرير للحِكَّةِ لما فِيهِ من البرودةِ.

وَتَعَقَّبَ بِأَنَّ الحريرَ حادًّ فالصُّوابُ أنَّ الحِكْمةَ فِيسهِ بخاصَّيَّةٍ فِيهِ تدفعُ ما تنشأ عن الحِكَّةِ من القمل.

### ٥\_ جوازُ الحرير للنساء

199 عَنْ عَلِيِّ ﴿ قَالَ: «كَسَانِي النَّبِيُ ﷺ حُلَّةً سِيَرَاءَ فَخَرَجْتُ فِيهَا فَرَأَيْتُ الْغَضَبَ فِي وَجْهِــهِ فَشَقَقْتَهَا بَيْنَ نِسَايْيِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وَهَلَا لَفُظُ مُسْلِمِ [البخاري (٥٨٤٠)، مسلم (٢٠٧١)]

(وعن ﴿عَلِيَّ عَلِيهِ السَّلَامِ قَالَ: كَسَانِي النَّبِسُّ ﷺ حُلُّـةً سِيَرَاءً ) بِكُسرِ الْهُمَلةِ ثُمَّ مُشَّاةٌ تَحْتِينةٌ ثُمَّ راءً مُهْمَلةٌ ثُمَّ الفّ

قَالَ الحَليلُ: ليسَ في الْكَلام فعلاءُ بكَسَر أوَّلِهِ معَ المدُّ سوى سيراءً \_ وَهُـوَ الماءُ الَّـذي يخرجُ على رأس المولـودِ \_ وحولاءً وعنباءً لُغةٌ في العنب، وضبطُ الحُلَّةِ، بــالتَّنوينِ علـى أنَّ «سيراءً» صفةً لَهَا، وبغيرِهِ على الإضافةِ، وَهُــوَ الأجـودُ كمـا في شرح مُسلم.

(فَخَرَجْتُ لِيهَا فَرَأَيْتِ الْغَضَبَ لِي وَجْهِهِ فَشَــقَقْتُهَا بَيْسَ نِسَائِي، مُتَفَقَّ عليْهِ، وَهَذَا لَفَظُ مُسلمٍ، قالَ أَبُو عُبِيدٍ: الحَلَّـةُ إِزَارٌ

وقالَ ابنُ الأثيرِ: إذا كانا منْ جنسِ واحدٍ.

وقيلَ: هيَ بُرودٌ مُضلُّعةٌ بالقرُّ، وقيلَ: حريرٌ حسالصٌ، وَهُــوَ

وقولُهُ: (فرأنْتُ الغضبَ في وجْهـهِ) زادَ مُســـلمٌ في روايـــةٍ (٢٠٧١)(١٧) فقالَ: "إنِّي لَمْ أَبَعَثْهَا إلَّيك لِتَلْبَسَهَا إِنَّمَا بَعَثْتُهَا إِلَيْك لِتُشَقَّقَهَا خُمُراً بَيْنَ النَّساء، وَلِذَا شَقَقْتُهَا خُمُراً بَيْنَ الْفَوَاطِم.

وقولُهُ: «فشققْتهَا» أيْ قطعْتهَا ففرَّتْتهَا خُمُــراً، وَهِــيَ بالحناء

المعجمةِ مضمومةً وضمَّ الميم جمعُ خمار بكَسر أوَّلِهِ والتَّخفيفُ ما تُغطِّي بهِ المرأةُ رأسَهَا.

والمرادُ بالفواطم فاطمةُ بنْتُ مُحمَّدٍ ﷺ وفاطمةُ بنْتُ اسدٍ أُمُّ عليٌّ عليه السلام، والثَّالثةُ قيلَ هيّ فاطمةُ بنْتُ حمزةَ وذُكِرَتْ لَهُنَّ رابعةٌ، وَهِيَ فاطمةُ امرأةُ عقيلِ بن أبي طالبٍ.

وقد اسْتُدَلُّ بالحديثِ على جواز تأخـير البيـان عـنْ وقْـتِ الخطاب؛ لأنَّهُ ﷺ ارسلَهَا لعليُّ عليه السلام فبنى على ظَاهِرٍ الإرسالُ وانْتَفعَ بهَا في اشْهُر ما صُنعَتْ لَهُ، وَهُوَ اللُّبسُ فبيَّنَ لَـهُ النِّي ﷺ أنَّهُ لم يُبح لَهُ لُبسُهَا.

### ٦- تحريم الذهب والحرير على الرجال

• • ٥ - وَعَنْ أَبِي مُوسَسَى اللهِ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿أُحِلُّ الذُّهَبُ وَالْحَرِيرُ لِإِنَاتِ أُمَّتِي، وَحُرُّمَ عَلَى ذُكُورهَا».

رَوَاهُ أَحْمَـــ لُمُ (٣٩٧/٤) وَالنَّسَـــالِيُّ (١٦١/٨) وَالسِّرْمِذِيُّ (١٧٢٠)

(وعنْ ابسي مُوسى انْ رسولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: أَحلَّ اللَّهَبُ والحريرُ) أيُّ لُبسُهُمَا.

(لإنَاثِ أُمَّتِي وحرُّمَ) أيْ لُبسُهُمَا وفراشُ الحريرِ كما سلفَ.

(على ذُكُورِهَا روَاهُ أَحَدُ والنَّسائيُّ وصحَّحَهُ) إلاَّ أنَّهُ أخرجَهُ التَّرمذيُّ منْ حديثِ سعيدِ بن أبي هندٍ عنْ أبي مُوسى، وأعلُّهُ أبو حَاتِم بأنَّهُ لَمْ يلقَهُ.

وَكَذَا قَالَ ابنُ حَبَّانَ فِي صحيحِهِ[الإحسان: ٢٥٠/١٢]: ســعيدُ بنُ أبي هندٍ عنْ أبي مُوسى معلولٌ لا يصحُّ.

وأمَّا ابنُ خُزيمةً فصحَّحَهُ.

وقلًا رُويَ منْ ثمان طُرق غير هذِهِ الطُّريق عنْ ثمانيةٍ مــن الصَّحابةِ، وَكُلُّهَا لا تخلو عنْ مَقال ولَكِنُّهُ يشدُّ بعضُهَا بعضاً.

وفِيهِ دليلٌ على تحريمٍ لُبسِ الرُّجالِ الذَّهَبِّ والحريـرَ، وجوازٍ لُسِيهِمَا للنَّسَاءِ، ولَكِنَّهُ قَدْ قَيلَ: إنْ حَلَّ الذَّهَبِ للنَّسَاءِ

### ٧\_ رؤية أثرِ النعمةِ على العبدِ

١ • ٥ - وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْسِ ﴿ أَنْ النَّبِيِّ
 قَالَ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ إِذَا أَنْعَمَ عَلَى عَبْدِهِ نِعْمَةً أَنْ
 يَرَى أَثَرَ نِعْمَتِهِ عَلَيْهِ ﴾.

رَوَاهُ الْبَيْهَاتِينُ (٢٧١/٣)

واخرجَ النَّسائيِّ (١٩٦/٨) منْ حديثِ أبسي الأحــوصِ والتَّرمذيُّ (٢٨١٩) والحَاكِمِ (١٣٥/٤) منْ حديثِ ابسِ عُمـرَ "إِنْ اللَّهُ يُحِبُّ أَنْ يَرَى أَثَرَ يَعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ».

وأخرجَ النَّسائيِّ (١٨١/٨) عنْ أبي الأحوصِ عنْ أبيهِ.

وَفِيهِ «إِذَا آتَاكَ اللَّهُ مَالاً فَلْيُرَ أَثَرُ بِعْمَتِهِ عَلَيْكَ وَكَرَامَتِهِ».

في هذو الأحاديث ودلالة أن اللّه تعالى يُحبُ من العبد الظّهَارَ نعمَتِهِ في مأكلِهِ، وملسِهِ فإنّهُ شُكْرٌ للنّعسةِ فِعْلَيُّ؛ ولأنّهُ إذا رَآهُ المُحْتَاجُ في هيئةٍ حسنةٍ قصدَهُ؛ ليتَصدُق عليهِ ويذاذهُ الْهَيشةِ سُوالٌ، وإظْهَارٌ للفقرِ بلسانِ الحالِ ولذا قيلَ:

ولسَّانُ حَـُالِي بِالشُّكَايَةِ انطَّـنُ

وقيلَ:

وَكَفَاكَ شَاهِدُ مَنْظَرِي عَـنْ مَخْبَرِي

# ٨- النهي عن لبس القسيّ والمُعصفرِ

ك ٥٠٠ وَعَنْ عَلِيٍّ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ لُبْسِ الْقَسِّيِّ وَالْمُعَصْفَرِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۲۰۷۸)

روعن على ﴿ وَأَنْ رَسُولَ اللّهِ ﷺ نَهَى عَنْ لُبُسِ بِعَسَمُّ اللّهِ ﷺ نَهَى عَنْ لُبُسِ بِعِسَمُّ اللّهِ رَالْقَاسِيّةِ، اللّهِ الْفَسَيّةِ، وَلَهُلّمُ مصرَ يَفْتَحُونَهَا، وَهِسَيَ نَسِبَةٌ إلى بلدٍ يُقالُ لَهَا القسُّ.

وقد فُسُرَ القسَّيُّ فِي الحديثِ بأَنَّهَا ثيابٌ مُضلَّعةٌ يُؤتَى بِهَا مَنْ مصرَ والشَّامِ هَكَذا فِي مُسلمٍ وفي البخاريُّ فِيهَا حريرٌ أمشالُ الأثرجُ.

(والمعصفرُ. رَوَاهُ مُسلمٌ)، هوَ المصبوغُ بالعصفر.

فالنَّهْيُ فِي الْأُوَّلِ لِلتَّحريمِ إِنْ كَانَ حريسُرُهُ أَكْثَرَ، وَإِلاَّ فَإِنَّـهُ لِلتَّنزيهِ وَالْكَرَاهَةِ

وأمَّا في النَّماني فى الأصلُ في النَّهْمي أيضاً التَّحريمُ، وَالنِّهِ ذَهَبَت الْهَادويَّةُ وَذَهَبَ جَمَاهِيرُ الصَّحابَةِ والتَّابِمِينَ إلى جواز لِيُبينِ المعصفرِ وبِهِ قالَ الفقهَاءُ غيرُ أحمد.

وقيلَ: مَكْرُوهُ تنزِيهاً.

قالوا:؛ لأنَّهُ لِسَ ﷺ حُلَّهٌ حمراءً وفي الصَّحيحينِ اللَّحادي (١٦٦)، مسلم (١١٨٧)] عن ابنِ عُمـرَ «رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَصَبُّغُ بالصَّفْرَةِه.

وقلاً ردَّ ابنُ القيَّمِ القولَ بانَّهَا حُلَّـةٌ حمراءُ بختاً، وقبالَ: إنَّ الحلَّةَ الحمراءَ بُرِدانِ بمانيَّانِ منسوجانِ بخطوطٍ حُمرٍ معَ الأسودِ، وَهِيَ معروفةٌ بِهَذَا الاسمِ باغْتِبارِ ما فِيهَا من الخطوطِ.

وامًّا الأحررُ البحْتُ فَمنْهِ عِنْمَ أَسْدُ النَّهْمِيُ فَفَى المُّعْدِينِ البخاري (٥٨٤٩)، مسلم (٢٠٦٦)] «أَنَّهُ عَلَيْ نَهَى عَنْ الْمَيْائِرِ الْجُمْرِ».

٣٠٥ - وَعَنْ (عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو ﴿ قَالَ:
 رَأَى عَلَيْ النَّبِيُ ﷺ ثَوْيَيْنِ مُعَصْفَرَيْنِ، فَقَالَ: أَمُك أَمُك أَمَرَتُك بِهَذَا».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢٠٧٧).

وَهُوَدليلٌ على تحريم المصفرِ مُعضَدٌ للنَّهْيِ الأوَّلِ ويزيدُهُ قُوَّةً فِي الدَّلالةِ تمامُ هذا الحديثِ عندَ مُسلمٍ قُلْت: أَغِسَلُهُمَا يا رسولَ اللَّهِ قال: بل احرقُهُمَا.

وفي رواية (۲۰۷۷) (۲۰ من قياب الْكُفَّارِ فَالْهُ مِنْ ثِيَابِ الْكُفَّارِ فَالْا تَلْبَسْهُمَاه.

وأخرجَهُ أبو داود (٤٠٦٨) والنَّسائيُّ (٢٠٣/٨).

وفي قولِهِ: (أَشُك أمرَتْك) إعلامٌ بأنَّهُ منْ لباسِ النَّسَاءِ وزينَتِهنَّ، واخلاقِهنَّ.

وفِيهِ حُجُةً على العقوبة بإثلافِ المال، وَهُـوَ أَيْ أَمرُ السِنِ عمرو بِتَحريقِهَا يُعارضُ حديثَ عليٌ عليه السلام [تقدم (٤٨٧)]

وأمرَهُ بِأَنْ يَشَقَّهَا بِينَ نَسَائِهِ كَمَا فِي رَوايَةِ قَدَّمَنَاهَا فَينظَرُ فِي وَجَـهِ الجَمعِ إِلاَّ أَنَّ فِي سُننِ أَبِي داود (٤٠٦٦) عن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرو «أَنَّهُ تَلَيُّةٌ رَأَى عَلَيْهِ رَيْطَةً مُضَرَّجَةً بِالْعُصْفُرِ فَقَالَ: مَا هَذِهِ الرَّيْطَةُ النِّي عَلَيْك؟ قَالَ: مَا عَلَيْهِ رَيْطَةً مُضَرَّجَةً بِالْعُصْفُرِ فَقَالَ: مَا هَذِهِ الرَّيْطَةُ تَلَيْك مَن الْعَلِي وَهُـم يَسْجُرُونَ تَتُورًا لَهُمْ فَقَدَفْتِهَا فِيهَا ثُمْ أَنَيْتُهُ مِن الْعَلِي فَقَالَ: يَـا عَبْدَ اللّهِ مَـا فَعَلَتِ الرَّيْطَةُ ؟ فَأَخْبَرَتِه فَقَالَ: هَلاً كَسَوْتِهَا بَعْضَ أَهْلِك فَإِنَّهُ لا فَعَلَتِ الرَّيْطَةُ ؟ فَأَخْبَرَتِه فَقَالَ: هَلاً كَسَوْتِهَا بَعْضَ أَهْلِك فَإِنَّهُ لا بَاسَ بَهَا لِلنَسَاء».

فَهَذا يدلُّ على أنَّهُ احرقَهَا منْ غيرِ امرِ من النَّبِيُّ عَلَيْهُ فلسوْ صحَّت هذهِ الرُّوايةُ لزالَ التَّعارضُ بينَهُ ويينَ حديثِ عليً عليه السلام.

لَكِنَّهُ يبقى التَّعارضُ بينَ روايَتَي ابنِ عُمرو.

وقدْ يُقالُ: إِنَّهُ ﷺ أَمَرَ أَوْلاً بَاحِراقِهَا نَدْباً ثُسمُ لَمَا أَحرقَهَا قَالَ لَهُ بِأَنَّ هذا كَانَ قالَ لَهُ بِأَنَّ هذا كَانَ كَانَ عَنْ إِحْراقِهَا لَوْ فَعَلَهُ، وأَنَّ الأَمْرَ للنَّدْبِ.

وقالَ القاضي عيــاضٌ في شــرحِ مُســلـمٍ[٤٤/٥٥، ٥٦] أمـرَهُ اللهِ بإحراقِهَا منْ باب التَّغليظِ أو العقوبةِ.

#### ٩ - جواز ثيابٍ فيها أطراف من الديباج

٤٠٥- وَعَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْـرِ رضي اللّه عنهما: «أَنْهَا أَخْرَجَتْ جُبُّةُ رَسُولِ اللّهِ ﷺ، مَكْفُوفَـةَ الْجَيْبِ وَالْكُمِّيْنِ وَالْفُرْجَيْنِ بِالدُّيبَاجِ».

رَوَاهُ أَبُو ذَاوُد (£60).

وَأَصْلُهُ فِي مُسْلِمِ (٢٠٦٩) وَزَادَ: (كَانَتْ عِنْدَ عَائِشَةَ حَتَّى لَجِعَسَتْ، فَقَبَطْتُهَا، وَكَانَ النَّبِيُ ﷺ يَلْئِسُهَا، فَنَحْنُ نَفْسِلُهَا لِلْمَرْضَى يُسْتَشْفَى بِهَا».

وَزَادَ الْبَخَارِيُّ فِسِي الأَدَبِ الْمُفْرَدِ (٣٤٨): وْرَكَانْ يَلْبَسُهَا لِلْوَفْدِ وَالْجُمُوّةِ،

روعن أسماءً بنت أبى بَكْرٍ أَنْهَا أخرجَت جُبُّةً رسولِ اللّهِ ﷺ مَكْفُوفَةً) المَكْفُوفُ من الحريرِ ما اتَّخذَ جيبُهُ من حريرٍ وَكَـانَ لذيلِهِ، وأَكْمَامِهِ كَفَافَ منهُ.

(الجيب والْكُمْينِ والفرجينِ بالدَّيباجِ) هُوَ ما غلظَ من الحريرِ كما سلف.

(رواهُ أبو داود، وأصلُهُ في مُسلمِ وزادَ) أيْ: مــنُ روايــةِ أسماءً.

(كانَتْ) أي الجئبةُ (عندَ عائشةَ حَتَّى قُبضَتْ) مُعَيُّرُ الصَيْغةِ أيْ مَاتَتْ.

(فقبضتهَا وَكَانَ النَّبِيُ ﷺ يلبسُهَا فنحنُ نغسلُهَا للمرضى يُسْتَشفى بِهَا).

الحديثُ في مُسلمٍ لَهُ سبب، وَهُو انْ أسماء أرسلَتْ إلى ابنِ عُمرَ أَنْهُ بلغَهَا أَنْهُ يُحرُمُ العلمَ في الثُوبِ فاجابَ بأنَّهُ سمعَ عُمرَ يقولُ: «إِنَّمَا يَلْبَسسُ الْحَرِيرَ مَنْ لا خَلاقَ» لَهُ فَخِفْت أَنْ يَكُونَ الْعَلَمُ مِنْهُ فَأَخْرَجَتْ أَسْمَاءُ الْحُئَة.

(وزادَ البخاريُّ في الأدبِ المفردِ) في روايـةِ أسمـــاءَ "وَكَـــانَ يَلْبُسُهَا لِلْرَفْدِ وَالْجُمُعَة».

قَالَ فِي شَرِح مُسلم للنُّوويُّ[٤٤/١٤] على قولِهِ «مَكْفُوفَةُ».

ومعنى المَكْفُوفةِ أنَّهُ جعلَ لَهُ كُفَّةً بضــمُّ الْكَـاف، وَهُـوَ مـا يُكَفَّ بِهِ جوانْبُهَا ويعطـفُ عليْهَـا، ويَكُـونُ ذلِـكَ في الذَّيـلِ وفي الفرجينِ وفي الْكُمَّينِ انْتَهَى.

وَهُوَ محمولٌ على أنَّهُ أربعُ أصابِعَ أو دُونَهَا أو فوقَهَا إذا لَمْ يَكُنْ مُصَمَّتًا جمعاً بينَ الأدلَّةِ.

وفِيهِ جوازُ مثلِ ذلِكَ من الحريرِ وجوازُ لُبسِ الجَبَّةِ، وما لَهُ فرجانِ منْ غيرِ كرَاهَةٍ.

وفِيهِ اسْتِشْفَاءُ بآثارِهِ ﷺ وبما لامسَ جسدَهُ الشَّريفَ.

وفي قولِهَا: «كَانَ يَلْبَسُهَا لِلْوَفْدِ وَالْجُمُعَةِ» دليلٌ على اسْتِحبابِ التَّجمُّلِ بالزِّينةِ للوافدِ ونحوهِ كذا قيلَ إلاَّ أنْهُ لا يخفى أنَّهُ قولُ صحابيَّةٍ لا دليلَ فِيهِ.

وأمًّا خياطةُ الشَّـوبِ بـالخيطِ الحريـرِ، ولبسُـهُ وجعـلُ خيـطِ السُّبحةِ من الحريـرِ، وليقـةِ الـدُّواةِ وَكِيـسِ المصحـف، وغشـايةِ الْكُتُبِ فلا ينبغي القولُ بعدمِ جوازِهِ لعدمِ شُمولِ النَّهْيِ لَهُ.

وفي اللَّباسِ آدابٌ منْهَا في العمامةِ تقصيرُ العذبةِ فلا تطولُ طُولاً فاحشاً، وإرسالُهَا بينَ الْكَتِفينِ، ويجوزُ ترْكُهَا بالأصالةِ.

وفي القميصِ الْكُمُّ؛ لحديثِ أبي داود (٤٠٢٧) عنْ أسماءَ «كَانَ كُمُّ النَّبِيِّ ﷺ إلَى الرُّسْغِ».

٩ ٦ - بَابُ اللَّبَاسَ

قالَ ابنُ عبدِ السَّلامِ: إفراطُ توسعةِ الثِّيابِ والأكْمامِ بدعةٌ وسرفٌ.

وفي المتزر، ومثلُهُ اللَّباسُ والقميصُ أنْ لا يُسبِلَهُ زيادةً على نصف السَّاقِ وبحرمُ إنْ جاوزَ الْكَمبينِ.

# ٣- كِتَابُ الْجَنَائِزِ

الجنائزُ جمعُ جنازةِ بفَتْحِ الجيمِ وَكُسرِهَا.

في «القاموسِ» الجنازةُ المئيتُ وَتُفْتَحُ أو بالْكَســرِ المئِـتُ وبالْفَتْحِ أو بالْكَســرِ المئِـتُ

#### ١ ــ الإكثارُ من ذكرِ الموتِ

٥٠٥ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَكْثِرُوا ذِكْرَ هَاذِم اللَّذَاتِ: الْمَوْتِ».
 اللَّهِ ﷺ: «أَكْثِرُوا ذِكْرَ هَاذِم اللَّذَاتِ: الْمَوْتِ».

رَوَاهُ السَّرُولِذِيُّ (٢٣٠٧) وَالنَّسَسَائِيُّ (٤/٤) وَصَحَحَمَهُ الْسَنُ حِبْسَانُ (٢٩٩٢)

(عَنْ أَبِي هُرِيرةَ قَـالَ: قَـالَ رَسُـولُ اللَّهِ 避難: وَأَكْثِيرُوا ذِكْرَ هَاذِمِ اللَّذَاتِ الْمَوْتِ») بِالْكَسرِ بدلٌ منْ هاذم.

(روَاهُ التَّرمذيُّ والنَّسائيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانٌ) والحَاكِمُ وابــنُ السَّكَنِ وابنُ طَاهِرٍ، وأعلَّهُ الدَّارقطنيُّ بالإرسالِ.

وفي الباب عنْ عُمرٍ وعنْ أنس، وما تخلو عنْ مقال.

قالَ المصنّفُ نقالاً عن السّهَيليّ: إنَّ الرُّوايـةَ في «هـاذم، بالذَّالِ المعجمةِ معنَاهُ: القاطعُ.

وأمَّا بِالْمُهْمَلَةِ فَمَعَنَّاهُ المزيلُ للشَّيِّءِ وَلَيْسَ مُراداً هُنا.

قالَ المصنَّفُ: وفي هذا النَّفي نظرٌ لا يخفى.

(قَلْت) يُرِيدُ أَنَّ المعنسى علمى الـذَّالِ الْمُهْمَلـةِ صحبـحٌ فـإنَّ الموْتَ يُزيلُ اللَّذَاتِ كما يقطعُهَا ولَكِنُّ العَمدةَ الرَّوايةُ.

والحمديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا ينبغني للإنسانِ أنْ يغفلَ عـنْ ِ ذِكْرِ أعظمِ المواعظِ وَهُوَ المؤتُ.

وقدْ ذَكَرَ فِي آخر الحديثِ فَـائدةَ الذَّكْـرِ بِقُولِـهِ: ﴿فَإِنَّكُمْ لاَ تَذْكُرُونَهُ فِي كَثْيرِ إِلاَّ قَلْلَهُ ولا قليلِ إِلاَّ كَثْرَهُ».

وفي رواية للدَّيلميُّ الفردوس بماثور الخطاب: ٧٤/١) عـنَ أبـي هُريرةَ «أَكْثِرُوا ذِكْرَ الْمَوْتِ فَمَا مِنْ عَبْدٍ أَكْثَرَ ذِكْرَهُ إِلاَّ أَحْيَا اللَّـهُ قَلْبُهُ، وَهُوَّنَ عَلَيْهِ الْمَوْتَ».

وفي لفظ لابن حبَّــانَ[الإحسان(٢٩٩٣)] والبَيْهَقَــيُّ في شُـعبِ الإيمانِ(٣٥٤/٧) «أَكَثِرُوا ذِكْرَ هَاذِمِ اللَّذَّاتِ فَإِنَّهُ مَا ذَكَرَهُ عَبْدٌ قَـطُ فِي ضِيق إلاَّ وَسُعُهُ وَلا فِي سَعَةٍ إلاَّ ضَيَّقَهَا».

وفي حديث انس عندَ ابنِ لال في مَكَارمِ الأخلاق «أَكْثِرُوا ذِكْرَ الْمَوْتِ فَإِنْ ذَلِكَ تَمْحِيصٌ لِلنُّنُوبِ وَتَزْهِيدٌ فِي الدُّنْيَا».

وعند البزار [كشف الاستار(٢٤٠/٤)] "أكُوثُرُوا ذِكْرَ هَساذِمِ اللَّذَّاتِ فَإِنَّهُ مَا ذَكَرَهُ أَحَدٌ فِي ضيقِ مِن الْعَيْشِ إِلاَّ وَسَّعَهُ عَلَيْهِ وَلا فِي سَعَةِ إِلاَّ ضَيَّقَهَا، وعند ابنِ ابي اللَّذِيا "أَكْثِرُوا مِسنْ ذِكْسِ الْمَوْتِ فَإِنَّهُ يَمْحَقُ اللَّنُوبَ وَيُرْهِدُ فِي اللَّذِيَا فَإِنْ ذَكَرْتُهُوهُ عِنْدَ الْفِنَى هَدْمَهُ، وَإِنْ ذَكَرْتُمُوهُ عِنْدَ الْفَقْرِ أَرْضَاكُمْ بِمَيْشِكُمْ،

#### ٧\_ النهي عن تمني الموتِ

٩٠٩ - وَعَنْ أَنَسِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ
 الله عَلَيْنَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ لِضُرُّ نَـزَلَ بِهِ، فَإِنْ
 كَانَ لا بُدُ مُتَمَنِّباً فَلْيَقُلْ: اللّهُمُ أُخْينِي مَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْراً لِي».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٣٥١)، مسلم (٢٦٨٠)]

روعنْ أنس ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ لَا يَتَمَنَّسَنَّ أَحَدُكُم الْمَوْتَ لِعَشُرٌ نَزَلَ بِهِ فَإِنْ كَانَ لَا بُدًّا ﴾ أي لا ضراقَ ولا عالة كما في القاموس.

(مُعَمنياً فليقل) بدلاً عن لفظ التَّمني الدُّعاءَ. وَتَفْويضُ ذلِكَ إِلَى اللَّهِ.

(اللَّهُمُّ أَخْيِنِي مَا كَانَتُ الْخَيَّاةُ خَيْراً لِي وَتَوَلَّيْسِي مَا كَانَتِ الْوَقَاةُ خَيْراً لِي وَتَوَلَّيْسِي مَا كَانَتِ الْوَقَاةُ خَيْراً لِي. مُثْفَقُ عليْهِ).

الحديثُ دليلٌ على النَّهٰي عن تمنّي المُوتِ للوقــوعِ في بـلاءِ ومحنة أو خشيةِ ذلِكَ من عدو أو مرضٍ أو فاقةٍ أو نحوِهَا مـنُّ مشاقُ الدُّنيا؛ لما في ذلِكَ من الجزعِ وعدمِ الصَّــبرِ على القضاءِ وعدمِ الرُّضا.

وفي قولِهِ: «لضرُ نزلَ بِهِ» مـا يُرشـدُ إلى أنَّهُ إذا كـانَ لغـيرِ ذلِكَ منْ خوفـو أو فِتْنةٍ في الدّينِ فإنَّهُ لا بأسَ بِهِ. يُفاجئُهُ المُوتُ عَلَيْهُا.

#### ٤ ـ تلقينُ المحتضر

٥٠٨ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنهما قَالا: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: قلقنُـوا مَوْتَاكُمْ لا إِلَهُ اللهُ.
 إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢١٩) وَالأَرْبَعَةُ وَأَبِو داود (٣١١٧)، السَّومَلِي (٣٧٩)، النساني (١٤٤٥)، ابن ماجه (١٤٤٥)].

روعن أبي سعيد، وأبي هُريرةَ قالا قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: لقَنوا مُوْتَاكُمْ) أي الَّذينَ في سياق المؤتِّ فَهُوَ مِجازٌ.

رلا إِلَىهَ إِلاَّ اللَّهُ رَوَاهُ مُسلمٌ والأربعةُ)، وَمَـذَا لَفَظُّ مُسلمٍ وروَاهُ ابنُ حَبَّانَ بَلفظِهِ (٣٠٠٤) وزيادةٍ «فَمَنْ كَانَ آخِرُ قَوْلِـهِ لا إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ يَوْماً مِنَ اللَّهْرِ وَإِنْ أَصَابَهُ مَا أَصَابَهُ قَبَلَ ذَلكَ.

وقد غلطَ من نسبَهُ إلى الشَّيخين أو إلى البخاريُّ.

وروى ابنُ أبي اللَّنيا(المحصرين: ٧/١] عنْ حُديفة بلفظ اللَّقُنُوا مَوْتَاكُمْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ فَإِنَّهَا تَهْدِمُ مَا قَبَلَهَا مِنَ الْخَطَاتِياهِ.

وفي الباب أحاديثُ صحيحةً.

وقولُهُ: «لقّنوا» المرادُ تذكيرُ الّذي في سياقِ المؤتِ هذا اللَّفظُ الجليلَ وذلِكَ ليقولَهَا فَتَكُونَ آخرَ كلامِهِ فيدخلَ الجّنَّةَ كما سبقَ.

فالامرُ في الحديثِ بالتُلقينِ عامٌ لِكُلِّ مُسلمٍ بحضرُ مـنْ هُمِزَ في سياق المؤنتِ، وَهُــوَ أمـرُ نـدبٍ وَكَـرِهَ العلمـاءُ الإكْتبارَ عليْــِ والموالاةَ لتلاً يضجرَ، ويضيقَ حالُهُ ويشتَدُ كربُهُ فَيْكُرَهَ ذلِكَ بقلِــِهِ ويَتْكَلَّمَ بما لا يليقُ.

قىالوا: وإذا تَكَلَّمَ مرَّةً فيعادُ عليْهِ العرضُ لَيَكُونِ آخرَ كلامِهِ، وَكَانُ المرادَ بقولِهِ: «لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّـهُ» أيْ، وقـولُ «مُحمَّدٌ رسولُ اللَّهِ» فإنَّهَا لا تُقبلُ إحدَاهُمَا إلاَّ بالأخرى كما عُلمَ

والمرادُ «بموْتَاكُمْ» موْتَى المسلمينَ.

وامًّا مُونَى غيرهِمْ فيعرضُ عليْهِمُ الإسلامُ كما «عَرَضَهُ اللهِمِهُ عَلَى عَمَّهِ عِنْدَ السَّيَاقِ وَعَلَى الذَّمْعِيُّ الَّذِي كَانَ يَخْلُمُهُ

وقلا دل له حديث الدُعاءِ "إذا أردْت بِعِبَادِك فِتْنَةً فَاقْبِضْنِي إِلَيْكَ غَيْر مَفْتُونِ وَاحمد (٣٢٣٥)، الومدي (٣٢٣٥) أو كان تمنياً للشهادة كما وقع ذلك لعبد الله بن رواحة وغيره من السلف وكما في قول مريم: ﴿ قَا لَيْنَنِي مِتُ قَبْلَ هَذَا ﴾ [مريم: ٣٣] فإنها إنْ تمنت ذلك لمثل هذا الأمر المخوف من كفر وشقاوة من شقي بسبها.

وفي قولِهِ: «فإنْ كانَ مُتَمنيًا» يعني إذا ضاقَ صدرُهُ وفقـدَ صبرَهُ عدلَ إلى هذا الدُّعاءِ، وإلاَّ فالأولى لَهُ أنْ لا يفعلَ ذلِكَ.

#### ٣\_ يموت المؤمن وهو يكابدُ

٧٠٥ - وَعَنْ بُرَيْدَةَ ﴿ أَنَّ النَّبِي ﷺ قَسَالَ:
 «الْمُؤْمِنُ يَمُوتُ بِعَرَقِ الْجَبِينِ».

رَوَاهُ اللَّالِآلَةُ [النومدّي (٩٨٣)، النسَّالي (٩/٥,٥)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٣٠١١)، ولم يخرجه أبو داود]

(وعن بُريدةً) هُوَ ابنُ الحصيبِ.

رَانَ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «الْمُؤْمِنُ يَمُوتُ بِعَرَقِ) بِفَتْحِ الْعَيْسَنِ الْمُهْمَلَةِ وَالرَّاءِ (الْجَبِينِ، روَاهُ الثَّلالةُ وصحْحَهُ ابنُ حَبَّانَ).

وأخرجَهُ أحمدُ (٣٥٠/٥) وابنُ ماجَهُ (١٤٥٢) وجماعةٌ.

وأخرجَهُ الطّبرانيُّ [١١٧ أوسطه (١٥٠٧)] من حديث ابن ِ

وفِيهِ وجْهَانِ:

احدُهُمَا: انَّهُ عبارةٌ عمَّا يُكَابِدُهُ منْ شدَّةِ السِّياقِ الَّذي يعرقُ دُونَهُ جبينُهُ أيْ يُشدِّدُ عليْهِ تمحيصاً لبقيَّةِ ذُنوبِهِ.

والنَّاني: أنَّهُ كنايةٌ عنْ كدُّ المؤمنِ في طلب الحلال وَتَضييقِــهِ على نفسِهِ بـالصُّومِ والصُّـلاةِ حَتَّى يلقى اللَّـهَ فَيَكُـونُ الجـارُ والجرورُ في محلُ النَّصبِ على الحال.

والمعنى على الأوّل أنّ حالَ المـوْتِ ونــزوعَ الـرُّوحِ شــديدٌ عليْهِ فَهُوَ صَفةٌ لِكَيفيَّةِ المَوْتِ وشدَّتِهِ على المؤمنِ.

والمعنى على الثَّاني أنَّهُ يُدرِكُهُ المَـوْتُ في حـال كونِـهِ علـى هَذِهِ الحالةِ الشَّديدةِ الَّتِي يعرقُ مُنْهَا الجبينُ فَهُوَ صَفَةٌ للحالِ الَّتِي

فَعَادَهُ وَعَرَضَ عَلَيْهِ الإسْلامَ فَأَسْلَمَ ۗ وَكَأْنَهُ خَصَّ فِي الحديثِ مُوْتَى أَهْلِ الإسلامِ؛ لأنَّهُمُ الَّذِينَ يقبلونَ ذلِكَ؛ ولأنَّ حُضورَ أَهْلِ الإسلامِ عندَهُمْ هُوَ الأغلبُ بخلافِ الْكُفَّارِ فالغالبُ أنَّـهُ لا يحضرُ مُوْتَاهُمْ إلاَّ الْكُفَّارُ

(فاندةٌ) يحسنُ أَنْ يُذَكِّرَ المريضُ بسعةِ رحمةِ اللَّهِ ولطفِهِ وبرُّهِ فيحسنُ ظنَّهُ بربُّهِ لما أخرجَهُ مُسلمٌ (٢٨٧٧) من حديثِ جابر سمعت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ قبلَ موْتِهِ: «لا يَمُوتَنُ أَحَدُكُمْ إلاَّ وَهُوَ يُحْسِنُ الظَّنَّ باللَّهِ».

وفي الصّحيحين [البحاري (٢٤٠٥)، مسلم (٢٦٧٥)] مرفوعاً منْ حديثِ أبي هُريرةَ قالَ «قَالَ اللَّهُ أَنَا عِنْدَ ظُنَّ عَبْدِي بي».

وَرَوَى ابنُ أَبِي الدُّنيا عنْ إِبرَاهِيمَ قَـالَ كَـانُوا يَسْتَحَبُّونَ أَنْ يُلقَّنُوا العبدُ محاسنَ عملِهِ عندَ موْتِهِ لِكَيْ يُحسنَ ظنَّهُ بربُهِ.

وقد قال بعضُ أَنْمُةِ العلمِ إِنَّهُ يُحسنُ جَمُعُ اربعينَ حديثاً في الرَّجاءِ تُقرأُ على المريضِ فيسُنْتُ حُسنُ ظنّهِ باللَّهِ فإنَّهُ تعالى عندَ ظنَّ عبدهِ بهِ، وإذا امْتَزجَ خوفُ العبدِ برجايهِ عندَ سياق الموْتِ فَهُوَ محمودَ اخرجَهُ التَّرمذيُ (٩٨٣) بإسنادِ جيّدِ من حديثِ انسِ «أَنَّهُ يَكُلُّ دَخلَ عَلَى شَابٌ وَهُوَ فِي الْمَوْتِ فَقِيلَ كَيْفَ تَجِدُك؟ قَالَ: أَرْجُو اللَّهَ وَأَخافُ ذُنُوبِي فَقَالَ يَنْكُ : لا يَجْتَمِعَان فِي قَلْبِ

فائدة أخرى: ينبغي أنْ يُوجَّة منْ هُوَ فِي السَّياقِ إِلَى القبلةِ لِمَا اخْرِجَهُ الْخَرِجَةُ الْخَرِجَةُ الْخَرِجَةُ الْخَرِجَةُ منْ حَدِيثِ البي المَّاخِرَةِ الْخَرَاءِ بْنِ مَعْرُورِ قَتَادةَ "أَنَّ النَّبِيَّ اللَّهِ حِينَ قَدِمَ الْمَدِينَةُ سَالَ عَن الْبَرَاء بْنِ مَعْرُورِ قَالُوا: تُوفِّيَ، وَأُوْصَى بِنُلُثِ مَالِهِ لَك يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَأُوْصَى أَنَّ يُوجَّة الْفِبْلَةَ إِذَا اخْتُضِرَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْفَارَةَ.

وَقَدْ رَدَدْتُ ثُلْثَهُ عَلَى وَلَدِهِ ثُمَّ ذَهَبَ فَصَلَّى عَلَيْهِ، وَقَالَ: اللَّهُمُّ اغْفِرْ لَهُ وَأَدْخِلْهُ جَنَّتُك وَقَدْ فَعَلْت».

وقالَ الحَاكِمُ: لا أعلمُ في توجِيهِ الحُتَضرِ للقبلةِ غيرَهُ.

٥- قراءةُ يس على الأمواتِ

٥٠٩ وَعَنْ مَعْقِلِ بْنِ يَسَارٍ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ:

«اقْرَؤُوا عَلَى مَوْتَاكُمْ يس».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣٩٢٩) وَالنَّسَائِيُّ [«عمل اليوم والليلة» (١٠٨٢)] وَصَحَّحُهُ ابْنُ حِبَّانُ (٣٠٠٢).

(وعنْ معقلِ بنِ يسارِ ﷺ أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قالَ: اقرؤوا على مؤتّاكُمْ) قالَ ابنُ حبَّانَ: أرادَ بِهِ مــنْ حضرَتْـهُ المنَّـةُ لا أنَّ المُبِّـتَ يُقرأُ عليْهِ.

(يس روَاهُ أبو داود والنَّسائيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانٌ).

واخرجَهُ احمــدُ (٢٦/٥) وابـنُ ماجَـهُ (١٤٤٨) مـنَ حديثِ سُليمانَ النَّيميُّ عنْ أبي عُثمــانَ وليسنَ بـالنَّهْديُّ عــنْ أَبِيـهِ عــنْ معقلِ بنِ يسارٍ ولمْ يقل النَّسائيّ وابنُ ماجَهُ «عنْ أَبِيهِ».

واعلَّهُ ابنُ القطَّانِ بالاضطرابِ والوقف وبجَهَالةِ حالِ ابـي عُثمانَ، وأبِيهِ ونقلَ عنَ الدَّارقطنيُّ أنَّهُ قالَ هذا: حديثٌ مُضَطربُ الإسنادِ مجهُولُ المُثنِ ولا يصحُّ.

وقالَ احمدُ في مُسندهِ (١٠٥/٤): حدّثنا صفوانُ قــالَ: كـانَت المشيخةُ يقولونَ: إذا قُرثَتْ يس عندَ المؤتِ خُفَفَ عنْهُ بِهَا.

وأسندَهُ صاحبُ «الفردوسِ» عسن أبي الـدُّرداء، وأبي ذرُّ قالا: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «مَا مِنْ مَيْت ِ يَمُوتُ فَيَقْرَأُ عِنْدَهُ يـس إلاَّ هَوْنَ اللَّهُ عَلَيْهِ».

وَهَذَانِ يُؤيِّدانِ ما قالَهُ ابنُ حَبَّانَ منْ أَنَّ المرادَ بِــهِ الحُتَضَــُو، وَهُمَا أَصرحُ في ذلِكَ ثمًا اسْتَدلُ بِهِ.

وأخرج أبو الشيخ في «فضائلِ القرآنِ»، وأبو بَكْرٍ المروزيُّ في كِتَابِ «الجنائزِ» عــنْ أبـي الشّعثاءِ صـاحبِ ابـنِ عبّـاسٍ أنّـهُ يُسْتَحبُّ قراءةُ سُورةِ الرَّعدِ.

وزادَ: فإنَّ ذلِكَ يُخفِّفُ عن الميُّتِ.

وفيه أيضاً عن الشُّعيِّ كَانَتِ الأنصارُ يسْتَحْبُونَ أَنْ تُقرأَ عندَ المُبِّتِ سُورةُ البقرةِ.

٦- الدعاءُ للميتِ واغماض عينيه

٥١٠ وَعَنْ أُمُّ سَلَمَةً رضي الله عنها: دَخَـلَ
 رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَـى أبي سَـلَمَةً وَقَـدْ شُـقً بَصَـرُهُ

### ٧\_ تغطيةُ الميتِ

ا ٥١١- وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها: ﴿أَنَّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ عِينَ تُوُفِّيَ - سُجِّيَ بِبُرْدِ حِبَرَةٍ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري [(٩٤٢، ١٢٤٢)، مسلم (٩٤٢)]

روعن عائشة رضي الله عنها أن رسولَ اللهِ ﷺ ﴿حِينَ تُوفَّيَ سُجِّىَ بِبُرْدِ حِبِّرَةِهِ﴾ بالحاءِ المُهمَّلةِ فموحَّدةٌ فراءٌ فَتَـاءُ تــانيتُ بزنــةِ عنبةِ.

(مُتَفَقَ عَلَيْهِ) التَّسجيةُ بِالْهُمَلَةِ والجيمِ التَّعَطيةُ أَيْ غُطَيّ، والجيمِ التَّعَطيةُ أَيْ غُطَيّ، والبردُ يجوزُ إضافَتُهُ إِلَى الحبرةِ ووصفُهُ بِهَا والحبرةُ ما كان لَهَا اعلامٌ، وَهِيَ مَنْ أَحَبُ اللِّباسِ إليْهِ ﷺ، وَهَــَـٰذِهِ التَّعْطيةُ قبلَ النسل.

قَالَ النَّوويُّ في شرحِ مُسلم: إنَّـهُ مُجمعٌ عليْهَـا، وحِكْمَتُـهُ صيانةُ الميُّتِ عن الانكِشافِ ومتْرُّ صُورَتِهِ المُتَغيِّرةِ عن الأعين.

قالوا: وَتَكُونُ التَّسجيةُ بعدَ نزعِ ثبابِهِ الَّتِي تُوفِّيَ فِيهَا لشلاً يَتَغَيَّرَ بدنُهُ بسببهَا.

#### ٨- تقبيلُ الميتِ

١١٥- وَعَنْهَا: أَنْ أَبَا بَكْرٍ قَبُلَ النَّبِيُّ ﷺ بَعْدَ

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٢٤١، ١٢٤٢)

(وعَنْهَا) أَيْ عائشةَ (أَنْ أَبَا بَكُمِ الصَّدِيقَ قَبْلَ النَّبِيُّ ﷺ بعدَ مُوتِهِ، رَوَاهُ البَّعارِيُّ).

استندل به على جواز تقبيل الميت بعد مرتب وعلى أنها تندب تسجئتُه، وَهَذِو انعالُ صحابة بعد وفاتيه لا دليل فيها لانحصار الأدلة في الأربعة نعم هذو الأفعال جائزة على أصل الاناحة.

وقدْ أخرجَ التُرمذيُّ (٩٨٩) منْ حديثِ عائشةَ «أَنَّ النَّبِيُّ عَلَىٰ قَبْلَ عُثْمَانَ بْنَ مَظْعُون، وَهُوَ مَيِّتٌ، وَهُوَ يَبْكِي أَو قَـالَ: وَعَيْنَاهُ تَهْرَقَانُ قَالَ التَّرمذيُّ: حديثُ عائشةَ حسنٌ صحيحٌ. فَأَغْمَضَهُ ثُمُّ قَالَ: «إِنَّ الرُّوحَ إِذَا قَبِضَ اتَّبَعَهُ الْبَصَـرُ» فَضَجَّ نَاسٌ مِنْ أَهْلِهِ فَقَالَ: «لا تَدْعُوا عَلَى أَنْفُيكُمْ إِلاَّ بِخَيْرِ فَإِنَّ الْمَلائِكَةَ تُؤمِّنُ عَلَى مَا تَقُولُونَ» ثُمَّ قَالَ: «اللَّهُمَّ اغْفِورْ لاَبِي سَلَمَةَ وَارْفَعْ دَرَجَتَهُ فِي الْمَهْدِيِّينَ وَافْلَعُ لَهُ فِي قَبْرِهِ وَنَوُرْ لَهُ فِيهِ وَاخْلُفْهُ فِي عَبْرِهِ وَنَوُرْ لَهُ فِيهِ وَاخْلُفْهُ فِي عَبْرِهِ

رُوَاهُ مُسْلِمٌ (٩٢٠)

روعن أمَّ سلمةَ قالَتُ: ﴿ دَخَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى أَبِي اللَّهِ اللَّهِ عَلَى أَبِي اللَّهَ اللَّهُ عَلَى أَبِي اللَّمَةَ. وَقَدْ شَقَّ بَصَرُهُ»، وَهُوَ المُشْهُورُ. المَشْهُورُ.

وضبط بعضهُم البصرة الشمير، وَهُوَ صحيح الضاً فالشَّينُ مفتُوحة بلا خلافي.

(بَصُرُهُ فَأَعْمَضَهُ ثُمُّ قَالَ: وَإِنَّ الرُّوحَ إِذَا قَبِضَ اتَّبَعَهُ الْبَصَرُ فَضَجَّ نَاسٌ مِنْ أَهْلِهِ فَقَالَ: لا تَلاَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ إِلاَّ بِخَيْرٍ فَإِنْ الْمَلاَئِكَةَ تُومِّنُ عَلَى مَا تَقُولُونَهُ) أيْ مِنَ الدُّعَاءِ.

(ثمَّ قالَ: «اللَّهُمُّ اغْفِرْ لَأَبِي سَلَمَةَ وَارْفَعْ دَرَجَتُهُ فِي الْمَهْدِيَّةِنَ وَافْسَحْ لَهُ فِي قَبْرِهِ وَنَوْرْ لَهُ فِيهِ وَاخْلُفْهُ فِي عَقِيهِ». رواهُ مُسلمٌ، يُقالُ: شَنَّ المَيْتَ بصرَهُ إذا حضرَهُ المؤتُ وصارَ ينظرُ إلى الشَّي، لا يرتَدُّ عنهُ طرفُهُ.

وفي إغماضِهِ ﷺ طرفَهُ دليلٌ على اسْتِحبابِ ذلِكَ.

وقد أجمعَ عليهِ المسلمونَ.

وقد عُلّلَ في الحديثِ ذلِكَ بانَ البصرَ يَتْبِعُ الرُّوحَ أي ينظرُ اينَ تَذْهَبُ.

والحديثُ منْ أدلَّةِ منْ يقولُ: إنَّ الأرواحَ أجسامٌ لطيفةً مُتَحلَّلةٌ في البدن، وَتَذْهَبُ الحياةُ منَ الجسدِ بذَهَابِهَا، وليسَ عرضاً كما يقولُهُ آخرونَ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ يُدعى للميَّتِ عندَ مؤتِهِ ولاَهْلِهِ وعقبِهِ بأمورِ الآخرةِ والدُّنيا.

وفِيهِ دلالةٌ على أنَّ المُيتَ يُنعَّمُ فِي قبرِهِ أو يُعذَّبُ.

### ٩ ـ شدةُ الدِّين على الميتِ

قَالَ: «نَفْسُ الْمُؤْمِنِ مُعَلَّقَةٌ بِدَيْنِهِ حَتَّى يُقْضَى عَنْهُ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٤٤٠/٢) وَالتَّرْمِذِيُّ وَحَسَّنَهُ (١٠٧٩)

وقة وردَ التَّشديدُ في الدَّينِ حَتَّى تَـرَكَ ﷺ الصَّلاةَ على منْ مَاتَ وعليْهِ دينٌ حَتَّى تحمَّلُهُ عنْهُ بعضُ الصَّحابةِ، واخبرَ ﷺ أَنَّهُ يُعفرُ للشَّهِيدِ عندَ أوَّلِ دفعةٍ منْ دمِهِ كُـلُّ ذنبِ إلاَّ الدَّينَ.

وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ لا يَزَالُ النِّتُ مَشْغُولاً بِدَيْنِهِ بِعَدَ مُوْتِهِ فَثِيهِ حَثَّ عَلَى التَّخُلُصِ عَنْهُ قَبَلَ المُوْتِ، وأَنَّهُ أَهَمُّ الحقوق، وإذا كانَ هذا في الدَّينِ الماخوذِ برضا صاحبِهِ فَكَيْفَ بمِنا أُخَذَ غَصباً ونَهْباً وسلباً.

#### ١٠ - غسلُ الميتِ وتكفينُه

النَّبِيُّ ﷺ قَالَ - فِي النَّذِي سَقَطَ عَنْ رَاحِلَتِهِ فَمَاتَ: اغْسِلُوهُ بِمَاءٍ وَسِدْرٍ، وَكَفُّنُوهُ فِي ثُوبَينٍ».

مُتْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٨٤٩)، مسلم (١٧٠٦)]

(وعن ابنِ عبَّاسِ صَلَّى الله النَّبِيُ ﷺ قالَ فِي الَّذِي سَقطَ عن الحَدِي سَقطَ عن الحَدِي الله عن المحلَّةِ فَمَاتَ وَهُوَ واقفٌ بعرفَ على راحلَتِهِ كما في البخاريُ (اغْسِلُوهُ بِمَاءُ وَسِلْارٍ وَكَفْلُوهُ فِي تَوْتِيْنِ، مُتَّفَقٌ عليه، تمامُهُ الولا تُحنَّطُوهُ ولا تُخمِّرُوا وأسّهُ، وبعدَهُ في البخاريُ الفَإِنَّهُ يُبْمَثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مُلْبَيَاً،

الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ غُسل الميُّتِ.

قِالَ النَّوويُّ: الإجماعُ على أنَّ غُسلَ الميُّتِ فرضُ كفايةٍ.

قَالَ المُصنَّفُ بعدَ نقلِهِ فِي الفَّتْـجِ: وَهُـوَ ذُهُـولٌ شـديدٌ فـإلَّ الحُلافَ فِيهِ مشْهُورٌ عندَ المالِكِيَّةِ حَتَّى إِنَّ القرطبيُّ رجَّحَ فِي شرحٍ مُسلم أنَّهُ سُنَّةً، ولَكِنُ الجِمْهُورَ على وُجوبِهِ.

وقلاً ردُّ ابنُ العربيُّ على من لمْ يقبلْ بذلِك، وقبال: قبدُ

تواردَ القولُ والعملُ وغسُّلَ الطَّاهِرُ المَطَهَّـرُ فَكَيفَ بمن سواهُ، ويأتِي كمَّيَّةُ الغسلاتِ في حديثِ أُمَّ عطيَّةَ قريباً.

وقولُهُ (بماء وسدرٍ) ظَاهِرُهُ أَنَّهُ يُخلَّطُ السَّدرُ بالمَاءِ في كُـلُ مرَّةٍ منْ مرَّاتِ الْغسل.

قيلَ: وَهُوَ يُشعرُ بِانَ غُسلَ المُيْتِ لِلتَّنظيفِ لا لِلتَّطْهِيرِ؛ لأنَّ الماءَ المضافَ لا يُتَطَهَّرُ بهِ.

قيلَ: وقدْ يُقالُ يُخْتَملُ أَنَّ السَّدرَ لا يُغيِّرُ وصفَ المـاءِ فـلا يصيرُ مُضافاً وذلِكَ بانْ يُمعَّكَ بالسَّدرِ ثُـمٌ يُغسَّلَ بالمـاءِ في كُـلُ مرَّةِ.

وقالَ القرطبيُ: يُجعلُ السَّدرُ في ماء ثُمَّ يُخضخضُ إلى أَنْ تخرجَ رغرَتُهُ ويدلُّكَ بِهِ جسدُ المُنتِ ثُمَّ يُصبُ عليْهِ المساءُ القراحُ فهذِهِ غسلةً.

وقيلَ: لا يُطرحُ السُّدرُ في الماءِ أيْ لنسلاً يُمسازجَ المساءَ فيغيّروصفَ الماءِ المطلقِ.

وَتَمسَّكَ بِظَاهِرِ الحديثِ بعضُ المَالِكِيَّةِ فَسَالَ: غُسلُ المُستِ إِنَّما هُــوَ لِلتَّنظيفِ فيجـزئُ الماءُ المضـافُ كمـاءِ الـوردِ ونحـوِه، وقالوا: إِنَّما يُكْرَهُ؛ لأجل السَّرف.

والمشهُورُ عندَ الجمهُورِ أنَّهُ غُسـلٌ تعبُّـديُّ يُشْتَرطُ فِيـهِ مـا يُشْتَرطُ فِي الاغْتِسالاتِ الواجِبةِ والمندويةِ.

وفي الحديث النّهي عن نحنطِه ولم يذُكُرُهُ المصنّف كما عرفْت وَتَعليلُهُ "بائنُهُ يُبعثُ يومَ القِيامَةِ مُلبّياً» يدلُّ على اللّ علّـةَ النّهي كونُهُ مَاتَ مُحرماً فإذا انْتَفَت العلّةُ انْتَفى النّهيُ، وَهُوَ يدلُّ على اللّ الحرام على أنْ الحنوطَ للميّتِ كان أمراً مُتَقرُراً عندَهُمْ.

وفِيهِ أيضاً النَّهْيُ عَنْ تخميرِهِ وَتَغطيةِ رَاسِهِ؛ لأجلِ الإحسرامِ فمنْ ليسَ بمحرم يُحنطُ ويخمُّرُ رَاسُهُ، والقولُ بأنَّهُ ينقطـــعُ حُكُــمُ الإحرامِ بالمؤتر كما تقولُهُ الحنفيَّةُ وبعضُ المالِكِيَّةِ خلافُ الظَّاهِرِ.

وَقَادْ ذَكَرَ فِي الشَّــرحِ خلافَهُم، وأَدْلَتُهُمْ وليسَتْ بنَاهِضةٍ على مُخالفةِ ظَاهِرِ الحديثِ فلا حاجةً إلى سردِهَا.

وقولُهُ: «وَكَفَّنُوهُ في ثوبين» يدلُّ على وُجوبِ التَّكْفينِ، وأنَّـهُ لا يُشْتَرطُ فِيهِ أنْ يَكُونَ وتْراً.

وقيل: يُحتَملُ أنَّ الاقْتِصارَ عليْهِمَا؛ لأنَّهُ مَاتَ فِيهِمَا، وَهُــوَ مُتَلَبِّسُ بِتِلْكَ العبادةِ الفاضلةِ.

ويحَتَّمَلُ أَنْهُ لَمْ يَجِدْ لَهُ غيرَهُمَا، وأنَّهُ منْ رأسِ المالِ؛ لأنَّـهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُولِيَّ

ووردَ «الثُّوبين» في هذِهِ الرُّوايةِ مُطلقينِ.

وفي روايةٍ في البخاريّ (١٨٥١) "في ثوييْهِ" وللنَّسائيُّ (٣٩/٤) «في ثوييْهِ اللَّذِينَ أَحرمَ فِيهِمَا».

قَالَ المُصنَّفُ: فِيهِ اسْتِحبابُ تَكُفينِ المُيْتِ فِي ثَيَابِ إحرامِهِ، وَانَّ إحرامَهُ باق، وأنَّهُ لا يُكَفَّنُ فِي المخيطِ.

وفي قولِهِ: «يُبعثُ مُلئِياً» ما يدلُّ لمن شرعَ في عملِ طاعةِ ثُمُّ حيلَ بينَهُ وبينَ تمامِهَا بـالموْتِ أنَّـهُ يُرجى لَـهُ أَنْ يَكَنَبُـهُ اللَّـهُ في الآخرةِ من أهل ذلك العملِ.

#### ١١ ـ تجريدُ الميتِ لتغسيله

الله عنها قَالَتْ: لَمَّا أَرَادُوا غُسْلُ رَسُولِ اللهِ عَنها قَالَتْ: لَمَّا أَرَادُوا غُسْلُ رَسُولِ اللهِ عَلَى قَالُوا: وَاللَّهِ مَسَا نَدْرِي نُجَرِدُ رُسُولَ اللَّهِ عَلَى كَمَا نُجَرَدُ مَوْتَانَا أَمْ لاك. الْحَدِيث.

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٢٦٧/٦)، وَأَبُو دَاوُد (٣١٤١)

وفي رواية لابن حبًانَ (٦٦٢٨) الوَكَانَ الَّذِي أَجلسَهُ في حجرهِ عليُّ بنُ أبي طالبٍ عليه السلامُ.

وروى الحَاكِمُ[المستدرك(٩٩/٣)] قالَ: "غَسُلُ النَّبِيُّ ﷺ عليُّ عليه السلام وعلى يسدِ عليٌّ خرقةٌ فغسَّلَةُ فـادخلَ يـدَهُ تَحْتَ

القميص فغسَّلُهُ والقميصُ عليْهِ.

وروى ذلِكَ الشَّافعيُّ [اترتيب المسند، (٢٠٤/١)] عـنْ مـالِكِ عنْ جعفر بن مُحمَّدِ عنْ أبيهِ.

وفي هـ نبو القصُّةِ دلالـ ق على أنَّهُ ﷺ ليس كغيرِو من المؤتى.

### ١٣\_ عددُ ما يغسل وجعل الكافور فيه

٥١٦ - وَعَنْ أُمُّ عَطِيَّةَ رَضِي اللَّه عنها قَالَتْ: 
ذَخَلَ عَلَيْنَا النَّبِيُ ﷺ وَنَحْنُ نُغَسَّلُ ابْتَنَهُ. فَقَالَ:
«اغْسِلْنَهَا ثَلَاثاً أو خَمْساً أو أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ إِنْ رَأَيْسَنَّ
ذَلِكَ بِمَاء وَسِلْر وَاجْعَلْنَ فِي الْآخِيرَةِ كَافُوراً أو
شَيْئاً مِنْ كَافُور، فَلَمَّا فَرَغْنَا آذَنَاهُ، فَٱلْقَى إِلَيْنَا حِقْوَهُ
فقال: «أَشْعِرْنَهَا إِيَّاهُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٢٥٣)، مسلم (٩٣٩)].

وَفِي رِوَانَةِ [خ(٥٥٥)، م(٩٣٩)(٤٤)]: قابُدَأَنَ بِمَيَامِيهَا، وَمَوَاسَمِعِ الْوَضُوء مِنْهَاكِ.

وَفِي لَفُطْ لِلنَّحَـٰارِيِّ (١٣٦٣): وَلَعَنَفُرْنَا شَعْرَهَا ثَلَاثَةَ قُرُونٍ فَٱلْقَيَّاهَا لَفَنَاهِ

(وعن أمَّ عطية) تقدَّمَ اسمُهَا.

وفِيهِ خلافٌ، وَهِيَ أَنصَارِيَّةٌ.

(قَالَتُ: إِدَّخَلَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَنَحْنُ نُفَسِّلُ الْبَسَّهُ اللَّهِ اللَّهِ فَا وَنَحْنُ نُفَسِّلُ الْبَسَّهُ اللهِ تَقَعْ فِي شَيْءً اللهِ اللهُ الل

(فقالَ: ﴿اغْسِلْنَهَا لَلاثاً أَو خَمْساً أَو أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ إِنْ رَأَيْسُنُّ ذَلِكَ بِمَاءٍ وَسِلْدٍ وَاجْعَلْنَ فِي الاَّخِيرَةِ كَافُوراً أَو شَيْناً مِنْ كَسَافُورٍ ﴾ هُوَ شَكُ مِن الرَّاوِي: أَيُّ اللَّفَظِينِ

قال: والأوَّلُ محمولُ على الشَّاني؛ لأنَّهُ نَكِرةٌ في سَمِياقَ الإثباتِ فيصلقُ بِكُلُّ شيءٍ منهُ.

وَفَلَمَا فَرَعْنَا آذَنَّاهُ} فِي البخارِيُّ "أَنَّهُ ﷺ فَسَالَ لَهُــنُّ: "فَإِذَا فَرَغْتُنَّ آذِنْنِي».

ووقعَ في روايةِ البخاريُّ "فلمًا فرغنَ» عوضاً عنْ "فرغنا».

(فَالْقَى الْبِنَا حَقُوهُ) فِي لَفَظِ البخاريِّ "فَأَعَطَانَا حَقُوهُ"، وَهُوَ بَفَتْحِ الْمُهْمَلَةِ ويجوزُ كسرُهَا وبعدَهَا قافٌ سَاكِنَةً.

والمرادُ هُمُنا الإزارُ وأطلقَ على الإزارِ عجازاً إذْ معنّاهُ الحقيقيُّ معقدُ الإزارِ فَهُوَ منْ تسميةِ الحالِ باسمِ الحلُّ.

(فقالَ: أشعرنَهَا أيَّاهُ). أي اجعلنَهُ شعارَهَا أي النُّوبَ الَّـذي يلي جسدَهَا (ومُتَّفَنَّ عليْهِ في روايةٍ) أيْ للشَّيخينِ عنْ أُمُّ عطيَّةَ.

(قَائِسَدَأَنْ بِمَيَامِيهَا، وَمَوَاضِعِ الْوُضُوءِ مِنْهَا». وفي لفسظِ للبخاريُّ) اي عن أمُّ عطيَّة.

(فَصَفُرْنَا شَعْرَهَا ثَلاثَةَ قُرُونِ فَٱلْقَيْنَاهُ خَلْفَهَا).

دلَّ الأمرُ في قولِهِ «اغسلنَهَا ثلاثـاً» على أنَّهُ يجبُ ذلِكَ العددُ، والظَّاهِرُ الإجماعُ على إجزاءِ الواحدةِ فالأمرُ بذلِكَ محمولٌ على النَّدبِ.

وأمًّا أصلُ الغسلِ فقدْ عُلمَ وُجوبُهُ منْ عَلْ آخرَ. وقيلَ: تجبُ النَّلاثُ.

وقولُهُ: «أو خمساً» أو: لِلتَّخييرِ لا لِلتَّرْتِيبِ هُوَ الظَّاهِرُ.

وقوله: «أو أَكْثَرَ» قدْ فُسُرَ في روايةٍ «أو سبعاً» بـدلُ قولِـهِ: «أو أَكْثَرَ مَنْ ذَلِكَ» وبهِ قالَ أحمدُ وَكَرَهَ الزِّيادةَ على سبع.

قالَ ابنُ عبدِ البرُّ: لا أعلمُ أحداً قالَ بمجاوزةِ السَّبِعِ إلاَّ أَنَّهُ وقعَ عندَ أبي داود(٣١٤٢) "أو سبعاً أو أَكْثرَ منْ ذلِكَ" فظاهرُهَا شرعيَّةُ الزُّيادةِ على السَّبع.

وَتَقَدُّمَ الْكَلامُ فِي كيفيَّةِ غسلةِ السُّدر.

قالوا: والحِكْمةُ فِيهِ أَنَّهُ يُليِّنُ جَسَدَ اللَّيْتِ.

وأمًّا غسلةُ الْكَافورِ فظَاهِرُهُ أَنَّهُ يُجعلُ الْكَافورُ فِي الماء ولا يضرُّ الماء تغيُّرُهُ بِهِ، والحِكْمةُ فِيهِ أَنَّهُ يُعليُّبُ رائحةً الموضع؛ لأجلِ منْ حضرَ منَ الملائِكَةِ وغيرهِمْ معَ أَنْ فِيهِ تَجفيفاً وَتَبريداً وقدوَّةً نَفُوذٍ وخاصيَّةً في تصليبِ جَسدِ الميُّتِ وصرف الْهَوامُ عنهُ، ومنع ما يَتَحلُلُ من الفضلاتِ، ومنع إسراع الفسادِ إليْهِ، وَهُو أقوى

الرَّوائحِ الطَّيِّبَةِ في ذلِكَ، وَهَذا هُوَ السَّرُّ في جعلِــهِ في الآخــرةِ إذْ لوْ كانَ في الأولى مثلاً لأَذْهَبَهُ الماءُ.

وفِيهِ دلالةً على البداءةِ في الغسلِ بالميامنِ.

والمرادُ بِهَا ما يلي الجانبَ الأيمنَ.

وقولُهُ: «ومواضع الوضوء منهًا» ليـسَ بـينَ الأمريـنِ تنـافـــ لإمْكَانِ البداءةِ بمواضع الوضوءَ وبالميامنِ معاً.

وقيل: المرادُ ابدأنَ بميامنِهَا في الغسلاتِ الَّتِي لا وُضوءَ فِيهَا، ومواضع الوضوءِ منْهَا في الغسلةِ التَّصلةِ بالوضوءِ، والحِكْمـةُ في الأمرِ بالوضوءِ تجديدُ سمـةِ المؤمـنِ في ظُهُـورِ أثـرِ الغـرُةِ والتُحجيلُ.

وظَاهِرُ مواضع الوضوءِ دُخولُ المضمضةِ والاستِنشاقِ.

وقولُهَا: الضفَّرنا شعرَهَا، اسْتُدلُّ بِهِ على ضفرٍ شعرِ الليُّتِ.

وقالَ الحنفيَّــةُ: يُرســلُ شـعرُ المـراةِ خلفَهَــا، وعلى وجْهِهــا مُفرُقاً.

قَالَ القرطيُّ: كَانَّ سَبَبَ الحَلافِ انَّ الَّذِي فَعَلَّتُهُ أَمُّ عَطَيَّةً لَمْ يَكُنْ عَنْ الْمَرِهِ ﷺ.

ولَكِنَّهُ قالَ المصنَّفُ(الفتح: ١٣٤/٣): إنَّهُ قَدْ رَوَى سَعِيدُ بِـنُ منصور ذلِكَ بلفظِ قالَتْ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «اغْسِـلْنَهَا وِتْـراً وَاجْعَلْنَ شَعْرَهَا ضَفَايْرَ».

وفي صحيح ابن حبَّانَ (٣٠٣٣) «اغْسِلْنَهَا ثَلاثًا أو خَمْسًا أو سَبْعًا وَاجْعَلْنَ لَهَا ثَلاثَةَ قُرُونِ» والقرنُ هُنا المرادُ بِهِ الضَّفائرُ.

وفي بعضِ الفاظِ البخاريِّ: «ناصيَتَهَا، وقرنيْهَا، ففي لفظِ «ثلاثةِ قُرون» تغليبٌ، والْكُلُّ حُجَّةٌ على الحنفيَّةِ، والضَّقرُ يَكُـونُ بعدَ نقضِ شعرِ الرَّاسِ وغسلِهِ، وَهُوَ فِي البخاريِّ صريحاً.

وفِيهِ دلائلُ على إلقاءِ الشُّعرِ خلفَهَا.

وذَهَلَ ابنُ دقيقِ العيدِ عنْ كونِ هذِهِ الألفاظِ فِي البخاريُّ فنسبَ القولَ بِهِ إلى بعضِ الشَّافعيُّةِ، وأنَّـهُ اسْتَندَ في ذلِـكَ إلى حديث غريب.

١٣ ــ تكفينُ رسول اللَّه في ثلاثة أثواب

٥١٧ - وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللّه عنها قَالَتْ:
 كُفَّنَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ فِي ثَلاثَةِ أَثْوَابٍ بِيضٍ سُحُولِيَّةٍ
 مِنْ كُرْسُفٍ، لَيْسَ فِيهَا قَمِيصٌ وَلا عِمَامَةٌ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٢٦٤)، مسلم (٩٤١)]

روعن عانشة قالت: كُفّن رسولُ اللهِ ﷺ في ثلاثةِ اثوابِ بيض سُحوليَّةٍ) بضمُ السَّين المُهْمَلةِ والحاء المُهْمَلةِ.

(منْ كُرسفو) بضمُّ الْكَافِ وسُكُونِ الرَّاءِ وضمُّ السَّينِ المُهمَلةِ ففاءٌ أيْ قُطنِ.

(ليسَ فِيهَا) أي النَّلاثةِ (قَميصٌ ولا عمامةٌ) بـلُ إِذَارٌ ورداءٌ ولفافةٌ كما صرَّحَ بِهِ في طبقاتِ ابنِ سعلِ(٢٨٣/٢) عن الشَّعبيُّ. رمُتفق عليْهِ).

فِيهِ أَنَّ الْأَفْضَلَ التَّكْفِينُ فِي ثَلاثةِ أَثْوابِ بِيضٍ؛ لأَنَّ اللَّـة \_ تعالى \_ لمْ يَكُنْ بِخْنَارُ لنبيَّهِ ﷺ إِلاَّ الأَفْضَلَ.

وقله روى أَهْـلُ السُّننِ [ابو داود (٣٨٧٨)، السرمذي (٩٩٤) وسالى برقم (٥٠٦)] من حديثِ ابنِ عبَّاسِ «الْبَسُوا ثِيَابَ الْبَيَــاضِ فَإِنْهَا أَطْبِبُ وَأَطْهَــرُ وَكَفَنُــوا فِيهَـا مَوْتَـاكُمْ، وصحَّحَـهُ السَّرمذيُ والحَاكِمُ.

ولَهُ شَاهِدٌ من حديثِ سمرةَ أخرجُوهُ [أحمد (١٣/٥)، أبو داود (٢٨١٠)، الزمذي (٣٤/٤)، السائي (٣٤/٤)، ابن ماجه (٣٥٦٧)]، وإسنادُهُ صحيحٌ أيضاً.

وامًّا ما تقدَّمَ في حديثِ عائشةَ «أَنَّهُ ﷺ سُجِّيَ ببردِ حبرةٍ» وَهِيَ بُردٌ يَمانِيُّ مُخطَّطٌ غالِي الثَّمنِ فإنَّهُ لا يُعارضُ ما هُنا؛ لأنَّهُ عَلَيْهِ لُم يُكَفَّنُ فِي ذَلِكَ البردِ بلُ سَجُّوْهُ بِهِ لَيَتَجَفَّفَ فِيهِ ثُمَّ نزعُوهُ عَنْهُ كَا أَخرِجَهُ مُسلمُ (١٤١).

على أنَّ الظَّاهِرَ أنَّ التَّسجيةَ كَانَتْ قبلَ الغسل.

قَالَ التَّرَمَذيُّ: تَكُفْينُهُ فِي ثلاثةِ أثوابٍ بيـضٍ أصحُّ مـا وردَّ فِي كَفَنِهِ.

وأمَّا ما أخرجَــهُ أحمدُ (٩٤/١) وأبـنُ أبـي شـيبةَ [«المصنف»

(٢٦٥/٢)] والبزّارُ [«كشف الاستار» (٨٥٠)] منْ حديثِ عليٌ عليه السلام أنَّهُ تَلَيُّظُ كُفُنَ في سبعةِ اثوابِ فَهُوَ منْ روايةِ عبدِ اللَّهِ بنِ مُحمَّدِ بنِ عقيلٍ، وَهُوَ سَيِّئُ الحفظِ يصلحُ حديثُهُ في المُتَّابِعَاتِ إِلاَّ إِذَا انفَرَدَ فَلاَ يُحسنُ فَكَيْفَ إِذَا خالفَ كِما هُنَا فلا يُقبلُ.

قال المصنفُ: وقد روى الحَاكِمُ منْ حديثِ أَيُّوبَ عنْ نافع عن ابنِ عُمرَ ما يعضدُ روايةَ ابنِ عقيلِ فإنْ ثَبَتَ جُمعَ بينَهُ وبينَ حديثِ عائشةَ بأنَّهَا روَتْ ما اطَّلْعَتْ عُلْيْهِ، وَهُوَ الثَّلاثَةُ، وغَبُرُهَا روى ما اطَّلَعَ عَلَيْهِ سيَّما إنْ صحَّتِ الرَّوايةُ عنْ عليٌ فإنَّهُ كانَّ المباشرُ للغسل.

واعلمُ أنَّهُ بجبُ من الْكَفْنِ ما يستُرُ جميعَ جسدِ النِّستِ فيإنَّ قصرَ عنْ سَتْرِ الجميعِ قُدَّمَ سَتُرُ العورةِ فما زادَ عليْهَا سُيْرَ بهِ منْ جانبِ الرَّاسِ وجعلَ على الرَّجلينِ حشيشٌ كما فعلَ النَّبيُ ﷺ في عمّهِ حزةً ومصعب بنِ عُم (ع(١٧٧٤)) فإنْ أُريدَ الزَّيادةُ على الواحدِ فالمندوبُ أَنْ يَكُونَ وِتْراً ويجوزُ الاقْتِصارُ على الاثنينِ كما مرَّ في حديثِ الحرم الذي ماتَ.

وقلا عرفات من رواية الشّعبيّ كيفيَّة الثّلاثة، وأنهّا إذارٌ ورداءٌ ولفافةٌ وقيلَ: متزرٌ ودرجان وقيلَ: يَكُونُ منْهَا قميصٌ غيرُ غيط، وإزارٌ يبلغُ منْ سُرَّتِه إلى رُكْبَتِهِ ولفافةٌ يُلفُّ بِهَا مَنْ قريبهِ إلى قدمِهِ وَتَأوُّلُ هذا القائلُ قولَ عائشةً: «ليسَ فيهَا قميصٌ ولا عمامةٌ» بأنها أرادَتْ نفي وُجوبِ الأمرينِ معاً لا القميصَ وحدّهُ أو أنْ النَّلاثة خارجةٌ عن القميصِ والعمامةِ.

والمرادُ اللَّ النَّلاثةَ ثمَّا عدَاهُمَا، وإنْ كانسا موجوديسِ، وَهَـذا لهُ جدًّا.

قيل: والأولى أنْ يُقال: إنْ التَّكُفينَ بالقميصِ وعدمِهِ سواءً يُسْتَحبُّان فإنَّهُ ﷺ كفَّنَ عبدَ اللَّهِ بـنَ أَبـيٌ في قميصِهِ أخرجَهُ البخاريُّ (١٧٦٩) ولا يفعلُ ﷺ إلاَّ ما هُوَ الاَحسنُ.

وفِيهِ أَنْ قَمَيْصَ المُيْتِ مثلُ قميصِ الحيُّ مَكْفُوفاً مزروراً.

وقد اسْتَحبُّ هذا مُحمَّدُ بنُ سيرينَ كما ذَكَـرَهُ البَيْهَمَـيُّ فِي الحَلافيَّاتِ.

قَالَ فِي الشَّرِح: وفِي هذا ردًّ على مــنْ قــالَ: إِنَّـهُ لا يُشــرعُ القميصُ إِلاَّ إِذَا كَانَتْ أطرافُهُ غيرَ مَكْفُوفَةٍ.

قَلْت: وَهَذا يَتَوقَفُ على أَنَّ كَفَّ أَطْرَافِ القميصِ كَانَّ عُرفَ أَهْلِ ذَلِكَ العصرِ.

#### ١٤ ـ تكفين الميت في قميص

٥١٨ - وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 «لَمًا تُوفِّيَ عَبْدُ اللَّهِ ابْنُ أُبِيِّ جَاءَ ابْنُهُ إِلَى رَسُولِ
 اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: أَعْطِنِي قَمِيصَكُ أُكَفِّنُهُ فِيهِ فَأَعْطَاهُ
 إيّاهُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٢٦٩)، مسلم (٢٧٧٤)].

هُوَ دليلٌ على شرعيَّةِ التَّكُفينِ فِي القميصِ كما سلفَ قريباً.

وظَاهِرُ هـنّهِ الرُوايةِ أنّهُ طلبَ القميصَ منْهُ عَلَيْ قبلَ التَّهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْ قبلَ التَّكْفِينِ إلاَّ أنَّهُ قَدْ عارضَهَا ما عند البخاريُ (١٢٧٠) من حديث جابرِ: «أَنَّهُ عَلَيْهُ أَتَى عَبْدُ اللّهِ بنُ أَبِي بَعْدَمَا دُفِنَ فَأَخْرَجَهُ فَنَفَتْ فِيهِ مِنْ ريقِهِ، وَٱلْبَسَهُ قَمِيصَهُ، فإنّهُ صريحٌ أنّهُ كانَ الإعطاءُ والإلباسُ بعد الدُفن، وحديثُ ابن عُمرَ يُخالفُهُ.

وجمع بينَهُمَا بِــَانُ المرادَ مِنْ قولِـهِ في حديثِ ابِـنِ عُمـرَ:
"فاعطًاهُ" أيْ أنعمَ لَهُ بذلِكَ فأطلقَ على العدَّةِ اسمُ العطيَّةِ مجـازاً
لِنَحقُّقِ وُقوعِهَا وَكَذا قولُهُ في حديثِ جابرٍ: "بعدما دُفـنَ" أيْ
دُلِّى في حُفرَتِهِ.

أو أنَّ المرادَ من حديث جابرٍ أنَّ الواقعَ بعدَ إخراجِهِ منْ حُفرَتِهِ هُوَ النَّفتُ.

وأمَّا القميصُ فقدْ كانَ أُلبسَ

والجمعُ بينَهُمَا لا يدلُّ على وُقوعِهِمَا معاً؛ لأنَّ الـواوَ لا تَقْتَضـي الـتَّرْتِيبَ ولا المعيَّةَ فلعلَّهُ أرادَ أنْ يذُكُرَ ما، وقــعَ في الجملةِ منْ إكرامِهِ تَلِيُّ منْ غير إرادةِ التَّرْتِيبِ.

وقيلَ: إِنَّهُ ﷺ اعطَاهُ احدَ قميصيْهِ اوُلاً، ولمَّا دُفنَ اعطَاهُ النَّاني بسؤال ولدِهِ عبدِ اللَّهِ.

وفي الإكْليلِ للحَاكِمِ إكما في «الفتح» ١٣٩/٣] ما يُؤيَّدُ ذلِكَ. واعلمْ أنَّهُ إِنَّما أعطى عبدَ اللَّهِ بنَ عبدِ اللَّهِ بن أَبيِّ؛ لأنَّـهُ

كانَ رجلاً صالحاً؛ ولأنَّهُ سالَهُ ذلِكَ، وَكَانَ لا يبردُ سائلاً، وإلاً فإنْ آبَاهُ الَّذِي البِسَهُ قميصَهُ ﷺ وَكُفَّنَ فِيهِ منْ أعظمِ المسافقينَ، ومَاتَ على نفاقِهِ، وأنزلَ اللَّهُ فِيهِ: ﴿وَلا تُصَلُّ عَلَى أَحَسدٍ مِنْهُمُ مَاتَ آبَداً﴾ والعوبة: 14.

وقيل: إنَّما كسّاهُ ﷺ قميصَهُ؛ لأنَّهُ كسانَ كسا العبَّاسَ لمَّا أُسرَ ببدر فارادَ ﷺ انْ يُكَافِئهُ

#### ١٥ ـ تكفين الميت بثياب بيض

١٩٥ - وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه عنهما أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «الْبَسُوا مِنْ ثِيَابِكُم الْبَيَاضَ، فَإِنَّهَا مِنْ خَيْر ثِيَابِكُم الْبَيَاضَ، فَإِنَّهَا مِنْ خَيْر ثِيَابِكُمْ، وَكَفَّنُوا فِيهَا مَوْتَاكُمْ».

رَوَاهُ الْخَمْسَـةُ إِلاَّ النَّسَائِيِّ [أحمد (٣٣١/١)، أبـو داود (٣٨٧٨)، الرَّمَذِي (٩٩٤)، ابن ماجه (١٤٧٢)]. وَصَحَّحَهُ التَّرْمِذِيُّ (٩٩٤).

تقدَّمَ حديثُ البخــاريُ عـنْ عائشــةَ[برقــم(١٥٥)] «أنَّهُ ﷺ كُفَّنَ فِي ثلاثِ اثوابٍ بيضٍ».

وظَاهِرُ الأمرِ أنَّهُ يجبُ التَّكْفينُ فِي الثَّيابِ البيضِ ويجبُ لُبسُهَا إِلاَّ أنَّهُ صرفَ الأمرَ عنْهُ فِي اللَّبسِ أنَّهُ قدْ ثَبَـتَ عنْهُ ﷺ أنَّهُ لِبسَ غيرَ الأبيض.

وامًّا التَّكْفينُ فالظَّاهِرُ أَنَّهُ لا صارفَ عَنْهُ إِلاَّ أَنْ لا يُوجِدَّ الْأَبِيضُ كَمَا، وقعَ في تَكْفينِ شُهَداءِ أُحدٍ فإنَّهُ ﷺ كَفَّينَ جماعةً في نمرةٍ واحدةٍ كما يأتِي[برقم(٤٠٤)] فإنَّهُ لا بأسَّ بِهِ للضَّرورةِ.

وامًّا ما روّاهُ ابنُ عدي ً [«الكامل» (٢٠٩٨/١)] من حديث ابنِ عبَّاس: «أنَّهُ ﷺ كَفُنَ فِي قطيفةٍ حمراءً» ففيهِ قيسُ بنُ الرئيع، وَهُوَ ضعيفٌ وَكَأَنَّهُ اشْتَبَهَ عليهِ بحديثِ «أنَّهُ جُعلَ فِي قبرِهِ قطيفةً حمراءُ [٩٦٣٨] وَكَذلِكَ ما قبلَ إنَّهُ كُفَّسَنَ فِي بُسردِ حسبرةٍ، وتَقدَّمُ ابرفه(٤٠٥)] الْكَلامُ أنَّهُ إِنَّما سُجِيَ بِهَا ثُمُ نُزعَتْ عنهُ.

### ١٦ - تحسينُ الكفنِ

٥٢٠ وَعَنْ جَابِرِ ﴿ عَلَىٰهُ قَالَ: قَـالَ رَسُـولُ اللَّـهِ
 ﴿ إِذَا كُفُن أَحَدُكُمُ أَخَاهُ فَلْيُحْسِنْ كَفَنَهُ ﴾.

رَوَاهُ مُسْلِمُ (٩٤٣).

وروّاهُ التّرمذيُّ (٩٩٥) أيضاً من حديثِ أبي قَتَادةً وقالَ: حديثٌ حسنٌ غريبٌ.

ثُمَّ قالَ ابنُ المبارَكِ قالَ سلامُ بنُ أبي مُطيع قولُهُ: «وليحسنْ كفنَهُ» قالَ: هُوَ الضَّفَاءُ بالضَّادِ المعجمةِ والفاءِ أي الواسعُ الفائضُ.

وفي الأمرِ بإحسانِ الْكَفَنِ دلالةٌ على اخْتِيارِ ما كانَ أحسنَ في الذَّاتِ.

وفي صفةِ النُّوبِ وفي كيفيَّةِ وضع النَّيابِ على اليُّستِ فأمَّا حُسنُ الذَّاتِ فينبغي أنْ يَكُونَ على وَجْهِ لا يُعدُّ من المغالاةِ كما سيأتِي النَّهٰيُ عنْهُ.

وأمَّا صفةُ النُّوبِ فقدْ بيَّنَهَا حديثُ ابنِ عبَّــاسٍ الَّـذي قبــلَ ذا.

وامًّا كيفيَّةُ وضع النَّيابِ على اللِّتِ فقدْ بُيِّنَتْ فيمــا سـلفَ وقدْ وردَتْ أحاديثُ في إحسان الْكَفَن وذُكِرَتْ فِيهَا علَّةُ ذلِكَ.

أخرجَ الدَّيلميُّ(الفردوس: ٩٨/١] عنْ جابرِ مرفوعاً «أَحْسِـنُوا كَفَنَ مَوْتَاكُمْ فَإِنَّهُمْ يَتَبَاهَوْنَ وَيَتَرَاوَرُونَ بِهَا فِي قُبُورِهِمْ".

واخوج ايضاً والفردوس: ١٩٨١] من حديث أمَّ سلمة «أَحْسِنُوا الْكَفَنَ وَلا تُؤْذُوا مَوْتَاكُمْ بِعَوِيـلِ وَلا بِتَزْكِيَـةٍ وَلا بِتَأْحِيرِ وَصِيْـةٍ وَلا بِقَطِيعَةٍ وَعَجَّلُوا بِقَضَـاءِ دَيْنِهِ وَاغْدِلُـوا عَـنْ جِيرَانِ السُّومِ وَأَعْمِقُوا إِذَا حَفَرْتُمُ وَوَسَعُوا».

ومن الإحسان إلى المُبَسِّتِ مَا أَخْرِجَهُ أَحَمَّدُ (١١٩/٦) مَنْ حَديثِ عَائشةَ عَنْهُ لَيُّكُا ﴿ وَمَنْ غَسَّلَ مَيْنًا فَأَدَّى فِيهِ الْأَمَانَـةَ وَلَـمْ يُفْسِ عَلَيْهِ مَا يَكُونُ مِنْهُ عِنْدَ ذَلِكَ خَرَجَ مِنْ ذُنُوبِهِ كَيَسُومٍ وَلَكَتْهُ أُمُّهُ».

وقالَ ﷺ: ﴿لِيَلِهِ أَقْرُبُكُمْ إِنْ كَانَ يَعْلَمُ فَإِنْ لَمْ يَكُـنُ يَعْلَـمُ ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُـنُ يَعْلَـمُ ﴿ فَمَنْ تَرَوْنَ عِنْدَهُ حَظّاً مِنْ وَرَعِ وَأَمَانَةٍ».

روَاهُ أَحَدُو١١٩/٦].

وأخرجَ الشَّيخانِ [البخاري (٢٤٤٧)، مسلم (٢٥٨٠)] مسنُ حديثِ ابنِ عُمرَ قالَ: قَالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: الْمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

وأخرج عبدُ اللّهِ بنُ احمدَ الفتح الرباني: ١٥٤/٧] منْ حديث أَبِيُّ بنِ كعب إلاَّ آدَمَ عليه السلام قَبَضَتْهُ الْمَلائِكَةُ وَغَسَّلُوهُ وَكَفَنُّوهُ وَخَلَّقُوهُ وَحَفَرُوا لَهُ وَٱلْحَدُوهُ وَصَلَّوا عَلَيْهِ وَدَخَلُوا فَمْبَرَهُ وَوَضَعُوا عَلَيْهِ اللّّبِنَ ثُمَّ خَرَجُوا مِنَ الْقَبْرِ ثُمَّ حَثُوا عَلَيْهِ المُتُوابَ ثُمُّ قَالُوا: يَا بَنِي آدَمَ هَذَا سُتُتَكُمْهُ.

## ١٧\_ جمعُ القتلى في قبرٍ واحدٍ وتقديم الأقرأ

الرَّجُلَيْنِ مِنْ قَتْلَى أُحُدِ فِي ثَـوْبِ وَاحِدِ ثُـمٌ يَشْنَ الرَّجُلَيْنِ مِنْ قَتْلَى أُحُدِ فِي ثَـوْبِ وَاحِدِ ثُـمٌ يَقُولُ: أَنَّهُمُ أَكْثُرُ أُخْدَاً لِلْقُـرْآنِ؟ فَيُقَدِّمُهُ فِي اللَّحْدِ وَلَـمْ يُغَسَّلُوا وَلَمْ يُصَلُّ عَلَيْهِمْ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٣٤٣).

(وعنهُ) أي عن جابرٍ.

(كَانَ النِّيُّ ﷺ يَجْمَعُ بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ مِنْ قَطْمَى أَحُدِ فِي فَوْدِيو وَاحِدِ ثُمَّ يَقُولُ: أَيُّهُمْ أَكْثَوُ أَخْذًا لِلْقُوآنِ فَيَقَدّمُهُ فِي اللَّحْدِي سُمِّيَ لحداً؛ لأنّه شقٌ يُعملُ في جانبِ القبرِ فيميلُ عنْ وسطهِ، والإلحادُ لُغةَ المِيلُ.

رولم يُغسَّلوا ولم يُصـلُ عليْهِـم، روَاهُ البخـاريُّ) دلُّ علـى احْكَام:

(الأوَّلُ): أنَّهُ بجوزُ جمعُ المُّيَّينِ في ثوب واحدٍ للضَّرورةِ وَهُوَ أحدُ الاختِمالين.

(والثاني): أنَّ المرادَ يقطعُهُ بينَهُمَا ويُكفَّـنُ كُـلُّ واحمدٍ على حيالِهِ وإلى هذا ذَهَبَ الأكثرونَ بل قيلَ: إنَّ الظَّـاهِرَ أَنْهُ لَمْ يقلْ بالاختِمال الأوَّل احدٌ فإنَّهُ فِيهِ الْيَقاءُ بشرَتَي النَّيَّينِ ولا يخفى النَّ قولَ جابرٍ في تمام الحديثِ «فَكُفُنَ أَبِي وَعَمِّي فِي نَسِرَةٍ وَاحِدَةٍ» واحدةٍ» واحدة المحديث على الاختِمال الأوَّل.

وأمَّا السُّارِحُ رحمه اللَّه فقال: الظَّاهِرُ الاحْتِمالُ الشَّانِي كمما فعلَ في حمزةً عُظِّةٍ.

(قلْت): حديثُ جابرِ أوضعُ في عدمِ تقطيعِ النَّوبِ بينَهُمَا فَيَكُونُ أحدُ الجائزينِ والتَّقطيعُ جائزٌ على الأصلِ

(الحَكُمُ النَّاني): أنَّهُ دلَّ على أنَّهُ يُقدَّمُ الأَكْثُرُ أَحَداً للقرآنِ على غيرِهِ لفضيلةِ القرآنِ ويقاسُ عليهِ سائرُ جِهَـاتِ الفضـلِ إذاً جُمعوا في اللَّحدِ

(الحُكُمُ النَّالَثُ): جمعُ جماعةٍ في قبرٍ وَكَأَنَّهُ للضَّرورةِ وبوَّبَ البخاريُّ إِنْ الجَّائِر، باب (٧٣)] بــابَ (دَفَنُ الرَّجلينِ والنَّلائةِ في قبر) وأوردَ فِيهِ حديثَ جابرٍ هـذا وإنْ كَانَتْ روايةُ جابرٍ في الرَّجلينِ فقد وقعَ ذِكْرُ النَّلاثةِ في روايةِ عبدِ الرَّزَّاقِ (٤٧٤/٣) للرَّجلينِ فقد وقعَ ذِكْرُ النَّلاثةَ في روايةِ عبدِ الرَّزَّاقِ (٤٧٤/٣) هـ كَانَ يدفنُ الرَّجلينِ والثَّلاثةَ في قبر واحدٍ.

وروى أصحابُ السُّننِ [أبو داود (٣٢١٥)، النزمذي (١٧١٣)، النساني (٨٠/٤)، ابن عام الأنصاريُّ النساني (٨٠/٤)، ابن عام (١٥٦٠)] عن هشام بنِ عام الأنصاريُّ قال: "جَاءَت الأنصارُ إلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَـوْمُ أَحُـدٍ فَقَـالُوا: أَصَابَنا قَرْحٌ وَجَهَدٌ فَقَـالَ: اخْفِرُوا وَأُوسِعُوا وَاجْعَلُوا الرَّجُلَيْنِ وَالنُّلانَةُ فِي قَبْرٌ، صحْحَهُ الترمذيُّ. ومثلهُ المرأثان والثلاثُ.

وأمَّا دَفْنُ الرَّجلِ والمراةِ في القبرِ الواحدِ فقدْ روى عبدُ الرَّزَاقِ (٤٧٤/٣) بإسنادٍ حسن عنْ واثلةَ بنِ الأسقعِ أنَّـهُ «كَـانَ يَدْفِنُ الرَّجُلُ وَالْمَرْأَةَ فِي الْقَـبْرِ الْوَاحِدِ فَيُقَدِّمُ الرَّجُلُ وَتُجْعَلُ الْمَرْأَةُ وَرَاءَهُ وَكَانَّهُ كَانَ يَجعلُ بِينَهُمَا حائلاً مَنْ تُرابِ.

(الحُكْمُ الرَّامِعُ): أنَّهُ لا يُعسَّلُ الشَّهِيدُ وإليَّهِ ذَهَـبَ الجَمْهُـورُ ولأهْل المذَّهَبِ تفاصيلُ في ذلِكَ.

ورويَ عنْ سعيدِ بنِ المسيّبِ والحسنِ وابــنِ سُـريج<sub>ـ[</sub>مصنف ابن ابي شية: ٢٧٣/٢] أنَّهُ بِحِبُ غُسلُهُ.

والحديثُ حُجَّةٌ عليْهِمْ.

وقدْ أخرجَ أحمدُ (٢٢٩/٣) من حديثِ جابرِ "أَنَّهُ ﷺ قَالَ فِي قَتْلَى أُحُدِ: لا تُغَسِّلُوهُمْ فَإِنْ كُلُّ جُسْرِحٍ أو دَمٍ يَفُوحُ مِسْكاً يَوْمَ الْقَيَامَةِ" فَبِيْنَ الحِكْمةَ في ذلِكَ

(الحُكْمُ الحَامسُ): عدمُ الصَّلاةِ على الشَّهِيدِ وفي ذلِكَ خلافٌ بينَ العلماءِ معروفٌ فقالَتْ طائفةٌ: يُصلَّي عليهِ عملاً بعمومِ ادلَّةِ الصَّلاةِ على الميتِ وبأنَّهُ رُويَ أَنَّهُ يَثَلِيًّا صلَّى على قَتْلَى أُحدٍ وَكَبَرَ على حمزةَ سبعينَ تَكْبِيرةُ الستدوك: ١١٩/٢.

وباللهُ روى البخاريُّ (١٣٤٤) عنْ عُقبةَ بنِ عامرٍ «أَنَّهُ ﷺ صَلَّى عَلَى قَتْلَى أُحُدٍ».

وقالَتْ طائفةً: لا يُصلَّى عليْهِ عملاً بروايةِ جابرٍ هذِهِ.

قَالَ الشَّافِعيُّ: جاءَت الأخبارُ كَانَهَا عِيانٌ مِنْ وُجُوهِ مُتَوَاتِرةِ «اَنَّ النَّبِيِّ ﷺ لَمُ اللَّهِ مَلَّا النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى قَتْلَى أُحُـدٍ» وما رُويَ «أَنَّهُ اللَّهِ صَلَّى عَلَيْهِمْ وَكَبَرَ عَلَى حَمْزَةَ سَبْعِينَ تَكْبِيرَةً» لا يصح وقد كان ينبغي لمن عارض بذلك هذه الأحاديث الصَّحيحة أن يستحيي من نفيه.

وامًّا حديثُ عُقبةً بنِ عامرٍ فقدْ وقعَ في نفسسِ الحديثِ انَّ ذَلِكَ كانَ بعدَ ثمان سنينَ يعني والمخالفُ يقولُ: لا يُصلَّى على القبرِ إذا طالَتِ المدَّةُ فلا يَتِمُّ لَهُ الاسْتِدلال وَكَانَّهُ ﷺ دعا لَهُمْ واسْتَففرَ لَهُمْ حينَ علمَ قُربَ أجلِهِ مُودُعاً بذلِكَ ولا يدلُ على نسخ الحُكْم النَّابِ انْتَهَى.

ويؤيّدُ كُونَةُ دَعَا لَهُمْ عَدَمُ الْجَمَعِيَّةِ باصحابِهِ إِذْ لَـوْ كَانَتُ صلاةً الجنازةِ الأشعرَ اصحابَهُ وصلاَهَا جماعةً كما فعلَ في صلاتِهِ على النَّجاشيِّ فإنَّ الجماعةَ افضلُ قطعاً وأهْلُ أُحدٍ أولى النَّـاسِ بالأفضلِ، ولأنَّهُ لمْ يردْ عنهُ أنَّهُ صلَّى على قبرِ فُرادى وحديثُ عُقبةَ اخرجَهُ البخاريُ (١٣٤٤) بلفظِ: «أَنَّهُ ﷺ صَلَّى عَلَى قَنْلَى أُحُدٍ بَعْدَ ثَمَان سِنِينَ» زادَ ابنُ حبَّانَ (٢١٩٩): "ولمْ يخرِجْ من بيتِهِ حَتَّى قبضَهُ اللَّهُ تعالى».

### ١٨ ـ النهي عن المغالاةِ في الكفنِ

٥٢٢ - وَعَنْ عَلِي ﴿ قَالَ: سَمِعْت النَّبِي ﷺ يَقُولُ: «لا تُغَالُوا فِي الْكَفَنِ فَإِنَّهُ يُسْلَبُ سَرِيعاً».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣١٥٤).

من روايةِ الشّعبيّ عن علميّ ﷺ وفي إسنادهِ عمرو بـنُ هشامِ الجنبيُّ بفَتْحِ الجيمِ فنونّ سَاكِنةٌ فموحًدةٌ مُخْتَلفٌ فِيهِ

وفِيهِ انقطاعٌ بينَ الشَّعبيُّ وعليٌّ؛ لأنَّهُ قالَ الدَّارِقطــنيُّ: إنَّــهُ لمْ يسمعْ منْهُ سوى حديثٍ واحدٍ.

وفِيهِ دلالةً على المنــعِ مــن المغــالاةِ في الْكَفَـنِ وَهِــيَ زيــادةُ الثّمـنِ.

وقولُهُ: (فَإِنَّهُ يُسلَبُ سريعاً) كانَّهُ إشارةٌ إلى أنَّهُ ســريعُ البلــى والذَّمَابِ كما في حديثِ عائشةَ «أنَّ أبا بَكْرٍ نظرَ إلى ثوبِ عليْــهِ

كَانَ يُمرَّضُ فِيهِ بِهِ ردعٌ منْ زعفران فقالَ: اغسلوا ثوبي هذا وزيدوا عليه ثوبين وكَفَنُوني فِيهَا قُلْت: إنَّ هذا خلقٌ قالَ: إنَّ الحيُّ احقُ بالجديدِ من اللِّتِ إِنَّما هُـوَ للمُهْلـةِ. ذَكَرَهُ البخاريُّ (١٣٨٧) مُخْتَصراً.

### ١٩ ـ تغسيلُ الرجلِ زوجتُه

٣٢٥ - «وَعَنْ عَائِشَةَ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ لَهَا: لَـوْ
 مِتُ قَبْلِي لَغَسَّلْتُك» الْحَدِيث.

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٢٨/٦) وَابْنُ مَاجَـةَ (١٤٦٥) وَصَحَحَـةَ ابْنُ حِبَّـانَ (١٥٨٦).

فِيهِ دلالةٌ على اللَّ للرَّجلِ اللَّ يُغسُّلُ زُوجَتَهُ وَهُـوَ قـولُ لِمُهُورٍ.

وقالَ أبو حنيفةَ: لا يُغسُلُهَا بخلافِ العَكْسِ لارْتِفاعِ النَّكَــاحِ ولا عُدَّةَ عليْهِ والحديثُ يردُّ قولَهُ هذا في الزّوجينِ.

وَامًّا فِي الأجانبِ فَإِنَّهُ أَخْرِجَ أَبُو دَاوَد فِي المُراسيلِ (٤١٤) مِنْ حَدَيْثِ أَبِي سَهْلِ عَنْ مُحمَّدِ بِسِنِ أَبِي سَهْلِ عَنْ مُحمَّدِ بِسِنِ أَبِي سَهْلِ عَنْ مُحَمَّدِ بِسِنِ أَبِي سَهْلِ عَنْ مُحُولِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا مَاتَتِ الْمَرْأَةُ مَعَ الرُّجَالِ لَيْسَ مَعَهُنُ رَجُلُّ لَيْسَ أَنِيْهُم امْرَأَةٌ غَيْرُهُا وَالرَّجُلُ مَعَ النَّسَاءِ لَيْسَ مَعَهُنُ رَجُلُّ غَيْرُهُ فَإِنَّهُمَا يُنْوَلَةٍ مَنْ لا يَجِدُ المَاءَ انْتَهَى.

محسَّدُ بسنُ أبسي سَسهُلٍ هــذا ذَكَسرَهُ ابـــنُ حَبَّــانَ في النُقَاتِ (٤٠٨/٧).

وقالَ البخاريُّ: لا يُتَابِعُ على حديثِهِ.

وعن علي ﷺ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لا تُمبْرِزُ فَخِذَك وَلا تُنظُرُ إِلَى فَخِذِ حَيُّ وَلا مَيْتٍ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوِد (٤٠١٥) وَأَبِنُ مَاجَمَهُ (١٤٦٠) وفي إسسنادِهِ اخْتِلافٌ.

عنها: أَنْ فَاطِمَةَ رضي الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُغَسَّلُهَا عَلَيْ هَا الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُغَسَّلُهَا عَلَى هَا الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُغَسَّلُهَا عَلَى الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُغَسَّلُهَا عَلَى الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُغَسَّلُهَا عَلَى الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُغَسِّلُهَا عَلَى الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُغَسِّلُهَا عَلَى الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُعَسِّلُهَا عَلَيْ عَلَيْكُ الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُعَسِّلُها الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُعَسِّلُها الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُعْسَلُها الله عنها أَوْصَتْ أَنْ يُعْسَلُها الله عنها أَوْصَتْ أَنْ أَنْ يُعْسَلُها الله عنها أَوْصَتْ أَنْ أَنْ يُعْسَلُها الله عنها أَوْصَتْ أَنْ الله عنها أَوْصَلَ الله عنها أَوْصَلَ الله عنها أَوْصَلَ الله عنها الله عنها أَوْصَلَ الله عنها أَنْ الله عنها الله عنها أَوْصَلْ الله عنها أَنْ الله عنها أَوْصَلْ الله عنها أَنْ الله أَنْ الله أَنْ الله عنها أَنْ الله أَنْ

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (٧٩/٢).

هذا يدلُّ على ما دل عليهِ الحديثُ الأولُ.

وامًا غُسلُ المراة زوجَهَا فيسْتَدَكُ لَـهُ بمـا اخرجَهُ ابـو داود (٣١٤١) عن «عائشة أنَّهـا قالَتْ: لـو اسْتَقبلْت مـن أمـري مـا اسْتَدبرْت ما غسّل رسول اللَّهِ ﷺ غيرُ نسائِهِ، وصحّحَهُ الحَاكِمُ (٥٩/٣، ٢٠) وإن كان قول صحابيّةٍ.

وَكَذَلِكَ حديثُ فاطمة فَهُو يدلُ على أنَّهُ كان أمراً معروفاً في حَيَاتِهِ عَلَيْ ويؤيِّدُهُ ما روَاهُ البَيْهَتَيُّ (٣٩٧/٣) من أنَّ أبا بَكْرِ أوصى امراَتُهُ اسماء بنْتَ عُميس أن تُعسَلَهُ واسْتَعَانَت بعبد الرّحمن بن عوف لضعفها عن ذلك ولم يُنْكِرَهُ أحدٌ وَهُو قولُ الجَمْهُور والخلافُ فِيهِ لأحمد بن حنبلِ قال: لارْتِفاع النّكاح كــلما في الشرح.

والّذي في «دليل المطالب» من كتُب الحنابلة ما لفظّهُ: وللرَجل ان يُغسّل زوجَتُهُ وامّتَهُ ويثناً دُون سبع وللمسراة غُسـلُ زوجِهَا وسيّدِهَا وابنٍ دُون سبعٍ.

### ٠ ٧ ـ يُصلِّى على المحدودةِ

٥٢٥ - وَعَنْ بُرَيْدَةَ - ﴿ فِي قِصَّةِ الْغَامِدِيَّةِ الْتِي أَمَرَ النَّبِيُ ﷺ بِرَجْمِهَا فِي الزُّنَا - قَالَ: ثُمَّ أَمَّـرَ بِهَـا فَصُلِّيَ عَلَيْهَا وَدُيْنَتْ ﴾.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٦٩٥).

روعن بُريدة في قصّة الغامديّة) بــالغين المعجمـة وبعـد الميـم دالٌ مُهْمَلةٌ نسبةً إلى غامدٍ وَتَأْتِي قصّتُهَا في الحدود.

(أَلِي أَمْرِ النَّبِيُّ ﷺ برجِهَا في الزَّنَى قال: ثُمَّ أَمْرِ بِهَا فَصَلَّمِي عَلَيْهَا وَدَفَتَا. رَوَاهُ مُسلمٌ.

فِيهِ دليلَ على أنَّهُ يُصلِّي على من قُتِل بحدٌ وليس فِيهِ أنَّهُ الَّذي صلَّى عليْهَا.

وقد قال مالِكُ: إنَّهُ لا يُصلِّي الإمامُ على مُقْتُـولِ فِي حَدَّ؛ لأنّ الفضلاء لا يُصلّون على الفسّاق زجراً لَهُمْ.

(قلْت): كذا في الشّرح لَكِن قد «قال ﷺ في الغامديّة: إنّها تابَتْ توبةً لو قُسمَتْ بين أهْـل المدينة لوسـعَتْهُمْ أو نحـوُ هـذا

اللَّفظ.

وللعلماء خلافٌ في الصّلاة على الفسّاق وعلى من قُتِـل في حدَّ وعلى الحارب وعلى ولد الزّني.

وقال ابنُ العربيّ: مذْهَبُ العلماء كافّـةً الصّـلاةُ على كُـلّ مُسلم ومحدودٍ ومرجوم؛ وقَاتِلِ نفسِهُ وولـد الزّنى وقـد ورد في قَاتِل نفسِهِ الحديثُ:

### ٢١ ــ تركُ الصلاةِ على المنتحرِ

٥٢٦ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةً ﴿ قَــَالَ ﴿: أَتِيَ النّبِيُ ﷺ بِرَجُــلٍ قَتَـلَ نَفْسَهُ بِمَشَـاقِصَ فَلَـمْ يُصَـلُ عَلَيْهِ ﴾.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٩٧٨).

المشاقصُ جمعُ مشقصٍ وَهُو نصلٌ عريضٌ.

قال الخطَّابيُّ: وَتَرَكُ الصّلاة عليْـهِ معنَـاهُ العقوبـةُ لَـهُ وردعٌ لغيرهِ عن مثل فعلِهِ.

وقد اخْتَلف النَّاسُ في هذا.

وَكَان عُمرُ بنُ عبد العزيز لا يرى الصّلاة على من قَتـل نفسَهُ وَكَذلِكَ قال الأوزاعيُّ.

وقال أَكْثُرُ الفقَهَاء: يُصلّي عليْهِ، انْتَهَى.

وقالوا في هذا الحديث: إنَّهُ صلَّى عليْهِ الصَّحابةُ.

قالوا: وَهَذَا كَمَا تَرَكَ النَّسِيُّ ﷺ الصَّلاة على من مَاتَ وعليهِ دينُ أوّل الأمر وأمرَهُمْ بالصّلاة على صاحبهم.

(قلت): إن ثبت نقل إنّه أمر صلى اللّه عليه وآله وسلم أصحابه بالصّلاة على قَاتِل نفسِهِ ثُمّ هذا القولُ وإلاَّ فرايُ عُمر بن عبد العزيز أوفقُ بالحديث إلاَّ أنّ في رواية النّسانيّ (٦٦/٤): «أمّا أنا فلا أصلَى عليهِ» فربّما أخذ منها أنْ غيرَهُ يُصلَى عليهِ.

### ٢٢ ـ الصلاةُ على القبرِ

٥٢٧ - وَعَـنْ أَبِي هُرَيْـرَةُ ﴿ ﴿ - ﴿ فِي قِصُّــةِ

الْمَرْأَةِ الَّتِي كَانَتْ تَقُمُّ الْمَسْجِدَ فَسَأَلَ عَنْهَا النَّبِيُّ ﷺ فَقَالُوا: مَاتَتْ فَقَالَ: أَفَلا كُنَّتُمْ آذَنْتُمُونِي؟ فَكَأَنَّهُمْ صَغَرُوا أَمْرَهَا فَقَالَ: دُلُونِي عَلَى قَبْرِهَا فَدَلُوهُ فَصَلَّى عَلَيْهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٣٣٧)، مسلم (٩٥٦)].

وَزَادَ مُسْلِمٌ ثُمَّ قَالَ: وإنَّ هَلِهِ الْقَبُورَ مَمْلُوءَةً ظُلْمَةً عَلَى أَهْلِهَا وَإِنَّ اللَّهَ يُتُورُهَا لَهُمْ بِصَلاتِي عَلَيْهِمْ.

(وعن أبي هُريرة ﷺ في قصّة المسرأة البي كانتُ تقسمُ المسجد) بفُتْح حرف المضارعة أي تُخرجُ القمامةَ منْهُ وَهِي الْكَناسةُ.

رَفْسَال عَنْهَا النّبِيُّ ﷺ فقالوا: مَاتَت فقسال: أَفَسَلا كُنْسَم آذنتُموني؟ فَكَأَنْهُمْ صَغَرُوا أَمرَهَا فقال: دُلُونِي عَلَى قَبرِهَا) أي بعسد قولِهِمْ في جواب سُؤالِهِ: إِنَّهَا مَاتَت.

(فدأُنُوهُ فصلَّى عليْهَا. مُتَفَقَّ عليْهِ. وزاد مُسلمٌ) أي من رواية أبي هُريرة.

(ئمّ قال) أي النّبيُّ ﷺ (وإن هذهِ القبور مملوءة ظُلمة على أَهْلِهَا وإن اللّه يُنوّرُهَا بصلاتِي عليْهِمْ) وَهَذِهِ الزّيادةُ لم يُخرّجْهَا البخاريُّ؛ لأنّهَا مُدرجةٌ من مواسيل ثابت كما قال أحمدُ:

هذا والمصنّفُ جزم أنّ القصّة كانَتْ مسع اصرأةٍ وفي البخاريّ: «أنّ رجلاً أسود أو امسرأةً سوداء بالشّكُ من شابت الرَّاوي لَكِنَّهُ صرَّحَ في روايةٍ أخرى في البخاريّ عن ثابت قال: ولا أرّاهُ إلاَّ امرأةً وبه جزم ابنُ خُزيمة من طريقٍ أخرى عن أبي هُريرة فقال: «امرأةٌ سوداءُ».

وروّاهُ البيْهَقيُّ (٤٨/٤) أيضاً بإسنادٍ حسنِ وسمَّاهَا أُمُّ عجنِ وأفادَ أنَّ الَّذي أجابَهُ ﷺ عن سُسؤالِهِ هُـوَ أَبـو بَكُـرٍ وفي البخاريِّ عوض «فسأل عنْهَا» فقال: (ما فعـل ذلِك الإنسانُ قالوا: مَاتَ يا رسولَ اللَّهِ) الحديث.

والحديثُ دليلٌ على صحَّة الصَّلاة على النِّيتِ بعدَ دفنِهِ مُطلقاً سَواءً صلَّى عليْهِ قبلَ الدُّفنِ أم لا.

وإلى هذا ذَهَبَ الشَّافعيُّ.

وَيَدُلُ لَهُ ايضاً "صَلاتُهُ ﷺ عَلَى البَرَاء بـن مَعـرورِ فَإِنَّـهُ

مَاتَ وَالنَّبِيُ ﷺ بَكُةً فَلَمَّا قَدمَ صَلَّى عَلَى قَبْرِهِ وَكَانَ ذَلِكَ بَعدَ شَهْرٍ من وَفَاتِهِ، [«السن الكبرى» السيهفي (٤٩/٤)].

وَيَدُلُّ لَهُ أَيْضاً "صَلاتُهُ ﷺ عَلَى الغلام الأنصَارِيّ الَّـذِي وَيَدُلُ لِلهُ وَلَم يَشعر ﷺ بَمُوتِهِ،

أخرجَهُ البخاريُّ (١٣٢١):

ويدلُ لَهُ أيضاً أحاديثُ وردَتْ في الباب عن تسعةٍ من الصَّحابة أشارَ إليها في الشّرح.

وذَهَبَ أبو طالب تحصيلاً لمذْهَب الْهَادي إلى أنَّهُ لا صلاةً على القبر واستُدلَّ لَهُ في البحر محديث لا يقوى على مُعارضة أحاديث المثنِينَ لما عرفت من صحْبَهَا وكَثرَيْهَا.

واختَلْفَ القائلونَ بالصَّلاة على القبر في المَـدُة الَّتِي تُشـرعُ فِيهَا الصَّلاةُ.

فقيل: إلى شَهْر بعدَ دفنِهِ.

وقيلَ: إلى أن يبلى النِّتُ؛ لأنَّـهُ إذا بلميَ لم يبنَ ما يُصلَّى عله.

وقيلَ: أبداً؛ لأنَّ المرادَ من الصَّلاة عليْهِ الدَّعاءُ وَهُـوَ جـائزٌ في كُلُّ وقْت.

(قلْت): هذا هُوَ الحقُّ إذ لا دليلَ على التَّحديد بمدَّةٍ.

وأمًّا القولُ بأنَّ الصَّلاةَ على القبر من خصائصِـهِ ﷺ فـلا تنْهَطْنُ؛ لأنَّ دعوى الخصوصيَّة خلافُ الأصل.

#### ٢٣ - النهي عن النعيّ

١٨٥ - وَعَنْ حُذَيْفَةَ رضي اللّه تعالى عنه «: أَنْ النّبي عَنْ كَانَ يَنْهَى عَنِ النّغي»..

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٣٨٥/٥) وَالْتَرْمِذِيُّ وَحَسَّنَهُ (٩٨٦).

(وعن حُديفة ﷺ قَالَ النَّبِيِّ ﷺ كَانَ يَنْهَى عَنِ النَّعيَّ). في «القاموس» نعَاهُ لَهُ نعياً أو نُعياناً أخبرَهُ بمورِّيِّهِ.

رَوَاهُ أَحَمَدُ وَالنَّرِمَدَيُّ وَحَسَّنَهُ) وَكَانَّ صِيغَةَ النَّهْــي هــيَ مــا أخرجَهُ التَّرمَذِيُّ(٩٨٤) من حديث عبــد اللَّـهِ عنْـهُ ﷺ: ﴿إِنَّـاكُم

وَالنَّمِي فَإِنَّ النَّمِيِّ مِن عَمَـل الجَاهِليَّة اللَّهُ فَإِنَّ صِيغَةَ التَّحلير فِي

وأخرجَ حديثُ حُذيفةُ(٩٨٦).

ولِيهِ قصّةً فإنَّهُ ساق سندَهُ إلى حُذيفةَ أَنَّهُ قالَ لَمَن حضرَهُ: «إذَا مِتَ فَلا يُؤَذِّنُ أَحَدٌ فَإِنِّي أَخَافُ أَن يَكُونَ نَمياً، إِنِّي سَمعْت رَسولَ اللَّهِ ﷺ يَنْهَى عَن النَّعِيَّ هذا لفظُهُ ولم يُحسَنَّهُ.

ثُمَّ فسَرَ التَّرِمذيُّ النَّعيَ بائَهُ عندَهُمْ ان يُنادى في النَّاسِ الْأَ فُلاناً مَاتَ ليشْهَدوا جنازَتَهُ.

وقالَ بعضُ أَهْلِ العلم: لا بـاسَ أن يُعلـمَ الرَّجـلُ قُوالِتَـهُ وإخرانَهُ.

وعن إبرَاهِيمَ أَنَّهُ قَالَ: لا بِاسَ أن يُعلَمُ الرَّجِلُ قُولَيْتُهُ انْتَهَى

وقيل: الحرَّمُ ما كانَتْ تفعلُـهُ الجَاهِلِيَّةُ كانوا يُرسلونَ من يُعلمُ بخبر موْتِ اللِيْتِ على أبواب الدَّور والأسواق.

وفي النّهاية: والمشهُورُ في العرب أنّهُمْ كانوا إذا مَاتَ فِيهِمَ شريفٌ أو قُتِلَ بعثوا رَاكِباً إلى القبائل ينعّاهُ إليْهِمْ يقنولُ: نُعاءَ فُلاناً أو يا نعاءَ العـرب هلَـكَ فُـلانٌ أو هلَكَـتُ العـرِبُ بمـوْتِ فُلان انْتَهَى.

ويقربُ عندي أنَّ هذا هُوَ المُنْهِيُّ عَنْهُ.

(قلت) ومنَّه النَّعيُّ من أعلى المنارَات كما يُعسرفُ في هــــنبو الأعصار في مؤت العظماء.

قالَ ابنُ العربيّ: يُؤخذُ من مجموع الأحاديث تــلاثُ حالاتٍ:

(الأولى): إعلامُ الأهْل والأصحاب وأَهْــل الصَّــلاح فَهَــذِهِ سُنَّةً.

(النَّانيةُ): دعوى الجمع الْكَثير للمفاخرة فَهَلْهِ تُكُرُّهُ.

(الثَّالثةُ): إعلامٌ بنوعٍ آخرَ كالنَّياحة ونحو ذلِكَ فَهَـذَا يُحرمُ تَهَى.

وَكَأَنَّهُ اخذَ سُنِّيَةَ الأولى من انَّهُ لا بُدَّ من جماعــةٍ يُخــاطبونَ بالغسل والصَّلاة والدَّفن ويــدلُّ لَــهُ قولُــهُ ﷺ: «الا آذنتُمونــي»

ونحوه ومنه.

### ٢٤ ـ الصلاةُ على الغائبِ، ونعيه

٩٢٥ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه: «أَنْ النّبِيُ ﷺ نَعَى النّجَاشِيّ فِي الْيَـوْمِ اللّهِي مَاتَ فِيهِ، وَخَرَجَ بِهِمْ إِلَى الْمُصَلَّى. فَصَفْ بِهِمْ، وَكَبّرَ عَلَيْهِ أَرْبَعاً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٣٣٣)، مسلم (٩٥١)].

(وعن أبي هُريرةَ صَلَيْهُ وَأَنَّ النِّيُ ﷺ نَعَى النَّجَاشَيُّ ) بفَتْـح النَون وَتَخفيف الجيم بعدَ الألف شينُ مُعجمةٌ ثُمَّ مُثنَّاةً تُحْتِيَّةً مُشدَّدةٌ وقيـلَ: مُخفَّفةٌ: لقب لِكُـل من ملَـكَ الحبشة واسمُهُ أصحمةُ.

(في اليوم الذي مَاتَ فِيهِ وخرجَ بِهِم إلى المصلّى) يُختَملُ انّهُ مُصلَّى العيد أو علَّ اتّخذَ لصلاة الجنائز (فصفُ بِهِمْ وَكَبَرَ أربعاً. مُتَفقَّ عليهِ) فِيهِ دلالةٌ على أنَّ النَّعيَ اسمٌ للإعلام بالمؤت وأنَّهُ لجرَّد الإعلام جائزٌ.

وفِيهِ دلالةٌ على شرعيَّة صلاة الجنازة على الغائب.

وفِيهِ أقوالُ:

الأوَّلُ: تُشرعُ مُطلقاً وبِهِ قالَ الشَّافعيُّ واحمدُ وغيرُهُمَا.

وقالَ ابنُ حزم: لم يأتِ عن أحدٍ من السُّلف خلافُهُ.

والنَّاني: منعُهُ مُطلقاً وَهُوَ للْهَادويَّة والحنفيَّة ومالِكٍ.

والنَّالثُ: يجوزُ في اليوم الَّذي مَاتَ فِيهِ المُبِسَّتُ أو مـا قـربَ منهُ إلاَّ إذا طالَت المدُّهُ.

الرَّابعُ: يجوزُ ذٰلِكَ إذا كانَ المُّيتُ في جِهَة القبلة

ووجُّهُ التَّفصيل في القولـين معــاً الجمــودُ علــى قصُّــة النَّجاشيّ.

وقالَ المانعُ مُطلقاً: إنَّ صلاتَهُ ﷺ على النَّجاشيّ خاصَّةٌ بِهِ وقد عُرفَ أنَّ الأصلَ عدمُ الخصوصيَّة واعْتَذروا بما قالَـهُ أَهْـلُ القول الخامس وَهُوَ أن يُصلِّى على الغائب إذا مَــاتَ بـأرض لا

يُصلَّى عليْهِ فِيهَا كالنَّجاشيِّ فإن مَاتَ بأرض لم يُسلم أَهْلُهَا.

واخَتَارَهُ ابنُ تَيْمَيَّةَ ونقلَهُ المصنّفُ في فَتْح الباري (١٨٨/٣) عن الخطّابيّ وأنَّهُ اسْتَحسنَهُ الرّويانيُّ ثُمَّ قـال: وَهُـوَ مُختَمـلٌ إلاَّ أَنّني لم اقف في شيءٍ من الأخبار أنَّه لم يُصلّ عليْهِ في بلدِهِ أحدٌ.

واَسْتَدَلَّ بـالحديث على كرَاهَـة الصَّـلاة على الجنــازة في المسجد لخروجهِ ﷺ والقولُ بالْكَرَاهَة للحنفيَّة والمالِكيَّة.

ورة بأنَّهُ لم يَكُن في الحديث نَهْميِّ عن الصَّلاة فِيهِ وبالَّ اللَّذِي كَرِهَهُ القائلُ بالْكَرَاهَة إنَّما هُوَ إِدخالُ اللَّيْتِ المسجدَ وإنَّما خرجَ ﷺ تعظيماً لشان النَّجاشيِّ ولِتَكْثرَ الجماعةُ الَّذِينَ يُصلُونَ عليْهِ.

وفِيهِ شرعيَّةُ الصّفوف على الجنازة؛ لأنَّـهُ أخرجَ البخاريُّ (١٣٦٧) في هذِهِ القصَّة حديثَ جابرِ وأنَّهُ كانَ في الصَّفَ الثَّـاني أو الثّالث وبوَّبَ لَهُ البخاريُّ (بابُ من صـفً صفَّين أو ثلاثةً على الجنازة خلف الإمام).

وفي الحديث من أعلام النّبوَّة إعلامُهُمْ بمؤتِهِ في اليوم الّـذي تُوفّيَ فِيهِ معَ بُعد ما بينَ المدينة والحبشة.

### ٧٥\_ شفاعةُ المصلين في الميتِ

٥٣٠ وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما قَالَ:
 سَمِعْت النّبِيُ ﷺ يَقُولُ: «مَا مِنْ رَجُلٍ مُسْلِم يَمُوتُ
 فَيَقُومُ عَلَى جِنَازَتِهِ أَرْبَعُونَ رَجُلاً، لا يُشْرِكُونَ بِاللَّهِ شَيْنًا، إلا شَفْعَهُم اللَّهُ فِيهِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٩٤٨).

في الحديث دليلٌ على فضيلة تَكْشير الجماعـة علـى الميُّـتِ وانَ شفاعةَ المؤمن نافعةً مقبولةٌ عندُهُ تعالى.

وفي رواية [مسلم (٩٤٧)] "مَا مَن مُسلم يُصَلِّي عَلَيْهِ أُمَّةً مَن المسلمينَ يَبلغونَ كُلُهُمْ مَائَةً يَشفَعونَ فِيهِ إِلاَّ شُفَعوا فِيهِهِ.

وفي روايةٍ ثلاثـةُ صُفـوفـي روّاهُ أصحـابُ السّــنن زابـو داود (٣١٦٦)، النرمذي (١٠٢٨)، ابن ماجه (١٤٩٠).

قالَ القاضي: قيلَ: هذِهِ الأحاديثُ خرَّجَتْ أجوبةُ لسائلينَ

سالوا عن ذلِكَ فاجابَ كُلُّ واحدٍ عن سُؤالِهِ.

٢٦ ـ مكان ما يقوم على المرأة في الصلاة عليها

٥٣١ - وَعَنْ سَمُرَةً بْنِ جُنْدُبِ ﷺ قَالَ ١: صَلَيْت وَرَاءَ النَّبِي ﷺ عَلَى امْرَأَةٍ مَاتَتْ فِي نِفَاسِهَا، فَقَامَ وَسَطَهَا».

مُتَّفَقٌّ عَلَيْهِ [البخاري (١٣٣١، ١٣٣٢)، مسلم (٩٦٤)].

فِيهِ دليلٌ على مشروعيَّة القيام عندَ وسبط المرأة إذا صلَّى عليْهَا وَهَذا مندوبٌ.

وأمَّا الواجبُ فإنَّما هُوَ اسْتِقبالُ جُزَّءٍ مَـن الميُّـتِ رجـلاً أو مرأةً.

واختَلَفَ العلماءُ في حُكُم الاسْتِقبال في حقّ الرَّجل والمرأة: فقالَ أبو حنيفةً: إنَّهُمَا سواءً.

وعندَ الْهَادويَّة إِنَّهُ يَسْتَقبلُ الإمامُ سُرَّةَ الرَّجلِ وَسُدَيَ المَّرَاةَ لَوْجِلِ وَسُدِيَ المَرَاةَ لَوْجِهُ المُنْتِ عَلَيْهِم السلام عن عليٍّ هُؤُلِيْهُ.

وقالَ القاسمُ: صدرُ المرأة وبينَةُ وبينَ السَّرَةَ مــن الرَّجـل إذ قد رُويَ قيامُهُ ﷺ عندَ صدرِهَا ولا بُدُّ من مُخالفةٍ بينَهَــا وبــينَ الرَّجل.

وعن الشّافعيّ أنّه يقفُ حذاءً رأس الرّجل وعندَ عجيزَتِهَا لما أخرجَهُ أبو داود (٣١٩٤) والتّرمذيُّ (١٠٣٤) من حديث أنس «أنّهُ صَلّى عَلَى رَجلِ فَقَامَ عندَ رَأسِهِ وَصَلّى عَلَى المَرأة فَقَامَ عندَ عَجيزَتِهَا؛ فَقَالَ لَهُ العَلاءُ بنُ زيّادٍ: هَكَمْذَا كَانَ رَسولُ اللّهِ يَتِيْ يَعَلُى؟ قَال: نَعَمه.

إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ المُصنَّفُ فِي الفَّتْحِ (٢٠١/٣): إِنَّ البخاريُّ أَسْسَارَ بإيراد حديث سمرةً إلى تضعيف حديث أنسٍ.

#### ٧٧ ـ الصلاة على الميت في المسجد

٣٣٥ - وَعَنْ عَائِشَةً رضي الله عنها قَالَتْ:
 وَاللَّهِ لَقَدْ صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى ابْنَيْ بَيْضَاءَ
 في الْمَسْجِدِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٩٧٣).

روعن عائشة قالَتْ: ﴿وَاللَّهِ لَقَدَ صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى ابنَى بَيْضَاءً ﴾ أهُما سَهُلٌ وسُهَيلٌ أَبُوهُمَا وَهْبُ بنُ ربيعةً وأمُهُمًا البيضاءُ اسمُها دعدٌ والبيضاءُ صفةٌ لَهَا.

(في المسجد روّاهُ مُسلمٌ) «قَالَتُهُ عَانشَهُ رَدًا عَلَى مَن أَنْكَرَ عَلَى مَن أَنْكَرَ عَلَيْهَا صَلاَتُهَا عَلَى سَعد بن أَبِي وَقَاصِ في المسجد فَقَـالَتْ: مَـا أَسرَعَ مَا نسيَ النَّاسُ وَاللهِ لَقَد صَلَّى الحديثَ.

والحديثُ دليلٌ على ما ذَهَبَ إليهِ الجَمْهُورُ من عدم كرّاهِية صلاة الجنازة في المسجد.

وذَهَبَ ابو حنيفةَ ومالِكٌ إلى أنَّهَا لا تصحُّ.

وفي "القدوريّ، للحنفيّة: ولا يُصلَّى على ميّت في مسجد جماعة واخْتَجًا بما سلف من خُروجِهِ ﷺ إلى الفضاء للصَّلاة على النّجاشيّ وَتَقدَّمَ جوابُهُ.

وبما اخرجَهُ أبو داود (٣١٩١) المَن صَلَّى عَلَى جَنَازَةٍ في المَسجد فَلا شَيءَ لَهُه.

واجيبَ بأنَّهُ نصَّ احمدُ على ضعفِ لاَئْـةُ تَصْرُدَ بِـهِ صالحٌ مولى التَّوامة وَهُرَ ضعيفٌ على أنَّهُ في النَّسخ المشْهُورة من سُـنن أبي داود بلفظ "فلا شيءَ عليْهِ".

وقد رُويَ انْ عُمرَ صلَّى على ابي بَكْرٍ في المسجد[ابن ابي شين(١٩٧٦)] وانْ صُهَيَباً صلَّى على عُمرُ في المسجد[الوطئة: ٢٣٠/١].

وعندَ الْهَادويَّة يُكْــرَهُ إدخالُ النَّبتِ المسجدَ كرَاهَـةَ تنزيعِ وَتَاوَّلُوا هُم والحِنفيُّةُ والمَالِكِيَّةُ حديثَ عائشةَ بَالُّ المسرادَ أَنَّـهُ يَلْكُلُّ صلَّى على ابني البيضاء وجنازتُهُمَا خارجَ المسجد وَهُـوَ لَلْكُلُّ داخلُ المسجد ولا يَخفى بُعْدَهُ وانَّهُ لا يُطابِقُ اخْتِجاجَ عائشةَ.

#### ۲۸ ـ تكبيرات الجنازة

٥٣٣ - وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَتِي قَالَ: 

«كَانَ زَيْدُ بْنُ أَرْقَمَ ﴿ يُكَبِّرُ عَلَى جَنَائِزِنَا أَرْبَعاً، 
وَأَنَّهُ كَبُرَ عَلَى جِنَازَةٍ خَمْساً، فَسَأَلْته فَقَالَ: كَانَ 
رَسُولُ اللَّهِ ﴿ يُكَبِّرُهَا».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۹۵۷) وَالأَرْبَعَةُ رَأَبُو داود (۳۱۹۷)، الترمذي (۱۰۲۳)، النساني (۷۲/٤)، ابن ماجه (۱۵۰۵)].

(وعن عبد الرَّحمٰ بن أبي ليلى) هُوَ أبو عيسى عبدُ الرَّحمــن بنُ أبي ليلى وُلدَ لسِتُ سنينَ بقيَتْ من خلافة عُمرَ سمــعَ أبــاهُ وعليَّ بنَ أبي طالب عليه السلام وجماعةً من الصَّحابة ووفَاتُهُ سنة اثنتَن وثمانينَ وفي سبب وفَاتِهِ أقوالٌ.

قيلَ: فُقَدَ وقيلَ: قُتِلَ، وقيلَ: غوقَ في نَهَر البصرة.

(قَالَ: ﴿كَانَ زَيدُ بنُ أَرْفَمَ يُكَبِّرُ عَلَى جَنَانِوْنَا أَرْبَعاً وَأَنَّهُ كَبَّرَ عَلَى جَنَازِوْنَا أَرْبَعاً وَأَنَّهُ كَبَّرَ عَلَى جَنَازِوْنَا أَرْبَعاً وَأَنَّهُ كَبَّرَ عَلَى جَنَازِوْنَا أَرْبَعا اللّه عليه وآله وسلم يُكَبِّرُهَا. ﴿ وَأَهُ مُسلمٌ وَالْأَرْبِعةُ ) تَقَدَّمُ [برقم (١٦٥)] في حديث أبي هُريرةَ ﴿ أَنَّهُ ﷺ كَبُرٌ فِي صَلاتِهِ عَلَى النَّجَاشي حديث أبي هُريرةً ﴿ أَنَّهُ ﷺ كَبُرٌ فِي صَلاتِهِ عَلَى النَّجَاشي أَرْبَعا ﴾.

وَرُويَت الأربعُ عن ابن مسعودٍ[والمصنف، لابن أبي شية (٢/٤٩٤)] وأبي هُريرةً وعقبةً بن عامرٍ [والمصنف، لابن أبي شية (٢/٤٩٤)] والبراء بن عازبٍ [والمصنف، لابن أبي شية (٤٩٤/)] وزيد بن ثابتٍ [والمصنف، لابن أبي شية (٤٩٣/)].

وفي الصَّحيحين [البخاري (١٣١٩)، مسلم (٩٥٤)] عـن ابـن عبَّاس «صَلَّى عَلَى قَبر فَكَبَّرَ أَربَعاً».

وأخرجَ ابنُ ماجَهُ (١٥٣٤) عن أبي هُريرةَ «أَنْ رَسُولَ اللَّـهِ ﷺ صَلَى عَلَى جَنَازَةِ فَكَبُّرَ أَرْبَعاً».

قالَ ابنُ أبي داود: ليسَ في الباب أصحُّ منْهُ.

فَذَهَبَ إِلَى أَنَّهَا أَربعٌ لا غيرُ، جُمْهُورٌ مِن السَّلف والخلف مَنْهُم الفَقْهَاءُ الأربعةُ وروايـةٌ عن زيـد بـن علـيُ ﷺ وذَهَـبَ أَكْثِرُ الْهَادويَّة إِلَى أَنْ يُكْبَرَ خسَ تَكْبِرَاتٍ واخْتَجَـوا بمـا رُويَ الْ عليًا عَلَيْهُ كَبِّرَ على أَبِيهِ خساً والْ الحسن كبَّرَ على أَبِيهِ خساً

وعن ابن الحنفيَّة أنَّهُ كَبْرَ على ابن عبَّــاسٍ خمــــاً وَتَـاْوُلُوا روايــةَ الأربع بأنَّ المرادّ بِهَا ما عدا تَكْبيرةَ الافْتِتاحُ وَهُوَ بعيدٌ.

٣٤ وَعَنْ عَلِي رضي اللّه تعالى عنه، أنه كَبَرَ عَلَى سَهْلِ بْنِ حُنَيْفٍ مِيتًا، وَقَالَ: إِنَّهُ بَدْرِيًّ. وَوَالَ: إِنَّهُ بَدْرِيًّ. وَوَالَ: إِنَّهُ بَدْرِيًّ. وَوَالُ نَوْسُورٍ [كما في «الفتح» ١٢٠/٢]، وأَصْلُهُ فِي الْبُخَارِيِّ (٤٠٠٤).

(وعن علمي ﴿ فَلَيْهُ اللَّهُ كَبَّرَ على سَهَل بن حُنيـفر) بضــمّ الْهُمَلة فنونٌ فمثنًاةٌ تَمْنِيَّةً ففاءً.

(سَيَّنَا وقال: إنَّهُ بدريٌّ) أي عُمَن شَهِدَ وقعةَ بدرٍ معَــهُ صلى اللَّه عليه وآله وسلم.

(روَاهُ سعيدُ بنُ منصورِ وأصلُهُ في البخاريّ) الَّهذي في البخاريّ «أنَّ عليًا كَبُرَ على سَهْل بن حُنيفٍ» زادَ البرقانيُ في مُسْنَخرجِهِ مِيْناً كذا ذَكَرَهُ البخاريُ في تاريخِهِ [«الكبير» (٩٧/٤)].

وقد اخْتَلْفَت الرّوايَاتُ في عدَّة تَكْبيرَاتِ الجنازة:

فَاخْرِجَ البَيْهَقِيُّ (٣٧/٤) عن سعيد بن المسيّب أنَّ عُمرَ قالَ: كُلُّ ذَلِكَ قد كانَ أربعاً وخمساً فاجْتَمعنا على أربع.

وروَّاهُ ابنُ المنذر[الاوسط: ٣٠/٥] من وجُّهِ آخرَ عن سعيلٍ.

وروَاهُ البِيْهَعَيُّ (٣٧/٤) أيضاً عن أبي وائلِ قال: «كَانوا يُكَبُرونَ عَلَى عَهْد رَسول اللَّهِ ﷺ أَرْبَعاً وَخَمَساً وَسِيناً وَسَبعاً فَجَمَعَ عُمْرُ أَصِحَابَ رَسول اللَّهِ ﷺ فَأَخبَرَ كُلُّ بَمَا رَأَى فَجَمَعَهُمْ عُمْرُ عَلَى أَرْبِع تَكْبِرَاتٍ».

وَرَوَى ابنُ عبد البرِّ فِي الاسْتِذْكَار بإسنادِهِ «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُحْكَرُ عَلَى الجَنَائِ أَرْبَعاً وَخَمساً وَسِتَّا وَسَبَعاً وَثَمَانِياً حَتَّى جَاءَ مُوْتُ النَّجَاشِيِّ فَخَرَجَ إِلَى المصلَّى وَصَفْ النَّاسَ وَزَاذَ: وَكَبَرَ عَلَيْهِ أَرْبَعاً ثُمُّ ثَبْتَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى أَرْبَعِ حَتَّى تَوْفَاهُ اللَّهُ».

َ فإن صحَّ هذا فَكَانَّ عُمرَ ومن معَهُ لم يعرفوا اسْتِقرارَ الأمر على الأربع حَتَّى جمَّهُمْ وَتَشاوروا في ذلِكَ.

٢٩\_ قراءةُ فاتحةِ الكتاب في التكبيرة الأولى

٥٣٥ ـ وَعَنْ جَابِرٍ رضي اللَّه تعـالى عنـه قـَـالَ:

﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُكَبِّرُ عَلَى جَنَاثِزِنَا أَرْبُعاً وَيَقْــرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ فِي التُّكْبِيرَةِ الْأُولَى.

رَوَاهُ الشَّافِيقُ بِإِسْنَادٍ ضَعِيفٍ [دَترتيب المسند، (٥٧٨)].

سقطَ هذا الحديثُ من نُسخة الشّرح فلم يَتَكَلَّم عليه الشَّارحُ رحمه اللَّه.

قَالَ المَصنَفُ فِي الفُّتُح (٢٠٤/٣): إنَّهُ أَفَادَ شيخَهُ فِي شرح التّرمذيّ أنّ سندَهُ ضعيفٌ.

وفي التَّلخيص (١٣٦/٢) أنَّهُ روَاهُ الشَّافعيُّ عن إبرَاهِيمَ بــن مُحمَّد عن مُحمَّد بن عبد اللَّهِ بن عقيلِ عن جــابرِ انْتَهَـى وقــد ضعَّفوا ابنَ عقيل.

واعلم أنَّهُ اخْتُلُفَ العلماءُ في قراءة الفَاتِحة في صلاة الجنازة.

فنقلَ ابنُ المنذر[الأوسط: ٣٧/٥] عن ابن مسعودٍ والحسن بن عليٌّ وابن الزّبير مشروعيُّتُهَا.

وبهِ قالَ الشَّافعيُّ وأحمدُ وإسحاقُ.

ونقلَ عن أبي هُريرةَ وابن عُمرَ أنَّهُ ليسَ فِيهَما قراءةٌ وَهُموَ قولُ مالِكِ والْكُوفَيِينَ.

واسْتَدَلَّ الأَوَّلُونَ بما سلفَ وَهُوَ إِن كَانَ ضَعَيْفًا فَقَـد شَـهَدَ لَهُ قُولُهُ:

٥٣٦ - وَعَنْ طَلِمَةَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَوْفٍ عَلَىٰهِ قَالَ: ﴿صَلَّيْتَ خَلْفَ ابْنِ عَبُّ اسٍ عَلَى جِنَـازَةٍ، فَقَـرَأَ فَاتِحَةَ الْكِتَابِ فَقَالَ: لِيَعْلَمُوا أَنَّهَا سُنَّةً».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٣٣٥).

وأخرجَهُ ابنُ خُزِيمةَ في صحيحِهِ والنَّسائيُ (٧٥/٤) بلفظ: فاخذْت بيدِهِ فسألته عن ذلِكَ فقال: نعمْ يا ابنَ اخي إنَّهُ حـقًّ

واخرجَ النَّسائيُ (٧٥/٤) أيضاً منْ طريقٍ أُخرى بلفظ "فَقَرَأَ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ وَسُورَةٍ وَجَهَرَ خَتْى أَسْمَعَنَا فَلَمَّا فَرَغَ أَخَـٰدُت بَيدِهِ فَسَأَلْتُهُ فَقَالَ: سُنَّةٌ وَحَقُّهُ.

وقلا روى التّرمذيُّ (١٠٢٦) عن ابن عبَّاس ﴿أَنَّـهُ ﷺ قَـرَأَ عَلَى الْجِنَازَة بِفَاتِخَة الْكِتَابِ، ثُمُّ قالَ: لا يصحُّ وَالصَّحيحُ عن ابن عبَّاسِ قولُهُ: «من السُّنَّة».

قالَ الحَاكِمُ اجمعوا على أنْ قولَ الصَّحابيّ من السُّنَّة حديثٌ مُسندٌ.

قالَ المصنّفُ: كذا نُقلَ الإجاعُ مع أنَّ الخلاف عند أهل الحديث وعندُ الأصوليّينَ شَهيرٌ.

والحديثُ دليـلٌ على وُجـوب قـراءة الفَاتِحـة في صــــلاة الجنازة؛ لأنَّ المرادُّ مُسن السُّنَّة الطُّريقةُ المَالُوفةُ عَنْهُ ﷺ لا أنَّ المرادَ بِهَا ما يُقابِلُ الفريضةَ فإنَّهُ اصطلاحٌ عُرفيٌّ.

وزادَ الوجوبَ تأكيداً قولُهُ (حقٌّ) أيْ ثابتٌ.

وقلهْ أخرجَ ابنُ ماجَهُ (١٤٩٦) منْ حديث أُمّ شريكٍ قالَتْ: «أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَقْرًا عَلَى الْجِنَازَة بِفَاتِحَة الْكِتَابِ».

وفي إسنادِهِ ضعفٌ يسيرٌ يجبرُهُ حديثُ ابــن عَبَّـاس والأمـرُ من أدلَّة الوجوب.

وإلى وُجوبِهَا ذَهَبَ الشَّافِعِيُّ وَاحْدُ وَغَيْرُهُمَـا مِن السَّلَفَ

وَذَهَبَ آخرونَ إلى عدم مشروعيَّتِهَا لقول ابن مسعودٍ: ﴿لَـمْ بُوَقَّتْ لَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَرَاءَةً في صَلاة الْجَنَازَة بَلْ قَـالَ: كَبَّرْ إِذَا كُبُرَ الْإِمَامُ وَاحْتُرْ مِنْ أَطَايِبِ الْكَلامِ مَا شَنْتٍ.

إِلاَّ أَنَّهُ لَمْ يَعَزُهُ إِلَى كِتَابٍ حَدَيثِيٌّ حَتَّى تَعَــرفَ صَحَّتَهُ مَنْ عدمِهَا ثُمَّ هُوَ قُولُ صحابيُّ على أنَّهُ ۚ نـافــٍ وابــنُ عَبَّـاسٍ مُثبِـتٌّ وَهُوَ مُقدَّمٌ.

وعن الْهَادي وجماعةٍ من الآل أنَّ القراءةَ سُنَّةٌ عملاً بقـول ابن عبَّاس السُّنَّةُ، وقد عرفْت المرادَ بهَا في لفظِهِ.

واسْتَدَلُّ للوجوب بأنَّهُم اتَّفقوا أنَّهَا صلاةً وقدْ ثَبَّتَ حديثُ الا صَلاةَ إلا بِفَاتِحَة الْكِتَابِ البخاري (٧٥٦)، مسلم (٣٤٩)] فَهِيَ دَاخِلَةٌ تَحْتَ العموم وإخراجُهَا مَنْهُ يَخْتَاجُ إِلَى دَلْيُلِ.

وأمَّا موضعُ قراءة الفَاتِحة فإنَّهُ بعدَ التَّكْبيرة الأولى ثُمُّ يُكَبُّرُ فيصلِّي على النِّبيِّ ﷺ ثُمُّ يُكبُّرُ فيدعو للميُّـت، وَكَيفيَّـةُ الدَّعـاء

قد أفادَهَا قولُهُ:

#### ٣٠ الدعاءُ للميتِ

٥٣٧ - وَعَنْ عَوْف بْنِ مَالِكِ ﷺ قَالَ: "صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى جِنَازَةٍ فَحَفِظْت مِنْ دُعَائِهِ: وَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى جِنَازَةٍ فَحَفِظْت مِنْ دُعَائِهِ: اللَّهُمُ اغْفِرْ لَهُ، وَارْحَمْهُ، وَعَافِه، وَاعْفُ عَنْهُ، وَأَكْرِمْ نُزُلُهُ، وَوَسِّعْ مُدْخَلَهُ، وَاغْسِلْهُ بِالْمَاءِ وَالتَّلْجِ وَالْبَرَدِ، وَنَقّهِ مِنَ الْخَطَائِيا كَمَا يُنَقَّى الشُّوْبُ الْأَبْيَضُ مِن الْخُطَائِيا كَمَا يُنَقَّى الشُّوْبُ الْأَبْيَضُ مِن اللَّنْسِ، وَأَبْدِلْهُ دَاراً خَيْراً مِنْ دَارِهِ، وَأَهْلاً خَيْراً مِنْ أَهْلِهِ، وَأَذْخِلْهُ الْجَنَّة، وَقِه فِتْنَةَ الْقَبْرِ وَعَذَابَ النَّالِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٩٦٣).

يُختَملُ انَّهُ ﷺ جَهَرَ بِهِ فحفظَهُ.

ويختَملُ أنَّهُ سالَهُ ما قالَهُ فذَكَرَهُ لَهُ فحفظُهُ.

وقد قالَ الفقَهَاءُ: يُندبُ الإسرارُ.

ومنْهُمْ مِنْ قالَ: يُخيِّرُ.

ومنْهُمْ منْ قالَ: يُسرُ في النَّهَار ويجْهَرُ في اللَّيل.

والدّعاءُ للميّتِ ينبغي الإخلاصُ فِيهِ لَـهُ لقولِــهِ ﷺ: «أخلصوا لَهُ الدّعاءً» (أبو داود (٣١٩٩)، ابن ماجه (١٤٩٧)] وما ثبّتَ عنهُ ﷺ أولى.

وأصحُ الأحاديث الواردة في ذلِكَ هـذا الحديثُ وَكَذَلِكَ نُولُهُ:

٥٣٨- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ إِذَا صَلّى عَلَى جنازَةٍ يَقُولُ: اللّهُمُ اغْفِرْ لِحَيْنَا، وَمَيْتِنَا، وَشَاهِدِنَا، وَعَائِينَا، وَصَغِيرِنَا، وَكَبِيرِنَا وَذَكَرِنَا، وَأَنْثَانَا، اللّهُمُ مَنْ أَحَيْتِه مِنًا فَتَوَقَّهُ عَلَى الإسلام، وَمَنْ تَوَقَّيته مِنًا فَتَوَقَّهُ عَلَى الإيلام، وَمَنْ تَوَقَّيته مِنًا فَتَوَقَّهُ عَلَى الإيقانِ. اللّهُمُ لا تَحْرِمْنَا أَجْرَهُ، وَلا تُضِلّنَا بَعْدَهُ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ [لم يخرجه] وَالأَرْبَعْسةُ [أبسو داود (٣٢٠١)، السترمذي

(١٠٢٤)، النسائي [اعمل اليوم والليلة، (١٠٨٨)]، [ابن ماجه (١٤٩٨)].

رُوعنْ ابي هُريرةَ رَهِ اللهُ قَالَ: (كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذَا صَلَّى عَلَى جَنَازَةٍ يَقُولُ: اللَّهُمُّ اغْفَرْ لَحَيْنَا وَمُرِّبَنَا وَشَاهِدنَاهِ) أيْ حاضرنا.

(وغائبنا وصغيرنا) أيْ ثَبَتْهُ عندَ التَّكْليف للأفعـــال الصَّالحــة وإلاَّ فلا ذنبَ لَهُ.

(وَكَبَرْنَا وَذَكَرْنَا وَأَنْنَانَا اللَّهُمُّ مَنْ أَخَيْتِه مَنَا فَأَخِيهِ عَلَى الإِمَانِ اللَّهُمُّ لا تَحْرُمُنَا أَجْرَهُ الإِمَانِ اللَّهُمُّ لا تَحْرُمُنَا أَجْرَهُ وَلا تُصْلَنَا بَعْدَهُ. والأحاديثُ في الدَّعاء للميَّتِ كثيرةٌ.

ففي سُنن أبي داود (٣٢٠٠) عن أبي هُريرةَ «أَنْ النَّبِي ﷺ دَعَا فِي الصَّلاة عَلَى الْجَنَـازَة: اللَّهُــمُّ أَنْـتَ رَبُّهَـا وَأَنْـتَ خَلَقْتُهَـا وَأَنْتَ أَعْلَمُ بِسَـرُهَا وَأَنْتَ أَعْلَمُ بِسَـرُهَا وَعَلاَيْتِهَا جَنْنَا شُفَعَاءَ لَهُ فَاغْفَرْ لَهُ ذَنْبَهُه.

وابنُ ماجَة (١٤٩٩) منْ حديث واثلةَ بن الأسقع قالَ: 
«صَلَّى بنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى جَنَازَة رَجلٍ من الْمسْلمينُ 
فَسَمعْته يَقولُ: اللَّهُمُ إِنَّ فُلانَ بْنَ فُلان فِي ذَمِّتِكُ وَحَبُّل جَوَارِكُ 
قِه فِتْنَةَ الْقَبْر وَعَذَابَ النَّار وَأَنْتَ أَهْلُ الْوَفَاء وَالْحَمْد اللَّهُمُ 
فَاغْفِر لَهُ وَارْحَمْهُ فَإِنْك أَنْتَ الْغَفِرُ الرَّحِيمُ».

واخْتِلافُ الرَّوايَاتِ دالٌّ على أنَّ الأمرَ مُتَسعٌ فِي ذَلِكَ لِيسَ مقصوراً على شيء مُعيَّن وقىد اخْتَـارَ الْهَادويَّـةُ أدعيـةٌ أُخـرى واخْتَارَ الشَّافعيُّ كَذَلِكَ والْكُلُّ مسطورٌ فِي الشَّرح.

وأمًّا قراءةً سُورةٍ معَ الحمدُ فقدْ ثَبْتَ ذَلِكَ كمــا عرفْـت في رواية النَّسائيّ ولمْ يردْ فِيهَا تعيينٌ وإنَّما الشَّالُ في إخلاص الدّعاء للميُتِ؛ لأنَّهُ الَّذي شُرعَتْ لَهُ الصَّلاةُ والَّذي وردَ بِهِ الحديثُ.

### ٣١ ـ الإخلاصُ للميتِ في الدعاءِ

٥٣٩ وَعَنْـهُ ﴿ أَنَّ النَّبِسِيُّ ﷺ قَــالَ: «إذَا صَلَّيْتُمْ عَلَى الْمَيُّتِ فَأَخْلِصُوا لَهُ الدُّعَاءَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣١٩٩) وَصَحَّحُهُ ابْنُ حِبَّانُ (٣٠٧٦). وَهُوَ قُولُهُ (وعنْهُ) أَيْ أَبِي هُريرةً.

(أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا صَلَيْتُمْ عَلَى الْمَيِّتِ فَأَخْلَصُوا لَـهُ النَّعَاءَ ، رَوَاهُ أَبُو داود وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ ﴾؛ لأنَّهُم شُمَفعاءُ والشَّافَعُ يُبالنُ فِي طلبهَا يُريدُ قبولَ شفاعَتِه فِيهِ:

وروى الطّبرانيُّ[«الدعاء» (١٩٦١)] أنَّ ابنَ عُمـرَ كــانَ إذا رأى جنازةً قــالَ: هـذا مـا وعدنها اللَّـهُ ورســولُهُ وصــدقَ اللَّــهُ ورسولُهُ اللَّهُمُّ زدنا إيماناً وتَسليماً.

ثُمُّ أسندَ عن النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَـالَ: "مَـنْ رَأَى جَـٰـازَةً فَقَـالَ: اللَّهُ أَكْبَرُ صَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ مَا وَعَـدَ اللَّهُ وَرَسُـولُهُ اللَّهُــمُّ زَذَا إِيَاناً وَتَسْلَيماً تُكْتَبُ لَهُ عشرونَ حَسَنَةً".

#### ٣٢ــ الإسراعُ بالجنازةِ

• • • • وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ عَن النَّبِي اللَّهِ عَن النَّبِي اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

مُتُفَقَّ عَلَيْهِ [البخاري (١٣١٥)، مسلم (٩٤٤)].

روعن أبي هُريرةَ ﷺ عن النّبيّ ﷺ قالَ: أسرعوا بالجنازة فإن تَكُ أي الجنازةُ.

والمرادُ بهَا الميُّتُ.

(صالحةً فخيرً) خبرُ مُبْتَداٍ محدوف إيْ فَهُوَ خيرٌ ومثلُـهُ شـرًّ الآتِـي (تقدّمونَهَا إليْهِ وإنْ تَكُ سوى ذلِكَ فشرٌ تضعونَــهُ عــنْ رقابكُمْ. مُثْفَقُ عالِمِي.

نقلَ ابنُ قُدامةَ أنَّ الأمرَ بالإسراع للنَّدب بلا خلاف بينَ العلماء وستلَ ابنُ حزم فقالَ بوجويهِ.

والمرادُ بِهِ شدَّةُ المشي وعلى ذلِكَ حملَهُ بعضُ السَّلف.

وعندَ الشَّافعيَ والجمهُور المرادُ بالإسراع فوقَ سجيَّة المشي ا المغتَاد ويُكْرَهُ الإسراعُ الشَّديدُ.

والحاصلُ أنَّهُ يُستَحبُّ الإسراعُ بِهَا لَكِنْ بحيثُ إنَّهُ لا يَشَهِي إلى شدَّةٍ يُخافُ معَهَا حُدوثُ مفسدةٍ بالنَّيْتِ أو مشقَّةٍ على الحامل والمشيّع.

وقالَ القرطبيُّ: مقصودُ الحديث أنْ لا يَتَباطأَ بـالمُيْتِ عـن الدُّفن ولاَنُّ البطءَ رُبُّما أدَّى إلى التُبَّاهِي والاخْتِيال هذا بناءٌ على أنَّ المرادَ بقولِهِ «بالجنازة» يحملُهَا إلى قبرهًا.

وقيل: المرادُ الإسراعُ بَتَجْهيزهَا فَهُوَ أَعمُ مِنَ الأوَّل.

قَالَ النَّوويُّ: هذا باطلٌ مردودٌ بقولِهِ في الحديث: «تضعونَـهُ عنْ رقابكُمُ».

وَتَعَقَّبَ بِانَ الحملَ على الرِّقابِ قَدْ يُعَبِّرُ بِهِ عَن المعاني كما تقولُ: حملَ فُلانٌ على رقبَتِهِ دُيُوناً.

قَالَ: ويؤيِّدُهُ أَنَّ الْكُلُّ لا يجملونَهُ.

قَالَ المَصنَفُ بعدَ نقلِهِ فِي الفَتْحِ (١٨٤/٣): ويؤيّدُهُ حديثُ ابن عُمرَ سمعْت رسولَ اللّهِ ﷺ يقولُ: ﴿إِذَا مَاتَ أَحَدُكُمُ مَ لَلْهِ تَخْبِسُوهُ وَأَسْرِعُوا بِهِ إِلَى قَبْرِهِ﴾.

أخرجَهُ الطَّبرانيُّ [«الكبير» (٤٤٤/١٢)] بإسنادٍ حسنٍ.

ولأبي داود (٣١٥٩) مرفوعـاً الا يُنْبَغـي لَجيفَـة مُسْـلـمٍ أَنْ تَبْقَى بَيْنَ ظَهْرَانَيْ أَهْلِهِ».

والحديثُ دليلٌ على المبادرة بِتَجْهيز الميُّــتِ ودفنِـهِ وَهَــذا في غير المفلوج ونحوهِ فإنَّهُ ينبغي التَّنْبُّـتُ في أمرهِ.

#### ٣٣ ـ أجرُ من شهدَ الجنازة

١٤٥ - وَعَنْهُ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﴿ قَالَ مَسُولُ اللّهِ ﴿ قَالَ شَهِدَ الْجِنَازَةَ حَتَّى يُصَلّى عَلَيْهَا فَلَهُ قِيرَاطٌ، وَمَنْ شَهِدَهَا حَتَّى تُدْفَنَ فَلَهُ قِيرَاطَانِ قِيلَ: وَمَا الْقِيرَاطَانِ؟ قَالَ: مِثْلُ الْجَبَلَيْنِ الْعَظِيمَيْنِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٣٢٥)، مسلم (٩٤٥)(٥٢)].

وَلِمُسْلِمِ [(٥٤٥)(..).] حَتَّى تُوضَعَ فِي اللَّحْدِ.

وَلِلْبُحَارِيُّ أَيْضاً(٤٧) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ: فَمَنْ تَبِعَ جَازَةَ مَسْلِمِ ايمَانَ وَاخِسَاباً، وَكَانَ مَمْهَا حَتَّى يُصَلِّى عَلَيْهَا وَيُفْرَغَ مِنْ دَفْيِهَا فَإِنَّهُ يَرْجِعُ بِقِيرَاطَيْنِ، كُلُّ قِيرَاطٍ مِثْلُ جَبْلٍ أَحْدِه.

(وعنهُ) أيْ أبي هُريرةً.

(قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: وَمَنْ شَهِدَ الْجَنَازَةَ حَتَّى يُصَلَّى

عَلَيْهَا فَلَهُ قَيْرَاطٌ وَمَنْ شَهِدَهَا حَتَّى تُدْفَنَ فَلَهُ قَيْرَاطَانَ، قَيلَ صَــرُحَ أبو عوانةَ بأنَّ «القائلَ ومَا القيراطان؟» هُوَ أبو هُريرةَ.

روما القيراطان قالَ: مثلُ الجبلين العظيمين مُتَّفقٌ عليْهِ ولمسلمٍ، أيَّ منْ حديث أبي هُريرةً.

رَحَنَّى يُوضعَ فِي اللَّحد وللبخاريّ أيضاً منْ حديث أبي هُريرةَ «مَنْ تَبعَ جَنَازَةَ مُسْلَم إِيمَاناً وَاحْتِسَاباً وَكَانْ مَعَهُ حَنَّى يُصَلَّسى عَلَيْهَا وَيَفْرَغَ مَنْ دَفْيِهَا فَإِنَّهُ يَرْجعُ بقيرَاطَيْن كُلُّ قيرَاطٍ مِثْلُ جَبَل أُحدِه) فَاتَفْقا على صدر الحديث ثُمَّ انفردَ كُلُّ واحدٍ منْهُمَا بلفظِهِ.

وَهَذَا الحديثُ روَاهُ اثنا عشرَ صحابيًّا.

قُولُهُ: (إيماناً واختِساباً) قَبَدَ بِهِ؛ لأَنْهُ لا بُدُ مَنْهُ؛ لأَنْ ترَتُبَ النَّوابِ على العمل يستَدعي سبقَ النَّبَة فيخرجُ من فعل ذليكَ على سبيل المُكَافاة المجرَّدة أو على سبيل الحاباة ذَكَرَهُ المصنَّفُ في الفَتْح (١٩٧/٣).

وقولُهُ: (مثلُ أُحدِي ووقعَ فِي رواية النَّسائيُّ (٧٧/٤) "فلَـهُ قبراطان من الأجر كُلُّ واحدِ منْهُمَا أعظمُ منْ أُحدٍ، وفي روايـةٍ لمسلم [(٩٤٥)] أصغرُهُمَا مثلُ أُحدِ

وعند ابن عديً (الكامل: ٢٣٣٧/٦) من رواية واثلــةَ «كَتِـبَ لَهُ قبراطان من الأجر أخفُهُمَا في ميزانِهِ يــومَ القيامــة أثقـلُ مــنْ جبل أحدِه

والشُّهُودُ الحضورُ.

وظَاهِرُهُ الحضورُ معَهَا من ابْتِداء الخروج بِهَا.

وقــدْ وردَ في لفــظ مُســلم [(٩٤٥)(٢٥٦)] "مَــنْ خَـرَجَ مَـــعَ جنَازَةٍ منْ بَيْتِهَا ثُمَّ تَبعَهَا حَتَّى تُدْفَنَ كَانَ لَهُ قيرَاطَان من الأُجْـر كُلُّ قبرَاطٍ مثْلُ أُحدٍ وَمَنْ صَلَّى عَلَيْهَا ثُمَّ رَجَعَ كَانَ لَهُ قيرَاطُّه

والرّوايَاتُ إذا رُدُ بعضُهَا إلى بعض تقضي بأنَّهُ لا يسْــتَحقُّ الأجرَ المذْكُورَ إلاَّ منْ صلَّى عليْهَا ثُمَّ تبعَهَا

قالَ المصنّفُ رحمه الله: الّذي يظْهَرُ لِي أَنْهُ بحصلُ الآجرُ لمنْ صلّى وإنْ لمْ يَتْسِعْ؛ لأنْ ذلِكَ وسيلةٌ إلى الصّلاة لَكِنْ يَكُونُ قبراطُ منْ صلّى فقطْ دُونَ قبراط منْ صلّى وتَبْعَ.

واخرجَ سعيدُ بنُ منصورٍ منْ حديث عُـروةَ عـنْ زيـد بـن

ثَابِتِ اإذًا صَلَّيْت عَلَى جَنَازَةٍ فَقَدْ قَضَيْت مَا عَلَيْك».

وأخرجَهُ ابنُ أبي شيبةَ (٥/٣) بلفظ «إذا صَلَيْتُمْ».

وزادَ في آخرِهِ «فخلُّوا بينَهَا وبينَ أَهْلِهَا»

ومعنَّاهُ قَدْ قَصْيْت حَقُّ المُيِّتِ فَإِنْ أَرَدْتِ الانِّبَاعُ فَلَكَ زيـادةُ بر.

وعلَّقَ البخاريُّ [كتاب الجنانو، تحت باب (٥٨)] قولَ حُميد بن هلال المَّا عَلَمْنَا عَلَى الْجِنَازَة إِذْناً وَلَكِنْ مَنْ صَلَّى وَرَجَعَ فَلَـهُ قَرَاطُهُ

وامًا حديثُ أبي هُريرةَ «أميرَان وَلَيْسَا أميرَيْن الرَّجلُ يَكُونُ مَعَ الْجَنَــارَة يُصَلِّمي عَلَيْهَـا فَلَيْـسَ لَـهُ أَنْ يَرْجَـعَ حَتَّـى يَسْتَأَذنَ وَلِيُهَا».

أخرجَهُ عبدُ الرَّزَاق (٩١٤/٣) فَإِنَّهُ حديثٌ مُنقطعٌ موقوفٌ. وقد رُويَتْ في معنَاهُ أحاديثُ مرفوعةٌ كُلُّهَا ضعيفةٌ.

ولمًا كمانَ وزنُ الأعمال في الآخرة ليسَ لنا طريــقُ إلى معرفة حقيقَتِه ولا يعلمُهُ إلاَّ اللَّهُ ولمْ يَكُنُ تعريفنا لذلِكَ إلاَّ بِتَسْبِيهِهِ بما نعرفُهُ منْ أحوال المقادير شبَّة قدرَ الأجر الحاصل منْ ذلِكَ بالقيراط ليبرزَ لنا المعقولَ في صُورة المحسوس.

ولمًا كانَ القيراطُ حقيرَ القدر بالنّسبة إلى ما نعرفُهُ في الدّنيــا نئة على معرفة قدرو بأنّهُ كاحدٍ الجبل المعروف بالمدينة.

وقولُهُ: «حَتَّى تُدفنَ» ظَاهِرٌ فِي وُقـوع مُطلـق الدُّفـن وإنْ لَمْ يُفرغْ مَنْهُ كُلُّهُ ولفظُ «حَتَّى تُوضـعَ فِي اللَّحـد، كذلِـكَ إلاَّ أنَّ فِي الرَّواية الأخرى لمسلم [(٦٥٣)(٢)] «حَتَّى يُفرغَ مَنْ دفنِهَا» ففِيهَا بيانٌ وَتَفسيرٌ لما في غيرِهَا.

والحديثُ ترغيبٌ في حُضور الميُّتِ والصَّلاة عليُّهِ ودفنِهِ.

وفِيهِ دلالةٌ على عظم فضل اللهِ وَتَكُريهِ للمبيَّتِ وإِكْرامِهِ بجزيل الإثابة لمنْ أحسنَ إليْهِ بعدَ موْتِهِ

(تنبية) في حمل الجنازة أخرجَ البيْهَقيُّ في السّنن الْكُبرى (تنبية) في حمل الجنازة أخرجَ البيْهَقيُّ في السّنن الْكُبرى (٢٩-١٩/١) يُسندُهُ إلى عبد اللَّهِ بن مسعودٍ أنَّـهُ قال: "إِذَا تَبعَ أَحَدُكُم الْجَنَازَةَ فَلْيَأْخَذُ بَجَوَانب السَّرير الأربَعَة ثُـمُ لَيَعَطَّرُعَ بَعْدُ أو يَذَرَ فَإِنَّهُ من السَّنَّة». وَعمَرُ وَعشْمَانُ٩.

قَالَ الزُّهْرِيُّ: وَكَذَلِكَ السُّنَّةُ.

وقلاً ذَكَرَ اللَّارقطنيُّ في العللِ اخْتِلافاً كثيراً فِيهِ عن الزَّهْرِيُّ قالَ: والصَّحيحُ قولُ منْ قالَ: عن الزُّهْرِيُّ عن سالمٍ عن أبيهِ «أنْهُ كانَ يمشي، قالَ: "وقدْ مَشْمى رَسولُ اللَّهِ ﷺ وَأَبِو بَكْمٍ وَعَمَرُ رضي اللَّه عنهما بَيْنَ يَدَيْهَا، وَهَذا مُرسلٌ

وقالَ البَيْهَقيُّ: إنَّ الموصَّـولُ الرجحُّ؛ لأنَّـهُ مَـنْ روايـةِ ابْسِ عُبِينَةً وَهُوَ ثَقَةٌ حَافظً

وعن علي بن المديني قال: قُلْت لابن عُبينة: يا أبا مُحمَّد خالفَك النَّاسُ في هَذَا الحديثِ فقال: اسْتَيقنَ الرُّهْريِّ حدَّثيبِهِ مراراً لسْت أُحصِيهِ يُعيدُهُ ويبديهِ سمعته من فيهِ «عن سالمٍ عن ألمه»

قَالَ المُصنَّفُ [«الطعيص الحبير» (١١٨/٢، ١١٩)]: وَهَــذَا لا ينفي الوَهْمَ؛ لأنَّهُ ضبطَ أنَّــهُ سمعَـهُ منْـهُ «عـنْ سـالم عـنْ أبيــو» والأمرُ كذلِكَ إلاَّ أنْ فِيهِ إدراجاً وصحَّحَهُ الرُّهْــريُّ وحـدُثُ بِـهِ ابنُ عُينةَ وفصله لغيره.

وللاخْتِلافِ في الحديثِ اخْتُلُفُ العلماءُ على خَسَةِ أقوالِ:

(الأوَّلُ): أنَّ المُشيَّ أمامَ الجنازةِ أفضلُ لـورودِهِ مـنْ فعلِـهِ اللهِ الجنافاءِ وذَهَبَ إليْهِ الجمهُورُ والشَّافعيُّ.

(والنَّاني): للْهَادويَّةِ والحنفيَّةِ أَنَّ المُشيَّ خَلفَهَا أَفْضَلُ لِمَا رَوَاهُ ابنُ طاوسِ عنْ أَبِيهِ «مَا مَشَى رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ حَتَّى مَـاتَ إِلاَّ خَلْفَ الْجَنَّارَةِ»

ولما روّاهُ سعيدُ بنُ منصورٍ من حديثِ علي عليه السلام قال: «المشميُ خلفَهَا أفضلُ من المشي أمامَهَا كفضلِ صلاةِ الجماعةِ على صلاةِ الفلّه إسنادُهُ حسنٌ وَهُوَ موقوفٌ لَـهُ حُكْمُ الرّفع.

وحَكَى الأثرمُ انْ أحمدَ تَكَلَّمَ في إسنادِهِ.

(الثَّالثُ): أنَّهُ بيشي بينَ يديْهَــا وخلفَهَـا وعـنْ بمينِهَـا وعـنْ شمالِهَا علَّقَهُ البخاريُّ [كتاب الجائز، باب (٧٩)] عنْ أنس

وأخرجَهُ ابنُ أبي شيبةً موصــولاً [الصنف (٤٧٧/٢)] وَكُـذا

وَأَخْرِجَ بِسَنْدِهِ [٢٠/٤] أَنْ عُثْمَانَ بِنَ عَفَّانَ حَمَـلَ بِسِينَ العمودين سريرَ أُمَّهِ فَلَمْ يُفَارِقُهُ خَتَّى وضعَهُ

وأخرجَ ايضاً [٢٠/٤] الله أبا هُريرةَ ﴿ اللهِ حُملَ بينَ عموديُ اللهِ اللهِ على اللهِ وقاصِ

وأخرجَ [٢٠/٤] أنَّ ابنَ الزَّبـير حُمـلَ بـينَ عمـوديْ سـرير المسور بن مخرمةَ

وأخرج [۲۱، ۲۰/٤] منْ حديث يُوسفَ بـن مَـاهَكَ قـالَ: شَهِدْت جنازةَ رافع بـن خديج وفِيهَا ابـنُ عُمـرَ وابـنُ عبّاس فانطلقَ ابنُ عُمرَ حَتَّى أخذَ بمقدَّم السَّرير بـينَ القـائمين فوضعَـهُ على كَاهِلِهِ ثُمَّ مشى بِهَا انْتَهَى.

#### ٣٤ - المشى أمامُ الجنازةِ

٧٤٠ - وَعَنْ سَالِم عَنْ أَبِيهِ رضي الله عنهما:
 أَنُّهُ «رَأَى النَّبِيُ ﷺ وَأَبَا بَكْرٍ وَعُمَـرَ، وَهُـمْ يَمْشُونَ
 أَمَامَ الْجنَازَةِ».

رَوَاهُ الْنَحَمْسَةُ [أحمد (٨/٢)، أبو داود (٣١٧٩)، المتومدي (١٠٠٧، السائي (٦٠٤٨)، أبسن ماجمه (١٤٨٧)] وصبححه المن حِبَّانُ وَبَّائِهَةً بِالإِرْسَالِ [ هالعلل الكبير، للومدي (ص٤٤٠).

(وعن سالم) هُوَ أبو عبد الله أو أبو عمسرو سالمُ بنُ عبد اللهِ بن عُمرَ بن الخطّاب أحدُ فُقَهَاء المدينة منْ سادّاتِ التّابعينَ وأبيهِ وغيرِهِ مَاتَ سنةً سِتٌ وماثةٍ

(عَنْ أَبِيهِ) هُوَ عَبْدُ اللَّهِ بِنُ عُمْرَ

(أنَّهُ رَأَى النَّبِيُّ ﷺ وَأَبَا بَكْرٍ وَعَمَرَ وَهُمْ يَمْشُونَ أَمَــامَ الْجَنَازَة.٤. رَوَاهُ الحُمسةُ وصحْحَهُ ابنُّ حَبَّانَ وَاعَلُهُ النَّسانيّ وطائفــةٌ بالإرسالِ) اخْتُلفَ في وصلِهِ وإرسالِهِ

فقالَ أحمدُ: إنَّما هُــوَ عـن الزُّهْـرِيُّ مُرسـلٌ وحديثُ سـالمٍ موقوفٌ على ابن عُمرَ منْ فعلِهِ

قالَ النَّرمذيُّ: أَهْلُ الحديثِ يرونَ المرسلَ أصحُّ

وأخرجَهُ ابنُ حَبَّانَ في صحيحِهِ (٣٠٤٨) عن الزَّهْرِيُّ عـنُ سالم بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ عُمرَ «كَـانَ يَمْشِي بَيْنَ يَدْيْهَـا وَأَبـو بَكْـرٍ

عبدُ الرُّزَّاقِ [المصنف (٤٤٥/٣)].

وفيهِ النَّوسعةُ على المشيَّعينَ وَهُـوَ يُوافـقُ سُنَّةَ الإسراعِ بالجنازةِ وأنَّهُمْ لا يلزمونَ مَكَانـاً واحـداً يمشـونَ فيـهِ لشلاً يشـقُ عليْهِمْ أو على بعضِهمْ

(القولُ الرَّابِعُ): للنَّورِيُّ انْ المائسيَ يمشي حيثُ شاءَ والرَّاكِبُ خلفَهَا لما أخرجَهُ أصحابُ السّننِ آابو داود (٢٦٨٠)، المترمذي (١٠٣١)، النسائي (٦٧٤هـ٥٥)] وصحَّحَهُ ابسنُ حبَّانَ (٣٠٤٩) والحَاكِمُ (٢٥٥١) منْ حديثِ المغيرةِ مرفوعاً «الرَّاكِبُ خَلْفَ الْجَنَازَةِ وَالْمَاشِي حَيْثُ شَاءَ مِنْهَا».

(القولُ الخامَسُ): للنَّخعيُّ إنْ كانَ مع الجنازةِ نساءٌ مشى أمامَهَا وإلاَّ فخلفَهَا.

#### ٣٥- نهي النساء اتباع الجنائز

٥٤٣- وَعَنْ أُمُّ عَطِيَّةً رضي اللَّه عنهما قَـالَتْ النَّهِ عِنها قَـالَتْ النَّهِ عِنهَا عَلَيْنَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٧٢٨)، مسلم (٩٣٨)].

(وعن أُمِّ عطيَّةَ قالَتْ: ﴿ نُهِينًا } مَبْنِيٌّ لِلْمَجْهُول

(عَن اتّبَاعِ الْجِنَازَةِ وَلَمْ يُغْزَمْ عَلَيْنَا") جُمْهُورُ أَهْلِ الأصولِ وَالْحَدُّيْنَ اَنْ قُولَ الصّحابيِّ "نُهِينا" أو "أمرنا" بعدم ذِكْرِ الفَاعلِ لَهُ حُكْمُ المرفوع إذ الظّاهِرُ مَنْ ذَلِكَ أَنْ الأَمْرَ والنّاهِيَ هُوَ النّبيُ لِللَّا وَامّا هذا الحديثُ فقد ثبّست رفعُهُ وأنّهُ أخرجَهُ البخاريُ [(٣١٣) بلفظ: ووكنا نهى عن الباع الحيائزة] في باب الحيضِ عن أُمُ عطيّةً بلفظ نَهانا رسولُ اللَّهِ ﷺ الحديثَ إلاَّ أَنَّهُ مُرسلُ الأَنْ أُمُ عطيّةً لمْ تسمعهُ منهُ لما أخرجَهُ الطّبرانيُ [والمعجم الكيرة (٢٥/٥٥)] عنها قالت «: لَمّا دَخَلَ النّبِيُ تَلِيّا الْمُدِينَةَ جَمَعَ النّسَاءَ فِي بَيْتِ عُنْهَا عَمْرُ فَقَالَ: إنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بَعْنَى إلَيْكُنْ وَلَا يَكُنْ لَكُولُ اللّهِ يَلِيَّا لَعْمَدُ عَلَى أَنْ لا تَسْرَقْنَ الحديثَ اللّهِ يَلِيَّا بَعْنَنِي إلَيْكُنْ

وفِيهِ «نَهَانَا أَنْ نَخْرِجَ فِي جِنَازَةٍ».

وقولُهَا: «ولمْ يُعزمْ علينا» ظَاهِرٌ في أنَّ النَّهْـيَ للْكَرَاهَـةِ لا لِلتَّحريم كَأَنَّهَا فَهَمَتْهُ منْ قرينةٍ وإلاَّ فأصلُهُ التَّحريمُ

وإلى أنَّهُ للْكَرَاهَةِ ذَهَبَ جُمْهُورُ أَهْلِ العلسم، ويبدلُ لَـهُ مـا

أخرجَهُ ابنُ أبي شبيةَ [المصنف (٤٨٢/٢)] منْ حديثِ أبــي هُريــرةَ «أَنْ رَسولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ فِي جِنَارَةٍ فَرَأَى عُمَرُ امْرَأَةً فَصَاحَ بِهَــا فَقَالَ: دَعْهَا يَا عُمَرُ» الحديثَ

واخرجَهُ النَّسَائِيِّ (١٩/٤) وابنُ ماجَــهٔ (١٥٨٧) مـنْ طريقٍ أخرى ورجالُهَا ثقَاتُ.

#### ٣٦\_ القيامُ للجنازةِ

386 - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ
 قَالَ: «إِذَا رَأَيْتُمُ الْجَنَازَةَ فَقُومُوا، فَمَنْ تَبِعَهَا فَلا
 يَجْلِسْ حَتَّى تُوضَعَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٣١٠)، مسلم (٩٥٩)].

الأمرُ ظَاهِرٌ في وُجوبِ القيامِ للجنــازةِ إذا مــوَّتُ بــالْمُكَلَّفِ وإنْ لمْ يقصدْ تشييعَهَا.

وظَاهِرُهُ عُمومُ كُلِّ جنازةِ منْ مُؤمنِ وغيرِهِ ويؤيِّدُهُ أَنَّهُ أخرجَ البخاريُّ (١٣١١) \*قِيَامَهُ ﷺ لِجِنَازَةِ ۚ يَهُـودِيُّ مَـرَّتْ بِـهِ، وعلَّلَ ذلِكَ بَانُ المُوْتَ فَزعٌ

وفي رواية [خ(١٣١٢)] «اليست نفساً»

وأخرجَ الحَاكِمُ (٥٧/١) "إنَّما قُمنا للملاثِكَةِ"

وأخرجَ أحمدُ (١٦٨/٢) والحَاكِمُ (٣٥٧/١) "إنَّمَا نَقُومُ إِعْظَاماً لِلَّذِي يَقْبِضُ النَّفُوسَ" ولفظُ ابـنِ حبَّـانَ (٣٠٥٣) "إعظامـاً للّـه" ولا مُنافاةَ بينَ التَّعليلين

وقلاً عارضَ هذا الأمرَ عليَّ عليه السلام عندَ مُسلم (٩٦٢) وَأَنَّهُ ﷺ قَامَ لِلْجِنَازَةِ ثُمَّ قَعَدَ والقولُ بأنَّهُ يُخْتَملُ أَنَّ مُرادَهُ قامَ ثُمَّ قعد لمَّا بعدَتْ عنهُ يدفعُهُ أَنَّ عليًا أَشَارَ إِلَى قومِ بأَنْ يقعدوا ثُمَّ حدَّقُهُم الحديثَ.

ولًا تعارضَ الحديثان اخْتَلْفَ العلماءُ في دلِكَ:

فَلْهَبَ الشَّافِعِيُّ إلى أنَّ حديثَ عليٍّ عليه السلام ناسخً للأمر بالقيام

ورُدُ بانَ حديثَ عليَ ليسَ نصّاً في النَّسخ؛ لاختِمالِ أنَّ تُعودَهُ ﷺ كانَ لبيانِ الجوازِ ولـذا قـالَ النَّـوويُّ: المختَـارُ أَنَـهُ

مُسْتَحبً وامًا حديثُ عُبادةَ بنِ الصَّسامِتِ «أَنَّهُ كَانَ ﷺ يَقُـومُ لِلْجَنَازَةِ فَمَرَّ بِهِ حَبْرٌ مِنَ الْيَهُودِ فَقَالَ: هَكَذَا نَفْعَلُ؛ فَقَالَ: الجَلِسوا وَخَالِفُوهُمْ».

أخرجَهُ أحمدُ (لم يخرجه) وأصحابُ السّننِ آبو داود (٣١٧٦)، النرمذي (١٠٢٠)، ابن ماجه (١٥٤٥)] \_إلاَّ النَّسائيّ\_ وابـنَ ماجَـهُ والبزَّارَ والبيّهَقيُّ فإنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ فيهِ بشرُ بنُ رافع.

قَالَ البزَّارُ: تَفَرَّدَ بِهِ بِشَرٌّ وَهُوَ لَيْنُ الحديثِ.

وقولُهُ: «وَمَنْ تَبِعَهَا فَلا يَجْلِسْ حَتَّى تُوضَعَ» أفادَ النَّهْيَ لمنْ شَيَّعَهَا عن الجلوس حَتَّى تُوضعَ.

ويختَملُ أَنَّ المرادَ حَتَّى تُوضعَ فِي الأَرْضِ أَو تُوضعَ فِي اللَّمِدِ وَقَدْ رُويَ الحديثُ بَلفظينِ إِلاَّ أَنَّهُ رَجَّعَ البخاريُّ وغيرُهُ رُوايةً "تُوضعَ فِي الأَرْضِ»

فَلْهَبَ بعضُ السَّلْفِ إلى وُجوبِ القيامِ حَتَّى تُوضعَ الجَنازةُ لما يُفِيدُهُ النَّهِيُ هُنا ولما عندَ النَّسانيّ (٤٤/٤، ٤٥) من حديثِ ابي هُريرةَ وابي سعيدِ "مَا رَأَيْنَا رَسولَ اللَّهِ ﷺ شَهِدَ جِنَازَةَ قَطُ فَجَلَسَ حَتَّى تُوضَعَ " وقالَ الجمهُورُ: إِنَّهُ مُسْتَحبُّ.

وقلا روى البيْهَقيُّ (٢٧/٤) منْ حديثِ أبي هُريـرةَ وغـيرِهِ «أَنْ الْقَائِمَ كَالْحَامِل فِي الأَجْرِ».

## ٣٧\_ كيف يدخلُ الميت على قبرِه

٥٤٥ - وَعَنْ أَبِي إسْحَاقَ، «أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ
 يَزِيدَ أَدْخَلَ الْمَيُّتَ مِنْ قِبَلِ رِجْلَي الْقَبْرِ وَقَالَ: هَذَا
 مِن السُّنَةِ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد (٣٢١١).

روعن أبي إسحاق) وَهُوَ السَّبِيعِيُّ بَفَتْحِ السَّيْنِ الْمُهْمَلَةِ وَكَسرِ الباءِ الموحَّدةِ والعينِ المُهْمَلَـةِ الْهَمْدانـيُّ الْكُوفِيُّ رأى عليّـاً عليــه السلام وغيرَهُ من الصَّحابةِ وَهُوَ تابعيُّ مشهُورٌ كثيرُ الرُّوايةِ

وُلدَ لسَتَينِ منْ خلافةِ عُثمانَ ومَاتَ سَـنةَ تسـعِ وعشـرينَ مائةِ

(أنَّ عبدَ اللَّهِ بنَ يزيدَ) هُوَ عبدُ اللَّهِ بنُ يزيدَ الخطميُّ بالخاءِ

المعجمةِ الأوسيُ كُوفِيُّ شَهِدَ الحديبيةَ وَهُوَ ابنُ سبعَ عشرةَ سنةً وَكَانَ أَميراً على الْكُوفةِ وَشَهِدَ مسعَ عليٌّ عليه السلام صفَّينَ والحمارَ

ذَكَرَهُ ابنُ عبدِ البرُّ في الاسْتِيعابِ

(﴿ أَذِخُلَ الْمَئِنَ مِنْ قِبَلِ رِجْلَي الْقَبْرِ ﴾ أيْ مــنْ جِهَـةِ الحمـلُّ الَّذِي يُوضعُ فِيهِ رَجَلا المَّبَّتِ فَهُو مِنْ إطلاقِ الحالُّ على المحلُّ

روقال: هذا من السَنْةِ أخرجَـهُ أبو داود) ورويَ عنْ عليٌ عليه السلام قال: الصَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى جَنَازَةِ رَجل مِسنْ وَلَدِ عَبْدِ الْمطَّلِبِ فَأَمَرَ بِالسَّرِيرِ فَوضِعَ مِنْ قِيْــلِ رِجْلَـي اللَّحْـدِ، ثُمُّ أَمَرَ بِهِ فَسَلُ سلاً دَكَرَهُ الشَّارِحُ ولمْ يُخرَّجْهُ.

وفي المسألةِ ثلاثةُ أقوالِ:

(الأوَّلُ): مَا ذُكِرَ وَإِلَيْهِ ذَهَبَت الْهَادُويَّةُ والشَّافَعِيُّ وَأَحمدُ.

(والثّاني): يُسلُّ منْ قبــلِ رأسِـهِ لمـا روى الشّـافعيُّ [«ترتيب المسنده (۹۸ه)] عن الثّقةِ مرفوعاً منْ حديثِ ابنِ عبّاسٍ «أَنَّهُ ﷺ سَلُّ مَيْتاً مِنْ قِبَل رَأْسِهِ» وَهَذا أحدُ قولِي الشّافعيُّ.

(والنَّالثُ): لابي حنيفةَ أنَّهُ يُسلُ منْ قبلِ القبلةِ مُعْتَرضاً إذْ نُوَ ايسرُ

(قلْت): بل ورد بِهِ النَّصُّ كما يأتِي في شرح حديثِ جابرِ في النَّهْمِ عمن الدَّفنِ لِيلاً فإنَّهُ اخرجَ التَّرمذيُّ (١٠٥٧) مـنُّ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ ما هُوَ نصُّ في إدخالِ الميِّتَّةِ مــنْ قبـلِ القبلـةِ ويأتِي أنَّهُ حديثٌ حسنٌ فيستَفادُ من الجموعِ أنَّهُ فعلٌ مُخيَّرٌ فِيهِ

(فائدةً): اخْتُلُفَ في تجليلِ القبرِ بالنُّوبِ عندَ مُواراةِ المُّيتِ

فقيلَ: يُجلَّلُ سواءً كانَ المدفونُ امراةً أو رجـلاً لما أخرجَـهُ البَيْهَقِيُّ (٤/٤) لا أحفظُهُ إلاَّ منْ حديثِ ابنِ عبَّاسِ قالَ: «جَلَّلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَبْرَ سَعْدِ بَغُوبِهِ»

قالَ البَيْهَقَيُّ: لا أحفظُهُ إلاَّ منْ حديثِ يحيى بنِ عُقبةَ بنِ أبي العيزار وَهُوَ ضعيفٌ

وقيل: يُخْتَصُّ بالنَّسَاءِ لما أخرجَهُ البَيْهَقِيُّ (٥٤/٤) أيضاً منْ حديثِ ابي إسحاقَ «أَنَّهُ حَضَرَ جَنَازَةَ الْحَارِثِ الْأَعْورِ فَأَبَى عَبْدُ اللَّهِ بْنُ زَيْدٍ أَنْ يَبْسَطُوا عَلَيْهِ ثَوْبًا وَقَالَ: إِنَّهُ رَجلٌ»

قَالَ البَيْهَقيُّ: وَهَذَا إسنادُهُ صحيحٌ وإنْ كانَ موقوفاً

(قلْت): ويؤيّدُهُ ما أخرجَهُ أيضاً البيْهَقيُّ (٥٤/٤) عنْ رجـل منْ أَهْلِ الْكُوفةِ الْ عليَّ بنَ أبي طالبِ أَنَاهُمْ يدفنونَ مَيْساً وقـدٌ بُسطَ النُّوبُ على قبرِهِ فجذبَ النُّوبَ من القبرِ وقال: إنَّما يصنعُ هذا النَّساءُ.

### ٣٨ ـ ما يُقالُ عند وضع الميت في القبر

النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا وَضَعْتُمْ رَضِي اللَّه عنهما عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا وَضَعْتُمْ مَوْتَاكُمْ فِي الْقَبُورِ، فَقُولُوا: بِسْم اللَّهِ وَعَلَى مِلَّةٍ رَسُول اللَّهِ.

أَخْرَجَهُ أَخْمَدُ (٢٧/٢) وَأَبُو دَاوُد (٣٢١٣) وَالنَّسَائِيُّ [«عمل اليوم والليلسة» (٣١١٠)، ١٠٩٧)، وَصَحْحَسُهُ الْسِنُ حِبَّانَ (٣١١٠)، وأَعَلَّسُهُ الدَّارُقُطْنِيُّ بِالْوَقْفِ.

ورجَّعَ النَّسائيُّ وقفَّهُ على ابنِ عُمرَ أيضاً إلاَّ أنَّـهُ لَـهُ شَوَاهِدُ مُرفُوعةٌ ذَكَرَهَا في الشَّرحِ

وأخرجَهُ الحَاكِمُ (٣٧٩/٢) والبَيْهَتَى (٤٠٩/٣) بسند ضعيفهِ
«أَنَّهَا لَمَّا وُضِعَتْ أَمُّ كُلُّوم بِنْتُ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وآله
وسلم فِي الْقَبْرِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ فِينْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا
نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴾ [طه: ٥٥] بِسْمِ اللَّهِ وَفِي
صَبِيل اللَّهِ وَعَلَى مِلَّةٍ رَسُول اللَّهِ

وللشَّافعيُّ [الأم: ٣١٧/١] دُعاءٌ آخرُ اسْتَحسنَهُ.

فدلَّ كلامُهُ على أنَّهُ يُخْتَارُ الدَّافنُ من الدَّعاءِ للميْتِ ما يرَاهُ وأنَّهُ ليسَ فِيهِ حدَّ محدودٌ.

## ٣٩ ـ النهي عن كسر عظم الميت

٧٤٥ - وَعَنْ عَائِشَةَ أَنْ رَسُـونَ اللَّهِ ﷺ قَـالَ:
 «كَسْرُ عَظْم الْمَيْتِ كَكَسْرِهِ حَيّاً».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣٢٠٧) بِإِسْنَادٍ عَلَى شَرْطٍ مُسْلِمٍ.

٨٤٥ وزاد ابـنُ مَاجَـهُ (١٦١٧) مـن حديــث أمَّ سَلَمَة فِي الإثْمِ

أيْ في الحديثِ هذا وَهُوَ

قولُهُ: (من حديثِ أُمَّ سلمةً: في الإثمِ) بيانٌ للمثليَّةِ

فِيهِ دلالةً على وُجوبِ اخْتِرامِ النَّبَتِ كما يُخْتَرَمُ الحَيُّ ولَكِنْ زِيادَةُ "فِي الإثمِ» أنبأتْ أنَّهُ يُفارقُهُ منْ حيثُ إنَّـهُ لا يجبُ الضَّمانُ وَهُوَ يَخْمَلُ أَنَّ النَّبَ يَتَالَّمُ كما يَتَالَّمُ الحيُّ وقدْ وردَ بِـهُ حديثٌ.

#### • ٤ ـ لحد القبر وبناء اللبن

٩٤٥ - وَعَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ قَالَ: الْحَـدُوا
 لي لَحْداً، وَانْصِبُوا عَلَيَّ اللَّبِنَ نَصْبًا، كَمَـا صُنِعَ
 برَسُولِ اللَّهِ ﷺ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٩٦٦)

هذا الْكَلامُ قالَهُ سعدٌ لمَّا قيلَ لَهُ: الا نَتَخذُ لَك شيئاً كانَّـهُ الصّندوقُ من الحشب فقال: اصنعوا فذَكَرَهُ

واللُّحدُ بفَتْحِ اللاَّمِ وضمُّهَا هُوَ الحفرُ تَحْتَ الجانبِ القبلـيُّ من القبر.

وفِيهِ دلالةُ انَّهُ لُحدَ لَهُ ﷺ وقدْ اخرجَهُ احمدُ (۱۳۹/۳) وابنُ ماجَهُ (۱۰۵۷) بإسنادٍ حسن أنَّهُ كانَ بالمدينةِ رجـلانِ رجـلٌ يلحدُ ورجلٌ يشقُّ فبعثَ الصُحابَةُ في طلبِهِمَا فقالوا: أَيُهُمَا جاءَ عملَ عملَهُ لرسولِ اللَّهِ ﷺ فجاءَ اللَّذي يلحدُ فلحدَ لرسولِ اللَّهِ ﷺ

ومثلُهُ عن ابنِ عبَّاسِ عندَ أحمدَ (٨/١) والتَّرمذيُّ [ولم خرجه الترمذي وهو عند ابن ماجه (٨٦٢)] وأنَّ الَّذي كانَ يلحدُ هُـــوَ أبــو طلحةَ الأنصاريُّ. وفي إسنادِهِ ضعفٌ.

وفِيهِ دلالةً على أنَّ اللَّحدَ أفضلُ.

## ١ ٤ ــ قدر ما يُرفَعُ من القبر

٥٥٠ وَلِلْبَيْهُقِيِّ (٤١٠/٣) عَنْ جَــابِرٍ ﴿ اللَّهُ نَحْـُوهُ،
 وَزَادَ: وَرُفِعَ قَبْرُهُ عَن الأَرْضِ قَدْرَ شِيْرٍ.
 وَصَحْحَهُ ابْنُ جِانَ (١٦٣٥).

وهو قوله: (وللبيههميّ) أيّ وروى البيهَقـيُّ (عنْ جابرٍ نحوهُ) أيْ نحوَ حديثِ سعدٍ

(وزادَ: ورفعَ قبرُهُ عن الأرضِ قدرَ شبرِ وصحْحَهُ ابنُ حَبَّانُ هذا الحديثُ أخرجَهُ البيْهَقيُّ وابنُ حَبَّانَ منْ حديثِ جعفــرِ بن مُحمَّدٍ عنْ أبيهِ عنْ جابرِ

وفي الباب من حديث القاسم بن مُحمَّد قال: دخلت على عائشة فقلت: يها أَهَاهُ اكشفي لي عن قبر رسول الله ﷺ وصاحبيه فَكَشفَت لَهُ عن ثلاثة قُبور لا مُشرفة ولا لاطنة مبطوحة ببطحة العرصة الحمراء. اخرجَهُ أبو داود (٣٢٧٠) والحاكمُ (٣٦٩١، ٣٧٠).

وزادَ ورايت رسولَ اللهِ ﷺ مُقدَّماً وابو بَكْــرِ راسُــهُ بـينَ كَيْفي رسولِ اللهِ ﷺ وعمرُ راسُهُ عندَ رجلي رسولُ اللهِ ﷺ

وأخرجَ أبو داود في المراسيلِ (٢٦١) عنْ صالحِ قالَ: رآيت قبرَ رسولِ اللَّهِ ﷺ شبراً أو نحوَ شبرِ

ويعارضُهُ ما أخرجَهُ البخاريُ [تحت (١٣٩٠)] من حديث سُفيانَ التَّمَّارِ «أَنَّهُ رأى قبرَ النَّبِيُ ﷺ مُسنَّماً» أيْ مُرْتَفعاً كَهَيشةِ السَّنام

وجمع بينَهُمَا البِيْهَقيُّ بأنَّهُ كانَ أَوَّلاً مُسَـطَّحاً ثُمَّ لِمَّا سَقطَ الجدارُ في زمن الوليدِ بن عبدِ الملِكِ أُصلحَ فجعلَ مُسنَّماً

﴿ (فَائِدَةً): كَانَتْ وَفَاتُهُ ﷺ يُومَ الاثنينِ عندما زاغَت الشَّمسُ لانتَّنِيْ عشرةَ لِيلةً خَلَتْ منْ ربيعٍ الأوَّلِ وَدَفَنَ يُومَ النَّلاثاءِ كَمَا فِي المُوطَّ (١٩٩)

وقالَ جماعةٌ: يبومَ الأربعاءِ وَتَولَّى غُسلَهُ ودفنَــهُ علــيُّ والعبَّاسُ وأسامةُ أخرجَهُ أبــو داود ((٣٢٠٩) وعنده «الفصل، بــدلاً من العاس، من حديث الشَّعبيُّ.

وزادَ ﴿وحدَّثنِي مرحبٌ كَذَا فِي الشَّرِحِ وَالَّذِي فِي التَّلْخِيـصِ (١٢٨/٢) مرحبٌ أو أبو مرحب ِ بالشَّكُ أَنَّهُمْ أَدْخَلُوا مَعْهُمْ عَبِـدُ الرَّحْنِ بنُ عَوْفٍ

وفي روايةٍ لَهُ (٣/٤ه) ولابنِ ماجّة (١٦٢٨) «عليٌّ والفضــلُ وقدمُ وشقرانُه.

وزاد: ﴿وسوَّى لحدَّهُ رجلٌ من الأنصارِ ﴾

وجمع بينَ الرَّوايَاتِ بانَ مــنْ نقـصَ فباغتِمـارِ مــا رأى أوَّلَ الأمرِ ومنْ زادَ أرادَ بهِ آخرَ الأمرِ.

#### ٢٤ ــ النهي عن تجصيص القبر وبنائه

(ولمسلم عنهُ) أيْ عـنْ جـابرِ ((للَّهَـى رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ أَنْ يُجَمَّصُ الْقَبُرُ وَأَنْ يُفْعَدَ عَلَيْهِ وَأَنْ يُنِّى عَلَيْهِ».

الحديثُ دليلٌ على تحريمِ النَّلاثةِ المذكُورةِ؛ لأنَّهُ الأصلُ في النَّهْي

وَفَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّ النَّهِيَ فِي البناءِ والتَّجَصيصِ لِلتَّنزِيـهِ والقعودِ لِلتَّحريمِ وَهُوَ جمعٌ بـينَ الحقيقةِ والجحازِ ولا يُعـرفُ مـا الصَّارفُ عنْ حملِ الجميعِ على الحقيقةِ الَّتِي هيَ أصلُ النَّهٰيِ

وقلاً وردّت الأحاديثُ في النَّهْـيِ عـن البنـاءِ علـى القبــورِ والْكَتْـبِ عليْهَا والتّسريج وانْ يُزادَ فِيهَا وانْ تُوطأً

فَاخْرِجَ (أَبُو دَاوِد (٣٢٣٦) وَالْتُرَمَدِيُّ (٣٢٠) وَالنَّسَائِيُّ (٩٤/٤). ٩٥) من حديث عبد الله بن عاس] منْ حديث ابنِ مستعودٍ مرفوعاً ولَمَنَ اللَّهُ زَائِرَاتِ الْقَبُورِ وَالْمُتَّخِذِينَ عَلَيْهَا الْمُسَاجِدَ وَالسَّرِجَّ.

وفي لفظ للنسائيُّ (٨٦/٤): «نَهَى أَنْ يُبْنَى عَلَى الْقَبْرِ أَو يُزَادَ عَلَيْهِ أَو يُجَصَّصَ أَو يُكْتَبَ عَلَيْهِ».

وَأَخْوِجَ البِخَارِيُّ (٤٤٤٣، ٤٤٤٤) مَنْ حَدَيْثِ عَائِشَةَ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ في مُرضِهِ الَّـذِي لَمْ يَقْـمُ مَنْـهُ ﴿لَعَـنَ اللَّـهُ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ»

وَاتَّفَقَا (البحاري (٤٣٧)، مسلم (٥٣٠)) على إخراج حديث أبي هُريـرةَ بلفـظ الَعَـنَ اللَّـهُ الْيَهُـودَ وَالنَّصَـارَى اتَّخَـذُوا تُبـورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَه.

وأخرجَ التُرمذيُّ (١٠٤٩) «أَنْ عَلِيَّا عليه السلام قَالَ؛ لأبِي الْهَيَّاجِ الاَسَدِيِّ: آَبِعَنُك عَلَى مَا بَعَنْنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ أَنْ لا أَدَعَ فَبْراً مُشْرِفًا إلاَّ سَوِّيْتِه وَلا تِمْثَالاً إلاَّ طَمَسْتِه،

قَالَ التَّرِمذيُّ: حديثٌ حسنٌ والعملُ على هذا عنــذَ بعـضِ أَهْل العلم فَكَرهُوا أَنْ يُرفعَ القبرُ فوقَ الأرض.

قال الشّارحُ رحمه اللّه: وَهَـنِهِ الْأَحْبَارُ الْمَعَبُرُ فِيهَا بِاللَّعْنِ وَالتَّشْبِيهِ بَقولِهِ: "لا تَجْعَلُوا قَبْرِي وَتَنَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللّهِ [احمد: ٢٤٦/٢] تُفيدُ التَّحريسَمَ للعمارةِ والسَّزينِ والتَّجصيصِ ووضعِ الصّندوقِ المزخرف ووضع السَّتَائرِ على القبرِ وعلى سمائِهِ والسَّسَحَ بجدارِ القبرِ والْ ذَلِكَ قَدْ يُفضي مع بُعد العَهْدِ وفشوً الجَهْلِ إلى ما كانَ عليهِ الأممُ السَّابقةُ منْ عبادةِ الأوثانِ فَكَانَ في المنع عنْ ذلِكَ بالكُلِيَّةِ قطعٌ لِهَذِهِ الذَّرِيعةِ المفضيةِ إلى الفسادِ وَهُوَ المناسبُ للحِكْمةِ المعتبرةِ في شرع الأحكام منْ جلبِ المصالح ودفع المفاسدِ سواءً كانَتَ بانفسِهَا أو باغْتِمارِ ما تُفضي إليْهِ.

وَهَذا كلامٌ حسنٌ وقدْ وفَينا المقامَ حقَّهُ في مسألةٍ مُسْتَقلَّةٍ.

## ٤٣ ـ حثيات من تواب توضع على القبرِ

٧٥٠ وَعَنْ عَامِرِ بْسِنِ رَبِيعَةً ﷺ: «أَنَّ النَّبِيُ
 صَلِّى عَلَى عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُون، وَأَتَى الْقَبْرَ،
 فَحَثْى عَلَيْهِ ثَلاثَ حَثْيَاتٍ وَهُوَ قَائِمٌ».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (٧٦/٢).

وأخرجَ البزَّارُ [«كشف الأستار» (٨٤٣) دون الزيادة الأولى].

وزادَ بعدَ قولِهِ ﴿وَهُوَ قَائمٌ عَندَ رأسيهِۥ .

وزادَ أيضاً «وأمرَ فرشٌ عليهِ الماءُ».

وأخرجَ ابـنُ ماجَـة (١٥٦٥) مـنْ حديثِ أبـي هُريـرةَ «أَنَّ رَسولَ اللَّهِ ﷺ حَثَى مِنْ قِبَلِ الرَّأْسِ ثَلاثاً».

إلاَّ أَنَّهُ قَالَ أَبُو حَاتِم: حديثٌ باطلٌ.

وروى البيهَقيُّ (٤١٠/٣) منْ طريقِ مُحمَّدِ بنِ زيادٍ عنْ أبي أُمامةَ قالَ: "توفِّيَ رَجلٌ فَلَمْ تُصَبْ لَهُ حَسَنَةٌ إِلاَّ ثَلاثَ حَثَيَاتٍ حَثَاهَا عَلَى قَبْرِ فَغُفِرَتْ لَهُ ذُنوبُهُ»

ولَكِنَّ هٰذِهِ شَهْدَ بعضُهَا لبعض.

وفِيهِ دلالة على مشروعيَّةِ الحشي على القبرِ ثلاثاً وَهُـوَ يَكُونُ باليدينِ معاً لثبُوتِهِ فِي حديثِ عامرِ بنِ ربيعـةَ ففِيهِ «حشى بيديهِ» واسْتَحبُ اصحابُ الشَّافعيُ أَنْ يقولَ عنـدَ ذلِـكَ: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُمِيدُكُمْ﴾ الآية [طه: ٥٥].

### \$ ٤ ـ الاستغفارُ للميتِ بعدَ الدفنِ

٣٥٥ وَعَنْ عُثْمَانَ ﴿ قَالَ ﴿: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ إِذَا فَرَغَ مِنْ دَفْنِ الْمَيَّتِ وَقَفَ عَلَيْهِ وَقَالَ: اسْتَغْفِرُوا الاَحِيكُمْ وَاسْأَلُوا لَـهُ التَّثْبِيتَ، فَإِنَّهُ الآنَ يُسْأَلُ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣٢٢١)، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (٣٧٠/١).

لِيهِ دلالةٌ على انْتِفاعِ المُيْتِ باسْتِغفارِ الحَــيُّ لَــهُ وعليْـهِ وردَ قوله تعالى: ﴿رَبُنَا اغْفِرْ لَنَــا وَلاِخْوَانِنَـا الَّذِيــنَ سَـبَقونَا بِالاِيمَــانِ﴾ (الحشر: ١٠).

وقولُهُ: ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لِلْنَبِكَ ۚ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [محمد: ١٩] ونحوُهُمَا على أنهُ يُسألُ في القبرِ وقلاً وردَتْ بِهِ الأحاديثُ الصّحيحة كما أخرجَ ذلِكَ الشّيخانِ:

فمنها من حديث أنس (البخاري (١٣٣٨)، مسلم (٢٨٧٠)] أنَّهُ ﷺ قالَ: «إنَّ الْمَيْتَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ وَتَوَلَّى عَنْهُ أَصْحَابُهُ إِنَّهُ لِيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِهِمْ» زادَ مُسلمٌ ((٢٨٧٠)(٧١)] «وإذا انصرفوا أَتَاهُ مَلَكَانِ»

زادَ ابنُ حَبَّانَ (٣١١٧) والتَّرمذيُّ (١٠٧١) منْ حديثِ أبـي هُريرةَ «أَزْرَقَانِ أَسْوَدَانِ يُقَالُ لاَحَدِهِمَا: الْمنْكَرُ وَالآخَرُ النَّكِيرُ»

زادَ الطَّبرانيُّ في الأوسطِ «أَعْينُهُمَا مِثْلُ قُدورِ النَّحَـاسِ وَأَثْيَابُهُمَا مِثْلُ صَيَّاصِي الْبَقَر وَأَصْوَاتُهُمَا مِثْلُ الرَّعْدِ»

زادَ عبدُ الرَّزَاقِ (٥٨٢/٣، ٥٨٣) وَيَحْفِرَانِ بِأَنْيَابِهِمَا وَيَطَآنِ فِي أَشْعَارِهِمَا وَمَعَهُمَا مِرْزَبَّةً لَـو اجْتَمَـعَ عَلَيْهَـا أَهْـلُ مِنْـى لَـمْ يُقِلُوهَا».

وزاد البخاريُّ (لم يخرجه البخاري) منْ حديثِ الـبراءِ "فَيعَـادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ"

ويستَفادُ منْ مجموعِ الأحاديثِ أَنْهُمَا يسالانِهِ فيقولان: "مّنا كُنْت تَعْبدُ؟ فَإِنْ كَانَ اللَّهُ هَدَاهُ - قَيَقولُ: كُنْت أَعْبدُ اللَّهَ فَيَقولان: مَا كُنْت تَقولُ فِي هَذَا الرَّجلِ لِمحَدَّدِ؟ فَأَمَّا الْمؤْمِنُ فَيَقولُ: أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسولُهُ \* وَفِي رَوَاتِةِ "أَمْنَهُدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنْ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسولُهُ \* فَفِي رَوَاتِةِ "أَمْنَهُدُ أَنْ لا إِلَهَ عَنْ شَيْء غَيْرِهَا ثُمَّ يُقَالُ لَهُ: عَلَى الْيَقِينِ كُنْت وَعَلَيْهِ مِتْ وَعَلَيْهِ تُبْعَثُ إِنْ شَنَاءَ اللَّهُ تَعَالَى \*.

وفي لفظ "فَينَادِي مُنَادٍ مِنْ أَهْلِ السَّمَاءِ أَنْ صَـدَقَ عَبْدِي فَافْرِشُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ وَٱلْبِسُوهُ مِن الْجَنَّةِ وَٱلْبِسُوهُ مِن الْجَنَّةِ فَالْبِسُوهُ مِن الْجَنَّةِ فَالَّتِ اللَّهُ مَقْعَداً مِن الْجَنَّةِ الْطُرْ إِلَى مَقْعَداً مِن الْجَنَّةِ فَيَالُ لَهُ: فَيَالُ لَهُ مَنْ اللَّهُ مَقْعَداً مِن الْجَنَّةِ السَّكُمْ اللَّهُ مَقْعَداً مِن الْجَنَّةِ السَّكُمْ أَهْلِي؛ فَيقَالُ لَهُ: السَّكُتْ وَيفْسَحُ لَهُ فِي قَبْرِهِ سَبْعُونَ فِرَاعاً وَيَمْلاً خَضِراً إِلَى يَـوْمِ الْقَامَة».

وفي لفظ «وَيقَالُ لَهُ: نَمْ فَيَنَامُ نَوْمَةَ الْعَــروسِ لا يُوقِظُـهُ إلاَّ أَحَبُ أَهْلِهِ.

وَأَمَّا الْكَافِرُ وَالْمَنَافِقُ فَيَقُولُ لَهُ الْمَلَكَانِ: مَنْ رَبُك؟ فَيَقُولُ: هَاهُ هَاهُ لا أَدْرِي، هَاهُ هَاهُ لا أَدْرِي، هَيَقُولُ: هَاهُ هَاهُ هَاهُ لا أَدْرِي، فَيَقُولُ: هَا هَمَاهُ لا أَدْرِي، فَيَقُولُ: هَا هَمَاهُ لا أَدْرِي، فَيَقَالُ: لا دَرَيْت وَلا تَلَيْتَ، أَيْ لا فَهِمْت وَلا تَبِعْت مَنْ أَدْرِي فَيْقَالُ: لا دَرَيْت وَلا تَلَيْتَ، أَيْ لا فَهِمْت وَلا تَبِعْت مَنْ يَفْهُمُ وَيضْرَبُ بِمَطَارِقَ مِنْ حَدِيدٍ صَرَبَةً لَـوْ ضُرِبَ بِهَا جَبَلً لَكُونُ صُرِبَ بِهَا جَبَلً لَكُونُ صُرْبَ بِهَا جَبَلً لَكُونُ مُنْ يَلِيهِ غَيْرَ الثُقَلَيْنَ،

قال العلماءُ: والسِّرُ فِيهِ أَنَّ الأَمْمَ كَانَتْ تَأْتِيهِم الرَّسَلُ فَـانْ أَطَاعُوهُمْ فَالْمِرَادُ وَإِنْ عَصُوهُم اغْتَرْلُوهُمْ وعوجُلُـوا بـالعذابِ، فلمَّا أرسلَ اللَّهُ مُحمَّداً ﷺ رحمةً للعالمين أمسَكَ عنْهُم العـذابَ

وقبلَ الإسلامَ عُنْ أَظْهَرَهُ سُواءٌ أَخْلُصَ أَمْ لا، وقَيْضَ اللَّهُ لَهُـمْ مَنْ يَسَالُهُمْ فِي القبورِ لِيخْرِجَ اللَّهُ سَرَّهُمْ بِالسَّوْالِ وليميّزَ الحبيثَ مِنْ الطَّيْسِ

وذَهَبَ ابنُ القيَّمِ إلى عُمومِ المسألةِ وبسطَ المسألةَ في كِتَــابِ الرَّوحِ.

### 0 ٤ ـ من التلقين للميتِ في قبره

\$ 80- وَعَنْ ضَمْرَةُ بْنِ حَبِيبٍ هَ الله - أَحَـدِ التَّابِعِينَ - قَـالَ: كَـانُوا يَسْتَحِبُونَ إِذَا سُوِّيَ عَلَــى الْمَيْتِ قَبُرُهُ، وَانْصَرَفَ النَّاسُ عَنْهُ أَنْ يُقَالَ عِنْدَ قَبْرِهِ: يَا فُلانُ، قُلاثُ مَرَّاتٍ، يَا فُلانُ قَلْ رَبِّي الله أَلْهُ، ثَلاثُ مَرَّاتٍ، يَا فُلانُ قُلْ رَبِّي الله أَلْهُ، وَنَبِي مُحَمَّد.

رَوَاهُ سَيِكُ بْنُ مَنْصُورٍ مَوْتُوفًا [كما في التلخيص: ١٣٦/٢] وَللطَّبْرَائِيِّ [«المعجم الكبير» (٢٩٨/٨، ٢٩٩)] نَحْوُهُ مِنْ حَلِيسَتْ أَسِي أَمَامَةَ مَرْفُوعاً مُطَوَّلاً

روعنْ ضمرةً) بفَتْحِ الضَّادِ المعجمةِ وسُكُونِ الميمِ ابنِ حبيبٍ بالحاء المُهْمَلةِ مفْتُوحةً فموحَّدةً فمثنَّاةً فموحَّدةً

(أحدُ النَّابِعِينَ) حمصيُّ ثقةٌ روى عنْ شدًّادِ بنِ أوسٍ وغيرِهِ (قالَ: كانوا) ظَاهِرُهُ الصَّحابةُ الَّذينَ أَدرَكَهُمْ

(يسْتَحبَون إذا سُوّي) بضمَّ السَّينِ الْمُهْمَلَةِ مُغيَّرُ الصَّيغةِ مـن السَّويةِ

(على الثَّتِ قبرُهُ وانصوف النَّاسُ عنْهُ أَنْ يُقَالَ عندَ قبرِهِ: يا فُلانْ قُلْ: ربّي اللّهُ وديني اللّهُ وديني اللّهُ وديني الإسلامُ ونبيّي مُحمَّدٌ روَاهُ سعيدُ بنُ منصورٍ موقوفاً) على ضمرةً بن حبيب

(وللطَّبرانيُّ نحوُهُ من حديثِ ابي أمامةً مُطوَّلًا) ولفظُهُ عـنْ ابي أمامةً مُطوَّلًا) ولفظُهُ عـنْ ابي أمامةً «إذَا أنَا مِتْ فَاصْنَعوا بِي كَمَا أَمَرَ رَسولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَصْنَعَ بِمَوْتَانَا، أَمَرَنَا رَسولُ اللَّهِ ﷺ فَقَـالَ: إذَا مَاتَ أَحَدٌ مِنْ إِخْوَانِكُمْ فَسَوِّيْتُمُ التَّرَابُ عَلَى قَبْرِهِ فَلْيَقَمْ أَحَدُكُمْ عَلَى رَأْسِ فَبْرِهِ فَلْيَقَمْ أَحَدُكُمْ عَلَى رَأْسِ فَبْرِهِ فَلْيَقَمْ وَلا يُجِيبُ ثُمَّ فَبِرِهِ فَلْمَانُ اللَّهُ اللِّهُ الللِّهُ

يَقُولُ: يَا فُلانُ ابْنُ فُلانَةَ فَإِنَّهُ يَقُولُ: أَرْشِيدُنَا رَحِمَك اللَّهُ وَلَكِينُ لا يَشْعُرُونَ فَلِي الدُنْيَا مِسِنْ شَهَادَةِ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنْكُ رَضِيت بِاللَّهِ رَبَّا لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنْكُ رَضِيت بِاللَّهِ رَبَّا وَبِالإِسْلامِ دِينًا وَبِمحَمَّدٍ نَبِيًا وَبِالْقُرْآنِ إِمَاماً فَإِنْ مُنْكَراً وَنَكِيراً يَأْدُدُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا بِيَدِ صَاحِيهِ، فَيقُولُ: انْطَلَقَ بنا مَا يُقْدِدُنا عِنْدَ مَنْ قَدْ لُقُن حُجْنَهُ فَقَالَ رَجِلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ فَإِنْ لَمْ يَعْرِفْ أَمُنْ حَوَّاءً يَا فُلانُ بْنُ حَوَّاءً

قَالَ المصنَّفُ: إسنادُهُ صالحٌ وقدْ قوَّاهُ أيضاً في الأحْكَامِ لَهُ

قُلْت: قالَ الْهَيْمُيُّ [المجمع: ٣٧٤/٧] بعدَّ سياقِهِ ما لفظُهُ: أخرجَهُ الطَّبرانيُّ فِي الْكَبيرِ وفي إسنادِهِ جماعةٌ لَمْ أعرفْهُمْ وفي هامشِهِ: فِيهِ عاصمُ بنُ عبدِ اللَّهِ ضعيفٌ.

ثمَّ قالَ: والرَّاوي عنْ أبي أُمامـةَ سعيدٍ الأزديُّ بيُّـضَ لَـهُ أبو حَاتِم

قَالَ الأثرمُ: قُلْت لأحمدَ بنِ حنبلِ: هذا الله ي تصنعونَـهُ إذا دُفنَ المَيْتُ يقفُ الرَّجلُ ويقولُ: يا فُلانُ ابنُ فُلانةَ قالَ: ما رايَـت أحداً يفعلُهُ إلاَّ أَهْلَ الشَّامِ حينَ مَاتَ أبو المغيرةِ ويروى فِيهِ عـنْ أبي بَكْرِ بنِ أبي مريمَ عنْ أشياخِهِمْ أنْهُمْ كانوا يفعلونَهُ.

وقد ذَهَبَ إليْهِ الشَّافعيُّةُ

وقال في المنار: إنَّ حديثَ التَّلقينِ هذا حديثٌ لا يشُكُ أَهْلُ المعرفةِ بالحديثِ في وضعِهِ وانَّــهُ أخرجَـهُ سعيدُ بنُ منصورٍ في سُنيهِ عن ضَمَرةَ بننِ حبيب؛ عن أشياخٍ لَـهُ منْ أَهْـلِ حمَّصَ فالمسألةُ حصيةً.

وامًّا جعلُ «اسالوا لَـهُ التَّبِيتَ فَإِنَّهُ يُسالُه [د(٣٢٢١)] شَاهِداً لَهُ ـ فلا شَهَادةَ فِيهِ، وَكَذَلِيكَ «أمرَ عمرو بـنُ العـاصِ بالوقوفِ عندَ قبرِهِ مقدارَ مـا يُنحرُ جـزورٌ ليسْتَانسَ بِهِـمْ عندَ مُراجَعةِ رُسلِ ربَّهِ لا شَهَادةَ فِيهِ على التَّلقينِ

وابنُ القيِّمِ جزمَ في الْهَدي (٥٢٣/١) بمثلِ كلامِ المنارِ

وأمًّا في كِتَابِ «الرَّوحِ» (ص١٩) فإنَّهُ جعلَ حديثَ التَّلقينِ منْ أَدلَّةِ سماعِ المَيِّتِ لِكَلامِ الأحياءِ وجعلَ اتَصالَ العملِ بحديثِ التَّلقينِ منْ غيرِ نَكِيرِ كافياً في العملِ بِهِ ولمْ يَحْكُمْ لَهُ بالصَّحَّةِ بلْ قالَ في كِتَابِ الرَّوحِ: إنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ

ويَتَحِصَّلُ مَـنْ كـلامِ اثمَّةِ التَّحقيقِ اللَّهُ حديثٌ ضعيفٌ والعملُ بِهِ بدعةٌ ولا يُغْتَرُ بِكَثرةِ منْ يفعلُهُ.

٤٦ ـ الرخصةُ في زيارةِ القبور بل الحضّ عليها

وَعَنْ بُرَيْدَةَ بْنِ الْحُصَيْبِ الْاسْلَمِيُّ رَضِي اللَّهِ الْاسْلَمِيُّ رَضِي اللَّهِ تَعَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:
 دُكْنت نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ فَزُورُوهَا».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٩٧٧)، زَادَ التَّرْمِلِيُّ (١٠٥٤): وَفَإِنْهَا تُلَكُّرُ الآخِرَةَ».

(وعن بُريدة بنِ الحصيب الأسلميّ قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ غَلْهُ: «كُنْت نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقبورِ فَزورُوهَا». رواهُ مُسلمٌ زادَ النّرمذيُّ) أيْ منْ حديثِ بُريدةَ

(فَإِنَّهَا تُذَكَّرُ الآخرةَ)

٣٥٥٦ زَادَ ابْسُنُ مَاجَـهْ(١٥٧١) مِـنْ حَلِيكِ ابْسِنِ مَسْعُودٍ وَتُزَهِّدُ فِي اللَّنْيَا.

(زَادَ ابن ماجمه من حديث ابن مسعود) وهــو: بلفـظِ مــا مضى؛ وزادَ: (وَتُرَهِّدُ في الدّنيا)

وفي البابِ أحاديثُ عنْ أبي هُريرةَ عندَ مُسلم (٩٧٦)

وعن ابنِ مسعودٍ عندَ ابــنِ ماجَــهٔ (۱۹۷۱) والحَــاكِمِ (۳۷۰/۱)

> وعنْ أبي سعيلٍ عندَ أحمدَ (٣٨/٣) والحَاكِم (٣٧٤/١) وعنْ عليٌ عليه السلام عندَ أحمدَ [«المسند» (٩/٩٤)] وعنْ عائشةَ عندَ ابنِ ماجّهُ (١٥٧٠)

والْكُلُّ دالَّ على مشروعيَّتِهِ زيارةَ القبورِ وبيانِ الحِكْمةِ فِيهَا وأَنْهَا للاغْتِبَارِ فإنَّهُ في لفظِ حديثِ ابنِ مسعودٍ "فَإِنَّهَا عِبْرَةٌ وَذِكْرٌ لِلآخِرَةِ وَالتَّزْهَيِدِ فِي الدَّنْيَا» فإذا خلَتْ منْ هـلْــٰو لَمْ تَكُــٰنْ مُــرادةً شرعاً

وحديثُ بُريدةَ جمعَ فِيهِ بينَ ذِكْـرِ أَنَّـهُ ﷺ كَـانَ نَهَــى اوْلاً عنْ زيارَتِهَا ثُمُّ اذنَ فِيهَا أُخرى

وفي قولِهِ: «فزورُوهَا» أمرٌ للرُجالِ بالزِّيارةِ وَهُــوَ أمـرُ نـدبِ

لاحِقونَ،

وامًّا ما يقولُهُ الزَّائرُ عندَ وُصولِهِ المقابرَ فَهُوَ «السَّلامُ عليْكُمْ ديارَ قــوم مُؤمنـينَ ورحمـهُ اللَّـهِ ويرَكَاتُـهُ ويدعــو لَهُــمْ بـالمغفرةِ» ونحوهَا.

اتَّفَاقاً ويَتَأَكُّدُ فِي حَقِّ الوالدين لآثار فِي ذلِكَ.

وسيأتي [برقم (٥٥٠) حديثُ مُسلم في ذلِك قريباً وأمَّا قراءةُ القرآنِ ونحوِمَا عندَ القبرِ فسيأتِي الْكُلَامُ فِيهَا قريباً.

٤٧\_ لعن زائرات القبور

٥٥٧ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْسِرَةً ﴿ قَالَ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ لَعَنَ زَائِرَاتِ الْقَبُورِ».

أَخْرَجَهُ الْتَرْمِذِيُّ (١٠٥٦) وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانُ (٣١٧٩).

وقالَ التّرمذيُّ بعدَ إخراجهِ: هذا حديثٌ حسنٌ

وفي الباب عن ابنِ عبَّاسِ [النساني (٩٤/٤)] وحسَّانَ [ابن ماجه (١٩٧٤)]

وقلاً قالَ بعضُ أَهْلِ العلمِ: إِنَّ هذا كَانَ قبلَ أَنْ يُرخُصَ النَّبِيُّ ﷺ فِي زِيارةِ القبورِ فلمًّا رخُصَ دخلَ فِي رُخصَتِهِ الرُّجَالُ والنَّسَاءُ

وقالَ بعضُهُمْ: إنَّما كُرِهَ زيارةُ القبورِ للنَّسـاءِ لقلَّـةِ صــبرِهِنُ وَكَثرةِ جزعِهنُ

ثُمَّ ساقَ بسندِهِ [(١٠٥٥) ولم يلكر اليت الثاني]: أنَّ عبسدَّ الرَّحمٰنِ بنَ أبي بَكْرٍ تُوفِّيَ ودفنَ في مَكَّةً وأَنَتْ عائشـةُ قـبرَهُ ثُـمًّ قالَتْ شعراً:

وَكُنَّا كَندَمَانَيْ جَذِيمَةً بُرْهَمَةً مِنَ اللَّهُ مِ خَتَّى قِيلَ لَنْ يَتَصَدَّما وعَنْمَا تخديرٍ فِي الحيساةِ وقبلنا اصابَ المنايا وَهُمُ كسرى وَنَبُّعا ولمَّا تَهُونَنَا كسانَي ومالِكاً لطولِ اجْتِماعٍ لمْ نبِتْ ليلةً معا

ويدلُ لما قالَهُ بعضُ أَهْلِ العلمِ ما أخرجَهُ مُسلمٌ (٩٧٣) عنْ «عَائِشَةَ قَالَتْ: كَيْفَ أَقُولُ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِذَا زُرْتِ الْقَبُورَ؟ فَقَالَ: قُولِي: السَّلامُ عَلَى أَهْلِ الدَّيَارِ مِن الْمَسْلِمِينَ وَالْمؤْمِنِينَ يَرْحَمُ اللَّهُ الْمُتَقَدُّمِينَ مِنْسًا وَالْمُتَاَخِّرِينَ وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ بِكُمْ

وما أخرجَ الحَاكِمُ (٣٧٧/١) منْ حديثِ علميٌّ بـنِ الحسينِ ﴿ أَنْ فَاطِمَةَ عليها السلام كَانَتْ تَزُورُ قَبْرَ عَمُّهَا حَمْزَةً كُلُّ جُمعَةٍ فَتُصَلِّى وَتَبْكِي عِنْدُهُ

(قلْت): وَهُوَ حديثٌ مُرسلٌ فإنَّ عليَّ بنَ الحسينِ لَمْ يُسلدِكُ فاطمةَ بنْتَ مُحمَّدِ ﷺ

وعمومُ ما اخرجَهُ البَيْهَقيُ في شُعب الإيمان (٧٩٠١) مُرسلاً: همَنْ زَارَ قَبْرَ الْوَالِدَيْنِ أَو أَخَدِهِمَا فِي كُلُّ جُمعَةٍ غُفِرَ لَهُ وَكُتِبَ بَاراً».

## ٤٨ ــ لعنُ النائحةِ والمستمعةِ

مه وعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ رضي الله تعلى عنه قَالَ: «لَعَنْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ النَّائِحَةَ وَالْمُسْتَجِعَة».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد (٣١٧٨)

النَّواحُ مُوَ رفعُ الصَّوْتِ بِتَعديدِ شمائلِ النَّيتِ ومحاسنِ افعالِهِ والحديثُ دليلٌ على تحريمِ ذلِكَ وَهُوَ مُجمعٌ عليْهِ.

#### ٩٤ ـ النهى عن النياحة

وَعَنْ أُمُّ عَطِيَّةً رضي اللَّه تعالى عنها قَالَتْ: (أَخَذَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ لا نَنُوحَ.
 مُثَنَ عَنْهِ (المعاري (١٣٠٦)، مسلم (١٣٦٦).

كانَ اخذُهُ عليْهِنَّ ذلِكَ وقْتَ المبايعةِ على الإسلامِ

والحديثان دلالةٌ على تحريمِ النّياحةِ وَتَحريمِ اسْتِماعِهَا إذْ لا يَكُونُ اللَّعنُ إلاّ على مُحرّمٍ

وفي الباب عن ابنِ مسعودٍ قال: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لَيْسَ مِنَّا مَسْ ضَرَبَ الْخدودَ وَشَنَقُ الْجيوبَ وَدَعَا بِدَعْمَوَى الْجَامِلِيَّةِ» مُتَفَقَّ عليْهِ وَالمِخارِي (١٤٩٧)، مسلم (١٠٣)

وأخرجا [البخاري (١٢٩٦) معلقاً، مسلم (١٠٤)] من حديث

أَبِي مُوسى أَنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ: «أَنَّا بَرِيءٌ مِمَّنْ حَلَقَ وَسَلَقَ وَخَرَقَ».

وفي البابِ غيرُ ذلِكَ.

ولا يُعارضُ ذلِكَ ما أخرجَ أحمدُ (٤٠/٢) وابنُ ماجَـهُ (١٩٥) ووبنُ ماجَـهُ (١٩٥) وصحَّحَهُ الحَاكِمُ (٣/ ١٩٤) عن ابنِ عُمـرَ «أَنَـهُ لَلَّهُ مَرَّ بِنِسَاءِ ابْنِ عَبْدِ الأَسْهَلِ يَبْكِينَ هَلْكَاهُنَّ يَوْمَ أُحدٍ فَقَـالَ: لَكِنْ حَمْزَةً لا بَوَاكِيَ. فَجَاءَ نِسَاءُ الأَنْصَارِ يَبْكِينَ حَمْزَةً الحديثَ لَكِنْ حَمْزَةً الحديثَ

فإنَّهُ منسوخٌ بما في آخرِهِ بلفظِ "فَلا تَبْكِينَ عَلَى هَالِك بَعْدَ الْيُومِ" وَهُوَ يَدَلُ عَلَى الْبَاعَة بالبُكَاء فإنَّ البُكَاء غيرُ منهي عَنْهُ كما يدلُ لَهُ ما أخرجَهُ النَّسائي (١٩/٤) عن أبي هُريرة قال: "مَاتَ مَيُّتٌ مِنْ آل رَسولِ اللَّهِ تَلْكُ فَاجَتَمَعَ النَّسَاءُ يَبْكِينَ عَلَى فَقَامَ عُمَرُ يَنْهَاهِنَ وَيَطْرِدُهُنَ فَقَالَ لَهُ تَلَكِ : دَعْهُ نَ يَا عُمَرُ فَقَالَ لَهُ تَلَكِ : دَعْهُ نَ يَا عُمَرُ فَقَالَ لَهُ تَلْكُ : وَعَهُ نَ يَا عُمَرُ وَلِقُهُ فَوَاللَّهُ مُنْ قَالًا لَهُ تَلْكُ : وَعَهُ نَ يَا عُمَرُ وَلِيْنَ مَنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى فَقَامَ لَهُ تَلِكُ وَلِيْكُ فَيَامَ لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللل

ومنْهُ قُولُهُ ﷺ: «الْغَيْنُ تَدْمَعُ وَيَحْزَنُ الْقَلْبُ وَلا نَقُولُ ۖ إِلاَّ مَا يُرْضِي الرَّبُ ۗ [ابن حبان «الإحسان» (٣١٦٠)] قالَهُ في وفاةٍ ولدِهِ إبرَاهِيمَ إبرَاهِيمَ

وَأَخْرِجَ البِخَارِيُّ (١٣٠٤) مِنْ حديثِ ابنِ عُمرَ «إِنَّ اللَّهَ لا يُعَذَّبُ بِدَمْعِ الْعَيْنِ وَلا بِحزْنِ الْقَلْبِ وَلَكِنْ يُعَذَّبُ بِهَــٰذَا وَأَشَــارَ إِلَى لِسَانِهِ أَو يَرْحَمُ»

وأمًّا ما في حديثِ عائشةَ عندَ الشَّيخينِ [البخاري (١٢٩٩)، مسلم (٩٣٥)] في «قَوْلِ عِلَيْ لِمَسنْ أَمَسرَهُ أَنْ يَنْهَسَى النَّسَاءَ الْمَجْتَمِعَاتِ لِلْبُكَاءِ عَلَى جَعْفَرِ بِنِ أَبِي طَالِبٍ: «احْثُ فِي وُجُوهِهِنَّ التُرَابَ» فيحملُ على أنَّهُ كانَ بُكَاءً بِتَصويتِ النَّياحةِ فامرَ بالنَّهِي عنهُ ولوْ بحثوِ التُرابِ في أَفْوَاهِهنَّ.

#### • ٥- عذابُ الميت بنياح أهلِه عليه

• ٥٦٠ وَعَن ابْنِ عُمَرَ رَضِي اللّه عنهما عَن النّبِيُ ﷺ قَالَ: «الْمَيَّتُ يُعَذَّبُ فِي قَبْرِهِ بِمَا نِيحَ عَلَيْهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٢٩٢)، مسلم (٩٢٧)].

(وعنْ عُمرَ عن النَّبيِّ ﷺ قالَ: «الْمَيَّتُ يُعَذَّبُ فِي قَبْرِهِ بِمَا نِيحَ عَلَيْهِ» مُتَّفقٌ عليْهِ.

٣٦٥ - وَلَهما نَحْوُهُ عن المغيرة بن شعبةَ والبحاري (١٢٩١)، مسلم (٩٣٣)].

(وَلَهُمَا) أَي الشَّيخينِ كما دَلُّ لَهُ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ فَإِنَّهُمَا المَرادُ بِهِ (نحوُهُ) أَيْ نحوُ حديثِ ابنِ عُمرَ وَهُوَ:

(عن المغيرةِ بنِ شعبةً) الأحاديثُ في البابِ كثيرةً

وفيهَا دلالةٌ على تعذيبِ الميُت بسبب النّياحةِ عليهِ وقد اسْتُشْكِلَ ذلِكَ؛ لأنّ تعذيبَهُ بفعلِ غيرِهِ واخْتَلَفَت الجوابَاتُ:

فَانْكُرَتْ عَائِشَةُ ذَلِكَ عَلَى عُمْرُ وَابِنِهِ عِبْدِ اللَّهِ وَاخْتَجْتُ بقولِتِ تعْسَالى: ﴿وَلَا تَسْزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْسِرَى﴾ [الانعنام: ١٦٤] وَكَذَلِكَ أَنْكُرُهُ أَبُو هُرِيرةً

واسْتَبعدَ القرطبيُّ إِنْكَارَ عائشةَ وذَكَر أَنَّهُ رَوَاهُ عَـدُةٌ مـن الصَّحابةِ فلا وجْهَ لإنْكَارِهَا معَ إِمْكَانِ تاويلِهِ

ثُمُّ جمعَ القرطبيُّ بينَ حديثِ التَّعذيبِ والآيةِ بانْ قال: حال البرزخِ يلحقُ باحوالِ الدّنيا وقدْ جرى التَّعذيبُ فِيهَا بسببِ ذنبِ الغيرِ كما يُشيرُ إليْهِ قُوله تعالى: ﴿وَاتَقُوا فِتَنَّةُ لا تُصِيبَنُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً﴾ [الأنفال: ٢٥] فلا يُعارضُ حديثُ التَّعذيبِ آيةَ ﴿وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى﴾ [الأنعام: ٢٦٤]؛ لأنْ المرادَ بِهَا الإخبارُ عنْ حالِ الآخرةِ واستَقرآهُ الشّارحُ وذَهَبَ الأكثرونَ إلى تاويلِهِ بوجُوهِ:

(الأوَّلُ): للبخاريِّ أَنَّهُ يُعذَّبُ بَذلِكَ إِذَا كَانَ سُتَّهُ وطريقَتُهُ وقدْ أقرَّ عليْهِ أَهْلَهُ في حَيَاتِهِ فيعذَّبُ لذلِكَ وإِنْ لَمْ يَكُسنْ طريقتُهُ فإنَّهُ لا يُعذَّبُ فالمرادُ على هذا أنَّهُ يُعذَّبُ ببعضِ بُكَاءٍ أَهْلِهِ

وحاصلُهُ أنَّهُ قَدْ يُعذَّبُ العبدُ بفعــلِ غيرِهِ إذا كــانَ لَــهُ فِيــهِ سبّ.

(النَّاني): المرادُ أَنَّهُ يُعذَّبُ إِذَا أُوصِــى أَنْ يُبْكَــى عليْـهِ وَهُــوَ تَأْوِيلُ الجِمْهُور

قالوا: وقد كانَ معروفاً عنــدَ القدمـاءِ كمَّا قــالَ طرفـةُ بـنُ

إذا مِتَ فَابَكِينِي بِمَا أَنَا أَهْلُمُ وَشَقِّي عَلَيَّ الْجِيبَ بِمَا أَمَّ مَعِبِدِ ولا يلزمُ منْ وُقوعِ النَّياحةِ منْ أَهْلِ المَّيْتِ امْتِئالاً لَهُ أَنْ لا يُعذَّبَ لَوْ لَمْ يُمَثَلُوا بِلْ يُعذَّبُ بَمِجرَّدِ الإيصاء فإن امْتَلُوهُ وناحوا

عُذَّبَ على الأمرين والإيصاء؛ لأنَّهُ فعلُهُ والنَّيَاحَةُ؛ لأنَّهَا بسببهِ.

(الثَّالثُ): أنَّهُ خاصَّ بالْكَافرِ وأنَّ المؤمنَ لا يُعذَّبُ بذنبِ غرو أصلاً.

وفِيهِ بُعدُ لا يَخفى فإنَّ الْكَافرَ لا يُحمـلُ عليْـهِ ذنـبُ غـيرِهِ أيضاً لقوله تعالى: ﴿وَلا تَزرُ وَازرَةٌ وزُرَ أُخْرَى﴾.

(الرَّابِعُ): أنَّ معنى التَّعذيب: توبيخُ الملائِكَةِ للميِّتِ بما يندبُهُ بِهِ أَهْلُهُ، كما روى أحمدُ (٤١٤/٤) منْ حديثِ أبي مُوسى مرفوعاً «الْمَيِّتُ يُعَذَّبُ بِبُكَاءِ الْحَيِّ إِذَا قَالَت النَّائِحَةُ: وَا عَضدَاهُ وَا نَاصِرَاهُ وَا كَاسِبَاهُ جُبِدَ الْمَيْتُ وَقَالَ: أَنْتَ عَضدُهَا أَنْتَ نَاصِرُهَا أَنْتَ كَاسِيهَا».

وأخرجَ معنَاهُ ابنُ ماجَّهُ (١٥٩٤) والتَّرمذيُّ(١٠٠٣).

(الخامسُ) أنَّ معنى التَّعذيبِ تِالَّمُ النِّتِ بَمَا يَقَعُ مِنْ أَهْلِيهِ مِن النَّيَاحَةِ وغيرِهَا فإنَّهُ يرقُ لَهُمْ وإلى هذا التَّاويلِ ذَهَبَ مُحمَّدُ بنُ جرير وغيرُهُ.

وقالَ القاضي عياضُ: هُوَ أُولَى الأقسوالِ واخْتَجُوا بحديثُ فِيهِ: «أَنَّهُ ﷺ زَجَرَ امْرَأَةً عَن الْبُكَاءِ عَلَى الْبِهَا، وَقَالَ: إِنَّ أَحَدَكُمُ إِذَا بَكَى اسْتَعْبَرَ لَهُ صُوْلِيجِبُهُ يَا عِبَادَ اللَّهِ لا تُعَذَّبُوا إِخْوَانَكُمْ» والطبراني في «الكبير» (٩/٧-١٢)]

واسْتُدَلُّ لَهُ أَيضًا أَنَّ أَعمَـالَ العبادِ تُعـرضُ على مُوتَـاهُمْ وَهُوَ صحيحٌ.

وثمَّةَ تاويلاتٌ أُخرُ وما ذَكَرنَاهُ اشفُّ ما في الباب.

## ١٥- الدمعُ والحزن ليسا من النياحةِ

٥٦٢ - وَعَنْ أَنس ﴿ قَالَ: «شَهِدْت بِنْتاً لِلنَّبِي اللَّهِ تَدْفَنُ، وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ جَالِسٌ عِنْدَ الْقَـنْرِ، فَرَاتَت عَنْنَهِ تَدْمَعَانِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٢٨٥).

قدْ بيْنَ الواقديُّ وغيرُهُ في روايَتِهِ أنَّ البَّنْتَ أُمُّ كُلُسُومٍ وقـدْ ردُّ البخاريُّ قولَ منْ قالَ: إِنَّهَا رُقِيَّهُ بِانْهَـا مَـاتَتْ ورسـولُ اللَّـهِ ﷺ في بدر فلمُ يشهَدْ ﷺ دفنَهَا.

والحديثُ دليلٌ على جـوازِ البُكَـاءِ على الميُـتِ بعـدَ موْتِـهِ وَتَقَدَّمَ ما يدلُ لَهُ أيضاً

إِلاَّ أَنَّهُ عُورضَ بحديثِ «فَإِذَا وَجَبَتْ فَلا تَبْكِينُ بَاكِيَةٌ» [احمد (١٦/٥)، أبو داود (٣١١)، النساني (١٣/٤)]

وجمع بينَهُمَا بأنَّهُ محمولٌ على رفع الصَّــوْتِ أو أنَــهُ خصوصٌ بالنَساء؛ لآنَهُ قدْ يُفضي بُكَاؤُهُنَّ إلى النَّيَاحَةِ فَيَكُونُ منْ بابِ سدُ الذَّرِيعَةِ.

## ٢٥- النهي عن الدفن ليلاً إلا اضطراراً

٣٦٥ - وَعَنْ جَابِرِ ﴿ أَنْ النَّبِيِّ ﷺ قَــالَ: «لا تَدْفِنُوا مَوْتَاكُمْ بِاللَّيْلِ إِلاَّ أَنْ تَضْطَرُوا».

أَخْرَجَهُ ابْنُ مَاجَهُ (١٥٢١).

وَأَصْلُهُ فِي مُسْلِمٍ (٩٤٣)، لَكِنْ قَالَ: هَزَجَرَ أَنْ يُقْبَرَ الرَّجُلُّ بِاللَّيْلِ حَتَّى يُصَلِّى عَلَيْهِهِ.

(وعنْ جابرِ أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قالَ: ﴿لا تَدْفِنُوا مَوْتَاكُمُ بِاللَّيْلِ إِلاَّ أَنْ تَصْطَرُوا﴾. أخرجَة ابنُ ماجَة وأصلَّة في مُسلمٍ لَكِنْ قالَ: زجرَ) بالزَّايِ والجيمِ والرَّاءُ عن عوضٌ «نَهَى»

رَأَنْ يُقْبَرُ الرَّجلُ بِاللَّيْلِ حَتَّى يُصَلَّى عَلَيْهِ ) دلَّ على النَّهْيِ عن الدُّفنِ للميَّتِ ليلاً إلاَّ لضرورةٍ وقدْ ذَهَبَ إلى هـذا الحسنُ ووردَ تعليلُ النَّهْيِ عنْ ذلِكَ بأنَّ ملائِكَةَ النَّهَارِ أرأَفُ منْ ملائِكَةِ النَّهَارِ أرأَفُ منْ ملائِكَةِ النَّهَارِ أرأَفُ منْ ملائِكَةِ النَّهارِ في حديثِ

قَالَ الشَّارِحُ: اللَّهُ أَعَلَمُ بِصِحَّتِهِ.

وقولُهُ: (واصلُهُ في مُسلمٍ) لفظُ الحديثِ الَّذي فِيهِ "أَسَّهُ ﷺ خَطَبَ يَوْماً فَذَكَرَ رَجلاً مِنْ أَصْحَابِهِ قَبِضَ وَكُفِّنَ فِي كَفَن غَيْرٍ طَائِل وَقَبِرَ لَيْلاً وَرَجَرَ أَنْ يُقْبَرَ الرَّجلُ بِاللَّيْلِ حَتَّى يُصَلَّى عَلَيْهِ إِلاَّ أَنْ يَضْطَرُ الإِنْسَانُ إِلَى ذَلِكَ»

وَهُوَ ظَاهِرٌ أَنَّ النَّهِيَ إِنَّمَا هُـوَ حَيثُ كَانَ مَظَنَةَ خُصُولِ التَّقصيرِ فِي حَقُ الْمُبَتِ بِتَرْكِ الصَّلاةِ أَو عدم إحسانِ الْكَفَـنِ فَإِذَا كَانَ يَحصُلُ بِتَاخْرِ اللَّبَتِ إِلَى النَّهَارِ كَثْرَةُ المُصَلِّينَ أَو حُصُورُ مَنْ يُرجى دُعاؤُهُ حَسَنَ تَاخَرُهُ

وعلى هذا فيؤخَّرُ عن المسارعةِ فِيهِ لذلِكَ ولـوْ في النَّهَـارِ ودلُّ لذلِكَ دفنُ عليُ عليه السلام لفاطمــةَ عليهــا الســـلام ليــلاَّ ودفنُ الصّحابةِ؛ لأبي بَكْرِ ليلاً.

وأخرجَ التُرمذيُّ (١٠٥٧) منْ حديثِ ابنِ عبَّاسِ: «أَنَّ النَّبِيُّ لَلْهُ مَنْ قَبْلِ الْقَبْلَةِ لَلْهَ دَخَلَ قَبْراً لَيْلاً فَاسْرِجَ لَـهُ سِرَاجٌ فَالَخذَهُ مِنْ قِبْلِ الْقَبْلَةِ فَقَالَ: رَحِمَك اللَّهُ إِنْ كُنْت لأوَّاها تَلاَّءُ لِلْقَـرْآنِ ۗ الحديثُ قالَ: هُوَ حديثٌ حسنٌ

قَالَ: وقدْ رخُصَ أَكْثُرُ أَهْلِ العلم في الدُّفن ليلاً

وقالَ ابنُ حزم: لا يُدفنُ أحدُ ليلاً إلاَ أنْ يُضطرُ إلى ذلك قالَ: ومن دُفنَ ليلاً من أصحابِهِ ﷺ وازواجِهِ فإنسهُ لضرورةِ أوجَبَتْ ذلِكَ من خوف زحامٍ أو خوف الحرُّ على من حضرَ أو خوف تغيّر أو غير ذلِكَ مًا يُبيحُ اللَّفنَ ليلاً ولا يحلُ لأحدٍ أنْ يظنُ بهمْ رضي اللّه عنهم خلاف ذلك. أنْتُهَى.

(تبية): تقدَّمَ في الأوقـات [برقم (١٥٤)] حديث عُقبة بن عامر «ثَلاثُ سَاعَاتِ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَنْهَانَا أَنْ نُصَلَيَ فِيهِنَّ وَأَنْ نَقْبَرَ فِيهِنَّ مَوْتَانَا: حِينَ تَطْلَـعُ الشَّمْسُ بَازِغَةً حَتَّى تَرْتَقِيعَ وَأَنْ نَقْبرَ فِيهِنَ مَوْتَانَا: حِينَ تَطْلَـعُ الشَّمْسُ بَازِغَةً حَتَّى تَرْتَقِيعَ وَحِينَ يَقومُ قَائِمُ الظَّهِيرَةِ حَتَّى تَرْولَ الشَّمْسُ وَحِينَ تَضَيِّفُ الشَّمْسُ لِلْغروبِ حَتَّى تَغْرِبَ النَّهَى وَكَانَ يحسنُ ذِكْرُ المصنَّفِ لَهُ هُنا.

## ٥٣ - تقديمُ الطعامِ لأهلِ الميتِ

اللهِ بْنِ جَعْفَرِ ﴿ قَالَ: ﴿ لَمَّا جَعْفَرِ ﴿ قَالَ: ﴿ لَمَّا جَاءَ نَعْيُ جَعْفَرٍ اللهِ عَيْنَ قُتِلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الهَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الهَا المُ

اصْنَعُوا لآل جَعْفُر طَعَاماً، فَقَدْ أَتَاهُمْ مَا يَشْغَلُهُمْ». أَخْرَجَهُ الْخَسْنَةُ إِلاَّ الْسَالِي [احمد (۲۰۵/۱)، أبو داود (۳۱۳۲)، الرمذي (۹۹۸)، ابن ماجه (۱۹۱۰)].

فِيهِ دليلٌ على شرعيَّةِ إيناسِ أَهْلِ النَّتِ بصنعِ الطَّعامِ لَهُسَمَ لما هُمْ فِيهِ منَ الشَّغلِ بالمُوْتِ ولَكِنَّهُ أخرجَ أحمدُ (٢٠٤/٢) من حديثِ جريرِ بنِ عبدِ اللَّهِ البجليِّ: كُنَّا نعدُ الاجْتِماعَ إلى أَهْلِ النَّتِ وصنعة الطَّعامِ بعدَ دفنِهِ منَ النَّياحةِ فيحملُ حديثُ جريسرِ على أنَّ المرادَ صنعةً أَهْلِ النَّتِ الطَّعامَ لمن يدفنُ منهُمْ ويحضرُ لديهم كما هُو عُرفُ بعض أهل الجهاتِ

وامًّا الإحسانُ إليْهِمْ بحملِ الطَّعامِ لَهُمْ فلا باسَ بِـه، وَهُـوَ الَّذِي أَفَادَهُ حديثُ عبد اللَّه.

ومًا يحرمُ بعدَ المؤتِ العقرُ عندَ القبرِ لورودِ النَّهْيِ عنْهُ فإنَّهُ اخرجَ أَحمُدُ (١٩٧/٣) وأبو داود (٣٢٢٢) من حديثِ أنسنِ أنَّ النَّبِيُ ﷺ قالَ «: لا عُقْرَ فِي الإسْلامِ»

قَالَ عبدُ الرِّزَّاقِ: كانوا يعقرونَ عندَ القبرِ بقرةُ أو شاةً

قَالَ الخَطَّابِيُّ: كَانَ أَهْلُ الجَاهِلِيَّةِ يَعْقَــرُونَ الْإِبِلَ عَلَـى قَـبرِ الرَّجلِ الجوادِ، يقولُونَ: نُجازِيهِ على فعلِهِ؛ لأَنَّهُ كَـانَ يَعْقُرُهَا فِي حَيَّاتِهِ فَيْطُعُمُهَا الْأَصْيَافَ فَنَحَنُ نَعْقُرُهَا حَنَـدَ قَـبرِهِ حَتَّـى تَأْكُلُهَـا السَّباعُ والطَّيرُ فَيَكُونُ مُطعماً بعدَ وفَاتِهِ كما كانَ يُطعمُ فِي حَيَاتِهِ

ومنْهُمْ منْ كانْ يَذْهَبُ إِلَى أَنَّهُ إِذَا عُقْرَتْ رَاحَلَتُهُ عَنَدَ قَــبِرِهِ حُشرَ فِي القيامةِ رَاكِباً ومنْ لَمْ يُعقرْ عندُهُ حُشرَ رَاجلاً وَكَانَ هــذَا على مذْهَبِ منْ يقولُ منْهُمْ بالبعثِ فَهَذَا فعلٌ جَاهِليٍّ مُحرَّمٌ.

### ٤ ٥ــ السلامُ على أهلِ القبور

٥٦٥ وَعَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ بُرَيْدَةَ عَنْ أَبِيهِ رضي الله عنهما قَالَ: هَكَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يُعَلِّمُهُمْ إِذَا خَرَجُوا إِلَى الْمَقَابِرِ أَنْ يَقُولُوا: السَّلامُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ اللّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللّهُ بِكُمْ لَاحِقُونَ، نَسْأَلُ اللّهَ لَنَا وَلَكُم الْعَافِيَةَ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٩٧٥).

لَهُمْ.

وفِيهِ أَنْهُمْ يعلمونَ بالمارُ بِهِمْ وسلامِهِ عليْهِمْ وإلاً كانَ

وظَاهِرُهُ في جُمعةٍ وغيرهَا

وفي الحديثين الأوَّلُ وَهَذا دليلٌ أَنَّ الإنسانَ إذا دعا لأحديد أو استنففر لَهُ يبدأُ بالدّعاء لنفسيه والاستغفار لَهَا وعليه وردَت الأدعية القرآنيَّة ﴿ رَبُّنَا اغْفَرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الذَّينَ سَبَقُونا بالإيمان ﴾ [الحشر: ١٠] ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكُ وَلِلْمؤْمِنِينَ ﴾ [محمد: ١٩] وغير ذلك.

وفِيهِ أَنَّ هَذِهِ الأَدْعِيةَ وَنحَوَهَا نافعةٌ للميُّتِ بلا خلافٍ.

وأمَّا غيرُهَا منْ قراءةِ القرآنِ لَهُ فالشَّافعيُّ يقـولُ: لا يصـلُ ذلِكَ اللَّهِ.

وذَهَبَ أَحَدُ وجَاعَةٌ من العلماءِ إلى وُصولِ ذَلِكَ إليْهِ.

وذَهَبَ جماعةٌ من أَهْلِ السّنَّةِ والحنفيَّةِ إلى أنْ للإنسانِ أنْ يُجعلَ ثُوابَ عملِهِ لغيرِهِ صلاةً كان أو صوماً أو حجًا أو صدّقةً أو قراءة قُرآن أو ذِكْراً أو أيُّ أنواعِ القربِ وَهَـذا هُـوَ القـولُ الأرجحُ دليلاً

وقدْ أخرجَ الدَّارِقطنيُّ «أَنَّ رَجلاً سَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ أَنَّهُ كَيْسَفَ يَبَرُّ أَبَوَيْهِ بَعْدَ مَوْيَهِمَا؟ فَأَجَابُهُ بِأَنَّهُ يُصَلِّي لَهُمَا مَعَ صَلاتِهِ وَيُصِومُ لَهُمَا مَعَ صِيَامِهِهِ.

وأخرج أبو داود (٣١٢١) من حديث معقل بن يسمار عنه الفردوا عَلَى مَوْتَاكُمْ سُورَةَ يس، وَهُوَ شَمَامُلُ للميَّتُ بـلْ هُوَ الحقيقةُ فِيهِ

وأخرج الشيخان «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يُضَحِّي عَـنَ نَفْسِهِ بِكَبْشِ وَعَنْ أُمَّتِهِ بِكَبْشٍ ٩ [البخاري (٥٥٥٥)، مسلم (١٩٦٦) أخرجاه بلفظ: وضحى بكشين أملحين، ولم يذكرا ووعن أمته بكش»].

وفِيهِ إشارةً إلى أنَّ الإنسانَ ينفعُهُ عمـلُ غيرِهِ وقـدُ بسطنا الْكَلامَ في حواشي ضوء النَّهَار بما يَتْضعُ منهُ قُوَّةُ هذا المُذْهَب. (وعن سُليمان بنِ بُريدة) هُـوَ الأسـلميُّ روى عـن أبيــهِ وعمرانَ بنِ حُصينِ وجماعةٍ مَاتَ سنةً خسَ عشرةَ وماثةٍ

(عن أبيهِ) أي بُريدةً

(قالَ كان رسولُ اللهِ ﷺ يُعلِّمُهُمْ) أيْ اصحابهُ

(إذا خرجوا إلى المقابري أي أنْ يقولوا (السَّلامُ على أَهْـلِ النَّالِ مِن المسلمينَ والمؤمنينَ وإنّا إنْ شاءَ الله بِكُمْ الاحقونَ أَسَالُ اللهَ لنا ولَكُم العالميةَ روَاهُ مُسلمٌ وأخرجَهُ أيضاً (٩٧٤) مـن حديث عائشةً.

ولِيهِ زيادةٌ "وَيَرْحَمُ اللَّهُ الْمُتَقَدِّمِينَ مِنَّا وَالْمُتَأْخِّرِينَ»

والحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ زيارةِ القبورِ والسَّلامِ على مـنْ فِيهَا منَ الاموَاتِ وأنَّهُ بلفظِ السَّلامِ على الاَحياءِ.

قَالَ الخطَّابِيُّ: فِيهِ أَنَّ اسمَ الدَّارِ يقعُ على المقابِرِ وَهُوَ صحيحٌ فإنَّ السَّارَ في اللَّغةِ تقعُ على الرَّبعِ المسكونِ وعلى الحرابِ غيرِ المأهُولِ والتَّقييدُ بالمشينةِ لِلتَّبرُكِ وامْتِنالاً لقوله تعالى ﴿وَلا تَقولَنُ لِشَيْءَ إِنَّى فَاعِلٌ ذَلِكَ غَداً إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ والكهف: ٣٢، ٢٤)

وقيل: المشيئةُ عائدةً إلى تلكَ التُّربةِ بعينِهَا.

وسؤالُهُ العافيةَ دليلٌ على أنَّهَا منْ أَهَمٌ ما يُطلبُ وأشـــرفـــ ما يُسألُ والعافيةُ للميّـت بسلامَتِهِ منَ العذابِ ومناقشةِ الحسابِ.

ومقصودُ زيارةِ القبورِ الدّعاءُ لَهُمْ والإحسانُ النّهِــمْ وَتَذَكَّـرُ الآخرةِ والزُّهْدُ فِي الدّنيا.

وامًّا ما أحدثَــهُ العامَّـةُ مـنْ خـلاف ِ هـذا كدعـائِهِم المُبَّـتَ والاسْتِصراخ بِهِ والاسْتِغاثةِ بِهِ وسؤالِ اللَّهِ بحقَّهِ وطلبِ الحاجَاتِ إلَيْهِ تعالى بِهِ فَهَذا من البدعِ والجَهَالاتِ وَتَقدَّمَ شيءٌ منْ هذا.

٣٦٥ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: «مَرْ رَسُــولُ اللّـهِ
 بَقْبُـورِ الْمَدِينَةِ، فَأَتْبَلَ عَلَيْهِـمْ بِوَجْهِـهِ فَقَــالَ:
 السّلامُ عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ الْقُبُورِ، يَغْفِرُ اللّهُ لَنَـا وَلَكُـمْ،
 أنتُمْ سَلَفْنَا وَنَحْنُ بِالأثَرِ».

رَوَاهُ النَّرْمِذِيُّ (١٠٥٣)، وَقَالَ: حَسَنَّ.

فِيهِ أَنْ يُسلَّمَ عليْهِمْ إذا مسرَّ بالمقبرةِ وإنْ لمْ يقصد الزُّيارةُ

#### ٥٥ النهى عن سبُّ الأمواتِ

٥٦٧ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهَا فَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهَ: ﴿ لَا تَسُبُّوا الأَمْوَاتَ، فَإِنَّهُمْ قَدْ الْفُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ قَدْ اللَّهُ اللّهُ اللّ

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٣٩٣).

(وعنْ عائشةَ قَــالَت: قــالَ رســولُ اللّــهِ ﷺ: ولا تَســبَوا الأَمْوَاتَ فَإِنَّهُمْ قَدْ أَفْضَوا اللَّي (وَصَلَــوا اللّـي مَـا قَدَّمـوا) أي: مـن الأعمال (رواهُ البخاريُّ).

> الحديثُ دليلٌ على تحريمٍ سبِّ الأموّات. وظَاهِرُهُ العمومُ للمسلم والْكَافو

وفي الشُّرحِ الظَّاهِرُ أنَّهُ مُخصَّصٌ بجوازِ سبُّ الْكَافرِ لمَّا حَكَاهُ اللَّهُ منْ ذَمُّ الْكَفَّارِ في كِتَابِهِ العزيزِ كعادٍ وثمودَ وأشبَاهِهِمْ

(قلْت): لَكِنْ قولَهُ «قد أفضوا إلى ما قدَّموا» علَّةٌ عامَّةً للفريقينِ معنَاهَا أَنَّهُ لا فائدةَ تحت سبِّهمْ والتَّفَكُهِ باعراضِهمْ وامًّا ذِكْرُهُ تعالى للأممِ الخاليةِ بما كانوا فِيهِ مَنَ الضَّلالِ فليسَ المقصودُ ذمَّهُمْ بل تحديراً للأمَّةِ من تلك الأفعالِ الَّتِي أفضَت بفعلِها إلى الوبال وبيان مُحرَّمَاتٍ ارْتَكَبُرها.

وذِكْرُ الفاجرِ بخصالِ فُجورِهِ لغرضٍ جائزٍ وليسَ منَ السُّبُ المُنهيُّ عنْهُ فلا تخصيصَ بَالْكُفُارِ.

نعم الحديثُ مُخصَّصٌ ببعضِ المؤمنينَ كما في الحديثِ [البحاري (١٣٦٧)، مسلم (٩٤٩)] «أَنْهُ مَرَّ عَلَيْهِ ﷺ بجنَازَةٍ فَأَنْنُواْ عَلَيْهَ اللَّهِ بَالُ قَالَ: «وَجَبَتْ» عَلَيْهَ النَّهُ مُن قَالَ: «وَجَبَتْ» أَي النَّارُ ثُمَّ قَالَ: «أَنْتُمْ شُهَدَاءُ اللَّهِ»

ولا يُقالُ: إِنَّ الَّذِي أَثْنُوا عَلَيْهِ شُرَّا لِيسَ بَمُؤْمَنِ؛ لأَنَّهُ قَـدُّ أخرجَ الحَاكِمُ فِي ذَمُّةِ: «بنسَ المـرءُ كـانَ لقـدْ كـانَ فظَّاً غليظاً» والظَّاهِرُ أنَّهُ مُسلمٌ إِذْ لوْ كانَ كافراً لما تعرُّضُوا لذَمَّهِ بغيرٍ كُفُرِهِ

وقد أجابَ القرطبيُّ عن سبَّهِمْ لَـهُ وإقرارِهِ ﷺ لَهُمْ بائَـهُ يُخْمَلُ أَنَّهُ كَانَ مُسْتَظْهِراً بالشُّرُّ لَيَكُونَ منْ بابِ «لا غيبةَ لفاسقٍ» او بائَهُ يُحملُ النَّهْيُ عن سبُّ الأموَاتِ على ما بعد اللَّغنِ

(قلْت): وَهُوَ الَّذِي يُناسِبُ التَّعليلَ بإفضائِهِمْ إلى ما قدَّمــوا

فإنَّ الإفضاءَ الحقيقيُّ بعدَ الدُّفن.

١٩٨٥ - وَرَوَى التَّرْمِذِيُّ (١٩٨٢) عَن الْمُغِيرَةِ
 نَحْوَهُ، لَكِنْ قَالَ: فَتُؤْذُوا الأحْيَاءَ.

(وروى النَّرمذيُّ عن المغيرةِ نحوَهُ) أيْ: نحوَ حديثِ عائشةَ في النَّهْي عنْ سبُّ الأموَاتِ

(لَكِنْ قَالَ) عَوِضَ قوله: «فإنَّهُمْ قــدْ أفضـوا إلى مـا قدَّمـوا (قَتُوْذُوا الأحياءَ)

قال ابنُ رشيد: إنْ سبّ الْكَافِرِ بحرمُ إذا تـاذَى بِهِ الحميُّ المسلمُ ويحلُ إذا لم يحصلُ بِهِ الأذيَّةُ وأمَّا المسلمُ فيحرمُ إلاَّ إذا دعَت إليهِ الضَرورةُ كان يَكُونَ فِيهِ مصلحةٌ للميَّتِ إذا أُريتَ تخليصُهُ من مظلمةٍ وقعَتْ منهُ فإنَّهُ بحسنُ بــلْ بجبُ إذا اقْتَضى ذلِكَ سبّهُ وَهُوَ نظيرُ ما اسْتُننيَ منْ جوازِ الغيبةِ لجماعةٍ من الْحياء الأمور.

(تنبية): من الأذيَّة للميَّتِ القعودُ على قبرِهِ لما أخرجَهُ أحمدُ وَدَكُره ابنَ حجر في واطراف المسنده (١٩٧٩) قالَ الحافظُ ابنُ حجرٍ: بإسنادٍ صحيح من حديثِ عَمْرِه بْنِ حَزْم الأَنْصَارِيُّ قَالَ "رَآنِسي رَسُولُ اللَّهِ عَلَى قَبْرٍ فَقَالَ: لا تُـوْذِ صَـاحِبَ الْقَبْرِ».

وَاخْرِجَ مُسَلَمٌ (٩٧١) منْ حديثِ ابي هُريرةَ أَنَّهُ قَالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ فَتَخْرِقَ ثِيَابُهُ فَتَخْلَصَ اللَّهِ ﷺ فَتَخْلَصَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَتَخْرِقَ ثَيْابُهُ فَتَخْلَصَ إِلَى جِلْدِهِ خَيْرٌ لَهُ مِنَ الْجلوسِ عَلَيْهِ.

وأخرجَ مُسلمٌ (٩٧٢) عنْ أبي مرئسدٍ مرفوعــاً «لا تَجْلِســوا عَلَى الْقبورِ وَلا تُصَلُّوا إِلَيْهَا» والنَّهْيُ ظَاهِرٌ في التَّحريمِ

وقالَ المصنّفُ في فَتْحِ الباري (٢٢٤/٣) نقلاً عـن النّـوويُ: إنَّ الجمْهُورَ يقولونَ بكَرَاهَةِ القعودِ عليْهِ

وقالَ مالِكَّ: المرادُ بالقعودِ الحدثُ وَهُوَ تـــَـاويلٌ ضعيـفٌ أو باطلُ.انَتَهَى.

وبمثلِ قولِ مالِكِ قالَ أبو حنيفةً كماً في الفُّتْحِ

(قَلْت): والدَّاليلُ يقْتَضي تحريمَ القعودِ عليْهِ والحـرورِ فوقَـهُ؛ لأَنْ قولَهُ: «لا تُؤْذِ صَاحِبَ الْقَبْرِ» نَهْـيٌ عـنْ أذيَّةِ المقبـورِ مـن

المؤمنينَ، وأذيَّةُ المؤمنِ مُحرَّمةً بنصُّ القرآنِ ﴿وَالَّذِينَ يُـؤْذُونَ الْمَوْمِنِينَ وَالْمَوْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَد اخْتَمَلُـوا بُهْتَاناً وَإِثْماً مُبِيناً﴾ [الاحزاب: ٥٨].

## ٤ - كتاب الزكاة

الزُّكَـاةُ لُغـةً: مُشْتَرَكَةٌ بـينَ النَّمـاءِ والطَّهَـارةِ وَتُطلـقُ علـى الصَّدقةِ الواجبةِ والمندوبةِ والنَّفقةِ والعفوِ والحقُّ وَهِيَ أحدُ أرْكَانِ الإسلامِ الخمسةِ بإجماعِ الأمَّةِ وبما عُلمَ منْ ضرورةِ الدَّينِ

واخْتُلفَ في أيُّ سنةٍ فُرضَتْ:

فقالَ الأكثرُ: إنَّهَا فُرضَتْ في السُّنةِ النَّانيةِ من الْهِجـــرةِ قبــلَ فرضِ رمضانَ ويأتِي بيانُ مَتَى فُرضَ في بابهِ.

## ١ ـ باب زكاةِ مختلف الأموال ونصابها

#### ١ – فرضُ الصدقةِ على الأغنياء

٥٦٩ عَن ابن عَبَّاس رضي اللَّـه عنهما: ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ بَعَثَ مُعَادًا إِلَى الْيَمَنِ - فَذَكَرَ الْحَدِيثَ -وَفِيهِ: أَنَّ اللَّهَ قَد افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَالِهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَاتِهِم، فَتُرَدُّ فِي فُقَرَاتِهم،

مُتْفَقٌّ عَلَيْهِ، وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيُّ [البخاري (١٤٥٨)، مسلم (١٩)].

كانَ بعثُهُ ﷺ لمعاذٍ إلى اليمنِ سنةَ عشـرٍ قبـلَ حجُّ النَّبيُّ ﷺ كما ذَكَرَهُ البخاريُّ في أواخرِ المغازي

وقيلَ: كانَ آخرَ سنةِ تسمِّع عنـدَ مُنصرفـةِ ﷺ منْ غـزوةِ

وقيلَ: سنةُ ثمان بعدَ الفُّتُح وبقيَ فِيهِ إلى خلافةِ أبي بَكْرٍ.

والحديثُ في البخاريِّ ولفظُهُ عن ابن عبَّاس «أنَّهُ صلى اللَّه عليه وآله وسلم لَمَّا بَعَثَ مُعَاذاً إِلَى الْيَمَن قَالَ لَّـهُ: إِنَّـك تَقْدمُ عَلَى قَوْم أَهْل كِتَابِ فَلْيَكُنْ أَوْلُ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةَ اللَّهِ فَإِذَا عَرَفُوا اللَّهَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِـــمْ خَمْـسَ صَلَّـوَاتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ فَإِذَا فَعَلُوا فَأَخْبُرُهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِم الزُّكَاةَ فِي أَمْوَالِهِمْ تَوْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ ۚ وَتُرَدُّ فِي فُقَرَائِهِمْ فَإِذَا أَطَاعُوكَ فَخَذْ مِنْهُمْ وَتَوَقُّ كَرَائِمَ أَمْوَالِ النَّاسِ»

واسْتَدَلُّ بَقُولِهِ: «تُؤخذُ مَنْ أَمُوالِهِمْ» أَنَّ الإمسامَ هُـوَ الَّـذي يَتُولَّى قبضَ الزُّكَاةِ وصرفَهَا إمَّا بنفسِهِ أو بنائبِهِ فمن امْتَنْهَ منْهَا أُخذَتْ منْهُ فَهْراً وقد بيَّنَ ﷺ المرادَ منْ ذلِكَ ببعثِهِ السَّعاةَ.

واسْتَدَلُّ بقولِهِ: «تُردُّ على فُقرائِهمْ» أنَّهُ يَكْفي إخراجُ الزُّكَاةِ في صنف واحد

وقِيلَ: يُحْتَملُ أَنَّهُ خصَّ الفقراءَ لِكُونِهِـم الغالبَ في ذلِكَ فلا دليلَ على ما ذُكِرَ ولعلَّهُ أُريدَ بالفقير منْ يحلُّ إليْــهِ الصَّـرفُ فيدخلُ المسكِينُ عندَ منْ يقولُ: إنَّ المسكِينَ أعلى حالاً من الفقير ومن قالَ بالعَكْس فالأمرُ واضحٌ.

#### ٢ ـ زكاة الإبل والغنم والفضة

• ٥٧ - وَعَنْ أَنَسَ ﴿ أَنْ أَبَا بَكْرِ الصَّدِّيـقَ ﴿ كَتُبَ لَهُ: هَذِهِ فَريضَةُ الصَّدَقَـةِ الَّتِـي فَرَضَهَـا رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى الْمُسْلِمِينَ وَالَّتِي أَمَرَ اللَّـهُ بِهَـا رَسُولَهُ فِي كُلُّ أَرْبَعٍ وَعِشْرِينَ مِن الإبِلِ فَمَا دُونَهَا الْغَنَّمُ: فِي كُلِّ خَمْسٍ شَاةً، فَإِذَا بَلَغَتْ خَمْساً وَعِشْرِينَ إِلَى خَمْسِ وَثَلاثِينَ فَفِيهَا بِنْــتُ مَخَـاضٍ أُنْشَى، فَـإِنْ لَـمْ تَكُنْ فَأَبْنُ لَبُونٍ ذَكَرٌ، فَإِذَا بَلَغَتْ سِتًّا وَثَلاثِينَ إِلَى خُمس وَأَرْبَعِينَ فَفِيهَا بِنْتُ لَبُــون أَنْشَى، فَـإِذَا بَلَغَـتْ سِتًّا وَأَرْبَعِينَ إِلَى سِتِّينَ فَفِيهَا حِقَّـةٌ طَرُوقَـةُ الْجَمَـلِ، فَإِذَا بَلَغَتْ وَاحِدَةً وَسِتِّينَ إِلَى خَمْسِ وَسَـبْعِينَ فَفِيهَـا جَذَعَةً، فَإِذَا بَلَغَتْ سِتًّا وَسَبْعِينَ إِلَى تِسْعِينَ فَفِيهَا بِنْتَا لَبُون، فَإِذَا بَلَغَتْ إِحْدَى وَتِسْعِينَ إِلَى عِشْرِينَ وَمِائَـةٍ فَفِيهَا حِقَّتَانِ طُرُوقَتَا الْجَمَل، فُــإذَا زَادَتْ عَلَــى عِشْرِينَ وَمِائَةٍ فَفِي كُلِّ أَرْبَعِينَ بنْتُ لَبُون. وَفِــي كُــلً خَمْسِينَ حِقَّةً، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ مَعَهُ إِلاَّ أَرْبَعٌ مِنَ الإبِــلِ فَلَيْسَ فِيهَا صَدَقَةٌ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبُّهَا.

وَفَي صَدَقَةِ الْغُنَّمِ فِي سَائِمَتِهَا إِذًا كَانَتْ أَرْبَعِينَ إِلَى عِشْرِينَ وَمِائَةِ شَاةٍ شَاةً، فَإِذَا زَادَتْ عَلَى عِشْرِينَ

وَمِائَةٍ إِلَى مِائَتَيْنِ فَفِيهَا شَاتَان، فَإِذَا زَادَتْ عَلَى مِائَتَيْنِ إِلَى ثَلاثُم شَيَاه، فَإِذَا زَادَتْ مِائَتَيْنِ إِلَى ثَلاثُم شِيَاه، فَإِذَا زَادَتْ عَلَى ثَلاثُ شِيَاه، فَإِذَا كَانَتْ سَائِمَةً عَلَى ثَلاثِمِائَةٍ فَفِي كُلِّ مِائَةٍ شَاةً، فَإِذَا كَانَتْ سَائِمَةً الرَّجُلِ نَاقِصَةً مِنْ أَرْبَعِينَ شَاةٍ شَاةً وَاحِدَةً فَلَيْسَ فِيهَا صَدَقَةً، إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبُّهَا، وَلا يُجْمَعُ بَيْنَ مُتَفَرَّق وَلا يُفرَقُ بَيْنَ مُتَفَرِق وَلا يُغرَقُ بَيْنَ مُتَفرَق وَلا يُغرَقُ بَيْنَ مُختيع خَشْيَة الصَّدَقَةِ، وَمَا كَانً مِنْ خَلِيطَيْنِ فَإِنَّهُمَا يَتُرَاجَعَانِ بَيْنَهُمَا بِالسَّوِيَّةِ.

وَلا يُخْرَجُ فِي الصَّدَقَةِ هَرِمَـةٌ، وَلا ذَاتُ عَـوَارٍ، وَلا ذَاتُ عَـوَارٍ، وَلا تَبْسُ إِلاَ أَنْ يَشَاءَ الْمُصَّدُقُ.

وَفِي الرِّقَةِ: فِي مِاتَتَيْ دِرْهَم رَبُعُ الْعُشْرِ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ إِلاَّ يَسْعِينَ وَمِاتَةٍ فَلَيْسَ فِيهَا صَدَقَةٌ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ رَبُهَا، وَمَنْ بَلَغَتْ عِنْدَهُ مِنَ الإبلِ صَدَقَةُ الْجَذَعَةِ وَلَيْسَتْ عِنْدَهُ جَذَعَةٌ وَعِنْدَهُ حِقَّةٌ، فَإِنَّهَا تُقْبَلُ مِنْهُ، وَلَيْسَتْ عِنْدَهُ حَقَّةً، فَإِنَّهَا تُقْبَلُ مِنْهُ، وَيَجْعَلُ مَعَهَا شَاتَيْنِ إِن اسْتَيْسَرَتَا لَهُ، أو عِشْرِينَ وَرْهَما، وَمَنْ بَلَغَتْ عِنْدَهُ صَدَقَةُ الْحِقَّةِ وَلَيْسَتْ عِنْدَهُ الْحِقَّةِ وَلَيْسَتْ عِنْدَهُ الْحِقَّةِ وَلَيْسَتْ عِنْدَهُ الْحِقَةُ وَكِيْسَتْ عِنْدَهُ الْحِقَةُ وَلَيْسَتْ عِنْدَهُ وَيُعْطِيهِ الْمُصَدِّدَةُ الْجَذَعَةُ، فَإِنْهَا تُقْبِلُ مِنْهُ الْجَذَعَةُ، وَيُعْطِيهِ الْمُصَدِّدَةُ عِشْرِينَ دِرْهَما أو شَاتَيْنِهِ.

رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ (£ ١٤٥)

روعنْ انسِ انَّ أَبَا بَكْرٍ الصَّلَّيْقَ ﷺ كَتَبَ لَهُ) لَمَّا وجُهَهُ إِلَى البَّحرين عاملاً

(هذه فريضة الصَّدقة) أيْ نُسخة فريضة الصَّدقة حـذفَ المضافَ للعلم به.

وفيهِ جوازُ إطلاقِ الصَّدقةِ على الزُّكَّاةِ خلافاً لمن منعَ ذلك.

واعلمُ أنَّ فِي البخاريُّ تصديرَ الْكِتَابِ هـذا ببسمِ اللَّــهِ الرَّحْنِ الرَّحْنِ الرَّحْنِ (الَّتِي فرضَهَا رسولُ اللهِ ﷺ على المسلمينُ فِيهِ دلالةٌ على أنَّ الحديثَ مرفوعٌ.

والمرادُ بفرضِهَا قدرُهَا؛ لأنَّ وُجوبَهَا ثَابِتٌ بنصُّ القرآنِ كما

يدلُ لَهُ قُولُهُ: (والَّتِي أَمَّوَ اللَّهُ بِهَا رَسُولُهُ) أَيْ أَنَّهُ تَعَالَى أَمَرَهُ بِتَقَدَيْرِ انواعِهَا واجناميهَا والقدرِ المخرجِ منْهَا كما بَيْنَهُ التَّفصيــلُ بقولِــو: «فِي كُلُّ أَرْبَعِ وَعِشْرِينَ» مِن الإبلِ «فَمَا دُونَهَا الْغَنَّمُ» وَهُوَ مُبْتَداً مُؤخَّرٌ وخبرُهُ قُولُهُ فِي كُلُّ أَرْبِعِ وَعَشْرِينَ إِلَى فَمَا دُونَهَا

(وفيي كُلِّ خَمْسِ شَاةًا) فِيهَا تعيينُ إخراجِ الغسمِ في مشلِ ذلِكَ وَهُوَ قُولُ مَالِكٍ وَاحْمَدَ فَلُوْ أَخْرِجَ بِعِيراً لَمْ يُجْزِهِ

وقال الجنههُورُ: يُجزِيهِ. قالوا: لأنَّ الأصلَ أنْ تجبَ منْ جنسِ المال وإنَّما عُدلَ عنهُ رفقاً بالمالِكِ فإذا رجعَ باختيارِهِ إلى الأصلِ أَجْزَأَهُ فإنْ كانَتْ قيمةُ الَّذي يُخرجُهُ دُونَ قيمةِ الأربعِ الشَّاهِ فنيهِ خلافٌ عندَ الشَّافَعيَّةِ وغيرِهِمْ

قَالَ المصنَّفُ في الفَتْح (٣١٩/٣): والأقيسُ أنْ لا يُجزئَ

(الفَافِذَ بَلَغَتْ) أي الإبلُ (خَمْساً وَعِشْرِينَ إلَى خَمْسٍ وَكُلاِينَ فَقِيهَا بِنْتُ مَخَاضٍ أَنْفَى) زادَهُ تأكيداً وإلاَ فقدْ عُلمَتْ والمخاصُ بفتْح الميم وتتخفيف المعجمة آخرُهُ مُعجمة وجي من الإبلِ ما اسْتَكُملَ السُّنة الأولى ودخل في النَّانية إلى آخرِهَا سُمَّيَ بذلِكَ ذَكَراً كانَ أو أنشى؛ لأنَّ أمَّهُ من المخاضِ أي: الحوامل لا واحدَ لَهُ منْ لفظهِ.

والمخاصُ الحاملُ الَّتِي دخلَ وقْتُ حَلِهَا وَإِنْ لَمْ تَحَمَلُ وَضَيُ حَلِهَا وَإِنْ لَمْ تَحَمَلُ وضميرُ ﴿فَيْهَا لَلْإِلِ الَّتِي بَلْغَتْ خَساً وعشرينَ فِإِنَّهَا تَجِبُ فِيهَا بَنْتُهِي بَنْتُ خَاصِ مِنْ حِينِ تَبْلُغُ عَلَّتُهَا خَسساً وعشرينَ إِلَى أَنْ تَتَهِي إِلَى خَس وَثَلَاثِينَ وَيَهَذَا قَالَ الجَمْهُورُ

وروي [«الصنف، لابن ابي شية (٣٥٩/٢)] عن علي عليه السلام «أنَّهُ يجبُ في الخمس والعشرين خمسُ شيَّاهٍ، لحديثُ مرفوع وردَ بذلِك وحديثُ موقوفُ عنْ علي عليه السلام ولَكِنُ المرفوعَ ضعيفٌ والموقوفُ ليسَ بحجَّةٍ فلذا لمْ يقلْ بِهِ الجمْهُورُ

(فَانَ لَمْ يَكُنَ أَيْ تُوجِدُ (فَابِنُ لِبُونِ ذَكَرًى هُوَ مِن الإِبلِ مِــا اسْتَكُمُولَ السُّنَةَ الثَّانِيَةَ وَدَخَلَ فِي الثَّالِثَةِ إِلَى تَمَامِهَـا سُسُمِّيَ بَدْلِـكَ؟ لأَنْ أَمَّهُ ذَاتُ لِبنِ

ويقالُ: بنتُ اللَّبونِ للائشَى وإنَّما زادَ قُولُهُ: «ذَكَرٌ» مَعَ قُولِهِ: «ابنُ لبون»، لِلتَّأْكِيدِ كَما عَرفْت (فَإِذَا بَلَفَتْ أَي الإبلُ سِتَّا وَلَلالِينَ إِلَى خَمْسُ وَأَرْبَعِينَ فَفِيهَا بِنْتُ لَمِن أَنْفَى فَإِذَا بَلَغَتْ مِتَّا وَأَرْبَعِينَ إِلَى سِنِّينَ فَفِيهَا حِقَّةً، بِكَسِرِ الحَاءِ اللَّهُمَلَةِ وَتَشْدِيدِ القافِ وَهِيَ مِن

الإبل ما اسْتَكْملَ السُّنةَ النَّالثةَ ودخلَ في الرَّابعةِ إلى تمامِهَا ويقالُ للذُّكُرِ: حِنَّ سُمَّيْتْ بذلِكَ لاسْنِحقاقِهَا أنْ يُحملَ عليْهَــا ويرْكَبَهَـا الفحلُ ولذلِكَ قـالَ: (طَروقة الجملِ) بفَتْـحِ أُولِـهِ أيْ مطروقَتُـهُ فعولةً بمعنى مفعولةٍ.

والمرادُ منْ شانِهَا أنْ تقبلَ ذلِكَ وإنْ لمْ يطرقْهَا

(فَإِذَا بِلغَتْ) الإبلُ (واحدةً وسِتِّينَ إلى خمس وسبعينَ ففِيهَا جَدْعَةً) بَفَتْحِ الجِيمِ والذَّالِ المعجمةِ وَهِيَ الَّتِي أَنَّـتْ عَلَيْهَـا أَرْبِـعُ سنينَ ودخلَتْ في الخامسةِ

(فَإِذَا بَلَغَتْ) أَي الإبلُ (سِتّاً وَسَبْعِينَ إلَى تِسْعِينَ فَفِيهَا بِنْتَا لَبُون) تقدَّمَ بيانُهُ

(فَإِذَا بَلَغَتْ) أي الإبلُ (إخدَى وَيَسْعِينَ إِلَى عِشْرِينَ وَمِائَةٍ فَفِيهَا حِقْنَانِ طَروقَنَا الْجَمَلِ، تقدَّمَ بيانُهُ

(فبإذا زادَتُ) أي الإبـلُ (على عشـرينَ ومانـةٍ) أيْ واحـــدةٍ فصاعداً كما هُوَ قولُ الجمْهُور ويدلُّ لَهُ كِتَابُ عُمـرَ عَلِيُّةِ «فـإذا كانَتْ إحدى وعشرينَ ومائةٍ ففيهَا ثلاثُ بنَاتِ لبونٍ حَشَّى تبلغَ تسعاً وعشرينَ ومائةً»

ومقْتَضَاهُ أَنَّ مَا زَادَ عَلَى ذَلِكَ فَإِنَّ زَكَاتُهُ بِالْإِبْلِ وَإِذَا كَانَتْ بالإبل فلا تجبُ زَكَاتُهَا إلاَّ إذا بلغَتْ مانةً وثلاثينَ فإنَّهُ يجبُ فِيهَا بنَّنَا لبَــون وحِقَّـةٌ فــاذا بلغَـتْ مائـةٌ وأربعـينَ ففيهَــا بنُّـتُ لبــون

وعنْ أبي حنيفةً إذا زادَتْ على عشرينَ ومائةٍ رجعَــتْ إلى فريضةِ الغنمِ فَيَكُونُ في كُلُّ خمسٍ وعشرينَ ومائـةٍ ثــلاثُ بنَــاتــِ لبون وشاةً

(قَلْتَ): والحديثُ إنَّما ذُكِرَ فِيهِ حُكْمُ كُلِّ أَرْبِعُـينَ وخمــينَ فمعَ بُلوغِهَا إحدى وعشرينَ وماثةٍ يلزمُ ثلاثُ بنَاتِ لبـون عـنُ كُلُّ اربعينَ بنْتُ لبونٍ ولمْ يُبيِّنْ فِيهِ الحُكْمَ فِي الحمسِ والعشرينَ ونحوهَا فيحْتَملُ ما قَالَهُ ابو حنيفةً.

ويختَملُ أنَّهَا وقصٌ حَتَّى تبلغَ مائةً وثلاثينَ كما قدَّمنَاهُ واللَّهُ أعلمُ

(﴿ فَفِي كُلُّ أَرْبَعِينَ بِنْتُ لَبُونِ وَفِي كُلُّ خَمْسِينَ حِقْةٌ وَمَنْ لَـمْ يَكُنْ مَعَهُ إِلَّا أَرْبَعٌ مِن الإبلِ فَلَيْسَ فِيهَا صَدَقَةٌ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ رَبُّهَا »)

أيْ أَنْ يُخرِجَ عَنْهَا نَفَلاً مَنْهُ وَإِلاَّ فَلا وَاجْبَ عَلَيْهِ فَهُمَّوَ اسْتِثنَاءٌ مُنقطعٌ ذُكِرَ لدفع توَهُم نشأ منْ قولِـهِ «فليـسَ فِيهَـا صدقــةٌ» انَّ المنفيَّ مُطلقُ الصَّدقةِ لأختِمالِ اللَّفظِ لَهُ، وإنْ كانَ غـيرَ مقصـودٍ فَهَذِهِ صدقةُ الإبل الواجبةُ فُصُلَتْ في هذا الحديثِ الجليل.

وظَاهِرُهُ وُجوبُ اعيان ما ذُكِرَ إِلاَّ أَنَّهُ سيأتِي قريباً انَ منْ لمْ يجد العينَ الواجبةَ اجزأَهُ غيرُهَا.

وأمَّا زَكَاةُ الغنم فقدْ بيُّنَهَا قُولُهُ: (﴿وَفِي صَدَقَةِ الْغَنَم فِي سَائِمَتِهَا») بدلٌ منْ "صدقةِ الغنمِ» بإعادةِ العاملِ وَهُوَ خبرٌ مُقـدَّمٌ والسَّائمةُ من الغنم: الرَّاعيةُ غيرُ المعلوفةِ.

واعلم أنَّهُ أفادَ مفْهُومُ السُّومِ أنَّـهُ شــرطٌ في وُجــوبِ زَكَــاةِ الغنم وقالَ بهِ الجَمْهُورُ

وقالَ مالِكُ وربيعةُ: لا يُشْتَرطُ

وقالَ داود: يُشْتَرطُ في الغنم لِهَذَا الحديثِ

قَلنـا: وفي الإبـلِ لمـا اخرجَـهُ أبـو داود (١٥٧٥) والنَّـــــائيُّ (١٥/٥-١٧) من حديثِ بَهْز بن حَكِيم بلفيظِ «فِي كُلُّ سَائِمَةٍ إِيلٌ السَّاتِي [برقم (٩٦٥)] نعم البقرُ لم يأتِ فِيهَا ذِكْرُ السَّومِ وإنّما قاسُوهَا على الإبلِ والغنم

(إذا كانَتْ أربعينَ إلى عشرينَ ومائةِ شــاقٍى بــالجرُ تميـيزُ مائــةٍ والشَّاةُ تعمُّ الذُّكَرَ والانثى والضَّانَ والمعزَ (شاةً) مُبْتَـداً خبرُهُ مـا تقدَّمَ من قولِهِ «في صدقةِ الغنم» فإنَّ في الأربعينَ شاةً إلى عشرينَ ومائةٍ

(فَإِذَا زَادَتُ عَلَى عَشْرِينَ وَمَائَةً إِلَى مَاتَتَينَ فَفِيهَا شَاتَان، فَإِذَا زادَتُ على مانَتَينِ إلى ثلاثمانةٍ ففيهَا ثـلاثُ شيَاهٍ، فإذا زادَتْ على ثلثمانة ففي كُلِّ مائةٍ شاةً) ظَاهِرُهُ: أَنَّهَا لا تجبُ الشَّاةُ الرَّابِعةُ حَتَّى تَفيَ أَرْبَعْمَائُةٍ وَهُوَ قُولُ الجُمْهُورِ وَفِي رَوَايِـةٍ عَنْ أَحَمَدُ وَبَعْضِ الْكُوفيِّينَ إذا زادَتْ على ثلثماثةٍ واحدةً وجبّت الأربعُ

( الْفَإِذَا كَانَتْ مَسَائِمَةُ الرَّجُلُ نَاقِصَةً عَنْ أَرْبَعِينَ شَاةٍ شَاةً وَاحِدَةً فَلَيْسَ فِيهَا صَلَقَةً ) واجبةٌ (إلاَّ أنْ يشاءَ ربُّهَا) إخراجَ صدقة نفلاً كما سلف

(ولا يُجمعُ) بالبناء للمفعول (بــينَ مُتَفرُق ولا يُفرُقُ) مثلُـهُ مُشدَّدُ الرَّاءَ (بينَ مُختَمع حشيةَ الصَّدقةِ) مفعولٌ لَــهُ والجمعُ بـينَ الْمُتَمْرُقِ صُورَتُهُ أَنْ يَكُونَ ثلاثةُ نَفْرِ مَشَلاً ولِكُمْلُ واحدٍ أربعـونَ شَاةً وقَدْ وجبَ على كُلِّ واحدٍ مَنْهُم الصَّدقةُ، فإذا وصلَ إليْهِمَا المصَّدُقُ جَعُوهَا لَيَكُونَ عليْهِمْ فِيهَا شَاةٌ واحدةٌ فَنْهُوا عَنْ ذَلِكَ

وصورةُ التَّفريقِ بِينَ مُجْتَمعِ أَنَّ الخليطينِ لِكُلِّ مَنْهُمَا مائةُ شاةِ وشاةٌ؛ فَيَكُونُ عَلَيْهِمَا فِيهَا شُلاتُ شيّاهٍ فَإِذَا وصلَ إليْهِم المصدَّقُ فرُقا غنمَهُمَا فلمْ يَكُنْ على كُلُّ واحدٍ مِنْهُمَا سوى شَاةٍ واحدةِ فنُهُوا عنْ ذلِكَ.

قالَ ابنُ الأثير: هذا الَّذي سمعْته في ذلِكَ

وقالَ الخطَّابِيُّ قــالَ الشَّافعيُّ: الخطـابُ في هـذا للمصَّدُقِ ولربُّ المال

قَالَ: والخشيةُ خشيَتَانِ: خشيةُ السَّاعِي أَنْ تَقَلَّ الصَّدْقَةُ وخشيةُ رَبِّ المالِ أَنْ يَقَـلُ مَالُـهُ فَامَرَ كُـلُّ واحدٍ مِنْهُمَا أَنْ لا يُحدثَ في المالِ شَيئاً مِن الجمع والتَّفريقِ خشيةَ الصَّدْقةِ

(دُومَا كَانَ مِنْ خَلِيطَيْنِ فَإِنَّهُمَا يَتُرَاجَعَانِ يَنْهُمَا) والتَّراجعُ بِينَ الحَليطينِ أَنْ يَكُونَ؛ لأحليهِمَا مشلاً أربعونَ بقرةً وللآخرِ ثلاثونَ بقرةً ومالُهُمَا مُشْتَرَكُ فيأخذُ السَّاعي عن الأربعينَ مُسنَّةً وعن الثَّلاثينَ تبيعاً فيرجعُ باذلُ المسنَّةِ بثلاثةِ أسباعِهَا على خليطِهِ وباذلُ التَّبِع بأربعةِ أسباعِهِ على خليطِهِ؛ لأنَّ كُلُّ واحدٍ من السُّينَ واجبٌ على الشَّيوع كانَ المالَ ملْكُ واحدٍ.

وفي قولِه: (بالسُّوئَة) دليلٌ على أنَّ السَّاعيَ إذا ظلمَ أَحدَهُمَا فَاخَذَ منهُ زيادةً على فرضِهِ فإنَّهُ لا يرجعُ بِهَا على شريكِهِ وإنَّما يغرمُ لَهُ قيمةً ما يخصُهُ من الواجبِ دُونَ الزَّيادةِ كنذا في الشَّرحِ ولوْ قيلَ مثلاً: إنَّهُ يدلُ أَنَّهُمَا يَتَساويانِ في الحقُ والظُّلمِ لما بعدَ الحديثِ عن إفادةِ ذلكَ

(ولا يُخرجُ) مبنيٌّ للمجْهُولِ (في الصَّدقةِ هرمةٌ) بَفَتْحِ الْهَــاءِ وَكَسر الرَّاء الْكَببرةُ الَّتِي سقطَتْ أسنانُهَا

(ولا ذَاتُ عوار) بفَتْح العينِ المُهْمَلةِ وضمُهَا وقيلَ: بالفَتْحِ معيبةُ العينِ وبالضَّمُ عوراءُ العينِ ويدخلُ في ذلِكَ المرضُ، والأولى أنْ تَكُونَ مفتُوحةً لِتَشمَلَ ذَاتَ العيبِ فيدخلَ ما أفادَهُ حديثُ أبي داود (١٩٨٢) "وَلا يُعْطِي الْهَرِمَةَ وَلا اللَّرِنَةَ وَلا المَريضةَ وَلا اللَّرِفَةَ وَلا المَريضةَ وَلا السُّرَطَ اللَّيْمَةَ وَلَكِنْ مِنْ وَسَطِ أَمْوَالِكُمْ فَإِنْ اللَّهَ لَمُ النَّهَ .

والدَّرنةُ الجرباءُ من الــدَّرنِ الوســخِ والشَّـرطُ اللَّتيمـةُ هـيَ ارذلُ المال

وقيلَ: صغارُهُ وشرارُهُ، قالَهُ في النَّهَايةِ

(ولا تيسٌ إلا أن يشاءَ المصَّدِّقُ) اخْتُلُفَ في صبطِ فالأكثرُ على أنَّهُ بالتَّشديدِ وأصلُهُ الْتَصددُقُ أُدغمَت التَّاءُ بعدَ قلبِهَا صاداً.

والمرادُ بِهِ المالِكُ والاسْتِثناءُ راجعٌ إلى الآخرِ وَهُـوَ النَّيسُ وذلِكَ أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ مُعـدًاً للإنـزاءِ فَهُـوَ مـن الخيـارِ وللمـالِكِ أَنْ يُخرجَ .

ويختَملُ ردُّهُ إلى الجميعِ.

ويفيدُ أنَّ للمالِكِ إخراجَ الْهَرمةِ وذَاتِ العوارِ إذَا كَانَتْ سمينةً قيمَتُهَا أَكْثرُ من الوسطِ الواجسِدِ وفي هذا اخْتِلافٌ بينَ المفرَّعينَ.

وقيلَ: إنَّ ضبطَهُ بالتَّخفيف.

والمرادُ بِهِ السَّاعِي فيدلُّ على اللَّ لَهُ الاجْتِهَادَ في نظرِ الأصلح للفقراء وأنَّهُ كالوكيلِ فَتَقَيْدُ مشيئتُهُ بالمصلحةِ فيعودُ الاسْتِئناءُ إلى الجميع على هذا وَهذا إذا كانت الغنمُ مُخْتَلفةً فلمو كانت معيبةً كُلُهَا أو تُيوساً اجزأَهُ إخراجُ واحدةٍ، وعن المالِكيَّةِ يشتري شاةً مُجزئة عملاً بظاهِرِ الحديث، وَهَاذِهِ زَكَاةُ الغنمِ وَقَدَمَتْ زَكَاةً الإبل وَتَأْتِي زَكَاةً البقر.

وامًّا الفضَّةُ فقدْ أفادَ الواجبُ منْهَا قولُهُ (وفي الرَّقـةِ) بِكَسـرِ الرَّاءِ وَتَخفيف القاف وَهِيَ الفضَّةُ الخالصةُ في مانَتَيْ درْهَمٍ

(رَبِعُ العَشْرِ) أَيْ يجبُ إخراجُ رُبِعُ عُشْرِهَا زَكَاةً ويأْتِي النَّصُّ على الذَّهَبِ

رَفَانَ لَمْ تَكُنَ أَي الفَضَّةُ (إلاَّ تسعينَ) درْهَما (وماتلةً فليسَ فِيهَا صدقةً إلاَّ أنْ يشاءَ ربُّهَا) كما عرفْت

وفي قولِهِ «تسمعين ومائة» ما يُوهِمُ أَنَّهَا إذا زادَتْ على التُسعينَ والمائةِ قبلَ بُلوعِ المائتينِ: أَنَّ فِيهَا صدقةً وليسَ كذلِكَ بلُ إِنَّما ذَكَرَهُ؛ لأَنَّهُ آخرُ عقدٍ قبلَ المائةِ والحسابُ إذا جاوزَ الأَحادَ كانَ تركيبُهُ بالعقودِ كالعشرَاتِ والمُدينَ والألوف فذكرَ التُسعينَ لذلِكَ

ثُمَّ ذَكَرَ خُكُماً منْ أَحْكَامٍ زَكَاةِ الإبلِ قَدْ أَشْرَنَا إِلَى أَنَّهُ يَأْتِي بقولِهِ (ومنْ بلغَت عندَهُ من الإبلِ صدقةُ الجذعةِ) وقدْ عرفْت في صدرِ الحديثِ العدَّةَ الَّتِي تجبُ فِيهَا الجذعةُ

(وليسَتْ عندَهُ) أيْ في ملْكِهِ (وعندَهُ حقَّةً فِاللَهَا تُقبلُ منْهُ) عوضاً من الجذعةِ (ويجعلُ معَهَا) أيْ توفيةً لَهَا (شَاتَينِ إن استَيسرَتَا لَهُ أو عشرينَ درْهَماً) إذا لم تَتَبسَّر لَهُ الشّاتَان.

وفي الحديث دليلُ أنَّ هذا القدرَ هُوَ جبرُ التَّفاوُتِ ما بـينَ الحقَّةِ والجذعةِ

(ومن بلغَتْ عندَهُ صدقةُ الحقَّةِ) النِّي عرفْت قدرَهَا (وليسَتْ عندَهُ الحَقَّةُ وعندَهُ الحِدْعةُ وإنَّ كانَتْ زائدةً عندهُ الحِذَعةُ وإنْ كانَتْ زائدةً على ما يلزمُهُ فلا يُكلِّفُ تحصيلُ ما ليسَ عندَهُ

(وَيَعَطِيهِ المَصَّدُقُ) مُقَابِلَ مَا زَادَ عَنْدَهُ (شَاتَينِ أَو عَشْرِينَ دَرْهَماً) كما سلفَ في عَكْسِهِ (رَوَاهُ البخاريُّ).

وقد اخْتُلُفَ في قدرِ التَّفَاوُتِ في سائر الأسنان:

فَلَهَبَ الشَّافِعِيُّ إِلَى أَنَّ التَّفَاوُتَ بِينَ كُلِّ سنَّينِ كَمَا ذُكِرَ فِي الحديثِ.

وَذَهَبَ الْهَادُويَّةُ إِلَى أَنَّ الواجَبَ هُوَ زِيادَةُ فَصْلِ القيمةِ مَـنْ رَبُّ المَالِ أَو رَدُّ الفَصْلِ مَن المَصَّدُّقِ وِيرجعُ فِي ذَلِكَ إِلَى التَّقُويمِ

قالوا: بدليلِ أنَّهُ وَرَدَ فِي رَوَايَةً "عَشْرَةُ دَرَاهِمَ أَوْ شَـاةً» وَمَـا ذَلِكَ إِلاَّ أَنَّ التَّقْوِيمَ يُخْتَلَفُ بـاخْتِلاف ِ الزَّمـانِ وَالْمَكَـانِ فيجـبُ الرُّجوعُ إِلَى التَّقْوِيم.

وقد أشارَ البخاريُّ [كتاب الزكاة، باب (٣٣)] إلى ذلِكَ فإنَّهُ أوردَ حديثُ أبي بَكْرٍ في بابِ أخذِ العروضِ من الزُّكَاةِ وذَكَرَ في ذلِكَ قولَ مُعاذِ؛ لأهلِ البمنِ «انتُوني بعرضِ ثيابِكُمْ خيصٍ أو لبيسٍ في الصَّدقةِ مَكَانَ الشَّعيرِ والذُّرةِ أَهْـونُ عليَّكُمْ وخيرٌ؛ لأصحابِ مُحمَّدٍ ﷺ بالمدينةِ [خ ك الزكاة، باب (٣٣)] ويأتِي الشَّيفاءُ ذلِكَ.

#### ٣- زكاة البقر

٥٧١ ﴿ وَعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ

بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ، فَأَمَرَهُ أَنْ يَأْخُذَ مِنْ كُلِّ ثَلاثِينَ بَقَــرَةً تَبِيعاً أَو تَبِيعَةً، وَمِــنْ كُـلِّ أَرْبَعِـينَ مُسِنَّةً، وَمِـنْ كُـلِّ حَالِم دِينَاراً أَو عَدْلَهُ مَعَافِريّاً».

رُوَاهُ الْخَمْسَةُ وَأَهَد (٢٣٠/٥)، أبسو داود (١٥٧٦)، السيومذي (٦٢٢)، السيامذي (٦٢٣)، النساني (١٥٥٦)، ابن ماجه (١٨٠٣)، واللَّفظُ؛ لأخمَدَ، وَحَسَّمُ التَّرْمِذِيُّ، وَأَنْسَارَ إِلَى اخْتِلافِ فِي وَصْلِهِ، وَصَحْحَهُ ابْنُ جِسَّانَ (٤٨٨٦) وَالْخَاكِمُ(١٩٨/٢).

(وَعَنْ مُعَاذِ بُنِ جَسَلٍ ظَلَيْهُ أَنَّ النِّبِيِّ ﷺ بَعَشَهُ إِلَى الْيَمَنِ فَامَرَهُ أَنْ يَأْخُذَ مِنْ كُلِّ فَلاثِينَ بَقَرَةً تَبِيعاً أَو تَبِيعَةً") فِيهِ أَنَّهُ مُخيَّرٌ بينَ الامرينِ

والنَّبيعُ ذُو الحولِ ذَكَراً كانَ أو أَنثى
(رمنْ كُلِّ أربعينَ مُسنَّةً) وَهِيَ ذَاتُ حولينِ
(ومنْ كُلِّ حالمٍ ديناراً) أيْ مُخْتَلمٍ.
وقلْ أخرجَهُ بِهَذَا اللَّفظِ أبو داود.
وألمرادُ بهِ الجزيةُ مُمَنْ لمْ يُسلمْ

(أوْ عدلَهُ) بفَتْحِ العينِ الْمُهْمَلةِ وسُكُونِ الدَّالِ الْمُهْمَلةِ

(معافريّاً) نسبةً إلى معافرَ زنةَ مساجدَ حيٌّ في اليمــنِ إليْهِــمْ تُسبُ النّيابُ المعافريّةُ يُقالُ: ثوبٌ معافريًّ

(رواهُ الحمسةُ واللّفظُ؛ لاهمة وحسَّنةُ التَّرمذيُّ واشارَ إلى الخيلافِ في وصلِهِ) لفظُ التَّرمذيُّ بعد إخراجِهِ: وروى بعضهُ مَ هذا الحديثَ عن الأعمشِ عنْ أبي وائل عنْ مسروق أنَّ النَّبيُّ بعثَ مُعاذاً إلى اليمنِ فأمرَهُ أنْ ياخذَ قالَ: وَهَذا أُصحُ أيْ مَنْ رواتِهِ عنْ مسروقِ عنْ مُعاذِ عن النَّبيُّ تلكِيْ

(وصحُحَةُ ابنُ حَبَانَ والحَاكِمُ) وإنَّما رجَّعَ التَّرمذيُّ الرُّوايــةَ المُرسلةَ؛ لأنَّ روايةَ الاتّصالِ اغْتُرضَتْ بانُّ مسروقاً لمْ يلقَ مُعاذاً.

وأجيبَ عنه بان مسروقاً همدانيُّ النَّسبِ منْ وادعـةَ يمـانيُّ الدَّارِ وقدْ كانَ في آيَّامٍ مُعاذٍ باليمنِ فاللَّقـاءُ مُمْكِـنَّ بينَهُمَـا فَهُـوَ عَكُومٌ باتَصالِهِ على رأي الجمهُور

(قلت): وَكَانَ رأيُ التّرمذيّ رأيَ البخاريّ أنَّــهُ لا بُـدٌ مـنْ تحقُّق اللّقاء.

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ الزُّكَاةِ في البقر وأنَّ نصابَهَا ما ذُكِرَ وَهُوَ مُجمعٌ عليْهِ في الأمرينِ.

وقالَ ابنُ عبدِ الـبرُّ: لا حلاف بينَ العلماء أنَّ السُّنَّةُ في زَكَاةِ البقرِ على ما في حديث مُعاذٍ وأنَّهُ النَّصابُ الجُمعُ عليْهِ.

وفِيهِ دلالةٌ على أنَّهُ لا يجبُ فيمَا دُونَ النَّلاثينَ شيءٌ.

وفِيهِ خلافٌ للزُّهْرِيُّ فقالَ: يجبُ في كُلُّ خمسٍ شـاةٌ قياســاً

وأجابَ الجمهُورُ بانَ النَّصابَ لا يُثبُتُ بالقياس وبأنَّهُ قَـدْ رُويَ «لَيْسَ فِيمَا دُونَ ثَلاثِينَ مِـن الْبَقَـرِ شَـيْءٌ» وَهُـوَ وإنْ كـانَ عَهُولَ الإسنادِ فمفْهُومُ مُعاذٍ يُؤيِّدُهُ.

#### ٤ ـ زكاة المياه

٥٧٢– وَعَنْ عَمْرُو بْنِ شُعَيْبٍ عَـنْ أَبِيهِ عَـنْ جَدُّهِ رضى اللَّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: اتُؤْخَذُ صَدَقَاتُ الْمُسْلِمِينَ عَلَى مِيَاهِهِمْ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (١٨٤/٢).

وَلاْبِي دَاوُد أَيْضاً (٩٩١): ولا تُؤخَّذُ صَدَقَاتُهُمْ الاَّ فِي دُورِهِمْ،

(وعن عمرو بن شعيب عن ابيهِ عنْ جدَّهِ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ تُؤخَّذُ صَدَقَاتُ الْمُسْلِمِينَ عَلَى مِيَاهِهِمْ ﴾. رواهُ أحمدُ. وَلاَبِي داود) من حديثِ عمرو بن شُعيبِ أيضاً «لا تُؤخَـٰذُ صَدَقَاتُهُمْ إِلاَّ فِي دُورِهِمْ ۗ وعندَ النَّسانيُّ وأبسي داود (١٥٩١) في لفظٍ منْ حديثِ عمرِو ايضــاً «لا جَلَبَ وَلا جَنَبَ وَلا جَنَبَ وَلا تُؤخَـٰذُ صَدَقَاتُهُمْ إِلاَّ فِي دُورهِمْ، أَيْ لا تُجلبُ الماشيةُ إلى المصدِّق بـلْ هُوَ الَّذي يأْتِي إلى ربُّ المال.

ومعنى «لا جنبَ» أنَّهُ حيثُ يَكُونُ المصدَّقُ باقصى مواضع أصحابِ الصَّدقةِ فَتُجنبُ إليهِ فنَهَى عنْ ذلك.

وفِيهِ تفسيرٌ آخرُ يُخرجُهُ عنْ هذا البابِ.

والأحاديثُ دلَّتْ على أنَّ المُصدَّقَ هُوَ الَّذِي يـأْتِي إلى ربُّ المال فيأخذُ الصَّدقةَ ولفظُ أحمدَ خاصٌّ بزَكَاةِ الماشــيةِ ولفـظُ أبــي داود عامٌ لِكُلِّ صدقةٍ.

وقدْ أخرجَ أبو داود (١٥٨٨) عنْ جابر بن عَتِيــكِ مرفوعــاً «سَيَأْتِيكُمْ رَكْبٌ مُبْغَضُونَ فَإِذَا أَتَوْكُمْ فَرَحَّبُوا بهمْ ۚ وَخَلُّوا بَيْنَهُمْ وَيَشِنَ مَّا يَبْتَغُونَ فَإِنْ عَدَلُوا فِلأَنْفُسِهِمْ وَإِنْ ظَلَمُوا فَعَلَيْهَا وَأَرْضُوهُمْ فَإِنَّ تَمَامَ زَكَاتِكُمْ رَضَاهُمْ ۚ فَهَـذا يدلُّ أَنَّهُمْ ينزلونَ بأهل الأموال وانَّهُم يُرضونَهُمْ وإنْ ظلمُوهُمْ

٤ - زكاة المياه

وعندَ احمدَ (١٣٦/٣) من حديثِ أنس قال: «أَتَى رَجُلٌ مِـنْ بَنِي تَمِيمٍ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِذَا أَدَّيْتِ الزُّكَاةَ إِلَى رَسُولِكَ فَقَـدْ بَرِيْت مِنْهَا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ قَالَ: نَمَمْ وَلَكَ أَجْرُهَا ۚ وَإِنَّمَا عَلَى مَنْ نَدُّلُهَا».

وأخرجَ مُسلمٌ ((٩٨٩) من حديث جرير بن عبد الله عديث جابر مرفوعاً ﴿أَرْضُوا مُصَدَّقَكُمْ ۚ فِي جَوَابِ نَاسٍ مِن الْأَعْرَابِ أَتَوْهُ عَلَى فَقَالُوا: إِنْ نَاساً مِن الْمُصَدِّقِينَ يَأْتُونَنَا فَيَظْلِمُونَنَاه.

إِلاَّ أَنَّ فِي البخاريِّ أَنَّ المَّنْ سُئِلَ أَكْثَرَ مِمًّا وَجَبِّ عَلَيْهِ فَلاَّ يُعْطِيه الْمُصَدِّقَ».

وَجْمَعَ بِينَهُ وِيسِينَ هَـلْمِو الأحـاديثُو أَنَّ ذَلِكَ حَيثُ يَطَلُّبُ الزُّيادةَ على الواجب مَـنَّ غـيرِ تــأويلٍ وَهَــنْـــــٰو الأحــاديثُ حيـثُ طلبَهَا مُتَاوُلًا وإنْ رَآهُ صاحبُ المال ظالمًا.

#### ٥- لا صدقةً في العبدِ والفرس

٥٧٣ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ وَاللَّهُ قَالَ: قَــالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لَبُسَ عَلَى الْمُسْلِمِ فِي عَبْدُهِ وَلا فَرَسِهِ صَدَقَةً ٥.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٤٦٣).

وَلِمُسْلِمِ (٩٨٢)(١٠) وَلَيْسَ فِي الْعَبْدِ صَدَقَةً إِلاَّ صَدَقَةُ الْفِطْرِة

(وعن أبي هُريسرةَ قال: قِالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ لَيْسَ عَلَى الْمُسْلِمِ فِي عَبْدِهِ وَلا فَرَسِهِ صَدَقَةً". روَّاهُ البخاريُّ. ولمسلمٍ، أيْ منْ روايةِ ابي هُريرةَ «لَيْسَ فِي الْعَبْدِ صَدَقَةٌ إِلاَّ صَدَقَةُ الْفِطْرِ»

الحديثُ نصٌّ على أنَّهُ لا زَكَاةَ في العبيـدِ ولا الخيـلِ وَهُـوَ إجماعٌ فيما كانّ للخدمةِ والرُّكُوبِ

وأمَّا الحيلُ المعدَّةُ للنَّتَاجِ فَفِيهَا خَلافٌ للحنفيَّةِ وَتَفَاصِيلُ واحْتَجُوا بحديثٍ «فِي كُلُّ فَرَس سَائِمَةٍ دِينَارٌ أَو عَشَرَةُ دَرَاهِمَ».

أخرجَــهُ الدَّارِقطــنيُّ (١٢٥/٢، ١٢٦) والبَيْهَقـــيُّ (١١٩/٤) وضعَّقَاهُ.

وقالَت الظَّاهِرِيَّةُ: لا تجبُ الزُّكَاةُ فِي الخيلِ ولـوْ كــانَتْ لِلتَّجارةِ.

وأجيبَ بأنَّ زَكَاةَ التَّجـارةِ واجبـةٌ بالإجمـاعِ كمـا نقلَـهُ ابـنُ المنذر

(قلْت): كيفَ الإجماعُ وَهَذَا خلافُ الظَّاهِريَّةِ.

## ٦\_ الجبرُ في أخذ الزكاةِ

٧٤ - وَعَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيم عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَّهِ رَضِي اللَّهِ عَنْ جَدَّهِ رَضِي اللَّه عنهم قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "فِي كُللً سَائِمَةِ إِبِلِ: فِي أَرْبَعِينَ بِنْتُ لَبُون، لا تُفَرَّقُ إِبِلْ عَـنْ حِسَابِهَا، مَنْ أَعْطَاهَا مُؤْتَجِراً بِهَا فَلَـهُ أَجْرُهَا، وَمَنْ مَنْعَهَا فَإِنَّا آخِذُوهَا وَشَطْرَ مَالِهِ، عَزْمَـةً مِنْ عَزَمَاتِ رَبِّنَا، لا يَحِلُ لآل مُحَمَّدٍ مِنْهَا شَيْءً".

(وعنْ بَهْزٍ) بَفَتْحِ الباءِ الموحَّدةِ وسُكُونِ الْهَاءِ وبالزَّايِ (ابـنِ حَكِيمٍ) بنِ مُعاوِيةَ بنِ حيدةً بفَتْحِ الحاءِ وسُكُونِ المثنَّاةِ التَّحْيَيَّةِ وفَتْحِ الدَّالِ المُهْمَلةِ القشيريُ بضمُّ القاف وفَتْح المعجمةِ.

وَبَهْزٌ تَابِعيٍّ مُخْتَلَفٌ فِي الاحْتِجاجِ بِهِ فِقَالَ يجيى بنُ معـين: فِي هَذِهِ التَّرِجَمَةِ: إسنادٌ صحيحٌ إذا كانَ مَنْ دُون بَهْزِ ثُقَةٌ

وقالَ أبو حَاتِمٍ: هُوَ شَيْخٌ يَكُتُبُ حَدَيْثُهُ وَلا يُخْتَجُ بِهِ وقالَ الشَّافعيُّ: ليسَ بحجَّةٍ

وقالَ الذُّهَبِيُّ: مَا تَرَكَهُ عَالَمٌ قَطُّ

(عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ) وَهُوَ مُعاوِيةُ بنُ حيدةَ صحابيٌّ قالَ:

(قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿فِي كُلُّ سَائِمَةِ إِبِلِ فِي أَرْبَعِينَ بِسْتُ لَبُونِ ﴾) تَقَدَّمَ فِي حديثِ أنس [برقم (٥٦١)] أَنَّ بَنْتَ اللَّبُونِ تَجَبُ مَنْ سِتَّ وثلاثِينَ إلى خَسْ وأربعينَ فَهُوَ يصدقُ على أنَّهُ يجبُ فِي الْاربعينَ بَنْتُ لبون ومفَّهُومُ العددِ هُنا مُطرحٌ زيادةً ونقصاناً؛ لأنَّهُ عارضَهُ المنطوقُ الصَّريحُ وَهُوَ حديثُ أنس

(لا تُفرَّقُ ابلُ عن حسابِهَا) معنَاهُ انَّ المالِكَ لا يُفرَّقُ ملْكُهُ عن ملْكِ غيرِهِ حيثُ كانا حليطينِ كما تقدَّمَ

(منْ أعطَاهَا مُؤتَجراً بِهَا) أيْ قاصداً للأجرِ بإعطائِهَا

(فَلَهُ أَجُرُهَا وَمَنْ مَنعَهَا فَإِنَّا آخَذُوهَا وَشَطَرَ مَالِهِ عَزِمَةً) يجـورُ رَفْحُهُ عَلَى أَنَّهُ خَبرُ مُبَتَداً محذوف ونصبُهُ على المصدريَّةِ وَهُـوَ مصدرٌ مُؤَكِّدٌ لنفيهِ، مثلُ لَهُ عليَّ الفُ درْهَمِ اغْتِرافاً والنَّاصبُ لَهُ فعلٌ يدلُ عليْهِ جُملةً "فإنَّا آخذُوهَا»

والعزمةُ الجدُّ في الأمرِ يعني أنَّ أخذَ ذلِـكَ بجـدٌ فِيـهِ؛ لأنَّـهُ واجبٌ مفروضٌ

(مِنْ عَرَمَاتِ رَبُّنَا لا يَحِلُّ لآلِ مُحَمَّدٍ مِنْهَا شَيْءً).

روَاهُ احمَدُ وأبو داود والنَّسائيُّ وصحْحَـهُ الحَـاكِمُ وعلَــقَ الشَّافعيُّ القولَ بِهِ على تُثوِتِهِ) فإنْ قال: هذا الحديثُ لا يُثبِتُهُ أَهْــلُ العلم بالحديثِ ولو ثبَتَ لقلنا بِهِ.

وقالَ ابنُ حَبَّانَ [«المجروحين» (١٩٤/١)]: كانَ \_ يعني بَهْــزاً \_ يُخطئُ كثيراً ولولا هذا الحديثُ لأدخلته في الثُّقَـاتِ وَهُــوَ مــنْ أَسْتَخيرُ اللَّهُ فِيهِ.

والحمديثُ دليلٌ على أنَّهُ ياخذُ الإمامُ الزُّكَاةَ قَهْراً مَمْنَ منعَهَا والظَّاهِرُ أَنَّهُ مُجمعٌ عليْهِ وأنَّ نيَّةَ الإمامِ كافيةٌ وأنَّهَا تُجزئُ منْ هي عليْهِ وإنْ فَاتَهُ الآجرُ فقذ سقطَ عنْهُ الوجوبُ.

وقولُهُ: (وشطرَ مالِه) هُوَ عطفٌ على الضَّمبيرِ المنصوبِ في (آخذُوهَا).

والمرادُ من الشُّطر البعضُ.

وظَاهِرُهُ أَنَّ ذَلِكَ عُقوبةٌ باخذِ جُـزَءٍ من المالِ على منعِـهِ إخراجَ الزُّكَاةِ

وقد قيل: إنَّ ذلِكَ منسوخٌ ولمْ يُقدَّمُ مُدَّعي النَّسخِ دليـلاً على النَّسخِ بلُ دلُ على عدمِهِ أحاديثُ أُخرُ ذَكَرَهَا في الشُّرحِ.

وامًّا قولُ المصنَّف: إنَّهُ لا دليلَ في حديثِ بَهْزِ على جوازِ العقوبةِ بالمال؛ لأنَّ الرُّوايةَ «وشُطرَ مالِه» بضمُ الشَّيْنِ فعـلٌ مبنيًّ للمجْهُولِ أيْ جُعلَ مالُهُ شطرينِ ويَتَخيَّرُ عليْـهِ المصَّدُقُ ويـاخذُ الصَّدقةَ مَنْ خيرِ الشَّطرين عُقوبةً لمنعِهِ الزُّكَاةَ.

(قلْت): وفي النّهَايةِ ما لفظهُ: قالَ الحربيُّ: غلطَ الرَّاوي في لفظِ الرُّوايةِ إِنَّما هيَ «وشُطِرَ مالُهُ» أيْ يُجعلُ مالُـهُ شطرينِ إلى آخر ما ذَكَرَهُ المصنَّفُ

وإلى مثلِهِ جنحَ صاحبُ الضوءِ النَّهَارِ، فيدِ وفي غيرِهِ منْ رسائلِهِ وذَكَرنا في حواشِيهِ أنَّهُ على هذهِ الرَّوايةِ أيضاً دالٌّ على جوازِ العقوبةِ بالمالِ إذ الآخذُ من خيرِ الشَّطرينِ عُقوبةً باخذِ زيادةٍ على الواجب، إذ الواجبُ الوسطُّ غيرُ الخيار.

ثُمُّ رآيت الشَّارحَ أشــارَ إلى هــذا الَّــذِي قُلْنَـاهُ في حواشــي ضوء النَّهَار قبلَ الوقوفِ على كلامِهِ.

ثُمُ رأيت النّوويَ بعدَ مُدُة طويلةِ ذَكَرَ ما ذَكَرَنَاهُ بعينِهِ رداً على من قال: إنّه على تلك الرّواية لا دليل فيه على جوازِ العقوبة بالمال، ولفظة: إذا تخبّر المصدّق وأخذ من خبر الشطرينِ فقد اخذ زيادة على الواجب وهي عُقوبة بالمال إلا أن حديث بَهْزِ هذا لو صح فلا يدل إلا على هذه العقوبة بحصوصها في مانع الزّكاة لا غير، وهذا الشطرُ الماخوذُ يكونُ زكاة كُلّهُ أي حُكُمُهُ حُكُمُهَا اخذاً ومصرفاً ولا يلحقُ بالرّكاة غيرُها في ذليك كُونُ تُكمُهُ حُكمُها اخذاً ومصرفاً ولا يلحقُ بالرّكاة غيرُها في ذليك العلم المقاب ولا نص على عليه وغيرُ النّص من ادلّة العلم لا نَهْ إلا يُفيدُ ظنا يُعملُ بهِ سيّما وقد تقرّرت حُرمةُ مال المسلم بالأدلّة القطعية كحرمة دمِهِ فلا يحلُ أخذُ شيء منه إلاً بدليل الطّن فكيف يُؤخذُ بهِ ويقدّمُ على القطعيُ.

ولقد اسْتَرسلَ أَهْلُ الأمرِ في هذِهِ الأعصارِ في أَخذِ الأموال في العقوبةِ اسْتِرسـالاً يُنكِـرُهُ العقـلُ والشّـرعُ وصـــارَتْ تُنــاطُ

الولايَاتُ بِجُهَّالِ لا يعرفونَ من الشُّرعِ شيئاً ولا من الدُّيــنِ أَصَراً فليسَ همُهُمْ إِلاَّ قبضُ المالِ منْ كُلُّ منْ لَهُمْ عليْهِ ولايةٌ يُسمُّونَهُ.َ ادباً وَتَاديباً ويصرفونَهُ في حَاجَــاتِهِمْ واقواتِهِــمْ وَكَســبِ الأطيـانِ وعمارةِ المسَاكِن والأوطان فإنَّا لله وإنَّا النِّهِ راجعونَ.

ومنهُمْ من يُضيئعُ حــدُ السَّرقةِ أو شُربَ المسْكِرِ ويقبضُ عليْهِ مالاً.

ومنهُمْ مَنْ يجمعُ بِينَهُمَا فِيقِيمُ الحَدَّ وِيقبضُ المَالَ وَكُلُّ ذَلِكَ مُحرَّمٌ ضرورةً دِينَيَّةً لَكِنَّهُ شَابَ عَلَيْهِ الْكَبِيرُ وشبُ عَلَيْهِ الصَّغْمِيرُ وَتَرَكَ العَلمَاءُ النَّكِيرَ فزادَ الشَّرُ فِي الأمرِ الخطيرِ.

وقولُهُ: (لا تحلُّ لآلِ مُحمَّدٍ) يأْتِي الْكَـلامُ في هـذا الحُكُـمِ مُسْتَوفَى إنْ شاءَ اللَّهُ تعالى.

#### ٧- زكاة الدراهم والحول فيها

الله وعن على ظه قال: قال رَسُولُ الله على الله قال: قال رَسُولُ الله على الله الله المحولُ الله المحولُ - وَحَالَ عَلَيْهَا الْحَوْلُ - فَفِيهَا خَمْسَةُ دَرَاهِمَ، وَلَيْسَ عَلَيْكَ شَيْءً حَتَّى يَكُونَ لَك عِشْرُونَ دِينَاراً، وَحَالَ عَلَيْهَا الْحَوْلُ، فَفِيهَا نِصْفُ دِينَار، فَمَا زَادَ فَبِحِسَابِ ذَلِكَ، وَلَيْسَ فَفِيهَا نِصْفُ دِينَار، فَمَا زَادَ فَبِحِسَابِ ذَلِكَ، وَلَيْسَ فِي مَال زَكَاةٍ حَتَّى يَحُولَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (١٥٧٣)، وَهُوَ حَسَنًا.

وَقَد احْتَلِفَ فِي رَفْعِهِ

روعن على عليه السلام قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا كَانَتْ لَكَ مِاتَنَا دِرْهَمٍ وَخَالَ عَلَيْهَا الْحَوْلُ فَفِيهَا خَمْسَةُ دَرَاهِمَ رُبُعُ عُشْرِهَا

(وَلَيْسَ عَلَيْكَ شَيْءً) أَيْ فِي الذَّهَبِ

رَحَتَّى يَكُونَ لَكَ عِشْرُونَ دِينَاراً وَحَالَ عَلَيْهَا الْحَوْلُ فَفِيهَا يَصْفُ دِينَارٍ فَمَا زَادَ فَجِسَابِ ذَلِكَ وَلَيْسَ فِي مَالِ زَكَاةٍ حَتَّى يَحُولَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ، رَوَاهُ أبو داود وَهُوَ حسنٌ وقد اخْتُلْفَ فِي رَفِعهِ )

أخرجَ الحديثَ أبو داود مرفوعاً من حديث الحارث

الأعورِ إلاَّ قولَهُ: "فما زادَ فبحسابِ ذلِكَ" قالَ: فلا أدري أعليًّ يَصُولُ "فبحسابِ ذلِكَ" أو يرفعُهُ إلى النَّبِيِّ ﷺ وإلاَّ قولَـهُ: "وليسَ في المالِ زَكَاةٌ إلى آخرِهِ انْتَهَى

فافاذ كلامُ أبي داود أنَّ في رفيهِ بجملَتِهِ اخْتِلافاً ونَبُهُ المُصنَّفُ في النَّهُ معلولٌ وبيَّنَ المُصنَّفُ في النَّهُ معلولٌ وبيَّنَ علَّتُهُ، ولَكِنْهُ أخرجَ الدَّارقطنيُّ (٩٠/٢) الجملةَ الأخرى مسن حديثِ ابنِ عُمرَ مرفوعاً بلفظِ «لا زَكَاةَ فِي مَالِ المرئِ حَتَّى يَحُولَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ».

وَاخْرِجَ أَيْضًا (٩٠/٢، ٩١) عَنْ عَائشَةَ مَرْفُوعًا ﴿لَيْسَ فِي الْمُمَالُ زَكَاةٌ حَتَّى يَحُولَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ؛ وَلَهُ طريقٌ أُخرى عَنْهَا.

والحديثُ دليلٌ على أنْ نصبابَ الفضّةِ ماتَشَا درْهَــم وَهُـوَ إجماعٌ وإنَّما الحلافُ في قدرِ الدُّرْهَمِ فإنْ فِيهِ خلافاً كثــيراً سـردَهُ في الشَّرح ولمْ يأت بما يشفي وَتَسْكُنُ النَّفسُ إليْهِ في قدرهِ

وفي شرح الدَّميريِّ: أنْ كُلُّ درْهَمٍ سِنَّةُ دوانيقَ وَكُلُّ عشــرةِ درَاهِمَ سبعةُ مثاقيلَ والمثقالُ لا يَتَغيَّرُ في جَاهِليَّةٍ ولا إسلامِ

قالَ: وأجمعَ المسلمونَ على هذا وقسرًر في المنارِ بعدَ بحثٍ طويلِ أنَّ نصابَ الفضَّةِ من القروشِ الموجــودةِ علــى رأي الْهَادويَّةِ ثلاثةً عشرَ قرشاً، وعلى رأي الشَّافعيَّةِ أربعةً عشرَ وعلى رأي الحنفيَّةِ عشرونَ وتَزيدُ قليلاً وأنَّ نصابَ الذَّهَبِ عندَ الْهَادويَّةِ خَسةً عشرَ أحمرَ وعشرونَ عندَ الحنفيَّةِ ثُمَّ قالَ: وَهَذا تقريبٌ.

وفِيهِ أَنَّ قَدَرَ زَكَاةِ المَاتَّتَي الدُّرْهَمِ رُبعُ العشرِ وَهُوَ إجماعٌ.

وقولُهُ: «فما زادَ فبحسابِ ذلِـك» قـدْ عرفْت أنْ في رفعِـهِ خلافاً وعلى تُبُوتِهِ فيدلُ على أنَّهُ يجبُ في الزَّائدِ.

وقالَ بذلِكَ جماعةٌ من العلماء.

وروي عن علي وعن ابن عُمر [«المصنف» لابن ابي شية وروي عن علي وعن ابن عُمر [«المصنف» لابن ابي شية الاحرب»] أنهُما قالا: ما زاد على النصاب من الذَّهَبِ والفَضَّةِ فَفِيهِ أي الزَّائدِ رُبعُ العشرِ في قليلِهِ وَكثيرهِ وأنَّهُ لا وقص فِيهما ولعلَّهُمْ يحملونَ حديثَ جابرِ الآتِي [برقم (٧٧٠)] بلفظِ «وَلَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسِ أَوَاقِيَّ صَدَقَةٌ على ما إذا انفردتْ عن نصابِ منهما لا إذا كانت مُضافة إلى نصابِ منهما لا إذا كانت مُضافة إلى نصابِ منهما

وَهَذَا الحَلافُ في الذُّهَبِ والفضَّةِ.

وأمًّا الحبوبُ فقالَ النَّوويُّ في شرحٍ مُسلم: إنَّهُمُ أجمعوا فيما زادَ على خمسةِ أوسقٍ أنَّهَا تجبُ زُكَاتُهُ لحسابِهِ وأنَّهُ لا أوقاصَ فِيهَا انْتَهَى.

وحملوا ما يأتِي [برقم (٥٧٣)] منْ حديثِ أبي سعيدٍ بلفظِ «وَلَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسَاق مِنْ تَمْرٍ وَلا حَبُّ صَدَقَةٌ» على ما لمْ ينضمُ إلى خسةِ أوستِ وَهَذَا أوثقُ وَهَذَا يُقوِّي مَذْهَبَ عليً وابنِ عُمرَ رضي اللّه عنهما الّذي قدَّمناهُ في النَّقدينِ.

وقولُهُ: (وليسَ عليْك شيءٌ خَنَى يَكُونَ لَـك عشرونَ دينــاراً) فِيهِ حُكْمُ نصابِ الذَّهَبِ وقدرُ زَكَاتِهِ وانَّهُ عشرونَ دينــاراً وفِيهَــا نصفُ دينارِ وَهُوَ أيضاً رُبعُ عُشرِهَا وَهُوَ عامٌّ لِكُلٌّ فضَّةٍ وذَهَـــبِ مضروبينِ أَوْ غيرَ مضروبينِ.

وفي حديثِ أبي سعيدٍ مرفوعاً أخرجَـهُ الدَّارقطـنيُّ (٩٣/٢) وفيهِ: "وَلا يَحِلُّ بالْوَرق زَكَاةٌ حَتَّى يَبْلُغَ خَمْسَ أَوَاق».

وأخرجَ ايضاً (٩٣/٢) منْ حديثِ جابرٍ مرفوعاً «لَيْسَ فِيمَــا دُونَ خَمْسِ أَوَاقٍ مِنَ الْوَرِقِ صَدَقَةٌ»

وأمَّا الذَّهَبُ ففيهِ هذا الحديثُ

ونقلَ المصنّفُ عن الشّافعيُّ أنَّـهُ قالَ: فـرضَ رسـولُ اللَّـهِ عَلَمَٰ فِي الورقِ صـدقةً فأخذَ المسلمونَ بعدَهُ فِي النَّـعَبِ صـدقةً إمَّا بخبر لم يبلغنا وَإِمَّا قياساً

وقالَ ابنُ عبدِ البرُ: لم يثبُتْ عن النّبيُ تلكُ في النَّعَبِ شيءٌ منْ جهَةِ نقلِ الآحادِ الثّقَاتِ وذَكَرَ هذا الحديثَ الّـذي أخرجَـهُ أبو دأود واخرجَهُ الدّارقطنيُّ

رقلْت): لَكِنُ قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ الآيةَ [النوبة: ٣٤] مُنبُــةٌ على اللَّ فِي الذَّهَبِ حَقاً للّه

وأخرجَ البخاريُّ (١٤٠٣) وأبو داود (١٢٥٨) وابنُ المنذرِ وابنُ المنذرِ وابنُ المنذرِ وابنُ المنذرِ وابنُ المنذرِ وابنُ مردويهِ منْ حديثِ أبي هُريْرةَ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ (اللَّهُ مَا مِنْ صَاحِبِ ذَهَبٍ وَلا فِضْةٍ لا يُؤدِّي حَقَّهُمَا إلاَّ جُعِلَتْ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صَفَائِحُ وَأُحْسِيَ عَلَيْهِ المَالِئِدُ وَأُحْسِيَ عَلَيْهِ المَالِئِدُ .

فحقُهَا هُوَ زَكَاتُهَا

وفي الباب عدَّةُ أحاديثَ يشدُّ بعضُهَا بعضاً سردَهَا في الــدُّرُ المنثور (١٧٩/٤–١٨٢).

ولا بُدُّ في نصابِ الذُّهَبِ والفضَّةِ منْ أَنْ يَكُونــا حـالصينِ

وفي شرحِ الدُّميريُّ على المنهَاجِ أنَّهُ إذا كانَ الغــشُّ يُمــاثلُ أجرةَ الضَّربِ وَالتَّخليصِ فَيُتَسامحُ بِدُّ وبِيهِ عملَ النَّاسُ على الإخراج منهًا.

ودلُ الحديثُ على أنَّهُ لا زَكَاةً في المــالِ حَتَّى يحــولَ عليْــهِ الحولُ وَهُوَ قُولُ الْجُمَاهِيرِ.

وفِيهِ خلافٌ لجماعةٍ من الصُّحابسةِ والتَّابعينَ وبعض الآل وداود فقالوا: إنَّهُ لا يُشْتَرطُ الحولُ لإطلاقِ حديثِ «فِي الرُّقَةِ رُبُعُ الْعُشْرَ» [البخاري (١٤٥٤) وتقدم بطوله برقم (٥٥٥)].

وأجيبَ بأنَّهُ مُقيَّدٌ بِهَذا الحديثِ وما عضَّدَهُ من الشُّوَاهِدِ ومنْ شُوَاهِدِهِ أَيضاً.

٥٧٦ وَلِلتُّرْمِذِيُّ (٦٣٢) عَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهما: مِن اسْتَفَادَ مَالاً، فَلا رَّكَــاةً عَلَيْـهِ حَتِّى يَحُــولَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ.

وَالرَّاجِحُ وَقَفُهُ

(ولِلتَّرمَذَيُّ عن ابنَ عُمرَ المَن اسْتَفَادَ مَالاً فَلا زَكَاةَ عَلَيْهِ حَتَّى يَحُولَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ).

روَاهُ مرفوعاً (والرَّاجعُ وقفُهُ) إلاَّ انَّ لَهُ حُكْــمَ الرَّفــع إذْ لا مسرحَ للاجْتِهَادِ فِيهِ وَتُؤيِّدُهُ آثارٌ صحيحةٌ عـن الخلفاء الأربعـةِ وغيرهِمَا فإذا حالَ عليْهِ الحولُ فينبغي المسادرةُ بإخراجهمَا فقـدْ أخرجَ الشَّافعيُّ [«ترتيب المسند» (٦٠٧)] والبخاريُّ في التَّــاريخ (١٨٠/١/١) منْ حديثِ عائشةَ مرفوعاً "مَا خَالَطَتِ الصَّدَقَةُ مَـالاً فَطُّ إِلاَّ أَهْلَكَتْهُ".

وأخرجَهُ الحميديُّ (١١٥/١).

وزادَ "يَكُونُ قَـٰدُ وَجَبَ عَلَيْك فِي مَالِك صَدَقَةٌ فَسلا

تُخْرِجُهَا فَيُهْلِكَ الْحَرَامُ الْحَلالَ "

قَالَ ابنُ تَيْمَيَّةً فِي المُنتَقَى: قــد احْتَـجُ بِـهِ مـنْ يــروي تعلُّـقَ الزُّكَاةِ بالعين.

#### ٨ ليس في البقر العوامل صدقة

٧٧٥- وَعَنْ عَلِيٌّ اللَّهِ عَالَ: لَيْسَ فِي الْبَقَـرِ الْعَوَامِل صَدَقَةً

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٧٧٦) والدارقطني (١٠٣/٢)، وَالرَّاجِحُ وَقُفُهُ أَيْضًا قالَ المصنَّفُ: قالَ البيُّهَقيُّ (١١٦/٤): رَوَاهُ النُّفيليُّ عَنْ زُهَير بالشُّكُ في وقفِهِ ورفعِهِ إلاَّ أنَّهُ ذَكَرَهُ المصنَّفُ بلفظِ النَّيسَ فِي الْبَقَر الْعَوَامِل شَيْءً٣.

وروَّاهُ بلفظِ الْكِتَـابِ منْ حديثِ ابــن عبَّــاس ونســبَّهُ للدَّارقطنيُّ (۱۰۳/۲).

وفِيهِ مَتْرُوكَ

واخرجَهُ الدَّارِقطنيُّ (١٠٣/٢) من حديثِ عليَّ عليه السلام واخرجَهُ (١٠٤/٢) منْ حديثِ جابرِ إلاَّ أنَّهُ بلفظِ الَّيْسَ فِي الْبَقَرِ الْمُثِيرَةِ صَدَقَةً" وضعَّفَ البيْهَقيُّ إسنادَهُ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يجبُ في البقرِ العواملِ شيءً .

وظَاهِرُهُ سُواءً كَانَتْ سَائِمةً أو مَعَلُوفةً وقد ثَبَتَتْ شُـرطيَّةُ السُّوم في الغنم في البخاريُّ [(١٤٥٤) وتقدم بطوله برقم (٥٥٥)]

وفي الإبلِ في حديث بَهْزِ عندَ أبي داود (١٥٧٥) والنَّسائيُّ (١٥/٥) قالَ التّرمذيُّ: والحقَّتُ البقرُ بِهِمَا.

## ٩ ــ زكاة مالِ اليتيمِ

٧٨هـــ وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شَعَيْبٍ عَـنْ أَبِيهِ عَـنْ جَدُّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو رَضِي اللَّهِ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ وَلِيَ يَتِيماً لَهُ مَالٌ، فَلْيَتْجِرْ لَهُ وَلا يَتْرُكُهُ حَتَّى تَأْكُلُهُ الصَّدَقَةُ.

رَوَاهُ السِّتْرِمِلِيُّ (٦٤٦) والدارقطسيني (١٠٩/٢، ١١٠٠)، وَإِسْسَالَتُهُ

ضَعِيفٌ، وَلَهُ شَاهِدٌ مُرْسَلٌ عِنْدَ الشَّافِعِيُّ [﴿تَرَتِيبِ المُسْنَدُۥ ﴿٦١٤﴾]

(وعن عمرو بن شعيب عن أبيهِ عن جدّهِ عبدِ اللهِ بنِ عمرٍو انَّ رسولَ اللهِ عَلَيْتُ قال: (مَن وَلِي يَتِيماً لَهُ مَالُ فَلَيْتُجرْ لَهُ وَلا يَتُرْخُهُ حَتَّى تَأْكُلُهُ الصَّلَقَةُ». رواهُ التّرمذيُّ والدارقطنيُ وإسنادُهُ ضعيفٌ؛ لأنَّ فِيهِ المشَّى بنَ الصَبَّاحِ وفي روايـةِ التَّرمذيُّ والمشَّى ضعيفٌ، وروايةُ الدَّارقطنيُّ فِيهَا مندلُ بنُ عليٌ ضعيفٌ والعزرميُّ مَتُّهُ وَكُ

ولَكِنْ قالَ المصنّفُ: (ولَهُ): أيْ لحديثِ عمرِو (شَاهِدٌ مُرسلٌ عندَ الشَّافعيُّ) هُوَ قولُهُ ﷺ: «ابْتَغُوا فِي أَمْوَالِ الْأَيْسَامِ لا تَأْكُلُهُ الزَّكَاةُ».

أخرجَهُ منْ روايةِ ابنِ جُريجٍ عنْ يُونسَ بنِ مَاهَكَ مُرسلاً وأكَّدَهُ الشَّافعيُّ لعمـومِ الأحـاديثِ الصَّحيحةِ في إيجـابِ الزَّكَـاةِ مُطلقاً.

وقة رُويَ مثلُ حديثِ عمرِه أيضاً عن أنس وعن ابنِ عُمرَ [«ترتيب السند» (٦١٨)] موقوفاً وعن علي عليه السلام فإنه أخرجَ الدارقطنيُّ (٦١٠/٢، ١١١) من حديثِ أبي رافع قالَ: كانَتْ لآل بني رافع أموالُ عندَ علي فلمًا دفعَهَا إليْهِمْ وجدُوهَا تنقصُ فحسبُوهَا معَ الزُكاةِ فوجدُوهَا تامَّةً فأتَوا علياً فقالَ: كُنْتُمْ ترونَ أنْ يَكُونَ عندي مالُ لا أَزْكَيهِ.

وعنْ عائشةَ أخرجَهُ مالِكٌ في الموطَّإِ (ص١٧١) أَنْهَا كَانَتْ تُخرجُ زَكَاةَ آيْتَام كانوا في حجرهَا

ففي الْكُلُّ دلالةٌ على وُجوبِ الزَّكَاةِ في مالِ الصَّبِيُّ كالْمُكَلَّفِ ويجبُّ على وليُّهِ الإخراجُ وَهُوَ رأيُّ الجمهُورِ

ورويَ عن ابــنِ مسـعودٍ [«المصنف لابن أبي شبية» (٣٧٩/٢.) اللهُ يُخرِجُهُ الصَّبِيُّ بعدَ تَكْليفِهِ

(قلْت): ولا يخفى أنَّهُ لا دلالةً فِيهِ وأنَّ العمومَ في العشرِ أيضاً حاصلٌ في غيرِهِ كحديثِ «فِي الرَّقَةِ رُبُّـــعُ الْعُشْرِ» [البخاري (١٤٥١) وتقدم بطوله برقم (٥٥٥)] ونحوُهُ.

#### • ١ - الدعاءُ للمتصدق

وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي أَوْفَى قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا أَتَاهُ قَوْمٌ بِصَدَقَتِهِمْ قَالَ: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِمْ».

مُتَفَقٌّ عَلَيْهِ [البخاري (١٤٩٧)، مسلم (١٠٧٨)]

هذا منه على امْتِهَالاً لقوله تعالى: ﴿خُدُ مِنْ أَمْوَالِهِمِهُ صَدَقَةَ﴾ \_ إلى قولِهِ \_ ﴿وَصَلُ عَلَيْهِمْ﴾ [التوبة: ١٠٣] فإنّهُ أمرَهُ اللهُ بالصّلاةِ عليْهِمْ ففعلَهَا بلفظِهَا حيثُ قالَ: «اللَّهُمُّ صَلُ عَلَى آلِ أَبِي فُلانِ»

وقلاً وردَ أَنْهُ دعا لَهُمْ بالبَرَكَةِ كما أخرِجَهُ النَّسائيّ (٣٠/٥) أَنَّهُ قَالَ فِي رَجُلِ بَعَثَ بِالزَّكَاةِ: «اللَّهُمُّ بَارِكْ فِيهِ وَفِي أَبِلهِ»

وقَالَ بعضُ الظَّاهِريَّةِ بوجوبِ ذلِكَ على الإمامِ كَأَنَّهُ اخـــَـٰــَهُ من الأمر في الآيةِ

وردَّ بأنَّهُ لوَ وجبَ لعلمَهُ ﷺ السُّعاةُ ولمَّ يُنقلُ فالأمرُ محمولٌ في الآيةِ على أنَّهُ خاصًّ بِهِ ﷺ فإنَّهُ الَّذي صلاتُهُ سَكَنَّ لَهُمْ.

واسْتُدلَّ بالحديثِ على جوازِ الصَّلاةِ على غيرِ الأنبياءِ وانَّهُ يدعو المصَدِّقُ بهَذا الدُّعاء لمنْ أَتَى بصدقَتِهِ وَكَرهَهُ مَالِكٌ

وقالَ الحطَّابيُّ: أصلُ الصَّلاةِ الدُّعاءُ إِلاَّ انَّهُ يَخْتَلَفُ محسبِ المدعوِّ لَهُ فصلاةً النَّبيُّ ﷺ على امْتَع دُعاء لَهُمْ بسالمغفرةِ وصلاتُهُمْ عليهِ دُعاءً لَهُ بزيادةِ القربةِ والزُّلفي ولذلِك كانَ لا يلينُ بغيرهِ.

#### ١١ ـ تعجيلُ الصدقةِ قبلَ وقتها

وَعَنْ عَلِي ﴿ أَنَّ الْعَبَّاسَ سَأَلَ النَّبِي ﷺ
 في تَعْجِيلِ صَدَقَتِهِ قَبْلَ أَنْ تَحِلُ، فَرَخُصَ لَهُ فِي ذَكَ».

رَوَاهُ التَّرْمِيْدِيُّ (٦٧٨) وَالْحَاكِمُ (٣٣٢/٣) قالَ التَّرمذيُّ: وفي البابِ عن ابن عبَّاس

قَالَ: وقد اخْتَلْفَ أَهْلُ العلمِ في تعجيلِ الزَّكَاةِ قبلَ محلَّهَا

ورأى طائفةٌ منْ أَهْلِ العلمِ أَنْ لا يُعجَّلُهَا وبِهِ يقولُ سُفيانُ وقالَ أَكْثرُ أَهْلِ العلمِ: إنْ عجَّلُهَا قبلَ محلُّهَا اجزأت عنْهُ انْتَهَى.

وقلاً روى الحديثُ أحمدُ (١٠٤/١) وأصحابُ السُّننِ [ابو داود (١٦٢٤)، ابن ماجه (١٧٩٥)] والبيهُقيُّ(١١١/٤)

وقالَ: قالَ الشَّافعيُّ: رُويَ «أَنَّهُ لَلَّمْ تَسَلَّفَ صَدَقَةَ مَالِ الْعَبَّاسِ قَبْلَ أَنْ تَحِلُّ ولا أدري أثبَتَ أَمْ لا

قَالَ البَيْهَقَيُّ: عنى بذلِكَ هذا الحديثَ وَهُوَ مُعْتَضَدُّ بحديثِ أبي البخْتَرِيُّ عنْ علي عليه السلام [«السنن الكبرى» (١١١/٤)] أنَّ النَّبِيُّ عَلَيْظُ قَالَ: «إِنَّا كَنَّا اخْتَجْنَا فَأَسْلَفَنَا الْعَبِّـاسُ صَدَقَـةَ عَـامَيْنِ» رجالُهُ ثقاتُ إِلاَّ أَنَّهُ مُنقطعٌ

وقلاً وردَ هذا من طُرق بالفاظ مجموعُهَا يدلُ على أنَّهُ ﷺ تقدُّمَ من العبَّاس زَكَاةُ عامينٌ.

واختَلفَت الرُّوانِياتُ هـلْ هُـوَ اسْتَلفَ ذلِـكَ أَو تقدَّمَـهُ ولعلَّهُمَا واقعان معاً وَهُوَ دليلٌ على جواز تعجيلِ الرُّكَـاةِ وإليْـهِ ذَهَبَ الأكثرُ كما قالَهُ التَّرمَديُّ وغيرُهُ ولَكِنَّـهُ مخصوصٌّ جـوارُّهُ بالمالِكِ ولا يصحُّ من المُتصرِّف بالوصايةِ والولايةِ.

واسْتَدَلَّ مِنْ مِنْعُ التَّعجيلُ مُطلقاً «إِنَّهُ لِا زَكَاةَ حَتَّى يَحُولَ الْحَوْلُ» [ت (٦٣١)] كما دلَّتْ لَهُ الاُحاديثُ الَّتِي تقدَّمَتْ.

والجوابُ أنَّهُ لا وُجوبَ حَتَّى يجولَ عليْــهِ الحــولُ وَهَــذا لا ينفي جوازَ التَّعجيلِ ويأنَّهُ كالصَّلاةِ قبلَ الوقْت.

وأجيبَ: بأنَّهُ لا قياسَ معَ النَّصِّ.

#### ١٢ – نصابُ الزكاةِ

وَعَنْ جَابِرٍ عَنْ رَسُـولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ:
 النِّسَ فِيمَا دُونَ خَمْسِ أَوْرَاقِ مِنَ الْوَرِقِ صَدَقَةٌ،
 وَلَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسِ ذَوْدٍ مِنَ الإبلِ صَدَقَةٌ، وَلَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسُقٍ مِنَ التّمْرِ صَدَقَةٌ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٩٨٠)

(وعن جابر عن رسول الله 難 قال: ليس فيما دُون خمس

أواقى وقعَ في مُسلم «أواقيَّ» بالياء وفي غيرهِ محذفِهَا وَكِلاهُمَا صحيحٌ فإنَّهُ جمعُ أُوقَيَّةٍ ويجوزُ في جَمِهَا الوجْهَانِ كما صـرَّحَ بِـهِ أَهْلُ اللُّغَةِ

(منَ الورقِ) بفَتْحِ الـواوِ وَكَسرِهَا وَكَسرِ الرَّاءِ وإسْكَانِهَا الفضّةُ مُطلقاً

(صدقة وليسَ فيما دُونَ خَمسِ دُودٍ) بِفَتْحِ الـذَّالِ المعجمةِ وسُكُون الواو المُهْمَلةِ هي ما بينَ الثَّلاثِ إلى العشر

(منَ الإبلِي) لا واحدَ لَهُ منْ لفظِهِ (صدقـةٌ وليسَ فيما دُونَ خمسةِ أوسقٍ منَ النَّمْسِ بالمثلَّنةِ مفْتُوحةٌ والميمِ (صدقةٌ روَاهُ مُسلمٌ)

الحديثُ صَرَّحَ بمفَاهِيمِ الأعدادِ الَّتِي سَلَفَتْ في بيانِ الأَنصِباءِ إِذْ قَدْ عَرَفْتَ اللَّهُ تَقَدَّمُ اللَّ نصابَ الإبلِ خَسَّ ونصابَ الفَضَّةِ مَاتَنَا درْهَمِ وَهِيَ خَسَسُ أُواقٍ وَأَمَّا نصابُ الطَّعامِ فلمَّ يَتَقَدَّمُ وَإِنَّما عُرفَ خَسَةِ أُوسَيِ النَّهُ يَجِبُ في الخَسَةِ بَمْهُومِ النَّهِي

٥٨٢ وَلَهُ [مسلم (٩٧٩)] مِنْ حَدِيبَ أَبِي سَعِيدٍ
 النَّسَ فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسُقٍ مِنْ تَمْرٍ وَلا حَبُّ
 صَدَقَةٌ

وَأَصْلُ حَدِيثٍ أَبِي سَعِيدٍ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البحاري (١٤٤٧)، مسلم (٩٧٩)].

(ولَهُ) أيْ لمسلمٍ وَهُوَ:

(من حديثِ إلى سعيدِ ضَعَيَّهُ: «لَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسَاقِ مِنْ تَمْنِ بِالْمُثَنَّاةِ الْفُوقِيَّةِ (وَلَا حَبُّ صَدَقَةً. وأصل حديثِ أبي سعيدِ مُتَفَقَّ عليْهِ)

الحديثُ تصريحٌ أيضاً بما سلفَ منْ مَفَاهِيمِ الأحاديثِ إلاَّ النَّمرُ فلمْ يَتَقدُمْ فِيهِ شيءٌ

قالَ الدَّاوديُّ: معيارُهُ الَّذي لا يختَلفُ أربعُ حفنَاتٍ بِكَفَّيِ الرَّجلِ الَّذي ليسَ بعظيمِ الْكَفَّينِ ولا صغيرِهِمَا

قالَ صاحبُ القاموس بعدَ حِكَايْتِهِ لِهَـٰذَا القـول: وجرَّبـت

ذلِكَ فوجدْته صحيحاً انْتَهَى.

والحديثُ دليلٌ أنهُ لا زَكَاةَ فيما لَم يبلغْ هـنهِ المقـاديرَ مـنَ الرَّهِ والإبلِ والنَّمرِ والتَّمرِ لُطفاً منَ اللَّهِ بعبادِهِ وَتَخفيفاً وَهُـوَ اتَّفاقٌ فِي الأوّلينَ.

١ – باب زكاةِ مختلف الأموال

وأمَّا النَّالثُ فَفِيهِ خلافٌ بسببِ ما عارضَهُ منْ:

## ١٣ ـ زكاةُ الزرع

٣٨٥ – وَعَنْ سَالِمٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِيهِ رضي اللَّه عنهما عَن النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «فِيمَا سَـقَتَ السَّمَاءُ وَالْعُيُونُ أَو كَانَ عَثْرِيّاً الْعُشْرُ، وَفِيمَا سُقِيَ بِالنَّضْحِ نِصْفُ الْعُشْرِ».

رَوَاهُ الْبُحْسَارِيُّ (١٤٨٣)، وَلاَيسِي دَاوُد (١٥٩٦): ﴿إِذَا كَسَانَ بَعْسَارُ الْعَشْرُ، وَلِيمًا مَنْتِيَ بِالسَّوَالِي أَو النَّصْحِ يَصْفُ الْفَشْرِ».

وَهُوَ قُولُهُ (وعن سالم بنِ عبدِ اللّهِ) بنِ عُمرَ (عنْ أبيهِ) عبدِ اللّهِ بنِ عُمرَ (عنْ أبيهِ) عبدِ اللّهِ بنِ عُمرَ (عن النّبيّ ﷺ قالَ: فيما سَقَت السّماءُ) بمطرٍ أو ثلج أو بردٍ أو طلّ

(والعيوث) الأنْهَارُ الجاريةُ الَّتِي يُسقى منْهَا بإساحةِ الماءِ مــنْ غير اغْتِرافٍ لَهُ

رَاوْ كَانَ عَرْيَا) بِفَتْحِ الْمُهْمَلَةِ وَفَتْحِ المُثنَّاةِ وَكَسرِ السرَّامِ وَتَشديدِ المُثنَّاةِ التَّخَيْثِةِ

قالَ الحَظَّابِيُّ: هُوَ الَّذِي يُشرِبُ بعروقِهِ؛ لأنَّهُ عثرَ على المـاءِ وذلِكَ حيثُ الماءُ قريباً منْ وجْـهِ الأرضِ فيغـرسُ عليْـهِ فيصــلُّ الماءُ إلى العروق منْ غير سقي.

وفِيهِ أقوالٌ أُخرُ وما ذَكَرنَاهُ أقربُهَا.

(العشرِ) مُبتَداً خبرُهُ ما تقدَّمَ منْ قولِهِ "فيما سقَتْ" أو أنَّــهُ فاعل محذوف إني فيما ذُكِرَ يجبُ

(وفيما سُقيَ بالنَّضحِ) النَّضحُ بفَتْحِ النَّــونِ وسُـكُونِ الضَّـادِ فحاءٌ مُهْمَلةٌ السَّانيةُ من الإبلِ والبقرِ وغيرِهَا من الرِّجالِ

(نصفُ العشرِ روّاهُ البخاريُّ ولأبي داود) منْ حديثِ سالم

(إذا كان بعلاً) عوضاً عنْ قولِهِ (عثريّاً) وَهُوَ بَفَتْحِ الموحَّدةِ وضمُّ العين الْهُمَلةِ كذا في الشرَّح

وفي القاموسِ أنَّهُ سَاكِنُ العينِ وفسَّرَهُ بانَّهُ كُلُّ مُحَلِّ وشسجرِ وزرعٍ لا يُسقى أو ما سقَّتُهُ السَّماءُ وَهُسوَ النَّحْلُ الَّـذي يشـربُّ بعروقِهِ

(العشرُ وفيما سُقىَ بالسَّواني أو النَّضحِ) دلَّ عطفُهُ عليهِ على التَّغايرِ وألَّ السَّوانيَ المرادُ بِهَا الـدُّوابُّ والنَّضحَ ما كـانَ بغيرِهَا كنضح الرَّجالِ بالآلةِ.

والمرادُ من الْكُلِّ ما كانَ سقيهُ بِتَعب وعناء (نصفُ العشرِ) وَهَذا الحديثُ دلَّ على التَّفرقةِ بينَ ما سُقيَ بالسَّواني وبينَ ما سُقيَ بماء السَّماء والأنْهَارِ وحِكْمَتُهُ واضحةٌ وَهُوَ زيادةُ التَّعبِ والعناء فنقصَ بعضُ ما يجبُ رفقاً من اللهِ تعالى بعبادِهِ

ودلَّ على أنَّهُ يجبُ في قليلِ مسا أخرجَت الأرضُ وكَثيرِهِ الزُّكَاةُ وَهَذا مُعارضٌ بحديثِ جابرٍ وحديثِ أبي سعيدٍ واخْتَلَـفَ العلماءُ في الحُكْمِ في ذلِكَ.

فالجمهُورُ أنْ حديثَ الأوساقِ مُخصُصٌ لحديثِ سالمِ وأنَّـهُ لا زَكَاةَ فيما لمْ يبلغ الخمسةَ الأوساقِ

وذَهَبَ جماعةٌ منْهُمْ زيدُ بـنُ عليٌ وأبو حنيفةَ إلى أنَّهُ لا يُخصُّ بلُ يُعملُ بعمومِهِ فيجبُ في قليـلٍ مـا أخرجَت الأرضُ وَكَثيرِهِ

والحقُّ معَ أَهْلِ القول الأوَّل؛ لأنَّ حديثَ الأوساقِ حديثُ صحيحٌ وردَ لبيانِ القدرِ الَّذِي تَجَبُ فِيهِ الرُّكَاةُ كما وردَ حديثُ «ماتَتَي الدُّرْهَمِ» لبيانِ ذلِكَ مع وُرودِ «فِي الرُّقَةِ رُبُعُ الْعُشْرِ» والبخاري (١٤٥٤) ولمَّ يقلُ أحدٌ: إنَّهُ يجبُ في قليلِ الفضَّةِ وَكَثيرِهَا الزُّكَاةُ، وإنَّما الحَلافُ هلْ يجبُ في القليلِ منها إذا كانَتْ قدْ بلغت النصابُ كما عرفت وذلك؛ لأنَّهُ لمْ يردْ حديثٌ «فِي الرُّقَةِ رَبُعُ الْعُشْرِ» والبخاري (١٤٥٤) وتقدم إلاَّ لبيانِ أنْ هذا الجنسَ تجبُ فِيهِ الزُّكَاةُ وأمَّا قدرُ ما يجبُ فِيهِ فموْكُولٌ إلى حديثِ النَّبيُنِ لَهُ بَاتَتَيْ درْهَمٍ فَكَذَا هُنَا قولُهُ «فِيمًا سَـقَتِ السَّمَاءُ الْعُشْرُ» أيْ في هذا الجنس يجبُ العشرُ

وأمَّا بيانُ ما يجبُ فِيهِ فموْكُولٌ إلى حديثِ الأوســاق وزادَّهُ

إيضاحاً قولُهُ في الحديث: النِّس فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسُقِ صَدَقَقَهُ كأنّهُ ما وردَ إلاَ لدفع ما يُتَوعَمُ منْ عُموم "فِيمَا سَقَتِ السَّمَاءُ رُبُعُ الْعُشْرِ» كما وردَ ذلِك في قولِيهِ: "وَلَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أَوَاقِيُّ مِن الْوَرِقِ صَدَقَةً» ثُمُّ إذا تعارضَ العامُ والخاصُ كانَ العملُ بالخاصُ عندَ جَهْلِ التَّارِيخِ كما هُنا فإنَّهُ أَظْهَرُ الْأقوالِ في الأصولِ.

## ١٤ ــ ما يؤخَذ من زكاةِ الزرع

٥٨٤ - "وَعَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ وَمُعَاذِ رَضِي الله عنهما أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ لَهُمَا: لا تَأْخُذُوا فِي الصَّنَافِ الأَرْبَعَةِ: الشَّعِيرُ، وَالْحِنْطَةُ، وَالزَّبِيبُ، وَالتَّمْرُ».

رَوَاهُ الطُّبَرَانِيُّ [والكبير، كما في ومجمع الزوائد، (٧٥/٣)] وَالْحَاكِمُ (٤٠١/١).

وعن أبي مُوسى الأشعريّ ومعاذِ أنَّ النَّبيُّ ﷺ قَالَ لَهُمَا) حينَ بعثَهُمًا إلى اليمنِ يُعلِّمانِ النَّاسَ أمرَ دينِهِمْ

(﴿لا تَأْخُذَا فِي الصَّدَقَةِ إِلاَّ مِنْ هَلِهِ الأَصنَافِ الأَرْبَعَةِ: الشَّعِيرُ وَالْحِنْطَةُ وَالزَّيسِبُ وَالتَّمْرُ». رواهُ الطَّبرانيُّ والحَاكِمُ والدارقطني قالَ البَيْهَقيُّ: رُواتُهُ ثقات وَهُوَ مُتَّصلٌ وروى الطَّبرانيُ [هو عند الدارقطني (٩٦/٢) كما في «التلخيص» (١٧٦/٢)] من حديثِ مُوسى بنِ طلحة عن عُمرَ «إِنَّمَا سَنَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الرُّكَاةَ فِي هَـذِهِ الأَرْبَعَةِ فَذَكَرَهَا».

قال أبو زُرعةً: إنَّهُ مُرسلٌ، وساق في الباب أحاديث تفيد ما ذكر، ثم قال: وهذه المراسيل طرقها مختلفة وهي تؤكد بعضها بعضاً ومعها قول عمر [«السنن الكبرى» لليهقي (١٢٩/٤)] وعلى [«السنن الكبرى» لليهقي (١٢٩/٤)] وعائشة [الدارقطني (١/٥/١) مرفوعاً] «ليس في الخضروات صدقة» انتهى

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا تجبُ الزُكاةُ إلاَّ في الأربعةِ المُذكُورةِ لا غيرُ، وإلى ذلكَ ذَهَبَ الحسنُ البصريُّ والحسنُ بنُ صالح والنُّوريُّ والشَّعبيُّ وابنُ سيرينَ ورويَ عنْ احمدَ ولا يجبُ عندَهُمْ في الذُرةِ ونحوِهَا

وأمَّا حديثُ عمرو بنِ شُعيبٍ عنْ أبيهِ عنْ جدُّو فذَكَرَ الأربعةُ.

وفِيهِ زيادةُ الـنُرةِ روَاهُ الدَّارقطـئيُّ (٩٤/٢) ومـنْ دُون ذِكْـرِ النُّرةِ وابنُ ماجَهُ (١٨١٥) بذِكْرِهَا فقدْ قالَ المصنَّفُ: إنَّهُ حَدَيثُ وَاهِ وَفِي البابِ مراسيلُ فِيهَا ذِكْرُ النُّرةِ.

قَالَ البِيْهَقِيُّ: إِنَّهُ يُقوِّي بعضُهَا بعضاً.

كذا قالَ، والأظْهَرُ أَنْهَا لا تُقاومُ حديثَ الْكِتَــابِ ومــا فِيــهِ من الحصرِ

وقد الحق الشافعيُّ الذَّرةَ بالقياسِ على الأربعةِ المذَّكُورةِ بجامع الاقْتِيَاتِ فِي الاخْتِيارِ واخْتَرزَ بالاخْتِيارِ عمَّا يُقْتَاتُ فِي الجاعَاتِ فإنَّهَا لا تجبُ فِيهِ فَمَنْ كانَ رآيَهُ العملَ بالقياسِ لزمَهُ هذا إنْ قامَ الدَّلبِلُ على أنَّ العلَّةَ الاقْتِيَاتُ ومنْ لا يرَاهُ دليلًا لمَّ يقلُ بهِ.

وَذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ إِلَى انَّهَا تَجبُ فِي كُلِّ مَا أَخْرِجَــتِ الأَرْضُ لعموم الأدلَّةِ نحوُ «فِيمَا سَقَتِ السَّمَاءُ الْعُشْرُ».

إلاَّ الحشيشَ والحطبَ لقولِهِ ﷺ: «النَّاسُ شُرَكَاءُ فِسَيَ تَسلاتِ» واحمد (٣٦٤/٥)، أبو داود (٣٤٧٧)، ابن ماجمه (٣٤٧٢)] وقاسوا الحطبَ على الحشيشِ.

قالَ الشَّارِحُ: والحديثُ أيْ حديثُ مُعاذٍ وأبي مُوسى واردٌ على الجميع والظَّاهِرُ معَ منْ قالَ بهِ

(قلْت): لأنَّـهُ حصرٌ لا يُقاومُهُ العمومُ ولا القباسُ وبِهِ يُعرفُ أنَّهُ لا يُقاومُهُ حديثُ «خُذ الْحَـبُّ مِن الْحَبُّ الحديثُ اخرجَهُ أبو داود (١٩٩٩)؛ لأنَّهُ عُمومٌ فالأوضحُ دليلاً مسعَ الحاصرينَ للوجوبِ في الأربعةِ

وقالَ في المنارِ: إنَّ ما عدا الأربعةَ محلُّ احْتِياطٍ أخذاً وَتَرَكَّ َ والَّذي يُقوِّي أنَّهُ لا يُؤخذُ منْ غيرِهَا

(قلْت): الأصلُ القطوعُ بهِ حُرمةُ مــالِ المسلمِ ولا يُخرجُ عنْهُ إلاَّ بدليلِ قاطع وَهُوَ المذْكُورُ لا يرفعُ ذلِكَ الأصـلَ وأيضاً فالأصلُ براءةُ الذَّمَّةُ وَهَذَانِ الأصلانِ لمْ يرفعْهُمَا دليلٌ يُقاومُهُمَــا فليسَ محلُ الاختِياطِ إلاَّ ترْكَ الآخذِ مَن الذَّرةِ وغيرِهَا ممَّا لمْ يأتِ بهِ إلاَّ مُجرُدُ العموم الذي قد ثبت تخصيصهُ.

### ١٥ ـ زَرْعٌ لا صدقةً فيه

٥٨٥ - وللدارقطني (٩٧/٢)، عَنْ مُعَاذٍ ﴿ مُعَالَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا اللهُ

قوله: (وللدارقطني عن مُعاذِ بن جبل قالَ: فأمَّا القنَّاءُ والبطّيخُ والرُّمَّانُ والقصبُ) بالقاف والصَّادِ المُهمَلةِ والصَّادِ المعجمةِ معاً (لقد عفا عنهُ رسولُ اللهِ ﷺ واسنادُهُ ضعيفٌ)؛ لأنَّ في إسنادِهِ مُحمَّد بن عبدِ اللَّهِ العزرميُّ بفَتْح العينِ المُهمَلةِ وسُسكُونِ الزَّايِ وفَتْح الرَّاءِ كذا في حواشي بُلوغِ المرامِ بخط السَّيِّدِ مُحمَّدِ بنِ إبرَاهِيمَ بن المفضل رحمه الله

وَالَّذِي فِي الدَّارِقطِنِيُّ (٩٤/٢) منْ حديثِ عمرو بنِ شُـعيبِ عنْ أَبِيهِ عنْ جدُّهِ قالَ: سُـــُلَ عبدُ اللَّـهِ بنُ عمــرو عــنْ نَبَـاتِ الأرض البقل والقثَّاء والخيار فقالَ: ليسَ فِي البقولُ زَكَاةً

فَهَذَا الَّذِي منْ روايةٍ مُحمَّدِ بن عبدِ اللَّهِ العزرميُّ

وأمًّا روايةً مُعاذٍ الَّتِي فِي الْكِتَابِ فقالَ المَصنَّفُ فِي التَّلخيصِ (١٧٥/٢): فِيهَا ضعفٌ وانقطاعٌ إلاَّ اللَّ معنَّاهُ قدْ أَفَادَ الحصرَ فِي الاَرْبِعَةِ الأَشْيَاءِ الذَّكُورةِ فِي الحَديثِ الأَوَّلِ وحديثُ "لَيْسَ فِي الْخَضْرَاوَاتِ صَدَقَةً".

أخرجَهُ الدَّارقطنيُّ (٩٧/٢) مرفوعاً مــن طريق مُوسى بـنِ طلحةَ (٩٧/٢، ٩٨) ومعاذِ (٩٧/٢) وقولُ التَّرمذيِّ لمُ يصحُّ رَفَعُهُ إِنَّما هُوَ مُرسلٌ منْ حديثِ مُوسى بـنِ طلحةَ عــن النَّبِيُّ ﷺ فموسى بنُ طلحةَ تابعيُّ عدلٌ يلزمُ منْ يقبلُ المراسيلَ قبــولُ مــا أرسلَهُ

وقله ثبّت عن علي [مصنف عبد الرزاق: (٧١٨٨)] وعمر [السن الكبيرى لليهقي: (١٢٩/٤)] موقوفًا ولَــهُ حُكْـــمُ الرَّفـــمِ والخضراوَاتُ ما لا يُكَالُ ولا يُقَتَّاتُ

## ١٦\_ الإطعامُ من ثمر الزرعِ

٥٨٦ - وَعَنْ سَهْلِ بَنِ أَبِي حَنْمَةَ ﴿ قَالَ:
 «أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إذَا خَرَصْتُمْ فَخُذُوا وَدَعُوا

الثُلُثَ فَإِنْ لَمْ تَدَعُوا الثُّلُثَ فَدَعُوا الرُّبْعَ».

رَوَاهُ الْخَمْسَــةُ [أحمد (٤٤٨/٣)، أبسو داود (١٦٠٥)، المسترمذي (٦٤٠)، النسترمذي (٦٤٣)، النسائي (٤٢/٥)] إلاّ أبْنَ مَاجَدُ.

وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٣٢٨٠) وَالْحَاكِمُ (٤٠٢/١)

(وعن سَهْلِ بِسِ ابِي حشمة) بفَتْتِ الحاء المُهْمَلةِ وسُكُونَ المُنْشَةِ وسُكُونَ المُنْشَةِ قَالَ: (أَمَرَنَا رَسُولُ اللّهِ ﷺ إذا خَرَصُتُمْ فَحُدُوا وَدَعُوا الثُلثَ)؛ لأهْلِ المالِ (فإن لم تدعوا النُّلثَ فدعوا الرُّبعَ رواهُ الحمسةُ إلاَّ ابنَ ماجَة وصحَحَة ابنُ حبَّانَ والحَاكِمُ) وفي إسنادو جَهُولُ الحال كما قالَ ابنُ القطَّانِ

لَكِنْ قَالَ الحَاكِمُ: لَهُ شَاهِدٌ مُتَّفَقٌ على صحَّتِهِ الْ عُمرَ أَمــرَ

كَأَنَّهُ أَشَارَ إِلَى مَا أَخْرِجَهُ عَبْدُ السَّرُّاقِ (١٢٩/٤) وَابِنُ أَبِي شَيْبَةً (٤١٤/٢) وأبو عُبِيدٍ [والأمواله (٤٤٤٩)] أنَّ عُمرَ كَانَ يَقْسُولُ للخارص: دعْ لَهُمْ قدرَ مَا يَأْكُلُونَ وقدرَ مَا يَقَعُ

وأخرجَهُ ابنُ عبدِ البرُّ [«التمهيد» (٤٧٢/٩)] عـن جـــابر مرفوعاً «خَفَفُوا فِــي الْخَـرْصِ فَــإِنْ فِـي الْمَــالِ الْعَرِيَّـةَ وَالْرَطِيَّـةُ وَالْاَكَلَةَ» الحديثَ وقد اخْتُلفَ في معنى الحديثِ على قولينِ:

(أحدُهُمَا): أَنْ يُتْرَكَ النُّلُثُ أَو الرُّبعُ من العشرِ.

(وثانِيهِمَا): أَنْ يُتْرَكَ ذَلِكَ مَنْ نَفْسِ النَّمْرِ قَبَلَ أَنْ يُعشرَ

وقالَ الشَّافعيُّ: معنَّاهُ أَنْ يَدَعَ ثُلُثَ الزُّكَاةِ أَو رُبِعَهَا لِيفَرُقَهَـــا هُوَ بنفسِهِ على أقاربهِ وجَيرانِهِ

وقيلَ: يدعُ لَهُ ولاهْلِهِ قدرَ ما يأْكُلُونَ ولا يخرصُ

قَالَ فِي الشَّرْحِ: والأولى الرُّجوعُ إلى ما صرَّحَتْ بِهِ روايةً جابر وَهُوَ التَّخفيفُ فِي الخرصِ ويُتَرَكُ من العشرِ قدرُ الرُّبعِ أو النُّلُثُ فإنَّ الأمورَ المذْكُورةَ قد لا تُدرِكُ الحصادَ فــلا تجبُ فِيهَـا النُّكَةُ.

قالَ ابنُ تبعينة: إنَّ الحديثَ جارِ على قواعدِ الشَّريعةِ وعاسنِهَا مُوافقٌ لقولِهِ ﷺ: النَّسسَ فِي الْخَضْرَاوَاتِ صَدَقَةٌ اللَّالِ وَعاسنِهَا مُوافقٌ لقولِهِ ﷺ: النَّس فِي الْخَضْرَاوَاتِ صَدَقَةٌ الله الله والداوقطي (۹۷/۲)]؛ لأنَّهُ قدْ جَرَت العادةُ أنَّهُ لا بُدَّ لمربُ المال بعد كمال الصَّلاحِ أنْ يأكُلَ هُو وعيالُهُ ويطعمُ النَّاسَ ما لا يُدْخرُ ولا يبقى فَكَانَ ما جرى العرفُ بإطعامِهِ وأكْلِهِ بمنزلةِ

الخضراوَاتِ الَّتِي لا تُدَّخرُ يُوضُحُ ذلِكَ بانَّ هذا العرفَ الجاري بمنزلِهِ ما لا يُمكِنُ تركُهُ فإنَّهُ لا بُدُّ للنُفوسِ من الآكْلِ من النَّمارِ الرَّطبةِ ولا بُدُّ من الطَّعامِ بميـثُ يَكُونُ تـرَكُ ذلِكَ مُضـراً بِهَـا وشاقاً عليْهَا انْتَهَى

### ١٧ ـ زكاةُ العنبِ

٥٨٧ - وَعَنْ عَتَّابِ بْـنِ أَسِيدٍ ﴿ قَـالَ: «أَمَـرَ
 رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ: أَنْ يُخْرَصَ الْعِنَـبُ كَمَـا يُخْرَصُ
 النَّخْلُ وَتُؤْخَذُ زَكَاتُهُ زَيباً».

رَوَاهُ الْعَمْسَـــَةُ [أبـــو داود (١٦٠٣)، الـــومذي (١٤٤)، النســـائي (١٨١٩)، ابن ماجه (١٨١٩).

وَفِيهِ انْقِطَاعُ

(وعن عَتَّابِ) - بفَتْحِ الْمُهْمَلةِ وَتَشديدِ المُثَّـَـاةِ الفوقيَّـةِ آخـرُهُ تُوحَدةً.

(ابنِ أسيار) بفَتْتِحِ الْهَمْـزةِ وَكَسـرِ السَّـينِ الْمُهْمَلـةِ وسُـكُونِ المثنّاةِ التّخيّيَةِ

رقالَ: ﴿أَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُخْرَصَ الْعِنْبُ كَمَا يُخْرَصُ الْعِنْبُ كَمَا يُخْرَصُ النَّخْلُ وَتُؤخَّذُ زَكَاتُهُ زَبِيبًا ﴿ رَوَاهُ الحَمسةُ . وفِيهِ انقطاعٌ ﴾ لأنَّهُ روَاهُ سعيدُ بنُ المسيّب عنْ عَتَّابٍ وقدْ قالَ أبو داود: إنَّهُ لمْ يسمعْ منْهُ

قالَ أبو حَاتِم [«العلل» لابنه (۲۱۳/۱)]: الصَّحيحُ عن سعيدِ بن السيِّبِ أَنْ النِّي ﷺ أَمُّلُ أَمْرَ عَتَّابًا؛ مرسلٌ.

قَالَ النَّــوويُّ: وَهُــوَ وإِنْ كَـانَ مُرســلاً فَهُــوَ يُعْتَضــدُ بقــولِ الآئمَّةِ

والحديثُ دليلٌ على وُجـوبِ خـرصِ النَّـمرِ والعنـبِ؛ لأنَّ قُولَ الرَّاوِي «أمرَ» يُفْهَمُ منْهُ أنَــهُ أَنَـى ﷺ بصيغـةِ تُفيـدُ الأمـرَ والأصلُ فِيهِ الوجوبُ، وبالوجوبِ قال الشَّافعيُّ

وقالَت الْهَادويَّةُ: إنَّهُ مندوبٌ.

وقالَ ابو حنيفةَ: إنَّهُ مُحرَّمٌ؛ لأنَّهُ رجمٌ بالغيبِ.

وأجيبَ عَنْهُ بأنَّهُ عملٌ بالظُنَّ وردَ بِهِ أَمـرُ السَّدَارِعِ ويَكُفَّى فِيهِ خارصٌ واحدٌ عدلٌ؛ لأنَّ الفاسقَ لا يُقبلُ خبرُهُ عارفٌ؛ لأنَّ

الجَاهِلَ بالشّيءِ ليسَ من أَهْلِ الاجْتِهَادِ فِيهِ؛ لأنَّهُ ﴿ اللَّهُ كَانَ يَبْتُ عَبْدَ اللَّهِ بَنَ رَوَاحَةَ وَحْدَهُ يَخُرُصُ عَلَى أَهْلِ خَيْمَرَهُ وَاحد (٣٢٧/٣)، ابو داود (٣٤١٤) ولأنّهُ كالحَاكِم يَجْتَهِدُ ويعملُ، فإنْ أصابَت الشّهرة جائحة بعدَ الخرصِ فقالَ ابنُ عَبدِ البرُدُ: أجمعَ مسن يُحفظُ عنهُ العلمُ أنْ المخروصَ إذا أصابَتُهُ جائحة قبلَ الجدادِ فلا ضمان [هو من قول ابن المدار وليس ابن عبد البر كما في والفتح، ضمان [هو من قول ابن المدار وليس ابن عبد البر كما في والفتح،

وفائدةُ الخرصِ أمنُ الخياسةِ منْ ربِّ المالِ ولذلِكَ يجبُ عليْهِ البيَّنةُ في دعوى النَّقصِ بعدَ الخـرصِ وضبطُ حقُّ الفقراءِ على المالِكِ ومطالبةُ المصَدَّقِ بقسدرِ ما خرصَهُ، وانْتِفاعُ المالِكِ بالأكْل ونحوهِ.

واعلمُ أَنَّ النَّصُّ وردَ بخرصِ النَّخلِ والعنبِ قيلَ: ويقـاسُ عليْهِ غيرُهُ مَمَّا يُمْكِنُ ضبطُهُ وإحاطةُ النَّظر بهِ

وقيلَ: يقْتَصَرُ على محلُّ النَّصُّ وَهُوَ الْأَقْرَبُ لَعَدَمِ النَّصُّ على العلَّةِ

وعندَ الْهَادُويَّةِ وَالشَّافَعَيَّةِ أَنَّهُ لا خَرْصٌ فِي النَّرْعِ لِتَعَدَّرِ ضبطِهِ لاسْتِتَارِهِ بالقَشْرِ، وإذا أدَّعَى المخروصُ عليْهِ النَّقْصَ بسبب يُمْكِنُ إِقَامَةُ البيُّنةِ عليْهِ وجبَ إِقَامَتُهَا وإلاَّ صُدُقَ بِيمينِهِ.

وصفةُ الحرصِ أنْ يطــوفَ بالشُـجرةِ ويــرى جميعَ ثمرَيْهَــا ويقولُ: خرصُهَا كذا وَكذا رطباً ويجيءُ منهُ كذا وَكذا يابساً

### ١٨ ـ زكاةُ الأسورة من الذهب

مهه وعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدّهِ رضي الله عنهما: «أَنْ امْسرَأَةً أَتَسَ النّبِيُ ﷺ، وَمَعَهَا ابْنَةٌ لَهَا. وَفِي يَدِ ابْنَتِهَا مَسَكَتَانِ مِنْ ذَهَبِهِ فَقَالَ لَهَا: أَتُعْطِينَ زَكَاةً هَذَا؟ قَالَتْ: لا قَالَ: أَيسُرُكُ فَقَالَ لَهَا: أَيْسُرُكُ أَنْ يُسَوِّرَكُ اللّهُ بِهِمَا يَوْمَ الْقَيَامَةِ مِسوَارَيْنِ مِنْ نَارٍ؟ فَأَلْةَتْهُمَاهُ فَي مِنْ نَارٍ؟

رَوَاهُ الْلاَئَــةُ وَأَسِو داود (١٥٦٣)، السترمذي (٦٣٧)، النسساني (٣٨٥)]، وَإِسْنَادُهُ قَوِيٍّ، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ مِنْ حَلِيتِ عَائِشَةَ (٣٨٩/١)، وَإِسْنَادُهُ قَوِيٍّ، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ مِنْ حَلِيتِ عَائِشَةَ (٣٨٩/١، ٣٨٩/١)

أسماءُ بنتُ يزيدَ بن السَّكُن

(وعنْ عمرو بنِ شعيبِ عنْ أبِيهِ عنْ جدَّهِ أنَّ امرأةً) هـيَ

١- باب زكاةِ مختلف الأموال

رَأَتَتِ النَّبِيُ ﷺ ومقهَا ابنةً لَهَا ولي يدِ ابنَتِهَا مسَكَتَانِ) بفَتْحِ الميمِ ونَتْحِ السُّينِ المُهْمَلةِ، الواحدةُ مسَكَةٌ وَهِمِيَ الإسمورةُ والحلاخيلُ

«مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ لَهَا: أَتُعْطِينَ زَكَاةَ هَذَا؟ قَالَتْ: لا.

قَالَ: أَيْسُرُك أَن يُسَوِّرُك اللَّهُ بِهِمَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ سِـوَارَيْنِ مِـنْ نَارِ فَأَلْفَتْهُمَا» رَوَاهُ التَّلائـةُ وإسـنادُهُ قـويُّ) وروَاهُ أبـو داود مـنْ حديثِ حُسين المعلّمِ وَهُوَ ثقةً فقولُ التَّرمذيُّ: إِنَّـهُ لا يُعـرفُ إلاً مَنْ طريقِ ابنِ لَهيعةً؛ غيرُ صحيح.

(وصحُحَهُ الحَاكِمُ منْ حديثِ عائشةَ وحديثُ عائشةَ الخرجَهُ الحَاكِمُ وفيرُهُ ولفظُهُ "أَنْهَا دَخَلَتْ عَلَى رَسُولِ اللّهِ ﷺ فَرَأَى فِي يَدِهَا فَتَخَاتِ مِنْ وَرِق فَقَالَ مَا هَذَا يَا عَائِشَةُ فَقَالَتْ: صُغْنَهُنَ الْأَدِهِ فَقَالَ: أَتُؤدُينَ زَكَاتَهُنَ ؟ طَعَنْهُنَ اللّهِ اللّهِ القَالَ: أَتُؤدُينَ زَكَاتَهُنَ ؟ فَالَتْ: لا، قَالَ: هُنَ حَسَبُكُ مِن النّارِ اللّهِ اللّهَ الحَاكِمُ إسنادُهُ على شرطِ الشّيخين.

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ الزَّكَاةِ في الحليةِ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ لا نصابَ لَهَا؛ لأمرِهِ ﷺ بِتَزْكِيةِ هَذِهِ المَّذْكُورةِ ولا تَكُونُ خَسَ أواق في الأغلب.

وفي المسألةِ أربعةُ أقوال:

(الأوَّلُ) وُجوبُ الزَّكَاةِ وَهُوَ مَذْهَبُ الْهَادويَّةِ وجماعةٍ من السَّلفِ وأحدُ أقوالِ الشَّافعيُّ عَملاً بِهَذِهِ الأحاديث.

(والنَّاني) لا تجبُ الزُّكَاةُ فِي الحَليةِ وَهُوَ مَذْهَبُ مَالِكٍ وأَحمَدَ والشَّافعيُّ فِي أَحدِ أَقوالِهِ لآثارِ وردَتْ عن السَّلف ِ قاضيـةٍ بعـدمٍ وُجوبها فِي الحَليةِ ولَكِنْ بعد صحّةِ الحديثِ لا أثرَ للآثارِ.

(والشَّالثُ) أَنَّ زَكَاةً الحليةِ عاريَّتُهَا كما روى الدَّارِقطــنيُّ (١٠٩/٢) عنْ أنسِ وأسماءَ بنْتِ أبي بَكْرٍ [١٠٩/٢].

(الرَّابِعُ) أَنْهَا تَجِبُ فِيهَا الزَّكَاةُ مَرَّةً واحدةً روَاهُ البَيْهَقَيُّ (١٣٨/٤) عنْ أنس

وأظْهَرُ الأقوالِ دليلاً وُجوبُهَا لصحَّةِ الحديثِ وقوَّتِهِ

وأمَّا نصابُهَا فعندَ الموجبينَ نصابَ النَّقدينِ.

وظَاهِرُ حديثِهَا الإطلاقُ وَكَأَنُّهُمْ قَيْـدُوهُ بأحـاديثِ النَّقديـنِ ويقوِّي الوجوبَ قولُهُ:

#### ١٩ \_ زكاةُ الفضةِ

٥٨٩ - «وَعَنْ أُمُّ سَلَمَةً رضي الله عنها أَنْهَا كَانَتْ تَلْبُسُ أَوْضَاحاً، مِنْ ذَهَبِ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَكَنْزٌ هُوَ؟ قَالَ: إِذَا أَدْيْت زَكَاتَهُ فَلَيْسَ بِكَنْزٍ».
رَرَاهُ أَبُو دَاوُد (١٩٦٤) والدارقطي (١٠٥/٢).

وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (٣٩٠/١)

روعنْ أُمَّ سلمةَ رضي الله عنها أنْهَا كانَتْ تلبسُ أوضاحاً) في النَّهَايةِ: هي نوعٌ من الحليُّ يُعملُ من الفضَّةِ سُمُيَّتْ بِهَا لبياضِهَا، واحدُها وضحَّ. أنتَهى.

وقولُهُ (من ذَهَب) يدلُّ أَنَّهَا تُسمَّى إذا كَانَتْ من الذَّهَبِ اوضاحاً

(فقالَتْ: يا رسولَ اللَّهِ أَكَنزُ هُوَ؟) أيْ فيدخـلُ تَحْتَ آيـةِ ﴿وَالَّذِينَ يَكُنِزُونَ الذَّهَبَ﴾ الآيةَ [التوبة: ٣٤]

(قــالَ: ﴿إِذَا أَدَّيْتَ زَكَاتَـهُ فَلَيْسَ بِكَـنْزٍ». روَاهُ أبــو داود والدارقطني وصحْحَهُ الحَاكِمُ

فِيهِ دليلٌ كما في الَّذي قبلَهُ على وُجوبِ زَكَاةِ الحَليةِ واَنْ كُلُّ مالٍ أُخرِجَتْ زَكَاتُهُ فليسَ بِكَنزٍ فلا يشملُهُ الوعيدُ في الآيةِ

## . ٢ ــ زكاةُ عروض التجارة

وَعَنْ سَمُرَةً بْنِ جُنْدُبٍ ﴿ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «كَانَ اللَّهِ عِلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ الل

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (١٥٦٢)، وَإِسْنَادُهُ لَيْنَ لأَنَّهُ منْ روايةِ سُليمانَ بن سَمرةَ وَهُوَ جُهُولٌ

وأخرجَهُ الدَّارقطنيُّ (١٢٧/٢) والبزَّارُ[•كشف الاستار، (٨٨٦)] من حديثهِ أيضاً.

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ الزُّكَاةِ في مال التَّجارةِ.

واسْتُدلُ للوجوبِ أيضاً بقولِهِ تعالى ﴿أَنْفِقُوا مِنْ طَيّباتِ مَـا كَسَبّتُمْ﴾ الآيةَ والبقرة: ٢٦٧].

قَالَ مُجَاهِدٌ: نزلَتْ في التَّجارةِ.

وبما أخرجَــهُ الحَـاكِمُ (٣٨٨/١) «أَنَّـهُ ﷺ قَـالَ فِـي الإبِـلِ صَدَقَتُهَا وَفِي الْبُقَر صَدَقَتُهَا وَفِي الْبُزُّ صَدَقَتُهُ».

والبرُّ بالباءِ الموحَّدةِ والـزَّايِ المعجمةِ: مَا يَبَيْعُهُ الـبزُّازُونَ، وَكَذَا ضَبِطُهُ الدُّارِقَطِيُّ وَالْبِيْهَق*ِ*قُ

قَالَ ابنُ المنذرِ: الإجماعُ قائمٌ على وُجوبِ الزُّكَاةِ في مالِ التَّجارةِ مُّنْ

قَالَ بوجوبِهَا الفَقَهَاءُ السَّبِعَةُ قَالَ: لَكِنْ لا يَكْفُرُ جَاحِدُهَا للاخْتِلافِ فِيهَا

#### ٢١ ـ صدقةُ الركاز

١٩٥- وَعَنْ أَبِسِي هُرَيْرَةً ﴿ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ: «وَفِي الرِّكَازِ الْخُمُسُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (١٤٩٩)، مسلم (١٧١٠)]

رُوعَنُ أَبِي هُرِيرةً هَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: وَفِي الرَّكَانِ) بِكَسْرِ الرَّاءِ آخَرُهُ رَايِّ: المالُ المدفونُ ـ يُؤخذُ مَنْ غيرِ أَنْ يُطلبَ بِكَشْرِ عملِ (الحمسُ مُتَّفَقَ عليهِ).

للعلماء في حقيقة الرُكَّاز قولان:

(الأوَّلُ) أَنَّهُ المالُ المدفونُ في الأرضِ مِنْ كُنُوزِ الجَاهِليَّةِ.

(الثَّاني) أنَّهُ المعادنُ.

قالَ مالِكٌ بالأوَّل

قالَ: وأمَّا المعادنُ فَتُوخذُ فِيهَا الزَّكَاةُ؛ لأَنْهَا بمنزلةِ الزَّرعِ ومثلُهُ قالَ الشَّافعيُّ

ولل النَّاني ذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ وَهُوَ قُولُ أَبِي حَنِفَةَ
وَيُدَلُّ لِلاَّوْلِ قُولُهُ ﷺ: «الْعَجْمَاءُ جُبَارٌ وَالْمَعْدِنُ جُبَارٌ
وَفِي الرَّكَارُ الْخُمُسُ».

اخرجَهُ البخاريُّ فإنَّهُ ظَاهِرٌّ أَنَّهُ غيرُ المعدن.

وخص الشّافعيُّ المعدنَ بالذُّهَبِ والفَضَّةِ لِمَا أَخرِجَهُ البَيْهَةيُّ (١٥٢/٤) «أَنْهُمْ قَالُوا: وَمَا الرُّكَازُ يَا رَسُولَ اللَّــهِ؟ قَـالَ: الذَّهَبُ وَالْفِضَةُ أَلِّتِي خُلِفَتْ فِي الأرْض يَوْمَ خُلِفَتْ.

إِلاَّ أَنَّهُ قَيلَ: إِنَّ هَذَا التَّفْسيرَ رَوَايةٌ ضَعَيْفَةً.

واعَتَبرَ النَّصَابَ الشَّافِعيُّ ومالِكٌ وأحمدُ عملاً بحديثِ النِّسَ فيمَا دُونَ خَمْسِ أَوَاق صَدَقَةٌ (تقدم برقم (٥٦٦)] في نصسابِ الذَّهَبِ والفضَّةِ وإلى أنَّهُ يجبُ رُبعُ العشسِ بحديثِ "وَفِي الرَّقَةِ رُبُعُ الْمُشْرِ» [تقدم برقم (٥٦٢»]] مخلاف الرُّكَازِ فيجبُ فِيهِ الحمسسُ ولا يُعْتَبرُ فِيهِ النَّصَابُ.

ووجَّهُ الحِكْمةِ في التَّفرقةِ أنَّ أَخذَ الرَّكَازِ بسُسهُولةٍ مَنْ غيرِ تعب بخلافِ المُسْتَخرَج من المعدن فإنَّهُ لا بُدَّ فِيهِ من المشقَّةِ.

وَذَهَبَتِ الْهَادُويَّةُ إِلَى النَّهُ يَجِبُ الخَمْسُ فِي المَعْدِنِ وَالرُّكَازِ وَالْمُكَازِ وَالْمُكَازِ وَالْمُكَارِ وَإِلَى النَّهُ يَجِبُ فِي القليلِ وَالْكَثَيرِ وَإِلَى النَّهُ يَعِبُ فِي القليلِ وَالْكَثَيرِ وَإِلَى النَّهُ يَعِبُ فِي القليلِ وَالْكَثَيرِ وَإِلَى النَّهُ عَلَى مَا اسْتُحْرَجَ مِن البحر والبر من ظاهرِهِمَا أو باطنهما فيشملُ الرَّصاص والحديث والخطب في والحسيش والمُتيقَّنُ بالنَّص الذَّهَبُ والفضَّةُ وما عدّاهُمَا الأصلُ فيه عدمُ الوجوبِ حَتَّى يقومَ الدَّلِيلُ.

وقد كانَتْ هَذِهِ الأشياءُ موجودةً في عصرِ النَّبُوَّةِ ولا يُعلَّمُ أَنَّهُ أَخَذَ فِيهَا خُمساً ولمْ يردْ إلاَّ حديثُ الرُّكَازِ وَهُـوَ في الأَظْهَـرِ في الذَّهَبِ والفضَّـةِ وآيةُ ﴿وَاعْلَمُوا أَنْمَا غَيِّمْتُـمْ مِنْ شَمَيْمٍ﴾ والأفال: ٤١] وهي في غائم الحرب

### ٢٢ ــ زكاة الكنز والركاز

٩٢ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ
 جَدُّهِ رضي الله عنهما «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ في كُنْزِ وَجَدَّهُ رَجُلٌ فِي خُرِبَةٍ - إِنْ وَجَدْته فِي قَرْيَةٍ

مَسْكُونَةٍ فَعَرُّفْهُ وَإِنْ وَجَدْته فِـي قَرْيَـةٍ غَـيْرِ مَسْكُونَةٍ فَهِيهِ وَفِي الرُّكَازِ الْخُمُسُ».

أَخْرَجَهُ ابْنُ مَاجَهُ بِإِسْنَادٍ حَسَنِ[هو عند أبو داود (١٧١٠) بنحوه]

في قولِهِ: (فَفِيهِ وفي الرَّكَازِ) بيانُ أنَّهُ قدْ صارَ ملْكاً لواجدِهِ وأنَّهُ يجبُ عليْهِ إخراجُ خُمسِهِ وَهَذا الَّذي يجدُهُ في قريةٍ لمْ يُسمُّهِ الشَّارعُ رِكَازاً؛ لأنَّهُ لمْ يَسْتَخرجُهُ مَنْ باطنِ الأرضِ بلُ ظَاهِرُهُ أَنَّهُ وُجدَ في ظَاهِر القريةِ

وَذَهَبَ الشَّافعيُّ ومنْ تبعَّهُ إلى أنَّهُ يُشْتَرطُ فِي الرُّكَازِ أَمـرانٍ: كُونُهُ جَاهِليّاً، وَكُونُهُ في موَاتٍ، فإنْ وُجدَ في شارع أو مسجدٍ فَلْقَطَةً؛ لأنَّ يدَ المسلمينَ عليْهِ وقدْ جَهلَ مالِكَهُ فَيَكُونُ لُقطةٌ وإنْ وُجدَ فِي ملْكِ شخصِ فللشَّخصِ إنْ لَمْ ينفِهِ عنْ ملْكِهِ فإنْ نَفَـاهُ عنْ ملْكِهِ فلمنْ ملكَّهُ عنْهُ وَهَكَذا حَتَّى ينْتُهِيَ إلى الحيي للأرض.

ووجَّهُ مَا ذَهَبَ إليْهِ الشَّافعيُّ مَا أخرجَهُ هُوَ [الرَّيْب المسند، (٦٧٣)] عنْ عمرو بنِ شُعيبٍ بلفظِ: «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ فِي كُنْزِ وَجَدَهُ رَجُلٌ فِي خَرِبَةٍ جَاهِلِيَّةٍ: إِنْ وَجَدْته فِي قَرْيَــةٍ مَسْكُونَةٍ أَو طَرِيقٍ مَيْتٍ فَعَرُفُهُ وَإِنْ وَجَدْته فِي خَرِبَــةٍ جَاهِلِيَّـةٍ أَو قَرْيَـةٍ غَـيْرٍ مَسْكُونَةٍ فَفِيهِ وَفِي الرَّكَازِ الْخُمُسُ٣.

٩٣٥- وَعَنْ بِلالِ بْنِ الْحَارِثِ ﷺ «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَخَذَ مِنَ الْمَعَادِنِ الْقَبَلِيَّةِ الصَّدَقَةَ»..

رُوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٠٦١)

(وعن بلالِ بنِ الحارثِ ﷺ) هُوَ المزنيّ وفدَ على رسـول اللَّهِ ﷺ سنةَ خمسِ وسَكَنَ المدينةَ وَكَانَ أحدَ منْ يحمـلُ الويــةَ مُزينةَ يومَ الفَتْح روى عنْهُ ابنُـهُ الحـارثُ مَـاتَ سـنةَ سِـتَّينَ ولَـهُ

(أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ أخذَ منَ المعادن القبليَّةِ) بفَتْح القـاف وقُتْح الموحَّدةِ وَكَسرِ اللَّأَم ويــاءِ مُشــدَّدةٍ مفْتُوحـةٍ وَهُــوَ موضـعٌ بناحيةِ الفروعِ (الصَّدقةَ روَاهُ أبو داود).

وفي الموطُّإ (ص١٦٩، ١٧٠) عن ربيعةً عن غـير واحــــــــ مــنْ عُلمائِهِمْ «أَنَّهُ ﷺ أَقْطَعَ بِلالَ بْنَ الْحَارِثِ الْمَعَادِنَ الْقَبَلِيَّةَ وَأَخَذَ مِنْهَا الزُّكَاةَ دُونَ الْخُمُسِ»

قَالَ الشَّافعيُّ بعدَ أَنْ روى حديثُ مالِكِ: ليسُ هـذا مَّـا

يُشِتُهُ أَهْلُ الحديثِ ولمْ يَكُنْ فِيهِ روايةٌ عن النَّبِيُّ ﷺ إلاَّ إقطاعُهُ. وامَّا الزُّكَـاةُ في المعـادنِ دُونَ الخمـسِ فليسَـتُ مرويَّـةُ عـن

١- مقدار زكاة الفطرِ وبيان مستحقيها

قَالَ البَيْهَقيُّ: هُوَ كما قالَ الشَّافعيُّ في روايةِ مالِك والحديثُ يدلُّ على وُجوبِ الصَّدقةِ في المعادن. ويختَملُ أنَّهُ أُريدَ بهَا الخمسُ

وقدْ ذَهَبَ إلى الأوَّل أحمدُ وإسحاق

وَذَهَبَ غيرُهُمْ إلى النَّاني وَهُوَ وُجوبُ الخمسِ لقولِـهِ «وفي الرُكَاز الخمسُ وإنْ كانَ فِيهِ احْتِمالٌ كما سلف

## ٧ ـ بَابُ صَدَقَةِ الْفِطْرِ

أي الإفطارُ وأضيفَتْ إليْهِ؛ لأنَّهُ سببُهَا كما يــدلُّ لَـهُ مــا في بعضِ روايَاتِ البخاريُّ: زَكَاةُ الفطرِ منْ رمضانَ

## ١ ـ مقدار زكاة الفطرِ وبيان مستحقيها

٩٤- عَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهما قَـالَ: ﴿ فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ زَكَاةَ الْفِطْرِ، صَاعاً مِنْ تَمْرِ أو صَاعاً مِنْ شَعِيرِ: عَلَى الْعَبْدِ، وَالْحُرِّ، وَالذُّكَرِ، وَالْأَنْثَى، وَالصَّغير، وَالْكَبيرِ، مِنَ الْمُسْلِمِينَ، وَأَمَرَ بِهَا أَنْ تُؤَدِّي قَبْلَ خُرُوجِ النَّاسِ إِلَى الصَّلاةِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٥٠٤)، مسلم (٩٨٤)].

﴿ وَعَنَ ابْنِ عُمْرَ رَضِّي اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ: ﴿ فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ زَكَاةَ الْفِطْرِ صَاعاً") نُصبَ على النَّمييزِ أو بدلٌ منْ "زَكَاةٍ"،

( امِنْ تَمْرِ أَو صَاعَاً مِنْ شَعِيرِ عَلَى الْعَبْـادِ وَالْحُرِّ وَالذَّكَـرِ وَالْأَنْنَى وَالصَّفِيرِ وَالْكَهِيرِ مِن الْمُسْلِمِينَ وَأَمَرَ بِهَا أَنْ تُؤدَّى قَبْلَ خُرُوجِ النَّاسِ إِلَى الصَّلاةِ، مُتَّفَقَّ عَلَيْهِ).

الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ صدقةِ الفطر لقولِهِ: "فرضَ" فإنَّهُ بمعنى الزمَ وأوجبَ. وقيلَ: تلزمُ الأبَ مُطلقاً.

١ - مقدار زكاة الفطر وبيان مستحقيها

وقيلَ: لا تجبُ على الصَّغير أصـــلاً؛ لأنَّهَــا شُـرعَتْ طُهْـرةً للصَّائم من اللُّغو والرَّفثِ وطعمةً للمسَّاكِين كما يأتِي.

وأجيب بأنَّهُ خرجَ على الأغلبِ فلا يُقاومُهُ تصريحُ حديثِ ابن عُمرَ بإيجابهَا على الصُّغير.

وَهُوَ أَيْضًا دَالُّ عَلَى أَنَّهُ يَجِبُ صَاعٌ عَلَى كُلِّ إِنسَانَ مَن التُّمرِ والشُّعيرِ ولا خـلافَ في ذلِـكَ وَكَذلِـكَ وردَ صـاعٌ مــنْ

وقولُهُ في الحديثِ (من المسلمين) لأئمَّةِ الحديثِ كلامٌ طويلٌ في هذهِ الزِّيادةِ؛ لأنَّهُ لمْ يَتَّفَقُ عليْهَا الرُّواةُ لِهَذَا الحديثِ إلاَّ أَنَّهَا على كُلُّ تقدير زيادةً مِنْ عبدل فَتُقبلُ وتبدلُ على اشْتِراطِ الإسلام في وُجوبِ صدقةِ الفطرِ وأنَّهَا لا تجبُ على الْكَافرِ عـنْ نفسِهِ وَهَذا مُتَّفَقٌ عليْهِ. وَهَلْ يُخرِجُهَا المسلمُ عنْ عبدِهِ الْكَافَر؟

فقالَ الجمهُورُ: لا.

وقالَت الحنفيَّةُ وغيرُهُمْ: تجبُ مُسْتَدلِّينَ بحديثِ «لَيْسَ عَلَسَى الْمُسْلِم فِي عَبْدِهِ صَدَقَةٌ إلا صَدَقَتهُ الْفِطْرِ (إمسلم (٩٨٧) وتقدم برقم (۱۴ه)].

وأجيبَ بانَّ حديثُ البابِ خاصُّ والحاصُّ يُقضى بهِ على العامُّ فعمومُ قولِهِ: «عبدُهُ» مُخصِّصٌ بقولِهِ: «من المسلمينَ»

وأمَّا قولُ الطَّحاويُّ: إنَّ «منَ المسلمينَ» صفةً للمخرجينَ لا للمخرج عنْهُمْ فإنَّهُ يأبَّاهُ ظَـاهِرُ الحديثِ فـإنَّ فِيـهِ العبـدَ وَكَـذا الصَّغيرُ وَهُمْ مُمْنُ يُخرجُ عَنْهُمْ فدلُّ علمى أنَّ صفةَ الإسلام لا تُخْتُصُ بَالمخرجينَ يُؤيِّدُهُ حديثُ مُسلم [(١٩٨٢)(١٠)] بلفظ ﴿عَلَى كُلُّ نَفْس مِنَ الْمُسْلِمِينَ حُرُّ أو عَبْدٍهِ.

وقولُهُ (وَأَمَرَ بِهَا أَنْ تُؤَدِّى قَبْلُ خُرُوجِ النَّاسِ إِلَى الصَّلاةِ) يدلُّ على أنَّ المبادرةُ بهَا هيّ المأمورُ بهَا فلوْ أخرجَهَا عن الصُّلاةِ أَسْمَ وَحَرِجَتْ عَنْ كَوَيْهَا صَدَقَةً فَطَرِ وَصَارَتْ صَدَقَةً مَـن الصَّدقَاتِ ويؤكُّدُ ذلِكَ قولُهُ:

٥٩٥ وَلاأسن عَسدي الاكسامل (١٩/٧) والدارقطني (١٥٣/٢) بإسْنَادٍ ضَعِيسَفٍ ﴿أَغُنُوهُمُمْ عَسن قالَ إسحاقُ: هَيَ واجبةٌ بالإجماع وَكَأَنُّهُ مَا عُلمَ فِيهَا الحُلَافُ لداودَ وبعض الشَّافعيَّةِ فإنَّهُمْ قائلونَ: إنَّهَا سُــنَّةٌ وَتَـاوَّلوا «فرضَ» بأنَّ المرادَ قدُّ وردَ هذا التَّاويلُ بأنَّهُ خلافُ الظَّاهِرِ.

وأمَّا القولُ بأنَّهَا كانَتْ فرضاً ثُمُّ نُسخَتْ بالزُّكَاةِ؛ لحديثِ قيس بن عُبادةً [أحمد (٢١/٣)، النساني (٤٩/٥)] «أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَمْ بِصَدَقَةِ الْفِطْرِ قَبَلَ أَنْ تَنْزِلَ الرُّكَاةُ فَلَمَّا نَزَلَتِ الرُّكَاةُ لَـمْ يَأْمُونَا وَلَمْ يَنْهَنَا

فَهُوَ قُولٌ غَيرُ صحيح؛ لأنَّ الحديثَ فِيــهِ راو مجْهُـولٌ ولـوْ سلمَ صحَّتُهُ فليسَ فِيهِ دليلٌ على النَّسيخ؛ لأنَّ عـدمَ أمـرو لَهُــمْ بصدقةِ الفطرِ ثانياً لا يُشعرُ بأنَّهَا نُسخَتْ فِإنَّهُ يَكُفي الأمرُ الأوَّلُ ولا يرفعُهُ عدمُ الأمر.

والحديثُ دليلٌ على عُمومٍ وُجوبِهَا على العبيـدِ والأحـرارِ الذُّكُور والإناثِ صغيراً وَكَبيراً غنيّاً وفقيراً

وقدْ أخرجَ البيْهَقيُّ (١٦٣/٤) منْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ أبـي تعلبةَ أو تعلبةَ بنِ عبدِ اللَّهِ مرفوعاً «أَدُّوا صَاعاً مِينْ قَمْح عَـنْ كُـلُ إِنْسَـانٍ ذَكَـراً او أَنْشَى صَغِـيراً او كَبِـيراً غَيْبًا او فَقِـــيراً او

أَمَّا الْغَنِيُّ فَيَزَكِّيهِ اللَّهُ وَأَمَّا الْفَقِيرُ فَيَرُدُ اللَّهُ عَلَيْهِ أَكْثَرَ مِمًّا

قَالَ المُنذَرِيُّ فِي مُخْتَصر السُّنن (٢٢٠/٢): في إسنادِهِ النُّعمانُ بنُ راشدٍ لا يُخْتُجُ بحديثِهِ

نعمُ العبدُ تَلزمُ مولاهُ عندَ منْ يقولُ: إنَّهُ لا يُملِكُ

ومنْ يقولُ: إنَّهُ يملِكُ تلزمُهُ، وَكَذٰلِكَ الزُّوجَةُ يَــلزمُ زوجَهَــا والخادمُ مخدومَهُ والقريبَ منْ تلزمُهُ نفقَتُـهُ لحديثِ ﴿أَدُّوا صَدَقَـةَ الْفِطْر عَمَّنْ تَمُونُونَ».

أخرجَهُ الدَّارِقطنيُّ (١٤١/٢) والبيْهَقسيُّ (١٦١/٤) وإســنادُهُ ضعيفٌ ولذلِكَ وقسعَ الحلافُ في المسألةِ كما هُموَ مبسوطٌ في الشرح وغيرهِ.

وأمَّا الصَّغيرُ فَتَلزمُ في مالِهِ إنْ كانَ لَهُ مالٌ كما تلزمُهُ الزُّكَاةُ

وإنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ مالٌ لزمَتْ مُنفقَهُ كما يقولُ الجمْهُورُ.

الطُّوَافِ فِي هَٰذَا الْيَوْمِ.

(ولابنِ عديٌ والدارقطني) أيْ منْ حديثِ ابنِ عُمرَ (ياسنادٍ ضعيفي)؛ لأنْ فِيهِ مُحمَّدَ بنَ عُمرَ الواقديُّ

(أغنوهُمُ أي الفقراءَ (عن ِ الطَّوافِ) في الأزقَّةِ والأسواقِ لطلب المعاش

(في هذا اليومِ) أيْ يومَ العيـــدِ وإغنــاؤُهُمْ يَكُــونُ بإعطــائِهِمْ. صدقتَهُ أوّلَ اليوم.

٥٩٦ وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ ﷺ قَالَ: «كَنَّا نَعْطِيهَا فِي زَمَنِ النَّبِيُ ﷺ صَاعاً مِنْ طَعَام، أو صَاعاً مِنْ شَعِيرٍ، أو صَاعاً مِنْ شَعِيرٍ، أو صَاعاً مِنْ زَمْدٍ،

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٥٠٥)، مسلم (٩٨٥)].

وَفِي رِوَايَةٍ للبخاري [خ (١٥٠٦)، م(٩٨٥)]: أو صَاعاً مِنْ أَقِطِ

قَالَ أَبُو سَبِيدِ [م(٩٨٥)(٨٨)]: أمَّا أنَّ فَلا أَزَالُ أَخْرِجُهُ كَمَا كُنْتُ أَخْرِجُهُ فِي زَمَنٍ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ.

وَلَابِي ذَاوُد (١٦١٨): لا أُخْرِجُ أَبُداً إلا صَاعاً.

(وعنْ أبي سعيدٍ ﴿ قُلُّهُ قَالَ: كُنَّا نُعطِيهَا) أيْ صدقةَ الفطرِ

رفي زمان النبي ﷺ صاعاً من طعامٍ أو صاعاً من تمرٍ أو صاعاً من تمرٍ أو صاعاً من البخاري صاعاً من البخاري رأو صاعاً من أقطى بفتّح الْهَمْزةِ وَهُوَ لَـبنَ مُجفَّـفَ يسابسٌ مُسْتَحجرٌ يُطبخُ به، كما في النهاية.

ولا خلاف فيما ذُكِرَ أَنَّهُ يجبُ فِيهِ صاعٌ وإنَّما الخلافُ في الحَنطَةِ فإنَّهُ أخرجَ ابنُ خُرِيمةَ (٣٣٩٣) عنْ سُفيانَ عن ابسنِ عُمرَ أَنَّهُ لمَّا كانَ مُعاويةُ عدلَ النَّاسُ نصف صاع بُسرٌ بصاع شعير وذلك أنَّهُ لمْ يأت نصُّ في الحنطةِ أنَّهُ يُخرجُ فِيهَا صاعٌ والقولُ بأنَّ أبا سعيدٍ أرادَ بالطَّعامِ الحنطةَ في حديثِهِ هذا غيرُ صحيح كما حققة المصنفُ في فتَّح الباري (٣٧٣/٣، ٣٧٤).

قالَ ابنُ المنذر: لا نعلمُ في القمح خبراً ثابِتاً يُعْتَمدُ عليْهِ عن النَّبِيُ ﷺ ولمْ يَكُن البرُّ في المدينةِ ذلِكَ الوَفْتَ إِلاَّ الشَّيءُ اليسيرُ منهُ فلمًا كثرَ في زمنِ الصَّحابةِ رأوا النَّ نصفَ صاعِ منْهُ

يقومُ مقامَ صاعِ منْ شعيرِ وَهُم الأئمةُ فغيرُ جائزِ انْ يُعدلَ عــنْ قولِهِمْ إلاَّ إلى قولِ مثلِهِمْ، ولا يخفى أنَّهُ قــدْ خــالْفَ أبـو سـعيدٍ كما يُفيدُهُ قولُهُ: قَالَ الرَّاوي (قالَ أبو سـعيدٍ: أمَّا أنا فلا أوالُ أخرجُهُ إلى زمانِ رسولِ اللَّهِ ﷺ أخرجُهُ في زمانِ رسولِ اللَّهِ ﷺ وَلاَبي داود) عنْ أبي سعيدِ (لا أخرجُ أبداً إلاَّ صاعاً) أيْ منْ أيُّ قُوتٍ

أخرجَ ابنُ خُزِيمةَ (٢٤١٩) والحَاكِمُ (٢١١/١) قالَ أبسو سعيدٍ: وقد ذُكِرَ عنده صدقةُ رمضانُ فقالَ: ﴿لا أُخرجُ إلا ما كُنّت أُخرجُ على عَهْدِ رسولِ اللهِ ﷺ صاعاً منْ تمرِ أو صاعاً منْ حنطةِ أو صاعاً منْ شعير أو صاعاً منْ أقطٍ، فقالَ لَهُ رجلُ من القومِ: أو مُدُينِ منْ قمعٍ؟ قال: لا، تلْكَ فعلُ مُعاويةً لا أقبلُهَا ولا أعملُ بهاً».

لَكِنَّهُ قالَ ابنُ خُرِيمةً: ذِكْرُ الحنطةِ في خبرِ أبي سعيدٍ غيرُ محفوظٍ ولا أدري ممَّن الوَهْمُ؟

وقِالَ النَّوويُّ: تمسُّكَ بقــولِ مُعاويـةً مـنْ قــالَ بــالمدَّينِ مــن الحنطةِ.

وفيهِ نظرًا لأنَّهُ فعلُ صحابي وقد خالفَهُ فيهِ أبو سعيدٍ وغيرُهُ من الصَّحابةِ مَنْ هُوَ أطولُ صُحبةً منهُ وأعلمُ بحال النَّبيُ الله وقد صرَّح مُعاويةُ بأنَّهُ رأي رَآهُ لا أنَّهُ سَمِعَهُ من النَّبيُ الله وقد صرَّح مُعاويةُ بأنَّهُ رأي رَآهُ لا أنَّهُ سَمِعَهُ من النَّبيُ الله الله قدمَ مُعاويةُ حاجاً أو مُعَنَّمراً فَكَلَّمَ النَّاسَ على المسرِ فَكَانَ فيما كلَّم بهِ النَّاسَ أنَّهُ قال: إنِّي أرى مُدَّيسِنِ من سمراء الشَّامِ تعدلُ صاعاً من تم فاخذَ بذلك النَّاسُ فقالَ أبو سعيدِ: أمَّا أنا فلا أذالُ أخرجُهُهُ الحديثَ المذْكُورَ في الْكِتَابِ؛ فَهذا صريح أنَّهُ فلا أذالُ أخرجُهُهُ الحديثَ المذْكُورَ في الْكِتَابِ؛ فَهذا صريح أنَّهُ رَاى مُعاويةً

قَالَ البَيْهَقَيُّ (١٧٠/٤) بعدَ إيرادِ أحاديثُ في البابِ ما لفظُهُ: وقدْ وردَتْ أخبارٌ عن النَّبِيُّ ﷺ «في صاعٍ منْ بُسرٌ» ووردَتْ أخبارٌ في «نصف صاعٍ» ولا يصحُ شيءٌ منْ ذلِكَ وقدْ بيئنْت علَّةً كُلُّ واحدٍ منْهَا في الحلافيَّاتِ انْتَهَى.

#### ٢ ـ وقت إخراجها

٥٩٧– وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهما قَالَ:

﴿ فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ زَكَاةَ الْفِطْرِ طُهْرَةً لِلصَّائِمِ مِن اللَّغْوِ، وَالرَّفَثِ، وَطُعْمَةً لِلْمَسَاكِينِ، فَمَنْ أَدَّاهَا وَمُ تَبْلُ الصَّلاةِ فَهِيَ زَكَاةً مَقْبُولَةً، وَمَنْ أَدَّاهَا بَعْدَ الصَّلاةِ فَهِيَ صَدَقَةً مِن الصَّدَقَاتِ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (١٦٠٩) وَالْبُنُ مَاجَةُ (١٨٢٧).

وَصَحِّحَهُ الْحَاكِمُ (٤٠٩/١)

(وعن ابنِ عبَّاسِ رضى الله عنهما قبالَ ﴿ فَرَضَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ زَكَاةَ الْفِطْرِ طُهْرَةً لِلصَّائِمِ مِن اللَّهْوِ وَالرَّفَتِ ﴾ الواقع منه في صويهِ (وطعمة للمساكين فمن أدَّاهَا قبلَ الصَّلاقِ أيْ صلاةِ العيدِ (فَهِيَ زَكَاةً مقبولةٌ ومن أدَّاهَا بعدَ الصَّلاةِ فَهِيَ صدقةً من الصَّدقَاتِ روَاهُ أبو داود وابنُ ماجَة وصحْحَة الحَاكِمُ )

فِيهِ دليلٌ على وُجوبهَا لقولِهِ: "فرضَ" كما سلفَ.

ودليلٌ على أنَّ الصَّدقَاتِ تُكفِّرُ السَّيَّنَاتِ.

وَدَلِيلٌ عَلَى أَنْ وَقُتَ إِخْرَاجِهَا قَبَلَ صِلاَةِ العَيْسَدِ وَأَنْ وُجُوبَهَا مُؤْفَّتٌ

فقيلَ: تجب من فجر أوّل شوّال لقولِهِ ﴿أَغْنُوهُمْ عَـنَ الطَّوَافِ فِي هَذَا الْيُومِ [الداقطي: ١٥٢/٢]

وقيلَ: تجبُ منْ غُروبِ آخرِ يومٍ منْ رمضانَ؛ لقولِهِ ﴿طُهُرةً لصَّائمِهِ

وقيلَ: تجبُ بمضيُّ الوقْتَينِ عملاً بالدُّليلينِ.

وفي جواز تقديمِهَا أقوالٌ:

منْهُمْ منْ الحقَهَا بالزُّكَاةِ؛ فقالَ: يجوزُ تقديمُهَا وَلـوْ إِلَىٰ بينِ.

ومنْهُمْ منْ قالَ: يجوزُ في رمضانَ لا قبلَهُ؛ لأنَّ لَهَــا سـبينِ: الصَّومُ والإفطارُ، فلا تَتَقدُّمُهُمَا كالنَّصابِ والحولِ.

وقيل: لا تُقدَّمُ على وقُـتِ وُجوبِهَـا إلاَّ ما يُغَتَّفُرُ كاليومِ واليومِينِ وادلَّهُ الاقوالِ كما ترى.

وفي قولِهِ «طُعمةً للمسَاكِينِ» دليـلٌ علـى اخْتِصـَاصِهِمْ بِهَـا وإليْهِ ذَهَبَ جماعةً من الآلِ

وذَهَب آخرون إلى أنها كالرُكاة تُصرف في الثمانية الاصناف واستَقراه المهدي لعموم ﴿إنّمَا الصّدَقَاتُ التوبة ٢٠] والتوبية ٢٠] والتنصيص على بعض الاصناف لا يلزم منه التخصيص فإنّه قِدْ وقع ذلِك في الزّكاة ولم يقل احد بتخصيص مصرفها ففي حديث معاذ الورت أن آخلَها مِنْ أَغْنِيَاتِكُمْ وَأَردُهَا فِي فَقَرَائِكُمْ وَرُردُهما فِي

# ٣ ـ بَابُ صَدَقَةِ التَّطَوُّعِ أَيْ النَّفْلِ

#### ١ ــ فضلُ الصدقةِ في اليوم الآخر

٩٨ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَن النَّبِيُ ﷺ قَالَ: السَّبْعة يُظِلَّهُمُ اللَّهُ فِي ظِلَّهِ يَـوْمَ لا ظِللَ إلاَّ ظِلْهُ - فَذَكَرَ الْحَدِيثَ - وَفِيهِ: وَرَجُلٌ تَصَـدُق بِصَدَق بِصَدَقَةٍ فَاخْفَاهَا حَتَّى لا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ. فَأَخْفَاهَا حَتَّى لا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ.
مُعْنَ عَلَيْهِ المعارى (١٤٢٣)، مسلم (١٠٢١).

(عنْ أَبِي هُرِيرةَ عن النّبِي ﷺ قالَ: ﴿ سَبْعَةُ يُظِلُهُم اللّهُ فِي ظِلْهِ يَوْمَ لَا ظِلْ إِلاَّ ظِلْهُ ﴿ فَلَكُو الحديثَ ﴿ ) فِي تعدادِ السّبعةِ وَهُمْ ﴿ الْإِمَامُ الْعَادِلُ وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادَةِ رَبِّهِ وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّنَ بِالْمُسَاجِدِ وَرَجُلانِ تَحَابًا فِي اللّهِ اجْتَمَعًا عَلَى ذَلِكَ وَافْتَرَقَا عَلَيْهِ وَرَجُلٌ ذَعَتُهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مُنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ: إِنّي أَخَافُ اللّهِ ، وَرَجُلٌ فَقَالَ: إِنِّي أَخَافُ اللّهِ ،

(ولِيهِ: «رَجُلٌ تَصَدُّقَ بِصَنَالَةٍ فَأَخْفَاهَا خَمَّى لا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَـا تُنْفِقُ يَمِينُهُ مُتَّفَقٌ عليْهِ).

قَيلَ: المرادُ بالظّلِ الحمايةُ والْكَنفُ، كما يُقالُ: أنا في ظلُ فُلانِ، وقيلَ: المرادُ ظلُّ عرشِهِ ويدلُّ لَـهُ ما اخرجَهُ سعيدُ بـنُ منصور من حديثِ سلمان «سَبْعَةٌ يُظِلُهُم اللَّهُ فِــي ظِـلٌ عَرْشِهِ» وبهِ جزَمَ القرطبيُّ

وقولُهُ (أخفى) بلفظِ الفعلِ الماضي حالٌ بِتَقديرِ «قدّ».

وقولُهُ (حَتَّىٰ لا تعلمَ شَمَالُهُ) مُبالغةٌ في الإخفاءِ وَتَبعيـــدُ الصَّدقةِ عنْ مظانَّ الرَّياء. وعدله

ويختَملُ أنَّهُ على حذف ِ مُضاف ٍ أيْ عنْ شمالِهِ.

وفِيهِ دليلٌ على فضلِ إخفاء الصّدقةِ على إبدائِهَا إلا أن يعلم أنْ في إظْهَارِهَا ترغيباً للنَّاسِ في الاقتِداء وأنَّهُ يحسرسُ مسرَّهُ عن داعيةِ الرِّياءِ وقد قالَ تعالى ﴿إِنْ تُبُدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيَ ﴾ الآية (القرَّة: ٢٧١)، والصَّدقةُ في الحديثِ عامَّةٌ للواجبةِ والنَّافلةِ فلا يُظنُّ أَنَّهَا خاصَّةٌ بالنَّافلةِ حيثُ جعلَهُ المصنَّفُ في بابهًا.

واعلم أنّه لا مفهُومَ يُعملُ بِ فِي قولِهِ: "ورجلٌ تصدّقَهَ فإنّ المرأة كذلِكَ إلاَّ فِي الإمامةِ، ولا مفهُومَ أيضاً للعددِ فقدْ وردّت خصالٌ أُخرى تقتّضي الظّلُّ وأبلغَهَا المصنّفُ في الفَتْحِ (١٤٤/) إلى ثمان وعشرين خصلةً.

وزادَ عليْهَا الحافظُ السُّيوطيّ حَتَّى أَبلغَهَا إلى سبعينَ وأفردَهَا بالتَّاليفِ ثُمَّ لخصَّها في كُرَّاسةٍ سمَّاها: «بزوغ الْهِـــلالِ في الخصال المُتَّضيةِ للظَّلال»

وَعَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ ﴿ قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «كُلُّ امْرِئ فِي ظِللٌ صَدَقَتِهِ حَتَّى يُفْصَلَ بَيْنَ النَّاس».

رَوَاهُ ابْنُ حِبَّانَ (٣٣١٠) وَالْحَاكِمُ (٤١٦/١)

روعن عُقبةَ بنِ عامرٍ قال: سمغت رسولَ اللّهِ ﷺ يقولُ: ﴿كُلُّ امْرِى فِي ظِلِّ صَدَقَتِهِ﴾ أيْ يومَ القيامةِ أعـمُّ مـنْ صدقَتِهِ الواجبةِ والنَّافلةِ

(حَنَّى يُفصلَ بِينَ النَّاسِ. رَوَاهُ ابنُ حَبَّانٌ وَالْحَاكِمُ) فِيهِ حَنَّ على الصَّدقةِ وامًّا كُونُهُ فِي ظَلِّهَا فِيخْتَمَلُ الحقيقةَ وأَنْهَا تَأْتِي أعيانُ الصَّدقةِ فَتَدفعُ عَنْهُ حَرَّ النَّسَمسِ أَو المَسرادُ فِي كَنفِهَا وحَايِّتِهَا.

ومن فوائد صدقة النَّفلِ أَنْهَا تَكُونُ توفيــةُ لصدقـةِ الفـرضِ إِنْ وُجدَتُ فِي الآخرةِ ناقصةً كما أخرجَهُ الحَاكِمُ فِي «الْكُنّى» منَّ حديثِ ابن عُمرَ.

وفِيهِ "وَانْظُرُوا فِي زَكَاةِ عَبْدِي فَإِنْ كَانَ ضَيَّعَ مِنْهَا شَـيْنَاً فَانْظُرُوا هَلْ تَجِدُونَ لِعَبْدِي نَافِلَةً مِنْ صَدَقَةٍ لِتُبِمُّوا بِهَا مَا نَقَـصَ مِنَ الزَّكَاةِ» فيؤخذُ ذلِكَ على فرائضِ اللَّهِ وذلِكَ برحمةِ اللَّهِ

• ١٠٠ وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ ﴿ عَنَ النَّبِيُّ الْنَبِيِّ الْخُدْرِيُ ﴿ عَلَى عُرْيِ الْجَنَّةِ، وَأَيْمَا مُسْلِماً مُسْلِم أَطْعَمَ كَسَاهُ اللَّهُ مِنْ خُضْرِ الْجَنَّةِ، وَأَيْمَا مُسْلِم أَطْعَمَ مُسْلِماً عَلَى جُوعِ أَطْعَمَهُ اللَّهُ مِنْ ثِمَارِ الْجَنَّةِ، وَأَيْمَا مُسْلِماً عَلَى جُوعِ أَطْعَمَهُ اللَّهُ مِنْ ثِمَارِ الْجَنَّةِ، وَأَيْمَا مُسْلِم سَقَى مُسْلِماً عَلَى ظَمَإ سَقَاهُ اللَّهُ مِنَ الرَّحِيقِ الْمَخْتُوم.

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد وَفِي إِسْنَادِهِ لِينٌ (١٦٨٢)

رُوعِنَ أَبِي سَعِيدِ الخَلَوِيِّ عَلَيْهِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: وَأَيْمَا مُسْلِمٍ كُسَا مُسْلِمٍ كُسَا مُسْلِمٍ كُسَامُ اللهُ مِنْ خُصْرِ الْجَشْدِ» ) أي من ثيابِهَا الخضرِ

(وأَيُّمَا مُسلمِ أَطْعَمَ مُسلماً) مُتَّصفاً بِكُونِهِ (على جُوعِ أَطْعَمَهُ اللَّهُ مِنْ ثَمَارِ الجُنْةِ وَأَيْما مُسلمٍ سقى مُسلماً) مُتَّصفاً بِكُونِهِ (على ظماً سقاهُ اللَّهُ مِنَ الرَّحِيقِ) هُوَ الخالصُ مِنَ الشَّرابِ الَّذِي لا غَسُّ فِيهِ

(المختومِ) الّذي تُخْتَمُ أوانِيهِ وَهُوَ عبارةٌ عنْ نفاسَتِهَا (روَاهُ أبو داود وفي إسنادِهِ لبنّ) لمْ يُبيّن الشّارحُ وجْهَهُ

وفي مُخْتَصرِ السُّننِ (٣٠٦/٢) للمنذريُّ: في إسنادِه أبو خاللهِ يزيدُ بنُ عبدِ الرَّحمٰنِ المعسروفُ بـالدَّالانيُّ وقــَدُ أَثنَـى عليْـهِ غـيرُ واحدٍ وَتَكَلَّمَ فِيهِ غَيرُ واحدٍ

وفي الحديثِ الحثُّ على أنواعِ البرُّ وإعطاؤُهَا منْ هُوَ مُفْتَقَرُّ إِلَيْهَا وَكُونُ الجزاءِ عليْهَا منْ جنسِ الفعلِ

#### ٢ ـ خيرُ الصدقةِ

٦٠١ - وَعَنْ حَكِيمٍ بْنِ حِـزَامٍ ﴿ عَن النَّبِي السُّفْلَى، وَابْـدَأْ
 قَالَ: (الْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَسَدِ السُّفْلَى، وَابْـدَأْ
 بِمَنْ تَعُولُ، وَخَيْرُ الصَّدَقَةِ مَا كَـانَ عَـنْ ظَهْرِ غِنْـى،
 وَمَنْ يَسْتَعْفِفْ يُعِفْهُ اللَّهُ، وَمَنْ يَسْتَغْنِ يُغْنِهِ اللَّهُ».

مُغَنِقٌ عَلَيْهِ، وَاللَّفْظُ لِلنُّخَارِيُّ [البخاري (١٤٢٧)، مسلم (١٠٣٤)]

أَكْثُرُ التَّفَاسيرِ وعليْــهِ الأكْثرُ أنَّ «اليـدَ العليــا» يـدُ المعطــي و«السُّفلى» يدُ السَّائل وقيلَ: يدُ المُتَعفِّفِ ولــوْ بعـدَ أنْ يحـدُ إليْـهِ المعطي وعلوُّهَا معنويٌّ، وقيلَ: يــدُ الآخــذِ بغـيرِ سُــــۋال، وقيــلَ: العليا المعطيةُ والسُّفلي: المانعةُ.

وقالَ قومٌ منَ الْمُتَصوِّفةِ: السِلُّ الآخذةُ أفضلُ منَ المعطيةِ

قَالَ ابنُ تُتَيبَةُ: ما أرى هــؤلاءِ إلاَّ قوماً استَطابوا السُّوالَ فَهُمْ يُخْتَجُونَ للدُّناءةِ ونعمَ ما قالَ.

وقدُ وردَ التَّفسيرُ النَّبويُّ بأنَّ اليــذَ العليــا الَّتِــي تُعطــي ولا تَأْخَذُ، أَخْرِجَهُ إِسَحَاقُ فِي مُسْنَدِهِ عَنْ حَكِيمٍ بْنِ حِزَامٍ "قَالَ: يَمَا رَسُولَ اللَّهِ مَا الَّذِدُ الْعُلْيَا، فذَكَرَهُ.

وَفِي الْحَدَيْثِ دَلِيلٌ عَلَى البَّدَاءَةِ بَنْفُسِهِ وَعَيَالِهِ؛ لأَنَّهُم الأَهَمُّ.

وفِيهِ أَنَّ أَفْضُلَ الصَّدْقَةِ مَا بَقِيَ بَعَدَ إِخْرَاجِهَا صَاحِبُهَا مُسْتَغنياً إذْ معنى أفضلُ الصَّدقةِ ما أبقى الْمُتَصدَّقُ منْ مالِيهِ ما يسْتَظْهِرُ بهِ على حوائجهِ ومصالحِـه؛ لأنَّ الْمُتَصَدِّقَ بجميع مالِـهِ يندمُ غالباً ويحبُّ إذا احْتَاجَ أنَّهُ لَمْ يَتَصدُّق، ولفـظُ «الظُّهْـرِ» كمـا قالَ الخطَّابِيُّ: أنه يُوردُ في مثلِ هذا اتِّساعاً في الْكَلامِ وقيــلَ غــيرُ

واختَلفَ العلماءُ في صدقةِ الرَّجلِ بجميع مالِهِ:

فقالَ القاضي عياضٌ: إنَّهُ جوَّزَهُ العلماءُ وأثمَّةُ الأمصارِ.

قالَ الطُّبَرِيُّ وَمَعَ جَوَازَهِ فَالمُسْتَحَبُّ أَنْ لَا يَفْعَلُهُ وَأَنْ يَقْتُصَرَّ على الثُلثِ.

والأولى أنْ يُقالَ: منْ تصدُّقَ بمالِهِ كُلُّهِ وَكَانَ صبوراً على الفاقةِ ولا عيالَ لَهُ أو لَـهُ عيـالٌ يصـبرونَ فــلا كــلامَ في حُســن ذٰلِكَ، ويدلُ لَـهُ قولـه تعـالى ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهُم﴾ الآيـةَ [الحشر: ٩] ﴿وَيُطْعِمُونَ الطُّعَامَ عَلَى حُبِّيهِ﴾ [الإنسان: ٨] ومـنْ لمْ يَكُنْ بِهَٰذِهِ المثابةِ كُرهَ لَهُ ذٰلِكَ.

وقولُهُ (ومنْ يَسْتَعَفَفُ) أيْ عن المسألةِ (يعفُّهُ اللَّــهُ) أيْ يُعينُـهُ اللَّهُ على العفَّةِ

(ومنْ يسْتَغْنِ) بما عندَهُ وإنْ قلُّ (يغيهِ اللَّهُ) بإلقاءِ القناعةِ في قلبهِ والقنوع بما عندَهُ.

٣٠٢ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً اللهِ قَالَ: اقِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ: أَيُّ الصَّدَقَةِ أَنْضَلُ؟ قَالَ: جُهَـدُ الْمُقِـلُ، وَابْدَأَ بِمَنْ تُعُولُ».

٧- خيرُ الصدقةِ

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٣٥٨/٢) وَأَبُو دَاوُد (١٦٧٧) وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٣٣٤٦) وَالْحَاكِمُ (١/٤١٤)

الجُهْدُ بضمُ الجيمِ وسُكُونِ الْهَامِ: الوسعُ والطَّاقةُ ويــالفَتْحِ:

وقيلَ: المبالغةُ والغايةُ، وقيلَ: هُما لُغَتَان بمعنَّى.

قَالَ فِي النَّهَايةِ: أيْ قدرُ ما يختَملُهُ القليـلُ منَ المَّال وَهَـذا بمعنى حِديثِ ﴿سَبَقَ دِرْهَمٌ مِاثَةَ ٱللَّفِ دِرْهَم، رَجُلٌ لَـ دُوهمَان أَخَذَ أَحَدَهُمَا فَتَصَدُقَ بِهِ وَرَجُلٌ لَهُ مَالٌ كَثِيرٌ فَــَأَخَذَ مِـنْ عَرْضِـهِ مِائَةَ أَلْفِ دِرْهُمْ فَتَصَدَّقَ بِهَا٩.

أخرجَهُ النَّسائيِّ منْ حديثِ أبي ذرِّ [(٩/٥) مِن حديث أبي هريرة] وأخرجَهُ ابنُ حبَّانَ (٣٣٤٧) والحَاكِمُ (٤١٦/١) منْ حديثِ أبى هُريرةً

ووجْهُ الجمعِ بينَ هذا الحديثِ والَّذي قبلَهُ ما قالَهُ البُّيهَقَيُّ ولفظُهُ: والجمعُ بينَ قولِهِ ﷺ «خَيْرُ الصَّدَقَةِ مَا كَــانَ عَـنَ ظَهْـرِ

وقولُهُ (أَفْضَلُ الصَّدَقَـةِ جُهْدُ الْمُقِـلُ أَنَّهُ يُخْتَلِفُ بـاخْتِلافـ أحوال النَّــاسِ في الصَّبرِ على الفاقـةِ والشَّـدُةِ والاكْتِفـاءِ بـأقلُّ الْكِفايةِ وساقَ أحاديثَ تدلُّ على ذلِكَ

٣- ٣- وَعَنْهُ اللَّهُ قَالَ: ﴿قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: تُصَدَّقُوا فَقَالَ رَجُلِّ: يَسا رَسُولَ اللَّهِ، عِنْـدِي دِينَـارٌ قَالَ: تَصَدُّقْ بِهِ عَلَى نَفْسِك قَالَ: عِنْدِي آخَـرُ، قَالَ: تَصَدَّقُ بِهِ عَلَى وَلَدِكَ قَالَ: عِنْدِي آخِرُ، قَالَ: تَصَـدُقُ بهِ عَلَى خادِمِكَ قَالَ: عِنْدِي آخَرُ، قَالَ: تَصَدَّقْ بهِ عَلَى خَادِمِك قَالَ: عِنْدِي آخَرُ، قَالَ: أَنْتَ أَبْصَرُ بهِ٠.

رَوَاهُ أَلِسُو وَاوُد (١٦٩١) وَالنَّسَائِيُّ (٦٢/٥) وَصَحَّحَـهُ الْمِنُ جَبَّسانُ (٣٣٣٧) وَالْحَاكِمُ (١/٥١٤).

(وعنه) أي أبي هُريرةَ

(قالَ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: تَصَدَّقُوا فَقَالَ رَجُلٌّ: يَــا رَسُولَ اللَّهِ عِنْدِي دِينَارٌ قَالَ: تَصَدُّقْ بِهِ عَلَى نَفْسِك قَالَ: عِنْدِي آخَرُ قَالَ: تَصَدُقْ بِهِ عَلَى وَلَدِك قَالَ: عِنْدِي آخَرُ قَالَ: تَصَدُّقْ بِهِ عَلَى خَادِمِكَ قَـالَ: عِنْدِي آخَرُ قَـالَ: أَنْتَ أَبْصَرُ بِهِ». روَاهُ أبو داود والنَّسانيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ والحَاكِمُ ) ولمْ يذُّكُو في هــذا الحديثِ الزُّوجةَ وقـــذُ وردَتْ في صحيح مُســلم [(٧٩٧) من حديث جابر ﴿ عَلَيْهُ اللَّهِ مُقَدَّمَةً عَلَى الوَلَّهِ .

٤ – كتاب الزكاة

وفِيهِ أَنَّ النَّفْقَةَ على النَّفس صدقةٌ وأنَّهُ يبدأُ بهَا ثُمُّ على الزُّوجةِ ثُمُّ على الولدِ ثُــمُّ على العبـدِ إنْ كــانَ أو مُطلـق مـنْ يخدمُهُ ثُمَّ حيثُ شاءَ ويأتِي في النَّفقَاتِ تحقيــقُ النَّفقـةِ علـى مـنْ تجبُ لَهُ أُوَّلاً فَأُوَّلاً

### ٣ــ صدقةُ المرأةِ من طعامِ بيتها

٤٠٣- وَعَنْ عَائِشَةَ رضى اللَّه عنها قَالَتْ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿إِذَا أَنْفَقَتِ الْمَرْأَةُ مِنْ طَعَـام بَيْتِهَا، غَيْرَ مُفْسِدَةٍ، كَانَ لَهَا أَجْرُهَا بِمَا أَنْفَقَـتْ وَلِزَوْجِهَـا أَجْـرُهُ بِمَا اكْتُسَبّ، وَلِلْخَازِنِ مِثْلُ ذَلِكَ، لا يَنْقُصُ بَعْضُهُمْ ُمِنْ أَجْرِ بَعْضِ شَيْناً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٤٤١)، مسلم (١٠٧٤)]

(وعنْ عانشةَ رضي الله عنها قسالَتْ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا أَنْفَقَتِ الْمَرْأَةُ مِنْ طَعَامٍ بَيْتِهَا غَيْرَ مُفْسِدَةٍ﴾ كَـأَنَّ الْمُرَادَ غَـيْرُ مُسْرِفَةٍ فِي الإنْفَاق

(كَانَ لَهَا أَجْرُهَا بِمَا أَنْفَقَتْ وَلِزَوْجِهَا أَجْرُهُ بِمَا اكْتَسَبَ وَلِلْحَادِمِ مِثْلُ ذَلِكَ لا يُنْقِصُ بَعْضُهُمْ أَجْرَ بَعْض شَيْناً، مُتَّفَقّ عليْهِ

فِيهِ دليلٌ على جوازِ تصدُّق المرأةِ منْ بيْتِ زوجهًا.

والمرادُ إنفاقُهَا من الطُّعـام الَّـذي لَهَـا فِيـهِ تصـرُفُ بصفَتِـهِ للزُّوجِ ومنْ يَتَعَلَّقُ بِهِ بشرطِ أنْ يَكُونَ ذلِكَ بغيرِ إضـرارٍ وأنْ لا يُخلُّ بنفقَتِهمْ.

قَالَ ابنُ العربيِّ: قد اخْتَلْفَ السَّلْفُ فِي ذَلِكَ فَمَنْهُمْ مِنْ أجازَهُ في الشِّيءِ اليسيرِ الَّذي لا يُؤبَّهُ لَهُ ولا يظْهَرُ بِهِ النَّقصالُ

ومنهُمْ منْ حمَّلُهُ على ما إذا أذنَ الزُّوجُ ولو بطريق الإجمال وَهُوَ اخْتِيارُ البخاريِّ ويدلُّ لَهُ مَا أَخْرِجَــهُ الـتّرمذيُّ (٦٧٠) عـنْ أبي أُمامةَ قال: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «لا تُنْفِقُ الْمَرْأَةُ صِنْ بَيْتِ زُوْجِهَا إِلاَّ بِإِذْنِهِ قِيلَ: يَـا رَسُولَ اللَّهِ وَلا الطَّعَـامُ؟ قَـالَ: ذَلِـكَ أَفْضَلُ أَمْوَالِنَاهُ.

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ عَارِضَهُ مَا أَخْرِجَهُ البِخَارِيُّ (٢٠٦٦) منْ حديثِ أبي هُريرةَ بلفظِ «إِذَا أَنْفَقَتِ الْمَرْأَةُ مِنْ كَسْبِ زَوْجِهَــا مِـنْ غَـيْر أَمْرِهِ فَلَهَا نِصْفُ أَجْرِهِ»

ولعلُّهُ يُقالُ فِي الجمع بينَهُمَا إنَّ إنفاقَهَا معَ إذنِهِ تُسْتَحقُ بِهِ الأجرَ كاملاً ومـعَ عـدم الإذن نصـفَ الأِجـرِ، وإنَّ النَّهـيُّ عـنْ إنفاقِهَا منْ غير إذنِهِ إذا عرفَتْ منْهُ الفقرَ أو البخلَ فلا يحلُّ لَهَـــا الإنفاقُ إلاَّ بإذَٰزِهِ مخلافِ ما إذا عرفَتْ منهُ خلافَ ذٰلِكَ جازَ لَهَـا الإنفاقُ منْ غيرِ إذنِهِ ولَهَا نصفُ أجرِهِ.

ومنْهُمْ منْ قالَ: المرادُ بنفقةِ المرأةِ والعبدِ والخادم النَّفقةُ على عيال صاحب المال في مصالحِهِ. وَهُوَ بعيدٌ منْ لفظِ الحديثِ.

ومنْهُمْ منْ فرَّقَ بينَ المرأةِ والخادمِ فقالَ: المرأةُ لَهَـا حـقٌّ في مال الزُّوجِ والتَّصرُّفُ في بيِّيهِ فجازَ لَهَا أَنْ تَتَصدَّقَ بخلافِ الخادمِ فليسَ لَهُ تصرُّفٌ في مال مولاهُ فيشْتَرطُ الإذنُ فِيهِ.

ويردُّ عليْهِ أَنَّ المرأةَ ليسَ لَهَا التَّصرُّفُ إِلاَّ فِي القدر الَّذي تَسْتَحَقُّهُ وإذا تصدَّقَتْ منَّهُ اخْتَصَّتْ باجرو، ثُمَّ ظَاهِرُهُ أَنَّهُمْ سواءً

ويختَملُ أنَّ المرادَ بالمثل حُصولُ الأجر في الجملةِ وإنْ كـــانَ أَجرُ المُكْتَسِبِ أُوفَرَ إِلاَّ أَنَّ فِي حديثِ أَبِي هُريرةَ "وَلَهَا نصفُ أجرو» فَهُوَ يُشعرُ بالمساواةِ

## ٤\_ صدقةُ المراةِ على زوجِها

٩٠٥- وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ ﷺ قَالَ: ﴿جَاءَتْ زَيْنَبُ امْرَأَةُ ابْنِ مَسْعُودٍ، فَقَـالَتْ: يَـا رَسُـولَ اللَّهِ، إنَّك أَمَرْت الْيَوْمَ بِالصَّدَقَةِ، وَكَانَ عِنْــدِي حُلِيٌّ لِي، فَأَرَدْت أَنْ أَتَصَدُّقَ بِهِ، فَزَعَــمَ ابْـنُ مَسْعُودٍ أَنْـهُ وَوَلَدُهُ أَحَقُ مَنْ أَتَصَدُقُ بِهِ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ:

صَٰدَقَ ابْنُ مَسْعُودٍ، زَوْجُكِ وَوَلَـدُكِ أَحَــقُ مَــنُ تَصَدُقْتِ بِهِ عَلَيْهِمْ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٤٦٢)

فِيهِ دلالةٌ على أنَّ الصَّدَقةَ على منْ كانَ أقربَ مسنَ التُصدُّق أنضلُ وأولى.

والحديثُ ظَاهِرٌ في صدقةِ الواجبِ.

ويختَملُ أنَّ المرادَ بِهَا النَّطوعُ والأوَّلُ أُوضِحُ ويؤيَّدُهُ مَا أَخْرِجَهُ البخاريُ (١٤٦٦) "عَنْ زَيْنَبَ امْرَأَةِ الْبِنِ مَسْعُودٍ أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُجْزِي عَنَّا أَنْ نَجْعَلَ الصَّدَقَةَ فِي زَوْجٍ فَقِيرٍ وَأَبْنَاء أَخِ أَيْنَامٍ فِي حُجُورِنَا؟ فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: لَكُ أَجْرُ الصَّدَقَةِ وَأَجْرُ الصَّلَةِ».

وَاخْرَجَهُ أَيْضًا مُسلمٌ (١٠٠٠) وَهُـوَ أُوضَحُ فِي صَدَّقَةً الوَاجِبِ لِقُولِهَا: «أَيجَزِي» ولقولِهِ: «صَدَقةٌ وصَلَةٌ» إذِ الصَّدْقةُ عندَ الإطلاق تَتَبادرُ فِي الواجِبةِ

وبِهَذَا جَرْمَ المَازِنيُّ وَهُوَ دَليلٌ عَلَى جَوَازِ صَرْفِ زَكَاةِ المَرَاةِ في زوجهَا وَهُوَ قُولُ الجَمْهُورِ

وفِيهِ خلافٌ لأبي حنيفةً ولا دليلَ لَهُ يُقاومُ النَّصُّ المذَّكُورَ.

ومن اسْتَدَلُ لَهُ بِأَنْهَا تعودُ إليْهَا بِالنَّفَقَةِ فَكَأَنْهَا مَـا خَرَّجَـتُ عَنْهَا فقدْ أوردَ عَلَيْهِ أَنَّهُ يلزمُـهُ منعُ صرفِهَـا صدقـةَ التَّطـوُعِ فِي زوجها معَ أَنْهَا يجوزُ صرفُهَا فِيهِ أَتُفاقاً.

وأمَّا الزَّوجُ فَاتَّفَقُوا على أنَّهُ لا يجبوزُ لَـهُ صرفُ صدقـةٍ واجبةٍ في زوجَتِهِ قالوا: لأنَّ نفقَتَهَا واجبةٌ عليْهِ فَتَسْتَغني بِهَــا عــن الزُّكَاةِ قالَهُ المصنِّفُ في الفَتْحِ (٣٣٠/٣)

وعندي في هذا الأخيرِ توقُفُ؛ لأنَّ عنى المراةِ بوجوبِ النَّفقةِ على زوجِهَا لا يُصيِّرُهَا غنيَّةُ الغنى الَّــذي يمنعُ من حلً الزَّكَاةِ لَهَا.

وفي قولِهِ (و) ما يدلُّ على إجزائِهَا في الولدِ إلاَّ أَنَّ أَدُّعى ابنُ المنذرِ الإجماعَ على عدمِ جوازِ صرفِهَا إلى الولـدِ وحملـوا الحديثَ على أنَّهُ في غيرِ الواجبةِ أو أنَّ الصَّرفَ إلى الزَّوجِ وَهُــوَ المنفقُ على الأولادِ أو أنَّ الأولادَ للزَّوجِ ولمُ يَكُونسوا منْهَا كما يُشعرُ بِهِ ما وقع في روايةٍ أخرى اعلى زوجهَا وايتَــامٍ في

حجرِهَا» ولعلُّهُمْ أولادُ زوجِهَا، وسمُّوا آيْتَاماً باغْتِبارِ النِّتْمِ منَّ الأمْ

# ٤ - تقبيحُ السُّؤالِ

#### ١\_ وجهُ السائل يوم القيامةِ

٦٠٦- وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: (لا يَزَالُ الرّجُلُ يَسْأَلُ النّاسَ خَتَى يَأْتِيَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَيْسَ فِي وَجْهِهِ مُزْعَةً لَحْمٍ.
 مُنْنَ عَلَيْ والمعاري (١٤٧٤)، مسلم (١٠٤٠)

(وعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: لا يزالُ الرُّجلُ) والمرأةُ

(يسألُ النَّاسَ) أموالَهُمْ

رَخَنَى يَاتِيَ يَومَ القيامةِ وليسَ في وجْهِهِ مُزَعَةً) بضمَّ الميسمِ وسُكُونِ الزَّايِ فعينٌ مُهْمَلةٌ (لحمِ مُتَّفَقُ عَلَيْهِ).

الحديثُ دليلٌ على قُبح كثرةِ السُّؤالِ وأنْ كُلُّ مسألةٍ تُذْهِبُ منْ وجْههِ قطعةَ لحم حَتَّى لا يبقى فِيهِ شيءٌ؛ لقولِهِ الا يزالُ، ولفظُ «النَّاسِ» عامٌ مخصوصٌ بالسُّلطانِ كما يأتي.

والحديثُ مُطلقٌ في قُبحِ السُّوالِ مُطلقاً وقيَّدَهُ البخاريُّ بحسنْ يسالُ تَكَثِّراً كما يأتي يعني منْ سالَ وَهُوَ خسيٌّ فإنَّـهُ ترجمَ لَـهُ: بـ (بابِ منْ سالَ تَكَثِّراً) لا منْ سالَ لحاجةٍ فإنَّـهُ يُسِاحُ لَـهُ ذلِـكَ ويأتِي قريباً بيانُ الغنى الذي يمنعُ من السُّوالِ

قَالَ الخطَّابِيُّ: معنى قرلِهِ: "وليسنَ في وجْهِهِ مُزعةً لحسمًا يُخْتَملُ أَنْ يَكُونَ المرادُ بِهِ يأْتِي سساقطاً لا قدرَ لَـهُ ولا جَـاهَ أُو يُعذَّبُ في وجْهِهِ حَتَّى يسقطَ لحبَّهُ عُقويةً لَــهُ في موضع الجنايـةِ لِكُونِهِ أذَلُ وجْهَهُ بالسُّؤالِ أو أنَّهُ يُبعثُ ووجْهُـهُ عظمَ لَيْكُونَ ذلِكَ شعارَهُ الذِّي يُعرفُ بهِ

ويؤيَّـدُ الأوَّلَ مـا أخرجَــهُ الطَّــبرانيُّ [«الكبــير» (۳۳۳/۲۰)] والبزَّارُ [«كشف الاستار» (٩١٩)] من حديث مسعود بن عمرو «لا يَزَالُ الْعَبْدُ يَسْأَلُ وَهُوَ غَنِيٌّ حَتَّى يَخْلَقَ وَجْهُهُ فَلا يَكُونُ لَهُ عِنْـدَ

اللَّهِ وَجْهُ».

وفِيهِ أقوالٌ أُخرُ.

### ٢ ــ من يسأل الناسَ تكثُّراً

٤ -- تقبيحُ السُّؤال

٣٠٧ – وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ: "مَنْ يَسْأَلِ النَّاسَ أَمْوَالَهُمْ تَكَثُّراً، فَإِنَّمَا يَسْأَلُ جَمْراً، فَلْيَسْتَقِلُ أو لِيَسْتَكْثِرُ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٠٤١).

قَالَ ابنُ العربيُ: إنْ قُولَـهُ (فَإِنَّمَا يُسَالُ جَمَّراً) مَعَنَـاهُ أَنَّـهُ يُعاقبُ بالنَّارِ .

ويختَملُ انْ يَكُمُونَ حقيقةً ايْ أنَّهُ يصيرُ ما يـاخذُهُ جمراً يُكُوى بِهِ كما في مانع الزُّكَاةِ.

وقولُهُ (فليسْتَقَلُ) امــرُ لِلِتَّهَكُــمِ ومثلُـهُ مــا عُطــفَ عليْـهِ او لِلتُّهْدِيدِ منْ بابِ ﴿اعْمَلُوا مَا شِيْتُتُمْ﴾ [الصلت: ٤٠] وَهُـوَ مُشعرٌ بتَحريم السُّؤال للاسْتِكْثار.

### ٣- العمل أفضلُ من السؤالِ

٨٠١- وعن الزُّبير بن العوَّام ﷺ عن النَّبيُّ ﷺ قَالَ: الأَنْ يَالْخُذَ أَحَدُكُمُ حَبْلَهُ فَيَالْتِيَ بِحُزْمَةٍ مِسن الْحَطَبِ عَلَى ظَهْرِهِ، فَيَبِيعَهَا، فَيَكُفُّ بِهَا وَجْهَهُ، خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَسْأَلَ النَّاسَ أَعْطَوْهُ أو مَنْعُوهُ».

روَاهُ البخاريُّ (١٤٧١).

(وعن الزُّبيرِ بنِ العوَّامِ ﴿ عَلَيْهُ عَنِ النَّبِيُّ قَلَظُ قَالَ: ﴿ لَأَنْ يَـأَخُذُ أَحَدُكُمْ حَبَّلَهُ فَيَأْتِيَ بِحُزْمَةٍ مِن الْحَطَبِ عَلَى ظَهْرِهِ فَيَبِيعَهَا فَيَكُفُّ اللَّه بِهَا) أَيْ: بِقِيمَتِهَا

(وَجْهَةُ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَسْأَلَ النَّاسَ أَعْطَوْهُ أَو مَنَعُوهُ». روَاهُ البخاريُّ)

الحديثُ دلُ على ما دلُ قبلَهُ عليْهِ من قُبحِ السُّوالِ معَ الحاجةِ.

وزادَ بالحثّ على الاكْتِسابِ ولوْ أدخلَ على نفسِـهِ المشـقَّةَ وذلِكَ لما يُدخلُ السَّائلُ على نفسِهِ منْ ذُلَّ السُّؤال وذلَّةِ الرَّدُّ إنْ لَمْ يُعطِهِ المسؤولُ ولما يُدخلُ على المسؤول منَ الضَّيق في مالِهِ إنْ أعطى كُلُّ منْ يسألُ

وللشَّافعيُّةِ وجْهَانِ فِي سُؤالِ مِنْ لَهُ قُدرةٌ على التَّكَسُّبِ: أصحُّهُمَا أنَّهُ حرامٌ لظَاهِر الأحاديثِ.

والنَّاني: أنَّهُ مَكْرُوهُ بثلاثةِ شُــروطٍ: أنَّـهُ لا يُــذَلُّ نفسَــهُ ولا ـ يُلحُ فِي السُّؤال ولا يُؤذي المسؤولَ؛ فإنْ فُقدَ أحدُهَا فَهُــوَ حـرامٌ

#### ٤ ـ المسألة كد

٩٠٩ - وَعَنْ سَمُرَةً بْن جُنْدُبٍ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الْمَسْأَلَةُ كَدُّ يَكُدُ بِهَا الرَّجُلُ وَجْهَهُ، إِلاَّ أَنْ يَسْأَلَ الرَّجُلُ سُلْطَاناً، أو فِي أَمْرٍ لا بُدَّ مِنْهُ». رَوَاهُ التَّرْمِلِيُّ (٦٨١) وَصَحَّحَهُ

أيْ سُؤالُ الرَّجلِ أموالَ النَّاسِ

(كلُّه) أيْ خــدشٌ وَهُــِوَ الأثـرُ وفي روايـةٍ «كُـدوحٌ» بضــمُ

وأمَّا سُؤالُهُ من السُّلطانِ فإنَّهُ لا مذمَّةَ فِيهِ؛ لأنَّهُ إِنَّمَا يسمالُ مَّا هُوَ حَقٌّ لَهُ فِي بَيْتِ المال ولا منَّةَ للسُّلطان على السَّائل؛ لأنَّـهُ وَكِيلٌ فَهُوَ كَسْوَالَ الإنسانَ وَكِيلَهُ أَنْ يُعطيَهُ مَنْ حَقَّهِ الَّذِي لَدَيْهِ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ وإِنْ سَالَ السُّلطَانَ تَكَثُّراً فَإِنَّهُ لَا بِأَسَ فِيهِ ولا إِثْمَ؛ لأنَّهُ جعلَهُ قسيماً للأمر الَّذي لا بُدُّ منْــهُ وقــدْ فسُـرَ الأمـرُ الَّذي لا بُدُّ منْهُ حديثَ قبيصةً .

وفِيهِ «لا يَحِـلُ السُّـوَالُ إلاَّ لِثَلاثَةٍ: ذِي فَقْر مُدْقِع أو دَم مُوجع أو غُرْم مُفْظِع الحديث [هو بهذا اللفظ من حديث أنس عند أحمد (١١٤/٣)، أبو داود (١٦٤١)، ابن ماجه (٢١٩٨)، ومس حديث قبيصة ينحوه: مسلم (١٠٤٤)، أحمد (٤٧٧/٣)، أبو داود(١٦٤٠)، النساني (٥٨/٥) وسياتي برقم (٦٠٣)] الحديثُ.

وقولَهُ (أوْ فِي أمرٍ لا بُسدَّ منهُ) أي لا يَشِمُّ لَـهُ حُصولُـهُ معَ

ضُرورَتِهِ إِلاَّ بسؤال ويأتِي حديثُ قبيصةَ قريباً وَهُوَ مُبيِّنٌ ومفسَّرٌ للأمرِ الَّذي لا بُدُّ مُنْهُ أي: لا يتم لهُ حصولـه مع ضرورتـه إلاَّ بالسؤال

# ٥ - بَابُ قِسْمَةِ الصَّدَقَاتِ

أيْ قسمةُ اللَّهِ للصَّدقَاتِ بينَ مصارفِهَا

### ١ ـ من تحلُّ عليه الصدقة

١٩٠- عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: (لا تَحِلُّ الصَّدَقَةُ لِغَنِيٍّ إلا لِخَمْسَةٍ: لِعَامِلٍ عَلَيْهَا، أو رَجُلٍ اشْتَرَاهَا بِمَالِهِ، أو غَارِم، أو غَازِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أو مِسْكِينٍ تَصَدَّقَ عَلَيْهِ مِنْهَا، فَأَهْدَى مِنْهَا لِغَنِيُّ.

رَوَاهُ أَحْمَــُدُ (٥٦/٣) وَأَبَــو دَاوُد (١٦٣٦) وَالْمِـنُ مَاجَــهُ (١٨٤١)، وَصَحْحَهُ الْحَاكِمُ (٤٠٧/١)، وَأَعِلُ بِالإرْسَالِ

ظَاهِرُهُ إعلالُ ما أخرجَهُ المذُّكُورونَ جميعاً.

وفي الشّرحِ أنَّ الَّتِي أُعلَّتُ بالإرســـالِ روايــةُ الحَــاكِمِ الَّتِــي حَكَمَ بصحْتِهَا.

وقولُهُ: (لغنيُّ) قد اخْتَلَفَتِ الأقوالُ في حدُّ الغنى الَّذي يحرمُ بِهِ قبضُ الصَّدْقةِ على أقوالِ وليسَ عليْهَا ما تسْكُنُ لَـهُ النَّفسُ مَن الاسْتِدلال؛ لأنَّ المبحثُ ليسَ لُغويبًا حَتَّى يُرجعَ فِيهِ إلى تفسيرِ لُغةٍ ولأَنَّهُ في اللَّغةِ أمرٌ نسبيًّ لا يَتَعَيَّنُ في قدرٍ

ووردَت أحاديثُ مُعيَّنةً لقدر الغنى الَّذي بحرمُ بِـهِ السُّوالُ كحديثِ أبي سعيدٍ عندَ النَّسائيّ (٩٨/٥) «مَـنْ سَـاَلَ وَلَـهُ أُوقِيَّـةٌ فَقَدْ ٱلْحَفَ» وعندَ أبي داود (١٩٢٨) «مَنْ سَاَلَ مِنْكُمْ وَلَهُ أُوقِيَّـةٌ أو عَدْلُهَا فَقَدْ سَاَلَ إِلْحَافاً».

وأخرجَ أيضاً (١٩٢٩) "مَنْ سَأَلَ وَلَهُ مَا يُغْنِيهِ فَإِنْمَا يَسْتَكُثِرُ مِن النَّارِ قَالُوا: وَمَا يُغْنِيهِ؟ قَالَ: قَدْرُ مَا يُعَشِّيهِ وَيُغَدِّيهِ، صحَّحَـهُ ابنُ حَبَّانَ (٣٣٩٤) فَهَذا قدرُ الغنى الَّذي يحرمُ معَهُ السُّوَالُ.

وأمَّا الغنى الَّذي يحرمُ معَهُ قبضُ الزُّكَــاةِ فالظَّـاهِرُ أنَّـهُ مـنْ

عَبُ عليهِ الزُّكَاةُ وَهُوَ مَنْ يَمِلِكُ مَاتَتَيْ دَرْهَمِ لَقُولِهِ ﷺ «أُسِرْت أَنْ آخُذَهَا مِنْ أَغْنِيَائِكُمْ وَأَرُدُهَا فِي فُقَرَائِكُمْ وَأُوده القرطبي فِي وتفسيره (٣٣٧/٣) بدون سند بهذا اللفظ، فقابل بين الغنيُ

وأفادَ أنَّهُ منْ تجبُ عليْهِ الصَّدْقةُ وبينَ الفقيرِ وأخبرَ أنَّهُ منْ تردُ فِيهِ الصَّدْقةُ. هذا أقربُ ما يُقالُ فِيهِ وقدْ بيُّنَّاهُ في رسالةِ «جواب سُؤال»

وأفاة حديثُ البابِ حلَّهَا للعاملِ عليْهَا وإنْ كانَ غنيّاً؛ لأنَّهُ ياخذُ أَجرَهُ على عملِهِ لا لفقرِهِ

وَكَذَلِكَ مِن اشْتَرَاهَا بمالِهِ فَإِنَّهَا قَدْ وَافْقَتْ مَصَوْفَهَا وصارَتْ مَلْكاً لَهُ فَإِذَا باعَهَا فقدْ باعَ مَا لِيسَ بزَكَاةٍ حَينَ البيعِ بل ما هُوَ مَلْكَ لَهُ

وَكَذَٰلِكَ الغَارَمُ تَحَلُّ لَهُ وَإِنْ كَانَ غَنيًّا

وَكَذَلِكَ الغازي يحلُ لَـهُ أَنْ يَنَجَهَّـزَ مِـن الرَّكَـاةِ وَإِنْ كَـانَّ غَنْيًا؛ لأنَّهُ ساعٍ في سبيلِ اللَّهِ.

قَالَ الشَّارِحُ: ويلحقُ بِهِ منْ كانَ قائماً بمصلحةِ عامَّةِ منْ مصالح المسلمينَ كالقضاءِ والإفتَّاءِ والتَّدريسِ وإنْ كانَ غنيًاً.

وادخل أبو عُبيدٍ منْ كانَ في مصلحةٍ عامَّةٍ في العاملينَ، وأشارَ إليْهِ البخاريُّ حيثُ قال (بابُ رزقِ الحَاكِمِ والعاملينَ عليْهَا) وأرادَ بالرُزقِ ما يرزقُهُ الإمامُ من بينتِ المالِ لمن يقومُ بمصالحِ المسلمينَ كالقضاءِ والفُتيا والتُدريسِ فلَهُ الأخذُ من الزُكاةِ فيما يقومُ بِهِ مُدَّةَ القيامِ بالمصلحةِ وإنْ كانَ غنياً.

قَالَ الطَّبرِيُّ: إِنَّهُ ذَهَبَ الجَمْهُــورُ إِلَى جَوَازِ أَخَـَذِ القَـاضِي الأَجرةَ على الحُكُمِ؛ لأنَّهُ يشغلُهُ الحُكُمُّ عن القيامِ بمصالحِــهِ غيرَ أنَّ طائفةً من السَّلف كرِهُوا ذلِكَ ولمْ يُحرَّمُوهُ.

وقالَتْ طائفةٌ: اخدَّ السُرْزقِ على القضاء إِنْ كَانَتْ جِهَةُ الأخذِ مِن الحلال كان جائزاً إِجَاعاً ومنْ ترَكَهُ فَإِنَّما ترَكَهُ تورُّعاً وأمَّا إِذَا كَانَتْ هُنَاكَ شُبُهَةً فَالأُولِ التَّرْكُ

> ويحومُ إذا كان المالُ يُؤخذُ لبيت المالِ منْ غيرِ وجْهِهِ واخْتُلفَ إذا كانَ الغالبُ حراماً.

وأمَّا الأخذُ من المُتَحَاكِمينِ ففي جوازِهِ خلافٌ ومنْ جـوزَّهُ

فقدْ شرطَ لَهُ شرائطَ ويأْتِي ذِكْرُ ذَلِكَ في باب القضاء وإنَّما لمَّا تعرُّضَ لَهُ الشَّارِحُ هُنا تعرُّضنا لَهُ:

## ٢ ــ لا تُعطى لغنيِّ أو قويٌّ

النبيار وعَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عَدِيٌ بْنِ الْخِيارِ اللَّهِ بَلْ وَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٢٤/٤) وَقَوَّاهُ أَبُو دَاوُد (١٦٣٣) وَالنَّسَانِيُّ (٩٩/٥)

روعن عبيدِ اللهِ بنِ عديً بنِ الخيارِ) بِكُسرِ الخاءِ المعجمةِ فَمثناً تَعْيَدُ آخِرُهُ راءُ وعُبيد اللهِ يُقالُ: إِنَّهُ وَلَدَ عَلَى عَهْدِ رسولِ اللهِ يَشِكُ يُعدُ فِي التَّابِعِينَ رَوَى عن عُمسرَ وعثمان وغرهِمَا

(هَأَنَّ رَجَلَيْنِ حَدَّنَاهُ أَنْهُمَا أَتَيَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْأَلانِهِ مِن الصَّدَقَةِ فَقَلْبَ فِيهِمَا النَّظَرَ») فستَرت ذلك الرُّواية الأخرى بلفظِ «فرفعَ فينا النَّظرَ وخفضَة»

(الْفَرَآهُمَا جَلْدَنْيِنِ فَقَالَ: إنْ شِنتُمَا أَعْطَيْتُكُمَا وَلا حَظَّ فِيهَا لِغَنِي وَلا خَظَّ فِيهَا لِغَنِي وَلا لِقَوِيٌ مُكْتَسِبِهِ. روَاهُ أَهمهُ وقوَّاهُ أَبُو داود والنَّسائيُّ ) قالَ أحمدُ بنُ حنبلٍ: ما أجودُهُ منْ حديثٍ!.

وقولُهُ (إنْ شَنْتُما) أيْ أنْ أخذَ الصَّدَقةِ ذَلَةٌ فإنْ رضيتُما بِهَا أعطيْتُكُما أو أنَّهَا حرامٌ على الجَلْدِ (فـإنْ شـنْتُما) تنــاولَ الحـرَامِ (اعطيْتُكُما) قالَهُ توبيخاً وتَعليظاً.

والحديثُ منْ أدلَّةِ تحريم الصَّدَقةِ على الغنيُّ وَهُــوَ تصريحٌ بمفْهُومِ الآيــةِ وإن اخْتُلـفَ في تحقيقِ الغنيُّ كما سـلفَ وعلى القويُّ المُكْتَسبِ؛ لأنَّ حرفَتَهُ صيَّرَتُهُ في حُكْمِ الغنيُّ ومنْ أجازَ لَهُ تأوَّلَ الحديثُ بما لا يُقبلُ.

٣- المسألة من حمالةٍ وفاقةٍ وعيشٍ

٦١٢ - وَعَنْ قَبِيصَةَ بُـنِ مُخَارِقِ الْهِلالِيِّ ﷺ

قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ الْمَسْأَلَةَ لَا تَحِلُ إِلاَّ لَا حَدِ ثَلاثَةِ: رَجُلٍ تَحَمَّلُ حَمَالَةً، فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَهَا، ثُمَّ يُمْسِكُ وَرَجُلٍ أَصَابَتْهُ جَائِحَةً اجْتَاحَتْ مَالَهُ، فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَ فِوَاماً مِنْ عَيْشٍ، وَرَجُلٍ أَصَابَتْهُ فَاقَةٌ حَتَّى يَقُومَ ثَلانَا فَاقَةٌ مِنْ فَرْي الْحِجَا مِنْ قَوْمِهِ، لَقَدْ أَصَابَتْ فُلاناً فَاقَةٌ، وَمَا اللهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يَقُومَ ثَلاناً فَاقَةٌ، فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَ قِوَاماً مِنْ عَيْشٍ، فَمَا سِوَاهُنَ مِنَ الْمَسْأَلَةِ يَا قَبِيصَةُ سُحْتٌ يَأْكُلُهُ صَاحِبُهُ سَخَتًا يَأْكُلُهُ صَاحِبُهُ سَخَتًا يَأْكُلُهُ صَاحِبُهُ سَحْتًا يَأْكُلُهُ صَاحِبُهُ سُختًا يَأْكُلُهُ مَا عَبْسُ، فَمَا حَبُهُ سُختًا يَأْكُلُهُ صَاحِبُهُ

رَوَاهُ مُسْلَيْمٌ (١٠٤٤) وَأَبُو دَاوُد (١٦٤٠) وَابْسِنُ خُرَيْمَــةَ (٢٣٥٩) وَابْنُ جِنَّانَ (٣٢٩١).

(وعنْ قبيصةَ) بفَتْحِ القافِ فموحَّدةٌ مَكْسـورةٌ فَمثنَّـاةٌ تَحْتَيْـةٌ فصادٌ مُهْمَلةٌ

(ابنِ مُخارقِ) بضمَّ الميمِ فخاءِ مُعجمةً فـراءٌ مَكْسـورةً بعـدَ الألفِ فقافٌ (الْهِلاليِّ)

وَفِدَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ؛ عدادَهُ فِي أَهْلِ البصرةِ، روى عَنْهُ ابنُهُ قطنٌ وغيرُهُ

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: قَالَ الْمَسْأَلَةَ لا تَحِلُ إِلاَّ لاَحَدِ ثَلاثَةِ: رَجُلٍ») بِالْكَسِرِ بِدلاً مِنْ «ثلاثةٍ» ويصحُّ رفعُهُ بِتَقديرِ احدُهُمْ

(تحمَّلُ حمَالةً) بنتُتحِ الحاءِ المُهْمَلةِ وَهُوَ المَالُ يَتَحمَّلُهُ الإنسانُ عنْ غيرهِ

رفحلّت لَهُ المسالةُ حَتَّى يُصِيبَهَا ثُمَّ يُمسِكُ ورجلِ اصابَعْهُ جانحةٌ ايْ آفةٌ (اجْتَاخُتُ) ايْ أَهْلَكَتْ (مالَهُ فحلّتْ لَهُ المسالةُ حَتَّى يُصِيبَ قوامًا بِكَسرِ القاف ما يقومُ بحاجَتِهِ وسدٌ خُلَّتِهِ

(منْ عيش، ورجلٍ أصابَتُهُ فاقةً) أيْ حاجةٌ (حَتْى يقومَ ثلاثـةٌ منْ ذوي الحجا) بِكَسرِ الْمُهَمَلةِ والجيمِ مقصورُ العقلِ

(مَنْ قَوْمِهِ)؛ لأنَّهُمْ أَخَبُرُ بِحَالِهِ يقولُونَ أَوْ قَـائَلِينَ (لقَـادُ أَصَابَتَ قُلاناً فاقَـةً فَحَلَّتَ لَهُ المُسَالَةُ حَتَّى يُصِيبَ قَوْاماً) بِكُسْرِ القافِ (منْ عيشِ فما سَوَاهُنَّ مَنَ المَسَالَةِ يَا قَبِيصَةُ سُخَتٌ) بَضْمُ

السِّين المُهْمَلةِ

(يَأْكُلُهَا) أي الصَّدقة أنَّتُ؛ لأنَّهُ جعلَ السُّحْتَ عبارةً عنْهَا وإلاَّ فالضَّميرُ لَهُ

(سختاً) السُّختُ الحرامُ الَّذي لا يحلُّ كسبُهُ؛ لأنَّهُ يُسحِتُ البرَكَةَ أَىْ يُذْهِبُهَا

(روَاهُ مُسلمٌ وأبو داود وابنُ خُزيمةَ وابنُ حَبَّالًى).

الحديثُ دليلٌ على أنَّهَا تحرمُ المسألةُ إلاَّ لثلاثةٍ:

(الأوَّلُ) لمنْ تحمَّلَ حمالةً وذلِكَ أَنْ يَتَحمَّلَ الْإِنسانُ عـنْ غيرِهِ ديناً أو ديةً أو يُصالحَ بمـال بـينَ طـائفَتَينِ فَإِنَّهَـا تحـلُ لَـهُ المسألةُ.

وظَاهِرُهُ وإِنْ كَانَ غَنِياً فإِنَّهُ لا يلزمُهُ تسليمُهُ منْ مالِهِ وَهَذا هُوَ احدُ الحمسةِ الَّذِينَ يحلُّ لَهُمْ اخذُ الصَّدقةِ وإِنْ كسانوا أغنياءَ كما سلف في حديثِ أبي سعيدٍ.

(والنَّاني) من أصابَ مالَـهُ آفـةٌ سماويَّـةٌ أو أرضيَّـةٌ كالـبردِ والغرقِ ونحوهِ محيثُ لمْ يبقَ لَهُ ما يقومُ بعيشِهِ حلَّـتْ لَـهُ المسالةُ حَتَّى يَحصلَ لَهُ ما يقومُ مجالِهِ ويسدُ خُلْتَهُ.

(والنَّالثُ) من أصابَتُهُ فاقـةً ولَكِينَ لا تحـلُّ لَـهُ المسالةُ إلاَّ بشرطِ أَنْ يَشْهَدَ لَهُ من أَهْلِ بلدِهِ؛ لأَنَّهُمْ أخبرُ مجالِهِ .. ثلاثةً من ذوي العقولِ لا من غلبَ عليهِ الغباوةُ والتَّغفيلُ وإلى كونِهِمْ ثلاثةً ذَهَبَتَ الشَّافعيَّةُ للنَّصُّ فقالوا: لا يُقبلُ في الإعسارِ أقلُ من ثلاثةً

وَذَهَبَ غَيْرُهُمْ إلى كفايةِ الاثنينِ قياساً على سائرِ الشُهَادَاتِ وحملوا الحديثَ على النَّدبِ.

ثُمُّ هذا محمولٌ على منْ كانَ معروفاً بالغنى ثُمُّ افْتَقَرَ

وقد ذَهَبَ إلى تحريمِ السُّؤالِ ابنُ أبي ليلى وأنَّهَا تسقطُ بِــهِ العدالةُ

والظَّاهِرُ من الأحاديثِ تحريمُ السُّؤالِ إلاَّ للثَّلاثةِ المَذْكُورينَ أو أنْ يَكُونَ المسؤولُ السُّلطانَ كما سلف.

### ٤ ـ لا تُعطى لآل محمد

٣١٣ - وَعَنْ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بْنِ رَبِيعَةَ بْنِ الْحَارِثِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ الصَّدَقَـةَ لا تُنْبَغِي لاَلِ مُحَمَّدٍ إِنَّمَا هِيَ أَوْسَاخُ النَّاسِ، [١٧٧١/٢١٧].

وَفِي رِوَايَةِ [۱۲۸/۱۰۷۲)] ﴿ وَإِنَّهَا لَا تَحِلُ لِمُحَمَّدِ وَلَا لَأَلَ مُحَمَّّدِهِ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٠٧٢).

روعنْ عبدِ المطّلبِ بنِ ربيعةَ بنِ الحارثِ) بنِ عبدِ المطّلبِ بنِ هاشم.

سَكَنَ المدينةَ ثُمُّ تحوُّلَ عَنْهَا إلى دمشقَ ومَاتَ بِهَا سنةَ النَّيْنِ وسِتِّينَ وَكَانَ قَدْ أَتَى إلى رسول اللَّهِ ﷺ يطلبُ مُنْهُ الْ يجعلَهُ عاملاً على بعضِ الزُّكَاةِ فقالَ لَهُ رسولُ اللَّهِ ﷺ الحديثَ.

ربيدِ نصَّةً

رقال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: وإنَّ الصَّلَقَاةَ لا تَنْبَغِي لآلِ مُحَمَّدٍ إِنَّمَا هِيَ أَوْسَاخُ النَّاسِ») هُوَ بيانٌ لعلَّةِ التَّحريمِ

روفي رواية) أي لمسلم عن عبد المطلب ( ( وَإِنَّهَا لا تَحِلُّ لِمُحَمَّدُ وَلا لاَلْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ لا اللهُ الل

وَكَذَا ادَّعَى الإجماعَ على حُرمَتِهَا على آلِهِ أَبُو طَالَبِ وَابَـنُ قُدامةَ وَنَقَلَ الجُوازِ عَنْ أَبِي حَنِيفةً

وقيل: إنْ مُنعوا خُمسَ الخمسِ والتَّحريمُ هُـوَ الَّذِي دلَّتَ عليهِ الأحاديثُ ومنْ قالَ بخلافِهَا قالَ مُتَاوِّلًا لَهَا ولا حاجةَ لِلتَّاوِيلِ، وإنَّما يجسبُ التَّاوِيلُ إذا قامَ على الحاجةِ إليهِ دليلٌ والتَّعليلُ بأنَّهَا أوساخُ النَّاسِ قاض بِتَحريمِ الصَّدقةِ الواجبةِ عليهِمْ لا النَّافلةِ؛ لأَنْهَا هِيَ الَّتِي يَطْهُرُ بِهَا منْ يُخرِجُهَا كما قالَ تعالى: ﴿خُدُدُ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهّرُهُمْ وَتُزَكِيهِمْ بِهَا﴾ والتوبة: ٣ إلا أنْ الآية نزلت في صدقةِ النَّفلِ كما هُوَ معروفٌ في كُتُسبِ

التفسير

وقلاً ذَهَبَ طائفةٌ إلى تحريمِ صدقةِ النَّفُ لِ أيضاً على الآلِ واخْتَرَنَاهُ في حواشي «ضوء النَّهَار» لعموم الأدلَّةِ.

وفِهِ أَنَّهُ لَلْنَظِ كَرَّمَ آلَهُ عَنْ أَنْ يَكُونُوا عَلَّ للغسالةِ وَشَرْفَهُمْ عَنْهَا وَهَذِهِ هِيَ العَلَّةُ المنصوصةُ وقدْ وردَ التَّعليلُ عَنْدَ اليَّهِ مَنْهَا وَهَذِهِ هِي العَلَّةُ المنصوصةُ وقدْ وردَ التَّعليلُ عَنْدَ أَبِي نُعيم [معوفة الصحابة (٢٦٨٧/٥)] مرفوعاً بان لَهُمْ في خُمسِ الخمسِ مَا يَكْفِيهِمْ ويغنِيهِمْ فَهُمَا عَلَيْانِ منصوصتَانِ ولا يلزمُ من منع الجنسِ أنْ تحلُ لَهُمْ فإنْ من منعَ الإنسانَ عَنْ مالِهِ وحقّه لا يَكُونُ منعَهُ لَهُ مُحلّلاً ما حرمَ عليهِ وقدْ بسطنا القول في رسالةِ مُسْتَقلةٍ.

وفي المرادِ بالآلِ خلافٌ والأقـربُ مـا فسرَّهُمْ بِـهِ الـرَّاوي وَهُوَ زيدُ بنُ أرقمَ بِأَنَّهُمْ آلُ عليٌ وآلُ العبَّـاسِ وآلُ جَعفـرٍ وآلُ عقيل. انْتَهَى.

قُلتُ: نَزِيهُ: آلُ الحارثِ بنُ عبدِ المطلبِ لِهذا الحديثِ فهو تفسيرُ الرَّاوي وَهُوَ مُقدَّمٌ على تفسير غيرِهِ فالرُّجوعُ إليهِ من تفسيرِ غيرِهِ فالرُّجوعُ إليهِ من تفسيرِ آلِ مُحمَّدٍ هُنا هُوَ الظَّاهِرُ؛ لأنَّ لفظَ الآلِ مُشْتَرَكُ وَتَفسيرُ راوِيهِ دليلُ على المرادِ من معانيهِ؛ فَهَوْلاءِ الَّذِينَ فسرَّهُمْ بهِ زيدُ بنُ أرقمَ وَهُوَ فِي صحيحِ مُسلمِ (٣١٤٠) وإنَّما تفسيرُهُمْ هُنا ببني هاشمِ اللأَزمُ منهُ دُخولُ من أسلمَ من أولادِ أبي لَهب وغوهِم فَهُم بنو المُعلَّدِ بن عبدِ منافي كما يدخلون معَهم في قسمةِ عليهم بنو المطلب بنُ عبدِ منافي كما يدخلون معَهم في قسمةِ الخمس كما يُفيدُهُ:

### ٥ ــ مَنْ يُعطى من الخمسِ من آلِ النبيُّ ﷺ

118- وَعَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ ﷺ قَالَ: مَشَيْت أَنَا وَعُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَعْطَيْت بَنِي الْمُطَلِبِ مِنْ خُمُسِ خَيْبَرَ وَتَرَكُتنَا، وَنَحْنُ وَهُمْ بِمُنْزِلَةٍ وَاحِدَةٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِنَّمَا بَنُو الْمُطَلِبِ وَبَنُو هَاشِمٍ شَيْءٌ وَاحِدٌ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٣١٤٠).

وَهُوَ قُولُهُ: (وعنْ جُبيرٍ) بضمَّ الجيم وفَتْح الباءِ الموحَّدةِ

وسُكُونَ اليَاءِ التَّحْتِيَّةِ (بنِ مُطعمٍ) بضمَّ المَيمِ وسُكُونِ الطَّاءِ وَكَسرِ العينِ المُهْمَلَةِ ــ ابنِ نوفلِ بنِ عبدِ مناف القرشيُّ.

أسلمَ قبلَ الفَتْحِ ونزلَ المدينةَ ومَاتَ بِهَا سنةَ أَربِعِ وخمسينَ وقبلَ: غيرُ ذلِكَ

(قالَ: مشيّت أنا وعثمان بن عفّان إلى النّبي ﷺ فقلنا: يا رسولَ اللهِ، أعطيت بني المطلب من خُمسٍ خيبرَ وَتَركننا ونحنُ وَهُمْ بمنزلةٍ واحدةٍ؛ فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: إنّما بنو المطلب وبنو هاشمٍ) المرادُ ببني هاشم: آلُ علي وآلُ جعفرِ وآلُ عقيلِ وآلُ العباسِ وآلُ الحارثِ ولم يُدخلُ آلَ أبي لَهَ بب في ذلِك؛ لأنهُ لمْ يُسلم في عصرِهِ ﷺ احدَّ وقيل: بلُ اسلمَ منْهُمْ عُنْبةُ ومعتَب ابنا أبي لَهَب وَثَبَنا معةً ﷺ في خيبرَ

(شيءٌ واحدٌ روَاهُ البخاريُّ).

الجِديثُ دليلٌ على أنَّ بني المطَّلبِ يُشارِكُونَ بني هاشمٍ في سَهُم ذوي القربى وَتَحريمِ الزُّكَاةِ أَيضًا دُونَ من عدَاهُم وَإِنْ كانوا في النَّسبِ سواءً، وعلَّلَهُ ﷺ باسْتِمرارِهِمْ على الموالاةِ كما في لفظ آخرَ تعليلُهُ «بِأَنَّهُمْ لَمْ يُفَارِقُونَا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَلا إسْلامٍ» واحمد (١٣١/٤)، انساني (١٣١/٧) فصاروا كالشَّيءِ الواحمدِ في الأحكام وَهُوَ دليلٌ واضح في ذلك

وَذَهَبَ إليهِ الشّافعيُّ وخالفَهُ الجمهُورُ وقالوا: إنَّهُ لَلَّظُّ أعطَاهُمْ على جهَةِ التَّفضُّلِ لا الاسْتِحقاقِ وَهُوَ خلافُ الظَّاهِرِ، بلْ قولُهُ: «شيءٌ واحدٌه دليلٌ على أنَّهُمْ يُشارِكُونَهُمْ في اسْتِحقاقِ الحمس وتَحريم الزّكاةِ.

واعلم أنَّ بني المطلب هُمْ أولادُ المطلب بنِ عبدِ منافو، وجبرِ بنِ مُطعمٍ من أولادِ نوفلِ بن عبدِ منافو وعثمانَ من أولادِ عبدِ شمسِ بنِ عبدِ منافو فنو المطلب وبنو عبدِ شمسِ وبنو نوفلِ أولادُ عمَّ في درجةٍ واحدةٍ فلذا قالَ عُثمانُ وجبرُ بنُ مُطعمِ للنَّبِيُ ﷺ إنَّهُمْ وبنو المطلب بمنزلة واحدةٍ؛ لأنَّ الْكُلُّ أَبِياً عمَّ.

واعلم؛ أنه كان لعبد مناف أربعة أولاد: هاشم والمطلب ونوفل وعبد شمس. ولهاشم من الأولاد: عبد المطلب وصيفي أبو صيفي وأسد. ولعبد المطلب من الأولاد: عبد الله وأبو طالب وحمزة والعباس وأبو لهب والحارث وعبد العزى وحَجْـل

ومقوم والغَيْداق وضرار وزبير.

### ٦\_ مولى النبيُّ له حكمُ آلِه

710- وَعَنْ أَبِي رَافِعٍ ﴿ اللَّهِ النَّبِي عَنْ رَجُلاً عَلَى الصَّدَقَةِ مِنْ بَنِي مَخْزُومٍ، فَقَالَ لأبِي رَافِع: اصْحَبْنِي، فَإِنَّك تُصِيبُ مِنْهَا، فَقَالَ: لا، حَتَّى آتِيَ النّبِي ﷺ، فَأَسْأَلَهُ، فَاتَاهُ فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: مَوْلَى الْقَوْمِ مِنْ أَنْفُسِهِمْ، وَإِنَّهَا لا تَحِلُ لَنَا الصَّدَقَةُ».

رُوَاهُ أَحْمَـٰدُ (٨/٩) وَاللَّلَائَةُ وَأَبِو داود (١٩٥٠)، السترمذي (٩٥٧)، النساني (٥/٧٠)] وَابْنُ خُرِّيْمَةُ (١٣٤٤) وَابْنُ خِيَّانْ(٣٢٩٣)

(وعن أبي رافع) هُوَ أبو رافع مولى رسول اللَّهِ ﷺ قيلَ: أَسَمُهُ إِبرَاهِيمُ، وقيلَ: هُرمزُ، وقيلَ: كانَ للعبَّاسِ فَوَهَبَهُ لرسولِ اللَّهِ ﷺ فلمًا أسلمَ العبِّاسُ بشر أبو رافع رسولَ اللَّهِ ﷺ بإسلامِهِ فاغتَقَهُ، مَاتَ في خلافةِ على كما قالَهُ أبنُ عبدِ البرُّ

(أنَّ النَّبَيُّ ﷺ بعثَ رجلاً على الصَّدقةِ) أيْ على قبضِهَا (من بني مخزوم) اسمُهُ الأرقمُ

(فقالَ لأبي رافع: اصحبني فإنَّك تُصيبُ منْهَا فقالَ: حَتَّى آتيَ النَّبِيُّ ﷺ فاسالَهُ فاتَاهُ فسالَهُ فقالَ: «مَوْلَى الْقَوْمِ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَإِنَّهَا لا تَحِلُّ لَنَا الصَّدَقَةُ». روَاهُ أحمدُ والنَّلالةُ وابنُ خُزِيمَةَ وابنُ حَبَّانُ.

الحديثُ دليلٌ على أنْ حُكْمَ مولى آلِ مُحمَّدٍ ﷺ حُكْمُهُمْ

قالَ ابنُ عبدِ البرِّ فِي التَّمْهِيسدِ (٩١/٣): إنَّـهُ لا خلافَ بينَ المسلمينَ في عدمِ حلُ الصَّدقةِ للنَّبِيُّ ﷺ ولبني هاشم ولمواليهِم انْتَهَى.

وذَهَبَتْ جماعةً إلى عدم تحريمها عليْهِم لعدم المشاركة في النسب ولأنَّهُ ليسَ لَهُمْ في الخمس سَهْمُ:

وأجيبَ بأنَّ النَّصُّ لا تُقدَّمُ عليْهِ هذِهِ العللُ فَهِيَ مردودةٌ فَإِنَّهَا ترفعُ النَّصُّ.

قالَ ابنُ عبدِ البرِّ: هذا خلافُ الثَّابِتِ من النَّصُّ ثُمَّ هذا نصَّ على تحريم العمالةِ على الموالي وبالأولى على آلِ مُحمَّدٍ

يَهِ الْأَنَّهُ أَوَادَ الرَّجُلَ الَّذِي عَـرَضَ عَلَى أَبِي رَافَعِ أَنْ يُولِّيَـهُ عَلَى بَعْضِ عَلَى أَبِي رَافَعِ أَنْ يُولِّيَـهُ عَلَى بَعْضِ عَمَلِهِ الَّذِي وَلاَّهُ النَّبُي عَلَى فِينَالَ عَمَالَـةً لَا أَنَّهُ أَوَادَ يُعْضِ مَنْ أَجْرَبُهُ فَنْ اللَّهِ النَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى الرَّجُلَ أَجَرَبَـهُ فَيْعَلِهِ مِنْ مَلْكِ فَهُو عَلَيْهِ مِنْهَا فَأَهْدَى مَنْهَا الرَّجُلَ تُولِيهِ فِيما فِيعِ مِنْهَا فَأَهْدَى مَنْهَا اللَّهِ وَلِيهِ فِيما سَلْفَ قُورِجِلٌ تصدُق عَلَيْهِ مِنْهَا فَأَهْدَى مَنْهَا اللَّهِ اللهِ فَيما سَلْفَ قُورِجِلٌ تصدُق عَلَيْهِ مِنْهَا فَأَهْدَى مَنْهَا اللهِ اللهِ اللهِ فَيما سَلْفَ قُورِجِلًا فَعَلَى مَنْهَا فَأَهْدَى مَنْهَا اللهِ اللهِ اللهِ فَيما اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

## ٧... لا حَرَجَ في العطاءِ وهو غيرُ الصدقةِ

717- وَعَنْ سَالِمِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمْرَ عَنْ أَبِيهِ رَضِي اللَّهِ عَنهما اللَّهُ وَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُعْطِي عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ الْعَطَاءَ، فَيَقُولُ: أَعْطِهِ أَفْقَرَ مِنْ هَذَا الْمَالِ، وَأَنْتَ غَيْرُ مُشْرِفٍ وَلا سَائِلٍ فَخُلْهُ، وَمَا جَاءَك مِنْ هَذَا الْمَالِ، وَأَنْتَ غَيْرُ مُشْرِفٍ وَلا سَائِلٍ فَخُلْهُ، وَمَا خَلَهُ، وَمَا لَا فَلا تُتَبِعْهُ نَفْسَك».

رُوَاهُ مُسْلِمٌ (١٠٤٥).

روعن سالم بن عبد الله بن عُمرَ عن أبيه الله الله الله الله عَمرَ عن أبيه الله وأن رَسُولَ الله الله عَمرَ الْعَطَاءَ فَيَقُولُ: أَعْطِهِ أَفْقَرَ مِنْي، فَيَقُولُ: خُلْهُ فَتَمَوَّلُهُ أَو تَصَدُّقُ بِهِ وَمَا جَاءَك مِنْ هَذَا الْمَالِ وَأَنْتَ غَيْرُ مُشْرِفَهِا) بالشّينِ المعجمة والرّاء والفاء، من الإشراف: وَهُوَ التّعرُّضُ للشّيء والحرصُ عليه

(ولا سائلٍ فخذَهُ وما لا فلا تُتبغهُ نفسَكَ) أيْ لا تُعلَقْهَـا بطلبِهِ (روَاهُ مُسلمٌ)

الحديثُ أفادَ أنَّ العاملَ ينبغي لَـهُ أنْ يَـاخذَ العمالــةَ ولا يردُهَا فإنَّ الحديثَ في العمالةِ كما صُرِّحَ بِهِ في روايةِ مُسلمٍ.

والأكثرُ على أنَّ الأمـرَ في قولِـهِ: «فخـنْهُ للنَّـدبِ وقيـلَ: للوجوبِ

قبلَ: وَهُوَ مندوبٌ فِي كُلِّ عطيَّةٍ يُعطَاهَا الإنسانُ فإنَّهُ يُندبُ لَهُ قبولُهُمَّا بالشَّرطينِ المُذْكُوريسِ فِي الحديسِّةِ هـذا إذا كـانَ المـالُ الَّذِي يُعطِيهِ مِنْهُ حلالاً.

وأمَّا عطيَّةُ السُّلطانِ الجائرِ وغيرِهِ مَّنْ مالَهُ حلالٌ وحرامٌ:

فقالَ ابنُ المنذر: إنَّ أَخذَهَا جائزٌ مُرخَّصٌ فِيهِ

قال: وحجَّهُ ذلِكَ أَنهُ تعالى قالَ في اليّهُ ودِ ﴿سَمَّاعُونَ لِلْكَذَبِ أَكَالُونَ لِلسُّحْتِ﴾ [المتعة: ٤٢] وقدْ رَهَنَ ﷺ دِرْعَهُ مَسِعَ يَهُودِيُّ مَعَ عِلْمِهِ بِذَلِكَ وَكَذَا أَخَذَ الْجِزْيَةَ مِنْهُمْ مَعَ عِلْمِهِ بِذَلِكَ وإنْ كثيراً منْ أموالِهِمْ من ثمنِ الحنزيرِ والمعاملاتِ الباطلةِ. انتهى.

وفي «الجامع الْكَافي» أنَّ عطيَّة السُّلطان الجائر لا تُردُّ؛ لأنَّهُ إِنْ علمَ أنْ ذَلِكَ عينُ مال المسلم وجبَ قبولُهُ وتَسليمهُ إِلى مالِكِهِ وإنْ كانَّ مُلْتَساً فَهُو مَظلمةٌ يصرفها على مُستحقها، وإنْ كانَّ ذَلِكَ عينَ مالِ الجائرِ ففيهِ تقليلٌ لباطلِهِ واحدُ ما يستعينُ بإنفاقِهِ على معصيَّتِهِ وَهُو كلامٌ حسنٌ جار على قواعد الشريعة، إلا أنه يُشتَرطُ في ذلِكَ أنْ يامنَ القابضُ على نفسِهِ من عبَّةِ المحسنِ الذي جُبلتِ النُّوسُ على حُبُ من احسنَ إليها وأنْ لا يُوهَمَ الغيرَ أنْ السُّلطان على الحق حيثُ قبضَ ما أعطاهُ وقذ بسطنا في حواشي «ضوءِ النَّهَارِ» في كِتَابِ البيع ما هُوَ أوسمُ منْ هذا.

«إِلاَّ رجلاً».

## ٥ - كتاب الصيام

الصِّيامُ لُغةً: الإمساك، فيعم الإمساك عن القول والعمل من الناس والدواب وغيرها.

وقال أبو عبيـد [غريب الحديث: ٥/٣٢٥-٣٢٧]: كـل ممسـك عن كلام أو طعام أو سير فهو صائم.

وفي الشّرع: إمسّالة مخصـوصٌ وَهُـوَ الإمسّالةُ عـن الأكّـلِ والشّربِ والجماعِ وغيرهِمَا مّــا وردّ بِـهِ الشّـرعُ في النّهَـارِ علـى الوجهِ المشروعِ.

ويَشْعُ ذلِكَ الإمسَاكُ عن اللَّغوِ والرَّفْثِ وغيرِهِمَا من الْكَلَامِ الْحُرَّمِ والْمَكْرُوهِ لورودِ الأحاديثِ بالنَّهْيِ عنْهَا في الصَّومِ زبادةً على غيرهِ في وقْت مخصوصِ بشـروطِ مخصوصةِ تُفصُلُهَا الأحاديثُ الآتِيةُ، وَكَانَ مبدأ فرضِهِ في السَّنةِ الثَّانِيةِ من الْهِجرةِ.

## ١ - باب صفة الصيام

### ١ ـ لا يُقَدَّمُ رمضان بصيام يصلُه به

٣١٧ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لا تَقَدَّمُوا رَمَضَانَ بِصَوْمٍ يَوْمٍ وَلا يَوْمَيْنِ، إِلا تَقَدَّمُوا رَمَضَانَ بِصَوْمٍ يَوْمٍ وَلا يَوْمَيْنِ، إِلا رَجُلٌ كَانَ يَصُومُ صَوْماً فَلْيَصُمْهُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩١٤)، مسلم (١٠٨٢)].

(عن أبي هُريرةَ هَ اللهِ قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿لا تَقَدَّمُوا رَمَضَانَ ﴾) فِيهِ دليلٌ على إطلاقِ هذا اللّفظِ على شهر رمضانَ: وحديثُ أبي هُريرةَ عندَ أحمدَ واليهفي في «السنن الكبرى» (٢٠١/٤) ولم يخرجه أحمد] وغيرهِ مرفوعاً ﴿لا تَقُولُوا: جَاءَ رَمَضَانُ فَالِنُ وَمُضَانَ السُمْ مِنْ أَسْمًاءِ اللّهِ وَلَكِنْ قُولُوا: جَاءَ شَهُرُ رَمَضَانَ عَديثُ لا يُقاومُ ما ثبت في الصّحيح.

(بصوم يوم ولا يومين إلاً رجلٌ) كذا في نُسخِ "بُلوغِ المــرامِ" ولفظُهُ في البخاريُ "إلاَّ أنْ يَكُونَ رجلٌ".

قَالَ المَصنَّفُ "يَكُونُ" تَامَّةٌ. أيْ يُوجِدُ رجلٌ. ولفـظُ مُسـلم

قُلْت: وَهُوَ قياسُ العربيَّةِ؛ لأنَّهُ اسْتِتناءٌ مُتَّصلٌ منْ مذْكُورٍ. (كان يصومُ صوماً فليصمهُ مُتَّفقٌ عليْهِ).

الحديثُ دليلٌ على تحريم صوم يوم أو يومينِ قبلَ رمضانًا.

قالَ التَّرمذيُّ بعدَ روايةِ الحديثِ: والعملُ على هذا عندَ أَهْلِ العلمِ كَرِهُوا أَنْ يَتَعجَّلَ الرَّجلُ الصِّيامُ قبلَ دُخولِ رمضانَ لمعنى رمضانَ انْتَهَى.

وقولُهُ: (لعنى رمضان) تقييدٌ للنَّهْيِ بانَّهُ مشروطٌ بِكُونِ الصَّومِ احْتِياطاً لا لوْ كانَ الصَّومُ صومـاً مُطلقـاً كالنَّفلِ المطلـقِ والنَّذرِ ونحوهِ.

(قلْت): ولا يخفى أنَّهُ بعدَ هذا التَّقبيدِ يلزمُ منْهُ جوازُ تقدُّم رمضانَ بايِّ صومِ كانَ وَهُوَ خـلافُ ظَاهِرِ النَّهِي فإنَّـهُ عـامُ لَمْ يسْتَئنِ مِنْهُ إلاَّ صُومَ من اعْتَادَ صومَ أيَّامٍ معلومةٍ، ووافـتَى ذلِـكَ آخرَ يومٍ منْ شعبانَ ولوْ أرادَ ﷺ الصَّومَ المقيَّدَ بمـا ذَكَرَ لقـالَ: إلاَّ مُتَنفَّلاً أو نحوَ هذا اللَّفظِ.

وإنَّما نَهَى عنْ تقدَّم رمضانَ؛ لأنَّ الشَّارَعَ قدْ علَّـــتَّ الدُّخولَ في صومِ رمضانَ برؤيــةِ هلالِـهِ فـالْمُتَقدَّمُ عليْـهِ مُخـالفَّ للنَّصُ امراً ونَهْياً.

وفِيهِ إيطالٌ لما يفعلُهُ الباطنيَّةُ منْ تقدَّمِ الصَّومِ بيومِ أو يومينِ قبلَ رُوْيةِ هملال رمضانُ وزعمِهم أَنَّ السَّامَ فِي قولِيهِ «صُومُوا لِرُوْيَتِهِ» [سياسي بوقم (٢٠٥]]، في معنى مُستَقبلينَ لَهَا؛ وذلِكَ لأنَّ الحديثُ يُفيدُ أنَّ السَّامَ لا يصحُ حملُهَا على هذا المعنى وإنْ وردَت لَهُ في مواضعَ.

وذَهَبَ بعضُ العلماء إلى أنَّ النَّهِيَ عَنْ الصَّومِ مَنْ بعلِ النَّصَفِ الأوَّل مَنْ يومِ سادسَ عَشْرَ مَنْ شَعْبَانَ لحديثِ أبي هُريرةَ مرفوعاً «إذَا انتَّصَفَ شَعْبَانُ فَلا تَصُومُوا».

أخرجَهُ أصحابُ السُّننِ [أبو داود (٢٣٣٧)، الترمذي (٧٣٨)، ابن ماجه (١٣٥١)] وغيرُهُمْ.

وقيلَ: إنَّهُ يُكُرِّهُ بعدَ الانْتِصافِ ويحرمُ قبلَ رمضانَ بيــومِ أو يومينِ.

وقالَ آخرونَ: يجوزُ منْ بعدِ انْتِصافِ ويحسرُمُ قبلَـهُ بيــومٍ أو

أَمَّا جَوَازُ الأَوَّلِ فَلأَنَّهُ الأَصَلُ وَحَدَيْثُ أَبِي هُرِيرةَ ضَعَيْفٌ. قَالَ أَحَدُ وَابِنُ مَعِينِ: إِنَّهُ مُنْكُرٌ.

وأمَّا تحريمُ النَّاني فلحديثِ الْكِتَابِ وَهُوَ قولٌ حسنٌ.

### ٢- لا يُصامُ يوم الشكّ

٩١٨ - وَعَنْ عَمَّارِ بَنِ يَاسِرٍ ﴿ قَالَ: «مَنْ صَامَ الْيَوْمَ الَّذِي يُشَكُ فِيهِ فَقَدْ عَصَى أَبَا الْقَاسِمِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ذَكَرَهُ الْبُخَارِيُّ تَعْلِيقًا ۚ (كتاب الصوم، تحت بـــاب (١٦)]، وَوَصَلَــهُ الْخَمْسَــةُ وَابو داود (٢٣٣٤)، الـــرَمَدي (٦٨٦)، النســـاني (١٥٣/٤)، ابــن ماجه (١٦٤٥)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُرِيْمَةَ (١٩١٤) وَابْنُ حِبَّانُ حِبَّانَ (٣٥٨٥).

(وعن عمَّارِ بنِ ياسرِ صَحَّجُهُ قَالَ: من صامَ اليومَ الَّذي يُشَكُّ مُعنَّرُ الصَّيْعَةِ مُسندَ إلى (فِيهِ فَقَدْ عصى أبا القاسمِ. ذَكَرَهُ البخارِيُّ تعليقاً ووصلَهُ إلى عمَّارِ (الخمسةُ) وزادَ المصنَّفُ في الفَتْحِ بعدو (٢٠/٤): الحَاكِمَ (٢٠/٤)، ٤٢٤) وانَّهُمْ وصلُوهُ من طريقِ عمرو بن يس عن أبي إسحاق ولفظه عندهُم «كنَّا عِنْدَ عَمَّارِ بُنِ يَاسِرِ فَأَتِيَ بِشَاةٍ مَصْلِيَةٍ فَقَالَ: كُلُوا فَتَنَحَّى بَعْضُ الْقَوْمِ فَقَالَ: إنِّي يَاسِرِ فَأَتِي بِشَاةٍ مَصْلِيَةٍ فَقَالَ: كُلُوا فَتَنَحَّى بَعْضُ الْقَوْمِ فَقَالَ: إنِّي صَامَ إلَّخُ (وصحَحَمُ ابنُ خُزِيمَةُ وابنُ حَبَّانُ) قالَ ابنُ عبدِ البرُّ: هُوَ مُسندٌ عندَهُمْ لا يخْتَلفونَ في ذلِك، حَبَّانُ قالَ ابنُ عبدِ البرُّ: هُوَ مُسندٌ عندَهُمْ لا يَخْتَلفونَ في ذلِك، النَّهَى.

وَهُـوَ موقـوفُ لفظـاً مرفـوعٌ حُكْمـاً ومعنَـاهُ مُسْتَفادٌ مــنُ احاديثِ النَّهْـي عـن اسْتِقبالِ رمضـانَ بصــومٍ واحــاديثِ الأمــرِ بالصّوم لروّيَتِهِ.

واعلم أنَّ يومَ الشَّكُ هُوَ يومُ الثَّلاثينَ منْ شعبانَ إذا لمْ يُسرَ الْهلالُ فِي لَيْلتِهِ بغيمِ سَاتِرٍ أو نحـوهِ فيجـوزُ كونُـهُ مـنْ رمضـانَ وَكُونُهُ منْ شعبانَ.

والحديثُ وما في معنَاهُ يدلُّ على تحريمِ صومِهِ وإليَّهِ ذَهَـبَ الشَّافعيُّ [«ترتيب المسند» (٧٢١)] واخْتَلفَ الصَّحابةُ في ذلِكَ.

منْهُمْ مَنْ قَالَ بجوازِ صومِهِ ومنْهُـمْ مَنْ مَنْعَ مَنْهُ وعَـدُّهُ

عصياناً لأبي القاسم والأدلَّةُ معَ المحرُّمينَ.

وامًّا ما أخرجَهُ الشَّافعيُّ عنْ فاطمةَ بنت الحسينِ «أَنَّ عليّـاً عليه السلام قال: لأنَّ أصومَ يوماً من شعبانَ أحسبُّ إليَّ منْ أَنْ أَفطرَ يوماً من شعبانَ أَسَه ليس في يوم أَفطرَ يوماً من رمضانَ " فَهُو أثرٌ مُنقطعٌ على أَنَّهُ ليس في يوم شك مُجرَّدٍ بل بعد أن شهد عندهُ رجلٌ على رُويةِ الْهِلالِ فصامَ قال النَّاسَ بالصَّيام وقال: «لأنْ أصومَ» إلخ.

وثمًا هُوَ نصٌّ في البابِ حديثُ ابنِ عبَّاسِ «فَإِنْ حَالَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَـهُ سَـحَابٌ فَـأَكُمِلُوا الْعِـــدُةَ ثَلاثِــينَ وَلا تَسْــَتَقْبِلُوا الشّــهُرَ اسْتِقْبَالاً».

أخرجَهُ أحمدُ (۲۲۲/۱) وأصحابُ السُّننِ [أبو داود (۲۳۲۷)، المَرَدِي (۱۲۵۸)، النسائي (۱۳۲۶)، ابن ماجه (۱۲۵۸)] وابسنُ خُرِيمَةً (۱۹۱۲)].

وأبـو يعلـى (٢٤٣/٤) وأخرجَـهُ الطَّيالسـيُّ (٢٧٩٣) بلفــظِ "وَلا تَسْتَقْبِلُوا رَمَضَانَ بِيَوْم مِنْ شَعْبَانَ».

وأخرجَهُ الدَّارِقطنيُّ (١٩٢/٣) وصحَّحَهُ ابسنُ خُزيمـةً في صحيحِهِ (١٩١٩) ولأبي داود (٢٣٢٥) منْ حديثِ عائشةَ «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيُّ يَتَحَفَّظُ مِنْ غَيْرِهِ يَصُومُ لِرُوْيَةِ هِلالِ رَمَضَانَ فَإِنْ غُمَّ عَلَيْهِ عَـدُ ثُلاثِينَ يَوْماً ثُـمُ عَلَيْهِ عَـدُ ثُلاثِينَ يَوْماً ثُـمُ صَامَه.

واخرجَ ابو داود (٢٣٧٦) منْ حديثِ خُذيفةَ مرفوعاً «لا تَقَدَّمُوا الشَّهْرَ حَتَّى تَرَوُا الْهِمَلالَ او تُكْمِلُوا الْمِدَّةَ ثُـمُّ صُومُوا حَتَّى تَرَوْا الْهِلالَ أو تُكْمِلُوا الْهِدَّةَ».

وفي الباب احاديثُ واسعةٌ دائَّةٌ على تحريم صومِ يـومِ الشُّكُ منْ ذلِكَ قولُهُ:

#### ٣- إتمام عدة الشهر والتقديرُ له

٦١٩ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قال:
 سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿إِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَصُومُوا،
 وَإِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَأَفْطِرُوا، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا لَهُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٠٠)، مسلم (١٠٨٠)(٨)].

وَلِمُسْلِمِ (١٠٨٠)(٤) وَفَإِنْ أَغْمِي عَلَيْكُمْ فَاقْتُرُوا لَهُ ثَلاثِينَه

وللبخاريُ (١٠٩٧): ﴿فَأَكُمُلُوا الْعُدُةُ لِلْالْيَنَ ۗ

(وعن ابن عُمرَ رضي اللَّه عنهما قبالَ: سمَّعْت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: ﴿إِذَا رَأَيْتُمُوهُ } أي الْهلالَ.

(فَصُومُوا وَإِذَا رَأَيْنُمُوهُ فَأَفْطِرُوا فَإِنْ غُمَّ، بضم الْغَيْسن الْمُعْجَمَةِ وَتَشْدِيدِ الْمِيمِ أَيْ حَالَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ غَيْمٌ (عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا لَهُۥ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ).

الحديثُ دليلٌ على وُجـوب صـومٍ رمضـانَ لرؤيـةِ هلالِـهِ وإفطارهِ أَوَّلَ يُومُ مِنْ شُوَّالُ لَرُوْيَةِ هَلَالِهِ.

وظَاهِرُهُ اشْتِراطُ رُوْيةِ الجميع لَهُ من المخاطبينَ لَكِنْ قَـامَ الإجاعُ على عدم وُجوبِ ذلِكَ بل المرادُ ما يَثْبَتُ بهِ الحُكْمُ 

فمعنى «إذا رايْتُمُوهُ» أي إذا وُجدَت فيما بينكُم الرُّوية، فيدلُّ هذا على أنَّ رُؤيسةً بلـدٍ رُؤيـةً لجميع أهْـلِ البـلادِ فيـلزمُ

وقيلَ: لا يُعْتَبِرُ؛ لأنَّ قُولَـهُ: (إذا رأيْتُمُوهُ) خطابٌ لأناس غِصوصينَ بهِ.

وفي المسألةِ أقوالٌ ليسَ على أحدِهَا دليلٌ نَاهِضٌ والأقـربُ لُزُومُ أَهْلِ بِلَدِ الرُّؤيةِ وما يَتَّصلُ بِهَـا مـن الجِهَـاتِ الَّتِـي علـى

وفي قولِهِ: (لرؤيِّمهِ) [البخاري (١٩٠٩) من حديث ابي هريسرة] دَلِيلٌ على أنَّ الواحدَ إذا انضردَ برؤيةِ الْهِـلالِ لرَمَّةُ الصُّـومُ وَالإَفْطَارُ وَهُوَ قُولُ أَنْمُةِ الآلِ وَأَنْمُةِ المُذَاهِبِ الْأَرْبِعَةِ فِي الصُّومِ.

والخُتُلفوا في الإفطار:

فقالَ الشَّافعيُّ: يُفطرُ ويخفِيه.

وقالَ الأكثرُ: يستَمرُ صائماً اختِياطاً؛ كذا قالَهُ في الشُّوح ولَكِنَّهُ تَقَدَّمَ لَهُ فِي أَوَّلُ بَابِ صَلَّاةِ الْعَيْدِينِ أَنَّهُ لَمْ يَقُلُ بَأْنَـهُ يَتَرُكُ يَقْينَ نَفْسِهِ وَيُتَابِعُ حُكُمَ النَّاسِ إِلاَّ مُحمَّــدَ بِـنَ الْحَســنِ الشَّـيبانيُّ والَّ الجمْهُورَ يقولونَ: إنَّهُ يَتَعَيَّنُ عليْــهِ حُكْــمُ نفسِـهِ فيمــا يَتَيقُنُـهُ فناقضَ هُنا ما سلفَ.

وسببُ الخلافِ قولُ ابن عبَّاس لِكُريبِ ﴿إِنَّهُ لا يَعْتَدُ برؤيةِ

الْهلال» وَهُوَ بالشَّام، بـلْ يُوافـقُ أَهْـلَ المدينةِ فيصـومُ الحـاديَ والثَّلاثينَ باغتِبارِ رُؤيةِ الشَّامِ؛ لأنَّهُ يومُ الثَّلاثينَ عندَ أَهْــلِ المدينـةِ وقالَ ابنُ عبَّاس: إنَّ ذلِكَ من السُّنَّةِ.

وَتَقَدُمُ الحَديثُ وليسَ بنصٌّ فيما اخْتَجُوا بهِ لاخْتِمالِهِ كمــا تقدُّمَ فالحقُّ أنَّهُ يعملُ بيقينِ نفسِهِ صوماً وإفطاراً ويحسـنُ التَّكتُّـمُ بها صوناً للعباد عن إثمِهم بإساءة الظَّنُّ بهِ.

(ولسلم) أيَّ عن ابنِ عُمرَ (فَإِنْ أَغْمِيَ عَلَيْكُمْ فَاقْتُرُوا لَـهُ لَلاثِينَ وللبخاريُّ) أيْ عن أَبن عُمرَ (فَأَكُملُوا العدَّةُ ثلاثينَ).

قولُهُ: «فاقدروا لَهُ» هُوَ أمرٌ همزَتُهُ همزةُ وصل وَتُكُسرُ الدَّالُ وَتُضمُّ، وَقِيلَ: الضَّمُّ خطأً، وفسَّرَ المرادَ بِهِ بقولِهِ: "فــاقدروا ثلاثينَ» قوله: "وأَكْملوا العدُّةُ ثلاثينَ».

والمعنى: أفطروا يومَ الثُّلاثينَ واحسبوا تمَّامَ الشُّهُر وَهَـذَا أحسنُ تفاسيرهِ.

وفِيهِ تفاسيرُ أُخرُ نقلَهَا الشَّارحُ خارجةً عنْ ظَاهِرِ المرادِ من

قَالَ ابنُ بطَّال: في الحديثِ دفعٌ لمراعاةِ المنجُّمينَ، وإنَّما المعوَّلُ عليْهِ رُؤيةُ الْأَهِلَّةِ وقدْ نُهينا عن التَّكَلُّف.

وقدْ قالَ الباجيُّ في الرَّدُّ على منْ قالَ: إِنَّهُ يجوزُ للحاسب والمنجِّم وغيرهِمَــا الصُّومُ والإفطـارُ اعْتِمـاداً علـى النَّجـومِ: إنَّ إحماعَ السُّلفِ حُجَّةً عليهم.

وقالَ ابنُ بُرَيرة: هُوَ مَذْهَبٌ باطلٌ قَدْ نَهَـت الشُّريعةُ على الحوض في علم النُّجوم؛ لأنَّهَا حدسٌ وَتَخمينٌ ليسَ فِيهَا قطعٌ.

قالَ الشَّارِحُ: قُلْت: والجوابُ الواضحُ عليْهِمْ ما أخرجَهُ البخاريُ (١٩١٣) عن ابنِ عُمرَ أَنَّهُ ﷺ قَـالَ: وإِنَّا أُمَّةً أُمَّيَّةً لا نَكْتُبُ وَلا نَحْسُبُ، الشَّهْرَ هَكَذَا وَهَكَـٰذَا يَعْنِي تِسْعاً وَعِشْرِينَ مَرَّةً وَثَلَاثِينَ مَرَّةً٣.

٠٦٢٠ وَلَـهُ (١٩٠٩) فِي حَدِيــــــــُو أَبِــي هُرَيُـــرَةَ وْفَأَكْمِلُوا عِدُّهُ شَعْبَانَ ثَلاثِينَ،

قوله: (ولَهُ) أيِّ: البخاريِّ (في حديثِ أبي هُريرةَ الْفَأَكْمِلُوا عِدَّةَ شَعْبَانَ ثَلَالِينَ ﴾ هُوَ تصريحٌ بمفادِ الأمر بالصُّوم لرؤيَّتِهِ في

روايةِ فإنْ غُمُّ (فَأَكْملوا العدُّةَ) أيْ عدَّةً شعبانَ.

وَهَٰذِهِ الْأَحَادِيثُ نُصوصٌ في أَنَّهُ لا صومَ ولا إفطارَ إلاَّ بالرُّوْيَةِ للْهلال أو إكمال العدَّةِ.

#### ٤ ــ شهادة الواحد في رؤية الهلال

٣٦٢١ - وَعَن ابْنِ عُمْرَ رضي اللّه عنهما قَالَ: 
«تَرَاءَى النَّاسُ الْهِلالَ، فَأَخْبَرْت النَّبِيّ ﷺ أَنِّي رَأَيْتُهُ، 
فَصَامَ، وَأَمَرَ النَّاسَ بِصِيَامِهِ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٢٣٤٢)، وَصَنَّحْمَهُ الْحَاكِمُ (٤٢٣/١) وَابْسَنُ حِبَّـانْ (٣٤٤٧).

الحديثُ دليلٌ على العملِ بخبرِ الواحـــدِ في الصَّـومِ دُخــولاً فِيهِ، وَهُوَ مَذْهَبُ طائفةٍ منْ أنتَّةِ العلم ويشتَرطُ فِيهِ العدالةُ.

وَذَهَبَ آخرونَ إِلَى أَنَّهُ لا بُدُ مِن الاثنينِ؛ لأَنْهَا شَهَادةً واسْتَدَلُوا بخبر رَوَاهُ النَّسَائِيّ (١٣٢/٤) عنْ عبدِ الرَّحمنِ بِنِ زِيدِ بنِ الحَطَّابِ أَنَّهُ قالَ: جالسَت أصحابَ رسولِ اللَّهِ ﷺ وَسالَتهمْ وحدَّثُونِي: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: صُومُوا لِرُوْيَتِهِ وَأَفْطِرُوا لِرُوْيَتِهِ وَأَفْطِرُوا لِرُوْيَتِهِ فَإِنْ غُمْ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوا عِدَّةً شَعْبَانَ ثَلاثِينَ يَوْماً إِلاَّ أَنْ يَشْهَدَ شَاهِدَان» فدلُ بمَفْهُوبِهِ أَنْهُ لا يَكْفي الواحدُ.

وأجيبَ عَنْهُ بأنَّهُ مَفْهُومٌ والمنطوقُ الَّذِي افسادَهُ حديثُ ابـنِ عُمرَ وحديثُ الأعرابيُّ الآتِي أقوى منهُ ويدلُّ على قبـولِ خـبرِ الواحدِ فيقبلُ بخبر المرأةِ والعبدِ.

وأمًّا الخروجُ منْهُ فالظَّاهِرُ أَنَّ الصَّومَ والإفطارَ مُسْتَويانِ فِي كَفَايَةِ خَبَرِ الواحدِ.

وامًّا حديثُ ابنِ عبَّاسِ وابسنِ عُمرَ «أَنَّهُ ﷺ أَجَازَ خَبَرَ وَاحِدِ عَلَى هِــلال رَمْضَانَ وَكَانَ لا يُجِيزُ شَـهَادَةَ الإِفْطَارِ إلاً بِشَهَادَةِ رَجُلَيْنِ \* فَإِنَّهُ ضَعْفَهُ الدَّارِقطنيُّ (٢/٣٥٦) وقدال: تفرد بِهِ حفصُ بنُ عُمرَ الأيليُّ وَهُوَ ضعيفٌ.

ويدلُ لقبولِ خبرِ الواحدِ في الصُّومِ دُخولاً أيضاً قولُهُ:

٦٢٢- وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما «أَنْ أَعْرَابِيًا جَاءَ إِلَى النَّبِيُ ﷺ فَقَالَ: إِنِّي رَأَيْتِ الْهِلِالَ،

فَقَالَ: أَتَشْهَدُأَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: أَتَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: فَأَذَّنْ فِي النَّاسِ يَا بِلالُ: أَنْ يَصُومُوا غَداً».

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ [أبـو داود (٢٣٤٠)، الـومذي (٦٩١)، ابـن ماجـه (١٦٥٠)].

وَصَحُحَهُ ابْنُ خُوْيُمَةَ (١٩٢٣) وَابْنُ حِبَّانَ (٣٤٤٦)، وَرَجُحَ النَّسَائِيَ إِرْسَالُهُ (١٣١/٤).

فِيهِ دليلٌ كالَّذي قبلَهُ على قبولِ خبرِ الواحدِ في الصَّومِ.

ودلالة على أنَّ الأصلَ في المسلمينَ العدالـةُ إذْ لم يطلبُ على الأعرابيُ إلاَّ الشَّهَادةَ.

وفِيهِ أَنَّ الْأَمَرَ فِي الْهِلالِ جَارِ مِجْرِي الْإِخْبَارِ لَا الشَّهَادَةِ.

وأنَّهُ يَكُفِّي فِي الإيمانِ الإقرارُ بالشَّهَادَتَينِ ولا يــــلزمُ التَّـبرِّي منْ سائرِ الأديانِ.

### ٥ النية في الصيام

٦٢٣ - وَعَنْ حَفْصَةَ أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ لَمْ يُبَيِّتِ الصَّيَامَ قَبْلَ الْفَجْرِ فَلا صِيَامَ لَهُ».

رَوَاهُ الْعَمْسَــَةُ [احمــد (٢٨٧/٦)، أبــو داود (٢٤٥٤)، الـــــرمذي (٧٣٠)، النساني (١٩٦٤)، ابن ماجه (١٧٠٠)]، وَمَالُ التَّرْمِذِيُّ وَالنَّـــَـائِيُّ الْكُرْمِذِيُّ وَالنَّـــَـائِيُّ الْكُرْمِذِيُّ وَالنَّـــَـائِيُّ الْكُرْمِذِيُ

وَصَحُّحَمَهُ مَرْقُوعاً الْمَنُ خُرَيْمَمَةً (١٩٣٣) وَالْمِنُ حِبَّانَ [المجروحـين (٤٦/٢)].

وَلِلدَّارَقُطْنِي (١٧٢/٢) ﴿ لا صِيَامَ لِمَنْ لَمْ يَفْرِضْهُ مِنَ اللَّيْلِ،

روعنْ حفصةَ أُمَّ المُومنينَ رضي الله عنها أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قالَ: «مَنْ لَمْ يُبَيِّت الصَّيَامَ قَبْلَ الْفَجْرِ فَلا صِيَامَ لَهُ». روَاهُ الخمسةُ ومالَ الترمذيُّ والنَّسانيُّ إلى ترجيح وقفِهِ) على حفصةً.

(وصحَّحَهُ موفوعاً ابنُ خُزِيمةَ وابنُ حِبَّانَ وللدارقِطني) أيْ عنْ حفصةَ (لا صِيَامَ لِمَنْ لَمْ يَفْرِضنهُ مِن اللَّيْلِ).

الحديثُ اخْتَلْفَ الْأَنْمَةُ فِي رَفْعِهِ وَوَقْفِهِ.

وقالَ أبو مُحمَّدِ بنُ حزم: الاخْتِلافُ فِيهِ يُزيدُ الخَبَرَ قُـوَّةً؛ لأنَّ منْ روَاهُ مرفوعاً قدْ روَاهُ موقوفاً.

وقد أخرجَهُ الطَّبرانيُّ («الكبير» (١٩٦/٢٣)) من طريق أُخرى وقال: رجالُهَا ثْقَاتُ.

وَهُوَ يَدَلُّ عَلَى أَنَّهُ لا يَصِحُّ الصِّيامُ إلاَّ بَنَّبِيبَ النَّيَّةِ وَهُـوَ أنْ ينويَ الصَّيامَ في أيُّ جُــزء مـن اللَّيـل وأوَّلُ وقْتِهَـا الغـروبُ وذلك؛ لأنَّ الصُّومَ عملٌ والأعمالُ بالنَّيَاتِ وأجزاءُ النَّهَـار غـيرُ مُنفصلةٍ من اللَّيل بفاصل يُتَحقَّقُ فلا يَتَحقَّقُ إلاَّ إذا كــانَت النَّيـةُ واقعةً في جُزء من اللَّيل، وَتُشْتَرطُ النَّيَّةُ لِكُلِّ يـوم علـى انفـرادِهِ وَهَذَا مَشْهُورٌ مِنْ مَذْهَبِ احْمَدَ وَلَهُ قُولٌ: إِنَّـهُ إِذَا نَـوى مِنْ أَوَّلِ الشُّهْر تُجزئُهُ.

وقوًى هذا القولَ ابنُ عقيل بأنَّهُ ﷺ قالَ: «لِكُلُّ امْرَىٰ مَــا نُوِّي، [البخاري (١)، مسلم (١٩٠٧)] وَهَذَا قَدْ نــوى جميعَ الشُّهْر، ولأنَّ رمضانَ بمنزلةِ العبادةِ الواحدةِ؛ لأنَّ الفطرَ في ليالِيــه عبــادةً أيضاً يُسْتَعانُ بهَا على صوم نَهَارهِ وأطالَ في الاسْتِدلال على هذا بما يدلُّ على قُوْتِهِ والحديثُ عامٌّ للفـرض والنَّفـلِ والقضـاءِ والنَّذر مُعيَّناً ومطلقاً.

وفِيهِ خلافٌ وَتَفاصيلُ.

واسْتَدلُّ منْ قالَ بعدم وُجـوبِ النَّبييـتِ بحديثِ البخـاريُّ [البخاري (٢٠٠٧)، مسلم (١١٣٥)] ﴿ أَنَّهُ كُلُّمْ بَعَثَ رَجُلاً يُنَادِي فِي النَّاس يَوْمَ عَاشُورًا ۚ إِنَّ مَنْ أَكَلَ فَلَيْتِمَّ أَو فَلْيَصُمْ وَمَنْ لَمْ يَــأَكُلُ فَلا يَأْكُلُ".

قالوا: وقدْ كانَ واجباً ثُمَّ نُسخَ وُجوبُهُ بصوم رمضانَ ونسخُ وُجوبهِ لا يرفعُ سائرَ الأحكام فقيسَ عليْــهِ رمضــانُ ومـــا في حُكْمِهِ من النَّذر المعيَّن والتَّطرُّع فخصٌّ عُمومَ "فلا صيامَ لَهُ" بالقياس وبحديثِ عائشةَ الآتِي فإنَّهُ دلُّ على أنَّهُ ﷺ كَانَ يَصُومُ تُطَوُّعاً مِنْ غَير تَبْييتِ النَّيَّةِ.

وأجيبَ: بأنَّ صومَ عاشوراءَ غيرُ مُساو لصوم رمضانَ حَتَّى يُقاسَ عليْهِ فإنَّهُ ﷺ الزمّ الإمسَاكَ لمنْ فـــدْ أَكَـلَ ولمـنْ لمْ يـأْكُلْ فعلمَ أَنَّهُ أَمَرٌ خَاصٌّ ولأنَّهُ إِنَّمَا أَجْزَأَ عَاشُورَاءُ بِغَيْرِ تَبِيبَ لِتَعَذُّرُهِ فَيْقَاسُ عَلَيْهِ مَا سُوَاهُ كَمَنْ نَامَ حَتَّى أَصِبَحَ، عَلَى أَنَّهُ لا يَلزمُ مَنْ تمام الإمسَاكِ ووجوبهِ أنَّهُ صومٌ مُجزئٌ.

وأمًّا حديثُ عائشةَ وَهُوَ:

### ٦- الإفطارُ بعد نية الصيام

٢٢٤\_ وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللَّه عنهـا قَـالَتْ: «دَخُلَ عَلَيُّ النَّبِيُّ ﷺ ذَاتَ يَوْم، فَقَالَ: هَـلُ عِنْدُكُمْ شَيْءٌ؟ قُلْنَا: لا، قَالَ: فَإِنِّي إِذاً صَائِمٌ. ثُمَّ أَتَانَا يَوْماً آخَرَ، فَقُلْنَا: أُهْدِي لَنَا حَيْسٌ، فَقَالَ: أُرينِيهِ، فَلَقَادُ أصبَحت صائماً فَأَكُلُ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١١٥٤)

وهو قوله: (وعنْ عائشةُ رضي الله عنها قالَتْ: «دَخَلُ عَلَيٌّ النُّبِيُّ ﷺ ذَاتَ يَوْم فَقَالَ: هَلْ عِنْدَكُمْ سَنَىءٌ قُلْنَا: لا، قَالَ: فَإِنِّي إذا صَائِمٌ ثُمُّ أَتَانًا يَوْماً آخَرَ فَقُلْنَا: أَهْدِيَ لَنَا حَيْسٌ ) بفَتْح الحاء الْمُهْمَلَةِ فَمَثَنَّاةً تَخْتِيَّةٌ فَسَينٌ مُهْمَلَةً هُوَ التَّمْرُ مَعَ السَّمَنِ والْأَقطِ.

(وْلَقَالَ: أَرِينِيهِ لَلَقَدْ أَصْبَحْت صَائِماً فَأَكَلَ، رَوَاهُ مُسلمٌ).

فالجوابُ عنْهُ أَنَّهُ أعــمُ مـنْ أَنْ يَكُـونَ بيَّتَ الصُّومَ أَو لا فيحملُ على التَّبييت؛ لأنَّ الحُتَّملَ يُردُّ إلى العامُّ ونحــوِهِ على أنَّ في بعض روايات حديثها «إنّي كُنْت أصبحْت صائماً».

والحاصل أن الأصل عُمومُ حديثِ التّبيتِ وعدمُ الفرق بينَ الفرضِ والنَّفـلِ والقضاءِ والنَّـذرِ ولمْ يقـمْ مـا يرفـعُ هذيـنِ الأصلين فَتَعيَّنَ البقاءُ عليهمًا.

### ٧\_ سنة تعجيل الفطرِ

٦٢٥ ـ وَعَنْ سَهْلِ بْــنِ سَـعْدِ ﷺ، أَنْ رَسُـولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: الا يَدَالُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا عَجُلُوا الْفِطْرَ».

مُثَفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٥٧)، مسلم (١٠٩٨)]

(وعنْ سَهْل بن سعدِ ﷺ) هُوَ أبو العبَّاس سَهْلُ بنُ سَعدِ بن مالِك. أنصاريُّ خزرجيُّ يُقالُ: كَانَ اسمُهُ حَزناً؛ فسمَّاهُ رسولُ اللَّهِ ﷺ سَهْلاً، مَاتَ النَّبِيُّ ﷺ وَلَهُ خَسَ عَشْرَةَ سَنَّةً ومَاتَ سَهْلٌ بالمدينةِ سنةَ إحدى وَتِسعينَ وقيـلُ: ثمـان وثمـانينَ، وَهُوَ آخرُ منْ مَاتَ من الصَّحابةِ بالمدينةِ.

(أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿لا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرِ مَا عَجُلُوا الْفِطْرَ» مُنْفَقٌ عليْسهِ) زادَ أحمدُ (١٧٢/٥): ﴿وَأَخَّرُواَ السُّحورَ» زادَ أبو داود (٣٣٥٣): ﴿لاَنَّ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى يُؤَخِّرُونَ الإِفْطَارَ إِلَى الشَّبَاكِ النَّجُوم».

قالَ في شرحِ المصابيحِ: ثُمَّ صارَ في ملَّتِنا شعاراً لأهْـلِ البدعةِ وسمةُ لَهُمْ.

والحديثُ دليلٌ على اسْتِحبابِ تعجيلِ الإفطارِ إذا تحقَّقَ غُروبُ الشَّمسِ بالرُّويةِ أو بإخبارِ منْ يجـوزُ العمـلُ بقولِـهِ وقـدْ ذَكَرَ العلَّةَ وَهِيَ مُخالفة اليَّهُودِ والنَّصارى.

قَالَ الْمُهَلَّبُ: والحِكْمةُ فِي ذلِكَ أَنَّهُ لا يُزادُ فِي النَّهَارِ من اللَّيلِ ولاَنَّهُ أَرفقُ بالصَّاتمِ وأقوى لَهُ على العبادةِ.

قَالَ الشَّافعيُّ: تعجيلُ الإفطارِ مُسْتَحبٌّ ولا يُكْرَهُ تأخيرُهُ إلاَّ لمنْ تعمَّدَهُ ورأى الفضلَ فِيهِ.

(قَلْت) في إباحَتِهِ ﷺ المواصلةَ إلى السَّحرِ كما في حديثِ أبي سعيدٍ [خ (١٩٦٧)] ما يدلُّ على أنَّهُ لا كرَاهَةَ إذا كانَ ذلِكَ سياسةٌ للنَّفسِ ودفعاً لشَهْوَتِهَا إلاَّ أنَّ قولَهُ:

٦٢٦ وَلِلتَّرْمِذِيُّ (٧٠٠) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةً
 عَنِ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: قَالَ اللَّهُ عَنْ وَجَلُ: أَحَبُ عَنْ النَّبِيُ اللَّهُ عَنْ وَجَلُ: أَحَبُ عِبَادِي إِلَيْ أَعْجَلُهُمْ فِطْراً»

وهو قوله: (ولِلتَّرمذيِّ مَنْ حديثِ أَبِي هُرِيرةَ هَا عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: "قَالَ اللَّهُ عَزُّ وَجَلُ: أَخَبُّ عِبَادِي إِلَيٍّ أَعْجَلُهُمْ فِطْراً") دالٌّ على أنْ تعجيلَ الإفطارِ أحبُّ إلى اللَّهِ تعالى من تأخيرِهِ.

وأنَّ إباحةَ المواصلةِ إلى السَّحرِ لا تَكُونُ افضلَ منْ تعجيلِ الإفطارِ أو يُرادُ بــ«عبـادي» الَّذيــنَ يُفطـرونَ ولا يُواصلــونَ إلى السَّحر.

وامًّا رسولُ اللَّهِ ﷺ فإنَّهُ خارجٌ عنْ عُمومٍ هــذا الحديثِ لِتَصريحِهِ ﷺ بأنَّهُ لِيسَ مثلَهُمْ كما يأتِي فَهُوَ أحبُ الصَّائمينَ إلى اللَّهِ تعالى وإنْ لمْ يَكُنْ أعجلَهُمْ فطراً؛ لأنَّهُ قذ أُذنَ لَهُ في الوصالِ ولوْ أيَّاماً مُتَّصلةً كما يأتِي.

#### ٨- بركةُ السحور

٦٢٧ - وَعَنْ أَنَسِ بُنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ: قَالَ
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: التَسَحُّرُوا فَإِنَّ فِي السَّحُور بَرَكَةً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٢٣)، مسلم (١٠٥٩)]

روعن أنس عليه قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ: تسخّروا فبانَّ في السَّحورِ) بفُتْحِ المُهْمَلةِ اسمٌ لما يُتَسحَّرُ بِهِ ورويَ بــالضَّمُّ على أنَّهُ مصدرٌ.

(بَرَكَةً مُتَفَقَّ عَلَيْهِ) زادَ احمدُ (١٢/٣) منْ حديثِ أَبِي سعيدٍ: "فَلا تَدَعُوهُ وَلَوْ أَنْ يَتَجَـرَعَ أَحَدُكُـمْ جَرْعَـةً مِنْ مَـاءٍ فَـإِنْ اللَّـهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى الْمُتَسَحَرِينَ».

وظَاهِرُ الأمرِ وُجوبُ التَّسخُرِ ولَكِنَّهُ صرفَهُ عَنْهُ إِلَى النَّـدبِ ما ثبَتَ منْ مُواصلَتِهِ ﷺ ومواصلةِ أصحابِهِ ويناْتِي الْكَـلامُ في حُكْمِ الوصالِ.

ونقلَ ابنُ المنذرِ الإجماعَ على أنَّ التَّسحُرَ مندوبٌ.

والبرَكَةُ المشارُ إليْهَا فِيهَ اتّباعُ السُّنَةِ ومخالفةُ أَهْـلِ الْكِتَـابِ لحديثِ مُسلم (١٠٩٦) مرفوعاً «فَصْـلُ مَـا بَيْـنَ صِيَامِنَـا وَصِيَـام أَهْلِ الْكِتَابِ أَكُلَـةُ السَّحَرِ» والتَّقـوي بِـهِ على العبـادةِ وزيـادةً النشاطِ والتَّسبُّبُ للصَّدقةِ على منْ سالَ وقْتَ السَّحرِ.

### ٩ ــ الإسراعُ في الإفطار

٦٢٨ - وَعَنْ سَلْمَانَ بْنِ عَامِرِ الضّبِيِّ عَنِ النّبِيِّ
 قَالَ: ﴿إِذَا أَفْطَرَ أَحَدُكُمْ فَلْيُفْطِرْ عَلَى تَمْرٍ، فَإِنْ لَكُمْ فَلْيُفْطِرْ عَلَى تَمْرٍ، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلْيُفْطِرْ عَلَى مَاءٍ، فَإِنّهُ طَهُورٌ».

رَوَاهُ الْحَمْسَةُ [احمد (١٧/٤)، أبو داود (٢٣٥٥)، النومذي (٢٥٨)، النسساني في والكبرى، كما في وتحفة الأشسواف، (٤٤٨٦)، ابس ماجــه (١٦٩٩)]، وَصَعَّحَهُ ابْنُ حُزِيْمَةً (٢٠٦٧) وَابْنُ حِبَّانْ (٣٥١٥) وَالْحَاكِمُ (٢٠٦٧)]

(وَعَنْ سَلَمَانَ بَنِ عَامِمِ الصَّبِّيِّ صَلَّى اللهِ اللهِ فَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ كُور.

(عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا أَفْطَرَ أَحَدُكُمْ فَلَيُفْطِرُ عَلَى تَمْرِ فَدَانِ لَمْ يَجِدُ فَلَيُفْطِرُ عَلَى مَاء فَإِنَّهُ طَهُورٌ ﴾. رواهُ الحمسةُ وصحَّحَهُ ابنُ خُزِيمةَ وابنُ حبَّانَ والحَاكِمُ والحديثُ قد رُويَ من حديث عمرانَ بن حُصِن [ابن عدي كما في التلخيص (٢١١/٢)].

وفيهِ ضعف ومن حديث أنسس رواه الترمذي (١٩٤) والحَساكِم (٢٩١٠) وصحْحَه ورواه أيضًا السترمذي (١٩٦) والحَسائي [«الكبرى» كما في تحفة الأضراف» (١٩٢)] وغيرُهُم من حديث أنس من فعلِه على قال: «كَسانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى يُغطِرُ عَلَى رُطَبَاتٍ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَعَلَى تَمَرَاتٍ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَعَلَى تَمَرَاتٍ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ خَمَا حَسَوَاتٍ مِنْ مَاء وورد في عدد التَّمرِ أَنْهَا تَلكُ فَق الباب رواياتٌ في معنى ما ذَكَرناهُ.

ودلُّ على أنَّ الإفطارَ بما ذُكِرَ هُوَ السُّنَّةُ.

قَالَ ابنُ القيِّم [وزاد الماد، (٧/٥)]: وَهَذَا مَنْ كَمَالَ شَفَقَتِهِ عَلَى أُمِّتِهِ ونصحِهِمْ فَإِنَّ إعطاءَ الطَّبِعةِ الشَّيءَ الحُلوَ معَ خُلُو المعدةِ أدعى إلى قبولِه وانْتفاع القبوى بِهِ لا سيما القوَّةُ الباصرةُ فَإِنَّهَا تقوى بِهِ وَأَمَّا المَاءُ فَإِنَّ الْكَبَدَ يحصلُ لَهَا بالصَّومِ نوعٌ يبس فإنْ رطبت بالماء كمل انْتفاعُهَا بالغذاء بعدَهُ هذا مع ما في التَّمرِ والماء من الخاصيَّةِ التي لَهَا تأثيرٌ في صلاحِ القلبِ لا يعلمُهَا إلا أطبًاءُ القلوبِ.

## ٢ ـ باب ما يبطلُ به الصيامُ وما يجوز

## 1 - النهيُ عن الوصال

الله تعالى عنه قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَن الْوِصَالِ، فَقَالَ رَجُلٌ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَن الْوِصَالِ، فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ: فَإِنّك تُواصِلُ يَا رَسُولَ اللّهِ؟ فَقَالَ: وَأَيْكُمُ مِثْلِي؟ إِنِّي أَبِيتُ يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِي فَلَمَا وَاصَلَ بِهِمْ يَوْماً، ثُمَّ يَوْماً ثُمُّ رَأُولُ الْهِلالَ، فَقَالَ: لَـوْ تَاخُرُ الْهِلالُ لَزِدْتُكُمْ، وَاللّهُ لللهُ لَزِدْتُكُمْ، كَالْمُنكُلِ، لَهُمْ حِينَ أَبُواْ أَنْ يَنْتَهُوا».

مُتْفَنَّ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٦٥)، مسلم (١١٠٣)]

روعن أبي هُريرة رضي الله تعالى عنه قال: ﴿ نَهَى رَسُولُ اللّهِ اللّهِ عَن الْوِصَالِ ﴾ هُــوَ تــرْكُ الفطرِ بالنّهَــارِ وفي ليـــالي رمضــانَ بالقصدِ.

(فقال رجل من المسلمين) قال المصنفُ: لم أقف على اسبه (دَفَانِك تُواصِلُ يَا رَسُولَ اللّهِ، فَقَالَ: وَأَلَّكُمْ مِثْلِي إِنِي أَبِيتُ يُطْمِعُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِي فَلَمَّا أَبُوا أَنْ يَسْتَهُوا عَنِ الْوِصَالِ وَاصَلَ بِهِمْ يَوْمَا ثُمَّ يَوْما ثُمَّ يَوْما ثُمَّ مَا فُلُم رَأُوا الْهِلالَ فَقَالَ: لَوْ تَأْخُر الْهِلالُ لَزِدْتُكُمْ كَالْمُنكَلِ لَهُمْ حِينَ أَبُوا أَنْ يَسْهُواه. مُتَفقً عليه الحديثُ عندَ الشَّيخينِ من حين أَبُوا أَنْ يَسْهُواه. مُتَفقً عليه الحديثُ عندَ الشَّيخينِ من حديثِ أبي مُريرة [خ(١٩٦٩)، م (١٩٠١)] وابنِ عُمر [البخاري (١٩٣١)، مسلم (١٩٠٤)] وأنس البخاري (١٩٦١)] وعائشة والبخساري (١٩٠٤)، مسلم (١٩٠٤)

وَهُوَ دليلٌ عَلَى تحريمِ الوصالِ؛ لأنَّهُ الأصلُ في النَّهْيِ.

وقمة أبيح الوصالُ إلى السَّحرِ لحديثِ أبسي سمعيدِ اخ (١٩٦٧)] «فَأَيُّكُمْ أَرَادَ أَنْ يُوَاصِلَ فَلْيُوَاصِلْ إِلَى السَّحَرِ».

وفي حديث أبي سعيد هذا دليـلٌ على أنَّ إمسَـاكَ بعضِ اللَّيل مُواصلةً.

وَهُوَ يَرِدُّ عَلَى مَنْ قَالَ: إِنَّ اللَّيْلَ لِيـَـسَ محَـلاً للصَّـومِ فَـلا ينعقدُ بنيَّيَهِ.

وفي الحديث دلالة على أن الوصال من خصائصيه ﷺ وقد اخْتُلُفَ في حقٌ غيرهِ.

فقيلَ: التَّحريمُ مُطلقاً، وقيلَ: مُحرَّمٌ في حقُ منْ يشقُ عليهِ ويساحُ لمنْ لا يشتقُ عليهِ الأوَّلُ رأيُ الأكثرِ للنَّهْمِي وأصلُمهُ التَّحريمُ.

واستدل من قال: إنّه لا يحرم بأنّه عليه واصل بهِم ولو كان النّهي لِلتّحريم لما اقرهُم عليه فَهُو قرينة أنّه للْكَرَاهَة وحمة لَهُمْ وَتَخفيفاً عنهُمْ، ولأنّه اخرج أبو داود (٢٣٧٤) عن رجل من الصّحابة «نَهَى وَسُولُ اللّهِ عَلَى عَن الْحِجَامَة وَالْمُوَاصَلَة وَلَمْ يُحَرِّمُهُمَا إِنْفَاءً عَلَى أَصْحَابِهِ المسنادُهُ صحيح "وإيفاءً" مُتَعَلَّق بقولِه: «نَهَى».

وروى السبزّارُ [«كشف الأسستار» (١٠٢٤)] والطُسبرانيُّ في الأوسطِ [«المعجم الكبير» (٢٤٩/٧)] منْ حديثِ سَمرةَ "نَهَى النَّبِيُّ كَلَّىٰ عَن الْوصَال وَلَيْسَ بِالْعَزِيمَةِ».

ويدلُ لَهُ أيضاً مُواصلـهُ الصَّحابـةِ فـروى ابـنُ أبـي شـيبةَ (٣٣١/٢) بإسنادٍ صحيح أنَّ ابنَ الزَّبيرِ كانَّ يُواصلُ خســةَ عشـرَ يوماً وذَكَرَ ذلِكَ عنْ جماعةٍ غيرُهُ فلوْ فَهمُوا التَّحريمَ لما فعلُوهُ.

ويدلُّ للجوازِ أيضاً ما أخرجَهُ ابنُ السَّكُنِ مرفوعاً ﴿إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَكَتُبِ الصَّيَامَ بِاللَّيْلِ فَمَنْ شَاءَ فَلْيَتَّبِعِنِي وَلاَ أَجْرَ لَهُ».

قالوا: والتَّعليلُ بأنَّهُ منْ فعل النَّصارى لا يقتَّضي التَّحريمَ.

واغتذر الجمهُورُ عنْ مُواصلَتِ عَلَمْ بالصَّحابةِ بالْ ذلِكَ كَانَ تقريعاً لَهُمْ وَتُنْكِيلاً بِهِمْ واخْتَمل جوازَ ذلِك؛ لأجلِ مصلحةِ النَّهْيِ فِي تأكيدِ زجرِهِمْ لأنَّهُمْ إذا باشرُوهُ ظَهَرَتْ لَهُمْ حِكْمةُ النَّهْيِ وَكَانَ ذلِكَ أدعى إلى قبولِهِ لما يَتَرَبَّبُ عليهِ من المللِ في العبادةِ والتقصيرِ فيما هُوَ أَهَمُ منهُ وأرجعُ منْ وظائفِ العباداتِ والأقربُ من الأقوال هُوَ التَّفصيلُ.

وقولُهُ ﷺ «والْیُکُمْ مثلی» اسْتِفْهَامُ إِنْکَارٍ وَتَوبِیخِ اَيْ اَلْیُکُمْ علی صفَتِی ومنزلَتِی منْ ربُی.

واخْتُلُفَ فِي قولِهِ (يطعمني ويسقيني) فقيلَ: هُـــوَ علــى حَقِقَتِهِ كَانَ يُطعمُ ويسقى من عندِ اللَّهِ، وَتَعقَّبَ بأنَّهُ لــوْ كــانَ كذلِكَ لمْ يَكُن مُواصلاً.

وأجيبَ عنهُ بانَّ ما كانَ من طعامِ الجُنَّةِ على جهَةِ التَّكْريــمِ فإنَّهُ لا يُنافي التَّكْليفَ ولا يَكُونُ لَهُ حُكْمُ طعامِ اللَّنياً.

وقالَ ابنُ القيم [«زاد المعاده (٣٣/٣-٣٣)]: المرادُ ما يُغذّيهِ اللّهُ منْ معارفِهِ وما يُفيضُهُ على قلبِهِ منْ لذَّةٍ مُناجَاتِهِ وقرَّةٍ عينِهِ بقربِهِ وَتَنعُمِهِ بحبُهِ والشُّوقِ إليْهِ وَتَوابِعِ ذلِكَ منَ الأحوالِ الَّتِي هيَ غذاءُ القلوبِ وَتَنعيمُ الأرواحِ وقرَّةُ العينِ وبَهْجةُ النُفُوسِ، وللقلبِ والرُّوحِ بِهَا أعظمُ غذاء وأجودُهُ وانفَعُهُ وقدْ يقوى هذا الغذاءُ حَتَّى يُعنيَ عنْ غذاءِ الأجسامِ بُرهَةً منَ الزَّمانِ كما قيلَ شعداً.

لَهَا أَحَادِيثُ مَنْ ذِكْرَاكَ تَشْغُلُهَا عَنَ الشَّرَابِ وَتُلْهِيهَا عَنِ الرَّادِ لَهَا بُوجُهِكَ نُورٌ يُسْتَضَاءُ بِسِهِ وَمِنْ حَدَيْثِكَ فِي أَعْقَابِهَا حَادِي وَمِنْ لَهُ أَدْنَى مَعْرَفَةٍ أَوْ تَشُوقُ يَعْلَمُ اسْتِغْنَاءَ الجسسم بغذاء

القلب والرُّوحِ عن كثير من الغذاء الحيوانيِّ ولا سيَّما المسرورُ الفرحانُ الظَّانرُ بمطلوبِهِ الَّذي قرَّتْ عينُـهُ بمحبوبِهِ وَتَنعَّمَ بقربِهِ والرُّضا عنهُ، وساقَ هذا المعنى واختار هـذا الوجْهَ في الإطمامِ والإسقاء.

وامًّا الوصالُ إلى السَّحرِ فقدْ أذنَ ﷺ فِيهِ كما في حديثِ البخاريُ عندَ أبي سعيدِ أنَّهُ سمعَ النِّيُ ﷺ يقولُ: «لا تُوَاصِلُ وا فَلَيْكُمْ أَرَادَ أَنْ يُواصِلَ فَلْيُواصِلْ إلَى السَّحر».

وأمًّا حديثُ عُمـرَ في الصَّحيحينِ [البخاري (١٩٥٤)، مسلم (١٩٠٥) موفوعاً "إذَا أَقْبَلَ اللَّيْلُ مِنْ هَاهُنَا وَأَدْبَرَ النَّهَارُ مِنْ هَاهُنَا وَغَرَبَتِ الشَّمْسُ فَقَدْ أَفْطَرَ الصَّائِمُ الْأَنَّهُ لا يُنافي الوصال؛ لأنَّ المرادَ بـ"افطرَه دخل في وقت الإفطار لا أنَّهُ صارَ مُفطراً حقيقةً لما وردَ الحثُ على حقيقةً كما قيل؛ لأنَّهُ لوْ صارَ مُفطراً حقيقةً لما وردَ الحثُ على تعجيلِ الإفطارِ ولا النَّهْيُ عـن الوصالِ ولا اسْتَقامَ الإذنُ بالوصالِ إلى السَّعرِ.

#### ٢ ــ بطلان الصيام بالمنكراتِ

٣٣٠ وَعَنْهُ فَهُ قَالَ: قَــالَ رَسُـولُ اللّهِ ﷺ:
 «مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ وَالْجَهْلَ، فَلَيْــسَ
 للّه حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طُعَامَهُ وَشَرَابَهُ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٩٠٣) وَأَبُو دَاوُد (٢٣٦٢)، وَاللَّفْظُ لَهُ

(وعنهُ) أي أبي هُريرةً.

(قالَ: قـالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: من لم يدغ قولَ الزُّورِ) أي الْكَذَبَ.

(والعِملَ بهِ والجَهْلَ) أي السُّقَة.

(فليسَ لله حاجةً) أي إرادةً.

رفي أنْ يدعَ شرابَهُ وطعامَهُ روَاهُ البخارِيُّ وأبو داود واللَّفظُ

الحديثُ دليلٌ على تحريمِ الْكَذبِ والعملِ بِهِ وَتَحريمِ السُّفَةِ على الصَّائمِ وَهُمَّا مُحرَّمانِ على غيرِ الصَّائمِ أيضاً إلاَّ انْ التَّحريمَ في حقّهِ آكدُ كَتَأَكُّدِ تحريمِ الزُّنَا من الشَّيخِ والخيلاءِ من

والمرادُ منْ قولِــهِ (فليسَ للَّه حاجةٌ) أيْ إرادةُ بيــان عظــم ارْتِكَابِ مَا ذُكِرَ وَأَنَّ صِيامَهُ كلا صِيامٍ ولا معنى لاغْتِبار المُفْهُوم هُنا فإنَّ اللَّهَ لا يُخْتَاجُ إلى أحسهِ هُمَوَ الْغَنيُّ سُبحانَهُ؛ ذَكَرَهُ ابنُ

وقيلَ: هُوَ كنايةً عنْ عدم القبول كما يقولُ المغضبُ لمنْ ردًّ شيئاً عليه: لا حيلةً لي في كذا.

وقيلَ: إنَّ معنَاهُ أنَّ ثوابَ الصِّيام لا يُقاومُ في حُكْم الموازنـةِ ما يستَحقُ من العقابِ لما ذُكِرَ.

هذا وقدْ وردّ في الحديثِ الآخـر [البحاري (١٩٠٤)، مسلم (١١٥١)] «فَإِنْ شَاتَمَهُ أَحَدٌ أو سَابَّهُ فَلْيَقُلْ: إنِّي صَائِمٌ، فلا تشتُّم مُبْتَدِئاً ولا مُجاوباً.

## ٣- جوازُ التقبيلِ في الصيام

٩٣١ - وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللَّه عنها قَالَتْ: «كَـانَ النَّبِيُّ 難 يُقَبِّلُ وَهُـوَ صَـائِمٌ، وَلَكِنَّــهُ كَــانَ أَمْلَكَكُم لإربهِ".

مُتَّفِقٌ عَلَيْهِ [البحاري (١٩٢٧)، مسلم (١١٠٦)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِم. وَزَادَ فِي رِوَايَةٍ [م (١١٠٦)(٧١)]: ﴿فِي رَمُطَانَ

(وعن عانشةَ رضى الله عنها قالَتْ: (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُقَبِّلُ وَهُوَ صَاتِمٌ وَيُبَاشِرُ ﴾ المباشرةُ: الملامسةُ وقدْ تردُ بمعنى الوطءِ في الفرج وليسَ بمرادٍ هُنا.

(وَهُوَ صِائمٌ وَلَكِنَّهُ أَمْلَكُكُمْ لِإِرْبِهِ) بِكَسْرِ الْهَمْـزَةِ وسُـكُونِ الرَّاءِ فموحَّدةٌ وَهُوَ حاجةُ النَّفسِ ووطرُهَا.

وقالَ المصنَّفُ في التَّلخيصِ (٢٠٧/٢) مُعنَّاهُ لعضوهِ.

(مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، واللَّفظُ لمسلم وزادً) أيْ مُسملمٌ (في روايةٍ: ﴿ فِي

قالَ العلماءُ: معنى الحديثِ أنَّهُ ينبغي لَكُم الاحْتِرازُ منَ القبلةِ ولا تَتَوَهَّمُوا أَنَّكُمْ مثلُ رسول اللَّهِ ﷺ في اسْتِباحَتِهَا؛ لأنَّهُ يملِكُ نفسَهُ ويامنُ منْ وُقوعِ القبلةِ أنْ يَتُولَّدَ عَنْهَا ۚ إَسْرَالٌ أَو

شَـهُوةٌ أو هيجـانُ نفـس أو نحـوُ ذلِـكَ وانتُـمُ لا تـأمنونَ ذلِـكَ فطريقُكُم كفُّ النَّفسِ عن ذلِكَ.

٣- جوازُ التقبيلِ في الصيام

وأخرجَ النَّسائيِّ [«السنن الكبرى» كما في اتحفة الأشراف، (١٥٩٥٠)] منْ طريق الأسمودِ «قُلْت لِعَائِشَةَ: أَيْبَاشِرُ الصَّائِمُ؟

قُلْت: أَلَيْسَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُبَاشِرُ وَهُوَ صَائِمٌ؟ قَالَت: إِنَّهُ كَانَ أَمْلَكَكُمْ لِإِرْبِهِ».

> وظَاهِرُ هَذَا أَنَّهَا اعْتَقَدَتْ أَنَّ ذَلِكَ خَاصٌّ بِهِ ﷺ. قَالَ القرطبيُّ: وَهُوَ اجْتِهَادٌ منْهَا.

وقيلَ: الظَّاهِرُ أنَّهَا ترى كرَاهَةَ القبلةِ لغيرِهِ ﷺ كرَّاهَةَ تنزيهِ لا تحريم كما يدلُّ لَهُ قُولُهَا: «أَمْلَكُكُمْ لإربهِ».

وفي كِتَابِ «الصَّيامِ»؛ لأبي يُوسفَ القاضي منْ طريقِ حُمَّادِ بن سلمةَ: سُتلَتْ عائشةٌ عن المباشرةِ للصَّائِم فَكَرِهَتْهَا.

وظَاهِرُ حديثِ البابِ جوازُ القبلةِ والمباشرةِ للصَّائم لدليــل التَّاسِّي بِهِ ﷺ ولائَّهَا ذَكَرَتْ عائشةُ الحديثَ جواباً عمَّىنْ سالَ عن القبلةِ وَهُوَ صائمٌ وجوابُهَا قاضٍ بالإباحةِ مُسْتَدلَّةً بما كانَ يفعلُهُ ﷺ وفي المسألةِ أقوالُ:

الأوَّلُ: للمالِكِيَّةِ أَنَّهُ مَكْرُوهٌ مُطلقاً.

النَّاني: أَنَّهُ مُحرَّمٌ مُسْتَدلِّينَ بقولِهِ تعالى: ﴿فَالاَّنَ بَاشِيرُوهُنَّ﴾ [البقرة: ١٨٧] فإنَّهُ منعَ المباشرةَ في النَّهَارِ.

وأجيبَ بأنَّ المرادَ بهَا في الآيةِ الجماعُ وقدْ بيَّنَ ذلِكَ فعلُـهُ ﷺ كما أفاده حديث الباب.

وقالَ قومٌ إِنَّهَا تُحرُّمُ القبلةَ، وقالوا: إنَّ من قبُّلَ بطلَّ

النَّالثُ: أنَّهُ مُباحٌ وبالغَ بعضُ الظَّاهِريَّةِ فقالَ: إنَّهُ مُسْتَحبُّ.

الرَّابعُ: التَّمْصيلُ فقالوا: يُكْرَهُ للشَّابُ ويباحُ للشَّيخِ، ويروى عن ابنِ عبَّاسِ ودليلُهُ ما أخرجَهُ أبو داود (٢٣٨٧) اللَّهُ أَنَّـاهُ ﷺ رَجُلٌ فَسَأَلَهُ عَن الْمُبَاشَرَةِ لِلصَّائِمِ فَرَخُصَ لَهُ وَأَنَّاهُ آخِرُ فَسَأَلَهُ فَنْهَاهُ فَإِذَا الَّذِي رُخُصَ لَهُ شَيْخٌ وَالَّذِي نَهَاهُ شَابٌ.

الحَامسُ: أنَّ منْ ملَكَ نفسَهُ جازَ لَهُ وإلاَّ فــلا وَهُــوَ مــرويٌّ

عن الشَّافعيُّ واسْتَدلُّ لَهُ بحديثِ "عُمَّرَ بْنِ أَبِي سَلَمَةً لَمَّا سَـأَلَ النَّبِيُّ عَنْ اللَّهِ فَأَخْبَرَتُهُ أُمُّهُ أُمُّ سَلَمَةَ أَنَّهُ عَنْ يَصْنَعُ ذَلِكَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَك مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذُنْبِك وَمَا تَأَخَّرَ فَقَـالَ: إنِّي أَخْشَاكُمْ للَّهِ ١٩٠٨)].

فدلُ على أنَّهُ لا فرقَ بينَ الشَّابُ والشُّميخِ وإلاَّ لبيَّنَّـهُ ﷺ لعمرَ لا سيَّما وعمرُ كانَ في ابْتِداءِ تَكُلُّيفِهِ.

وقدْ ظَهَرَ مَّا عرفْت أنَّ الإباحةَ أقوى الأقوال ويدلُّ ذلِكَ ما أخرجَهُ أحمدُ (٢١/١) وأبو داود (٢٣٨٥) منْ حديثِ «عُمَرَ بْن الْخَطَّابِ قَالَ: هَشِشْت يَوْمًا فَقَبُلْتُ وَأَنَا صَائِمٌ، فَٱتَنْت النَّبِيُّ ﷺ فَقُلْت: صَنَعْت الْيُومَ أَمْراً عَظِيماً فَقَبَّلْت وَأَنَا صَائِمٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَرَأَيْت لَوْ تَمَضْمَضْت بِمَاءٍ وَأَنْتَ صَائِمٌ؟ قُلْت: لا بَأْسَ بِذَلِكَ؛ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: فَفَيْمَ»، انْتَهَى.

قولُهُ «هَشِشْت» بفَتْح الْهَاءِ وَكَســرِ الشُّـينِ المعجمــةِ بعدَهـَـا شينٌ مُعجمةٌ سَاكِنةٌ معنَاهُ ارْتَحْت وخفَفْت.

واخْتَلفوا أيضــاً فيمـا إذا قبّـلَ أو نظـرَ أو باشــرَ فـانزلَ أو

فعنِ الشَّافعيُّ وغيرِهِ أنَّهُ يقضي إذا أنزلَ في غيرِ النَّظــرِ ولا قضاءً في الإمذاء.

وقالَ مَالِكُ: يقضي في كُلُّ ذلِكَ ويُكَفِّرُ إِلاَّ في الإمداءِ فيقضى فقط.

وثمَّةُ خلافَاتٌ أُخـرُ الأظْهَـرُ أنَّـهُ لا قضـاءَ ولا كفَّارةَ إلأُ على منْ جامعَ وإلحاقُ غير المجامع بهِ بعيدٌ.

(تنبية) قولُهَا: «وَهُوَ صائمٌ» لا يدلُّ أنَّهُ قبَّلَهَا وَهِيَ صائمةٌ.

وقلْ أخرجَ ابنُ حبَّانَ في صحيحِهِ (٣٥٤٥) عنْ عائشةَ «كَانَ يُقَبُّلُ بَعْضَ نِسَائِهِ فِي الْفَرِيضَةِ وَالتَّطَوُّعِ " ثُـمَّ سـاقَ بإسـنادِهِ «أَنَّ النَّبِيُّ تَنْكُمْ كَانَ لا يَمَسُ وَجْهَهَا وَهِيَ صَائِمَةً" (٣٥٤٦).

وقالَ: ليسَ بينَ الخبرين تضادُّ؛ لأنَّهُ كانَ عِلِكُ إِربَـهُ ونبُّـهَ بفعلِهِ ذٰلِكَ على جواز هــٰذا الفعــل لمـنْ هُــوَ بمثـل حالِــهِ وَتَـرْكِ اسْتِعمالِهِ إذا كانَت المرأةُ صائمةً علماً منهُ بما رُكّب في النّساءِ من الضُّعف عندَ الأشياءِ الَّتِي تردُ عليْهِنَّ، انْتَهَى.

#### ٤- جوازُ الاحتجام في الصيام

٦٣٢ وَعَن ابْن عَبَّاس رضي اللَّه تعالى عنهما، ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ احْتَجَمَ وَهُوَ مُحْرِمٌ، وَاحْتَجَمَ وَهُوَ صَائِمٌ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٩٣٨)

قيلَ: ظَاهِرُهُ أَنَّهُ وقعَ منْهُ الأمران المذُّكُــوران مُفْــَرَقين وأنَّـهُ اخْتَجَمَ وَهُوَ صَائِمٌ وَاخْتَجَمَ وَهُوَ مُحرَمٌ وَلَكِنَّهُ لَمْ يَقَـعُ ذَلِكَ فِي وقْتِ واحدٍ؛ لأنَّهُ لمْ يَكُنْ صَائماً في إحرامِهِ إذا أُريدَ إحرامُهُ وَهُوَ في حجَّةِ الوداع إذْ ليسَ في رمضانَ ولا كانَ مُحرماً في سفرهِ في رمضانَ عامَ الفَتْح ولا في شيء مــنْ عُمـرهِ الَّتِـي اعْتَمرَهَـا وإن اخْتُملَ أَنَّهُ صَامَ نَفَلاً إِلاَّ أَنَّهُ لَمْ يُعَرُّفْ ذَلِكَ وَفِي الحديثِ

وقالَ أحمدُ: إنَّ أصحابَ ابن عبَّاس لا يذْكُرُونَ صياماً.

وقالَ أبو حَاتِم [«العلل» (٢٣٠/١): أخطأً فيـهِ شــريكُ إنَّمــا هُوَ احْتَجَمَ وأعطى الحجَّامَ أُجرَتَهُ وشريكٌ حدَّثَ بهِ منْ حفظَــهُ وقدْ سَاءً حَفظُهُ فعلى هذا الثَّابِتِ إنَّمَا هُوَ الحجامةُ.

قلت: والحديثُ يُختَملُ أنَّهُ إخبارٌ عنْ كُلِّ جُملةٍ على حدةٍ وأنَّ المرادَ اخْتَجمَ وَهُوَ مُحرَّمٌ فِي وَقْتُ وَاخْتَجمَ وَهُـوَ صَائمٌ فِي وقْتِ آخرَ.

والقرينةُ على هذا معرفةُ أنَّهُ لمْ يَتَّفْتَقُ لَـهُ اجْتِمـاعُ الإحـرام والصِّيام.

وأمَّا تغليطُ شـرِيكِ وانْتِقالُهُ إلى ذلِكَ اللَّفظِ فـامرٌ بعيـدٌ والحملُ على صحَّةِ لفظِ روايَتِهِ معَ تأويلِهَا.

وقلهِ اخْتُلْفَ فيمن اخْتَجمَ وَهُوَ صائمٌ:

فذَهَبَ إِلَى أَنَّهَا لَا تُفطرُ الصَّائمَ الأَكْثرُ مِنَ الْأَئمَةِ، وقـالوا: إنَّ هذا ناسخٌ لحديثِ شدًّادِ بن أوس وَهُوَ:

#### ٥- أفطر الحاجم والمحجوم

٦٣٣ - وَعَنْ شَدَّادِ بْنِ أُوسِ "أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ أَتَى

عَلَى رَجُلٍ بِالْبَقِيعِ وَهُوَ يَخْتَجِمُ فِي رَمَضَانَ، فَقَالَ: أَفْطَرَ الْحَاجِمُ وَالْمَحْجُومُ».

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ [أبو داود (۲۳۲۸، ۲۳۲۹)، النساني في والكبرى، كما في وتحقة الأشراف، (۴۸۲۳)، ابن ماجه (۱۲۸۱)] إلاَّ التَّرْمِلْنِيَّ، وَصَحَّحَهُ أَخْمَدُ (۱۲۲/٤) وَالْبُلُ خُرِّيْمَةً (۱۹۲۳) وَالْبُلُ خِيَّالَ (۳۵۳۳)

الحديثُ قدْ صحَّحَهُ البخاريُّ وغيرُهُ وأخرجَـهُ الأثمَّـةُ عـنْ سِيَّةَ عَشرَ من الصَّحابةِ.

وقالَ السَّيوطيّ في الجامع الصَّغيرِ: إنَّـهُ مُتَوَاتِرٌ وَهُـوَ دليـلٌ على أَنَّ الحجامةَ تُفطـرُ الصَّائمَ مـنْ حاجمٍ ومحجـوم لَـهُ وقـدْ ذَهَبَتْ طائفةٌ قليلةٌ إلى ذلِكَ منْهُمْ أحمدُ بنُ حنبلٍ وأَتْباعُهُ لحديثِ شدًاد.

وَذَهَبَ آخرونَ إلى أَنَهُ يُفطرُ المحجومُ لَهُ وَأَمَّا الحَاجمُ فَإِنَّهُ لا يُغطرُ عملاً بالحديثِ هذا في الطَّرف الأوَّلِ فعلا أدري ما الَّـذي أوجبَ العملَ ببعضِهِ دُونَ بعض.

وَأَمَّا الْجَمْهُورُ القَائلُونَ: إِنَّهُ لا يُفطُّرُ حَاجَمٌ ولا محجومٌ لَهُ فَأَجَابُوا عَنْ حَدَيْثِ شَمَّادٍ هَـذَا بِأَنَّهُ منسوخٌ؛ لأنَّ حَدَيثُ ابنِ عَبَّس مُتَاخِرٌ؛ لأنَّهُ صحبَ النَّبِئُ تَلَيِّظُ عَامٌ حَجُهِ وَهُوَ سنةَ عَشُر، وشدًاذَ صحبَهُ عَامَ الفَتْحِ كَذَا حُكِي عَنِ الشَّافَعِيُّ قَالَ: وَتَوقَّي الحَجَامةِ اخْتِياطاً أَحَبُ إِلَى.

ويؤيِّدُ النَّسخَ ما يأتِي في حديثِ أنس (التالي برقم (٦١٩)] في قصَّةِ جعفرِ بنِ أبي طالب وقدْ أخرجَ الحازميُّ [«الاعتبار في الناسخ والمسوخ» (ص٢١٧)] من حديث أبي سعيدٍ مثلةً.

قَالَ أَبُو مُحمَّدِ بنُ حزمِ [الحلى: ٢٠٤/٦، ٥٠٥]: إنَّ حديثَ «أَفْطَرَ الْحَبَاجِمُ وَالْمَحْجُومُ» ثبابتٌ بلا ريسبٍ لَكِنْ وجدنا في حديثِ «أَنَّهُ ﷺ نَهِى عَن الْحِجَامَةِ لِلصَّائِمِ وَعَن الْمُوَاصَلَةِ وَلَمْ يُحَرِّمُهُمَا إِنْهَاءُ عَلَى أَصْحَابِهِ» [ابو داود (٢٣٧٤)] إسنادُهُ صحيحٌ.

وقد أخرجَ ابنُ أبي شيبةَ (٣٠٨/٢، ٣٠٩) ما يُويِّــدُ حديثَ أبي سعيدِ «أَنَّهُ ﷺ رَخْصَ فِي الْحِجَامَةِ لِلصَّائِمِ» والرُّخصةُ إِنَّما تَكُونُ بعدَ العزيمةِ فدلُّ على النَّسخِ سواءً كانَ حاجماً أو عجد ماً.

وقيلَ: إنَّهُ يدلُّ على الْكَرَاهَةِ ويدلُّ لَهَا حديثُ أنسِ الآتِي.

وقيل: إنّما قالَهُ عَلَيْهُ فِي خاصٌ وَهُــوَ أَنَّهُ مَرُ بِهِمَا وَهُمَا يَعْمَا وَهُمَا يَعْمَا وَهُمَا يَعْمَا النّاسَ رواهُ الرحاظيُّ عن يزيدَ بن ربيعة عن أبي الاشعث الصّنعانيُّ أنّهُ قال: إنّما قال رسولُ اللّهِ عَلَيْهُ «أَفْطَرَ النّاسَ».

وقالَ ابنُ خُزِيمَةَ في هذا التَّاويلِ: إنَّهُ أُعجوبةٌ؛ لأنَّ القائلَ بِهِ لا يقولُ: إنَّ الغيبةَ تُفطرُ الصَّائمَ.

وقالَ أحمدُ: ومَنْ سَلِمَ من الغيبةِ؟ لوْ كَانَتِ الغيبةُ تُفطرُ مَـا كانَ لنا صومٌ.

وقلاً وجُدَّ الشَّافعيُّ هـذا القـولَ وحملَ الشَّافعيُّ الإفطارَ بالنبيةِ على سُقوطِ أجرِ الصَّومِ مشلُ «قَوْلِهِ ﷺ لِلْمُتَكَلَّمِ وَالْخَطِيبُ يَخْطُبُ لا جُمُعَةً لَهُ اللهِ «اود (١٠٥١)] ولم يامرهُ بالإعادةِ فدلُ على أنهُ أرادَ سُقوطَ الأجرِ وحيتنا فلا وجُهَ لجعلِهِ أُعجوبةٌ كما قالَ ابنُ خُرْبَةَ.

وقالَ البغويِّ: المرادُ بإفطارِهِمَا تعرُّضُهُمَا للإفطارِ.

أمَّا الحاجمُ فلأنَّهُ لا يأمنُ وُصولَ شيءٍ من الدَّمِ إلى جوفِـهِ عندَ المصُّ.

وامًّا المحجومُ فلأنَّهُ لا يامنُ منْ ضعف قُوْتِيهِ بخروجِ الـدَّمِ فيؤول إلى الإفطارِ.

قَالَ ابنُ تبميَّة فِي ردُ هَـذَا التَّـاوِيلِ: إِنْ قُولَـهُ ﷺ اأَفْطَرَ الْحَاجِمُ وَالْمَحْجُومُ لَهُ نَصُّ فِي حُصُولِ الفَطْرِ لَهُمَـا فَـلا يجورُ انْ يُغْتَقَدَ بقاءُ صَلومِهِمَا والنَّبِيُ ﷺ مُخبرٌ عَنْهُمَا بالفَطرِ لا سَيْما وقدْ أَطَلَقَ هذَا القولَ إطلاقاً منْ غيرِ أَنْ يُقرنَهُ بقرينةٍ تدلُّ على انْ ظَاهِرَهُ غيرُ مُوادٍ فَلُوْ جَازَ أَنْ يُرِيدَ مُقارِبةَ الفَطرِ دُونَ حقيقةٍ لَكَانَ ذَلِكَ تَلْبِيساً لا تبييناً للحُكْم، انْتَهَى.

(قلْت): ولا ريبَ في أنَّ هذا هُوَ الَّذي دلُّ لَهُ قُولُهُ:

## ٦- الرخصةُ في الحجامةِ

٦٣٤ - وَعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ: «أَوَّلُ مَا كُرِهَتِ الْحِجَامَةُ لِلصَّائِمِ: أَنْ جَعْفَرَ بْنِ أَبِي طَالِبِ كُرِهَتِ الْحِجَمَ وَهُوَ صَائِمٌ، فَمَرَّ بِهِ النَّبِيُ ﷺ فَقَالَ: أَفْطَرَ

هَـذَانِ. ثُـمُ رَخُّصَ النَّبِيُ ﷺ بَعْدُ فِي الْحِجَامَـةِ لِلصَّائِمِ، وَكَانَ أَنَسٌ يَحْتَجِمُ وَهُوَ صَائِمٌ».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ وَقَوَّاهُ (١٨٢/٢)

قَالَ: إِنَّ رِجَالَهُ ثَقَاتٌ وِلا تُعلمُ لَهُ علَّةٌ.

وَتَقَدُّمَ أَنَّهُ منْ أَدلَّةِ النَّسخِ لحديثِ شدَّادٍ.

#### ٧- الاكتحالُ في الصيام

الله تعالى عنها، ﴿أَنَّ عَائِشَةَ رَضِي اللّه تعالى عنها، ﴿أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ اكْتَحَلَ فِي رَمَضَانَ، وَهُوَ صَائِمٌ».

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ (١٦٧٨) بِإِسْنَادٍ ضَعِيفٍ.

وَقَالَ التَّرْمِذِيُّ (٩٦/٣): لا يَصِحُّ فِي هَٰذَا الْبَابِ شَيْءٌ

ثُمَّ قالَ: واخْتَلَفَ أَهْلُ العلمِ فِي الْكُحلِ للصَّائمِ فَكَرِهَهُ بعضُهُمْ وَهُوَ قُولُ سُفيانَ وابنِ البارَلِّ وأحمدَ وإسحاقَ ورخُص بعضُ أَهْلِ العلمِ فِي الْكُحلِ للصَّائمِ وَهُوَ قُولُ الشَّافعيُّ، انْتَهَى.

وخالفَ ابنُ شُبرمةَ وابنُ أبي ليلى فقالا: إنَّـهُ يُفطرُ لقولِـهِ تَلَكُمُ «الْفِطْرُ مِمَّا دَخَلَ وَلَيْسَ مِمَّا خَرَجَ» وإذا وجدَ طعمَـهُ فقـدْ دخلَ.

وأجيبَ عَنْهُ بَأَنَا لا نسلمُ كُونَـهُ داخـلاً؛ لأنَّ العِينَ لِيسَـتَ عَنْهُ بِأَنَّا لا نسلمُ كُونَـهُ داخـلاً؛ لأنَّ العِينَ لِيسَـتَ عَنْهُ وَالْمَامِ مَا الْمِسَانُ قَدْ يُدلِّكُ قدميْهِ بالحنظلِ فِيجدُ طعمَهُ في فِيهِ لا يُفطرُ وحديثُ «الْفِطْرُ مِمًّا دَخَلَ» بالحنظلِ فيجدُ طعمَهُ في فِيهِ لا يُفطرُ وحديثُ «الْفِطْرُ مِمًّا دَخَلَ» عَلَّمَةُ البخاريُ عـن ابنِ عبَّاسِ [كتاب الصيام، تحت باب (٣٧)]، ووصلَهُ عنْهُ ابنُ أبي شيبةً (٣٠٨/٢).

وامًّا ما أخرجَهُ أبو داود (۲۳۷۷) عنْهُ ﷺ قالَ في الإثمدِ: «لَيَّقَهِ الصَّائمُ» فقالَ أبو داود: قالَ لي يحيى بنُ معينٍ: هُوَ مُنْكَرُ

### ٨- إعّامُ الصائمِ إذا نسي

٦٣٦- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُـولُ
 اللّهِ ﷺ: "مَنْ نَسِي وَهُــوَ صَــائِمٌ، فَـأَكَلَ أو شَـرِب،
 فَلْيُتِمٌ صَوْمَهُ، فَإِنَّمَا أَطْعَمَهُ اللّهُ وَسَقَاهُ».

مُتْفَقّ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٣٣)، مسلم (١١٥٥)].

وَلِلْحَاكِمِ (٤٣٠/١) وَمَنْ أَلْطَرَ فِي رَمَضَانَ نَاسِياً فَلا قَضَاءَ وَلا كَفُارَةَهُ وَهُوَ صَحِيحٌ

وفي روايةِ التَّرمذيُّ (٧٢١): فإنَّما هُوَ رزقٌ سَاقَهُ اللَّهُ إليْهِ (مُتَّفقٌ عليْهِ، وللحَاكِمِ) أيْ من حديثِ إبي هُريرةَ.

(قَمَنْ أَفْطَرَ فِي رَمَضَانَ نَاسِياً فَلا قَضَاءَ عَلَيْهِ وَلا كَفَّارَةً اللهُ وَصحيحٌ وورودُ لفظ «منْ أفطرَ» يعمُّ الجماع وإنَّما خص الأكْلَ والشُربَ لِكُونِهِمَا الغالبَ فِي النَّسِيانِ كما قالهُ إسنُ دقيق العيدِ والحديثُ دليلٌ على أنْ منْ أَكَلَ أو شربَ أو جامعَ ناسياً لصومِهِ فإنَّهُ لا يُفطرُهُ ذلِكَ لدلالةٍ قولِهِ «فائيَّتمُ صومَهُ» على أنْتُهُ صائمٌ حقيقةً وَهَذا قولُ الجمهُورِ وزيدِ بنِ على والباقرِ واحمدَ بن عسى والإمامِ يحيى والفريقينِ.

وَذَهَبَ غَيْرُهُمْ إِلَى أَنَّهُ يُفطرُ.

قالوا: لأنَّ الإمسَاكَ عن المفطرَاتِ رُكْنُ الصَّومِ فَخُكُمُهُ حُكْمُ مَنْ نسيَ رُكْناً من الصَّلاةِ فإنَّهَا تجببُ عليْهِ الإعادةُ، وإنْ كانَ ناسياً.

وَتَاوَّلُوا قُولَهُ «فَلْيَتِمُ صُومَهُ» بَأَنَّ المُرادَ فَلْيُتِـمُ إِمسَاكُهُ عَـنَ الْمُفطرَاتِ.

وأجيب بالله قولَهُ الفلا قضاءَ عليه ولا كفَّارةَ صريحٌ في صحَّةِ صومِهِ وعدم قضائِهِ لَهُ وقد أخرجَ الدَّارقطنيُّ (١٧٩/٢) إسقاطَ القضاءِ في روايةِ أبي رافع وسعيدِ المقبريُّ والوليدِ بـنِ عبدِ الرَّحنِ وعطاءِ بنِ يسارٍ كُلُّهُمْ عنْ أبي هُريرةَ.

وأَفْتَى بِهِ جماعةٌ من الصّحابةِ منْهُمْ عليٌّ عليه السلام وزيدُ بنُ ثابِتٍ وأبو هُريرةَ وابنُ عُمرَ كما قالَهُ ابنُ المنذرِ وابنُ حزمٍ.

وفي سُقوطِ القضاءِ أحاديثُ يشدُّ بعضُهَا بعضاً ويَتِسمُّ الاحْتِجاجُ بهَا.

وأمَّ القياسُ على الصُلاةِ فَهُوَ قياسٌ فاســدُ الاغْتِبـارِ؛ لأنَّهُ في مُقابلةِ النُصُّ، على أنَّهُ مُنــازعٌ في الأصــلِ وقــدْ أخـرجَ احــدُ (٣٦٧/٦) عنْ مولاةِ لبعضِ الصَّحابيَّاتِ «أَنَّهَا كَــانَتْ عِنْدَ النِّبِيُّ عَلَيْنَ فَقَالَ لَهَا ذُو الْبَدَيْنِ «الآنَ بَعْدَ مَـا شَـبِعْت!» فَقَـالَ لَهَـا النَّبِئُ عَلَيْدٌ: «أَنَمَى صَوْمَكَ فَإِنَّمًا هُوَ رِزْقٌ سَاقَهُ اللَّهُ إِلَيْك».

وَرَوَى عبدُ الرِّرُّاقِ (١٧٤/٤): أنَّ إنساناً جاءَ إلى أبي هُريسرةً فقالَ لَهُ: أصبحت صائماً وطعمت؟ فقالَ: لا بـأسَ، قـالَ: ثُـمً دخلت على إنسان فنسيت فطعمت؟ قالَ أبو هُريرةَ: أنتَ إنسانَ لم تَتَموَّد الصَّيَامَ.

### ٩ ـ الإفطارُ في القيء

٦٣٧- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: (مَمَنْ ذَرَعَهُ الْقَمِيْءُ فَلا قَضَاءً عَلَيْهِ، وَمَن اسْتَقَاءَ فَعَلَيْهِ الْقَضَاءُ».

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ [أبـو داود (۲۳۸۰)، الــــَّرَمَدَي (۷۲۰)، النســــاني في «الكبرى، كما في «التحقة، (۱۶۵۲)، ابن ماجه (۱۹۷۱)، وأَعَلَّهُ أَحْمَــَــُـــُ (۹۸/۲)، وَأَعَلَّهُ أَحْمَــَــُــُ

روعن أبي هُريرةَ ﴿ قَلْتُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَنْ فَرَعَـهُ القَيْءُ) بِالذَّالِ المعجمةِ والرَّاءِ والعِينِ المُهْمَلَتَـينِ أيْ سبقَهُ وغلبَـهُ في الحروجِ

(فلا قضاءَ عليه ومن استقاءً) أيْ طلب القيءَ باختيارِهِ (فعليهِ القضاءُ رواهُ الخمسةُ واعلَّهُ احمدُ) بأنَّهُ غلطٌ (وقواهُ النَّارِقطنيُّ) وقالَ البخاريُّ: لا أرّاهُ محفوظاً وقد رُويَ من غيرٍ وجهِ ولا يصحُ إسنادُهُ.

وأنْكَرَهُ احمدُ وقالَ: ليسَ منْ ذا بشيءٍ.

قَالَ الخَطَّابِيُّ: يُريدُ أنَّهُ غيرُ محفوظٍ، وقالَ: يُقالُ: صحيحٌ على شرطِهمًا.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يُفطرُ بالقيءِ الغالبِ لقولِهِ «فــلا قضاءَ عليْهِ» إذْ عدمُ القضاء فرعُ الصَّحَّةِ.

وعلى أنَّهُ يُفطرُ منْ طلبَ القيءَ واسْتَجلبَهُ.

وظَاهِرُهُ وإنْ لَمْ يَخْرِجْ لَهُ قَيْءٌ لأَمْرُهُ بالقضاء.

ونقلَ ابنُ المنذرِ الإجماعَ على انْ تعمُّدَ القيءِ يُفطرُ.

(قَلْت) ولَكِنَّهُ رُويَ عن ابنِ عبَّاسِ ومالِكِ وربيعةَ والْهَادي أَنَّ القيءَ لا يُفطرُ مُطلقاً إِلاَّ إِذَا رجعً منْهُ شيءً فإنَّهُ يُفطرُ وحجَّتُهُمْ مَا أخرجَهُ التَّرمذيُّ (٧١٩) والبَيْهَقـيُّ (٢٢٠/٤) بإسنادٍ

ضعيفٍ "ثَلاثٌ لا يُفْطِرُنَ: الْقَيْءُ وَالْحِجَامَةُ وَالاخْتِلامُه.

ويجابُ عنه محملِهِ على منْ ذرعهُ القسيءُ جمعاً بينَ الأدلَّةِ وحملاً للعامُ على الخاصُ على أنَّ العامُ غيرُ صحيح والخاصُ أرجحُ منهُ سنداً فالعملُ بِهِ وإنْ عارضَتُهُ البراءةُ الأصليَّةُ.

## ٣- باب الرُّخصِ في الصيام

### ١ ـ الإفطارُ في السفر

٦٣٨ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِي اللَّه تعالى عنهما، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَخَرَجَ عَامَ الْفَتْحِ إِلَى مَكُةً، فِي رَمَضَانَ، فَصَامَ خَتَّى بَلَغَ كُرَاعَ الْغَمِيمِ، فَصَامَ النَّاسُ، ثُمَّ دَعَا بِقَدَحٍ مِنْ مَاء فَرَفَعَهُ، حَتَّى نَظُرَ النَّاسُ إِلَيْهِ، فَشَرِبَ، ثُمَّ قِيلَ لَـهُ بَعْدَ ذَلِكَ: إِنَّ بَعْضَ النَّاسِ قَدْ صَامَ، فَقَالَ: أُولَئِكَ الْعُصَاةُ، أُولَئِكَ الْعُصَاةُ، أُولَئِكَ الْعُصَاةُ، أُولَئِكَ الْعُصَاةُ،

وَفِي لَفُظٍ ﴿ فَقِيلَ لَـهُ: إِنَّ النَّـاسَ قَـدْ شَـقُ عَلَيْهِمُ الصَّيَّامُ وَإِنَّمَا يَنْتَظِرُونَ فِيمَا فَعَلْت. فَدَعَا بِقَدَحٍ مِنْ مَاءٍ بَعْدَ الْعَصْر. فَشَرِبَ ﴾

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١١١٤)

روعن جابو بن عبد الله رضى الله عنهما أنَّ رَسُولَ اللّهِ عَلَمْ خَرْجَ عَامَ الْفُتْحِ إِلَى مَكَّةً في رمضان سنةَ ثمانٍ من الْهِجرةِ.
قالَ ابنُ إسحاقَ وغيرُهُ: إنَّهُ خرجَ يومَ العاشرِ مَنْهُ.

(فصامَ حَتَّى بلغَ كُراعَ الغميمِ) بضمَّ الْكَافِ فراءٌ آخرُهُ مُهْمَلةٌ، والغميمُ بمعجمةٍ مفتُوحةٍ وَهُوَ وادٍ أمامَ عُسفانَ («فَصَامَ النَّاسُ ثُمَّ دَعَا بِقَدَحٍ مِنْ مَاءٍ فَرَفَعَهُ حَتَّى نَظَرَ النَّاسُ اللَّهِ فَشَرِبَ») ليعلمَ النَّاسُ بإفطارِهِ.

(دَّتُمَّ قِيلَ لَهُ بَعْدَ ذَلِكَ: إِنَّ بَعْضَ النَّاسِ قَدْ صَامَ فَقَالَ: أُولَيْكَ الْعُصَاقُه).

فِي لفظٍ ﴿ وَلِلَ إِنَّ النَّاسَ قَدْ شَقٌّ عَلَيْهِمُ الصَّيَّامُ وَإِنَّمَا يَنْتَظِرُونَ فِيمَا فَعَلْتَ فَدَعَا بِقَدَحٍ مِنْ مَاءِ بَعْدَ الْعَصْرِ فَشَرِبَ ﴾ روَاهُ مُسلمٌ. الحديثُ دليلٌ على أنَّ المسافرَ لَهُ أَنْ يصومَ ولَـهُ أَنْ يُفطرَ وأَنُهُ أَنْ يُفطرَ وأَنْ لَهُ الإَفطارَ وإنْ صامَ أَكْثَرَ النَّهَارِ وخالفَ في الطَّرفِ الأول داود والإماميَّةُ فقالوا: لا يُجزئُ الصَّومُ لقوله تعالى: ﴿فَعِدَّةٌ مِـنَّ أَيْم أُخْرَ﴾ [القرة: 184] ويقولِهِ «أُولئِكَ العصاة».

وقولُهُ «لَيْسَ مِن الْبِرِّ الصَّيَامُ فِي السَّـفَرِ» [البخاري (١٩٤٦)، مسلم (١١١٥)].

وخالفَهُم الجمَاهِيرُ فقالوا: يُجزئُهُ صومُهُ لفعلِهِ ﷺ والآيسةُ لا دليلَ فِيهَا على عدم الإجزاء.

وقولُهُ (أولنِكَ العصاةُ) إنَّما هُوَ لمخــالفَتِهِمْ؛ لأمــرِهِ بالإفطــارِ وقدْ تعيَّنَ عليْهِمْ.

وفِيهِ أنَّهُ ليسَ في الحديثِ أنَّـهُ أمرَهُـمْ وإنَّما يَتِـمُ على أنَّ فعلَهُ يقَتَضي الوجوبَ.

وأمًّا حديثُ «ليسَ من البرُ» فإنَّما قالَهُ صلى اللَّه عليه وآله وسلم فيمنْ شقٌ عليْهِ الصِّيامُ.

نعمْ يَبَمُ الاستِدلال بِتَحريمِ الصَّومِ في السَّفرِ على منْ شقَّ عليهِ فإنَّهُ إنَّما أفطرَ صلى الله عليه وآله وسلم لقولِهِمْ: "إنَّهُمْ قَدْ شقَّ عليْهِم الصَّيَامُ" والَّذينَ صاموا بعدَ ذلِكَ وصفَهُمْ بِالنَّهُمْ عُصاةً.

وَامًّا جَوَازُ الإِفْطَارِ إِنْ صَامَ أَكُثْرَ النَّهَارِ فَذَهَبَ أَيْضًا إِلَى جَوَازِهِ الجَمَاهِيرُ وعلَّقَ الشَّافِعيُّ القَولَ بِهِ على صحَّةِ الحديثِ وَهَذَا إِذَا نُوى الصَّيَامَ فِي السَّفَرِ.

فَامًا إذا دَخَلَ فِيهِ وَهُوَ مُقيمٌ ثُمَّ سَافَرَ فِي أَثنَاءِ يَوْمِهِ فَلَهَـبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ لِيسَ لَهُ الإفطارُ وأجازَهُ أحمدُ وإسحاقُ وغيرُهُمْ والظَّاهِرُ مَعَهُمْ؛ لأنَّهُ مُسافِرٌ.

وامًّا الأفضلُ فذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ وابو حنيفةً والشَّافعيُّ إلى انَّ الصَّومَ أفضلُ للمسافرِ حيثُ لا مشقَّةً عليْهِ ولا ضررَ فإنْ تضرُّرَ فالفطرُ أفضلُ.

وقالَ أحمدُ وإسحاقُ وآخرونَ: الفطرُ أفضلُ مُطلقاً واحْتَجُوا بالاحاديثِ النِّتِي احْتَجَّ بِهَا من قالَ: لا يُجزئُ الصَّومُ.

قالوا: وَيَلْكَ الأحاديثُ وإنْ دلَّتْ على المنعِ لَكِـنُ حديثُ حمزةَ بنِ عمرِو الآتِي.

وقولُهُ "وَمَنْ أَحَبُ أَنْ يَصُومَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ" أَفَادَ بَنْفِيهِ الْجَنَاحَ اللّهِ اللّهُ مُحرمُ ولا أَفْضُلُ واحْتَجُ مَنْ قَالَ بِأَنْ الصَّومَ الأفضلُ أَنَّهُ كَانَ غَالَبَ فعلِيهِ اللّهِ في استفاره ولا يخفى أنهُ لا بُدُ من الدّليلِ على الأكثريَّةِ وَتَاوَّلُوا أَحَادَيثَ المنتجِ بِأَنَّهُ لَمْنْ شَقَّ عَلَيْهِ الصَّومُ.

وقالَ آخرونَ: الصّومُ والإفطارُ سواءٌ لِتَعادلِ الأحاديثِ في ذلِكَ وَهُوَ ظَاهِرُ حديثِ أنسسِ [البخاري (١٩٤٧)، مسلم (١١١٨)] «سَافَرْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ تَلَكُمُّ فَلَمْ يَعِبِ الصَّائِمُ عَلَى الْمُفْطِرِ وَلا اللَّهُ عَلَى المُفْطِرِ وَلا اللَّهُ عَلَى المُفْطِرِ وَلا اللَّهُ عَلَى المُفْطِرِ وَلا

وظَاهِرُهُ التَّسويةُ.

## ٢\_ رخصةُ الإفطار في السفرِ

٩٣٩ - وَعَنْ حَمْزَةَ بْنِ عَمْرِو الأسْلَمِيُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أَجِدُ فِيُّ قُـوَّةً عَلَى الصَيَّامِ فِي السَّفَرِ، فَهَلْ عَلَيْ جُنَاحٌ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «هِيَ رُخْصَةٌ مِنَ اللَّهِ، فَمَنْ أَخَـلْذَ بِهَا فَحَسَنٌ وَمَـنْ أَحَبُ أَنْ يَصُومَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١١٢١).

وَأَصْلُمُهُ فِي الْمُثْفَقِ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٤٣)، مسلم (١١٢١)]مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ أَنْ حَمْزَةَ بْنَ عَمْرِو.

(وعن همزة بن عمرو الأسلميّ) هُو أبو صالح أو مُحمَّدِ مَرَة بالحاء المُهْمَلةِ وزاي يُعدُّ فِي أَهْلِ الحجازِ روى عنهُ ابنهُ مُحمَّدِ وعَائشةُ مَاتَ سنةً إحدى وسِتْينَ ولَهُ ثمَّانونَ سنةً (أَنَّهُ هَمَّانِ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَجِدُ فِي قُونَ عَلَى الصيّامِ فِي السَّفَرِ فَهَلْ عَلَى الصيّامِ فِي السَّفَرِ فَهَلْ عَلَى جُنَاحٌ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ يَشَلَى الْحَيْرِة هِي رُخْصةٌ مِنَ اللَّهِ فَمَن أَخَدُ بِهَا فَحَسَنٌ وَمَنْ أَحَبُ أَنْ يَصُومَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ». رواهُ مُسلم واصله في المتّفقِ عليه من حديث عائشة أنْ حمزة بن عمرو) سال وفي لفظ مُسلم "إني رَجُلٌ أَسْرُدُ الصّومُ أَنْ أَصُومُ المَّافِرِ إِنْ شِنْت».

ففي هذا اللَّفظِ دلالةٌ على أنَّهُمَا ســواءٌ وَتَقَـدُمُ الْكَــلامُ في

وقد اسْتَدَلَّ بالحديثِ منْ يرى أنَّهُ لا يَكْرَهُ صومُ اللَّهْ رِ [البخاري (١٩٩٧)، مسلم (١٩٥٨)] وذليكَ أنَّهُ أخبرَ أنَّهُ يسسردُ الصَّومَ فاقرَّهُ ولمْ يُنْكِرْ عليْهِ وَهُوَ في السَّفرِ ففسي الحضرِ بالأولى وذلِكَ إذا كانَ لا يُضعفُ بِهِ عنْ واجبٍ ولا يفُوتُ بسببِهِ عليْهِ حقَّ وبشرطِ فطْرهِ العيدين والتَّشريقَ.

وامًّا إِنْكَارُهُ تَلَيُّ على ابنِ عُمرَ صومَ اللَّهْـرِ فِلا يُعـارضُ هذا إلاَّ أنَّهُ علمَ عَلَيُّ أنَّهُ سيضعفُ عنهُ وَهَكَذَا كَانَ فإنَّهُ ضعـفَ آخرَ عُمرِهِ وَكَانَ يقولُ: يا ليَّني قبلْت رُخصـةَ رسـولِ اللَّـهِ عَلَيْهِ وَكَانَ عَلَيْهِ يُحِبُّ العملَ الدَّائمَ وإِنْ قلُ ويحثُهُمْ عليْهِ.

## ٣\_ رخصةُ إفطار الشيخ الكبير

٩٤٠ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رَضِي اللَّه تعالى عنهما قَالَ: «رُخُصَ لِلشَّيْخِ الْكَبِيرِ أَنْ يُفْطِرَ وَيُطْعِمَ عَنْ كُلِّ يَوْمٍ مِسْكِيناً، وَلا قَضَاءَ عَلَيْهِ».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (٢٠٥/٢) وَالْحَاكِمُ (٤٤٠/١) وَصَحَّحَاهُ

اعلىمْ أنَّهُ اخْتَلَفَ النَّاسُ فِي قوله تعالى "وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِلاَيةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ القسرة: ١٩٨] والمشهورُ أنَّهَا منسوخةٌ وأنَّهُ كانَ أوَّلَ فرضِ الصِّيامِ أنَّ منْ شاءَ اطعمَ مسْكِيناً وافطرَ ومنْ شاءَ صامَ ثُمَّ نُسْخَتْ بقولِهِ تعالى ﴿وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ والقرة: ١٨٤].

وقيلَ بقولِهِ ﴿فَمَنْ شَـهِدَ مِنْكُم الشَّهْرَ فَلْيُصُمْهُ﴾ [البقرة: ١٨٥].

وقالَ قومٌ: هي غيرُ منسوخةٍ منْهُم ابنُ عبَّاس كما هُنا ورويَ عنْهُ أَنَّهُ كَانَ يقرؤُهَا «وَعَلَى النَّينَ يُطَوْقُونَهُ» [البَّفرة: ١٨٤] أيْ يُكَلِّفُونَهُ ويقولُ: لِسَتْ بمنسوخةٍ هيَ للشَّيخِ الْكَبِيرِ والمراقِ الْهمَّةِ وَهَذا هُوَ الذي الحرجَهُ عنْهُ منْ ذَكَرَهُ المصنَّفُ.

وفي سُننِ الدَّارِقطنيُّ (٢٠٥/٢) عن ابنِ عبَّاسِ ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينَ﴾ واحدٍ ﴿فَمَنْ تَطُوعٌ خيراً﴾ قال: زادَ مسكيناً آخرَ ﴿فَهُو خيرٌ لَهُ﴾ قال: وليسَتْ منسوخةً إلاَّ أَنْهُ رُخْصَ للشَّيخِ الْكَبِيرِ الَّذِي لا يسْتَطيعُ الصِّيامَ.

إسنادُهُ صحيحٌ ثابِتٌ.

وفِيهِ أيضاً (٢٠٧/٧) لا يُرَخُصُ فِي هَذَا إِلاَّ لِلْكَبِيرِ الَّذِي لا يُطلِقُ الصَّيَامَ أَو مَريضٍ لا يُشْفَى اللهُ قالَ: وَهَذَا صحيحٌ وَعَيْنَ فِي رَوايةٍ [الدارقطي: ٢٠٧/٧] قدرَ الإطعامِ وأنَّهُ نصفُ صاعِ منْ حنطة.

وأخرجَ أيضاً [الدارقطني: ٢٠٠٧/] عن ابنِ عبَّاسٍ وابنِ عُمــرَ في الحامل والمرضع أنَّهُمَا يُفطران ولا قضاءً.

وأخرجَ [الداقطني: ٢٠٧/٧] مثلَــهُ عـنْ جماعـةِ مـن الصّحابـةِ وأنَّهُمَا يُطعمان كُلُّ يومٍ مسكيناً.

واخرجَ (٢٠٧/٣) عنَّ انسِ بنِ مالِكِ أَنَّهُ ضَعُفَ عاماً عـن الصَّومِ فصنعَ جَفنةً منْ ثريلٍ فدعا ثلاثينَ مسْكِيناً فاشبعَهُمْ.

وفي المسألةِ خلافٌ بينَ السُّلفِ:

فَالْجُمْهُورُ انَّ الإطعامَ لازمٌ في حتَّ منْ لَمْ يُطِقَ الصَّيَّامَ لِكِبرِ منسوخٌ في غيرِهِ.

وقالَ جماعة من السَّلف: الإطعامُ منسوخٌ وليسَ على الْكَبِر إذا لمْ يُطلق الصِّيامَ إطعامٌ.

وقالَ مالِكٌ: يُسْتَحبُ لَهُ الإطعامُ.

وقيلَ غيرُ ذلِكَ.

والأظْهَرُ مِا قَالَهُ ابنُ عَبَّاسٍ.

والمرادُ بالشَّيخِ العاجزُ عن الصُّومِ.

ثمُّ الظَّاهِرُ أنَّ حديثَهُ موقوفٌ.

ويختَملُ أنَّ المرادَ رخَّـصَ النَّبِيُّ ﷺ فغيَّرَ الصُيْعَةَ للعلمِ بذلِكَ فإنَّ التَّرِخيصَ إِنَّما يَكُونُ توقيفاً.

ويختَملُ أنَّهُ فَهِمَهُ ابنُ عَبَّاسٍ من الآيةِ وَهُوَ الأقربُ.

## ٤ - كفارةُ الجماع في نهار رمضان

ا ٢٤٦ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللّه تعالى عنه قَالَ: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِي ﷺ فَقَالَ: هَلَكُتُ يَا رَسُولَ اللّهِ، قَالَ: وَمَا أَهْلَكَكُ كَ؟ قَالَ: وَقَعْتُ عَلَى المُرَأَتِي فِي رَمَضَانَ، فَقَالَ: هَلْ تَجِدُ مَا تُعْتِقُ رَقَبَةً؟

قَالَ: لا، قَالَ: فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَصُومُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ؟ قَالَ: لا، قَالَ: فَهَلْ تَجدُ مَا تُطْعِمُ سِتَيْنَ مِسْكِيناً؟ قَالَ: لا، ثُمَّ جَلَسَ، فَأْتِيَ النَّبِيُ ﷺ بِعَرَق فِيهِ تَمْرٌ، فَقَالَ: تَصَدُقْ بِهِذَا فَقَالَ: أَعَلَى أَفْقَرَ مِنَّا؟ أَ فَمَا بَيْنَ لابَتَهُا أَهْلُ بَيْتٍ أَحْوَجُ إِلَيْهِ مِنَّا، فَضَحِكَ النَّبِيُ ﷺ حَتَّى بَدَتْ أَنْبِاللهُ، ثُمُّ قَالَ: اذْهَبْ فَأَطْعِمْهُ أَهْلَكَ».

رَوَاهُ السَّبْقَةُ وَأَحْسَدُ (٢٠٨/٢)، البخساري (١٩٣٦)، أبسو داود (٢٣٩٠)، الترمذي (٢٣٩٠)، النساني في «كبرى» كمما في «تحفة الأشراف» (٢٣٩٠)، ابن ماجه (١٩٧١)] واللَّفْظُ لِمُسْلِم (١١١١)]

(وعن أبي هُريرةَ ضَعِيْهُ قال: جاءَ رجلٌ هُوَ سلمةُ أو سلمانُ بنُ صخرِ البياضيُّ.

(إلى النَّبيِّ ﷺ فقال: «هَلَكْت يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: وَمَا أَهْلَكُك؟ قَالَ: هَـلْ تَجِـدُ مَا تُغِيقُ رَمَضَانَ قَالَ: هَـلْ تَجِـدُ مَا تُغِيقُ رَفَجَةً بالنَّصْبِ بَدَلٌ مِنْ «مَا».

(قَالَ: لا قَالَ: فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَصُومَ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ؟ قَـالَ: لا، قَالَ: فَهَلْ تَجِدُ مَا تُطْعِمُ سِتَّينَ مِسْكِيناً ٥) الجمْهُ ورُ أَنَّ لِكُـلُّ مسكين مُدَاً من طعامٍ رُبعُ صاعٍ (قالَ: لا، ثمَّ جلسَ فَـأْتِيَ) بضـمُ الْهَمْزَةِ مُغَيِّرَ الصَّيْغةِ.

(النَّبِيُّ ﷺ بعرق) بفَتْحِ العينِ الْمُهْمَلَةِ والرَّاءِ ثُمَّ قــافٍ (لِحِيهِ تَمَّ) وردَ في روايةٍ [الدَّارقطني: ١٩٠/٢] في غيرِ الصَّحيحينِ "فِيـهِ خمسةَ عشرَ صاعاً» وفي أخرى [الموطا: ٢٩٧/١] «عشرونَ».

(فقال: تصدَّق بِهَذا فقال: أعلى أفقرَ منَّا فما بينَ لاَبَتْيْهَا) تثنيةُ لابةِ وهي: الحرَّةُ ويقالُ فِيهَا: لُوبةٌ ونوبةٌ بالنُّونِ وَهِيَ غيرُ مَهُمُوزة.

(﴿ اَهْلُ بَيْتِ أَخْوَجُ إِلَيْهِ مِنَا فَضَحِكَ النَّبِيُ 囊囊 حَتَّى بَـدَتُ أَنْيَابُهُ ثُمَّ قَالَ: اذْهَبْ فَأَطْعِمْهُ أَهْلَكَ، روَاهُ السَّبِعَةُ واللَّفظُ لمسلم.

الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ الْكَفَّارةِ على منْ جامعَ في نَهَارِ رمضانَ عامداً.

وذَكَرَ النَّوويُّ أنَّـهُ إجماعٌ مُعسراً كانَ أو مُوسراً فالمعسرُ تثبُتُ في ذمَّتِهِ على أحـــدِ قولـينِ للشَّافعيَّةِ ثانِيهمَـا لا تسْتَقرُّ في

ذَمَّتِهِ؛ لأنَّهُ ﷺ لمْ يُبيِّن لَهُ أَنَّهَا باقيةً عليْهِ.

واختلفَ في الرَّقبةِ فإنَّهَا هُنا مُطلقةٌ فالجَمْهُورُ قَيْدُوهَا بِالمُومنةِ حملاً للمطلقِ هُنا على المقيَّدِ في كفَّارةِ القَتْلِ

قالوا: لأن كلامَ اللَّهِ في حُكْمِ الخطابِ الواحدِ فَيَتَرَتُّبُ فِيهِ المطلقُ على المقيَّدِ:

وقالَت الحنفيَّةُ: لا يُحملُ المطلقُ على المقيَّدِ فَتُجـزَئُ الرَّقبـةُ الْكَافرةُ:

وقيلَ: يُفصُّلُ فِي ذلِكَ وَهُـوَ أَنَّهُ يُقَيِّدُ المطلقُ إذا اقْتَضى القياسُ التَّقيدَ فَيَكُونُ تقييداً بالقياسِ كالتَّخصيصِ بالقياسِ وَهُــوَ مَذْهَبُ الجمْهُورِ والعلَّةُ الجامعةُ هُنا هُوَ أَنَّ جميعَ ذلِكَ كَفَّارةٌ عَنْ ذَلِكَ كَفَّارةٌ عَنْ ذَلِبِ مُكَفِّر للخَطيئةِ والمسألةُ مبسوطةٌ في الأصول.

ثمَّ الحديثُ ظَاهِرٌ فِي انْ الْكَفَّارةَ مُرَبَّبةٌ على ما ذُكِرَ فِي الحديثِ فلا يُجزئُ العدولُ إلى النَّاني مع إمْكَانِ الأوَّلِ ولا إلى النَّالثِ مع إمْكَانِ الثَّالِي لوقوعِهِ مُرَبَّباً فِي روايةِ الصَّحيحينِ وروى الزَّهْرِيُّ التَّرْتِيبَ عَنْ ثلاثينَ نفساً أو أكثرَ.

وقولُهُ: «سِتْينَ مِسْكِيناً» ظَاهِرُ مَفْهُومِهِ أَنْـهُ لا يُجـزئُ إلاً إطعامُ هذا العددِ فلا يُجـزئُ أقلُ منْ ذلِكَ.

وقالَت الحنفيَّةُ: يُجزئُ الصَّرفُ في واحدٍ.

ففي "القدوريّ من كُتُبِهِمْ: فإنْ أطعمَ مسْكِيناً واحداً ميتُينَ يوماً أجزأهُ عندنا وإنْ أعطّاهُ في يـومٍ واحـدٍ لمْ يُجـزِهِ إلاّ عـنْ يومه.

وقولُهُ: (اذْهَبْ فأطعمهُ أَهْلَكَ) فِيهِ قولان للعلماء:

أحدُهُمَا: أَنَّ هَـذِهِ كَفَّـارةٌ وَمَـنْ قَــاعَدَةِ الْكَفَّـارَاتِ أَنْ لا تُصرفَ فِي النَّفَسِ لَكِنَّهُ ﷺ خصَّهُ بذلِكَ وردُّ بأَنَّ الأصلَ عـدمُ الخصوصيَّةِ.

اللَّاني: أنَّ الْكَفَّارةَ ساقطةٌ عنهُ لإعسارِهِ ويـدلُّ لَـهُ حديثُ علي عليه السلام [الدارقطني (٢٠٨/٢)] عليه السلام: «كُلَّهُ أَنْتَ

وَعِيَالُك فَقَدْ كَفَّرَ اللَّهُ عَنْك».

إِلاَّ أَنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ أو أَنَّهَا باقيةٌ في ذُمَّتِهِ والَّذي أعطَاهُ ﷺ صدقةً عليهِ وعلى أَهْلِهِ لما عرفَهُ ﷺ من حاجَتِهمْ.

وقالَت الْهَادويَّةُ وجماعةٌ: إِنَّ الْكَفَّارةَ عَيرُ واجبةِ أَصلاً لا على مُوسرِ وِلا مُعسرِ.

قالوا: لأنَّهُ أَبَاحَ لَهُ أَنْ يَأْكُلُ مَنْهَا وَلَوْ كَانَتْ وَاجِبَةً لِمَا جَـازَ ذلِكَ وَهُوَ اسْتِدلالٌ غيرُ نَاهِض؛ لأنَّ المسرادَ ظُمَاهِرٌ في الوجـوبِ وإباحةُ الأكْل لا تدلُّ على أنَّهَا كفَّارةٌ بلْ فِيهَا الاخْتِمالاتُ الَّتِــي

واسْتَدَلَّ المَهْديُّ في «البحر» على عدم وُجوبِ الْكَفَّارةِ «بأنَّهُ ﷺ قَالَ لِلْمُجَامِعِ: اسْتَغْفِر اللَّهَ وَصُمْ يَوْماً مَكَانَهُۥ ولمْ يذْكُرْهَا.

وأجيبَ عَنْهُ بِأَنَّهُ قَدْ ثَبَتَ رَوَايَةُ الْأَمْرِ بَهَا عَنْدَ السَّبِعَةِ ۖ بَهَـٰذَا الحديث المذكُور هُنا.

واعلم أنَّهُ ﷺ لمُ يامرُهُ في هذِهِ الرَّوايةِ بقضاءِ اليــومِ الَّــذي جامعَ فِيهِ إِلاَّ أَنَّهُ وَرَدَ فِي رَوَايَةِ أَخْرِجَهَــا أَبُــو دَاوَد (٢٣٩٣) مَـنْ حديثِ ابي هُريرةَ بلفـظِ: «كُلُّـهُ أنْـتَ وَأَهْـلُ بَيْتِـك وَصُـمْ يَوْمـاً وَاسْتَغْفِر اللَّهَ».

وإلى وُجوبِ القضاء ذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ والشَّافعيُّ لعموم قوله تعالى: ﴿فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّام أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٤، ١٨٥].

وفي قول للشَّافعيُّ: إنَّهُ لا قضاءً؛ لأنَّهُ ﷺ لمْ يـامرُهُ إلاَّ بالْكَفَّارةِ لا غيرُ.

وأجيبَ: بأنَّهُ آتَّكُلَّ ﷺ على ما علمَ منَ الآيةِ.

هذا حُكُمٌ يجبُ على الرَّجل.

وامًا المرأةُ الَّتِي جامعَهَا فقد اسْـنَدَلَّ بِهَـذَا الحديـثِ أنَّـهُ لا يلزمُ إلاَّ كفَّارةٌ واحدةً وأنَّهَا لا تجبُ على الزُّوجةِ وَهُوَ الأصححُ منْ قول الشَّافعيُّ وبهِ قالَ الأوزاعيُّ.

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى وُجوبِهَا على المرأةِ أيضاً قالوا: وإنَّما لْمُ يَذَكُّوهَا النَّبِيُّ ﷺ معَ الزَّوجِ؛ لأنَّهَا لَمْ تَعْتَرَفْ واغْتِرافُ الـزُّوجِ لا يُوجِبُ عِليْهَا الحُكْمَ أو لاخْتِمَالِ أنْ المرأةَ لَمْ تَكُنْ صائمةً بـانَ تَكُونَ طَاهِرةً من الحيض بعدَ طُلوع الفجـر، أو أنَّ بيـانَ الحُكْـم

في حقُّ الرَّجلِ يُشِتُ الحُكُــمَ في حقُّ المراةِ أيضـاً لما عُلــمَ مـنْ تعميم الأحْكَام أو أنَّهُ عرفَ فقرَهَا كما ظَهَرَ منْ حال زوجِهَا.

واعلمُ أنَّ هذا حديثٌ جليلٌ كثيرُ الفوائدِ.

قَالَ المَصنَّفُ فِي فَتْحِ الباري (١٧٣/٤): إِنَّهُ قد اعْتَنَى بعـضُ الْمُتَاخَرِينَ مُمَّنْ أَدْرَكَ شُيوْخنا بِهَـذا الحديثِ فَتَكَلَّــمَ عليــهِ في مُجلَّدين جمعَ فِيهَا أَلْفَ فَائدةٍ وَفَائدةٍ انْتَهَى.

وما ذَكَرنَاهُ فِيهِ كفايةٌ لما فِيهِ من الأحْكَامِ وقدْ طوَّلَ الشَّارَحُ فِيهِ ناقلاً من «فَتْح الباري».

### ٥\_ من أدرك الصبح وهو جنبً

٩٤٣ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ وَأُمُّ سَلَمَةً رضي اللَّه تعالى عنهما: وأنَّ النَّبِيُّ عِلَى كَانَ يُصْبِحُ جُنُّماً مِنْ جِمَاعٍ، ثُمَّ يَغْنَسِلُ وَيَصُومُ﴾.

مُنَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (١٩٢٦)، مسلم (١١٠٩)(٧٥)].

وَزَادَ مُسْلِمٌ (١٠٩)(٧٧) فِي خَلِيثِ أُمَّ سَلَمَةً: ﴿وَلا يَقْضِي،

فِيهِ دليلٌ على صحَّةِ صوم من أصبحَ أيْ دخلَ في الصَّباحِ وَهُوَ جُنبٌ مِنْ جِماعِ وإلى هذا ذَهَبَ الجَمْهُورُ.

وقالَ النُّوويُّ: إنَّهُ إجماعٌ.

وقلاً عارضَةً مَا أخرجَهُ أحمدُ (٣١٤/٢) وابنُ حبَّانَ (٣٤٨٥) منْ حديثِ أبي هُريرةَ قال: قالَ رسولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وآله وسلم: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ ـ صَلاةِ الصُّبْحِ \_ وَأَحَدُكُمْ جُنُبٌ فَلا يَصُمْ يَوْمُهُهُ.

وأجابَ الجمْهُورُ بائَّهُ منسوخٌ وأنَّ أبا هُريرةَ رجعَ عنْـهُ لَـا رُويَ لَهُ حديثُ عائشةَ وامُّ سلمةَ وافْتَى بقولِهمَا.

ويدلُّ للنَّسْخِ مَا أَحْرِجَهُ مُسَلِمٌ (١١١٠) وَابِسَنُ حَبُّمَانَ (٣٤٩٠) وابنُ خُزِيمَةَ (٢٠١٤) عنْ عائشــةَ ﴿أَنَّ رَجُـلاً جَـاءَ إِلَـى النَّبِيُّ ﷺ يَسْتَفْتِيهِ وَهِيَ تَسْمَعُ مِنْ وَرَاهِ حِجَابٍ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ تُدْرِكنِي الصَّلاةُ أيْ صَلاةُ الصُّبْحِ وَأَنَا جُنُبٌ فَقَالَ النَّبِيُّ: وَأَنَا تُدْرِكُنِي الصَّلاةُ وَأَنَا جُنُبٌ فَأَصُومُ، قَالَ:

لَسْتَ مِثْلَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَـكَ مَـا تَقَـدُمَ مِـنْ

ذُنْبِك وَمَا تَأْخُرَ فَقَـالَ: «وَاللَّهِ إِنْنِي لأرْجُو أَنْ أَكُونَ أَخْشَاكُمْ خصوصٌ. وَأَعْلَمَكُمْ بِمَا أَتَّقِي<sup>»</sup>.

وقد ذَهَبَ إلى النَّسخِ ابنُ المنذرِ والخطَّابيُّ وغيرُهُمَا.

وَهَذَا الحديثُ يدفعُ قولَ منْ قالَ: إنَّ ذلِكَ كانَ خاصًــاً بــهِ

وردُّ البخاريُّ حديثُ أبي هُريرةُ: بأنَّ حديثُ عائشةَ أقسوى سنداً حَتَّى قالَ ابنُ عبدِ البرِّ: إنَّهُ صحَّ وَتَوَاتَرَ وامَّا حديثُ ابسي هُريرةَ فأكْثُرُ الرُّوايَاتِ أنَّهُ كانَ يُفْتِي بِهِ وروايةُ الرَّفعِ أقـلُ ومـعَ التَّعارض يُرجَّحُ لقوَّةِ الطَّريق.

#### ٦ ـ من مات وعليه صيام

٣٠٤ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه تعالى عنها أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «مَنْ مَــاتَ وَعَلَيْـهِ صِيَـامٌ صَــامٌ عَنْـهُ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٥٢)، مسلم (١١٤٧)]

فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ يُجزئُ المِّينَ صِيامٌ وَلَيَّهِ عَنْـهُ إِذَا مَـاتَ وعليهِ صومٌ واجبٌ والإخبارُ في معنى الأمرِ أي ليصمْ عنْهُ وليُّهُ والأصلُ فِيهِ الوجوبُ إلاَّ أنَّهُ قد ادُّعيَ الإجَماعُ على أنَّهُ للنَّدبِ.

والمرادُ من المولى كُلُّ قريبٍ وقيلَ: الوارثُ خاصَـةً، وقيـلَ:

وفي المسالةِ خلافٌ فقالَ أصحابُ الحديثِ وأبـو ثــورِ وجماعةٌ: إنَّهُ يُجزئُ صومُ الوليُّ عن الميُّتِ لِهَذا الحديثِ الصَّحيحِ.

وذَهَبَتْ جماعةٌ من الآل ومالِكُ وأبـو حنيفـةَ أنَّـهُ لا صيـامَ عن الميَّتِ وإنَّما الواجبُ الْكَفَّارةُ لما أخرجَهُ التّرمذيُّ (٧١٨) مـنّ حديثِ ابن عُمرَ مرفوعاً «مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صِيَامٌ أُطْعِمَ عَنْهُ مَكَانَ كُلُّ يَوْم مِسْكِينٌ».

إِلَّا أَنَّهُ قَالَ بِعِـدَ إِحْرَاجِهِ: غُرِيبٌ لا نَعْرَفُهُ إِلَّا مِنْ هَـذَا الوجْهِ والصَّحيحُ أنَّهُ موقوفٌ على ابن عُمرَ.

قالوا: ولأنَّهُ وردَ عن ابنِ عِبْساسٍ وعائشـةَ الفُّتيـا بالإطعـامِ ولأنَّهُ المَوافقُ لسائرِ العبادَاتِ فَإِنَّـهُ لا يُقـومُ بِهَـا مُكَلَّفٌ والحـجُّ

وأجيبَ بأنَّ الآثارَ المرويَّةَ منْ فُتِّيـا عائشـةَ وابـن عبَّـاسُ لا تُقاومُ الحديثَ الصَّحيحَ.

وأمَّا قيامُ مُكَلِّفٍ بعبادةٍ عنْ غيرهِ فقدْ ثَبْتَ في الحجُّ بالنَّصُّ النَّابِتِ فيثُبُتُ في الصَّوم بهِ فلا عُـــذرَ عـن العمــلِ بـهِ، واغتِــذارُ المالِكِيَّةِ عَنْهُ بعدمٍ عمـلِ أَهْـلِ المدينـةِ بِـهِ مبـنيٌّ علـى أنْ تركُّهُــمُ العملَ بالحديثِ حُجَّةٌ وليـسَ كذلِكَ كما عُرفَ في الأصولِ، وَكَذَلِكَ اعْتِذَارُ الحِنفَيَّةِ بَانَ الرَّاوِيَ أَفْتَـى بخــٰلاف ِ مــٰ روى عُــٰذَرٌ غيرُ مقبول إذ العبرةُ بما يروي لا بما رأى كما عُرفَ فيهَا أيضاً.

ثمُّ اخْتَلْفَ القائلونَ بإجزاء الصِّيام عن المُيْـتُ هـلُ يخْتَـصُ ذلِكَ بالوليِّ أو لا.

فَقِيلَ: لا يُخْتَصُّ بالولِيِّ بل لو صامَ عنْهُ الأجنبيُّ بامرِهِ أجـزاً كما في الحجُّ، وإنَّما ذَكَرَ الوليُّ في الحديثِ للغالبِ.

وقبل: يصحُّ أنْ يسْتَقَلُّ بهِ الأجنبيُّ بغيرِ أمر؛ لأنَّهُ قدْ شــبَّهَهُ النَّبِيُّ عَلَيْكُ بالدِّين حيثُ قالَ: "فَدَيْنُ اللَّهِ أَحَقُّ أَنْ يُقْضَى" [سياس

فَكَمَا أَنَّ الدِّينَ لا يختَـصُ بقضائِهِ القريبُ فالصُّومُ مثلُّهُ وللقريبِ أنْ يسْتَنيبَ.

# ٤ - بَابُ صَوْمِ التَّطَوُّعِ

#### ١ ـ صيام عرفة وعاشوراء والاثنين

١٤٤- عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الأَنْصَادِيُّ رضي الله تعالى عنه، «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ سُيْلَ عَنْ صَـوْم يَـوْم عَرَفَةً، فَقَالَ: يُكَفِّرُ السَّنَةَ الْمَاضِيَةَ وَالْبَاقِيَةَ. وَسُئِلَ عَنْ صَوْمٍ يَوْمٍ عَاشُورَاءً، فَقَالَ: يُكَفِّرُ السُّنَةَ الْمَاضِيَةَ. وَسُثِلَ عَنْ صَوْم يَوْم الاثْنَيْن، فَقَالَ: ذَلِكَ يَوْمٌ وُلِلْتُ فِيهِ، وَبُعِثْتُ فِيهِ وَأُنْزِلَ عَلَيُّ فِيهِ".

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١١٦٢)

قد اسْتُشْكِلَ تَكْفيرُ ما لمْ يقعْ وَهُوَ ذَنبُ السُّنةِ الآتِيةِ.

واجيبَ بأنَّ المرادَ أنْ يُوفِّنَ فِيهَا لعدمِ الإنْيانِ بذنبٍ وسمَّاهُ تَكْفيراً لمناسبةِ الماضيةِ أو أنَّهُ إنْ أوقعَ فِيهِ ذنباً وفَّـنَ للإنْيانِ بما تُكَفِّرُهُ.

وأمًّا صومٌ يومٍ عاشوراءَ وَهُوَ العاشرُ منْ شَهْرِ المحدَّمِ عندَ الجمّاهِيرِ فإنَّهُ كانَ واجبـاً قبـلَ فـرضِ رمضـانَ ثُـمُ صـارَ بعـدَهُ مُسْتَحِدًاً.

وأفاد الحديث أن صوم عرفة أفضلُ من صوم يسومِ عاشوراء.

وعلَّلَ ﷺ شرعيَّةَ صومٍ يومٍ الاثنينِ بائنٌهُ وُلدَ فِيهِ أَو بُعثَ فِيهِ أَو أُنزِلَ عليْهِ فِيهِ وَكَأَنَّهُ شَكَّ من الرَّاوي وقد اتَّفقَ أَنْــهُ ﷺ وُلدَ فِيهِ وبعثَ فِيهِ.

وفِيهِ دلالة على أنه يبغي تعظيمُ اليومِ الله احدث الله فيه على عبدهِ نعمة بصومِهِ والتَّقرُّبُ فِيهِ وقد ورد في حديثِ أسامة واحد (٢٠٠/٥)، ابر داود (٢٤٣٦)] تعليلُ صَوْمِهِ ﷺ يَوْمُ الاَنْيُنِ وَالْخَمِيسِ "بِأَنّهُ يَوْمٌ تُعْرَضُ فِيهِ الأَعْمَالُ وَأَنّهُ يُحِبُ أَنْ يُعْرَضُ عَمَلُهُ وَهُو صَائِمٌ ولا مُنافاة بين التَّعليلين.

#### ٢ ـ صيامُ ستة من شوال

٦٤٥ - وَعَنْ أَبِي أَبُوبَ الأَنْصَارِيُّ رضي الله تعالى عنه أَنْ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: (مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ثُمُ أَنْبَعَهُ سِتَاً مِنْ شَوَالِ كَانَ كَصِيَامِ الدَّهْرِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١١٦٤)

روعن أبي أتُوبَ الانصاريِّ ﷺ أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ثُمَّ أَتَبْعَهُ سِنَّا») هَكَذا وردَ «مُؤنِّداً» (1) مع أنَّ مُمْيَزَهُ «أيَّامٌ» وَهِي مُذَكِّرٌ؛ لانَّ اسمَ العددِ إذا لمْ يُذَكِّرْ مُمَيْزُهُ جازَ فِيهِ الوجْهَانِ كما صرَّحَ بِهِ النُّحاةُ.

(من شؤال كان كصيامِ الدُّهْرِ روَّاهُ مُسلمٌ).

فِيهِ دليلٌ على اسْتِحبابِ صومٍ سِنَّةِ أَيَّــامٍ مَـنْ شَـُوَّالٍ وَهُــوَ مَذْهَبُ جَاعةٍ من الآل وأحمدَ والشَّافعيُّ.

وقَالَ مالِكَ: يُكُرَّهُ صومُهَا قالَ: لأنَّهُ ما رأى أحداً من أَهْـلِ العلم يصومُهَا ولئلاً يُظنَّ وُجوبُهَا.

والجوابُ: أنَّهُ بعدَ تُبُوتِ النَّصِّ بللِكَ لا حُكْمَ لِهَالَهِ التَّعليلاتِ وما أحسنَ ما قالَهُ ابنُ عبدِ البرُ إِنَّهُ لَمْ يبلغُ مالِكاً هذا الحديثُ يعنى حديثُ مُسلم.

واعلم أنْ أَجرَ صومِهَا يحصلُ لمنْ صامَهَا مُتَفَرَّقةً أَو مُتَواليةً ومنْ صامَهَا عقيبَ العيدِ أَو في أثناء الشَّهْرِ. وفي سُننِ النَّرمذيِّ [يالوح (٥٩٧)] عن ابنِ المبارَكِ أَنْهُ أَخْتَارَ أَنْ يَكُونَ سِتَّةً أَيَّامٍ منْ أوّل شوّال.

وقدْ رُويَ عن ابنِ المبارَكِ [بالر ح (٧٥٩)] أَنَّهُ قَالَ: منْ صَامَ سِتَّةَ أَيَّامٍ منْ شَوَّال مُتَفَرِّقاً فَهُوَ جَائزٌ.

(قلْت): ولا دليلَ على اختيارِ كونِهَا مَنْ أَوَّلِ شَوَّالِ إِذْ مَنْ أَتَى بِهَا فِي شَوَّالِ فِي أَيِّ أَيَّامِهِ صَدَقَ عَلَيْهِ أَنَّهُ أَتَبَعَ رَمَضَانَ سَتَاً مَنْ شَوَّالِ.

وإنَّما شبَّهَها بصيامِ النَّصْرِ؛ لأنَّ الحسنةُ بعشــرِ امثالِهَــا فرمضانُ بعشرةِ اشهُرِ وسِتُّ منْ شوَّال بشَهْرينِ

وليسَ في الحديثِ دليلٌ على مشروعيَّةِ صيامِ اللَّمْرِ ويـأْتِي بيانُهُ في آخرِ الباب.

واعلم: أنَّهُ قالَ النَّقيُّ السُّبكيُّ: إنَّهُ قدْ طعنَ في هذا الحديثِ منْ لا فَهْمَ لَهُ مُغَنَّراً بقولِ التّرمذيِّ «إنَّهُ حسنٌ» يُريـدُ في روايـةِ سعدِ بنِ سعيدِ الأنصاريُّ أخي يحيى بنِ سعيدٍ

قلت: ووجّه الاغْتِرارِ إنَّ التَّرمذيُّ لمْ يصفْهُ بالصَّحَةِ بـلْ بالحسنِ وَكَانَّهُ في نسـخةٍ والَّذي رايناهُ في سُننِ التَّرمذيُّ بعدَ سياقِهِ للحديثِ ما لفظهُ: قـال أبو عيسى: حديثُ أبي أيُّوبَ حديثٌ حسنٌ صحيحٌ ثُمُّ قالَ: وسعدُ بنُ سعيدٍ هُـوَ أحو يحيى بنِ سعيدٍ الانصاريُّ وقد تَكَلَّمَ بعضُ أهلِ الحديث في سعدِ بنِ سعيدٍ منْ قبلِ حفظِه، اثْنَهَى

قلت: قال ابنُ دحيةَ: إِنَّهُ قالَ أحمدُ بنُ حنبلٍ: سعيدٌ ضعيفُ الحديثِ.

<sup>(</sup>١) يريدُ أنه في مقام المؤنث، وإذا زيدت الشاء كانت في مقام المذكر، وذلك باعتبار المبيَّر. أي: إذا قيل: (سست) صحب المؤنث، وإذا قيل (سنة) صحب المذكر. وما ذكرته من شرح العبارة هو المناسبُ للسياق.

وقالَ النَّسائيِّ: ليسَ بالقويِّ.

وقالَ أبو حَاتِمٍ: لا يجوزُ الاشْتِغالُ بحديثِ سعدِ بنِ سـعيدٍ.

ثُمَّ قَالَ ابنُ السُّبْكِيَّ وقدِ اعْتَنى شيخنا أبو مُحمَّدِ الدَّمياطيُّ بَجمع طُرقِهِ فاسندَهُ عنْ بضعةٍ وعشرينَ رجــلاً رووهُ عنْ سعدِ بنِ سعيدٍ وأَكْثرُهُمْ حُقَّاظٌ ثقــاتٌ منْهُــمُ السُّفيانانِ وَتَـابِعَ سـعداً على روايَتِهِ أخُوهُ بجيى وعبدُ ربُّهِ وصفوانُ بنُ سُليمٍ وغيرُهُمْ.

ورواهُ أيضاً عن النّبي عَلَيْظُ ثوبالُ وأبو هُريرةَ والطبراني في والمعجم الأوسطة (٧٦٠٧)] وابنُ عبساس والطبراني في والمعجم الأوسطة (٧٦٠٧)] والبراءُ بنُ عازب والداوقطني في والعللة (١٠٨/٦)] وعائشةُ ولف ظُ ثوبانَ: "مَمَنْ صَامَ رَمَضَانَ فَشَهْرُهُ بِعَشَرَةٍ وَمَـنْ صَامَ سِيتَةَ أَيَّامٍ بَعْدَ الْفِطْرِ فَذَلِكَ صِيمًامُ السّنَةِ».

روَاهُ أَحمــدُ (۲۸۰/۵) والنَّــــائيُّ [النساني «كبرى» كمــا في «التحفة» (۲۱۰۷)].

#### ٣- صيامُ النافلةِ

٦٤٦ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: (مَا مِنْ عَبْدٍ يَصُومُ يَوْماً فِي سَبِيلِ اللّهِ إلاَّ بَاعَدَ اللّهُ بِذَلِكَ الْيَوْمِ عَنْ وَجْهِهِ النَّارَ سَبْعِينَ خَرِيفاً».

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٨٤٠)، مسلم (١٦٥٣)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ.

(وعن أبي سعيد الحدري ﷺ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: هَمَا مِنْ عَبْدٍ يَصُومُ يَوْماً فِي سَبِيلِ اللَّهِ) هُـوَ إِذَا أُطْلِقَ يُـرَادُ بِـهِ الْجهَادُ.

(إلاَّ بَاعَدَ اللهُ بِذَلِكَ الْيَوْمِ عَنْ وَجْهِهِ النَّـارَ سَبْعِينَ خَرِيفًا» مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، واللَّفظُ لَمسلمٍ.

فِيهِ دلالة على فضيلةِ الصُّومِ فِي الجِهَادِ مَا لَمْ يَضَعَفُ بَسَبَيْهِ عَنْ قِتَالِ عَدُوهِ وَكَانَ فضيلةً، ذلِكَ لأنَّهُ جَسِمَ بِينَ جَهَادِ عَـدُوهُ وجِهَادِ نَفْسِهِ فِي طَعَامِهِ وشرابِهِ وشَهْوَرَتِهِ، وَكُنَّى بَقُولِهِ: (بَاعَدَ اللَّهُ

بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيفاً» عنْ سلامَتِهِ منْ عذابها.

#### ٤ - الصيامُ في شعبان

٧٤٤٧ - وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللّه عنها قَالَتْ:

﴿ كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَصُومُ حَتَّى نَقُولَ: لا يُفْطِرُ،
وَيُفْطِرُ حَتَّى نَقُولَ: لا يَصُومُ، وَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ
ﷺ اسْتَكْمَلَ صِيَامَ شَهْرٍ قَطُ إلا رَمَضَانَ، وَمَا رَأَيْتِه فِي شَهْرٍ أَكْثَرَ مِنْهُ صِيَاماً فِي شَعْبَانَ».

> مُثَّفَقُ عَلَيْهِ (البخاري (١٩٦٩)، مسلم (١١٥٣)] وَاللَّفُظُ لِمُسْلِمٍ

فِيهِ دليلٌ على أنْ صومَهُ ﷺ لَمْ يَكُنْ مُخْتَصَّاً بِشَهْرِ دُونَ شَهْرِ وَأَنَّهُ كَانَ ﷺ يسردُ الصَّيْامَ أحياناً ويسردُ الفطرَ أُحياناً ولعلَّهُ كَانَ يفعلُ ما يقْتَضِيهِ الحالُ منْ تجرُّدِهِ عن الأشغالِ فَيُتَـابِعُ الصَّومَ وَمنْ عَكْسِ ذلِكَ فَيْتَابِعُ الإفطارَ.

ودليلٌ على أنَّهُ يخصُّ شعبانَ بالصُّوم أَكْثَرَ منْ غيرِهِ.

وقلة نبَّهَت عائشة على علَّة ذلِك فساخرج الطَّبرانيُّ [والأوسطه (٢٠٨٩)] عنْهَا «أَنَّهُ عَلَى كَانَ يَصُومُ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ فِي كُلُّ شَعْبَانَه وَيُبِهِ شَعْبَانَه وَيُبَعِ اللَّهُ عَلَيْ فَيصُومُ شَعْبَانَه وَيُبِهِ اللَّهُ أَبِي لِيلَى وَهُوَ ضعيفٌ، وقيلَ: كانَ يصومُ ذلِكَ تعظيماً لرمضانَ كما أخرجةُ التَّرمذيُ (٢٩٣) من حديثِ أنس وغيرِه "أَنَّهُ سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: أَيُّ الصَّومِ أَفْضَلُ؟ فَقَالَ: شَعْبَانُ لِيعَظمِ رَمَضانَ عَالَ التَرمذيُ : فِيهِ صدقةً بنُ مُوسى وَهُوَ عندَهُمْ لِيسَ بالقويُ.

وقيل: كان يصومُهُ، لأنَّهُ شَهْرٌ يَغْفُلُ عَنْهُ النَّاسُ بَيْنَ رَجَسِهِ وَرَمَضَانَ اللَّهِ كَمَا أَخْرِجَهُ النَّسَائِيِ (٢٠١/٤) وأبو داود (٣٤٣٦) وصحَّحَهُ ابنُ خُرِيمةَ (٢١١٩) عنْ أسامة بن زيدٍ قال: اقلَّت: يَـا رَسُولَ اللَّهِ لَمْ أَرَك تَصُومُ فِي شَهْرٍ مِن الشَّهُورِ مَـا تَصُومُ فِي شَمْبَانَ قَالَ: ذَلِكَ شَهْرٌ يَغْفُلُ النَّاسُ عَنْهُ بَيْنَ رَجَبٍ وَرَمَضَانَ وَهُوَ شَهْرٌ تُرْفَعُ فِيهِ الْأَعْمَالُ إِلَى رَبُّ الْمَالَمِينَ فَـاَحِبُ أَنْ يُرْفَعَ فِيهِ عَمَلِي وَأَنَا صَائِمً اللَّهُ

قُلْت: ويختَملُ أنَّهُ كـانَ يصومُهُ لِهَـذِهِ الحِكَـم كُلُّهَـا. وقـدْ

الحديثُ. وإسنادُهُ صحيحٌ.

ووردَتْ أَحَادِيثُ فِي صِيامِ ثلاثةِ آيَّامٍ مَنْ كُلُّ شَــهْرٍ مُطلقـةً ومبيُّنةً بغير الثَّلاثةِ.

وأخرجَ أصحابُ السُّننِ ﴿ أَبُو دَاوِد (٢٤٥٠)، الـرمذي (٢٤٧)، النساني (٢٠٤/٤)، ابن ماجه (١٧٢٥)] وصحَّحَهُ ابنُ خُزِيمَةَ (٢١٢٩) منْ حديثِ ابنِ مسعودٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ كَـانَ يَصُومُ عِـدُةَ ثَلاثَةِ آيًام مِنْ كُلِّ شَهْرٍ».

وَاحِرجَ مُسلمٌ (١١٦٠) منْ حديثِ عائشةَ «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَمْ يَصُومُ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ ثَلاثَـةَ أَيَّامٍ مَا يُبَالِي فِي أَيُّ الشَّهْرِ

وَإِمَّا المعينة بغيرِ النَّلاثِ فَهِيَ مَا أَخْرِجَهُ ۚ أَبِـو دَاوَد (٢٤٥١) والنَّسَائيُّ (٢٠٣/٤) منْ حديثِ حفصــةَ "كَـانَ رَسُـولُ اللَّـهِ ﷺ يَصُومُ فِي كُلِّ شَهْرٍ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ، الاثْنَيْنِ وَالْخَويسَ وَالاثْنَيْنِ مِن الجُمُعَةِ الأخرَى".

ولا مُعارضةَ بينَ هذِهِ الأحاديثِ فإنَّهَا كُلُّهَا دالَّةٌ على ندبيَّةِ صوم كُلُّ ما وردَّ وَكُلُّ منَ الرُّواةِ حَكَى ما اطُّلعَ عليْهِ إلاَّ أنَّ مَا امرَ بهِ وحثُ عليهِ ووصَّى بهِ أولَ وأفضلُ.

وأمَّا فعلُهُ عِلَى اللَّهُ كَانَ يَعْرِضُ لَهُ مَا يُشْغَلُهُ عَنْ مُراعِــاةٍ ذلِكَ وقدْ عَيْنَ الشَّارِعُ آيَّـامَ البيض وللعلماء في تعيينِ الثَّلاثـةِ الآيَّامِ الَّتِي يُندبُ صِومُهَا مَنْ كُلُّ شَهْرِ أَقُوالٌ عَشَـرةً سَردُهَا في

## ٥ ـ باب ما نهي عن صومه

## ١ ــ نهيُ المرأة عن الصيام إلا بإذنِ زوجها

٦٤٩ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةُ رضي اللَّه تعـالى عنـه، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿لَا يَحِلُ لِلْمَـرْأَةِ أَنْ تَعَسُومَ وَزَوْجُهَا شَاهِدٌ إِلاَّ بِإِذْنِهِ٣.

مُتُفَقّ عَلَيْهِ والبحاري (١٩٥٥)، مسلم (١٠٢٦)، وَاللَّفْظُ لِلْبُحَارِيِّ. زَادَ أَبُو دَاوُد (٢٤٥٨) وغَيْرَ رَمَضَانَه عُورضَ حديثُ «إِنَّ صَوْمَ شَعْبَانَ أَفْضَلُ الصَّوْم بَعْدَ رَمَضَانَ» بما اخرجَهُ مُسلمٌ (١١٦٣) منْ حديثِ ابي هُريرةَ مرفوعاً ﴿أَفْضَلُ الصَّوْم بَعْدَ رَمَضَانَ صَـومُ الْمُحَرَّمِ ۗ وأوردَ عليْهِ أَنْـهُ لَـوْ كَـانَ أَفْضَلَ لِحَافظَ على الإكْثَارِ منْ صيامِهِ، وحديثُ عائشـةَ يقْتَضـي أنَّهُ كَانَ أَكْثَرُ صيامِهِ في شعبانَ.

فاجيبَ بانْ تفضيلَ صومِ الحـرَّمِ بـالنَّظرِ إلى الأشــهُرِ الحـرمِ وفضلُ شعبانَ مُطلقاً.

وامًا عدمُ إكتارِهِ لصومِ الحرَّمِ فقالَ النَّوويُّ: لأنَّهُ إنَّما علـمَ ذَلِكَ آخرَ عُمرهِ.

## ٥ ـ صيامُ ثلاثة أيام من الشهرِ

٩٤٨ ـ وَعَنْ أَبِي ذَرَّ رضي اللَّه تعالى عنه قَالَ: هُأَمَرُنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَنْ نَصُومَ مِنَ الشَّهْرِ ثَلاثَـةً أَيَّام: ثَلاثَ عَشْرَةً، وَأَرْبَعَ عَشْرَةً، وَخَمْسَ عَشْرَةً».

رَوَاهُ النُّسَانِيِّ (٢٢٧/٤، ٣٢٣) وَالتَّرْمِلِيُّ (٧٦١) وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ

(وعنْ أبي ذرٌّ صُّلَّتِهُ قالَ: ﴿أَمْرَانَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَصُومَ مِن الشُّهْرِ ثَلاثَةَ أَيَّامٍهُ) وبيُّنَهَا بقولِـهِ: (لىلاثُ عشـرةَ واربـعَ عشـرةَ وخمسَ عشرةَ. روّاهُ النَّسائيّ والنَّرمذيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانٌ).

الحديثُ وردَ مِنْ طُرقِ عديدةٍ منْ حديثِ أبي هُريرةَ بلفظِ «فَإِنْ كُنْت صَائِماً فَصُم الْغُرُّ» أي الْبِيضَ.

أخرجَهُ أحمدُ (٣٣٦/٢) والنَّسائيُّ (٢٢٧/٤) وابنُ حبَّسانَ

وفي بعضِ الفاظِهِ عن النَّسائيُّ "فَإِنْ كُنْت صَائِماً فَصُم الْبيضَ ثَلاثَ عَشْرَةً وَأَرْبَعَ عَشْرَةً وَخُمْسَ عَشْرَةً».

وأخرجَ أصحابُ السُّنن [ابو داود (٢٤٤٩)، النساني (٢٢٤/٤)، ابن ماجه (١٧٠٧)] منْ حديثِ قَتَادةً بن ملحانَ "كَانَ رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ يَأْمُرُنَا أَنْ نَصُومَ الْبِيضَ ثَلاثَ عَشْرَةَ وَأَرْبَعَ عَشْرَةَ وَخَمْــسَ عَشْرَةً، وَقَالَ: هِيَ كَهَيْئَةِ الدَّهْرِ٣.

وأخرجَ النَّسانيِّ (٢٢١/٤) منْ حديثُو جريرٍ مرفوعاً "صيَّـامُ ثَلاثَةِ أَيَّام مِنْ كُلِّ شَهْرِ كَصِيبَام الدُّهْرِ ثَلاثِ الأيَّامِ الْبِيضِ ا

(وعنْ أبي هُريرةَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمْ قَالَ: ﴿ لَا يَحَلُّ لَلْمُواَقِى أَي المَراقِي أَي المَراقِ أي المَراقِ أي المَراقِ أي المَراقِ أي المَراقِ أي المُراقِ أي المُراقِقُ المُراقِقُ واللَّفظُ للبخاريِّ زادَ أبو داود: غيرَ رمضاني.

فِيهِ دليلٌ على انْ الوفاءَ بحنَّ الـزَّوجِ مـنَ التَّطـوُّعِ بــالصُّومِ وامَّا رمضــانُ فإنَّـهُ بجــبُ عليهِ وإنْ كــرِهَ الـزَّوجُ ويقــاسُ عليْــهِ القضاءُ فلوْ صامّت النَّفلَ بغيرِ إذنِهِ كانَتْ فاعلةً لمحرَّمٍ.

#### ٢ - النهي عن صيام العيدين

١٥٠ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ رضي الله تعالى عنه، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ (نَهَى عَنْ صِيَامِ يَوْمُبُن: يَوْم الْفِطْر وَيَوْم النَّحْر».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١١٩٧)، مسلم (٨٧٧)]

فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى تَحْرَيمِ صَوْمَ هَذَيْنِ اليَّوْمِيْنِ؛ لأَنَّ أَصَلَ النَّهْيِ التَّحْرِيمُ وَالِيْهِ ذَهَبَ الجَمْهُورُ فَلوْ نَذَرَ صَوْمَهُمَّا لمْ يَنْعَقَدْ نَذَرُهُ فِي الأَظْهَرِ؛ لأَنَّهُ نَذَرٌ بِمُعْصِيةٍ وقِيلَ: يَصُومُ مَكَانَهَا عَنْهُمَا.

#### ٣- النهي عن صيام أيام التشريق

ا ٩٥٠ وَعَنْ نُبَيْشَةَ الْهُذَلِيِّ رضي اللَّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَيَّامُ التَّشْرِيقِ أَيَّامُ أَكْـلٍ وَشُرْبٍ، وَذِكْرِ اللَّهِ عَزْ وَجَلُّ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١١٤١)

(وعنْ نُبيشةَ) بضمَّ النُّونِ وفَتْحِ الباءِ الموحَّدةِ وسُكُونِ المثنَّاةِ التَّنْتِيَّةِ وشينٍ مُعجمةً يُقالُ لَهُ: نُبيشةُ الحَيرِ بنُ عمرٍو وقيلَ: ابنُ عبدِ الله.

﴿ (الْهُذَلِيُّ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: آيَّامُ التَّشْرِيقِ) وَهِيَ ثلاثةُ أيَّامٍ بعدَ يومِ النَّحرِ وقبلَ: يومان بعدَ النَّحرِ.

(اللَّيَامُ أَكُلِ وَشَرْبِ وَذِكْرِ اللَّهِ عَزُ وَجَـلُه روَاهُ مُسلمٌ) وأخرجَهُ مُسلمٌ (١١٤٢) أيضاً من حديثِ كعب بنِ مالِكِ وابسنِ حبّانَ [الإحسان (٣٦٠٧)] من حديثِ أبسي هُريسرةَ والنَّسائيُ

(١٠٤/٨) من حديث بشرِ بنِ سُحيم وأصحابُ السُّننِ [ابو داود (٢٠١٨)، النومذي (٧٧٣)، النساني (٢٥٧/٥)] من حديث عُقبةً بنِ عامرِ والبزَّارِ [كما في التلخيص (١٩٧/٢)] من حديث ابنِ عُمرَ «أَبَّامُ التَّشْرِيقِ أَيَّامُ أَكْلِ وَشُرْبِ وَصَلاةٍ فَلا يَصُومُهَا أَحَدٌ».

وَاَخْرِجَ أَبُو دَاوِد [(٢٤١٨) مَنْ حَدِيثُ عَمْرُو] مِنْ حَدِيثِ عُمْرَ فِي قَصْيُهِ \*أَنَّهُ ﷺ كَـانَّ يَـأَمُّرُهُمْ بِإِفْطَارِهَـا وَيَنْهَـاهُمْ عَـنْ صِيَامِهَا» أَيْ أَيَّامُ التَّشْرِيقِ.

وأخرجَ الدَّارقطنيُّ (١٨٧/٢) منْ حديث عبدِ اللَّهِ بسنِ حُذافةَ السَّهْمِيُّ «أَيَّامُ التَّشْرِيقِ أَيَّامُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ وَبِعَــالٍ» البعـالُ: مُواقعةُ النَّساء.

والحديثُ وما سُقنَاهُ في معنَاهُ دالٌّ على النَّهْـيِ عـنْ صــومِ آيَامِ التَّشْرِيقِ وإنَّما اخْتُلفَ هلْ هُوَ نَهْيُ تحريمٍ أو تنزِيهِ:

فَلَعْبَ إِلَى اللهُ لِلتَّحريمِ مُطلقاً جماعةً من السَّلفِ وغيرُهُمْ وَاللهِ ذَهَبَ الشَّافعيُّ فِي المشهُورِ وَهَـوْلا ِ قالوا: لا يصومُهَا المُتَمتَّعُ ولا غيرُهُ وجعلُوهُ مُخصَّصاً لقوله تعالى: ﴿ ثَلاَتَةِ أَيَّامٍ فِي النَّحرِ وما الْحَجِ والبقرة: ١٩٦٦؛ لأنَّ الآيةَ عامَّةٌ فيما قبل يومِ النَّحرِ وما بعدة، والحديث خاصً بايَّامٍ التَّشريقِ وإنْ كانَ فِيهِ عُمومٌ بالنظرِ الله الحججُ وغيرِهِ فيرجَّحُ خُصوصُهَا لِكَونِهِ مقصوداً بالدَّلالةِ على أنها ليسَتْ علا للصَّومِ وأنْ ذَاتَهَا باغتِيارِ ما هي مُؤهِلةٌ لَهُ كَانْهَا مُنافِيةً للصَّومِ.

وَذَهَبَت الْهَادويَّةُ إِلَى انَّهُ يصومُهَا الْمُتَمَّعُ الفاقدُ للْهَدي كسا يُفيدُهُ سياقُ الآيةِ وروايةُ ذلِكَ عنْ عليُ صَنَّجُ قالوا: ولا يصومُهَا القارنُ والمحصرُ إذا فقدَ الْهَديَ.

وذَهَبَ آخرونَ إلى أنَّهُ يصومُهَا الْمُتَمَّتُعُ ومنْ تعذَّرَ عليْهِ الْهَديُ وَهُوَ الحصرُ والقارنُ لعموم الآيةِ ولما أفادَهُ:

٣٥٢ - وَعَنْ عَائِشَةَ وَابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهم
 قَالا: لَمْ يُرَخُصْ فِي أَيَّامِ التَّشْرِيقِ أَنْ يُصَمِّنَ إِلاَّ لِمَنْ
 لَمْ يَجِدِ الْهَدْيَ.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٩٩٧، ١٩٩٨)

وهو قوله (وعنْ عائشةَ وابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قالا: لمْ يُرخُصُ بصيغةِ الجُهُول (في أيَّامِ النَّشريقِ أنْ يُصمنَ إلاَّ لمَنْ لَمْ يجـد

الْهَديَ رواهُ البخاريُّ).

فإنَّهُ إفادَ أَنَّ صُومَ آيَّامِ التَّشْرِيقِ جَائِزٌ رُخْصَةً لَمَنْ لَمْ يَجِلِهِ الْهَدِيَ وَكَانَ مُتَمَنِّعاً أَو قارناً أَو مُحْصَراً لإطلاق الحديث بناءً على أَنْ فاعلَ اليُرخُصُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى وَأَنَّهُ مُرفُوعٌ وَفِي ذَلِكَ أَوْوَالُ ثَلَاثَةً :

ثالثاً أنّه إنْ أضافَ ذلِكَ إلى عَهْدِهِ ﷺ كَانَ حُجّةً وإلاً فلا وقد وردَ التَّصريَّ بِالفَّالِي (١٨٦/٢) والطَّحاويُ [دشرح معاني الآثاره (٢٤٣/٢)] إلاَّ أنْهَا بإسنادِ ضعيفو والطَّحاويُ [دشرح معاني الآثاره (٢٤٣/٢)] إلاَّ أَنْهَا بإسنادِ ضعيفو ولفظُهَا «رَخْصَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِلْمُتَمَتِّع إِذَا لَمْ يَجِدِ الْهَدْيَ أَنْ يَصِورُ الْهَدْيَ أَنْ يَحِدِ الْهَدْيَ أَنْ يَصِورُ أَيَّا اللَّهُ عَصْ المُتَمَتِّع فِلاَ يَكُونُ حُجَّةُ؛ لأهلِ هذا القولِ وقدْ رَوَى البخاري (١٩٩٦) من فعل عائشة وابي بَكُنُ وفَتياً لعليَّ عليه السلام وذَهَبَ جماعةً إلى أنْ النَّهْمَ عليْهِ دليلٌ.

### ٤ - النهيُ عن صيامٍ يومَ الجمعةِ

٦٥٣ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه عن النّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿لا تَخْصُوا لَيْلَـةَ الْجُمُعَةِ بِقِيامِ مِنْ بَيْنِ اللّيَالِي، وَلا تَخْصُوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ بِصِيَامٍ مِنْ بَيْنِ اللّيَالِي، وَلا تَخْصُوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ بِصِيَامٍ مِنْ بَيْنِ اللّيَامِ، إلا أَنْ يَكُونَ فِي صَوْمٍ يَصُومُهُ أَحَدُكُمْ، وَرَاهُ مُسْلِمٌ (١١٤٤)

الحديثُ دليلٌ على تحريم تخصيصِ ليلةِ الجمعةِ بالعبادةِ بصلاةٍ وَيَلاوةٍ غيرٍ مُعْتَادةٍ إلاَّ مَا وردَ بِهِ النَّصُّ على ذلِكَ كقراءةِ سُورةِ الْكَهْفِ [السندك (٣٦٨/٢)] فَإِنَّهُ وردَ تخصيصُ ليلةِ الجمعةِ بقراءَتِهَا وسور أُخرَ وردَتْ بِهَا أحاديثُ فِيهَا مَقالٌ.

وقد دلُّ هذا بعمومِهِ على عدمٍ مشروعيَّةِ صلاةِ الرُّغائبِ
[اللوضوعات، لابن الجوزي (١٠٠٨)] في أوَّل ليلةِ جُمعةٍ منْ رجسبِ
ولوْ ثَبْتَ حديثُهَا لَكَانَ مُخصُّصاً لَهَا مَنْ عُمومِ النَّهْي لَكِنَّ
حديثَهَا تَكَلَّمُ العلماءُ عليْهِ وحَكَموا بأنَّهُ موضوعٌ.

ودلُّ على تحريم النُّفل بصوم يومِهَا مُنفرداً.

قالَ ابنُ المنذرِ: ثَبَتَ النَّهْيُ عنْ صومِ الجمعةِ كما ثَبَتَ عـنْ صومِ العيدِ.

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّ النَّهِيَ عَــنَ إِفْـرادِ الجَمعَةِ بِـالصَّومِ لِلتَّنزِيهِ مُسْتَدَلِّينَ بَحْديثِ ابنِ مسعودِ «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ لَلَّهُ يَصُومُ مِنْ كُلُّ شَهْرِ ثَلاَئَةَ أَيَّامٍ وَقَلَّمَا كَانَ يُفْطِرُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ».

أخرجَهُ التَّرَمذيُّ (٧٤٢) وحسَّنَهُ. فَكَانَ فعلُـهُ ﷺ قريسَةً على أنَّ النَّهْيَ ليسَ لِلتَّحريم.

وأجيبَ عنهُ بأنهُ يُختَملُ أنَّه كان يصومُ يوماً قبلَــهُ أو بعـدَهُ ومعَ الاختِمالِ لا يَتِمُّ الاسْتِدلال.

واختلفَ في وجُّهِ حِكْمةِ تحريمِ صومِهِ على أقوالٍ:

أَظْهَرُهَا أَنْهُ يَومُ عَيْدٍ كَمَا رُويَ مَنْ حَدَيْثِ أَبِي هُرِيرَةَ آفِمَهُ (٣٣/٣)] مَرْفُوعًا «يَوْمُ الْجُمُعَةِ يَوْمُ عِيدِكُمْ».

واخرجَ ابنُ ابي شيبة (٣٠٧/٢) بإسنادٍ حسنٍ عنْ عليًّ عليه السلام قال: أمنْ كانَ منْكُمْ مُتَطوَّعاً من الشَّهْرِ فليصمْ يومَ الخميسِ ولا يصمْ يومَ الجمعةِ فإنَّهُ يومُ طعامٍ وشرابٍ وذِكْرٍهِ.

وَهَذا أَيضاً مِنْ أَدَّلَةِ تَحْرِيمٍ صَوْمِهِ وَلاَ يَلْزُمُ أَنْ يَكُونَ كالعيدِ مِنْ كُلُّ وَجُو فَإِنَّهُ تَزُولُ حُرْمَةُ صَوْمِهِ بَصِيامٍ يَوْمٍ قَبْلَهُ ويوم بعدَهُ كما يُفيدُهُ:

اللَّهِ عَنْ أَبِي هريرة قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

مُشْقَ عَلَيْهِ [الْبخاري (١٩٨٥ ـ مسلم (١١٤٤)]

فإنَّهُ دَالً على زوال تحريم صوصِهِ لِحِكْمةٍ لا نعلمُهَا فلوْ افردَهُ بالصَّومِ وجَبَ فطرُّهُ كما يُفيدُهُ ما اخرجَـهُ احمدُ (٣٢٤/٦) والبخاريُ (١٩٨٦) وأبو داود (٢٤٢٢) من حديث الجُوَيْرِيَةَ أَنَّ النَّبِيُ ﷺ دَخَلَ عَلَيْهَا فِي يَوْمٍ جُمُعَةٍ وَهِـيَ صَائِمَةٌ فَقَالَ لَهَـا: أَصُمْتَ أَمْسِ؟ قَالَتَ: لا، قَالَ: تَصُومِـينَ غَـداً قَالَتْ: لا، قَالَ: فَأَنْطِرِي، والْأَصِلُ فِي الأَمْرِ الوجوبُ.

٥ النهي عن صيام النصف الأخير من شعبان

٥٥٥ ـ وَعَنْـهُ أَيْضاً ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّــهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا انْتَصَفَ شَعْبَانُ فَلا تَصُومُوا ﴾.

رَوَاهُ الْخَمْسَـةُ [أحمـد (٤٤٢/٢)، أبـو داود (٢٣٣٧)، الـــــرَمذي (۷۳۸)، النسائي (کبری، کما في اتحفة الأشراف، (۱٤٠٩۸)، ابن ماجـه (١٦٥١)] وَاسْتَنْكُرَهُ أَخْمَدُ.

(وعنهُ) أي: أبي هُريرةَ ﷺ (أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ: ﴿إِذَا انْتَصَفَ شَعْبَانُ فَلا تَصُومُ وا». رَوَاهُ الخمسةُ واسْتَنْكُرَهُ أحمدُ) وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ (٣٥٨٩) وغيرُهُ. وإنَّمَا اسْتَنْكَرُهُ أَحَمَٰدُ؛ لأنَّـهُ من روايةِ العلاء بن عبدِ الرَّحن.

قَلْت: وَهُوَ منْ رجالِ مُسلم.

قَالَ المصنَّفُ في التَّقريبِ: إنَّهُ صدوقٌ وربِّما وَهِمَ.

والحديثُ دليـلٌ على النَّهِـي عن الصُّومِ في شعبانَ بعـدَ انْتِصافِهِ ولَكِنَّهُ مُقَيَّدٌ بحديثِ اللَّا أَنْ يُوافسَقَ صومًا مُعْشَاداً، كما تقدُّمَ [برقم (٢٠٨)] واخْتَلْفَ العلماءُ في ذٰلِكَ.

فذَهَبَ كثيرٌ من الشَّافعيَّةِ إلى التَّحريم لِهَذا النَّهْيِ.

وقيلَ: إنَّهُ يُكُرَّهُ إلاَّ قبلَ رمضانَ بيومٍ أو يومينِ فإنَّهُ مُحرُّمٌ. وقيلَ: لا يُكرَهُ.

وقيل: إنَّهُ مندوبٌ، وأنَّ الحديثُ مُؤوِّلٌ بمنْ يُضعفُهُ الصَّدومُ وَكَأَنَّهُم اسْتَدَلُوا بحديثِ «أَنَّهُ ﷺ كَـانَ يَصِـلُ شَـعَبَانَ بِرَمَضَـانَ» [أبسو داود (۲۳۳۲)، السترمذي (۳۹٪)، النسائي (۱۵۰/٤)، ابس ماجسه (١٦٤٨)] ولا يخفى أنَّهُ إذا تعارضَ القــولُ والفعــلُ كــانَ القــولُ

### ٦- النهي عن صيام يوم السبت

٢٥٦- وَعَن الصَّمَّاءِ بِنْتِ بُسْرٍ رضي اللَّه عنها أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿لا تَصُومُوا يَوْمُ السَّبْتِ إِلاًّ فِيمًا افْتُرِضَ عَلَيْكُمْ فَإِنْ لَمْ يَجِدْ أَحَدُكُمْ إِلَّا لِحَاءَ عِنَبِ أَو عُودَ شَجَرَةٍ فَلْيَمْضُغْهَا).

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ [احمد (٣٦٨/٦)، أبو داود (٢٤٢١)، السرّمذي (٧٤٤)، النسائي «كبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٩٩٠)، ابن ماجه (١٧٧٦)] وَرِجَالُهُ لِقَاتَ إِلاَّ أَنَّهُ مُصْطَرِبٌ وَقَدْ أَنْكَرُهُ مَالِكٌ وَقَالَ أَبُو دَاوُد:

(وعن الصَّمَّاء) بالصَّادِ الْمُهمَلِّةِ (بنْسَتِ بُسُسِ) بِالموحَّدةِ مضمومة وسين مُهْمَلةِ اسمُهَا بُهَيَّـةُ بضمُّ الموحَّدةِ وَفَتْحِ الْهَـاءِ وَتَشْديدِ المُثنَّاةِ الْتُحْتِيَّةِ.

وقيلَ: اسمُهَا بُهَيمةُ بزيادةِ الميم هيَ أُخْتُ عبدِ اللَّهِ بنِ بُسرِ روى عنْهَا أُخُوهًا عبدُ اللَّهِ زأنُ رسولَ اللَّهِ 趣 قالَ: ولا تَصُومُوا يَوْمَ السُّبْتِ إلاَّ فِيمَا الْتُنْرِضَ عَلَيْكُمْ فَإِنْ لَمْ يَجِدْ أَحَدُكُمْ إلاَّ لِحَاءَهُ) بِفَتْحِ اللَّامِ فِحَاءً مُهْمَلَةٍ مُدُودةٍ.

(عنسير) بِكَسْرِ الْمُهْمَلَـةِ وَقَتْحِ النُّسُونِ فَمُوحَّـدَةٌ الفَاكِهَــةُ المعروفة.

والمرادُ قشرُهُ

(أو عُودَ شجرةِ فليمضغهَا) أي يطعمها للفطر بها.

(روَاهُ الخمسةُ ورجالُهُ ثَقَاتً إِلاَّ أَنَّهُ مُصطربٌ وقد أَنكَرَهُ مالِكٌ وقالَ أبو داود: هُوَ منسوخٌ أمَّا الاضطرابُ فلأنَّـهُ روَاهُ عبدُ اللَّهِ بنُ بُسرِ عنْ أُخْتِهِ الصَّمَّاءِ.

وقيلَ: عنْ عبدِ اللَّهِ وليسَ فِيهِ ذِكْرُ أُخْتِهِ.

قيلَ: وليسَتْ هذِهِ بعلَّةٍ قادحةٍ فإنَّـهُ صحابيٌّ، وَقيـلَ «عنْـهُ عنْ أبِيهِ بُسرِ» وقيلَ «عنِ الصَّمَّاءِ عنْ عائشةُ».

قالَ النَّسائيِّ: هذا حديثٌ مُضطربٌ.

قَالَ المَصنَّفُ: يُختَملُ أَنْ يَكُونَ عندَ عبدِ اللَّهِ عنْ أَبيهِ وعنْ أُخْتِهِ وعندَ أُخْتِهِ بواسطةٍ وَهَذِهِ طريقةٌ صحيحةً.

وقد رجَّحَ عبدُ الحـنُّ الطُّريـنَ الأولى وَتَبـعَ في ذلِـكَ

لَكِنَّ هذا التَّلوُّنَ في الحديثِ الواحدِ بإسنادِ الواحدِ معَ اتَّحادِ المخرج يُوهِي الرُّوايةَ وينبئُ بَقلَّةِ الضَّبطِ، إلاَّ أنْ يَكُونَ من الحَفَّاظِ الْمُكْثرينَ المعروفينَ بجمع طُرق الحديثِ فــلا يَكُــونُ ذلِـكَ دالاً على قلَّةِ الضَّبطِ وليسَ الأمرُ هُنا كذلِكَ بـل اخْتُلُفَ فِيـهِ على الرَّاوي أيضاً عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ بُسرٍ.

وأمَّا إِنْكَارُ مالِكِ لَهُ فإنَّهُ قالَ أبو داود عنْ مالِكِ: إِنَّهُ قــالَ: هذا كذبِّ.

وأمَّا قولُ أبي داود: إنَّهُ منسوخٌ فلعلُّهُ أرادَ أنَّ ناسخَهُ قولُهُ:

## ٧\_ مشروعيةُ صيامِ السبت والأحد

٣٠٧ - وَعَنْ أُمُ سَلَمَةَ رضي اللّه تعالى عنها، وأن رَسُولَ اللّهِ ﷺ كَانَ أَكْثَرَ مَا يَصُسومُ مِنَ الأيّامِ يَوْمَ السّبْتِ، وَيَوْمَ الأَحَدِ، وَكَانَ يَقُسولُ: إِنْهُمَا يَوْمَا عِيدٍ لِلْمُشْرِكِينَ، وَأَنَا أُريدُ أَنْ أُخَالِفَهُمْ.

أَخْرَجَهُ النَّسَانِيِّ [وكبرى، كما في وتحفة الأشسراف (١٨٢٠٩)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُرِّيْمَةً (٢١٦٧)، وَهَذَا لَفْظُهُ.

فالنَّهْيُ عنْ صومِهِ كانَ أَوْلَ الْأَمْرِ حَيثُ كَانَ ﷺ يُحبُّ مُوافقةَ أَهْلِ الْكِتَابِ ثُمَّ كانَ آخرَ أَمْرِهِ ﷺ مُخالفَتَهُمْ كما صرْحَ بهِ الحديثُ نفسُهُ.

وقيلَ: بل النَّهِيُ كانَ عنْ إنسرادِهِ بـالصُّومِ إلاَّ إذا صـامَ مـا قبلَهُ أو ما بعدَهُ.

وأخرجَ التَّرمذيُّ (٧٤٦) من حديث عائشةَ قالَتْ "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَصُومُ مِنَ الشَّهْرِ السَّبْتَ وَالْآحَدَ وَالاثْنَيْنِ وَمِن الشَّهْرِ الاَّحْرِ الثُلاثاءَ وَالاَرْبِعَاءَ وَالْخَرِيسَ».

وحديثُ الْكِتَابِ دالٌ على اسْتِحبابِ صومِ السَّبْتِ والأحدِ مُخالفةُ؛ لأهْلِ الْكِتَابِ.

وظَاهِرُهُ صومُ كُلُّ على الانفرادِ والاجْتِماع.

#### ٨ - النهي عن صيام يوم عرفة بعرفة

١٥٨ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّـه تعـالى عنـه
 «أَنَّ النَّبِيُ ﷺ نَهَى عَنْ صَوْم يَوْم عَرَفَةَ بِعَرَفَةَ».

رَوَاهُ الْتَحْسَسَةُ غَيْرُ التَّرْمِذِيُ رَأَحَسَدُ (٢/٤٤٣، أبسوَ داود (٢٤٤٧)، النساني في «كسبرى» كمما في «تحفة الأشسراف» (١٤٢٥٣)، ابن ماجمه (١٧٣٢)]، وَصَحْحَةُ ابْنُ خُرْيْمَةَ (٢١٠١) وَالْحَاكِمُ (المستدرك: ٣٤/١ع] وَاسْتَكْرَهُ الْفَقْلِيُّ (الصعفاء الكبير (٢٩٨/١)]

لاَنْ فِي إسنادِهِ مَهْدَيّــاً الْهَجـرِيُّ ضَعْفَـهُ العقيلــيُّ وقــالَ: لا يُتَابِعُ عليْهِ والرَّاوِي عنْهُ مُخْتَلَفٌ فِيهِ.

قُلْت: في الحلاصةِ: إنَّهُ قالَ ابنُ معين: لا أعرفهُ.

وأمَّا الحَاكِمُ فصحَّعَ حديثَهُ وأقرَّهُ النَّهَبِيُّ فِي مُخْتَصِرِ المُسْتَدرَكِ ولمْ يعدَّهُ من الضَّعفاء في «المُغني» وأمَّا الرَّاوي عنْهُ فإنَّهُ حوشبُ بنُ عبدلِ قالَ المصنَّفُ في التَّقريبِ: إنَّهُ ثقةٌ.

والحديثُ ظَاهِرٌ في تحريم صوم يومِ عرفةً بعرفةً وإليْهِ ذَهَبَ يحيى بنُ سعيدِ الأنصاريُّ وقالَ: يجبُ إفطارُهُ على الحاجُّ.

وقيلَ: لا باسَ بِهِ إذا لمُ يضعفُ عن الدُّعاءِ نُقلَ عِن الشَّافعيُّ واخْتَارَهُ الخَطَّابِيُّ.

والجمهُورُ على أنَّهُ يُستَحبُ إفطارُهُ.

وامًّا هُوَ ﷺ فقدْ صحَّ أنَّهُ كانَ يومَ عرفةَ بعرفةَ مُفطسراً في حجَّيهِ ولَكِنْ لا يدلُّ ترْكُهُ الصَّومَ على تحريمِهِ.

نعمْ يدلُّ؛ لأنَّ الإفطارَ هُوَ الأفضلُ؛ لأنَّهُ ﷺ لا يفعلُ إلاَّ الأفضلَ إلاَّ اللهُ عَلَيْ المُفضولَ لبيانِ الجوازِ فَيَكُونُ فِي حَقَّهِ أَفضلُ لمَا فِيهِ مِنَ التَّشريعِ والتَّبليغِ بالفعلِ ولَكِينُ الأَظْهَـرَ التَّعْرِيمُ؛ لأنَّهُ أصلُ النَّهْيِ.

#### ٩- النهي عن صيام الدهر

٣٥٩ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُنِ عُمْرَ رضي اللّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿لا صَامَ مَنْ صَامَ الاَبَدَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٧٧)، مسلم (١١٥٩)].

اخْتُلُفَ فِي معنَّاهُ قَالَ شَارِحُ المَصَابِيحِ: فُسُّرَ هَذَا مَينُ نَهَينِ:

احدُهُمَا أَنَّهُ على معنى الدُّعاءِ عليْهِ زجراً لَهُ عنْ صنيعِهِ. والآخرُ على سبيلِ الإخبارِ.

والمعنى أنَّــة بُمُكَابدةِ سُورةِ الجَـوعِ وحرَّ الظَّمرِ الاعْتِيـادِهِ الصَّومَ حَتَّى خفَّ عليهِ ولمْ يفْتَقرْ إلى الصَّبرِ على الجَهْدِ الَّـذي

يَتَعَلَّنُ بِهِ النَّوابُ، فَكَأَنْهُ لَمْ يَصَـمْ وَلَمْ تَحْصَـلْ لَـهُ فَضَيلَـهُ الصَّـومِ ويؤيِّدُ أَنَّهُ للإخبارِ

٣٦٠ - وَلِمُسْلِم (١١٦٢) مِـنْ حَدِيثِ أَبِي قَتَـادَةً
 بِلَفْظِ: (لا صَامَ وَلا أَفْطَرَ)

ويؤيِّدُهُ أيضاً حديثُ التّرمذيُّ (٧٦٧) عنْـهُ بلفظِ «لم يصـمْ ولم يُفطرْ».

قَالَ ابنُ العربيِّ: إِنْ كَانَ دُعَاءً فِيا وَيِحَ مَنْ دَعَا عَلَيْهِ النَّبِيُّ اللَّهِ النَّبِيُّ اللَّهِ النَّبِيُّ اللَّهِ النَّهِ اللَّهِ النَّهِ اللَّهِ النَّهِ اللَّهِ النَّهُ لَمُ اللَّهِ اللَّهِ النَّهُ لَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقد اخْتَلُفَ العلماءُ في صيامِ الأبدِ فقـالَ بِتَحريمـهِ طائفـةٌ وَهُوَ اخْتِيارُ ابن خُرْيَمَةَ لِهَذا الحديثِ وما في معنَاهُ.

وَذَهَبَ طَائِفَةٌ إِلَى جَوَازِهِ وَهُــوَ اخْتِيـارُ ابِسِ المُنــَـدُرِ وَتَـَاوُلُوا أحاديثُ النَّهْيِ عَنْ صيامِ الدَّهْرِ بِاللَّ المُرادَ مِنْ صَامَــَهُ مَــعُ الأَيْـامِ المنهيِّ عَنْهَا مِن العيدينِ وَأَيَّامِ التَّشْريقِ وَهُوَ تَاوِيلٌ مِسردودٌ بِنَهْيِـهِ للنَّهِ لابنِ عمرِو عنْ صوم الدَّهْر.

وَتَعليلُهُ بَانُ لَنفسِهِ عليْهِ حَقّاً ولأَهْلِهِ حَقّاً ولضيفِهِ حَقّاً ولضيفِهِ حَقّاً [البخاري (١٩٧٥)، مسلم [البخاري (٥٠٦٣)، مسلم (١٤٠١)] ولقولِهِ [البخاري (٥٠٦٣)، مُسلم مَنْ أَنْظِرُ فَمَنْ رَغِسبَ عَنْ سُنْتِي فَلَيْسَ مِنْيَ، فَالتّحريمُ هُوَ الأوجُهُ دليلاً.

ومنْ أدلَّتِهِ ما أخرجَهُ أحمدُ (٤١٤/٤) والنَّسائيُّ [كما في التحفّه (٩٠/١)] وابنُ خُرِيمةَ (٢١٥٤) وابن حبان (٣٥٨٤) من حديث أبي مُوسى مرفوعاً "مَنْ صَامَ الدَّهْرَ ضُيُّقَتْ عَلَيْهِ جَهَنَّـمُ وَعُقِدَ بَيْدِهِ".

قال الجمهُورُ: يُستَحبُ صومُ اللَّهْرِ لَمَنْ لَا يُضعفُهُ عَنْ حَقّهِ وَتَأْوَّلُوا أَحَادَيْثَ النَّهْيِ تَأْوِيلاً غَيرَ راجعٍ واسْتَدَلُوا بائَهُ ﷺ شَبَّة صومَ سِتَ مَنْ شُوَّالِ مَعَ رمضانَ وشبَّة صومَ ثلاثةِ أيَّامٍ مَنْ كُلُّ شَهْرٍ بصومِ الدَّهْرِ فَلُولا أَنْ صَاحِبَهُ يَسْتَحَقُّ النَّوَابَ لَمَا شُبُّة بِهِ.

وأجيبَ بأنَّ ذلِكَ على تقديرِ مشروعيَّتِهِ فإنَّهَا تُغني عنْهُ كما أَغنَتِ الخمسُ الصَّلوَاتُ عن الخمسينَ الصَّلاةِ الَّتِي قـدُّ كـانَتْ فُرضَتْ مَعَ أَنْهُ لوْ صلاَّهَا احـدُّ لوجوبِهَا لمْ يسْتَحقُ ثوابـاً بـلُ يسْتَحقُ العقابَ.

نعمْ أخرجَ ابنُ السُّنِّيُ منْ حديثِ أبي هُريرةَ موفوعاً «مَــنْ صَامَ الدَّهْرَ فَقَدْ وَهَبَ نَفْسَهُ مِنَ اللَّهِ عَزٌ وَجَلُّ».

إلاَّ أَنَّا لا ندري ما صحَّتُهُ.

## ٦- باب الاعتكاف وقيام رمضان

الاغْتِكَافُ لُغَةً: لُزُومُ الشَّيءِ وحبسُ النَّفسِ عليْهِ.

وشرعًا: المقامُ في المسجدِ منْ شخصٍ مخصوصٍ على صفـةٍ مخصوصةٍ.

(وقيامُ رمضان) أيْ قيامُ ليالِيهِ مُصلِّياً أو تالياً.

قالَ النَّوويُّ: قِيامُ رمضانَ بحصلُ بصلاةِ السَّراويحِ وَهُـوَ إشارةً إلى أنَّهُ لا يُشتَرطُ اسْتِغراقُ كُلُّ اللَّيــلِ بصلاةِ النَّافلـةِ فِيــهِ ويأتِي ما في كلام النُّوويُّ.

## ١ ــ أجرُ من قامَ رمضانَ

٦٦١ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَاناً وَاحْتِسَاباً غُفِرَ لَـهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذُنْبهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (٢٠٠٩)، مسلم (٥٩٧)]

روعن أبي هُريرةَ ﷺ أنَّ رسولَ اللَّـهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ قَامَ رمضانَ ايماناً، أيُّ: تصديقاً بوعدِ اللَّهِ للنُّوابِ.

(واخِساباً) منصوبٌ على أنهُ مفعولٌ لأجلِهِ كالَّذي عطفَ عليه أيْ طلباً لوجْهِ اللَّهِ وثوابِهِ، والاختِسابُ من الحسببِ كالإغتِدادِ من العددِ وإنَّما قيللَ فيمنْ ينوي بعملِهِ وجْهَ اللَّهِ اخْتَسَبَهُ؛ لأنَّهُ لَهُ حيننذِ أنْ يعْتَدُ عملَهُ فجعلَ في حالِ مُباشرةِ الفعلِ كَانَّهُ مُعَنَدُ بِهِ قالَهُ في النّهايةِ.

(غفرَ لَهُ مَا تَقَدَّمُ مَنْ ذَنِهِ مُتَّفَقَ عَلَيْهِ) يُختَمَلُ أَنَّهُ يُرِيدُ قِيامَ جميعِ لياليهِ وأنَّ مَنْ قامَ بعضَهَا لا يحصلُ لَهُ مَا ذَكَرَهُ مَنَ المغفرةِ وَهُوَ الظَّاهِرُ وإطلاقُ الذَّنبِ شاملٌ للْكَبَائرِ والصَّغائرِ.

وقَالَ النَّوويُّ: المعروفُ أنَّهُ يُخْتَصُّ بالصَّغائرِ وبِهِ جزمَ إمامُ الحرمينِ ونسبَهُ عياضٌ لأهل السُّنَّةِ وَهُوَ مبنيًّ على أَنَّهَا لا تُغضرُ

الْكَبَائرُ إِلاَّ بِالنُّوبِةِ وَقَدْ زَادَ النَّسَائِيُّ [وكبري، كما في والتحقة، (٢٦/١١، ٢٧)] في روايَتِهِ «ما تقدَّمَ ومَا تأخُّرً» وقدْ أخرجَهَا أحمدُ (٣٨٥/٢) وأخرجَتْ منْ طريقِ مالِك وتَقَدَّمَ معنى مغفرةِ الذَّنــب

والحديثُ دليلٌ على فضيلةِ قيام رمضانَ والَّذي يظْهَـرُ انَّـهُ يُحصلُ بصلاةِ الوتْر إحدى عشرةَ رَكْعةُ كما كـانَ ﷺ يفعلُـهُ في رمضانَ وغيرهِ كما سلفَ في حديث عائشةً [خ (١١٤٧)، م

وأمَّا التَّراويخُ على ما اغْتِيدَ الآنَ فلمْ تقـعْ في عصـرو ﷺ إِنَّمَا كَانَ الْبَدْعَهَا عُمرُ فِي خَلافَتِهِ وَأَمرَ أُبيًّا أَنْ يجمعَ النَّاسَ.

واخْتُلْفَ فِي القدر الَّذِي كَانَ يُصلِّي بِهِ أُبيٍّ.

فقيلَ: كانَ يُصلِّي بهم إحدى عشـرةَ رَكْعـةً ورويَ إحـدى وَعشرونَ ورويَ عشرونَ رَكْعةُ، وقيلَ: ثــلاتٌ وعشــرونَ، وقيــلَ غيرُ ذٰلِكَ وقدْ قدَّمنا تحقيقَ ذٰلِكَ.

## ٢- الحضُّ على القيامِ في العشرِ الأواخرِ

٦٩٢ - وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللَّه عنها قَـالَتْ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا دَخَلَ الْعَشْـرُ - أَي الْعَشْـرُ الأحِيرَةُ مِنْ رَمَضَانَ - شَدُّ مِتْزَرَهُ، وَأَحْيَا لَيْلَهُ، وَأَيْقَظَ

مُتَفَقّ عَلَيْهِ [البخاري (٢٠٧٤)، مسلم (١١٧٤)].

(وعنْ عانشةَ رضي الله عنها قالَتْ: كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذَا ذَخَلَ الْعَشْرُ أَي الْعَشْرُ الأَخِيرَةُ مِنْ رَمَضَانٌ} هــذا التَّفسـيرُ مُــدرجٌ من كلام الرَّاوي.

(شدَّ منزرَهُ) أي اعْتَزِلَ النَّساءَ.

(واحيا ليلَهُ وايقظَ أَهْلَهُ مُتَّفقٌ عليْهِ) وقيـلَ في تفسـير «شــدٌ مَثْرَرَهُ»: إنَّهُ كنايةٌ عن التَّشمير للعبادةِ.

قبلَ: ويختَملُ أَنْ يَكُونَ المعنى أنَّهُ شدُّ منزرَهُ جمعَهُ فلمْ يحللْهُ واغْتَزَلَ النَّسَاءَ وشمَّرَ للعبادةِ. إلاَّ أنَّهُ يُبعدُهُ مــا رُويَ عــنْ علــيًّ [«السنن الكبرى» للبيهقي (٣١٤/٤)] رَفِيْكُنَّهُ بِلْفَظِ الفَشَدُّ مِنْزَرُهُ وَاعْتَزَلَ

النَّسَاءَ، فإنَّ العطف يقُتَضي المغايرةَ وإيقاعُ الإحساء على اللَّيـلِ بجازٌ عقليٌّ لِكُونِهِ زماناً للإحياء نفسهِ.

والمرادُ بهِ السُّهَرُ.

٢- الحضُّ على القيامِ في العشرِ الأواخرِ

وقولَةُ (ايقظَ أَهْلَهُ) ايْ للصَّلاةِ والعبادةِ وإنَّما خـصَّ بذلِكَ اللهُ آخرَ رمضانَ لقربِ خُروجِ وقْتِ العبادةِ فيجْتَهِدُ فِيهِ؛ لأنَّـهُ خَاتِمةُ العمل والأعمالُ مخوَاتِيمِهَا.

٣٦٣- وَعَنْهَا رضي اللّه عنهـا، «أَنَّ النَّبِـيُّ ﷺ كَانَ يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الْأَوَاخِرَ مِنْ رَمَضَانَ، حَتَّى تَوَفَّاهُ اللَّهُ عَزُّ وَجَلَّ، ثُمُّ اعْتَكَفَ أَزْوَاجُهُ مِنْ بَعْدِوا.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (٢٠٧٦)، مسلم (١١٧١)]

(وعنهَا) أيْ عائشةَ (رضي الله عنها وأنَّ النَّبِيُّ 義 كَانَ يَعْنَكِفُ الْعَشْرَ الأَوَاخِرَ مِنْ رَمَضَانَ حَتَّى تَوَفَّاهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ ثُمَّ اغْتَكَفَ أَزْوَاجُهُ مِنْ بَعْدِهِ، مُتَّفَقّ عَلَيْهِ، فِيهِ دليلٌ عَلَى أَنَّ الاعْتِكَافَ سُنَّةً واظبَ عليْهَا رسولُ اللَّهِ ﷺ وأزواجُهُ من بعدهِ.

قالَ أبو داود عن أحمد: لا أعلم عن أحد من العلماء خلافًا أنَّ الاعْتِكَافَ مسنونٌ وأمَّا المقصودُ منهُ فَهُـوَ جمعُ القلـبِ على اللَّهِ تعالى بالخلوةِ مـع خُلُو المعدةِ، والإقبالُ عليْهِ تعالى والتَّنعُمُ بذِكْرهِ والإعراضُ عِمَّا عدَّاهُ.

#### ٣\_ الاعتكافُ بعدَ الفجر

٣٦٤- وَعَنْهَا رضى اللَّه عنها قَالَتْ: «كَانَ النَّبِيُّ 難 إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ صَلَّى الْفَجْرَ ثُمُّ دَخَلَ

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٠٢٣)، مسلم (١١٧٢)]

(وعنهَا) أي عانشةَ رضي الله عنها.

(قَالَتْ: وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ صَلَّى الْفَجْرَ ثُمُّ دَخَلَ مُعْتَكَفَهُ ﴾. مُتَّفقٌ عليه ﴾.

فِيهِ دليلٌ على أنَّ أَوَّلَ وقُتِ الاغْتِكَافِ بعدَ صَلاةِ الفجرِ وَهُوَ ظَاهِرٌ فِي ذَلِكَ.

وقد خالف فِيهِ من قال: إنّه يدخلُ المسجدَ قبلَ طُلُوعِ الفَجرِ إذا كانَ مُعْتَكِفاً نَهَاراً وقبلَ غُروبِ الشَّمسِ إذا كانَ مُعْتَكِفاً لِللّا وأوّلُ الحديثِ بأنّهُ كانَ يطلعُ الفجرُ وَهُـوَ ﷺ فِ المسجدِ ومن بعدِ صلاتِهِ الفجرَ يخلو بنفسِهِ فِي الحلُّ الذي أعدهُ لاغْتِكافِهِ.

(قلت) ولا يخفى بُعدُهُ فإنَّهَا كانَتْ عادَتُهُ ﷺ أنَّهُ لا يخـرجُ من منزلِهِ إلاَّ عندَ الإقامةِ للصلاة.

## ٤ ـ لا يخرجُ من الاعتكافِ إلا لحاجةٍ

٦٦٥ - وَعَنْهَا رضي اللّه عنها قَالَتْ: اإِنْ كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ لَيُذْخِلُ عَلَيٌّ رَأْسَهُ - وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ - فَأُرَجُّلُهُ، وَكَانَ لا يَذْخُ لُ الْبَيْتَ إِلاَّ لِحَاجَةٍ، إِذَا كَانَ مُعْتَكِفاً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وَاللَّفْظُ لِلبُّخَارِيِّ [البخاري (٢٠٢٩)، مسلم (٢٩٧)].

(وعنها) أيْ عائشةَ رضي الله عنها (قالَت: الله كَانْ رَسُولُ اللهِ عِنها (قالَت: الله كَانْ رَسُولُ اللهِ ﷺ لِيُلْخِلَ عَلَيْ رَأْسَهُ وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ فَأَرَجُلُهُ وَكَانَ لا يَذْخُلُ الْبَيْتَ الله لِخَاجَةِ إِذَا كَانْ مُغْنَكِفاً ، مُنْفَق عليْهِ واللّفظُ للبَخارِيُّ.

في الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ لا يخرجُ المعْتَكِفُ من المسجدِ بِكُلُّ بدنِهِ والَّ خُروجَ بعضِ بدنِهِ لا يضِرُّ.

وفِيهِ أَنَّهُ يُشرعُ للمعْتَكِفِ النَّظافةُ والغسلُ والحلقُ والتَّزيُّنُ.

وعلى أنَّ العملَ اليسيرَ من الأفعالِ الخاصَّةِ بالإنسانِ بجـوزُ فعلُهَا وَهُوَ فِي المسجدِ.

وعلى جوازِ اسْتِخدام الرُّجل لزوجَتِهِ.

وقولة (إلا لحاجة) يبدل على أنَّه لا يخرجُ المعتَكِفُ من المسجدِ إلاَ للأمرِ الضّروريُ والحاجةُ فسّرَهَا الزُهْريُ بالبولِ والغائطِ وقد اتُفَىقَ على اسْتِثنائهِمَا واخْتُلَفَ في غيرهِمَا من الحاجَاتِ كالأكْلِ والشُّربِ وألحقَ بالبولِ والغائطِ جوازُ الخروجِ للفصدِ والحجامةِ ونحوهِمًا.

#### ٥ ـ ما يُمنع منه المعتكف

٦٦٦- وَعَنْهَا قَالَتْ: «السُّنَّةُ عَلَى الْمُعْتَكِفِ أَنْ لا يَعُودَ مَرِيضاً، وَلا يَشْهَدَ جِنَازَةً، وَلا يَمَسَّ امْرَأَةً وَلا يُبَاشِرَهَا، وَلا يَخْرُجَ لِحَاجَةٍ إِلاَّ لِمَا لا بُدُّ لَهُ مِنْهُ وَلا اعْتِكَافَ إِلاَّ فِي مَسْجِدِ وَلا اعْتِكَافَ إِلاَّ فِي مَسْجِدِ جَامِع».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٢٤٧٣) وَلا بَلْسَ بِرِجَالِهِ إِلاَّ أَنَّ الرَّاجِحَ وَقَفَ آخِرِهِ

(وعَنَهَا) أَيْ: عَائشةَ رَضَعَى اللَّه عَنها (قَالَتَ: السُّنَّةُ عَلَى
الْمُغَكِفِ أَنْ لا يَعُودَ مَرِيضاً وَلا يَشْهَدَ جِنَازَةٌ وَلا يَمَسَّ السَرْأَةُ وَلا
يُبَاشِرَهَا وَلا يَخْرُجَ لِحَاجَةٍ إِلاَّ لِمَا لا بُدُّ لَهُ مِنْهُ) مَّا سَلَفَ وَنحُوهُ

(وَلا اغْتِكَافَ إِلاَّ بِصَوْمٍ وَلا اغْتِكَافَ إِلاَّ فِي مَسْجِدٍ جَامِعٍه، رَوَاهُ

أبو داود ولا بأسَ برجالِهِ إلاَّ أَنَّ الرَّاجِحَ وقَفُ آخِرِهِ) مَنْ قَولِهَا

«ولا اغْتِكَافَ إلاَّ بصومٍ».

وقالَ المصنّفُ: جزمَ الدَّارقطئيُّ أَنَّ القدرَ الَّذي منْ حديثِ عائشةَ قولُهَا (لا يخرجُ إلاَّ لحاجةٍ) وما عدّاهُ بِمَنْ دُونَهَا، انْتَهَى منْ فَتْحِ الباري (٢٧٣/٤) وَهُنا قالَ: إنَّ آخرَهُ موقوفٌ.

وانَّهُ أيضاً لا يخسرجُ لشُهُودِ الجمعةِ وانَّـهُ إِنْ فعـلَ ــ أَيْ ذَلِكَ ــ بطلَ اعْتِكَافُهُ.

وفي المسالة خلاف كبيرٌ ولكونُ الدَّليلَ قائمٌ على ما ذَكَرَنَاهُ. وأمَّ اشْتِراطُ الصَّـومِ ففيه خـلافٌ أيضـاً وَهَـذا الحديثُ الموقوفُ دالٌ على اشْتِراطِهِ.

وفِيهِ أحاديثُ منْهَا فِي نَفي شَرطَيْتِهِ وَمَنْهَا فِي إِثْبَاتِــهِ وَالْكُــلُّ لا يبتنهـضُ حُجَّـةً إِلاَّ أَنَّ الاغْتِكَـافَ عُــرفَ مَـنْ فعلِـهِ ﷺ وَلَمْ يغْنَكِفُ إِلاَّ صَائِماً.

واعْتِكَافَهُ في العشرِ الأول من شؤال الظَّاهِرُ أَنَّهُ صَامَهَا وَلَمْ يَعْتَكِفُ إِلَّا مِنْ ثَانِي شُوَّال؛ لأَنْ يومَ العيدِ يومُ شُخلِهِ بـالصَّلاةِ والخطبةِ والخروجِ إلى الجبَّانَةِ إلاَّ أَنَّهُ لا يقومُ بمجرَّدِ الفعلِ حُجَّـةً على الشَّرطيَّةِ.

وأمَّا اشْتِراطُ المسجدِ فالأكثرُ على شـرطيَّتِهِ إلاَّ عـن بعـض

والمرادُ من كويهِ جامعاً أنْ تُصَامَ فِيهِ الصَّلْمَوَاتُ وإلى هـذا ذَهَبَ أحمدُ وأبو حنيفةً.

وقالَ الجمْهُورُ: يجوزُ في كُلِّ مسجدٍ إلاَّ لمـنَّ تلزمُـهُ الجمعـةُ فاستَحبُّ لَهُ الشَّافعيُّ الجامع .

وفِيهِ مثلُ ما فِي الصُّوم من أنَّهُ ﷺ لمُّ يعْتَكِفُ إلاَّ فِي مسجدهِ وَهُوَ مسجدٌ جامعٌ.

ومن الأحاديثِ الدَّالَّةِ على عدم شرطيَّةِ الصَّيام قولُهُ.

٦٦٧- وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهما أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: ﴿لَيْسَ عَلَى الْمُعْتَكِفِ صِيَامٌ إِلاَّ أَنْ يَجعَلُهُ عَلَى نَفسِهِ.

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (١٩٩/٢) وَالْحَاكِمُ (٤٣٩/١)، وَالرَّاجِحُ وَقُفْهُ أَيْصاً

وهو قوله: (وعن ابن عبَّاس رضي اللَّه عنهما أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «لَيْسَ عَلَى الْمُعْتَكِفِ صِيَامٌ إلاَّ أَنْ يَجْعَلَـهُ عَلَى نَفْسِهِ». روَّاهُ الدَّارقطنيُّ والحَاكِمُ والرَّاجحُ وقفُهُ أيضاً) على ابــنِ عبَّــاسٍ قــالّ البيْهَقيُّ (٣١٩/٤): الصَّحيحُ أنَّهُ موقوفٌ ورفعُهُ وَهُمَّ.

(قلْت) وللاجْتِهَادِ في هذا مُصرِّحٌ فلا يقومُ دليلاً على عدم الشرطيّةِ.

وامَّا قولُهُ: إلاَّ أنْ يجعلَهُ على نفسِهِ، فسالمرادُ أنْ ينسذرَ بالصُّوم.

# ٦- ليلةُ القدر في السبع الأواخرِ

٦٦٨– وَعَن ابْن عُمَرَ رضي اللَّه عنهما: «أَنَّ رِجَالاً مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ أُرُوا لَيْلَــةَ الْفَــدْرِ فِـي الْمَنَام، فِي السُّبْعِ الأَوَاخِرِ، فَقَــالَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ: أُرَى رُؤْيَاكُمْ قَدْ تَوَاطَأَتْ فِي السَّبْعِ الْاَوَاخِرِ، فَمَـنْ كَانَ مُتَحَرِّيهَا فَلْيَتَحَرُّهَا فِي السَّبْعِ الأَوَاخِرِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (٢٠١٥)، مسلم (١١٦٥)]

(وعن ابن عُمرَ رضي الله عنهما أنَّ رجالاً منْ أصحاب النبي ﷺ قال المصنف: لم أقف على تسمية أحدٍ من هؤلاء..

وقولُة (أروا) بضمَّ الْهَمْزةِ على البناء للمجهُّول.

(ليلةَ القدر في المنام) أيْ قبلَ لَهُمْ في المنام: هـيَ (في السَّبع الأواخرِ فقالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: أرى) بضمَّ الْهَمْـزةِ أيْ أَطْــنُ (رؤيَاكُمْ قَدْ تُواطَأَتْ) أيْ تُوافقَتْ لَفظاً.

ومعنًى (في السُّبع الأواخر فمنْ كانْ مُتَحرِّيهَا فليَتَحرُّهَا في السُّبع الأواخر مُتَّفقٌ عليْهِ) وأخــرجَ مُســلمَّ (١١٦٥) مـن حديث ابن عُمرَ مرفوعاً «الْتَيسُـوهَا فِي الْعَشْرِ الاَوَاخِرِ فَإِنْ ضَعُفَ أَحَدُكُمُ أو عَجَّزَ فَلا يُغْلَبَنَّ عَلَى السَّبْعِ الْبَوَاقِيُّ.

واحرجَ احمدُ (٣٦/٢) (رَجُلُ أَنْ لَيْلَةَ الْقَدْرِ لَيْلَـةُ سَبْع وَعِشْرِينَ أَو كَذَا فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: الْتَعِسُوهَا فِي الْعَشْرِ الْبَوَاقِي فِي الْوَتْرَ مِنْهَاهُ.

وروى أحمدُ (١٣٣/١) منْ حديثِ عليُّ مرفوعـــاً «إنْ غُلِبْتُـمْ فَلا تُعْلَبُوا عَلَى السَّبْعِ الْبُوَاقِيِّ.

وجمعَ بينَ الرُّواتِياتِ بِـانُ العشــرَ للاحْتِيـاطِ منْهَـا وَكَذَلِـكَ السَّبِعُ والتَّسعُ؛ لأنَّ ذلِكَ هُوَ المظنَّـةُ وَهُـوَ ٱقصى مَا يُظَـنُّ فِيهِ

وفي الحديثِ دليلٌ على عظم شأنِ الرُّؤيا وجوازِ الاسْتِنادِ إِليْهَا فِي الأمورِ الوجوديَّةِ بشرطِ أَنْ لا تُخالفَ القواعدَ الشَّرعيَّة.

#### ٧- ليلة القدر في ليلة سبع وعشرين

٦٦٩ وَعَنْ مُعَاوِيَةً بُـنِ أَبِي سُفْيَانَ ﴿ عُلَاعَتِهِ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴿لَيْلَةُ سَبْعٍ وَعِشْرِينَ﴾. رَوَاهُ أَبُو ذَاوُد (١٣٨٦)، وَالرَّاجِحُ وَقُفُهُ.

وَقَيد اخْتَلِفَ فِي تَغْيِينِهَا عَلَى أَرْبَعِينَ قَوْلاً أَوْرَدْتُهَا فِي تُحْسِمِ الباري(١٩٦٤، ٢٦٧)

(وعنْ مُعاويةَ بنِ أبي سُفيانَ رضي اللَّه عنهما عَن النَّبِيُّ ﷺ قَالَ فِي ﴿لَيْلَةِ الْقَدْرِ لَيْلَةُ سَبْعِ وَعِشْرِينَ ٩. رَوَاهُ أَبُو دَاوِد) مرفوعاً (والرَّاجِحُ وقفُهُ) على مُعاويةً ولَهُ حُكْمُ الرُّفعِ.

(وقد اختُلفَ في تعيينها على أربعينَ قولاً أوردَتها في قَسْحِ الباري) ولا حاجة إلى سردِهَا؛ لأنَّ منْهَا ما ليسَ في تعيينها كالقول بأنْهَا رُفعَتْ والقولِ بإنْكَارِهَا منْ أصلِهَا فإنَّ هذهِ عدَّهَا المصنّفُ من الأربعينَ.

وفيهَا أقوالٌ أُخرُ لا دليلَ عليْهَـا، وأظْهَـرُ الأقـوالِ أَنْهَـا في السّبع الأواخر.

وقالَ المصنّفُ في فَتْحِ الباري (٢٦٦/٤) بعدَ سردِهِ الأقـوالَ: وارجحُهَا كُلُهَا أَنْهَا في وَتْرِ العشرِ الأواخرِ وانْهَا تَنْقَلُ كما يُفْهَمُ منْ حديثِ هذا البابِ وأرجاهَا أوْتَارُ الوِتْرِ عندَ الشَّافعيَّةِ: إحدى وعشرين أو ثلاثٌ وعشرين على ما في حديثي أبي سعيدِ [خ وعشرين أبيس [م(٢١٨)، م (١١٦٧)] وعبدِ اللَّهِ بنِ أُنيسِ [م(٢١٨) (١١٦٨)] وأرجَاهَا عندَ الجمهُورِ لبلةً سبع وعشرين.

#### ٨ ـ ما يقالُ في ليلة القدر

١٧٠- وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ:
 «قُلْت: يَا رَسُولَ اللّهِ، أَرَأَيْت إِنْ عَلِمْت أَيُّ لَيْلَةٍ لَيْلَةً
 الْقَدْرِ، مَا أَقُولُ فِيهَا؟ قَالَ: قُولِي: اللّهُـمُ إِنْك عَفْوً
 تُحِبُ الْعَفْرَ فَاعْفُ عَنْيَهُ.

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ غير أبي داود[احمد (١٧١/٦)، النسائي وعمل اليوم والليلة، (٨٧٨، ٨٧٩)، ابن ماجه (٣٨٥٠)، غَيْرُ أَبِي دَاوُد، وَصَحَّحَسهُ التَّرْهَذِيُّ (٣٥١٣) وَالْخَاكِمُ (٣٠١١).

قيلَ: علامَتُهَا أَنَّ الطُّلعَ عليْهَا يرى كُلُّ شيءِ ساجداً.

وقيلَ: يرى الأنــوارَ في كُـلُّ مَكَـان ســاطعةُ حَتَّـى المواضــعِ المظلمةِ.

وقيلَ: يسمعُ سلاماً أو خطاباً من الملائِكَةِ.

وقيلَ: علامَتُهَا اسْتِجابَةُ دُعاء منْ وقعَتْ لَهُ.

وقالَ الطَّبريُّ: ذلِكَ غيرُ لازمِ فإنَّهَمَا قَـدْ تَحَصَـلُ ولا يُمرى شيءٌ ولا يُسمعُ.

واخْتَلْفِ العلماءُ هــلْ يقـعُ الشَّوابُ المُرَتَّبُ لمـن اتَّفــقَ أَنَّهُ وافقَهَا ولمْ يظْهَرْ لَهُ شيءٌ أو يَتَوقَّفُ ذلِكَ على كشفِهَا؟.

ذَهَبَ إلى الأوَّل الطُّبريُّ وابنُ العربيُّ وآخرونَ.

ولِل النَّاني ذَهَبَ الأكثرونَ ويدلُّ لَهُ مَا وَقَـعَ عَـنـدَ مُسلم (٧٦٠) مَـنْ حديثِ أبـي هُريـرةَ بلفـظِ "مـنْ يقـمْ ليلـةَ القــدرِّ فيوافقَهَا» قالَ النَّوويُّ أيْ يعلمُ أنَّهَا ليلةُ القدر.

ويحَتَملُ أَنْ يُرادَ يُوافتُهَا في نفسسِ الأسرِ وإنْ لمَ يعلمُ هُـوَ ذلِك.

ورجَّعَ هذا المصنَّفُ قالَ: ولا أَنْكِرُ حُصولَ النُّوابِ الجزيلِ لمنْ قامَ لابْتِغاهِ ليلةِ القـــدرِ وإنْ لمْ يُوفِّـقْ لَهَـا، وإنَّمـا الْكَــلامُ فِ حُصولِ النُّوابِ المعيَّنِ الموعودِ بِهِ وَهُوَ مغفرةُ ما تقدَّمَ منْ ذنبِهِ.

## ٩ ـ لا تُشَدُّ الرحالُ إلاَّ إلى ثلاثة مساجد

الله عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ: ﴿ لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلاَّ إِلَى ثَلاثَةِ مَسَاجِدَ: الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، وَمَسْجِدِي هَذَا، وَالْمَسْجِدِ الْاَقْصَى ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١١٩٧)، مسلم (٨٢٧)]

روعن أبي سعيد الخدريّ ﷺ قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: لا تُشدُّ بضمُّ الدَّالِ المُهمَلةِ على أنَّهُ نفيٌّ ويروى بسُكُونِهَا على أنَّهُ نَفيٌّ ويروى بسُكُونِهَا على أنَّهُ نَفيٌّ ويروى بسُكُونِهَا على أنَّهُ نَفيٌّ

(الرَّحالُ) جمعُ رحل وَهُوَ للبعـيرِ كالسَّرجِ للفـرسِ وشــدُهُ هُنا كنايةً عن السَّفر؛ لأنَّهُ لازمَهُ غالباً.

(إلا إلى ثلاثة مساجة المسجد الحرام، أي المحرّمُ (ومسجدي هذا والمسجدُ الأقصى مُتَفقٌ عليْهِ) اعلمُ أنَّ إدخالَ هذا الحديث في باب الاغتِكَاف؛ لأنَّهُ قدْ قبلَ: لا يصححُ الاغتِكَاف إلاَّ في النَّلاثةِ المساجدِ ثُمَّ المرادُ بالنَّفيِ النَّهيُ مجازاً كأنَّهُ قالَ: لا يستقيمُ شرعاً أنْ يُقصدَ بالزَّيارةِ إلاَّ هذهِ البقاعُ لاختِصاصِها بما اختَصتْ بع من المزيَّةِ التِي شرَّفَها اللَّهُ تعالى بها.

والمرادُ من المسجدِ الحرامِ هُوَ الحرمُ كُلُّهُ لما روَاهُ أبو داود الطّيالسيُّ منْ طريقِ عطاء «أنَّهُ قِيلَ لَهُ: هَذَا الْفَضْلُ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحْدَهُ أَمْ فِي الْحَرَّمِ؟ قَالَ: بَلْ فِي الْحَرَمِ كُلُّهِ».

ولاَنَهُ لَمَّا أَرَادَ ﷺ التَّعينَ للمسجدِ قَـالَ: "مسجدي هـذَا" والمسجدُ الاقصى بيْتُ المقدسِ سُمِّيَ بذلِك؛ لأَنَّهُ لَمْ يَكُسُ وراءَهُ مسجدٌ كما قالَهُ الرَّخشريُّ.

والحديث دليل على فضيلة المساجد هذو ودل بمفهوم الحصر أنّه يُحرَّمُ شدُّ الرّحال لقصد غير الثَّلاثة كزيارة الصّالحين أحياء وأمواتاً لقصد التقسر المواضع الفاضلة لقصد التبرُّك بِهَا والصّلاة فيها وقد ذَهَبَ إلى هذا الشَّيخُ أبو مُحمَّد الجرينيُ وبه قال القاضي عياض وطائفة.

ويدلُّ عليهِ ما روَاهُ أصحابُ السُّننِ [هو عند أحمد: ٧/٦] مـنْ إِنْكَارِ أَبِي بصرةَ الغفاريُّ علـى أَبِي هُريـرةَ خُروجَـهُ إِلَى الطُّـورِ وقالَ: لوْ أَدْرَكْتُك قبلَ أَنْ تَخرجَ ما خرجْت.

واسْتَدَلُّ بهَذَا الحديثِ ووافقَهُ أبو هُريرةً.

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّ ذَلِكَ غَيْرُ مُحَرَّمٍ وَاسْتَدَلُوا بَمَـا لا ينْهَضُ وَتَاوِّلُوا أَحَادِيثَ البَابِ بِتَآوِيلَ بعيــدةٍ وَلا ينبغــي التَّـاوِيلُ إِلاَّ بعدَ أَنْ ينْهَضَ على خلاف ما أوَّلُوهُ الدَّلِيلُ.

وقدْ دلُّ الحديثُ على فضلِ المساجدِ الثَّلاثةِ والْ أَفضَلُهَا المسجدُ الحرامُ؛ لأنَّ لِلتَّقديمِ ذِكْراً يدلُّ على مزيَّةِ المقدَّمِ ثُمَّ مسجدِ المدينةِ ثُمَّ المسجدِ الأقصى.

وقلا دل لِهَذا أيضاً ما أخرجَهُ البزارُ [وكشف الاستار» (٢٢٤) وحسنَ إسنادُهُ من حديثِ أبي الدَّرداءِ مرفوعاً «الصَّلاةُ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ بِعِاقَةِ أَلْفِ صَلاةٍ، وَالصَّلاةُ فِي مَسْجِدِي بِأَلْفِ صَلاةٍ، وَالصَّلاةُ فِي مَسْجِدِي بِأَلْفِ صَلاةٍ مَسْجِدِي

وفي معنَّاهُ أحاديثُ أُخرُ.

ثمَّ اخْتَلفوا هل الصَّلاةُ في المساجدِ تعمُّ الفرضَ والنَّفلَ أو تخصُّ الأوَّلَ؟.

قَالَ الطحاوي وغسيرُهُ: إنْهَا تخصُّ بالفروضِ لقولِهِ ﷺ «أَفْضَلُ الصَّلاةِ صَلاةُ الْمَدْءِ فِي بَيْتِهِ إِلاَّ الْمَكْتُوبَةَ» [البخاري (٧٣١)، مسلم (٧٨١)].

ولا يخفى أنَّ لفظَ الصَّلاةِ المعروفِ بلامِالجنسِ عامٌّ فيشملُ النَّافلةَ إِلاَّ أَنْ يُقالَ: إِنَّ لفظَ الصَّلاةِ إِذَا أُطلقَ لا يَتَبادرُ منْـهُ إِلاَّ الفريضةُ فلا يشملُهَا. سُمَّيَتْ بَذَٰلِكَ؛ لأنَّهُ يُزارُ بِهَا البِّيتُ ويقصدُ.

١ – جزاءُ الحجُ الجنةُ

وفي قولِهِ (الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَةِ) دليلٌ على تَكْرار العمرةِ وأنَّـهُ لا كرَاهَةَ في ذلِكَ ولا تحديدَ بوقْـت، وقالَتْ المَالِكِيَّـةُ: يُكْـرَهُ في السُّنةِ أَكْثَرُ مَنْ عُمرةِ واحدةٍ واسْتَدَلُوا لَهُ بِأَنَّهُ ﷺ لَمْ يَفعلْهَــا إلاَّ منْ سنةٍ إلى سنةٍ وأفعالُهُ ﷺ تُحملُ عندَهُمْ على الوجـوبِ أو

وَاجِيبَ عَنْهُ بِأَنَّهُ عُلمَ مِنْ أَحُوالِهِ ﷺ أَنَّهُ كَانَ يَتُرُكُ الشَّيءَ وَهُوَ يَسْتَحَبُّ فَعَلَهُ لِيرْفَعَ المُشقَّةَ عَنِ الْأُمَّةِ وَقَـدٌ نَـدَبَ إِلَى ذَلِـكَ

وظَاهِرُ الحديثِ عُمومُ الأوقَـاتِ في شـرعيَّتِهَا وإليْهِ ذَهَـبَ

وقيلَ: إلاَّ للمُتَلبُّسِ بالحجُّ وقيلَ: إلاَّ أَيَّـامَ التَّسْرِيقِ وقيـلَ: ويومُ عرفةَ وقيلَ: إلاَّ أشهُرَ الحجُّ لغيرِ المُتَمِّعُ والقارن.

والأظْهَرُ أَنْهَا مشروعةً مُطلقاً وفعلُهُ ﷺ لَهَا في اشْهُر الحجُّ يردُ قولَ منْ قالَ بكَرَاهَتِهَا فِيهَا فإنَّهُ ﷺ لَمْ يَغْتَمَرْ عُمَرَهُ الأربع إلاَّ في اشْهُرِ الحـجُّ كمـا هُـوَ معلـومٌ وإنْ كـانَت العمـرةُ الرَّابِعةُ في حجَّهِ فإنَّهُ ﷺ حجَّ قارناً كما تظَـاهَرَتْ عليْـهِ الأدلُّـةُ وَإِلَيْهِ ذَهَبَ الْأَنْمُةُ الْأَجَلَّةُ.

## ٧ ـ الحجُّ جهادُ المرأةِ

٦٧٣ - وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللَّه عنها قَالَتْ: «قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، عَلَى النَّسَاء جَهَادٌ؟ قَالَ: نَعَمْ، عَلَيْهِنَّ جِهَادٌ لا قِتَالَ فِيهِ: الْحَجُّ، وَالْعُمْرَةُ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (١٦٥/٦) وَابْنُ مَاجَهُ (٢٩٠١)، وَاللَّفْظُ لَـهُ، وَإِسْـَادُهُ

وَأَصْلُهُ فِي الصَّحِيحِ [البخاري (١٨٦١)]

(وعنْ عائشةَ رضى الله عنها قالَتْ: ﴿ قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى النَّسَاء جهَادً) هُوَ إِخْبَارٌ يُرَادُ بِهِ الاسْتِفْهَامُ.

(قَالَ: نَعَمْ عَلَيْهِنَّ جَهَادُ لا قِتَالَ فِيهِ) كَأَنَّهَا قَـالَتْ: مَا هُـوَ؟ فَقَالَ (الْحَجُّ وَالْعُمْرَةُ) أطلقَ عليْهمَا لفظَ الجهادِ مجازاً شبَّههُمَا بالجهَادِ وأطلقَهُ عليْهمَا بجامع المشقَّةِ.

## ٦– كتاب الحج

الحجُّ: بفَتْح الحاءِ المُهْمَلةِ وَكَسـرِهَا لُغَتَّانِ وَهُـوَ رُكُـنٌ من أرْكَان الإسلام الخمسةِ بالاتَّفاق.

وأوَّلُ فرضِهِ سنةُ سِتٌ عندَ الجمهُورِ.

٦- كتاب الحج

واخْتَارَ ابنُ القيِّم في الْهَدي (١٠١/٢) أنَّهُ فُرضَ سنةَ تسبع أو عشر وفِيهِ خلافٌ.

# ١ ـ بَابُ فَصْلِهِ وَبَيَانِ مَنْ فُرضَ عَلَيْهِ

## ١ ــ جزاءُ الحيحُ الجنةُ

٣٧٢ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَةِ كَفَّارَةٌ لِمَا بَيْنَهُمَا، وَالْحَجُّ الْمَبْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءٌ إِلاَّ الْجَنَّةُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٧٧٣)، مسلم (١٣٤٩)]

(عَنْ أَبِي هُرِيرَةَ ﴿ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ الْعُمْرَةُ ۚ إِلَى الْعُمْرَةِ كَفَّارَةٌ لِمَا يَنْتَهُمَا وَالْحَجُّ الْمَبْرُورُ ۗ) قيلَ: هُوَ الَّذِي لا يُخالطُهُ شيءٌ من الإثم ورجَّحَهُ النُّوويُّ.

وقيل: المقبولُ.

وقيلَ: هُوَ الَّذِي تَظْهَرُ ثَمَرَتُهُ على صاحبِهِ بأَنْ يَكُونَ حالُـهُ بعدَهُ خيراً منْ حالِهِ قبلَهُ.

وأخرجَ أَحِمُدُ (٣٢٥/٣) والحَاكِمُ (٤٨٣/١) منْ حديثِ جــابر «قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا بِرُّ الْحَجُّ؟ ۚ قَـالَ: إطْعَـامُ الطُّعَـامِ وَإِفْشَـاءُ

> وفي إسنادِهِ ضعفٌ ولوْ ثَبْتَ لَتَعَيْنَ بهِ التَّفسيرُ (ليسَ لَهُ جزاءٌ إلاَّ الجُّنَّةَ مُتَّفَقَّ عليْهِ)

> > العمرةُ لُغةً: الزِّيارةُ وقيلَ: القصدُ.

وفي الشُّرع: إحرامٌ وسعيٌّ وطوافٌ وحلــقٌ أو تقصــيرٌ

وقولُهُ (لا قِتَالَ فِيهِ) إيضاحٌ للمرادِ وبذِكْرِهِ خرجَ عنْ كونِيهِ اسْتِعارةً.

والجوابُ من الأسلوبِ الحَكِيم.

(رَوَاهُ أَحَمُدُ وَابَنُ مَاجَهُ وَاللَّفَظُ لَهُ} أي لابن مَاجَهُ.

(وإسنادَهُ صحيح واصلُهُ في الصَّحيحِ) أيْ في صحيحِ البخاريِّ وأفادَتْ عبارَتُهُ أَنَّهُ إذا أُطلقَ الصَّحيحُ فالمرادُ بِهِ البخاريُّ (١٨٦١) من حديث البخاريُّ (١٨٦١) من حديث عائشةَ بنت طلحةَ عن "عَائِشَةَ أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ نَرَى الْجَهَادَ أَفْضَلَ الْعَمَلِ أَفَلا نُجَاهِدُ؟ قَالَ: لا، لَكِنُ أَفْضَلَ الْجَهَادِ حَجَّ مَبُرُورْهُ.

وأفادَ تقييدَ إطلاقِ روايةِ أحمدَ للحجُّ.

وَافَادَ أَنَّ الحَجُّ والعمرةَ تقومُ مقامَ الجهَادِ في حقُّ النَّساء.

وأفادَ أيضاً بظَاهِرِهِ أنَّ العمرةَ واجبةٌ إلاَّ أنَّ الحديثَ الآتِسي بخلافِهِ وَهُوَ:

#### ٣- استحبابُ العمرة

١٧٤ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: أَتَى النَّبِيُّ ﷺ أَعْرَابِيٌّ. فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَخْبِرْنِي عَن الْعُمْرَةِ، أَوَاجِبَةٌ هِي؟ فَقَالَ: لا. وَأَنْ تَعْتَبِرُ خَيْرٌ لَك.

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٣١٦/٣) وَالتَّرْمِذِيُّ (٩٣١) وَالرَّاجِعُ وَقُفُهُ.

وَأَخْرَجَهُ ابْنُ عَدِيٌّ مِنْ وَجْهِ آخَرَ ضَييفٍ [والكامل؛ (٧/٧)].

يُخالفُه وهو قوله: (وعن جابر هُمُ قالَ: أَتَى النّبيُّ ﷺ أَعُوابيُّ بَفْتُح الْهَمْرَةِ نسبةً إلى الأعرابِ وَهُمْ سُكَانُ الباديةِ اللّذينَ يَظلَبونَ مساقطَ الغيب والْكلا سواء كانوا من العرب أو من مواليهم والعربي من كان نسبهُ إلى العرب ثابِتاً وجمعُهُ أعراب ويجمعُ الأعرابي على الأعراب والإعارب.

(﴿فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَخْبِرْنِي عَن الْعُمْرَةِ) أَيْ عَنْ حُكُمِهَـا كَمَا أَفَادَهُ (أَوَاجِبَةٌ هِيَ قَالَ: لاه) أَيْ لا تجبُ وَهُوَ من الاكْتِفاءِ.

(﴿وَأَنْ تَغْتَمِرَ خَيْرٌ لَكِ ﴾ أيْ منْ ترْكِهَا.

والآخيريَّةُ في الآجرِ تدلُّ على نديِهَا وأَنْهَا غيرُ مُسْتَويةِ الطَّرفين حَتَّى تَكُونَ من المباحِ والإنْسانُ بِهَـنَــِو الجملــةِ لدفــع مــا يُتَوَهَّمُ أَنْهَا إذا لمْ تجب تــردُدَتْ بـينَ الإباحــةِ والنَّـدبِ بــلُ كــانَ ظَاهِراً في الإباحةِ؛ لأنَّهَا الأصلُ فأبانَ بهَا ندبَهَا.

(رَوَاهُ أَحَمْدُ والتَّرِمَدِيُّ) مرفوعاً (والرَّاجِعُ وَقَفُهُ) على جابِر فإنَّهُ الَّذي سَالَهُ الأعرابيُّ وأجابَ عنْـهُ وَهُــوَ مُمَّـا للاجْتِهَـادِ فِيــهُ مسرحٌ.

(واخرجَهُ ابنُ عديٌّ مـنْ وجُهِ آخرَ) وذلِكَ أَنْـهُ رَوَاهُ مـنْ طريقِ ابي عصمةَ عن ابنِ المُنكَدرِ عَنْ جابرٍ وأبو عصمةَ كذَّبُوهُ.

(ضعيفٌ)؛ لأنَّهُ في إسنادِهِ أبا عصمةً وفي إسنادِهِ عندَ أحمدَ والتَّرمذيُ ايضاً الحجَّاجُ بنُ أرطاةَ وَهُوَ ضعيفٌ.

وقد روى ابنُ عديٌ والكامل: ١٤٦٨/٤ والبيهَقيُ والسنن الكبرى: ٢٣٠٠/٤ من حديثِ عطاءِ عن جابرِ «الْحَجُ وَالْعُمْرَةُ فَرِيضَتَانِ، سيأتِي بما فِيهِ.

والقولُ بأنَّ حديثَ جابرِ المذْكُورِ صحَّحَهُ التَّرمذيُّ مردودٌ بما في «الإمامِ» أنَّ التَّرمذيُّ لمْ يَــزدْ علَـى قولِـهِ: حـــنٌ في جميــمِ الرُّوايَاتِ عنْهُ وأفرطَ ابنُ حزمٍ فقالَ: إنَّهُ مَكْذُوبٌ باطلُ

وفي الباب إحاديثُ لا تقومُ بِهَا حُجَّةً.

ونقلَ التَّرَمَدَيُّ عن الشَّافعيُّ أَنَّهُ قالَ: ليسَ في العمرةِ شـيءٌ ثـابِتٌ، أَنَّهَا تطرُّعٌ وفي إيجابِهَا أحـاديثُ لا تقـومُ بِهَـا الحجَّــةُ كحديثِ عائشةَ الماضي وَكَالحَديثِ:

## ٤ ـ الحجُّ والعمرةُ فريضتانِ

٣٧٥ عَنْ جَابِرٍ ﴿ مَرْفُوعاً ﴿ الْحَجُّ وَالْعُمْــرَةُ فَرِيضَتَانِ ﴾ [«الكامل، لابن عدي (١٤٦٨/٤)].

وهو قوله: (وعن جابر عليه مرفوعاً «الحَجُ وَالْعُمْوةُ فَرِيضَتَانِهِ) ولو ثبت لَكَانَ نَاهِضاً على إيجاب العمرة إلاَّ انْ الصنف لم يذكرُ هُنا من أخرجَهُ ولا ما قيل فيه والذي في التَّلخيصِ (٢٣٩/٢، ٢٤٠) أنَّهُ أخرجَهُ ابن عدي والبيهقي من حديث ابن لَهِيعة عن عطاء عن جابر وابن لَهِيعة ضعيف وقال ابن عدي: هُو غير عفوظ عن عطاء.

وأخرجَهُ أيضاً الدَّارقطنيُّ (٢٨٤/٢) منَّ روايةٍ زيدِ بن ثـابتٍ بزيادةِ «لا يضرُّك بايُّهمَا بدأت» وفي إحدى طريقيْهِ ضعفٌ وانقطاعٌ في الأخرى.

وروَاهُ البيْهَقيُّ (٣٥١/٤) عن زيد بن ثابت منْ طريــق ابــن سيرينَ موقوفاً وإسنادُهُ أصحُ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ (٤٧١/١).

ولمَّا اخْتَلَفَت الأدلُّـةُ في إيجـابِ العمـرةِ وعدمِـهِ اخْتَلــفَ العلماءُ في ذلِكَ سلفاً وخلفاً.

فذَهَبَ ابـنُ عُمـرَ إلى وُجوبهَـا روَاهُ عنْـهُ البخـاريُّ تعليقـاً [كتاب العمرة، تحت باب (١)] ووصلَـهُ عنْـهُ أبـنُ خُزِيــةُ (٣٠٦٦) والدارقطني (٢٨٥/٢) وعلَّقَ أيضاً عن ابن عبَّاس أنَّهَا لقرينَتِهَا في كِتَابِ اللَّهِ ﴿وَأَتِمُّوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ للَّهَ ﴾ [كتاب العموة، تحت باب (١)] ووصلَهُ عَنْهُ الشَّافعيُّ [الأم: ١٤٤/٢] وغيرُهُ وصرَّحَ البخاريُّ بالوجوبِ وبوَّبَ عليْهِ بقولِــهِ (بــابُ وُجــوبِ العمــرةِ وفضلِهـَـا) وساقَ خبرَ ابنِ عُمرَ وابنِ عبَّاسِ.

واسْنَدَلُ غيرُهُ للوجوبِ بحديثِ «حُجَّ عَـنْ أَبيـك وَاعْتَمِـرْ» [أحمد (١٠/٤)، أبو داود (١٨١٠)، الترمذي (٩٣٠)، النسائي (١١١/٥)، ابن ماجه (٢٩٠٦)]. وَهُوَ حديثٌ صحيحٌ.

قالَ الشَّافعيُّ: لا أعلمُ في إيجابِ العمرةِ أجودَ منهُ.

وإلى الإيجابِ ذَهَبَتِ الحنفيَّةُ لما ذُكِرَ منَ الأدلَّةِ.

وأمَّا الاسْتِدلال بقولِهِ تعالى ﴿وَأَتِمُّوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ لَلَّه﴾.

فقدْ أُجيبَ عنْهُ بأنَّهُ لا يُفيدُ إلاَّ وُجوبَ الإِنْمام وَهُوَ مُتَّفقٌ على وُجوبهِ بعدَ الإحرام بالعمرةِ ولوْ تطوُّعاً.

وذَهَبَتِ الشَّافعيَّةُ إلى أنَّ العمرةَ فرضٌ في الأظْهَر.

والأدلَّةُ لا تَنْهَضُ عندَ التَّحقيقِ على الإيجابِ الَّذي الأصلُ

## ٥ ـ مَنْ يجبُ عليه الحجُّ

٣٧٦ - وَعَنْ أَنُس ﷺ قَالَ: «قِيــلَ: يَــا رَسُـولَ اللَّهِ، مَا السَّبِيلُ؟ قَالَ: الزَّادُ وَالرَّاحِلَةُ».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِينُ (٢١٦/٢) وَصَحَّحَـهُ الْحَاكِمُ (٤٤١/١)، وَالرَّاجِـخُ

وَأَخْرَجَهُ التَّرْمِلِيُّ (٨١٣) مِنْ حَلِيتِ النِي عُمَرَ وَفِي إسْنَادِهِ صَعْفَ (وعنْ أنس ﷺ قالَ: ﴿قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا السَّبيلُ أَي الَّـذِي ذَكَرَ اللَّهُ تَعَالَى فِي الآيَسةِ قَـالَ: الـزَّادُ وَالرَّاحِلَــةُ». روَاهُ الدَّارقطنيُّ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ) قُلْت والبيهَقيُّ (٢٣٠/٤) أيضاً منْ طريق سعيدِ بن ابي عروبةَ عنْ قَتَادةَ عنْ انس عن النَّبيُّ ﷺ.

٥- مَنْ يجبُ عليه الحجُ

(والرَّاجعُ إرسالُهُ) لأنَّهُ قالَ البيْهَقيُّ: الصَّوابُ عنْ قَتَادةَ عن الجسن مُرسلاً.

قَالَ المصنّفُ: يعني الَّذي أخرجَهُ الدَّارقطنيُّ وسندُهُ صحبحً إلى الحسن ولا أرى الموصول إلاً وَهُماً.

(وأخرجَهُ التّرمذيُّ من حديثِ ابن عُمرَ أيضاً) أيْ كما أخرجَهُ غيرُهُ منْ حديثِ أنس.

(وفي إسنادِهِ ضعفً) وإنَّ قالَ التَّرمذيُّ: إنَّهُ حسنٌ وذلِكَ أنَّ فِيهِ راوياً مَتْرُوكَ الحديثِ.

والحديث لَهُ طُرِقٌ عنْ عليِّ [الدارقطني (٢١٨/٢)] وعن ابـن عبَّاس [ابن ماجه (٢٨٩٧)] وعن ابن مسمعودٍ [الدارقطني (٢١٦/٢)] وعنْ عائشةَ [الدارقطني (١٧/٢)] وعنْ غيرهِمْ منْ طُرق كُلُّهَـا

قالَ عبدُ الحقُّ: طُرقُهُ كُلُّهَا ضعيفةً.

وقمالَ ابـنُ المنـــذر: لا يثبُـــتُ الحديـــثُ في ذلِــكَ مُســـنداً والصَّحيحُ روايةُ الحسن المرسلةِ.

وقدْ ذَهَبَ إلى هذا التَّفسير أَكْثُرُ الأمَّةِ فالزَّادُ شــرطٌ مُطلقــاً والرَّاحلةُ لمنْ دارُهُ على مسافةٍ.

وقالَ ابنُ تيميَّةَ في شرحِ العمدةِ (١٢٩/٢) بعدَ سردِهِ لما وردَ في ذٰلِكَ: فَهَذِهِ الْاحاديثُ مُسندةٌ منْ طُرق حســان ومرســلةٌ وموقوفةٌ تدلُّ على أنَّ مناطَ الوجوبِ الزَّادُ والرَّاحلــةُ مـعَ علــم النِّبيُّ ﷺ أنَّ كثيراً من النَّاس يقدرونَ على المشــي وأيضــاً فـإنَّ اللَّهَ قالَ في الحجُّ ﴿مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾ [آل عمران: ٩٧] أَسًا أَنْ يعنيَ القدرةَ المغتَبرةَ في جميع العبادَاتِ وَهُــوَ مُطلَّقُ المُكْنـةِ أَو قدراً زائداً على ذلِكَ فإنْ كانَ المعتَبرُ هُوَ الأوَّلُ لَمْ يَحتَجُ إلى هــذا التَّقييدِ كما لمْ يُختَجْ إليْهِ في آيةِ الصُّوم والصَّلاةِ فعلــمَ أنَّ المُعْتَبرَ

قَدَرٌ زائدٌ في ذلِكَ وليسَ هُوَ إِلاَّ المالُ، وأيضاً فسإنَّ الحَيجُ عبـادةٌ مُفْتَقَرَةٌ إِلَى مسافةٍ فَافْتَقَرَ وُجُوبُهَا إِلَى مَلْكِ السِزَّادِ والرَّاحِلَـةِ كالجهَادِ، ودليلُ الأصل قولُهُ ﴿وَلا عَلَى الَّذِينَ لا يَجدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجٌ﴾ إلى قولِـهِ ﴿وَلا عَلَـــى الَّذِيـــنَ إِذَا مَـــا أَتَـــوْك لِتَحْمِلَهُمْ﴾ الآيةَ [التوبة: ٩٢]. انْتَهَى.

وَذَهَبَ ابنُ الزُّبيرِ وجماعـةٌ من التَّـابعينَ إلى أنَّ الاسْتِطاعةُ هـيَ الصُّحَّةُ لا غـيرُ لقول، تعـالى ﴿وَتَـزَوُّدُوا فَـإِنَّ خَـيْرَ الـزَّادِ التَّقْوَى﴾ [القرة: ١٩٧] فإنَّهُ فسَّرَ الزَّادَ بالتَّقوى.

وأجيبَ بأنَّهُ غيرُ مُرادٍ من الآيةِ كما يدلُّ لَهُ سببُ نُزولِهَا.

وحديثُ البابِ يبدلُ أنَّهُ أُريدَ بِالزَّادِ الحقيقةُ وَهُــوَ وإنْ ضَعفَتْ طُرقُهُ فَكَثرَتُهَا تشدُّ ضعفَهُ.

وَالمَرَادُ بِهِ كَفَايَةٌ فَاصْلَةٌ عَنْ كَفَايَـةِ مِنْ يَعُـولُ خَتَّى يَعُـودَ لقولِهِ ﷺ «كَفَى بِالْمَرْءِ إِثْمَا أَنْ يُضَيِّعَ مَنْ يَعُولُ».

أخرجَهُ أبو داود (۱۲۹۲).

ويجزئُ الحجُّ وإنْ كانَ المالُ حراماً ويأثمُ عندَ الأكثرِ. وقالَ أحمدُ: لا يُجزئُ.

## ٦ - حج الصبي

٦٧٧ - وَعَن ابْسِنِ عَبَّـاسٍ ﴿ أَنَّ النَّبِـيُّ ﷺ لَقَى رَكْبًا بِالرُّوْحَاء فَقَالَ: مَن الْقَوْمُ؟ فَقَــالُوا: مَـن أَنْت؟ فَقَالَ: رَسُولُ اللَّهِ فَرَفَعَتْ إِلَيْهِ امْرَأَةٌ صَبِيًّا فَقَالَت: أَلِهَذَا حَجُّ؟ قَالَ: نَعَمْ، وَلَكَ أَجْرًا.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٣٣٦)

(وعن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما أنَّ النَّبيُّ ﷺ لقى ركباً) ـ بفتح الراء وسكون الكاف ـ قالَ عياضٌ: يُحْتَمَلُ أَنَّــهُ لقَيَهُــمْ ليلاً فلم يعرفُوهُ ﷺ.

ويختَملُ أَنَّهُ نَهَاراً ولَكِنَّهُمْ لَمْ يروهُ قبلَ ذلِكَ.

(زَكْبًا بالرَّوحاءِ) براءٍ مُهْمَلةٍ بعــذَ الـواوِ حـاءٌ مُهْمَلـةٌ بزنـةِ حمراءً: محلٌّ قُربُ المدينةِ.

( وَفَقَالَ: مَن الْقَوْمُ فَقَالُوا: مَنْ أَنْتَ فَقَالَ: رَسُولُ اللَّهِ فَرَفَعِتْ إِلَيْهِ امْرَأَةٌ صَبِيًّا فَقَالَتْ: أَلِهَذَا حَجٌّ؟ قَالَ: نَعَمْ وَلَكَ أَجْرًا) بسبب حَلِهَا وحَجُّهَا بِهِ أَوْ بَسْبِ شُؤَالِهَا عَنْ ذَلِكَ الْحُكْمِ أَوْ بَسْبَبِ

(أخرجَهُ مُسلمٌ).

والحديثُ دليلٌ أنَّهُ يصحُّ حـجُّ الصَّبيِّ وينعقـدُ سـواءٌ كـانَ مُميِّزًا أَمْ لا حيثُ فعلَ وليُّهُ عنْهُ ما يفعلُ الحاجُ وإلى هذا ذَهَبَ الجمهُورُ ولَكِنَّهُ لا يجزِيهِ عن حجَّةِ الإسلام؛ لحديثِ ابنِ عبَّاسٍ «أَيُّمَا غُلامٍ حَجُّ بِهِ أَهْلُهُ ثُمُّ بَلَغَ فَعَلَيْهِ حَجَّةً أُخْرَى».

أخرجَهُ الخطيبُ [تتاريخ بغداد، (٢٠٩/٨)] والضَّيَاءُ المقدسيُّ من حديث ابن عباس.

وفيهِ زيادةً

قَالَ القاضي: أجمعوا على أنَّهُ لا يُجزئُهُ إذا بلغَ عنْ فريضةِ الإسلام إلاَّ فرقةٌ شذَّتْ فقالَتْ: يُجزئُهُ لقولِهِ «نعمُ» فـ إنَّ ظَـاهِرَهُ أنَّهُ حجُّ والحجُّ إذا أُطلقَ يَتبادرُ منْهُ ما يُسقطُ الواجبَ ولَكِـنَّ العلماءَ ذَهَبُوا إلى خلافٍ ذَلِكَ:

قالَ النَّوويُّ: والولِّي الَّذي يُحرِّمُ عن الصَّـبيِّ إذا كـانَ غيرَ مُميّزٍ هُوَ وليُّ مالِهِ وَهُوَ أَبُوهُ أو جَــدُّهُ أو الوصــيُّ أي المنصـوبُ منْ جهَةِ الحَاكِم.

وَامَّا الأمُّ فلا يصحُّ إحرامُهَا عنهُ إلاَّ أَنْ تَكُونَ وصيَّـةً عنْـهُ أو منصوبةً منْ جهَةِ الحَاكِم.

وقيلَ: يصحُ إحرامُهَا وإحرامُ العصبةِ وإنْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ ولايةُ المال.

وصفةُ إحرامِ الوليُّ عنْهُ أنْ يقولَ بقلبِهِ: جعلْته مُحرماً.

## ٧\_ الحج عن الشيخ الكبير

٦٧٨- وَعَنْهُ رَضَى اللَّه عنهما قَالَ: ﴿ كَانَ الْفَضْلُ بْنُ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهما رَدِيفَ رَسُولٍ اللَّهِ ﷺ فَجَاءَت امْرَأَةً مِنْ خَنْعَمَ فَجَعَلَ الْفَصْلُ يَنْظُرُ إِلَيْهَا وَتُنْظُرُ إِلَيْهِ وَجَعَلَ النَّبِيُّ ﷺ يَصْرِفُ وَجُهَ

يُجزئُهُ حجُّ الغير.

إِلَّا أَنَّهُ ادَّعِي فِي «البحر» الإجماع على أنَّ الصَّحَّةَ وَهِيَ الَّتِي يَسْتُمسِكُ مَعْهَا قاعداً شَسَرطٌ بالإجماع، فبإنْ صَحَّ الإجماعُ فذَاكَ وإلاَّ فالدُّليلُ معَ منْ ذَكَرنا.

٨- الحجُّ عن الميتِ

قيلَ: ويؤخذُ من الحديثِ أنَّهُ إذا تبرَّعَ احدٌ بالحجُّ عنْ غيرهِ لزمَّهُ الحجُّ عنْ ذٰلِكَ الغير وإنْ كانَ لا يجبُ عليْهِ الحجُّ ووجْهُــهُ انَّ المراةَ لَمْ تُبيِّنَ انَّ آبَاهَا مُسْتَطيعٌ بالزَّادِ والرَّاحلةِ ولمْ يَسْتَفَصلْ

وردُّ هذا بأنَّهُ ليـسَ في الحديثِ إلاَّ الإجزاءُ لا الوجـوبُ فلمْ يَتَعرَّضْ لَهُ وبِأَنَّهُ يجوزُ أَنَّهَا قَدْ عرفَتْ وُجوبَ الحجُّ على أبيهَا كما يدلُ لَهُ قُولُهَا «إِنْ فَرِيضَةَ اللَّهِ عَلَى عِبَادِهِ فِي الْحَجُّ» فَإِنَّهَا عِبَارَةٌ دَالَّةٌ عَلَى عَلَمِهَا بَشَرَطِ دَلِيلِ الوجوبِ وَهُــوَ

وَاتَّفْقَ القَـائِلُونَ بِإِجزاء الحَـجُّ عَـنْ فريضةِ الغير بأنَّـهُ لا يُجزئُ إِلاَّ عنْ موْتٍ أو عدم قُدرةِ منْ عجزَ ونحوهِ بخلافِ النَّفل فإنَّهُ ذَهَبَ احمدُ وأبو حنيفةَ إلى جواز النَّيابةِ عن الغير فِيهِ مُطلقــاً لِلتُوسيع في النَّفل.

وذَهَبَ بعضُهُمْ إلى أنَّ الحجُّ عـن فـرض الغـير لا يُجـزئُ أحداً وانَّ هذا الحُكْمَ يُختَّصُّ بصاحبةِ هذهِ القصَّةِ، وإنْ كانَ الاختِصاصُ خسلافَ الأصل إلاَّ أنَّهُ اسْتَدلُّ بزيادةٍ رُويَتْ في الحديثِ بلفظِ «حُجِّي عَنْهُ وَلَيْسَ ۖ لأَحَدٍ بَعْدَكَ» وردُّ بـانُ هـذِهِ الزِّيادةَ رُويَتْ بإسنادٍ ضعيفٍ.

وعن بعضِهم أنَّهُ يَخْتُصُ بالولدِ.

وأجيبَ عَنْهُ بِأَنَّ القياسَ عَلَيْهِ دليـلُّ شـرعيٌّ وقـدْ نَبُّهُ ﷺ على العلَّةِ بقولِهِ في الحديثِ "فَدَيْنُ اللَّهِ أَحَقُّ بِالْقَضَاءِ" كما يأْتِي فجعلَهُ ديناً والدِّينُ يصحُّ أنْ يقضيَــهُ غـيرُ الولــدِ بالاتَّفــاقِ، ومــا يأتِي من حديثِ شُهرمةً

## ٨- الحجُّ عن الميتِ

٦٧٩ - وَعَنْهُ رضي اللَّه عنهما، ﴿أَنَّ امْــرَأَةٌ مِـنْ جُهَيْنَةَ جَاءَتْ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَتْ: إِنَّ أُمِّي نَــٰذَرَتْ الْفَضْلِ إِلَى الشُّقُّ الآخَرِ فَقَالَتْ: يَا رَسُـولَ اللَّهِ، إِنَّ فَريضَةَ اللَّهِ عَلَى عِبَادِهِ فِي الْحَجُّ أَدْرَكَتْ أَبِي شَــيْخاً كَبِيراً، لا يَثْبُتُ عَلَى الرَّاحِلَةِ، أَفَأَحُجُ عَنْهُ؟ قَالَ: نَعَـمْ وَذَلِكَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ».

٦- كتاب الحج

مُثْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٣٥،)، مسلم (١٣٣٤)] وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيُّ (وعنهُ) أي ابن عبَّاس رضي اللَّه عنهما.

(قَالَ: كَانَ الفَصْلُ بنُ عَبَّاسِ رديفُ رسول اللَّهِ ﷺ) أيْ في حجَّةِ الوداع وَكَانَ ذلِكَ في منَّى.

(فجاءَت امرأةً من خنعمَ) بالخساءِ المعجمـةِ مفْتُوحـةً فمثلَّنـةٌ سَاكِنةٌ فعينٌ مُهْمَلةٌ قبيلةٌ معروفةٌ.

(فجعلَ الفضلُ ينظرُ إليْهَا وَتَنظرُ إليْهِ وجعلَ النَّهِيُّ ﷺ يصرفُ وجْهَ الفضــلِ إلى الشَّـقِّ الآخـرِ فقـالَتْ: يــا رسـولَ اللَّـهِ إنَّ فريضةَ اللَّهِ على عبادِهِ في الحجُّ أدرَكَتْ أبي حالَ كونِـهِ (شـيخاً) مُنتَصبٌ على الحال.

وقولُهُ (كبيراً) يصحُّ صفةً ولا يُنـافي اشْـتِراطَ كـون الحـال نَكِرةً إِذْ لا يُخرجُهُ ذلِكَ عَنْهَا (لا ينبُتُ) صفةً ثانيـةً (علمي الرَّاحلةِ) يصحُّ صفةً أيضاً ويختَملُ الحالَ ووقعَ في بعـضِ الفاظِـهِ «وإنْ شددْته خشيت عليهِ».

(أَفَاحِجُ ) نِيابةُ (عَنْهُ قَالَ: نَعَمْ) أَيْ حُجِّي عَنْهُ.

(وذلِك) أي جميعُ ما ذُكِرَ (في حجَّةِ الوداع، مُتَفقَ عليهِ واللَّفظُ للبخاريِّ) في الحديثِ روايَاتٌ أُخرُ ففي بعضِهَــا «أنَّ السَّائلَ رجلٌ وأنَّهُ سألَ هلَّ يحجُّ عنْ أُمِّهِ، فيجوزُ تعدُّدُ القضيَّةِ.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ يُجـزئُ الحـجُّ عـن الْمُكَلَّـفِ إذا كانَ مايوساً منهُ القدرةُ على الحجُّ بنفسِهِ مثـلُ الشَّيخوخةِ فإنَّـهُ مأيوسٌ زوالُهَا.

وأمَّا إذا كانَ عدمُ القدرةِ لأجــلِ مـرضٍ أو جُنــونٍ يُرجــى بُرؤُهُمًا فلا يصحُّ.

وظَاهِرُ الحديثِ معَ الزِّيادةِ أنَّهُ لا بُدُّ في صحَّةِ التَّحجيج عنهُ من الأمرين عدمُ ثباتِهِ على الرَّاحلةِ والخشيةُ من الضَّرر عليهِ منْ شَدُّهِ، فمن لا يضرُّهُ الشُّدُّ كالَّذي يقدرُ على المِحَفَّةِ لا

أَنْ تَحُجَّ، فَلَمْ تَحُجَّ حَتَّى مَاتَتْ، أَفَأَحُجُ عَنْهَا؟ قَـالَ: نَعَمْ، حُجِّي عَنْهَا، أَرَأَيْت لَوْ كَـانَ عَلَى أُمِّكِ دَيْنُ، أَكُت قَاضِيَتُهُ؟ اقْضُوا اللَّهَ فَاللَّهُ أَحَقُّ بِالْوَفَاءِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٦٦٩٩)

(وعنهُ) أيْ عن ابنِ عبَّاسٍ (أنَّ امرأةً) قالَ المصنّفُ: لم أقفُ على اسمِهَا ولا اسم أُمُّهَا.

(منْ جُهَينةً) بَضمُ الجيمِ بعلَهَا مُثنَّاةً تُحْتِيَّةً فنونٌ اسمُ قبيلةٍ.

( ﴿ جَاءَت إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْكُ فَقَالَتْ: إِنَّ أُمِّي نَذَرَتْ أَنْ تَحُجُّ وَلَمُ لَحُجُّ وَلَمُ لَحُجُ حَنِّى مَاتَت أَفَاحُجُّ عَنْهَا أَرَأَيْتِ لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّكِ دَيْنٌ أَكُنْتِ قَاضِيَتُهُ الْحَمُوا اللَّهَ فَاللَّهُ أَحَقُ بِالْوَفَاءِ ، روَاهُ البخاريُّ.

الحديثُ دليلٌ على أنَّ النَّاذرَ بالحجُّ إذا مَاتَ ولمْ يججُّ اجزأَهُ أنْ يجحُّ عنهُ ولدُهُ وقريبُهُ، ويجزئُهُ عنهُ وإنْ لمْ يَكُنْ قدْ حجُّ عـنْ نفسِهِ؛ لأَنَّهُ ﷺ لمْ يسالُهَا حجَّتْ عنْ نفسِهَا أمْ لا؛ ولأنَّهُ ﷺ شَبْهُ بالدَّين وَهُو يُجوزُ أنْ يقضيَ الرَّجلُ دينَ غيرهِ قبلَ دينِهِ.

وردُ بأنُّه سيأتِي في حديثِ شُبرمةَ ما يدلُ على عدمِ إجزاءِ حجُّ منْ لمْ يحجُّ عنْ نفسِهِ.

وامًّا مسالةُ الدَّينِ فإنَّهُ لا يجوزُ لَهُ انْ يصوفَ مالَهُ إلى ديــنِ غيرهِ وَهُوَ مُطالبٌ بدين نفسِهِ

وفي الحديث دليل على مشروعيَّة القياس، وضرب المشلَّ ليَكُونَ أوقعَ في نفسِ السَّامعِ، وَتَشبِيهُ الجُهُولِ حُكْمُهُ بالمعلومِ فإنَّهُ دلُّ أَنَّ قضاءَ الدَّينِ عن الدَّيتِ كانَّ معلوماً عَندَهُمْ مُتَقَرِّراً، ولِهَذا حسنَ الإلحاق بهِ.

ودلُ على وُجوبِ التَّحجيجِ عن النَّيْتِ سواءٌ أوصى أَمْ لَمْ يُوص؛ لأنَّ الدَّينَ يجبُ قضاؤُهُ مُطلقاً وَكَذا سائرُ الحقوقِ الماليَّةِ منْ كَفَارةٍ ونحوهَا.

وإلى هذا ذَهَبَ ابنُ عَبَّـاسٍ وزيـدُ بـنُ ثـابِتٍ وأبـو هُريـرةَ والشَّافعيُّ.

ويجبُ إحرَاجُ الأجرةِ من رأسِ المال عندَهُمْ.

وظَاهِرُهُ أَنَّـهُ يُقَـدُمُ على دينِ الآدميُّ وَهُـوَ أحـدُ أقـوال

الشَّافعيُّ ولا يُعارضُ ذلِكَ قوله تعالى ﴿وَإِنْ لَيُسَنَّ لِلإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَغَى﴾ الآية، لأنَّ ذلِكَ عامًّ خصُّهُ هذا الحديثُ أو لأنَّ ذلِكَ في حتَّ الْكَافر.

وقيلَ: اللاَّمُ في الآيةِ بمعنى اعلى، أيْ ليسَ عليهِ مثلُ ﴿ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ ﴾ أيْ عليْهِمْ وقدْ بسطنا القولَ في هذا في حواشي الشهار.

## ٩\_ للصبيُّ حَجٌّ وعليه أخرى

٦٨٠ وَعَنْهُ رضي اللّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: (أَيُمًا صَبِي حَجَّ، ثُمَّ بَلَغَ الْحِنْثَ، فَعَلَيْهِ أَنْ يَحُجَّ حَجَّةً أُخْرَى، وَأَيْمَا عَبْدِ حَجَّ، ثُمَّ أَعْنَقَ، فَعَلَيْهِ أَنْ يَحُجَّ حَجَّةً أُخْرَى،

رَوَاهُ ابْنُ أَبِي شَيَّةَ [(٣٥٥/٣) مولوفاً على ابن عساس] وَالْيَهْقِسَيُّ (٣٢٥/٤)، وَرِجَالُهُ إِفَاتُ، إِلاَّ أَنَّهُ احْيُلِفَ فِي رَفْهِهِ، وَالْمَحْفُوطُ أَنَّهُ مَوْقُوفُ

(وعنهُ) أي عن ابن عبّاس رضي اللّه عنهما (قال: قال رسولُ اللهِ عليه الله عنهما وقال: قال رسولُ اللهِ عليه المُهمَلةِ وسُكُونِ النُونِ فمثلَّنةً أي الإثم أي بلغ أنْ يُحَتَّبَ عليه حتهُ.

(فعليْهِ أَنْ يُحجُّ حجَّةً أُخرى، ﴿وَأَيْمَا عَبْدٍ حَجُّ ثُمَّ أَعْنَقَ فَعَلَيْهِ أَنْ يَحُجُّ حَجَّةً أُخْرَى، ووَاهُ إِنِنَ أَبِي شيبةَ والبَيْهَقيُّ ورجالُـهُ ثَقَاتٌ إِلَّ أَنْهُ اخْتَلْفَ فِي رَفِيهِ والمحفوظُ أَنَّهُ موقوفًا).

قالَ ابنُ خُزِيمةَ: الصَّحيحُ أنَّـهُ موقـوفٌ. وللمحدَّثـينَ كــلامٌ كثيرٌ في رفعِهِ ووقفِهِ.

وروى مُحمَّدُ بنُ كعبِ القرظيِّ مرفوعاً قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَجَدَّدَ فِي صُدُورِ الْمُؤْمِنِينَ أَيْمَا صَبِيًّ حَجَّ بِهِ أَهْلُهُ فَمَاتَ أَجْزَأَتْ فَإِنْ أَذْرَكَ فَعَلَيْهِ الْحَجُّ ومثلهُ قالَ فِي العبدِ رواهُ سعيدُ بن منصورٍ وأبو داود في مراسيلِهِ (١٣٢) واختجُ بهِ أحدُ.

وروى الشَّافعيُّ حديثُ ابنِ عبَّاسٍ.

قَالَ ابنُ تيميَّةَ [هشرح العمده، ٢٩٩٧]: والمرسلُ إذا عملَ بِهِ الصَّحابةُ حُجَّةً اتَّفاقاً.

قالَ: وَهَذا مُجمعٌ عليْهِ ولأنَّهُ منْ أَهْلِ العبادَاتِ فيصحُّ منْهُ الحجُّ ولا يُجزئُهُ؛ لأنَّهُ فعلَهُ قبلَ أنْ يُخاطبَ بهِ.

#### • ١ - لا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم

٣٨١ - وَعَنْهُ رضى اللَّه عنهما قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَخْطُبُ يَقُولُ: «لا يَخْلُونُ رَجُلُ بِامْرَأَةٍ إِلاَّ وَمَعْهَا ذُو مَحْرَم، وَلا تُسَافِرُ الْمَرْأَةُ إِلاًّ مَعَ ذِي مَحْرَم فَقَامَ رَجُلٌ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ امْرَأَتِي خَرَجَتْ حَاجَّةً، وَإِنِّي اكْتُتِيْتُ فِي غَـزْوَةٍ كَـذَا وَكَذَا، فَقَالَ: انْطَلِقْ فَخُجَّ مَعَ امْرَأَتِك».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (٣٠٠٦)، مسلم (١٣٤١)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِم

(وعنهُ) أيْ عن ابن عبَّاس (رضي اللَّه عنهما قالَ: سمغت رسولَ اللَّهِ 選近 يخطبُ يقولُ: ﴿لَا يَخْلُونَ رَجُلُ بِامْرَأَقِي أَىٰ أَجْنَبُتِ لِقَوْلِهِ (إلاَّ وَمَعَهَا ذُو مَحْرَم وَلا تُسَافِرُ الْمَرْأَةُ إلاَّ مَعَ ذِي مَحْرَم» فقامَ رجلٌ) قالَ المصنّفُ: لمُ أقفْ على تسميّتِهِ ﴿وَفَقَالَ: يَــا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ امْرَأَتِي خَرَجَتْ حَاجَّةً وَإِنِّي اكْتَتِبَتُ فِي غَزْوَةٍ كَلْمَا وَكَلَّا؛ فَقَالَ: انْطَلِقْ فَحُجَّ مَعَ امْرَأَتِك، مُتَّفَقَّ عليْهِ واللَّفظُ لمسلمٍ).

دلُ الحديثُ على تحريم الخلوةِ بالأجنبيَّةِ وَهُــوَ إجماعٌ وقــدُ وردَ في حديثٍ فإنَّ ثالثَهُمَا الشَّيطانُ وأحمد (٣٣٩/٣)، النساني

وَهَلْ يَقُومُ غَيرُ الحُرمِ مقامَةُ في هذا بأنْ يَكُونَ مَعَهُمَــا مــنْ يُزيلُ معنى الخلوةِ؟

الظَّاهِرُ أَنَّهُ يقومُ؛ لأنَّ المعنى المناسبَ للنَّهْيِ إِنَّمَا هُوَ خشـيةَ أَنْ يُوقعَ بينَهُمَا الشَّيطانُ الفِتْنةَ.

وقالَ القفَّالُ. لا بُدُّ منَ الحرم عملاً بلفظِ الحديثِ.

وهلُّ أيضاً على تحريم سفرِ المراةِ منْ غيرِ محرم وَهُوَ مُطلقٌ في قليلِ السَّفرِ وَكَثيرِهِ وقد وردَتْ أحاديثُ مُقيِّدةٌ لِهَذَا الإطــلاقِ إِلاَّ أَنَّهَا اخْتَلفَتْ الفَاظُهَا.

ففي لفظ «لا تُسَافِرُ الْمَرْأَةُ مَسِيرَةَ لَيْلَةٍ إِلاَّ مَعَ ذِي مَحْـرَمٍ»

وفي آخرَ «فوقَ ثلاثٍ» [م ياثر (١٣٣٨)].

١٠- لا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم

وفي آخرَ «مسيرةً يومسين» [البخساري (١٨٦٤)، مسلم بالر (١٣٣٨)] وفي آخرَ ثلاثةً أميال [الطبراني في «الكبير» (١٢١/١٢)] وفي لفظٍ بريداً [أبو داود (١٧٢٥)].

وفي آخرَ «ثلاثةُ أيَّامٍ» [البخاري (١٠٨٦)، مسلم (١٣٣٨)]

قَالَ النَّوويُّ: ليسَ المرادُ من التَّحديدِ ظَاهِرُهُ بـل كُـلُ مـا يُسمَّى سَفَراً فالمرأةُ مُنْهِيَّةً عَنْهُ إلاَّ بالحرمِ وإنَّما وقعَ التَّحديدُ عــنَّ أمر واقع فلا يُعملُ بمفْهُومِهِ.

وللعلماءِ تفصيلٌ في ذلِكَ قالوا: ويجوزُ سفرُ المـراةِ وحدَهـَا في الْهِجرةِ منْ دارِ الحربِ والمخافةِ على نفسِـهَا ولقضـاءِ الدَّيـنِ وردُ الوديعةِ والرُّجوع من النُّشوزِ وَهَذَا مُجمعٌ عليْهِ.

واخْتَلْفُوا في سفرِ الحجُّ الواجبِ:

فَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ لا يجوزُ للشَّائِّةِ إِلاَّ مَعَ محرم ونقــلَ قولاً عن الشَّافعيُّ أنُّهَا تُسافرُ وحدَهَا إذا كـانَ الطَّريـقُ آمنـاً ولمُّ ينْهَضْ دليلُهُ على ذلِكَ.

قَالَ ابنُ دقيق العيدِ: إنَّ قوله تعالى ﴿وَلَلَّهُ عَلَى النَّاسُ حِجُّ الْبَيْتِ﴾ [آل عمران: ٩٧] عُمومٌ شاملٌ للرِّجال والنِّساء.

وقولَهُ «لا تُسَافِرُ الْمَـرْأَةُ إلاَّ مَـعَ ذِي مَحْرَمٍ» عُمـومٌ لِكُـلُ أنواع السُّفر فَتُعارضَ العمومان.

ويجابُ بانُ احاديثَ لا تُسافرُ المرأةُ للحجُّ إلاَّ معَ ذي محرم. مُخصُّصُ لعموم الآيةِ.

ثمُّ الحديثُ عامُّ للشَّابَّةِ والعجوز.

وقالَ جماعةً من الأثمَّةِ: يجوزُ للعجوزِ السَّفرُ منْ غير محــرم وَكَأَنُّهُمْ نظروا إلى المعنى فخصَّصوا بهِ العمومَ.

وقيلَ: لا يُخصُّصُ بل العجوزُ كالشَّابَّةِ وَهَــل تقــومُ النَّســاءُ الثَّقَاتُ مقامَ الححرم للمرأةِ؟.

فاجازَهُ البعضُ مُسْتَدلاً بافعال الصَّحابةِ ولا تنْهَــضُ حُجَّـةٌ على ذلِك؛ لأنَّهُ ليسَ بإجماع.

وقيلَ: يجوزُ لَهَا السُّفرُ إذا كانَتْ ذَاتَ حشم والأدلُّةُ لا تدلُّ على ذلك. وامًّا امرُهُ ﷺ لَهُ بالخروجِ معَ امرأتِهِ فإنَّهُ اخــذَ منْـهُ احمـدُ أنَّهُ بجبُ خُروجُ الزُّوجِ مـعَ زوجَتِـهِ إلى الحـعِجُ إذا لمْ يَكُـنُ مَعَهَـا غيرُهُ.

وغيرُ أحمدَ قالَ: لا يجبُ عليْهِ وحملَ الأمرَ على النَّدبِ.

قال: وإنْ كانَ لا يُحملُ على النَّدبِ إلاَّ لقرينةِ عليهِ فالقرينةُ عليْهِ ما عُلمَ منْ قراعدِ اللَّينِ أنَّهُ لا يجبُ على أحدٍ بذلَ منافعَ نفسِهِ لِتَحصيل غيرهِ ما يجبُ عليهِ.

واخذ من الحديث أنَّه ليسَ للرَّجلِ منعُ امرأتِهِ من حيحٌ الفريضةِ؛ لأنَّهَا عبادةً قدا وجبَّت عليْهَا ولا طاعةً لمخلوق في معصيةِ الخالقِ سواءٌ قُلنا: إنَّهُ على الفور أو الستَّراخي أمَّا الأُولُ فظاهِرٌ، قيلَ: وعلى الشَّاني أيضاً فإلَّ لَهَا أنْ تُسارعَ إلى براءةِ ذمَّتِهَا كما أنَّ لَهَا أنْ تُصلّيَ أوْلَ الوقْتِ وليسَ لَهُ منعُهَا.

وامًّا ما أخرجَهُ الدَّارقطنيُّ (٢٢٣/٢) منْ حديثِ ابنِ عُمرَ مرفوعاً في امراةٍ لَهَا زوجٌ ولَهَا مالٌ ولا يُؤذنُ لَهَا في الحجُّ ليسسَ لَهَا أَنْ تنطلقَ إلاَّ بإذنِ زوجهَا. فإنَّهُ محمولٌ على حجُّ التَّطوعُ جعاً بينَ الحديثينِ على أنَّهُ لَيسَ في حديثِ الْكِتَابِ ما يدلُ انَّهَا خرجَتْ منْ دُونَ إذن زوجهَا.

وقالَ ابنُ تيميَّةَ: إنَّهُ يصحُّ الحجُّ من المراةِ بغيرِ محمرمٍ ومنْ غير المُسْتَطيع.

وحاصلُهُ أَنَّ مِن لَمْ يَجِبُ عليهِ لعدمِ الاسْتِطاعةِ مثلُ المريضِ والفقيرِ والمعضوبِ والمقطوعِ طريقَهُ والمراةِ بغيرِ محرمٍ وغيرِ ذلِكَ إِذَا تَكَلَّفُوا شُهُودَ المشاهِدِ أَجزَاهُم الحجُ ثُمَّ منْهُمْ من هُوَ مُحسنَ في ذلِكَ كالَّذي في ذلِكَ كالَّذي يحجُ ماشياً ومنهُمْ منْ هُوَ مُسيءٌ في ذلِكَ كالَّذي يحجُ بغيرِ محرمٍ وإنَّما أَجزَاهُمْ الأَمْ الأَهْليَّةُ تَامَّةً والموافَة تحجُ بغيرِ محرمٍ وإنَّما أَجزاهُمْ الأَمْ الأَهْليَّة تَامَّةً والمحصية إنْ وقعت فَهِي في الطَّريقِ لا في نفس المقصودِ.

## ١١ - حُجَّ عن نفسِكَ ثم عن قريبِكَ

٦٨٢ - وَعَنْهُ «أَنْ النّبِي ﷺ سَمِعَ رَجُلاً يَقُـولُ:
 لَبّيْكَ عَنْ شُبْرُمَةَ، قَالَ: مَنْ شُبْرُمَةَ؟ قَالَ: أَخٌ لِـي، أو قَرِيبٌ لِي، فَقَـالَ: حَجَجْت عَـنْ نَفْسِك؟ قَـالَ: لا.
 قَالَ: حُجٌ عَنْ نَفْسِك ثُمَّ حُجٌ عَنْ شُبْرُمَةَ».

رَوَاهُ أَبُو ذَاوُد (١٨١١) وَالْمِنْ مَاجَةُ (٢٩٠٣)، وَصَحَّحَةُ الْمِنْ حِبَّانْ (٣٩٨٨)، وَالرَّاجِحُ عِنْدُ أَخْمَدُ وَقُفْهُ

(وعنهُ) أي عن ابسنِ عبّاسِ (رضي الله عنهما وأنَّ النّبِيُّ ﷺ سَمِعَ رَجُلاً يَقُولُ: لَبَيْكَ عَنْ شُيْرُمَةً ) بضمَّ الشَّينِ المعجمةِ فموحَّدةً سَاكِنةً.

(قالَ: من شهرمة؟ قالَ: أخّ لي أو قريبٌ لي) شـكُ مـن الرَّاوي (فَقَالَ: حُجّ عَنْ نَفْسِك؟ قَالَ: لا، قَالَ: حُجّ عَنْ نَفْسِك؟ قَالَ: لا، قَالَ: حُجّ عَنْ نَفْسِك ثُمْ حُجّ عَنْ شَهْرُمَةَ.

رواَهُ أبو داود وابنُ ماجَهُ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ والرَّاجِعُ عندَ أَحَدَ وَقَفُهُ وَقَالَ البَيْهَتَيُّ: إسنادُهُ صحيحٌ وليسَ في هذا البابِ أصحُ منهُ.

وقالَ احمدُ بنُ حنبلِ: رفعُهُ خطأً.

وقالَ ابنُ المنذرِ: لا يُثبُتُ رفعُهُ.

وقالَ الدَّارقطنيُّ: المرسلُ أصحُّ.

قَالَ المَصنَفُ: هُوَ كَمَا قَالَ لَكِنَّهُ يُقَــوِّي المَرْفُوعَ؛ لأنَّـهُ مَـنْ غير رجالِهِ.

وقالَ ابنُ تيميَّةَ: إنْ أحمدَ حَكَمَ في روايةِ ابنِهِ صالحٍ عنْهُ أَنَّهُ مرفوعٌ فَيْكُونُ قد اطَّلعَ على ثقةِ منْ رفعَهُ.

قال: وقدْ رفعَهُ جماعةٌ على أنَّهُ وإنْ كانَ موقوفاً فليسنَ لابنِ عبَّاسِ فِيهِ مُخالفٌ.

والحديثُ دليلٌ على انَّهُ لا يصحُّ انْ يحجُّ عنْ غيرِهِ منْ لَمْ
يحجُّ عنْ نفسِهِ فإذا احرمَ عنْ غيرِهِ فإنَّهُ ينعقدُ إحرامُهُ عنْ نفسِهِ؛
لأنَّهُ تَنْ الْمَرَهُ انْ يجعلَهُ عنْ نفسِهِ بعدَ انْ لَتَّى عنْ شُبرمةَ فدلُّ
على أنَّهَا لمْ تنعقد النَّيَّةُ عنْ غيرِهِ وإلاَّ لأوجبَ عليهِ المضيُّ فيسه،
وانَّ الإحرامَ ينعقدُ معَ الصَّحَّةِ والفسادِ وينعقدُ مُطلقاً مجهُولاً
مُعلَّقاً فجازَ انْ يقعَ عن غيرِهِ ويَكُونَ عنْ نفسِهِ وَهَذَا؛ لأنْ
إحرامَهُ عن الغيرِ باطلٌ؛ لأجلِ النَّهْمي والنَّهي يُقتضي الفساد،
وبطلانُ صفةِ الإحرامِ لا تُوجبُ بُطلانُ أصلِهِ.

وَهَذَا قُولُ أَكْثُرِ الْأُمَّةِ أَنَّهُ لا يُصحُّ أَنْ يُحجُّ عَنْ غَيْرِهِ مَنْ لَمْ يحجُّ عَنْ نَصْيَهِ مُطَلَقاً مُسْتَطَيعاً كَانَ أَو لا؛ لأَنْ تَرْكَ الاسْتِفصالِ والتَّفْرِيقِ فِي حِكَايةِ الأحوالِ دالٌّ على العمسومِ ولأَنْ الحسجُّ

#### واجبٌ في أوَّل سنةٍ منْ سنى الإمْكَان فإذا أمْكَنَهُ فعلُهُ عنْ نفسِهِ لْم يجزُ أَنْ يَفْعَلُهُ عَنْ غيرِهِ؛ لأَنَّ الأُوُّلَ فَرْضٌ وَالنَّانِي نَفْلٌ كَمِّنْ

عليْهِ دينٌ وَهُوَ مُطالبٌ بِـهِ ومعَـهُ درَاهِـمُ بقـدرهِ لمْ يَكُـنْ لَـهُ أَنْ يصرفَهَا إِلاَّ إِلَى دينِهِ وَكَذَلِكَ كُلُّ مَا اخْتَاجَ أَنْ يَصُرفُهُ إِلَى وَاجْبُ عنهُ فلا يصرفُهُ إلى غيرهِ إلاَّ أنَّ هذا إنَّما يَتِمُّ في المستَطيع.

ولذا قيلَ: إنَّما يُؤمرُ بأنْ يبدأ بالحجُّ عنْ نفسِهِ إذا كانَ واجبًا عليْهِ وغيرُ المسْتَطيع لم يجبُ عليْهِ فجازَ أنْ يحجُ عنْ غــيرهِ ولَكِنُ العملَ بِظَاهِرِ عُمومِ الحديثِ أُولَى.

## ١٢ ــ وجوبُ الحجُّ لمرةٍ واحدةٍ

٣٨٣- وَعَنْهُ رضي اللَّه عنهما قَالَ: خَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهَ كَتَسِ عَلَيْكُمُ الْحَجُّ فَقَامَ الْأَقْرَعُ بْنُ حَابِسِ فَقَالَ: أَفِي كُلُّ عَام يَا رَسُـولَ اللَّهِ؟ قَالَ: لَوْ قُلْتُهَا لَوَجَبَتْ، الْحَجُّ مَرَّةً، فَمَا زَادَ فَهُوَ تُطُوعً».

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ غَيْرَ التَّرْمِذِيِّ [أحمد (٢٥٥/١)، أبو داود (١٧٢١)، النسائيّ (١١١/٥)، ابن ماجه (٢٨٨٦)].

وَأَصْلُهُ فِي مُسْلِم مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ (١٣٣٧)

(وعْنَهُ) أي ابن عبَّاس (رضى الله عنهما، قالَ: خطبنا رسولُ اللَّهِ ﷺ فقال: «إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ عَلَيْكُم الْحَجَّ فَقَامَ الأَفْرَعُ بُسنُ حَابِس فَقَالَ: أَفِي كُلُّ عَام يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: لَوْ قُلْتُهَا لَوَجَبَتْ الْحَجُّ مَرَّةً فَمَا زَادَ فَهُوَ تَطَوُّعٌ». رواهُ الخمسةُ غيرَ التّرمذيُّ وأصلُـهُ في مُسلم منْ حديثِ أبي هُريرةً) وفي روايـةِ زيـادٍ بعـدَ قولِــهِ: «لوجَبَتْ»: «وَلَوْ وَجَبَتْ لَـمْ تَقُومُوا بِهَـا وَلَـوْ لَـمْ تَقُومُوا بِهَـا

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يجبُ الحــجُ إلاَّ مـرَّةً واحــدةً في العمر على كُلِّ مُكَلُّفٍ مُسْتَطيع.

وقدْ أُخذَ منْ قولِهِ ﷺ «لوْ قُلْت: نعمْ لوجَبَتْ» أنَّهُ يجبوزُ أَنْ يُفَوُّضَ اللَّهُ إِلَى الرَّسُولَ ﷺ شَرْعَ الْأَحْكَامُ وَمُحَلُّ المُسَالَةِ الأصولُ وفِيهَا خلافٌ بينَ العلماء قدْ أشــارَ إليَّـهِ الشَّـارحُ رحمـه

#### ٧ باب المواقيت

جُمُّ ميقَاتٍ والميقَاتُ: ما حُـدُد ووقُّـتَ للعبـادةِ مـنْ زمـان ومَكَان والتُّوقِيتُ: التَّحديدُ ولِهَذا يُذْكَرُ في هذا البابِ ما حـدَّدَهُ الشَّارعُ للإحرام منَ الْأَمَاكِن.

#### ١ ــ ميقاتُ المدينة والشام ونجد واليمن

٦٨٤ عَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهما: ﴿أَنَّ النُّبِيُّ ﷺ وَقُتَ لَاهْلِ الْمَدِينَةِ؛ ذَا الْحُلَيْفَةِ، وَلَاهْـلِ الشَّامِ الْجُحْفَةَ، وَلَاهْلِ نَجْدٍ قَــرْنَ الْمَنَـازِلِ، وَلَاهْـلِ الْيَمَنِ يَلَمْلُمَ: هُنَّ لَهُنَّ وَلِمَنْ أَتَى عَلَيْهِنَّ مِنْ غَـيْرِهِنَّ مِمَّنْ أَرَادَ الْحَبِّ أَوِ الْعُمْرَةَ، وَمَنْ كَانَ دُونَ ذَلِكَ فَمِنْ حَيْثُ أَنْشَأَ، حَتَّى أَهْلُ مَكَّةً مِنْ مَكَّةً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (١٥٧٤)، مسلم (١١٨١)]

(عن ابن عبَّاسِ رضي الله عنهما أنَّ النَّبيُّ ﷺ وقُتَ لأهْـل المدينةِ ذِا الحليفةِ) بضمُّ الحاءِ المُهْمَلةِ وبعدَ اللَّام مُثنَّاةٌ تَحْتِيْتُ وَفَاءُ تصغير حلفةَ والحلفةُ واحدةُ الحلفاء: نبُّتٌ في المـاء وَهِـيَ مَكَـانٌ معروفٌ بينُهُ وبينَ مَكَّـةَ عشـرُ مراحـلَ وَهِـيَ مـنَ المدينـةِ علـى فرسخ وبِهَا المسجدُ الَّذي احرمَ منهُ ﷺ والبئرُ الَّتِي تُسمَّى الآنَ بْتُرَ عَلَيٌّ وَهِيَ أَبْعَدُ المُواقِيتِ إِلَى مَكَّةً.

(«وَلاَهْلِ الشَّامِ الْجُحْفَةَ») بضمُّ الجيم وسُكُون الحاء الْمُهْمَلةِ ففاء "سُمَّيت بذلك؛ لأنَّ السَّيلَ اخْتَجفَ أَهْلَهَا إلى الجبل الَّذي هُنالِكَ وَهِيَ منْ مَكَّةً على ثلاثِ مراحلَ وَتُسمَّى مَهْيعــةَ كـانَّتْ قريةً قديمةً وَهِيَ الآنَ خرابٌ ولذا يُحرمونَ الآنَ منْ رابغ قبلَهَـــا بمرحلةٍ لوجودِ الماء بهَا للاغْتِسالِ.

(«وَلاَهْل نَجْدٍ قَرْنَ الْمَنَازِلِ») بفَتْسح القاف وسُكُون الـرَّاء ويقالُ لَهُ: قرنُ النَّعالبِ بينَهُ وبينَ مَكَّةً مرحلَتَان.

(﴿ وَلَاهُلِ الْيَمَنِ يَلَمُلُمُ ۗ ) بِينَهُ وبِينَ مَكَّةً مرحلَتَان.

(هنَّ) أي المواقِيتُ.

(لَهُنَّ) أي للبلدانِ المذكورةِ والمرادُ: لأَهْلِهَا.

ووقعَ في بعض الرُّوايَاتِ «هُنَّ لَهُــمْ» وفي روايـةٍ للبخـاريُّ

(١٥٣٠) ﴿هُنَّ لَأُهْلِهِنَّ ﴾.

(ولمن أَتَى عليْهِنَّ مَنْ غيرِهِنَّ ثَمَنْ أَرَادَ الحِيجُ أَوَ العَصْرَةَ وَلَمْنُ كان دُون ذلِكَ) المذكُورُ منَ المواقِيتِ.

(فَمَنْ حَيْثُ انشَأَ حَتَّى أَهْلُ مَكَّةً) يُحرمونَ (مَنْ مَكَّـةً) بحـجًّ أو عُمرةِ (مُتَّفقُ عليْهِ).

فَهَذِهِ المُواقِيتُ الَّتِي عَيَّنَهَا ﷺ لمن ذَكَرَهُ مَــن أَهْـل الآفـاق وَهِيَ ايضاً مواقِيتُ لمن أتَى عليْهَا وإنْ لمْ يَكُــنْ مـنْ أَهْـل تلْـكَ الآفاق المعيَّنةِ فإنَّـهُ يلزمُـهُ الإحـرامُ منْهَــا إذا أتَـى عليْهَــا قــاصداً لإنْيان مَكَّةَ لاحدِ النُّسُكَين فيدخلُ في ذلِكَ مــا إذا وردَ الشَّاميُّ مثلاً إلى ذي الحليفةِ فإنَّهُ يجبُ عليْهِ الإحرامُ منْهَا ولا يَتْرُكُهُ حَتَّى يصلَ الجحفةَ فإنْ أخَّرَ أَسَاءَ وَلَزْمَهُ دُمَّ عَنْدَ الجَمْهُورِ.

وقالَت المالِكِيُّةُ: إِنَّهُ بجـوزُ لَـهُ التَّاخيرُ إلى ميقَاتِـهِ وإنْ كـانَ الأفضلُ لَهُ خلافَهُ.

قالوا: والحديثُ مُخْتَملٌ فإنَّ قُولُهُ (هنَّ لَهُنَّ) ظَاهِرُهُ العمـومُ لمنْ كانَ منْ أَهْل تلْكَ الأقطار سـواءٌ وردَ على ميقَاتِـهِ أو وردَ على ميفَاتٍ آخرَ فإنَّ لَهُ العدولَ إلى ميفَاتِهِ كما لوُّ وردَ الشَّــاميُّ على ذي الحليفة فإنَّهُ لا يلزمُهُ الإحرامُ منْهُ بل يُحرمُ من الجحفةِ وعمومُ قولِهِ: (ولمن أَتَى عليْهِنَّ من غيرهِنَّ) يدلُّ على أنَّــهُ يَتَّعَيَّنُ على الشَّاميُّ في مثالنا أنْ يُحرمَ منْ ذي الحليفةِ؛ لأنَّهُ مــنْ غير أهلِهنَّ.

قَالَ ابنُ دقيق العيدِ: قولُهُ ﴿ وَلَأَهْلِ الشَّامِ الْجُخْفَةَ } يشملُ من مرَّ من أهل الشَّام بذي الحليفةِ ومن لم يمرٍّ.

وقولُهُ (ولمن أَتَى عليهنَّ من غير أهلِهـنَّ) يشملُ الشَّاميُّ إذا مرَّ بـذي الحليفـةِ وغـيرَهُ فَهَاهنـا عُمومـان قـدْ تعارضـا انْتَهَــى

قَالَ المَصنّفُ: ويحصلُ الانفِكَاكُ بِأَنَّ قُولَهُ: «هُنَّ لَهُنَّ مُفسِّرٌ لقولِهِ مشلاً: «وقَّتَ لأهْـل المدينـةِ ذا الحليفـةِ» وأنَّ المرادَ بـأهْل المدينةِ سَاكِنُوهَا ومنْ سلَكَ طريـقَ ميقَاتِهِمْ فمـرٌ علـى ميقَاتِهِم

(قلْت): وإنْ صحَّ ما قدْ روي منْ حديثِ عُروةَ «أَلْـهُ ﷺ

وَقُتَ لَاهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ مَرَّ بِهِمْ ذَا الْحُلَيْفَةِ».

تبيَّنَ أَنَّ الْجَحَفَةَ إِنَّمَا هِيَ مِيقَاتٌ للشَّامِيُّ إِذَا لَمْ يَأْتِ المُدينَـةَ ولأنَّ هذِهِ المواقِيتِ مُحيطةٌ بالبيْتِ كإحاطةِ جوانبِ الحسرم فَكُـلُّ منْ مرَّ بجانبٍ منْ جوانبهِ لزمَّهُ تعظيــمُ حُرمَتِـهِ وإنْ كــانَ بعـضُ جوانبهِ أبعدَ منْ بعضٍ.

ودلٌ قولُهُ: (ومن كان دُونَ ذلِكَ فمن حيثُ أنشاً) على انَّ منْ كانَ بينَ الميقَاتِ ومَكَّةً فميقَاتُهُ حيثُ أنشأَ الإحسرامَ إمَّا مننْ أَهْلِهِ ووطنِهِ أو منْ غيرهِ.

وقولُهُ: («حَتْى أَهْلُ مَكَّةً مِنْ مَكَّةً») دلُّ على أنْ أَهْـلُ مَكَّـةً يُحرمونَ منْ مَكَّةَ وانَّهَا مِيقَاتُهُمْ سـواءٌ كـانَ مـن أَهْلِهَـا أو مـن الجاورينَ أو الواردينَ إليْهَا أحرمَ بحجُّ أو عُمرةٍ.

وفي قولِهِ: (لمَنْ أرادَ الحجُّ أو العمرةَ) ما يدلُّ أنَّهُ لا يلزمُ الإحرامُ إلاَّ من أرادَ دُخولَ مَكَّةً لأحدِ النُّسُكِينِ فَلُو لمْ يُردْ ذَلِكَ جازَ لَهُ دُخُولُهَا مَنْ غيرِ إحرام وقدْ دَخُلُ ابنُ عُمرَ بغَـيرِ إحـرام ولأنَّهُ قَدْ ثَبْتَ بِالاتَّفَاقِ انَّ الحجُّ والعمرةَ عندَ منْ أوجبَهَـا إنَّمـا تجبُ مرَّةً واحدةً، فلو أوجبنا على كُلِّ من دَحَلَهَـا أنْ يحِجُّ أو يغْتَمرَ لوجبَ أَكُثرُ منْ مرَّةٍ.

ومنْ قالَ: إنَّهُ لا يجوزُ مُجاوزةُ الميقَاتِ إلاَّ بالإحرام إلاَّ لمن اسْتُتْنَى مِنْ أَهْلِ الحاجَاتِ كالحطَّابِينَ فإنَّ لَهُ فِي ذَلِكَ آثَاراً عَـن السُّلفِ ولا تقومُ بهَا حُجَّةٌ فمنْ دخلَ مُريداً مَكَّةَ لا ينوي نُسُكاً من حجَّ ولا عُمرةِ وجاوزَ ميقَاتَهُ بغيرِ إحرامٍ فــانْ بــدا لَــهُ إرادةً أحمدِ النُّسُكَينِ أحمرمَ من حيثُ أرادَ ولا يلزمُهُ أنْ يعسودَ إلى

واعلمْ أَنْ قُولُهُ: «حَتَّى أَهْلُ مَكَّةَ مِنْ مَكَّةً» يدلُّ أَنْ ميقَــاتَ عُمرةِ أَهْلِ مَكَّةً كحجُّهمْ وَكَذَلِكَ القارنُ منْهُمْ ميقَاتُهُ مَكَّةً.

وَلَكِنْ قَالَ الحُبُّ الطُّبرِيُّ: إِنَّـٰهُ لا يَعلــمُ أحــداً جعــلَ مَكَّـةَ ميقَاتاً للعمرةِ.

وجوائهُ: أنَّهُ صلى اللَّه عليه وآله وسلم جعلَهَــا ميقَاتــاً لَهَــا بهّذا الحديث.

وامَّا ما رُوييَ عن ابن عِبَّاسِ أَنَّهُ قالَ: يا أَهْلَ مَكَّةَ منْ أَرَادَ منْكُمُ العمرةَ فليجعلُ بينَهُ وبينَهَا بطنُ مُحسِّرٍ.

وقالَ أيضاً: منْ أرادَ منْ أَهْـلِ مَكَّـةَ أَنْ يَعْتَمـرَ خـرجَ إِلَى التَّنعِيم ويجاوزُ الحرمَ.

فآثارٌ موقوفةٌ لا تُقاومُ المرفوعَ.

وأمًّا ما ثبت من أمره تلك لعائشة بالحروج إلى التنعيم لِتُحرم بعمرة فلم يُرد إلا تطيب قلبها بدخولها إلى مَكْة مُعتَمرة كصواحبَاتِهَا؛ لأنها أحرمَت بالعمرة معه ثُمُ حاضت فدخلَت مَكَة ولم تطف بالبيت كما طُفن كما يبدلُ لَهُ قولُها "قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ يَصَدُرُ النَّاسُ بِنُسُكَيْنِ وَأَصَدُرُ بِنُسُكِ وَاحِد قَالَ: انتظري فَاخرُجي إلَى التَّنعِيمِ فَاهِلِي مِنْهُ الله الحديث والبحاري (١٧٨٤)، مسلم (١٧١١) فإنَّه مُختَملُ أنها إنَّما أوادَت أن تُسلبِه الداخلين من الحل إلى مَكَة بالعمرة ولا يبدلُ أنها لا تصح العمرة إلا من الحل لمن صار في مَكَة ومع الاختمال لا يُقاومُ حديث الْكِتَابِ.

وقد قدال طاوس: لا أدري الذين يغتمرون من التنعيم يُؤجرون أو يُعذَّبون قيل لَهُ: فلم يُعذَّبون؟ قال: لأنهُ يدعُ البيست والطُّواف ويخرجُ إلى أربعةِ أميال ويجيءُ أربعةَ أميال قد طاف ماتَّنيْ طوافٍ وَكُلَّما طاف كانَ أعظمَ أجراً منْ أنْ يمشَّي في غيرِ عشى إلا أنْ كلامَهُ في تفضيل الطُوافِ على العمرةِ.

قالَ أحمدُ: العمرةُ بمَكَةَ منَ النَّاسِ منْ يُخْتَارُهَا على الطُّوافِ ومنْهُمْ منْ يُخْتَارُ المقامَ بمَكَّةَ والطُّوافَ.

وعندَ أصحابِ أحمدَ أنَّ المُكَّيُّ إذا أحرمَ للعمـرةِ مـن مَكَّـةُ كانَتْ عُمرةً صحيحةً.

قالوا: ويلزمُهُ دمٌ لما ترَكَ من الإحرامِ مــنَ الميضَاتِ ويـأتيكِ انَ إلزامَهُ الدَّمَ لا دليلَ عليْهِ.

#### ٢\_ ميقاتُ العراق

٦٨٥ - وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللّه عنها: «أَنْ النّبِيُ
 قُت لأهْل الْعِرَاقِ ذَاتَ عِرْقٍ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (١٧٣٩) وَالنَّسَــانِيُّ (٥/٥/١) وَأَصْلُــُهُ عِنْــٰذَ مُسْـلِمٍ (١١٨٣)(١١٨) مِنْ حَدِيثِ جَابِرِ ﷺ، إلاَّ أَنْ رَاوِيهِ شَكَ فِي رَفْعِهِ.

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ (٣٦٥) أَنَّ عُمْرَ هُوَ الَّذِي وَقُتَ ذَاتَ عِرْقِ

روعنْ عائشةَ رضي الله عنها وأنَّ النّبِيُّ ﷺ وَقُتَ لأَهْلِ الْعِرَاقِ ذَاتَ عِرْقَهُ) بِكُسرِ العينِ الْمُهْمَلةِ وسُكُونِ الرَّاءِ بعلَهَا قافٌ بينَهُ وبينَ مَكَّةً مَرحَلَتَانِ وسَمِّيَ بذلِكَ؛ لأنَّ فِيهِ عرقاً وَهُوَ الجبلُ الصَّغيرُ.

(رَوَاهُ أَبُو دَاوِد وَالنّسَانَيُّ وَاصلُهُ عَندَ مُسلمٍ مَنْ حَدَيْثِ جَابِرِ إِلَّا أَنَّ رَاوِيهِ شَكُ فِي رَفِيهِ)؛ لأنَّ فِي صحيح مُسلمٍ عن أبي الزُبيرِ أَنَّهُ سمعَ جَابِرَ بَنَ عَبِيدِ اللَّهِ سَأَلَ عَن الْمَهِلُ فَقَالَ: سمعَت: الحسبُهُ رَفِعَ إِلَى النَّبِيُّ عَلَيْظُ فَلَمْ يَجْزَمْ بَرَفِيهِ (وَفِي صحيح البخاريُّ: أَنَّ عُمرَ هُوَ اللّذِي وَقَتَ ذَاتَ عَرق) وَذَلِكَ أَنَهَا لمَّا فَبَحَتِ البصرةُ وَالْكُوفَةُ أَيْ ارْضُهُمَا وَإِلاَ فَإِنْ النَّذِي مصرَّهُمَا المسلمونَ طلبوا من عُمرَ الله يُعينُ لَهُمْ مِيقَاتاً فَعينَ لَهُمْ ذَاتَ عرق وأَجَمَعَ عليهِ المسلمون وأجمع عليهِ المسلمون.

قَالَ ابنُ تَيميَّةَ فِي «المُنتَقى»: والنَّصُّ بِتَوقِيتِ ذَاتِ عـرق ليسَ فِي القَوَّةِ كغيرِهِ فإنْ ثَبَتَ فليسَ ببــدع وُقـوعُ اجْتِهَـادِ عُمرَ على وفقِهِ فإنَّهُ كانَ مُوفَّقاً للصَّوابِ وَكَانٌ عُمرَ لَمْ يبلغُهُ الحديثُ فاجْتَهَدَ بما وافقَ النَّصُ هذا وقدِ انعقدَ الإجماعُ على ذلِك.

وقلا رُويَ رفعُهُ بلا شَكَّ منْ حديثِ ابنِ الزَّبيرِ عــنْ جــابرِ عندَ ابنِ ماجّة (٢٩١٥) ورُواهُ أحمدُ مرفوعاً عنْ جـابرِ بــنِ عبــدِ اللَّهِ (٣٣٦/٣) وابنِ عُمـروَ (١٨١/٢) في إسنادِهِ الحجَّاجُ بنُ أرطاةً.

وروَاهُ أبو داود (۱۷۳۹) والنَّسائيُّ (۱۲۰/۵) والدارقطيني (۲۳۰/۷) وغيرُهُمْ مـنْ حديثِ عائشةَ «أَنَّهُ ﷺ وَقُتَ لأَهْلِ الْعِرَاقَ ذَاتَ عِرْقَ» بإسنادٍ جيُّدٍ.

وروَاهُ عبدُ اللَّهِ بنُ احمدَ أيضاً عنْهَا.

وقدْ ثبتَ مُرسلاً عنْ مَكْحول وعطاء.

قالَ ابنُ تيميَّةَ: وَهَــنـِو الأحــاديثُ المرفوعــةُ الجيــادُ الحســانُ يجبُ العملُ بمثلِهَا معَ تعدُّدِهَا ومجيئهَا مُسندةً ومرسلةً منْ وُجُــوو شَتَّى وامًّا:

#### ٣- ميقاتُ المشرق

٦٨٦- وَعِنْدَ أَحْمَـدَ (٣٤٤/١) وَأَبِـي دَاوُد (١٧٤٠) وَاللَّهِ عَنْهُ (١٧٤٠) وَالتَّرْمِذِيِّ (٨٣٢) عَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهمــا: أَنْ

النَّبِيُّ ﷺ ﴿وَقُتَ لَاهْلِ الْمَشْرِقِ الْعَقِيقَ

وهو قوله: (وعندَ احمدَ وأبي داود والترمذيُّ عن ابنِ عبَّاسِ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ وَقِّتَ لِأَهْلِ الْمَشْرِقِ الْعَقِيقَ») فإنَّهُ وإنْ قبالَ فِيهِ التَّرمذيُّ: إنَّهُ حسنٌ فإنَّ مدارَهُ على يزيدَ بنِ أبي زيادٍ وقدْ تَكَلَّمَ فِيهِ غيرُ واحدٍ منَ الأَثمَّةِ.

قالَ ابنُ عبدِ البرُّ: أجمعَ أَهْلُ العلمِ على أَنَّ إحرامَ العراقيُّ منْ ذَاتِ عرق إحرامُ منَ الميقَاتِ.

هذا والعقيقُ يُعدُّ منَ ذَاتٍ عرقٍ.

وقدْ قيلَ: إنْ كَانَ لَحديثِ ابنِ عَبَّاسِ هَـذَا أَصَلُ فَيَكُونُ مَسَوِحاً؛ لأنْ تَوقِيتَ ذَاتِ عَـرِقَ كَـانَ فِي حَجَّةِ الوداعِ حَينَ أَكْمَلَ اللَّهُ دِينَهُ كَمَا يَدُلُ مَا أَخْرِجَةً الحارثُ بنُ عَمَـرو السَّهْمِيُ قَالَ: ﴿ أَيَّتِ النَّبِيُ عَلَيْ وَهُــوَ بِمِنْى أَو عَرَفَاتٍ وَقَـدُ أَطَافَ بِهِ النَّاسُ قَالَ: فَتَجِيءُ الأَعْرَابُ فَإِذَا رَأُواْ وَجْهَــهُ قَـالُوا: هَـذَا وَجَهَمُ مُبَارِكُ قَالَ: وَوَقَتَ ذَاتَ عِرْقَ لاهل الْعِرَاقِ».

روَاهُ أبو داود (۱۷٤۲) والدارقطني (۲۳۲/۲).

# ٣- بَابُ وُجُوهِ الإحْرَامِ وَصِفَتِهِ

ممعُ وجه

والمرادُ بِهَا: الأنواعُ الَّتِي يَتَعَلَّقُ بِهَا الإحرامُ وَهُـوَ الحــجُّ أَو العمرةُ أَو مجموعُهُمَا.

(وصفَّتُهُ): كيفيُّتُهُ الَّتِي يَكُونُ فاعلُهَا بِهَا مُحرماً.

## ١ ــ حجُّ المفرد والقارن والمتمتع

الله عنها قَالَتُ: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللّهِ ﷺ رَضِي اللّه عنها قَالَتُ: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللّهِ ﷺ عَامَ حَجَّةِ الْوَدَاعِ، فَمِنّا مَنْ أَهَلُ بِحَجٌ وَعُمْرَةٍ، وَمِنّا مَنْ أَهْلُ بِعَجٌ بِالْحَجُ.

فَأَمَّا مَنْ أَهَلَ بِعُمْرَةٍ فَحَلَّ عِنْدَ قُدُومِهِ. وَأَمَّا مَـنْ أَهَلَ بِحَجُّ، أو جَمَعَ بَيْنَ الْحَجُّ وَالْعُمْرَةِ فَلَــمْ يَحِلُـوا

حَتَّى كَانَ يَوْمُ النَّحْرِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (٣١٩)، مسلم (٢١١)]

روعن عائشة رضي الله عنها قالت: خرجنا) أي مَــنَ المدينةِ
وَكَانَ خُروجُهُ ﷺ يومَ السَّبْت لخمسِ بقينَ من ذي القعدةِ بعـدَ
صلاتِهِ الظُهْرَ بالمدينةِ أربعاً وبعدَ أنْ خطبَهُمْ خُطبةً علَّمَهُمْ فيهَـا
الإحرامَ وواجبَاتِهِ وسننهُ

رمعَ رسولِ اللهِ ﷺ عامَ حجَّةِ الــوداعِ) وَكَــانَ ذلِـكَ ســنةَ عشرٍ منَ الْهِجرةِ سُمُيَّتْ بللِكَ؛ لأنَّهُ ﷺ ودُّعَ النَّــاسَ فيهَـا ولمْ يجعُ بعدَ هجرَيْهِ غيرَهَا.

رفمنًا من أهَلُ بعمرةِ ومنًا من أهَلُ بحجٌ وعمرةِ، فَكَانَ قارناً. رومنًا من أهَلُ بحجٌ، فَكَانَ مُفرداً.

(وَوَأَهَلُ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ بِالْحَجَّ فَأَمَّا مَنْ أَهَلُ بِمُمْرَةٍ فَحَلُّ عِنْدَ قُدُومِهِ») مَكَّةً بعــدَ إتيانِـهِ ببقيَّـةِ أعمـالِ العمرةِ.

(دْوَأَمَّا مَنْ أَهَلَّ بِحَجَّ أَوْ جَمَعَ بَيْنَ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةِ فَلَمْ يَجِلُسُوا حَتَّى كَانَ يَوْمُ النَّحْرِ، مُتَّفَقُ عليْهِي.

الإهلال: رفعُ الصُّوتِ.

قالَ العلماءُ: هُوَ هُنا رفعُ الصَّوْتِ بالتَّلبيةِ عندَ اللَّخــولِ فِي الإحرامِ ودلُّ حديثُهَا على أنَّهُ وقعَ منْ مجموعِ الرَّكْسِ اللَّنْسِنَ صحبُوهُ فِي حجَّةِ هذِهِ الانواعِ وقدْ رُويَتْ عنْهَا رُوايَاتٌ تُخــالفُّ هذا وجمعَ بينَهَا بما ذَكَرَنَاهُ.

وقد اخْتَلْفَت الرُّوايَاتُ في إحرامِ عائشةَ بماذا كانَ لاخْتِلافو الرُّوايَاتِ أيضاً.

ودلَّ حديثُهَا على أنَّهُ وقعَ منْ ذلِكَ الرَّكْبِ الإحرامُ بانواعِ الحبِّ الثَّلاثةِ فالحرمُ بالحبِّ هُوَ منْ حبِّ الأفسرادِ والمحرمُ بـالعمرةِ هُوَ منْ حبِّ التَّمَتُّعِ والحرمُ بِهِمَا هُوَ القارنُ.

ودلُّ حديثُهَا على أنَّ منْ أَهَلُّ بالحجُّ مُفرداً لَهُ عن العمسرةِ لمْ يحلُّ إلاَّ يومَ النَّحرِ.

وَهَذَا يُخَالَفُ مِنْ تَبْتَ مِنَ الأحاديثِ عِنْ أَرْبِعةً عَشْرَ صحابيّاً في الصُّحيحين [البحاري (١٥٧٠)، مسلم (١٢١٩)] وغيرِهِمَا أَنَّهُ ﷺ أَمَرَ مِنْ لَمْ يَكُنْ مَعَهُ هَدِيٌّ أَنْ يَفْسَخَ حَجَّهُ إِلَى الْعَمْرَةِ. العَمْرَةِ.

قبلَ: فَيَتَاوَّلُ حديثُ عائشةَ على تقييدِهِ بمنْ كانَ معَهُ هــديٌ وأحرمَ محجَّ مُفرداً فإنَّهُ كمنْ ساقَ الْهَديَ وأحرمَ بالحجُّ والعمــرةِ معاً.

وقد اختَلفَ العلماءُ قديماً وحديثاً في الفسخ للحجُ إلى العمرةِ هل هُوَ خاصً بالذينَ حجُوا معهُ ﷺ أو لا.

وقله بسطَ ذلِكَ ابنُ القيِّم في زادِ المعــادِ (١٧٨/٢) وأفردنَــاهُ برسالةٍ ولا يُحْتَملُ هُنا نقلُ الخلافِ والإطالةُ.

واخْتَلُفَ العلماءُ أيضاً فيما أحرمَ بِهِ ﷺ:

والأكْثرُ أنَّهُ أحرمَ بحجُّ وعمرةٍ فَكَانَ قرناً.

وحديثُ عائشةَ هذا دلُ أنَّهُ ﷺ أحرمَ بالحجُّ مُفـرداً لَكِـنُ الاَدلَّةَ الدَّالَةَ على أنَّهُ حجُّ قارناً واسعةٌ جدّاً.

واخْتَلفوا أيضاً في الأفضلِ منْ أنسواعِ الحَـجُّ والأدلَّـةُ تـدلُّ على أنْ أفضلَهَا القرانُ وقد اسْتُوفى أدلَّة ذلِكَ ابنُ القبُّمِ.

## ٤ – باب الإحرام

الإحرام: الدُّخولُ في أحدِ النُّسُكَينِ والتَّشاغلُ باعمالِـــهِ يُّةِ.

#### ١ الإهلال من مسجد ذي الحليفة

١٩٨٨ عن ابن عُمَر رضي الله عنهما قال:
 «مَا أَهَلُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إلا مِنْ عِنْدِ الْمَسْجِدِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٥٤١)، مسلم (١١٨٦)]

(عن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قـال: «مَا أَهَـلُ رَسُولُ اللّهِ إِلاّ مِنْ عِنْدِ الْمَسْجِدِةِ) أيْ مسجدِ ذي الحليفةِ

(مُتَفَقَّ عليهُ) هذا قالَهُ ابنُ عُمرَ رِذاً على من قال: إنه تلا الله على من قال: إنه تلا أحرمَ من البيداء فإنه قال: البيداء فإنه قال: البيداء فإنه قال: البيداء فإنه قال الله على رَسُولِ اللهِ على أَنهُ أَهَالُ مِنْهَا مَا أَهَالُ الحديث [مسلم ما أَهَالُ الحديث [مسلم المام]].

وفي رواية [م (١٩٨٦)(٢٤)] «أَنَّهُ أَهَلُ مِنْ عِنْدِ الشُّجَرَةِ حِينَ قَامَ بِهِ بَعِيرُهُ» والشُّجرةُ كانَتْ عندَ المسجدِ.

وعندَ مُسلم (١١٨٨) «أَنَّهُ ﷺ رَكَعَ رَكُعَتَيْنِ بِذِي الْحُلَيْفَةِ ثُمَّ إِذَا اسْتَوَتْ بِهِ النَّاقَةُ قَائِمَةً عِنْدَ مَسْجِدِ ذِي الْحُلَيْفَةِ أَهْلُ.

وقد جمع بين حديث الإهالال بالبيداء والإهالال بذي الحليفة بأنَّهُ تَلْظُ لِمَا مُنْهُمًا وَكُلُّ مَنْ روى أَنَّهُ أَهَلَّ بِكَذَا فَهُوَ رَاو لما سمعة من إهلاليو.

وقد أخرجَ أبو داود (١٧٧٠) والحَاكِمُ (٤٥١/١) من حديثِ ابنِ عبّاسِ «أَنَّهُ عَلَيْهُ لَمّا صَلَّى فِي مَسْجِدِ ذِي الْحُلَيْفَةِ رَكُمْتَيْنِ أَمَلُ بِالْحَجُّ حِينَ فَرَغَ مِنْهُمَا الله فسمع قومٌ فحفظُوهُ فلمًا اسْتَقرُتْ بِهِ راحلَتُهُ أَهَلُ وادرَكَ ذلِكَ منهُ قومٌ لم يشهدوا في المرةِ الأولى فسمعُوهُ حينَ ذَاكَ فقالوا: إنّما أهل حين اسْتَقلَتْ بِهِ راحلتُهُ. ثُمّ مضى فلمًا علا شرف البيداءِ أهل وادرَكَ ذلِكَ قومٌ لم يشهدُوهُ فقللَ حمة الحديث.

ودل الحديث على الا الافضال الله يُحرم من الميقات لا قبله فإن أحرم قبله فقال ابن المندر: أجمع أهل العلم على الله من أحرم قبل المبقات الله تشخ لاهل الممدينة المحليقة العضابة «وقت رَسُولُ الله تشخ لاهل الممدينة المحليقة المعقم بقضي بالإهلال من هذه المواقيت ويقضي بنفي النقص والزيادة فإن لم تكن الزيادة مُحرَّمة فلا أقل من أن يَكُونَ تركها أفضل ولولا ما لزيادة على المقدرات من المشروعات كاعداد الصلاة ورمي المنابة على المقتل والمئلة ورمي المحار لا تُشرع كالمنقص منها وإنما لم نجزم بتحريم ذلك لما المحرام على الميقات فاحرم ابن عمر من بيت المقدس واحرم الس من العقيق واحرم ابن عباس من الشام وأهل عمران بن المنسوة وأهل عمران بن حصين من المعرة وأهل عمران بن

وورة في تفسير الآيةِ أنَّ الحجُّ والعمرةَ تمامُهُمَا أنْ تُحرمَ بِهِمَا منْ دُويرةِ أَهْلِكَ عنْ عليَّ وابنِ مسعودٍ وإنْ كانَ قدْ تُؤوُّلَ بَانَ مُرادَهُمَا أنْ يُنشئَ لَهُمَا سفراً مُفرداً منْ بلدِهِ كما أنشأَ ﷺ لعمرةِ الحديبيةِ والقضاء سفراً منْ بلدِهِ.

ويدلُّ لِهَذَا التَّاويلِ أنَّ عليَّـاً لمْ يفعـلْ ذليكَ ولا أحـدٌ مِن

الحلفاء الرَّاشدينَ ولمْ يُحرموا بحجُّ ولا عُمرةٍ إلاَّ من المِقَاتِ بــلْ (بنِ السَّائبِ) با لمْ يفعلُهُ ﷺ فَكَيفَ يَكُونُ ذلِكَ تمــامَ الحـجُّ ولمْ يفعلْـهُ ﷺ ولا (عن أبيهِ أنْ رم

> نعم الإحرامُ منْ بيْتِ المقدسِ بخصوصِهِ وردَ فِيهِ حديثُ أُمُ سلمةَ سمعت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: "مَنْ أَهَلُ مِنَ الْمَسْجِدِ الأَقْصَى بعُمْرَةِ أو بحَجَّةٍ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمُ مِنْ ذَنْبِهِ.

> > روَاهُ أَحمدُ (٢٩٩/٦)

أحدٌ من الخلفاء ولا جَمَاهِيرُ الصَّحابةِ.

وفي لفظ «مَنْ أَخْرَمَ مِنْ بَيْتِ الْمَقْدِسِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبهِ».

روَاهُ أَبُو داود (١٧٤١) ولفظُهُ "مَنْ أَهَـلُ بِحَجَّةٍ أَو عُمْرَةٍ مِن الْمَسْجِدِ الأَقْصَى إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَـدُمَ مِـنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخِّرَ أَو وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ " شَكِّ من الرَّاوي.

ورواهُ ابنُ ماجَهُ (٣٠٠١) بلفظِ «مَنْ أَهَلُ بِعُمْرَةٍ مِـنْ بَيْتِ الْمَقْدِسِ كَانَتْ كَفَّارَةً لِمَا قَبْلَهَا مِـن الذُّنُـوبِ، فَيَكُونُ هـذا مخصوصاً ببيتِ المقدسِ فَيَكُونُ الإحرامُ منْـهُ خاصَّـةُ أفضـلُ من الإحرام من المواقِيتِ.

ويدلُ لَهُ إحرامُ ابنِ عُمرَ منهُ ولمُ يفعلُ ذلِكَ من المدينةِ على أنْ منْهُمْ منْ ضعَفَ الحديثَ ومنْهُمْ مسنْ تأوَّلُهُ بــأنَّ المـرادَ يُشهئُ لَهُمَا السَّفرَ منْ هُنالِكَ.

## ٢ ــ رفعُ الأصواتِ بالإهلالِ

٦٨٩ وَعَنْ خَلاَدٍ بْنِ السَّائِبِ عَنْ أَبِيهِ رضي الله عنه الله عنهما أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «أَتَسَانِي جِبْرِيلُ، فَأَمَرَنِي أَنْ آمُسِرَ أَصْحَسَابِي أَنْ يَرْفَعُسُوا أَصُواتَهُسُمْ بالإهلال».

رُوَاهُ الْخَمْسَــةُ وَأَحَــد (٥٥/٤)، أبسو داود (١٨١٤)، النســالي (١٦٢٥)، ابن ماجه (٢٩٢٧)] وَصَحْحَهُ التَّرْمِلِيُّ (٨٢٩) وَأَبْسنُ جِبَّـانَ (٣٨٠٠)

(وعنْ خلافهِ) بفَتْحِ الخاءِ المعجمةِ وَتَشديدِ الــــلامِ آخــرَهُ دالٌ مُهْمَلةٌ.

(بنِ السَّائبِ) بالسَّينِ المُهْمَلةِ.

(عن أبيهِ أنْ رسولَ اللهِ ﷺ قالَ: «أَتَانِي جَبْرِيلُ فَأَمَرُنِي أَنْ آمُرَ عَنْ أَمِنُ عَلَى أَنْ آمُرَ عَلَ آمْرَ أَصْحَابِي أَنْ يَرْفَعُوا أَصْوَاتَهُمْ بِالإهْلالِ». روّاهُ الحمسةُ وصحّحةُ النّرمذيُّ وابنُ حَبَانُ).

وأخرجَ ابنُ ماجَهُ (٢٩٢٤) «أَنَّ رَسُولَ اللَّـهِ ﷺ سَــَالَ أَيُّ الاُعْمَال أَفْضَلُ قَالَ: الْعَجُّ وَالنَّجُّ».

وفي روايد (١/٤ه)] عن السَّائب عنهُ ﷺ ﴿أَتَسَانِي جَبْرِيلُ فَقَالَ: كُنْ عَجَّاجاً ثَجَّاجاً»

والعجُّ: رفعُ الصُّوْتِ والشَّجُّ: نحْرُ البُّدْنِ كُلُّ ذَلِكَ على اسْتِحبابِ رفع الصَّوْتِ بالتَّلبيةِ وإنْ كانَ ظَاهِرُ الأمرِ الوجوبِ.

واخرج ابنُ ابي شيبةَ (٣٧٣/٣) «أَنْ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ اللَّهُ كَانُوا يَرْفَعُونَ أَصْوَاتَهُمْ بِالتَّلْبِيَةِ حَتَّمَى تُبْحُ أَصْوَاتُهُمْ ولل هذا ذَهَبَ الجَمْهُورُ.

وعن مالِك لا يرفعُ صوتَهُ بالتَّلبيةِ إلاَّ عَندَ المسجدِ الحرامِ ومسجدِ منَى.

#### ٣\_ تجرَّدَ لإهلالِه واغتسلَ

٠٩٠- وَعَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ ﴿ اللَّهِ النَّبِيُّ ﷺ تَجَرَّدَ لإهْلالِهِ وَاغْتَسَلَ ».

رَوَاهُ التَّرْمِلِينُ وَحَسَّنَهُ (٨٣٠)

وغرَّبُهُ وضِقَفَهُ العقيليُّ [«الضغاء الكبير» (١٣٨/٤)] وأخرجَهُ الدَّارِقطَــيُّ (٢٢٠/٧) والبَّيْهَقـــيُّ (٣٧/٥) والطَّــبرانيُّ [«الكبسير» (ه/٣٥)] وروَاهُ الحَاكِمُ (٤٤٧/١) والبَيْهَقــيُّ (٣٣/٥) من طريقِ يعقوبَ بن عطاء عن أبيهِ عن ابنِ عبَّاسِ «اغْتَسَـلَ رَسُولُ اللَّهِ يَلِيَّ ثُمُّ لَبَسِ ثِيَابُهُ فَلَمَّا أَتَى ذَا الْحُلَيْفَةِ صَلَّى رَكْمَتَيْسِنِ ثُمَّ قَعَدَ عَلَى بَعِيرٍهِ فَلَمَّا أَتَى ذَا الْحُلَيْفَةِ صَلَّى رَكْمَتَيْسِنِ ثُمَّ قَعَدَ عَلَى بَعِيرٍهِ فَلَمَّا أَتَى ذَا الْحُلَيْفَةِ صَلَّى رَكْمَتَيْسِنِ ثُمَّ قَعَدَ عَلَى الْبَيْلَاءِ أَحْرَمَ بِالْحَجَّ ويعقوبُ بن عطاء بنِ أبي رباح ضعيفٌ.

وعن ابن عُمَرَ رضي اللّه عنهما قبال: (مِن السُّنَّةِ أَنْ يَغْتَسِلَ إِذَا أَرَادَ الإِحْسَرَامَ وَإِذَا أَرَادَ دُخُسُولَ مَكَّسَةً، [المستلوك (٤٤٧/١)].

ويسْتَحبُّ التَّطيُّبُ قبلَ الإحرامِ لحديثِ «عَائِشَةَ كُنْت أُطَيَّبُ النَّبيُّ ﷺ بَالْطَيْبِ مَا أَجِدُه.

وفي روايةِ «كُنْت أُطْيُبُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بِالطَّيْبِ مَا أَقْدِرُ عَلَيْهِ قَبْلَ أَنْ يُحْرِمَ ثُمَّ يُحْرِمُ» مُتَّفَقٌ عليْهِ [البحاري (٩٢٨ه)، مسلم (١١٨٩)] ويأتِي الْكَلامُ في ذلِكَ.

#### ٤ - لباسُ المحرم

791- وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما: "أَنْ رَسُولَ اللّهِ عَنهما: "أَنْ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْ سُئِلَ مَا يَلْبَسُ الْمُحْرِمُ مِن الثّبَاب، فقال: لا يَلْبَسسُ الْقَمِيسص، وَلا الْعَمَائِم، وَلا السَّرَاوِيلات، وَلا الْبَرَانِس، وَلا الْخِفَاف، إلا أَحَدٌ لا يَجِدُ نَعْلَيْنِ فَلْيَلْبَسِ الْخُفَيْنِ وَلْيَقْطَعْهُمَا أَسْفَلَ مِن الْكَابِ مَسَّهُ الزَّعْفَرَالُ الْكَابِينِ وَلا تَلْبَسُوا شَيْئًا مِنَ التَّيَابِ مَسَّهُ الزَّعْفَرَالُ وَلا الْوَرْسُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ [البخاري (١٥٤٢)، مسلم (١١٧٧)]

(وعن ابنِ عُمرَ هُلَيْهُ ﴿ أَنْ رَسُولَ اللّهِ ﷺ سُنِلَ عَمَّا يَلْبَسُ الْمُحْرِمُ مِن النَّيَسابِ قَـالَ: لا يَلْبَسُ الْقَصِيصَ وَلا الْعَصَائِمَ وَلا السَّرَاوِيلاتِ وَلا الْبَرَانِسَ وَلا الْجَفَافَ إِلاَّ أَحَدٌ لا يَجِدُ نَعْلَيْنِ ﴾ اي لا يجدُهُمَا يُباعانِ أو يجدُهُمَا يُباعانِ ولَكِنْ ليسَ مَعَهُ ثَمِنٌ فائضٌ لا يجدُهُمًا يُباعانِ أو يجدُهُمَا يُباعانِ ولَكِنْ ليسَ مَعَهُ ثَمِنٌ فائضٌ عنْ حوائجهِ الأصليَّةِ كما في سائر الأبدال.

(﴿ فَلَيْلَبُسِ الْخُفْيْنِ وَلَيْقَطَعُهُمَا أَسْفَلَ مِن الْكَفَيْنِ وَلا تَلْبَسُوا شَيْنًا مِن النَّيَابِ مَسَّهُ الزَّعْفَرَانُ وَلا الْوَرْسُ ﴾ بفَتْحِ الواوِ وسُكُونِ الرَّاء آخرهُ سين مُهْمَلةً.

(مُتُفقُ عَلَيْهِ واللَّفظُ لمسلمٍ) واخرجَ النَّسيخانِ [البحاري (مُتُفقُ عَلَيْهِ واللَّفظُ لمسلمٍ) واخرجَ النَّسيغَت رَسُولَ (١٨٤٣)، مسلم (١١٧٨)) من حديثِ ابنِ عبَّاسِ «سَمِغْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَخْطُبُ بِعَرَفَاتٍ مَنْ لَـمْ يَجِدْ إِزَاراً فَلْيَلْبَسْ سَرَاوِيلَ وَمَنْ لَمْ يَجِدْ نَعْلَيْنَ فَلْيَلْبَسْ خُفَيْنِ».

ومثلُهُ عندَ احمدَ (٢١٥/١) والظَّاهِرُ أَنَّهُ ناسخٌ لحديثِ ابنِ عُمرَ بقطعِ الخفَّينِ؛ لأنَّهُ قالَ بعرفَاتٍ في وقْتِ الحاجةِ، وحديثُ ابنِ عُمرَ كانَّ في المدينةِ؛ قالهُ ابنُ تيميَّةَ في المُتَقَى.

وَاتَّفقوا على أنَّ المرادَ بالتَّحريمِ هُنا على الرَّجلِ ولا تلحقُ بهِ المراةُ فِي ذلِكَ.

واعلم أنّه تحصّل من الأدلّة أنّه يُحسرُمُ على المحرمِ الخفّ ولبسُ القميصِ والعمامةِ والبرانسِ والسّراويلِ وثوبِ مسّهُ ورسٌ أو زعفرانٌ ولبسُ الخفّينِ إلاَّ لعدمِ غيرِهِمَا فيشعّهُمَا ويلسّهُمَا والطّبِ والوطءُ.

والمرادُ من القميصِ: كُلُّ مــا أحـاطَ بـالبدنِ ثمَّـا كــانَ عــنْ تفصيل وَتَقطيع.

وبالعَمَامةِ: ما أحاطَ بالرَّأْسِ فيلحقُ بِهَمَا غَيْرُهَا مَمَّا يُغطَّي الرَّأْسَ.

قالَ الحَطَّابِيُّ: ذَكَرَ البرانسَ والعمامةَ معاً ليدلُ على أنْــهُ لا يجوزُ تغطيةُ الرَّاسِ لا بالمُعَـّــادِ ولا بالنَّــادرِ كالـبرانسِ وَهُــوَ كُــلُّ ثوبِ راسُهُ منهُ مُلْتَزقاً منْ جُبُّةٍ أو دُرَّاعةٍ أو غيرِهِمَا.

واعلم أن المصنّف لم يأت بالحديث فيما يُحرُمُ على المرأةِ المحرمةِ واللّذي يُحرَّمُ عليها في الأحاديثِ الانْتِقابُ أي لُبسُ النّقابِ كما يُحرَّمُ لَبُسُ الرَّجلِ القميص والخفَّينِ فيحرَّمُ عليها النّقابُ ومثلُهُ البرقعُ وَهُوَ الّذي فُصّل على قدر سَتْرِ الوجْهِ النّقابُ ومثلُهُ البرقعُ كما وردَ بالنّهي عن القميص للرَّجلِ مع جوازَ سِتْرِ الرَّجلِ لبديهِ بغيرِهِ اتفاقاً فَكَذليكَ المرأةُ المحرمةُ سَتْرُ وجْهَها بغيرِ ما ذُكِرَ كالخمارِ والتَّوبِ.

ومنْ قالَ: إنَّ وجْهَها كوأسِ الرَّجلِ الحُرمِ لا يُغطَّـى شيءٌ فلا دليلَ معَهُ.

ويحرَّمُ عليْهَا لُبسُ القفَّازينِ ولبسُ ما مسَّـهُ ورسٌ أو زعفرانٌ من الثيابِ.

ويباحُ لَهَا مــا أحبُّتْ مـنْ غـيرِ ذلِـكَ مـنْ حليـةٍ وغيرِهَــا والطَّيبُ.

وأمًّا الصَّيْدُ وحلقُ الرَّأْسِ فالظَّاهِرُ أَنَّهُنَّ كَالرَّجَلِ فِي ذَلِـكَ واللَّهُ أعلمُ.

وأمَّا الانغماسُ في الماءِ ومباشرةُ المحمَّلِ بالرَّأْسِ وسَــتُرُ الرَّاسِ باليدِ وَكَذا وضعُهُ على المخدَّةِ عندَ النَّـومِ فإنَّـهُ لا يضررُ؛ لاَنْهُ لا يُسمَّى لابساً.

والحفافُ جمعُ خُفُّ وَهُوَ مَا يَكُونُ إِلَى نَصْفِ السَّاق.

ومثلةً في الحُكْمِ الجوربُ وَهُوَ ما يَكُونُ إلى فوقِ الرُّكْمِةِ وَقَدْ أَبِيحَ لَنْ لُمْ يَجِدِ النَّعلينِ بشرطِ القطع إلاَّ أَنْكَ قَدْ سَمَعْت ما قَالَةً في النَّتْقى مَنْ نَسْخِ القطع وقَدْ رَجَّحَةً في النَّرْحِ بعد إطالةِ الْكَلامِ بِذِكْرِ الحُلاف في المسألةِ ثُمَّ الحقُّ أَنَّةً لا فديةً على لابسِ الخَيْن لعدم النَّعلين.

وخالفَتِ الحنفيَّةُ فقالوا: تجبُ الفديةُ.

ودلُ الحديثُ على تحريمِ لُبسِ ما مسئةُ الزَّعفرانُ والورسُ. واخْتُلفَ في العلَّةِ الَّتِي لاَجلِهَا النَّهْمِيُ هملُ هميَ الزَّينـةُ أو الرَّائحةُ؟.

فَلَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنْهَا الرَّائِحَةُ فَلَوْ صَارَ الثَّوْبُ بَحِيثُ إِذَا أَصَابَهُ المَاءُ لَمْ يَظْهَرُ لَهُ رائحةٌ جازَ الإحرامُ فِيهِ.

وقدْ وردَ في روايةٍ [«المصف لابن أبي شبية» (١٦٩/٣)] إلاَّ أنْ يَكُونَ غسيلاً وإنْ كانَ فيهَا مقالً.

ولبسُ المعصفرِ والمورَّسِ مُحرَّمٌ على الرَّجالِ في حالِ الحلُّ كما في الإحرام.

٥ - الطيب قبل الإحرام وقبل الطواف

١٩٢- وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: (كُنْت أُطَيَّبُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لِإِحْرَامِهِ قَبْلَ أَنْ يُحْرِمَ، وَلِحِلَّهِ قَبْلَ أَنْ يُحْرِمَ، وَلِحِلَّهِ قَبْلَ أَنْ يُحْرِمَ، وَلِحِلَّهِ قَبْلَ أَنْ يُطُوفَ بِالْبَيْتِ».

مُتُّقَى عَلَيْهِ [البخاري (١٨٣٠)، مسلم (٧٩/٦)]

فِيهِ دليلٌ على اسْتِحبابِ التَّطيَّبِ عندَ إرادةِ فعلِ الإحرامِ وجوازِ اسْتِدامَتِهِ بعدَ الإحرامِ وأنَّهُ لا يضرُّ بقاءً لونِه وريجِهِ وإنَّما يُحرَّمُ ابْتِداؤُهُ في حالِ الإحرامِ وإلى هذا ذَهَبَ جَاهِيرُ الأَومَّةِ من الصَّحابةِ والتَّابِعينَ.

وَذَهَبَ جَمَاعَةً مُنْهُمْ إلى خلافِهِ وَتَكَلَّقُوا لِهَذِهِ الرَّوايةِ وَنُحَرِهَا بِمَا لا يَتِمُّ بِهِ مُدَّعَاهُمْ فَإِنْهُمْ قَـالُوا: إِنَّـهُ ﷺ تطيَّبَ ثُـمٌ اغْتَسلَ بعدهُ فذَهَبَ الطَيْبُ

قَالَ النَّوويُ فِي شرحٍ مُسلم بعدَ ذِكْسرِو: الصُّوابُ ما قَالَـهُ

الجمهُورُ من أَنهُ يُستَحبُ الطّيبُ للإحرامِ لقولِهِ: (لإحرامِهِ) ومنهُمْ من زعمَ أنْ ذلِكَ خاصُّ بِهِ عَلَيْ ولا يَتِسمُ ثُبوتُ الحصوصيَّةِ إلاَ بدليلِ عليها بل الدليلُ قائمٌ على خلافها وَهُوَ ما ثبتَ من حديث عائشة «كَنّا نَفْضَحُ وُجُوهَنَا بِالْمِسْكِ الْمُطَيَّبِ قَبْلَ أَن نُحْرِمَ فَنَعْرَق وَيَسِيلُ عَلَى وُجُوهِنَا وَنَحْنُ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَى وَجُوهِنَا وَنَحْنُ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَى فَلا يَنْهَانَاه.

روَاهُ أبو داود (۱۸۳۰).

واحمدُ (٧٩/٦) بلفظ اكنّا نَخْرُجُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِلَى مَكَّةً فَنَنْضَعُ جَبَاهَنَا بِالْمِسْكِ الْمُطَيِّبِ عِنْدَ الإِخْرَامِ فَ إِذَا عَرِفَتْ إِخْدَانَا سَالَ عَلَى وَجُهِهَا فَيَرَاهُ النَّبِيُ ﷺ فَلَا يَنْهَانَاهُ.

ولا يُقالُ: هذا حاصٌ بالنساء؛ لأنَّ الرَّجالَ والنساءَ في الطَيبِ سواة بالإجماعِ فالطَيبُ يُحرَّمُ بَعدَ الإحرامِ لا قبلَهُ وإنْ دامَ حالُهُ فإنهُ كالنَّكَاح؛ لأنَّهُ منْ دواعِيهِ والنَّكَاحُ إنَّما يُمنعُ الحُرمُ من ابْتِدائِهِ لا من اسْتِدامَتِهِ فَكَذلِكَ الطَّيبُ، ولأنَّ الطَّيبَ من النَّفافةِ من حيثُ إنَّهُ يُقصدُ بهِ دفعُ الرَّائِحةِ الْكَرِيهَةِ كما يُقصدُ بالنَّظافةِ إزالةُ ما يجمعُهُ الشَّعرُ والظَّفرُ منَ الوسخِ ولذا استُحبُ أنْ يأخذَ قبلَ الإحرام منْ شعرِهِ وأظفارِهِ لِكَونِهِ ممنوعاً منهُ بعدَ الإحرام وإنْ بقيَ أثرُهُ بعدَهُ.

وامًّا حديثُ مُسلم (١١٨٠) في "الرَّجُلِ الَّذِي جَاءَ يَسْأَلُ النَّبِيُ عَلَى عَمْرَتِهِ وَكَانَ الرَّجُلُ قَدْ أَحْرَمَ وَهُوَ مُتَّضَمَعُ بِالطَّيبِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا تَسرَى فِي رَجُل أَحْرَمَ بِعُمْرَةٍ فِي جُبُّةٍ بَعْلَمَا تَضَمَّعَ بِالطَّيبِ؟ فَقَالَ ﷺ: أَمَّا الطَّيبُ اللَّهِ بِكَ مَرَةٍ فِي جُبُّةٍ بَعْلَمَا تَضَمَّعَ بِالطَّيبِ؟ فَقَالَ ﷺ: أَمَّا الطَّيبُ الطَّيبُ اللَّهِ بِكَ مَرَةً لَانَ مَرَّاتٍ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُونَ الْمُلْعِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُونُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِ

فقدْ أُجيبَ عنْهُ بانْ هذا السُّؤالَ والجوابَ كانا بالجعرانةِ في ذي القعدةِ سنةَ ثمان وقدْ حجْ 雅 سنةَ عشر واسْتَدامَ الطَّيبُ وإِنَّما يُؤخِّرُ الآخرُ منْ أمرِ رسولِ اللهِ ﷺ؛ لأَنَّهُ يَكُونُ ناسخاً للأوَّلِ.

وقولُهَا: (لحلَّهِ قبلَ أَنْ يطوفَ بالبيْتِ) المسرادُ لحلَّهِ الإحملالَ الَّذي يحلُّ بِهِ كُلُّ محظورٍ وَهُوَ طوافُ الزِّيارةِ.

وقد كان حلَّ بعضُ الإحلالِ وَهُوَ بالرَّميِ الَّـذي يحـلُّ بِـهِ الطَّيبُ وغيرُهُ ولا يُمنعُ بعدَهُ إلاَّ منَ النَّساءِ.

وظَاهِرُ هذا أنَّهُ قَدْ كَانَ فَعَلَ الحَلَقَ وَالرَّمِيَ وَبَقِيَ الطُّوافُ.

## ٦- لا ينكح المحرم ولا يخطب

٦٩٣ - وَعَنْ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ هِ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ: ﴿لَا يُنْكِحُ الْمُحْرِمُ، وَلَا يُنْكِحُ، وَلَا يُنْكِحُ وَلَا يُنْكِحُ وَلَا يُنْكِحُ وَلَا يُنْكِحُ وَلَا يُنْكِحُ وَلَا يُنْكِحُ وَلَا يُخْطُفُ ﴾.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٤٠٩)

روعن عُثمان ﷺ أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ: اللَّا يَنْكِحُ ) بَفَتْح حرف المضارعةِ أيْ لا يَنْكِحُ هُوَ لنفسِهِ.

(المحرمُ ولا يُنكحُ بضمُ حرف المضارعةِ لا يعقدُ لغيرِهِ. (ولا يخطبُ) لَهُ ولا لغيرهِ (رواهُ مُسلمٌ).

الحديث دليل على تحريم العقد على الحسرم لنفسيه ولغيره وتحريم الخطبة كذلك، والقسول بأنه على تتزوّج ميمونة بنت الحارث وهُوَ مُحرمٌ لرواية ابن عبّاس والبحاري (١٨٣٧)، مسلم (١٤١٠) لذلك، مسردود بنانًا رواية أبي رافع واحمد (٢٩٢/١)، الرمدي (١٨٤١) «أنّه تزوّجها على وهو حلاله أرجح لأنّه كان السّفيرُ بينهُما أي بين النّبي على وبين ميمونة ولأنها رواية أكشر الصّحابة.

قَالَ القاضي عباضٌ: لمْ يسروِ أَنَّهُ تزوَّجَهَا مُحرماً إلاَّ ابـنَ عبَّاسِ وحدَّهُ.

حَتَّى قالَ سعيدُ بنُ المسيَّب: ذُهِلَ ابنُ عَبَّاسٍ وإنْ كَانَتْ خالَتُهُ مَا تَزُوَّجَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إلاَّ بَعَدَمَا حَلُّ.

ذَكَرَهُ البخاريُّ [هو عند د(١٨٤٥) ولم يخرجه خ].

ثمَّ ظَاهِرُ النَّهِي فِي الثَّلاثةِ التَّحريمُ إِلاَّ أَنَّـهُ قِيلَ: إِنَّ النَّهْيَ فِي الخَطبةِ لِلتَّنزِيهِ وإِنَّهُ إِجماعٌ فإنْ صححٌ الإجماعُ فـذَاكَ ولا أظـنُّ صحَّنَهُ وإلاَّ فالظَّهِرُ هُوَ التَّحريمُ.

ثمَّ رأيت بعدَ هذا نقلاً عن ابنِ عقيلِ الحنبليُّ أَنْهَا تُحرَّمُ الخطبةُ أيضاً.

قَالَ ابنُ تيميَّةَ: لأنَّ النَّبِيُّ ﷺ نَهَى عن الجميعِ نَهْيَّةً وَاحَــداً ولمُ يفصلُ وموجبُ النَّهْيِ التَّحريمُ وليسَ ما يُعارضُ ذلِـكَ مـنْ أثرِ أو نظرٍ.

#### ٧\_ أكلُ المحرم من صيد غيرِه

194- وَعَنْ أَبِي قَتَادَةُ الْأَنْصَارِيُّ ﴿ - فِي قِصَّةِ صَيْدِهِ الْحِمَارَ الْوَحْشِيُّ، وَهُوَ غَيْرُ مُحْرِمٍ - قَالَ: «فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؛ لأصحابِهِ - وَكَانُوا مُحْرِمِينَ - هَلْ مِنْكُمْ أَحَدٌ أَمَرُهُ أَو أَشَارَ إِلَيْهِ بِشَيْءٍ؟ قَالُوا: لا قَالَ: فَكُلُوا مَا بَقِيَ مِنْ لَحْمِهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٩١٤)، مسلم (١١٩٦)]

رَوَعَنْ أَبِسِي قَسَادَةَ الأَنْصَارِيِّ ﷺ فِي قِصَّةِ صَيْدَهِ الْحِمَارَ الْوَحْشِيُّ وَهُوَ غَيْرُ مُحْرِمٍ، وَكَانَ ذَلِكَ عَامَ الْحُدَيْبِيَةِ.

(قَالَ: لَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ؛ لأصْخَابِهِ وَكَانُوا مُحْرِمِينَ: هَلْ مِنْكُـمُ أَحَدُ أَمْرَهُ أَو أَشَارَ إِلَيْهِ بِشَيْءٍ؟ فَقَالُوا: لا، قَالَ: فَكُلُوا مَا بَقِيَ مِنْ لَحْمِهِ، مُنْفَقٌ عَلَيْهِ) قدِ استُشْكِلَ عدمُ إحرامِ أبي قَنَادةَ وقدْ جاوزَ المِقَاتَ.

وأجيبَ عنهُ بأجربةٍ:

مُنْهَا أَنُهُ كَانَ قَدْ بَعَثُهُ ﷺ هُوَ وأَصَحَابُهُ لِكَشَفِ عَدُو لَهُــمْ سًاحل.

ومنها أنهُ لم يخرجُ معَ النَّبِيِّ ﷺ بلْ بعثُهُ أَهْلُ المدينةِ.
ومنها أنهًا لمْ تَكُن المواقِيتُ قدْ وُقَتَتْ في ذلِكَ الوقْت.
والحديثُ دليلٌ على جواز أكْل المحرم لصيدِ البرُ.

والمرادُ بِهِ إِنْ صادَهُ غيرُ مُحرمٍ ولمْ يَكُنْ مَنْهُ إعانةٌ على قَتْلِهِ بشيءٍ وَهُوَ رَأْيُ الجمَاهِيرِ والحديثُ نصَّ فِيهِ.

وقيلَ: لا يحلُّ أَكْلُهُ وإنْ لَمْ يَكُنْ مَنْهُ إعانةً عليْهِ.

ويروى هذا عنْ علي فَظْهُ وابنِ عبّاسِ وَابنِ عُمرَ وَهُوَ مذْهَبُ الْهَادويَّةِ عملاً بظاهِرِ قوله تعالى: ﴿وَحُرْمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرُ مَا دُمْتُمْ حُرُما﴾ [المائدة: ٩٦] بناءً على أنْهُ أُريدَ بالصّيدِ المصيدُ.

وأجيبَ عنْهُ بَانَ المرادَ في الآيةِ الاصطيادُ ولفظُ الصّيدِ وإنْ كَانَ مُتَردُداً بِينَ المعنيينِ لَكِنْ بَيْنَ حديثُ أَبِي قَتَـادةَ المرادَ وزادَهُ بِياناً حديثُ جابر بن عبدِ اللّهِ عنْهُ ﷺ أَنَّهُ قالَ: "صَنْيُدُ الْبَرُ لَكُمْ

حَلالٌ مَا لَمْ تَصِيدُوهُ أو يُصَدْ لَكُمْ.

أخرجَهُ أصحابُ السُّنن وأبو داود (١٨٥١)، المرمدي (٨٤٦)، النساني (١٨٧/٥)] وابنُ خُزِيةً (٢٦٤١) وابسنُ حبَّسانَ (٣٩٧٤) وَالْحَاكِمُ (٤٥٢/١) إلاَّ أنْ في بعضٍ رُوَاتِهِ مَقَالاً بَيَّنَــُهُ المُصنَّـفُ في التَّلخيص (۲۹۷/۲، ۲۹۸).

وعلى تقديرِ أنَّ المرادَ في الآيـةِ الحيـوانُ الَّـذي يُصـادُ فقـدْ نْبَتَ تحريمُ الاصطيادِ منْ آياتٍ أُخرَ ومنْ أحاديثَ، ووقعَ البيــانُ بمديثِ جابر فإنَّهُ نصٌّ في المرادِ والحديثُ فِيهِ زيــادةً وَهِــيَ قولَــهُ ﷺ: «هلَّ مُعَكُمْ منْ لحَمِهِ شيءٌ» وفي روايــةِ «هَــلْ مَعَكُــمْ مِنْـهُ شَيْءٌ قَالُوا: مَعَنَا رِجْلُهُ فَأَخَذَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَكَلَهَا».

إِلاَّ أَنَّهُ لَمْ يُخرِّج الشَّيخان هَذِهِ الزِّيادَةَ واسْتَدَلُّ المَانعُ؛ لأكْل المحرم الصَّيدَ مُطلقاً بقولِهِ:

## ٨ ـ ردُّ المحرمِ هدية الصيد

٦٩٥ - وَعَنِ الصَّعْبِ بْنِ جَنَّامَةَ اللَّبْيْيُ ﴿ أَنَّهُ ﴿ أَهْدَى لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ حِمْــاراً وَخْشِــيّاً. وَهُـــوَ بِالْأَبْوَاءِ، أَو بِوَدَّانَ فَــرَدَّهُ عَلَيْـهِ وَقَــالَ: إنَّـا لَــمْ نَـرُدَّهُ عَلَيْكَ إِلاَّ أَنَّا حُرُمٌ ٩.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٨٢٥)، مسلم (١١٩٣)]

وهو قوله: (وعن الصُّعب) بفَتْح الصَّادِ الْمُهْمَلَـةِ وسُكُونِ العين المُهْمَلةِ فموحَّدةٌ.

(ابنِ جَنَّامةً) بِفَتْحِ الجيمِ وَتَشديدِ المثلَّثةِ اللَّيثيُّ (أَنَّهُ وَأَهْدَى لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ حِمَاراً وَحُشِيّاً").

وفي روايةِ «حمارَ وحش يقطرُ دمــاً» وفي أخــرى «لحــمَ حمــار وحشٍ، وفي أُخرى «عجزَ حمــارِ وحـشٍ، وفي روايةِ «عضــدأ مــنْ لحم صَيدٍ، كُلُّهَا في مُسلم [(١٩١٤)(٥٤) و(١٩٩٥)(٥٥)].

(وَهُوَ بِالأَبُواءِ) بِالمُوحُدةِ مُدُودةً.

(أَوْ بُودًانٌ) بَفَتْحِ الواوِ وَتَشديدِ الدَّالِ الْمُهْمَلَـةِ وَكَـانَ ذلِـكَ في حجَّةِ الوداع.

(فردَّهُ عليْهِ وقالَ: إنَّا لَمْ نـردُّهُ) بفَتْـح الـدَّال روَاهُ الحدُّثـونَ

وأنْكَرَهُ الحَقْقُونَ مَنْ أَهْلِ العربيَّةِ، وقَـالوا: صَوائِـةُ صَمُّهَـا؛ لأنَّـهُ القاعدةُ في تحريكِ السَّاكِنِ إذا كانَ بعدَّهُ ضميرُ المذكُّرِ الغائب على الأصحُّ.

وقالَ النَّوويُّ في شرحٍ مُسلمٍ: في ردُّو ونحوهِ للمذِّكْرِ ثلاثــةُ أوجُه: اوضحُهَا الضَّـمُ والثَّماني الْكَسـرُ وَهُـوَ ضَعيفٌ وَالنَّـالثُ الفَتْحُ وَهُوَ اضعفُ منهُ مخلافِ ما إذا اتَّصلَ بِـهِ ضميرُ المؤنَّثِ نحوُ «ردَّهَا» فإنَّهُ بالفَتْح.

(عليْك إلا أنَّا حُرمٌ) بضمَّ الحاءِ والرَّاءِ أيْ مُحرمونَ (مُتَّفَقُ

وقال: دلُ على أنَّهُ لا يحلُّ لحمُ الصَّيدِ للمحرم مُطلقاً؛ لأنَّهُ علَّلَ ﷺ ردَّهُ لِكُونِهِ مُحرماً ولمُ يسْتَفصلُ هلْ صادَهُ لأجلِـهِ؛ أو لا، فدلٌ على التَّحريم مُطلقاً.

واجابَ من جوزَّهُ بأنَّهُ محمولٌ على أنَّهُ صيــدَ لأجلِـو تلكم فَيْكُونُ جَعّاً بينَهُ وبينَ حديثِ أبي قَتَادةً.

والجمعُ بينَ الأحاديثِ إذا أمكنَ أولى منْ إطراحِ بعضِهَا.

وقلهٔ دلُّ لِهَذَا أَنْ فِي حَدَيْثِ أَبِي قَتَــادةً المَـاضي عنــد أهمـدّ (١٨٢/٥) وابنِ ماجَهُ (٣٠٩٣) بإسنادٍ جيَّدٍ «إِنَّمَا صِدْتَـه لَـهُ وَأَنَّـهُ أَمَرَ أَصْحَابَهُ يَأْكُلُونَ وَلَمْ يَأْكُلْ مِنْهُ حِينَ أَخْبَرْتِه أَنِّي اصْطَدْتُه

قَالَ أَبُو بَكُو النَّيسابوريُّ: قولُهُ: «اصطدَّته لَك» وانَّهُ لمْ يأْكُلُ منه لا أعلمُ أحداً قالَهُ في هذا الحديثِ غيرُ معمر.

(قلْت): معمرٌ ثقةٌ لا يضرُّ تفرُّدُهُ ويشْهَدُ للزِّيادةِ حديثُ جابر الَّذي قَدَّمَنَاهُ.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ ينبغي قبولُ الْهَديَّةِ وإيانــةُ المــانــعِ منْ قبولِهَا إذا ردُّهَا.

واعلمُ أَنَّ الفاظَ الرُّوايَاتِ اخْتَلْفَتْ:

فقال الشَّافعيُّ: إنْ كانَ الصُّعبُ أَهْدى النَّبِيُّ عِلْمُ الحمارَ حيًّا فليسَ للمحرمِ ذبحُ حمارٍ وحشيٌّ، وإنَّ كانَ أَهْدى لحمّ حمارٍ فيختَملُ أنَّهُ ﷺ قَدْ فَهِمَ أَنَّهُ صادَّهُ لأجلِهِ.

وأمَّا روايـةُ ﴿أَنَّهُ عَلَىٰ أَكُـلَ مِنْهُۥ الَّتِـي أَحْرِجَهَـا البِّيهَــيُّ

(١٣٧)] رجالُهُ ثقَاتٌ.

وأخرجَ أحمدُ (٣٠/٢) مرفوعاً الأمرَ للمحرمِ بقَتْلِ الذَّنبِ. وفِيهِ راوِ ضعيفٌ وقدْ دلَّتْ هذِهِ الزُّيادَاتُ أَنَّ مَفْهُومَ العددِ غيرُ مُرادٍ منْ قُولِهِ: «خسٌ».

(والدُّوابُّ) بِتَشديدِ الباءِ جمعُ دائِمةِ وَهُـوَ مـا دبُّ مــن الحيوانِ .

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ يُسمَّى الطَّائرَ دابَّةً وَهُوَ يُطابِقُ قوله تعالى ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا﴾ [هود: ٦] ﴿وَكَأَيْنُ مِنْ دَابَةٍ لا تَحْمِلُ رِزْقَهَا﴾ [العكبوت: ٦٠].

وقيلَ: يخرجُ الطَّائرُ منْ لفظِ الدَّائِةِ لقوله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَائِمَةٍ فِي الأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ﴾ [الانسام: ٣٨] ولا حُجَّةً؛ لأَنْهُ يُختَملُ أنَّهُ عطفُ خاصٌ على عامٌ.

هذا وقد اخْتُصُ في العرف لفظُ الدَّائِيةِ بـذَوَاتِ الأربعِ القوائمِ وَتَسمِيَّهَا فواسقُ؛ لأنَّ الفسقَ لُغةُ الخروجُ ومنهُ ﴿فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ﴾ [الكهف: ٥٠] أي خـرجَ ويسـمَّى العـاصي فاسـقاً لخروجهِ عنْ طاعةِ ربِّهِ ووصفَت المذكورةُ بذليكَ لخروجها عـنْ حُكْمٍ غيرِهَا من الحيوانَاتِ في تحريمٍ قَتْلِ الحجرمِ لَهَا.

وقيلَ: لخروجهَا عنْ غيرِهَا من الحيوانَاتِ في حلُ أَكْلِهِ لقوله تعالى: ﴿أَوْ فِسْفَا أُهِلُ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ﴾ [الانعام: ١٤٥] فسمًى ما لا يُؤْكَلُ فسقاً قال تعالى: ﴿وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقَ﴾ [الانعام: ٢١].

وقيلَ: لخروجِهَا عنْ خُكُمِ غيرِهَا بالإيذاءِ والإفسادِ وعدمِ لانْتِفاع.

فَهَذِهِ ثلاثُ على اسْتَخرجَهَا العلماءُ في حلُّ قَتْلِ هـذِهِ لخمسٍ.

ثُمَّ اخْتَلَفَ أَهْلُ الفَتْوى.

فمنْ قالَ بالأوَّلِ الحَقَ بالحَهسِ كُلُّ ما جازَ قَتْلُهُ للحلالِ في الحرم.

ومنْ قالَ بالثَّاني ألحقَ كُلُّ ما لا يُؤكِّـلُ إلاًّ مـا نُهِـيَ عـنْ ثَلِهِ.

(١٩٣/٥) فقدْ ضعَفَهَا ابسنُ القيِّـمِ [«زاد المعاد» (١٦٤/٢)] ثُـمُّ إِنَّـهُ اسْتَقوى من الرُّوايَاتِ روايةَ «لحم حمارٍ».

قال: لأنّها لا تُنافي رواية من روى «حماراً»؛ لأنّه قد يُسمّى الجزءُ باسسم الْكُلُ وَهُوَ شائعٌ في اللّغةِ ولان أكثرَ الرُوايَـاتِ اتَّفقَتْ أنّهُ بعضٌ من أبعاضِ الحمارِ وإنّما وقعع الاختِـلافُ في ذلِكَ البعضِ ولا تناقضَ بينَها فإنّه يُختَملُ أنْ يَكُونَ المُهدى من الشّقُ اللّذي فيهِ العجزُ الّذي فيهِ رجلٌ.

## ٩ ــ ما يجوزُ من قتل الدواب في الإحرام

797- وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَت: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «خَمْسٌ مِنَ الدُّوَابُ كُلُهُ مِنْ فَوَاسِقُ يُقْتَلْنَ فِي الْحِلِّ وَالْحَرَمِ: الْعَقْرَبُ وَالْحِدَأَةُ وَالْغُرَابُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَدَامُةُ وَالْغُرابُ وَالْعَلَامُ الْعَقُورُهِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٣٣١٤)، مسلم (١١٩٨)]

روعنُ عائشةَ رضى الله عنها قالَتْ: قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: «خَمْسٌ مِن اللَّوَابُ كُلُهُنُ فَوَاسِقُ يُقْتَلْنَ فِي الْحَسرَمِ الْقُرَابُ
وَالْحِدَأَةُ») بِكَسرِ الحاءِ اللهمَلةِ وفَتْحِ الدَّالِ بعدَهَا همزةً.

(والعقربُ) يُقالُ على الذُّكْرِ والأننى وقدْ يُقالُ: عقربةٌ. (والفَارةُ) بهَمْزةِ سَاكِنةٍ ويجوزُ تَخفيفُهَا الفاً.

(والْكَلَبُ العقورُ مُتَّفقُ عليهِ) وفي روايةٍ في البخاريُ [هي عند

(والكلب العقور متفق عليه) وفي روايةٍ في البخاري [هي عند مسلم (١١٩٩)(٧٥)] زيادةُ ذِكْرِ «الحَيَّة» فَكَانَتْ سِتَّاً.

وقد الخرجَهَا بلفظِ سيتٌ أبـو عوانـةَ وسـردَ الخمـسَ مـغ لحيَّة.

ووقعَ عندَ أبي داود (١٨٤٨) زيادةُ «السُّسُمُ العــادي» فَكَانَتْ سبعاً.

إلاَّ أنَّهُ نقلَ عــن الذُّهْلـيُّ أنَّـهُ ذَكَرَهُمَـا في تفسـيرِ الْكَلــبِ العقور.

ووقعَ ذِكْرُ الذُّئبِ في حديثٍ مُرسل [«مراسيل ابي داود»

وَهَذَا قَدْ يُجامعُ الأَوَّلَ وَمَنْ قَالَ بِالنَّالَثِ خَصَّ الإلحاقَ بما يحصل منه الإفساد.

قَالَ المَصنَّفُ فِي فَتْحَ البِارِي (٤٠/٤): قلْت: ولا يخفى أنَّ هذهِ العللَ لا دليلَ عليْهَا فيبعدُ الإلحاقُ لغير المنصوص بهما والأحوطُ عدمُ الإلحاق وبهِ قالَت الحنفيَّةُ إلاَّ أنَّهُمْ الحقــوا الحيَّـةَ لنُبُوتِ الحبرِ والذَّنبَ لمُشارَكَتِهِ للْكَلبِ في الْكَلبيُّةِ والحقوا بذلِكَ من ابْتَداً بالعدوان والأذى من غيرهَا.

قَالَ ابنُ دَقِيقِ العيـدِ: والتَّعدُّيـةُ بمعنى الآذى إلى كُـلِّ مُـؤذٍ قويُّ بالنَّظرِ إلى تصرُّف أَهْلِ القياسِ فإنَّهُ ظَاهِرٌ من جهَةِ الإيماءِ بالتُّعليل بالفسق وَهُوَ الحروجُ عن الحدُّ انْتَهَى.

(قلْت): ولا يخفى أنَّهُ قد اخْتُلَـفَ في تفسير فسقِهَا على ثلاثةِ أقوال كما عرفت فلا يَتِمُّ تعيينُ واحـــدٍ منْهَــا علَّـةُ بالإيمــاء فلا يَيَّمُ الإلحاقُ بهِ وإذا جازَ قَتْلُهُنَّ للمحرم جازَ للحلال بالأولى وقدْ وردَ بَلْفَظِ الْيُقْتَلُنَ فِي الحَلُّ وَالحرمِ» عندَ مُسلم (١١٩٨) وفي لفظِ [ابن حزيمة (٢٦٦٦)] «لَيْسَ عَلَى الْمُحْرِمِ فِسِي قَتْلِهِـنَّ جُنَّـاحٌ» فدلَّ أنَّهُ يقْتُلُهَا المحرمُ في الحرم وفي الحلِّ بالْأُولى.

وقولُهُ: (يقْتُلنَ) إخبارٌ بحلِّ قَتْلِهَا وقدْ وردَ بلفظِ الأمر ويلفظِ نفي الجناح ونفي الحرج على قَاتِلِهنَّ فدلٌّ على حمل الأمر على الإباحةِ وأطلقَ في هذهِ الرُّوايةِ لفـظُ الغـرابِ وقيَّـدَ عنـدَ مُســلـم (١١٩٨) منْ حديثِ عائشةَ بالأبقع وَهُوَ الَّذي في ظَهْرِهِ أو بطنِـهِ القاعدةُ في حمل المطلق على المقيَّدِ.

والقدحُ في هذِهِ الزِّيادةِ بالشُّذوذِ وَتَدليــسُ الـرَّاوي مدفـوعٌ بأنَّهُ صرَّحَ الرَّاوي بالسَّماع فلا تدليسَ وبأنَّهَا زيادةٌ منْ عدل ثقةٍ حافظٍ فلا شُذُوذَ:

قالَ المصنّفُ: قد اتَّفقَ العلماءُ على إخراج الغراب الصُّغير الَّذي يَأْكُلُ الحبُّ ويقالُ لَهُ: غُـرابُ الـزَّرعِ وقــد احْتَجُـوا بجــوازِ أَكْلِهِ فبقي ما عداهُ من الغربان مُلحقاً بالأبقع.

والمرادُ بـ﴿الْكَلْبِ، هُوَ المعروفُ وَتَقْيِيدُهُ بالعقور يـــدلُّ على أَنَّهُ لا يُقْتَلُ غَيرُ العقور، ونقلَ عـن أبسي هُريـرةَ تفسـيرُ الْكَلــبِ العقورِ بالأسدِ وعنْ زيدِ بنِ أسلمَ تفسيرُهُ بالحيَّةِ، وعـنْ سُـفيانَ أنَّهُ الذُّئبُ خاصَّةً.

وقالَ مالِكَ: كُلُّ ما عقرَ النَّاسَ وأخافَهُمْ وعدا عليهمْ مشـلُ الأسدِ والنَّمرِ والفَهْدِ، والذَّئبُ هُوَ الْكَلْبُ العقورُ.

۰۱ -- احتجم وهو محرم

ونقلَ عنْ سُفيانَ وَهُوَ قُولُ الجَمْهُورِ واسْتَدَلُّ لَذَٰلِكَ ۖ بَقُولِـهِ عَلَيْمَ: «اللَّهُمُّ سَلَّطْ عَلَيْهِ كَلْبًا مِنْ كِلابِكَ، فَقَتَلَهُ الْاسَـدُهُ وَهُـوَ حديثٌ حسنٌ اخرجَهُ الحَاكِمُ (٣٩/٢).

#### ١٠ - احتجم وهو محرم

٦٩٧ وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّــه تعـــالي عنهما، ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ احْتُجَمَّ وَهُوَ مُحْرِمٌا.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البّخاري (١٨٣٥)، مسلم (١٢٠٢)].

(وعن ابن عبَّاس رضي اللَّه عنهما وأنَّ النَّبِيُّ ﷺ اخْتَجَمَّ وَهُوَ مُحْرِمًا) وذلِكَ في حجَّةِ الوداعِ بمحلُّ يُقالُ لَــهُ لَحيٌّ جبـلٌّ بينَ مَكَّةً والمدينةِ (مُتَّفَقُّ عَلَيْهِ).

دل على جواز الحجَّامةِ للمحرم وَهُوَ إجماعٌ في الرَّأْس وغيرِهِ إذا كانَ لحاجةٍ فإنْ قلعَ منَ الشَّعرِ شيئاً كـانَ عليْـهِ فديـةُ الحلق وإنَّ لم يقلع فلا فديةً عليهِ.

وإنْ كانَتِ الحجامةُ لغير عُذر فإنْ كانَتْ في الرَّاسِ حُرَّمَتْ إِنْ قُطعَ معَهَا شعرٌ لحرمةِ قطع الشُّعرِ، وإِنْ كَانَتْ في موضيعٍ لا شعرَ فِيهِ فَهِيَ جائزةٌ عندَ الجمُّهُورِ ولا فديةً وَكَرِهَها قومٌ.

وقيلَ: تجبُ فِيهَا الفديةُ وقدْ نبَّهَ الحديثُ على قاعدةٍ شرعيَّةٍ وَهِيَ انَّ مُحرَّمَاتِ الإحرام من آلحلق وقَتْل الصَّيدِ ونحوهِمَا تُباحُ للحاجةِ وعليْهِ الفديةُ فمن احْتَاجَ إلى حلق شعر رأسِهِ أو لُبس مَميصِهِ مثلاً لحرُّ أو بردٍ أُبيحَ لَهُ ذٰلِكَ ولزَمَتُهُ ۚ الفديـةُ وعليْـهِ دلُّ قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِمِو أَذًى مِنْ رَأْسِهِ ﴾ الآيةُ [البقرة: ١٩٦] وبيَّنَ قدرَ الفديةِ الحديثُ:

## ١١ ــ مَنْ يحلقُ رأسَه لعذر

٦٩٨- اوَعَنْ كَعْبِ بُسِنِ عُجْرَةً اللهِ قَسَالَ: حُمِلْتَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَالْقَمْلُ يَتَنَاثَرُ عَلَى وَجْهِي، فَقَالَ: مَا كُنْت أُرَى الْوَجْعَ بَلَغَ بِك مَا أَرَى، ١٢ ـ حرمةُ مكةً

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٤٣٤)، مسلم (١٣٥٥)].

روعنْ ابي هُريرةَ قالَ: لَمَا فَسَحَ اللَّهُ على رسولِهِ ﷺ) أي: أرادَ فَتْحَ مَكَةً وأطلقَهُ؛ لأنَّهُ المعروفُ.

(قَامَ رسولُ اللَّهِ ﷺ في النَّاسِ) أيْ خاطباً وَكَانَ قيامُهُ ثَانيَ لَفَتْح.

( وَفَحَمِدَ اللّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: إنَّ اللَّهَ حَبَسَ عَنْ مَكُةَ الْفِيلَ اللّهِ عَلَى مَكُةً الْفِيلَ اللّهِ تعالى بِهَا عليْهِمْ وَهِيَ قَصَّةٌ معروفة مَذْكُورةٌ في القرآنِ.

(وسلُّطَ عليْهَا رسولَهُ والمؤمنينَ) ففَتَحُوهَا عنوةً.

«وَأَنَّهَا لَمْ تَحِلُ؛ لأَحَدِ كَانَ قَبْلِي، وَإِنَّمَا أُحِلُتْ لِسي سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ، هِيَ ساعةُ دُخولِهِ إِيَّاهَا.

(دَوَإِنْهَا لا تَحِلُ لاَحَدِ بَعْدِي فَلا يُنَفُّرُ بِالْبِنَاءِ لِلْمَجْهُـولِ (صَيْدُهَاه) أيْ لا يُزعجُهُ أحدُّ ولا يُنحِّيهِ عنْ موضَعِهِ.

(ولا يُختَلَى) بالحاءِ المعجمةِ مبنيَّ للمجْهُولِ أيضاً (شوكُهَا) أيْ لا يُؤخذُ ويقطعُ.

(ولا تحلُّ ساقطَّتُهَا) أيْ لُقطَّتُهَا وَهُوَ بِهَذَا اللَّفظِ في روايةٍ.

أَتَجِدُ شَاةً؟ قُلْت: لا قَالَ: فَصُمْ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ، أو أَطْعِمْ سِتُّةَ مَسَاكِينَ، لِكُلِّ مِسْكِينِ نِصْفُ صَاعٍ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٨١٦)، مسلم (١٢٠١)].

روَهُوَ قُولُهُ وعنْ كعب بنِ عُجرةً) بضمُّ اللهُمَلةِ وسُكُونِ الجيمِ وبالرَّاءِ - وَكَعببٌ صحابيٌّ جليلٌ حليفُ الأنصارِ نـزلَّ الْكُوفة ومَاتَ بالمدينةِ سنة إحدى وخمسنَ.

(قالَ: حُملُت) مُغيَّرُ الصَّيغةِ.

(إلى رسول اللهِ ﷺ والقملُ يَسَائرُ على وجهي فقالَ: ما كُنت أَرى) بضمَّ الْهَمْزةِ أَيْ أَظنُ (الوجعَ بلغَ بك ما أَرى) بفَسَحِ الْهَمْزةِ من الرُّويةِ (أَتَجدُ شاةً قُلْت: لا قَالَ: تصومُ ثلاثةَ آيَامٍ أَو تُطعمُ مِيْنَةَ مسَاكِينَ لِكُلِّ مسْكِينِ نصفُ صاع مُتَفقَ عليْه) وفي روايةٍ للبخاريُ (١٨١٥) امَرُ بِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ بِالْحُدَيْبِيةِ وَرَأْسِي يَتَهَافَتُ قَمْلاً فَقَالَ: أَتُوْذِيكَ هَوَامُكَ قُلْت: نَعْمَ قَالَ: فَاحْلِقُ رَأْسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ المُحدَيْبِيةِ وَرَأْسِي يَتَهَافَتُ قَمْلاً فَقَالَ: أَتُوْذِيكَ هَوَامُكَ قُلْت: نَعْمَ قَالَ: فَاحْلِقُ رَأْسَكُ اللهِ الحديثُ.

وفِيهِ فقالَ نزلَتْ فيَّ هذِهِ الآيةُ: ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَو بِهِ أَذُى مِنْ رَأْسِهِ﴾ الآيةَ [البقرة: ١٩٦].

وقدْ رُويَ الحديثُ بالفاظِ عديدةٍ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ بجبُ تقديمُ النُّسُكِ على النَّوعينِ الآخريـــنِ إذا بدّ.

وظَاهِرُ الآيةِ الْكَرِيمةِ وسائرِ روايَاتِ الحديثِ أَنَّهُ مُخيَّرٌ فِي النَّلاثِ جميعاً، ولذا قالَ البخاريُّ فِي أُوَّلِ بِـابِ الْكَفَّارَاتِ الحَت باب (١)]: «خَيَّرَ النَّبِيُّ ﷺ كَمْباً فِي الْفِلدَيَةِ»

وأخرجَ أبو داود (١٨٥٧) منْ طريق الشَّعبيُّ عن ابن أبي المِلَى "عَنْ كَعْسِبِ بْنِ عُجْرَةً أَنَّهُ ﷺ قَالَ: إنْ شِئْت فَانْسُكُ نَسِيكَةً وَإِنْ شِئْت فَاطْعِمْ" - الحديثَ والظَّاهِرُ أَنَّ التَّخيرَ إجماعٌ.

وقولُهُ: (نصفُ صاعِ) اخذَ جَاهِـيرُ العلماءِ بظَـاهِرِهِ إلاَّ ما يُروى عنْ أبي حنيفةَ والنُّوريُّ أنَّهُ نصفُ صاعٍ منْ حنطةِ أو صاغ منْ غيرهَا.

(إلاَّ لمنشدي أيْ مُعرِّف لَهَا يُقالُ لَهُ: مُنشدٌ وطالبُهَا ناشدٌ.

(دُومَنْ قُبِلَ لَهُ قَبِيلٌ فَهُوَ بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِ») إِمَّا أَحَـــُذُ الدِّيــةِ أَو قَتْلُ القَاتِل.

(﴿فَقَالَ الْعَبَّاسُ: إِلاَّ الإَذْخِرَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ) بِكَسرِ الْهَمْزةِ وَسُكُونِ اللَّهِ ) بِكَسرِ الْهَمْزةِ وَسُكُونِ النَّالِ المعجمةِ فخاء معجمةً مَكْسورةً نَبْتُ معروف طيب الرَّائحة (﴿فَإِنَّا نَجْعَلُهُ فِي بُيُوتِنَا وَقَبُورِنَا فَقَالَ: إِلاَّ الإِذْخِرَ اللَّهُ عَلَى اللَّ فَتْحَ مَكَّةَ عَنوةً لقولِهِ اللَّم تحملُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الجَمَاهِيرُ.

وَذَهَبَ الشَّافِعِيُّ إلى أَنَّهَا فَتِحَتْ صُلحَاً؛ لأَنَّـهُ ﷺ لمُّ يُقسِّمُهَا على الغانمينَ كما قسَّمَ خيبرَ.

وأجيبَ عنهُ بأنهُ ﷺ منَّ على أَهْلِ مَكَّةَ وجعلَهُم الطُلقاءَ وصانَهُمْ عن القَتْلِ والسَّبِي للنَّساءِ والذَّرْيَّةِ واغْتِنامِ الأموالِ إفضالاً منهُ على قرابَتِهِ وعشيرَتِهِ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا بحلُّ القِتَالُ لأحدٍ بعدُهُ ﷺ بمَكَّةً.

قَالَ الماورديُّ: منْ خِصائصِ الحرمِ أنَّهُ لا يُحاربُ أَهْلُهُ وإنْ بغوا على أهْل العدل.

وقالَتْ طائفةٌ بجوازهِ وفي المسألةِ خلافٌ.

وَتَحريمُ القِتَالِ فِيهَا هُوَ الظَّاهِرُ.

قَالَ القرطبيُّ: ظَاهِرُ الحديثِ يَقْتَضَي تخصيصَهُ ﷺ بالقِتَـالِ لاغتِدارِهِ عَنْ ذَلِكَ الَّذِي أُبِيحَ لَهُ مَعَ الْ أَهْلَ مَكُةً كـانوا إذْ ذَاكَ مُسْتَحقَّينَ للقِتَالِ لصدَّهِمْ عن المسجدِ الحرامِ وإخراجِ أَهْلِهِ منْهُ وَكُمْرِهِمْ وقالَ بَهِ غيرُ واحدٍ منْ أَهْلِ العلم.

قَالَ ابنُ دَقِيقِ العيدِ: يَتَأَكَّدُ القولُ بالتَّحريمِ بِأَنَّ الحديثَ دلَّ على أَنْ الماذونَ فِيهِ للنَّبِيُ ﷺ لَمْ يُؤَذَنْ فِيهِ لغيرِهِ ويؤيَّلُهُ قُولُهُ تَلْجُ وَلَهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى أَنْ تَرَخُصَ أَحَدٌ لِقِتَال رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقُولُـوا: إِنَّ اللَّهَ أَذِنْ لِرَسُولِهِ وَلَمْ يَأْذَنْ لَكُمْ \* [المِعاري (١٠٤)، مسلم (١٣٥٤)] فدلُ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْ

ودلُ على تحريمِ تنفيرِ صيدِهَا وبالأولى تحريمُ قَتْلِـهِ وعلـى تحريمِ قطعِ شؤكِهَا ويفيدُ تحريمُ قطع ما لا يُؤذي بالأولى.

ومن العجب أنَّهُ ذَهَبَ الشَّافعيُّ إلى جوازٍ قطعِ الشَّوَّكِ منْ

فُروع الشَّجر كما نقلَهُ عنْهُ أبو ثورٍ.

وأجازَهُ جماعةٌ غيرُهُ ومنْهُم الْهَادويَّةُ وعَلَّلُوا ذَلِكَ بِاللَّهُ يُؤْذِي فاشبَهَ الفواسقَ.

(قلْت): وَهَٰذا مِنْ تقديمِ القياسِ على النَّصُّ وَهُـوَ بِاطلٌ على النَّصُّ وَهُـوَ بِاطلٌ على اللَّ عِلْمَ قَتْلِ الفواسقِ هُـوَ الأَدْيَةُ. النَّذِيَةُ.

وَاتَّفَقَ العلماءُ على تحريم قطع أشجارِهَا الَّتِي لَمْ يُنبِئُهَا الآدميُّونَ في العادةِ وعلى تحريم قطع خلاهًا وَهُـــوَ الرَّطبُ مَن الْكَلاَ فإذا يبسَ فَهُوَ الحشيشُ.

واخْتَلَفُوا فَيِما يُنبِتُهُ الآدميُّونَ:

فقالَ القرطبيُّ: الجمهُورُ على الجوازِ.

وافاد أنْهَا لا تحلُّ لُقطَّتُهَا إلاَّ لمنْ يعرفُ بِهَا أبداً ولا يَتَملُّكُهُا وَهُوَ خاصٌّ بلقطةِ مَكَّةً وامَّا غيرُهَا فيجوزُ أنْ يلْتَقطَهَا بنيِّةِ التَّملُكِ بعدَ التَّعريف بِهَا سُنَّةً ويأْتِي ذِكْرُ الحلاف في المسالةِ في بابِ اللَّقطةِ إنْ شاءَ اللَّهُ تعالى.

وفي قولِهِ: «وَمَنْ قَتِلَ لَهُ قَتِيلٌ فَهُوَ بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِ» دليلٌ على أَنَّ الحيارَ للوليِّ ويأتِي الحلافُ في ذلِكَ في بابِ الجنايَاتِ.

وقولُهُ: (نجعلُهُ في قُبورنا) أي نسسدُ بِهِ حَلَّلَ الحَجَّارةِ الَّتِي تُجعلُ على اللَّحدِ وفي البيُوتِ كذلِكَ يُجعلُ فيما بينَ الخشب على السُّقوف.

وَكَلامُ العَبَّاسِ يُخْتَمَلُ أَنَّهُ شِفَاعَةٌ إِلَيْهِ ﷺ.

ويختَملُ أَنَّهَا اجْتِهَادٌ منه لَمَّا علمَ منْ أَنَّ العمومَ غالبَهُ التَّخصيصُ كَأَنَّهُ بِقُولُ: هذا ما تدعو إليهِ الحاجةُ وقدْ عَهدَ من الشَّرعيَّةِ عدمُ الحرجِ فقرَّرَ ﷺ كلامَهُ واسْتِتناؤُهُ إِمَّا بوحبي أو اجْتِهَادِ منهُ ﷺ.

٧٠٠ وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدِ بْسَنِ عَـاصِمٍ ﴿
 أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ حَرَّمَ مَكَّةَ وَدَعَا
 لاَهْلِهَا، وَإِنِّي حَرَّمْت الْمَدِينَةَ كَمَا حَرَّمَ إِبْرَاهِيمُ مَكَّةً،
 وَإِنِّي دَعَوْت فِي صَاعِهَا وَمُدَّهَا بِوشْلِ مَا دَعَا بِـهِ إِبْرَاهِيمُ لاَهْلِ مَكَةً».

مُثِّقَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢١٢٩)، مسلم (١٣٦٠)].

(وعن عبدِ اللَّهِ بن زيدِ بن عاصم رضي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ: ﴿إِنَّ الْبُرَاهِيمَ حَرَّمَ مَكَّةً﴾) وفي روايةٍ ﴿إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ مَكَّةً» ولا مُنافاةَ فالمرادُ أنَّ اللَّهَ حَكَمَ بحرمَتِهَا وإبرَاهِيــمُ أَظْهَـرَ هــذا الحُكْــمَ على العبادِ (ودعا لأهلِهَا) حيثُ قالَ ﴿رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَداً آمِنــاً وَارْزُقْ أَهْلُهُ مِن الثَّمَرَاتِ﴾ [البقرة: ١٢٦] وغيرَهَا من الآياتِ.

﴿ ( وَإِنِّي حَرَّمْت الْمَدِينَةَ ) هِيَ علمٌ بالغلبةِ لمدينَتِهِ ﷺ الَّتِسَ هاجرَ إليُّهَا فلا يَتُبادرُ عندَ إطلاق لفظِهَا إلاَّ هيّ.

( لاكُمَا حَرَّمَ إِبْرَاهِيمُ مَكُّةَ وَإِنِّي دَعَوْت فِي صَاعِهَا وَمُدَّهَا ») أيْ فيما يُكَالُ بهمًا؛ لأنُّهُمَا مِكْيالان معروفان.

(البِمِثْلِ مَا دَعَا إبْرَاهِيمُ لأهل مَكَّةً ا مُتَّفَقٌ عليْدِ).

المرادُ منْ تحريمٍ مَكَّةَ تامينُ أَهْلِهَا مـنْ انْ يُقَـاتَلُوا وَتَحريـمُ منْ يدخلُهَا لقوله تعالى ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً﴾ [آل عمران: ٩٧] وَتُحريمُ صيدِهَا وقطع شجرِهَا وعضدِ شؤكِهَا.

والمرادُ منْ تحريم المدينةِ تحريمُ صيدِهَا وقطـعُ شــجرهَا ولا يحدثُ فِيهَا حدثٌ.

وفي تحديدِ حرم المدينةِ خــلافٌ وردَ تحديدُهُ بالفـاظِ كثـيرةٍ ورجِّحَتْ روايةُ "ما بسينَ لابَتِّهَا" [البخاري (١٨٧٣)، مسلم (١٣٧٢)] لِتُواردِ الرُّواةِ عليْهَا.

## ١٣ ـ حرمةُ المدينةِ

٧٠١– وَعَنْ عَلِيٌّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ قُلُّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿الْمَدِينَــةُ حَـرَامٌ مَــا بَيْـنَ عَـيْرِ إِلَــى

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٣٧٠).

(وعنْ علي فَظُّهُ قالَ: قالَ النَّبِيُّ ﷺ: «الْمَدِينَةُ حَرَامٌ مَا يَيْسَ عَيْنِ بِالْعَيْنِ الْمُهْمَلَةِ فَمُثَنَّاةٌ تَحْتِيَّةٌ فَرَاءٌ: جَبَلٌ بِالْمَدِينَةِ

(اِلَى ثَوْرِ» رَوَاهُ مُسلمٌ) ثورٌ بالمثلَّثةِ وسُكُون الـواو وآخـرُهُ راءً. في القاموس إنَّهُ جبلٌ بالمدينةِ قالَ:

وفِيهِ الحديثُ الصَّحيحُ، وذَكَرَ هذا الحديثَ.

ثُمَّ قالَ: وأمَّا قولُ أبي عُبيدٍ القاسم بن ســـــلام وغــيرو مــن الأكَابر الأعلام: إنَّ هذا تصحيفٌ والصُّوابُ إلى أُحدٍ؛ لأنَّ شوراً إِنَّمَا هُوَ بَمَكَّةً فَغَيرُ جَيَّدٍ لِمَا أَخْبَرْنِي الشُّجَاعُ البَّعْلَيُّ الشَّيخُ الزَّاهِدُ عن الحافظ أبي مُحمَّدِ بن عبدِ السَّلامِ البصــريُّ أنَّ حــٰذَاءَ أُحـــٰدٍ جانحاً إلى ورائِهِ جبلاً صغيراً يُقالُ لَـهُ: ثــورٌ وَتَكَـرُرَ سُـــؤالي عـنــهُ طوائفَ من العـربِ العـارفينَ بِتِلْكَ الأرضِ فَكُـلُّ أخـبرني أنَّ الحافظِ الثَّقةِ قالَ: إنَّ خلفَ أحدٍ عنْ شمالِهِ جبلاً صغيراً مُـدوَّراً يُسمَّى ثوراً يعرفُهُ أَهْلُ المدينةِ خَلَفٌ عنْ سلفٍ انْتَهَى.

١\_ حجةُ الوداع

وَهُوَ لا يُنافي حديثَ «ما بينَ لاَبَتَيْهَا»؛ لأَنَّهُمَا حُرَّتَان يَكْتَنفانِهَا كما في القاموس وعيرٌ وثورٌ مُكْتَنفـان المدينـةِ فحديثُ «عير وثور» يُفسِّرُ اللاَّبَتَين.

# ٥ ـ بَابُ صِفَةِ الْحَجِّ وَدُخُول مَكَّةَ

أرادَ بِهِ بيانَ المناسِكِ والإنْسِانَ بِهَا مُرَنَّبَةً وَكَيْفِيَّةَ وُقوعِهَا وذَكَرَ حديثَ جابرٍ وَهُوَ واف بجميع ذَلِكَ.

## ١\_ حجةُ الوداع

٧٠٢ - «عَنْ جَابِر بْن عَبْدِ اللَّهِ رضي اللَّه عنهما، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ حَجُّ فَخَرَجْنَا مَعَهُ، حَتَّى إِذَا أَتَيْنَا ذَا الْحُلَيْفَةِ، فَوَلَدَتْ أَسْمَاءُ بِنْتُ عُمَيْسِ فَقَالَ: «اغْتَسِلِي وَاسْتَثْفِري بِثُوْبٍ، وَأَحْرِمِسي» وَصَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الْمَسْجِدِ، ثُمُّ رَكِبَ الْقَصْوَاءَ حَتْمَى إِذَا اسْتُوَتْ بِهِ عَلَى الْبَيْدَاءَ أَهَلُ بِالتَّوْحِيدِ «لَيْكَ اللَّهُمَّ لَيْكَ، لَبَيْكَ لا شَرِيكَ لَـك لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنَّعْمَةَ لَك وَالْمُلْكَ، لا شَرِيكَ لَك.

حَتَّى إِذَا أَتَيْنَا الْبَيْتَ اسْتَلَمَ الرُّكْنَ، فَرَمَــلَ ثَلاثًا وَمَشَى أَرْبَعاً.

ثُمُّ أَتَى مَقَامَ إِبْرَاهِيمَ فَصَلَّى، ثُمُّ رَجَعَ إِلَى الرُّكُونِ فَاسْتَلَمَهُ، ثُمُّ خَرَجَ مِن الْبَابِ إِلَى الصَّفَا، فَلَمَّا دَنَا مِن

الصُّفَا قَرَأً ﴿إِنَّ الصُّفَا وَالْمَرُّوةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾ [الفرة: ١٥٨، «ابْدَوْوا بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِهِ فَرَقَى الصُّفَّا، حَتَّـى رَأَى الْبَيْتَ، فَاسْتَقْبَلَ الْقِيْلَةَ، فَوَحُّدَ اللَّهَ، وَكَبُّرَهُ وَقَـالَ: الا إِلَـهُ إِلاَّ اللَّـهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَـهُ، لَـهُ الْمُلْـكُ، وَلَـهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ، لا إِلَـٰهَ إِلاَّ اللَّـٰهَ وَحْدَهُ، أَنْجَـزَ وَعْـدَهُ، وَنَصَـرَ عَبْـدَهُ، وَهَـزَمَ الأَحْـزَابَ وَخْدَهُ اللُّهُ دَعَا بَيْنَ ذَلِكَ قَالَ مِثْلَ هَذَا ثَلاثَ مَرَّاتٍ.

ثُمَّ نَزَلَ إِلَى الْمَرْوَةِ، حَتَّى إِذَا انْصَبَّتْ قَدَمَاهُ فِي بَطْنِ الْوَادِي سَعَى، حَتَّى إِذَا صَعِدَتَا مَشَى حَتَّى أَتَّـى الْمَرْوَةَ، فَفَعَلَ عَلَى الْمَرْوَةِ كَمَا فَعَلَ عَلَى الصَّفَا، -وَذُكُرُ الْحَدِيثَ.

وَفِيهِ: فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ التَّرْوِيَةِ تَوَجَّهُوا إِلَى مِنْى، وَرَكِبَ النَّبِيُّ ﷺ فَصَلَّى بِهَا الظُّهْــرَ، وَالْعَصْــرَ، وَالْمَغْرِبَ، وَالْعِشَاءَ، وَالْفَجْرَ، ثُمَّ مَكَثَ قَلِيـلاً حَتَّى طَلَعَتِ الشَّمْسُ، فَأَجَازَ حَتَّى أَتَى عَرَفَةَ، فَوَجَدَ الْقُبُّـةَ قَدْ ضُربَتْ لَـهُ بِنَصِرَةَ فَـنَزَلَ بِهَـا، حَتَّى إِذَا زَاغَتِ الشَّمْسُ أَمَرَ بِـالْقَصْوَاء، فَرُحِلَتْ لَـهُ، فَأَتَى بَطْــنَ الْوَادِي، فَخَطُّبَ النَّاسَ، ثُمَّ أَذُنَ ثُمَّ أَقَامَ، فَصَلَّى الظُّهْرَ، ثُمُّ أَقَامَ فَصَلَّى الْعَصْرَ، وَلَمْ يُصَلِّ بَيْنَهُمَا شَيْئاً، ثُمَّ رَكِبَ حَتَّى أَتَى الْمَوْقِفَ فَجَعَلَ بَطْنَ نَاقَتِــهِ الْقَصْوَاء إِلَى الصَّخْرَاتِ، وَجَعَلَ حَبْـلَ الْمُشَـاةِ بَيْـنَ يَدَيْهِ وَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ، فَلَمْ يَزَلُ وَاقِفا حُتَّى غُرَّبَتِ الشَّمْسُ. وَذَهَبَتِ الصُّفْرَةُ قَلِيلاً، حَتَّى غَابَ الْقُرْصُ، وَدَّفَعَ. وَقَدْ شَنَقَ لِلْقَصْوَاء الزِّمَـامَ حَتَّى إِنَّ رَأْسَـهَا لِيُصِيبَ مَوْرِكَ رَحْلِهِ، وَيَقُولُ بَيْسَدِهِ الْيُمْنَى آيَهَا أَيُّهَا النَّاسُ، السُّكِينَةُ، السُّكِينَةُ».

وَكُلُّمَا أَتَى جَبَلاً مِن الْجَبَــالِ أَرْخَـى لَهَــا قَلِيــلاً حَتَّى تَصْعَدَ حَتَّى أَتَى الْمُزْدَلِفَةَ فَصَلَّى بِهَـا الْمَغْرِبَ

وَالْعِشَاءَ، بَأَذَان وَاحِدٍ وَإِقَامَتَيْنِ، وَلَـمْ يُسَبِّحْ بَيْنَهُمَـا شَيْئاً، ثُمُّ اصْطَجَعَ حَتَّى طَلَعَ الْفَجْرُ، وَصَلَّى الْفَجْرَ، حِينَ تَبَيُّنَ لَهُ الصُّبْحُ بِأَذَانِ وَإِقَامَةٍ.

ثُمُّ رَكِبَ حَتَّى أَتَى الْمَشْعَرَ الْحَرَامَ، فَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ، فَدَعَا، وَكَبَّرَهُ، وهَلُّلَ، فَلَـمْ يَـزَلُ وَاقِفًا حَتَّى أَسْفَرَ جِدًا ، فَدَفَعَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ، حَتَّى أَتَّى بَطْنَ مُحَسِّرٍ فَخَرُّكَ قَلِيلاً.

ثُمُّ مَلَكَ الطُّريــقَ الْوُسُطَى الَّتِي تَخْرُجُ عَلَى الْجَمْرَةِ الْكُبْرَى، حَتَّى أَتَى الْجَمْرَةَ الَّتِس عِنْدَ الشُّجَرَةِ، فَرَمَاهَا بِسَبْع حَصَّيَاتٍ، يُكَبُّرُ مَعَ كُلُّ حَصَّاةٍ مِنْهَا، كُلُّ حَصَاةٍ مِثْلُ حَصَى الْخَذْفِ، رَمَّى مِنْ بَطْن الْوَادِي، ثُمُّ انْصَرَف إِلَى الْمَنْحَرِ فَنَحَرَ، ثُمُّ رَكِبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَأَفَاضَ إِلَى الْبَيْتِ، فَصَلَّى بِمَكَّةً الظُّهُرُ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ مُطَوَّلاً (١٢١٨).

(عن جابر بن عبدِ اللَّهِ رضي اللَّه عنهما أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ حجٌّ) عَبُّرَ بِالمَاضِي؛ لأنَّهُ رُويَ ذلِكَ بعدَ تقضي الحجُّ حينَ ســـالَهُ عنه مُحمَّدُ بنُ علي بن الحسين كما في صحيح مُسلم.

(فخرجنا معَهُ) أيُّ من المدينةِ.

(دَحَتْى إِذَا أَتَيْنَا ذَا الْحُلَيْفَةِ فَوَلَدَتْ أَسْمَاءُ بِنْتُ عُمَيْسِ) بصيغةِ التَّصْغِيرِ امْرَأَةُ أَبِي بَكْرِ يَعْنِي مُحَمَّدَ بْنَ أَبِي بَكْـر (لَّقَالَ) أَي النَّبِيُّ ﷺ (اغْتَسِلِي وَاسْتَنْفِرِي)) بسين مُهْمَلُـةٍ فَمِنْدَاةً فَوَقَيَّةً ثُمُّ راءً هُوَ شدُّ المرأةِ على وسطِهَا شيئاً ثُمٌّ تاخذُ خرقــةً عريضـةً تجعلُهَا في محلِّ اللَّهُم وَتَشدُّ طرفيْهَا مـنْ ورائِهَـا ومـنْ قُدَّامِهَـا إلى ذلِكَ الَّذِي شَدُّتُهُ فِي وَسَطِهَا.

وقولُهُ (بثوب) بيانٌ لما تسْتَنْفُرُ بهِ.

(واحرمي) فِيهِ أنَّهُ لا يمنعُ النَّفاسُ صحَّةً عقدِ الإحرامِ.

(وصلَّى رسولُ اللَّهِ 粪) أيْ صلاةً الفجر كذا ذَكَـرَهُ النَّويُّ في شرحٍ مُسلمٍ والَّذي في ﴿الْهَدِي ِ النَّبُويُّ ۗ أَنَّهَا صَلَّاةً

الظُّهْرِ وَهُوَ الأولى؛ لأنَّهُ ﷺ صلَّى خس صلوَاتٍ بذي الحليفـةِ اللائاً. الخامسةُ هيّ الظُّهْرُ وسافرَ بعدَهَا.

> (في المسجدِ ثُمَّ رَكِبَ القصواءَ) بفَتْح القــافِ فصــادٌ مُهْمَلـةٌ فواوٌ فألفٌ ممدودةً ـ وقيلَ: بضمُّ القــافِ مقصــورٌ وخطَّـئَ مــنْ قالَهُ ــ لقبُ لناقَتِهِ ﷺ.

> (حَتَّى إذا اسْتَوَتْ بهِ على البيداء) اسمُ عملٌ (أَهَلُ) رفعَ صوْنَهُ (بالتُّوحيدِ) أيْ إفرادُ التَّلبيةِ للَّه وحدَهُ بقولِهِ («لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَيْكَ لَيَنْكَ لا شَرِيكَ لَك لَيْنْكَ) وَكَانَت الجَاهِلِيَّةُ تُزيدُ في التَّلبيةِ: «إِلاَّ شريكاً هُوَ لَك تملِكُهُ وما ملَكَ».

> (إنَّ الحمدَ) بفَتْحِ الْهَمْزةِ وَكَسرِهَا والمعنى واحدُّ وَهُــوَ

﴿ ﴿ وَالنَّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ لا شَرِيكَ لَـك حَتَّى إِذَا أَتَيْنَا الْبَيْتَ اسْتَلَمَ الرُّكُنَّ ﴾ أي مسحَّهُ بيدِهِ وأرادَ بِهِ الحجرَ الأســودَ، وأطلــقَ الرُّكْنَ عليهِ؛ لأنَّهُ قدْ غلبَ على اليمانيُّ.

(فرملَ) أي في طوافِهِ بالبيتِ أيْ أسرعَ في مشيهِ مُهَرولاً. (ثلاثاً) أي مرات.

(ومشى أربعاً ثُمَّ أَتَى مقامَ إبرَاهِيمَ فصلًى) رَكْعَتِي الطُّوافِ.

(ورجعَ إلى الرُّكْنِ فاسْتَلَمَهُ ثُـمٌ خرجَ من البابِ) أيْ بـابِ الحرم (إلى الصُّفا فلمَّا دنا) أي قربَ (من الصَّفا قـراً: ﴿إِنَّ الصُّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَاثِرِ اللَّهِ﴾).

(أبدأ) فِي الأخْذِ فِي السَّعْي (بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِهِ فَرَقَى) بفَتْح الْقَافِ (الصَّفَا حَتَّى رَأَى الْبَيْتَ فَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ فَوَحُّدَ اللَّهَ وَكَبَّرَهُۗ وَيَبِّنَ ذَلِكَ بِقُولِهِ (وَقَالَ: لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهَ وَحْمَدُهُ لا شَوِيكَ لَـهُ لَـهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهَ أَنْجَزَ وَعْدَهُهُ) بإظْهَارِهِ تعالى للدُّين.

(ونصرَ عبدَهُ) يُريدُ بهِ نفسَهُ (وَهَزمَ الأحزابَ) في يسوم الحندق (وحدَّهُ) أيْ منْ غير قِتَال الآدميُّينَ ولا سببَ لانْهزامِهــمْ كما أشارَ إليْهِ قول عمالي ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُوداً لَـمْ تَرَوْهَا﴾ [الأحزاب: ٩] أو المرادُكُلُّ مـنْ تحزُّبَ لحربِـهِ ﷺ فإنَّـهُ

(ثمَّ دعا بينَ ذلِكَ ثلاثَ مرَّاتٍ) دلُّ أنَّهُ كرَّرَ الذُّكْرَ المذْكُــورَ

(ثمَّ نزلَ من الصَّفا) مُنْتَهياً (إلى المروةِ حَتَّى انصبَّتْ قدمَاهُ في

قَالَ عِياضٌ: فِيسِهِ إِسقَاطُ لَفَظَّةٍ لا بُدُّ مُنْهَا وَهِيَ "حَتَّى انصبَّتْ قدمَاهُ فرملَ في بطن الوادي، فسقطَ لفظُ «رملَ».

قَالَ: وقدْ ثَبَتَتْ هَذِهِ اللَّفظةُ في روايــةٍ لمســلمٍ وَكَـٰذَا ذَكَرَهَــا الحميدي في الجمع بين الصّحيحين.

(جَنَّى إذا صعدً) من بطنِ الوادي.

(مشى إلى المروةِ ففعلَ على المروةِ كما فعلَ على الصُّفا) مــن اسْتِقبالِهِ القبلةَ إلى آخر ما ذَكَرَ.

(فَلَكُونَ أَيْ جَابِرٌ (الحديثُ) بِتَمامِهِ واقْتَصَــرَ المَصنَّـفُ على عل الحاجةِ.

(وفِيهِ) أيْ في الحديثِ.

(فلمَّا كانَ يومُ النَّرويةِ) بفَتْحِ المثنَّاةِ الفوقيَّةِ فراءٌ وَهُوَ النَّامنُ منْ شَهْرِ ذي الحجَّةِ سُمِّيَ بذلِكَ؛ لانَّهُمْ يَتَروُّونَ فِيهِ إذا لمْ يَكُــنْ

(﴿تَوَجُّهُوا إِلَى مِنَّى وَرَكِبَ ﷺ فَصَلَّى بِهَا الظُّهْرَ وَالْعَصْرَ وَالْمَفْرِبَ وَالْعِشَاءَ وَالْفَجْرَ ۖ ثُمَّ مَكَثَّ) بِفَتْحِ الْكَـافُ ثُـمُّ مثلَّنةٌ

(قَليلاً) أيْ بعدَ صلاةِ الفجرِ (حَتَّى طلقتِ الشَّمسُ فأجازَ) أيْ جاوزَ المزدلفةُ ولمْ يقف بهَا.

(حَتْى أَتَى عَرْفَةَ) أيْ قربَ منْهَا لا أنَّهُ دخلَهَا بدليل (فوجمدَ القبُّةَ) خيمةٌ صغيرةٌ (قلهْ ضُربَتْ لَهُ بنمرةً) بفَتْح النُّون وَكَسرِ الميم فراءٌ فَتَاءٌ تأنيثٍ، محلٌّ معروفٌ.

(فنزلَ بِهَا) فإنَّ نمرةَ ليسَـتْ منْ عرفَـاتٍ (حَتَى إذا زالَت الشَّمسُ أمرَ بالقصواءِ فرحلَتْ لَهُ} مُغيِّرُ صيغة مُخفَّفُ الحاء الْمُهْمَلةِ أَيْ وضعَ عليْهَا رحلَهَا.

(﴿ فَأَتَى بَطْنَ الْوَادِي) وَادِي عَرَفَةَ ﴿ فَخَطَبَ النَّاسَ ثُمَّ أَذَّنْ ثُمَّ أَقَامَ فَصَلَّى الظُّهْرَ ثُمَّ أَقَامَ فَصَلَّى الْعَصْرَ) جَمْعاً مِنْ غَيْرِ أَذَان ﴿وَلَمْ يُصَلُّ بَيْنَهُمَا شَيْنًا ثُمُّ رَكِبَ حَتَّى أَنَى الْمَوْقِفَ فَجَعَلَ بَطْنَ نَاقَتِهِ

الْقَصْوَاءِ إِلَى الصَّعْرَاتِ وجعلَ حبلَ المشاقِ) فِيهِ ضبطان بـالجيمِ والحاء اللهُمَلةِ والموحَّدةِ إمَّا مَفْتُوحةٌ أو سَاكِنةٌ ويهَا ذَكَرَهُ في النَّهَايةِ وفسَّرُهُ: بطريقهِ م الَّذي يسلُكُونَهُ في الرَّمـلِ وقيـلَ: أرادَ صفْهُمْ ومجتَّمعَهُمْ في مشيهمْ تشبيهاً بجبل الرَّملِ.

ربينَ يديهِ واسْتَقبلَ القبلةَ فلمْ يزلُ واقفاً حَتَّى غربَتِ الشَّمسُ وذَهَبَتِ الصُّفرةُ قليلاً حَتَّى غابَ القرصُ).

قَالَ فِي شـرح مُسلم: هَكَذا فِي جميعِ النُسخِ وَكَذا نقلَهُ القَاضي منْ جميع النُسخ

قالَ: قيلَ: صوابُهُ حينَ غابَ القرصُ

قَالَ: ويُخْتَملُ أَنْ يَكُونَ قُولُهُ: (حَتَى غَابَ القَرصُ) بياناً لقولِهِ (غُربَتِ الشَّمسُ وَفَهَبَتِ الصُّفْوةُ) فإنَّ هذهِ قَدْ تُطلقُ مجازاً على معيب مُعظم القرصِ فازالَ ذلكَ الاختِمالَ بقولِهِ: "حَتَّى غابَ القرصُ».

(ودفعَ وقد شنق) بتَخفيفِ النُّونِ ضمَّ وضيَّنَ.

(للقصواءِ الزَّمَامَ حَتَّى إنَّ رَاسَهَا ليصيبَ مـورِكَ) بفَتْـحِ المِــمِ وَكَسر الرَّاء.

(رحلِهِ) بالحاء المُهمَلةِ الموضعُ الَّـذي يشني الرَّاكِبُ رِجْلَيـهِ عَلَيْهِ قُدَّامَ وسطِ الرَّحل إذا ملَّ من الرُّكُوبِ.

(ويقولُ بيدهِ اليمنى) أيْ يُشيرُ بِهَا قَـائلاً (فيَا أَيُّهَا النَّـاسُ السُّكِينَةَ السُّكِينَةَ») بالنَّصبِ أيْ الزموا (كلَّما أَتَى حبلاً) بالمُهمَلـةِ وسُكُونِ الموحَّدةِ (من حبالِ) الرَّملِ وحبلُ الرَّمــلِ مـا طـالَ منْـهُ

(أرخى لَهَا قليلاً حَتَّى تصعد) بفَتْــــِ المُثَّــَاةِ وضمُّهَــا، يُقـــالُ: صعدَ وأصعدَ.

رَحَتَٰى إذا أَتَى المزدلفةَ فصلًى بِهَا المغربَ والعشاءَ بأذان واحدٍ وإقامَتِين ولمْ يُسبِّحْ) أيْ لمْ يُصلُ (بينَهُمَا شيئاً) أيْ نافلةً.

(اللهُمُّ اصْطَجَعَ حَنَّى طَلَعَ الْفَجْرُ فَصَلِّى الْفَجْرَ حَنَّى تَبَيْنَ لَـهُ الصَّبْحَ بِأَذَانِ وَإِقَامَةٍ ثُمَّ رَكِبَ حَنَّى أَتَى الْمَشْعَرَ الْحَرَامَة) وَهُـوَ جَلِّ معروفٌ في المزدلفةِ يُقالُ لَهُ: قُرْحٌ، بضمَّ القاف وفَتْحِ الزَّايِ وحاءِ مُهْمَلةٍ.

(دَفَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَـةَ فَدَعَا وَكَبْرَ وَهَلَّـلَ فَلَـمْ يَنزَلُ وَاقِفًا حَمَّى أَسْفَرَا) أي الفجرُ (جَدّاً) بِكُسرِ الجيمِ إسفاراً بليغاً.

(وَفَاتَلَعَ قَبْلَ أَنْ تَطَلَّعَ الشَّمْسُ حَتَّى أَتَى بَطْنَ مُحَسِّرٍ») بضمَّ الميم وفَتْح المُهْمَلةِ وَكَسرِ السَّينِ المُهْمَلةِ المُشدَّدةِ سُمِّيَ بذلك؛ لأنَّ فيل أصحابِ الفيل حُسرَ فِيهِ أَيْ كَلُّ وأعيا.

رفحرًك فليسلاً، أي حـرُك لدائيتهِ لُتُسـرعَ في المشـي وذلِكَ مقدارَ مسافة رميةِ حجرِ

رَئِمٌ سَلَكَ الطَّرِيقَ الوسطى) وَهِيَ غيرُ الطَّرِيــقِ الَّتِـِي ذَهَــبَ فِيهَا إلى عرفَاتٍ.

(الَّتِي تَخْرِجُ على الجموةِ الْكُبرى) وَهِيَ جمرةُ العقبةِ.

(حَتَّى أَتَى الجمرةَ الَّتِي عندَ الشَّجرةِ) وَهِيَ حدَّ لمنَى وليسَتْ منْهَا والجمرةُ اسمٌ لجُتَمعِ الحصى سُميَّتُ بذلِكَ لاجْتِماعِ النَّـاسِ يُقالُ: أجرَ بنو فُلانِ إذا اجْتَمعوا.

﴿ وَمَاهَا بَسْبِعِ حَصْيَاتٍ يُكَبَّرُ مَعَ كُلِّ حَصَاةٍ مِنْهَا كُلُّ حَصَاةٍ مثلُ حصى الحَذْفِي وقدرُهُ مثلُ حَبَّةِ الباقلامِ.

(رمى من بطنِ الوادي) بيانٌ لمحلُّ الرَّميِ.

(وَهُمُّ انْصَرَفَ إِلَى الْمَنْحَرِ فَنَحَرَ فُمُّ رَكِبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَأَفَاضَ إِلَى الْتَيْتِ فَصَلَى بِمَكَّةَ الظُّهْرَ») فِيهِ حذف أيْ فافاض إلى البيت فطاف به طواف الإفاضة ثُمُّ صلَّى الظُّهْرَ وَهَـذا يُعارضُهُ حديثُ أبنِ عُمرَ وَأَنَّهُ ﷺ صَلَّى الظُّهْرَ يَوْمَ النَّحْرِ بِعِنَى المُحدِ حديثُ الرَّهِ المُحدِ المَعْرَ بِعِنَى المُحدِ المُحدِيثُ المُحدِ المُحدِ المُحدِ المُحدِيثُ المُحدِ المُحدِيثُ المِحدِيثُ المُحدِيثُ المُح

وجمع بينهُمَا بأنه على مَكَّة ثُمَّ أعادَهُ بأصحابِهِ جماعةً عَنَى لينالوا فضلَ الجماعةِ خلفَهُ.

رواهُ مُسلمُ مُطُولًا) وفِيهِ زيادَاتٌ حَلَفَهَا المُصنَّفُ واقْتُصرَّ على محلُّ الحاجةِ هُنا.

واعلم أن هذا حديث عظيمٌ مُشْتَملٌ على جُملٍ من الفوائدِ ونفائسُ من مُهمًّاتِ القواعدِ.

قَالَ القَاضِي عِياضٌ: قَدْ تَكَلَّمُ النَّاسُ على ما فِيهِ من الفَقْهِ وَأَكْثَرُوا، وَصَنَّفَ فِيهِ أَبُو بَكْرِ بنُ المُنذِ جُسَرُواً كَبِيراً أَحْرَجَ فِيهِ من الفَقْهِ مَائةً وَنَيْمًا وَخَسِينَ نَوعاً.

قَالَ: ولوْ تقصَّى لزيدَ على هذا العددِ أو قريبٍ منْهُ.

(قلت): وليعلمَ أنَّ الأصلَ في كُلُّ ما نَبْتَ أَنَّهُ فعلَـهُ ﷺ فَ حَجُّهِ الوجوبُ؛ لأمرينِ:

أحدُهُمَا: أنَّ أفعالَهُ فِي الحجُّ بيانٌ للحجُّ الَّذي أمـرَ اللَّـهُ بِـهِ والأفعالُ فِي بيان الوجوبِ محمولةٌ على الوجوبِ.

والنَّاني: قولُهُ ﷺ خُدُوا عنِّي مناسِكَكُمْ [م (١٢٩٧)] فمن ادَّعى عدمَ وُجوبِ شيءٍ منْ أفعالِهِ في الحجُّ فعللِهِ الدَّليلُ.

ولنذْكُرْ مَا يُحْتَمَلُهُ المُخْتَصِرُ مَنْ فَوَاثْدِهِ وَدَلَائِلِهِ:

فَهِيهِ دلالةٌ على أَنْ غُسلَ الإحرامِ سُنَةٌ للنُفساءِ والحائضِ ولغبرهِمَا بالأولى وعلى اسْتِفارِ الحائضِ والنُفساءِ وعلى صحَّةِ إحرامِهِمَا وأَنْ يَكُونَ الإحرامُ عقيبَ صلاةٍ فسرضٍ أو نفل فإنَّهُ قدْ قيلَ: إِنَّ الرَّكْمَتَينِ اللَّتِينِ أَهَلُ بعدَهُمَا فريضةُ الفجرِ وأَنَّهُ يرفعُ صوتَة بالتَّليةِ.

قالَ العلماءُ: ويستَحبُ الاقْتِصارُ على تلبيةِ النّبيِّ ﷺ فلو زادَ فلا بأسَ فقد زادَ عُمرُ عُظِيهُ البّبكَ ذا النّعماءِ والفضلِ الحسنِ لبّبكَ مرهُوباً منك ومرغوباً إليك، والصف، لابن أبي شية الحسنِ لبّبكَ مرهُوباً منك ومرغوباً إليك، والصف، لابن أبي شية (٢٠٤/٣).

وابنُ عُمرَ ﷺ «لبَيْكَ وسعديْكَ والخيرُ بيديْـك والرَّغبـاءُ إليْك والعملُ [مسلم (١١٨٤)].

وأنسٌ عَنْ البِّيكَ حقّاً حقّاً تعبُّداً ورقّـاً [«كشف الاستار» [ .٩٠].

وانَّهُ ينبغي للحاجُ القدومُ اوَّلاً مَكَةً ليطوفَ طوافَ القدومِ وأنَّهُ يسْتَلُمُ الرُّكْسَ قبلَ طوافِيهِ ثُمَّ يرملُ في النَّلاثيةِ الأشواطِ الأوَل.

والرَّمَلُ إسراعُ المشي معَ تقاربِ الخطا وَهُـوَ الحبِبُ ثُـمٌ يمشي أربعاً على عادَتِهِ.

وانَّهُ يَأْتِي بعدَ تمامِ طوافِهِ مقامَ إبرَاهِيــمَ ويَتْلــو ﴿وَاتَّخِـدُوا مِنْ مَقَامٍ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى﴾.

ثُمُّ يجعلُ المقامَ بينَهُ وبينَ البيْتِ ويصلِّي رَكْعَتَين.

وقد أجمع العلماءُ على أنَّـهُ ينبغـي لِكُـلِّ طائفٍ إذا طاف

بالبيْتِ أَنْ يُصلِّيَ خلفَ المقامِ رَكْعَتَي الطُّواف.

واخْتَلَفُوا هَلْ هُمَا وَاجَبَتَانِ أَمْ لا.

فقيلَ بالوجوبِ.

وقيلَ: إنْ كانَ الطُّوافُ واجباً وجبَتَا وإلاَّ فسنَّةً.

وَهَلْ يَجِبَانِ خَلْفَ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ خَتْماً أَوْ يُجَزِّئانَ فِي غَيْرُو.

فقيلَ: يجبانِ خلفَهُ، وقيلَ: يُندبانِ خلفَهُ، ولـوْ صلاَّهُمَـا في الحجرِ أو في المسجدِ الحرامِ أو في أيَّ محلٍّ منْ مَكُةَ جـازُ وفَاتَسُهُ الفضيلةُ.

ووردَ في القراءة فِيهمَا في الأولى بعدَ الفَاتِحةِ الْكَـافرونَ والثَّانيةِ بعدَمَا الصَّمدُ روَاهُ مُسلمٌ (١٣١٨).

ودلَّ على أنَّهُ يشرعُ لَهُ الاسْتِلامُ عندَ الحروجِ مـن المسجدِ كما فعلَّهُ عندَ الدُّخول.

وَاتَّفَقُوا أَنَّ الاسْتِلامُ سُنَّةٌ وأَنَّهُ يسعى بعـدَ الطَّـوافـِ ويبـدأُ بالصَّفا ويرقى إلى أعلاهُ ويقفُ عليْهِ مُسْتَقبلَ القبلةِ ويذْكُـرُ اللَّـهَ تعالى بهذا الذُكْرِ ويدعو ثلاثَ مرَّاتــو.

وفي الموطَّ إِ (ص ٢٤٠) ﴿ حَتَّى إِذَا أَنْصَبَّتْ قَدَمَاهُ فِي بَطْنِ الْوَادِي سَعَى ٤.

وقد قدَّمنا لَـك أنَّ في روايةِ مُسـلمٍ سـقطاً فدلَّت روايةُ «الموطَّإ» أنَّهُ يرملُ في بطنِ الوادي وَهُوَ الَّذِي يُقالُ بِهِ بِينَ المِلـينِ وَهُوَ مَشروعٌ في كُـلُ مرَّةٍ مـنَ السَّبعةِ الاشـواطِ لا في النَّلاثةِ الأوَل كما في طواف القدوم بالبيْتِ.

وانَّهُ يرقى أيضاً على المروةِ كما رقى على الصَّفا ويذَّكُرُ ويدعو وبِتَمامٍ ذلِكَ تَتِمُّ عُمرَتُهُ فإنْ حلقَ أو قصْرَ صارَ حـلالاً وَهَكَذا فعلَ الصَّحابةُ الَّذينَ أمرَهُمْ ﷺ بفسخِ الحجِّ إلى العمـرةِ وأمَّا منْ كانَ قارناً فإنَّهُ لا يحلقُ ولا يُقصَّرُ ويبقى على إحرامِهِ.

ثمَّ في يومِ النَّرويةِ وَهُوَ ثَسَامَنُ ذِي الحَجَّةِ يُحرمُ مَنْ أَرَادَ الحَجَّ مُّنْ حلَّ مِنْ عَمرَيَةِ ويطلعُ هُوَ ومَنْ كَانَ قارناً إلى منْى كما قالَ جابرِ "فَلَمَّا كَانَ يَبومُ التَّرْوِيَةِ تَوَجَّهُوا إلَى مِنْى" [م كما قالَ جابرِ "فَلَمَّا كَانَ بَنومُ التَّرْوِيَةِ تَوَجَّهُوا إلَى مِنْى" [م (١٢١٨)] أيْ توجَّة منْ كانَ باقياً عَلَى إحرامِهِ لِتَمامِ حَجُّهِ ومَنْ كانَ قدْ صارَ حلالاً أحرمَ وتَوجَّة إلى منى.

وَتُوجُهُ ﷺ اللهُا رَاكِياً فَنْزِلَ بِهَمَا وَصَلَّى الصَّلْمُواتِ الحَمْسُ.

وفِيهِ أَنَّ الرُّكُوبَ أَفْضَلُ مَـنَ المُشـيِ فِي تَلْـكَ المُواطَـنِ وَفِي الطَّرِيقِ أَيْضًا. الطَّرِيقِ أيضاً، وفِيهِ خلافٌ ودليلُ الأفضليَّةِ فعلُهُ ﷺ.

وَانَّ السَّنَّةَ انْ يُصلِّيَ بمنَى الصَّلْوَاتِ الخمسَ وَانْ يبيتَ بِهَـا هَذِهِ اللَّيلةَ وَهِيَ ليلةُ التَّاسع منْ ذي الحجَّةِ.

وَانَّ السُّنَّةَ انْ لا يخرجوا يومَ عرفةَ منْ منَّى إلاَّ بعدَ طُلـوعِ لشَّمس.

وَأَنَّ السُّنَّةَ أَنْ لَا يَدْخَلُوا عَرِفَاتٍ إِلَّا بَعَدَ زُوالَ الشَّمس.

وان يُصلُوا الظُهْرَ والعصرَ جيعاً بعرفاتٍ فإنَّهُ ﷺ نزلَ بنمرةً وليسَتْ منْ عرفاتٍ ولمْ يدخلُ إلى الموقسف إلا بعسدَ الصلاتَينِ وانْ لا يُصلّيَ بينَهُمَا شيئاً وانْ السُّنَّةَ أنْ يخطبَ الإمامُ النَّاسَ قبلَ صلاةِ العصرينِ وَهَذِهِ إحدى الأربع الخطب المسنونةِ والثّانيةُ يومَ السّابع منْ ذي الحجّةِ يخطبُ عندَ الْكَعبةِ بعدَ صلاةِ الظّهْرِ والنَّالتُ يومَ النّحرِ والرَّابعةُ يومَ النّقرِ وَهُوَ اليومُ النَّاني منْ أيّا التَّشريق وياتي الكلام عليها.

وفي قولِهِ «ثُمَّ رَكِبَ حَتَّى أَتَى الْمَوْقِفَ إِلَى آخِرِهِ سُننَّ وَآدَابٌ منْهَا أَنَّهُ يجعلُ الذَّهَابَ إِلَى الموقف عندَ فواغِهِ مسنَ الصَّلاتَين.

ومنْهَا أَنَّ الوقوفَ رَاكِباً أَفْضَلُ.

ومنهَا أنْ يقفَ عندَ الصَّخرَاتِ وَهِيَ صَحْرَاتٌ مُفْتَرَشَاتٌ في أسفلِ جبلِ الرَّحمةِ وَهُوَ الجبلُ الَّذي بوسطِ أرضِ عرفَاتٍ.

ومنهًا اسْتِقبالُ القبلةِ في الوقوف.

وَمَنْهَا أَنَّهُ يِبقى فِي المُوقفِ حَتَّى تغيبَ الشَّمسُ ويَكُونُ فِي وَقَوْفِهِ دَاعِياً قَفْلُهُ مَنْ الْمُعَلِّ وَقَفَ عَلَى رَاحِلَتِهِ رَاكِياً يَدْعُمُو اللَّهَ عَزُ وَجَلُ وَكَانَ فِي دُعَائِهِ رَافِعاً يَدْيُهِ إِلَى صَدْرِهِ وَأَحْبَرَهُمْ أَنَّ خَيْرَ اللَّهَاء دُعَاء يَوْم عَرَفَة وَذَكَرَ مِنْ دُعَائِهِ فِي الْمَوْقِفِ اللَّهُمُ لَك اللَّهُمُ لَك صَلاتِي وَنُسُكِي الْمَحْدُ كَالَّذِي نَقُولُ وَخَيْراً مِمَّا نَقُولُ اللَّهُمُ لَك صَلاتِي وَنُسُكِي المُحَدِّقِ وَمَمَاتِي وَإِلَيْك مَآتِي وَبك تُرَاثِي اللَّهُمُ إِنِّي أَعُودُ بلك مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَوَسُواسِ الصَدْر وَشَتَاتِ الأَمْرِ اللَّهُمُ إِنِي أَعُودُ بلك مِنْ شَرِّ مَا تَجِيء بو الرَّيْحُ » ذَكَرَهُ التَّرمذي أُردُوه).

ومنها أن يدفع بعد تحقَّق غُروب الشَّمسِ بالسَّكِينةِ ويامُرُ بِهَا النَّاسَ إِنْ كَانَ مُطاعـاً ويضـمُ زمامَ مركوبِ لسَّلاً يُسرعَ في المشي إلا إذا أتى جبلاً من جبال الرُمال ارخَاهُ قليلاً ليخف على مركوبِهِ صُعودَهُ فإذا أتَى المزدلفة نزلَ بِهَـا وصلَّى المغربَ والعشاء جمعاً باذان واحدٍ وإقامتينِ وَهَذا الجمعُ مُتَفَقٌ عليهِ وإنَّما وانْهُ لا يُصلّي بينهُما شيئاً.

وقولَة (ثمَّ اضطجعَ حَتَّى طلعَ الفجرُ) فِيهِ سُننَّ نبويَّة: المِيستُ بمزدلفةَ وَهُوَ مجمعٌ على أنَّهُ نُسُكُ إِنَّما اخْتَلفوا هلَ هُــوَ واجببٌ أو سُنَّةً.

والأصلُ فيما فعلَه عَلَمْ في حُجْتِهِ الوجوبُ كما عرفت وأنَّ السُّنَة انْ يُصلِّي الصُّبحَ بالمزدلفةِ ثُمَّ يدفعَ منها بعد ذلك فيأتي المشعر الحرام فيقف به ويدعو والوقوف عنده من المناسك ثمَّ يدفعُ منه عند إسفار الفجر إسفاراً بليغاً فيسأتي بطن مُحسر فيسرعُ السَّيرَ فيهِ الأنهُ على غضب اللهِ فيهِ على اصحاب الفيل فلا ينبغي الأناة فيه ولا البقاء به فإذا أتى الجمرة - وهي جمرةً العقبة - نزل ببطنِ الوادي ورماها بسبع حصيات كُلُ حصاةٍ كحرية الباقلاء يُكبُرُ مع كُلُ حصاةٍ .

ثمُ ينصرفُ بعدَ ذلِكَ إلى المنحرِ فينحرُ إنْ كانَتْ عندَهُ بدنَّ يُريدُ نحرَهَا وامًّا هُوَ ﷺ فإنَّهُ نحرَ بيدِهِ الشَّريفةِ ثلاثاً وسِتِّينَ بدنةً وَكَانَ معَهُ مائةُ بدنةٍ فامرَ عليًّا عليه السلام بنحرِ باقيهَا ثُمُّ رَكِبَ إلى مَكَّةَ فطافَ طوافَ الإفاضةِ وَهُوَ الَّذِي يُقالُ لَهُ طوافُ الزَّيارةِ ومنْ بعدِهِ يحلُ لَهُ كُلُّ ما حرمَ بالإحرامِ حَتَّى وطَءَ النَساء.

وأمَّا إذا رمى جمرةَ العقبةِ ولمْ يطفُ هذا الطَّوافَ فإنَّهُ يحلُّ لَهُ ما عدا النَّساء.

فَهَذِهِ الجملُ من السُّننِ والآدابِ الَّتِي أَفَادَهَا هـذَا الحديثُ الجليلُ من أفعالِهِ ﷺ تُبيِّنُ كيفيَّةً أعمالِ الحجِّ.

وفي كثير عمّا دلَّ عليهِ هذا الحديثُ الجليلُ ثمّا سُقنَاهُ خلافٌ بينَ العلماءِ كثيرٌ في وُجوبِهِ وعدمٍ وُجوبِهِ وفي لُزُومِ الدَّم بِتَركِهِ وعدمٍ لُزُومِهِ وفي صحَّةِ الحَجِّ إِنْ تَرَكَّ مَنْـهُ شَيئًا وعدمٍ صحَّتِهِ وقدْ طُولً بذِكْرِ ذلِكَ في الشَّرحِ واقْتَصرنا على ما أفادَهُ الحديثُ

الآتِي بمـا اشتَملَ عليهِ هُـوَ المُمَثَّلُ لقولِهِ تَلَكُمُّ "خُـدُوا عَنْـي مَنَاسِكَكُمْ" [مسلم (١٢٩٧)] والمَقْتَدى بِهِ في افعالِهِ واقوالِهِ.

#### ٢ ــ ما يدعو بعدَ فراغِه من التلبيةِ

٧٠٣- وَعَنْ خُزَيْمَةَ بَنِ ثَابِتٍ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ عَالَا اللَّهِ عَالَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّ اللَّهُ رِضُوَانَهُ وَالْجَنَّةَ وَاسْتَعَاذَ بِرَحْمَتِهِ مِنَ النَّارِ ٩.

رَوَاهُ الشَّافِعِيُّ بِإِسْنَادٍ ضَعِيفٍ [«ترتيب المسند، (٧٩٧)].

سقطَ هذا الحديثُ من نُسخةِ الشَّارحِ الَّتِي وقفنا عليْهَا فلمْ يَتَكَلَّمْ عليْهِ

ووجَّهُ ضعفِهِ أَنْ فِيهِ صالحَ بنَ مُحمَّدِ بـنِ أَبـي زائـدةَ أَبـا واقدِ اللَّيشَ ضعَّفُوهُ.

والحديثُ دليلٌ على اسْتِحبابِ الدُّعاءِ بعدَ الفراغِ منْ كُـلُّ تلبيةٍ يُلبِّيهَا الحرمُ في أيَّ حينِ بهَذا الدُّعاء وَنحوهِ.

وَيُختَملُ أَنَّ المرادَ بالفراغِ مَنْهَا انْتِهَاءُ وَقْتِ مشروعيَّتِهَا وَهُــوَ عَنْدَ رمي جمرةِ العقبةِ والأوَّلُ أوضحُ.

## ٣\_ منى منحر، وعرفةُ موقفٌ

٧٠٤ - وَعَنْ جَابِر ﷺ قَالَ: قَـالَ رَسُولُ اللّهِ
 ﷺ: "نَحَرْتُ هَا هُنَا، وَمِنْى كُلُهَا مَنْحَرٌ، فَانْحَرُوا فِي رِخَالِكُم، وَوَقَفْتُ هَهُنَا وَعَرَفَةُ كُلُهَا مَوْقِفٌ، وَوَقَفْتُ هَهُنَا وَعَرَفَةُ كُلُهَا مَوْقِفٌ، وَوَقَفْتُ هَاهُنَا وَجَمْعٌ كُلُهَا مَوْقِفٌ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٢١٨).

روعنْ جابرٍ رَهِيُّهُ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «نَحَرْت هَا هُنَا وَمِنَى كُلُّهَا مَنْحَرٌ فَانْحَرُوا فِي رِحَالِكُمْ\*) جمعُ رحلٍ وَهُوَ المنزلُ.

(﴿ وَوَقَفْت هَا هُنَا وَعَرَفَةُ كُلُهَا مَوْقِفٌ ﴾ وحدُّ عرفةً ما خرجَ عنْ وادي عرفةَ إلى الجبال المقابلةِ ثمّا يلي بسَاتِينَ بني عامر (﴿ وَوَقَفْت هَا هُنَا وَجَمْعٌ كُلُّهَا مَوْقِفٌ ﴾ . رواهُ مُسلمٌ ) أفادَ ﷺ أنّهُ لا يَتَمَيْنُ على أحدٍ نحرُهُ حيثُ نحرَ ولا وُقوفُهُ بعرفةً ولا جميع

حيثُ وقفَ بلُ ذلك مُوسَعٌ عليْهِمْ حيثُ نحروا في ايُ بُقعةٍ مـن بقاعٍ مَن فائهُ يُجوزَ عَنهُمْ وفي أيُ بُقعةٍ من بقـاعٍ عرفةَ وجمع وقفوا أجزاً وَهَلِهِ زيادَاتٌ في بيـان التَّخفيف عليْهـمْ وقلدْ كانَّ لَمُلِئَةٌ افادَ تقريرُهُ لمن حجَّ معهُ عَنْ لَمْ يقفْ في موقفِهِ ولمْ ينحر في منحرهِ إذْ منَ المعلومِ أنهُ حجَّ معهُ أُممٌ لا تُحصى ولا يَتُسعُ لَهَا مَكَانُ وُقوفِهِ ونحرهِ.

هـذا والـدُمُ الّـذي محلّـهُ منّـى هُـــوَ دمُ القــرانِ والتَّمَتُـــعِ والإحصار والإفسادِ والتّطوّع بالْهَدي.

وأمَّا الَّذِي يلزمُ المغتَمرَ فمحلُّهُ مَكَّةُ.

وأمَّا سائرُ الدَّماءِ اللاَّزمةِ من الجزاءَاتِ فمحلُّهَا الحرمُ الحرُّمُ الحرُّمُ الحرُّمُ الحرُّمُ الحرُّمُ وفي ذلِكَ خلافٌ معروفٌ.

## ٤\_ دخولُ مكَّةَ والخروج منها

٧٠٥ - وَعَنْ عَائِشَةً رَضَي اللّه عنها: «أَنْ النّبِيُ
 لَمَّا جَاءَ إِلَى مَكَةً دَخَلَهَا مِنْ أَعْلاهَا وَخَرَجَ مِنْ
 أَسْفَلِهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٥٧٧)، مسلم (١٢٥٨)].

هذا إخبارٌ عنْ دُخولِهِ ﷺ عامَ الفَّتْحِ فَإِنَّهُ دَخَلَهَا منْ محلٌ يُقالُ لَهُ كَذَاءَ بِفَتْحِ الْكَافَ واللهُ غيرُ مُنصوفٍ وَهِــيَ الثَّنِيَةُ الَّتِي يَنْلُ مُنْهَا إلى المعلَّاةِ مقبرةِ أَهْـلِ مَكُـةً وَكَانَتْ صعبةَ المرْتَقَى فسَهَلَهَا مُعاويةُ ثُمَّ عبدُ الملِكِ ثُمَّ المَهْدِيُّ ثُمَّ سُهُلَتْ كُلُّهَا في زمنِ سُلطان مصرَ المؤيِّد في حُدودِ عشرينَ وثمانمائةٍ.

وأسفلُ مَكَّةَ هِيَ النَّنَيَّةُ السُّفلى يُقالُ لَهَا كُذَا بضــمُّ الْكَـافُ والقصرِ عنذ بابِ الشَّبِيكَةِ، ويقولُ أَهْلُ مَكَّةَ: افْتَحْ وادخلْ وضمُّ واخرجُ

ووجْهُ دُخولِهِ ﷺ من النَّئِيَّةِ العليا ما رُويَ «أَنَّهُ قَـالَ أَبُـو سُفْيَانَ: لا أُسْلِمُ حَنَّى أَرَى الْخَيْـلَ تَطْلُـعُ مِـنْ كَـدَاءَ فَقَـالَ لَـهُ الْعَبَّاسُ: مَا هَذَا؟ قَالَ: شَيْءٌ طَلَعَ بِقَلْبِي وَإِنَّ اللَّهَ لا يُطْلِعُ الْخَيْلَ مِنْ هُنَالِكَ أَبِداً قَالَ الْعَبَّاسُ: فَلَكُوْتَ أَبًا سُفْيًانَ بِذَلِكَ لَمَّا دَخَـلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنْهَاه.

وعندَ البيْهَقيِّ [﴿دلانل النبوة ﴿﴿٩/٩﴾]] منْ حديثِ ابس عُمسَ

وفيه دلالة على استحباب الغسل لدخولِهِ مَكَّةَ

#### ٦\_ تقبيلُ الحجر الأسود

٧٠٧\_ وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهما، أنَّــهُ كَانَ يُقَبِّلُ الْحَجَرَ الأسوَدَ وَيَسْجُدُ عَلَيْهِ.

رَوَاهُ الْحَاكِمُ (٤٥٥/١) مَرْفُوعاً وَالْبَيْهَتِيُّ مَوْلُوفاً (٧٤/٥).

وحسَّنَهُ أَحَمَدُ وقَمَدْ رَوَاهُ الأَرْرَقَيُّ [فأخبار مَكَةُهُ (٢٢٩/١]] بسندِهِ إلى مُحمَّدِ بنِ عبَّادِ بنِ جعفرِ قالَ: رأيْت ابنَ عبَّـاسِ جــاءَ يومَ التَّرويةِ وعليهِ حُلَّةً مُرجُّلاً رأسَهُ فقبُّلَ الحجــرَ وسـجدَ عليْــهِ ثُمُّ قَبُّلَهُ وسجدَ عليْهِ ثلاثاً.

وروَاهُ أَبُو يَعْلَى (١٩٢/١) بَسْنَلُوهِ مِنْ حَدَيْثُو أَبِي فَاوْد الطَّيالسيُّ عنْ جعفرِ بنِ عُثمانَ المخزوميُّ ﴿قَالَ: رَأَيْت مُحَمَّدُ بْنَ عَبَّادِ بْنِ جَعْفَرِ قَبَّلَ الْحَجَرَ وَسَجَدَ عَلَيْهِ وَقَالَ: رَأَيْت خَالِي ابْسَنَ عَبَّاسٍ يُقِبَلُ الْجَجَرَ وَيَسْجُدُ عَلَيْهِ وَقَالَ: رَأَيْت عُمَرَ يُقَبِّلُ الْحَجَرَ وَيَسْجُدُ عَلَيْهِ وَقَالَ: رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَفْعَلُهُ.

وحديثُ ابنِ عُمرَ في صحيحٍ مُسلم (١٢٧١) ﴿أَنَّهُ قَبُلَ الْحَجَرَ وَالْتَزَمَّةُ، وَقَالَ: رَأَيْت رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِـك حَفِيَّـاً ۗ يُؤيِّـدُ

فَفِيهِ شَرَعَيَّةُ تَقْبَيلِ الحجر والسُّجُودِ عَلَيْهِ.

#### ٧- ثلاثة أشواط يرمُلُ فيها

٧٠٨- وَعَنَّهُ رضي اللَّه عنهما قَـالَ: ﴿أَمَرَهُـمُ النَّبِيُّ ﷺ: أَنْ يَرْمُلُوا ثَلاثَةَ أَشْوَاطٍ وَيَمْشُوا أَرْبَعاً، مَا بَيْنَ الرُّكُنِّينِ .

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٦٠٢)، مسلم (١٢٦٦)]

(وعنهُ) أي ابن عبَّاس (قالَ: أمرَهُمُ النَّبِيُّ عِينًا) أي أصحابـهُ الَّذِينَ قدموا مَعُهُ مَكَّةً في عُمرةِ القضاء (أنْ يرملوا) بضمُّ الميم (للائةَ أشواطي أيْ يُهَرولونَ فِيهَا فِي الطُّوافِ (ويمشوا أربعاً ما بسينَ الرُّكْنينِ مُتَّفقٌ عليْهِ).

٧٠٩- ﴿وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهمـــا، أَنَّـهُ

قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿كَيْفَ قَالَ حَسَّانُ ۗ فَٱنْشَدَهُ شِعْراً: عَدِمْتُ بُنَيِّتِي إِنْ لَـمْ تَرَوْهَـا ۚ تُثِيرُ النَّفْـعَ مَطْلُعُهَـا كَــدَاءَ فَتَبَسَّمَ ﷺ وَقَالَ: «ادْخُلُوهَا مِنْ حَيْثُ قَالَ حَسَّانُه.

واختُلفَ في اسْتِحبابِ الدُّخـول من حيــثُ دخــلَ ﷺ والحروج من حيث خرجَ

فقيلَ: يُسْتَحبُ وأنَّهُ يعدلُ إلنِّهِ منْ لَمْ يَكُنْ طريقُهُ عليْهِ.

وقالَ البعضُ: إنَّما فعلَهُ 武، لأنَّهُ كـانَ على طريقِهِ فـلا يُسْتَحِبُ لَنْ لَمْ يَكُنْ كَلْلِكَ.

وقالَ ابنُ تيميَّةَ: يُشبِهُ أنْ يَكُونَ ذَلِكَ واللَّهُ أعلـــمُ أنَّ النُّنيَّـةَ العليا الَّتِي تُشرفُ على الأبطح والمقابرِ إذا دخـلَ منهَـا الإنســانُ فَإِنَّهُ يَأْتِي مَنْ وُجْهَةِ البلدِ والْكَعبةِ ويسْتَقبلُهَا اسْتِقبالاً منْ غيرٍ انحرافٍ بخلافِ الَّذي يدخلُ من النَّاحيــةِ السُّفلى؛ لأنَّـهُ يسْتَدبرُ البلدَ والْكَعب َ فاسْتُحبُ أنْ يَكُونَ ما يليه منْهَا مُؤخَّراً لنـالأُ يستُدبرَ وجهَها.

## ٥ ـ القادمُ من مكة يبيتُ بذي طوى

٧٠٦– ﴿وَعَن ابْن عُمَرَ رضي اللَّه عنهمـــا، أَنَّـهُ كَانَ لا يَقْدُمُ مَكَّةً إِلاَّ بَاتَ بِلْذِي طُـوًى حَتَّى يُصْبِحَ وَيَغْتَسِلَ، وَيَذْكُرُ ذَلِكَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٥٧٣)، مسلم (١٢٥٩)].

(وَعَن ابْنِ عُمَرَ ظَيْجُهُ أَنْهُ كَانَ لا يَقْلَمُ مَكَّةَ إلاَّ بَـاتَ) لَيْلَـةَ

(بِنْدِي طُوِّى) في القاموسِ مُثلَّثةُ الطَّاءِ وينوَّنُ موضعٌ قريـبٌ منْ مَكَّةً.

(حَتْى يُصبحَ ويغْنَسلَ ويذْكَرُ ذلِكَ عـن النَّــيُّ ﷺ) أيْ أنَّـهُ نعلَهُ (مُتَّفقٌ عليهِ).

فِيهِ اسْتِحبابُ ذلِكَ.

وأنَّهُ يدخلُ مَكَّةَ نَهَاراً وَهُوَ قُولُ الأكثرِ.

وقالَ جماعـةٌ من السَّلف وغيرهِم: اللَّيلُ والنَّهَـارُ سواءٌ والنِّيُ مَنْكُمُ دخلَ مَكَّةَ في عُمرةِ الجعرانةِ ليلاً.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٢٦٩).

(وعنهُ) أي ابنِ عبَّاسِ (قالَ وَلَمْ أَرَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْتَلِمُ مِن الْبَيْتِ عَيْرَ الرُّكَنَيْنِ الْيَمْائِيْنِ، روَاهُ مُسلم، اعلم أَنْ للبيْت أربعةً أزَّكَان:

الرُّكُنُّ الاسودُ، ثُمُّ اليماني ويقالُ لَهُمَا: اليمانيــانِ بِتَخفيـفــِ الياء وقد تُشدَّدُ، وإنَّما قيلَ لَهُمَا: اليمانيانِ تغليباً كَالأبوينِ والقمرين.

والرُمُخْنان الآخران يُقالُ لَهُمَا الشَّاميَّان.

وفي الرُكْن الأسودِ فضيلَتَان كونُّهُ على قواعدِ إبرَاهِيمَ عليه السلام والثَّانيةُ كُونُهُ في الحِجْرِ.

وأمَّا اليمانيُّ ففِيهِ فضيلةُ كونِهِ على قواعدِ إبرَاهِيمَ.

وأمَّا الشَّاميَّان فليسَ فِيهمَا شيءٌ منْ هَاتَين الفضيلَتَين فلِهَذا خُصَّ الأسودُ بسنَّتَي النَّقبيلِ والاسْتِلامِ للفصيلَتينِ.

وأمَّا اليمانيُّ فيسْتَلَمُهُ منْ يطوفُ ولا يُقبِّلُهُ؛ لأنَّ فِيهِ فضيلةً

وَاتَّفَقَت الاَّمَّةُ على اسْتِحبابِ اسْتِلامِ الرُّكْنينِ اليمانيِّينِ.

وَاتَّفْقَ الجمَّاهِيرُ على أنَّهُ لا يمسيحُ الطَّائفُ الرُّكْنين الآخرينِ.

قالَ القاضي: وَكَانَ فِيهِ \_ أَيْ فِي اسْتِلامِ الرَّكْنِينِ الآخريـنِ \_ خلافٌ لبعضِ الصَّحابةِ والتَّابِعينَ وانقرضَ الخـلافُ وأجمــوا على أنَّهُمَا لا يسْتَلمان وعليَّهِ حديثُ البابِ.

#### ٩ ــ اتباعُ السنة في تقبيل الحجر

٧١١– «وَعَنْ عُمَرَ أَنَّهُ قَبَّلَ الْحَجَرَ وَقَــالَ: إنَّـي أَعْلَمُ أَنْكَ حَجَرٌ لا تَضُرُّ وَلا تَنْفَعُ، وَلَوْلا أَنَّى رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُقبُّلُك مَا قبَّلْتُك.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٥٩٧)، مسلم (١٢٧٠)]

وأخرجَ مُسلمٌ (١٢٧١) منْ حديثِ سُويد بنِ غَفلةَ أَنَّهُ قالَ: «رَأَيْت عُمَرَ قَبُّلَ الْمُحَجَرَ وَالْتَزَمَهُ وَقَالَ: رَأَيْت رَشُولَ اللَّهِ ﷺ بك حَفِيّاً». كَانَ إِذَا طَافَ بِالْبَيْتِ الطُّوَافَ الأَوُّلَ خَبُّ ثَلاثاً، وَمَشَى أَرْبُعاً [البخاري (١٦٤٤)، مسلم (١٣٦١)].

وَفِي رِوَايَةٍ: رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إِذَا طَافَ فِـي الْحَجِّ أَوِ الْعُمْرَةِ أَوَّلُ مَا يَقْدَمُ فَإِنَّهُ يَسْعَى ثَلاثَةَ أَطْوَافٍ بِالْبَيْتِ وَيَمْشِي أَرْبَعَةُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [خ (١٦١٦)، م (١٧٦١)]

وأصلُ ذٰلِكَ ووجْهُ حِكْمَتِهِ ما روّاهُ ابنُ عبَّاسٍ قـالَ: «قَـدِمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَصْحَابُهُ مَكَّةَ فَقَالَ الْمُسْرِكُونَ: إِنَّهُ يَقْدُمُ عَلَيْكُمْ وَفْـدٌ قَـدْ وَهَنَّتُهُـمْ حُمَّى يَثْرِبَ فَـأَمَرَ ﷺ أَصْحَابَـهُ أَنْ يَرْمُلُوا الْاَشْوَاطَ النَّلانَةَ وَأَنْ يَمْشُوا مَا بَيْنَ الرُّكَنِّينِ وَلَمْ يَمْنَعُهُ أَنْ يَرْمُلُوا الْأَشْوَاطَ كُلُّهَا إِلاَّ الإِبْقَاءُ عَلَيْهِمْ».

أخرجَهُ الشَّيخان [البحاري (٤٧٥٦)، مسلم (١٧٦٦)].

وفي لفظِ مُسلم (١٢٦٦)"أنَّ الْمُشْرِكِينَ جَلَسُوا مِمًّا يَلِي الْحَجَرَ وَإِنَّهُمْ حِينَ رَأَوْهُمْ يَرْمُلُونَ قَالُوا: هَؤُلاهِ الَّذِينَ رَعَمْتُمْ أَنَّ الْحُمَّى وَهَنَّهُمْ أَنَّهُمْ لاجْلَدَ مِنْ كَذَا وَكَذَا».

وفي لفظٍ لغيرهِ [أبو داود (١٨٨٩)] «إنْ هُـمْ إلاً كالغزلان؛ فَكَانَ هذا أصلَ الرَّمل وسببُهُ إغاظةُ المشركينَ وردُّ قولِهمْ وَكَــانَ هذا في عُمرةِ القضاءِ، ثُمُّ صارَ سُنَّةً ففعلَهُ في حجَّةِ الـوداعِ مـعّ زوال سببهِ وإسلام منْ في مَكَّةً.

وإنَّما لم يرملوا بينَ الرُّكْنينِ؛ لأنَّ المشرِكينَ كانوا من ناحيـةِ الحجرِ عندَ قُعيقعانَ فلمْ يَكُونُوا يرونَ منْ بين الرُّكْنين.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا بأسَ بقصدِ إغاظةِ الأعداء بالعبادةِ وأنَّهُ لا يُنافي إخلاصَ العمل بلْ هُوَ إضافةُ طاعةٍ إلى طاعةٍ وقـــدْ قالَ تعالى ﴿وَلا يَنَالُونَ مِنْ عَدُو َّ نَيْسَلاًّ إِلاَّ كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَـلُّ

## ٨- استلامُ الركنين اليمانيينِ

٧١٠ وَعَنْهُ رضي اللَّه عنهما قَالَ: اللَّمْ أَرَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْتَلِمُ مِنَ الْبَيْتِ غَيْرَ الرُّكُنِّسِنِ الْيَمَانِيَّيْنِ».

وأخرجَ البخاريُّ (١٦١١) أنَّ «رَجُلاً سَــَأَلَ ابْـنَ عُمَـرَ عَـن اسْتِلام الْحَجَر فَقَالَ: رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْتَلِمُهُ وَيُقَبِّلُهُ قَـالَ: أرَايْتَ إِنْ غُلِبْتِ فَقَالَ: دَعْ أَرَايْتِ بِالْيَمَنِ رَآيَتِ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْتَلِمُهُ وَيُقَيِّلُهُ».

وَرَوَى الْأَرْرَقَىُّ [وَأَخِارَ مَكَةً (٣٢٣/١ ، ٣٢٤)] حديثُ عُمرَ بزيادةٍ وأنَّهُ قالَ لَهُ عليُّ عليه السلام: بلى يــا أمـيرَ المؤمنـينَ هُــوَ يضرُّ وينفعُ؛ قالَ: وأينَ ذلِك؟ قـالَ: في كُتُسبِ اللَّهِ؛ قـالَ: وأيسنَ ذَلِكَ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ عَزُّ وجلُّ؟ قالَ: قالَ اللَّهُ ﴿وَإِذْ أَخَـٰذَ رَبُّـك مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ ٱلَسْتُ برَبُّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا﴾ [الأعراف: ١٧٢] قـالَ: فلمَّا خلـقَ اللُّـهُ آدمَ مسحَ ظَهْرَهُ فاخرجَ ذَرَيَّتُهُ منْ صُلبِهِ فقرَّرَهُمْ أَنَّهُ الرَّبُّ وَهُــمُ الْعبيدُ ثُمُّ كَتَبَ ميثاقَهُمْ في رقُّ وَكَانَ لِهَذا الحجر عينان ولسانٌ فَقَالَ لَهُ: افْتُحْ فَاكَ فَالْقَمَهُ ذَلِكَ السَّرُقُّ وجعلَهُ في هـذا الموضع، وقالَ: تشْهَدُ لمنْ وافَاك بالإيمان يومَ القياسةِ قـالَ الـرَّاوي: فقـالَ عُمرُ: أعوذُ باللَّهِ أنْ أعيشَ في قوم لسَّت فِيهِمْ يا أبا الحسنِ.

قالَ الطُّبرِيُّ: إنَّما قالَ ذلِكَ عُمرُ؛ لأنَّ النَّاسَ كانوا حديشي عَهْدٍ بعبادةِ الأصنام فخشيّ عُمرُ أنْ يفْهَمُوا أنْ تقبيلَ الحجر منْ باب تعظيم بعض الأحجار كما كانَّتِ العربُ تفعلُ في الجَاهِليُّةِ فَارَادَ عُمْرُ أَنْ يُعلَمُ النَّاسَ أَنَّ اسْتِلامَهُ اتَّبِاعٌ لفعل رسول اللَّهِ عَلَيْكُ لا لأنَّ الحجرَ ينفعُ ويضرُّ بذَاتِهِ كما كانَّتِ الجَاهِليَّةُ تعْتَقَــدُهُ في الأوثان.

# • ١ -- استلامُ الركن بمحجنِ وتقبيل المحجن

٧١٢ - وَعَنْ أَبِي الطُّفَيْلِ فَسَالَ: ﴿ وَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَطُوفُ بِالْبَيْتِ وَيَسْتَلِمُ الرُّكُنَ بِمِحْجَنِ مَعَهُ، وَيُقَبِّلُ الْمِحْجَنَ

رَوَاهُ مُسْلِم (١٢٧٥)

وأخرجَ التُّرمذيُّ (٩٦٦) وغيرُهُ وحسَّنَهُ منْ حديثِ ابـن عبَّاس قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ «يَأْتِي هَذَا الْحَجَرُ يَــوْمَ الْقِيَامَـةِ لَهُ عَيْنَانَ يُبْصِرُ بهمَا وَلِسَانٌ يَنْطِقُ بهِ وَيَشْهَدُ لِمَن اسْتَلَمَهُ بِحَقٌّ٩.

وَرَوَى الأَزْرَقَيُّ [ﭬأخبار مكة» (٣٢٤/١)] بأِسنادٍ صحيـح مـنْ حديثِ أَبن عبَّاس قالَ: إنَّ هذا الرُّكُنُّ يمينُ اللَّهِ عزَّ وجلَّ في

الأرض يُصافحُ بهِ عبادَهُ مُصافحةَ الرَّجلِ أَخَاهُ.

واخرجَ احمدُ عنْهُ الرُّكُنُّ بمينُ اللَّــهِ في الأرضِ يُصافحُ بِهَــاً خلقَهُ والَّذِي نَفْسُ ابنِ عَبَّاسِ بيدِهِ ما من امرئٍ مُسلمٍ يسألُ اللَّهَ عندَهُ شيئاً إلا أعطَاهُ إيَّاهُ.

وحديثُ ابي الطُّفيلِ دالُ أنَّـهُ يُجزئُ عن اسْتِلامِهِ بـاليدِ اسْتِلامُهُ بِالَةٍ ويقبُّلُ الآلةَ كَالحجنِ والعصا وَكَذٰلِكَ إذا اسْتَلْمَهُ بيدِهِ قبّلَ يدّهُ.

فقدْ روى الشَّافعيُّ أنَّهُ قالَ ابنُ جُريجِ لعطياءٍ: هـلْ رآيت احداً من اصحاب رسول اللَّهِ ﷺ إذا اسْتُلموا قَبُلُوا أَيْدَيُهُمْ؟ قال: نعمُ رآيت جابرَ بنَ عبدِ اللَّهِ وابـنَ عُمـرَ وأبـا سعيدٍ وأبــا هُريرةَ إذا اسْتَلَمُوا قَبُلُوا أَيْدَيُّهُمْ ۚ فَإِذَا لَمْ يُمْكِسْنِ اسْتِلامُهُۥ لأَجلِ الزُّحمةِ قامَ حيالَةُ ورفعَ يدَّهُ وَكَبَّرَ؛ لما روى «أَنَّهُ ﷺ قَالَ: يَا عُمَرُ إِنَّكَ رَجُلٌ فَــوِيٌّ لا تُزَاحِمُ عَلَى الْحَجَـرِ فَتَـوْذِي الضُّعَفَـاءَ إِنْ وَجَدَتَ خَلْوَةً فَاسْتَلِمْهُ وَإِلاًّ فَاسْتَقْبِلُهُ وَهَلُّلُ وَكَبَّرُهُ.

روَاهُ أَحَدُ (٢٨/١) والأزرقيُّ [واخبار مكنه (٣٣٣/١) ٢٣٣٤]] وإذا أشارَ بيدِهِ فلا يُقبُّلُهَا؛ لأنَّهُ لا يُقبِّلُ إلاَّ الحجرَ أو ما مسنَّ

## ١١- الاضطباعُ في الطوافِ

٧١٣ ـ وَعَنْ يَعْلَى بْنِ أُمَيَّةً قَالَ: ﴿طَافَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ مُضْطَبعاً ببُرْدٍ أَخْضَرًا.

رُوَّاهُ الْخَمْسَةُ [أحمد (٢٢٧/٤)، أبو داود (١٨٨٣)، ابن ماجمه (٢٩٥٤)] إلاَّ النَّسَائِيِّ، وَصَحَّحَهُ التَّرْمِذِيُّ (٨٥٩).

الاضطباعُ: افْتِعالٌ من الضَّبعِ وَهُوَ العضوُ ويسمَّى السَّابُطَ؛ لأنَّهُ يُجعلُ وسطَ الرُّداء تحتَّ الإبطِ ويبدي ضبعَهُ الأبمنَ.

وقيل: يبدي ضبعيدِ.

وفي النَّهَايَةِ: هُوَ أَنْ يَاخِذَ الإزارَ أَوِ البَرِدَ وَيَجِعُلُهُ تَحْتَ إِبْطِـهِ الايمنِ ويلقي طرفيهِ على كَيْفِهِ الأيسرِ منْ جِهَتَيْ صدرِهِ وظَهْرِهِ.

وأخرجَ أبو داود (١٨٨٩) عن ابسنِ عبَّـاسِ: اضطبـعَ فَكُـبُّرَ واسْتَلَمْ وَكُبِّرَ ثُمُّ رَمَلَ ثلاثةَ أطواف كانوا إذا بلغوا الرُّكُنَّ اليمانيُّ وَتَغَيِّبُواْ مَنْ قُريـشِ مَشـوا ثُـمٌ يطلعـونَ عَلَيْهِـمْ يَرَمُلـونَ

تقولُ قُريشُ: كَأَنُّهُم الغزلانُ قالَ ابنُ عبَّاسِ: فَكَانَتْ سُنَّةً.

وأوَّلُ مَا اضطبعوا في عُمرةِ القضاء ليسْتَعينوا بذلِسكَ على الرَّملِ ليرى المشركُونَ قُوْتَهُمْ ثُمَّ صارَ سُنَّةً ويضطبعُ في الأشواطِ السَّبعةِ فاذا قضى طوافَهُ سوَّى ثباتِهُ ولمْ يضطبعْ في رَكْعَتَني الطَّوافِ وقبلَ: في النَّلاثةِ الأولى لا غيرُ.

# ١٢ ـ التكبيرُ في حين التهليل

٧١٤ - وَعَنْ أَسَسِ ﴿ قَالَ: كَانَ يُهِلُ مِنَّا الْمُكَبِّرُ فَلا يُنْكَرُ
 الْمُهِلُ فَلا يُنْكَرُ عَلَيْهِ، وَيُكبَرُ مِنَّا الْمُكبَرُ فَلا يُنْكَرُ
 عَلَيْهِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٥٩)، مسلم (١٢٨٥)].

تقدّم أنَّ الإهلالَ رفعُ الصَّوْتِ بالتَّلبيةِ واوَّلُ وَقْتِهِ منْ حينِ الإحرامِ إلى الشُّرُوعِ فِي الإحلالِ وَهُوَ فِي الحِــجُ إلى أنْ يـأخذَ فِي رمي جمرةِ العقبةِ وفي العمرةِ إلى الطَّواف.

ودلُ الحديثُ على أنَّهُ منْ كَبُرَ مَكَانَ التَّلبيةِ فلا نَكِيرَ عليهِ بلْ هُوَ سُنَّةً؛ لأنَّهُ يُريدُ انساً أنَّهُمْ كانوا يفعلونَ ذلِكَ ورسولُ اللهِ ﷺ فِيهِمْ فيقرُ كُلاً على ما قالَـهُ إلاَّ أنَّ الحديثَ وردَ في صفةِ غُدوَّهِمْ منْ منى إلى عرفاتٍ.

وفِيهِ ردٌّ على منْ قالَ: يقطعُ التَّلبيةَ بعدَ صُبح يوم عرفةً.

### ١٣ - الإسراعُ بالضعفةِ من مزدلفة

٧١٥ - «وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: بَعَثْنِي النَّبِيُ ﷺ فِي الثَّقَلِ، أو قَالَ: فِي الضَّعَفَةِ مِنْ جَمْعِ بِلَيْلٍ»

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٧٧)، مسلم (١٢٩٣)].

(وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضى الله عنهما قَالَ: بَعَنْنِي النَّبِيُّ ﷺ فِي النَّقَلِ) - بَفَتْحِ المُثْلَثِةِ وَفَتْحِ القافِ وَهُـوَ مَتَاعُ المُسافرِ كما في النَّهَايةِ.

(أوْ قالَ في الضَّعفةِ) شَكُّ من الرَّاوي

(منْ جمعٍ) بفَتْحِ الجيمِ وسُكُونِ الميمِ على المزدلفةِ سُـمَيّتُ بِهِ؛ لأنْ آدمَ وحوَّاءً لَمَّا أهبطا اجْتَمعاً بِهَا كما في النّهابةِ.

(بليلٍ) وقد عُلمَ أنْ منَ السُّنَةِ أنَّهُ لا بُدُ منَ المبيتِ بجمعِ وأنَّهُ لا بُدُ منَ المبيتِ بجمعِ وأنَّهُ لا يُفيضُ من بَاتَ بِهَا إلا بعدَ صلاةِ الفجرِ بِهَا ثُمَّ يقفُ في المشعرِ الحرامِ ولا يدفعُ منهُ إلا بعدَ إسفارِ الفجرِ جداً ويدفعُ قبلَ طُلُوعِ الشَّمسِ وقد كانت الجَاهِلِيَّةُ لا يُفيضونَ من جمع حَتَّى تطلعَ الشَّمسُ ويقولونَ: اشرقَ ثبيرُ كيما نُعيرُ، فخالفَهُمْ عَلَيْ اللهِ اللهُ على الرُّخصةِ اللهُ على الرُّخصةِ للشَّعفةِ في عدم اسْتِكُمالِ المبيتِ.

والنَّسَاءُ كالضَّعَفَةِ ايضاً لحديثِ اسماءَ بنَّتِ ابِي بَكُرِ والبخاري (١٩٧٩)، مسلم (١٩٧٩)، رضي اللَّه عنهما قَانَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَذِنَ لِلظُّعُنِ، بضمَّ الظَّاء والعينِ المُهمَلةِ وسُكُونِهَا جمعُ طعينةٍ وَهِيَ المراةُ فِي الْهُودجِ ثُمَّ أَطلقَ على المراةِ وعلى الْهَودجِ بلا امراةٍ كما في قالنَهايةِ،

# ٤ ١ ـ جوازُ الدفعِ من مزدلفة قبلَ الفجر لعذرِ

٧١٦ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ: «اسْتَأْذَنَتْ سَوْدَةُ رَسُولَ اللّهِ ﷺ لَيْلَةَ الْمُؤْدَلِفَةِ: أَنْ تَدْفَعَ قَبْلُهُ، وَكَانَتْ ثَبْطَةً - تَعْنِي ثَقِيلَةً - فَأَذِنَ لَهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٨٠)، مسلم (١٢٩٠)].

روعنْ عائشةَ رضى الله عنها قالَتْ: اسْتَأَذَنَتْ سَوْدَةُ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَيْلَةَ الْمُزْدَلِقَةِ أَنْ تَلْفَعَ قَبْلَهُ وَكَانَتْ لَبْطَةً، بِفَتْحِ الْمُثَلَّدَةِ وَسُكُونِ الْمُوَحَدَةِ فَسَرَهَا قَوْلُهُ (يَغْنِي: تَقِيلَةً فَأَذِنَ لَهَا، مُتَفْقَ عَلْهِمَا) على حديث ابنِ عبّاسٍ وعائشةً.

وفِيهِ دليلٌ على جوازِ الدُّفعِ منْ مُزدلفةَ قبلَ الفجرِ ولَكِـنْ للعذرِ كما أفادَهُ قولُهُ (وَكَانَت ثبطةً) وجُهُورُ العلماءِ أَنَّهُ يجبُ المبيتُ بمزدلفةَ ويلزمُ منْ تركة دمٌ.

وَذَهَبَ آخرونَ إلى أنَّهُ سُنَّةً إنْ تَرَكَهُ فَاتَتُهُ الفضيلةُ ولا إثــمَ عليْهِ ولا دمَ ويبيتُ أكثرَ اللَّيلِ.

وقيلَ: ساعةً منَ النَّصفِ الثَّاني.

وقيلَ: غيرُ ذلِكَ والَّذي فعلَهُ ﷺ المبيتَ بهَا إلى أنْ صلَّى

\_

وقد قالَ «خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ».

٥ ١ ــ رمي الجمرة بعد طلوع الفجر

٧١٧- وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: قَالَ لَنَا رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لَا تَرْمُوا الْجَمْرَةَ حَتَّى تَطْلُعُ الشَّمْسُ﴾.

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلاَّ النسائي [أحمد (٢٣٤/١)، أبسو داود (١٩٤٠)، الرمذي (٨٩٤٧)، ورواه النسائي (٨٩٤٠)، ابن ماجه (٣٠٧٥)].

وَفِيهِ الْقِطَاعُ

وذلِك؛ لأنَّ فِيهِ الحسنَ العربيُّ بجليُّ كُـوفيُّ ثقةٌ اخْتَجُّ بِـهِ مُسلمٌ واسْتَشْهَدَ بِـهِ البخـاريُّ غـيرَ أنَّ حديثُـهُ عـن ابـنِ عبَّـاسٍ مُنقطةً.

قالَ أحدُ: الحسنُ العرنيُ لم يسمعُ من ابنِ عبَّاسٍ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ وقْتَ رمي جمرةِ العقبةِ منْ بعدِ طُلوعِ الشَّمسِ وإنْ كانَ الرَّامي عُمْنُ أُبيحَ لَهُ التَّقَـدُمُ إلى منَّى وأذنَّ لَـهُ في عدم المبيتِ بمزدلفةً.

وفي المسألةِ أربعةُ أقوالِ:

(الأوَّلُ) جوازُ الرَّميِ منْ بعدِ نصفِ اللَّيلِ للقادرِ والعــاجزِ قالَهُ أحمدُ والشَّافعيُّ.

(الشَّاني) لا يجوزُ إلاَّ بعدَ الفجرِ مُطلقاً وَهُـوَ قـولُ أبـي حنيفةً.

(الثَّالثُ) لا يجوزُ للقادر إلاَّ بعدَ طُلوعِ الفجرِ ولمَنْ لَهُ عُـذرٌ بعدَ نصفِ اللَّيلِ وَهُوَ قولُ الْهَادويَّةِ.

(والرَّابعُ) للتَّوريُّ والنَّخعيُّ أنَّهُ منْ بعدِ طُلُوعِ الشَّمسِ للقادرِ؛ وَهَذا أقوى الأقوالِ دليلاً وأرجحُهَا قيلاً.

١٦ من أجاز رمي الجمار قبل الفجر
 ٧١٨ وعَنْ عَائِشَـةً رضـى اللَّـه عنهـا قَـالَتْ:

﴿ أَرْسَلَ النَّبِيُّ ﷺ بِأُمُّ سَلَمَةَ لَيْلَةَ النَّحْرِ، فَرَمَسَتِ الْجَمْرَةَ قَبْلَ الْفَجْرِ، فَرَمَسَت

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (١٩٤٢) وَإِسْادُهُ عَلَى شَرْطِ مُسْلِمٍ

الحديثُ دليلٌ على جوازِ الرَّميِ قبلَ الفجرِ؛ لأنَّ الظَّاهِرَ أَنَّهُ لا يخفى عليْهِ ﷺ ذلِكَ فقرَّرَهُ وقدْ عارضَهُ حديثُ ابنِ عبَّاسِ.

وجمع بينَهُمَا بأنَّهُ لا يجوزُ الرَّميُ قبلَ الفجرِ لمَـنْ لَـهُ عُـندٌ، وَكَانَ ابنُ عَبَّاسٍ لا عُندَ لَهُ وَهَذا قولُ الْهَادويَّةِ فَـانَّهُمْ يقولـونَ: لا يجوزُ الرَّميُ للقادرِ إلاَّ بعدَ الفجرِ ويجوزُ لغيرِهِ منْ بعدِ نصفِ اللَّيلِ إلاَّ أَنَّهُمْ أجازوا للقادرِ قبلَ طُلُوعِ الشَّمسِ.

وقد ذَهَبَ الشَّافعيُّ إلى جوازِ الرَّميِ من بعدِ نصف اللَّيـلِ للقادرِ والعاجزِ.

وقالَ آخـرونَ: إنَّـهُ لا رمـيَ إلاَّ مـنْ بعـلِو طُلُـوعِ الشَّـمسِ للقادرِ وَهُوَ اللَّذي يدلُّ لَهُ فعلُهُ ﷺ.

وقولُهُ فِي حديثِ ابنِ عبَّاسِ الْمُتقدَّمِ قريباً، وَهُـوَ وإنْ كانَّ فِيهِ انقطاعٌ فقدْ عضدَهُ فعلَهُ معَ قُولِهِ «خُذُوا عنِّي» الحديث.

وقدْ تقدُّمَتْ أقوالُ العلماء في ذلِكَ.

# ١٧ ـ الحجُّ: مزدلفة وعرفة

٧١٩- وَعَنْ عُرْوَةَ بْنِ مُضَرِّس ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَسنْ شَهدَ صَلاتَنَا هَانِهِ - يَعْنِي بِالْمُزْدَلِفَةِ - فَوَقَفَ مَعَنَا حَتَّى نَدْفَعَ. وَقَدْ وَقَفَ بِعَرَفَةَ قَبْلَ ذَلِكَ لَيْلاً أو نَهَاراً، فَقَدْ تَمُ حَجُهُ وَقَضَى تَفَيْهُ».

رَوَاهُ الْتَكَمْسَـــَةُ وَأَحَـــد (٤/٥١)، أبـــو داود (١٨٩٥)، النســـاني (٣٦٧)، ابن ماجه (٣٠١٦)، وَصَحَّحَهُ التَّرْمِذِيُّ (٨٩١) وَالْمِنْ خُرُيْمَةَ (٢٨٢٠).

روعنْ عُروةً بنِ مُضرَّسٍ) بضمَّ الميم وتَشديدِ الرَّاءِ وبالضَّادِ المُعجمةِ والسَّينِ المُهمَّلةِ، كُونِيُّ شَهدَ حجَّة الوداعِ وصَدرُ حديثِهِ اللَّه قال: «أَتَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بِالْمُوقِف يَعْنِي جَمْعاً فَقُلْت: جِنْت يَا رَسُولَ اللَّهِ مِسنْ جَبَلِ طَيَّى فَأَكُلُلْتُ مَطيْتِي وَٱتْعَبْت

وفي روايةٍ؛ لأبي داود (١٩٤٩) «مَنْ أَذْرُكَ عَرَفَةَ قَبْـلَ أَنْ يَطْلُعَ الْفَجْرُ فَقَدْ أَدْرَكَ الْحَجُّ».

ومنْ روايةِ الدَّارقطنيُّ (٢٤٠/٢) «الْحَجُّ عَرَفَةَ الْحَجُّ عَرَفَةَ الْحَجُّ عَرَفَةَ». قالوا: فَهَذا صريحٌ في المرادِ.

وأجابوا عنْ زيادةٍ «وَمَنْ لَمْ يُدْرِكْ جَمْعًا فَـلا حَجَّ لَـهُ» باحتِمالِهَا التَّاويلَ أيْ فلا حجُّ كَامَلَ الفَصْيلةِ وبانَّهَا روايةٌ أَنْكَرَهَا أبو جعفر العقيليُّ والُّفَ في إنْكَارِهَا جُزءاً.

وعن الآيةِ أَنْهَا لا تَدَلُّ إلاَّ على الأمر بالذُّكْر عنــدَ المشـعر لا على أنَّهُ رُكُنَّ وبأنَّهُ فعلَهُ ﷺ بياناً للواجب المسْتَكُملِ

# 1٨ - الإفاضةُ قبلَ أن تطلعَ الشمسُ

· ٧٢- وَعَنْ عُمَرَ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ الْمُشْسِرِكِينَ كَـانُوا لا يُفِيضُـونَ حَتَّـى تَطْلُـعَ الشَّـمْسُ وَيَقُولُــونَ: أَشْرِقْ ثَبِيرٌ، وَإِنَّ النَّبِيِّ ﷺ خَالَفَهُمْ، فَأَفَاضَ قَبْـلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٦٨٤).

(وعن عُمرَ ﷺ قالَ: إنَّ المشركِينَ كانوا لا يفيضون) أيّ منْ مُزدلفةً.

(حَتَّى تطلعَ الشَّمسُ ويقولون: أشرقُ) بفَتْحِ الْهَمْزَةِ فعلُ أمرٍ منَ الإشراقِ أي ادخـلُ في الشُـروق (لبـيرُ) بفَتْـح المثلَّــةِ وَكَسـرُ الموحَّدةِ فمثنَّاةٌ تَحْتِيَّةٌ فراءٌ جبلٌ معروفٌ على يسار الذَّاهِـبِ إلى منَّى وَهُوَ أعظمُ جبال مَكَّةً.

﴿ وَإِنَّ النَّبِيُّ ﷺ خَالَفَهُمْ فَأَفَاضَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ ﴾.

روَاهُ البخاريُّ).

وفي رواية بزيادة «كيما نُعَبُّرُ» اخرجَهَا الإسماعيليُّ وابـنُ ماجَهْ (٣٠٢٢) وَهُوَ منَ الإغارةِ: الإسراعُ في عدوِ الفرسِ.

وفِيهِ أَنَّهُ يشرعُ الدُّفعَ وَهُوَ الإفاضــةُ قبـلَ شُـروق الشُّـمس

نْفْسِي وَاللَّهِ مَا تَرَكْت مِنْ جَبَلِ إلاَّ وَقَفْت عَلَيْهِ فَهَـلْ لِـي مِـنْ ﴿ تَمُّ حَجُّهُهُ. حَجُّ ثُمُّ ذَكَرَ الحديثَ.

> الْفَجْرِ (هَاذِهِ يَعْنِي: بِالْمُزْدَلِقَةِ فَوَقَفَ مَعَنَا) أَيْ فِي مُزْدَلِفَةَ (حَتَّى نَدْفَعَ وَقَدْ وَقَفَ بِعَرَفَةَ قَبْلَ ذَلِكَ لَيْلاً أَو نَهَاراً فَقَدْ تُمَّ حَجُّهُ وَقَضَى

> > روَاهُ الخمسةُ وصحَّحَهُ التَّرمذيُّ وابنُ خُزيمةً)

فِيهِ دَلَالَةٌ عَلَى أَنَّهُ لِا يَتِمُ الحَـجُ إِلَّا بِشُهُودِ صَلَاةِ الفَجَرِ بمزدلفةَ والوقوفِ بِهَا حَتَّى يدفعَ الإمامُ وقـــدْ وقـفّ بعرفـةُ قبـلَ ذلِكَ في ليل أو نَهَارٍ.

ودلُّ على إجزاءِ الوقوفِ بعرفةَ في نَهَار يوم عرفةَ إذا كــانَ منْ بعدِ الزُّوال أو في ليلةِ الأضحى وأنَّهُ إذا فعلَ ذلِكَ فقـدْ قضى تفثُّهُ وَهُوَ قضاءُ المناسيك.

وقيلَ: إذْهَابُ الشُّعرِ ومفْهُومُ الشَّرطِ أنَّ منْ لمْ يفعلْ ذلِـكَ لم يَتِمَّ حجْهُ.

فَأَمَّا الوقوفُ بعرفةً فإنَّهُ مُجمعٌ عليْهِ.

وأمَّا بمزدلفةَ فلَهَبَ الجمهُورُ إلى أنَّهُ يَتِـمُّ الحـجُ وإنْ فَاتَـهُ ويلزمُ فِيهِ دمٌ.

وَذَهَبَ ابنُ عَبَّاسِ وجماعةٌ من السَّلفِ إلى أَنَّهُ رُكْنُ كعرفـةَ وَهَذا مَفْهُومٌ دليلُهُ ويدلُّ لَهُ روايةُ النَّسائيّ «وَمَنْ لَمْ يُدْرِكَ جَمْعاً فَلا حَجُّ لَهُ».

وقوله تعالى ﴿فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِنْـــدَ الْمَشْـعَرِ الْحَرَامِ﴾ [البقرة: ١٩٨] وفعلُهُ ﷺ.

وقولُهُ «خُذُوا عَنَّى مَنَاسِكَكُمْ».

وأجابَ الجمُّهُورُ بانَ المرادَ من حديثِ عُروةً منْ فعلَ جميع مَا ذَكَرَ فَقَدْ تَمَّ حَجُّهُ وَأَتَى بِالْكُمَالِ مِن الحَجُّ ويدلُّ لَهُ مَا أخرجَهُ أحمدُ (٣٠٩/٤) وأَهْــلُ السُّـننِ زأبو داود (١٩٤٩)، الـترمذي (٨٨٩)، النساني (٢٦٤/٥)، ابن ماجه (٣٠١٥)] وابنُ حبَّانَ (٣٨٩٢) والحَــاكِمُ (٢٢/١) والدارقطني (٢٤٠/٢) والبيهَقيُّ (٧٣/٥) ﴿أَنَّهُ أَنَّـاهُ ﷺ ُوهُوَ وَاقِفٌ بِعَرَفَاتٍ نَاسٌ مِنْ أَهْلِ نَجْــدٍ فَقَـالُوا: كَيْـف الْحَـجُّ؟ فَقَالَ: الْحَجُّ عَرَفَةَ مَنْ جَاءَ قَبْلَ صَلاةِ الْفَجْرِ مِنْ لَيْلَةِ جَمْعٍ فَقَـــدْ

وَتَقَدُّمَ حَدَيثُ جَابِرٍ [م (١٢١٨)] «حَتَّى أَسَفَرَ جَدًّا».

# ١٩ ـ التلبيةُ حتى رمي الجمار

٧٢١– وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ وَأُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ رضي اللَّه عنهم قَالًا: ﴿ لَمْ يَزَلِ النَّبِيُّ ﷺ يُلَبِّي حَتَّى رَمَى جَمْرَةَ الْعَقَبَةِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٦٨٤).

فِيهِ دليلٌ على مشروعيَّةِ الاسْتِمرارِ في النَّلبيةِ إلى يومِ النَّحـرِ 

ذَهَبَ الجَمْهُورُ إلى الأوَّلِ وأحمدُ إلى الثَّاني ودلَّ لَهُ مــا روَاهُ النَّسانيّ (٧٦٨/٥) ﴿فَلَمْ يَزَلْ يُلَبِّي حَتَّى رَمَى الْجَمْرَةَ فَلَمَّا رَجَعَ

وما روَّاهُ أيضاً ابنُ خُرِيمةً (٢٨٨٧) وقالَ: حديثٌ صحيحٌ من حديثِ ابن عبَّاس عنْ الْفَصْل «أَنَّهُ قَالَ: أَفَضْت مَـعَ رَسُول اللَّهِ ﷺ مِنْ عَرَفَاتٍ فَلَمْ يَزَلْ يُلَبُّسي حَتْى رَمَى جَمْرَةَ الْعَقَبَةِ وَيُكَبِّرُ مَعَ كُلِّ حَصَاةٍ ثُمُّ قَطَعَ التَّلْبِيَةَ مَعَ آخِرِ حَصَاةٍۥ وَهُوَ يُبيُّــنُ المرادَ منْ قولِهِ: ﴿حَتَّى رَمَى جَرَّهُ العَقْبَةِ﴾ أيْ أَنَّمُ رَمَّيْهَا وللعلماءِ.

خلافٌ مَتَى يقطعُ التَّلبيةَ وَهَذِهِ الأحاديثُ قَدْ بيَّنَـتْ وقْتَ تركِهِ ﷺ لَهَا.

### ٠٧- رمي الجمرة بسبع حصيات

٧٧٢ وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْن مَسْعُودٍ رضي اللَّه تعالى عنه: أنَّهُ جَعَلَ الْبَيْتَ عَـنْ يَسَـارِهِ، وَمِنَّى عَـنْ يَميينهِ، وَرَمَى الْجَمْـرَةُ بِسَبْعِ حَصَيَـاتٍ، وَقَـالَ: هَـذَا مَقَامُ الَّذِي أُنْزِلَتْ عَلَيْهِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٧٤٨)، مسلم (١٧٩٦)].

(وعن عبدِ اللَّهِ بن مسعودِ ﴿ أَنَّهُ جعلَ البيْتَ على يسارهِ) عندَ رميهِ جمرةَ العقبةِ (ومنَّى عنْ يمينِهِ ورمَّى الجمرةَ بسبع حصيَّاتٍ وقالَ: هذا مقامُ الَّذِي أَنزَلَتْ عليْهِ سُورةُ البقرةِ مُتَّفَقٌ عليْهِ قامَ

الإجماءُ على أنَّ هذِهِ الْكَيْفَيَّةُ لِيسَتْ بواجبةِ وإنَّمَا هِيَ مُسْتَحَبَّةٌ وَهَذَا قَالَهُ ابنُ مسعودٍ ردّاً على منْ يرمِيهَا منْ فوقِهَا.

وَاتَّفَقُوا أَنَّ سَائرَ الْجَمَارِ تُرمَى مَنْ فَوَقِهَا

وحصُّ سُورةَ البقرةِ بـالذُّكْرِ؛ لأنَّ غـالبّ أعمـالِ الحـــجُّ مذْكُورةٌ فِيهَا أَو لأنَّهَا اشْتَملَتْ على أَكْثر أُمسورِ الدَّيانَساتِ والمعاملات.

وفِيهِ جوازُ أَنْ يُقالَ: سُورةُ البقرةِ خلافاً لمنْ قالَ: يُكُرَّهُ ولا دليلَ لَهُ.

#### ٢١ ـ وقت رمي الجمرات

٧٢٣- وَعَنْ جَابِرٍ ﴿ قَالَ: ﴿ رَمَى رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ الْجَمْرَةَ يَوْمَ النَّحْرِ ضُحَّى. وَأَمَّا بَعْدَ ذَلِــكَ فَـاإِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ.

رُوَاهُ مُسْلِمٌ (١٢٩٩).

تقدَّمَ الْكَلامُ على وقْتِ رمي جمرةِ العقبـةِ والحديثُ دليـلٌ على أنَّ وقْتَ رمي الثَّلاثِ الجمارِ من بعدِ زوالِ الشَّمسِ وَهُـوّ قولُ جَمَاهِيرِ العلماء.

### ۲۲ ــ رمى الجمرات الثلاث

٧٢٤– ﴿وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهمـــا: أَنَّـهُ كَانَ يَرْمِي الْجَمْرَةُ الدُّنْيَا بِسَبْعِ حَصَيَاتِ، يُكَـبُّرُ عَلَى أَثَرِ كُلِّ حَصَاةٍ، ثُمَّ يَتَقَدَّمُ ثُمَّ يُسْهِلُ، فَيَقُـومُ فَيَسْتَقْبِلُ الْقِبْلَةَ، ثُمُّ يَدْعُو وَيَرْفَعُ يَدَيْهِ وَيَقُومُ طَوِيلًا، ثُمَّ يَرْسِي الْوُسْطَى، ثُمَّ يَأْخُذُ ذَاتَ الشَّمَالِ فَيُسْهِلُ، وَيَقُومُ مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةِ، ثُمُّ يَدْعُو فَيَرْفَعُ يَدَيْهِ وَيَقُسُومُ طَويـلاً، ثُمُّ يَرْمِي جَمْرَةَ ذَاتِ الْعَقَبَةِ مِنْ بَطْنِ الْـوَادِي وَلا يَقِفُ عِنْدَهَا، ثُمُّ يَنْصَرِفُ، فَيَقُولُ: هَكَذَا رَأَيْت رَسُولَ اللهِ ﷺ يَفْعَلُهُ.

رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ (١٧٥١).

(وَعَن ابْن عُمَرَ رضي الله عنهما أنَّهُ كَانٌ يَرْمِي الْجَمْرَةَ الدُّنيَّا) بضمُّ الدَّالِ وبِكَسرِهَا أي الدَّانيةِ إلى مسجدِ الخيـفـ وَهِـيَ أوَّلُ الجمرَاتِ الَّتِي تُرمى ثاني النَّحر.

(السَبْعِ حَصَيَاتٍ يُكَبِّرُ عَلَى أَثَرِ كُلِّ حَصَاةٍ ثُمٌّ يَتَقَدَّمُ ثُمٌّ يُسْهِلُ ﴾) بضمُّ حرف المضارعةِ وسُكُونِ الْمُهْمَلةِ أَيْ يقصدُ السَّهْلَ

(فيقومُ فيسْتَقبلُ القبلةَ ثُمَّ يدعو ويرفعُ يديُّهِ ويقومُ طويلاً ثُمَّ يرمي الوسطى ثُمَّ يَاخِذُ ذَاتَ الشَّمالِ؛ أيْ يمشي إلى جِهَــةِ شمالِـهِ ليقفَ داعياً في مقام لا يُصيبُهُ الرَّميُ.

(فيسهلُ ويقومُ مُسْتَقبلَ القبلةِ ثُــمُّ يدعو ويرفعُ يديْهِ ويقومُ طويلاً ثُمَّ يرمي جمرةَ ذَاتِ العقبةِ منْ بطنِ الوادي ولا يقفُ عندَهَا ثُمَّ ينصرفُ فيقولُ: هَكَـٰذا رأيْت رسولَ اللَّــهِ ﷺ يفعلُــهُ روَاهُ

فِيهِ ما قد دلت عليهِ الأدلَّةُ الماضيةُ من الرَّمي بسبع حصيَاتٍ لِكُلُ جمرةٍ والتَّكْبير عندَ كُلُ حصاةٍ.

وفِيهِ زيادةٌ أنَّهُ يسْتَقبلُ القبلةَ بعدَ الرَّمـي للجمرَتَينِ ويقـومُ طويلاً يدعو اللَّهَ تعالى.

وقدْ فسَّرَ مقدارَ القيام ما أخرجَهُ ابنُ أبسي شيبةُ [﴿المصنفِ (٢٩٤/٣)] بإسنادٍ صحيحٍ أنَّ ابنَ عُمرَ كانَ يقومُ عندَ الجمرَتَينِ بمقدار ما يقرأ سُورةَ البقرةِ.

وأنَّهُ يرفعُ يديُّهِ عندَ الدُّعاء.

قَالَ ابنُ قُدامةَ: ولا نعلمُ في ذلِكَ خلافاً إلاَّ ما يُروى عــنْ مَالِكَ: أَنَّهُ لا يرفعُ يديُّهِ عنــذَ الدُّعــاءِ وحديـتُ ابــنِ عُمــرَ دليــلّ لخلاف ما قالَ مالِكُ.

### ٢٣ ــ التحليقُ والتقصيرُ

٧٢٥– وَعَنْهُ رضى اللّه عنهما أنَّ رَسُــولَ اللَّــهِ ﷺ قَالَ: «اللَّهُمُّ ارْحَم الْمُحَلِّقِينَ قَالُوا: وَالْمُقَصُّرِيــنَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ فِي الثَّالِثَةِ: وَالْمُقَصُّرينَ».

مُتَفَقٌّ عَلَيْهِ [البخاري (١٧٢٧)، مسلم (١٣٠١)]

(وعَنْهُ) أي ابنِ عُمرَ رضي اللَّه عنهما (أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ: «اللَّهُمُّ ارْحَم الْمُحَلَّقِينَ») أي الَّذينَ حلقوا رُموسَهُمْ في حـجُّ أو عُمرةٍ عندَ الإحلالِ منْهَا.

(قالوا): يعني السَّامعينَ من الصَّحابةِ.

قَالَ المُصنَّفُ فِي الفَتْحِ (٩٦٢/٣): إنَّهُ لَمْ يَقَفْ فِي شَسِيء من الطُرق على الَّذي تولَّى السُّؤالَ بعدَ البحثِ الشَّديدِ عنْهُ.

(والمقصّرينَ) هُوَ من عطف التّلقين كما في قول تعالى ﴿قَالَ وَمَنْ كَفَرَ﴾ على أحدِ الوجْهَينِ في الآيةِ كأنَّهُ قيلَ: وارحـم المقصرينَ.

(يا رسولَ اللَّهِ؟ قالَ في النَّالثةِ: والمقصِّرينَ مُتَّفقٌ عليْهِ).

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ دَعِمَا للمحلِّقينَ مرَّتَين وعطفَ المقصَّرينَ في التَّالثةِ وفي روايَاتٍ «أنَّهُ دعا للمحلَّقينَ ثلاثــاً» ثُـــمُّ عطــفَ

ثُمُّ إِنَّهُ اخْتُلُفَ فِي هذا الدُّعاء مَتَى كانَ منهُ ﷺ فقيلَ: في عُمرةِ الحديبيةِ وجزمَ بهِ إمامُ الحرمينِ.

وقيلَ: في حجَّةِ الوداع وقوَّاهُ النَّوويُّ وقــالَ: هُــوَ الصَّحيــحُ

وقالَ القاضي عياضٌ: كانَ في الموضعين.

قَالَ النَّوويُّ: ولا يبعدُ ذلِكَ وعثلِهِ قالَ ابنُ دقيقِ العيدِ.

قَالَ المصنَّفُ: وَهَذَا هُوَ المُتَعَيِّنُ لِتَظافرِ الرُّوايَاتِ بذلِكَ.

والحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ الحلقِ والتَّقصيرِ وأنَّ الحلقَ. أفضلُ هذا ويجبُ في حلــق الـرَّاس اسْـتِكُمالُ حلقِــهِ عنــدَ الْهَادويَّةِ ومالِكٍ وأحمدَ.

وقيلَ: هُوَ الأفضلُ ويجزئُ الأقلُ.

فقيلَ: الرُّبعُ.

وقيلَ: النَّصفُ.

وقيلَ: أقلُ ما يجبُ حلقُ ثلاثِ شعرَاتٍ.

وقيلَ: شعرةِ واحدةٍ. والخلافُ في التَّقصيرِ في التَّفضيلِ مثلُ

راحلَتِهِ يخطبُ عندَ الجمرةِ.

(فجعلوا يسالونَهُ فقالَ رجلٌ).

قال المصنف: لم اقف على اسمو بعد البحث الشديد. رلم اشعن اي لم افطن ولم اعلم.

(فحلقت قبلَ أنْ أَذْبِعَ قَالَ: اذْبِعُ) أي: الْهَدِيَ، والنَّبِعُ مَا يَكُونَ فِي الحَلْقِ.

(ولا حرجَ) أيْ لا إثمَ.

رُوجَاءَ آخُرُ فَقَالَ: لَمْ أَشْعَرَ فَنْحَرْتُ) النَّحَرَ مَا يَكُونُ فِي اللَّبَةِ (قِبلَ أَنْ أَرْمِي) جَمْرةَ العقبةِ.

(اقَالَ: ارْمِ وَلا حَرَجَ فَمَا سُئِلَ يَوْمَنِيلْ عَنْ شَيْءٍ فُلُمْ وَلا أُخِرَ إِلاَّ قَالَ: افْعَلْ وَلا حَرَجَا مُتْفَقَ عَلَيْهِ).

اعلم أنَّ الوظائفَ على الحاجُّ يومَ النَّحرِ أَربعُ: الرَّميُ لِجمرةِ العقبةِ ثُمَّ نحرُ الْهَديِ أو ذبحُهُ ثُمَّ الحلقُ أو التَّقصيرُ ثُمَّ طوافُ الإفاضةِ. هذا هُوَ التَّرْتِيبُ المشروعُ فِيهَا.

وَهَكُذَا فعلَ ﷺ في حجَّيهِ ففي الصَّحيحينِ [مسلم (١٣٠٥) ولم يخرجه البخاري] «أَنُهُ مَنْظُ أَنَى مِنَى فَأَنَى الْجَمْرَةَ فَرَمَاهَا ثُمَّ أَنَى مَنْزِكَ بِمِنْى فَأَنَى الْجَمْرَةَ فَرَمَاهَا ثُمَّ أَنَى مَنْزِكَ بِمِنْى فَنَاكَ لِلْحَالِقِ: خُذُه ولا نسزاعَ في هذا للحاجُ مُطلقاً ونازعَ بعض الفقهاء في القارنِ فقالَ: لا يحلقُ حَتَّى على ف

فاختَلَفَ العلماءُ في ذلِكَ فلَهَبَ الشَّافعيُّ وجَمْهُورُ السَّـلفِ وفقَهَاءُ أصحابِ الحديثِ والعلماءُ إلى الجوازِ

وانَّهُ لا يجبُ الدُّمُ على منْ فعلَ ذلِكَ لقولِــهِ للسَّائلِ (ولا حرجَ) فإنَّهُ ظَاهِرٌ في نفي الإثمِ والفديـةِ معـاً؛ لأنَّ اســمَ الضَّيَّــقِ يشملُهَا.

قَالَ الطَّبرِيُّ: لَمْ يُسقط النَّبيُ ﷺ الحَرجَ إِلاَّ وَقَدْ أَجزاً الفَعلَ إِذْ لُو لَمْ يُجزئُهُ لاَمرَهُ بالإعادة؛ لأنَّ الجَهْلَ والنَّسيانَ لا يضعان عن المُكَلِّف الحُكمَ الذي يلزمُهُ في الحج كما لوْ تركَّ الرَّميَ وَنُوهُ فَإِنَّهُ لاَ يَيْمُ بِتَرْكِهِ ناسياً أو جَاهِلاً لَكِنْ يجبُ عليْهِ

وأمَّا مقدارُهُ فَيَكُونُ مقدارَ أَنملةٍ.

وقيل: إذا اقتصر على دُونِهَا اجزأ وَهَـذا كُلُـهُ في حــتُّ الرِّجالِ ثُمَّ هُوَ أيضاً ـ أيْ تفضيلُ الحلقِ على التَّقصــيرِ أيضاً ــ في حقُّ الحاجُ والمغتمرِ.

وامًّا المُتَمَّتُعُ فإنَّهُ ﷺ خيَّرَهُ بسينَ الحلسَ والتَّقصيرِ كما في روايةِ البخاريُ (١٧٣١) بلفظِ «ثُمَّ يحلقوا أو يُقصَّروا».

وظَاهِرُ الحديثِ اسْتِواءُ الأمرينِ في حقُّ الْمُتَمِّعِ

وفصُلَ المصنّفُ في الفَتْـحِ (٥٦٤/٣) فقـالَ: إنْ كـانَ بحيثُ يطلعُ شعرُهُ فالأولى لَهُ الحلقُ وإلاَّ فالتَّقصيرُ ليقعَ الحلقُ في الحـجُ وبيْنَ وجْهَ التَّفصيلِ في الفَتْحِ.

وأمَّا النَّساءُ فالمشروعُ في حَقَّهِنَّ التَّقَصيرُ إجماعاً.

وأخرجَ أبو داود (١٩٨٤) منْ حديثِ ابْـنِ عَبَّـاسٍ النَّبِسَ عَلَى النَّسَاء حَلْقٌ وَإِنَّمَا عَلَى النَّسَاء التَّقْصِيرُ».

وأخرجَ الـتّرمذيُّ (٩١٤) مـنْ حديثِ عليٌّ عليهُ السلام «نَهَى أَنْ تحلقَ المراةُ راسَهَا».

وَهَلْ يُجزئُ لُوْ حَلَقَتْ؟ قَالَ بَعْضُ الشَّافَعَيَّةِ: يُجزئُ ويُكُرَّهُ لَهَا ذَلِكَ.

### ٤٢ ــ الحلقُ قبلَ الذبحِ والنحر قبلَ الرميَ

٧٢٦ وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْسَنِ عَمْرُو بْسَ الْعَاصِ رضي اللَّه عنهما «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَقَفَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ، فَجَعَلُوا يَسْأَلُونَهُ، فَقَالَ رَجُلُّ: لَـمْ أَشْعُرْ، فَحَلَقْت قَبْلَ أَنْ أَذْبَحَ قَـالَ: اذْبَحْ وَلا حَرَجَ وَجَاءَ آخَرُ، فَقَالَ: لَمْ أَشْعُرْ، فَنَحَرْت قَبْلَ أَنْ أَرْمِسِيَ، قَالَ: ارْمٍ وَلا حَرَجَ فَمَا سُيْلَ يَوْمَئِذٍ عَـنْ شَـيْمٍ فَـدُمَّ وَلا أُخَر إلا قَالَ: افْعَلْ وَلا حَرَجَ».

مُتُفَقٌّ عَلَيْهِ [البخاري (١٧٣٦)، مسلم (١٣٠٦)]

روعن عبدِ اللّهِ بنِ عصرو بنِ العاصِ ﷺ أنَّ رسولَ اللّهِ ﷺ وقفَ في حجَّةِ الوداعِ، أيْ يومَ النَّحرِ بعدَ الزُّوالِ وَهُوَ على

الإعادةُ.

منهُ وحفظَ عنهُ.

وأمَّا الفديةُ فالأظْهَرُ سُقوطُهَا عن النَّاسي والجَـاهِلِ وعـدم

قالَ ابنُ دقيق العيدِ: القولُ بسقوطِ الـدُّم عـن الجَـاهِل والنَّاسي دُونَ العامدِ قويٌّ مــن جِهَـةِ أنَّ الدُّليـلَ عَلَـى وُجـوب اتَّباع أفعال النَّبِيُّ ﷺ في الحجُّ بقولِهِ: «خُذُوا عَنَّى مَنَاسِكَكُمْ».

وَهَذِهِ السُّؤالاتُ المرخَصةُ بالتَّقديم لمَّا وقعَ السُّؤالُ عنْهُ إِنَّمَا قُرنَتْ بقول السَّائل «لمُ أشعرٌ» فيخْتَصُّ الحُكْمُ بهَذهِ الحَالَةِ.

ويحملُ قولُهُ «لا حَـرجَ» على نفي الإثم والـدَّم معـاً في النَّاسي والجَاهِلِ ويبقى العامدُ على أصلِ وُجوبِ اتَّباعِ الرَّســولِ الله في الحجُ.

والقائلُ بالتَّفرقةِ بينَ العامدِ وغسيرهِ قـدْ مشــى أيضــاً علــى القاعدةِ في أَنَّ الحُكُمْمَ إِذَا رُتَّبَ على وصفٍ يُمْكِنُ بِأَنْ يَكُونَ مُعْتَبراً لَمْ يجزُ إطراحُهُ ولا شَكَ أَنْ عدمَ الشُّعورِ وصفَّ مُناسبِّ لعدمِ التَّكْليفِ والمؤاخذةِ والحُكْمُ عُلَّـقَ بِـهِ فــلا يُمْكِـنُ إطَّراحُـهُ بإلحاقِ العامدِ بهِ إذْ لا يُساويه.

قالَ: وأمَّا التَّمسُكُ بقولِ الرَّاوي «فما سُئلَ عنْ شـيءٍ» إلى آخرهِ لإشعارهِ بانَ التَّرْتِيبَ مُطلقاً غيرُ مُراعَى.

فجوابُهُ أنَّ هذي الأخبارَ من الرَّاوي تَتَعَلَّقُ بما وقعَ السُّوالُ عنْهُ وَهُوَ مُطلقٌ بالنَّسبةِ إلى حال السَّائل، والمطلقُ لا يـدلُّ علـى أحدِ الخاصُينَ بعينِهِ فلا تبقى حُجَّةٌ في حال العمدِ.

### ٢٥\_ النحر قبلَ الحلق

٧٢٧ - وَعَن الْمِسْوَرِ بْسِنِ مَخْرَمَـةً ﷺ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَحَرَ قَبْلَ أَنْ يَحْلِـقَ، وَأَمَـرَ أَصْحَابَـهُ

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٨١١).

(وعن المسور) بِكَسرِ الميمِ وسُكُونِ المُهْمَلةِ وفَتْحِ الواوِ فراءً (ابنُ مخرِمةَ فَظُّهُ) بَفَتْحِ الميمِ وسُكُونِ الحَاءِ المعجمـةِ وفَتْـحِ الرَّاءِ زُهْرِيُّ قُرشيٌّ مَاتَ النَّبِيُّ ﷺ وَهُوَ ابْنُ ثَمَانِ سنينَ وسمــعَ

انْتَقَلَ من المدينةِ بعدَ قَتَلَ عُثمانَ إلى مَكَّةً ولم يَزلُ بهَـا إلى أَنْ حَاصَرَهَا عَسْكُرُ يَزِيدَ فَقَتَلَهُ حَجَّرٌ مَنْ حَجَّارِ المُنجَنِيقِ وَهُـوَ يُصلِّي في أوَّل سنةِ أربع وسِتِّينَ وَكَانَ منْ أَهْلِ الفضلِ والدِّينِ.

٢٥- النحر قبلَ الحلقِ

(﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَحَرَ قَبْلَ أَنْ يَخْلِقَ وَأَمَرَ أَصْحَابَـهُ بذَلِكَ» روَاهُ البخاريّ).

فِيهِ دلالةُ على تقديمِ النَّحرِ قبلَ الحلقِ وَتَقَدَّمَ قريباً أَنَّ المشروعَ تقديمُ الحلقِ قبلَ الذَّبح.

فقيلَ: حديثُ المسورِ هذا إنَّما هُوَ إخبارٌ عــنْ فعلِـهِ صلى اللَّه عليه وآله وسلم في عُمرةِ الحديبيةِ حيثُ أُحصرَ فَتَحلَّلَ صلى الله عليه وآله وسلم بالذَّبح وقـدْ بـوَّبُّ عليْـهِ البخـاريُّ (بابَ النَّحرِ قبلَ الحلقِ في الحصرِ) وأشارَ البخاريُّ إلى أنَّ هـذا التَّرْتِيبَ يُخْتَصُّ بالحصرِ على جِهَةِ الوجوبِ فإنْــهُ أخرجَـهُ بمعنّـاهُ

وقمة اخرجَهُ بطولِـهِ في كِتَـابِ الشُّــروطِ (٢٧٣١، ٢٧٣٢ مطوّلاً).

وفِيهِ «أَنَّهُ قَالَ لأصْحَابِهِ: قُومُوا فَانْحَرُوا ثُمَّ احْلِقُوا».

وفِيهِ قَوْلُ أَمُّ سَلَمَةً لَهُ ﷺ «اخْرُجْ ثُمُّ لا تُكَلَّمُ أَحَداً مِنْهُمْ كُلِمَةً حَتَّى تُنْحَرَ بَدَنَك، فَخَرَجَ فَنَحَرَ بَدَنَهُ ثُمُّ دَعَا حَالِقَهُ فَحَلْقَهُ الحديثَ. وَكَانَ الأحسنُ تأخيرَ المصنَّف لَهُ إلى بابِ الإحصارِ.

### ٢٦\_ الحلُّ بعد الرمي والحلق

٧٢٨ ـ وَعَنْ عَائِشَةً رضى اللَّه عنها قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا رَمَيْتُمْ وَحَلَقْتُمْ فَقَـدْ حَـلُ لَكُـمُ الطِّيبُ وَكُلُّ شَيْء إلاَّ النِّسَاءَ».

رُوَاهُ أَخْمَدُ (٣/٦) وَأَبُو دَاوُد (١٩٧٨).

وَفِي إِسْنَادِهِ صَعْفٌ.

لأنَّهُ منْ روايةِ الحجَّاجِ بنِ أرطاةَ ولَـهُ طُـرقٌ أُخـرُ مدارُهَـا

وَهُوَ يدلُّ على أنَّهُ بمجموع الأمريـنِ رمـى جمـرةَ العقبـةِ

والحلقُ يحلُّ كُلُّ مُحرم على المحرم إلاَّ النَّساءَ فلا يحـلُ وطؤُهُـنَّ إلاَّ بعدَ طوافِ الإفاضةِ.

والظَّاهِرُ أَنَّهُ مُجمعٌ على حلِّ الطَّيْبِ وغيرِهِ إلاَّ الوطءَ بعدَ الرِّمي وإنْ لمْ يحلق.

#### ٢٧\_ على النساء التقصير

٧٢٩– وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّـه عنهمـا أَنَّ النَّبِيُّ عَلَى النَّسَاءِ حَلْقُ، وَإِنَّمَا

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد بِإِشْادِ حَسَنِ (١٩٨٤).

تقدَّمَ ذِكْرُ هذا الحُكْمِ في الشَّرحِ وأنَّهُ ليسَ في حقَّهِنَّ الحلقُ فإنْ حلقنَ أجزاً.

### ٢٨ ـ المبيت بمكة ليالي منى

• ٧٣ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّــه عنهمـــا، «أَنَّ الْعَبَّاسَ بْنَ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ اسْتَأْذَنَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَبِيتَ بِمَكَّةَ لَيَالِيَ مِنْى، مِنْ أَجْلِ سِقَايَتِهِ، فَأَذِنَ لَهُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٩٣٤)، مسلم (١٣١٥)]

وَهِيَ مَاءُ زَمْزُمَ فَإِنَّهُمْ كَانُوا يَغْتَرَفُونَـهُ بِاللَّيْلِ وَيجعلُونَـهُ فِي الحياض سبيلاً (فاذن لَهُ مُتَّفَقَّ عليهِ).

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ يجبُ المبيتُ بمنَّى ليلةَ ثاني النَّحــرِ وثالثِهِ إِلاَّ لَمَنْ لَهُ عُذَرٌ وَهَذَا يُروى عَنْ احمدَ.

والحنفيَّةُ قالَتْ: إِنَّهُ سُنَّةً

قَيلَ: إِنَّهُ يُخْتَصُّ هذا الحُكُمُ بالعبَّاس دُونَ غيرهِ.

وقيلَ: بلُ وبمنْ يختَاجُ إليْهِ في سقايَتِهِ وَهُوَ الْأَظْهَرُ؛ لأنَّـهُ لا يَتِمُّ لَهُ وحدَهُ إعدادُ الماء للشَّاربينَ وَهَلْ يُخْتَصُّ بالماء أو يلحقُ بـــهِ ما في معنَاهُ من الأكْلِ وَغيرِهِ وَكَذا حفظُ مالِـهِ وعَـلاجُ مريضِـهِ وَهَذا الإَحَاقُ رأيُ الشَّافعيُّ ويدلُّ للإِلحَاقِ الحديثُ:

### ٧٩ ـ الرخصةُ في عدم المبيت

٧٧- علىالنساء التقصير

٧٣١ ـ وَعَنْ عَاصِم بْنِ عَدِيٍّ: ﴿أَنَّ رَسُولَ اللَّـــ ِ ﷺ رَخُصَ لِرعَاء الإبل فِي الْبَيْتُوتَةِ عَنْ مِنِّي يَرْمُــونَ يَوْمَ النَّحْرِ ثُمَّ يَرْمُونَ الْغَدَ وَمِنْ بَعْدِ الْغَدِ، لِيَوْمَيْنِ، ثُمُّ يَرْمُونَ يَوْمَ النَّفْرِ».

رَوَاهُ الْحَمْسَةُ وَأَحْمَد (٥/٥٥٤)، أبسو داود (١٩٧٥)، النسساني (٢٧٣/٥)، ابن ماجه (٣٠٣٧)] وَصَحَّحَهُ السَّرْمِذِيُّ (٩٥٤) وَأَبْسَنُ حِبَّسَانَ

(وعن عاصم بن عدي هي الله عبد اللَّهِ أو عُمرُ أو عمرُو حليفُ بني عُبيدِ بن زيدٍ من بني عمرو بن عوف من الأنصار شهد بدراً والمشاهِدُ بعدَهَا.

وقيلَ: لم يشهَدْ بدراً وإنَّما خـرجَ إليْهَـا معَـهُ ﷺ فـردُّهُ إلى أَهْلِ مسجدِ الضَّرارِ لشيء بلغَهُ عنْهُمْ وضربَ لَهُ سَهْمَهُ وأَجْرَهُ فَكَانَ كَمَنْ شَهِدَهَا مَاتَ سَنةً خَسِ وَاربِعِينَ، وقيلَ: اسْتُشْهِدُ يومَ اليمامةِ وقدْ بلغُ مائةً وعشرينَ سنةً.

(وأَنَّ النَّبِي عَلَيْ رَخْصَ لِرُعَاةِ الإبلِ فِي الْبَيْوَتَةِ عَنْ مِنْسَى يَرْمُونَ يَوْمَ النَّحْرِ») جمرةَ العقبةِ ثُمَّ ينفرونَ ولا يبيتُونَ بمنَّى.

(ثُمُّ يرمونَ يومين) أيْ يرمسونَ اليُّومَ النَّالَثُ لَذَلِكَ السِّومَ واليومُ الَّذي فَاتَهُم الرَّميُ فِيهِ هُوَ اليومُ الثَّاني.

(ثمُّ يرمونَ يومَ النَّفر) أي اليومَ الرَّابِعَ إِنْ لَمْ يَتَعجُّلُوا.

(رَوَاهُ الْحَمْسَةُ وصَحَّحَهُ النَّرَمَذَيُّ وَابنُ حَبَّانَ) فإنَّ فِيهِ دَليــلاًّ على أنَّهُ يجوزُ لأهْل الأعذار عدمُ المبيتِ بمنَّى وأنَّـهُ غيرُ خـاصًّ بالعبَّاسِ ولا بسقانيَّةِ وأنَّهُ لوْ أحدثُ أحدٌ سقايةً جازَ لَهُ ما جــازَ لأهْل سقايةِ زمزمَ.

# ٣٠\_ الخطبةُ يومَ النحر

٧٣٢ وَعَنْ أَبِي بَكُرَةً ﴿ قَصَالَ: ﴿ خَطَبَنُمَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ النَّحْرِ، الْحَدِيثَ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٧٤١)، مسلم (١٧٩١)]

فِيهِ شرعيَّةُ الخطبةِ يومَ النَّحرِ وليسَتْ خُطبةَ العيدِ فإنَّهُ ﷺ

لَمْ يُصلُّ العيدَ في حجَّتِهِ ولا خطبَ خُطبَتُهُ.

واعلمُ أنَّ الخطبَ المشروعَاتِ في الحجُّ ثلاثٌ عنــدَ المالِكِيُّـةِ والحنفيَّةِ.

الأولى سابعَ ذي الحجَّةِ.

والثَّانيةُ يومَ عرفةً.

٦- كتاب الحج

والثَّالثةُ ثانيَ النَّحرِ .

وزادَ الشَّافعيُّ رابعةً في يومِ النَّحرِ وجعلَ الثَّالشةَ في ثـالثِ النَّحرِ لا في الثَّانيةِ قالَ: لأنَّهُ أَوَّلُ النَّفرِ.

وقالَت المالِكِيَّةُ والحنفيَّةُ: إنْ خُطبةَ يومَ النَّحرِ لا تُعدُّ خُطبــةً إنَّما هيَ وصايا عامَّةً لا أنَّهَا مشروعةٌ في الحجُّ.

ورد عليهم بان الصَّحابة سمَّوها خُطبة وبأنَّها اشتَملَت على مقاصدِ الخطبةِ كما أفادَهُ لفظُهَــا وَهُــوَ قُولُــهُ: "أَتَـدْرُونَ أَيُّ يَوْم هَذَا؟ قُلْنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ سَيُسَمِّيهِ بِغَيْرٍ اسْمِهِ فَقَالَ: أَلَيْسَ يَوْمَ النَّحْرِ؟ قُلْنَا: بَلَى قَالَ: أَيُّ شَهْر هَذَا؟ قُلْنَا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، فَسَكَتَ خَتَّـى ظَنَنَّا أَنَّهُ سَيُسَـمُيُّهِ بِغَيْرِ اسْمِهِ، فَقَالَ: أَلَيْسَ ذِي الْحِجَّةِ؟ قُلْنَا: بَلَسَى قَـالَ: أَيُّ بَلَهٍ هَـذَا؟ قُلْنَا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَّنا أَنَّهُ سَيُسَمُّيهِ بِغَيْر اسْمِهِ فَقَالَ: أَلَيْسَ الْبَلْدَةُ الْحَرَامُ؟ فَلْنَا: بَلْسَى، قَالَ: فَإِنْ دِمَاءَكُمُ وَأَمْوَالَكُمْ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا فِي بَلَدِكُمْ هَذَا إِلَى يَوْم تَلْقَوْنَ رَبَّكُمْ أَلَا هَـلْ بَلَّغْت؟ قَـالُوا: نَعَـمْ، قَالَ: اللَّهُمَّ اشْهَدْ فَلَّيْبَلِّخَ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ فَـرُبُّ مُبَلِّخِ أَوْعَى مِنْ سَامِع فَلا تُرْجعُوا بَعْدِي كُفَّاراً يَضْربُ بَعْضُكُمْ رقَابَ بَعْض».

أخرجَهُ البخاريُّ (٥٥٥٠)

فاشتمل الحديث علسى تعظيم البلبه الحرام وينوم النحر وشَهْرِ ذي الحجَّـةِ والنَّهْـي عـن الدِّمـاءِ والأمـوال والنَّهْـي عـن رُجوعِهِمْ كُفَّاراً وعن قِتَالِهِمْ بعضِهِمْ بعضاً والأمرِ بــالإبلاغِ عنْـهُ وَهَٰذِهِ مَنْ مَقَاصِدِ الخطبِ وَيَدَلُّ عَلَى شَـرَعَيَّةٍ خُطبةِ ثَـاني يَـوم

# ٣١\_ الخطبةُ ثاني يوم النحرِ

٣١- الخطبةُ ثاني يوم النحرِ

٧٣٣ وَعَنْ سَرَّاءَ بنْتِ نَبْهَانَ رضي اللَّه عنهـــا قَالَتْ: «خَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ السرَّؤُوسِ فَقَالَ: أَلَيْسَ هَذَا أَوْسَطَ أَيَّامِ التَّشْرِيقِ؟» الْحَدِيثَ.

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد بِإِسْنَادٍ خَسَن (١٩٥٣)

(وعن سوَّاءَ) بفَتْحِ الْمُهمَلةِ وَتَشديدِ الرَّاء ممدود (سُتُ سَهَانَ) بفَتْح النُّون وسُكُون الموحَّدةِ.

(قَالَتْ: ﴿خَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَسُومُ الرُّؤُوسِ فَقَالَ: ٱلنِّيسَ هَذَا أَوْسَطَ آيَام النَّشْرِيقِ، الحديثَ روَاهُ أبو داود بإسنادٍ حسن).

وَهَٰذِهِ هِيَ الخطبةُ الرَّابعةُ «ويومُ الرُّؤوسِ» ثاني يومِ النَّحــرِ بالاتّفاق.

وقُولُهُ: ﴿ وَاوْسُطُ آيَامُ النَّشْرِيقِ ﴾ مُخْتَمَلُ أَفْضَلَهَا .

ويختَملُ الأوسطَ بينَ الطُّرفينِ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ يومَ النَّحر منْهَا.

وَلَفَظُ حَدِيثِ السَّرَّاء "قَالَتْ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: أَتَدْرُونَ أَيُّ يَوْم هَذَا» قَالَتْ: وَهُوَ الْيَوْمُ الَّذِي يَدْعُونُهُ يَـوْمَ الرُّؤُوس؟ قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: هَذَا أَوْسَطُ أَيَّام التَشْرِينَ قَالَ: أَتَدْرُونَ أَيُّ بَلَدٍ هَذَا؟ قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَـمُ قَالَ: هَذَا الْمَشْعَرُ الْحَرَامُ قَالَ: إنَّى لا أَدْرِي لَعَلِّي لا أَلْقَاكُمْ بَعْدَ عَامِى هَذَا أَلَا وَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَةِ بَلَدِكُمْ هَذَا حَتَّى تَلْقَوْنَ رَبُّكُمْ فَيَسْأَلُكُمْ عَنْ أَعْمَالِكُمْ أَلا فَلْيُبَلِّغُ أَذْنَاكُمْ أَقْصَاكُمْ أَلا هَلْ بَلَّغْت؟ فَلَمَّا قَدِمْنَا الْمَدِينَةَ لَمْ يَلْبَثُ إِلا قَلِيلاً حَتَّى مَاتَ".

### ٣٢ ـ الطواف والسعي يكفي الحج والعمرة

٧٣٤ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَـالَ: الطَوَافُك بِـالْبَيْتِ وَسَـعَيُّك بَيْـــنَ الصُّفَــا وَالْمَرْوَةِ يَكُفِيك لِحَجُك وَعُمْرَتِك».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٢١٢).

٧٩ ٤ ٥- بَابُ صِفَةِ الْحَجُ وَدُخُول

فِيهِ دليلٌ على أنَّ القارنَ يَكْفِيه طوافٌ واحدٌ وسعيُّ واحـدٌ للحجُّ والعمرةِ وإليهِ ذَهَبَ جماعةٌ من الصَّحابةِ والشَّافعيُّ وغيرهِ.

وَذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ والحِنفيَّةُ إلى أَنَّهُ لا بُدُّ منْ طوافين وسعيين فالأحاديثُ مُتَواردةً على معنى حديث عائشةً عن ابن عُمرَ وجابر وغيرهِمَا.

واسْتَدلُ منْ قالَ بـالطُّوافين بقولِـهِ تعـالى: ﴿وَٱتِصُّوا الْحَـجُّ وَالْعُمْرَةَ لَلَّهُ ﴾ [البقرة: ١٩٦] ولا دليلَ في ذلِكَ فإنَّ التَّمامَ حاصلٌ وإنْ لمْ يطفُ إلاَّ طوافاً واحداً.

وقد اكْتُفَى ﷺ بطواف وسعي واحدٍ وَكَانَ قارناً كما هُــوَ

واسْتَدَلُوا أيضاً محديثٍ روّاهُ زيادُ بنُ مالِكٍ قالَ في المــيزانِ: زيادُ بنُ مالِك عن ابن مسعودٍ ليسَ بحجّةٍ.

وقالَ البخاريُّ: لا يُعرفُ لَهُ سماعٌ منْ عبدِ اللَّهِ وعنْهُ رُويَ حديثُ االْقَارِنُ يَطُوفُ طَوَافَيْنِ وَيَسْعَى سَــعْيَيْنِ، [«التاريخ الكبير،

واعلمْ «أَنْ عَائِشَةَ كَانَتْ قَدْ أَهَلَّتْ بِعُمْرَةٍ وَلَكِنَّهَـا حَـاضَتْ فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ارْفُضِي عُمْرَتَك،

قالَ النَّوويُّ: معنى رفضِهَا إِيَّاهَا رفضُ العمل فِيهَــا وإتَّمـامُ أعمالِهَا الَّتِي هِيَ الطُّوافُ والسُّعيُّ وَتَقصيرُ شعر الرَّاسِ فأمرَهَـا ﷺ بالإعراض عنْ افعال العمرةِ وأنْ تُحرمَ بالحجُ فَتَصيرُ قارنةً وَتَقَفُ بعرفَاتٍ وَتَفعَلُ المناسِكَ كُلُّهَا إِلاَّ الطُّنوافَ فَتُؤخَّرُهُ حَتَّى

ومنْ أدلَّةِ أَنَّهَا صَارَتْ قارنةً قولُهُ ﷺ لَهَا: ﴿طُوافُكُ بالبيت، الحديث، فإنَّهُ صريحٌ أنَّهَا كانَتْ مُتَلَّبُسةً بحجٌّ وعمرةٍ ويَتَعَيَّنُ تَاوِيلُ قُولِـهِ ﷺ: ارفضي عُمرَتَك؛ بما ذَكَرَهُ النَّوويُ فليسَ معنى «ارفضي العمرة» بالخروج منْهَا وإبطالِهَا بالْكُلَّلَةِ فإنَّ الحجُّ والعمرةَ لا يصحُّ الخروجُ منْهُمَا بعدَ الإحرامِ بِهِمَا بنيُّةِ الخروج وإنَّما يصحُّ بالتَّحلُّل منْهُمَا بعدَ فراغِهَا.

٣٣ ـ لا رمل في طواف الإفاضة

٧٣٥– وَعَنَ أَبْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه عنهمــا: «أَنَّ

النُّبِيُّ ﷺ لَمْ يَرْمُلُ فِي السُّبْعِ الَّذِي أَفَاضَ فِيهِا.

رَوَاهُ الْحَمْسَةُ إِلاَّ الرّمادي آبو داود (٢٠٠١)، النسائي «الكبرى» كما في وتحفة الأنسواف؛ (٩٩٧٧)، ابسن ماجسه (٣٠٦٠)] وَصَحَّحُمُهُ الْحَسَاكِمُ [المتدرك: ١/٥٧٥].

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يُشرعُ الرَّملُ الَّذي سلفَتْ مشـروعيَّتُهُ في طواف القدوم في طواف الزّيارة وعليه الجمهُورُ.

### ٣٤ - الخصب ثم طواف الوداع

٧٣٦ وَعَنْ أَنَّس عَلَى: ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ عِلَى صَلَّى الظُّهْرَ وَالْعَصْرُ وَالْمَغْـرِبَ وَالْعِشَـاءَ، ثُـمَّ رَقَـدَ رَقْـدَةً بالْمُحَصِّبِ، ثُمَّ رَكِبَ إِلَى الْبَيْتِ فَطَافَ بِهِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ [البخاري (١٧٦٤)]

(وعـن أنـس ﷺ أَنْ النِّبِيُّ ﷺ صَلَّى الظُّهُـرَ وَالْعَصْـرَ وَالْمَغْرِبَ وَالْعِشَاءَ ثُمُّ رَقَدَ رَقْدَةً بِالْمُحَصِّبِ بِالْهُمَلَتَينِ فَمُوحًٰدةً بزنةِ مُكْرَمِ اسمُ مفعولٍ: الشُّعبُ الَّذي مخرجُـهُ إِلَى الأبطــعِ وَهُــوَ خيفَ بني كنانةً.

(دَثُمُّ رَكِبَ إِلَى الْبَيْتِ فَطَافَ بِهِ ) أَيْ طواف السوداع (رواهُ

وَكَانَ ذَلِكَ يُومَ النَّفُرِ الآخرِ، وَهُوَ ثَالَثُ أَيَّامَ النَّشْرِيقِ فَإِنَّـهُ عَلَمُ مَى الجمارَ يومَ النَّفرِ بعدَ الظُّهْرِ واخَّرَ صلاةَ الظُّهْـرِ حَتَّى وصلَ الحصُّبُ ثُمُّ صلَّى الصَّلوَاتِ فِيهِ كما ذُكِرَ.

واخْتَلْفَ السَّلْفُ والحَلْفُ هل التَّحصيبُ سُنَّةً أَمْ لا؟.

وقيلَ: لا إنَّما هُوَ منزلٌ نزلَهُ النَّبِيُّ ﷺ وقَــدٌ فعلَـهُ الخلفـاءُ بعدَهُ تأسِّياً بِهِ ﷺ

وذَهَبَ ابنُ عَبَّاسِ إلى أنَّهُ ليسَ من المناسِكِ المستَحبَّةِ وإلى مثلِهِ ذَهَبَتْ عائشةُ كما دلُّ لَهُ الحديثُ.

#### ٣٥ ـ نزولُ الأبطح

٧٣٧يــ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنهــا: أَنَّهَـا لَـمْ

تَكُنْ تَفْعَلُ ذَلِكَ - أَي الـنُزُولَ بِالْأَبْطَحِ - وَتَقُولُ: إِنَّمَا نَزَلَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؛ لأنَّهُ كَانَ مَنْزِلاً أَسْمَحَ لِخُرُوجِهِ.
لِخُرُوجِهِ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٣١١)

وَهُوَ قُولُهُ: (وعن عائشةَ رضي الله عنها أَنْهَا لَمْ تَكُن تفعلُ ذَلِكَ... أَيْ: النَّزُولَ بِالأَبطحِ... وَتَقُولُ: إِنَّمَا نَزْلُـهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؛ لأَنْهُ كَانَ مَنْوَلاً أَسْمَلَ لَحْرُوجِهِ مَنْ مَنْولاً أَسْمَلَ لَحْرُوجِهِ مَنْ مَنْقَلَ لَحْرُوجِهِ مَنْ مَنْقَلَ لَحْرُوجِهِ مَنْ مَنْقَلَ لَحْرُوجِهِ مَنْ مَنْقَلَ لَلْهِ عَلَيْهِا لَهُ مُسْلَمٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قيلَ: والحِكْمةُ في نُزولِهِ فِيهِ إظْهَارُ نعمةِ اللَّـهِ بـاعْتِزازِ دينِهِ وإظْهَارِ كَلَمَتِهِ وظُهُورِهِ على الدِّينِ كُلّهِ فإنَّ هذا الحُلُّ هُوَ الَّــذي تقاسمَتْ فِيهِ قُريشٌ على قطيعةِ بني هاشــمٍ وَكَتَبـوا صحيفةَ القطيعةِ في القصّةِ المعروفةِ.

وإذا كانَت الحِكْمةُ هي هذِهِ فَهِيَ نعمةٌ على الأمَّةِ أَجمعينَ فينبغي نُزولُهُ لمنْ حجَّ من الأمَّةِ إلى يومِ اللَّينِ.

# ٣٦\_ البيت آخر أعمال الحاجّ

٧٣٨ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: «أُمِرَ النَّاسُ أَنْ يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِــمْ بِـالْبَيْتِ، إِلاَّ أَنَّـهُ خُفَّفَ عَن الْحَائِضِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٧٥٥)، مسلم (١٣٢٨)].

(وعن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما قالَ أَمرَ) بضمَّ الْهَمْزةِ. (النَّاسُ) نائبُ الفاعل.

(قَانَ يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِمْ بِالنَّيْتِ إِلاَّ أَنَّهُ خُفَفَ عَنِ الْحَانِضِ» مُتَّفَقُ عَلَيْهِ) الآمرُ للنَّاسِ هُــوَ النَّبِيُّ لَلَّا وَكَذَلِكَ المخفَّفُ عَـن الحائضِ وغَيْرَ الرَّاوِي الصِّيْعَةَ للعلم بالفاعل.

وقد أخرجَهُ مُسلمٌ (١٣٢٧) وأحمدُ (٢٢٢/١) عن ابنِ عبَّاسِ بلفظِ «كَانَ النَّاسُ يَنْصَرِفُونَ مِنْ كُلُّ وُجْهَةٍ فَقَـالَ النَّبِيُّ ﷺ: لاَّ يَنْصَرِفُ أَخَدٌ حَتَّى يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِ بِالنَّبْسَتِ».

وَهُوَ دليلٌ على وُجوبِ طــوافــِ الــوداعِ وبِــهِ قــالَ جَاهِــيرُ السَّلفـِ والخلفــِ.

وخالفَ النَّاصرُ ومالِكٌ وقالاً: لوْ كانَ واجبًا لما خفَّفَ عـن الحائض.

وأجيب بان التَّخفيف دليلُ الإيجابِ إذْ لوْ لَمْ يَكُنْ واجباً لما أَطلَقَ عليهِ لفظُ التَّخفيفِ والتَّخفيفُ عنها دليلٌ على أنهُ لا يجبُ عليها فلا تنتظرُ الطَّهْرَ ولا يلزمُهَا دمٌ بِتَرْكِهِ؛ لأنهُ ساقطٌ عنها منْ أصلِهِ.

ووقت طواف الوداع من ثالث النَّحر فائسهُ يُجزئ إجماعاً وَهَلْ يُجزئُ قَبَلَهُ والأظْهَرُ عدمُ إجزائِهِ؛ لأنَّهُ آخرُ المناسِكَ.

واخْتَلَفُوا إذا أقامَ بعدَهُ هَلْ يُعيدُهُ أَمْ لا؟.

قَيْلَ: إذا بقيّ بعدَهُ لشراءِ زادٍ وصلاةِ جماعةٍ لمْ يُعدُهُ. وقيلَ: يُعيدُهُ إذا قامَ لِتَمريض ونحوهِ.

وقالَ أبو حنيفةً: لا يُعيدُ ولوْ أقامَ شَهْرين.

ثمُّ هلُّ يشرعُ في حقُّ المُغْتَمرِ؟.

قيلَ: لا يلزمُهُ؛ لأنَّهُ لمْ يردْ إلاَّ في الحجِّ.

وقالَ الثُّوريُّ: بجبُ على المعْتَمر أيضاً وإلاَّ لزمَّهُ دمٌّ.

# ٣٧ فضل الصلاة في المسجدين

٧٣٩ - وَعَن ابْنِ الزَّيْنِ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿صَلاةً فِي مَسْجِدِي هَذَا أَفْضَلُ مِنْ أَلْفِ صَلاةٍ فِيمًا سِوَاهُ إِلاَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ، وَصَلاةً فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَفْضَلُ مِنْ صَلاةٍ فِي مَسْجِدِي هَذَا بِمِائَةِ صَلاةٍ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٤/٥)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (١٦٢٠).

(وعن ابنِ الزَّبيرِ رضي الله عنهما) هُوَ عندَ الإطلاقِ يُرادُ بِهِ عبدُ اللَّهِ.

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: صلاةً في مسجدي هذا) الإشارةُ تُفيدُ أنَّهُ الموجودُ عندَ الخطابِ فلا يدخلُ في الحُكْم ما زيدَ فِيهِ.

(افضلُ من الفِ صلاةِ) وفي روايةٍ "خيرٌ" وفي أُخرى "تعدلُ الفَ صلاةِ".

( ﴿ فِيمَا سِوَاهُ إِلَّا الْمَسْجِلَةِ الْحَرَامَ وَصَلَاةً فِي الْمَسْجِلِ الْحَرَامِ أَفْضَلُ مِنْ صَلاةٍ فِي مَسْجِدِي هَذَا بِمِانَةٍ صَلاقٍه) وفي لفظ عنـدَ ابنِ ماجّة (١٤١٣) وابنِ زنجويْهِ وابنِ عسَاكِرَ مــنْ حديثِ أنـسٍ «صَلاةٌ فِي مَسْجِدِي بِخَمْسِينَ أَلْف ِ صَلاةٍ» وإسنادُهُ ضعيفٌ.

وفي لفظٍ عندَ أحمدَ (١٦/٢) منْ حديثِ ابنِ عُمــرَ "وَصَــلاةً فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَفْضَلُ مِنْ مِائَةِ أَلْفِ صَلاةٍ فِيمَا سِوَاهُه.

وفي لفظ عن جابر «أفضلُ من ألف صلاةٍ فيما سواهً» أخرجَهَا أحمدُ (٣٤٣/٣) وغيرُهُ

(روَاهُ أَحْمَدُ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانٌ) وروى الطَّبرانيُّ [كما في والجمع (٤/٤)] عن أبي الدَّرداء قال: قال رسولُ اللَّهِ عَلَيْ: «الصَّلاةُ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ بِمِائَةِ ٱلْفِ صَلاةِ وَالصَّلاةُ فِي مَسْجِدِي بِٱلْفِ صَلاةٍ، وَالصَّلاةُ فِي بَيْتِ الْمَقْدِسِ بِخَمْسِوانَةِ

ورواهُ ابنُ عبدِ البرِّ منْ طريقِ البزَّارِ ثُـمَّ قـالَ: هـذا إسـنادٌ

(قَلْتَ): فعلى هذا يُحملُ قولُهُ في حديثِ ابنِ الزُّبيرِ ﴿ عَمَائِـةِ صلاةٍ» أيْ منْ صلاةِ مسجدي فَتَكُونُ مائةً ألف صلاةٍ فيَتُوافـقُ

قالَ أبو مُحمَّدِ بنُ حــزم: روَّاهُ ابـنُ الزُّبـيرِ عـنْ عُمــرَ بــنِ الخطَّابِ بسندٍ كالشُّمس في الصُّحَّةِ ولا مُخَالفَ لَهُمَا مسن الصَّحابةِ فصارَ كالإجماع وقدْ رُويَ بالفاظ كثيرةِ عنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ وعددُهُمْ فيما اطُّلعْت عليْهِ خمسةً عشرَ صحابيًّا. وسـردَ

وَهَذَا الْحَدِيثُ ومَا في معنَاهُ دَالٌ عِلَى أَفْضَلَيَّةِ المُسجِدين على غيرهِمَا منْ مساجدِ الأرضِ وعلى تفاضلِهِمَـا فيمـا بينَهُمَـا وقد اخْتَلْفَتْ أعدادُ المضاعفةِ كما عرفْت والأكثرُ دالٌ على عـدمٍ اغتِبارِ مفْهُومِ الاقلِّ والحُكْمُ للاكْثرِ؛ لأنَّهُ صريحٌ وسبقَتْ إشـــارةٌ إلى أنَّ الأفضليَّةُ في مسجدِهِ ﷺ خاصَّةٌ بالموجودِ في عصرِهِ.

قَالَ النَّوويُّ لقولِهِ في «مسجدي» فالإضافةُ للعَهْدِ.

(قلْت) ولقولِهِ هذا ومثلُ ما قالَهُ النَّوويُّ مـن الاغْتِصـاص نَقُلَ المُصنَّفُ عَسَنَ ابْسَنِ عَقْيَـلِ الْحَنْبَلَـيُّ وَقَـالَ الآخـرُونَ: إِنَّـهُ لا

اختصاصَ للموجودِ حالَ تَكَلُّمِهِ ﷺ بِلْ كُلُّ مَا زِيدَ فِيهِ دَاخِـلُ في الفضيلةِ وفائدةُ الإضافةِ الدُّلالةُ على اخْتِصاصِهِ دُونَ غيرِهِ منْ مساجدِ المدينةِ لا أنَّهَا للاحْتِرازِ عمَّا يزيدُ فِيهِ.

(قلْت): بلُ فائدةُ الإضافةِ الأمران معا

قَالَ: منْ عمَّمَ الفضيلةَ فيما زيدَ فِيهِ: أنَّهُ يشْهَدُ لِهَذا ما روَاهُ ابنُ أبي شيبةً والدَّيلميُّ في مُسندِ الفردوسِ (٩١٥٢) مـنُ حديث أبي هُريزةَ مرفوعاً الَـوْ مُـدُّ هَـذَا الْمُسْجِدَ إلَى صَنْحَـاءَ لَكَانَ مَسْجدِي.

وَرَوَى الدَّيلميُّ مرفوعاً «هَذَا مَسْجدِي وَمَا زِيدَ فَهُوَ مِنْهُ». وفي سندهِ عبدُ اللَّهِ بنُ سعيدٍ المقبريُّ وَهُوَ وَاهٍ.

وأخرجَ الدَّيلميُّ أيضاً حديثاً آخرَ في معنَاهُ إلاَّ أنْــهُ حديثٌ

وأحرجَ ابنُ أبي شيبةً عن ابن عُمرَ "قالَ: زادَ عُمرُ في المسجدِ من شاميَّةٍ ثُمُّ قالَ: لو زدنا فِيهِ حَسَّى يبلغَ الجَّانةَ كانَ مسجدُ رسول اللَّهِ ﷺ.

وفِيهِ عبدُ العزيزِ بنُ عمرانَ المدنيُّ مَثْرُوكٌ ولا يخفى عـدمُ نُهُوضِ هَذِهِ الآثارِ إذ المرفوعُ مُعضلٌ وغيرُهُ كلامُ صحابيّ.

شمُّ هـلُ تعـمُ هـذِهِ المضاعفةُ الفرضَ والنَّفـلَ أو تخـصُ

قَالَ النُّورِيُّ: إِنَّهَا تَعَمُّهُمَا.

وخالفَهُ الطُّحاويُّ والمالِكِيَّةُ مُسْتَدلِينَ بحديثِ «أَفْضَلُ صَـلاةِ الْمَرْءِ فِي بَيْتِهِ إِلاَّ الْمَكَتُّوبَةَ وَالبَّعَارِي (٧٣١)، مسلم (٧٨١)].

وقالَ المصنّفُ: يُمكِنُ بقاءُ حديثِ «افضلُ صلاةِ المرء على عُمرِمِهِ فَتَكُونُ النَّافِلَةُ فِي بَيْتِهِ فِي مَكَّـةَ أَو المدينةِ تُضاعفُ على صلاتِهَا في البيتِ بغيرِهَا وَكَذَا في المسجدِ وإنْ كَانَتْ في البيُّــوت أفضل مُطلقاً.

(قلت) ولا يخفى أنَّ الْكَلامَ في المضاعفةِ في المسجدِ لا في البيُوتِ في المدينةِ ومَكَّةَ إذا لم تردُ فِيهِمُسا المضاعفةُ بــلُ في مسجديهما.

وقالَ الزُّرْكَشِيُّ وغيرُهُ: إِنَّهَا تُضاعفُ النَّافلةُ في مسجلِ

المدينةِ ومَكَّةً وصلاتُهَا في البيُوتِ أفضلُ.

(قَلْت): يدلُّ؛ لأفضليَّةِ النَّافلةِ في البيُّــوتِ مُطلقاً مُحافظَّتُهُ ﷺ على صلاةِ النَّافلةِ في بيِّتِهِ وما كـــانَ يخـرجُ إلى مســجدِهِ إلاَّ لأداء الفرائض معَ قَربِ بَيْتِهِ منْ مسجدِهِ ثُمَّ هــذا التَّضعيـفُ لا يُخْتَصُّ بالصَّلاةِ بلْ قالَ الغزاليُّ: كُلُّ عملٍ في المدينةِ بالفرِ.

وأخرجَ البيْهَقيُّ [(شعب الإيمان) (١٤٧٤)] عنْ جــابر مرفوعــاً «الصَّلاةُ فِي مَسْجِدِي هَذَا أَفْضَلُ مِنْ أَلْفِ صَلاةٍ فِيمَا سِوَاهُ إِلاَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ، وَالْجُمُعَةُ فِي مَسْجِدِي هَــٰذَا أَفْضَـٰلُ مِنْ أَلْفِ جُمُعَةً فِيمًا سِواهُ إلا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ، وَشَهْرُ رَمَضَانَ فِي مَسْجِدِي هَذَا أَفْضَـلُ مِنْ أَلْـف شَـهْرِ رَمَضَـانَ فِيمَـا سِـوَاهُ إِلاَّ المُسْجِدُ الْحَرَامَ».

وعن ابنِ عُمرَ [﴿شعب الإِيمَانُهُ (١٤٨٤)] نحوُّهُ.

وقريبٌ منهُ الطَّبرانيُّ (٣٧٢/١) في «الْكَبيرِ» عن بـــلالِ بــنِ الحارث.

# ٦- بَابُ الْفَوَاتِ وَالإِحْصَارِ

الحصرُ: المنعُ قالَهُ أَكْثُرُ أَئمَّةِ اللُّغةِ.

والإحصارُ: هُـوَ الَّـذي يَكُـونُ بـالمرضِ والعجـزِ والخـوفــ ونحوِهَا وإذا كانَ بــالعدوُ قيـلَ لَـهُ: الحصـرُ، وقيـلَ: هُمـا بمعنَّى

# ١ ـ حكمُ من أحصرَ

• ٧٤- عَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهما قَالَ: <لَقُدْ أُخْصِرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَحَلَقَ رَأْسَهُ، وَجَامَعَ نِسَاءَهُ، وَنَحَرَ هَدْيَهُ، حَتَّى اعْتَمَرَ عَاماً قَابِلاً».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١٨٠٩)

اخْتَلَفَ العلماءُ بماذا يَكُونُ الإحصارُ.

فقالَ الْأَكْثُرُ: يَكُونُ مَنْ كُلِّ حاسٍ مجسِنُ الحاجُ مَسِنَ عـدوُ ومرضٍ وغيرِ ذلِـكَ حَتَّى الْنَتَى ابـنُ مَسـعودٍ رجـلاً لُـدغَ بائـنُهُ

والنَّهِ ذَهَبَ طوائفُ من العلماء منْهُم الْهَادويَّـةُ والحنفيَّـةُ، وقالوا: إنَّهُ يَكُونُ بالمرض والْكِبر والخوف وَهَذِهِ منصوصٌ عليْهَـا ويقاسُ عليْهَا سائرُ الأعذارِ المانعةِ ويدلُّ عليْهِ عُمومُ قوله تعــالى: ﴿فَإِنْ أُخْصِرْتُمْ﴾ الآيــةَ [البقرة: ١٩٦]، وإنْ كــانَ سـببُ نُزولِهَــا إحصارَ النَّبِيُّ ﷺ بالعدوُّ فالعامُ لا يُقصرُ على سببهِ.

١- حكمُ من أحصرَ

وفِيهِ ثلاثةُ أقوال أُخرَ:

أحدُهَا: أَنَّهَا خَاصٌّ بِهِ ﷺ وأنَّهُ لا حَصَرَ بَعَدُهُ.

والنَّاني: أنَّهُ خاصٌّ بمثلِ ما اتَّفقَ لَهُ ﷺ فلا يلحقُ بِـهِ إلاَّ منْ أحصرَهُ عدوٌّ كافرُّ.

النَّالثُ: أَنَّ الإحصارَ لا يَكُونُ إِلاَّ بِالعدوِّ كَافِراً كَانَ أُو

والقولُ المصدُّرُ مُمو أقـوى الأقـوالِ وليسَ في غـيرِهِ مـن الأقوال إلاً آثارٌ وفَتَاوى للصَّحابةِ.

هذا وقدْ تقدُّمَ حديثُ البخـاريُ ﴿وَأَنَّهُ ﷺ نَحَرَ قَبْـلَ أَنْ يَخْلِقَ وَذَلِكَ فِي قِصَّةِ الْحُدَيْبَيَّةِ٣.

قالوا: وحديثُ ابن عبَّاس هـذا لا يقْتُضي الـتُرْتِيبَ كمـا عرفْت ولمْ يقصدُهُ ابنُ عَبَّاسٍ إنَّمَا قصدَ وصفَ ما وقعَ منْ غيرِ نظر إلى ترتيب.

وقولُهُ (ونحرَ هديَهُ) هُوَ إخبارٌ بأنَّهُ كانَ معَهُ ﷺ هديٌّ نحرَهُ هُنالِكَ ولا يدلُّ كلامُهُ على إيجابهِ.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في وُجوبِ الْهَديِ على المحصرِ.

فَذَهَبَ الْأَكْثُرُ إِلَى وُجوبِ وَخَالَفَ مَالِكٌ فَقَالَ: لا يجبُ والحقُّ مَعَهُ فإنَّهُ لمْ يَكُنْ مَعَ كُـلِّ المحصريـنَ هـديُّ وَهَـذا الْهَـديُ الَّذي كانَ مَعَهُ ﷺ ساقَهُ من المدينةِ مُتَنفَّلاً بِهِ وَهُــوَ الَّـذي أرادَهُ اللَّهُ تعالى بقولِهِ: ﴿وَالْهَدْيَ مَعْكُوفًا أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّـهُ﴾ [الفتح: ٢٥] والآيةُ، لا تدلُّ على الإيجابِ أعني قوله تعـالى: ﴿فَـاإِنْ أُحْصِرْتُـمُ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِن الْهَدْي﴾ [البقرة: ١٩٦] وحقَّقنَاهُ في «منحةِ الغفَّـار حاشيةِ ضوء النُّهَار».

وقولُهُ: (حَتَّى اغْتَمرَ عامًا قابلاً) قيلَ: إنَّهُ يبدلُ على إيجــابِ القضاء على منْ أحصرً.

والمرادُ من أحصرَ عن النَّفلِ وامَّا من أحصـرَ عـن واجبِهِ من حجُّ او عُمرةِ فلا كلامَ انَّهُ يجبُ عليْهِ الإنْسانُ بـالواجبِ إنْ مُنمَ منْ أدائِهِ.

والحقُّ أنَّهُ لا دلالةً في كلامٍ ابنِ عبَّاسِ على إيجابِ القضاءِ فإنَّ ظَاهِرَ ما فِيهِ أنَّهُ أخبرَ أنَّهُ ﷺ اعْتَمرَ عاماً قبابلاً ولا كلامَ اللهُ ﷺ اعْتَمرَ في عامِ القضاءِ ولكِنَّهَا عُمرةٌ أُخرى ليسَتْ قضاءً عنْ عُمرةِ الحديبيةِ.

أخرجَ مالِكُ [والموطأه (ص٢٣٦)] بلاغاً «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ حَلُ هُوَ وَأَصْحَابُهُ الْحُدْثِيةَ فَنَحَرُوا اللهَدْيَ وَحَلَقُوا رُوُّوسَهُمْ وَحَلُوا مِنْ كُلُّ شَيْءٍ قَبُلَ أَنْ يَطُوفُوا بِالْبَيْتِ وَقَبْلَ أَنْ يَصِلَ النِّهِ الْهَدْيُهِ. وَقَبْلَ أَنْ يَصِلَ النِّهِ الْهَدْيُهِ. الْهَدْيُهُ.

ثُمَّ لَمْ يُعلمُ أَنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ أَمرَ أَحداً من أصحابِ ولا عن كانَ معة يقضون شيئاً ولا أنْ يعودوا لشيء.

وقالَ الشَّافعيُّ: فحيثُ أُحصرَ ذبحَ وحـلُ ولا قضاءَ عليْـهِ منْ قِبَل انْ اللَّهَ لمْ يذْكُرْ قضاءً.

ثُمَّ قال: لأنَّا علمنا منْ تواطؤ أحاديثهم أنَّهُ كانَ مَعَهُ في عامِ الحديبيةِ رجالٌ مُعرَّفونَ ثُمَّ اعْتَمروا عُمَّرةَ القضاء فَتَخلَّفَ بعضُهُمْ في المدينةِ منْ غيرِ ضرورةٍ في نفسٍ ولا مالٍ ولوْ لزمَهُمَّم القضاءُ؛ لأمرهِمْ بأنْ لا يَتَخلُفوا عنهُ.

وقال: إنَّما سُمَّيتُ عُمرةَ القضاءِ والقضيَّـةَ للمقاضـاةِ الَّتِـي وَقَعَتْ بِينَ النَّبِيُ ﷺ وبينَ قُريشٍ لا على أنَّهُ واجبٌ قضاءُ تلْكَ العمرةِ. العمرةِ.

وقولُ ابنِ عبَّاسِ (ونحرَ هديَّهُ) اختَلَفَ العلماءُ هلْ نحرَهُ يومَ الحديبيةِ فِي الحلِّ أَو فِي الحرم؟

وظَاهِرُ قوله تعالى: ﴿وَالْهَدْيِ مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلُغَ مَجلَّهُ﴾ والفتح: ٢٥] أنَّهُمْ نحرُوهُ في الحلِّ وفي محلٌ نحرِ الْهَدي للمحصرِ أدالًا:

الأوَّلُ: للجمْهُورِ أَنَّهُ يذبحُ هديَّهُ حيثُ يحلُّ في حلُّ أو

النَّاني: للْهَادويَّةِ والحنفيَّةِ أنَّهُ لا ينحرُهُ إلاَّ في الحرم.

النَّالَثُو: لابنِ عبَّاسٍ وجماعةٍ أنَّهُ إنْ كانَ يَسْتَطيعُ البحثُ بِـهِ

إلى الحرمِ وجبَ عليْهِ ولا يحلُّ حَتَّى بنحرَ في محلَّهِ، وإنْ كسانَ لا يستَطيعُ البعثَ بِهِ إلى الحرمِ نحرَهُ في محلَّ إحصارِهِ.

وقيلَ: إِنَّهُ نحرَهُ فِي طَرَف الحُدَيبيةِ وَهُوَ مَنِي الحَرمِ. والأوَّلُ الظُّهُ.

# ٢\_ محلّي حيثُ حبستني

٧٤١- وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ:

«دَخَلَ النّبِيُ ﷺ عَلَى ضُبّاعَةً بِنْسَتِ الزّبَيْرِ بْنِ عَبْدِ
الْمُطّلِبِ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللّهِ، إِنّي أُرِيدُ الْحَجُ،
وَأَنَا شَاكِيَةٌ، فَقَالَ النّبِيُ ﷺ: حُجّي وَاشْتَرِطِي أَنْ
مَحَلّى حَيْثُ حَبْسَتَنِي ٩.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (٥٠٨٩)، مسلم (١٢٠٧)]

روعنْ عائشة رضي الله عنها قالتُ: وَدَخَلَ النّبِيُّ عَلَى عَلَى طُبّاعَةً) بِضَمُّ الضَّادِ الْمُعْجَمَةِ ثُمَّ مُوَحَدَةً مُخَفَّقَةً بِنْتِ الزّيْشِ بَنِ عَبْدِ مَنَافٍ بِنْتِ عَمَّ رَسُولِ اللّهِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بْنِ هَاشِمِ بْنِ عَبْدِ مَنَافٍ بِنْتَ عَمَّ رَسُولِ اللّهِ اللّهِ

تَزَوْجَهَا الْمِقْدَادُ بْنُ عَمْرٍو فَوَلَدَتْ لَهُ عَبْدَ اللَّهِ وَكَرِيمَةً. رَوَى عَنْهَا ابْنُ عَبَّاسٍ وَعَائِشَةُ وَغَيْرُهُمَا قَالَهُ ابْنُ الأَثِيرِ فِي الْجَامِعِ الْكَبيرِ.

رَفَقَالَت: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّى أَرِيدُ الْحَجُّ وَأَنَا شَاكِيَةٌ فَقَالَ النَّبِيُّ وَقَالَ النَّبِيُّ عَجْمًى وَاشْنَرِطِي أَنْ مَحَلَّى حَيْثُ حَبَسَتَنِي، مُتَّفَقَ عليْهِ.

فِيهِ دليلٌ على أنْ الحرمَ إذا اشْتَرطَ فِي إحرامِهِ ثُمُّ عرضَ لَهُ المرضُ فبإنَّ لَـهُ أَنْ يَتَحلَّلَ وإليهِ ذَهَبَ طائفةٌ من الصَّحابَةِ والتَّابِعينَ ومنْ أثمَّةِ المَدَّاهِبِ أحمدُ وإسحاقُ وَهُـوَ الصَّحيحُ مَنْ مذْهَبِ الشَّافِعيُّ.

ومنْ قال: إنْ عُذَرَ الإحصارِ يدخلُ فِيهِ المرضُ، قالَ: يصيرُ المريضُ مُحصراً لَهُ حُكْمُهُ.

وظَاهِرُ هذا الحديثِ أنَّهُ لا يصيرُ مُحصراً بـل يحـلُ حيثُ حصرَهُ المرضُ ولا يلزمُهُ ما يلزمُ الحصرَ من هدي ولا غيرِهِ.

وقالت طائفةً من الفقَهَاء: إنَّهُ لا يصحُّ الاشْتِراطُ ولا حُكْمَ

٦- كتاب الحج

قَالُوا: وحديثُ صُباعةً قصَّةُ عينٍ موقوفةٌ مرجوحةٌ أو منسوخةً أو أنَّ الحديثُ ضعيفٌ.

وَكُلُّ ذَلِكَ مردودٌ إذ الأصلُ عدمُ الخصوصيَّةِ وعدمُ النَّسخ والحديثُ ثسابِتٌ في الصَّحيحينِ وسنن ِ أبسي داود (١٧٧٦) والـتّرمذيّ (٩٤١) والنّسائيُّ (١٦٨/٥) وسـائرُ كُتُــبِ الحديــثِ المغتَمدةِ منْ طُرقٍ مُتَعدَّدةِ باسانيدَ كثيرةِ عنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ.

ودلَّ مَفْهُومُ الحديثِ أنَّ من لمُّ يشتَرطُ في إحرامِهِ فليسَ لَـهُ التَّحلُلُ ويصيرُ مُحصراً لَهُ حُكْمُ المحصرِ على ما هُـوَ الصُّوابُ على أنَّ الإحصارَ يَكُونُ بغيرِ العدوِّ.

# ٣ - مَنْ موضَ بكسرٍ أو عرجٍ ونحوه

٧٤٢ وَعَنْ عِكْرِمَةً عَـن الْحَجَّاجِ بْـنِ عَمْـرِو الأنْصَارِيُّ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: المَنْ كُسِرَ، أُو عَرِجَ، فَقَدْ حَلُّ وَعَلَيْهِ الْحَجُّ مِنْ قَابِلٍ».

قَالَ عِكْرِمَةُ: فَسَأَلْتِ ابْنَ عَبَّاسٍ، وَأَبَا هُرَيْرَةَ عَنْ ذَلِكَ. فَقَالا: صَدَقَ.

رَوَاهُ الْخَمْسَــةُ [أحمـــد (٥٠/٣)، السمالي (١٩٨/٥)، ابن ماجه (٣٠٧٧)] وَحَسَّنَهُ النَّرْمِذِيُّ (٩٤٠)

(وعنْ عِكْرِمةَ) هُوَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِكْرِمةُ مُولَى عَبْدِ اللَّــهِ بَـن عبَّاسٍ أصلُهُ من البربرِ سمعَ من ابنِ عبَّاسٍ وعائشةَ وابي هُريرةَ وأبي سعيلٍ وغيرهِمْ ونسبَ إليْـهِ أنَّهُ يـرى رأيَ الخـوارج وقـدْ أطالَ المصنّفُ في ترجَمَةِ في مُقدّمةِ الفُتْحِ وأطــالَ الذَّهـبيُّ فِيـــهِ في الميزان والأكثرونَ على اطُراحِهِ وعدم قبولِهِ.

(عن الحجَّاجِ بنِ عمرو) بنِ أبي غزيَّةَ بفَتْحِ الغينِ المعجمةِ وَكُسرِ السرَّايِ وَتَشديدِ المُثنَّاةِ النَّحْتِيَّةِ (الأنصاريُّ) ﷺ المازنيُّ نسبةً إلى جدُّهِ مازنِ بن النَّجَّار.

قالَ البخاريُّ: لَهُ صُحبةٌ رُويَ عنهُ حديثين هذا احدُهُمَا.

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَنْ كُسُرَ) مُغَيِّرُ الصَّيْغَةِ

(أَوْ عَرجَ) بَفَتْحِ الْمُهْمَلَةِ وَكَسـر الـرَّاء وَهُـوَ مُحـرمٌ لقولِـهِ:

(فقدْ حلَّ وعليْهِ الحجُّ منْ قابلِ) إذا لمْ يَكُنْ قدْ أَتَى بالفريضةِ.

(قَالَ عِكْرِمةُ: فَسَالُت ابنَ عَبَّاسِ وأَبا هُرِيرةَ رضي اللَّه عنهما عن ذلِكَ فقالا: صدق) في إخبارِهِ عـن النَّبيُّ ﷺ (رواهُ الخمسةُ وحسَّنَهُ التَّرمذيُّ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ منْ أحرمَ فأصابَهُ مانعٌ مـنْ مـرض مثلَ ما ذَكَرَهُ أو غـيرَهُ فإنَّـهُ بمجـرَّدِ حُصــول ذلِـكَ المـانع يصــيرُ حلالًا فأفادَتِ النُّلاثةُ الأحــاديثُ أنَّ المحـرمَ يخـرجُ عــنْ إحرامِـهِ باحدِ ثلاثةِ أمور:

إمَّا بالإحصارِ بأيُّ مانعٍ كانَ، أو بالاشتِراطِ، أو بحصولِ ما ذَكَرَ منْ حادثِ كسرٍ أو عرجٍ وَهَذا فيمنْ أُحصرَ وفَاتَهُ الحجُّ.

وأمَّا منْ فَاتَهُ الحجُّ لغيرِ إحصـــارٍ فإنَّــهُ اخْتَلَـفَ العلمــاءُ في

فَلَهَبَ الْهَادُويَّـةُ وآخـرُونَ إلى أنَّـهُ يَتَحلَّـلُ بإحرامِـهِ الَّـذي أحرمَهُ للحجُّ بعمرةٍ.

وغن الأسودِ قالَ: سالَّت عُمرَ عمَّنْ فَاتَهُ الحِجُّ وقدْ أحسرمَ بِهِ فقالَ: يُهِلُّ بعمرةِ وعليْهِ الحجُّ مـنْ قـابلِ ثُـمُّ لقِيتُ زيـدَ بـنَ ثابت فسألتُهُ فقالَ مثلَهُ أخرجَهُمَا البيهَقيُّ (٥/٥٧).

وقيلَ: يُهلُّ بعمرةِ ويسْتَانفُ لَهَا إحراماً آخرَ.

وقالَت الْهَادويَّةُ: ويجبُ عليْهِ دمَّ لفوَاتِ الحجُّ.

وقالَت الشَّافعيَّةُ والحنفيَّةُ: لا يجبُ عليْهِ إذْ يشرعُ لَهُ التَّحلُّلُ وقد تحلُّلَ بعمرةٍ.

والْأَظْهَرُ مَا قَالُوا لَعَدْمِ الدُّلْيَلِ عَلَى الإيجابِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

# ٧- كِتَابُ الْبُيُوع

اعلم أنَّ الجِكْمةَ في شرعيَّةِ البيع كما قالَةُ المصنَّفُ في "فَتْحِ الباري، (٢٨٧/٤): أنَّ حاجةَ الإنسانِ تَتَعلَّنُ بما في يد صاحبه غالباً وصاحبه قد لا يبذلُه ففي شرعيَّةِ البيع وسيلةٌ إلى بُلوغِ الغرض منْ غير حرج، انتهى.

وإنّما جمئهُ دلالة على اخْتِلاف انواعِهِ وَهِيَ ثمانيـةٌ ولفظُ البيعُ والشُّرَاءُ يُطلقُ كُلُّ منْهُمَا على ما يُطلقُ عليْـهِ الآخـرُ فَهُمَـا من الألفاظِ المثنَّركةِ بينَ المعاني المُتَضادَةِ.

وحقيقةُ البيعِ لُغةُ: تملِيكُ مال بمال.

وزادَ فِيهِ الشَّرعُ قيدَ التَّراضي.

وقيلَ: هُوَ إِيجابٌ وقبولٌ في مالين ليسَ فيهمًا معنى التُبرُعِ فَتَخرجُ المعاطاةُ.

وقيلَ: مُبادلةُ مالِ بمالِ لا على وجْـهِ النَّـبرُعِ فَتَدخـلُ فِيـهِ لعاطاةُ.

والدَّليلُ على اشْتِراطِ الإيجابِ والقبولِ أَنَّهُ تعالى قالَ: ﴿تِجَارَةُ عَنْ تَرَاضِ﴾ [الساء: ٢٩].

وأخرجَ ابنُ حبَّانَ [الإحسان (٤٩٦٧)] وابنُ ماجَهُ (٢١٨٥) عنْهُ ﷺ ﴿إِنَّمَا الْبَيْعُ عَنْ تَرَاضٍ﴾.

ولمَّا كَانَ الرُّضَا أَمَراً خَفَيًا لا يُطَّلعُ عَلَيْهِ وَجَبَ تَعَلَّقُ الحُكُمِ بسبب ظَاهِرِ يَدَلُ عَلَيْهِ وَهُـوَ الصَّيْخةُ ولا بُـدُّ أَنْ يَكُـونَ على صيغةِ الجزمُ لفظُهَا لِتَتَمَّ معرفةُ الرُّضا.

وقد استُنني الحقَّر منْ ذلِكَ لجري عـادةِ المسـلمينَ فيــهِ بالدُّخولِ فِيهِ منْ غيرِ لفظٍ وَهَذا عندَ الجمَاهِيرِ منْ عُلماءِ الأمَّةِ.

وذَهَبَت الشَّافعيَّةُ إلى أنَّهُ لا بُدُّ من اللَّفظينِ كغيرِهِ.

وقد اخْتَــارَ النَّــوويُّ وأَكْـشُ المُتــاخَّرينَ مــن الشَّــافعيَّةِ عــدمَ اشْتِراطِ العقدِ في المحقَّر.

والمحقُّرُ: ما دُونَ رُبع المثقال.

وقيل: التَّافِهُ من البقولِ والرُّطبِ والخبرِ.

وقيلَ: مَا دُونَ نصابِ الرَّقةِ والأَشْبَهُ اتَّبَاعُ العرف.

ثمُّ الحقُّ أنَّهُ لَمْ يَتِمُّ دليلٌ على اشْتِراطِ الإيجابِ والقبولِ بـلْ حقيقةُ البيعِ المبادلةُ الصَّادرةُ عنْ تراضٍ كما أفادَت الآيسةُ والحديثُ.

نعم الرُّضا أمرٌ خفيٌّ يُناطُ بقرائنَ منْهَا الإيجابُ والقبولُ ولا ينحصرُ فِيهِمَا بلْ مَتَى انسلخَت ِ النَّفسُ عن المبيعِ والتَّمنِ بايُ لفظ كانَ.

وعلى هذا مُعاملاتُ النَّاسِ قديمـاً وحديثـاً إلاَّ مـنْ عـرفَ المذَاهِبَ وخافَ نقضَ الحَاكِمِ للبيعِ لاحظَ الإيجابَ والقبولَ.

# ١\_ بَابُ شُرُوطِهِ وَمَا نُهِيَ عَنْهُ

يعني بالشُّروطِ: شُروطَ البيعِ.

والشُّرطُ في عُرفِ الفقَهَاءِ: ما يلزمُ منْ عدمِهِ عدمُ حُكْمٍ أَو سبب سواءً عُلِّقَ بِكَلمةِ شرطٍ أَو لا ولَهُ في عُرفِ النُّحـاةِ معنَّى آخُرُ.

وقد جعلوا شروط البيع انواعاً منها في العاقد وَهُو النَّ يَكُونَ عاقلاً مُميِّزاً ومنها في الآلةِ وَهُوَ الْ يَكُونَ بلفظِ الماضي. ومنها في الحملُ وَهُوَ الْ يَكُونَ مالاً مُتَقَوْماً والْ يَكُونَ مقدورَ التَّسليم.

ومنها التراضي

ومنهَا شرطُ النَّفاذِ وَهُوَ المُلكُ أو الولايةُ .

وقولُهُ (وما نُهِيَ عَنْهُ) أيْ منَ البيوعِ وسَــتَأْتِي الأحــاديثُ في الَّذِي نُهِيَ عَنْ بيعِهِ.

# ١\_ فضلُ البيع المبرور

٧٤٣ عَنْ رِفَاعَةَ بْنِ رَافِعِ ﴿ وَأَنَّ النَّبِيُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الرَّجُلِ بِيَدِهِ اللَّهُ الرَّجُلِ بِيَدِهِ وَكُلُّ بَيْعٍ مَبْرُودٍ . .

رَوَاهُ الْمَبْرُارُ وَكُشْفَ الأستارة (١٢٥٧) وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ ((١٠/٢) من حديث رافع بن خديج.

(عن رفاعة بن رافع) هُوَ زرقيَّ انصاريَّ شَهِدَ بدراً وأَبُــوهُ رافعٌ أحدُ النُّقباءِ الاثنيُّ عَشْرَ وَكَانَ أَوْلَ منْ قــدمَ المدينةَ بســورةِ يُوسفَ وشَــهدَ رفاعةُ المشاهِدَ كُلُّهَا وشَـهدَ مـعَ عليُّ الجمــلَ وصفينَ تُوفِّيَ أَوْلَ زمن مُعاويةً.

(وَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ مُسُئِلَ أَيُّ الْكَسْبِ أَطْبِبُ؟ قَـالُ: وعَمَــلُ الرَّجُلِ بِيَدِهِ وَيَثْلُهُ الْمَرَأَةُ وَكُلُّ بَنِعٍ مَنْوُودٍ») هُــوَ مـا خلـص عــن اليمينِ الفاجرةِ لِتَنفيقِ السَّلعةِ وعن الغشُ في المعاملةِ.

(رَوَاهُ البَرَّارُ وصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ) ورَوَاهُ المَصَنَفُ فِي التَّلْخِيـصِ (٣/٣) عَنْ رَافَعِ بَسِ خَدَيْجٍ وَمَثْلُهُ فِي المَشْكَاةِ (٨٤٧/٢) وعَزَاهُ لاَحَدَرَاهُ (٧٣/١) أيضاً عنْ رافع ذَكَرَهُ فِي مُسندِهِ

قيل: ويختملُ أنَّهُ أُريدَ برفاعةً: رفاعةُ بنُ رافعٍ بنُ خديجٍ فقد روّاهُ الطَّبرانيُّ [«المعجم الكبر» (٢٧٦/٤)] عن عبايةَ بسنِ رافعٍ بنِ خديجٍ عنْ أَبِيهِ عنْ جدُّهِ وعبايةُ هُوَ ابنُ رفاعةَ بنِ رافعٍ بنِ خديجٍ فَيْكُونُ سقطَ على المصنّف ِ قولُهُ «عنْ أَبِيهِ».

والحديثُ دليلٌ على تقريرِ ما جُبلَتْ عليْهِ الطَّبائعُ منْ طلبِ الكَاسبِ وإنَّما سُئلَ ﷺ عنْ أطيبِهَا ايْ أحلَهَا وابرَكِهَا.

وَتَقديمُ عملِ اليَّدِ على البيعِ المبرورِ دالُّ على أنَّهُ الأفضلُ ويـدلُّ لَـهُ حديثُ البخاريُّ الآتِي ودلُّ على أطيبيَّةِ التَّجـارةِ الموصوفة.

وللعلماء خلافٌ في افضل المُكَاسبِ:

قالَ الماورديُّ: أصولُ المَكاسبِ الزَّراعةُ والتَّجارةُ والصَّنعةُ. قالَ: والاشبَهُ بمنْهَبِ الشَّافعيُّ النَّ اطبِيَهَا التَّجارةُ.

قَالَ: والأرجعُ عندي أَنَّ أطيبَهَا الزَّرَاعةُ لأَنْهَا أقربُ إِلَى التَّوكُلِ، وَتَعَقَّبَ مَا أخرجَهُ البخاريُ(٢٠٧٢) منْ حديثِ المقدامِ مرفوعاً «مَا أَكُلُ أَخَدُ طَعَاماً فَطُّ خَيْراً مِنْ أَنْ يَأْكُلُ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ وَإِنْ نَبِيًّ اللَّهِ دَاوُد كَانَ يَأْكُلُ مِنْ عَمَلٍ يَدِهِ.

قالَ النُّوويُ: والصَّوابُ أنَّ أطيبَ المَكَاسِبِ ما كانَ بعملِ اللهِ، وإنْ كانَ زراعةً فَهُوَ أطيبُ المَكَاسِبِ لما يشتَملُ عليهِ من كونِهِ عملَ اليه ولما فيهِ من التُّوكُلِ ولما فيهِ من النَّفعِ العامُ للآدميُ وللدَّوابُ والطَّيرِ.

قَالَ الحَافظُ ابنُ حجر: وفوقَ ذَلِكَ مَا يُكْسَبُ مِنْ أَمْـوَالِ الْكِفَّارِ بِالْجِهَادِ وَهُوَ مَكْسَبُ النَّبِيُّ ﷺ وَهُوَ أَشْرَفُ الْمَكَاسِبِ؟ لَاكُفَّارِ بِالْجِهَادِ وَهُوَ مَكْسَبُ النَّبِيُ ﷺ وَهُوَ أَشْرَفُ الْمَكَاسِبِ؟ لما فِيهِ مَنْ إعلاءِ كلمةِ اللَّهِ تعالى انْتَهَى

قيلَ: وَهُوَ داخلٌ في كسبِ اليدِ.

# ٧- تحريم بيع ما حُرُمُ أكله، والتحايل فيها

الله رضي الله عنهما أنّه سَمِعَ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْ يَقُولُ عَامَ الْفَتْحِ، وَهُو بِمَكُة وَإِنْ اللّه حَرْمَ بَيْعَ الْخَمْرِ، وَالْمَيْتَةِ، وَالْمَيْتَةِ، وَالْمَيْتَةِ، وَالْمَيْتَةِ، فَإِنَّهَا تُطْلَى بِهَا السُّفُنُ، وَتُدْهَنُ بِهَا الْجُلُودُ، وَيَسْتَصْبِحُ بِهَا النَّاسُ؟ فَقَالَ: (لا، هُولَ الله عَلَيْ عِنْدَ ذَلِكَ: (قَاتَلَ الله حَرَامٌ الله عَلَيْ عِنْدَ ذَلِكَ: (قَاتَلَ الله النَّهُودَ، إِنْ اللَّهُ تَعَالَى لَمَّا حَرَّمَ عَلَيْهِمْ شُحُومَهَا جَمَلُوهُ ثُمْ بُاعُوهُ فَأَكُلُوا ثَمَنَهُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٢٣٦)، مسلم(١٥٨١)]

روعنْ جابرِ بنِ عبدِ اللّهِ رضى اللّه عنهما أنّهُ سمعَ رسولَ اللّهِ عَصْلًا يَقُولُ عَامَ الفَتْـحِ ) كـانَ الفَتْـحُ في رمضـانَ سـنةَ ثمـانِ مـنَ الْهِجرةِ. الْهِجرةِ.

(وَهُوَ بَمُكُمَة: إنَّ اللَّهَ ورسولَهُ حَوْمٌ) وقَعَ في روايسةِ الصَّعيجِينِ هَكَـٰذا بـإفرادِ الضَّمـيرِ وفي بعـضِ الطُّـرقِ «إنَّ اللَّـهَ حرَّم».

وفي روايةٍ في غيرِهِمَا «إِنَّ اللَّهَ ورسولَهُ حرَّما».

وَتَقَدُّمُ وَجُهُ الْكَلَامِ عَلَى جَمِعِ الضَّميرينِ في بابِ الآنيةِ.

(بيعَ الحمرِ والمينَةِ) بفَتْحِ الميمِ: ما زالَتْ عنْهُ الحياةُ لا بذَكَـاةٍ شرعيَّةٍ.

(والحنزيرِ والأصنام) ِ قالَ الجوْهَريُّ: الصَّنْمُ هُوَ الوثنُ. وقالَ غيرُهُ: الوثنُ ما لَهُ جُثَّةٌ والصَّنْمُ ما كانَ مُصوَّراً. (فقيلَ يا رسولَ اللَّهِ: أراثيت شحومَ المَيْمَةِ فِإنَّهَا تُطلَى بَهَا

السُّفُنُ وَتَدْهَنُ بِهَا الجَلُودُ ويسْتَصبحُ بِهَا النَّاسُ قَالَ: لا هُوَ حَرَامٌ ثُمُّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عندَ ذَلِكَ: قَاتَلَ اللَّهُ اليَّهُودَ إِنَّ اللَّهَ لَمَا حَرَّمَ عليْهِمْ شُحَومَهَا جَلُوهُ) بفَتْحِ الجيسمِ واليسمِ أيْ أذابُـوهُ (ُوَمَّ بِاعُوهُ فَأَكَلُوا ثَمْنَةً مُتَّفَقً عَلَيْهِ)

في الحديثِ دليلٌ على تحريم ما ذُكِرَ.

قيلَ: والعلَّةُ في تحريم بيع الثّلاثةِ الأولِ هيّ النَّجاسةُ ولَكِنَّ الأَدلَّةَ على نجاسةُ الخَسريرِ الحُدلَّةَ على نجاسةِ الخُمرِ غيرُ نَاهِضةٍ وَكَذا نجاسةُ النِّسَةِ والحُسنريرِ فمنْ جعلَ العلَّةَ النَّجاسةَ عـدًى الحُكْمَ على تحريم بيعٍ كُللَّ فمس.

وقالَ جماعةً: يجوزُ بيعُ الأزبالِ النَّجسةِ.

وقيلَ: يجوزُ ذلِكَ للمشتري دُونَ البائعِ لاختياجِ المشتري دُونَهُ وَهِيَ علَهُ عليلهُ، وَهَذا كلَّهُ عندَ من جعلَ العلَّـةَ النَّجاسـة، والاَظْهَـرُ أَنَّهُ لا ينْهَـضُ دليـلٌ على التَّعليـلِ بذلِكَ بـل العلَّـةُ التَّحريمُ ولذا قالَ ﷺ لمَّا حُرَّمتْ عليْهِمُ الشُّحومُ، فجعلَ العلَّـةَ نَصْلَ التَّحريم ولمُ يذكرُ علَّة:

هذا ولا يدخلُ في المُنتَّةِ شعرُهَا وصوفُهَا وويرُهَــا لأنَّهَـا لا تحلُّهَا الحياةُ ولا يصدقُ عليْهَا اسمُ المُنتَّةِ.

وقيلَ: إنَّ الشَّعورَ مُتَنجَّسةٌ وَتَطْهُـرُ بالغسـلِ، وجـوازُ بيعِهَـا مذْهَبُ الجَمْهُورِ.

وقيلَ: إلاَّ من الثَّلاثةِ الَّتِي هيّ نجسةُ الذَّاتِ.

وامًا علهُ تحريم بيع الأصنامِ فقيلَ: لأنَّهَا لا منفعة فيها مُباحةً.

وقيلَ: إنْ كَانَتْ بحيثُ إذا كُسرَت انْتُفَعَ بَأَكْسَارِهَا جَازَ بِيعُهَا والأولى انْ يُقَالَ: لا يجوزُ بيعُهَا وَهِيَ أصنامٌ للنَّهْبيَ ويجوزُ بيعُ كسرهَا إذْ هي ليسَتْ بأصنام ولا وجْهَ لمنع بيع الأكْسَارِ أصلاً.

ولمَّا أطلقَ ﷺ تحريمَ بيعِ المُتِّةِ جوْزُ السَّامِعُ أَنَّهُ قَـدْ يخصُ من العامِّ بعضَ ما يصدقُ عليْهِ فقـالَ السَّائلُ: "أرآيت شُـحومَ المُبَّةِ، وذَكَرَ لَهَا ثـلاتُ منافعَ، أي أخبرني عن الشُّحومِ هـلْ تُخصُ من التَّحريمِ لنفعِهَا أمْ لا؟ فأجابَ ﷺ أَنَّهُ حَرَامٌ، فأبـانَ لَهُ أَنْهَا غيرُ خارجةِ عن الحُكْمِ.

والضَّميرُ في قولِهِ "هُوَ حــوامٌ" يُختَـــلُ أنَّــهُ للبيــع أيَّ بيــعُ

الشُّحوم حرامٌ وَهَذا هُوَ الْأَظْهَرُ لَأَنَّ الْكَلَامَ مسوقٌ لَهُ ولأَنَّهُ قَـدُ أخرجَ الحديثُ أحمدُ(٣٢٦/٣) وفيه: "فما ترى في بيع شُحومٍ النِّتَةِ" ـ الحديثُ.

ويُخْمَلُ أَنَّهُ للانْتِفاعِ المدلولِ عليْهِ بقولِـهِ "فَإِنَّهَا تُطلَـى بِهَـا السُّفنُ" إلى آخرو.

وحلة الأكثرُ عليه فقالوا: لا يُنتَفعُ من الميتَة بشيء إلا جلدِهَا إذا دُبغَ لدليلِهِ الّذي مضى في أوَّل الْكِتَابِ فَهُوَ بَخْصُ هذا العمومَ وَهُوَ مِبنِيَّ على عودِ الضَّميرِ لِلَى الانْتِفاع، ومن قالَ: الضَّميرُ يعودُ إلى البيعِ استدل بالإجماعِ على جوازِ إطعامِ الميتَةِ الْكِلابَ ولوْ كانَتْ كلابَ الصَّيدِ لمن يَتَّفعُ بِهَا وقدْ عرفت الْ الاقربَ عودُ الضَّميرِ إلى البيع فيجوزُ الانْتِفاعُ بالنَّجسِ مُطلقاً وبحرمُ بيعهُ لما عرفت وقدْ يزيدُهُ قُوَّةً قولُهُ في ذمُ التَهُودِ: "النَّهُ جلوا الشَّحمَ ثُمَّ باعُوهُ وأكلوا ثمنَه، فإنَّهُ ظَاهِرٌ في توجُّهِ النَّهسِ الله البيع الذي ترتبُّ عليْهِ أكلُ النَّمنِ.

وإذا كان النُّحريمُ للبيعِ جَازَ الانْتِفَاعُ بشَّحومِ المَيَّةِ وَالاَدْهَانِ النَّنجُسةِ فِي كُلُّ شيءٍ غيرَ أَكُلِ الآدميُّ ودَهْنِ بدنِيهِ فيحرمان كحرمةِ أَكُلِ المَيْسَةِ والْسَرْطُبِ بالنَّجاسةِ، وجازَ إطعامُ شُحومِ المَيْنَةِ الْكِلابَ وإطعامُ العسلِ المُتنجُسِ النَّحلَ وإطعامُهُ الدُوابَ.

وجواز جميع ذلِكَ مذْهَبُ الشَّافعيُّ ونقلَهُ القــاضي عيــاضٌّ عنْ مالِكُ وأكْثرِ أصحابِهِ وأبي حنيفةَ وأصحابِهِ واللَّيثِ.

ويؤيِّدُ جوازَ الانْتِفاعِ ما روَاهُ الطحاويُ [«شرح مشكل الآثار» (ه٣٥)] «أَنَّهُ عِلَيُّ سُئِلَ عَنْ فَأَرَةٍ وَقَعَتْ فِسي سَمْنِ فَقَـالَ: "إِنْ كَانَ جَامِداً فَاسْتَصْبِحُوا بِهِ وَانْتَفِعُوا بِهِ.

قَالَ الطحاويُ: إِنَّ رِجَالَهُ ثَقَاتٌ ورُويَ ذَلِكَ عَنْ جَاعَةٍ مَنْ السَّاعِينَ الصَّحَابِةِ مَنْهُمْ عَلَي فَضَيَّة وعَمْرُ وأبو مُوسى، ومن السَّابعينَ القاسمُ بنُ مُحمَّدٍ وسالمُ بنُ عبدِ اللَّهِ وَهَذَا هُوَ الواضحُ دليلاً.

وأمَّا التَّفرقةُ بينَ الاسْتِهْلاكَاتِ وغيرِهَا فلا دليلَ لَهَا بلُ هُوَ رأيٌ محضٌ.

وَامَّا الْمُتَنجُّسُ فَإِنْ كَانَ يُمْكِنُ تَطْهِيرُهُ فَـلا كَـلامَ فِي جَـوازِ بيعِهِ، وإِنْ كَانَ لا يُمْكِنُ فيحرمُ بيعُهُ قَالَتْـهُ الْهَادويَـةُ وأحمد بـنُ

حنبلٍ.

وفي الحديث دليلٌ على أنَّهُ إذا حرمَ بيعُ شيءٍ حرمَ ثمنُهُ. وأنَّ كُلُّ حيلةٍ يُتُوصَّلُ بِهَا إلى تحليلٍ مُحرَّمٍ فَهِيَ باطلةً.

# ٣ــ الحكمُ عند اختلافِ المتبايعينِ

٧٤٥ وَعَن ابْنِ مَسْعُودٍ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ يَقُولُ: "إِذَا اخْتَلَفَ الْمُتَبَايِعَانِ وَلَيْسَ بَيْنَهُمَا بَيْنَةٌ، فَالْقَوْلُ مَا يَقُولُ رَبُ السُلْعَةِ أَو يَتَتَارَكَانِ».

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ [أحسد (٤٦٦/١)، أبسو داود(٣٥١١)، السترمذي (١٢٧٠)، السائي(٣٥١٧)، ابن ماجه(٢١٨٦)] وَصَحْبَهُ الْخَاكِمْ(٢٥/٢٥).

وفي رواية: «البَيْعسان» وفي رواية «يَسَرَادُان» زادَ ابنُ ماجَهُ (٢١٨٦) في روايَتِهِ: «والمبَيسعُ قسائمٌ بعينِسهِ» ولَأحمسدَ (٤٦٦/١): «والسّلعةُ كما هيّ».

وأمَّا رِوَايَةُ: «والمبيعُ مُسْتَهْلَكٌ» فَهِيَ مُضعفةٌ.

(رَوَاهُ الخمسةُ وصحُحَهُ الحَاكِمُ) وللعلماءِ كلامٌ كثيرٌ على صحَّةِ الحديثِ.

وَهُوَ دليلٌ على أنّه إذا وقع اختِلافٌ بينَ البائع والمشتري في الثّمنِ أو المبيع أو في شرطٍ منْ شُروطِهِمَا فالقولُ قولُ البائع مع يمينهِ لما عُرفَ من القواعدِ الشّرعيّةِ أنْ من كانَ القسولُ قولَـهُ فعليهِ اليمينُ، وللعلماءِ في هذا الحُكْمِ الّذي أفادَهُ الحديثُ ثلاثـةُ أقوال:

الأوَّلُ للْهَادي: أنَّ القولَ قــولُ البـائعِ مُطلقـاً وَهُــوَ ظَـاهِرُ حديثِ الباب.

الثَّاني: للفقَهَاءِ أَنْهُمَا يَتُحالفانِ ويَتُرادَّانِ المبيعَ.

والثَّالثُ: فِيهِ تفصيلٌ وفرقٌ بينَ الاخْتِلافِ فِي النَّوعِ أَو الجنسِ أَو الصُّغةِ وبينَ غيرِهَا وَهُوَ تفصيلٌ بلا دليلٍ مُسْتَوفَى فِي كُتُب الفروع، ونقلَهُ فِي الشّرح.

ومعنى بالتَّحالف: أنْ يجلفَ البائعُ ما بعْت منْك كذا ويجلفُ المُشْتَري ما اشْتَريْت منْك كذا وقيلَ غيرُ ذلِكَ.

والوجْهُ فِي التَّحالفِ اللَّ كُلُّ واحدٍ مُدَّعَى عليْهِ فيجبُ على كُلُّ واحدٍ مُدَّعَى عليْهِ فيجبُ على كُلُّ واحدٍ منْهُمَّا اليمينُ لنفي ما ادَّعى عليْهِ وَهَـذا مفْهُـومٌ منْ قولِهِ ﷺ «الْبُيَّنَةُ عَلَى الْمُدَّعِي وَالْيَمِينُ عَلَى الْمُنْكِـرِ» [«السنن الكبرى» لليهقي(١٠/١٠)].

والحاصلُ انْ هذا حديثٌ مُطلقٌ مُقيَّدٌ بادلَّةِ بـابِ الدَّعــاوى وسيأتِي.

٤ ــ النهي عن ثمنِ الكلب ومهر البغيّ وحلوان الكاهن

٧٤٦ وَعَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الأَنْصَارِيِّ ﴿ اللَّهِ الْنَجْبِيِّ الْكَلْبِ، وَمَهْرِ الْبَغِيِّ، وَحُلْوَان الْكَاهِنِ ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٢٣٧)، مسلم(١٥٦٧)].

روعن أبي مسعود الانصاريّ ﷺ ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ ﴿نَهَى عَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِ وَمَهْرِ النَّغِيُّ ﴾ بفَتْح الموحَّدةِ وَكَسرِ الغينِ المعجمةِ وَتَشديدِ المثنّاةِ التَّخيَّةِ أُريدَ بِهَا الزَّانيةُ.

(وجلوانِ) بضمُّ الحاء المُهمَلةِ.

(الْكَاهِنِ ــ مُتَّفَقُ عليهِ)، والأصلُ في النَّهْـي التَّحريــمُ والصَّحابِيُّ قَدْ أخبرَ أَنَّهُ لِللَّهُ نَهَى، أَيْ أَتَسَى بعبارةٍ تُفيـدُ النَّهْـيَ والصَّحابِيُّ قَدْ أَخبرَ أَنَّهُ لِللَّهُ نَهَى، أَيْ أَتَسَى بعبارةٍ تُفيـدُ النَّهْـيَ وإنْ لَمْ يَذْكُرُهَا وَهُوَ دالُّ على تحريمِ ثلاثةٍ أشياءَ.

الأوَّلُ: تحريمُ ثمنِ الْكَلَبِ بالنَّصُّ ويدلُّ على تحريمِ بيجِهِ باللَّزومِ وَهُوَ عامٌّ لِكُلُّ كلبٍ منْ مُعلَّمٍ وغيرِهِ، وما يجوزُ اقْتِنـاؤُهُ وما لا يجوزُ.

وعنْ عطاء والنَّخعيُّ: يجوزُ بيعُ كلبِ الصَّيدِ لحديثِ جابرِ "نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِ إِلاَّ كَلْبَ صَيْدٍ، أخرجَـهُ النَّسائيُ(١٠٩/٧) برجالِ ثقاتِ إِلاَّ أَنَّهُ طعنَ في صحَّتِهِ فإنْ صحَّ خصَّصَ عُمومَ النَّهْيِ.

والنَّاني: تحريمُ مَهْرِ البَّغِيُّ وَهُوَ مَا تَـاَخَذُهُ الزَّانِيةُ فِي مُقَـابِلِ الزُّني سمَّاهُ مَهْراً مجازاً فَهَـذا مَـالٌ حـرامٌ وللفقَهَـاءِ تفـاصيلُ فِي حُكْمِهِ تَعُودُ إِلَى كِيفِيَّةِ اَخَذِهِ.

والَّذي اخْتَارَهُ ابنُ القَيْمِ [وزاد المعاد، (٧٧٩/٥)] أنَّهُ في جميــعِ

كيفيًاتِهِ يجبُ التَّصدُقُ بهِ ولا يُردُ إلى الدَّافع لأنَّهُ دفعَهُ باخْتِيارهِ في مُقابل عـوض لا يُمكِنُ صـاحبُ العـوضِ اسْتِرجاعَهُ فَهُـوَ كسبٌ خبيثٌ يجبُ التَّصدُقُ بِهِ ولا يُعانُ صاحبُ المعصيـةِ بحصول غرضِهِ ورجوع مالِهِ.

والنَّالثُ: حلوانُ الْكَـاهِن وَهُـوَ مصـدرُ حلوتُهُ حُلوانــاً إذا أعطيته، وأصلُهُ من الحلاوةِ شُبَّة بالشُّيِّء الحلموِ من حيثُ إنَّـهُ يُؤخذُ سَهْلاً بلا كُلفةٍ

وأجمعَ العلماءُ على تحريم حلوان الْكَاهِن، والْكَاهِنُ السَّذي يدُّعي علمَ الغيبِ ويخبرُ النَّاسَ عن الْكُوائن وَهُـوَ شـاملٌ لِكُـلِّ منْ يدَّعي ذلِكَ منْ مُنجِّم وضرَّابٍ بالحصباءِ ونحــو ذلِـكَ فَكُـلُّ هؤلاءِ داخلٌ تحْتَ حُكُم الحديثِ ولا يحلُّ لَهُ ما يُعطَّاهُ ولا يحــلُّ لاحد تصديقُهُ فيما يَتَعاطَاهُ.

### ٥- البيعُ بشرطٍ

٧٤٧ ـ وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ﴿أَنَّـٰهُ كَـانَ عَلَى جَمَلِ لَهُ قَدْ أَعْيَا فَأَرَادَ أَنْ يُسَيِّبُهُ قَالَ: فَلَحِقَنِي النَّبِيُّ ﷺ فَدَعَا لِي، وَضَرَبَهُ فَسَارَ سَيْراً لَـمْ يَسِرْ مِثْلَـهُ، غَقَالَ: «بِغْنِيهِ بِأُوقِيَّةٍ» قُلْت: لا ثُمَّ قَالَ: «بِغْنِيهِ» فَبِغْتــه بأُوقِيَّةٍ، وَاشْتَرَطْت حُمْلانَهُ إِلَى أَهْلِي، فَلَمَّا بَلَغْت أَتَيْته بِالْجَمَلِ، فَنَقَدَنِي ثَمَنَهُ، ثُمُّ رَجَعْت فَأَرْسَـلَ فِي أَثْرِي فَقَالَ: ﴿أَتَرَانِي مَاكَسْتُكَ لَآخُِذَ جَمَلَك؟ خُذُ جَمَلُك وَدَرَاهِمَك فَهُوَ لَك».

مُتَفَقّ عَلَيْهِ [البخاري(٢٤٠٦)، مسلم(٧١٥)]، وَهَذَا السَّيَاقُ لِمُسْلِمٍ. (وعنْ ﴿جَابِر بْنِ عَبْدِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ أَنَّهُ كَانَ عَلَى جَمَلَ لَهُ قَدْ أَعْيَا) أَيْ كُلُّ عَن السَّيْرِ.

(فَأَرَادَ أَنْ يُسَيِّبُهُ قَالَ فَلَحِقَنِي رَسُولُ اللَّهِ 難 فَدَعَا لِي فَصَرَبَّهُ فَسَارَ سَيْراً لَمْ يَسِرْ عِلْلَهُ قَالَ: ﴿ بِغِيمِهِ بِأُولِيَّةٍ قُلْتِ: لا ثُمُّ قَالَ: ﴿ بِغَنِيهِ فَبِغَتُهُ بِأُوفِيَّةٍ وَاشْتَرَطْتَ حُمْلاَنَهُ ) بِضَمُّ الْحَاءِ الْمُهْمَلَةِ أي الْحَمْلُ عَلَيْهِ.

(إِلَى أَهْلِي فَلَمَّا بَلَغْت أَتَيْته بِالْجَمَلِ فَنَقَدَنِي ثَمَنَهُ ثُمَّ رَجَعْت

فَأَرْسَلَ فِي أَثْرِي فَقَالَ: أَتْرَانِي) بضمَّ الْمُثَنَّاةِ الْفَوْقِيَّةِ أَيْ تَظُّنِّني. (مَاكَسْتُكَ) الْمُمَاكَسَةُ: المُمَالكة فِي النَّقْصِ مِنَ النَّمَنِ. (لآخُذَ جَمَلُك لا خُذْ جَمَلُك وَدَرَاهِمَك فَهُو لَك، مُتَّفقٌ عليهِ وَهَذَا السَّيَاقُ لَمُسلم).

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا باسَ بطلب البيع من الرَّجلِ لسلمَتِهِ ولا بالممَاكَسةِ وانَّهُ يصحُ البيعُ للدَّابِّةِ واسْتِثناءُ رُكُوبهَا، ولَكِنْ عارضَهُ حديثُ النَّهٰيِ عنْ بيعِ النُّنيا وسيأتِي [برقم (٧٥٨)] وعـنْ بيع وشرط، ولمَّا تعارضا اخْتَلَفَ العلماءُ في ذلِكَ على أقوالٍ:

الأَوَّالُ لَاحَدَ أَنَّهُ يَصِيحُ ذَلِكَ وَحَدَيْثُ بَيْعِ الثَّنْيَا فِيهِ ﴿إِلَّا أَنْ يعلمَ ذلِكَ، وَهَذا منْهُ فقدْ عُلمَـت النُّنيـا فصحُ البيـعُ وحديثُ النَّهِي عن بيعٍ وشرطٍ فِيهِ مقالٌ معَ احْتِمالِ أنَّهُ أَرادَ الشَّرطَ

والنَّاني لمالِكِ إنَّهُ يصحُ إذا كانَت المسافةُ قريبةٌ وحدُّهُ ثلاثسةُ آيًام وحُملَ حديثُ جابرِ على هذا.

النَّالثُ أنَّهُ لا يجوزُ مُطلقاً وحديثُ جابرٍ مُسؤوَّلٌ بأنَّـهُ قصَّةً موقوفةً يَتَطرُقُ إليْهَا الاحْتِمالاتُ

قالوا: ولأنَّهُ ﷺ ارادَ أنْ يُعطِّيهُ النَّمنَ ولمْ يُردُ حقيقةَ البيع قالوا ويختَملُ أنَّ الشُّرطَ ليسَ في نفس العقب فلعلُّهُ كمانَ سابقاً فلم يُؤثِّر ثُمَّ تبرُّعَ ﷺ باركابهِ

وأَظْهَرُ الأقوال الأوَّلُ وَهُوَ صحَّةُ مثل هذا الشَّـرط؛ وَكُـلُّ شرطٍ يصـحُ إفرادُهُ بـالعقدِ كايصـالِ المبيـعِ إلى المـنزلِ وخياطـةِ الثُّوبِ وسُكِّنى الدَّارِ.

وقلهْ رُويَ عنْ عُثمانَ أَنَّهُ باغَ داراً واسْـتَثنى سُـكُنَّاهَا شَـهْراً ذَكَرَهُ في الشُّفا.

# ٦\_ منعُ المفلس من التصرفِ في مالِه

٧٤٨ - وَعَنْهُ قَالَ: ﴿أَغْنَقَ رَجُلٌ مِنَّا عَبْداً لَهُ عَنْ دُبُرٍ وَلَـمْ يَكُنُ لَـهُ مَالٌ غَيْرُهُ فَدَعَا بِهِ النَّبِيُّ عِلَيْهِ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٥٣٤)، مسلم(٩٩٧)].

(وعْنَـهُ) أيْ عَـنْ جَـابِرٍ (قَـالَ: وَأَغْنَقَ رَجُـلٌ مِنْسًا) أيْ مِــنَ

(عَبْداً لَهُ عَنْ ذَبُورٍ) بِضَــمُ الـدَّالِ الْمُهْمَلَةِ وَضَـمُ الْمُوَحُدَةِ

(لَمْ يَكُن لَهُ مَالٌ غَيْرُهُ فَدَعَا بِهِ النَّبِيُّ ﷺ فَبَاعَهُ، مُتَفَقَّ عَلَيْهِ وأخرجَهُ أبو داود (٣٩٧٥) والنَّسائيُّ (٤٠٣/٧) عــنْ جــابر أيضــاً وسمَّيا فِيهِ العبدَ والرَّجلَ ولفظُهُ عن جابِر «أَنْ رَجُلاً مِن الأنْصَار يُقَالُ لَهُ أَبُو مَذْكُور أَغْتَنَ غُلاماً لَهُ يُقَالُ لَهُ أَبُـو يَعْقُـوبَ عَنْ دُبُرِ لَمْ يَكُنْ لَهُ مَالٌ غَيْرُهُ فَدَعَا بِهِ النَّبِيُّ ﷺ فَقَـالَ: المَـنْ يَشْتَرِيه فَاشْتَرَاهُ نُعَيْمُ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنُ النُّحَامِ بِشَمَانِهِاتُهَ وِرْهَم فَدَفَعَهَا إِلَيْهِ، زادَ الإسمَاعيليُّ «وعليْهِ دينٌ».

وَقَدْ تُرجمَ لَهُ البخاريُ في بابِ الاسْتِقراض فقالَ: منْ بـاعَ مالَ المفلسِ وقسَّمَهُ بينَ الغرماءِ أو أعطَّاهُ إيَّاهُ حَسَّى يُنفقَـهُ على نفسيه؛ فأشارَ إلى علَّةِ بيعِهِ وَهُوَ الاخْتِياجُ إلى ثمنِهِ.

واسْتَدَلُّ بِهِ بعضُهُمْ على منع المفلسِ من التَّصرُّف في مالِهِ، وعلى أنَّ للإمامِ أنْ يبيعَ عنهُ وسيأتِي بقيَّةُ انحاثِهِ في بابِهِ إنْ شــاءَ

# ٧ - حكمُ السمنِ تَقَعُ فيه الفارةُ

٧٤٩ وَعَنْ مَيْمُونَةُ زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ فَــَأْرَةُ وَقَعَتْ فِي سَمْنٍ، فَمَاتَتْ فِيهِ، فَسُئِلَ النَّبِيُّ ﷺ عَنْهَــا فَقَالَ: «أَلْقُوهَا وَمَا حَوْلَهَا وَكُلُوهُ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٢٣٥).

وَزَادَ أَحْمَدُ(٣٣٠/٦) وَالنَّسَانِيُّ (١٧٨/٧): فِي ﴿ مَسَمْنِ جَامِدِهِ .

دلُ أمرُهُ ﷺ بإلقاء ما حولَهَا وَهُوَ ما لامسَتْهُ من السَّــمن على نجاسةِ المُيْتَةِ لأنَّ المرادَ بما حولَهَا ما لاقَاهَا.

قَالَ المَصنَّفُ فِي فَتْحِ الباري(٦٧٠/٩): لمْ يَأْتِ فِي طريقٍ صحيحةٍ تحديدُ ما يُلقى لَكِنْ أخرجَ ابـنُ أبـي شـيبةَ(٨٥/١) مـنْ مُرسلِ عطاءِ «أَنْ يَكُونَ قدرَ الْكَفَّ»، وسندُهُ جيَّدٌ لولا إرسالُهُ.

ودلَّ مَفْهُومُ قُولِهِ «جامداً» أنَّهُ لَوْ كَـانَ مائعـاً لنجـسَ كُلُّـهُ لعدم غيَّز ما لاقَاهَا عُمَّا لَمْ يُلاقِهَا.

ودلَّ أيضاً على أنَّهُ لا يُنتَّفعُ بالدُّهْنِ المُتنجُّسِ في شيءٍ مـن في غير الأكُل ودُهْن الآدميُّ فيحملُ هــذا ومــا يــأتِي مــنْ قولِــهِ «فلا تقربُوهُ» على الأكْــل والدُّهـن للآدمـيُّ جمعـاً بـينَ مُقْتَضـى الأدلةِ نعم.

وأمَّا مُباشرةُ النَّجاسةِ فَهُو وإنْ كانَ غيرَ جـائز إلاَّ لإزالَتِهَـا عمًا وجبّ أو ندبّ إزالَتُهَا عنَّهُ فإنَّهُ لا خــلافَ في جــوازو لأنَّـهُ لدفع مفسدَتِهَا، وبقيَ الْكَـلامُ في مُباشــرَتِهَا لِتَســجير التُّنْــور وإصلاح الأرض بهَا فقيلَ هُوَ طلبُ مصلحَتِهَا وأنَّهُ يُقاسُ جوازُ المباشرةِ لَهُ على المباشرةِ لإزالةِ مفسدَتِهَا، والأقــربُ أنْهَــا تدخــلُ إزالةُ مفسدَتِهَا تَحْتَ جلبِ مصلحَتِهَا فَتَسجيرُ التُّنْـور بهَـا يدخـلُ فِيهِ الأمران: إزالةُ مفسدةِ بقاء عينِهَا وجلبُ المصلحـةِ لنفعِهَـا في التُسجير، وحينتا فجوازُ المباشرةِ للانْتِفاع لا إشكَالَ فِيهِ.

٧٥٠– وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ قَالَ: قَــالَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْفَأْرَةُ فِي السَّمْنِ، فَإِنْ كَانَ جَامِداً فَٱلْقُوهَا وَمَا حَوْلَهَا، وَإِنْ كَانَ مَاثِعاً فَـلا

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٣٣/٢) وَأَبُو دَاوُد(٣٨٤٢).

وَقَدْ حَكُمْ عَلَيْهِ الْبَخَارِيُّ [التاريخ الكبير ص٧٩٨] وَأَبُو حَاتِم بِالْوَهْمِ [العلل: ٢/٢])

وذلِكَ لأنَّهُ قالَ التُّرمذيُّ: سمعت البخاريُّ يقولُ: هُوَ خطأً والصُّوابُ «الزُّهْرِيُّ عنْ عبدِ اللَّهِ عـن ابـن عبَّـاس رضـي اللَّـه عنهما عنْ ميمونةَ رضي اللَّه عنها؛ فرأى البخاريُّ أنَّهُ ثابِتٌ عنْ ميمونةَ فحَكَمَ بالوَهْم على الطُّريقِ المرويَّةِ عنْ أبي هُريرةً.

وجزمَ ابنُ حبَّانَ في صحيحِهِ(٢٣٧/٤) وغيرُه بأنَّهُ ثابتٌ من

واعلمُ أَنَّ هذا الاخْتِلافَ إنَّما هُوَ لِتَصحيحِ اللَّفظِ الـواردِ وأمَّا الحُكْمُ فَهُوَ ثابتٌ، وإنْ طرحَهَا وما حولَهَا، والانْتِفاعُ بالباقي لا يَكُسُونُ إلا في الجسامدِ وَهُسَوَ تُسَابِتُ أيضَساً في صحيسح البخاريُّ(٥٣٨ه) بلفظ «خُذُوهَا وَمَا حَوْلُهَا وَكُلُوا سَمْنَكُمْ».

ويفْهَمُ منْهُ أَنَّ الذَّائبَ يُلقى جميعُـهُ إذ العلَّـةُ مُباشـرةُ المُيَّـةِ ولا اخْتِصاصَ في الذَّائبِ بالمباشرةِ وَتَمَيُّز البعض عن البعض.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ لا يقربُ السَّمنَ المائعُ، ولـو كـانَ في غايةِ الْكَثْرَةِ وقدْ تقدُّمَ وجْهُ الجمع بينَهُ وبينَ حديثِ الطُّحاويُّ.

فاتدةً: تُكِينُ الْمُكَلِّفِ لغيرِ الْمُكَلِّفِ كَالْكَلْبِ وَالْهِرُّ مَنْ أَكْـل المُيْتَةِ ونحوهَا جَائزٌ وبهِ قالَ الإمامُ يحيى وقوَّاهُ المُهْديُّ وقالَ: إذْ لمُّ يُعْهَدُ عن السُّلفِ منعُهَا انْتَهَى.

قَلْت: بلُّ واجبٌ إنْ لمْ يُطعمهُ غيرَهَا كما يدلُّ لَـهُ حديثُ «أَنَّ امْرَأَةً دَخَلَتِ النَّارَ فِي هِرَّةٍ» [البحاري(٣٣١٨)، مسلم(٢٦١٩)] وعَلَّلَهُ بِأَنَّهَا لَمْ تُطعمْهَا وَلَمْ تَتُرُكُهَا تَأْكُلُ مَنْ خشاش الأرض.

وفي خشاش الأرضِ ما هُوَ مُحـرَّمٌ عَلَى الْمُكَلِّفُ وغـيره، فالحديثُ دلُّ على أنَّ أحدَ الأمرين إطعامُهَا أو تركُهَا تأكُلُ منْ خشاش الأرض واجبٌ ويسبب تركيـهِ عُذُبُـتِ المرأةُ، وخشـاشُ الأرض بالخاء المعجمةِ المُفْتُوحةِ فشينٌ مُعجمـةً ثُـمُ الـفّ فشـينٌ مُعجمةٌ: هُوَ هوامُّ الأرض وحشرَاتُهَا كما في النَّهَايةِ.

# ٨- النهي عن ثمن السُّنُّورِ والكلب

٧٥١– وَعَنْ أَبِي الزُّبُيْرِ قَـالَ: ﴿سَأَلُت جَـابِراً هُ عَنْ ثَمَنِ السُّنُّورِ وَالْكَلْبِ فَقَالَ: زَجَرَ النَّبِيُّ ﷺ

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٥٦٩) وَالنَّسَانِيُّ (١٩١/٧) وَزَادَ: وَإِلَّا كُلْبَ صَيْدِهِ.

(وعنْ أَبِي الزُّبيرِ) هُوَ أَبُو الزُّبِـيرِ مُحمَّدُ بِـنُ مُسـلمِ الْمَكِّـيُّ

ورَوَى عنْ جابر بن عبدِ اللَّهِ كثيراً.

(قال: سَالْت جابراً عنْ ثمنِ السُّنُورِ) بِكَسرِ الْمُهْمَلـةِ وَتَشـديدِ النُّون هُوَ الْهِرُّ كما في القاموس.

(والْكَلْبِ فَقَالَ: زَجَرَ النَّبِيُّ ﷺ عَنْ ذَلِمْكَ. رَوَاهُ مُسلمّ والنِّسائيُّ. وزادَ إلاَّ كلبَ صيلٍ وأخرجَ مُسلمٌ هذا من حديث جابر ورافع بن حدیج(۱۵۲۸).

وزادَ النَّسائيِّ في روانيِّهِ اسْتِتناءَ كلب الصَّيدِ ثُمُّ قال: هـذا

قَالَ المصنَّفُ في التَّلخيصِ(٤/٣): إنَّهُ وردَ الاسْتِثناءُ مسنْ

أحدُ(٣١٧/٣) والنَّسائيُّ وفِيهَا اسْتِثناءُ الْكَلْبِ المعلَّم.

إلاَّ أنَّهُ قالَ المناويُّ في شرح الجامع الصَّغير مُتَعقِّباً لقول المصنَّف: إنَّ رجالَهَا ثقاتٌ بأنَّهُ قالَ ابنُ الجوزيِّ: فِيهِ الحسينُ بــنُ

قالَ يحيى: ليسَ بشيء وضعَّفَهُ أحمدُ.

وقالَ ابنُ حبَّانَ: هذا الحبرُ بِهَذا اللَّفظِ باطلٌ لا أصلَ لَهُ.

نعم النَّابتُ جوازُ اقْتِناء الْكَلَّبِ للصَّيدِ منْ غيرِ نقـصِ مـنْ عملِ من اقْتَنَاهُ لقولِهِ ﷺ «مَنِ اقْتَنَى كَلْبًا إلاَّ كُلْبَ صَيْدٍ نَقُـصَ مِنْ أَجْرِهِ كُلُّ يَوْم قِيرَاطَانَ، [البخاري(٤٨٠)، مسلم(١٥٧٤)].

قيلَ: قيراطٌ من عملِ اللَّيلِ وقيراطٌ منْ عملِ النَّهَــارِ وقيــلّ من الفرض والنَّفل.

هذا والنُّهُيُّ عنْ ثمن الْكَلُّبِ مُتَّفَقٌّ عليْهِ مَــنْ حديثِ ابـن مسعودٍ [البحاري(٢٢٣٧)، مسلم(١٩٦٧)]، وانفردَ مُسلمٌ بووايــةِ النَّهِي عنْ نمنِ السُّنُّورِ، وأصلُ النَّهْيِ التَّحريسمُ والجمهُـورُ على تحريم بيع الْكَلْبِ مُطلقاً واخْتَلْفُوا في السُّنُّورِ.

وقلة ذَهَبَ إلى تحريم بيع السُّنُور أبو هُريرةَ وطباوسٌ

وَفَعَبَ الجَمْهُورُ إِلَى جَـواز بيعِـهِ إِذَا كَـانَ لَـهُ نَفَـعُ وحملوا النُّهْيَ على النَّنزيهِ وَهُـوَ خـلافُ ظَـاهِر الحديث، والقـولُ بأنَّـهُ حديثٌ ضعيفٌ مردودٌ بإخراج مُسلم لَهُ وغيرهِ.

والقولُ بأنَّهُ لمْ يروءِ عن أبي الزُّبير غـيرُ حَمَّادِ بـن مسـلمةً مردودٌ أيضاً بائَّهُ أخرجَ مُسلمٌ عنْ معقل بن عبدِ اللَّهِ عـن أبـي الزُّبير فَهَذان ثَقَتَان رويا عنْ أبي الزُّبير وَهُوَ ثقةٌ أيضاً.

# ٩ ـ كُلُّ شُرطٍ ليس في كتاب اللَّه فهو باطلَّ

٧٥٧ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها قَالَتْ: جَاءَنْنِي بَرِيرَةُ، فَقَالَتْ: إنَّي كَاتَبْت أَهْلِي عَلَى تِسْعِ أَوَاقٍ، فِي كُلِّ عَامٍ أُوقِيَّةٌ، فَأَعِينِينِي فَقُلْت: إِنْ أَحَبُّ أَهْلُكِ أَنْ أَعُدُّهَا لَهُمْ وَيَكُونُ وَلاؤُكِ لِي فَعَلْتُ،

فَذَهَبَتْ بَرِيرَةُ إِلَى أَهْلِهَا، فَقَالَتْ لَهُمْ فَأَبُواْ عَلَيْهَا، فَذَهَبَتْ بَرِيرَةُ إِلَى أَهْلِهَا، فَقَالَتْ لَهُمْ فَأَبُواْ عَلَيْهَا، فَعَالَتْ لَهُمْ فَأَبُوا إِلاَّ أَنْ فَقَالَتْ: إِنِّي قَدْ عَرَضَتْ ذَلِكَ عَلَيْهِمْ فَأَبُوا إِلاَّ أَنْ يَكُونَ الْوَلاءُ لَهُمْ، فَسَمِعَ النَّبِيُ ﷺ، فَأَخْبَرَتْ عَائِشَةُ لَكُونَ الْوَلاءُ لَهُمْ الْوَلاء، فَإِنَّمَا النَّبِي ﷺ وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الْوَلاء، فَإِنَّمَا الْوَلاء، فَإِنَّمَا الْوَلاء، فَإِنَّمَا الْوَلاء، فَإِنَّمَا الْوَلاء لِهَنْ أَعْتَقَ الله عَلَمَاتُ عَائِشَةُ رضي الله عنها، الْوَلاء لَمْ وَاثْنَى عَلَيْسَةُ رضي الله عنها، فَمَ عَلَمْ رَسُولُ الله عَلَى النَّاسِ فَحَمِدَ الله وَأَنْسَى عَلَيْه.

ثُمُّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ، فَمَا بَالُ رِجَالِ يَشْتَرِطُونَ شُرُوطاً لَيْسَتْ فِي كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى؟ مَا كَانَ مِنْ شَرْطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَهُوَ بَاطِلٌ، وَإِنْ كَانَ مِائَسةَ شَرْطٍ، قَضَاءُ اللَّهِ أَحَـنَّ، وَشَرْطُ اللَّهِ أَوْنَقُ، وَإِنَّمَا الْوَلاءُ لِمَنْ أَعْتَقَ».

مُثَفَّقٌ غَلَيْه [خ (٢٧٢٩)، م (١٥٠٤)] وَاللَّفْظُ لِلْبَحَـَـارِيِّ \_ وَعِلْـــَا
مُسْلِمٍ قَالَ: واشْتَرِيهَا وَأَغْتِقِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الْوَلاءُه.

روعن عائشة رضي الله عنها قالَتْ: جاءَني بريرةُ) بفَتْحِ الباءِ الموحَّدةِ ورامين بينَهُمَا مُثَنَّاةٌ تَحْتِيَّةٌ مولاةٌ لعائشةَ.

(فقالَت: إنّي كَاتَبْت) من الْمُكَاتَبةِ وَهِيَ العقدُ بينَ السَّيُّدِ وعبدِهِ (أَهْلي) هُمْ ناسٌ من الأنصار كما هُوَ عندَ النَّسائيّ.

(على تسع أواق في كُلِّ عامٍ أُوقِيَّةٌ فاعينيني) بصيغةِ الأمرِ للمؤنَّثِ منَ الإعانةِ فَقُلْت: إن أحبُّ أَهْلُكِ أنْ أعدَّهَا لَهُمْ ويَكُونُ ولاَّوْكُ لِي فَعلْت فَلَهَا بريرةُ إلى أَهْلِهَا فَقالَت لَهُمْ فَابُوا عليْهَا فَعاءَت من عندِهِمْ ورسولُ اللهِ صلى الله عليه وآله وسلم جالس فقالت: إنِّي قدْ عرضت ذلِكَ عليْهِمْ فابوا إلاَّ أنْ يَكُونَ لَهُم الولاءُ فسمعَ النِّيُّ صلى الله عليه وآله وسلم فاخبرَت عائشةُ النِّيُّ على الله عليه وآله وسلم فاخبرَت عائشةً النِّيُّ على الله عليه وآله وسلم فاخبرَت عائشةً النِّيُّ

قَالَ الشَّافعيُّ والمزنيُّ: يعني اشْـتَرطي عليْهِـمْ فـاللاّمُ بمعنـى لى.

(«الْوَلَاءَ فَإِنَّمَا الْوَلَاءُ لِمَنْ أَعْنَقَ فَفَعَلَتْ عَائِشَةُ ثُمَّ قَامَ النِّبِيُّ صلى الله عليه وآله وسلم في النَّاسِ فَحَمِـدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ

قَالَ: ﴿أَمَّا بَعْدُ فَمَا بَالُ رِجَالَ يَشْتَرِطُونَ شُرُوطًا لَيْسَتْ فِي كِتَابِ
اللَّهِ تَعَالَى مَا كَانَ مِنْ شَرْطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ ﴾ أيْ في شـرعِهِ
الَّذِي كَتَبَهُ على العبادِ، وحُكْمُهُ أعمُّ من ثُبُوتِهِ بالقرآنِ أو السُّنَةِ
(وَلَهُو بَاطِلٌ وَإِنْ كَانَ مِانَةَ شَرْطٍ قَصَاءُ اللَّهِ أَحَقُ ﴾) بالاتباعِ مـن الشُروطِ المخالفةِ لحُكْمِ اللَّهِ.

(﴿ وَشَرْطُ اللَّهِ أَوْلَقُ وَإِنَّمَا الْوَلاءُ لِمَنْ أَغَنَقَ} مُنْفَقَ عَلَيْهِ واللَّفظُ للبخاريِّ، وعندَ مُسلمٍ قالَ ﴿ اشْتَرِيهَا وَأَغْيِقِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُم الْوَلاَءَ﴾.

الحمديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ الْكِتَابَةِ وَهِيَ عقدٌ بـينَ السَّيِّدِ وعبدهِ على رقبَتِهِ وَهِيَ مُشْتَقَّةً من الكَتْب وَهُوَ الفرضُ والحُكْــمُ كما في قولِهِ ﴿كُتِبَ عَلَيْكُم الصَّيَّامُ﴾ [البقرة: ١٨٣] وَهِيَ مندوبةٌ.

وقالَ عطاءٌ وداود: واجبةٌ إذا طلبَهَا العبدُ بقدرِ قيمَتِهِ لظَاهِرِ الامرِ في ﴿فَكَاتِبُوهُمْ﴾ [النور: ٣٣] وَهُوَ الأصلُ في الأمرِ.

قُلْت: إِلاَّ انَّهُ تَعَالَى قَيْدَ الوجوبَ بَقُولِهِ ﴿إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً﴾ [النور: ٣٣] نعمُ بعدَ علمِ الخسيرِ فِيهِمْ تَجَبُ الْكِتَابِـةُ وَفِي تفسير الخير أقوالُ للسَّلفہ:

الأوَّلُ: ما جاءً في حديثٍ مُرســلٍ ومرفــوعٍ عنــدَ أبــي داود [المراسيل (١٨٥)].

أَنَّهُ قَالَ ﷺ: ﴿إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ حِرْفَةً وَلا تُرْسِلُوهُمْ كَلاًّ عَلَى النَّاسِ».

والثَّاني: لابنِ عبَّاسٍ قالَ خيراً المالُ.

النَّالثُ: عنْهُ أمانةً ووفاءً.

الرَّابعُ: عنْهُ إنْ علمت أنْ مَكَاتِبَك يقضيك.

وقولُهَا «في كُلِّ عامٍ أُوقِيَّة» في تقريرِهِ صلى اللَّه عليه وآلـه وسلم لذلِك دليلٌ على جوازِ التَّنجيمِ لا على تحتَّمِهِ وشـرطيَّيهِ كما ذَهَبَ إليْهِ الشَّافعيُّ والْهَادي وغيرُهُمَا.

وقالوا: التَّنجيمُ في الْكِتَابةِ شرطٌ وأقلُهُ نجمانِ.

واسْتَدْلُوا بروايَاتٍ عن السُّلفِ لا تُنْهَضُ دليلًا.

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ وَاحَدُ وَمَالِكٌ إِلَى جَوَازَ عَقَدِ الْكِتَابَةِ عَلَـى خَمِ لَقُولِهِ ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ ﴾ ولم يُفصَلُ وَهُوَ ظَاهِرٌ وَالقُولُ بِأَنَّــُهُ فَيَّـدَ

إطلاَقَهَا الآثارَ عن السُّلف غيرُ صحيحٍ إذْ ليسَ بإجماعٍ، وَتَقييدُ الآياتِ بآراءِ العلماء باطلٌ.

ودلُّ قولُهُ صلى اللَّه عليه وآله وسلم «خُلْيهَا» على جوازِ بيع الْمُكَاتَبِ عندَ تعسُّر الإيفاء بمال الْكِتَابَةِ.

وللعلماءِ في جوازِ بيعِ الْمُكَاتَبِ ثلاثةٌ أقوال:

الأوَّلُ: جوازُهُ وَهُوَ مِذْهَبُ أَحَمَدُ ومَالِكُ وحجَّنُهُمْ قُولُـهُ اللهُكَاتُبُ رقُّ مَا بَقِيَ عَلَيْهِ دِرْهَمُهُ.

أخرجَهُ أبو داود(٣٩٢٦) وابـنُ ماجّـهْ(٢٥١٩) مـنْ حديث عمرو بن شُعيب عن ابيهِ عن جدُّهِ.

والثَّاني: أنَّهُ يجوزُ بيعُهُ برضَاهُ إلى منْ يُعْتِقُهُ مُخْتَجُينَ بظَــاهِرِ حديث بريرةً.

والقولُ النَّالثُ: أنَّهُ لا يجوزُ بيعُهُ مُطلقــاً وَهُــوَ لاَبــي حنيفــةَ

قالوا: لأنَّهُ خَرْجَ عَنْ مَلْكِ السَّيَّدِ وَتَأْوَّلُوا الحديثُ والقَّـولُ الأوَّلُ أَظْهَرُ لأنَّ التَّقييدَ بالواقع في قصَّةِ بريسرةَ ليسنَ فيهِ دليـلُّ على أنَّهُ شرطٌ وإنَّما كانَ الواقعُ كذلِكَ فمن أينَ أنَّهُ شرطً.

وأمَّا القولُ بأنَّ بيعَهُ يُوجبُ سُــقوطُ حـتُّ اللَّـهِ فجوابُـهُ أنَّ حَقُّ اللَّهِ تعالى ما ثَبَتَ فإنَّهُ لا يُثبَّـتُ إلاَّ بالإيضاء والفـرضُ أنَّـهُ عجز الْكَاتَبُ عَنْهُ ﴿

وقولُهُ «وَاشْتَرطِي لَهُـمُ الْـوَلاءَ» إنْ جُعلَت الـلأَمُ بمعنى (على) مِينْ بِابِ قولِيهِ ﴿ وَإِنْ أَسَاتُتُمْ فَلَهَا ﴾ [الإسراء: ٧] ﴿وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ﴾ [1٠٩] كما قالَهُ الشَّافِعيُّ فسلا إشْكَالَ إلاًّ أنَّهُ قَدْ ضَعَفَ بَأَنَّهُ لَوْ كَانَ كَذَلِكَ لَمْ يُنْكِرُ عَلَيْهِم اشْتِراطَ الولاءِ.

ويجابُ عنْهُ بِأَنَّ الَّذِي أَنْكَرَهُ اشْتِراطُهُمْ لَهُ أَوَّلَ الْأَمْرِ.

وقيلَ أرادَ بذلِكَ الزَّجرَ والتُّوبيخَ لَهُمْ لأنَّهُ صلى اللَّه عليه وآله وسلم كانَ قدْ بيِّنَ لَهُمْ حُكُمُ الولاءِ، وأنَّ هـذا الشُّـرطُ لا يحلُّ فلمًّا ظَهَرَتْ منْهُم المخالفةُ قالَ لعائشةَ ذلِكَ ومعنَاهُ: لا تُبالي لأنَّ اشْتِراطَهُمْ مُخَالِفٌ للحَقُّ فِبلا يَكُونُ ذَلِكَ للإباحَةِ بِـل المقصودُ الإهَانةُ وعدمُ المالاةِ بالاشْتِراطِ وأنَّ وُجودَهُ كعدمِهِ.

وبعدَ معرفةِ هذهِ الوجُوهِ والتَّـاويل يـزولُ الإشكَالُ بأنَّـهُ

كيفَ وقعَ منْهُ صلى اللَّه عليه وآله وسلم الإذنُ لعائشةَ بالشُّرطِ لَهُمْ، فإنَّهُ ظَاهِرٌ أنَّهُ خداعٌ وغررٌ للبائع منْ حيثُ إنَّهُ يغتَقَدُ عنــذَ البيع أنَّهُ بقيَ لَـهُ بعـضُ المنـافع وانْكَشـفَ الأمرُ على خلافِـهِ، وَلَكِنْ بِعِدَ تَحْقُقُ وُجُوهِ التَّأْوِيلِ يَذْهَبُ الإِشْكَالُ.

وفي قولِهِ «وَإِنَّمَا الْوَلاءُ لِمَنْ أَعْتَنَ \* دليلٌ على حصر الولاء فيمنْ أعْتَقَ لا يَتَعدَّاهُ إلى غيرهِ.

### . ١- النهي عن بيع أمهات الأولاد

٧٥٣ وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهمـا قَـالَ: نَهَى عُمَرُ عَنْ بَيْعٍ أُمَّهَاتِ الأوْلادِ فَقَالَ: لا تُبَاعُ، وَلا تُوهَبُ، وَلا تُورَثُ، يَسْتَمْتِعُ بِهَا مَا بَدَا لَهُ فَإِذَا صَاتَ

رَوَاهُ مَالِكَ [والموطأة (ص٤٨٥)] وَالْبَيْهَقِيُّ(١٠٤٢/١) وَقَالَ: رَفَعَـهُ بَغْضُ الرُّوَاةِ فَوَهِمَ.

وقالَ الدَّارقطنيُّ: الصَّحيحُ وقفُهُ على عُمرَ ومثلُهُ فـال عبـدُ

قالَ صاحبُ الإلمام: المعروفُ فِيهِ الوقفُ والَّذي رَفعَـهُ ثقـةً وفي البابِ آثارٌ عن الصَّحابةِ.

وقد اخرجَ الحَاكِمُ(٤٥٨/٢) وابنُ عسَاكِرَ وابنُ المنذر عـنْ بُريدةَ قالَ: كُنْت جالساً عندَ عُمرَ إذْ سمعَ صائحةً قــالَ يـا يرفـأُ انظر ما هذا الصُّوتُ فنظرَ ثُمَّ جاءَ فقال: جاريةً منْ قُريش تُبــاغُ أُمُّهَا فقالَ عُمرُ: ادعُ لي المُهَاجرينَ والأنصــارَ فلــمْ بمُكَــث سـاعةً حَتَّى امْتَلاْتِ الدَّارُ والحجرةُ فحمدَ اللَّهَ وأثنى عليْهِ ثُمَّ قالَ: أَمَّــا بعدُ فَهَلْ كَانَ فَيِمَا جَاءً بِهِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّـهِ عَلَيْهِ وآلَـه وسَـلْم القطيعةُ قالوا: لا قالَ: فإنَّهَا قَدْ أَصِبِحَـتْ فِيكُمْ فاشيةً ثُمَّ قَـراً ﴿ فَهَ لَ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِسِي الْأَرْضَ وَتُقَطُّحُ وَا أَرْحَامَكُمْ﴾ [محمد: ٢٧] ثُمُّ قالَ: وايُّ قطيعةٍ أقطعُ منْ أنْ تُباغَ أُمُّ امرئ منكم وقد أوسع اللَّهُ لَكُم، قالوا: فاصنع ما بدا لَك فَكَتَبُ إِلَى الآفاق: أَنْ لا تُباعَ أُمُّ حُرُّ فإنَّهَا قطيعةً، فإنَّهُ لا يُحلُّ.

فَهَذا ونحوُّهُ من الآثار.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الأمَّةَ إذا ولدَّتْ منْ سَيِّدِهَا حَرْمَ

بيعُهَا سواءٌ كانَ الولدُ باقياً أو لاً.

وإلى هذا ذَهَبَ أَكْثُرُ الأُمَّةِ وادَّعى الإجماعَ على المنعِ مـنْ بيعِهَا جماعةٌ منَ الْتَاخَرِينَ.

وأفرَد الحافظُ ابنُ كثيرِ الْكَلامَ على هـذِهِ المسألةِ في جُـزَءٍ مُفردٍ.

> قالَ: وَتَلخَصَ لِي عن الشَّافِعيُّ فِيهَا أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ. وفي المسألةِ منْ حيثُ هيَ ثمانيةُ أقوالٍ.

وقدْ ذَهَبَ النَّاصرُ والإماميَّةُ وداود إلى جوازِ بيعِهَا لما أفادَهُ الحديثُ الآتِي:

٧٥٤ - وَعَنْ جَابِرِ ﴿ قَالَ: اكْنَا نَبِيعُ سَـرَارِينَا أُمُّهَـاتِ الْأُولَادِ، وَالنَّبِيُّ ﷺ حَيُّ، لا يَـرَى بِذَلِــكَ تَأْسَاً».

رَوَاهُ النَّسَائِيِّ [(كبرى) كما في المُحْفَة الأشراف؛ (٢٨٣٥)] وَالْبَنُ مَاجَلُو(٢٥١٧) والدارقطني (١٣٥/٤)، وَصَحَّحَة أَبْنُ جِيَّانْ(٤٣٦٣).

وأخرجَـهُ أحمـدُ(٣٢١/٣) والشَّــافعيُّ والبَيْهَقــيُّ (٣٤٨/١٠) وأبو داود(٣٩٥٤) والحَاكِمُ(١٨/٢).

وزادَ «في زمنِ أبي بَكْرٍ، فلمَّا كانَ عُمرُ نَهَانا فانْتَهَينا».

ورواهُ الحَاكِمُ(١٩/٢) من حديث ابي سعيد وإسنادُهُ ضعيفٌ قال البيهَقيُّ (١٩/٢): ليسَ في شيء من الطُرقِ أنَّهُ صلى الله عليه وآله وسلم اطلع على ذلِكُ واقرَّهُمْ عَلَيْهِ، وَتَردُّهُ روايةُ النَّسائيِّ [كبرى (١٩٩/٣)] الَّتِي فِيهَا والنَّبِيُّ صلى الله عليه وآله وسلم حيُّ لا يرى بذلِك باساً.

واسْتَدلَ القائلونَ بجوازِ بيعِهَا أيضاً بأنَّهُ صحَّ عنْ عليٍّ عليه السلام أنَّهُ رجعَ عنْ تحريمِ بيعِهَا إلى جوازِهِ.

وأخرجَ عبدُ الرُّزَاقِ(٢٩١/٧) عنْ معمرِ عنْ أَيُّوبَ عن ابسنِ سيرينَ عنْ عبيدةَ السَّلمانيُّ المرادي قبال: سُمعْت عليّاً يقولُ: اجْتَمعَ رأيي ورأيُ عُمرَ في أَمَّهَاتِ الأولادِ أنْ لا يُبعنَ.

ثُمُّ راتِّت بعدَ ذلِكَ أنْ يُبعنَ \_ الحديثُ، وَهُـوَ معـدودٌ في أصحُ الأسانيد.

وأجابَ في الشَّرحِ عنْ هذِهِ الأدلَّةِ بِأَنَّهُ يُحْتَمَلُ أَنَّ حديثَ

جابر كانَ في أوَّل الأمرِ وأنَّ ما ذُكِرَ ناسخٌ وأيضاً فإنَّهُ راجعٌ إلى التَّقريرِ وما ذُكِرَ قُولٌ وعندَ التَّعارضِ القولُ أرجحُ.

قُلْت: ولا يُخفى ضعفُ هذا الجسواب لأنه لا نسخ بالاختمال فللقائل بجواز بيمها أنْ يقلب الاستدلال ويقول: يُختَملُ أنَّ حديث ابنِ عُمر [تقدم برقم (٧٤٣)] كانَ أوَّلَ الأمرِ ثُمَّ نُسخَ بحديثِ جابرٍ وإنْ كانَ احْتِمالاً بعيداً ثُمَّ قولُهُ: إنْ حديث جدير راجع إلى التَّهريرِ وحديث ابنِ عُمسرَ قولٌ والقولُ ارجحُ عند التَّعارضِ.

يُقالُ عليهِ: القولُ لم يصحُّ رفعُهُ بلْ صرَّحَ المَصنَّفُ وغيرُهُ أَنْ رفعَهُ وَهُمَّ وليسَ في منع بيعِهَا إلاَّ رأيُ عُمـرَ عَلَيُّهُ لا غيرَ، ومنَ شاورَهُ من الصَّحابةِ وليسَ بإجماعِ فليسَ بحجَّةِ على أنَّهُ لـوْ كان في المسألةِ نصلً لما احْتَاجَ عُمرُ والصَّحابةُ إلى الرَّاي.

وأما حديث ابن عباس [ابن ماجه(٢٥١٦)] أنها لما ولـدتُ مارية ابنةُ إبراهيم فقال ﷺ: "أعتقها وَلَدُها" فإنه قال ابـن عبـد البر في "الاستذكار": إنه روي من أوجه، لبس بالقويّ، ولا يثبته أهلُ الحديث.

قسال: وكذلك حديث ابسن عبساس [أحمد (٣١٧)، ابسن ماجه(٢٥١٥)} رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عنه ﷺ أنه قال: ﴿أَيَا أَمَةٍ ولدتُ من سيّدها فهي حرّةٌ إذا مات الا يصحّ، لأنه انفرد به الحسين بن عبسد اللّه بن عباس، وهو ضعيفٌ متروكٌ. انتهى.

وأما أبو محمدِ بـن حـزم فقـد صحَّحَ الأولَ، وتعقب بمـا بسطناه في «حواشي ضوء النهار».

# ١١ ـ النهي عن بيع فضل الماء

٧٥٥ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: (نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: (نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ فَضْلِ الْمَاءِ).

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٥٦٥).

وَزَادَ فِي رِوَايَةِ[(٥٦٥)(٥٩)]: وَعَنْ يَثْعِ ضِرَابِ الْجَمَلِ.

وأخرجَــهُ أصحــابُ السُــننِ [د (٣٤٧٨)، ت (١٣٧١)، س (٤٦٦٢)، جه (٢٤٧٦)] منْ حديث إيـاسِ بنِ عبــلو وصحَّحــهُ التَّرمذيُّ وقالَ أبو الفَتْحِ القشيريُّ: هُوَ على شرطِهِمَا.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يجوزُ بيعُ ما فضلَ من الماءِ عــنْ كفايةِ صاحبهِ.

قَالَ العلماءُ: وصورةُ ذلِكَ أنْ ينبعَ في أرض مُباحةٍ فيســقى الأعلى ثُمُّ يفضلُ عنْ كفايَتِهِ فليسنَ لَـهُ المنـعُ، وَكَـذا إذا اتَّخـذَ حُفرةً في ارضٍ مملُوكَةٍ يجتمع فِيهَا الماءَ أو حفرَ بثراً ليستقي منْـهُ ويسقي أرضَهُ فليسَ لَهُ منعُ ما فضلَ.

وظَاهِرُ الحديثِ يدلُ على أنَّهُ يجبُ عليْهِ بذلُ ما فضلَ عنْ كفايتِهِ لشـربــ او طُهُــورِ او سـقـي زرعٍ، وســواءٌ كــانَ في ارضٍ مُباحةِ أو عَلُوكَةٍ.

وقدْ ذَهَبَ إلى هذا العمومِ ابنُ القيِّمِ فِي الْهَدي (٥٠٤/٥).

وقالَ: إنَّهُ يجوزُ دُخولُ الأرضِ المملُوكَةِ لأخذِ المـاء والْكَـلا لأنَّ لَهُ حَقًّا فِي ذَلِكَ ولا يمنعُهُ اسْتِعمالُ ملْـكِ الغـيرِ وقـال: إنَّـهُ نصَّ أحمدُ على جواز الرَّعي في أرض غير مُباحةٍ للرَّاعي.

وإلى مثلِهِ ذَهَبَ المنصورُ باللَّهِ والإمامُ يحيى في الحطب

ثُمُّ قالَ: إِنَّهُ لا فائدةَ لإذن صاحبِ الأرض لأنَّـهُ ليسَ لَـهُ منعُهُ من الدُّحول بل يجبُ عليْهِ تمكينُــهُ ويحـرمُ عليْـهِ منعُـهُ فــلا يَتَوَقَّفُ دُخُولُهُ على الإذنِ وإنَّما يُحَتَّاجُ إلى الإذنِ في الدُّخــولِ في الدَّار إذا كانَ فِيهَا سَكَنَّ لوجوبِ الاسْتِئذَانِ.

وأمَّا إذا لمْ يَكُنْ فِيهَا سَكَنَّ فقدْ قالَ تعــالى ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعٌ لَكُمْ﴾ [الور: ٢٩].

ومن احْتَفَرَ بثراً أو نَهْراً فَهُوَ أحقُّ بماثِيهِ ولا يمنعُ الفضلـةَ عن غيرو سواءً.

قُلنا: إنَّ الماءَ حقَّ للحافر لا ملكٌ كما هُوَ قولُ جماعةٍ مـن

أو قُلنا هُوَ ملْكُ فإنَّ عليْهِ بذلَ الفضلةِ لغيرِهِ لما أخرجَهُ أبو داود(٣٤٧٦) «أَنَّهُ قَالَ رَجُلِّ: يَا نَبِيُّ اللَّهِ مَا الشُّسِيُّ الَّـٰذِي لا يَجِلُ مُنْعُهُ؟ قَالَ: الْمَاءُ قَالَ يَا نَبِيُّ اللَّهِ مَا الشَّيْءُ الَّذِي لا يَحِلُ ِ مَنْعُهُ؟ قَالَ: الْمِلْحُ».

وأفادَ أَنَّ فِي حُكُمِ الماءِ الملحَ وما شَاكَلُهُ ومثلُهُ الْكَـالا فمـنَّ سِبقَ بدوابُهِ إلى أرضٍ مُباحةٍ فِيهَا عُشبٌ فَهُـوَ أحقُ برعيِـهِ مـا

دامَتْ فِيهِ دوابُّهُ فإذا خرجَتْ منْهُ فليسَ لَهُ بيعُهُ.

هذا وأمَّا المحروز في الاسقيةِ والظُّروفِ فَهُوَ مُخصَّصٌ مَنْ ذلِكَ بالقياسِ على الحطبِ فقــدْ قـالَ ﷺ الْأَنْ يَـأْخُذَ أَحَدُكُـمْ حَبْلاً فَيَأْخُذَ حُزْمَةً مِنْ حَطَبٍ فَيَبِيعَ ذَلِكَ فَيَكُفُ بِهَا وَجْهَةُ خَـنْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَسْأَلَ النَّاسَ أُعْطِيَ أَو مُنِعَ ۗ [المعاري(١٤٧١)].

فيجوزُ بيعُهُ ولا يجبُ بذلُهُ إلاَّ للضطـرُ وَكَذٰلِـكَ بيـعُ البـشر والعينِ انفسيهِمَا فإنَّهُ جائزٌ فقدْ قالَ ﷺ "مَنْ يَشْتَرِي بِسَنْرَ رُومَةَ يُوسَعُ بِهَا عَلَى الْمُسْلِمِينَ فَلَـهُ الْجَنُّـةُ فَاشْتَرَاهَا غُثْمَـالُهُ [الترمذي(٣٧٠٣)، الساني(٦/٩٣٥)] والقصَّةُ معروفةٌ.

وقولُهُ (وعن ضرابِ الجملِ) أيْ ونَهَى عَــنْ أُجـرةِ ضـراب الجمل وقدْ عَبْرَ عَنْهُ بالعسبِ في الحديثِ الآتِي.

# ١٧ \_ النهي عن عسب الفحل

٧٥٦\_ وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهمـــا قُــالَ: (نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ عَسْبِ الْفَحْلِ؟.

رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ(٢٢٨٤)

(وعن ابنِ عُمرَ رضي الله عال: ونَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَى عَسنَ عَسْبِ الْفَحْلِ٩) وَهُوَ بَفَتْحِ العَيْنِ الْمُهْمَلَةِ وَسُكُونِ السَّـيْنِ الْمُهْمَلَـةِ فباءٌ مُوحَّدةٌ (روَاهُ البخاريُّ).

وفيهِ وفيما قبلَهُ دليلٌ على تحريمِ اسْتِتْجَارِ الفحلِ للضَّرابِ والأجرةُ حرامٌ.

وَذَهَبَ جَاعَةً مِن السَّلْفِ إِلَى أَنَّهُ يجبوزُ ذَلِكَ إِلَّا أَنَّــهُ يسْتَاجِرُهُ للضَّرابِ مُدَّةً معلومةً أو تَكُونُ الضَّرَبَاتُ معلومةً.

قالوا: لأنَّ الحاجةَ تدعو إليَّهِ وَهِيَ منفعةٌ مقصودةٌ وحملوا النُّهُيَ على التَّنزِيهِ وَهُوَ خلافُ أصلِهِ.

# ١٣- النهي عن بيع حَبَلِ الحبلةِ

٧٥٧ ـ وَعَنْهُ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْسِعِ حَبَلِ الْحَبَلَةِ، وَكَانَ بَيْعاً يَيْنَاعُهُ أَهْـلُ الْجَاهِلِيَّـةِ: كَـانَ الرُّجُلُ يَيْنَاعُ الْجَزُورَ إِلَى أَنْ تُنْتَجَ النَّافَةُ ثُمُّ تُنْتَجُ

الَّتِي فِي بَطْنِهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٢٤٣)، مسلم(١٥١٤)]، وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيُّ.

(وعنهُ) أي ابنِ عُمرَ.

﴿ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعٍ حَبَـلِ الْحَبَلَـةِ ﴾ بنَتْحِ الْحَبَلَةِ الْعَبَلَةِ الْمُعَلِ

(وَكَانَ بِيعاً يُبْنَاعُهُ أَهْلُ الجَاهِلَيْةِ) وفسُّرَهُ قُولُــهُ (كَانَ الرَّجلُ يُبْنَاعُ الجُزُورَ) بِفَتْحِ الجِيمِ وضمُّ الـزَّايِ أي البعـبرَ ذَكَـراً كـانَ أو أَشَى وَهُوَ مُؤنَّتُ وإنْ أُطلقَ على مُذَكِّر تقولُ هذا الجزورُ.

(إلى أنْ تُنتَجَ) بضمَّ أوَّلِهِ وفَتْحِ ثالثِهِ أيْ تلدَ النَّاقـةُ وَهَـذا الفَعَلُ لَمْ يَأْتِ فِي لُغَةِ العربِ إلاَّ على بناءِ الفعلِ للمجهُول.

(لَمْ تُنْفَحُ الْتِي فِي بطِيهَا) وَهَـذا التَّفسيرُ مِنْ قولِـهِ "وَكَـانَ بيعاً» إلخ مُدرجٌ فِي الحديثِ مِنْ كلامٍ نافعٍ وقيلَ مِنْ كــلامٍ ابـنِ عُمرَ.

(مُنْفقَ عليهِ واللَّفظُ للبخاريُ) ووقعَ في روايـةٍ وَلَـدِ حَمْـلِ النَّاقةِ» منْ دُون اشْتِراطِ الإِنْتَاج.

وفي روايةِ «أَنْ تُنتَجَ النَّاقةُ ما في بطنِهَا» منْ دُونِ أَنْ يَكُسُونَ يْنَاجُهَا قَدْ حُملَ وَأَنْتَجَ.

والحبلُ مصدرُ حبلَتْ تحبلُ سُمِّيَ بِهِ الحبولُ.

والحبلةُ جمعُ حابلِ مثلُ ظلمةٌ في ظالمٍ وَكَتَبَةٌ في كَاتِب، ويقالُ حابلُ وحابلةً بالتَّاء.

قَالَ أَبُو عُبِيدٍ لَمْ يُردِ الحَبَـلُ فِي غَيرِ الأَدْمَيَّاتِ إِلاَّ فِي هَـذَا الحَديثِ وَقَالَ غَيرُهُ: بِلْ ثَبَتَ فِي غَيرِهِ.

والحديثُ دليلٌ على تحريم هذا البيع واختَلفَ العلماءُ في هذا المنهيُ عنهُ لاختِلافِ الرُوايَاتِ هـلْ هُـوَ من حيثُ يُؤجَّـلُ بثمنِ الجَزورِ إلى أنْ يحلُ النَّتَاجُ المذكورُ أو أنْهُ يبيعُ منهُ النَّتَاجَ.

ذَهَبَ إلى الأوَّلِ مالِكٌ والشَّافعيُّ وجماعةٌ قالوا: وعلَّةُ النَّهٰيِ جَهَالةُ الأجلِ.

وذَهَبَ إلى النَّاني أحمدُ وإسحاقُ وجماعةٌ من أثمَّةِ اللَّغةِ وبِهِ جزمَ التَّرمذيُّ قالوا: وعلَّهُ النَّهٰيِ هُوَ كُونُهُ بِيعَ معدومٍ ومجهُّـول غيرَ مقدورٍ على تسليمِهِ وَهُوَ داخلٌ في بيعِ الغررِ وقدْ أشــارَ إلىُّ

هذا البخاريُّ حيثُ صدَّرَ البابَ ببيعِ الغــررِ وأشــارَ إلى التَّفـــيرِ الأوَّلِ ورجَّحَهُ أيضــاً في بــابِ تفســيرِ السَّــــلمِ بِكُونِــهِ مُوافقــاً للحديث؛ وإنْ كانْ كلامُ أهل اللَّغةِ مُوافقاً للثَّاني.

نعمْ ويَتَحصَّلُ من الخلاف اربعــةُ اقــوال لأنَّـهُ يُقــالُ: هــل المــرادُ البيــعُ إلى أجــل أو بيــعُ الجنــين وعلــى الأوّلِ هــل المــرادُ بالأجل ولادةُ الأمُّ أو ولادةُ ولدِهَا.

وعلى النَّاني هل المرادُ بيعُ الجنسيٰ الأوَّلِ أو جنينِ الجنسيٰ فصارَتْ أربعةَ أقوالِ.

هذا وحُكِيَ عن ابنِ كيسانَ وأبي العبّـاسِ المبرُّدِ أَنَّ المرادَ بالحبلةِ الْكَرْمَةُ وَأَنَّهُ نَهَى عَــنُ بيــع ثمــرِ العنــبِ قبـلَ أَنْ يصلـحَ فاصلَهُ على هذا بسُكُونِ الباءِ الموحَّدةِ لَكِنَّ الرُّوايَاتِ بـــالتَّحرِيكِ إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ حُكِيَ فِي الحِبلَةِ بمعنى الْكَرْمَةِ فَتْحُهَا.

### ١٤ ـ النهي عن بيع الولاء وهبتِه

٧٥٨ - وَعَنْهُ رضي اللّه عنهما «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ
 نَهَى عَنْ بَيْعِ الْوَلاءِ، وَعَنْ هِبَتِهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٥٣٥)، مسلم(٢٥٩١)].

(وعنهُ) أي ابنِ عُمرَ.

(قَانُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الْوَلَاءِ النَّتِحِ الدواوِ (وَعَنْ هَيَةِ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ) والولاءُ هُوَ ولاءُ العِنْقِ أَيْ وَهُوَ إِذَا مَـاتَ المُعْنَقُ ورَنَّهُ مُمْوَقَهُ كَانَت العربُ تَهْبُهُ وَتَبِيعُهُ فَنَهَـى عَنْهُ لأَنَّ الولاءَ كَانَسب لا يزولُ بالإزالةِ ذَكَرَهُ في النَّهَايةِ.

# 10 - النهي عن بيع الحصاة والغَرَرِ

٧٥٩ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: (اللَّهِ عَنْ بَيْعِ الْغَرَرِ». اللَّهِ عَنْ بَيْعِ الْغَرَرِ».

اشْنَمَلَ الحديثُ على النَّهْيِ عنْ صُورَتَيْنِ منْ صُورِ البيع. (الأولى) بيعُ الحصاةِ واخْتُلْفَ في تفسيرِ بيعِ الحصاةِ.

قيلَ هُوَ أَنْ يقولَ: ارم بهَذِهِ الحصاةِ فعلى أيُّ ثوبٍ وقعَتْ الْهَواء. فَهُوَ لَك بدرهَم.

وقيلَ: هُوَ أَنْ يَبِيعَهُ مَنْ أَرْضِيهِ قَـدَرَ مِنا انْتَهَـتُ إليُّـهِ رَمَيـةً

وقيلَ: هُوَ أَنْ يَقْبَضَ عَلَى كُفُّ مَنْ حَصَا وَيَقُـولُ لِي بَعَـدَدِ ما خرجَ في القبضةِ من الشّيءِ المبيع، أو يبيعُهُ سلعةً ويقبـضُ على كفُّ من حصا ويقولُ: لي بكُلُ حصاةٍ درْهَمٌ.

وقيلَ: أَنْ يُسِكَ أَحَدُهُمَا حَصَاةً بِيدِهِ وَيَقُولُ: أَيُّ وَقُمْتٍ سقطَت الحصاةُ فقدْ وجبَ البيعُ.

وقيلَ: هُــوَ أَنْ يعْـتَرضَ القطيـعَ مَـن الغنـم فيـأخذُ حصـاةً ويقولُ: أيُّ شاةٍ أصابَتْهَا فَهِيَ لَك بكَذا.

وَكُلُّ هَذِهِ مُتَضَمُّنةً للغرر لما في الثَّمن أو المبيع من الجَهَالــةِ ولفظُ الغرر يشملُهَا وإنَّما أُفردَتْ لِكَونِهَا كَانَتْ مَّا يُبْتَاعُهَا الجَاهِليَّةُ فَنَهَى ﷺ عُنْهَا، وأضيفَ البيعُ إلى الحصاةِ للملابسةِ لاعتبار الحصاة فيه

(والثَّانيةُ) بيعُ الغرر ـ بفَتْح الغين المعجمةِ والرَّاء المكرّرة ـ : وَهُوَ بمعنى مغرورٍ به اسمُ مفعسولِ وإضافـةُ المصـدرِ النِّـهِ مِـنْ إضافَتِهِ إلى المفعول.

ويختَملُ غيرُ هذا ومعنَاهُ الجداعُ الَّذي هُوَ مظنَّهُ أَنْ لا رضا بهِ عندَ تحقُّقِهِ فَيَكُونُ مَنْ أَكُلُ المال بالباطل، ويَتَحقَّقُ في صُور: إمَّا بعدم القدرةِ على تسليمهِ كبيعِ العبدِ الآبقِ والفرسِ النَّافِرِ أَو بِكُونِهِ مَعْدُوماً أو مجْهُولاً أو لا يَتِمُّ ملْكُ البائع لَــهُ كالسَّـمَكِ في الماء الْكَثير ونحو ذلِكَ مـن الصُّور وقـدُ يُختَمـلُ ببعـض الغـرر فيصحُّ معَّهُ البيعُ إذا دعَتْ إليَّهِ الحاجةُ كَالجُهْلِ بأساس اللَّالَ وَكَبِيعِ الجَبِّةِ المحشوَّةِ وإنْ لَمْ يَرَ حَشْوَهَا، فَإِنَّ ذَلِكَ مُجَمَّعٌ عَلَيْهِ وَكَذَا عَلَى حَوَازَ إِجَارَةِ الدَّارِ وَالدَّائَّةِ شَـهْراً مَعَ أَنَّهُ قَـدْ يَكُـونُ الشُّهْرُ ثلاثينَ يوماً أو تسعةً وعشرينَ.

وعلى دُحول الحمَّام بالأجرةِ مع اختِلاف النَّساس في اسْتِعمالِهم الماءَ وقدر مُكْثِهمْ.

وعلى جواز الشُّربِ في السُّقاء بالعوض معَ الجُهَالةِ.

وأجمعوا على عدم صحَّةِ بيع الأجنَّةِ في البطونِ والطُّــيرِ في

واخْتَلفوا في صُورٍ كثيرةِ اشْتَملَتْ عليْهَا كُتُبُ الفروعِ.

### ١٦ ـ لا يُباغ الطعام حتى يُكتال

٧٦٠ وَعَنْهُ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: (مَــن الشُتْرَى طَعَاماً فَلا يَبِعْهُ حَتَّى يَكْتَالَهُ ا

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢٨ ١٥).

(وعنهُ) أي أبى هُريرةَ (أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قسالَ: «مَسَن اشْتَرَى طَعَاماً فَمَلا يَبِغُهُ حَتَّى يَكْتَالُهُ، رَوَاهُ مُسَلِّمٌ، وقَـدْ وَرَدَّ فِي الطُّعام أنَّهُ لا يبيعُهُ من اشْتَرَاهُ حَتَّى يسْتَوفيَهُ من حديثِ جماعةٍ من الصُّحابةِ.

وورد في أعمُّ من الطُّعـام حديثُ حَكِيـم بـن حـزام عنـدّ احمد (٤٠٢/٣) قال: قُلْت يا رسولَ اللَّهِ إِنِّي أَشْتَرِي بُيوعاً فما يحلُّ لي منْهَا وما يحرمُ عليُّ؟ قالَ: ﴿إِذَا السُّنَّرَيْتِ شَـٰيْنَاۚ فَـلا تَبِعْـهُ حَتَّى تَقْبضَهُ".

وأخرجَ الدَّارقطنيُّ(١٣/٣) وَأَبُو داود(٣٤٩٩) مِنْ حَدَيْثِ زَيْلِاً بنِ ثابِتِ «أَنْ النَّبِيُّ ﷺ نَهَى أَنْ تُبَاعَ السُّلْعَةُ حَيْثُ تُبْتَـاعُ حَتَّى يَحُوزَهَا التُّجَّارُ إِلَى رِحَالِهِمْ».

وأخرجَـــة السَّـــبعة وأحمـــد(٢٢١/١)، البحــــاري(٢١٣٢)، مسلم(۲۵۷) أيسو داود(۲۶۹۹)، النسالي(۱۸۵/۷)، اين ماجه(۲۲۲۷)] إِلاَّ التَّرمذيِّ[احرجه برقم (١٢٩١)] من حديثِ ابن عبَّاس أنَّ النَّبيُّ عَلَيْ قَالَ: المَن الْبَنَاعَ طَعَاماً فَللا يَبِعْهُ حَتَّى يَسْتَوْفِيَهُ ۗ قَالَ البنُ عبَّاس ولا أحسبُ كُلُّ شيءٍ إلاَّ مثلَّهُ.

فدلَّت الأحاديثُ أنَّهُ لا يجوزُ بيعُ أيُّ سلعةٍ شُريَّتْ إلاَّ بعدّ قبض البائع لَهَا واسْتِيفائِهَا.

وذَهَبَ قومٌ إلى أنَّهُ يُخْتَصُّ هذا الحُكْمُ بالطُّعام لا غيرِهِ مــن

وَذَهَبَ ابُو حَنِيفَةً إِلَى انَّهُ يُخْتَصُّ دَلِـكَ بِالْمُقُولِ دُونَ غَيْرِهِ لحديث زيدٍ بن ثابتٍ فإنَّهُ في السُّلع.

والجوابُ أنْ ذِكْرَ حُكْم الخاصُ لا يُخصُ بسهِ العامُ،

وحديثُ حَكِيمِ عامٌّ فالعملُ عليْهِ.

واللهِ ذَهَبَ الجَمْهُ ورُ وأَنَّهُ لا يجورُ البيعُ للمشتَري قبلَ القبضِ مُطلقاً وَهُوَ الَّذِي دلَّ لَـهُ حديثُ حَكِيمٍ واسْتَنبطَهُ ابـنُ عبَّاس.

(فائدة ) أخرج الدارقطني (٨/٣) من حديث جابر "نَهَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَنْ بَيْمِ الطَّمَامِ حَتَّى يَجْرِيَ فِيهِ الصَّاعَانِ صَاعُ الْبَائِمِ وَصَاعُ الْمُشْتَرِي، وَنَحَوَهُ للبزار (وكشف الاسنار، (١٢٦٥)) من حديث ابي هُريرة بإسنادٍ حسن فدل على أنّه إذا اشترى الشيء مُكَايلة وقبضة ثُمَّ باعَهُ لمْ يَجْزُ تسليمُهُ بالْكَيلِ الأولِ حَتَّى يَكِيلَهُ على من اشْتَراهُ ثانياً وبذلك قال الجمهُورُ.

وقالَ عطاءً: يجـورُ بيعُـهُ بـالْكَيلِ الأوَّلِ، وَكَأَنْــهُ لَمْ يبلغْــهُ الحديثُ.

ولعلُ علَّةَ الأمرِ بالْكَيَلِ ثانياً لِتَحقُّقِ ما يجـوزُ مـن النَّقـصِ بإعادةِ الْكَيل لإِذْهَابِ الحداع.

وحديثُ الصَّاعِينِ دليلٌ على أنَّهُ لا يجوزُ بيعُ الجزاف إلاَّ أَنْ في حديثِ ابنِ عُمرَ أَنَّهُمْ كانوا يِتَنَاعُونَ الطَّعَامَ جُزافاً ولفظُـهُ "كُنَّا نَشْتَرِي الطُّعَامَ مِن الرُّكِبَانِ جُزَافاً فَنَهَانَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَبِيعًا حَتَّى نَنْقُلُهُ".

أخرجَهُ الجماعةُ [أهمد(٦/١٥)، البخاري(٢١٦٦)، مسلم(٢٥٥١)، أبو داود(٣٤٩٣)، النساني(٢٨٧/٧)، ابن ماجه(٢٢٢٩)] إلاَّ التَّرمذيَّ.

قَالَ ابنُ قُدامةً: يجوزُ بيعُ الصُّبرةِ جُزافاً لا نعلمُ فِيهِ خلافاً.

وإذا ثَبَتَ جوازُ بيعِ الجزافِ حُملَ حديثُ الصَّاعِينِ على أَنْ المرادَ أَنَّهُ إذا اشْتَرى الطَّعامَ كيلاً وأريدَ بيعُهُ فلا بُدُّ منَ إعادةِ كيلِهِ للمشتَرى.

### ١٧ ـ النهي عن بيعتين في بيعةٍ

٧٦١ – وَعَنْهُ قَالَ: «نَهَى رَسُــولُ اللَّـهِ ﷺ عَـنْ بَيْعَنَيْن فِي بَيْعَةٍ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ ٤٣٢/٢) وَالنَّسَانِيُّ (٢٩٥/٧)، وَصَحَّحَهُ السِّرْمِذِيُّ (١٣٣١) وَالنِّسَانِيُّ (٢٩٥/).

وَلَابِي دَاوُد(٣٤٦١) هَمَنْ بَاعَ بَيْمَتِّين فِي بَيْمَةٍ فَلَهُ أُوكَسُهُمَا أَو الرِّبَاء.

(وعنمهُ) أيْ أبِي هُريـرةَ (قَالَ فَنَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعَيْنِ فِي بَيْعَةٍ». روَاهُ أحمدُ والنّسانيُّ وصحْحَهُ التّرمذيُّ وابنُ حبَّانَ ولأبي داود) أي من حديثِ أبي هُريرةَ.

( لمَنْ بَاعَ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةٍ فَلَهُ أَوْكَسُهُمَا أَو الرَّبَا٣).

قَالَ الشَّافعيُّ: لَهُ تَأْوِيلان:

أحدُهُمَا أَنْ يَقُولَ: بِعْتُك بِالفَيْنِ نَسَيْنَةً وبِــالفَـِ نَقَـداً فَأَيُّهُمَـا شَئْتَ اخذْت بِهِ، وَهَذا بِيعٌ فاسدٌ لأَنَّهُ إِيهَامٌ وَتَعليقٌ.

والثَّاني: أنْ يقــولَ: بغُتُكَ عبـدي علـى أنْ تبيعـني فرسَـكَ انْتَهَى.

وعلَّةُ النَّهٰيِ على الأوَّلِ عدمُ اسْتِقرارِ النَّمْـــنِ ولــزومُ الرَّبــا عندَ منْ يمنعُ بيعَ الشَّيءِ بأكثرَ منْ سعرِ يومِهِ لأجلِ النَّساءِ.

وعلى النَّاني لِتَعليقِهِ بشرطٍ مُسْتَقبلٍ يجوزُ وُقوعُهُ وعدمُ وُقوعِهِ فلمْ يسْتَقرُ المُلْكُ.

وقولُهُ «فلَهُ أَوْكَسُهُمَا أَو الرَّبا» يعني أنَّهُ إذا فعلَ ذَلِكَ فَهُـوَ لا يَخلُو عَنْ أَحدُ الأَصلُ الو لا يخلو عنْ أحدِ الأمرينِ: إمَّا الأوكسُ الّذي هُوَ أَخذُ الأَصَلُ أَو الرُّبا، وَهَذَا مَمَا يُؤيدُ التَّفسيرَ الأوّلَ:

# ١٨ ــ لا يحلُّ سلفٌ وبيعٌ ولا شرطان ولا ربح ما لم يضمن ولا بيع ماليس

٧٦٢ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُهِ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "لا يَحِلُ سَلَفٌ وَبَيْعٌ، وَلا شَرْطَانِ فِي بَيْعٍ، وَلا رِبْحُ مَا لَهُ عَنْدَكَ».
لَمْ يَضْمَنْ، وَلا بَيْعُ مَا لَيْسَ عَنْدَك».

رُوَاهُ الْحَمْسَةُ [احمد(١٧٤/٢)، أبو داود(٤٠٥٣)، النساني(٢٨٨/٧)، ابسن ماجه (٢١٨٨)، وَصَحَّحَهُ السَّرْمِذِيُّ (١٣٣٤) وَالْسِنُ خُرِّيْمُسَةَ وَالْحَكِمُ (١٧/٢).

وَأَخْرَجَهُ فِي عُلُومِ الْحَدِيثِ (ص١٢٨) مِنْ رِوَايَةٍ أَبِي حَنِيفَةَ عَنْ عَشْرِو الْمَذَكُورِ بِلَفْظِ: نَهَى عَنْ بَيْعٍ وَشَرْطٍ.

وَمِنْ هَذَا الْوَجْهِ أَخْرَجَهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي الأَوْسَطِرْ٤٥٥١)، وَهُوَ غَرِيبٌ.

روعن عمرو بن شعب عن أبيه عن جدّه قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿لا يَحِلُّ سَلَفٌ وَبَيْعٌ وَلا شَرْطَان فِي بَيْعٍ وَلا رِبْحُ مَا لَمْ يَعْنَمَنْ وَلا بَيْعُ مَا لَيْسَ عِنْدَك. رواه الحمسة وصحْحَهُ التَّرمديُّ وابنُ خُزِيمَة والحَاكِمُ وخرُجَهُ أي الحَاكِمُ (في عُلومِ الحديثِ من رواية أبي حنيفة عن عمرو المذكورِ بلفظِ نَهَى عن بيع وشرط ومن هذا الوجْه) يعنى الذي أخرجَهُ الحَاكِمُ.

(أخرجَهُ الطَّبرانيُّ في الأوسطِ وَهُوَ غريبٌ) وقــدْ روَاهُ جماعــةٌ واسْتَغربَهُ النَّـويُّ.

والحديثُ اشتَملَ على أربع صُورٍ نُهِيَ عنِ البيعِ على صِفَتِهَا:

الأولى: سلفٌ وبيعٌ وصورةُ ذلكَ حيثُ يُريدُ الشَّخصُ أَنْ يشْتَرِيَ سلعةً بأكثرَ منْ ثمنِهَا لأجلِ النَّساءِ، وعنستهُ أنَّ ذلِكَ لا يجوزُ فيختَالُ بأنْ يسْتَقرضَ النَّمنَ من الباقع ليعجُلُهُ إليْهِ حيلةً.

والثَّانيةُ: شرطان في بيع اخْتُلْفَ في تفسيرهِمَا.

فقيلَ: هُوَ أَنْ يقولَ: بعْت هـذا نقـداً بِكَذا وبِكَـذا نسـيثةً، وقيلَ هُوَ أَنْ يشرطُ البائعُ على المشتَّري أَنْ لَا يبيــعَ السَّـلعةَ ولا يَهَبَهَا.

وقيلَ: هُــوَ أَنْ يقــولَ بغتُـك هــنـوِ السَّـلعةَ بِكَــذا. علـى أَنْ تبيعني السُّلعةَ الفلانيَّةَ بِكَذَا ذَكَرَهُ في الشّرح نقلاً عن الغيث.

وفي النَّهَايةِ: لا يحلُّ سلفٌ وبيعٌ هُو مشلُ أَنْ يقولَ: بعْتُك هذا العبد بالف على أنْ تُسلفني الفاً في مَتَاعٍ أو على أنْ تُقرضني الفاً لأنَّهُ يُقرضَهُ ليحابِيهِ في النَّمنِ فيدخلُ في حددُ الجَهَالةِ، ولأَنْ كُلُّ قرضٍ جـرُّ منفعةٌ فَهُوَ رباً، ولأَنْ في العقدِ شرطاً ولا يصحُّ.

وقولُهُ «وَلا شَرْطَانِ فِي بَيْعٍ» فَسُرَّهُ فِي النَّهَايَةِ بِاللَّهُ كَقُولِك: بِعْتُك هذا النَّوبَ نقداً بدينارِ ونسيئةً بدينارينِ وَهُوَ كالبيعَتَينِ فِي بيعةِ.

والثالثة: قولُهُ «ولا ربحُ ما لمُ يضمنَ ، قيلَ: معنَاهُ ما لمُ يملِكُ وذلِكَ هُوَ الغصبُ فإنَّهُ غيرُ ملْكِ الغاصبِ فإذا باعَهُ وربحَ في ثمنِهِ لمْ يحلُ لَهُ الرُبحُ.

وقيلَ: معنَاهُ ما لمْ يقبض لأنَّ السُّلعةَ قبلَ قبضِهَا ليسَـتْ في

ضمان المشتري إذا تلفّت تلفّت من مال البائع.

والرَّابِعةُ: قولُهُ ﴿وَلا بَيْعَ مَا لَيْسَ عِنْدَكِ عَدْ فَسُرَهَا حديثُ حَكِيمٍ بنِ حزامٍ عنْ أبي داود (٣٥٠٣) والنَّسائيُّ (٤٦١٣) (أَنَّهُ قالَ: قُلْت يا رسولَ اللَّهِ يأْتِينِي الرَّجِلُ فيريدُ منَّي المبيعَ ليسَ عندي فابْنَاءُ لَهُ مَنَ السُّوقِ؟ قالَ ﴿لاَ بَيْعٌ مَا لَيْسَ عِنْدَك ﴾ فـدلُ على أنَّهُ لا بجلُّ بيعُ الشَّيءَ قبلَ أنْ يملِكُهُ.

### ١٩ ـ النهي عن بيع العُربان

٧٦٣ - وَعَنْهُ ﴿ قَالَ: ﴿نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ الْعُرْبَانِ».

رَوَاهُ مَالِكَ [«المُوطَا» (ص٣٧٧)] قَالَ: بَلَغَيي عَنْ عَمْرِو بْنِ شَعْيْب بِهِ. (وعَنْهُ) أيْ عمرو بنِ شُعيبٍ.

(قالَ: ﴿ لَهُنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ يَشِعِ الْعُرْبَانِ ﴾ بضمُ العينِ الْمُهْمَلةِ وسُكُونِ الرَّاءِ وبالباءِ الموحّدةِ ويقالُ: أُربانَ. ويقالُ عُربونَ

(رَوَاهُ مَالِكُ قَالَ: بَلغَنِي عَنْ عَمْرُو بَنِ شَعْيَبٍ بِهِ) وَأَخْرِجَـهُ أبو داود(٣٥٠٢) وابنُ ماجَهْ(٢١٩٢).

وفِيهِ راو لمْ يُسمُّ وسمِّيَ في روايــةٍ فــاذا هُــوَ ضعيفٌ ولَــهُ طُرِقٌ لا تخلو عن مقالِ

فبيعُ العربانِ فسُرَّهُ مالِكُ قال: هُوَ أَنْ يَشْتَرِيَ الرَّجَلُ العبدَ أو الأمةَ أو يَكْتَرِيَ ثُمَّ يقولَ للذي اشْتَرى منْـهُ أو اكْتَرى منْـهُ: أعطيتُك ديناراً أو درهماً على أنّي إنْ اخذَت السَّـلعةَ فَهُـوَ مـنْ ثمنها وإلاَّ فَهُوَ لَك.

واختَّلفَ الفقَهَاءُ في جوازِ هــذا البيــعِ فابطَّلَـهُ مــالِكُ والشَّافعيُّ لِهَذا النَّهٰيِ ولما فِيهِ من الشُّرطِ الفاسدِ والغررِ ودخولِهِ في أكْلِ المالِ بالباطلِ.

ورويَ عنْ عُمرَ وابنِهِ وأحمدَ جوازُهُ.`

٠ ٢ - لا تَبِعْ مَا لِيسَ عِندكَ

٧٦٤ وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهمـــا قَــالَ:

ابْتَغْت زَیْتاً فِي السُّوق، فَلَمَّا اسْتَوْجَبْتُهُ لَقِیَنِي رَجُلُ فَاعْطَانِي بِهِ رِبْحاً حَسَناً فَارَدْتُ أَنْ أَصْرِبَ عَلَى يَلِهِ الرَّجُلِ فَاَخَذَ رَجُلٌ مِنْ خَلْفِي بِنِرَاعِي، فَالْتَفَتُ، فَإِذَا هُوَ زَیْدُ بْنُ ثَابِت، فَقَالَ: لا تَبِغْهُ حَبْثُ ابْتَغْتَه حَتَّى تَحُوزَهُ إِلَى رَخْلِك، "فَإِنْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ نَهْى أَنْ تَبُعَ السُّلَعُ حَبْثُ تُبْتَاعُ، حَتَّى يَحُوزَهَا النَّجَّارُ إِلَى رخالِهمْ.

رَوَاهُ أَخْمَدُ(١٩١/٥) وَأَبُو دَاوُد(٣٤٩٩)، وَاللَّفْظُ لَهُ، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانْ(٤٩٨٤) وَالْحَاكِمُ(٣٩/٢).

روعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قال: ابْتَعْت زَيْناً في السُّوقِ فلمَّا اسْتَوجِبْته لقيني رجلٌ فاعطاني بِهِ ربحاً حسناً فسأردت أنَّ اضربَ على يدِ الرَّجلِ) يعني يعقد لَهُ البيعَ.

(فَاحَذَ رَجَلُ مَنْ حَلَقَي بَدْرَاعِي فَالْتَفَتُ فَإِذَا هُوَ زِيدُ بِنُ ثَابِتِ قَالَ: لا تَبْغُهُ حِيثُ ابْنَغْنَه حَتَّى تَحْوَزُهُ إِلَى رَحَلِكَ ﴿ فَإِنْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْظٌ نَهَى أَنْ تُبَاعَ السَّلَعُ حَيْثُ تُبَنَّاعُ حَتَّى يَحُوزُهَا النَّجَّارُ إِلَى رِحَالِهِمْ اوَاهُ أَحَمَدُ وأبو داود واللَّفظُ لَهُ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ والحَاكِمُ.

الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يصحُّ من المشتَري أنْ يبيعَ ما الشَّرَاهُ قبلَ أنْ يجوزَهُ إلى رحلِهِ، والظَّاهِرُ أنْ المراة بِهِ القبضُ لَكِنَّهُ عبَّرَ عنهُ بما ذُكِرَ لما كانَ غالبُ قبضِ المشتَري الحيازة إلى المَكان الَّذي يَخْتَصُ بهِ.

وامًا نقلُهُ منْ مَكَان إلى مَكَان لا يُخْتَصُّ بِهِ فَعَنْدَ الجَمْهُ ورِ انَّ ذلِكَ قبضٌ.

وفصُلَ الشَّافعيُّ فقال: إنْ كانَ مَمَّا يُتَسَاولُ باليدِ كالدَّرَاهِمِ والنَّوبِ فقبضُهُ نقلٌ وما يُنقـلُ في العـادةِ كالآخشـابِ والحبـوبِ والحيوانِ فقبضُهُ بالنَّقلِ إلى مَكَان آخرَ، وما كانَ لا يُنقلُ كالعقارِ والنَّمرِ عَلَى الشَّجرِ فقبضُهُ بالتَّخليةِ.

قولُهُ، (فلمًا اسْتَوجَبْتُهُ) في روايةِ أبي داود «اسْتَوفَيْته».

وظَاهِرُ اللَّفظِ انَّهُ قبضَهُ ولمْ يَكُنْ قَدَّ حَازَهُ إِلَى رَحَلِهِ، ويدلُّ لَهُ قُولُهُ «نَهَى انْ تُباعَ السَّلعةُ حيثُ تُبْتَاعُ حَتَّى يحوزَهَـا التُجَّـارُ إلى رحالِهمْ».

### ٢١ ـ التصرفُ بالنقدِ في حضور البائع

٧٦٥ وَعَنْهُ رَهِ قَالَ: «قُلْت: يَا رَسُسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أَبِيعُ الإِبِلَ بِالْبَقِيعِ فَأَبِيعُ بِالدَّنَانِيرِ وَآخُذُ الدَّرَاهِمَ، وَأَبِيعُ بِالدَّنَانِيرِ وَآخُذُ الدَّرَاهِمَ، وَأَبِيعُ بِالدَّرَاهِمِ وَآخُذُ الدَّنانِيرَ، آخُــذُ هَـذَا مِنْ هَـذَا وَأَعْطِي هَذَا مِنْ هَذَا لَيْسَالُ اللَّهِ عَلَيْهَ: لا بَأْسَ وَأُعْطِي هَذَا مِنْ هَذَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهَ: لا بَأْسَ أَنْ تَأْخُذُهَا بِسِعْرِ يَوْمِهَا مَا لَمْ تَفْتَرِفَا وَبَيْنَكُمَا شَيْءً».

رُوَاهُ الْخَمْسَةُ [احمد(٣٣/٣)، أبو داود(٣٣٥٤)، الدَّرَمَذِي (٢٤٢)، النساني(٢٨١/٧)، ابن ماجد(٢٣٦٢)] وَصَحُحَهُ الْحَاكِمُ [المستدرك: ٢٤٤٧].

(وعنهُ) أيُّ: ابْنِ عُمَرَ.

رَقَالَ: قُلْتَ يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّي أَبِيعُ الْإِبِلَ بِالْبَقِيعِ قَابِيعُ بِالدُّنَانِيرِ وَآخُذُ الدُّرَاهِمَ وَأَبِيعُ بِالدُّرَاهِمِ وَآخُدُ الدناسِيرَ آخُدُ هَذَا مِنْ هَذَا وَأَعْطِي هَذَا مِنْ هَذَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: لا بَنْمَ أَنْ تَأْخُذَهَا بَسِغْرِ يَوْمِهَا مَا لَمْ تَفْتَرِفَ وَبَيْنَكُمَا شَيْءً اوَاهُ الخمسةُ وصحْحَهُ الحَاكِمُ).

هُوَ دليلٌ على أنَّهُ يجوزُ أنْ يقضيَ عن الذَّهَبِ الفضَّةَ وعن الفضَّةِ الذَّهَبَ لأنَّ ابنَ عُمرَ كانَ يبيعُ بالدُّنانيرِ فيلزمُ المُشْتَرِيَ في ذمُّتِهِ لَهُ دنانيرُ وَهِيَ النَّمنُ ثُمَّ يقبضُ عنْهَا الدُّرَاهِمَ وبالعَكْسِ.

وبوئب أبو داود (٣٣٥٤) باب اقْتِضاء الذَّهَبِ عن الـورقِ، ولفظُهُ «كُنْت أَبِيعُ الإبلَ بِالْبَقِيعِ فَـاَبِيعُ بِاللَّنَانِيرِ وَآخُدُ الدَّرَاهِـمَ وَأَبِيعُ بِالدَّرَاهِمِ وَآخُدُ الدُّنَانِيرَ وَأَنَّهُ سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: لا بَأْسَ أَنْ تَأْخُذُهَا بِسِعْرِ يَوْمِهَا مَا لَمْ تَفْتَرِقَا وَيَثِيْنَكُمَا شَيْءً».

وفيه دليلٌ على أنَّ النَّقدينِ جيعاً غيرُ حاضرينِ والحاضرُ الحدُهُمَا فيئَّ مَنَّ الحَكْمَ بائَهُمَا إذا فعلا ذلِكَ فحقَّهُ أنْ لا يفترقا إلاَّ وقد قبضَ ما هُوَ لازمٌ عوضَ ما في الذَّمَّةِ، فلا يجوزُ أنْ يقبضَ البعضَ من الذَّهَبِ ويبقي البعضَ في ذَسَّةِ منْ عليهِ الدَّنائيرُ عوضاً عنها ولا العَكْسُ؛ لأنَّ ذلِكَ منْ بابِ الصَّرفِ والشَّرطُ فِيهِ أنْ لا يفترقا وبينهُمَا شيءٌ.

وأمَّا قُولُهُ فِي رُوايَةِ أَبِي دَاوَدُ "بَسَعْرِ يُومِهَــا"، فَالظَّـاهِرُ أَنَّهُ غَيْرُ شُرطٍ وَإِنْ كَانَ أَمْراً أَعْلَبَيَّا فِي الواقع يَدَلُّ عَلَــى ذَلِكَ قُولُـهُ «فَإِذَا اخْتَلَفَتِ الْأَصْنَافُ فَبِيعُوا كَيْفَ شَيْتُتُمْ إِذَا كَانَ يَداً بِيَدٍ».

## ٢٢ ـ النهيُ عن النجش

٧٦٦ وَعَنْهُ ﷺ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن النَّجْشِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٤٢)، مسلم(١٥١٦].

(وعنهُ) أي ابن عُمرَ.

(قالَ: ﴿ نَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَى عَن النَّجْشِ ﴾ بفَتْح النُّونِ وسُكُون الجيم بعدَهَا شينٌ مُعجمةً.

(مُتَّفَقَّ عَلَيْهِ)

النَّجشُ لُغةً: تنفيرُ الصَّيدِ واسْتِثارَتُهُ منْ مَكَانِهِ ليصادّ.

وفي الشّرع: الزّيادةُ في ثمـنِ السَّلعةِ المعروضةِ للبيــعِ لا ليشْتَريَهَا بلُ ليغرُّ بذلِكَ غيرَهُ، وسُمِّي النَّاجشُ في السَّلعةِ ناجشــاً لأنَّهُ يُثيرُ الرَّغبةَ فِيهَا ويرفعُ ثمنَهَا.

قالَ ابنُ بطَّالِ: أجمعَ العلماءُ على أنَّ النَّاجشَ عاصِ بفعلِهِ.

واخْتَلَفُوا فِي البيع إذا وقعَ على ذلِكَ فقالَ طَائفةٌ منْ أَنْمُــةِ الحديث: البيعُ فاسدٌ وبِهِ قبالَ أَهْلُ الظَّاهِرِ وَهُوَ المُشْهُورُ فِي مَذْهَبِ الحنابلةِ وروايةً عنْ مالِكِ.

إلاَّ أَنَّ الحنابلةَ يقولونَ بفسادِهِ إنْ كانَ مُواطأةً من البائعِ أو

وقالَت المالِكِيَّةُ: ينبُتُ لَهُ الحيارُ وَهُــوَ قـولُ الْهَادويَّـةِ قياســاً على المُصَرَّاةِ والبيعُ صحيحٌ عندَهُمْ وعندَ الحنفيَّةِ.

قالوا: لأنَّ النَّهْيَ عـائدٌ إلى أمر مُفـارق للبيـع وَهُـوَ قصـدُ الخداع فلم يقتض الفساد.

وأمَّا ما نُقلَ عن ابن عبدِ البرِّ وابنِ العربيُّ وابـن حـزم أنَّ التَّحريمَ إذا كانَت الزِّيادةُ المذَّكُورةُ فوقَ ثمنِ المثلِ فلوْ أنَّ رجــلاً رَّاى سِلعَةً تُبِاعُ بدونِ قِيمَتِهَا فزادَ فِيهَا لِيَتَّهُمِي إِلَى قِيمَتِهَا لَمْ يَكُــنْ ناجشاً عاصياً بل يُؤجرُ على ذلِكَ بنيَّتهِ.

قالوا: لأنَّ ذلِكَ مَن النَّصيحةِ فَهُـوَ مـردودٌ بــانَ النَّصيحــةَ تحصلُ بغير إيهَام أنَّهُ يُريدُ الشُّراءَ.

وامَّا مع هذا فَهُو حداعٌ وغررٌ وبأنَّهُ احرجَ

البخاريُّ(۲۰۸۸) منْ حديثِ ابن أبي أوفى في سبب نُزول قولــه تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِمَهْدِ اللَّهِ وَٱيْمَانِهِمْ ثَمَنَّا قَلِيــلاً﴾ الآيــةَ [آل عمران: ٧٧] قال: أقامَ رجلٌ سلعَتُهُ وحلفَ باللَّهِ لقد أعطى بهَا مَا لَمْ يُعطِ فَنزَلَتْ.

قَالَ ابنُ أبي أوفى: النَّاحِشُ آكلُ رباً خائنٌ.

٢٧- النهي عن النجش

فجعلَ ابنُ ابي اوفي من اخبرَ بأكثرَ عُمَّن اشْتَرى بـ اللَّهُ ناجشٌ لمشارَكَتِهِ لمنْ يُزيدُ في السُّلعةِ وَهُوَ لا يُريدُ أَنْ يَشْــَرَيْهَا في ضررِ الغيرِ فاشْتَرَكَا في الحُكْمِ لذلِكَ وحيثُ كـانَ النَّاجشُ غيرَ البائعُ فقدْ يَكُونُ آكلُ رباً إذا جعلَ للبائع جُعلاً.

### ٢٣\_ النهي عن المحاقلة والمزابنة والمحابرة والثنيا

٧٦٧ ـ وَعَنْ جَابِرِ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ الْهَى عَن الْمُحَاقَلَةِ، وَالْمُزَابَنَةِ، وَالْمُخَابَرَةِ، وَعَن الثُّنْيَــا، إلاَّ أَنْ

رَوَاهُ الْعَمْسَةُ إِلاَّ ابْنَ مَاجَة، وَصَحَّحَـة التَّرْمِذِيُّ وَاحمد(٣٦٤/٣)، أبو داود(۲۳۷۵)، الترمذي (۱۳۱۳)، النسائي(۲۹۹/۷)، ابن ماجد(۲۲۲۱)].

(وعن جابر ﴿ اللَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَمَن الْمُحَاقَلَوْهُ ) مُفاعلةٌ بالحاء المُهمَلةِ والقاف.

(والمزابنةِ) بزنتِهَا بالزَّايِ بعدَ الألفِ مُوحَّدةٌ فنونٌ. (والمخابرةِ) بزنَّتِهَا بالحاء المعجمةِ فالفُّ فموحَّدةٌ فراءٌ.

(وعن النُّنيا) بالمثلَّثةِ مضمومةٌ فنونٌ مفْتُوحة فمثنَّاة تحْتِيَّة بزنةِ ثُريًا: الاسْتِثناءُ.

(إِلاَّ أَنْ تُعلمَ) عائدٌ إِلَى الأخير.

(رَوَاهُ الْحَمْسَةُ إِلاَّ ابنَ مَاجَهُ وَصَحَّحَهُ التَّرَمَذَيُّ).

اشتمل الحديث على أربع صُور نَهَى الشَّارعُ عنْهَا:

الأولى: المحاقلةُ وفسَّرَهَا جابرٌ راوي الحديث بأنَّهَا بيسعُ الرَّجلِ من الرَّجلِ الزُّرعَ بمائةِ فرق من الحنطةِ، وفسَّرَهَا أبو عُبيلٍ بأنَّهَا بَيْعُ الطُّعَامُ فِي سُنبِلِهِ، وفسَّرَهَا مالِكٌ بـأَنْ تُكُسرى الأرضُ ببعض ما تُنبتُ وَهَذِهِ هِيَ المخابرةُ ويبعــدُ هـذا التَّفسيرَ عطفُهَــا عليْهَا في هَذِهِ الرُّوايةِ وبأنَّ الصَّحابيُّ أَعرفُ بِتَفْسَيرِ مَا روى.

والنَّانيةُ: المزابنةُ مـأخوذةٌ مـن الزَّبـنِ بِفَتْـج الـزَّايِ وسُكُونِ المُوحِدةِ وَهُوَ الدُّنعُ الشَّديدُ كَأَنْ كُلُّ واحدٍ مـن المُتبـايعينِ يدفعُ الآخرَ عنْ حقْهِ، وفسرّرَهَا ابنُ عُمرَ كما روَاهُ مـالِكُ ببيمِ التّمرِ أيْ رُطبًا بالتّمرِ كيلاً وبيعِ العنب بالزّبيب كيلاً.

وأخرجَهُ عنْهُ الشَّافعيُّ في الأمُّ (٦٣/٧) وقالَ: تفسيرُ المحاقلةِ والمزابنـةِ في الأحــاديثِ يُختَمــلُ أَنْ يَكُـــونَ عـــن النَّـــبيُّ ﷺ منصوصاً.

ويختَملُ أنَّهُ مَمْنَ روَاهُ، والعلَّةُ في النَّهٰيِ عنْ ذلِكَ هُــوَ الرُّبــا لعدم العلم بالتَّساوي.

والثَّالثةُ: المخــابرةُ وَهِـيَ مــن المزارعـةِ وَهِـيَ المعاملـةُ علــى الأرضِ ببعضِ ما يخرجُ منْهَا من الزَّرعِ ويأْتِي الْكَـــــلامُ عليْهَــا في المزارعةِ.

والرَّابعةُ: النَّنيا فإنَّهُ منهي عنها إلاَّ أنْ تُعلمَ، وصورةُ ذلِكَ أنْ يَبيعَ شيئاً ويسْتَننَي بعضَهُ ولَكِنَّهُ إذا كانَ ذلِكَ البعضُ معلوماً صحَّت نحوَ أنْ يبيعَ أشجاراً أو أعناباً ويسْتَنني واحدةً مُعيَّنةً، فإنْ ذلِكَ يصحُّ اتفاقاً.

قالوا: لوْ قالَ: إلاَّ بعضَهَا فلا يصحُّ لأنَّ الاسْتِثناءَ مجهُولٌ.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ إذا عُلــمَ القدرُ المسْتَنَى صبحُ مُطلقاً وقبلَ لا يصحُ أنْ يُسْتَنى ما يزيدُ على الثُلثِ.

هذا والوجْـهُ في النَّهْـي عـن النُّنيـا هُـوَ الجُهَالـةُ ومـا كـانَ معلوماً فقد انْتَفَت العلَّةُ فخرجَ عنْ حُكْمِ النَّهْيِ وقدْ نَبَّهَ النَّـصُّ عن العلَّةِ بقولِهِ ﴿إِلاَ أَنْ تُعلَمُ﴾.

### ٢٤- النهي عن المخاضرة والملامسةِ والمنابذة

٧٦٨ – وَعَنْ أَنَسِ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن الْمُحَاقَلَةِ، وَالْمُنَابَلَةِ، وَالْمُنَابَلَةِ، وَالْمُنَابَلَةِ، وَالْمُنَابَلَةِ،

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٢٢٠٧).

(وعنْ أنس ﴿ قَلْمُ قَالَ: ﴿ نَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَسْ الْمُحَاقَلَـةِ وَالْمُخَاصَرَةِهِ ﴾ بالحَّاء والضَّادِ مُعجمَتَين مُفاعلةٌ من الخضرةِ.

روالملامسـةِ والمسابدةِ) بــالذَّالِ المعجمــةِ (والمزابــةِ. روَاهُ البخاريُّ.

اشْتَملَ الحديثُ على خمسِ صُورٍ منْ صُورِ البيعِ منْهِيّ عنْهَا:

الأولى المحاقلةُ وَتَقدَّمَ الْكَلامُ فِيهَا.

والثَّانيةُ المخاضرةُ وَهِيَ بيعُ الشَّمارِ والحبــوبِ قبــلَ أنْ يبــدوَ صلاحُهَا.

وقد اخْتُلُفَ العلماءُ فيما يصحُّ بيعُهُ من الثَّمَارِ والزَّرعِ.

فقالت طائفةٌ: إذا كانَ قدْ بلغَ حدّاً يُنتَفعُ بِهِ ولوْ لَمْ يَكُنْ قدْ اخذَ الثّمرُ الوانَهُ واشْتَدُ الحبُّ صحُّ البيعُ بشرطِ القطع.

وأمًّا إذا شُرطَ البقاءُ فلا يصحُّ اتّفاقاً لأنَّهُ شُغلٌ لمُلكِ البائعِ أو لأنَّهُ صفقتَانِ في صفقةٍ وَهُوَ إعارةٌ أو إجارةٌ وبيعٌ.

وَاهًا إذا بلغَ حدَّ الصَّلاحِ فاشْنَدُ الحبُّ واخذَ النَّمـرُ الوانَـهُ فبيئُهُ صحيحٌ وفاقاً إلاَّ أنْ يشتَرطَ المشتري بقاءَهُ فقيلَ: لا يصــخُ البيعُ وقبلَ: يصحُ

وقيلَ: إنْ كانَت المدَّةُ معلومةً صحَّ وإنْ كانَتْ غيرَ معلومـةٍ لمْ يصحَّ، فلوْ كانْ قدْ صلحَ بعضٌ منْـهُ دُونَ بعـضٍ فبيعُـهُ غـيرُ صحيح وللحنفيَّةِ تفاصيلُ ليسَ عليْهَا دليلٌ.

والثَّاللةُ: الملامسةُ وبيَّنَهَا ما أخرجَهُ البخاريُّ(٥٨٢٠) عـنُ الزُّهْرِيُّ أَنَّهَا لمسُّ الرَّجلِ النُّوبَ بيدِهِ باللَّيلِ أو النَّهَارِ.

وأخرجَ النَّسائيِّ(٢٦٠/٧) مَنْ حديثِ أبي هُريرةَ هيَ انْ يقولَ الرَّجلُ للرَّجلِ: أبيمُك ثوبي بثوبك. ولا ينظرُ أحدَّ منْهُمَا إلى ثوبِ الآخرِ ولَكِنْهُ يلمسُهُ لَمْساً.

وأخرج أحمد(٩٥/٣) عنْ عبدِ الرَّزَاقِ عــنْ معمـرِ: الملامسـةُ أَنْ يلمسَ الثَّوبَ بيدِهِ ولا ينشرَهُ ولا يُقلِّبُهُ إذا مسَّهُ وجَبَ البيعُ.

ومسلمّ(١٥١٣) منْ حديثِ أبي هُريرةَ أنْ يلمسَ كُلُّ واحدٍ منْهُمَا ثوبَ صاحبِهِ منْ غيرِ تأمُّلِ.

والرَّابعةُ: المنابذةُ فسَّرَهَا ما أخرجَـهُ ابـنُ ماجَـهْ(٢١٧٠) مـنْ

طريقِ سُفيانَ عن الزُّهْرِيُّ: المنابذةُ أنْ يقولَ: الـقِ إليُّ مـا معَـك والقي إليُّك ما معي.

والنَّسائيُ(٢٦١/٧) من حديثِ أبي هُريرةَ أنْ يقول: أنبذُ ما معي وَتَنبذُ ما معَك ويشتَري كُلُّ واحمدٍ منْهُمَا مَن الآخرِ ولا يدري كُلُّ واحدٍ منْهُمَا كمْ معَ الآخرِ.

واحمدُ(٩٥/٣) عنْ عبدِ الرَّزَاقِ عنْ معمرِ: المنابِدَةُ أَنْ يَقُــولَ: إذا نبذُت هذا النَّوبَ فقدْ وجبَ البَيعُ.

ومسلم (١٥١١) من حديث إبي هُريرة المنابذة أن ينبذَ كُـلُ واحدٍ منْهُمَا إلى ثوبِ صاحبهِ.

وعلمت من قولِـهِ (فقـدْ وجـبَ البيـعُ) أنَّ بيـعَ الملامسـةِ والمنابذةِ جُعلَ فيهِ نفسُ اللَّمسِ والنَّبذِ بيعاً بغيرٍ صيغَتِهِ.

وظَاهِرُ النَّهْيِ التَّحريمُ وللفَقَهَاءِ تَفَـاصِيلُ فِي هَـذَا لا تَلْيَـنُّ بِهَذَا المُخْتَصرِ.

فائدةً: اسْتَدلُ بقولِهِ «لا ينظرُ إليهِ» أنَّهُ لا يصح بيسعُ الغائب، وللعلماء ثلاثةُ أقوال:

الأُوَّلُ: لا يصحُّ وَهُوَ قُولُ الشَّافعيِّ.

والشَّاني: يصحُّ وينبُتُ لَـهُ الحيارُ إذا رَآهُ وَهُـوَ للْهَادويِّــةِ والحنفيَّةِ.

والنَّالثُ: إنْ وصفَةُ صحَّ وإلاَّ فلا وَهُوَ قولُ مــالِكِ وأحمدَ وآخرينَ.

واسْتُدلُ بهِ على بُطلان بيع الأعمى.

وفِيهِ أيضاً ثلاثةُ أقوال:

الأوَّلُ بُطلانُهُ وَهُوَ قُولُ مُعظمِ الشَّافعيَّةِ حَتَّى مَنْ أَجَازَ مَنْهُمْ بِيعَ الغائبِ لِكُونِ الأعمى لا يرَاهُ بعدَ ذلِكَ.

والنَّاني: يصحُّ إنَّ وصفَ لَهُ.

والنَّالَثُ: يصحُّ مُطلقاً وَهُوَ للْهَادويَّةِ والحنفيَّةِ.

### ٧٥ ـ النهي عن تلقي الركبان

٧٦٩ وَعَنْ طَاوُس عَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿لا تَلَقُوا الرُّكْبَانَ، وَلا يَبِعْ حَاضِرٌ لِبَادٍ، قُلْت لابْنِ عَبَّاسٍ: مَا قَوْلُهُ ﴿وَلا يَبِعْ حَاضِرٌ لِبَادٍ، قَالَ: لا يَكُونُ لَهُ سِمْسَاراً».

مُتَفَقُ عَلَيْهِ وَالبِحَارِي(١٩٥٨)، مسلم(١٥٢١)]، وَاللَّفْظُ لِلْبُحَارِيِّ.

اشتَملَ الحديثُ على النَّهي عنْ صُورَتَينِ منْ صُورِ البيعِ.

(الأولى) النّه يُ عن تلقّي الرُكْبان أي الّذينَ يجلبون إلى الله ارزاق العبادِ للبيع سواءً كانوا رُكْباناً أو مُشاةً جماعةً أو واحداً، وإنّما خرجَ الحديثُ على الأغلبِ في أنْ الجالبَ يَكُونُ عدداً.

وامًّا ابْتِداءُ التَّلقِي فَيَكُونُ ابْتِداؤُهُ منْ خارجِ السُّوقِ الَّـذي تُباعُ فِيهِ السُّلعةُ.

وفي حديست إبسن عُمسرَ [البحساريم(٢١٦٦، ٢١٦٧)، مسلم(١٩٥٧)] «كُنّا نَتَلَقَّى الرُّكْبَانَ فَنَشْتَرِي مِنْهُم الطَّمَامَ فَنَهَانَـا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَبِيعَهُ حَتَّى يَبْلُغَ بِهِ سُوقَ الطَّعَامِ».

وفي لفظ آخرَ بيانُ أَنَّ التَّلقِّي لا يَكُونُ في السُّوق.

قَالَ ابنُ عُمرَ: كانوا يُتَاعونَ الطَّعامَ في أعلى السُّوقِ فيبيعونَهُ في مَكَانِهِ فنَهَاهُمُ النَّبِيُ ﷺ انْ يبيعُوهُ في مَكَانِهِ حَتَّى ينقلُوهُ اخرجَهُ البخاريُ(٢١٦٧).

فدلٌ على أنَّ القصدَ إلى أعلى السُّوقِ لا يَكُونُ تلقياً وأنَّ مُنتَهَى التَّلقِّي ما فوقَ السُّوقِ.

وقالَت الْهَادويَّةُ والشَّافعيَّةُ إِنَّهُ لا يَكُسُونُ التَّلقَّي إلاَّ خـارجَ البلدِ.

وَكَانَّهُمْ نظروا إلى المعنى المناسب للمنع وَهُسوَ تغريسُ الجالب، فإنَّهُ إذا قدمَ إلى البلدِ أَمْكَنَهُ معرفةَ السُّمرِ وطلبَ الحِظَّ لنفسِهِ فإنْ لمْ يفعلْ ذلِكَ فَهُوَ منْ تقصيرهِ.

واعْتَبرَت المالِكِيَّــةُ واحمـدُ وإسحاقُ السُّـوقَ مُطلقاً عمـلاً بظَاهِرِ الحديثِ.

والنَّهُيُ ظَاهِرٌ فِ التَّحريمِ حيثُ كـانَ قـاصداً التُلقَي عالماً بالنَّهِي عنْهُ.

وعنْ أبي حنيفة والأوزاعيُّ أنَّهُ يجوزُ النَّلقِّي إذا لَمْ يضرُّ النَّاسَ فإنْ ضرَّ كُرِهَ فإنْ تلقَّاهُ فاشْتَرى صحَّ البيعُ عندَ الْهَادويَّةِ والشَّافعيَّةِ وثبَّتَ الخيارُ عندَ الشَّافعيُّ للبائع لما أخرجَهُ أبو داود(٣٤٣٧) والتَّرمذيُّ (١٣٢١) وصحَّحَهُ ابنُ خُرِيمةَ من حديثِ أبي هُريرةَ بلفظِ «لا تَلقُّوا الْجَلَّبَ فَإِنْ تَلقَّاهُ إِنْسَانٌ فَاشْتَرَاهُ فَصَاحِبُهُ بالْخِيَار إذَا أَتَى السُّوقَ».

ظَاهِرُ الحديثِ أنَّ العلَّةَ فِي النَّهْمِي نَفعُ البائعِ وإزالـةُ الضَّـررِ

وقيلَ: نفعُ أَهْلِ السُّوقِ لحديثِ ابنِ عُمرَ «لا تلقُسوا السُّلعَ حَتَّى تَهْبطوا بِهَا السُّوقَ».

واخْتَلْفَ العلماءُ هل البيعُ معَهُ صحيحٌ أو فاسدٌ.

فعندَ منْ ذَكَرَنَاهُ قريباً أنَّهُ صحيحٌ لأنَّ النَّهْـيَ لمْ يرجعُ إلى نفسِ العقدِ ولا إلى وصفٍ مُلازم لَهُ فلا يقْتَضي النَّهْيُ الفسادَ.

وذَهَبَتْ طائفةٌ من العلماءِ إلى أنَّهُ فاسدٌ لأنَّ النَّهْيَ يقْتَضــي الفسادَ مُطلقاً وَهُوَ الأقربُ.

وقد اشْتَرطَ جماعةٌ من العلماءِ لِتَحريمِ التَّلقِّي شرائطَ

فقيلَ: يُشْتَرطُ فِي التَّحريمِ أَنْ يَكُذَبَ المُتَلَقِّي فِي سَـعرِ البلـادِ ويشْتَري منْهُمْ باقلُ منْ ثمنِ المثل.

وقيلَ: أَنْ يُخبِرَهُمْ بِكُثْرَةِ المؤنَّةِ عَلَيْهِمْ فِي الدُّخولِ.

وقيل: أنْ يُخبَرَهُمْ بِكَسادِ ما مَعَهُمْ ليغبنَهُمْ وَهَذِهِ تَقييدَاتٌ لَمْ يَدَلُ عَلَيْهَا دَلِيلٌ بِلَ الحَدَيثُ أَطَلَقَ النَّهْيَ، والأَصلُ فِيهِ التَّحريمُ مُطلقاً.

والصُّورةُ النَّانيةُ: مَا أَفَادَهُ قُولُهُ «ولا يَبِعْ حَـَاضِرٌ لِبَادٍ» وقَـَدْ فَسَرَهُ ابنُ عَبَّاسٍ بقولِهِ «لا يَكُونُ لَهُ سمساراً» بسينينِ مُهْمَلَتَينِ وَهُوَ فِي الأَصلِ القيَّمُ بالأَمرِ والحافظُ، ثُمَّ اشْتُهِرَ فِي مُتَولِّي البيعِ والشُّراءِ لغيرِهِ بالأَجرةِ كذا قَيَّدَهُ البخاريُّ وجعل حديثَ ابنِ عبَّاسٍ مُقَيداً لما أُطلقَ من الأحاديثِ.

وأمَّا بغير أُجرةٍ فجعلَهُ منْ بابِ النَّصيحةِ والمعاونةِ فأجازَهُ.

وظَاهِرُ أقوالِ العلماءِ أَنَّ النَّهْيَ شاملٌ لما كسانَ بـأجرةِ ومـا كانَ بغير أُجرةٍ.

وفسَّرَ بعضُهُمْ صُورةَ بيعِ الحاضرِ للبادي بأن يجيءَ للبليدِ غريبٌ بسلعةٍ يُريدُ بيعَهَا بسعرِ الوقْت في الحالِ فيأتِيهِ الحاضرُ فيقولُ: ضعهُ عندي الأبيعةُ لَك على التَّدريجِ بَاعلى منْ هذا السَّعر.

ثُمَّ من العلماءِ من خصَّ هذا الحُكُمَّ بالبادي وجعلَّهُ قيداً. ومنْهُمْ مــنُ الحــقَ بِـهِ الحــاضرَ إذا شــارَكَهُ في عــدمِ معرفـةِ السَّعر.

وقال: ذِكْرُ البادي في الحديثِ خَرَجَ مُحْرَجَ الغَـالبِ، فأمَّـا أَهْلُ القرى الَّذينَ يعرفونَ الأسعارَ فليسوا بداخلينَ في ذَلِكَ.

ثمَّ منهُمْ من قيد ذلك بشرطِ العلمِ بالنَّهْيِ وانْ يَكُونَ النَّاعُ الجُلوبُ مَّا تعمُّ بِهِ الحَاجةُ وانْ يعرضَ الحضريُ ذلِكَ على البدويُ فلو عرضهُ البدويُ على الحضريُ لمْ يُمنع، وَكُلُّ هذهِ القودِ لا يدلُّ عليها الحديثُ بل اسْتَنبطُوهَا من تعليلهم للحديثِ بعللٍ مُتَصيدةٍ من الحُكْمِ.

ثمَّ قدْ عرفْت أنَّ الأصلَ في النَّهْيِ التَّحريمُ وإلى هُنا ذَهَبَتْ طائفةٌ من العلماءِ.

وقالَ آخرونَ: إنَّ الحديثَ منسوخٌ وإنَّهُ جائزٌ مُطلقاً كَتَوْكِيلِهِ ولحديثِ النَّسِيحةِ [مسلم(٢١٦٣)] ودعوى النَّسخِ غيرُ صحيحةِ لافْتِقارِهَا إلى معرفةِ التَّارِيخِ ليُعرفَ الْمُتَاخُرُ وحديثُ النَّصيحةِ "إذَا استَنَصَحَ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ فَلْيَنْصَحَ لَـهُ المستوحةُ نصحةُ بالقولِ لا أنَّهُ يَتُولَى لَهُ البيعَ، وَهَذَا في حُكْمِ بيع الحاضر للبادي.

وَكَذَلِكَ الحُكْمُ فِي الشِّراء لَهُ فلا يشْتَرِي حاضرٌ لبادٍ.

وقد قالَ البخاريُّ: بابٌ لا يشتَري حاضرٌ لبادٍ بالسَّمسرةِ.

قَالَ ابنُ حبيب المالِكِيُّ: الشُّراءُ للبادي كالبيع لقولِيهِ لللَّمْ «لا يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ» [البخاري(٢١٥٠)، مسلم(٢٤١٣)] فإنَّ مَعْنَاهُ الشَّراءُ.

وأخرجَ أبــو عوانــةَ في صحيحِهِ [مسنده(٤٩٤٦)] عــن ابــنِ سيرينَ قالَ: لقِيتُ أنسَ بنَ مالِكِ فقلْت: لا يبعُ حاضرٌ لبادٍ أمــا

نُهِيتُمْ أَنْ تبيعـوا أَو تَبْتَـاعوا لَهُـمْ؟ قَـالَ: نعـــمْ وأخرجَــهُ أبــو داود(۳٤٤٠).

وعن ابنِ سيرينَ عنْ أنسِ كانَ يُقــالُ لا يبـعْ حــاضرٌ لبــادٍ وَهِيَ كلمةٌ جامعةً لا يبيعُ لَهُ شيئاً ولا يبْتَاعُ لَهُ شيئاً.

فِانْ قَيلَ: قَدْ لُوحظَ فِي النَّهْيِ عَنْ تَلقِّي الْجَلُوبَةِ عَــدَمُ غَينِ البادي، ولوحظَ فِي النَّهْيِ عَنْ بيعِ الحاضرِ للبادي الرُّفْقُ بـأَهْلِ البلدِ واعْتَرَ فِيهِ غِينُ البادي وَهُوَ تَناقُضْرٍ.

فالجوابُ: أنَّ الشَّارعَ يُلاحظُ مصلحةَ النَّاسِ ويقدُمُ مصلحةَ النَّاسِ ويقدُمُ مصلحةً الجماعةِ على الواحدِ لا الواحدَ على الجماعةِ.

ولمَّا كَانَ البادي إذا بِـاعَ لنفسِهِ انْتَفْعَ جَمِيعُ أَهْـلِ السُّـوقِ واشْتَروا رخيصاً فانْتَفَعَ بِهِ جميعُ سُـكَانِ البلـدِ ــ لاحـظَ الشَّـارعُ نفعَ أهْلِ البلدِ على نفع البادي.

ولمًا كانَ فِي التَّلقِي إِنَّما يُتَنَفَعُ خاصَّةً وَهُوَ واحدٌ لَمْ يَكُنْ فِي البَّحةِ التَّلقِي مصلحةً لا سيَّما وقد تنضاف إلى ذلك علَّة ثانيةً، وَهِي لُحوقُ الضَّررِ بِأَهْلِ السَّوقِ فِي انفرادِ التَّلقِي عنْهُمْ فِي الشرادِ التَّلقي حنظرَ الرَّخصِ وقطع المواردِ عليْهِمْ وَهُمْ أَكْثرُ مِن المُتلقِي - نظرَ الشَّارعُ لَهُمْ فلا تناقض بينَ المسالَتَينِ بيلْ هُما صحيحَتَانِ فِي الشَّارعُ لَهُمْ فلا تناقض بينَ المسالَتَينِ بيلْ هُما صحيحَتَانِ فِي الخِيْمَةِ والمسالة.

#### ٢٦ - النهي عن تلقي الجَلَبِ

٧٧٠ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ
 اللّهِ ﷺ: ﴿ لَا تَلَقُّوا الْجَلَبَ فَمَنْ تَلَقَّى فَاشْتُرِيَ مِنْـــهُ،
 فَإِذَا أَتَى سَيِّدُهُ السُّوقَ فَهُوَ بِالْحِيَارِ».

رَوَّاهُ مُسْلِمٌ(١٩٥٩).

روعنُ أبي هُريرةَ ﷺ قالَ: قالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لا تَلَقُـوا الْجَلَبِ») بَفَتْحِ اللَّمُ مصدرٌ بمعنى المجلوبِ.

(«فَمَنْ تَلَقَّى فَاشْتُرَي مِنْهُ فَإِذَا أَتَى سَـيَّلُهُ السُّوقَ فَهُـوَ بِالْخِيَارِ». روَاهُ مُسلمٌ).

تقدَّمَ الْكَلامُ عليْهِ وأنَّهُ دليلٌ على ثُبُوتِ الحيارِ للبائعِ. وظَاهِرُهُ ولوْ شرَاهُ المُتَلقِّي بسعرِ السُّوقِ فإنَّ الحيارَ ثابِتٌ.

#### ٧٧ ـ لا يبع الرجلُ على بيع أخيه

٧٧١ - وَعَنْهُ ﴿ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَبِيعُ حَاضِرٌ لِبَادٍ، وَلا تَنَاجَشُوا، وَلا يَبِيعُ الرَّجُلُ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ، وَلا يَخْطُبُ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيهِ، وَلا تَسْأَلُ الْمَرْأَةُ طَلاقَ أُخْبَهَا لِتَكْفَأَ مَا فِي إِنَائِهَا».

مُثْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٤٠)، مسلم(١٥١٥)].

وَلِمُسْلِمِ [(١٥١٥)(٩)] ولا يَسْم الْمُسْلِمُ عَلَى سَوْمِ الْمُسْلِمِهِ.

(وعنهُ) أيْ أبي هُريرةَ (قالَ: ﴿ لَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَبِعَ حَاضِرٌ لِبَادٍ وَلا تَنَاجَشُوا وَلا يَبِيعُ الرُّجُلُ عَلَى يَبْعِ أَخِيهِ وَلا يَخْطُبُ عَلَى خِطْبَةِ ﴾ بِكَسْرِ الحاءِ المعجمةِ. وأمَّا في الجمعةِ وغيرِهَا فبضمةًا.

(دَأَخِيهِ وَلا تَسْأَلُ الْمَرَّأَةُ طَلاقَ أُخْتِهَا لِتَكُفَّا مَا فِي إِنَائِهَا) كَفَاتُ الإِنَاءَ كَبْبُتُهُ وَقَلْبُتُهُ (مُتَّفَّقٌ عَلَيْهِ وَلِمُسلَمِ (لا يَسُمِ الْمُسْلِمُ عَلَى سَوْمٍ الْمُسْلِمِ).

اشتمل الحديث على مسائل منهي عنها.

الأولى: نُهَى عنْ بيع الحاضر للبادي وقدْ تقدُّمَ.

النَّانِيةُ: مَا يُفِيدُهُ قُولُهُ "ولا تناجشوا" وَهُـوَ مَعَطُّـوفٌ فِي الْمَنَى عَلَـى قَولِهِ "نَهَسَى"؛ لأنَّ مَعنَاهُ لا يبع حاضرٌ لبادٍ ولا تناجشوا وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ عَلَيْهِ قُريباً فِي حديثِ ابنِ عُمرُ "نَهَـى رَسُولُ اللَّهِ يَثِيُّ عَن النَّجْشِ" (قدم برفم(۲۵۷)).

النَّالثَةُ: قُولُهُ ﴿وَلا يَبِيعُ الرَّجَلُ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ يُسروى بَرْفَعِ المَضَارِعِ عَلَى أَنْ ﴿لاَ انْفِيةٌ وَبَجْزِهِهِ عَلَى أَنَّهَا نَاهِيةٌ وَإِثْبَاتُ البِاءِ يُقرِّي الأَوَّانَ، وعلمى الشَّاني فبأنَّهُ عُوملَ الجَمْزُومُ مُعاملةً غيرِ الجَزْومِ فَتُرِكَت البَاءُ وفي روايةٍ بحذفِهَا فلا إِشْكَالَ.

وصورةُ البيع على البيع انْ يَكُونَ قَــدْ وقبعَ البيعُ بالخيارِ فيأتِي في مُدَّةِ الحيارِ رجلٌ فيقولُ للمشتَّري: افسخُ هذا البيعَ وأنا ابيعُك مثلةُ بارخصَ من ثمنِهِ أو أحسنَ منهُ.

وَكَذَا الشَّسَرَاءُ على الشَّرَاءِ هُــوَ أَنْ يَقَــولَ للبَّـائِعِ فِي مُــكُةِ الحيارِ: افسخ البيعَ وأنا أشتَرِيه منك بأكثرَ منْ هذا الثَّمنِ.

وصورةُ السُّوم على السُّوم أنْ يَكُونَ قد اتُّفـقَ مـالِكُ

السُّلعةِ والرَّاغبُ فِيهَا على البيع ولم يعقدْ فيقولُ آخرُ للبائع: أنـــا أَشْتَرِيه منْك بِأَكْثِرَ بِعِدَ أَنْ كَانَا قِد اتَّفْقا عِلَى النَّمنِ.

وقد أجمعَ العلماءُ على تحريم هذهِ الصُّور كُلُّهَا وأنَّ فاعلَهَا

وأمَّا بيعُ المزايدةِ وَهُوَ البيعُ مُمَّنْ يزيدُ فليسَ من المُنهيِّ عنْهُ.

وقدْ بوَّبَ البخاريُّ إِنْ البيوع، باب(٥٩)] بابَ بيع المزايدةِ ووردَ في ذلِكَ صريحاً ما أخرجَهُ أحمدُ(١٠٠/٣) وأصحابُ السُّنن [أبسو داود(۱۹٤۱)، السترمذي (۱۲۱۸)، النسساني(۲۰۹/۷)، ابسس ماجه(٢١٩٨)] \_واللَّفظُ لِلتَّرمذيُّ وقالَ: حسنٌ \_ عنْ أنــس "أنَّـهُ اللُّمْ بَاعَ حِلْساً وَقَدَحاً وَقَالَ مَنْ يَشْتَرِي هَذَا الْحِلْـسَ وَالْقَـدَحَ؟ فَقَالَ رَجُلُ: آخُذُهُمَا بدِرْهَم فَقَالَ مَنْ يَزِيدُ عَلَى دِرْهَم؟ فَأَعْطَاهُ رَجُلٌ دِرْهَمَيْن فَبَاعَهُمَا مِنْهُ».

وقالَ ابنُ عبدِ البرُ: إنَّهُ لا يحرمُ البيعُ مَّنْ يزيدُ اتَّفاقاً وقيلَ: إنَّهُ يُكْرَهُ واسْتَدَلَّ لقائلِهِ بحديثٍ عنْ سُفيانَ بنِ وَهْـــبـــ أَنَّـهُ قـــالَ: سمعْت رسولَ اللَّهِ ﷺ ﴿ فَهَى عَنْ بَيْعِ الْمُزَايَــــَدَةِ ۗ [البزار (كشف الأستار، (١٢٧٦)] ولَكِنَّهُ منْ روايةِ ابن لَهيعةَ وَهُوَ ضعيفٌ.

الرَّابعـةُ: قولُـهُ (ولا يخطبُ على خطبـةِ أخِيـهِ) زادَ في مُسلم(١٤١٢) «إلاً أنْ ياذنَ له» وفي روايةِ «حَتَّى يــاذنَ»، والنَّهْـيُ يدلُّ على تحريم ذلِكَ.

وقد أجمعَ العلماءُ على تحريمِهَا إذا كانَ قدْ صَـرَّحَ بالإجابـةِ ولمْ يَاذَنْ ولمْ يَتْرُكْ، فإنْ تزوَّجَ والحالُ هذِهِ عصى اتَّفَاقـاً وصحَّ عندَ الجمهُور.

وقالَ داود: يُفسخُ النَّكَاحُ ونعمَ ما قــالَ وَهِـيَ روايـةٌ عـنْ مالِك

وإنَّما اشْـتَرطَ التَّصريحَ بالإجابـةِ وإنْ كـانَ النَّهْـيُ مُطلقـاً لحديثِ فَاطِمَةَ بنْتِ قَيْس [مسلم(١٤٨٠)] فَإِنَّهَا قَالَتْ: خَطَبَنِي أَبُــو جَهْمِ وَمُعَاوِيَةُ فَلَمْ يُنْكِرْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ خِطْبَةَ بَعْضِهِمْ عَلَى بَعْضِ مَلَى بَعْضٍ اللَّهِ عَلَى بَعْضٍ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

والقولُ بأنَّهُ يُختَملُ أنَّهُ لمْ يعلمْ أحدُهُمَا مخطبةِ الآخرِ وأنَّـهُ ﷺ أشارَ باسامةً لا أنَّهُ خطبَ خلافُ الظَّاهِرِ.

وقولُهُ «أخِيهِ» أيْ في الدِّينِ ومفَّهُومُهُ أنَّهُ لــوْ كـانَ غـيرَ أخِ

كَانْ يَكُونَ كَافِراً فَلا يجرمُ وَهُوَ حَيْثُ تَكُونُ المَسْرَأَةُ كِتَابِيُّـةً وَكَـانَ يسْتَجيزُ نِكَاحَهَا وبهِ قالَ الأوزاعيُّ.

وقالَ غيرُهُ: يحرمُ أيضاً على خطبةِ الْكَافر والحديث خرجَ التَّقييدُ فِيهِ مخرجَ الغالبِ فلا اعْتِبارَ لمْفُهُومِهِ.

الحامسةُ: قولُهُ (ولا تُسالُ المرأةُ) يُسروى مرفوعـاً ومجزومـاً وعليهِ بِكُسرِ اللامِ لالْيَقاء السَّاكِنين.

والمرادُ أَنَّ المرأةَ الأجنبيَّةَ لا تِسَالُ الرَّجلَ أَنْ يُطلِّقَ امرأتَـهُ وينْكِحَهَا ويصيرَ ما هُوَ لَهَا من النَّفقةِ وَالعشرةِ لَهَــا، وعبَّرَ عـنَ ذلِكَ بالإكْفاء لما في الصَّحفةِ منْ بابِ التَّمثيل كَـالُ مَا ذُكِرَ لَّما كَانَ مُعَدّاً للزُّوجةِ فَهُوَ فِي حُكْم ما قَدْ جَمَّتَهُ فِي الصَّحَفَّةِ لِتَنْتَفَعَ بهِ فإذا ذَهَبَ عنْهَا فَكَأَنَّما قَدْ كُفْتَتِ الصَّحفةُ وخرجَ ذٰلِكَ عنْهَا فعبَّرَ عنْ ذلِكَ المجموعُ المرَكِّبُ بالمرَكِّبِ المذُّكُورِ للشَّبَهِ بينَهُمَا.

#### ٢٨ ــ زجرُ مَنْ فرُقَ بينَ والدةٍ وولدِها

٧٧٢ ـ وَعَنْ أَبِي أَيْدُوبَ الْأَنْصَارِيُّ ﷺ قَالَ: السَّمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: مَنْ فَرَّقَ بَيْسِنَ وَالِـدَةِ وَوَلَدِهَا فَرُقَ اللَّهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَحِبَّتِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (١٧/٥). وَصَحْحَهُ التّرْمِذِيُّ (١٢٨٣) وَالْحَاكِمُ (٢/٥٥) وَلَكِنْ فِي إِسْنَادِهِ مَقَالٌ، وَلَهُ شَاهِدٌ.

(وعنْ أبي أيُّوبَ الأنصاريِّ ضَلَّجُتِه قالَ: سمعْت رسولَ اللَّـهِ 遊燈 يقولُ: «مَنْ فَرَقَ بَيْنَ وَالِدَةٍ وَوَلَدِهَا فَرُقَ اللَّهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَحِبِّتِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». روَاهُ احمدُ وصحَّحَهُ التّرمذيُّ والحَاكِمُ لَكِنْ في إســنادِهِ مقالٌ) لأنَّ فِيهِ حُبَيٌّ بنَ عبدِ اللَّهِ المعافريُّ مُخْتَلفٌ فِيهِ.

(ولَهُ شَاهِدٌ) كَأَنَّهُ يُرِيدُ بهِ حديثَ عُبادةً بن الصَّامِتِ الله يُفَرِّقُ بَيْنَ الأمُّ وَوَلَدِهَا قِيلَ: إلَى مَتَى؟ قَــالَ حَتَّـى يَبْلُـغَ الْغُــلامُ وَتَحِيضَ الْجَارِيَةُ».

أخرجَهُ الدَّارِقطنيُ (٦٨/٣) والحَاكِمُ(٧/٥٥) وفي سندِهِ عندَهُمَا عبدُ اللَّهِ بنُ عمرِو الواقفيُّ وَهُوَ ضعيفٌ.

ولا يخفى أنَّ هذا الحديثُ والَّذي بعدَّهُ كانَ يحسنُ ضمُّهُمَا إلى حديث ابن عُمرَ الَّذي تقدُّمَ [برقم (٧٤٤)] في النَّهْي عَنْ بسع أُمُّهَاتِ الْأُولَادِ أَو يُؤخِّرُ هُوَ إِلَى هُنا. وَهُوَ الميراثُ.

وَهَذَا الحَديثُ ظَاهِرٌ فِي تحريمِ التَّفريقِ بِينَ الوالدةِ وولدِهَا.
وظَاهِرُهُ عامَّ فِي المُلْكِ والجهَاتِ إِلاَّ أَنَّهُ لا يعلمُ أَنَّــهُ ذَهَبَ

وطاهِره عام في الملكِ والجهاتِ إلا انه لا يعلم الله دهب أحدٌ إلى هذا العموم فَهُوَ محمولٌ على التَّفريـق في الملّـكِ وَهُـوَ صريحٌ في حديثِ علي الآتِي.

وظَاهِرُهُ أيضاً تحريمُ التَّفريقِ ولوْ بعدَ البلــوغِ إلاَّ أَنَّـهُ يُقيَّـدُ محديثِ عُبادةً.

وفي «الغيث» أنَّه خصَّهُ في الْكَبيرِ بالإجماعِ كمما في العِنْسَيَّ. وَكَانَ مُسْتَنَدَ الإجماع حديثُ عُبادةً.

ثُمَّ الحديثُ نصَّ في تحريمِ التَّفريــقِ بـينَ الوالـــدةِ وولدِهــا وفسْ عليْهِ سائرَ الأرحــامِ الحــارمِ بجــامعِ الرَّحامــةِ وَكَذلِـكَ وردَ النَّصُ في الأخوةِ وَهُوَ ما أفادَهُ قولُهُ:

#### ٢٩ ــ النهي عن بيع الأخوين بتفريق

٧٧٣ - وَعَنْ عَلِي ۗ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ قَالَ: 

﴿ أَمْرَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَبِيعَ غُلامَيْنِ أَخَوَيْنٍ ،

فَبِغْتُهُمَا، فَفَرَّقْت بَيْنَهُمَا فَذَكَرْت ذَلِكَ لِلنَّبِي ﷺ ،

فَقَالَ: أَدْرِكُهُمَا فَارْتَجِعْهُمَا، وَلا تَبِعْهُمَا إِلاَّ جَمِيعاً ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ(٩٧/١)، وَرِجَالُهُ ثِقَاتٌ.

وَقَعَدُ مَنْحُصَةُ الْمِنُ خُرُيْمَتَّ، وَالْمِنُ الْجَسَارُودِ(٧٥٥)، وَالْمِنُ حِبَّسَانَ، وَالْحَاكِمُ(٧/٤٥)، وَالطُّبَرَائِيُّ وَالْنُ الْقَطَّان

وحَكَى ابنُ ابي حَاتِم في عنْ أَبِيهِ في «العلـلِ(٣٨٦/١) أَنَّهُ إِنَّمَا سَمَعُهُ الحَكَمُ مَنْ مَيْمُونَ بنِ أَبِي شَبِيبٍ وَهُمُوَ يَرْوِيهُ عَـنْ عَلَيُّ صَلِيْهِ وَمِيْمُونَ لَمْ يُدَرَكُ عَلَيْاً.

والحديثُ دليلٌ على بُطلانِ هذا البيع ودلُّ على تحريمِ التَّفريقِ كما دلُّ عليهِ الحديثُ الأوَّلُ إِلاَّ أَنَّ الأوَّلَ دلُّ على التَّفريقِ بأيُّ وجو من الوجُسوو، وَهَذا الحديثُ نص في تحريمهِ بالبيع.

والحقوا بِهِ تحريمَ التَّفريقِ بسائرِ الإنشــاءَاتِ كالْهِـِـةِ والنَّـذرِ وَهُوَ ما كانَ باخْتِيارِ المفرَّقِ.

وأمَّا التَّفريقُ بالقسمةِ فليسَ باخْتِيارِهِ فإنَّ سببَ المُلكِ قَهْرِيٌّ

وحديثُ عليً ولكنا على على بُطلانِ البيع ولكِنَاهُ على بُطلانِ البيع ولكِنَاهُ عارضَهُ الحديثُ الأوَّلُ حديثُ أبي أيُّوبَ، فإنَّهُ دلَّ على صحَّةِ الإخراج عن الملك بالمبيع.

ونحوُهُ المستَحقُ للعقوبةِ إذْ لوْ كانَ لا يصحُ الإخسراجُ عـن الملكِ لمْ يَتَحقَّق التَّفريقُ فلا عُقوبةَ ولذا اخْتَلفَ العلماءُ في ذلِكَ.

فَلَهَبَ أَبُو حَنِيفَةً إِلَى أَنَّهُ يَنْعَقَدُ مَعَ الْعَصِيانِ.

قالوا: والأمرُ بالارتِجاعِ للغلامينِ يُحْتَمــلُ أَنَّـهُ بعقــدٍ جديــدٍ برضا المشتَري.

فائدةً: في التَّفريقِ بِينَ البَهِيمةِ وولدِهَا وجُهَانِ لا يُصحُّ لنَهْيِهِ ﷺ عنْ تعذيبِ البَهَائمِ ويُصحُّ قياســاً علـى الذَّبـحِ وَهُـوَ الأولى.

# ٣٠ ـــ إنَّ اللَّهَ هو الْمُسَعِّرُ

٧٧٤ - وَعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ: «غَـلا السَّعْرُ فِي الْمَدِينَةِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَ النَّـاسُ:

يَا رَسُولَ اللَّهِ عَلا السَّعْرُ، فَسَـعُرْ لَنَـا، فَقَـالَ رَسُـولُ
اللَّهِ ﷺ: إِنَّ اللَّـة هُـوَ الْمُسَعِّرُ، الْقَـابِضُ، الْبَاسِطُ،
الرَّازِقُ، وَإِنِّي لاَرْجُو أَنْ أَلْقَى اللَّهَ تَعَالَى وَلَيْسَ أَحَدً
مِنْكُمْ يَطْلُبُنِي بِمَظْلِمَةٍ فِي دَم وَلا مَالٍه.

رَوَاهُ الْعَمْسَـةَ إِلاَّ النَّسَـائِيِّ، [أهَـند(١٥٦/٣)، أبــو داود(٣٤٥١)، الترمذي (١٣١٤)، ابن ماجه(٢٢٠٠)، (٤٩٣٥)].

روعنُ أنسَ ﷺ قالَ: غلا السَّعرُ الغلاءُ ممدودٌ وَهُوَ ارْتِفَاعُ السَّعرِ على مُعْتَادِهِ. السَّعرِ على مُعْتَادِهِ.

(في المدينة على عَهْدِ رسولِ اللهِ ﷺ وَفَقَالَ النَّاسُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَمْ النَّاسُ: يَا رَسُولَ اللّهِ عَلَمْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ هُوَ الْمُسَعِّرُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّ

(القابض) أي المقْتِرُ

(الباسطُ) الموسَّعُ ماخوذٌ من قوله تعالى ﴿واللَّهُ يقبضُ ويسطُ ﴾ [البقرة: ٢٤٥].

(الرَّازَقُ إِنِّي لأرجو أنْ ألقى اللَّهَ وليسَ أحمدٌ منْكُمْ يطلبني بمظلمةٍ في دم ولا مال روّاهُ الخمسةُ إلاَّ النَّسانيُّ وصحَّحَــهُ ابسُ حَبَّانَ) وأخرجَهُ ابنُ ماجَّة والدَّارميُّ(٢٤٩/٢) والسبزَّارُ وأبسو يعلى (٢٧٧٤) من حديث أنس وإسناده على شرط مُسلم وصحَّحَهُ النُّرمذيُّ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ التَّسعيرَ مظلمةٌ وإذا كـانَ مظلمـةً فَهُوَ مُحرَّمٌ وإلى هذا ذَهَبَ أَكْثَرُ العلماء.

ورويَ عنْ مالِكِ أَنَّهُ يجوزُ التَّسعيرُ ولوْ في القُوتَينِ.

والحديثُ دالٌّ على تحريـم التَّسعير لِكُـلٌ مَتَـاع وإنْ كـانَ سياقُهُ في خاصً.

وقالَ المَهْديُّ: إِنَّهُ اسْتَحسنَ الأئمَّةُ الْمَتَاخُرونَ تسعيرَ ما عــدا القُوتَيْنِ كاللَّحمِ والسَّمنِ ورعايةً لمصلحةِ النَّـاسِ ودفعِ الضَّورِ

وقد اسْتَوفينا الْكَـلامَ في هـذهِ المسالةِ في منحـةِ "الغفَّـار" وبسطنا القول هُنَاكَ بما لا مزيدَ عليْهِ.

#### ٣١ ـ النهيُ عن الاحتكار

٧٧٥- وَعَنْ مَعْمَرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ 🖒 عَــنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿لا يَحْتَكِرُ إِلاَّ خَاطِئُۗۗۗ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٦٠٥).

(وعنْ معمرِ بنِ عبدِ اللَّهِ) هُــوَ بفَتْحِ الميـمِ وسُكُونِ العـينِ وفَّتْح الميم ويقالُ لَهُ معمرُ بنُ ابي معمرٍ.

أسلمَ قديماً وَهَاجرَ إلى الحبشةِ وَتَأخَّرَتُ هجرَتُـهُ إلى المدينةِ ثُمَّ هاجرَ إليْهَا وسَكَنَ بِهَا (عنْ رسولِ اللَّهِ ﷺ قالَ اللَّهِ يَخْتَكِمُو إِلاَّ خَاطِئَ») بِالْهَمْزَةِ هُوَ العاصي الآثمُ.

(رواهُ مُسلمٌ) وفي البابِ أحاديثُ دالَّـةٌ علـى تحريـم

وفي «النَّهَايةِ» على قولِهِ ﷺ «من احْتَكُرَ طعاماً» قــال: أي اشْتَرَاهُ وحبسَهُ ليقلُّ فيغلو.

وظَاهِرُ حديثِ مُسلم تحريمُ الاحْتِكَارِ للطَّعامِ وغيرِهِ إلاَّ أنْ

يدُّعيَ أَنَّهُ لا يُقالُ: احْتَكَرَ إلاَّ في الطُّعام.

وقلاً ذَهَبَ ابنو يُوسفَ إلى عُمومِهِ فقالَ: كُلُّ ما أَضَرَّ بِالنَّاسِ حَبِسُهُ فَهُوَ احْتِكَارٌ وإِنْ كَانَ ذَهَبًا أَو ثَيَابًا.

وقيلَ: لا آخْتِكَارَ إلاَّ في قُوتِ النَّاسِ وقُوتِ البَّهَـائم، وَهُـوَ قولُ الْهَادويَّةِ والشَّافعيَّةِ.

وَلا يَخْفَى أَنَّ الأحاديثَ الــواردةَ في منــع الاحْتِكَـار وردَتْ مُطلقةً ومقيَّدةً بالطُّعامِ وما كانَ من الأحاديثِ على هــذا الأسلوبِ فإنَّهُ عندَ الجمُّهُ ور لا يُقيِّدُ فِيهِ المطلقُ بالمقيِّدِ لعدمِ التَّعارضِ بينَهُمَا بلُ يبقى المطلقُ على إطلاقِهِ وَهَذَا يَقَتَضي أَنَّهُ يعملُ بِالمطلق في منع الاحْتِكَارِ مُطلقاً ولا يُقيَّدُ بالقَوتَينِ إلاَّ على رأي أبي ثور.

وقلا ردَّهُ اثنَّهُ الأصولِ وَكَـانَ الجمْهُـورَ خصُّوهُ بـالقُوتَينَ نظراً إلى الحِكْمةِ المناسبةِ لِلتَّحريم وَهِيَ دَفْعُ الضَّرر عَنْ عَامَّةِ النَّـاس، والأغلبُ في دفع الضَّرر عن العامَّةِ إنْما يَكُـونُ في القُوتَين فقيَّدوا الإطلاق بالحِكْمةِ المناسبةِ أو أنَّهُمْ قَيْدُوهُ بمِذْهَبِ الصَّحابيُّ السرَّاوي، فقد أخرجَ مُسلمٌ (١٦٠٥) عن سعيدِ بنِ المسيِّبِ أَنَّهُ كَانَ يُحْتَكِرُ فَقِيلَ لَهُ: فَـاإِنَّكَ تَحْتَكِرُ فَقَـالَ: لأنَّ معمراً راوي الحديثِ كانَ يُحْتَكِرُ.

قالَ ابنُ عبدِ السبرُ: كانسا يختَكِران الزِّيْتَ وَهَـذَا ظَـَاهِرٌ أَنَّ سعيداً قيَّدَ الإطلاقَ بعمل الرَّاوي.

وأمَّا معمرٌ فلا يُعلمُ بَمْ قَيْدَهُ ولعلَّهُ بالحِكْمـةِ المناسـبةِ الَّتِـي قَيَّدَ بهَا الجَمْهُورُ.

#### ٣٢ ـ النهيُ عن تصرية الإبل والغنم

٧٧٦ وَعَـن أَبِي هُرَيْـرَةَ ﷺ عَـن النَّبِـيُّ ﷺ قَالَ: ﴿لَا تُصَرُّوا الْإِبلَ وَالْغَنَّمَ فَمَنَ ابْتَاعَهَا بَعْدُ فَهُـوَ بِخَيْرِ اَلنَّظَرَيْنِ بَعْدَ أَنْ يَحْلُبُهَا، إِنْ شَـاءَ أَمْسَكَهَا وَإِنْ شَاءَ رَدُّهَا وَصَاعاً مِنْ تُمْرِ٩.

مُتَفَقّ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٤٨)، مسلم(١٥١٥)].

وَلِمُسْلِم(١٥٢٤) وَفَهُوَ بِالْخِيَارِ ثَلاَثَةَ آيَامٍ.

وَفِي رِوَائِةٍ لَه [(٢٥)] عَلْفَهَا الْبُخَارِيُّ [تحت (٢١٤٨)] ﴿ وَرَدَهَا مَعْهَا

صَاعاً مِنْ طَعَام، لا سَمْرَاءَه قَالَ الْبُخَارِيُّ: وَالنَّمْرُ أَكْثَرُ.

(وعن أبي هُريرة ﴿ عَلَى عَن النَّبِي ﷺ قالَ: لا تُصرُّوا) بضمهُ المُثَنَاةِ الفوقيَّةِ وفَتْحِ الصَّادِ المُهْمَلةِ من صرَّى يُصرِّي على الأصحِّ.

(﴿الْإِبِلُ وَالْغَنَمُ فَمَنِ ابْنَاعَهَا بَعْدُ فَهُوَ بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِۗ﴾) الرَّالينِ.

(﴿ بَعْدَ أَنْ يَخْلُبُهَا إِنْ شَاءَ أَمْسَكَ وَإِنْ شَاءَ رَدُهَا وَصَاعاً ﴾) عطفٌ على ضمير المفعول في ردَّهَا على تقدير ويعطي.

(مَنْ تَمْرِ. مُتَّفَقُ عَلَيْهِ وَلَمُسَلَمٍ) أَيْ عَـنْ أَبِي هُرِيرةَ (وَفَهُوَ بِالْحَيَارِ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ، وفي روايةٍ لَهُ عَلَقُهَا البخاريُّ وَوَرَدُّ مَقَهَا صَاعَاً مِنْ طَعَامٍ لا سَمْرًاءَ، قال البخاريُّ والنَّمرُ أَكْثَرُ).

أصلُ التَّصريةِ حبسُ الماء يُقالُ: صرِّيتُ الماءُ: إذا حبسته.

وقالَ الشَّافعيُّ: هي ربطُ اخلافِ النَّاقةِ والشَّاةِ وَتَرْكُ حليهَا خَتَّى يَجْتَمعَ لِبُهُا فَيَكْثُرُ فيظنُّ الشَّتري اللَّ ذلِكَ عادَتُهَا ولمْ يَذْكُورُ في الحديثِ البقرَ والحُكُمُ واحدٌ. والحديثِ نَهَى عن التَّصريةِ للحيوانِ إذا أُريدَ بيعُمهُ لأنَّهُ قد وردَ تقييدُهُ في روايدةِ النَّسائيرُ (٧٣٣/) بلفظِ «وَلا تُصَرُّوا الإبلَ وَالْغَنَمَ لِلْبَيْعِ».

وفي روايةِ لَـهُ (٤٤٨٦) "إِذَا بَـاعَ أَحَدُكُم الشَّاةَ أَو اللَّقْحَةُ فَلْيَحْلُبُهَا" وَهَذا هُوَ الرَّاجِعُ عِندَ الجِمْهُ ورِ ويـدلُّ عليْـهِ التَّعليـلُ بالتَّدليس والغرر.

كذا فيلَ إلاَّ أنِّي لمْ أرَّ التَّعليلَ بِهِمَا منصوصاً.

وامًا التَّصريةُ لا للبيعِ بلْ ليجْتَمعَ الحليبُ لنفعِ المالِكِ فَهُــوَ وإنْ كانَ فِيهِ إيذاءٌ للحيوان إلاَّ أنَّهُ ليسَ فِيهِ إضرارٌ فيجوزُ.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ لا يَنبُستُ الخيارُ إلاَّ بعدَ الحلبِ ولـوُ ظَهَرَت التَّصريةُ بغيرِ حلبٍ فالخيارُ ثابِتٌ، وثبُـوتُ الخيـارِ قـاضٍ بصحَّةِ بيع المصرَّاةِ.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّ الرَّدُ بالتَّصريةِ فسوريٌّ لأنَّ الفاءَ في قولِهِ «فَهُوَ بخيرِ النَّظرينِ» تدلُّ على التَّعقيسبِ منْ عبرِ تـراخِ وإليهِ ذَهَبَ بعضُ الشَّافعيَّةِ.

وَذَهَبَ الأَكْ ثُرُ إِلَى أَنَّهُ على النَّراخي لقولِـهِ "فلَـهُ الخيـارُ للاثاً».

وأجيب من طرف القائلِ بالفورِ أنْ ذلِكَ محمولٌ على ما إذا لم يعلم أنّها همراةً إلا في الثّالثِ لأنْ الغالبِ أنّها لا تُعلمُ في أقلُ منْ ذلِكَ لجوازِ النَّقصانِ باخْتِلافِ العلمفو ونحوهِ، ولأنْ في روايةِ أحمد(٢٤٢/٢) والطَّحاويُ [«شرح معاني الآثار» (٤٧/٤)] فهُو باحدِ النَّظرين بالخيار إلى أنْ يجوزَها أو يردَّها

وامًا ابْتِداءُ النَّلاثِ فَفِيهِ خلافٌ قيلَ منْ بعدِ تبيَّسَ التَّصريـةِ وقيلَ: منْ عندِ العقدِ وقيلَ: من التَّصَرُف.

ودلُ الحديثُ أنَّهُ يردُ عوضَ اللَّهٰنِ صاعاً منْ تمرٍ.

وامًّا الرُّوايةُ الَّتِي عَلَّقَهَا البخاريُّ بَذِكْرِ "صَاعاً مَنْ طَعَامٍ" فقدْ رجَّحَ البخاريُّ رَوايةَ التَّمرِ لِكَونِهِ أَكْثَرَ، وإذَّا ثَبَّتَ أَنَّهُ يَـردُّ المُثْتَرِي صَاعاً مَنْ تَمَوْ فَفِي المَسْأَلَةِ ثَلاَثَةُ مَذَّاهِبَ:

(الأوَّلُ) للجمْهُـورِ من الصَّحابةِ والتَّابِعينَ بِإِنْبَـاتِ السَّرَّدُ للمصرَّاةِ وردُ صاعِ مَــنْ تمـرِ سنواءٌ كـانَ اللَّـبنُ كشيراً أو قليبلاً والتَّمرُ قُوتاً لأهْلِ البلدِ أو لاً.

(الثَّاني) للْهَادويَّةِ فقالوا: فَــتُردُّ المصـرَّاةُ ولَكِنَّهُــمْ قــالوا بــردُّ اللَّينِ بعينِهِ إِنْ كَانَ باقياً أو مثلِهِ إِنْ كَانَ تالفاً أو قيمَتِهِ يومَ الــردُّ حيثُ لمْ يُوجد المثلُ.

قالوا: وذلِكَ لأنَّهُ تقرَّرُ أنَّ ضمانَ التَّلَفِ إِنْ كَانَ مثليّاً فبالمثلِ وإنْ كانَ قيميًا فبالقيمةِ، واللَّينُ إِنْ كانَ مثليًا ضُمنَ بمثلِهِ وإنْ كانَ قيميًا قُوُمَ باحدِ النَّقدينِ وضمنَ بذلِكَ فَكَيَفَ يُضمنُ بالتَّمرِ أو الطَّعام.

قالوا: وأيضاً فإنَّه كانَ الواجبُ أنْ يُخْتَلَفَ الضَّمَانُ بقَـدرِ اللَّبنِ ولا يُقدُّرُ بصاعٍ قلَّ أو كثرَ.

وأجيبَ بال هذا القياسَ تضمَّنَ العمــومَ في جميـع المُتلفَّاتِ وَهَذا خاصٌّ وردَّ بِهِ النَّصُّ والحاصُّ مُقدَّمٌ على العامِّ.

أمَّا تقديرُ الصَّاعِ فإنَّهُ قدَّرَهُ الشَّارِعُ لِيدْفَعَ التَّشَاجِرَ لَعَدَمِ الوَقُوفِ على حقيقةِ قدرِ اللَّبنِ لِجُوازِ اخْتِلاطِهِ بِحادثِ بِعدَ البَيعِ، فقطعَ الشَّارِعُ النَّزاعُ وقدَّرَهُ بِحدٌ لا يبعدُ رفعاً للخصومةِ وقدَّرَهُ باقربَ شيء إلى اللَّبنِ فإنَّهُمَا كانا قُوتاً في ذليكَ الزَّمانِ ولِهَمَا الحُكْمِ نظائرٌ في الشَّرِيعةِ وَهُوَ ضمانُ الجناياتِ كالموضحةِ فإنَّ أرشَهَا مُقدَّدٌ معَ الاخْتِلافِ في الْكِيرِ والصَّعْمِ والغرَّةِ في الجنينِ إلسَّهَا مُقدَّدٌ معَ الاخْتِلافِ في الْكِيرِ والصَّعْمِ والغرَّةِ في الجنينِ

معَ اخْتِلافِهِ، والحِكْمةُ في ذلِكَ كُلِّهِ دفعُ التَّشاجرِ.

(والنَّالثُ) للحنفيّةِ فخالفوا في أصلِ المسألةِ وقـالوا: لا يُـردُّ السيعُ بعببِ التَّصريةِ فلا يجبُ ردُّ الصَّاعِ منَ التَّمرِ، واعْتَذَروا عن الحديثِ بأعذار كثيرةِ بالقدحِ في الصَّحابيِّ الرَّاوي للحديثِ وبأنَّهُ حديثٌ مُعارضٌ بقولِهِ تعالى ﴿وَإِنْ عَالَمَ مُعارضٌ بقولِهِ تعالى ﴿وَإِنْ عَالَمَتُهُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُرْقِبَتُمْ بِمِهِ والنحل: ١٢٦].

وَكُلُّهَا أعذارٌ مردودةً.

وقالوا: الحديثُ خالفَ قياسَ الأصولِ منْ جهَاتٍ:

(الأولى) منْ حيثُ إنْ اللَّبنَ التَّالفَ إنْ كانَ موجوداً عنـدَ العقدِ فقدْ نقصَ جُزءٌ من المبيعِ فيمْتَنعُ الرَّدُّ وإنْ كانَ حادثاً عنــدَ المشتري فَهُوَ غيرُ مضمون.

أجيب

(اَوَّلاً) بـانَّ الحديثَ أصـلٌ مُسْتَقَلَّ برأسِهِ ولا يُقـالُ إِنَّــهُ خالفَ قياسَ الأصول.

(وثانياً) بأنَّ النَّقصَ إنَّما يمنعُ الرَّدُّ إذا لَمْ يَكُن لاستِعلامِ العيبِ وَهُوَ هُنا لاستِعلام العيبِ فلا يمنعُ.

(والثَّانية) منْ حيثُ إنَّهُ جعلَ الحيارَ فِيهِ ثلاثاً مع َ أنَّ خيـارَ العيبِ وخيارَ الجُلس وخيارَ الرُّويةِ لا يُقدَّرُ شيءٌ منْهَا بالثَّلاث.

وأجيبَ بانَّ المصرَّاةَ انفردَتْ بالمدَّةِ المذْكُــورةِ لأنَّـهُ لا يَتَبيَّـنُ حُكْمُ التَّصريةِ في الأغلبِ إلاَّ بهَا بخلافِ غيرهَا.

(والنَّالثةُ) أنَّهُ يلزمُ ضمانُ الأعيــانِ معَ بقائِهَـا حيثُ كـانَّ اللَّمْنُ موجوداً.

واجيبَ عنهُ بائهُ غيرُ موجـودٍ مُتَمـيُزُ لأنَّـهُ مُخْتَلـطٌ بـاللَّمِنِ الحادثِ فقدْ تعذَّرَ ردُّهُ بعينِهِ بسببِ الاخْتِلاطِ فَبَكُونُ مثلَ ضمانِ العبدِ الأبق المغصوبِ.

(والرَّابِعةُ) منْ حيثُ إنَّهُ يلزمُ إثبَاتُ الرَّدُ بغيرِ عيبٍ لأَنَّهُ لوْ كانَ نُقصانُ اللَّبنِ عيباً لئَبَتَ بِهِ الرَّدُّ منْ دُونِ تصريةٍ ولا اشْيَراطِ لاَنَّهُ لمْ يشْتَرِط الرَّدُ.

وأجمبَ بانَّهُ في حُكْمِ خيار الشَّرطِ مـنْ حيثُ المعنى فـإنَّ المشتَري لمَّا رأى ضرعَهَا مملوءاً فَكَانَ البــاثعَ شــرطَ لَـهُ أنَّ ذلِـكَ

عادةٌ لَهَا وقدْ ثَبَتَ لِهَذا نظائرُ مثلُ ما تقدَّمَ في تلقَّي الجلوبةِ.

وإذا تقرَّرَ عندَك ضعفُ القولينِ الآخرينِ علمَت أنَّ الحَـقُّ هُوَ الأوَّلُ وعرفْت أنَّ الحديثَ أصلٌ فِي النَّهْــيِ عـن الغـشُّ وفِي ثُبُوتِ الحيارِ لمنْ دلَّسَ عليْهِ.

وفي أنَّ التَّدليسَ لا يُفسدُ أصلَ العقدِ.

وفي تحريم التَّصريةِ للمبيعِ وثبُوتِ الخيارِ بِهَا.

وقد أخرجَ أحمدُ(٤٣٣/) وابنُ ماجَـهْ(٢٧٤١) مـنْ حديثِ ابنِ مسعودٍ مرفوعاً «بَيْعُ الْمُحَفَّـلاتِ خِلاَبَـةٌ وَلا تَحِـلُ الْخِلاَبَـةُ لِمُسَلِم».

وفي إسنادِهِ ضعفٌ.

وروَاهُ ابنُ أبي شيبةَ(٣٣٩/٤) موقوفاً بسندٍ صحيحٍ.

والمحفَّلاتُ جمعُ مُحفَّلةِ بالحاءِ المُهْمَلـةِ والفـاءِ: الَّتِي تُجمعُ لبنَهَا في ضُروعِهَا، والحلابةُ: بِكَسرِ الحَاءِ المعجمةِ وَتَخفيفُ اللاَّمِ بعدَهَا مُوحُدةً: الحَداعُ.

#### ٣٣ ـ مَنْ رَدَّ المحقَّلَةَ

٧٧٧ - وَعَن ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: مَنِ الشَّتَرَى مُحَفَّلَةً فَرَدُهَا فَلْتَرُدُ مَعَهَا صَاعاً.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٢٩٤٩).

وَزَادَ الإسْمَاعِيلِيُّ وَمِنْ تَمْرِهِ.

لم يرفعهُ المصنّفُ بل وقفّهُ على ابن مستعودٍ لأنّ البخاريُّ لم يرفعهُ وقد تقدّمَ الْكَلامُ على معنَاهُ مُسْتَوفّى.

### ٣٤ مَنْ غَشَّ فليس منَّي

٧٧٨ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْسِرَةً ﴿ قَالٌ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ مَرْ عَلَى صُبْرَةٍ مِنْ طَعَامٍ فَأَذْخَلَ يَدَهُ فِيهَا فَنَالَتْ أَصَابِعُهُ بَلَلاً فَقَالَ: مَا هَذَا يَا صَاحِبَ الطَّمَامِ؟ قَالَ: أَصَابِعُهُ بَلَلاً فَقَالَ: مَا هَذَا يَا صَاحِبَ الطَّمَامِ؟ قَالَ: أَصَابِعُهُ السَّمَاءُ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: أَفَلا جَعَلْتَهُ فَوْقَ الطَّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ؟ مَنْ غَسَّ فَلَيْسَ مِنِّي.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٠٢).

(وعن أبي هُريرة ﷺ «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مَرْ عَلَى صُبْرَةٍ») الصُّبرةُ بضمُ الصَّادِ المُهْمَلةِ وسُكُونِ الموحَّدةِ: الْكَومةُ المجموعةُ من الطَّعام.

( ﴿ مِنْ طَعَامٍ فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهَا فَنَالَتْ أَصَابِعُهُ بَلَلاً فَقَالَ: مَا هَـذَا يَ صَاحِبَ الطَّعَامِ؟ قَالَ: أَصَابَتُهُ السَّمَاءُ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: أَفَلا جَعَلْته فَوْقَ الطَّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنْي ، روَاهُ مُسلمٌ.

قَالَ النَّـوويُّ: كَـذَا فِي الْأَصـولِ المَنّيِّ، بِيـاءِ الْمُتَكَلِّـمِ وَهُـوَ صحيحٌ ومعنَّاهُ لِيسَ مُّن الْهَنَدى بِهَديي واثْتَدى بعلمي وعملي وحُسْن طريقَتِي.

وكان سُفيانُ بنُ عُبينةً يَكْرَهُ تفسيرَ مثـلِ هـذا ويقـولُ: نُسبِكُ عنْ تاويلِهِ لَيْكُونَ أوقعَ في النُفوسِ وأبلغَ في الزَّجرِ.

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ الغشُ وَهُوَ مُجمعٌ على تحريمِ و شرعاً مذمومٌ فاعلُهُ عقلاً

#### ٣٥– تحريمُ البيع لمن يقصدُ بالمبيع حراماً

٧٧٩ - رَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بُرَيْدَةَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى: "مَنْ حَبَسَ الْعِنَبَ أَيَّامَ الْقِطَافِ حَتَّى يَبِيعَهُ مِمَّنْ يَتَّخِذُهُ خَمْراً فَقَدْ تَقَحَّمَ النَّارَ عَلَى بَصِيرَةٍ.

رَوَاهُ الطُّبَرَانِيُ فِي الأَوْسُطِ (٥٣٥٦) بِإِسْنَادٍ حَسَنٍ.

(وعنْ عبدِ اللهِ بنِ بُريدةَ) هُوَ أبو سَهْلِ عبدُ اللَّهِ بنُ بُريدةَ بنِ الحصيبِ الأسلميُّ قاضي مرو تابعيُّ ثقةٌ، سمعَ أبّاهُ وغيرَهُ.

(عَنْ أَبِيهِ هِ اللَّهِ عَلَى قَالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وَمَنْ حَبَسَ الْعِنْـبَ أَيَّامَ الْقِطَافِ») الأَيَّامُ الَّتِي يُقطفُ فِيهَا.

( حَتَّى يَبِيعَهُ مِمَّنْ يَتْخِلُهُ خَمْراً فَقَدْ تَقَحَّمَ السَّارَ عَلَى بَصِيرَةِ اللهِ عَلَى علم بالسَّببِ الموجبِ لدخولِهِ.

(روَاهُ الطَّبرانيُّ في الأوسطِ بإسنادٍ حسنٍ) وأخرجَـهُ البَيْهَقـيُّ في شُعبِ الإيمان(٥٦١٨) من حديثِ بُريدةَ بزيادةِ <sup>و</sup>حَتَّى يَبيعَهُ مِنْ

يَهُودِيِّ أَو نَصْرَانِيٍّ أَو مِمَّنْ يَعْلَمُ أَنَّهُ يَتَّخِذُهُ خَمْراً فَقَدْ تَقَحَّمَ فِي النَّارِ عَلَى بَصِيرَةٍ».

والحديثُ دليلٌ على تحريسمِ بيع العنسبِ مَمَّنْ يَتَّخذُهُ خَمراً لوعيدِ البائع بالنَّارِ وَهُوَ معَ القصدِ مُحرَّمٌ إجماعاً.

وأمًّا مع عدم القصد فقالت الْهَادويَّةُ: يجوزُ البيعُ معَ النَّكَ أِن جعلِهِ خَراً. الْكَرَاهَةِ، ويؤوَّلُ بانَّ ذلِكَ معَ الشَّكُ في جعلِهِ خَراً.

وامًّا إذا علمَهُ فَهُوَ مُحرَّمٌ، ويقالُ على ذلِكَ ما كانَ يُسْتَعانُ بهِ في معصيةٍ.

وامًّا ما لا يُفعلُ إلاَّ لمعصيةِ كالمزاميرِ والطَّنابيرِ ونحوِمًا فــلا يجوزُ بيعُهَا ولا شراؤُمًا إجماعاً وكذلك بيعُ السَّلاحِ والْكُراعِ مــن الْكُفَّارِ والبغاةِ إذا كانوا يستتعينونَ بِهَا على حربِ المسلمينَ فإنَّـهُ لا يجوزُ إلاَّ ان يُباعَ بافضلَ منهُ جازَ.

#### ٣٦ - الخراج بالضمان

٧٨٠ وعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ
 الْخَرَاجُ بالضّمان».

رَوَاهُ الْتَخْمَسَةُ وَأَحْدَر ٤٩/٦)، أبو داود(١٥٥٨)، الـترمذي(١٦٨٥)، النساني(٢٥٤/٧)، ان ماجه(٢٢٤٢)].

وَضَمَفَهُ الْبَخَارِيُّ، وَأَبُسُو دَاوْد، وَصَحْحَهُ السَّرُمِذِيُّ [العلمل الكبسير ص١٩١، ١٩٢، وَالْمِنُ خُرِيْمُهَمَّ، وَالْمِنُ الْجَمَارُودِ [المنتقى(٦٢٦]]، وَالْمِنُ جَانُورِ٢٩٢٤)، وَالْجَاكِمُورُ/٥١)، وَالْبُنُ الْقَطَانِ.

روعن عانشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: (الْتَحْرَاجُ بِالطَّمَانِ» رواهُ الخمسةُ وضعَفَهُ البخاريُّ لأنَّ فِيهِ مُسلمَ بنَ حَالَدٍ الزَّنْجِيُّ ذَاهِبُ الحديثِ.

روابو داود وصحَّحَهُ التَّرمذيُّ وابنُ خُرِيمةَ وابنُ الجارودِ وابنُ حَبَّانَ والحَاكِمُ وابنُ القطَّانِ).

الحديثُ أخرجَهُ الشَّافعيُّ وأصحابُ السَّننِ بطولِهِ وَهُوَ ﴿ أَلُّ رَجُلاً السَّنْ بطولِهِ وَهُوَ ﴿ أَلُّ رَجُلاً الشَّنِي عُلاماً فِي زَمَنِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَكَانَ عِنْدَهُ مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ رَدَّهُ مِنْ عَيْبٍ وَجَدَهُ فَقَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِرَدُهِ بِالْمَيْبِ فَقَالَ الْمَقْضِيُّ عَلَيْهِ: قَد اسْتَعْمَلَهُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْخَرَاجُ بالضَّمَانُ والحراجُ هُوَ العَلَّةُ والْكِراءُ.

ومِعنَاهُ أَنَّ المبيعَ إذا كانَ لَهُ دخلٌ وغلَّـةٌ فبإنَّ مالِكَ الرَّقبةِ الَّذي هُوَ ضامنٌ لَهَا يملِكُ خراجَهَا لضمان أصلِهَا، فإذا ابْتَاعَ رجلٌ أرضاً فاسْتَعملَهَا أو ماشيةً فَنَتَجَهَا أو دائِةً فرَكِبَهَا أو عبداً فاسْتَخدَمَهُ ثُمُّ وجدَ بِهِ عيبًا فلَهُ أَنْ يسردُ الرُّقبَةَ ولا شميءَ عليْـهِ فيما انْتَفعَ بهِ لأنَّهَا لوْ تلفَتْ ما بينَ مُدَّةِ الفسخ والعقـدِ لَكَـانَتْ في ضمان المشتري فوجبَ أنْ يَكُونَ الحراجُ لَهُ.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في المسألةِ على ثلاثةِ أقوال:

(الأوَّلُ) للشَّافعيُّ أنَّ الخراجَ بالضَّمان على ما قرَّرنَاهُ في معنى الحديث وما وُجدَ من الْفوائدِ الأصليَّةِ والفرعيَّةِ فَهُـوَ للمشْتَرِي ويردُّ المبيعَ ما لمْ يَكُنْ ناقصاً عمَّا أخذُهُ.

(الثَّاني) للْهَادويَّةِ أَنَّهُ يُفرَّقُ بِينَ الفوائدِ الأصليَّةِ والفرعيَّةِ فيسْتَحقُ المشتَري الفرعيَّة.

وامَّا الأصليَّةُ فَتَصيرُ أمانـةً في يـدِهِ فـإنْ ردُّ المشتَري المبيـعَ بالحُكْم وجبَ الرَّدُ ويضمنُ التَّلفَ وإنْ كانَ بالتَّراضي لمْ يردِّهَا.

(الشَّاكُ) للحنفيَّةِ أنَّ المشتَري يسْتَحقُّ الفوائــــدَ الفرعيُّــةَ

وأمَّا الفوائدُ الأصليَّةُ كـالثَّمر فـإنْ كـانَتْ باقيـةً ردَّهَـا مـعَ اَلاَصل وإنْ كانَتْ تالفةُ امْتَنعَ الرَّدُّ واسْتَحقُّ الأرشَ.

(الرَّابعُ) لمالِكِ أنَّهُ يُفرَّقُ بينَ الفوائدِ الأصليَّةِ كالصُّوفِ والشُّعر فيسْتَحقُّهُ المشْتَري والولدُ يردُّهُ معَ أُمِّهِ، وَهَذا ما لمْ تَكُسنْ مُتَّصلةً بالمبيع وقْتَ الرَّدُ فإنْ كانَتْ مُتَّصلةً وجبَ الرَّدُ لَهَا إجماعاً هذا ما قالَهُ المذْكُورونَ.

والحديثُ ظَاهِرٌ فيما ذُهَبَ إليهِ الشَّافعيُّ.

وأمَّا إذا وطئ المشتَري الأمةَ ثُمَّ وجدَ فِيهَا عيباً فقد اختَلفَ العلماءُ في ذلِكَ.

فقالَت الْهَادويَّةُ وأَهْلُ الرَّأي والثُّوريُّ وإسحاقُ: يُمْتَنعُ الـرَّدُّ لأنَّ الوطءَ جنايةٌ لأنَّهُ لا يحلُّ وطَّءُ الأمةِ لأصـلِ المشتَري ولا لفصلهِ فقد عيَّبها بذلك.

> قالوا: وَكَذَا مُقَدُّمَاتُ الوطِّءِ يُمْتَنعُ الرَّدُّ بعدَهَا لذلِكَ. قالوا: ولَكِنَّهُ يرجعُ على البائع بأرشِ العيبِ.

وقيلَ يردُّهَا ويردُّ معَهَا مَهْرَ مثلِهَا.

ومنْهُمْ منْ فرُقَ بينَ النُّيْبِ والبكْر.

وقد اسْتَوفي الحطَّابيُّ ذلِكَ ونقلَهُ الشَّارحُ والْكُـلُ أقـوالٌ عاريّة عن الاستدلال.

ودَّعوى أنَّ الوطءَ جنايةٌ دعوى غيرُ صحيحةٍ، والتَّعليـلُ بائَّهُ حرَّمَهَا بِهِ على أُصولِهِ وفصولِهِ فَكَانَتْ جنايةَ عليــــلِ فإنَّــهُ لمْ ينحصر المشتري لَهَا فِيهمًا.

### ٣٧\_ مَنْ تصرُّف بشراء مالم يُوكُلُ بشرائِه

٧٨١ ــ وَعَــنْ عُـرْوَةَ الْبَــارِقِيُّ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ ﷺ أَعْطَاهُ دِينَـاراً لِيَشْـتَرِيَ بِـهِ أَضْحِيُّــةً، أو شــاةً، فَاشْتَرَى بِهِ شَاتَيْنِ، فَبَاعَ إحْدَاهُمَا بدِينَار، فَأَتَاهُ بشَــاةٍ وَدِينَارٍ فَدَعَا لَهُ بِالْبَرَكَةِ فِي بَيْعِـهِ، فَكَـانَ لَـو اشْـتَرَى تُرَاباً لَرَبحَ فِيهِ».

رَوَاهُ الْحَمْسَــةُ إِلاَّ النَّسَــانِيِّ [أحمـــد(٣٧٥/٤)، أبـــو داود(٣٣٨٥)، الترمذي (١٢٥٨)، ابن ماجه(٢٤٠٢)].

وَقَلْ أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ(٣٦٤٣) فِي ضِمْنِ حَدِيثٍ، وَلَمْ يَسُقُ لَفُظَهُ. وَأُورَدَ النَّرْمِذِيُّ لَهُ شَاهِداً مِنْ حَدِيثِ حَكِيمٍ بْنِ حِزَامٍ(١٢٥٧). الحديثُ في إسنادِهِ سعيدُ بنُ زيدٍ أخو حَمَّادٍ مُخْتَلَفُ فِيهِ قَالَ المنذريُّ والنُّوويُّ: إسنادُهُ حسنٌ صحيحٌ. وفِيهِ كلامُ كثيرٌ.

وقالَ المصنَّفُ [والتخليص الحبير، (٥/٣)]: الصَّوابُ أَنَّهُ مُتَّصلٌ في إسنادِهِ مُبْهَمّ.

وفي الحديثِ دلالةٌ على أنْ عُروةَ شرى ما لمْ يُوكُلْ بشــرائِهِ وباغ كذلِكَ لأنَّهُ أعطَاهُ ديناراً لشــراء أُضحيَّةٍ فلـوْ وقـفَ علـى الأمرِ لشرى ببعضِ الدِّينارِ الأضحيَّةَ وردُّ البَّعضَ وَهَـٰذَا الَّـٰذِي فعلَهُ هُوَ الَّذِي تُسمِّيهِ الفقَهَاءُ العقدَ الموقوفَ الَّذي ينفذُ بالإجازةِ وقدْ وقعَتْ هُنا وللعلماء فِيهِ خَسَةُ أقوال:

(الأوَّلُ) أَنَّهُ يَصِيحُ العَقَدُ المُوقَوفُ وذَهَبَ إلى هذا جماعةٌ من السُّلفِ والْهَادويَّةِ عملاً بالحديثِ.

(والشَّاني) أنَّهُ لا يصحُّ وإليْهِ فَهَبَ الشَّافعيُّ وقَالَ إِنَّ الإَجازةَ لا تُصحَّحُهُ مُحْتَجًا جديثِ الا تَبِعْ مَا لَيْسَ عِنْدَكَهُ أَخرجَهُ وَالو داود(٣٥٩٣) والتّرمذيُ (١٣٣٣) والنّسانيُ (٣٨٩/٧))؛ وَهُمَوَ شاملٌ للمعدومِ وملْكِ الغيرِ وَتَردَّدُ الشَّافعيُّ في صحَّةِ حديثِ عُروةَ وعلَّقَ القولَ بهِ على صحَّةِ.

(والنَّالثُ) التَّفصيلُ لأبي حنيفةً فقالَ: يجوزُ البيعُ لا الشَّراءُ وَكَانَّهُ فَرَّقَ بِينَهُمَا بانَّ البيعَ إخراجٌ عن ملْكِ المالِكِ وللمالِكِ حقَّ في اسْتِبقاء ملكِهِ فإذا أجازَ فقدْ أسقطَ حقَّهُ بخلاف الشَّراءِ فإنَّهُ إِثْبَاتُ لمُلْكِ فلا بُدُّ منْ تولَى المالِكِ لذلِكَ.

(والرَّابِعُ) لمالِكِ وَهُوَ عَكُسُ ما قالَهُ أبدو حنيفةً وَكَأَنَّهُ أرادَ الْجَمعَ بِنَ الحديثِينِ حديثِ اللّ تبع ما ليسَ عندَك، وحديثِ عُروةً فيعملُ بهِ ما لم يُعارضُ.

(والحامسُ) أنَّهُ يَصِيحُ إذا وُكُلُّ بِشَرَاءِ شَيْءٍ فَيَشَنَّرِي بَعَضَــهُ وَهُوَ للجَصَّاصِ.

وإذا صحَّ حديثُ عُروةَ فالعملُ بهِ هُوَ الرَّاجحُ.

وفِيهِ دليلٌ على صحّةِ بيعِ الأضحيَّةِ وإنْ تعيَّنت بالشّراءِ لإبدالِ المثلِ ولا تطيبُ زيادةُ النَّمنِ ولذا أمرَهُ بالتَّصدُّقِ بِهَا وفي دُعائِهِ ﷺ لَهُ بالبرَكةِ دليلٌ على أنْ شُكْرَ الصَّنيعِ لمن فعلَ المعروف ومُكافأتَهُ مُسْتَحبَّةً ولو بالدُّعاء.

٣٨ النهي عن شراء بطون الأنعاموالعبد الآبق والصدقات دون قبض

٧٨٧ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ ﴿ ﴿ أَلَّ النَّبِيُ الْخَدْرِيُ ﴿ قَالَ النَّبِيُ الْعَنْ مَنْ شَرَاءِ مَا فِي بُطُونِ الْأَنْعَامِ حَتَّى تَضَعَ، وَعَنْ شِرَاءِ الْعَبْدِ وَهُمَ وَعَنْ شِرَاءِ الْعَبْدِ وَهُمَ وَابِقٌ، وَعَنْ شِرَاءِ الْمَعَانِمِ حَتَّى تُقَسَّمَ، وَعَنْ شِرَاءِ الْمَعَانِمِ حَتَّى تُقَسَّمَ، وَعَنْ شِرَاءِ الْمَعَانِمِ وَعَنْ ضَرَبَةِ الْغَائِصِ». الصَّدَقَاتِ حَتَّى تُقْبَضَ، وَعَنْ ضَرَبَةِ الْغَائِصِ».

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَدْ(٢١٩٦) وَالْبَرَّارُ (كما في فلصب الرايدة ٢١٥،١٤/٤) والدارقطني(٥/٣) بإسَنَادٍ ضَعِيفُو.

لأنَّهُ منْ حديثِ شَهْرِ بنِ حوشبٍ، وشَهْرٌ تَكَلَّمَ فِيهِ جماعــةٌ

كالنَّضرِ بنِ شُميلٍ والنَّسائيُّ وابنِ عديٌّ وغيرِهِمْ وقالَ البخاريُّ: شَهْرٌ حسنُ الحديثِ وقَوَّى أَمْرَه. ورويَ عن أحمدَ أنهُ قال: ما أحسنَ حديثهُ. والحديثُ اشتُملَ على سِتُّ صُورٍ منْهِيٌّ عنْهَا:

(الأولى) بيعُ ما في بُطونِ الحيوانِ وَهُوَ مُجمعٌ على تحريمِ. (واللَّانيةُ) اللَّهِنُ في الضُّروعِ وَهُـوَ مُجمعٌ عليهِ ايضاً وقلدٌ تقدّئم.

(والثَّالثةُ) العبدُ الآبقُ وذلِكَ لِتَعذُّرِ تسليمِهِ.

(والرَّابِعةُ) شَوَاءُ المغامِ قبلَ القسمةِ وذلِكَ لعدمِ المُلْكِ.

(والخامسة) شراءُ الصّدقاتِ قبلَ القبضِ فإنّهُ لا يسْتَقَرُّ ملْكُ اللّهَ مَلْكُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

(السَّادسةُ) شَرِبَةُ الغائصِ وَهُوَ أَنْ يَقُولَ أَغُوصُ فِي البحرِ غوصةً بِكَذَا فَمَا خَرِجَ فَهُوَ لَكَ وَالعَلَّةُ فِي ذَلِكَ هُوَ الْغَرْدُ.

# ٣٩- لا يُشوى السمكُ في الماء

٧٨٣ - وَعَن ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ

﴿ لَهُ تَشْتُرُوا السَّمَكَ فِي الْمَاءِ، فَإِنَّهُ غَرَرٌ ﴾.

رَوَاهُ اَحْمَدُ (٣٨٨/١)، وَآهَارَ إِلَى أَنْ الصَّوَابَ وَقَفَهُ.

وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى حُرْمَةِ بِيعِ السَّمَكِ فِي الْمَاهِ.

وقلاً علَّلَهُ بِأَنَّهُ خَرَّ وَذَلِكَ لَأَنَّهُ تَنْفَى فِي المَاءِ حَقَيقَتُهُ ويسرى الصَّغيرُ كبيراً وعَكْسُهُ.

وظَاهِرُهُ النَّهِيُ عَنْ ذَلِكَ مُطَلَقاً، وفصَّلَ الفقهاءُ في ذَلِكَ فقالوا: إنْ كَانَ فِي ماء كثير لا يُمْكِنُ أَحَدُهُ إلاَّ بِتَصَيَّدِهِ وَيجودُ عدمُ أَحَدُهُ إلاَّ بِتَصَيَّدِهِ وَيجودُ عدمُ أَحَدُهُ إلاَّ بِتَصَيَّدِهِ وَيجودُ عدمُ أَحَدُهُ إلاَّ بِتَصَيَّدِهِ وَيجودُ عَنْ أَلْسَلَمِهِ وَإِنْ كَانَ فِي ماءً لا يضُوتُ فِيهِ ويؤخذُ بِتَصَيَّدٍ فالبيعُ صحيحٌ ويثبتُ فِيهِ حَيادُ الرَّوْمةِ وَمَدَا التَّفْصيلُ يُؤخذُ مَنَ الأَدلَّةِ، والتَّعليلُ المُقتَصَى للإلحاقِ وَهَذا التَّفْصيلُ يُؤخذُ مَنَ الأَدلَّةِ، والتَّعليلُ المُقتَصَى للإلحاقِ

يُخصِّصُ عُمومَ النَّهْيِ.

# ٤- النهي عن بيع الثمرةِ قبلَ صلاحِها

٧٨٤ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهما قَالَ:
 ﴿نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تُبَاعُ ثَمَرَةٌ حَتَّى تُطْعمَ، وَلا
 يُبَاعَ صُوفٌ عَلَى ظَهْر، وَلا لَبَنَّ فِي ضَرْع».

رَوَاهُ الطُّبَرَانِيُّ فِي الأُوسَطِ (٣٧٠٨) والدارقطني (١٤/٣).

وَأَخْرَجُهُ أَبُو دَاوُد فِي الْمَرَاسِيلِ (١٨٣) لِعِكْرِمَةَ.

وَأَخْرَجَهُ أَيْضاً فِي «المراسيل» (١٨٧) مَوْقُوفاً عَلَى ابْنِ عَبَّسِ بِإِسْنَادِ قَرِيٌ. وَرَجَّحَهُ الْبُهْتِقِيُّ(٩٤٠)٣.

(وعن ابنِ عبَّاسِ رضي اللّه عنهما قبالَ ﴿ لَهَى رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وآله وسلم أَنْ تُبَاعَ فَمَرَةً حَتَّى تُطْعِمَ ﴾) بضمَّ المئشَّاةِ الفوقيَّةِ وَكَسرِ العينِ المُهمَّلةِ يبدو صلاحُها (﴿ وَلا يُبَاعُ صُوفَ عَلَى ظَهْرٍ وَلا لَبَسْنَ فِي صَسرْعٍ ﴿ وَاهُ الطَّبِرانِيُّ فِي الأوسطِ والدارقطني وأخرجَهُ أبو داود في المراسيلِ لعِكْرمةً وهُو الرَّاجعُ.

(وَاخْرَجَهُ أَيْضًا مُوقُوفًا عَلَى ابْنِ عَبَّاسٍ بِإسْنَادٍ قُويٌّ وَرَجَّحَهُ البَيْهَقَيُّ.

اشتمل الحديث على ثلاث مسائل:

(الأولى) النَّهْيُ عنْ بيعِ الثَّمْرةِ حَتَّى يبدوَ صلاحُهَا ويطيبَ أَكْلُهَا ويأْتِي الْكَلامُ في ذلِكَ.

(والثَّانيةُ) النَّهِيُ عنْ بيعِ الصُّوفِ على الظُّهْرِ.

وفِيهِ قولان للعلماء:

(الأوَّلُ): أنَّهُ لا يصحُّ عَمَلاً بالحديثِ ولأنَّهُ يقعُ الاخْتِىلافُ في موضع القطعِ من الحيوانِ فيقعُ الإضرارُ بِـهِ وَهَـذا قـولُ الْهَادويَّةِ والشَّافعيُ وأبي حنيفةً.

(والقولُ الثَّاني): أنَّهُ يصحُّ البيعُ لأنَّهُ مُشَاهَدٌ يُمكِنُ تســليمُهُ فيصحُّ كما صحَّ مِن المذبوح وَهَذا قولُ مالِكِ ومنْ وافقَهُ

قالوا: والحديثُ موقوفٌ على ابنِ عبَّاسٍ

والقولُ الأوَّلُ أظْهَرُ والحديثُ قـدْ تعـاضدَ فِيهِ المرســـلُ والموقوفُ وقدْ صحَّ النَّهٰيُ عن الغررِ والغررُ حاصلٌ فِيهِ

(والسَّاللةُ) النَّهٰيُ عنْ بيعِ اللَّبنِ في الضَّرعِ لما فِيهِ من الغررِ. ﴾

وَذَهَبَ سعيدُ بنُ جُبِرِ إلى جوازِهِ قالَ: لأنَّهُ صلى الله عليه وآله وسلم سمَّى الضَّرَعَ خُرَانةً في قرلِهِ فيمنْ يحلبُ شاةَ اخيهِ بغيرِ إذْنِهِ "يَعْمِدُ أَحَدُكُمْ إلَى خِزَانَةِ أَخِيهِ وَيَأْخُذُ مَا فِيهَا» والبعاري(١٧٢٣)، مسلم(١٧٢١).

وأجيبَ بانُ تسميَّتُهُ خزانةً مجازٌ ولئنْ سُلَّم فبيعُ ما في الخزانةِ بيعُ غررٍ ولا يدرى بِكَمَّيْتِهِ وَكَيفيَّتِهِ.

# 1 ٤ – النهيُ عن بيعِ المضامين والملاقيح

وَمَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ وَأَنَّ النَّبِيِّ ﷺ فَلَى النَّبِيِّ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الْمَضَامِينِ وَالْمَلاقِيحِ».

رَوَاةُ الْبَرَّارُ [«كشف الأستار» (١٧٦٧)]. وَفِي إِسْنَادِهِ صَعْفَ.ً

روعنْ أبي هُريرةَ ﷺ وأنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وآلـه وسلم نَهَى عَنْ بَيْعِ الْمَصَامِينِ») المرادُ بها: ما في بُطون الإبل.

(والملاقيحُ) هُوَ ما في ظُهُور الجمال.

(رَوَّاهُ البَرَّارُ وَفِي إسنادِهِ ضعفٌ) لأنَّ فِي رُوَّاتِهِ صالحُ بـنُ أبي الأخضرِ عن الزُّهْرِيُّ وَهُـوَ ضعيفٌ وروَّاهُ مالِكٌ [«الموطا» (ص.٤٠٩)] عن الزُّهْرِيُّ عنْ سعيدِ مُرسلاً.

قَالَ الدَّارَقطنيُّ في العللِ: تابعَهُ معمرٌ ووصلَهُ عُمرُ بنُ قيسٍ عن الزُّهْريُّ وقولُ مالِكٍ هُوَ الصَّحيحُ.

وفي الباب عن ابنٍ عُمرَ أخرجَهُ عبدُ الرَّزَّاقِ(٢١/٨) بإســنادٍ قويً.

والحديثُ دليلٌ على عـدمٍ صحَّةِ بيــمِ المضـامينِ والملاقيــحِ وقدْ تقدَّمُ وَهُوَ إجماعٌ.

# ٢٤ ـ الإقالةُ في البيع

٧٨٦ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُـولُ اللَّهِ عَثْرَتَهُ اللَّهُ عَثْرَتَهُ اللَّهُ عَثْرَتَهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ عَثْرَتَهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ عَثْرَتَهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ عَلَيْرَالُهُ اللَّهُ عَثْرَتُهُ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَنْرَتُهُ اللَّهُ عَلَيْرَالُهُ اللَّهُ عَشْرَتُهُ اللَّهُ عَلَيْرَبُهُ اللَّهُ عَلَيْرَالِهُ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلَيْرَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْرَالُهُ اللَّهُ عَلَيْرَالُهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْرَالُهُ اللَّهُ عَلَيْرَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْرَالُهُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

عقد

١ - البيعان بالخيار مالم يتفرقا

( وَ فَكُلُ وَاجِدِ مِنْهُمَا بِالْخِيَارِ مَا لَسَمْ يَنَفُرُ قَا ١) وفي الفسظ «يفتَر قاه .

والمراد بالأبدان

(وَكَانَا جَمِعاً أَوْ يُخَيِّرُ) مِنَ التَّخيرِ

(أحلَفُمَا الآخرَ فإنْ حَيَّرَ أحلَفُمَا الآخرَ) أيْ إذا أشْتَرطَ أحدُهُمَا الحيارَ مُدَّةً معلومةً فإنَّ الحيارَ لا ينقضي بالتَّفرُق بـلْ يبقى حَتَّى تمضى مُدَّةُ الحيار الَّتِي شرطَهَا.

وقيل: المرادُ إذا اخْتَارَ إمضاءَ البيع قبلَ التَّفْسُرُقِ لزمَّةُ البيعُ حيننذٍ وبطلِّ اغْتِبَارُ التَّفُوقِ ويدلُّ لِهَذَا ۚ قُولُهُ (فَاإِنْ خَيْرَ أَحَلُمُمَا الآخَرَ فَتَبَايَعًا عَلَىٰ ذَلِكَ فَقَدٌ وَجَبَ الْبَيْعُ ۚ أَيْ نَفَذَ وَتَمُّ.

(وإنْ تفرُّقا) بالأبدان (بعد أنْ تبايعاً) أيْ عقدا عقد البيم.

(وَوَلَمْ يَعْرُكُ وَاحِدٌ مِنْهُمَا الْبَيْعَ لَقَدْ وَجَبَ الْبَيْعُ مُتَّفَىقً عَلَيْهِ واللُّفظُ لمسلم).

الحديثُ دليلٌ على تُبُوتِ خيار المجلس للمُتَبايعين وأنَّهُ يمُتَــدُّ إلى أنْ يحصلَ النَّفَرُّقُ بالأبدانِ وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في تُبُوتِهِ على

الأوَّلُ ثُبُونُهُ وَهُوَ لِجماعةِ من الصَّحابةِ منْهُمْ عليَّ عليه السلام وابنُ عبَّاس وابنُ عُمرَ وغيرُهُمْ

وإليهِ ذَهَبَ أَكْثُرُ التَّابِعِينَ والشَّافِعِيُّ وأَحَدُ وإسحاقُ والإمَّامُ يحيى قالوا: والتَّفَرُّقُ الَّذي يبطلُ بِهِ الخيارُ ما يُسمَّى عادةً تَفَرُّقاً ففي المنزل الصُّغــير بخــروج أحدِهـمّــا وفي الْكَبـيرِ بــالتَّحوُّلِ مَــنْ مجلسِهِ إلى آخرَ مخطوَتَينِ أو ثلاثٍ ودلُّ على أنَّ هذا تَفرُقُ فعـلُ ابن عُمرَ المعروفُ، فإنَّ قاما معاً أو ذَهَبا معاً فالخِيارُ بــاقِ وَهَــَذِا الذَّهَبُ دَليلُهُ هذا الحديثُ التَّفقُ عليْهِ.

(القولُ النَّانِي) للْهَادويَّةِ والحنفيَّةِ ومــالِكِ والإماميَّةِ: أَيُّهُ لِا يتُبتُ خيرُ الجلس بل مَتَى تفرّقَ الْمُتَبايعان بالقول فلا خيارَ إلا ما شُرطَ مُسْتَدلِّينَ بِقُولِهِ تعالى ﴿ يَجَارَةً عَنْ تَـرَاضِ ﴾ [النساء: ٢٩] وبقولِهِ ﴿وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ﴾ (القرة: ٢٨٧).

قالوا: والإشهَادُ إِنْ وَقَعَ بَعَدَ التَّفَـرُّقِ لَمْ يُطَـابِقِ الْأَمَـرُ، وإِنْ

رُوَاهُ أَبْسِو دَاوُد(٣٤٦٠)، وَأَبْسِنُ مَاجَسَة(٢١٩٩)، وَصَحَّحَسَهُ الْبَسِنُ حِبَّانْ(٥٠٣٠) وَالْحَاكِمُ(١٥٥)

وَهُوَ عَندَهُ بِلْفَظِ الْمَنْ أَقَالَ مُسْلِماً أَقَالَ اللَّهُ عَثْرَتُهُ يَـوْمَ

قالَ أبو الفَتْح القشيريُّ: هُوَ على شـرطِهمًا وفي البـابِ مـا يشدُّهُ من الأحاديث الدَّالَّةِ على فضيلةِ الإقالةِ وحقيقَتُهَا شـرعاً: رفعُ العقدِ الواقع بينَ المُتَعاقدينَ وَهِيَ مشــروعةٌ إجمــالاً، ولا بُــدُّ منْ لفظٍ يــدلُّ عليْهَـا وَهُــوَ «اقلْتُ»، أو مـا يُفيـدُ معنَـاهُ عُرفـاً، وللإقالةِ شرائطُ ذُكِرَتْ في كُتُب الفروع لا دليلَ عليْهَا وإنَّما دلُّ الحديثُ على أنَّهَا تَكُونُ بينَ الْتَبايعين لقولِهِ «بيعَتَهُ».

وامًّا كونُ المقال مُسلماً فليسَ بشرط، وإنَّمنا ذَكَرَهُ لِكُونِهِ حُكْماً أغلبياً وإلاَّ فتوابُ الإقالةِ ثابتُ في إقالةِ غير المســـلم وقــدْ ورَدَ بِلْفَـظِ «مَـنْ أَقَـالَ نَادَمـاً» أَخْرِجَـهُ السِبزَّارُ [كما في التخليـص

# ٧ ـ بَابُ الْحِيَارِ

الخيارُ: بكُسر الخاء المعجمةِ اسمٌ من الاخْتِيارِ أو التَّخييرِ وَهُوَ طَلَبُ خَيْرِ الْأَمْرِينِ مِنْ إَمْضَاءِ البَيْعِ أَوْ فَسَخِهِ وَهُوَ أَنْوَاعُ

ذَكَرَ المصنّفُ في هذا البابِ حيارَ الشَّرطِ وخيارَ الجلس

#### ١ ـ البيعان بالخيار مالم يتفرقا

٧٨٧– وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّهِ عنهمـا عَـنْ رَسُول اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا تَبَايَعَ الرَّجُلان، فَكُلُّ وَاحِلِهِ مِنْهُمَا بِالْخِيَارِ مَا لَمْ يَتَفَرَّقَا وَكَانَــا جَمِيعـاً، أو يُخَـيّرُ أَجَدُهُمَا الآخَرَ، فَإِنْ خَيْرَ أَحَدُهُمَا الآخَرَ فَتَبَايَعَا عَلَى ذَلِكَ فَقَدْ وَجَبَ الْبَيْعُ، وَإِنْ تَفَرُّقَا بَعْدَ أَنْ تَبَايَعَا وَلَـمْ يَتْرُكْ وَاحِدٌ مِنْهُمَا الْبَيْعَ فَقَدْ وَجَبَ الْبَيْعُ٣.

مُتْفَقّ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٠٧)، مسلم(١٥٣١)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمٍ.

(عن ابن عُمرَ رضي الله عنهما 🗕 عنْ رسول اللهِ ﷺ قبالَ ﴿إِذَا تَبَايَعَ الرَّجُلانِ») أيْ أوقعا العقدَ بينَهُمَا لا تساوماً مــنْ غـيرِ الأوَّلُ.

وقعَ قبلَهُ لَمْ يُصادفُ عَلَّهُ، وحديثُ ﴿إِذَا اخْتَلَفَ الْبَيْعَـانِ فَـالْقَوْلُ قَوْلُ الْبَائِعِ» [هذم برقم(٧٣٦)] ولمْ يُفصُّلْ.

وأجيبَ بانَّ الآيةَ مُطلقةٌ قُيُدَتْ بالحديثِ، وَكَخيـارِ المجلـــــوِ كما لا يُنافِيهِ سائرُ الخيارَاتِ

قىالوا: والحديثُ منسوخٌ بحديثِ «الْمُسَالِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ اسياتي برقم (٨٢١)] والخيارُ بعدَ لُزومِ العقدِ يُفيدُ الشُرطُ.

وردُّ بأنَّ الأصلَ عدمُ النُّسخِ ولا ينبُتُ بالاحْتِمالِ

قالوا: ولأنَّهُ منْ روايةِ مالِكِ ولمْ يعملُ بِهِ.

وأجيبَ بأنَّ مُخالفةَ الرَّاوي لا تُوجبُ عدمَ العملِ بروايَتِهِ لأنَّ عملَهُ مبنيٍّ على اجْتِهَادِهِ وقدْ يظْهَرُ لَهُ ما هُــوَ أرجَــعُ عنــدَهُ مَّا رَوَاهُ وإنْ لمْ يَكُنُ أرجعُ في نفس الأمر

قالوا: وحديثُ البابِ يُحملُ عِلَى الْمُتَسَاوِمِينِ فإنَّ اسْتِعمالَ البَائعِ في المساوم شائعٌ.

وأجيب عنه بانَّهُ إطلاقٌ مجازيٌّ والأصلُ الحقيقةُ

وعورضَ بأنَّهُ يلزمُ أيضاً حمَّلُهُ على الجمازيِّ، على القولِ الأوَّل فإنَّهُ على تقديرِ القولِ بأنَّ المرادَ التَّفرُّقُ بالأبدانِ هُــوَ بعـدَّ تمام الصَّيغةِ وقدْ مضى فَهُوَ مجازٌ في الماضي.

وردَّتْ هَذِهِ المعارضةُ بأنًا لا نُسلّمُ أَنَّهُ مِجازٌ فِي المَـاضي بـلْ هُوَ حَقِيقةٌ فِيهِ كَمَا ذَهَبَ إليهِ الجَمْهُورُ بخللافِ المُسْتَقبلِ فمجازً اتَفَاقاً.

قالوا: المرادُ التَّفرُقُ بالأقوال.

والمرادُ بالتَّفرُق فِيهَا هُوَ ما بينَ قولِ البائع: بغَثُـكَ بِكَـٰذَا أَو قول المشتري: اشتَريْت.

قالوا: فالمشتري بالخيار في قولِهِ الشستَريْت أو ترْكِه، والبـائثُ بالخيار إلى أنْ يُوجبَ المشتَري.

ولا يخفى رَكَاكَةُ هذا القول وبطلانَهُ فإنَّـهُ إلغاءٌ للحديثِ عن الفائدةِ إذْ من المعلومِ يقيناً أنَّ كُلاً مــن البائعِ والمشتري في هذهِ الصُّورةِ على الخيارِ إذْ لا عقدَ بينَهُمَا، فالإخبارُ بِهِ لاغِ عــن الإفادةِ، ويردُّهُ لفــظُ الحديثِ كمـا لا يخفى فـالحقُ هُــوَ الْقــولُ

وأمَّا مُعارضةُ حديثِ البابِ بالحديثِ الآتِي:

٧٨٨ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُهِ رضي الله عنهما أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَـالَ: "الْبَائِعُ وَالْمُبْنَاعُ بِالْخِيَارِ حَتَّى يَتَفَرُّقَا، إلاَّ أَنْ تَكُونَ صَفْقَةَ خِيَار، وَلا يَحِلُ لَهُ أَنْ يُفَارِقَهُ خَشْيَةً أَنْ يَسْتَقِيلَهُ».

رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلا ابس ماجه [أهمد(١٨٣/٢)، أبسو داود(٣٤٥٦). الرمذي (٢٤٤٧)، الساني (٢٥١/٧)].

وَرَوَاهُ اللَّارَقُطْنِيُّ(٣٠/٥٥) وَابْنُ خُزَيْمَةَ وَابْنُ الْجَارُودِ(٦٢٠) وَفِي رِوَايَةِ (الدارقطني: ٥٠/٣) هُخُنِّي يَغَرُّقًا عَنْ مَكَانِهِمَا»

وبحديث أبي داود عن ابنِ عمرو وبلفظ «الْبَيْعَـانِ بِالْخِيَـارِ مَا لَمْ يَتَفَرُقًا إِلاَّ أَنْ تَكُونَ صَفْقَةً خِيَارٍ وَلا يَحِـلُ لَـهُ أَنْ يُفَـارِقَ صَاحِبَهُ خَشْيَةً «أَنْ يَسْتَقِيلَهُ»

قالوا: فقولُهُ أَنْ يَسْتَقَيْلُهُ دَالٌ عَلَى نُفُوذِ البَيْعِ

فقدُ أُجيبَ عنْهُ بانَّ الحديثَ دليلُ خيارٍ المجلسِ أيضاً لقولِـهِ «بالخيار ما لمْ يَتَفرُقا».

وامًّا قولُهُ «أَنْ يَسْتَقَيْلُهُ» فَالمَرادُ بِهِ الفَسْخُ لاَنَّهُ لَـوْ أُريدَ الاسْتِقالةُ حقيقةً لمْ يَكُـنْ للمفارقةِ مَعنَّى فَتَعيَّنَ حَلُهَا على الفَسْخ.

وعلى ذلِكَ حملَهُ التَّرمذيُّ وغيرُهُ من العلماء فقالوا: معنَساهُ لا يحلُّ لَهُ أَنْ يُفارقَهُ بعدَ البيعِ خشيةَ أَنْ يُخْتَارَ فسنَحَ المبيع، فالمرادُ بالاسْتِقالَةِ فسخُ النَّادمِ.

وحملوا نفيَ الحـلُ على الْكَرَاهَةِ لَائَـهُ لا يليـقُ بــالمـروءةِ وحسنِ مُعاشرةِ المسلم لا أنَّ اخْتِيارَ الفسخ حرامٌ.

وَأَمَّا مَا رُويَ عَنَ ابْنِ عُمَرَ [خ (٢١٠٧)] وَأَنَّهُ كَانَ إِذَا بِالِعَ رَجِلاً فَارَادَ أَنْ يُتِمَّ بِيعَتُهُ قَامَ يَمْشِي هُنْيَهَةً فَرَجِعَ النِّهِ فَإِنَّهُ محمولًا على أَنْ ابنَ عُمرَ لَمْ يَبِلغُهُ النَّهْيُ.

وقالَ ابنُ حزم: حملُ حديثِ ابنِ عمرِو هــذا على النَّصْرُقِ بالأقوالِ تذْهَبُ معّهُ فائدةُ الحديثِ لأنَّهُ يلزمُ معّـهُ حـلُّ التَّصْرُقِ سواةً خشيَ انْ يستقيلَهُ أو لا لأنَّ الإقالةَ تصحُّ قبلَ التَّفْرُقِ

وبعدَهُ قالَ ابنُ عبدِ الـبرُ: قدْ أَكْثَرَ المَالِكِيَّةُ والحَنفَيْةُ من الْكَلامِ بردْ الحديثِ بما يطولُ ذِكْرُهُ وأَكْثَرُهُ لا يحصلُ منهُ شيءٌ، وإذا ثبت لفظ «مَكانهِما» لم يبق لِلتَّاويلِ مجالٌ، وبطلَ بُطلاناً ظَاهِراً حملُهُ على تفرُق الاقوال.

#### ٧ ـ ما يُقالُ للخادعِ في بيعِه

٧٨٩ وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما قَالَ: اذْكَرَ رَجُلٌ لِرَسُولِ اللّهِ ﷺ أَنْسَهُ يُخْدَعُ فِي الْبُيُوعِ فَقَالَ: إذَا بَايَعْتَ فَقُلْ لا خِلابَةً.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١١٧)، مسلم(١٥٣٣)].

روعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قالَ ذَكَرَ رجلٌ هُوَ حبَّــانُ بفَتْح الحاء المُهْمَلةِ والباء الموحَّدةِ ابنُ مُنقذٍ

(للنَّبِيُ ﷺ أَنَّهُ يَخْدَعُ فِي البيوعِ فَقَالَ (إِذَا بَايَفَتَ فَقُلُ لا خِلاَبَهُ) بِكَسْرِ الحاءِ المعجمةِ وَتَخفيف الللَّم بموحَّدةٍ: أيْ لا خديعة

(مُتَفَقَّ عَلَيْهِ) زَادَ ابِسِنُ إِسِحَاقَ فِي رَوَايِسَةِ يُونِسِنَ بِسِنِ

بُكَيرِ السِهِ فِي (٧/٣/)] وعب الأعلى [الدارقطي (٧/٥٠، ٥٦)] عنهُ

«ثُمُّ أَنْتَ بِالْخِيَارِ فِي كُلُّ مِلْعَةِ ابْتَعْتِهَا ثَلاثَ لَبِال فَإِنْ رَضِيتَ

فَأَمْسِكُ وَإِنْ سَخِطْتَ فَارْدُدْ فَبَقِيَ ذَلِكَ الرَّجُلُ حَثِّى أَذَرَكَ رَمَانَ

عُثْمَانَ وَهُوَ ابْنُ مِاتَةً وَثَلاثِينَ سَنَةً فَكُثُرَ النَّاسُ فِي زَمَانِ عُثْمَانَ،

فَكَانَ إِذَا الشَّتَرَى شَيْئًا فَقِيلَ لَهُ: إِنْكُ غَبِثت فِيهِ رَجَعَ فَيَشْهَدُ لَهُ

رَجُلُّ مِن الصَّحَابَةِ أَنَّ النَّبِيُ عَلَيْظٌ قَدْ جَعَلَ لَهُ الْخِيَارَ ثَلاثًا، فَيُردُ

والحديثُ دليلٌ على خيارِ الغبنِ في البيعِ والشَّراءِ إذا حصلَ منُ.

والخَتَلْفَ فِيهِ العلماءُ على قولين:

الأوَّلُ ثَبُوتُ الخَيَارِ بِالغَبَنِ وَهُوَ قُولُ أَحَمَدَ وَمَالِكُ وَلَكِنْ إِذَا كَانَ الغَبُّ فَاحَسًا لَمَنْ لَا يَعْرَفُ ثَمِنَ السَّلْعَةِ، وَقَيْدَهُ بَعْضُ المَالِكِيَّةِ بَانَ يَبِلغَ الغَبنُ ثُلثَ القيمةِ، ولعلَّهُمْ أَخَذُوا التَّقييدُ مَا عُلمَ أَنْهُ لا يَكَادُ يَسلمُ أَحَدٌ مَنْ مُطلقِ الغَبنِ فِي غالبِ الأحوالِ، ولاَنْ القليلَ يُتَسامحُ بِهِ فِي العادةِ وأَنْهُ مَنْ رَضِيَ بِالغَبنِ بَعَدُ

معرفَتِهِ فإنَّ ذلِكَ لا يُسمَّى غبناً، وإنَّما يَكُونُ مَنْ بابِ النَّسَاهُلِ في البيعِ الَّذي اثنى ﷺ على فاعلِهِ واخبرَ أنَّ اللَّهَ يُحبُّ الرَّجلَ مَهْلَ البيعِ سَهْلَ الشَّراءِ.

وَفَهَتِ الجَمَاهِيرُ مَن العلماءِ إلى عدم ثُبُوتِ الخيارِ بالغينِ لعمومِ أدلَّةِ البيعِ ونفوذِهِ مَنْ غيرِ تفرقةٍ بينَ الغينِ أوْلاً

قالوا: وحديثُ البابِ إنَّما كَانَ الخيارُ فِيهِ لضعف عقلِ ذلِكَ الرُّجلِ إلاَّ أنَّهُ ضعفٌ لمْ يَخرِجْ بِهِ عنْ حدُّ التَّمييزِ فَتَصرُفُهُ كَتَصرُف الصّينُ المأذونِ لَهُ، ويثبُتُ لَهُ الخيارُ معَ الغبنِ

قُلْتُ: ويدلُ لضعف عقلِهِ ما أخرجَهُ أحمدُ (٢١٧/٣) واصحبابُ السُّسننِ إلى واود(٢٠٠١)، السرمذي (٢٠٥٠)، السرمذي (٢٠٥٠) الساني (٢٠٥/٧)، ابن ماجه (٢٥٠٢)] من حديث أنس بلفظ أنَّ رجلاً كان يُبايعُ وكَانَ في عقلِهِ - أي أدراكه - ضعفٌ ولأنَّهُ لقَنَّهُ عَلَيْ بقولِهِ ولا خلابة المُتراطُ عدم الخداع فكانَ شراؤهُ ويبعه مشروطاً بعدم الخداع ليَكُونَ منْ باب خيارِ الشُّرطِ.

قلْت في روايةِ ابنِ إسحاقَ أنَّهُ شَكَا إلى النَّبِيُّ ﷺ ما يلقى من الغينِ وَهِيَ تردُّ ما قالَهُ ابنُ العربيُّ.

وقالَ بعضُهُمْ: إِنَّهُ إِذَا قَالَ الرَّجِلُ البَّائِمُ أَوَ المُشْتَرِي الآ خلابةَ، ثبَتَ الخيارُ وإنْ لمْ يَكُنْ فِيهِ غَنْ.

وردُّ بأنَّهُ مُقيَّدٌ بما في الرَّوايةِ أَنَّهُ كَانَ يُغبنُ.

وأثبتَ الْهَادُويَّةُ الحيارَ بالغبنِ في صُورَتَينِ.

الأولى من تصرّف عن الغير.

والنَّانيةُ في الصبِّيِّ المبيِّزِ مُحْتَجِّنَ بِهَذَا الحديثِ وَهُـوَ دليلًّ لَهُمْ على الصُّورةِ النَّانيةِ إذا ثَبَتَ أَنَّهُ كَانَ في عقلِـهِ ضعفٌ دُونَ الأمل.

#### ٣\_ بَابُ الرُّبَا

الرُّبا بِكَسرِ الرَّاءِ مقصورةٍ: منْ ربا يربو ويقالُ: الرَّماءُ بالميمِ والمدُّ بمعنَاهُ، والرُّبيةُ بضمُ الرَّاءِ والتَّخفيفِ وَهُوَ الزَّيادةُ ومنْهُ قوله

تعالى ﴿اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ﴾ [الحج: ٥].

ويطلقُ الرِّبا على كُلُّ بيعٍ مُحرَّمٍ.

وقد أجمعَت الأمَّةُ على تحريم الرَّبا في الجملةِ وإن اخْتَلفوا في التَّفاصيلِ، وَالأحاديثُ في النَّهْيِ عنْهُ وذمٌ فاعلِيهِ ومـنْ أعانَـهُ كثيرةٌ جدًا ووردَتْ بلعنِهِ ومنْهَا:

# ١ ــ لعنُ آكلِ الرُّبا

٧٩٠ عَنْ جَابِرِ ﷺ قَالَ: (الْعَــنَ رَسُــولُ اللّــهِ
 ﴿ الرّبَا، وَمُوكِلُهُ، وَكَاتِبَهُ، وَشَاهِدَيْهِ وَقَالَ: هُمْ سَدَاءٌ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٩٥٨).

وَلِلْبُخَارِيُ نَخُونُهُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي جُحَيْفَقَرْ٢٠٨٦)

أيْ دعا على المذكورينَ بالإبعادِ عن الرَّحمةِ وَهُوَ دليلٌ على إثمِ منْ ذَكَرَ وَتَحريمِ ما تعاطوهُ وخصُّ الأكُلَ لأنَّـهُ الأغلـبُ في الانْتِفاع، وغيرُهُ مثلهُ.

والمرادُ منْ مُوكِلِهِ: الَّذِي اعطى الرِّبا لأنَّهُ مــا تحصُّـلَ الرِّبـا إلاَّ منْهُ فَكَانَ داخلاً في الإثمِ وإثمُ الْكَاتِبِ والشَّاهِدينِ لإعــانَتِهِمْ على المحظور، وذلِكَ إذا قصدا وعرفا بالرِّبا.

وورة في رواية [أبو داود(٣٣٣٣)] لعنُ الشَّاهِدِ بالإفرادِ على إرادةِ الجنس.

فإنْ قُلْتَ: حديثُ «اللَّهُمُّ مَا لَعَنْتَ مِنْ لَعَنَّةٍ فَاجْعَلُهَا رَحْمَةً» [البحاري(١٣٦١)، مسلم(٢٦٠١)] أو نحسوُهُ وفي لفظ واحمد:
١٩٠/٥ من حديث زيد بن ثابت مرفوعًا، "ما لعنْت فعلى من لعنْت يدلُّ على أنَّهُ لا يدلُّ اللَّعنُ منهُ ﷺ على التَّحريمِ وأنَّهُ لمْ يُسردُ بِهِ حقيقة الدُّعاءِ على من أوقع عليْهِ اللَّعنَ.

قُلْت: ذلِكَ فيما إذا كانَ منْ أوقعَ عليْهِ اللَّعنَ غيرَ فاعلٍ لحرَّم معلوم أو كانَ اللَّعنُ في حالِ غضبٍ منهُ ﷺ.

# ٢ ــ مرتبةُ الربا بين الكبائرِ

٧٩١ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُنِ مَسْعُودٍ ﴿ عَنْهُ عَن

النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «الرِّبَا ثَلاثَةٌ وَسَبْعُونَ بَاباً أَيْسَرُهَا مِثْلُ أَنْ يَنْكِحَ الرَّجُلُ أُمُّهُ، وَإِنْ أَرْبَى الرِّبَا عِرْضُ الرَّجُـلِ الْمُسْلِمِ».

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةْ(٥٧٧) مُخْتَصَرَاً، وَالْحَاكِمُ(٣٧/٣) بِتَمَامِهِ وَصَحَّحَهُ. [قلت: لم يصعُ في رفعه إسنادً]

وفي معنَّاهُ احاديثُ.

وقة فسَّرَ الرِّبا في عرضِ المسلم بقولِهِ: «السَّبْتَان بالسُّبَّةِ». `

وفيه دليلٌ على أنَّه يُطلقُ الرُّبا على الفعلِ الححرَّمِ، وإنْ لَمْ يَكُنْ مَنْ أَبُوابِ الرُّبا المعروفةِ وَتَشْبِيهُ أَيْسَـرِ الرُّبـا بِإِنْيَـانِ الرَّجـلِ أَمُّهُ لما فِيهِ مَن امْنِقباحِ ذلِكَ عندَ العقل.

# ٣- لا تبيعوا الذهبَ بالذهب إلاَّ مثلاً بمثلِ

٧٩٢- وَعَنْ أَبِسِي سَسِعِيدِ الْخُدْرِيُّ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ قَالَ: ﴿ لا تَبِيعُوا الذَّمَبَ بِالذَّمَبِ إِلاَّ مِثْلاً بِمِثْلٍ، وَلا تَبْيغُوا المَّذَى بَعْضٍ، وَلا تَبِيعُوا الْوَرِقَ بِالْوَرِقِ إِلاَّ مِثْلاً بِمِثْلٍ، وَلا تُشِيغُوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ، وَلا تَبِيعُوا مِنْهَا غَائِياً بِنَاجِزٍ».

مُتَّفَقَّ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٧٧)، مسلم(١٥٨٤)].

رُوعَنُ أَبِي سَعِيدِ الخَدرِيِّ عَلَيْهِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ الآ تَبِيعُوا اللَّهَـبَ بِاللَّهَبِ إِلاَّ مِثْلاً بِمِثْلِ وَلا تُشِفُوا)) بضم المثنّاةِ الفَوقَيَّةِ فَشَيْنَ مُعجمةً مَكْسُورةً فَفَاةً مُشَدَّدةً أَيْ لا تُفضَلُوا.

(﴿ اَبْعَضَهَا عَلَى بَعْضٍ وَلا تَبِعُوا الْوَرِقَ بِالْوَرِقِ إِلاَّ مِشْلاً بِمِثْلِ وَلا تُشِفُّوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ وَلا تَبِيعُوا مِنْهَا غَانِياً بِنَاجِزٍ ﴾) بـالجيمِ والزَّاي أيْ حاضر (مُثَفقٌ عليْهِ).

الحديث دليلٌ على تحريم بيع الذَّهَبِ بالذَّهَبِ والفَضَّةِ بِالفَّهِ والفَضَّةِ بِالفَّهِ مِتْفَاضِلاً سواءً كانَ حاضراً أو غائباً لقولِهِ "إلاَّ مثلاً بمثلٍ" فإنَّهُ اسْتَنْف من أعمُ الأحوال كانَّهُ قال: لا تبيعوا ذلِك في حال من الأحوال إلاَّ في حال كونهِ "مشلاً بمثلٍ" أيْ مُتَساويين قدراً وزادَهُ تأكيداً بقولِهِ "ولا تُشفُوا" أيْ لا تُفاضلوا وَهُوَ منَ الشَّفَ بِكَسْرِ النَّيْنِ وَهِيَ الزَّيادةُ هُنا.

وإلى ما أفادَهُ الحديثُ ذَهَبَت الجلَّةُ من العلماء والصُّحابةِ والتَّابعينَ والعِتْرةِ والفقَهَاءِ فقالوا: يحرمُ التَّفاضلُ فيما ذَكَـرَ غائبـاً كانَ أو حاضراً.

وَذَهَبَ ابنُ عَبَّاسِ وجماعةٌ من الصَّحابةِ إلى أَنَّهُ لا يحرمُ الرِّبَا إِلاَّ فِي النَّسِيْةِ مُسْتَدَلِّينَ بالحديثِ الصَّحيحِ ﴿لاَ رَبَّا إِلاَّ فِي النَّسِيئَةِ» [البحاري(٢١٧٨)، مسلم(٢٩٩٦)].

وأجابَ الجمهُورُ بِانَّ مَعنَاهُ لا رَبّا أَشْدُ إِلاَّ فِي النَّسِيئةِ، فالمرادُ نَفيُ الْكَمَالِ لا نَفيُ الأصلِ، ولاَنَّهُ مَفْهُومٌ، وحديثُ أبي سعيدٍ منطوقٌ ولا يُقاومُ المَفْهُومُ المُنطوقَ فإنَّهُ مُطرحٌ مَعَ المنطوقِ.

وقد روى الحَـاكِمُ(٤٢/٢، ٣٣) أنَّ ابنَ عَبَّـاسِ رجعَ عـنْ ذلِكَ القول أيْ بأنَّهُ لا ربا إلاَّ في النَّسيئةِ واسْتَغفرَ اللَّهُ من القولِ

بهِ.

ولفظُ الذَّهَبِ عامٌ لجميعِ ما يُطلقُ عليهِ منْ مضروبٍ وغيرِهِ، وَكَذَلِكَ لفظُ الورقِ.

وقولَهُ «لا تبيعوا غائباً منها بناجز» المرادُ بالغائب مــا غــابّ عنْ مجلسِ البيعِ مُؤجَّلاً كانَ أو لا والنَّاجزُ الحاضرُ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٥٨٧).

لا يخفى ما أفدادَهُ من التَّأْكِيدِ بقولِـهِ «مثـلاً بمثـلٍ وسـواءً». بسواء».

وفِيهِ دليلٌ على تحريمِ التَّفاضلِ فيما اتَّفقا جنساً من السُّتَّةِ الذَّكُورةِ الَّتِي وَقعَ عليْهَا النَّصُّ.

وإلى تحريمِ الرِّبا فِيهَا ذَهَبَت الأمَّـةُ كَافَّـةُ واخْتَلفوا فيما دَاهَا.

فلَهَبَ الجِمْهُورُ إِلَى تُبُوتِهِ فيما عدَّاهَا عَمَّا شَـَارَكُهَا فِي العلَّـةِ

ولَكِنْ لَمْ يجدوا علَّةً منصوصةً اخْتَلَفُوا فِيهَا اخْتِلافاً كَسْيراً يَقْـوى للنَّاظرِ العارف الْ الحق ما ذَهَبَتْ إلَيْهِ الظَّاهِريَّةُ مَنْ اللَّهُ لا يجري الرَّبا إلاَّ في السُّتَةِ المنصوصِ عليْهَا وقدْ أفردنا الْكَلامَ عَلَى ذَلِكَ في رسالةٍ مُسْتَقَلَةٍ مَسْيَّتُهَا «القولَ الجُتّبى».

وَاتَّفَقُوا عَلَى أَنَّهُ لَا يَجُوزُ بِيعُ الشَّيِّ بَجْسِيهِ وَاحَلُّهُمَّا مُؤجُّلٌ.

#### ٤ ــ الزيادةُ ربا

٧٩٤ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ وَالذَّهُ بِيشُلِ وَزُن مِثْلاً بِعِشْلِ وَالْفِضّةُ بِالْفِصَّةِ وَزْناً بِوَزْنِ مِثْلاً بِعِشْلٍ مُمَن ذَادَ أَو السَّتَزَادَ فَهُوَ رِبَاهُ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٥٨٨).

روعن أبي لهُورة ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ اللَّهَبُ بِاللَّهَبِ وَزُنَّا بِوَزْنَهِ ) نصبٌ على الحالِ.

وقولُهُ «فمنْ زادَه أيْ أعطى الزِّيادةُ.

(أو استزاد) أي طلب الزيادة.

(فقد أربى) أي فعلَ الرُّبا المحــرَّمَ واشْـتَرَكَ في إثــِـهِ الأخــدُّ والمعطى.

٥- لا تبع النمرَ بالنمرِ إلاَّ مثلاً بمثلِ
 ٧٩٥ وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُـدْرِيِّ وَأَبِي هُرَيْـرَةَ

رضي الله عنهما «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ اسْتَعْمَلَ رَجُلاً عَلَى خَيْبَرَ، فَجَاءَهُ بِتَمْرِ جَنِيبٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ اسْتَعْمَلَ رَجُلاً عَلَى خَيْبَرَ، فَجَاءَهُ بِتَمْرِ جَنِيبٍ، فَقَالَ: لا وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا لَنَاْحُذُ الصَّاعَ مِنْ هَذَا بِالصَّاعَيْنِ، وَالصَّاعَيْنِ اللَّهِ، إِنَّا لَنَاْحُذُ الصَّاعَ مِنْ هَذَا بِالصَّاعَيْنِ، وَالصَّاعَيْنِ بِالتَّلاثَةِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: لا تَفْعَلْ، بعِ الْجَمْعَ بِالتَّرَاهِمِ جَنِيباً » وَقَالَ فِي الْمِيزَانِ بِالدَّرَاهِمِ جَنِيباً » وَقَالَ فِي الْمِيزَانِ مِنْلَ ذَلِكَ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٢٠١)، مسلم(١٥٩٣)]

وَلِمُسْلِمٍ [(٩٤٥()(٩٤)] وَكَذَلِكَ الْمِيزَالُ .

روعن أبي سعيد وأبي هُريرة رضي الله عنهما «أنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ اسْتَغَمَلَ رَجُلاً» اسمُهُ سَوادُ بفَتْحِ السُّينِ المُهمَلَّةِ وَتَخفيف الواوِ ودالِ مُهمَّلةٍ -ابنُ غزيَّة بفَتْحِ الغينِ المعجمةِ وَتَخفيف الواوِ ودالِ مُهمَّلةٍ -ابنُ غزيَّة وهُوَ من الأنصارِ.

(اعَلَى خَيْبَرَ فَجَاءَهُ بِنَمْرٍ جَنِيبٍ) بــالجيمِ المُفْتُوحـةِ والنّــونِ بزنةِ عظيم يأْتِي بيانُ معنَاهُ.

(فقالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ ﴿أَكُلُ تَمْرِ خَيْبَرَ هَكَذَا؟ فَقَالَ: لا وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا لَنَأْخُذُ الصَّاعَ مِنْ هَذَا بِالصَّاعَيْنِ وَالثَلاثَةِ فَقَالَ النِّيُّ: ﷺ لا تَفْعَلُ بع الْجَمْعَ») بفَتْحِ الجيم وسُكُونِ المِسمِ: التَّمرُ الرَّدِيءُ.

(بالنَّرَاهِمِ ثُمَّ انْتَعُ بالنَّرَاهِمِ جنيباً وقالَ في الميزانِ مثلَ ذلِكَ مُتَّفقٌ عليْهِ ولمسلم وَكَذلِكَ الميزانُ الجنيبُ قيسلَ: الطُّيُبُ، وقيلَ: الصُّلبُ وقيلَ: الصُّلبُ وقيلَ: الَّذي أُخرجَ منْهُ حشفُهُ ورديتُهُ، وقيلَ هُمَوَ الَّذي لا يُخْتَطُ بغيرهِ.

وقدْ فُسُرَ الجمــعُ بمــا ذَكَرَنَـاهُ آنفاً وفسُّرَ في روايـةٍ لمســلم ((١٩٩٤)(٩٦)] بأنَّهُ الخلطُ من التَّمــرِ ومعنَــاهُ مجمــوعٌ مــنْ انــواعٍ مُخْتَلفة.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ بيعَ الجنسِ بجنسِهِ يجسبُ فِيهِ التَّساوي سواءٌ اتَّفقا في الجودةِ والرَّداءةِ أو اختَّلفا وأنَّ الْكُـلُّ جنسٌ واحدٌ.

وقولُهُ: (وقالَ في الميزانِ مثلَ ذلِكَ) أيْ قالَ فيما كانَ يُسوزنُ إذا بيعَ بجنسِهِ مثلَ ما قالَ في المكيل إنَّـهُ لا يُبـاعُ مُتَفــاضلاً، وإذا

أُريدَ مثلُ ذٰلِكَ بيعَ بالدَّرَاهِمِ وشرى ما يُرادُ بِهَا، والإجمـاعُ قـائمٌ على أنَّهُ لا فرقَ بينَ المَكِيلِ والموزونِ في ذٰلِكَ الحُكْمِ

واخْتَجْتُ الحنفيَّةُ بِهَذَا الحديثِ على انْ مَا كَانَ فِي زَمْنِهِ ﷺ مَكِيلاً لا يَصِحُ انْ يُباعَ ذَلِكَ بالوزنِ مُتَساوِياً بلُ لا يُدُ مَن اغْتِبارِ كِيلِهِ وَتَساوِيهِ كِيلاً، وَكَذَلِكَ الوزنُ.

وقال ابنُ عبدِ البرُ: إنّهُمْ أجمعوا أنَّ ما كانَ أصلُهُ الوزنَ لا يصحُ أنْ يُباعَ بالْكَيلِ، مخلافِ ما كانَ أصلُهُ الْكَيلَ فَإِنْ بعضَهُمْ يُجِيرُ فِيهِ الوزنَ ويقولُ: إنَّ المماثلة تُدرَكُ بالوزنِ في كُـلُ شيء، وغيرُهُمْ يعْتَبرونَ الْكَيلَ والوزنَ بعادةِ البلدِ، ولوَّ خالفَ ما كـانَ عليهِ في ذلِكَ الوقْتِ، فإن اختَلفَت العادةُ اعْتُبرَ بالأغلب، فإن استوى الأمرانِ كانَ لَهُ حُكْمُ المَكِيلِ إذا بيعَ بالْكَيلِ، وإنْ بيعَ بالرزنِ كانَ لَهُ حُكْمُ المَكِيلِ إذا بيعَ بالْكَيلِ، وإنْ بيعَ بالرزنِ كانَ لَهُ حُكْمُ المَكِيلِ إذا بيعَ بالْكَيلِ، وإنْ بيعَ بالرزنِ كانَ لَهُ حُكْمُ المرزونِ.

واعلم أنَّهُ لمْ يُذَكِّرْ في هذِهِ الرَّوايةِ أنَّهُ ﷺ امرَهُ بسردُ البيسِعِ بل ظَاهِرُهَا أنَّهُ قرَّرَهُ وإنَّما أعلمَهُ بالحُكْمِ وعذرَهُ للجَهْلِ بِهِ.

إلاَّ أَنَّهُ قَالَ ابنُ عَبْدِ البَّرُ: إِنَّ سُكُوتَ السَّاوي عَـنْ روايـةِ فَــخِ العقدِ وردَّهُ لا يدلُّ على عدمٍ وُقوعِهِ.

وقلاً أخرجَ منْ طريقِ أُخرى وَكَانَّهُ يُشيرُ إلى ما أخرجَهُ منْ طريقِ أبي بصرةَ عنْ سعيدً [مسلم(١٥٩٤)] نحوَ هذهِ القصَّةِ فقالَ: هذا الرَّبا فردُهُ

قَالَ: ويُحْتَملُ تعدُّدُ القصَّةِ وَأَنَّ الَّتِي لَمْ يَقَعْ فِيهَا الرَّذُ كَـانَتْ مُتَقَدَّمةً.

وفي الحديثِ دلالةٌ على جوازِ التَّرفِيهِ على النَّفسِ باخْتِيـارِ التَّرفِيهِ على النَّفسِ باخْتِيـارِ الأَفضل

# ٦\_ النهي عن بيع مجهولِ الكيلِ

٧٩٦- وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِي اللَّه عنه بَلْمِ السَّبْرَةِ عنه اللَّه اللَّهِ عَنْ بَيْعِ الصُّبْرَةِ مِن التَّمْرِ الَّتِي لا يُعْلَمُ مَكِيلُهَا بِالْكَيْلِ الْمُسَمَّى مِن التَّمْرِ الَّتِي لا يُعْلَمُ مَكِيلُهَا بِالْكَيْلِ الْمُسَمَّى مِن التَّمْرِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٥٣٠)

٧- الشعيرُ بالشعير

(وعن جابر ﷺ قال: «نَهَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَنْ يَنْتِعِ الصَّبْرَةِ») بضمُ الصَّادِ اللّهِ مَلْكِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### ٧- الشغيرُ بالشعير

٧٩٧ - وَعَنْ مَعْمَرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: إِنَّــي كُنْتِ أَسْمَعُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «الطُّعَــامُ بِالطُّعَـامِ مِثْلاً بِمِثْلٍ، وَكَانَ طَعَامُنَا يَوْمَئِذِ الشَّعِيرَ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٥٩٢)

ظَاهِرُ لفظِ الطَّعامِ أنَّهُ يشملُ كُلُّ مطعوم، ويبدلُ على أنَّهُ لا يُباعُ مُتَفاصَلاً وإن اخْتَلَفَ الجنسُ والظَّاهِرُ أنَّهُ لا يقولُ احدَّ بالعمومِ وإنَّما الحلافُ في البُرُّ والشَّعيرِ كما سيأتِي عن مالِك، ولَكِنْ معمراً خص الطَّعامَ بالشَّعيرِ وَهَذا من التَّخصيصِ بالعادةِ الفعليَّةِ حيثُ لم يغلب الاسمُ وقد ذَهب إلى التَّخصيصِ بِها الحنفةُ.

والجمهُورُ لا يُخصُصونَ بِهَا إلاَ إذا اقْتَضَتْ غلبةُ الاسمِ وإلاَّ حُملَ اللَّفظُ على العمومِ، ولَكِنَّهُ مخصوصٌ بما تقدَّمَ منْ قولِهِ "فَإِذَا اخْتَلَفَتِ الاصْنَافُ فَبِيعُوا كَيْفَ شِيْتُمْ، بعدَ عـدُهِ للبُرُّ والشَّعرِ، فدلُ على أَنَّهُمَا صنفان وَهُو قولُ الجمَاهِيرِ.

وخالف في ذلك مسالك والليث والأوزاعي فقالوا: هُما صنف واحد لا يجوز بيع أحدِهِمَا بالآخرِ مُتفاضلاً، وسبقهُم إلى ذلك معمر بن عبد الله واوي الحديث فاخرج مُسلم (٣٩٥١) عنه أنه أرسل عُلامَهُ بصاع قمع فقال: بعه ثُمَ النَّر بو شعيراً.

فَلَهُبَ الغلامُ فَاخِذَ صَاعاً وزيادةً بعض صَاعٍ فَقَـالَ لَـهُ معمرٌ: لَم فعلَتْ ذَلِكَ الطلقُ فردُهُ ولا تأخذنُ إلاَّ مثلاً بمثلٍ فـإنِّي سمعت رسولَ اللَّهِ ﷺ ثُمَّ ساقَ هذا الحديثَ المذْكُورَ.

فقيلَ لَهُ فَإِنَّهُ لَيْسَ مثلَهُ فقال: إنِّي أخافُ أَنْ يُضارعَ. وظَاهِرُهُ أَنَّهُ اجْتِهَادُ منْهُ ويردُّ عليْهِمْ ظَاهِرُ الحديثِ ونصُّ

حديثِ أبي داود(٣٣٤٩) والنَّسائيُّ (٢٧٥/٧، ٢٧٦) من حديثِ عُبادةَ بنِ الصَّامِتِ قال: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ ﴿لاَ بَأْسَ بِبَيْعِ الْسَهُوُّ بِالشَّعِيرِ وَالشَّعِيرُ أَكْثَرُ وَهُمَا يَداً بِيَهِهِ.

# ٨ــ النهي عن بيع الذهب مع غيره بالذهب الخالص للجهالة

٧٩٨ - وَعَنْ فَضَالَــةَ بُــنِ عُبَيْــدٍ ﴿ فَهُ فَــالَ: الشَّرَيْتَ يَوْمَ خَيْبَرَ قِلادَةً بِــاثْنَيْ عَشَرَ دِينَــاراً، فِيهَــا ذَهَبُ وَخَرَزْ.

فَفَصَلْتُهَا فَوَجَدْت فِيهَا أَكْثَرَ مِن اثْنَيْ عَشَرَ وينَاراً، فَذَكَرْت ذَلِكَ لِلنَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ: لا تُبَاعُ حَتَّى تُفْصَلَ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٥٩١)

الحديثُ قدْ أخرجَهُ الطَّبرانيُّ في الْكَبيرِ(٣٠٢/٨) بطرق كثيرةِ بالفاظِ مُتَعدُدةٍ حَتَّى قبل: إنَّهُ مُضطربٌ.

وأجماب المصنَّمَ [«التخليم الحمير» (١٠/٣)) أنَّ همــذا الاخْتِلافَ لا يُوجِبُ ضعفاً بل النَّصُّ من الاسْتِدلالِ محفَّـوظٌ لا اخْتِلافَ فِيهِ وَهُوَ النَّهْيُ عَنْ بِيعِ ما لمْ يُفصلْ.

والله جنسُهَا وقدرُ ثمنِهَا فسلا يَتَلَقُّ بِهِ فِي هَـنَـو الحالـةِ مَـا يُوجِبُ الاضطرابِ وحيننانٍ فينبغي التُرجيحُ بينَ رُوَاتِهَا وإنْ كانَ الجميعُ ثقاتٍ فيحكُمُ بصحّةِ روايةِ أحفظهِم وأضبطِهمْ فَتَكُونُ روايةُ الباقينَ بالنّسبةِ إليهِ شاذَّةً وَهُوَ كلامٌ حسنٌ يُجابُ بِـهِ فيما يُشابِهُ هــذا، مثلُ حديث جابرِ إتقدم برقم (٧٣٨)] وقصَّةُ جملِهِ ومقدارُ ثمنِهِ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يجوزُ بيعُ ذَهَبِ معَ غيرِهِ بلَهَبِ حَتَّى يُفصلَ ويباعَ اللَّهَبُ بوزنِهِ ذَهَباً، ويباعَ الآخرُ بما زادَ، ومثلُهُ غيرُهُ من الرَّبويَّاتِ فإنَّهُ ﷺ قالَ: «لا تُبَاعُ حَتَّى تُفْصَلَ» فصرَّحَ ببطلان العقدِ وأنَّهُ بجبُ التَّدارُكُ لَهُ.

وقد اخْتُلفَ في هذا الحُكُم.

فَلَهَبَ كَثِيرٌ مِن السَّلْفِ والشَّافِعيُّ واحمدُ وغيرُهُمْ إلى العمل بظَاهِر الحديثِ.

وخالفَ في ذلِكَ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ وآخــرونَ وقــالوا بجــوازِ ذلِكَ بَأكْثَرَ ثَمَّا فِيهِ من الذَّمَبِ ولا يجوزُ بمثلِهِ ولا بدونِهِ.

قالوا: وذلِكَ لأنَّهُ حصلَ النَّمَبُ في مُقابلةِ النَّمَب، والزَّائدُ من النَّمَبِ في مُقابلةِ المصاحبِ لَهُ فصحُ العقدُ.

قالوا: لأنَّهُ إذا اخْتَملَ العقــدُ وجْـهَ صحَّةِ ويطـلان حُمـلَ على الصَّحَّةِ.

قالوا: وحديثُ القلادةِ الذَّهَبُ فِيهَا أَكْثَرُ مِن النِّيُ عَشَرَ ديناراً لأَنْهَا إحدى الرُّواتِاتِ فِي مُسلم وصحَّحَهَا أبو عليً الغسَّانيُّ. ولفظُهَا قلادةً فِيهَا اثنا عشرَ ديناراً وَهِيَ ايضاً كروايةِ الأكثرِ فِي الحُكْمِ وَهُوَ على التَّقديرينِ لا يصحُّ لأَنَّهُ لا بُدُّ انْ يَكُونَ المنفردُ أَكْثَرَ من المصاحبِ لَيْكُونَ ما زادَ من المنفردِ في مُقابلةِ المصاحبِ.

وأجابَ المانعونَ بأنَّ الحديثَ فِيهِ دلالةٌ على علَّـةِ النَّهُـيِ
وَهُوَ عدمُ الفصل حيثُ قال: ﴿لا تُباعُ حَتَّى تُفصلَ﴾.

وظَاهِرُهُ الإطلاقُ في المساوي وغسيرِه، فسالحقُ مع القسائلينَ بعدمِ الصَّحَّةِ ولعلُ وجَهَ حِكْمةِ النَّهْيِ هُوَ سدُّ الذَّريعةِ إلى وُقوعِ التَّفاضلِ في الجنسِ الرَّبويُّ ولا يَكُونُ إلاَّ بِتَمييزِهِ بفصلِ واخْتبارِ المساواةِ بالْكيل أو الوزن وعدم الْكِفايةِ بالظُنُّ في التَّغليب.

ولمالِكِ قُولٌ ثالثٌ في المسالةِ وَهُوَ أَنَّهُ يَجُورُ بِيعُ السَّيفِ الحُلَى بِالذَّهَبِ إذا كانَ الذَّهَبُ في البيع تابعاً لغيرهِ وقدَّرَهُ بِالْ يَكُونَ النُّكَ فِما دُونَهُ وعلَّلَ لقولِهِ بأنَّهُ إذا كانَ الجنسُ المقابلُ عِنسِهِ النَّلثَ فما دُونَهُ فَهُوَ مغلوبٌ ومَكَشورٌ للجنسِ المخالف، والأكثرُ يُنزَّلُ في غالبِ الأحْكَامِ منزلةَ الْكُلُّ فَكَانَّـهُ لَمْ يَبعُ ذلِكَ الجنسَ بجنسِهِ، ولا تخفى ركَّتُهُ وضعفهُ.

وأضعفُ منهُ القولُ الرَّابِعُ وَهُوَ جوازُ بيعِهِ بالذَّهَبِ مُطلقًاً مثلاً بمثل أو أقلُ أو أكثرَ ولعلُ قائلَهُ ما عرفَ حديثَ القلادةِ.

٩ ـ النهي عن بيع الحيوان بالحيوان نسيئةً

٧٩٩ ـ وَعَنْ سَمُرَةً بْنِ جُنْــدُبِ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ

نَهَى عَنْ بَيْعِ الْحَيَوَانِ بِالْحَيَوَانِ نَسِيتُهُ. رَوَاهُ الْعَنْسَةُ وَاحدره/ ٢)، ابر داودر ٢٥٣٥)، النرمذي (١٢٣٧)،

النساني(۲۹۲/۷)، ابن ماجه(۲۲۷۰)].

وَصَحَّحَهُ التَّرْمِذِيُّ(١٢٣٧) وَابْنُ الْجَارُودِ(١٦١)

وأخرُجهُ احمدُ وأبو يعلى والضِّياءُ في المختَّارةِ كُلُهُمْ منْ حديثِ الحسنِ عنْ سمرةً.

وقد صحَّحَهُ التَّرمذيُّ.

وقالَ غيرُهُ: رجالُهُ ثقَاتٌ إلاَّ أنَّ الحفَّاظَ رجَّحوا إرســالَهُ لمــا في سماع الحسنِ منْ سمرةَ من النَّزاعِ.

لَكِنْ رَوَاهُ ابنُ حَبَّانَ(٥٠٢٨) والدارقطني(٧١/٣) منْ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ ورجالُهُ ثقَاتٌ أيضـاً إِلاَّ أَنَّـهُ رجَّـعَ البخـاريُّ وأحمـدُ إرسالَهُ.

واخرجَهُ التّرمذيّ(١٣٣٨) عن جابرٍ بإسنادٍ ليّنٍ.

واخرجَهُ عبدُ اللَّهِ بـنُ احمدَ في زواندِ المسندِ(٩٩/٥) عـنُ جـابرِ بــن سمــرةَ والطَّحــاويُ [«شــرح معـاني الآفار» (٢٠/٤)] والطَّبرانيُ [«المجم الكبر» (٢/٧٥٧)] عن ابنِ عُمـرَ وَهُــوَ يَمْضُد بعضُهُ بعضاً.

وفِيهِ دليلٌ على عدمِ صحَّةِ بيعِ الحيوانِ بالحيوانِ نسيثةً.

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ عَارِضَهُ رَوَايَةُ أَبِي رَافَعِ "أَنَّهُ ﷺ اسْتَسْلَفَ بَعِيراً بِكُراً وَقَضَى رُبَّاعِيًا ۗ وسيأتِي [برقم (٨١١] فـاختَلفَ العلمـاءُ في الجمع بينة وبين حديث سمرةً.

فقيلَ: المرادُ بجديثِ سمرةَ أَنْ يَكُونُ نسينةً من الطَّرفينِ معاً فَيَكُونُ مَـنْ بِيعِ الْكَالِيِّ بِالْكَالِيِّ وَهُـوَ لا يصحُّ وبِهَـذا فَسُرَهُ الشَّافعيُّ جمعاً بينَهُ وبينَ حديثِ أبي رافعٍ.

قلت: لا يخفى أن حديث أبي رافع في القرض وليس ببيع والزيادة في القضاء تفضلاً منه ﷺ فلا تعارض أصلا

وذَهَبَت الْهَادويَّـةُ والحنفيَّـةُ والحنابلـةُ إلى الْ هـــذا ناســخً لحديثِ أبي رافع.

وأجيبَ عنهُ بانَ النَّسخَ لا يشُتُ إلاَّ بدليلِ والجمعُ أولى منْهُ وقدْ أَمْكَنَ بما قالَهُ الشَّافعيُّ ويؤيِّدُهُ آثارٌ عـن الصَّحابةِ أخرجَهَـا

البخاريُّ (ك(٣٤)، باب(١٠٨)) قال: اشْتَرَى ابنُ عُمرَ راحلةُ باربعةِ ابعرةِ مضمونةِ عليهِ يُوفِيهَا صاحبُهَا بالرَّبْدةِ.

واشْتَرى رافعُ بنُ خديجٍ بعيراً ببعيرينٍ وأعطَّـاهُ أحدَّهُمَـا وقالَ آتِيكَ بالآخر غداً.

وقالَ ابنُ المسيِّب: لا ربا في البعيرِ بالبعسيرينِ والشَّاةِ بالشَّاتَينِ إلى أجلِ. بالشَّاتَينِ إلى أجلِ

واعلم أن الْهَادويَّة يُعلَّلُونَ منعَ بيع الحيوانِ الموجودِ بالحيوانِ المفقودِ بانَّ المبيعَ القيميَّ لا بُدُّ أنْ يَكُسونَ موجوداً وإنْ لمْ يَكُنْ حاضراً مجلسَ العقدِ، فلا بُدُّ أنْ يَكُونَ مُتَميُّراً عندَ البائع إمَّا بإشارةٍ أو لقبدٍ أو وصفو، وَكذلِكَ علَّلُوا منعَ قسرضِ الحيوان بعدم إمْكان ضبطهِ.

وحديثُ أبي رافع يزعمونَ نسخَهُ ويأتِي تحقيقُ الْكَـلامِ في شرح الحديثِ الرَّابعِ عشر.

#### ١٠ - النهي عن بيع العينةِ

٨٠٠ وَعَن ابْنِ عُمْرَ رضي الله عنهما قال: سَمِعْت رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ، وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَرِ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ، وَتَرَكْتُسمُ الْجِهَادَ سَلَطَ الله عَلَيْكُمْ ذُلاً لا يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُسوا إلى دِينكُمْ.
 إلى دينكُمْ.

رُوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٤٦٢) مِنْ رِوَايَةِ نَافِعِ عَنْهُ. وَلِي إِسْنَادِهِ مَقَالٌ.

وَلاَحْمَدَ(٢/٢ع) نَحْوُهُ مِنْ رِوَايَةٍ عَطَاءٍ، وَرِجَالُهُ فِقَاتُ. وَمَحْحَهُ ابْنُ الْقَطَّان.

(وعن ابن عُمرَ رضي الله عنهما قال سمغت رسولَ اللهِ ﷺ وَيَقُولُ: إِذَا تَبَايَعُمُمُ بِالْعِنَةِ») بِكَسرِ العَينِ المُهْمَلةِ وسُكُونِ المُشْاةِ التَّحْيَّةِ («وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقْرِ وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ وَتَرَكْتُم الْجَهَادَ مَلْطَ الله عَلَيْكُمْ ذُلاً») بضمَّ الذَّالِ المعجمةِ والْكَسرِ: الاسْتِهَانةُ والضَّعفُ.

رولا يَنْزِعُهُ شَيْءٌ حَتَى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمُ الْ وَاهُ أَبُو دَاوِدُ مَنْ رَوَاهُ أَبُو دَاوِدُ مِن روايةِ نافعِ عَنْهُ وَفِي إسنادِهِ مقالُ لاَنْ فِي إسنادِهِ أَبِ الرَّحْمِنِ

الخراسانيُّ اسمُهُ إسحاقُ عنْ عطاءِ الخراسانيِّ.

قَالَ النَّمْيُ فِي الميزانِ: هذا من مناكِيرِهِ. ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

(ولاحمد نحوة من رواية عطاء ورجالة ثقات وصححة ابن القطان) قبال المصلف [والتلعيم الجبيرة (٢٢/٣)]: وعندي الألحديث الذي صححة ابن القطان معلول لأنه لا يلزم من كون رجالِه ثقات ان يَكُون صحيحاً، لأن الاعمش مُدلس ولم يذكر أنه سمعة من عطاء وعطاء يختمل ان يَكُون هُو الحراساني فيكون من تدليس التسوية بإسقاط نافع بين عطاء وابن عمر فيرجع إلى الحديث الأول وهو المشهور اهد.

والحديث لَهُ طُرِقٌ عديدةً عقدَ لَهُ البَيْهَقيُّ (١٦/٥) باباً وبيَّنَ عللهَا.

واعلم أن بيع العينة: هُوَ أنْ يبيع سلعة بثمن معلوم إلى الجل ثُم يُشتَرِيها من المشتري باقل ليقى الْكُذيرُ في ذُمِّتِه، وسميّت عينة لحصول العين أي النقلو فيها ولأنّه يعودُ إلى البائع عينُ مالِهِ.

وفِيهِ دليلٌ على تحريم هذا البيع.

وَذَهَبَ إِلَيْهِ مِالِكٌ وَأَحَدُ وَيَعْضُ الشَّافَعَيُّةِ عَمَلًا بِالحَدَيْثِ.

قالوا: ولما فِيهِ منْ تقويستِ مقصدِ الشَّارِعِ من المنعِ عن الرُّبا؛ ومدُّ الذَّرائع مقصودٌ.

قالَ القرطيُّ: لأنَّ بعضَ صُــورِ هــذا البيـعِ تُـؤدُّي إلى بيــمِ التَّمرِ بالتَّمرِ مُتَفَاضِلاً ويَكُونُ الثَّمنُ لغواً.

وامًّا الشَّافعيُّ فنقلَ عنهُ أنَّهُ قالَ بجوازِهِ أَحَداً مَنْ قولِهِ ﷺ في حديثِ أبي سعيدِ وأبي مُريرةَ الَّذي تقدَّمَ [برقم(٧٨٦]] \* فِيعَ الْجَمْعَ بِالدَّرَاهِمِ ثُمَّ ابْتَعْ بِالدَّرَاهِمِ جَنِيباً».

قال: فإنَّهُ دالٌ على جـوازِ بيـم العينـة، فيصحُّ أَنْ يَشْتَرَيَّ ذَلِكَ البَائعُ لَهُ ويعودُ لَهُ عِنْ مَالِهِ؛ لَأَنَّهُ لَمَّا لَمْ يَفْصلْ ذَلِئكَ في مقامِ الاختِمالِ دَلُّ على صحَّةِ البيعِ مُطلقاً سواءً كانَّ مِن البسائعِ أو غيرِه، وذلِكَ لأنْ تركُّ الاستيفصالِ في مقامِ الاختِمالِ بجري بحري العموم في المقال.

بالزُّيادةِ.

وقالَت الْهَادويَّةُ: يجوزُ البيعُ من البـاثع إذا كــانَ غـيرَ حيلــةٍ ولا فرقَ بينَ التَّعجيــل والتَّـاجيل وبــانُ المغتّـبرَ في ذلِـكَ وُجــودُ الشُّرطِ في أصل العقدِ وعدمِهِ، فإذا كانَ مشروطاً عندَ العقـــدِ أو قبلَهُ على عودِهِ إلى البائع فالبيعُ فاسدٌ أو بــاطلٌ علـى الخــلاف، وَإِنْ كَانَ مُضمراً غَيْرَ مشـروطٍ فَهُـوَ صحيحٌ ولعلُّهُـمُ يقولـونَ: حديثُ العينةِ فِيهِ مقالٌ فلا ينهضُ دليلاً على التّحريم.

وقولُهُ (وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَيِ كنايةٌ عن الاشْتِغال عن الجهّادِ

و(الرَّضا بالزَّرعِ) كنايةٌ عنْ كونِهِ قدْ صارَ همُّهُمْ وَهِمَّتُهُمْ. وَ(تَسليطُ اللَّهِ) كنايةٌ عنْ جعلِهمْ أَذلاَّءَ بالتَّسليطِ لما في ذلِكَ من الغلبةِ والقَهْرِ.

وقولُهُ (حَتَّى ترجعوا إلى دينكُــم) أيْ ترجعــوا إلى الاشــتِغالِ بأعمال الدين.

وفي هذهِ العبارةُ زجرٌ بالغٌ وَتَقريعٌ شديدٌ حَتَّى جعلَ ذلِـكَ عنزلةِ الرُّدَّةِ.

وفِيهِ الحَثُ على الجهادِ.

# ١١ ــ هديةُ المشفّعِ من الربا

٨٠١ وَعَنْ أَبِي أُمَامَةً ﷺ عَنْ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ شَنفَعَ لأخِيهِ شَنفَاعَةً، فَأَهْدَى لَهُ هَدِيَّةً، فَقَبَلَهَا، فَقَدْ أَتَى بَاباً عَظِيماً مِنْ أَبْوَابِ الرَّبَا».

رَوَاهُ أَخْمَدُ(٢٦١/٥) وَأَبُو دَاوُد(٤١ ٣٥).

وَفِي إِسْنَادِهِ مَقَالٌ.

فِيهِ دليلٌ على تحريم الْهَديَّةِ في مُقابلةِ الشُّفاعةِ.

وظَاهِرُهُ سواءً كـانَ قـاصداً لذلِكَ عنـدَ الشُّـفاعةِ أو غـيرَ قاصدٍ لَهَا وَتُسمَيَّتُهُ رِبًّا منْ بابِ الاسْتِعارةِ للشَّبُهِ بينَهُمَــا، وذلِـكَ لأنَّ الرُّبا هُوَ الزِّيادةُ في المال من الغير لا في مُقابلةٍ عوض وَهَذا مَثْلُهُ، ولعلُ المرادَ إذا كانَتِ الشُّمفاعةُ في واحب كالشُّفاعةِ عندَ السُّلطانِ في إنقــاذِ المظلــوم مـنْ يــدِ الطَّـالم أو كــانَتْ في محظــور

كالشُّفاعةِ عندَهُ في توليةِ ظالم على الرُّعيَّةِ فإنَّهَا في الأولى واجبةً فـاخذُ الْهَديَّةِ في مُقابِلِهَـا مُحـرَّم، والنَّانيـةُ محظـورةٌ فقبضُهــا في مُقابلِهَا مُخطُورٌ.

وأمَّا إذا كــانَّتِ الشُّفاعةُ في أمـرٍ مُبـاحٍ فلعلُّـهُ جـائزٌ أخـــُدُ الْهَديَّةِ لأنَّهَا مُكَافأةٌ على إحسان غير واجبٍ.

ويختَملُ أنْهَا تحرمُ لأنَّ الشَّفاعةَ شيءٌ يسيرٌ لا تُؤخـــُ عليْــهِ مُكَافاةٌ.

وإنَّما قالَ المصنَّفُ وفي إسنادِهِ مقالٌ لأنَّهُ روَّاهُ القاسمُ عــنْ أبي أُمامةً وَهُوَ أبو عبدِ الرَّحمن مولاهُـم الأمـويُّ الشَّاميُّ فِيـهِ مقالٌ قالَهُ المنذريُّ.

(قلْت): في الميزان قالَ الإمامُ أحمدُ: روى عنْهُ عليُّ بنُ زيــدٍ أعاجيبَ وما أرّاهًا إلاُّ من قبل القاسم.

وقالَ ابنُ حَبَّانَ: كَانَ ثَمَّنْ يروي عنْ أصحابِ رسـول اللَّـهِ عَلَمْ المعضلاتِ ثُمُّ قالَ: إِنَّهُ وثَّقَهُ ابنُ معين.

وقالَ التُّرمذيُّ: ثقةٌ انْتَهَى.

#### ١٢ ـ لعنُ الراشي والموتشي

٨٠٢– وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُسنِ عَمْرِو بُسنِ الْعَـاصِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: ﴿لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الرَّاشِي وَالْمُرْتَشِيُّ.

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٢٥٨٠) وَالْتَرْمِذِيُّ (١٣٣٧) وَصَحَّحَهُ.

وروَّاهُ أحمـــدُ في القضـــــاء(١٦٤/٣) وابــــنُ ماجَــــــهُ في الأخكَـام(٢٣١٣) والطَّـبرانيُّ في الصَّغـيرِ(٢٨/١) وقـالَ الْهَيشمــيُّ [مجمع الزوائد: ١٩٩/٤] رجالُهُ ثَقَاتٌ.

وذَكَرَ المصنّفُ هذا الحديثَ في أبوابِ الرّبا لأنَّهُ أَفَادَ لَعَنَّ منْ ذَكَرَ لأجل أخذِ المال الَّذي يُشبهُ الرُّبا كذلِكَ أخذُ الرُّبا. وقدْ تقدَّمَ لعنُ آخذِهِ أَوَّلَ البابِ.

وحقيقةُ اللَّعن البعدُ عنْ مظانٌ الرَّحمةِ ومواطنِهَا.

وقلاً تَبْتَ اللَّعِنُ عَنْهُ ﷺ لأصناف كثيرةٍ تزيدُ على

\_\_\_\_

العشريرَ.

وفِيهِ دلالةٌ على جواز لعن العصاةِ منْ أَهْلِ القبلةِ.

وأمَّا حديثُ «الْمُؤْمِنُ لَيْسَنَ بِاللَّمَّانِ» [احمد(١/٥٠٥)، الرَّمَّةِينَ لَمُ يَلِعَنْهُ اللَّهُ الرَّمَةِينِ عَلَى اللَّمَةِينَ عَمَّنَ لَمْ يَلِعَنْهُ اللَّهُ وَلا رسولُهُ أَوْ لِيسَ بِالْكَثِيرِ اللَّعَن كما تُفَيِدُهُ صِيغَةً «فعَّال»

والرَّاشي هُوَ الَّذِي يَبِدْلُ المَالَ لَيَتُوصُلَ إِلَى البِـاطلِ مـاخودٌ من الرُّشاه: وَهُوَ الحبلُ الَّذِي يُتَوصَّلُ بِهِ إِلَى المَاء في البَـرْ.

فعلى هذا بذلُ المسالِ لِلتُوصُّلِ إلى الحسنَّ لا يَكُونُ رشوةً والمرْتَشي آخـذُ الرَّشـوةِ وَهُـوَ الحَـاكِمُ، واسْتَحقًا اللَّعنـةَ جميعـاً لِتَوصُّل الرَّاشي بمالِهِ إلى الباطل والمرْتَشي للحُكْم بغيرِ الحقّ.

وفي حديث ثوبان [احمد(٢٧٩/٥]] زيادةٌ، الوالرَّائشُ، \_يَعْمَىٰيَ الَّذِي يَشْي بِينَهُمَاهُ.

#### ١٣ ـ جواز اقتراض الحيوان

٨٠٣ - وَعَنْهُ ﴿ أَنْ النَّبِيُّ ﷺ أَمْسَرَهُ أَنْ يُجَهُّلُونَ عَلَى قَلَائِسِ جَنْشاً. فَنَفِدَت الإبِلُ.فَأَمْرَهُ أَنْ يَبْأُخُذَ عَلَى قَلَائِسِ الصَّدَقَةِ. قَالَ: فَكُنْت آخُذُ الْبَعِيرَ بِالْبَعِيرَيْنِ إِلَى إِبِلِ الصَّدَقَةِ.

رَوَاهُ الْحَاكِمُ(٢/٢٥) وَالْبَيْهَقِيُّ (٣٨٧/٥)، وَرِجَالُهُ لِقَاتُ.

(وعنهُ) أي ابن عمرو.

رَوْاَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَمْرَهُ أَنْ يُجَهِّزَ جَيْشًا فَنَصَّلَتِ الإِمِلُ فَامْرَهُ أَنْ يَاخُذَ عَلَى قَلامِصِ الصَّنَقَةِ قَالَ فَكُنْسَتِ آخُسُدُ الْبَعِسَرَ بالْبَعِرَيْنِ إِلَى إِبلِ الصَّنْقَةِ». روَاهُ الحَاكِمُ واليْهَقِيُّ ورجَالُهُ ثَقَاتٌ.

ذِكْرُ المَصنَفُ لَـهُ هُنـا لآنُ الحديثَ يــدلُّ أنْ لا ربـا في الحيوانَاتِ وإلاَّ فبابُهُ القرضُ.

وفي الحديثِ دليلٌ على جوازِ افْتِراضِ الحيوانِ.

وفِيهِ أقوالُ ثلاثةً:

(الأوَّلُ) جوازُ ذلِكَ وَهُوَ قَـولُ الشَّافِعيُّ وَمَالِكِ وجَمَاهِيرِ العلماء من السَّلفِ والخلفِ عملاً بهذا الحديثِ وبأنَّ الأصلَ

جوازُ ذلِكَ إلاَّ جاريةً لمنْ يملِكُ وطأَهَا فإنَّهُ لا يجوزُ، ويجوزُ لمنْ لا يملِكُ وطأَهَا كمحاريهَا والمرأةُ.

(النَّاني) يجـورُ مُطلقاً للجاريةِ وغيرِهَا وَهُـوَ لابـنِ جريـرٍ وداود.

(الثَّالثُ) للْهَادويَّةِ والحنفيَّةِ: أَنَّهُ لا يجــوزُ قـرضُ شـيءٍ مـن الحيوانَاتِ.

وَهَذَا الحديثُ يردُّ قُولَهُــمْ وَتَقَـدُمُ دَعُواهُـم النَّسخَ وَعَـدُمُ صحَّتِهِ.

واعلم أنَّهُ قبدُ وقعَ في الشَّرِحِ أنَّ حديثَ ابنِ عمرو في قرضِ الحيوان كما ذَكْرَنَاهُ وراجعنا كَثُبَ الحديثِ فوجدنا في سُننِ البَيْهَتَى (۲۸۷/۰) ما لفظهُ بعدَ سياقِهِ بإسنادِهِ اقبال عَمْرُو بُنِ الْعَاصِ: إنَّا بِأَرْضِ لَيْسَ فِيهَا نَعْبُ وَلا فِضْهُ أَفَالِيعُ الْبَقَرَةُ بِالْبَقَرَتِيْنِ وَالْبَعِيرَ بِالْبَسِيرِيْنِ وَالشَّاةَ بِالشَّاتَ بَنِ فَقَالَ: أَمْرَنِي رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُ أَنْ أَجَهً رَجَيْسَاهُ الحديثُ المسطَّرُ في الْكَاتِبِ.

وفي لفظ [البيهني: ٧٨٨/٥] الفَامَرَهُ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يَنْتَاعُ ظَهْـراً إِلَى خُرُوجِ الْمُصَدَّقِ».

فسياقُ الأوَّلِ واضحٌ أنَّهُ في بيعٍ، ولفطُ الثَّاني صريحٌ في ذلِك.

إذا عرفْتَ هذا فحملُهُ على القرضِ خلافُ ما دلُ عليْهِ من بيع الحيوان بالحيوان نسيئةً.

وقد عارضة حديثُ النَّهي عنْ بيع الحيوانِ بالحيوانِ نسينةً كما تقدُّمَ في الحديثِ السُّبعمائةِ والتّسعينَ.

وقلاً علمت ما قبلَ فيهِ.

والأقربُ منْ باب التَّرجيحِ أنَّ حديثُ ابنِ عَمْرُو أرجحُ منْ حيثُ الإسنادُ فإنَّهُ قدْ قالَ الشَّنافعيُّ في حديثِ سمرةَ: إنَّـهُ غيرُ ثابِتٍ عنْ رسولِ اللَّهِ ﷺ كما روّاهُ عنْهُ البَيْهَقيُّ(٢٨٩/٥).

وقرضُ الحيوانِ بالحيوانِ قدْ صحَّ عنْهُ ﷺ جوازُهُ أيضاً.

#### ١٤ - النهي عن المزابنة

4 · ٨ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما قَالَ: النّهَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَن الْمُزَابَنَةِ: أَنْ يَبِيعَ ثَمَرَ حَائِطِهِ إِنْ كَانَ نَخْلاً بِتَمْرِ كَيْسلاً، وَإِنْ كَانَ كَرْماً أَنْ يَبِيعَهُ بِزَبِيبٍ كَيْسلاً، وَإِنْ كَانَ زَرْعاً أَنْ يَبِيعَهُ بِكَيْسلِ طَعَام، نَهَى عَنْ ذَلِكَ كُلّهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٨٥)، مسلم(٢١٥٤)].

روعن ابنِ غمرَ رضي الله عنهماقالَ النّهَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَن الْمُزَابَنَةِه) وفسَّرَهَا بقولِهِ (وأن يَسِعَ ثَمَرَ حَائِطِهِ إِنْ كَانَ نَخْلاً بِعَمْ كَنْلاً وَإِنْ كَانَ زَرْعاً أَنْ يَسِعُهُ بِزَبِيبٍ كَيْلاً، وَإِنْ كَانَ زَرْعاً أَنْ يَسِعُهُ بِزَبِيبٍ كَيْلاً، وَإِنْ كَانَ زَرْعاً أَنْ يَسِعَهُ بِكَيْلٍ طَعَامِ نَهَى عَنْ ذَلِكَ كُلّهِ، مُثْفَقٌ عليْهِ.

تقدَّمَ الْكَلامُ على تفسيرِ المزابنةِ واشْتِقاقِهَا

ووجْهِ النَّسميةِ.

وقولُهُ "ثمرٌ" بالمثلَّةِ وفَتْحِ الميمِ فشملَ الرُّطبَ وغيرَهُ.

وقد اخْتُلُفَ العلماءُ في تفسيرِ المزابنةِ وَتُقدَّمُ اَنَّ المعوَّلُ عليْهِ في تفسيرِهَا ما فسَرَهَا بهِ الصَّحابيُّ لاحْتِمالِ أَنَّهُ مرفوعٌ وإلاَّ فَهُوَ أعرفُ بمرادِ الرَّسول ﷺ.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُ: لا مُخالفَ لَهُمْ أَنَّ مثلَ هذا مُزابنةٌ وإنَّما اخْتَلفوا هلْ يلحقُ بذلِكَ كُلُّ ما لا يجوزُ بيعُـهُ إلاَّ مشلاً بمشلٍ، فالجمْهُورُ على الإلحاقِ في الحُكْمِ للمشارَكَةِ في العلَّةِ في ذلِكَ وَهُوَ عدمُ العلم بالتَّساوي معَ الاتّفاق في الجنس والتَّقدير.

وأمَّا تسميةُ ما أُلحَقَ مُزابنةً فَهُوَ إلحاقَ في الاسمِ، فلا يصحُّ إلاَّ على رأي من أثبتَ اللَّغةَ بالقياس.

# ١٥ ـ النهي عن بيع الرطب بالتمرِ

٨٠٥ وَعَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقُـاصٍ ﴿ قَالَ:
 دسمعت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُسْأَلُ عَن الشيرَاءِ الرُّطَبِ

بِالتَّمْرِ. فَقَالَ: أَيْنَقُصُ الرُّطَبُ إِذَا يَبِسَ؟ قَالُوا: نَعَمْ فَنَهُى عَنْ ذَلِكَ».

رُوَاهُ الْخَمْسَةُ [أهسد(١٧٥/١)، أبسو داود(٣٥٩)، السترمذي (١٢٥٨)، السترمذي (١٢٢٥)، النساني(٢٦٨/٧)، ابن ماجه(٢٦٦٤)]، وُصَعُحَهُ ابْنُ الْمَدِينِيِّ وَالْمُرْكِبِينِيِّ وَمَعْجَمُ ابْنُ الْمَدِينِيِّ وَالْمُرْكِبِينِيِّ

وإنَّما صحَّحَهُ ابنُ المدينيُّ وإنْ كانَ مالِكٌ علَّقَهُ عـنَ داود بنِ الحسينِ لأنَّ مالِكاً لقيَ شيخَهُ بعدَ ذلِكَ فحدَّثَ بِهِ مـرَّةً عـنْ داود ثُمَّ اسْتَقرَّ راثِهُ على التَّحديثِ بِهِ عنْ شيخِهِ.

قالَ ابنُ المدينيُ: إنْ والدّهُ حدَّثَ بِهِ عنْ مالِكِ بِتَعليقِهِ عـنْ داود إلاَّ أنْ سماعَ والدّهِ عنْ مالِكِ قديمٌ نُـمُ حـدَّثَ بِـهِ مـالِكُ عنْ شيخِهِ فصحُ منْ طريقِ مالِكِ.

ومنْ أعلَمهُ بجَهَالةِ خالدٍ أبي عيَّاشٍ فقدْ رُدُّ عليْهِ بـأَنَّ الدَّارِقطنيَّ قالَ: إِنَّهُ ثَبْتُ ثقةً.

وقالَ المنذريُّ: قدْ روى عنْهُ ثقَاتٌ وقد اعْتَمَـدَهُ مَـالِكٌ مَـعَ شدَّةِ نقدِهِ.

قَالَ الْحَاكِمُ: ولا أعلمُ أحداً طعنَ فِيهِ.

والحديثُ دليلٌ على عدمِ جوازِ بيع الرُّطبِ بـالتَّمرِ لعـدمِ التَّساوي كما تقدَّمَ.

#### ١٦ - النهي عن بيع الدَّيْنِ بالدَّين

٨٠٦ وَعَن ابْنِ عُمَرَ «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ نَهَى عَــنْ بَيْعِ الْكَالِي بِالْكَالِي، يَغْنِي اللَّيْنَ بِاللَّيْنِ».

رُوَاهُ اِسْحَاقُ وَالْبَرَّارُ [كشف الأستار (١٢٨٠)] بإسْنَادِ صَعِيفُهِ.

وروَاهُ الحَاكِمُ (٣٥٧/٢) والدارقطني (٣٧٢٣) منْ دُونِ تفسيرِ لَكِن في إسنادِهِ مُوسى بنُ عُبيدةَ الرَّبديُّ وَهُوَ ضعيفٌ.

قالَ أحمدُ لا تحلُّ الرُّوايةُ عندي عنْهُ ولا أعرفُ هــذا الحديثَ لغيرهِ.

وصحَّحَهُ الحَاكِمُ فقالَ: مُوسى بنُ عُنْبةَ فصحَّحَهُ على شرطِ مُسلم وَتَعجَّبَ البَيْهَقيُّ منْ تصحيفِهِ على الحَاكِم.

قَالَ أَحَدُ: لِيسَ فِي هذا حديثٌ يصحُ لَكِنْ إجماعَ النَّاسِ انَّهُ

لا يجوزُ بيعُ دين بدين.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّ تفسيرَهُ بذلِكَ مرفوعٌ، والْكَالَئُ منْ كلأ الدِّينَ كلووًا فَهُوَ كالئِّ إذا تَاخُّرَ وَكَلاَّتُهُ: إذا أنسأته وقدْ لا يُهْمَزُ

قَالَ فِي النَّهَايَةِ: هُوَ إِنْ يَشْتَرِيَ الرَّجَالُ شَيِّنًا إِلَى أَجَالُ فَإِذَا حلَّ الأجلُ لمْ يجدْ ما يقضي بهِ فيقولُ بغييهِ إلى أجل آخرَ بزيـادةِ شيء فيبيعُهُ ولا يجري بينَهُمَا تقابضٌ.

والحديثُ دلُّ على تحريم ذلِكَ وإذا وقعَ كانَ باطلاً.

# ٤ ـ بَابُ الرُّخْصَةِ فِي الْعَرَايَا وَبَيْعِ أُصُولِ الثَّمَارِ

#### ١- الرخصة في بيع العرايا

٨٠٧– عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتْ رَضِي اللَّه عنهـــا ﴿أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ رَخُصَ فِي الْعَرَايَا: أَنْ تُبَاعَ بِخَرْصِهَا

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٩٢)، مسلم(١٥٣٩)].

وَلِمُسْلِمِ [(٦٦٩)(٦٦)] وَرَحُمَ فِي الْعَرِيَّةِ يَأْخُلُفَ أَهْـلُ الْبِيْسَةِ بِعَرْصِهَا تَمْرًا يَأْكُلُونَهَا رُطَبًاهِ.

التَّرخيصُ في الأصل: التُّسْهيلُ والتَّيسيرُ.

وفي عُرفِ الْمُتَشَرَّعَةِ: ما شُرعَ من الأحْكَامِ لعسلم مع بقاءٍ دليل الإيجاب والتَّحريم لولا ذلِكَ العذرُ.

وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ خُكُمُ العَرَايَا مُخَرِّجٌ مَنْ بَيْنِ الْحَرَّمَــاتِ مخصوص بالحكم.

وقلاً صُرِّحَ باسْتِثنائِهِ في حديثِ جابر عندَ البخساريُّ(٢١٨٩) بلفظِ انْهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ النَّمَرِ حَتَّى يَطِيبَ وَلا يُبْـاعُ شَيْءٌ مِنْهُ إلاَّ بالدُّنَانِيرِ وَالدَّرَاهِمِ إلاَّ الْعَرَايَا٣.

وفي قولِهِ «في العرايـا» مُضافٌ محـذوفٌ أيْ في بيـع ثمـــر العرايا لأنَّ العريَّةَ هيَ النَّخلةُ وَهِيَ في الأصل عطيَّةُ ثمر النَّخــل دُونَ الرَّقبةِ كانَت العربُ في الجدبِ يَتَطـوعُ أَهْـلُ النَّخـلِ منْهُـمْ

بذلِكَ على منْ لا ثمرَ لَـهُ كما كانوا يَتَطَوَّعُونَ بمنيحةِ الشَّاةِ

والإبل.

١ – الرخصة في بيع العرايا

وقال مالِكُ: العربَّةُ أَنْ يُعـرِيَ الرَّجـلُ الرُّجـلُ النَّخلـةَ ثُـمُّ يَتَاذَّى المعرِّي بدخول المُعَرَّى عليَّ ِ فرحٌ صنَّ لَـهُ أَنْ يَشْتَريَهَا أَيْ رُطبَهَا منْهُ بَتَمر أي يابس وقدْ وقعَ اتَّفاقُ الجمْهُــورِ على جـوازِ رُخصةِ العرايا، وَهُوَ بِيعُ الرُّطبِ على رُؤوس النَّخل بقدر كيلِهِ من التُّمر خرصاً فيما دُونَ خمسةِ أوسقِ بشرطِ التَّقابضِ.

وإنَّمَا قُلْنَا فِيمَا دُونَ خَسَةِ أُوسَقِ لَحَدِيثِ أَبِي هُرِيرَةً وَهُوَ:

٨٠٨ وَعَنْ أَبِي هُرَيْدَةً ١٠٥ وَأَنْ رَسُولَ اللَّهِ 数 رَخُصَ فِي بَيْعِ الْعَرَايَا بِخُرْصِهَا مِن التَّمْرِ، فِيمَــا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسُقٍ، أو فِي خَمْسَةِ أُوسُقٍا. مُثَفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٩٠٠)، مسلم(١٥٤١)].

وبيَّنَ مُسلمٌ أنَّ الشُّكُّ فِيهِ منْ داود بن الحصين وقعدُ وقعَ الاَتْفَاقُ بِينَ الشَّافِعِيُّ ومَالِكِ عَلَى صَحَّتِهِ فَيَمَا دُونَ الحمسةِ وامْتِناعِهِ فيما فوقُّهَا، والخلافُ بينَهُمَا فِيهَا والأقربُ تحريمُــهُ فِيهَـا لحديث؛ جابرٍ سَمعْت «رَسُــولَ اللَّــهِ ﷺ يَقُــولُ حِــينَ أَوْنَ لأصْحَابِ الْمَرَايَا أَنْ يَبِيعُوهَا بِخَرْصِهَا يَقُولُ: الْوَسْسَقُ وَالْوَسْفَيْنِ وَالنَّلاثَةَ وَالأَرْبَعَةُهُ.

اخرجَهُ احمَدُ (٣٦٠/٣) وَتُرجِمَ لَـهُ ابِسُ حَبَّانَ (٣٨١/١١): الاخْتِياطُ على أنْ لا يزيدَ على أربعةِ أوسقٍ.

وأمَّا اشْتِراطُ التَّقابض فلأنَّ التَّرخيصَ إنَّما وقعَ في بيع ما ذُكِرَ معَ عدم تيقُن التُّساوي فقطْ.

وأمَّا التَّقابضُ فلم يقع فِيهِ ترخيصٌ فبقيَ على الأصلِ مسن

ويدلُ لاشْتِراطِهِ ما أخرجَهُ الشَّافعيُّ [الرَّيب المسندة (٥١٦) و(٥١٨)] منْ حديث زيدِ بنِ ثابتٍ فأنَّهُ سَمَّى رِجَالاً مُحْتَاجِينَ مِن الأَنْصَارِ شَكَوًا إِلَى رَسُـولِ اللَّـهِ ﷺ وَلا نَقْـدَ فِي أَيْدِيهِـمْ يَيْتَاعُونَ بِهِ رُطْبًا وَيَأْكُلُونَ مَعَ النَّاسِ، وَعِنْدَهُمْ فُصُولُ قُوتِهِمْ مِن النُّمْرِ فَرَخُصَ لَهُمْ أَنْ يَبْنَاعُوا الْعَرَايَا بِخَرْصِهَا مِن التَّمْرِ».

وفِيهِ مَاخَذًا لَنْ يَشْتَرَطُ التَّقَابِضَ، وإلاَّ لَمْ يَكُنْ لَذِكْرٍ وُجُودٍ النَّمر عندَهُمْ وَجُهُ.

واعلمُ أنَّ الحديثُ وردَ في الرُّطبِ بـالتَّمرِ علـــى رُوّوسِ الشَّجرِ.

وأمَّا شراءُ الرُّطبِ بعد قطعِهِ بالتَّمرِ فقالَ بجوازِهِ كثيرٌ من الشَّافعيَّةِ إلحاقاً لَهُ بما على رُوّوسِ الشَّجرِ بناءً على إلغاء وصف كونِهِ على رُوّوسِ الشَّجرِ كما بـوَّبَ بذلِكَ البخارِيُّ لاَّنَّ محلُ الرُّخصةِ هُوَ الرُّطبُ نَصْنُهُ مُطلقاً اعممُ منْ كونِهِ على رُوّوسِ النَّخلِ أو قد قطع فيشملُه النَّصُّ ولا يَكُونُ قياساً.

ولا منعَ إذْ قدْ تدعو حِكْمةُ السَّرْخيصِ إلى شـراءِ الرُّطـبِ الحاصل فإنَّهُ قدْ تدعو إليْهِ الحاجةُ في الحال.

وقلاً يَكُونُ مَعَ المُشْتَرِي ثمرٌ فيأخذُهُ بِهِ فيدفعُ بِهِ قبولُ ابـنِ دِقِيقِ العِيدِ إِنْ ذَلِكَ لا يجوزُ وجُهاً واحــداً لأنْ أحــدَ المعـاني في الرُّخصةِ أَنْ يَأْكُلَ الرُّطبَ على التَّدريجِ طريّـاً، وَهَـذا القصــدُ لا يحصلُ ثمًا على وجُهِ الأرض.

#### ٢ ــ النهي عن بيع الثمر حتى يبدو صلاحُه

٨٠٩ وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قال:
 «نَهَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ الثّمَارِ حَتَّى يَبْدُوَ
 صَلاحُهَا نَهَى الْبَائِعَ وَالْمُبْتَاعَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٩٤)، مسلم(١٥٣٤)].

وَفِي رِوَايَةِ [البخاري(١٤٨٦)]: ﴿وَكَانُ إِذَا سُئِلَ عَنْ صَلاحِهَا قَالَ: خَنَى تَذْهَبُ عَاهَتُهَا».

وَهِيَ الآفةُ والعيبُ.

والْحَتْلُفَ السُّلْفُ فِي المرادِ ببدوُّ الصَّلاحِ على ثلاثةِ أقوال:

(الأوَّلُ) أنَّهُ يَكْفَي بُدُوُّ الصَّلاحِ فِي جنسِ النَّمَارِ بشــرطِ أَنْ يَكُونَ الصَّلاحُ مُتَلاحقاً وَهُوَ قُولُ اللَّيثِ والمالِكِيَّةِ.

(والثَّاني) أنَّهُ لا بُدَّ أنْ يَكُونَ في جنسِ تلْـكَ الثَّمـرةِ المبيعـةِ وَهُوَ قولٌ لأحمدَ.

(والنَّالثُ) أنَّهُ يُعْتَبرُ الصَّلاحُ في تلْكَ الشَّــجرةِ المبيعـةِ وَهُــوَ قولُ الشَّافعيَّةِ.

ويفْهَمُ منْ قولِهِ "يبدوً" أنَّهُ لا يُشْتَرَطُ تَكَاملُهُ فَيَكْفِي زَهْـوُ

بعض الثَّمرةِ وبعضِ الشُّجرِ مع حُصولِ المعنى المُقصودِ، وَهُـوَّ الأَمانُ من المُلقَةِ. الأمانُ من المُلقَةِ.

وقلاً جَرَتْ حِكْمةُ اللَّهِ أَنْ لا تطيبَ النَّمارُ دَفعةُ واحدةً لِتَطولَ مُدَّةُ التَّفَكُهِ بِهَا والانْتِفاع.

والحديثُ دليلٌ على النَّهي عن بيع النَّمارِ قبلَ بُسِدوً صلاحِهَا، والإجماعُ قبائمٌ على أنَّهُ لا يصبحُ بيعُ النَّمارِ قبلَ خُروجهَا لأنَّهُ بيعُ معدومٌ، وكذا بعد خُروجهَا قبلَ نفيهَا.

إِلاَّ أَنَّهُ رَوَى المُصنَّفُ فِي الفَّتْحِ: أَنَّ الحَنفَيَّةَ أَجَازُوا بَيْسَعَ النَّمَارِ قَبَلَ بُدُوَّ الصَّلَاحِ وَبَعْدَهُ بِشَرَطِ القَطْمِ وَالطَّلُوهُ بِشْرَطِ البقاء قَبَلَهُ وَبِعَدَهُ.

وأمَّا بعدَ صلاحِهَا ففِيهِ تضاصيلُ: فبإنْ كانَ بشرطِ القطعِ صحَّ إجماعاً وإنْ كانَ بشرطِ البقاء كانَ بيعاً فاسداً إنْ جُهِلَتَ اللهُ فإنْ عُلمَتْ صحَّ عندَ الْهَادويَّةِ ولا غررَ.

وقالَ المؤيدُ: لا يصحُ للنَّهْيِ عنْ بيسمِ وشرطٍ. وإنْ أُطلَقَ صحَّ عندَ الْهَادويَّةِ وأبي حنيفةَ إذ المُتردِّدُ بينَ الصَّحَةِ والفسادِ يُحملُ على الصَّحَّةِ إذْ هيَ الظَّاهِرُ إلاَّ أنْ يجريَ عُرفٌ ببقائِهِ مُدُةً عَهُولَةً فَسَدَ.

وأفادَ نَهْيُ البائعِ والمُبْتَاعِ أمَّا البائعُ فلنــلاً يـأكُلَ مــالَ أخيــهِ بالباطلِ.

وأمَّا المشتَري فلنلأ يضيعَ مالُهُ.

والعَاهَةُ: هي الآفةُ الَّتِي تُصيبُ النَّمارَ.

وقلا بيَّنَ ذلِكَ حديثُ زيدِ بنِ شَابِتِ (ابو داود (٣٧٧٣)] قالَ «كَانَ النَّاسُ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَبْنَاعُونَ النَّمَارَ فَإِذَا جَذَ النَّاسُ وَحَضَرَ تَقَاضِيهِمْ قَالَ الْمُبْتَاعُ إِنَّهُ أَصَابَ الثَّمَرَ الدَّمَانُ وَهُوَ فَسَادُ الطَّلْعِ وَسَوَادُهُ مُرَاضٌ قُشَامٌ: عَاهَاتٌ يَخْتَجُونَ بِهَا وَهُو فَسَادُ الطَّلْعِ وَسَوَادُهُ مُرَاضٌ قُشَامٌ: عَاهَاتٌ يَخْتَجُونَ بِهَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَمَّا كَثُرَتْ عِنْدَهُ الْخُصُومَةُ فِي ذَلِكَ «فَإِمّا لا فَلا تَبْتَاعُوا حَتَّى يَبْدُو صَلاحُ النَّمَرَةِ» كَالْمَشُورَة يُشِيرُ بِهَا لِكَثْرَة خُصُومَاتِهِمْ. انْتَهَى.

وأَفْهَمَ قُولُهُ «كالمشورة» أَنَّ النَّهْيَ لِلتَّنْزِيهِ لا لِلتَّحريـــمِ كَأَنَّهُ فَهِمَهُ مَنَ السَّيَاقِ وَإِلاَّ فَاصْلُهُ التَّحريمُ، وَكَانَ زِيدٌ لا يبيـــمُ ثمــارَ أَرْضِهِ حَتَّى تطلعَ الثُّرِيَّا فَيَتَبَيِّنُ الاصْفَرُ مِنَ الاَّحْرِ.

وأخرجَ أبو داود [هو عند أحمد(٣٤١/٣) ولم يخرجه أبو داود] منْ حِديثِ أبي هُريرةَ مرفوعاً ﴿إِذَا طَلَعَ النَّجْمُ صَبَاحاً رُفِعَتِ الْعَاهَةُ مِنْ كُلِّ بَلَدٍ، والنَّجمُ الثُّريَّا.

والمرادُ طُلُوعُهَا صِبَاحًا وَهُوَ فِي أُوَّل فَصَلَ الصَّيْفِ وَذَلِكَ عنذ اشتِدادِ الحرُّ ببلادِ الحجازِ وابْتِداءِ نُضجِ الثَّمــارِ وَهُــوَ المُعْتَــبرُ حقيقةً وطلوعُ الثُريَّا علامةً.

٨١٠ ـ وَعَنْ أَنَس بْنِ مَالِكِ 👛 ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعِ الثَّمَارِ حَتَّى تَزْهَى. قِيلَ: وَمَــا زَهْوُهَــا؟ قَالَ: تُحْمَارُ وَتُصْفَارُ ۗ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٩٧)، مسلم(٥٥٥١)]، وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيُّ.

(وعنُ أنس عَلَيْهِ وَأَنَّ النَّبِيُّ عَيْثُوا نَهَى عَنْ يَبْعِ النَّمَارِ حَتَّى تَرْهَى قِيلًا) في روايةِ النُّسائيِّ (٤٥٢٦) "قيلَ: يـا رسـولَ اللَّـهِ" فأفادَ أنَّ التَّفسيرَ مرفوعٌ.

(وما زَهْوُهَا) بِفَتْحِ الزَّايِ (قالَ تحمارُ وتصفارُ. مُتَفقَ عليه واللَّفظُ للبخساريِّ) يُقيالُ: أزْهَـى يَزْهَـى إذا احمـرٌ واصفـرٌ، وزَهَــا النَّخَلُ يَزْهُـو: إذا ظَهَـرَتْ ثَمَرَتُهُ وقيـلَ: هُمـا بمعنى الاحمــرارِ

ومنْهُمْ مَـنْ أَنْكَـرَ يَزْهُـو ومنْهُـمْ مَنْ أَنْكَـرَ يَزْهـى كَـذَا فِي

قالَ الخطَّابِيُّ في هذِهِ الرُّوايسةِ: هي الصُّوابُ ولا يُقـالُ في النَّخل يزْهُو إنَّما يُقالُ يَزْهى لا غيرُ.

ومنْهُمْ منْ قسالَ: زَهَمَا إذا طبالَ وَاكْتُتُمَلَ وَأَزْهَبَى إذا احمرُ

قَالَ الحَطَّابِيُّ: قُولُهُ «تحمارُ وَتَصفارُه لَمْ يُردُ بذلِكَ اللَّونَ الخالصَ من الحمرةِ والصُّفرةِ إنَّما أرادَ حُمرةً أو صُفرةً بكُمودةٍ فلذلِكَ قالَ تحمارُ وَتَصفارُ.

قَالَ: ولوْ أَرَادَ اللَّونَ الحَالَصَ لقَالَ: تحمرُ وَتَصفرُ.

قَالَ ابنُ التَّينِ: [رادَ بقولِهِ «تحمـارُ وَتَصفـارُ» ظُهُــورَ أوائــلِ الحمرةِ والصُّفرةِ قبلَ أنْ ينضجَ.

قالَ: وإنَّما يُقالُ يَفعِالُ فِي اللَّونِ المُتَغيِّرِ إِذَا كَانَ يَزُولُ ذَلِكَ.

وقيلَ: لا فرقَ إلاَّ أنَّهُ قدْ يُقالُ في هذا الحلُّ المرادِ بهِ ما ذُكِرَ بقرينةِ الحديثِ الآتِي:

٨١١– وَعَـنْ أنـس رضـي اللَّـه تعـالى عنــه أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ انْهَى عَنْ بَيْعِ الْعِنَبِ حَتَّى يَسْوَدُ، وَعَـنْ بَيْعِ الْحَبِّ حَتِّى يَشْتُلُهُ.

رَوَاهُ الْخَمْسَــةُ وَاحْسِد(٢٧١/٣)، أَيسُو داود(٣٣٧١)، السترمذي (١٢٢٨)، ابن ماجه(٢٢١٧)] إلاَّ النُّسَائِيُّ وَصَحَّحَهُ ابْسَنْ حِبَّانْ(٢٩٩٣)) وَالْحَاكِمُ (١٩/٢)

وَهُوَ قُولُهُ (وعنْ أنسِ) قياسُ قاعدَتِهِ: وعنْهُ.

(أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ (نَهَى عَنْ بَيْعِ الْعِنَبِ خَتَّى يَسْوَدُ وَعَنْ يَسْعِ الْحَبِّ حَنَّى يَشْتَدُّ. رَوَاهُ الحَمسةُ إلاَّ النَّساتيُّ وصِحُّحَهُ ابنُ حَبَّانَ

المرادُ باسودادِ العنبِ واشْتِدادِ الحبِّ: بُدُوُ صلاحِهِ.

قالَ النَّوويُّ: فِيهِ دليلٌ لمنْعَبِ الْكُوفيُّسينَ وأَكْثرُ العلماء في أنَّهُ يجوزُ بيعُ السُّنبل المشتَدُ.

وأمَّا مَذْهَبُنا فَفِيهِ تَفْصِيلٌ:

فإنْ كَانَ السُّنبلُ شَعَيراً أو ذُرةً أو مُمَّا في معنَاهُمَا ثُمَّا تَسرى حَبَّاتُهُ خارجةً صحَّ بيعُهُ وإنْ كانَ حنطةً أو نحوَهَا ثَمَّا تُسْتَرُ حَبَّاتُهُ بالقشور الَّتِي تزول بالدِّياس ففِيهِ قولان للشَّافعيِّ الجديدُ أنَّــهُ لا يصحُ وَهُوَ أَصْحُ قُولَيْهِ وَالْقَدِيمُ أَنَّهُ يَصِحُ.

وأمَّا قبلَ الاشْتِدادِ فلا يصحُ إلاَّ بشرطِ القطع كما ذُكَّرنا.

فإذا باغ الزُّرعَ قبلَ الاشْتِدادِ معَ الأرض بـــلا شــرط صــعُّ تبعاً للأرض وَكَذا الثَّمارُ قبلَ الصُّلاحِ إذا بيعَتْ معَ الشُّجرِ جازَ بلا شرط تبعاً وهَكَــذا حُكْـمُ القـولِ في الأرضِ لا يجـوزُ بيعُهَــا دُونَ الزَّرعِ إلاَّ بشرطِ القطعِ، وَكَذَا لا يَصْحُ بَيْعُ البطَّيْخِ وَنحْوِهِ قبلَ بُدوُ صلاحِهِ.

وفروعُ المسالةِ كثيرةٌ وقدْ نقَّحْت مقاصدَهَا في "روضةِ الطَّالبينَه و«شرح المُهَذَّبِه وجمعتُ فِيهَا جُملـةً مُسْتَكَثْرةً وباللَّهِ

#### ٣ــ من باعَ ثمراً فأصابته جائحةٌ

٨١٢ – وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَوْ بعْت مِنْ أَخِيك ثُمَـراً فَأَصَابَتْـهُ جَائِحَةٌ، فَلا يَحِلُ لَك أَنْ تَأْخُذَ مِنْهُ شَيْئاً، بِـمَ تَـأْخُذُ مَالَ أُخِيك بغَيْر حَقُّ؟».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٥٥٤).

وَفِي رِوَايَةٍ لَهُ (١٥٥٤)(١٧): وَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ أَمْرَ بِوَصْعِ الْعَوَائِحِ،

(وعنْ جابر بن عبدِ اللَّهِ ﷺ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وَلَوْ بِعْت مِنْ أَخِيك ثَمَراً فَأَصَابَتْهُ جَائِحَةً ) هِي آفةٌ تُصيبُ الزُّرعَ.

( الْفَلا يَحِلُّ لَكَ أَنْ تَأْخُذَ مِنْهُ شَيْنًا بِمَ تَأْخُذُ مَالَ أَخِيكَ بِغَيْر حَسَقُ؟». روَاهُ مُسسلمُ وفي روايسةِ «أَنْ النّبِسيُّ ﷺ أَمَسرَ بِوَصْسيع

الجائحةُ: مُشْتَقَّةٌ من الجوح وَهُوَ الاسْتِنصالُ ومنْـهُ حديـثُ «إِنَّ أَبِي يَخِتَاحُ مالي، [در٣٥٣٠)، جعر٢٩٩)]

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّ النَّمَارَ الَّتِي على رُووس الشَّجر إذا باعَهَا المالِكُ وأصابَتْهَا جائحةٌ أنْ يَكُونَ تلفُهَا منْ مالِ البـــاثع وانَّهُ لا يسْتَحقُّ على المشْتَري في ذلِكَ شيئاً.

وظَاهِرُ الحديثِ فيما باعَهُ بيعاً غيرَ منْهِي عنْـهُ وأنَّـهُ وقـعَ البيعُ بعدَ بُدوُ الصَّلاحِ لأنَّهُ منهِيٌّ عن بيعِهِ قبلَ بُدوُّهِ.

ويختَملُ وُرُودُهُ أَيْ حديثُ وضع الجواشح قبلَ النَّهْبِ، ويدلُّ لَهُ مَا وَقَعَ فِي حَدَيثِ زيدِ بِـن ثـابتِ[أبو داود(٣٣٧٢]] أنَّـهُ قَالَ «قَدِمَ النَّبِيُّ ﷺ الْمَدِينَةَ وَنَحْنُ نَبْتَـاعُ الثَّمَـارَ قَبْـلَ أَنْ يَبْـدُوَ صَلاحُهَا وَسَمِعَ خُصُومَةً فَقَالَ «مَا هَذَا؟» فَذَكَسرَ الْحَدِيثُ وَأَنَّهُ نَهَى عَنْ بَيْعِهَا قَبْلَ بُدُو صَلاحِهَا» إلا أنه أفادَ معَ ذِكْر سبب النَّهُي تاريخَ ذٰلِكَ، فَيَكُونُ حديثُ وضعِ الجوائحِ مُتَاخِّراً فيحمـلُ أيْ حديثُ وضع الجوائح على البيع بعدُ بُدوُ الصَّلاح.

وقد اخْتُلُفَ العلماءُ في وضع الجوائح فذُهَبَ الْأَقْلُ إِلَى أَنَّ الجائحة إذا أصابت النُّمرَ جميعَهُ أَنْ يُوضعَ النُّمنُ جميعُـهُ وأنَّ التُّلفَ من مال البائع عملاً بظَّاهِرِ الحديثِ.

وذَهَبَ الأَكْثُرُ إِلَى أَنَّ التَّلَفَ مَنْ مَالَ المُشْتَرِي وَأَنَّهُ لا وَضَعَ

لاَجل الجائحةِ إلاَّ ندباً واختَجُوا لَهُ بحديثِ البي سعيدِ "أَنَّهُ ﷺ أَمَرَ النَّاسَ أَنْ يَتَصَدَّقُوا عَلَى الَّذِي أُصِيبَ فِسِي ثِمَـارِهِ، وسيأْتِي برقم (۸۱۵).

#### قالوا:

ووجُّهُ تَلْفِهِ مَنْ مَالَ المُشْتَرِي بَانَ التَّخْلِيةَ فِي العقدِ الصَّحيح بمنزلةِ القبض وقدْ سلَّمَهُ البائعُ للمشتري بالتَّخليةِ فَكَأَنَّهُ قبضَهُ.

وأجيبَ عنْهُ بَانَ قُولُهُ "فَلا يَحِلُ لَك أَنْ تَأْخُذَ مِنْـهُ شَـيْناً» الحديثُ دالٌ على التّحريم وأنَّهُ تلفٌ على البائع لقولِم "مال أخِيكِ» إذْ يدلُّ أنَّهُ لمْ يسْتَحقَّ منْهُ النَّمنَ، وأنَّهُ مالُ أخِيهِ لا مالُهُ.

وحديثُ التَّصدُق محمولٌ على الاسْتِحبابِ بقرينةِ قولِهِ: ﴿لا يحلُ لَك،

وفائدةُ الأمر بالتَّصدُّق الإرشادُ إلى الوفاء بغرضين جبرُ البائع وَتَعريضُ المُشْتَري لَمَكَارِم الآخلاق كما يــدلُّ لَـهُ قولُـهُ في آخر الحديثِ لمَّا طلبوا الوفءَ الَّذِسَ لَكُمْ إلاَّ ذَلِكَ، فلوْ كَانَ لازماً لأمرَهُمْ بالنَّظِرةِ إلى ميسرةٍ.

# ٤ ــ الشوطُ في النخلِ المؤبّر

٨١٣– وَعَن ابْن عُمَرَ رضي اللَّه عنهما عَـن النُّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ فَـالَ: امَن ابْتَـاعَ نَخْـلاً بَعْـدَ أَنْ تُؤَبِّـرَ فَثَمَرَتُهَا لِلْبَائِعِ الَّذِي بَاعَهَا إِلاَّ أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ[البخاري(٤٠٤)، مسلم(٤٥٤)].

(وعن ابنِ عُمرَ رضي اللَّه عنهما عن النَّبيِّ ﷺ أَنَّهُ قالَ «مَن ابْنَاعَ نَخْلًا﴾) هُوَ اسمُ جنسٍ يُذَكِّرُ ويؤنَّثُ والجمعُ نخلٌ.:

(«بَعْدَ أَنْ تُؤَبَّرَ») والتَّابيرُ التَّشقيقُ والتَّلقيحُ وَهُوَ شقُّ طلع النَّخلةِ الأنثى ليذَر فِيهَا شيءٌ منْ طلع النَّخلةِ الذَّكَر.

( ﴿ فَتَمَرَّلُهَا لِلْبَاتِعِ إِلاَّ أَنْ يَشْتَرِطَ الْمُبْتَاعُ ، مُتَّفَقَّ عَلَيْهِ )

دلُ الحديثُ على أنَّ الثَّمرةَ بعدَ التَّابير للبائع وَهَذا منطوقُهُ ومفْهُومُهُ إِنَّهَا قَبْلُهُ للمشتَري وإلى هـذا ذَهَبَ جُمْهُ ورُ العلمـاء عملاً بظَاهِر الحديثِ.

وقالَ أبو حنيفةً: هيّ للبائع قبلَ التَّابيرِ وبعدُّهُ فعملَ

بالمنطوق ولم يعمل بالمفهُوم بناءً على أصلِهِ من عدمِ العملِ بمفهُوم المخالفةِ.

وردُّ عليْهِ بَانُ الفوائدَ المُسْتَترةَ تُخالفُ الظَّاهِرةَ في البيع، فإنَّ ولدَ الأمةِ المنفصلَ لا يَتْبِعُهَا والحملُ يَتْبِعُهَا.

وفي قولِهِ «إِلاَّ أَنْ يَشْتَرَطُ المُبْشَاعُ» دليـلٌ علـى أنَّـهُ إذا قـالَ المُشْتَرِي اشْتَرِيْت الشَّجْرةَ بشمرَتِهَا كَانَت الثَّمْرةُ لَهُ.

ودلُ الحديثُ على أنَّ الشَّرطُ الَّذي لا يُنافي مُقْتَضي العقد لا يُفسدُ البيعَ فيخصُّ النَّهيَ عنْ بيع وشرط؛ وهـذا النَّـصُّ في النَّخل ويقاسُ عليْهِ غيرُهُ من الأشجار.

# ٥ ـ باب السَّلَمِ وَالْقَرْضِ وَالرَّهْنِ

# ١ - حكم السلف في الثمار

٨١٤ - عَن ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: (قَدِمَ النَّبِيُّ ﷺ الْمَدِينَةَ، وَهُمْ يُسْلِفُون فِي الثَّمَارِ السُّنَةَ وَالسَّنَتَيْنِ، فَقَالَ: مَنْ أَسْلَفَ فِي ثُمَرٍ فَلْيُسْلِفْ فِي كَيْـلِ مَعْلُومٍ، وَوَزْنِ مَعْلُومٍ، إِلَى أَجَلٍ مَعْلُومٍ.

مُتَّفَّقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٢٤١)، مسلم(٢٠٤١)].

وَلِلْبُخَارِيِّ (٢٢٤٠) وَمَنْ أَسْلَفَ فِي شَيْءٍ.

(عن ابنِ عبَّاسِ رضي اللَّه عنهما قالَ ﴿قَدِمَ النَّبِيُّ ﷺ الْمَدِينَةَ وَهُمْ يُسْلِفُونِ فِي الثَّمَارِ السُّنَةَ وَالسُّنَتَيْنِ ) منصوبانِ بنزع الخافض أي إلى السُّنةِ والسُّنتَينِ.

(فقالَ منْ أسلفَ في تمرٍ) رُويَ بالمثنَّاةِ والمثلَّثةِ فَهُوَ بِهَا أعمُّ. (﴿ فَلْيُسْلِفُ فِي كَيْلِ مَعْلُومٍ ﴾ إذا كانَ مَّا يُكَالُّ.

(ووزنِ معلومٍ) إذا كانَ ممَّا يُوزنُ (إلى أجلِ معلوم. مُتَّفتَّ عليهِ وللبخاريُّ من أسلف في شيءً)

> السُّلفُ بِفَتْحَتَينِ هُوَ السُّلمُ وزناً. ومعنَّى قيلَ: وَهُوَ لُغَةُ أَهْلِ العراق والسُّلفُ: لُغةُ أَهْلِ الحجاز

وحقيقَتُهُ شرعاً: بيعٌ موصوفٌ في الذُّمَّةِ ببدل يُعطى عــاجلاً وَهُوَ مشروعٌ إلاَّ عندَ ابنِ المسيِّب.

١- حكمُ السلفِ في الثماو

وَاتَّفَقُوا عَلَى أَنَّهُ يُشْتَرِطُ فِيهِ مَا يُشْتَرَطُ فِي البيعِ وعلى تسليم رأس المآل في المجلس.

إِلاَّ أَنَّهُ أَجَازَ مَالِكٌ تَأْجِيلَ النَّمَن يُومًا أَو يُومِينَ وَلا بُسَدُّ أَنَّ منْ يُقدُّرُ باحدِ المقدارينِ كما في الحديثِ فإنْ كسانَ عُمَّا لا يُكَالَّ ولا يُوزِنُ فقالَ المصنّفُ في فَتْح المباري: فسلا بُدُّ فِيهِ مـنْ عـدو

روَاهُ ابنُ بطَّال وادُّعى عليْهِ الإجماعَ

وقالَ المصنّفُ أو ذَرْعِ معلومٌ فيإنَّ العبددَ والسَّرعَ يلحقانِ بالوزن والْكَيْل للجامع بينَهُمَا وَهُوَ ارْتِفَاعُ الجَهَالَةِ بالمقدادِ

وَاتَّفَقُوا عِلَى اشْتِراطِ تعيين الْكَيْلِ فيما يُسلمُ فِيهِ بِسَالْكَيْلِ كصاع الحجازِ وتفيزِ العراقِ وإردبٌ مصرَ فإذا أُطلَقَ انقلبَ إلَى الأغلب في الجهَّةِ الَّتِي وقعَ فِيهَا عقدُ السَّلم.

وَاتَّفَقُوا عَلَى أَنَّهُ لَا بُدُّ مِنْ مَعَرَفَةِ صَفَةِ الشَّيْءَ المُسَلِّمُ فِينَةٍ صفةً تُميِّزُهُ عنْ غيرِهِ ولمْ يَتَعَـرُضْ لَـهُ في الحديثِ لأنَّهُمْ كـانوا يعلمون بهِ.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّ التَّاجيلَ شرطٌ في السُّلمِ فإنْ كان حــالاً لم يصحُّ أو كانَ الأجلُ مجهُولاً.

وإلى هذا ذَهَبَ ابنُ عَبَّاسٍ وجماعةً من السُّلفِ وذَهَبَ آخِرُونَ إِلَى عدمِ شرطيَّةِ ذلِكَ وأنَّهُ بجـوزُ السَّلمُ فِي

والظَّاهِرُ أَنَّهُ لَمْ يَفَعْ فِي عَصْرِ النَّبُوَّةِ إِلاَّ فِي المؤجَّلِ، وإلحَّـاقُ الحال بالمؤجَّلِ قياسٌ على ما خالفَ القياسَ إذْ هُوَ بيــعٌ معــدومٌ وعقدُ غرر.

> واخْتَلفُوا أيضاً في شرطيَّةِ المَكَانِ الَّذي يُسلمُ فِيهِ: فَاثْبَتُهُ جَاعَةً قياساً على الْكَيلِ والوزنِ والتّأجيلِ.

وَذَهَبَ آخَرُونَ إِلَى عَدَمُ اشْتِرَاطِهِ وَفَصَّلْتِ الْحَنَّفِيَّةُ فَقَالَتْ: إِنْ كَانَ لَحْمَلِهِ مَوْوِنَةً فَيَشْتُرَطُّ وَإِلاًّ فَلا

وقالَت السَّافعيَّةُ: إنْ عُقدَ حيثُ لا يصلحُ لِلسَّمليمِ كالطَّريقِ

فيشْتَرطُ وإلاَّ فقولان.

وَكُلُّ هَذِهِ التَّفَاصِيلِ مُسْتَندُهَا العرفُ.

م ٨٩٥ - اوَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ آبْزَى وَعَبْدِ اللَّهِ بْنِ آبْزَى وَعَبْدِ اللَّهِ بْنِ آبْنِ آبْنِ آفْنِى رضي اللَّه تعالى عنهما قالا: كُنّا نُصِيبُ الْمُغَانِمَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَكَانَ يَأْتِينَا أَنْبَاطُ مِنْ أَنْبَاطِ الشَّامِ فَنُسْلِفُهُمْ فِي الْحِنْطَةِ وَالشَّعِيرِ مِنْ أَنْبَاطِ الشَّامِ فَنُسْلِفُهُمْ فِي الْحِنْطَةِ وَالشَّعِيرِ وَالرَّبِيبِ - وَفِي رِوَالِهَ: اوَالرَّيْتِ - إلَى أَجَلُ مُسَمَّى قِيلَ: أَكَانَ لَهُمْ زَرْعٌ ؟ قَالا: مَا كُنّا نَسْأَلُهُمْ فَلكَ ، فَلكَ اللَّهُ اللَّهُمْ ذَرْعٌ ؟ قَالا: مَا كُنّا نَسْأَلُهُمْ فَلكَ ،

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٢٢٤٢).

(وعن عبد الله بن أبي أوفى وعبد الرَّحسنِ بنِ أبرى) بفَتْمح الْهَمْزةِ وسُكُونِ الموحّدةِ وفَتْمح الرَّايِ الحزاعيِّ. سَكَنَ الْكُوفةُ واسْتَعملَهُ عليُّ بنُ أبي طالب عليه السلام على خُراسانَ وأدرَكَ النَّبِيُّ ﷺ وصلَّى خلفهُ.

(قالَ: ﴿ كُنَا نُصِيبُ الْغَنَائِمَ مَعَ رَسُولِ اللّهِ ﷺ وَكَانَ يَأْتِينَا أَنْبَاطُ الشّامِ اللّهِ مَنْ أَنْبَاطِ الشَّامِ اللّهُ مِن أَنْبَاطِ الشَّامِ اللّهُ مَنْ العربِ دخلوا في العجمِ والسرُّومِ فاختَلَطَتْ أنسابُهُمْ وفسدَتْ السنتُهُمْ سُمُّوا بذلِكَ لِكُثرةِ مَعرفَتِهِمْ بِأَنْباطِ المَاء أي اسْتِخراجهِ.

الحديث دليلٌ على صحّة السّلف في حال العقد إذ لو كان من شرطه وُجودُ السلم فيه لاستفصلُوهُمْ وقد قالا: ما كنّا نسألهُمْ وَتَرْكُ الاسْتِفصالِ في مقام الاحْتِمالِ يُنزَّلُ منزَلة العموم في المقال.

وقدْ ذَهَبَ إلى هذا الْهَادويَّةُ والشَّافعيَّةُ ومالِكٌ واشْتَرطوا إمْكَانَ وُجودِهِ عندَ حُلولِ الأجلِ ولا يضرُّ انقطاعُهُ قبلَ حُضورِ الأجلِ لما عرفْتَ منْ تركُ الاسْتِفصالِ. كذا في الشَّرحِ

(قلْت) وَهُوَ اسْتِدلالٌ بفعلِ الصَّحـابيُّ أَو تَرْكِهِ وَلَا دَلِيلَ على أنَّهُ ﷺ علمَ ذلِكَ وأقرَّهُ.

واحسنُ منهُ في الاستبدلالِ أنهُ ﷺ أقر أَهْ الله المدينةِ على السلمِ سنةً وستَتَين، والرُّطبُ ينقطعُ في ذلك ويعارضُ ذلك حديثُ ابنِ عُمرَ عَندَ أبي داود(٣٤٦٧) ﴿ وَلا تُسْلِفُوا فِسِ النَّخْلِ حَتَّى يَبْدُو صَلاحُهُ الله فإنْ صَحَّ ذلك كان مُقيداً لِتَقريرِهِ لاَهْلِ المدينةِ على سلمِ السنّةِ والسُّتَينِ وانهُ أمرَهُمْ بانْ لا يُسلفوا حَتَّى يبدوَ صلاحُ النَّخلِ.

ويُقوَى ما ذَهَبَ إليهِ النَّاصرُ وأبو حنيفةَ منْ أنَّهُ يُشْتَرطُ في السلمِ فِيهِ أنْ يَكُونَ موجوداً من العقل إلى الحلولِ.

#### . ٧- زجرُ من لا يؤدي الحقوقَ لأصحابِها

٨١٦ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه عَن النّبي عَلَى اللّه عنه عَن النّبي عَلَى النّبي عَلَى النّبي عَلَى النّبي عَلَى الله عَنْهُ، وَمَنْ أَخَذَهَا يُرِيدُ إِثْلافَهَا أَتْلَفَهُ اللّهُ تَعَالَى ٩.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٢٣٨٧).

التَّعبيرُ بأخذِ أموالِ النَّاسِ يشملُ أخذَهَا بالاسْتِدانةِ واخذَهَا مفظهًا.

والمرادُ منْ إرادَتِهِ التَّادِيةَ قضاؤُهَا في الدُّنيا، وَتَأْدِيةُ اللَّهِ عَنْهَا يشملُ تيسيرَهُ تعالى لقضائِهَا في الدُّنيا بانْ يسوقَ إلى المستَدينِ مـا يقضي بهِ دينَهُ، واداؤُهَا عَنْهُ في الآخرةِ بإرضائِهِ غريمَـهُ بمـا شـاءَ اللَّهُ تعالى.

وقسة أخسرجَ ابسنُ ماجَسة(٢٤٠٨) وابسنُ حبَّسانَ(٢٠٤٥) والمسنُ حبَّسانَ(٢٠٤١) والحَاكِمُ(٣٣/٢) مرفوعاً «مَا مِنْ مُسْلِمٍ يُدَانُ دَيْناً يَعْلَسُمُ أَنَّهُ يُرِيدُ أَذَاهُ اللَّهُ عَنْهُ فِي اللَّذَيْبَا وَالاَّخِرَةِ».

وقولُهُ (يويدُ إتلافَهَا) الظّاهِرُ أنَّهُ منْ يَاخِلُهَا بالاسْتِدانةِ مشلاً لا لحاجـةِ ولا لِتِجـارةِ بـلْ لا يُريـدُ إلاَ إتــلافَ مــا أخــذُ علـــى صاحبهِ ولا ينوي قضاءَهَا.

وقولُهُ (أَتْلَفَهُ اللَّهُ) الظَّاهِرُ إِتلافُ الشَّـخصِ نَفْسَهُ فِي الدُّنيا بإهْلاكِهِ وَهُوَ يشملُ ذٰلِكَ ويشملُ إِتلافَ طيب عيشِهِ وَتَضييـقَ أُمُورهِ وَتَعشَّرَ مطالبهِ ومحقّ برَكتِهِ.

ويُخْتَمَلُ إِتْلَافَةُ فِي الْآخِرَةِ بِتَعْلَيْهِ.

قَالَ ابنُ بطَّالِ: فِيهِ الحتُّ على ترك اسْتِنْكَالِ أَمْـوَالِ النَّـاسِ والتَّرغيبُ في حُسنِ التَّاديـةِ إليْهِـمْ عنـذَ المداينـةِ وَانَّ الجَـزاءَ فـذَ يَكُونُ من جنس العمل.

وأخذَ مَنْهُ الدَّاوديُّ أنَّ منْ عليْهِ دينٌ فليسَ لَهُ أنْ يَتَصــدُقَ ولا يُغْتِقَ.

وفي الحديثِ الحثُ على حُسن النَّيْةِ والتَّرْهِيبُ عَسَ خلافِهِ وبيانُ أنَّ مدارَ الأعمال عليْهَا.

وأنَّ من اسْتَدانَ ناوياً الإيفاءَ أعانَهُ اللَّهُ عليْهِ وقد كان عبدُ اللَّهِ بنُ جعفرِ يرغبُ في الدَّينِ فيسألُ عنْ ذلِكَ فقالَ: سمعْت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الدَّائِنِ حَتَّى يَقْضِيَ دَيْنَهُۗۗۗ.

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَـهُ(٢٤٠٩) وَالْحَـاكِمُ وَإِسْنَادُهُ حَسَنُ إِلَّا أَنَّـهُ أُخْتُلُفَ فِيهِ على مُحمَّدِ بن عليٍّ.

وروَّاهُ الحَاكِمُ(٢٢/٢) منْ حديثِ عائشةً بلفظِ ﴿مَا مِنْ عَبْــدٍ كَانَتْ لَهُ نِيَّةٌ فِي وَفَاء دَيْنِهِ إِلاَّ كَانَ لَهُ مِنَ اللَّهِ عَوْنٌ، قالَتْ يعـني عائشةً: فأنا ألْتَمسُ ذَلِكَ العونَ.

(فِانْ قُلْت) إِنَّه قَدْ ثَبَتَ «أَنَّه يُغْفَرُ لِلشَّهِيدِ كُلُّ ذَنْبِ إِلاَّ اللَّيْسِنَ» [مسلم(١٨٨٦)] وحديثُ «الآنَ بَسِرَدَتْ جِلْدَتُسُهُ» [احمد(٣٣٠/٣)] قالَهُ لمنْ أدَّى ديناً عنْ ميُّت مَاتَ وعليْهِ دينٌ

(قلت) يُختَملُ أنَّ معنى لا يُغفرُ للشَّهيدِ الدَّينُ أنَّهُ باق ُعلَيْهِ حَتَّى يُوفَيَهُ اللَّهُ عَنْهُ يومَ القيامةِ ولا يلزمُ من بقائِهِ عليْهِ ۚ أَنْ يُعاقبَ بهِ في قبرهِ.

ومعنى قولِهِ «بردَتْ جلدَتُهُ» خلَّصَتْهُ منْ بقاءِ اللَّينِ عليْهِ. ويختَملُ أنَّ ذلِكَ فيمن اسْتَدانَ ولم ينو الوفاءَ

#### ٣ــ جواز بيع الثياب نسيئةُ

٨١٧ - وَعَنْ عَائِشَـةُ رضي اللَّه عنهـا قُـالَتْ: اللَّهِ، إِنْ فُلاناً قَادِمَ لَهُ بَرُّ مِنَ الشَّامِ،
 الشَّامِ،

فَلَوْ بَعَثْتَ إِلَيْهِ، فَأَخَذْت مِنْهُ ثُوَّيْيْنِ نَسِيثَةً إِلَى مَيْسَرَةٍ؟ فَبَعَثَ إِلَيْهِ فَامْتَنَعَ ٩.

أَخْرَجَهُ الْحَاكِمُ(٢٣/٢) وَالْيَهْقِيلُ(٥/٦)، وَرِجَالُهُ فِقَاتٌ.

فِيهِ دليلٌ على بيع النَّسينةِ وصحَّةِ التَّاجيلِ إلى ميسرةٍ.

وفِيهِ ما كان عليه عليه من حُسن مُعاملةِ العبادِ وعدم إكراهِهم على الشيء وعدم الإلحاح عليهم.

# ٤ ــ الدابةُ تُرهَنُ

٨١٨- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : ﴿ الطُّهُو ُ يُرْكُبُ بِنَفَقَتِــهِ إِذَا كَـانَ مَرْهُونــاً، وَلَبَـنُ الدُّرُّ يُشْرَبُ بِنَفَقَتِهِ إِذَا كَانَ مَرْهُوناً، وَعَلَى الَّذِي يَرْكُبُ وَيَشْرَبُ النَّفَقَةُ٩.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١١٥٧، ٢٥١٧)

وَهُو مِنْ بَابِ الرُّهْنِ وَهُوَ لُغَةً: الاخْتِبَاسُ مِنْ قُولِهِمْ: رَهَنَ الشِّيءَ إذا دامَ وثبتَ ومنْهُ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَّتْ رَهِينَةً ﴾ [المعنو:

وفي الشُّرع: جعلُ مال وثيقةً على دينٍ ويطلقُ على العسينِ

(وعن أبي هُريرةَ ﷺ قَالَ: رسولُ اللَّهِ ﷺ (الظَّهْسُرُ يُركَبُهُ) بالبناء للمفعول ومثلُّهُ يُشربُ.

(دَبَنَفَقِيهِ إِذَا كَانَ مَرْهُوناً وَلَيْنُ السَّنَرَ ﴾) بَفَتْح السَّالَ المُهمَلَةِ وَتَشديدِ الرَّاء: وَهُوَ اللَّبنُ تسميةٌ بالمصدر؛ قيلَ: هُـوَ مَـنُ إضافـةِ الشِّيء إلى نفسيهِ؛ وقيلَ: منْ إضافةِ الموصوفِ إلى صفَّتِهِ

﴿ وَيُشْرَبُ بَنَفَقَتِهِ إِذَا كَانَ مَرْهُونًا وَعَلَى الَّذِي يُرْكَبُ وَيُشْرَبُ النَّفَقَةَ». رَوَاهُ البخاريُّ فاعلُ "يرْكَبُ، و"يشـربُ، هُـوَ المُرْتَهِـنُ بقرينةِ العوض وَهُوَ الرُّكُوبُ وإنْ كَانَ يُحْتَمِلُ أَنَّهُ الرَّاهِنُ إِلاَّ أَنْــهُ احْتِمالٌ بعيدٌ لأنَّ النَّفقةَ لازمةٌ لَهُ فإنَّ المرْهُونَ ملْكُهُ وقدْ جُعلَتْ في الحديثِ على الرَّاكِبِ والشَّاربِ وَهُــوَ غيرُ المَـالِكِ إِذْ النَّفْقَـةُ لازمةٌ للمالِكِ على كُلُّ حال.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يسْتَحَقُّ المُرْتَهِنُ الانْتِفاعَ بــالرَّهْنِ في

مُقابِلةِ نَفْقَتِهِ وَفِي المَسْأَلَةِ ثَلَاثُةُ أَقُوالَ:

(الأوَّلُ) ذَهَبَ أَحمدُ وإسـحاقُ إلى العمـلِ بظَاهِرِ الحديثِ وخصُّوا ذلِكَ بالرُّكُوبِ والــدَّرُ فقـالوا: ينتَفعُ بِهِمَا بقـدرِ قيمةِ النَّفقةِ ولا يُقاسُ غيرُهُمَا عليْهمَا.

(والثَّاني) للجمهُورِ قــالوا: لا يتُتَفعُ المُرْتَهِـنُ بشـيءِ قـالوا: والحديثُ خالفَ القياسَ منْ وجْهَين:

أوَّلُهُمَا تجويزُ الرُّكُوبِ والشُّربِ لغيرِ المالِكِ بغيرِ إذنِهِ

وثانِيهمًا: تضمينُهُ ذلِكَ بالنَّفقةِ لا بالقيمةِ.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُ: هذا الحديثُ عندَ جُمُهُورِ الفَقَهَاءِ تردُّهُ أُصولًا مُجْتَمعةٌ وآثارٌ ثابِتَةٌ لا يُخْتَلفُ في صحَيْهَا، ويدلُّ على نسخِهِ حديثُ ابنِ عُمرَ «لا تُخلَبُ مَاشِيَةُ امْرِئِ بِغَيْرِ إِذْنِهِ».

أخرجَهُ البخاريُّ في أبـوابِ المظـالمِ [إنما هو في كتاب اللقطة، باب(٨)]

(قلْت): أمَّا النَّسخُ فلا بُدَّ لَهُ منْ معرفةِ التَّاريخِ على أنْهُ لا يُحملُ عليْهِ إلاَّ إذا تعذُّرَ الجمعُ ولا تعذُّرَ هُسًا إذْ يخصُّ عُسومَ النَّهيِ بالمرْهُونةِ.

وأمًّا مُخالفةُ القياسِ فلبسّت الأحكامُ الشُّرعيَّةُ مُطَّردةً على نستِ واحدِ بل الأدلَّةُ تَفُرَّقُ بينَهَا في الأحكامِ، والشَّارعُ حَكَمَ هُنا برُكُوبِ المُرْهُونِ وشربِ لبنِهِ وجعلِهِ قيمةَ النَّفقةِ وقد حَكَمَ الشَّارعُ ببيعِ الحَاكِمِ عن المُتَمرَّدِ بغيرِ إذنيهِ وجعل صاعَ التَّمرِ عوضاً عن اللَّبن وغير ذلك.

وقالَ الشَّافعيُّ المرادُ أنَّهُ لا يُمنعُ الرَّاهِنُ منْ ظَهْرِهَا ودرَّهَــا فجعلَ الفاعلَ الرَّاهِنَ.

وَتُعقِّبَ بِأَنَّهُ وردَ بِلْفَظِ المُرْتَهِنِ فَتَعَيَّنَ الفَاعلُ.

(والقولُ النَّالثُ) للأوزاعيُ واللَّيثِ اللَّ المسرادَ من الحديثِ أنَّهُ إذا امْتَنعَ الرَّاهِ فَ من الإنفاقِ على المرْهُ ون فيباحُ حيشنهِ الإنفاقُ على الحيوانِ حفظاً لحيَّاتِهِ وجعلَ لَهُ في مُقابلِ النَّفقةِ الانْبَفاعَ بالرُّكُوبِ أو شُربِ اللَّينِ بشرطِ أنْ لا يزيدَ قدرُ ذلك أو قيمتُهُ على قدر علفِه.

وقوًى هذا القولَ في الشُّرحِ ولا يخفى أنَّهُ تقييــدٌ للحديــثِ

مَا لَمْ يُعَيِّدُ بِهِ الشَّارِعُ وإِنَّمَا قَيْدَهُ بِالضَّابِطِ الْمَتَصِيَّدِ مِن الأَدلَّةِ وَهُوَ الْأَكُلُ عِن فِي يَدِهِ لَخَيْرِهِ بِإِذِنِ الشَّرِعِ فَإِنَّهُ يُنفَّنُ عَلَيْهَا بَنَيِّةِ الرَّجُوعِ عَلَى المَالِكِ ولَهُ أَنْ يُوْجَرَهَا أَو يَتَصَرُّفَ فِي لَبَيْهَا فِي قَيمةِ العَلفِ إِلاَّ أَنَّهُ إِذَا كَانَ فِي البلدِ حَاكِمٌ ولمَّ يَسْتَاذَنْهُ فَلا رُجوعَ بما العلفِ وَيلزَمُهُ عَرامةُ المنفعةِ واللَّينِ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي البلدِ حَاكِمٌ أو كان يَتَضرَّرُ الحيوانُ بمدَّةِ الرُّجوعِ فلَهُ أَنْ يُنفقَ ويرجعَ بما أَنفقَ كان يَتَضرَّرُ الحيوانُ بمدَّةِ الرُّجوعِ فلَهُ أَنْ يُنفقَ ويرجعَ بما أَنفقَ إلا أَنهُ قَدْ يُقالُ: إِنَّهَا قَاعدةً عَامَةً فَتُخصُ بمديثِ الْكِتَابِ.

# ٥ ــ الرهن له غنمُه وعليه غُرمُه

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِـيُ(٣٢/٣) وَالْحَـاكِمُ(٥١/٣)، وَرِجَالُــهُ فِصَــاتٌ، إلاَّ أَنْ الْمَخْفُوظَ عِنْدَ أَبِي دَاوُد(١٨٦، ١٨٧) وَغَيْرِهِ إِرْسَالُهُ

(وعنهُ) أي أبي هُريرةَ (قالَ: ﴿قَالَ رَسُسُولُ اللَّـهِ ﷺ لاَ يَغْلُلُونُ ) بَفْتُح حرف المضارعةِ وغينٍ مُعجمةٍ سَاكِنةٍ ولامٍ مَفْتُرحـةٍ وقافٍ. وقافٍ.

يُقالُ: غلقَ الرَّهْنُ إذا خرجَ عنْ ملْكِ الرَّاهِينِ واسْتَولَ عليْهِ المُرْتَهِنُ بسبب عجزهِ عــنْ أداءِ مــا رَهَنَـهُ فِيـهِ وَكَــانَ هــذا عــادةَ العرب فنَهَاهُم النَّبِيُّ

(عَلَيْهِ الرَّهْنُ مِنْ صَاحِبِهِ الَّذِي رَهَنَـهُ لَـهُ غُنْمُهُ») زيادَتُـهُ (وعليْهِ غُرُمُهُ) هلاكُهُ ونفقَتُهُ

(رَوَاهُ الدَّارِقُطَيُّ وَالْحَاكِمُ وَرَجَالُهُ ثَقَــاتٌ إِلاَّ انَّ المُحْفَوظُ عَنــدَ أبي داود وغيرهِ إرسالُهُ)

قَالَ الحَافظُ ابنُ عَبَدِ البرُّ: اخْتُلُفَ فِي قُولِهِ ﴿لَهُ غُنْمُهُ وَعَلَيْهِ غُرْمُهُ الْقَيْلَ هِيَ مُدرِجةٌ مِنْ قُولِ سَعِيدِ بِنِ المُسيَّبِ قَالَ: ورفعَهَا ابنُ ابي ذئب ومعمرٌ وغيرُهُمَا مَعَ كُونِهِمْ أَرْسَلُوا الحَديثَ على اخْتِلافِ عليَّ بِنِ أَبِي ذئب ووقفَهَا غيرُهُمْ وقدْ روى ابنُ وَهْسِيرِ هذا الحديثَ فجؤدَهُ وبيَّنَ أَنْ هَذِهِ اللَّفظةَ مِنْ قُولِ ابنِ المُسيَّبِ وَكَذَا أَبُو داود فِي المُراسِيلِ قَوْى أَنْهَا مِنْ قُولِهِ.

ومعنى "يغلقُ" لا يسْتَحقُّهُ المرْتَهِنُ إذا عجزَ صاحبُهُ عـنْ

والحديثُ وردَ لإبطال ما كان عليْهِ الجَاهِليَّةُ منْ غلق الرَّهْن

عندَ المُرتَهن وبيان أنَّ زيادَتُهُ للمُرتَهن ونفقَتَــهُ عليــهِ كمــا ســلفَ

فيما قبلَهُ وَهُوَ مَنْ بابِ القـرضِ وَالْاحـاديثُ في فضلِـهِ والحِـثُ

فَكُه

# ٧ - كلُّ قَرْضٍ جرَّ منفعةً فهو ربا

٨٢١ وَعَنْ عَلِيٍّ قَالَ: قَـالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «كُلُّ قَرْضِ جَرَّ مَنْفَعَةً فَهُوَ رِباً».

رَوَاهُ الْخَارِثُ بْنُ أَبِي أَسَامَة [وزوائد الحسارث، (٤٣٩)] وَإِسْمَاكُهُ سَاقِطٌ

وَلَهُ هَاهِدٌ فَمَعِفٌ عَنْ فَعَالَةَ بْنِ غَيْدٍ عِنْدَ الْتَهْقِيَى(٥٠/٥) وَآخَرُ مَوْتُوكَ عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ سَلامٍ عِنْدَ الْبَخَارِيّ (٣٨١٤)

روعن على هي قال: قال رسولُ اللهِ عَلَى الكُلُ قَرْضِ جَرَّ مَنْفَعَةَ فَهُوَ رِبَاء رواهُ الحارثُ بنُ أبي أسامةَ وإسنادُهُ ساقطً، لأنَّ في إسنادِهِ سوار بن مُصعب الْهَمْدانيُّ المؤذّن الأعمى وَهُو مَثْرُوكَ

رولَةُ شَاهِدٌ صعيفٌ عنْ فضالةَ بنِ عُبيدٍ عندَ البَيْهَقِيّ) أخرجَهُ البَيْهَقِيُّ فِي المعرفةِ(٣٨١٤) بِلفظِ «كُلُّ قَرْضٍ جَرَّ مَنْفَعَةً فَهُوَ وَجُـهٌ مِنْ وُجُوهِ الرَّبا»

(وآخرُ موقوف عن عبدِ اللهِ بنِ سلامٍ عندَ البخاريِّ) [حديث (وآخرُ موقوف عن عبدِ اللهِ بنِ سلامٍ عندَ البخاريِّ ولا نسبَهُ المسنَفُ في التَّلخيصِ(٣٩/٣) إلى البخاريِّ بل قال: إنَّسهُ رواةُ البَّيْهَةيُّ في السَّننِ الْكُبرى (٣٤٩/٥، ٣٥٠) عن ابنِ مسعودٍ وأبييًّ بنِ كمب وعبدِ اللهِ بنِ سلامٍ وابنِ عبَّاسٍ موقوفاً عليْهم انتَهَى.

فلو كان في البخاري لما أَهْمَالَ نسبَتُهُ النَّهِ في التَّهُ النَّهِ في التَّاخيص(٣٩/٣).

والحديثُ بعدَ صحَّتِهِ لا بُدَّ من التَّوفِيقِ بِينَهُ وبينَ مــا تقـدَّمَ وذلِكَ بانَّ هذا محمولٌ على أنَّ المنفعةَ مشروطةٌ من المقـرضِ أو في حُكّم المشروطةِ.

وامًّا لوْ كَانَتْ تبرُّعاً من المَقْتَرضِ فقدْ تقدَّمَ أَنَّهُ يُسْتَحبُّ لَـهُ أَنْ يُعطيَ خيراً مُمَّا أخذَهُ

# ٣- الحثُّ على قضاء الدين بأحسنَ منه

٨٢٠ وَعَنْ أَبِي رَافِعِ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ مِنْ إلِيلِ السَّسْلَفَ مِنْ رَجُلٍ بَكُراً، فَقَدِمَتْ عَلَيْهِ إلِل مِنْ إلِيلِ الصَّدَقَةِ، فَأَمَرَ أَبَا رَافِعِ أَنْ يَقْضِيَ الرَّجُل بَكْرَهُ، فَقَالَ: لَا أَجِدُ إلاَّ خِيَاراً رَبَاعِياً، فَقَالَ: أَعْطِهِ إِيَّاهُ فَإِنْ خِيَاراً رَبَاعِياً، فَقَالَ: أَعْطِهِ إِيَّاهُ فَإِنْ خِيَارَ النَّاسِ أَحْسَنُهُمْ قَضَاءً».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٩٠٠)

وَهُوَ مِنْ أَحَادِيثِ بَسَابِ الْقَرْضِ، وَالْاَحَـَادِيثُ فِي فَضْلِـهِ وَالْحَتْ عَلَيْهِ كَثِيرَةٌ

(وعنَ أبي رافع وأنَّ النَّبِيُّ ﷺ اسْتَلَفَ مِنْ رَجُلٍ بَكُواً») بَفَتْحِ المُوحُدةِ وسُكُونِ الْكَافِ: الصَّغيرِ من الإبلِ

(الفَقَدِمَتُ عَلَيْهِ إِبِلَّ مِنْ إِبِلِ الصَّدَقَةِ فَأَمَرَ أَبَا رَافِعِ أَنْ يَقْضِيَ الرَّاءِ: الَّـذي الرَّاءِ: الَّـذي يَدَّعُ السَّابِعَةِ وَتَبَعَى رُبَاعِيَّةً ) هُوَ بِفَتْحِ الرَّاءِ: الَّـذي يَدَّعُ السَّابِعَةِ وَتَبَعَى رُبَاعِيَّةً

(وَلَقَالَ: أَعْطِهِ إِيَّاهُ فَإِنَّ خِيَارَ النَّاسِ أَحْسَنُهُمْ قَصَاءً (وَاهُ السَّامِ)

تقدَّمَ الْكَلامُ على الخلافِ في قـرضِ الحِيـوانِ والحديثُ دليلٌ على جوازهِ

والله يُسْتَحبُ لمن عليه دينٌ من قبرض أو غيرِهِ أنْ يبردُ أَجودَ من الذي عليْهِ وأنَّ ذلِكَ منْ مَكَارِمِ الاخلاقِ المحمودةِ عُرفاً وشرعاً ولا يدخلُ في القرضِ الذي يجرُّ نفعاً لاَنَّــهُ لمْ يَكُـنْ مشروطاً من المقرضِ وإنَّما ذلِكَ تبرُّعٌ من المسْتقرضِ.

وظَاهِرُهُ العمومُ للزِّيادةِ عدداً أو صفةً.

وقالَ مالِكُ الزّيادةُ في العددِ لا تحلُّ.

# ٨\_ كتابُ التَّفْلِيسِ وَالْحَجْرِ

هوَ لُغةً: مصدرُ فلَسْته نسبتُهُ إلى الإفلاسِ الَّذي هُوَ مصدرُ أفلسَ أيْ صارَ إلى حالةٍ لا يملِكُ فيها فلساً

(والحَجْرُ) لُغةً: مصدرُ حجرَ أيْ منعَ وضيَّقَ

وشرعاً: قُولُ الحَاكِمِ للمديونِ: حجرَّت عليْكَ التَّصــرُفَ في الِكِ.

### ١ ـ المالُ عند المفلسِ صاحبُه أحقُّ به

٨٢٧ عَنْ أَبِي بَكْرِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ عَنْ أَبِي مَرْيَرَةَ ﷺ يَقُولُ: مَنْ أَدْرَكَ مَالَهُ بِعَيْنِهِ عِنْدَ رَجُلٍ قَدْ أَفْلَسَ فَهُوَ أَحَٰنُ بِهِ مَنْ غَيْرِهِ".

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٤٠٢)، مسلم(١٥٥٩)]

وَرَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٥٠) وَصَالِكَ [«الموطـاه (ص٤٢٠، ٤٢١)] مِسنُ رِوَايَةِ أَبِي بَكُرِ بُنِ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ مُرْسَلاً بِلْفَظِ وَأَيْتَ رَجُلٍ بَاعَ مَنَاعاً فَالْمَلَى الَّذِي اثِنَاعَهُ وَلَمْ يَقْصِ الَّذِي بَاعَهُ مِنْ فَمَنِهِ شَيْناً فَوَجَدَ مَنَاعَهُ بِعَنْيِهِ، فَهُوْ أَحَقُ به، وَإِنْ مَاتَ الْمُشْتَرِي فَصَاحِبُ الْمَنَاعِ أَسْوَةُ الْفَرَمَاءِهِ.

وَوَصَلَهُ الْبَيْهَقِيُّ (٤٧/٦)، وَضَعَفَهُ تَبَعاً لأبِي ذَاوُد [تحت ح(٢٥٩٣)].

وَرَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٥٢٣) وَابْنُ مَاجَدْ(٣٣٩٠) مِنْ رِوَايَةٍ عُمَرَ بْنِ خَلْمَةً قَالَ: وَأَنْيَا أَبَا هُرَيْرَةً ﷺ فِي صَاحِبِ لَنَا قَمَدُ ٱلْمُلَسَ، فَقَالَ: الأَفْسَيْنُ فِيكُمْ يُفَضَاءِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَهُو أَمْلُسَ أَو مَاتَ فَوَجَدْ رَجُلُّ مَاعَهُ بِمَثْيِهِ فَهُو أَحَقُ

وَصَحَّحَةُ الْحَاكِمُ(٧/٥٠، ٥١)، وَضَعَّقَهُ أَبُو دَاوُد، وَضَعَّفَ أَيْضاً هَـٰذِهِ الزَّيَادَةَ فِي ذِكْرِ الْمَوْتِ

(عَنْ أَبِي بَكُو بِنِ عِبْدِ الرَّحْنِ) أي ابْسَنِ الحَـارَثِ بِسِ هشـَّامِ المَحْزُومِيُّ قَاضِي المُدينَةِ تَابِعيُّ سمعَ عائشةَ وَأَبَا هُرِيرةَ رَوَى عَنْـهُ الشَّعِيُّ وَالرَّهْرِيُّ السَّعِيُّ وَالرَّهْرِيُّ

(عَنْ أَبِي هُرِيـرةَ ضَلَّجُهُ قَالَ: سَمَعَنَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: \*مَنْ أَذْرَكَ مَالَهُ بِعَيْنِهِهِ ) لَمْ يَتَغَيَّرْ بَصِفَةٍ مِن الصَّفَاتِ وَلَا بَزِيـادةٍ ولا نُقصانٍ

(«عِنْدَ رَجُلٍ قَدْ أَفْلَسَ فَهُوَ أَحَقُ بِهِ مِنْ غَيْرِهِ» مُنْفَقَّ عَلَيْهِ. وروَاهُ أبو داود ومالِكَ منْ روايةِ أبي بَكْرِ بنِ عبدِ الرَّحْنِ مُرسلاً).

وقلاً وصلَهُ أبو داود من طريق أحسرى (٣٥٢٢) فيها إسماعيلُ بنُ عَبَّاشٍ لأنَّهَا منْ روايَتهُ عن الشَّامِيَّنَ، وروايَتُهُ عَنْهُمْ صحيحةً

(بلفظ «أَيُّمَا رَجُل بَاعَ مَتَاعاً فَأَفْلَسَ الَّذِي ابْنَاعَـهُ وَلَـمْ يَقْصِ الَّذِي بَاعَهُ مِنْ ثَمَنِهِ شَيْئاً فَوَجَدَ مَنَاعَهُ بِعَنْهِ فَهُوَ أَحَقُّ بِهِ وَإِنْ مَاتَ الْمُشْتَرِي فَصَاحِبُ الْمَتَاعِ أَسُونًا الْفُرَمَاءِ \* ووصلَـهُ البِيْهَقيُّ وضعْفَهُ تبعاً لأبي داود)

قد راجعنا سُننَ أبي داود فلم نحمدَ فِيهَا تضعيفاً للرَّوايةِ هذهِ بلْ قالَ في هذهِ الرُّوايةِ بعدَ إخراجِهِ لَهَا منْ طريقِ مالِك: وحديثُ مالِكِ أصحُّ.

يُرِيدُ أَنَّهُ أَصِحُّ مِنْ رَوَايَةِ أَبِي بَكْـرِ بِـنِ عِبـدِ الرَّحَـنِ الَّتِـيِ
سَاقَهَا أَبُو دَاود فِيهَا قَالَ أَبُو بَكْرٍ «قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ مَنْ
تُوفِّـيَ وَعِنْـدَهُ مِسِلْعَةُ رَجُـلٍ بِعَنْيِنَهَا لَـمْ يَقْضِ مِـنْ ثَمَنِهَا شَيْئًا
فَصَاحِبُ السَّلْعَةِ أُسْوَةُ الْغُرَمَاءِ فِيهَا ۚ وَلَمْ يَتَكَلَّمُ الشَّارِحُ رَحَمَّهِ اللّهُ
على هذا بشيء

(وروَاهُ أبو داود وابنُ ماجَهُ منْ رواَيةِ عُمرَ بنِ خلدةَ) بفَتْـحِ الحاءِ المعجمةِ وسكُونِ اللاَّمِ ودالِّ مُهْمَلةٌ.

(قَالَ: ﴿ آلَيْنَا أَبَا هُرَيْرَةً فِي صَاحِبِ لَنَا قَدْ أَفْلَسَ لَقَالَ: لاَفْضِيَنُ فِيكُمْ بِقَضَاءِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ: مَنْ أَفْلَسَ أَو مَاتَ فَوَجَدَ رَجُلٌ مَنَاعَهُ بَعْنِيهِ فَهُوَ أَحَقُ بِهِ وصحْحَهُ الْحَاكِمُ وضعْفَهُ أبو داود وضعْفَ أبو أَرْدُونَ الوَّتِي

سَكَتَ عليْهِ الشَّارِحُ وقدْ راجعْتُ سُننَ أبي داود فلم أجدْ فيها تضميفاً لروايةِ عُمرَ بنِ خلدةً بل قــال البيْهَقيُّ بعدَ روايةِ حديث أبي بَكْرِ بنِ عبدِ الرَّحمنِ المرسلةِ الَّتِي ســاقَ لفظَهَا المصنفُ هُنا بلفظِ «أَيُّما رجلِ» إلى آخرِهِ أنَّهُ قالَ الشَّافِعيُّ روايةً عُمرَ بنِ خلدةً أولى منْ روايةً أبي بَكْرٍ هذِهِ

قال: لأنَّهَا موصولةٌ جمعَ فِيهَا النَّبيُّ ﷺ بَـينَ المـوَّتِ والإنلاسِ

قالَ: وحديثُ ابنِ شِهَابِ ـ يُريدُ بِهِ روايـةَ ابـي بَكْـرِ بـنِ عبدِ الرَّحنِ المذْكُورةِ ـ مُنقطعٌ.

وساقَ في ذلِكَ كلاماً كثيراً يُرجَّحُ بِهِ روايةً عُمرَ بنِ خلــدةً فَلينظرُ هذا والحديثُ اشْتَملَ على مسائلُ:

(الأولى) أنّه إذا وجد البائع مُتَاعَه عندَ منْ شَرَاهُ منْهُ وقد الفلسَ فإنّهُ أحق بَتَاعِهِ منْ سائر الغرماء فياخذه إذا كان لَـهُ عُرماء وعمومُ قولِهِ "منْ أدرَكَ مالّه يعمُ مَنْ كانَ لَهُ مالٌ عندَ الآخرِ بقرض أو بيع، وإنْ كانَ قدْ وردَتْ أحاديثُ مُصرَّحةً بلفظ البيع فقد أخرج أبن خُزيمة وابنُ حبّان (٥٠٣٨، ٥٠٣٨) وغيرُهُمَا الحديثَ بلفظ «إذَا ابْتَاعَ الرَّجُلُ سِلْعَةً ثُمُ أَفْلَسَ وَهِي عِنْدُهُ بعْنِهَا فَهُوَ أَحَقُ بها مِن الْفُرَمَاء،

فقدْ عُرفَ فِي الأصولِ أَنَّ الخَاصَّ المُوافَّقَ للعَمَّامُ لا يُخصُّصُ العامُّ إلاَّ عندَ أَبِي ثُورٍ وقدْ زَيْفُوا مَا ذَهَبَ إليْهِ مَنْ ذَلِكَ.

ولللَّكَ ذَهَبَ الشَّافعيُّ وآخرونَ إلى أنَّ المقرضَ أولى بمالِـهِ في القرضِ كما أنَّهُ أولى بِهِ في البيعِ.

وَذَهَبَ عَيْرُهُ إِلَى أَنَّهُ يُخْتَـصُ ذَلِكَ بِالبِيعِ لِلتَّصريعِ بِهِ فِي أَحاديثِ البَابِ لَكِنْ قَدْ عَرَفْتَ أَنَّ ذَلِكَ لَا يَخْصُ عُمُومَ حَدَيثِ البَابِ.

(المسألةُ النَّانيةُ) أفادَ قولُهُ «بعيينِهِ» أنَّهُ إذا وجدَّهُ.

وقلاً تغيَّرَ بصفةٍ من الصَّفَاتِ أو بزيادةٍ أو نُقصانِ فَإِنَّهُ ليسَ صاحبُهُ أولى بهِ بل يَكُونُ أُسوةَ الغرماء.

وقد اخْتُلفَ العلماءُ في ذلِكَ.

فَلْهَبْتِ الْهَادُويَّةُ والشَّافَعِيُّ إِلَى أَنَّهُ إِذَا تَغَيَّرَتْ صَفَّتُهُ بَعِيبِ فَلْلِبَائِعِ أَخِدُهُ ولا أَرْسَ لَهُ وَإِنْ تَغَيِّرَ بَزِيادَةٍ كَانَ لَلْمَشْتَرِيُّ عَرَامَةُ تَلْكَ الزَّيَادَةِ وَهِيَ مَا أَنْفَقَ عَلَيْهِ حَتَّى حَصَلَّتْ وَكَذَلِكَ الفوائدُ للمَشْتَرِي وَلَوْ كَانَتْ مُتَّصَلَةً لاَّنْهَا إِنَّما حَدَثَتْ فِي مِلْكِهِ وِيلزمُ لَهُ قَيمةً مَا لا حَدَّ لِبِعَلِهِ كَالشَّجْرةِ إِذَا غَرْسَهَا، وَإِنْهَاءُ مَا لَهُ حَدَّ بِلا أَجْرةٍ كَالزُّرع، وَكَذَلِكَ إِذَا نَقَصَت العَينُ فَلَهُ أَخِذُ البَاقِي بحَصَّتِهِ مَن النَّمْن.

والحديثُ يَتَناولُهُ لأنَّ الباقيِّ مبيعٌ باقٍ بعينِهِ.

(المسألةُ النَّالثةُ) دلَّ لفظُ أبي بَكْرٍ بنِ عبدِ الرَّحْنِ المرسلِ أنْ البائعَ إذا كانَ قدْ قبضَ بعضَ النَّمنِ فليسَ لَهُ حَقٌّ في اسْـيترجاعِ

المبيع بل يَكُونُ أُسوةَ الغرماءِ وبِهَذَا أَخَذَ جُمْهُورُ العلماءِ

وعندَ الْهَادُويَّةِ وَهُــُوَ رَاجِــِحُ قَــُولِي الشَّـَافَعِيُّ أَنَّـُهُ لَا يُصــيرُّ البائعُ بقبض بعض ثميّهِ أُسـوةَ الغرماء بل البائعُ أولى بهِ.

وَكَانَّ الشَّافِعيُّ ذَهَبَ إلى هذا لأَنَّهُ لمْ يَصِحُّ الحديثُ عندَهُ بِلْ قال: إِنَّهُ مُنقَطَعٌ فمنْ قال بَصِحَةِ الحديثِ وأَنَّهُ مُوصَـولٌ قَـالَ بما قالَهُ الجَمْهُورُ ومنْ لا فلا.

وفي وصلِهِ وعدمِهِ خلافٌ منْهُمْ مسنْ رجَّحَ إرسالَهُ وَهُـمْ أَكْثُرُ الحَفَّاظِ.

(المسألةُ الرَّابِعةُ) قِولُهُ افَإِنْ مَاتَ الْمُثَنَّرِي فَصَاحِبُ الْمُشَاعِ أَسُوةُ الْغُرَمَاءِ، فِيهِ حَذَفَ تَقَدِيرُهُ: فَمَنَّاعُ صَاحِبِ النَّمَاعِ أُسُوةُ الغَرَمَاءِ، وَهَذَا دَالَّ على التَّفُرقةِ بِينَ الموْتِ والإفلاسِ. وإلى التَّفُرقةِ بِينَ الموْتِ والإفلاسِ. وإلى التَّفرقة بِينَهُمَا نَعْبَ مَالِكٌ وأحمدُ عملاً بِهَذِهِ الرَّوايـةِ قَالُوا: لأَنَّ اللَّتَ برتَتْ ذَمَّتُهُ وليسَ للغرماء عل يرجعون إليهِ فاستَووا في ذلك بخلاف المقلس وسواءً خلَّفَ اللَّيْتُ وفاءً أو لا

وَذَهَبَت الْهَادويَّةُ إِلَى اللهُ إِذَا حَلَّفَ وَفَاءً فَلِيسَ البَائِمُ أُولِى بَتَاعِهِ بِلْ يُسلَّمُ الورثةُ النَّمنَ مِن التَّرِكَةِ، وحجَّتُهُمْ اللهُ قَـدُ وردَ في حديث إلى بُكْرِ بَـنِ عَبِدِ الرَّحْمَنِ زيادةُ لَفَظِ "إِلاَّ إِلْ تَسرَكَا صاحبُهَا وَفَاءًه

لَكِنْ قَالَ الشَّافعيُّ يُخْتَملُ أَنَّ الزَّيَادَةَ مَنْ رأي أَبِي بَكُو بَـنِ عَبدِ الرَّحْنِ، وقرينةُ الاخْتِمالِ أَنَّ النَّذِينَ وصلُـوهُ عَنْـهُ لَمْ يَذْكُـووا قضيَّةَ المُوْتَ وَكَذَلِكَ الذِينَ رَوْهُ عَنْ أَبِي هُرِيرَةً

وفَهَبَ الشَّافِعِيُّ إِلَى أَنَّهُ لَا فَرَقَ بِينَ المُوْتِ وَالإِفْ لَاسِ وَالْ صاحبَ الْمَنَاعِ أَولَى بَمَنَاعِهِ لِعُمومِ «مَنْ أَفْرُكُ مَالُهُ عِنْكَ رَجُّلُياً -الحديثُ المَّنْقُ عَلَيْهِ قَالَ ولا فرقَ بِينَ المُوْتِ والإفلاسِ والتَّمْوقَةُ بينَهُمَا بروايةِ أَبِي بَكْرِ بنِ عبدِ الرَّحنِ

وقولَهُ فِيهَا (فلا مَـاتَ فصاحبُ الْمَتَاعِ أَسَوةُ الغرماءِ) غيرُ صحيحةٍ لأنَّ الحديثَ مُرسلٌ لمَّ يصحُّ وصلُهُ فلا يُعملُ بهِ بلَ في روايةِ عُمرَ بنِ خلدةَ التَّسَويةُ بينَ المؤْتِ والإفلاسِ وَهُوَ حديستْ حسن يُخْتَجُ بمثلِهِ.

٨٢٣ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ الشَّرِيدِ عَنْ أَبِيهِ
 قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: (لَيُّ الْوَاجِدِ يُجِلُ عِرْضَةُ

رَعُقُوبَتُهُ».

رَوَاهُ أَبُــو دَاوُد(٣٦٢٨) وَالنَّـسَــانِيُّ(٣١٦/٧)، وَعَلْقَـــهُ الْبَخَـــارِيُّ [ك الاستعراض، باب(٢٦)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّالا ٨٩٥، هـ).

(وعن عمرو بن الشرياء عليه المشين المعجمة وكسر الرًاء تابعي سمع ابن عباس وغيرة عمن أبيه (قال: قال رسولُ الله علي الله المنتج اللأم مُم مناة عينة مُسددة مصدر لوى يلوي إلى مطل أضيف إلى فاعلِه وَهُو (الواجد) بالجيم يعني من الوجد بالضم أي القدرة

(يحلُّ) بضمَّ حرف المضارعةِ (عرضهُ وعقوبَتهُ رواهُ أبو داود والنَّسانيُّ وعلقمهُ البحداريُّ وصحَّحَهُ اسنُ حَسَانُ واخرجَّهُ احمدُ(۲۲۲/٤) وابنُ ماجَهْ(۲۲۲۷) والبيهقيُّ (۲۱/۱۹) وفسَّر البخاريُّ إلا الاستعراض، نحت باب(۱۳)) حلُّ العرضِ بما علَّقهُ عن سُفيانَ قالَ: يقولُ: مطلني وعقوبَتُهُ حبسُهُ وَهُوَ دليلٌ لزيدِ بنِ عليٌ أنَّهُ يُجسُمُ حَتَّى يقضىَ دينهُ.

وأجازَ الجمْهُورُ الحجرَ وبيعَ الحَاكِمِ عنه مال، وَهَـذا أيضاً داخلٌ تحْتَ لفظِ عُقوبَتِهِ لا سيَّما وَتَفسيرُهَا بالحبسِ ليسَ بمرفوعٍ. ودلَّ الحديثُ على تحريمِ مطلِ الواجدِ ولذا أُبيحَتْ عُقوبَتُهُ

وإنَّما اخْتَلَفَ العلماءُ هلْ يبلغُ إلى حدَّ الْكَبْيرةِ فيفسقُ وَتُردُّ شَهَادَتُهُ بمطلِهِ مرَّةً واحدةً أمْ لا؟ فذَهَبَت الْهَادويَّةُ إلى أنَّهُ يفســقُ بذلِكَ واخْتَلفوا في قدر ما يفسقُ بهِ

فقالَ الجمهُورُ منهُمْ: إنَّهُ يفسسقُ بمطلِ عشرةِ درَاهِمَ فما فوقُ قياساً على نصابِ السَّرقةِ وفي كلامِ الْهَادي عليه السلام ما يقضي بأنَّهُ يفسقُ بدون ذلِكَ.

وَكَذَلِكَ ذَهَبَتْ إلى هذا المالِكِيَّةُ والشَّافعيَّةُ إلاَّ أَنْهُــمْ تـردُّدوا في اشْتِراطِ التَّكْرار.

ومقْتَضى مذْهَبِ الشَّافعيُّ اشْتِراطُهُ.

ثُمَّ يدلُّ بَمْفُهُومِهِ على أنَّ مطلَ غيرِ الواجدِ وَهُوَ المعسـرُ لاَ يُحلُّ عرضَهُ ولا عُقوبَتُهُ، والحُكُــمُ كذليكَ عندَ الجمَّاهِـيرِ وَهُـوَ إِلَّذِي دَلَّ لَهُ قوله تعالى ﴿فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

#### ٢ ـ ليس للدائن على المفلس من سبيل

الله المُحدُّدُويُ اللهِ الْخُدْدِيُ الْحُدْدِيُ اللهِ اللهُ الل

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٥٥٦).

وقولُهُ افَلا يَجِلُ لَنك أَنْ تَأْخُذُه بِـالْ هـذا عَلَى جِهَــةِ الاسْتِحبابِ والحثُ على جبر منْ حدثَ عليهِ حادثُ.

ويدلُّ أيضاً قولُهُ «وَلَيْسَ لَكُـمُ إِلاَّ ذَلِكَ على أَلُّ النُّمْرةَ غيرُ مضمونةٍ إِذْ لوْ كَانَتْ مضمونةً لقال: وما بقيَ فنظرةً إلى ميسرةٍ أو نحوهُ إذ الدَّينُ لا يسقطُ بإعسارِ المديسنِ، وإنَّما تَتَاخَرُ عنْهُ المطالبةُ في الحالِ ومَتَى أيسرَ وجبَ عَلَيْهِ القضاءُ.

#### ٣\_ يُعطى الدائن من المفلس متاعَه

٨٢٥ - وَعَن ابْسِنِ كَعْسِهِ بْسِ مَالِكُ عَنْ أَبِيهِ
 رضي الله عنهما «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ حَجَرَ عَلَى
 مُعَاذِ مَالَهُ وَيَاعَهُ فِي دَيْن كَانَ عَلَيْهِ».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْئِيُّ(۲۳۰/۶)، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ(۸/۲۵). وَأَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد مُرْسَلاً [«المراسيل» (۱۷۱)]، ورُجُعَ

روعن ابنِ كعب بنِ مالِك) اسمُهُ عبدُ الرَّحنِ سمَّاهُ عبدَ لرُّزَاق

(عنْ أبيهِ اللهِ النّبِيُ ﷺ حَجَرَ عَلَى مُعَاذِ مَالَهُ وَبَاعَهُ عَنْ دَيْنِ كَانَ عَلَيْهِ. رَوَاهُ الدّارقطنيُّ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ وأخرجَهُ أبو داود مُرسلاً ورُجِّحَ) قال عبدُ الحقُّ: المرسلُ أصحُ من المُتُصلِ وقالَ ابنُ الصّلاح في الأحكام: هُوَ حديثُ شابتٌ كانَ ذليكَ في

سنةِ تسع وجعلَ لغرمائِهِ خَسةَ أسباعِ حُقوقِهِمْ "فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ بِعُهُ لَنَا فَقَالَ «لَيْسَ لَكُمْ إِلَيْهِ سَبِيلٌ».

وأخرجَهُ البيهَقيُّ(١٠/١٥) من طريقِ الواقديُّ.

وزادَ «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ بعنَّهُ بعدَ ذلِكَ إلى اليمنِ ليجبرُهُ»

والحديثُ دليلٌ على أنّهُ بحجرُ الحَاكِمُ على المدينِ التَّمسرُّفَ فِي مالِهِ وببيعُهُ عنهُ لقضاءِ غُرمائِهِ، والقولُ بأنّهُ حِكَايةُ فعل غير صحيح فإنْ هذا فعلٌ لا يَتِمُ إلاَّ باقوال تصدرُ عنهُ ﷺ بحجرُ بها تصرُّفَهُ والفاظ يبيعُ بها مالَهُ والفاظ يقضي بها غُرماءَهُ وما كان بهنوه المثابة لا يُقال: إنّهُ حِكَايةُ فعل إنّما حِكَايةُ الفعلِ مثلُ حديث وخلع نعلهُ فخلصوا نعالَهُمْ القدم برقم (٢٠٥) كما لا

وظَاهِرُ الحديثِ أَنَّ مَالَهُ كَانَ مُسْتَغْرَقاً بِالنَّيْنِ فَهَلَ يَلْحَقُ بِهِ مَنْ لَمْ يَسْتَغْرَقْ مَالَهُ فِي الحَجْرِ وَالْبِيعِ عَنْـهُ كَالُواجِدِ إِذَا مَطَّلَ. اخْتَلْفَ العَلْمَاءُ فِي ذَلِكَ.

فقالَ جُمْهُورُ الْهَادويَّةِ والشَّافعيُّ إِنَّهُ يلحقُ بِهِ فيحجرُ عليْهِ ويباعُ مالُهُ لأنَّهُ قَدْ حصلَ المَّنْتَضي لذلِكَ وَهُوَ عَـدمُ المسارعةِ بقضاءِ الدَّينِ.

وقالَ زيدُ بنُ علي والحنفيَّةُ: إنَّهُ لا يلحقُ بِهِ فلا يُحجرُ عليهِ ولا يُباعُ عنهُ بلْ يجبُ حبسُهُ حَتَى يقضيَ دينَهُ لحديث إنَّهُ «لا يَجِلُ عنهُ بلْ يجبُ حبسُهُ حَتَى يقضيَ دينَهُ لحديث إنَّهُ الا يَجِلُ مَالُ امْرِئ مُسْلِم إلاَّ بطِيبَةٍ مِنْ نَفْسِهِهِ واحمد(٧٧/٥) لقوله تعالى ﴿إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةُ عَنْ تَرَاضٍ ﴾ [الدساء: ٢٩] ومقتضى الحجرِ والبيع إخراجُ المالِ من غيرٍ طيبةٍ من نفسِه ولا رضا.

(والجوابُ) عنهُ بانُ الحديثَ والآيةَ عامًانِ خُصُصًا بحديثِ مُعاذٍ لا يَتِمُّ لانُ حديثَ مُعاذٍ ليسَ إلاَّ في المسْتَغرقِ مالَـهُ بدينِهِ والْكَلامُ في غيرِهِ وَهُسوَ الواجدُ الماطلُ فالآولى أنْ يُقالَ إِنَّهُمَا خُصُصًا بقياسِ الماطلِ الواجدِ على من اسْتَغرقَ دينَهُ مالَهُ إلاَّ انَّهُ لا يخفى عدمُ نُهُوضِ القياسِ.

نعمْ في حديثِ «لَيُّ الْوَاجِدِ يُجِلُّ عِرْضَهُ وَعُقُوبَتُهُ اللِلْ عَلَى اللهِ اللهِ عَنْهُ مَالُهُ فَإِنَّهُ داخلُ تَحْتَ مَفْهُومِ المعقوبةِ، وَتَفْسِرُهَا بالحبسِ فقطْ مُجرَّدُ واي من قائلِهِ.

هذا وقذ حَكَمَ عُمرُ في أسيفع جُهَينة كَحُكْمِهِ ﷺ في مُعاذِ فاخرجَ مالِك الوظِراهه)) بسند مُنقطع ورواهُ الدارقطيُ في "غرائب مسالك" بإسنادٍ مُتُصلِ أنْ رجلاً من جُهَينة كان يشتَري الرَّواحلَ فيغالي فيها فيسرعُ المسيرَ فيسبقُ الحاجُ فافلسَ فرفعَ المرهُ إلى عُمرَ بنِ الخطَّابِ فقال: امّا بعدُ الهما النّاسُ فيانُ الاسيفع أسيفع جُهَينة قدْ رضي منْ دينهِ وامانَتِه أنْ يُقالَ سبقَ الحاجُ . وفيهِ إلا أنهُ أدان مُعرضاً فاصبحَ وقدْ دينَ بهِ - أي الحاطَ بهِ الدّينُ - فمن كانَ لَهُ عليهِ دينٌ فليأتِسا بالغداةِ فنقسمُ مالَهُ بينَ غُرمائِهِ وإنّاكُمْ والدّينَ فيإنْ أوّلَهُ همم وآخرَهُ حربُ مالَهُ بينَ غُرمائِهِ وإنّاكُمْ والدّينَ فيإنْ أوّلَهُ همم وآخرَهُ حربُ مَنْهُ بينَ غُرمائِهِ وإنّاكُمْ والدّينَ فيإنْ أوّلَهُ همم وآخرَهُ حربُ مَنْهُ بينَ غُرمائِهِ وإنّاكُمْ والدّينَ فيإنْ أوّلَهُ همم وآخرَهُ حربُ

فَإِنَّ فِيهَا دِلْمِلاً على أَنَّ انْتِظَارَ العَلَّةِ وَالتَّمَكُنِ مَنْهَـا لِا يُعـدُ

قيلَ: ويؤخذُ منْهَا أَنْ مَنْ كَانَ لَهُ دَخلٌ يُنظرُ إِلَى دَخلِهِ وَإِنْ طَالَتْ مُدُّتُـهُ إِذْ لا فَـرقَ بِـينَ المَـدُّةِ الطَّويلـةِ والقصيرةِ فِي حَقُ الاَدمِيُ ومن لا دخلَ لَهُ لا يُنظرُ ويبيعُ الحَاكِمُ مَالَهُ لاَهُمْلِ الدَّيْنِ

نعم وأمّا الحجرُ على البالغ لسفه وسوم تصرُف فقال به الشّافعيُ ولم يقل به ريد بن على ولا ابو حنيفة وبوب لَّهُ البيهتيُ في «السّنن الْكُبرى» (٦١/٦) بابُ الحجرِ على البالغينَ بالسّفَه وذَكَرَ فِيهِ بسندهِ أنَّ عبدَ اللّهِ بنَ جعفرِ اشْتَرى أرضاً بستِمائة الفي درْهم فهَسمٌ علي وعثمانُ أنْ يحجرا عليه قال: فلقيت الزّبير فقال: ما اشتَرى أحدٌ بيعاً أرخص ثمّا اشتَريت قال: فلقيت الزّبير فقال: ما اشتَرى أحدٌ بيعاً أرخص ثمّا اشتَريت قال: فإنّي شريكك فأتاهما علي فزكر لهُ عبد الله الحجر قال: فياني شريكك فأتاهما علي وعثمانُ وَهُمَا يَتَراوضانِ قالا: ما تراوضانِ فذكرا لهُ الحجر على عبد الله بن جعفر قال: لا تحجرانِ على رجل أنا شريكهُ قال: لا عمري قال: فإنّي شريكهُ.

وفي روايةٍ قالَ عُثمانُ: كيفَ أحجرُ على رجل في بيع

شرِيكُهُ فِيهِ الزُّبيرُ

قَالَ الشَّافِعيُّ: فعليٌّ لا يطلبُ الحجرَ إِلاَّ وَهُوَ يَرَاهُ وَالرُّبِيرُ لوْ كَانَ الحجرُ باطلاً لقالَ: لا يُحجرُ على بالغِ وَكَذلِكَ عُثمانُ بلْ كُلُهُمْ يعرفُ الحجرَ ثُمَّ ساقَ حديث عاتشةَ (اليهقي: ٦١/٦) وإرادةً عبدِ اللَّهِ بنِ الرُّبرِ الحجرَ عليْهَا وغيرَ ذلِكَ من الأَدلَّةِ منْ افعال السَّلف، ويستدلُّ لَهُ بالحديثِ الصَّحيتِ (ع(٤٧٧)) وَهُوَ النَّهُيُّ عَنْ إضاعةِ المال فإنَّ السَّفِية يُضيعُهُ بسوءِ تصرُّفِهِ فيجبُ الإنكارُ عليهِ بحجرهِ عنَّهُ

قالَ النَّوويُّ: والصَّغيرُ لا ينقطعُ عنَّهُ حُكْمُ اليُّتُمِ بمجرَّدٍ عُلوً السُّنُّ ولا بمجرَّدِ البلوغِ بلُ لا بُدَّ أَنْ يظْهَرَ منْــهُ الرُّشــدُ في دينيهِ ومالِهِ

وقالَ أبو حنيفةً: إذا بلغَ خساً وعشرينَ سنةً يجبُ تسليمُ مالِهِ إليْهِ وإنْ كانَ غيرَ ضابطٍ.

٤ ـ من بلغ خمس عشرة سنة صار له حكمُ الرجالِ

٨٢٦ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: 
الْعُرِضْتُ عَلَى النَّبِيُّ ﷺ يَوْمَ أُحُدِ، وَأَنَا ابْنُ أَرْبَعَ 
عَشْرَةَ سَنَةً فَلَمْ يُجِزْنِي، وَعُرِضْت عَلَيْهِ يَوْمَ الْخَنْدَقِ، وَأَنَا ابْنُ خَمْسَ عَشْرَةً سَنَةً، فَأَجَازَنِي،

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٤٠٩٧)، مسلم(١٨٦٨)]

وَفِي رِوَايَةِ لِلَّنِيْهَقِيُّ [(٤/٦) ) بنحوه]: فَلَمْ يُجِزِنِي وَلَمْ يَرَنِي بَلَفْت. وَصَحْحَة ابْنُ خُزِيْمَةً.

وجْهُ ذِكْرِ الحديثِ هُنا أَنَّ مَنْ لَمْ يبلغْ خَسَ عَشْرَةَ سَنَةً لا تَفَذُّ تَصَرُّفَاتُهُ مَنْ بيع وغيرهِ.

ومعنى قولِهِ «لمُ يُجزني» لمْ يجعلُ لي حُكْمَ الرُّجالِ المُتَقَاتِلينَ في إيجابِ الجهَادِ عليُّ وخروجي معَهُ.

وقولُهُ «فاجازني» أي رآني فيمن يجبُ عليهِ الجِهَـادُ ويـوْذَنُ ِ لَهُ فِي الحروجِ النِّهِ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ من اسْتَكْملَ خمسَ عشرةَ سنةً صارَ مُكَلِّفاً بالغاً لَهُ أَخْكَامُ الرُّجال ومنْ كانَ دُونَهَا فلا ويدلُّ لَهُ قُولُهُ

(قلْت) وَهُوَ احْتِمالٌ بعيدٌ والصَّحابيُّ أعرفُ بما روّاهُ.

ولِمِهِ دليلٌ على أنَّ الحندق كانَتْ سنةَ أربع والقولُ بأنَّهَا سنةً خس يردُهُ هذا الحديثُ ولأنَّهُمْ الجمعوا أنَّ أُحداً كانَتْ سنةَ ثلاثِ

مرد وَعَنْ عَطِيَّةَ الْقُرَظِيِّ رضي اللَّه تعالى عنه قَالَ: (عُرِضْنَا عَلَى النَّبِيُّ ﷺ يَوْمَ قُرَيْظَةَ فَكَانَ مَنْ أَنْبَتَ قُتِلَ، وَمَنْ لَمْ يُنْبِتْ خَلَّى سَبِيلَهُ، فَكُنْت مِمَنْ لَمْ يُنْبِتْ خَلَّى سَبِيلَهُ، فَكُنْت مِمَنْ لَمْ يُنْبِتْ فَخَلَّى سَبِيلِيًّا.

رَوَاهُ الأَرْبَعْسَةُ [أبسسو داود(٤٠٤)، السسبزمذي (١٥٨٤)، السسبزمذي (١٥٨٤)، السساني(٩٥٤٦)، ابن ماجمه(٤٧٨٠)]، وَصَحَحَمُهُ الْبِنُ حَبُّمانْ(٤٧٨٠) وَالْحَاكِمْ(٢٧٣/)، وَقَالَ: عَلَى شَرَطِ الشَّيْخَيْنِ.

(وعن عطيّة القرطيّ عَلَيّه) بضمّ القاف فسراء نسبة إلى بني

(قالَ ﴿ عُرِضْنَا عَلَى النَّبِيِّ ﷺ يَوْمَ قُرْيَظَةً فَكَانَ مَنْ أَنْبَتَ قُلِلَ وَمَنْ لَمْ يُنْبِتْ فَخَلَى سَبِيلِي ﴾ رواهُ الأربعةُ وصحُحة ابنُ حَبَانَ والحَاكِمُ وقالَ على شرطِ الشّيخينِ وَهُوَ كما قالَ إلاَ أَنْهُمَا لَمْ يُخرُجا لعطيّةٍ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّـهُ يحصلُ بالإنبّاتِ البلـوغُ فَتَجـري على منْ أنبَتَ أحْكَامُ الْكَلَّفينَ ولعلّهُ إجماعٌ.

# ٥\_ المرأةُ لا تُعطي إلا يَاذَنِ زُوجِها

٨٢٨ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُهِ رضي الله عنهما أَنْ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: (الا يَجُوزُ الامْرَأَةِ عَطِيَّةٌ إلا بِإِذْنِ زَوْجِهَا).

وَفِي لَفْظٍ ﴿لا يَجُوزُ لِلْمَـزَأَةِ أَمْـرٌ فِي مَالِهَـا إِذَا

مَلَكَ زُوجُهَا عِصْمَتَهَا".

روعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدّهِ أنْ رسولَ اللّهِ قالَ الا يَجُوزُ لامُرَأَةِ عَظِيَةً إلاّ ياذُن رُوجِهَا»).

قَالَ الحَطَّابِيُّ: حمَّلُهُ الأَكْثِرُ على حُسنِ العشرةِ واسْتِطابةِ النَّفْسِ أَو يُحملُ على غيرِ الرَّشيدةِ وقدْ نَبَستَ «عَن النَّبِيُ تَلَيُّكُ أَنَّهُ قَالَ لِلنَّسَاءِ تَصَدَّقْنَ فَجَعَلَتِ الْمَرْأَةُ تُلْقِي الْفُرْطُ وَالْخَاتَمَ وَبِلالٌ يَتَلَقَّهُ بِرِدَائِهِ وَهَذِهِ عَطِيَّةً بِغَيْرٍ إِذْنِ الرَّوْجِ. انْتَهَى

وَهَذَا مَذْهَبُ الْجَمْهُورِ مُسْتَدَلِّينَ بَمْفُهُومَاتِ الْكِتَابِ والسُّنَّةِ

ولم يذْهَبُ إلى معنى الحديثِ إلاَّ طاوسٌ فقـالَ إنَّ المرأةُ محجورةٌ عن مالِهَا إذا كانَتْ مُزوَّجةٌ إلاَّ فيما أذنَ لَهَا فِيهِ الزُّوجُ

وَفَهَبَ مَالِكٌ إِلَى أَنَّ تَصَرُّفَهَا مِنِ الثُّلْثِ.

#### ٦ من تحلُّ له المسألةُ

٨٢٩ وَعَنْ قَبِيصَةَ بْنِ مُخَارِق ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ اللَّهُ الْمَسْأَلَةَ لا تُحِلُ إلاَّ لاَحَدِ وَسُولُ اللَّهِ ﷺ اللَّهُ الْمَسْأَلَةَ لا تُحِلُ إلاَّ لاَحَدِ ثَلاثَةِ رَجُلٍ تَحَمُّل حَمَالَةً، فَحَلَّتْ لَـهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَةً الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَ قِوَاماً مِنْ عَيْس، مَالَهُ فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَ قِوَاماً مِنْ عَيْس، وَرَجُلُ أَصَابَتْهُ فَاقَةً حَتَّى يَقُولَ ثَلاثَةً مِنْ ذَوِي الْحِجَا مِنْ قَوْمِهِ: لَقَدْ أَصَابَتْ فُلاناً فَاقَـةٌ فَحَلَّت لَـهُ الْمَسْأَلَةُ مَنْ ذَوِي الْحِجَا الْمَسْأَلَةُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْلَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالَةُ الْمُنْلِقُلُولُ الْمُنْ الْمُسُلِلَةُ الْمُنَالَةُ الْمُسْلِلِيْ الْمُل

رَوَاهُ مُسْلِمٌ [(١٠٤٤) وتقدم برقم (١١١)].

(وعنْ قبيصةَ بَفَتْحِ القافِ فموحَدةِ فمثنَّاةِ تَحْثِيَةِ فصادٍ مُهْمَلةِ ابنُ مُخارقٍ) بضمَّ الميمِ فخاءً مُعجمةٌ فراءً مَكْسورةٌ

رقالَ قالَ رسولُ اللَّهِ 魔 وإنَّ الْمَسْأَلَة لا تَحِلُّ إلاَّ لاَحَدِ ثَلاِنَةٍ رَجُلُّ تَحَمَّلَ حَمَالَةًه) بِفَتْحِ الحاءِ الْمُهْمَلةِ وَتَخفيفِ الميمِ

(«فَحَلَّتْ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَهَا ثُمَّ يُمْسِكَ وَرَجُلُ أَصَابَتْهُ

جَائِحَةُ الْجَنَاحَتُ مَالَهُ فَخَلَّتُ لَـهُ الْمَسْأَلَةُ حَنَّى يُصِيبَ قِرَاماً مِنْ عَشِي وَرَجُلُ أَصَائِنَهُ فَاقَةً حَنَّى يَقُولَ لَلاَقَةً مِنْ ذَوِي الْحِجَا مِنْ قَوْمِهِ لَقَدْ أَصَائِتُ فُلاناً فَاقَةً فَخَلْتُ لَهُ الْمَسْأَلَةُ اللّهُ مُسلمٌ قَدْ تَصَدَّمَ لِللّهُ إِمَاذَتُهُ مُسلمٌ قَدْ تَصَدَّمَ لِللّهَ لِمَا أَنْ الرَّجلَ الّذي للفظِهِ فِي بابِ قسمةِ الصَّدقَاتِ ولعل إعادتَهُ مُنا أَنْ الرَّجلَ الّذي تَحَلَّلُ حَكْمُ المفلسِ فِي الحَجْرِ عَمْلُ حَكْمُ المفلسِ فِي الحَجْرِ عَلْمُ على عليه بِلْ يُتُرِكُ حَتَّى يسالَ النَّاسَ فيقضي دينَهُ وَهَذا يسْتَقيمُ على القواعدِ إذا لم يَكُنْ قَدْ ضمنَ ذلِكَ المالَ.

# ٩ - كتاب الصُّلْح

قد قسَّمَ العلماءُ الصُّلحَ أقساماً: صُلِحُ المسلم مع الْكَافر والصُّلحُ بينَ الزُّوجينِ

والصُّلحُ بينَ الفتةِ الباغيةِ والعادلةِ

والصُّلحُ بينَ الْمُتَقاضيينِ

والصُّلحُ في الجراحِ كالعفوِ على مال

والصُّلُحُ لقطع الخصومةِ إذا وقعَتْ في الأمىلاكِ والحقوقِ وَهَذَا القِسمُ هُوَ المرادُ هُنا وَهُـوَ الَّـذي يَذْكُرُهُ الفَقَهَـاءُ في بـابِ

### ١ ـ الصلحُ جائزٌ والمسلمون عند شروطِهم

٨٣٠– عَنْ عَمْرِو بْنِ عَوْفٍ الْمُزَنِيُّ رضي اللَّـه تعالى عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «الصَّلْحُ جَائِزٌ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ إِلاَّ صُلْحًا حَرَّمَ حَلالاً أَو أَحَلَّ حَرَامًا وَالْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ، إلاَّ شَرْطاً حَرَّمَ حَلالاً، أو أَحَلُّ حَرَاماً».

رَوَاهُ النَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ(٢٥٣٥)، وَأَنْكَرُوا عَلَيْهِ، لأنَّ رَاوِيَـهُ كَثِيرَ بْسَ عَنْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ عَوْفٍ صَعِيفٌ، وَكَأَنَّهُ اغْتَبَرَهُ بِكُثْرَةِ طُرُقِهِ.

وَقَدْ صَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ(٥٠٩١) رضي اللَّه تعالى

(عن عمرو بن عوفِ المزنيّ ﷺ أنَّ رســولَ اللَّـهِ ﷺ قَـالَ «الصُّلْخُ جَائِزٌ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ إلا صُلْحاً حَرَّمَ حَلالاً أو أَحَلُّ حَرَاماً وَالْمُسْلِمُونَ ﴾) وفي لفظ لأبي داود (٣٥٩٤) ولفظه: المسلمون، من حديث ابي هريرة] «وَالْمُؤْمِنُـونَ عَلَىي شُـرُوطِهِمْ إِلاَّ شَـرْطاً حَرَّمَ خِلالاً أو أَخَلُ حَرَاماً» روَاهُ الـتَرمذيُّ وصحَّحَهُ وأنْكَـروا عليْـهِ لأنَّهُ منْ روايةِ كثير بن عبدِ اللَّهِ بنِ عمرو بنِ عوفٍ وَهُـوَ ضعيفًا) كذَّبَهُ الشَّافعيُّ وَتَرَكَهُ أحمدُ

وفي الميزانِ عن ابنِ حبَّانَ لَـهُ عـنَ أَبِيـهِ عـنَ جـدُو نُسـخةً

وقالَ الشَّافعيُّ وأبو داودَ هُوَ رُكُنٌّ منْ أَرْكَانِ الْكَذَبِ واغْتَذرَ المصنّفُ عن التّرمذيُّ بقولِهِ ﴿وَكَأَنُّهُ اعْتَـبرَهُ بِكَـشرةِ طُرْقِهِ وقدْ صحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ منْ حديثِ ابي هُريرةَ)

#### فِيهِ مسالتان:

الأولى في احْكَـامِ الصُّلـحِ وَهُـوَ أَنَّ وَضَعَهُ مُشـرُوطٌ فِيـــهِ المراضاةُ لقولِهِ «جائزٌ» أَيْ أَنَّهُ لَيسَ مُحُكِّم لازمٍ يقضي بِــهِ وإنْ لمْ يرضَ بِهِ الحُصمُ وَهُوَ جَائزٌ أَيضاً بِينَ غَيْرِ المُسلمينَ مِن الْكُفَّارِ فَتُعْتَبرُ أَخْكَامُ الصَّلْحِ بِينَهُمْ.

وإنَّما خُصُّ المسلمونَ بالذِّكْرِ لأنَّهُم المُعْسَبرونَ في الخطاب المنقادونَ لأحْكَامِ السُّنَّةِ والْكِتَابِ.

وظَاهِرُهُ عُمومُ صحَّةِ الصُّلحِ سواءٌ كانَ قبلَ اتَّضـاحِ الحـقُّ للخصم أو بعدَّهُ، ويبدلُ لـــــلأوُّلِ قصَّمةُ الزُّبــيرِ والأنصــــاديُّ [البعاري(٢٧٠٨)، مسلم(٢٣٥٧)] فإنَّهُ ﷺ لَمْ يَكُنْ قَدْ أَبِسَانَ للزُّبَسِرِ مَا اسْتَحَقُّهُ وَامْرَهُ أَنْ يَاخِذَ بِعَضَ مَا يَسْتَحَقُّهُ عَلَى جِهَـةِ الإصلاحِ فلمًا لم يقبل الأنصاريُ الصُّلحَ وطلبَ الحقُّ أبانَ رسولُ اللَّهِ عَلَمْ للزُّبيرِ قدرَ ما يسْتَحقُّهُ كذا قالَ الشَّارحُ.

والثَّابِتُ أَنْ هَذَا لِيسَ مِن الصُّلْحِ مِعَ الإنْكَارِ بِلْ مِن الصُّلح معَ سُكُوتِ المدُّعي عليهِ وَهِيَ مسألةٌ مُسْتَقَلَّةٌ وذلِكَ لأنَّ الزُّبيرَ لمْ يَكُنْ عالمًا بالحقُّ الَّذي لَهُ حَتَّى يدَّعِهِ بــالصُّلح بــلْ هـــذا أوَّلُ التَّشريعِ في قدرِ السُّقيا والتَّحقيقُ أنَّـهُ لا يَكُـونُ الصُّلـحُ إلاًّ هَكَذَا وَأَمَّا بَعَدَ إِبَانَةِ الْحَقُّ للخصم فإنَّمَا يَطَلُّبُ مَنْ صَاحِبِ الحَقُّ أو يَتَّرُكُ لخصمِهِ بعضَ ما يسْتَحقُّهُ.

وإلى جوازِ الصُّلحِ على الإنْكَارِ ذَهَبَ مــالِكُ وأحمـدُ وأبــو حنيفةَ وخالفَ في ذلِـكَ الْهَادويَّـةُ والشَّـافعيُّ، وقــالوا: لا يصـحُّ الصُّلحُ مع الإنكار.

ومعنى عدمٍ صحَّتِهِ أنْ لا يطيبُ مالُ الخصـمِ مـعَ إنْكَـارِ المصالح وذلِكَ حيثُ يدُّعـي عليَّهِ آخرُ عيناً أو ديناً فيصـالحُ ببعضِ العينِ أو الدَّينِ معَ إنْكَارِ حصمِهِ فإنَّ الباقيَ لا يطيبُ لَـهُ بلُ بجبُ عليْهِ تسليمُهُ لقولِهِ ﷺ الا يَجلُ مَانُ امْرِيْ مُسْـلِمِ إلاّ

بطِيبَةٍ مِنْ نَفْسِهِ، [احمد (٧٢/٥].

وقوله تعالى ﴿عَنْ تَرَاض﴾ [النساء: ٢٩].

وأجيبَ بَأَنْهَا قَدْ وَقَعَتْ طَيْبَةُ النَّفْسِ بِالرَّضَا بِالصَّلْحِ وعَقَـدُ الصَّلْحِ قَدْ صَارَ فِي حُكْمِ عَقْدِ المعاوضةِ فَيحلُ لَهُ مَا بَقِيَ

(قلت) الأولى أنْ يُقالَ إنْ كانَ المدّعي يعلمُ أنْ لَهُ حقّاً عند خصمهِ جاز لَهُ قبضُ ما صُولح عليه وإنْ كان خصمُهُ مُنكِراً، وإنْ كان يدّعي باطلاً فإنه يُحرُمُ عليه الدّعوى واخدُ ما صُولح به والمدّعى عليه إنْ كان عنده حق يعلمهُ وإنّما يُنكِرُ لغرض وجبَ عليه تسليمُ ما صُولح به عليه، وإنْ كان يعلمُ أنّه ليسَ عُندهُ حق جاز لَهُ إعطاء جُزه منْ مالِه في دفع شجارِ غريم واذيّيه، وحرم على المدّعي اخذهُ

وَبِهَا الْمِنْتُمَا الْأَدَلَةُ فَلَا يُقَالُ: الصَّلْحُ عَلَى الْإِنْكَارِ لَا يَصِحُّ وَلَا أَنَّهُ يَصِحُّ عَلَى الْإِطْلَاقِ بِلْ يُفْصِلُ فِيهِ.

(المسالة الثانية) ما أفادَهَا قولُهُ «وَالْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ» - أيْ ثابتُونَ عليْهَا واقفونَ عندَهَا.

وفي تعديَّتِهِ بـ«على» ووصفِهمْ بالإســـلامِ أو الإيمــانِ دلالــةٌ على عُلوٌ مرتَبَتِهِمْ، وأنَّهُمْ لا يُخلُونَ بشروطِهِمْ.

وفِيهِ دلالةً على لُـزومِ الشَّـرطِ إذا شـرطَهُ المسـلمُ إلاً مـا اسْتَنَاهُ فِي الحديثِ.

وللمفرّعينَ تفاصيلُ في الشُّروطِ وَتَقاسيمُ منْهَا ما يصحُّ ويلزمُ حُكْمُهُ ومنْهَا ما لا يصحُّ ولا يلزمُ ومنْهَا ما يصحُّ ويـــلزمُ منهُ فسادُ العقدِ وَهِيَ هُنالِكَ مبسوطةً بعللٍ ومناسبَاتٍ وللبخاريُّ في كِتَابِ الشُّروطِ تفاصيلُ كثيرةً معروفةً.

وقولُهُ "إِلاَّ شَرْطاً حَرَّمَ حَلالاً» وذلِكَ كاشتِراطِ البائعِ أَنْ لا يطأ الأمةَ «أو أحلَّ حراماً» مثلَ أنْ يشتَرطَ وطءَ الأمــةِ الَّتِي حرَّمَ اللَّهُ عليْهِ وطأمًا.

٢- لا يمنع جارٌ جارُه أن يغرزَ حشبةً في جدارِه

٨٣١ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنْ النَّبِيُّ اللَّهِ قَالَ: «لا يَمْنَعُ جَارٌ جَارَهُ أَنْ يَغْرِزَ خَشَبَةً فِسِي جِدَارِهِ ثُمَّ

يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ: مَالِي أَرَاكُمْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ؟ وَاللَّهِ لأَرْمِينَ بِهَا بَيْنَ أَكْتَافِكُمْ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٤٦٣)، مسلم(١٦٠٦)].

روعن أبي هُريرةَ ﷺ أنَّ النَّبيُّ ﷺ قَالَ: لا يمنعُ) يُسروى بالرُّفع على الحبر والجزم على النَّهي

رجارٌ جارَّهُ أَنْ يَعْمِزُ حَشَبَةً) بِالإَفْرَادِ وَفِي لَفَـظِ فَحَشَـبَهُهُ بالجمع

رَفِي جدارِهِ ثُمَّ يقولُ أبو هُريرةَ: مالي أرَاكُمْ عَنْهُمَا مُعرضينَ واللهِ لارمينُ بِهَا بينَ أكْتَافِكُمْ، بالتَّاءِ جمعُ كَيْفٍ (مُتَّفَقٌ عليْهِ)

وفي لفسط لأبسي داود(٣٦٣٤) "فَنَكَّسسوا رُووسَسهُمْ" ولأحدَر(٢٤٠/٢) حينَ حدَّتُهُمْ بذلِكَ فطأطنوا رُءوسَهُمْ.

والمرادُ المخاطبونَ وَهَذا قالَهُ أَبُو هُرِيرةَ أَيَّامَ إِمَارَتِهِ على المُدينةِ في زمنِ مُروانَ فإنَّهُ كانَ يسْتَخلفُهُ فِيهَا فالمخاطبونَ مُمَنْ يُجوزُ أَنْهُمْ جَاهِلُونَ بَدلِكَ وليسوا بصحابةٍ.

وقمة روى أحمدُ(٣١٣/١) وعبدُ الـرُّزُاقِ منْ حديثِ ابـنِ عبَّاسِ «لا ضَرَرَ وَلا ضِرَارَ وَلِلرَّجُلِ أَنْ يَضَعَ خَشَبَةً فِــي حَــائِطِ جَارِهِ»

والحديثُ فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ ليسَ للجارِ أنْ بمنعَ جَـَّارُهُ مَـنْ وضع خشبةٍ على جدارِهِ وأنَّهُ إذا امْتَنعَ عنْ ذلِكَ أُجبرَ لأنَّهُ حقًّ ثابِتٌ لجارِهِ.

وإلى هذا ذُهَبَ أحمدُ وإسحاقُ وغيرُهُمَا عملاً بالحديث.

وَذَهَبَ إِلَيْهِ الشَّافِعِيُّ فِي القديمِ، وقضى بِهِ عُمرُ فِي أَيَّـامٍ وُفور الصَّحابةِ

وقال الشّافعيُّ: إنَّ عُمرَ لَمْ يُخالفُهُ أحدٌ من الصَّحابِةِ: وَهُسوَ فيما روَاهُ مالِكٌ [والوطاله (ص٤٦٤)] بسند صحيح: أنَّ الضَّحَّاكَ بن خليفة سالَهُ مُحمَّدُ بنُ مسلمة أنْ يسوق خليجاً لَهُ فيجريهِ في أرض لحمَّد بن مسلمة فاشتنع فكلَّمَهُ عُمرُ في ذليكَ فالجي فقال: واللهِ لتَمرُنْ بهِ ولوْ على بطنِك؛ وَهَذا نظيرُ قصَّة حديث أبي هُريرة وعمَّمة عُمرُ في كُلُّ ما يُمتَاجُ الجارُ إلى الانتِفاع بهِ من دار جارِهِ وارضِهِ.

وَدَهَبَ آخرونَ إلى أنَّهُ لا يجـوزُ انْ يضـعَ خشـبةً إلاَّ بـإذنِ جارهِ فإنْ لمْ ياذنْ لمْ يجزْ.

قالوا: لأنَّ أدلَّةَ «لا يَجِلُّ مَالُ امْـرِئِ مُسْـلِمٍ إلاَّ بِطِيبَـةٍ مِـنْ نَشْـيهِ تمنعُ هذا الحُكْمَ فَهُوَ لِلتَّنزيهِ.

وأجببَ عنْهُ بما قالَ البِيْهَقيُّ: لمْ نجدُ في السُّننِ الصَّحيحةِ مــا يُعارضُ هذا الحُكْمَ إلاَّ عُمومَات لا يُنكِرُ أنْ يخصُّها.

وقد حملَهَا الرَّاوي على ظَـاهِرِهِ من النَّحريمِ وَهُـوَ أَعلمُ بِالمَرادِ بدليلِ قولِهِ "مالي أرَاكُمْ عنْهَا مُعرضينَ» فَإِنَّهُ اسْتِنْكَارُ لاعراضِهِمْ دالً على أنْ ذلِكَ لِلتَّحريمِ.

قَالَ الخَطَّابِيُّ: معنى قولِهِ "بينَ أَكَتَــافِكُمْ" إِنْ لَمْ تَقبلُوا هــذا الحُكْمَ وَتَعملُوا بِهِ راضينَ. لأجعلنُهَــا أي الخشبةَ على رقابِكُمْ كارهِينَ: قالَ: وأرادَ بذلِكَ المبالغةَ

(قلْت) والَّذي يَتَبادرُ انَّ المرادَ لاَرمينَّ بِهَــا أَيْ هَــٰذِهِ السُّـنَّةُ المَامورَ بِهَا بِينَكُمْ بلاغاً لما تحمَّلته مَنْهَا وخروجاً عنْ كَتْمِهَا وإقامةِ الحجَّةِ عَلَيْكُمْ بِهَا.

# ٣- تحريمُ مالِ المسلم إلاَّ بطيبِ نفسٍ

٨٣٢ - وَعَنْ أَبِي حُمَيْدِ السَّاعِدِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: قَالَ يَجْلُ لاَمْرِئِ أَنْ يَالْخُذُ عَصَا أَخِيهِ بِغَيْرِ طِيبِ نَفْسٍ مِنْهُ".

رَوَاهُ ابْنُ جِبَّانْ(٩٧٨هـ) وَالْحَاكِمُ فِي صَحِيحَيْهِمَا.

وفي الباب إحاديثُ كثيرةٌ في معنَّاهُ.

أخرجَ الشَّيخانِ [البخاري(٢٤٣٥)،مسلم(١٧٢٦) من حديث عبد الله بن عمر عن حديث عُمرَ «لا يَحْلِبَنَّ أَحَدٌ مَاشِيَةَ أَحَـدٍ بِغَيْرِ إِنْفِهِ».

وَاخْسَسْرِجَ أَبِسَسُو دَاود(٥٠٠٣) وَالْسَسَتْرَمَدَيُّ (٢١٦٠) وَالْسِسَتْرِمَدَيُّ (٢١٦٠) وَالْبَيْهَقَيُّ (١٠٠/٦) مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ السَّائِبِ بِنِ يَزِيدُ عَسَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُهِ بِلْفَظِ «لا يَأْخُذُ أَخَدُكُمْ مَتَاعَ أَخِيهِ لاعِبَا وَلا جَادَاً»

والأحاديثُ دَالَةٌ على تحريمٍ مالِ المسلمِ إلاَّ بطيبةِ منْ نفسِهِ وإنْ قلَّ والإجماعُ واقعٌ على ذلك.

وإيرادُ المصنّف لحديثِ أبي حُميدٍ عقيبَ حديثِ أبي هُريرةَ إشارةً إلى تأويلِ حديثِ أبي هُريرةَ وأنّهُ محمولٌ على التّنزِيهِ كمـا هُوَ قولُ الشّافعيُّ في الجديدِ

ويردُ عليْهِ أَنَّهُ إِنَّمَا عِنَّاجُ إِلَى التَّاوِيلِ إِذَا تَعَذَّرَ الجَمْعُ وَهُـوَ هُنا مُمْكِنَّ بِالتَّخصيصِ، فإنَّ حديثَ أبسي هُريرةَ خاصُّ وَيَلْمُكَ الاَدَّلَةُ عامَّةٌ كما عرفْتَ وقدْ أُخسرجَ من عُمومِهَا أشبياءُ كثيرةً كاخذِ الزَّكَاةِ كُرْهاً وَكَالشَّفعةِ وإطعامِ المضطرُّ ونفقةِ القريبِ للعسرِ والزَّوجةِ وَكَثيرِ منَ الحقوقِ الماليَّةِ الَّتِي لا يُخرجُهَا المالِكُ برضاهُ فإنَّهَا تُوخذُ منهُ كُرْها، وغرزُ الخشبةِ منْهَا على أَنَّهُ مُجسرَّدُ النِّفاعِ والعِينُ باقيةً.

# • ١ - كتابُ الحوالةِ والضَّمان

بفتح الحاء وقدْ تُكْسرُ.

حقيقَتُهَا عِندَ الفقَهَاء: نقلُ دين منْ ذمَّةٍ إلى ذمَّةٍ.

واخْتُلفوا هلْ هيَ بيعُ دينِ بدينِ رُخْصَ فِيــهِ وأخـرجَ صن النَّهِي عن بيع الدَّين بالدِّين أو هيّ اسْتِيفاءً.

وقيلَ: هيَ عقدُ إرفاق مُسْتَقلُ ويشْتَرطُ فِيهَا لفظُهَا ورضا المحيل بلا خلاف والحالُ عند الأكثرِ والحالُ عليهِ عنمة البعضِ، وَتُماثلُ الصُّفَاتِ وأنْ تَكُونَ فِي الشِّيء المعلوم.

ومنْهُمْ منْ حصَّهَا بما دُونَ الطَّعامِ لأنَّهُ بيــعُ طعــامٍ قبــلَ أنْ

### ١ ــ مَطْلُ الغنيِّ ظُلمُ

٨٣٣ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رضي اللَّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿مَطْلُ الْغَنِيِّ ظُلْمٌ، وَإِذَا أُتَّبِعَ أَحَدُكُمْ عَلَى مَلِيء فَلَيْتَبِعْ).

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٢٨٧)، مسلم(١٥٦٤)].

وَفِي رَوَايَةٍ لأَحْمَدَ (٢٧/٧ع) دَوَمَنْ أَحِيلَ فَلْيَحْتَلْهِ.

(عن أبي هُريرةَ ضَيُّهُ قالَ قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: مطلُ الغنيِّ) إضافةً للمصدر إلى الفاعل أيْ مطلُ الغنيُّ غريمَـهُ، وقيلَ إلى المفعول أي مطلُ الغريم للغنيُّ.

(ظلمٌ) وبالأولى مطلُّهُ الفقيرَ

(وإذا أُنْسِعَ) بضمَّ الْهَمْرَةِ وسُكُونِ المُثْنَاةِ الفوقيَّةِ وَكَسرِ

(أحدُكُمْ على مليء) مأخوذٌ من المــــلاء بــالْهَمْزةِ يُقــالُ ملــقَــ الوُّجلُ أي صارَ مليناً

(فليُعْبِغ) بإسْكَان المُثَاةِ الفوقيَّةِ أيضاً مبنيٌّ للمجهُّول كالأوَّل أي إذا أحيلَ فليختَلُ (مُتَّفقٌ عليه).

دلُّ الحديثُ على تحريم الطللِ من الغنيُّ، والمطلُ هُـوَ

المدافعةً.

والمرادُ هُنا تَاخيرُ ما اسْتُحقُّ أداؤُهُ بغير عُذر منْ قادر على الأداء والمعنى على تقدير أنَّهُ من إضافةِ المصدرِ إلى الفاعلِ أنَّـهُ يحرمُ على الغنيُّ القادرِ أنْ يمطلَ بـالدُّينِ بعـدَ اسْتِحقاقِهِ مخـلافـــ

ومعنَّاهُ على التَّقديرِ النَّاني أنَّهُ يجِبُ وفاءُ الدَّيــنِ ولـوْ كــانَّ مُسْتَحَقُّهُ عَنيًّا فلا يَكُونُ غَنَاهُ سبباً لِتَاخير حقَّ بِ، وإذا كـانُ ذلِكَ في حقِّ الغنيِّ ففي حقُّ الفقير أولى.

ودلُّ الأمرُ على وُجوبِ قبول الإحالةِ وحملُهُ الجمهُورُ على الاستِحبابِ ولا أدري ما الحاملُ على صرفِهِ عنْ ظَاهِرِهِ، وعلى الوجوب حملَةُ أَهْلُ الظَّاهِر

وَتَقَدَّمَ البحثُ في انَّ المطلِّ كبيرةٌ يفسنُ صاحبُهُ فلا نُكَرِّرُهُ.

وإنَّما اخْتَلَفُوا هُلُّ يَفْسَقُ قَبَلُ الطُّلْبِ أَوْ لَا بُدُّ مَنْهُ وَالَّـٰذِي يُشعرُ بهِ الحديثُ أَنَّهُ لا بُدُّ مِن الطَّلبِ لأنَّ المطلِّل لا يَكُونُ إلاَّ معَهُ، ويشملُ المطلُ كُلُّ منْ لزمَهُ حقٌّ كـالزُّوجِ لزوجَتِهِ والسُّيُّكُ

ودلُ الحديثُ بمفهَّوم المخالفةِ أنَّ مطلَ العاجز عن الأهاء لا يدخلُ في الظُّلم ومنْ لا يقولُ بالمُفهُوم يقولُ لا يُسحَّى العماجرُ المعسرَ لا يُطالبُ حَتَّى يُوسرُ.

قالَ الشَّافعيُّ: لو جازَمت مُؤاخذَتُهُ لَكَانَ طَالمًا، والفرضُ أَنَّهُ لِسَ بِطَالِم لِعجزِهِ ويؤخذُ منه أنَّهُ إذا تعذَّرُ على الحالِ عليه التُسليمُ لفقر لم يَكُن للمختَال الرُّجوعُ على الحيل لأنَّهُ لو كمانَ لَهُ الرُّجوعُ لَمْ يَكُنُ لاشْتِواطِ الْغَني فائدةً فلمَّا شرطَهُ الشَّارِعُ عُلْمَ أنَّهُ انْتَقَلَ انْتِقَالاً لا رُجوعَ لَهُ كَمَا لَوْ غُوَّضَ فِي دَيْنِهِ بَعُوضٍ فُسمٌّ تلف العوض في يد صاحب الدين.

وقالَت الحنفيَّةُ يرجعُ عندَ التَّعندُر وشَبَّهُوا الحوالةَ بالضَّمَانِ. وأمَّا إذا جَهِلَ الإفلاسَ حالَ الحوالةِ فلَهُ الرُّجوعُ

### ٢ ـ جواز تحمُّلُ الدين عن المَدين

٨٣٤ - وَعَنْ جَابِر رضي اللّه تعالى عنه قال: «تُونِّي رَجُلٌ مِنَا فَعَسَّلْنَاهُ وَحَنَطْنَاهُ وَكَفَّنَاهُ، ثُمُ أَتَيْنَا بِهِ رَسُولَ اللّهِ ﷺ، فَقُلْنَا: تُصلّي عَلَيْهِ؟ فَخَطَا خُطَى، ثُمَّ قَالَ: أَعَلَيْهِ دَيْنَ؟ فَقُلْنَا: دِينَارَان، فَالنَّمَرَف، فَتَحَمَّلُهُمَا أَبُو قَتَادَةً فَأَتَيْنَاهُ، فَقَالَ أَبُو قَتَادَةً: الدينارَان عَلَيْ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: حَقَّ الْغَرِيمِ، وَبَرِئَ مِنْهُمَا الْمَيُّتُ؟ قَالَ: نَعَمْ فَصَلَّى عَلَيْهِ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ(٣٣٠/٣٣) وَأَبُو دَاوُد(٣٣٤٣) وَالنَّسَانِيُّ (١٩/٤)، وَصَحْحَهُ ابْنُ جَبَاد(٤٣٠٣) وَالْحَاكِمُ(٥٨/٢م).

(وعن جابر ﷺ قالَ (تُوكِّي رَجُلُ مِنَّا فَفَسَّلْنَاهُ وَخَطْنَاهُ وَكَفَّنَاهُ ثُمُّ أَنْنَا بِهِ رَسُولَ اللهِ ﷺ فَقُلْنَا تُصَلِّي عَلَيْهِ، فَخَطَا خُطًى ثُمُّ قَالَ: عَلَيْهِ دَيْنٌ: قُلْنَا: دِينَارَانِ فَانْصَرَفَ،) أيْ عن الصّلاةِ عليْهِ.

(الْقَنَحَمُلُهُمَا أَبُو قَنَادَةً فَآلَيْنَاهُ فَقَالَ أَبُـو قَنَادَةً اللَّيْنَارَانِ عَلَى اللَّيْنَارَانِ عَلَى فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حَقَّ الْغَرِيمِ ) منصوبٌ على المصدرِ مُؤكَّدٌ للضمونِ قولِهِ "الدُّينارانِ على " أيْ حقٌ عليْكَ الحقُ وثبَتَ عليْكِ لمضمونِ قولِهِ "الدُّينارانِ عليَ" أيْ حقٌ عليْكَ الحقُ وثبَتَ عليْكِ وَكُنْتَ غَرِيمًا.

(﴿وَبَرِئَ مِنْهُمَا الْمَيْتُ قَالَ نَعَمْ فَصَلَّى عَلَيْهِۥ رَوَاهُ احمدُ وابــو داود والنّسانيُّ وصحَّحَةُ ابنُ حبَّانَ والحَاكِمُ.

وأخرجَهُ البخاريُّ(٢٢٨٩) من حديث سلمة بن الأكُوعِ إلا أَنْ في حديثِهِ «ثلاثية دنانيرَ» وكَذليك أخرجَهُ أبو داود(٣٣٤٣) والطَّبرانيُّ [«الكبير» (٣١/٧)] وجمع بينهُ وبينَ قولِيهِ «ديناران» أنَّ في حديثِ الْكِتَابِ أَنْهُمَا كانا دينارين وشطراً فمن قال ثلاثة جبر الْكسر ومن قال «ديناران» الغاه أو كان الأصل ثلاثة فقضى قبل مرتِهِ ديناراً فمن قال «ثلاثةً» اعتبر أصل الدينِ ومن قال «ديناران» اعتبر ألباقي.

ويختَملُ أَنَّهُمَا قَصَّتَانِ وَإِنَّ كَانَ بِعَيْداً.

وفي رواية الحَاكِمِ أَنَّهُ ﷺ جعلَ إذا لقيَ أبا قَسَادةً يقولُ: "مَا صَنَعَتِ الدِّينَارَانِ حَتَّى كَانَ آخِرَ ذَلِكَ أَنْ فَالَ قَضَيْتُهمَا يَـا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ الآنَ بَرَدَتْ جَلْدَتُهُ».

وَرَوَى الدَّارِقطِنِيُّ (٤٧/٣) مِنْ حديثِ عليٌ عليه السلام الكَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَشَظُّ إِذَا أَتِي بِجِنَازَةِ لَمْ يَسْأَلُ عَنْ شَنَيْ مِنْ عَمَلِ الرَّجُلِ وَيَسْأَلُ عَنْ دَيْنِهِ فَإِنْ قِيلَ: عَلَيْهِ دَيْنٌ كَفَ وَإِنْ قِيلَ: عَلَيْهِ دَيْنٌ كَفَ وَإِنْ قِيلَ: لَيْسَ عَلَيْهِ دَيْنٌ صَلَّى، فَأَتِي بِجِنَّازَةٍ فَلَمَّا قَامَ لِيُكَبِّرَ سَأَلَ: هَلْ عَلَيْهِ دَيْنٌ وَقَالُوا: دِينَازَان فَعَدَلُ عَنْهُ فَقَالَ عَلِيقٍ: هُمَا عَلَيْ يَا وَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَهُو بَرِيءٌ مِنْهُمَا فَصَلَّى عَلَيْهِ ثُمْ قَالَ: جَزَاكَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَهُو بَرِيءٌ مِنْهُمَا فَصَلَّى عَلَيْهِ ثُمْ قَالَ: جَزَاكَ اللَّهُ حَيْرةً وَقَكُ اللَّهُ رَهَانَكَ ﴾ \_ الحديث

قالَ ابنُ بطَّال: ذَهَبَ الجمْهُورُ إلى صحَّةِ هذِهِ الْكَفالـةِ عـن النَّتِ ولا رُجوعَ لَهُ في مالِ النَّيتِ

وفي الحديث دليل على أنه يصحُ ان يُحتَمَّل الواجبَ غيرُ من وجبَ عليهِ وانَّهُ ينفعُهُ ذلِكَ ويدلُّ على شدَّةِ أَمْرِ اللَّيْنِ فَإِنَّهُ عَلَى الصَّلاةَ عليهِ لأَنْهَا شفاعةٌ وشفاعتُهُ مقبولةٌ لا تُردُّهُ والدَّينُ لا يسقطُ إلاَّ بالتَّاديةِ

وفي الحديث دليلٌ على أنْهُ لا يَكَتَفي بالظَّاهِرِ من اللَّفظِ بلْ لا بُـدٌ للحَـاكِم في الإلـزامِ بـالحقِّ مــنْ تحقُــتِ الفــاظِ العقــودِ والإقرارَاتِ.

وانَّهُ إذا ادَّعى منْ عليهِ الحُكُومَةُ أَنَّـهُ قصــدَ بـاللَّفظِ معنَّـى يختَّملُ، وإنْ بعدَ الاختِمالُ لا يُحْكَمُ عليْهِ بظَاهِرِ اللَّفظِ وعطــفَ «وبرئَ منْهُمَّا اللَّبَتُ» على ذلِكَ عَا يُؤيَّدُ هذا المعنى المستَنبطَ

#### ٣ ـ قضاءُ النبي ﷺ الدين عن الميت

- مَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه وأنْ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْهِ كَانَ يُؤْتَى بِالرَّجُلِ الْمُتَوَفَّى عَلَيْهِ اللّهُ يَشْ كَانَ يُؤْتَى بِالرَّجُلِ الْمُتَوَفَّى عَلَيْهِ اللّهُ يَنْ فَضَاء؟ فَإِنْ حَدَثَ أَنَّهُ تَرَكَ لِنَيْنِهِ مِنْ قَضَاء؟ فَإِنْ حَدَثَ أَنَّهُ تَرَكَ وَفَاءٌ صَلَّى عَلَيْهِ، وَإِلاَّ قَالَ: صَلَّوا عَلَى صَاحِبِكُمْ فَلَمَّا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْفُتُوحَ قَالَ: أَنَا أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ، فَمَنْ تُوفِي عَلَيْهِ دَيْنَ فَعَلَيْ قَطَلُهُ عَلَيْهِ وَيْنَ فَعَلَيْ قَطَلُهُ عَلَيْهِ وَيْنَ فَعَلَيْ قَطَلُهُ وَهُونَى عَلَيْهِ وَيْنَ فَعَلَيْ فَعَلَيْ قَطَلُهُ وَهُونَى عَلَيْهِ وَيْنَ فَعَلَيْ فَعَلَيْ قَطَلُوهُ وَهُونَا وَالْوَلَى اللّهُ عَلَيْنَا وَالْمُؤْمِنِينَ فَوْنَا وَهُونَا وَالْمُؤْمِنِينَ فَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُونَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنُونَا وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِنَا وَالْمُؤْمِلُونَا وَالْمُ

مُثَفَقٌ عَلَيْهِ[البخاري(٢٢٩٨)، مسلم(١٣١٩)]. وَفِي رِوَايَةٍ لِلْبُخَارِيُّ (٣٧١ه) وَلَمَنْ مَاتَ وَلَمْ يُتُولُا وَلَاءًه. وما لمْ يُكَلِّفُهُ اللَّهُ إِيَّاهُ قطُّ؟.

وأجازَ الْكَفَالةَ بالوجْو جماعةٌ منَ العلماءِ واسْتَدَلُوا بأنَّهُ ﷺ كُفَلَ فِي تُهْمَةٍ.

قال: وَهُوَ خَبْرٌ باطلٌ لاَنَّهُ منْ روايةِ إبرَاهِيمَ بنِ خُثيــم بـنِ عرَاكِ وَهُوَ وآبُوهُ في غايةِ الضَّعفِ لا تجوزُ الرَّوايةُ عَنْهُمَا.

ثُمُّ ذَكَرَ آثاراً عنْ عُمرَ بن عبدِ العزيزِ وردَّهَا كُلُّهَا بأَنْهَا لا حُجَّةَ فِيهَا إذ الحجَّةُ في كلامِ اللَّهِ ورسولِهِ لا غيرُهُ، وَهَنهِ الآثـارُ قدْ سردَهَا في الشُّرح. وفي رواية للبخاري فمن مَاتَ ولم يَتُولُكُ وَفَاءً) إيرادُ المصنَّفِ لَهُ عقيبَ الَّذِي قبلَهُ إِشَارةً إِلَى اللَّهُ ﷺ نُسخَ ذَلِكَ الحُكُمُ لمَّا فَيْحَ عليهِ عَلَيْهِ وَاتَّسعَ الحَالُ بِتَحمُّلِهِ الدَّيُونَ عن الأمرَاتِ فظَاهِرُ قولِهِ (فعليَّ قضاؤُهُ) أنَّهُ يجبُ عليْهِ القضاءُ وَهَلْ هُوَ مَنْ خالصِ مالِهِ أو من مال المصالح مُختَملٌ.

قَالَ ابنُ بطَّال: وَهَكَذَا يلزمُ المُتُولِّي لأمرِ المسلمينَ أَنْ يَفْعَلُهُ فيمنْ مَاتَ وعليْهِ دينٌ فإنْ لمْ يَفْعَلْ فالإثْمُ عَلَيْهِ.

وقدْ ذَكَر الرَّافعيُّ في آخرِ الحديسثِ: «قِيـلَ يَـا رَسُـولَ اللَّـهِ وَعَلَى كُلُّ إِمَامٍ بَعْدَك؟ قَالَ: وَعَلَى كُلُّ إِمَامٍ بَعْدِي.

وقله وقع معنَّاهُ في الطَّبرانيُّ الْكَبِيرِ(٢٤٠/٦) مَنْ حديثِ زاذانَ عنْ سلمانَ قالَ «أَمْرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَفْدِيَ سَبَايَا الْمُسْلِمِينَ وَنُعْطِي سَائِلَهُمْ ثُمُّ قَالَ: مَنْ تَرَكَ مَالاً فَلِوَرَثَتِهِ وَمَنْ تَرَكَ دَيْناً فَعَلَيُّ وَعَلَى الْوُلاةِ مِنْ بَعْدِي فِي بَيْتِ مَالِ الْمُسْلِمِينَ».

وفِيهِ راوِ مَتْرُوكٌ ومُتَّهُمَّ.

### ٤ ـ لا كفالةَ في حَدُّ

٨٣٦ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبِ عَـنْ أَبِيهِ عَـنْ جَدُّهِ. جَدُّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لا كَفَالَةَ فِي حَدُّه.

رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ بِإِسْنَادِ ضَعِيفِ(٧٧/٦).

وقالَ: إنَّهُ مُنْكُرّ

وَهُوَ دليلٌ على أنَّهُ لا تصحُّ الْكَفالةُ في الحدُّ.

قَالَ ابنُ حزمٍ: لا تجوزُ الضَّمانةُ بالرجْءِ أَصلاً لا في مـال ولا حدٌ ولا في شيءٍ منَ الأشياءِ لأنَّهُ شرطٌ ليسَ في كِتَابِ اللَّـهُ فَهُوَ باطلٌ.

ومِنْ طريقِ النَّظرِ الْ نسالَ منْ قبالَ بصحَّتِهِ عمَّنْ تَكَفَّلَ بالرَّجْهِ فَعَلَ اللَّهُ اللَّ

أَمْ تَتْرُكُونَهُ فقدْ ابطلْتُم الضَّمانَ بالوجْهِ؟.

أَمْ تُكَلِّفُونَهُ طَلَبَهُ فَهَذَا تَكُلُّيفُ الحرجِ ومَا لَا طَاقَّةً لَـهُ بِـهِ

# ١١ ـ كتابُ الشَّركَةِ

بَفَتْحِ أُولِهِ وَكَسرِ الرَّاءِ وِبِكَسرِهِ مَعَ سُكُونِهَا وَهِيَ بَضَمُّ الشَّينِ: اسمٌ للشَّيءِ المشترَكِ.

والشَّرِكَةُ: الحالةُ الَّتِي تحدثُ بالاخْتِيـارِ بِـينَ اثنـينِ فصــاعداً وإنْ أُريدَ الشَّرِكَةُ بينَ الورثةِ في المالِ الموروثِ حُدْفَتْ بالاخْتِيارِ.

والوَكَالَةُ بَفَتْحِ الواوِ وقدْ تُكْسُرُ مصدرُ وَكُلِّ مُشدَّداً بمعنى التَّفويضِ والحفظِ، وَتُخفَّفُ فَتَكُونُ بمعنى التَّفويضِ

وَهِيَ شرعاً: إقامةُ الشُّخصِ غيرَهُ مقامَ نفسِهِ مُطلقاً ومقيَّداً

### ١ - شرُّ الخيانةِ في الشركةِ

٨٣٧ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: ﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: ﴿ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا ثَالِتُ الشَّرِيكَيْنِ مَا لَمْ اللَّهِ عَنَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا ع

رُوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٣٨٣) وَصَخَّحَهُ الْحَاكِمُ(٢/٢٥).

وأعلَّهُ ابنُ القطَّانِ بالجَهْلِ بحالِ سعيدِ بنِ حَبِّـــانَ وقـدْ روَاهُ عنْهُ ولدُهُ أبو حيَّانَ بنُ سعيدٍ.

لَكِنْ ذَكَرَهُ ابنُ حَبَّانَ فِي النَّقَاتِ وذَكَرَ أَنَّهُ روى عنْــهُ الحارثُ بنُ شريدِ.

إلاَّ أَنَّهُ أَعَلَّهُ الدَّارِقطنيُّ(٣٥/٣) بالإرسالِ فلمْ يذْكُـرْ فِيـهِ أَبِـا هُريرةَ وقالَ إِنَّهُ الصَّوابُ.

ومعنى أنَّ اللَّـهَ مَعَهُمَـا: أيْ في الحفظِ والرَّعايـةِ والإمـدادِ بمعونَتِهِمَا في مالِهِمَـا وإنـزالِ البركـةِ في تجارَتِهِمَـا فـإذا حصلَـتِ الحيانةُ نُزعَت البركةُ منْ مالِهِمَا.

وفِيهِ حثٌّ على التَّشارُكِ معَ عدمِ الخيانةِ وَتَحذيرٌ منْهُ معَهَا.

### ٢ - الشركة قبل الإسلام

٨٣٨ - وَعَنْ السَّائِبِ الْمَخْزُومِيِّ ﷺ أَنَّهُ كَـانَ شَرِيكَ النَّبِيِّ ﷺ قَبْلَ الْبَعْنَةِ. فَجَاءَ يَوْمَ الْفَتْحِ، فَقَالَ: مَرْحَباً بِأَخِي وَشَرِيكِيِ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ(٣/٥/٣) وَأَبُو دَاوُد(٤٨٣٦) وَابْنُ مَاجَثْر(٢٢٨٧).

قالَ ابنُ عبدِ البرُ: السُّائِبُ بنُ أبي السُّائِبِ من المؤلَّفةِ قُلوبُهُمْ ومُنْ حسنُ إسلامُهُ وكَانَ من المعمَّرينَ عاشَ إلى زمنِ مُعاوِيةً وَكَانَ شرِيكَ النَّبِيُ ﷺ في أوَّلِ الإسلامِ في التَّجارةِ فلمَّا كانَ يومُ الفَتْحِ قالَ "مَرْحَباً بِأَخِي وَشَرِيكِي كَانَ لا يُمَارِي وَلا يُدَارِيهِ.

وصحَّحَهُ الحَاكِمُ(٢١/٢).

ولابنِ ماجَهُ (٢٢٨٧): «كُنْت شَرِيكِي فِي الْجَاهِلِيَّةِ»: والحديثُ دليلٌ على أنَّ الشَّرِكَةَ كانَتْ ثابِتَةٌ قبلَ الإسلامِ ثُمُّ قرَّرَهَا الشَّارِعُ على ما كانَتْ عليه.

٣\_ جواز شركة الأبدان

٨٣٩ وَعَنْ «عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رضي اللَّه تعالى عنه قَالَ: اشْتَرَكْت أَنَا وَعَمَّارٌ وَسَعْدٌ فِيمَا نُصِيبُ يَوْمَ بَدْرِ، الْحَدِيثَ.

رَوَاهُ النِّسَائِيِّ(٧/٧ه).

عَامُهُ "فَجَاءَ سَعْدٌ بِأَسِيرَيْنِ وَلَمْ أَجِئْ أَنَا وَعَمَّارٌ بِشَيْءٍ".

فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى صَحْةِ الشَّرِكَةِ فِي المَّكَاسَبِ وَتُسِمَّى شَرِكَةَ الأَبْدَانِ وَحَقِيقَتُهَا الْ يُوكِّلُ كُلُّ صَاحَبَهُ الْ يَقَبُّلُ ويعملُ عَنْـهُ فِي قدر معلومٍ ويعينانِ الصَّنعةَ وقدْ ذَهَبَ إلى صَحْبَهَا الْهَادُويَّةُ وَابُسُو حَنِيْقَةً.

وَذَهَبَ الشَّافِعيُّ إلى عدمٍ صحَّتِهَا لبنائِهَا على الغررِ إذْ لاَ يقطعانِ بحصولِ الرَّبحِ لِتَجويزِ تعذُّرِ العملِ وبقولِهِ قالَ أبــو ثــورٍ وابنُ حزمٌ.

وقالَ ابنُ حسرم: لا تجـورُ الشَّرِكَةُ بـالأبدانِ في شـيءِ مـن

الأشياء اصلاً فإن وقمَتْ فَهِيَ باطلةً لا تلزمُ ولِكُلُّ واحدٍ منْهُمّا ما كسبَ فإن اقْتَسمَاهُ وجبَ أنْ يقضيَ لَــهُ مـا اخــذَ وإلاَّ بلاَّــهُ لاَنْهَا شرطٌ ليسَ في كِتَابِ اللَّهِ فَهُوَ باطلٌ.

وامًّا حديثُ ابن مسمودٍ فَهُوَ منْ روايةِ ولدِهِ ابي عُبيدةَ بنِ عبدِ اللّهِ وَهُوَ حَرِّ مُنقطعٌ لأنَّ أبا عُبيدةَ لمْ يذُكُرْ عَنْ أبيهِ شيئاً فقد رويناهُ من طريق وكيم عن شُعة عن عصرو بن مُرهً قال قلّت لأبي عُبيدة: أَتَذْكُرُ عَنْ عبدِ اللّهِ شيئاً؟ قال: لا ولو صحح لكان حُجَّةً على من قال بصحة هذهِ الشركة لا تجوزُ وإنه لا ينفرهُ معنا ومع سائرِ المسلمين: إنَّ هذهِ شركة لا تجوزُ وإنه لا ينفرهُ احدٌ من أهلِ العشكرِ إلا العشكرِ إلا الله الله المنافرة فهم عُلولٌ من كبائرِ الدُنوبِ ولأنَّ هذهِ الشُركة لو صحح حديثها فقد ابطلها الله عن وجل واندزل ﴿ قُلُ الانْفالُ لله وَالرَّسُولِ ﴾ الآية [الافال: ١] وجل واندزل ﴿ قُلُ اللّهُ عَنْ الجَاهِدِينَ.

ثمَّ إِنَّ الحَنفَيَّةَ لَا يُجيزونَ الشَّرِكَةَ فِي الاصطيادِ ولا يُجيزُهَا المَلاِكِيَّةُ فِي الحديثِ لا تجوزُ عندَهُم ا هـ عندَهُم ا هـ

هذا وقد قسَمً الفقَهَاءُ الشُّرِكَةَ إلى أربعةِ أقسامٍ أطالوا فِيهَا وفي فُروعِهَا في كُتُبِ الفروعِ فلا نُطيلُ بِهَا.

وَتَصِحُ إِنْ آخرِجَ آحِدُهُمَا آقلُ مِن الآخرِ مِن المَالِ وَيَكُونُ الرَّبِحُ والحُسرانُ على قدرِ مالِ كُلُ واحدٍ مِنْهُمَا، وَكَذَلِكَ إِذَا اشْتَرِيا سلعةً بِينَهُمَا على السَّواءِ أو ابْتَاعَ آحدُهُمَا أَكْثَرَ مِن الآخرِ منْهُمَا فالحُكُمُ في ذلِكَ أَنْ يَاخذَ كُلُّ مِن الرَّبِحِ والحُسرانِ بمقدارِ ما أعطى من النَّمنِ، وبرْهَانُ ذلِكَ أَنْهُمَا إِذَا خَططا المَالَينِ فقد صارَتْ تَلْكَ الجملةُ مُشاعةً بِينَهُمَا فما ابْتَاعا بِهَا فمشاع بِينَهُمَا ومثلُهُ وإِذَا كَانَ كَذلِكَ فَنْمَنُهُ ورثِحَهُ وخسرانُهُ مُشاع بِينَهُمَا ومثلُهُ السَّلُعةُ التِي الثَّمن.

# ١٢ - كتابُ الْوَكَالَةِ

#### ١ - شرعية الوكالة والعمل بالقرينةِ

٨٤٠ وَعَنْ ﴿جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رضى اللّه تعالى عنهما قَالَ: أَرَدْتَ الْخُرُوجَ إِلَى خَيْبَرَ، فَأَتَيْتَ النّبِي ﷺ فَقَالَ: إِذَا أَتَيْت وَكِيلِي بِخَيْبَرَ، فَخُدُ مِنْهُ خَمْسَةَ عَشَرَ وَسْقاً».

رُوَاهُ أَبُو ذَاوُد وَصَحَّعَة(٣٦٣٢).

تمامُ الحديث: «فَإِن ابْتَغَى مِنْك آيَةً فَضَعْ يَدَك عَلَى تَرْفُورَتِهِ».

وفي الحديثِ دليـلٌ على شـرعيَّةِ الوَكَالـةِ. والإجمـاعُ على ذلِكَ. وَتَعلَّقُ الاحْكَامِ بالوَكِيلِ.

وَتَمَامُ الحديثِ فِيهِ دليلٌ على العملِ بالقرينةِ في مالِ الغسيرِ وأنَّهُ يُصدَّقُ بِهَا الرَّسولُ لقبضِ العينِ.

وقدْ ذَهَبَ إلى تصديقِ الرَّسولِ في القبضِ جماعةٌ مسن العلماءِ وقيَّدَهُ المَهْديُّ في «الغيثِ»: معَ عَليةِ ظنَّ صدقِهِ.

وعندَ الْهَادويَّةِ أَنَّهُ لا يجورُ تصديقُ الرَّسولِ لأَنَّهُ مالُ الغميرِ فلا يصحُّ التَّصديقُ فِيهِ وقيلَ عنْهُمْ إلاَّ أَنْ يحصلَ الظَّـنُّ بصدقِ الرَّسولِ جازَ الدُّنعُ النِّهِ.

### ٧ ـ التصرفُ بمالِ الوكيل دون علمِه

ا ٨٤١ وَعَنْ «عُرْوَةَ الْبَارِقِيُّ رضي اللَّه تعالى عنه أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بَعَثَ مَعَهُ بِدِينَارٍ يَشْتَرِي لَـهُ أُضْعِيَّةً الْحَدِيثَ.

رَوَاهُ الْبَخَـارِيُّ [(٣٦٤٢)] فِـي أَلْسَاءٍ حَلِيسَتْ وَقَـدٌ تَفَسَدُمُ [برقسم (٧٨٠)]

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ فِي أَثْنَاءِ حَدِيْتُ وَقَدْ نَفَدُمُ أَيْ فِي كِتَـابِ الْبَيْعِ وَتَقَدُّمُ الْكَلامُ عَلَى مَا فِيهِ مِن الاَحْكَامِ.

٨٤٢ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللَّـه تعـالى عنـه قَالَ: ﴿بَعَـثَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عُمَـرَ عَلَـى الصَّدَقَةِ» الْحَديثَ.

#### مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٤٨٦)، مسلم(٩٨٣)].

تمامُهُ "فَقِيلَ مَنْعَ ابْنُ جَمِيلِ وَخَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ وَالْعَبَّاسُ عَــمُّ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَا يَنْقِــمُ ابْـنُ جَمِيـلِ إِلاَّ أَنْهُ كَانَ فَقِيراً فَأَخْنَاهُ اللَّهُ.

وَأَمَّا خَالِدٌ فَإِنَّكُمْ تَظْلِمُونَ خَالِداً قَد احْتَبَسَ أَدْرَاعَهُ وَأَعْتَادَهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَمَّا الْعَبَّاسُ فَهِيَ عَلَيْ وَمِثْلُهَا مَعَهَا»

والظِّاهِرُ أَنْهُ ﷺ بعثَ عُمرَ لقبضِ الزَّكَاةِ، وابنُ جميلٍ مــن الأنصار كانَ مُنافقاً ثُمُّ تابَ بعدَ ذلِكَ.

قَالَ المَصنَّفُ: وابنُ جميلٍ لمْ أقفْ على اسمِهِ.

وقولُهُ (ما ينقمُ) بكُسر القاف ما يُنْكِرُ

(إلاَّ أَنْهُ كَانَ فَقِيراً فَاغْنَاهُ اللَّهُ) وَهُوَ مَنْ بِـابِ تَـأَكِيدِ المـدحِ بما يُشبِهُ الذَّمُّ لأنَّهُ إذا لمْ يَكُنْ لَهُ عُذَرٌ إلاَّ ما ذَكَرَ فلا عُذرَ لَهُ.

وفِيهِ التَّعريضُ بِكُفرانِ النَّعمةِ والتَّقريعِ بسوءِ الصَّنيعِ.

وقولُهُ (اغْنَادَهُ) جمعَ عَندِ بفَتْحَتَين وَهُوَ ما يعدُهُ الرَّجلَ مـن السَّلاحِ والدُّوابُّ وقيلَ: الخيلُ خاصَّةً.

وحملَ البخاريُّ معنَاهُ على أنَّهُ جعلَهَا زَكَــاةَ مالِـهِ وصرفَهَــا في سبيلِ اللَّهِ وَهُوَ بناءً على أنَّهُ يجوزُ إخراجُ القيمةِ عن الرَّكَاةِ.

وقولُهُ (فَهِيَ عليَّ ومثلُهَا مَعَهَا) يُفيدُ أنَّهُ ﷺ تحمُلُهَا عـن العبَّاس تبرُّعاً.

وفِيهِ صحَّةُ تبرُّعِ الغيرِ بالزُّكَــاةِ ونظـيرُهُ حديثُ أبـي قَتَــادةً [تقدم برقم (٨١٥)] في تبرُّعِهِ بِتَحمُّلِ الدَّينِ عن الميِّتِ وَهَذا أقــربُ الاختِمالاتِ

وقدْ رُويَ بالفاظِ أُخرَ تَحْتَملُ اخْتِمالاتٍ كثيرةُ وقدْ بسطّهَا المصنّفُ في الفُتْحِ(٣٣٣/٣) وَتَبَعَهُ الشّارحُ.

وأمَّا حديثُ وأحمد(١٠٤/١)، أبو داود(١٩٢٤)، الـزمذي(٦٧٨)] أنَّهُ ﷺ كانَ قدْ تعجَّلَ منْهُ زَكَاةً عامَينِ فقدْ رُويَ منْ طُـرقٍ لمُّ يسلم شيءٌ منْهَا منْ مقال.

وفي الحديث دليـلٌ على توكيـلِ الإمـامِ للعـاملِ في قبـضِ الزُّكَاةِ ولاجل هذا ذُكَرَهُ المصنّفُ هُنا.

وفِيهِ أَنَّ بعثَ العمَّالِ لقبضِ الزَّكَاةِ سُنَّةٌ نبويَّةً.

وفِيهِ أَنَّهُ يُذَكِّرُ الغافلُ بما أنعمَ اللَّهُ عليْهِ بإغنائِهِ بعدَ أَنْ كَانَ فقيراً ليقومَ بحقُ اللَّهِ.

وفِيهِ جوازُ ذِكْرِ منْ منعَ الواجبَ في غيبَتِهِ بما ينقصُهُ.

وفِيهِ تحمُّلُ الإمامِ عن بعضِ المسلمينَ والاغتِدارُ عـن البعضِ وحسنُ التَّاويلِ.

# ٣- الوكالة في الذبح

٨٤٣ - وَعَنْ جَابِر ﴿ أَنْ النَّبِي ﷺ نَحَسَرَ ثَلَاثًا وَسِتِّينَ وَأَمَرَ عَلِيًّا ۚ ﴿ أَنْ يَذَبِّحَ الْبَاقِيَ الْمُحَدِيثَ. الْجَدِيثَ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٢١٨).

تقدُّمُ الْكَلامُ عليْهِ في كِتَابِ الحجُّ.

وفِيهِ دلالةٌ على صحّةِ التُوكيلِ في نحرِ الْهَــديِ وَهُــوَ إجمـاعٌ إذا كانَ الذَّابِحُ مُسلماً فإن كانَ كافراً كِتَابِياً صحَّ عنــدَ الشَّـافعيُّ بشرطِ انْ ينويَ صاحبُ الْهَديِ عنهُ دفعهُ إليْهِ أو عندَ ذبجِهِ.

#### ٤ ــ الوكالةُ في إقامة الحدُّ

٨٤٤ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فِي قِصَّةِ الْعَسِيف، «قَالَ النَّبِيُ ﷺ: وَاغْدُ يَا أُنْيُسُ عَلَى امْرَأَةِ هَــذَا فَإِن اغْرَفَتْ فَارْجُمْهَا» الْحَدِيثَ.

مُتْفَقّ عَلَيْهِ [البخاري(٢٣١٤)، مسلم(١٦٩٧، ١٦٩٨)]

رُوعَنْ أَبِي هُرِيرةً ظَيْجُهُ فِي قَصَّةِ العسيفو) بعـــينٍ وســينٍ مُهْمَلَتَين فَمَثَاةً غَثِيَّةً فَفَاءً": الأجيرُ وزناً.

ومعنَّى (وقَالَ النِّيُّ ﷺ اغْدُ يَا أَنْيِسُ عَلَى امْرَأَةِ هَـٰذَا فَإِن اغتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا، – الحديثُ مُتَّفَقٌ عليْهِ، سيأتِي في الحسدودِ مُسْتَوفَى.

وذُكِرَ هُنا بناءً على أنَّ المأمورَ وَكِيلٌ عن الإمامِ في إقامةِ الحدَّ وبوَّبَ البخاريُّ (ببابُ الوَكَالَةِ في الحَدودِ) وأوردَ هــذا الحديثُ وغيرَهُ.

وقالَ المصنّفُ في الفَتْحِ(٤٩٢/٤): والإمامُ لمَّا لَمْ يَتَـولُ إقامـةَ الحدُ بنفسِهِ وولاً، غيرَهُ كانَ ذلِكَ بمنزلةِ توكيلِهِ للغيرِ.

# ١٣ – كتابُ الإقْرَارِ

الإقرارُ لُغةً: الإثباتُ.

وفي الشَّرع: إخبارُ الإنسانِ بما عليْهِ وَهُوَ ضدُّ الجحودِ.

٨٤٥ عَنْ أَبِي ذَرِّ ﴿ قَالَ: قَالَ لِي النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ الْحَقُ وَلَوْ كَانَ مُرَّاً»

صَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ مِنْ حَدِيثٍ طُويلَ(٤٤٩)

ساقة الحافظُ المنذريُ في التَّرغيبِ والتَّرْهيبِ. وفيدِ وصايبا نبويَّةٌ ولفظُهُ: قالَ "أَوْصَانِي حَلِيلِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَنْظُرَ إِلَى مَنْ هُوَ أَسْفَلَ مِنْي وَلا أَنْظُرَ إِلَى مَنْ هُو فَوْقِي، وَأَنْ أُحِبُ الْمَسَاكِينَ، وَأَنْ أَدْنُو مِنْهُمْ، وَأَنْ أُصِلَ رَحِمِي وَإِنْ قَطَعُونِي الْمَسَاكِينَ، وَأَنْ أَدْنُو مِنْهُمْ، وَأَنْ أُصِلَ رَحِمِي وَإِنْ قَطَعُونِي وَجُفُونِي، وَأَنْ أَتُولَ الْحَقِّ وَلَوْ كَانَ مُرَّا، وَأَنْ لا أَخَافَ فِي اللَّهِ لَوْمَهُ لاَيْم، وَأَنْ لا أَخَالَ أَمْدَا اللَّهِ لَوْمَ، وَأَنْ لا أَخَالَ أَمْدَا اللَّهِ لَوْمَ لا حَوْلَ وَلَا تُولَ اللَّهِ لَمْ اللَّهِ اللَّهِ فَإِنَّها مِنْ كُنُوز الْجَنْهُ.

وقولُهُ "قُل الحَقَ" يشملُ قولَهُ على نفسيهِ وعلى غيرهِ وَهُسوَ ماخوذٌ من قوله تعالى ﴿كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ للله وَلَـوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَو الْوَالِدَيْنِ وَالاَقْرِينَ ﴾ [الساء: ١٣٥] ومن قوله تعالى ﴿وَلا تَقُولُوا عَلَى اللّهِ إِلاَّ الْحَقّ ﴾ [الساء: ١٧٧] وباغتبار شُمولِهِ ذَكَرَهُ المصنّفُ مُنا تبعاً للرَّافِعِيُّ فإنَّهُ ذَكَرَهُ في بابِ الإقرار.

وَفِيهِ دَلَالَةٌ عَلَى اعْتِبَارِ إقرارِ الإنسانِ عَلَى نَفْسِهِ فِي جَمِيعِ الْأَمْورِ وَهُوَ الْمِرْ عَامٌ لِجَمِيعِ الْأَخْكَامِ لَأَنَّ قُولَ الحَقُ عَلَى النَّفْسِ هُوَ الإِخْبَارُ بَمَا عَلَيْهَا مَّا يَلْزُمُهَا التَّخْلُصُ مُنْهُ بَمَالٍ أو بدن أو عرض.

وقولُهُ "ولو كانَ مُراً" من باب التَّسْبِيهِ لأنَّ الحقَّ قدَّ يَصِعَبُ إجراؤُهُ على النَّفُسِ كما يَصِعَبُ عليْهَا إِساعَةُ المرُّ لمرارَتِهِ ويأتِي في باب الحدودِ والقصاص أحاديثُ في الإقرار.

# ٤ ١ – كتابُ العَاريَةِ

العاريَّةُ بِتَشْدِيدِ المُثَنَّةِ التَّحْثِيَّةِ وَتَخفيفِهَا ويقَـالُ: عـارةٌ وهــو ماخوذ منْ عَارَ الفرسُ إذا ذَهَـبَ لأنَّ العاريَّـةَ تَلْهَـبُ مـنْ يــدِ المعيرِ أو من العارِ لأنَّهُ لا يُسْتَعيرُ أحدٌ إلاَّ وبِهِ عــارٌ مـن حاجــةٍ وَهِي في الشَّرع عبارةٌ عنْ إباحةِ المنافع منْ دُونِ ملْكِ العينِ.

#### ١ ـ ضمالُ العاريةِ

اللَّهِ ﷺ: ﴿عَلَى الْيُدِ مَا أَخَذَتْ حَتَّى تُؤَدِّيهُ ﴾.

بناءُ منهُ على سماعٍ الحسنِ مـن سمرةَ لأنَّ الحديثَ مـن روايةِ الحسنِ عن سمرةَ وللحُفَّاظ في سماعِهِ منهُ ثلاثةُ مَذَاهِبَ:

الأوَّلُ أَنَّهُ سُمعَ منْهُ مُطلقاً وَهُوَ مَنْهَبُ عِلَيٌّ بِـنِ المدينيُّ والبخاريُّ والتَّرمذيُّ.

والثَّاني لا مُطلقاً وَهُوَ مَذْهَبُ يجيى بنِ سعيدِ القطَّانِ ويجيى بن معين وابن حبَّانَ.

والثالثُ: لمْ يُسمعُ منْهُ إلاَّ حديثَ العقيقةِ وَهُـوَ مَذْهَبُ النَّسائيِّ واخْتَارَهُ ابنُ عسَاكِرَ وادَّعى عبدُ الحقُ أنْهُ الصَّحيحُ.

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ ردَّ ما قبضَهُ المرُّ وَهُسوَ ملْكُ لغيرِهِ ولا يبرأُ إلاَّ بمصيرهِ إلى مالِكِهِ أو مسنْ يقـومُ مقامَـهُ لقولِـهِ «حَتَّى تُودَيّهُ» ولا تتَحقَّقُ التَّاديةُ إلاَّ بذلِكَ وَهُوَ عامٌ في الغصبِ والوديعةِ والعاريَّةِ وذَكَرَهُ في بابِ العاريَّةِ لشمولِهِ لَهَا، وربُما يُفْهَمُ منهُ أَنْهَا مضمونةً على المستَعير.

وفي ذلِكَ ثلاثةُ أقوال:

الأوَّلُ أَنَّهَا مضمونةٌ مُطلقاً وإليُّهِ ذَهَبَ ابنُ عَبَّاسِ وزيدُ بنُ عليَّ وعطاءٌ وأحمدُ وإسحاقُ والشَّافعيُّ لِهَذا الحديثُ ولما يأْتِي مَّا يُفيدُ معنَاهُ.

والثَّاني: للْهَادي وآخرينَ معَهُ أَنَّ العاريَّةَ لا يجبُ ضمانُهَا إِلاَّ إِذَا شَرِطَ مُسْتَدَلِّينَ بحديثِ صفوانَ [ساني برقم(٨٤٠]] ويأتي الْكَلامُ عليْهِ.

والثالثُ للحسنِ وأبي حنيفةَ وآخرينَ: أنَّهَا لا تُضمنُ وإنّ ضُمنَتْ لقولِهِ 雅麗 النِّسَ عَلَى الْمُسْتَعِيرِ غَـنيُّو الْمُغَـلُّ وَلا عَلَى الْمُسْتَوْدَع غَيْرُ الْمُغَلِّ ضَمَانَّه.

أخرجَهُ الدَّارَقطنيُّ(٤١/٣) والبَيْهَقسيُّ(٩١/٦) عن ابـنِ عُمـرَ وضعُفَاهُ وصحُحا وقفهُ على شريح

وقولُهُ ﴿المغلُ ۗ بضمُّ الميمِ فَغَينٌ مُعجمةٌ

قَالَ فِي النَّهَايِةِ: أَيْ إِذَا لَمْ يَحْنُ فِي العاريَّةِ الوديعةِ فلا ضمانَ عليهِ من الإغلالِ وَهُوَ الحيانةُ.

وقيل: المغلُّ المستَغلُّ وأرادَ بِهِ القابضَ لأنَّهُ بِــالقبضِ يَكُنونُ مُسْتَغلاً والأوَّلُ أولى. انتهى. وحينتلْهِ فلا تقومُ بِهِ حُجَّةً.

على أنَّه لا تقرمُ بِهِ الحجَّةُ ولوْ صحَّ رفعُهُ لأنَّ المرادَ ليسنَ عليْهِ ذلِكَ منْ حيثُ هُوَ مُسْتَعيرٌ لأنَّهُ لو الْتَزَمَ الضَّمَانَ للزمَّهُ.

وحديث الباب كثيراً ما يستَدلُونَ منهُ بقولِهِ «عَلَى النّبهِ مَا أَخَذَتْ حَتَّى تُؤَدّيهُ على التّضمين ولا دلالة فيهِ صريحاً فإنَّ البدَ الامينة أيضاً عليْهَا ما أخذَتْ حَتَّى تُدودي ولذلك قُلنا: وريّمها يُهْهَمُ ولمْ يبقَ دليلٌ على تضمينِ العاريّة إلاَّ قولُهُ عَلَيُّ «عاريّةٌ مضمونة» في حديث صفوان إيابي بوقم (٩٤٠) فإنَّ وصفها بمضمونة يختَملُ أنْهَا صفةٌ مُوضّحةٌ وأنَّ المرادَ منْ شانِهَا الضّمانُ فيدلُ على ضمانِها مُطلقاً.

ويختَملُ أنَّهَا صفةً لِلتَّقبيدِ وَهُوَ الأَظْهَرُ لأَنَّهَا تأسيسٌ ولأنَّهَا تثيرةً.

ثُمُّ ظَاهِرُهُ أَنَّ المرادَ عاريَّةً قَدْ ضَمَنَاهَا لَكَ وحينشَادٍ يُخْتَمَـلُ أَنَّهُ بِلزَمُ.

ويُحْتَمَلُ أَنَّهُ غَيْرُ لازمٍ بِلْ كالوعدِ وَهُــوَ بَعِيدٌ فَيَتِــمُّ اللَّلْيـلُ بالحديثِ القائلِ إِنَّهَا تُضمــنُ - وَهُــوَ الْأَظْهَـرُ - بـالتَّضمينِ إِمَّـا بطلب صاحبِهَا لَهُ أَو بِتَبرُّعِ المُسْتَعيرِ.

#### ٢ أداءُ الأمانةِ

٨٤٧ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّـه تعـالى عنـه قَــالَ: قَــالَ رَسُــولُ اللَّـهِ ﷺ: ﴿أَدُّ الْأَمَانَـةَ إِلَـى مَـــن الْتُمَنَك، وَلا تَخُنْ مَنْ خَانَك».

رواه أبسو داود (٣٥٣٥)، والسترمذي (١٢٦٤) وَحَسَّسَةُ وَصَحَّحَــهُ الْحَاكِمُ(٦٤/٢)، وَاسْتَنْكَرَهُ أَبُو حَاتِمِ الرَّازِئُ [العلل: ٣٧٥/١].

وأخرجه جماعةٌ منَ الحفّاظِ وهو شــامل للعاويـة والوديعـةِ ونحوهِمَا وأنّهُ بجبُ أداءُ الأمانةِ كما أفادَهُ قولـه تعـالى ﴿إِنَّ اللَّـهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾ [انساء: 80].

وقوله "وَلا تَخُنْ مَنْ خَانَك دليلٌ على أَنَهُ لا يُجازي بالإساءةِ من أساءَ وحملهُ الجمهُورُ على أنهُ مُستَحبً لدلالةِ قولمه تعالى ﴿وَجَزَاءُ سَيْئَةٍ سَيْئَةٌ مِثْلُهَا﴾ [الشوري: ٤٠] ﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَالِيهُ السّعل: ١٢٦] على الجوازِ وَهَاذِهِ هِيَ المعروفةُ بمسألةِ الظّفر وفيها أقوالٌ للعلماء:

هذا القولُ الأوَّلُ وَهُوَ الآشَهَرُ منْ أقوالِ الشَّافعيُّ وسواءً كانَ منْ جنسِ ما أُخذَ عليْهِ أو منْ غيرِ جنسيهِ.

والثَّاني: يجوزُ إذا كانَ منْ جنسِ ما أُخذَ عليْهِ لا منْ غــيرِهِ لظَاهِرِ قولِهِ ﴿بِيثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ﴾.

وقولِهِ ﴿مِثْلُهَا﴾ وَهُوَ رأيُ الحنفيَّةِ والمؤيَّدِ.

والنَّالثُ لا يجوزُ ذلِكَ إلاَّ مُحُكِّمِ الحَاكِمِ لظَاهِرِ النَّهُـيِ فِي الحَديثِ ولقولِهِ تعالى ﴿لا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ﴾ [المقرة: ١٨٨].

وأجيبَ أنَّهُ ليسَ أكْلاً بالباطلِ والحديثُ يُحملُ فِيهِ النَّهْيُ على التَّنزِيهِ

الرَّابِعُ لابنِ حزم أنَّهُ يجبُ عليْهِ أنْ يَاخَذَ بقدرِ حقَّهِ سَواةً كانَ مَنْ نَوعٍ مَا هُوَ لَهُ أَو مَنْ غَيْرِهِ وَبِيبِعُـهُ وَيِسْتَوفِيَ حَقَّهُ فَإِنْ فَضَلَ على مَا هُوَ لَهُ ردَّهُ لَهُ أَو لُورثَتِهِ وإنْ نقص بقي في ذمَّةٍ مَنْ عليْهِ الحَقُّ، فإنْ لَمْ يَفَعَلْ ذَلِكَ فَهُوَ عاصِ للّه عَـزُ وجلُ إلاً أَنْ يُحلِّلُهُ وَيَرْفَهُ فَهُو مَاجُورٌ فإنْ كانَ الحَقُّ أَلَذِي لَهُ لا بيِّنَـةَ لَـهُ عليْهِ وظفرَ بشيءٍ مِنْ مالٍ مِنْ عندِهِ لَهُ الحَقُّ أَخَذُهُ فَـإِنْ طُولَبَ

أَنْكَرَ فإن اسْتُحلفَ حلفَ وَهُوَ ماجورٌ في ذلِكَ.

قَالَ: وَهَذَا قُولُ الشَّافعيُّ وأبي سُليمانَ وأصحابهمًا.

وَكَفَلِكَ عندنا كُلُّ منْ ظفرَ لظالمٍ بمالٍ ففرضٌ عليْـهِ أخــٰدُهُ وإنصافُ المظلوم منْهُ.

واستدل بالآيتين وبقولِهِ تعالى ﴿وَلَمَسُن انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَالْوَبِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ﴾ [الشورى: ٤١] وبقولِهِ تعالى ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُم الْبَغْيُ هُمْ يَتَصِرُونَ﴾ [الشورى: ٣٦] وبقولِهِ تعالى وبقولِهِ تعالى ﴿وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصَ﴾ [البقرة: ٢٩٤] وبقولِهِ تعالى ﴿وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصَ﴾ [البقرة: ٢٩٤] وبقولِهِ تعالى إلبقرة: ٢٩٤] «وَيَقَولِهِ يَنَظُّ لِهِنْهُ امْرَأَةِ أَبِي سُفْيَانَ "خُنِي مَا يَكْفِيكُ وَوَلَدِكَ بِالْمَعْرُوفِ، (٢٠٩٧) لما ذَكَرَتْ لَهُ اللَّ أَبا سُفيانَ رحلُ شحيح وأنهُ لا يُعطيني ما يَكْفيني وبني فَهَلْ علي من جُناحٍ رَجلُ شحيح وأنهُ لا يُعطيني ما يَكْفيني وبني فَهَلْ علي من جُناحٍ رَجلُ شحيح وأنهُ لا يُعطيني ما يَكْفيني وبني فَهَلْ علي من جُناحٍ (٢٠٤١) وسيابي بوقم أن آخذَ من مالِهِ شيئاً [البعاري(٢٦٤٥)، مسلم(٢١٤١) وسيابي بوقم (١٤٠٠)] ولحديثِ البخاري (٢١٣٧) "إنْ نَرْلُتُمْ بَقُومٍ فَأَمْرُوا لَكُمْ بِمَا يَنْعُلُوا فَخُذُوا مِنْهُمْ حَقُ الضَيْفِ.

واسْتَدَلُ لِكَونِهِ إذا لَمْ يَفعلْ يَكُونُ عاصِياً بقولِهِ تعسال ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْسِمِ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِنْسِمِ وَالْعُدُونَ ﴾ [المائدة: ٢]

قال: فمن ظفرَ بمثلِ ما ظُلَمَ فِيهِ هُوَ أو مُسلمَ أو ذمّيً فلم يُزلُهُ عن يدِ الظّالمِ ويردُ إلى الظلومِ حقّهُ فَهُسوَ أحدُ الظّالمِينَ ولم يُعن على البرُ والتقوى بلُ أعان على الإثم والعدوان، وكذلك أمرَ رسولُ اللهِ عَنْهُ من رأى مُنكراً أنْ يُغيّرهُ بيدهِ إن استطاع إمسلم(٤٩) فمن قدرَ على قطع الظُلم وكفّه وإعطاء كُلُ ذي حقّ حقّه فلم يفعل فقد قدرَ على إنكار المنكر ولم يفعل فقد عصى الله ورسولَهُ ثُمَّ ذكرَ حديث أبي هُريرةً فقال هُو من رواية طلق بن غنّام عن شريك وقيس بن الرئيع وكلهمة ضعيف.

قال: ولنن صحّ فلا حُجَّة فِيهِ لأنَّهُ ليسَ انْتِصافُ المرءِ مــنْ حقّهِ خيانةً بل هُوَ حقَّ واجـبٌ وإنْكَـارُ مُنْكَـرٍ وإنَّمـا الخيانـةُ انْ يخونَ بالظَّلم والباطلِ من لا حقَّ لَهُ عندَهُ

(قلْت) ويؤيَّدُ مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ حديثُ [البخاري(٢٤٤٣)] «انْصُرْ

أَخَاكَ ظَالِماً أو مَظْلُوماً» فبإنَّ الأمرَ ظَاهِرٌ في الإيجـابِ ونصـرُ الظَّالِمِ بإخراجِهِ عن الظُّلمِ، وذلِكَ باخذِ ما في يدوِ لغيرِهِ ظُلماً.

#### ٣- عارية مؤدَّاة

٨٤٨ - وَعَنْ يَعْلَى بْنِ أُمَيَّةَ ﴿ قَالَ: ﴿ قَالَ لِسِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ قَالَ لِسِي رَسُولُ اللَّهِ الْمَالِي فَاعْطِهِمْ ثَلاثِينَ دِرْعاً قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَعَارِيَّةٌ مَضْمُونَةٌ، أو عَارِيَّةٌ مُؤَدَّاةٌ ﴾ . مُؤَدَّاةٌ ؟ قَالَ: بَلْ عَارِيَّةٌ مُؤَدَّاةٌ ﴾ .

رَوَاهُ أَخْمَدُ(٢٧٢/٤) وَأَبُو دَاوُد(٢٥٦٦) وَالنَّسَائِيُّ فِي هَكبرى، كما فِي فَعْقَدُ الْأَسْرَافِ، ٢٧١)

(وعن يعلى بنِ أُميَّةً) ويقالُ مُنيَّـةُ بضمَّ المِسمِ وفَتْـعِ النُّـونِ وَتَشديدِ التَّخْيَّةِ المثنَّاةِ صحابيًّ مشهُورٌ

رقالَ: وقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا أَتَسُك رُسُلِي فَأَعْطِهِمْ ثَلاثِينَ وِرْعاً قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَعَارِيَّةٌ مَصْمُونَةٌ أو عَارِيَّةٌ مُؤَثَاةً؟ قَالَ بَلْ عَارِيَّةٌ مُؤَذَّاقًا روَاهُ أحمدُ وأبو داود والسَّاتيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حَبانٍ

المضمونةُ الَّتِي تُضمنُ إِنْ تَلفَتْ بِالقَيمةِ، والمؤدَّاةُ الَّتِي تَجبُ تَادَيْتُهَا مِعَ بِقاءٍ عِينِهَا فإنْ تَلفَتْ لمْ تُضمنْ بِالقَيمةِ.

والحديثُ دليلٌ لمـنْ ذَهَبَ إلى أَنْهَـا لا تُضمـنُ العاريَّـةُ إلاَّ بالتَّضمينِ وَتَقدَّمَ أَنَّهُ أُوضحُ الأقوالِ

#### ٤ ـ عارية مضمونة

٨٤٩ - وَعَنْ صَفْوَانَ بُسِنِ أُمَيَّةً ﴿ أَنَّ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّبِيُ النَّالَةِ أَغَصْبُ يَا اللَّهِ مُخَمَّدُ؟ قَالَ: أَغَصْبُ يَا مُخَمَّدُ؟ قَالَ: بَلْ عَارِيَّةً مَضْمُونَةً».

رَوَاهُ أَبُو ذَاوُد(٣٥٩٦) وَأَحْمَدُ (٤٠١/٣) وَالْسَائِيُّ (كبرى، كمسا في السَّخَةِ، (٤٩٤٥)، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ(٤٧/٢) \_ وَأَخْرَجَ لَهُ شَاهِداً صَبَيْفاً عَن ابْنِ عَبَاسِ رضي الله عنهما [الحاكم (٤٧/٢)].

روعن صفوان بن أُميَّة) قُرشيَّ من أشراف قُريش هربَ يومَ الفَّتَح واسْتُؤمنَ لَهُ فعادَ وحضرَ معَ النَّـبيُّ ﷺ خُنيناً والطَّائفَ

كافراً ثُمُّ اسلمَ وحسنُ إسلامُهُ.

(دَأَنَّ النَّبِيُ ﷺ اسْتَعَارَ مِنْهُ ذُرُوعاً يَوْمَ خُنَيْنِ فَقَالَ: أَغَصْبُ يَا مُحَمَّدُ قَالَ: أَغَصْب يَا مُحَمَّدُ قَالَ: بَلْ عَارِيَّةٌ مَصْمُونَةٌ» روّاهُ أبو داود واحمدُ والنَّساليُّ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ والحرجَ لَهُ شَاهِداً صَعِفاً عن ابنِ عَبَّاسٍ) ولفظُهُ قبَلْ عَارِيَّةٌ مُؤَدَّاةً».

وفي عددِ الدُّروعِ روآياتٌ فلأبي داود كانَتْ ما بينَ الثَّلاثينَ إلى الأربعينَ.

وللبيَّهَقَــيُّ (٨٩/٦) في حديث مُرسل كـــانَتْ ثمـــانِينَ، وللحَاكِم(٤٨/٣) منْ حديث جابرِ كانَتْ مائةً درعٍ وما يُصلحُهَا.

وزادَ أحمدُ وَاحمد: ٤٠١/٣ كم رواية صفوان بن أمية والنَّسائيُّ وَكَبِرى: ٤٠٩/٣، معه مرسل عطاء في رواية البن عبَّاس ﴿ فَضَاعَ بَعْضُهَا فَعَرَضَ عَلَيْهِ النَّبِيُ ﷺ أَنْ يَضْمَنَهَا لَهُ فَقَالَ أَنَا الْيَــوْمَ يَـا رَسُولَ اللَّهِ أَرْغَبُ فِي الإسلامِ .

وقولُهُ (مضمونةٌ) تقدَّمَ الْكَـــلامُ عليْهَــا وأنَّ أصــلَ الوصــفــِ التَّقبِيدُ وأنَّهُ الأكثرُ فَهُوَ دليلٌ على ضمانِهَا بالتَّضمين كما أســلفنا لا أنَّهُ مُختَملٌ ويَكُون مُجملاً كما قبلَ قالَهُ الشَّارخُ.

# ١٥ - كتابُ الْغَصْبِ

هو مصدر غَصَبَهُ يَغْصِبُهُ: أخذه ظلماً، كاغتصبت؛ كما في «القاموس».

#### ١ - عقابُ الغاصب

٨٥٠ عَنْ سَعِيدِ بْنِ زَيْدِ ﴿ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: «مَنِ اقْتَطَعَ شِيْراً مِنَ الأَرْضِ ظُلْماً طَوْقَهُ اللَّهُ إِيَّاهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ سَبْع أَرْضِينَ».
 اللَّهُ إِيَّاهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ سَبْع أَرْضِينَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٤٥٢)، مسلم(١٦١٠)]

(عن سعيد بن زيد الله رسول الله على قال (مَن اقْتَطَعَ شِبْراً مِن الأرْضِّ) أيْ منْ اخذَهُ وَهُوَ أحدُ الفاظِ الصَّحيحينِ

( ﴿ طُلُما طَوَّقَهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ النَّـاهُ مِنْ سَبْعِ أَرْضِينَ ﴾ مُتَّفَقً عليهِ) اخْتُلفَ في معنى التَّطويق

فَقَيلَ مَعَنَاهُ يُعَاقَبُ بِالحَسْفِ إلى سَسِيعِ ارْضَينَ فَتَكُونُ كُـلُّ ارْضِ فِي تَلْكَ الحَالَةِ طَوْقاً فِي عُنقِيهِ ويؤيِّدُهُ اللَّ فِي حديثِ ابنِ عُمرَ (خ (٢٤٥٤)) «خُسفَ بِهِ يومَ القيامةِ إلى سَبِعِ ارْضَينَ»

وقيل: يُكلَّفُ نقل ما ظلمَهُ منها يوم القيامة إلى المحشر ويَكُونُ كالطُوقِ في عُنقِهِ لا أنهُ طوق حقيقة ويؤيدُهُ حديثُ «أَيَّمَا رَجُلٍ ظَلَمَ شِبْراً مِن الأرْضِ كَلَّفَهُ اللَّهُ أَنْ يَحْفِرَهُ حَتَّى يَبْلُغَ آخِرَ سَنْعِ أَرْضِينَ ثُمَّ يُطَوِّقُهُ حَتَّى يَقْضِيَ بَيْنَ النَّاسِ، أخرجَهُ الطَّرانيُ [«المعجم الكيم» (٢٧٠/٢٢)] وابنُ حبَّانَ(١٦٤٥) من حديث يعلى بنِ مُرَّة مرفوعاً.

ولأحمدُ(١٧٣/٤) والطَّبرانيُّ [«المعجم الكبير» (٢٧٠/٢٢)] «مَــنُّ أَخَذَ أَرْضاً بِغَيْرِ حَقِّهَا كُلُفَ أَنْ يَحْمِلَ تُرَابَهَا إِلَى الْمَحْشَرِ».

وفيهِ قولان آخران

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ الظُّلمِ والغصبِ وشــدُّةِ عُقوبَتِـهِ وإمْكَانِ غصبِ الأرضِ وأنَّهُ من الْكَبَائرِ

وأنَّ منْ ملَكَ أرضاً ملَكَ أسفلَهَا إلى تُخـومِ الأرضِ، ولَـهُ

منعُ منْ أرادَ أنْ يَحْفَرَ تَحْتَهَا سرباً أو بثراً

وانَّهُ مَـنْ مَلَـكَ ظَـاهِرَ الأرضِ مَلَـكَ بَاطَنَهَـا بمــا فِيــهِ مَـنْ حجارةِ أو ابنيةِ أو معادنَ وانَّ لَهُ أنْ ينزلَ بالحفرِ مــا شــاءَ مــا لمْ يضرُ من يُجاورُهُ

وَأَنَّ الْأَرْضِينَ السَّبِعَ مُتَرَاكِسَةٌ لَمْ يُفَتَّـنَ بعضُهَا من بعضٍ لأَنَّهَا لَـوْ فَيُقَـتُ لاَكْتُفَـى فِي حتَّ هـذا الغـاصـب بِتَطريـقِ الَّتِـيُ غصبَهَا لانفصالِهَا عَمَّا تَحْتَهَا.

وفِيهِ دلالةً على أنَّ الأرضَ تصيرُ مفصوبةً بالاسْتِيلاءِ عليْهَا وَهَلْ تُضمنُ إذا تلفَتُ بعدَ الغصب، فِيهِ خلافٌ

فقيلَ: لا تُضمنُ لأنَّهُ إِنَّما يضمنُ ما اخذَ لقولِهِ ﷺ «عَلَى النِّيهِ مَا أَخَذَتْ حَتَّى تُؤَدِّيَهُ» (قدم برقم (۸۳۷)].

قالوا: ولا يُقاسَ ثُبُوتُ اليدِ في غيرِ المنقولِ على النُقـلِ في المنقول لاخْتِلافِهمَا في التَّصرُف.

وفَهَبَ الجُمْهُورُ إِلَى أَنْهَا تُضمنُ بِالغصبِ قِياساً على المنتولِ النَّقِيَ على المنتولِ النَّقِيَ على النَّقُلِ بجامع الاستولاءِ الحاصلِ في نقلِ المنقولِ وفي ثُبُوتِ اليهِ على غيرِ المنقولِ بل الحقُ أنْ ثُبُوتَ اليهِ اسْتُولَى الملكُ على البلهِ، وَإِنْ لَمْ يُنقلُ يُقالُ: اسْتُولَى الملكُ على البلهِ، واسْتُولَى زيدٌ على ارضِ عمرو.

وقولُهُ «شبراً» كذا ما فوقَـهُ بـالأولى ومـا دُونَـهُ داخـلٌ في التُحريم وإنَّما لمْ يذْكُرْ لأنَّهُ قدْ لا يقعُ إلاَّ نادراً.

وقد وقع في بعضِ الفاظِهِ عندَ البخاريُ [٢٤٥٢] «شيئاً» عوضاً عن «شبراً» فعمً.

إلا أن الفقهاة يقولون: إنه لا بُدُ أن يَكُونَ المفصوبُ لَـهُ قَيمةً فالزموا أنهُ حينندِ يأكُلُ الرَّجـلُ صاع تمر أو زبيب على واحدة واحدة فلا يضمنُ فيأكُلُ عُمرةُ من المالِ الحرامِ فلا يضمنُ وإلنَّ اثمَ كَأُكُلِهِ من الحبرِ واللَّحمِ على لُقمةٍ لُقمةٍ من غيرِ اسْتِيلاهِ على الجميع.

٢\_ إذا زالَ النفعُ عن المغصوب

٨٥١ وَعَنْ أَنْسٍ ﷺ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ كَانَ عِنْدَ

بَعْضِ نِسَائِهِ فَأَرْسَلَتْ إِحْدَى أُمَّهَاتِ الْمُؤْمِنِينَ مَعَ خَادِمٍ لَهَا بِقُصْعَةٍ فِيهَا طَعَامٌ فَضَرَبَتْ بِيَدِهَا فَكَسَرَت الْقَصْعَةَ فَضَمَّهَا، وَجَعَلَ فِيهَا الطُّعَامُ وَقَالَ: كُلُوا وَدَفَعَ الْقَصْعَةَ الصَّحِيحَةَ لِلرَّسُولِ، وَحَبَسَ الْمَكْسُورَةَ».

رَوَاهُ الْبَحَارِيُّ (٢٤٨١) وَالْتُرْمِلِيُّ (٢٣٥٩)، وَسَمَّى الطَّارِبَةَ عَالِشَةَ، وَزَاذَ: قَفَالَ الْنَيُّ ﷺ: وطَعَامٌ بِطَعَام، وَإِنَّاءٌ بِإِنَّاءٍ وَصَحْحَةُ

روعن أنس على وأن رَسُولَ اللهِ اللهِ كَانَ عِنْدَ بَعْضِ يِسَانِهِ فَأَرْسَلَتَ إِخْدَى أُمُهَاتِ الْمُؤْمِنِينَ») سمَّاهَا ابنُ حـزمِ زينبَ بنْتَ جحش

(معَ خادمٍ لَهَا) قالَ المصنّفُ: لم أقفٌ على اسمِ الخادمِ

رديقَصْعَة فِيهَا طَعَامُ فَصَرَبَتْ بِيَدِهَا فَكَسَرَتِ الْقَصْعَةَ فَضَمَّهَا وَجَعَلَ فِيهَا الطَّعَامُ وقال: كُلُوا وَدَفَعَ الْقَصْعَةَ الصَّعِيحَةَ لِلرَّسُولِ وَجَعَلَ فِيهَا الطَّعَامُ وقال: كُلُوا وَدَفَعَ الْقَصْعَةَ الصَّعِيحَةَ لِلرَّسُولِ وَجَبَسَ الْمَكْسُورَةَ» ـ روَاهُ البخاريُّ والتَّرمَذيُّ وسَمَّى الصَّارِسَةَ عائشة. وزاد دَفَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ طَعَامٌ بِطَعَامُ وَإِنَّاءً بِإِنَّاءٍ وصَحْحَةً).

وَاتَّفَقَتْ مثلُ هَذِهِ القصَّةِ منْ عائشةً في صحفةِ أُمُّ سلمةً فيما اخرجَهُ النَّسائيّ(٧٠/٧) عنْ «أُمُّ سَلَمَةَ أَنَّهَا أَنَتْ بِطَعَامٍ فِي صَحْفَةٍ إِلَى النَّبِيُ ﷺ مُثَّرِرَةً بِكِسَاءٍ وَمَعَهَا فِهُرْ فَفَلَقَتْ بِهِ الصَّحْفَةَ» - الحديث.

وقمة وقمع مثلُهَما لحفصة [الدارقطيني (١٥٣/٤)] وأنَّ عائشــةَ كسرَت الإناءَ

ووقعَ مثلُهَا لصفيَّةَ [د (٣٩٦٨)، س (٣٩٥٧)] معَ عائشةً.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ من اسْتَهْلَكَ على غيرهِ شــيناً كـانَ مضموناً بمثلِهِ وَهُوَ مُتَّفَقٌ عليْهِ في المثليُّ من الحبوبِ وغيرِهَا.

وأمَّا في القيميُّ ففيهِ ثلاثةُ أقوال:

الأوَّلُ للشَّافعيُّ والْكُوفيُّينَ: أَنَّهُ يجبُّ فِيهِ الشَّلُ حيوانـاً كَـانَ أو غيرَهُ ولا تُجزئُ القيمةُ إلاَّ عندَ عدمِهِ.

والثَّاني للْهَادويَّةِ أَنَّ القيميُّ يُضمنُ بقيمَتِهِ

وقالَ مالِكٌ والحنفيَّةُ: امَّا ما يُكَالُ أو يُوزنُ فمثلُهُ وما عـدا ذلِكَ من العروضِ والحيوانَاتِ فالقيمةُ واسْـتَدَلُّ الشَّـافعيُّ ومـنْ

مَنهُ بقولِ النّبيُ ﷺ «إِنَاء وَطَعَامٌ بِطَعَامٍ» وبما وقع في رواية ابن أبي حَاتِم («العلل» (٢٩/١ء)) «مَنْ كَسَرَ شَيْناً فَهُوَ لَهُ عَلَيْهِ مِثْلُهُ» وَاذَ في رواية الدّارقط في (١٩٥٤) نصارَت فضيّة أي من النّبي ﷺ أي من وقع لَـهُ مشلُ ذلِكَ فاندفعَ قولُ مَنْ قالَ إِنّهَا قضيّة عين لا عُمومَ فِيهَا ولو كانت كللِك لَكَانَ قولَهُ ﷺ وطَعَامٌ بِطَعَامٌ وَإِنَاهُ بِإِنَاهِ كافياً في الدّليلِ على الْ ذِكْرَهُ للطّعامِ واضح في النّشريع العام لا غرامة مُنا للطّعام بل الغرامة للإناء.

وامًّا الطَّعامُ فَهُوَ هديَّةً لَهُ ﷺ فإنْ عُدمَ المثلُ فالمضمونُ لَـهُ مُخيُّرُ بينَ انْ يُمْهِلَهُ حَتَّى يجدَ المثلَ وبينَ انْ ياخذَ القيمةَ.

واستدل في البحر البحر الزمار: ١٧٤/٤] وغيره لمن قال بوجوب القيمة بالله تلك قضى على من أعْنَقَ شركاً لَهُ في عبد أن يُقومً عليه باقيه المسريكي [البعاري (٢٥٠١)، مسلم (١٥٠١)، وساني برقم (٢٣٣٩)] قالوا: فقضى تكل بالقيمة.

واجهب بال المغترى نصيبة من عبد بينة وبين آخسر لم يستَهلك شيئاً ولا غصب شيئاً ولا تعدى اصلاً بل اغتى حصّة التي اباح الله له عِثْقها، ثم إن المستَهلك بزعم المستدل هئا هُوَ الشّقصُ من العبل، ومناظرة شقص لشقص تبعيد فيكون النّقد أقرب وابعد من الشجار على الل التقويم لفة يسمل التقدير بالمثل أو بالقيمة، وإنّما خُص اصطلاحاً بالقيمة، وكلام الشارع يُفسرُ باللُغة لا بالاصطلاح الحادث.

واستُدلُ بإمساكِهِ ﷺ أكسارَ القصعةِ في بيْت الَّتي كسرَتُ للْهَادويَّةِ والحنفِّةِ إذا زالَ بفعلِ المناصبِ اسمُهَا ومعظمُ نفعِهَا تصيرُ ملْكاً للغاصبِ.

قَالَ ابنُ حزم: إنَّهُ لِيسَ في تعليمِ الظَّلْمَةِ أَكُلُ أَمُوالِ النَّاسِ أَكُثَرَ من هذا فيقالُ لِكُلُ فاستِ: إذا أردْت اخدُ قصح تَيْسِمِ أو غيرِهِ أو أَكُلَ غنيهِ أو اسْتِحلالَ ثيابِهِ، فقطَّمْهَا ثياباً على رغيهِ واذَبخ غنمهُ واطبخهَا وخذ الحنطة واطحنها، وكُلُ ذلِكَ حلالاً طيباً وليسَ عليْك إلاَ قيمةُ ما اخذُت وَهَـذا خلافُ القرآنِ في نَهْيِهِ تعالى أَنْ تُؤْكَلَ أَمُوالُ النَّاسِ بِالباطلِ، وخلافُ التَوَاتِسِ عَنْ رسولِ اللَّهِ ﷺ وإنْ أَمُوالُكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ [ساتي بوقم (١٤٤٥]]

واختج المخالف بقضية القصعة وقمذ تقدم الكلام فيها

واحْتُجُوا بخبر الشّاةِ رَاحَمد(٢٩٣/)، ابو داود(٣٣٣)] المعمروف وَهُوَ اَنْ "امْرَأَةً دَعَتُه ﷺ إلَى طَعَامٍ فَاخْبَرَتُهُ أَنْهَا أَرَادَت البَيّاعَ شَاةٍ فَلَمْ تَجِدْهَا فَأَرْسَلَتْ إلَى جَارَةٍ لَهَا أَن الْبَعْني لِي الشّاةَ الْتِي لِزَوْجِك فَبَعَثَتْ بِهَا إلَيْهَا فَأَمْرَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ بِالشّاةِ أَنْ تُطعَمَ الأسارَى، قالوا: فَهَذا يدلُ على أَنْ حقّ صاحبِ الشّاةِ قدْ سقطَ عنها إذا شُويَتْ.

وأجيبَ بانَ الحَبرَ لا يصحُ فإنَ صحْ فَهُوَ حُجَةٌ عليْهِمْ لاَنُهُ خلافُ قولِهِمْ إذْ فِيهِ أَنْهُ ﷺ لَمْ يبقَ ذلِكَ اللَّحمُ فِي مُلْـكِ الَّتِي أَخذَتْهَا بغيرِ إذنِ مالِكِهَا وَهُمْ يقولونَ: إنَّهُ للغاصبِ وقدْ تصدُق بِهَا تَنْكُمْ بغيرِ إذْنِهَا، وخبرُ شاةِ الأسارى قدْ بحثنا فيه في «منحةِ الغفّار».

# ٣- مَنْ زَرَعَ فِي أرض قومٍ بغيرِ إذنِهم

٨٥٢ - وَعَنْ رَافِع بْسِنِ خَدِيجٍ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ زَرَعَ فِي أَرْضِ قَوْمٍ بِغَيْرِ إِذْنِهِمْ فَلْيُسَ لَهُ مِنَ الزَّرْعِ شَيْءٌ، وَلَهُ نَفَقَتُهُ».

رُوَاهُ أَخْسَدُ إِلاَّ النَّسَائِيُّ (٣٤٠٣٤)، وَالأَرْبَعَـةُ [ابسو داود(٣٤٠٣)، الرَّمَدُ الرَّمِدِيّةِ (٣٤٠٣)،

وَحَسَّنَهُ النَّرْمِذِيُّ (١٣٦٦).

وَيْقَالُ إِن الْبُخَارِيُّ صَعَّفَهُ

هذا القولُ عن البخاريُّ ذَكَرَهُ الخطَّابِيُّ وخالفَهُ السَّرمذيُّ فنقلَ عن البخاريُّ تحسينهُ [«العلل الكبر» له (ص٢١٦] إلاَّ أنَّهُ قـالَ أبو زُرعةَ وغيرُهُ: لمْ يسمع ابنَ أبي رباحٍ منْ رافعٍ بنِ خديجٍ.

وقد اخْتَلْفَ فِيهِ الحَفَّاظُ اخْتِلافاً كثيراً ولَهُ شَوَاهِدُ تُقَوِّيهِ

وَهُو دليلٌ على أنَّ غاصبَ الأرضِ إذا زرعَ الأرضَ لا على الزَّرعِ من النَّفقةِ على الزَّرعِ من النَّفقةِ والله الزَّرعِ والله الكِها، وله ما غرمَ على الرَّرعِ من النَّفقةِ والله والمدر، وهذا مذْهَبُ أحمدَ بنِ حبلٍ وإسحاق ومالِك، وهُو قولُ آكثرِ عُلماءِ المدينةِ والقاسم بنِ إبرَاهِيمَ، وإليهِ ذَهَبَ أبو مُحمَّدُ بنُ حزم، ويدلُ لهُ حديثُ الله ليرق ظالِم حَقَّ وسيأتِي (وهو الحديث التالي) إذ المرادُ بهِ منْ غرسَ أو زرعَ أو بنى أو حفر في أرض غيرهِ بغير حقَّ ولا شُبهةٍ.

وفَهَبَ الأَكْثُرُ مِنَ الأَمْةِ إلى أَنَّ الرَّرَعَ لصاحبِ البَّذَرِ الغاصبِ عليْهِ أُجرةُ الأَرضِ واسْتَدلُوا بحديثِ «الرَّرْعُ لِلزَّارِعِ وَإِنْ كَانَ غَاصِباً» [باطل، لا اصل له].

إلاَّ أَنَّهُ لمْ يُخرِجُهُ احدُ

**نَالَ ف**ي المنار:

وقد بحثْت عنْهُ فلمْ أجدُّهُ، والشَّارحُ نقلَهُ وبيُّضَ لمخرَّجهِ.

واسْتَدَلُوا بحديثِ النِّيسَنَ لِعِـرْق ظَـالِمٍ حَـقُّ، وَيَـأْتِي وَهُـوَ لأهْلِ القولِ الأوَّلِ أظْهَرُ فِي الاسْتِدلالْ.

# ٤ ــ ليس لعرقٍ ظالمٍ حقٌّ

مُحُكِّ وَعَنْ عُرْوَةً بْنِ الزَّبْيْرِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: قَالَ رَجُلُ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ رَجُلْيْنِ اخْتَصَمَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي أَرْضٍ عَرَسَ أَحَدُهُمَا فِيهَا نَخْلُا وَالْأَرْضُ لِلاَحْرِ، فَقَضَى مَرْسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالأَرْضِ لِصَاحِبِهَا، وَأَمَرَ صَاحِبَ النَّخْلِ أَنْ يُخْرِجَ نَخْلُهُ وَقَالَ: لَيْسَ لِعِرْقٍ ظَالِمٍ حَقَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى المَّاعِبَةَا، وَأَمَرَ صَاحِبَ النَّخْلِ أَنْ يُخْرِجَ نَخْلُهُ وَقَالَ: لَيْسَ لِعِرْقٍ ظَالِمٍ حَقَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللل

وَآخِرُهُ عِنْدَ أَصْحَابِ السُّنْنِ [أبو داود(٣٠٧٣)، الـترمذي (١٣٧٨)، النساني وكبرى، كما في وتحفة الأشراف، (٤٤٧٣)] مِنْ رِوَائِيةٍ عُرُوّةً عَنْ سَعِيدِ بْنِ زَلْدٍ.

وَاخْتُلِفَ فِي وَمَثْلِهِ وَلِرْسَالِهِ. وَفِي تَفْيِن صَحَابِيُّهِ.

(وعن عُروة بنِ الزُبسيرِ ﷺ قال: قالَ رجلٌ من أصحابِ
رسولِ اللهِ ﷺ وإنَّ رَجُلَيْنِ الْحَتْصَمَّا إِلَى رَسُولِ اللّهِ ﷺ فِي
أَرْضِ غَرَسَ أَحَدُهُمَا فِيهَا نَخْلاً، وَالأَرْضُ لِلآخَرِ فَقَضَى رَسُولُ اللّهِ
بالأرْضِ لِصَاحِبِهَا وَأَمَرَ صَاحِبَ النَّخْلِ أَنْ يُخْرِجَ نَخْلَمُهُ وَقَالَ
لَيْسَ لِيرِنْقِ ظَالِمٍ،) بالإضافةِ والتُّوصيفِ وأَنْكَرَ الخَطَّابِيُّ الإضافة

(حقَّ روَاهُ أبو داود وإسنادُهُ حسنٌ وآخرُهُ عندَ اصحابِ السُّننِ منْ روايةِ عُروةَ عن سعيدِ بنِ زيدٍ واختلفَ في وصلِـهِ وارسالِهِ وفي تعينِ صحابيّهِ) فروَاهُ أبو داود من طريقِ عُروةَ مُرسلاً (٣٠٧٤) ومن طريقِ آخرَ مُتَّصلاً من روايةٍ مُحمَّدِ بنِ

إسحاق (٣٠٧٥) وقال: فقال رجلٌ من أصحاب النَّبيُّ ﷺ وَأَكْثُرُ ظُنِّي اللَّهُ أَبُو سعيدٍ.

وفي الباب عنْ عائشةَ أخرجَـهُ أبو داود الطَّيالسيُّ (١٥٤٣) وعنْ سمرةَ عند أبي داود(٣٠٧٧) والبَّيْهَتيُّ (١٤٢/٦) وعنْ عُبـادةَ وعبدِ اللَّهِ بنِ عمرِو عندَ الطَّبرانيُّ [كما في الجمع: ١٥٨/٤].

واختَلفوا في تفسيرِ «عرقِ ظالمٍ»

فقيلَ: هُوَ أَنْ يَعْرِسُ الرَّجِلُ فِي أَرْضٍ فِيسْتَحَقُّهَا بَذَلِكَ.

وقالَ مالِكَ: كُلُّ ما أخذَ واحْتَفَرَ وغُرسَ بغيرِ حقٌّ.

وقال ربيعة: العرقُ الظَّالم يَكُونُ ظَاهِراً ويَكُونُ باطناً فالباطن ما اخْتَفَرَ الرَّجالُ من الآبارِ واسْتَخرجَهُ منَ المعادنِ، والظَّاهِرُ ما بنَاهُ أو غرسَهُ.

وقيلَ: الظَّالُمُ منْ بنى أو زرعَ أو حفرَ في أرضٍ غسيرِهِ بغسيرِ حقُّ ولا شُبْهَةِ.

وَكُلُّ مَا ذُكِرَ مِنَ التَّفَاسِيرِ مُتَقَارِبٌ ودليلٌ على أَنَّ الرَّارِعَ فِي ارضِ غيرِهِ ظَالمٌ ولا حقَّ لَهُ بِلْ يُخيِّرُ بِينَ إخراجٍ مَا غرستهُ واخذِ نفقَتِهِ عليهِ جَمَّا بِينَ الحديثينِ مِنْ غيرِ تفرقة بِينَ زرعٍ وشجر، والقولُ بأنَّهُ دليلٌ على أَنَّ الزَّرْعَ للغاصبِ حملٌ لَهُ على خلاف ظَهرِه، وَكَيفَ يقولُ الشَّارِعُ: ليسَ لعرق ظالمٍ حقَّ ويسميهِ ظالمًا وينفى عنهُ الحقُ ونقولُ: بل الحقُ لَهُ.

### ٥ ـ إنَّ دماءكم وأموالكم حرامٌ عليكم

١٥٤- وَعَنْ أَبِي بَكْرَةً ﴿ أَنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ فِي حُطْبَتِهِ يَوْمَ النَّحْرِ بِمِنَّى: إِنْ دِمَاءَكُمْ وَأَمُوالَكُمْ عَلَا فِي عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا فِي بَلَيْكُمْ هَذَا فِي بَلَيْكُمْ هَذَا فِي بَلَيْكُمْ هَذَا فِي بَلَيْكُمْ هَذَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٦٧)، مسلم(١٦٧٩)].

وما دلَّ عليْهِ واضحٌ وإجماعٌ ولوْ بــداً بِـهِ المصنَّفُ في اوَّلِ بابِ الغصبِ لَكَانَ اليقَ أساساً وأحسنَ افْتِتاحاً

### (دالشَّفَعَةُ فِي كُلِّ شِولاِهِ) أَيْ مُشْتَوَلاً ١٦ – كتابُ الشَّفعةِ (دفِي أَرْضِ أَو رَبْعِ) بِفَتْح السِرَاء وسُّ

( في أَرْضِ أَو رَبْعِ) بَفَتْحِ السرَّاءِ وسُكُونِ الموحَّدةِ: السَّارُ ويطلقُ على الأرض

(قَأَوْ حَائِطٍ لا يَصْلُحُ وَلِي لَفْظِ لا يَحِلُّ أَنْ يَبِيعَ) الخليطَ لدلالةِ السَّياقِ عليْهِ

(احَتْى يَغْرِضَ عَلَى شَرِيكِهِهِ. وفي روايةِ الطَّحــاويُّ) أيْ مــنْ حديثِ جابرِ (القَعْنَى النَّبِيُّ ﷺ بِالشُّفْعَةِ فِي كُـلُّ شَيْءٍ، ورجَالُـهُ ثَقَاتُ

الألفاظ في هذا الحديث قدْ تضافرَتْ في الدّلالةِ على ثُبُوتِ الشُّفعةِ للشَّرِيكِ في الدُّلالةِ على ثُبُوتِ الشُّفعةِ للشَّرِيكِ في الدُّورِ والعقارِ والبسَاتِينِ، وَهَذا مُجمعً عليْهِ إذا كانَ ممَّا يُقسمُ، وفيما لا يُقسمُ كالحمَّامِ الصَّغيرِ ونحوهِ خلافٌ.

وَفَعَبَ الْهَادُويَّةُ - وَفِي البَحْرِ الْعِثْرَةُ - إِلَى صَحَّةِ الشَّفَعَةِ فِي كُلُّ شَيْءٍ.

ومثلُهُ في البحرِ عنْ أبي حنيفةَ وأصحابِهِ.

ويدَّلُّ لَهُ حديثُ الطَّحاويُّ، ومثلُّهُ عن ابنِ عبَّاسٍ عندَ التَّرمذيُّ(١٣٧١) مرفوعاً «الشُّفْقَةُ فِي كُلُّ شَيْءٍ».

وإنْ قيلَ: إنَّ رفعَهُ خطاً فقدْ ثَبْتَ إرسالُهُ عن أبنِ عبَّاسٍ وَهُوَ شَاهِدٌ لرفعِهِ على أنْ مُرسلَ الصَّحابيُّ إذا صحَّتْ إليْهِ الرَّوايةُ حُجَّةً.

وعن المنصورِ أنَّـهُ لا شُـفعةً في المَكِيـلِ والمـوزونِ لأنَّـهُ لا ضررَ فِيهِ.

فَاجِيبَ بَانَ فِيهِ ضرراً وَهُوَ إِسقاطُ حتَّ الجوارِ ولأنَّا لا نُسلَّمُ أنَّ العلَّةَ الضَّررُ

وَذَهَبَ الْأَكْثُرُ إِلَى عدمٍ ثُبُوتِهَا فِي المنقولِ مُسْتَدَلِّينَ بقولِهِ «فَإِذَا وَقَعَتِ الْحُدُودُ وَصُرُّفَت الطُّرُقُ فَلا شُفْعَةً» فإنَّهُ دالُّ على أنْهَا لا تَكُونُ إِلاَّ فِي العقارِ وَتَلحقُ بِهِ الدَّارُ لقولِهِ فِي حديثِ مُسلم «أو ربع»

قالوا: ولأنَّ الضَّررَ في المنقول نادرٌ .

وأجيبَ بأنْ ذِكْرَ حُكْم بعض أفرادِ العامُّ لا يقصرُهُ عليْهِ.

الشُّفعةُ بضمُّ الشُّينِ المعجمةِ وسُكُونِ الفاءِ. في اشْتِقاقِهَا ثلاثةُ أقوال:

قيلَ: من الشُفعِ وَهُوَ الزَّوجُ وقيلَ من الزَّيادةِ وقيلَ من الإعانةِ

وَهِيَ شَوعاً: انْتِقالُ حصَّةٍ إلى حصَّةٍ بسبب شرعيٌ كـانَت انْتَقلَتْ إلى أجنبيٌ بمثلِ العوضِ المسمَّى.

وقالَ أَكْثُرُ الفَقَهَاءِ: إِنَّهَا وَارَدَةً على خلافِ القياسِ لأَنَّهَا تُوْخَذُ كُرْهَا، ولأَنَّ الأَذْيَّةَ لا تُدفعُ عنْ واحدٍ بضررِ آخرَ، وقيلَ خالفَتْ هذا القياسَ ووافقتْ قياسَاتِ أُخرَ يُدفعُ فِيهَا ضررُ الغيرِ بضررِ آخرَ، ثُمَّ يُؤخذُ حقُهُ كُرْهاً كبيعِ الحَاكِمِ عن المُتُمرُدِ والفلسِ ونحوِهِمَا.

# ١\_ ما يجوزُ فيه الشفعةُ وما لا يجوزُ

- ١٥٥ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: «قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: بِالشُّفْعَةِ فِي كُلُّ مَا لَـمْ يُقْسَمْ فَإِذَا وَقَعَتِ الْحُدُودُ وَصُرُّفَتِ الطُّرُقُ فَلا شَفْعَةً».

مُتَفَقَّ عَلَيْهِ، وَاللَّفُظُ لِلْبُحَارِيِّ [البخاري(٢٢٥٧)، مسلم(١٦٠٨)]

وَفِي رِوَايَةِ مُسَلِمِ «الشُّفْعَةُ فِي كُلِّ شِرْكِ: فِي أَرْضِ، أو رَبْعِ، أو حَانِطِ، لا يَصْلُحُه.

وَفِي لَفْظِ: ﴿لَا يَحِلُّ لَـ أَنْ يَبِيعَ حَتَّى يَقْرِضَ عَلَى شَرِيكِهِ ۗ ــ

وَفِي رِوَايَةِ الطَّحَاوِيِّ [وشرح معاني الآفار» (١٢٧/٤): وقَعَسَى النَّبِيُّ اللَّشُّةِ فِي كُلُ شَيْءٍ» وَرِجَالُهُ بِقَاتٌ.

 المسلم إذا كان شريكاً لَهُ في الملك

وفِيهِ خلافٌ والأظْهَرُ ثَبُوتُهَا للذَّمِّيُ فِي غيرِ جزيـرةِ العـربـِ لأنَّهُمْ مَنْهِيُّونَ عن البقاءِ فِيهَا

#### ٧ ـ جارُ الدار أحقُ بالدار

٨٥٦ وَعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: ﴿ وَعَنْ أَلَالُهُ عَلَى اللهُ ال

رَوَاهُ النَّسَانِيِّ [وكبرى» كما في دَعَفَة الأَشْراف، (١٣٢٧)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّالْهُ(١٨٧٥) وَلَهُ عِلْةً.

وَهِيَ أَنَّهُ أخرجَهُ أَنْهُمُّ مَنَ الحَفَّـاظِ عَنْ قَتَـَادَةً عَـنْ أَنـس، وآخرونَ أخرجُوهُ عن الحسنِ عنْ سمرةَ قالوا وَهَذَا هُوَ المحفـوظُ وقيلَ: هُما صحيحانِ جميعاً قالَهُ ابنُ القطَّـانِ وَهُـوَ الأولى وَهَـذا وإنْ كانْ فِيهِ علَّةٌ فـ:

### ٣\_الجارُ أحقُ بصَقبِه

٨٥٧ وَعَنْ أَبِي رَافِعٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَالْ جَالُ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ الْجَالُ أَحَقُ بِصَقَبِهِ ﴾ .

أَخْرُجَةُ الْبُخَارِيُّ(٢٢٥٨).

وَفِيهِ فِمُنْةً

صحيح وَهُوَ قُولُهُ \_ (وعن أبي رافع ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَالْجَارُ أَحَقُ بِصَقَبِهِ ) بالصَّادِ الْمُهْمَلَةِ مَفْتُوحةً وفَتْحِ القافِ القربُ

رَاحرِجَةُ البخاريُّ. وَفِيهِ قَصَّةُ) وَهِي أَنَّهُ قَالَ أَبُو رَافِيمِ لِلْمِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَةَ: أَلَا تَأْمُو هَذَا يُشِيرُ إِلَى سَعْدِ أَنْ يَشْتَرِيَ مِنِّي بَيْتَيُّ اللَّذَيْنِ فِي دَارِهِ فَقَالَ لَـهُ سَعْدُ: وَاللَّـهِ لا أَزِيدُكُ عَلَـى أَرْبَهِمِائَةِ وِينَارِ مُقَطَّعَةٍ أَو مُنَجَّمَةٍ فَقَالَ أَبُو رَافِعٍ: سُبْحَانَ اللَّهِ لَقَدْ مَنْعُنَهُمَا مِنْ خَمْسِمِائَةٍ نَقْداً فَلَوْلا أَنِي سَمِعْت رَسُـولَ اللَّهِ تَلْكُ يَقُولُ الْجَارُ أَحَقُ بِصَقَهِمِ مَا بِعَنْكُه.

والحديثُ وإنْ كانَ ذَكَرَهُ أبو رافع في البيعِ فَهُوَ يعمُّ الشُّقعةَ فَنَعَبَ إِلَى ثُبُوتِهَا الْهَادويَّـةُ والحنفيَّةُ وأخرونَ لِهَـذِهِ الأحـاديثِ ولغيرِهَا كحديثِ الشَّريدِ بنِ سُويدٍ قالَ اقْلُـت يَـا رَسُولَ اللَّـهِ: قىالوا: ولائسة اخسرجَ السبزّارُ مسنْ حديســـــُو جــــــابرِ والبيْهَقيّ(١٠٩/٦) منْ حديثِ أبي هُريرةَ بلفظِ الحصرِ فِيهمَا.

الأوَّلُ «وَلا شُفْعَةَ إِلاَّ فِي رَبْعِ أَو حَاثِطِهِ»، ولفظُ الثَّاني «لا شُفْعَةَ إِلاَّ فِي دَار أَو عَقَارٍ».

إلا أنَّهُ قالَ البيهَقيُّ بعدَ سياقِهِ لَهُ: الإسنادُ ضعيفٌ.

واجب بانها لو ثبتت لكانت مفاهيم ولا يُقاومُ منطوقَ «في كُلُّ شيء ومنْهُمْ من استتنى من المنقول الثياب فقالوا: تصحُّ فِيهَا الشُّفعةُ ومنْهُمْ من استثنى منْهُ الحيوان فقال: تصحُ فه شُفعةً.

وفي حديث مُسلم دليلً على أنَّهُ لا يحلُّ للشَّريكِ بيعُ حصَّتِهِ حَتَّى يعرضَ على شرِيكِه، وأنَّهُ مُحرَّمٌ عليهِ البيعُ قبلَ عرضيه، ومنْ حمَلَهُ على الْكَرَاهَةِ فَهُوَ حملٌ على خلاف أصلِ النَّهْي بلا دليلِ.

واختَلفَ العلماءُ هل للشَّرِيكِ الشُّفعةُ بعدَ أَنْ آذَنَـهُ شـرِيكُهُ ثُمَّ باعَهُ منْ غيرهِ

فقيلَ: لَهُ ذَلِكَ ولا يمنعُ صحَّتُهَا تقــدُمُ إيذانِـهِ، وَهَـذا قـولُ لاَكْثر.

وقالَ النَّورِيُّ والحَكَمُ وأبو عُبيدٍ وطائفةٌ منْ أَهْلِ الحديث: تُسقطُ شُفعَتُهُ بعدَ عرضِهِ عليْهِ وَهُوَ الأوفقُ بلفظِ الحديث؛ وَهُـوَ الَّذِي اخْتَرْنَاهُ فِي حاشيةِ ضوء النَّهَارِ.

وفي قولِهِ (أنْ يبيعُ) ما يُشعرُ بانَّهَا إنَّما تثبُتُ فيما كانَ بعقدِ البيعِ وَهَذَا مُجمعٌ عليْهِ.

وفي غيرِهِ خلافٌ.

وقولُهُ «في كُلُّ شيء سملُ الشُفعة في الإجارة وقدْ منعَهَا الْهَادويَّةُ وقالوا: إنَّمَا تَكُونُ في عَينِ لا منفعة، وضُعفَ قولُهم لأن المنفعة تُسمَّى شيئاً وتَكُونُ مُشْتَرَكَةً فشملُهَا «في كُـلُ شركُ» أيضاً إذْ لوْ لمْ تَكُنْ شيئاً ولا مُشْتَرَكَةً لما صحَّ التَّاجِيرُ فِيهَا ولا القسمةُ بالمُهَاياةِ ونحو ذلِكَ وَهِيَ بيعٌ مخصوصٌ فيشملُها «لا يَجلُّ لَهُ أَنْ يَبِيعٌ» فالحقُّ نُبُوتُ الشَّفعةِ فِيهَا لشمولِ الدَّليلِ لَهَا ولا ولوجودِ عَلَّةِ الشَّفعةِ فِيهَا لشمولِ الدَّليلِ لَهَا ولا ولوجودِ عَلَّةِ الشَّفعةِ فِيهَا.

وظَاهِرُ قُولِهِ (في كُلُّ شَرَكُ) أيْ مُشْسَتَرَكِ ثُبُوتُهَا للذَّمِّيُّ في

أَرْضُ لِي لَيْسَ لَاحَـــ فِيهَــا شِيرَكُ وَلَا قِسْـمٌ إِلاَّ الْجِـوَارَ فَقَـالَ الْجَـوَارَ فَقَـالَ الْجَارُ أَحَقُ بصَقَبُهِ».

أخرجَهُ ابنُ سعدٍ (الطقات: ٥١٣/٥) عنْ قَتَــادةَ عــنْ عمــرو بنِ شُعيبِ عن الشُريدِ، وحديثُ جابرِ الآتِي.

وذَهَبَ عليٌّ وعمـرُ وعثمـانُ والشَّافعيُّ واحمـدُ وإسـحاقُ وغيرُهُمْ إلى أنَّهُ لا شُفعةَ بالجوار

قالوا:

والمرادُ بالجارِ في الأحاديثِ الشَّريكُ

قالوا: ويدلُّ على الْ المرادَ بِهِ ذَلِكَ حديثُ أَبِي رَافَعِ فَإِنَّهُ سَمَّى الخَلِطَ جاراً واسْتَدلُّ بِالحديثِ وَهُـوَ مَنْ أَهْـلِ اللَّسـانِ وَالعرفُ بِاللَّهِ لَا يعرفُ فِي اللَّهْـةِ تسـميةَ الشَّـرِيكِ جاراً غيرُ صحيح فإنْ كُلُّ شيء قاربَ شيئاً فَهُوَ جارٌ.

وأجمبَ بان أبا رافع غيرُ شريكِ لسعدٍ بـل جـارٌ لَـهُ لأنّـهُ كانَ يملِكُ بَيْتَينِ في دارِ سعدٍ لا أنَّهُ كانَ يملِكُ شقصاً شائعاً مـن منزل سعدٍ.

واسْتَدلُوا أيضاً بما سلف من أحاديثِ الشُّفعةِ للشَّريكِ.

وقولُهُ «فَإِذَا وَقَعَت الْحُدُودُ وَصُرُفَــت الطُّرُقُ فَــلا شُـفْعَةَ» ونحوُهُ من الأحاديثِ الَّتِي فِيهَا حصرُ الشُّفعةِ قبلَ القسمةِ.

وأجب عنْهَا بأنَّ غايةً ما فِيهَا إثبَاتُ الشَّفعةِ للشَّـرِيكِ مـنْ غيرِ تعرُّضِ للجارِ لا بمنطوقِ ولا مفْهُومٍ.

ومفهُومُ الحصرِ في قولِهِ (إنّما جعلَ النّبِيُ لِمَلَمُ الشّفعة ـ الحديث) إنّما هُوَ فيما قبلَ القسمةِ للمبيعِ بينَ المشتري والشريكِ فمدلولُهُ أَنَّ القسمةَ تُبطلُ الشّفعة وَهُو صريحُ روايةِ "إِنّمَا جَعَلَ النّبِيُ لَلَّمَا الشّفعةِ وَهُو صريحُ روايةِ "إِنّمَا جَعَلَ النّبِيُ لَلَّمَا الشّفعةِ في كُلُ مَا لَمْ يُقْسَمُ واحاديثُ إِثبَاتِ الشّفعةِ للخليطِ لا تُبطلُ ثُبُوتَهَا للجارِ بعدَ قيامِ الأدلَّةِ عليْهَا الَّتِي منْهَا ما للخليطِ لا تُبطلُ ثُبُوتَهَا للجارِ بعدَ قيامِ الأدلَّةِ عليْهَا الَّتِي منْهَا ما سلف ومنها:

### ٤ ــ الجارُ أحقُّ بشفعةِ جارِه

٨٥٨ ـ وَعَنْ جَابِرِ ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُــولُ اللَّـهِ الْمَارُ أَحَقُ بِشُــفُعَةِ جَــارِهِ، يَنْتَظِـرُ بِهَــا ـ وَإِنْ

كَانَ غَائِباً \_ إِذَا كَانَ طَرِيقُهُمَا وَاحِداً.

(وهو قوله: وعن جابرٍ هَيْجَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ وَالْ أَسُولُ اللّهِ ﷺ وَالْحَارُ اَحَقُ بِشُفْعَةِ جَارِهِ يَنْتَظِرُ بِهَا وَإِنْ كَانَ غَائِسًا إِذَا كَانَ طَرِيقُهُمَا وَاحِداً » روَاهُ احمدُ والأربعةُ ورجالُهُ ثقاتٌ احسنَ المصنّفُ بِتَوثيقِ رجالِهِ وعدمٍ إعلالِهِ، وإلا فَإِنْهُمْ قَلْ تَكَلَّمُوا في هذهِ الرّوايةِ بأنّهُ انفرد بزيادةِ قولِهِ وإذَا كَانَ طَرِيقُهُمَا وَاحِداً » عبدُ اللّهُ بنُ أبي سُليمانَ العرزميُ

(قَلْتُ) وعبدُ الملِكِ ثقةً مأمونَ لا يضرُّ انفرادُهُ كمــا عُـرفَ في الأصولِ وعلوم الحديثِ.

والحديثُ منْ أَدَلَةِ شُفعةِ الجارِ إِلاَّ أَنَّهُ قَيْدَهُ بقولِهِ "إِذَا كَانَ طَرِيقُهُمَا وَاحِداً" وقدْ ذَهَبَ إلى اشْتِراطِ هذا بعضُ العلماءِ قـائلاً بأنَّهَا تَثبتُ الشُّفعةُ للجارِ إذا اشْتَرَكَ في الطَّريقِ.

قَالَ فِي الشَّرِحِ: ولا يبعدُ اغْتِبارُهُ أَمَّا مِنْ حَيِثُ الدَّلِيلِ فَلِلتَّصَرِيحِ بِهِ فِي حَدِيثِ جَابِرٍ هَذَا، وَمُفْهُومُ الشَّرِطِ أَنَّهُ إِذَا كَانَ مُخْتَلَفاً فَلا شُفَعةً.

وأمّا من حيث التعليل فلان شسرعيّة الشفعة لمناسبة دفع الضّرر، والضّررُ بحسب الأغلب إنّما يَكُونُ معَ شَدُةِ الاختِلاطِ وشبْهَةِ الانْتِفاعِ وذلِكَ إنّما هُمَوَ مع الشّريكِ في الأصلِ أو في الطَّريق، ويندرُ الضّررُ مع عدم ذلِك، وحديثُ جابرِ المقيّدُ بالشّرطِ لا يختملُ التَّاويلَ المذكورَ أو لا لأنَّهُ إذا كان المرادُ بالجارِ الشَّرِيكَ فلا فائدةَ لاشْتِراطِ كونِ الطَّريقِ واحداً

(قَلْت) ولا يخفى أنَّهُ قَدْ آلَ الْكَلامُ إِلَى الْخَلْيَطِ لاَنْـهُ مَـعَ اتَّحادِ الطَّرِيقِ تَكُونُ الشُّفعةُ للخلطةِ فِيهَا، وَهَذَا هُوَ الَّذِي قَرْرَنَاهُ في منحةِ الغَفَّارِ حاشيةِ ضومِ النَّهَارِ.

قال ابنُ القبِّم [«اعلام الموقعين» (١٣٢/٢)]: وَهُوَ اعدلُ الأقوال وَهُوَ اخْتِيارُ شَيخِ الإسلامِ بنِ تبميَّةَ: وحديثُ جابرِ هــذا صريحٌ فِيهِ، فإنَّهُ اثبَتَ الشُّفعةَ بالجوارِ معَ اتَّحـادِ الطَّريقِ ونفَاهَا بِـهِ فِي حديثِهِ الآخرِ مسمَّ اخْتِلافِهَا حَبِيثُ قالَ "فَإِذَا وَقَفَتِ الْحُدُودُ وَصُرُفَتِ الطُّرُقُ فَلا شُفْعَةً» فمفْهُومُ حديثٍ جابرٍ هذا هُوَ بعينِـهِ سُهُ و الصَّبِيُّ على شُفعَتِهِ حَتَّى يُدركَ، و الا شُفعةَ لنصرانيَّ، ولا مدِ ليهوديَّ، اولا للنَّصرانيُّ شُفعةً، فعدُّ منْهَا حديثُ الباب

منطوقُ حديثهِ المُتقدَّمِ فاحدُهُمَا يُصدَّقُ الآخرَ ويوافقُهُ لا يُعارضُهُ ولا يُناقضُهُ، وجابرٌ روى اللَّفظينِ فَتَوافقَت السُّننُ والتَّلَفَتُ بحمدِ اللَّهِ انْتَهَى بمعنَاهُ.

وقولُهُ «يَتَظُرُ بِهَا» دالٌ على أنْهَــا لا تبطـلُ شُــفعةُ الغـائبِ وإنْ تراخى وأنْهُ لا يجبُ عليْهِ السَّيرُ حينَ يبلغُهُ الشَّراءُ لاجلِهَا.

وأمًّا:

### ٥ ـ فورَّيةُ الشفعةِ

٨٥٩ وَعَن ابْنِ عُمَرَ عَن النّبِيّ ﷺ قَالَ:
 «الشّفْعَةُ كَحَلُ الْعِقَال».

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهْ(٢٥٠٠) وَالْبَزَّارُ .

وَزَادَ دُولًا شُفْعَةً لِفَاتِبِ، وَإِسْنَادُهُ ضَعِيفً

وَهُوَ قُولُهُ \_ (وعن ابنِ عُمرَ طَيْظِيهُ وَالشَّفْعَةُ كَحَلُ الْمِقَالِ». رَوَاهُ ابنُ مَاجَهُ وَالبَرَّارُ. وزَادَ وَوَلا شَفْعَةً لِفَائِبٍ، وَإِسَادُهُ صَعِيفٌ، فَإِنَّهُ لا تَقُومُ بِهِ حُجَّةٌ لمَا سَتَعَرفُهُ وَلفظُهُ مِنْ رَوَايَتِهِمَـا وَلا شُنفْعَةُ لِغَائِبٍ وَلا لِصَغِيرٍ، وَالشَّفْعَةُ كَحَلُّ عِقَالٍ، وضعَفَهُ البَرَّارُ

وقالَ ابنُ حَبَّانَ: لا أصلَ لَهُ.

وقالَ أبو زُرعةً: مُنْكُرٌ.

وقالَ البيْهَقسيُّ: ليسَ بشابِتُو وفي معنَّاهُ أحاديثُ كُلُهَـا لا أصلَ لَهَا.

واخْتَلْفَ الفَقَهَاءُ فِي ذَلِكَ.

فعندَ الْهَادويَّةِ والشَّافعيَّةِ والحنابلةِ أَنْهَا على الفورِ ولَهُمْ تقاديرُ في زمان الفور لا دليلَ على شيء منْهَا ولا شَلَّ أَنَّهُ إِذَا كان وجهُ شرعَيْتِهَا دَفعُ الضَّررِ فإنَّهُ يُناسَبُ الفوريَّةَ لاَنَّهُ يُقالُ كيفَ يُبالغُ في دفع ضررِ الشَّفيعِ، ويبالغُ في ضررِ المُشْتَري ببقاءِ مُشْتَرَاهُ مُعلَقاً إِلاَّ أَنَّهُ لا يَكفي هذا القدرُ في إثباتِ حُكْمٍ، والاصلُ عدمُ اشْتِراطِ الفوريَّةِ وإثباتُهَا يَخْتَاجُ إِلى دليلِ ولا دليلَ.

وقد عقد البيهقسيُّ باباً في السُّننِ الْكُبرى لاَلفاظ مُنْكَرةِ يذُكُرُهَا بعضُ الفقَهَاءِ وعدُّ منْهَا «الشُّفعة كحلُّ عقال، و«لا شُفعة لصبيُّ ولا لغائب، و«الشُفعة لا تــرثُ ولا تُــورثُ،

# ١٧ – كتابُ القِرَاضِ

القراضُ بِكَسرِ القافِ وَهُـوَ مُعاملةُ العـاملِ بنصيبِ مـن الرُّبح وَهَاذِهِ تسميّتُهُ فِي لُغةِ أَهْل الحجاز.

وَتُسمَّى مُضاربةً ماخوذةً من الضَّـربِ في الأرضِ لَمَـا كـانَ الرَّبحُ يحصلُ في الغالبِ بالسَّفر.

أو من الضَّربِ في المالِ وَهُوَ التَّصرُّفُ.

### ١ ـ في القرض بركةٌ

٨٦٠ عَنْ صُهَيْسِهِ ﴿ أَنَّ النَّبِي اللَّهِ قَالَ النَّبِي اللَّهِ قَالَ:
 «ثَلاثٌ فِيهِنَ الْبَرَكَةُ، الْبَيْعُ إلَى أَجَلٍ، وَالْمُقَارَضَةُ،
 وَخَلْطُ الْبُرُ بِالشَّعِيرِ لِلْبَيْتِ، لا لِلْبَيْعِ.

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةً بِإِسْنَادٍ ضَعِيفٍ (٢٢٨٩).

وإنَّما كـانَت البرَكَةُ في ثـلاثٍ لمـا في البيـع إلى أجـلِ مـن المسامحةِ والمساهَلةِ والإعانةِ للغريمِ بالنَّاجيلِ وفي المقارضـةِ لمـا في ذلِكَ من انْتِفاعِ النَّاسِ بعضِهِمْ ببعض وخلطُ البرُ بالنَّ عبرِ قُوتـاً لا للبيع لاَنَّهُ قَدْ يَكُونُ فِيهِ غَررٌ وغشٌّ.

### ٧- الشرطُ في المقارضةِ

٨٦١ - وَعَنْ حَكِيم بْنِ حِزَام ﷺ أَنْهُ كَانَ يَشْتَرِطُ عَلَى الرَّجُلِ إِذَا أَعْطَاهُ مَالاً مُقَارَضَةً: أَنْ لا تَجْعَلَ مَالِي فِي كَبِدِ رَطْبَةٍ، وَلا تَحْمِلَهُ فِي بَحْرٍ، وَلا تَخْمِلُهُ فِي بَحْرٍ، وَلا تَخْمِلُهُ فِي بَحْرٍ، وَلا تَخْمِلُهُ فِي بَحْرٍ، وَلا تَخْمِلُهُ فِي بَطْنٍ مَسِيلٍ، فَإِنْ فَعَلْت شَــْيْناً مِـنْ ذَلِكَ نَقْدَ ضَمِنْت مَالِي.

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (٦٣/٣)، وَرِجَالُهُ ثِقَاتَ

وَقَالَ مَالِكَ فِي الْمُوَطَّإِ (ص٤٧٧)، عَن الْقَلَاءِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ بْنِ يَفْقُوبَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ: إِنَّهُ عَمِلَ فِي مَالٍ لِمُثْمَانَ عَلَى أَنَّ الرَّبْحَ بَيْنَهُمَا وَهُوَ مَوْقُوفَ صَجِيحٌ

لا خلافَ بينَ المسلمينَ في جوازِ القراضِ وأنَّهُ مَّا كـانَ في

الجَاهِليَّةِ فَاقَرَّهُ الإسلامُ وَهُوَ نَوعٌ مِنَ الإجارةِ إِلاَّ أَنَّهُ عُفَى فِيهَا عَنْ جَهَا الْخَاسَةِ فِي ذَلِكَ المُوضِعِ الرَّفْقَ بِالنَّاسِ وَلَهَا أَرْكَانٌ وشروطٌ فَأَرْكَانُهَا الْعَقَدُ بِالإيجابِ أَو مَا فِي خُكْمِهِ، وَهُوَ الامْتِشَالُ بِينَ جَائزي النَّصِرُفِ إِلاَّ مِنْ مَالٍ مُسلم لِكَافِرِ على مَالٍ نَقْدٍ عَنَدَ الجَمْهُورِ.

ولَهَا أَحْكَامٌ مُجمعٌ عليْهَا

منْهَا أَنَّ الْجَهَالَةَ مُغْتَفَرَّةٌ فِيهَا.

ومنها أنَّهُ لا ضمانَ على العاملِ فيما تلفَ منْ رأسِ المالِ إذا لمْ يَتَعدُّ.

واخْتَلفوا إذا كانّ ديناً

فالجمهُورُ على منعِهِ:

قبلَ لِتَجويزِ إعسارِ العاملِ باللَّذِينِ فَيَكُونُ مَــنُ تَاخيرِهِ عَنْـهُ لَاجلِ الرُّبِحِ فَيَكُونُ مِن الرِّبا المُنهِيُّ عَنْهُ، وقبلَ: لأنَّ ما في الذَّمَّةِ يَتَحَوَّلُ عِن الضَّمَانةِ ويصيرُ أمانةً

وقيلَ: لأنَّ ما في الذَّمَّةِ ليسَ بحاضرِ حقيقةً فلمْ يَتَمَيْنُ كُونُـهُ مالَ المضاربةِ، ومـنْ شـرطِ المضاربةِ أَنْ تَكُونَ على مـالِ مـنْ صاحبِ المالِ

اتَّفقوا أيضاً على أنَّه إذا اشْتَرطَ أحدُّهُمَا من الرَّبحِ لنفسِهِ شيئاً زائداً مُعيَّناً فإنَّهُ لا يجوزُ ويلغى.

ودلُّ حديثُ حَكِيمٍ على أنَّـهُ يجـوزُ لمـالِكِ المـالِ أنْ يحجـرَ العاملَ عمَّا شاءَ فإنْ خالف ضمنَ إذا تلف المالُ وإنْ سلمَ المالُ فالمضاربةُ باتيةٌ فيما إذا كانَ يرجعُ إلى الحفظِ.

وَأَمَّا إِذَا كَانَ الاَشْتِرَاطُ لا يَرْجَعُ إِلَى الْحَفَظِ بَلْ كَانَ يَرْجَعُ إِلَى التَّجَارَةِ، وَذَلِكَ بَانْ يَنْهَاهُ أَنْ لا يَشْتَرِيَ نَوْعاً مُعَيِّناً، ولا يَبِيعُ مَنْ فَلان فَإِنَّهُ يَصِيرُ فُصُولِيًا إِذَا خَالْفَ، فَإِنْ أَجَازَ الْمَالِكُ نَفَذَ البيعُ وإِنَّ لَمْ يَجَزَ لَمْ يَنْفَذْ.

[وتقدم شيءٌ من هذا الباب في البيوع]

# ١٨ - كتابُ الْمُسَاقَاةِ وَالإِجَارَةِ

#### ١ ــ المساقاة والمزارعة بشطر ما يخرج

٨٦٢ عَن ابْسِنِ عُمَـرَ رضي اللّه عنهما «أَنْ رَسُولَ اللّهِ ﷺ عَامَلَ أَهْلَ خَيْبَرَ بِشَـطْرِ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا مِنْ ثَمَرِ أو زَرْع».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٣٢٩)، مسلم(١٥٥١)].

وَفِي رِوَايَةِ لَهُمَا [خ (٢٣٣٨)، م (١٥٥١)(٢)]: وفَسَأَلُوهُ أَنْ يَقِرُهُمْ بَهَا عَلَى أَنْ يَكُفُوهُ عَمَلَهَا وَلَهُمْ نِصْفُ النَّمْسِ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: تَقِرَّكُمْ بِهَا عَلَى ذَلِكَ مَا شِشًا فَقُرُوا بِهَا، حَتَّى أَجْلاهُمْ عَمَرُ ﷺ:

وَلِلْمُسْلِمِ [(١٥٥١)(٥)]: فأنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَلَعَ إِلَى يَهُودِ خَيْمَرَ نَحْلُ خَيْرَ وَأَرْضَهَا عَلَى أَنْ يَضَيِلُوهَا مِنْ أَمْوَالِهِمْ، وَلَهُمْ شَطْرُ لَمَرِهَا»

الحديث دليلٌ على صحّة المساقاة والمزارعة وَهُوَ قُولُ عليً عليه السلام وأبي بَكْر وعمر وأحمد واسن خُرية وسائر فُقهاء المحدّين إنَّهُمَا تجرزان مُجْتَعتَين وَتَجرورُ كُلُ واحدة مُنفردة والمسلمون في جميع الأمصار والأعصار مُسْتَمرُون على العمل بالمادعة.

وقولُهُ (ما شننا) دليلٌ على صحَّةِ المساقاةِ والمزارعةِ، وإنْ كانَّت المدَّةُ مجْهُولـةً.

وقالَ الجمهُورُ: لا تجوزُ المساقاةُ والمزارعــةُ إلاَّ في مُسدُةِ معلومةٍ كالإجارةِ وَتَاوَّلُوا قولَهُ «ما شننا» علىي مُدَّةِ العَهْــدِ والْ المرادَ نُمَكَنُكُمْ من المقامِ في خيبرَ ما شننا ثُمَّ نُخرجُكُــمْ إذا شننا لأنَّهُ تَلِيْكُ كانَ عازماً على إخراج البَهُودِ منْ جزيرة العرب.

وفيهِ نظرً.

وأمَّا المساقاةُ فإنَّ مُدَّتَهَا معلومةٌ لأنَّهَا إجارةٌ.

وقد اتَّفقوا على أنَّهَا لا تجوزُ إلاَّ بأجلِ معلوم.

وقالَ ابنُ القيِّمِ فِي [زادِ المعادِ(٣٤٥/٣)]: فِي قصَّةِ خيبرَ دليلٌ على جوازِ المساقاةِ والمزارعةِ بجزء من الغلَّةِ منْ ثمرِ أَو زرعِ فإنَّهُ ﷺ عاملَ أَهْلَ خيبرَ على ذلِك واسْتَمرُ على ذلِك لِل حين

وفَاتِهِ ولم يُنسخ البَّنَّةَ وَاسْتَمَرُ عملُ خُلفائِهِ الرَّاشدينَ عليهِ وليسَ هذا منْ باب المشارَكةِ وَهُوَ نظيرُ المضاربةِ سواءً فمنْ أباح المضاربة وحرَّم ذلك فقل فرَّق بينَ مُتَماثلينِ، فإنَّه بَلِلُ دفعَ إليْهِمُ الأرضَ على أنْ يغتملُوهَا منْ أموالِهِمْ ولم يدفع إليْهِم البذر ولا كان يحملُ إليْهِم البذر من الملينةِ قطعاً فدلُّ على أنْ هدية عدمُ اشْتِراطِ كونِ البذرِ من ربَّ الأرضِ، وأنَّه يجوزُ أنْ يَكُونَ من العاملِ وَهَذَا كَانْ هديتهُ على وَهَدَا كَانْ هدية على وَهَدَا كَانْ هدية على المُعلمية وَهَذَا كَانْ هدية على المُعلمية وَهَذَا كَانْ هدية على المُعلمية وَهَذَا كَانْ هدية على المُعلمية وهذا كَانْ هدية على المعلمية وهذا كَانْ هدية على المعلمية وهذا كانْ هدية المُعلمية وهذا المنافرة وهذات المنافرة وهذا المنافرة وهذا المنافرة وهذا المنافرة والمنافرة ولا المنافرة وهذا المنافرة والمنافرة وال

وَكَمَا أَنَّهُ هُوَ المنقولُ فَهُوَ الموافقُ للقيامِ فَإِنَّ الأَرْضَ بمنزلةِ رأسِ المالِ في المضاربة، والبذرُ يجري مجسرى سنقي الماء، ولِهَمَا يُموتُ في الأَرْضِ ولا يرجعُ إلى صاحبِهِ ولمو كانَ بمنزلةِ رأسِ المالِ في المضاربةِ لاشترَطَ عودَهُ إلى صاحبِهِ وَهَذَا يُفسدُ المزارعةَ، فعلمَ أَنَّ القياسَ الصَّحيحَ هُوَ الموافقُ لِهَدي رسولِ اللَّهِ ﷺ فعلمَ أَنَّ القياسَ الصَّحيحَ هُوَ الموافقُ لِهَدي رسولِ اللَّهِ ﷺ وحَلفائِهِ الرَّاشدينَ انْتَهَى.

وقدْ أشارَ في كلامِهِ إلى ما ينْهَبُ إليْهِ الحنفيَّةُ والْهَادويَّةُ مَنْ الساقاةَ والمُزارعةَ لا تصحُّ وَهِيَ فاسدةً، وَتَأْوُلُوا هَذَا الحديثَ بانْ خيبرَ فَيْحَتْ عنوةً فَكَانَ أَهْلُهُ عبيداً لَهُ تَلَاَظُ فما اخسنَهُ فَهُوَ لَهُ وما تركهُ فَهُوَ لَهُ ومُورَ كلامٌ مردودٌ لا يحسنُ الاغتِمادُ عليْهِ.

#### ٢ - كراءُ الأرض

مرافع بن خليج عَنْ حَنْظَلَة بن قَيْس فَ قَالَ: اسْأَلْتُ وَالْفِضَةِ وَالْفِضَةِ بَنْ خَلِيجٍ عَنْ كِرَاءِ الأَرْضِ بِالذَّهْبِ وَالْفِضَةِ فَقَالَ: لا بَأْسَ بِهِ إِنْمَا كَانَ النَّاسُ يُوَاجِرُونَ عَلَى فَقَالَ: لا بَأْسَ بِهِ إِنْمَا كَانَ النَّاسُ يُوَاجِرُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمَاذِيَانَاتِ، وَأَثْبَال عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمَاذِيَانَاتِ، وَأَثْبَال الْجَدَاوِل، وَأَشْيَاءَ مِنَ الزَّرْع، فَيَهْلِكُ هَذَا وَيَسْلَمُ هَذَا، وَيَسْلَمُ هَذَا، وَيَسْلَمُ هَذَا وَيَهْلِكُ هَذَا، وَلَمْ يَكُنْ لِلنَّاسِ كِرَاءً لِلاَّهُ هَذَا، فَلِذَاكِ رَجَرَ عَنْهُ، فَأَمّا شَيْءً مَعْلُومٌ مَعْلُومٌ مَضْدُونَ فَلا بَأْسَ بِهِ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٥٤٧).

رَفِيهِ يَهَانٌ لِمَنَا أَجْوِلَ فِي الْمُتَّفَّقِ عَلَيْهِ [البخساري(٣٣٤٦)، مسلم(١٥٤٧) مِنْ إطْلاقِ النَّهْرِ عَنْ كِزَاءِ الأَرْضِ

رُوعَنْ حنظلةَ بنِ قِيسٍ صَلَّى اللهُ الزُّرُقِيُّ الأنصاريُّ مـنْ النَّرُوقِيُّ الأنصاريُّ مـنْ ثَقَاتِ أَهْلِ المدينةِ.

(قَالَ: ﴿ سَأَلْتَ رَافِعَ بْنَ خَدِيجٍ عَنْ كِرَاءِ الأَرْضِ بِاللَّهْبِ وَالْفِصَّةِ فَقَالَ لا بَأْسَ بِهِ إِنَّمَا كَانَ النَّاسُ يُوَاجِرُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمَاذِيَانَاتِ ﴾ بذال مُعجمةٍ مَكْسورةٍ ثُمَّ مُثنًاةٌ نَحِيْتُ فَيُ مُثنًاةٌ فَوقيَّةٌ هِيَ مسايلُ اللّهِ وقيلَ: ما يَبُتُ حولَ السَّواقي

(وأقبالُ الجداولِ) بفَتْحِ الْهَمْزةِ فقافٌ فموحَّدةٌ أوائسلُ الجداول

(وَأَشْيَاءَ مِن الزَّرْعِ فَيَهْلِكُ هَـٰذَا وَيَسْلَمُ هَـٰذَا وَيَسْلَمُ هَـٰذَا وَيَسْلَمُ هَـٰذَا وَيَسْلَمُ هَـٰذَا وَيَهْلِكُ هَـٰذَا، وَلَمْ يَكُنْ لِلنَّاسِ كِرَاءٌ إِلاَّ هَذَا، فَلِلْلِكَ زَجَرَ عَنْهُ فَأَمَّا شَيْءٌ مَعْلُومٌ فَلا بَأْسَ بِهِ رَوَاهُ مُسلمٌ.

وفِيهِ بيانٌ لما أَجملَ فِي المُنْفَقِ عليْهِ منْ إطلاقِ النَّهْيِ عَــنُ كــراءِ الأرضِ

مضمون الحديث دليل على صحة كراء الأرض باجرة معلومة من الذَّهب والفضة، ويقاسُ عليهما غيرُهُمَا من سائر الأشياء التَّقوَّة ويجوزُ بما يخرجُ منها من ثُلث أو رُبع لما دلَّ عليه الحديث الأول، وحديث ابن عُمر قال قد علمت قال الأرض كَانَتْ تُكرى عَلَى عَهد رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ بِمَا عَلَى الأَرْبِعاء وَشَيْءٌ مِن التَّبنِ لا أَدْرِي مَا هُوَه اخرجَهُ مُسلم [هو بهذا اللقط عد السائي (١٧/٥)، ويتعوه مسلم (١٥٤٧)]

وأخرجَ أيضاً ((١٥٤٨) من حديث رافع بن حديج بلفظ آخراً الَّ ابنَ عُمرَ «كَانَ يُعْطِي أَرْضَهُ بِالنَّلُثِ وَالرَّبْعِ ثُمَّ تَرَكَـهُ، ويـأْتِي مـا يُعا. ضُهُ.

وقولُهُ "على الأربعاء" جمعُ ربيع وَهِيَ السَّاقيةُ الصَّغيرةُ.

ومعنّاهُ هُوَ وحديثُ البابِ أَنْهُمْ كانوا يدفعونَ الأرضَ إلى منْ يزرعُهَا ببذرٍ منْ عندهِ على أنْ يَكُونَ لمالِكِ الأرضِ ما ينبُتُ على مسايلِ النّياهِ ورؤوسِ الجداولِ أو هـذهِ القطعـةِ والبـاقي للعاملِ فنُهُوا منْ ذلِكَ لما فِيهِ من الغررَ فربَّما هلَكَ ذا دُونَ ذَاكَ

### ٣- نهى عن المزارعة وأمر المؤاجرةِ

٨٦٤ وَعَسَنْ ثَسَابِتِ بُسِنِ الضَّحُساكِ ﷺ أَنَّ ارْمَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَسى عَسن الْمُزَارَعَسةِ وَأَمَسرَ بالْمُؤَاجَرَةِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ أَيْضاً (١٥٤٩)

وأخرج مُسلم ايضاً (١٥٤٧) انْ اعَبْدَ اللَّهَ بْنَ عُمْرَ كَانَ يُعْمَى كَانَ يُعْمَى الْأَصْادِيُّ كَانَ يَنْهَى يَكُوي أَرْضَهُ حَتَّى بَلَغَهُ أَنْ رَافِعَ بْنَ حَدِيج الْأَنْصَادِيُّ كَانَ يَنْهَى عَنْ كِرَاءِ الْمَزَارِعِ فَلَقِيمَ عَنْ يَسَلُمُ اللَّهِ فَقَالَ: يَا أَبْنَ حَدِيج مَاذَا تُحَدُّثُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي كِسرَاء الأرْضِ فَقَالَ رَافِعٌ لِمَبْدِ اللَّهِ: اللَّهِ سَمِعْت عَمَّى وَكَانَا شَاهَدَا بَدْراً يُحَدُّثُانِ أَهْلَ الدَّارِ أَنْ رَسُولَ سَمِعْت عَمَّى وَكَانَا شَاهَدَا بَدْراً يُحَدُّثُانِ أَهْلَ الدَّارِ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ فَعَلَ عَبْدُ اللَّهِ لَكُ فَتَرَك فَي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنْ الأَرْضَ تُكْرَى ثُمْ حَشِي عَبْدُ اللَّهِ فَي عَهْدِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ الأَرْضَ تُكْرَى ثُمْ حَشِي عَبْدُ اللَّهِ يَكُلُ اللَّهِ عَلَيْكُ أَنْ الأَرْضَ تَكُونَى ثُمْ خَشِي عَبْدُ اللَّهِ يَكُ أَنْ الْأَرْضَ تَكُونَى ثُمْ عَشِيمًا لَمْ يَكُنْ فَتَرَكَ إِنَا الأَرْضِ.

وفي النَّهْي عن المزارعةِ أحاديثُ ثابِتَةٌ وقدْ جُمعَ بينَهَا وبـينَ الأَحاديثِ الدَّالَةِ على جوازِهَا بوجُوهِ.

احسنُهَا انَّ النَّهِي كَانَ فِي اوْلِ الأمرِ لحاجةِ النَّاسِ وَكُونِ الْمُهَاجِرِينَ لِيسَ لَهُمْ أُرضٌ فَامرَ الأَنصارَ بالتَّكُومُ بالمواسَاةِ، ويمدلُّ لَهُ ما اخرجَهُ مُسلمٌ (١٥٣٦) من حديثِ جابرِ قال: «كَانَ لِرِجَالِ مِنَ الأَنْصَارِ فُضُولُ أَرْضٍ وَكَانُوا يُكُرُّونَهَا بِالثُّلُثِ وَالرَّبِعِ فَقَالَ النِّبِيُ عَلَيْنَ مَنْ كَانَتْ لَهُ أَرْضٌ فَلْيَزْرَعْهَا أَو لِيَمْنَحْهَا أَخَاهُ فَإِنْ أَيْمُ فَلْيُرْرَعْهَا أَو لِيَمْنَحْهَا أَخَاهُ فَإِنْ أَيْمُ فَلْيُرْرَعْهَا أَو لِيَمْنَحْهَا أَخَاهُ فَإِنْ أَيْمُ فَلْيُرْرَعْهَا أَو لِيَمْنَحْهَا أَخَاهُ فَإِنْ أَيْمُ فَلْيُمْرِكُهَا».

وَهَذَا كَمَا نُهُوا عَنِ ادْخَارِ لُحُومِ الأَصْحِيَّةِ لِيَتَصَدَّقُوا بَذَلِكَ ثُمُّ بِعَدَ تُوسُعُ حَالِ المسلمينَ زالَ الاحْتِياجُ فَابِيحَ لَهُمُ المزارعةُ وَتَصَرُّفُ المالِكِ فِي مَلْكِهِ بِمَا شَاءً مِنْ إجارةٍ وغيرِهَا، ويدلُّ على ذَلِكَ مَا وقعَ مِن المزارعةِ في عَهْدِهِ ﷺ وعَهْدِ الحَلْفَاءِ مِنْ بَصَدِهِ وَمِن البَعِيدِ غَفَلَتُهُمْ عَنِ النَّهْيِ وَتَرْكِ إِشَاعَةِ رافعٍ لَهُ في هَذِهِ المَلِّةِ وَذَكْرِهِ فِي آخرِ خلافةٍ مُعاوِيةً.

قَالَ الخَطَّابِيُّ: قَدْ عَقَلَ المعنى ابنُ عَبَّاسٍ وانَّهُ لِيسَ المرادُ تحريمَ المزارعةِ بشطرِ ما تُخرِجُهُ الأرضُ، وإنَّمـا أُريدَ بذلِكَ انْ يَتَمانحوا وانْ يرفقَ بعضُهُمْ ببعضٍ انْتَهَى.

وعن زيب بن شابِت (ابو داود(٣٣٩٠)، الساني(٥٠/٧)، ابن ماجه(٢٤٦١)] "يغفرُ اللَّهُ لرافع أنا واللَّهِ أعلمُ بالحديثِ منْـهُ إنَّما أَنَّاهُ رجلانِ منَ الأنصارِ قدِ اخْتَلفا فقالَ: إنْ كانَّ هـذا شـانُكُمْ فلا تُكروا المزارعَ»

كَانَّ زيداً يقولُ: إنَّ رافعاً اقْتَطَعَ الحديثَ فروى النَّهُيَ غسيرَ راو أوَّلُهُ فاخلً بالمقصودِ.

وأمًّا الاغتِذارُ عن جَهَالـةِ الأجرةِ فقـدْ صح في المرضعةِ بالنَّفقةِ والْكِسوةِ صح أي المرضعةِ بالنَّفقةِ والْكِسوةِ صح الجَهَالـةِ قدراً ولأنَّهُ كالمعلومِ جُملـةً لأنَّ النَّصفَ النَّالَبُ تقاربُ حالِ الحاصلِ وقدْ حُدَّ بجِهَةِ الْكُمَّيَّةِ أعني النَّصفَ والنُّك، وجاءَ النَّصُ فقطحَ التَّكُلُفَاتِ

# ٤ أجرةُ الحجامِ

٨٦٥ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «احْتَجَــمَ رَسُـولُ
 اللَّهِ ﷺ وَأَعْطَى الَّذِي حَجَمَهُ أَجْرَهُ وَلَوْ كَانَ حَرَامــاً
 لَمْ يُعْطِهِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ [البخاري(٢١٠٣)، مسلم(٢٠٢)].

وفي لفظ في البخاريُّ (٢٢٧٩) ولسوْ علمَ كرَاهِيةً لَمْ يُعطِهِ وَهَذا منْ قولِ ابنِ عبَّاسِ كانَّهُ يُريدُ الرَّدُّ على مسنْ زعمَ أَنَّهُ لا يُحلُّ إعطاءُ الحَجْامُ أجرْتُهُ وأنَّهُ حرامٌ.

وقد اختَلفَ العلماءُ في أُجرةِ الحجَّام:

فلَهَبَ الجمْهُورُ إلى أنَّهُ حلالٌ واحْتَجُّوا بِهَذَا الحديثِ وقالوا: هُوَ كسبٌ فِيهِ دناءةٌ وليسنَ بمحرَّمٍ وحملوا النَّهْيَ على التَّنزِيهِ ومنْهُمْ من ادَّعى النَّسخَ وانَّهُ كانَ حراماً ثُمَّ أَبِيحَ وَهُوَ صحيحٌ إذا عرفَ التَّارِيخَ.

وَفَهَبَ احمدُ وآخرونَ إلى أَنَّهُ يُكْسرَهُ للحسرُ الاخستِرافُ بالحجامةِ، ويحرمُ عليهِ الإنفاقُ على نفسهِ من أُجرَبَهَا ويجسورُ لَـهُ الإنفاقُ على الرَّتيقِ والدَّوابُ وحجَّنُهُمْ ما أخرجَهُ مسالِكُ والموطا (۲۸) وأصحابُ السُّننِ وأبو داود(۳۲۲۲)، الومذي (۲۸۷) ابن ماجلا(۲۱۲۲) برجال ثقات من حديث مُحيَّصةَ أَنَّهُ «سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ كَسْبُ الْحَجَّامِ فَنَهَاهُ فَذَكَرَ لَهُ الْحَاجَةَ فَقَالَ: اعْلِفْهُ نَوَاضِحَكَ المائيةِ والمُحدِهُ للعبدِ مُطلقاً.

وفِيهِ جوازُ التَّداوي بإخراج الدَّم وغيرهِ وَهُوَ إجماعٌ.

# ٥ ـ كراهةُ أجرة الحجامِ

٨٦٦ وَعَنْ رَافِع بُنِ خَدِيجٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: (كَسْبُ الْحَجَّامِ خَبِيثٌ).

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٥٦٨).

الحبيثُ ضدُّ الطُّيْبِ وَهَلْ يدلُّ على تحريمِهِ، الظَّـاهِرُ أَنَّهُ لاَ يدلُّ لَهُ فإنَّهُ تعالى قالَ ﴿وَلا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ﴾ [البقرة: ٢٦٧] فسمَّى رُذالَ المال خبيثاً ولمْ يُحرِّمُهُ.

وأمَّا حديثُ «مِن السُّخْتِ كَسْبُ الْحَجَّامِ» واحمد(٢٩٩/٢) فقدْ فسَّرَهُ هذا الحديثُ وأنَّهُ أُريدَ بالسُّخْتِ عـدمُ الطَّيْـبِ وأيَّـدَ ذلِكَ إعطاؤُهُ ﷺ الحجَّامَ اجزته

قالَ ابنُ العربيُ: يُجمعُ بينَهُ وبينَ إعطائِهِ ﷺ الحجَّامَ أجرته بأنَّ علَّ الجوازِ ما إذا كانَتِ الأجرةُ على عملٍ معلومٍ، وعلُ الزَّجرِ ما إذا كانَت الآجرةُ على عملٍ مجهُولٍ

(قلْت) هذا بناءً على أنْ ما ياخذُهُ حرامٌ.

وقالَ ابنُ الجوزيُّ: إنَّما كُرِهَتْ لاَنَّهَا من الأشياءِ الَّتِي تجبُ على المسلمِ للمسلمِ إعانَتُهُ بِهَا عندَ الاحْتِياجِ فما كانَّ ينبغسي أنْ ياخذَ على ذلِكَ أجراً

# ٦- الحثُ على إعطاء أجرة الأجير

٨٦٧ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: ﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: قَالَ اللَّهُ عَزْ وَجَلّ: ثَلاثَةٌ أَنَا خَصْمُهُمْ يَسَوْمُ الْقِيَامَةِ: رَجُلٌ أَعْطَى بِي ثُمَّ غَدَرَ، وَرَجُلٌ بَاعَ حُراً، فَأَكُلَ ثَمَنَهُ، وَرَجُلٌ اسْتَأْجَرَ أَجِيرًا، فَاسْتَوْفَى مِنْهُ وَلَمَ مُعْطِهِ أَجْرَهُ ﴾.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ [هو عند البخاري(٢٢٧٠) ولم يخرجه مسلم]

فِيهِ دلالةً على شدَّةِ جُرمِ منْ ذَكَرَ وانَّهُ تعالى يخصمُهُمْ يـومَ القيامةِ نيابةً عمَّنْ ظلمُوهُ.

وقولُهُ (أعطى بي) أي حلف باسمي وعَاهَدَ أو أعطى الأمانَ باسمي وبما شرعْتُهُ منْ ديني، وَتَحريمُ الغدرِ والنَّكْثِ مُجمعٌ عليْهِ، وَكَذَا بيعُ الحرُ مُجمعٌ على تحريمِ.

وقولُهُ (السَّتُوفي منْهُ) أي السُّتَكُملَ منْهُ العملَ ولمْ يُعطِهِ الأَجرةَ فَهُوَ أَكُلٌ لمالِهِ بالباطل مع تعبهِ وَكَدُّهِ

### ٧\_ أحقُّ ما فيه أجرّ

٨٦٨- وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّه عنهما أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ أَحَقُ مَا أَخَذْتُمْ عَلَيْهِ أَجْـراً كِتَاتُ اللَّهِ﴾.

أُخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ(٧٣٧هِ)

وقلا عارضَة ما أخرجَة أبو داود(٣٤١٦) من حديث عُسادة بن الصّامِت، ولفظُه معَلَّمت ناساً مِن أَهْلِ الصَّقْةِ الْكِتَابِ وَالْقُرْآنَ فَأَهْدَى إِلَيْ رَجُلٌ مِنْهُمْ قَوْساً فَقُلْت: لَيْسَتْ لِي بِمَال فَأَرْمِي عَلَيْهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَأَنَيْته فَقُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ رَجُلٌ أَهْدَى إِلَيْ قَوْساً مِمَّن كُنْت أَعَلَّمُهُ الْكِتَابَ وَالْقُرْآنَ وَلَيْسَتْ لِي بِمَال فَأَرْمِي عَلَيْهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَقَالَ: إِنْ كُنْت تُحِبُّ أَنْ تُطُوقَ مِنْ لَا عَلَيْهِ الْعَلَمَةُ الْعِلماءُ فِي العملِ بالحديثينِ:

فَنَهَبَ الجُمْهُورُ ومالِكَ والشَّافعيُّ إلى جوازِ اخدِ الأجرةِ على تعليمِ الجَمْهُورُ ومالِكَ والشَّافعيُّ إلى جوازِ اخدِ الأجرةِ على تعليمِ المعلَّمِ عملاً بحديثِ ابنِ عبَّاسِ ويؤيدُهُ ما يأتِي في النَّكَاحِ [ساني برقم (٩١٨)] من جعلِهِ ﷺ تعليمَ الرَّجلِ لامرأتِهِ الفَرانَ مَهْراً لَهَا.

قالوا: وحديثُ عُبادةَ لا يُعارضُ حديثَ ابنِ عبّاسِ إذْ حديثُ ابنِ عبّاسِ صحيحٌ وحديثُ عُبادةَ في روايةِ مُغيرةً بُنِ زيادٍ مُخْتَلفٌ فِيهِ وَاسْتَنْكَرَ احمدُ حديثهُ.

وفِيهِ الأسودُ بسنُ ثعلبـةَ فِيـهِ مقـالٌ فــلا يُعــارضُ الحديثُ الثّابتُ.

قالوا: ولو صحَّ فإنَّهُ محمسولٌ على الْ عُبادةَ كانَ مُتَبرُعاً بالإحسان وبالتَّعليم غيرَ قاصدٍ لأخذِ الأجسرةِ فحذَّرَهُ ﷺ منْ إطال اجرو وتَوعَدَهُ.

وفي أخذِ الأجرةِ منْ أَهْلِ الصَّفَّةِ بخصوصِهِمْ كرَاهَةٌ ودناءةٌ لأنَّهُمْ ناسٌ فُقراءُ كانوا يعيشونَ بصدقةِ النَّاسِ فأخذُ المالِ منْهُمُمْ مَكُونُونَ.

وذَهَبَ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ وغيرُهُمَا إلى تحريمِ أَخَــَذِ الأَجَـرةِ على تعليمِ القرآنِ مُسْتَدلِّينَ محديثِ عُبادةً.

#### وفِيهِ ما عرفْت فِيهِ قريباً

نعم استَطردَ البخاريُ ذِكْرَ اخذَ الأجرةِ على الرُقيةِ في هذا البابِ فأخرجَ من «حَديثِ أَبِي سَعِيدٍ (البخاري(٢٧٧٦)) في رُقْيةِ بَعْضِ الصَّحَابَةِ لِبَعْضِ الْعَرَبِ وَأَنَّهُ لَمْ يَرْقِهِ حَتَّى شَرَطَ عَلَيْهِ فَطِيعاً مِنْ غَنَم فَتَصَلُ للّه رَبً قَطِيعاً مِنْ غَنَم فَتَصَلُ للّه رَبً الْعَالَمِينَ ﴾. فَكَأَنْما نشيطَ مِنْ عِقَال فَانْطَلَقَ يَمْشِي وَمَا بِهِ قَلْبَةٌ أَيْ الْعَالَمِينَ ﴾. فَكَأَنْما نشيط مِنْ عِقَال فَانْطَلَقَ يَمْشِي وَمَا بِهِ قَلْبَةٌ أَيْ عِلَّةً، فَأَوْفَاهُ مَا شَرَط وَلَمًا ذَكرُوا ذَلِك لِرَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: قَدْ أَصَبْتُم السَّهماء .

وذِكْرُ البخاريُ لِهَذِهِ القصَّةِ في هذا البابِ وإنْ لَمْ تَكُنْ مَنَ الأَجْرةِ على التَّعليمِ وإنَّما فيهَا دلالة على جنوازِ أَخَذِ العوضِ في مُقابلةِ قراءةِ القرآنِ لِتَنْ لِيَالِيدِ جنوازِ أَخَذِ الأَجْرةِ على قراءةِ القرآنِ تعليماً أو غيرَهُ إذْ لا فنرقَ بنينَ قراءَتِهِ لِلتَّعليمِ وقراءَتِهِ للطَّنَّ للطَّنَ

### ٨ أعطوا الأجير أجره قبل أن يجف عرقه

٨٦٩ وعن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قال:
 قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿أَعْطُوا الأَجِيرَ أَجْرَهُ قَبْلَ أَنْ
 يَجفُ عَرَقُهُ».

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهْ(٢٤٤٣) ــ

وَلِمِي الْبَسَابِ عَسَنْ أَبِسِي هُرَيْسَرَةً ﴿ عِنْسَدَ أَبِسِي يَعْلَسَى( ٦٩٨٢) وَالْبَيْهَتِيُّ ( ١٢١/٦)، وَجَابِرِ عِنْدَ الطَّبَرَائِيُّ [ والمعجم الكبير، ( ٢١/١)، وَكُلُّهَا طِمَانَ.

لأنَّ في حديثِ ابنِ عُمرَ شرقيُّ بنُ قطاميٌ ومحمَّدُ بنُ زيـادٍ الرَّاوِي عنْهُ، وَكَذا فِي مُسندِ أبي يعلى والبيْهَقيُّ، وَتَعامُهُ عنـدَ البيْهَقيِّ (١٢٠/٦) "وَأَعْلِمْهُ أَجْرَهُ وَهُــوَ فِي عَمَلِهِ" قالَ البيْهَقيُّ عقيبَ سياقِهِ بإسنادِهِ: وَهَذا ضعيفٌ بمرة.

#### ٩ ـ تعيينُ الأجرةِ

٨٧٠ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﴿ النَّبِيُّ النَّبِيِّ
 قَالَ: "مَن اسْتَأْجَرَ أَجِيراً فَلْيُسَمَّ لَهُ أُجْرَتَهُ».

رَوَاهُ عَبْدُ الرُّزَاقِ(٨/٥٣٥) وَفِيهِ الْقِطَاعُ، وَوَصَلَهُ الْيَهْقِيُّ(٢٠٠/٦) مِنْ طَرِيق أَبِي خَيِفَةَ

قالَ البَيْهَقَيُّ: كذا روَاهُ أبو حنيفةً وَكَذَا في كِتَابِي عـنُ أبـي هُريرةَ وقيلَ منْ وجْهِ آخرَ ضعيف عن ابنِ مسعودٍ.

وفي الحديث دليلٌ على نسدب تسمية أجرة الأجيرِ على عمل عملِهِ لنلأ تَكُونَ مجْهُولةً فَتُؤدِّي إلى الشّجارِ والخصام

### يُشْتَرطُ فِيهِ إذنُ الإمامِ.

وامًّا ما تقدَّمَ عليْهِ يدٌ لغيرِ مُعيَّنِ كبطونِ الأوديةِ فلا يجوزُ إلاَّ بإذنِ الإمامِ مُمَّا ليسَ فِيهِ ضَــرَدٌ لمُصلحةٍ عَامَّةٍ ذَكَرَهُ بعـضُ الْهَادويَّةِ.

وقالَ المؤيَّدُ وأبو حنيفة: لا يجوزُ إحياؤُهَا بحال لجريهَا مجرى الشُيول. الأملاكِ لِتَعلُق سُيول المسلمينَ بهَا إذْ هي مجرى السُيول.

وقال الإمامُ المَهْديُ: وَهُوَ قَويٌ، فَإِنْ تَحُوّلُ عَنْهَا جَرِيُ المَاءِ جَالًا وَعِلَمُ الْمَاءِ الْحَقِّ وعدمِ تعَيْنِ أَهْلِهِ، وليسَ للإمامِ الإذنُ مع ذَلِكَ إِلاَ لمصلحةِ عامَّةٍ لا ضررَ فِيهَا، ولا يجوزُ الإذنُ لِكَافرِ بالإحياءِ لقولِهِ تَنْظُ «عَارِي الأرضِ لله وَلَرَسُولِهِ ثُمُّ اللهِ فَلَرَسُولِهِ ثُمُّ اللهِ عَلَيْ (١٤٣/٩) والخطابُ للمسلمينَ.

وقولُهُ «وقضى بِهِ عُمرُ» قبلَ هُوَ مُرسلٌ لأنَّ عُروةَ وُلـــدَ في آخر خلافةِ عُمرَ.

### ٢ ـ من أحيا أرضاً ميتةً فهي له

٨٧٢ وَعَنْ سَعِيدِ بْنِ زَيْدٍ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَحْيَا أَرْضاً مَيْنَةً فَهِيَ لَهُ».

رَوَاهُ النَّلالَةُ، وَحَسَّنَهُ النَّرْمِذِيُّ [تقدم برقم (٨٤٤)].

وَقَالَ: رُوِيَ مُرْسَلاً وَهُوَ كُمَا قَالَ.

وَاخْتُلِفَ فِي صَخَابِيْهِ، فَقِيلَ: جَابِرٌ، وَقِيلَ: عَائِشَةً. وَقِيلَ: عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرُ، وَالرَّاحِخُ الأوّلُ.

(وعنْ سعيدِ بنِ زيدٍ) تقدَّمَتْ ترجَمَّتُهُ في كِتَابِ الوضوءِ

(عن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ «مَنْ أَحْيَا أَرْضاً مَيْشَةً فَهِيَ لَـهُ وَاهُ النَّلائةُ وحسَّنَهُ النَّرمذيُّ وقالَ: رُويَ مُرسلاً وَهُوَ كما قالَ واخْتُلْـفَ في صحابيّهِ) أيْ في راويهِ من الصّحابةِ

(فقيلَ جابرٌ وقيلَ عانشةُ وقيلَ عبــدُ اللَّهِ بنُ عُمـرَ الرَّاجـحُ) من النَّلاثةِ الأقوال (الأوَّلُ).

وفِيهِ أَنَّ "رَجُلَيْسِنِ اخْتَصَمَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ غَرَسَ أَحَدُهُمَا نَخْلاً فِي أَرْضِ الآخَرِ فَقَضَى لِصَاحِبِ الأَرْضِ بِأَرْضِهِ وَأَمَرَ صَاحِبَ النَّخْلِ أَنْ يُخْرِجَ نَخْلُهُ مِنْهَا قَالَ: فَلَقَدْ رَأَيْتُهَا وَإِنَّهَا تُضْرَبُ أَصُولُهَا بِالْفُؤُوسِ وَإِنَّهَا لَنَخْلٌ عُمُّ حَتَّى أُخْرِجَتْ مِنْهَا»

# ١٩ – كتابُ إحْيَاءِ الْمَوَاتِ

المَوَاتُ بَفَتْحِ المِــمِ والـواوِ الخفيفةِ: الأرضُ الَّتِي لَمْ تعمـرُ شُبُهَت العمارةُ بالحياةِ وَتَعطيلُهَا بعدم الحياةِ وإحياؤُهَا عمارتُهَا.

واعلم أنَّ الإحياءَ وردَ عن الشَّارعِ مُطلقاً وما كمانَ كذلِك وجبَ الرَّجوعُ فِيهِ إلى العرفِ لأنَّهُ قدْ يُبيِّنُ مُطلقاتِ الشَّارعِ كما في قبضِ المبيعاتِ والحرزِ في السَّرقةِ عُمَّا يَحْكُمُ بِهِ العرفُ، والَّذي يحصلُ بِهِ الإحياءُ في العرفِ أحدُ خمسةِ أسبابٍ تبييضُ الأرضِ وَتَفْيَتُهَا للزَّرعِ، وبناءُ الحائط على الأرضِ وحفرُ الحندقِ القعيرِ وتَنقيتُهَا للزَّرعِ، وبناءُ الحائط على الأرضِ وحفرُ الحندقِ القعيرِ الذي لا يطلعُ منْ نزلَهُ إلاَّ بمطلع، هذا كلامُ الإمامِ يحيى.

# ١- أحقيةُ الأرض التي لا صاحبَ لها

٨٧١ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها أَنْ النّبِيُ ﷺ قَالَ: «مَنْ عَمْـرَ أَرْضاً لَيْسَتْ لأحَـدٍ،
 فَهُوَ أَحَقُ بِهَا»

قَالَ عُرْوَةُ: وَقَضَى بِهِ عُمَرُ فِي خِلافَتِهِ. رَوَاهُ الْبَخَارِئُرُه ٣٣٣).

(عَنْ عُرُوةَ عَنْ عَانشةَ رضي الله عنها أَنَّ ﴿ النَّبِيُ ﷺ قَمَالَ مَنْ عَشْرَ أَرْضَاً ﴾ بالفعلِ الماضي ووقعَ ﴿أعمرَ ﴾ في روايـةٍ [خ (٣٣٣٠)] والصّحيحُ الأوّلُ.

(«لَيْسَتْ لأَحَدِ فَهُوَ أَحَقُّ بِهَا» قالَ عُروةُ وقضى بِهِ عُمرُ في خلافَيهِ. روَاهُ البخاريُّ).

وَهُوَ دليلٌ على أَنَّ الإحساءَ تملُكٌ إِنَّ لَمْ يَكُنُ قَـَدْ مَلَكَهَـا مُسُلّمٌ أَو ذُمِّيُّ أَو ثَبَتَ فِيهَا حَقُّ للغير.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ لا يُشْــتَرطُ في ذلِـكَ إذنُ الإمـامِ وَهُـوَ قولُ الجَمْهُورِ.

وعنْ ابي حنيفةَ أنَّهُ لا بُدُّ منْ إذنِهِ.

ودليلُ الجمهُورِ هــذا الحديثُ والقياسُ على مـاءِ البحـرِ والنَّهَرِ وما صيدَ منْ طــيرِ وحيـوانِ وأنَّهُــم اتَّفقــوا عِلــي أنْـهُ لا للمسلمين.

وَتَقَدَّمَ ٱلْكَلَامُ على فَقْهِهِ وَأَنَّهُ «لَيْسَ لِعِرْقِ ظَالِمٍ حَقًّا»

## ٣- لا حمى إلاَّ للَّه ولرسولِه

٨٧٣ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ الصَّعْبَ بْنَ جَثَّامَةَ اللَّيْنِيُّ أَخْبَرَهُ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: الآحِمَى إلاَّ للَّه وَلَرَسُولِهِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(۲۳۷۰)

(وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن الصّعب) بفتّح الصّادِ المُهْمَلةِ وسَكُون العِنِ المُهْمَلةِ فموحَدة (ابن جنّاهة) بفتّح الجيمِ فمنألنة مُشددة وأخبرة أن السبي على قال: ولا حِمَى إلا لله وَلِرَسُولِهِ وَهُ وَالعَصرُ أَكُ ثُرُ وَهُ وَ المَكَانُ المحميُ وَهُو خلافُ المباح ومعناهُ أن يمنع الإمامُ الرّعي في الرض غصوصة لِتَختَص برعيها إبيل الصّدقة مشلاً، وكان في الجاهليَّة: إذا أرادَ الرئيسُ أن يمنع النّاسَ من عل يُريدُ اختِصاصُهُ استَعوى كلباً من مَكَان عال فإلى حيث ينتهي صوتُهُ حَماهُ من كُلُ جانبِ فلا يرعاهُ غيرُهُ ويرعى هُو مع غيرِهِ فابطلَ الإسلامُ ذلك واثبَت الحمى لله ولرسولِهِ.

وقالَ الشَّافعيُّ: يَحْتَملُ الحديثُ شيئين:

أحلُهُمَا ليسَ لأحدِ أنْ يحميَ للمسلمينَ إلا ما حَماهُ النَّبيُّ

والآخرُ معنَاهُ إلاَّ على مثلِ ما حَمَاهُ عليْهِ النَّبِيُّ ﷺ

فعلى الأوَّلِ ليسَ لأحدٍ من الولاةِ بعدَّهُ أَنْ يحميَّ

وعلى النَّاني يُخْتَصُّ الحمى بمنْ قامَ مقامَ رسولِ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ الحُليفةُ خاصَّةً ورجِّحَ هذا الثَّاني بما ذَكَرَهُ البخاريُّ عـن الزُّهْرِيُّ تعليقاً (نحت ٧٣٧٠) أنَّ عُمرَ حمى الشَّرفَ والرَّبْذةَ.

وأخرجَ ابنُ أبي شيبةَ(٦/٥) بإسنادٍ صحيحٍ عـنُ نـافعٍ عـن ابن عُمرَ أنَّ عُمرَ حمى الرَّبذةَ لإبل الصَّدقةِ.

وقد الحق بعـضُ الشَّافعيَّةِ وُلاةَ الاقـاليمِ في انَّهُـمْ يحمـونَ لَكِنْ بشرطِ انْ لا يضرُّ بكَافَّةِ المسلمينَ.

واخْتُلُفَ هَلْ يَحْمَى الإمامُ لِنَفْسِهِ أَوْ لَا يَحْمَى إِلَّا لَمَّا هُـوَ

فقالَ المَهْديُّ: كانَ لَهُ ﷺ أَنْ يَحْمَى لَنْفُسِهِ لَكِنَّهُ لَمْ يَمِلِكُ لَنْفُسِهِ مَا يَحْمَى لأَجْلِهِ.

وقالَ الإمامُ يحيى والفريقانِ: لا يحمـي إلاَّ لخيـلِ المسلمينَ ولا يحمي لنفسِهِ ويحمي لإبلِ الصَّدقةِ ولمنْ ضعفَ منَ المسلمينَ عن الانْزجاع لقولِهِ الاحِمَى إلاَّ للهه الحديثَ.

ولا يخفى أنّه لا دليل فيه على الاختصاص أمّا قصة عُمسرَ فإنّها دالّة على الاختصاص ولفظها فيما أخرجَه أبو عُبيه والانها (١٤٦/) وابنُ شيبة والبخاريُ (٢٠٥٩) والبيهقيُ (١٤٦/) عن أسلم أن عُمرَ بنَ الخطّاب استَعملَ مولّى لَهُ يُسمَّى هُنياً على الحمى فقالَ لَهُ: يا هُنيُ أضمم جناحَك عن المسلمينَ وأتسق دعوة المظلوم فإن دعوة المظلوم أمجابة وادخلُ ربُ الصُّرِية ورب الغنيمة وإيّاك ونعم ابنِ عونو ونعم ابنِ عضًانَ فإنّهما إن تهلكُ ماشيتُهُما يرجعان إلى نخل وزرع وإن ربُ الصُّرية ورب الغنيمة إن تهلكُ ماشيتُهُما يأتيني بينة يقولُ: يما أميرَ المؤمنينَ التنارِكُهُم أنا لا أبا لك فالماءُ والْكلا أيسرُ علي من اللّهب والورق، وأيمُ الله إنّهم يرونَ أنّي ظلمتهم وإنّها للادُهم قاتلوا عليها في الإسلام والذي نفسي بيسبه لولا المالُ الذي حمل عليه في سبيلِ اللهِ ما حيث على النّاسِ في بلادِهِم انتَهي هذا صريحٌ أنّه لا يحمي الإمامُ لنفسيه.

### \$ ــ تحريم الضَّور

٨٧٤ ـ وَعَنْهُ رضي الله تعالى عنهما قَـالَ: قَـالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (لا ضَرَرَ وَلا ضِرَارَ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ(١/٣١٣) وَابْنُ مَاجَدْ(٢٣٤١) \_

وَلَهُ [ابن ماجه(٣٣٤) من حديث ابن عباس] مِنْ حَلِيثِ أَبِي سَعِيدِ مِثْلُهُ، وَهُوَ فِي الْمُوَظِّرِ(ص٩٤٤) مُرْسَلٌ

روعن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ لا ضَرَرَ وَلا ضِرَارَ». روَاهُ أحمدُ وابنُ ماجَهُ ...

(منْ حديثِ أبي سعيدِ مثلُهُ وَهُوَ فِي المُوطَّإِ مُرسلُ) وأخرجَـهُ ابنُ ماجَهْ(٢٣٤٠) أيضاً والبيْهَقيُّ (١٣٣/١٠) مَــنْ حديث عُبادةً بنِ الصَّامِت

### وأخرجَهُ مالِكٌ عنْ عمرو بن يحيى المازنيُّ عنْ أبيهِ مُرسـلاً بزيادةٍ «مَنْ ضَارً ضَارَّهُ اللَّهُ وَمَنْ شَاقٌ شَاقٌ اللَّهُ عَلَيْهِ».

وأخرجَــهُ بِهَــا الدَّارقطــنيُّ (٢٢٨/٤) والحَــاكِمُ (٧٥/٧) والبَيْهَقيُّ(٦٩/٦) عنْ أبي سعيدٍ مرفوعاً

واخرجَهُ عبدُ الرُّزَّاق واحمدُ(٣١٣/١) عن ابن عبَّاس ايضاً.

وِفِيهِ زيادةُ «وَلِلرَّجُل أَنْ يَضَعَ خَشَبَتَهُ فِي حَـائِطِ جَـارهِ، وَالطُّريقُ الْمِيتَاءُ سَبْعَةُ أَذْرُعٍ٣.

وقولُهُ (لا ضَورَ)، الضَّررُ صَدُّ النَّفع يُقالُ صَوَّهُ يَضرُّهُ ضُــرًّا وَصْرَاراً وَاضَرَّ بِهِ يَضُرُّ إِصْـراراً، ومعنَّاهُ لا يَضَـرُ الرَّجَلُ اخَـاهُ فينقصُهُ شيئاً منْ حقِّهِ، والضَّرارُ فعالٌ مـنَ الضُّرُّ أيْ لا يُجازِيـهِ بإضرار بإدخالِ الضُّرُّ عليْهِ فالضُّرُّ ابْتِداءُ الفعلِ والضَّمرارُ الجـزاءُ

(قلْت) يُبعدُهُ جوازُ الانْتِصار لمنْ ظُلُمَ ﴿وَلَمَن انْتَصَـرَ بَعْـدَ ظُلْمِهِ﴾ الآية [الشورى: ٤١] ﴿وَجَزَّاهُ سَيُّنَةٍ سَيُّنَةٌ مِثْلُهَا﴾ [الشورى:

وقيلَ: الضَّررُ ما تضرُّ بِهِ صاحبَكَ وَتَنْتَفَعُ أَنْتَ بِهِ، والضَّرارُ أنْ تَضَرُّهُ مَنْ غيرِ أَنْ تَنْتَفَعَ.

وقيلَ هُما بمعنَّى، وَتَكْرارُهُمَا لِلتَّأْكِيدِ.

وقلاً دلَّ الحديثُ على تحريم الضَّرر لأنَّهُ إذا نفى ذَاتَـهُ دلًّ على النَّهْيِ عَنْهُ لأنَّ النَّهْيَ لطلب ِالْكَفُّ عن الفعــلِ وَهُــوَ يــلزمُ منهُ عدمُ ذَاتِ الفعل فاسْتَعملَ اللاَّزمَ في الملزُّوم.

وَتَحريمُ الضَّرر معلومٌ عقلاً وشرعاً إلاَّ ما دلُّ الشُّرعُ على إباحَتِهِ رعايةً للمصلحةِ الَّتِي تربو على المفسدةِ، وذلِكَ مثلُ إقامةِ الحدودِ ونحوهَا وذلِكَ معلومٌ في تفاصيل الشَّريعةِ.

ويختَملُ أنْ لا تُسمَّى الحدودُ من القَتْـل والضَّربِ ونحـوهِ ضرراً من فاعلِهَا لغيرو لأنَّهُ إنَّما امْتَئَلَ أمرَ اللَّهِ لَــهُ بإقامـةِ الحـدُّ على العاصي فَهُوَ عُقوبةٌ من اللَّهِ تعالى لا أنَّهُ إنسزالُ ضـررٍ مـن الفاعل، ولذا لا يُدُمُّ الفاعِلُ لإقامةِ الحدُّ بلُ يُمدحُ على ذلِكَ.

#### ٥ ـ امتلاك الأرض ليس لها صاحب

٨٧٥ ـ وَعَنْ سَمُرَةً بْنِ جُنْدُبٍ رضي اللَّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّــهِ ﷺ: "مَـنْ أَحَـاطَ حَائِطاً عَلَى أَرْضِ فَهِيَ لَهُ٩.

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٠٧٧)، وَصَحَّحَةُ الْبِنُ الْجَارُودِ [﴿الْسَقَى ١٠١٥)]

وَتَقَدُّمُ إِنَّ مِنْ عَمَرَ ارضاً لِسَنَّ لأحدٍ فَهِيَ لَهُ وَهَذَا الحديثُ بيَّنَ نوعاً من انواع العمارةِ ولا بُدُّ منْ تقييدِ الأرضِ بأنَّهُ لا حَقَّ فِيهَا لأحدِ كما سلف.

### ٦\_ حريمُ البئر

٨٧٦ وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُغَفَّـلٍ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَـالَ: ۚ لَمَـنُ حَفَـرَ بِـثْراً فَلَـهُ أَرْبَعُـونَ ذِرَاعــاً عَطَنــاً

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ بِإِسْنَادِ ضَعِيفُو(٢٤٨٦).

(وعنْ عبدِ اللَّهِ بنِ مُغفَّلِ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ ﴿ مَنْ حَفَرَ بِثْراً فَلَهُ أَرْبَعُونَ فِرَاعاً عَطَناً ﴾ بفتْح العينِ المُهمَلةِ وفَتْح الطَّامِ

في القاموسِ: العطنُ مُحرَّكَةٌ : وطنُ الإبـلِّ ومبرَّكُهَـا حـولَ الحوض

(لماشيَّتِهِ رَوَاهُ ابنُ مَاجَهُ بِاسْنَادٍ صَعِيفُو) لأنَّ فِيهِ إسماعيلَ بنَ سلم وقد أخرجَهُ الطُّبرانيُّ منْ حديثِ أشعثُ عن الحسنِ

وفي البابِ عنْ أبي هُريرةَ عندَ أحمـدَ [(٤٩٤/٤) بلفظ معايرًا «حَرِيمُ الْبَثْرِ الْبَدِيءُ خَمْسَةٌ وَعِشْرُونَ ذِرَاعاً وَحَرِيمُ الْبَثْرِ الْعَـادِي خَمْسُونَ ذِرَاعاً».

واخرجَهُ الدَّارقطنيُّ(٤/٠٧٠) من طريق سمعيد بن المسيَّب عنْهُ واعلُّهُ بالإرسال وقالَ: منْ أسندَهُ فقدْ وَهِمَ.

وفي سندِو مُحمَّدُ بنُ يُوسَفَ المقري شيخُ شـيخ الدَّارقطـنيُّ وَهُوَ مُتَّهَمَّ بالوضع

وروَّاهُ البيْهَقيُّ(٦/٥٥/) منْ طريق يُونسَ عن الزُّمْــريُّ عــنَ

ابن المسيِّبِ مُرسلاً.

وزادَ فِيهِ الوَحْرِيمُ بِنْرِ الزَّرْعِ ثَلْتُمِاتَةِ ذِرَاعٍ مِنْ نَوَاحِيهَا

وأخرجَهُ الحَاكِمُ(٩٧/٤) من حديث أبي هُريرةَ موصولاً ومرسلاً، والموصولُ فيهِ عُمرُ بنُ قيسِ ضعيفٌ.

والحديثُ دليلٌ على ثُبُوتِ الحريم للبثر.

والمرادُ بالحريم ما يُمنعُ منْهُ الحيي والمحتَّفُو لإضرارهِ.

وفي النَّهَايةِ: سُمِّيَ بــالحريم لأنَّهُ يحـرمُ منعُ صاحبهِ منْهُ، ولأنَّهُ بحرمُ على غيرهِ التَّصرُفُ فِيهِ.

والحديثُ نصٌّ في حريم البتر.

وظَاهِرُ حديثِ عبدِ اللَّهِ أَنَّ العلَّمَ في ذلِـكَ هـيَ مـا يختَـاجُ إليْهِ صاحبُ البئر عندَ سقي إبلِهِ لاجْتِماعِهَا على الماء.

وحديثُ أبي هُريرةَ دالُّ على أنَّ العلَّـةَ في ذلِّـكَ هُـوَ مـا بِحْنَاجُ إِلَيْهِ البِنْرُ لئلاُّ تحصلَ المضرَّةُ عِلَيْهَا بقربِ الإحياء منْهَا، ولذلِكَ اخْتُلْفَ الحالُ في البدء والعادي.

والجمعُ بينَ الحديثينِ أنَّهُ يُنظُّرُ مِا يُخْتَاجُ إِلَيْهِ إِمَّا لأجلِ السُّقي للماشيةِ أو لأجل البئر.

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في ذلِكَ فَذَهَبَ الْهَادِي والشَّافِعِيُّ وابو حنيفةً إلى أنَّ حريمَ البئر الإسلاميَّةِ أربعونَ.

وَذَهَبَ أَحَدُ إِلَى أَنَّ الحَرِيمَ خَسَةٌ وعشرونَ.

وأمَّا العيونُ فلَهَ مِن الْهَادي إلى أنَّ حريمَ العين الْكَبيرةِ الفؤارةِ خسمائةِ ذراع منْ كُلِّ جانبٍ اسْتِحساناً

قيلُ: وَكَأَنَّهُ نَظَرَ إِلَى أَرْضِ رَحْوَةٍ تَحْتَاجُ إِلَى ذَلِكَ الْقَدْرِ.

وأمَّا الأرضُ الصُّلبةُ فعدونَ ذلِكَ والدَّارُ المنفردةُ حريمُهَا فناؤُهَا وَهُوَ مَقدارُ طُول جدار الدَّار

وقيل: ما تصلُ إليهِ الحجارةُ إذا انْهَدَمَتُ وإلى هذا ذُهَبَ زيدُ بنُ عليُّ وغيرُهُ.

وحريمُ النَّهَرِ قدرُ ما يُلقى من كسجِهِ، وقيلَ مثلُ نصفِهِ من كُلُّ جانبٍ، وقيلَ بلْ بقدر أرض النَّهَر جميعاً.

وحريمُ الأرض ما تُحْتَاجُ إليْهِ وقْتَ عملِهَا وإلقاءُ كسحِهَا، وَكَذَا المسيلُ حريمُهُ مثلُ البئر على الخلاف.

وَكُلُّ هَذِهِ الْأَقُوالَ قِياسٌ عَلَى الْبَتْرِ بَجَامِعِ الحَاجَةِ وَهِسَلًّا فِي الأرض المباحةِ.

وامَّا الأرضُ الملُوكَةُ فلا حريمَ في ذلِكَ بلْ كُلُّ يعمــلُ في ملُكِهِ ما شاءً.

### ٧- الإقطاعُ ببعض الأرض الموات

٨٧٧ وَعَنْ عَلْقَمَةَ بْـنِ وَاثِـلِ عَنْ أَبِيــهِ أَنْ ﴿النَّبِيُّ ﷺ أَقْطَعَهُ أَرْضاً بِحَضْرَمَوْتَ).

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٥٨ ٣٠) وَالتَّرْمِلْزِيُّ (١٣٨١).

وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٧٢٠٥).

وصحْحَهُ ايضاً التّرمذيُّ والبيْهَقيُّ (١٤٤/١).

ومعنَّاهُ أَنَّهُ خصَّهُ ببعض الأرض الموَّاتِ فيختَّصُ بهَنَّا، ويصيرُ أولى بِهَا بإحيائِهِ ثَمَنَ لَمْ يَسْبَقُ النِّهَا بالإحياء، واخْتِصْـاصُ الإحياء بالموَاتِ مُتَّفَقُ عليْهِ في كلام الشَّافعيُّةِ والْهَادويَّةِ وغيرهِمْ.

وحَكَى القاضي عياضٌ أنَّ الإقطاعَ تسويغُ الإمام من مسال اللَّهِ شيئاً لمن يرَّاهُ أَهْلاً لذلِكَ

قَالَ: وَأَكْثُرُ مَا يُسْتَعَمَّلُ فِي الْأَرْضِ وَهُوَ أَنْ يُخرِجَ مُنْهَا لَمْنَ يرَاهُ مَا يَحِوزُهُ إِمَّا بِأَنْ يُملِّكُهُ إِيَّاهُ فيعمِّرُهُ وإمَّا بِأَنْ يَجعلَ لَهُ عَلْتُهَا

قال: والثَّاني هُوَ الَّذِي يُسمَّى في زماننا هــذا إقطاعـاً ولم أرّ احداً من اصحابنا ذَكَرَهُ، وَتَخريجُهُ على طريق فقْهِي مُشْكِلُ والَّذي يظْهَرُ أَنَّهُ يحصلُ للمقطع بذلِكَ اخْتِصاصٌ كاخْتِصاصِ الْمُتَحجَّر، ولَكِنَّهُ لا بملِكُ الرَّقبةَ بذلِكَ انْتَهَى.

وبهِ جزمَ الحجبُ الطَّبريُ.

وادَّعي الأوزاعيُّ الخلافَ في جواز تخصيص الإمام بعــض الجند بغلَّةِ ارض إذا كانَ مُستَحقًّا لذلِكَ

قالَ ابنُ التِّين: إنَّما يُسمَّى إقطاعاً إذا كانَ من أرض أو عقارٍ وإنَّما يُقطِّعُ من الفيءِ ولا يُقطعُ منْ حقٌّ مُسلم ولا `

مُعَاهَدٍ.

قالَ: وقدْ يَكُونُ الإقطاعُ تمليكاً وغيرَ تمليكٍ.

وامًّا ما يُقطعُ في ارضِ اليمنِ في هذهِ الأَزمنةِ الْمُسَاخُرةِ منْ إقطاعِ جماعةٍ منْ أعيانِ الآلِ قُرى منَ البلادِ العشريَّةِ يـاخدُونَ رَكَاتُهَا وينفقونَهَا على أنفسِهُمْ معَ غنساهُمْ فَهَـذا شيءٌ مُحرَّمٌ لمُ تأتِ بِهِ الشَّرِيعةُ الحُمَّديَّةُ بل أَنَّتُ بحلافِهِ وَهُوَ تحريمُ الزَّكَاةِ على آلِ مُحمَّدٍ وَتَحريمُهَا على الأغنياءِ من الأَمَّـةِ فإنَّا لله وإنَّا إليْهِ راجعونَ.

### ٨- إقطاعُ الإمام الأرضَ الموات

٨٧٨ وَعَن أَبْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما أَلَّ النّبيُ ﷺ أَقْطَعَ الزُّبَيْرَ حُضْرَ فَرَسِهِ، فَأَجْرَى الْفَرَسَ حَتَّى قَامَ، ثُمَّ رَمَى بِسَوْطِهِ فَقَالَ: أَعْطُوهُ حَيْثُ بَلَغَ السَّهُ طُهُ.

رَوَاهُ أَبُو ذَاوُد (٣٠٧٢).

وَ فيه طَعُفُ

روعن ابنِ عُمرَ رضى الله عنهما أنَّ «النَّبِيُّ ﷺ أَقْطَعَ الزُّبِيْرَ حُضْرًا) بضمَّ الحاء المُهمَلةِ وسُكُون الضَّادِ المعجمةِ فراءٌ

(فرسيهِ) أي ارْتِفاعَ الفرسِ في عدوِهِ

وفيهِ مقالً

وأخرجَهُ احمدُ(٣٤٧/٦) منْ حديثِ أسماءَ بنْتِ أبي بَكْرٍ. وفِيهِ أنْ الإقطاعَ كانَ منْ أموال بني النَّضير

قال في البحرِ: وللإمامِ إقطاعُ الموَاتِ لإقطاعِ النَّبِيُّ ﷺ الزُّبيرَ حُضرَ فرسِهِ ولفعلِ أبي بَكْرٍ وعمرَ.

### ٩ ــ الناسُ شُركاءُ في ثلاثٍ

٨٧٩ وَعَنْ (رَجُــلٍ مِـنَ الصَّحَابَةِ ﴿ قَـالَ:
 غَزَوْتُ مَعَ النَّبِيُ ﷺ فَسَمِعْتُهُ يَقُــولُ: النَّـاسُ شُـرَكَاءُ
 في ثلاثٍ: في الْكَلْأ، وَالْمَاءِ، وَالنَّارِ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ(٣٦٤/٥) وَأَبُو دَاوُد(٣٤٧٧)، وَرِجَالُهُ ثِقَاتَ

روعنْ (رَجُـلٍ مِن الصُّحَابَةِ قَـالَ غَــزَوْت مَــعَ النَّبِـيِّ ﷺ فَسَمِغْته يَقُولُ النَّاسُ شُرَكَاءُ فِي ثَلاَئَةٍ الْكَلاَّ) مَهْمُوزٌ ومقصورٌ («وَالْمَاءُ وَالنَّارُ». روَاهُ احمدُ وأبو داود ورجالُهُ ثقاتً)

وروى ابنُ ماجَهْ(٢٤٧٣) منْ حديثِ أبي هُريرةَ مرفوعاً «ثَلاثٌ لا يُمْنَعْنَ: الْكَلا وَالْمَاءُ وَالنَّارُ» وإسنادُهُ صحيحٌ

وفي البابِ رواناتُ كثيرةً لا تخلو مـنْ مقـالٍ ولَكِـنُ الْكُـلُ ينْهَضُ على الحجيَّةِ.

ويدلُّ للماءِ بنصوصِهِ أحاديثُ في مُسلمِ [(١٥٦٥)] وغيرِهِ. والْكَلاُ: النَّبَاتُ رطباً كانَ أو يابساً.

وأمَّا الحشيشُ والْهَشيمُ فمخْتَصَّ باليابسِ.

وأمَّا الكلا مقصورٌ غيرُ مَهْمُوزٍ فيخْتَصُّ بالرَّطبِ ومثلُـهُ العشبُ.

والحديثُ دليلٌ على عدمِ اخْتِصاصِ أحدٍ منَ النَّاسِ بــَاحدِ النَّلاثةِ وَهُوَ إِجماعٌ فِي الْكَلاَ فِي الأرضِ المباحـةِ والجبــالِ الَّتِي لَمْ يُحرِزْهَا أحدٌ، فإنَّهُ لا يُمنعُ منْ أخلُو كليْهَا أحدٌ إلاَّ مَا حَمَاهُ الإمامُ كما سلف.

وامًّا النَّابِتُ في الأرضِ المملُوكَةِ والمُتَحجُّرةِ ففِيهِ خلافٌ بينَ العلماء.

> فعندَ الْهَادويَّةِ وغيرِهِم أَنْ ذَلِكَ مُبَاحٌ أَيضاً وعمومُ الحديثِ دليلٌ لَهُمْ.

وَأَمَّا النَّارُ فَاخْتُلُفَ فِي المرادِ بِهَا فَقَيلَ أُريدَ بِهَا الحَطبُ الَّذِي يَحِطْبُهُ النَّاسُ.

وقيلَ: أُريدَ بهَا الاسْتِصباحُ منْهَا والاسْتِضاءةُ بضوئِهَا

وقبلَ الحجارةُ الَّتِي تُورى منْهَا النَّــارُ إذا كــانَتْ في مــوَات، والأقربُ أنَّهُ أُريدَ بهَا النَّارُ حقيقةً.

فإنْ كَانَتْ مَنْ حَطِّبِ عَلُولُو فَقِيلَ حُكُّمُهَا حُكُّمُ أَصَّلِهَا

وقيلَ يُختَملُ أنَّهُ يأتِي فِيهَــا الحـٰـلافُ الَّـذي في المـاء وذلِـكَ لعموم الحاجةِ وَتَسامح النَّاس في ذلِكَ.

وأمَّا الماءُ فقدْ تقدَّمُ الْكَلامُ فِيهِ وانَّهُ يحرمُ منمُ المَياهِ الجُتَمعةِ منَ الأمطارِ فِي أرضِ مُباحةِ وانَّهُ لِيسَ أحدٌ احقَّ بِهَا من أحدٍ إلاَّ لقربِ أرضِهِ منها ولوَّ كانَ فِي أرضِ عُلُوكَةٍ فَكَذَلِكَ إلاَّ أنْ صاحبَ الأرضِ المملُوكَةِ أحقُ بِهِ يسقيها ويسقي ماشيتَهُ ويجبُ بذلُهُ لمَا فضلَ من ذلِكَ فلوْ كانَ في أرضِهِ أو دارهِ عين نابعةٌ أو بثرٌ اختَفَرَهَا فإنَّهُ لا يملِكُ الماءَ بلْ حقَّهُ فِيهِ تقديمُهُ فِي الأَنْتِفاعِ بِهِ على غيرِهِ وللغيرِ دُخولُ أرضِهِ كما سلف.

فَإِنْ قَيلَ: فَهَلْ يجوزُ بيعُ العين والبئر نفسيهمًا؟

قَيلَ: يجوزُ بيعُ العينِ والبئرِ لآنُ النَّهَيَ واردٌ عنْ بيعِ فضلِ الماءِ لا البئرِ والعيونُ في قرارهِمَا فلا نَهْيَ عنْ بيعِهِمَا والمشتري لَهُمَّا أحقُ بمايهِمَا بقدرِ كفايَتِهِ وقدْ ثبتَ شراءُ عُثمانَ لبئرٍ رُومةً من اليَّهُوديُّ بـامرِهِ تَنَائِلُ وسبَّلَهَا للمسلمينَ والــومذي ٣٧٠٣)، الساني (٣٠٥٣)،

فَانَ قِيلَ: إذا كانَ المَاءُ لا يُملَكُ فَكَيْفَ تَحجُزَ اليَّهُوديُّ البَّرَ حَتَّى باعَهَا منْ عُثمانَ؟

قيلَ: هذا كانَ في أوَّلِ الإسلامِ حينَ قدمَ النَّبِيُّ عَلَمُ المدينــةُ وقبلَ تقــرُدِ الأَحْكَـامِ على اليَهُــوديُّ، والنَّبِيُّ ﷺ ابقَــاهُمْ أوْلَ الأمرِ على ما كانوا عليْهِ، وقرَرُهُمْ على ما تحت أيديهم.

مُجاباً.

# ٠ ٢ - كتابُ الوَقْفِ

الوقفُ لُغةً: الحبسُ يُقالُ: وقفْتُ كذا أيْ حبسته

وَهُوَ شرعاً: حبسُ مال يُمكِنُ الْانْتِفـاعُ بِـهِ مـعَ بقـاءِ عينـهِ بقطع النَّصرُف في رثبَتِهِ على مصرف مُباحٍ.

## ١ - انقطاعُ عملِ ابنِ آدمَ إلا من ثلاث

٨٨٠ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله تعالى عنه،
 أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا مَاتَ ابْنُ آدَمَ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلاَّ مِنْ ثَلاثٍ: صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، أو عِلْمٍ يُنتَفَعُ بِهِ، أو وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ).

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٢٦٨٢)

ذَكَرَهُ في باب الوقف لأنَّـهُ فسَّرَ العلمـاءُ الصَّدقـةَ الجاريـةَ بالوقف

وَكَانَ أُوُّلُ وَقُفٍ فِي الإسلامِ وَقُفَ عُمرَ هُلَّ الآتِي حديثُهُ كما أخرجَهُ ابنُ أبي شيبةَ (٦٦٠/٣) أنْ أوْلَ حبسٍ فِي الإسلامِ صدقةُ عُمرَ

قالَ النَّرمذيُّ: لا نعلمُ بينَ الصَّحابةِ والمُتَقلَّمينَ مـنَ أَهْـلِ الفَقْهِ خلافاً في جوازِ وقف ِ الأرضينَ، وأشارَ الشَّـافعيُّ أنَّـهُ مِـنْ خصائصُ الإسلام لا يُعلمُ في الجَاهِليَّةِ.

والفاظُّهُ: وقفْت وحبست وسـبُلْت والبَّـدْت فَهَــذِهِ صرائحً الفاظِهِ.

وَكِنالِتُهُ: تصدُّقْت.

واخْتُلُفَ فِي حرَّمْت فقيلَ صريعٌ وقيلَ غيرُ صريح.

وقولُهُ (أو علم يُنتَفعُ بهِ) المرادُ النَّفعُ الاُخرويُّ فيخرجُ ما لا نفعَ فِيهِ كعلمِ النَّجومِ من حيثُ احْكَامُ السَّعادةِ وصَدُّهَا يدخلُ فِيهِ مِنْ النَّفَ علماً نافعاً أو نشرَهُ فبقيَ من يرويه عنهُ وينتَفعُ بِيهِ، أو كَتَبَ علماً نافعاً ولو بالأجرةِ معَ النَّيَّةِ أو وقف كُتُباً، ولفظُ الولهِ شاملٌ للأنشى والذُكرِ، وشرطُ صلاحِهِ ليَكُونَ الدُّعاءُ

والحديثُ دليلٌ على أنهُ ينقطعُ أجرُ كُلُّ عمــل بعـدَ المـوْتِ إلاَّ هـذِهِ الثَّلاثةَ فإنَّهُ يجري أجرُهَا بعدَ الموْتِ ويَتَجدَّدُ ثوابُهَا.

قالَ العلماءُ: لأنَّ ذلِكَ منْ كسبو.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ دُعاءَ الولدِ لأبويْهِ بعدَ الموْتِ يلحقُهُمَا، وَكَذَلِكَ غَيرُ الدُّعاء من الصَّدقةِ وقضاءِ الدَّينِ وغيرهِمَا.

واعلم أنَّهُ قَدْ زَيدَ على هذهِ الثَّلاثةِ مَا اخرجَهُ ابسنُ ماجَهْ(۲۶۲) بلفظ اإنَّ مِمَّا يَلْحَقُ الْمُؤْمِنَ مِنْ عَمَلِهِ وَحَسَنَاتِهِ بَعْدَ مَوْتِهِ عِلْماً نَشَرَهُ وَوَلَداً صَالِحاً تَرْكَهُ أو مُصْحَفاً وَرُّتُهُ أو مَسْجِداً بَنَاهُ أو بَيْتاً لابنِ السَّبِيلِ بَنَاهُ أو نَهَـراً أَجْرَاهُ أو صَدَقَهُ أَخْرَجَهَا مِنْ مَالِهِ فِي صِحْتِهِ وَحَيَاتِهِ تَلْحَقُهُ بَعْدَ مَوْتِهِهِ

ووردَتْ خصالٌ أُخــرُ تُبلغُهَــا عشــراً ونظمَهَــا الحــافظُ السُّيوطيُّ رضي اللَّه تعالى عنه قال:

إذا مَاتَ ابنُ آدمَ لِيسَ يَجِسُوي عِلْيَهِ مِسَنَ فَعَسَالُ غَيرُ عَسْسِ على مَ بَنْهَسَا ودعساءُ نَجسلِ وغرسُ النَّخلِ والصُّدَقَاتُ تَجري وراثتُ مُصحف ورساطُ تَعْسَرُ وحفسرُ البَسْرِ أو إجسراءُ نَهَسَرُ وبيْسَ للغريسِرِ بنَساهُ يساوي إليْسِهِ أو بنساءُ عَسِسلُ ذِكْسِرِ

### ٧ ـ الوقفُ لا يُباعُ ولا يوهَبُ

المَّهُ بِخَيْبَرَ، فَأَتَى النِّبِيُ عَمْرَ قَالَ: «أَصَابَ عُمَرُ هَلَّهُ أَرْضاً بِخَيْبَرَ، فَأَتَى النَّبِيُ عَلَمٌ يَسْتَأْمِرُهُ فِيهَا فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أَصَبْت أَرْضاً بِخَيْبَرَ لَمْ أُصِبْ مَالاً قَطُ هُوَ أَنْفُس عِنْدِي مِنْهُ قَالَ: إنْ شِنْت حَبَسْت أَصْلَهَا وَتَصَدَّفْت بِهَا قَالَ: فَتَصَدَّقَ بِهَا عُمَرُ: أَنْهُ لا يُبَاعُ أَصْلُهَا، وَلا يُومَبُ، فَتَصَدُق بِهَا فِي الْفُقْرَاء، وَفِي الْقُرْبَى، وَفِي الرِّقَابِ، وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَابْنِ السَّبِيلِ، وَالضَّيْف، لا جُنَاحَ عَلَى مَنْ وَلِيهَا أَنْ يَأْكُلُ مِنْهَا بِالْمَعْرُوف، ويُطْعِمَ صَدِيقاً غَيْرَ مُتَمَول مَالاً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٧٣٧)، مسلم(١٦٣٢)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ.

الدَّار قطنيُّ (١٨٩/٤).

وَفِي رِوَائِيةِ لِلْبُحَارِيِّ (٢٧٦٤): وتَصَدَّقَ بَأَصَلِهِ: لا يُسَاعُ وَلا يُوهَبُ وَلَكِنْ يُنْفَقُ فَمَرَهُه.

(وعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قالَ «أَصَابَ عُمَرُ أَرْضاً بِخَيْبَرًا) في روايةِ النَّسانيِّ أَنَّهُ كانَ لعمرَ مائةُ رأسٍ فاشْستَرى بِهَا مائةَ سَهْم منْ خيبرَ.

( فَأَتَى النِّي تَعَلَّمُ يَسْنَامِرُهُ فِيهَا فَقَالَ يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّى أَصَبْت أَرْضاً بِخَيْرَ لَمْ أَصِبْ مَالاً فَطُ هُوَ أَنْفَسُ عِنْدِي مِنْهُ فَقَالَ: اللّهُ مَنْت أَرْضاً بَخَسْت أَصَلُهَا وَتَصَدُّقْت بِهَا قَالَ: فَتَصَدُّقَ بِهَا عَلَى الْفُقَرَاءِ وَفِي لا يُبَاعُ أَصْلُهَا وَلا يُورَثُ وَلا يُوهَبُ فَتَصَدُّقَ بِهَا عَلَى الْفُقَرَاءِ وَفِي الْقُلْرَى» ) أَيْ ذُوي قُربى عُمرَ

(قَوْفِي الرَّقَسَابِ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمِنِ السَّبِيلِ وَالطَّيْنَفِ لا جُنَاحَ عَلَى مَنْ وَلِيْهَا أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا بِالْمَعْرُوفِ أَو يُطْعِمَ صَدِيقًا خَيْرَ مُتَامَلًا مَنْهَا عَلَمْ لللهِ وَفِي رَوَايَةٍ للبخارِيِّ «تَصَـدُقَ مُتَمَوِّلِ مَالاً» لا يُبَاعُ وَلا يُوهَبُ وَلَكِنْ يُنْفَقُ لَمَرَهُ»)

أنادَتْ روايةُ البخاريُ انْ كونَـهُ لا يُباعُ ولا يُوهَـبُ مـنْ كلامِهِ ﷺ وَانْ هذا شانُ الوقفِ وَهُوَ يدفـــهُ قــولَ أبــي حنيفــةَ بجواز بيع الوقفِ

قالَ أبو يُوسف: إنَّهُ لوْ بلغَ أبا حنيفةَ هذا الحديثَ لقالَ بِـهِ ورجعَ عنْ بيع الوقف

قَالَ القَرطبيُّ: ردُّ الوقفِ مُخالفٌ للإجماع فلا يُلْتَفَتُ إليَّهِ.

وقولُهُ «أَنْ يَأْكُلُ مِنْهَا مَنْ وَلِيَهَا بِالْمَعْرُوفِ» قبال القرطبيُّ: جَرَبَ العادةُ أَنْ العاملَ يأكُلُ مِنْ ثمرةِ الوقفِ حَتَّى لمو اشْتَرطَ الواقفُ أَنْ لا يأكُلُ مِنْهُ لامِنْتُقِبِحَ ذلِكَ مِنْهُ.

والمرادُ بـ «المعروف»! القدرُ الّذي جــرَتْ بِــهِ العــادةُ وقيــلَ: القدرُ الّذي يدفعُ الشّهُوةَ وقيلَ: المرادُ أنْ ياخذُ مَنْهُ بقــدرِ عملِــهِ والأوّلُ أولى.

وقولُهُ (غيرَ مُتَمَوِّلِ) أَيْ غيرَ مُتَّخذِ مِنْهَا مالاً أَيْ مَلْكاً.

والمرادُ لا يَتَملَّكُ شيئاً من رقابِهَا ولا ياخذُ مــن عَلْتِهَــا مــا يشتَري بدلَهُ مِلْكاً بل ليس لَهُ إلاَّ ما يُنفقُهُ

وزادَ احمدُ في روايَتِهِ ﴿أَنْ عُمـرَ أُوصَى بِهَـا إِلَى حَفْصَةً أُمُّ المؤمِّسِينَ ثُــمُ إِلَى الأكــــابرِ مـــنْ آلِ عُمـــرَ ﴿ وَنحــــوُهُ عنــــدَ

#### ٣\_ صحةً وقف العروض

مُتَّفَقَ عَلَيْهِ [خ (١٤٨٦)، م (٩٨٣)]

وفِيهِ (هُوَأَمَّا خَالِدٌ فَقَد اخْمَسَ أَذْرَاعَهُ وَأَغْنَادَهُ فِي سَبِيلِ اللّهِهِ مُتَّفَقٌ عليْهِ) تقدَّمَ تفسيرُ الاُعْتَادِ والحديثُ دليلٌ على صحُّةِ وقف العين عن الزُكاةِ وأنَّـهُ يَاخِذُ بزَكَاتِهِ آلاتٍ للحربِ للجِهَادِ في سبيل اللّهِ وعلى أنَّهُ يصحُ وقفُ العروض.

وقالَ أبو حنفة: لا يصحُّ لأنَّ العروضَ تبدُّلُ وَتَغَسِيُّرُ والوقفُ موضوعٌ على التَّابِيدِ والحديثُ حُجَّةٌ عليهِ ودلُّ علي صحَّةِ وقف الحيوان لأَنْهَا قدْ فُسُّرَت الأَعْتَادُ بالخيلِ وعلى جواز صرف الزُّكَاةِ إلى صنف واحدٍ من الثَّمانيةِ.

وَتَعَقَّبَ ابنُ دقيقِ العيدِ جميعَ ما ذُكِرَ بَانَ الْقَصَّةَ مُحْتَمَلَةً الْمَ ذُكِرَ ولغيرِهِ فلا يتَتَهِضُ الاسْتِدلال بِهَا على شيءٍ ممّا ذُكِرَ

قالَ: ويُمْتَملُ أَنْ يَكُونَ تحبيسُ خالدٍ إرصاداً وعدمَ تصـرُفو ولا يَكُونُ ونفاً

# ٢١ - كتابُ الْهِبَةِ

الْهِيةُ ـ بِكَسرِ الْهَاءِ مصدرُ وَهَبْت

وَهِيَ شرعاً: تمليكُ عين بعقدٍ على غيرِ عــوضٍ معلــومٍ في الحياةِ ويطلقُ على الشّيمِ المؤمُّوبِ ويطلقُ على أعمُّ منْ ذلِكَ.

### ١ ــ هبة الأولاد معَ العدلِ بينهم

٨٨٣ - «عَن النُعْمَانِ بْنِ بَشِيرِ أَنْ أَبِـاهُ أَتَى بِـهِ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: إِنِّي نَحَلْت البِنِي هَـذَا عُلاماً
 كَانَ لِي، فَقَالَ رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ: أَكُـلُ وَلَـدِك نَحَلْته مِثْلَ هَذَا؟ فَقَالَ: لا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: فَارْجِعْهُ».

وَفِي لَفْظٍ: ﴿ فَانْطَلَقَ أَبِي إِلَى النَّبِيُ ﷺ لِيُشْهِدَهُ عَلَى صَدَقَتِي فَقَالَ: أَفَعَلْتَ هَذَا بِولَدِكَ كُلُّهِمْ ؟ قَالَ لا قَالَ: اتَّقُوا اللَّهَ وَاعْدِلُوا بَيْنَ أَوْلادِكُمْ فَرَجَعَ أَبِي، فَرَدٌ يَلْكَ الصَّدَقَةَ ».

مُتُفَقٌّ عَلَيْهِ [البخاري(٢٥٨٦)، مسلم(١٦٢٣)].

وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِمِ (١٦٢٣) (١٧) قَالَ: «فَأَهْمِهُ عَلَى هَذَا غَيْرِي» ثُمَّ قَالَ: «أَيَسُرُكُ أَنْ يَكُونُوا لَك فِي الْبِرُّ سَوَاءُ؟ قَالَ: بَلَى قَالَ: فَلا إذَنْ»

الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ المساواةِ بِينَ الأولادِ في الْهِبةِ وقدْ صرَّحَ بِهِ البخارِيُّ وَهُوَ قولُ أحمدَ وإسحاقَ والشُّورِيُّ وآخرينَ وإنَّهَا باطلةً مع عدمِ المساواةِ وَهُـوَ الَّـذِي تُفيدُهُ الفاظُ الحديثِ منْ أمرِهِ ﷺ بإرجاعِهِ ومنْ قولِهِ «اتَّقُوا اللَّهُ.

وَقَوْلِهِ «اعْدِلُوا بَيْنَ أَوْلادِكُمْ».

وقولِهِ «فَلا إِذَنَّ».

وقولِهِ ﴿لَا أَشْهَدُ عَلَى جَوْرٍ﴾

واخْتُلُفَ في كيفيَّةِ النَّسويةِ فقيلَ: بانْ تَكُونَ عطيَّةُ الذَّكَرِ، والْانشى سواءً، وَهُوَ ظَساهِرُ قولِـهِ في بعسضِ الفاظِـهِ عنـــَدَ النَّسائيِّ (٢٦١/٦) ﴿ وَالا سَوَيِّتَ بَيْنَهُــمْ، وعندَ ابنِ حبَّالَ(٢٩٨٥)

«سَوُّوا بَيْنَهُمْ»، ولحديثِ ابنِ عبَّــاسِ «سَـَوُّوا بَيْسَ أَوْلادِكُـمْ فِـي الْعَطِيَّةِ فَلَوْ كَنْت مُفَضَّلًا أَحَداً لَفَضْلُت النَّسَاءَ».

أخرجَهُ سعيدُ بنُ منصورِ، والبَيْهَقيُّ(١٧٧/٦) بإسنادِ حسنِ. وقيلَ: بل التَّسويةُ أنْ يُجعلَ للذَّكَرِ مثلُ حظَّ الاَنثينِ على حسبَ التَّوريثِ.

وقد كُتَبنا في ذلِك رسالةً جوابَ سُؤال أوضحنا فيهَا قُـوَةً القولِ بوجوبِ التَّسويةِ، وأنَّ الْهِبةَ معَ عدمِهًا باطلةٌ.

## ٧- الزجرُ عن الرجوعِ في الهبةِ

٨٨٤ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللّه عنهما قَالَ:
 قَالَ النّبِيُ ﷺ: «الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ كَالْكَلْبِ يَقِيءُ ثُمَّ
 يَعُودُ فِي قَيْبُهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٥٨٩)، مسلم(١٦٢٢)].

وَفِي رِوَايَةٍ لِلْبُخَارِيِّ(٢٦٢٧) وَلَيْسَ لَنَا مُصَلُ السَّوْءِ، الَّذِي يَمُودُ فِي هِيَهِ كَالْكَلْبِ يَقِيءُ لُمُّ يَرْجِعُ فِي قَنِيهِ

لِيهِ دلالةٌ على تحريم الرُّجوعَ فِي الْهِبَةِ، وَهُوَ مَذْهَبُ جَاهِيرِ العلماءِ، وبوئبَ لَهُ البخاريُّ: (بابُ لا يحلُّ لاَحدٍ أَنْ يرجعَ فِي هَبَتِهِ، وصدقَتِهِ).

وقد اسْتَنْنَى الجمْهُورُ مَا يَأْتِي مِن الْهِبَةِ للولدِ، ونحوِهِ.

وَفَهَبَت الْهَادويَّةُ وأبو حنيفةً إلى حلَّ الرُّجوعِ في الْهِبةِ دُونَ الصَّدقةِ إلاَّ الْهِبةَ لذي رحم

قالوا: والحديثُ المرادُ بِهِ التَّغليظُ فِي الْكَرَاهَةِ

قالَ الطَّحاويُ قولُهُ "كَالْعَائِدِ فِي قَيْسِهِ"، وإن اقْتَضَى التَّحريمَ لَكِنَّ الزَّيادةَ فِي الرَّوايةِ الأخرى، وَهِيَ قولُهُ "كَالْكَلَبِ" تدلُّ على عدمِ التَّحريمِ لأنَّ الْكَلَبِ غيرُ مُتَعبَّدٍ فالقيءُ ليسَ حراماً عليْهِ.

والمرادُ التَّنزُّهُ عنْ فعلٍ يُشبِهُ فعلَ الْكَلْبِ.

وَتُعَفَّبَ بِاسْتِبِعادِ التَّاوِيلِ، ومنافرةِ سياقِ الحديثِ لَـهُ، وعرفُ الشَّرِعِ فِي مثلِ هذِهِ العبارةِ الزَّجرُ الشَّديدُ كما وردَ النَّهٰيُ في الصَّلاةِ عنْ إقعاءِ الْكَلَبِ، ونقرِ الغرابِ، والْتِفَاتِ النَّعلبِ، وغودٍ، ولا يُفْهَمُ مَن المقامِ إلاَّ التَّحريمُ، والتَّاويلُ البعيدُ لا يُنْفَتَ مِن المقامِ إلاَّ التَّحريمُ، والتَّاويلُ البعيدُ لا يُنْفَتَ إليْهِ، ويدلُ على التَّحريم الحديثُ الآتِي، وَهُو:

٣- عدم الجواز في الرجوع عن العطية إلاَّ لوالدِ

٨٨٥ – وَعَن ابْنِ عُمَرَ، وَابْنِ عَبْاسٍ، عَن النّبِيِّ
 قَالا: ﴿لا يَحِلُ لِرَجُلٍ مُسْلِمٍ أَنْ يُعْطِيَ الْعَطِيّةَ ثُمَّ
 يَرْجعَ فِيهَا إِلاَّ الْوَالِدَ فِيمَا يُعْطِي وَلَدَهُ.

رَوَاهُ أَحْمَسَدُ(٢٣٧/)، وَالأَرْبَعَسَةُ وَأَبِسُو دَاوِد(٣٥٣٩)، السيرمذي (١٢٩٩)، السيرمذي (١٢٩٩)، النساني(٦٩٥/)، ابن ماجه(٢٣٧٧)]، وَصَحَّحَهُ التَّرْمِلِيُّ، وَابْنُ حَبَّانِ(٢٢٧)) وَصَحَّحَهُ التَّرْمِلِيُّ، وَابْنُ حَبَّانِ(٢٢٧)، وَالْحَاكِمُ ٤٦/٢)

فإنَّ قولَهُ الاَ يَحِلُّ؛ ظَاهِرٌ في التَّحريمِ، والقـولُ بانَّـهُ مجـازٌ عن الْكَرَاهَةِ الشَّديدةِ صرفٌ لَهُ عنْ ظَاهِرهِ.

وقولُهُ «إلاَّ الْوَالِدَ» دليلٌ على أنَّهُ يجوزُ للاب الرُّجوعُ فيما، وَهَبَهُ لابنِهِ كبيراً كانَ أو صغيراً، وإخْتَصَّهُ الْهَادويَّةُ بالطَّفلِ، وَهُوَ خلافُ ظَاهِر الحديثِ.

وفرَّقَ بعضُ العلماءِ فقالَ: يحلُّ الرَّجوعُ في الْهِبةِ دُونَ الصَّدقةِ لأنَّ الصَّدقةَ يُرادُ بِهَا ثوابُ الآخرةِ، وَهُوَ فرقٌ غيرُ مُؤثِّرٍ في الحُكْم، وحُكْمُ الأمُ حُكْمُ الأب عندَ أكثرِ العلماء

نعمْ وخصُّ الْهَادي ما وَهَبَتْهُ الزَّوجةُ لزوجهَا منْ صداقِهَا بانَّهُ ليسَ لَهَا الرُّجوعُ في ذلِك، ومثلُهُ روّاهُ البخاريُّ إِنْ الهَه، باب (١٤) عن النَّخعيُّ وعمرَ بن عبدِ العزيز تعليقاً.

وقالَ الزُّهْرِيُّ: يُردُّ إِليْهَا إِنْ كَانَ خَدْعَهَا.

وَاخْرِجَ عِبْدُ الرَّزَاقِ(١١٥/٩) بِسَنْدٍ مُنقطعِ ﴿إِنَّ النَّسَاءَ يُعْطِينَ رَغْبَةً وَرَهْبَةً فَأَيْمَا امْرَأَةٍ أَعْطَتْ زَوْجَهَا فَشَاءَتْ أَنْ تَرْجِسعَ رَجْعَتْ».

### ٤ - قبولُ الهديةِ والإثابةُ عليها

٨٨٦ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ:
 لاكانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَقْبَلُ الْهَدِيَّةَ، وَيُثِيبُ عَلَيْهَاهِ.
 رَوَهُ الْخَرِيُهُ (٢٥٨٥).

فِيهِ دلالةً على الله عادَتُهُ على كانَتْ جاريةً بقبولِ الْهَدَيْنَةِ والْكَافاةِ عليْهَا.

وفي رواية لابنِ أبي شيبة(٤٤٥/٤) • وَيُثِيبُ عَلَيْهَمَا مِلْ هُوَ خَيْرٌ مِنْهَا،

وقد اسْتُدلاً بِهِ على وُجوبِ الإثابةِ على الْهَديَّةِ إِذْ كُونُهُ عادةً لَهُ ﷺ مُسْتَمرَّةً يَقْتَضي لُزُومَهُ، ولا يَتِمُّ بِهِ الاسْتِدلال على الوجوبِ لأنَّهُ قَذْ يُقال: إِنَّما فعلَهُ ﷺ مُسْتَمراً لما جُبلَ عليْهِ منْ مَكَارِمِ الأخلاقِ لا لوجوبِهِ.

وقدْ ذَهَبَت الْهَادويَّــةُ إلى وُجـوب الْكَافـاتِ بحسب العـرفـوَ قالوا لأنَّ الأصلُّ في الأعيانِ الأعواضُ.

قالَ في البحر: ويجبُ تعويضُهَا حسبَ العرف.

وقالَ الإمامُ يحيى المثليُّ مثلُهُ، والقيمــيُّ قيمَتُهُ، ويجبُّ لَـهُ الإيصاءُ بهَا.

وقالَ الشَّافِعيُّ فِي الجديدِ: الْهِبَةُ للشَّوابِ باطلةٌ لا تنعفدُ لاَنَّهَا بِيعٌ بثمنِ مجهُول، ولأنَّ موضعَ الْهِبَةِ التَّبرُّعُ فلوَّ أوجبَسَاهُ لَكَانَ فِي معنى المعاوضَةِ.

وقلاً فرَّقَ الشَّرِءُ والعرفُ بِينَ الْهِبَةِ والبَيْعِ فَمَا يَسْتَحَقُّ العوضَ أُطلقَ عَلَيْهِ لَفظُ البِيعِ مخلاف الْهِبَةِ

قيل: وَكَانُ مِنْ أَجَازُهَا للنُّوابِ جَعَـَلُ العَرَفَ فِيهَا بَمَنزِلَـةِ الشُّرطِ، وَهُوَ ثُوابُ مِثْلِهَا.

وقالَ بعضُ المالِكِيَّةِ: بجبُ الشَّوابُ على الْهِبةِ إِذَا أَطَلَـقَ الوَّاهِبُ أَو كَانَ مُنْ يَطَلَبُ مِثْلُهُ الثَّوابَ كَالْفَقْيرِ لَلْغَنِيُّ بَخْلَافُو مَا يَهَبُهُ الْأَعلَى لَلَّافِينَ مَالُكُ الرَّفُوبُ لَهُ الوَاهِبُ بِالثَّوابِ فَقَيْلَ: تَلْزُمُ الْهَاهُ إِذَا أَعْطَاهُ لِلْوَهُوبُ لَهُ القَيْمَةُ.

وقيل: لا تلزمُ إلاَّ أنْ يُرضيَهُ، والأوَّلُ المشْهُورُ عَنْ مَالِكُو رحمه اللَّه، ويردُّهُ الحديثُ الآتِي، وَهُوَ:

#### ٥ - اشتراطُ رضا الواهب

٨٨٧ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قال:
 «وَهَبَ رَجُلٌ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ نَافَةً فَأَثْابَهُ عَلَيْهَا،
 فَقَالَ: رَضِيت؟ قَالَ: لا فَزَادَهُ، فَقَالَ: رَضِيت؟ قَالَ: لا فَزَادَهُ، فَقَالَ: رَضِيت؟ قَالَ: نَعَمْه.

رَوَاهُ أَخْمَـدُ(٢٩٥/١)، وَصَحِّحَـهُ ابْنُ حِبَّـانَ(٦٣٨٤) وَرَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ(٣٩٤٥)، وَبَيْنَ أَنْ الْمِوْضِ كَانَ بسيتُ بِكُرَاتٍ.

وَفِيهِ دَلِيلٌ عَلَى اشْتِرَاطِ رِضَا الْوَاهِبِ، وَأَنَّهُ إِنْ سَـلُمَ إِلَيْهِ قَدْرَ مَا وَهَبَ، وَلَمْ يَرْضَ زِيدَ لَهُ، وَهُـوَ دَلِيلٌ لاَحَـدِ الْقُولَيْنِ الْمَاضِيَّيْنِ، وَهُوَ قَوْلُ ابْنِ عُمَـرَ قَـالُوا فَـإِذَا اشْتُرِطَ فِيهِ الرِّضَـا فَلَيْسَ هُنَاكَ بَيْعٌ انْعَقَدَ؟

#### ٦- العُمرى لمن وُهبت له

٨٨٨ - وَعَنْ جَسَابِرِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

مُتُفَقُّ عَلَيْهِ [البخاري(٢٦٢٥)، مسلم(١٦٢٥)].

وَلِمُسْلِمِ ((١٩٧٥)(٢٥)) وَأَمْسِكُوا عَلَيْكُمْ أَمُوالَكُمْ، وَلا تُفْسِدُوهَا، فَإِنْهُ مَنْ أَعْمَرَ عَمْرَى فَهِيَ لِلَذِي أَعْمِرَهَا حَيَّا وَتُشَا، وَلِعَقِيهِ،

وَفِي لَفُطْ إِم (٣٧/٥ ١٩٢٥)] وإنَّمَا الْعُمْرَى الَّتِي أَجَازَهَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَّا أَنْ يَقُولَ: هِيَ لَكَ وَيَعَقِبِك، فَأَمَّا إِذَا قَالَ: هِيَ لَكَ مَا عِنْتَ فَإِنَّهَا تَرْجِعُ إِنِّي صَاحِبَهَا».

. وَلَابِي دَاوُد (٥٥٥٦)، وَالسَّسَائِيُّ (٢٧٣/٦) وَلا تُرْقِبُوا، وَلا تُعْمِسُوُا فَمَنْ أَرْقِبَ شَيْناً أَوْ أَطْمِرَ شَيْناً فَهُوْ لِوَرَقِيهِ.

روعن جابر ﷺ قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ العمرى) بضمُّ اللَّهِ عَلَيْ العمرى) بضمُّ اللَّهُمَاةِ، وسُكُونِ الميم، والفّ مقصورةٌ

(﴿لِمَن وُهِبَتْ لَهُۥ مُتَفَقَّ عَلَيْهِ، ولمسلمٍ، أيْ مَنْ حديثِ جابرِ ﴿أَمْسِكُوا عَلَيْكُمْ أَمْوَالَكُمْ، وَلا تُفْسِدُوهَا فَإِنَّهُ مَنْ أُغْسِرَ عُمْرَى فَهِيَ لِلَّذِي أُغْمِرَهَا حَيَّاً وَمَيْتاً وَلِعَقِيهِ.

وفي لفظ («إِنَّمَا الْعُمْرَى الَّتِي أَجَازَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَقُولَ هِيَ لَك، وَلِمَقِيك فَأَمَّا إِذَا قَالَ هِيَ لَـك مَا عِشْت فَإِنَّهَا تَرْجعُ إِلَى صَاحِبِهَا ۗ ولابي داود، والنَّسانيُ ) أيْ من حديث

جابر

(الا تُرَقِبُوا وَلا تُغمِرُوا فَمَنْ أَرْقِبَ شَيْنًا أَوْ أَعْمِرَ شَيْنًا فَهُوَ لِوَرَتَبِيهِ).

الأصلُ في العمرى، والرُّقبى أنَّــهُ كــانَ في الجَاهِلِيَّـةِ يُعطى الرُّجلُ الرُّجلُ الدَّارَ، ويقولُ: أعمرتُك إِيَّامًا أَيْ المُحْتَهَا لَــك مُـدَّةً عُمرِك فقيلَ لَهَا: رُقبــى لأنَّ كُــلاً مَنْهُمًا يرقبُ موْتَ الآخرِ، وجاءَت الشَّرِيعةُ بِتَقريرِ ذلِكَ

ففي الحديثِ دلالةٌ على شرعيَّتها، وأنْهَا مُملَكَةٌ لمنْ وُهِبَتْ لَهُ، وإليْهِ ذَهَبَ العلماءُ كافَّةً إلاّ روايةٌ عنْ داود أنْهَا لا تصحُّ. واخْتُلفوا إلى ماذا يَتَوجُهُ التَّمليكُ

فالجمْهُورُ أَنَّهُ يَتُوجُهُ إلى الرُّقبةِ كغيرِهَا من الْهِبَاتِ.

وعندَ الشَّافعيُّ ومَالِكٍ ۚ إلى المنفعةِ دُونَ الرَّقبةِ، وَتَكُونُ على ثلاثةِ أقسامٍ:

مُؤبِّدةٍ إنْ قالَ: أبداً

ومطلقةٍ عندَ عدمِ التَّقييدِ.

ومقيَّدةٍ بأنْ يقولَ ما عشت فإذا مِتَّ رَجَّتُ إليَّ.

واختَلف العلماءُ في ذلك، والأصحُ أنَّهَا صحيحةٌ في جميع الأحوال، وأنَّ الموْهُوبَ لَهُ يملِكُهَا ملْكاً تامًا يَتَصرُفُ فِيهَا بـالبيع، وغيره من التُصرُّفَات، وذلِك لِتَصريعِ الأحـاديثِ بأنْهَـا لمنْ أعمرَهَا حيَّا وميُّتاً.

وامًّا تولُهُ (وَلَإِذَا قَالَ هِيَ لَسَكَ مَا عِشْتَ لَإِنَّهَا تَرْجِعُ إِلَى صَاحِهَا) فلأنَّهُ بِهَذَا القيدِ قَدْ شرطَ أَنْ تعدودَ إلى الوَاهِب بعد موتِهِ فَيَكُونَ لَهَا حُكُمُ ما إذا صرَّحَ بذلِكَ الشَّرطِ، وَهِيَ كما لـوْ اعمرهُ شَهْراً أو سنةً فإنهًا عاريَّةً إجماعاً.

وقولُهُ (وأمْسِكُوا عَلَيْكُمْ أَمْوَالَكُمْ»).

وقولة (لا تُوقول) محمولٌ على الْكَرَاهَـةِ والإرشـادِ لَهُـمْ إلى حفظِ اموالِهِمْ لأَنْهُمْ كانوا يُعمرونَ ويرقبونَ، ويرجــعُ إليْهِـمْ إذا مَاتَ مَنْ أَعَمْرُوهُ وَارْقَبُوهُ فَجَاءَ الشَّرَعُ بمراغمَتِهِمْ.

وصحَّعَ العقـدَ وأبطـلَ الشَّـرطَ المضـادُ لذلِـكَ فإنَّـهُ أَشـبَهُ الرُّجوعَ في الْهِبةِ.

وقلاً صحُّ النَّهِيُ عنهُ.

وأخرجَ النَّسائيّ(٢٦٩/٦) من حديث ابن عبَّاسٍ يرفعُهُ («الْقُمْرَى لِمَنْ أَعْمِرَهَا، وَالرَّقْبَى لِمَنْ أَرْقِبَهَا، وَالْعَائِدُ فِي هِيَتِهِ كَالْعَائِدِ فِي قَيْنِهِ».

وأمَّا إذا صرَّحَ بالشَّرطِ كما في الحديثِ.

وقالَ: ما عشْت فإنَّهَا عاربِّـةٌ مُؤقَّتَةٌ لا هبـةٌ، ومرَّ حديثُ «الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ كَالْمَائِدِ فِي قَيْتِهِ» ((٥٩٨٩)، م (١٩٢٢)]، ومثلُهُ:

### ٧- النهي عن شراء الهبةِ

٨٨٩ - وَعَنْ عُمْرَ قَالَ: ﴿ حَمَلْتُ عَلَى فَرَسِ فِي سَلِيلِ اللَّهِ، فَأَضَاعَهُ صَاحِبُهُ، فَظَنَنْت أَنْسَهُ بَائِعُهُ بِرُخُصٍ فَسَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ ذَلِيكَ فَقَالَ: لا تَبْتَعْهُ، وَإِنْ أَعْطَاكَهُ بِدِرْهَمَ الْحَدِيثَ ﴾.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٦٢٣)، مسلم(١٦٢٠)]

عَامُهُ "فَإِنَّ الْعَائِدَ فِي صَدَقَتِهِ كَالْكَلْبِ يَعُودُ فِي قَيْئِهِ".

وقولُهُ (فاضاعَهُ) أيْ قصَّرَ في مُؤنَّتِهِ، وحسنِ القيامِ بِهِ.

وقولُهُ (لا تَبْتَغَهُ) ايْ لا تَشْتَرِيهِ.

وفي لفظ «وَلا تَعُدْ فِي صَدَقَتِك» فسسمًى الشُراءَ عوداً في صَّدقةِ.

قيلَ: لأنَّ العادةَ جرَتْ بالمسامحةِ في ذلِكَ مـن البــاثع للمشتري فأطلقَ على القدرِ الَّذي يقعُ بِهِ النَّسامحُ بِهِ رُجوعاً.

ويختَملُ أنَّهُ مُبالغةً، وأنَّ عودَهَا إليْهِ بالقيمةِ كالرُّجوعِ ـ . وظَاهِرُ النَّهْيِ التَّحريمُ، وإلَيْهِ ذَهَبَ قومٌ.

وقالَ الجَمْهُــورُ: إِنَّـهُ لِلتَّنزِيهِ، وَتَقَـَّدُمُ أَنَّ الرُّجـوعَ فِي الْهِبـةِ مُحَرُّمٌ، وأَنَّهُ الأقوى دليلاً إلاَّ ما اسْتَنْهَى

قَالَ الطَّبريُّ: يُخصُّ منْ عُمــومِ هــذا الحديثِ مـنْ وَهَـبَ بشرطِ الثَّرابِ، وما إذا كانَ الوَاهِبُ الوالدَ لولدِهِ، والْهِبُهُ الَّتِي لَمْ تُقبضْ والَّتِي ردَّهَا المبراثُ إلى الوَاهِبِ لئَبْـوتِ الآخبــارِ باسْـيَّتناءِ ذلِكَ، وثمًا لا رُجوعَ فِيدِ مُطلقاً الصَّدقةُ يُرادُ بِهَا ثوابُ الآخرةِ

(قلْت) هذا في الرُّجوع في الْهِيَّةِ فَامَّا شُرَاؤُهَا، وَهُمَّ وَ الْمُدَى فِيهِ سِياقُ هذا الحديثِ فالظَّاهِرُ أَنَّ النَّهْنَ لِلشَّزِيهِ، وإنَّمَا التَّحريسمُ في الرُّجوع فِيهَا.

ويُخْمَلُ أَنَّهُ لا فرقَ بينَهُمَا للنَّهْيِ، وأصلُهُ التَّحريمُ.

### ٨- الحضُ على الإهداء

٨٩٠ وَعَنْ أَبِي هُرَيْسِرَةً عَن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ:
 «تَهَادَوْا تَحَابُواً».

رَوَاهُ الْبَحَـٰارِيُّ فِـي الأَثْمَرِ الْمُفْـرَدِ(ص١٧٤)، وَأَلِمُو يَعْلَــي بِإِسْــنَادِ حَسَنِ(٦١٤٨).

وأخرجَهُ البَيْهَقيُّ(١٦٩/٦)، وغيرُهُ.

وفي كُلُّ رُوَاتِهِ مقالٌ، والمصنّفُ قــدْ حسَّنَ إسـنادَهُ، وَكَالَتُهُ لشوَاهِدِهِ الّتِي منْهَا:

٨٩١ - وَعَنْ أَنَسِ ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُولُ اللَّهِ (تَهَادَوْا، فَإِنْ الْهَدِيَّةَ تَسُلُ السَّخِيمَةَ».

رَوَاهُ الْمُزَّارُ [كشف الأستار (١٩٣٧)] بإسناد صَعيف

وَإِنْ كَانَ صَبِيفاً، وَهُوَ قَرْلُهُ: (وَعَنَ آلَسٍ ﴿ قَالَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَتَهَادُوا فَإِنَّ الْهَلِيَّةُ تَسُلُّ السَّحِيمَةَ مَ إِللسَّينِ النَّهُمَلَةِ مَفْتُوحَةً فَخَاءٌ مُعْجَمَةً فَمُثَنَّاةً تَمْثِيَّةً.

وفِي الْقَامُوسِ: السَّخِيمَةُ والسُّخَيْمَةُ بِالضَّمِّ: الْحِقْدُ

(رَوَاهُ الْبَرُّارُ بِإِسْلَادٍ صَعِيفُو) لأَنْ فِي رُوَاتِهِ مَنْ ضُعُفَمَهُ وَلَهُ طُرُقٌ كُلُهَا لا تَخْلُو عَنْ مَقَال.

وَفِي بَعْضِ ٱلْفَاظِهِ «تُذْهِبُ وَحَرَ الصَّدْرِهِ بِفَشْحِ الْمُوَّاقِ والْحَاء الْمُهْمَلَةِ، وَهُوَ الْحِقْدُ أَيْضاً.

وَالْاَحَادِيثُ وَإِنْ لَـمْ تَخْلُ عَنْ مَقَالٍ فَإِنَّ لِلْهَلِيَّةِ فِسِي الْقُلُوبِ مَوْتِعاً لا يَخْفَى.

٨٩٢ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: اقَــالَ رَسُولُ اللَّـهِ عَلَا: يَا نِسَاءَ الْمُسْـلِمَاتِ، لا تَحْقِـرَنُ جَـارَةٌ لِجَارَتِهَـا، وَلَوْ فِرْسِنَ شَاهِ،

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٥٦٦)، مسلم(١٠٣٠)].

(وعنُ أبي هُريرةَ ﴿ قَالَ: ﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: يَا نِسَاءَ الْمُسْلِمَاتِ ﴾) قالَ القساضي: الأنشهرُ نصبُ «النّساء» على أنّهُ مُنادى مُضافٌ إلى المسلمَاتِ منْ إضافةِ الصّفةِ، وقيلَ: غيرُ هذا

(لا تحقرنُ) بالحاء المُهْمَلةِ سَاكِنةً، وفَتْح القاف وكَسرِهَا

(﴿ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا، وَلَوْ فِرْمِينَ شَسَاةٍ ﴾ بِكَسَرِ الفَّاءِ، وسُكُونِ الرَّاءِ، وَكُسُو السِّينِ المُهْمَلَةِ آخِرُهُ نُسُونٌ، وَهُمُو مَن البَّعَيرِ بمنزلـةً الحَافَر مَن الدَّابَةِ، وربُما اسْتُعيرَ للشَّاةِ (مُثَّقَّةٌ عَلَيْهِ)

في الجديثِ حذفٌ تقديرُهُ لا تحقــرنَّ جــارةٌ لجارَتِهَــا هديَّـةٌ، ولوْ فرسنَ شاةٍ.

والمرادُ من ذِكْرِو المبالغةُ في الحثَّ على هديَّةِ الجارةِ لجارَتِهَـا لا حقيقةُ الفرسنِ لأنَّهُ لم تجرِ العادةُ بإهدائِهِ.

وظَاهِرُهُ النَّهِيُ للمُهْدي (اسمُ فاعلٍ) عن اسْتِحقارِ ما يُهْديه بحيثُ يُؤدِّي إلى ترك الإهداء.

ويختَملُ أنَّهُ للمُهٰدى إليْهِ.

والمرادُ لا يحقرنُ ما أُهْديَ إليْهِ، ولوْ كانَ حقيراً.

ويختَملُ إرادةُ الجميعِ.

وفِيهِ الحثُّ على التَّهَادي سيَّما بينَ الجسيرانِ، ولـوْ بالشَّيِّ الحقيرِ لما فِيهِ منْ جلبِ الحُبَّةِ، والتَّانيسِ.

٩ ـ من ذهب إلى جواز الرجوع في الهبةِ

٨٩٣ - وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما عَن النّبِيُ ﷺ قَالَ: امَنْ وَهَبَ هِبَةً فَهُوَ أَحَقُ بِهَا مَا لَـمْ يُثَنُّ عَلَيْهَا».

رَوَاهُ الْحَاكِمُ (٧/٢هـ)، وَصَحْحَهُ، وَالْمَخْفُوطُ مِنْ رِوَايَةِ الْمِنِ عَمْرَ عَنْ عُمَرَ \_ قَوْلُهُ (الميهقي(٧٧١/٦)].

قَالَ المَصنَّفُ صحَّحَهُ الحَاكِمُ، وابنُ حزمٍ.

وفِيهِ دليلٌ على جواز الرُّجوعِ فِي الْهِبَةِ الَّتِي لَمْ يُثبُ عليْهَا، وعدمِ جوازِ الرُّجوعِ فِي الْهِبَةِ الَّتِي أَثبابَ عليْهَا المؤمُّوبُ لَـهُ الوَاهِبَ، وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ فِي ذَلِكَ.

وفي حُكْم الْهبةِ للنُّوابِ، والْمُكَافاةِ.

وما أحسنَ ما قبلَ في ذلِكَ إنَّ الفاعلَ لا يفعلُ إلاَّ لغرض فالهبةُ للادنى كشيراً ما تَكُونُ كالصَّدَقةِ، وَهِيَ غرضٌ مُهِم، وللمساوي مُعاشرةٌ لجلبِ المودَّةِ، وحسنِ العشرةِ، وَهِيَ مشلُ عطيَّةِ الأدنى إلاَّ أنَّ في عطيَّةِ الأدنى تَوَهُّمَ الصَّدَقةِ.

والعرفُ جار بِتَخالفِ الْهَدايا باغْتِبارِ حالِ الْمُهْدِي وَالْمُهْدِي وَالْمُهْدِي الْنَجْ فَإِذَا كَانَ الغَرْضُ الطَّمْعَ والتَّحصيلَ كما بُهْدِي الْمُتَكَسِّبُ للملِكِ يُتْحَفَّهُ بشيء يرجو فضلَهُ فلو اقْتَصرَ اللِكُ على قدر قيمتَهَا لذمٌ، والذَّمُ دليلُ الرُّجوعِ بل إمَّا أَنْ يردُهَا أَو يُعطيَهُ خيراً منها، وإنْ كانَ غرضُ المُهْدِي تُحصيلَ الاتصال بينَهُما، والمخالفة الحسنة، وتصفية ذَاتِ البينِ أجزأَهُ من المُكافاةِ أدنى شيء قبلُ أو كثر بل الأقلُ أنسبُ لإشعارِهِ بأَنْ ليسسَ الغرضُ المعاوضةَ بلُ تَكْمِيلُ المؤدّةِ، وأنهُ لا فرقَ بينَ ما تملِكُهُ أنت، وما أملِكُهُ أنا.

### ٢ ــ ما تُوصفُ به اللقطةُ

٨٩٥ وَعَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدِ الْجُهَنِيُّ قَالَ: (جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيُّ عَلَىٰ فَسَأَلَهُ عَنِ اللَّقَطَةِ فَقَالَ: اغْرِفْ عِفَاصَهَا وَوِكَاءَهَا ثُمُّ عَرُفْهَا سَنَةً، فَإِنْ جَاءَ صَاحِبُهَا، وَإِلاَ فَشَأْنُكَ بِهَا قَالَ: فَضَالَةُ الْغَنَمِ؟ قَالَ: هِيَ لَك أو لاُخِيك أو لِللَّقْبِ قَالَ: فَضَالَةُ الإبلِ؟ قَالَ: مَا لَك لَا وَلَهَا؟ مَعَهَا سِتَقَاؤُهَا وَحِلْاؤُهَا، تَرِدُ الْمَاءَ وَتَأْكُلُ الشَّجَرَ حَتَّى يَلْقَاهَا رَبُهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٤٢٩)، مسلم(١٧٢٢].

رُوعَنْ زِيدِ بِنِ حَالَدِ الجُهَنِيُّ هُـوَ أَبِـو طَلَحَةَ أَو أَبِـو عَبِـدِ الرَّحَنِ نَزِلَ الْكُوفَةَ، ومَاتَ بِهَا سَنَةَ ثَمَـانِ وسَبَعِينَ، وَهُـوَ أَبِـنُ خَسِ وَثَمَانِينَ سَنَةً. وروى عَنْهُ جَاعَةٌ

(قَالَ جَاءَ رَجَلُ إِلَى النَّبِيُّ ﷺ) لَمْ يَقَــمْ بُرْهَــانُ عَلَــي تعيينِ الرُّجلِ

(وَفَسَأَلَهُ عَنِ اللَّقَطَةِ) أيْ عن حُكْمِهَا شرعاً

(وَقَقَالَ اغْرِفَ عِفَاصَهَا») بِكُسرِ العَيْنِ الْمُهْمَلَـةِ فَصَاءً، وَيَعَلَّمُ الْأَنْفُ صَادَّ مُهْمَلَةً: وعامَمًا، ووقعَ في روايةِ (خرقَتُهَا)

(ووِكَاءَهَا) بِكُسرِ الواوِ ممدوداً: ما يُربطُ بِهِ

(اللهُمْ عَرَفْهَا) بِتَشْدِيدِ الرَّاءِ (سَنَةً فَإِنْ جَنَاءَ صَاحِبُهَا، وَإِلاَّ فَسَأَنْكَ بِهَا قَالَ فَاسَالُهُ الْفَالُهُ تُصَالُ على الحيوانِ وما لِيسَ بحيوان يُقالُ لَهُ لُقطةً

(قَالَ هَمِيَ لَكَ إِو الْمَنْجِيكَ أَو لِللَّفْتِ قَالَ فَصَالَةُ الْإِنِيلِ قَالَ: مَا لَكَ، وَلَهَا مَمْهَا مِقَاؤُهَا») أيْ جوفُهَا، وقيلَ: عُنقُهَا

(وحذاؤها) بِكَسرِ الحاءِ المُهْمَلةِ فذالٌ مُعجمةٌ أَيْ خَفُهَا (وحذاؤها) مِكْسَنَ عليهِ (وَرَدِ الْمَاعَ وَتَأْكُلُ الشَّجَرَ حَتَّى يَلْقَاهَا رَبُّهَا، مُشْقَ عليهِ

اخْتَلْفَ العلماءُ في الالْتِقاطِ هِلْ هُوَ أَفْضُلُ أَمْ التَّرْكُ.

فقال أبر حيفة الأفضلُ الالْيِقاطُ لأنَّ من الرَّاجِبِ على المسلم حفظُ مالِ أخيهِ، ومثلَة قالَ الشَّافعيُّ.

# ٢٢ - كتابُ اللَّقطَةِ

اللُّقطةُ بضمُ اللاَّم وقَتْحِ القافِ قيلَ: لا يجوزُ غيرُهُ. وقالَ الخليلُ: القافُ سَاكِنةٌ لا غيرُ.

وأمَّا بفَتْحِهَا فَهُوَ اللأَقطُ

قيلَ: وَهَذَا هُوَ القياسُ إِلاَّ أَنَّهُ أَجْمَ أَهْـلُ اللُّغـةِ والحديثِ على الفَتْح، ولذا قيلَ: لا يجوزُ غيرُهُ.

## ١ ـ حكمُ اللقطةِ لآلِ البيتِ

٨٩٤ عَنْ أَنَسِ قَالَ: «مَرَّ النَّبِيُ ﷺ بِتَمْرَةِ فِي الطُّرِيقِ فَقَالَ: لَوْلا أَنَّي أَخَافُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الصَّدَقَةِ لاكَلَّتِهَا».

مُتَفَقَّ عَلَيْهِ [البخاري(٢٤٣٩)، مسلم(١٠٧١)]

دلَّ على جوازِ أخذِ الشَّيءِ الحقيرِ الْمذي يُتَسامحُ بِـهِ، ولا يجبُ التَّعريفُ بهِ، وأنَّ الآخذَ علِكُهُ بمجرَّدِ الآخذِ لَهُ.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ يجوزُ ذلِكَ فِي الحقيرِ، وإنْ كسانَ مالِكُـهُ معروفاً، وقيلَ: لا يجوزُ إلاَّ إذا جُهِلَ.

وأمَّا إذا عُلمَ فلا يجوزُ إلاَّ بإذَنِهِ، وإنْ كانَ يسيراً.

وقد أوردَ عليهِ سؤالٌ أنهُ ﷺ كَيْفَ تَرَكَهَا فِي الطَّريــقِ معَ أَنْ على الإمامِ حفظَ المالِ الضَّائعِ، وحفظَ ما كــانَ مـنَ الزَّكَـاةِ، وصرفة في مصارفِه.

ويجابُ عنهُ بائهُ لا دليلَ على أنهُ ﷺ لمْ يَاخَذُهَا للحفظِ، وإنَّما ترَكَ أَكُلُهَا تورُّعاً أو أنهُ تركَّهَا عمداً لياخِذَهَا من يمـرُ مُمنْ تحلُ لَهُ الصَّدْقةُ، ولا يجبُ على الإمامِ إلاَّ حفظُ المالِ الّذي يعلمُ طلبَ صاحبهِ لَهُ لا ما جرّت العادةُ بالإعراضِ عنهُ لَحقارَتِهِ.

وفِيهِ حتٌّ على التُّورُع عنْ أَكْلِ مَا يَجُورُ فِيهِ أَنَّهُ حرامٌ.

**.** 

فقيل: لا شيءَ لَهُ إلاَّ بمعرفَتِهِمَا جَمِعاً.

وقيلَ: تُدفعُ إليْهِ بعدَ الإنظارِ مُدَّةً

ثُمَّ اخْتُلُفَ هَلْ تُدفعُ إليْـهِ بَعَـدَ وصفِـهِ لعفاصِهَـا ووِكَائِهَـا بغيرِ بمينِهِ أَمْ لا بُدُّ منَ اليمينِ

فَقِيلَ: تُدْفَعُ إِلَيْهِ بغيرِ بمينٍ لأنَّهُ ظَاهِرُ الأحاديثِ.

وقيلَ: لا تُردُ إليهِ إلاَّ بالبيُّنةِ.

وقالَ منْ أوجبَ البيُّنةَ: إنْ فائدةَ أمرِ المُلْتَقطِ بمعرفَتِهِمَا لسْلاً تُلْتَبَسَ بمالِهِ لا لأجلِ ردُهَـا لمنْ وصفَهَـا فإنْهَـا لا تُـردُ إليْـهِ إلاً بالبيُّنةِ

قالوا: وذلِكَ لأنَّهُ مُدَّعِ لا يُسلَّمُ إليْهِ ما ادَّعَاهُ إلاَّ بالبيُّنةِ.

وَهَذا أَصَـلٌ مُقرَّرٌ شرعاً لا يُخرجُ عنْـهُ بمجرَّدٍ وصـفــِ المدَّعي للعفاص والركاء.

وأجب بان ظَاهِرَ الأحاديثِ وُجوبُ الرَّدُ بمجـرَّدِ الوصـفـِ فإنَّهُ قالَ ﷺ فأعْطِها إِيَّاهُ.

وفي حديث الباب يُقَدُّرُ بعدَ قولِهِ "فَإِنْ جَاءَ صَاحِبُهَا" أَيْ فَاعِهِ إِنَّاهَا، وإِنَّما حُدَفَ جـوابُ الشَّرطِ للعلم بِهِ، وحديثُ "الْبَيْنَةُ عَلَى الْمُدَّعِي" [البهفي(٢٥٢/١)] ليسَت البيِّنةُ مقصورةً على الشُهّادةِ بلْ هي عامَّةٌ لِكُلُّ ما يَتَبيْنُ بِهِ الحَقُ، ومنها وصفُ العفاص والوكاء على انهُ قدْ قالَ من اشتَرطَ البيِّنةَ أَنَهَا إذا ثَبَت الزيادةُ، وَهِي قولُهُ "فاعطِها إيَّاهُ" كانَ العملُ عليها والزيادةُ قدْ صحت كما حقَّقَهُ المصنَّفُ فيجبُ العملُ عليها والزيادةُ قدْ بالوصف، وكما أوجبَ عَنْ التعريفَ بِهَا فقدْ حددٌ وقتهُ بسنةٍ بالوصف، وكما أوجبَ عَنْ التعريفَ بِهَا فقدْ حددٌ وقتهُ بسنةٍ فارجبَ التعريف بها فقد حددً وقتهُ بسنةٍ فارجبَ التعريف بها منةً.

وأمَّا ما بعدَهَا فقيلَ: لا يجبُ التَّعريفُ بِهَا بعدَ السَّنةِ، وقيلَ: يجبُ، والدَّليلُ معَ الأوَّل.

ودلُ على أنه يُعرِّفُ بِهَا سنةً لا غيرُ حقيرةً كانَتْ أو عظيمةً ثُمَّ التَّعريفُ يَكُونُ في مظانُ اجْتِماعِ النَّاسِ من الأسواقِ، وأبواب المساجدِ، والحجامع الحافلةِ.

وقولُهُ (وَوَإِلاَّ فَشَالَتُك بِهَا) نُصِبَ «شَــانَك» على الإغـراء، ويجوزُ رفعُهُ علــى الانتِـداء، وخبرُهُ بِهَـا، وَهُــوَ تَفْويـضٌ لَـهُ فَي وقالَ مالِكٌ واحمدُ تركُهُ أفضلُ لحديثِ «ضَالُهُ الْمُؤْمِنِ حَرْقُ النَّارِ» واحمد: (٨٠/٥)، ولما يُخافُ من التَّضمين والدَّينَ.

وقالَ قومٌ: بل الالْتِقاطُ واجبٌ، وَتَاوَّلُوا الحديثَ بَانَهُ فيمنْ أَرادَ اخلَهَا للانْتِفاعِ بِهَا منْ أَوَّلِ الأَمْرِ قبلَ تعريفِهِ بِهَا

هذا وقد اشْتُملَ الحديثُ على ثلاثِ مسائلَ

(الأولى) في حُكْم اللَّقطةِ، وَهِيَ الضَّائعةُ الَّتِي ليسَتْ محيوان فإنَّ ذَلِكَ يُقالُ لَهُ صَالَّةٌ فقدْ أمرَ ﷺ المُنْتَقطَ انْ يعرف وعاءَهَا، وما تُشدُّ بهِ.

وظَاهِرُ الأمرِ وُجوبُ النَّعرُف لما ذُكِرَ ووجــوبُ النَّعريـف، ويزيدُ الأخيرَ عليْهِ دلالةً قولُهُ:

#### ٣- تعريفُ الضالَّةِ

٨٩٦ وَعَنْهُ ﴿ قَالَ: قَــالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:
 «مَنْ آوَى ضَالَةٌ فَهُوَ ضَالً، مَا لَمْ يُعَرِّفْهَا».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٧٢٥)

(وعنهُ) أي عن زيدِ بنِ خالدٍ

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ آوَى ضَالَةً فَهُوَ صَالٌ مَا لَمْ يُعَرِّفُهَا» رَوَاهُ مُسلمٌ، فوصفَهُ بالضّلال إذا لمْ يُعرُف بهَا.

وقد اختُلُفَ فِي فائدةِ معرفَتِهِمَا فقبلَ: لِتُردُ للواصفِ لَهَا، وأنَّهُ يُقبلُ قولُهُ بعدَ إخبارِهِ بصفَتِهَا، ويجبُ ردُّهَا إليْهِ كما دلُّ لَـهُ ما هُنا، وما في روايةِ البخاريُ (٢٤٢٧) "فَإِنْ جَـاءَ أَحَـدٌ يُخْبِرُكِ بهَا».

وَفِي لَفْظِ بِمَدَدِهَا وَوِعَائِهَا وَوِكَائِهَا فَأَعْطِهَا إِيَّاهُ» م(١٧٢٣). وإلى هذا ذَهَبَ أحمدُ ومالِكٌ.

واشتَرطَت المالِكِيَّةُ زيادةً صفةِ الدُّنانيرِ والعددَ

قالوا: لورودِ ذلِكَ في بعض الرُّوايَاتِ.

وقالوا: لا يضرُّهُ الجَهْلُ بالعددِ إذا عرفَ العفاصَ والوكَاءَ فامًّا إذا عرفَ إحدى العلامَتينِ المنصــوصِ عليْهَــا مـن العفــاصِ والوِكَاءِ، وجَهِلَ الأخرى

حفظِهَا أو الانتِفاع بها.

واستُدلُ بهِ على جوازِ تصرُّفِ المُلْتَقطِ فِيهَا أَيُّ تصرُّف إمَّا بصرفِهَا على نَفْسِهِ عَنِيًا كَانَ أَو فقيراً أَو التَّصدُّق بِهَا إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ وَرَدَ مِن الأَّحاديثِ مَا يَقْتَضَى أَنَّهُ لا يَتَملُّكُهَا فَعَندَ مُسلم (١٧٧٣)(٤) "ثُمُّ عَرْفُهَا سَنَةً فَإِنْ لَمْ يَجِئْ صَاحِبُهَا كَانَتْ، وَدِيعَةً عِنْدُك».

وفي روايةِ ((۱۷۲۲)(٥)) النُمُّ عَرِّفْهَا سَنَةً فَإِنْ لَـمْ تُعْرَفْ غَاسْتَنْفِقْهَا، وَلْتَكُنْ وَبِيعَةً عِنْدَكَ فَإِنْ جَاءَ طَالِبُهَا يَوْماً مِــن اللَّهْـرِ فَاتَهَا إِلَيْهِ.

ولذلِكَ اخْتَلْفَ العلماءُ في حُكْمِهَا بعدَ السُّنةِ

قَالَ فِي نِهَايةِ الجُنَهِيرِ(٤/٧٧): إِنَّهُ اتَّفَقَ فَقَهَاءُ الأمصارِ مالِكُ والثَّورِيُّ والآوزاعيُّ والشَّافعيُّ انْ لَهُ تَمْلُكَهَــا، ومثلُّهُ عـنْ عُمـرَ وابنِهِ وابن مسعودٍ.

وقالَ أبو حنيفةَ ليسَ لَهُ إلاَّ أَنْ يَتَصدُّقَ بِهَا.

ومثلة يُروى عن علي وابن عبّاس، وجماعة من السّابعين، وَكُلُهُمْ مُتَّفَقُونَ على النّه إذ أَكَلَهَا ضَمْنَهَا لصاحبِهَا إلا أَهْلَ الظّاهِرِ فقالوا: تحلُّ لَهُ بعد السَّنةِ، وَتَصيرُ مالاً من مالِهِ، ولا يضمنُهَا إنْ جاء صاحبُهَا

(قلْت)، ولا أدري مــا يقولــونَ في حديــث؛ مُســلـم، ونحــوو النَّالُ على وُجوبِ ضمانِهَا؟

وأقربُ الأقوالِ ما ذَهَبَ إليْهِ الشَّافعيُّ، ومنْ معَهُ لأنَّهُ أَذَنَ عَلَيْتُ فِي استبقائها ولم ولمْ يأمرُهُ بالنَّصدُقِ بِهَا ثُمَّ أَمرَهُ بعدَ الإذن في الاسْتِنفاقِ أنْ يردَّهَا إلى صاحبِهَا إنْ جَاءَ يوماً من الدُّهْـرِ، وذلِك تضمينُ لَهَا

(المسالة الثانية) في ضالة الغنم فقد اتَّفْتَ العلماءُ على الله لواجدِ الغنم في الكَانِ القفرِ البعيدِ من العمران أنْ يأْكُلُهَا لقولِمهِ الله العندِ العندِ العندِ أَنْ العَمْرُ مَنْاهُ أَنْهَا مُعرُضةٌ للهلاكِ مُتَردُدةً بينَ أنْ تاخذَهَا أو اخْرك.

والمرادُ بِهِ ما هُوَ أَعمُّ منْ صاحبِهَا أو منْ مُلْتَقطٍ آخرَ. والمرادُ من الذّئب جنسُ ما يأكُلُ الشّاةَ من السّباع.

وفِيهِ حثُّ على أخلِو إيَّاهَا، وَهَلْ يجبُ عليْهِ ضمانُ قيمَتِهَا لصاحبهَا أو لا.

فقالَ الجمْهُورُ إِنَّهُ يضمنُ قيمَتَهَا.

والمشهُورُ عنْ مالِكِ أنَّهُ لا يضمنُ، واخْتُجُ بالتَّسويةِ بـينَ المُنتقطِ والذَّئبِ، والذَّئبُ لا غرامةً عليْهِ فَكَذَلِكَ المُلْتَقَطُ.

وأجيبَ بأنَّ اللَّأُمَّ ليسَتُّ لِلتَّملِيكِ لأنَّ الذُّنبَ لا يملِكَ.

وقلا اجمعوا على أنَّهُ لوَّ جاءً صاحبُهَا قبلَ أنْ يأْكُلُهَا المُلْتَقِطُ فَهِيَ باقيةٌ على ملْك صاحبِهَا

(والمسالةُ النَّالغةُ) في ضالَّةِ الإبلِ.

وقد حَكَمَ ﷺ بأنها لا تُلتَفطُ بـل تُـتْرَكُ ترعى الشَّجرَ، وَتَردُ اللَّهَ حَتَّى بِأْتِيَ صَاحِبُهَا

قالوا: وقدْ نَبُّهَ ﷺ على أَنْهَا غَنْيَةٌ غيرُ مُحْتَاجَةٍ إِلَى الحَفْظِ بما رَكُبَ اللَّهُ في طباعِهَا من الجلادةِ على العطش، وتَسَاول الماء بغيرِ تعب لطولِ عُنقِهَا، وقورِّيْهَا على المشي فلا تَحْتَاجُ إِلَى المُلْتَقَطِّ بخلاف الغنم.

وقالَت الحنفيَّةُ، وغيرُهُم الأولى الْتِقاطُهَا.

قَالَةَ العلماءُ: والحِكْمةُ فِي النَّهْيِ عن الْيَقاطِ الإبلِ أَنَّ بقامَعًا حيثُ صَلَّتُ اقربُ إلى وجدانِ مالِكِهَا لَهَا منْ تطلَّبِهِ لَهَا فِي رحالِ النَّاسِ.

#### ٤ ـ الانتفاعُ باللقطةِ بعدَ مرور مدة التعريف بها

٨٩٧ - وَعَنْ عِيَاضٍ بْنِ حِمَارِ رضى الله تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: أَمَنْ وَجَدَ لُقَطَةً فَلُيُشْهِدْ ذَوَيْ عَدْل، وَلْيَحْفَظْ عِفَاصَهَا وَوِكَاءَهَا، ثُمَّ لا يَكْتُمْ، وَلا يُغيَبُ، فَإِنْ جَاءَ رَبُهَا فَهُــوَ أَحَقُ بِهَا، وَإِلاً فَهُو مَالُ اللّهِ يُؤتِيهِ مَنْ يَشَاءً».

رَوَاهُ أَخْمَدُرُهُ / ١٩٦/ وَالأَرْبَعَةُ وَأَمِو دَاوِد(٢٠٩)، النسائي وكبرى، كما في وتحفق الأشراف، (٢١٠١٣)، ابسن ماجـه(٢٥٠٥)] إلاَّ الْسَرْمِلْيَّ، وَصَحْحَهُ النَّنُ خُرْيَشَةَ، وَابْسَنُ الْجَسَارُودِ [«المنتقى» (٢٧١)]، وَالْسَنَ حِسَّالَ الرَّالِيَّانِ. (وعن عياض) بِكَسرِ الْمُهْمَلةِ آخرُهُ ضادٌ مُعجمةٌ، (ابنِ حمارٍ) بلفظ الحيوان المعروف صحابيً معروفٌ

رَقَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؛ ﴿مَنْ وَجَـدَ لَقَطَةً فَلَيْشَهِدْ ذَوَيْ عَدْل، وَلْيَخْفَظْ عِفَاصَهَا وَرِكَاءَهَا ثُمَّ لا يَكْتُمْ وَلا يُعَيِّبُ فَإِنْ جَاءَ رَبُّهَا لَهُو أَحَقُ بِهَا، وَإِلاَ فَهُوَ مَالُ اللَّهِ يُؤْلِيهِ مَنْ يَشَـاءُ ﴿ رَوَاهُ أَحَـدُ، والأربعة إلاَّ التَّرَمَدِيُّ، وصحَّحَة ابنُ خُزِيمةً، وابنُ الجارودِ، وابنُ حَبْانَ

تَقَدُّمُ الْكَلامُ فِي اللُّقطةِ والعفاصِ والوكَاء.

وأفاد هذا الحديث زيادة وُجوبِ الإشهادِ بعدلينِ على النقاطة.

وقد ذَهَبَ إلى هذا أبو حنيفة، وَهُـوَ أَحَـدُ قـولِي الشَّافعيُّ . فقالواً: يجبُ الإشْهَادُ على اللُّقطةِ، وعلى أوصافِهَا.

وَذَهَبَ الْهَادِي وَمَالِكُ، وَهُوَ أَحَدُ قُولِ الشَّافِعِيِّ إِلَى أَنَّـهُ لا يَجِبُ الإِشْهَادُ.

قالوا: لعدم ذِكْرِ الإشهادِ في الأحاديثِ الصَّحيحةِ فيحملُ هذا على النَّدبِ.

وقالَ الأوَّلُونَ: هذِهِ الزَّيَادةُ بعدَ صحْتِهَا بجبُ العملُ بِهَا فيجبُ الإشْهَادُ، ولا يُنافي ذلِكَ عدمُ ذِكْـــرِهِ في غـــيرِهِ مــن الأحاديثِ، والحقُّ وُجوبُ الإشْهَادِ.

وفي قولِهِ (﴿فَهُوَ مَالُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾) دليلٌ للظَّاهِريَّةِ في أَنَّهَا تصيرُ ملْكاً للملْتَقطِ، ولا يضمنُهَا.

وقدْ يُجابُ بأنَّ هذا مُقيَّدٌ بما سلفَ منْ إيجابِ الضَّمان.

وأمًّا قولُهُ ﷺ ﴿يُؤْتِيهِ منْ يشامُ اللهادُ أَنَّهُ بِحَلَّ انْتِفاعُهُ بِهَــا بعدَ مُرور سنةِ التَّعريفِ.

#### ٥- النهي عن لقطة الحاج

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٧٢٤).

(وعنْ عبدِ الرُّحمٰنِ بنِ مُحْمَانَ النَّيميِّ) هُوَ قُرشيٌّ، وَهُـــوَ ابــنُ

اخي طلحة بن عُبيدِ اللهِ صحابيَّ، وقيلَ: إنَّــهُ ادرَكَ النَّبِيُ ﷺ، وليسَتْ لَهُ رُوْيةً، واسلمَ يومَ الحديبيةِ، وقيلَ: يومَ الفَتْــَحِ، وقُتِـلَ مع ابن الزَّبير

(أنَّ النَّبِيُ ﷺ (نَهَى عَنْ لَقَطَةِ الْحَاجِّ) رَوَاهُ مُسلمٌ، أي عن الْتِقاطِ الرَّجل ما ضاعَ للحاجِّ.

والمرادُ ما ضاعَ في مَكُّةَ لما تقدَّمَ منْ حديثِ أبي هُريرة أَنَّهَا «لا تَجِلُ لَقَطَّتُهَا إِلاَّ لِمُنْشِدٍ» وَتَقدَّمَ أَنَّهُ حمَّلَه الجَمْهُــورِ على أَنَّهُ نَهَى عن الْيَقاطِهَا لِلتَّملُكِ لا لِلتَّعرِيفِ بِهَا فائنُهُ بحلُ

قالوا: وإنَّما اخْتَصَّتْ لُقطةُ الحاجُّ بذلِكَ لِإَمْكَانِ إِيصَالِهَا إِلَى الرَّبِيةِ الْمَانِ إِيصَالِهَا إِلَى الرَّبَانِهَا لِأَنْهَا إِنْ كَانَتْ لَآفَاقِيَّ فلا يخلسو أُفتَّ في الغالبِ منْ واردٍ منْهُ إليْهَا فسإذا عرَّفَهَا واجدُهَا في كُلُّ عام سَهُلَ التَّوصُّلُ إِلَى معرفةِ صاحبِها؛

قاله ابنُ بطَّال.

وقالَ جماعةً: هي كغيرهَا من البلادِ، وإنَّما تَخْتَصُ مَكَّةُ بالمبالغةِ في التُّعريف لأنَّ الحَاجُ يرجعُ إلى بلدِهِ.

وقدْ لا يعودُ فاحْتَاجَ المُلْتَقطُ إلى المبالغةِ في التَّعريفِ بِهَا.

والظَّاهِرُ القولُ الأوَّلُ، والْ حديثَ النَّهِي هذا مُقيَّدٌ بحديثِ أبي هُريرةَ بائنُهُ لا بحلُّ الْتِقاطُهَــا إلاَّ لمنشــدٍ فــالَّذي اخْتَصَّـتْ بِـهِ لُقطةُ مَكَّةَ النَّهَا لا تُلْتَقطُ إلاَّ لِلتَّعريفِ بهَا ابداً فلا تجوزُ لِلتَّملُكِ.

ويختَملُ أنَّ هذا الحديثَ في لُقطةِ الحماجُ مُطلقاً في مَكَّـةَ، وغيرِهَا لأنَّهُ هُنا مُطلقٌ، ولا دليلَ على تقييدِو بِكَونِهَا في مَكَّةَ.

٦- اللقطةُ من مال المعاهد كاللقطةِ من مال المسلم

٨٩٩ وَعَن الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِي كَرِبَ ﴿
قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَلا لا يَحِلُّ ذُو نَابِ مِن السَّبَاعِ، وَلا اللَّقَطَةُ مِنْ مَالِ مُعَاهَدٍ، وَلا اللَّقَطَةُ مِنْ مَالِ مُعَاهَدٍ، إلاَّ أَنْ يَسْتَغْنِى عَنْهًا».

رُوَاهُ أَبُو ذَاوُد(٢٨٠٤).

يأتِي الْكَلامُ على تحريمِ ما ذُكِرَ في بــابِ الأطعمــةِ، وذُكِرَ الحديثُ هُنا لقولِهِ (ووَلا اللَّقَطَةُ مِنْ مَالِ مُعَاهَدِه) فــدلُ علـى أنْ المنافعة المنافعة

 اللَّقطةَ من مالِهِ كاللَّقطةِ من مال المسلمِ، وَهَـذا محمولُ على الْبَقاطِةَ الرَّبِقَاطِةِ من عالى غالبِ أَهْلِهِ أَو كُلُّهُمْ دَمَيُّـونَ، وإلاَّ فاللَّقطةُ لا تُعرفُ من مال أيُ إنسان عندَ الْيَقاطِةِ ا

وقولُهُ: (هَ إِلاَّ أَنْ يُسْتَفَتَى عَنْهَا») مُؤولُ بالحقير كما سلف في التَّمرة، ونحوها أو بعدم معرفة صاحبها بعد التَّعريف بها كما سلف أيضاً، وعبَّر عنه بالاستيناء لأنَّهُ سببُ عدم المرفة في الأغلب فإنه لو لم يستَفن عنها لبالغ في طلبها أو نحو ذلك.

(فاتلةً) قبالَ النَّمُوويُّ في شرحِ الْمُهَــذَّبِ(٩/٩٥): اخْتَلَــفَ العلماءُ فيمنْ مرَّ ببسْتَانِ أو زرعِ أو ماشيةٍ

فقال الجمهُورُ: لا يـأخذُ منْـهُ شـيئاً إلاَّ في حـالِ الضّرورةِ فيأخذُ، ويغرَّمُ عندَ الشّافعيِّ والجمهُور.

وقالَ بعضُ السَّلفو: لا يلزمُهُ شيءً.

وقالَ أحمدُ: إذا لمْ يَكُن للبسْتَانِ حائطٌ جازَ لَـهُ الأكْـلُ مـن الفَاكِهَةِ الرَّطبةِ فِي أصحُ الرُّوايَتَين، وَلَوْ لَمْ يُحْتَجْ إِلَى ذَلِكَ.

وفي الأخرى إذا احتَّاجَ، ولا ضمانَ عليْمهِ في الحَمَّالِينِ، وعلَّقَ الشَّافعيُّ القولَ بذلِكَ على صحَّةِ الحديث

قَالَ البَيْهَقَيُّ(٣٥٩/٩) يعني حديثُ ابنِ عُمرَ مرفوعاً ﴿إِذَا مَرُّ أَحَدُكُمْ بِحَائِطٍ فَلْيَأْكُلْ، وَلا يَتْخِذْ خُبْنَةً».

أخرجَهُ التّرمذيُّ(١٢٨٧)، واسْتَغريَهُ

قَالَ البَيْهَقِيُّ: لمْ يَصِحُّ، وجاءً منْ أُوجُهٍ أُخرَ غيرِ قويَّةٍ

قَالَ المُصنَّفُ: والحقُّ أَنْ مجموعَهَا لا يقصرُ عنْ درجةِ شُعيح.

وقد اخْتَجُوا في كثيرٍ من الأحْكَامِ بما هُوَ دُونَهَا.

وقد بيَّنت ذلِكَ في كِتَابِي المنحةِ فيما علَّقَ الشَّـافعيُّ القـولَ بهِ على الصَّحَةِ ا هـ.

وفي المسالة خلاف، واقاريلُ كثيرةً قدْ نقلَهَا الشَّارِحُ عن المُهَذَّبِ، ولمْ يَتَلخَص البحثُ لِتَعارضِ الأحاديثِ في الإباحةِ والنَّهْيِ فلمْ يقرَ نقلُ أحاديثِ الإباحةِ على نقلِ الأصلِ، وَهُـوَ حُرمةُ مالِ الآدميُ، وأحاديثُ النَّهْيِ أَكَّدَتْ ذلِكَ الأصلَ.

# ٢٣ - كتابُ الْفَرَائِض

الفرائضُ جمعُ فريضةٍ، وَهِـيَ فعيلـةٌ بمعنى مفروضةٍ مـنَ الفرض، وَهُوَ القطعُ.

وخصَّت المواريثُ باسمِ الفرائضِ منْ قوله تعـالى ﴿نَصِيبًا مَفْرُوضًا﴾ [النساء: ٧] أيْ مقداراً معلوماً.

وَقَلَا وَرَدَتْ أَحَادِيثُ كَثَيْرَةً فِي الْحَنْ عَلَى تَعَلَّمُ عَلَـــمِ الفَرَائضِ، وَوَرَدَ أَنَّهُ أَوَّلُ عَلَم يُرفعُ [جه (۲۷۱۹)].

## ١ ــ ما بقي من الفرائض فلأولى رجلٍ ذكرٍ

٩٠٠ عن ابن عبّاس قبال: قبال رَسُولُ اللّهِ
 الْفَرَائِضَ بِأَهْلِهَا، فَمَا بَقِيَ فَهُوَ الْوْلَى رَجُل ذَكَر».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٦٧٣٢)، مسلم(١٦١٥)]

(عن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «أَلْجِقُوا الْفُرَائِضَ بَأَهْلِهَا»).

والمرادُ بِهَا السَّتُ المنصوصُ عليْهَا، وعلى أَهْلِهَا فِي القرآنِ (﴿ فَمَا بَقِيَ فَهُوَ لأُوْلَى رَجُلٍ ذَكْرٍ ﴾ اخْتُلفَ فِي فائدةِ وصفَّهِ الرَّجلِ بالذَّكرِ، والأقربُ أنَّهُ تأكيدٌ، ونقلَ في الشَّرحِ كلاماً كثيراً، وفائدَتُهُ قليلةً (مُتَفقٌ عليْهِ)

والفرائيضُ المنصوصةُ في القرآن سِيتٌ: النَّصفُ ونصفُهُ ونصفُ نصفِهِ والتُلثان ونصفُهُمًا ونصفُ نصفِهمًا.

والمرادُ منْ أَهْلِهَا: منْ يسْتَحقُهَا بنصٌ كِتَابِ اللَّهِ

قالَ ابنُ بطَّال: المرادُ بـ أَوْلَى رجلٍ اللَّ الرِّجالَ من العصبةِ بعدَ أَهْلِ الفرائضِ إِذَا كَانَ فِيهِمْ مَنْ هُوَ أَقْرِبُ إِلَى اللَّبَ اسْتَحَقَّ دُونَ مَنْ هُوَ أَقْرِبُ إِلَى اللَّبِ اسْتَحَقَّ دُونَ مَنْ هُوَ أَوْلَى مَنْ عُدِيهِ إِذَا بِالأَبَاءِ وَالْأَمْهَاتِ مِثْلًا لَأَنَّهُ لِيسَ فِيهِمْ مَنْ هُوَ أُولَى مَنْ غَيرِهِ إِذَا اسْتَوَوا فِي المَنْوَوا فِي المَنْوَوِ إِذَا اسْتَوَوا أَقْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّه

وقالَ غيرُهُ: المرادُ بِهِ العمَّةُ معَ العمُّ، وينْسَتُ الآخِ معَ ابنِ

الآخ، وبنْتُ العمُّ معَ ابنِ العمُّ، وخرجَ مسنْ ذلِكَ الآخُ، والْخَتُ لأبوينِ أو لأب فأنَّهُمْ يرثونَ بنص قول عمال ﴿وَإِنْ كَانُوا إِخْوَةً رِجَالاً وَيُسَاءً فَلِلذَّكُو مِثْلُ حَظَ الْأَنْتَيْنِ ﴾ [الساء: ١٧٦] وأقربُ العصبَاتِ البنونَ ثُمُّ بنُوهُمْ، وإنْ سفلوا تُسمَّ الآبُ ثُمُّ الجَدُ أبو الأبِ، وإنْ علا.

وَتَفَاصِيلُ العصبَاتِ وسائرِ أَهْلِ الفرائضِ مُسْتَوفَى في كُتُبِ الفرائض.

والحديثُ مبنيٌّ على وُجودِ عصبةِ منَ الرَّجالِ فإذا لمْ تُوجـدْ عصبةٌ منَ الرِّجالِ أُعطيَ بقيَّةُ الميراثُ منْ لا فرضَ لَهُ منَ النَساءِ كما يأتِي في بنْت وينْت ابنِ واختر.

## ٢ ــ لا وراثةَ بينَ دينينِ

٩٠١ وَعَنْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ ﴿ أَنَّ النَّبِي اللَّهِ اللَّهِ النَّبِي اللَّهِ الْكَافِرَ، وَلا يَرِثُ الْكَافِرُ الْكَافِرَ، وَلا يَرِثُ الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٧٦٤)، مسلم(١٦١٤)].

المسلمُ في صدرِ الحديثِ فاعلٌ، والْكَافرُ مفعولٌ.

وفي آخرِهِ بالمَكْسِ، وإلى ما أفادَهُ الحديثُ ذَهَبَ الجمَاهِيرُ.

ورويَ خلافُهُ عنْ مُعاذٍ ومعاويـةَ ومسـروقِ وسـعيدِ بـنِ المسيَّبِ وإبرَاهِيمَ النَّخعيُّ وإسحاقَ.

وذَهَبَ إليهِ الإماميَّةُ والنَّاصُرُ قبالوا: إنَّهُ يبرثُ المسلمُ من الْكَافرِ من غيرِ عَكْس، واخْتَجُ مُعاذَّ بائَهُ سمعَ النَّبيَّ ﷺ يقولُ «الإسْلامُ يَزيدُ وَلا يَنْقُصُ».

أخرجَهُ أبو داود(٢٩١٢)، وصحَّحَهُ الحَاكِمُ(٣٤٥/٤).

وقمة اخرجَ مُسدَّدٌ أنَّهُ اخْتَصَمَ إِلَى مُعَاذِ اخْوَانِ: مُسلمَّ ويَهُوديُّ مَاتَ أَبُوهُمَا يَهُوديًا فحازَ ابنُهُ اليَهُوديُّ ميراثَهُ فنازعَهُ المسلمُ فورُكُ مُعاذُ المسلمَ.

يحلُّ لَهُمْ منا.

واجابَ الجمنهُورُ بانَ الحديثُ المُتَّفَقُ عليْهِ نصَّ في منعِ التَّرريثِ، وحديثَ مُعاذٍ ليسَ فيهِ دلالةٌ على خُصوصيَّةِ الميراثِ إِنَّمَا فِيهِ الإخبارُ بانَّ دينَ الإسلامِ يفضلُ غيرَهُ منْ سائرِ الأديانِ، ولا يزالُ يزدادُ، ولا ينقصُ.

### ٣- في بنت وبنت ابن واخت

٩٠٢ - اوَعَن ابْنِ مَسْعُودٍ رضي الله تعالى عنه - فِي بِنْتِ وَبِنْتِ ابْنِ وَأُخْتِ - فَقَضَى النَّبِيُّ ﷺ لِلابْنَةِ النَّبِينِ السُّدُسُ - تَكْمِلَةَ النَّابُنِ السُّدُسُ - تَكْمِلَةَ النَّلُثُينَ - وَمَا بَقِيَ فَلِلاَخْتِ.

رُوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٦٧٣٦).

فِيهِ دلالة على أنَّ الأخْتَ معَ البَّنْتِ وبَنْتِ الابنِ عصبةً تُعطى بقيَّةُ المِراثِ، وَهُوَ مِجموعٌ على أنَّ الأخـوَاتِ معَ البَناتِ عصبةً.

وقد كان أفتى أبسو مُوسى أنَّ للأخْسَةِ النَّصفَ ثُمَّ أَمرَ السَّائلَ أنْ يسألُ ابنَ مسعودٍ فقضى ابنُ مسعودٍ بقضاءِ النَّبيِّ عَلَىٰ فَعَالَ أَبُو مُوسى: لا تسألوني ما دامَ هذا الحبرُ فِيكُمْ.

ضبطَ أنمَّةُ اللَّغةِ الحِبر بِكَسرِ الحاءِ وفَتْحِهَا، وروايةُ الحدُّثينَ جيعاً لَهُ بفَتْحِهَا

قالَ أبو عُبيدٍ: هُوَ العالمُ بِتَحبيرِ الْكَلامِ وَتَحسينِهِ

وقيلَ: سُمِّي حبراً لما يبقى من أثر عُلومِهِ

زادَ الرَّاعَبُ: في قُلُوبِ النَّــاسِ، ومنْ آثــارِ أفعالِـهِ الحســنةِ المُقْتَدى بهَا.

## ٤ ـ لا يتوارثُ أهلُ ملتينِ

٩٠٣ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّـهِ بْـنِ عَمْـرِو رضي اللَّـه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ: ﴿لاَ يَتَــوَارَثُ أَهْــلُ مِلْتَيْنِ».

رَوَاهُ أَحْمَــُدْ(١٧٨/٢)، وَالأَرْبَعَــةُ إِلا السرَمِلَيِّي [أبسو داويد(٢٩١١)، النساني دكيري، كما في دالتحقة، (٨٧٧٤)، ابن ماجع(٢٨٣١)].

وَأَخْرُجَهُ الْحَاكِمُ (٣٤٥/٤) بِلَقْظِ أَسَامَةً.

وَرَوَى النَّسَالِيُّ [كما في وتحفالأشراف، (١١٣)] حَدِيثٍ أَسَاعَةً بِهِنَّا

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا توارثَ بينَ أَهْلِ مُلَّتِينِ مُخْتَلَفَتَينِ بالْكُفُرِ أَو بالإسلام والْكُفُرِ.

وَهَفَبَ الجَمْهُـورُ إِلَى أَنَّ المَرادَ بِاللَّتَيْنِ الإســلامُ وَالْكُفُــرُ فَيَكُونُ كَحَدَيْثِ اللَّ يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ، الحَدِيثَ

قالوا: وأمَّا توريثُ مللِ الْكُفرِ بعضُهُمْ من بعض فإنَّهُ ثابِتٌ، ولمْ يقلْ بعمومِ الحديثِ للملسلِ كُلُهَا إلاَّ الأوزاعيُّ فإنَّهُ قالَ: لا يرثُ اليَّهُوديُّ منَ النَّصرانيُّ، ولا عَكْسُهُ، وَكَذَلِكَ مسائرُ الملل.

وظاهرُ الحديثُ معَ الأوزاعيُّ، وَهُوَّ مَذْهُبُ الْهَادُويَّةِ.

والحديثُ مُخصُصُ للقرآن في قولِهِ ﴿يُوصِيكُم اللَّهُ فِيَ أَوْلِهِ ﴿يُوصِيكُم اللَّهُ فِي أَوْلِادٍ فَيخصُ مَنْهُ الوللَّ الْكَافِرُ بِأَنَّهُ لا يسرتُ من أبيهِ المسلم، والقرآنُ يُخصُ باخبارِ الآحادِ كما عُرفَ في الأصول.

#### ٥\_ ميراث الجُدّ

٩٠٤ وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصنَيْنِ ﴿ قَالَ: الْجَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِ عَلَىٰ اللّهِ فَقَالَ: إِنَّ ابْنِي النِّبِي مَاتُ، فَمَّالَ لِي مِنْ مِيرَاثِهِ ؟ فَقَالَ: لَكِ السُّدُسُ فَلَمًّا وَلَّسى دَعَاهُ، فَقَالَ: إِنَّ فَقَالَ: إِنَّ فَقَالَ: إِنَّ مَا مُنْمَةً ﴾.
 السُّدُسَ الآخَرَ طُعْمَةً ﴾.

رَوَاهُ أَحْمَلُوْ \$ (٤٧٨ ) وَالأَرْبَعَةُ وَابِو داود(٢٨٩٩)، النساني [ الكبرى ] كما في دالتحقة (١٠٨٠١)، وَصَحَّحَةُ التَّرْمِلْيُكِبُّ (٢٠٩٩)، وَهُوَ مِنْ رِوَالِيَّةِ الْحَسَنِ الْبُصْرِيِّ عَنْ عِمْرًان.

وَلِيلَ: إِنَّهُ لَمْ يَسْمَعُ مِنْهُ قالَ قَتَادَةً: لا أدري مع أيِّ شيءٍ ورثَّهُ. وقال: أقلُّ شيء ورثُثَ الجِدُّ السُّدَسُ.

وصورة هذه المسألة أنّه ترَك الميستُ بنتَين، وَهَذَا السّائلُ، وَهُوَ السّائلُ، وَهُوَ الجَدُّ فَلَلْبَتَينِ النُّلْسَان، وبقي ثُلثٌ فدفع النّبي تلك الله السّائلِ السّدس بالفرضِ لأنّه فسرضُ الجَدُّ هُنا، ولم يدفع إليه السّدس الآخرَ لئلاً يظنَّ أنْ فرضةُ النُّلثُ، وَتَرَكّهُ حَتَّى ولّى أي ذَهَبَ فدعاهُ فقالَ «لَك سُسدسُ آخرُ»، وَهُو بقيْةُ التَّرِكَةِ فلمّا ذَهَبَ دعاهُ فقالَ «إنْ السّدس الآخرَ»، وهُو بقيقُ التَّرِكةِ فلمّا ذَهَبَ دعاهُ فقالَ «إنْ السّدس الآخرَ» وهُو بيكسرِ الخاءِ \_ «طُعمة» أيْ زيادةً على الفريضة.

والمرادُ من ذلِكَ إعلامُهُ بأنَّهُ زائدٌ على الفرضِ الَّـذي لَـهُ فلَهُ سُدسٌ فرضاً، والباقي تعصيباً.

### ٦- ميراث الحَدَّةِ

9 · ٥ - وَعَن ابْنِ بُرَيْدَةَ عَنْ أَبِيهِ رضي اللّه عنهما «أَنَّ النَّبِيُ ﷺ جَعَلَ لِلْجَدَّةِ السُّدُسَ، إذَا لَـمْ يَكُنْ دُونَهَا أُمُّ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٩٥٩٪) وَالنَّسَائِيُّ [«كبرى» كما في «التحفية» (١٩٨٥)].

وَصَحْحَةُ ابْنُ خُزِيْمَةً، وَالْمِنُ الْجَارُودِ [﴿المُنطَى ﴿ ٩٦٠)]، وَقُواهُ الْمِنُ عَدِيٌ

(وعن ابنِ بُريدةَ ﷺ عن أبِيهِ ﷺ) هُــوَ بُريــدةُ بــنُ لحصيب

رَوَانُ النِّيِ ﷺ جَعَلَ لِلْجَدَّةِ السُّدُسَ إِذَا لَمْ يَكُنْ دُونَهَا أُمَّهِ. رَوَاهُ أَمَّهِ. رَوَاهُ أَبُو دُونَهُ أَمَّهُ. رَوَاهُ أَبُو دَوَاهُ أَبُو دَوَاهُ أَبُو دَوَاهُ ابنَ عَدِيٌ فِيهِ عُبِيدُ اللَّهِ العَتَكِيُ مُخْتَلَفٌ فِيهِ، وثُقَمَهُ أَبُو حَوَّاهُ ابنَ عَديٌ فِيهِ عُبِيدُ اللَّهِ العَتَكِيُ مُخْتَلَفٌ فِيهِ، وثُقَمَهُ أَبُو حَارِم.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ ميراتُ الجدَّةِ السُّدسُ سواءً كانتُ أَمُّ أَمُّ أَو أَمُّ أَبِ، ويشْتَرِكُ فِيهِ الجدَّنَانِ فَأَكْثُرُ إِذَا اسْتَوِينَ فَإِن اخْتُلفنَ سَقطَت البعدى من الجهتَينِ بالقربى، ولا يُسقطُهُنُ إلاَّ الأَمُّ وإلاَّ الآبُ يُسقطُ منْ كانَ منْ جهَيْدِ.

# ٧\_ الحالُ وارثُ من لا وارثُ له

٩٠٦ - وَعَن الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِي كُرِبَ قَالَ: قَالَ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الْخَالُ وَارِثُ مَنْ لا وَارِثَ لَهُ».

فِيهِ دليلٌ على توريثِ الخالِ عنـدَ عـدمِ مـنْ يـرثُ مـنَ العصبةِ، وذوي السُّهَامِ والخالُ منْ ذوي الأرحامِ.

وقد اختَلَفَ العلماءُ في توريثِ ذوي الأرحامِ فلَمَبَتْ طائفةً كثيرةً من عُلماء الآلِ وغيرِهِم إلى توريثِهِم.

فمنْ حَلَّـفَ عَمْنَهُ وخالَتَهُ، ولا وارثَ لَـهُ سـوَاهُمَا كـانَ للعمَّةِ الْثَلثان، وللخالةِ النُّلثُ.

واسْتَدَلُوا بِهَذَا الحَديثُ، وبقولِهِ تعالى ﴿وَأُولُـو الأَرْحَـامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ﴾ [الانفال: ٧٥]

وخالفَتْ طائفةً من الأثمَّةِ، وقالوا: لا يَثْبَتُ لذوي الأرحامِ ميراتٌ لأنَّ الفرائضَ لا تثبُّتُ إلاَّ بِكِتَابِ اللَّهِ أو سُـنَّةِ صحيحةِ أو إجماع، والْكُلُّ مفقردٌ هُنا، وأجابوا عـنْ حديثِ البابِ بأنَّهُ نصَّ في الخالِ لا في غيرِهِ، والآيةُ مُجملةٌ، ومسمَّى أُولِي الأرحامِ فيهِمَا غيرُ مُسمَّاهُ في عُرفِ الفقهَامِ.

وقدْ وردّتُ أحاديثُ بأنَّهُ لا ميراتُ للعمَّةِ والحَالَةِ وَابُو داود في «المراسيل» (٣٦١)، والدارقطني: ٩٨/٤)، وإنْ كانَ فِيهَا مقالُ لَكِنُهَا مُعْتَضدةٌ بأنَّ الأصلَ عدمُ الميراثِ حَتَّى يقومَ الدَّليلُ النَّاهِضُ ثَمَّـا ذَكَرَنَاهُ.

والقائلون بأنهُ لا ميراث لذوي الأرحام يقولون: يَكُونُ مالُ منْ لا وارث لهُ لبيت المال إذا كان مُتَظماً، وَهُـوَ إذا كانَ في يد إمام عادل يصرفُهُ في مصارفِهِ أو كان في البلدِ قاض قائمٌ بشروطِ القضاءِ مَاذُونٌ لَهُ في التَّصرُف في مالِ المصالح دُفعٌ إليْـهِ ليصرفَهُ فِيهَا.

وَتَفَاصِيلُ بقيَّةِ مواريثِ ذوي الأرحامِ على القولِ بِـــــِ مُسْتَوفاةً في كُتُبِ هذا الفنُ فلا نُطوَّل بهَا.

٩٠٧ - وَعَنْ أَبِي أَمَامَةَ بْنِ سَهْلٍ ﴿ قَالَ: كُتُبَ عُمَرُ إِلَى أَبِي عُبَيْدَةً رضي اللّه عنهما: «أَنْ رَسُولُ اللّهِ مَوْلَى مَنْ لا

مَوْلَى لَهُ، وَالْخَالُ وَارثُ مَنْ لا وَارثَ لَهُ.

رُوَاهُ أَحْمَدُ (۲۸/۱)، وَالأَرْبَعَةُ سوى أبي داود [الـومذي (۲۱۰۳)، السائي [«کبری» کما في «التحضة» (۱۰۳۸۶)، ابن ماجـه(۲۷۳۷)]، وَحَسَّنَهُ التَّرْمُذِيُّ (۲۷۳۷).

وَصَحُّحَهُ ابْنُ حِبَّانْ(٦٠٣٧)

الحديثُ يردُّ قولَ منْ قال: إنَّ المرادَ بالخالِ في حديثِ المقدامِ السُّلطانُ، ولوْ كانَ كذلِكَ لقالَ أنّا وارثُ منْ لا وارثَ لَهُ.

وقمة أخسرجَ أبسو داود (٢٨٩٩)، وصحَّحَــهُ ابسنُ حبَّـــانَ (٣٠/١) «أَنَا وَارِثُ مَنْ لا وَارِثَ لَهُ أَعْقِلُ عَنْهُ، وَأَرِثُهُ

فالجمعُ بينَهُ وبينَ حديثِ المقدام، وحديثِ أبي أمامةَ اللهَّالَيْنِ على ثُبُوتِ ميراثِ الحال حيثُ لا وارثَ لَهُ أنَّـهُ أوادَ بِهِ أَنَّهُ عَلَيْ وارثُ مَنْ لا وارثَ لَهُ في جميع الجِهَاتِ من العصبَاتِ، وذي السُّهَام، والحال.

والمرادُ من إرثِهِ ﷺ أنَّه يصيرُ المالُ لمصالح المسلمينَ وأنَّهُ لا يَكُونُ المالُ لبيْتِ المالِ إلاَّ عندَ عدم جميع منَ ذُكِرَ مـنَ الحالِ وغيرو.

#### ٨\_ ميراث المولود

٩٠٨ - وَعَنْ جَابِرِ هُ عَن النَّبِيِّ شَالَ: «إِذَا اسْتَهَلُ الْمَوْلُودُ وُرُثُ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد ((۲۹۲۰) من حديث أبي هريسرة]، وَصَحَّحَـهُ الْمِنُ جِان(۲۰۲۷)

والاسْتِهْلالُ رُويَ في تفسيرِهِ حديثٌ مرفسوعٌ ضعيفٌ «الاسْتِهْلالُ الْعُطَاسُ».

أخرجَهُ البزَّارُ [وكشف الأستار، (١٣٩٠)].

وقالَ ابنُ الآثيرِ: اسْتَهَلُ المُولُودُ إذا بَكَى عندَ ولادَتِهِ، وَهُــوَ كنايةٌ عنْ ولادَتِهِ حَيَّاً، وإنْ لمْ يَسْتَهِلُّ بلْ وُجدَتْ منْهُ أَمَارةٌ تــدلُّ على حيَاتِهِ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ إذا اسْتَهَلُ السَّقطُ نَبَـتَ لَـهُ حُكْمُ غيرِهِ في أنَــهُ يـرثُ، ويقـاسُ عليهِ سـائرُ الاحْكَـامِ مـنَ الغــــلِ

والتُّكُفينِ والصَّلاةِ عليْهِ، ويلزمُ منْ قَتْلِهِ القَوَدُ أو اللَّيةُ.

واخْتَلفوا هَلْ يَكُفِّي فِي الإخبارِ باسْتِهْلالِهِ عَدْلَةٌ أَوْ لَا بُلْدُ مَنْ عَدَلَتَين أَوْ أَرْبِع:

الأوَّلُ للْهَادويَّةِ، والثَّاني للْهَادي، والثَّالثُ للشَّافعيُّ، وَهَـــذَا الخَلافُ بِجري فِي كُلِّ ما يَتَعلَّقُ بعورَاتِ النَّساءِ.

وافادَ مَفْهُومُ الحديثِ أَنْهُ إِذَا لَمْ يَسْتَهِلُّ لَا يُحْكُمُ بِحَيَاتِهِ فَسَلَا يَثْبَتُ لَهُ شِيءٌ مِن الأحْكَامِ الَّتِي ذَكَرَنَاهَا.

# ٩ ـ ليس للقاتِل ميراث

9.٩ وعَنْ عَمْرِو بْنِ شَعَيْبِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «لَيْسَ لِلْقَالِيلِ مِنَ الْمِيرَاثِ شَيْءً».

رَوَاهُ النَّسَائِيِّ [8كبرى» ٤٧/٤]، والدارقطني(٩٦/٤، ٩٧)، وَقُوَّاهُ النَّنَ عَبْدِ الْبَرِّ، وَأَعَلُهُ النِّسَائِيِّ، وَالصَّوَابُ وَقُفُهُ عَلَى عَمْرِو.

والحديثُ لَهُ شَوَاهِدُ كثيرةً لا تقصرُ عن العملِ بعموعِهَا.

ولل ما أفادَهُ من عبدم إرثِ القَاتِلِ عبداً كان أو خطباً ذَهَبَ الشَّافِيُّ وأبو حنيفة، وأصحابُهُ، وأَكْثرُ العلماءِ قبالوا لا يرثُ منَ الدِّيْةِ، ولا منَ المالِ.

وذَهَبَت الْهَادريَّةُ ومالِكٌ إلى أنَّهُ إنْ كَانَ الفَّتْلُ خطبًا، ورثَ من المال دُونَ المدَّيةِ.

ولا يَتِمُ لَهُمْ دليلٌ نَاهِضٌ على هذهِ التَّمْوَةِ بِلْ أَخْرَجُ النَّبْهَةِ بِلْ أَخْرَجُ النِّبْهَةِ بُرْ (۲۲۰/۲) عن خلاس أنَّ رجلاً رمى بحجر فاصاب أَشَهُ فَمَاتَتُ مَنْ ذَلِكُ فَارادَ نصيبَهُ من ميرائِهَا فقالَ لَهُ إِخْرَتُهُ: لا حقُ لَكُ فَارْتَفُمُوا إِلَى علي عليه السلام فقالَ لَهُ علي عليه السلام: حقُك من ميراثِهَا الحجرُ فاغرضهُ اللَّية، ولم يُعطِهِ من ميراثِهَا شيئاً.

واخرج الضاّره/ ٢٢، عن جابر بن زيد قال: أيماً وجل قَتَلَ رجلاً أو امراة عمداً أو خطاً عُمنْ يبرثُ فلا ميراتُ لَـهُ منهُمَا، وأيما امراة قَتَلَتْ رجلاً أو امراة عمداً أو خطأً فلا ميراتُ لَهَا منهُمَا، وإنْ كانَ القَتْلُ عمداً فالقودُ إلاَ أنْ يعفوَ أولياء المقتول فإن عنواً فلا ميراتُ لَهُ منْ عقليه، ولا معنْ ماليه (1/۲۶۲–۲۶۲)].

وللعلماء كلامٌ كثيرٌ في طُرقِ الحديث، وصحيَّهِ، وعدمِهَا. وقد تقدُّمَ في كِتَابِ البيعِ.

ودلَّ على أنَّ السولاءَ لا يُكتَّسبُ ببيعٍ ولا هبةٍ، ويقاسُ عليهِمَا سائرُ التَّمليكَاتِ منَ الشَّذرِ، والوصيَّةِ لاَنَّهُ قَدْ جعلَهُ كالنَّسبِ، والنَّسبُ لا يتَتَقلُ بعوضٍ، ولا بغيرِ عوضٍ.

#### ١٢ ـ أفرضُكم زيد بن ثابت

٩٩٢ - رَعَنْ أَبِي قِلاَبَةً عَنْ أَنَسِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿أَفَرْضُكُمْ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ».

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ(١٨٤/٣)، وَالأَرْبَعَةُ سُوَى أَبِي دَاود، النساني [«فلضائل الصحابة» (١٣٨٨)، ابن ماجـه(١٥٥٤)، وَصَحْحَهُ الشّرْمِذِيُّ (٣٩٧٦)، وَابْنُ حِبَّانَ(٧١٣١)، وَالْحَاكِمُ(٢٢/٣)، وَأَعِلُ بِالإرْسَالِ

(وعنْ أبي قلابةً) بِكَسرِ القافِ وَتَخفيفِ الـلاَّمِ بعـدَه الـفٌ فموحَّدةً تابعيُّ جليلٌ

(عن أنس ﷺ قال: قال رسولُ اللّهِ ﷺ ﴿ أَأَوْضُكُمْ زَيْدُ بْنُ ثَابِتِ». أخرجَهُ أحمدُ، والأربعةُ سوى أبى داود، وصحّحَهُ النّرمذيُّ، وابنُ حبَّانٌ، والحَاكِمُ، وأعلُ بالإرسالِ، بأنَّ أبا قلابةً لمُ يسمع هذا الحديثَ منْ أنسٍ، وإنْ كانَ سماعُهُ لغيرِهِ منَ الأحاديثِ عنْ أنسٍ ثابِتاً.

وَهَذَا الَّذِي ذُكِرَ قطعةٌ منَ الحديثِ فإنَّهُ حديثٌ طويلٌ فِيهِ ذِكْرُ سبعةٍ منَ الصَّحابةِ يختَصُّ كُلُّ منْهُمْ بخصلةِ خيرِ فذَكَرَ المصنَّفُ منهُ ما لَهُ تعلَّقُ ببابِ الفرائضِ لأنَّهُ شَهَادةٌ لزيدِ بنِ ثابِتِ بأنَّهُ أعلمُ المخاطبينَ بالمواريثِ فيؤخذُ منْهُ أنَّهُ يُرجعُ إليْهِ عندَ الاخْتِلافِ، واعْتَمدَهُ الشَّافعيُّ في الفرائضِ ورجَّحَهُ على قضى بذلِكَ عُمرُ بنُ الخطَّابِ وعليَّ وشريحٌ، وغيرُهُمْ منْ قُضاةِ المسلمينَ.

### • ١ – مَا أَحْرِزُ الوالدُ أَوِ الولدُ فَهُو لَعُصِبَتِهُ

٩١٠ - وَعَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ قَالَ: مَا أَخْرَزَ الْوَالِـدُ او سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: (مَا أَخْرَزَ الْوَالِـدُ او الْوَلِـدُ أَو الْوَلِـدُ أَو الْوَلِـدُ مَنْ كَانَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(۲۹۱۷)، وَالنَّسَائِيُّ [«الكبيرى» كمما في «التحفــة» (۱۰۵۸)، وَابْنُ عَالِمِ الْبُرُّ

المرادُ بإحرازِ الوالدِ أو الولدِ: أنَّ ما صارَ مُسْتَحقاً لَهُمَا من الحقوقِ فإنَّهُ يَكُونُ للعصبةِ ميراثاً.

والحديثُ فِيهِ قصَّةً، ولفظةً فِي السَّنِ اللَّ رَئَابَ بْنَ حُلَيْفَةً وَ السَّنِ اللَّ رَئَابَ بْنَ حُلَيْفَةً تَزَوَّجَ امْرَاةً فَوَلَدَتْ لَهُ ثَلاثَةً غِلْمَةً فَمَاتَتْ أَمُّهُمْ فَوَرِثُوهَا رِبَاعَهَا وَوَلاءً مَوَالِيهَا، وَكَانَ عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ، وَمَاتَ مَوْلَى لَهَا إِلَى الشَّامِ فَمَاتُوا فَقَدِمَ عَصْرُو بْنُ الْعَاصِ، وَمَاتَ مَوْلَى لَهَا وَرَبُكُ مَالًا فَخَاصَمَهُ إِخْوَتُهَا إِلَى عُمْرَ بْنِ الْخَطَّابِ فَقَالَ عُمَرُ: فَلَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ الرَّمْنِ بنِ عوفو، وزيدِ بنِ ثابِتٍ ورجلِ آخرَ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الولاءَ لا يُورَّثُ.

وفيهِ خلافٌ، وَتَظْهَرُ فائدةُ الخلافِ فيما إذا أغْتَقَ رجلٌ عبداً ثُمُّ مَاتَ ذلِكَ الرَّجلُ، وَتَرَكَ اخوينِ أو ابنين ثُمُّ مَاتَ احدُ الابنينِ، وَتَرَكَ ابناً أو أحدُ الأخويينِ وَتَرَكَ ابناً، فعلى القولِ بالتُوريثِ ميراثُهُ بينَ الابنِ وابنِ الابنِ أو الأخِ وابنِ الآخِ، وعلى القولِ بعدمِهِ يَكُونُ للابنِ وحدَهُ.

#### ١١ – الولاءُ لا يُباعُ ولا يوهَبُ

911 - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رضي اللَّه تعالى عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «الْـوَلاءُ لُحْمَـةٌ كَلُحْمَةِ النَّسَبِ لا يُبَاعُ وَلا يُوهَبُ».

رَوَاهُ الْحَاكِمُ(٣٤١/٤) مِنْ طَرِيقِ الشَّالِعِيُّ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ عَنْ أَبِي يُوسُفَ، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّالْ(٤٩٥٠)، وأَعَلَمُهُ الْبَيْهَقِيُّ [«السنن الكبرى»

# ٢٤ - كتابُ الْوَصَايَا

الوصايا جمعُ وصيَّةٍ كَهَدايا وَهَدَيَّةٍ، وَهِيَ شرعاً عَهْدُ خاصًّ يُضافُ إِلَى مَا بِعَدَ المُوْتَوِ.

### ١- الأمرُ بالوصيةِ

91٣- عَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما أَنْ رَسُولَ اللهِ عَنهما أَنْ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: (مَا حَقُ الْمُرِئ مُسْلِم لَـهُ شَيَءٌ يُرِيدُ أَنْ يُوصِيَ فِيهِ يَبِيتُ لَيْلَتَيْنِ إِلاَّ وَوَصِيْتُهُ مَكْتُوبَةً عِنْدُهُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٧٣٨)، مسلم(١٦٢٧)].

كلمةُ «ما» نافيةٌ بمعنى ليسَ، و«حقُّ» اسمُهَـــا، وخبرُهَــا مــا بعدَ «إلاَّه، والواوُ زائدةٌ في الخبرِ لوقوعِ الفصلِ بــــاإلاَّ»

قَالَ الشَّافعيُّ: معنَاهُ ما الحــزمُ، والاختِيـاطُ للمســلمِ إلاَّ انْ تَكُونَ وصيَّتُهُ مَكْتُوبةً عِندَهُ إذا كانَ لَهُ شيءٌ يُريدُ أنْ يُوصيَ فِـــهِ لأَنَّهُ لا يدري مَتَى تأتِيهِ منيَّتُهُ فَتَحــولُ بِينَـهُ وبــينَ مــا يُريـدُ مـنْ ذلك.

وقال غيرُهُ: الحقُّ لُغةُ: الشَّيُّ الثَّابِتُ، ويطلقُ شرعاً على ما يثبتُ بهِ الحُكْمُ، والحُكْمُ النَّسابِتُ اعـمُّ مـنْ انْ يَكُـونَ واجباً أو مندوباً، ويطلقُ على المباحِ بقلَّةٍ فإن اقْتَرَنَ بهِ «على»، ونحوُه كان ظاهراً في الوجوب، وإلاَّ فَهَرَ على الاخْتِمال.

وفي قولِه (يُريدُ أنْ يُوصيَ) ما يدلُّ على أنَّ الوصيَّةَ ليسَــتْ بواجبةِ عليْهِ، وإنَّما ذلِكَ عندَ إرادَتِهِ.

وقد أجمع المسلمون على الأمرِ بِهَا، وإنَّما اخْتَلُفوا هلْ هـيَ واجبةً أمْ لا

فَلَهَبَ الجَمَاهِيرُ إِلَى أَنْهَا مندويةً.

وَذَهَبَ داود، وأَهْـلُ الظَّـاهِرِ إِلَى وُجوبِهَـا، وحُكِــيَ عــن النَّافعيُّ فِي القديم.

وادُّعي ابنُ عبدِ البرُ الإجاعَ على عدم وُجوبهَا مُسْتَدلاً

من حيثُ المعنى بأنَّهُ لوْ لَمْ يُوصِ لَقُسِمَ جَمِيعُ مَالِهِ بِينَ ورَثَتِهِ بالإجاعِ فلوْ كانَّت الوصيَّةُ واجبةً لأخرجَ منْ مالِهِ سَسهُمٌ ينوبُ عن الوصيَّة.

والأقربُ ما ذَهَبَ إليهِ الْهَادويَّةُ وأبو ثور منْ وُجرِبِهَا على منْ عليهِ حقَّ شرعيًّ يخشى أنْ يضيعَ إنْ لمْ يُسُوصِ بِهِ كوديعةٍ، ودين للّه تعالى أو لآدمسيَّ، ومحلُ الوجوبِ فيمنْ عليهِ حتَّ، ومعةُ مالَّ، ولمْ يُمكِنْهُ تخليصُهُ إلاَّ إذا أوصى بِهِ، وما انتَّهَى فيهِ واحدٌ منْ ذلِكَ فليس بواجبهِ.

وقولُهُ (ليلَتينِ) لِلتَّقريبِ لا لِلتَّحديدِ، وإلاَّ فقدَّ رُويَ «ثلاثُ ليال» [م (١٩٢٧)٤)].

وقالَ الطّبيُّ: في تخصيصِ اللّبلَتَينِ والثّلاثِ تسامحٌ في إرادةِ المبالغةِ أيْ لا يَنبغي أنْ يبيتَ زماناً.

وقلاً ساعنًاهُ في اللَّيلَتَينِ والشُّلاثِ فلا ينبغي أنْ يَتَجاورْ عَ.

وروى مُسلمُ (١٦٢٧) عن ابن عُمرَ راوي الحديثِ أنَّهُ قَـالَ: ولمُ أبتُ ليلةً إلاَّ ووصيَّتِي مَكَثُوبةً عندي.

وامًّا ما أخرجَهُ ابنُ المنذرِ بسندٍ صحيح عنْ نافع أنَّهُ قيلَ لابن عُمرَ في مرضٍ: مؤتِهِ الا تُرصي؟ قال: أمَّا مالي فاللَّهُ أعلــمُ ما كُنْت أصنعُ فِيهِ

فيجمعُ بينَهُ وبينَ ما قبلَهُ بأنَّـهُ كـانَ يَكْتُـبُ وصيَّــهُ ويَتَعَاهَدُهَا، وينجزُ ما كانَ يُوصي بِهِ حَتَّى وفدَ عليْهِ المَــوْتُ، ولمْ يَكُنْ لَهُ شيءٌ يُوصي بِهِ.

وفي قولِهِ «أمَّا مالي فاللَّهُ أعلمُ ما كُنْت أصنعُ فِيهِه مـا يـدلُّ لِهَذا الجمعِ.

واسْتُدَلُ بقولِهِ (مَكْتُوبةً عندَهُ) على جواز الاغتِمادِ على الْكِتَابةِ والحَطّ، وإنْ لمْ يقتَرنْ بشهَادةِ.

وقالَ بعضُ أنمَّةِ الشَّافعيَّةِ: إِنَّ ذَلِكَ خاصٌّ بالرصيَّةِ، وأَنَّهُ يجوزُ الاغْتِمادُ على الحُطَّ فِيهَا منْ دُونِ شَهَادةٍ لَتُبُوتِ الحَبرِ فِيهَا، ولأنَّ الرصيَّةَ لَمَّ أَمرَ الشَّارِعُ بِهَا، وَهِيَ تَكُونُ ثَمَّا يلزمُ منْ حُقوقِ ولوازمَ كانَ حَقْهَا أَنْ تُجَدَّدُ فِي الأوقاتِ، واسْتِصحابُ الإشْهَادِ فِي كُلُّ لازم يُريدُ أَنْ يَتَخلُصَ مَنْهُ خشيةً مُفاجاةٍ الأجـلِ مُتَعسَّرٌ

بلْ يتعذَّر في بعضِ الأوقَاتِ فيلزمُ منْهُ عدمُ وُجوبِ الوصيَّةِ أو شرعيَّتِهَا بالْكِتَابةِ منْ دُونِ شَهَادةٍ إذْ لا فائدةَ في ذلِكَ.

وقد ثبت الأمرُ المذكورُ في الحديثِ بِهَا فــدلُّ على قبولِهَـا منْ غير شَهَادةٍ.

وقالَ الجمَّاهِيرُ: المرادُ مَكْتُوبَةٌ بشروطها، وَهُوَ الشُّهَادةُ.

واسْتَدلُوا بقولِهِ تعـالى ﴿شَـهَادَةُ بَيْنِكُـمُ إِذَا حَضَـرَ أَحَدَكُـمُ الْمَوْتُ﴾ [الماندة: ١٠٦] فإنَّهُ دالٌ على اغتِبار الإشهَادِ في الوصيَّةِ.

وأجمبَ باللهُ لا يــــلزمُ مـنْ ذِكْـرِ الإشــهَادِ في الآيـةِ أَنْهَــا لا تُصـّحُ الوصيّةُ إلاَ بهِ.

والتَّحقيقُ أنَّ المُعْتَبرَ معرفةُ الخطَّ فإذا عُــرفَ خـطُّ الموصــي عُملَ بِهِ، ومثلُهُ خطُّ الحَاكِم، وعليْهِ عملُ النَّاس قديمًا وحديثًا.

وقد كان رسولُ اللهِ ﷺ يبعثُ الْكُتُبَ يدعو فِيهَا العبادَ إلى اللّهِ، وَتَقومُ عليْهِمُ الحجَّةُ بذلِكَ، ولمْ ينزل النَّاسُ يَكُتُبُ بعضُهُمْ إلى بعضٍ في المُهِمَّاتِ منن الدَّينيَّاتِ والدُّنيويَّات، ويعملونَ بِهَا، وعليْهِ العملُ بالوجادةِ كُلُّ ذلِكَ منْ دُونٍ إِشْهَادٍ.

والحديثُ دليلٌ على الإيصاءِ بشيء يَتَعَلَّقُ بالحقوقِ، ونحوِهَا لقولِهِ «لَهُ شَيْءٌ يُرِيدُ أَنْ يُوصِيّ» فيه.

وأمًّا كَتْبُ الشَّهَادَتَينِ، ونحوِهِمَا مُمَّا جَرَتْ بِهِ عــادةُ النَّـاسِ فلا يُعرفُ فِيهِ حديثٌ مرفوعٌ.

وإنّما أخرجَ عبدُ الرَّرُاقِ (٥٣/٩) بسند صحيح عن أنس موقوفاً قال: كانوا يَكتُبُونَ في صُدور وصاياهُمْ: بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أوصى به فُلانُ بنُ فُلانِ أنه يشْهَدُ أن لا إِلَـهَ إِلاً اللّهُ وحدَهُ لا شويكَ لَـهُ، وأنْ مُحمَّداً عبدُهُ ورسولُهُ "وَأَنْ السَّاعَةَ آتِيَةٌ لا رَبِّبَ فِيهَا، وَأَنْ اللّهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقَبُورِ»، وأوصى من ترَكَ من أَهٰلِهِ أنْ يَتَقوا اللّه، ويصلحوا ذَاتَ بينِهِمْ، ويطيعوا اللّه ورسولَهُ إنْ كانوا مُؤمنينَ، وأوصاهُمْ بما أوصى بسهِ إبراهيمُ بنيهِ ويعقوبُ ﴿إِنْ اللّهُ اصْطَفَى لَكُمُ اللّينَ فَلا تَمُوتُنَ

وضميرُ «كانوا» عائدٌ إلى الصَّحابةِ إذ المخيرُ صحابيٌّ.

واختلف العلماءُ هل أوصى رسولُ اللَّــهِ ﷺ أو لمْ يُــوصِ لاختِلافِ الرُّوايَاتِ في ذلِكَ

ففي البخاريّ(٢٧٤٠) عَنِ ابنِ أبي أوفى أنَّهُ لَمْ يُوصِ قالوا: لأنَّهُ لَمْ يَتْرُكُ مالاً.

وأمَّا الأرضُ فقدْ كانَ سَبُّلَهَا.

وَأَمَّا السَّلَاحُ وَالْبَعْلَةُ فَقَدْ كَانَ أَخْبَرَ أَنْهَا لَا تُورِثُ. كَـٰذَا ذَكَرُهُ النَّوْوِيُّ

وفي المغازي لابن إسحاق «أنَّهُ ﷺ لَمْ يُسوصِ عِنْـدَ مَوْتِـهِ إلاَّ بِثَلاثِ لِكُلُّ مِن الدَّارِيُّينَ، وَالرَّهَاوِيُّينَ، وَالاَشْعَرِيُّينَ بِجَادُ مِائَةٍ وَسُنَى مِنْ خَيْبَرَ، وَأَنْ لا يُتْرَكَ فِي جَزِيرَةِ الْعَرَبِ دِينَانِ، وَأَنْ يُنْفَذَ بَعْتُ أُسَامَةً».

وأخرجَ مُسلمُ(١٦٣٧) مَنْ حديثِ ابنِ عَبَّاسِ "أَوْصَى ﷺ بِثَلاثٍ: أَجِيزُوا الْوَفْدَ بِمِثْلِ مَا كُنْت أُجِيزُهُمْ" - الحديثَ.

وفي حديثِ ابن أوفي [خ (٢٧٤٠]: أَوْصَى بَكِتَابِ اللَّهِ.

وفي حديث أنس عند النسسائي [«كبرى» كما في «تحفة الأسراف» (٨٩١)، وأحمد [١١٧/٣]، وابس سبعد [«الطبقات» (٢٥٣/) «كَانَتْ وَصِيْتُهُ ﷺ حِينَ حَضَرَهُ الْمَوْتُ: الصَّلاةَ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمُ،

وقد ثبَتَت وصيَّتُهُ بالأنصارِ، وبأهلِ بيتِه، ولَكِنَّهَا ليسَتْ عندَ الموت، ورويَ غيرُ ذلِكَ.

قلت: وقد ثبت أنه ﷺ ارادَ في مرضِهِ انْ يَكْتُبَ كِتَابًا، وَهُوَ وصَيْتُهُ للأمةِ إلاَّ أنَّهُ حيلَ بينَهُ وبينَهُ كما أخرجَـهُ البخاريُّ (٤٤٣١، ٤٤٣١).

### ٢ ـ أكثرُ ما يُوصى به الثلثُ

٩١٤ - وَعَنْ ﴿ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصِ رَضَيَ اللّهِ تَعَالَى عنه قَالَ: قُلْت: يَا رَسُولَ اللّهِ، أَنَا ذُو مَال، وَلا يَرِثُنِي إِلاَّ ابْنَةٌ لِي وَاحِدَةٌ، أَفَأَتَصَدَّقُ بِثُلُثَيْ مَالِي؟ قَالَ: لا قُلْت: أَفَأَتَصَدَّقُ بِشَطْرِو؟ قَالَ: لا قُلْت: أَفَأَتَصَدَّقُ بِشَطْرِو؟ قَالَ: لا قُلْت: أَفَأَتَصَدَّقُ بِشَطْرِو؟ قَالَ: لا قُلْت: أَفَالَتُهُ كَثِيرٌ، إِنَّك إِنْ تَذَرْ مُنْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ تَذَرْ مُنْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ تَذَرْ مُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ

النَّاسِ .٩.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٢٩٥)، مسلم(١٢٨)]

روعن «سَمْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ قَالَ: قُلْت يَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنَا ذُو مَالِهِ) وقعَ في روايةٍ [م (١٦٢٨)(٨)]: «كثير»

(﴿ وَلا يَرِثُنِي إِلاَ ابْنَةً لِي وَاحِنةً أَقَاتُصَدَّقُ بِمُلْنِي مَالِي قَالَ: لا قُلْت: أَفَاتَصَدُقُ بِمُلْفِهِ قَالَ: لا قُلْت: أَفَاتَصَدُقُ بِمُلْفِهِ قَالَ: لا قُلْت: أَفَاتَصَدُقُ بِمُلْفِهِ قَالَ: النَّلُثُ وَالنَّلُثُ كَنِيرٌ إلَّك إِنْ اللَّهُ يُروى بَفْتُح الْهَمْزَةِ وَكَسَرِهَا فَالفَتْحُ على تقديرٍ لامِ التَّعليلِ، والْكَسرُ على أَنْهَا شرطيَّةً، وجوابُهُ الخيرٌ على تقديرٍ لامِ تقديرٍ فَهُو خيرٌ

(وَلَلُوْ وَرَكَتُكَ أَغْنِيَاءَ خَيْرٌ مِنْ أَنْ لَلْوَهُمْ عَالَـةً) جمعُ عـائلٍ هُوَ الفقيرُ

(يَتَكَفَّفُونَ) يسألونَ (النَّاسَ) بأكُفَّهمْ (مُتَّفَقَّ عليهِ)

اخْتُلُفَ مَتَى وقعَ هذا الحُكُمُ

فَقِيلَ: في حجَّةِ الوداعِ بَمَكَّةَ فَإِنَّـهُ مَـرضَ سَـعدٌ فعـادَهُ ﷺ فَذَكَرَ ذَلِكَ، وَهُوَ صريحٌ في روايةِ الزُّهْرِيُّ.

وقيلَ: في فَتْحِ مَكَةً أخرجَهُ التَّرمذيُّ(٢١١٩) عن ابنِ عُبينـةَ، وَاتَّفَقَ الحَفَّاظُ انَّهُ وَهُمَّ، والَّ الأوَّلَ هُوَ الصَّحيحُ.

وقيل: وقعَ ذلِكَ في المُرْتَينِ معاً، واخدَ منْ مَفْهُ ومٍ قولِيهِ «كثيرِ» أنَّهُ لا يُوصى منْ مالِ قليلٍ رُويَ هذا عنْ عليَّ وابـنِ عبّاسُ وعائشةَ

وقولُهُ (ولا يَرِثُنِي إلا النّسةُ لِيه) أيْ لا يرثني منَ الأولادِ، وإلا فإنَّ سعداً كانَ منْ بني زُهْرةَ وَهُمْ عصبَتُهُ، وَكَانَ هـذا قبلَ أنْ يُولدَ لَهُ الذُّكُورُ، وإلا فإنَّهُ ذَكَرَ الواقديُّ أنَّهُ وُلـدَ لسعدٍ بعدَ ذلِكَ أربعةُ بنينَ، وقيلَ: أَكْثرُ منْ عشرةٍ، ومن البناتِ اثنَّنَا عشرةً، بثناً.

وقولُـهُ (افاَتصدُق) يختَمـلُ أنْـهُ اسْتَاذنَهُ في تنجيزِ ذلِـكَ في الحالِ أو أرادَ بعدَ المؤتَّتِ إلاَّ أنَّهُ في روايةِ بلفظِ «أُوصي»، وَهِـيَ نصُّ في الثاني فيحملُ الآوَّلُ عليْهِ.

وقولُهُ (بشطرِ مالي) أرادَ بهِ النَّصفَ.

وقولُهُ، ﴿وَالنَّاكُ كَثِيرٌ ﴾ يُروى بالمثلَّثةِ، ويسالموحَّدةِ على أنَّـهُ

شَكَّ من الرَّاوي وقعَ ذلِكَ في البخاريُّ (٧٧٤٤)، ومثلُهُ وقعَ في النَّسائيِّ(٢٧٤١)، وأكثرُ الرَّوانياتِ بالمثلثةِ ووصفُ النُّلثِ بــالكَثرةِ بالنَّسبةِ إلى ما دُونَهُ.

وفي فائدةِ وصفِهِ بذلِكَ احْتِمالان:

الأوَّلُ بِيانُ إِنَّ الأَولِى الاقْتِصارُ عليْهِ مَنْ غَيْرِ زَيَّ ادَّةً ۚ وَهُمْ لَمَا هُوَ الْمُتَبَادرُ، وَفَهِمَهُ ابنُ عَبَّاسٍ فقالَ: وددْت أَنَّ النَّاسَ غَضُوا مَنَ النَّلُثِ إِلْ الرَّبِعُ فِي الوصيَّةِ.

والشاني: بينانُ انَّ التَّصدُق بالنُّلثِ هُـوَ الأَكْمـلُ أَيْ كَثـيرٌ اجرُهُ، وَيَكُونُ من الوصف بحال المُتَعلَق.

وفي الحديثُ دليلٌ على منع الوصيَّةِ بَأَكْثَرَ مِن النَّلَثِ لَمْ لَهُ وارثٌ، وعلى هذا اسْتَقَرَّ الإجماعُ، وإنَّما اخْتَلْفُوا هـلْ يُسْتَحبُّ النَّكُ أو اقلُّ

فَلَعَبَ ابنُ عبَّاسِ والشَّافعيُّ، وجماعةٌ إلى أنَّ المُسْتَحبُّ مَا دُونَ الثُّلْثِ لقولِهِ (والثُّلْثُ كثيرًا)

قالَ قَتَادةُ: أوصى أبو بَكْرٍ بالخمسِ، وأوصى عُمـرُ بالزَّمِعِ والخمسُ أحبُ إليُّ.

وَذَهَبَ آخَرُونَ إِلَى أَنَّ المُسْتَحَبُّ النَّلُثُ لَقُولِهِ ﷺ ﴿إِنَّ اللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ فِي الْوَصِيَّةِ ثُلُثَ أَمْوَالِكُمْ زِيَادَةً فِي حَسَنَاتِكُمْ، وسيأتِي قريباً (برقم (٩٠٨)) أنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ.

والحديثُ وردَ فيمنْ لَهُ وارثُ

فَامًا مِنْ لا وارثَ لَهُ فَلَمَ بَ مَالِكَ إِلَى أَنَّهُ مَثَلُ مِنْ لَـهُ وارثٌ فلا يُسْتَحِبُ لَهُ الزِّيادةُ على النَّلثِ.

واجازَت الْهَادويَّةُ والحَنفيَّةُ لَهُ الوصيَّةَ بِالمَالِ كُلِّهِ، وَهُوَ قُولُ ابنِ مسعودٍ فلوُّ أجازُ الوارثُ الوصيَّةَ بَــأَكْثَرَ مَـنَ التُلَـثُ نَفَـٰذَتْ لاِسقاطِهِمْ حَقَّهُمْ.

وإلى هـذا نَهَـبَ الجمهُـورُ، وخالفَت الظَّاهِرِيَّـةُ والمَرْنسيُّ، وسـيأتِي (برقم (٩٠٧)) في حديث ابسنِ عبَّساسِ ﴿ إِلاَّ أَنْ يَتَسَاءَ الْوَرَثَةُ»، وانَّهُ حسنٌ يُعملُ بِهِ.

نعمْ فلو رجع الورثةُ عن الإجازةِ فلَهَبَ جماعةً إلى أنَّــهُ لا رُجوعَ لَهُمْ في حياةِ الموصي، ولا بعدَ وفَاتِهِ.

وَقِيلَ: إِنْ رَجَعُوا بَعَدُ وَفَاتِهِ فَلَا يَصِيحُ لَانٌ الحَقُّ قَدَّ انقطَّـعَ بِالمُوْتِ مُخْلَافِ حَالَ الحِياةِ فَإِنَّهُ يَتَجَدُّدُ لَهُمُّ الحَقُّ.

وسببُ الحلاف الاختلاف في المفهوم منْ قولِهِ ﷺ وإنَّك إِنْ تَذَرْ إِلَى آخِرِهِ عَلَى الْمُعْهُم منهُ علَّهُ المنعِ منَ الوصيَّةِ بِأَكْثَرَ من النَّبَ أَخْرَ من النَّبَ أَخْرَ من النَّبَ في ذلك رعاية حقّ الوارث، وأنَّه إذا انتفى ذلك الحُكْمُ بالمنعِ أو أنْ العلَّة لا تَتَعدَى الحُكْمَ أو يُجعلُ المسلمون بمنزلةِ الورثةِ كما هُوَ أحدُ قولي الشّافعي، والأظهَرُ أنْ العلَّة مُتَعديةٌ، وأنّهُ ينتفى الحُكْمُ في حقّ من ليسَ لَـهُ وارثُ مُعينٌ.

## ٣- الصدقةُ عمَّن لم يوصِ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ [البخاري(٢٧٦٠)، مسلم(٢٠٠٤)]

روعن عانشة رضي الله عنها أنْ رجلاً جاءَ مُبيَّناً أنْــهُ سـعدُ عُبادةَ

(وَأَتَى النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ أُمِّي الْتَلِقَتَ) بضمُّ المُنْأَةِ بعدَ الفاء السَّاكِنةِ، وَكَسرِ اللاَّمِ (نفسُهَا) أُخذَتُ فلْتَةً (وْوَلَسمُ تُوصِ، وَأَظُنْهَا لَوْ تَكَلْمَستُ تَصَدُّقَتْ أَفَلَهَا أَجْرٌ إِنْ تَصَدُّقْت عَنْهَا قَالَ: نَعْمُ مُتَّفَقً عليْهِ، واللَّفظُ لمسلم)

في الحديث دليلٌ على أنَّ الصَّدَقة منَ الولدِ تلحقُ النَّبَ ، ولا يُعارضُهُ قول على أنَّ الصَّدَقة من الولدِ تلحقُ النَّبَ ، ولا يُعارضُهُ قول تعالى ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى ﴾ [العجم: ٣٩] للبُوت حديث «إنَّ أولادَكُمْ مِسْ كَسْبِكُمْ البود (٣٥٣٠)، ابن ماجه (٢٢٩٢)]، ونحوه فولدُهُ منْ سحيه، وثبُوت وأو وَلدُهُ منْ سحيه، وثبُوت وأو وَلدُهُ منْ سحيه، وثبُوت في ذلك الله وقدَّمنا الْكَلامَ في ذلك في آخرِ كِتَابِ الْجِنائزِ.

#### ٤ ـ لا وصية لوارث

٩١٦ - وَعَنْ أَبِي أَمَامَةَ الْبَاهِلِيُّ رضي الله تعالى عنه قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَعْطَى كُلُّ ذِي حَقِّ حَقَّهُ، فَلَا وَصِيئَةً لِوَارِثِهِ.

وَرَوَاهُ النَّارَقُطْنِيُّ(١٥٢/٤) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما. وَزَادَ فِي آخِرِهِ وَإِلَّا أَنْ يَشَاءَ الْوَرَقَةُ، وَإِشَّادُهُ حَسَنٌ

وفي الباب عن عمرو بن خارجة عندَ التَّرمذيُ (٢١٢)، والنَّسانيُ (٢٤٧/٦)، وعن أنس عند ابنِ ماجَه (٢٧١٤)، وعن عمرو بنِ شُعيب عن أبيهِ عن جدُّهِ عندَ الدَّارقطنيُ (٩٨/٤)، وعن جابرِ عندَهُ أيضًا (٩٧/٤).

وقال: الصُّوابُ إرسالُهُ، وعِسنْ علسيٌ عندَ ابسَ إبسي شيبةَ(٢٠٨/٦).

ولا يخلو إسنادُ كُلُّ واحدٍ منْهَا عـنْ مقـال لَكِـنَّ مجموعَهَـا ينْهَضُ على العملِ بِهِ بلْ جزمَ الشَّافعيُّ في الأمُّر(١١٤/٤): أنَّ هذا المُتْنَ مُتَوَاتِرٌ فإنَّهُ قالَ إِنَّهُ نقلُ كافَّةٍ عنْ كافَّةٍ، وَهُوَ أقوى منْ نقلٍ واحدٍ

(قلْت) الاقربُ وُجوبُ العملِ بِهِ لِتَعَدُّدِ طُرْقِهِ، ولما قالَـهُ الشَّافعيُّ، وإنْ نازعَ في توَاتُسرِهِ الفخرُ الرَّازيُّ، ولا يضرُّ ذلِكَ بِتُبُوتِهِ فَإِنَّهُ مُتَلَقَّى بالقبولِ مِنَ الاَمةِ كما عُرفَ.

وقلاً ترجمَ لَهُ البخاريُّ إلا الوصايا، بال(٦)] فقالَ: بـالُ لا وصيَّةَ لوارث، وَكَانَّهُ لم يَثبُتْ على شرطِهِ فلـمْ يُخرِجْهُ، ولَكِنَّهُ اخرجَ بعدَهُ عنْ عطاءِ بنِ أبي رباحٍ عن ابسنِ عبَّاسٍ موقوفاً في تفسيرِ الآيةِ، ولَهُ حُكْمُ المرفوعِ.

والحديثُ دليـلٌ على منعِ الوصيَّـةِ للـوارثِ، وَهُـوَ قــولُ الجمَاهِير منَ العلماء.

وَذَهَبَ الْهَادِي، وجماعةٌ إلى جوازِهَا مُسْتَدَلَّينَ بقولِـهِ تَعَـالِ ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُم الْمَوْتُ﴾ الآيةَ [القرة: ١٨٠]

قالوا، ونسخُ الوجوبِ لا يُنافي بقاءً الجواز

قُلنا: نعمْ لـوْ لَمْ يبردُ هـذا الحديثُ فإنَّهُ نـافو لجوازِهـا إذْ وُجوبُهَا قَدْ عُلمَ نسخُهُ مَنْ آيةِ المواريثِ كما قالَ ابنُ عبَّاسِ كانَ المالُ للولدِ، والوصيَّةُ للوالدينِ فنسخَ اللَّهُ سُبحانَةُ مَنْ ذلِكَ ما أحبُ فجعلَ هللذَّكُرِ مثلُ حظَّ الاَنثيينِ، وجعلَ للأبويينِ لِكُللً واحدٍ منْهُمَا السُّدسُ، وجعلَ للمرأةِ الثُمنَ والرَّبعَ، وللزُوجِ الشُطرَ والرَّبعَ، وللزُوجِ الشُطرَ والرَّبعَ، وللرَّبعَ، وللرَّبعَ، والرَّبعَ، والرَّبعَ والرَّبعَ، والرَّبعَ واللهَ والرَّبعَ والرُبعِ والرَّبعَ والرَّبعِ والرَّبعَ والرَّبعَ والرَّبعَ والرَّبعِ والرَّبعَ والرَّبعِ والرَّبعَ و

وقولة (والا أن يَشَاءَ الْوَرَقَةُ) دلَّ على أنّها تصح ، وَنَفَدُ الوصية للسوارث إن اجازها الورثة ، وَتَقدَّم الْكَلامُ في إجازة الورثة ما زادَ على النُّلسث هل ينفذُ بها أو لا، وأنَّ الظَّاهِريَّة مَنْ الله أنهُ لا اثرَ لإجازيهم، والظَّاهِرُ معهُم لأنهُ على لأنهُ على النَّلسث عن الوصية للوارث قيدها بقوله وإلا أن يَشاءَ الْوَرَفَةَ، وأطلق ما اطلقه ومن قيد ما الوالي على النُّلث، وليس لنا تقييدُ ما اطلقه ومن قيد مُنالِكَ قال إنَّه يُوخذُ القيدُ من الزيادة على النُّلث رَبِّك إنْ تذر إلخ في فإنه دل على النَّلث من الزيادة على النُّلث كان مُراعاة لحق الورثة فإنْ اجازوا سقط حقهم، ولا يخلو عن كان مُراعاة في الورثة فإنْ اجازوا سقط حقهم، ولا يخلو عن قوّة هذا في الوصية للوارث.

واخْتَلفوا إذا أثرُّ المريضُ للوارثِ بشيءٍ مــنُّ مالِـهِ فأجــازَهُ الأوزاعئُ، وجماعةٌ مُطلقاً.

وقالَ أحمدُ لا يجوزُ إقرارُ المريضِ لوارثِهِ مُطلقاً، واخْتَجَّ بأنَّهُ لا يُؤمنُ بعدَ المنعِ منَ الوصيَّةِ لوارثِهِ أَنْ يجعلَهَا إقراراً.

واحْتَجُ الأوَّلُ بما يَتَضَمَّنُ الجوابَ عنْ هذهِ الحجُّةِ فقالَ إنْ التُّهْمَةَ في حقُ الحُجُّةِ فقالَ إنْ التَّهْمَةَ في حقُ الحُجُّةِ فقالَ إنْ التَّهْمَةَ في حقُ الحُجُّةِ فقالَ إنْ التَّهْمَةَ أَلَا لَا تَصَلَّلُ اللَّقَاقُ النَّهُ لِيانًا وينانُ مدارَ الأَحْكَامِ على الظَّاهِرِ فلا يُتَرَكُ إقرارُهُ للظَّنُّ الحُتَملِ فإنْ أمرَهُ إلى اللَّه تعالى.

(قلْت) وَهَذَا القولُ أقوى دليلاً، واسْتَنَى مالِكٌ ما إذا أقــرُ لبَّتِهِ، ومعَهَا منْ يُشارِكُهَا منْ غير الولدِ كابنِ العـمُ قــالَ: لأنَّـهُ يُتُهُمُ في أنَّهُ يزيدُ لابنَتِه، وينقصُ ابنَ العمُّ، وكَذَلِـكَ اسْتَنَى ما إذا أقرَّ لزوجَتِهِ المعروفُ بمحبِّتِهِ لَهَا، وميلِهِ إليْهَا، وَكَانَ بينَهُ ويـينَ ولدهِ منْ غيرِهَا تباعدٌ لا سيَّما إذا كــانَ لَـهُ منْهَـا ولـدٌ في تلْـكَ الحال

(قلْت): والأحسنُ ما قبلَ عن بعضِ المالِكِيْةِ، واخْتَـارْهُ الرُّويانِيُّ منَ الشَّافعيَّةِ: أنَّ مدارَ الأمرِ على التُّهْمَةِ وعديهَـا فَـانَّ فُقدَتْ جازً، وإلاَّ فلا، وَهِيَ تُعرفُ بقرائنِ الأحوالِ، وغيرِهَا.

وعنْ بعضِ النقَهَاء أنَّهُ لا يصحُ إقرارُهُ إلاَّ للزُّوجةِ يَمْهُرِهَا.

#### ٥ ـ شرعية الوصية بالثلث

91٧- وَعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَــلِ رضي اللّـه تعـالى عنه قَالَ: قَــالَ النَّبِـيُ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّـهَ تَصَــدُقَ عَلَيْكُـمْ بِثُلُثِ أَمْوَالِكُمْ عِنْدَ وَفَاتِكُمْ زِيَادَةً فِي حَسَنَاتِكُمْ .

رَوَاهُ الدَّارُقُطْنِيُّ(٤/٠٥٠) وَأَعْرَجَهُ أَحْمَــدُ(١/٠٤٠)، وَالْبَوَّارُ [كشف الأستار (١٣٨٢)] مِنْ حَدِيثِ أَبِي الدَّرْقَاءِ

وَابْن مَاجَلْمُ ٧٧٠) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ هُلِكُم، وَكُلُّهَا صَمِيْمَةً، لَكِيْنُ قَدْ يُقَوِّي بَعْطَهَا بَفْطاً: وَاللَّهُ أَطْلَمُ

وذلِكَ لأنَّ في إسنادِهِ إسماعيلَ بنَ عيَّـاشٍ، وشبيخَهُ عُتَّبِـة بنَ حُميدٍ، وَهُمَّا ضعيفــانِ، وإنْ كــانَ لَهُــمُ في روايـةِ إسمــاعيلَ تفصيلَ معروفَــُّــ

والحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ الرصيَّةِ بالنَّلثِ، وأنَّـهُ لا يُمنعُ منهُ المِّيْتُ.

وظَاهِرُهُ الإطلاقُ في حقَّ منْ لَهُ مالٌ كثيرٌ، ومنْ قلَّ مالُـهُ، وسواءً كانتُ لـوارثٍ أو غيرِهِ، ولَكِينَ يُقيَّـدُهُ ما سـلفَ مـن الأحاديثِ الَّتِي هي أصحُ منه فلا تنفلُ للـوارثِ، وإليْهِ فَهَـبَ الفقهَاءُ الأربعةُ وغيرُهُمْ والمؤيَّدُ باللَّهِ ورُويَ عنْ زيدِ بنِ عليًّ.

وَفَهَبَت الْهَادُويَّةُ إِلَى نُفُونِهَـا للـوارثِ، وادَّعـى فِيـهِ إجماعُ أَهْلِ البَيْتِ، ولا يصحُّ هذا.

واعلمُ أنَّ قوله تعالى ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَى بِهَا أَو دَيْنَ ﴾ [النساء: ١١] يقْتَضي ظَاهِرُهُ أنَّهُ يُخرجُ اللَّينُ، والوصيَّةُ منْ ترِكُّـةِ اللَّينُ، والوصيَّةُ منْ ترِكُـةِ اللَّينُ إذا اسْتَغرقَ المالَ. اللَّيْتِ على سواءٍ فَتُشارِكُ الوصيَّةُ اللَّينَ إذا اسْتَغرقَ المالَ.

وقد اتَّفقَ العلماءُ على أنَّه يُقدّمُ إخراجُ الدَّينِ على الوصيّةِ لما اخرجَهُ احدُرْ(۷۹/۱)، والتّرمذيُ (۲۰۹٤)، وغيرُهُمَا من حديث علي عليه السلام من روايةِ الحارثِ الأعورِ عنْهُ قالَ اقْضَى مُحَمّدٌ ﷺ أَنَّ الدّينَ قَبْلَ الْوصيّةِ، وَأَنْتُمْ تَقْرُؤُونَ الْوَصِيّةَ قَبْلَ

الدَّيْنِ وعلَّقَهُ البخاريُ [ك الوصايا، باب (٩)]، وإسنادُهُ ضعيفٌ لَكِنْ قَالَ النّرمذيُّ: العملُ عليْهِ عندَ أَهْلِ العلمِ، وَكَانُ البخاريُّ اعتَمدَ عليْهِ لاغتِضادِهِ بالاتّفاق على مُقْتَضَاهُ.

وقد أورد لَهُ شَاهِداً، ولَمْ يُخْتَلَفُ العلماءُ أَنَّ الدَّينَ يُقَدَّمُ على الوصيَّةِ.

فَإِنْ قَيلَ: فإذا كانَ الأمرُ هَكَذَا فلــمَ قُدُّمَـت الوصيَّـةُ على النَّينِ في الآيةِ؟

(قلْت) أَجَابَ السُّهَيليُّ بأنَّهَا لمَّا كَــانَت الوصيَّـةُ تقـعُ علـى وجْهِ البرِّ والصُّلةِ، والدَّينُ يقعُ بِتَعدُّي الميُّت بحسبِ الأغلبِ بــدأَ بالوصيَّةِ لِكَوْيَهَا أفضلَ.

وأجابَ غيرُهُ بأنّها إنّما قُدُمَتِ الوصيَّةُ لأنّها شيءٌ يُؤخذُ بغيرِ عوضٍ، والدّينُ يُؤخذُ بعوضٍ فَكَانَ إخراجُ الوصيَّةِ السّقُ على الورَّاثِ منْ إخراجِ الدّينِ، وَكَانَ أداؤُهَا مظنَّةَ التّغريطِ بخلاف الدّينِ فقد مّت الوصيَّةُ لذلِك، ولأنّها حسظُ الفقير والمسكنين غالباً، والدّينُ حظُ الغريمِ يطلبُهُ بقرَةٍ، ولَهُ مقال، ولأنّ الوصيّة يُنشئها الموصى من قبلِ نفسيهِ فقد مّت تمريضاً على العملِ بِهَا بخلاف الدّينِ فإنّهُ مطلوبٌ منه ذَكَرَ أو لمْ يذكُرْ أو للعملِ بِهَا بخلاف الدّينِ فإنّهُ مطلوبٌ منه ذَكَرَ أو لمْ يذكُرْ أو فبوباً فيها جميعُ المخاطبين، وتقسعُ بالمالِ وبالعملِ، وقبلُ من فيلُو عن ذلِك بخلاف الدّينِ، وما يَكُنرُ وقوعُهُ أَهَمُ بانْ يُذكّرَ أولًا غايلًا وتُوعُهُ أَهَمُ بانْ يُذكّرَ

# ٥٧ ـ كتابُ الْوَدِيعَةِ

الوديعةُ: هيّ العينُ الَّتِي يضعُهَا مالِكُهَا أو نائبُـهُ عنـدَ آخـرَ ليحفظَهَا، وَهِيَ مندوبةً إذا وثقَ منْ نفسِهِ بالأمانـةِ لقولـه تعـالى ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرُّ وَالنُّقْوَى﴾ [المائدة: ٢].

وقولِهِ ﷺ ﴿ وَاللَّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَـوْنِ

أخرجَهُ مُسلم (٢٦٩٩).

وقدْ تَكُونُ واجبةُ إذا لمْ يَكُنْ منْ يصلحُ لَهَا غيرَهُ، وخــافَ الْهَلاكَ عليها إنْ لَمْ يَقْبِلُهَا.

#### ١- لا ضمان في الوديعة

٩١٨- عَنْ عَمْرِهِ بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ رضي اللَّه عنهما عَن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: امَنْ أُودِعَ وَدِيعَةُ فَلَيْسَ عَلَيْهِ ضَمَانٌ ٩.

أَخْرَجَهُ ابْنُ مَاجَهُ(٢٤٠١).

وَفِي إسْنَادِهِ ضَعْفٌ.

وَبَابُ قَسْم الصَّدَقَاتِ تَقَدُّمَ فِي آخِرِ الزَّكَاةِ.

وَبَابُ فَسْمِ الْفَيْءِ وَالْمَنِيمَةِ يَأْتِي عَقِبَ الْجِهَادِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى.

(عن عمرو بن شعيب عن أبيهِ عن جدَّهِ عن النَّبِيُّ ﷺ قالَ: «مَنْ أُودِعَ وَدِيعَةً فَلَيْسَ عَلَيْهِ صَمَالًا». أخرجَهُ ابنُ ماجَــة. وفي إسنادِهِ ضعفٌ)، وذلِكَ أَنَّ فِي رُوَاتِهِ المُشْى بِـنَ الصِّبَـاحِ، وَهُــوَ

وأخرجَهُ الدَّارْقطنيُ (٤١/٣) بلفظِ النِّيسَ عَلَى الْمُسْتَعِير غَــيْر الْمُغِلِّ ضَمَانٌ، وَلا عَلَى الْمُسْتَوْدَعِ غَيْرِ الْمُغِلِّ ضَمَانٌه.

وفي إسنادِهِ ضعيفان قالَ الدَّارقطنيُّ: وإنَّما يُروى هـــذا عــنْ شُريح غيرَ مرفوع، وفسَّرَ المغلُّ.

في روايةِ الدَّارقطنيُّ بالخائنِ، وقيلَ: هُوَ المُسْتَغلُّ. وفي الباب آثارٌ عن أبي بَكْرٍ وعليٌّ وابنِ مسعودٍ وجابرٍ أنَّ

الوديعةُ أمانةً.

وفي بعضيهًا مقالً، ويغني عن ذلِكَ الإجاعُ فإنَّهُ وقـعَ على أنَّهُ ليسَ على الوديعةِ ضمانٌ إلاَّ ما يُروى عن الحسنِ البصـريُّ أنَّهُ إذا اشْتَرطَ عليهِ الضَّمانَ فإنَّهُ يضمنُ -

وقدْ تُؤوَّلُ بِأَنَّهُ مِعَ التَّفريطِ.

والوديعةُ قَدْ تَكُونُ بِاللَّفظِ كَاسْتُودغَتُكَ، ونحوهِ من الألفاظِ الدَّالَّةِ على الاسْتِحفاظِ، ويَكُفَّى القبولُ لفظاً.

وقدْ تَكُونُ بغيرِ لفظ كانْ يضعَ في حانُوتِـهِ، وَهُـوَ حـاضَرُ، ولمْ يَنعُهُ مِنْ ذَلِكَ أَو فِي المسجدِ، وَهُوَ غَيْرُ مُصلِّ.

وامَّا إذا كانَ في الصُّــلاةِ فــلا لأنَّــهُ لا يُمْكِنُــهُ إظْهَــارُ الْكَرَاهَةِ. وفي بالبِ الوديعةِ تفاصيلُ في الفروع كثيرةً.

> قولُهُ (وبابُ قسم الصَّدقاتِ) بينَ الأصناف الثَّمانيةِ (تقدُّمَ فِي آخرِ الزُّكَاةِ) وَهُوَ اليقُ بالاتَّصال بهِ

(وبابُ قسم الفيءِ والغنيمةِ يأتِي عقبُ الجِهَادِ إنْ شاءَ اللَّـهُ

وَهُوَ أُولِ بِأَنْ يِلْمِيَ الجَهَادَ لأَنَّهُ مِنْ تَوَابِدِهِ، وإِنَّمَا ذَكُرَ المصنَّفُ هذا لأنَّهَا جَرَّتْ عادةُ كُتُسِهِ فُروعِ الشَّافعيَّةِ عَلَمَ جَعَلُ هذينِ البابينِ قُبيلَ كِتَابِ النَّكَاحِ، والمصنِّفُ خالفَهُمْ فالحَقْهُمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ هُوَ أَلْيَقُ بِهِمَا.

Sales Sales

# ٢٦ - كتابُ النُّكَاحِ

النَّكَاحُ لُغَـةً: الضَّمُّ والتَّداخِلُ، ويستَعملُ في الـوطءِ وفي العقدِ

قيلَ: مجازٌ منْ إطلاق اسم المسبِّبِ على السَّببِ.

وقيلَ: إنَّهُ حقيقةٌ فِيهِمَا، وَهُمُو مُرادُ مِنْ قَالَ إِنَّهُ مُشْتَرَكُ فِيهِمَا، وَكُثرَ اسْتِعمالُهُ فِي العقدِ فقيلَ: إنَّهُ فِيهِ حقيقةٌ شموعيَّةٌ، ولمْ يردُ فِي الْكِتَابِ العزيزِ إلاَّ فِي العقدِ.

# ١ ــ باب الحلال والحرام في النكاح

### ١- الحضُّ على الزواج

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٩٠٥)، مسلم(١٤٠٠)]

(عن ابنِ مسعودِ رضي الله تعالى عنه قالَ: ﴿ قَالَ لَنَا رَمُسُولُ اللَّهِ ﷺ: يَا مَعْشَرَ الشُّبَابِ مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُم الْبَاءَةَ ﴾ بالباءِ الموحّدةِ والْهَمْزةِ والمدّ

(الْفَلْيَعْزَوَّجْ فَإِنَّهُ أَغَصُّ لِلْبَصَرِ وَأَخْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَسنَ لَسمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَساءً») بِكَسْرِ النواوِ والجيسمِ والمدّ (مُتَّفَقٌ عليْهِ) وقسعَ الخطابُ منْهُ للشَّبابِ لاَنْهُمْ مظنَّهُ الشَّهْوةِ للنَّسَاء.

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في المرادِ بالباءةِ، والأصحُ أَنَّ المرادَ بِهَا الجماعُ فَتَقديرُهُ: مِن اسْتَطاعَ منْكُمُ الجماعُ لقدرَتِهِ على مُؤنّةِ النّكَاحِ فليّتَزوّجُ، ومن لمُ يستَطعِ الجماعُ لعجزهِ عن مُؤنّتِهِ فعليْهِ بالصّومِ لدفعِ شهْوَتِهِ، ويقطعَ شرَّ ماثِهِ كما يقطعُهُ الوجاءُ.

ووقعَ في روايةِ ابنِ حبَّانَ(٢٩٠٤) مُدرجاً تفسيرُ الوجاءَ بأنَّهُ الإخصاءُ.

وقيلَ: الوجاءُ رضُّ الخصيَّتينِ، والإخصاءُ سَلُّهُمَا.

والمرادُ أنَّ الصَّومَ كالوجاءِ، والأمرُ بالتَّرُوُجِ يَقْتَضي وُجوبَـهُ معَ القدرةِ على تحصيلِ مُؤنَّتِهِ.

وإلى الوجوبِ ذَهَبَ داود، وَهُوَ روايةٌ عنْ أحمدَ.

وقالَ ابنُ حزم: وفرضٌ على كُلُّ قـادر على الـوطمِ إنْ وجدَ أَنْ يَتَرَوَّجَ أَو يَتَسَرَّى فَإِنْ عجزَ عـنْ ذَٰلِكَ فَلَيُكُـئرُ مَنَ الصَّوم. الصَّوم.

وقالَ: إنَّهُ قولُ جماعةٍ منَ السَّلف.

وفَهَبَ الجِمْهُورُ إِلَى أَنَّ الأَمْرَ للنَّدبِ مُسْتَدَلِّينَ بَانَّهُ تعالى خيرٌ بِينَ التَّزُوَّجِ والتَّسرِّي بقولِيهِ ﴿فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَستُ أَيْمَانُكُمْ ﴾ [النساء: ٣] والتَّسرِّي لا يجبُ إجماعاً فَكَذَا النَّكَاحُ لاَئْـهُ لا يُخيرُ بِينَ الواجبِ وغيرِ واجبِ إِلاَّ أَنَّ دعـوى الإجماعِ غيرُ صحيحةٍ لخلاف داود وابنِ حزمٍ.

وذَكَرَ ابنُ دقيقِ العيدِ أنَّ من الفقَهَاءِ منَ قـالَ بـالوجوبِ على منْ خافَ العنَتَ، وقدرَ على النَّكَاح، وتَعذُرَ عليْهِ التَّسرُي.

وَكَذَا حَكَاهُ القرطبيُّ فيجبُّ على منْ لا يقدرُ على تراكِ الزُّنا إلاَّ بِهِ ثُمَّ ذَكَرَ منْ يحرمُ عليْهِ، ويُكْرَهُ، ويندبُ لَهُ، ويباحُ

فيحرمُ عليْهِ منْ يُخــلُّ بالزَّوجـةِ في الــوطءِ، والإنفــاقِ مــعَ قُدرَتِهِ عليْهِ، وَتَوقانِهِ إليْهِ.

ويُكْرَهُ في حقُّ مثل هذا حيثُ لا إضرارَ بالزُّوجةِ.

والإباحةُ فيما إذا انْتَفَتِ الدُّواعي والموانعُ.

ويندَّبُ فِي حَقُّ كُلِّ مِنْ يُرجِى مِنْهُ النَّسِلُ، وَلَوْ لَمْ يَكُـنْ لَـهُ فِي الـــوطــُ شَــَهُوةٌ لقولِــهِ ﷺ ﴿فَـاِئِّي مُكَـاثِرٌ بِكُــمُ الأَمْــمَ، [احمــد (٣/٨٥١)] وَلظوَاهِرِ الحَـثُ على النَّكَاحِ، والأمرِ.

وقولُهُ («فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ») إغراءٌ بلزومِ الصَّومِ، وضميرُ «عليْهِ» يعودُ إلى منْ هُوَ مُخَاطَبٌ في المعنى، وإنَّما جُعلَ الصَّومُ وجاءٌ لأنَّهُ بِتَقليلِ الطَّعامِ والشَّرابِ يحصلُ للنَّفسِ انْكِسارٌ عن الشَّهُوةِ، ولسرَّ جعلَهُ اللَّهُ تعالى في الصَّومِ فلا ينفعُ تقليلُ الطَّعام وحدَهُ

من دُون صوم.

واستدل بهِ الخطَّـابيُّ على جـوازِ التَّـداوي لقطـع الشُّـهُوةِ بالأدويةِ، وحَكَاهُ البغويُّ في شرح السُّنَّةِ(٦/٩)، ولَكِسَنْ ينبغـي أنَّ يُحملَ على دواءٍ يُسَكِّنُ الشَّهْوةَ، ولا يقطعُهَا بالأصالةِ لأنَّــهُ قــذ يقوى على وُجْدانِ مُؤنِ النَّكَاحِ بلْ قدْ وعدَ اللَّهُ منْ يسْتَعفُ أنْ يُغنيَهُ منْ فضلِهِ لأنَّهُ جعــلَ الإغنــاءَ غايــةً للاسْتِعفافــــ، ولأنَّهُـــم اتُّفقوا على منع الجبُّ والإخصاء فيلحقُ بذلِكَ ما في معنَّاهُ.

وفِيهِ الحثُّ على تحصيلِ ما يغضُّ بِهِ البصرُ، ويحصنُ

وفِيهِ أَنَّهُ لا يَتَكَلَّفُ للنَّكَاحِ بغيرِ المُمْكِن كالاسْتِدانةِ.

واسْتَدَلُّ بهِ القرافيُّ علــى أنَّ التَّشــريكُ في العبــادةِ لا يضــرُّ بخلاف الرَّياءِ لَكِنَّهُ يُقالُ: إنْ كانَ المشرَّكُ عبادةً كالمشرَّكِ فِيـهِ فـلا يضرُ فإنَّهُ يحصلُ بالصَّوم تحصينُ الفرج، وغضُ البصر.

وأمَّا تشريكُ المباح كما لو دخلَ إلى الصَّلاةِ لِـتَركُ خطـابِ منْ يحلُّ حطابَهُ فَهُوَ محلُّ نظر يختَملُ القياسَ على ما ذُكِرَ.

ويختَملُ عدمَ صحَّةِ القياسِ نعمُ إنْ دخلَ في الصَّلاةِ لِـــتَرْكُ الخوض في الباطل أو الغيبة، وسماعِهَا كانَ مقصداً صحيحاً.

واسْتَدَلُّ بهِ بعضُ المَالِكِيَّةِ على تحريــم الاسْتِمناءُ لأنَّـهُ لــوْ كَانَ مُبَاحًا لأرشدَ إليهِ لأنَّهُ اسْهَلُ.

وقد أباحَ الاسْتِمناءَ بعضُ الحنابلةِ، وبعضُ الحنفيَّةِ.

#### ٢ - الزواجُ من السنةِ

٩٢٠ وَعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكُو ﷺ وَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ حَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، وَقَالَ: لَكِنِّي أَنَا أُصَلِّي، وَأَنَامُ، وَأَصُومُ وَأُفْطِـرُ، وَأَتَـزَوَّجُ النِّسَـاءَ، فَمَنْ رَخِـبَ عَـنْ سُنْتِي فَلَيْسَ مِنْي).

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٦٣ ٥٠)، مسلم(١٤٠١)]

هذا اللَّفظُ لمسلم، وللحديث سحببٌ، وَهُـوَ أَنَّهُ قَـالَ أنـسٌ هَجَاءَ ثَلاثَـةُ رَهْطٍ إلَّى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّبِيُّ ﷺ يَسْأَلُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ﷺ فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنَّهُمْ تَقَالُوهَـا فَقَـالُوا: أَيْسَ نَحْنُ مِنْ

رَسُول اللَّهِ ﷺ قَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا تَقَدَّمُ صِنْ ذَنْبِهِ، وَصَا تَنَاخُرَ فَقَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِّي أُصَلِّي اللَّيْلَ أَبِداً.

وَقَالَ آخَرُ: وَأَنَا أَصُومُ اللَّهْرَ وَلا أُفْطِرُ.

وَقَالَ آخَرُ: وَأَنَا أَعْتَزِلُ النَّسَاءَ فَلا أَتَزَوَّجُ فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَمْ إِلَيْهِمْ فَقَالَ: أَنْتُمْ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا؟ أَمَّا وَاللَّهِ إِنَّسِي لاحْشَـاكُمْ للَّه وَأَتْقَاكُمْ لَهُ، وَلَكِنِّي أَنَا أُصَلِّي وَأَنَامُ، وَأَصُومُ - الْحَدِيثَ.

وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ المشروعَ هُوَ الاقْتِصَادُ فِي العَبَادَاتِ دُونً الانْهِمَاكِ والإضرارِ بالنَّفسِ، وَهَجـرِ المَالُوفَـاتِ كُلُّهَـا، وأنَّ هـنَّو الملَّةَ الحمَّديَّةَ مبنيَّةٌ شريعَتُهَا على الاقتِصادِ والتَّسْهِيلِ والتَّيسيرِ وعدم النَّعسير ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُّ النُّيسْرَ وَلا يُويدُ بِكُم الْعُسْرَ﴾

قالَ الطَّبريُّ: في الحديثِ الرَّدُّ على من منع اسْتِعمالً الحلال من الطُّبيّاتِ مَأْكُلاً وملبساً.

قَالَ القَاضِي عَيَاضٌ: هذا مَّا اخْتَلُفَ فِيهِ السَّلْفُ فَمِنْهُمْ مَنْ ذَهَبَ إلى ما قالَهُ الطَّبريُّ، ومنْهُمْ منْ عَكَسَ.

واسْتَدَلُّ بِقُولِهِ تَعَالَى ﴿ أَذْمَنْتُمْ طَيُّنَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ اللُّنْسَا﴾ [الأحقاف: ٦]

قَالَ: والحَقُّ أَنَّ الآيةَ فِي الْكُفَّارِ.

وقد اخذَ النَّبِيُّ ﷺ بالأمرين، والأولى التُّوسُطُ في الأمَّـور، وعدمُ الإفراطِ في مُلازمةِ الطَّيِّبَاتِ فإنَّهُ يُؤدِّي إلى التَّرفُّةِ والبطُّسِّرَ» ولا يامنُ منَ الوقوع في الشُّبهَاتِ فــإنَّ مــنِ اعْتَــادَ ذَلِـكَ قَــدٌ لا يجِدُهُ احياناً فلا يسْتَطيعُ الصَّبرَ عنْهُ فيقعُ في المحظور كمــا أنَّ معنُّ منعَ منْ تنـاول ذلِـك أحيانـاً قـدْ يُفضـي بــهِ إلى التَّنطُـع، وَهُـوَ التَّكُلُفُ المؤدِّي إلى الخروجِ عنْ السُّنَةِ المنهيُّ عنْهُ.

ويردُّ عليْهِ صريحُ قوله تعالى ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أُخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرُّزْقَ ﴾ [الأعراف: ٣٢]

كما أنَّ الْأَخذُ بِالتَّشديدِ في العبادةِ يُؤدِّي إلى الليل القاطع لأصلِهَا، وملازمةِ الانتِصارِ على الفرائـضِ مثـلاً، وَتَـرَكُ النَّفِيلِ يُفضي إلى البطالـةِ، وعـدم النَّشـاطِ إلى العبـادةِ وخيـارٌ الأمــورِ

وارادَ ﷺ بقولِهِ (فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنْتِي) عَنْ طريقَتِي

(فليسَ منّى) أيْ ليسَ منْ أَهْلِ الحَيْنِفِيَّةِ السَّهْلَةِ بَـلِ الَّـذَي يَتَعَيِّنُ عَلَيْهِ أَنْ يُفطَـرَ ليقـوى على الصَّومِ وينـامَ ليقـوى على القيامَ، وينكِحَ النَّسَاءَ ليعفُ نظرَهُ وفرجَهُ.

وقيل: إنْ أرادَ منْ خالفَ هديّهُ ﷺ، وطريقتَهُ أنْ الّـذي أَنَى بهِ منْ العبادةِ أرجحُ مُمّا كانَ عليْهِ ﷺ فمعنى ليسَ منّي ايْ «ليسَ منْ» أَهْلِ ملّتِي لأنْ اعْتِقادَ ذلِكُ يُؤدِّي إلى الْكُفْر.

#### ٣– تزوَّجوا الودودَ الولودَ

971 - وَعَنْهُ قَالَ: الْكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَأْمُونَا بِالْبَاءَةِ، وَيَغْهَى عَنِ النَّبَتُلِ نَهْباً شَدِيداً، وَيَقُـولُ: تَزَوَّجُوا الْوَلُودَ الْوَدُودَ فَإِنِّي مُكَاثِرٌ بِكُمُ الْأُنْبِيَاءَ يَـوْمَ الْفَيَامَةِ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (١٥٨/٣)، وَصَخَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٤٠٢٨).

وَلَــهُ شَــَاهِدٌ عِـــدُ أَبِسِي دَاوُدر ٢٠٥٠)، وَالنَّــَـــالِيُّ (٦٥/٦)، وَالْـــنِ حِبَّان (٢٠٥١) مِنْ حَدِيثِ مَقَفِلِ بْنِ يَسَارِ

(وعنهُ) أيْ عنْ أنس

(قَالَ (كَانَ النِّيُّ ﷺ يَأْمُرُنَا بِالْبَاءَةِ، وَيَنْهَى عَن التَّبَتُلِ نَهْياً شَدِيداً، وَيَقُولُ: تَزَوَّجُوا الْوَدُودَ الْوَلُودَ فَإِنِّى مُكَاثِرٌ بِكُمُ الأَنْبِيَاءَ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ» رَوَاهُ احمدُ، وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانٌ، وَلَهُ شَاهِدٌ عندَ ابسَى داود، والنسائيُّ، وابنِ حبَّانَ أيضاً من حديثِ معقلِ بن يسارٍ.

التَّبَيُّلُ: الانقطاعُ عن النَّساءِ، وتَرْكُ النَّكَاحِ انقطاعاً إلى عبادةِ

وأصلُ البَتْلِ: القطعُ، ومنْـهُ قيـلَ: لمريـمَ: البَتُـولُ، ولفاطمـةُ عليها السلام البَتُولُ لانقطاعِهِمَا عنْ نساءِ زمانِهِمَا ديناً وفضـلاً ورغبةً في الآخرةِ.

والمرأةُ الولودُ: كثيرةُ الولادةِ، ويعرفُ ذلِكَ في البِكْـرِ محـالِ قرآبَتِهَا، والودودُ: المحبوبةُ بِكثرةِ ما هيَ عليْهِ مـن خصـالِ الحـيرِ، وحسنِ الحلقِ، والتَّحبُّبِ إلى زوجها.

والْكَاثرةُ: المفاخرةُ.

وفِيهِ جوازُهَا فِي الدَّارِ الآخرةِ.

ووجَّهُ ذلِكَ انْ مَنْ أَمْتُهُ أَكْثُرُ فَنُوابُهُ أَكْثُرُ لاَنْ لَهُ مَثَلَ اجَـرِ مَنْ تَبَعَهُ

# ٤ ـ تُنكَحُ المرأةُ لأربع

٩٢٢ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ عَنِ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: ﴿ تُنْكُحُ الْمَرْأَةُ لَأَرْبَعِ: لِمَالِهَا وَلِحَسَبِهَا وَلِجَمَالِهَا وَلِحَسَبِهَا وَلِجَمَالِهَا وَلِلجَمَالِهَا وَلِلجَمَالِهَا وَلِلجَمَالِهَا وَلِلجَمَالِهَا وَلِلجَمَالِهَا وَلِلجَمَالِهَا وَلِلجَمَالِهَا وَلِلجَمَالِهَا

مُتَفَقَ عَلَيْهِ [البحاري(٥٠٩٥)، مسلم(٤٦٦)] صَعَ بَقِيَةِ السَّبَعَةِ السَّبَعَةِ المسَبِعَةِ السَّبِعَةِ السَّ

روعن أبي هُريرة هُ عن النَّبيُّ ﷺ قالَ: تُنكَحُ المرأةُ اي اللَّذي يُرغبُ في نِكَاحِهَا، ويدعو إليْهِ خصالٌ اربعٌ

(المِمَالِهَا وَحَسَبِهَا وَجَمَالِهَا وَلِلْهِينِهَا فَاظْفُرْ بِلَاتِ الدَّيْنِ تَوْبَـتْ يَدَاكَ، مُتَّفَقُ عَلَيْهِ) بِينَ الشَّـيخينِ (معَ بقيَّةِ السَّبعةِ) الَّذيـنَ تقـدُّمَ ذِكْرُهُمْ فِي خُطبةِ الْكِتَابِ

الحديث إخبارٌ أنَّ الَّذي يدعو الرَّجالَ إلى النَّزوَّجِ أحدُ هذهِ الأَربِعِ، وآخرُهَا عندَهُمْ النَّهُمْ إذا وأبدر فالمرَهُمْ اللَّهِ أَنْهُمْ إذا وجدوا ذَاتَ الدَّينِ فلا يعدلوا عنها.

وقد ورد النَّهِيُ عَنْ نِكَاحِ المَراةِ لَغَيْرِ دَيْهَا فَالْحَرَجَ الْبَنْ مَا مَجَدُ (١٨٥٩)، والبَرْارُ(١٩٦٦)، والبَيْهَقِيُ (١٨٠٩)، من حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ عمرٍ و مرفوعاً اللا تَنْكِحُوا النَّسَاءَ لِحُسْنِهِنَ فَلَمَلَّهُ يُطْفِيهِنَ، وَانْكِحُوهُنَ لِلدَّينِ، وَلاَمَةً يُرْدِيهِنَ، وَلاَ كَخُوهُنَ لِلدَّينِ، وَلاَمَةً سَرْدَاءُ خَرْقَاءُ ذَاتُ دِينَ أَفْضَلُ»

ووردَ في صفةِ خيرِ النَّسَاءِ ما أخرجَهُ النَّسَائِيَ(٦٨/٦) عـنْ أَبِي هُريرةَ عَظِيْتُهُ أَنَّهُ قَالَ ﴿قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّـهِ أَيُّ النَّسَاءِ خَيْرٌ؟ قَالَ: الَّتِي تَسُرُّهُ إِنْ نَظَرَ، وَتُطِيعُهُ إِنْ أَمَرَ، وَلا تُخَالِفُهُ فِي نَفْسِهَا وَمَالِهَا بِمَا يَكُرُهُ».

والحسبُ: هُوَ الفعلُ الجميلُ للرَّجلِ وآبائِهِ.

وقلاً فُسْرَ الحسبُ بالمالِ في الحديثِ المُبذِي أخرجَهُ التَّرمذيُ (٣٢٧١)، وحسنَهُ من حديثِ سمرةَ مرفوعاً «الْحَسَبُ الْمَالُ، وَالْكَرَمُ التَّقْوَى».

إِلَّا أَنَّهُ لا يُرادُ بِهِ المالُ في حديثِ البابِ لذِكْرِهِ بجنبِهِ فـالمرادُ

فِيهِ المعنى الأوَّلُ.

ودلُّ الحديثُ على الْ مُصاحبةَ أَهْلِ اللَّيْسِ فِي كُـلُّ شيءِ هيَ الأولى لأنَّ مُصاحبَهُمْ يَسْتَفِيدُ مِنْ أَخلاقِهِمْ، وَيرَكَيِهِمْ، وطرائقِهِمْ، ولا سيَّما الزُّوجةُ فَهِيَ مِنْ يُغْتَبُرُ دِينَهُ لاَنْهَا ضجيعَتُهُ،

وقولُهُ («تَرِبَتْ يَمَاكُ») أي الْتَصفَتْ بالتُرابِ منَ الفقر، وَهَذِو الْكَلَمةُ خارجةٌ خرجَ ما يعْتَادُهُ النَّاسُ في المخاطباتِ لا أَنَّهُ عَلَيْ قصدَ بِهَا الدُّعاءَ.

وأمُّ أولادِهِ، وأمينتُهُ على مالِهِ ومنزلِهِ وعلى نفسها.

# ٥ ـ ما يُدعى للمتزوِّج من المباركةِ

الله عَلَمْ الله الله الله الله عَلَمْ إِذَا رَفَا إِنْسَاناً إِذَا رَفَا إِنْسَاناً إِذَا رَفَا إِنْسَاناً إِذَا تَزَوَّجَ قَالَ: بَارَكَ اللهُ لَك، وَبَارَكَ عَلَيْك، وَجَمَعَ بَيْنَكُمَا فِي خَيْرٍه.

رُوَاهُ أَخْمَدُ(٣٨١/٢)، وَالأَرْبَعَةُ [أبو داود(٢١٣٠)، السساني [«عمل اليوم والليلة» (٢٥٩)]، ابن ماجــه(١٩٠٥)]، وَصَحَّحَهُ التَّرْمِذِيُّ (١٠٩١). وَابْنُ خُرِّيْمَةُ، وَابْنُ جِيَّانَ(٤٠٥٢)

(وعنهُ) أيّ أبي هُريرةَ

رَوْأَنُّ النَّبِيُّ ﷺ كَانَ إِذَا رَفَّا») بالرَّاءِ، وَتَشديدِ الفاءِ فَالفُّ قصورةً

(«إنْسَاناً إذَا تَرَوَّجَ قَالَ بَارَك اللهُ لَك، وَبَارَك عَلَيْك، وَجَمَعَ
 يَشَكُمَنا فِي خَيْرٍ» روَاهُ احمد، والأربعة، وصحّحة التّرمذيّ، وابنُ خُرِية، وأبنُ حبَّان

الرَّفَأَ: الموافقةُ، وحسنُ المعاشرةِ وَهُـوَ مـنْ رَفَأَ الشَّوبَ، وقيلَ: منْ رَفَوْت الرَّجلَ إذا سَكَنَّت ما بِهِ منْ رَوْعِ

فالمرادُ إذا دما ﷺ للمُتَزوَّجِ بالموافقةِ بينَهُ وبينَ أَهْلِيهِ، وحسن العشرةِ بينَهُمَا قالَ ذلِكَ.

وقد أخرجَ بقيُّ بنُ خلدٍ «عَنْ رَجُلِ مِنْ بَنِي تَمِيمِ قَالَ: كَنَّا نَقُولُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ بِالرَّفَاءِ وَالْبَنِينَ فَعَلَّمَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيُّ فَقَالَ نُولُوا... الحديث.

وأخرجَ مُسلمٌ(٧١٥) من حديثِ جابرٍ ﴿ أَنَّهُ عَلَمْ قَالَ لَهُ:

تَزَوُّجْت؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: بَارَكَ اللَّهُ لَك،

وزاد الدَّارميُّ(١٤٦/٢) ﴿وَبَارَكَ عَلَيْكِ ٩.

وفِيهِ أَنْ الدُّعاءَ للمُتَزوَّجِ سُنَّةً.

وامًّا المَّتَزَوَّجُ فِيسَنُّ لَهُ أَنْ يَفْعَلَ، ويدْعُو بَمَا أَفَادَهُ حَلَيْتُ عمرو بنِ شُعيب عن أبيهِ عن جلهِ عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ أَفَالَةً أَحَدُكُم امْرَأَةً أَوْ خَاوِماً أَو دَابَّةً فَلْتَأْخُذُ بِنَاصِيَتِهَا وَلَيْقُلُ اللَّهُمُّ إِنِّي أَسْأَلُك خَيْرَهَا وَخَيْرَ مَا جُبِلَتْ عَلَيْهِ، وَأَعُوذُ بِك مِنْ شَرُهًا، وَشَرٌ مَا جُبَلَتْ عَلَيْهِ.

روَاهُ أبو داود(۲۱۹۰)، والنّسائيُّ [«عمل اليوم والليلة» (۲٤٠)]، وابنُ ماجَهْ(۱۹۱۸).

### ٦\_ ما يُقال في خطية النكاح

978- وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: وَعَلْمَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى النَّسَهُدَ فِي الْحَاجَسةِ إِلَّ الْحَمْدَ للله نَخْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا مَنْ يَهْدِ اللّهُ فَلا مُصْلُ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلا مُصْلُ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلا مُصَلِّ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللّهُ وَالشّهَدُ أَنْ وَرَسُولُهُ، وَيَقْسَرُأُ فَسلاتَ وَالسّهدُ أَنْ وَرَسُولُهُ، وَيَقْسَرُأُ فَسلاتَ آيَاتٍه.

رَوَاهُ أَحْمَدُرُ (۲۹۲/)، وَالأَرْبَعَةُ رَابِو داودَ(۲۱۱۸)، النسائي(۸۹/۲)، ابن ماجد(۲۸۹۲)]، وَحَسَنَةُ النَّرْبِلِينُ (۱۱۰۵)، وَالْحَاكِمُ(۲۸۲/۲۸)-

روعن عبد الله بن مسعود هلي قال اعلَمَنَا رَسُولُ اللهِ التُشَهَّدُ فِي الْحَاجَةِ» زادَ فِيهِ ابسنُ كثيرٍ في الإرشادِه: (في النَّكَاحِ، وغيرِهِا

ردان الحَمْدَ لله تَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغِيْرُهُ وَنَعُودُ بِاللّهِ مِنْ شَرُورِ أَنْفُودُ بِاللّهِ مِنْ شَرُورِ أَنْفُسِنَا مَنْ يُعْذِلِلْ فَلا هَادِيَ لَلهُ، وَمَنْ يُعْذِلِلْ فَلا هَادِيَ لَلهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ. وَيُقَرِّأُ لَلهُ لَاتُحْرَبُهُ اللّهِ اللّهُ وَلَقُورًا لَكُومُ لَكُمُ لَكُومُ لَكُمُ لَكُومُ لَكُومُ لَكُومُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُومُ لَكُمُ لَكُومُ لَكُمُ لَكُومُ لَكُمُ لِكُومُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُلُومُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لِكُومُ لَكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُومُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُومُ لَكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُولُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لِكُولُ لَكُمُ لِكُمُ لَكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُولُولُكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُولُولُكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِلْكُمُ لِلْكُمُ لِلْكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُمُ لِكُولُ لِلْكُولُ لِلْلّٰ لِلْكُولُولُ لِل

والآياتُ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّـذِي خَلَقَكُمْ صِنْ نَفْس وَاحِدَةٍ﴾ إلى ﴿رَقِيبًا﴾ [الساء: ١]

والثَّانيةُ: ﴿ يَا آَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَــَنَّ تُقَاتِـهِ ﴾ \_ إلى آخرهًا [آل عمران: ١٠٢].

والنَّالِنةُ: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَـوْلاً سَدِيداً ﴾ \_ إلى قولِهِ \_ ﴿عَظِيماً ﴾ والأحزاب: ٧، ٧١] كذا في

وفي «الإرشاو» لابنِ كثيرِ عدُّ الآيَاتِ في نفسِ الحديثِ إلاَّ أنهُ جعلَ الأولى ﴿يا أَيْهَا الَّذِينَ آمنُوا اتَّقُوا اللَّـة حَـقٌ تُقَاتِـه﴾... الآية، والثالثة كما هنا.

> وَقُولُهُ (فِي الحَاجَةِ) عامٌّ لِكُلُّ حَاجَةٍ، ومنْهَا النُّكَاحُ. وقلاً صرَّحَ بهِ في روايةٍ كما ذُكَرنَاهُ.

وأخرجَ البيهَقيُّ (١٤٦/٧) أنَّهُ قالَ شُعبةُ: قُلْت الأبي إسحاق هَٰذِهِ فِي خُطْبَةِ النُّكَاحِ وغيرِهَا؟ قالَ: فِي كُلُّ حاجةٍ.

وفِيهِ دَلَالَةً عَلَى سُنَيَّةِ ذَلِكَ فِي النَّكَاحِ وَغَيْرِهِ، ويخطُّبُ بِهَـا العاقدُ بنفسِهِ حالَ العقدِ، وَهِيُّ منَ السُّننِ المُهجورةِ.

وَذَهَبَتِ الظَّاهِرِيَّةُ إِلَى انْهَا واجبةٌ، ووافقَهُمْ من الشَّافعيَّةِ أَبُو ويأتِي في شرح الحديث التاسع ما يدلُّ على عدم الوجوب.

٧- النظر إلى ما يدعو إلى نكاح المخطوبة

٩٢٥ وَعَنْ جَابِر قَالَ: قَالَ رَسُــولُ اللَّـهِ ﷺ: ﴿إِذَا خَطَبَ أَحَدُكُم الْمَرْأَةَ، فَإِن اسْتَطَاعَ أَنْ يَنْظُرَ مِنْهَا إِلَى مَا يَدْعُوهُ إِلَى نِكَاحِهَا فَلْيَفْعَلْ.

رَوَاهُ أَخْمَدُ(٣٣٤/٣)، وَأَبُو فَاوُد(٢٠٨٢)، وَرِجَالُهُ بِقَاتَ، وَصَحَّحَهُ

وَلَهُ قَاهِدٌ عِنْدُ التَّرْمِذِي (١٠٨٧) وَالنَّسَائِيُ (٦٩/٦) عَن الْمُعِيرَةِ \_

بيد (منهمرو – المعمرو – المرد (منهمرو – المرد (منهمرو – المرد و المرد المرد المرد المرد و المعمرو المرد الم

وَلِلْمُسْلِمِ ١٤٧٤) عَنْ أَبِي خَرَيْرَةً وَأَنْ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ لِرَجُلِ تَوَوَّجَ امْرَأَةُ: الطَّرْتَ إِلَيْهَا؟ قَالَ: لا قَالَ: اذْهَبْ فَانْظُرْ إِلَّيْهَاه.

(وعن جابر عليه قال: قال رسولُ اللهِ عِنْ ﴿إِذَا خَطَبَ أَحَدُكُمُ الْمَرَاةَ فَإِنِ اسْتَطَاعَ أَنْ يَنْظُرَ مِنْهَا إِلَى مَا يَدْغُوهُ إِلَى نِكَاحِهَا

فَلْيَفْعَلْ. وَتَمَامُهُ: قَالَ جَابِرٌ: فخطبت جَارِيةً فَكُنْت أَتَخَبُّا لَهَـا حَتَّى رأيت منها ما دعاني إلى نِكَاحِهَا فَتَرَوْجُتهَا)

(رَوَاهُ احْمَدُ، وأبو داود، ورجالُهُ ثقَاتٌ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ، ولَسهُ شَاهِدٌ عندُ النَّرَمَدَيُّ والنَّسَائيُّ عن المغيرةِ) ولفظُهُ أنَّهُ «قَالَ لَهُ.

وَقَدْ خَطَبَ امْرَأَةً: انْظُرْ إِلَيْهَا فَإِنَّهُ أَخْرَى أَنْ يُؤْدَمَ بَيْنَكُمَا،

(وعندَ ابنِ ماجَة، وابنِ حَيَّانَ مَنْ حَدَيثِ مُحَمَّدِ بَنِ مَسَلَّمَةً ولمسلم عن أبي هُريرةَ (وأنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ لِرَجُلِ تَنزَوْجَ اصْرَأَقَهُ) أيْ أرادَ ذلِكَ (وأَنظَرْتَ إلَيْهَا قَالَ لا قَالَ اذْهَبُ فَانْظُرْ إلَيْهَاه)

دلَّتِ الأحاديثُ على أنَّهُ يُندبُ تقديمُ النَّظرِ إلى مـن يُريـدُ نِكَاحَهَا، وَهُوَ قُولُ جَمَاهِيرِ العلماء.

والنَّظرُ إلى الوجْهِ والْكَفِّينِ لآنَّهُ يُسْتَدَلُّ بالوجْهِ على الجمال أو ضدُّه، والْكُفُّين على خُصوبةِ البدن أو عدمِهَا.

وقالَ الأوزاعيُّ: ينظرُ إلى مواضع اللَّحم.

وقال داود: ينظرُ إلى جميع بديهًا.

والحديثُ مُطلقٌ فينظرُ إلى ما يحصلُ لَهُ المقصودُ بالنَّظرِ إليَّهِ، ويدلُ على فَهُم الصَّحابةِ لذلك ما رواهُ عبدُ الرُّزَّاق(١٦٣/١)، وسعيدُ بنُ منصور [«السن» (١٧٣/١)] أنْ عُمرَ كشفَ عنْ ســاق أُمُّ كُلئوم بنْتِ عليٌّ لمَّا بعثَ بِهَا عليٌّ إليْهِ لينظرَهَــا، ولا يُشْتَرطُ رضا المرأة بذلك النَّظرِ بلْ لَهُ أَنْ يَفَعَلَ ذَلِكَ عَلَى غَفَلَتِهَا كَمَا

قَالَ أصحابُ الشَّافعيُّ: ينبغي أنْ يَكُونَ نظرَ إليْهَا قبلَ الخطبةِ حَتَّى إِنْ كَرِهَهَا تَرَكَّهَا مَنْ غَيْرِ إِيدًاء بخلافِهِ بعدَ الخطبةِ.

وإذا لم يُمْكِنْهُ النَّظُرُ إِلَيْهَا اسْتُحبُّ لَهُ أَنْ يبعثُ اصراةً يشقُ بِهَا تَنظُرُ إِلَيْهَا، وَتُخبِرُهُ بِصفَتِهَا فقدْ روى انسٌ «أَنَّهُ ﷺ بَعَثَ أُمُّ سُلَيْم إِلَى امْرَأَةٍ فَقَالَ: انْظُرِي إِلَى عُرْقُوبِهَا، وَشُمِّي مَعَاطِفَهَا».

اخرجت أحسل (٢٣١/٣)، والطُّسيرانيُّ، والحَساكِمُ (١٩٦/٢)، والبيهة في (٨٧/٧).

وفِيهِ كلامٌ.

وفي رواية «شُمّي عوارضَهَا» وَهِيَ الأسنانُ الَّتِي في عــرض الفم وَهِيَ ما بينَ النَّنايا والأضراسِ واحدُهَا عارضٌ.

والمرادُ اخْتِبارُ رائحةِ النُّكُهَّةِ.

وَأَمُّا المُعَاطِفُ فَهِيَ نَاحَيْنَا الْعَنْقِ.

ويثبُتُ مثلُ هذا الحُكْم للمرأةِ فإنَّهَا تنظرُ إلى خاطبهَــا فإنَّـهُ يُعجُّبُهَا مَنْهُ مَا يُعجُّبُهُ مَنْهَا كَذَا قَيلَ؛ وَلَمْ يَرَدُ بَهِ حَدَيثٌ، والأصلُ تحريمُ نظر الأجنبيُّ والأجنبيَّةِ إلاَّ بدليل كالدَّليلِ على جواز نظــر الرَّجل لمن يُريدُ خطبَتُهَا.

### ٨- لا يخطب أحدُكم على خطبةِ أخيه

٩٢٦- وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهمـا قَـالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لا يَخْطُبْ أَحَدُكُمْ عَلَى خِطْبَةٍ أَخِيهِ حَتَّى يَتْرُكَ الْخَاطِبُ قَبْلُهُ، أَو يَأْذُنَ لَهُ٩.

مُتُفَقُ عَلَيْهِ، وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيِّ [البخاري(٢٤٢٥)، مسلم(١٤١٠)

(وعن ابن عُمرَ رضي الله عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ لا يَخْطُبُ أَحَدُكُمْ عَلَى خِطْبُةِ أَخِيهِ اللهِ اللهِ الحَسرِ الحاء

( حَنَّى يَثُرُكُ الْحَاطِبُ قَلَلُهُ أَو يَأْذَنَ لَهُ \* مُنْفَقٌ عَلَيْهِ، واللَّفظُ للبخاريٌ)

النَّهِيُّ أصِلُهُ النَّحريمُ إلاَّ لدليلٍ يصرفُهُ عنْهُ، وادَّعى النَّوويُّ الإجماعَ على أنَّهُ لَهُ.

وقالَ الخطَّابِيُّ: النَّهُيُّ لِلتَّاديبِ، وليسَ لِلتَّحريم.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ مَنْهِيٌّ عَنْهُ سُواءً أُجِيبُ الخَاطِبُ أَمْ لا، وقدَّمنا في البيع أنَّهُ لا يحرمُ إلاَّ بعدَ الإجابةِ، والدَّليلُ حديثُ فاطمـةً بنُتِ قَيْس، وَتَقَدَّمَ، والإجماعُ فَعَاقَمٌ على تحريمـو بعـدَ الإجابـةِ، والإجابةُ منَ المراةِ المُكَلِّفةِ في الْكُفّـهِ، ومنْ وليُّ الصّغيرةِ.

وأمَّا غيرُ الْكُفِّ، فلا يُدُّ منْ إذن الولِّي على القول بــانَّ لَــهُ المنعُ، وَهَذا في الإجابةِ الصَّريحةِ.

وأمَّا إذا كانَتْ غيرَ صريحةٍ فالأصخُ عِدمُ التَّحريم، وَكَذَلِكَ إذا لم محصل ردُّ ولا إجابةً.

ونـصُّ الشَّـافعيُّ الْ سُـكُوتَ البِكْـرِ رضـاً بالخـاطـبو فَهُــوَ إجابةٌ.

وأمَّا العقدُ مع تحريم الخطبةِ فقالَ الجمُّهُورُ: يصحُّ. وقالَ داود: يُفسخُ النَّكَاحُ قيلَ الدُّخول ويعدُّهُ.

وقرلَة (وأَوْ يَأْذُنْ لَهُ») دلُّ على اللهُ بجـوزُ لَـهُ الحطبةُ بعـدَ الإذن، وجوازُهَا للماذون لَهُ بالنُّصُّ، ولغيرهِ بالإلحـــاق لأنَّ إذنَـٰهُ قدْ دلَّ على إضرابهِ فَتَجوزُ خطبَتُهَا لِكُلُّ منْ يُريدُ نِكَاحَهَا.

وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ على قولِهِ (أخِيهِ)، وأنَّهُ أفسادَ التَّحريــمَ علمي خطبةِ المسلم لا على خطبةِ الْكَافر، وَتَقدُّمُ الحَلافُ فِيهِ.

وأمَّا إذا كانَ الخاطبُ فاسقاً فَهَلْ يجوزُ للعفيفِ الحطبةُ عِلى خطيته؟

قَالَ الأميرُ الحسينُ في «الشَّفاء» إنَّهُ يجبورُ الخطبةُ على خطبةِ الفاسق، ونقلَ عن ابنِ القاسم صاحبِ مالِلتُ ورجَّحَهُ ابنُ العربيُّ، وَهُـوَ قريبٌ فيما إذا كَانَتِ المخطوبةُ عَفِيفةٌ فِيكُـونُهُ الفاسقُ غبرَ كُفِّ لَهَا فَتَكُونُ خطبَتُهُ كَمَالًا خطبةٍ. وَلَمْ يَعْتَمْرِ الجمُّهُورُ بِذَلِكَ إِذَا صِدَرَتْ عِنْهَا عَلَامَةُ الْقَبُولَ.

٩ حوازُ أن يكونَ المهرُ سوراً من القرآن

٩٢٧ - وَعَنْ سَهُل بْن سَعْدِ السَّاعِدِيُ الْمُ قَالَ: ﴿جَاءَتِ امْرَأَةً إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَقَسَالَتْ: يُسَا رَسُولَ اللَّهِ جِنْتَ أَهَبُ لَكَ نَفْسِي، فَنَظَرَ إِلَيْهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَصَعْدَ النَّظَرَ فِيهَا وَصَوَّبُهُ، ثُمَّ طَأْطَأَ رَسُولُ اللَّهِ عِلْمُ رَأْسَةً، فَلَمَّا رَأْتِ الْمَرْأَةُ أَنَّهُ لَمْ يَقْفَى فِيهَمَا شَيْنًا جَلَسَتَ، فَقَامَ رَجُلُ مِنْ أَصْحَابِهِ فَقَالَة بَيَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنْ لَمْ تَكُنْ لَـك بِهَا حَاجَةً فَرُورُ مُعَمَّا قَالَ: فَهُمِلَ عِنْدُكُ مِنْ شَيْءً؟ فَقَالَ اللهُ وَالْمُعِيمَا اللهِ رَسُولَ اللَّهِ، لَقَالَ: اذْعَبْ إِلَى أَمْلِكَ، فَانْظُرُ اللَّهِ الْمُعَالِمُ اللَّهِ مُنْيِّنَا؟ فَذَهَبَ أَنُمُ رَجْعَ، فَقَالَ: ٧ وَاللَّوْمُنَا لِأَفْهِمُنَا الْمُعْتَعِيْهِ النَّيْنَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: انْظُرُ، وَلَـوَ عَالَمُهِ الْعَلَىٰ ا حَدِيدٍ، فَذَهَبُ، ثُمُّ رُجَعَ فَقُالَ: لا وَاللَّهِ يُمَّا وَهُولَا اللَّهِ، وَلا خَاتُماً مِنْ حَدِيدٍ، وَلَكُونَ كُلُّنا إِزَّادِي - فَكُونَ

سَهُلُّ: مَا لَهُ رِدَاءٌ غيره - فَلَهَا نِصْفُهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: مَا تَصْنَعُ بِإِزَارِك؟ إِنْ لَبِسَتْهُ لَمْ يَكُنْ عَلَيْهَا مِنْهُ شَيْءٌ، وَإِنْ لَبِسْتَهُ لَمْ يَكُنْ عَلَيْك مِنْهُ شَيْءٌ. مِنْهُ شَيْءٌ، فَإِنْ لَبِسْتَهُ لَمْ يَكُنْ عَلَيْك مِنْهُ شَيْءٌ. فَجَلَسَ الرَّجُلُ، حَتَّى إِذَا طَالَ مَجْلِسُهُ قَامَ، فَرَآهُ رَسُولُ اللّهِ ﷺ مُولِّياً فَأَمَر بِهِ فَدُعِيَ بِهِ، فَلَمَّا جَاءَ قَالَ: مَعِي سُورَةُ كَذَا، قَالَ: مَعِي سُورَةُ كَذَا، وَسُورَةُ كَذَا، وَشُورَةُ كَذَا، عَدْدَهَا فَقَالَ: تَقْرَوُهُنَ عَنْ ظَهْرٍ قَلْبِك؟ وَسُورَةُ كَذَا، عَدْدَهَا فَقَالَ: تَقْرَوُهُنَ عَنْ ظَهْرٍ قَلْبِك؟ قَالَ: مَعِي مُمَا مَعَك مِنَ الْقُرْآنِ؟ قَالَ: مَعْمَا مَعَك مِنَ الْقُرْآنِ؟

مُثِّمَقُ عَلَيْهِ وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ [البخاري(٥١٣٥)، مسلم(١٤٢٥)].

وَقِيْ رِوَايَةِ لَمُ(١٤٢٥) قَالَ: «انْطَلِقْ فَقَــدٌ رُوَّجُنَّكَهَا، فَعَلَّمُهَا مِـنَ الْقُرْآنَةِ.

وَفِي رِوَايَةٍ لِلْبُخَارِيُ[انظر الفتح: ٢١٤/٩] وَأَمْكَنَاكُهَا بِمَا مَعَك مِنَ الْقُرْآنِ» ــ وَالِّهِ لِلْبُخَارِيُ[انظر الفتح: ٢١٤/٩]

وَلَابِي دَاوُد(٢١١٢) عَنْ أَبِي هَرَيْرَةَ هَا اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَى: هَمَا تَخْفَظُ؟ قَالَ: سُورَةَ الْبَقَرَةِ، وَالْتِي تَلِيهَا قَالَ: قُمْ فَعَلْمُهَا عِشْرِينَ آيَةً»

روعنْ سَهْلِ بنِ سعدِ السَّاعديِّ ﴿ قَالَ: جَاءَت امراةً ﴿ قَالَ اللَّهِ اللَّهِ عَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ ال

(﴿ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ جِنْتَ أَهَبُ لَكَ نَفْسِي ﴾ أيْ أمرَ نفسِي لأنَّ الحرُّ لا تُملَكُ رَثَبَتُهُ

(الفَظَرَ الِيهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فَصَعَدَ النَّظَرَ فِيهَا وَصَوْبَهُ) في النَّهَايةِ: ومنْهُ الحديثُ افصعَد في النَّظرَ وصوبَّهُ ايْ نَظرَ اعلايَ والسفلي وَتَامَّلني، وَهُمَو من ادلَّةِ جوازِ النَّظرِ إلى من يُريدُ واجَهَا.

وقال المصنفُ: إنَّهُ تحرَّرَ عندَهُ أنَّهُ 大 كَانَ لا بحرمُ عليْـهِ النَّظرُ إلى المؤمنَاتِ الأجنبيَّاتِ بخلافِ غيرِهِ

( وَلُمَّ طَاطَاً رَأَسَهُ فَلَمَّا رَأَتِ الْمَرَاّةُ أَنْهُ لَمْ يَقْضِ فِيهَا شَيْناً جَلَسَتْ فَقَامَ رَجُلٌ مِنَ الصَّحَامَةِ ») قال المصنفُ: لم اقف على السيه

( الْفَقَالَ يَا رَسُولَ اللهِ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَك بِهَا حَاجَةٌ فَرَوْجْنِيهَا قَالَ: فَهَلْ عِنْدَك مِنْ شَيْءٍ؟ فَقَالَ: لا وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ:

اذْهَبْ إِلَى أَهْلِكَ فَانْظُرْ هَلْ تَجِدُ شَيْناً. فَلَهَبَ ثُمَّ رَجَعَ فَقَالَ لا وَاللّٰهِ مَا وَجَدْتَ شَيْناً فَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ الْظُرْ وَلَوْ خَاتَماً» إِيْ ولوْ نظرْت خَاتَماً (مِينْ حَدِيدٍ فَلَهَبَ ثُمَّ رَجَعَ فَقَالَ: لا وَاللّٰهِ يَنا رَسُولَ اللّٰهِ، وَلا خَاتَماً مِنْ حَدِيدٍ») إيْ موجودٌ فَخَاتَمُ مُبْتَداً حُدْفَ خبرُهُ

(الوَلَكِنْ هَذَا اِزَارِي قَالَ») سَهْلُ بنُ سَعَدٍ السَّرَاوِي (المَا لَـهُ رِدَاءٌ غِيرِه فَلَهَا نِصْفُهُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ مَا تَصَنَّعُ بِإِزَارِكِ اِنْ لَبِسَتُهُ») أَيْ كُلُّهُ

(وَلَمْ يَكُنْ عَلَيْهَا مِنْهُ شَيْءٌ، وَإِنْ لَبِسْنَهُ) ايْ كُلُهُ (وَلَمْ يَكُسنُ عَلَيْك مِنْهُ شَيْءً).

ولعلَّهُ بِهَذَا الجُوابِ بَيْنَ لَهُ أَنْ قَسَمَةَ السَّرَّدَاءِ لا تَنفَعُهُ، ولا تَنفعُ المرأةَ

(﴿ فَجَلَسَ الرَّجُلُ حَتَّى إِذَا طَالَ مَجْلِسُهُ قَامَ فَرَآهُ رَسُولُ اللَّهِ

مَتِي سُورَةً كَذَا وَسُورَةُ كَذَا عَدُدَهَا فَقَالَ: مَاذَا مَعَك مِنَ الْفُرْآنِ قَالَ:

مَتِي سُورَةً كَذَا وَسُورَةُ كَذَا عَدُدَهَا فَقَالَ: تَقْرَوُهُنَّ عَنْ ظَهْرٍ قَلْبِك؟

قَالَ نَعَمْ قَالَ اذْهَبْ فَقَدْ مَلَكَتْكُهَا بِمَا مَعَك مِن الْقُرْآنِ، مُتَّفقٌ
عليْهِ، واللَّفظُ لمسلمٍ. وفي روايةٍ قالَ ﴿ الْطَلِقُ فَقَدْ زَوْجُنَكُهَا فَعَلْمَهَا مِن الْفُرْآنِ، وفي روايةٍ للبخاريُ ﴿ أَمْكُنَاكُهَا بِمَا مَعَك مِن الْفُرْآنِ، ولا يو لا يوالله اللهِ ﷺ (﴿ مَا تَخفَظُ ولا يَهِ ولا يَعْلَمُهَا عِشْرِينَ آيَةُ ﴾ قَالَ سُؤَمَ فَعَلَمُهَا عِشْرِينَ آيَةُ ﴾

دلَّ الحديثُ على مسائلَ عديدةٍ.

وقدْ تَتَبُّعَهَا ابنُ التِّينِ.

وقال: هذو إحدى وعشرون فائدةً بـوَّبَ البخـاريُ على كُثرها.

قلُّت: ولنأت بانفسِهَا وأوضحِهَا

(الأولى) جوازُ عرضِ المراةِ نفسَها على رجل من أهلِ الصَّلاح، وجوازُ النظرِ من الرَّجلِ، وإنْ لَمْ يَكُنْ خَاطَباً لإرادةِ التَّرْوَّجِ يُرِيدُ أَنَّهُ لِيسَ جوازُ النَظرِ خاصاً للخاطب بل يجوزُ لمن تخطبهُ المراةُ فالمَنْ نظرَهُ تَلَكُمُ اللّها دليلٌ أنَّهُ أرادَ رواجَهَا بعدَ عرضها عليهِ نفسَهَا، وكَانَّهُ لَمْ تُعجبُهُ فاضربَ عنها

(والثَّانِيةُ) ولايةُ الإمام على المرأةِ الَّتِي لا قريبَ لَهَـا إذا

اذنَتْ إلاَّ أنَّ في بعضِ الفاظِ الحديثِ أنْهَا فَوْضَتْ أَمَرَهُمَا النِّهِ، وذلِكَ تَوْكِيلٌ، وأنَّهُ يعقدُ للمرأةِ منْ غيرِ سُؤالِ عــنْ وليِّهَـا هـلْ هُوَ مُوجودٌ أو لا حاضرٌ أو لا، ولا سُؤالِهَا هلْ هيّ في عصمــةِ رجل أو عدمِهِ.

قالَ الخطَّابيُّ:

وإلى هذا ذَهَبَ جماعةً حملاً على ظَاهِرِ الحالِ. وعندُ الْهَادويَّةِ أَنَّهَا تحلفُ الغريبةُ اخْتِياطاً

(الْعَالِثَةُ) أَنَّ الْهَبَةَ لا تَثْبُتُ إِلاَّ بِالقَبُول

(الرَّابِعَةُ) أَنَّهُ لا بُدُ من الصَّداق في النَّكَاحِ، وأَنَّهُ يَصِحُ انْ يَكُونَ شَيِناً يَسِراً فإنْ قولَهُ "وَلَوْ خَاتَماً مِنْ حَدِيدِهِ مُبالغةً في تقليلِهِ فيصِحُ بِكُلُّ ما تراضى عليْهِ الزَّوجانِ أو مَسنْ إليْهِ ولايةُ العقدِ عَا فِيهِ منفعةً وضابطُهُ انْ كُلُّ مَا يَصَلَّحُ أَنْ يَكُونَ قيمةً وَمِناطُهُ أَنْ كُلُّ مَا يَصَلَّحُ أَنْ يَكُونَ قيمةً وَمِنا لَشَيء يَصِحُ أَنْ يَكُونَ مَهْراً.

ونقلَ القاضي عياضٌ الإجماعَ على أنَّهُ لا يصــحُ أَنْ يَكُونَ مُمَا لا قيمةَ لَهُ، ولا يحلُّ بهِ النَّكَاحُ.

وقالَ ابنُ حزم: يصحُ بِكُلِّ ما يُسمَّى شيئاً، ولــو حبَّـةُ مــنْ شعير لقولِهِ ﷺ «هَلْ تَجدُ شَيْئاً».

واجب بان قولَهُ ﷺ «وَلَوْ خَاتَماً مِــنْ حَدِيدٍ، مُبالغةً في التَّقليل ولَهُ قيمةً.

وبان قولة في الحديث «مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُم الْبَاءَة، وَمَــنْ لَـمْ يَسْتَطِعْ دَلُ على انَّهُ شيءٌ لا يَسْتَطيعُهُ كُلُّ واحدٍ، وحبَّهُ الشَّعيرِ مُسْتَطاعةٌ لِكُلُّ أحدٍ، وَكَذلِكَ قوله تعالىٰ ﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طُولاً﴾ والساء: ٢٥].

وقوله تعالى ﴿أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ﴾ والساء: ٢٤] دالٌ على اعْتِبَارِ المَالِيَّةِ فِي الصَّدَاقِ حَتَّى قَالَ بَعْضُهُمْ أَقَلُهُ خَسَوْنَ، وقيلَ: أربعونَ، وقيلَ: أربعونَ، وقيلَ:

وإنْ كانَتْ هذهِ التَّقاديرُ لا دليلَ على اغْتِبارِهَا بخصوصِهَا، والحقُّ اللهُ يصحُ بِما يَكُونُ لَهُ قيمةً، وإنْ تحقَّرَتْ، والأحاديثُ، والآياتُ يُحْتَمُلُ أَنْهَا خرجَتْ غرجَ الغالب، وأنَّهُ لا يقعُ الرُّضا مُنا منَ الزُّوجةِ إلاَّ بِكَونِهِ مالاً لَهُ صُورةً، ولا يُطيقُ كُلُّ أحدٍ تحصيلة

(الحامسة) أنَّهُ ينبغسي ذِكْرُ الصَّداقِ فِي العقدِ لأنَّهُ أَقطعُ للنَّرَاعِ، وانفعُ للمرأةِ فلوْ عُقدَ بغسيرِ ذِكْرِ صداق صححُ العقدُ، ووجبَ لَهَا مَهُرُّ المثل بالدُّحول، وأنَّهُ يُستَحبُ تعجيلُ الْهُورِ

(السّادسة) أنّه بجورُ الحلف، وإنْ لَمْ يَكُنْ عليْهِ البعينُ، وأنّهُ يجورُ الحلفُ على ما يظنّهُ لأنّهُ يَنْ قال لَـهُ بعد بمينهِ «اذْهَبُ إلى أَهْلِكُ فَاللّهُ لائهُ يَنْ اللّهُ بعد بمينهِ «اذْهَبُ إلى أَهْلِكُ فَاللّهُ مَنْ اللّهُ يَنّهُ كَانَتْ على ظنّعهِ، ولوْ كَانَتْ لا تَكُونُ إلاَ على العلمِ لَمْ يَكُنْ للأمرِ بلَهَابِهِ إلى أَهْلِهِ فائدةً

(السَّابِعة) أنَّهُ لا يجوزُ للرَّجلِ أنْ يُخرِجَ منْ مَلْكِهِ مَا لا بُدُّ لَهُ مَنْهُ كَالَّذِي يَسْتُرُ عَرَرَتَهُ أو يَسَدُّ خَلْتَهُ مَسَنَ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ لاَنَّهُ يَهِ عَلْلَ مَنْهُ عَنْ قَسَمةِ ثُوبِهِ بقولِهِ "إنْ لَبَسْتِه لَمْ يَكُسُنُ عَلَيْك مَنْهُ شَيْءًا

(الثَّامنةُ) الحُنِبَارُ مُدَّعي الإعسارِ فإنَّهُ ﷺ لَمْ يُصَدَّفُهُ فِي أَوْلَ دعرَاهُ الإعسارَ حَتَّى ظَهَرَ لَهُ قرائنُ صدقِهِ، وَهُوَ دليلُ علسى أَثَّهُ لا يُسمعُ اليمينُ منْ مُدَّعي الإعسارِ حَتَّى تظْهَرَ قرائنُ إعسارِهِ

(النَّاسعةُ) أَنَّهَا لا تجبُ الحَطبةُ للعقدِ لاَنَّهَا لَمْ تُذْكَّرُ فِي شيء منْ طُرِقِ الحديثِ، وَتَقَدَّمَ أَنْ الظَّاهِريَّةَ تقولُ بوجوبِهَا، وَهَذَا يُودُّ قَولَهُمْ.

وانَّهُ يَصِعُّ الْ يَكُونَ الصَّدَاقُ مَنفعةً كَالتَّمَلِيمِ فَإِنَّهُ مَنْعَفَّةً. ويقاسُ عليْهِ غيرُّهُ، ويدلُّ عليْهِ قصّةُ مُوسى معَ شُعيبٍ.

وقدْ ذَهَب إلى جوازِ كرنِهِ منفعةُ الْهَادويَّةُ، وخالفَتِ الحنفيَّةُ، وَتُكَلَّفُوا لِتَـَاوِيلِ الحديثِ، وادْعوا أَنَّ النَّزُوَّجَ بغيرِ مَهْدٍ مَـنَّ خواصُهِ ﷺ، وَهُوَ خلافُ الأصلِ

(العاشرةُ) قولُهُ "بِمَا مَعَك مِـنَ الْقُرْآنِ، يُخْمَـلُ كُمَا قَالُمُهُ القاضي عياضٌ وجَهَينِ

اظْهَرُهُمَا: أَنْ يُعلَمَهَا مَا مَعَهُ مِن القرآنِ أَو قدراً مُعيَّناً مَنْهُ، وَيَكُونَ ذَلِكَ صَدَاقاً، ويؤيِّدُهُ قولُهُ في بعضٍ طُرقِهِ الصَّحِيحةِ «فَعَلَمْهَا مِنَ الْقُرِّآنَ».

وفي بعضها تعيينُ عشرِ من الآيات.

ويختَملُ الله الباءَ لِلتَّعليـلِ، وأنَّـهُ زَوَّجَـهُ بِهَـا بغـيرِ صَــدَاقَهِ إكراماً لَهُ لِكَونِهِ حافظاً لبعضٍ منَ القرآنِ.

ويؤيّدُ هذا الاختمال قصّةُ أُمْ سُليم مع أبي سُليم، وذليك أنه خطبها فقالت، والله ما مثلُك يُردُ، ولَكِنَك كافر، وانا مُسلمة، ولا يحلُ لي أنْ أَتَروَجَك فإنْ تُسلم فذليك مَهْرُك، ولا أسالُك غيرَهُ فاسلم فَكَانَ ذلِكَ مَهْرَهَا أخرجَهُ النَّسانيّ (بابُ السَّرويج وصحَّحَهُ عن أبن عبّاس، وتَرجم لَهُ النَّسانيّ (بابُ السَّرويج على الإسلام) وتَرجم على حديث سَهل هذا بقوليه (بابُ التَّرويج على سُورةِ البقرةِ)، وَهَذا ترجيحٌ منه للاختمال الشّاني، والاختمال الأول أظهرُ كما قالة القاضي لبُوت رواية الفعلمها من القرآن»

(الحمادية عشرة) أنَّ النَّكَاحَ ينعقدُ بلفظِ التَّملِيكِ، وَهُــوَ مَذْهَبُ الْهَادويَّةِ والحنفيَّةِ، ولا يخفى أنَّهَا قد اختَلفَت الألفاظُ في الحديثِ فرويَ بالتَّملِيكِ وبالتَّزويج وبالإمْكَان

قَالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: هذهِ لفظةٌ واحدةٌ في قصَّةٍ واحدةٍ اخْتَلَفَتْ معَ اتَّحادِ عُرحِ الحديثِ، والظّاهِرُ أنْ الواقعَ مسن النَّبيُ للخطّ واحدٌ فالمرجعُ في هذا إلى التّرجيح.

وقد نُقلَ عن الدَّارِقطنيُ أنَّ الصَّوابَ روايةُ مسنْ روى "قدْ رَوَّجْنُكَهَا"، وانْهُمْ أكْثرُ واحفظُ.

وأطالَ المصنّفُ في الفُتْحِ(٢١٤/٩) الْكَلامَ على هذهِ النَّلائــةِ الأَلفاظِ ثُمَّ قالَ: فروايةُ النَّزويجِ والإنْكَاحِ أرجحُ.

وامًّا قولُ ابنِ التَّينِ: إِنَّهُ اجْتَمَعَ أَهْلُ الحديثِ على الْ الصَّحِيحَ رَوايةُ "رَوَّجُتُكَهَا"، وأنَّ روايةَ "مَلَّكُتُكَهَا" وَهِمَ فِيهِ فقدْ قالَ المصنَّفُ: إنَّ ذلِكَ مُبالغةٌ منْهُ.

وقالَ البغويّ: الّذي يظهّرُ أنَّهُ كانَ بلفظِ التَّزويجِ على وفقِ قولِ الخاطبِ "زوَجيهَا" إذْ هُوَ الغالبُ في لفظِ العقـودِ إذْ قلّماً يختَلُفُ فِيهِ لفظُ المُتعاقدينِ.

وقد ذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ، والحنفيَّةُ، والمشْهُورُ عن المَالِكِيَّةِ إلى جوازِ العقدِ بكُلُّ لفظ يُفيدُ معنَاهُ إذا قُرنَ بهِ الصَّداقُ أو قُصدَ بهِ النَّكَاحُ كالتَّملِيكِ، ونحوهِ ولا يصححُ بلفظ العاريَّةِ والإجارةِ والوصيَّة.

### ١٠ - إعلان النكاح

٩٢٨ - وَعَنْ عَامِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزُّبَـيْرِ عَـنْ أَبِيهِ رضي اللَّهِ عنهم أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَـالَ: «أَعْلِنُوا النَّكَاحَ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٤/٥) وَصَحْعَهُ الْحَاكِمُ (١٨٣/٢).

وفي الساب عن عائشة «أعْلِنُوا النّكَاحَ وَاصْرِبُوا عَلَيْهِ بِالْغِرِبَالِ» أي الدُّفُ أخرجَهُ التَّرمذيُّ ((١٠٨٩) بلفظ: فواضربوا عليه بالدوفة.

وفي رُوَاتِهِ عيسى بنُ ميمون ضعيفٌ كما قالَهُ التَّرمذيُ. وأخرجَهُ ابنُ ماجَهْ(١٨٩٥) والبَيْهَقيُّ(٢٩٠/٧).

وفي إسنادِهِ خالدُ بنُ إياسٍ مُنْكُرُ الحديثِ كما قالَه أحمدُ. وأخرجَ التّرمذيُّ (١٠٨٩) أيضاً من حديثِ عائشةَ.

وقال: حسنَ غريبُ "أَعْلِنُوا هَـذَا النَّكَـاحَ وَاجْعَلُـوهُ فِي الْمَسَاجِدِ وَاضْرِبُوا عَلَيْهِ بِالدُّفُوفِ وَلْيُولِمْ أَحَدُكُمْ وَلَوْ بِشَاةٍ فَإِذَا خَطَبَ إِللَّهُوفِ وَلْيُولِمْ أَحَدُكُمْ وَلَوْ بِشَاةٍ فَإِذَا خَطَبَ بِالسَّوَادِ فَلْيُعْلِمْهَا لا يَغُرُّهَا»

دلَّت الأحماديثُ على الأمرِ بإعلانِ النَّكَاحِ، والإعملانُ خلافُ الإسرارِ، وعلى الأمرِ بضربِ الغربالِ وفسَّرَهُ باللَّفَ، والأحاديثُ فِيهِ واسعةٌ، وإنْ كانَ في كُلِّ منْهَا مقالٌ إلاَّ أَنْهَا يَعْضِدُ بعضُهَا بعضاً.

ويدلُّ على شرعيَّةِ ضربِ الدُّفُّ لأنَّهُ أَبلغُ في الإعلانِ مــنْ عدمِهِ.

وظَاهِرُ الأمرِ الوجوبُ، ولعلَّهُ لا قاتلَ بِهِ فَيَكُــونُ مَسَـنوناً، ولَكِنْ بشرطِ أَنْ لا يصحبَهُ مُحرَّمٌ منَ التَّغنَّي بصوّت رخيمٍ من امرأةِ أجنبيَّةِ بشعرٍ فِيهِ مدحُ القدودِ والحدودِ بل يُنظرُ الأسلوبُ العربيُّ الذي كانَ في عصرِهِ ﷺ فَهُوَ المأمورُ بِهِ.

وامًّا ما أحدثَهُ النَّاسُ منْ بعدِ ذلِكَ فَهُــوَ غيرُ المـأمورِ بِـهِ، ولا كلامَ في أنَّهُ في هذِهِ الأعصارِ يتْتَرَنُ بمحرَّمَات كثيرةٍ فيحـرمُ لذلِك لا لنفسيه.

### ١١ ـ لا نكاحَ إلاَّ بوليّ

وَعَنْ أَبِي بُرْدَةَ بْنِ أَبِي مُوسَى عَنْ أَبِيهِ رَضِي اللَّهِ تَعَالَى عَنْهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّه

قالَ ابنُ كثير: قدْ اخرجَهُ أبو داود والتُرمذيُّ وابسُ ماجَهُ، وغيرُهُمْ منْ حديثِ إسرائيلَ، وأبو عوانةً، وشريكُ القاضي، وقيسُ بنُ الرئيعِ، ويونسُ بنُ أبي إسلحاق، وزُهَيرُ بنُ مُعاويةً كُلُهُمْ عنْ أبي إسحاق كذلِكَ قالَ التَّرمذيُّ.

وروَاهُ شُعبةُ والنُّورِيُّ عنْ أَبنِ إسحاقَ مُرسلاً قالَ: والأوَّلُ عندي أصحُّ هَكَذا صحَّحَهُ عبدُ الرَّحمنِ بسُّ مَهْديُّ فيما حَكَاهُ ابنُ خُرِيمةً عنْ ابن المُثنَى عنْهُ.

وقالَ عليُّ بنُ المدينيُّ: حديثُ إسرائيلُ في النَّكَاحِ صحيحٌ، وَكَذَا صحَّحَةُ البَّهْقيُّ، وعَبرُ واحدٍ منَ الحَقَّاظِ

قالَ: وروَاهُ أبو يعلى الموصليُّ في مُسندهِ(٢٣/٤) عـنْ جـابرٍ مرفوعاً

قَالَ الحَافظُ الصِّياءُ بإسنادِ رجالُهُ كُلُّهُمْ ثَقَاتٌ

قُلْت: ويأْتِي (برقم (٩٣٠)] حديثُ أبي هُريرةَ "لا تُزَوَّجُ الْمَرْأَةُ الْمَرْأَةَ، وَلا تُسزَوِّجُ الْمَرْأَةُ نَفْسَهَا" وحديثُ عائشةَ (هو الحديث الآمي) "إِنَّ النُكَاحَ مِنْ غَيْر وَلِيٍّ بَاطِلْ"

قَالَ الحَاكِمُ: وقدْ صحَّتِ الرَّوايةُ فِيهِ عنْ أَزُواجِ النَّبِيُّ لَلْكُلُّ عائشةَ، وأمُّ سلمةَ، وزينبَ بنْت جحش قالَ: وفي البابِ عنْ عليًّ، وابنِ عبَّاسٍ ثُمَّ سردَ ثلاثينَ صحابيًّا.

والحديثُ دلَّ على أنَّهُ لا يصحُّ النَّكَاحُ إلاَّ بسولُ لأنَّ الأصلَّ في النَّفي نفيُ الصُّحَّةِ لا نفي الْكَمَال، والولُّيُّ هُــوَ الأقربُ إلى المراةِ منْ عصبَتِهَا دُونَ ذوي أرحامِها.

> واختلف العلماءُ في اشْتِراطِ الوليُّ في النَّكَاحِ فالجمهُورُ على اشْتِراطِهِ، وأنَّهُ لا تُزوَّجُ المراةُ نفسَهَا،

وحُكِيَ عن ابن المنذر أنَّهُ لا يُعرفُ عن أحدٍ من الصَّخابةِ خلافُ ذلِكَ وعليهِ دلَّت الأحاديثُ.

وقالَ مالِكُ: يُشتَرطُ في حقُّ الشَّريفةِ لا الوضيعةِ فَلَهَا أَنْ تُروِّجَ نفسَهَا.

وَذَهَبَتِ الحِنفِيَّةُ إِلَى أَنَّهُ لا يُشْتَرطُ مُطلقاً مُخْتَجُينَ بالقياسِ على البيعِ فإنَّهَا تشْتَقلُ ببيع سلعَتِهَا، وَهُوَ قياسٌ فاســـدُ الاغتِبـارِ إذْ هُوَ قياسٌ معَ نصْ، ويأتِي الْكَلامُ في ذلِكَ مســتوفي في شــرحِ حديثِ ابي هُريرةَ «لا تُزَوِّجُ الْمَرْأَةُ» ــ الحديثَ

وقالَت الظَّاهِرِيَّةُ يُعْتَبِرُ الولِيُّ فِي حقِّ البِكْـرِ لحديثِ االثَّيْبُ أَوْلَى بِنَفْسِهَا» وسيأْتِي [سياتي بوقم (٩٢٠)] أنَّ المرادَ منْـهُ اغْتِبَارُ رضَاهَا جمعاً بينَهُ وبينَ إحاديثِ اغْتِبَارِ الولِيُّ.

وقال أبو ثورٍ: للمراةِ أَنْ تُنْكِحَ نَفَسَـهَا بِإِذِنِ وَلِيُهَـا لِمُفُهُومِ الحديثِ الآتِي.

### ١٢ ــ بطلان النكاح بغير إذن الوليِّ

٩٣٠ وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: قَالَ ارَسُولُ اللَّهِ

﴿ وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: قَالَ ارْسُولُ اللَّهِ

﴿ وَلِيُّهَا امْرَأَةٍ نَكَحَتْ بِغَيْرِ إِذْنِ وَلِيُّهَا فَنِكَاحُهَا

بَاطِلٌ، فَإِنْ دَخُلَ بِهَا فَلَهَا الْمَهْرُ بِمَا اسْتَحَلَّ مِنْ فَرْجِهَا، فَإِنْ اسْتَحَلَّ مِنْ لا وَلِيُّ

أَعْرَجَهُ الأَرْبَعَةُ إلا النسائي [أبو داود(٢٠٨٣)، السرّمذي (١٩٠٢)، ابس ماجسه (١٩٠٧)]، وَصَحَّحَتْهُ أَبُسُو عَوَانَسَةً،، وَالْبَسُ حِبِّسَانُ (٤٠٧٥)، وَالْحَاكِمُ (٢٠٨٣).

قالَ ابنُ كثيرٍ: وصحَّحَهُ يجيى بنُ معينٍ، وغيرُهُ من الحفَّاظِ قالَ أبو ثورٍ: فقولُهُ (بِغَيْرٍ إذْنِ وَلِيُّهَا) يُفْهَمُ منْـهُ أَنْـهُ إذا أذنَّ لَهَا جازَ أنْ تعقدُ لنفسِهَا.

واجيبَ بأنَّهُ مفْهُـرمُ لا يقـوى على مُعارضــةِ المنطــوَقُ باشتِراطِهِ.

واعلمُ أَنَّ الحَنفَيَّةَ طَعَنُوا فِي هَذَا الحَدَيْثِ بِأَنَّهُ رَوَّاهُ سُنَّلَيْمَانُ بنُ مُوسى عن الزُّهْرِيُّ، وسئلَ الزُّهْرِيُّ عَنْهُ فَلمْ يَعْرَفْهُ ﴿ وَالَّـٰذِي روى هذا القدح هُوَ إسماعيلُ ابنُ عُليَّةَ القاضي عن ابنِ جُريسجِ الرَّاوي عنْ سُليمانَ أنَّهُ سالَ الزُّهْرِيُّ عنْهُ أيْ عن الحديثِ فلمُ يعرفهُ.

وأجب عنه بانَّهُ لا يلزمُ من نسيانِ الزُّهْــرِيُ لَـهُ أَنْ يَكُـونَ سُليمانُ بنُ مُوسى وَهمَ عليْهِ لا سيِّما وَقدْ أثنى الزُّهْـرِيُّ على سُليمانَ بن مُوسى.

وقد طال كلامُ العلماء على هذا الحديث، واستوفّاهُ البيهة يُ في السُّن الْكُبرى(١٠٥/٠).

ُ وَقَلَمْ عَاصَدَتُهُ اَحَادِيثُ اعْتِبَـارِ النولِيُّ، وغيرُهَـا مُمَّـا يَـأْتِي فِي شرح حديثِ أبي هُريرةَ.

وفي الحديث دليلٌ على اعْتِبــارِ إذنِ الــوليُّ في النُكَــاحِ وهــو بعقدِهِ لَهَا أو عقدِ وَكِيلِهِ.

وظَاهِرُهُ أَنَّ المرأةَ تستَحقُ المَهْرَ بالدُّخول، وإِنْ كانَ النُّكَـاحُ باطلاً لقولِهِ (وَفَإِنْ دَخَلَ بِهَا فَلَهَا الْمَهْرُ بِمَا اسْتَحَلَّ مِنْ فَرْجِهَاه).

وفِيهِ دليلُ على أنَّهُ إذا اخْتَلُ رُكُنَّ منْ أَرْكَانِ النَّكَاحِ فَهُـوَ باطلٌ معَ العلمِ والجَهْلِ، وأنَّ النَّكَاحَ يُسـمَّى بـاطَلاً وصحيحـاً، ولا واسطة.

وقدُ أَنْبَتَ الواسطةَ الْهَادويَّةُ، وجعلُوهَا العقدَ الفاسدَ

قال: وَهُوَ مَا خَالَفَ مَذْهُبَ الزَّوجِينِ أَو أَحَدِهِمَا جَـاهِلِينِ، وَلَمْ تَكُن المَخَالَفَةُ فِي أَمْرٍ مُجمعٍ عَلَيْهِ، وَتَرَتَّبَ عَلَيْهِ احْكَامُ مُبَيِّنَةٌ فِي الفروع.

والضَّميرُ في قولِهِ (وَأَبِنِ اشْتَجَرُوا)) عائدٌ إلى الأولياءِ الـدَّالُ عليْهِمْ ذِكْرُ الولِيُّ والسِّياقُ.

والمرادُ بالاشْتِجارِ منعُ الأولياءِ منَ العقدِ عليْهَا، وَهَــذا هُــوَ العضلُ، وبِهِ تنتُقلُ الولايةُ إلى السُّلطانِ إنْ عضلَ الأقربُ.

وقيلَ: بلْ تَنْتَقَلُ إلى الأبعدِ، وانْتِقالُهَا إلى السُّلطانِ مبنيَّ على منع الأقربِ الأبعدَ، وَهُوَ مُحْتَملٌ.

ودلٌ على أنَّ السَّلطانَ وليُّ منْ لا وليُّ لَهَا لعدمِهِ أو لمنعِـهِ، ومثلُهُمَا غيبةُ الوليُّ.

ويؤيَّدُ حديثَ البابِ مــا أخرجَـهُ الطَّـبرانيُّ [«المعجم الكبير،

(١٤٢/١١)] من حديث ابن عباس مرفوعاً «لا يَكَـاخ إلاَّ بِوَلِي، وَالسَّلْطَانُ وَلِيُّ مَنْ لا وَلِيَّ لَهُ»، وَإِنْ كَانَ فِيهِ الحَجْاجُ بنُ ارطاة فقدْ اخرجَهُ سُفيانُ في جامعِــه، ومــنْ طريقِـهِ الطَّـبرانيُّ في الأوسطِ(٢١ه) بإسنادٍ حسنٍ عن ابنِ عباسٍ بلفظِ «لا يَكَـاحَ إلاً بِوَلِيٌّ مُرْشِدٍ أو سُلْطَانِه

ثُمَّ المرادُ بالسَّلطانِ مَـنَ إلَيْهِ الأَمرُ جَـائراً كَـانَ أَو عـادلاً لعمومِ الأحاديثِ القاضيةِ بالأمرِ لطاعةِ السَّلطانِ جائراً أو عادلاً، وقيل: بلِ المرادُ بِـهِ العـادلُ التُتولَـي لمصـالحِ العبـادِ لا سـلاطينُ الجورِ فإنَّهُمْ ليسوا بأهلِ لذلِك.

#### ١٣ ـ الأيُّمُ تستأمر والبكر تستأذُنُ

٩٣١ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه أَنْ رَسُولَ اللّهِ ﷺ قَالَ: ﴿لا تُنْكَحُ الأَيْسَمُ حَتَّى تُسْتَأْذَنَ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ، وَكَيْفَ إِذْنُهَا؟ قَالَ: أَنْ تَسْكُتَ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٣٦٥)، مسلم(١٤١٩)].

(وعن أبي هُريرةَ هَيْ قَالَ: قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ لا تُنكَحُ) مُغيَّرُ الصَّيْغةِ بجزوماً، ومرفوعاً، ومثلُهُ الَّـذي بعـدَّهُ (الآيَّمُ) الَّتِي فارقَتْ زوجَهَا بطلاقٍ أو مؤت

(خُنى تُسْتَامَر) من الاسْتِثمارِ طلبِ الاَمرِ (اَوْلا تُنكَخ الْبِكُرْ حَنَّى تُسْتَافَنَ قَالُوا يَا رَسُولَ اللّهِ وَكَيْفَ إِذْنَهَــا؟ قَـالَ: أَنْ تَسْكُت، مُنْفَقَ عليهِ

فِيهِ أَنَّهُ لا بُدَّ من طلب الأمرِ من النَّيْب، وأمرِهَا فلا يُعقــدُ عليهَا حَتَّى يطلبَ الولِّي الأمرَ منْهَا بالإذن بالعقدِ.

والمرادُ منْ ذلِكَ اعْتِبارُ رضَاهَا، وَهُوَ معنى أَحَقَّيْتِهَا بننسِـهَا منْ وليَّهَا في الأحاديثِ.

وقولُهُ (وَالْبِكُرُ) أَرَادَ بِهَا البِكُرُ البَالغَةَ، وعَبْرَ هُنَا بِالاسْتِئذَان، وعَبْرَ هُنَا بِالاسْتِئذَان، وعَبْرَ فِي النَّيْبِ بِالاسْتِئمَارِ إِشَارةً إِلَى الفرق بِينَهُمَا، وأَنَّهُ مُسَاكَدُ مُشاورةُ النَّيْب، ويُمْتَاجُ الولِيُ إِلَى صريحِ القولِ بِالإِذْنِ مِنْهَا فِي العقدِ عَلَيْهَا والإِذْنُ مِنَ البَكْرِ دَائرٌ بِينَ القولِ والسُّكُوتِ بخدافِ الأمر فإنَّهُ صَريحٌ فِي القول، وإنَّما اكْتُفي مَنْهَا بالسُّكُوتِ لاَنَّهَا الْأَنْفِي مَنْهَا بالسُّكُوتِ لاَنَّهَا

قد تستُحي من التُصريح.

وقد ورد في رواية «أَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ الْبُحْرَ تَسْتَحِى قَالَ: رضَاهَا صُمَاتُهَا».

أخرجَهُ الشَّيخان [البخاري(١٣٧٥)، مسلم(١٤٢٠)].

ولَكِنْ قالَ ابنُ المنذر: يُسْتَحبُ أَنْ يُعلِّمَ أَنْ سُكُوتُهَا رضاً.

وقالَ سُنفيانُ: يُقالُ لَهَا ثلاثاً: إنْ رَضِيَتِ فاسْكُتِي، وإنْ كَرَهْتِ فانطقي فامًّا إذا لمْ تنطق، ولَكِنَّهَا بَكَتْ عندَ ذلِكَ فقيلَ لا يَكُونُ سُكُونَهَا رَضاً مَمْ ذلِكَ.

وقيل: لا أثرَ لَبُكَائِهَا في المنع إلاَّ أنْ يقُتَرنَ بصياحٍ ونحوهِ.

وقيل: يُعْتَبِرُ الدَّمعُ هَلْ هُوَ حَارٌ فَهُوَ يَدَلُّ عَلَى المُنعِ أَوْ بَارَدُّ فَهُرَّ يَدَلُ عَلَى الرَّضا.

والأولى أنْ يُرجعَ إلى القرائن فإنَّهَا لا تخفى.

والحديث عامَّ للأولياء منَ الأب وغيرِهِ في أنَّ لا بُدُ منْ إِذْنِ البِكْرِ البَالغةِ، وإليْهِ ذَهَبَ الْهَادويَّةُ والحَنفيَّةُ وآخسرونَ عسلاً بعمومِ الحديثِ هُنا، وبالخاصِّ الَّذي أخرجَهُ مُسلمَّ(١٤٢١) بلفظِ «وَالْبِكُرُ يَسْتَأْفِنُهَا أَبُوهَا»، ويأْتِي ذِكْرُ الخلافِ في ذلِكَ، واسْتِيفاءُ الْكَلَامِ عليْهِ في شرح الحديثِ السابع عشر.

٩٣٢ - وَعَن أَبِنِ عَبَّاسٍ أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «الثَّبُ أَحَقُ بِنَفْسِهَا مِنْ وَلِيَّهَا وَالْبِكُرُ تُسْتَأْمَرُ وَإِذْنُهَا سُكُهُ تُفَا».

رَوَاهُ مُسِلِمٌ (١٤٢١).

وَفِي لَفْظِ وَلَيْسَ لِلْوَلِيِّ مَعَ النَّيْبِ أَمْرٌ، وَالْيَتِيمَةُ تُسْتَأْمَرُهُ.

رَوَاهُ أَبْسِو دَاوُد(٢١٠٠) وَالْسَسَائِيُّ (٨٥/٩)، وَصَحَّحَسَهُ الْسِينُ عِيْان (٤٠٨٩)،

روعن أبنِ عبَّاسٍ رضي الله عنهما أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «النَّيْبُ أَحَقُّ بِنَفْسِهَا مِنْ وَلِيَّهَا وَالْبِكُرُ تُسْتَأْمَرُ، وَإِذْنَهَا سُسُكُوتُهَا. روَاهُ مُسْلُمٌ. وفي لفظٍ) أي من رواية ابنِ عبَّاسِ

( لَيُسَ لِلْوَلِيِّ مَعَ النَّيبِ أَمْرٌ، وَالْتِيمَةُ تُسْتَأْمَرُ، رَوَاهُ أَبُو داود والنَّسانيُّ، وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ، تقدَّمَ الْكَلامُ على أَنَّ المرادَ باحقَيْةِ النُّيُبِ بنفسِهَا اغْتِبارُ رضَاهَا كما تقدَّمَ على اسْتِتمارِ البِكْرِ.

وقولُهُ («لَيْسَ لِلْوَلِيِّ مَعَ الْكِيبِ أَمْرٌ») أيْ إِنَّ أَمْ تَـرَضَ اللَّـا سلف من الدَّلِيل على اعْتِبار رضاها، وعلى أنَّ العقدَ إلى الوليُّ.

وامًّا قولُهُ (وَالْتِيمَةُ تُسْتَأْمَرُ) فالتِيمةُ في الشَّع: الصُغيرةُ التِي لا أَبَ لَهَا، وَهُوَ دليلٌ للنَّاصِرِ والشَّافعيُّ في اللَّهُ لا يُزوَّجُ الصُغيرةَ إلاَّ الآبُ لاَنَّة عَلَيْ قالَ مُسْتَامِرُ التِيمةُ، ولا اسْتِثمارَ السَّيْمارَ التَيمةُ، ولا اسْتِثمارَ المُغيرةِ،

وذَهَبَ الحِنفَيَّةُ إِلَى أَنَّهُ يَجِوزُ أَنْ يُزَوِّجَهَا الأُولِياءُ مُسْتَدلَينَ بظاهرِ قوله تعالى ﴿وَإِنْ خِفْتُمْ أَنْ لا تَشْطُوا فِي الْيَامَى﴾ الآية والساء: ٣] وما ذُكِر في سسبب نُزولهَا والبحاري(٢٠١٥) مسلم(٢٠١٨)) في أنَّهُ يَكُونُ في حجرِ الوليُّ يَتِيمةٌ لِيسَ لَهُ رَغبةٌ في نِكَاجِهَا، وإنَّما يرغبُ في مالِهَا فَيَتَزَوْجُهَا لَذَلِكَ فَنَهُوا، وليسَ بصريح في أنَّهُ يَنْكِحَهَا صغيرةً لاختِمالِ أنهُ يمنعُهَا الأزواجَ حَتَّى تبلغَ نُمُ يَتَزوْجَهَا،

قالوا: ولَهَا بعدَ البلوغِ الحيَّارُ قياسِهُ على الأمةِ فَإِنْهَا تُخيَّرُ إذا أُعْتِقَتْ وَهِيَ مُزوَّجةً، والجامعُ حُدوثُ ملْكِ التَّصرُّف.

ولا يخفى ضعفُ هذا القول، وسا يَتَفَرَّعُ منْهُ سَنْ جَوَازِ الفَسَخِ وضعفُ القياسِ، ولِهَذَا قَالَ أَبُو يُوسَفَ: لا خَيَارَ لَهَا مِعَ قولِهِ بجوازِ تزويجِ غيرِ الأب لَهَا كَأْنَهُ لَمْ يَقَـلُ بالخيارِ لضَمَّفُ القياس فالأرجعُ لما ذَهَبَ إليْهِ الشَّافعيُّ.

# ٤ ١ ـ لا تزوِّجُ المرأة المرأةَ أو نفسَها

٩٣٣ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿لا تُزَوِّجُ الْمَرْأَةُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَلَّمْ(١٨٨٢)، والدارقطني(٢٢٧/٣) وَرِجَالُهُ ثِقَاتٌ.

فِيهِ دليلٌ على أنَّ المراةَ ليسَ لَهَا ولايةٌ فِي الإنْكَاحِ لنَفْسِهَا، ولا لغيرِهَا فلا عبرةَ لَهَا فِي النَّكَاحِ إيجاباً، ولا قبولاً فسلا تُمْزوُجُ نفسَهَا بَإِذِنِ الولِيُّ، ولا غيرِهِ، ولا تُروَجُ غيرَهَا بولايسةٍ ولا بوكالةٍ، ولا تقبلُ النَّكَاحَ بولايةٍ ولا وَكَالةٍ، وَهُوَ قولُ الجِمْهُورِ.

وَدَهَبَ أَبُو حَنِيْفَةً إِلَى تَرْوِيجِ العَاقِلَةِ البَّالْغَةِ نَفْسَهَا وَابِنَّهَا الصَّغَيرِةَ، وَتَتَوَكَّلُ عن الغير لَكِنْ لَوْ وضعَتْ نَفْسَهُا عِنْدَ غَيْرٍ

كُف، فلأوليائِهَا الاغْتِراضُ.

وقالَ مالِكَ: تُزوِّجُ الدُّنيَّةُ نفسَهَا دُونَ الشُّريفةِ كما تقدُّمَ.

واسْتَدلُ الجَمْهُورُ بالحديثِ، وبقولِهِ تعالى ﴿فَلا تَغْضُلُوهُـنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ﴾ [القرة: ٣٣٧]

قَالَ الشَّافعيُّ: هي أصرحُ آيةٍ في اعْتِبارِ الوليُّ، وإلاَّ لما كسانَ لعضلِهِ معنَّى.

وسببُ نُزولِهَا في معقلِ بنِ يسار زَوَّجَ أُخْتُهُ فطلَقَهَا زَوجُهَا طلقةً رجعيَّةً، وَتَرَكَهَا حَتَّى انقضَتْ عَدَّتُهَا ورامَ رجَعَتَهَا فحلفَ أَنْ لا يُزوِّجَهَا قالَ: فنيهِ نزلَتْ هذِهِ الآيةُ رَوَاهُ البخاريُّ(١٣٠٥)

رَادَ أَبُو دَاوَد(۲۰۸۷):

فَكَفِّرْتُ عنْ يميني والْكَحْتَهَا إيَّاهُ.

فلوْ كانَ لَهَا تزويَجُ نفسِهَا لَمْ يُعَاتِبْ أَخَاهَا على الامْتِنـاعِ، ولَكَانَ نُزولُ الآيةِ لبيان أَنْهَا تُزوِّجُ نفسَهَا.

وبسبب نُزول الآية يُعرفُ ضعفُ قول الرَّازِيُّ: إِنَّ الضَّميرَ للأَزواج، وضعفُ قول صاحب نِهَايةِ الجُنَّهُ لِـ(۲۲/۳): أنَّهُ لِلسَّ فِي الآيةَ إِلاَّ نَهْيَهُمْ عن العضل، ولا يُفْهَمُ منْهُ اشْتِراطُ إِذَنِهِمْ فِي صحَّةِ العقد لا حقيقةً، ولا مجازاً بل قددُ يُفْهَمُ منْهُ ضدةً هذا، وَهُوَ الذَّ الأُولِياءَ لِيسَ لَهُمْ سبيلٌ على منْ يلونَهُم اهـ

ويقالُ عليه: قدْ فَهِمَ السَّلْفُ شرطَ إذَنِهِمْ فِي عصرِهِ تَنَظَّمُ وَبِادَرَ مِنْ نَزَلَتْ فِيهِ إِلَى التَّكْفيرِ عَنْ يمينِهِ والْعقب، ولو كانَ لا سبيلَ للأولياءِ لأبانَ اللَّهُ تعالى غايةَ البيانِ بسل كرَّرَ تعالى كونَ الأمرِ إلى الأولياءِ في عدَّةِ آبات، ولمْ يأتِ حرف واحدُ أَنْ للمراةِ النَّكَاحُ نَفْسَهَا.

ودلَّت أيضاً على أنَّ نسبةَ النَّكَاحِ إليْهِـنَّ فِي الآياتِ مشلُ ﴿حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ ﴿ البقرة: ٣٣٠] مُرادُّ بِهِ الإنْكَاحُ بعقـدِ الوليُّ إذْ لُوْ فَهُمَ ﷺ اللَّهِ النَّكِحُ نفسَهَا لأمرَهَا بعـدَ نُـزولِ الآيـةِ بذلِك، ولأبانَ لأخِيهَا أنَّهُ لا ولايةً لَهُ، ولمْ يُبحُ لَهُ الحنتَ فَي بمينِهِ والتَّكُفُهُمَ.

ويدلُ لاشْتِراطِ الولِيُ ما اخرجَهُ البخاريُ(٥١٢٧)، وأبو داود(٢٧٧٢) من حديثِ عُروةَ «عَنْ عَائِشَةَ أَنْهَا أَخْبَرَتُهُ أَنُ النّكَاحَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ كَانَ عَلَى أَرْبَعَةِ أَنْحَاءٍ مِنْهَا نِكَاحُ النَّاسِ

الْيُومَ، يَخْطُبُ الرَّجُلُ إِلَى الرَّجُــلِ وَلِيُتَـهُ أَو ابْنَتَـهُ فَيُصْدِقُهَـا ثُـمُّ يُنْكِحُهَا ثُمُّ قَالَتْ فِي آخِرِو: فَلَمَّا بُعِثَ مُحَمَّدٌ بِالْحَقِّ هَدَمَ نِكَــاحَ الْجَاهِلِيَّةِ كُلُّهُ إِلاَّ نِكَاحَ النَّاسِ الْبُومَ»

فَهَذا دالَّ أَنَّهُ ﷺ قرَّرَ ذَلِكَ النَّكَاحَ المُغْتَبَرَ فِيهِ الولِيُّ، وزادَهُ تأكيداً بما قد سمعت من الأحاديث، ويدلُّ لَــهُ نِكَاحُـهُ ﷺ لأمُّ سلمةَ وَاحْدره/٢٩٥)، الساني(٨١/٦).

وقولُهَا: إِنَّهُ لِيسَ أَحَدُّ مِنْ أُولِيائِهَا حَاضِراً، وَلَمْ يَقَالُ لَمُنْظُمُ الْبَكِحِي أَنْتِ نَفْسَكُ مِعَ أَنَّهُ مَقَامُ البيانِ، ويدلُّ قوله تعالى ﴿وَلا الْتَكِحُوا الْمُشْرِكِينَ ﴾ [القرة: ٢٧١] فإنَّهُ خطابُ للأوليا، بأن لا يُنكِحوا المسلمَاتِ المشرِكِينَ، ولوْ فُرضَ أَنَّهُ يجوزُ لَهَا إِنْكَاحُ نَفْسِهَا لما كَانَتِ الآيةُ دَالَّةً على تحريم ذليك عليهن لأن القائل بنفيها لما كانت الآيةُ دالَّةً على تحريم وليُهَا أيضاً فيلزمُ أَنْ الآية لم تفي بالدَّلالةِ على تحريم إِنْكَاحِ المشرِكِينَ للمسلمَاتِ لاَنَّهَا إِنْما دلتُ على نَهْي دلتُ على نَهْي الأولياء عن إِنْكَاحِ المشرِكِينَ للمسلمَاتِ لاَنَهَا إِنْما المسلمَاتِ النَّهَا إِنْما المُسْرِكِينَ لا على نَهْي المسلمَاتِ أَنْ على نَهْي

وقد عُلمَ تحريمُ يَكَاحِ المشرِكِينَ المسلمَاتِ فَالأَمْرُ للأُولِياءِ واللهِ عَلَى اللهُ لَيْسَ للمرأةِ ولايةً فِي النَّكَاحِ.

ولقدْ تَكَلَّمَ صاحبُ نِهَايةِ الجُنَّهِدِ على الآيةِ بِكَلامِ فِي غايـةِ السُّقوطِ فقالَ: الآيةُ مُتَردُدةٌ بِينَ أَنْ تَكُـونَ خطابـاً للأوليـاءِ أو لأولي الأمرِ

ثُمَّ قَـالَ: فَإِنْ قِيلَ: هُـوَ عَـامٌ، والعَـامُ يشـملُ أُولِي الأمرِ والأولِياءَ

قُلنا: هذا الخطابُ إنَّما هُوَ خطابٌ بالمنع، والمنعُ بالشَّرعِ فيسْتَوي فِيهِ الأولياءُ وغيرُهُمْ، وَكُونُ الوليُّ ماموراً بالمنع بالشَّرعِ لا يُوجبُ لَهُ ولايةً خاصَةً بالإذن.

ولوْ قُلنا: إِنَّهُ خطابٌ للأولياءِ يُوجبُ اشْتِراطَ إِذَبِهِمْ فِي النَّكَاحِ لَكَانَ مُجملًا لا يصح بِهِ عملٌ لأنَّهُ ليسَ فِيهِ ذِكْرُ أَصنافِ الأولياءِ، ولا مرَاتِبِهِمْ، والبيانُ لا يجوزُ تاخيرُهُ عنْ وقْتِ الحاجةِ ا هـ.

والجوابُ أنَّ الأظْهَرَ أنَّ الآيةَ خطابٌ لِكَافَةِ المؤمنينَ الْمُكَلَّفِينَ الْذِينَ خُوطبوا بصدرِهَا أعني قولَهُ ﴿وَلا تَنْكِحُسوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ﴾

والمرادُ لا يُنْكِحُهُ نَ مِنْ إليهِ الإنْكَاحُ، وَهُم الأولياءُ أو خطابٌ للأولياءُ أو خطابٌ للأولياء، ومنهُ م الأمراءُ عندَ فقلهِ م أو عضلِهم لما عرفت من قولِهِ «فإن اشتجروا فالسُّلطانُ وليُّ منْ لا وليَّ لَهَا» [تقدم برقم (٩٢٧)] فبطلَ قولُهُ إنَّهُ مُتَردُدٌ بينَ خطابِ الأولياءِ، وأولي الأمر.

وقولُهُ: قُلنا هذا الخطابُ إِنَّما هُوَ خطابٌ بالمنعِ بالشَّرعِ (قلنا) نعمُ

قُولُهُ: والمنعُ بالشُّرع يسْتَوي فِيهِ الأولياءُ، وغيرُهُمْ

(قلنا) هذا كلامٌ في غايةِ السُّقوطِ فإنَّ المنعَ بالنَّسرِعِ هُنا للأولياءِ الَّذِينَ يَتُولُونَ العقدَ إمَّا جوازاً كما تقولُهُ الحنفيَّةُ أو شرطاً كما يقولُهُ غيرُهُمْ فالأجنيُ بمعزل عن المنع لأنهُ لا ولايسةَ للهُ على بنَاتِ زيدٍ مثلاً فصا معنى نَهْيَهِ عنْ شيء ليس من تَكْلِيهِ فَهَذا تَكْليف يخصُ الأولياءَ فَهُو كمنعِ الغنيُ مَنَ السُّوال، ومنع النساء عن التَّبرُجِ فالتَّكاليفُ الشَّرعيَّةُ منها ما يخصُ الذُكُورَ، ومنها ما يخصُ بعضاً من الفُويقين أو فرداً منهما، ومنها ما يعمُ الفريقين أو فرداً منهما، ومنها ما يعمُ الفريقين.

وإنَّ أَرَادَ أَنَّهُ يجبُ على الأجنبيِّ الإنكَسَارُ على من يُنزوُّجُ مُسلمةً بمشركٍ فخروجٌ من البحث.

وقولُهُ: ولوْ قُلنا إِنَّهُ خطابٌ للأولياءِ لَكَانَ مُجملاً لا يصـــخُ بهِ عملٌ.

جوابُهُ: أنَّهُ ليسَ بمجملٍ إذ الأولياءُ معروفونَ في زمــانِ مــنْ أُترِلَتْ عليْهِم الآيةُ.

وقد كانَ معروفاً عندَهُم ألا ترى إلى قول عائشةَ: يخطبُ الرَّجلُ إلى الرَّجلِ وليَّنَّهُ فإنَّهُ دالَّ على أنَّ الأولياءَ معروفونَ.

وَكَذَلِكَ قُولُ أُمُّ سَلَمَةً لَـهُ ﷺ "لِيسَ أَحَدُّ مِنْ أُولِيائي حاضراً"، وإنّما ذَكَرنا هذا لأنّـهُ نقـلَ الشّارحُ رحمه اللّـه كـلامَ النّهَاية، وَهُوَ طويلٌ، وجنحَ إلى رأي الحنفيّة، واسْتَقَواهُ الشّارحُ، ولمْ يقرَ في نظري ما قالَهُ فاحببت أنْ أنبّـة على بعضِ ما فيهِ ولولا محبّةُ الاختِصارِ لنقلته بطولِه، وأبنت ما فيهِ.

ومنَ الأدلَـةِ على اغتِبـارِ الـوليُّ قولُـهُ ﷺ «الثَّيبُ أَحَـقُ بِنَفْسِهَا مِنْ وَلِيْهَا» وتفدم برقم(٩٢٩)] فإنَّهُ اثْبَـتَ حَقَّاً للـوليُّ كمـا

يُفيدُهُ لفظُ «أحقُ»، وأحقَيْتُهُ هي الولايةُ، وأحقَيْتُهَا رضَاهَا فإنَّهُ لا يصحُ عقدُهُ بِهَا إلاَّ بعدَهُ فحقُهَا بنفسِهَا آكدُ من حقّه لِتَوقِّفُ حقّهِ على إذْبَهَا.

#### ١٥ - النهى عن الشغار

98٤ - وَعَنْ نَافِعِ عَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما قَالَ: (أَنَهَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَنِ الشُّغَارِ اللّه عَن الشُّغَارِ اللّهُ عَلَى أَنْ يُزَوِّجَهُ الآخَرُ وَالشّغَارُ أَنْ يُزَوِّجَهُ الرَّجُلُ ابْنَتَهُ عَلَى أَنْ يُزَوِّجَهُ الآخَرُ ابْنَتَهُ، وَلَيْسَ بَيْنَهُمَا صَدَاقٌ .

مُتَفَلَّ عَلَيْهِ [البخاري(١١٢ه)، مسلم(١٤١٥)].

وَالْفُقَا [البخاريُ(٢٩٦٠)، مسلم(١٤١٥)] مِنْ وَجْهِ آخَرَ عَلَى أَنْ تُفْسِرُ الشَّغَارِ مِنْ كَالِمِ نَافِعِ

(وعن نافع عن ابنِ عُمرَ قالَ: ﴿ نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الشُّغَارِ ﴾) فسرَّرُهُ بقولِهِ (أَنْ يُزوِّجَ الرَّجلُ ابْنَتُهُ على أَنْ يُزوِّجَهُ الآخرُ ابْنَهُ، ولِيسَ بينَهُمَا صداق. مُتَّفقٌ عليْهِ)

قَالَ الشَّافِعِيُّ: لا أُدري التَّفْسِيرَ عن النِّيِّ ﷺ أو عن ابنِ عُمرَ أو عنْ نافعٍ أو عنْ مالِكٍ. حَكَاهُ عنْهُ البَيْهَقَيُّ فِي المعرفةِ (٥/٣٣٨).

وقال الخطيبُ: إنَّهُ ليسَ مـنْ كـلامِ النَّبِيِّ ﷺ، وإنَّمـا هُـوَ قولُ مالِكِ وُصلَ بالمَنْ المرفوعِ.

وقد بين ذلك ابنُ مَهدي، والقعني، ويدلُ أَنَّهُ مَنْ كَلامِ مالِكِ أَنَّهُ أَخرِجَهُ الدَّارِقطِنيُ [كما في الفتح، (١٦٢/٩)] من طريت خالد بن مخلد عين مالِكِ قال: سمعت أنَّ الشَّغارَ أنْ يُبرُوجَ الرَّجلُ إِلَخْ.

وأمَّا البخـاريُّ فصـرَّحَ في كِتَـابِ الحيـلِ(١٩٦٠) أنَّ تفسـيرَّ الشُّغارِ منْ قولِ نافع

قَالَ القرطبيُّ: تفسيرُ الشَّغَارِ بِمَا ذُكِرَ صَحْيحٌ مُوافقٌ لَمَا ذَكَرُهُ أَهْلُ اللَّغَةِ فإنْ كانَ مرفوعاً فَهُـوَ المقصودُ، وإنْ كانَ مَنْ قـولِ الصَّحابيُّ فمقبولٌ أيضاً لأنَّهُ أعلمُ بالمقالِ، وأفقهُ بالحالِ الص

وإذْ قدْ ثَبْتُ النَّهْيُ عَنْهُ فقد اخْتَلَفَ النَّفَهَاءُ هَلْ هُوَ بِاطْلُّ أو غيرُ باطلِ فَلْهَبَتِ الْهَادويَّةُ والشَّسافعيُّ ومالِكٌ إِلَى أَنَّهُ بِـاطَلُّ لَلنَّهْـيِ عَنْهُ، وَهُوَ يَقْتَضي البطلانَ، وللفقهَــاءِ خــلافٌ في علَّـةِ النَّهْـيِ لا نُطولُ لَهِ فَكُلُهَا أُقُوالُ تَحْمِينَةٌ.

ويظْهَرُ مَنْ قَولِهِ فِي الحديثِ (اللَّا صَدَاقَ بَيْنَهُمَاء) أَنَّهُ عَلَّمَةُ النَّهْيِ.

وَذَهَبَتِ الحِنفَيَّةُ، وطائفةٌ إلى أَنَّ النَّكَاحَ صحيحٌ، ويلغــو مـا ذُكِرَ فِيهِ عملاً بعمومِ قوله تعالى ﴿فَانْكِحُوا مَا طَّـابَ لَكُـمُ مِـن النَّسَاء﴾ [النساء؛ ٣]

ويجابُ بأنَّهُ خصَّهُ النَّهْيُ.

## ١٦ - حكم الإكراه على الزواج

9٣٥- وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه عنهما «أَنَّ جَارِيَةٌ بِكُواً أَتَتِ النَّبِيُ ﷺ فَذُكَرَتْ: أَنَّ أَبَاهَا زَوَّجَهَا وَهِي كَارِهَةٌ، فَخَيْرَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ.

َ رَوَاهُ أَحْمَدُ( ٢٧٣/١) وَأَبُو ذَاوُد(٢٠٩٦)، وَابْنُ مَاجَفْره ١٨٧٥)، وَأَجِيلُ بِالإرْسَالِ.

وأجيبَ عنهُ بائهُ روَاهُ أَيُّوبُ بسنُ سُويدٍ عن الشَّوريُّ عنْ أَيُّوبَ مِن الشَّوريُّ عنْ زيسدِ أَيُّوبَ موصولاً، وَكَذَلِكَ روَاهُ معمرُ بنُ سُليمانَ الرَّقِيُّ عنْ زيسدِ بنِ حبَّانَ عنْ أَيُّوبَ موصولاً.

وإذا اخْتَلَفَ في وصلِ الحديثِ، وإرسالِهِ فالحُكُمُ لمنَ وصلَهُ قالَ المصنَفُ: الطَّعنُ في الحَديثِ لا معنى لَهُ لأنَّ لَـهُ طُرِقاً يُقرِّي بعضُهَا بعضاً ا هـ.

وقدْ تقدَّمَ [برقم (٩٧٧)] حديثُ أبي هُريْرةَ المُتَّفِينُ عليْمُو، وفِيهِ: "وَلا تُنْكَحُ الْبِكْرُ حَتَّى تُسْتَأَذْنَ».

وَهَذَا الحديثُ أَفَادَ مَا أَفَادُهُ فَدَلُّ عَلَى تَجْرِيمٍ إِجْبَارٍ الأَبِ لاَبَتِهِ البِكْرِ عَلَى النَّكَاحِ، وغيرِهِ منَ الأولياءِ بالأولى.

والى عدم جواز إجبار الأب ذَهَبَت الْهَادريَّةُ، والحنفيَّةُ لما 
ذُكِرَ، ولحديثِ مُسلمِ(١٤٢١) "وَالْبِكُرُ يَسْتَأْذِنُهَا أَبُوهَا"، وإنْ قالَ 
البَيْهَقيُّ: زيادةُ الأبِ في الحديثِ غيرُ محفوظةٍ فقدْ ردَّهُ المصنَّفُ 
بأنّها زيادةُ عدل يعني فيعملُ بها.

وَذَهَبَ آحَدُ واسحاقُ والشَّافعيُّ إلى أَنَّ للأبِ إجبارَ ابَنِتِهِ البَّدِ البَلغةِ على النَّكَاحِ عملاً بمفْهُومِ «الثَّيْبُ أَحَقُ بِنَفْسِهَا» كما تقدَّمَ [برقم (٩٢٣)] فإنَّهُ دَلُ أَنَّ البِكْرَ بخلافها، وأنَّ الحولُ أحتُ بِهَا، ويردُ بأنَّهُ مفْهُومٌ لا يُقاومُ المنطوق، وبأنَّهُ لـو أُخذَ بعمومِهِ لَزَمَ في حقُ غيرِ الأبِ منَ الأولياءِ، وأنْ لا يُخصَلُ الأبُ بجوازِ الإجبار.

وقال البيهقي في تقوية كالام الشافعي: إنَّ حديث ابسنِ عبَّاسِ هذا محمولٌ على أنَّهُ زوَّجَهَا منْ غيرِ كُفَءٍ.

قَالَ المَصنَّفُ: جوابُ البِيْهَقيِّ هُوَ المُعْتَمدُ لَأَنَّهَا واقعتُ عين فلا ينبُتُ الحُكُمُ بِهَا تعميماً

(قَلْت) كلامُ هذينِ الإمامينِ مُحامـــاةٌ عــنْ كــلامِ السَّــافعيُّ ومذْهَبِهِمْ، وإلاَّ فَتَاويلُ البَيْهَةيُ لا دليلَ عليهِ فلوْ كانَ كمـــا قــالَ لذَكَرَنْهُ المراةُ بلْ قالَتْ: إِنَّهُ رَوْجَهَا، وَهِيَ كارِهَةٌ فالعلَّــةُ كرَاهَتُهَــا فعليها عُلَقَ التَّخيــيرُ لاَنَّهَــا المذْكُـورةُ فَكَأَنَّـهُ قــالَ تَلَا إذا كُنّـت كارِهَةُ فانْتِ بالحيارِ.

وقولُ المصنّف ﴿إِنَّهَا واقعةُ عـينِ، كـلامٌ غـيرُ صحيح بـلْ حُكُمٌ عامَّ لعموم علَّتِهِ فاينما وُجدَتِ الْكَرَاهَةُ ثَبْتَ الحُكُمُ.

وقد أخرج النسائي (٨٦/٦) «عَنْ عَائِشَةَ أَنْ فَتَاةً دَخَلَتْ عَلَيْهَا فَقَالُتَ ذَخَلَتْ عَلَيْهَا فَقَالُتَ: إِنْ أَبِي زَوْجَنِي مِن ابْنِ أَخِيهِ يَرْفَعُ بِي خَسِيسَتَهُ، وَأَنَا كَارِهَةً قَالَتْ: إِلَّى الْجِلِيسِي حَتَّى يَاأَتِي رَسُولُ اللَّهِ تَلَيُّ فَجَاءً رَسُولُ اللَّهِ تَلَيُّ فَجَاءً رَسُولُ اللَّهِ تَلَيْقًا فَلَاعَاهُ فَجَمَلَ الأَمْرَ رَسُولُ اللَّهِ تَلَيْهَا فَلَاعَاهُ فَجَمَلَ الأَمْرَ إِلَيْهَا فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ: قَسَدْ أَجَزْتُ مَا صَنَعَ أَبِي، وَلَكِنْ أَرْدُت أَنْ أَعْلِمَ النَّمَاءَ أَنْ لَيْسَ لِلاَبَاءِ مِنَ الأَمْرِ شَيْءً اللَّهِ عَلَيْهِ النَّمَاءَ أَنْ لَيْسَ لِلاَبَاءِ مِنَ الأَمْرِ شَيْءً اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللل

والظَّاهِرُ أَنْهَا بِكُرَّ، ولعلَّهَا البِكُرُ الَّتِي فِي حديثِ اسِنِ عبَّاسِ وقد زَوْجَهَا أَبُوهَا كُفتاً ابنَ اخيدِ، وإِنْ كَانَتْ ثَيْباً فقدْ صرَّحَتْ أَنَّهُ لِيسَ مُرادِهَا إِلاَّ إعلامَ النِّسَاءِ أَنَّهُ لِيسَنَ للآباءِ مَنَ الأمرِ شيءٌ، ولفظُ النِّساءِ عامَّ للثَّيْبِ والبِكْرِ وقدْ قالَتْ هذا عندُهُ ﷺ فاقرَّمًا عليهِ.

والمرادُ بَنفي الأمرِ عن الآباء: التَّزويجُ للْكَرَاهَةِ لأنَّ السَّياقَ في ذلِكَ فلا يُقالُ: هُوَ عَامٌ لِكُلُّ شَيءٍ.

#### ١٧ ــ من زوَّجها وليَّان

٩٣٦- وَعَن الْحَسَنِ عَنْ سَمْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه عَن النّبِيِّ ﷺ فَالَ: «أَيْمَا امْرَأَةٍ زَوْجَهَا وَلِيّان فَهِيَ لِلأَوْل مِنْهُمًا».

رَوَاهُ أَخْمَدُ(٥/٨) وَالْأَرْبَعَةُ [أبو داود(٢٠٨٨)، النسالي(٣١٤/٧)، أبن ماجه(٢١٩١)] وَحَسَّنَهُ التَّرْمِيْدِيُّلُ(٢١٩١).

رُوعَن الحَسنِ هُوَ أَبُو سَعِيدٍ الحَسنُ بنُ أَبِسِي الحَسنِ مُولَى زيدٍ بنِ ثَابِتٍ وُلدٌ لَسَتَيْنِ بَقَيَّنَا مَنْ خلافةٍ عُمَرَ بالمدينةِ، وقدمَ البصرةُ بعد مَقْتُلُ عُثمانَ.

وقيلَ: إِنَّهُ لَقِيَ عَلَيًّا بِالمدينةِ. وأمَّا بالبصرةِ فلمْ تَصَحُّ رُؤيَتُسهُ

وَكَانَ إِمَامَ وَقْتِهِ عَلَماً وَزُهْداً وورعاً مَسَاتَ في رجبُ سنةً عشر ومانةٍ

رَعَنْ سَمِرةً عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ «أَيْمَا امْرَأَةٍ زَوْجَهَا وَلِيُّانِ فَهِــيَ لِلأَوَّلُ مِنْهُمَا». رَوَاهُ احمدُ والأربعةُ، وحسنتُهُ التَّرَمَديُّ)

تقدُّمَ ذِكْرُ الخلاف من سماع الحسنِ عن سمرةً.

وروَاهُ الشَّافعيُّ («تربيب المسند» (۲۹)] وأحمدُ(۸/ه) والنَّسـائيُّ منْ طريقِ قَتَادةَ عن الحسنِ عنْ عُقِبةَ بسنِ عـامرٍ قـالَ السَّرمذيُّ: الحسنُ عنْ سمرةَ في هذا أصحُّ

قَالَ ابنُ المدينيِّ: لم يسمع الحسنُ من عُقبةَ شيئًا.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ المرأةَ إذا عقدَ لَهَا وليَّـان لرجلـين، وَكَانَ العقدُ مُتَرَبَّبًا أَنَّهَا للأوَّلِ منْهُمَا سواءٌ دخلَ بِهَا الثَّانِي أو لاَ

أمَّا إذا دخلَ بِهَا عالمًا فإجماعٌ أنَّهُ رَنَّى، وأنَّهَا للأوَّالِ.

وَكَذَلِكَ إِنْ دَخَلَ بِهَا جَاهِلاً إِلاَّ أَنَّهُ لا حَدُّ عَلَيْهِ لَلْجَهْلِ فإنْ وقعَ العقدان في وقْتِ واحدِ بطلا.

وَكَذَا إِذَا عُلَمَ ثُمُّ الْتَبَسَ فَإِنَّهُمَا يَبِطلان إِلاَّ أَنَّهَا إِذَا أَقَرَّتِ الرَّوجِينِ برضَاهَا فَإِنَّ ذَلِكَ يُقرَّرُ العقدَ الزُّوجِينِ برضَاهَا فَإِنَّ ذَلِكَ يُقرَّرُ العقدَ الَّذِي أَقرَّتُ بسبقِهِ إِذَ الحَقِّ عَلَيْهَا فَإِقْرَارُهَا صحيحٌ، وَكَسَدًا الدُّحُولُ برضَاهَا فَإِنَّهُ قرينةُ السَّبِقِ لوجوبِ الحملِ على السَّلامةِ.

#### ١٨ ــ زواجُ العبدِ بإذان مواليه

977- وَعَنْ جَابِرِ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿أَيْمَا عَبْدِ تَزَوَّجَ بِغَيْرِ إِذْنِ مَوَالِيهِ أَو أَهْلِهِ فَهُوَ عَاهِرٌ ﴾.

رَوَاهُ أَحْمَسَـدُ(۲۰۰/۳)، وَأَلْسُو فَاوُد(۲۰۷۸)، وَالسَّتُرْمِلِيمُرُ(۱۹۱۱)، وَمَـحْخَهُ، وَكَذَلِكَ ابْنُ جِبَّانَ

روعن جابر في قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْ وَأَلَمَا عَبْدِ تَرَوَّجَ بِمَيْرِ إِذْنَ مَوَالِيهِ وَأَلْمِلِهِ لَهُوَ عَاهِرًا» أَيْ زَان (روَاهُ أَحْسَدُ، وأبو دَاوَد. والترمديُ، وصححة وكذلك، صححة (ابسُ حبَّان) وروَاهُ مَنْ حديثِ ابسَ عُمرَ موقوفَ إهو في المستفه لعبد السرزاق (٢٤٣/٧)، وأنهُ وَجدَ عبداً لَهُ تـزوَّجَ بغيرِ إذْنِهِ ففرُقَ بينَهُمَا وأبطلَ عقدهُ وضربَهُ الحدُ.

والحديثُ دليلٌ على انْ نِكَاحَ العبدِ بغيرِ إذن مالِكِهِ بَسَاطَلُ، وحُكْمُهُ حُكْمُ الزُنا عندَ الجمهُورِ إلاَّ أنَّهُ يسقطُ عنَّهُ الحَدُّ إذا كانَ جَاهِلا بالتَّحريم، ويلحقُ بهِ النَّسبُ

وَذَهَبَ داود إلى أَنْ نِكَاحَ العب بغيرِ إذْنِ مَالِكِهِ صحيتُ لأَنْ النَّكَاحَ عندَهُ فَرضُ عِينِ فَهُوَ كِسائرٍ فُرُوضٍ العينِ لا يَفْتَصَرُّ إلى إذْنَ السَّئِدِ، وَكَانَّهُ لمْ يُثْبِتُ لديْهِ الحديثُ

وقال الإمامُ يحيى: إنَّ العقدَ الباطلَ لا يَكُونُ لَهُ حُكُمُ الزَّنَا هُنا، ولوْ كانَ عالماً بالتَّحريم لأنَّ العقددَ شُنبَهَةً يُدراً بِهَا الحُدُّ، وَهَلْ ينفذُ عقدُهُ بالإجازةِ من سيُدِهِ

فقالَ النَّاصرُ والشَّافعيُّ: لا ينفذُ بالإجازةِ لأنَّهُ سمَّاهُ النَّبيُّ عَاهِراً.

واجيبَ بانَ المرادَ إذا لمُ تحصلِ الإجازةُ إلاَّ أنَّ الشَّهِ إِنْعِيٍّ لاَ يقولُ بالعقدِ الموقوفِ أصلاً.

والمرادُ بالعَاهِرِ أنَّهُ كالعَاهِرِ، وأنَّهُ ليسَ بزان حقيقةً.

١٩ - لا يُجمع بينَ المراةِ وعمتها ولا بين المراة وَ حالتها
 ٩٣٨ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْـرَةَ ﴿ أَنْ رَسُـولَ اللَّـهِ
 قَالَ: (لا يُجْمَعُ بَيْسَنَ الْمَـرَاةِ وَعَمَّتِهَا، وَلا بَيْسَنَ

الْمَرْأَةِ وَخَالَتِهَا».

مُّغَقَّ عَلَيْهِ [البخاري(١٠٩)، مسلم(١٤٠٨)]

روعنْ أبي هُريرةَ عَلَيْهِ أَنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: لا يُجمعُ، بلفظِ المضارعِ المبنيُّ للمجْهُولِ، وَالاً اللهِ فَهُوَ مرفوعٌ، ومعنَّاهُ النَّهُيُّ.

وَقَدْ وَرَدْ فِي إحمدى رَوَايَـاتِ الصَّحيحِ خَ(١١٠٥) بِلفَــظِ «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُجْمَعَ».

(بَيْنَ الْمَرَاَّةِ وَعَمَّتِهَا، وَلا بَيْنَ الْمَرَّأَةِ وَخَالَتِهَا، مُتَّفَقُ عَلَيْهِ) فِيهِ دليلٌ على تحريم الجمع بينَ منْ ذُكِرَ

قَالَ الشَّافعيُّ: يحرمُ الجمعُ بينَ منْ ذُكِرَ، وَهُوَ قُولُ منَ لقِيته من المُفْتِينَ لا خلاف بينَهُمْ في ذلِك، ومثلُهُ قالَ التَّرمذيُّ.

وقالَ ابنُ المنذرِ: لسنت أعلمُ في صنع ذليكَ اخْتِلافاً اليـومَ، وإنَّما قالَ بالجوازِ فرقةٌ منَ الخوارجِ، ونقـلَ الإجماعَ أيضـاً ابـنُ عبدِ البرُّ وابنُ حزم والقرطبيُّ والنَّوويُّ.

ولا يخفى أنَّ هـذا الحديثُ خصَّصَ عُمـومَ قولـه تعـالى ﴿ وَأُحِلُ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ ﴾ الآيةَ [الساء: ٢٤].

قَيْلَ: ويلزمُ الحنفيَّةَ أَنْ يُجـوَّزُوا الجمعَ بـينَ مـنْ ذُكِـرَ لأَنْ أُصولَهُمْ تقديمُ عُموم الْكِتَابِ على أخبار الآحادِ

إلاَّ أَنَّهُ أَجَابَ صَاحَبُ الْهِدَايَةِ بَأَنَّهُ حَدَيَّتُ مَثْنَـهُورٌ، والمشْهُورُ لَهُ حُكْمُ القطعيُّ سيَّما مَعَ الإجماعِ مَـنَ الأمَـةِ، وعَـدمِ الاغتِدادِ بالمخالفِ.

## ٢٠ لا ينكحُ المحرمُ

وَعَنْ عُثْمَانَ رضي اللّه تعالى عنه قَــالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿لا يَنْكِحُ الْمُحْرِمُ وَلا يُنْكِحُ ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٩٠٩).

وَفِي رِوَايَةٍ لَهُ (١٤٠٩)(٤١) ﴿ وَلَا يَخْطُبُ ۗ ٥.

وَزَادَ ابْنَ حِبَّانَ (٤١٢٤) ﴿ وَلا يُخْطُبُ عَلَيْهِ ١٠

(وعنْ عُثمانْ ﷺ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ لا ينكِحُ) بفَتْح حرف المضارعةِ منْ نَكَحَ

(المحرمُ، ولا يُنكِحُ) بضمُّهِ منْ انْكَحَ

(رَوَاهُ مُسلمٌ. وفي رَوَايَةٍ لَهُ) أيْ لمسلمٍ عَنْ عُثمانَ

٢٠ لا ينكخ المحرم

(ولا يخطبُ) أي لنفسيهِ أو لغيرِهِ

(زادَ ابنُ حَبَّانَ: ولا يُخطبُ عليْهِ) وَتَقَدَّمُ ذلِكَ في كِتَـابِ الحَجِّ إلاَّ قولَهُ «ولا يُخطبُ عليْهِ».

والمرادُ أنَّهُ لا يخطبُ احدٌ منهُ وليَّتَهُ.

## ٢١ ــ زواجُ النبي ﷺ محرماً

• ٩٤٠ وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: «تَزَوَّجَ النَّبِيُّ ﷺ مَيْمُونَةَ، وَهُوَ مُحْرِمٌ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٨٣٧)، مسلم(١٤١٠)]

الحديثُ قدْ أَكْــُــُرُ النَّــَاسُ فِيــهِ الْكَــَـلامَ لمخالفةِ ابــنِ عَبَّــاسِ لغيرهِ.

قال ابنُ عبد البرُ: اختَلفَتِ الآثارُ في هذا الحُكْمِ لَكِنَّ الرُّوايةَ أَنَّهُ تَزَوَّجَهَا، وَهُوَ حَلالٌ جاءَتْ مَنْ طُرقِ شَتَى، وحديثُ ابنِ عبَاسِ صحيحُ الإسنادِ لَكِنْ الوَهْمَ إلى الواحدِ أقربُ مَنَ الوَهْمِ إلى الجماعةِ فاقلُ أحوالِ الخبرينِ أَنْ يَتَعارضا فَتُطلبُ الحَجَّةُ مَنْ غيرهِمَا، وحديثُ عُثمانَ صحيحٌ في منع نِكَاحِ الحرمِ فَهُو المُعْتَمَدُ انْتَهَى.

وقالَ الأثرمُ: قُلْت لأحمدُ: إِنَّ أَبَا ثُورَ يَقُولُ بَايُ شَيْءِ يُدفَعُ حديثُ ابنِ عَبَّاسِ؟ أَيْ مِعَ صحَّتِهِ قَالَ: اللَّهُ المُسْتَعَانُ ابنُ المُسيَّبِ يَقُولُ: وَهُمَ أَبنُ عَبَّاسٍ، وميمونةُ تقولُ تزوَّجني وَهُوَ حلالٌ انتهى.

يُريدُ بقولِ ميمونةَ ما روَاهُ عنْهَا مُسلمٌ وَهُوَ:

#### 

ا ٤٩ - وَلِمُسْلِمِ (١٤١١) لَاعَـنْ مَيْمُونَــةَ نَفْسِـهَا رضي الله عنها أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ تَزُوَّجَهَا وَهُوَ حَلالٌ، وعضد حديثها حديث عُثمانَ (م (١٤٠٩)].

وقدْ تُؤوُّلَ حديثُ ابن عَبَّاسِ بانَّ معنى، "وَهُوَ مُحرم، ايْ داخلٌ في الحرم أو في الأشهُر الحرم جزمَ بهَذا التَّاويل ابنُ حبَّانَ في صحيحِهِ [الإحسان: ٤٤٢/٩]، وَهُوَ تأويلٌ بعيدٌ لا تُساعدُ عليْـهِ ألفاظ الأحاديث.

وقدْ تقدَّمَ الْكَلامُ في هذا في الحجُّ.

٣٣ ـ أحقُّ الشروط ما استحللتُم به الفروج

٩٤٢ - وَعَنْ عُقْبَةً بْنِ عَامِرٍ قَــالَ: قَـالَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ أَحَــنَّ الشُّـرُوطِ أَنْ يُونِّسَى بِــهِ مَــا اسْتَخْلَلْتُمْ بهِ الْفُرُوجَ».

مُتَفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٧٧١)، مسلم(١٤١٨)]

أيّ احقُّ الشُّروطِ بالوفاءِ شُروطُ النَّكَاحِ لأنَّ أمرَهُ أحــوطُ،

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الشُّروطُ المذُّكُورةَ في عقدِ النُّكَاحِ يَتَعَيْنُ الوفاءُ بِهَا سواءٌ كانَ الشُّـرطُ عرضاً أو مـالاً حيثُ كـانَ الشُّرطُ للمرأةِ لأنَّ اسْتِحلالَ البضْع إنَّما يَكُونُ فيما يَتَعلُّقُ بِهَا أو ترضَّاهُ لغيرهَا، وللعلماء في المسألةِ أقوالُ

قَالَ الحَطَّابِيُّ: الشُّروطُ فِي النُّكَاحِ مُخْتَلَفٌ فِيهَــا، فمنْهَـا مــا يجبُ الوفاءُ بهِ أَتُفاقاً، وَهُوَ مِنْ أَمْرَ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ مِنْ إمسَالِهِ بمعروف أو تسريح بإحسان، وعَلَيْهِ حَلَّ بعضُهُمْ هَـذَا الحديثُ، ومنْهَا ما لا يُوفَّى بهِ اتَّفاقاً كطلاق أُخْتِهَا لما وردِّ منَ النَّهْي عنهُ، ومنْهَا ما اخْتُلُفَ فِيهِ كاشْتِراطِ أَنْ لا يَتَزوَّجَ عَلَيْهَـا ولا يَتَسَرَّى، ولا ينقلَهَا منْ منزلِهَا إلى منزلِهِ.

وأمَّا ما يشترطُهُ العاقدُ لنفسِهِ خارجاً عن الصَّداق فَقَيلَ: هُوَ للمرأةِ مُطَلقاً، وَهُوَ قُولُ الْهَادُويَّةِ وَعَطَاءٍ وجَاعَةٍ. وقيلَ: هُوَ لَمْ شُرطَةً.

وقيلَ: يُغْتَصُّ دَلِكَ بِالأَبِ دُونَ غيرِهِ مِن الأُولياءِ.

وقالَ مالِكُ: إِنْ وقعَ في حالِ العقِدِ فَهُوَ منْ جُملةِ الْمَهْرِ ۚ أَو خارجاً عنهُ فَهُوَ لمن وُهِبَ لَهُ، ودليلُهُ مَا أَخْرِجَهُ النَّسَائيَ(١٢٠/٦) منْ حديثٍ عمرو بن شُعيبٍ عـنْ أبيهِ عـنْ حِلَّهِ يرفعُهُ بلفظ

«أَيُّمَا امْرَأَةٍ نُكِحَتْ عَلَى صَدَاقِ أو حِبَاء أو عِدَةٍ قَبْلَ عِصْمَةِ النَّكَاحِ فَهُوَ لَهَا، وَمَا كَانَ بَعْدَ عِصْمَةِ النَّكَاحِ فَهُــوَ لِمَـن أَعْطِيـهُ، وَأَحَقُ مَا أَكْرِمَ عَلَيْهِ الرَّجُلُ ابْنَتُهُ أَو أَخْتُهُۥ

وأخرجَ نحوَّهُ التّرمذيُّ [باثر ح(١١٧٧)] منْ حديث عُروةً عن عائشة

نُمُّ قالَ: والعملُ على هـذا عندَ بعضُ أَهْـلِ العلـمِ مَنَّ الصَّحابةِ منْهُمْ عُمرُ قالَ: إذا تسزؤجَ الرَّجلُ المِراةَ بشرطِ أنْ لا يُخرِجَهَا لزمَ، وبهِ يقولُ الشَّافعيُّ وأحمدُ وإسحاقُ

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ تُعَقَّبَ بِانَّ نَقَلَهُ عَنِ الشَّافِعِيُّ غَرِيبٌ، والمعسَّرُوفَّةُ عن الشَّافعيُّةِ أَنَّ المرادَ من الشُّروطِ هي الَّتِي لا تُنافِي النَّكَاحَ بــلْ تَكُونُ مَنْ مُقْتَضَيَاتِهِ، ومقاصدِهِ كاشْتِراطِ حُسنِ العشرةِ والإنفىاق والْكِسوةِ والسُّكُنيُّ، وأنْ لا يُقصُّرُ في شيءٍ منْ حقَّهَا منْ قسـمةٍ ونفقةٍ، وَكَشرطِهِ عِليْهَا الأَ تخسرجَ إلاَّ بإذنِهِ، وَأَنْ لا تُتَصَرُّفَ فِي مَتَاعِهِ، ونحوَ ذٰلِكَ

(قلْت) هذه الشُّروطُ إنْ أرادوا أنَّهُ يُحمـلُ عليْهَا الحديثَ فقد قلُّلوا فائدَتَهُ لأنَّ هذهِ أُمورٌ لازمةٌ للعقدِ لا تَفْتَقُرُ إلى شرطٍ، وإنَّ أرادوا غيرَ ذلِكَ فما هُوَ؟

نعمُ لوَ شُرطَتْ مِنا يُنافِي الْعَقْدَ كَانَ لَا يَقْسُمُ لَهَا، ولا يَتُسرَى عليْهَا فلا يجبُ الوفاءُ بهِ

قَالَ التَّرمذيُّ: قَالَ عَلَيٌّ صَلَّتُهُ : سَبَّقَ شُوطُ اللَّهِ شُوطُهَا. فالمرادُ في الحديثِ الشُّروطُ الجائزةُ لا المُنهِيُّ عنْهَا

فَامَّا شَوطُهَا إِنْ لَا يُخْرِجَهَا مِنْ مَنزِلِهَا فَهَذَا شُوطٌ غَيرُ منهيُّ عنْهُ فَيَتَعَيَّنُ الوفاءُ بهِ.

## ٢٤ ــ الترخيص في المتعةِ والنهي عنها

٩٤٣ ـ وَعَنْ سَلَمَةً بْنِ الْأَكْوَعِ قَـالَ: الرَّخُصُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَامَ أَوْطَاسٍ فِي الْمُتَّعَةِ، ثَلاثَةَ أَيَّــام، ثُمُّ نَهَى عَنْهَا".

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (هُ ١٤٠).

اعلمُ أَنَّ حَقِيقةَ المُّتعةِ كما في كُتُسِ الإماميَّةِ هي النَّكَاحُ

المؤقَّتُ بامدٍ معلومٍ أو مجهُول، وغايَّتُهُ إلى خســةٍ وأربعـينَ يومـاً، ويرتَفعُ النَّكَاحُ بانقَصاءِ المؤقَّتِ في المنقطعةِ الحيضِ، وبميضَّتينِ في الحائض، وبأربعةِ أشْهُرِ وعشرِ في الْمُتُوفِّى عنْهَا زوجُهَا.

وحُكْمُهُ أَنْ لَا يَنْبُتَ لَهَا مَهُرَّ غَيرُ المشروطِ، ولا تَثْبَـتُ لَهَـا نفقةً ولا توارثٌ ولا عدَّةً إلاَّ الاسْتِبراءُ بمــا ذُكِـرَ، ولا يَثْبَـتُ بِـهِ نسبٌ إلاَّ أنْ يُشْتَرطَ، وَتَحرمُ المصَاهَرةُ بسببِهِ هذا كلامُهُمْ.

وحديثُ سلمةَ هذا أفادَ أنَّهُ ﷺ رخْصَ فِي النُّعْمَ ثُمُّ نَهَــى عنْهَا، واسْتُمرُ النَّهْـيُ، ونسخَتُ الرُّخصةُ، وإلى نسخِهَا ذَهَـبَ الجمَّاهِيرُ منَ السُّلُفِ والخُلْفِ.

وقد رُويَ نسخُهَا بعدَ التَّرخيصِ في سيَّةِ مواطنَ:

الأوَّلُ: فِي خيبرَ.

الثَّاني: في عُمرةِ القضاءِ.

الثَّالثُ: عامَ الفَتْح.

الرَّابعُ: عامَ أوطاسٍ.

الحامسُ: غزوةُ تُبُوكَ.

السَّادسُ: في حجَّةِ الوداع

فَهَذِهِ الَّذِي وردَتْ إلاَّ أنَّ في ثُبُوتِ بعضِهَا خلافاً.

قَالَ النَّـوويُّ: الصَّـوابُ أَنْ تحريمَهَـا وإباحَتَهَـا وقعَ مرَّتَـين فَكَانَتْ مُباحةً قبلَ خيبرَ ثُمَّ حُرِّمَتْ فِيهَا ثُمَّ أَبِيحَتْ عــامَ الفَتْسحِ، وَهُوَ عامُ اوطاسِ ثُمَّ حُرِّمَتْ تحريماً مُؤبَّداً.

وإلى هذا التَّحريم ذَهَبَ أَكْثُرُ الأمةِ.

وَذُهَبَ إِلَى بِقَاءِ الرُّخصةِ جَمَاعَةٌ مِنَ الصَّحَابَةِ.

ورويَ رُجوعُهُم .

وقولُهُمْ بالنَّسخِ، ومنْ أُولئِكَ ابسُ عَبَّاسٍ رُويَ عَنْـهُ بقَـاءُ الرُّحصةِ ثُمُّ رجعَ عنْهُ إلى القولِ بالتَّحريمِ

قَالَ البخاريُّ [تحت (٥١١٩)]: بيَّنَ عليُّ ﷺ عن النَّبيُّ ﷺ

وأخرجَ ابنُ ماجَــه(١٩٦٣) عـنْ عُمـرَ بإسـنادٍ صحبـحِ أنَّـهُ خطبَ فقال: «إِنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَذِنَ لَنَا فِي الْمُتْعَـةِ ثَلاثُمُّ ثُـمُ

خَرْمُهَا وَلا أَعْلَمُ أَحَسَداً تُمَثِّيعُ، وَهُسُو مُحْصَسِنٌ إِلاَّ رَجْمَتُه بالْحِجَارَةِ.

وقالَ ابسنُ عُمرَ: «نَهَانَا عَنْهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَمَا كُنَّا مُسَافِحِينَ، إسنادُهُ قويً.

والقولُ بانَ إياحَتُهَا قطعيُّ، ونسخَهَا ظنَّيُّ غيرُ صحيح لأنَّ الرَّاوينَ لإباحَتِهَا رووا نسخَهَا، وذلِكَ إمَّا قطعيُّ في الطَّرفين أو ظُنَّيُّ فِي الطُّرفينِ جميعاً كذا فِي الشُّرحِ.

وفي نِهَايةِ الْجُتُّهدِ: أَنُّهَا تَوَاتَـرَتِ الأَحْسِارُ بِالتَّحريم إلاَّ أَنَّهَـا اخْتَلَفَتْ في الوقْتِ الَّذي وقعَ فِيهِ التَّحريمُ انْتَهَى.

وقد بسطنا القول في تحريمها في حواشي «ضوء النَّهَار».

#### ٧٥ ـ النهيُ عن المتعةِ

٩٤٤ - وَعَنْ عَلِيُّ رضي اللَّه تعـالى عنـه قَـالَ: انَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الْمُتْعَةِ عَامَ خَيْبَرًا.

مُثْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٦)، مسلم(١٤٠٧)].

لفظُّهُ فِي البخاريُّ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ النَّهِ لَهُ لَكُ عَنِ الْمُتَّعَةِ وَعَن الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ زَمَنَ حَيْبَرَ، بالحاءِ المعجمةِ أَوَّلُهُ والرَّاءِ آخرَهُ.

وقلاً وَهَمَ منْ رَوَّاهُ عَمَامَ خُنين بُهُمْلَةٍ أَوَّلُهُ وَنُونَ آخرَهُ أخرجَهُ النَّسائيِّ والدارقطني إكما في «اَلفتح» (١٦٨/٩). ونَبَّهُ على أنَّهُ وَهُمَّ

ثُمُّ الظَّاهِرُ أَنَّ الظَّرفَ في روايةِ البخاريُّ مُتَعلَّقٌ بـالأمرين معاً المُتّعةِ، ولحوم الحمر الأهْليَّةِ.

وحَكَى البَيْهَقيُّ [٢٠١/٧] عن الجميديُّ أَنَّهُ كَانَ يَقُـولُ سُفيانُ بنُ عُيينةَ: ﴿ فِي خيبرَ ۗ يَتَعَلَّقُ بِالحَمْرِ الْأَهْلِيَّةِ لَا بِالْمُتَّعَةِ

قَالَ البَيْهَقَيُّ: هُوَ مُحْتَملٌ ذلِكَ، ولَكِنَّ أَكْثَرَ الرُّوايَاتِ يُفيـدُ

وفي روايةٍ لأحمدُ(١٤٢/١) منْ طريق معمر بسندِهِ أنَّهُ بلغَـهُ أَنَّ ابنَ عَبَّاسِ رخُّصَ فِي مُتَّعَةِ النَّسَاءِ فَقَالَ لَـهُ: ﴿إِنَّ رَسُّولَ اللَّهِ عَنَّهُ يَوْم خَيْرَ وَعَنْ لُحُومٍ الْحُمُرِ الْأَهْلِيَّةِهِ.

إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ السُّهَيليُّ: إِنَّهُ لا يُعرفُ عَن أَهْـل السِّيرِ ورواةِ

عن على 🚓)

٢٦- لعن المحلِّل والمحلِّل له

ولفظةُ عنْ عليُّ «أَنَّهُ عِلَى اللَّهِ لَعَنَ الْمُحَلِّلُ وَالْمُحَلِّلُ لَـهُ. (أخرجَهُ الأربعةُ إلاَّ النَّسائيّ)

وصحَّحَ حديثُ ابن مسعودِ ابنُ القطَّانِ وابنُ دقيتَ العبُّدِ على شرط البخاري.

وقالَ التّرمذيُّ: حديثٌ حسن صحيحٌ، والعملُ عليه عندُ أَهْلِ العلم منْهُمْ عُمرُ وعثمانُ وعبدُ اللَّهِ بَسْنُ غُمْرَ، وَهُنُو قَدْلُ الفقَّهَاء من التَّابِعينَ.

وأمًا حديثُ على ﴿ فَلَهُ فَهَى إسنادِهِ مُجَالَدٌ وَهُـوَ ضعيفٌ وصحَّحَهُ ابنُ السَّكَن، وأعلُهُ التَّرمذيُّ وروَاهُ ابسنُ ماجَـه(١٩٣١) والحَاكِمُ(١٩٩/٢) مَنْ حديثِ عُقبَةً بنِ عَــامُرٍ، ولفظُـهُ قـالَ: قـالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وَالا أُخْبِرُكُمْ بِالتَّسْسِ الْمُسْتَعَارِ فَالُوا بَلَّى يَنَأُ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: فَهُوَ الْمُحَلِّلُ لَعَنَ اللَّهُ الْمُحَلِّلَ وَالْمُحَلِّلَ لَهُ \*

والحديثُ دليلٌ على تحريم التَّحليلِ لأنَّهُ لا يَكُونُ اللَّعنُ إلاَّ على فاعلِ الحرَّم، وَكُلُّ مُحرَّم مُنْهِيٌّ عِنْهُ، والنَّهُيُّ يَقْتَصْنَي فسادّ العقد واللَّمَنَ، وإنَّ كانَ ذلِكَ للفاعلِ لَكِنَّهُ عُلْقَ بوصيفٍ يصحُّ أَنْ يَكُونَ عَلَّةَ الْحُكْم، وذَكَروا لِلتَّحليلِ صُوراً:

منهَا أَنْ يَقُولُ لَهُ فِي العقدِ: إذَا أَحَلَلْتُهَا فِبَلَّا نِكَاحَ. وَجَمْلًا مثلُ نِكَاحِ الْمُتَّعَةِ لَأَجَلِ النَّوقِيتِ.

ومنْهَا أَنْ يَقُولَ فِي الْعَقْدِ: إذا أَحَلَلْتُهَا طُلُّقُتُهَا.

ومنها انْ يَكُونَ مُضمراً عندَ العقدِ بانْ يَتُواطَأُ عِلْتَ التَّحليل، ولا يَكُونَ النَّكَاحُ الدَّائمُ هُوَ المقصودُ.

> وظَاهِرُ شُمُولُ اللَّعَنَ فَسَادُ العَقَادِ لِجَمَيْعِ الصُّورِ. وفي بعضيها خلافٌ بلا دليلٍ نَاهِضٍ فلا يُشْتَغَلُّ بِهَا.

## ٢٧ ـ لا ينكح الزاني إلا مثلَّه

٩٤٦ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ د: لا يُنكِحُ الزَّانِي الْمَجْلُودُ إلا مِثْلَهُ ١.

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٢/٤٤/٣)، وأَبُو دَاوُد (٢٠٥٢)، وَرِجَالُهُ لِقَاتٌ. الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يحرمُ على المراةِ أنْ تُزوَّجَ بمنْ ظَهَـرَ

الآثارِ أَنَّهُ نُهِيَ عَنْ نِكَاحِ المُتَّعَةِ يَومَ خَيْبَرَ قَالِ: وَالَّذِي يَظْهَـرُ أَنَّـهُ وقعَ تقديمٌ وَتُأخيرٌ.

وقد ذَكَرَ ابنُ عبدِ البرُ أَنَّ الحميديُّ ذَكَرَ عن ابن عُبينةَ أَنَّ النَّهْيَ زَمَنَ خيبرَ عَنْ لُحومِ الحَمْرِ الْأَهْلَيُّةِ.

وأمَّا الْمُتَّعَةُ فَكَانَ فِي غير يوم خيبرٌ.

وقالَ أبو عوانةً في صحيحِهِ: سمعت أَهْلَ العلم يقولـونَ: معنى حديث على أنَّهُ نَهَى يومَ خيـبرَ عـنْ لُحـوم الحمـر: وأمَّـا الْتُعَةُ فَسَكَتَ عَنْهَا، وإنَّمَا نَهَى عَنْهَا يُومَ الفَتْحِ

والحامل لِهَوْلاءِ على ما سمعت ثُبُوتُ الرُّحْصةِ بعدَ زمــن خيبرَ، ولا تقومُ لعليُّ الحجَّةُ على ابنِ عبَّاسِ إلاَّ إذا وقعَ النَّهْسيُ اخبراً إلاَّ انَّهُ يُمْكِنُ الانفصالُ عنْ ذلِكَ بانْ عليَّـا ﴿ لَهُ مُ لَبِلْغُهُ لَمْ تَبِلْغُهُ الرُّخصةُ فِيهَا يومَ الفَتْح لوقوعِ النُّهْي عنْ قُربٍ، ويُمْكِنُ أنْ عَليَّــأُ عرف بالرُّخصةِ يومَ الفُّتْحِ، ولَكِنْ فَهِمَ توقِيتَ الـنَّرخيصِ، وَهُـوَ آيَامُ شَدَّةِ الحَاجَةِ مَعَ العزويةِ، ويعدَ مُضيُّ ذَلِكَ فَهِيَ باقيةٌ على أصل التَّحريم المُتقدِّم فَتَقومُ لَهُ الحجُّةُ على ابن عبَّاسٍ.

وأمَّا قَـــولُ أَبِــنَ القَيِّــم [فرَّاد المَّـاد؛ (٣٤٤/٣، ٣٤٥)]: إنَّ المسلمينَ لمْ يَكُونوا يسْتَمْتِعونَ بالْكِتَابِيَّاتِ، يُريدُ أن يتقوَّى به على أَنَّ النَّهْيَ لَمْ يَفَعْ عَامَ خِيبَرَ إِذْ لَمْ يَقِعْ هُنَاكَ نِكَاحُ مُتَّعَةٍ.

فقدْ يُجابُ عِنْهُ بِأَنَّهُ قَدْ يَكُونُ هُنَاكَ مُشركَاتٌ غيرُ كِتَابِيَّاتٍ فإنَّ أَهْلَ خيبرَ كانوا يُصَاهِرونَ الأوسَ والخسزرجَ قبلَ الإسلام فلعلُّهُ كانَ هُنَاكَ من نساء الأوس والحزرج منْ يسْتَمْتِعونَ منْهُنَّ.

## ٢٦\_ لعن المحلَّل والمحلَّل له

٩٤٥ وَعَن ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: الْعَسنَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمُحَلِّلَ وَالْمُحَلِّلَ لَهُ.

رَوَاهُ أَحْمُسَدُ (١٩٨/ع)، وَالنَّسْسَائِيُّ (١٤٩/٦)، وَالسِّرْمِلْيَّ وَالسِّرْمِلْيِّ (١١٢)

وَفِي الْبَابِ عَنْ عَلِيٌّ أَخْرَجَتُ الأَرْبَعَةُ إلاَّ النُّسَالِيِّ [أبو داود(٢٠٧٦)، الرَّمَدِّي (١١١٩)، ابن ماجنر١٩٣٥)].

(وعن ابنِ مسعودٍ ﴿ قَالَ: «لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمُحَلِّلَ وَالْمُحَلَّلَ لَهُ، رَوَاهُ أَحَدُ والنَّسانيُّ والتَّرمَذيُّ وصحَّحَهُ وفي المِبابِ

زَنَاهُ، ولعلُ الوصفَ بالمجلودِ بناءً على الأغلبِ في حقَّ منْ ظَهَـرَ منْ ظَهَـرَ منْ اللهَـرَ منْ اللهَـرَ من الرَّجلُ يحـرمُ عليْـهِ انْ يَـتَزَوَّجَ بالزَّانيـةِ الَّتِـيِ ظَهَرَ زَنَاهَا، وَهَذَا الحديثُ يُوافِقُ قوله تعالى ﴿وَحُرُمٌ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ﴾ [الوو: ٣]

إِلاَّ أَنَّهُ حَمَلَ الحديثَ والآيــةَ الأَكْثَرُ مَـنَ العلمــاء على الْ معنى «لا يُنكِحُ» لا يرغبُ الزَّاني المجلودُ إِلاَّ في مثلِهِ، والزَّانيةُ لا ترغبُ في نِكَاح غير العَاهِر هَكَذا تاوَّلُوهُمَا.

والَّذِي يدلُّ عليهِ الحديثُ والآيةُ النَّهْيُ عنْ ذلِكَ لا الإخبارُ عنْ مُجـرَّدِ الرَّغبةِ، وأَنَّهُ يحـرمُ يَكَاحُ الزَّانِي العفيفة، والعفيف الزَّانِيةَ، ولا أصـرحُ منْ قولِيهِ ﴿وَحُرَّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُوْمِنِينَ ﴾ [الور: ٣] أي كاملي الإيمان الذينَ هُـمْ ليسـوا بزناةٍ، وإلاَّ فإنَّ الزَّانِ لا يخرجُ عنْ مُسمَّى الإيمان عند الأكثر.

#### ٢٨- لا حتى يذوق الآخرُ من عُسَيلتِها

9 4 4 وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللّه عنها قَالَتْ:

الطَلْقَ رَجُلُ الْمَرَأَتَهُ ثَلاثاً فَتَزَوَّجَهَا رَجُلٌ ثُمَّ طَلَقَهَا

قَبْلَ أَنْ يَدْخُلَ بِهَا، فَأَرَادَ زَوْجُهَا الأُوْلُ أَنْ يَتَزَوَّجَهَا،

فَسَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: الله حَتَّى

يَذُوقَ الآخَرُ مِنْ عُسَيْلَتِهَا مَا ذَاقَ الأُولُ ٩.

مُتَفَقّ عَلَيْهِ، وَاللَّفَظُ لِمُسْلِم [البخاري(٢٦٣٩)، مسلم(٢٣٢)].

روعنْ عائشة رضى الله عنها قالَتْ وطَلَقَ رَجُـلُ امْرَأَتَهُ ثَلاثًا فَتَرَوَّجَهَا رَجُلُ امْرَأَتَهُ ثَلاثًا فَتَرَوَّجَهَا رَجُلُ ثُمَّ طَلَقَهَا قَبْلَ أَنْ يَدْخُلَ بِهَا فَأَرَادَ زَوْجُهَا الأَوْلُ أَنْ يَتَرَوَّجَهَا فَسَأَلَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ: لا حَتَى يَـدُوقَ الآخَرُ مِنْ عُسَيْلَتِهَاهِ) مُصغَرِ عسلٍ، وأنّتُ لأنَّ العسل مُونّتُ، وقيلَ: إنَّهُ يُذَكِّرُ ويؤنَّتُ

(ما ذاقَ الأوَّلُ. مُتَّفقٌ عليْهِ، واللَّفظُ لمسلم)

اخْتُلُفَ في المرادِ بالعسيلةِ فقيلَ: إنسزالُ المنيُّ، وأنَّ التَّحليسلَ لا يَكُونُ إلاَّ بذلِكَ.

وذَهَبَ إليْهِ الحسنُ.

وقالَ الجمْهُورُ: ذوقُ العسيلةِ كنايةٌ عن الجامعةِ، وَهُــوَ تغييبُ الحشفةِ منَ الرَّجلِ في فرج المرأةِ، ويَكُفي منْهُ مــا يُوجبُ

الحدُّ، ويوجبُ الصُّداق.

وقالَ الأَرْهَرِيُّ: الصَّوابُ الْ معنى العسيلةِ حــــلاوةُ الجمــاعِ التِّي تحصلُ بِتَغييبِ الحشفةِ.

وقال أبو عُبيدٍ: العسيلةُ لذَّةُ الجماعِ، والعسربُ تُسمِّي كُـلُّ شيء تسْتَلذُهُ عسلاً.

#### والحديثُ مُحتَملٌ.

وامًّا قولُ سعيد بسنِ المسيَّبِ إِنَّهُ يحصلُ التَّحليلُ بالعَقدِ الصَّحيحِ فقالَ ابنُ المنذرِ: لا نعلمُ أحداً وافقَهُ عليْهِ إلاَّ الخوارجَ، ولعلَّهُ لمْ يبلغُهُ الحديثُ فَأخذَ بظَاهِرِ القرآنِ.

وامًّا روايةً ذلك عن سعيد بن جُبير فلا يُوجدُ مُسنداً عنْهُ في كِتَابِ إِنَّمَا نقلَهُ أبو جعفرِ النَّحَّاسُ في مُعـاني القرآنِ، وَتَبَعّـهُ عبدُ الوَمَّابِ المَالِكِيُّ في شرحِ الرُّسالةِ.

وقلاً حَكَى ابنُ الجوزيُّ مثلَ قولِ ابنِ المسيَّبِ عنْ داود

# ٧ ـ بَابُ الْكَفَاءَةِ وَالْخِيَارِ

الْكَفَاءةُ: المساواةُ والمماثلةُ.

والْكَفَاءَةُ فِي الدَّيْنِ مُعْتَبَرَةٌ فَــلا يحـلُّ تــزَّرُجُ مُســلمةٍ بِكَــافرٍ جماعاً.

## 1\_ كفاءةُ العرب والموالي

٩٤٨- عَن ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الْعَرَبُ بَعْضُهُمْ أَكُفَاءُ بَعْضٍ، وَالْمَوَالِي بَعْضُهُمْ أَكُفَاءُ بَعْضٍ، وَالْمَوَالِي بَعْضُهُمْ أَكُفَاءُ بَعْضٍ، إلاَّ حَائِكاً أو حَجَّاماً».

رَوَاهُ الْحَاكِمُ [هو عند البيهقي (١٣٤/٧) مَن طريق الحاكم].

وَفِي إِسْنَادِهِ زَاوٍ لَمْ يُسَمُّ.

وَاسْتَنْكُرُهُ أَبُو حَالِم [«العلل» (١٧/١ع)]

وَلَهُ شَاهِدٌ عِنْدَ الْبُرَّارِ [«كشف الأستار» (١٤٧٤)] عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَسَل بِسَنَدِ مُقَطِعِ

وسالَ ابنُ أبي حَاتِم عن هذا الحديثُ أباهُ فقالَ: هذا

كذب لا أصل له.

وقالَ في موضع آخرَ: باطلٌ

وروَّاهُ ابنُ عبدِ البرُّ في التَّمْهيدِ (١٦٤/١٩): قسالَ الدَّارقطنيُّ في العلل: لا يصحُّ.

وحدَّث بهِ هشامُ بنُ عُبيدٍ الرَّاوي فزادَ فِيهِ بعدَ «أو حجَّاماً»: «أو دبَّاغاً» فاجْتَمعَ عليْهِ اللَّبَّاغونَ وَهَمُوا بهِ

قَالَ ابنُ عبدِ السبرُ هذا مُنْكَرُ موضوعٌ، ولَـهُ طُوقٌ كُلُهَـا

والحديثُ دليلٌ على أنَّ العربَ ســواءٌ في الْكَفَّاءةِ بعضُهُــمْ لبعض، وأنَّ المواليِّ ليسوا أَكْفَاءُ لَهُمْ.

وقد اخْتَلفَ العلماءُ في المغتَبر من الْكَفَاءةِ اخْتِلافًا كشيرًا، والَّذي يقوى هُوَ مَا ذَهَبَ إليْهِ زيدُ بنُ عليُّ ومالِكٌ، ويروى عنْ عُمرَ وابن مسعودٍ وابن سيرينَ وعمرَ بنَ عبدِ العزيز، وَهُوَ أَحدُ قولي النَّاصرِ إِنَّ المُعْتَبِرَ الدِّينُ لقولهِ تعالى ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ﴾ [الحجرات: ١٣] ولحديثِ ﴿النَّاسُ كُلُّهُمْ وَلَدُ آدَمَهُ، وَتَمَامُهُ

أخرجَهُ ابنُ سعدِ [«الطبقات الكبرى» (١١/١)] من حديث أبي هُريرةَ وليسَ فِيهِ لفظُ «كُلُهُمْ» و«النَّاسُ كَأَسْنَانِ الْمُشْطِ لا فَضْلَ لَأَحَدٍ عَلَى أَحَدٍ إِلاَّ بِالتَّقْوَى".

اخرجَهُ ابنُ لال [كما في «كنز العمال» (٢٤٨٢٢)] بلفسظ قريب من لفظ حديث سَهْلِ بنِ سعد

وأشارَ البخاريُّ إلا النكاح، باب (١٥)] إلى نُصرةِ هذا القسول حيثُ قالَ: بابُ الأكْفاء في الدُّين.

وقوله تعالى ﴿وَهُــوَ الَّـذِي خَلَـقَ مِـنَ الْمُــاءِ بَشَـراً﴾ الآيــةَ فاسْتَنبطَ من الآيةِ) [الفرقان: ٥٤] الْكُريمةِ المساواةُ بينَ بني آدمَ

ثُمُّ أردفَهُ [اي البحاري برقم (٥٠٨٨)] بإنْكَاح أبي حُذيفةً مننَّ سالم بابنةِ أخِيهِ هند بنتِ الوليدِ بنِ عُتبةً بنِ ربيعـةً وسـالمُ مولَّـى لامرأةٍ من الأنصار.

وقدْ تقدُّمُ (برقم (٩١٣)] حديثُ «فَعَلَيْك بِذَاتِ الدِّينِ». وقد خطبَ النَّبِيُّ ﷺ يـومَ نَتْـحِ مَكَّـةَ فقـالَ النَّحِمْـدُ للَّـه

الَّذِي أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبِّيَّةً \_ بضَمَّ الْمُهْمَلَةِ وَكَسْرِهَا \_ الْجَاهِلِيَّةِ، وَتَكَبِّرَهَا. يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْمَا النَّسَاسُ رَجُلان مُؤْمِنٌ تَقِيقٌ كَريهُمْ عَلَى اللَّهِ، وَفَاجِرٌ شَقِيٌّ هَيُّنٌ عَلَى اللَّهِ إِلَهِ داود(١١٦هـ)، الرمذي(ه ٣٩٥)] ثُمُّ قَرَأَ الآيةَ.

وَقَالَ ﷺ هَمَنْ سَرَّهُ أَنْ يَكُونَ أَكُرَمَ النَّاسِ فَلْيَتْقِ اللَّهَ فجعل مَنْ عُبِّسةِ المُأْلِفَات إلى الأنسابِ من عُبِّسةِ الجَامِلِيّةِ وَتَكَبِّرِهَا فَكَيْفَ يَغْتَبُرُهَا المؤمنُ، ويبني عليْهَا حُكُماً شرعيّاً؟!.

وفي الحديث (أرَّبعُ مِنْ أُمُورِ الْجَاهِلِيَّةِ لا يَتْرَكُهَا النَّاسُ.... ثُمُّ ذَكَرَ مِنْهَا ﴿الْفَخْرَ بِالْأَنْسَابِ ۗ.

أخرجَهُ ابنُ جريرٍ منْ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ.

وفي الأحاديثِ شيءٌ كثيرٌ في ذمَّ الالْتِفَاتِ إِلَى التَّرفُّعِ بِهَا.

وقد هَامَرَ ﷺ بَنِي بَيَاضَةً بِإِنْكَاحِ أَبِي هِنْدِ الْخَجَّامِ، وَقَـَالَ: إِنَّمَا هُوَ امْرُقُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ، [د(٢١٠٢) وسياتي برقم (١٤١)] فَتُبْتُمُ على الوجِّهِ المُتَّضِي لمساوَاتِهِم، وَهُسُوَ الاتِّفَاقُ في وصف

وللنَّاس في هذهِ المسألةِ عجائبُ لا تدورُ علمي دليـل غـير الْكِبْرِياءِ والتَّرفُع، ولا إِلَّهَ إلاَّ اللَّهُ كُمْ خُرَمَتِ المؤمنَـاتُ النَّكَـاحَ لِكِبرياء الأولياء واسْتِعظامِهِمْ أنفسَهُم اللَّهُمْ إِنَّا إِنْهِرَأُ اللَّبُكُ مَنْ شرطٍ ولَّذَهُ الْهَرِي، وربَّاهُ الْكِبرِياهُ، وَلَقَـدٌ مُنعَتْ الْفَاطَمْيَّاتُ فِي جهةِ اليمنِ ما أجلُّ اللَّــةُ لَهُنَّ مِنَ النَّكَـاحِ لَقَـْوَلَ بِعَـضِ أَهْـلِ مُذْهَبِ الْهَادويَّةِ: إِنَّهُ يحرمُ نِكَاحُ الفاطميَّةِ إِلاَّ مِنْ فاطمي مِنْ غير دليلِ ذَكَوُوهُ، وليسَ مَذْهَباً للإمام الْهَادي عليه السبلام بالْ رَوَّجَ بِنَاتُهُ مِنَ الطُّبِرِيِّنَ، وإنَّما نشأ هذا القولُ منْ بعليهِ في أيَّامِ الإصامِ أحمد بن سُليمانَ، وَتَبْعَهُمْ بَيْتُ رِياسَتِهَا فَقَالُوا بِلْسَانِ الحَالِ: تَحْرُمُ شرائفُهُمْ على الفاطمينَ إلا من مثلِهم، وَكُلُّ ذلِكَ مِنْ غيرٍ علم، ولا مُدْى ولا كِتَابِ مُنيرِ بلْ ثَبَتَ حَـلافُ مـا قـالُوهُ عـنْ سيَّدِ البشر كما دَلُّ لَهُ:

#### ٢ ــ كفاءة الدين

٩٤٩ - وَعَنْ ﴿ فَاطِمَةً بِنْتِ قَيْسٍ رَضِي اللَّهُ تعالى عنها أنَّ النَّبِي إللهِ قَالَ لَهَا: انْكِحِي أُسَامَةً.

رُوَاهُ مُسْلِمٌ (١٤٨٠)

وفاطمة قُرشيَّة فِهْرِيَّة أُخْتُ الضَّحَّاكِ بِنِ قِيسٍ، وَهِبِيَ مِنَ الْمُهَاجِرَاتِ الأولِ كَانَتْ ذَاتِ جَمَّالُ وفضلِ وَكَمَالُ الْجَاءَتْ إِلَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ بَعْدَ أَنْ طَلْقَهَا أَبُو عَمْرِو بْنُ حَفْصٍ بْنِ الْمُغِيرَةِ بَعْدَ الْقَضَاءِ عِدَّتِهَا مِنْهُ فَأَخْبَرَتُهُ أَنْ مُعَاوِيَة بْنِ أَبِي سُفَيَانُ وَأَبِي بَعْدَ الْقَضَاءِ عِدَّتِهَا مِنْهُ فَأَخْبَرَتُهُ أَنْ مُعَاوِيَة بْنِ أَبِي سُفَيَانُ وَأَبَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَمْنُ أَبُو جَهْمٍ فَلَا يَضَعُ جَهْمٍ خَطَبَاهَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَمْنَا أَبُو جَهْمٍ فَلا يَضَعُ عَلَيْهِ وَأَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصُعْلُوكَ لا مَالَ لَهُ انْكِيجِي أُسَامَةً بْنَ زَيْدٍه لِ الحَديثَ

فامرَهَا بنِكَاحِ أُسَامَةً مولاهُ ابنِ مولاهُ، وَهِيَ قُرشيَّةٌ، وقدَّمَهُ على أَكْفائِهَا ثَمَنْ ذُكِرَ، ولا أعلمُ أنَّهُ طلبَ منْ أحدٍ منْ أوليائِهَــا إسقاطَ حقّهِ.

وَكَمَانُ المَصنَفَ رحمه اللّه أوردَ هـذا الحديثُ بعـذَ بيـان ضعف الحديثِ الأوَّلِ للإشارةِ إلى أنَّهُ لا عبرةً في الْكَفَـاءةِ بغـيرِ الدُّينِ كما أوردَ لذلِكُ:

#### ٣- إنكاحُ الحجّام

• ٩٥٠ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللَّه تعالى عنه أَنْ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: ﴿يَا بَنِي بَيَاضَةَ، أَنْكِحُوا أَبَا هِنْدٍ، وَانْكِحُوا إِلَيْهِ، وَكَانَ حَجَّاماً.

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٢٠٢)، وَالْحَاكِمُ(٢١٤/٢) بِسَنَدِ جَيَّدٍ

(وعن أبي هُريسرةَ ﷺ وَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ يَنا نَبِي بَيَاضَةً أَنْكِحُوا أَبَا هِنْدِهِ) اسمُهُ يسارٌ، وَهُوَ الَّذِي حجمَ النَّبِيُّ ﷺ، وَكَانَ مولَى لبنى بياضةً

(﴿وَانْكِحُوا اللَّهِ»، وَكَانَ حجَّاماً روَاهُ أَبُو دَاود، والحَــاكِمُ بسنادٍ جَيِّدٍ) فَهُوَ منْ أَدلَّةِ عدم اغتِبار كفاءةِ الأنسابِ.

وقة صبح أنَّ ببلالاً نَكَبحَ هالَّهُ بنْتَ عبوفو أُخْتَ عبدِ الرَّحْنِ بنِ عوف، وعرضَ عُمرُ بنُ الخطَّابِ ابنَتَهُ حفصةَ على سلمانَ الفارسيُّ.

#### ٤ ـ تخييرُ بريرة بعد العتق

٩٥١ - اوَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها قَـالَتْ: ﴿ خُيْرِتَ بَرِيرَةُ عَلَى زُوْجِهَا حِينَ عَتَقَتْ ﴾.

مُتَّفَقُ عَلَيْهِ فِي حَدِيثِ طَوِيلِ [البخاري(٢٧٩ه)، مسلم(١٥٠٤)]. وَلِمُسْلِمِ(١٥٠٤)(٩) عَنْهَا رضي الله عنها: فأنْ زَوْجَهَا كَانْ عَبْداء.

وَقِي رِوَايَةٍ عَنْهَا [البخاري(٢٧٥٤) من قول الأسود منقطماً، أبسو داود(٢٣٣٥)، النسالي(٢٦١٤)، الترمذي(١٥٥٥)، ابن ماجسه(٢٠٧٤): وكَانْ حُرَّاً».

وَالأَوْلُ أَثْبَتُ.

وَصَحْ عَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه بَعالَى عنه عِنْـٰذَ الْبُخَارِيِّ [(٣٨٠٥) بنحوه} أَلْهُ كَانَ عَبْداً

(وعن عائشة رضى الله عنها قالت (حُيَّرُتُ بَرِيرَةُ عَلَى زَوْجِهَا حِينَ عَنْشَتُهُ. مُتَفَقَّ عَلَيْهِ فِي حديثٍ طويلٍ. ولمسلم عنها أنَّ زوجَهَا كان عبداً. وفي روايةِ عَنْهَا «كَان حُرَّا»، والأوَّلُ أثبتُ لاَنُهُ جزمَ البخاريُ أنَّهُ كانَ عبداً، ولذا قال (وصحُ عن ابنِ عبَّاسٍ عندَ البخاريُ فأنَّهُ كَانَ عبْداً») وروَاهُ عُلماهُ المدينةِ، وإذا روى عُلماهُ المدينةِ شيئاً، وراوَهُ فَهُوَ أصحُ.

وأخرجَهُ أبو داود(٢٣٣٢) منْ حديثِ ابنِ عبَّاسِ بلفظِ "إنْ زَوْجَ بَرِيرَةَ كَانْ عَبْداً أَسْوَدَ يُسَمَّى مُنيشاً فَخَيَّرَهَا النَّبِيُّ ﷺ وَأَمْرَهَا أَنْ تَعْتَنَهُ.

وفي البخاريُّ (٣٨١) عن ابنِ عبَّاسٍ «ذَاكَ مُغِيثٌ عَبْدُ بَنِي فُلانٍ» يَعْنِي زَوْجَ بَرِيرَةً.

وفي أُخرى عندَ البخاريُّ (٣٨٧) "كــانَ زوجُ بريـرةَ عبـداً اسودَ يُقالُ لَهُ مُغيثٌ»

قالَ الدَّارِقطنيُّ: لمْ تَخْتَلف الرُّوايةُ عنْ عُرُوةَ عنْ عائشــةَ أَنْـهُ كانَ عبداً.

وَكَذَا قَالَ جَعَفُو بِنُ مُحَمَّدٍ عَنْ ابِيهِ عَنْ عَائشَةً

قَالَ النَّوويُّ: يُؤيِّدُ قُولَ مَنْ قَالَ: "كَانَ عَبِيداً" قُولُ عَانَسْةَ كَانَ عَبِداً فَاخْبَرَتْ وَهِيَ صَاحِبَةُ القَصَّـةِ بِالنَّهُ كَـانَ عَبِيداً فَصَـحٌ رُجِحانُ كَونِهِ عَبِداً قُونُهُ وَكَثْرةً وحَفظاً.

والحديث دليل على ثبوت الخيبار للمعتقبة بعبد عِنْقِهَا في

زوجهَا إذا كانَ عبداً، وَهُوَ إجماعٌ.

واخْتَلْفَ إذا كانَ حُرَّاً فقيلَ: لا يَثْبَتُ لَهَا الحَيَارُ، وَهُوَ قَــولُ الجَمْهُور

قالوا: لأنَّ العلَّةَ فِي ثُبُوتِ الخَيارِ إِذَا كَانَ عَبِداً هُمَّ عِدمُ اللَّحَافَاةِ مِنَ العَبِدِ للحَرَّةِ فِي كثيرِ منَ الأَحْكَامِ فَاذَا عَتَقَتْ ثَبَتَ لِهَا الحَيَارُ من البقاء في عصمتِهِ أو المفارقةِ لأَنْهَا في وقُـتِ العقدِ عليْهَا لمْ تَكُنُ منْ أَهُل الاخْتِيار.

وَذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ والشَّعبِيُّ وآخرونَ إِلَى أَنَّهُ يَثْبَتُ لَهَا الحَيارُ، وإنْ كانَ حُرَّا.

واخْتَجُوا بَأْنَهُ قَـدٌ وردَ في روايـــةِ [د(٢٢٣٥)، س(٢٦١٤)، ت(٢٥٥٥)، جد(٢٠٧٤)] «أَنْ زُوجَ بريرةَ كَانَ حُرَّاً» وردُّهُ الأولونَ بأنَّهَا روايةً مرجوحةً لا يُعملُ بِهَا.

قالوا: ولأنَّهَا عندَ تزويجِهَا لمْ يَكُنْ لَهَــا اخْتِيـارٌ فــاِنْ سَـيِّدَهَا يُزوِّجُهَا، وإنْ كرِهَتْ فإذا أُغْتِقَتْ تجــلدُّ لَهَـا حــالٌ لمْ يَكُـنْ قبــلَ ذلِكَ.

قَالَ ابنُ القيِّمِ [هزاد المعاده (١٩٩/٥]: في تخييرهَا ثلاثةُ مآخذ، وذَكرَ ماخذينِ وضعَفَهُمَا ثُمُّ ذَكرَ التَّالَث، وَهُو ارجحُهَا وَتَحقيقُهُ أَنَّ السَّيِّدَ عقدَ عليها بحُكْمِ اللَّكِ حيثُ كانَ مالِكاً لرقبَهَا ومنافيها، والعِنْقُ يقتضي تمليك الرقبةِ والمنافع للمعتنق، وهذا مقصودُ العِنْقِ وحِكْمَتُهُ فإذا ملكَتْ رقبَتَهَا ملكَتْ بعضها ومنافعَها، ومن جُملَتِها منافعُ البضع فيلا يُملَكُ عليها إلاً باخْتِيارِهَا فِخيَرَهَا الشَّارِعُ بِينَ الأمرينِ البقاءِ تحْتَ الزَّوجِ أو الفسخ منه.

وقد جاءَ في بعضِ طُرقِ حديثِ بريرةَ «مَلَكُتُ نَفْسَكَ فَاخْتَارِي»

قُلْتُ، وَهُوَ مَنْ تعليقِ الحُكْمِ، وَهُوَ الاخْتِيــارُ على مَلْكِهَـا لنفسِهَا فَهُوَ إِشَارَةٌ إِلَى عَلْةِ التَّخيرِ، وَهَذا يَقْتَضي ثُبُــوتَ الخيــارِ، وإنْ كانَتْ ثَحْتَ حُرَّ، وَهَلْ يَقَعُ الفسخُ بِلفظِ الاخْتِيارِ؟

قيلَ: نعم كما يدلُ لَهُ قولُهُ في الحديثِ «خُيْرَتُّ.

وقيل: لا بُدُّ من لفظِ الفسخِ ثُمَّ إذا اخْتَارَتْ نفسَهَا لمْ يَكُنْ للزَّوجِ الرَّجعةُ عليْهَا، وإنَّما يُراجعُهَا بعقدٍ جديدٍ إنْ رضيَتْ بِـهِ،

ولا يـزالُ لَهَـا الحيارُ بعـدَ عليهَـا مــا لَمْ يطأَهَــا لمــا الحرجَـــهُ احدُره/٢٧٨/ عنْهُ لَلْتُمْ وَإِذَا عَتَقَت الأمَــةُ فَهِــيَ بِالْخَيَــارِ مَـا لَهُــمْ يَطَأَهُما إِنْ تَشَأَ فَارَقَتُهُ، وَإِنْ وَطِئْهَا فَلا خِيَارَ لَهَاهُ ....

وَأَخْرِجَهُ الدَّارِقُطَيُّ(٢٩٤/٣) بِلَفْ ظِي قَائِنٌ وَطِِّعَكُوْ فَكَا خَيْبَارُ »

وأخرجَهُ أبو داود(٢٣٣٦) بلفظِ اإنْ قَارَبَكَ فَلا خِيَارَ لَـكَ، فدلُ أنَّ الوطءَ مانعٌ منَ الحيار، وإليهِ ذَهَبَ الحنابلةُ.

واعلمُ أنَّ هذا الحديثَ جليلٌ قدْ ذَكَرَهُ العلماءُ في مُواضعَ من كُتُبِهِمْ في الزُّكَاةِ.

وفي العِنْقِ.

وفي البيع.

وفي النُّكَاح، وذُكَرَّهُ البخاريُّ في البيعِ.

وأطال المصنّفُ في عدّةِ ما اسْتَخرجَ منْهُ من الفوانسيرِ حَتَّمَىٰ بلغَتْ مانةً واثنتَينٍ وعشرينَ فسائدةً فنذْكُرُ ما لَـهُ تعلُقُ بالبانبِ الذي نحنُ بصدوهِ

(منهًا) جوادُّ بيع أحدِ الزُّوجينِ الرُّقيقينَ دُونَ الآخرِ.

وان بيع الأمةِ المزوَّجةِ لا يَكُونُ طِلاقاً، وانْ عِتْقَهَا لا يَكُونُ طِلاقاً، ولا فسخاً.

> وان للرَّقيقِ ان يسعى في فِكَاكَ رقبَتَهُ من الرُق. وان الْكَفَاءَ مُمْتَبرةً في الحريَّةِ

(قلْت) قدْ أَشَارَ الحديثُ إلى سبب تخييرهَا، وَهُمُو مَلْكُهُمَا نفسَهَا كما عرفْت فلا يَتِمُ هذا، وأنَّ اغْتِبارهَا يَسقطُ برضا المَسراةِ الْتِي لا ولِيُّ لَهَا، ومِمَّا ذُكِرَ فِي قصَّةِ بريرةَ أَنْ زُوجَهَا كَسَانَ يَتْبِهُهَا في سِكَكِ للدينةِ يَتَحدُرُ دمعُهُ لفرطِ عَبْتِهِ لَهَا.

قالوا: فيوخلُ منهُ أَنَّ الحَبُّ يُذْهِبُ الحَياءَ، وأَنَّهُ يُعَلَّرُ مِنْ كَانَ كَذَلِكَ إِذَا كَانَ بغيرِ اخْتِيارِ منهُ فيعلنُ أَهُلُ الْحَبَّةِ فِي اللَّهِ إِذَا حَمَلَ لَهُمُ الوَجِدُ عندَ سماعٍ ما يفْهَمُ وذَ منهُ الإشارة إلى أحوالهِمْ حيثُ يُغْتَفَرُ منهُمْ ما لا يحصلُ عن اخْتِيادٍ كالرقصي، وغوه

(قلت) لا يخفى أنَّا زوجَ بويرةَ بَكَى من فراقٍ مين يُحبُّه

فمحبُ اللَّهِ بِبَكِي شُوقاً إلى لقائِهِ، وخوفاً من سخطِهِ كما كانَّ رسولُ اللَّهِ ﷺ يَبْكِي عندَ سماعِ القرآنِ، وَكَذَلِكَ اصحابُهُ، ومن تبعَهُمْ بإحسان.

وَامَّا الرَّافِصُ والتَّصفِينُ فَشَانُ أَهْـلِ الفَسـتِ، والحَلاعـةِ، لا شَانُ مَنْ يُحبُّ اللَّهَ، ويخشَاهُ فاعجبُ لِهَذَا الماخذِ الَّــذي اخـدُوهُ مَنَ الحَديثِ، وذَكَرَهُ المَصنَفُ في الفَتْحِ(١٩٠/٩) ثُمَّ سردَ فِيهِ غــيرَ ما ذَكَرَنَاهُ، وأبلغَ فوائدَهُ إلى العددِ الذّي وصفنَاهُ.

وفي بعضيهَا خفاةً، وَتَكَلُّفٌ لا يليقُ بمثلِ كلامٍ رســولِ اللَّـهِ

#### ٥\_ طلاق إحدى الأختين

90٢ - وَعَنْ «الضَّحَّاكِ بْنِ فَيْرُوزَ الدَّيْلَمِيُّ عَـنْ أَبِيهِ رضي اللَّه تعالى عنه قَالَ: قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّي أَسْلَمْت وَتَحْتِي أُخْتَانِ، فَقَـالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: طَلَقْ أَيْتَهُمَا شِيْفَت».

رَوَاهُ أَحْمُسَدُ(٢٣٢/٤)، وَالأَرْبَعْسَةُ إِلاَّ النسِساني[أبسو داود(٢٢٤٣)، السَرَمَذي (١١٢٩)، ابن ماجه(١٩٥١)، وَصَحَّحَمَهُ ابْسُنُ حِبُسانْ(١٩٥٥).، والدارقطني(٢٧٣/٣)، وَالنَّيْهَتِيُّرُ(١٨٤/٧)، وَأَعَلُهُ الْبُخَارِئُ.

(وعن الضَّحَّاكِ) تابعيٌّ معروفٌ روى عنْ أبيهِ

(ابنِ فيروزَ) بفَتْحِ الفاءِ وسُكُونِ المثنَّاةِ التَّخيَّةِ وضمُّ الرَّاءِ وسُكُونِ الواوِ وآخرُهُ زايٌّ هُوَ أبو عَبدِ اللَّهِ (اللَّيلميُّ) ويقالُ: الحميريُّ لنزولِهِ حميرٍ، وهُوَ منْ ابناء فارسَ منْ فُرس صنعاءَ.

كانَ ئَمَنْ وفدَ على النَّبِيِّ تَشَكِّر، وَهُـوَ الَّـذِي قَتَـلَ العنسـيُّ الْكَذَّابَ الَّذِي ادْعى النُّبوةَ في سنةِ إحدى عشرة، وأتَى حينَ قَتَلَهُ النِّيُّ تَشَكَّر، وَهُوَ مريضٌ مرضَ موتِد، وَكَـانَ بـينَ ظُهُـورِهِ وقَتْلِـهِ البّهُرُ

(عن أبيهِ قالَ ﴿ قُلْتَ يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّي أَسْلَمْتَ وَتَحْتِي أُخْتَانَ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ طَلَقُ: أَيَّنَهُمَا شِنْتٍ ﴾. رواهُ أهمهُ، والأربعةُ إلاَّ النساني، وصحَّحَهُ أبسنُ حبَّان، والدارقطني، والبيْهَقنيُّ، وأعلَّهُ البخاريُّ) بأنَّهُ روَاهُ الضَّخَاكُ عن أبيهِ.

ودوَّاهُ عَنْهُ ابْسُو وَهْسِهِ الجيشَانِيُّ - بفَتْحِ الجيمِ وسُكُونِ

المثنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ والشَّينِ المعجمةِ فنونٌ.

قالَ البخاريُّ: لا نعرفُ سماعَ بعضهِمْ منْ بعضٍ.

والحديثُ دليلٌ على اغْتِبارِ أَنْكِحةِ الْكُفَّارِ، وإنْ خالفَتْ نِكَاحَ الإسلام.

وائمًا لا تخرجُ المراةُ منَ الزُّوجِ إلاَّ بطلاقِ بعدَ الإسلامِ، وائهُ يبقى بعدَ الإسلامِ بلا تجديدِ عقدٍ، وَهَـذاً مذْهَبُ مالِكِ واحدَ والشَّافعيُّ وداود.

وعندَ الْهَادويَّةِ، والحنفيَّةِ أَنْهُ لِا يُقرُّ مَنْهُ إِلاَّ ما وافستَ الإسلام، وَتَأوَّلُوا هـذا الحديثَ بِانَّ المرادَ بِالطَّلَاق: الاعْبَرَالُ وإمسَاكُ الاغْبَرِ الاَّخْرِي التَّخْرِي التَّبِي بقيَّتْ عندَهُ بَعقدِ جديدٍ، ولا يخفى أَنَهُ تاويلٌ مُتَعسَفٌ، وَكَيفَ يُخاطبُ رسولَ اللَّهِ مَنَّظِ من دخلَ في الإسلام، ولم يعرف الأحْكَامَ بمثلِ هذا، وَكَذلِكَ سَاوَلُوا مثلَ هذا:

## ٦- طلاق ما زاد عن الأربع

سَلَمَةَ أَسْلَمَ، وَلَهُ عَشُرُ نِسْوَةٍ، فَأَسْلَمْنَ مَعَهُ، فَأَمْرَهُ النَّبِي اللَّهِ اللهُ اللَّهُ مَعْهُ، فَأَمْرَهُ النَّبِي اللهُ أَنْ يَتَخَيْرَ مِنْهُنُ أَرْبَعاً».

ُ رَوَاهُ أَحْمَدُ(١٤/٢)، وَالتَّرْمِذِيُّ (١١٢٨)، وَصَحْحَهُ ابْنُ حِبَّانْ(١٥٦). وَالْحَاكِمُ(١٩٢/٢)، وَأَعَلُـهُ الْبُخَارِئُ [«على الـوَمذي الكبــــرِ» (ص١٦٤). وَأَبُّو زُرْعَةً، وَأَبُو حَاتِمٍ [«العلل» (١٠٠١)].

وهو قوله: (وعن سالم عن أبيه) عبد الله بن عُمرَ (أَنْ غَيلانَ بنَ سلمةً) هُوَ عَنْ أَسلمَ بعدَ فَتْحِ الطَّائف، ولمْ يُهَاجِرْ، وَهُوَ منْ أعيان نقيف، ومَاتَ في خلافةٍ عُمرَ

(دَأَسَلَمَ، وَلَهُ عَشْرُ نِسْوَةٍ فَأَسْلَمْنَ مَعْهُ فَأَمْرَهُ النّبِيِّ ﷺ أَنْ يَتَخَيَّرَ مِنْهُسْنُ أَرْبُعاً» روَاهُ أحمدُ، والنّرمذيُّ، وصحَّحَهُ ابنُ حَبّان، والحَاكِمُ، وأعلَّهُ البخاريُّ، وأبو زُرعةً، وأبو حَاتِمٍ

قالَ التّرمذيُّ:

قالَ البخاريُّ: هذا الحديثُ غيرُ محفوظٍ.

وأطالَ المصنَّمَ في التَّلخيص (١٩٢/٣) الْكَـــلامَ علـــى

الحديث، وأحصرُ منه، وأحسنُ إفادةً كسلامُ ابس كشير في «الإرشاد» قالَ عقب سياقِهِ لَهُ: رواهُ الإمامان أبو عبدِ اللهِ مُحمَّدُ بنُ إدريسَ الشَّافعيُّ، وأحمدُ بنُ حنبل، والتَّرمذيُّ، وابـنُ ماجَهْ وَهَذَا الإسنادُ رجالُهُ على شرطِ الشَّيخين إلاَّ انَّ الـتَّرمذيُّ يقولُ: سمعت البخاريُّ يقولُ: هذا حديثُ غسيرُ محفوظ، والصَّحيحُ ما روى شُعيبٌ، وغيرُهُ عن الزُّهْرِيُّ قالَ حدُّثْت عــنْ مُحمَّدِ بن شُعيبِ النُّقفيُّ أنَّ غيلانً... فذَكَرَهُ

قَالَ البخاريُّ: وإنَّما حديثُ الزُّهْرِيُّ عنْ سالم عـنْ أبيـهِ أنَّ رجلاً من ثقيفٍ طلَّقَ نساءَهُ فقالَ لَهُ عُمرُ: لَتُراجعنُ نساءَك

قَالَ ابنُ كثير: قُلْت: قَدْ جَمَعَ الإمسامُ أَحَمَدُ فِي رُوَايَتِهِ لِهَـٰذَا الحديث بين هذين الحديثين بهذا السُّندِ فليسَ ما ذَكْرَهُ البخاريُ قادحاً، وساقَ روايةَ النَّسائيَ لَهُ برجال ثقَاتٍ إلاَّ أنْــهُ يعردُ على ابن كثيرٍ ما نقلَهُ الأثرمُ عنْ أحمِـدَ أنَّـهُ قـال: هـذا الحديثُ غـيرُ صحيح، والعملُ عليهِ

وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى مَا دَلُّ عَلَيْهِ حَدَيثُ الضَّحَّاكِ، ومَـنْ تـأَوَّلَ ذلِكَ تأوَّلَ هذا.

(فائدةً) سبقَتْ إشمارةً إلى قصّة تطليق رجل من ثقيف نَسَاءَهُ: وَذَٰلِكَ أَنَّهُ اخْتَارَ أَرْبِعاً فَلَمَّا كَانَ فِي عَهْدِ عُمرَ طَلْقَ نَسَاءَهُ، وقسمَ مالَهُ بينَ بنِيهِ فلمَّا بلغَ ذلِكَ عُمرَ قالَ: إنِّي لأظنُّ الشَّيطانَ مًا يسترَقُ منَ السَّمع سمعَ بموتِك فقذفَهُ في نفسِك، وأعلمَك أنْك لا تَمْكُثُ إلاَّ قليلاً، وايمُ اللَّهِ لَــتُراجعنُ نسـاءَك، ولَـتُرجعنُ مالَك أو لأورَّثُهُنَّ منْك، ولآمرنُ بقبرِك فليرجمُ كما رُجــمَ قـبرُ أبى رغال الحديثُ.

ووقعَ في الوسيطِ «ابنُ غيلانَ»، وَهُوَ وَهُمَّ بلْ هُوَ غيـــلانُ، واشدُّ منهُ وَهُماً ما وقعَ في مُخْتَصر ابن الحاجب «ابنُ عيـلانَا" بالعين المُهْمَلةِ.

وفي سُنن أبي داود(٢٢٤١) قَأَنْ قَيْسَ بْنَ الْحَـارِثِ أَسْلُمَ، وَعِنْدَهُ ثَمَان نِسْوَةٍ فَأَمَرَهُ النَّبِيُّ لِللَّهِ أَنْ يَخْتَارَ أَرْبَعًا».

وروى الشَّافعيُّ [«ترتيب المسندة (ح٤٤)، والنِّهَقيُّ(١٨٤/٧)] عَنْ نَوْفَلُ بْنِ مُعَاوِيَةً أَنَّهُ قَالَ: ﴿أَسُلَمْت، وَتَحْتِي حَمْسُ نِسْوَةٍ فَسَأَلْتَ النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ: فَارِقْ وَاحِــدَةً وَأَمْسِكُ أَرْبَعاً فَعَمَـدْت

إِلَى أَقْدَمِهِنَّ عِبْدِي عَاقِر مُنْذُ مِيِّينَ سَنَةً فَفَارَقْتَهَا، وعــاشَ نوفــلُ بنُ مُعاويةَ مائمةً وعشرينَ سنةً سِتَينَ في الإسلام وسِتْينَ في

وفي كلام عُمرَ ما يدلُ على إبطالِ الحيلةِ لمنع التُّوريثِ. وأنَّ الشَّيطان قد يقدف في قلب العبد ما يستَرقُهُ من السُّمع منَّ أحوالِهِ.

وأنَّهُ يُرجمُ القبرُ عُقوبـةً للعـاصيُّ، وإِهَانـةً، وَتَحذيـراً عـنَّ مثل ما فعلَهُ

٧\_ إقرارُ النكاحِ إن تأخَّرَ إسلامُ أحد الزوجينُ.

٩٥٤ - وَعَن ابْسِ عَبَّاسٍ قَالَ: ﴿رَدُّ النَّهِيُّ ﷺ ابْنَتُهُ زُيْنَبَ عَلَى أَبِي الْعَاصِ بْسِ الرَّبِيعِ، بَعْدَ سِتُ سينينَ بالنُّكَاحِ الأوَّلِ وَلَمْ يُحْدِثْ نِكَاحًا﴾.

المسترمذي (١٩٤٣)، ابسسن ماجسه(٢٠٠٩)]، وَصَحَّحَسِهُ أَحْمَسِكُ، وَالْحَاكِمُ (٢٠٠/٢).

قالَ التّرمذيُّ: حسنٌ، وليسَ بإسنادِهِ بأسّ.

وفي لفظ لأحمدُ «كَانَ إسْلامُهَا قَبْـلَ إسْـلامِهِ بسِـتُ سِنينَا وعنى بإسلامِهَا: هجرَتَهَا، وإلاَّ فَهـىَ أسلمَتْ مـعُ سـائر بنَاتِـهِ عَلَيْهُ، وَهُنَّ أَسَلَمَنَ مُنذُ بِعِثُهُ اللَّهُ، وَكَانَتْ هَجَرَتُهَا بِعَدَ وَقَعَةِ بِلَا بقليل ووقعةُ بلو كانَتْ في رمضانَ منَ السُّنةِ الثَّانيةِ منْ ﴿ هَجَرَتِهِ إِ عَلَيْهِ، وحرْمَت المسلمَاتُ على الْكُفَّار في الحديبيةِ سَنَةَ سِتُ مَــنُ ذي القعدةِ منْهَا فَيَكُونُ مُكْتُهَا بعدَ ذَلِكَ نَحُواً منْ سَنَتَيْنِ، وَلِهَـٰغَا وردَ في روايةِ أبي داود ﴿رَدُّهَا عَلَيْهِ بَعَـٰذَ سَنَتَينِۗۗ﴾، وَهَكَـٰذَا قَـٰرُرُّ ذلِكَ أبو بَكْرِ البَيْهَقيُّ

قَالَ التَّرَمَدَيُّ: لا يُعرفُ وجُهُ هذا الحَديثِ - يُشيرُ إلى أَنَّـهُ كيف ردَّهَا عَلَيْهِ بِعَـدَ سِتُّ سَنِينَ أَو ثُـلاتٍ أَو سَنَّيَنِ، وَهُـوَّ مُشْكِلٌ لاسْتِبِعادِ أَنْ تَبقى عِنْتُهَا هذهِ المَدَّةَ.

ولمْ يَذْهَبُ أَحَدُ إِلَى تَقْرِيرِ المُسلِمَةِ تَحْتَ الْكَافِ إِذَا تَـأَخُّرُ إسلامُهُ عنْ إسلامِهَا نقلَ الإجماعَ في ذلكَ ابنُ عبدِ السبُّ وأشارَ إلى أنَّ بعضَ أَهْلِ الظَّاهِرِ جَوِّزَهُ.

وُردً بالإجماع، وَتُعقَّبَ بنُبُوتِ الخلاف ِفِيهِ عَــنْ علــيُّ والنَّخعيُّ أخرجَهُ ابنُ أبي شيبةَ [المصنف: ٩١/٥] عنْهُمَا.

وبهِ أَفْتَى حَمَادٌ شَيخُ أبي حنيفةَ فروى عنْ عليُّ أنَّهُ قَــالَ في الزُّوجين الْكَافرينَ يُسلمُ أحدُهُمَا «هُوَ أملَكُ لبضعِهَـا مـا دامَـتُ في دار هجرَتِهَا».

وفي روايةِ «هُوَ أُولَى بِهَا مَا لَمْ تَخْرِجْ مَنْ مَصْرِهَا» وفي روايـةٍ عـن الزُّهْـرِيُّ: أنَّـهُ إنْ أسـلمَتْ، ولمُ يُسـلمْ زوجُهَـا فَهُمَـا علـى نِكَاحِهِمَا مَا لَمْ يُفرُقُ بِينَهُمَا سُلطانٌ.

وقالَ الجمْهُورُ: إنْ أسلمَت الحربيَّةُ، وزوجُهَا حربيٌّ، وَهِيَ مدخولٌ بهَا فإنْ أسلم، وَهِيَ في العدُّةِ فالنُّكَاحُ بِـاق، وإنْ أسـلمَ بعدَ انقضاءِ عدَّتِهَا وقعَتِ الفرقةُ بينَهُمَا، وَهَذَا الَّذِي ادَّعَى عليْـهِ الإجماعَ في البحر، وادَّعَاهُ ابنُ عبدِ البرُّ كما عرفْت.

وَتَنَاوُلُ الجَمْهُـورُ حديثُ زينبَ بِالْ عدَّتَهَـا لَمْ تَكُنْ قــد انقضَتْ، وذلِـكَ بعمدَ نُـزول آيـةِ التّحريـم لبقـاء المسلمةِ تحْـتَ الْكَافرِ، وَهُوَ مقدارُ سَنَتِينِ وَاشْهُرِ لَأَنَّ الْحَيْضَ قَـدْ يَتَـاخُّرُ مَـعَ بعضِ النَّسَاءِ فردُّهَا ﷺ عَلَيْهِ لَمَّا كَأَنَّتِ العَدَّةُ غَيرَ مُنقضيةٍ.

وقيلَ المرادُ بقولِـهِ ﴿بالنُّكَـاحِ الأوُّلِ النَّهُ لَمْ يُحـدثُ زيـادةً شرط ولا مهر.

وردَّ هذا ابنُ القيِّم [«إعلام الموقعين» (١/٢٥٣)].

وقالَ: لا نعرفُ اعْتِبارَ العدُّةِ في شيء مـن الأحـاديثِ، ولا كَانَ النَّبِيُّ لَلْتُكُّمْ يَسَالُ المراةَ هل انقضَتْ عدَّتُهَما أمْ لا، ولا ريب أَنَّ الإسلامَ لو كانَ بمجرَّدِهِ فُرقةٌ لَكَانَتْ فُرقةٌ بائنةً لا رجعيَّةٌ فلا أثرَ للعدَّةِ في بقاءِ النَّكَاحِ، وإنَّما أثرُهَا في منعٍ نِكَاحِهَا للغيرِ فلــوْ كَانَ الإسلامُ قد مُنْ خِزَ الفرقة بينَهُمَا لم يَكُنْ أَحَقُّ بِهَا في العدُّو.

ولَكِنُ الَّذِي دلُّ عليهِ حُكْمُهُ ﷺ أَنَّ النَّكَاحَ موقوفٌ فإنَّ أسلمَ قبلَ انقضاء عدَّتِهَا فَهِيَ زُوجَتُهُ، وإن انقضَتْ عدَّتُهَا فلَهَـا أَنْ تَنْكِحَ مِنْ شَاءَتْ، وإنْ أُحبِّتِ انْتَظَرَّتْهُ فَإِنْ أَسَلَّمَ كَانَتْ زوجَتُهُ منْ غير حاجةٍ إلى تجديدِ نِكَاحٍ، ولا يُعلمُ أحدٌ جدَّدَ بعـدَ الإسلام نِكَاحَهُ البُّنَّةَ بل كانَ الواقعُ أحدَ الأمرينِ إمَّا افْتِراقُهُمَا وَيْكَاحُهَا غَيْرُهُ.

وإمَّا بِقَاؤُهُمَا عَلَيْهِ، وإنْ تَاخُّرَ إِسَلَامُهُ.

وأمَّا تنجيزُ الفرقةِ ومراعاةُ العدَّةِ فلا يُعلمُ أنَّ رســولَ اللَّهِ الله قضى بواحدٍ منْهُمَا معَ كثرةِ مـنْ أسـلمَ في عَهْـدهِ، وقـرب إسلام أحد الزُّوجين منَ الآخر وبُعْدِهِ منْهُ.

قالَ: ولولا إقرارُهُ ﷺ الزُّوجين على نِكَاحِهمَا وإنْ تـاخُّرَ إسلامُ أحدِهِمَا عن الآخرِ بعدَ صُلح الحديبيةِ وزمنَ الفَتْحِ لقلنـــا بِتَعجيلِ الفرقةِ بالإسلامِ منْ غيرِ اغْتِسارِ عَـدُةٍ لقولــه تعــالى ﴿لا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَلا هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ﴾ [المُتحنة: ١٠].

وقوله تعالى ﴿وَلا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ﴾ [المتحنة: ١٠] ثُمُّ سردَ قضايا تُؤكَّـدُ ما ذَهَـبَ إليهِ، وَهُـوَ أقـربُ الأقـوال في

## ٨\_ نقصُ النكاحِ بكفر أحد الزوجين

٩٥٥ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ إِنَّ إِبْنَتُهُ زَيْنَبَ عَلَى أَبِي الْعَـاصِ بِنِكَسَاحٍ جَلِيسِلُ أَحَسد(٢٠٧/٢)، السومذي(١١٤٢)، ابسن

قَالَ التَّرْمِلِيُّ: حَدِيثُ ابْنِ عَبَّاسِ أَجْوَدُ إِسْاداً، وَالْعَمَلُ أَجْوَدُ عَلَى حَدِيثِ عَمْرُو بْن شَعِيْب

قالَ الحافظُ ابنُ كثير في الإرشادِ: قالَ الإمامُ أحمدُ: هذا حديثٌ ضعيفٌ، وحجَّاجٌ لمْ يَسَمَّعُهُ مَنْ عَمَرُو بَسَن شُعيبٍ إنَّمَا سمعَهُ من مُحمَّدِ بن عبدِ اللَّهِ العرزمــيُّ، والعرزمـيُّ لا يُســاوي

قَالَ: والصَّحيحُ حديثُ ابنِ عبَّاس \_ يعني المُتَقدُّمَ.

وَهَكَذا قالَ البخاريُّ، والــتُرمذيُّ، والدارقطني، والبيْهَقَـيُّ، وحَكَاهُ عنْ حُفَّاظٍ الحديثِ.

وأمَّا ابنُ عبدِ البرِّ فإنَّهُ جنحَ إلى ترجيــح روايـةِ عمـرو بـن شُعيبٍ، وجمعُ بينَـهُ وبـينَ حديثِ ابـن عبَّـاس فحمـلَ قولَـهُ في حديثِ ابنِ عبَّاسِ بالنُّكَاحِ الأوَّل أي بشروطِهِ.

> ومعنى «لمُ يُحدثُ شيئاً» أي لمُ يزدُ على ذلِكَ شيئاً. وقد أشرنا إليهِ آنفاً

قالَ: وحديثُ عمرو بنِ شُعيبٍ تعضدُهُ الأصولُ.

وقة صرَّحَ فِيهِ بوقوع عقدٍ جديدٍ، ومَهْــرٍ جديـدٍ، والأخــدُّ بالصَّريح أولى منَ الأخدِ بالحُتَمل أنتَهَى

(قَلْت) يردُّ تَاوِيلَ حَدَيْثِ ابنِ عَبَّاسِ تَصْرِيْتُ ابنِ عَبَّاسٍ في روايةِ «فَلَمْ يُحْدِثْ شَهَادَةً، وَلا صَدَاقًا».

روَاهُ ابنُ كثيرٍ في الإرشادِ، ونسبَهُ إلى إخسراجِ الإمـامِ أحمـدُ

وأمًّا قولُ التَّرمذيِّ: والعملُ على حديثِ عمرو بنِ شُعيبِ. فإنَّهُ يُريدُ عمـلَ أَهْـلِ العـراقِ، ولا يخفى أنَّ عملَهُـمْ بـالحديثِ الضَّعيف، وَهَجرَ القويُّ لا يُقوِّي الضَّعيفَ بل يُضعِّفُ ما ذَهَبوا إلَيْهِ منَ العملِ.

# ٩ إذا تزوَّجت المرأة على زوجِها الأول دون أن يُطلقها

٩٥٦ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رَضِي اللَّه عنهما قَالَ: السَّلَمَتِ امْرَأَةٌ فَتَزَوَّجَتْ، فُجَاءَ زَوْجُهَا فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي كُنْتِ أَسْلَمْتُ، وَعَلِمَتْ بِإِسْلامِي فَانْتَزَعَهَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى مِنْ زَوْجِهَا الآخَرِ وَرَدُهَا إِلَى زَوْجِهَا الْأُولَهِ.

رَوَاهُ أَحْمَـدُ(٣٣/١٪)، وَأَبُو دَاوُد(٣٣٨٪)، والـــرَمَدِي (٤٤٤)، وَابْنُ مَاجَلَوْهِ ٢٠٠٠).

وَصَحْحَةُ ابْنُ حِبَّانَ (١٥٩٤)، وَالْحَاكِمُ (٢٠٠/٢)

الحمديثُ دليلٌ على أنهُ إذا أسلمَ الرَّوجُ، وعلمَتِ امرأتُهُ بإسلامِهِ فَهِيَ فِي عقدِ نِكَاحِهِ، وإنْ تزوَّجَتْ فَهُـوَ تـزوُجٌ بـاطلٌ تُتَّزِعُ مِنَ الزَّوجِ الآخو.

وقولُهُ (وعلمَت بإسلامي) يُختَمل أنه أسلمَ بعدَ انقضاء عديها أو قبلَها، وأنَّ علمها عديها أو قبلَها، وأنَّ علمها على كُلِّ حال، وأنَّ علمها بإسلامِه قبلَ تزوَّجها بغيره يُبطلُ نِكَاجَها مُطلقاً سُواءً انقضت عديه لها أن الأملَّة لِكلام ابنِ القيَّمِ اللذي قدَّمناهُ لأنَّ ترْكَهُ لللهِ المَّنْ الامنية عالم علمت بعدَ انقضاء العدة أو لا دليل تركه لله

على أنهُ لا حُكُم للعداة إلا أنه على كلام ابن القيم الذي قدمناه أنها بعد انقضاء عديها تُروَّجُ من شاءَتُ لا تَرَسمُ ها و القصة إلاَّ على تقدير تزوُّجِها في العداة كذا قالَـ أداشارحُ وضه الله.

ولا يخفى أنهُ مُشكِلٌ لأنه إن كان عقدُ الآخرَ بعدَ انقضاءِ عدَّتِهَا منَ الأوَّلِ فَنِكَاحُهَا صحيحٌ وإنْ كان قبلَ انقضاءِ عدَّتِهَا فَهُوَ باطلٌ إلاَّ أَنْ يُقالَ: إنَّهُ أسلمَ وَهِيَ في العدَّةِ، وإذا أسلم، وَهِيَ فِيهَا فالنَّكَاحُ باق بينَهُمَا فَتَزوُجُهَا بعدَ إسلامِهِ بساطلٌ لأَنْهَا باقيةً في عقدِ نِكَاحِهِ فَهُذا أقربُ.

## ، ١- ردُّ الرأةِ إذا علمَ عيباً

90٧- وَعَنْ زَيْدِ بْنِ كَعْبِ بْنِ عُجْرَةً عَنْ أَبِيهِ قَالَ: «تَزَوَّجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْعَالِيَةَ مِنْ بَنِي غِفْار، فَلَمَّا دَخَلَتْ عَلَيْهِ وَوَضَعَتْ ثِيَابَهَا، رَأَى بِكَشْجِهَا بَيَاضًا، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: الْبُسِي ثِيَابَك، وَالْحُقِي بَاهْلِك، وَأَمَرُ لَهَا بالصَّدَاق».

رَوَاهُ الْحَاكِمُ(٤/٤).

وَلِي إِنْسَادَةُ جَعِيلُ بُنُ زَلِدٍ، وَهُوَ مَجْهُولٌ. وَاخْتَلِفَ عَلِيْهِ فِي شَيْجِهِ اخْتِلاقًا كَثِيرًا

روعن زيد بن كعب بن عُجرة عن أبيه قبالَ الفَزَوَّجُ رَصُولُ اللهِ ﷺ الْعَالِيَةَ مِنْ بَنِي غِفَارٍ ا) بِكَسرِ الغينِ المعجمةِ فَفَاءٌ خَفَيْفَتْ فراءُ بعدَ الألف: قبيلةٌ معروفةٌ

(وَفَلَمُّا دَخَلَتُ عَلَيْهِ وَوَصَعَتُ ثِيَابَهَا رَأَى بِكَشْحِها، بِمُثْنَجِها اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الل

(قَيَمَاضًا قَمَالَ: الْبَسِي ثِيبَابُك وَالْحَقِسِي بِمَافَلِك، وَأَمْسَرَ لَهَمَا بِالصَّنَاقِ». روَاهُ الحَاكِمُ. وفي إسنادِهِ جميسُلُ بنُ زيدٍ وَهُنوَ جُهُولُ، واخْتَلفَ عَلَيْهِ فِي شَيْخِهِ الْخِيلافاً كثيراً)

اخْتُلُفَ فِي الحديثِ عنْ جميلِ فقيلَ: عنْهُ كما قالَ المستَّفُ، وقبلَ عن ابنِ عُمرَ، وقبلَ: عنْ كعب بن عُجرةً، وقبلَ: عنْ كعب بنِ زيادٍ،

والحديثُ فِيهِ دليلٌ على أنَّ البرصَ مُنفِّرٌ، ولا يدلُّ الحديثُ على أنَّهُ يُفسخُ بِهِ النَّكَاحُ صريحـاً لاحتِمـال قولِـهِ ﷺ «الْحَقِـي بأَهْلِك» أنَّهُ قصدَ بهِ الطَّلاقَ

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ رَوَى هَذَا الحَدَيثَ آبِنُ كُثِيرِ بِلْفَظِ الَّنَّهُ لَلْكُمْ تَزَوْجَ امْرَأَةً مِنْ بَنِي عِفَارٍ فَلَمَّا دَخَلَتْ عَلَيْهِ رَأَى بِكَشْعِهَا وَضَحاً فَرَدَّهَا إِلَى أَهْلِهَا.

وَقَالَ: «دَلْسَتُمْ عَلَيَّ» فَهُوَ دليلٌ على الفسخ، وَهَذَا الحديثُ ذَكَرَهُ ابنُ كثيرٍ في بابِ الخيارِ في النَّكَاحِ والرَّدُ بالعيبِ.

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في فسخِ النُّكَاحِ بالعيوبِ فلَهَبَ أَكْ ثُرُ الأمَّةِ إلى ثُبُوتِهِ، وإن اخْتَلفوا في التَّفاصيل

فرويَ عنْ عليُّ وعمرَ أَنْهَا لا تُردُّ النَّساءُ إلاُّ منْ أربع مــن الجنون، والجذام، والبرص، والدَّاء في الفرج، وإسنادُهُ مُنقطعٌ.

وروى البيْهَقيُّ(٢١٥/٧) بإسنادٍ جيَّدٍ عـنن ابـن عبَّـاس عَظُّهُ أربعٌ لا يجزنَ في بيع، ولا نِكَاحِ المجنونـةُ، والمجذومـةُ، والبرصـاءُ، والعفلاءُ، والرَّجلُ يُشارِكُ المرأةَ في ذلِكَ، ويزيــد بــالجبُّ والعنَّـةُ على خلافٍ في العُنْةِ.

وفي أنواع منَ المنفَرَاتِ خلافٌ.

الزُّوجُ الآخرُ منْهُ، ولا يحصـلُ بِـهِ مقصـودُ النُّكَـاحِ مـنَ المـودَّةِ، والرَّحمةِ يُوجبُ الحيــارَ، وَهُــوَ أولى مـبنَ البيــع كمــا أنَّ الشُّـروطُ المشروطة في النَّكَاحِ أولى بالوفاءِ منَ الشُّروطِ في البيعِ

قال: ومنْ تدبَّرَ مقاصدَ الشّرع في مصادرِهِ ومواردِهِ وعدلِــهِ وحِكْمَتِهِ، وما اشْتَملَتْ عليْهِ منَ المصالح لمْ يَحْفُ عليْهِ رُجحانُ هِذَا القول، وقربُهُ منْ قواعدِ الشَّريعةِ

قال: وامَّا الاقْتِصارُ على عيبين أو ثلاثةٍ أو أربعةٍ أو خمسةٍ أو سِتَّةٍ أو سبعةٍ أو ثمانيةٍ دُونَ ما هُوَ أولى منْهَا أو مُساويهَا فلا وجْهَ لَهُ فالعمى، والخرسُ، والطَّرشُ، وَكُونُهَا مقطوعةً اليدين أو الرَّجلينِ أو إحدَاهُمَا منْ أعظم المنفُــرَاتِ، والسُّكُوتُ عنْـهُ مـنْ أقبحِ التَّدليسِ والغشُّ، وَهُـوَ مُنـافٍ للدِّيـنِ، والإطـلاقُ إنَّمــا ينصرفُ إلى السَّلامةِ فَهُوَ كالمشروطِ عُرفاً.

قَالَ: وقدْ قالَ أميرُ المؤمنينَ عُمـرُ بـنُ الخطَّـابِ لمنْ تـزوُّجَ

امرأةً، وَهُوَ لا يُولـدُ لَـهُ «اخبرْهَـا أنَّـك عقيـمٌ» فماذا يقـولُ في العيوبِ الَّذي هذا عندَهَا كمالٌ لا نقصٌ انَّتَهَى.

وَذَهَبَ داود وابنُ حزم إلى أنَّـهُ لا يُفسخُ النَّكَـاحُ بعيـب البَّئَّةَ، وَكَأَنُّـهُ لِّمَا لَمْ يَنْبُـتِ الحَدَيثُ بـهِ، ولا يقولـونَ بالقيـاسِ لمَّ يقولوا بالفسخ.

## ١١ ــ إذا وَجَدَ عيباً هل يدفَعُ الصداق

٩٥٨ - وَعَنْ سَعِيدِ بُنِ الْمُسَيِّبِ أَنْ عُمَرَ بُنَ الْخَطَّابِ ﴿ قَالَ: أَيُّمَا رَجُلٍ تَزَوَّجَ امْرَأَةً فَدَخَلَ بِهَا فَوَجَدَهَا بَرْصَاءَ، أو مَجْنُونَـةً، أو مَجْذُومَـةً فَلَهَـا الصَّدَاقُ بِمَسِيسِهِ إِيَّاهَا، وَهُوَ لَهُ عَلَى مَنْ غَرَّهُ مِنْهَا أَخْرَجَهُ سَعِيدُ بُنُ مُنْصُورٍ [﴿سَنَّتُهُ ١٤٥/١)}، وَمَسَالِكَ ﴿١٩لُوطُنَّا (ص٣٢٦)]، وَالْمُنُ أَبِي شَيْبَةُ (٣/٣٨٤).

وَرِجَالُهُ لِقَاتً.

تقدَّمَ الْكُلامُ في الفسخ بالعيبِ.

وقولُهُ (وَهُوَ) أي المَهْرُ لَهُ أيْ للزُّوجِ على منْ غرَّهُ منْهَا ۖ أيْ يرجعُ عليْهِ، وإليْهِ ذَهَبَ الْهَادي ومالِكٌ، وأصحابُ الشَّافعيُّ، وذلِكَ لأنَّهُ غُرِّمٌ لحقَهُ بسببِهِ إلاَّ أَنَّهُم اشْتَرطوا علمَهُ بالعيبِ فـإذا كانَ جَاهِلاً فلا غُرِمَ عليهِ.

وقولُ عُمرَ (على منْ غَوُّهُ) دالُّ على ذلِكَ إذْ لا غـررَ منهُ إلاًّ معَ العلم.

وذَهَبَ ابـو حنيفـةَ والشَّافعيُّ إلى أنَّــهُ لا رُجــوعَ إلاَّ أنَّ الشَّافعيُّ قالَ بهَذا في الجديدِ.

قالَ ابنُ كثير في «الإرشادِ»:

وقد حَكَى الشَّافعيُّ في القديم عن عُمرَ وعليُّ وابن عبَّاس في المغرورِ يرجعُ بالمَهْرِ على من غرَّهُ، ويعْتَضدُ بما تقدَّمَ منْ قولِهِ الله المَنْ غَشْنَا فَلَيْسَ مِنَّا، [مسلم(١٠١)]

ثُمُّ قَالَ الشَّافِعِيُّ فِي الجديدِ: وإنَّمَا تركُّنا ذلِكَ لحديثِ [أحمد(٤/٦)، أبو داود(٢٠٨٣)، السترمذي (١١٠٢)، ابسن ماجمه(١٨٧٩) وتقدم برقم (٩٣١)] «أَيُّمَا امْرَأَةٍ نَكَحَتْ بغَـيْرِ إِذْن وَلِيُّهَـا فَنِكَاحُهَـا

بَاطِلٌ فَإِنْ أَصَابَهَا فَلَهَا الصَّدَاقُ بِمَا اسْتَحَلُّ مِنْ فَرْجِهَا»

قالَ: فجعلَ لَهَا الصَّداقُ في النَّكَاحِ السَّاطلِ، وَهِي الَّتِي غِرْتُهُ فلأنْ يُجعلَ لَهَا الصَّداقُ بلا رُجوعٍ عَلَى الغَـَّارُ فِي النَّكَـَاحِ الصَّحيحِ الذي الزُوجُ فِيهِ مُخيَّرٌ بطريقِ الْأُولِي انْتَهَى.

وقدْ يُقالُ: هذا مُطلِّقُ مُقيَّدُ محديثِ البابِ.

٩٥٩ ـ وَرَوَى سَعِيدٌ(٨٢٠) أَيْضاً عَنْ عَلِيٌّ نَحْــوَهُ، وَزَادَ: وَبِهَا قَـرْنٌ، فَزَوْجُهَا بِالْخِيَـارِ، فَإِنْ مَسُّهَا فَلَهَـا الْمَهْرُ بِمَا اسْتَحَلُّ مِنْ فَرْجِهَا.

(وروى سعيدٌ أيضاً) يعني ابنَ منصور (عنْ عليُّ ظَيُّتُهُ نحوهُ، وَزَادَ: وَبِهَا قَرِنٌ) بِفَتْحِ القَافِ وسُكُونِ الرَّاءَ هُوَ العَفَلَةُ بِفَتْحِ العين الْمُهْمَلَةِ وَفَتْحِ الفَاءِ واللَّامِ، وَهِـيَ تَخْـرَجُ فِي قُبُـلِ النِّسـاءِ، وَحَيـاء النَّاقةِ كالأَدْرَةِ فِي الرُّجال

(فروجُهَا بالخيار فإنْ مسَّهَا فَلَهَا الْمَهْرُ بما اسْتَحَلُّ منْ فرجهَا)

## ٢ ١ ــ الحكمُ في العنّينِ

٩٩٠- وَمِنْ طَرِيتِ سَنجيدِ بُنِنِ الْمُسَنِيّبِ أَيْضاً (٢٠٠٩) قَالَ: قَضَى عُمَرُ عَلَى فِي الْعِنِّينِ أَنْ يُؤَجِّلَ سَنَةً، وَرجَالُهُ ثِقَاتٌ

(ومنْ طريق سَعِيْهِ بنِ المُسَيَّبِ أيضاً) أيْ واخرجَ سَسَعِيدُ بسَنُ منصور من طريق ابن المسيّب

(قَالَ قَصَى عُمرُ أَنَّ العَنِّينَ يُؤجُّلُ سَنَّةً، ورجالُمهُ ثَقَاتًى) بِالْمُهْمَلَةِ فَنُونَ فَمُثَنَّاةٌ غُرِّيَّةٌ فَنُونَ، بَرْنَةِ سِيكُين: هُـوَ مَـنْ لا يَـأْتِي النَّسَاءَ عجزاً لعدم انْتِشَار ذَكَسَرِهِ، ولا يُريدُهُنَّ، والاسمُ العنانــةُ والعنين والعِنْينَةُ بالْكَسرِ ويشدُّدُ، والعُنَّةُ بالضَّمُّ الاسمُ أيضـاً مـنْ عُنَّنَ عن امرأتِهِ حَكَمَ عليْهِ القاضي بذلِكَ أو مُنعَ بالسُّحر.

وَهَذَا الْأَثُرُ دَالٌ عِلَى أَنْهَـا عِيْبٌ يُفْسِخُ بِهَـا النَّكَـاحُ بعَـدَ

واخْتَلْفُوا فِي ذَلِكَ، والقبائلونَ بالفَسَيْخِ اخْتَلْفُوا أيضاً في إمهاله ليحصل التحقيق

نقيلَ: يُمْهَلُ سنةً، وَهُوَ مرويٌّ عنْ عُمرَ وابنِ مسعودٍ. ورويَ عَنْ عُثمانَ أَنَّهُ لَمْ يُؤجِّلُهُ

وعن الحارث بن عبدِ اللَّهِ يُؤجُّلُ عشرةَ أَشْهُرٍ. وَذَهَبَ احمدُ والْهَادي، وجماعةٌ إلى أنَّهُ لا فسخَ في ذلِكَ.

واسْتَدَلُوا بَانَ الأصلَ عدمُ الفسخ، وَهَذَا أَثَرُ لا حُجَّةَ فِيهِ، وبانَّهُ ﷺ لَمْ يُخيِّر امرأةَ رفاعةً.

وقدْ شَكَتْ مَنْهُ ذَلِكَ، وَهُوَ فِي مُوضِعِ التَّعليمِ. وقمة أجابَ في البحر بقولِهِ: قُلنا: لعلُّ زُوجهَــا أَنْكَــرَ، والظَّاهِرُ مَعَهُ

(قلت) لا يخفى «أَنَّ امْرَأَةَ رفَاعَةَ لَمْ تَشْكُ مِنْ رفَاعَةَ فَإِنَّهُ كَانَ قَدْ طَلَّقَهَا فَتَرَوَّجَهَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ الزَّبْسِيرِ فَجَاءَتْ تَشْكُو إِلَيْهِ ﷺ وَقَالَتْ إِنَّمَا مَعَهُ مِثْلُ هُلَّبَةِ التَّوْبِ فَقَالَ ﷺ أَتُريديسَنَ أَنْ تَرْجِعِي إِلَى رِفَاعَةً؟ لا حَتَّى يَلُوقَ عُسَيْلَتَك، وَتَلُوفِهِ عِ عُسَيْلَتَهُ [البخاري(٥٧٩٢)، مسلم(١٤٣٣)].

وفي روايةِ المرطُّإ(ص٣٢٨) «أَنَّ رفَاعَةَ طَلَّقَ امْرَأَتُهُ تَمِيمَةً بنْتَ وَهْبِ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ثَلاثاً فَنَكَحَتْ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بَسنَ الزُّيْرِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا فَلَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَمَسُّهَا فَفَارَقَهَا فَــَأَرَادَ رِفَاعَــةُ أَنْ يَنْكِحْهَا، وَهُوَ زُوْجُهَا الأَوْلُ فَقَالَ سُمَّةٍ أَتُريدِينَ \_ الْحَدِيثُ.

ويهذا يُعرفُ عدمُ صحَّةِ الاسْتِدلال بقصَّةِ رفاعةً فإنُّهَا لمُّ تطلب الفسخ بل فَهِمَ منهَا ﷺ أنَّهَــا تُريدُ أنْ يُواجعَهَــا رِفاعــةُ فَأَخْبَرُهَا انْ عَبْدَ الرَّحْمَنَ حَيْثُ لَمْ يُدَقُّ عُسْيِلَتُهَا، وِلاَ ذَاقِيتٍ عُسيلَتَهُ لا يُحلُّهَا لرفاعةً.

وَكَيْفَ يُحِملُ حَدَيْثُهَا عِلَى طَلْبُهَا الفَسْخُ

وقدْ أَخْرَجُ مَالِكٌ فِي المُوطُّإِ \*أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَمَسُّهَا فَطَلَّقَهَا فَأَرَادَ رَفَاعَةُ أَنْ يَنْكِحَهَا، وَهُـوَ زَوْجُهَـا الأَوْلُ فَجَاءَتْ تَسْتَفْتِي رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَأَجَابَهَا بَأَنَّهَا لا تَحِلُّ لَهُه.

وأمَّا قصَّةً أبي رُكَانــةً، وَهِــىَ «أَنَّـهُ نَكَــحَ اصْرَأَةً مِـنْ مُزَيِّسَةً فَجَاءَتْ إِلَى النَّبِيِّ مَلَا فَقَالَتْ: مَا يُغْنِي عَنِّي إِلاَّ كُمَا تُغْنِي عَنِّي هَذِهِ الشُّغْرَةُ - الِشَعْرَةِ أَخَذَنُّهَا مِنْ رَأْسِهَا - فَفَرَق بُنِينِي وَبَيْنَهُ فَأَخَذَتِ النَّبِيُّ ﷺ حَمِيَّةٌ فَدَعَا بِرُكِانَةً وَإِخْوَتِهِ ثُمَّ قَالَ لِجُلَسَ آفِهِ:

أَتْرَوْنَ فُلاناً يَمْنِي وَلَداً لَهُ يُشْبِهُ مِنْهُ كَـٰذَا وَكَـٰذَا مِنْ عَبْـدِ يَزيـدَ، وَفُلاناً لاَبْنِهِ الآخَرِ يُشْبَهُ مِنْهُ كَذَا وَكَذَا قَالُوا: نَعَمْ قَالَ النَّبيُّ ﷺ لِعَبْدِ يَزِيدَ طَلَّقْهَا فَفَعَلَ ۗ ــ الحديثَ

أخرجَهُ أبو داود(٢١٩٩) عن ابنِ عبَّاسِ.

والظَّاهِرُ أَنَّهُ لَمْ يَثُبُتْ عَندَهُ ﷺ مَا ادَّعَتْــهُ المرأةُ مَـنَ العَّنـةِ لأنَّهَا خلافُ الأصل، ولأنَّهُ ﷺ تعرُّفَ أولادَهُ بالقيافـةِ، وسبالَ عَنْهَا اصحابَهُ ﷺ فدلُ أنَّهُ لَمْ يَشِتْ لَهُ أَنَّهُ عَنْينَ فَامَرَهُ بِالطَّلاقِ إرشاداً إلى أنَّهُ ينبغي لَهُ فراقُهَا حيثُ طلبَتْ ذلِكَ منْهُ لا أنْ يجبّ

(فائدةً) قالَ ابنُ المنذرِ: اخْتُلْفُوا فِي المُواْةِ تُطَالَبُ الرَّجَلّ بالجماع.

فقالَ الأكْثرونَ: إنْ وطنَهَا بعدَ أنْ دخلَ بهَا مـرَّةً واحـدةً لمْ يُؤجِّلْ أَجِلَ العنِّين، وَهُوَ قُولُ الأوزاعيُّ والنُّسوريُّ وأبـي حنيفــةَ ومالِكِ والشَّافعيُّ وإسحاق.

وقالَ أبو ثور: إنْ ترَكَّ جماعَهَا لعلَّةٍ أُجُّلَ لَهَا سنةً، وإنْ كانَّ لغير علَّه فلا تاجيلَ.

وقالَ عياضٌ: اتَّفَقَ كَافَّةُ العلماء على أنَّ للمراةِ حقًّا في الجماع فيثبُتُ الخيارُ لَهَا إذا تزوَّجَتِ الجبوبِ، والممسوخُ جَاهِلـةً بهمًا، ويصربُ للعنين أجلُ سنةٍ لاخْتِبارِ زوالِ ما بِهِ انْتَهَى.

(قَلْت) ولمْ يسْتَدَلُّوا على مقدار الأجل بالسُّنةِ بدليل نَاهِض إنَّما يذْكُرُ الفَقَهَاءُ أنَّهُ لأجلِ أنْ تمرُّ بِـهِ الفصولُ الأربعـةُ فَيَتَّبَيُّسَنَّ حيننذ حالهُ.

# ٣- بَابُ عِشْرَةِ النَّسَاء

بِكَسرِ العينِ وسُكُونِ الشَّينِ المعجمةِ ـ أَيْ عشـرةِ الرَّجـالِ ـ أَيْ: الأَزواجِ ـ النِّساءَ أَي: الزُّوجَاتِ.

#### ١ ــ النهي عن إتيان الدبر

٩٦١ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ قَـالَ: قَـالَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿مَلْعُونٌ مَنْ أَتَى امْرَأَةً فِي دُبُرِهَا ٩.

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٢١٩٢)، وَالنَّسَانِيُّ [عشرة النساء (٢٩٩)]، وَاللَّفْظُ لَهُ. وَرِجَالُهُ ثِقَاتٌ لَكِنْ أُعِلَّ بِالإرْسَالِ.

رُويَ هذا الحديثُ بلفظِهِ منْ طُرق كثيرةٍ عنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ منهُمْ على بنُ أبي طالبِ[احمد(٨٦/١)] ﴿ فَا اللَّهِ اللَّهِ وعمرُ [النساني فعشرة النساء، (١٣٢)]، وخزيمةُ [ابن ماجه(١٩٢٤)]، وعليُّ بنُ طلق [الترمذي(١١٦٤)]، وطلقُ بنُ عليّ، وابنُ مسعودِ [ابن عدي في الكامل: ١٠٦٢/٣].

وجابرٌ، وابنُ عبَّاسٍ، وابنُ عُمرَ، والبراءُ، وعقبةُ بنُ عــامرٍ، وانسّ، وابو ذرّ.

وفي طُرِقِهِ جميعِهَا كلامٌ، ولَكِنَّهُ معَ كثرةِ الطُّسرقِ واخْتِـلاف الرُّواةِ يشدُّ بعضُ طُرقِهِ بعضاً.

ويدلُّ على تحريم إتيان النَّساءِ في أدبارهِنَّ.

وإلى هـذا ذَهَبَّتِ الأَمُّةُ إلاَّ القليلَ للحديثِ هـذا، ولأنَّ الأصلَ تحريمُ المباشرةِ إلا ما أحلُّهُ اللَّهُ، ولم يُحلُّ تعالى إلا القبلَ كما دلُّ قولُهُ ﴿فَأْتُوا حَرْثُكُمْ أَنَّى شِيْتُمْ﴾ [القرة: ٣٢٣].

وقولُهُ ﴿ فَأَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ [القرة: ٢٢٢] فأباحَ موضعَ الحرثِ، والمطلوبُ منَ الحرثِ نَبَاتُ الزُّرعِ فَكَذٰلِكَ النِّساءُ الغرضُ منْ إتيانِهنَّ هُوَ طلبُ النَّسلِ لا قضاءُ الشُّـهُوةِ، وَهُـوَ لا يَكُونُ إِلاَّ فِي القبلِ فيحرمُ ما عـدا موضـعَ الحـرثِ. ولا يُقـاسُ عليْهِ غيرُهُ لعدمِ المشابَّهَةِ في كونِهِ محلاً للزَّرعِ.

وأمَّا حلُّ الاسْتِمْتَاع فيما عـدا الفـرجَ فمـاحوذٌ مـن دليـلِ آخرَ، وَهُوَ جوازُ مُباشرةِ الحائضِ فيما عدا الفرجَ.

وذَهَبَتِ الإماميُّـةُ إلى جـواز إتيـان الزُّوجــةِ والأمــةِ بــلْ والمملُوكِ في الدُّبر.

ورويَ عن الشَّافعيُّ أنَّهُ قالَ: لمَّ يَصحُ في تحليلِهِ، ولا تحريجهِ شيءً. والقياسُ أنَّهُ حلالٌ.

وَلَكِنْ قَالَ الرَّبِيعُ: واللَّـهِ الَّـذِي لا إِلَّـةَ إلاَّ هُــوَ لقَـدْ نـصُّ الشَّافعيُّ على تحريمِهِ في سِنَّةِ كُتُبٍ.

ويقالُ: إِنَّهُ كَانَ يَقُولُ مِحْلَّهِ فِي القديم.

وفي الْهَدي النَّبويُّ عن الشَّافعيُّ أنَّهُ قــالَ: لا أُرخَّصُ فِيـهِ بلُ أَنْهَى عَنْهُ.

وقال: إِنَّ مِنْ نَقِلَ عِنِ الْأَنْمُةِ إِبَاحَتُهُ فَقَـدٌ عَلَـطَ عَلَيْهِمْ انحشَ الغلطَ واقبحَهُ، وإنَّما الَّذي أباحُوهُ أنْ يَكُونَ الدُّبرُ طريقًـا إلى الوطءِ في الفرجِ فيطأ من اللَّبرِ فاشْتَبَهَ على السَّامع انْتَهَى.

ويروى جوازُ ذلِكَ عنْ مالِك، وأنْكَرَهُ أصحابُهُ.

وقمة أطبالَ الشَّارح القبولُ في المسألةِ بمسا لا حاجمةً إلى اسْتِيفَائِهِ هُنا، وقرَّرَ آخراً تحريمَ ذلك، ومنْ أَدلَّةِ تحريمِهِ قولُهُ.

٩٦٢ - وَعَن ابْن عَبَّاس رضي اللَّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ لَا يَنْظُرُ اللَّــُهُ إِلَى رَجُـلِ أَتَـى رَجُلاً أو امْرَأَةً فِي ذَّبُرهَا).

رَوَاهُ التَّرْمِلِيُّ (١٩٥٦) وَالنِّسَانِيُّ [عشرة النساء(١١٥)] وَابْنُ حِبَّانَ [الإحسان(٢٠٣)]، وأُعِلُّ بِالْوَقْفِ

على ابن عبَّاس، ولَكِنَّ المسالةَ لا مسرحَ للاجْتِهَـادِ فِيهَــا سَيِّما ذِكْرُ هذا النَّوعِ مَنَ الوعيدِ فإنَّهُ لا يُدرَكُ بالاجْتِهَادِ فلَهُ حُكمُ الرُّفع.

## ٢- الوصيةُ بالنساء

٩٦٣ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً 🚓 عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِـرِ فَـلا يُـؤْذِي جَارَهُ، وَاسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ خَـيْراً، فَـإِنَّهُنَّ خِلُقُـنَ مِـنْ ضِلع، وَإِنَّ أَعْوَجَ شَيْءٍ فِي الضَّلْعِ أَعْلاهُ، فَإِنْ ذَهَبْت تُقِيمُهُ كَسَرْتُه، وَإِنْ تَرَكْتُه لَمْ يَزَلْ أَعْـوَجَ، فَاسْـتُوصُوا

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وَاللَّفُظُ لِلْبُحَارِيِّ [البخاري(١٨٥٥)، مسلم(١٢٨١)].

وَلِمُسْلِمِ ((٥٩) ١٤٦٨)] وقَإِن اسْتَمْتَعْتَ بِهَا اسْتَمْتَعْتَ بِهَسَا، وَبِهَا عِوْجٌ، وَإِنْ ذَهَبْت تُقِيمُهَا كَسَرُاتِهَا، وْكَسْرُهَا طَلاقُهَا»

(وعن أبي هُريرةَ رَهِجُهُ عن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ المَسنَ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلا يُؤذِي جَارَهُ، وَاسْتَوْصُوا بِالنَّسَاءِ خَيْراً ۚ فَإِنَّهُنَّ خُلِقُنَ مِنْ صِلْعِهِ) بَكُسَرُ الصَّادِ المعجمــةِ وفَتْتِحِ الـلأَم وإسْكَانِهَا واحدُ الأضلُع

(وَفَإِنَّ أَعْوَجَ شَيْءٍ مِنَ العَلْمَ عِ أَعْسَادُهُ إِذًا فَعَلِمَتُ تُقِيمُهُ

كَسَرُته، وَإِنْ تَرَكُّمه لَمْ يَزَلُ أَغْوَجَ، وَاسْتَوْصُوا بِالنَّسَاءِ حَيْرَاً) أي اقبلوا الوصيَّةُ فِيهنُّ.

والمعنى إنَّى أُوصِيكُم بهنَّ خيراً أو المعنى: يُوصِي بعضُكُسم بعضاً فِيهِ منْ خَبِراً (مُتَّفَقُ عَلَيْهِ، واللَّفظُ للبخاريُّ ولمسلم وقَبان اسْتَمْتَعْت بِهَا اسْتَمْتَعْت بِهَا، وَبِهَا عِوجٌه) هُــوَ بِكَـسَوْ الْوَلِـهِ عِلْمَى

(﴿ وَإِنْ ذَهَبُّت تُقِيمُهَا كَسَرْتُهَا وَكَسْرُهَا طَلاقُهَا ۗ).

الحديثُ دليلٌ على عظم حـقُ الجـار، وأنَّ مـنْ أذى الجـارَ فليسَ بمؤمن باللَّهِ واليوم الآخر، وَهَذَا وإنْ كَانَ يَلْزُمُهُ مَنْـهُ كُفْسُرُ منْ آذي جارَهُ إِلاَّ أَنَّهُ محمولٌ على المبالغةِ لأنَّ من حسقُ الإيمان ذٰلِكَ فلا ينبغي لمؤمن الاتُصافُ بهِ.

وقد عُدُّ أَذَى الجارِ من الْكَبائرِ فالمرادُ منْ كانَ يُؤمِّنُ إيمانــاً

وقد وصَّى اللَّهُ على الجار في القرآن، وحدُّ الجنار إلى أربعينَ داراً كما أخرجَ الطِّبرانيُّ [كما في الجمع: ١٩٩٨] أنَّهُ فأتَّسَى النَّبِيُّ ﷺ رَجُلُ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي نَزَلْتُ فِي مَحَلُّ بَنِي فُلانِ. وَإِنْ أَمْنَاتُكُمْ لِي أَذًى أَقْرَبُهُمْ إِلَىيَّ ذَارًا فَبَعْثَ النَّبِيُّ يَمْثُرُ أَبِيا بَكُـر، وَعُمَـرَ، وَعَلِيّــاً رضي اللَّه عنهــم يَــــأَتُونَ الْمَسْــجدَ فَيَصِيحُونَ عَلَى أَنَّ أَرْبُعِينَ ذَاراً جَارً، وَلا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ خَافَ جَارُهُ بَوَائِقُهُۥ

وَأَحْرِجَ الْطُّبْرَانِيُّ فِي الْكَبِيرِ وَالْأُوسِـطِ(٤٠٨٠) \*إِنَّ اللَّمَـةَ لَيْدَفَعُ بِالْمُسْلِمِ الصَّالِحِ عَنْ مِانَةِ بَيْتٍ مِنْ حِيرَانِهِ وَهَـذَا فِيهِ زيادة على الأوَّلْ.

والأذيَّةُ للسومنِ مُطلقاً مُحرَّمةً قالَ تعالى ﴿وَالَّذِينَ يُكُوْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَات بْغَيْرِ هَا اكْتَسَبُوا فَقِدَ اخْتَمَلُسُوا بُهْنَانَنَا وَإِثْمِناً مُبِينًا﴾ [الاحزاب: ٥٨] ولَكِنَّهُ في حقَّ إلجار أشيدٌ تحريمًا فِبلاٍ يُغْتَضُرُ منَّهُ شيءٌ، وَهُوَ كُلُّ ما يُعدُّ في العرفِ أذَّى حَتَّى وردًا في الحديثِ ﴿إِنَّهُ لَا يُؤْذِيهِ بِقِتَّارِ قِدْرِهِ إِلَّا أَنْ يَغْرِفَ لَهُ مِنْ مَرَقَتِهِ، وَلَا يُحْجِسِزُ عَنْهُ الرَّبِحَ إِلاَّ بِإِذْنِهِ، وَإِن اشْتَرَى فَاكِهَةً أَهْدَى إِلَيْهِ مِنْهَا، وَالْطَعِالِي كما في الجمع: ١٩٥٨]، وحقوقُ الجار مُسْتَوفاةً في الإحساء، (٢١٢-١١٢/٢) للغزال.

وقرلُهُ (واسْتُوصوا) تقدَّمَ بيانُ معنَاهُ، وعلَّلَهُ بقولِهِ "فَإِنَّهُنَّ

خُلِقْنَ مِنْ ضِلْعِ الرِيدُ خُلَقَنَ خَلَقاً فِيهِ اعْرِجَاجٌ لِأَنْهُنَ خُلَقَـنَ مِنْ اصل مُعْوِجُ

والمرادُ اللَّ حوَّاءَ أصلُهَا خُلَقَتْ منْ ضلع آدمَ كما قـالَ تعالى ﴿وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ [الساء: ١] بعدَ قولِهِ ﴿خَلَقَكُمْ مِـنْ نَفْس وَاحِدَةٍ﴾

وَأَخْرِجَ ابنُ إســحاقَ مـنْ حديثِ ابـنِ عبَّـاسِ «إنْ حَـوَّاءَ خُلِقَتْ مِنْ ضِلْع آدَمَ الأقْصَر الأيْسَر، وَهُوَ نَائِيمٌ».

وقولُهُ «وَإِنَّ أَعْوَجَ مَا فِي الضَّلْعِ» إخبارُ بأنَهَا خُلقَتْ منْ أعوج اجزاء الضَّلْعِ مُبالغة في إثباتِ هذهِ الصُّفةِ لَهُنَ، وضميرُ قولِهِ «تُقيمُهُ»، و«كَسَرْته» للضَّلع، وَهُوَ يُذَكَّرُ ويؤنَّثُ، وَكَذَا جاءَ في لفظ البخاريُ «تُقيمُها»، «وَكَسَرْتها».

ويختَملُ أنَّهُ للمراةِ، وروايةُ مُسَلمٍ صريحــةٌ في ذلِـكَ حيـثُ قالَ "وَكَسْرُهَا طَلائَهَا".

والحديثُ فِيهِ الأمرُ بالوصيَّةِ بالنَّساءِ والاحْتِمــالِ لَهُــنُّ والصَّبر على عوج أخلاقِهِنَّ.

وأنَّهُ لا سبيلَ إلى إصلاحِ اخلاقِهِنَ بلُ لا بُــدٌ مـن العـوجِ فِيهَا، وأنَّهُ منْ أصلِ الحُلقةِ، وَتَقَدَّمَ ضبطُ العوجِ هُنا.

وقدْ قالَ أَهْلُ اللَّغةِ العَوْجُ: بالفَتْحِ فِي كُلُّ مُنْتَصبِ كالحائطِ والعودِ وشبْههمَا وبالْكَسرِ ما كانَ فِي بساطٍ أو معـاشٍ أو ديـنٍ، ويقال: فُلانَّ فِي دينِهِ عِوجٌ بالْكَسرِ

## ٣ــ المهلةُ في الدخولِ على النساء من سفرٍ

974 وَعَنْ جَابِرِ قَالَ: «كُنَّا مَعَ النَّبِيُ ﷺ فِـي غَزْوَةٍ فَلَمَّا قَدِمْنَا الْمَدِينَةَ ذَهَبْنَا لِنَدْخُلَ فَقَالَ: أَمْهِلُــوا حَتَّى تَدْخُلُوا لَلْـِـلاً \_ يَعْنِي عِشَاءً \_ لِكَيْ تَمْتَشِطَ الشَّعِثَةُ، وَتَسْتَجِدُ الْمُغَيَّبَةُ».

مُثِّمَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٠٧٩)، مسلم ياثر (١٩٢٨)].

وَفِي رِوَايَةٍ لِلْبُخَارِيِّ (٢٤٤ه): هَإِذَا أَطَالَ أَحَدُكُم الْغَيْبَةَ فَلا يَطُولُ لَهُ لِيَلاُهِ.

(وعنْ جابرِ ظُلُّتُهُ قَالَ اكْنَا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي غَزُوةٍ فَلَمَّا

قَايِشًا الْمَدِينَةَ ذَهَبُنَا لِنَدْخُلَ فَقَالَ ﷺ أَمْهِلُوا حَتَّى تَدْخُلُوا لَيْلاً يَغْنِي عِشَاءً لِكُنِي تَمْتَشِطَ الشَّعِنَةُ\*) بِفَتْحِ الشُّينِ المعجمةِ وَكَسرِ العين المُهْمَلةِ فعثنَاةً

(وَتَسْتَحدُّ) بسين وجاء مُهْمَلَتَينِ

(المغيَّنةُ) بضمُ الميمِ وَكَسرِ المعجمةِ بعدَهَا مُثَنَّاةٌ تَحْنَيَّةٌ سَـاكِنةٌ فموحَّدةٌ مفْتُوحةٌ: الَّتِي غابَ عَنْهَا زوجُهَا (مُتَّفقٌ عليْهِ)

فِيهِ دليلٌ على أنهُ بحسنُ التّانّي للقادمِ على أهلِهِ حَتّى يشعروا بقدومِهِ قبلَ وُصولِهِ بزمان يَتَسعُ لما ذُكِرَ منْ تحسينِ هيئَاتِ منْ غابَ عنْهُنْ أزواجُهُنْ منْ الامْتِشاطِ، وإزالـةِ الشّعرِ بالموسى مثلاً من المحلاتِ الّتِي يحسنُ إزالتُهُ منْهَا، وذلِكَ لشلاً يَهْجمَ على أَهْلِهِ وَهُمْ فِ هيئةٍ غيرِ مُناسبةٍ فينفرَ الزَّوجُ عَنْهُنَّ.

والمرادُ إذا سافرَ سفراً يُطيلُ فِيهِ الْغَيبةَ كما دلَّ لَهُ قولُهُ:

روفي رواية للبخاريّ، أيْ عنْ جابر (﴿إِذَا أَطَالَ أَحَدُكُم الْفَيْبَةَ فَلا يَطْرُقُ أَهْلَهُ لَلِلاً») قالَ أَهْلُ اللّغةِ: الطُّروقُ الجِيءُ بــاللَّيلِ مـنْ سفر، وغيرهِ على غفلةٍ، ويقالُ لِكُلِّ آتٍ باللَّيلِ طارقٌ، ولا يُقالُ في النَّهَار إلاَّ مجازاً.

وقولُهُ (ليلاً) ظَاهِرُهُ تقييدُ النَّهْيِ بــاللَّيلِ، وأَنْـهُ لا كرَاهَـةَ في دُخولِهِ إلى أَهْلِهِ نَهَاراً منْ غير شُعورَهِمْ.

واحْتُلْفَ فِي عَلَّةِ التَّفْرِقَةِ بِينَ اللَّيْلِ والنَّهَارِ ۗ

فعلَّلُ البخاريُّ في ترجمةِ البابِ بقولِهِ (بـابُ لا يطــرقُ الرَّجلُ أَهْلَهُ ليلاً إذا أطالَ الغيبةَ مخافسةَ أَنْ يَتَخَوَّنَهُمْ أَو يلْتَمـسَ عَثرَاتِهِمْ) فعلى هذا التُعليلِ يَكُونُ اللَّيلُ جُزءَ عِلْمَةٍ؛ لأَنْ الرئيسةَ تغلبُ في اللَّيلِ، وَتَندُرُ في النَّهَارِ، وإِنْ كانَتِ العلَّهُ مَا صرَّحَ بِهِ، وَهُوَ قُولُهُ (لِكِيْ غَنَشطَ إِلَى آخرِهِ) فَهُوَ حاصلٌ في اللَّيلِ، والنَّهَارِ

قيل ويختملُ أنْ يَكُونَ مُعْتَبراً على كلا التَّقديرينِ فَإِنَّ الغرضِ مَنْ المُعْرَضَ مِنْ التَّنظيفِ والتَّزيينِ هُوَ تحصيلٌ لِكَمالِ الغرضِ مَنْ قضاء الشَّهْوةِ، وذليك في الأغلب يَكُونُ في اللَّيلِ فالقادمُ في النَّهَارِ يَتَأنَّى ليحصلَ لزوجَتِهِ التَّنظيفُ والسَّزيينُ لوقْتِ المباشرةِ، وَهُوَ اللَّيلُ بخلافِ القادمِ في اللَّيلِ، وَكَذلِكَ مَا يُخشَى مَنْهُ مِنَ العثورِ على وُجودِ أجني هُوَ في الأغلبِ يَكُونُ في اللَّيلِ.

وقلاً أخرجَ ابنُ خُزيمةً عن ابن عُمرَ قالَ "نَهَى رَسُولُ اللَّهِ

عَنْكُ أَنْ نَطْرُقَ النَّسَاءَ لَيْلاً فَطَرَقَ رَجُلانِ كِلاهُمَا فَوَجَدَ ــ يُرِيـــدُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مَعَ امْرَأَتِهِ مَا يَكْرُهُۥ

وأخرجَ أبو عوانةً في صحيحِهِ [المسند: ١١٤/٥] منْ حديثِ جَابِر «أَنْ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ رَوَاحَةَ أَتَـى آمْرَأَتُهُ لَيْـلاً، وَعِنْدَهَـا امْـرَأَةٌ تَمْشُطُهَا فَظَنَّهَا رَجُلاً فَأَشَارَ إِلَيْهَا بِالسِّيْفِ فَلَمَّا ذَكَرَ ذَلِسكَ لِلنَّبِيِّ الله نَهَى أَنْ يَطْرُقَ الرَّجُلُ أَهْلَهُ لَيْلاً».

وفي الحديثِ الحثُ على البعدِ عن تَتَبُع عـورَاتِ الأهـل، والحثُ على ما يجلبُ التَّودُّدُ والتَّحابُ بينَ الزُّوجينِ وعـدمَ التُّعرُّض لما يُوجبُ سُوءَ الظَّنِّ بالأهْل، وبغيرهِمْ أولى.

وفِيهِ أَنَّ الاسْتِحِدادَ ونحوَّهُ عُبًّا تَتَزَيَّنُ بِهِ المرأةُ لزوجهَما محبوبٌ للشَّرع، وأنَّهُ ليسَ منْ تغيير خلق اللَّهِ النَّهِيُّ عنْهُ

## ٤ - النهي عن نشرِ السُّرُّ بينَهما

٩٦٥- وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ ﴿ قَالَ: قَالَ: رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ شَرَّ النَّاسِ عِنْدَ اللَّهِ مَنْزِلَةً يَـوْمَ الْقِيَامَةِ الرَّجُلُ يُفْضِي إِلَى امْرَأَتِهِ، وَتُفْضِي ۚ إِلَيْهِ، ثُـمَّ يَنشُرُ سِرَّهَا».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ(١٤٣٧).

(وعن ابي سعيدِ الحدريّ عليه قال: قال رسولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِنَّ شَتَرَّ النَّـاسِ عِنْمَدَ اللَّهِ مَنْزِلَةً يَـوْمَ الْقِيَامَةِ الرَّجُـلُ يُفْضِي إلَــى الْمُرَأَتِهِ") مَنْ أَفْضَى الرَّجَلُ إِلَى المرأةِ جَامِعَهَا أَوْ خَـلًا بِهَـا جَـامِع أو لا كما في القاموس

(الوَتُفْضِي إِلَيْهِ ثُمَّ يَنْشُرُ سِرَّهَا) أَيْ وَتَنشرُ سرَّهُ

(أخرجَهُ مُسلمٌ) إلاَّ أنَّهُ بلفظِ «إنَّ مِنْ أَشَرُّ النَّاسِ»

قَالَ القاضي عباضٌ: وأَهْلُ النَّحْـو يقولـونَ: لا يجـوزُ أشـرُ واخيرُ، وإنَّما يُقالُ: هُوَ خيرٌ منْهُ، وشرٌّ منْهُ

قال: وقدُّ جاءَت الأحاديثُ الصَّحيحةُ باللُّغَنِّين جميعاً، وَهِيَ خُجَّةً في جوازهِمَا جميعاً، وأنَّهُمَا لُغَنَّان.

والحليثُ دليلٌ على تحريم إفشاء الرَّجل ما يقعُ بينَــهُ وبـينَ امرأتِهِ من أُمور الوقاع ووصف تفاصيل ذلك، ومما يجري مـن

المرأةِ فِيهِ منْ قُولُ أَوْ فَعَلَ وَنَحُوهِ.

وامَّا مُجرَّدُ ذِكْرِ الوقاعِ فإذا لمْ يَكُنْ ۚ لَحَاجِـةٍ فَلِكُـرُهُ مَكْـرُوهُ لأنَّهُ خلافُ المروءةِ.

وقدْ قالَ ﷺ «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ باللَّـهِ وَالْبَـوْمِ الآخِـرِ فَلْيَقُـلُ خَيْراً أو لِيُصْمُتُ [البخاري(١٤٧٥)، مسلم(٤٧)]

فإنْ دَعَتْ إليْهِ حَاجَةٌ أَو تَرَتَّبَتْ عَلَيْهِ فَائدَةً، بأنَّ كَانَ يُنْكِــرُ إعراضَهُ عنْهَا أَوْ تَدُّعي عليْهِ العجزَ عن الجماع أَوْ نَجُو ذَلِكَ فَلا كرَاهَةَ فِي ذِكْرَهِ كَمِمَا قَسَالَ ﷺ «إنْسِي لأَفْعَلُـهُ أَنْسَا وَهَسَذِهِ» [مسلم(۲۵۰)].

وقالَ لأبي طلحة «أَعَرَسْتُمُ اللَّيْكَةَ» والبحاري (٤٧٠). مسلم(۲۱۴۶)].

وقالَ لجابرٍ «الْكَيْسَ الْكَيْسَ» [البخاري(٢٤٦هـ)] وَكَذَلِكَ المرأةُ لا يجوزُ لَهَا إفشاءُ سرُّهِ.

وقد وردَ بهِ نصَّ أيضاً.

## ٥\_ حقُّ الزوجةِ

٩٦٦ - وَعَنْ حَكِيم بْن مُعَاوِيَةً عَـنْ أَبِيهِ ﴿ قَالَ: ﴿قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا حَقٌّ زَوْجٍ أَحَلِّنِنَا عَلَيْهِ؟ قَالَ: تُطْعِمُهَا إِذَا أَكُلْتَ وَتَكْسُوهَا إِذَا اكْتَسَيْت، وَلا تَضْرِبِ الْوَجَّةِ وَلا تُقَبِّحُ، وَلا تَهْجُرُ إِلاَّ فِي الْبَيْتِ؟.

رُوَاهُ أَخْمَدُوْءُ/٤٤٤). وَآتِو دَاوُد(٢١٤٢). وَالنَّسَانِيُّ إِلَّاكِيرِيَّهُ كَمِمَاً في وتحقة الأشراف؛ (١٣٩٥). وَالنِّنُ مَاجَدُر، فر١٨، وَعَلَقُ البِّخَارِيُّ بَفَعْمَةُ (ك النكاح، باب(٩٢)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانْ(١٧٥)، وَالْحَاكِمُ(١٨٨/٢)

(وعنْ حَكِيمٍ بنِ مُعاويةً) أي ابنِ حيدةً بفتْ حِ الحَاءِ الْهُمَلَةِ فمثنَّاةٌ غَيِّيَّةٌ سَاكِنةٌ فدالٌ مُهْمَلةٌ، ومعاويةُ صحابيٌّ روى عنْهُ ابنُــهُ

وروى عن حكيم ابنُهُ بَهْــزّ بفَتْحِ الموحَّدةِ وسُكُونِ الْهَــاءُ

(عن أبيهِ قالَ (قُلْت يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا حَقُّ زَوْجِ أَحَدِفَاهُ) هَكَذا بعدمِ التَّاءِ هِيَ اللُّغةُ الفصيحةُ، وجاءً ((وجةُ» بالتَّاءِ

(عليه «قَالَ: تُطْعِمُهَا إِذَا أَكُلْت وَتَكُسُوهَا إِذَا اكْتَسَيْت، وَلا تَضْرِب الْوَجْهَ، وَلا تَقْسِحْ، وَلا تَهْجُرْ إِلا فِي الْبَيْتِ» رواهُ احمد، والنسائي، وأبو داود، وابن ماجّة، وعلَّقَ البخاريُّ بعضهُ حيثُ قالَ: بابُ هجرِ النَّبِيُ تَلَالًا نساءَهُ في غيرِ بُيُوتِهِنَّ، ويذْكُرُ عن مُعاوية بن حيدة رفعُهُ

> (قَوْلَا تَهْجُرُ إِلاَّ فِي الْبَيْتِ)، والأَوْلُ أَصِحُ (وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ والْحَاكِمُ)

دلُ الحديثُ على وُجربِ نفقةِ الزُّوجةِ وَكِسوَتِهَا، والْ النَّفقةَ بقدرِ سعَتِهِ لا يُكَلِّفُ فوقَ وُسعِهِ لقولِهِ «إذا أَكَلْت، كذا قبل.

وفي أخذِهِ من هذا اللَّفظِ خفاء فمتنى قدرَ على تحصيلِ النَّفقةِ وجبَ عليهِ أنْ لا يُختَصُّ بِهَا دُونَ زوجَتِهِ، ولعلَّهُ مُقيدٌ بما زادَ على قدرِ سدَّ خلَيهِ لحديثِ «ابدأ بنفيك» [مسلم(٩٩٧)]، ومثلُهُ القولُ في الْكِسوةِ.

وفي الحديثِ دليلٌ على جوازِ الضّربِ تأديباً إلاَّ أنَّــهُ مُنْهِيٍّ عنْ ضربِ الوجْهِ للزَّوجةِ وغيرهَا.

وقولُهُ «لا تُقبُّحْ» أيْ لا تُسمعْهَا ما تَكْرَهُ، وَتَقَـولُ: قبْحَـكُ اللَّهُ وَنَوَهُ مِن الْكَلامِ الجافي.

ومعنى قولِه الا تَهْجرُ إِلاَ فِي البينتِهِ أَنْـهُ إِذَا ارادَ هجرَهَا فِي المُضجِعِ تاديباً لَهَا كما قال تعالى ﴿وَاهْجُرُوهُلُ فِي المُضجِعِ تاديباً لَهَا كما قال تعالى ﴿وَاهْجُرُوهُلُ فِي المُضَاجِعِ ﴾ [انساء: ٣٤] فلا يَهْجرُهَا إِلاَّ فِي البينتِ، ولا يَتَحوُلُ إِلَى دارٍ أُخرى أو يُحوُلُهَا إِليَّهَا إِلاَّ أَنَّ روايةً البخاريُ البِّسِي ذَكرَنَاهًا دلَّتُ أَنَّهُ يَنِيُ هجرَ نساءًهُ في غيرِ بُيُوتِهِلَ، وخرجَ إلى

وقد قالَ البخاريُّ: إنَّ هذا أصحُّ من حديثٍ مُعاويةً.

هذا.

وقدْ يُقالُ: دلَّ فعلُهُ على جوازِ هجرِهِ فَ غيرِ البيُوتِ، وحديثُ مُعاويةَ على هجرِهِنَّ في البيُوتِ، ويَكُونُ مَفْهُومُ الحصرِ غير مُرادٍ.

واخْتُلفَ في تفسيرِ ٱلْهَجرِ

فالجمهُورُ فسُرُوهُ بِتَرَكِ الدُّحسولِ عليْهِينَ والإقامةِ عندِهِنَ على ظَاهِرِ الآيةِ، وَهُوَ مِن الْهِجرانِ بمعنى البعد، وقبسلَ: يُضاجعُهَا، وقيلَ: يُجامعُهَا، وقيلَ: يُجامعُها، ولا يُكلِّمُهَا، وقيلَ: من الْهَجرِ: الإغلاظُ في القول، وقيلَ: من الْهجارِ، وَهُوَ الحبلُ الَّذِي يُربطُ بِهِ البعيرُ أَيْ أُوثتُوهُنَ في البيُوتِ قالمُ اللهُ ا

واسْتَدلُ لَهُ، ووَهَاهُ ابنُ العربيّ

## ٣ - مَنْ أَتِي إمرأتُه في قبلها من دبرِها

٩٦٧ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْسِدِ اللَّهِ قَـالَ: (كَـانَتِ
الْبَهُودُ تَقُولُ: إِذَا أَتَى الرَّجُلُ امْرَأَتَـهُ مِـنْ دُبُرِهَـا فِـي
فَبُلِهَا كَانَ الْوَلَدُ أَحْوَلَ فَنَزَلَتْ ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَكُـمْ
فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾ .

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٣٨٥٤)، مسلم(١٤٣٥)]، وَاللَّفُطُ لِمُسْلِمٍ.

وَلَفَظُ البُخَارِئِ: سَمِعْت جَابِراً يَقُولُ «كَانَتِ الْيَهُسوهُ تَقُولُ: إِذَا جَامَعَهَا مِنْ وَرَائِهَا أَيْ فِي تَبُلِهَا كَمَا فَسَرْتُهُ الرَّوَائِـةُ الأُولَـى جَاءَ الْوَلَدُ أَحْوَلَ فَتَزَلَتْ ﴿نِسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْنَكُمْ أَنَى شِئْتُمْ﴾ [الغرة: ٢٢٣]

وَاخْتَلَفَت الرُّوآيَاتُ فِي سَبَبِ نُزُولِهَا عَلَى ثَلاثِهِ أَقْوَال:

(الأوَّلُ) مَا ذَكَرَهُ الْمُصَنَّفُ مِنْ رِوَايَةِ الشَّيْخَيْنِ أَنَّهُ فِي إِنْيَانِ الْمُرَاّةِ مِنْ وَرَائِهَا فِي قُبُلِهَا.

وَأَخْرَجَ هَـذَا الْمَعْنَى جَمَاعَةٌ مِنَ الْمُحَدَّثِينَ عَنْ جَابِرٍ، وَغَيْرِهِ، وَاجْتَمَعَ لِيهِ سِنَّةً وَثَلاثُونَ طَرِيقاً صَرَّحَ فِي بَعْضِهَا أَنْهُ لَا يَجِلُ إِلاَّ فِي الْفَبُلِ.

وَفِي أَكْثَرِهَا الرَّدُّ عَلَى الْيَهُودِ

(الثَّانِي) أَنْهَا نَزَلَتْ فِي حِلِّ إِنْيَان دُبُرِ الزَّوْجَةِ أَخْرَجَهُ جَمَاعَةً عَنِ ابْنِ عُمَرَ مِن اثْنَيْ عَشَرَ طَرِيقاً

(الثَّالِثُ) أَنَّهَا نَرَلَتْ فِي حِلِّ الْعَـزْلِ عَـن الزَّوْجَـةِ أَخْرَجَـهُ أَئِمَّةٌ مِنْ أَهْلِ الْحَدِيثِ عَن ابْنِ عَبَّاسٍ وَعَن ابْنِ عُمَرَ وَعَن ابْسِنِ الْمُسَنِّبِ.

وَلا يَخْفَى أَنْ مَا فِي الصَّحِيخَيْنِ مُقَدَّمٌ عَلَى غَيْرِهِ فَالرَّاجِحُ هُوَ الْفَوْلُ الأَوْلُ وَابْنُ عُمَرَ قَد اخْتَلَفَتْ عَنْهُ الرَّوَايَةُ، وَالْفَوْلُ بِأَنَّهُ أُرِيدَ بِهَا الْعَوْلُ لا يُناسِبُهُ لَفْظُ الآيَةِ.

هَٰذُا.

وَقَادُ رُوِيَ عَن ابْنِ الْحَنَيْدَةِ أَنَّ مَعْنَى قوله تعالى ﴿أَنَّى مِنْنَى قوله تعالى ﴿أَنَّى مِنْتُمْ ﴾ إِذَا شِئْتُمْ فَهُوَ بَيَانَ لِلْفُطْ «أَنَّى»، وَأَنَّهُ بِمَعْنَى «إِذَا فَلا يَدُلُ عَلَى شَيْء مِنا ذُكِرَ أَنَّهُ سَبَبُ النُزُولِ عَلَى أَنَّ إِثْيَانَ الزُّوْجَةِ مَوْكُولٌ إِلَى مَشْيِئَةِ الزُّوْجِ.

#### ٧- الدعاءُ عند الجماع

٩٦٨ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَوْ أَنْ أَحَدَكُمْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْتِي أَهْلَهُ قَالَ: بِسْمِ اللَّهِ، اللَّهُمُ جَنَبْنَا الشَّيْطَانَ، وَجَنَّبِ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا، فَإِنَّهُ إِنْ يُقَدَّرْ بَيْنَهُمَا وَلَـدٌ فِي ذَلِكَ لَمْ يَضُرُهُ الشَّيْطَانُ أَبِداً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٤١)، مسلم(١٤٣٤)]

هذا لفظ مُسلم.

والحديثُ دليلٌ على أنه يَكُونُ القولُ قبلَ المباشرةِ عندَ الإرادةِ، وَهَذِهِ الرَّوايةُ تُفسُرُ روايةَ "لوْ أَنْ أَحدَكُمْ يقولُ حينَ يُأْتِي أَهْلَهُ" \_ أخرجَهَا البخاريُ (٥١٦٥) \_ بأنَّ المرادَ حينَ يُريدُ، وضميرُ "جنبنا» للرُّجل وامرأتِه.

وفي روايةِ الطُّــبرانيُّ [«المعجــم الكبــير» (۲۴۶/۸)] «جَنَبْنِــي» وجنّب ما رزقتنی، بالإفرادِ.

وقولُهُ («لَمْ يَضُرُّهُ الشَّيْطَانُ أَبَداً») أيْ لَمْ يُسلُّطُ عليْهِ

قَالَ القَاضِي عَيَاضٌ: نَفْ يُ الضَّرْرِ عَلَى جَهَةِ الْعَمُومِ فِي جَمِيعِ أَنُواعِ الْفَصُّرِ غِيمُ الْعَلَامِرُ الْعَمُومَ فِي جَمِيعِ اَنُواعِ الضَّرْرِ غِيرُ مُرادٍ، وإنْ كانَ الظَّامِرُ الْعَمُومَ فِي جَمِيعِ الْأَحوالِ مَنْ صَيْغَةِ النَّفِي مِعَ التَّابِيدِ، وَذَلِكَ لما ثَبْتَ فِي الحديسَّةِ مِنْ اللَّهُ عَلَى الشَّيْطَانُ فِي بَطْنِهِ حِينَ يُولَدُ إِلاَّ مَنْ الشَّيْطَانُ فِي بَطْنِهِ حِينَ يُولَدُ إِلاَّ مَرْيَمَ وَالْبَنَهَا اللَّهُ الطَّعْنِ مَرْيَمَ وَالْبَنَهَا الطَّعْنِ مَرابَعَ الطَّعْنِ مَرابَعَ فَرَا الطَّعْنِ مَرابَعَ فَرَا الطَّعْنِ مَرْدَعَ ضَرر فِي الجَملةِ مَعَ أَنْ ذَلِكَ سَبِبُ صُراخِهِ

قُلْت: هذا من القاضي مبنيٍّ على عُصومِ الضَّررِ الدِّينيِّ والدُّنيويِّ.

وقيل: ليسَ المرادُ إلاَّ الدَّبِيِّ، واللهُ يَكُونُ مَـنَ جُمَّلُـوَّ العِبَـادِ الَّذِيـنَ قـــالَ تعــالى فِيهِـــمْ ﴿إِنْ عِبْـادِي لَيْــــنَ لَــَـكُ عَلَيْهِــَـمْ سُلْطَانُ﴾[الحجر: ٤٤].

ويؤيَّهُ هذا أنَّهُ أخرجَ عبدُ الرُّزاقِ(١٩٤/٦) عن الحسنِ.

ولِيهِ افْكَانَ يُرجَى إِنْ حَلَتْ بِـهِ أَنْ يَكُـونَ وَلَـداً صَالحَـاً»، وَهُوَ مُرسَلٌ، وَلَكِنَٰهُ لا يُقالُ مَنْ قبلِ الرَّايِ.

قَالَ ابنُ هَقِيقِ العيدِ: يُختَملُ أَنَّهُ لا يَضَمَّنُهُ في دينِـهِ، ولَكِـنْ يلزمُ منْهُ العصمةُ، وليسَتْ إلاَّ للانبياء.

وقد أجيب بـال العصمة في حقّ الأنبيـــاء علـــى جهــة الوجوب.

وفي حنَّ منْ دُعيَ لأجلِهِ بِهَذَا النَّعَاءِ على جِهَةِ الجُوازِ فلا يبعدُ أَنْ يُوجِدَ منْ لا يصدرُ منْهُ معصيةٌ عمداً، وإِنْ لمْ يَكُنْ ذلِكَ واجباً لَهُ

وقيلَ «لم يضرُّهُ» لم يفيَّنهُ في دينِهِ إلى الْكُفْرِ، وليسَ الموادُ عصمَتُهُ عن المعصيةِ.

وقيل: «لم يضرَّهُ» لمشارَكةِ الشَّيطانِ لأبِيهِ في جماعِ أُمَّـهِ، ويؤيِّدُهُ ما جاءَ عنْ مُجَاهِدٍ أَنْ الَّذي يُجامعُ، ولا يُسمَّي يُلْتَـفُّ الشَّيطانُ على إحليلِهِ فيجامعُ معة

قيلَ: ولعلُّ هذا أقربُ الأجوبةِ.

قُلْت: إِلاَّ اللهُ لَمْ يَذْكُرْ مِنْ اخرِجَهُ مِنْ مُجَاهِدٍ شُمَّ هُوَ مُرسلٌ ثُمَّ الحديثُ سيقَ لفائدةٍ تحصلُ للولــد، ولا تحصلُ على هذا، ولعلهُ يقولُ: إِنْ عدمَ مُشارَكَةِ الشَّيطانِ لابِيــهِ في جماعٍ أُمْهِ فائدةً عائدةً على الولدِ أيضاً.

وفي الحديث استحبابُ التَّسميةِ، ويبانُ برَكَيْهَا في كُلُّ حـالِ، وأنْ يغتصمُ باللَّهِ وذِكْسرِهِ مــنَ الشَّـيطانِ، والتَّــبرُكُ باسمِـــهِ، والاستِعادةُ بِهِ مَنْ جميع الأسواءِ.

وفِيهِ أَنَّ الشَّيطانَ لا يُفارقُ ابنَ آدمَ في حالٍ مَنَ الأحوالِ إِلَّا إِذَا ذَكَرَ اللَّهَ.

## ٨\_ حرمةُ امتناعِ المرأةِ عن الفراشِ

٩٦٩ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ عَن النَّبِي ﷺ
 قَالَ: «إِذَا دَعَا الرَّجُـلُ امْرَأَتَهُ إلَى فِرَاشِهِ فَـأَبَتْ أَنْ
 تَجيءَ، فَبَاتَ غَضْبَانَ لَعَنتْهَا الْمَلائِكَةُ حَتَّى تُصْبِحَ».

مُتَفَقّ عَلَيْهِ [البخاري(٣٢٣٧)، مسلم(١٤٣٦)]، وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيّ

ولُسلم(١٤٣٦): (كان الَّذِي فِ السَّمَاء سَاخِطاً عَلَيْهَا حَتُّ يَرْضَى عُنْهَاه.

روعن أبي هُريرة هِ الله عن النّبي الله قال: ﴿إِذَا دَعَا الرَّجُلُ الْمُرْآَتُهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَأَبَتْ أَنْ تَجِيءَ فَبَاتَ غَضْبَانَ لَعَنْهَا الْمَلاِيكَةُ حَنَّى تُصْبِحَ ﴾) أي وَتَرجعَ عن العصيان ففي بعض الفاظ البخاري "حَتَّى تَرْجعَ (مُتَّفَى عَنْه واللَّفَظُ للبخاري ولمسلم «كَانَ الّذِي فِي السَّمَاءِ سَاخِطاً عَلَيْهَا حَتَّى يَرْضَى عَنْهَا»)

في الحديثُ إخبار بأنَّهُ يجبُ على المراةِ إجابةُ زوجِهَا أيْ إذا دعَاهَا للجماعِ لأنَّ قولَّهُ "إلى فراشِهِ" كنايةٌ عـن الجماعِ كما في قولِهِ "الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ" [خ(٦٨١٨)، م(١٤٥٨)].

ودليلُ الوجوبِ لعنُ الملائِكَةِ لَهَا إذْ لا يلعنونَ إلاَّ عنْ أمرِ اللَّهِ، ولا يَكُونُ إلاَّ عُقوبةً، ولا عُقوبةً إلاَّ على ترك واجب.

وقولُهُ («حَنَى تُصْبِح») دليلٌ على وُجوبِ الإجابةِ في اللَّيلِ، ولا مفْهُومَ لَهُ لأنَّهُ خرجَ ذِكْرُهُ مخـرجَ الغـالبِ، وإلاَّ فإنَّـهُ بجبُ عليْهَا إجابَتُهُ نَهَاراً.

وقد أخرجَ غيرَ مُقيَّدِ بِاللَّيلِ ابنُ خُرِيمةَ (٩٤٠)، وابسنُ حبَّانَ مروعاً (٥٣٥) «أَلاَنَةٌ لا تُقبُلُ لَهُمْ صَلاةً، وَلا تَصْعَدُ لَهُمْ إلَى السَّمَاءِ حَسَنَةٌ \_ الْعَبْدُ الآبِيقُ حَتَّى يَرْجِعَ، وَالسَّكْرَانُ حَتَّى يَصْحُونَ وَالْمَرْأَةُ السَّاخِطُ عَلَيْهَا رَوْجُهَا حَتَّى يَرْضَى»، وإنْ كانَ يصحُونَ وَالْمَرْأَةُ السَّاخِطُ عَلَيْهَا رَوْجُهَا حَتَّى يَرْضَى»، وإنْ كانَ هذا في سخطِهِ مُطلقاً، ولو لعدم طاعتِها في غير الجماع، وليسنَ فيه لعن إلاَّ أنْ فيهِ وعبداً شديداً يدخلُ فيهِ عدمُ طاعتِهَا لَـهُ في جماعِها من ليل أو نَهار.

ُ وزادَ البخاريُّ في روايَّتِهِ في بدءِ الخلقِ(٣٢٣٧): "فَبَاتَ غُضْبَانَ عَلَيْهَا» أيْ زوجُهَا.

وقيلَ: وهذهِ الزّيادةُ يَتَّجهُ وُقوعُ اللَّعنِ عليْهَا لأَنَّهَا حَينتندٍ يَتَحَقَّنُ ثُبُوتُ معصيَيَهَا بخلافِ ما إذا لمْ يغضبْ منْ ذلِكَ فإنَّهَا

لا تستَحقُ اللَّعنَ.

وفي قولِهِ (لَعَنْهُمَا الْمَلاَئِكَةُ) دلالــة على أنَّ منعَ صن عليْهِ الحقُّ عمَّنْ هُوَ لَهُ.ــ وقدْ طلبَهُ ــ يُوجِبُ سنخطَ اللَّهِ تعالى على المانع سواء كان الحقُّ في بدن أو مال

قيلَ: ويدلُّ على أنَّهُ يجـوزُ لعنُ العـاصي المسلمِ إذا كـانَ على وجُهِ الإِرْهَابِ عليْهِ قبلَ أَنْ يُواقعَ المعصيةَ فإذا واقعَهَا دُعيَ لَهُ بالتَّربةِ، والمغفرةِ.

قَالَ المُصنَّفُ فِي الفَتْحِ(٢٩٤/٩) بعدَ نقلِهِ لِهَذَا عنَ المُهَلَّبِ: ليسَ هذا التَّقييدُ مُسْتَفَاداً منَ الحديثِ بلُ منْ أدلَّةٍ أُخرى.

والحقُّ أنَّ منْ منعَ اللَّعنَ أرادَ بِيهِ معنَّاهُ اللَّعْرِيَّ، وَهُـوَ الإبعادُ منَ الرَّحمةِ، وَهَذا لا يليقُ أنْ يُدعى بِهِ على المسلمِ بـلْ يُطلبُ لَهُ الْهدايةُ والتَّوبةُ والرُّجوعُ عنَ المعصيةِ.

والَّذي اجازَهُ ارادَ معنَاهُ العرقِ، وَهُــوَ مُطلَـقُ السَّبُ، ولا يخفى انْ حلَّهُ إذا كانَ بحيثُ يرْتَدعُ العاصي بــــهِ ويــنزجرُ، ولعـنُ اللهنِكَةِ لا يلزمُ منْهُ جوازُ اللَّعنِ منَا فإنَّ التَّكَلَيفَ مُخْتَلَفَ انْتَهَى كلامُهُ.

(قلْت) قولُ الْهَلَّبِ: إِنَّهُ يُلعنُ قبلَ وُقوعِ المعصيةِ للإرْهَــابِ كلامٌ مردودٌ فإنَّهُ لا يجوزُ لعنهُ قبلَ إيقاعِهِ لَهَا أصـــلاً لأنَّ سـببَ اللَّعنِ وُقوعُهَا منْهُ فقبلَ وُقوعِ السَّببِ لا وجْهَ لإيقاعِ المسبَّبِ.

ثمَّ إِنَّهُ رَبَّبَ فِي الحديثِ لعنَ الملائِكَةِ على إباءِ المراةِ عـنِ الإجابةِ، وأحاديثُ لعنَ اللَّهُ شاربَ الخمـرِ (أبو داود(٣٦٧٤)، ابن ماجه(٣٣٨)، رُتُبَ فِيهَا اللَّعنُ على وصف كونِهِ شارباً.

وقولُ الحافظِ بأنَّهُ إنْ أُريدَ معنَاهُ العرفيُّ جـازَ لا يخفى أنَّهُ غيرُ مُرادٍ للشَّارع إلاَّ المعنى اللُّغويُّ.

وَالتَّحقيقُ أَنَّ اللَّهَ تعالى أخبرنا أَنَّ الملائِكَةَ تَلعنُ مَـنَ ذُكِـرَ، وَبِأَنُهُ تعالى لعنَ شاربَ الخمرِ، ولمْ يامرنا بلعنِــهِ فـإنْ وردَ الأمـرُ بلعنِهِ وجبَ علينا الامْتِئالُ، ولعنهُ ما لمْ تُعلنْ توبَتُــهُ، ونـدبَ لنـا الدُّعاءُ لَهُ بالتَّوفِيقِ لِلتَّوبةِ والاسْتِغفار له.

وقلاً أخبرَ اللَّهُ تعالى أنَّ الملائِكَةَ تلعنُ منْ ذُكِرَ، ومعلومٌ أنَّهُ عنْ أمرِ اللَّهِ، وأخبرَ أنَّهُمْ يسْتَغفرونَ لمنْ في الأرضِ، وَهُــوَ عـامًّ يشملُ منْ يلعنونَهُمْ منْ أَهْلِ الإيمانِ، وَهُم المــرادونَ في الآيـةِ إذ

المرادُ من عُصاةِ أَهْلِ الإيمانِ لأنَّهُم الحُتَـاجونَ إلى الاسْتِغفارِ لا أَنَّهَا مُقَيَّدَةً بقولِهِ ﴿رَبُّنَا وَسِمْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمَا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا﴾ \_ الآيةَ (عافر: ٧] كما قيلَ لأنَّ النَّائبَ مغفـورٌ لَـهُ، وإنَّما دُعاؤُهُمْ لَهُ بالمغفرةِ تعبُّدٌ، وزيادةُ تنويهِ بشان التَّائبينَ.

وأمَّا شُمُولُ عُمُومِهَا الْكُفَّارَ فَمَعَلُومٌ أَنَّهُ غَمِيرٌ مُرادٍ، وبهَـذا يُعرفُ أَنَّ الملائِكَةَ قاموا بالأمرين كِما أشرنا إليَّهِ.

وفي الحديثِ رعايةُ اللَّهِ لعبدِهِ، ولعنُ من عصاهُ في قضاء شَهْوَتِهِ مَنْهُ، وأيُّ رعايةٍ أعظمُ من رعايـةِ الملُّـكِ الْكَبِيرِ للعبـدِ الحقير فليَكُنْ لنعم مولاًهُ ذَاكِراً، ولأيادِيهِ شَاكِراً، وَمَنْ معاصِيهِ مُحاذراً، ولِهَذِهِ النُّكُتَّةِ الشُّريفةِ منْ كلام رسول اللَّهِ مُذَاكِراً.

#### ٩ ــ لعن الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة

• ٩٧ - وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهما «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ لَعَنَ الْوَاصِلَـةَ، وَالْمُسْتَوْصِلَةَ، وَالْوَاشِـمَةَ، وَالْمُسْتُوشِمَةَ».

مُتَّفُقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٤٥٠)، مسلم(٢١٢٤)]

(وعن ابن عُمرُ رضي الله عنهما وأنَّ النِّسيُّ ﷺ لَعَسْ الْوَاصِلَةَ) بالصَّادِ المُهْمَلَةِ

( وَالْمُسْتَوْصِلَة، وَالْوَاشِمَةَ ) بالشِّين المعجمةِ ( وَالْمُسْتُوشِية »

الواصلةُ: هي المرأةُ الَّتِي تصلُ شعرَهَا بشعرِ غيرِهَا سواءً فَعَلَتْهُ لِنفْسِهَا أَوْ لِغَيْرِهَا.

والمستوصلة الَّتِي تطلبُ فعلَ ذلِكَ.

وزادَ في الشَّرح، «ويفعلُ بهَا»، ولا يدلُّ عليْهِ اللَّفظُ.

والواشمةُ: فاعلةُ الوشم، وَهُوَ أَنْ تَغْرَزُ إِبرةً ونحوَهَا في ظَهْــر كَفُّهَا أو شَفَتِهَا أو نحوهِمَا منْ بدنِهَا حَتَّى يسيلَ الـدَّمُ ثُـمُّ تحشـوَ ذلِكَ الموضعَ بالْكُحل والنُّورةِ فيخضرً.

والمسْتَوشمة: الطَّالبةُ لذلِكَ.

والحديثُ دليلٌ على تحريـم الأربعـةِ الأشياءِ المذكُـورةِ في الحديث فالوصلُ مُحرَّمٌ للمرأةِ مُطلقاً بشعرِ مُحرَّم أو غيرهِ آدميٌّ

أو غيرهِ سواءً كَانَتِ المرأةُ ذَاتَ زينةٍ أو لا مُزوَّجةً أو غيرً

وللْهَادويَّةِ، والشَّافعيَّةِ خلافٌ، وَتَفَـاصيلُ لا ينْهَـضُ عليْهَـا دليلٌ بل الأحاديثُ قاضيةٌ بالتَّحريم مُطلقاً لوصلِ الشَّسعرِ واسْتِيصالِهِ كَمَا هِيّ قاضيةٌ بتُحريم الوشــم وســـۋالِهِ وَدُلُّ اللَّعــنُ أنَّ هٰذِهِ المعاصيُّ منَّ الْكُبَائر.

هذا وقد عُلِّلَ الوشمُ في بعض الأحاديثِ بأنَّهُ تغييرٌ لخلق اللَّهِ، ولا يُقالُ: إنَّ الخضابَ بالحنَّاء ونحوهِ تشملُهُ العلَّـةُ، وإنْ شملَتْهُ فَهُوَ مُحْصُوصٌ بالإجماع، وبأنَّهُ قدْ وقعَ في عصرهِ ﷺ بلُّ أمرَ بتغير بياض أصابع المرأةِ بالخضابِ كما في قصَّةِ هندٍ [ابو

فأمًا وصلُ الشُّعر بالحرير ونحوهِ منَ الحرق فقالُ القياضي عياضٌ: اخْتَلَفَ العلماءُ في المسالةِ فقال مالك والطُّسريُّ، وَكَثيرُونَ أَوْ قَبَالَ الْأَكْثَرُونَ: الوصلُ مُنوعٌ بِكُلُ شَيء سُواءٌ وصلَّتُهُ بصوف او حريس او خسرق، واختَجُسوا محديست مُسلم (٢١٢٦) عن جابر «أَنْ النَّبِيُّ ﷺ زَجَرَ أَنْ تَصِلَ الْمَرْأَةُ برَأْسِهَا شَيْناً».

وقالَ اللَّيْثُ بنُ سعدٍ: النَّهْيُ مُخْتَصٌّ بالوصلِ بالشُّعرِ، ولا باسَ بوصلِهِ بصوف او حرق، وغير ذلِكَ.

وقالَ بعضُهُم: يجوزُ بكُلُّ شيء، وَهُوَ مــرويٌّ عَــنْ عائشــةَ، ولا يصحُّ عنهًا.

قالَ القاضى: وأمَّا ربطُ خُيوطِ الحريرِ الملوَّنةِ ونحوهَا مَّمَــا لا يُشيِهُ الشُّعرَ فليسَ بمنْهِيِّ عنْـهُ لأنَّـهُ ليسَ بُوصِلٍ، ولا لمعنَّى مقصودٍ منَ الوصلِ، وإنَّما هُوَ لِلتَّجمُّلِ والتَّحسينِ انْتَهَى.

ومرادُهُ مَنَ المعنى المناسبِ هُـوَ مـا في ذلِكَ مـنَ الحـداع للزُّوج فما كانَّ لونُهُ مُغايراً للون الشُّعرِ فلا خداعَ فِيهِ.

## • ١ ـ جوازُ الِغيلةِ والعَزْلِ

٩٧١ وَعَنْ جُذَامَةً بنت وَهب رضي الله عنهما قَالَت: «حَضَرْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي أَنَّاسٍ، وَهُوَ يَقُولُ: لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ أَنْهَى عَنِ الْغِيلَةِ فَنَظَرْت

فِي الرُّومِ وَفَارِسَ، فَسَإِذَا هُمَمْ يُغِيلُونَ أَوْلادَهُمْ فَلا يَضِرُ ذَلِكَ أَوْلادَهُمْ فَلا يَضُرُّ ذَلِكَ أَوْلادَهُمْ شَيْئًا؛ ثُمَّ سَأَلُوهُ عَن الْعَزْلِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ذَلِكَ الْوَأْدُ الْخَفِيُّ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢٤٤٢).

روعنْ جُلَامَةَ بنتِ وَهَبِي بضمُ الجيمِ وذالٌ مُعجمةٌ، ويروى باللَّالِ الْمُهْمَلَةِ قِيلَ: وَهُوَ تصحيفٌ هي أُخْتُ عُكَاشَةَ بنِ مُحصن منْ أُمَّهِ هاجرَتْ معَ قومِهَا، وَكَانَتْ تَحْتَ أُنيسِ بنِ قَتَادةً مُصغَّـرُ أُسُو

(قَالَتْ: «حَضَرْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي أَنَاسٍ، وَهُوَ يَقُولُ لَقَدُ هَمَنَّاةٌ عُتِيَّةٌ هَمَنَّاةٌ عُتِيّةٌ

﴿ الْفَنَظُرْتِ فِي الرَّومِ، وَفَارِسَ فَإِذَا هُمْ يُغِيلُونَ أَوْلاَدَهُمْ فَلا يَعْدُرُ وَلَادَهُمْ فَلا يَعْدُرُ ذَلِكَ أَوْلادَهُمْ شَيْئًا ثُمَّ سَأَلُوهُ عَن الْعَزَلِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : ذَلِكَ الْوَاْدُ الْحَفِيُّ ، وَاهُ مُسلمٌ ،

اشتَملَ الحديثُ على مسألَتين

(الأولى) الغيلةُ تقدَّمَ ضبطُهَا، ويقالُ لَهَا الغَيلُ بفَتْحِ الغينِ معَ فَنْح المثنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ، والغِيالُ بكسر الغين.

والمرادُ بِهَا: مُجامعةُ الرَّجلِ امرأَتَهُ، وَهِيَ تُرضعُ كما قالَـهُ مالِكٌ، والأصمعيُّ، وغيرُهُمَا.

وقيلَ: هي أنْ تُرضعَ المرأةُ، وَهِيَ حَاملٌ، والأطبَّاءُ يقولونَ: إِنَّ ذَلِكَ دَاءٌ، والعربُ تَكْرُهُهُ وَتَتَقِيهِ، ولَكِنُ النَّبِيُ ﷺ ودُّ ذَلِكَ عليْهِمْ، وبيَّنَ عدمَ الضُررِ الَّذي زعمَـهُ العربُ، والأطبَّاءُ بـانُ فارساً والرُّومَ تفعلُ ذَلِكَ، ولا ضررَ يحدثُ معَ الأولادِ.

وقولُهُ («فَإِذَا هُمْ يُغِيلُونَ») منْ أغالَ يُغيلُ.

والمسألةُ النَّانيةُ: العزلُ، وَهُوَ بَفَنْسِجِ العَيْنِ الْهُمَلَةِ وسُكُونِ الزَّايِ، وَهُوَ أَنْ يَنزَعَ الرَّجْلُ بعدَ الإيلاجِ لينزَلُ خارجَ الفرجِ، وَهُوَ يُفعلُ لاحدِ أمرين:

أمًّا في حقَّ الأمةِ فلئلاً تحملَ كرَاهَةً لجيءِ الولدِ منَ الأَمَـةِ، ولأنَّهُ معَ ذلِكَ يَتَعذَّرُ بيعُهَا.

وَامًّا فِي حَقُّ الحَرُّةِ فلكراهةِ ضررِ الرُّضيعِ إِنْ كــانَ أَو لـُــلاً تحملَ المرأةُ.

وقولُهُ في جوابِ سُؤالِهِمْ عنهُ («إِنَّهُ الْوَأَدُ الْعَلِيَّ») دالُ على تمريمِهِ لأنَّ الوأدَ دفنُ البنتِ حيَّةً.

وبالتَّحريمِ جزمَ ابنُ حزمٍ إلا الحليه (٧٠/١٠) مُحْتَجًا بحديثِ البابِ هذا.

وقالَ الجمْهُورُ: يجوزُ عن الحرَّةِ بإذنِهَا وعن الأمـةِ السُّرِيَّةِ بغيرِ إذنِهَا، ولَهُمْ خلافٌ في الأمةِ المزرَّجةِ بحرً

قالوا: وحديثُ الْكِتَابِ مُعارضٌ بحديثين

الأوَّلُ: عنْ جابر قالَ «كَانَتْ لَنَا جَوَار، وَكُنَا نَصْرِلُ فَقَـالَتِ الْبُهُودُ: تِلْكَ الْمُوْمُودَةُ الصُّغْرَى فَسُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ: كَذَبَتِ الْيُهُودُ، وَلَوْ أَرَادَ اللَّهُ خَلْقَهُ لَمْ تَسْتَطِعْ رَدُهُ».

أخرجَهُ النَّسائيّ [«عشرة النساء» (١٩٣)]، والـتّرمذيُّ(١٩٣٦)، وصحَّحَهُ.

والنَّاني: أخرجَهُ النَّسائيّ [«عشرة النساء» (١٩٨)] من حديث أبي هُريرةَ نحوّهُ

قَالَ الطَّحَاوِيُّ [ومشكل الآلاو، (١٧٣/٥)]، والجمعُ بِينَ الأحاديثِ يجملُ النَّهْيَ في حديثِ جُذامةً على التَّنزيهِ.

ونوزع ابنُ حزمٍ في دلالةِ قولِهِ ﷺ «ذَلِكَ الْـوَأَدُ الْحَنِيُ الْـعَالَمُ اللهِ على الصَّراحةِ بالنَّحريمِ لأنَّ التَّحريمَ للوادِ المحقَّقِ الَّذِي هُوَ قطعُ حياةٍ مُحقَّقةٍ، والعزلُ، وإنْ شبَّهَهُ ﷺ بِهِ فإنَّما هُوَ قطعٌ لما يُؤدِّي إلى الحياةِ، والمشبَّهُ دُونَ المشبَّهِ بِهِ، وإنَّما سمَّاهُ واداً لما تعلَّق بِـهِ منْ قصدِ منع الحمل.

وأمَّا علَّةُ النَّهِي عن العزلِ فالأحاديثُ دالَّةً على أنَّ وجْهَسَهُ أنَّهُ مُعاندةً للقدرِ، وَهُوَ دالٌ على عدمِ النَّفرقةِ بينَ الحرَّةِ والأمةِ.

(فائدةً) مُعالجةُ المراةِ لإسقاطِ النَّطفةِ قبلَ نفخ الرُّوحِ يَتَفَرَّعُ جوازُهُ وعدمُهُ على الخلافِ في العزلِ، ومنْ أجازَهُ أجازَ المعالجة، ومن حرَّمَهُ حرَّمَ هذا بالأولى. مسعودٍ ﷺ.

١١- جواز الغزل

٩٧٣ - وَعَنْ جَابِرِ قَالَ: ﴿كُنَّا نَعْزِلُ عَلَى عَهْـدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَالْقُرْآنُ يَنْزِلُ، وَلَوْ كَانَ شَيْئًا يُنْهَى

عَنْهُ لَنَهَانَا عَنْهُ الْقُرْآنُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٠٩ه)، مسلم(١٤٤٠)].

ولمسلم: وَقُلُغَ ذَلِكَ نَبِيُّ اللَّهِ ﷺ فَلَمْ يَنْهَنَا عَنْهُ،

(وعنْ جابِرِ هَيْ اللَّهُ قَالَ: ﴿ كُنَّا ۚ نَعْزِلُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَالْقُرْآنُ يَنْزِلُ لَوْ كَانَ شَيْءٌ يُنْهَى عَنْـهُ لَنَهَانَـا عَنْـهُ الْقُرْآلُةُ مُتَّفَقُ عَلَيْهِ) إِلاَّ إِنَّ قُولَةُ «لَوْ كَانَ شَـيَّةً يُنْهَـى عَنْـهُ» إِلَى آخـرو لمُّ يذْكُرُهُ البخاريُّ، وإنَّمَا روَاهُ مُسلمٌ مَنْ كلام سُفيانَ أَحِدٍ رُوَاتِهِ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ قَالَهُ امْتِنْبَاط.

قَالَ المُصنَّفُ فِي الفَتْسَحِ(٩/٥٠٥): تَتَبَّعْتَ المسانيد فوجـلْت أَكْثَرَ رُوَاتِهِ عَنْ سُفَيَانَ لا يَذْكُرُونَ هَذِهِ الزَّيَادَةُ انْتَهَى.

وقلاً وقع الصاحب العمدة مثلُ ما وقع للمصنَّف مُنا فجعلَ الزِّيادةُ مِنَ الحديثِ، وشرحَهَا ابنُ دقيقِ العيدِ، واسْتَغربَ اسْتِدلالَ جابر بْتَقْرير اللَّهِ لَهُمْ

(ولسلم) أي عن جابر ﴿ فَلَلْعَ ذَلِكَ النَّبِيُّ عَلَى اللَّهِ عَلَمْ يَنْهَنَّا عَنْهُ، فَدَلُ تَقْرِيرُهُ ﷺ لَهُمْ عَلَى جَوَازُهِ.

وقد قيل: إنَّهُ أرادَ جابرٌ بالقرآن منا يُقرأُ أعمَّ منَ الْمُتَعَبِّدِ بِتِلاَوَتِهِ أَوْ غَيْرُو مُمَّا يُوحَى إِلَيْهِ فَكَأَنَّهُ يَقُولُ: فعلنا في زمين التُشريع، ولو كان حراماً لمْ نُقرُ عليهِ.

قَيلَ: فيزولُ اسْتِغرابُ ابنِ دقيـقِ العيـدِ إلاَّ أَنَّهُ لا بُـدَّ مَـنَّ علم النِّي ﷺ بانَّهُمْ فعلُوهُ.

والحديثُ دليلٌ على جواز العزل، ولا يُنافِيهِ كرَاهَـةُ البَّنزيـةِ كما دل له أحاديث النَّهي.

١٢ ـ الطوافُ على النساءِ بغسلِ واحدٍ

٩٧٤ وَعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ ﴿ وَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ كَانَ يَطُوفُ عُلَى نِسَائِدٍ بِغُسُلٍ وَاحِدٍ. ويلحقُ بهَذا تعاطي المرأةِ ما يقطعُ الحبلَ من أصلِهِ.

وقلاً أَفْتَى بعضُ الشَّافعيَّةِ بالمنع، وَهُوَ مُشْكِلٌ علَى قولهِــمْ بإباحةِ العزل مُطلقاً.

#### ١١ – جوازُ العَزْل

٩٧٢ - وَعَنْ أَبِي سَسِعِيدٍ الْخُسِدْرِيِّ ﷺ «أَنَّ زُجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ لِي جَارِيَةً، وَأَنَا أَعْــزِلُ عَنْهَا، وَأَنَا أَكْرَهُ أَنْ تَحْمِلَ، وَأَنَا أُرِيدُ مَا يُريدُ الرُّجَـالُ، وَإِنَّ الْيَهُـودَ يُحَـدِّثُ: أَنَّ الْعَـزُلَ الْمَـوْؤُودَةُ الصُّغْرَى قَالَ: كَذَبَتِ الْيَهُودُ، لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَخُلُقَـهُ مَا اسْتَطَعْتَ أَنْ تُصْرِفُهُ٩.

رَوَاهُ أَحْمَسَدْ(١/٣هـ)، وَأَبُسُو دَاوُد(٢١٧١)، وَاللَّفْسَطُ لَسُهُ، وَالنَّسَسَائِيُّ [دعشرة النساءة (١٩٤)]، وَالطَّحَاوِيُّ [دمشكل الآثارة (١٩١٦)]، وَرِجَالُـهُ

الحديثُ قدْ عارضَ حديثُ النَّهْيِ، وَتُسمِّتُهُ ﷺ العـزلَ

وفي هذا كَذِبُ يهودَ في تسميَّتِهِ الموءودةَ الصُّغرى.

وقلاً جُمعَ بينَهُمَا بسانًا حديثَ النَّهْـي حُمـلَ علـى التَّنزيـهِ وَتَكُذيبِ البَّهُودِ لأنَّهُمْ أرادوا النَّحريمَ الحقيقيُّ.

وقولُهُ («لَوْ أَرَادَ أَنْ يَخْلُقَهُ» – إلى آخرهِ) معنَاهُ أَنَّهُ تعالى إذا قَدَّرَ خَلَقَ نَفْسِ فِبلا بُنَّدُ مِنْ خَلَقِهَا، وَأَنَّهُ يَسَبَقُكُمُ المَاءُ فِبلاً تقدرونَ على دفعهِ، ولا ينفعُكُمُ الحرصُ على ذلِكَ فقـدْ يسـبقُ الماءُ من غير شُعور العازل لِتُمام ما قدَّرَهُ اللَّهُ.

وقدُ أخرجَ أحمدُ(٣/ ١٤٠)، والبزَّارُ [«كشف الأستار» (٢١٦٣)] مَنْ حديثِ أنس، وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ ﴿أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ عَنِ الْعَزْلِ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لَوْ أَنْ الْمَاءَ الَّـذِي يَكُونُ مِنْـهُ الْوَلَـدُ أَهْرَفْته عَلَى صَخْرَةِ لِأَخْرَجَ اللَّـهُ مِنْهَا وَلَـداً ۗ ولَـهُ شَاهِدانِ فِي الْكَبِيرِ للطبراني (كما في «الجمع» (٢٩٩/٤) من حديث ابن مسعود] عسن ابسن

وفي الأوسطِ [(١٨٤٤) من حديث ابن عباس] لَـهُ عـن ابـن

أَخْرَجَاهُ [البخاري(٢٨٤)، مسلم(٣٠٩)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ

تقدُّمَ الْكَلامُ عليْهِ في بابِ الغسلِ.

واسْتُدلُ بِهِ على أنَّهُ لَمْ يَكُن القســـمُ بِـينَ نــــاثِهِ ﷺ عليْــهِ إجباً.

وقالَ ابنُ العربيُّ: إِنَّهُ كَانَ للنَّبِيُ ﷺ سَاعةُ مِنَ النَّهَارِ لا يَجبُ عليهِ فِيهَا القسمُ، وَهِيَ بعدَ العصرِ فإنِ الشَّغلَ عنها كَانَتْ بعدَ المعرِ فإنِ الشَّغلَ عنها كَانَتْ بعدَ المعرب، وَكَانَّهُ أَحَدُهُ مِنْ حديثِ عائشةُ اللَّذِي أخرجَهُ البخاريُّ (٢١٦٥) "أَنَّهُ ﷺ كَانَ إِذَا انْصَرَفَ مِن الْعَصْرِ دَخَلَ عَلَى نِسَائِهِ فَيَذُنُو مِنْ إِحْدَاهُنَّ

فقولُهَا «فيدنــو» يختَمــلُ أنَّــهُ للوقــاعِ إلاَّ أنَّ في بعــضِ روآياتِهِ(أبو داود(٢١٣٥)) «منْ غيرِ وقاعٍ» فَهُوَ لا يَتِمُّ مَاخذاً لابــنِ العربيُّ.

وقد أخوج البخاريُ (٥٢١٥) من حديث أنس «أَنَّهُ مَنَيَّةً كَانَ يَطُوفُ عَلَى نِسَائِهِ فِي اللَّيْلَةِ الْوَاحِدَةِ، وَلَهُ يَوْمَثِهْ تِسْعُ نِسْائِهِ فِي اللَّيْلَةِ الْوَاحِدَةِ، وَلَهُ يَوْمَثِهْ تِسْعُ نِسْرَةٍ"، ولا يَتِمُ أَنْ يُرادَ باللَّيلةِ بعدَ المغربِ كما قالَهُ لأَنَّهُ لا يَتَسعُ ذلِكَ الوقْتُ سيَّما معَ الانْتِظارِ لصلاةِ العشاء لفعل ذليك كنا قبل، وهُو مُجردُ اسْتِيعادٍ، وإلا فالظَّهرُ اتساعُهُ لذليك فقد كانَ تَلَيُّ يُوخَرُ العشاءَ أو لأَنَّهُ أعطيَ قُوةً في ذليك لم يُعطَها غيرُهُ.

والحديثُ دليلٌ أنَّهُ كَانَ لا يجبُ القسمُ عليْهِ لنسائِهِ، وَهُـوَ ظَاهِرُ قوله تعالى ﴿تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُـنَّ﴾ \_ الآيـةَ [الاحزاب: ٥٦].

وذَهَبَ إليْهِ جماعةٌ منْ أَهْلِ العلم.

والجمهُورُ يقولونَ: يجبُ عليهِ القسمُ، وَتَاوَّلُوا هذا الحديثَ بِأَنَّهُ كَانَ يَفعلُ ذَلِكَ برضاء صاحبةِ النَّوبةِ، وبأنَّهُ يُحْتَملُ أنَّهُ فعلَ عندَ اسْتِيفاء القسمِ ثُمَّ يسْتَانفُ القسمةَ، وبأنَّهُ يُحْتَملُ أنَّهُ فعلَ ذَلِكَ قبلَ وُجوبِ القسم.

وقولُهُ («وَلَهُ يَوْمَتِلْ تِسْعُ نِسْوَةٍ») في روايةِ البخاريُ(٢٦٨) «وَهُنَّ إِحْدَى عَشْرَةً».

ويجمعُ بينَ الرُّوايَتِينِ بانْ يُحملَ قولُ منْ قالَ "تسعُ" نظراً إلى الزَّوجَاتِ اللاَّتِي اجْنَمعنَ عندُهُ، ولمْ يَجْتَمع عندُهُ أَكْثرُ منْ

تسع، وأنَّه مَاتَ عنْ تسع كما قالَ انسُ احرجَهُ الضَّياءُ عنْهُ في «المخْتَارةِ»، ومن قالَ «إحدى عشرةً» أدخلَ ماريةَ القبطيَّة، وريحانة فيهنَّ، وأطلق عليْهمًا لفظ نسائِهِ تغليباً.

وفي الحديثِ دلالةٌ على أنه للله كان أكْملَ الرَّجالِ فِ الرُّجالِ فِ الرُّجالِ فِ الرُّجالِ فِ الرُّجالِ فِ

وقدْ أخرجَ البخاريُّ(٢٦٨) «أَنَّهُ كَانَ لَهُ قُوَّةُ ثَلاثِينَ رَجُلاً».

وفي روايــةِ الإسمــاعيليُّ [انظر الفتـح؛ (٣٧٨/١)} "قُــــؤَّ أَرْبَعِينَ»، ومثلُهُ لأبي نُعيمٍ في "صفةِ الجُنْةِ».

وزادَ «منْ رجالِ أَهْلِ الجُنَّةِ».

وقد أخرج أحمد (٣٦٧/٤)، والنّسائيُ [«الكبرى» كما في وتحفة الاشراف، (٣٦٥/٤)]، وصحّحهُ الحَاكِمُ منْ حديثِ زيبدِ بنِ أرقمَ «أَنُ الرَّجُلَ فِي الْجَنَّيةِ لَيُعْطَى قُونَةً مِاثَةٍ فِي الأَكْلِ وَالشّربِ وَالشّهَوَةِ».

## ٤ – بَابُ الصَّدَاق

الصَّداقُ: بفَتْحِ الصَّادِ المُهْمَلةِ وَكَسرِهَا مَاخوذٌ مَــنَ الصَّـدقِ لإشعارِهِ بصدقِ رغبةِ الزَّوجِ في الزَّوجِةِ.

وفِيهِ سبعُ لُغَاتٍ ولَهُ ثمانيةُ أسماء يجمعُهَا قولُهُ: صَدَاقٌ ومَهْــرٌ يَخلـةً وفريضـةً حَبَاءً وأجــرُ ثُــمً عُقـرُ علانـقِ

وَكَانَ الصَّداقُ في شرعٍ مِنْ قبلنا للأولياءِ كما قالَ صاحبُ "المُسْتَعذبِ على الْهَذَّبِ».

#### ١\_ جعل العتق هو الصداق

9٧٥ عَنْ أَنَسِ ﴿ عَن النَّبِيِّ ﷺ ﴿ أَنَّهُ أَعْتَـ قَ صَنْئِيةً وَجَعَلَ عِنْقَهَا صَدَافَهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٠٨٦)، مسلم(١٣٦٥)]

هيَ أُمَّ المؤمنينَ صفيَّةُ بنْتُ حُييٌ بنِ أخطبَ مَنْ سبطِ هارونَ بنِ عمرانَ كانَتْ تَحْتَ ابنِ أبي الحقيقِ وقُتِلَ يسومَ خيبرَ، ووقعَتْ صفيَّةُ في السَّبيِ فاصطفاَهَا رسولُ اللَّهِ للنَّ فاغتَّقَهَا وَتَرَوَّجَهَا وجعلَ عِثْقَهَا صداقَهَا ومَاتَتْ سنةَ خسسِنَ وقيلَ غيرُ

ذلك

والحديثُ دليلٌ على صحّةِ جعلِ العِنْقِ صداقاً بأيُ عبارةٍ وقعَتْ تُفيدُ ذلِكَ وللفقَهَاءِ عدّةُ عبارَاتٍ في كيفيَّةِ العبارةِ في هـذا المعنى.

وذَهَبَ إلى صحَّةِ جعلِ العِنْقِ مَهْــراً الْهَادوئِــةُ واحمــدُ وإسحاقُ وغيرُهُمْ واسْتَدلُوا بِهَذا الحديثِ وذَهَبَ الْاكْثُرُ إلى عدمٍ صحَّةِ جعل العِنْق مَهْراً

وأجابوا عن الحديث بأنَّهُ ﷺ اعْتَقَهَــا بشـرطِ أَنْ يَتَزَوْجَهَـا فُوجِبَ لَهُ عَلَيْهَا وَبَمْتُهَا وَكَانَتْ معلومةً فَتَزوْجَهَا بِهَا

ويردُّ هذا التَّاويلَ أنَّهُ في مُسلمٍ(١٣٦٥) بلفظِ "نُسمُ تَزَوَّجَهَا وَجَعَلَ عِنْفَهَا صَدَاقَهَا».

وفِيهِ أَنَّهُ قَالَ عَبْدُ العزيزِ راوِيهِ: "قَالَ ثَابِتٌ لأنس بَعْدَ أَنْ رَوَى هذا الحديثَ: مَا أَصَدَقَهَا؟ قَالَ: نَفْسَهَا وَاعْتَقَهَا ۚ فَإِنَّهُ ظَـاهِرٌ أَنَّهُ جَعَلَ نَفْسَ الجِنْقِ صَداقاً.

وَامًّا قُولُ مِنْ قَالَ: إِنَّ هَذَا شَيَّ فَهِمَةُ أَنَسٌ فَعَبَّرَ بِهِ وَيَجُورُ اللَّهُ فَهِمَةُ أَنسٌ فَعَبَرَ بِهِ وَيَجُورُ اللَّهُ غَيرُ صحيح فَجُوابُهُ أَنَّهُ أَعرفُ بِاللَّفَظِ وَأَفْهَمُ لَـهُ وَقَـدُ صَرَّحَ بَائلُهُ لِللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ لَللَّهُ وَصَلَّى الظُّنُّ بِهِ لِتُقَيِّةِ يُوجِبُ قِبُولَ رَوَايَتِهِ للأَفْعَالُ كُمّا يُوجِبُ قِبُولُهَا للأَقْوالُ وَإِلاَّ لَكُمَا يُوجِبُ قِبُولُهَا للأَقْوالُ وَإِلاَّ لَمَ رَدُّ الأَقُوالُ وَالأَفْعَالُ إِذْ لَمْ يَنقَلِ الصَّحَابِـةُ للأَفْظُ النَّبُويُّ إِلاَّ فِي شَيْءَ قَلْمُ وَأَكْثُرُ مَا يَرُوونَهُ بالمعنى كما هُـوَ معروفٌ وروايةُ المعنى عُمَّدَتُهَا فَهُمَهُ.

وقولُهُ «إِنَّهُ لَمْ يرفعُهُ انسَ بِـلْ قالَـهُ «تَظُنْنَاً» خـلافُ ظَـاهِرِ لفظِهِ فإنَّهُ قالَ: «جعلَ» ـ يُريدُ النِّبئَ ﷺ «صداقَهَا عِثْقَهَا»

وقد أخرجَ الطَّبرانيُّ [«المعجم الكير» (٧٣/٢٤)] وأبــو الشَّيخِ منْ حديثِ صفيَّة قبالَتْ: «أَعَتَقَنِي النِّبيُّ لللَّهْ وَجَعَلَ عِنْقِي صَدَاقِي» هُوَ صريحٌ فيما رواهُ أنسٌ وأنهُ لَمْ يقلْ ذلِكَ تظنناً كمــا قبل وإنَّما خالفَ الجمهُورُ الحديثُ وَتَأوَّلُوهُ؛ قالوا: لأنَّــهُ خالفَ القياسَ لوجْهَين:

أحدُهُمَا: أنَّ عقدَهَا على نفسيهَا إمَّا أنْ يقعَ قبلَ عِنْقِهَا وَهُوَ مُحالٌ وإمَّا بعدَهُ وذلِكَ غيرُ لازم لَهَا.

والثَّاني: أنَّا إنْ جعلنا العِنْــقَ صداقـاً فإمَّا أنْ يَتَقَـرَّرَ العِنْـقُ

حالة الرُق وَهُوَ مُحالُ ايضاً لِتَناقضهِمَا أو حالة الحريّةِ فيلزمُ سبقُهَا على العقدِ فيلزمُ وُجودُ العِنْقِ حال فرضِ عدمِهِ وَهُو مُحالٌ لائ الصّداق لا بُدُ أَنْ يَتَقَدَّمَ تَقرُّرُهُ على الزَّوجِ إِسَّا يَصَنَا وَإِمَّا حُكُماً حَتَّى عَلِكَ الزَّوجِةُ طلبّهُ ولا يَسَانَى مشلُ ذلِكَ في العَبْق فاستَحالُ أنْ يَكُونَ صداقاً.

وأجيبَ.

أوَّلاً أنَّهُ بعدَ صحَّةِ القصَّةِ لا يُبالِي بِهَذِهِ المناسِبَاتِ. ١٠

وثانياً: بعدَ تسليم ما قالُوهُ فسالجوابُ عن الأوَّل أنَّ العقدَ يَكُونُ بعدَ العِثْنِ وإذَا أَمْتَنَعَتْ من العقدِ لزمَهَا السَّعايَةُ بَقيمَتِهَا ولا محذورَ في ذلِك وعن النَّاني بأنَّ العِثْنَ منفعة يصحُ المعاوضةُ عنها والمنفعة إذا كانت كذلك صحح العقدُ عليْها مشلَ سُكُفى الذَّار وخدمةِ الزَّوجِ ونحو ذلك.

وأمًّا قولُ مِنْ قالَ: إِنَّ ثُوابَ العِتْقِ عَظِيمٌ فَـلا يَنْغَـيُ أَنْ يَنُوتَ بَجِعْلِهِ صَدَاقاً وَكَانَ يُمْكِنُ جَعْلُ الْمَهْرِ غِيرَهُ

فجوابُهُ ﷺ انه يفعلُ المفضولَ لبيانِ التَّشْرِيعِ ويَكُونُ ثُوابُـهُ أَكْثَرَ منْ ثوابِ الأفضلِ فَهُوَ في حقّهِ افضلُ

وامًّا جعلُ حديثِ عائشةَ في قصَّةِ جُويريــةَ مُويُنداً لحديثِ صفيّةَ ولفظُهُ «أَنَّهُ لِللَّمِرِ فَــالَ لِجُويْرِيَـةَ لَمُّا جَـاءَتْ تَسْتَعِينُهُ فِي كِتَابِتِهَا: هَلْ لَكَ أَنْ أَقْضِيَ عَنْكَ كِتَابِتَكَ وَأَنْزَوْجَـك قَـالَتْ: فَـدْ فَعَلْتُ».

أخرجَهُ أبو داود(٣٩٣١) فلا يخفى أنَّـهُ ليسَنَ فِيهِ تَعْرَضُ للمَهْرِ ولا غيرِهِ فليسَ ثمَّا نحنُ فِيهِ

#### ٧ ـ الصداق خمس مئة درهم

9٧٦ - وَعَنْ أَبِي سَلَمَةً بْنِ عَبْدِ الرَّحْمُّنِ هَا أَنُهُ قَالَ: اسْأَلْت عَافِشَةَ رضي اللّه عنها: كَمْ كُمَانَ صَدَاقَهُ لَازْوَاجِهِ صَدَاقُ رَسُولِ اللّهِ ﷺ قَالَتْ: كَانَ صَدَاقَهُ لَازْوَاجِهِ النّتَيْ عَشْرَةَ أُوقِيَّةً وَنَشَاء قَالَتْ: أَتَدْرِي مَا النّشُيُّ؟ قَالَتْ: قَلْت لَا قَالَتْ: نِصْفُ أُوقِيَّةٍ، فَتِلْكَ حَمْسُجِانَةِ قَالَ: فَلْت: لا قَالَتْ: نِصْفُ أُوقِيَّةٍ، فَتِلْكَ حَمْسُجِانَةِ وَرُهُم، فَهَذَا صَدَاقُ رَسُولِ اللّهِ ﷺ لاَزْوَاجِهِهِ

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٤٢٦).

## ٣- درغ الصداق

9۷۷ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: «لَمَّا تَـزَوَّجَ عَلِيًّ فَاطِمَةَ قَالَ لَهُ ﷺ: أَعْطِهَا شَيْنًا قَالَ: مَا عِنْدِي شَــيْءً قَالَ: فَأَيْنَ دِرْعُك الْحُطَمِيَّةُ؟».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٢١٢٥)، وَالنَّسَائِيُّ(٢٢٩/٦)، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ.

روعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «لَمُنَا تَـزَوُجَ عَلِيًّ فَاطِمَةَ رضي الله عنهما) هِيَ سَيْدَةُ نِسَاء الْعَالَمِينَ، تَرَوَّجَهَا عَلِيًّ عَيُّهُ فِي السَّنَةِ التَّالِيَةِ مِنَ الْهِجْرَةِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ. وَبَنَى عَلَيْهَا فِي ذِي الْحِجَّةِ وَلَدَتْ لَهُ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ وَالْمُحْسِنَ، وَرَيْنَبَ وَرُثَيَّةً وَأُمُ كُلُثُومٍ، وَمَاتَتْ بِالْمَدِينَةِ بَعْدَ مَوْتِهِ ﷺ بِثَلاَثَةٍ أَشْهُرٍهِ.

وقد بسطنا ترجمتُهَا في الرُّوضةِ النَّديَّةِ

(رَوَاهُ أَبُو دَاوِد، وَالنَّسَانِيُّ، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ).

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ ينبغي تقديمُ شيء للزَّوجةِ قبلَ الدُّخسولِ بِهَا جبراً لحاطرِهَا، وَهُوَ المعروفُ عندَ النَّاسِ كافَّـةٌ، ولمُ يُذْكَـرُ فيَ الرُّوايةِ هل أعطَاهَا درعَهُ المُذْكُورةَ أو غيرَهَا.

وقلاً وردَتْ روابَاتٌ في تعيينِ ما أعطى عليَّ فاطمةَ رضــي اللّه عنهما إلاَّ أنْهَا غيرُ مُسندةٍ.

#### ٤ ـ لمن الصداق

٩٧٨ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: 
النَّهُمَا امْرَأَةٍ نُكِحَتْ عَلَى صَدَاقِ أَو حِبَاءِ أَو عِدَةٍ،

قَبْلَ عِصْمَةِ النَّكَاحِ فَهُو لَهَا، وَمَا كَانَ بَعْدَ عِصْمَةِ النَّكَاحِ، فَهُو لَهَا، وَمَا كُانَ بَعْدَ عِصْمَةِ النَّكَاحِ، فَهُو لِمَنْ أُعْطِيَهُ، وَأَحَقُ مَا أُكْرِمَ الرَّجُلُ عَلَيْهِ النِّكَاحِ، فَهُو لَمَنْ أُعْطِيَهُ، وَأَحَقُ مَا أُكْرِمَ الرَّجُلُ عَلَيْهِ النِّكَاحِ، فَهُو لَمَنْ أُعْطِيَهُ، وَأَحَقُ مَا أُكْرِمَ الرَّجُلُ عَلَيْهِ النِّكَاحِ، فَهُو لَمَنْ أُعْطِيمَهُ، وَأَحَقُ مَا أُكْرِمَ الرَّجُلُ عَلَيْهِ

(وعن أبي سلمة بن عبدِ الرَّحمٰنِ) هُوَ: أبو سلمة بنُ عبدِ الرَّحمٰنِ بُوءَ أبو سلمة بنُ عبدِ الرَّحمٰنِ بنِ عوف الزُّهْرِيُّ القرشيُّ أحدُ الفقَهَاءِ السَّبعةِ المشْهُورينَ بالفقْهِ بالمدينةِ في قول مَنْ مَشَاهِيرِ التَّابِعينَ وَأعلامِهِمْ يُقالُ إِنْ اسمَهُ كُنْيَتُهُ وهو كثيرُ الحديثِ واسعُ الرُّوايةِ سمعَ عَنْ جماعةٍ منَ الصَّحابةِ واخذَ عنهُ جماعةً

مَاتَ سنةَ أربع وسبعينَ وقيلَ أربع وماثةٍ وَهُـوَ في سبعينَ سنةً

رقالَ (مَسَأَلْت عَالِشَةَ زَوْجَ النِّبِيِّ 遊 كَمْ كَانَ صَنَاقُ رَسُولِ اللّهِ ﷺ؟ قَالَتْ: كَانَ صَنَاقُهُ لأزْوَاجِهِ الْنَتَيْ عَشْرَةَ أُوقِيلَةً،) بضمُ الْهَمْزَةِ وَتَشْدِيدِ المُثَاقِ النَّحْيَةِ

(ونشًّا) بفَتْح النُّونِ وشينِ مُعجمةٍ مُشدَّدةٍ

(الوَقَالَت: أَتَدْرِي مَا النَّشُّ قُلْت: لا قَالَت: يَصْفُ أُوقِيَّةٍ فَيَلْكَ خَمْسُمِاتَةٍ دِرْهَمٍ فَهَلَا صَدَاقُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الأَزْوَاجِمِهِ رَوَاهُ مُسلمٌ

المرادُ في الحديثِ أُوقِئَةُ الحجازِ، وَهِيَ اربعونَ درْهَماً، وَكَانَ كلامُ عائشةَ هذا بنّساءً على الأغلب؛ وإلاَّ فبإنَّ صداقَ صفيَّةَ عِنْقُهَا قبلَ: ومثلُهَا جُويريةُ

وخديجةً لم يَكُنْ صداقُهَا هـذا المقـدارَ والمُ حبيبةَ اصدقَهَا النّجاشيُ عن النّبيُ ﷺ باربعةِ آلاف دينار النّجاشيُ عن اللهِ ﷺ، ولم يَكُنْ عـنُ الرسـولِ اللّهِ ﷺ، ولم يَكُنْ عـنُ امرهِ ﷺ.

وقد اسْتَحبُّ الشَّافعيَّةُ جعلَ المَهْرِ خمسمانةِ درْهَمِ تاسِّيًّا.

واَهًا اتلُ المَهْرِ الَّذِي يَصِحُّ بِهِ العَقَدُ فَقَدْ قَدَّمَنَاهُ آمَّا أَكْثَرُهُ فلا حدَّ لَهُ إجماعاً قالَ تعالى ﴿آتَيْشُمْ إِحْدَاهُنَّ تَنْطَاراً﴾ [الساء: ٢٠] والقنطارُ قبلَ: إِنَّهُ الفَّ وماتَنَا أُوقِيَّةٍ ذَهَباً، وقبلَ: ملءُ مسلكِ ثورٍ ذَهَباً، وقبلَ: سبعونَ الفَ مثقالِ، وقبلَ: مائةُ رطلٌ ذَهَباً.

وقد كان أرادَ عُمرُ قصرَ أكثرهِ على قدرِ مُهُورِ أزواجِ النِّيِّ النَّيِّ وردً الزَّيادةِ إللَّهِيَّ اللَّهِ وردً الزَّيادةِ إلى بيْتِ المال، وَتَكَلَّمَ بِهِ فِي الحَطبةِ فردَّتْ عليْهِ امرأةٌ مُخْتَجَّةٌ بقولِهِ تعالى ﴿وَآتَنَتُمْ إِخْدَاهُنَّ قِنْطَاراً﴾ فرجعَ وقالَ: كُلُّكُمْ أفقةً منْ عُمرَ [البيهقي: ٢٣٣/٧].

، انتهی. روعن عمرو بن شعب عن أبيه عن جدّهِ قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿ قَالَمُ الْمُرَاةِ نَكَحَتْ عَلَى صَلَكَ أُو حِبّاءً ﴾ بِكُسرِ الحاءِ الهُمَلَةِ فَمُوحُدَّةً فَهَمْزَةً ممدودةً: العطيّةُ للّغيرِ أَو للزَّوجةِ زائدةً على مَهْرِهَا

(أوْ عدة) بِكَسرِ العينِ المُهْمَلةِ: ما وعــدَ بِـهِ الـزَّوجُ، وإنْ لمْ تُحضُ

( قَبْلُ عِصْمَةِ النَّكَاحِ فَهُو لَهَا، وَمَا كَانَ بَعْدَ عِصْمَةِ النَّكَاحِ فَهُو لَهَا، وَمَا كَانَ بَعْدَ عِصْمَةِ النَّكَاحِ فَهُو لِمِنْ أَعْطِيهُ، وَأَحَقُ مَا أَكْرِمَ الرَّجُلُ عَلَيْهِ النَّفَهُ أَو أَحْسَمُ وَاهُ أَصْدَ، والأربعة إلا الترمذي .

الحمديثُ دليلٌ على أنَّ ما سمَّاهُ الرَّوجُ قبلَ العقدِ فَهُورَ للزَّوجةِ، وإنْ كانَ تسميَّتُهُ لغيرِهَا منْ أب، وأخ، وَكَذلِكَ ما كانَّ عندَ العقدِ.

وفي المسألةِ خلافٌ

فَلْهَبَ إِلَى مَا أَفَادَهُ الحِديثُ الْهَادِي وَمَالِكٌ وَعَمَّرُ بِنُ عَبَـدِ العزيز والنُّوريُّ.

وَذَهَبَ ابو حنيفة، وأصحابُهُ إلى أنَّ الشَّرطَ لازمٌ لمــنْ ذُكِـرَ منْ أخ أو أب، والنُكَاحُ صحيحٌ.

وَذَهَبَ الشَّافِعيُّ إِلَى أَنَّ تَسَمِيةً اللَّهِٰرِ تَكُونُ فَاسَدَّةً، وَلَهَـا صداقُ المثل.

وَذَهَبَ مَالِكٌ إِلَى أَنَّهُ إِنْ كَانَ الشَّرَطُ عَندَ العَقدِ فَهُوَ لابَنَتِهِ، وإنْ كَانَ بعدَ النَّكَاحِ فَهُوَ لَهُ

قَالَ فِي نِهَايةِ الجُنَهِدِ (٥٢/٣-٥٣): وسببُ اخْتِلافِهِمْ تشبيهُ النُّكَاحِ فِي ذَلِكَ بالبيعِ فمن شبَّهَهُ بالوَكِيلِ ببيعِ السَّلَعةِ شرطَ لنفيهِ حِبَاةً.

قَالَ: لا يجوزُ النَّكَاحُ كما لا يجوزُ البيعُ، ومنْ جعلَ النَّكَاحَ في ذلِكَ مُخالفاً للبيع قالَ: يجوزُ.

وامًّا تفريقُ مالِكُ فلأنَّهُ أَتَهَمَهُ إذا كانَ الشَّرطُ في عقدِ النَّكَاحِ أَنْ يَكُونَ ذلِكَ اشْتَرطَ لنفسِهِ نُقصاناً عنْ صداقِ مثلِهَا، ولمُّ يَتَّهِمُهُ إذا كانَ بعدَ انعقادِ النَّكَاحِ، والاتفاقِ على الصَّداقِ

وإنَّما علَّلَ ذلِكَ بما سمعَت، ولم يذكُرِ الحديث لأنَّ فِيَهِ

هذا؛ وأمَّا ما يُعطى الرَّوجُ في العرف عَمَّا هُوَ للإَمْلافِ
كالطَّعَامِ ونحوِهِ فإنْ شُرطَ في العقد كانَ مَهْراً، وما سُلَّمَ قبلَ
العقد كانَ إباحةً فيصحُّ الرُّجوعُ فِيهِ معَ بقائِدِ إذا كانَ في العادة يُسلَّمُ لِلتَّلْف، وإنْ كانَ يُسلَّمُ للبقاءِ رجعَ في قيمَتِهِ بعدَ تَلْفِهِ إلاَّ أَنْ يَتَمنَعوا منْ تَوْرِيجِهِ رجعَ بقيمَتِهِ في الطَّرفينِ جميعاً.

وإذا مَاتَتَ الزُوجةُ أو امَّتَتَ هُو مَن التَّويجِ كَانَ لَهُ الرُّجوعُ فيما سلَّمَ للبقاء، وفيما تلف قبل الوقْت الَّذي يُعْتَادُ التَّلفُ فِيهِ لا فيما علا ذَلِك، وفيما سلَّمة بعدَ العقاء هبة أو هديّة على حسب الحال أو رشوة إن لم تُسلَّمُ إلاَّ بِه، وإنْ كَانَ الطَّعامُ الذي يُفعلُ في وليمةِ العرس عمَّا ساقة الرُّوجُ إلى ولي النُّوجةِ، وكان مشروطاً مع العقد لصغيرِه، وفعلَ ذلِكَ جازَ التَّاولُ منه لمن يُعْتَادُ لمثلِهِ كالقرابةِ وغيرهِمْ، لأنْ الرَّوج إلى العرس مُعتَر في هذا.

## ٥\_ صدق المِثْلِ

9٧٩ وَعَنْ عَلْقَمَةً عَن ابْنِ مَسْعُودٍ: ﴿ أَنَّهُ سَأَلَ عَنْ رَجُلٍ تَزَوَّجَ امْرَأَةً، وَلَمْ يَفْرِضْ لَهَا صَدَاقاً، وَلَمْ يَفْرِضْ لَهَا صَدَاقاً، وَلَمْ يَفْرِضْ لَهَا صَدَاقاً، وَلَمْ يَدْخُلُ بِهَا حَثَّى مَاتَ، فَقَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: لَهَا مِثْلُ مُصَدَاق نِسَاتِهَا، لا وَكُسَ، وَلا شَطَطَ، وَعَلَيْهَا الْعِلَةُ، وَلَهَا الْعِلْةَ الْعِلْقَا الْعِلْقَا الْعِلْقَا الْعِلْقَا أَنْ سِنَانِ الاسْتَجَعِيُّ فَقَلْالَ: وَلَهَا اللهِ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهَا اللهِ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهَا الْمَالِقِيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهُا اللهِ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهُا اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهُا اللهُ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُا اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهِ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَا عَل

روعنْ علقمةً) أي ابنِ قيسٍ؛ أبو شبلِ ابنِ معالِكِ منْ بُننِي بَكْرِ بنِ النَّخْعِ.

رُويَ عَنْ عُمرَ، وابنِ مسعودٍ، وَهُــوَ تبابعيَّ جليـلُّ اشْتُهِرَ بحديثِ ابنِ مسعودٍ، وصحبَّتِهِ، وَهُوَ عَمُّ الأسودِ النَّخعـيُّ مَـاتَ سنة إحدى وسِتَينَ

(عن ابنِ مسعودِ أنهُ سألَ عنْ رجلٌ تزوَّجَ امراةً، ولم يفرضُ لَهَا صِداقًا، ولمُ يدخلُ بِهَا حَتَّى مَاتَ فَقالَ ابنُ مسعودِ لَهَا مثلُ صداقِ نسائِهَا لا وَكُسَ) بفَتْح الواوِ وسُكُونِ الْكَافِ وسينِ مُهْمَلةٍ: هُوَ النَّقصُ أَيْ لا ينقصُ مِنْ مَهْرِ نسائِهَا

(ولا شططً) بفَتْحِ الشّينِ المعجمةِ، وبالطَّاءِ المُهمَلةِ، وَهُـوَ الْجُورُ أَيْ لا يُجارُ على الزُّوجِ بزيادةِ مَهْرِهَا على نسائِهَا

روعليْهَا العدَّهُ، ولَهَا الميراثُ فقامَ معقلٌ بفَتْحِ الميمِ وسُـكُونِ العين المُهْمَلةِ وَكَسرِ القاف

ِ (ابنُ سنانٍ) بِكَسرِ السَّينِ المُهمَلةِ فنونِ فالفُّ فنونُ (الأشجعيُّ) بَقَتْح الْهَمْزةِ وشين مُعجمةٍ سَاكِنةٍ.

ومعقلٌ هُوَ السو مُحمَّدِ شَهدَ فَتُسحَ مَكَّـةَ، ونـزلَ الْكُوفـةَ، وحديثُهُ في أهل الْكُوفةِ، وتُتِلَ يومَ الحرُّةِ صبراً

(فقالَ: (فَصَنَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ فِي بِرَوْعَ)) بفَتْــــــمِ البــــاءِ الموحَّدةِ وسُكُونِ الرَّاءِ وفَتْحِ الواوِ فعينٍ مُهْمَلةٌ

(بنْتِ واشقِ) بواوِ مفْتُوحةِ فالفّ فشينٌ مُعجمةً فقافٌ (امرأةً منًا) بِكَسرِ الميم فنونٌ مُشدَّدةً فالفّ

﴿ وَمِثْلَ مَا قَضَيْتَ فَفَرِحَ بِهَا ابْنُ مَسْعُودٍ». روّاهُ احمدُ والأربعةُ وصحَّحَهُ التّرمذيُّ وجماعةٌ منْهُم ابنُ مَهْديٌ وابنُ حزمٍ.

وقالَ لا مغمزَ فِيهِ لصحَّةِ إسنادِهِ، ومثلُهُ قـالَ البَيْهَقَيُّ فِي الحلافيَّاتِ.

وقالَ الشَّافعيُّ: لا احفظُهُ من وجْهٍ يَثْبَتُ مثلُـهُ، وقــالَ: لــوْ ثبَتَ حديثُ بروعَ لقلْت بهِ.

وقالَ في الأمْ(١٨١/٠): إنْ كانَ يَبُتُ عَنْ رسولِ اللَّهِ ﷺ فَهُوَ أُولِى الأَمْرِهِ، ولا حُجَّةً في أحدٍ دُونَ رسولِ اللَّهِ ﷺ وإنْ كَبَرَ، ولا شيءَ في قولِهِ إلاَّ طاعةُ اللَّهِ بالتَّسليمِ لَهُ، ولمُ أحفظُهُ عَنْهُ مَنْ وَجْهِ يَبُبُتُ مَنْلُهُ مَرَّةً يُقالُ "عَنْ معقلِ بنِ سنان"، ومرَّةً «عَنْ معقلِ بنِ سنان"، ومرَّةً «عَنْ معقلِ بنِ سنان"، ومرَّةً «عَنْ معقلِ بنِ يسارِه، ومرَّةً «عَنْ بعضِ أَشجَعً» لا يُسمَّى.

هذا تضعيفُ الشَّافعيِّ بالاضطرابِ، وضعَّفَهُ الواقــديُّ بأنَّهُ ۗ حديثٌ وردَ إلى المدينةِ منْ أهْل الْكُوفةِ فما عرفَهُ علماءُ المدينةِ.

وقد رُويَ عنْ على عَلَيْهِ أَنْهُ ردُّهُ بِأَنْ معقلَ بِنَ سنان أعرابيُّ بؤالٌ على عقبيهِ.

وأجيبَ بانُ الاضطرابَ غيرُ قادح لأنَّهُ مُتَردُدٌ بينَ صحابيً وصحابي، وَهَذا لا يطعنُ بهِ في الرُّوايةِ وعنْ قولِـه: "إنَّهُ يـروي عنْ بعضِ أشجعَ» فلا يضرُّ أيضاً لأنَّهُ قـدْ فسَّرَ ذلِكَ البعضُ بمعقلِ فقدْ تبيَّنَ أنْ ذلِكَ البعض صحابيًّ.

وأمًّا عدمُ معرفةِ عُلماءِ المدينةِ فلا يقدحُ بِهَا معَ عدالةِ الرَّاوي.

وأمَّا الرَّوايةُ عن عليَّ عَلَيُّ اللهِ اللهِ «البدرِ المنير»: لم يصحُّ عنهُ.

وقَادْ روى الحَاكَمُ(١٨٠/٢) منْ حديثِ حرملةَ بنِ يحيى أنْــهُ قالَ سمعْت الشَّافعيُّ يقولُ: إنْ صحَّ حديثُ بروعَ بنْـت ِ واشــقٍ قُلْت بهِ

قَالَ الحَاكِمُ قُلْت: صحَّ فقل بهِ.

وذَكَرَ الدَّارقطنيُّ الاخْتِلافَ فِيهِ فِي العللِ ثُمَّ قــالَ: وأنسبُهَا إسناداً حديثُ قَتَادةَ إلاَّ أنَّهُ لمْ يحفظ اسمَ الصَّحابيُّ

قُلْت: لا يضرُّ جَهَالةُ اسمِهِ على رأي المحدُّدينَ، وما قالَ المصنَّفُ في "تلخيص الحبير" (٢١٧/٣) من أَنَّ لَحديثِ بروعَ شَاهِداً من حديثِ عُقبةً بن عامر "أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ زَوْجَ الْرَأَةُ رَجُلاً فَدَخَلَ بِهَا، وَلَمْ يَفْرِضُ لَهَا صَدَاقاً فَحَضَرَتْهُ الْوَفَاةُ فَقَالَ: أَشْهَدُكُمْ أَنَّ سَهْمِي بخَيْبَرَ لَهَا».

أخرجَهُ أبو داود(٢١١٧) والحَاكِمُ(١٨١/٢)

فلا يخفى أنْ لا شَهَادةَ لَهُ على ذلِكَ لأنْ هـذا في امرأةٍ دخلَ بِهَا زوجُهَا نعمْ فِيهِ شَاهِدُ أنَّهُ يصحُّ النَّكَاحُ بغيرِ تسميةٍ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ المرأةَ تَسْتَحقُ كمالَ المَهْرِ بـالمُوْتِ، وإنْ لمْ يُسمَّ لَهَا الزَّوجُ، ولا دخلَ بِهَا، وَتَسْتَحقُ مَهْرَ مثلِهَا.

وفي المسألةِ قولان

الأوَّلُ العملُ بالحديثِ، وأنَّهَا تسْتَحقُ المَهْرَ كما ذُكِرَ، وقولُ

ابنِ مسعودٍ اجْتِهَــادْ مُوافـقٌ للدليـلَ، وقـولُ أبـي حنيفـةَ وأحمـدَ وآخرينَ والدَّليلُ الحديثُ، وما طُعنَ بهِ فِيهِ قدْ سمعت دفعَهُ.

والثَّاني: لا تستَحقُ إلاَّ الميراثَ لعليُّ وابنِ عبَّاسٍ وابنِ عُمرَ والْهَادي ومالِكَ، وأحدُ قولِي الشَّافعيُّ

قالوا: لأنَّ الصَّداقَ عوضٌ فإذا لمْ يَسْتَوْفُ السَّرُوجَ المعوَّضَ عَنْهُ لَمْ يَلْزَمْ قِياسًا على ثمن المبيع

قالوا: والحديثُ فِيهِ تلْكَ المطاعنُ

قُلنا: المطاعنُ قدْ دُفعَتْ فنَهَـضَ الحديثُ للاسْتِدلالِ فَهُـوَ أُولِى منَ القياسِ.

#### ٦- الاستحلال بالصداق

٩٨٠ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رضي اللّه عنهما أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَعْطَى فِي صَدَاقِ الْمَرَأَةِ سَوِيقاً، أَو تَمْراً فَقُد اسْتَحَلُّ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٢١١٠)، وَأَشَارَ إِلَى تُرْجِيحِ وَقُفِهِ.

روعن جابر بن عبد اللهِ رضى الله عنهما أنَّ النّبيَّ ﷺ قَـالَ «مَنْ أَعْطَى فِي صَدَاقِ امْرَأَةِ سَوِيقاً») هُوَ دقيقُ القمــحِ المقلـوُّ أو الذَّرةِ أو الشَّعرِ أو غيرهَا

(وَأَوْ تَمْراً فَقَد اسْنَحَلَّ) أخرجَهُ أبو داود وأشارَ إلى ترجيحِ قِفِيهِ

وقالَ المصنّفُ في التّلخيصِ(٢١٥/٣): فِيهِ مُوسَى بـنُ مُســلمِ بنِ رُومانَ، وَهُوَ ضعيفٌ ورويَ موقوفاً، وَهُوَ أقوى انْتَهَى.

فَكَانَ عليهِ أَنْ يُشيرَ إلى أَنْ فِيهِ ضعفاً على عادَتِهِ.

وأخرجَهُ الشَّافعيُّ بلاغاً.

والحديثُ دليلٌ على أنهُ يصحُ كونُ المَهْرِ مَنْ غَـيْرِ الدَّرَاهِـمِ والدُّنانير، وأنَّهُ يُجزئُ مُطلقُ السَّويق والتَّمر.

وظَاهِرُهُ وإنْ قلَّ، وَتَقدَّمَتْ أقاويلُ العلماءِ في قـــدرِ أقــلُ المَهْرِ في شرح حديثِ الوَاهِبةِ نفسَهَا [برقم (٩١٨)].

#### ٧\_ جوازُ الصداق بنعلين

٩٨١ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَامِرِ بْنِ رَبِيعَةَ عَنْ أَبِيهِ هُ اللَّهِ اللَّهِ بْنِ عَامِرِ بْنِ رَبِيعَةَ عَنْ أَبِيهِ هُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّه

أُخْرَجَهُ التَّرْمِلْيَيُّ (١١١٣)، وَصَحَحَهُ، وَخُولِفَ فِي ذَلِكَ

روعنْ عبد اللهِ بنِ عامرِ بنِ ربيعةً) هُوَ أَبُو مُحمَّدٍ عبدُ اللَّهِ
بنُ عامرِ بنِ ربيعةَ العنزيُّ بفَّتُ العَينِ الْمُهْمَلةِ وسُكُونِ النَّونِ
وبالزَّابِ. وفي نسيهِ خلاف كثيرٌ قُبضَ النَّبيُّ تَنْظُرُ، وَهُــوَ في أربع سنينَ أو خس مَّاتَ عبدُ اللَّهِ المَذْكُورُ سنةَ خَسٍ وثمانينَ، وقيــلَ سنينَ أو خس مَّاتَ عبدُ اللَّهِ المَذْكُورُ سنةَ خَسٍ وثمانينَ، وقيــلَ

(عنْ أَبِيهِ أَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ أَجَازَ نِكَاحَ امْرَأَةٍ عَلَى نَعْلَيْنِ». أخرجَهُ النَّرمَذِيُّ وصحَّحَهُ وحولفَ) أي التَّرمَذيُّ

(في ذلك) أي في التصحيح

لفظ الحديث «أَنَّ امْرَأَةً مِنْ بَنِي فَزَارَةً تَزَوْجَتُ عَلَى نَعْلَيْنِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: رَضِيت مِنْ نَفْسِك وَمَالِك بِنَعْلَيْنِ قَالْتُ: نَعْمُ فَأَجَازَهُ.

والحديثُ دليلٌ على صحَّةِ جعلِ المَهْرِ أيُّ شيءٍ لَهُ ثمنَ. وقدْ سلفَ الْ كُلُ ما صحَّ جعلُهُ ثمناً صحَّ جعلُهُ مَهْراً.

وفِيهِ ماخذٌ لما وردَ في غيرِهِ منْ أَنَهَـا لا تَتَصَـرُفُ المرأةُ في مالِهَا إلاَّ براي زوجِهَا.

## ٨ حوازُ الصداقِ بخاتم من حديدٍ

٩٨٢ - وَعَنْ سَهْلِ بْـنِ سَـغْدِ ﴿ قَـالَ: الرَّوْجَ النَّبِيُ ﷺ رَجُلاً امْرَأَةً بِخَاتَم مِنْ حَدِيدٍ».

أَخْرَجَهُ الْحَاكِمُ(١٧٨/٢)، وَهُوَ طَرَفَ مِنَ الْحَلِيثِ الطَّوِيلِ الْمُتَّقَدَمِ فِي أُوانِل النَّكَاح

قدْ تقدَّمَ حديثُ سَهْلِ إبرقم (٩١٨)} في الوَاهِبةِ نَسَبِهَا طولِهِ.

وفِيهِ أَنَّهُ ﷺ امرَ منْ خطبَهَا انْ يَلْتَمْـسَ وَلَـوْ خَاتَمَـاً مَنْ

حديدٍ فلمْ يجِدْهُ فزوَّجَهُ إيَّاهَا على تعليمِهَا شيئاً منَ القرآن. فــإنْ كانَ هذا هُوَ ذٰلِكَ الحديثُ فلمْ يَتِمُّ جعلُ المَهْرِ خَاتَماً من حديدٍ كما عرفْت، وإنْ أُريدَ غيرُهُ فيختَملُ، وَهُوَ بعيدٌ لِقُـولِ المُصنَّف (وَهُوَ طرفٌ منَ الحديثِ الطُّويلِ الْمُتَقَدِّم في أوانلِ النَّكَاحِ)

وعلى تقدير أنَّهُ أُريدَ ذلِكَ الحديثُ فَتَاوِيلُهُ أَنَّهُ ﷺ اذنَّ في جعلِ الصَّداق خَاتَماً منْ حديدٍ، وإنْ لمْ يَتِمُّ العقدُ عليْهِ.

## ٩ - لا مهر أقل من عشرة دراهم

٩٨٣ - وَعَنْ عَلِيٍّ ﴿ قَالَ: لا يَكُونُ الْمَهْرُ أُقَلُّ مِنْ عَشَرَةِ دَرَاهِمَ

أَخْرَجَهُ الدَّارَقُطُنِيُّ (٣/٥/٣) مَوْقُوفًا.

وَفِي سُنَدِهِ مَقَالٌ

أيُّ موقوفٌ على عليُّ ﷺ.

وقد رُويَ منْ حديثِ جابرِ مرفوعــاً [اللهٰرقطني(٢٤٤/٣)] ولمُّ

والحديثُ مُعارضٌ للأحاديثِ الْمُتَقَدُّمةِ المرفوعةِ الدَّالَّـةِ على صحَّةِ أيِّ شيء يصحُّ جعلُهُ مَهْراً كما عرفْت.

والمقالُ الَّذي في الحديثِ هُوَ انْ فِيهِ مُبشِّرَ بِـنَ عُبيــدٍ قــالَ أحمدُ: كَانَ يَضِعُ الحديثُ [ومعرفة السنن والآثار، (٣٧٨/٥)]

#### ١٠ - خيرُ الصداق أيسرُه

٩٨٤ – وَعَـنْ عُقْبَـةً بُـن عَـامِر ﷺ قَـالَ: قَـالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿خَيْرُ الصَّدَاقِ أَيْسَرُهُ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٢١١٧)، وَصَحْحَهُ الْحَاكِمُ(١٨٢/٢)

(وعنْ عُقبةَ بنِ عامرِ فَظُّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿خَـيْرُ الصَّدَاقِ أَيْسَرُهُ ﴾) أيْ اسْهَلُهُ على الرَّجلِ (أخرجَهُ أبسو داود،

فِيهِ دلالةً على اسْتِحبابِ تخفيفِ المُهْـرِ، وأنَّ غيرَ الأيسـرِ على خلافِ ذٰلِكَ، وإنْ كانَ جائزاً كما أشارَتْ إليْهِ الآيةُ الْكَريمةُ فِ قُولِهِ ﴿ وَآتَيْتُمْ إِخْدَاهُنَّ قِنْطَاراً ﴾ [النساء: ٢٠] وَتَقَـدُمَ [في شرح

رقم (٩٦٧)] أنَّ عُمرَ نَهَى عن المغالاةِ في المُهُورِ فقالَت امرأةً: ٣ ليسَ ذلِكَ إليْك يا عُمرُ إنَّ اللَّهَ يقولُ: «وَآتَيْتُمْ إحدَاهُـنَّ قنطـاراً منْ ذَهَبٍ، قالَ عُمرُ: امرأةٌ خــاصمَتْ عُمـرَ فخصمَتْهُ. أخرجَـهُ عبدُ الرِّزَّاق(١٨٠/٦).

وقولُهُ في الرُّوايةِ "منْ ذَهَبٍ" هيّ قراءةُ ابــن مسـعودٍ، ولَـهُ طُرقَ بالفاظِ مُخْتَلفةِ.

ويُجْتَمِلُ أَنَّ الخبريَّةَ برَكَةُ المرأةِ ففي الحديثِ «أَبْرَكُهُنَّ أَيْسَرَهُنَّ مُؤْنَةً» [اهمد (٨٢/٦)].·

#### ١١ ـ صداقُ المطلقةِ قبلَ الدخول

٩٨٥– وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها «أَنَّ عَمْـرَةَ بنتَ الْجَوْن تَعَوَّذُتْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ حِينَ أُدْخِلَتْ عَلَيْهِ تَعْنِي لَمَّا تَزَوَّجَهَا \_ فَقَالَ: لَقَــدْ عُـدْتِ بِمَعَاذٍ فَطَلَّقَهَا، وَأَمَرَ أُسَامَةَ فَمَتَّعَهَا بثَلاثَةِ أَثْوَابٍ».

أَخْرَجَهُ ابْنُ هَاجَهْ(٢٠٣٧).

وَفِي إِسْنَادِهِ رَاوٍ مَتْرُولًا \_ وَأَصْلُ الْقِصَّةِ فِي الصَّحِيحِ [خ(٢٥٤)] مِنْ حَديثِ أَبِي أُسَيْدِ السَّاعِدِيِّ

(وعنْ عائشةَ رضي الله عنها وأَنَّ عَمْرَةَ بِنْتَ الْجَوْنِ») بنُتْبح الجيم وسُكُونِ الواو فنون ۗ

(﴿ تَعَوَّدُتْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ حِينَ أَدْخِلَتْ عَلَيْهِ يَعْنِي لَمَّا تَزَوَّجَهَا فَقَالَ لَقَدْ عُذْت بِمَعَادِه) بِفَتْح الميم ما يُسْتَعاذُ بهِ

( الْفَطَلَّقَهَا وَأَمَرَ أُسَامَةً يُمَتِّعَهَا بِثَلاثَةِ أَثْوَابٍ الْخرِجَةُ ابنُ ماجَهُ. وفي إسنادِهِ راوٍ مَتْرُوكَ، وأصلُ القصَّةِ في الصَّحيحِ من حديثِ أبي أُسيدٍ السَّاعديُّ) وقدْ سمَّاهَا في الحديثِ عمرةً، ووقعَ معَ ذلِكَ اخْتِـلافٌ في اسمِهَـا ونسـبِهَا كثـيرٌ، ولَكِنَّـهُ لا يَتَعلِّـقُ بِـهِ حُكْــمٌ

## واخْتُلْفَ في سببِ تعوُّذِهَا منهُ

ففي روايةٍ أخرجَهَــا ابـنُ سـعدٍ [الطبقات الكبرى: (١٠٤/٨)] «أَنَّهُ ﷺ لَمَّا دَخَلَ عَلَيْهَا، وَكَـانَتْ مِـنْ أَجْمَـل النَّسَـاء فَدَاخَـلَ نِسَاءَهُ مَنْكُمْ غَيْرَةٌ فَقِيلَ لَهَا: إِنْمَا تَحْظَى الْمَرْأَةُ عِنْــدَ رَسُـول اللَّهِ الله أَنْ تَقُولَ إِذَا دَخَلَتْ عَلَيْهِ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْكُ.

وفي رواية أخرجَهَا ابنُ سعدٍ [الطفات الكبرى: (١٠٤/٨)] أيضاً بإسنادِ البخاريُ أنْ عائشةَ وحفصةَ دخلَتَا عليْهَا أوَّلَ ما قدمَتْ مشطَنَاهَا وخضَبَنَاهَا، وقالَتْ لَهَا إحدَاهُمَا: إنْ النَّبِيُّ تَنْهُمْ يُعجُبُهُ منَ المراةِ إذا دخلَ عليْهَا أنْ تقولَ: أعوذُ باللَّهِ منْك.

وقيلَ في سببهِ غيرُ ذلِكَ.

والحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ المُتعقِّ للمطلَّقةِ قبلَ الدُّحول، وَاتَّفَقَ الاَّكْثرُ على وُجوبِهَا في حقُّ من لمْ يُسمَّ لَهَا صداقاً إلاَّ عن اللَّيثِ ومالِكِ.

وقلاً قال تعالى ﴿لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ مَا لَـمْ تَمَسُّوهُنَّ أَو تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتَّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴿ [القرة: ٢٣٦].

وظَاهِرُ الأمر الوجوبُ.

وأخرجَ البيهَقيُّ في سُننِهِ (٢٤٤/٧) دون قوله اللس النكاح والفريضة: السُكَاحُ، والفريضة: السُّداقُ. الصَّداقُ.

﴿وَمَتَمُوهُنَ ﴾ قال: هُوَ على الزُّوجِ يَـتَزُوَّجُ المرأةَ ولمُ يُسـمُ لَهَا صداقاً ثُمُّ يُطلّقُهَا قبلَ أنْ يدخلَ بِهَـا فـامرَهُ اللّـهُ أنْ يُمَتّعَهَـا على قدر عُسرو ويسرو ــ الحديث.

وقدْ أخرجَ عنْـهُ ابـنُ جريـرٍ في «تفسـيره» (٣٠/٢)، وابـنُ المنذرِ، وابنُ أبي حَاتِم: مُتْعةُ الطَّلاقِ أعلاهَا الحادمُ، ودونَ ذلِـكَ الورقُ، ودونَ ذلِكَ الْكِسوةُ

نعم هذه المرأة الَّتِي مَتَّعَهَا لَلَّهُ يُحْتَمِلُ أَنَّهُ لَمْ يُسمَّ لَهَا صداقاً فمَتَّعَهَا كما قضَتْ بِهِ الآيةُ.

ويختَملُ أَنَّهُ كَانَ سمَّى لَهَا فمَتَّعَهَا إحساناً منْهُ وفضلاً.

وَامًّا تَمْتِيعُ مَنْ لَمْ يُسمَّ الزَّوجُ لَهَا مَهْراً ودخلَ بِهَا ثُمَّ فارقَهَا فقد اخْتُلف في ذلِك

فَذَهَبَ عَلَيَّ وَعَمَرُ وَالشَّافَعِيُّ إِلَى وُجُوبِهَا أَيْضاً عَمَلاً بَقُولِهِ تَعَالَى ﴿وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَغْرُوفِي﴾ [القرة: ٢٤١]

وَذَهَبَتِ الْهَادرِيَّةُ وَالحَنفَيَّةُ إِلَى أَنَّهُ لا يجبُ إِلاَّ مَهْرُ المُشلِ لا غيرَ قالوا: وعمومُ الآيةِ مخصوصٌ بمـنْ لمْ يَكُـنْ قـدْ دخـلَ بِهَـا،

والَّذي خصَّهُ الآيةُ الآخرى الَّتِي أُوجبَ فِيهَا النَّعــةَ لَائْمُهُ شُـرطَ فِيهَا النَّعــةَ لَائْمُهُ شُـرطَ فِيهَا عدمَ المسرُّ، وَهَذا قدْ مسرُّ.

وامًّا قوله تعالى ﴿فَتَعَالَيْنَ أَمَتَعْكُنَ ﴾ [الأحزاب: ٧٨] فَإِنَّهُ يُخْمَلُ نَفقةَ العدَّةِ، ولا دليلَ معَ الاحْتِمالِ هذا.

وقد سبقَتْ إشارةً إلى أنَّ اللَّيتُ لا يقولُ بوجوبِ المُّتحةِ

واسْتَدَلُ لَهُ بِأَنْهَا لَوْ كَانَتْ واجبةً لَكَانَتْ مُقَدَّرَةً، ودَفَعَ بِـأَنَّ نَفَقَةَ القريبِ واجبةً، ولا تقديرَ لَهَا

## ٥ - بَابُ الْوَلِيمَةِ

مَشْتَقَةٌ من الولم بَفْتْحِ الواوِ وسُكُونِ اللاَّم، وَهُوَ الجمعُ لأَنْ الزُّوجِينِ يَجْتَمعانِ قالَهُ الأزْهَرِيُّ، وغيرُهُ.

والفعلُ منْهَا أولَم، وَتَقَعُ على كُلُ طَعَامٍ يُتَّخِذُ لَسُوودٍ حادث.

ووليمةُ العرسِ: ما يُتّخذُ عنــذَ الدُّخـولِ، ومــا يُتّخذُ عنــذَ الإملاكِ.

## ١ ــ الأمرُ بالوليمةِ

٩٨٦ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ النَّبِي الْمُ الْنَبِي الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ أَثَرَ صُفْرَةٍ فَقَالَ: مَا مَذَا؟ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي تَزَوَّجْتُ امْرَأَةً عَلَى وَزُنِ نَوَاةٍ مِنْ ذَهَبِ قَالَ: فَبَارَكَ اللَّهُ لَك، أَوْلِمَ وَلَوْ

مُثَّقَقُ عَلَيْهِ [البخاري(١٦٧٥)، مسلم(٢٧٤١)]. وَاللَّفُظُ لِمُسْلِمٍ

جاءَ في الرُّوانِاتِ تفسيرُ الصَّفرةِ بانَّهَـا ردغٌ منْ زعفرانِ وَهُوَ بِفَتْحِ الرَّاءِ وِدالٌ مُهْمَلةٌ وغينٌ مُعجمةٌ: أثرُ الرَّعفرانِ

فإن قُلْت: قَدْ عُلْمَ النَّهْيُ عِن التَّرْعَفِ فَكَيْفَ أَهُ يُنْكِرهُ عَلَا ؟ (قلْت) هذا مُخصُّصٌ للنَّهْيِ بجوازِهِ للعروسِ.

وقيلَ: يُختَملُ أنَّهَا كانَتْ في ثيابِهِ دُونَ بدنِهِ بناءً على حـوازِهِ

وقدْ منعَ جوازَهُ فِيهِ أبو حنيفةً والشَّافعيُّ، ومنْ تبعُهُمَا.

والقولُ بجوازِهِ في الثّيابِ مرويٌّ عن مالِكِ، وعلماء المدينةِ.

واسْتُدلُ لَهُمْ بمفْهُوم النَّهْي النَّابِتِ في الأحاديثِ الصَّحيحــةِ كُحديثِ أبي مُوسَى مرفوعاً «لا يَقْبَلُ اللَّهُ صَلاةً رَجُل فِي جَسَدِهِ شَيَّءٌ مِنَ الْخَلُوقِ» (أحمد (٤٠٣/٤)، أبو داود(٤١٧٨)].

وأجيب بـانَّ ذليكَ مَفْهُـومٌ لا يُقَـــاومُ النَّهْـــيَ الثَّــابتَ في الأحاديث الصَّحيحةِ، وبأنَّ قصَّةً عبدِ الرَّحمنِ كانَّتْ قبـلَ النَّهْـي في أوَّل الْهجرةِ.

ويأنَّهُ يُختَمَلُ أَنَّ الصُّفرةَ الَّتِي رَآهَـا ﷺ كَانَتْ مَنْ جِهَـةِ امرأتِهِ علقَتْ بِهِ فَكَانَ ذلِكَ غيرَ مقصودٍ لَـهُ، ورجَّحَ هـذا النُّوويُّ، وعزَاهُ لَلمحقِّقينَ، وبنى عليْهِ البيضاويُّ.

وقولُهُ (على وزنِ نواةٍ منْ ذَهَبِ) قيـلَ المرادُ واحـدةُ نـوى التَّمرِ، قيلَ كانَ قدرُهَا يومئذٍ رُبعَ دينارِ

وردُّ بانَّ نوى التُّمر يخْتَلفُ فَكَيفَ يُجعلُ معياراً لما يُوزنُ؟

وقيلَ: إنَّ النَّواةَ منْ ذَهَبٍ عبارةٌ عمَّا قيمَتُهُ خسبةُ درَاهِم منَ الورقِ، وجزمَ بِهِ الخطَّابيُّ، واحْتَارَهُ الأزْهَريُّ، ونقلَهُ عيــاضٌ عنْ أَكْثر العلماء.

ويؤيِّدُهُ أَنَّ فِي رِوايةِ البِّيهَةيُّ(٢٣٧/٧): "وزنُ نواةٍ منْ ذُهَــبٍ قُوِّمَتْ خمسةَ درَاهِمَ».

وفي روايةٍ عندَ البيْهَقيّ(٢٣٣/٧) عـنْ قَتَـادةَ «قُوْمَـتْ ثلاثـةَ درَاهِمَ وثلثاً»، وإسنادُهُ ضعيفٌ لَكِينْ جـزمَ بِـهِ أحمـدُ، وقيـلَ في قدرهَا غيرُ ذلِكَ.

وعنْ بعضِ المَالِكِيَّةِ أَنَّ النَّواةَ عندَ أَهْلِ المدينةِ رُبعُ دينار. والحديثُ دليلٌ أنَّهُ يُدعى للعروس بالبرَكَةِ.

وقلا نالَ عبدُ الرَّحمن برَكَةَ الدَّعوةِ النَّبويَّةِ حَتَّى قَـالَ: فلقـدْ رايْتَنِي لُوْ رَفَعْتَ حَجَراً لرجَوْتِ أَنْ أُصِيبَ ذَهَبِـاً أَوْ فَضَّةً رَوَاهُ البخاريُّ عنْهُ في آخر هذهِ الرُّوايةِ [الزيادة عند أهمد في «مسنده،

(4/1/4)].

وفي قولِهِ «أُولِمْ وَلَوْ بِشَاةٍ» دليلٌ على وُجوبِ الوليمةِ في العرس، وإليهِ ذَهَبَ الظَّاهِريَّةُ

قيلَ: وَهُوَ نصُّ الشَّافعيُّ في «الأمُّ» (١٩٦/٦)، ويدلُّ لَــهُ مــاً اخرجَهُ احمدُ من حديثِ بُريدةَ (٣٥٩/٥) «أَنَّهُ ﷺ قَالَ لَمَّا خَطَبَ عَلِيٌّ فَاطِمَةَ: لا بُدُّ مِنْ وَلِيمَةٍ»، وسندُهُ لا بــاسَ بِـهِ، وَهُــوَ يــدلُّ على لُزوم الوليمةِ، وَهُوَ في معنى الوجوبِ.

وما أخرجَهُ أبو الشَّيخ والطَّبرانيُّ في الأوسـطِ(٣٩٤٨) مـنَّ حديثِ ابي هُريرةَ مرفوعاً «الْرَلِيمَةُ حَقٌّ وَسُنَّةٌ فَمَــنْ دُعِـيَ وَلَــمْ يُجبُ فَقَدْ عَصَى» والظَّاهِرُ منَ الحقُّ الوجوبُ.

وقالَ أحمدُ: الوليمةُ سُنَّةً.

وقالَ الجمهُورُ: مندوبةً.

وقالَ ابنُ بطَّال: لا أعلــمُ أحداً أوجبَهَـا. وَكَأْنُـهُ لَمْ يعرف

واسْتَدلُ على النَّدبيَّةِ بما قالَ الشَّافعيُّ لا أعلمُ أمرَ بذلِكَ غيرَ عبدً الرَّحمنِ، ولا أعلمُ أنَّهُ ﷺ تَوَكَ الوليمةَ روَّاهُ عنْهُ البيهَقيُّ [ومعرفة السَّن والآثار؛ (٤٠٢/٥)] فجعل ذلِك مُستَّنداً إلى كون الوليمةِ غيرَ واجبةٍ، ولا يخفى ما فِيهِ.

واخْتَلْفَ العلماءُ في وقْتِ الوليمةِ هلْ هيَ عندَ العقـدِ أو عَقَبَهُ أَوْ عَنْدَ الدُّخُولَ.

وَهِيَ أَقُوالٌ فِي مَذْهَبِ المَالِكِيَّةِ، ومَنْهُمْ مَنْ قَالَ: عَنَدَ العَقَدِ، وبعد الدخول

وصرَّحَ الماورديُّ منَ الشَّافعيَّةِ بأنَّهَا عندَ الدُّخول.

قَالَ ابنُ السُّبْكِيِّ: والمنقولُ مـنْ فعـل النَّبِيُّ تَلَيُّكُمْ أَنَّهَا بعـدّ الدُّخولِ، وَكَأْنُهُ يُشيرُ إلى قصَّةِ زواجِ زينبَ بنسبَ جحسَ [م(١٤٢٨)] لقولِ أنسِ "أَصبَحَ يَعْنِي النَّبِسيُّ لَلْكُ عَرُوساً بِزَيْنَبِ فَدَعَا الْقَوْمَ».

وقدْ ترجمَ عليْهِ البيْهَقيُّ (بابَ وقْتِ الوليمةِ)(٢٦٠/٧).

وأمَّا مقدارُهَا فظَاهِرُ الحديثِ أنَّ الشَّاةَ أقــلُ مــا يُجـزئُ إلاًّ . أنَّهُ قَدْ ثَبَتَ «أَنَّهُ ﷺ أَوْلَمَ عَلَى أُمَّ سَلَمَةً، وَغَيْرِهَا بَأَقَلَ مِنْ شَاةٍ عليهِ مالِك.

وعن البعض فرضُ كفايةٍ.

وفي كلام الشّافعيّ ما يدلُّ على وُجوبِ الإجابةِ في وليمةِ العرسِ، وعدمِ الرُّخصةِ في غيرِهَا فإنَّهُ قالَ إِنسانُ دعوةِ الوليمةِ حقّ، والوليمةُ: الَّتِي تُعرفُ وليمةُ العرسِ، وَكُلُّ دعوةٍ دُعيَ إليْهَا رجلٌ وليمةٌ فلا أُرخّصُ لأحدٍ في تركِهَا، ولوْ ترَكَهَا لمْ يَتَبيّنْ أَنسُهُ عاص كما نبيّنَ لي في وليمةِ العرسِ.

وفي البحرِ للمَهْديِّ حِكَايةُ إجماعِ العِتْرةِ على عدمٍ وُجـوبِ الإجابةِ في الولائم كُلِّهَا

هذا؛ وعلى القولِ بالوجوبِ فقدْ قالَ ابنُ دقيقِ العيدِ في الشرح الإلمام»:

وقة يسوعُ ترك الإجابة لأعدار: منها أنْ يَكُونَ في الطُعامِ شُبْهَةٌ أو يُخصُ بِهَا الأغنياءُ أو يَكُونَ هُنَاكَ منْ يَسَاذَى بحضودِهِ معهُ أو لا يليقُ لمجالستِهِ أو يدعُوهُ لخوف شرَّهِ أو لطمع في جَاهِهِ أو ليعاونَهُ على باطلٍ أو يَكُونَ هُنَاكَ مُنْكَرٌ منْ خمرٍ أو لَهْوٍ أو فراشِ حرير أو سُبْرٍ لجدارِ البيتِ أو صُورةٍ في البيستِ أو يعتندرُ إلى الدَّاعي فَيْتُرُكُهُ أو كانت في التَّالثِ كما ياتِي فَهدَهِ الاعدارُ ونحوُها في تركها على القولِ بالوجوب، وعلى القولِ بالنَّدبِ

وَهَذَا مَاخُوذٌ ثَمَّا عُلَمَ مِنَ الشُّرِيعةِ، ومِنْ قضايباً وَقَعَتْ للصَّحَابَةِ كِمَا فِي البخاريُّ: أنْ أبا اليُّربَ دَعَاهُ ابنُ عُمرَ فَسرأى فِي البَّنِ عِلْمَ أَعَلَى البَّنِ عِلْمَ الجَدارِ فقالَ ابنُ عُمرَ: غلبنا عليهِ النَّسَاءُ فقالَ مِنْ كُنْتَ اخشى عليْبِ فلم أَكُنْ اخشى عليْبك، واللَّهِ لا أَطْعَمُ لَكَ طعاماً فرجعَ

أخرجَهُ البخاريُ تعليقاً إلى النكاح، باب (٨٦)]، ووصلَهُ أحمدُ [«الورع، (٨٣)]، ومسدَّدٌ في مُسندِهِ [كما في افتح الباري، (٣٤٩/٩)].

وأخرجَ الطَّبرانيُّ [كما في «المجمع» (٤/٤»)] عنْ سَالَمُ بِنِ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عُمْرَ قَالَ: عرَّسْت في عَهْدِ أَبِي فَآذَنَــا النَّـاسَ فَكَـانَ أَبْهُو اَيُّوبَ فيمنْ آذَنًا.

وقد سَتَروا بَيْتِي ببجادٍ أخضرَ فأقبلَ أبو أَيُّوبَ فأطَّلُعَ فَسَرَآهُ فقال: يا عبدَ اللّهِ أَتَسْتُرُونَ الجدرَ! فقالَ أبي -واسْتَحيا-: غلبنا رَاحَدِ (٩٩/٣)، ابن ماجه(١٩١٠)]، وَأَوْلُمَ عَلَى زَيْنَبَ بِشَاةٍ.

وَقَالَ أَنَسُ لَمْ يُولِمْ عَلَى غَيْرِ زَنْبَ بِأَكْثَرَ مِمَّا أَوْلَمَ عَلَيهَا وَاللّهَ عَلَيهَا وَاللّهَ عَلَى مَيْمُونَةَ بِنَبِ الْحَارِثِ لَمَّا تَزَوَّجَهَا بِمَكَّةً عَامَ الْفَضِيَّةِ، وَطَلّب مِنْ أَهْلِ بِنَبِ الْحَارِثِ لَمَّا تَزَوَّجَهَا بِمَكَّةً عَامَ الْفَضِيَّةِ، وَطَلّب مِنْ أَهْلِ مَكَّةً أَنْ يَخْضُرُوا فَامْتَنَعُوا بِأَكْثَرَ مِنْ وَلِيمَتِهِ عَلَى زَيْنَسب، وَكَانَ أَسْلًا يُويدُ أَنَّهُ وَقَعْ فِي وليمة زينب بالشاق من البرَكَةِ في الطّعام ما لم يقع في غيرِهَا فإنَّهُ أشبعَ النَّاسَ خُبزاً ولحماً فَكَانَ المرادُ لمْ يُشبع أحداً خُبزاً ولحماً في وليمة منْ ولائمِهِ عَلَى الثَّورَ مَمَّا وقتَ في وليمة منْ ولائمِهِ عَلَى اللّهُ أَكْثَرَ مَمَّا وقتَ في وليمة ون وليمة ون ولامة ويتب أيثانا المرادُ لمْ

#### ٢\_ وجوبُ الإجابة إلى الوليمةِ

٩٨٧- وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿إِذَا دُعِيَّ أَحَدُكُمْ إِلَى الْوَلِيمَةِ فَلْيَأْتِهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٧٣٥)، مسلم(١٤٢٩)].

وَلِمُسْلِمِ [(٢٩٩) ١/(١٠٠)] وإذَا دَعَا أَحَدَكُمْ أَخَاهُ فَلَيْجِبْ عُرْساً كَانْ او نَحْوَهُهِ.

روعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قال: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ وإذَا دُعِي أَحَدُكُمْ إِلَى وَلِيمَةٍ فَلْتُأْتِهَا». مُتَفقٌ عليْهِ ولمسلم، أيْ عن ابنِ عُمرَ مرفوعاً (﴿إِذَا دَعَا أَحَدُكُمْ أَخَاهُ فَلْيُجِبْ عُرْساً كَانَ أو نَحْوَهُ»)

الحديثُ الأوَّلُ دالُّ على وُجوبِ الإجابةِ إلى الوليمةِ.

والثَّاني دالُّ على وُجوبِهَا إلى كُلُّ دعوةٍ، ولا تعــارضَ بـينَ الرُّوايَتَينِ، وإنْ كانا عنْ راوِ واحدٌ.

وقد أخذَت الظَّاهِريَّةُ، وبعضُ الشَّافعيَّةُ بظَّاهِرِهِ فقالوا: تجبُ الإجابةُ إلى الدَّعوةِ مُطلقاً، وزعمَ ابنُ حزمٍ أنَّهُ قولُ جُمْهُـورِ الصَّحابةِ والتَّابِعينَ.

ومنهُمْ منْ فرَّقَ بينَ وليمةِ العرسِ، وغيرِهَا

فنقلَ ابنُ عبدِ البرِّ وعياضٌ والنَّوويُّ الاتَّفاقَ على وُجـوبِ إجابةِ وليمةِ العرسِ.

وصرَّحَ جُمْهُورُ الشَّافعيَّةِ والحِنابلةِ بِأَنَّهَا فرضُ عين، ونـصَّ

عليْهِ النَّسَاءُ يَا أَبِـا أَيُّـوبَ فَقَـالَ: مِنْ خَشِيتُ أَنْ تَعْلَبُهُ النِّسـاءُ فَذَكَرَهُ.

وفي رواية: فأقبلَ أصحابُ النَّسبيُ ﷺ يدخلونَ الأوَّلَ فالأوَّلَ حَتَّى أقبلَ أبو أيُوبَ.

وفيهِ: فقالَ عبدُ اللهِ: أقسمت عليمك لَـتَرجعنَّ فقـالَ: وأنـا أعزمُ على نفسي أنْ لا أدخلَ يومي هذا ثُمَّ انصرفَ.

وَاخْرِجَ أَحْمَدُ فِي كِتَابِ الزُّهْدِ(١٩٧) انَّ رَجَلاً دَعَا ابْنَ عُمْسَرَ إِلَى عُرْسِ فَإِذَا بَيْتُهُ قَدْ سُتِرَ بِالْكُرُورِ فَقَالَ ابنُ عُمْرَ يَا فُلانُ مَتَسَى عَوْلَتِ الْكَعْبَةُ فِي بِيْتِكَ ثُمَّ قَالَ لَنَفْرٍ مَعْـهُ مَنْ أَصحابِ مُحمَّدٍ عَلَيْهِ.

اللهِ: لَيْهَٰتِكَ كُلُّ رَجِلٍ مَا يلِيهِ.

والحديثُ وما قبلَهُ دليلٌ على تحريم سَتْر الجدران.

وقد أخرجَ أبو داود وغيرُهُ [(١٤٨٥) بنحوه] من حديثِ ابنِ عبَّاسِ مرفوعاً «لا تَسْتُرُوا الْجُدُرَ بِالنِّيَابِ».

وفِيهِ ضعفٌ، ولَهُ شَاهِدٌ.

وأخرجَ البيهةيُ (۲۷۲/۷) وغيرُهُ من حديثِ سلمان موقوفاً: أنّهُ أَنْكُرَ سَـنْرَ البيْتِ فقال المَحْمومُ بينكُمْ أو تحوّلَت الْكَعبةُ عندكم؟! ثُمَّ قال: لا أدخلُهُ حَتَّى يُهْتَكَ، والمسألةُ فيها خلاف جزمَ جماعةً بالتَّحريمِ لسَتْرِ الجدارِ، وجمْهُ ورُ الشَّافعيَّةِ على أنّهُ مَكُرُوهٌ.

وقد أخرجَ مُسلمْ(٢١٠٧) «أَنَّهُ ﷺ قَالَ إِنَّ اللَّهَ لَـمْ يَأْمُرْنَا أَنْ نَكْسُوَ الْحِجَارَةَ وَالطِّينَ» وجذبَ السُّتْرَ حَتَّى هَتَكَهُ. في قصَّـةٍ معروفة.

وقد كُنَّا كَتَبنا في هذا رسالةً جوابَ سُؤال في مُدَّةٍ قديمةٍ

أخرجَ الطَّبرانيُّ في الأوسط(٤٤١) منْ حديثِ عمرانَ بـنِ الحصينِ «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ إِجَابَةِ طَعَام الْفَاسِقِينَ».

وَأَخْرَجَ النَّسَائِيِّ [«السّن الكبرى» كمّا في «تَفْ الأنسراف» (٢٨٨٦)] منْ حديثِ جابرِ مرفوعاً «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَـوْمِ الآخِرِ فَلا يَقْتُدْ عَلَى مَائِدَةٍ يُدَارُ عَلَيْهَا الْخَمْرُ»، وإسنادُهُ جَيِّدٌ.

> واخرجَهُ التَّرمذيُّ(٢٨٠١) منْ وجْهِ آخرَ عنْ جابرٍ. وفِيهِ ضعفٌ.

واخرجَهُ احمدُ(٢٠/١) من حديثِ عُمرَ.

وبالجملة: الدَّعوةُ مُقَتَضيةٌ للإجابةِ، وحصولُ المُنكَرِ مانعٌ عنْهَا فَتَعارضَ المانعُ والمُقتَضي، والحُكْمُ للمانعِ.

## ٣- شرُّ الطعامِ الوليمةُ

٩٨٨- وعن أبي هُريرة ﴿ قَالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «شَرُ الطَّعَامِ طَعَامُ الْوَلِيمَةِ: يُمْنَعُهَا مَنْ يَأْتِيهَا، وَيُمْنُ لَمْ يُجِبِ النَّهَا، وَمَنْ لَمْ يُجِبِ اللهُ وَرَسُولُهُ».

أخرجَةُ مُسلمٌ [(١٤٣٢) وبنحوه البخاري(١٧٧٥)].

(وعن أبي هُريرة عَلَيْهُ قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهُ السَّرُ الطَّعَامِ طَعَامُ الْوَلِيمَةِ يُمْنَعُهَا مَنْ يَأْتِيهَا») وَهُمُ الفقراءُ كما يسدلُ لَهُ حديثُ ابنِ عبّاس عند الطَّبرائيُ [«المعجم الكبير» (١٥٩/١٢) «بِنْسَ الطَّعَامُ طَعَامُ الْوَلِيمَةِ يُدْعَى إلَيْهَا السَّبْعَالُ، وَيُمْنَعُ عَنْهَا الْجَيمَانُ» ا هـ.

فلوْ شملَتِ الدُّعوةُ الفريقينِ زالَتِ الشَّرِّيَّةُ عنْهَا

(﴿ وَيُلاَعَى إِلَيْهَا مَنْ يَأْبَاهَا ﴾) يعني الأغنيـــاءُ (﴿ وَمَـنْ لَـمْ يُجِبِ الدَّعْوَةَ) بفتــح الــدال علـى المشــهور وضمّهــا قُطـربٌ في مثلثتــه وغُلُط (فَقَدْ عَصَى اللّهَ وَرَسُولَهُ وأخرجَهُ مُسلمٌ )

المرادُ منَ الوليمةِ: وليمةُ العرسِ لما تقدَّمَ قريباً منْ أَنْهَـــا إذا أُطلقَتْ منْ غير تقييدِ انصرفَتْ إلى وليمةِ العرسِ.

وشريَّةُ طعامِهَا قدْ بيْنَ وجْهَهُ قرلُهُ (يُدعى النَّهَا منْ يابَاهَـا) فإنَّهَا جُملةً مُسْتَانفةٌ بيانُ لوجْهِ شريَّةِ الطَّعامِ.

والحديثُ دليلٌ على أنهُ بجبُ على من يُدعى الإجابةُ، وإنْ كانَتْ شرُ طعام، وأنهُ يعصي اللَّهَ ورسولَهُ منْ لمْ يُجب، وَتَقدَّمَ الْكَلامُ على ذلِك

# ٤ - إجابة الصائم للوليمة

٩٨٩ - وَعَنْهُ عِنْهُ اللَّهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عِنْهُ

«إِذَا دُعِيَ أَحَدُكُمْ فَلَيُجِبْ فَإِنْ كَانَ صَائِماً فَلْيُصَلِّ، وَإِنْ كَانَ مُفْطِراً فَلْيُطْعَمْ».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (١٤٣١) أَيْضاً.

(وعنهُ) أيْ أبي هُريرةً

(قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا دُعِيَ أَحَدُكُمْ فَلَيْحِبْ فَإِنْ كَانَ صَائِماً فَلْيُصَلِّ، وَإِنْ كَانْ مُفْطِراً فَلْيَطْعَمْ الحرجَة مُسلمٌ

فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ يَجِبُ عَلَى مَنْ كَانَ صَائمًا أَنْ لَا يَعْتَـٰذَرَ

ثُمُّ إِنَّهُ قد اخْتُلفَ في المرادِ من الصَّلاةِ

فقالَ الجمهُورُ: المرادُ فليدعُ لأهْلِ الطُّعامِ بالمغفرةِ والبرَكَةِ.

وقيل: المرادُ بالصَّلاةِ المعروفةُ أيِّ: يشْتَعْلُ بالصَّلاةِ ليحصُّـلَ فَضَلَهَا، وينالَ برَكَتَهَا أَهْلُ الطُّعام والحاضرونَ.

وظَاهِرُهُ اللَّهُ لا يُلزمُهُ الإفطارَ ليجيبَ فإنْ كانَ صومُهُ فرضاً فلا خلافَ أنَّهُ يحرمُ عليْهِ الإفطارُ، وإنْ كانَ نفلاً جازَ لَهُ.

وظَاهِرُ قُولِهِ (فليطعمُ) وُجُوبُ الأكْلِ.

وقد اخْتَلَفَ الِعلماءُ في ذلِكَ، والأصحُّ عندَ الشَّافعيَّةِ أَنَّهُ لا يجبُ الأكُلُ في طعام الوليمةِ ولا غيرهَا.

وقيلَ: يجبُ لظَاهِرِ الأمرِ، وأقلُهُ لُقمةٌ، ولا تجبُ الزِّيادةَ.

وقَالَ: مَنْ لَمْ يُوجِبِ الأَكْلَ: الأمسرُ للنُّسدبِ، والقرينــةُ الصَّارفةُ إليْهِ.

• ٩٩- وَلَهُ مِنْ حَدِيثِ جَابِرِ (١٤٣٠) نَحْوَهُ وَقَـالَ: ﴿ فَإِنَّ شَاءً طَعِمَ، وَإِنَّ شَاءً تُرَكَ

قُولُهُ (وَلَهُ) أيْ لمسلم (من حديث جابرٍ ﷺ نحوَة. وقالَ ﴿إِنْ شَاءَ طَعِمَ، وَإِنْ شَاءَ تُرَّكُ ﴾) فإنَّهُ خيَّرَهُ، والتَّخييرُ دليـلٌ علـى عدمِ الوجوبِ للأكْلِ، ولذلِكَ أوردَهُ المصنّفُ عقيبَ حديثِ أبي

حوار تعدد آيام الوليمة إلا اليوم الثالث من الله

٩٩١- وَعَن ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: قَالَ رَسُولٌ اللَّهِ ﷺ: ﴿طَعَامُ الْوَلِيمَةِ أَوْلُ يَوْمٍ حَقٌّ، وَطَعَامُ يَوْمٍ الثَّانِي سُنَّةً،، وَطَعَامُ يَوْمِ النَّالِثِ سُمْعَةً، وَمَسَنْ سَمَّعَ مَسِمَّعَ

رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ (١٠٩٧) وَاسْتَغْرَبُهُ وَرِجَالُهُ رِجَالُ الصَّحِيحِ. ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَهُ شَاهِدٌ عَنْ أَلَسٍ عِنْدَ أَبْنِ مَاجَةُ [(١٩١٥) من حديث إلى هرفرة] (وعن ابن مسعود عليه قال: قال رسولُ اللَّهِ كلي اطْعَامُ أُوُّل يَوْم حَقٌّ؛) أيْ واجبٌ أو مندوبٌ

(وْوَطَعَامُ يَوْمِ النَّانِي صُنَّةً، وَطَعَامُ يَوْمِ النَّالِثِ مُسْتَعَةً، وَمُّنَّنُ سَمُّعَ مَمَّعً اللَّهُ بِهِ. رَوَاهُ التَّرَمِذيُّ واسْتَغْرَبَهُ) وقسالَ: لا نَعْرَفُهُ إلاَّ منْ حديث زيـــادٍ بـن عبــدِ اللَّــهِ البَّكَــانيُّ، وَهُــوَ كثـيرُ الغرائيجِ

قالَ المصنَّفُ كالرَّادُّ على التَّرمذيُّ ما لِفظُّهُ

(ورجالُهُ رجالُ الصَّحيح) إلاَّ أنَّهُ قالَ المصنَّفُ: إنَّ زَيَّاهُأَ مُخْتَلَفٌ فِيهِ، وشَيْخُهُ عطاءُ بنُ السَّائبِ اخْتَلْطَ، وسماعُهُ مِنْهُ بعدَ اختلاطِهِ انْتَهَى

قلْت: وحيثلًو فلا يصحُّ قولُهُ ﴿إِنَّ رَجَالُهُ رَجَالُ الصُّحْدِيمِ ۗ ثُمُّ قالَ (وَلَهُ شَاهِدٌ عَـنُ أَنْسِ عَـنَدُ ابْنِ مَاجَـهُ) وَفِي إَسْنَادِهِ عبدُ الملِكِ بنُ حُسين، وَهُوَ ضعيفٌ.

وفي الباب أحاديثُ لا تخلو عن مقال.

والحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ الضَّيافةِ في الوليمةِ يومينٌ ففي أوَّل يوم واجبةٌ كما يُفيدُهُ لفظُ احقُّ الأنَّهُ النَّابِتُ اللَّازَمُ، وَتَقَدُّمُ الْكُلامُ في دلِكَ.

(وفي اليومِ الشَّاني مُسُنَّةً) أيْ طريقةٌ مُسْتَمرَّةٌ يَعْتَبَادُ النَّاسُ فعَلَهَا لا يدخلُ صاحبَهَا الرِّياءُ والتَّسميعُ.

وفي اليـوم الشَّالتِ ريـاءً وسمعةٌ فيَكُونُ فعلُهــا حرابِــاً، والإجابةُ إليْهَا كَذْلِكَ، وعليْهِ أَكْثُرُ العلِماء

قالَ النَّووِيُّ: إذا أولَم ثلاثاً فالإجابية في اليومِ الشَّالثِ

مَكُرُوهَةً.

أخرجَهُ البخاريُّ)

وفي اليومِ النَّاني لا تجبُ مُطلقاً، ولا يَكُونُ اسْتِحبابُهَا فِيـهِ كاسْتِحبابهَا في اليوم الأوَّل.

وذَهَبَ جماعة إلى أنهًا لا تُكْرَهُ في الشَّالَثِ لغيرِ المدعو في السَّالِثِ لغيرِ المدعو في السَّومِ الأوَّلِ، والشَّانِي لأنَّهُ إذا كانَ المدعوُونَ كثيرينَ، ويشتُ جمعُهُمْ في يوم واحدٍ فدعا في كُللَّ يـومٍ فريقاً لمْ يَكُنُ في ذلِكَ رياءً، ولا سُمْعةً، وَهَذا قريبٌ

وجنح البخاريُ إلى أنَّهُ لا باسَ بالضَّيافةِ، ولوَ إلى سبعةِ اليَّامِ حيثُ قالَ (لا الكاح، باب (٧١)) بابُ حقُ إجابةِ الوليمةِ والدَّعوةِ، ومنْ أولمَ سبعةَ أيَّامٍ ونحوَّهُ، ولمْ يُوقَّت النَّبِيُ لَلْكُلُّ يوماً ولا يُومِين.

واشارَ بذلِك إلى ما اخرجَـهُ ابنُ ابي شيبةَ(٥٦١/٣) من طريق حفصةَ بنت سيرينَ قالَت: لمّنا تزوّجَ ابي دعا الصّحابة سيعة أيّام.

وفي رواية ثمانية أيَّام، وإليْهَا أشارَ البخاريُّ بقولِـهِ «أو نحوَهُ».

وفي قولِهِ، "ولمْ يُوقَّتْ، ما يدلُ على عدمٍ صحَّةِ حديثِ البابِ عندَهُ

قالَ القاضي عياضٌ: اسْتَحبُ أصحابنا لأهْلِ السَّعةِ كونَهَـا أُسبوعًا فأخذَتِ المالِكِيَّةُ بما دلُّ عليْهِ كلامُ البخاريُّ.

## ٦- الوليمةُ بمدين من شعير

٩٩٢ - وَعَنْ صَفِيَّةً بِنْتِ شَيْبَةً رضي اللَّه عنها قَالَتْ: «أَوْلَمُ النَّبِيُ ﷺ عَلَى بَعْضِ نِسَائِهِ بِمُدَّيْنِ مِنْ شَعِيرٍ».

أُخْرُجَهُ الْبُخَارِيُّ (١٧٢٥)

رُوعَنْ صَفَيَّةً بَشْتِ شبيةً) أي ابنِ أبي عُثمانَ بنِ أبــي طلحــةً الحَجَبِيُّ منْ بني عبدِ الدَّارِ قبلَ: إنْهَا رَأْتَ النَّبِيُّ ﷺ، وقبلَ إنْهَــا لمْ ترَهُ، وجزمَ ابنُ سعدِ بأنَّهَا تابعيُّةً

(قَالَتْ قَاوْلُمَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى بَعْضَ نِسَاتِهِ بِمُدَّيْنِ مِنْ شَعِيرٍ،

قَالَ المَصنَفُ: لمُ أَقَفَ عَلَى تعيينِ اسمِهَا يعني "بعضَ نسائِهِ المذكورةِ هُنا

قال: وفي الباب احاديث تدل على أنّها أمُّ سلمة، وقيل: إنّها وليمة علي بفاطمة رضي الله عنهما، وأراد بــ البعض انسانه من تنتسب إليه من النّساء في الجملة، وإنْ كان خلاف التُسادر إلا أنّهُ يدلُ لَهُ ما أخرجَهُ الطّبرانيُ (المحمم الكبير، (١٤٥/٢٤)) من حديث اسماء بنت عُميس قالت لقذ أولم علي بفاطمة فما كانت وليمة في ذلك الزّمان انضل من وليمته، رَهَن درعَهُ عند يَهُودي بشطر شعير.

ولعلُّ المرادُ: مُدُّين من شعير لأنَّ المدَّينِ نصفُ صاعِ فَكَأَنُّهُ قَالَ شطرَ صاعِ فَكَأَنُهُ اللهِ على القصَّةِ الَّتِي فِي البابِ، ويَكُونُ نسبةُ الوليمةِ إلى رسولِ اللهِ عللهِ مجازيَّةً إمَّا لِكُونِهِ الَّذي وفَى اليَهُوديُّ من شعيرهِ أو لغير ذلك

(قلْت): ولا يخفى أنَّهُ تَكَلَّفٌ، ولا مسانعَ أنْ يُسولُم ﷺ بمدَّينِ، ويولُم عليُّ أيضاً بمدَّينِ، والمذْكُورُ في البابِ وليمَتُهُ ﷺ.

# ٧\_ وليمةً بلا لحمٍ ولا خبزٍ

99٣ - وَعَنْ أَنَسِ قَالَ: ﴿ أَقَامَ النَّبِيُ اللَّهِ بَيْنَ خَيْبَرَ، وَالْمَدِينَةِ ثَلاثُ لَيَالَ يُبْنَى عَلَيْهِ بِصَفَيْهَ، فَدَعُوثُ الْمُسْلِمِينَ إِلَى وَلِيمَتِهِ، فَمَا كَانَ فِيهَا مِنْ خُبْزٍ وَلا لَحْم، وَمَا كَانَ فِيهَا إِلاَّ أَنْ أَمَرَ بِالأَنْطَاعِ فَبُسِطَتْ، فَٱلْقِي عَلَيْهَا التّمرُ وَالأَقِطُ وَالسّمْنُ اللّه فَيْهَا وَالسّمْنُ اللّه فَيْهَا وَالسّمْنُ اللّه فَيْهَا وَالسّمْنُ اللّه وَالسّمْنُ اللّهُ وَالْمُولِ وَاللّهُ وَالْمُولِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالَامُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُو

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٠٨٥)، مسلم(١٣٦٥)]، واللَّفْظُ للبُخَارِيْ.

#### (مُتَّفَقّ عليْهِ، واللَّفظُ للبخاريّ)

فِيهِ إجزاءُ الوليمةِ بغيرِ دبح شاةِ والبناءُ بـالمرأةِ في السَّـفرِ، وإيثارُ الجديدةِ بثلاثةِ أيَّام، وإنْ كانوا في السَّفرِ

#### ٨- إجابةُ أقربِ الداعيين

998 وَعَنْ رَجُلٍ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: وإذا اجْتَمَعَ دَاعِيَانِ فَاجِبْ أَفْرَبَهُمَا بَاباً، فَإِنْ مَنَقَ أَجْبِ اللَّذِي سَبَقَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٣٧٥٦) وَسَنْدُهُ ضَعِيفًا

روعن رجلٍ من أصحاب النَّبيُ ﷺ قالَ ﴿إِذَا اجْنَمَعَ دَاعِيَــانَ فَأَجِبُ أَقْرَبُهُمَا بَابًا») زادَ في التّلخيصِ فإنَّ أقربَهُمَـا إليْـك بابــاً أقربَهُمَا إليْك جواراً

(قَانِ سَبَقَ أَحَدُهُمَا فَأَجِبِ الَّذِي سَبَقَاً. رَوَاهُ أَبُو داود، وسندُهُ ضعيفٌ) لَكِنْ رَجَالُ إِسنادِهِ مُوثَقُونَ، ولا يدري ما وجه ضعف سندِه فإنَّهُ رَوَاهُ أَبُو داود عن هنادِ بنِ السَّرِئُ عن عبد السَّلامِ بنِ حرب عن أبي خالدِ الدَّالانيُ عن أبي العلاءِ الأوديِّ عن حُميدِ بنِ عبدِ الرَّهنِ الحميريُ عن رَجلٍ من أصحابِ عن حُميدِ بنِ عبدِ الرَّهنِ الحميريُ عن رجلٍ من أصحابِ النَّيِّ عَنْ رَجلٍ من أصحابِ النَّيِّ عَنْ رَجلٍ من أصحابِ فإنَّهُم الأَثْمَةُ إلاَ أَبا حالدِ الدَّالانيُّ فإنَّهُم اخْتَلُفوا فِيهِ فرقَّقُهُ أبو حَاتِم.

وقالَ احمدُ، وابنُ معين: لا بأسَ بهِ.

وقالَ ابنُ حَبَّانَ: لا يجوزُ الاحْتِجاجُ بهِ.

وقَالَ ابنُ عديُّ: حديثُهُ ليِّنٌ.

وقالَ شريكُ: كانَ مُرجناً.

والحديثُ على سياق المصنّف ظَاهِرُهُ الوقفُ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّسهُ إذا اجْتَمعَ داعيانِ فالأحقُ بالإجابـةِ الأسبقُ فإن اسْتَويا قُدُمَ الجارُ، والجارُ على مرَاتِبَ فاحقُهُمْ أَتْرِبُهُمْ باباً فإنِ اسْتَويا أقرعَ بينَهُمْ.

#### ٩\_ الأكل متكتأ

990 - وَعَنْ أَبِي جُحَيْفَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُو

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٣٩٨هـ)

الاتّكَاءُ ماجودٌ من الوكاء، والنّاءُ بدُلُّ مِن الواو، والوّكَاءُ: هُوَ ما يُشـدُ بِهِ الْكِيسُ أَوَ غَيرُهُ فَكَانَّـهُ أَوكَا مَعْدَنَـهُ وشيدُهَا بالقعودِ على الوطاءِ الّذي تحتّـهُ، ومعنّـاهُ الاسْتِواءُ على وطاءٍ مُتَمكناً

قَالَ الحَطَّابِيُّ التَّكِينُ هُنا هُوَ الْمُتَمَّكُنُ فِي جُلُوسِهِ مِنَ السَّرَيُّعِ وشبَهِهِ المغتَمدُ على الوطاء تحتَّهُ

قال: ومن اسْتَوى قاعداً على وظاء فَهُوَ مُتَكِئ، والعامَّةُ لا تُعرَّفُ التَّكِئَ والعامَّةُ لا تُعرَّفُ التَّكِئَ السَّعْبِهِ السَّعْبِهِ السَّعْبِهِ السَّعْبِهِ السَّعْبِهِ السَّعْبِهِ السَّعْبِهِ السَّعْبِهِ (١٩٠٠).

ومعنى الحديث إذا أكلت لا أقعدُ مُتَكِناً كفعلٍ من يُريدُ الاسْتِكْثارَ من الأكلِ، ولَكِنْ آكلُ بلغةً فَيْكُونُ قَعُودي شُسْتَوفزاً، ومنْ حملَ الاتْكَاةَ على الميلِ على أحدِ الشُّقْينِ تَاوَّلَ ذَلِكَ على مذْهَبِ أَهْلِ الطَّبِّ بَانَّ ذَلِكَ فِيهِ ضَرِرٌ فَإِنَّهُ لاَ ينحدرُ في مجاري الطَّعامِ سَهْلاً، ولا يُسيغُهُ هنيئاً، وربَّما تاذَى بِهِ

#### • ١ - آدابُ الطعام

٩٩٦ - وَعَنْ عُمَرَ بْنِ أَبِي سَلَمَةَ قَالَ: قَالَ لِي لَيْ لِيَ سَلَمَةً قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللّهِ ﷺ: (يَا غُللامُ سَمَّ اللَّهَ وَكُللْ بِيَسِينَك وَكُللْ بِيَسِينَك وَكُللْ بِيَسِينَك وَكُللْ مِثَا يَلِيكَ».

مُعْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٣٧٦)، مسلم(٢٠٢٢)]؟

الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ التَّسميةِ للأمرِ بِهَا.

وقيلَ: إنَّهَا مُسْتَحَّبَّةً في الأكلِ، ويقاسُ عليْهِ الشُّربُ.

قالَ العلماءُ: ويسْتَحبُ أَنْ يَجْهَرَ بِالتَّسَمِيةِ لِيسمِعُ غَيرَهُ، وينَهَهُ عليْهَا فإنْ ترَكَهَا لأيُّ سبب نسيان أو غيرِهِ في أُوَّلِ الطَّعامِ فليقلْ في أثنائِهِ بسمِ اللَّهِ أَوَّلَهُ وآخَرَهُ لحديثُ أبسي

داود(٣٧٦٧)، والتَّرمذيِّ (١٨٥٨)، وغيرِهِمَا قالَ الـتَرمذيُّ: حسنُ صحيحُ أَنُهُ ﷺ قالَ "إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُسمْ فَلْيُذْكُرِ اسْمَ اللَّهِ فَإِنْ نَسِيَ أَنْ يَذْكُرُ اللَّهُ فِي أَوْلِهِ فَلْيُقُلُ بِسْمِ اللَّهِ أَوْلَهُ وَآخِرَهُهُ.

وينبغي أنْ يُسمِّيَ كُلُّ أحدٍ من الأكِلينَ فـإنْ سمَّى واحـدٌ فقطْ فقدْ حصلَ بتَسميّتِهِ السُّنَّةُ

قَالَ الشَّافِعيُّ: ويَسْتَدَلُّ لَـهُ بَانَـهُ ﷺ احْبَرَ الْ الشَّيطانُ يَسْتَحِلُ الطَّعَامَ اللَّذِي لَمْ يُذْكَرَ اسمُ اللَّهِ عليْهِ فإنْ ذَكَرَهُ واحدٌ منَ الآكِلينَ صدق عليْهِ أنَّهُ ذُكِرَ اسمُ اللَّهِ عليْهِ.

وفي الحديثِ دليلٌ على وُجوبِ الأَكْلِ باليمين للأمرِ بِهِ أَيْضاً، ويزيدُهُ تأكيداً أنَّهُ ﷺ أخبرَ بسالُ الشَّيطانَ يَأْكُلُ بشَمالِهِ ويشربُ بشمالِهِ (مسلم (٢٠٧))، وفعلُ الشَّيطانِ يحرمُ على الإنسانِ، ويزيدُهُ تأكيداً هأنَّ رَجُلاً أكلَ عِنْدَهُ ﷺ بَشِمالِهِ فَقَالَ كُلْ بَيْوِينَكُ فَقَالَ: لا اسْتَطيعُ قَالَ: لا اسْتَطَعْتَ مَا مَنَعَهُ إلاً الْكِيرَةُ فَقَالَ الْكِرْبُ اللهُ المَارِدِهِ مُسلم (٢٠٢١)

ولا يدعو ﷺ إلاَّ على منْ ترَكَ الواجبَ.

وَأَمَّا كُونُ الدُّعَاءِ لِتَكَبَّرِهِ فَهُوَ مُخْتَمَـلٌ أيضـاً، ولا يُنــافي الْ الدُّعاءَ عليْهِ للأمرين مُعاً.

وفي قولِهِ، "وكُلْ عَمَّا يَلِيكَ دَلِيلٌ أَنَّهُ يَجِبُ الأَكُلُ عُمَّا يَلِيهِ، وَأَنَّهُ يَبَغِي حُسنُ العشرةِ للجليسِ، وأَنْ لا يحصل من الإنسانِ ما يسوءُ جليسُهُ عَمَّا فِيهِ سُوءُ عشرةٍ وَتَرَكُ مُروءةٍ فقدْ يَتَقدَّرُ جليسُهُ ذَلِكَ لا سيمًا في النَّريدِ والأمراق ونحوِهَا إلاَّ في مشلِ الفَاكِهَةِ فَإِنَّهُ قدْ أخرجَ النَّرمذي (١٨٤٨)، وغيرهُ من حديثِ عِكْرَاشَ بْنِ ذُوْنِبِ "قَالَ: أَيْنِنَا بِجَهْنَةٍ كَثِيرَةِ الثَّرِيدِ وَالْوَذَرِ وَهُوَ يَعْكَرُاشَ بْنِ ذُوْنِبِ "قَالَ: أَيْنِنَا بِجَهْنَةٍ كَثِيرَةِ الثَّرِيدِ وَالْوَذَرِ وَهُوَ يَعْكُراشَ بْنِ ذُوْنِبِ "قَالَ: أَيْنِنَا بِجَهْنَةٍ فَرَاءٌ جَمْعُ وَوْرَةً: قِطْعَةٌ مِنَ اللَّهِ بِفَتْحِ الذَّالِ الْمُعْجَمَةِ فَرَاءٌ بَعْمُعُ وَوْرَةً: قِطْعَةٌ مِنَ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ فَقَبْضَ بِيدِهِ الْيُسْرَى عَلَى يَدِي الْيُمْنَى ثُمُ اللَّهِ عَلَى يَدِي الْيُمْنَى ثُمُ اللَّهِ عَلَى يَدِي الْيُمْنَى فَمُ اللَّهِ عَلَى يَدِي الْيُمْنَى فَمُ اللَّهِ عَلَى يَدِي الْيُمْنَى فَمُ وَاحِدٍ فَإِنَّهُ طَعَامٌ وَاحِدٌ ثُمُ أَيْنَا عَلَى اللَّهِ يَنْهُ فَيْلُ لَوْنَ وَاحِدٍهُ فَلِينَا عَكْرَاشُ كُلُ مِنْ جَيْنَ لَوْنَ وَاحِدٍهُ وَالْمُ كُلُ مِنْ عَلَى يَدِي الطَبْقِ فَقَالَ: يَهَا عِكْرَاشُ كُلُ مِنْ جَيْنَ لَوْنَ وَاحِدٍهُ فَيْلُكُولُ وَاحِدٍهُ فَإِنَّهُ عَيْرُ لَوْنَ وَاحِدٍهُ وَالْمُ وَاعْمَ وَاحِدٍ فَإِنَّهُ عَيْرُ لَوْنَ وَاحِدٍهُ وَالْمَعُمُ وَاعْدِي عَلَى اللَّهِ مَنْ عَنِي الطَبْقِ فَقَالَ: يَهَا عِكْرَاشُ كُلُ مِنْ جَيْنَا مُؤْمَلُ وَاحِدٍهُ وَاعْلَى اللَّهُ عَيْرُ لَوْنَ وَاحِدٍهُ وَاعْمُ الْعُمْ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمُ وَاعْمُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ الْمُولُولُولُولُو

فَهَذَا يدلُّ على التَّفرقةِ بينَ الأطعمةِ والفوَاكِهِ بلُّ يدلُّ على أنَّهُ إذا تعدَّدَ لونُ المُأكُول منْ طعام أو غيرهِ فلَهُ أنْ يأكُلَ منْ أيُّ

جانب، وَكَذَلِكَ إذا لَمْ يَبَقَ تَحْتَ يَـدِ الآكِـلِ شَـيَّ فَلَـهُ أَنْ يَتَّبِـعَ ذلِكَ، ولوْ منْ سائر الجوانب

فقد أخرج البخاريُ (٢٠٤١) ومسلمُ (٢٠٤١) من حديثِ أنس "أَنَّ خيَّاطاً دَعَا النَّبِيُّ ﷺ لِطَمَّامِ صَنَعَهُ قَـالَ: فَلَمَّبْت مَعَ النَّبِيُّ اللَّهِ فَقَرْبَ خُبْزَ شَعِيرِ وَمَرَقاً فِيهِ دُبُاءُ وَقَدِيدٌ فَرَآيت النَّبِيُّ اللَّهِ يَتَتَبُّمُ اللَّبُاءَ مِنْ حَوَالَيُ الْقَصْعَةِ \_ أَيْ جَوَانِبِهَا \_ فَلَـمُ أَزْلَ أَتَتَبُعُ اللَّبُاءَ مِنْ يَوْمَتِذِهِ وَفِي الْحَدِيثِ قَـالَ أنسَ "فلمًا رأيت ذلِكَ جعلت ألقيهِ إليه، ولا اطعمُهُ، وَهُو دليلٌ على تطلُبِهِ لَهُ من جميع القصعة لحبُيْهِ لَهُ.

هذا ومَّا نَهَى عنْهُ الأكُلُ منْ وسطِ القصعةِ كما يدلُّ لَهُ:

### ١١ ـ البركةُ في وسط الطعام

99٧ -- وَعَن ابْنِ عَبْسَاسٍ «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ أَتِـيَ بِقَصْعَةٍ مِنْ ثَرِيدٍ. فَقَالَ: كُلُوا مِنْ جَوَانِبِهَا، وَلا تَأْكُلُوا مِنْ وَسَطِهَا، فَإِنَّ الْبَرَكَةَ تَنْزِلُ فِي وَسَطِهَا».

رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ وَأَبُو داود(٣٧٧٣)، الترمذي (١٨٠٥)، النساني [«السنن الكبرى، كما في «تحقة الأشراف، (٥٥٦٦)، ابن ماجه(٣٢٧٧)، وَهَـذَا لَفُظُ النُسَائِيْ، وَسَنَدُهُ صَجِيحٌ

دلُ على النَّهٰي عنِ الأكْلِ منْ وسطِ القصعةِ، وعَلَلَـهُ بأنَّهُ تنزلُ البرَكَةُ على تنزلُ البرَكَةُ على تنزلُ البرَكَةُ على الطَّعامِ، والنَّهْيُ يَقْتَضِي التَّحريمَ، وسواءً كَانَ الأَكِـلُ وحـدَّهُ أو مع جماعةٍ

## ١٢ ـ جوازُ استحباب طعامٍ، وكره آخرَ

٩٩٨ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: «مَا عَابَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ طَعَاماً قَطَّ، كَانَ إِذَا اشْتَهَى شَيْئاً أَكَلَـهُ، وَإِنْ كَرَهَهُ تَرَكَهُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٠٩٥)، مسلم(٢٠٦٤)]

فِيهِ إخبارٌ بعدمِ عبيهِ تلله للطَّعامِ وذمَّهِ لَهُ فَـلا يقـولُ هُــوَ مالح او حامضٌ او نحوُ ذلِكَ.

وحاصلُهُ أنَّهُ دلُ على عدمِ عناتِيَهِ ﷺ بالأكْلِ بلُ ما اشْتَهَاهُ أَكَلُهُ، وما لمْ ينشَّهِهِ تركهُ، وليسَ في ترْكِهِ ذلِكَ دليـلُ على أَنَّـهُ يحرمُ عيبُ الطُّعامِ.

## 17 - النهي عن الأكل بالشمال

٩٩٩ - وَعَنْ جَابِرِ رضي اللّه تعالى عنه عَنِ النّبِيِّ اللّهِ ﷺ قَالَ: «لا تَسَأْكُلُوا بِالشَّسَالِ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بالشَّمَالِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢٠١٩)

تقدَّمَ أَنَّهُ منْ ادلَّةِ تحريمِ الأكْلِ بالشَّمالِ، وإنْ ذَهَـبَ الجِمَاهِيرُ إلى كرَاهَتِهِ لا غيرُ.

وقدْ وردَ فِي الشُّـربِ كذلِـكَ أيضـاً، وَهُـوَ دليـلٌ علـى الْ الشَّيطان يَأْكُلُ أَكْلاً حقيقيًا

#### ١٤ ـ النهي عن التنفس في الإناء

النبيئ ﷺ
 الأبيئ ﷺ
 الأبين أحَدُكُمُ فَلا يَتَنفُسْ فِي الإِنَاءِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٦٣٠)، مسلم(٢٦٧)].

وقلهُ أخسرجَ الشَّيخانِ [البحاري(٥٦٣٠)، مسلم(٢٠٢٨)] مـنُ حديثِ أنسِ «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يَتَنَفَّسُ فِي الشَّرَابِ ثَلاثـاً، أيْ في أثناء الشَّرابِ لا أنَّهُ في إناء الشَّرابِ.

ووردَ تعليلُ ذلِكَ في روايةِ مُسلم (٢٠٢٨) أنهُ "أروى" أيْ أقمعُ للعطشِ، "وأبرأً" أيْ أكثرُ بُرءاً لما فيسهِ من الْهضم، ومنْ سلامَتِهِ من التَّاثِيرِ في بردِ المعدةِ، "وأمرأً" أيْ أكثرُ مراءةً لما فيهِ من السُّهُولةِ، وقيلَ: العلَّهُ خشيهُ تقنيرِهِ على غيرِهِ لاَنَّهُ قَدْ يخرجُ شيءٌ منَ الفمِ فَيَّصلُ بالماءِ فيقذرُهُ على غيرِهِ

١٠٠١ وَلَابِسِي دَاوُد(٣٧٢٨) عَـن ابْـــنِ عَبْـــاسِ
 رضي الله تعالى عنهما نَحْوُهُ. وَزَادَ وَيَنْفُخُ فِيهِ.
 وَصَحْحَهُ التَّرْبِلِيُّ (١٨٨٨)

(ولأبي داود، ونحوه عن ابن عبَّاس) أيْ مرفوعاً (وزاد) على ما ذُكِرَ (وينفخُ فِيهِ، وصحَّحَهُ التّرمليُّ) فِيهِ دلالةٌ على تخريسمِ النَّفخ في الإناء.

واخرجَ التَّرْمَذِيُّ (۱۸۸۷) منْ حديث أبي سَعَيْدِ اللَّ النَّبِيُّ اللَّهُ اللَّهُ عَن النَّفْخِ فِي الشَّرَابِ فَقَالَ رَجُلِّ: الْقَذَاةُ أَرَاهَا فِي اللَّهَاءِ فَقَالَ: أَهْرِقُهَا قُالَ: فَإِنِّي لا أُرْوَى مِنْ نَفَسٍ وَاحِدٍ قَالَ: فَأَبْنَ الْقَدَحَ عَنْ فِيك ثُمُّ تَنَفَّسُ .

وفي الشُّرب ثلاث مرَّات من حديث ابن عبَّاس(١٨٨٥) رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ الآ تَشْرَبُواْ وَاحِداً أيْ شُرْباً وَاحِداً كَشُرْبِ الْبَدِيرِ، وَلَكِن اشْرَبُوا مَثْنَى وَثُلاثَ وَسَـمُوا إِذَا أَنْتُمْ شَرِبْتُمْ، وَاحْمَدُوا إِذَا أَنْتُمْ رَفَعْتُمْ، والهادَ اللَّ المُرَّبَن سُنَةً أَيضاً

نعمْ قدْ ورْدَ النَّهِيُّ صَنَّ الشُّربِ مِنْ فَمِ السُّقَاءِ فَمَاخَرِجَ الشَّيخانِ [البخاري(٥٢٧٩)، ولم يخرجه مسلم] مِنْ جَلَيْثِ ابنِ عِبِّسَاسِ «أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنِ الشُّرْبِ مِنْ فَمِ السُّقَاءِ».

وأخرجا [البخاري(٥٦٢٥)، مسلم(٢٠٢٣)] من حديث أبي سعيد قال «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن اخْتِنَـاثِ الْأَسْقِيَةِ إِلَهَ فِي روايةِ [مسلم(٢٩٦٩)] «وَاخْتِنَاتُهَا أَنْ يُقَلِّبَ رَأْسَهَا ثُمَّ يَشْرَبُ مِنْهُ».

وقلا عارضَةُ حديثُ كبشةَ قالَتْ «دَخَلَ عَلَىيٌ رَسُّولُ اللَّهِ عَلَيْهُ فَشَرِبَ مِنْ فَمِ قِرْبَةٍ مُعَلَّقَةٍ قَائِماً فَقُمْت إلَى فِيهَا فَقَطَعْته \_ أَيْ أَخَذْتُه \_ شِلْمًاءٌ نَتَبُرُكُ بِهِ، وَنَسْتَشْفِي بِهِهِ.

أحرجَهُ التّرمذيّ(١٨٩٢).

وقال: حسنٌ غريبٌ صحيحٌ.

وأخرجَهُ أبنُ ماجَهْ(٣٤٢٣)، وجمعَ بينَهُمَا بانَّ النَّهْيَ إِنَّما هُوَ في السّقاء الْكَبِيرِ، والقربةُ هيَ الصّغيرةُ أو أنَّ النَّهْيَ لِلتَّنزِيهِ لَسُلاً يَتَخذَهُ النَّاسُ عَادةً دُونَ النَّدرةِ، وعلَّهُ النَّهْيِ أَنَّهَا قَــلاْ تَكُونُ فِيهِ دائِهٌ فَتَخرِجُ إلى في شاربٍ فيبتَلعَهَا مع الماء كما روي [امن ماجه(٣٤١٩)] أَنَّهُ شربَ رجلٌ من في السّقاءِ فخرَجَتْ مَنْهُ حَيْةً.

وَكَذَلِكَ ثَبْتَ النَّهْمِيُ عَنِ الشَّبِرِبِ قَائْمِاً فَالْحَرِجَ مُسلم(٢٠٢٤) من حديثِ أبي هُريرةَ قالَ: قالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ ﴿لاَ يَشْرَبُنُ أَحَدُكُمْ قَائِماً فَمَنْ نَسِيَ فَلْيَسْتَقِيعُ أَيْ يَتَقَيَّأُهُ

وفي رواية [م(٢٠٢٤)(٢٠٢)] عن أنس «زجـر عـن الشّرب قائماً «قَالَ قَتَادَةُ: قُلْنَا: فَالأَكُلُ قَالَ: أَشَدُ، وَأَخْبَثُ».

وَلَكِنَّهُ عَارِضَهُ مَا أَخْرِجَهُ مُسلِّمٌ(٢٠٢٧)(١١٧) مَنْ حَدَيْثِ ابنِ عبَّاسِ قالَ "سَقَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مِنْ زَمْزَمَ فَشَرِبَ، وَهُـوَ

وفي لفظ(٢٠٢٧) ١١٨) وأنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ شَرِبَ مِنْ زَمْزَمَ، وَهُوَ قَائِمٌ».

ُوفِي صحيح البخاريُ(٥٦١٦ه) «أَنَّ عَلِيًّا عَلَيُّهُ شَرِبَ قَائِماً. وَقَالَ: رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَعَلَ كُمَا رَأَيْتُمُونِي.

وجمعَ بينَهُمَا بانَ النَّهْيَ لِلتَّنزيهِ فعلَهُ ﷺ بياناً لجــواز ذلِك فَهُوَ واجبٌ في حقّهِ ﷺ لبيان التّشريع.

وقدْ وقعَ منْهُ ﷺ مثلَ هذا في صُورٍ كثيرةٍ

وأمَّا التَّقَيُّو لمنْ شربَ قائماً فإنَّهُ يُسْتَحبُّ للحديثِ الصَّحيح [م(۲۰۲٤)] الواردِ بذلِك.

وظَاهِرُ حديثِ التَّقيُّــوِ أنَّـهُ يُسْتَحبُّ مُطلقـاً لعـامدٍ ونــاسِ ونحوهِمَا.

وقالَ القاضي عياضٌ: إنَّهُ منْ شربَ ناسياً فلا خلافَ بــينَ العلماء أنَّهُ ليسَ عليهِ أَنْ يَتَقيَّأَ.

نعم، ومن آدابِ الشُّربِ أنَّهُ إذا كانَ عندَ الشَّاربِ جُلساءً، وأرادَ أَنْ يُعمُّمُ الجلساءَ أَنْ يبدأ بمنْ عنْ بمينِهِ كما اخسرجَ الشَّيخان [البخاري(٥٦١٩)، مسلم(٢٠٢٩)] حديثُ أنس «أنَّهُ أُعْطِيَ عَلَمْ الْقَدَحَ فَشَربَ وَعَنْ يَسَارِهِ أَبُو بَكُر وَعَنْ يَمِينِهِ أَعْرَابِيٌّ فَقَالَ عُمَرُ: أَعْطِ أَبَا بَكْرِ يَا رَسُولَ اللَّهِ فَـأَعْطَى الْأَعْرَابِيُّ الَّـذِي عَـنْ يَمِينِهِ ثُمُّ قَالَ: الأَيْمَنُ فَالأَيْمَنُ».

وأخرجا [البخاري(٥٦٢٠)، مسلم(٢٠٣٠)] منْ حديثُ سُمهُلِ بنِ سعدٍ قالَ «أَتِيَ النَّبيُّ ﷺ بقَدَح فَشَربَ مِنْهُ وَعَنْ يَمِينِهِ غُلامٌ أَصْغَرُ الْقَوْمِ هُوَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسٍ، وَالأَشْيَاخُ عَنْ يَسَارِهِ فَقَالَ: يَا غُلامُ أَتَأْذَنُ أَنْ أُعْطِيَهُ الأشْيَاخَ فَقَالَ: مَـا كُنْـت لأويْـرَ بِفَضْـلِ مِنْك أَحَداً يَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَأَعْطَاهُ إِيَّاهُ".

ومنْ مَكْرُوهَاتِ الشُّربِ أنْ تشــربّ مـنْ ثُلمـةِ القـدح لمـا

أخرجَهُ أبو داود(٣٧٢٢) منْ حديثِ أبي سعيدٍ الخدريُّ "نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن الشُّرْبِ مِنْ ثُلْمَةِ الْقَدَح».

# ٦- بَابُ الْقَسْمِ بَيْنَ الزَّوْجَاتِ

#### ١ ـ يعدلُ فيما يملكُ

١٠٠٢ عَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْسِمُ لِنِسَائِهِ فَيَعْدِلُ، وَيَقُولُ: اللَّهُمُّ هَذَا قُسْمِي فِيمَا أَمْلِكُ، فَلا تَلُمْنِي فِيمَا تَمْلِكُ وَلا أَمْلِكُ.

رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ إِلَمُ داود(٢١٣٤)، المَرْمَذي (١١٤٠)، النساني(٦٣/٧)،

وَصَحَّحَهُ ابْسُ حِبَّانْ (٤٢٠٥) وَالْحَاكِمُ(١٨٧/٢)، وَلَكِسْ رَجَّعَ

(عنْ عائشةَ رضي الله عنها قالَتْ ﴿كَانِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْسِمُ بَيْنَ نِسَاتِهِ، وَيَعْدِلُ وَيَقُولُ اللَّهُمَّ هَذَا قَسْمِي ﴾) بفَتْح القاف

﴿ فِيمَا أَمْلِكُ ۗ ) وَهُوَ المبيتُ معَ كُلُّ واحدةٍ في نوبَتِهَا

(﴿ فَلا تُلْمُنِي فِيمَا تَمْلِكُ، وَلا أَمْلِكُ ﴾) قالَ التّرمذيُّ: يعني بهِ الحب والمودّة

(روَاهُ الأربعةُ، وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ، والحَاكِمُ لَكِنْ رجسحَ التّرمذيُّ إرسالَهُ)

قالَ أبو زُرعةَ: لا أعلمُ أحداً تسابعَ حُمَّادَ بينَ سلمةَ على

لَكِنْ صحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ مـن طريـق حمَّادِ بـن سـلمةً عـنْ أَيُّوبَ السَّخْتِيانيُّ عنْ أبي قلابــةَ عـنْ عبــدِ اللَّـهِ بــنِ يزيــدَ عــنْ عائشةَ قالَ التّرمذيُّ: المرسلُ أصحُّ

قُلُّت: بعدَ تصحيح ابنِ حبَّانَ للوصلِ فقدْ تعاضدَ الموصولُ

دلُ الحديثُ على أنَّهُ ﷺ كانَ يقسمُ بينَ نسائِهِ، وَتَقدَّمَـتِ الإشارةُ إلى أنَّهُ هلْ كانَ واجباً عليْهِ أمْ لا؟

قيلَ: وَكَانَ القسمُ عليْهِ لللهُ غيرَ واجسبِ لقوله تعالى ﴿تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَ ﴾ الآية [الاحزاب: ٥١]

قَالَ بعضُ الفَسُرِينَ: إِنَّــهُ أَبِـاحَ اللَّـهُ لَـهُ أَنْ يَـتُرُكُ التَّسـويةَ والقسمَ بِينَ أَزُواجِهِ حَتَّى إِنَّهُ لِيؤخِّرُ مِنْ شَاءَ مَنْهُنَّ عــنْ نوبَتِهَا، ويظأُ منْ يشاءُ في غيرِ نوبَتِهَا، وأنَّ ذلِكَ منْ خصائصِهِ ﷺ بنــاءُ على أنَّ الضَّميرَ في «مَنْهُنَّ» للزُوجَاتِ

وإذا ثبتَ أنهُ لا يجبُ القسمَ عليهِ عللهِ فإنهُ كانَ يقسمُ بينَهُنُ منْ حُسنِ عشرَتِهِ وَكَمالِ حُسنِ خُلقِهِ، وَتَاليفِ قُلوبِ نسائِهِ.

والحديثُ يدلُّ على أنَّ الحَبَّةَ وميلَ القلبِ أمرٌ غيرُ مقدور للعبدِ بلْ هُوَ منَ اللَّهِ تعالى لا يملِكُهُ العبدُ، ويدلُّ لَـهُ ﴿وَلَكِمنُ اللَّهَ أَلَّفَ يَيْنَهُمْ﴾ والانفال: ٣٣] بعد قولِهِ ﴿لَـوْ أَنْفَقْت مَـا فِي الأرْضِ جَمِيعاً مَا أَلَفْت بَيْنَ قُلُوبِهِمْ﴾ ويسهِ فُسُرَ ﴿وَاعْلَمُوا أَنْ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ أَلْمَرْ، وَقُلْهِ﴾ والأنفال: ٣٤].

### ٧- تحريم الميل إلى إحدى الزوجتينِ

النَّبِيِّ النَّبِيِّ اللَّهِ مَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ اللَّهِ عَنِ النَّبِيِّ اللَّهِ قَالَ: «مَنْ كَانَتْ لَهُ امْرَأَتَانِ فَمَالَ إِلَى إِخْدَاهُمَا جَاءً وَوْمَ الْقِيَامَةِ وَشِقَّهُ مَائِلٌ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ(١٩٥/٢)(٣٤٧/٢)، وَالأَرْبَعَةُ (أَبُو داود(٢١٣٣)، المؤمَّدي (١١٤١)، النساني(١٣/٧)، ابن ماجه(١٩٦٩)، وَسَنَدُهُ صَحِيحٌ

الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ بجبُ على الزُّوجِ التَّسويةُ بينَ الزُّوجِ التَّسويةُ بينَ الزُّوجَاتِ، ويحرمُ عليْهِ الميلُ إلى إحدَاهُنَّ.

وقَدْ قالَ تعالى ﴿فَلا تَمِيلُوا كُلُّ الْمَيْلِ﴾ [النساء: ١٢٩].

والمرادُ: الميلُ في القسمِ والإنفاقِ لا في الحُبَّةِ لما عرفْت مـنْ أنَّهَا مَّا لا يملِكُهُ العبدُ.

ومَفْهُومُ قُولِـهِ ﴿كُلُّ المِـلِ﴾ جَوَازُ المَيلِ اليسـيرِ، ولَكِـنُّ إطلاقَ الحديثِ ينفي ذلِكَ.

ويختَملُ تقييدُ الحديثِ بمفْهُومِ الآيةِ.

## ٣\_ الإقامةُ عند البكر والثيب

أنس فله قال: (مِنَ السُّنَةِ إِذَا تَزَوَّجَ الرُّجُلُ الْبِكْرَ عَلَى الثَّيْبِ أَقَامَ عِنْدَهَا سَبْعاً، ثُمَّ قَسَمَ، وَإِذَا تَزَوَّجَ الثَّيْبَ أَقَامَ عِنْدَهَا ثَلاثاً، ثُمَّ قَسَمَ».
 نَشَقَ عَلَدِ (المحاري (۲۱۶)» مسلم (۱۶۲۱)» واللفظ التُخَارِئ

يُريدُ من سُنُةِ النّبيُ ﷺ فلَهُ حُكْمُ الرّفع، ولـذا قـالَ أَبِو
قلابةَ روايةً عن أنس: ولو شئت لقلت: إنَّ أنساً رفعـهُ إلى النّبيُ
عَلَيْ يُريدُ فتكون روايته بالمعنى إذْ معنى منَ السُنَّةِ هُوَ الرَّفعُ إلاَّ
أَنَّهُ رَاى المحافظةَ على قول أنسِ أولى، وفلِكَ لأنَّ كونَـهُ مرفوعـاً
إنّما هُوَ بطريق اجْتِهَاديً مُحْتَملٍ، والرّفعُ نصَّ، وليسسَ لـلرّاوي
ان ينقلَ ما هُوَ مُحْتَملُ إلى ما هُوَ نصَّ غيرُ مُحْتَملٍ كِذا قَالَهُ
ابنُ دقيقِ العيدِ [إحكام الأحكام: ٤/٤].

وبالجملةِ إِنَّهُمْ لا يعنونَ بالسُّنَّةِ إلاَّ سُنَّةَ النَّبِيُّ ﷺ

وقلاً قالَ سَالًم: وَهَلْ يَعِنُونَ \_ يُرِيدُ الصَّحَابِــةَ \_ بِذَلِـكَ إِلاَّ مُنَّةَ النِّيُّ ﷺ

والحديثُ قدْ اخرجَهُ ائمَةٌ منَ المحدَّثينَ عنْ انسِ مرفوعاً منْ طُرِق مُخْتَلفةٍ عنْ أبي قلابةً

والحديثُ دليلٌ على إيثارِ الجديدةِ لمنْ كانَتْ عندَهُ زوجةٌ.

وقالَ ابنُ عبدِ السِرِّ جُمْهُورُ العلماءِ على انْ ذلكَ حتَّ للمراةِ بسببِ الزَّفافِ سواءٌ أَكَانَتْ عندَهُ زَوْجةٌ أَمْ لا والاسعلاكار: ١٤١/١٦]، واختَّارَهُ النَّوويُّ (شرح صحيح مسلم: ٥٥/١٠)

لَكِنَ الحديثَ دلُّ على أنَّهُ فيمنْ كانَتْ عندُهُ زوجةً.

وقد ذَهَبَ إلى التَّفرقةِ بينَ البِكْرِ والنَّيْبِ بمــا ذَكَـرَ الجُمْهُـورُ فظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ واجبٌ، وأنَّهُ حَقَّ للزَّوجةِ الجديدةِ.

وفي الْكُلِّ خلافٌ لم يقم عليْهِ دليلٌ يُقاومُ الأحاديثَ.

والمرادُ بالإيشارِ في البقاء عندَهَا ما كانَ مُتَعارِفاً حسالَ الخطابِ، والظَّاهِرُ اللَّ الإيثارَ يَكُونُ بالمبيت، والقيلولةِ لا استِغراقِ ساعاتِ اللَّيلِ، والنَّهَارِ عندَهَا كما قالهُ جاعةٌ حَتَّى قالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: إنَّهُ أفرطٌ بعضُ الفقهَاء حَتَّى جعلَ مُقامَةُ عندَهَا عُـدَراً في إسقاطِ الجمعةِ، وَتَجبُ المسوالاةُ في السَّبعِ، والشَّلاثِ فلوَ فرَقَ

وجبَ الاسْتِثنافُ، ولا فرقَ بينَ الحرَّةِ والأمةِ فلوْ تــزوُّجَ أُخــرى في مُدَّةِ السَّبِعِ أَوِ الثَّلاثِ فالظَّاهِرُ أَنَّهُ يُتِسمُ ذلِكَ لأنَّهُ قَـدْ صارَ مُسْتَحقاً لَهَا.

### ٤ ــ ثلاثة أيام أو سبعة للزوجة الجديدة

١٠٠٥ - وَعَنْ أُمُّ سَـلَمَةً رضي اللَّه عنها أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ لَمَّا تَزَوَّجَهَا أَقَامَ عِنْدَهَا ثَلاثاً، وَقَالَ: «إنَّــهُ لَيْسَ بك عَلَى أَهْلِك هَوَانٌ، إنْ شِيئْت سَبَّعْت لَـك وَإِنْ سَبَّعْتُ لَك سَبَّعْتُ لِنِسَائِي.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٤٦٠)

(عَنْ ﴿أُمُّ سَلَمَةَ رَضَيَ اللَّهِ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمَّا تَزَوَّجَهَا أَقَامَ عِنْدَهَا ثَلاثًا. وَقَالَ: إِنَّهُ لَيْسَ بِكَ عَلَى أَهْلِكَ،) يُريدُ

( هَوَانَ إِنْ شِنْتَ سَبَّعْتُ لَك ) أَيْ أَنْهُمْتُ عندَك سبعاً ( ﴿ وَإِنْ سَبَّعْتُ لَكَ سَبَّعْتِ لِنِسَانِي ﴾ رواهُ مُسلمٌ).

وزادَ في روايـةٍ[(٢٤٦٠)(٢٤)] "إن شـنتِ ثلثـتُ ثـم درتُ، قالت: ثلُّث.

وفي رواية [(١٤٦٠)(٠٠)]: "دَخَلَ عَلَيْهَا فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ يُخْرُجَ أَخَذَتْ بِثَوْبِهِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إنْ شِسْتُت زِدْتُ لَـك، وَحَامَتْنِتُكَ لِلْبِكْرِ سَبْعٌ، وَلِلنَّيْبِ ثَلاثٌ».

دلُّ مَا تَقَدُّمُ عَلَى اسْتِحقاقِ الْبِكْرِ والثُّيْبِ لِمَا ذُكِرَ مِن العددِ.

ودلَّت الأحاديثُ على أنَّهُ إذا تعـدَّى الـزُّوجُ المـدَّةَ المقـدرةَ برضا المرأةِ سقطَ حقُّهَا منَ الإيثارِ، ووجبَ عليْهِ القضاءُ لذلِكَ.

وأمًّا إذا كانَ بغيرِ رضَاهَا فحقُهَا ثابِتٌ، وَهُوَ ۚ مَنْهُـومُ قُولِـهِ علا «إن شنت».

ومعنى قولِهِ «ليسَ بك على أهْلِك هوانَّ» أنَّــهُ لا يلحقُـك منًا هوانٌ، ولا نُضيِّعُ ممَّا تسْتَحقَّينَهُ شيئاً بــلْ تاخذينَـهُ كـاملاً ثُــمُّ أعلمَهَا أَنَّ إليْهَا الاختِيارَ بِينَ ثـلاتٍ بـلا قضاء، وبـينَ سـبع، ويقضي نساءًهُ.

وفِيهِ حُسنُ مُلاطفةِ الأهْلِ، وإبانةِ ما يجبُ لَهُمْ، وما لا يجبُ، والتَّخييرُ لَهُمْ فيما هُوَ لَهُمْ.

#### ٥ ـ جوازُ أن تهبُ المرأة يومَها لضرتِها

١٠٠٦– وَعَـنْ عَائِشَـةَ رضى اللَّـه عنهـــا ﴿أَنَّ سَوْدَةَ بنْتَ زَمْعَةَ وَهَبَتْ يَوْمَهَا لِعَائِشَةَ وَكَـانَ النَّبِيُّ ﷺ يَقْسِمُ لِعَائِشَةَ يَوْمَهَا وَيَوْمَ سَوْدَةً٩.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٢ه)، مسلم(١٤٦٣)].

(وعنْ عائشةَ رضي الله عنها وأنَّ سَوْدَةً بِنْتَ زَمْعَةً)) بِفَتْح الزَّايِ والميمِ وعينٌ مُهْمَلةً، وَكَـانَ ﷺ تِـزوْجَ سـودةَ يَمَكُـةَ بعـدَ مَوْتِ خَدْيِجَةً، وَتُوفَّيْتُ بِالمَدِينَةِ سَنَّةَ أَرْبِعِ وَخَسَينَ

(﴿ وَهَبَتْ يَوْمَهَا لِعَائِشَةَ، وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَصْلَطُ يَقْسِمُ لِعَائِشَــةَ يَوْمَهَا، ويَوْمَ سَوْدَةَ، مُتَّفَقُ عليْهِ) زادَ البخاريُ "وليلَّتَهَا».

وزادَ أيضاً في آخروِ «تَبْتَغِي بذَلِكَ رضًا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ.

وأخرجَهُ أبو داود(٢١٣٥)، وذَكَرَ فِيهِ سببَ الْهبةِ بسندٍ رجالُهُ رجالُ مُسلم «أَنْ سَوْدَةَ حِينَ أَسَنَّتْ، وَخَافَتْ أَنْ يُفَارِقَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ يَوْمِي لِعَائِشَةَ فَقَبَـلَ مِنْهَـا» ففيهَا وأشبَاهِها نزلَتْ ﴿وَإِن امْرَأَةً خَـافَتْ مِـنْ بَعْلِهَـا نُشُـوزاً او إعْرَاضاً﴾ الآيةُ [النساء: ١٢٨].

وأخرجَ ابنُ سعدٍ في «طبقاتــه» (٣٦/٨) برجــال ثقـَـاتٍ مــنْ روايةِ القاسمِ بنِ أبي بـزَّةَ مُرسـلاً «أَنْ النَّبِيُّ ﷺ طَلَّقَهَا يَمْنِي سَوْدَةً فَقَعَدَتْ عَلَى طَريقِهِ، وَقَالَتْ: وَالَّذِي بَعَشَـك بِـالْحَقُّ مَـالِي فِي الرِّجَالِ حَاجَةً، وَلَكِنْ أُحِبُّ أَنْ أَبْعَثَ مَعَ نِسَائِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَنْشُدُك بِالَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْك الْكِتَابَ هَلْ طَلَّقْتِنِي بِوَجْدَةٍ وَجَدْتَهَا عَلَيُّ؟ قَالَ: لا قَالَتْ: فَأَنْشُدُك اللَّهَ لَمَا رَاجَعْتَنِي فَرَاجَعَهَا قَــالَتْ: فَإِنِّي جَعَلْت يَوْمِي لِعَائِشَةَ حِبَّةِ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ.

وفي الحديثِ دليلٌ على جـوازِ هبةِ المرأةِ نوبَتُهَا لضرَّتِهَا، ويعْتَبرُ رضا الزُّوجِ لأنَّ لَهُ حقًّا في الزُّوجةِ فليسَ لَهَــا أنْ تُسـقطَ حقَّهُ إلاَّ برضَاهُ.

والخُتَلفَ الفَقَهَاءُ إذا وَهَبَتْ نُوبَتَهَا للزُّوجِ

فقالَ الأكثرُ: تصحُّ، ويخصُّ بِهَا الزُّوجُ منْ أرادَ، وَهَذَا هُسوَ

وقيلَ: ليسَ لَهُ ذلِكَ بل تصيرُ كالمعدومةِ

وقيلَ: إنْ قَالَتْ لَـهُ: خُسِنُ بِهَا مِنْ شَنْتَ جَـازُ إلاَّ إذا أطلقَتْ لَهُ

قالوا: ويصحُّ الرُّجوعُ للمرأةِ فيما وَهَبَتْ منْ نويَتِهَا لأنَّ الحق يَتَجدُّدُ

٦\_ جوازُ الطوافِ على النساء في ليلة واحدةٍ

١٠٠٧ ـ وَعَنْ عُرُوةً ﷺ قَـالَ: ﴿قَـالَتْ عَائِشَةُ رضي اللَّه عنها: يَا ابْنَ أُخْتِي كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لا يُفَضِّلُ بَعْضَنَا عَلَى بَعْضِ فِي الْقَسْمِ مِنْ مُكْثِيهِ عِنْدَنَا، وَكَانَ قُلُّ يَــوْمٌ إِلاًّ هُــوَ يَطُوفُ عَلَيْنَـا جَمِيعــأُ فَيَدْنُو مِنْ كُلِّ امْرَأَةٍ مِنْ غَيْرِ مَسِيسٍ، حَتَّى يَبْلُغَ الَّتِي هُوَ يَوْمُهَا فَيَبيتَ عِنْدَهَا".

> رَوَاهُ أَحْمَدُ(٧/٦)، وَأَبُو دَاوُد(٢١٣٥)، وَاللَّفْظُ لَهُ. وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ(١٨٦/٢).

(وعنْ عُروةَ قالَ ﴿قَالَتْ عَائِشَةُ يَا ابْنَ أُخْتِي كَانْ رَسُولُ اللَّــهِ ظَهُ لا يُفَصُّلُ بَعْضَنَا عَلَى بَعْض فِي الْقَسْمَ فِي مُكْثِهِ عِنْدَنَا، وَكَـانَ قَلُ يَوْمُ إِلاَّ هُوَ يَطُوفُ عَلَيْنَا جَمِيعاً قَيَدْنُو مِنْ كُلُّ وَاحِدَةٍ مِنْ غَيْرٍ مَسِيسٍ)) وفي روايةٍ [د(٢١٣٥)] البِغَيْرِ وِقَاعٍ، فَهُوَ المرادُ هُنا

(لاحَتْى يَبْلُغَ الَّتِي هُوَ يَوْمُهَا فَيَبِيتَ عِنْدَهَا) روَاهُ أهملُ، وأبو داود، واللَّفظُ لَهُ، وصحَّحَهُ الحَاكِمُ

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ يجوزُ للرَّجلِ الدُّخولُ على من لم يَكُنْ في يومِهَا منْ نسائِهِ، والتَّأنيسُ لَهَا واللَّمسُ والتَّقبيلُ.

وفِيهِ بيانُ حُسن خُلقِهِ ﷺ أَنَّهُ كَانَ خيرَ النَّاس لأَهْلِهِ. وفي هذا ردٌّ لما قالَهُ ابنُ العربيُّ.

وقد اشرنا إليهِ سابقاً أنَّهُ كانَ لَهُ ﷺ ساعةً مــنَ النَّهــارِ لا يجبُ عليْهِ القسمُ فِيهَا، وَهِيَ بعدَ العصرِ

قَالَ المَصنَّفُ: لم أجدُ لما قَالَهُ دليلاً.

وقدْ عَيْنَ السَّاعةَ الَّتِي كانَ يدورُ فِيهَا الحديثُ:

٨ . . ١ - وَلِمُسْلِم [(١٤٧٤). وأخرجه البحاري(٢١٦٥)] عَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللَّه عنها قَالَت: (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذًا صلَّى الْعَصْرَ دَارَ عَلَى نِسَائِهِ ثُمُّ يَدْنُو مِنْهُنَّا الْحَدِيثَ.

(ولمسلم عنْ عائشة «كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذَا صَلَّى الْعَصْرَ دَارَ عَلَىٰ يَسَاتِهِ لُمُ يَنْنُو مِنْهُنَّا) أَيْ دُنــوً لمـسٍ وَتَقبيـلٍ مَـنُ دُونَ وقاع كما عرفت.

### ٧\_ الاستئذان في أن يُمرَّضَ عند إحداهُنَّ

١٠٠٩+ وَعَـنْ عَائِشَـةُ رضى اللَّـه عنهــا ﴿أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عِلْمُ كَانَ يَسْأَلُ فِي مَرَضِهِ الَّـذِي مَاتَ فِيهِ: أَيْنَ أَنَا غُداً؟ يُرِيدُ يَوْمَ عَائِشَةَ فَأَذِنَ لَـهُ أَزْوَاجِمَهُ يَكُونُ حَيْثُ شَاءً، فَكَانَ فِي بَيْتِ عَائِشَةً.

مُتَفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢١٧٥)، مسلم(٢٤٤٣)])

وفي روايةِ الوَكَانَ أَوَّلُ مَـا بُـدِئَ بِـو مِـنْ مَرَضِـهِ فِيمِي بَيْسَـتِ

أخرجَهَا البخاريُّ في آخرِ كِتَابِ المغازي [(٤١٨) بلفظ: ﴿أُولَ ما اشتكى ﷺ في بيت ميمونة.. ٥.].

وقولُهُ (وَفَأَذِنَ لَهُ أَزْوَاجُهُ،)، وقدعَ عندَ احمدَ(٢١٩/٦) عينُ عائشةَ اللَّهُ ﷺ قَالَ إِنِّي لا أَسْتَطِيعُ أَنْ أَدُورَ بُيُوتُكُنُّ فَإِنْ شِــْتَّنَّ أَذِنْتُنَ لِي فَأَذِنْ لَهُه.

ووقعَ عندَ ابنِ سعدٍ [في وطبقاته، (٢٣١/٢)] بإسـنادٍ صحيـــع عن الزُّهْرِيُّ ﴿ أَنَّ فَاطِمَةَ هِــيَ الَّتِــي خَـاطَبَتْ أُمَّهَـاتِ الْمُؤْمِنِـينَ، وَقَالَتْ إِنَّهُ يَشُقُ عَلَيْهِ الاخْتِلافُ، وَيُمْكِنُ أَنَّهُ اسْتَأْذَنَ عَلِيْهِ، وَاسْتَأْذَنَتْ لَهُ فَأَطِمَةُ رضي اللَّه عنها، فيجْتَمعُ الحديثان.

ووقعَ فِي رُوايةٍ «أَنَّهُ دَخَلَ بَيْتَ عَائِشَةَ يَوْمَ الاثْنَيْنِ، وَمَـاتَ يَوْمَ الاثْنَيْنِ الَّذِي يَلِيهِ".

والحديثُ دليلٌ على أنَّ المرأةَ إذا أذنَتْ كانَ مُسقطاً لحقَّهَا منَ النُّوبةِ، وأنَّهُ لا تَكُفِّي القرعةُ إذا مرضَ كما تَكُفِّي إذا سافرَ كما دلُّ لَهُ قولُهُ:

## ٨- القُرعةُ بينَ النساءِ في السفرِ

٠١٠١٠ وَعَنْهَا قَالَتْ: «كَــانَ رَسُـولُ اللَّـهِ ﷺ إِذَا أَرَادَ سَفَراً أَقْرَعَ بَيْنَ نِسَاثِهِ، فَٱيَّتَهُنَّ خُرَجَ سَـهُمُهَا خُرَجَ بِهَا مُعَهُّهُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٥٩٣)، مسلم(٢٧٧٠)].

(وعُنْهَا) أيْ عائشةَ (قــالَتْ •كَـانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذًا أَرَادَ سَفَراً ٱلْوَعَ بَيْنَ نِسَائِهِ فَٱلنَّهُنَّ خَرَجَ سَهْمُهَا خَرَجَ بِهَا مَعَهُ، مُنَّفَقٌ

وأخرجَهُ ابنُ سعدٍ.

وَزَادَ فِيهِ عَنْهَا فَكَـانَ "إِذَا خَرَجَ سَهُمُ غَيْرِي عُرِفَ فِيهِ

دلُّ الحديثُ على القرعـةِ بـينَ الزُّوجَـاتِ لمنْ أرادَ سـفراً، وأرادَ إخراجَ إحدَاهُنَّ معَهُ، وَهَذا فعلٌ لا يدلُّ على الوجوب.

وذَهَبَ الشَّافعيُّ إلى وُجوبِهِ.

وذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ إِلَى أَنَّ لَهُ السُّفرَ بِمِنْ شَـَاءَ وَأَنَّهُ لا تَلزَّمُهُ

قالوا: لأنَّهُ لا يجبُ عليْهِ القسمُ في السُّفرِ، وفعلُهُ ﷺ إنَّمــا كانَ منْ مَكَارمِ أخلاقِهِ، ولطف ِ شمائلِـهِ، وحسـنِ مُعاملَتِـهِ فـإنْ سافرَ بزوجةٍ فلا يجبُ القضاءُ لغيرِ منْ سافرَ بِهَا.

وقالَ أبو حنيفةً: يجبُ القضاءُ سواءٌ كــانَ ســفرُهُ بقرعـةٍ أو

وقالَ الشَّافعيُّ: إنْ كانَ بقرعةٍ لمْ يجب القضاءُ، وإنْ كانَ بغيرِهَا وجبَ عليْهِ القضاءُ، ولا دَليلَ على الوجوبِ مُطلقاً، ولا

والاسْتِدلالُ بأنَّ القسمَ واجـبّ، وأنَّـهُ لا يسـقطُ الواجـبُ

جوابُهُ: أَنَّ السُّفَرَ أَسقطَ هذا الواجبَ بدليل أَنَّ لَـهُ أَنْ يُسافرَ، ولا يُخرِجَ منْهُنَّ احداً فإنَّهُ لا يجبُ عليْهِ بعدَ عودِهِ قضاءُ أيَّامِ سَفَرِهِ لَهُنَّ اتَّفَاقاً، والإقراعُ لا يدلُّ الحديثُ على وُجوبِهِ لما عرفت أنَّهُ فعلٌ.

وفي الحديث دليلٌ على اعْتِبَارِ القرعةِ بينَ الشُّرْكَاءِ، ونحوِهِمْ والمشهُورُ عن المالِكِيَّةِ والحنفيَّةِ عدمُ اغْتِبارِ الفرعةِ

قالَ القاضي عياضٌ: هُوَ مشْهُورٌ عنْ مالِكِ، وأصحابهِ لأنَّهُ منْ بابِ الخطرِ والقمار، وحُكِيَ عن الحنفيَّةِ إجازَتُهَا ا هـ.

واحْتَجُ منْ منعَ القرعةَ بانَ بعضَ النَّساء قَدْ تَكُونُ أَنفَعَ فِي السُّفر منْ غيرهَا فلوْ خرجَتِ القرعةُ للَّتِي لا نفعَ فِيهَا فِي السُّـفر لأَضرَّ بحالِ الزُّوج، وَكَذا قَدْ يقومُ بعضُ النَّساء برعايــةِ مصــالح بيْتِ الرَّجل في الحضر فلوْ خرجَت القرعةُ عليْهَا بالسُّـفر لأضـرُّ محال الزُّوج منْ رعايةِ مصالح بيْتِ الرَّجلِ في الحضر.

وقىالَ القرطبيُّ تختَـصُ مشـروعيَّةُ القرعـةِ بمــا إذا اتَّفقَـــتْ أحوالُهُنَّ لئلاًّ يخصُّ واحدةً فيَكُونَ ترجيحاً بلا مُرجُّح

قيلَ: هذا تخصيــصُّ لعمـوم الحديـثِ بـالمعنى الَّـذي شُـرعَ لَاجَلِهِ الحُكْمُ، والجريُ على ظَاهِرهِ كما ذَهَبَ إليهِ الشَّافعيُّ

### ٩ - النهي عن ضرب المرأة بشدة

١٠١١ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَمْعَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الا يَجْلِدُ أَحَدُكُم امْرَأَتَـهُ جَلَّـدَ الْعَنْدِ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٤٠٤هـ)

(وعنْ عبدِ اللَّهِ بن زمعة ﷺ) هُوَ ابنُ الْأُسُودِ بـن عبـدِ المطَّلبِ بن أسدِ بن عبدِ العزَّى صحابيٌّ مشــهُورٌ، وليـسَ لَـهُ في البخاريُّ سوى هذا الحديثِ، وعدادُهُ في أَهْل المدينةِ

(قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿لا يَجْلِدُ أَحَدُكُم امْرَأَتُهُ جَلْدَ الْعَبْدِ") بالنُّصبِ على المصدريَّةِ

(رواهُ البخاريُّ) وتَمامُهُ فِيهِ «ثُمَّ يُجامعُهَا».

The second secon

وفي روايةِ (٤٩٤٢)، ﴿ولعلُّهُ أَنْ يُضاجعَهَا».

وفي الحديث دليلٌ على جـوازِ ضـرب المـراةِ ضرباً خفيفاً لقولِـهِ «جلـدَ العبـدِ»، ولقولِـهِ في روايــةِ أبــي داود(١٤٢) «وَلا تَصْرِبُ ظَهِيتَنَك ضَرَبُك أَمَنَك».

وفي لفظ للنَّسائيُّ [«عشرة النساء» (٧٨٤)] «كُمَّا تَضْرِبُ الْعَبْدَ أو الأَمَّةُ».

وفي روايةٍ للبخاريُ(٦٠٤٢) «ضَرْبَ الْفَحْلِ أو الْعَبْدِ»

فإنَّهَا دائــةٌ على جوازِ الضَّربِ إلاَّ أنَّـهُ لا يبلــغُ ضـربَ الحيوانَاتِ والممالِيكِ.

وقلاً قالَ تعالى ﴿وَاضْرِبُوهُنَّ﴾ [النساء: ٣٤]

ودلٌ على جوازِ ضربِ غيرِ الزُّوجَاتِ فيما ذُكِرَ ضرباً شديداً.

وقولُهُ «ثُمَّ يُجامعُهَا» دالٌ على أنَّ علَّـهَ النَّهْيِ أنَّ ذَلِـكَ لا يَسْتَحسنُهُ العقلاءُ في مجرى العادَاتِ لأنَّ الجماعَ والمضاجعةَ إنَّما تليقُ مع ميلِ النَّهْسِ والرَّغبةِ في العشرةِ، والمجلودُ غالباً ينفرُ عمَّنْ جلدَهُ بخلافِ التَّاديبِ المستحسن فإنَّهُ لا يُنفُرُ الطَّباعَ.

ولا ريبَ انْ عدمَ الضَّربِ والاغْتِفارِ والسَّماحةِ اشرفُ منْ ذلِكَ كما هُوَ اخلاقُ رسول اللَّهِ ﷺ

وقد أخرج النُسائيّ [دعشرة النساء» (٢٨١)] من حديست عائشة همّا ضَرَبَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ امْرَأَةً لَهُ، وَلا خَادِمُ قَطُ، وَلا ضَرَبَ بِيَدِهِ قَطُ إِلاَّ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَو تُنْتَهَكُ مَحَارِمُ اللّهِ فَيَنْتَقِمُ للّه.

## ۲۷ - كتاب الطلاق

# ١- بَابُ الْخُلْعِ

بضمَّ المعجمةِ وسُكُونِ اللاَّمِ: هُوَ فراقُ الزُّوجةِ على مـــال، ماخوذٌ منْ: خلعَ الثُّوبَ لاَنَّ المراةَ لبــاسُ الرَّجـلِ مجــازاً، وضُــمُّ المصدرُ تفرقةَ بينَ المعنى الحقيقيُّ والمجازيُّ، والأصــلُ فِيــهِ قولــه تعالى ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ فَلا جُنَــاحَ عَلَيْهِمًا فِيمَـا افْتَدَتْ بهِ﴾ [المقرة: ٢٧٩].

## ١ ـ جوازُ العِوض في الخُلعِ أو ردّ الصداق

امْرَأَةَ ثَسَابِتِ بُنِ قَبْسِ أَتَتِ النَّبِيّ ﷺ فَقَالَتْ: يَا امْرَأَةَ ثَسَابِتِ بُنِ قَبْسِ أَتَتِ النَّبِيّ ﷺ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، ثَابِتُ بْنُ قَبْسِ مَا أَعِيبُ عَلَيْهِ فِي خُلُق وَلا دِينٍ، وَلَكِنِّي أَكْرَهُ الْكُفْرَ فِي الإسلامِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَتُرُدُينَ عَلَيْهِ حَدِيقَتَهُ ؟ فَقَالَتْ: نَعَمْ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَتُردُينَ عَلَيْهِ حَدِيقَتَهُ ؟ فَقَالَتْ: نَعَمْ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَقْبِسِلِ الْحَدِيقَةُ وَطَلَّقْهَا تَطْلِقَةًهُ.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٢٧٣هـ).

وَفِي رَوَايَةٍ لَهُ(٢٧٤هـ): دُوَأَمَرَهُ بَطَلاقِهَا.

ولأبي ذاود(٢٢٢٩) والتُرمِذِيّ(١١٨٥)) وَحَشُهُ وَأَنْ امْرَأَةَ فَـابِتِ بْسِ قَسِ اخْتَلَمْتْ مِنْهُ فَجَعَل النّبي ﷺ عَدْتِها خَيْصةً.

(عَن ابْنِ عَبَّاسِ رضى الله عنهما أَنَّ امْرَأَةَ ثَـابِتِ بْـنِ قَيْـسٍ) سَمَّاهَا الْبُخَارِيُّ جَمِيلَةَ ذَكَرَهُ عَنْ عِكْرِمَةَ مُرْسَلاً(٢٧٧ه).

وَأَخْرَجَ الْبَيْهَقِيُّ(٣١٤/٧) مُرْسَلاً أَنَّ اسْمَهَا زَيْنَبُ بِنْتُ عَبْــدِ اللَّهِ بْن أُبِيِّ ابْن سَلُولَ، وَقِيلَ غَيْرُ ذَلِكَ

رَأَتُتِ النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ ثَابِتُ بُنُ قَيْسٍ، هُـوَ خَزْرَجِيًّ أَنْصَــَارِيُّ شَـهِدَ أَحُـداً، وَمَـا بَعْدَهَـا، وَهُـوَ مِـنْ أَعْيَـانِ الصَّحَابَةِ كَانَ خَطِيباً لِلأَنْصَــَارِ، وَلِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَشَـهِدَ لَـهُ النَّبيُ ﷺ بالْجَنَّةِ

(مَا أَعِيبُ) رُويَ بِالْمُثَنَّاةِ الْفَوْقِيَّةِ مَصْمُومَةً وَمَكْسُورَةً مِن الْعَتْبِ، وَبِالْمُثَنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ سَاكِنَةً مِنَ الْعَيْبِ، وَهُوَ أَوْفَقُ بِالْمُرَادِ

(عَلَيْهِ فِي خُلُقٍ) بِضَمَّ الْخَاءِ الْمُعْجَمَةِ وَضَمَّ اللَّمِ، وَيَجُـوزُ كُونُهَا

(﴿ وَلا دِينٍ، وَلَكِنِّى أَكُرَهُ الْكُفْرَ فِي الإسْلامِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ

﴿ وَلا دِينٍ، وَلَكِنِّى اَكُوهُ الْكُفْرَ فِي الإسْلامِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ اقْبَل الْحَدِيقَةَ، وَطَلْقُهَا تَطْلِيقَةً، رَوَاهُ البخاريُّ وفي روايةٍ لَهُ ﴿ وَأَمَـرَهُ بِطَلاقِهَا ﴾، ولأبى دَاود والترمذيُّ ايْ منْ حديثِ ابنِ عَبَاسٍ

روحسَّنَهُ «أَنْ امْرَأَةَ ثَابِتِ بْنِ قَيْسٍ اخْتَلَعَتْ مِنْهُ فَجَعَلَ النَّبِيُّ عَصِرُ عَلْمَهَا خَيْصَةُ»)

قولُهَا (أَكُورُهُ الْكُفَرَ فِي الإسلامِ) أيْ أَكْرَهُ منَ الإقامـةِ عنـدّهُ أنْ أَتْعَ فيما يَقْتَضي الْكُفَرَ.

والمرادُ ما يُضادُ الإسلامَ منَ النُسُوزِ وبغضِ الزَّوجِ، وغيرِ ذلِكَ أطلقَتْ على ما يُنافِي خُلقَ الإسلامِ الْكُفْرَ مُبالغةً.

ويختَّملُ غيرُ ذلِكَ.

وقولُهُ (حديقَتهُ) أيْ بُسْتَانَهُ ففي الرَّوايـةِ: أَنْـهُ كـانَ تزوَجَهَـا على حديقةِ نخلِ.

الحديثُ فِيهِ دليلٌ على شرعيَّةِ الخلسِعِ وصحَّتِهِ، وأنَّهُ بحـلُّ أخذُ العوض منَ المرأةِ.

واخْتَلْفَ العلماءُ هـلْ يُشْتَرط في صحَّتِهِ انْ تَكُونَ المراةُ ناشزةً أمْ لا

فَذَهَبَ إِلَى الأَوَّلِ الْهَادِي، والظَّاهِرِيَّةُ، واخْتَــارَهُ ابـنُ المنذرِ مُسْتَدَلِّينَ بقصَّةِ ثابِتٍ هَذِهِ فإنَّ طلبَ الطُّلاقِ نُشوزٌ، وبقولِهِ تعالى ﴿إِلاَّ أَنْ يَخَافَا أَنْ لا يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ﴾ والمقرة: ٢٧٩.

وقولُهُ ﴿ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾ [النساء: ١٩]

وَذَهَبَ أَبُو حَنِفَةً وَالشَّافِعِيُّ وَالْمُؤَيِّدُ، وَأَكْثُرُ أَهْـلِ العلـمِ إِلَى النَّانِي، وقالوا: يصــحُ الخلـعُ مـعَ الـتُراضي بـينَ الزُوجـينِ، وإِنْ كانَتِ الحالُ مُسْتَقِمةً بِينَهُمَا، ويحلُ العوضُ لقولـه تعـالى ﴿فَإِنْ طِيْنَ لَكُمْ عَنْ شَــيْء مِنْهُ نَفْسـاً﴾ الآيـةَ [الساء: ٤]، ولمْ تُفرُق، ولحديثِ "إِلاَ بِطِيبَةٍ مِنْ نَفْسِهِ» [احمد(٧٢/٥]].

وقالوا: إنَّهُ ليسَ في حديثِ ثابتٍ هذا دليلٌ على الاشتِراطِ، والآيةُ يُختَملُ أَنَّ الحِوفَ فِيهَا، وَهُوَ الظِّـنُّ، والحسـبانُ يَكُـونُ فِي المُسْتَقبلِ فيدلُ على جوازِهِ، وإنْ كانَ الحِالُ مُسْتَقيماً بينَهُمَا، وَهُمَا مُقيمان لحدودِ اللَّهِ في الحال.

ويخْتَمَلُ أَنْ يُرادَ أَنْ يَعْلَمَا أَلاَّ يُقْيَمًا خُدُودَ اللَّهِ، ولا يَكُـونُ العلمُ إلا لِتَحقُّقِهِ في الحال كذا قيلَ.

وقدُ يُقالُ: إِنَّ العلمَ لا يُنافي أَنْ يَكُونَ النُّشُوزُ مُسْتَقبلًا.

والمرادُ إنَّى أعلمُ في الحال أنَّى لا أَخْتَمَلُ مَعَهُ إقامةَ حُــدودِ اللَّهِ فِي الاسْتِقبال، وحينتذٍ فسلا دليـلَ علـى اشْـتِراطِ النُّشـوز في الآيةِ على التَّقديرين.

ودلُ الحديثُ على أنَّهُ باخذُ الزُّوجُ منْهَا ما أعطَاهَا منْ غيرٍ

واخْتُلُفَ هلْ تجوزُ الزِّيادةُ أمْ لا

فذَهَبَ الشَّافعيُّ ومالِكٌ إلى أنَّهَا تحلُّ الزِّيادةُ إذا كــانَ النُشوزُ من المرأةِ

قَالَ مَالِكٌ: لمْ أَزَلْ أَسَمُّ أَنَّ الفديةَ تجوزُ بالصَّداق، وبــأَكْثَرَ منهُ لقوله تعالى ﴿فَلا جُنَّاحَ عَلَيْهِمَا فِيمًا افْتَدَتْ بِهِ﴾ والبقرة:

قالَ ابنُ بطَّـال: ذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ يجبورُ لـارُجل أَنْ يأخذ في الخلع أكثر ممًا أعطَاهَا.

وقِالَ مالِكُ: لمْ أَرَ أَحْدَاً مُّنْ يُقْتَدَى بِهِ مَنعَ ذَلِكَ لَكِنَّهُ ليسَ منْ مَكَارِم الأخلاق.

وامَّا الرُّوايةُ الَّتِي فِيهَا أَنَّهُ قالَ ﷺ «أَمَّا الزَّيْــادَةُ فَــلا" فلــمْ يثبُتْ رفعُهَا.

وذَهَبَ عطاءٌ وطـــاوسٌ واحمــدُ وإســحاقُ، والْهَادويّـــةُ، وآخرونَ إلى أنَّهَا لا تجوزُ الزِّيادةُ لحديثِ الباب، ولما وردّ منْ رُوايةِ "أمَّا الزِّيادةُ فلا" فإنَّهُ قدْ أخرجَهَا في آخــرِ حديثِ البابِ البيْهَقيُّ (٣١٤/٧)، وابنُ ماجَه (٢٠٥٦) عن ابن جُريج عن عطاء

ومثلُهُ عندَ الدَّارقطنيُّ(٣/٥٥٥) أنَّهَا قالَتْ «لَمَّا قَالَ لَهَا النَّبِيُّ

عَلَيْهِ ﴿ أَتُرُدُينَ عَلَيْهِ حَلِيقَتُهُ؟ قَالَتْ: وَزِيَادَةُ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ } أَمُّنا الزُّيَادَةُ فَلا» الحديث، ورجالُهُ ثَقَاتٌ إِلاَّ أَنَّهُ مُوسَلِّ.

وأجابَ من قبالَ بجبواز الزّيادةِ أنَّهُ لا دلالةً في حديث البابِ على الزِّيادةِ نفياً، ولا إثباتاً، وحديثُ قامًا الزِّيادةُ فلا قددْ تقدَّمَ الجوابُ عَنْهُ بِأَنَّهُ لَمْ يَنْبُتُ وَفَعُهَا، وَإِنَّهُ مُرْسَلُ، وَإِنْ ثَبَتَ رفعُهَا فلعلُّهُ خرجَ خرجَ المشورةِ عليْهَا، والرَّاي، وانَّهُ لا مِلْزُمُّهَـنا إِلاَّ أَنَّهُ خَرِجَ مُخْرِجَ الإخبار عنْ تحريمِهَا علَى الزُّوجِ..

وامَّا أمرُهُ عِلَى بَطَلِيقِهِ لَهَا فإنَّهُ أمرُ إرشادٍ لا إيجابِ كَلْمَا قيل، والظَّاهِرُ بِقَالُهُ على أصلِهِ من الإيجاب، ويدلُ لَهُ قوله تعالى ﴿فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفِ أَو تُسْرِيحٌ بإحْسَانِ﴾ [البقرة: ٢٢٩] فبإنَّ المرادَ يجبُ عليْهِ أحدُ الأمرين، وَهُنا قدْ تعذَّرُ الإمسَـاكُ بمعــروفــــ لطلبهَا لَلْفُرَاقَ فَيَتَعَيَّنُ عَلَيْهِ التَّسْرِيحُ بإحسان ثُمَّ الظَّاهِرُ أَنَّهُ يَفْعُ الحلمُ بلفظِ الطُّلاقِ، وأنَّ المواطأةُ على ردُّ المُهْــرِ لأجـلِ الطُّـلاقِ يصيرُ بهَا الطُّلاقُ خُلعاً.

واخْتَلفوا إذا كانَ بلفظِ الخلع فلْعَبْسَتِ الْهَادويُّنُّ، وجْهُورُ العلماء إلى أنَّهُ طلاق، وحجَّنُهُــم أنَّـهُ لفـظٌ لا يملِكُـهُ إلاَّ الـزُّوجُ فَكَانَ طَلَاقاً، وَلَوْ كَانَ فَسَخاً لمَا جَازَ عَلَى غيرِ الصَّلَاقِ كَالْإِقَالَةِ، وَهُوَ يجوزُ عندَ الجمْهُورِ بما قلُّ أو كثرَ فدلُ أَنَّهُ طلاقٌ.

وَذَهَبَ ابنُ عَبَّاس، وآخرونَ إلى أنَّــةُ فَسَيْحٌ، وَهُــوَ مَشْـهُورُ مَذْهَبِ احدَ، ويدلُ لَهُ أَنَّهُ اللَّهِ المرَهَا انْ تَعْتَدُ بحيضتهِ قَالَ الخطَّابِيُّ فِي هذا أَتَوى دليلٍ لمن قال: إنَّ الخلعَ فِسخٍّ، وليسَ بطلاق إذْ لُوْ كَانَ طَلَاقًا لَمْ يَكْتَفُ بحيضةٍ للعَدَّةِ.

واسْتَدَلُ القائلُ بأنَّهُ فسخ بأنَّهُ تعالى ذَكِسرَ في كِتَابِ الطُّلاق فقالَ ﴿ الطَّلاقُ مَرَّنَانِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] ثُمُّ ذَكَـرَ الافْتِداءَ ثُمُّ قالَ ﴿ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تُنْكِحَ زُوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [القَرة: ٧٣٠] فلو كانَ الافتِداءُ طلاقاً لَكَانَ الطَّلاقُ الَّذِي لا تحسلُ لَهُ إِلاَّ منْ بعدِ زوجٍ هُوَ الطُّلاقُ الرَّابعُ.

وَهَذَا الاسْتِدَلال مرويٌّ عن ابن عبَّاسِ المُصنف لعبه الرزاق (٤٨٥/٦)] فإنَّهُ سالَهُ رجلٌ طلَّقَ امرأَتُهُ طلقتَيْن ثُمُّ اخْتَلَعَهَا قبالَ نعمْ ينْكِحُهَا فإنَّ الحُلمَ ليسَ بطلاق، ذَكَسرَ اللَّهُ الطَّلاقَ في أوَّل الآيةِ وآخرهَا، والخلعُ فيما بينَ ذلِكَ فليسَ الخلعُ بشيء ثُمُّ قَــالَ ﴿الطَّلاقُ مَرَّتَانَ فَإِمْسَاكَ بِمَعْرُوفِ أَو تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ﴾ [القوة:

٢٢٩] ثُمَّ قرأ ﴿ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ﴾ [البقرة: ٣٣٠] وقدْ قرَّرنا أنَّهُ ليسَ بطلاق في المنحـةِ

الغَفَّارِ حاشيةِ ضوءِ النَّهَارِ»، ووضَّحنا هُنَاكَ الأدلُّةَ، وبسطنَاهَا

ثُمُّ منْ قالَ: إنَّهُ طلاقٌ يقولُ: إنَّهُ طلاقٌ بائنٌ لأنَّهُ لــوْ كــانَ لـلزُّوج الرَّجعـةُ لمْ يَكُـنُ للافْتِـداء بهَـا فـائدةٌ، وللفقَهَـاء أبحــاثٌ طويلةً، وفسروعٌ كشيرةٌ في الْكُتُسِ الفَقْهيَّةِ فيما يَتَعلَّقُ بـالخَلْع، ومقصودنا شرحُ ما دلَّ عليْهِ الحديثُ علــى أنَّـهُ قــدْ زدنـا علــى ذلِكَ ما يُختَاجُ إليهِ.

### ٣\_ جوازُ الخلعِ لقبحِ الوجهِ

١٠١٣ - وَفِي رِوَايَةِ عَمْرِو بْن شُعَيْبٍ عَـنْ أَبِيـهِ عَنْ جَدُّهِ رضي اللَّه عنهما عِنْدَ السِنِ مَاجَـهْ(٢٠٥٧) وأَنَّ ثَابِتَ بْنَ قَيْسٍ كَـانَ دَمِيمـاً، وَأَنَّ امْرَأَتُـهُ فَـالَتْ: لَـوْلا مَخَافَةُ اللَّهِ إِذَا دَخَلَ عَلَيَّ لَبَصَقْت فِي وَجْهِهِ».

وفي روايةً عن ابن عبَّاس ﴿أَنَّ امْرَأَةً ثَابِتٍ أَتَتْ رَسُولَ اللَّــهِ ﷺ فَقَالَتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ لا يَجْتَعِسعُ رَأْسِي وَرَأْسُ ثَـابتٍ أَبَـداً إِنِّي رَفَعْتُ جَانِبَ الْخِبَاءِ فَرَآلِتِه أَقْبُلَ فِي عِنَّةٍ فَسَاِذَا هُـوَ أَشَـنُّهُمُ مَوَاداً وَأَقْصَرُهُمْ قَامَةً، وَأَقْبُحُهُمْ وَجْهِــاً» الحديث تضمر الطبري

فصرَّحَ الحديث بسببِ طلبهَا الخلع وأبانَ.

## ٣ ـ أولُ خلع في الإسلامِ

\$ ١٠١ - وَلَاحْمَدَ(٣/٤) مِنْ حَدِيثِ سَهْلِ بْنِ أَبِي حَثْمَةً: وَكَانَ ذَلِكَ أُوَّلَ خُلُّعٍ فِي الإسلامِ.

وهو قوله: (ولأهمدُ منْ حديثِ سَهْلِ بنِ أبي حثمةً) بفَتْح الحاء المُهْمَلةِ فمثلَّثةٌ سَاكِنةٌ

(وَكَانَ ذَلِكَ أَوَّلَ خُلعٍ فِي الإسلامِ) أنَّــهُ أَوَّلُ خُلـعٍ وقـعَ فِي عصرهِ للللهِ

وقيلَ: إنَّهُ وقعَ في الجَاهِليَّةِ، وَهُوَ أَنَّ عَامَرَ بَنَ الظَّرِبِ بَفَتْحِ الظَّاءِ المعجمةِ وَكَسرِ الرَّاءِ ثُمَّ مُوحِّدةٌ زوَّجَ ابنَّتُهُ من ابـنِ اخيــهِ

عامرِ بنِ الحارثِ فلمًا دخلَتْ عليْهِ نفرَتْ منْـهُ فشَـكَا إلى أبيهَـا فقالَ: لا أجمعُ عليْك فراقَ أَهْلِك ومالِك.

٣- جوازُ الخلعِ لقبحِ الوجهِ

وقدْ خلعْتُهَا منك بما أعطيتهَا.

زعمَ بعضُ العلماء أنَّ هذا كانَ أوَّلَ خُلع في العربِ.

# ٢ ـ بابُ أحكامِ الطلاقِ

هُوَ لُغَةً: حلُّ الوثاقِ مُشْتَقٌ مَسْنَ الطَّلاقِ، وَهُـوَ الإرسالُ، والنَّرْكُ، وفلانٌ طَلْقُ البِدينِ بالخيرِ أيْ كثيرُ البذلِ والإرسالِ لَهُمَا بذلِكَ.

وفي الشَّرع: حلُّ عُقدةِ التَّزويجِ

قَالَ إِمَامُ الحرمينِ: هُوَ لَفظٌ جَاهِليٌّ وردَ الإسلامُ بِتَقريرِهِ.

### 1 ـ أبغضُ الحلال الطلاقُ

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿أَبْغَضُ الْحَلالِ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ ال

وَكَـــذا الدَّارقطــــنيُّ [كمــا في «التلخيـــص» (٣٢٣/٢)]، والنيْهَقيُّ (٣٢٣/٢) رجَّحا الإرسالَ.

الحديثُ فِيهِ دليلٌ على أنَّ فِي الحلال أشياءَ مبغوضةً إلى اللهِ تعالى، وأنَّ أبغضَهَا الطَّلاقُ فَيَكُونُ مجازاً عنْ كونِهِ لا شوابَ فِيهِ، ولا قُربةً فِي فعلِهِ، ومثلَ بعضُ العلماءِ المبغوضَ منَ الحلالِ بالصَّلاةِ المُكْتُوبةِ فِي غيرِ المسجدِ لغيرِ عُذرِ.

وفي الحديثُ دليلُ على أنَّهُ بحسنُ تجنُّبُ إيقـاعِ الطَّـلاقِ مـا وجدَ عنْهُ مندوحةً.

وقدْ قسمَّ بعضُ العلماءِ الطَّلاقَ إلى الأَحْكَامِ الحَمسةِ: فالحرامُ: الطَّلاقُ البدعيُّ

والْمَكْرُوهُ: الواقعُ لغَيْرِ سبب معَ اسْتِقامةِ الحالِ، وَهَـذا هُـوَ القسمُ المبغوضُ معَ حلّهِ.

٢\_ طلاق المرأة وهي حائضٌ

١٠١٦ - وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ الْأَنَّهُ طَلَّقَ امْرَأَتَهُ، وَهِيَ

حَائِضٌ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَسَأَلَ عُمَرُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، فَسَأَلَ عُمَرُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَشَمَّ اللَّهِ عَلَيْ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: مُوهُ فَلْيُرَاجِعْهَا، ثُمَّ إِنْ لَيْمُسِكُهَا حَتَّى تَطْهُرَ، ثُمَّ تَحِيضَ، ثُمَّ تَطْهُر، ثُمَّ إِنْ شَاءَ طَلَقَ قَبْلَ أَنْ يَمَسُ، فَتِلْكَ شَاءَ طَلَقَ قَبْلَ أَنْ يَمَسُ، فَتِلْكَ الْعِدَّةُ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ أَنْ تُطَلَّقَ لَهَا النَّسَاءُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٣٣٢)، مسلم(١٤٧١)].

وَلِي رِوَايَةِ لِمُسْلِمِ [(١٤٧١)(٥)] «مُرَّهُ فَلْيَرَاجِمُهَا، ثُمَّ لِيُطَلِّقُهَا طَاهِراً أو خابلاًه

وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَى لِلْبُخَارِيُّ(٥٢٥٣) وَرَحُسِبَتْ تَطْلِيقَةً».

وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِمِ [(١٤٧١)(١)].

قَالَ ابْنُ عُمَرُ: وَأَمَّا أَنْتَ طَلَقْتُهَا وَاحِدَةً أَوْ الْتَشَيْنِ، فَإِنْ وَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَمْرَنِي أَنْ أَرَاجِعَهَا فُمُّ أَمْسِكَهَا حُسَّى تَحِيضَ خَيْضَةً أَخْرَى، ثُمَّ أَمْهِلُهَا خَتَى تَطَهْرَ، فُمُّ أَطْلَقَهَا قَبْلَ أَنْ أَمَسُهًا.

وَأَمَّا أَنْتَ طَلِّفْتُهَا ثَلَانًا فَقَدْ عَمَيْت رَبَّكَ فِيمَا أَمَرِكَ بِهِ مِنْ ظَلَاقًا الرَّائِكَ -

وَفِي رِوَايَةِ أَضْرَى [مسلم(٤٧١)(١٤)]: قَالَ اعْشِدُ اللَّهِ بِمْنُ عُمَرَ: فَرَدُهَا عَلَيْ، وَكُمْ يَوْمًا شَيْئًا».

وقَالَ وإذَا طِهُرَتْ فَلْيُطَلِّقُ أُو لِيُمْسِكُ،

في قولِهِ (مُوَّهُ فليراجعُهَا) دليلٌ على أنَّ الآمرَ لابِينِ عُمرَ بالمراجعةِ النَّبِيُ ﷺ فإنَّ عُمرَ مامورٌ بالتَّبليغِ عن النَّبيُ ﷺ إلى ابنِه بأنَّهُ مامورٌ بالمراجعةِ فَهُوَ نظيرُ قوله تعالى ﴿قُلْ لِعِبَادِي النَّبِيُ اللَّهِ المَّنَوا يُقِيمُوا الصَّلاةَ وَنحنُ مأمورونَ منَ اللَّهِ تعالى، وابنُ عُمرَ كَذَلِكُ بإقامةِ الصَّلاةِ فنحنُ مأمورونَ منَ اللَّهِ تعالى، وابنُ عُمرَ كَذَلِكُ مأمور منَ النَّبِي عَلَيْ فلا يُتَوَعَّمُ أنْ هذِهِ المسالةَ من بابِ مسألةٍ هل الأمرُ بالأمرِ بالشيءِ أمر بذلِكَ الشَّيءِ، وإنَّما تذَلكَ المسألةُ مثلُ قولِهِ عَلَيْ المُسالةُ وابد من الحديثُ وابد مثلُ قولِهِ عَلَيْ المُمْورونَ عَن الطَّها المَّالِةُ لِسَنِعِ الحديثُ وابد مثلُ قولِهِ عَلَيْ المُمْورونَ عَن بالصَّلاةِ لِسَنِع الحديثُ وابد مثلُ قولِهِ عَلَيْ المُمْورُونَ أَوْلاَدَكُمْ بِالصَّلاةِ لِسَنِع الحديثُ وابد مثلُ قولِهِ عَلَيْ المُمْورونَ عَن الصَّلاةِ لِسَنِع الحديثُ وابد

وإذا عرفْت أنَّهُ مـأمورٌ منْهُ ﷺ بالمراجعةِ فَهَـل الأمــرُ للوجوبِ فَتَجبُ الرَّجعةُ أمْ لا

ذَهَبَ إِلَى الْأُوَّلِ مَالِكُ، وَهُوَ رُوايَةٌ عَنْ أَحَمَدَ.

وصحَّعَ صاحبُ الْهِدَايَةِ مَنَ الحِنفَيَّةِ وُجُوبَهَا، وَهُـوَ قُـولُ داود، ودليلُهُم الأمرُ بهَا

قالوا: فإذا امْتَنعَ الرَّجلُ منْهَا أَدَّبُهُ الحَــاكِمُ فـإنْ أصـرً علـى الامْتِناع ارْتَجعَ الحَاكِمُ عنْهُ.

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهَا مُسْتَحَّبَّةٌ فَقَطُّ

. ۲۷- كتاب الطلاق

قالوا: لأنَّ ابْتِداءَ النُّكَاحِ لا يجبُ فاسْتِدامَتُهُ كذلِكَ فَكَانَ القياسُ قرينةً على أنَّ الأمرَ للنَّدبِ.

وأجيبَ بأنَّ الطُّلاقَ لمَّا كانَ مُحرَّماً في الحيض كانَ اسْتِدامةُ النُّكَاح فِيهِ واجبةً.

وفي قولِهِ (حَتَّى تَطْهُرَ ثُمُّ تحيضَ ثُمَّ تَطْهُرَ) دليلٌ على أنَّــهُ لا يُطلِّقُ إلاَّ فِي الطُّهْرِ النَّانِي دُونَ الأوَّل.

وقدْ ذَهَبَ إِلَى تحريم الطُّلاقِ فِيهِ مالِكٌ، وَهُوَ الْأَصِحُ عندَ

وذَهَبَ أبو حنيفةً إلى أنَّ الانْتِظارَ إلى الطُّهْرِ التَّاني مندوبٌ، وَكَذَا عَنْ أَحَدَ مُسْتَدَلِّينَ بَقُولِهِ (وفي روايةٍ لمسلمٍ) أي عن ابـن عُمرَ («مُرْهُ فَلْيُرَاجِعْهَا ثُمَّ لْيُطَلِّقُهَا طَاهِراً أو حَامِلاً») فأطلقَ الطُّهْرَ، ولأنَّ التَّحريمَ إنَّما كـانَ لأجـل الحيـض فـإذا زالَ زالَ مُوجـبُ التَّحريم فجازَ طلاقُهَا في هذا الطُّهْر كما جازَ في الَّذي بعدُّهُ، وَكُمَا يَجُوزُ فِي الطُّهْرِ الَّذِي لَمْ يَتَقدَّمْهُ طلاقٌ فِي حيضةٍ، ولا يخفى قُربُ ما قالُوهُ.

وفي قولِهِ (قبلَ أنْ يمسُّ) دليلٌ على أنَّهُ إذا طلَّقَ في الطُّهْس بعدَ المسَّ فإنَّهُ طلاقٌ بدعيٌّ مُحرَّمٌ، وبِهِ صرَّحَ الجمْهُورُ.

وقالَ بعضُ المالِكِيَّةِ: إنَّهُ يُجبرُ على الرَّجعةِ فِيهِ كما إذا طلُقَ، وَهِيَ حائضٌ.

وفي قولِهِ (ثُمَّ تطْهُرَ).

وقولُهُ (طَاهِراً) خلافٌ للفقَهَاء هل المرادُ بهِ انقطاعُ الــدَّم أو لا بُدُّ منَ الغسل

فعنْ أحمدَ روايَتَان، والرَّاجِحُ أنَّهُ لا بُدُّ من اغتِبار الغسل لما مرً في روايةِ النُّسائيّ(١٤٠/٦) «فَإِذَا اغْتَسَلَتْ مِسنْ حَيْضَتِهَــا الْإُخْرَى فَلا يَمَسَّهَا حَتَّسَى يُطَلِّقَهَا، وَإِنْ شَاءَ أَنْ يُمْسِكَهَا أَمْسَكَهَا»، وَهُوَ مُفسَرٌ لقولِهِ «طَاهِراً» وقوله «ثُمُّ تطْهُرَ».

وقولُهُ (فَتِلْكَ العدَّةُ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ أَنْ تَطلَقَ لَهَا النَّساءُ) أَيْ

أذنَ في قولِهِ ﴿فَطَلَّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ﴾ [الطلاق: ١] وفي روايةِ مُســـلم (١٤٧١)(١٤) قالَ ابنُ عُمـرَ، "وَقَـرَأَ النَّبِيُّ ﷺ ﴿يَالِتُهَا النَّبِيُّ﴾ُ

وَفِي الْحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الأَفْرَاءَ الأَطْهَارُ لِلأَمْرِ بِطَلاقِهَــا فِي الطُّهْرِ.

وَقُولُهُ ﴿ نَطَلُقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ أي وَقْتَ الْبَدَاءِ عِدْيُهِنَّ.

وَفِي قَوْلِهِ (أَو حَامِلاً) دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ طَلاقَ الْحَـامِل سُنَّيٍّ، وَإِلَيْهِ ذَهَبَ الْجُمْهُورُ.

وَإِذَا عَرَفَتْ أَنَّ الطُّلاقَ الْبِدْعِيُّ مَنْهِيٌّ عَنْـهُ مُحَرَّمٌ فَقَــد اخْتُلِفَ فِيهِ هَلْ يَقَعُ، وَيُعْتَدُ بِهِ أَمْ لا يَقَعُ؟ فَقَالَ الْجُمْهُ ورُ: يَقَعُ مُسْتَدِلِينَ بِقَوْلِهِ فِي هَــٰذَا الْحَدِيثِ (وَفِي أَخْرَى) أَيْ فِي رِوَايَـةٍ

(لِلْبُخَارِيِّ وَحُسِبَتْ تَطْلِيقَةً) وَهُوَ بِضَمُ الْحَاءِ الْمُهْمَلَةِ مَبْنِيُ لِلْمَجْهُول مِنَ الْحِسَابِ.

وَالْمُرَادُ جَعْلُهَا وَاحِدَةً مِنَ الثَّلاثِ النَّطْلِيقَاتِ الَّتِي يَمْلِكُهَا الزَّوْجُ لَكِنَّهُ لَمْ يُصَرِّحْ بِالْفَاعِلِ هُنَا فَإِنْ كَانَ الْفَاعِلُ ابْنَ عُمَرَ فَلا حُجَّةَ فِيهِ، وَإِنْ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ فَهُـوَ الْحُجَّةُ إِلاَّ أَنَّهُ قَـدْ صَـرَّحَ بالْفَاعِل فِي غَيْر هَذِهِ الرَّوَايَةِ كَمَا فِي مُسْنَدِ ابْن وَهْبِ بِلَفْظٍ.

«وَزَادَ ابْنُ أَبِي ذِنْبٍ فِي الْحَدِيثِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، وَهِيَ

وَأَخْرَجَهُ الدَّارَقُطْنِيُّ [٩/٤] مِنْ حَدِيثِ ابْنِ أَبِي ذِئْبٍ، وَابْنِ إِسْحَاقَ جَمِيعاً عَنْ نَافِعِ عَن ابْنِ عُمَرَ عَن النَّبِيُّ ﷺ قَالَ "هِـــيَ

وَقَدْ وَرَدَ أَنَّ الْحَاسِبَ لَهَا هُوَ النَّبِيُّ ﷺ مِنْ طُــرُقٍ يُقَـوِّي بَعْضُهَا بَعْضاً

﴿ وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِمٍ قَالَ ابْنُ عُمَرَ } أَيْ لَمَّا سَأَلَهُ سَائِلٌ

﴿﴿أَمَّا أَنْتَ طُلَّفُتُهَا وَاحِدَةً أَوِ اثْنَتَيْنِ فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَمْرَنِي أَنْ أَرَاجِعَهَا ثُمُّ أَمْسِكَهَا حَتَّى تَحِيضَ حَيْضَةً أُخْرَى ثُمُّ أَمْهِلَهَا حَتَّى تَطْهُرَ ثُمُّ قَبْلَ أَنْ أَمَسَّهَا. وَأَمَّا أَنْتَ طَلَّقْتُهَا لَلاثًا ۖ فَقَدْ عَصَيْت رَبُّك فِيمَا أَمَرُك بِهِ مِنْ طَلاقِ امْرَأَتِك») دلُّ على تحريم الطُّلاق

تُمُّ رأينا وُقوعَهُ.

وقدْ يدلُّ قولُهُ (أمرني أنْ أراجعَهَا) على وُقــوعِ الطَّــلاقِ إذ الرَّجعةُ فرعُ الوقوع.

وَفِيهِ بَحْثٌ، وخالفُهُ فِيهِ طاوسٌ، والخوارجُ، والرُّوافـضُ، وحَكَاهُ في البحرِ عــن البـاقرِ والصَّـادقِ والنَّـاصرِ قــالوا لا يقــعُ

ونصرَ هذا القولَ ابنُ حزم، ورجَّحَهُ ابنُ تيميَّةَ وابنُ القيِّم.

واسْتَدَلُوا بقولِهِ ( ﴿ وَفِي رَوَايَةٍ أُحْسَرَى ﴾ أيْ لمسلم عن ابـن عُمرَ (قالَ عبدُ اللَّهِ بنُ عُمرَ فردَّهَا عليَّ، ولمْ يرَهَا شيئًا. وقالَ: إذا طَهُرَتْ فليطلُّقُ أو ليمسِكُ ومثلُهُ في روايةِ أبي داود «فردُّهَـا عليٌّ، ولم يرَهَا شيئاً، وإسنادُهُ على شرطِ الصَّحيح

إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ ابنُ عبدِ البرُ في قولِهِ، «ولمْ يرَهَا شيئاً» مُنْكِـرٌ لمْ يقلْهُ غيرُ أبي الزُّبير، وليسَ بحجَّةٍ فيما حالفَهُ فِيهِ مثلُهُ فَكَيفَ بمنْ هُوَ اثْبَتُ مَنْهُ، وَلَوْ صَبَّحُ لَكَانَ مَعَنَاهَا، وَاللَّهُ أَعَلَمُ، وَلَمْ يَرَهَا شَيْئًا مُسْتَقيماً لِكُونِهَا لَمْ تَقَعْ عَلَى السُّنَّةِ.

وقالَ الخطَّابِيُّ فِي قالَ أَهْلُ الحَديثِ لَمْ يرو أبو الزُّبير حديثــاً أنْكَرَ من هذا.

ويختَملُ أنَّ معنَاهُ لمْ يرَهَا شيئاً تحرمُ معَهُ المراجعةُ أو لمْ يرَهَا شيئاً جائزاً في السُّنَّةِ ماضياً في الاخْتِيار، وإنْ كانَ لازماً لَهُ.

ونقلَ البيَّهَقيقُ في المعرفة(٥٣/٥) عن الشَّافعيُّ أنَّهُ ذَكَرَ رواية أبي الزُّبيرِ فقال: نافعٌ أثبتُ من أبسي الزُّبيرِ والأثبتُ من الحديثين أولى أنْ يُؤخذُ بهِ إذا تخالفا.

وقد وافقَ نافعاً غيرُهُ من أهل التَّشُّتِ

قالوا: وحملَ قولُهُ، «ولمُ يرَهَا شيئاً» على أنَّهُ لمْ يعدَّهَــا شــيثاً صواباً غيرَ خطاً بل يُؤمرُ صاحبُهُ الأ يُقيمَ عليهِ لأنَّهُ امرَهُ بالمراجعةِ، ولوْ كانَ طلَّقَهَا طَاهِراً لمْ يُؤمرْ بذلِكَ فَهُــوَ كما يُقالُ للرَّجل إذا أخطأً في فعلِهِ أو أخطأً في جوابهِ: إنَّهُ لمْ يصنعْ شيئاً، أيُّ: لم يصنعُ شيئاً صواباً.

وقد أطالَ ابسنُ القيِّم في «الهـدي» (٢٢١/٥) الْكَــلامَ علـى نُصرةِ عدم الوقوع، ولَكِنْ بعدَ ثُبُوتِ أَنَّهُ ﷺ «حسبَهَا تطليقـةً» تُطيحُ كُلُّ عبارةٍ، ويضيُّعُ كُلُّ صنيع.

وقَدْ كُنَّا نُفْتِي بعدمِ الوقوعِ، وَكَتَبنَا فِيهِ رسالةً، وَتَوقَّفنا مُـــدَّةً

تنبِيةً ثُمُّ إِنَّهُ قَوِيٌّ عندي ما كُنْت أُنْتِسي بِـهِ أَوْلاً مَـنْ عَـدْمُ الوقوع لأدلَّةٍ قريَّةٍ سُقْتَهَا في رسالةٍ سمَّينَاهَا «الدَّليلُ الشُّسُوعِيِّ في عدم وُقوع الطُّلاق البدعيِّ»، ومن الأدلَّةِ اللهُ منسوبٌ ومسمَّى لنسبتِهِ إلى البدعةِ، وَكُلُّ بدعــةٍ ضلالةً، والضَّلالـةُ لا تدخلُ في نُفُوذِ حُكْمٍ شرعيٌّ، ولا يقعُ بِهَــا بـلْ هــيَ باطلـةٌ، ولأنَّ البرُّواةَ لحديثِ ابنِ عُمرً اتَّفقوا على أنَّ المسندُ المرفوعَ في الحديثُ غيرُ مذكور فِيهِ أَنَّ النِّبِي عَلَمْ حسبَ تلك التَّطليقة على ابن عُمِرَ، ولا قالَ لَهُ قَدْ وَقَعَتْ، ولا رَوَّاهُ ابنُ عُمرَ مرفوعاً بلُ في صحيح مُسلم [(١٤٧١)(١)] ما دلُّ على أنَّ وُقوعَهَا إنَّما هُــوَ رأيٌّ لابس عُمر وانَّهُ سُثلَ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ: «ومالي لا اعْتَدُ بِهَـا، وإنْ كُنْت

وَهَذَا يِدُلُّ عَلَى أَنَّهُ لَا يُعلمُ فِي ذَلِكَ نَصَّا نَبُويًّا لَأَنَّهُ لَـوْ كَانَ عَندَهُ لَمْ يَتُرُكُ رُوايَتُهُ، ويَتَعلَّقُ بِهَذِهِ العلَّةِ العليلةِ فَـانَ العجزَ والحمقَ لا مدخلَ لَهُمَا في صحَّةِ الطُّلاق، ولوْ كانَ عنـــدُهُ نـصٌّ نبويٌّ لقالَ: ومالي لا أعْتَدُ بهَا.

وقد أمرني رسولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَعْتَدُ بِهَا.

قدْ عجزْتَ، واسْتَحمقْت.

وقدْ صرَّحَ الإمامُ الْكَبِيرُ أحمدُ بنُ إبرَاهِيمَ الوزيـرُ بأنَّـهُ قـد اتَّفَقَ الرُّواةُ على عدم رفع الوقوع في الرُّوايةِ إليْهِ ﷺ.

وقلاً ساق السَّيِّدُ مُحمَّدٌ سِتَّ عشرةَ حُجَّةً على عدم وُقتوع الطُّلاق البدعيُّ، ولخُّصنَّاهَا في رسالَتِنا المذْكُورةِ، وبعدَ هذا تعرفُ رُجوعنا عمَّا هُنا فليلحق هذا في نسخ السُّبل السُّلام.

وأمَّا الاسْتِدلال على الوقوع بقولِهِ «فليراجعُهَا»، ولا رجعةً إِلاَّ بَعْدَ طَلَاقٍ فَهُوَ غَيْرُ نَاهِضٍ لاَّنَّ الرَّجْعَةُ المُقَيِّدَةُ بَبِعْدِ الطَّـلاقِ عُرِفَ شرعيٌّ مُتَاخِّرٌ إِذْ هِيَ لُغَةٌ أعمُّ مِنْ ذلِكَ.

ودلُّ الحديثُ على تحريم الطُّلاق في الحيضِ.

وبانَ الرَّجِعةَ يسْتَقَلُّ بِهَا الزُّوجُ منْ دُون رضا المرأةِ والسوليُّ لاَنَّهُ جُعلَ ذَلِكَ إِلَيْهِ، ولقولِهِ تعالى ﴿وَيَهُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بَرَدُهِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]

وبانُ الحاملَ لا تحيضُ لقولِهِ «ظَاهِراً أو حاملًا» فدلُّ على أنَّهَا لا تحيضُ لإطلاقِ الطُّلاقِ فِيهِ.

وأجيبَ بانَّ حيضَ الحاملِ لِمَّا لَمْ يَكُنْ لَـهُ أَثَـرٌ فِي تطويلِ العدَّةِ لَمْ يُعْتَبَرْ لأنَّ عدَّتَهَا بوضعِ الحملِ، وأنَّ الأقراءَ فِي العـدَّةِ هـى الأطْهَارُ.

قالَ الغزائيُ: ويسْتَننى منْ تحريمِ طلاقِ الحائضِ طلاقُ المخالعةِ لأنَّ النَّبِيُ ﷺ لَمْ يسْتَفصلْ حالَ امراةٍ ثابِتٍ هـلْ هـيَ طَاهِرةً أو حائضٌ مع أمرو لَهُ بالطَّلاق

والشَّافعيُّ يذْهَـبُ إلى أنَّ تـرُكَ الاسْتِفصالِ في مقـــامِ الاحْتِمال ينزلُ منزلةَ العموم في المقال.

#### ٣\_ طلاق الثلاث مرة واحدة

الله عنهما عَبَّاسِ رضي الله عنهما قَالَ: «كَانَ الطَّلَاقُ عَلَى عَهْدِ رَسُّولِ اللَّهِ ﷺ وَأَبِي كَانَ الطَّلَاقُ عَلَى عَهْدِ رَسُّولِ اللَّهِ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ وَسَنَتَيْنِ مِنْ خِلافَةِ عُمَرَ طَلَاقُ الشَّلاثِ وَاحِدَةً، فَقَالَ عُمَرُ: إِنَّ النَّاسَ قَد اسْتَعْجَلُوا فِي أَمْرٍ كَانَتْ لَهُمْ فِيهِ أَنَاةً، فَلَوْ أَمْضَيْنَاهُ عَلَيْهِمْ؟ فَأَمْضَاهُ عَلَيْهِمْ.

روعن ابنِ عبّاسِ رضي الله عنهما قبالَ لاكبانَ الطّلاقُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ وَسَنَيْنِ مِنْ خِلافَةِ عُمَرَ طَلاقُ النّهلاثِ وَاحِدَةً، فَقَالَ عُمَرُ بُنُ الْخَطّابِ: إِنَّ النَّاسَ قَد اسْتَعْجَلُوا فِي أَمْرِ كَانَتْ لَهُمْ فِيهِ أَنَاةً) بِفَتْحِ الْهَمْزَةِ أَيْ مُهْلَةٌ (فَلَوْ أَمْضَيْشَاهُ عَلَيْهِمْ فَأَنْهُمْ، وَوَاهُ مُسلمٌ)

الحديثُ ثابِتٌ منْ طُرقٍ عن ابنِ عبَّاسٍ.

وقد اسْتُشْكِلَ أَنَّهُ كَيْفَ يَصِحُّ مَنْ عُمَرَ مُخالفةُ مَـا كَـالَ فِي عَصَرِهِ ﷺ ثُمَّ فِي عَصَرِ أَبِي بَكْرِ ثُمَّ فِي أَوَّلُ أَيَّامِهِ.

وظَاهِرُ كلامِ ابنِ عَبَّاسٍ أنَّهُ كانَ الإجماعُ على ذلِكَ.

واجيبَ عنهُ بسِتَّةِ اجوبةٍ:

(الأوَّلُ): أَنَّهُ كَانَ الحُكْمُ كَذَلِكَ ثُمَّ نُسخَ فِي عصرِهِ لَلْكَانَ، فَقَدْ أَخْرجَ أَبُو داود(٢١٩٥) من طريقٍ يزيدَ النَّحويُ عن عِكْرمةَ عن ابنِ عبَّاسٍ قال: كانَ الرَّجلُ إذا طلَقَ امراَتَهُ، فَهُو احقُ برجعَتِهَا، وإنْ طلَقَهَا ثلاثًا فُسُعَ ذَلِكَ ا هـ.

إِلاَّ أَنَّهُ لَمْ يَشْتَهِرِ النَّسَخُ فَبَقِيَ الحُكْمُ المُسَوخُ مُعمولاً بِهِ إِلَىٰ انْ أَنكَرَهُ عُمرُ.

(قلت): إنْ ثَبَتَتْ روايةُ النَّسِخِ فَذَاكَ وإلاً، فإنَّهُ يُضعُفُ هذا قولُ عُمرَ «إنْ النَّاسَ قد اسْتَعجلوا في أمر كانَتْ لَهُمْ فِيهِ أَنَاةً» إلخ ، فإنَّهُ واضح في أنَّهُ رأي محض لا سُنَّة فِيهِ وما في بعضِ الفاظِهِ عندَ مُسلم ((۲۷۲)(۲۷)) أنَّهُ قالَ ابنُ عبَّاسِ لأبي الصَّهْباءِ «لَمَا تَسَابِعُ النَّاسُ في الطَّلاقِ في عَهْدِ عُمرَ فأَجازَهُ عليهمْ».

(ثانِيهَا): أنَّ حديثُ ابن عبَّاس هذا مُضطربُّ

قالَ القرطبيُّ في شرح مُسلم(٢٤١/٤)؛ وقسمَ في مسعَ الاخْتِلافِ على ابنِ عبَّاسِ الاضطرابُ في لفظِهِ فظَاهِرُ سياقِهِ أنَّ هذا الحُكْمَ منقولُ عنْ جميع أهْلِ ذلكَ العصرِ والعادةُ تقتَّضي أنْ يظْهَرَ ذلِكَ وينتَشرَ، ولا ينفردَ بِهِ ابنُ عبَّاسٍ، فَهَذا يقتَّضي التَّوقُفَ عن العملِ بظَاهِرِهِ إذا لمْ يَقْتَضِ القطعَ ببطلانِهِ ا هـ.

(قلْت): وَهَذا مُجرَّدُ اسْتِبعادٍ، فإنَّــهُ كَــمْ مَـنْ سُـنَّةٍ وحادثةٍ انفردَ بِهَا راوٍ، ولا يضرُّ سيَّما مثلُ ابنِ عبَّاسٍ حبرِ الأُمَّةِ

ويؤيِّدُ ما قالَهُ ابنُ عَبَّاسِ منْ أَنَّهَا كَانَتِ الثَّلاثُ واحدةً مــا يأتِي منْ حديثِ ابي رُكَانةً، وإنْ كانَ فِيهِ كلامٌ وسيأْتِي.

(التَّالثُ): انَّ هذا الحديثُ وردَ في صُورةٍ خاصَّةٍ هي قولُ المطلّقِ: أنْتِ طالقٌ أنتِ طالقٌ وذلِكَ أنَّهُ كانَ في عصرِ النُبوَّةِ وما بعدُهُ حالُ النَّاسِ محمولاً على السَّلامةِ والصَّدقِ فيقبلُ قولُ من ادَّعي أنَّ اللَّفظَ الثَّانيَ تأكيدٌ للأوَّلِ لا تأسيسُ طلاق آخرَ ويصدَّقُ في دعواهُ فلمَّا رأى عُمرُ تغيَّرُ أحوالِ النَّاسِ وغلبةِ الدَّعاوى البَّاطلةِ رأى منَ المصلحةِ أنْ يُجريَ التُتَكَلَّمَ على ظَاهِرِ قولِه، ولا يُصدَّقُ في دعوى ضميرهِ.

وَهَذَا الْجُوابُ ارْتَضَاهُ القرطبيُّ

قَالَ النَّوويُّ: هُوَ أَصِحُّ الأَجوبةِ.

(قلْت): ولا يخفى أنَّهُ تقريرٌ لِكَــونَ نَهْمِي عُمرَ رَاياً محضاً ومع ذَلِكَ فالنَّـاسُ مُخْتَلفونَ في كُـلُ عصر فيهِـــمُ الصَّــادقُ والْكَاذَبُ وما يُعرفُ ما في ضميرِ الإنسانِ إلاَّ مَنْ كلامِــهِ فيقبلُ قولُهُ، وإنْ كــانَ مُبطــلاً في نفس ِ الأمـرِ فيخكَـمُ بالظَّـاهِرِ واللَّـهُ

يَتُولِّى السَّرائرَ مَعَ أَنْ ظَـاهِرَ قُـولِ ابْسِ عَبَّاسٍ ﴿طَلَاقُ النَّـلاثِ واحدةً» أنَّهُ كانَ ذلِكَ بائيةِ عبارةٍ وقعَتْ.

(الرَّابعُ): أنَّ معنى قولِهِ "كــانَ طـلاقُ الشُّلاثِ واحـدةُ" أنَّ الطُّلاقَ الَّذي كانَ يُوقعُ في عَهْدِهِ ﷺ وعَهْدِ أَبِي بَكْرِ إِنَّمَا كَـانَ يُوقعُ في الغالبِ واحدةً لا يُوقعُ ثلاثـاً فمرادُهُ أنَّ هـذا الطُّـلاقَ الَّذي تُوقعونَهُ ثلاثاً كانَ يُوقعُ في ذلِكَ العَهْدِ واحدةً فَيَكُونُ قُولُهُ «فلو أمضينًاهُ عليهِم» بمعنى لو أجرينًاهُ على حُكْم ما شُـرعَ مـنْ وُقوع الثّلاثِ.

وَهَذَا الْجُوابُ يَتَنزَّلُ عَلَى قُولِهِ اسْتَعجلوا في أمر كانَّتْ لَهُمْ فِيهِ أَنَاةً" تَنزُلاً قريباً من غير تَكَلُّف ويَكُونُ معنَـاهُ الإخبـارَ عـن اختِلاف عادَاتِ النَّاسِ في إيضاعِ الطُّلاقِ لا في وُقوعِهِ فالحُكُمُ

وقدْ رجَّحَ هذا التَّاويلَ ابنُ العربـيُّ ونسبَّهُ إلى أبـي زُرعـةَ وَكَذَا البَيْهَقَىُّ أَخْرِجَهُ عَنْهُ (٣٣٨/٧)

قَالَ: معنَاهُ أَنَّ مَا تُطلُّقُونَ أَنْتُمْ ثَلاثاً كَانُوا يُطلُّقُونَ واحْدَةً.

(قلْت): وَهَذَا يَيْمُ إِن اتَّفَقَ على أنَّهُ لمْ يقعْ في عصرِ النُّبوَّةِ إرسالُ ثــلاثِ تطليقَـاتٍ دفعـةً واحــدةً وحديـــثُ أبـــي رُكَانـــةً [د(۲۱۹٦)، وسيأتي برقم (۱۰۰۹)] وغييرهِ يدفعُهُ وينبو عنْـهُ قولُ عُمرَ «فلو أمضينَاهُ»، فإنَّــهُ ظَـاهِرٌ في أنَّـهُ لمْ يَكُـنْ مضــى في ذلِكَ العصرِ حَتَّى رأى إمضاءًه، وَهُـوَ دليـلُ وُقوعِـهِ في عصــرِ النُّبُوَّةِ لَكِنَّهُ لَمْ يَمْضِ فليسَ فِيهِ أَنَّهُ كَانَ وُقوعُ النَّلاثِ دفعـةُ نــادراً في ذلِكَ العصر.

(الخامسُ): أنَّ قولَ ابن عبَّاس «كانَ طلاقُ النَّلاثِ» ليس لَهُ حُكْمُ الرَّفع، فَهُوَ موقوفٌ عليْهِ، وَهَـذَا الجـوابُ ضعيفٌ لما تقرَّرَ في أُصولِ الحديثِ وأصولِ الفقَّهِ أنَّ «كُنَّا نفعلُ» \_ و«كَانوا يفعلونَ ۗ لَهُ حُكْمُ الرُّفع.

(السَّادسُ): أنَّهُ أُريدَ بقولِهِ "طلاقُ النَّلاثِ واحدةً" هُوَ لفـظُ البُّنَّةَ إذا قالَ: أنْتِ طالقٌ البُّنَّةَ وَكُما سيأْتِي في حديثِ رُكَانةَ [برقم (١٠٠٩)) فَكَانَ إذا قـالَ القـائلُ ذلِـكَ قبـلَ تفسـيرِهِ بـــالواحدةِ وبالثَّلاثِ فلمَّا كانَ في عصر لمْ يُقبَلْ منَّهُ التَّفسيرُ بالواحدةِ

قيلَ: وأشارَ إلى هذا البخاريُّ، فإنَّـهُ أدخـلَ في هـذا البـابِ الآثارَ الَّتِي فِيهَا النِّئَّةَ والأحــاديثَ فِيهَــا التَّصريــحُ بــالثَّلاثِ كأنَّـهُ

يُشيرُ إلى عدم الفرق بينَهُمَا، وانَ البَّنَّةَ إذا أُطلقَتْ حُملَـتْ على الثَّلاثِ إلاَّ إذا أرادَ المطلَّقُ واحدةً فيقبلُ فروى بعضُ الرُّولةِ النَّبَّةَ بلفظِ النَّلاثِ يُريدُ أنَّ أصلَ حديثِ ابن عبَّاس "كَانَ طَلاقُ ٱلْبُشَّةَ عَلَى عَهْدِ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَعَهْدِ أَبِي بَكْرٍ، إِلَى آخرو.

(قلْت): ولا يخفى بعدَ هذا التَّاويل وَتُوهِيم الرَّاوي في التَّبديل ويبعدُهُ أَنَّ الطَّلاقَ بلفظِ البَّنَّةَ في غايةِ النُّدور، فلا يُحملُ عَلَيْهِ مَا وَقَعَ كَيْفَ وَقُولُ عُمَرَ «قد اسْتَعجلوا في أمر كَانَتْ لَهُــمْ فِيهِ اناةً» يدلُّ الْ ذلِكَ واقعٌ ايضاً في عصرِ النُّبُوَّةِ وَالْأَقْرَبُ الْ هذا رأيٌ منْ عُمرَ ترجُّحَ لَهُ كما منعَ مــنْ مُتْعـةِ الحـجُ وغيرِهـا وَكُلُّ أحدٍ يُؤخذُ منْ قولِهِ ويُتْرَكُ غيرَ رسول اللَّهِ ﷺ

وَكُونُهُ حَالَفَ مَا كَانَ عَلَى عَهْدِهِ ﷺ، فَهُـوَ نظيرُ مُتَّعَةٍ الحجُّ بلا ريبٍ والتَّكَلُفَاتُ في الأجوبةِ ليوافقَ ما تُبَـتَ في عصرَ النُّبُوَّةِ لا يليقُ، فقدْ ثَبَتَ عنْ عُمرَ اجْتِهَادَاتٌ يعسرُ تطبيقَهَا على ذَلِكَ نَعَمْ إِنْ أَمْكُنَ التَّطبيقُ عَلَى وَجْهِ صَحبِح، فَهُوَ المرادُ.

١٠١٨- وَعَنْ مَحْمُودِ بْنِ لَبِيدٍ ﷺ قَالَ: ﴿أَخْبَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ رَجُل طَلَّـقَ امْرَأَتَــهُ ثَــلاتُ تَطْلِيقَاتٍ جَمِيعاً، فَقَامَ غَضَبَانَ ثُمَّ قَالَ: أَيُلْعَسِ بكِتَابِ اللَّهِ، وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُركُمْ حَتَّى قَامَ رَجُلٌ، فَقَالَ: يًا رَسُولَ اللَّهِ أَلا أَقْتُلُهُ؟

رَوَاهُ النَّسَائِيُّ (١٤٢/٦) وَرُوَاتُهُ مُوَثَّقُونَ.

(وعن محمود بن لبيد الله ابن أبي رافع الأنصاري

وُلدَ على عَهْدِ رسولِ اللَّهِ عَلَيْ وحدَّثُ عنْهُ أحاديثَ فِسالَ البحاريُّ: لَهُ صُحبةً.

وقالَ ابو حَاتِم لا نعرفُ لَـهُ صُحبةً وذَكَرَهُ مُسلمٌ في

وَكَانَ من العلماء مَاتَ سنةَ سِتٌ وَيُسعينَ.

وقدْ ترجمَ لَهُ احمدُ في مُسندِهِ واخرجَ لَّهُ احاديثُ ليسَ فِيهَا شيءٌ صرَّحَ فِيهِ بالسَّماع

(قَالَ وَأُخْبِرَ النَّبِيُّ ﷺ عَنْ رَجُلِ طَلَّقَ امْرَأَتُهُ ثَلَاثَ تَعْلِيقَاتِ جَمِيعاً فَقَامَ غَصْبُانَ ثُمُّ قَالَ: أَيُلْعَبُ بِكِيَابِ اللَّهِ، وَأَنَا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ

حَتَّى قَامَ رَجُلٌ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلا أَقْتُلُـهُ ۚ رَوَاهُ النَّسَانِيَ ورَوَاتُهُ مُوثَّقُونَ).

الحديثُ دليـلٌ على أنَّ جمعَ الثَّـلاثِ التَّطليقَــاتِ بدعــةٌ واختَلفَ العلماءُ في ذلِكَ

فذَهَبت الْهَادويَّةُ وابو حنيفةَ ومالِكٌ إلى أنَّهُ بدعةٌ

وَذَهَبَ الشَّافعيُّ وأحمدُ والإمامُ يحيى إلى أنَّـهُ ليـسَ ببدعـةٍ، ولا مَكْرُوهِ

واستُعللُ الأولونَ بغضبِهِ ﷺ ويقولِهِ «أَيَلْعَبُ بِكِتَابِ اللَّهِ» وَمَا أخرجَهُ سعيدُ بنُ منصور (دسته (٢٠٢/١)] بسند صحيح عن أنس أنْ عُمرَ كانَ إذا أَتِيَ برجلِ طلَّقَ امرأَتَهُ ثلاثاً أوجعَ ظَهْرَهُ ضرباً وَكَأَنَّهُ أخذَ تحريمَـهُ منْ قَولِهِ ﷺ «أَيُلْعَبُ بِكِتَابِ اللَّهِ».

اسْتَدَلُّ الآخرونَ بقولِهِ تعالى ﴿ فَطَلَقُوهُ مِنْ لِعِدَّتِهِ مِنْ ﴾ والطلاق: ٢١٦ وبما يأتِي والطلاق: ٢٢٩ وبما يأتِي في حديثِ اللّمانِ أنّهُ طلَقَهَا الزَّوجُ ثَلاثاً بحضرَتِهِ تَنْظُرُ ولمْ يُنْكِرُ علله.

وأجيبَ بـانَّ الآيتَـينِ مُطلقَتَـانِ والحديثُ صريحٌ بِتَحريسمِ الثَّلاثِ فَتُقيَّدُ بِهِ الآيتَان

وبانَّ طلاق الملاعن لزوجَتِـهِ ليـسَ طلاقـاً في محلّـهِ؛ لأنَّهَـا بانَتْ بمجرَّدِ اللَّعان كما يَأْتِي.

واعلم أنَّ حديثَ محمودٍ لمْ يَكُنْ فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ ﷺ أمضى عليهِ النَّلاثُ أو جعلَهَا واحدةً، وإنَّما ذَكَرَهُ المصنَّفُ إخباراً بانَّهَا قدْ وقعَت التَّطليقَاتُ الثَّلاثُ في عصرِهِ.

الله تعالى عَبَّاس رضي اللّه تعالى عنهما قَالَ: «طَلَّقَ أَبُو رُكَانَةَ أُمَّ رُكَانَةَ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: رَاجِع امْرَأَتَك، فَقَالَ: إنّي طَلَقْتَهَا ثَلاثاً قَالَ: قَدْ عَلِمْت، رَاجِعْهَا».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٢١٩٦).

وَفِي لَفْظِ لِأَحْمَدَ(٢٦٥/١): ﴿ وَلَمَانَ أَبُو رُكَانَةَ امْرَآتَهُ فِي مَجْلِسٍ وَاحِدِ ثَلاثًا، فَخَزِنْ عَلَيْهَا، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: فَإِنَّهَا وَاحِدَةً».

وَفِي سَنْدِهِمَا ابْنُ إِسْحَاقَ. وَفِيهِ مَقَالً.

وَقَلَدْ رَوَى أَبُو دَاوُد(٢٠٠٦) مِنْ وَجْهِ آخَرَ أَحْسَنَ مِنْهُ: فأَنْ رُكَانَـةَ طَلْقَ امْرَأَتَهُ سُهَيْمَةَ ٱلْبُتَّةَ، فَقَالَ: وَاللّهِ مَا أَرَدْتُ بِهَا إلاَّ وَاحِدَةً، فَرَدْهَا إلَّذِ النّبِئُ عَلَيْكُونَهُ.

روعن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما قبالَ ﴿طَلَّقَ أَبُو رُكَانَــَةٌ») بضمُ الرَّاء وبعدَ الألفِ نُونٌ

(أَمُّ رُكَانَةً، ﴿ فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ رَاجِع امْرَأَتَكَ، فَقَالَ: إنَّسَى طَلَقْتُهَا لَلاثاً قَالَ قَدْ عَلِمْتَ رَاجِعْهَا ﴾ رواهُ أبو داود وفي لفظ لأحمد) أيْ عن ابنِ عبَّاس ﴿ «طَلَقَ رُكَانَةُ أَمْرَأَتُهُ فِي مَجْلِس وَاحِدُ لَلْلاً فَحَرِنْ عَلَيْهَا، فَقَالَ لَـهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهَا، فَإِنْهَا وَاحِدَةً ﴾ وفي سندِهِما) أيْ حديثِ أبي داود وحديثِ أحمد (ابنُ إسحاق) أيْ مُحمد صاحب السِّيرة (وفِيهِ مقالٌ) قدْ حققنا في "مُمرَاتِ النَّظرِ في علم أهلِ الأثرِ ، وفي "إرشادِ النَّقَادِ إلى تيسيرِ الاجْتِهَادِ ، عدمَ صحة القدح بما يجرحُ روايتَهُ.

(وقد رواهُ أبو داود من وجْهِ آخرَ أحسنَ منْهُ «أَنَّ رُكَانَةَ طَلْقَ امْرَأَتُهُ سُهَيْمَةً») بالسين المهملة ــتصغيرُ سُهْمَةَ

(وَالْبَقَةِ، فَقَالَ وَاللَّهِ مَا أَرَدْت إِلاَّ وَاحِدَةً فَرَدْهَا إلَيْهِ النَّبِيُّ اللَّهِ اللَّهِ اللّ عَلَيْهِا) واخرجَهُ أبو يعلى [ومسنده (۱۵۳۷)] وصحْحَهُ وطرقُهُ كُلُهَا مِنْ روايةِ مُحمَّدِ بنِ إسحاقَ عنْ داود بنِ الحصينِ عنْ عِكْرِمةَ عن ابنِ عبّاسٍ.

وقدْ عملَ العلماءُ بمثلِ هذا الإسنادِ في عدَّةٍ منَ الأحْكَـامِ مثلُ حديثِ «أَنَّهُ ﷺ رَدُّ ابْنَتَهُ عَلَى أَبِي الْغَاصِ بِالنَّكَــاحِ الأُولُـِهُ تقدَّمَ [برقم (٩٤٥)].

وقد صحَّحَهُ ابو داود؛ لأنَّهُ اخرِجَهُ ايضاً منْ طريق أُخرى وَهِيَ الَّتِي أَشَارَ إليُّهَا المصنَّفُ بقولِهِ أَحسنَ منْهُ وَهِيَ النَّهُ أُخرِجَهُ منْ حديثِ نافع بنِ عُجيرِ بسنِ عَبدِ يزيـدَ بـنِ رُكَانـةَ الْ رُكَانـةَ الحديثَ.

وصحَّحَـهُ أيضـاً ابــنُ حبَّـانَ [«صحيحـه» (٤٧٧٤)] والحَاكِمُ(١٩٩/٢).

وفِيهِ خلافٌ بينَ العلماءِ بينَ مُصحُّحٍ ومضعُّف

والحديثُ دليلٌ على أنَّ إرسالَ النَّلاثِ التَّطليقَاتِ في مجلسٍ واحدٍ يَكُونُ طلقةً واحدةً.

وقد اختلف العلماء في المسألة على أربعة أقوال:

الأوَّلُ: إِنَّهُ لا يقعُ بهَا شيءٌ لأنَّه طلاقُ بدعةٍ وَتَقدُّمَ ذِكْرُهُمْ و أدلَّتُهُمْ.

النَّاني: إنَّهُ يَقَعُ بِهِ النَّلاثُ وإليْـهِ ذَهَـبَ عُمـرُ وابـنُ عبّـاس وعائشةُ وروايــةٌ عـنْ علـىً والفقَهَـاءُ الأربعـةُ وجْهُــورُ السُّـلفــِّ والخلف ِ واسْتَدَلُوا بَآيَاتِ الطَّلاق، وأنَّهَا لمْ تُفرُّقْ بينَ واحدةٍ، ولا

وأجيب بما سلف أنَّهَا مُطلقَاتٌ تَحْتَمَـلُ التَّقييـدَ بالأحـاديثِ واسْتَدَلُوا بما في الصَّحيحـين [البخاري(٥٢٥٩)، مسلم(١٤٩٢)] «أَنَّ عُوَيْمِراُ الْعَجْلانِيُ طَلَّقَ امْرَأَكُهُ ثَلاثًا بِحَصْرَتِهِ ﷺ وَلَـمْ يُنْكِرُ عَلَيْهِ، فدلُّ على إباحةِ جمع الثَّلاثِ وعلَى وُقوعِهَا.

وَأَجِيبَ بِأَنَّ هَذَا التَّقَرِيــرَ لا يبدلُ على الجـواز، ولا علـى وُقوع النَّلاثِ؛ لأنَّ النَّهٰيَ إنَّما هُوَ فيمــا يَكُــونُ في طَــلاق رافــع لنِكَاح كانَ مطلوبَ الدُّوامَ والملاعنُ أوقعَ الطُّلاقَ على ظنُّ أنُّــهُ بِقِيَ لَهُ إِمسَاكُهَا ولمْ يعلمْ أنَّهُ باللَّعان حصلَتْ فُرقةُ الأبدِ سواءً كانَ فراقُـهُ بنفس اللَّعان، أو بِتَفريقِ الحَاكِمِ، فـلا يـدلُ على

واسْتَدَلُوا بما في المُتَّفَق عليْهِ [مسلم(١٤٨٠) ولم يخرجه البخاري] أيضاً في حديثِ «فَاطِمَةً بِنْتَ قَيْسِ أَنْ زَوْجَهَا طَلَقَهَا ثَلاثاً، وَأَنْـهُ عَلَيْظُ لَمًا أُخْبِرَ بِذَلِكَ قَالَ: لَيْسَ لَهَا نَفَقَةً وَعَلَيْهَا الْعِدْةُ».

وأجيبَ بأنَّهُ ليسَ في الحديثِ تصريحٌ بأنَّهُ أوقعَ الشَّـلاتُ في مجلس واحدٍ، فلا يدلُّ على المطلوبِ

قالوا: عدمُ اسْتِفصالِهِ ﷺ هلْ كـانَ في مجلـس، أو مجـالسَ دالٌ على أنَّهُ لا فرقَ في ذلِكَ ويجابُ عنْهُ بأنَّهُ لمْ يَسْتَفَصلُ؛ لأنَّـهُ كانَ الواقعُ في ذلِكَ العصر غالباً عدمَ إرسال الثَّلاثِ كما تقدُّمَ وقولنا: غالباً لنلأً يُقالَ: قدْ أسلفنا أنَّهَا وقعَت الشَّلاثُ في عصـر النُّبُوَّةِ؛ لأنَّا نقولُ: نعمُ لَكِنْ نادراً ومثلُ هذا ما اسْتَدلُوا بِهِ منْ حديثِ عائشةَ «أَنْ رَجُملاً طَلَّقَ امْرَأَتَهُ ثَلاثًا فَتَزَوْجَتْ فَطَلَّقَ الآخِرُ فَسُنِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَتَحِلُ لِللَّؤُل؟ قَـالَ لا حَتَّى يَذُوقَ عُسَيْلَتَهَا».

أخرجَهُ البخاريُ (٢٦١).

والجوابُ عَنْهُ هُوَ مِنا سَلْفَ وَلَهُمْ أَدْلُنَّ مِن السُّنَّةِ فِيهَا ضعفٌ، فلا تقومُ بهَا حُجَّةً، فلا نُعظَّمُ بهَا حجمَ الْكِتَاسِدِ وَكَذَلِكَ مَا اسْتَدَلُّوا بَهِ مَنْ فَتَاوَى الصَّحَابَةِ أَقُوالُ أَفْرَادٍ لا تَقْـومُ بهَا حُجَّةً.

(القولُ النَّالَثُ): أنَّهَا تقعُ بهَا واحــدةٌ رجعيَّـةٌ، وَهُــوَ مــرويٌّ عن عليُّ وابن عبَّاس وذَهَبَ إليهِ الْهَادي والقاسمُ والصَّادقُ والباقرُ ونصرَهُ أبو العبَّاسِ بنُ تيميَّةَ وَتَبعَهُ ابنُ القيِّم تلميذُهُ على نصرهِ واسْتَدَلُوا بِمَا مَنْ حَدَيْثِي ابن عَبَّاسَ وَهُمَا صَرَيْحَـانَ فِي المطلوب وبان أدلَّةَ غسيرهِ منَ الاقتوالِ غيرُ نَاهِضةٍ أمَّا الأوَّلُ والثَّاني فلما عرفْتِ ويأتِي ما في غيرهِمَا.

(القولُ الرَّابِلُجُ): أنَّهُ يُفرَّقُ بـينَ المدخـول بهَــا وغيرهَــا فَتَقــعُ النَّلاتُ على المدخول بِهَا وَتَقَعُ على غيرِ المدخــولِ بِهَــا واحــدةً، وَهُوَ قُولُ جَمَاعَةٍ مَنْ أَصْحَابِ ابن عَبَّاسَ وَإِلَيْهِ ذَهَبَ إِسْحَاقُ بنُ

اسْتَدَلُوا بما وقعَ في روايةِ أبي داود(٢١٩٩) «أَمَا عَلِمْت أَنَّ الرَّجُلَ كَانَ إِذَا طَلَّقَ امْرَأَتَهُ ثَلاثًا قَبْـلَ أَنْ يَدْخُـلَ بِهَـا جَعَلُوهِا وَاحِدَةً عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الْحَدِيثَ

وبالقياس، فَإِنَّهُ إِذَا قَالَ: أَنْتِ طَالَقٌ. بانَتْ منْهُ بذلِكَ، فَإِذَا أعادَ اللَّفظَ لمْ يُصادفُ محلاً للطَّلاقَ فَكَانَ لغواً.

وأجيبَ بما مَرَّ مَنْ ثُبُوتِ ذلِـكَ في حَـقُ المدخولـةِ وغيرهَـا فمفهُومُ حديثِ أبي داود لا يُقاومُ عُمومَ أحاديثِ ابن عبَّاس.

واعلمُ أَنَّ ظَاهِرَ الْأَحَادِيثِ أَنَّهُ لَا فَرَقَ بِينَ أَنْ يَقُـولَ أَنْسَتِ طالقٌ ثلاثاً أو يُكَرِّرُ هذا اللَّفظَ ثلاثاً.

وفي كتُنب الفروع أقوالٌ وخلافٌ في التَّفرقةِ بينَ الألفــاظِ لمْ تَسْتَنِدُ إلى دليلِ وأضح.

وقدُ أطالَ اللِّاحثونَ في الفروع في هذِّهِ المسألةِ الأقوالَ.

وقدْ أطبقَ أَلْمَلُ المذَاهِبِ الأربعةِ على وُقوع الثَّلاثِ مُتَابِعــةً لإمضاء عُمرَ لَهَا وَاشْتَدُ نَكِيرُهُمْ على منْ خالفَ ذلِكَ وصارَتْ هذه المسألة علما عندهم للرافضة والمخالفين وعوقب بسبب الفُتْيَا بِهَا شَيخُ الإسلام ابنُ تيميَّةَ وطيفَ بتِلمينَّهِ الحافظِ ابـن القيِّم على جملٍ بسببِ الفُّنُّوى بعدمٍ وُقوعِ الثُّلاثِ، ولا يخفى أنَّ

هذه بحضُ عصبيَّةٍ شديدةٍ في مسألةٍ فرعيَّةٍ قد اخْتَلَفَ فِيهَا سلفُ الأمَّةِ وَخَلَفُهَا، فلا نَكِيرَ على منْ ذَهَـبَ إلى قـول مـنَ الأقـوالِ المختَلفِ فِيهَا كما هُوَ معروفٌ وَهَاهنا يَتَميَّزُ المصنَّفُ مـنْ غـيرِهِ منْ فُحول النَّظَّارِ والأَنْقياء منَ الرَّجالِ.

## ٤ ـ لا هَزْلَ في النكاحِ والطلاقِ والرجعةِ

اللَّهِ ﷺ: «ثَلاثٌ جِدُّهُنَ جِدُّ، وَهَزْلُهُنَّ جِدُّ: النَّكَاحُ، وَالطَّلاقُ وَالرَّجْعَةُ».

رَّوَاهُ الأَرْبَعَةُ إِلاَّ النساني رَأبو داود(٢١٩٤)، الترمذي (١١٨٤)، ابن ماجد(٢٠٣٩)ع وَصَحَّحَةُ الْحَاكِمُ(١٩٧/٣).

وَفِي رِوَايَةِ لاَبْنِ عَدِيْ [«الكامل» (٢٠٣٧٦)] مِنْ وَجُهِ آخَرَ صَعِيفُو «الطَّلاقُ وَالْمُنَاقُ وَالنَّكَاخُ».

روعنْ أَبِي هُرِيرةَ رَهِجُهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَاتُ جَدُّهُنَّ جَدُّ وَهَزْلُهُنَّ جَدُّ النَّكَاحُ وَالطَّلَاقُ وَالرَّجْعَةُ». رَوَاهُ الأربعةُ إِلاَّ النَّسِانيَ وَصَحَّحَهُ الحَاكِمُ وفي روايةٍ) عَـنْ أَبِي هُريرةَ (لابنِ عدي من وجْهِ آخرَ ضعيفِ الطَّلَاقُ والعَنَاقُ والنَّكَاحُ.

وقدْ بيَّنَ معنَاهَا قولُهُ:

1 • ٢١ - وَلِلْحَارِثِ بْنِ أَبِي أُسَامَةً مِنْ حَدِيثِ عُبَادَةً بْنِ الصَّامِتِ رَضي اللَّه عنهم - رَفَعَهُ «لا يَجُوزُ اللَّعِبُ فِي ثَلاثٍ: الطَّلاقُ، وَالنَّكَاحُ، وَالْعَثَاقُ، فَمَنْ قَالَهُنَّ، فَقَدْ وَجَبْنَ » وَسَنَدُهُ ضَعِيفٌ:

وهو قوله: (وللحارث بن أبي أسامةَ منْ حديثِ عُبادةَ بنِ الصَّامِتِ عَبادةً بنِ الصَّامِتِ يرفعُهُ «لا يَجُوزُ اللَّعِبُ فِي تَسلاتُ: الطَّلاقُ وَالنَّكَاحُ وَالْعَبَاقُ فَمَنْ قَالَهُنَّ، فَقَدْ وَجَبْنَ» وسندُهُ ضعيفًا)؛ لأنَّ فِيهِ ابنَ لَهُيعةَ وفِيهِ انقطاعُ أيضاً

والأحاديثُ دلَّتَ على وُقوعِ الطَّلاقِ منَ الْهَــازل، وأَنَّهُ لا يُختَـاجُ إِلى النَّيْـةِ فِي الصَّريــجِ وإليْـهِ ذَهَـــبَ الْهَادويَّــةُ والحنفيَّــةُ والحنفيَّــةُ والحنفيَّــةُ والخنفيَّــةُ

وذَهَبَ احدُ والنَّاصرُ والصَّادقُ والباقرُ إلى أنَّــهُ لا بُـدُّ من

النَّيَّةِ لعموم حديثِ الأعمال بالنَّيَّاتِ.

وأجيبَ بأنَّهُ عامٌّ خصَّهُ ما ذُكِرَ من الأحاديثِ ويأْتِي الْكَلامُ في العِتْق.

# ٥ ـ تجاوز الله عن وساوس الأمة إلا أن تعمل بها

١٠٢٧ - وَعَنْ أَبِي هُونِرَةَ عَنَ النَّبِسَيِّ ﷺ قَالَ:
 «إنَّ اللَّهُ تَعَالَى تَجَاوَزَ عَنْ أُمَّتِي مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسَهَا
 مَا لَمْ تَعْمَلْ، أو تَكلَمْ».

مُثْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٦٩٥)، مسلم(١٢٧)].

وروَاهُ ابنُ مَاجَهْ(٢٠٤٤) منْ حديثِ أبي هُريرةَ بلفظِ «عَمَّا تُوسُوسُ بِهِ صُدُورُهَا» بدلَ ما «حدَّثَتْ بِهِ أنفسَهَا».

وزادَ في آخرِهِ «وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ»

قالَ المصنّفُ [«فتح الباري» (١٦١/٥)] وأظنُ الزّيادةَ هـذهِ مُدرجةً كأنّهَا دخلَتْ على هشامِ بـنِ عمّارٍ مـنْ حديثٍ في حديثٍ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّـهُ لا يقعُ الطَّلاقُ بحديثِ النَّفسِ، وَهُوَ قُولُ الجَمْهُورِ ورويَ عن ابنِ سيرينَ والزُّهْرِيُّ وروايةٌ عـنْ مالِكِ بِأَنَّهُ إذا طلَقَ في نفسِهِ وقعَ الطَّلاقُ وقوَّاهُ ابنُ العربيُّ بـأَنْ من اعْتَقَدَ الْكُفُرَ بقلِهِ ومنْ أصرً على المعصيةِ أثمَ وَكُذلِكَ مَنْ قذتَ مُسلماً بقلِهِ وكُلُّ ذلِكَ منْ أعمالِ القلبِ دُونَ اللّسانِ.

ويجابُ عنهُ بانَ الحديثَ المذكورَ أخبرَ عن اللّهِ تعالى بأنّهُ لا يُؤاخذُ الأمَّةَ بجديثِ نفسيها، وأنَّهُ تعالى قالَ ﴿لا يُكَلّفُ اللَّهُ نَفْساً إلا وُسْمَهَا﴾ والقرة، ٢٨٦] وحديثُ النَّفسِ يخرجُ عن الوسع نعم الاسْتِرسالُ معَ النَّفسِ في باطلِ أحاديثها يُصيِّرُ العبدَ عازماً على الفعلِ فيخافُ منْهُ الوقوعُ فيما يحرمُ، فَهُو اللّذي ينبغى أنْ يُسارعَ بقطعِهِ إذا خطرَ.

وأمًّا اخْتِجَاجُ ابنِ العربيِّ بالْكُفْرِ والرَّيَاء، فــلا يَخْفَى أَنَّهُمَـا من أعمالِ القلبِ فَهُمَّا خصوصانِ منَ الحديثِ على أنَّ الاغْتِقادَ وقصدَ الرَّيَاء قد خرجا عن حديثِ النَّفسِ.

وأمَّا المصرُّ على المعصيةِ فالإثمُ على عملِ المعصيـةِ المُتَقَـدُّمُ

على الإصرار، فإنَّهُ دالُّ على أنَّهُ لمْ يَتُبُ عنْهَا واسْتَدلُّ بــهِ على أَنَّ مِنْ كَتَبَ الطَّـلاقَ طلقَت امرأتُهُ؛ لأنَّهُ عزمَ بقلبُ وعملَ بِكِتَابِهِ، وَهُوَ قُولُ الجَمْهُورِ وشرطَ مالِكٌ فِيهِ الاِشْهَادَ عَلَى ذلِكَ

#### ٦- العفو عن الخطأ والنسيان والإكراه

١٠٢٣ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه تعـالى عنهما «عَن النُّبيُّ ﷺ قَالَ: إنَّ اللَّهَ تَعَالَى وَضَعَ عَـنُ أُمَّتِي الْخَطَأَ وَالنَّسْيَانَ، وَمَا اسْتُكُرهُوا عَلَيْهِ».

رَوَاهُ ابْنُ عَاجَهُ(٤٠٤٥) وَالْحَاكِمُ(١٩٨/٢).

وَقَالَ أَبُو حَاتِم [العلل: (٢٩١/١)]: لَم يَثُبُتُ.

وقالَ النَّوويُّ في «الرَّوضةِ» في تعليقِ الطَّـلاقِ: إنَّـهُ حديثٌ حسنٌ وَكَذَا قالَ في أواخرِ الأربعينَ (٣٩) لَهُ أ هــ.

وللحديثِ أسانيدُ.

أَحَادِيثُ مُنْكَرَةً كُلُّهَا مُوضَوعةً.

وقالَ عبدُ اللَّهِ بنُ احمدَ في العلل(٥٦١/١): سَالُتِ أَبِي عَنْـهُ فانكَرُهُ جِدَّا

وقال: ليسَ يُروى هذا إلاَّ عن الحسن عن النَّبيُّ ﷺ

ونقلَ الحلاَّلُ عَنْ أَحَدُ أَنَّهُ قَالَ: مِنْ زَعَمَ أَنَّ الخَطَـــأَ والنَّسيانَ مرفوعٌ، فقدْ خالفَ كِتَابَ اللَّهِ وسنَّةَ رسولِ اللَّـهِ ﷺ، فإنَّ اللَّهَ أُوجِبَ فِي قَتْلِ النَّفْسِ الخَطَّأِ: الْكَفَّارةَ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الأحْكَامَ الأحرويَّـةَ من العقـابِ معفوَّةً عن الأمَّةِ الحمَّديَّةِ إذا صدرَتْ عسنْ خطَّا، أو نسيانِ، أو

وأمَّا ابْتِنـاءُ الأحْكَـام والآثـار الشَّـرعيَّةِ عليْهَـا، ففـي ذلِـكَ خلافٌ بينَ العلماء فاخْتَلفوا في طلاق النَّاسي فعــن الحســن أنَّـهُ كانَ يرَاهُ كالعمدِ إلا إذا اشْتَرطَ أخرجَهُ ابن أبي شيبةَ(١٧٢/٤) عنهٔ وعن عطاء

وَهُوَ قُولُ الجَمْهُورِ أَنَّهُ لا يَكُونُ طَلَاقاً للحديثِ

وَكَذَا ذَهَبَ الجَمَاهِيرُ أَنَّهُ لَا يَقَعُ طَلَاقُ الخَاطَئَ وعن الحنفيَّةِ يقعُ

واخْتُلُفَ فِي طلاقِ الْكُرُّو فعندَ الجمَّاهِيرِ لا يقعُ.

ويروى عن النَّخعيُّ وبِهِ قــالَت الحنفيَّـةُ أَنَّهُ يَقــعُ واسْتَدلُّ الجمهُورُ بَقُولِهِ تُعَالَى ﴿ إِلاَّ مَنْ أُكُوهِ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنَّ بِالْإِيمَانِ﴾

وقَالَ عطاءً: الشُّركُ أعظمُ من الطُّلاق

وقرَّرُ الشَّافعيُّ الاسْتِدلالَ بأنَّ اللَّهَ تعـَـالِي لَمَّا وضيعَ الْكُفْسَرَ عمَّنْ تَلفُظَ بِهِ حَالَ الإِكْرَاهِ وأسقطَ عنْـهُ أَحْكَـامُ الْكُفُر كَذلِكَ سقطَ عن المُكْرَوِ ما دُونَ الْكُفُر؛ لأنَّ الْأَعظمَ إذا سقطَ سقطَ سَطَ هُوَ دُونَهُ بطريق الأولى.

### ٧\_ تحريمُ الزوجةِ ليس طلاقاً

١٠٢٤ - وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: إِذَا حَرَّمُ الْمُرَأَتَـهُ لَيْسَ بِشَيْءٍ. وَقَالَ: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أُسُورٌ حُسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب: ٢١]

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٢٦٦٥).

وَلِمُسْلِمِ(١٤٧٣) عَن ابْنِ عَبَّاسٍ: إذَا حَرَّمَ الرَّجْـلُ امْرَأَتَـهُ، فَهُـوَ يَضِينَّ يُكَفِّرُهَا.

الحديثُ موقوفٌ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ تحريمُ الزُّوجيةِ لا يَكُونُ طلاقـاً؛ وإنَّ كَانَ يِلزُمُ فِيهِ كَفَّارَةُ بِمِينَ كَمَا دَلَّتْ لَهُ رَوَايَةُ مُسلَّمٍ فَمَرَادُهُ «ليسَنَّ بشيءٍ ليس بطلاق لا أنَّهُ لا حُكْمَ لَهُ اصلاً.

وقد اخرج عنه البخاري هذا الحديث بلفظ اوإذا حرَّم الرَّجلُ امرأَتُهُ، فإنَّما هيَ يمينٌ يُكَفِّرُهَا» فدلُّ على أنَّهُ المرادُ بقولِـــهِ «ليسَ بشيء» أنَّهُ ليسَ بطلاقي.

ويختَملُ أَنَّهُ أَرَادَ لا يلزمُ فِيهِ شيءٌ وَتَكُونُ رَوَايــةُ أَنَّـهُ يَحَينٌ روايةً أُخرى فَيَكُونُ لَهُ قولان في المسألةِ.

والمسالة أختَك فيها السُّلفُ من الصَّحابةِ والتَّابعينَ والخلفُ منَ الائمَّةِ الجُتَهِدينَ حَتَّى بلغَت الاقوالُ إلى ثلاثة عشرَرَ

قولاً أُصولاً وَتَفرَّعَتْ إلى عشرينَ مذْهَباً:

(الأوَّلُ): أنَّهُ لغوَّ لا حُكُمْ لَهُ في شيء من الأشياء، وَهُوَ قولُ جَاعَةٍ مِنَ الشياء، وَهُوَ قولُ جَاعَةٍ من السَّلفِ وقولُ الظَّاهِرِيَّةِ والحُجَّةُ على ذَلِكَ الْ التَّحريمَ والتَّحليلَ إلى اللَّهِ تعالى كما قالَ ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِتُنَكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلالٌ وَهَذَا حَرَامٌ ﴾ [العل: 113].

وقد قال لنبيَّهِ ﷺ ﴿لِمَ تُحَرُّمُ مَا أَحَلُ اللَّهُ لَك ﴾ [التحريم:

وقالَ تعالى ﴿يَأْيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيَّبَاتِ مَـا أَحَـلُ اللَّهُ لَكُمْ﴾ (اللّه لكُمْ﴾ (الله تعديد)

قالوا: ولأنَّهُ لا فرقَ بينَ تحليلِ الحرامِ وَتَحريمِ الحلالِ فلمَّــا كانَ الأوَّلُ باطلاً فليَكُن النَّاني باطلاً.

ثُمَّ قُولُهُ «هي حرامٌ» إنْ أرادَ بهِ الإنشياءَ، فإنشياءُ التُحريمِ ليسَ إليْهِ، وإنْ أرادَ بهِ الإخبارَ، فَهُوَ كذبٌ.

قالوا: ونظرنا إلى ما سوى هذا القول يعني من الأقوال التي هي في المسألة فوجدناها أقوالاً مُضطربة لا بُرْهَانَ عليها من الله فيتمين القول بهذا، وَهَذا القولُ يدلُ عليه حديثُ ابن عبّاس وَتِلاوَتُهُ لقوله تعالى ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوةً حَسَنَةٌ ﴾، فإنه دال على أنه لا يحرمُ بالتّحريم ما حرَّمَهُ على نفسيه، فإن اللّه تعالى أنكرَ على رسولِه تحريم ما أحلُ اللّه لَهُ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهَا لا تلزمُ الْكَفَّارةُ.

وأمّا قوله تعالى ﴿فَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تَجِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ ﴾ [التحريم: ٢]، فإنّها كفّارة حليه تليّل كما أخرجة الطّبري إنفسيره: ١٥٥/٢٨] بسند صحيح عن زيد بن أسلم التّابعي المشهور قال: «أَصَابَ رَسُولُ اللَّهِ تليّل أُمْ إِبْرَاهِيمَ وَلَدِهِ فِي بَيْتِ بَعْضِ يَسَائِه، فَقَالَتْ: يَا رَسُولُ اللَّهِ فِي بَيْتِي وَعَلَى فِرَاشِي! فَجَعَلَهَا عَلَيهِ حَرَاماً، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ كَيْفَ تُحَرّمُ الْحَلالُ؟ فَحَلَفَ بِاللَّهِ لا يُعبِيبُهَا فَنَزَلَتْ».

هذا أحدُ القولينِ فيما حرَّمَهُ ﷺ وسيأتِي القولُ الآخرُ في تحريم إيلائِهِ ﷺ.

والحديثُ وإنْ كانَ مُرسلاً، فقدْ أخرجَ النَّسائيّ(٧١/٧) بسندٍ صحيحٍ عنْ أنسٍ فَلْنِيُّ «أَنْ النَّبِيُّ لَلْمُلِمَّ كَانَتْ لَهُ أَمَةٌ يَطَوُهُمَا فَلَـمْ

تَزَلْ بِهِ حَفْصَةُ وَعَائِشَةُ حَتَّى حَرَّمَهَا فَأَنْزَلَ اللَّهُ ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُ لِمَ تُحَرِّمُ﴾، وَهَذَا أَصَحُ طُرُقِ سَبَبِ النُّزُولِ وَالْمُرْسَلُ عَنْ زَيْسَدٍ قَدْ شَهدَ لَهُ هَذَا فَالْكَفَّارَةُ لِلْيَمِينَ لَا لِمُجَرِّدٍ التَّحْرِيم.

وَقَدْ نَهِمَ هَذَا زَيْدُ بْنُ أَسْلَمَ، فَقَالَ بَعْدَ رِوَايْتِهِ الْقِصَّةَ «يَقُولُ الرَّجُلُ لامْرَأَتِهِ الْقِصَّةَ «يَقُولُ الرَّجُلُ لامْرَأَتِهِ الْنَبِ عَلَيْ حَرَامٌ لَغُوّ، وَإِنَّمَا يَلْزَمُهُ كَفَّارَةُ يَعِينِ إِنْ حَلَفَ، وَلَاسْوَةُ بِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْتِ إِلْغَاءُ التَّخرِيَامِ، وَالتَّكْفِيرُ إِنْ حَلَفَ، وَهَلَا الْفَوْلُ أَقْرَبُ الأَقْوَالِ الْمَذْكُورَةِ وَالتَّكْفِيرُ إِنْ حَلَفَ، وَهَلَا الْفَوْلُ أَقْرَبُ الأَقْوالِ الْمَذْكُورَةِ وَالْجَحُهَا عِنْدِي فَلَمْ أَسْرُدُ منها شَيْئًا سواه.

### ٨ ـ جوازُ الكناية عن الطلاقِ

١٠٢٥ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه تعالى عنها وأن ابْنَةَ الْجَوْنِ لَمَّا أُدْخِلَتْ عَلَى رَسُولِ اللّهِ ﷺ،
 وَدَنَا مِنْهَا قَالَتْ: أَعُوذُ بِاللّهِ مِنْك، فَقَالَ: لَقَـدْ عُـذْت بِعَظِيم، الْحَقِي بِأَهْلِك».

رُوَّاهُ الْبُخَارِيُّ(£ ٢٥).

اخْتُلفَ في اسمِ ابنةِ الجونِ المذْكُورةِ اخْتِلافًا كثيراً ونفعُ تعيينهَا قليلٌ، فلا نشتغلُ بنقلِهِ

أخرجَ ابنُ سعدٍ (١٤٣/٨) من طريق عبدِ الواحدِ بـنِ أبـي عون قالَ "قَدِمَ النُّعْمَانُ بْنُ أَبِي الْجَوْنِ الْكِنْدِيُّ عَلَى رَسُولِ اللَّـهِ ﷺ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أُزَوِّجُك أَجْمَلَ آيَمٍ فِي الْمَرَبِ كَـانَتْ تَحْتَ ابْن عَمَّ لَهَا فَتُوُفِّيَ.

وَقَلْهُ رَغِبَتْ فِيك؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: فَابْعَثْ مَنْ يَحْمِلُهَا إلَيْك فَبَعَثَ مَعَهُ أَبَا أُسَيْدِ السَّاعِدِيُّ قَالَ أَبُو أُسَيْدِ: فَأَقَمْت ثَلاثَمَةَ أَيَّامٍ ثُمَّ تَحَمَّلْت بِهَا مَعِي فِي مِحَفَّةٍ فَأَثْبَلْت بِهَا حَتَّى قَدِمْت الْمَدِينَةُ فَأَنْزَلْتُهَا فِي بَنِي سَاعِدَةً وَوَجُهْت إلَى رَسُولِ اللَّهِ لَلَيْكُ، وَهُوَ فِي بَنِي عَمْرُو بْنِ عَوْفٍ فَأَخْبَرْتُه الحديث

قالَ ابنُ أبي عون: وَكَانَ ذلِكَ في ربيعِ الأوَّلِ سنةَ سبعٍ ثُمَّ أُخرجَ ذلِكَ منْ طريقينِ.

وفي تمامِ القصَّةِ "قِيلَ لَهَا: اسْتَعِيذِي مِنْهُ، فَإِنَّـهُ أَخْطَى لَـكَ عِنْدُهُ وَخُدِعَتْ: لِمَا رُئِيَ مِنْ جَمَالِهَا وَذُكِرَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَنْ حَمَالِهَا وَذُكِرَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَنْ حَمَلَهَا عَلَى مَا قَالَتْ قَالَ: إِنْهُنْ صَوَاحِبُ يُوسُفُ وَكَيْدُهُنَّ

والحديثُ دليلٌ على أنَّ قولَ الرَّجل لامرأتِهِ: الحقي بـأهْلِك طَلَاقٌ؛ لأَنَّهُ لمْ يُروَ أنَّهُ زادَ غيرَ ذلِكَ فَيَكُونُ كنايةَ طلاقِ إذا أُريدَ بهِ الطُّلاقُ كانَ طلاقاً

قَالَ البيهَقيُ (٣٤٢/٧) زاد ابنُ أبي ذنبٍ عن الزُّهْريُ الحقي بأهلك جعلها تطليقة

ويدلُ على أنَّهُ كنايةُ طلاق أنَّهُ قدْ جاءَ في قصَّةِ كعب بـنِ مَالِكِ [البحاري(٤٤١٨)، مسلم(٢٧٦٩)] أنَّهُ لَّمَا قيلَ لَهُ: اعْمَرُل امرأتَك قالَ: الحقي بأهْلِك فَكُوني عندَهُمْ ولمْ يُرد الطَّــلاقَ فلــمْ

وإلى هذا ذَهَبَ الفقَهَاءُ الأربعةُ وغيرُهُمْ.

وقالَت الظَّاهِرِيَّةُ: لا يقمُ الطَّلاقُ بـ«الحقسى بـأهْلِك» قـالوا: والنَّيُّ ﷺ لَمْ يَكُنْ قَـدْ عَقَـدَ بابنـةِ الجـون، وإنَّمـا أرسـلَ إليْهَـا ليخطبَهَا إذِ الرُّوايَاتُ قد اخْتَلْفَتْ في قصَّتِهَــا ويــدلُ علــى أنَّـهُ لمُّ يَكُنْ عِقدَ بِهَا مِا فِي صحيح البخاريُ (٥٢٥٥) "أَنَّهُ ﷺ قَـالَ: «هَبِي لِي نَفْسَـك» قَـالَتْ: وَهَـلْ تَهَـبُ الْمَلِكَةُ نَفْسَـهَا لِلسُّوقَةِ فَأَهْوَى لِيَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهَا لِتَسْكُنَّ، فَقَالَتْ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْكَ، قالوا: فطلبُ الْهِبَةِ دالٌّ على أنَّهُ لمْ يَكُنُّ عقدَ بهَا ويبعدُ ما قالُوهُ.

قُولُهُ: «ليضعَ يدُّهُ» وروايةُ «فلمَّا دخلَ عليْهَـــا»، فـمانَّ ذلِـكَ إنَّما يَكُونُ معَ الزُّوجةِ.

وأمَّا قولُهُ «هَبِي لِي نَفْسَك»، فإنَّـهُ قالَـهُ تطييباً لخاطرِهَـا واسْتِمالةً لقلبهَا ويؤيِّدُهُ ما سلفَ من روايةِ أَنْهَا رغَبَتْ فيك.

وقلاً رُويَ [والطقات، لابن سعد (١٠٢/٨)] اتَّفاقُهُ مـعَ أَبِيهَـا على مقدارٍ صداقِهَا، وَهَانِهِ، وإنْ لَمْ تَكُنْ صرائــحَ في العقــدِ بِهَــا إلاَّ أَنَّهُ أَقْرِبُ الاخْتِمالين.

# ٩ ـ لا طلاق إلا بعد نكاح

١٠٢٦ - وَعَنْ جَابِر ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ: الا طَلاق إلاً بَعْدَ نِكَاحٍ، وَلا عِنْقَ إلاَّ بَعْدَ

رَوَاهُ أَبْدِ يَعْلُدَى [كما في «التلخيسص» (٢٣٨/٣)] وَصَحَّحُسهُ الْحَاكِمُ(١٩/٢)، وَهُوَ مَعْلُولٌ

(وعنْ جابرِ ﷺ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ الا طَلاقَ إلاَّ بَعْدَ نِكَاحٍ، وَلا عِنْقَ إلاَّ بَعْدَ مِلْكِهِ. روَاهُ أبو يعلى وصحَّحَمهُ

وقالَ: أَنَا مُتَعجُّبٌ مِنَ الشَّيخِينِ كَيفَ أَهْمَـلاهُ لَقَـدْ صَحُّ على شرطِهِمَا منْ حديثِ ابنِ عُمرَ وعائشةَ وعبدِ اللَّهِ بنِ عبَّاسٍ ومعاذِ بن جبل وجابرِ انتَهَى

(وَهُوَ معلولٌ) بما قالَهُ الدَّارقطنيُّ [«العلل» (٧٤/٣)] الصَّحيبحُ مُرسلُ ليسَ فِيهِ جابرُ

قالَ يحيى بنُ معينٍ لا يصحُّ عن النَّبِيُّ ﷺ الا طَلاقَ قَبْـلَ

وقالَ ابنُ عِبدِ الــبرُ: رُويَ مـنْ وُجُــوهِ إلاَّ أَنْهَـا عنـدَ أَهْــلِ العلم بالحديث معلولة أنتهى

وَلَكِنَّهُ يَشْهَدُ لَهُ:

١٠٢٧ - وَأَخْرَجَ ابْنُ مَاجَهُ (٢٠٤٨) عَن الْمِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَٰةَ مِثْلَةُ، وَإِسْنَادُهُ حَسَنٌ، لَكِنَّهُ مَعْلُولٌ أَيْضاً. ``

وهو قوله: (وأخرجَ ابنُ ماجَهُ عن المسور) \_ بِكُسرِ الميم وسُكُون السِّين الْمُهْمَلةِ وفَتْح الواوِ فراءٍ -

(بن مخرمةً) بفَتْح الميم فخاءً مُعجمةً سَاكِنةً

(مثلَةُ وإسنادُهُ حسنٌ لَكِنَّهُ معلولٌ أيضاً)؛ لَانَّـهُ اخْتُلَـفَ فِيـهِ على الزُّهْرِيِّ قالَ عليُّ بنُ الحسين بـن واقـد عـن هشـام عـنُ سعيدٍ عن الزُّهْرِيِّ عنْ عُرُوةً عن السور،

وقالَ حَمَادُ بنُ خالدٍ عنْ هشام عنْ سعيدٍ عن الزُّهْريُّ عَـنْ عُروةً عنْ عائشةً وعنْ أبي بَكْرٍ وعنْ أبي هُريـرةً وأبـي مُوسـى الأشعريُّ وأبي سعيدٍ الخدريُّ وعمرانَ بنِ حُصينِ وغيرِهِمْ.

ذَكَرَهَا البِّيهَقيُّ: أصحُ حديثٍ فيه حديثُ عمرو بن شُعيبٍ عنْ أبيهِ عنْ جدُّهِ

قَالَ التَّرمديُّ(١١٨١): هُوَ أحسنُ شيءٍ رُويَ في هذا الباب ولفظُّهُ عندَ أصحابِ السُّنن أبو داود (٢١٩٠)، الومني (١١٨١)، ابن ماجه(٢٠٤٧)] «لَيْسَ عَلَى رَجُلِ طَلاقٌ فِيمَا لا يَمْلِكُ» الحديثُ

قَالَ البِّيهَةيُّ: قَالَ الْبُخَارِيُّ أَصَحُّ شَيْءٍ فِيهِ وَأَشْهَرُهُ حَدِيثُ عَمْرِو بْنِ شُكَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ؛ وَيَسْأَتِي. وَحَدِيثُ الزُّهْـرِيُّ عَنْ عَايْشَةَ وَعَنْ عَلِي مُسَدَّارُهُ عَلَى جُونِيرٍ عَن الضَّحَّاكِ عَن النُّزَّال بْن سَبْرَةَ عَنْ عَلِيٌّ وَجُوَيْبِرٌ مَتْرُوكً

ثُمَّ قَالَ الْبَيْهَقِيُّ: وَرَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ بِإِسْنَادٍ حَسَن.

وَالْحَدِيثُ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ لا يَقَعُ الطَّلاقُ عَلَى الْمَـرْأَةِ الاجْنَبِيَّةِ، فَإِنْ كَانَ تَنْجِيزاً فَإِجْمَاعً، وَإِنْ كَانَ تَعْلِيقاً بِالنِّكَاحِ كَــأَنْ يَقُولَ: إِنْ نَكَحْت فُلانَةَ فَهِيَ طَالِقٌ.

فِيهِ ثَلاثَةُ أَقُوال:

الأَوَّلُ: أَنَّهُ لا يَقَعُ مُطْلَقًا، وَهُـوَ قَـوْلُ الْهَادَوِيَّـةِ وَالشَّـافِعِيَّةِ وَأَحْمَدَ وَدَاوُد وَآخَرينَ

وَرَوَاهُ الْمُخَارِيُّ عَن اثْنَيْنِ وَعِشْرِينَ صَحَابِيّاً

وَدَلِيلُ هَذَا الْقَوْل حَدِيثُ الْبَابِ، وَإِنْ كَانَ فِيهِ مَقَـالٌ مِنْ قِبَلِ الإِسْنَادِ، فَهُوَ مُتَأَيَّدٌ بِكُثْرَةِ الطُّرُق وَمَـا أَحْسَنُ مَـا قَـالَ ابْـنُ عَبَّاسِ [البخاري ك الطلاق، باب(٩)] قَالَ اللَّهُ تَعَـالَى ﴿ يَأَيُّهَـا الَّذيهِ نَ آمَنُوا إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقْتُمُوهُنَّ﴾ [الأحزاب: ٤٩] وَلَـمْ يَقُلْ: إِذَا طَلَّقْتُمُوهُنَّ ثُمَّ نَكَخْتُمُوهُنَّ وَبِأَنَّهُ إِذَا قَالَ الْمُطَلِّقُ: إِنْ تَزَوَّجْت فُلانَهَ هِي طَالِقٌ مُطَلِّقٌ لاَجْنَبِّةٍ، فَإِنَّهَا حِينَ إنشاء الطُّلاقَ أَجْنَبِيَّةٌ وَالْمُتَجَدِّدُ هُوَ نِكَاحُهَا، فَهُوَ كَمَا لَوْ قَالَ لاجْنَبِيَّةٍ: إِنْ دَخَلْتِ الدَّارَ فَأَنْتِ طَالِقٌ فَدَخَلَـتْ وَهِـىَ زَوْجَتُـهُ لَـمْ تَطْلُـقْ إجماعا

وَذَهَبَ أَبُو حَنِيفَةً، وَهُوَ أَحَدُ قَوْلَى الْمُؤَيَّــ بِاللَّهِ إِلَى أَنَّـهُ يَصِحُ التَّعْلِيقُ مُطْلَقاً وَذَهَبَ مَالِكٌ وَآخَـرُونَ إِلَى التَّفْصِيل، فَقَالُوا: إِنْ حَصَّ بْأَنْ يَقُولَ: كُلُّ امْرَأَةٍ أَتَزَوَّجُهَا مِنْ بَنِي فُلان، أو مِنْ بَلَدِ كَذَا فَهِيَ طَالِقٌ، أو قَالَ فِي وَقْتِ كَا اَ وَقَعَ الطَّلاقُ.

وَإِنْ عَمَّ وَقَالَ: كُـلُ امْرَأَةٍ أَتَزَوَّجُهَا فَهِيَ طَالِقٌ لَـمْ يَقَعْ

وَقَالَ فِي «نِهَايَةِ الْمُجْتَهدِ» سَبَبُ الْخِلافِ هَــلْ مِـنْ شَـرْطِ وُقُوع الطِّلاق وُجُودُ الْمِلْكِ مُتَقَدِّمًا عَلَى الطِّلاق بالزَّمَان، أو لَيْسَ مِنْ شَرْطِهِ فَمَنْ قَالَ: هُوَ مِنْ شَرْطِهِ قَالَ: لا يَتَعَلَّقُ الطُّلاقُ بالأجْنَبِيَّةِ وَمَنْ قَالَ: لَيْسَ مِنْ شَرْطِهِ إِلاَّ وُجُودُ الْمِلْكِ فَقَطْ قَالَ:

(قُلْت): دَعْوَى الشُّرْطِيَّةِ تَحْتَاجُ إِلَى دَلِيلِ وَمَسن لَـمْ يَدَعْهَـا فَالأصلُ مَعَهُ

٩- لا طلاق إلا بعد نكاح

ثُمُّ قَالَ: وَأَمَّا الْفَرْقُ بَيْنَ التَّخْصِيصِ وَالتَّغْمِيمَ فَاسْتِخْسَانَ مَبْنِيٌّ عَلَى الْمَصْلَحَةِ وَذَلِكَ إِذَا وَقَعَ فِيهِ التَّعْمِيمُ فَلَوْ قُلْنَا بِوُقُوعِهِ امْتَنَعَ مِنْهُ التَّزْوِيجُ فَلَمْ يَجِدْ سَبِيلاً إِلَى النَّكَاحِ الْحَلال فَكَانَ مِنْ بَابِ النَّذْرِ بِالْمَعْصِيَةِ وَأَمَّا إِذَا خُصُّصَ، فَلا يَمْتَنِعُ مِنْهُ ذَلِكَ ا هـ.

(قُلْت): سَبَقَ الْجَوَابُ عَنْ هَذَا بِقِيَامِ الدَّلِيلِ عَلَى الشَّرْطِيَّةِ هَذَا وَالْخِلافُ فِي الْعِنْقِ مِثْلُ الْخِلافِ فِي الطَّلاقِ فَيصِحُ عِنْدَ أَبِي حَنِيفَةَ وَأَصْحَابِهِ: وَعِنْدَ أَحْمَدَ فِي أَصَحُ قُوْلَيْهِ وَعَلَيْهِ

وَمِنْهُم ابْنُ الْقَيَّم، فَإِنَّهُ فَرَّقَ بَيْنَ الطَّلاق وَالْعَتَاق فَأَبْطَلَهُ فِي

وَقَالَ بِهِ فِي النَّانِي مُسْتَدِلاً عَلَى النَّانِي بَأَنَّ الْعِنْـــٰقَ لَـهُ فَـوَّةً وَسِرَايَةً، فَإِنَّهُ يَسْرِي إِلَى مِلْكِ الْغَيْرِ وَلَائَـهُ يَصِحُ أَنْ يُجْعَلَ الْمِلْكُ سَبَبًا لِلْعِنْقِ كَمَا لَوِ اشْتَرَى عَبْـداً لِيُعْتِقَـهُ عَـنْ كَفَّـارَةٍ، أو نَـذْر، أو اشْتَرَاهُ بشَـرْطِ الْعِنْـق وَلأَنَّ الْعِنْـقَ مِـنْ بَـابِ الْقُــرَبِ وَالطَّاعَاتِ، وَهُوَ يَصِحُ النَّذْرُ بِهَا، وَإِنْ لَمْ يَكُسنْ حَالَ النَّـذْرِ بِـهِ مَمْلُوكاً كَقَوْلِك لَئِنْ آتَانِي اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ ۖ لاَصَّدْقَــن بكَــٰذَا وَكَـٰذَا ذَكَرَهُ فِي الْهَدْيِ النَّبُويُ (٥/٥/٥).

(قُلْت): وَلا يَخْفَى مَا فِيهِ، فَــاإِنَّ السِّرَايَةَ إِلَى مِلْـكِ الْغَيْرِ تَفَرَّغَتْ مِـنْ إغْتَاقِـهِ لِمَـا يَمْلِكُـهُ مِـنَ الشُّـقْصِ فَحَكَـمَ الشَّـارعُ بِالسِّرَايَةِ لِعَدَمِ تَبَعُّضِ الْعِتْقِ.

وَأَمَّا قَوْلُهُ وَلاَّنَّهُ يَصِيحُ أَنْ يُجْعَلَ الْمِلْكُ سَبَبَاً لِلْعِنْقِ كَمَا لَو اشترى عبدأ ليغيقه

فَيُجَابُ عَنْهُ: بَأَنَّهُ لا يُعْتَقُ هَذَا الَّذِي اشْتَرَاهُ إلاَّ بإغْتَاقِهِ كَمَا قَالَ لِيُعْتِقَهُ، وَهَذَا عِنْقُ لِمَا يَمْلِكُهُ.

وَأَمَّا فَوْلُهُ: إِنَّهُ يَصِحُ النَّذْرُ. وَمِثْلُهُ بِقَوْلِهِ: لَئِنْ آتَانِي اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ، فَهَذِهِ فِيهَا خِلافٌ وَدَلِيلُ الْمُخَالِفِ أَنَّهُ قَـدْ قَـالَ ﷺ الا نَذْرَ فِيمَا لا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ» كما يُفيدُهُ:

#### ١٠ ـ لا طلاق فيما لا يملكُ

١٠٢٨– وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ رضي اللَّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لا نَذْرَ لابْنِ آدَمَ فِيمَا لا يَمْلِكُ، وَلا عِنْقَ لَهُ فِيمَا لا يَمْلِكُ، وَلا طَلاقَ لَهُ فِيمَا لا يَمْلِكُ».

> أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٢١٩٠) وَالنَّرْمِلْذِيُّ(١١٨١) وَصَحَّحَهُ. وَنُقِلَ عَن الْبُخَارِيِّ أَنَّهُ أَصَحُّ مَا وَرَدَ فِيهِ. تقدَّمَ الْكَلامُ في ذلِكَ مُسْتَوفِّي.

# ١١ ــ ثلاثةٌ رُفِعَ عنهم القلمُ

١٠٢٩ ـ وَعَنْ عَائِشَةً رضي اللَّه تعالى عنها عَن النُّبيُّ ﷺ قَالَ: «رُفِعَ الْقَلَـمُ عَنْ ثَلاثَةٍ: عَن النَّائِم حَتَّى يَسْتَنْقِظُ، وَعَنِ الصَّغِيرِ حَتَّى يَكُبُرَ، وَعَسنِ الْمَجْنُونِ حَتَّى يَعْقِلَ، أو يُفِيقَ».

النساني(٦/٦٥١)، ابن ماجه(٤١٤٢)] وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ(٩/٢٥).

وَأَخْرَجَهُ ابْنُ حِبَّانَ [اصحيحه (١٤٢)].

(وعنْ عائشةَ رضي الله عنها عن النَّبِيِّ ﷺ «رُفِعَ الْقَلَمُ») أيْ ليسَ يجري أصالةً لا أنَّهُ رُفعَ بعدَ وضع.

والمرادُ رَفْعُ قَلَم عدمُ المؤاخذةِ لا قلمُ الشُّوابِ، فـلا يُنافِيهِ صحَّةُ إسلامِ الصَّبِيِّ الميَّزِ كما ثبَّتَ في «الغُـلامِ الْيَهُـودِيُّ الَّـذِي كَانَ يَخْدُمُ النَّبِيُّ ﷺ الْإِسْلامَ فَأَسْلَمَ، فَقَالَ: الْحَمْدُ للَّه الَّذِي أَنْقَذَهُ مِن النَّارِ» [البخاري(١٣٥٦)]

وَكَذَلِكَ ثَبَتَ أَنَّ «امْرَأَةُ رَفَعَتْ إِلَيْهِ ﷺ صَبِيًّا، فَقَالَتْ: أَلِهَذَا حَجُّ؟ فَقَالَ: نَعَمْ وَلَكَ أَجْرٌ» [م(١٣٣٦)] ونحوُ هذا كثيرٌ في الأحاديثِ.

(عنْ ﴿ فَلاَتَةٍ عَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَنْقِظَ وَعَنِ الصَّغِيرِ حَتَّـى يَكُبُرَ النَّرَمَذَيُّ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ وأخرجَهُ ابنُ حَبَّانٌ).

الحديثُ فِيهِ كلامٌ كثيرٌ لأثمَّةِ الحديثِ.

١٠- لا طلاق فيما لا يملك

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ الثَّلاثةَ لا يَتَعلَّقُ بِهِمْ تَكُلِّيفٌ، وَشُوَّ فِي النَّائم المُسْتَغرقِ إجماعٌ والصُّغيرِ الَّذي لا تمييزَ لَهُ.

وفِيهِ خلافٌ إذا عقلَ وميَّزَ والحديثُ جعلَ غايةً رفع القلم عنهُ إلى أنْ يَكْبِرَ

فَقَيلَ: إِلَى أَنْ يُطيقَ الصُّيامَ ويحصيَ الصُّلاةُ، وَهَذَا لَأَحَدَ وقيل: إذا بُلغَ اثنَّتَيْ عشرةَ سنةً وقيلَ: إذا نُاهَزَ الاحْتِلامَ

وقيلَ: إذا بَلغَ والبلوغُ يَكُونُ بالاخْتِلامُ في حقُّ الذُّكَرِ مُعْعَ إنزال المنيُّ إجماعاً وفي حقُّ الأنثى عنـدَ الْهَادويُّـةِ، ويلـوغ خـسَ عشرةَ سنةُ، وإنَّبَاتِ الشُّعرِ الأسودِ المُتَّجعُّـدِ في العانـةِ بعـد تسبع سنينَ عندَ الْهَادويَّةِ وَكَذلِكَ الإمناءُ في حال اليقظة إذا كبانَ

وفي الْكُلُّ خلافٌ معروفٌ.

وامَّا الجنونُ فالمرادُ بِهِ زائـلُ العقـلِ فيدخـلُ فِيـهِ السُّكُوانُ والطَّفلُ كما يدخلُ المجنونُ.

وقد اخْتُلُفَ في طلاق السُّكُوانِ على قولينِ:

(الأوَّلُ): أَنَّهُ لا يقعُ وإليْهِ ذَهَبَ عُثمانُ وَجَابِرٌ وزيدٌ وعمـرُ بنُ عبدِ العزيزِ وجماعةٌ منَ السَّلفِ، وَهُـوَ مَذْهَبُ أَحَمَدُ وأَهْـلِ الظَّاهِرِ لِهَذا الحديثِ ولقولِهِ تعالى ﴿لا تَقْرُبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّسَى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ﴾ [النساء: ٤٣] فجعل قول السُّكُوانِ غيرَ مُعْتَبرِ لأنَّهُ لا يعلمُ ما يقولُ وبأنَّهُ غيرُ مُكَلَّمُهُ لانعقادِ الإجماع على أنَّ من شرطِ التَّكْليفِ العقلُّ ومن لا يعقلُ ما يقولُ فليسَ مُكَلِّفٍ، أو بأنَّهُ كانَ يلزمُ أنْ يَقَعَ طَلاقُهُ إذا كَـانَ مُكْرَهاً على شُربها، أو غيرَ عالم بأنَّهَا خَرٌّ، ولا يقولُهُ المخالفُ.

(والنَّاني): وُقوعُ طلاقِ السَّكْرانِ ويروى عن عليُّ وابنِ عبَّاسِ وجماعةٍ منَ الصَّحابةِ وعن الْهَادي وأبي حنيفةَ والشُّسافعيُّ ومالِك واخْتَحُ لَهُمْ بقولِهِ تعالى ﴿لا تَقْرُبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُسمُ سُكَارَى﴾، فإنَّهُ نَهْيٌ لَهُمْ عَنْ قُرِبانِهَا حالَ السُّكُرِ والنَّهْيُ يقْتَضي أنَّهُمْ مُكَلِّفُونَ حَالَ سُكْرِهِمْ وَالْمُكَلِّفُ يَصِحُّ مَنْهُ الإنشاءَاتُ وَبِـأَنَّ إيقاعَ الطُّلاق عُقوبةً لَهُ وبالنَّ ترْتِيبَ الطُّلاقِ على التَّطليـقِ مـنْ

باب ربط الأحْكَامِ باسبابِهَا، فلا يُؤثّرُ فِيهِ السُّكْرُ وبــانَّ الصَّحابــةَ أَقَامُوهُ مَقامَ الصَّاحي في كلامِهِ، فــانَّهُمْ قــالوا: إذا شــربّ سَــكِرَ، وإذا سَكِرَ هذى، فإذا هذى افْتَرى وحدُ المفتّري ثمانونَ

وبانَّهُ أخرجَ سعيدُ بنُ منصورِ [«سننه» (١١٣٠)] عنْـهُ ﷺ «لا فَيْلُولَةَ فِي الطَّلاق».

وأجيبَ بانَ الآيةَ خطابُ لَهُمْ حالَ صحوِهِمْ ونَهْيٌ لَهُمْ فَلَلْ سَكْرِهِمْ انْ يقربوا الصَّلاةَ حالةَ أَنْهُمْ لا يعلمونَ ما يقولـونَ فَهِيَ دَلِيلٌ لنا كما سلف وبانَ جعـلَ الطَّلاقِ عُقوبةً يُحْتَاجُ إلى دليلٍ على المعاقبةِ للسَّكُرانِ بفراقِ أَهْلِهِ، فإنَّ اللَّهُ لمْ يجعلْ عُقوبَتَهُ إلاَ اللهِ على المعاقبةِ على التَّطليقِ على النَّزاعِ.

وقدْ قالَ احمدُ والبَتْـيُّ: إِنَّـهُ لا يلزمُـهُ عقـدٌ، ولا بيـعٌ، ولا غيرُهُ على أنَّهُ يلزمُهُمُ القولَ بِتَرْتِيبِ الطَّلاقِ على التَّطليقِ صحَّةُ طلاقِ الجنونِ والنَّائمِ والسَّكُوانِ غيرِ العاصي بسُكْرِهِ والصَّبِيُّ

وبانً ما نُقلَ عن الصَّحابةِ بأنَّهُمْ قالوا: إذا شربَ إلى آخرِهِ.

فقالَ ابنُ حزمِ [المحلى، (٢١١/١٠)] إنَّهُ خبرٌ مَكْذُوبٌ بـاطلٌ مُتَناقضٌ، فإنَّ فِيهِ إِيجابَ الحدُّ على منْ هـذى والْهَـاذي لا حـدُّ عليْهِ

وبانَ حديثَ «لا قَبْلُولَةَ فِي طَلاقِ» حبرٌ غيرُ صحيحٍ، وإنْ صحُّ فالمرادُ طلاقُ المُكَلِّفِ العاقلِ دُونَ مُنْ لا يعقلُ

وَلَهُمْ أَدَلَّةٌ غَيرُ هَذِهِ لا تَنْهَضُ عَلَى المَدَّعَى.

#### ١٢ ـ الإشهادُ على رجعة المطلقةِ

١٠٣٠ عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ ﴿ اللّٰهِ أَنَّهُ سُئِلَ
 عَن الرَّجُلِ يُطَلِّقُ ثُمَّ يُرَاجِعُ، وَلا يُشْهِدُ، فَقَالَ: أَشْهِدُ
 عَلَى طَلاقِهَا، وَعَلَى رَجْعَتِهَا.

رَوَّاهُ أَبُو دَاوُد(٢١٨٦) هَكَذَا مَوْقُوفًا، وَسَنَدُهُ صَحِيحٌ.

وَأَخْرَجَهُ النَّيْهَقِيُّ (٣٧٣/٧) بِلَفْظِ: إِنَّ عِمْرَان بُنَ خَصَيْنٍ وَلَيْهُ سُنِلَ عَمَّنْ وَاجَعَ امْرَأَتُهُ، وَلَمْ يُشْهِدُ، فَقَالَ: أَرْجَعَ فِي غَيْرِ سُنُهُ؟ فَلُيشُهِد الآن.

وَزَادَ الطَّنْرَائِيُّ [«المعجم الكبير» (١٨١/١٨)] فِي رِوَايَةِ: وَيَسْتَغْفِرِ اللَّهُ دَلُّ الحَدَيثُ عَلَى شَرعيَّةِ الرَّجعةِ والأصلُ فِيهَا قوله تعالى ﴿وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُ بَرَدْهِنَ ﴾ الآية [القرة: ٢٧٨].

وقد أجمع العلماءُ على أنْ الزَّوجَ يملِكُ رجعةً زوجَتِهِ في الطَّلاقِ الرَّجعيُ ما دامَتْ في العدَّةِ من غير اغتِبار رضاهَا ورضا وليُهَا إذا كانَ الطَّلاقُ بعد المسيسِ وَكَانَ الحُُكْمُ بصحَّةِ الرَّجعةِ مُجمعاً عليْهِ لا إذا كانَ مُختَلفاً فِيهِ

والحديثُ دلُّ على ما دلَّتْ عليْهِ آيةُ سُسورةِ الطَّلاقِ وَهِيَ قولُـهُ ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَـدْلٍ مِنْكُـمْ﴾ [الطلاق: ٢] بعــدَ ذِكْــرِهِ الطَّلاقَ.

وظَاهِرُ الآمرِ وُجوبُ الإِشْهَادِ وبِهِ قالَ الشَّافعيُّ في القديمِ وَكَأَنُهُ اسْتَقَرُ مَذْهَبُهُ على عـدمِ وُجوبِهِ، فإنَّـهُ قـالَ الموزعـيُّ في «تيسير البيانِ».

وقد اتَّفَقَ النَّاسُ على أنَّ الطُّلاقَ من غيرٍ إشْهَادٍ جائزٌ.

وَأَمَّا الرَّجِعةُ فِيخْتَملُ أَنَّهَا تَكُونُ فِي معنى الطَّلاق؛ لأَنَّهَا قرينَتُهُ، فلا يجبُ فِيهَا الإشْهَادُ؛ لأَنَّهَا حقَّ للزُّوجِ، ولا يجبُ عليْهِ الإشْهَادُ على قبضِهِ.

ويختَملُ أنْ يجبَ الإشْهَادُ، وَهُوَ ظَاهِرُ الخطابِ انْتَهَى

والحديثُ يُحتَمَلُ أَنَّهُ قَالَهُ عَمَرانُ اجْتِهَاداً إِذْ للاجْتِهَادِ فِيهِ مسرحٌ إِلاَّ أَنْ قُولَهُ: «أرجعَ في غير سُنَّةِ؟» قد يُقال: إِنْ السُنَّةُ إِذَا أَطَلَقَتْ فِي لسانِ الصَّحابيُّ يُبرادُ بِهَا سُنَّةُ النَّبيِّ لللَّا فَيَكُونُ مرفوعاً إِلاَّ أَنَّهُ لا يَدلُ على الإيجابِ لِتَردُدِ كُونِهِ مَنْ سُنَّتِهِ لَللَّا بِنَ الإيجابِ والنَّدبِ والإشسَهَادُ على الرَّجعةِ ظَاهِرٌ إِذَا كَانَتْ بِالقولِ الصَّريحِ وَاتَّفقوا على الرَّجعةِ بالقولِ واختَلفوا إذا كَانَتُ الرَّجعةِ بالقولِ واختَلفوا إذا كَانَت

فقالَ الشَّافعيُّ والإمامُ يحيى إنَّ الفعلَ مُحرَّمٌ، فلا تحــلُّ بِـهِ ولأنَّهُ تعالى ذَكَرَ الإشْهَادَ، ولا إشْهَادَ إلاَّ على القول.

(وأجيبَ) بأنَّـهُ لا إنْـمَ عليْـهِ؛ لأنَّـهُ تعـالى قـالَ ﴿إِلاَّ عَلَـى أَزْوَاجِهِمْ﴾ [المؤمون: ٦] وَهِيَ زوجةٌ والإشْهَادُ غيرُ واجـب كمـا سلفَ.

وقالَ الجمهُورُ يصحُّ بالفعلِ

واخْتَلْفُوا هِلْ مِنْ شُرطِ الفَعْلِ النَّيَّةُ؟

فقالَ مالِكٌ لا يصحُّ بالفعلِ إلاَّ معَ النَّيَّةِ كَأَنَّهُ يقولُ لعمـومِ الأعمالُ بالنَّيَاتِ. en juli e e e

 $(\mathbf{w}_{k}, \mathbf{w}_{k}, \mathbf{w$ 

وقالَ الجمهُورُ يصحُّ؛ لأنَّهَا زوجةٌ شرعاً داخلةٌ تُحْتَ قولِـهِ ﴿إِلاَّ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ﴾، ولا يُشْتَرطُ النَّيَّةُ في لمسِ الزَّوجةِ وَتَقبيلِهَا وغيرهِمَا إجماعاً.

َ واخْتَلْفَ هلْ يجبُ عليْهِ إعلامُهَا بأنَّهُ قَدْ راجَعَهَا لئلاً تَتَزَوَّجَ وُ

فَذَهَبَ الجَمْهُورُ مِن العلماءِ أَنَّهُ لَا يجبُ عَلَيْهِ

وقيلَ: يجبُ وَتَفرَّعَ مَنَ الحَلافِ لَوْ تَزَوَّجَتْ قَبَلَ عَلَمِهَا بِأَنَّهُ راجعَهَا.

فقال الأولون: النّكَاحُ باطلٌ وَهِيَ لزوجِهَا الَّـذِي ارْتَجعَهَا واسْتَدلُوا بإجماع العلماء على أنّ الرّجعة صحيحة، وإنْ لمْ تعلــمْ بِهَا المراةُ وبأنّهُمْ أجمعوا أنّ الزّوجَ الأوّلَ أحقُ بِهَا قبلَ أنْ تزوّجَ.

وعنْ مالِكِ: إِنَّهَا للثَّاني دخلَ بِهَا، أَو لَمْ يَدخلُ واسْتَدَلُّ بَمَا رَوَاهُ ابنُ وَهْبِ عَنْ يُرنسَ عن ابنِ شِهَابِ عن ابنِ المسيَّبِ أَنَّهُ قَالَ: مضَتِ السُّنَّةُ فِي الَّذِي يُطلَق امرأَتُهُ ثُمَّ يُراجعُهَا ثُـمَّ يَكْتُمُهَا رَجعتَهَا فَتَحلُ فَتَنْكِحُ زوجاً غيرَهُ إِنَّهُ لِيسَ لَـهُ مـنْ امرِهَا شيءٌ وَكَيْعُها لن تزوَجَهَا (والمسفه لابن ابي شية (١٩٠/٤) بمناه]

إِلاَّ أَنَّهُ قِيلَ: إِنَّهُ لَمْ يُروَ هذا إِلاَّ عن ابنِ شِهَابٍ فقطْ، وَهُــوَ الزَّهْرِيُّ فَيَكُونُ منْ قولِهِ وليسَ بحجَّةٍ

ويشْهَدُ لِكَلامِ الجَمْهُورِ حديثُ التَّرمذيُ(١١١٠) عنْ سمرةَ بن جُندبِ أَنَّهُ ﷺ قالَ: «أَيَّمَا امْرَأَةٍ تَزَوَّجَهَا اثْنَـانِ فَهِـيَ لِـلاَّوْلِ مِنْهُمَا»، فإنَّهُ صادق على هذهِ الصُورةِ.

واعلم أنَّهُ قالَ تعالى ﴿وَبُعُولَتُهُنُّ أَحَقُّ بِرَدُهِنَّ فِي ذَلِسكَ إِنْ أَرَادُوا إصْلاحاً﴾ [القرة: ٢٢٨] أي أحقُّ بردُهِنَّ في العدَّة بشـرطِ أنْ يُريدَ الزَّوجُ بردُهَا الإصلاح، وَهُـوَ حُسنُ العشـرةِ والقيـامُ بحقوق الزَّوجيَّةِ.

فإنْ أرادَ بالرَّجعةِ غيرَ ذلِكَ كمنْ يُراجعُ زوجَتَهُ ليطلَقَهَا كما يفعلُهُ العامَّةُ، فإنَّهُ يُطلِّقُ ثُمَّ يُنتقلُ منْ موضعِهِ فيراجعُ ثُمَّ يُطلَّقُ إرادةً لبينونةِ المراقِ، فَهَذِهِ المراجعةُ لمْ يُردْ بِهَا إصلاحاً، ولا إقامةَ حُدودِ اللَّهِ فَهِيَ باطلةً إذِلآيةُ ظَاهِرةٌ في أنَّهُ لا تُباحُ لَهُ المراجعةُ، ولا يَكُونُ أحقَّ بردِّ امرأَتِهِ إلاَّ بشرطِ إرادةِ الإصلاحِ وأيُّ إرادةِ إصلاحٍ في مُراجعَتِهَا ليطلَقَهَا.

ومنْ قال إِنْ قولَهُ ﴿إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحاً﴾ ليس بشرطِ للرُّجعةِ، فإنَّهُ قولٌ مُخالفٌ لظاهِرِ الآيةِ بلا دليلِ.

## ١٣ ـ رجعةُ المطلقة لأنَّها حائضً

١٩٣١ - وَعَن أَبْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما ﴿ أَنَّـهُ لَمُمَّا طَلَّقَ امْرَأَتُهُ قَالَ النَّبِي ﷺ: مُرهُ فَلْيُرَاجِعْهَا ٩. مُنْفَقَ عَلَيْهِ وَالْتَحْرَى (٢٥٧١)، مسلم (١٤٧١) وقدم برقم (١٠٠١). تقدّم الْكَلامُ عليْهِ بما يَكُفي من غير زيادةٍ.

## ٢٨ - كتابُ الإيلاء

الإيلاءُ لُغةً: الحلفُ.

وشرعاً: الامْتِناعُ باليمينِ من وطءِ الزُّوجةِ.

(والظَّهَارُ) بِكَسرِ الظَّاءِ مُشْتَقٌ منَ الظَّهْرِ لقولِ القـائلِ: أنْـتِ على كظَّهْر أُمِّي.

(والْكَفَّارَةُ) وَهِيَ منَ التَّكْفيرِ: التَّغطيةُ.

#### ١ - للإيلاء كفارة

الله عنها قَالَتْ: «الله عنها قَالَتْ: «الله عنها قَالَتْ: «الله رَسُولُ الله ﷺ مِنْ نِسَائِهِ وَحَرَّمَ، فَجَعَلَ لِلْيُمِينَ كَفَّارَةً».

رَوَاهُ النُّرْمِذِيُّ(٢٠١)، وَرُوَاتُهُ ثِقَاتً.

ورجَّحَ التُّرمذيُّ إرسالَهُ على وصلِهِ.

والحديثُ دليلٌ على جوازِ حلفِ الرَّجلِ منْ زُوجَتِهِ وليسنَ فيهِ تصريحٌ بالإيلاءِ المصطلحِ عليْهِ في عُرفِ الشَّرعِ، وَهُوَ الحلفُ منْ وطء الزَّوجةِ.

واعلمُ أَنْهَا اخْتَلَفَت الرَّوايَّاتُ فِي سبب إيلائِهِ ﷺ وفي الشَّيء الَّذِي حرَّمَهُ على روايَاتٍ:

(أحدُهَا): أنّه بسبب إفشاء حفصة للحديث الّذي أسرة النّها واختُلف في الحديث الّذي أسرة النّها اخرجَه البخاريُ (١٩١٥) عن ابن عبّاس عن عُمرَ في حديث طويل وأجل في رواية البخاري هذه وفسَّرَهُ في رواية اخرجَهَا الشّيخان وأجل في رواية اخرجَهَا الشّيخان إلله عراد الشيخان المثيخان المثيخان المرية، وأنّه أسرة إلى حفصة فاخبرَت بِهِ عائشة، أو تحريمُهُ للعسل

وقيلَ: بل أسرً إلى حفصةَ انَ آباهَا يلي أمرَ الأمَّةِ بعدَ أبي

وقالَ: لا تُخبري عائشةَ بِتَحريمي ماريةً.

(وثانيها): السّببُ في إيلانِهِ «أَنْ فَرُقَ هَدِيَّةٌ جَاءَتْ لَـهُ بَيْنَ نِسَائِهِ فَلَمْ تَرْضَ زَيْنَبُ بِنْتُ جَحْشِ بِنَصِيبِهَا فَزَادَهَا مَـرَّةً أُخْرَى فَلَمْ تَرْضَ زَيْنَبُ بِنْتُ جَحْشِ بِنَصِيبِهَا فَزَادَهَا مَـرَّةً أُخْرَى فَلَمْ تَرْضَ، فَقَالَتْ عَائِشَةُ: لَقَدْ أَفْمَأْتَ وَجْهَك تَرُدُ عَلَيْك الْهَدِيَّة، فَقَالَ: لاَنْتُنْ أَهْوَلُ عَلَى اللّهِ مِنْ أَنْ يَغُمّنِي لا أَذْخُلُ عَلَيْكُمْ شَهْراً».

أخرجَهُ ابنُ سعدٍ [قطبقاته (١٩٠/٨)] عنْ عمرةَ عنْ عائشةَ. ومنْ طريق الزُّهْريُّ عنْ عمرةَ عنْ عائشةَ نحوُهُ.

وقالَ: ذبحَ ذبحاً.

(ثالثها): أنَّهُ بسب طلبِهِنَ النَّفقةَ أخرجَهُ مُسلم(١٤٧٨) من حديثِ جابرِ.

فَهَذِهِ أسبابُ ثلاثةً

إمَّا لإفشاء بعض نسائِهِ السَّـرَّ وَهِـيَ حفصـةُ والسَّـرُ أحـدُ ثلاثةٍ إمَّا تحريمُهُ ماريةً، أو العسلّ.

او بِتَحريجِ صدرِهِ منْ قبلِ ما فرَّقَهُ بينَهُــنَّ مـن الْهَديَّـةِ، او تضييقِهنَّ في طلبِ النَّفَقةِ

قالَ المصنّفُ: واللأنقُ بَمَكَـارمِ الحلاقِـهِ ﷺ وسعةِ صدرِهِ وَكَثرةِ صفحِهِ أَنْ يَكُونَ مجموعُ هذِهِ الأشياءِ سبباً لاغْتِزالِهِنَّ.

وقولُهَا (وحَوَّمَ) أي حرَّمَ مارية أو العسلَ وليسَ فِيهِ دليلً على أنَّ التَّحريمَ للجماعِ حَتَّى يَكُونَ من باب الإيلاءِ الشَّرعيُ، فلا وجَه لجزمِ ابنِ بطَّالَ وغيرِهِ أَنَّهُ ﷺ امْتَنعَ مسنَ جماع نسائِهِ ذلِكَ الشُهْرَ إِنْ أَخَذَهُ منْ هذا الحديث، ولا مُسْتَندَ لَهُ غيرُهُ، فإنَّهُ قالَ المصنَّفُ لَم أقفَ على نقلِ صريح في ذلِكَ، فإنَّهُ لا يلزمُ من عدم دُخولِهِ عليْهِنَّ أَنْ لا تدخل إحدَّاهُنَّ عليْهِ في المَكان اللّذي اعْتَرَلَ فِيهِ إِلاَّ إِنْ كَانَ المُكَانُ المذَّكُورُ من المسجدِ فيتِمُ أسْتِلزامَ عدم الدُّخولِ عليْهِنَ معَ اسْتِمرارِ الإقامةِ في المسجدِ العزمُ على عدم الدُّخول عليْهِنَ معَ اسْتِمرارِ الإقامةِ في المسجدِ العزمُ على تركُلُ الوطء لامْتِناعَ الوطء في المسجدِ.

# ٢ - مدةُ الإيلاءِ وبيانِ أنه ليس بطلاق

١٠٣٣ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 إذًا مَضَتْ أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ وَقَفَ الْمُولِي حَتَّى يُطلَقَ، وَلا

يَقَعُ عَلَيْهِ الطَّلاقُ حَتَّى يُطَلَّقَ

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ(١٩١٥).

الحديثُ كالتَّفسيرِ لقوله تعالى ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلُــونَ مِـنْ نِسَــاثِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرِ﴾ [القرة: ٢٢٦].

وقد اخْتَلْفَ العلماءُ في مسائلَ من الإيلاء:

(الأولى) في اليمين، فإنَّهُم اخْتَلَفُوا فِيهَا.

فقالَ الجمهُورُ: ينعقدُ الإيلاءُ بِكُلِّ يمينِ على الامْتِناعِ مـن الوطء سواءُ حلفَ باللَّهِ، أو بغيرهِ.

وقالَت الْهَادويَّةُ: إِنَّهُ لا ينعقدُ إلاَّ بالحلفِ باللَّهِ قـــالوا: لأنَّـهُ لا يَكُونُ بميناً إلاَّ ما كانَ باللَّهِ تعالى، فلا تشــملُ الآيــةُ مــا كــانَ بغرهِ.

(قلْت): وَهُوَ الْحِقُّ.

(الثَّانيَّةُ) في الأمرِ الَّذي تعلَّقَ بِهِ الإيلاءُ، وَهُوَ تسرَّكُ الجماعِ صريحاً، أو كنايةً، أو تركُ الْكَلامِ عَندَ البعضِ.

والجمهُورُ على أنَّهُ لا بُدَّ فِيهِ منَ التَّصريحِ بالامْتِناعِ منَ السَّمريحِ بالامْتِناعِ منَ الوَّعِيْءِ ولا كلامَ أَنَّ الأَصلَ في الإيلاءِ قوله تعالى ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَمْنَهُمْ ﴾ الآية، فإنَّها نزلت لابطالِ ما كان عليهِ الجَاهِليَّةُ منْ إطالةِ مُدَّةِ الإيلاء، فإنَّهُ كانَ الرَّجلُ يُولِي من امرأتِهِ سنةً وستَتَين فابطلَ اللهُ تعالى ذَلِكَ وانظرَ المولي أربعة أشهُو فإمَّا أَنْ يطا، أَو يُطلَقَ.

(الثَّالثةُ) اخْتَلفوا في مُدَّةِ الإيلاء:

فعندَ الجمْهُورِ وَالْحَنْفَيَةِ أَنَّهُ لَا بُدُ أَنْ يَكُونَ أَكْثَرَ مَــنْ أَرْبِعَـةِ مُهُرًا

وقالَ الحسنُ وآخرونَ ينعقدُ بقليـلِ الزَّمـانِ وَكَثـيرِهِ لقولـه تعالى ﴿يُؤْلُونَ مِنْ نِسَائِهِم﴾

ورد بأنَّهُ لا دليلَ في الآية إذْ قدْ قدْر اللَّهُ المدَّةَ فِيهَا بقولِهِ تعالى ﴿ أَرْبَعَةِ أَشْهُر ﴾ فالأربعةُ قدْ جعلَهَا اللَّهُ مُدَّةَ الإمْهَالِ وَهِي كَاجِلِ الدَّيْنِ؛ لأَنَّهُ تعالى قالَ ﴿ فَإِنْ فَاؤُوا ﴾ بفاء التَّعقيسب، وَهُوَ بعدَ الأربعةِ فلوْ كانت المدَّةُ أربعةُ أو أقل لكَانَتْ قد انقضت، فلا يُطالبُ بعدَهَا والتَّعقيبُ للمدَّةِ لا للإيلاء لبعدهِ.

(والرَّابعةُ): أنَّ مُضيُّ المدَّةِ لا يَكُونُ طلاقاً عندَ الجمهُورِ.

وقالَ أبو حنيفةَ: بـل إذا مضَّت الأربعةُ الأشهُرُ طلقَتِ

قالوا: والدَّلِيلُ على أنَّهُ لا يَكُونُ بَمْضَيُّهَا طلاقاً أَنَّهُ تَعَالَى خَيْرَ فِي الآيةِ بِينَ الفِيْةِ والعزمِ على الطَّلاق فَيَكُونَان فِي وقْسَيَ واحدٍ، وَهُوَ بعدَ مُضِيَّ الأربعةِ فلوْ كانَ الطَّلاقُ يَقَعُ بمضي الأربعةِ والفِينةُ بعدَهَا لمْ يَكُنْ تخيراً؛ لأنَّ حـقُ المخير فِيهِمَا أنْ يقع احدُهُمَا فِي الوقْتِ الَّذِي يصحُ فِيهِ الآخرُ كَالْكَفَّارةِ ولأَنْهُ تعالى أضافَ عزمَ الطَّلاقِ إلى الرَّجلِ وليسَ مُضِيُّ المَدَّةِ مَنْ فعلِ الرَّجلِ، ولحديثِ ابنِ عُمرَ هذا الذي نحسنُ في سياقِهِ، وإنْ كان موقوفاً، فَهُو مُقو للأدلَةِ.

(الحامسةُ): الفيئةُ: هيَ الرُّجوعُ ثُمُّ اخْتَلَفُوا بماذا تَكُونُ

فقيلَ: تَكُونُ بالوطء على القادر والمعذور يُبيِّنُ عُذَرَهُ بقولِهِ: لَوْ قَدَرْتَ لَفَنْت؛ لأَنَّهُ الَّذَي يقدرُ عليْهِ لقوله تَعـال ﴿لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إلاَّ وُسْعَهَا﴾

وقيلَ: بقولِمه: رجعت عن يميني، وَهَمَذَا لِلْهَادُويَّةِ كَأَنْهُمْ يقولُونَ المرادُ رُجُوعُهُ عنْ يمينِهِ لا إيقاعُ ما حلف عليْهِ

وقيلَ: تَكُونُ في حقُّ المعذورِ بالنَّيَّةِ؛ الْأَنَّهَا تُوبِـةٌ يَكُفّـي فِيهَــا العزمُ

وردُ بأنَّهَا توبةٌ عن حقُ مخلوق، فلا بُدُّ منْ إنْهَامِهِ الرُّجـوعَ عن الأمرِ الّذي عزمَ عليْهِ.

(السَّادسةُ) اخْتَلفوا هلْ تجبُ الْكَفَّارةُ على منْ فاءً.

فقالَ الجِمْهُورُ: عَبُ؛ لأَنْهَا يمينُ قَدْ حَنْثُ فِيهَا فَتَجَبُ الْكَفَّارةُ لَحَدِيثِ [مسلم(١٦٥٠)] «مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ فَرَأَى غَيْرَهَا حَيْراً مِنْهَا فَلْيُكَفِّرْ عَنْ يَعِينِهِ وَلْيَأْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرًا

وقيلَ: لا تَجْبُ لقوله تعـالى ﴿فَإِنْ فَـاَوُوا فَـاِنْ اللَّهَ غَفُـورٌ رَحِيمٌ﴾.

وأجهبَ بـالَّ الغفـرانَ يختَـصُّ بـالذَّنبِ لا بالْكَفَّـارةِ وبـدلُّ للمسألةِ الخامسةِ:

١٠٣٤ - وَعَنْ سُلَيْمَانَ بُنِ يَسَارٍ ﴿ قَسَالَ:

أَدْرَكْت بِضْعَةَ عَشَرَ رَجُلاً مِنْ أَصْحَابِ رَسُـولِ اللَّهِ شَكِ كُلُّهُمْ يَقِفُونَ المُولِي.

رَوَاهُ الشَّافِعِيُّ [(ترتيب المسند، (١٣٩)].

روعن سُليمان بنِ يسارٍ) بفَتْحِ المُشَاةِ فسينَ مُهْمَلةٌ مُخفَفةٌ بعدَ الألف راءٌ: هُوَ أبو أَيُوبَ سُليمانُ بنُ يسارٍ مولى ميمونة زوج رسول اللهِ ﷺ، وَهُوَ أخو عطاء بن يسارٍ

كانَ سُليمانُ منْ فُقَهَاءِ المدينةِ وَكِيـــارِ التَّـابعينَ ثقــَةً فــَاضلاً ورعاً حُجَّةً، هُوَ أحدُ الفقَهَاء السَّبعةِ

روى عن ابنِ عبَّاسِ وأبي هُريرةَ وأمُّ سلمةَ

مَاتَ سنةَ سبع ومائةٍ، وَهُوَ ابنُ ثلاثٍ وسبعينَ سنةً

رقالَ أدرَكْت بضعةَ عشرَ رجلاً منْ أصحابِ رسولِ اللَّهِ
﴿ كُلُّهُمْ يَقَفُونَ الْمُولِي رَوَاهُ الشَّافِعيُّ ﴾.

وفي «الإرشادِ» لابــنِ كثـير أنَّـهُ قــالَ الشَّـافعيُّ بعــدَ روايــةِ الحديثِ وأقلُ ذلِكَ ثلاثةَ عشرَ أ هــ.

يريدُ أقلُ ما يُطلقُ عليهِ لفظُ بضعةً عشرَ.

وقولُهُ: اليقفونَ المعنى يقفونَهُ أربعةَ أشهُر كما اخرجَهُ إسماعيلُ هُوَ ابن أبي إدريس عنْ سُليمانُ أيضاً أنَّهُ قالَ: أدركنا النَّاسَ يقفونَ الإيلاءَ إذا مضت الأربعةُ. فإطلاقُ روايـةِ الْكِتَـابِ محمولةً على هذهِ الرُوايةِ المقيَّدةِ.

وقد أخرجَ الدَّارقطـنيُّ(٦١/٤) من طريقِ سُهيَلِ بـنِ أبـي صالح عن أبيهِ أنَّهُ قال: سالت اثنيْ عشــرَ رجـلاً مـن الصَّحابـةِ عن الرُّجلِ يُولِى، فقالوا ليسَ عليْهِ شيءٌ حَتَّى تمضيَ أربعةُ أشْهُرٍ فيوقفُ، فإنْ فاءَ وإلاَّ طلَّقَ

وأخرجَ إسماعيلُ المذكورُ من حديثِ ابنِ عُمرَ أَنَّهُ قَــالَ إذا مضَتْ أربعهُ أشهُرٍ يُوقفُ حَتَّى يُطلِّقَ، ولا يقــعُ عليْهَــا الطَّـلاقُ حَتَّى يُطلِّقَ

وَأَخْرِجَ الإسماعيليُّ اثرَ ابنِ عُمرَ بلفظِ أَنَّهُ كَانَ يقولُ: أَيُّمَا رَجِلِ آلَى مِن امراَتِهِ، فإنْ مضَتْ أربعةُ اشْهُر يُوقفُ حَتَّى يُطلَّـقَ أُو يَفْيَء، ولا يقعُ عليْهَا طلاقُ إذا مضَتْ حَتَّى يُوقفَ.

وفي البابِ آثارٌ كثيرةٌ عن السُّلفِ كُلُّهَـا قاضيـةٌ بأنَّهُ لا بُـدُّ

بعدَ مُضيُّ الأربعةِ الأشهُرِ منْ إيقافِ المولي.

ومعنى إيقافِه هُو ان يُطالب إمّا بالغي وإمّا بالطّلاق، ولا يقعُ الطّلاقُ بمجرَّدِ مُضِي المُدّةِ وإلى هذا ذَهَبَ الجمّاهِيرُ وعليهِ دل ظَاهِرُ الآيةِ إذْ قول على ﴿ وَإِنْ عَزَمُوا الطّلاقَ فَإِنْ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [القرة: ٢٢٧] يدلُ قولُهُ "سميعٌ على أنْ الطّلاق يقعُ بقول يَتَعلَقُ بِهِ السّمعُ، ولوْ كان يقعُ بمضي المدّةِ لَكَفى قولُهُ عليم، لم عُرف من بلاغةِ القرآن، وأنْ فواصلَ الآياتِ تُشيرُ إلى ما دلّت عليهِ الجملةُ السّابقة، فإذا وقع الطّلاق، فإنه يَكُونُ رجعياً عند الجمهور، وهُو الظّاهِرُ ولغيرِهِمْ تفاصيلُ لا يقومُ عليها دليلٌ.

#### ٣ــ بين إيلاء الجاهلية والإسلام

١٠٣٥ - وَعَن ابْنِ عَبْاسٍ قَالَ: كَانَ إِسلاءُ
 الْجَاهِلِيَّةِ السَّنَةَ وَالسَّنَتَيْنِ فَوقَٰتَ اللَّهُ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ،
 فَإِنْ كَانَ أَقَلُ مِنْ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَلَيْسَ بِإِيلاءٍ
 أَخْرَجَةَ الْيَهْقِيُّ(٢٨١/٧).

وأخرجَهُ الطَّبرانيُّ أيضاً [«المعجم الكبير» (١٥٨/١١)] عنهُ.

وقالَ الشَّافعيُّ: كـانَت العـربُ في الجَاهِليَّةِ تحلفُ بثلاثـةِ اءً.

وفي لفظٍ: كانوا يُطلَقونَ الطَّلاقَ والظَّهَارَ والإيلاءَ فنقلَ تعالى الإيلاءَ والظَّهَارَ عمًّا كانَ عليهِ الجَاهِليَّةُ منْ إيقاعِ الفرقةِ على الزَّوجةِ إلى ما اسْتَقرَّ عليْهِ حُكْمُهُمَا في الشَّرعِ وبقيَ حُكْمُ الطَّلاق على ما كانَ عليْهِ

والحديثُ دليلٌ على أنَّ أقــلُ ما ينعقــدُ بِـهِ الإيــلاءُ أربعــةُ أشْهُرٍ.

## ٢٩ - كتاب الظهار

## ١ ــ لا يمسُّ في الظهار حتى يُكفَّرَ

10 • وعَنْمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وَرَوَاهُ الْبُزَارُ [كما في التلخيص الحبيرة (٢٤٩/٣)] مِنْ وَجْهِ آخَرَ عَن ابْنِ عَبَّاس رضي اللّه تعالى عنهما.

وَزَادَ فِيهِ وَكُفِّرُ، وَلا تَعُدُه.

هذا منْ باب الظّهَارِ والحديثُ لا يضرُّ إرسالُهُ كما كرَّرنَــاهُ منْ أَنْ إِنيانَهُ منْ طريقٍ مُرسلةٍ وطريقٍ موصولــةٍ لا يَكُــونُ علَــةً بلُ يزيدُهُ فُوةً.

والطَّهَارُ مُشْتَقَّ من الظَّهْرِ؛ لأنَّهُ قولُ الرَّجلِ لامرأتِهِ: انْسَتِ عليَّ كظَهْرِ أُمِّي فـاخذَ اسمُـهُ مـنْ لفظِيهِ وَكَثَّـوا بـالظَّهْرِ عمَّـا يُستَهْجنُ ذِكْرُهُ واضافُوهُ إلى الأمُّ؛ لأنَّهَا أَمُّ الحُرَّماتِ.

وَقَدْ أَجْمَعَ العلماءُ على تحريمِ الظَّهَارِ وَإِثْمِ فَاعَلِهِ كَمَا قَـالَ تَعَلَّلُ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَرًا مِن الْقَوْلُ وَزُورًا ﴾ [المجادلة: ٣].

وأمَّا حُكْمُهُ بعدَ إيقاعِهِ فيأْتِي.

وقد اتَّفَقَ العلماءُ على أنَّهُ يقعُ بِتَشْسِيهِ الزُّوجَةِ بظَهْرِ الأمِّ ثُمُّ اخْتَلفوا فِيهِ في مسائل:

(الأولى) إذا شبَّهَها بعضوٍ منْهَا غيرِهِ فلْهَبَ الأكْشُرُ إلى أنَّـهُ يَكُونُ ظِهَاراً أيضاً

> وقيل: يَكُونُ ظِهَاراً إذا شَبْهَها بعضو بحرمُ النَظرُ إلَيْهِ. وقد عرفت أنَّ النَّصُّ لمْ يردْ إلاَّ في الظَّهْرِ.

(النَّاليَّةُ): أَنَّهُم اخْتَلَفُوا أَيْضاً فِيما إِذَا شَـبَّهَهَا بِغِيرِ الأَمُّ مِـنَّ لحارم.

فقالَت الْهَادُويَّةُ: لا يَكُونُ ظِهَاراً؛ لأنَّ النَّصُّ وَرَدَ فِي الْأُمُّ ﴿

وذَهَبَ آخرونَ منْهُمْ مالِكٌ والشَّافعيُّ وأبــو حنيفةَ إلى النَّهُ يَكُونُ ظِهَاراً، ولوْ شبَّهَها بمحرَّم منَ الرَّضــاعِ ودليلُهُــم القيـاسُ، فإنَّ العَلَّةَ التَّحريمُ المؤبَّدُ، وَهُوَ ثابتٌ في الحارم كثبُوتِهِ في الأمُّ.

وقالَ مالِكُ واحمدُ: إِنَّهُ ينعقدُ، وإنْ لَمْ يَكُن المُشْبُّةُ بِهِ مُوْبَلَةَ التَّحريمِ كَالاَجنبِيَّةِ بِلْ قالَ أحدُ حَتَّى في البَهيمةِ، ولا يَخفى أنَّ النَّصُّ لَمْ يردُ إلاَّ في الاَمْ وما ذُكِرَ منْ إلحاق غيرِهَا فبالقياسِ وملاحظةِ المعنى، ولا ينتَهِضُ دليلاً على الحُكْم.

(النَّاللة): أنَّهُم اختَلفوا أيضاً هل ينعقدُ الظَّهَارُ من الْكَافرِ فقيل: نعمْ لعمومِ الخطابِ في الآيةِ

وقيلَ: لا ينعقدُ منهُ؛ لأنَّ منْ لوازمِهِ الْكَفَّارةَ وَهِيَ لا تصحُّ منَ الْكَافرِ؟ ومنْ قالَ: ينعقدُ منهُ قالَ: يُكَفِّرُ بـالعِثْقِ أو الإطعـامِ لا بالصَّومِ لِتَعَدُّرِهِ في حقّهِ.

وأجيبَ بانَّ العِنْقُ والإطعامُ إذا فُعلا لَاجـلِ الْكَفَّـارةِ كانـا قُربةُ، ولا قُربةَ لِكَافرِ.

(الرَّابعةُ): أنَّهُم اخْتَلفوا أيضاً في الظَّهَارِ منَ الأمَّةِ المملُوكَةِ ِ

فَنَعَبَتِ الْهَادِويَّةُ والحَنْفَيَّةُ والشَّافِعِيَّةُ أَنَّهُ لا يَصْحُ الطَّهَارُ منْهَا؛ لأنَّ قوله تعالى ﴿ مِنْ نِسَائِهِمْ ﴾ لا يَتَناولُ المملُوكَةَ في مُرفِ اللَّمْةِ للاَّفَاقِ في الإيلاءِ على أَنْهَا غيرُ داخليةٍ في عُمومِ النَّساءِ وقياساً على الطَّلاقِ.

وذَهَبَ مالِكٌ وغيرُهُ إلى أنَّهُ يصحُ منَ الأَمَةِ لعمومِ لفظِ لنَّساءِ

إِلاَّ أَنَّهُ اخْتَلْفَ القاتلونَ بصحَّتِهِ منهَا في الْكَفَّارةِ

فقيلَ: لا تَجِبُ إلاَّ نصفُ الْكَفَّارةِ فَكَأَنَّهُ قَـاسَ ذَلِكَ عِلَى الطَّلاق عندَهُ.

(الحامسةُ): الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ بحرمُ وطءُ الزَّوجـةِ النَّبِيُ ظَاهَرَ مَنْهَا قبلَ التَّكُفيرِ، وَهُوَ مُجمعٌ عليْهِ لقوله تعالى ﴿مِنْ فَبْعلِ أَنْ يَتَمَاسًا﴾ [المجادلة: ٣، ٤] فلـوْ وطــنَ لمْ يسـقط التَّكُفسيرُ، ولا

يَتَضاعفُ لقولِهِ ﷺ «حَتَّى تَفْعَلَ مَا أَمَرَكَ اللَّهُ»

وعن ابن عُمرَ أَنَّ عليْهِ كَفَّارَتَينِ إحدَاهُمَا للظَّهَارِ الَّـذي التُتَرَنَّ بِهِ العودُ والثَّانيةُ للوطءِ الحُرَّمِ كَالُوطءِ فِي رمضانَ نَهَاراً، ولا يخفي ضعفُهُ.

وعن الزُّهْرِيُّ وابنِ جُبيرِ: أَنْهَا تَسْقَطُ الْكَفَّارَةُ لَأَنَّهُ فَـاتَ وقْتُهَا، فِإِنَّهُ قبلَ المسيس.

وقد فَاتَ.

(وأجيبَ) بانَّ فوَاتَ وقْتِ الأداءِ لا يُسقطُ النَّابِتَ في الذَّمَّةِ كالصَّلاةِ وغيرهَا منَ العبادَاتِ.

واختلفَ في تحريم المقدِّمَاتِ

فقيلَ: حُكْمُهَا حُكْمُ المسيسِ في التّحريم؛ لأنَّهُ شبَّهها بمـنْ يحرمُ في حقَّهَا الوطءُ ومقدّمَاتُهُ، وَهَذا قولُ الأكثرِ

وعن الأقلُ لا تحسرمُ المقدَّماتُ؛ لأنَّ المسيسَ هُـوَ الـوطءُ وحدَّهُ، فلا يشملُ المقدَّمَاتِ إلاَّ مجازاً، ولا يصحُّ أنْ يُــرادا؛ لأنَّـهُ جمّ بينَ الحقيقةِ والحجاز

وعن الأوزاعيُّ بحلُّ لَهُ الاسْتِمْنَاعُ بما فوقَ الإزار.

## ٧ ـ كفارةُ من واقعَ من ظهارٍ وفي رمضان

أَخْرَجَهُ أَخْمَدُ (٣٧/٤) وَالأَرْبُعُةُ إِلاَّ النَّسانِي [أبسو داود(٣٢١٣)،

الترمذي (١٩٩٨)، ابن ماجه(٢٠٦٢)] إلاَّ النُّسَائِيُّ.

وَصَحْحَهُ ابْنُ خُزْلِمَةَ [قصحيحه، (٣٣٧٨)] وَابْنُ الْجَارُودِ [قالمنظى، (٣٣٧٨)].

روعن سلمة بن صخر) هُوَ البياضيُّ بفَتْحِ الموحَّدةِ وَتَخفيفِ المثنَّاةِ التَّخَيِّيَةِ وضادٌ مُعجمة أنصاريٌّ خزرجيًّ

كان أحمدَ البَّكَائينَ روى عنْهُ سُليمانُ بنُ يسارِ وابسنُ السيِّب.

وقالَ البخاريُّ: لا يصحُّ حديثُهُ يعني هذا الَّذي في الظَّهَارِ (قَالَ وَذَخَلَ رَمَضَانُ فَخِفْت أَنْ أُصِيبَ امْرَأْتِي»).

وفي الإرشاد: قال «إنّي كُنْت امْرَأَ أُصِيبُ مِنَ النّسَاءِ مَــا لا يُصِيبُ مِنَ النّسَاءِ مَــا لا يُصِيبُ عَيْدِي وَفَظَاهَرْت مِنْهَا فَانْكَشَفَ لِي شَيْءٌ مِنْهَا لَللّهَ فَوَقَعْت عَلَيْهَا، فَقَالَ لِي رَسُولُ اللّهِ ﷺ: حَرَّرْ رَقَبَةً فَقُلْت: مَا أَمْلِكُ إلاَّ رَقَبَةً فَقُلْت: مَا أَمْلِكُ إلاَّ رَقَبَة فَقُلْت: مَا أَمْلِكُ إلاَّ رَقَبَى قَالَ: فَصُمْ شَهْرَيْنِ مُتَابِعَيْنٍ قُلْت: وَهَلُ أَصَبْت الّــنِي أَصَبْت إلاَّ مِنْ الصَّيَامِ قَالَ أَطْعِمْ فَرَقاً مِنْ تَمْرِ مِنْيَنَ مِسْكِيناً .

(أخرِجَهُ أَحمدُ والأربعةُ إلاَّ النَّسانيّ وصحَّحَهُ ابنُ خُرِيمـةَ وابنُ الجارودِ).

وقد أعلَهُ عبدُ الحقُ بالانقطاعِ بينَ سُليمانَ بينِ يسار وسلمةَ؛ لأنَّ سُليمانَ لمْ يُدرِكُ سلمةُ حَكَى ذلِكَ التَّرمذيُّ عـنُ البخاريُّ.

وفي الحديثِ مسائلُ:

(الأولى) أنَّه دلَّ على ما دلَّتْ عليْهِ الآيةُ منْ ترْتِيبِ خصالِ الْكَفَّارةِ، والتَّرْتِيبُ إجماعٌ بينَ العلماء.

(الثَّانيةُ) أَنَهَا أُطلقَت الرَّقبةُ فِي الآيةِ وفِي الحديثِ أيضاً ولمُّ تُمَيَّدْ بالإيمان كما قُيُدَتْ بهِ فِي آيةِ القَتْل فاخْتَلفَ العلماءُ فِي ذلِكَ

وقة أشارَ الزَّغشريُ إلى عدمِ اعْتِبارِ القياسِ لعدمِ الاشْتِرَاكِ في العلَّةِ، فإنَّ المناسبةَ أنَّهُ لمَّا أخرجَ رقبةً مُؤمنةً من صفةِ الحياةِ إلى الموت كمانَت كفَارَتُهُ إدخالَ رقبةٍ مُؤمنةٍ في حياةِ الحريَّةِ وإخراجُهُ عن موت الرَّقبةِ، فإنَّ السرَّق يَقْتَضي سلمَ التَّصرُف

عن المملُوكِ فاشبَهَ المدوَّت اللَّذي يقتضي سلبَ التَّصرُف عن المينِّذِ عَن المُبَدِّدِ فَأَسْبَهُ الإحياءَ اللَّذي يقتضي إثبَاتُ التَّصرُف للحيُّ.

وَذَهَبَت الْهَادويَّةُ ومالِكٌ والشَّافعيُّ إلى أَنَّهُ لا يُجزئُ إعْتَـاقُ رقبةِ كافرةِ.

وقالوا: تُقيَّدُ آيةُ الظُّهَارِ كما قُيدَتْ آيةُ القَتْلِ، وإن اخْتَلَفَ السَّبِبُ

قالوا: وقد البَّدَتْ ذلِكَ السُّنَّةُ، فإنَّهُ الْمَا جَاءَهُ اللَّا السُّائِلُ السُّائِلُ الْمَا جَاءَهُ اللَّ السَّائِلُ السَّافِيرِ فِي عِنْقِ رَقَبَةِ كَانَتْ عَلَيْهِ سَأَلَ اللَّهِ الْجَارِيَةَ أَلِّينَ اللَّهُ، فَقَالَتْ: أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ قَالَ: فَقَالَتْ: أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ قَالَ: فَعَالَتْ فَعَالَتْ: أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ قَالَ:

أخرجَهُ البخاريُّ [لم يخرجه البخاري. وأخرجه مسلم(٥٣٧) مطوّلاً] غيرُهُ

قالوا: فسؤالُهُ ﷺ لَهَا عن الإيمان وعدمُ سُؤالِهِ عـن صفةِ الْكَفَّارةِ وسببِهَا دالُ على اغتِبارِ الإيمانِ في كُـلُ رقبةٍ تُعْتَقُ عـن سبب؛ لأنّهُ قدْ تقرَّرَ أنْ ترك الاستِفصالِ مع قيامِ الاختِمالِ يُنزَّلُ منزلةَ العموم في المقال كما قدْ تكرَّرَ

قُلْت: الشَّافعيُّ قائلٌ بِهَذِهِ القاعدةِ، فإنْ قالَ بِهَا منْ مَعَهُ مِن المَخْالفِينَ كانَ الدَّليلُ على التَّقييدِ هُوَ السُّنَّةُ لا الْكِتَابُ؛ لأَنْهُمْ قرَّروا في الأصولِ أنهُ لا يُحملُ المطلقُ على القيَّدِ إلاَّ معَ اتَحادِ السَّببِ ولَكِنَّهُ وَقعَ في حديثِ أبي هُريرةَ عندَ أبي داود(٣٢٨٤) ما لفظهُ: فقالَ: يا رسولَ اللَّهِ إِنْ عليَّ رقبةً مُؤمنةً الحديثَ إلى آخرهِ

قَالَ عَزُ الدَّيْنِ الذَّهَبِيُّ: هذا الحديثُ صحيحٌ وحيننذِ فلا دليلَ في الحديثِ على ما ذُكِرَ، فإنَّهُ ﷺ لمُ يسمالُهَا عن الإيمانِ إلاَّ لاَنَّ السَّائلَ قال: عليهِ رقبةٌ مُؤمنةٌ.

(الثَّالثة) اختلف العلماء في الرُّقبةِ المعيبةِ بأيُّ عيبو.

فقالَت الْهَادويَّةُ وداود تُجزئُ المعيبةُ لِتَناولِ اسمِ الرَّقبةِ لَهَا

وَذَهَبَ آخرونَ إلى عدمِ إجزاءِ المعيبـةِ قياسـاً علـى الْهَدايـا والضّحايا بجامع التَّقرُب إلى اللَّهِ.

وفصُّلَ الشَّافعيُّ فقــالَ: إنْ كـانَتْ كاملـةَ المنفعـةِ كـالأعورِ

أجزأت، وإنْ نقصَتْ منافعُهُ لمْ تجزْ إذا كانَ ذلِكَ يُنقصُهَا نُقصانباً ظَاهِراً كالأقطع والأعمى إذ العِنْقُ تمليكُ المنفعةِ.

وقد نقصت.

وللحنفيَّةِ تَفَاصِيلُ فِي العِيبِ يطُّولُ تَعْدَادُهَا وَيَعَنُّ فَيَامُ الاَدَّةِ عَلَيْهَا.

(الرَّابِعةُ) أَنَّ قُولَةُ ﷺ فَصْمَ شَهْرِينِ مُتَسَابِعِينِهِ دَالٌ عَلَى وَرُجوبِ النَّتَابِعِ وَعَلِيْهِ دَلْتِ الآيةُ وشرطَتُ أَنْ تَكُونَ قَبَلَ المُسيسِ فَلُو مَنْ فِيهِمَا اسْتَأْنَفَ، وَهُوَ إِجَاعٌ إِذَا وطَنْهَا نَهَاراً مُتَعَمَّداً.

وَكَذَا لِيلاً عِندَ الْهَادُويَّةِ وَأَبِي حَنِفَةً وَآخُرِينَ، وَلِيوْ نَاسِياً للآيةِ

وَفَهَبَ الشَّافِعِيُّ وأبر يُوسِفَ إلى أنَّهُ لا يضــرُّ ويجـوَرُّ؛ لأنَّ علَّةَ النَّهٰيِ إفسادُ الصَّومِ، ولا إفسادَ بوطمِ اللَّيلِ.

وأجيب بالَّ الآيةَ عامَّةً

واختَلفوا إذا وطئ نَهَاراً ناسياً

عندَ الشَّافعيُّ وابي يُوسفَ: لا يضرُّ لأنَّهُ لمْ يُفسدِ الصَّومَ. وقالَت الْهَادويَّةُ وابو حنيفة: بـلْ يسْتَأَنفُ كمـا إذا وطـئَ عامداً لعموم الآيةِ

قالوا وليسَت العلَّةُ إفسادَ الصَّومِ بـلُ دَلُّ عُمـومُ الدُّليلِ للأحـوالِ كُلَّهَـا على أَنْهَـا لا تَتِـمُ الْكَفَّـارَةُ إِلاَّ بوقوعِهَـا قبــلَ المسيسِ

(الحامسةُ) اختَلفوا ايضاً فيما إذا عرضَ لَهُ في اثنـاء صيافِيةِ عُذرٌ ميؤوسٌ ثُمَّ زالَ هلْ يبني على صوبهِ، أو يستَأنفُ.

فقالَت الْهَادويَّةُ ومالِكٌ وأحمدُ: إنَّهُ يبني على صومِـهِ؛ لأنَّـهُ فرُقَّهُ بغير اخْتِيارُو

وقالَ أبو حَنِفةً، وَهُوَ أحدُ قَـولِي الشَّـافعيُّ: بَـلُ يَسْتَأَتُفُّ لاخْتِيارُو التَّفْرِيقَ.

وأجيبَ بأنَّ العذرَ صيَّرَهُ كغيرِ المخْتَارِ.

وأمًّا إذا كانَ العذرُ مرجواً

فقيلَ: يبني أيضاً

إليهِ.

(النَّامنةُ) اخْتُلفَ في قدر الإطعام لِكُلِّ مسكِين

فَلَهَبَّتِ الْهَادويَّةُ والحِنفيَّةُ إلى انَّ الواجبَ سِتُونَ صاعاً مـنْ تمر، او ذُرةٍ، او شعيرٍ، او نصفُ صاع منْ بُرُّ

وَذَهَبَ الشَّافِعِيُّ إِلَى أَنَّ الواجِبَ لِكُلِّ مسْكِينِ مُدُّ والمَدُّ رُبِعُ الصَّاعِ واسْتَدَلُّ بقولِهِ في حديثِ البسابِ «أَطْعِمْ عَرَقاً مِنْ تَمْرٍ سِتَينَ مِسْكِيناً» والعَرَقُ: مِكْتُلُ ياخذُ خسةَ عشـرَ صاعـاً مـنْ تَمْرٍ ولأنَّهُ أَكْثُرُ الرُّوايَاتِ في حديثِ سلمةَ هذا

واسْتَدَلُّ الأوَّلُونَ بَانَّهُ وردَ فِي روايــةِ عبــدِ الــرُزَّاقِ «اذْهَــبْ إِلَى صَاحِبِ صَدَقَةِ بَنِي زُرَيْقِ فَقُــلْ لَـهُ فَلَيْدْفَعْهَـا إِلَيْـكَ فَـأَطْمِمْ عَنْك مِنْهَا وَسْقاً سِتِّينَ مِسْكِيناً» قالوا: والوسقُ: سِتُونَ صاعاً.

وفي رواية لأبي داود(٢٢١٣) والتُرمذيُ (٣٢٩٩) «فَسَأَطْعِمْ وَسْقاً مِنْ تَمْرٍ مِيتَّينَ مِسْكِيناً» وجاءَ في تفسيرِ العـرقِ أنَّـهُ ميتُونَ صاعاً.

وفي روايةٍ لأبي داود (٢٢١٥) «أنَّ العَرَقَ مِكْتَلٌ يسعُ ثلاثينَ صاعاً» قالَ أبو داود: وَهَذا أصحُّ الحديثينِ

ولمًا اخْتُلُفَ في تفسير العرق على ثلاثةِ أقوال واضطربَت الرُّوايَاتُ فِيهِ جنحَ الشَّافعيُّ إلى التَّرجيحِ بالْكَثْرةِ وأَكْثُرُ الرُّوايَــاتِ خسةَ عشرَ صاعاً.

وقالَ الخطَّابِيُّ في معالمِ السُّنْنِ (٦٦٣/٢) العرقُ السُّفيفةُ الَّتِي من الخوصِ فَيَتَّخذُ مُنْهَا المَكَاتِلُ قــالَ وجـاءَ تفسـيرُهُ أَنَّـهُ سِتُّونَ صاعاً وفي روايةٍ لأبي داود يسمُ ثلاثينَ صاعاً.

وفي روايةِ سلمةَ (د(٢٢١٤)) يسمُ خسةَ عشرَ صاعاً فذُكِرَ أَنْ العرقَ يُخْتَلفُ في السَّعةِ والضَّيْــتِ قـالَ: فلَهَــبَ الشَّالعيُّ إلى روايةِ الخمسةَ عشرَ صاعاً.

(قَلْت): يُؤيِّدُ قُولَهُ أَنَّ الأَصلَ براءةُ الذَّمَّةِ عَن الزَّائدِ، وَهُــوَ وَجْهُ التَّرْجِيحِ.

(النَّاسعةُ): وفي الحديث دليلٌ على أنَّ الْكَفَّارةَ لا تسقطُ جميعُ أنواعِهَا بالعجزِ.

وفِيهِ خلافٌ.

وقيلَ: لا يبني؛ لأنَّ رجاءَ زوالِ العذرِ صيَّرَهُ كالمخْتَارِ .

وأجيبَ بأنَّهُ معَ العذر لا اختيارَ لَهُ.

(السَّادسةُ) أَنْ تَرْبَيبَ قُولِهِ ﷺ "فَصَمْ" عَلَى قُـُولِ السَّائلِ "مَا أُمَلِكُ إِلاَّ رَفَبَتِي" يَفْضَي بما قَضَتْ بِهِ الآيةُ مَنْ أَنَّهُ لَا يَنْتَقَـلُ إِلاَّ العَدْمِ وجَـدانِ الرَّقبةِ، فَإِنْ وجَـدَ الرَّقبةَ إِلاَّ أَنَّهُ يَخْتَاجُهَا لَحْدَمَتِهِ لَلعَجْز، فَإِنَّهُ لَا يَصِحُ مَنْهُ الصَّومُ.

(فَانْ قَيلَ:) إِنَّهُ قَدْ صَحَّ النَّيْمُمُ لُواجِدِ الْمَاءِ إِذَا كَمَانَ يُخْتَاجُ إِلَيْهِ فَهَلاً قَسْتُمْ هَذَا عَلَيْهِ؟

(قلْت): لا يُقاسُ؛ لأنَّ التَّيشُمَ قدْ شُرعَ مع العذرِ فَكَانَ الاحْتِياجُ إلى الماءِ كالعذرِ.

(فَإِنْ قَيْلَ:) فَهَلْ يُجعلُ الشَّبِيُّ إِلَى الجماعِ عُــْدَاً يَكُــُونُ لَـهُ معَهُ العدولُ إِلَى الإطعــَامِ ويعــدُ صــاحبُ الشَّبَـقِ غـيرَ مُسْتَطيعِ للصّوم؟

(قلْت): هُوَ ظَاهِرُ حديثِ سلمةً.

وقولُهُ فِي الاغْتِذارِ عِن التَّكْفيرِ بالصَّيامِ: «وَهَلْ أَصَبْتُ الَّذي أَصَبْتُ الَّذي أَصَبْتُ اللَّذي أصبت إلاَّ منَ الصَّيامِ» وإقرارُهُ ﷺ على عُذرهِ.

وقولُهُ: «أطعم» يدلُّ على أنَّهُ عُذرٌ يُعدلُ مَعَهُ إلى الإطعامِ.

(السَّابعةُ) أنَّ النَّصُّ القرآنيُّ والنَّبويُّ صريحٌ في إطعامِ سِتَّينَ مسْكِيناً كانَّهُ جعلَ عنْ كُلُّ يومِ منَ الشَّهْرِينِ إطعامَ مسْكِينِ.

واختَلفَ العلماءُ هلُ لا بُدُّ مــنُ إطعــامٍ سِــتَّينَ مسْـكيناً، أو يَكْفي إطعامُ مسْكِينِ واحدٍ سِتَينَ يوماً

فَلَعَبَت الْهَادويَّةُ ومالِكُ وأحمدُ والشَّافعيُّ إلى الأوَّلِ لظَّـاهِرِ الآيةِ

وَذَهَبَتِ الحِنفَيَّةُ، وَهُوَ أحدُ قولِيْ زِيدِ بِنِ علميٌ والنَّـاصِ إِلَى النَّاني، وأنَّهُ يَكْفي إطعامُ واحدٍ سِتَّينَ يوماً، أو أَكْــشرَ مــنْ واحــدٍ بقدرٍ إطعامٍ سِتَينَ مسْكِيناً

قالوا: لأنَّهُ في اليومِ الثَّاني مُسْتَحقٌّ كقبلِ الدُّفعِ إليْهِ.

وأجيبَ بأنَّ ظَاهِرَ الآيةِ تُغايرُ المسَاكِينَ بالذَّاتِ

ويروى عنْ احمدَ ثلاثةُ أقوال كالقولينِ هذينِ والنَّــالثُ: إنْ وجدَ غيرَ المسكينِ لمْ يجزِ الصَّرفُ اللَّهِ وإلاَّ أجزاً إعــادةُ الصَّـرف

فَنَهُ مَ الشَّافِيُ وَاحِدُ الرُّوايَتَ بِنِ عِنْ احْمَدُ إلى عدم سُقُولِلَةً بِن عَنْ احْمَدُ إلى عدم سُقُولِلَةً بِنْ وَاللهِ بَنْ وَاللهِ بَنْ الصَّامِتِ بِنْ مَا لِكُورُ بَنِي زَوْجِي أَوْسُ بْنُ الصَّامِتِ إِلَى أَنْ قَالَ لَهُا رَسُولُ اللَّهِ كَلَّةٌ: يُمْتِقُ رَقَبَةً قَالَتَ: لا يَجِدُ قَالَ: يَصُومُ شَهْرِيْنِ مُتَّابِعَيْنِ قَالَتَ: إِنَّهُ شَيْعٌ كَبِيرٌ مَا بِهِ مِنْ صِيبامٍ قَالَ: قَالَ: مَا عِنْدُهُ شَيْءٌ يَتَصَدُّقُ بِهِ قَالَ: فَا عِنْدُهُ شَيْءٌ يَتَصَدُّقُ بِهِ قَالَ: فَالَّذَى مَا عِنْدُهُ شَيْءٌ يَتَصَدُّقُ بِهِ قَالَ: فَا عِنْدُهُ شَيْءٌ يَتَصَدُّقُ بِهِ قَالَ: فَا عَنْدُهُ شَيْءٌ يَتَصَدُّقُ بِهِ قَالَ:

فلو كانَ يسقطُ عنهُ بالعجزِ لأبانَهُ ﷺ ولمْ يُعنهُ منْ عندو.

وَذَهِبَ احمدُ فِي روايةٍ وطائفةً إلى سُقوطِهَا بـالعجزِ كمـا تسقطُ الواجبَاتُ بالعجزِ عنها وعنْ إبدالِهَا.

وقيلَ: إنَّهَا تسقطُ كفَّارةُ الوطءِ في رمضانَ بالعجزِ عنْهَـا لا غيرُهَا منَ الْكَفَّارَاتِ

قالوا: لأنَّ النَّبِيِّ ﷺ أمرَ المجامعَ في نَهَارِ رمضانَ أنْ يـأْكُلَ الْكَفَّارةَ هُوَ وعيالُهُ والرَّجلُ لا يَكُونُ مصرفاً لِكَفَّارَتِهِ.

وقالَ الأوَّلُونَ: إنَّمَا حلَّتْ لَهُ؛ لأنَّهُ إذا عجزَ وَكَفَّرَ عنهُ الغيرُ جازَ أنْ يصرفَهَا إليْهِ، وَهُوَ مَذْهَبُ أحمدَ في كفَّارةِ الوطعِ في رمضانُ ولَهُ في غيرِهَا منَ الْكَفَّارَاتِ قولانِ.

وَهُوَ نظيرُ مَا قَالَتُهُ الْهَادُويَّةُ مَنْ أَنَّهُ يَجُورُ للإمامِ إِذَا قَبَـضَ الزَّكَاةَ مَنْ شخص أَنْ يَرِدُّهَا إِلْيُهِ.

(العاشرةُ) قالَ الخطَّابيُّ: دلُّ الحديثُ على أَنَّ الظَّهَارَ المَقيَّدَ كالظَّهَارِ المطلقِ، وَهُوَ إِذَا ظَاهَرَ مِنِ امرأَتِهِ إِلَى مُدَّةٍ ثُمَّ أَصابَهَا قبلَ انقضاء تَلْكَ المُدَّةِ

واختَّلفوا فِيهِ إذا برَّ ولمْ يجنثْ، فقالَ مالِكٌ وابنُ أبي ليلسى: إذا قالَ لامرأتِهِ: أنْتِ عليَّ كظَهْرٍ أُمِّي إلى اللَّيلِ لزمَنْـهُ الْكَفَّـارةُ، وإنْ لمْ يقربْهَا.

وقالَ أَكْثَرُ أَهْلِ العلمِ: لا شيءَ عليْهِ إذا لمْ يقربْهَا

وجعلَ الشَّافعيُّ في الظَّهَارِ المؤقَّتِ قولينِ أحدُهُمًا: أنَّهُ ليسَ لمَّاهِ.

(فالدةً): قدْ يُتَوَهَّمُ أَنْ سببَ نُزولِ آيةِ الظَّهَارِ حديثُ سلمةً هذا لاَتُفاق الحُكْمينِ فِي الآيةِ والحديثِ وليسَ كذَلِكَ بــلْ سـببُ نُرولِهَا قصتُهُ أوسِ بنِ الصَّامِتِ ذَكَرَهُ ابنُ كثيرٍ فِي "الإرشادِ" مــنْ

حديثِ «خُوَيْلَةَ بِنْتَ ثَعْلَبَةَ قَالَتْ: فِي وَاللَّهِ وَفِي أَوْسِ أَنْزَلَ اللَّهُ سُورَةَ الْمُجَادَلَةِ قَالَتْ كُنْت عِنْـدَهُ وَكَـانَدِ شَـنْيخًا كَبِـيرًا قَـدْ سَـاءَ خُلُقُهُ.

وَقَلْهُ ضَجِرَ قَالَتْ: فَدَخَلَ عَلَيْ يُوماً فَرَاجَعْتُ بِشَيْء فَنَصْبَ، فَقَالَ: أَلْتِ عَلَيُّ كَظَهْرِ أُمِّي قَالَتْ: ثُمَّ خَرَجَ فَجَلَسَ فِي نَادِي قَوْمِهِ سَاعَةً ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْ، فَإِذَا هُــوَ يُرَاودُنِي عَنْ نَفْسِي قَالَتْ: قُلْت: كَلاَّ وَالَّذِي نَفْسُ خُونْلَةً بِيَدِهِ لا تَخْلُصُ إِلَيْ.

وَقَدْ قُلْت مَا قُلْت فَحَكَمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فِيهِمَا - الحديثَ

روّاهُ الإمامُ أحمدُ(١٠/٦) وأبو داود(٢٢١٤) وإسمنادُهُ مشهُورٌ

وأُخِذَ منْهُ أَنَّهُ إذا قصدَ بلفظِ الظّهَارِ الطّلاقَ لمْ يقع الطّلاقُ وَكَانَ ظِهَاراً وإلى هذا ذَهَبَ أحمدُ والشّافعيُّ وغيرُهُمَا

قَالَ الشَّانِعَيُّ: ولوْ ظَاهَرَ يُريدُ بِهِ طلاقاً كَانَ ظِهَـاراً، ولـوْ طلَّقَ يُريدُ ظِهَاراً كانَ طلاقاً.

وقالَ احمدُ: إذا قالَ أنْتِ عليَّ كظَهْرِ أُمِّي. وعنى بِو الطَّلاقَ كانَ ظِهَاراً، ولا تطلُّقُ

وعلَّلُهُ ابنُ القيِّمِ [فزاد المعاده (٣٢٥/٥)] بـأَنُ الظُّهَـارُ كَـانَ طلاقاً في الجَاهِلِيَّةِ فنسخَ فلم يجزُ أَنْ يُعـادَ إِلَى الأَمـرِ النَّسَوْمَ وايضاً فاوسٌ إنَّما نوى بِهِ الطَّلاق لما كان عليْهِ فأجرى عليْهُ حُكُمُ الظَّهَارِ دُونَ الطَّلاقِ وايضاً، فإنَّهُ صريحٌ في حُكْمِهِ فلم يجزُ جعلُهُ كنايةً في الحُكْمِ الذي ابطلَ اللهُ شرعَهُ وقضاءُ اللَّهِ أحـيَّهُ وحُكْم اللَّه أوجبُ.

Agricon Sections

distribution of the second

# ٣٠ كتابُ اللَّعَان

هوَ مأخوذٌ منَ اللَّعنِ؛ لأنَّهُ يقولُ الزُّوجُ في الخامسـةِ: لعنـةُ اللَّهِ عليْهِ إنْ كانَ من الْكَاذبينَ

ويقالُ فِيهِ: اللَّعانُ والالْتِعانُ والملاعنةُ

واخْتُلُفَ فِي وُجوبِهِ على الزَّوجِ، فقالَ فِي «الشَّفَاءِ» للأميرِ الحسين: يجبُ إذا كانَ ثمَّةً ولدٍ وعلمَ أنَّهُ لمْ يقربْهَا.

وفي «الْهَذَبِ» و«الانتِصارِ» أنهُ معَ غلبةِ الظَّنِّ بالزُنا منَ المراةِ، أو العلمِ يجوزُ ولا يجبُ ومعَ عدم الظَّنِّ بحرمُ.

#### ١ ــ التفريقُ باللعانِ

ما الله تعالى عنهما قال: «سَأَلَ فُلانٌ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، أَرَأَيْت أَنْ لَوْ قَالَ: «سَأَلَ فُلانٌ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، أَرَأَيْت أَنْ لَوْ وَجَدَ أَحَدُنَا امْرَأَتَهُ عَلَى فَاحِشَةٍ، كَيْفَ يَصْنَعُ الْ إِنْ تَكَلَّم تَكَلَّم بِأَمْرِ عَظِيمٍ، وَإِنْ سَكَتَ سَكَتَ عَلَى مِثْلِ ذَلِكَ، فَلَمْ يُجِبُهُ، فَلَمّا كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ أَتَاهُ، فَقَالَ: إِنْ لَكِنَ، فَلَمْ يُجِبُهُ، فَلَمّا كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ أَتَاهُ، فَقَالَ: إِنْ اللّهِ الآياتِ اللّهِ الآياتِ اللّهِ اللّهِ الآياتِ فِي سُورَةِ النّورِ، فَتَلاهُنَ عَلَيْهِ وَوَعَظَهُ وَذَكّرَهُ وَأَخْبَرَهُ أَنْ عَذَابِ الآخِرَةِ.

قَالَ: لا، وَالَّذِي بَعَثَك بِالْحَقِّ مَا كَذَبَت عَلَيْهَا، ثُمَّ دَعَاهَا، فَوَعَظَهَا كَذَلِك، قَالَتْ: لا، وَالَّذِي بَعَفُك بِالْحَقِّ إِنَّهُ لَكَاذِب، فَبَدَأ بِالرَّجُلِ، فَشَهِدَ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ، ثُمَّ ثَنَى بِالْمَرْأَةِ، ثُمَّ فَرَّقَ بَيْنَهُمَا».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٩٣٩).

(عن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قالَ ﴿سَأَلَ فُلاكُ») هُوَ عُويمرٌ العجلانيُّ كما في أكْثر الرُّوايَاتِ

( الْفَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَأَيْتَ أَنْ لَوْ وَجَدَ أَحَدُنَ الْمَرَأَتَـةُ عَلَى الْحِشَةِ كَيْفَ يَصْنَعُ إِنْ تَكَلَّمَ بَأَمْرِ عَظِيمٍ، وَإِنْ سَكَتَ سَسَكَتَ اللَّهِ عَلِيمٍ، وَإِنْ سَكَتَ سَسَكَتَ

عَلَى مِثْلِ ذَلِكَ) أَيْ عَلَى أَمْرِ عَظِيهِم (فَلَمْ يُجِبْهُ فَلَمْ كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ أَنَاهُ، فَقَالَ إِنَّ اللَّهِ سَأَلْنُكَ عَنْهُ قَد ابْنَلِيتُ بِهِ فَأَنْزَلَ اللَّهُ الآياتِ فِي سُورَةِ النُّورِ») والأَكْتُرُ فِي الرَّوانِياتِ أَنَّ سَبَبَ نُزولِ الآياتِ قَصْةُ هلال بنِ أُمِيَّةً وزوجَتُهُ وكَانَتْ مُتَقَدِّمَةً على قَصْةً عُورِه، وإنَّما تلاها تلاها لللَّمِ لاَنْ حُكْمَهَا عامٌ للأَمْةِ

(﴿ فَتَلَاهُنَّ وَوَعَظُهُ وَذَكَّرَهُ ﴾) عطفُ تفسيرٍ إذِ الوعظُ هُـوَ التَّذْكِيرُ

(قوَأَخْبَرَهُ أَنْ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهْــوَنْ مِـنْ عَــذَابِ الآخِـرَةِهِ)
 الموعود به في قولِهِ ﴿ لُعِنْـوا فِــي الدُّنْيَـا وَالآخِـرَةِ وَلَهُــمْ عَـذَابٌ
 عَظِيمٌ ﴾ [العود: ٣٣]

(قَالَ لا، وَالَّذِي بَعَنَك بِالْحَقِّ مَا كَذَبُت عَلَيْهَا ثُمَّ دَعَاهَا فَوَعَظَهَا كَذَلِكَ قَالَتْ: لا، وَالَّذِي بَعَنَك بِالْحَقِّ إِنَّهُ لَكَاذِبٌ قَبَداً بِالرَّجُلِ فَشَهِدَ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ ثُمَّ ثَنَى بِالْمَرَاَةِ ثُمَّ فَرُق بَيْنَهُمَا». رواه مُسلمٌ،

في الحديثِ مسائلُ:

(الأولى) قولُهُ «فلم يُجبُهُ» ووقعَ عندَ أبي داود(٢٢٤٥): «فَكَرَهُ لَمَلَيُظُ المسائلَ وعابَهَا»

قَالَ الحَطَّامِيُّ: يُريدُ المسألةَ عمَّا لا حاجةَ بالسَّائلِ إليهِ.

وقالَ الشَّافعيُّ: كانَت المسائلُ فيما لمْ ينزلُ فِيهِ حُكْمَ رَمنَ نُزولِ الوحي ممنوعةً لشلاً يمنزلَ في ذلِكَ مما يُوقعُهُمْ في مشقَّةٍ وَتَعَنَّتُ كمما قبالَ تعالى ﴿لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْبَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ﴾ [المائدة: ١٠١].

وفي الحديث الصّحيحِ «أعْظَمُ النَّاسِ جُرْماً مَنْ سَأَلَ عَنْ شَأَلَ عَنْ شَأَلَ عَنْ شَأَلَ عَنْ شَيَاءٍ لَم شَيْءٍ لَـمْ يُحَرِّمْ فَحُرِّمَ مِنْ أَجْلِ مَسْ اَلْتِهِ، [البحاري(٧٢٨٩)، مسلم(٢٣٥٨)].

وقالَ الخطَّابيُّ [معالم السنن: ٦٨٠/٢] قَـدُّ وجدنـا المسألةُ في كِتَابِ اللَّهِ على وجْهَينِ:

أحدُهُمَا: ما كانَتْ على وجْـهِ التَّبِينِ والتَّعليمِ فيما يـلزمُ الحاجةُ إليْهِ منْ أمر الدِّين

والآخرُ: ما كانَ على طَريقِ التَّعنُتِ والتَّكَلُفِ فابـــاحَ النَّـوعَ الآوَّلَ وأمرَ بهِ وأجابَ عنْهُ، فقالَ ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ﴾ والنحل: محله

ونس: وقالَ الجمهُورُ: بل الفرقةُ تقعُ بنفسِ اللّعانِ، وإنّما اختَلَفُوا القرة: هلْ تحصلُ الفرقةُ بِتَمامِ لعانِهِ، وإنْ لَمْ تُلْتَعَنْ هيَ؟

فقالَ الشَّافعيُّ: تحصلُ بِهِ.

وقالَ احمدُ: لا تحصلُ إلاَ بِتَمامِ لعانِهِمَا وَهُوَ المشْهُورُ عندَ المالِكِيَّةِ وبِهِ قالَت الظَّاهِريَّةُ

واسْتَدلُوا بما جاءً في صحيحِ مُسلمِ(١٤٩٢) مـنْ قولِـهِ ﷺ «ذلِكُم التَّفريقُ بينَ كُلِّ مُتَلاعنينِ».

وقالَ ابنُ العربيُّ اخبرَ ﷺ بقولِهِ «ذَلِكُمْ» عـنْ قولِهِ الأ سبيلَ لَك عليْهَا»

قالَ: وَكَذَا حُكُمُ كُلُّ مُتَلاعنينِ، فإنْ كانَ الفراقُ لا يَكُونُ إِلاَّ بَحُكُم، فقدْ نَفذَ الحُكُمُ فِيهِ منَ الحَساكِمِ الأعظمِ ﷺ بقولِهِ: «ذلِكُم النَّفريقُ بينَ كُلُّ مُتَلاعنينِ»

قالوا:

وقولُهُ: (فرُق بينَهُمَا) معنَاهُ إظْهَارُ ذلِكَ وبيانُ حُكْمِ الشُّرعِ فِيهِ لا أَنَّهُ انشأ الفرقة بينَهُمَا

قالوا: فالمَّا طلاقُهُ إِيَّامًا فلمْ يَكُنْ عَنْ أَمْرِهِ ﷺ وَبَائَهُ لَمْ يَرْدُ التَّحريمَ الواقعَ بِاللَّعَانِ إِلاَّ تَأْكِيداً، فلا يُخْتَاجُ إِلَى إِنْكَارِهِ وَبِأَنَّهُ لَــوْ كانَ لا فُرِقةَ إِلاَّ بِالطَّلاقِ لِجَازَ لَهُ الزُّواجُ بِهَا بعدَ أَنْ تَنْكِحَ زُوجاً غَرَهُ.

وقدُ أخرجُ أبو داود(٢٢٥٦) عن ابنِ عبَّاسِ الحديث.

وفِيهِ «وقضى رسولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ لا بيْسَتَ لَهَـَا عَلَيْـهِ، ولا تُوتَ منْ أَجلِ أَنْهُمَا يَتَفَرَّقانِ منْ غيرِ طلاقٍ، ولا مُتَوفَّى عنْهَا»

وأخرجَ أبو داود(٢٢٥٠) من حديثِ سَهْلِ بنِ سعدٍ في حديثِ الْمُتَلاعنينِ أَنْ يُفَـرُقَ حديثِ الْمُتَلاعنينِ "قالَ: مضَت السُّنَةُ بعدُ في الْمُتَلاعنينِ أَنْ يُفَـرُقَ بينَهُمَا ثُمُّ لا يُخِتَمعانِ أَبداً"

وأخرجَهُ البَيْهَقَــيُّ(٤١٠/٧) بلفـظِ "فَـرُّقَ رسـولُ اللَّـهِ ﷺ بينَهُمَا وقالَ: لا يُجْتَمعانِ أبداً»

وعنْ علي وابنِ مسعودٍ قالا مضت السُّنَّةُ بِينَ الْتُلاعنينِ أَنْ لا يُخْتَمعا أبداً [مصف عبد الرزاق: ١١٢/٧] وقالَ ﴿فَاسْأَلَ الَّذِينَ يَقْرُءُونَ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ [يونس: ٩٠] وأجابَ تعالى في الآياتِ ﴿يَسْأَلُونَكَ عَن الأهِلَـةِ ﴾ [البقرة: ١٨٩] ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَن الأهِلَـةِ ﴾ [البقرة: ١٨٩]

وقالَ في النَّوعِ الآخرِ ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَن الـرُّوحِ قُـل الـرُّوحُ مِنْ أَمْر رَبِّي﴾ [الإسراء: ٨٥].

وقالَ ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَسَاهَا فِيسَمَ أَنْتَ مِنْ ذِكْرًاهَا﴾ [النازعات: ٤٢٠، ٤٣]

فَكُلُّ مَا كَانَ مَنَ السُّوْالِ عَلَى هَـذَا الوَجْهِ، فَهُـوَ مَكْرُوهُ، فإذا وقعَ السُّكُوتُ عَنْ جوابِهِ، فإنَّمـا هُـوَ زِجـرٌ وردعٌ للسَّـائلِ، فإذا وقعَ الجوابُ، فَهُو عُقربةٌ وَتَغليظٌ

(الثَّانيَةُ) في قولِهِ «فبدأ بالرَّجلِ» ما يدلُّ على أنَّـهُ يُبدأ بِـهِ، وَهُوَ قِياسُ الحُكْــمِ الشَّرعيُّ؛ لأنَّـهُ المدَّعي فيقـدَّمُ وبِـهِ وقعَـت البداءةُ في الآيةِ.

وقدْ وقعَ الإجماعُ على أنْ تقديمَهُ سُنَّةٌ واخْتُلُفَ هـلْ تجـبُ البداءةُ بهِ أمْ لا؟

فَلَهَبَ الْجَمَاهِيرُ إِلَى وُجوبِهَا لقولِهِ ﷺ لِهِلالِ "الْبَيْنَةُ وَإِلاَّ حَدُّ فِي ظَهْرِكَ" والخاري(٤٧٤٧)] فَكَانَتِ البداءةُ بِهُ لدفعِ الحَدُ عن الرَّجلِ فَلُوْ بدأَ بالمرأةِ كانَ دافعاً لأمرٍ لمْ يَثُبَتْ

وذَهَبَ أبو حنيفة إلى أنَّهَا تصحُّ البداءةُ بالمراقِ؛ لأنَّ الآيةَ لَمْ تدلُّ على لُزومِ البداءةِ بالرَّجلِ؛ لأنَّ العطفَ فِيهَا بالواوِ وَهِيَ لا تُقْتَضَى التَّرْتِيبَ.

وأجيبَ عنهُ بأنهًا، وإنْ لَمْ تَقْتَضِ التَّرْتِيبَ، فإنَّهُ تعالى لا يبدأُ إلاَّ بما هُوَ الاَحقُّ في البداءةِ والإقدمُ في العنايةِ وبيَّسنَ فعلُـهُ ﷺ ذلِكَ، فَهُوَ مثلُ قولِهِ «نبدأُ بما بدأ اللَّهُ بِهِ» [مسلم(١٢١٨) مطوّلاً من حديث جابرًا في وُجوبِ البداءةِ بالصّفا.

(الثَّالِثَةُ) قولُهُ «ثُمَّ فَرَّقَ بِينَهُمَا» دالَّ على أَنَّ الفرقـةَ بِينَهُمَا لا تقعُ إِلاَّ بِتَفريقِ الحَاكِمِ لا بنفسِ اللَّعانِ وإلى هذا ذَهَـبَ كشيرٌ مُسْتَدلِّينَ بِهَذَا اللَّفظِ في الحديث، وأنَّهُ تَبْتَ في الصَّحيحِ بـأَنَّ الرَّجلَ طَلَّقَهَا ثلاثاً بعدَ تمامِ اللَّعانِ واقرَّهُ النَّبيُ تَلَيَّا على ذلِـك، ولو كانَتِ الفرقةُ تقعُ بنفسِ اللَّعانِ لبيَّنَ تَلَيِّ أَنَّ طلاقَهُ في خسيرٍ ولو كانَتِ الفرقةُ تقعُ بنفسِ اللَّعانِ لبيَّنَ تَلَيِّ أَنَّ طلاقَهُ في خسيرٍ

وعنْ عُمـرَ: يُفـرَقُ بينَهُمَا، ولا يُجْتَمعـانِ أبـداً [مصنف عبد الرزاق: ٣٥١/٤].

(الرَّابعةُ) اخْتَلفَ العلماءُ في فُرقةِ اللَّعانِ هلْ هيَ فســخٌ، أو طلاق بائنٌ؟

فَذَهَبَت الْهَادِويَّةُ والشَّافعيُّ واحمدُ وغيرُهُمْ إِلَى أَنْهَا فَسخَّ مُسْتَدَلِّينَ بَأَنَّهَا تُوجبُ تحريماً مُؤبَّداً فَكَانَتْ فَسخاً كَفَرْقَةِ الرَّضاعِ إِذْ لا يُجْتَمعانِ أَبداً ولأنَّ اللَّعانَ ليس صريحاً في الطَّلاقِ، ولا كناية فِيهِ

وَذَهَبَ أَبُو حَنِفَةً إِلَى أَنَهَا طَلَاقٌ بِائنٌ مُسْتَدَلاً بِأَنْهَا لا تَكُونُ إِلاَّ مَنْ زُوجِةٍ فَهِيَ مَنْ أَخْكَامِ النَّكَاحِ المُخْتَصَّةِ فَهِيَ طَلاقٌ إِذْ هُوَ مَنْ أَخْكَامِ النَّكَاحِ المُخْتَصَّةِ بخلافِ الفسخِ، فإنَّهُ قَلْ يَكُونُ مِنْ أَخْكَامٍ غيرِ النَّكَاحِ كالفسخِ بالعيبِ.

وأجيبَ بانَّهُ لا يلزمُ من اخْتِصاصِهِ بالنَّكَاحِ انْ يَكُونَ طلاقًا كما أنَّهُ لا يلزمُ فِيهِ نفقةً، ولا غيرُهَا.

الحامسةُ: وهي فرع للرابعةِ، اختلفوا لو أكسدَبَ نفسَهُ بعدَ اللعان، هل تحل له الزوجة؟

فقالَ أبو حنيفةَ: تحلُّ لَهُ لزوالِ المانع، وَهُوَ قولُ سـعيدِ بـنِ المسيِّب، فإنَّهُ قالَ: فإنْ أكْذبَ نفسَهُ، فإنَّهُ خاطبٌ منَ الخطَّابِ.

وقالَ ابنُ جُبيرٍ: تُردُّ إليْهِ ما دامَتْ في العدَّةِ.

وقالَ النَّافعيُّ وأحمدُ: لا تحلُّ لَهُ أبداً لقولِهِ ﷺ «لا سَــبِيلَ لَك عَلَيْهَا».

قَلْت: قَدْ يُجَابُ عَنْهُ بِأَنَّهُ ﷺ قَالَهُ لَمَـنِ الْتَعَـنَ وَلَمْ يُكَـذَّبْ نَسَهُ.

(السادسة) في حديث لعان هلال بن أُميَّة أنَّه قَـذَفَ امرأتَـهُ عندَ النَّبِيِّ لَللَّظ بشريكِ ابسنِ سـحماءَ الحديث عنـدَ ابسي داود(٢٧٤٤) وغيرِهِ

قَالَ الحَطَّابِيُّ: فِيهِ مِنَ الفَقْهِ أَنَّ الزَّوجَ إِذَا فَذَفَ امرأَتَهُ برجلٍ بعينِهِ ثُمَّ تلاعنا، فإنَّ اللَّعانَ يُسقطُ عنْهُ الحدُّ فيصيرُ في التَّقديرِ ذِكْرُهُ المقذوفَ بِهِ تبعاً، ولا يُعْتَبرُ حُكْمُهُ وذَلِكَ أَنَّهُ «قَالَ لَلْمُ لِهِلالِ بْنِ أُمَيَّةَ: الْبَيْنَةُ أَو حَدُّ فِي ظَهْرِكِ فَلَمَّا تَلاعَنَا لَـمْ يَتَعَرَّضْ لِهِللالِ بْنِ أُمَيَّةَ: الْبَيْنَةُ أَو حَدُّ فِي ظَهْرِكِ فَلَمَّا تَلاعَنَا لَـمْ

شريك ابن سحماء عفا عنه فعُلِم انْ الحدّ الّذي كان يلزمُهُ بالقذف سقطَ عنهُ باللّعانِ وذلِكَ لأنّهُ مُضطرٌ إلى ذِكْرِ منْ يقذفُهَا بِهِ لإزالةِ الضُّررِ عنْ نفسِهِ فلم يُحمَّلْ نفسَهُ على القصدِ لَـهُ بالقذف وإدخال الضَّرر عليه.

(قلَّت): ولا يَخِفَى أَنَّهُ لِإ ضرورةً في تعيين منْ قذفَهَا بِهِ.

وقالَ الشَّافعيُّ: إنَّما يسقطُ الحدُّ عنهُ إذا ذَكَرَ الرَّجلَ وسمَّاهُ في اللّعان، فإنْ لمْ يفعلْ ذلِك حُدُّ لَهُ.

وقالَ أبو حنيفةَ: الحدُّ لازمٌ لَهُ وللرَّجلِ مُطالبَّتُهُ بِهِ.

وقالَ مالِكَ: يُحدُّ للرَّجلِ ويلاعنُ للزَّوجةِ انْتَهَى.

## ٢- لا حقّ للملاعنِ في الصّداقِ

الله عنهما «أَنْ رَسُولَ اللّه عنهما «أَنْ رَسُولَ اللّهِ عَنهما «أَنْ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْهَا عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَيْهَا عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَيْهَا قَالَ: يَا رَسُولَ أَحَدُكُمَا كَاذِبٌ، لا سَبِيلَ لَك عَلَيْهَا قَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، مَالِي فَقَالَ: إِنْ كُنْت صَدَقْت عَلَيْهَا، فَهُوَ بِمَا اسْتَحْلَلْت مِنْ فَرْجِهَا، وَإِنْ كُنْت كَذَبَت عَلَيْهَا فَلْاَلَ اسْتَحْلَلْت مِنْ فَرْجِهَا، وَإِنْ كُنْت كَذَبَت عَلَيْهَا فَلْاَلَ أَبَعَدُ لَك مِنْهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٣١٢)، مسلم(٩٣٣)].

إليها

(وعن ابنِ عُمرَ رضى الله عنهما وأنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ لِلْمُتَلاعِنَيْنِ حِسَابُكُمَا عَلَى اللهِ، بِيُنَّهُ بقولِهِ ﴿وَأَحَدُّكُمَا كَافِبُهُ، فإذا كانَ أحدُهُمَا كاذباً فاللَّهُ هُوَ المُتَولِّي لِجزائِهِ

(﴿ لا سَبِيلَ لَك عَلَيْهَا ﴾) هُوَ إيانةٌ للفرقةِ بينَهُمَا كما سلف

(﴿ قَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَالِي ﴾ يُريدُ بِهِ الصَّداقَ الَّذي سلَّمَهُ

(وَقَالَ إِنْ كُنْتَ صَدَقْتَ عَلَيْهَا، فَهُوَ بِمَا اسْتَخَلَلْتَ مِسْنُ فَرْجِهَا، وَإِنْ كُنْتَ كَاذِبًا عَلَيْهَا فَلَلِكَ أَبْعَدُ لَكَ مِنْهَا، مُتْفَقَّ عليْهِ.

الحديث أذاد ما سلف من الفراق بينهُما، وأن احدَهُما كاذب في نفس الأمر وحسابُهُ على الله، وأن لا يرجع بشيء مما مسلَمه ممن الصّداق؛ لأنه إن كان صادقاً في القسدف؛ فقسد استَحقّتُه المنتَحقّت المال بما استَحلً منها، وإن كان كاذباً، فقد استَحقّتُه أيضاً بذلك ورجوعُهُ إليهِ أبعدُ؛ لأنّهُ هضمَها بالكذب عليها فكيف يرتَجعُ ما أعطاها!

### ٣\_ جوازُ لعانُ المرأةِ الحاملِ

١٠٤٠ وَعَنْ أَنَسِ ﴿ أَنْ النَّبِيّ ﷺ قَالَ:
 ﴿أَبْصِرُوهَا، فَإِنْ جَاءَتْ بِهِ أَبْيَضَ سَبِطاً، فَهُوَ لِزَوْجِهَا،
 وَإِنْ جَاءَتْ بِهِ أَكْحَلَ جَعْداً، فَهُوَ لِلَّذِي رَمَاهَا بِهِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [مسلم(١٤٩٦)، ولم يخرجه البخاري].

روعن أنس ﷺ قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ وأَبْصِرُوهَا، فَإِنْ جَاءَتْ بِهِ أَبْيَضَ سَبِطاً») بفَتْحِ السَّينِ المُهْمَلةِ وَكَسرِ الباءِ الموحَّدةِ بعدَهَا طاءً مُهْمَلةً: وَهُوَ الْكَاملُ الخلقُ من الرَّجال

(﴿ لَهُهُو َ لِزَوْجِهَا، وَإِنْ جَاءَتْ بِهِ أَكُحُـلَ ۗ ) بَفْتُـجِ الْهَمْـزَةِ وسُكُونِ الْكَافِ، وَهُوَ الَّذِي منابِتُ اجفانِهِ كُلُّهَا سُودٌ كَـانُ فِيهَـا كُحلاً وَهِيَ خلقةٌ

(جعداً) بفَتْحِ الجيمِ وسُكُونِ العـينِ المُهْمَلَةِ فـدالٌ مُهْمَلَـةٌ، وَهُوَ منَ الرُّجالِ القصيرُ

( الْفَهُوَ لِلَّذِي رَمَاهَا بِهِ الْمُتَّفِقُ عَلَيْهِ

وَلَهُمَا [البخاري(٣٠٩٥)، ولم يخرجه مسلم بهذا اللفظ ] في أُخــرى «فجاءَتْ بهِ على النَّعْتِ المُكُرُوهِ».

وفي الأحاديثِ ثُنَّتْ لَهُ عدَّةُ صفَاتٍ.

وفي روايسة لَهُمَـــا [البخــاري(٣٦٦٥)، مــــــام(١٤٩٧)] وللنَّسائيُّ(١٧٣/١) أنَّهُ قالَ ﷺ بعدَ سردِ صفَـاتِ ما في بطنِها: «اللَّهُمُّ بيُـنَ» فوضعَتْ شبيهاً بالَّذي ذَكَرَ زوجُهَا أنَّهُ وجدَهُ عندَها.

وفي الحديث دليلٌ على أنه يصحُّ اللَّعَانُ للمراةِ الحاملِ، ولا يُؤخِّرُ إلى أنْ تضعَ وإليْهِ ذَهَبَ الجمهُورُ لِهَذَا الحديثِ.

وقالَت الْهَادِويَّةُ وَابُو يُوسَفَ وَعُمَّدٌ وَيُرُوى عَنْ أَبِي حَنْفَةَ وَاحْمَدُ: لا لَعَانَ لِنَفِي الحَمْلِ لِحَسُوازِ أَنْ يَكُونَ رَبِحًا، فَـلا يَكُونُ للّعان حيننذِ معنى.

(قلْت): وَهَذَا رَأَيَّ فِي مُقَابِلَةِ النَّصُّ وَكَأَنَّهُمْ يُرِيدُونَ أَنَّهُ لا لعانَ بمجرَّدِ ظنَّ الحملِ منَ الأجنبيُّ لا لوجدانِهِ معَهَا الَّـذي هُـوَ صُورةُ النَّصُّ.

وفي الحديث دليلٌ على أنَّهُ ينتَفي الولـدُ باللَّمـانِ، وإنْ لَمْ يُذْكَرِ النَّفيُ فِي اليِّمينِ وإلى هذا ذَهَبَ أَهْلُ الظَّاهِرِ

وعندَ بعضِ المالِكِيَّةِ وبعضِ اصحابِ احمدَ: أنَّهُ لا يصحُّ اللّهانُ على الحملِ إلاَّ بشرطِ ذِكْرِ الزَّوجِ لنفي الولدِ دُونَ المراق، وأنَّهُ يصحُّ نفيُ الولـدِ، وَهُوَ حَملٌ ويؤخَّرُ اللّمانُ إلى مَا بعدَ الوضع، ولا دليلَ عليْهِمَا بلِ الحقُّ قولُ الظَّاهِرِيَّةِ، فَإِنَّهُ لَمْ يَسْمَ فِي اللّهانَ عندَهُ ﷺ فَهُمَا فِي عصرِهِ عَلَيْهِ هَلال، ولا عُويرِ ولمَّ يَكُنِ اللّهانُ إلاَّ منْهُمَا في عصرِهِ عَلَيْهِ.

وامَّا لعانُ الحاملِ، فقدْ ثبت في هذهِ الأحاديثِ.

وقدْ أخرجَ مالِكُ [«الموطا» (ص٣٥٠)] عنْ نافع عن ابن عُمرَ «أَنْ النَّبِيُ ﷺ لاعَنَ بَيْنَ رَجُلٍ وَالْمَرَأَتِهِ وَالنَّغَى مِنْ وَلَــدِهِ فَفَـرَّقَ بَيْنَهُمَا وَٱلْحِقَ الْوَلَدُ بالْمَرْأَةِ».

وفي حديث سَهْلِ وَكَانَتْ حــاملاً فــائْكُرَ حَمَلَهَــا وَذَكَر أَتَّهُ اتَّنَى منْ ولدِهِ ولَكِنَّهُ لا يدلُّ على اشْيَراطِ نفي الولدِ؛ الأَنَّهُ فعلَّهُ الرَّجلُ منْ تلقاء نفسيهِ.

وقالَ أبو حنيفةَ: لا يصحُ نفيُ الحملِ واللَّمانُ عليْهِ، فبإنْ لاعنَهَا حاملاً ثُمَّ أَتَتْ بالولدِ لزمّهُ ولمْ يُمَكَّنْ منْ نفيهِ أصلاً؛ لأنَّ اللَّمانَ لا يَكُونُ إلاَّ بينَ الزُّوجينِ، وَهَذِهِ قَدْ بَانَتْ بلعانِهِمَا في حال حملِهَا.

ويجابُ بانَّ هذا رأيٌّ في مُقابِلـةِ النَّـصُّ الثَّـابِتِ في حديثُ. الباب.

وفي حديث ابن عُمرَ هذا، وإنْ كانَ البخاريُ قدْ بيَّنَ أَنْ قولَهُ فِيهِ "وَكَانَتْ حَامَلاً» منْ كلام الزُّهْرِيُّ لَكِنَّ حديثُ الباب

صحيحٌ صريحٌ.

وفي الحديثِ دليلُ على العملِ بالقيافةِ وَكَانَ مُقْتَضَاهَا إلحاقُ الولدِ بالزَّوجِ إِنْ جاءَتْ بِهِ على صفَتِهِ؛ لأنَّهُ للفراشِ لَكِنَّـهُ بيَّسْنَ اللهِ المانعَ عن الحُكْمِ بالقيافةِ نفياً وإثباتاً بقولِـهِ «لـولا الأيمـانُ لَكَانَ لِي وَلَهَا شانّ».

## ٤ ـ اللعنةُ الخامسةُ واجبةٌ في الفرقةِ والعقابِ

ا ا ۱۰٤١ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رَضِي اللَّه عنهما وَأَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: أَمَرَ رَجُلاً أَنْ يَضَعَ يَدَهُ عِنْدَ الْخَامِسَةِ عَلَى فِيهِ، وَقَالَ: إِنَّهَا مُوجِبَةٌ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٢٢٥٥) وَالنُّسِنَائِيُّ (١٧٥/٦)، وَرِجَالُهُ ثِقَاتَ

فِيهِ دَلَالَةٌ عَلَى أَنَّهُ يُشرعُ مِنَ الحَاكِمِ المِبَالغَةُ فِي مَنْعِ الحَلْمُ فَرِ خَشْيَةَ أَنْ يَكُونَ كَاذَبًا، فَإِنَّهُ ﷺ مَنْعَ بِالقُولِ بِالنَّذْكِيرِ والوعظِ كما سلف ثُمَّ منعَ هَاهُنا بالفعلِ ولمْ يُروَ أَنَّهُ أَمَرَ بوضعٍ يدِ احدِ على فم المراق، وإنْ أَوْهَمَهُ كَلاَمُ الرَّافِعيُ.

وقولُهُ: (إنَّهَا الموجبةُ) أيُّ للفرقةِ ولعذابِ الْكَاذبِ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ اللَّعنةَ الخامسةُ واجبةً.

وأَسَّا كَيْفَيَّتُ التَّحليسفِ فَسَاْخرِجَ الحَسَاكِمُ(٢٠٢/٢) والبَيْهَقَيُّ (٣٩٥/٧) من حَدَيثِ ابنِ عَبَّاسِ «فِي تَخلِيفِ هِلال بُسنِ أُمِّيَّةً أَنَّهُ قَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: اخلِقَتْ بِاللَّهِ الَّذِي لا إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ إِنِّي لَصَادِقٌ؛ يَقُولُ ذَلِكَ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ الحديثَ بطولِهِ

قَالَ الحَاكِمُ: صحيحٌ على شرطِ البخاريّ.

#### ٥- الاعترافُ بالكذبِ بعدُ اللعان

الْمُتَلاعِنَيْنِ \_ قَالَ: فَلَمَّا فَرَغَا مِنْ تَعْدِ ﷺ \_ فِي قِصَّةِ الْمُتَلاعِنَيْنِ \_ قَالَ: فَلَمَّا فَرَغَا مِنْ تَلاعُنِهِمَا قَالَ: كَنَبْتُ عَلَيْهَا يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ أَمْسَكْتَهَا فَطَلَّقَهَا ثَلاثاً قَبْلَ أَنْ يَأْمُرَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ.

مُثِّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٣٠٨)، مسلم(١٤٩٢)].

(الوَعَنْ سَهَلِ بْنِ سَعْدِ رَهِجَةِ فِي قِصَّةِ الْمُتَلاعِنَينِ قَالَ ) أي الرُّجلُ الرُّجلُ

(وَلَمُ فَرَغَا مِنْ تَلاغَنِهِمَا كَذَبْت عَلَيْهَا يَا رَسُولَ اللّهِ إِنْ أَمْسَكُتُهَا فَطَلَقْهَا فَلانًا قَبْلَ أَنْ يَأْمُرُهُ رَسُولُ اللّهِ ﷺ مُتُفقً عليهِ عليهِ المُدّرُمُ النّهِ اللّهِ عليهِ عليهِ عليهِ المَدّرُمُ الْكَلامُ على تحقيقِ المقامِ.

### ٦- إنَّ امرأتي لا تردُّ يدَ لامسٍ

النّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: إِنَّ امْرَأَتِي لا تُرُدُّ يَدَ لامِسس قَالَ: فَالَّذَ يَدَ لامِسس قَالَ: غُرّبُهَا قَالَ: أَخَافُ أَنْ تَتْبَعَهَا نَفْسِي قَالَ: فَاسْتَمْتِعْ مَلًا».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٢٠٤٩) وَالْبَزَّارُ، وَرَجَالُهُ ثِقَاتً.

وَأَخْرَجَهُ النَّسَانِيَ(٦٧/٦) مِنْ وَجْهِ آخَرَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضى اللَّه عنهما بِلْفُظِ قَالَ: وطَلَّقُهَا قَالَ: لا أَصْبُرُ عَنْهَا قَالَ: فَأَمْسِكُهَا»

روعن ابنِ عبَّاسِ رضى الله عنهما ﴿أَنَّ رَجُلاً جَاءَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؛ فَقَالَ إِنَّ امْرَأَتِي لا تَرُدُّ يَدَ لامِسِ قَالَ غَرِّبْهَا ٤) بـالغينِ المعجمةِ والرَّاءِ وباءً مُوحَدةً

قَالَ فِي النَّهَايَةِ أَيْ أَبِعَدْهَا يُرِيدُ الطَّلاقَ

رَّفَالَ أَخَافُ أَنْ تُتَبَعَهَا نَفْسِي قَالَ فَاسْتَمْتِعْ بِهَا ۗ رَوَاهُ أَبُو دُودُ وَالْمَرَارِ وَرَجَالُهُ نَفَاتٌ وَأَطَلَقَ عَلَيْهِ النَّـوويُّ الصَّحَّةَ لَكِنَّـهُ نَقَلَ ابنُ الجوزيُّ عن أحمد أنَّهُ قالَ لا يَثْبَتُ عن النَّبِيِّ ﷺ في هذا الباب شيءٌ وليسَ لَهُ أصلٌ فَتَمسَّكَ بِهَذَا ابنُ الجوزيُّ وعَلَّهُ في «الموضوعَاتِ» معَ أنَّهُ أوردَهُ بإسنادٍ صحيحٍ

(وأخرجَهُ النَّسانيّ منْ وجْهِ آخرَ عن ابنِ عَبَّاسٍ بلفظِ «طَلَّقْهَا قَالَ: لا أَصْبِرُ عَنْهَا قَالَ: فَأَمْسِكُهَا»).

اخْتُلْفَ العلماءُ في تفسيرِ قولِهِ ﴿لا تــردُّ يــدُ لامــسٍ ۗ علــى نولينِ:

(الأوَّلُ) أنَّ معنَاهُ الفجورُ، وأنَّهَا لا تمنعُ منْ يُريدُ منْهَا الفاحشة، وَهَذا قولُ أبي عُبيدٍ والخلاَّلُ والنَّسائيُّ وابنُ الأعراسيُّ والخطَّابيُّ واستَدلُّ بهِ الرَّافعيُّ على أنَّهُ لا يجبُ تطليقُ منْ فسقَتْ بالزُّنا إذا كانَّ الرَّجلُ لا يقدرُ على مُفارقَتِهَا.

(وَالنَّانِي) أَنْهَا تُبِذُرُ بِمَالِ زُوجِهَا، ولا تَمْنعُ أَحَداً طَلَبَ مَنْهَا شَيئاً مَنْهُ، وَهَذا قُولُ أَحَمَدُ وَالأَصَمَعيُّ وَنَقَلَهُ عَنْ عُلَمَاهِ الإسلامِ. وَانْكُرَ ابنُ الجَوزِيُّ عَلَى مَنْ ذَهَبَ إِلَى الأَوَّلِ

قَالَ فِي النَّهَايِةِ: وَهُـوَ أَشَـبَةَ بِالْحَدِيثِ؛ لأَنَّ الْمُعْسَى الأَوَّلَ يَشْكُلُ عَلَى ظَاهِرٍ قُولُهُ تَعَـالَى ﴿وَحُـرُمْ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ﴾ إانور: ٣]، وإنْ كانَ فِي معنى الآيةِ وُجُوةً كثيرةً.

(قَلْتَ): الوجْهُ الأَوْلُ في غايةٍ منَ البعدِ بلُ لا يصحُ للآيةِ وَلاَّنَهُ ﷺ لا يأمرُ الرَّجلِ أَنْ يَكُونَ دَيُّوتًا فحملُهُ على هذا لا يصحُ والنَّاني بعيدٌ؛ لأَنْ التَّبذيرَ إِنْ كَانَ بمالِهَا فمنعُهَا مُمْكِنَ، وإِنْ كَانَ مَنْ مالِ الزُّوجِ فَكَذلِكَ، ولا يُوجبُ أَمْرُهُ بطلاقِهَا على الله لم يُتعارف في اللّغةِ أَنْ يُقالَ: فُلانٌ لا يردُّ بدَ لامسٍ كنايةً عن الجودِ.

فالأقربُ المرادُ أَنْهَا سَهْلَةُ الأخلاقِ ليسَ فِيهَا نُفورٌ وحشمةً عن الأجانبِ لا أَنَّهَا تأتِي الفاحشةَ وَكَثيرٌ مــنَ النَّســاءِ والرَّجــالِ بهَذِهِ المثابةِ معَ البعدِ منَ الفاحشةِ،كما قالَ أبو الطيب:

بيضاء يطمع فيها تحت حلتها وعز ذلك مطلوب إذا طلبا ولو أراد بِهِ أَنْهَا لا تمنعُ نفسَهَا عن الوقاعِ من الأجانبِ لَكَانَ فاذفا لَهَا.

### ٧\_ عقوبةُ اللعان الكاذب

أَلَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى قَوْم مَنْ لَيْسَ مِنْهُم فَلَيْسَتْ مِنْ اللَّهِ فِي شَيْء، وَلَـم يُذْخِلْهَا اللَّه جَنَّتَهُ، وَأَيْمَا رَجُلٍ جَحَدَ وَلَدَه و وَهُوَ يَنْظُرُ إِلَيْهِ - اخْتَجَبَ اللَّهُ عَنْهُ وَفَضَحَهُ عَلَى رُؤُوسِ الأَوَّلِينَ وَالآخَرِينَ اللَّهُ عَلَى رُؤُوسِ الْأَوَّلِينَ وَالآخَرِينَ اللَّه عَلَى رُؤُوسِ الْأَوَّلِينَ وَالآخَرِينَ اللَّه

أَخْرَجَهُ أَيُو دَاوُد(٢٢٦٣) وَالنَّسَائِيُّر(١٧٩/٦) وَالْبَنُّ عَاجَـهُ(٣٧٤٣)، وَصَحْحَهُ ابْنُ جِنَّانْ(١٠٨٤).

روعن ابي هُريسرةَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ وَمِن اللهِ عَلَيْ وَمُن اللهِ مَن اللهِ عَلَيْهِ وَاللهُ اللهُ جَنْتُهُ وَأَيْمَا رَجُلٍ مِنْ اللهِ فِي شَيْءٍ وَانْ يُدْخِلُهَا اللهُ جَنْتُهُ وَأَيْمَا رَجُلٍ

جَحَدَ وَلَدَهُ، وَهُوَ يُنْظُرُ إِلَيْهِ ) أَيْ يَعَلَّمُ أَنَّهُ وَلَدُّهُ

(دَاخَنَجَبَ اللَّهُ عَنْهُ وَلَهَنَحَهُ عَلَى وُعُوسِ الأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَّ. أخرجَهُ أبو داود والنَّسائيُّ وابنُ ماجَهُ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانٌ).

وقد تفرَّد بِهِ عبدُ اللَّهِ بنُ يُونسَ عنْ سعيدِ المقبريُ عنْ أبي هُريرةَ، ولا يُعرفُ عبدُ اللَّهِ إلاَّ بِهَـذا الحديث؛ ففي تصحيحِهِ نظرٌ وصحَّحَهُ أيضًا الدَّارقطنيُّ معَ اغْتِرافِهِ بِتَفَرُّدِ عبدِ اللَّهِ.

وفي الباب عن ابنِ عُمرَ عندَ الـبزَّارِ [وكشف الأستارة] (١٣٨٦)].

وفِيهِ إبرَاهِيمُ بنُ يزيدَ الخُوزيُّ ضعيفٌ

وأخرجَ احمدُ(٦٢/٢) من طريقِ مُجَاهِدٍ عن ابنِ عُمــرَ نحـوَهُ اخرجَهُ عبدُ اللَّهِ بنُ احمدَ في زوائدِ المسندِ عنْ أبيهِ عنْ وَكِيمٍ.

وقالَ: تفرُّدَ بِهِ وَكِيعٌ

ومعنى الحديث واضحٌ.

#### ٨ - الإقرارُ بالولدِ

أَخْرَجَهُ الْبَيْهَقِيُّ (٢/١١/عـ٤١٧)، وَهُوَ حَسَنَ مَوْقُوفَ.

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يَصِحُّ النَّفيُ لِلولــــدِ بعــدَ الإقــرارِ بِـــو، وَهُوَ مُجمعٌ عليْهِ واخْتُلفَ فيما إذا سَكَتَ بعدَ عليهِ بِهِ ولمُّ ينفِهِ.

فقالَ المؤيَّدُ: إِنَّهُ يلزمُهُ، وإِنْ لَمْ يعلمْ أَنْ لَهُ النَّفيَ؛ لأَنْ ذَلِكَ حَنَّ يبطلُ بالسُّكُوتِ وذَلِكَ كالشُّفيعِ إذا أَبطلَ شُفعَتُهُ قبلَ علمِهِ ماسْتِحقاقِهَا

وذَهَبَ أبو طالبٍ إلى أنْ لَهُ النَّفيَ مَتَى علمَ إذْ لا يَثَبَتُ التَّخيرُ منْ دُونِ علم، فإنْ سَكَتَ عندَ العلمِ لزمَ ولمْ يُمَكَّنْ مَنَ النَّني بعدَ ذلِك، ولا يُعْتَبرُ عندَهُ فورٌ ولا تراخٍ، بـل السُّكُوتُ كالإقرار.

وقالَ الإمامُ يحيى والشَّافعيُّ بلْ يَكُونُ نَفيُهُ على الفورِ قال: وحدُّ الفورِ ما لمْ يُعدُّ تراحياً عُرفاً؛ فَلَوِ اشْتَغلَ بإسراجِ

دائِتِهِ، أو لُبسِ ثيابِهِ، أو نحوِ ذلِكَ لمْ يُعدُّ تراخياً

ولَهُمْ فِي المسألةِ تقاديرُ ليسَ عليْهَا دليلٌ إلاَّ الـرَّايُ وفروعٌ على غيرِ أصلِ أصيلِ.

## ٩- الشكُّ في الولدِ

١٠٤٦ وَعَنْ أَبِي هُرَيْسَرَةَ وَأَنْ رَجُـلاً قَـالَ: يَــا
 رَسُولَ اللَّهِ، إِنْ امْرَأَتِي وَلَدَتْ غُلاماً أَسْوَدَ.

قَالَ: هَلْ لَك مِنْ إِبلِ؟ قَالَ: نَعَمْ.

قَالَ: فَمَا أَلْوَانُهَا؟ قَالَ: حُمْرٌ.

قَالَ: هَلْ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَ؟ قَالَ: نَعَمْ.

قَالَ: فَأَنَّى ذَلِك؟ قَالَ: لَعَلَّهُ نَزَعَهُ عِرْقٌ.

قَالَ: فَلَعَلَّ ابْنَك هَذَا نَزَعَهُ عِرْقٌ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٣٠٥)، مسلم(١٥٠٠)].

وَفِي دِوَايَةِ لِمُسْلِم [(١٥٠٠)(٩٩)]: فَوَهُوَ يُقَوِّضُ بِأَنْ يَنْفِيَهُهُ. وَقَالَ فِي آخِرِهِ: فَوَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُ فِي الانْبِقَاءِ مِنْهُهُ.

(وعن أبي هُريرةَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ عَبْدُ الغَنِيُّ: إِنَّ اسمَـهُ ضمضمُ بنُ قَتَادةَ

(قَالَ يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ امْرَأَتِي وَلَدَتْ غُلاماً أَسْوَدَ قَالَ: هَـلُ لَكُ مِنْ الِمِلِ؟ قَالَ: هَـلُ فِيهَا لَك مِنْ الِمِلِ؟ قَالَ: هَـلُ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَهَا؟ قَالَ: حُمْرٌ قَالَ: هَـلُ فِيهَا مِنْ أَوْرَقَهَا) بالرَّاءِ والقاف بزنةِ أَحْمَرَ، وَهُوَ السَّذِي في لونِـهِ سـوادٌ ليسَ بحالِكِ

(القَالَ: نَعَمْ قَالَ: فَأَنَّى ذَلِك؟ قَالَ: لَعَلَّهُ نَزَعَهُ) بالنُونِ فَـزايِ وعين مُهْمَلةِ أيْ جنبَهُ إليْهِ

( عَرِقٌ قَالَ فَلَعَلُ ابْنَكَ هَـذَا نَزَعَهُ عِرَقٌ ا مُنْفَقٌ عَلَيْهِ. وفي رواية لمسلم) أيْ عن أبي هُريرة (هو) أي الرَّجـلُ (يعرَّضُ بأنْ ينفيَهُ. وقالَ في آخرِهِ ولمْ يُرخَّصْ لَهُ في الانْفِقاءِ منْهُ

قَالَ الحَطَّابِيُّ: هذا القولُ منَ الرَّجلِ تعريضٌ بالرَّيبةِ كَانَّـهُ يُرِيدُ نَفيَ الولدِ فحَكَمَ النَّبِيُ ﷺ بانَ الولدَ للفراشِ ولمْ يَجعـلُ

خلافَ الشَّبُهِ واللَّونِ دلالةٌ يجبُ الحُكْمُ بِهَا وضَرَبَ لَهُ المُسْلَ بما يُوجدُ منِ اخْتِلافِ الْالوان في الإبل ولقاحُهَا واحدٌ.

وفي هذا الباب إثباتُ القياسِ وبيانُ أَنَّ الْمُتشابِهَينِ حُكْمُهُمَا مِنْ حِيثُ الشَّبُهِ واحدٌ

ثُمُّ قالَ:

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ الحدُّ لا يجبُ في المَكَانيُّ، وإنَّما يجبُ في القذف الصَّريح (معالم السنن: ٦٩٤/٢).

وقالَ الْمُهَلَّبُ: التَّعريضُ إذا كانَ على جَهَةِ السُّــوْالِ لا حــدُّ فِيــهِ، وإِنْمــا يجـبُ الحــدُ في التَّعريـضِ إذا كــانَ علـى المُواجَهـــةِ والمُشَاتَمةِ.

وقالَ ابنُ كثير: يُفرُقُ بينَ الزُّوجِ والأجنبيُّ في التَّعريــضِ الْ الأجنبيُّ يقصدُ الأدْيَّةُ الحُضةَ والزُّوجَ قَدْ يُعذرُ بالنَّسبةِ إلى صيانــةِ النَّسبِ.

قال في الشُّرح: كأنَّهُ أرادَ في مذْهَبِهِ وإلاَّ فالحلافُ ثابِتٌ عندَ الشَّافعيَّةِ بِتَفصيل، وَهُوَ إِنْ لَمْ ينضمُ إليْهِ قرينةُ زِنى لَمْ يجز النَّفيُ، وإِن اتَّهَمَهَا بولدِ على لونِ الرَّجلِ الَّذي اتَّهَمَهَا بِهِ جازَ النَّفيُ على الصَّحيحِ.

وعندَ الحنابلةِ يجوزُ النَّفيُ معَ القرينةِ مُطلقاً والحسلافُ إنَّما هُوَ عندَ عدمِهَا والحديثُ يُختَملُهُ لأنَّهُ لمْ يذْكُرُ الْ معَهُ قرينةَ الزُّنا، وإنَّما هُوَ مُجرَّدُ مُخالفةِ اللَّون.

# ٣١ - كتابُ الْعِدَّةِ وَالإِحْدَادِ

العدَّةُ: بِكَسرِ العينِ المُهْمَلةِ: اسمٌ لمدَّةٍ تَتَربُّصُ بِهَا المراةُ عـن التَّزويجِ بعدَ وفاةٍ زوجِهَا، أو فراقِهِ لَهَا إمَّا بالولادةِ، أو الأقسرامِ، أو الأشهُر.

والإحدادُ بالحاءِ المُهْمَلةِ بعدَهَا دالانِ مُهْمَلَتَانِ بينَهُمَا آلفٌ. وَهُوَ لُغَةً: المنعُ

وشرعاً: ترْكُ الطَّيبِ والزِّينةِ للمغْتَدَّةِ عنْ وفاةٍ.

### ١ ــ انقضاء العدة بوضع الحمل

الأَسْلَمِيَّةُ رَضِي اللَّهِ عَنها نُفِسَتْ بَعْدَ وَفَاةِ زَوْجِهَا الْأَسْلَمِيَّةُ رَضِي اللَّهِ عَنها نُفِسَتْ بَعْدَ وَفَاةِ زَوْجِهَا بِلَيَّال، فَجَاءَتِ النَّبِيُّ ﷺ، فَاسْتَأْذَنَتْهُ أَنْ تَنْكِحَ، فَاَذِنَ لَهَا، فَنَكِحَ فَا فَالْسَتَأْذَنَتْهُ أَنْ تَنْكِحَ، فَا فَلَا لَهَا، فَنَكَحَتْ.

رُوَاهُ الْبُخَارِيُّلُا، ٣٣٠)، وأَصْلُهُ فِي الصَّحِيخَيْنِ [البحاري(٤٩٠٩)، مسلم(١٤٨٥)].

رَفِي لَفْظِ [البخاري(٩٠٩٤]]: «أَنْهَا وَصَمَتْ بَمُدَ وَفَاةِ زَوْجِهَا بِأَرْبَعِينَ لَهُه

وَلِي لَفُظِ لِمُسْلِمِ(١٤٨٤).

قَالَ الزَّهْرِيُّ: وَلا أَرَى بَأْسَا أَنْ تُرَوَّجَ وَهِيَ فِي دَمِهَا، غَيْرَ أَنَّهُ لا يَقْرَبُهَا زَوْجُهَا خَمَّى تَطَهْرَ.

(عن المسور) بِكَسرِ الميمِ وسُكُونِ السُّينِ الْهُمَلـةِ فسواوٌ فُتُوحةٌ فراةٌ \_

(بنِ مخرمة) بفَتْحِ الميمِ وسُكُونِ الحاءِ المعجمـةِ وفَتْحِ الرَّاءِ تقدَّمَتْ ترجَمَّتُهُ

(اَنَّ سُبِيعَةً) بضمَّ السَّينِ المُهمَلةِ فباءٌ مُوحَّدةٌ فمثنَّاةً تَحْتَيُّةً تصغيرُ سبع وَتَاءُ التَّانيثِ

(الأسلميَّة تُفسَتُ ) بضمَّ النُّـون وَكَسرِ الفاء (بعدَ وفساةِ زوجِهَا) هُوَ سعيدُ بنُ خولةَ تُوفِّيَ بَمَكَّةَ بعدَ حجَّةِ الوَداعِ

(بليال) وقعَ في تقديرِهَا خــلافٌ كبــيرٌ لا حاجــةَ إلى ذِكْـرِهِ ويأتِي بعضُهُ قريباً

رفجاءَت إلى النبي ﷺ فاستاذنته أن تنكِحَ فاذن لَهَا فَكَحَتَ روّاهُ البخاريُّ وأصلُهُ في الصّحيحينِ وفي لفظٍ ) للبخاريُّ («أَلُهَا وَصَعَتْ بَعْدَ وَفَاةٍ زَوْجِهَا بِأَرْبَعِينَ لَيْلَةً» وفي لفظٍ لمسلمٍ أيْ عن المسور

رقالَ الزُّهْرِيُّ، ولا أرى بأساً أنْ تُزوَّجَ وَهِيَ فِي ديهَا) أيْ دم نفاسيهَا (غيرَ أنَّهُ لا يقربُهَا زوجُهَا حَتَّى تطْهُرَ).

الحديثُ دليلٌ على أنَّ الحاملُ الْمُتَوفَّى عَنْهَا زُوجُهَا تَنْقَصَيَ عَدَّنُهَا بُوضِعِ الحملِ، وإنْ لَمْ يحضِ عَلَيْهَـا أُربعـهُ أَشْهُرٍ وعشرٌ ويجوزُ بعدَهُ أنْ تُنكِحَ.

وفي المسالة خلاف، فَهَذا الَّذي أفادَهُ الحِديثُ قَــُولُ جَمِاهِيرِ العلماءِ مِنَ الصَّحابةِ وغيرِهِمْ لِهَذَا الحِديثِ ولعمومِ قولسه تعالى ﴿وَأُولَاتُ الأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَ ﴾ [الطلاق: ٤]

والآيةُ وإنْ كانَ مَا قبلَهَا فِي المطلَقَاتِ لَكِنْ ذَلِكَ لَا يَخْصُ عُمومَهَا وائِدَ بِقَاءَ عُمومِهَا على أصلِهِ مَا أخرجَهُ عبدُ اللَّهِ بِنُ أحمدَ في روايةِ السندره/١١٦) والضياء في «المختارة» وابنُ مردويْه عنْ «أَبِيُ بْنِ كَعْبِ قَالَ: قُلْست: يَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ﴿وَأُولَاتُ الاَحْمَالُ أَجَلُهُ نَ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُ نَ ﴾ هِيَ الْمُطَلَقَةُ ثَلاثاً أَمَ الْمُتَوَغِّي عَنْهَا؟ قَالَ هِيَ الْمُطَلَقَةُ ثَلاثاً وَالْمُتَوَغِّي عَنْهَاه

وأخرجَهُ لِمِنُ جريرِ [«تفسيره» (١٤٣/٢٨)] وابسنُ ابسي حَاتِمِ وابنُ مردويْهِ والدارقطني (٢٠٣/٣) عنْ أُبيِّ منْ وجْهِ آخرَ قالَ «لَمَا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَهُ قُلْت يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذِهِ الآيَـهُ مُشْتَرَكَةً أَمْ مُبْهَمَةٌ؟ قَالَ: رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَيَّـةُ آيَـةٍ؟ قُلْـت: ﴿وَأُولَاتُ الاَحْمَالِ أَجَلُهُنُ أَنْ يَصَعَنَ حَمْلَهُنْ﴾ الْمُطَلَقَـةُ وَالْمُتَوَفَّى عَنْهَا زَوْجُهَا؟ قَالَ: نَعْمَهُ

وثبَتَ عن ابنِ مسعودٍ هَيْ عدَّةُ روايَاتٍ دالَّةٌ على قولِـهِ بهَذا.

واخرج عنْهُ ابنُ مردویْهِ قال: نسخَتْ سُورةُ النَّساءِ التَصري كُلُ عِنْهُ ابنُ مردویْهِ قال: نسخَتْ سُورةُ النَّساءِ القصري كُلُ عِنْهَ ﴿وَأُولَاتُ الأَخْسَالِ أَجَلُهُ مِنْ أَنْ يَضَغْسَنَ حَمْلُهُنَ ﴾ اجلُ كُلُ حاملٍ مُطلَّقة، أو مُتَوفَّى عنْهَا زوجُهَا أَنْ تَضعَ حَلَهَا

سمعتُ منَ الأحاديثِ والآثارِ.

وامًّا الرَّوايةُ عنْ عليٌ فَظْيَهُ، فقالَ الشَّعبيُّ: ما أُصدُقُ الْ عليَّ بنَ أبي طالبٍ كانَ يقولُ: عدَّةُ الْمُتَوفِّى عنْهَا زوجُهَا آخرُ الأجلين

هذا وَكَلامُ الزَّهْرِيِّ صريحٌ أنَّهُ يُعقدُ بِهَا، وإنَّ كَانَتْ لَمْ تَطْهُرُ مَنْ دمِ نَفَاسِهَا، وإنْ حرمَ وطؤُهَا لاَجلِ عَلَّـةٍ أُخـرى هـيَ بقاءُ الدَّم.

وقالَ النُّوويُّ في شرحِ مُسلمٍ:

قَالَ الْعَلَمَاءُ مَنْ أَصَحَابِنَا وَغَيْرِهِمْ: سُواءٌ كَانَ الْحَمَلُ وَلَـدَا، أَو أَكْثَرَ كَامَلَ الْحَلْقَةِ أَو نَاقَصَهَا، أَو عَلْقَةً، أَو مُضَغَةً، فَإِنْهَا تَنْقَضِي العَدَّةُ بُوضِعِهِ إِذَا كَانَ فِيهِ صُورةٌ خَلْقَةِ آدمي سُواءً كَانَتْ صُورةً خَفَيَّةً تَخْتَصُ النِّسَاءُ بمعرفَتِهَا، أو صُورةً جَلَيَّةً يعرفُهَا كُلُّ أَخَد

وَتَوقَفَ ابنُ دقيقِ العيدِ فِيهِ منْ أَجلِ أنَّ الغالبَ في إطلاقِ وضع الحملِ هُوَ الحملُ التَّامُّ المُتَخلَّقُ.

وَأَمَّا خُرُوجُ المُضغَةِ والعلقةِ، فَهُوَ نادرٌ والحملُ على الغالبِ أقوى

قالَ المصنّفُ: ولِهَذا نُقلَ عن الشّافعيُّ قــولٌّ بــالُّ العــدُّةُ لا تنقضي بوضعِ قطعةِ لحمٍ ليسَ فِيهَا صُورةً بيُّنةٌ، ولا خفيَّةٌ.

وظَاهِرُ الحديثِ والآيةِ الإطلاقُ فيما يَتَحقَّقُ كونُهُ حملًا.

وامًّا ما لا يَتَحقَّنُ كونُهُ حملًا، فـلا لجـوازِ أنَّـهُ قطعـهُ لحـمِ والعدَّةُ لازمةٌ بيقين، فلا تنقضي بمشكوكٍ فِيهِ.

## ٧ ــ العدةُ بثلاث حِيَضِ

١٠٤٨ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّـه عنهـا قَـالَتْ:
 أُمِرَتْ بَرِيرَةُ أَنْ تَعْتَدُ بِثَلاثِ حِيَضٍ.

رَوَاهُ أَبْنُ مَاجَةُ(٢٠٧٧) وَرُوَاتُهُ لِقَاتٌ، لَكِنُهُ مَعْلُولٌ.

روعن عانشة رضى الله عنها قالَتْ أَمَوَتْ) مُغيَّرُ الصَّيغةِ والآخرُ هُوَ النِّيُّ ﷺ

(بريرةُ أَنْ تَغْتَدُّ بثلاثِ حيض روّاهُ ابنُ ماجَــة وروّاتُــهُ ثَقَـاتٌ

وأخرجَ ابنُ مردويْهِ عنْ أبسي سعيدٍ ألخدريُ قبالَ: نزلَـتُ سُورةُ النَّسَاءِ القصرى بعدَ الَّتِي في البقرةِ بسبعِ سنينَ.

وأخرجَ الشَّيخانِ [البخاري(٩٠٩)، مسلم(١٤٨٥)] وأبو داود والترمذيُ (١٩١٩) والنَّسائيُ (١٩١٨) وابنُ ماجَهُ وابنُ جرير وابنُ المنذرِ وابنُ مردويهِ اعن أبي سَلَمَهُ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ فَالَ: كُنْت المَنذرِ وابنُ مردويهِ اعن أبي سَلَمَهُ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ فَالَ: كُنْت أَنَا وَابْنُ عَبَّاسٍ وَأَبُو هُرَيْرَةَ رضي اللّه عنهم فَجَاءَ رَجُلٌ، فَقَالَ أَنْ وَابْنُ عَبَّاسٍ نَعْتَدُ آخِرَ الأَجَلَيْنِ قُلْت: أَنَا ﴿ وَأُولاتُ الأَحْمَالِ ابْنُ عَبَّاسٍ: ذَلِكَ فِي الطَّلاقَ ابْنُ عَبَّاسٍ: ذَلِكَ فِي الطَّلاقَ عَلَى ابْنُ عَبَّاسٍ: ذَلِكَ فِي الطَّلاقَ قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: فَلِكَ فِي الطَّلاقَ قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ غَلامَهُ كُرَيْهِ اللّهُ الْمِنْ أَنِي مَنْ ابْنُ أَبِي مُلْكَةً الْمَالَةُ وَمُولِهُ مُؤْلِكَ اللّهُ الْمَالَةُ وَعَلَيْتِ فَالَ ابْنُ عَبَاسٍ عُلامَهُ كُرِيْدًا إلَى أَمْ سَلَمَةً الاسَلَمَةُ السَّالَةُ الْمُسَلِّقَةِ الْاسْلَمِيَةِ وَهِي حُبْلَى فَوْضَعَت بَعْدَ مَوْتِهِ بِأَرْبِينَ لَيْلَةً فَخُطِبَتْ فَأَنْكَ اللّهُ الْمُهَالِينَ وَهِ بِأَرْبِينَ لَيْلَةً فَخُطِبَتْ فَأَنْكَحَهَا وَمُعْتَ بَعْدَ مَوْتِهِ بِأَرْبِينَ لَيْلَةً فَخُطِبَتْ فَأَنْكَتَ فَأَلْتُنَا فَعَلَاتُ فَالْكَاتُ فَلَالَتُهُ اللّهُ لَلْكُولُونَ اللّهِ لَلْكُولُونَ اللّهُ لِللّهُمَالَةُ الْمُصَلِّقُ فَلَاتُ الْمُؤْمِقِيقِ لَلْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

واخرجَهُ عبدُ بنُ حُميدٍ منْ حديثِ ابي سلمةً.

وفِيهِ أَنْهُمْ أرسلوا إلى عائشةَ فسالُوهَا، فقالَتْ ولدَتْ سُبيعةُ مثلَ ما مضى إلاَّ أنَّهَا قالَتْ بعدَ وفاةِ زوجِهَا بليال.

وفي الباب عدَّةُ روايَاتٍ عـن السَّلفِ دالَّةٌ على أَنَّ الآيةُ باقيةٌ على عُمومِهَا في جميع العدادِ، وأَنَّ عُمومَ آيَةِ البقرةِ منسوخٌ بِهَذِهِ الآيةِ الْكَرِيمَةِ ومعَ تاخُرِ نُرولِهَا كما صرَّحَتْ بِـهِ الرُّوايَـاتُ يَبغِي أَنْ يَكُونَ التَّخصيصُ، أو السَّخُ مُتَّفقاً عليْهِ.

وَذَهَبَتِ الْهَادُويَّةُ وَغِيرُهُمْ ويروى عَنْ علي أَنَّهَا تَغَتَّدُ بـآخرِ الْاجلينِ إِمَّا وضعُ الحملِ إِنْ تَاخَرَ عن الأربعةِ الأشهُرِ والعشرِ، أو بالمدَّةِ المذْكُورةِ إِنْ تَاخَرَتْ عَنْ وضع الحملِ مُسْتَدلُينَ بقولِيهِ تعالى ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفُّونَ مِنْكُمْ وَيَذرُونَ أَزْوَاجاً يَسَرَبَّصْنَ بِأَنْشُرِهِينَ أَرْبَعَةَ أَشَهُرٍ وَعَشَراً ﴾ قالوا: فالآيةُ الْكريمةُ فِيهَا عُمومٌ وخصوصٌ أَرْبَعةَ أَشَهُرٍ وَعَشَراً ﴾ قالوا: فالآيةُ الْكريمةُ فِيهَا عُمومٌ وخصوصٌ من وجْه وقولُهُ: ﴿وَأُولَاتُ الْاحْمَالِ أَجَلُهُنَ ﴾ كذلك فجمع بين الدليلينِ بالعملِ بِهِمَا والحروجِ من العُهْدةِ بيقينٍ بخلافٍ ما إذا عُمل بأحدهماً.

وأجمبَ عنْهُ بانَّ حديثَ سُبيعةَ نصَّ في الحُكْمِ مُبيَّنَ بانَ آيةَ النَّساء القصرى شاملةٌ للمُتَوفَّى عنْهَــا زوجُهَــا وأيُـدَ حديثَهَـا مــا

لَكِنَّهُ معلولٌ.

وقد وردَ ما يُؤيِّدُهُ.

وَهُوَ دليلٌ على أنَّ العدَّةُ تُعْتَبُرُ بالمراةِ عندَ منْ يجعلُ عدَّةً المملُوكَةِ دُونَ عدَّةِ الحرَّةِ لا بالزُّوجِ على القولِ الأَظْهَرِ منْ أنَّ زوجَ بريرةَ كانَ عبداً.

## ٣\_ المطلقةُ ثلاثاً ليس لها سكن ولا نفقةٌ

الشعبي عن فاطمة بنت قيس رضي الله عنها "عن النبي الله عنها "عن النبي شي - في المُطلَقة ثلاثاً
 النس لها سُكنى، ولا نَفقة".

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٤٨٠).

(وعن الشَّعبيِّ) هُوَ أَبُو عمرو عامرُ بــنُ شُـرحبيلَ بــنِ عبــدِ اللَّهِ الشَّعبيُّ الْهَمَذانيُّ الْكُوفِيُّ تابعيُّ جليلُ القدر فقية كبيرٌ

قَالَ ابنُ عُيينةَ كانَ ابنُ عبَّاسٍ في زمانِهِ والسَّعبيُّ في زمانِهِ.

مرَّ ابنُ عُمرَ بالشَّعبيُّ، وَهُوَ يُحدُّثُ بالمغازي، فقالَ: شَهِدْتُ القومَ، وَهُوَ أعلمُ بِهَا منِّي.

وقالَ الزُّهْرِيُّ: العلماءُ أربعةٌ: ابنُ المسيَّبِ بالمدينةِ والشَّعبيُّ بالْكُوفةِ والحسنُ البصريُّ بالبصرةِ ومَكْحولٌ بالشَّام

وُلدَ الشُّعبيُ في خلافةِ عُمرَ كما في الْكَاشفِ للذَّهبيُّ

وقيل: لسبتُ خلَتْ مــنْ خلافـةِ عُثمــانَ ومَــاتَ ســنةَ أربـــعِ ومائةِ ولَهُ اثنتَان وسِتُونَ سنةُ

(عنْ فاطمةَ بنْتِ قِيسِ «عَن النَّبِيِّ ﷺ فِي الْمُطَلَّقَةِ ثَلاثًا لَيْسَ لَهَا مُنكُنِّى، وَلا نَفَقَةٌ» رُواهُ مُسلمٌ.

الحديثُ دليلٌ على أنَّ المطلَّقـةُ ثلاثـاً ليـسَ لَهَـا نفقـةٌ، ولا سُكُنى.

وفي المسألةِ خلافٌ:

ذَهَبَ إلى ما أفادَهُ الحديثُ ابنُ عَبَّاسِ والحسنُ وعطاءً والشَّعيُّ واحمدُ في إحدى الرُّوايَاتِ والقاسمُ والإماميَّةُ وإســحاقُ وأصحابُهُ وداودُ وَكَافَّةُ أَهْلِ الحديثِ مُسْتَدلِّينَ بِهَذا الحديثِ.

وذَهَبَ عُمنُ بنُ الخطَّابِ وعمرُ بنُ عبدِ العزيزِ والحنفيَّة والنَّوريُّ وغيرُهُمْ إلى أَنَّهَا تَجبُ لَهَا النَّفقةُ والسُّكُنى مُسْتَدلَينَ على الأوَّلِ بقولِهِ تعالى ﴿فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ﴾ والطلاق: ٦]، وَهَذا في الحساملِ وبالإجماعِ في الرَّجعيَّةِ على أَنَّهَا تَجِبُ لها النَّفقةُ.

وعلى الثَّاني بقولِهِ تعالى ﴿أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ﴾.

وَذَهَبَ الْهَادِي وَآخرونَ إِلَى وُجـوبِ النَّفقةِ دُونَ السُّكُنَى مُسْتَدَلِّينَ بقولِهِ تَعَالَى ﴿وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ﴾ ولأنَّهَا حُبسَتْ بسببهِ كالرَّجعيَّةِ، ولا نجب لَهَا السُّكْنى؛ لأنَّ قولَــهُ ﴿مِسْ حَيْسَتُ مَكَنْتُمْ﴾ [الطلاق: ٦] يدلُّ على أنْ ذلِكَ حيثُ يَكُونُ الرَّوجُ، وَهُوَ يَقْتَضِي الاخْتِلاطَ، ولا يَكُونُ ذلِكَ إِلاَّ في حقُ الرَّجعيَّةِ.

قالوا: وحديثُ فاطمةً بنستِ قيسِ قـدْ طُعـنَ فِيـهِ بمطـاعنَ يضعفُ معَهَا الاحْتِجاجُ بِهِ وحاصلُهَا أربعةُ مطاعنَ:

الأوَّلُ: كــولُ الـرَّاوي امــراةً ولمْ تَقْتَرَنْ بِشَـــاهِدينِ عدلـــينِ يُتَابِعانِهَا على حديثِهَا.

الثَّاني: أنَّ الرُّوايةَ تُخالفُ ظَاهِرَ القرآنِ.

الثَّالثُ: الْ خُروجَهَا منَ المنزلِ لِمْ يَكُنْ لأجــلِ أَنَّـهُ لا حَـقً لَهَا فِ السُّكْنَى بلْ لإيذائِهَا أَهْلَ رَوجِهَا بلسانِهَا.

الرَّابعُ: مُعارَضةُ روايَتِهَا بروايةِ عُمرَ.

وأجيب بَانَ كُونَ الرَّاوِي امراةً غيرُ قــادحٍ فَكَــَمْ مَـنْ سُـننِ ثَبَتَتْ عَنِ النِّسَاءِ يعلمُ ذلِكَ مَنْ عَرْفَ السَّيْرَ وأسانيدَ الصَّحابةِ.

وأمَّا قولُ عُمرَ ﴿لا نَتْرُكُ كِتَابَ رَبِّنا وَسِنَّةً نَبِيْنا لَقَـولِهِ اِصِرَاةٍ لا ندري احفظَت أمْ نسيَتُ (مسلم(١٤٨٠))، فَهَذَا تَـرَدُدُّ مُنْهُ في حفظِهَا وإلاَّ، فإنَّهُ قَدْ قِبلَ عَنْ عائشةَ وحفصةَ عَدَّةُ أخبار وَتَرَدُّدُهُ في حفظِهَا عُذرٌ لَهُ في عدمِ العملِ بالحديثِ، ولا يَكُونُ شَكُهُ حُجَّةً على غيرِهِ.

وامًا قولُهُ «إِنَّهُ مُخَالفٌ للقرآنِ»، وَهُـوَ قوله تعالى ﴿لاَ تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ»، فإنَّ الجمعَ مُمْكِنَّ بحملِ الحديثِ على التَّخصيصِ لبعضِ أفرادِ العامُ.

وأمًّا روايةُ عُمرَ فأرادوا بهَا قولَهُ «وسِنَّةَ نبيَّنا».

وقدْ عُرفَ منْ عُلومِ الحديثِ أنْ قولَ الصَّحابيُ منَ السُّنَّةِ كذا يَكُونُ مرفوعاً.

فالجوابُ: أنَّهُ قَدْ أَنْكُرَ أَحَمَّدُ بنُ حنبلِ الزَّيَادةَ منْ قولِ عُمـرَ وجعلَ يُقسمُ ويقولُ: وأينَ في كِتَابِ اللَّهِ أَيِجَابُ النَّفَةِ والسُّكْنى للمطلَّقةِ ثلاثـاً؟ وقـال: هـذا لا يصـحُ عـنْ عُمـرَ قــالَ ذلِــكَ الدَّارقطنيُّ.

وامًّا حديثُ اعْمَرَ سَمِعْتُ النبِيَّ لِلَّهُ يَصُولُ: لَهَـا السُّكُنَى وَالنَّفَقَهُ، فإنَّهُ منْ روايةِ إبرَاهِيمَ النَّخعيُّ عــنْ عُمرَ وإبرَاهِيمُ لمْ يسمعهُ من عُمرَ، فإنَّهُ لمْ يُولدْ إلاَّ بعدَ موْتِ عُمرَ بسنينَ.

وأمَّا القولُ بانْ خُرُوجَ فاطمةَ منْ بيْتِ زوجِهَا كانَ لإيذائِهَا لأَهْلِ بَيْتِ وَوَجِهَا كانَ لإيذائِهَا لأهْلِ بَيْتِهِ بلسانِهَا فَكَلامُ اجنبيُّ عمَّا يُفيدُهُ الحديثُ السُّذي روَتُ، ولو كانتُ تستَحقُ السَّكُني لما اسقطهُ ﷺ لبنذاءةِ لسانِهَا ولوعظَهَا وَكُفَّهَا عنْ إذايةِ أَهْل زوجها.

ولا يخفى ضعفُ هذهِ المطاعنِ في ردُ الحديثِ فـالحقُ مـا أفادَهُ الحديثُ.

وقد أطالَ ابنُ القيامِ في ذلِكَ في الْهَديِ النَّبويُّ (١٩١/٥) ناصراً للعمل بحديثِ فاطمةً.

#### ٤ ــ الحدادُ أربعة أشهر وعشراً

الله عنها أن الله عنها أن وسي الله عنها أن رسول الله عنها أن رسول الله على مَيْتِ فَوقَ رَسُولَ الله على مَيْتِ فَوقَ مَلاثِ، إلا عَلَى رَوْجِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً، وَلا تَلْبَسُ ثَوْباً مَصْبُوعاً، إلا ثُوب عَصْبٍ، وَلا تَكْتَحِلُ، وَلا تَمْسُ طِيباً، إلا إذا طَهُرَت نُبندَةً مِن فُسْطِ، أو أَنْفَار».

مُّنَفَقُ عَلَيْدِ [البخاري(٣٤١)، مسلم بإثر (١٤٩١)]، وَهَــٰذَا لَفُــظُ

وَلَأَبِي دَاوُد(٢٣٠٢) وَالنَّسَائِيُّ (٢٠٤/٦) مِنَ الزَّيَّادَةِ، وَوَلا تَخْتَصِبُهُ وَلِلنَّسَائِيُّ (٢٠٣/٦)، وَوَلا تَمْتَشِطُهُ.

(وعنْ أُمَّ عطيَّةَ رضي الله عنها) اسمُهَا نُسيبةُ بضمَّ النُّـونِ وفَتْحِ الْمُهْمَلةِ صحابيَّةٌ لَهَا أحاديثُ في كُتُب ِ الحديثِ

(أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ لا تُحدُّ) بضم حرف المضارعةِ وَكَسرِ الحاءِ المُهْمَلةِ ويجوزُ ضمُّ الدَّالِ على أنْ إلاه نافيسةٌ وجزمُهَا على أنْهَا نَهْىً

(١٥ اَمْرَأَةٌ عَلَى مَيِّتٍ فَوَقَ ثَلاثٍ إِلاَّ عَلَى زَوْجٍ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً، وَلا تَلْبَسُ ثَوْباً مَصْبُوعًا إِلاَّ ثَوْبَ عَصْسِهِ ) بَفَتْحِ العينِ الْمُهْمَلةِ وسُكُون الصّادِ الْمُهْمَلةِ فِياءٌ مُوحَّدةٌ

في النّهَايةِ: أنّهَا بُرودٌ بمنيّةٌ يُعصبُ غزلُهَا أيْ يُجمـــعُ ويشـدُّ ثُمَّ يُصبغُ وينشرُ فيبقى مُوشَّــى لبقـاءِ مِـا عُصِـبَ منْـهُ أبيـضَ لمْ ياخذُهُ الصّبغُ

(﴿ وَلا تَكْنَحِلُ، وَلا تَمَسُّ طِيباً إلاَّ إِذَا طَهُرَتْ نُبْـذَةً ﴾ بضــمُّ النُّون وسُكُونِ الباء الموحَّدةِ فذالٌ مُعجمةٌ أيْ قطعةً

(منْ قُسطَى) بضمَّ القاف وسُكُونِ السَّينِ المُهْمَلةِ. في النَّهَايةِ أنَّهُ ضربٌ منَ الطَّيبِ وقيلَ: العودُ (أَوْ أَطْفَارٍ) يأْتِي تفسيرُهُ

رَمُتُفقٌ عليْهِ، وَهَـذَا لفظُ مُسلمٍ ولأبي داود والنَّسائيُّ من الزِّيادةِ، ولا تُخْتَصِبُ وللنَّسائيُّ، ولا تُخْتَطُمُ.

الحديثُ فِيهِ مسائلُ:

(الأولى) تحريمُ إحدادِ المرأةِ فوقَ ثلاثةِ آيَامٍ على أيُ ميْت منْ أب، أو غيرِهِ وجوازُهُ ثلاثاً عليْهِ وعلى الــزُّوجِ فقـطُ أربعـةَ أشْهُر وعشراً

إِلاَّ أَنَّهُ أَخْرِجَ أَبُو دَاوِد فِي المُراسِيلِ(٤٠٩) مَنْ حَدَيْثِ عَمْرُو بَنِ شُعِيْبِ عَنْ ابِيهِ عَنْ جَدُّو ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ رَخَّـصَ لِلْمَـرَاّةِ أَنْ تُجِدُّ عَلَى اَبِيهَا سَبَعَةَ أَيَّامٍ وَعَلَى مَنْ سِوَاهُ ثَلاثَةَ أَيَّامٍۥ

فلو صحَّ كانَ مُخصَصاً للاب منْ عُمومِ النَّهٰيِ في حديثِ أُمُ عطيَّةَ إلاَّ أَنَّهُ مُرسلُ لا يقوى على التَّخصيصِ.

(الثانية) في قولِهِ «امرأة» إخراج للصغيرة بمفهُومِهِ، فلا يجبُ عليهَا الإحدادُ على الزَّوجِ، فلا تُنْهَى عن الإحدادِ على غيرِهِ أَكْثَرُ مَنْ ثلاثةِ واللِهِ ذَهَبَ الحنفيَّةُ والْهَادي

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنْهَا داخلةٌ في العموم، وأَنْ ذِكْرَ المرأةِ خرجَ مخرجَ الغالبِ والتَّكْليفُ على وليُّهَا في منعِهَــا مــنَ الطّيــبِ

وغيرهِ ولأنَّ العدَّةَ واجبةٌ على الصَّغيرةِ كالْكَبيرةِ، ولا تحـلُّ خُطبَتُهَا.

(النَّالثةُ) في قولِهِ "على ميت" دليلٌ على أنَّهُ لا إحدادَ على الطَّقةِ، فإنْ كانَ رجعيًا فإجماعٌ، وإنْ كانَ بائناً فذَهَبَ الجمهُورُ إلى أنَّهُ لا إحدادَ عليْهَا، وَهُـوَ قولُ الْهَـادي والشَّافعيُّ ومالِكِ وروايةٌ عنْ أحمدَ لظَاهِرِ قولِهِ "على ميت"، وإنْ كانَ مفْهُوماً، فإنَّهُ يُؤيدُهُ أنَّ الإحدادَ شُرعَ لقطع ما يدعو إلى الجماعِ وَكَانَ هذا في حقُ المتّوفَى عنها لِتَعدُر رُجوعِها إلى الزُّوجِ.

وَذَهَبَ آخرونَ منهُسمُ على في وزيدُ بنُ على وأبو حنيفةً وأصحابُهُ إلى وُجوبِ الإحدادِ على المطلَقةِ بائناً قياساً على المُتَوفِّي عنها؛ لأنَّهُمَا اشْتَرَكَنَا في العلقِ واختَلفَتَا في سيبِهَا ولأنَّ العدَّةُ تُحرَّمُ النَّكَاحَ فحرمَت دواعِيهِ والقولُ الأوَّلُ أَظْهَرُ دليلاً.

(الرَّابِعةُ) أَنَّهُ لا دلالةً في الحديثِ على وُجوبِ الإحدادِ، وإِنَّما دلُّ على حلِّهِ على الزَّوجِ اللَّيتِ وذَهَبَ الى وُجوبِهِ أَكْثرُ العلماء لما أخرجَهُ أبو داود(٢٣٠٥) من حديثِ المُ سَلَّمَةَ أَنْهَا قَالَتْ: دَخَلَ عَلَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حِينَ تُوفِّى أَبُو سَلَمَةً.

وَقَلْهُ جَعَلْت عَلَيَّ صَبْراً» الحديثَ سيأتِي ورواهُ النَّسائيّ (٢٠٤/٦)

قَالَ ابنُ كثير: وفي سندِهِ غرابةٌ

َ قَالَ: وَلَكِنْ رَوَاهُ الشَّافِعِيُّ عَنْ مَالِكٍ أَنَّهُ بِلَغَهُ عَنْ أُمُّ سَلَمَةً نَكَ هُ.

وَهُوَ مُمَا يَتَقَوَّى بِهِ الحديثُ ويدلُ على أَنْ لَـهُ أَصَـلاً ولمَـا أَخْرِجَــهُ عَنْهَــا أَنْ لَـهُ أَصَـلاً ولمَـا أَخْرِجَــهُ عَنْهَــا أَيْضَــا أَنْ رَسُـولَ اللَّـهِ تَلْكُمْ قَالَ "الْمُتَوَقَّــى عَنْهَــا وَلَا الْمُمَشَّـقَةَ، وَلا وَرُجُهَـا لا تَلْبَسلُ الْمُعَصْفَرَ مِن النَّيــابِ، وَلا الْمُمَشَّـقَةَ، وَلا الْمُمَشَّـقَةَ، وَلا الْمُمَشَّـقَةَ، وَلا الْمُحَنْفِبُ، وَلا تَكْتَحِلُهُ

قَــالَ الحــافظُ ابــنُ كئــيرِ: إســـنادُهُ جيّـــدٌ لَكِـــن روَاهُ البيهةــيُّ(٤٤٠/٧) موقوفاً عليهًا.

وَذَهَبَ الحسنُ والشُّعبيُّ أَنَّ المطلُّقةَ ثلاثاً والْمُتَوفِّى عنْهَا

زوجُها تَكْتَحلان وَتَمْتَشطان وَتَعطيبان وَتَتَقلَدانِ وَتَتَعلان وَتَعَلَّدانِ وَتَتَعلان وَتَعَلَّد وَتَعَل وَتَصبغانِ ما شَاءَتًا واسْتَدلاً بما اخرجه احمدُره (٣٦٩/٣) وصحَّحه ابن حبَّانَ [«صحيحه» (٣١٤٨)] من حديث «أَسْمَاء بِنْتِ عُمْيْسِ فَالَتْ دَخَل عَلَيْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْيُومَ النَّالِثَ مِن قَتْل جَعْفَر بَنِ أَبِي طَالِب، فَقَالَ: لا تَجدّي بَعْدَ يَوْمِك هذا لفظ احمد ولَه الفاظ كُلُها دالَة على أمرِهِ ﷺ لَها بعدم الإحداد بعد شلام، ومَذا ناسخ لاحاديث أم سلمة في الإحداد بعد شار مؤت زوجها ومؤته مُتَقدمٌ على قَتْل حعف.

وقد أجاب الحمهورُ عن حديثِ أسماءَ بأجوبةِ سبعةٍ كُلُّهَــا تَكَلُّفُ لا حاجةَ إلى سردِهَا.

(المسألةُ الحامسةُ) في قولِهِ «أربعةُ أشْهُرٍ وعشراً»

قيلَ: الحِكْمةُ فِي التَّقديرِ بِهَذِهِ المَّذَةِ اللَّ الولدَ تَتَكَاملُ خَلَقَتُهُ وينفخُ فِيهِ الرُّوحُ بعدَ مُضيُّ مائةٍ وعشرينَ يوماً وَهِيَ زيادةٌ على أربعةِ أشهُر بنقصانِ الأهِلَةِ فجبرُ الكَسْرِ إلى العقدِ على طربيقِ الاختياطِ وَذِكْرُ العَشْرِ مُؤنَّناً باغْتِبارِ اللَّيالِ.

والمرادُ معَ أيَّالِهَا عندَ الجَمْهُورِ، فلا تحلُّ حَتَّى تدخلَ اللَّيلةُ الحاديةُ عشرةً.

(المسألةُ السَّادسةُ) في قولِهِ «ثوباً مصبوغاً» دليلٌ على النَّهْمي عنْ كُلِّ مصبوغ بايٍّ لون إلاَّ ما اسْتَثَنَاهُ في الحديث.

وقالَ ابنُ عبدِ البرُّ اجمعُ العلماءُ على أنَّهُ لا يجوزُ للحادَّةِ لَبُسُ النَّيَابِ المعصفرةِ، ولا المصبوغةِ إلاَّ ما صُبغَ بسوادٍ فرخصَ فيهِ مالِكٌ والشَّافعيُّ لِكُونِهِ لا يُتَخذُ للزُينةِ بـلْ هُـوَ مـنْ لبـاسِ الحزن

واختُلفَ في الحرير فذَهَبَت الشَّافعيَّةُ في الأصحُّ إلى المنبعِ لَهَا منْهُ مُطلقاً مصبوغاً، أو غيرَ مصبوغ.

قالوا: لأنَّهُ أَبِيحَ للنَّساءِ لِلتَّزيُّنِ بِهِ والحادَّةُ مَمْوعةٌ مِنَ التَّزيُّنِ. وقالَ ابنُ حَزِم: إِنَّهَا تَجْتَنبُ الثَّيَابَ المصبوعة فقط ويحلُ لَهَا ان تلبس ما شاءَت من حرير أبيض، أو أصفر من لونهِ الَّذِي لَمْ يُصبغُ ويباحُ لَهَا أنْ تلبسَ النَّسوجَ بالنَّهَبِ والحليُّ كُلُّهُ مَنَ الذَّهَبِ والفضَّةِ والجوْهَرِ والباقُوتِ، وَهَذا جُمودٌ منهُ على لفظ

النُّصِّ الواردِ في حديثِ أُمِّ عطيَّةً.

وأمَّا حديثُ أمُّ سلمةَ الَّذي فِيهِ النَّهْ عِنْ لُبسِهَا النَّيابَ المعصفرةَ، ولا المُشْقَةُ، ولا الحليُّ، فقالَ إنَّهُ لمْ يصبحُ لأنَّهُ منْ روايةِ إبرَاهِيمَ بن طَهْمَانَ

وردُّ عليْهِ بأنَّهُ منَ الحفَّاظِ الأثبَاتِ الثَّقَاتِ.

وقلاً صحَّحَ حديثُهُ جماعةٌ منَ الأنصَّةِ كنابن المبارَكِ وأحمدَ وأبي حَاتِم.

وابنُ حزم أدارَ التَّحريمَ على ما ثَبَتَ عندَهُ بالنَّصَّ

وغيرُهُ منَ الأئمَّةِ أدارَهُ على التَّعليل بالزَّينةِ فبقـي كلامُهُـمْ أَنَّ ثُـوبَ العصـبِ إذا كـانَ فِيـهِ زينـةٌ مُنعَـتْ منْـهُ ويخصُصــونَ الحديثَ بالمعنى المناسبِ للمنعِ وَتَقدُّمَ تفسيرُ ثوبِ العصب عن «النَّهَايةِ» وللعلماءِ في تفسيرِهِ أقوالٌ أُخرُ.

(المسألةُ السَّابعةُ) في قولِهِ، «ولا تَكْتَحلُ» دليلٌ على منعِهَـا منَ الاكْتِحالِ، وَهُوَ قُولُ الجُمْهُورِ.

وقالَ ابنُ حزم: ولا تَكْتَحلُ، ولوْ ذَهَبَتْ عينَاهَـا لا ليـلاً، ولا نَهَاراً ودليلُهُ حديثُ البابِ وحديثُ أُمُّ سلمةَ المُّتَّفقُ عليْـهِ [البخاري(٢٣٣٦)، مسلم(١٤٨٨)] «أَنَّ امْرَأَةٌ تُونِّنيَ عَنْهَـا زَوْجُهَــا فَخَافُوا عَلَى عَيْنِهَا فَأَتُوا النَّبِيُّ ﷺ فَاسْـتَأْذُنُوهُ فِـي الْكُحْـلِ فَمَـا أَذِنَ فِيهِ بَلْ قَالَ: لا مَرَّتَيْن، أو ثَلاثاً».

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ وَمَالِكٌ وَاحْمَدُ وَابُو حَنِيْفَةً وَاصْحَابُهُ إِلَى أَنَّهُ يجوزُ الاكْتِحالُ بالإثمدِ لِلتَّداوي مُسْتَدلِّينَ بحديثِ أُمُّ سلمةَ الَّذي أخرجَهُ أبو داود(٢٣٠٥) أنَّهَا قالَتْ في كُحــل الجــلاء لَّــا ســالَتْهَا امرأةً أنَّ زوجَهَا تُوفِّسيَ وَكَمانَتْ تشْتَكِي عينَهَا فارسلَتْ إلى أُمُّ سلمةَ فسألتْهَا عنْ كُحل الجلاء، فقالَتْ أُمُّ سلمةَ: لا يُكْتَحلُ منْهُ إلاَّ من امر لا بُدُّ منْهُ يشتَدُ عليْك فَتَكْتَحلينَ بـاللَّيل وَتَمسـحينَهُ بالنَّهَارِ ثُمُّ قَالَتْ أُمُّ سلمةً: دخـل عليَّ رسولُ اللَّهِ ﷺ حينَ تُوفِّيَ أَبُو سَلَمَةً وَذَكَرَتْ حَدَيْثُ الصَّبْرِ

قالَ ابنُ عبدِ البرِّ: وَهَذَا عندي، وإنْ كَانَ مُخالفًا لحديثهَا الآخر النَّاهِي عن الْكُحل معَ الخوفِ على العين إلاَّ أنَّـهُ يُمْكِـنُ الجمعُ بأنَّهُ ﷺ عَرفَ من الحالـةِ الَّتِي نَهَاهـا أَنْ حَاجَتُهَا إِلَى الْكُحلِ خفيفةً غـيرُ ضروريَّـةٍ والإباحـةُ في اللَّيـل لدفـع الضَّـرر

بذلك.

٧.,

(قلت): ولا يخفى أنَّ فُتوى أمُّ سلمةَ قياسٌ منْهَا للْكُحلَ على الصَّبرِ والقياسُ معَ النَّصُّ النَّابِتِ والنَّهٰيِ الْمُتَكَـرُرِ لا يُعمـلُ بهِ عندَ منْ قالَ بوجُوبِ الإحدادِ.

#### ٥ ـ ما تفعَلُه الحادَّةُ

١٠٥١ ـ وَعَنْ «أُمُّ سَلَمَةَ رضي اللَّــه عنهـــا قَالَتْ: جَعَلْت عَلَى عَيْنِي صَبراً، بَعْدَ أَنْ تُوُفِّيَ أَبُو سَلَمَةً، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِنَّهُ يَشِبُ الْوَجْهَ، فَلا تَجْعَلِيهِ إلاَّ بِاللَّيْلِ وَانْزعِيهِ بِالنَّهَـارِ، وَلا تَمْتَشِـطِي بِالطِّيبِ، وَلا بِالْحِنَّاءِ، فَإِنَّهُ خِضَابٌ قُلْت: بِأَيُّ شَيْءٍ أَمْتَشِطُ؟ قَالَ: بِالسَّدْرِ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد(٢٣٠٥) وَالنُّسَالِيُّ (٢٠٤/٦)، وَإِسْادُهُ حَسَنَّ

(وعنْ «أُمِّ سَلَمَةَ قَالَتْ: جَعَلْتُ عَلَى عَيْنِي صَبراً بَعْد أَنْ تُولِّيَ أَبُو سَلَمَةَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إنَّهُ يَشِبُ الْوَجْمَةِ، بَفَتْح حـرف المضارعةِ (وفَلا تَجْعَلِيهِ إلاَّ بِاللَّيْلِ وَانْزِعِيهِ بِالنَّهَارِ، وَلا تَمْتَشِطِي بالطَّيبِ، وَلا بالْحِنَّاء، فَإِنَّهُ خِصَابٌ قُلْت: بِأَيِّ شَيْءٍ أَمْنَشِطُ قَالَ بالسَّدْرِ». روَاهُ أبو داود والنَّسانيُّ وإسنادُهُ حسنٌ).

فِيهِ دليلٌ على تحريم الطَّيبِ، وَهُوَ عامُّ لِكُلُّ طيبٍ.

وقد وردَ في لفظ «لا تمسُّ طيبًـاً» ولَكِنَّـهُ قــد اسْتُثنيَ فيمــا سلفَ حالَ طُهْرِهَا منْ حيضِهَا وأذنَ لَهَا في القسطِ والأظفارِ

قالَ البخاريُّ: القُسْطُ والْكُسْتُ: مثلُ الْكَافور والقافور يجوزُ في كُلِّ منْهُمَا القَافُ والْكَافُ

قالَ النَّوويُّ: القُسْطُ والأظفارُ نوعانِ معروفانِ منَ البخورِ.

#### ٦\_ الكحلُ للحادَّةِ

١٠٥٢– وَعَنْهَـا رضـى اللَّـه عنهــا «أَنَّ امْـــرَأَةُ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ الْبَنْتِي مَــاتَ عَنْهَــا زَوْجُهَـا. وَقَدِ اشْتَكَتْ عَيْنَهَا، أَفَنَكُحُلُهَا؟ قَالَ: لا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٥٣٣٦)، مسلم(١٤٨٨)].

(وعنهًا) أي أُمُّ سلمةَ (وأنَّ امْرَأَةً قَالَتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ الْبَنِي مَاتَ عَنْهَا زَوْجُهَا وَقَادِ الشَّنَكَتُ عَيْنَهَا أَفَنَكُحُلُهَا») بضمُّ الحـاء (قالَ لا مُتّفقَ عليهِ)

تقدُّمَ الْكَلامُ فِي الْكُحل.

وظَاهِرُ الحديثِ أَنَّهَا لا تُكَخَّلُهَـا لِلتَّـداوي فمـنْ قـال: إنَّـهُ تُمنعُ الحادَّةُ منَ الْكُحل بالإثمدِ؛ لأنَّهُ الَّذي تحصلُ بهِ الزَّينةُ، فأمَّا الْكُحلُ التُّوتياءُ والعنزرُوتُ ونحوُهُمَا، فلا بأسَ بهِ؛ لأنَّهُ لا زينــةَ فِيهِ بِلْ يُصِحُّ العِينَ: يردُّ عليْهِ لفظُ الحديث؛ فإنَّهَـا سـالَتْ عـنْ كُحلِ تُداوي بِهِ العـينَ لا عـنْ كُحـلِ الإثمـدِ بخصوصِـهِ إلاَّ أنْ يُدُّعي أَنَّ الْكُحلَ إِذَا أُطلقَ لا يَتَبادرُ إلاَّ إليْهِ.

#### ٧- جواز خروج المعتدةِ للضرورةِ

١٠٥٣ - وَعَنْ ﴿جَابِر ﴿ عَلَيْهِ قَالَ: طُلُّقَتْ خَـالَتِي، فَأَرَادَتْ أَنْ تَجُدُ نَخْلَهَا فَزَجَرَهَا رَجُلُ أَنْ تَخْرُجَ، فَأَتَتِ النَّبِيُّ ﷺ، فَقَالَ: بَلَى، جُدِّي نَخْلَك، فَإِنَّك عَسَى أَنْ تَصَّدَّقِي، أو تَفْعَلِي مَعْرُوفاً».

(وعنْ «جَابِرِ قَالَ طَلُقَتْ خَالَتِي فَأَرَادَتْ أَنْ تَجُذُّه) بالجيم والذَّال المعجمسةِ هُمُوَ القطعُ المسْتَأصلُ كما في القاموس. وفي النَّهَايةِ: بالدَّال المُهْمَلةِ صرامُ النَّخل، وَهُوَ قطعُ ثمرهَا ﴿الْفَرْجَرَهَا رَجُلٌ أَنْ تَخُرُجَ فَأَتَتِ النِّبِيَّ ﷺ، فَقَالَ بَـلُ جُـٰذًي نَخْلَك، فَإِنَّك عَسَى أَنْ تَصَّدُّقِي، أو تَفْعَلَي مَعْرُوفًا». روَاهُ مُسلمٌ، في بـــابِ جــواز خُروج المُعْتَدُّةِ البائن كما بوَّبَهُ النَّوويُّ

وأخرجَهُ أبو داود(٢٢٩٧) والنَّسائيُّ (٢٠٩/٦) بزيادةٍ "طلَّقَتْ خالَتِي ثلاثاً».

والحديثُ دليلٌ على جوازِ خُروجِ المُعَتَدُّةِ مــن طــلاق بــائنٍ منْ منزلِهَا في النَّهَارِ للحاجةِ إلى ذلِكَ، ولا يجوزُ لغيرِ حاجُّهِ.

وقدْ ذَهَبَ إلى ذَلِكَ طَائفةٌ منَ العلماء.

وقالوا: يجوزُ الخروجُ للحاجةِ والعذر ليلاً ونَهَاراً كالحوف

وخشيةِ انْهِـدامِ المِـنزلِ ويجـوزُ إخراجُهَـا إذا تــاذَّتْ بالجـيران، أو تَأَذُوا بِهَا أَذًى شِديداً لقوله تعـالى ﴿لا تُخْرِجُوهُـنَّ مِـنْ بُيُوتِهِسَّ وَلا يَخْرُجْنَ إِلاَّ أَنْ يَـأْتِينَ بِفَاحِشَـةٍ مُبَيِّنَةٍ﴾ [الطلاق: ١] وفسُّسرَ الفاحشة بالبذاءة على الأحماء وغيرهم

وَذَهَبَتْ طَائِفَةٌ مَنْهُمْ إِلَى جَوَازِ خُرُوجِهَـا نَهَـاراً مُطَلَقـاً دُونَ اللَّيل للحديث اللذُّكُور وقياساً على عدَّةِ الوفاةِ.

ولا يخفى أنَّ الحديثَ المذُّكُورَ عُلَّـلَ فِيهِ جـوازُ الخـروج برجاء أنْ تصَّدُّق، أو تفعلَ معروفاً، وَهَذَا عُذرٌ في الخروج.

وامَّا لغير عُذر، فلا يدلُّ عليْهِ إلاَّ أنْ يُقالَ: إنَّما رجاءُ فعـلِ

وقدْ يُرجى في كُلُّ خُروج في الغالبِ.

وفِيهِ دليلٌ على اسْتِحبابِ الصَّدقةِ مـنَ التَّمـر عنـدَ جـدادِهِ واستحباب التعريض لصاحب بفعل الخبير والتذكيير بالمعروف والبرُّ.

## ٨ عدةُ المتوفى عنها زوجها في بيتها

١٠٥٤ - وَعَنْ «فُرَيْعَةً بنْتِ مَالِكِ أَنْ زَوْجَهَا خَرَجَ فِي طَلَبِ أَعْبُدٍ لَهُ فَقَتَلُوهُ قَالَتْ: فَسَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَرْجِعَ إِلَى أَهْلِي، فَإِنَّ زُوجِي لَـمْ يَـتْرُكُ لِي مَسْكَناً يَمْلِكُهُ، وَلا نَفَقَةً، فَقَالَ: نَعَـمْ فَلَمَّا كُنْت فِي الْحُجْرَةِ نَادَانِي، فَقَالَ: امْكُثِي فِي بَيْتِك حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ قَالَتْ: فَاعْتَدَدْتُ فِيهِ أَرْبَعَةَ أَشْهُر وَعَشْراً، قَالَتْ: فَقَضَى بهِ بَعْدَ ذَلِكَ عُثْمَانُ».

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٣٧٠/٦) وَالأَرْبَعَدَةُ وأبدو داود(٢٣٠٠)، السرّمذي (١٢٠٤)، النسسالي (١٩٩/٦)، ابسين ماجسيه (٢٠٣١)، وَصَحَّحَسَهُ التَّرْبِذِيُ (٢٠٣١)، وَصَحَّحَسَهُ التَّرْبِذِيُ (٢٠٨/٢) وَفَيْرُهُمُ

(وعنْ فُريعةً) بضمَّ الفاء وفَتْح الرَّاء وسُكُونِ المُشَاةِ التَّحْتِيُّةِ وعينٌ مُهْمَلةً أُخْتِ ابي سعيدٍ الخدريُّ شَهدَتْ بيعةَ الرُّضوان ولَهَا روايةٌ

(بنْتِ مالِكِ وأَنَّ زَوْجَهَا خَرَجَ فِي طَلَّبِ أَعْبُدٍ لَهُ فَقَتَلُوهُ

قَالَتْ: فَسَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَرْجِعَ إِلَى أَهْلِي، فَإِنْ زَوْجِي لَـمْ
يَتْرُكُ لِـي مَسْكَناً يَمْلِكُهُ، وَلا نَفَقَةٌ، فَقَالَ: نَعَمْ فَلَمَّا كُنْت فِـي
الْحُجْرَةِ نَادَانِي، فَقَالَ: امْكُثِي فِي بَنِيتك حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ
قَالَتْ: فَاعْتَدَدْت فِيهِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً قَالَتْ فَقَضَى بِهِ بَعْدَ ذَلِكَ عُنْمَانَ الحَرِجَةُ أَهْدُ وَالأَرِبِعةُ وصَحَّحَةُ التَّرمَديُّ واللَّهْليُّ، بضمً
عُنْمَانَ المعجمةِ

(وابنُ حَبَّانَ والحَاكِمُ وغيرُهُمْ) اخرجُوهُ كُلُهُمْ من حديثِ سعدِ بنِ إسحاقَ بنِ كعب عن عمَّتِهِ زينبَ بنتِ كعب بنِ عجرةً عن الفريعةِ

قالَ ابنُ عبدِ البرُّ: هذا حديثٌ معروفٌ مشهُورٌ عندَ عُلمباءِ الحجازِ والعراقِ واعلَّهُ عبدُ الحقُّ تبعاً لابـنِ حـزمٍ بجَهَالـةِ حـالِ زينبَ وبأنَّ سعدَ بنَ إسحاقَ غيرُ مشهُورِ العدالةِ

وَتُعقّبَ بِأَنَّ زينبَ هذِهِ منَ التَّابِعيَّاتِ وَهِيَ امرأةُ أَبِي سعيدٍ روى عنْهَا سعدُ بنُ إسحاقَ وذَكَرَهَا ابنُ حبَّانَ في كِتَابِ الثُقَاتِ.

وقلا روى عنها سُليمانُ بنُ مُحمَّدِ بنُ كعبِ بنُ عجرةً فَهِيَ امراةٌ تابعيَّةٌ تحْتَ صحابيٌ ثُمَّ روى عنها الثَّقَاتُ ولمْ يُطعنْ فِيهَا بحرف وسعدُ بنُ إسحاق وثَقَهُ ابنُ معين والنَّسائيُ والدارقطني وروى عنهُ حمَّادُ بنُ زيلٍ وسفيانُ النُّوريُ وابنُ جُريجٍ ومالِك وغيرُهُمْ

والحديثُ دليلٌ على أنَّ اللَّتُوفَّى عَنْهَا زُوجُهَا تَعْتَـدُّ فِي بَيْتِهَـا الَّذِي نَوَتْ فِيهِ العدَّةَ، ولا تخرجُ منْهُ إلى غيرِهِ وإلى هـذا ذَهَـبَ جماعةٌ منَ السَّلفِ والخلفِ.

وفي ذلِكَ عدَّةُ روايَاتٍ وآثارِ عن الصَّحابةِ ومنْ بعدَهُمْ. وقالَ بهذا أحمدُ والشَّافعيُّ وأبو حنيفةَ وأصحابُهُمْ.

وقالَ ابنُ عبدِ البرُّ: وبهِ يقولُ جماعةٌ منْ فُقَهَاءِ الأمصارِ بالحجازِ والنئامِ ومصرَ والعراقِ وقضى بِـهِ عُمـرُ بمحضـرٍ مـنَ المُهَاجرينَ والأنصارِ.

والدَّليلُ حديثُ الفريعةِ ولمْ يطعنْ فِيهِ أحـــدٌ، ولا في رُوَاتِـهِ إلاَّ ما عرفْت.

**وقد**ْ دُفعَ.

ويجبُ لَهَــا السُّكُنِّي في مـالِ زوجِهَـا لقولـه تعـالي ﴿غُـيْرَ

إخراج ﴾ [البقرة: ٢٤]

والآيةُ وإنْ كانَ قدْ نُسخَ فِيهَا اسْتِمرارُ النَّفقةِ والْكِسوةِ حولاً فالسُّكْني باق حُكْمُهَا مُدَّةَ العدَّةِ.

وقد قرَّرَ الشَّافعيُّ الاسْتِدلالَ بالآيةِ بما فِيهِ تطويلٌ.

وَذَهَبَتْ طَائفةٌ مِنَ السَّلَفِ وَالخَلَفِ إِلَى أَنَّهُ لَا سُـكُنَى لِلمُتَوفَّى عُنْهَا.

روى عبدُ الرِّزَاقِ(٢٩/٧) عنْ عُروةَ عنْ عائشةَ أَنَّهَـا كَـانَتْ تُفْتِي الْمُتَوفَّى عنْهَا بالحروجِ في عدَّتِهَا.

واخرجَ ايضاً(٢٩/٧) عن ابنِ عبَّاسِ أنَّهُ قال: إنَّما قالَ اللَّــهُ تعْتَدُ اربعةَ اشْهُرِ وعشـراً ولم يقـلْ تعْتَدُ في بيْتِهَـا فَتَعْتَدُ حيثُ شاءَت

ومثلُهُ أخرجَهُ(٣٠/٧) عنْ جابرِ بنِ عبدِ اللَّهِ

ومثلُّهُ عنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ

واليُّهِ ذَهَبَ الْهَادي، فقال: لا تجبُ لَهَا السُّكْنى ويجبُ أنْ لا تَبِيتَ إِلاَّ فِي مَنزِلِهَا.

ودليلُهُمْ ما ذَكَرَهُ ابنُ عَبَّاسٍ منْ أَنَّهُ تعالى ذَكَرَ مُسَدَّةَ العَـدُّةِ ولمْ يذْكُر السُّكْني.

والجوابُ أنَّهُ ثَبَتَ بالسُّنَةِ، وَهُوَ حديثُ الفريعةِ وبالْكِتَـابِ أيضاً كما تقدَّمَ إلاَّ أنَّ حديثَ الفريعةِ صرَّحَتْ فِيهِ أنَّ البيْتَ ليسَ لزوجهَا فيؤخذُ منْهُ أنَّهَا لا تخرجُ منَ البيْتِ الَّـذي مَـاتَ وَهِيَ فِيهِ سَواءً كَانَ لَهُ، أمْ لا.

وقد أطالَ في الْهَدي النَّبويُّ (٦٧٩/٥) الْكَلامَ على ما يَتَمْرُعُ منْ إِنْبَاتِ السُّكْنى وَهَلْ تَجِبُ على الورثةِ مــنْ رأسِ النَّرِكَةِ، أو لا؟ وَهَلْ تَخْرِجُ مَنْ مَنزلِهَا للضَّرورةِ، أو لا؟ وذَكَرَ خلافاً كشيراً بينَ العلماء في ذلِكَ ليسَ لِلتَّطويلِ بنقلِهِ كثيرُ فائدةٍ إذْ ليسَ على شيء مَنْ تَلْكَ الفروع دليلٌ نَاهِضُ.

## ٩\_ خروجُ المطلقة ثلاثاً من بيتها

١٠٥٥ - وَعَنْ «فَاطِمَةَ بِنْتِ قَيْسِ قَالَتْ: قُلْت: يَلْتَ ثَلْتُ اللَّهِ، إِنْ زَوْجِي طَلَّقَنِي ثَلاثًا، وَأَخَافُ أَنْ

يُقْتَحَمَ عَلَيَّ. فَأَمَرَهَا، فَتَحَوَّلَتْ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٤٨٢).

روعنْ «فَاطِمَةَ بِنْتِ قَيْسٍ قَالَتْ قُلْتِ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ زَوْجِي طَلْقَنِي ثَلاثاً وَأَخَافُ أَنْ يُقْنَحَمَ») مُغيِّرُ الصَّيغةِ

(عليُّ) أيْ يَهْجِمُ عليَّ أحدٌ بغير شُعور

(فَامَرُهَا فَتَحَوَّلُتْ رَوَاهُ مُسلمٌ) تَقَـدُمَ الْكَـلامُ على حديثِ فاطمةً وحُكْم ما أفادَهُ، ولا وجّة لإعادةِ المصنّف لَهُ.

## ١٠ ـ عدةُ أمِّ الولدِ

١٠٥٦ - وَعَنْ «عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ ﷺ قَالَ: لا تُلْسِسُوا عَلَيْنَا سُنَّةَ نَبِيِّنَا: عِدَّةُ أُمُّ الْوَلَدِ إِذَا تُوفِّي عَنْهَا سَيَّدُهَا أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ وَعَشْرٌ».

رَوَاهُ أَحْمَـــُدُ(٢٠٨/٤) وَأَلِسُو دَاوُد(٢٣٠٨) وَالْمِسْنُ مَاجَــــُهْ(٢٣٠٨)، وَصَحْحَــُهُ الْحَـاكِمُ(٢٠٨/٢)، وَأَعَلُـــهُ اللَّارَقُطْنِـــيُّ [والســـن، (٣٠٩/٣)] بالانْقِطَاعِ.

وذلِكَ لأنَّهُ من روايةِ قبيصةً بن ذُوِّيب عن عمرو بنِ العاص ولم يسمع منه؛ قاله الدَّارقطنيُّ.

وقالَ ابنُ المنذر: ضعَّفَهُ احمدُ وأبو عُبيدٍ.

وقال مُحمَّدُ بنُ مُوسى: سألْت أبا عبدِ اللَّهِ عنْـهُ، فقـالَ لا حُ.

وقالَ الميمونيُّ: رايت أبّ عُبيدِ اللَّهِ يعجبُ من حديثِ عمرو بنِ العاصِ هذا ثمَّ قالَ: أيُّ سُنَّةٍ للنَّبِيُّ ﷺ في هذا!

وقالَ: اربعةَ اشهُر وعشراً إنَّما هيَ عَدَّهُ الحرَّةِ عن النَّكَــاحِ، وإنَّما هذِهِ امةٌ خرجَتْ عن الرَّقِّ إلى الحرِّيَّةِ.

وقلل المُنذريُّ: في إسنادِ حديث عمرِو مطرُّ بنُ طَهَمَانَ ابـــو رجاء الورَّاقُ.

وقلاً ضعَفَةُ غيرُ واحدٍ ولَهُ علَّةٌ ثالثةٌ هيَ الاضطرابُ؛ لأنَّـهُ رُويَ على ثلاثةٍ وُجُوهٍ.

وقالَ أحمدُ: حديثٌ مُنْكَرٌ.

وقدْ روى خلاسٌ عنْ عليٌ مثلَ روايةِ قبيصةَ عـنْ عمرٍو ولَكِنْ خلاسَ بنَ عمرٍو قدْ تتْكُلُّمَ في حديثِهِ كانَ ابـنُ معـينٍ لَا يعبأ بحديثِهِ.

وقالَ احمدُ: فِي روايَتِهِ عنْ عليٌّ يُقالُ إِنَّهَا كِتَابٌ.

وقالَ البيَّهَتيُّ: روايةُ خلاسٍ عنْ على ضعيفةٌ عندَ أَهَّـلِ

والمسألةُ: فِيهَا خـلافٌ ذَهَبَ إلى مـا افـادَهُ حديثُ عمـرٍو الأوزاعيُّ والنَّاصرُ والظَّاهِريَّةُ وآخرونَ.

وذَهَبَ مَالِكُ والشَّافعيُّ واحمدُ وجماعةٌ إلى الْ عَدْتَهَا حَيْضَةً لاَنْهَا لِيسَتْ زُوجةٌ، ولا مُطلَّقةٌ فليسَ إلاَّ اسْتِبراءُ رحِهَا وذلِكَ بحيضةٍ تشبيهاً بالأمةِ بمُوتُ عنْهَا سيُدُهَا وذلِكَ مَمَّا لا خلافَ فِيهِ.

وقالَ مالِكَ: فإنْ كانَتْ ئَمَنْ لا تحيضُ اعْتَدَّتْ بثلاثةِ أَشْهُرٍ ولَهَا السُّكْني.

وقال أبو حَنيفة: عدَّتُهَا ثلاثُ حيض، وَهُوَ قُولُ عليَّ وابنِ مسعودٍ وذلِكَ؛ لأنْ العدَّةَ إِنَّما وجَبَتْ عليْهَا وَهِيَ حُرَّةٌ وليسَتْ بزوجةٍ فَتَشْتَدُ عدَّةً الوفاةِ، ولا بأمّةٍ فَتَشْتَدُ عدَّةَ الأمـةِ فوجبَ أنْ يُسْتَبرأَ رحُهَا بعدَّةٍ الحرائرِ، قُلنا: إذا كانَ المرادُ الاسْتِبراءُ كَفَتْ حيضة إذْ بِهَا يَتَحَقَّدُ.

وقالَ قومٌ: هَدَّتُهَا نصفُ عـدُةِ الحَرَّةِ تَشْبِيهاً لَهَا بالأَمَةِ المزوَّجةِ عندَ منْ يرى ذلِكَ وسيأْتِي.

وقالَتِ الْهَادُويَّةُ: عَدَّتُهَا حَيْضَتَانِ تَشْسَبِيهاً بَعَـُدُةِ البَّـائِمِ والمشْتَرِي، فإنَّهُمْ يُوجبونَ على البائع الاسْتِبراءَ بحيضةٍ وعلى المشْتَري كذلِكَ والجامعُ زوالُ الملكِ.

قَالَ فِي نِهَايةِ الجُنَهِ دِ(١٨٢/٣): سببُ الحَلافِ أَنَهَا مَسْكُوتَ عَنْهَا أَيْ فِي الْكِتَابِ والسُّنَةِ وَهِيَ مُتَردَّدةُ الشَّبِهِ بِينَ الأَمةِ والحَرَّةِ، فأمًا منْ شَبِّهَها بالزَّوجةِ الأَمةِ فضعيفٌ وأضعفُ منْهُ منْ شَـبَّهَها بعدُّةِ الحَرَّةِ المُطلَّقةِ انْتَهَى.

(قلْت): وقد عرفت ما في حديث عمرو مسنَ القسالِ فالأقربُ قولُ احمدَ والشَّافعيُّ أنَّهَا تعَنَدُ بحيضةٍ، وَهُـوَ قولُ ابنِ عُمرَ وعروةَ بنِ الزُبيرِ والقاسمِ بنِ مُحسَّدِ والشَّعبيُّ والزُّهْريُّ؛ لأنَّ الأصلَ البراءةُ منَ الحُكْم وعدمُ حسيها عسنِ الأزواجِ،

واسْتِبراءُ الرَّحم يحصلُ بحيضةٍ.

### ١١ ـ الأقراءُ هي الأطهارُ

١٠٥٧ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّـه عنهـا قَـالَتْ: إنَّمَا الأقْرَاءُ: الأطْهَارُ

أَخْرَجَهُ مَالِكٌ فِي قِصَّةٍ بِسَنَدِ صَحِيحِ [الموطأ، (ص٥٦)].

والقصَّةُ هيَ ما أفادَهُ سياقُ الحديثِ

قَالَ الشَّافعيُّ: أخبرنا مالِكٌ عن ابنِ شِهَابٍ عنْ عُروةً عــنْ عائشة أنَّهَا قالَتْ.

وقد جادلَهَا في ذلِكَ ناسٌ، وقالوا: إنَّ اللَّهَ يقولُ: ثلاثةً قُروء، فقالَتْ عائشةُ: صدقتُمُ وَهَلْ تدرونَ ما الأقــراءُ؟ الأقــراءُ:

قالَ الشَّافعيُّ أَخْبِرنا مالِكٌ عن ابن شِهَابٍ: ما أدرَكْت أحداً منْ فُقَهَائنا إلاَّ وَهُوَ يقولُ هذا.

يريدُ الَّذي قالَتْ عائشةُ انْتَهَى.

واعلمُ أنَّ هذهِ مسألةُ اخْتَلَفَ فِيهَا سلفُ الأمَّةِ وخَلَفُهَا معَ الاتَّفاقِ أَنَّ القرءَ بفَتْحِ القافِ وضمُهَا يُطلِّقُ لُغُـةً على الحيض والطُّهْر، وأنَّهُ لا خلافَ أنَّ المرادِ في قوله تعالى ﴿ثَلاثَـةَ قُـرُوء﴾ المرادُ منهما فيها:

فْلَهَبَ كثيرٌ من الصَّحابةِ وفقَهَاء المدينـةِ والشَّـافعيُّ وأحمـدُ في إحدى الرُّوايَتَين، وَهُوَ قُولُ مَالِكِ.

وقالَ: هُوَ الأمرُ الَّذِي أَدرَكْت عليْهِ أَهْلَ العلم ببلدنا أنَّ المرادَ بالأقراء في الآيةِ الْكَرِيمةِ الْأَطْهَارُ مُسْــتَدَلَينَ بحديثِ عائشــةَ

وقالَ الشَّافعيُّ: إنَّهُ يدلُّ لذلِكَ الْكِتَـابُ واللَّســانُ أي اللُّغــةُ أمَّا الْكِتَابُ فقولُهُ تعالى ﴿فَطَلَّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ﴾ [الطلاق: ١].

وقمة قال ﷺ في حديث؛ ابن عُمسرَ [البخاري(٥٣٣٢)، مسلم(١٤٧١)] «ثُمَّ تَطْهُــرُ ثُمَّ إِنْ شَاءَ أَمْسَكَ، وَإِنْ شَاءَ طَلْقَ فَتِلْكَ الْعِدَّةُ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ أَنْ تُطَلَّقُ لَهَا النَّسَاءُ».

وفي حديثِ «ابْن عُمَرَ لَمَّا طَلَّقَ امْرَأَتَهُ حَائِضاً قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ إِذَا طَهُرَت فَلْيُطَلِّق، أو يُمْسِك وَتَلا عَلَيْ ﴿إِذَا طَلْقَتُم النَّسَاءَ فَطَلَّقُوهُنَّ﴾ لِقُبُل عِدَّتِهنَّ، أو فِي قُبُل عِدَّتِهنَّ»

قَالَ الشَّافعيُّ [«ترتيب المسند» (١٠٦)] أنا شَكَكُت

فَأَخْبَرَ ﷺ أَنَّ العَدَّةَ الطُّهْرُ دُونَ الحَيْضَ وَقَـراً "فَطَلَّقُوهُنَّ لِقَبُل عدَّتِهنَّ»، وَهُوَ أَنْ يُطلُّقَهَا طَاهِراً وحيننذٍ يسْتَقبلُ عدَّتَهَا فلوْ طلقَتْ حائضاً لمْ تَكُنْ مُسْتَقبلةَ عدَّتِهَا إلاَّ بعدَ الحيض.

وأمَّا اللَّسَانُ، فَهُوَ أَنَّ القرءَ اسمٌ معنَاهُ الحبسُ تقولُ العـربُ هُوَ يُقرئُ الماءَ في حوضِهِ وفي سقائِهِ وَتَقولُ: يُقرئُ الطُّعامَ في شدقِهِ يعني يحبسُ الطُّعامَ فِيهِ وَتَقُولُ إذا حبسَ الشِّيءَ: أقسرأُهُ أيْ

وقِالَ الأعشى:

أَنِي كُلُّ يوم أَنْتَ جاشمُ غزوةٍ تشدُّ لأقصَاهَا عزيمَ عزائِكَا مُورثةٍ عزًّا وفي الحيُّ رفعــةٌ للا ضاعَ فِيهَا منْ قُروء نسَـائِكُا

فالقرُّ في البيْتِ بمعنى الطُّهْر؛ لأنَّهُ ضَيِّعَ أَطْهَارَهُنَّ في غُزَاتِهِ وآثرَهَا عليْهِنَّ أيْ آثرَ الغزوَ على القعودِ فضـاعَتْ قُـروءُ نسـائِهِ بلا جماع فدلُ على أنَّهَا الْأَطْهَارُ.

وذَهَبَ جماعةٌ منَ السُّلفِ كالخلفاء الأربعـةِ وابـن مسعودٍ وطائفةً كثيرةً منَ الصَّحابةِ والتَّابعينَ إلى أنَّهَا الحيضُ

وبهِ قالَ أَنْمُةُ الحديثِ وإليْهِ رجعَ أحمدُ ونقلَ عنْهُ أَنَّهُ قَـالَ: كُنْت أقُولُ إِنَّهَا الأطْهَارُ، وأنا اليومُ أَذْهَبُ إلى أنَّهَا الحيضُ.

وَهُوَ قُولُ الحِنفيَّةِ وغيرهِمْ واسْتَدلُوا بأنَّهُ لمْ يُسْتَعمل القرءُ في لسانِ الشَّارعِ إلاَّ في الحِيضِ لقوله تعالى ﴿وَلا يَحِلُ لَهُـنَّ أَنْ يَكُتُمْنَ مَّا خَلَسَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ﴿ البقرة: ٢٢٨]، وَهَـذَا هُـوَ الحيضُ والحملُ؛ لأنَّ المخلوقَ في الرَّحـم هُـوَ أحدُهُمَـا وبِهَـذا فسُّرَهُ السُّلفُ والخلفُ.

وقولُهُ: ﷺ «دَعِي الصَّلاةَ أَيَّامَ أَقْرَائِك» [احمد(٢٠/٦)، أبو داود(٢٨٠)، النساني(١٢١/١)] ولم يقبل أحدُ أنَّ المرادَ بِ الطُّهُـرُ ولقولِهِ ﷺ فيما اخرجَهُ احمدُ وأبو داود في سبايا أوطـاسِ «لا تُوطَأُ حَـامِلٌ حَتَّى تَضَعَ، وَلا غَيْرُ ذَاتِ حَمْلٍ حَتَّى تَعِيضَ حَيْضَةُ» وسيأتِي [برقم (١٠٥٤)].

وأجابَ الْأُولُونَ عَنَ الآيةِ بِأَنَّ الآيةَ أَفَادَتْ تحريمَ كِتْمَان

ما خلق الله في ارحامِهِن، وهُوَ الحيض، أو الحبل، أو كلاهُمَا، ولا ربَبُ أَنْ الحيضَ داخلُ في ذلِكَ ولَكِنْ تحريمَ كِتَمانِهِ لا يبدلُ على أَنْ القرءَ المذكورَ في الآيةِ هُوَ الحيض، فإنْهَا إذا كانَتِ الأطْهَارُ، فإنْهَا إذا كانَتِ الْطُهَارُ، فإنْهَا إذا كانَتِ الله فَهَارُ، فإنْهَا إذا كانَتِ مَكِيْمَانُ الحيضِةِ الرَّابِعةِ، أو الثَّالِيةِ مَكْمَ معرفةِ انقضاء الطُهْرِ الذي تَتِمُ بِهِ العديدُ الْآوراءَ: الأطْهَارُ اظْهَرَ وعن العديدُ الآول بأنَّ الآصح الله الأقراءَ: الأطْهَارُ اظْهَرَ وعن مالِكُ عن نافع بن سُليمان بن يسار عن أمَّ سلمة أنَّ النَّي تَلَيُّظُ قَالَ البَّنَتُظِرَ عِدَادَ اللَّيالِي وَالأَيَّامِ التَّي كَانَت تَحيضُهُنْ مِن الشَّهْرِ وَلَيتَ اللهُ وَلَيْكَامُ النَّي كَانَت تَحيضُهُنْ مِن الشَّهْرِ وَلَيتَ اللهُ الله وَالأَيْمِ النِّي كَانَت تَحيضُهُنْ مِن الشَّهْرِ وَلَيتَ الله وَالأَيْمِ الله الله والله المُنافِع والنَّي الساني (١٩٩١، ١٨٢)، وَهَذِهِ روايسةُ وَلَتُصَلُ ، وَالفَعْ احفظُ مَنْ سُليمانَ بن يسار الرَّاوي لذلِك اللفظِ، ونافعُ احفظُ مَنْ سُليمانَ بن يسار الرَّاوي لذلِك اللفظِ، ونافعُ احفظُ مَنْ سُليمانَ بن يسار الرَّاوي لذلِك اللفظِ، فنافعُ احفظُ مَنْ سُليمانَ بن يسار الرَّاوي لذلِك اللفظِ، فنافعُ احاصلُ ما نَقلَ عن الشَّافعيُ مَنْ ردُو للحديثِ الأَول.

وعن الحديث الثاني بأنه لا شك أن الاستيراء ورد بحيضة، وَهُوَ النَّصُّ عــنْ رسـولِ اللَّهِ ﷺ، وَهُـوَ قـولُ جُمْهُـورِ الأَسَّةِ والفرقُ بينَ الاستيراء والعدَّةِ أنْ العدَّةَ وجَبَتْ قضاءً لحقُ الـزَّوجِ فاختصت بزمان حقَّـه، وَهُـوَ الطُّهْـرُ وبانَّهَـا تَتَكَرَّرُ فيعلـمُ فِيهَـا البراءة بواسطةِ الحيض مخلاف الاستيراء.

واعلمُ أنَّهُ قدْ أَكْثَرَ الاسْتِدلالَ الْمُتَسَازعونَ فِي المُسَالَةِ مَـنَ الطَّرفين كُلُّ يُسْتَدلُّ على ما ذَهَبَ إليْهِ

وغايةُ ما أفادَتِ الأدلَّةُ أَنهُ أُطلَقَ القرءُ على الحيضِ وأَطلَقَ على الحيضِ وأَطلَقَ على الطَّهْرِ، وَهُوَ فِي الآيةِ مُختَملٌ كما عرفْت، فإنْ كانَ مُشتَركاً كما قالهُ جماعةً، فلا بُدُ منْ قرينةٍ لأحدِ معنيْدِ، وإنْ كانَ فِي أَحدِهِمَا حقيقةً وفي الآخرِ مجازاً فالأصلُ الحقيقةُ ولَكِنَّهُمْ مُختَلفونَ هلْ هُوَ حقيقةٌ في الحيض بجازٌ في الطُهْر، أو العَكْسُ.

قَالَ الأَكْثرونَ بِالأَوْل.

وقال الأقلُونَ بالثَّاني

فَالْأُولُونَ يَجْمَلُونَهُ فِي الآيةِ عَلَى الحَيْضِ؛ لأَنَّهُ الحَقِيقَةُ والاقلُونَ على الطُّهْرِ، ولا ينْهَضُ دليلٌ على تعيُّنِ أحدِ القولينِ؛ لأنَّ غايةَ الموجودِ فِي اللَّغةِ الاسْتِعمالُ فِي المعنيين.

وللمجازِ علامَاتٌ منَ التَّبادرِ وصحَّـةِ النَّفيِ ونحـوِ ذلِكَ، ولا ظُهُررَ لَهَا هُنا.

وقد أطال ابن القيّم الاستبدلان على أنّه الحيض واستُوفي

قَالَ السَّيِّدُ رحمه الله: ولم يقْهَرَنا دليلُهُ إلى تعيينِ ما قَالَهُ. ومنْ أَدلَّةِ القولِ بانَّ الأقراءَ الحيضُ:

### ٢ ١ - عدةُ الأمةِ حيضتان

١٠٥٨ - وَعَن أَبْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 «طلاقُ الأمّةِ تُطْلِيقَتَان وَعِدْتُهَا حَيْضَتَان».

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ.

وَأَخْرُجَهُ مَرْفُوعًا، وَصَعَّفَهُ(٣٨/٤)

وَأَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٢١٨٩) وَالتَّرِيلِيُّدِ(١١٨٣) وَابْنُ مَاجَلْهُ(٢٠٨٠) مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ(٢/٥٠٥) وَخَالْفُوهُ، فَالشَّقُوا عَلَى صَمْفِهِ.

قولُه: (وعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما طلاقُ الأمةِ) المزوَّجةِ (تطليقَنَانِ وعثْنُهَا حيضَنَانِ روَاهُ اللَّارِقطنيُّ) موقوفاً على ابنِ عُمرَ (واخرجَهُ مُوفُوعاً وضَعَّقَهُ)؛ لأنَّهُ مَنْ روايةِ عطيَّةَ العونيُّ.

وقدْ ضعَّفَهُ غيرُ واحدٍ منَ الأثمَّةِ

رواخرجَهُ ابو داود والترمذيُ وابنُ ماجَهُ منْ حديثِ عائشةَ) بلفظِ "طَلاقُ الأمَّةِ طَلْقَتَانِ وَقُرْؤُهَا حَيْضَتَانِ"، وَهُـوَ ضعيفٌ؛ لأنَّهُ منْ حديثِ مُظَاهِرِ بسنِ مُسلمٍ قالَ فِيهِ أبو حَاتِمٍ: مُنْكَرُ الحديثِ.

وقالَ ابنُ معين: لا يُعرفُ

روصحُّحَهُ الحَاكِمُ وخالفُوهُ فَاتَّفقُوا على ضعفِهِ) لما عرفَته، فلا يَتِمُّ بِهِ الاسْتِدلال للمسألةِ الأولى.

واسْنَدَلُ بِهِ هُنَا عَلَى أَنَّ الأَمْـةَ تُخَـالْفُ الحَـرَّةَ فَتَبِينُ عَلَى الزَّوجِ بِطَلْقَتَينِ وَتَكُونُ عَدَّتُهَا قُراينٍ.

واختَلْفَ العلماءُ في المسألةِ على الأربعةِ أقوال:

أَقْوَاهَا مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ الظَّاهِرِيَّةُ مَـنْ أَنَّ طَـلَاقَ العبـدِ والحَمرُ سواءً لعموم النُصوصِ الواردةِ في الطَّلَاقِ مَنْ غيرِ فرق بينَّ حُرَّ وعبدِ وادلَّةُ التَّفرقةِ كُلُّهَا غيرُ نَاهِضةٍ. وقد سردَهَا في الشَّرح، فلا حاجةً بالإطالةِ بذِكْرِهَا معَ عدمٍ نُهُوض دليل قول منهَا عندنا.

وأمًّا عدُّتُهَا فاخْتُلفَ أيضاً فِيهَا

فْلَهَبِّتِ الظَّاهِرِيَّةُ إِلَى أَنَّهَا كَعَدَّةِ الحَرَّةِ

قَالَ أَبُو مُحمَّدِ بنُ حزم: لأَنَّ اللَّهَ عَلَمنا العددَ فِي الْكِتَـابِ، فقالَ ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَ ثَلاثَةَ قُرُوء﴾ [البقرة: ٢٢٨] ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفِّونَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً يَتَرَبُّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَ أَرَبَعَـةَ أَشْهُر وَعَشْراً﴾ [البقرة: ٣٣٤].

وقالَ ﴿وَاللَّائِي يَشْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِنْ يَسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبَتُمْ فَعِدْتُهُنَ ثَلاَتُهُ أَنْسُهُر وَاللَّائِي لَـمْ يَحِضْنَ وَأُولاتُ الْأَحْمَــالِ أَجَلُهُنَ أَنْ يَضَمْنَ حَمْلُهُنْ﴾ [الطلاق: ٤].

وقد علم الله تعالى إذ أباح لنا الإماء أنَّ عليْهِـنَّ العددَ المذْكُورَاتِ وما فرَقَ عزَّ وجلَّ بينَ حُرَّةٍ، ولا أمـةٍ في ذَلِكُ وما كانَ ربُك نسيًا

وَتُعقَّبَ اسْتِدلالُهُ بالآياتِ بأنَّهَا كُلُّهَا فِي الزَّوجَاتِ الحرائــرِ، فإنَّ قولَهُ ﴿فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ﴾ [البقرة: ٢٢٩]

في حقّ الحرائر، فإنّ افْتِداءَ الأمةِ إلى سيّْدِهَا لا إليْهَـا وَكَـذا قُولُهُ ﴿فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعًا﴾ والقرة: ٣٣٠] فجعلَ ذلِـكَ إلى الزُّوجين.

والمرادُ بهِ العقدُ.

وفي الأمةِ ذلِكَ يُخْتَصُّ بسيِّدِهَا وَكَـذا قُولُـهُ ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ الْجَلَهُ نَ الْمُعْرُوفِ ﴾ أَجَلَهُنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيكُمْ فِيمَا فَعَلْـنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾ [القوة: ٣٣٤] والأمةُ لا فعلَ لَهَا في نفسِهَا

قُلْت: لَكِنَّهَا إذا لَمْ تدخل في هذه الآيات، ولا تَثبُتُ فيهَا سُنَّةٌ صحيحةٌ، ولا إجاعٌ، ولا قياسٌ نَاهِضْ هُنا فماذا يَكُونُ حُكُمُهَا في عدَّيْهَا فالأقربُ أَنَّهَا زوجةٌ شرعاً قطعاً، فبإنَّ الشَّارعَ قسمَ لنا من أُحلُ لنا وطؤها إلى زوجةٍ، أو ما ملَكَت اليمينُ في قولِهِ ﴿ إلاَّ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أو مَا مَلَكَت أَيْمَانُهُم ﴾ [المؤمنون: ٢]، وَهَذِهِ الَّتِي هِيَ عَلُ النَّزَاعِ لِيسَتْ مَلْكَ يمِن قطعاً فَهِي زوجةٌ وَهَا الأَيْاتُ وخروجُهَا عَنْ حُكْمٍ الحُوائرِ فيما ذُكِرَ من قلافيدا والفعلِ بالمعروف في نفسيها لا يُنافي دُخولَها في الأفتِداءِ والعقلِ والفعلِ بالمعروف في نفسيها لا يُنافي دُخولَها في

حُكْمِ العدَّةِ؛ لأنَّ هذِهِ أَحْكَامٌ أُخرُ تعلَّقَ الحقُّ فِيهَا بالسَّئِدِ كما يَتَعلَّقُ فِي الحَـرُّةِ الصَّغْمِرةِ بِالولِيُّ فِالرَّاجِحُ أَنَّهَا كَالحَرَّةِ تطليقاً مِنْ

### ١٣ ـ تحريم وطء الحامل من غير الواطئ

١٠٥٩ - وَعَنْ رُونَفِعٍ بْنِ ثَابِتٍ ﴿ عَنْ النَّبِيِّ عَنْ النَّبِيِّ
 قَالَ: (لا يَحِلُ لامْرِئْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ أَنْ يَسْقَى مَاءَهُ زَرْعَ غَيْرِهِ ﴾.

أَخْرَجَهُ أَلِنُو دَاوُد(٢١٥٨) وَالنَّرْمِلْيَكُمْ(١١٣١)، وَصَحَّحَهُ الْمِنْ حِبُّــانْ [موارد الظمآن (١٦٧٥)]، وَحَسَّنَهُ الْبُوْارُ.

(وعنْ رُويفع) تَصْغِيرُ رافع بنِ ثَابِتٍ) من بني مالِكِ بنِ النَّجَارِ عدادُهُ في المصريَّينَ تُوفِّيَ سَنةَ سِتً واربعينَ

(عن النَّبِيِّ ﷺ: الله يَجِلُّ الأَمْرِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ أَنْ يَسْقِيَ مَاءَهُ زَرْعَ غَيْرِهِ، اخرجَهُ أَبُو داود والنَّرمذيُّ وصحْحَهُ ابنُ حَبَانَ والبَرَّارُ.

فِيهِ دليلٌ على تحريم وطء الحاملِ منْ غيرِ الواطمئِ وذلِكَ كالأمةِ المشتَراةِ إذا كانَتْ حاملاً منْ غيرِهِ والمسبيَّةِ.

وظَاهِرُهُ أَنْ ذَلِكَ إِذَا كَانَ الحَمَلُ مُتَحَقَّقًا

أمًّا إذا كانَ غيرَ مُتَحقَّقِ وملِكَت الأمةُ بسبي، أو شسراء، أو غيرِهِ فسيأْتِي أنَّهُ لا يجوزُ وطؤُهَا حَتَّى تُسْتَبراً محيضةٍ.

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في الزَّانيةِ غيرِ الحاملِ هلْ تجبُ عليْهَــا العدَّةُ، أو تُسْتَبرأُ مجيضةٍ

> فَلَهَبَ الْأَقَلُّ إِلَى وُجُوبِ العَدُّةِ عَلَيْهَا وَذَهَبَ الْأَكْثُرُ إِلَى عَدْمٍ وُجُوبِهَا عَلَيْهَا

والدَّليلُ غيرُ نَاهِضٍ معَ الفريقينِ، فإنَّ الأكثرَ اسْتَدَلُوا بقولِهِ

الْوَلَــدُ لِلْفِــرَاشِ وللعـــاهر الحجـــر، والبحــاري (١٨١٨)،

مسلم(١٤٥٨)، ولا دليلَ فِيهِ إلاَّ على عـدمٍ لُحــوقِ ولــدِ الزُّنـى

بالزَّاني والقائلُ بوجوبِ العدَّةِ اسْتَدَلُّ بعمومٍ الأدلَّــةِ، ولا يخفى

الْ الزَّانيةَ غيرُ داخلةٍ فِيهَا، فإنَّهَا في الزُّوجَاتِ.

نعمْ تدخلُ في دليل الاسْتِبراء، وَهُــوَ قُولُـهُ ﷺ ﴿لا تُوطَّأُ

حَامِلٌ حَتَّى تَضَعَ، وَلا غَيْرُ ذَاتِ حَمْلٍ حَتَّى تَحِيضَ حَيْضَةً ﴿أَبُو داود(۲۱۵۷)]

قَالَ المِصنَّفُ فِي التَّلخيص(٢٦٠/٣): إنَّما اسْتَدلَّتِ الحنابلةُ بمديثٍ رُويفع على فسادِ نِكَـاحِ الحـاملِ منَ الزُّنـا، واحَـَـجُ بِـهِ الحنفيَّةُ على امْتِناع وطثِهَا.

قالَ: وأجابَ الأصحابُ عنْهُ بأنَّهُ وردَ في السَّبي لا في مُطلق النساء

وَتُعقّبَ بانَ العبرةَ بعموم اللّفظِ.

٤ ١ ــ المفقودُ لها تتربص أربعَ سنين وتعتدُّ

. ١٠٦٠ - وَعَنْ عُمَرَ اللهِ عَلَى امْرَأَةِ الْمَفْقُودِ ـ تُرَبُّصُ أَرْبَعَ سِينِينَ ثُمْ تَعْتَدُ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً أَخْرَجَهُ مَالِكُ [«الموطأ» (٣٥٥)] وَالشَّافِعِيُّ [الأم: ٧٤١/٥].

ولَهُ طُرقٌ أُخرى.

وفِيهِ قصَّةٌ أخرجَهَا عبدُ الرَّزَّاقِ [الصنف (٨٦/٧)] بسندِهِ في الفقيدِ الَّذي فُقدَ قالَ: دخلت الشُّعبَ فاسْتَهُوَتْني الجنُّ فمَكَثَّت أربع سنينَ فأتت امرأتِي عُمرَ بن الخطَّابِ عَلَيْهُ فامرَهَا انْ تربُّصَ أربعَ سنينَ منْ حين رفعَتْ أمرَهَا إليهِ ثُمُّ دعا وليَّهُ \_ أيْ وليُّ الفقيدِ ــ فطلَّقَهَا ثُمُّ أمرَهَا أنْ تعْنَدُ أربعةَ أشْهُرٍ وعشـراً ثُـمُّ جنْت بعدما تزوَّجَتْ فخيَّرني عُمـرُ بينَهَـا وبـينَ الصَّـداقِ الَّـذي

وروَّاهُ ابنُ أبي شيبةُ [المصف (٢٣٨/٤)] عـنْ عمـرِو وروَّاهُ البيهَقيُّ (٧/٦٤٤).

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ مَذَّهَبَ عُمرَ: أنَّ امرأةَ المفقودِ بعدَ مُضيُّ أربع سنينَ منْ يــوم رفعَـتْ أمرَهَـا إلى الحَــاكِم تبــينُ مــنْ زوجهَا كما يُفيدُهُ ظَاهِرُ روايةِ الْكِتَابِ، وإنْ كَانَتْ روايةُ ابن أبي شيبةَ دائَّةُ على أنَّهُ يأمرُ الحَاكِمُ وليَّ الفقيدِ بطلاق امرأتِهِ.

وقدْ ذَهَبَ إلى هذا مالِكٌ وأحمدُ وإسحاقُ، وَهُوَ أحدُ قــولي الشَّافعيُّ وجماعةٌ من الصَّحابةِ بدليل فعل عُمرَ

وَذَهَبَ أَبُو يُوسَفَ وَمُمَّدٌّ وَرَوَايَةً عِـنْ أَبِي حَنَيْفَةً وَأَحَـدُ

قولي الشَّافعيُّ: إلى أَنْهَا لا تخرجُ عن الزُّوجيُّةِ حَتَّى يَصِحُ لَهَـا مُوتُهُ، أو طلاقُهُ، أو ردَّتُهُ، ولا بُدُّ منْ تيقُن ذلِكَ

قالوا: لأنَّ عقدَهَا ثابتٌ بيقين، فلا يرْتَفْحُ إلاَّ بيقينِ وعليْـهِ يدلُّ مــا رَوَاهُ الشَّافِعيُّ (الأم ٤٠/٠٪) عـنْ عَلَـيٌّ مُوقوفًاً «امراةُ المفقودِ امرأةً ابْتُلَيْتُ فَلْتَصِيرْ حَتَّى يَأْتِيَهَا يقينُ مَوْتِهِۥ

> قَالَ البيْهَقَيِّ: هُوَ عَنْ عَلَيٌّ مُطَوُّلاً مَشْهُوراً ومثلُهُ اخرجَهُ عنْهُ عبدُ الرَّزَّاق(١٠/٧)

قالَت الْهَادوئيةُ: فإنْ لمْ يحصل اليقينُ بمؤتِهِ، ولا طلاقِه تربُّصَت العمرَ الطُّبيعيُّ مائةً وعشرينَ سنةً

وقيل: مائةً وخمسينَ إلى ماتَتَين.

وَهَذا كما قالَ بعضُ المحقَّقينَ قضيُّـةٌ فلسفيَّةٌ طبيعيَّةٌ يَتُـبرُّأُ الإسلامُ منْهَا إذِ الأعمارُ قسمٌ من الخالقِ الجبَّارِ والقـولُ بأنَّهَـا العادةُ غيرُ صحيحٍ كما يعرفُهُ كُلُّ مُميَّزٍ بِلَّ هُوَ أَنْسَدُرُ النَّـادرِ بِـلَ مُعْتَرَكُ المنايا كما أخبرَ بهِ الصَّادقُ بينَ السُّتِّينَ والسَّبعينَ.

وقالَ الإمامُ يحيى لا وجْهَ لِلتَّربُّص لَكِنْ إِنْ تَرَكَ لَهَا الغائبُ ما يقومُ بهَا، فَهُوَ كالحاضر إذْ لَمْ يَفْتُهَا إلا الوطءُ، وَهُمَوَ حقٌّ لَهُ لا لَهَا وإلاًّ فسخَهَا الحَاكِمُ عندَ مُطالبَتِهَا منْ دُون المفقودِ لقوله تعالى ﴿وَلا تُمْسِكُوهُنَّ صَوَاراً﴾ [البقرة: ٣٣١] ولحَديثُ الا ضَرَرً، وَلا ضِرَارً فِي الإسلام، [أحد(٣١٣/١)، ابن ماجد(٢٣٤١)].

والحَاكِمُ وُضعَ لرفعِ المضارَّةِ في الإيلاء والظَّهَار، وَهَذَا اللَّهُ والفسخُ مشروعٌ بالغيبِ ونحوهِ.

قلُّت: وَهَذَا أَحْسَنُ الْأَقُوالَ وَمَا سَلُّفَ عَنْ عَلَيُّ وَعَمَرَ أقوالٌ موقوفةٌ.

وفي «الإرشادِ» لابسنِ كثيرِ عـن الشَّافعيُّ بسندِهِ إلى أبـي الزُّنادِ قالَ: سالت سعيدَ بنَ المسيِّب عن الرَّجلِ لا يجدُ مــا يُنفـقُ على امرأتِهِ قالَ: يُعْرُقُ بينَهُمَا قُلْت: سُنَّةً؟ قالَ: سُنَّةً.

قالَ الشَّافعيُّ: الَّذي يُشبهُ انَّ قولَ سعيدٍ سُنَّةً انْ يَكُونَ سُنَّةً النبي ﷺ.

وقمة طوَّلنا الكــلامَ في هــذا في حواشــي «ضــوءِ النَّهَــــارِ» واخْتَرنا الفسخَ بالغيبةِ، أو بعدمٍ قُدرةِ الزُّوجِ على الإنفاقِ. وقصةُ المفقودِ اخرجَهَا البيهَقيُ وفِيهَا أَنَهُ قالَ لعمرَ لمّا رجع: إنّي خرجت لصلاةِ العشاءِ فسبَنْي الجنُ فلبنت فِيهِمْ زماناً طويلاً فغزَاهُمْ جنّ مُؤمنون، أو قالَ: مُسلمون فقاتلُوهُمْ وظَهَروا عليهمْ فسبوا منْهُمْ، فقالوا: نراك رجلاً مُسلماً لا يحلُ لنا سباؤك فخيروني بينَ المقامِ وبينَ القفول فاخترت القفول إلى أهلي فاقبلوا معي، فأمّا اللّيلُ، فلا يُحدّثوني.

وامًّا النَّهَارُ فإعصارُ ربحِ اتَّبَعَهَا، فقالَ لَهُ عُمرُ: فما كانَ طعامُك فِيهِمْ؟ قالَ: الفولُ وما لا يُذْكَرُ اسمُ اللَّهِ عليْهِ قالَ: فما كانَ شرابُك قالَ: الجَدَفُ قالَ قَتَادةُ: والجدفُ ما لا يُخمَّرُ منَ الشَّرابِ.

نعمْ لوْ ثَبْتَ قُولُهُ:

### ١٥ ــ المفقودُ لها تنتظر حتى يأتيها البيان

المُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةَ قَالَ: قَالَ وَعَنِ الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «امْرَأَةُ الْمَفْقُودِ امْرَأَتُهُ حَتَّى يَأْتِيَهَا الْنَانُ».

أَخْرَجَهُ الدَّارَقُطْنِيُّ بِإِسْنَادٍ صَعِيفٍ(٣١٢/٣).

لَكَانَ مُقوِّياً لِيَلْكَ الآثارِ إِلاَّ أَنَّهُ ضَعَّفَهُ أَبُو حَـايَمٍ والبَيْهَقَـيُّ وَابِنُ القطَّانِ وعبدُ الحقُّ وغيرُهُمْ.

### ١٦ ـ تحريمُ الخلوةِ بالأجنبيةِ

اللَّهِ عَنْ جَابِرِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٢١٧١).

وفي لفظ لمسلم (٢١٧١)(١٩) أيضاً زيادةُ "عندَ امرأةٍ ثيّبٍ" قبلَ: إنّما خصُّ النَّيّبَ؛ لأنَّهَا الَّتِي يُدخلُ عليْهَا غالباً.

وامًّا البِكْرُ فَهِيَ مُتَصوَّتٌ في العادةِ مُجانبةٌ للرُّجالِ أَشدُّ مُجانبةِ ولأَنَّهُ يُعلمُ بالأولى أنَّهُ إذا نُهيَ عن الدُّخولِ على الثَّيْسبِ

الَّتِي يَتَسَاهَلُ النَّاسُ في الدُّخولِ عليْهَا فبالأولى البِّكْرُ.

والمرادُ منْ قولِهِ «نَاكِحاً» أيْ مُتَزوْجاً بِهَا.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهَا تحسرمُ الخلـوةُ بالأجنبيَّةِ، وأنَّهُ يُباحُ لَهُ الخلوةُ بالمحرم، وَهَذانِ الحُكْمانِ مُجمعٌ عليْهِمَا.

وقد ضبط العلماء الحرم بائه كُلُّ من حرم عليه نِكَاحُهَا على التَّابِيدِ بسبب مُباحِ يُحرِّمُهَا فقولُهُ «على التَّابِيدِ» احْتِرازُ من أُخْتِ الزَّوجةِ وعمَّتِهَا وخالَتِهَا ونحوهِنَّ.

وقولُهُ: (بسبب مُباح) اختِرازٌ عنْ أُمَّ الموطوءةِ بشَبْهَةِ وبَنْتِهَا، فإنَّهَا حرامٌ على التَّابِيدِ لَكِنْ لا بسبب مُباح، فبإنَّ وطءَ الشُّبْهَةِ لا يُوصفُ بأنَّهُ مُباحٌ، ولا مُحرَّمٌ، ولا بَغيرِهِمَا منْ أَخْكَامِ الشُّرعِ الخمسة؛ لأنَّهُ لِيسَ فعلَ مُكَلِّفٍ.

وقولُهُ: (يُعرَّمُهَا) اخْتِرازٌ عن الملاعنةِ، فإنَّهَا مُحرَّمةٌ عَلَى التَّالِيدِ لا لحرمَتِهَا بلُ تغليظاً عليْهَا.

ومَفْهُومُ قُولِهِ (لا بَيِيَقُنَّ) أَنَّهُ يجوزُ لَهُ البقاءُ عندَ الأجنبيَّـةِ فِ النَّهَارِ خلوةً، أو غيرَهَا لَكِنَّ قُولَهُ:

النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لا يَخْلُونَ رَجُلٌ بِامْرَأَةِ إلاَّ مَعَ ذِي مَخْرَم».

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ(٣٣٣هـ).

دلُ على تحريمِ خلوَتِهِ بِهَا ليلاً، أو نَهَاراً، وَهُوَ دليلٌ لما دلُ عليهِ الحديثُ الَّـذِي قبلُـهُ وزيادةً وأفادَ جوازَ خلوةِ الرَّجلِ بالاَجنبيَّةِ مع محربهَا وتسميَّهَا خلوةً تسامحٌ فالاسْتِشاءُ مُنقطعٌ.

#### ١٧ ـ وجوبُ استبراء المسبيَّةِ

١٠٦٤ - وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ ﴿ أَنَّ النَّبِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُلِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

أَخْرُجَهُ أَبُو ذَاوُد(٥٧ ٢٠)، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ(١٩٥/٢) وَلَهُ شَاهِدٌ عَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما فِي اللَّارَقُطْنِيُ(٢٥٧/٣).

اسمُ وادٍ في ديار هوازن، وَهُوَ موضعُ حربِ حُنين وقيـلَ: وادي أوطاس غيرُ وادي حُنين

(اللا تُوطَأُ حَامِلٌ حَتَّى تَضَعَ، وَلا غَيْرُ ذَاتِ حَمْــل حَتَّـى تَعَيِضَ حَيْضَةً» أخرجَة أبو داود وصحَّحَة الْحَاكِمُ وَلَـهُ شَـَاهِدٌ عَـن ابنِ عَبَّاسٍ) بلفظ «نَهَى رَسُولُ اللَّـهِ ﷺ أَنْ تُوطَـاً حَـامِلٌ حَتَّـى تَضَعَ، أو حَائِلٌ حَتَّى تَحِيضَ»

(في الدَّارقطنيُّ) إلاَّ أنَّهُ من روايةِ شريكِ القاضي وفِيهِ كلامٌ قالَهُ ابنُ كثير في «الإرشادِ».

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يجبُ على السَّابِي اسْتِبراءُ المسبيَّةِ إذا أرادَ وطأَهَا بحيضةٍ إنْ كانَتْ غيرَ حاملِ ليَتَحقَّقَ بــراءةَ رحِمهــا وبوضع الحمل إنْ كانّت حاملاً وقيسَ على غيرِ السبيّةِ المشــتراةِ والْمُتَمَلِّكُةِ بَائِيُّ وَجْهِ مِنْ وُجُوهِ النَّمَلُكِ بجامع البِّداء التَّمَلُكِ.

وظَاهِرُ قُولِهِ، ﴿وَلا غَيرُ ذَاتِ حَمَلَ خَتَّى تَحِيضَ حَيضَةً عُمومُ البِكْرِ والثَّيْبِ فالثُّيْبُ لما ذَكَرَ والبكُّرُ اخذاً بالعموم وقياســاً على العدَّةِ، فإنَّهَا تجبُ على الصَّغيرةِ مع العلمِ براءةِ الرَّحمِ وإلى هذا ذَهَبَ الأَكْثرونَ.

وَفَهَبَ آخِرُونَ إِلَى أَنَّ الاسْتِبْرَاءُ إِنَّمَا يَكُونُ فِي حَــَقُ مِنْ لَمْ يُعلمُ براءةُ رحِمِهَا.

وأمَّا منْ عُلمَ براءةُ رحمِهَا، فلا اسْتِبراءَ عليْهَـا، وَهَــٰذا روَاهُ عبدُ الرِّرَّاقِ(٢٢٧/٧) عن ابنِ عُمرَ قالَ: إذا كانَت الأمةُ عذراءً لمْ يستبرئها إنْ شاءَ

وروّاهُ البحـــاريُّ في الصَّحيـــح عنـــهُ وأخــــرجَ في الصَّحيح(٤٣٥٠) مثلَهُ عنْ عليُّ عَلَيُّهُ منْ حديثِ بُريدةً

ويؤيَّدُ هذا القسولَ مفهُّومُ ما أخرجَهُ أحمدُ(١٠٨/٤) منَّ حديثِ رُويفع «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ باللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلا يَنْكِحُ ثَيَّبًا مِنَ السَّبايَا حَتَّى تَحِيضَ»

وإلى هذا ذَهَبَ مالِكٌ على تفصيل أفادَهُ قولُ المارْرِيُّ منَ المَالِكِيَّةِ فِي تَحْقَيقَ مَذْهَبِهِ حَيثُ قَالَ: إِنَّ القَولَ الجَامِعَ فِي ذَلِكَ أَنَّ كُلُّ أَمَةٍ أَمنَ عليْهَا الحملُ، فلا يبلزمُ فِيهَا الاسْتِبراءُ وَكُلُّ مِنْ غلبَ على الظُّنُّ كونُهَا حاملًا، أو شُكُّ في حملِهَا، أو تُـردُدُ فِيـهِ

فالاسْتِبراءُ لازمٌ فِيهَا وَكُلُّ منْ غلبَ على الظُّنُّ براءةُ رحِمِهَا لَكِنَّهُ يجوزُ حُصولُهُ فالمُذْهَبُ على قولين في ثُبُوتِ الاسْتِبراء وسقوطِهِ واطال بما خُلاصَتُهُ: أنَّ ماخذَ مالِكِ في الاسْتِبراء إنَّمــا هُــوّ العلمُ بالبراءةِ فحيثُ لا تُعلمُ، ولا تُظنُّ البراءةُ وجبَ الاسْــتِبراءُ وحيثُ تُعلمُ، أو تُظنُّ البراءةُ، فلا اسْتِبراءَ

وبِهَذَا قَالَ ابنُ تَيمِيَّةً وَيُلمِيذُهُ ابنُ القيِّمِ وَالأحاديثُ الواردةُ فِ البَابِ تُشيرُ إلى أنَّ العلَّةَ الحملُ، أو تجويزُهُ.

وقدْ عرفْت أنَّ النُّصُّ وردَ في السُّبايا وقيسَ عليهِ انْتِقَـالُ الملُّكِ بالشُّراء، أو غيرِهِ.

وذَهَبَ داود الظَّاهِرِيُّ إلى أنَّـهُ لا يجبُ الاسْتِبراءُ في غيرٍ السَّبايا؛ لأنَّهُ لا يقولُ بالقيــاسِ فوقـفَ علـى محـلُ النَّـصُّ ولأنَّ الشُّراءَ ونحوَّهُ عندَهُ كالتَّزويج.

واعلمُمْ أَنْ ظَاهِرَ أَحَادَيْثِ السَّبَايَا جَـوَازُ وطَيْهِسَ، وَإِنْ لَمْ يدخلنَ في الإسلام، فإنَّهُ ﷺ لمُ يذْكُـــرْ في حـــلُ الـــوطُّ إلاَّ الاستبراءَ بميضة، أو بوضع الحمىل، ولو كان الإسلامُ شيرطاً لبيُّنَهُ وإلاَّ لزمَ تاخيرُ البيان عنْ وقْتِ الحاجةِ، ولا يجوزُ، والْسذي قضى بهِ إطلاقُ الأحاديثِ وعملُ الصَّحابةِ في عَهْدِ رسولِ اللَّــهِ ﷺ جوازُ الوطء للمسبيَّةِ منْ دُونِ إسلامٍ.

وقدْ ذَهَبَ إلى هذا طاوسٌ وغيرُهُ.

واعلمُ انْ الحديثَ دلُّ بمفهُومِهِ على جوازِ الاسْتِمْتَاعِ قبلَ الاسْتِبراء بدون الجماع وعليهِ دلُّ فعلُ ابن عُمرَ أَنَّهُ قالَ: وقعَـتْ في سَهْمِي جاريةٌ يومَ جلولاءَ كَانَ عُنقَهَا إبريقُ فَضَّةٍ قَـالَ: فَمَا مَلَكْت نفسي أنْ جعلْت أُقبُّلُهَا والنَّاسُ ينظرونَ آخرجَهُ البخارَيُّ [التاريخ الكبير (١٩/١)].

11- ثبوت نسب الولد بالفراش من الأب

١٠٦٥ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ عَن النَّبِيِّ ﷺ قَــالَ: ﴿الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ، وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُۗۗۗ.

مُشْقَقٌ عَلَيْهِ مِنْ حَدِيثِهِ [البخاري(٦٨١٨)، مسلم(١٤٥٨)].

وَمِنْ حَدِيدُ عِائِشَةً فِي قِصَةٍ ستأتي قريدً [البحداري(٢٠٥٣)، مسلم(۱۴۵۷)].

وَعَن اثْنِ مَسْتُمُودٍ عِنْدَ النَّسَائِيُّ(١٨١/٦). وَعَنْ عُثْمَانٌ عِنْدَ أَبِي دَاوُد(٢٢٧ه).

(وعن أبي هُريرةَ هَيُنْجُهُ أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «الْوَلَــُدُ لِلْفِــوَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُ». مُتَّفَقٌ عليْهِ منْ حديثِهِ، أيْ أبى هُريرةَ

قَالَ ابنُ عبدِ البرُ: إنَّهُ جاءَ عنْ بضعٍ وعشرينَ نفساً من الصَّحابةِ.

والحديثُ دليلُ على تُبُوتِ نسب ِ الولدِ بالفراشِ منَ الأب. واختَلفَ العلماءُ في معنى الفراشِ

فْلَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ اسمٌ للمراةِ.

وقد يُعبَّرُ بِهِ عنْ حالةِ الافْتِراشِ

وَذَهَبَ أَبُو حَنَيْفَةً إِلَى أَنَّهُ اسمٌ للزُّوجِ

ثُمُّ اخْتَلَفُوا بماذا يَثْبُتُ

فعندَ الجمْهُورِ إِنَّمَا يَئْبَتُ للحـرَّةِ بِإِمْكَـانِ الـوطءِ في نِكَـاحٍ صحيحٍ، أو فاسدٍ، وَهُوَ مَذْهَبُ الْهَادويَّةِ والشَّافَعيُّ واحَدَ

وعندَ أبي حنيفةَ أنَّهُ يثبُتُ بنفــسِ العقـدِ، وإنْ عُلــمَ أنَّـهُ لمْ يَجْتَمعْ بِهَا بلْ ولوْ طلُّقَهَا عُقيبَ العَقْدِ في الجلسِ

وَذَهَبَ ابنُ تَيميَّةً إِلَى أَنَّهُ لا بُدُّ مِنْ مَعرفَةِ الدُّحُولِ الحُقَّقِ واخْتَارَهُ تلميذُهُ ابنُ القيِّمِ قال: وَهَلْ يَعدُ أَهْلُ اللَّغةِ وَأَهْلُ العرفِ المرأة فراشاً قبلَ البناء بِها؟ وكيف تأتي الشريعة بإلحاق نسب من لم يبن بامرأتِه، ولا دخل بها، ولا اجْتَمَعَ بِهَا لمجرَّدٍ إمْكَانِ ذَلِك؟ وَهَذا الإمْكَانُ قَدْ يُقطعُ بانْتِفائِهِ عادةً، فلا تصيرُ المرأةُ فراشاً إلاَ بدخول مُحقَّقِ.

قال في «المنار»: هذا هُوَ الْمُتَقَّنُ ومنْ أينَ لنا الحُكْسَمُ باللُّخول بمجرَّدِ الإَمْكَان، فإنْ غايَتُهُ أَنَّهُ مشْكُوكٌ فِيهِ ونحنُ مُتَعَبَّدونَ في جميعِ الأَحْكَامِ بعلمٍ، أو ظن والممْكِنُ أعمَّ منَ المظنون

والعجبُ منْ تطبيقِ الجمْهُورِ بالحُكْمِ معَ الشَّكُ فظَهَرَ لَـك قُوَّةُ كلامِ ابنِ تبميَّةً، وَهُوَ روايةٌ عنْ أحمدَ هذا في تُبُــوت ِ فــراشِ الحرُّةِ.

وامًّا ثُبُوتُ فراشِ الأمةِ فظَاهِرُ الحديثِ شُمولُهُ لِـهُ، وأنَّـهُ

يُبُتُ الفراشُ للأمةِ بالوطاءِ إذا كانَتْ مملُوكَةً للواطعِي، أو في شُبُهةِ ملْكِ إذا اعْتَرفَ السَّبُدُ أو نَبتَ بوجْهِ والحديثُ واردَّ في الأمةِ ولفظُهُ في روايةِ عائشةَ قالَتْ «اخْتَصَم سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصٍ وَعَبْدُ بْنُ رَمْعَةَ فِي عُلام، فَقَالَ سَعْدُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ صَدَا ابْنُ أَخِي عُبْنَة بْنُ أَنْفُ انْظُرْ إلَى شَبَهِهِ وَقَالَ عَبْدُ بْنُ زَمْعَةَ فِي عُلام، فَقَالَ سَعْدُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَلِيدَ عَلَى فِرَاشِ وَقَالَ عَبْدُ بْنُ زَمْعَةً: هَذَا أَخِي يَا رَسُولَ اللَّهِ وَلِيدَ عَلَى فِرَاشِ أَبِي مِنْ وَلِيدَةِ فَنَظَرَ رَسُولُ اللَّهِ يَشَهِ إلَى شَبَهِ فَرَأَى شَبَها بَيْنَا أَبِي مِنْ وَلِيدَةِ فَنَظَرَ رَسُولُ اللَّهِ يَشِهِ إلَى شَبَهِ فَرَأَى شَبَها بَيْنَا إلَى مُنْبَعِهِ فَرَأَى شَبَها بَيْنَا إلَى مَنْبَهِ وَقَالَ عَلَى فِرَاشِ بِعَنْهَ الْولَدَ لِلْهِ رَاشٍ وَلِلْمُعاهِرِ بِعُنْبَةً ، فَقَالَ: هُو لَكَ يَا عَبْدُ بْنَ زَمْعَةَ الْوَلَدُ لِلْهِرَاشِ وَلِلْعُماهِرِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْقَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

فسببُ الحُكُمِ وعَلَهِ إِنَّمَا كَانَ فِي الْأَمَةِ، وَهَذَا قُولُ الجَمْهُورِ وَإِلَيْهِ ذَهَبَ الشَّافَعيُّ ومالِكُ والنَّخعيُّ وأحمدُ وإسحاقُ

وذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ والحِنفَيَّةُ إِلَى انَّهُ لا يَثْبُتُ الفراشُ للاَمَةِ إِلاَّ بدعوى الولدِ، ولا يَكْفَ إلاَقرارُ بالوطمِ، فإنْ لمْ يَدَّعِهِ، فلا نسبَ لَهُ وَكَانَ مَلْكاً لمَالِكِ الاَمَةِ، وإذا ثَبَتَ فراشُهَا بدعوى أوَّل ولدٍ منْهَا فما ولدَّنْهُ بعدَ ذلِكَ لحقَ بالسَّيُدِ، وإنْ لمْ يـدَّعِ المالِكُ ذلك

قالوا: وذلِكَ للفرقِ بِينَ الحرَّةِ والأَمَةِ، فَإِنَّ الحَرَّةُ تُرادُ للاسْتِفراشِ والوطعِ بخلاف ملْكِ اليمينِ، فإنَّ ذلِكَ تابعٌ وأغلبُ المنافع غيرُهُ.

وأجيب بان الكلام في الأمرة الّتِي اتُخذَت للوط، فإنَّ الغرض من الاسْتِفراشِ قدْ حصلَ بِهَا، فإذا عُرفَ الوطء كانَتْ فراشاً، ولا يُختَاجُ إلى اسْتِلحاق والحديثُ دالَّ لذليك، فإنَّهُ لمَّا قالَ عبدُ بنَ زمعة "وُلدَ على فراشِ أبي" الحقة النَّبيُ ﷺ بزمعة صاحب الفراشِ ولم ينظر إلى الشّبَهِ البيِّنِ الَّذي فِيهِ المخالفةُ للملحوقِ بِهِ.

وَتَاوَلَتِ الحَنفَيَّةُ والْهَادوئِـةُ حديثَ أبي هُريرةَ بِتَـاويلاتِ كثيرةِ وزعموا أنَّهُ ﷺ لمْ يُلحقِ الغلامُ التَّنازعُ فِيهِ بنسب ِ زمعةَ واستَدلُوا "بِأنَّهُ ﷺ أَمَرَ سَوْدَةَ بِئْتَ زَمْعَةً بِالاحْجَجَابِ مِنْهُ».

وأجمبَ بائنُهُ أمرَهَا بالاخْتِجابِ منْهُ على سبيلِ الاخْتِياطِ والورعِ والصَّيَانةِ لأمَّهَاتِ المؤمنينَ منْ بعضِ المباحَاتِ معَ الشَّبْهَةِ وذلِكَ لما زَآهُ ﷺ في الولمدِ من الشَّبَهِ البيِّسْ بعُنْبُـةَ بـنِ أبـي

وقًاص.

وللمالِكِيَّةِ هُنا مسلَكٌ آخرُ:

فقالوا: الحديثُ دلُّ على مشروعيَّةِ حُكُّم بينَ حُكْمين، وَهُوَ أَنْ يَاحَذُ الفَرَءُ شَبَهَا مِنْ أَكْثَرَ مِنْ أَصِل فَيعطِي أَخْكَامًا، فَإِنَّ الفراش يقتّضي إلحاقَهُ بزمعةَ والشَّبَهُ يقتّضَي إلحاقَهُ بعُنْبَةَ فـأعطيَ الفرعُ حُكْماً بينَ حُكْمينِ فروعيَ الفراشُ في إثباتِ النَّسبِ وروعيَ الشُّبُّهُ البيِّنُ بعُتْبَةً في أمر سودةً بالاحْتِجابِ

قالوا: وَهَذَا أُولِي التَّقديرَاتِ، فإنَّ الفرعَ إذا دارَ بينَ أصلين فَالْحَقِّ بِاحْدِهِمَا فَقَطْ، فَقَدْ أَبْطُلَ شَبَّهَهُ بِالثَّانِي مِنْ كُلُّ وجْهِ، فإذا أُلحقَ بكُلِّ واحدٍ منْهُمَا منْ وجْهِ كانَ أولى منْ إلغاء أحدِهِمَــا في كُلِّ وجْهِ فَيَكُونُ هذا الحُكْمُ، وَهُوَ إِنْبَاتُ النَّســـبِ بــالنَّظرِ إلى مــا يجبُ للمدُّعي منْ أَخْكَام البنوَّةِ ثابتاً بالنَّظر إلى ما يَتَعلَّقُ بالغير منَ النُّظر إلى المحارم غيرَ ثابتٍ.

قالوا: ولا يُمْتَنعُ النُّسبُ منْ وجْهِ دُونَ وجْهِ كما ذَهَبَ أَبــو حنيفةً والأوزاعيُّ وغيرُهُمْ إلى أنَّــهُ لا يحـلُ أَنْ يَــتَزوَّجَ بِنْتُــه مــن َالزُّنا، وإنْ كانَ لَهَا حُكْمُ الأجنبيَّةِ.

وقدِ اعْتُرضَ هذا ابنُ دقيقَ العيدِ بما ليسَ بنَاهِضِ.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّ لغير الأبِ أنْ يسْسَلُحقَ الولـدَ، فإنَّ عبدَ بنَ زمعةَ اسْتَلحقَ أخَاهُ بإقرارهِ بأنَّ الفراشَ لأبيهِ.

وظَاهِرُ الرَّوايةِ أنَّ ذلِكَ يصحُّ، وإنْ لمْ يُصدَّقْهُ الورثةُ، فـــإنَّ سودةً لمْ يُذْكَرْ منْهَا تصديقٌ، ولا إِنْكَارٌ إلاَّ أنْ يُقالَ: إنْ سُــكُوتَهَا قائمٌ مقامَ الإقرار.

وفي المسألةِ قولان:

الأوَّلُ: أنَّهُ إذا كانَ المُسْتَلحقُ غيرَ الإَّب، ولا وارثُ غيرُهُ وذلِكَ كَانْ يَسْتُلُحَقَ الجِدُّ، ولا وارثَ سوَاهُ صحُّ إقرارُهُ وثبتَ نسبُ المقرُّ بهِ وَكَذٰلِكَ إِنْ كَانَ المُسْتَلَحَقُ بعـضَ الورثـةِ وصدَّقَـهُ

والأصلُ في ذلِكَ أنَّ منْ حازَ المالَ ثَبَتَ النَّسبُ بإقرارهِ واحداً كان، أو جماعةً، وَهَـذا مَذْهَبُ أَحَمَدُ والشَّـافعيُّ؛ لأنَّ الورثةَ قاموا مقامَ الميُّتِ وحلُوا محلَّهُ.

الثَّاني: لَلْهَادُويَّةِ أَنَّهُ لَا يَصِيحُ الاسْتِلْحَاقُ مِنْ غَيْرِ الأَبِ،

وإنَّما المقرُّ بِهِ يُشارِكُ المقـرُّ في الإرثِ دُونَ النَّسبِ ولَكِنَّ قَوْلُـهُ الله العُبْدِ الهُوَ أَخُوك كما اخرجَهُ البخاريُ (٣٠٣) عليلُ تُبُوتِ النُّسبِ في ذلِكَ

ثُمُّ اخْتَلَفَ القائلونَ بلحوق النُّسبِ بإقرار غسير الأبِ هـلْ هُوَ إقرارُ خلافةٍ ونيابةٍ عن الميِّتِ، فلا يُشْـتَرطُ عدالَـةُ المُسْتَلحقِ بِلْ وَلَا إِسَلَامُهُ، أَوْ هُوَ إِقْرَارُ شَهَادَةٍ نَتُغْتَبُرُ فِيهِ ۚ أَهْلَيْتُ الشُّهَادَةِ؟ فقالَتِ الشَّافعيَّةُ وَأَحمدُ: إنَّهُ إقرارُ خلافةٍ ونيابةٍ.

وقالَت المالِكِيَّةُ: إنَّهُ إقرارُ شَهَادةٍ.

واسْتَدَلَّت الْهَادويُّــةُ والحنفيُّـةُ بـالحديثِ على عـدم تُبُـوت النُّسبِ بالقيافةِ لقولِهِ «الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ»

قالوا: ومشلُ هذا التُركيبِ يُفيدُ الحصرَ ولأنَّهُ لو تبت بالقيافةِ لَكَانَتْ قدْ حصلَتْ بما رَآهُ منْ شَبِّهِ المَدْعي بسهِ بعُنْبـةً ولمْ يخكُمْ بهِ لَهُ بلْ خَكَمَ بهِ لغيرهِ

وذَهَبَ الشَّافعيُّ وغيرُهُ إلى تُبُوتِهِ بالقيافةِ إلاَّ أَنَّهُ إِنَّمَا يَئْبُتُ بهَا فيما حصلَ مسنُ وطاين مُحرَّمين كالمشتَري والبائع يطآن الجارية في طُهْر قَبْلَ الاستِبراء واستَدلُوا بما أخرجَهُ الشيخان [البعاري(٥٥٥٣)، مسلم(١٤٥٩)] من السنبساريو علي عَلَم بِقَـولِ مُجَـزُرُ المدلِجي.

وَقَدْ رَأَى قَدَمَيْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ وَزَيْدٍ: إِنَّ هَـٰذِهِ الْأَقْدَامَ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ فَاسْتَبْشَرَ ﷺ بِقُولِهِ وَقَرْرَهُ عَلَى قِيَافَتِهِ وسيأتِي الْكَلامُ فِيهِ في آخر بابِ الدُّعاوى

ويما ثبَّتَ منْ قولِــهِ ﷺ في قصُّةِ اللَّعـان ﴿إِنْ جَاءَتْ بِـهِ على صفة كذا فَهُوَ لفلان [خ(٣١٦ه)، م(١٤٩٧)]، أو على صفةِ كذا فَهُوَ لفلان، فإنَّهُ دليلُ الإلحاق بالقيافـةِ، ولَكِنْ منعَتْـهُ الأيمانُ عن الإلحاق فدلُّ على أنَّ القيافةَ مُقتَّض لَكِنَّهُ عارضَ العملَ بِهَا المَانِعُ ﴿وَبَانَّهُ ﷺ قَالَ لاَّمْ سُلَيْمٍ لَمًّا قَالَتْ: أَوَ تَحْتَلِمُ الْمَوْآةُ؟ فقال: فَمِنْ آيَنَ يَكُونُ الشَّبَهُ؟؛ [مسلم(٣١١)] ولأنَّهُ أمرَ سودةً بالاحْتِجابِ كما سلف لما رأى منَ الشُّبُهِ وبانُّهُ «قَالَ لِلَّذِي ذَكَرَ لَهُ أَنَّ امْرَأَتُهُ أَنْتُ بِوَلَدٍ عَسَنْ غَيْرَ لَوْنِيهِ لَعَلَّمُهُ نَزَعَهُ عِرْقٌ ٩ (خ(٥٣٠٥)، م(١٥٠٠)، فإنَّهُ مُلاحظةٌ للشُّبَهِ وَلَكِنُّـهُ لا حُكْــمَ للقيافةِ مع ثُبُوتِ الفراش في ثُبُوتِ النَّسبِ.

وقمدُ أجابَ النُّفَاةُ للقيافيةِ بأجوبيةٍ لا تخلُّو عَنْ تَكَلُّسُفٍ

والحُكُمُ الشَّرَعيُّ يُمْبِتُهُ الدَّليلُ الظَّاهِرُ والتَّكَلُفُ لردُ الظَّرَاهِـرِ مـنَ الآدلَّةِ مُحاماةً عن المذَاهِبِ ليسَ منْ شانِ التَّبَعِ لما جاءَ عن اللَّـهِ وعنْ رسولِهِ تلللهِ.

وأمَّا الحصرُ في حديثِ الولدُ للفراشِ فنعــمْ هُـوَ لا يَكُـونُ الولدُ إلاَّ للفراشِ فنعــمْ هُـوَ لا يَكُـونُ الولدُ إلاَّ للفراشِ معَ نُبُوتِهِ والْكَلامُ معَ انْتِفائِهِ ولاَنْهُ قــدْ يَكُـونُ حصراً أغلبيّاً، وَهُوَ غــالبُ مـا يـأتِي مـنَ الحصـرِ، فـإنْ الحصـرَ الحقيقيُّ قليلٌ، فلا يُقالُ قدْ رجعتُمْ إلى ما ذنمَتُمْ منَ التَّاويلِ.

وامًّا قولُهُ «وللعَاهِرِ» أي الزَّاني «الحجرُ» فــالمرادُ لَـهُ الخيبــةُ والحرمانُ

وقيلَ: لَـهُ الرَّمـيُ بالحجارةِ إِلاَّ أَنَـهُ لا يخفى أَنَـهُ يقصــرُ الحديثُ على الزَّاني المحصن والحديثُ عامً.

# ٣٧ - كتابُ الرَّضَاعِ

بِكَسرِ الرَّاءِ وفَتُحِهَا ومثلُهُ الرَّضاعةُ

## ١- لا تحرمُ المصةُ والمصتانِ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لا تُحَرِّمُ الْمَصَّةُ وَالْمَصَّتَانِ».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ(١٤٥٠)..

المصَّةُ الواحدةُ منَ المصِّ، وَهُوَ أَخذُ البِسيرِ منَ الشَّيءِ كما فِي الضِّياءِ».

وفي القاموس: مَصِصْتُهُ بالْكَسرِ أَمَصُهُ ومَصَصْتُه امُصُهُ كخصصْتُهُ اخصُهُ: شربته شُرباً رفيقاً.

والحديثُ دلٌ على أنَّ مصَّ الصَّبِيُّ للثَّديِ مَرَّةً، أو مرَّتَينِ لا يصيرُ بهِ رضيعاً.

وفي المسألةِ أقوالٌ:

الأوَّلُ: أَنَّ الشَّلَاثَ فَصَاعَداً تُحرِّمُ وَإِلَى هَذَا ذَهَبَ دَاوِد وأَتْبَاعُهُ وجماعةٌ منَ العلماء لِفَهُوم حديثِ مُسلم هذا وحديثِهِ [مسلم(٢٥١]] الآخرِ بلفظِ «لا تُحَرِّمُ الإمْلاجَةُ وَالإمْلاجَتَانِ» فأفادَ بمفْهُومِهِ تحريمَ ما فوق الاثنتينِ.

والقولُ الثَّاني لجماعةٍ منَ السُّلفِ والخلفِ: وَهُـوَ أَنْ قَلْسِلَ الرَّضَاعِ وَكَثْيرَهُ يُحرَّمُ، وَهَـذا يُـروى عـنْ عليٌ وابـنِ عبَّـاسٍ وآخرينَ من السُّلفِ، وَهُوَ مَذْهَبُ الْهَادويَّةِ والحنثيَّةِ ومالِكُ

قالوا: وحدُّهُ ما وصلَ الجوفَ بنفسيهِ.

وقد ادّعى الإجماع على أنّه يُحررُمُ من الرّضاعِ ما يُفطرُ الصّائمَ واسْتَدَلُوا بأنّهُ تعلى علّقَ التّحريمَ باسمِ الرّضاعِ فحيثُ وُجدَ اسمهُ وُجدَ سُمُهُ وُوردَ الحديثُ مُوافقاً للآية، فقال ﷺ ﴿ وَبَحَدُمُ مِنَ النّسَبِ البحاري (٢٦٤٥)، مداد ٢٩٤٥)،

ولحديثِ عُقبةُ الآتِي [برقم (١٠٧١)].

وقوله ﷺ: "كَيْف وَقَدْ زَعَمَتْ أَنْهَا أَرْضَعَتْكُمَا؟" ولمُ يستَفصل عن عدد الرُّضعَاتِ، فَهَاذِهِ أَدلَّتُهُمْ ولَكِنْهَا اضطربَتْ أقوالُهُمْ في ضبط الرُّضعة وحقيقَتِهَا اضطراباً كثيراً ولم يرجع إلى دليا

ويجابُ عمًا ذَكَرُوهُ من التَّعليقِ باسمِ الرَّضاعِ أَنَّهُ مُجملٌ بِيَّنَهُ الشَّارِعُ بالعددِ وضبطَـهُ بِهِ وبعدَ البيانِ لا يُقالُ إِنَّهُ تَرَكَ الاسْتِفصالَ.

القولُ النَّالَثُ: أَنْهَا لا تُحرَّمُ إِلاَّ خَسُ رَضَعَاتٍ، وَهُوَ قُـولُ ابنِ مسعودِ وابنِ الزَّبيرِ والشَّافعيِّ وروايةٌ عنْ أَحمدَ واسْتَدَلُوا بمـا يأتِي منْ حديثِ عائشةً، وَهُوَ نصُّ فِي الحمسِ وبانْ سَـهْلةً بنْتَ سُهَيلِ ارضَعَتْ سالماً خَسَ رضعَاتٍ ويأتِي ايضاً [برقم (١٠٥٨)].

وَهَـذا إِنْ عَارِضَـهُ مَفْهُـومُ حديثِ المَصَّةِ والمَصَّتَـانِ، فَـإِنَّ الْحُكُمَ فِي هذا منطوقٌ، وَهُو أتوى منَ المُفْهُومِ، فَهُوَ مُقَـدُمُّ عليْـهِ وعائشةُ وإِنْ رَوَتْ أَنْ ذَلِكَ كَانَ قُرآنًا، فإنْ لَهُ حُكُمَ خَبرِ الآحادِ في العمل بهِ كما عُرفَ في الأصولِ.

وقد عضدة حديث سَهلة (م(١٤٥٣))، فبأن فيسه «أنهًا ارضعت سالماً خس رضعات لتحرم عليه، وإن كان فعل صحابية، فإنه دال أنه قد كان مُتَقرراً عندهم أنه لا يُحرم إلاً الخمس الرُضعات ويأتي تحقيقه.

وامًا حقيقةُ الرُّضعةِ فَهِي المرَّةُ مِنَ الرُّضاعِ كَالْضَّرِبةِ مِنَ الشَّرِبِ والجلسةُ مِنَ الجلوسِ فمتّى النَّقَمَ الصَّيُّ النَّديَ واقتَّصَّ منهُ ثُمَّ ترَكَ ذلِكَ باختيارهِ من غير عارض كان ذلك رضعةً والقطعُ لعارض كنفس، أو اسْتِراحةٍ يسيرةٍ، أو لشيء يُلْهِيهِ ثُمَّ يعودُ من قريب لا يُخرجُهَا عنْ كويْهَا رضعةً واحدةً كما انْ الآكِلَ إذا قطعَ أَكْلَةُ بذلِك ثُمَّ عادَ عنْ قريب كانْ ذليك أَكْلةً واحدةً.

وَهَذَا مَذْهَبُ الشَّافِعِيُّ فِي تَحْقِيقِ الرَّضِعَةِ الواحِدَةِ، وَهُوَ مُوافقٌ للُّغَةِ، فَإِذَا حَصَلَتُ خَسُّ رَضَعَاتٍ عَلَى هَذَهِ الصَّفَةِ حَرِّمَتْ.

٣٢- كتابُ الرَّضَاع

### ٢ ـ إنَّما الرضاعةُ من المجاعةِ

١٠٦٧– وَعَنْهَا رضى اللَّه عنهـا قَـالَتْ: قَـالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿انْظُرْنَ مَــنْ إِخْوَانُكُــنَّ، فَإِنَّمَــا الرُّضَاعَةُ مِنَ الْمَجَاعَةِ".

مُتُفَقّ عَلَيْهِ [البخاري(١٠٢٥)، مسلم(١٤٥٥)].

(وعنها) أيْ عنْ عائشة (قالَتْ قالَ رسولُ اللهِ 鐵 «انظُون مَنْ إِخُوالْكُنَّ، فَإِنَّمَا الرَّصَاعَةُ مِن الْمَجَاعَةِ، مُتَّفَقَّ عليْدٍي.

فِي الحديثِ قصَّةٌ، وَهُوَ «أَنَّهُ ﷺ دَخَلَ عَلَى عَائِشَةً وَعِنْدَهَا رَجُلٌ فَكَأَنَّهُ تَغَيَّرَ وَجْهُهُ كَأَنَّهُ كَرَهَ ذَلِكَ، فَقَالَت: إِنَّهُ أَخِي، فَقَــالَ: انْظُرْنَ مَنْ إِخْوَانْكُنَّ، فَإِنَّمَا الرُّضَاعَةُ مِنَ الْمَجَاعَةِ»

قَالَ المصنَّفُ: لمُ أقفُ على اسمِهِ وأظنُّهُ ابناً لابي القُعَيْسِ.

وقولُهُ: (انظرنُ) أمــرُ بـالتَّحقيقِ في أمـرِ الرُّضاعـةِ هــلْ هُــوَ رضاعٌ صحيحٌ بشرطِهِ منْ وُقوعِهِ في زمنِ الرُّضاعِ ومقدار الإرضاعِ، فإنَّ الحُكُمُ الَّذي ينشأُ منَ الرُّضاعِ إِنَّما يَكُونُ إذا وقعَ الرُّضاعُ المُشتَرطُ.

وقالَ أبو عُبيدٍ: معنَاهُ أنَّهُ الَّذِي إذا جاعَ كانَ طعامُــهُ الَّـذي يُشبعُهُ اللَّبنَ منَ الرَّضاعِ لا حيثُ يَكُونُ الغذاءُ بغيرِ الرَّضاعِ، وَهُوَ تَعْلَيْلٌ لاِمْعَانِ التَّحَقِّقِ مَنْ شَانَ الرَّضَاعِ، وإنَّ الرَّضَاعَ الَّذِي تُثُبُتُ بِهِ الحرمةَ وَتَحلُ بِهِ الحَلوةَ هُوَ حيثَ يَكُونُ الرَّضيعُ طفـلاً يسدُ اللَّبنُ جُوعَهُ لأنَّ معدَتَهُ ضعيفةٌ يَكُفِيهَا اللَّبنُ وينبُـتُ بذلِـكَ لحُمُّهُ فيصيرُ جُزءاً منَ المرضعةِ فيشتَرِكُ في الحرمةِ معَ أولادِهَا

فمعنَاهُ لا رضاعةً مُعْتَبرةً إلاَّ المغنيةَ عن المجاعةِ، أو المطعمــةَ مَنَ الْجَاعَةِ، فَهُـوَ في مَعْنَى حَدَيْثُو ابْنُ مُسْعُودٍ الآتِسي [برقسم (١٠٦٤)] ﴿ لا رَضَاعَ إِلاَّ مَا أَنْشَرَ الْعَظْمَ، وَأَنْبَتَ اللَّحْمَ ۗ وحديثِ أُمُّ سلمةً «لا يَحْرُمُ مِـن الرَّضَاعِ إلاَّ مَـا فَتَـقَ الاُمْعَـاءَ» اخرجَـهُ التّرمذيُّ [(١١٥٢) وسياتي برقم (١٠٦٢)] وصحَّحَهُ

واسْتُدلٌ بهِ على أنَّ التَّغذِّيَ بلبن المرضعةِ مُحرَّمٌ سواءٌ كانَ شُرباً، او وجوراً، او سَعُوطاً، او حُقنةً حيــثُ كــانَ يــــدُ جُــوعَ الصُّبيُّ، وَهُوَ قُولُ الجمُّهُورِ.

وقالَت الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ لا تحرمُ الحقنـةُ وَكَـانَّهُمْ يقولــونَ:

#### إنَّهَا لا تدخلُ تحنُّ اسم الرَّضاع.

قلْت: إذا لُوحِظَ المعنى منَ الرُّضاع دخلَ كُـلُّ مـا ذَكَروا، وإنْ لُوحظَ مُسمَّى الرَّضاع، فلا يشملُ إلاَّ الْتِقامَ الشَّـدي ومـصَّ اللِّبن منْهُ كما تقولُهُ الظَّاهِريَّةُ، فإنَّهُمْ قالوا: لا يحرمُ إلاَّ ذلِكَ ولما حُصرَ في الحديثِ الرُّضاعةُ على مــا كـانَ مـنَ المجاعـةِ كمـا قــدْ

وقلاً وردّ حديث عائشة معارضاً لذلك وهو:

#### ٣- رضاعُ الكبير

١٠٦٨ وَعَنْهَا رضى اللَّه عنها قَالَتْ: ﴿جَاءَتْ سَهْلَةُ بَنْتُ سُهَيْل، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ سَـــالِماً مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةَ مَعَنَا فِي بَيْتِنَا. وَقَـــدْ بَلَــغُ مَــا يَبْلُــغُ الرُّجَالُ، فَقَالَ: أَرْضِعِيهِ تَحْرُمِي عَلَيْهِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٤٥٣).

(وعنهَا) أيْ عائشةَ (قالَتْ وجَاءَتْ سَهْلَةُ بنتُ سُهْيْل، فَقَالَتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ سَالِماً مَوْلَى أَبِي حُلَيْفَةَ مَعَنَا فِي بَيْتِنَا. وَقَدْ بَلَغَ مَا يَبْلُغُ الرِّجَالُ، فَقَالَ أَرْضِعِيهِ تَحْرُمِي عَلَيْهِ٩.

وفي سُنن أبسي داود(٢٠٦١) "فَأَرْضِعِيـهِ خَمْـسَ رَضَعَـاتٍ فَكَانَ بمنزلةِ ولدِهَا من الرَّضاعةِ

رواه مسلمٌ ) وَكَأَنَّهُ ذَكَرَهُ المصنَّفُ كالمشير إلى أنَّـهُ قِـدْ خُصُّصَ هذا الحُكْمَ بحديثِ سَهلةً، فإنَّهُ دالُّ على أنَّ رضاعَ الْكَبِيرِ يُحرِّمُ مَعَ أَنَّهُ لِيسَ داخلاً تَحْتَ الرَّضاعةِ مِنَ الجاعةِ وبيانُ القصَّةِ أَنَّ أَبَا حُذيفةَ كَانَ قَدْ تَبُّى سَالِماً وزَوَّجَهُ وَكَانَ سَالًم مُولَّى لامرأةٍ منَ الأنصار فلمًا أنــزلَ اللُّـهُ ﴿ادْعُوهُــمْ لآبــاتِهمْ﴾ الآيــةَ [الأحزاب: ٥] كانَ منْ لَهُ أَبُّ معروفٌ نُسبَ إلى أَبِيهِ ومنْ لا أَبَ لَهُ معروفٌ كانَ مولَّى وأخاً في الدِّينِ فعندَ ذلِــكَ جـاءَتْ سَـهْلةُ تَذْكُرُ مَا نَصُّهُ الحديثُ فِي الْكِتَابِ هَنَا.

وقلهِ اخْتَلَفَ السَّلْفُ في هذا الحُكْم فذَهَبَتْ عائشةُ رضي اللَّه عنها إلى ثُبُوتِ حُكُم التَّحريم، وإنْ كانَ الرَّاضعُ بالغاً عاقلاً قالَ عُروةُ: إنَّ عائشةَ أُمَّ المؤمنينَ أَحَـٰذَتْ بِهَـٰذَا الحديثِ فَكَـانَتْ تامرُ أُخْتَهَا أُمْ كُلثومٍ وبنَاتِ اخِيهَا يُرضعنَ منْ احبَّتْ انْ يدخــلَ

عليْهَا منَ الرَّجالِ رَوَاهُ مالِكُ [الوطا (٧)] ويسروى عنْ على وعروة، وَهُوَ قُولُ اللَّيْتِ بنِ سعدٍ وأبي مُحمَّد بنِ حـزم ونسبَهُ في البحرِ إلى عائشة وداود الظَّاهِريُّ وحجَّتُهُمْ حديثُ سَهُلة هذا، وَهُوَ حديثٌ صحيحٌ لا شَكُ في صحَّتِ ويدلُ لَـهُ أيضاً قوله تعالى ﴿وَأُمْهَانَكُم اللَّرِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ﴾ وانساء: ٢٣]، فإنَّهُ مُطلقٌ غيرُ مُقبَّدٍ بوقْتٍ

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ مِنِ الصَّحابةِ والتَّابِعِينَ والفَقَهَاءِ إِلَى أَنَـهُ لا يُحرُمُ مِنَ الرَّضاعِ إِلاَّ ما كانَ في الصُّغْرِ، وإنَّما اخْتَلَفُوا في تحديدِ الصَّغْر

فالجِمْهُورُ قالوا: مَهْمًا كان في الحولينِ، فإنَّ رضاعَهُ يُحـرُمُ، ولا يُحرَّمُ ما كان بعدَهُمًا مُستَدلِّينَ بقولِهِ تعالى ﴿حَوْلَيْنِ كَـالِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ﴾ [القرة: ٣٣٣].

وقالَ جماعةٌ: الرَّضاعُ الحُرُّمُ ما كانَ قبلَ الفطـــامِ ولمْ يُقــــدُّرُوهُ بزمان.

وقالَ الأوزاعيُّ: إِنْ فُطمَ ولَهُ عامٌ واحدٌ واسْتَمرُ فطامُهُ ثُـمُّ رضعَ في الحولينِ لمْ يُحرُمُ هذا الرُّضاءُ شيئاً، وإِنْ تمادى رضاعُـهُ ولمْ يُفطمْ فما يرضعُ، وَهُوَ في الحولينِ حرَّمَ وما كانَ بعدَهُمَـا لا يُحرِّمُ، وإِنْ تمادى إرضاعُهُ.

وفي المسالةِ أقوالٌ أُخرُ عاريَّةً عنِ الاسْتِدلالِ، فلا نُطيلُ بِهَا لمَامَ.

واستَعَدَّلُ الجَمْهُورُ بحديثِ «إِنَّمَا الرَّضَاعَةُ مِنَ الْمُجَاعَةِ» وَتَقَدَّمُ (برقم (١٠٥٧))، فإنَّهُ لا يصدقُ ذلِكَ إلاَّ على مـنْ يُشبعُهُ اللَّمْنُ ويَكُونُ غذاءَهُ لا غيرَهُ، فلا يدخلُ الْكَبِيرُ سيَّما وقيدْ وردَ بصيغةِ الحصر.

وأجابوا عن حديث سالم بأنّه خاصٌ بقصّة سَهلة، فلا يَتَعدَّى حُكْمُهُ إلى غيرِهَا كما يدلُّ لَهُ قولُ أُمُّ سلمةً أُمُّ المؤمنينَ لعائشة رضي الله عنهما: لا نرى هذا إلا خاصاً بسالم، ولا ندري لعلَّهُ رُخصةً لسالم.

أو أنَّهُ منسوخً.

وأجابَ القائلون بتَحريمِ رضاعِ الْكَبيرِ بــانُ الآيـةَ وحديثَ «إِنَّمَا الرُّضَاعـةُ مِـنَ الْمَجَاعَـةِ» واردانِ لبيــانِ الرُّضاعـةِ الموجــةِ

للنَّفقةِ للمرضعةِ والَّتِي يُجبرُ عليْهَا الأبوان رضيا أَمْ كَرِهَا كَمَا يُرشَدُ إليْهِ آخرُ الآيةِ، وَهُوَ قول على ﴿وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنْ وَكِسُونَهُنْ بِالْمَعْرُونِ ﴾ والقرة: ٢٣٣] وعائشةُ هيَ الرَّاويةُ للديثِ وإنَّهُ الرَّضَاعَةُ مِنَ الْمَجَاعَةِ وَهِيَ الَّتِي قَالَتْ برضاعِ الْكَبَيرِ، وأَنَّهُ يُحرَّمُ فدلُ أَنَّهَا فَهِمَتْ ما ذَكَرَنَاهُ في معنى الآيةِ والحديث.

وامَّا قولُ أُمُّ سلمةَ ﴿إِنَّهُ خاصٌّ بسالمٍ \* فَلَلِكَ تَظُنُّنْ مَنْهَا.

وقلا اجابت عليها عائشة، نقالت: أما لَك في رسول اللهِ أَسوة حسنة [البعارير٥٥٥]، مسلم(١٩٦١] فسَكَنَت أَمُّ سَلمة، ولو كان خاصًا لبينًا لما كلا بين اختصاص أبسي بُسردة بالجذعة من المعز.

والقولُ بالنَّسخِ يدفعُهُ أَنْ قَصَّةَ سَهْلَةَ مُتَاخَّرَةً عَنْ نُزُولِ آيَةِ الحولينِ، فإنَّهَا فَقَالَتْ سَسَهْلَةُ لِرَّسُولِ اللَّهِ ﷺ: كَيْفَ أُرْضِعُهُ وَهُوَ رَجُلٌ كَبِيرٌ؟ا

قال: هذا السُّوْالَ منْهَا اسْتِنْكَارٌ لرضاعِ الْكَبِيرِ دَالٌ على أَنْ التَّحليلَ بعدَ اعْتِقادِ التَّحريمِ.

رقلت): ولا يخفى الله الرّضاعة لُغة إنّما تصدقُ على منْ كان في سنَّ الصَّغرِ وعلى اللَّغةِ وردَت آية الحولين وحليت اللَّغةِ وردَت آية الحولين وحليت الأيما الرّضاعة من الجاعةِ والقولُ بانُ الآية لبيان الرَّضاعةِ بالْ جعلَة الله تعالى زمان الرّضاعةِ بالله جعلَة الله تعالى زمان من اراد تمام الرُّضاعةِ وليس بعدَ التَّمامِ ما يدخلُ في حُكْم ما حَكَمَ الشَّارِعُ بأنَّهُ قدْ تَمْ

والأحسنُ في الجمع بين حديث سهلة وما عارضة كملامُ ابن تيميَّة، فإنَّهُ قال: إنَّهُ يُعْتَبرُ الصَّغرُ في الرَّضاعة إلاَّ إذا دعَتْ إليه الحاجة كرضاع الْكبير الَّـذي لا يستَنفي عن دُخولِهِ على المرأة وشقُ اخْتِجابُهَا عنهُ كحال سالم مع امرأة أبي حُليفة فمشلُ هذا الْكبير إذا أرضعَتْهُ للحاجةِ أثرَّ رضاعُهُ.

وأمَّا منْ عدَّاهُ، فلا بُدُّ منَ الصُّغرِ انْتَهَى.

فإنَّـهُ جمعٌ بينَ الأحاديثِ حسنٌ وإعمالٌ لَهَـا منْ غيرِ مُخالنةٍ لظَاهِرِهَا باخْتِصـاصٍ، ولا نسـخ، ولا إلغـاءٍ لما اغْتَبَرْتُـهُ اللَّغةُ ودلَّت لَهُ الأحاديثُ.

#### ٤- التحريمُ بالرضاع كالنسب

1.79 - وَعَنْهَا «أَنْ أَفْلَحَ أَخَا أَبِسِ الْقُعْيْسِ جَاءَ يَسْتُأْذِنُ عَلَيْهَا بَعْدَ الْحِجَابِ قَالَتْ: فَأَيْتِ أَنْ
 آذَنَ لَهُ، فَلَمًّا جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَخْبُرْتِه بِالَّذِي صَنَعْته، فَأَمَرْنِي أَنْ آذَنَ لَهُ عَلَيْ، وَقَالَ: إِنَّهُ عَمُك.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٠٣٥)، مسلم(١١٤٥)].

(وعُنْهَا) أيْ عنْ عائشةَ (أَنَّ أَفَلَحَ) بِفَتْحِ الْهَمْزَةِ فَفَاءٌ آخــرُهُ حاءً مُهْمَلةٌ مولَى لرسولِ اللَّهِ ﷺ وقبل: مولَى لاَمُ سلَمَةَ

(أَخَا أَبِي القَعِيسِ) بقافٍ مضمومــةٍ وعـينٍ وسـينٍ مُهْمَلَتَـينِ بينَهُمَا مُثنَاةٌ نَحْنِيَّةٌ

( ﴿ جَاءَ يَسْتَأْذِنْ عَلَيْهَا بَعْدَ الْحِجَابِ قَالَتْ: فَآبِيْت أَنْ آذَنْ لَـهُ
 فَلَمَّا جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَخْبَرُته بِالَّذِي صَنَعْته فَأَمْرَنِي أَنْ آذَنْ لَـهُ
 عَلَى وَقَالَ: إِنَّهُ عَمَّكُ الأُولُ مُنْفَقَّ عليْهِ .

اسمُ أبي القعيسِ وائلُ بنُ أفلــــخَ الأشــعريُّ، وقيــلَ اسمُــهُ الحمدُ

فعلى الأوَّلِ يَكُونُ أُخُوهُ وافقَ اسمُهُ اسمَ أَبِيهِ

قَالَ ابنُ عبدِ البرُّ: لا أعلمُ لأبي القعيسِ ذِكْراً إلاَّ في هـذا الحديث.

والحديثُ دليلٌ على شُوتِ حُكْمِ الرَّضاعِ في حقَّ رُوجِ المرضعةِ وأقاربِهِ كالمرضعةِ وذلِكَ لأنَّ سببَ اللَّمِن هُوَ ماءُ الرَّجلِ والمراقِ معاً فوجبَ انْ يَكُونَ الرَّضاعُ منهُمَا كالجُدُ لَمَا كانَ سسببَ ولدِ الولدِ أوجبَ تحريمَ ولدِ الولدِ لَهُ لِتَعلَقِهِ بولدِهِ ولذلِكَ قالَ ابنُ عبَّاسٍ في هذا الحُكْمِ: اللَّقاحُ واحدَّ اخرجَهُ عنهُ ابنُ ابي شهةً.

فإنَّ الوطءَ يُدرُّ اللَّبنَ فللرَّجلِ منهُ نصيبٌ وإلى هـذا ذَهَبَ الجُمْهُورُ منَ الصَّحابةِ والتَّابِعينَ وأَهْلِ المذَاهِبِ.

والحديثُ دليلٌ واضحٌ لما ذَهَبوا إليْهِ.

وفي روايةِ أبَــي داود(٢٠٥٧) زيـادةُ تصريــح حبـتُ قــالَـتُ: \* لَهَخَلَ عَلَيٌ أَفْلَحُ فَاسْتَتَرْت مِنْهُ، فَقَالَ: أَتَسْتَتِرِينَ مِنْي، وَأَنَا عَمُك

قُلْت مِنْ أَيْنَ؟ قَالَ: أَرْضَعَتْكِ امْرَأَةُ أَخِي قُلْت: إِنْمَا أَرْضَعَتْنِي الْمَرْأَةُ وَلَمْ يُرْضِعْنِي الرَّجُلُ» الحديثَ.

وخالف في ذلِك ابنُ عُمرَ وابنُ الزَّبيرِ ورافعُ بنُ خديجِ وعائشةُ وجماعةً منَ التَّابعينَ وابنُ المنذرِ وداود وأَتْباعُهُ، فقالوا: لا يثبُتُ حُكْمُ الرَّضاعِ للرَّجلِ؛ لأنَّ الرَّضاعَ إِنَما هُوَ للمرأةِ الَّتِي اللَّبنُ مُنْهَا

قسالوا: ويسدلُ عليه قول، تعسالي ﴿وَأَمُهَاتُكُمُ اللَّاتِسِي أَرْضَعْنَكُمُ ﴾ [النساء: ٢٣].

وأجيبَ بأنَّ الآيةَ ليسَ فِيهَا ما يُعارضُ الحديثَ، فـإنَّ ذِكْرَ الأَمْهَاتِ لا يدلُّ على أنَّ مـا عدَاهُـنَ ليـسَ كذلِـكَ ثُـمُ إنْ دلُّ بمفْهُرمِهِ فَهُوَ مفْهُومُ لقبٍ مُطْرح كما عُرفَ في الأصول.

وقد استَدلُوا بفَتْرى جماعةٍ منَ الصّحابةِ بِهَذا المذْمَــب، ولا يخفى أنَّهُ لا حُجَّةً في ذلِك.

وَقَانُمْ أَطَالُ بَعْضُ الْمُتَاخَرِينَ البَحْثُ فِي المُسَالَةِ وَسَبَقَهُ ابْنُ القَيِّمِ فِي الْهَدي(٥٦/٥٥) وَاسْتَحْسَنَهُ ابْنُ تَيْمَيَّةً وَالْوَاضِحُ مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ الْجُمْهُورُ.

### ٥- التحريم بخمس رضعات

الله عنها قَالَت: «كَانَ فِيمَا أَنْوَلَ مِن الْقُرْآنِ: عَشُرُ رَضَعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ فِيمَا أَنْوَلَ مِنَ الْقُرْآنِ: عَشْرُ رَضَعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ فَتُوفَّيَ رَسُولُ لِيحَرِّمْنَ، ثُمَّ نُسِخْنَ بِخَمْسٍ مَعْلُومَاتٍ فَتُوفِّيَ رَسُولُ اللهِ عَلَى وَهِيَ فِيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٤٥٢).

روعنْهَا) أيْ عائشةَ (قالَتْ ﴿كَانَ فِيمَا أُنْزِلَ مِنَ الْقُرْآنِ عَشْـرُ رَصَعَاتِ مَعْلُومَاتِ يُحَرِّمْنَ ثُـمُّ نُسِـخْنَ بِخَمْسِ مَعْلُومَاتِ فَتُوقُـــَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ، وَهُوَ فِيمَا يُقْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ» روّاهُ مُسلمً.

«يقرأً» بضم حرف المضارعة

تُريدُ أَنَّ النَّسخَ بخمسِ رضعَاتِ تَأْخُرَ إِنزالُهُ جِدَّاً خَتَّى إِنَّـهُ تُوفّيَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وبعـضُ النَّـاسِ يقـرأُ خمسَ رضعَــاتِ ويجعلُهَا قُرآناً مَثْلُواً لِكَوْنِهِ لمْ يبلغُـهُ النَّسخُ لقربِ عَهْدِهِ فلمَّـا

بلغَهُمُ النَّسَخُ بعدَ ذلِكَ رجعوا عنْ ذلِـكَ وأجمعوا على أَنْـهُ لا يُتلى، وَهَذا مَـنْ نسخِ التَّـلاوةِ دُونَ الحُكْـم، وَهُـوَ أحـدُ أنـواعِ النَّسخِ، فإنَّهُ ثلاثةُ أقسام:

نسخُ التَّلاوةِ والحُكْمِ مثلُ «عشرُ رضعَاتٍ يُحرُّمنَ».

والشَّاني: نسخُ الشَّلاوةِ دُونَ الحُكْمِ كـ مُحْسِ، رضعَــاتٍ وكـ الشَّيخ، والشَّيخةِ إذا زنيا فارجُوهُمَا».

والثالثُ: نسخُ الحُكُم دُونَ التَّسلاوةِ، وَهُوَ كثيرٌ نحوُ قوله تعالى ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّـوْنَ مِنْكُمُ وَيَهذَرُونَ أَزْوَاجاً﴾ الآية [القرة: ٢٣٤].

وقد تقدَّمَ تحقيقُ القول في حُكْمِ هذا الحديثِ، وأنَّ العمــلَ على ما أفادَهُ هُوَ أرجحُ الأَقوال

والقولُ بأنَّ حديثَ عائشةَ هذا ليسَ بقرآن - لأنَّهُ لا يَثُبُتُ بخبرِ الأحادِ، ولا هُوَ حديثٌ؛ لأنَّهَا لمْ تروهِ حديثًا - مردودٌ بأنَّها وإنَّ لمْ تثبُت قُرآنيَّتُهُ ويجري عليْهِ حُكْمُ الفاظِ القرآنِ، فقدْ روَتْهُ عن النَّبيُّ ﷺ فلَهُ حُكْمُ الحديثِ في العمل بهِ.

وقدْ عملَ بمثلِ ذلِكَ العلماءُ فعملَ بِهِ الشَّافعيُّ واحمدُ في هذا الموضع وعملَ بِهِ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ في قراءةِ ابنِ مسعودٍ في صيامِ الْكَفَّارةِ "ثلاثةً أَلِّـامٍ مُتنابعًاتٍ، وعملَ مالِكٌ في فـرضِ الآخِ منَ الآمُ بقراءةِ أُبيُّ "ولَهُ أَخَّ أَو أُخْتُ منْ أُمَّه

والنَّاسُ كُلُهُم احْتَجُوا بِهَذِهِ القراءةِ والعملُ بحديثِ البابِ هذا لا عُذرَ عنْهُ ولذا اخْتَرنا العملَ بهِ فيما سلفَ.

## ٦- يحرمُ من الرضاعِ ما يحرمُ من النسبِ

الله عنهما وقعن الله عنهما والله عنهما والله عنهما والله الله والله وا

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٦٤٥)، مسلم(١١٤٧)].

(وعن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما أنَّ النَّبيُّ ﷺ أُريدَ) بضمَّ الْهَمْزَةِ مبنيٌّ للمجْهُولِ

(على ابنةِ حَمْزةً) أيْ قيلَ: لَهُ تزوَّجْهَا

(دَفَقَالَ إِنْهَا لا تَحِلُ لِي إِنْهَا الْنَدُّ أَخِي مِنَ الرَّضَاعَةِ وَيَخْوُمُ مِن الرَّضَاعَةِ مَا يَخْرُمُ مِن النَّسَبِ» مُتَّفَقٌ عليْهِ).

اخْتُلُفَ فِي اسمِ ابنةِ حزةً على سبعةِ أقوالِ لِيسَنَ فِيهَا مَا يُجزمُ بِهِ، وإنَّمَا كَانَتَ ابنةُ أخِيهِ ﷺ؛ لأنَّهُ رضعٌ مَنْ ثُويسَةَ أَمَةِ ابي لَهَبِ.

وقد كانت ارضعت عمَّهُ الحمزة.

واحْكَامُ الرَّضاعِ هيَ حُرمةُ التَّنَاكُحِ وجوازُ النَّظـرِ والخلـوةِ والمسافرةِ لا غيرَ ذلِكَ منَ التَّـوارثِ ووجـوبِ الإنفـاقِ والعِنْـقِ بالمُك وغيرهِ منْ احْكَام النَّسبِ.

وقولُهُ: ﷺ ويجرمُ منَ الرَّضاعِ ما يجرمُ منَ النَّسبِ، يُرادُ بهِ تشبيهُهُ بِهِ فِي النَّحريمِ.

ثمَّ التَّحريمُ ونحوَّهُ بالنَظرِ إلى المرضعِ، فيانَّ أقاربَهُ أقاربُ للرُّضيعِ.

وأمَّا أقاربُ الرُّضيعِ ما عدا أولادَهُ، فلا علاقةَ بينَهُمْ وبسينَ المرضع، فلا يثبُتُ لَهُمْ شيءٌ منَ الآحْكَامِ لهم.

## ٧- تحريمُ الرضاعِ قبلَ الفطامِ

الله عنها قَالَتْ:
 قال رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿لا يُحَرِّمُ مِـنَ الرَّضَاعِ إِلاَ مَـا
 فَتَقَ الأَمْعَاءَ، وَكَانَ قَبْلَ الْفِطَامِ.

رُوَاهُ التَّرْمِلِيَّةُ(١١٥٧) وَصَحَّحَهُ هُوَ وَالْحَاكِمُ [هو عند ابن حبان (٤٢٧٤)].

روعن أمّ سلمة رضى الله عنها قالَت: قالَ رســولُ اللّـهِ ﷺ ولا يُحَرِّمُ مِنَ الرَّصَاعِ إلا مَا فَتَقَى بِالْفَاءِ فَمُثَنَّاةً فَوْقِيَّةٌ فَقَافٌ.

(الأمْقاءً) جمعُ المعى بِكَسرِ الميمِ وفَتْحِهَا (وَكَانَ قِبلَ الفطامِ. روَاهُ النَّرمذيُّ وصحَّحَهُ هُوَ والجَاكِمُ). والمرادُ ما سلَكَ فِيهَا من الفَّشْ بمعنى الشَّقُ

والمرادُ ما وصلَ إليْهَا، فـلا يُحـرُمُ القليـلُ الَّـذَي لا ينفـذُ

إليها.

٩- لا رضاعَ إلاَّ ما أنبت اللحمَ

ابن مَسْعُودٍ الله قسال: قسال: قسال رَسُولُ الله على: الا رَضَاعَ إلا مَا أَنْشَزَ الْعَظْمَ، وَأَنْبَتَ اللَّحْمَ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٢٠٥٩).

وهو قولُهُ: (وعن ابنِ مسعودٍ ظَيْجُهُ قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ
﴿ لا رَضَاعَ إِلاَ مَا أَنْشَرَهُ) بشينِ مُعجمةٍ فزايٌ أيْ شدُّ وقوى
﴿ العظم، وأنبَتَ اللّحمَ أخرجَهُ أبو داود)، فإنْ ذلِك إنَّما
يَكُونُ لمنْ هُوَ في سنُ الحولسينِ ينمو باللّينِ ويقوى بِهِ عظمُهُ
وينبُتُ عليْهِ لحمهُ.

• ١ ــ قبولُ شهادةِ المرضعةِ

1.۷٥ - قَوَعَنْ عُقْبَةً بْنِ الْحَارِثِ أَنَّهُ تَـزَوَّجَ أُمُّ يَحْتَى بِنْتَ أَبِي إِهَابِ، فَجَاءَتِ امْـرَأَةً، فَقَـالَتْ: لَقَـدْ أَرْضَعْتُكُمَا، فَسَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ، فَقَالَ: كَيْفَ. وَقَدْ قِيـلَ فَفَارَقَهَا عُقْبَةُ فَنَكَحَتْ زَوْجاً غَيْرَهُه.

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ(١٠٤٥).

(وعنْ عُقبةَ بنِ الحارثِ)، وَهُوَ أَبُو سُرُوعَةً عُقبةُ بنُ الحارثِ بنِ عامر القرشيُّ النَّوفليُّ أسلمَ يومَ الفَّتْحِ يُعدُّ فِي أَهْلِ مَكَّةً

(أَنَّهُ تَزُوَّجَ أُمُّ يحيى بنْتَ أَبِي إِهَابِ) بِكَسرِ الْهَمْزَةِ

(فجاءَت امرأةً)

قالَ المصنَّفُ: لمُّ أعرف اسمَهَا

(الْفَقَالَتْ قَدْ أَرْضَعَنْكُمَا فَسَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ، فَقَالَ كَيْفَ. وَقَـدْ الْبِيُّ عَلَيْكُمْ أَخْرِجَهُ البخارِيُّ).

الحديثُ دليلٌ على أنْ شَهَادةَ المرضعةِ وحدَهَا تُقبلُ وبـوّبَ على ذلِكَ البخاريُ وإليْهِ ذَهَبَ ابنُ عبّاسٍ وجماعةٌ مـنَ السُّلفِ واحمدُ بنُ حنبلِ.

وقالَ أبو عُبيدٍ: يجبُ على الرَّجلِ المفارقةُ، ولا يجـبُ على

ويجتَملُ أَنَّ المرادَ مَا وَصَلَهَا وَعَذَاهَا وَاكْتَفَتْ بِهِ عَـنْ غَيرِهِ فَيَكُونُ دَلِيلاً عَلَى عَدمٍ تحريمٍ رضاعٍ الْكَبيرِ ويدلُّ على أَنَّ المرادَ هذا قولُهُ فِي الحديثِ «وَكَـانَ قبلَ الفطامِ»، فإنَّهُ يُوادُ بِهِ قبلَ الحولينِ كما وردَ في هذا الحديثِ الآخرِ "إِنَّ ابْنِي إِبْرَاهِيمَ مَـاتَ فِي النَّذَي، وَإِنَّ لَهُ مُرْضِعاً فِي الْجَنَّةِ، (بنعوه مسلم(٢٣١٨).

وأخرج شطره الشاني البخساري(١٣٨٢)] وَتَقَسَدُمُ الْكَسَلامُ في الأَمرينِ ويدلُ لِهَذا الأخير:

٨- لا رضاعَ إلاَّ في الحولينِ

١٠٧٣ - وعن أبن عبساس رضي الله عنهما
 قَالَ: ﴿لَا رَضَاعَ إِلاَّ فِي الْحَوْلَيْنِ﴾.

رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (١٧٣/٤) وَابْنُ عَدِيٌّ [وَالكَاملِ» (٢٥٦٧/٧)] مَرْفُوعاً وَمُوْقُوفًا، وَرَجُحًا الْمُوْقُوفَ.

لأنَّهُ تفرَّدَ برفعِــهِ الْهَيْشِمُ بـنُ جميـلٍ عـن ابـنِ عُبينـةَ؛ قالَـهُ الدَّارقطنيُّ.

وقالَ: كَانَ ثَقَةً حافظاً

وروَاهُ سعيدُ بنُ منصورٍ عنِ ابنٍ عُيينةً فوقفَهُ.

قلْت: وَهَذَا ليسَ بعلَّةٍ كما قررنَاهُ مراراً.

وقالَ ابنُ عديٍّ: إنَّ الْهَيشمَ كانَ يغلطُ.

وقالَ البيْهَقيُّ: الصَّحيحُ أنَّهُ موقوفٌ

وروى البيهَقيُّ (٤٦٣/٧) التَّحديدَ بالحولينِ عن عُمرَ وابـنِ

والحديثُ دالٌ على اعْتِبارِ الحولينِ، وأنَّهُ لا يُسمَّى الرُّضاعُ رضاعاً إلاَّ في الحولينِ.

وقدْ تقدَّمَ أَنَّهُ الَّذِي دَلَّتْ عَلَيْهِ الآيةُ والقولُ بأنَّهَا إِنَّمَا دَلَّتُ على حُكْمِ الواجبِ منَ النَّفقةِ ونحوِهَا لا على مُدَّةِ الرُّضاعِ تقدُّمَ دفعُهُ ويدلُّ لِهَذَا الحُكْمِ:

الحَاكِم الحُكُمُ بذلِكَ.

وقال مالِك: إنَّهُ لا يُقبلُ في الرَّضاعِ إلاَّ امرأتَـانِ وذَهَبتِ الْهَادُويَّةُ والحِنفيَّةُ إلى أنَّ الرَّضاعَ كغيرِهِ لا بُدُّ منْ شَهَادةَ رجلينِ، أو رجلِ وامرأتينِ، ولا تَكْفي شَهَادةُ المرضعةِ؛ لأنَّهَا تقرَّرُ فعلُهَا.

وقالَ الشَّافعيُّ: تُقبلُ شَهَادةُ المرضعةِ معَ ثلاثِ نسوةٍ بشرطِ أنْ لا تُعرُّضَ بطلبِ أُجرةٍ

قالوا: وَهَذَا الحديثُ محمولٌ على الاسْتِحبابِ والتَّحرُّزِ عـنْ مظانُ الاشْتِيَاهِ.

وأجيبَ بانُ هذا خلافُ الظَّاهِرِ سَيُّماً.

وقدْ تَكَرَّرَ سُـوَالُهُ للنَّبِيِّ ﷺ أربعَ مرَّاتٍ وأجابَـهُ بقولِـهِ «كيفَ وقدْ قيلَ» وفي بعض الفاظِهِ «دعْهَا».

وفي روايةِ الدَّارقطنيُّ(١٧٧/٤) ﴿لا خيرَ لَكَ فِيهَا ﴾، ولوْ كـانَ منْ بابِ الاخْتِياطِ لاَمرَهُ بالطَّلاقِ معَ أَنَّهُ فِي جميعِ الرُّوايَـاتِ لَمْ يذُكُرِ الطَّلاقَ فَيَكُونُ هذا الحُكُمُ مُخصوصـاً منْ عُمـومِ الشَّهَادةِ المُغْبَر فِيهَا العددُ.

وقد اغْتَبرْتُمْ ذَلِكَ في عورَاتِ النَّسَاء فَقَلْتُمْ يُكْتَفَسَى بِشَـهَادةِ امرأةٍ واحدةٍ والعلَّةُ عندَهُمْ فِيهِ أَنَّهُ قَلَما يَطَّلعُ الرِّجالُ على ذَلِكَ فالضُّرُورةُ داعيةً إلى اغْتِبارهِ فَكَذَا هُنا.

### ١١ ـ النهي عن استرضاع الحمقى

١٠٧٦ - وَعَنْ زِيَادٍ السَّهْمِيُّ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تُسْتَرْضَعَ الْحَمْقَى».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد [«المراسيل» (٢٠٧)]، وَهُوَ مُرْسَلُ، وَلَيْسَتْ لِزِيَادِ صُحْنَةً.

روعن زياد السَّهْمِيِّ قالَ وَنَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تُسْتَرْضَعَ الْحَمْقَاءُ،) خفيفةُ العقــلِ (اخرجَهُ أبو داود، وَهُوَ مُرسلٌ وليسَ لزيادٍ صُعبةً).

ووجْهُ النَّهٰيِ أَنَّ للرَّضَاعِ تَأْسُيراً فِي الطَّبَـاعِ فَيَخْشَارُ مَنْ لاَ حَاقَةَ فِيهَا وَنُحُومًا.

# ٣٣ كتابُ النَّفَقَاتِ

جمعُ نفقةٍ .

والمرادُ بِهَا الشِّيءُ الَّذي يبذلُهُ الإنسانُ فيما يُخْتَاجُــُهُ هُــوَ أو غيرُهُ منَ الطُّعَام والشّرابِ وغيرهِمَا.

## ١ ـ الأخذُ من النفقة دونَ علم الزوج لبخلِه

١٠٧٧ - عَنْ عَائِشَةُ رَضِي اللّه عنها قَالَتْ:

«دَخَلَتْ هِنْدُ بِنْتُ عُتُبَةً - امْرَأَةُ أَبِي سُفْيَانَ - عَلَى

رَسُولِ اللّهِ ﷺ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللّهِ، إِنْ أَبِا
سُفْيَانَ رَجُلُ شَجِيحٌ لا يُعْطِينِي مِنَ النَّفَقَةِ مَا يَكْفِينِي
وَيَكْفِي بَنِيْ، إِلاَّ مَا أَخَذْتُ مِنْ مَالِهِ بِغَيْرِ عِلْمِهِ، فَهَلْ
عَلَيْ فِي ذَلِكَ مِنْ جُنَاحٍ؟ فَقَالَ: خُنْنِي مِنْ مَالِهِ بِعَيْرِ عِلْمِهِ، فَهَلْ
عَلَيْ فِي ذَلِكَ مِنْ جُنَاحٍ؟ فَقَالَ: خُنْنِي مِنْ مَالِهِ بِاللّهُ مِنْ مَالِهِ بِاللّهُ مِنْ مَالِهِ بِعَيْرِ عِلْمِهِ، فَهَلْ عِلْمَهُ فِي بَيْكَ،

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(١٧٦٤)، مسلم(١٧١٤)].

قُتِلَ أَبُوهَا عُنْبَةُ وعمُّهَا شيبةُ وأخُوهَا الوليدُ بـنُ عُتْبـةَ يـومَ بدر فشقَّ عليْهَا ذلِكَ فلمَّا قُتِلَ حَرْةُ فرحَتْ بذلِكَ وعمــدَتْ إلى بطنِهِ فشقَّتُهُ واخذَتْ كبدَهُ، فلاكتُهَا ثُمَّ لفظَّتُهَا

تُوفَّيَتْ فِي الْحَرَّمِ سنةَ أَرْبَعَ عَشْرَةً وقيلَ: غيرُ ذلِكَ

(اهراهٔ أبي سُفيان) أبو سُفيانَ بنُ حرب اسمُهُ صخرُ بـنُ حرب بنِ أُميَّةَ بنِ عبدِ شمسِ

منْ رُؤساء قُريشِ أسلمَ عامَ الفَتْحِ قبلَ إسلامِ زوجَتِهِ حينَ الْخَذَّتُهُ جُندُ النَّبِيُ ﷺ فَي يومِ الفَتْحِ وأجارَهُ العبَّاسُ ثُمَّ غـدا بِـهِ إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ فاسلمَ وكَانَتْ وفَاتُهُ في خلافةِ عُمْمانَ سنةَ اثنَيْن وثلاثينَ وثلاثينَ

(على رسول اللَّهِ ﷺ، فقالَتْ: يا رسولَ اللَّهِ إِنَّ أَبِا سُفيانَ

رجلٌ شحيحٌ) الشُّحُّ: البخلُ معَ حرصٍ، فَهُوَ أخصُّ مــنَ البخـلِ والبخلُ غُنتُصُّ بمنع المالِ والشُّحُ بِكُلُّ شيء

(﴿ لا يُعْطِينِي مِنَ النَّفَقَةِ مَا يَكْفِينِي وَيَكْفِي بَنِيُ اللَّا مَا أَخَـٰذْت مِنْ مَالِهِ بِغَيْرِ عِلْمِهِ فَهَلْ عَلَيَّ فِي ذَلِكَ مِنْ جُنَاحٍ؟ فَقَالَ: خُذِي مِنْ مَالِهِ بِالْمَعْرُوفِ مَا يَكْفِيكَ وَيَكْفِي بَنِيكَ، مُتَّفَقَ عليْهِي.

الحمديثُ فِيهِ دليلٌ على جوازِ ذِكْرِ الإنسانِ بما يَكْرَهُ إذا كانَّ على وجْهِ الاشْنِكَاءِ والفُتْيَا، وَهَذا أحدُ المواضعِ الَّتِي أجازوا فِيهَا الغيبةُ ودلُّ على وُجُوبِ نفقةِ الزُّوجةِ والأولادِ على الزُّوجِ.

وظَاهِرُهُ وإنْ كَانَ الولـدُ كبـيراً لعمــومِ اللَّفــظِ وعــدمِ الاسْتِفصال، فإنْ أَتَى ما يُخصَّصُهُ من حديثِ آخرَ وإلاَّ فالعمومُ قاضِ بذلِكَ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ الواجبَ الْكِفايةُ منْ غَيْرِ تقديــرِ للنَّفقةِ وَإِلَى هذا ذَهَبَ جَمَاهِيُّ العلماءِ منْهُمُ الْهَادي والشَّافعيُّ وعليْهِ دلُّ قوله تعالى ﴿وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُــنُّ وَكِسْـوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوف.﴾ [القرة: ٣٣٣].

وفي قول للشَّافعيُّ: إنَّهَا مُقدَّرةٌ بالأمدادِ فعلى الموسـرِ كُـلًّ يومٍ مُدَّانِ والْمُتُوسُطِ مُدًّ ونصفٌ والمعسرِ مُدًّ

وعن الْهَادي كُلُّ يوم مُدَّان وفي كُلُّ شَهْر درْهَمَان للإدام

وعن أبي يعلى: الواجبُ رطلانِ من الخبرِ كُلُّ يومٍ في حقُّ المعسرِ والموسرِ، وإنَّما يُخْتَلفان في صفَّتِهِ وجودَتِهِ؛ لأنَّ الموسرَ والمعسرَ مُسْتَويانِ في قدرِ المأْكُولِ، وإنَّما يُخْتَلفانِ في الجـودةِ وغيرها

قالَ النَّوويُّ: وَهَذَا الحديثُ حُجَّةً على من اغْتَبرَ التَقَديرَ

قَالَ المُصنَفُ تعقَباً لَهُ: ليسَ صريحاً في السرَّدُ عليْهِمْ ولَكِنُ التَّقديرَ بَا ذُكِرَ مُحْتَاجٌ إلى دليل، فان ثبت حُملَتِ الْكِفايـةُ في ذلِكَ المقدار. ذلِكَ المقدار.

وفي قولِهَا ﴿إِلاَ مَا أَخَذْتَ مِنْ مَالِـهِ ۗ دَلِيلٌ عَلَى أَنْ لَـلاَمُ ولايةً في الإنفاق على أولادِهَا مع تمرُّدِ الأب ودليلٌ أَنْ مَنْ تعذَّرَ عليهِ اسْتِيفاءُ ما يجبُ لَهُ أَنْ يَاخذُهُ الأَنَّهُ ﷺ أَقِرَّهَا على الأخذِ في ذلِكَ ولمْ يذْكُرْ لَهَا أَنْهُ حرامٌ.

وقد سَالَتُهُ هـلُ عليْهَا جُنـاحٌ فأجـابَ عليْهَـا بالإباحـةِ في

المُسْتَقبلِ وأقرُّهَا على الأخذِ في الماضي.

وقدْ وردَ في بعضِ الفاظِهِ في البخــاريُ [(١٧٦١)، وهو عنــد مسلم باللفظ نفسه (١٧١٤)(٨)] «لا حَـرَجَ عَلَيْــك أَنْ تُطْعِيهِـــمْ بالْمَعْرُوفِ».

وقولُهُ: «خُذِي مَا يَكُفِيك وَوَلَـدَك» يُختَملُ أَنَّهُ فَتْيا منَّهُ

ويختَملُ أنَّهُ حُكَّمٌ.

وفِيهِ دليلٌ على الحُكْمِ على الغائبِ من دُونِ نَصْبِ عنهُ وعليْهِ بوّبَ البخاريُ إلى الأحكام، باب(٢٨)] بابُ القضاءِ على الغائب وذَكرَ هذا الحديث

لَكِنَّهُ قَالَ النَّوويُّ: شَرطُ القضاءِ على الغائبِ أَنْ يَكُونَ غَائباً عن البلدِ، أَو مُتَعَزَّزاً لا يُقدرُ عليه، أو مُتَعَذَّراً ولمْ يَكُنْ أَبُو سُفيانَ فِيهِ شِيءٌ بلُ كَانَ حاضراً في البلدِ، فسلا يَكُونُ هـذا مـنَ القضاء على الغائب

إلاَّ أَنْ قَدْ أَحْرِجَ الْحَدَاكِمُ فِي تفسيرِ المُتَحنةِ فِي السَّنَدَرُكِورِ (٤٨٦/٢٨) «أَنَهُ اللهُ لَللَّ لَمُا النَّنَوَطَ فِي الْبَيْعَةِ عَلَى النَّسَاءِ: وَلا يَسْوِقُنَ قَالَتْ هِنْدُ: لا أُبَايِمُك عَلَى السَّوقَةِ إِنْسِي أَسْرِقُ مِنْ زَوْجِي فَكَفَ حَتَّى أَرْسَلَ إِلَى أَبِي سُفْيًانَ يَتَحَلُّلُ لَهَا مِنْهُ، فَقَالَ: أَمَّا الذِّكُورُ يَدَكُ على أَنْهُ أَمَّا الذِّكُورُ يَدَكُ على أَنْهُ قَضَى على حاضرِ إلاَّ أَنَّهُ خلافُ مَا بَوْبَ لَهُ البخارِيُّ وكاتَّه لم يصع له زيادة الحاكم.

والحاصلُ أنَّ القصَّةَ مُتَردَّدةً بينَ كونِهِ فَتَيَا وبينَ كونِهِ حُكْماً وَكَونُهُ فَتَيَا أَقربُ؛ لأنَّهُ لمْ يُطالبْهَا ببيُنةٍ، ولا اسْتَحلفَهَا.

وقد قيل: إنّه حَكم بعلمه بصدقها قلم يطلب منها بينة ولا يمينا، فَهُوَ حُجّة لمن يقول: إنّه يحكم الحاكِم بعلمه إلا أنه مع الاختمال لا ينهض دليلاً على مُعين من صُور الاختمال إنما يَتِم به الاستدلال على وُجوب النّفقة على الزّوج للزّوجة والالاده وعلى أن لها الاخذ من ماله إن لم يقم بكفائيتها، وَهُوَ الحُكمُ الذي ارادَهُ المصنّف من إيراد الحديث هذا هُنا في باب النّفات.

#### ٧ ــ ابدأ بمن تعولُ

1.۷۸ - وَعَنْ طَارِقِ الْمُحَسَارِيِيِّ ﴿ قَالِمَ قَالَ: 
وَقَدِمْنَا الْمَدِينَةَ، فَإِذَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَائِمٌ عَلَى
الْمِنْبِرِ يَخْطُبُ النَّاسَ وَيَقُولُ: يَدُ الْمُعْطِي الْعُلْيَا،
وَابْدَأَ بِمَنْ تَعُولُ: أَمْكُ وَآبَاك، وَأُخْتَكُ وَأَخَاك، ثُمَّ
أَذْنَاك فَأَذْنَاك،

روعن طارق المحاري) هُوَ طارقُ بنُ عبدِ اللهِ المحاريقُ بضم الميم وحاء مُهْمَلةٍ روى عنهُ جامعُ بنُ شدادٍ وربعيُ - بِكَسرِ اللهِ اللهُ الرَّاءِ وسُكُونِ الموحَّدةِ وَكَسرِ العينِ المُهْمَلةِ وَتَشديدِ المثناةِ التَّحْشِيةِ - ابنُ حِرَاشٍ بِكَسرِ الحاءِ المُهْمَلةِ وَتَحفيف الرَّاءِ والسُّسينِ المحجمةِ

رقالَ وقَايِشَا الْمَدِينَةَ، فَإِذَا رَسُولُ اللّهِ ﷺ قَالِمٌ عَلَى الْمِنْسَرِ يَخْطُبُ النَّاسَ وَيَقُسُولُ: يَـدُ الْمُغْطِي الْعُلْيَا وَابْدَأَ بِمَنْ تَعُولُ أَمَّـك وَآبَاكُ وَأَخْنَكُ وَأَخَاكُ ثُسمٌ أَذَنَاكَ فَأَذْنَاكَ. رَوَاهُ النَّساتي وصحْحَهُ ابنُ حَبَّانَ والدارقطني).

الحديث كالتُفسير لحديثِ «النَّيْدُ الْمُلْيَّا خَيْرٌ مِنَ النَّبِدِ السُّفْلَى، وفسَّرَ في النَّهَايةِ السِّدَ العليا بالمعطيةِ أو المنفقةِ، والسِدَ السُّفلى بالمانعةِ أو السَّائلةِ.

وقولُهُ: (ابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ) دليلٌ على وُجوبِ الإنفاقِ على القريبِ.

وقد فصلَلَهُ بذِكْرِ الأمُ قبلَ الأب إلى آخرِ ما ذَكَرَهُ فدلُ هذا التَّرْتِيبُ على أنَّ الأمُّ أحقُّ منَ الأب بالبرُّ

قَالَ القاضي عياضٌ: وَهُوَ مَنْهَبُ الجِمْهُـورِ وَيَدَلُّ لَـهُ مِا الْحَرْجَةُ البِخَارِيُّ(٩٧١ه) منْ حديثِ ابي هُريرةَ فَذَكَرَ الأمَّ ثلاثَ مرَّاتٍ ثُمَّ ذَكَرَ الآبَ معطوفاً بـاثُمُّ فمنْ لا يجدْ إلاَّ كفايةً لأحدِ ابويْهِ خصَّ بِهَا الأمَّ للأحاديثِ هذهِ.

وقد نبَّة القرآنُ على زيادةِ حَقُّ الأمُّ في قولِـهِ ﴿وَوَصَّيْنَا الإِنْسَـانَ بِوَالِدَيْــهِ إِحْسَـاناً حَمَلَتْــهُ أَمُســهُ كُرْهـــاً وَوَضَعَنْــهُ

كُرْهاً ﴾[الأحقاف: ١٥].

وفي قولِهِ (واختك واخَاك ثُمُّ أَدْنَاك.... إلى آخرِفي دليلٌ على وُجوبِ الإنفاقِ للقريب المعسر، فإنَّه تفصيلٌ لقولِهِ "وَإِنْ أَبْمَنْ تَعُولُ" فجعلَ الآخُ مَنْ عيالِهِ وإلى هـذا ذَهَبَ عُمرُ وابنُ أبي ليلى واحمدُ والْهادي ولَكِنَّهُ اسْتَرطَ في البحرِ أَنْ يَكُونَ القريبُ وارثاً مُسْتَدلاً بقولِهِ تعالى ﴿وَعَلَى الْـوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ والقرة: وارثاً مُسْتَدلاً بقولِهِ تعالى ﴿وَعَلَى الْـوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ والقرة: عبر واللاَمُ للجنسِ وعند الشَّافعيُ أَنَّ النَّفقة تجبُ لفقيرِ غيرِ مُكْتَسبِ زمناً، أو مجنوناً لعجزِهِ عن كفاية نفسِهِ

قَالُوا: فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ إحدى هَذِهِ الصَّفَاتِ الثَّلَاثِ فَاقُوالُ:

أحسنُهَا: تجبُ؛ لأنَّهُ يقبحُ أنْ يُكلِّفَ التَّكَسُبَ معَ اتَّساعِ مال قريبهِ.

وَالنَّاني: المنعُ للقدرةِ على الْكَسبِ، فإنَّهُ نازلٌ منزلةَ المال.

والثَّالثُ: أنَّه يجبُ نفقةُ الأصلِ على الفرع دُونَ العَكْسِ؛ لأنَّهُ ليسَ منَ المصاحبةِ بالمعروف أنْ يُكلُّفَ أصلُهُ التَّكسُّبَ معَ عُلوَّ السِّنُ

وعندَ الحنفيَّةِ يلزمُ التَّكَسُّبُ لقريبٍ محرمٍ فقيرٍ عـاجزٍ عـنِ الْكَسبِ بقدرِ الإرثِ. هَكَذا في كُتُبِ الفريقين.

وفي البحرِ نقلَ عنْهُمْ ما يُخالفُ هذا، وَهَذِهِ أقوالٌ لمْ يُسفرْ فِيهَا وجْهُ الاسْتِدلال.

وفي قوله تعالى ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَـى حَقَّـهُ ﴾ [الإسراء: ٢٦] ما يُشعرُ بَانَ للقريبِ حَقّاً على قريبهِ والحقوقُ مُتَفاوِتَةٌ فمعَ حاجَتِـهِ للنَّفقةِ تَجِبُ ومعَ عدمِهَا فحقُهُ الإحسانُ بغيرِهَا منَ البرُّ والإكْرامِ

والحديثُ كالمبيَّنِ لذوي القربى ودرجَاتِهِمْ فيجبُ الإنفاقُ للمعسرِ على التَّرْتِيبِ في الحديثِ ولمْ يُذْكَرْ فِيبِهِ الولـدُ والزَّوجةُ لأَنْهُمَا قَدْ عُلما من دليـلِ آخرَ، وَهُـوَ الحديثُ الأوَّلُ والتَّقييكُ بكونِهِ وارثاً علَّ توقُفُو.

واعلمُ أَنَّ لَلعَلَمَاءِ خَلَافًا فِي سُقُوطِ نَفْقَةِ المَاضِي

فقيلَ: تسقطُ للزُّوجةِ والأقاربِ

وقيل: لا تسقطُ

وقيل: تسقطُ نفقةُ القريبِ دُونَ الزُّوجةِ وعَلَّلسُوا هــذا

التَّفصيلَ بَانَ نفقةَ القريبِ إنَّما شُـرعَتْ للمواساةِ لأجـلِ إحياءِ النَّفس، وَهَذا قد اتَّتَفَى بالنَّظر إلى الماضي.

وأمَّا نفقةُ الزَّوجةِ فَهِيَ واجبةٌ لا لأجلِ المواساةِ ولذا تجبُ معَ عنى الزَّوجةِ ولإجماعِ الصَّحابةِ على عـدمٍ سُقوطِهَا، فـإنْ تمَّ الإجماعُ، فلا الْنِفَاتَ إلى خلاف مِنْ خالفَ بعدَهُ.

وقدْ قالَ ﷺ «وَلَهُنَّ عَلَيْكُمْ رِزْقَهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَمْرُوفِ» [مسلم(١٢١٨)] فَمَهْمَا كَانَتْ زوجةً مُطيعةً، فَهَذا الحقُّ الَّـذي لَهَـا ثابتً.

وأخرجَ الشَّافعيُّ [«ترتيب المسند» (٢١٣)] بإسنادٍ جيَّدٍ «أَنَّ عُمرَ ﷺ كَتَبَ إلى أُمراءِ الأجنادِ في رجال غسابوا عـن نسائِهِمْ فامرَهُمْ أَنْ يَامرُوهُمْ بَانْ يُنفقوا، أو يُطلِّقوا، فـإنْ طلَّقـوا بعثـوا بنفقةِ ما حبسوا، وصحَّحَهُ الحافظُ أبو حَاتِم الرَّازِيُّ.

ذَكَرَهُ ابنُ كثيرٍ في الإرشادِ.

### ٣- للمملوك طعامُه وكسوتُه

١٠٧٩ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ
 اللَّهُ مُلُوكِ طَعَامُهُ وَكِسْوَتُهُ، وَلا يُكلُّفُ مِسنَ الْعَمَلِ إلا مَا يُطِيقُ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٦٦٢).

الحديثُ دليلٌ على ما هُوَ مُجمعٌ عليْـــهِ مــنْ وُجــوبِ نفقــةِ المملُوكِ وَكِسورَتِهِ.

وظَاهِرُهُ مُطلَقُ الطَّعَامِ والْكِسوةِ، فسلا يجبانِ من عينِ ما يأكُلُهُ السَّيِّدُ ويلبسُهُ وحديثُ مُسلمِ بالأمرِ بإطعامِهِمْ مَمَّا يطعمُ وَكِسوَيَهِمْ مَمَّا يلبسُ محمولٌ على النَّدب، ولولا ما قيلَ: من الإجماع على هذا لاختَملَ أنَّ هذا يُقيِّدُ مُطلقَ حديثِ الْكِتَابِ ودلَّ على أنَّهُ لا يُكَلِّفُهُ السَّيِّدُ من الأعمالِ إلاَّ ما يُطيقُهُ، وَهَذا مُجمعٌ عليهِ أيضاً.

#### ٤ ـ من حق الزوجة الإنفاق عليها

١٠٨٠ - وَعَنْ حَكِيمٍ بْنِ مُعَاوِيَةَ الْقُشَيْرِيُّ عَــنْ

أَبِيهِ قَالَ: ﴿ قُلْتِ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا حَقُّ زَوْجَةِ أَحَدِنَا عَلَيْهِ؟ قَـالَ: أَنْ تُطْعِمَهَا إِذَا طَعِمْت، وَتَكْسُوهَا إِذَا اكْتَسَيْت، الْحَدِيث، وَتَقَدَّمَ الرفر (٩٦٣)] فِي عِشْرَةِ النَّسَاء

(وعن حَكِيم بن مُعاوية القشيريُّ عن أبيه) مُعاوية بن حيدة وَاللَّهُ قُلْت يا رسولَ اللَّهِ ﷺ وَمَا حَقُّ زُوْجَةِ أَحَلِنَا عَلَيْهِ قَالَ: أَنْ لَعُلْمِمَهَا إِذَا طَعِمْتِ وَتَكُمُّوهَا إِذَا اكْتَسَيْت، الحديثُ وَتَقَدَّمَ فِي عَشْرةِ النَّساءِ) بِتَمامِهِ ونسبَهُ إلى أحمد (٤٤٧/٤) وأبي داود (٢١٤٢) والنَّسائيُّ [كبرى كما في «التحقة (١١٣٩٥)] وابن ماجَهُ (١٨٥/)، وأنَّهُ عَلَّى البخاريُ بعضَهُ إِنْ النكاح، باب (٢١٥) وصحْحَهُ ابنُ حبَّانَ (٤١٧٥) والحَاكِمُ (١٨٨/) وَتَقدَّمَ الْكَلامُ عليه.

النَّبِيِّ ﷺ - فِي حَدِيثِ أَلْحَجٌّ بِطُولِهِ - قَالَ فِي ذِكْرِ النَّبِيِّ ﷺ - فِي حَدِيثِ أَلْحَجٌّ بِطُولِهِ - قَالَ فِي ذِكْرِ النَّسَاءِ «وَلَهُنْ عَلَيْكُمْ رِزْقُهُنْ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ». النَّسَاءِ «وَلَهُنْ عَلَيْكُمْ رِزْقُهُنْ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ». الْمُجَهُ مُسْلِمُ (۱۲۱۸).

وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى وُجُوبِ النَّفَقَةِ وَالْكِسُوةِ لَلزَّوجَةِ كَمَا دَلَّتْ لَهُ الآيةُ، وَهُوَ مُجَمِعٌ عَلَيْهِ.

وقد تقدَّمَ تحقيقُهُ.

وقولُهُ: «بالمعروف» إعلامٌ بأنَّهُ لا يجبُ إلاَّ مَا تُعـورفَ مَـنُ إِنْفَاقِ كُلُّ عَلَى قَلدِ حَالِهِ كَمَا قَالَ تعـَالِى ﴿لَيُنْفِقُ ذُو سَـعَةٍ مِـنْ سَمَتِهِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ وِزْقُهُ فَلَيْنْفِقْ مِمًّا آتَاهُ اللَّـهُ لا يُكَلِّفُ اللَّـهُ نَفْساً إلاَّ مَا آتَاهَا﴾ والطلاق: ٧]

ثُمُّ الواجبُ لَهَا طعامٌ مصنوعٌ؛ لأنَّهُ الَّذي يصدقُ عليْهِ أَنَّهُ نفقةٌ، ولا تجبُ القيمةُ إلاَّ برضا منْ يجبُ عليْهِ الإنفاقُ.

وقد طوال ذلك ابن القيم في الهدي النبوي (٥٠٠-٥٠-٥٠) واختارَه، وهُوَ الحقّ، فإنّه قال ما لفظهُ: وأمّا فرضُ الدَرَاهِم، فلا أصل لَه في كِتَابِ اللّهِ تعالى، ولا سُنّة رسول اللهِ ﷺ، ولا عن أحدٍ من الصّحابة البَنّة، ولا التّابعين، ولا تابعيهم، ولا نصر عليه أحدٌ من الأنشة الأربعة، ولا غيرهِم من أنشّة الإسلام والله تعالى أوجب نفقة الأوارب والزُّوجَاتِ والرَّقِيقِ بالمعروف وليسَ من المعروف وليسَ من المعروف فرضُ الدَّرَاهِم بلِ المعروف الذي نصر عليه

الشّارعُ انْ يَكْسُوهُمْ مُمّا يلبسُ ويطعمَهُمْ مُمّا يأْكُلُ وليسَتِ اللّرَاهِمُ مِن الوَاجِبِ، ولا عوضِهِ، ولا يصحُ الاغتِياضُ عمّا لَم يستَقرُ ولم يملِكُ، فإنْ نفقة الأقارب والزّوجَاتِ إنّما تجبُ يوماً فيوماً، ولو كانَتْ مُسْتَقرَّةً لم تصح المعاوضة عنها بغير رضا الزُوجِ والقريب، فإنّ الدَّرَاهِمَ تُجعلُ عوضاً عن الواجب الأصلي، وهُو إمّا البرُ عند الشّافعي، أو المقتّاتُ عند الجمهُودِ فَكَيفَ يُجبرُ على المعاوضة على ذلك بدرّاهِمَ من غير رضاً ولا إجبارِ الشّرع لَمُ على ذلك، فَهندا مُخالفٌ لقواعدِ الشّرعِ ونصوصِ الأَمْةُ ومصالح العبادِ ولَكِنْ إنِ اتّفتَ المنفقُ والمنفقُ والمنفقُ والمنفقُ والمنفقُ والمنفقُ والمنفقُ والمنفقُ والمنوبِ عالِهِ جازَ باتفاقهما.

على أنَّ في اعْنِياضِ الزَّوجةِ عن النَّفقةِ الواجبةِ لَهَـا نزاعـاً معروفاً في مذْهَبِ الشَّافعيُّ وغيرِهِ.

## ٥- الحضُّ على الإنفاقِ على الأهلِ

اللّه بُسنِ عُمَّرَ رضي اللّه تُسنِ عُمَّرَ رضي اللّه تعالى عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «كَفَى بِالْمَرْءِ إِنْما أَنْ يُضَيِّعُ مَنْ يَقُوتُ».

رُوَاهُ النَّسَائِيِّ [دعشرة النساءة (٢٩٥)]

وَهُوَ عِنْدَ مُسْلِمِ(٩٩٦) بِلَفْظِ وَأَنْ يَخْسِنَ عَمَّنْ يَمْلِكُ قُونَهُ.

الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ النَّفقةِ على الإنسانِ لمنْ يقُوتُسهُ، فإنَّهُ لا يَكُونُ آثماً إلاَّ على تركِهِ لما يجبُ عليْهِ.

وقدْ بُولغً هُنا في إثمِهِ بأنْ جُعلَ ذلِكَ الإثمُ كافياً في هلاكِهِ عنْ كُلُّ إثمٍ سَوَاهُ.

والَّذِينَ يَقُوتُهُمْ وَيَلِكُ قُوتَهُمْ هُمُ الَّذِينَ يَجِبُ عَلَيْهِ الإنفاقُ عَلَيْهِمْ وَهُمْ أَهْلُهُ واولادُهُ وعبيدُهُ على ما سلف تفصيلُهُ.

ولفظُ مُسلمٍ خاصٌّ بقُوتِ الممالِيكِ ولفظُ النَّسائيُّ عامٌّ.

# ٦\_ لا نفقةً للحامل المتوفى عنها زوجُها

١٠٨٣ - وَعَـنْ جَـابِرٍ - يَرْفَعُـهُ، ﴿فِـي الْجَـامِلِ الْمُتَوَفَّى عَنْهَا زَوْجُهَا - قَالَ: لا نَفَقَةَ لَهَا».

أَخْرَجَهُ الْبَيْهَقِيُّ(٤٣٠/٧)، وَرِجَالُهُ لِقَاتٌ، لَكِنْ قَالَ: الْمَحْفُوطُ وَلَقُهُ. وَثَبَتَ نَفْيُ النَّفَقَةِ فِي حَدِيثِ فَاطِمَةً بِنْتِ قَيْسٍ رضي اللّه عنها كَمَا تَقَدَّمُ رَوَاهُ مُسْلِمٌ(١٤٨٠).

وَتَقَدَّمُ أَنَّهُ فِي حَقِّ الطِلْقَةِ بائناً، وأَنَّهُ لا نفقةَ لَهَا وَتَقَدَّمُ الْكَلامُ فِيهِ وَالْكَلامُ هُنا فِي نفقةِ الْمُتَوفَّى عُنْهَا زوجُهَا، وَهَــنـوِ الْمُكَلامُ فِيهِ خلافٌ. المسألةُ فِيهَا خلافٌ.

ذَهَبَ جماعةً منَ العلماء إلى أنَّهَا لا تجـبُ النَّفقـةُ للمُتَوفَّى عنْهَا سواءً كانَتْ حاملًا، أو حائلًا

أمَّا الأولى فلِهَذا النَّصُّ.

وأمَّا النَّانيةُ فبطريق الأولى.

وإلى هذا ذَهَبَتِ الشَّافعيَّةُ والحنفيَّةُ والمؤيَّدُ لِهَـذا الحديثِ ولاَنْ الاصلَ براءةُ الذَّمَّةِ ووجوبُ التَّربُّصِ أربعةَ أشْـهُرٍ وعشـراً لا يُرجبُ النَّفقةَ

وَذَهَبَ آخرونَ مُنْهُـمُ الْهَـادي إلى وُجــوبِ النَّفقــةِ لَهَــا مُسْتَدَلِّينَ بقولِهِ ﴿مَنَاعًا إِلَى الْخَوْلِ غَيْرَ إِخراجٍ﴾ [البفرة: ٢٤٠]

قالوا: ونسخُ المدَّةِ من الآيةِ لا يُوجبُ نسخَ النَّفقةِ ولأنَّهَـا محبوسةٌ بسببهِ فَتَجبُ نفقتُهَا.

وأجيب بأنّها كانَتْ تجبُ النَّفقةُ بالوصيَّةِ كما دلُ لَهَا قوله تعالى ﴿وَالنَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً وَصِيَّةً لاَزْوَاجهِمْ مَتَاعاً إِلَى الْحَوْلِ عَبْرَ إخراجِ﴾ [القرة: ٢٤٠] فنسخَت الوصيَّةُ بالنّاعِ إِمَّا بقولِهِ تَعالى ﴿يَتَرَبُّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَ أَرْبَعَةً أَشْهُرٍ وَعَشْراً﴾ المَلْوَدِة ٢٤٠] وإمَّا بقولِهِ تَتَلِيْ «لا وَصِيَّةً إِلَيْهِمَ المَدد/٢٧٠) وإمَّا بقولِهِ تَلِيَّةٌ «لا وَصِيَّةً لِوَارِثٍ» [المَدد/٢٧٧)، الومذي(٢٧٢١)].

وأمَّا قوله تعالى ﴿فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِـنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُـنَّ﴾ [الطلاق: ٦]، فإنَّهَا واردةً في المطلّقات، فلا تَتَناولُ الْمُتَوفَّى عَنْهَا.

وفي سُننِ أبي داود من حديثِ ابنِ عبَّاسِ أَنْهَا نُسخَتُ آيـهُ ﴿
وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً وَصِيَّةً لَازْوَاجهِمْ مَنَاعاً لِلْمُ لَهُنَّ من الرُّبَعِ والنُّمنِ وَسَنخَ اجلُ الحول بأن جعلَ أجلَهَا أربعة أشْهُر وعشراً.

وامًا ذِكْرُ المصنّف حديثَ فاطمةَ بنْت قيس فَكَانَهُ يُريــدُ انْ البائنَ والْمُتَوفَّى عنْهَا حُكْمُهُمَا واحدٌ بجامع البينونةِ والحلُّ للغيرِ.

#### ٧- إذا عسر الزوج عن النفقة

١٠٨٤ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله تعالى عنه قَال: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَــدِ السُّفْلَى، وَيَبْدَأُ أَحَدُكُمْ بِمَنْ يَعُولُ، تَقُولُ الْمَرْأَةُ: أَطْعِمْنِي، أو طَلَقْنِي».

رَوَاهُ الدَّارَقُطُنِيُّ(٢٩٦/٣)، وَإِسْنَادُهُ حَسَنٌ.

روعنُ أبي هُريرةَ ﷺ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ 魔 «الْبَدُ الْعَلْيَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْعَلْيَا حَيْرً مِنَ الْبَدِ السُّفْلَى») تقدَّم تفسيرُهُمَا

(الرَيَهْ أَا أَيْ فِي الْبِرِّ وَالإِحْسَانِ (أَحَدُكُمْ بِمَنْ يَعُولُ تَقُولُ الْمَرْأَةُ أَطْمِمْنِي، أو طَلَقْنِي، رواهُ الدَّارقَطِيُّ وإسنادُهُ حسنَ اخرجَهُ من طريقِ عاصم عن أبي صالح عن أبي هُريرة إلاَّ أنْ في حفظِ عاصم شيئاً.

وأخرجَهُ البخاريُّ(١٤٢٨) موقوفاً على أبي هُريرةً.

وفي رواية الإسماعيليُّ قالوا: يا أبا هُريرةَ شيءٌ تقولُـهُ عـنُ رأيك، أو عنْ قولِ رسولِ اللَّهِ ﷺ؟ قالَ: هذا منْ كيسي.

إشارة إلى أنه من استنباطِهِ هَكَذا قالَهُ النَّاظرونَ في الأحاديثِ والذي يظهرُ بلْ ويَتَعَيْنُ انْ أبا هُريرةَ لَمَا قالَ لَهُمْ قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ ثُمُّ قالوا: هذا شيءٌ تقولُه عن رايك أو عن رسولِ اللّهِ ﷺ؟ أجابَ بقولِهِ "منْ كيسي" جوابَ المُتَهَكِّم بِهِمْ لا مُخَراً أنّهُ لمْ يَكُنْ عن رسولِ اللّهِ ﷺ وَكَيف يصحُ حملُ قولِ أبي هريرةَ "منْ كيسِ أبي هُريرةَ" على أنّهُ أوادَ بِهِ الحقيقة.

وقد قالَهُ رسولُ اللّهِ ﷺ فينسبُ اسْتِنباطُهُ إلى قولِ رسولِ اللّهِ ﷺ وَهَلْ هذا إلاَّ كذبٌ منهُ على رسولِ اللّهِ ﷺ وحاشاً الما هُريرةً من ذلِك، فَهُو من رُواةِ حديث ِ هَمَنْ كَذَبَ عَلَيً مُتَعَمِّداً فَلْيَتَبَوْأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِةِ [مسلم في «المقدمة» (٣)] فالقرائنُ واضحةً أنهُ لم يُردُ أبو هُريرةً إلاَّ التَّهَكُمَ بالسَّائلِ ولذا قُلنا إنَّهُ يَعَيْنُ أَنْ هذا مُرادُهُ.

والذي أتَى بِهِ المصنّفُ منَ الرّوايةِ بعضُ حديثِهِ على أنّهُ قدْ فسّرَ قولَهُ "منْ كيسِ أبي هُريرةَ» أيْ منْ حفظِهِ وعبّرَ عنْـهُ بالْكِيس إشارةً إلى ما في صحيح البخاريُ (١٩٩) وغيرو من أنّــهُ عُرِفَ مِنْ أَنَّهُ لا يُرسَلُ إلاَّ عِنْ ثَقَةٍ

قَالَ الشَّافَعيُّ: والَّذِي يُشبِهُ أَنْ يَكُونَ قُولُ سَعِيدٍ: سُنَّةٌ سُـنَّةً رسول اللَّهِ ﷺ:

وَأَمَّا قُولُ أَبْنِ حَزْمٍ لَعَلَّهُ أَرَادَ سُنَّةً عُمْرً، فَإِنَّهُ خَلَافُ الظَّلْهِرِ
وَكَيْفَ يَقُولُهُ السَّائلُ سُنَّةً ويريدُ سُؤالَهُ عَنْ سُنَّةٍ عُمْرَ هَذَا عَمَا لا
ينبغي حملُ الْكَلامِ عَلَيْهِ وَهَلْ سَأَلَ السَّائلُ إِلاَّ عَنْ سُنَّةٍ رسولِ
اللهِ ﷺ، وإنَّمَا قَالَ جَاعَةً إِنَّهُ إِذَا قَالَ الرَّاوِي: مَنَ السُّنَّةِ كَذَاهُ
فَإِنَّهُ يُحْتَمِلُ أَنْ يُرِيدَ سُنَّةً الحَلْفَاء.

وأمَّا بعدَ سُؤالِ الرَّاوي، فلا يُريدُ السَّائلُ إلاَّ سُنَةَ رَسُولِ اللَّهِ تَلَكُ، ولا يُجيبُ الجيبُ إلاَّ عنهَا عن سُنَةِ غيرِهِ الأَسْهُ إِنَّما سالَ عمًا هُوَ حُجْةً، وَهُوَ سُتَتُهُ لَلْكِ

وقد أخرجَ الدَّارقطنيُّ(۲۹۷/۳) والبَّيْهَقيُّ(۹۹/۳) منْ حديثُ أبي هُريرةَ مرفوعاً بلفظِ «قَالَ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ فِي الرَّجُـلِ لا يَجدُ مَا يُنْفِقُ عَلَى امْرَأَتِهِ قَالَ يُفَرِّقُ بَيْنَهُمَا».

وأمَّا دعوى المصنَّف أنَّهُ وَهمَ الدَّارقطيُّ فِيهِ وَتَبَعَهُ البَيْهَفَيُّ على الوَهْم، فَهُوَ غيرُ صحيح.

وقد حقَّقنَاهُ في حواشي «ضوء النَّهَارِ» وسيأتِي كِتَابُ عُمسرَ إلى أُمراء الأجنادِ في انَّهُمْ ياخذونَ عَلى مَنْ عندَهُمْ منَ الآجنــادِ انْ يُنفقواً، أو يُطلّقوا.

وقدِ اخْتَلَفَ العلماءُ في هذا الحُكْسمِ، وَهُــوَ فسـنحُ الزُّوجِيَّـةِ عندَ إعسار الزُّوجِ على أقوال:

(الأوَّلُ) ثَبُوتُ الفسخ، وَهُـوَ مَذْهَبُ عِلَيٍّ وَعَمَرَ وَأَبِي هُريرةَ وجاعةٍ مِنَ التَّابِعينَ.

ومنَ الفقَهَاءِ مالِكُ والشَّافِعيُّ واحمدُ وبِهِ قالَ أَهْمَالُ الظَّاهِرِ مُسْتَدلَّينَ بَمَا ذُكِرَ وَجَديثِ اللا ضَرَرَ، وَلا ضِمرَارَ، [أحمد(٣١٣/١)، ابن ماجه(٢١٤١)] تقدَّمُ تخريجُهُ

ويان النَّفقة في مُقابلِ الاسْتِمْنَاع بدليسلِ أَنَّ النَّاسُـزَ لا نفقة لَهَا عندَ الجمْهُور، فإذا لمْ تجب النَّفقةُ سقط الاسْتِمْنَاعُ فوجب الخيارُ للزُّوجةِ وبانَّهُمْ قَدْ أوجبوا على السَّيِّدِ بيعَ عَلُوكِهِ إذا عجزَ عن إنفاقِهِ فإيجابُ فراق الزُّوجةِ أولى؛ لأَنْ كسبَهَا ليسَ مُسْتَحقًا للرَّوج كاسْتِحقاق السَّيِّدِ لِكَسبِ عبدِهِ

بَسَطَ ثُوبَهُ، أو نمرةً كانَتْ عليْهِ فَالَمَلاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حديثاً كثيراً ثُمَّ لفَّهُ فلمْ ينسَ منْهُ شيئاً كانَّهُ يقولُ: ذلِكَ الشُّوبُ صَارَ كيساً واشرنا لك إلى أنَّهُ لمْ يأتِ المصنَفُ بحديثِ أبي هُريرةَ تاسًا وَتَمامُهُ في البخاريُّ «ويقولُ العبدُ أطعمني واستَعملني».

وفي روايةِ الإسماعيليِّ "وَيَقُولُ خَادِمُك: أَطْعِمْنِي وَإِلاَّ بِعْنِي وَيَقُولُ الابنُ: إِلَى مَنْ تَدَعُنِي،

والْكُلُّ دليلُ وُجوبِ الإنفاقِ على منَ ذُكِرَ من الزُّوجةِ والممُوكِ والولدِ.

وقلة تقدَّمَ ذلِكَ ودلُّ على أنَّهُ يجبُّ نفقةُ العبدِ وإلاَّ وجـبَ يعُهُ.

وإيجابُ نفقةِ الولدِ على أبيهِ، وإنْ كانَّ كبيراً.

قَالَ ابنُ المنذر: اخْتُلُفَ فِي نَفَقَةِ مِنْ بَلَـغُ مِنَ الأُولَادِ، ولا مالَ لَهُ، ولا كسبَ فاوجبَ طائفة النَّفقة لجميع الأولادِ اطفالاً كانوا أو بالغينَ، إنائاً أو ذُكْراناً إذا لمْ يَكُنْ لَهُمْ أَمَــوالٌ يسْتَغنونَ بِهَا عن الآباء

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّ الواجَبَ الإنفاقُ عَلَيْهِمْ إِلَى أَنْ يَبِلغَ الذَّكُرُ وَتَتَرَوَّجَ الأَنْنَى ثُمَّ لا نفقةً على الأَبِ إِلاَّ إِذَا كَانُوا زِمْنَسَى، فإنْ كَانَتْ لَهُمْ أَمُوالُ، فلا وُجُوبَ على الأَبِ

واستُنكُ بهِ على أَنْ للزُّوجةِ إذا عسرَ زوجُهَا بنفقَتِهَا طُلِبَ الفراق ويدلُّ لَهُ:

٨\_ جواز تفريق الزوجين إن عجز الزوجُ عن الإنفاق

١٠٨٥ - ﴿ وَعَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ - فِي الرَّجُلِ لا يَجِدُ مَا يُنْفِقُ عَلَى أَهْلِهِ - قَالَ: يُفَرَّقُ مَا يُنْفِقُ عَلَى أَهْلِهِ - قَالَ: يُفَرَّقُ مَنْفُمًا.

أَخْرَجَهُ سَبِيدُ بْنُ مَنْصُورٍ (٨٣/٣) عَنْ سُفْيَانَ عَنْ أَبِي الزُّنَادِ عَنْهُ قَالَ: قُلْتَ لِسَبِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ: سُنَّةً؟ فَقَالَ: سُنَّةٍ» وَهَذَا مُرْسَلٌ قَوِيُّ

وهو قوله: (وعنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ عَلَيْهُ فِي الرَّجُلِ لا يَجِدُ مَا يُنْفِقُ عَلَى أَهْلِهِ قَالَ يُفَرَّقُ بَيْنَهُمَا» أخرجَهُ سعيدُ بنُ منصورٍ عنْ سُفيانَ عِنْ أَبِي الزِّنَادِ عَنْهُ عَلَيْهِ قَالَ: قُلْت لسعيدِ بنِ المسيَّبِ: سُنَّةً؟ قالَ: سُنَّةً، وَهَذا مُرسلٌ قويًّ، ومراسيلُ سعيدٍ معمولٌ بها لما

وبانَّهُ قَدْ نَقَلَ ابنُ المنذرِ إجماعَ العلماءِ على الفسخِ بالعِنْـةِ، والضُّررُ الواقعُ منَ العجزِ عن النَّفقةِ اعظمُ مـن الضُّررِ الواقعِ بِكُونِ الزَّوجِ غَنيًا وبانَّهُ تعالى قالَ ﴿وَلا تُضَارُوهُنَ ﴾ [الطلاق: ٦]

وقالَ ﴿فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَو تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ﴾ [البقوة: ٢٢٩] وأيُّ إمسَالُو بمعروفٍ وأيُّ ضررٍ أشدُّ مَنْ ترْكِهَا بغيرٍ نفقةٍ.

وَ(الشَّانِي) مَا ذَهَبَ إلنِّهِ الْهَادُويَّةُ وَالْحَنْفِّةُ، وَهُمَوَ قَسُولُ الشَّافَعِيُّ اللَّهُ لا فَسخَ بالإعسارِ عن النَّفقةِ مُسْتَدَلَّينَ بقولِهِ تعالى ﴿وَمَنْ قُلْدِ عَلَيْهِ فِي مِنَا أَنَاهُ اللَّهُ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إلاَّ مَا آتَاهَا﴾ [الطلاق: ٧]

قالوا: وإذا لم يُكلَّفهُ اللهُ النَّفقة في هذا الحال، فقذ تسرَكَ ما لا يجبُ عليه، ولا يائمُ بِتَرْكِه، فلا يَكُونُ سبباً لِلتَّفريق بينهُ وبينَ سَكَنِهِ وبائنُهُ قد ثبت في صحيح مُسلم(١٤٧٨)، "وَأَنَّهُ عَلَيْ لَمَا طَلَبَ أَزْوَاجُهُ مِنْهُ النَّفقَة قَالَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ إِلَى عَائِشَةَ وَحَفْصَة فَوَجَا أَعْنَاقَهُمَا وَكِلاهُمَا يَقُولُ تَسَالِينُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ مَا لَيْسَ عِنْدَهُ الحَديث.

قالوا: فَهَذَا أَبُو بَكُرِ وعمرُ يضربان بَشَيْهِمَا بحضرَتِهِ ﷺ لَمَا سَأَلَنَاهُ النَّفَقَةَ الَّتِي لا يَجَدُّهَا فَلُو كَانَ الفَسخُ لَهُمَا وَهُمَا طَالْبَتَانِ للحقِّ لَمُ يُقرُ النَّبِي ﷺ الشَّيخينِ على ما فعلا وَلَبَيْنَ أَنْ لَهُمَا أَنَّ للحقِّ لَمُ يُقرِ النَّبِي الفسخ تُطلَلِبا مع الإعسارِ حَتَّى يَبُتَ عَلَى تقديرِ ذلِكَ المطالبةِ بالفسخ ولأنَّهُ كَانَ فِي الصَّحابةِ المعسرُ بلا ريبٍ ولمْ يُخبرِ النَّبِيُ عَلَيْ احداً منهُمْ بَانْ للزُوجةِ الفسخ، ولا فسخ احد

قالوا: ولأنَّهَا لوْ مرضَتِ الزُّوجةُ وطالَ مرضُهَا حَتَّى تعــذُرَ على الزُّوجِ جماعُهَا لوجبَتْ نفقَتُهَا ولمْ يُمَكِّنْ منَ الفسخِ وَكَذَلِكَ الزُّوجِ. الزُّوجِ.

فدلُ أَنَّ الإنفاق ليس في مُقابِلةِ الاسْتِمْتَاعِ كما قُلْتُمْ.

وامًّا حديثُ أبي هُريرةً، فقدْ بيَّـنَ أنَّـهُ مـنْ كيسِـهِ وحديثُـهُ الآخر لعلَّهُ مثلُهُ وحديثُ سعبدٍ مُرسلٌ.

وأجب بان الآية إنَّما دلَّــت على سُقوطِ الوجـوبِ عـنِ الزُّوجِ وبهِ نقولُ.

وامًا الفسخُ، فَهُوَ حَنَّ للمراةِ تُطالبُ بِهِ، وبانَّ قصَّةَ ازواجِهِ للسَّخُ وضربَ ابي بَكْر وعمرَ إلى آخر ما ذَكَرْتُمُ هي كالآيةِ دلَّتُ

على عدم الوجوب عليه ﷺ وليسَ فِيهِ أَنْهُنَّ سَالِنَ الطَّلاقَ، أو الفَسخَ.

ومعلومٌ أنَّهُنَّ لا يسمحنَ بفراقِه، فإنَّ اللَّهَ تعالى قدْ خَيْرَهُنَّ فاخَتَرنَ رسولَ اللَّهِ ﷺ والدَّارَ الآخرةَ، فلا دليلَ في القصَّةِ.

وامًّا إقرارُهُ لأبي بَكْرٍ وعمرَ على ضربهِمَا فلمــا عُلــمَ مـنْ أَنَّ للآباءِ تأديبَ الأبناءِ إذا أَتُوا ما لا ينبغي.

ومعلومٌ أنهُ ﷺ لا يُضرَّطْ فيما يجبُ عليهِ منَ الإنفاقِ فلعلَّهُنُّ طلبنَ زيادةً على ذلِك فَتَخرِجُ القصَّـةُ عن محلُ النَّراعِ بالْكُلِّةِ.

وامًا المعسرون من الصحابة فلم يُعلم الله امراة طلبت الفسخ، أو الطُلاق لإعسار الزَّوجِ بالنَّفقةِ ومنعَهَا عنْ ذلِك حَتَّى تَكُونَ حُجَّةً بلُ كانَ نساءُ الصَّحابةِ كرجالِهنَّ يصبرنَ على ضنْكِ العيشِ وتَعسُّرِهِ كما قالَ مالِك: إنَّ نساءَ الصَّحابةِ كُنْ يُردنَ الآخرة وما عندَ اللَّهِ تعالى ولم يَكُنْ مُرادُهُنَ الدُّنيا فلم يَكُنْ يُبالينَ بعسرِ أزواجهنَ.

وأمَّا نساءُ اليومِ، فإنَّما يَـتَزوَّجنَ رجـاءَ الدُّنيـا مـنَ الأزواجِ والنَّفقةِ والْكِسوةِ.

وامًّا حديثُ ابنِ المسيَّبِ، فقدْ عرفْت أنَّهُ منْ مراسيلِهِ واثمَّةُ العلمِ يُخْتَارونَ العملَ بِهَا كما سلف، فَهُــوَ مُوافـقٌ لحديثِ ابسي هُريرةَ المرفوعِ الَّذي عاضدَهُ مُرسلُ سـعيدٍ، ولـوْ فُـرضَ سُـقوطُ حديثِ ابي هُريرةَ، ففيما ذَكَرَنَاهُ غُنيةً عنْهُ.

(والقولُ الثَّالثُ) أنَّهُ يُحبِسُ الزَّوجُ إذا أعســرَ بالنَّفقةِ حَتَّـى يجدَ ما يُنفقُ، وَهُوَ قولُ العنبريُّ.

وقالَتِ الْهَادويَّةُ: يُحبسُ لِلتَّكَسُّبِ والقولانِ مُشْكِلانِ لأنَّ الواجبَ إِنَّما هُوَ الغداءُ في وقْتِهِ والعشاءُ في وقْتِهِ، فَهُوَ واجببٌ في وقْتِهِ الواجب، فَهُوَ مانعٌ عنه فيعودُ على الغرضِ المرادِ بالنَّقضِ، وإنْ كانَ قبلَهُ، فلا وُجوبَ فَكَيفَ يُحبسُ لغيرِ واجبٍ، وإنْ كانَ بعدَهُ صارَ كالدَّينِ، ولا يُحبسُ له مع ظُهُور الإعسار اتّفاقاً.

وفي هذهِ المسألةِ قالَ مُحمَّدُ بنُ داود لمرأةٍ سألتُهُ عنْ إعسارِ زوجهَا، فقالَ: ذَهَبَ ناسٌ إلى أنْهُ يُكَلِّفُ السَّعيَ والاكْتِسابَ.

وذَهَبَ قومٌ إلى أنّهَا تُؤمرُ المرأةُ بالصَّبرِ والاخْتِسابِ فلمُ تفُهَمْ منْهُ الجوابَ فأعادَت السُّؤالَ، وَهُوَ يُجبْهَا ثُمُّ قالَ: يـا هـنـيو قدْ أَجبْتُـك ولسْت قاضياً فأقضي، ولا سُلطاناً فأمضي، ولا زوجاً فأرضي.

وظَاهِرُ كلامِهِ الوقفُ في هذهِ المسألةِ فَيَكُونُ قُولاً رابعاً.

(القولُ الحامسُ) أنَّ الزَّوجة إذا كانَتْ مُوسرةً وزوجُهَا مُعسرٌ كُلُفَتِ الإنفاقَ على زوجهَا، ولا ترجعُ عليهِ إذا أيسرَ لقوله تعالى: ﴿وَعَلَى الْـوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ﴾ [القوة: ٢٣٣]، وَهُـوَ قولُ أبي مُحمَّدِ بنِ حزم.

وردٌ بأنَّ الآيةَ ساقَهَا في نفقةِ المولودِ الصَّغيرِ ولعلَّهُ لا يـرى التَّخصيصَ بالسَّياق.

(القولُ السَّادسُ) لابنِ القيِّم، وَهُوَ اللَّ المرأةَ إِذَا تَزَوَّجَتْ عالمةً بإعسارِه، أو كانَ مُوسراً ثُمَّ أصابتُهُ جائحةً، فإنَّهُ لا فسنخَ لَهَا وإلاَّ كانَ لَهَا الفسنخُ وَكَانَّهُ جعلَ علمَهَا بعسرَتِهِ ولَكِنْ حيثُ كانَ مُوسراً عندَ تزوَّجِهِ ثُمَّ أعسرَ للجائحةِ لا يظْهَسرُ وجْهُ عدم ثَبُوتِ الفسخ لَهَا.

وإذا عرفْتَ هذهِ الأقوالَ عرفْت أَنَّ أقْوَاهَا دليـلاً وأَكْثَرُهَـا قائلاً هُوَ القولُ الأوَّلُ.

وقد اخْتَلْفَ القاتلونَ بالفسخِ في تأجيلِهِ بالنَّفقةِ.

فقالَ مالِكُ: يُؤجُّلُ شَهْراً.

وقالَ الشَّافعيُّ: ثلاثةَ آيَّامٍ.

وقالَ حُمَادٌ: سنةً

وقيل: شَهْراً، او شَهْرينِ.

(قلْت): ولا دليلَ على التَّعيينِ بــلْ مـا يحصـلُ بِـهِ التَّضـرُرُ الَّذِي يُعلمُ ومنْ قالَ: إِنَّهُ يجبُ عليْهِ التَّطليقُ قالَ: تُرافعُهُ الرَّوجــةُ إِلَى الحَاكِم لينفقَ أو يُطلِّقَ.

وعلى القولِ بأنَّهُ فسخٌ تُوافعُهُ إلى الحَــاكِمِ لينبُـتَ الإعســارُ ثُمُّ تفسخُ هيَ

وقيلَ: تُرافعُهُ إلى الحَاكِمِ ليجـبرَهُ على الطَّـلاقِ، أو يفسـخَ عليْهِ، أو ياذنَ لَهَا في الفسخ، فإنْ فسخَ، أو أذنَ في الفسخ، فَهُوَ

فسخٌ لا طلاقٌ، ولا رجعةً لَهُ، وإنْ أيسـرَ في العـدُّةِ، فـإنْ طلَـقَ كان طلاقاً رجعيًا لَهُ فِيهِ الرَّجعةُ. واللّه أعلم.

## ٩\_ من غاب عن امرأته ينفق أو يُطلقُ

١٠٨٦ - وَعَنْ عُمَرَ رضي الله تعالى عنه أَنَّهُ
 كَتَبَ إِلَى أُمْرَاءِ الأَجْنَادِ فِي رِجَال غَابُوا عَنْ نِسَائِهِمْ:
 أَنْ يَـاْخُدُوهُمْ بِـأَنْ يُنْفِقُوا، أَو يُطَّلِقُهُوا، فَإِنْ طَلَقُهُوا
 بَعْثُوا بِنَفَقَةٍ مَا حَبْسُوا.

أَخُرِجَةُ الشَّالِعِيُّ [ترتيب المسند: ٢٥/٧] ثُمُّ الْيَيْهَقِيُّ (٤٦٩/٧) بِإِسْنَادِ حَسَن.

تقدَّمَ تحقيقُ وجُو هذا الرَّايِ منْ عُمرَ، وأنَّهُ دليلٌ على أنْ النَّفقةَ عندَهُ لا تسقطُ بالمطلِ في حقَّ الزَّوجةِ وعلى أنَّهُ يجبُ أحدُ الأمرينِ على الأزواجِ الإنفاقُ، أو الطَّلاقُ.

# • ١ - الحثُّ على الإنفاقِ على الأقرب فالأقرب

الله تعالى عنه عَالَ: (جَاهُ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيُ اللّهِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، عِنْدِي دِينَارٌ؟ قَالَ: أَنْفِقْهُ عَلَى نَفْسِك قَالَ: عِنْدِي اَخَرُ؟ قَالَ: أَنْفِقْهُ عَلَى وَلَدِك قَالَ: عِنْدِي آخَرُ؟ قَالَ: أَنْفِقْهُ عَلَى وَلَدِك قَالَ: عِنْدِي آخَرُ؟ قَالَ: أَنْفِقْهُ عَلَى وَلَدِك قَالَ: عِنْدِي آخَرُ؟ قَالَ: أَنْفِقْهُ عَلَى خَادِي آخَرُ؟ قَالَ: أَنْفِقْهُ عَلَى خَادِيك قَالَ: أَنْتَ أَعْلَمُهُ.

أَخْرَجَـهُ الشَّافِعِيُّ [«ترتيب المسندة (٢٠٩)] وَأَلِسُو فَاوُد(١٦٩١). الْفُطُ لَهُ

وَأَخْرُجَهُ الْسَالِيَهِ(٦٢/٥) وَالْحَاكِمُ(١٥/١٤) بِتَقْدِيسِمِ الزَّوْجَـةِ عَلَـى الْوَلَدِ.

وفي صحيح مُسلم(٩٩٧) منْ روايـةِ جـابرٍ تقديـمُ الزَّوجـةِ على الولدِ منْ غيرِ تردُّدٍ.

وقالَ المصنّفُ: قالَ ابنُ حزم: اختُلِفَ على يحيى القطّانُ والنَّوريُ فقدَّمَ بجيى الزَّوجةَ على الولدِ وقدَّمَ سُفيانُ الولدَ على الزَّوجةِ الزَّوجةِ الرَّوجةِ على الولدِ وقدَّمَ سُفيانُ الولدَ على الزَّوجةِ فينبغي أنْ لا يُقــدُمُ أحدُهُمَا على الآخرِ بـل يَكُونـانُ

سواء؛ لأنَّهُ قَدْ صَحَّ أَنَّهُ ﷺ كَانَ إِذَا تَكَلَّمَ تَكَلَّمَ ثَلَاثًا، فَيَخْتَمَـلُ أَنْ يَكُونَ فِي إعِادَتِهِ قَدُّمَ الولدَ مَـرُةً وَمَرُّةً قَـدَّمَ الزُّوجِـةَ فصارا سواءً.

(قلْت): هذا حملٌ بعيدٌ فليسَ تَكْرِيسُوهُ ﷺ لما يقولُـهُ ثلاثـاً يمطَّردِ بل عدمُ التَّكْريرِ غالبٌ، وإنَّما يُكَرِّرُ إذا لمْ يُفْهَمْ عنْهُ ومشلُ هذا الحديثِ جوابُ سُؤال لا يجري فيــهِ التَّكْريرُ لعـدمِ الحاجـةِ إليْهِ لفَهْمِ السَّائلِ للجوابِ ثُمَّ روايـةُ جابرِ الَّتِـي لا تـردُدَ فِيهَـا تُقوَّي روايةَ تقديم الأهل والحديثُ قدْ تقدَّمُ.

وفِيهِ حثٌ على إنفاق الإنسانِ ما عندَهُ، وأنَّهُ لا يدُّخرُ؛ لأنَّهُ قالَ لَهُ فِي الآخرِ بعدَ كفايَتِهِ وَكِفايةِ منْ يجببُ عليهِ: «أنْتُ أعلمُ» ولمْ يقل: ادَّخرُ لحاجَتِك، وإنْ كانَتْ هذهِ العبارةُ تَحْتَملُ ذلِكَ.

1 • ٨٨ - وَعَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ رَضِي اللَّهِ عَنْ جَدُّهِ رَضِي اللَّه عنهم قَالَ: «قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَنْ أَبَرُ ؟ قَالَ: أُمَّك قُلْت: ثُمَّ مَنْ ؟ قَالَ: أُمَّك قُلْت: ثُمَّ مَنْ ؟ قَالَ: أَبَاك، ثُمَّ مَنْ ؟ قَالَ: أَبَاك، ثُمَّ الْاَقْرَبَ اللَّهُ اللَّهُ

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(١٣٩٥) وَالنَّرْمِذِيُّ(١٨٩٧) وَحَسَّنَهُ

(وعنْ بَهْزِ) بَفَتْحِ الموحَّدةِ وسُكُونِ الْهَاءِ فزايٌ \_ (بنِ حَكِيمٍ عنْ أبيهِ) حَكِيمٍ (عنْ جَدُّهِ) مُعاويةَ بنِ حِيدةَ القشيريُ، صحابيًّ تقدَّمَ ضبطُهُ

(قالَ: «قُلْت يَا رَسُولَ اللّهِ مَنْ أَبَرُ ؟ قَالَ: أَمْك قُلْت: ثُمَّ مَنْ
 قَالَ: أَمَّك قُلْت: ثُمَّ مَنْ قَالَ: أَمَّك قُلْت: ثُمَّ مَنْ قَالَ: أَبَاك ثُمَّ الأَفْرَبَ فَالأَفْرَبَ الحرجَة أبو داود والنّرمذيُ وحسَّنَهُ والحرجَهُ الحَاكِمُ (١٠٠/٤).

وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ عَلَيْهِ، وأنَّهُ يَقْتَضي تقديمَ الأمُّ بالبرُّ وأحقَّيْتَهَا بِهِ على الأب.

# ٣٤ - كتابُ الْحِصَانَةِ

بِكُسرِ الحاءِ الْمُهْمَلَةِ مصدرٌ منْ: حَضَنَ الصَّبِيُّ حَضَنَاً وحضانةً جعلَهُ في حضيهِ أو ربَّاهُ فاحْتَضنَهُ

والحِضْنُ بِكُسْرِ الحاءِ: هُـوَ ما دُونَ الإبط إلى الْكَشْــِحِ والصَّدرِ، أو العَضُدانِ وما بينَهُمَا وجانبُ الشَّيءِ، أو ناحَيَتُهُ كما في «القاموس».

وفي الشَّرع: حفظٌ من لا يسْتَقلُ بأمرِهِ وَتَربَيْتُهُ ووقايْتُهُ عمَّـا يُهْلِكُهُ، أو يضرُّهُ.

### ١ ـ حقُّ المرأة في حضانة الولد ما لم تتزوَّج

الله بن عَمْرِو أَنَّ "امْرَأَةُ عَلَى الله بن عَمْرِو أَنَّ "امْرَأَةُ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ الْبِنِي هَـٰذَا كَانَ بَطْنِي لَـهُ وَعَاءً، وَلَذْيِي لَهُ سِقَاءً، وَحِجْرِي لَهُ حِوَاءً، وَإِنْ أَبِـاهُ طَلَّقَنِي وَأَرَادَ أَنْ يَنْزِعَهُ مِنِّي، فَقَـالَ لَهَـا رَسُولُ اللّهِ عَلَى أَنْ أَبِيهُ مَنْ يَنْحِي».

روعنْ عبدِ اللهِ بَنِ عَمرِو) بفَتْـحِ الْهُمَلـةِ وَوَقَـعَ بَضُمُهَـا فِي نُسخةِ، وَهُوَ غلطً

رَانَ ﴿ امْرَأَةً قَالَتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ ابْنِي هَلَا كَانَتْ بَطْنِي لَـهُ وِعَاءًا) بِكَسر الواو والمدِّ.

وقد يُضمُّ ويقالُ الإعاءُ: الظُّرفُ كما في القاموس

رُولديني لَهُ سَقَاءً) هُوَ كَكِسَاءٍ: جَلَدُ السَّخَلَةِ إِذَا أَجَدَعَ يَكُونُ للماء واللَّمِن كما فِيهِ أيضاً

(وحجري) بماء مُهْمَلةٍ مُثلَّنةٍ فجيمٌ فراءٌ حضنُ الإنسانِ

(لَهُ حَواءً) بِمَاءٍ مُهْمَلَةٍ بَرْنَةٍ كَسَاءٍ أَيْضًا: اسمُ المَكَانِ الَّـذِي يحوي الشَّيءَ أيْ يضَمَّهُ ويجمعُهُ

(﴿ وَإِنَّ آبَاهُ طُلْقَنِي وَأَرَادَ أَنْ يُنْزِعَهُ مِنِّي، فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّــهِ

强 : أَنْتِ أَحَقُّ بِهِ مَا لَمْ تَنْكِحِي». روّاهُ أهمدُ وأبو داود وصحْحَهُ الحَاكِمُ.

الحديثُ دليلٌ على أنَّ الأمَّ أحقُّ بحضانـةِ ولدِهَـا إذا أرادَ. الأبُ انْتِزاعَهُ منْهَا.

وقلة ذَكَرَات همذه المراةُ صفَات الخَتصَّت بِهَا تَقْتَضَى السَّبِحِقَاقَهَا وَالْوَرُمَّا ﷺ على ذلِكَ وحَكَمَ لَهَا.

ففيهِ تنبيه على المعنى المُقتَضي للحُكْم، وأنَّ العللَ والمعانيَ المُغْتَرةَ في إثبَاتِ الاحْكَامِ مُسْتَقرَّةٌ في الفطرةِ السَّليمةِ.

والحُكْمُ الَّذي دلُّ عليْهِ الحديثُ لا خلافَ فِيهِ وقضى بِـهِ أبو بَكْر ثُمُّ عُمرُ

وقالَ ابنُ عبَّاسِ: ريحُهَا وفراشُهَا وحرُهَا خيرٌ لَهُ منْك حَتَّى يشبُّ ويخْتَارَ لنفسِهِ وأخرجَهُ عبدُ الرُّزَّاقِ(١٥٤/٧) في قصَّةٍ.

ودلُ الحديثُ على أنَّ الأمَّ إذا نَكَحَتْ سقطَ حَقُهَا منَ الحضانةِ وإليهِ ذَهَبَ الجمّاهِيرُ.

قَالَ ابنُ المنذرِ: أَجْمَعَ على هذا كُلُّ منْ أَحفظُ عَنْهُ منْ أَهْلِ على ملم

وَذَهَبَ الحَسنُ وَابنُ حَزْمِ إِلَى عَدْمٍ مُتَقُوطُ الحَضَانَةِ بِالنَّكَـاحِ وَاسْتَدَلُّ بِالنَّ السَّ بَنَ مَالِكِ كَانَ عَندَ وَالدَّتِهِ وَهِيَ مُزَوَّجَةٌ وَكَــذَا أَمُ سَلَمَةَ تَرَوَّجَتُّ بِالنِّبِيُّ ﷺ وَلِمْ وَيقيَ وَلَدُهَا فِي كَفَالَتِهَا وَكَــذَا البِنةُ حَرْةً قَضَى بِهَا النِّبِيُّ ﷺ لِخَالَتِهَا وَهِيَ مُزُوَّجَةٌ

قال: وحديثُ ابنِ عُمرَ المذكورُ فيهِ مقالُ، فإنَّهُ صحيفةٌ. يُريدُ؛ لأنَّهُ قدْ قيلَ: إنَّ حديثَ عمرو بنِ شُعيب عنْ أبيهِ عنْ جدُّو صحيفةً

واجيبَ عنه بـان حديث عمرو بن شُعيب قبلَـهُ الأنشَّةُ وعملوا بهِ البخاريُّ واحمدُ وابنُ المدينيُّ والحميديُّ وإسحاقُ بـنُ رَاهْرِيْهِ أَمْنَالُهُمْ، فلا يُلْتَفَتُ إلى القدح فِيهِ.

وامًّا ما احْتُجُّ بِهِ، فإنَّهُ لا يَتِمُّ دليلاً إلاَّ معَ طلب منْ تَنْتَقَلُ إليهِ الحضانةُ ومنازعَتِهِ.

وامًّا معَ عدمِ طلبِهِ، فلا نزاعَ في أنَّ للأمُّ المزوَّجةِ أنْ تقسومَ

بولدِهَا ولمْ يُذْكَرُ فِي القصصِ المذْكُورةِ أَنَّهُ حصلَ نزاعٌ فِي ذلِكَ، فلا دليلَ فيما ذَكَرَهُ على ما ادْعَاهُ.

#### ٢ - تخييرُ الولد بينَ أبويه

الله الله الله إن رَوْجِي يُريدُ أَن الله المُرَأَةُ قَـالَتْ: يَـا رَسُولَ اللهِ إِنَّ رَوْجِي يُريدُ أَنْ يَذْهَبَ بِالبَنِي. وَقَـدْ نَفَعَنِي وَسَقَانِي مِنْ بِشْرِ أَبِي عِنْبَةَ، فَجَاءَ زَوْجُهَا، فَقَالَ النّبِي عَنْبَة، فَجَاءَ زَوْجُهَا، فَقَالَ النّبِي عَنْبَة، فَجَاءَ رَوْجُهَا، فَقَالَ النّبِي عَنْبَة مُدَا أَبُوك، وَهَذِهِ أُمُّك، فَخُذْ بِيَدِ أَيُهِمَا شِئْت فَأَخذ بِيدِ أُمُّه، فَانْطَلَقَتْ بهِ».

وصحَّحَهُ ابنُ القطَّان.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الصَّبِيُّ بعـدَ اسْتِغنائِهِ بنفسِهِ يُخيِّرُ بينَ الأمُّ والأبِ.

واخْتُلْفَ العلماءُ في ذلِكَ

فَذَهَبَ جماعةٌ قليلةٌ إلى أنَّهُ يُخيَّرُ الصَّبِيُّ عمـــلاً بِهَـــذا الحديث، وَهُوَ قُولُ إسحاقَ بنِ رَاهُويْهِ وحدُّ التَّخيرِ مَـنَ السَّبعِ السننَ.

وَذَهَبَت الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ إلى عدمِ التَّخييرِ، وقالوا: الأمُّ أولى بِهِ إلى أنْ يسْتَغنيَ بنفسِهِ، فسإذا اسْتَغنى بنفسِهِ فسالابُ أولى بالذَّكر والأمُّ أولى بالآنثى

ووافقَهُمْ مالِكَ إلى عدمِ النَّخيـيرِ لَكِنَّـهُ قـالَ إنَّ الأمَّ احـقُّ بالولدِ ذَكَراً كانَ، أو أُنثى

قيلَ: حَتَّى يبلغَ وفي المسألةِ تفاصيلُ بلا دليل.

واسْتَدَلُ نُفَاةُ التَّخْييرِ بعمومِ حديثِ «أَنْتِ أَخَقُ بِـهِ مَـا لَـمْ كِحِي»

قالوا: ولو كانَ الاخْتِيارُ إلى الصّغيرِ ما كانَتْ أحقَّ بهِ.

(وأجيب) بأنَّهُ إِنْ كَانَ عَامَاً فِي الأَرْمَنَةِ أَوْ مُطَلَقاً فِيهَا فحديثُ التَّخيرِ يُخصُّصُهُ، أَو يُقيِّدُهُ، وَهَــَذَا جَـعٌ بِـينَ الدَّليلـينِ، فإنْ لَمْ يَخْتَر الصَّبِيُّ أَحدَ أَبُويْهِ فقيلَ: يَكُونُ لــلامُ بـلا قُرعـةٍ؛ لأَنْ

الحضانة حقَّ لَهَا، وإنَّما يُنقلُ عنْهَا باخْتِيــارِهِ، فــاذِا لَمْ يُخيِّرْ بقــيَّ على الأصل

وقيلَ: وَهُوَ الأقوى دليلاً إِنَّهُ يُقرعُ بِينَهُمَا إِذْ قَـذَ جَـاءً فِي القرعةِ حَديثُ أَبِي هُريرةً بلفظِ: فقالَ النَّبِيُ ﷺ: «اسْتَهِمَا، فَقَـالَ الرَّجُلُ مَنْ يَحُولُ بَيْنِي وَبَيْنَ وَلَدِي، فَقَالَ ﷺ اخْتَرْ أَيَّهِمَا شِئْتَ فَاخْتَارَ أُمَّةُ فَذَهَبَتْ بِهِ اخرجَهُ البَيْهَتِيُّ (٣/٨).

وظاهِرُهُ تقديمُ القرعةِ على الاخْتِيـارِ لَكِـنْ قُـدُمَ الاخْتِيـارُ عليْهَا لعملِ الخلفاءِ الرَّاشدينَ بِهِ

إلا أنّه قال في الْهَدي النّبوي (٤٧٤/٥): إنّ التّخيرَ والقرعة لا يَكُونَانِ إلا إذا حصلَت به مصلحة الولم فلو كانت الأمُ اصونَ من الآب واغيرَ منه قُدَّمَت عليه، ولا النّفات إلى قُرعة، ولا النّفات إلى قُرعة، ولا النّفات إلى قُرعة، ولا النّفات إلى قُرعة، واللّعب، فإذا اختارَ من يُساعدُه على ذلك، فلا النّفات إلى اختياره وكان عند من هُو انفع لَه، ولا تحتملُ الشريعة غيرَ هذا والنّبي عَلَي قال: همُرُوهُم بِالصّلاةِ لِسَنْع وَاضْرِبُوهُم عَلَى تَرْجَها لِعَشْر وَفَرُقُوا بَيْنَهُم فِي الْمَضَاجِعِ العَد(٤٠٤/٣)، أبو داود(٤٩٤)، المورد داود(٤٩٤)، المورد داود(٤٩٤)، التحريم: ٦).

فإذا كانَت الأمُّ تَتَرُكُهُ فِي الْمُكْتَبِ أَو تُعلَّمُهُ القرآنَ والصَّبِيُّ يُؤثرُ اللَّعبَ ومعاشرةَ أقرانِهِ وآبُوهُ يُمَكُنُهُ منْ ذلِكَ، فإنَّهَا أحقُّ بِهِ، ولا تخييرَ، ولا قُرعـةَ وَكَذلِكَ العَكْسُ انْتَهَى وَهَـذا كـلامٌ حسنٌ.

#### ٣\_ جوازُ أن تكونَ الحضانة للأم الكافرة

اَ ١٠٩١ وَعَنْ رَافِعِ بْنِ سِنَانِ ﴿ ﴿ أَنَّهُ أَسْلَمَ، وَأَنَّهُ أَسْلَمَ، وَأَبْتُ النَّبِيُّ ﴾ ﴿ أَنَّهُ أَسْلَمَ فَأَفْعَدَ النَّبِيُّ ﷺ الأمَّ نَاحِيَةً وَالْآبَ نَاحِيةً، وَأَفْعَدَ الصّبِيِّ بَيْنَهُمَا فَمَالَ إِلَى أُمِّهِ، فَقَالَ: اللَّهُمُ اهْدِهِ فَمَالَ إِلَى أَبِيهِ فَأَخَذَهُ ﴾ .

أَخْرُجَـــةُ أَبُـــو دَاوُد(٢٢٤٤) وَالنَّسَـــانِيُّ (١٨٥/٦) وَصَحَّحَـــةُ الْحَاكِيُ (٢٠٦/٢).

إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ ابنُ المنذر: لا يُثبتُهُ أَهْلُ النَّقل.

وفي إسنادِهِ مقالٌ وذلِكَ لأنَّهُ مـنْ روايـةِ عبـدِ الحميـدِ بـنِ جعفر بن رافع ضعَّفَهُ التَّوريُّ ويحيى بنُ معينٍ.

واخْتُلْفَ فِي هذا الصَّبِيُّ فقيلَ: إنَّهُ أُنثَى وقيلَ: ذَكُرٌ

والحديثُ ليسَ فِيهِ تخيرُ الصّبيُّ والظَّـاهِرُ أَنَّهُ لَمْ يبلغْ سنَّ التَّخيرِ، فإنَّهُ إِنَّمَا أَتَعَارَ التَّخيرِ، فإنَّهُ إِنَّمَا أَتَعَارَ النَّخيرِ. أَنِّمَا اللَّهُ فالخَتَـارَ أَبَاهُ لاَجل الدَّعوةِ النَّبويَّةِ فليسَ منْ أَدَلَةِ التَّخيرِ.

وفي الحديثِ دليلٌ على ثُبُوتِ حقُ الحضانةِ لـ الأُمُّ الْكَافرةِ وإِنْ كَانَ الولدُ مُسلماً، إذْ لوْ لمْ يَكُنْ لَهَا حَقُ لَمْ يُقعدُهُ النَّبِيُّ ﷺ سَنْفَهَا.

وإلى هذا ذَهَبَ أَهْلُ الرَّأي والثُّوريُّ.

وِذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ لا حَقَّ لَهَا مَعَ كُفُرِهَا

قالوا: لأنَّ الحاضنَ يَكُونُ حريصاً على تربيـةِ الطَّفلِ على دينِهِ ولأنَّ اللَّه تعالى قطعَ الموالاةَ بينَ الْكَافرينَ والمسلمينَ وجعلَ المؤمنينَ بعضهُمْ أولى ببعض، وقالَ: ﴿وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ [الساء: ١٤١] والحضانةُ ولايةٌ لا بُدُّ فِيهَا منْ مُراعاةِ مصلحةِ المولَّى عليْهِ كما عرفْت قريباً وحديثُ رافع قدْ عرفْت عدم انْتِهَاضِهِ.

وعلى القول بصحَّتِهِ، فَهُوَ منسـوخٌ بالآيـاتِ القرآنيَّـةِ هــــنـهِ وَكَيفَ تَثُبُتُ الحضَانةُ للأمُ الْكَافرةِ مثلاً.

وقعد الشترط الجمهُورُ وَهُمُ الْهَادويَّةُ وأصحابُ أحمدَ والشّافعيُ عدالة الحاضنةِ، وأنَّهُ لا حق للفاسقةِ فيها، وإنْ كان شرطاً في غايةِ من البعد، ولو كان شرطاً في الحاضنةِ لضاغ اطفالُ العالمِ ومعلومٌ أنَّهُ لمُ يزلْ مُنذُ بعث اللَّهُ رسولَهُ ﷺ إلى أنْ تقومَ السَّاعةُ اطفالُ الفسَّاقِ بينَهُمْ يُربُونَهُمْ لا يَتَعرفُ لَهُمْ الدِّيْونَ مِنْ أَهُلُمُ الْأَكْثرونَ، ولا يُعلمُ أنهُ انْتُزعَ طفلٌ من أبويْهِ أو أحدِهِمَا لفسقِهِ، فَهَذا الشَّرطُ باطلٌ لعدمِ العملِ بِهِ.

نعمْ يُشْتَرطُ كونُ الحاضنِ عاقلاً بالغاً، فلا حضانةَ لمجنــون، ولا مغتُوه، ولا طفلِ إذْ هؤلاءِ يختَاجونَ لمنْ يحضنُهُمْ ويَكْفِيهِمْ.

وامًّا اشْتِراطُ حُرِيَّةِ الحاضنِ، فقالَتْ بِهِ الْهَادُويَّةُ وأصحابُ الاَئمَّةِ الثَّلاثةِ، وقالوا: لأنَّ المملُوكَ لا ولاَيةَ لَهُ على نفسِهِ، فلا يَتُولَى غيرَهُ والحضانةُ ولايةً.

وقالَ مالِكُ فِي حُرِّ لَهُ وللا مِنْ اَمْتِهِ: إِنَّ الأَمَّ احَنَّ بِهِ مَا لَمُ تُبَعْ فَتَنْتَقَلْ، فَيَكُونُ الآبُ احقَّ بِـهِ واسْتَدَلُّ بعمـوم حديث الآل تُولُهُ وَالِدَةٌ عَنْ وَلَدِهَا، وحديثِ «مَنْ فَـرُقَ بَيْسَ وَالِـدَةِ وَوَلَدِهَـا فَرُقَ اللَّهُ بَيْنَهُ وَيَيْنَ أُحِبِّتِهِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ».

أخرجَ الأوَّلَ البَيْهَقَيُّ(٨/٥) منْ حديثِ أبي بَكْرٍ وحسَّنَهُ السُّيوطيِّ.

واخسرجَ النَّسانيَ احمسدُ(٤١٢/٥) والسستُرمذيُ(١٣٨٣) والحَاكِمُ(٥٥/٧) من حديثِ أبي أيُّوبَ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ.

قال: ومنافعُهَا، وإنْ كَانَتْ مَلُوكَةً لَلسَّيِّدِ فَحَقُّ الحَضانةِ مُسْتَثَنَى، وإن اسْتُغرق وقْتاً مَـنْ ذلِكَ كَالأُوقَـاتِ الَّتِي تُسْتَثنى للمملُوكِ في حاجَةِ نفسِهِ وعبادةِ ربُهِ.

# ٤ ـ الحالةُ بمنزلةِ الأم

1 • ٩ ٢ - وَعَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَضَى فِي ابْنَةِ حَمْزَةَ لِخَالَتِهَا، وَقَـالَ: الْخَالَةُ بِمَنْزِلَةِ الْأُمِّ».

أَخْرُجَهُ الْبُخَارِيُّ (٢٦٩٩)

وَأَخْرَجَهُ أَخْمَلُو (٩٨/١) مِنْ خَدِيثِ عَلِمَيْ فَظِيمَ، فَقَالَ: ﴿وَالْجَارِيَةُ عِنْــُهُ خَالِتِهَا، وَأَنْ الْخَالَةُ وَالِدَةُ؞

الحديثُ دليلٌ على ثُبُوتِ الحضانةِ للخالةِ، وأنَّهَا كالأمُّ

ومَقْتَضَاهُ أَنَّ الحَالَـةَ أُولَى مِنَ الأَبِ وَمِنْ أُمُّ الأُمُّ وَلَكِــنْ خصَّ ذَلِكَ الإجماعُ.

وظَاهِرُهُ الْ حضانة المراةِ المزوَّجـةِ أولى منَ الرِّجـال؛ فـإلَّ عصبةَ المذكورةِ منَ الرِّجـالِ موجـودونَ طـالبونَ للحضانـةِ كمـاً دلَّتْ لَهُ القصّةُ واخْتِصامُ عليَّ رَفِيْكِ وجعفرٍ وزيدِ بنِ حارثةً.

وقد سبقَت، وأنَّهُ قضى بهَا للخالةِ.

وقالَ: الحالةُ بمنزلةِ الأمِّ.

وقد وردَت روايـة في القصَّةِ أنَّهُ ﷺ قضى بِهَـا لَجعفـرِ فاسْتَشْكَلَ القضاء بِهَا لَجعفر، فإنَّهُ ليسَ محرماً، وَهُوَ وَعَلَيُّ رضِيَ اللّه عنهما سواءً في القرابةِ لَهَا

وجوابُهُ أَنَّهُ ﷺ قضى بهَــا لزوجـةِ جعفـرِ وَهِـيَ خالَتُهَـا، فإنَّهَا كانَتْ تَحْتَ جعفرِ لَكِنْ لَمَّا كانَ المنازعُ جعفراً.

وقال في محل الخصومة؛ بنت عمّي وخالَتُهَا تُحتِي أيْ وَوَالَةُ وَقَالَ؛ وَوَالَةُ مَنْ وَخَلَيْ عَمْي وَخَالَتُهَا عَجْتِي أَيْ الْخَالَةُ مَنْ لِللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

والجوابُ عنه أنَّ الحسنَّ في المزوَّجةِ للزُّوجِ، وإنَّما تسقطُ حضانتُهَا؛ لأنَّهَا تشتَغلُ بالقيامِ بحقّهِ وخدمَتِهِ، فإذا رضيَ الرُّوجُ بأنَّهَا تحضنُ من لَهَا حقَّ في حضانتِهِ وأحبُّ بقاءَ الطَّفلِ في حجرهِ لم يسقطُ حقُّ المرأةِ منَ الحضانةِ، وَهَذهِ القصَّةُ دليلُ الحُكُم.

وَهَذَا مَذْهَبُ الحَسنِ والإمامِ يحيى وابنِ حزمِ وابسنُ جريسٍ ولأنَّ النَّكَاحَ للمرأةِ إنَّما يُسقطُ حضانةَ الأمُّ وحدَّهَا حيثُ كـانًّ المنازعُ لَهَا الأبَ.

وامًّا غيرُهَا فلا يسقطُ حقُهَا منَ الحضانةِ بالتَّزويجِ، أو الأمُّ والمنازعُ لَهَا غيرُ الأب يُويْدُهُ ما عُرفَ من أنَّ المراةَ المطلَّقةَ يشتدُ بُغضُهَا للزُّوجِ المطلَّق ومن يَتعلَّقُ بِ، فقدْ يبلغُ بِهَا الشَّالُ إلى إهمالِ ولدِهَا منهُ قصداً لإغاظتِهِ وَتُبالغُ في التَّحبُّبِ عندَ الزَّوجِ الطَّاني بِتَوفيرِ حقّهِ وبِهذا يجتَمعُ شملُ الأحاديثِ والقولُ بأنَّهُ لَيْكُ قضى بها لجعفر.

وانَّهُ دالٌ على انْ للعصبةِ حقّاً في الحضائةِ بعيدٌ؛ لأنَّهُ وعليّاً رضي الله عنهما سواءٌ في ذلِك؛ لأنْ قولَـهُ ﷺ «الخالـةُ أُمَّ» صريحٌ أنْ ذلِك علَّةُ القضاءِ ومعنّاهُ أنْ الأمَّ لا تُنازعُ في حضانةِ وللهمّا، فلا حقّ لغيرها.

## ٥ ـ رعايةُ الخادم وإطعامُه

الله تعالى عنه مُرَيْرَةَ رضي الله تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا أَتَى أَحَدَكُمْ خَادِمُهُ

بِطَعَامِهِ، فَإِنْ لَمْ يُجْلِسُهُ مَعَهُ فَلْيُنَاوِلْــهُ لُقْمَــةً أو لُقْمَتَيْنِ».

مُنْفَقَ عَلَيْهِ [المحاري (٤٦٠)، مسلم (١٦٦٣)]، وَاللَّفُظُ لِلْبَحَارِيْ.
(وعن أبي هُريرةَ صَّحَجُهُ قال: قال رسولُ اللَّهِ تَلَيَّظُ: إذا أَتَى أَحدَكُمْ) مفعولٌ مُقدَّمٌ (خادِمُهُ) فاعلٌ (بطعامِهِ) فليجلسُهُ معَهُ (فبان لُم يُجلسُهُ معَهُ فليناولُهُ لُقمةً، أو لُقمَتَ بِنِ، مُتَفَقَّ عَلَيْهِ واللَّفَظُ للبخاريُ.

الحادمُ يُطلقُ على الذُّكَرِ والأنثى أعمُّ من أنْ يَكُونَ عَلُوكاً، أو حُرًّا.

وظَاهِرُ الأمرِ الإيجابُ، وأنَّهُ يُناولُهُ منَ الطَّعامِ ما ذُكِرَ مُخيَّراً.

وفيه بيانُ أنَّ الحديثَ الَّذِي فِيهِ الأمرُ بانَ يُطعمَهُ عَمَّا يطعمُهُ ليسَ المرادُ بِهِ مُؤَاكَلَتَـهُ، ولا أنْ يُشبعَهُ منْ عينِ ما يـأْكُلُ بـلْ يُشرِكُهُ فِيهِ بَادنى شيءِ منْ لُقمةٍ أو لُقمَتِينِ.

قالَ ابنُ المنذرِ عنْ جميعِ أَهْـلِ العلـمِ: إنَّ الواجبَ إطعـامُ الحادمِ منْ غالبِ القُوتِ الَّذي يـأكُلُ منْـهُ منْلُـهُ فِي تلْـكَ البلـدةِ وَكَذلِـكَ الإدامُ والْكُسـوةُ، وأنَّ للسَّيْدِ انْ يسْتَأْثَرَ بالنَّفيسِ منْ ذلِكَ، وإنْ كانَ الافضلُ المشارَكَةَ.

وَتَمَامُ الحديثِ فإنَّهُ ولِيَ حرَّهُ وعلاجَهُ فدلُ على الْ ذلِكَ يَتَعَلَّنُ بالحادمِ الَّذي لَهُ عنايةٌ في تحصيلِ الطَّعامِ فينــدرجُ في ذلِكَ الحاملُ للطَّعامِ لوجودِ المعنى فِيهِ، وَهُوَ تعلُّقُ نفسِهِ بِهِ.

## ٦\_ رعايةُ الحيوان في مأكلِه ومشربِه

١٠٩٤ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ عَن النّبِيُ ﷺ قَالَ: «عُذَبَتِ امْرَأَةٌ فِي هِرَّةٍ، سَجَنَّتُهَا حَتَّى مَاتَتْ، فَدَخَلَت النَّارَ فِيهَا، لا هِيَ أَطْعَمَتْهَا وَسَقَتْهَا إِذْ هِيَ حَبَسَتْهَا، وَلا هِيَ تَرَكَتْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأرْضِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري(٢٣٦٥)، مسلم(٢٢٤٢)].

رُوعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما عن النَّبيِّ ﷺ قالَ: عُلْبَت ا امرأةً) قالَ المصنّفُ: لمْ أقفْ على اسمِهَا.

وفي روايةِ أنَّهَا حميريَّةُ.

وفي رواية من بني إسرائيل

(في هرَّةٍ) هي أنثى السُّنُور والْهرُ الذُّكُرُ

(السَجَنَّنَهَا حَثَى مَاتَتُ فَلَخَلَتِ النَّارَ فِيهَا لا هِيَ أَطْعَمَتُهَا وَسَقَّتُهَا إِذْ هِي أَطْعَمَتُهَا وَسَقَّتُهَا إِذْ هِي حَبْسَاشٍ وَسَقَتْهَا إِذْ هِي حَبْسَاشٍ الأَرْضِ!) بفُتْح الخاء المعجمة ويجوزُ ضمُّهَا وَكَسرُهَا وشينين مُعجمتين بينَهُمَا الفَّ

والمرادُ هوامُّ الأرضِ (مُتَّفقٌ عليْهِ).

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ قَتْلِ الْهِـرَّةِ؛ لأنَّـهُ لا عـذابَ إلاَّ على فعلِ مُحرَّم.

ويختَملُ أَنَّ المراةَ كَافرةً فعلنَّبتُ بِكُفرِهَا وزيدَتْ عذابـاً بسبب ذلِكَ.

وقالَ أبو نُعيمٍ في تاريخِ أصبَهَانَ: كَانَتْ كَافرةً.

وروَاهُ البَيْهَقِيُّ فِي البعثِ والنُّشـورِ عَنْ عَانشـةَ فَاسْتَحَقَّتِ العذابَ بَكُفُوهَا وظلمِهَا.

وقالَ الدَّميريُّ في "شرحِ المُنهَاجِّ: إنَّ الأَصِحُّ انَّ الْهِـرُةَ يجوزُ تَتْلُهَا حالَ عدوهَا دُونَ هذِهِ الحالِ وجوَّزُ القاضي قَتْلُهَا في حال سُكُونِهَا إلحاقاً لَهَا بالحمس الفواسق.

وفي الحديث دليلٌ على جسوازِ اتَّخاذِ الْهِـرَّةِ وربطِهَـا إذا لمْ يُهْمَلُ إطعامُهَا

قُلْت: ويدلُّ على أنَّهُ لا يجبُ إطعامُ الْهِـرَّةِ بـل الواجبُ تخليَّتُهَا تبطشُ على نفسِهَا.

# ٣٥ كتاب الْجنايَاتِ

جمعُ جنايةِ مصدرٌ منْ جَنَى الذَّنبَ يجنيــه جنايـةُ: أيْ جـرُّهُ نِهِ.

وإنما جَمِعَ - وإن كان مصدراً - لاختِلافِ انواعِهَا، فإنَّهَا قَدْ تَكُونُ فِي النَّفْسِ وفِي الأطرافِ وَتَكُونُ عَمَداً وخطاً.

## ١- بابُ القصاص

## ١- لا يُباحُ دم امرئ إلاً بإحدى ثلاث

1.90 - عَن ابْنِ مَسْعُودٍ رضي الله تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لا يَحِلُّ دَمُ امْرِئ مُسْلِم يَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ، إِلاَّ بِإِحْدَى شَلاثٍ: النَّيْبِ الزَّانِي، وَالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ، وَالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ، وَالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ، وَالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ، وَالنَّارِكِ لِلِينِهِ الْمُفَارِقِ لِلْجَمَاعَةِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٨٧٨)، مسلم (١٦٧٦)].

(عن ابنِ مسعودِ ﷺ قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: ﴿لا يَحِـلُ دَمُ امْرِي مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللّـهُ، وَأَنّى رَسُولُ اللّهِ، هُــرَ تفسيرٌ لقُولِهِ "مُسلم"

(إلا ياحدى ثلاث النيك الزاني) أي المحصن يُقتَلُ بالرَّجم (وَالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ وَالتَّارِكِ لِدِينِهِ) أي المرْتَدُ عنْـهُ (المفارقِ للجماعةِ. مُتَّفَقَ عليْهِ).

فِيهِ دليلٌ على أنَّــهُ لا يُبــاحُ دمُ المســلمِ إلاَّ بإِنْيانِـهِ بــإحدى النَّلاثِ. والمرادُ من «النَّفسِ بالنَّفسِ» القصاصُ بشروطِهِ وسيأتِي

و (التَّارِكُ لدينِهِ) يعمُّ كُلُّ مُرْتَدُّ عن الإسلامِ بأيُّ ردُّةٍ كانَتْ فيقَتَلُ إنْ لمْ يرجعْ إلى الإسلام.

وقولُهُ: (الْمُفَارِقِ لِلْجَمَاعَةِ) يَتَناولُ كُلُّ خارجٍ عـن الجماعـةِ ببدعةٍ، أو بغي، أو غيرهِمَا كالخوارج إذا قَاتَلُوا وأفسدوا.

وقان أوردَ على الحصرِ انَّهُ يجوزُ قَتْــلُ الصَّـائلِ وليــسَ مـن النَّلاثةِ

وأجيبَ بأنَّهُ داخلُ تحتّ قولِهِ: «الْمُفَـارِقِ لِلْجَمَاعَـةِ» أو انْ المرادَ منْ هؤلاءِ منْ يجوزُ قَتْلُهُمْ قصداً والصَّائلُ لا يُقتَــلُ قصـداً مل دنعاً.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يُقتَلُ الْكَافُرُ الأصليُّ لطلبِ إيمانِهِ بلُّ لدفع شـرُّهِ. وقـدْ بسطنا القـولَ في ذلِـكَ في حواشـي «ضــوعِ النَّهَار».

وقدْ يُقالُ: إِنَّ الْكَافَرَ الأصليَّ داخــلُّ تَحْـتَ "التَّـارِكِ لِدِينِـهِ المفارق للجماعة»؛ لأنَّهُ ترَكَ فطرَتَهُ الَّتِي فُطرَ عليَهَــا كمـا عُـرفَ في محلّهِ.

رَوَاهُ ٱلْمَسْسِو دَاوُد(٣٥٣٤) وَالنَّسَسِالِيُّ (١/٧٠)، وَصَحَّحَسِهُ الجَهُرِ٤/٢٦٧).

الحديثُ أفادَ ما أفادَهُ الحديثُ الأوَّلُ الَّذِي قبلَهُ.

وقولُهُ: (قَيْحَارِبُ اللّهَ وَرَسُولَهُ) بعدَ قولِهِ: «يَخْرُجُ مِسْنَ الْإِسْلامِ» بيانَ لحُكْمِ خاصً لخارج عن الإسلامِ خاصً، وَهُـوَ الحاربُ ولَهُ حُكْمٌ خاصً هُوَ ما ذُكِرَ منَ القَتْلِ، أو الصّلب، أو النّفي، فَهُوَ أخصُ من الّذي أفادَهُ الحديثُ الّذي قبلَهُ:

والنَّفيُ: الحبسُ عندَ أبي حنيفةً.

وعندَ الشَّافعيِّ النَّفيُ منْ بلدٍ إلى بلدٍ لا يزالُ يُطلبُ، وَهُــوَ هاربٌ فزعٌ.

وقيلَ: يُنفى منْ بلدِهِ فقطْ:

وظَاهِرُ الحديثِ والآيـةِ أيضاً أنَّ الإمامَ مُخيِّرٌ بينَ هـذِهِ العقوبَاتِ في كُلُّ مُحاربٍ مُسلماً كانَ أو كافراً.

### ٢ ـ أول ما يُقضى بين الناس الدماء

١٠٩٧ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: قَالَ
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَوْلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ يَـوْمَ
 الْقِيَامَةِ فِي الدُّمَاء».

مُثَفَقٌ عَلَيْهِ.[البخاري (٦٨٦٤)، مسلم (١٦٧٨).]

فِيهِ دليلٌ على عظمِ شأنِ دمِ الإنسانِ، فإنَّهُ يُقدَّمُ في القضاءِ إلاَّ الاَهَمُّ ولَكِنَّهُ يُعارِضُهُ حديثُ «أَوْلُ مَا يُحَاسَبُ الْعَبْـدُ عَلَيْـهِ صَلاتُهُ.

أخرجَهُ أصحبابُ السُّننِ [أبو داود (٨٦٥)، الترمذي (٤١٣)، النساني (٢٣٢/١)، ابن ماجه (٤٣٦)] منْ حديثِ أبي هُريرةَ.

ويجابُ بال حديث الدُماء فيما يَتَعلَّنُ بحقوقِ المخلوق؛ وحديثَ الصَّلاةِ فيما يَتعلَّنُ بعبادةِ الخالقِ وبالْ ذلكَ في اوَّليَّةِ القضاءِ والآخرَ في أوَّليَّةِ الحسابِ كما يدلُّ لَهُ ما أخرجَهُ النَّسائيّ (٨٣/٧) من حديثِ ابنِ مسعودٍ بلفظِ «أوَّلُ مَا يُحَاسَبُ عَلَيْهِ الْعَبْدُ صَلاَتُهُ وَأَوْلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ فِي الدَّمَاء».

وقد أخرجَ البخاريُ (٤٧٤٤) منْ حديثِ عليٌ ﷺ وغيرِهِ وأَنَّهُ فَشَيْهُ وغيرِهِ اللَّحْمَٰنِ لِلْخُصُومَةِ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ فِي قَتْلَى بَدْرِهِ ـ الحديثَ. فبيَّـنَ فِيـهِ أُوَّلَ قضيَّةٍ يُقضى فيها.

وقدْ بَيْنَ الاخْتِصامَ حديثُ أبي هُريرةَ ﴿أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْسَنَ النَّاسِ فِي الدُّمَاءِ وَيَأْتِي كُلُّ قَتِيلِ قَدْ حَمَلَ رَأْسَهُ يَشُولُ: يَـا رَبُّ مَـلُ هَذَا فِيمَ قَتَلَيْيِ، [الطبراني في ﴿الأوسطا، (٧٦٦)] \_ الحديثَ.

وفي حديث ابن عبّاس يرفعهُ اليَأْتِي الْمَقْتُـولُ مُعَلَقاً رَأْسَهُ بِإِحْدَى يَدَيْهِ مُلَبّاً قَالِلَهُ بِيَدِهِ الأَخْرَى تَشَخَطُ أَوْدَاجُهُ دَماً حَتَّى يَقِفَا بَيْنَ يَدَي اللّهِ تَعَالَى اللهوادي (٣٠٢٩)، الساني (٨٧/٧)]، وَهَذا فِي القضاءِ فِي الدُّمَاءِ.

وفي القضاء في الأموال ما أخرجَهُ ابـنُ ماجَـهُ(٢٤١٤) مـنُ حديثِ ابنِ عُمرَ يرفعُهُ «مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ دِينَازٌ، أو دِرْهَــمٌ قُضِيَ مِنْ حَسَنَاتِهِ». وفي معنّاهُ عدَّةُ أحاديثَ، وأنَّهَـا إذا فنيَـتْ حسـنَاتُهُ قبلَ أنْ يُقضى ما عليْهِ طُرحَ عليْهِ منْ سيْنَاتِ خصمِهِ وألقــيَ في النَّار. وقد اسْتُشْكِلَ ذلِـكَ بأنَّـهُ كيفَ يُعطى النَّـوابَ، وَهُـوَ لا

يَتَنَاهَى في مُقابلةِ العقابِ، وَهُوَ يَتَنَاهَى يعني على القسولِ بخروجِ الموحُدينَ من النَّارِ.

وأجابَ البيهَقيُّ بأنَّهُ يُعطى منْ حسنَاتِهِ ما يُوازي عُقوبةً سيُّتَاتِهِ منْ غيرِ المضاعفةِ الَّتِي يُضاعفُ اللَّهُ تعالى بِهَـا الحسنَاتِ؛ لأنَّ ذلِكَ منْ محضِ الفضلِ الَّذي يخصُّ اللَّهُ تعالى منْ يشاءً منْ عبادِهِ، وَهَذا فيمنْ مَاتَ غير ناو لقضاء دينهِ.

وامًّا منْ مَات، وَهُوَ ينوي القضاء، فَإِنَّ اللَّهَ يَقضي عَنْهُ كما قَدَّمْنَاهُ فِي أَبُوابِ السَّلَمِ.

#### ٣ ـ قصاص العبد من السيد

١٠٩٨ - وَعَنْ سَمُرَةَ رضي الله تعالى عنه قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: (مَنْ قَتَـلَ عَبْـدَهُ قَتَلْنَـاهُ، وَمَـنْ
 جَدَعَ عَبْدَهُ جَدَعْنَاهُ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ(٥/٠٥) وَالأَرْبَعَةُ رَابُو داود (٤٥٦٦)، الترمذي (١٤١٤)، النساني (٢٠/٨)، ابن ماجه (٢٦٦٣)، وَحَشَنَهُ الشَّرْمِلْيُّ، وَهُوَ مِنْ دِوَايَةِ الْحَسَنِ الْبُصْرِيِّ عَنْ سَمُوةً. وَقَلِدِ احْتَلِفَ فِي سَمَاعِهِ مِنْهُ.

وَفِي رِوَايَةٍ أَبِي دَاوُد وَالسَّالِيُّ بِزِيَادَةٍ «وَمَنْ حَمَى عَبْدَهُ خَمَيْنَاهُ» وَصَحْحَ الْجَاكِمُ(٣٦٧/٤) هَذِهِ الزِيَادَةَ.

روعن سمرة عليه قال: قال رسول الله عليه: مَنْ قَتَلَ عَبْدَهُ قَتَلْنَاهُ وَمَنْ جَدَعًى بِالْجِيمِ وَالسَّدَالِ الْمُهُمَلَةِ (عَبْدَهُ جَدَعُنَاهُ. روّاهُ احمدُ والأربعةُ وحسَّنَهُ التَّرمَذيُّ، وَهُوَ مِنْ روايةِ الحسنِ البصريِّ عَنْ سمرةً. وقد اختَلِفَ في سماعِهِ منْهُ، على ثلاثةِ أقوالِ:

قَالَ ابنُ معين: لم يسمع الحسنُ منهُ شيئاً، وإنَّما هُوَ كِتَابٌ. وقيلَ: سمعَ منهُ حديثَ العقبقةِ.

وأثبت ابنُ المدينيُّ سماعَ الحسنِ منْ سمرةً.

روفي رواية أبى داود والنسائيُّ بزيادةِ (وَمَنْ خَصَى عَبْسَلَهُ خَصَيْنَاهُ الصِحَّحَ الحَاكِمُ هَذِهِ الزَّيَادةَ).

والحديثُ دليلٌ على أنَّ السَّيِّدَ يُقَادُ بعبدهِ فِي النَّقَسِيرِ والأطراف إذ الجدعُ قطعُ الأنف أو الأذن، أو اليد، أو الشَّفةِ كما في «القاموسِ» ويقاسُ عليه إذا كانَّ القَاتِلُ غيرَ السَّيدِ بطريق الأولى.

والمسألةُ فِيهَا خلافٌ:

ذَهَبَ النَّحْعيُّ وغيرُهُ إلى أنَّهُ يُقْتَلُ الحرُّ بالعبدِ مُطلقاً عملاً بحديثِ سمرةَ وأيْدَهُ عُمومُ قوله تعالى: ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾[الماندة:

وَذَهَبَ أَبُو حَنِفَةَ إِلَى أَنَّهُ يُقْتَلُ بِهِ إِلاَّ إِذَا كَانَ سَــيَّدَهُ عَمَـلاً بِعمومِ الآيةِ وَكَأَنَّهُ يَخْـصُ السَّيِّدَ بحديثِ «لا يُقَـادُ مَمْلُـوكٌ مِـنْ مَالِكِهِ، وَلا وَلَدٌ مِنْ وَالِيوهِ».

أخرجَهُ البَيْهَقَيُّ(٣٦/٨) إلاَّ أنَّهُ منْ روايةِ عُمـرَ بـنِ عيسـى يُذْكَرُ عن البخاريُّ أنَّهُ مُنْكَرُ الحديثِ.

واخرجَ البَيْهَقَيُّ (٣٦/٨) أيضاً من حديثِ ابنِ عمرو "فِي قِصَّةِ زِنَّاعٍ لَمَّا جَبٌ عَبْدَهُ وَجَدَعَ أَنْفَهُ أَنْمَهُ اللَّهِ قَالَ: مَنْ مَثْلَ بِعَبْدِهِ وَحَرَقَ بِالنَّارِ، فَهُوَ حُرَّ، وَهُوَ مَوْلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ، فاعْتَقَهُ تَلَكُ ولمْ يَقْتُصُ مَنْ سَيُدِهِ إِلاَّ أَنْ فِيهِ المُثَى بنَ الصَّبَاحِ ضعيف. ورواهُ عنِ الحجَّاجِ بنِ أرطاةَ من طريق آخر، ولا يُحتَجُ بهِ.

وفي البابِ أحاديثُ لا تقومُ بِهَا حُجَّةً.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ والشَّافعيُّ ومالِكُ وأحمدُ إِلَى أَنَّهُ لا يُقادُ الحرُّ بالعبدِ مُطلقاً مُسْتَدلِّينَ بما يُفيدُهُ قوله تعالى: ﴿الْحُسرُ بِالْحُرُ ﴾ والبقرة: ١٧٨]، فإنَّ تعريفَ المُبَّداِ يُفيدُ الحصر، وأنَّهُ لا يُقْتَلُ الحرُّ بغيرِ الحرُّ ولأنَّهُ تعالى قالَ في صدر الآيةِ: ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ ﴾ والبقرة: ١٧٨]، وَهُوَ المساواةُ وقولُه ﴿الْحُرُّ بالْحُرُ ﴾ والبقرة: ١٧٨] تفسيرٌ وَتَفصيلٌ لَهَا.

وقوله تعالى: في آية المائدة: ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾ المائدة: ٤٥] مُطلق، مُقيَّد بهذه الآية، وَهَذهِ صريحة لِهذهِ الأُمَّةِ وَيَلْكَ سسيقَتْ في أَهْلِ الْكِتَابِ، وشريعتهُم، وإنْ كانت شريعة لنا لَكِنَّهُ وقسمَ في شريعتِنا التَّفسيرُ بالزَّيادةِ والنُقصانِ كثيراً فيَقْرُبُ أَنَّ هذا التَّقييدَ منْ ذلِك.

وفِيهِ مُناسبةٌ إذْ فِيهِ تخفيفٌ ورحمةٌ، وشريعةُ هـأيو الأمّـةِ أخفُ منْ شرائعٍ منْ قَبْلُنا، فإنَّهُ وُضعَ عنْهُمُ فِيهَــا الآصــارُ الَّتِـي كانَتْ على منْ قَبْلُهُمْ.

والقولُ بأنَّ آيةَ المائدةِ نسخَتْ آيــةَ البقـرةِ لِتَاخْرِهَـا مـردودٌ بأنَّهُ لا تنافيَ بينَ الاَيتَينِ إذْ لا تعارضَ بينَ عامٌ وخاصٌ ومطلــق

ومقيَّدٍ حَتَّى يُصارَ إلى النَّسخ؛ ولأنَّ آيــةَ المـائدةِ مُتَقدَّمةٌ حُكْمـاً، فإنَّهَا حِكَايةٌ لما حَكَمَ اللَّهُ تعالى بِهِ في التَّوراةِ وَهِيَ مُتَقدُمةٌ نُـزولاً على القرآن.

واخرجَ ابنُ ابي شيبةَ(١٣/٥) من حديثِ عمرو بينِ شُعيبِ عنْ ابِيهِ عنْ جدُّهِ انْ ابا بَكْرٍ وعمرَ كانا لا يقْتُـلانِ الحرُّ بالعبدِ.

وَأَخْرِجَ البَيْهَقَيُّ (٣٤/٨) منْ حديثِ عليٌّ ظُلِّتُهُ "مِسنَ السُّنَّةِ أَنْ لا يُقْتَلَ حُرُّ بعَبْدٍه. وفي إسنادِهِ جابرٌ الجعفيُّ.

ومثلُهُ عن ابنِ عبّــاسٍ [الدارقطني: ١٣٣/٣؛ والبيهقي: ٣٥/٨]. وفيهِ ضعفٌ.

وامًّا حديثُ سمرةً، فَهُوَ ضعيفٌ، أو منسوخٌ بما سردنَاهُ من الأحاديثِ.

هذا وامًّا قَتْلُ العبدِ بالحرُّ فإجماعٌ، وإذا تقرُّرُ أنَّ الحرُّ لا يُقْتَلُ بالعبدِ فيلزمُ منْ قَتَلَهُ قيمَتُهُ على خلافٍ فِيهَا معروفٍ، ولـوْ بلغَتْ ما بلغَتْ، وإنْ جاوزَتْ ديةَ الحرُّ. وقــدْ بَيْنَاهُ في حواشــي ضوء النَّهَار.

وَأَمَّا إِذَا قَتَلَ السَّيْدُ عَبدُهُ، فَفِيهِ حَدَيثُ عَصَرُو بِنِ شُعيبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ ﴿أَنْ رَجُلاً قَتَــلَ عَبْـدَهُ صَـنْبِراً مُتَعَمَّـداً فَجَلَـدَهُ النَّبِيُ اللَِّي اللَّهِ مِائَةَ جَلْدَةٍ وَنَفَاهُ سَنَةً وَمَحَا مَنهْمَهُ مِن الْمُسْلِمِينَ وَلَمْ يُقِدَّهُ بِهِ وَأَمَرُهُ أَنْ يُعْتِقَ رَقَبَةً ﴾ [المدارقطني (١٤٣/٣)].

#### ٤ ـ لا يُقْتَلُ الوالدُ بالولدِ

١٠٩٩ - وَعَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ قَالَ:
 سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لا يُقَادُ الْوَالِـــدُ بالْوَلَدِ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ(٢٢/١) وَالتَّرْمِذِيُّ (١٤٠٠) وَابْنُ مَاجَةْ(٢٩٦٢) وَصَحَّحَةُ ابْنُ الْجَارُودِ(٧٨٨) وَالْتِيْهَقِيِّ(٧٢/٨). وَقَالَ السَّرْمِذِيُّ: إِنَّهُ مُصْطَرِبٌ.

وفي إسنادِهِ عندَهُ الحجَّاجُ بنُ ارطاةَ ووجْهُ الاضطرابِ أَنَّهُ الخُلُّفِ فِيهِ على عمرو بنِ شُعيبِ عنْ أبِيهِ عنْ جدَّهِ فقيلَ: عــنْ عمرٍو وَهِيَ روايةُ الْكِتَابِ وقيلَ: عنْ سُراقةَ وقيلَ: بــلا واسطةٍ

وفِيهَا المُنْسَى بنُ الصَّبَّاحِ، وَهُوَ ضعيفٌ.

قالَ التَّرمذيُّ: ورويَ عنْ عمرو بنِ شُعيبٍ مُرسلاً، وَهَـذا حديثٌ فِيهِ اضطرابٌ والعملُ عليْهِ عندَ أَهْل العلم انْتَهَى.

قَالَ الشَّافعيُّ: طُرقُ هذا الحديثِ كُلُّهَا مُنقطعةً.

وقالَ عبدُ الحقُّ: هذهِ الأحاديثُ كُلُهَا معلولةٌ لا يصحُ فِيهَا مِيَّ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يُقْتَلُ الوالدُ بالولدِ.

قَالَ الشَّافِعيُّ: حفظت عن عددٍ منْ أَهْلِ العلمِ لقِيتُهُمْ أَنْ لا يُقْتَلَ الوالدُ بالولدِ وبذلِكَ أقولُ.

وإلى هذا ذَهَبَ الجمَاهِيرُ من الصَّحابةِ وغسيرِهِمْ كالْهَادويَّةِ والحنفيَّةِ والشَّافعيَّةِ وأحمدَ وإسحاقَ مُطلقاً للحديثِ.

قالوا: لأنَّ الآبَ سببُ لرجودِ الولدِ، فلا يَكُونُ الولدُ سبباً عدامِه.

وذَهَبَ البَتِّيُّ إلى أنَّهُ يُقادُ الوالدُ بالولدِ مُطلقاً لعمـــومِ قولــه تعالى: ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾ [المائدة: ٤٥].

وأجيبَ بأنَّهُ مُخصَّصٌ بالخبر وَكَأَنَّهُ لمْ يَصحُّ عندَهُ.

وذَهَبَ مالِكُ إِلَى أَنَّهُ يُقادُ بالولدِ إذا أضجعَهُ وذبحَهُ.

قَالَ: لأَنَّ ذَلِكَ عَمَدٌ حَقِيقةً لا يُختَمَلُ غَيْرُهُ، فَإِنَّ الظَّـاهِرَ في مثلِ اسْتِعمالِ الجارحِ في المقتلِ هُوَ قصدُ العمدِ والعمديَّةُ أمـرٌ خفيُّ لا يُحْكَمُ بَإِثْبَاتِهَا إِلاَّ بما يظَهْرُ منْ قرائنِ الاحوال.

وأمًّا إذا كانَ على غيرِ هذهِ الصَّفةِ فيما يُحْتَملُ عدمُ إِزْهَاقِ الرُّوحِ بـلُ قصدُ التَّاديبِ من الأب، وإنْ كانَ في حقِّ غيرِهِ يُحْكَمُ فِيهِ بالعمدِ، وإنَّما فرُقَ بـينَ الأب وغيرهِ لما للأب من الشُفقةِ على وللهِ وغلبةِ قصدِ التَّاديبِ عندَ فعلهِ ما يُغضبُ الأَبَ فيحملُ على عدمٍ قصدِ القَّلْ، وَهذا رأيٌ منهُ: وإنْ ثبت النصُّ لم يُقاومهُ شيءٌ.

وقد قضى بِهِ عُمرُ فِي قصَّةِ المدلجيُّ والـزَمَ الأَبَ الدَّيةَ ولَمْ يُعطِهِ مَنْهَا شيئاً. وقالَ: «ليسَ لقَاتِلِ شيءٌ». فلا يرثُ من الدَّيةِ إجماعاً، ولا منْ غيرِهَا عندَ الجمْهُورِ والجدُّ والأمُّ كالأَبِ عندَهُمُّ فِي سُقوطِ القَرَدِ.

## ٥ ـ لا يُقْتَلُ مسلمٌ بكافر

١١٠٠ وَعَنْ أَبِي جُحَيْفَةَ قَالَ: «قُلْت لِعَلِي، مَلْ عِنْدَكُمْ شَيْءٌ مِن الْوَحْي غَيْرُ الْقُرْآن؟ قَالَ: لا وَالَّذِي فَلَقَ الْجُبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَة، إلاَّ فَهْماً يُعْطِيهِ اللَّهُ تَعَالَى رَجُلاً فِي الْقُرْآن، وَمَا فِي هَـنْهِ الصَّحِيفَةِ، قُلْت: وَمَا فِي هَـنْهِ الصَّحِيفَةِ؟ قَـالَ: الْعَقْلُ وَفِكَاكُ الاسير، وَأَنْ لا يُقْتَلَ مُسْلِمٌ بِكَافِرٍ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٩٩١٩).

وَأَخْرَجَهُ أَحْمَدُ(١٩٢/) وَأَبُو دَاوُد(٥٣) وَالنَّسَائِيُ(١٩/٨) مِنْ وَجَهِ آخَرَ عَنْ عَلِيْ رضي الله تعالى عنه. وَقَالَ فِيهِ: «الْمُؤْمِنُونَ تَكَافَأُ دَمَاؤُهُمْ، وَيَسْنَى بِلِيَّتِهِمْ أَذَنَاهُمْ وَهُمْ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ، وَلا يُقْتَلُ مُؤْمِنَ بِكَافِرٍ وَلا ذُو عَهْدِ فِي عَهْدِهِ.

وَصَحْحَةُ الْحَاكِمُ(١٤١/٢).

روعن ابي جُحيفة قال: (قُلْت لِعَلِيّ) عليه السلامُ (مَلْ عِنْدَكُمْ شَيْءٌ مِن الْوَحْي غَيْرَ الْقُرْآنِ؟ قَالَ: لا وَالَّذِي فَلَقَ الْحَبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ إِلاَ فَهُمُّ) اسْتِتناءٌ من لفظ (شيءٍ مرفوعٌ على المدلئة.

(يعطِيهِ اللَّهُ تعالى رجلاً في القرآنِ وما في هلِهِ الصَّحيفـةِ) أي الورقةِ المَكْتُربةِ.

رقلت وما في هلمِهِ الصّحيفةِ؟ قال: العقلُ أي الدَّيةُ سُميّتُ عقلاً؛ لأنّهُمْ كانوا يعقلونَ الإبلَ الَّتِي هيَ ديةٌ بفناءِ دارِ المقتُولِ.

(وفِكَاكُ) بِكَسِرِ الفاءِ وفَتْحِهَـا (الأسيرِ، وَأَنْ لا يُقْتَـلَ مُسْلِمٌ بِكَافِرٍ، رَوَاهُ البَخَارِيُّ وَآخَرِجَهُ احمدُ وأبو داود والنَّسانيُّ مَنْ وَجُهِ آخرَ عَنْ عَلَيْ ظَلِيْهِ. وقالَ فِيهِ: «الْمُؤْمِنُونَ تَكَافَأُ دِحَاوُلُهُمْ أَيْ تَسَاوى في الدُية والقصاص.

روَيَسْغَى بِلِمِّتِهِمْ أَذَنَاهُمْ وَهُمْ يَدَّ عَلَى مَنْ مِبْوَاهُمْ، وَلا يُقْسَلُ مُؤْمِنٌ بِكَافِر، وَلا ذُو عَهْدٍ فِي عَهْدِهِ، وصحَّحَةُ الْحَاكِمُ.

قال المصنفُ: إنّما سالَ أبو جُحيفة علياً فَلَيْهُ عَنْ ذَلِكَ؛ لأنْ جماعةً من الشّيعةِ كانوا يزعمونَ أنْ لأهْلِ البيّسةِ - عليهم السلام - لا سيّما عليَّ فَلَيْهُ اخْتِصاصاً بشيءٍ من الوحي لمْ يطّلعُ عليْهِ غيرُهُ. وقدْ سالَ علياً فَلَيْهُ عَنْ هَذِهِ الْمُسالَةِ غيرُ أبي

جُحيفةً أيضاً.

ثُمَّ الظَّاهِرُ أَنَّ المسؤولَ عَنْهُ هُوَ مَا يَتَعَلَّقُ بِالأَحْكَامِ الشَّرِعَيَّةِ مِن الوحي الشَّاملِ لِكِتَابِ اللَّهِ المعجزِ وسنَّةِ النَّبِيِّ ﷺ فَإِنَّ اللَّهُ تعالى سمَّاهَا وحياً إِذْ فَسُرَ قوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَن الْهَوَى﴾ تعالى سمَّاهَا وحياً إِذْ فَسُر قوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَن الْهَوَى السَّحِيفَةِ» عَلَى المَّمْ مَن القرآن ويدلُّ عليه قولُهُ "وما في هذه الصَّحيفةِ» فسلا يلزمُ منهُ نفي ما نُسب إلى علي عَنَّهُ من المَّهُ عَلَيه وَلِهُ قَالُ: إِنَّ هَذَا داخلُ تَحْتَ قولِهِ "إِلاَّ فَهما يُعطيهِ اللَّهُ تعالى رجلاً في القرآن»، فإنَّه كما نسب إلى كشير عُن يُعن فَيَّة اللهُ عليهِ بانواعِ العلومِ ونوَّرَ بصيرَتَهُ أَنَّهُ يَسْتَنبَطُ ذلِكَ من القرآن. ومن لم يكن كذلك فهو حابط في ظلمات الجهل.

والحديثُ قد اشْتُملَ على مسائلَ:

(الأولى) العقلُ، وَهُوَ الدُّيةُ ويأْتِي تحقيقُهَا.

(والثَّانيةُ) فِكَاكُ الأسيرِ أيْ حُكْمُ تخليصِ الأسيرِ مـنْ يـدي العدوُ. وقدْ وردَ التّرغيبُ في ذلِكَ.

(والثّالثةُ) عدمُ قَتْلِ المسلمِ بالْكَافِرِ قَـوَداً وإلى هـذا ذَهَبَ الْجَمَاهِيرُ، وأنّهُ لا يُقْتَلُ ذُو عَهْدٍ فذو العَهْدِ الرَّجلُ منْ أَهْـلِ دارِ الْجَمَاهِيرُ، وأنّهُ لا يُقْتَلُ ذُو عَهْدٍ فذو العَهْدِ الرَّجلُ منْ أَهْـلِ دارِ الحربِ فيدخلُ علينا بأمان، فإنْ قَتْلَهُ مُحررٌمٌ على المسلمِ حَتّى يرجعَ إلى مامنِهِ فلوْ قَتَلَهُ مُسلمٌ.

فقالت الحنفيةُ: يُقتُلُ المسلمُ بالذّمِّيُ إذا قَتَلَهُ بغيرِ اسْتِحقاق، ولا يُقتَلُ بالمستَأمنِ واختجُرا بقولِهِ في الحديثِ الولا ذُو عَهْدِ في عَهْدِهِ»، فإنهُ معطوف على قولِهِ "مُؤمنَ"، فلا بُدُ من تقييدٍ في الشّاني كما في الطّرف الأوّل فيقدّرُ، ولا ذُو عَهْدٍ في عَهْدِهِ بِكَافْرٍ، ولا بُدُ من تقييدٍ الْكَافرِ في المعطوف بلفظ الحربي، لأنّ النّمي يُقتَلُ بالذّمي ويقتَلُ بالمسلم، وإذا كان التّقييد لا بُدُ منه في المعطوف، وهُو مُطابق للمعطوف عليه، فلا بُدُ من تقديرِ مثلِ ذلك في المعطوف عليه فيكُونُ التقديرُ، ولا يُقتَلُ مُؤمنَ بكافر حربي ومفهوم حربي أنه يُقتَلُ بالذّمي بدليلِ مفهوم المخالفة، حربي وان كانت الحنفية لا تعمل بالمفهوم فهم على الله لا تعمل بالمفهوم فهم على الله المحلوف المخالفة، وإن كانت الحنفية لا تعمل بالمفهوم فهم على انه لا يقتلُ بالحربي صرياً.

وَامًّا قَتْلُهُ بِالذَّمِّيُ فِيعِمُومِ قُولِـه تعـالى: ﴿ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ ولما أخرجَهُ البَيْهَقِيُّ (٣٠/٨). مِنْ ﴿ أَنَّهُ لِللَّهِ قَتْبَلَ مُسْلِماً بِمُعَـاهَدٍ. وَقَالَ: أَنَا أَكْرَمُ مَنْ وَفِّى بِنِمْتِهِ، وَهُوَ حديثٌ مُرسلٌ مِنْ حديثِ

عبدِ الرُّحمٰنِ بنِ البيلمانيُّ. وقدْ رُويَ مرفوعاً قالَ البيْهَقـيُّ: وَهُـوَ خطاً.

وقالَ الدَّارقطنيُّ: ابنُ البيلمانيُّ ضعيفٌ لا تقومُ بِهِ حُجَّةٌ إذا ﴿

قال أبو عُبيدِ القاسمُ بنُ سلاَم: هذا الحديثُ ليسَ بمسندٍ، ولا يُجعلُ مثلُهُ إِمَّاماً تُسفَكُ بِهِ دماءُ المسلمينَ.

وذَكَرَ الشَّافعيُّ في «الأمُّ انَّ حديثُ ابنِ البيلمانيِّ كـانَ في قصُّةِ المُسْتَامن الَّذِي قَتَلَهُ عمرو بن أُميَّةَ الضَّمريُّ.

قال: فعلى هذا لو ثبت لَكَانَ منسوخاً؛ لأنَّ حديثَ الا يُقتَلُ مُسْلِمٌ بِكَافِرٍ، خطبَ بِهِ النَّبِيُّ تَلَيُّا يومَ الفَّتْحِ كما في روايـةِ عمرو بـنِ شُــعيب وأحمـد (١٨٠/٢)، أبو داود (١٩٩١)، الــــرمذي (١٤١٣)] وقصّةُ عمرو بنِ أُميَّةَ مُتَقَدَّمةٌ قبلَ ذَلِكَ بزمانٍ.

هذا وما ذَكَرَنُهُ الحنفيَّةُ من التَقديرِ، فقدْ أُجيبَ عنْهُ بانْـهُ لا يجبُ التَقديرُ؛ لأنْ قولَهُ: "ولا ذُو عَهْدٍ في عَهْدِوه كلامٌ تامٌ، فــلا يختَاجُ إلى إضمار؛ لأنْ الإضمارَ خلافُ الأصلِ، فلا يُصــارُ إليْـهِ إلاَ لضرورةٍ فَبَكُونُ نَهْياً عنْ قَتْلِ المَعَاهَدِ.

وقولُهُمْ: إِنْ قَتْلَ المَعَاهَدِ معلومٌ وإلاً لَمْ يَكُنْ للعَهْــدِ فــائدةٌ، فلا حاجةً إلى الإخبار بهِ.

جوابُهُ: أنَّهُ مُحْتَاجٌ إلى ذلِكَ إذْ لا يُعرفُ إلاَّ بطريقِ الشَّمارِعِ وإلاَّ، فإنَّ ظَاهِرَ العمومَاتِ يقضي بجوازِ قَتْلِهِ، ولوْ سُسُلَّمَ تقديرُ الْكَافرِ، فلا يُسلَّمُ اسْتِلزامُ تخصيصِ الأوَّلُ بالحربيُّ؛ لأنَّ مُقْتَضى العطف مُطلقُ الاشْتِرَاكِ لا الاشْتِرَاكُ منْ كُلُّ وجْهِ.

ومعنى قولِهِ (وَيَسْعَى بِذِيئَتِهِمْ أَذْنَاهُمْ) أَنَّهُ إِذَا أَمَّنَ المسلمُ حربيًا كانَ أَمَاناً منْ جميعِ المسلمينَ، ولوْ كانَ ذلِكَ المسلمُ امراةً كما في قصَّةِ أَمُّ هانى والطر: خ(١٨٧٩)، م(١٦٧٧)] ويشتَرطُ كونُ المؤمنِ مُكَلِّفاً، فَإِنَّهُ يَكُونُ أَمَاناً من الجميع، فلا بجوزُ نَكْتُ ذلِك.

وقولُهُ: "وَهُمْ يَدْ عَلَى مَنْ سَوَاهُمْ" أَيْ هُمْ مُجَتَّمُعُونَ عَلَى أَعْدَائِهِمْ لَا يَحُلُ لَهُمُ التَّخَاذُلُ بَلْ يُعِينُ بَعْضُهُمْ بَعْضاً عَلَى جَمِيعٍ مَنْ عَادَاهُمْ مِنْ أَهْلِ المُللِ كَانَّهُ جَعْلَ أَيْدَيَهُمْ يَدَاً واحدةً وَفَعْلَهُمْ فعلاً واحداً.

### ٦- يُقْتَلُ الرجلُ بالمرأةِ

عنه: «أَنَّ جَارِيَةٌ وُجِدَ رَأْسُهَا قَدْ رُضَّ بَيْنَ حَجَرَيْنِ، عنه: «أَنَّ جَارِيَةٌ وُجِدَ رَأْسُهَا قَدْ رُضَّ بَيْنَ حَجَرَيْنِ، فَسَأَلُوهَا: مَنْ صَنَعَ بِسك هَنذَا: فُلانٌ، فُلانٌ؟ حَتَّى ذَكَرُوا يَهُودِيّاً فَأَوْمَأَتْ بِرَأْسِهَا فَأُخِذَ الْيَهُودِيُّ فَأَقَرَّ فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُرَضَّ رَأْسُهُ بَيْنَ حَجَرَيْنِ».

مُنْفَقَ عليهِ والبخاري (٦٨٧٩)، مسلم (١٩٧٢)]، واللَّفظُ لسلم. الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يجبُ القصاصُ بالمُثقَّلِ كالمحدَّدِ.

وأنَّهُ يُقْتَلُ الرَّجلُ بالمرأةِ.

وَأَنَّهُ يُقْتَلُ بِمَا قُتِلَ بِهِ، فَهَذِهِ ثَلَاثُ مسائلَ:

(الأولى) وُجوبُ القصــاصِ بــالمثقَّلِ والنِّـهِ ذَهَـبَ الْهَادويَّـةُ والشَّافعيُّ ومالِكٌ ومحمَّدُ بنُ الحسنِ عملاً بِهَذا الحديثِ

والمعنى المناسبُ ظَـاهِرْ قـويٌّ، وَهُـوَ صيانـةُ الدُمـاءِ مــن الإهدارِ ولأنَّ القَتْلَ بالمثقلِ كالقَتْلِ بالمحدَّدِ في إزْهَاقِ الرُّوحِ.

وذَهَبَ أبو حنيفةَ والشَّعبيُّ والنَّخعيُّ إلى أنَّهُ لا قصاصَ في القَّلْ ِ بالمثقلِ واحْتَجُوا بما أخرجَهُ البَيْهَقيُّ(٤٢/٨) منْ حديثِ النَّهمانِ بنِ بشيرٍ مرفوعاً الكُلُّ شَيْءٍ خَطَاً إلاَّ السَّيْفَ وَلِكُلُّ خَطَاً أَلاَ السَّيْفَ وَلِكُلُّ خَطَاً أَرْشُ،

وفي لفظ [٢/٨ ؛] «كُلُّ شَيْءٍ سِوَى الْحَدِيدَةِ خَطَأٌ وَلِكُـلُّ خَطَإً أَرْشُ».

وأجيبَ بأنَّ الحديثَ مدارُهُ على جابر الجعفـيُّ وقيـسِ بـنِ الرَّبِيع، ولا يُختَجُّ بِهِمَا، فلا يُقاومُ حديثُ أنسٍ هذا.

وجوابُ الحنفيَّةِ عنْ حديثِ أنسِ بأنَّهُ حصلَ في الرَّضُ الجرحُ، أو بــانَّ اليَهُــوديُّ كــانَ عادَتُهُ قَتْـلَ الصَّبيــانِ، فَهُــوَ مــن السَّاعينَ في الأرض فساداً تَكَلُّفُّ.

وأمًّا إذا كانَ القَتْلُ بآلَةِ لا يُقصدُ بمثلِهَا القَتْلُ غالباً كالعصا والسَّوطِ واللَّطمةِ ونحوِ ذلِكَ فعندَ الْهَادويَّةِ واللَّيثِ ومالِك يجبُ القردُ.

وقالَ الشَّافعيُّ وأبو حنيفةً وجَماهيرُ العلماءِ من الصَّحابـةِ

والتَّابِعِينَ ومنْ بِعِلَهُمْ: لا قصاصَ فِيهِ، وَهُوَ شِيْهُ العصافِ وَفِيهِ الدَّيةُ مائةٌ من الإبلِ مُغلَظةٌ فِيهَا أربعونَ في بُطويْهَا أولادُهُا لِمَسَا أخرجَهُ أحدد(١٦٤/٢) وأهدلُ السُّننِ إلاَّ السَّرمذيُ [ابو هاود (٢٩٥٧)، الساني (١/٠٤)، ابن ماجه (٢٦٢٧) من حليثِ عبدِ اللَّهِ بن عمرو أنْ رسولَ اللَّهِ ﷺ قال: «ألا، وَإِنْ فِي قَتْلِ الْخَطَالِ شِيْهِ الْمَمْدِ مَا كَانَ بِالسَّوْطِ وَالْعَصَا مِائَةً مِن الإبلِ فِيهَا أَرْبَهُونَ في بُطُونِهَا أَوْلادُهَا.

قَالَ ابنُ كثيرٍ في «الإرشادِ»: في إسنادِهِ اخْتِلافٌ كثيرٌ ليسسَ هذا مرضم بسطِهِ.

قلت: إذا صح الحديث، فقد اتّضح الرجّهُ وإلاَّ فالأصلُ عدمُ اغتِبارِ الآلةِ في إزْهَاقِ الرُّوحِ بلْ ما ازْهَـقَ المرُّوحَ اوجبَ القصاص.

(المسألةُ النَّانيلُة) قَتْلُ الرَّجلِ بالمرأةِ. وفِيهِ خلافٌ:

ذَهَبَ إلى قَتْلِهِ بِهَـا أَكْثَرُ أَهْـلِ العلــمِ وحَكَـى ابـنُ المنــذرِ الإجماعَ على ذلِكَ لِهَذَا الحديثِ

وعن الحسنِ البصريُّ أنَّهُ لا يُقْتَـلُ الرَّجـلُ بـالأنثى وَكَأْنَـهُ يسْتَدَلُّ بقولِهِ تعالىٰ ﴿الأَنْثَى بِالأَنْثَى﴾.

وردً بأنَّهُ ثَبْتَ إلاَّ في كِتَابِ عمرو بنِ حزمٍ الَّذِي تَلقَّـاهُ النَّاسُ بالقبولِ أنَّ الذَّكْرَ يُقْتَلُ بـالأنثى، فَهُـوَ أقـوى منْ مَفْهُـومٍ الاَنة.

وذَهَبَتِ الْهَادِويَّةُ إِلَى أَنَّ الرَّجَلَ يُقَادُ بِالمِرَاةِ ويوفَّى وَوَثَّتُهُ نصف دَيْتِهِ قَالُوا: لِتَفَاوُتِهِمَا فِي الدَّيْتِةِ وَلاَنَّــهُ تَعَــالَى قَــالَ: ﴿وَالْجُرُوحَ قِصَاصَ ﴾.

وردٌ بان التَّهَاوُتَ في الدِّيةِ لا يُوجبُ التَّهَاوُتَ في النَّهْسِ ولذا يُقْتَلُ عبدٌ قيمَتُهُ السفّ بعبدٍ قيمَتُهُ عشرونَ. وقدْ وقعَتِ المساواةُ في القصاصِ؛ لأنَّ المرادَ بالمساواةِ في الجروحِ أنْ لا يزيدُ المُقْتَصُّ على ما وقعَ فِيهِ من الجرحِ.

(المسألة الثالثة) أنْ يَكُونُ القودُ بَمثلِ مَا قُتِلَ بِهِ وَلِمَى هِذَا ذَهَبَ الجَمْهُورُ، وَهُوَ الَّذِي يُسْتَفَادُ مِنْ قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِيْتُمْ بِـهِ اللَّحَلِ: ١٢٦]. وقولِهِ: ﴿ فَاعْتَلُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾ [القرة: ١٤٩] وبما أخرجَهُ البَيْهَقَيُّ(٤٣/٨) من حديثِ البراءِ عنْهُ ﷺ قَمَنْ غَرَّضَ غَرَّضَنَا لَهُ وَمَنْ حَرَّقَ حَرَّقْنَاهُ وَمَنْ غَرَّقَ عَرَّقْنَاهُ الْيُ من اتَّخذَهُ غرضاً للسَّهَام.

وَهَذَا يُقَيِّدُ بِمَا إِذَا كَانَ السَّبِبُ الَّذِي قُتِلَ بِهِ يجوزُ فعلُهُ.

وأمَّا إذا كانَ لا يجوزُ فعلُهُ كمنْ قُتِلَ بالسَّحرِ، فَإِنَّهُ لا يُقْتَلُ بِهِ؛ لأنَّهُ مُحرِّمٌ. وفِيهِ خلاف

قالَ بعضُ الشَّافعيَّةِ: إذا قَتَلَ باللَّواطِ، أو بإيجارِ الخمــرِ أنَّـهُ يدسُّ فِيهِ خَشْبَةً ويوجرُ الحَلُّ.

وقيل: يسقطُ اعْتِبارُ المماثلةِ.

وذَهَبَ الْهَادويَّةُ والْكُوفِيُونَ وأبو حنيفةَ وأصحابُهُ إلى أنَّهُ لا يَكُونُ الاقتِصاصُ إلاَّ بالسَّيفِ واحْتَجُوا بما أخرجَهُ السِرَّارُ[كما في المجمع، ٢٩١٦] وابنُ عدي [«الكامل» (٣٩٤/٧)] من حديث أبي بَكْرةَ عنْهُ يَنْ أَنَّهُ قَالَ «لا قَودَ إلاَّ بِالسَّيْفِ». إلاَّ أنسهُ ضعيف.

قَالَ ابنُ عديٌّ: طُرقُهُ كُلُّهَا ضعيفةٌ.

واخْتَجُوا بالنَّهْيِ عن المثلةِ وبقولِهِ ﷺ ﴿إِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ ﴾ [مسلم (١٩٥٥]].

وأجيبَ بأنَّهُ مُخصَّصٌ بما ذُكِرَ.

وفي قولِهِ «فاقرًا «دليلٌ على أنَّهُ يَكُفي الإقرارُ مرَّةً واحدةً إذْ لا دليلَ على أنَّهُ كرَّرَ الإقرارَ.

#### ٧- إذا كانت الجناية خطأ

رَوَاهُ أَحْمَدُ(٤٣٨/٤) وَالثَّلاكَةُ بِإِسْنَادٍ صَحِيحٍ [أبسو داود (٩٠٠٠)، النساني (٧٥/٨). ولم يخرجه الترمذي].

الحديثُ فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا غرامةً على الفقرِ إلاَ أنَّهُ قالَ البَّهْقَيُّرُ ١٠٥/٥): إنْ كانَ المرادُ بالغلامِ فِيهِ المملُوكَ فَإِجماعُ أَهْمَلِ البَيْهَةَيُّرُ ١٠٥/٨) العلم أنْ جنايةَ العبدِ في رقبَتِهِ، فَهُو يدلُ واللهُ أعلمُ انْ جنايَتُهُ

كَانَتْ خَطَأً، وَانَّ النَّبِيُّ ﷺ إنَّمَا لَمْ يجعلْ عَلَيْهِ شَـيْنًا؛ لأَنَّهُ الْـتَزَمَ ارشَ جَناتِيّهِ فاعطَاهُ مَنْ عَندِهِ مُتَبَرُعاً بِذلِكَ.

وقة حملة الخطّابي على انْ الجاني كانَ حُرّاً وَكَانَتِ الجناية فَراً وَكَانَتِ الجناية خطاً وَكَانَتْ عاقلَتُهُ فَقراءَ فلم يجعل عليهم شيئاً إمّا لفقرهم وإمّا لأنهم لا يعقلون الجناية الواقعة على العبد إنْ كان الجمني عليه علوكاً \_ كما في البيهةي (١٠٥/٨) \_ وقد يُكُونُ الجاني عُلاماً حُرّاً غيرَ بالغ وَكَانَتْ جنائِتُهُ عمداً فلم يجد ارشتها على عاقلتِهِ وَكَانَ فقيراً فلم يجعل عليه في الحال أو رَآهُ على عاقلتِه فوجدهُم فقراء فلم يجعله عليه لِكون جنايته في حُكْم الحطاء ولا عليهم لِكُونهم فقراء والله أعلم أنتهي.

وقولُهُ: «ولمُ يجعلُ أرشَهَا على عاقلَتِهِ» هذا مذْهَبُ الشَّافعيُّ أَنْ عمدَ الصُّغيرِ يَكُونُ فِي مَالِهِ، ولا تحملُهُ العاقلةُ.

وقولُه «أوْ رَآهُ على عاقلَتِهِ» يعني مع احْتِمالِ أنَّهُ خطأً، وَهَذَا اتَّفَاقٌ ومعَ احْتِمالِ أنَّهُ عمدٌ كما ذَهَبَ إليْهِ الْهَادويَّةُ وأبو حنيفةً ومالِكٌ وبالجملة فلا بُدُّ من احتمالٍ للحديثِ كما لا يخفى.

### ٨- لا يقتصُّ في الجراحاتِ حتى تتبرأ

رَوَاهُ أَحْمَدُ(٢١٧/٢) والدارقطني (٨٨/٣) وَأُعِلُّ بِالإرْسَالِ.

بناءً على أنَّ شُعيباً لمْ يُدرِكْ جدَّهُ.

وقلاً دُفعَ بأنَّهُ ثَبَتَ لقاءً شُعيبٍ لجــدُهِ. وفي معنَـاهُ أحــاديثُ تزيدُهُ قُوَّةً.

وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ لَا يُقَنَّصُ مِن الجراحَاتِ حَتَّـى يحصل البرءُ منْ ذلِكَ وَتُؤمنَ السُّرايةُ.

قالَ الشَّافعيُّ: إنَّ الانْتِظارَ مندوبٌ بدليـل تُمكينِهِ ﷺ من الاقتِصاص قبلَ الاندمال.

وَذَهَبَ الْهَادُويَّةُ وغيرُهُمْ إلى أنَّهُ واجبُّ؛ لأنَّ دفعَ المفاسدِ إليه من المفسدةِ.

#### ٩\_ قتلُ امرأةٍ في بطنها جنينٌ

١٩٠٤ – وعنْ أبي هُريرةَ قالَ: اقْتَتَلَتِ امْرَأَتَــان مِنْ هُذَيْل، فَرَمَتْ إحْدَاهُمَا الْآخْرَى بِحَجَر، فَقَتَلْتُهُمَا وَمَا فِي بَطْنِهَا، فَاخْتَصَمُوا إِلَى رَسُول اللَّهِ ﷺ، فَقَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَنَّ دِيَةَ جَنِينِهَا غُرَّةٌ: عَبْـدٌ أَو وَلِيدَةً وَقَضَى بِدِيَةِ الْمَرْأَةِ عَلَى عَاقِلَتِهَا وَوَرَّثُهَا وَلَدَهَا وَمَنْ مَعَهُمْ، فَقَالَ حَمَلُ بْنُ النَّابِغَةِ الْهُلَلِيُّ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، كَيْفَ يَغْرَمُ مَنْ لا شَربَ، وَلا أَكَلَ، وَلا نَطَقَ، وَلا اسْتَهَلَّ، فَمِثْلُ ذَلِكَ يُطَلُّ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِنَّمَا هَذَا مِنْ إِخْسُوَانِ الْكُهَّانِ»؛ مِنْ أَجْل سَجْعِهِ الَّذِي سَجَعَ.

مُتُفَقّ عليّهِ [البخاري (١٩١٠\_ مسلم (١٦١٨)].

(وعنْ أبي هُريسرةَ قالَ: «اقْتَتَلَتِ امْرَأَتَان مِنْ هُذَيْلَ فَرَمَتْ إِحْدَاهُمَا الأَخْرَى بِحَجَرٍ فَقَتَلَنْهَا وَمَا فِي بَطْنِهَا فَاخْتَصَمُّوا إِلَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنَّ دِيَةَ جَينِهَا غُرَّةً ﴾ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنَّ دِيَةَ جَينِهَا غُرَّةً ﴾ بضمُّ الغين المعجمةِ وَتَشديدِ الرَّاء مُنوَّنَّ.

(عبد أو وليدةً) هُما بدلٌ من «غُرُّةٍ» و «أو» لِلتَّقسيمِ.

(وَقَضَى بِدِيَةِ الْمَرَأَةِ عَلَى عَاقِلَتِهَا وَوَرَّلَهَا وَلَلَهَا وَمَنْ معهم) في سُدُنن أبسي داود [ابو داود (٤٥٧٧)، النساني (٤٤/٨)] أنَّ الحـرأةُ الَّْتِي قَضَيَ عَلَيْهَا بِالغَرَّةِ تُوفَيِّتْ فقضى رسولُ اللَّهِ ﷺ الْ ميراثُهَا لبنِيهَا والعقلَ على عصبَتِهَا.

ومثلَّهُ في مُسلم(١٦٨١) فضميرُ ﴿ورَّنَّهَـا ﴾ يعـودُ إلى القَاتِلـةِ

وقيلَ: يعودُ إلى المُقْتُولَةِ وذلِكَ أَنَّ عَاقَلَتُهَا قَالُوا: إِنَّ مِيرَاتُهَا لِنَّاء فقالَ «لا ميراثُها لزوجهَا وولدِهَا.

(فقالَ حملُ) بفَتْحِ الحاءِ المُهْمَلةِ وفَتْحِ الميمِ ـ.

(بنُ النَّابِغةِ) بِالنُّون بعدَ الألفِ مُوحَّدةٌ فَغَينٌ مُعجمةً، وَهُــوَ زوجُ المرأةِ القَاتِلةِ.

(الْهُذَلِيُّ: يَا رَسُولَ اللَّهِ كَيْفَ يَغْرَمُ مَنْ لا شَرب، وَلا أَكُل، وَلا نَطَقَ، وَلا اسْتَهَلُ؟) الاسْتِهْلالُ: رفعُ الصُّوْتِ يُريدُ أنَّهُ لَمْ تُعلمُ حَيَاتُهُ بِصُوْتِ نُطِق، أو بُكَاء.

(فمشلُ ذَلِكَ يُطلُّ بالمُثنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ \_ أَوَّلُه \_ مضمومةٍ، وَتُشديدِ اللَّامِ على أنَّهُ مُضارعٌ مجْهُولٌ منْ: طلُّ ومعنَاهُ يُهْـلَدُ ويُلْغَى، ولا يُضمنُ ويروى بالموحَّلةِ وَتَخفيــفــِ الــلاَّمِ علـــى أنَّـهُ ماض من البطلان.

(فقالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ إنَّما هذا) أي هذا القائلُ (من إخوانِ الْكُهَّان من أجل سجعِهِ الَّذي سجعَ. مُتَّفقٌ عليهِ).

في الحديث مسائل:

(الأولى) فِيهِ دليلٌ على أنَّ الجنينَ إذا مَاتَ بسبب الجنايةِ وجَبَتْ فِيهِ الغُرَّةُ مُطلقاً سواءً انفصلَ عَـنْ أُمَّهِ وخـرجَ مِيَّتًا أَو مَاتَ في بطنِهَا.

فَامًا إذا خرجَ حيًا ثُمَّ مَاتَ، فنيهِ الدُّيةُ كاملةً ولَكِنَّهُ لا بُدُّ أَنْ يُعلمَ أَنُّهُ جَنِينٌ تَخرِجُ مَنْهُ يَــدّ، أو رجْـلٌ وإلاَّ فـالأصلُ بـراءةُ الذُّمَّةِ وعدمُ وُجوبِ الغُرَّةِ. وقدْ فسَّرَ الغرَّةَ في الحديثِ بعبـَاهٍ، أو وليدةٍ وَهِيَ الأمةُ.

قَالَ الشُّعبيُّ: الغُرَّةُ خسماتةِ درْهَم.

وعندَ أبي داود(٤٥٧٨) والنَّسائيُّ(٤٧/٨) منْ حديثِ بُريـدةً «مائةُ شاةٍ».

وقيلَ: خسنٌ من الإبلِ إذْ هيَ الأصلُ في الدَّيَاتِ، وَهَذَا في جنين الحرُّةِ.

وأمَّا جنينُ الْأُمَّةِ فقيلَ: يُخصُّصُ بالقياس على ديَّيَّهَا فَكُمَّا أنَّ الواجبَ قيمَنُهَا في ضمانِهَا فيَكُونُ الواجبُ في جنيبُهَا الأرشَ مسوباً إلى القيمةِ وقياسُهُ على جنين الحرَّةِ، فإنَّ اللَّازَمَ فِيهِ

نصفُ عُشرِ الدُّيةِ فَيَكُونُ اللاَّزمُ فِيهِ نصفَ عُشرِ قيمَتِهَا.

(النَّانيةُ) قولُهُ (وَقَصَى بِدِيَةِ الْمَرَّأَةِ عَلَى عَافِلَتِهَا) يدلُّ على اللهُ لا يجبُ القصاصُ في مثلِ هذا، وَهُوَ من الدَّلَةِ من يُشِتُ شبه العمد، وَهُوَ الحقُّ، فإنَّ ذلِكَ القَتْلُ كانَ مجسرِ صغير، أو عُودٍ صغيرٍ لا يُقصدُ بِهِ القَتْلُ بحسبِ الأغلبِ فَتَجبُ فِيهِ الدَّيةُ على العاقلةِ، ولا قصاصَ فِيهِ.

والحنفيَّةُ تجعلُهُ منْ أدلَّةِ عدمٍ وُجوبِ القصاصِ بالمثقلِ.

(الفَّالِثةُ) في قولِهِ (على عاقلَيَهَا) دليلُ على أنَّهَا تجبُ الدُيهُ على الفَّالِةُ) والعاقلة مُم العصبةُ. وقدْ فُسُرَت بحنْ عدا الوليد وذوي الأرحام كما أخرجة البيهقي (١٠٨/٨) من حديث أسامة بن عُمير، فقالَ أبوهَا: إنَّما يعقلُهَا بنُوهَا فاختصموا إلى رسول اللهِ عَلَيْ، فقالَ "الدَّيةُ عَلَى الْعَصبَةِ وَفِي الْجَنِينِ غُرَّةً ولِهَذَا بوبُ البخاريُ (باب جنين المراق، وأنَّ العقلَ على الواليو وعصبةِ الوالدِ لا على الولدِ) إن اللبات، باب (٢٠).

قَالَ الشَّافعيُّ: لا أعلمُ خلافاً في أنَّ العاقلةَ العَصَبةُ وَهُـم القرابةُ منْ قِبَلِ الأبِ وفسِّرَ بالأقربِ فالأقربِ منْ عصبةِ الذَّكَـرِ الحَرُّ الْكَلَّفِ.

وفي ذلِكَ خلافٌ يأْتِي في القسامةِ

وظَاهِرُ الحديثِ وُجـوبُ الدَّيـةِ على العاقلـةِ وبِـهِ قـــالَ الجَمْهُورُ.

وخالفَ جماعةً في وُجوبهَا عليهم، فقالوا: لا يُعقلُ أحدٌ عنْ أحدٍ مُسْتَدَلَيْنَ بَمَا عنسَدَ أَحمَدَ(٢٢٢/٢) وأبسي داود [(٢٠٨٤). و(٤٤٩٥)] والسترمذي(٢٨١٢) والنَّسسانيُ(١٨٥/٣) والحَسساكِم (٢/٥٢٤): «أَنْ رَجُلاً أَتَى إلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ ﷺ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ عَلَيْهِ، عَنْهَانَ لَهُ النَّبِيُ عَلَيْهِ، عَنْهَانَ لَهُ النَّبِيُ عَلَيْهِ؛ إِنَّهُ لا يَجْنِي عَلَيْهِ،

وعندَ احمدَ(٤٢٦/٣، ٤٩٨) وأبي داود والتُرمذيُ(١١٦٣) منَ حديثِ عمرو بنِ الأحوصِ أنْنَهُ ﷺ قالَ «لا يَجْنِي جَانِ إلاَّ عَلَى نَفْسِهِ لا يَجْنِي جَان عَلَى وَلَدِهِ».

وجمعَ بينَهُمَا وبينَ وُجوبِ الدّيةِ على العاقلةِ بأنَّ المـرادَ بِـهِ الجزاءُ الاخرويُّ أيْ لا يجني عليْهِ جنايةً يُعــاقبُ بِهَــا في الآخـرةِ

وعلى القــول بــاللَّ الوالــدّ والولــدّ ليســا مــن العاقلــةِ كمــا قالَــهُ الخطّابيُّ، فلا إشكال ولا يتم الحديث دليلاً.

(الرَّابِعةُ) قُولُهُ ﷺ (قَائِما هُوَ مِنْ إِخْوَانِ الْكُهَّانِ» مِنْ اجل سجعِهِ الَّذِي سجعِهِ الَّذِي سجعِهِ اللهِ مَنْ اجلِ سجعِهِ " مُدرجٌ فَهِمَهُ الرَّاوِي، فَقِيهِ دَليلٌ على كرَاهَةِ السَّجعِ.

قالَ العلماءُ: إنَّما كرهَهُ منْ هذا الشَّخص لوجْهَين.

أحدُهُمَا: أنَّهُ عارضَ بِهِ حُكْمَ الشُّرعِ ورامَ إبطالَهُ.

الثَّاني: أنَّهُ تَكَلَّفُهُ فِي مُخاطَبَتِهِ، وَهَذَانِ الوجْهَانِ مَن السَّجعِ مذمومانِ.

وأمًّا السَّجعُ الَّذي وردَ منهُ ﷺ في بعضِ الأوقَــاتِ، وَهُــوَ كثيرٌ في الحديثِ فليسَ منْ هذا؛ لأنَّهُ لا يُعارضُ حُكْــمَ الشَّـرعِ، ولا يَتَكَلَّفُهُ، فلا نَهْيَ عنْهُ.

وَالنَّسَائِيُّ (۱۱۰٥ وَأَخْرَجَ فَ أَبِّ سِو دَاوُد (۲۷/۵) وَأَخْرَجَ فَ أَبِّ سِو دَاوُد (۲۷/۵) وَالنَّسَائِيُ (۲۷/۵) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسِ "أَنْ عُمَرَ اللَّهِ سَأَلَ مَنْ شَهِدَ قَضَاءَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي الْجَدِينِ؟ قَالَ: فَقَامَ حَمَلُ بْنُ النَّابِغَةِ، فَقَالَ: كُنْت بَيْنَ يَسدِي امْرَأَتَيْنِ، فَقَامَ حَمَلُ بْنُ النَّابِغَةِ، فَقَالَ: كُنْت بَيْنَ يَسدِي امْرَأَتَيْنِ، فَضَرَبَتْ إِحْدَاهُمَا الْأَخْرَى اللَّهُ فَلَكُرَهُ مُخْتَصَراً، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (۲۰۲۱) وَالْحَاكِمُ (۲۰۷۰).

قوله: (واخرجَهُ أبو داود والنَّسانيُّ منْ حديثِ ابنِ عَبَّاسِ ﴿ عُلَّٰهُ: أَنَّ «عُمَرَ سَأَلَ مَنْ شَهِدَ قَضَاءَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي الْجَنِينِ؟ قَالَ: فَقَامَ حَمَلُ بْنُ النَّابِغَةِي الْمَذْكُورُ فِي الْحَدِيثِ الَّذِي قَبْلَهُ.

(فَقَالَ: كُنْت بَيْنَ امْرَأَتَيْنِ فَضَرَبَتْ إِخْدَاهُمَا الأَخْرَى. فَذَكَرَهُ مُخْتَصراً وصحَّحَة ابنُ حَبَّانَ والحَاكِمُ.

واخرجَهُ أبو داود(١٥٠٠) بلفظِ «أَنْ عُمَرَ سَأَلَ النَّاسَ عَـنَ إِمْلاصِ الْمَرْأَةِ، فَقَالَ الْمُغِيرَةُ شَهِدَت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَضَى فِيهَا بِغُرَّةِ عَبْدٍ، أو أَمَةٍ، فَقَالَ: التَّبِني بِمَنْ يَشْهَدُ مَعَك قَالَ: فَأَتَاهُ مُحَمَّدُ بْنُ مَسْلَمَةً فَشْهِدَ لَهُ "ثُمَّ قالَ أبو داود: قالَ أبو عُبيدٍ: إملاصاً؛ لأنْ المبرأة تُزلقُهُ قبلَ وقْتِ الولادةِ وَكَذلِكَ كُلُّ مَا زُلقَ مَن اللِهِ وغيرِهَا، فقدْ ملصَ انْتَهَى. ولا بُدُ مِنْ أَنْ يُعلمَ أَنْ الجنينَ قدْ تَخَلِّقَ وجرى فِيهِ الـرُوحُ ولا بُدُ مِنْ أَنْ يُعلمَ أَنْ الجنينَ قدْ تَخَلِّقَ وجرى فِيهِ الـرُوحُ

ليَتَّصفَ بأنَّهُ قَتَلَتْهُ الجانيةُ.

والشَّافعيَّةُ فسروهُ بما ظَهَرَ فِيهِ صُورةُ الآدميُّ من يلهٍ وأصبع وغيرهِمَا، فإنْ لمُ تظْهَرْ فِيهِ الصُّورةُ ويشْهَدُ أَهْلُ الخبرةِ بانَّ ذَلِكَ أصلُ الآدميُّ فحُكْمَهُ كذلِكَ إذا كانَتِ الصُّورةُ خفيَّـةٌ، وإنْ شَكُ أَهْلُ الخبرةِ لمْ يجبْ فِيهِ شيءُ أَثْفاقاً.

وفيهِ دليـلٌ على الَّ في الجنينِ غُـرُةً ذَكَـراً كـانَ أو أُنشـى لإطلاق الحديث.

#### ١٠ - القصاصُ في السِّنِّ

مَمْتَهُ - كَسَرَتُ ثَنِيهَ جَارِيةِ، فَطَلَبُوا إِلَيْهَا الْعَفْو، عَمَّتُهُ - كَسَرَتُ ثَنِيهَ جَارِيةِ، فَطَلَبُوا إِلَيْهَا الْعَفْو، فَأَبُوا، فَعَرَضُوا الأَرْش، فَأَبُوا فَأَتُوا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى بِالْقِصَاص، فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى بِالْقِصَاص، فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى بِالْقِصَاص، فَقَالَ أَنسُ بْنُ النَّصْرِ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَتُكْسَرُ ثَنِيتُهَا، فَقَالَ أَنسُ بْنُ النَّصْرِ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَتُكْسَرُ ثَنِيتُهَا، الرَّبِيع؟ لا، وَالَّذِي بَعَثَك بِالْحَق، لا تُكْسَرُ ثَنِيتُهَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ كَتَابُ اللَّهِ الْقِصَاص، فَرَضِي الْقَوْمُ فَعَفُوا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ: اللَّهِ الْإَرْقُ، وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْسُرَاقُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْلَهُ الْعُلْهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ وَاللَّفْظُ لِلْبُحَارِيِّ [البخاري (٢٧٠٣)، مسلم (١٦٧٥)].

روعن أنس فلله الأبيَّخ الله الرئيَّخ بضم الرَّاءِ والباء الموحَّدةِ المُفتُوحةِ فمثنَّاةٌ غَرِيَّةٌ مُشدَّدةٌ مَكْسورةٌ أُخْتَ أنس (بنَّتِ النَّضرِ عمَّتُهُ) أيْ عمَّةَ أنسِ بنِ مالِكِ وَهِيَ غيرُ الرُّبيِّع بنْتِ مُعوَّذٍ ووقعَ في سُنن البيْهقيّ «بنْتُ مُعوَّدٍ».

قالَ المسنّفُ: إنّه غلطً

(﴿ كَسَرَتْ ثَنِيَّةً جَارِيَةِ) أَيْ شَائَةٍ مِن الأَنْصَارِ كَمَا فِي رِوَايَةٍ.
(فَطَلَبُوا) أَيْ فَرَابَةُ الرُّيَّ عِ (إَلَيْهَا) أَيْ إِلَى الْجَارِيَةِ (الْعَفْوَ فَقَرَضُوا الأَرْشَ فَأَيُوا فَآتُوا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَآبُوا الأَرْشَ فَأَيُوا الْقَصَاصِ، فَقَالَ أَنْسُ بَنْ النَّعْشُو يَها رَسُولَ اللَّهِ أَتْكُسُرُ ثَنِيَّةً الرَّبِيعِ؟ لا، وَالَّذِي بَعَشَك بِالْحَقِّ لا تُكْسَرُ ثَنِيَّةًا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ الْقَصَاصُ فَرَضِي الْفَوْمُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ الْقِصَاصُ فَرَضِي الْفَوْمُ اللَّهِ الْقِصَاصُ فَرَضِي الْفَوْمُ

لَعَقُوا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ: إنَّ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ مَنْ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللَّهِ لاَبَرُهُ» مُنْفقٌ عليْهِ واللَّفظُ للبخاريُّ. فِيهِ مسائلُ:

(الأولى) فِيهِ دليلٌ على وُجوبِ الاقْتِصاصِ فِي السِّنُ، فبإنْ كانَتْ بِكَمالِهَا، فَهُوَ مَاخُوذٌ مَنْ قوله تعالى: ﴿وَالسِّنُ بِالسِّنَ السِّنَ السِّنَ السِّنَ السِّنَ المِعدِ. والمائدة: ٤٥]. وقد ثبت الإجاءُ على قلع السِّنُ بالسِّنَ فِي العِمدِ.

وأمًّا كسرُ السُنَّ، فقدْ دلَّ هذا الحديثُ على القصاصِ فيسهِ أنضاً.

قالَ العلماءُ: وذلِكَ إذا عُرفَت المماثلـةُ وامْكَنَ ذلِيكَ مَنْ دُون سرايةٍ إلى غير الواجب.

قالَ أبو داود: قُلْت لأحمد - يُريدُ ابنَ حنبل - كيفَ فَي السِّنَ؟ قالَ: تُبردُ أيْ يُبردُ منْ سنُ الجاني بقدرِ ما كُسرَ منْ سنُ الجاني عليهِ. الجنيُ عليهِ.

وقَالَ بعضُهُمْ: إنَّ الحديثُ محمولٌ على القلعِ، وأنَّـهُ أَرادَ بقولِهِ كَسَرَتْ: قَلْعَتْ، وَهُوَ بعيدٌ.

وامًا العظمُ غيرُ السِّنُ، فقدْ قامَ الإجماعُ على أنَّهُ لا قصاصَ في العظمِ الَّذي يُخافُ منْهُ ذَهَابُ النَّفسِ إذا لم تَتَأَتُ فِيهِ المماثلةُ بأنْ لا يُوقفَ على قدر الذَّاهِبِ.

وقالَ اللَّيثُ والشَّافعيُّ والحنفيَّةُ: لا قصاصَ في العظمِ غير السِّنُ؛ لأنْ دُونَ العظمِ حائلاً منْ جلدٍ ولحسم وعصب فيتَعلنَّرُ معَهُ المماثلةُ فلوْ أمْكَنَتْ لحَكَمنا بالقصاصِ ولَّكِنْ لا نصلُ للى العظم حَتَى ننالَ ما دُونَهُ ممَّا لا يُعرفُ قدرُهُ.

(الثّانيةُ) قولُهُ (أَتَكُسُرُ ثنيَّةُ الرَّبِيَّعِ؟) ظَاهِرُ الاسْتِفْهَامِ الإَنكَارُ. وقدْ تُؤولُ بانَّهُ لمُ يُردْ بِـهِ الحُكْمَ والمعارضة، وإنَّما أرادَ بِـهِ أَنْ يُؤكّدَ النَّبِيُ تَنَافِحُ طلبَ الشّفاعةِ منْهُمْ وأكّدَ طلبَهُ مــن النَّبِيُ تَنْفَعُ بالقسم.

وقيل: بل قالَهُ قبلَ أنْ يعلمَ أنْ القصاصَ حَسْمٌ وظَّىنَ أَنَّهُ يُخيُّرُ بِينَهُ وبِينَ الدِّيةِ، أو العفوِ ويرشدُ إليْهِ قولُـهُ في جوابِـهِ «يــا أنسُ كِتَابُ اللَّهِ القصاصُ».

وقيلَ: إِنَّهُ لَمْ يُردِ الإِنْكَارَ بِلْ قَالَهُ تَوَقَّماً ورجَاءً مِنْ فَصَـلِ اللهِ أَنْ يُلْهِمَ الحُصُومَ الرُّضا حَتَّى يعفوا، وَيقبلوا الآرشَ. وقـدْ وقع الأمرُ على ما أرادَ.

وفي إلْهَامِهِمُ العفوَ في تقديرِهِ ﷺ على الحلفِ دليلٌ على ا أنَّهُ يجوزُ الحلفُ فيما يُظنُّ وُقوعُهُ.

(النَّالِثَةُ) قُولُـهُ ﷺ (كِتَابُ اللَّهِ الْقِصَاصُ) المَشْهُورُ الرَّفْعُ على أَنَّهُ مُبْتَداً وخبرٌ ويجوزُ النَّصبُ في الأوَّلِ على المصدرِ وفعلُهُ محـذوف ايْ: كَتَبَ كِتَابَ اللَّهِ. وفي الثَّاني على أنَّـهُ مَفعـولٌ للْكِتَابِ أو للفعل المقدَّر. ويختَملُ وُجُوهاً أُخرَ.

قيلَ: أرادَ بالْكِتَابِ: الحُكْمَ أيْ حُكْمُ اللَّهِ القصاصُ.

وقيلَ: أشارَ إلى قوله تعالى: ﴿وَالْجُرُوحَ قِصَـاصٌ ﴾ والمائدة: ٥٤]، أو إلى ﴿فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِيْتُمْ بِهِ ﴾ والنحل: ١٢٦]، أو إلى ﴿وَالسَّنَ بِالسِّنُ ﴾ والمائدة: ٥٤].

وفي قولِهِ ﷺ (إنَّ مَنْ عَبَادِ اللَّهِ مَنْ لَوْ اقْسَمَ \_ إِلَى آخَرِهِ)
تعجُّبُ مَنْهُ ﷺ بوقوع مثلِ هذا من حلف انس على نفي فعلِ
الغيرِ وإصرارِ الغيرِ على إيقاعِ ذلك الفعلِ وَكَانَ قضيَّهُ ذلِكَ فِ
العادَةِ أَنْ يُحنَّ فِي يَمِينِهِ فَالْهُمَ اللَّهُ تعالى الغيرَ العفوَ فبرُ قسمَ
انسٍ، وأنَّ هذا الاتفاق وقع إكراماً من اللَّهِ تعالى؛ لانس ليبرُ في
يمينِه، وأنَّهُ من جُملةِ عبادِ اللَّهِ الذي يُعطِيهِمُ اللَّهُ تعالى اربَهُمْ

وفِيهِ جوازُ الثُّناءِ على من وقــعَ لَـهُ مثــلُ ذلِـكَ عنــدَ أمــنِ الفِتْنةِ عليهِ.

### ١١ ـ مَنْ لم يُعْرَف قاتلُه

الله عنهما حَمَّن البنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قال: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ قُتِلَ فِي عِمْبًا أو رَمْياً بِحَجْرٍ، أو سَوْطٍ، أو عَصاً، فَعَقْلُهُ عَقْلُ الْخَطَإِ، وَمَنْ خَالَ دُونَهُ فَعَلْلِهِ وَمَنْ خَالَ دُونَهُ فَعَلْلِهِ لَغَنّهُ اللّهِ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٤٥٤)، وَالنَّسَائِيُّ (٣٩/٨)، وَالْبِنُ مَاجَـهُ(٣٦٥)، بِإِنْنَادِ قَوِيٍّ.

روعن ابنِ عبَّاسِ رضى الله عنهما قال: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ منْ قُتِلَ في عمَّيًّا) بِكَسرِ العبنِ المُهمَلةِ وَتَشديدِ الميمِ والياءِ المُشَّاةِ والقَصْر فعُيلى من العماء.

وقولُهُ: (أَوْ رَمُيّاً) بزنَتِهِ مصدرٌ يُرادُ بهِ المبالغةُ.

(البِحَجَرِ، أو سَوْطٍ، أو عَصاً فَعَلَيْهِ عَقْمَلُ الْخَطَا وَمَنْ قُتِلَ عَمْداً، فَهُو قَوْدٌ وَمَنْ خَالَ دُونَهُ فَعَلَيْهِ لَغَنَهُ اللَّهِ". أخرجَهُ أبو داود والنسائيُّ وابنُ ماجَة ياسناد قويٌ).

قَالَ فِي «النَّهَايةِ» فِي تفسيرِ اللَّفظينِ: المعنى أَنْ يُوجدَ بينَهُمْ فَتِيلٌ يُعَمَّى أَمْرُهُ، ولا يَتَبيَّنُ قَاتِلَهُ فَحُكْمُهُ حُكْمُ قَتِيلِ الخطإِ تجبُ فِيهِ الدَّيةُ.

الحديث فيهِ مسألَتَانِ

الأولى) أنَّهُ دليلٌ على أنَّ منْ لمْ يُعرفْ قَاتِلُهُ، فإنَّهَا تَجِبُ فِيهِ الدِّيةُ وَتَكُونُ على العاقلةِ. وظَاهِرُهُ منْ غيرِ أيسانِ قسامةٍ. وقد اخْتُلفَ في ذلِكَ.

فقالَتِ الْهَادويَّةُ: إِنْ كَانَ الحَاضَرُونَ الَّذِينَ وَقَعَ بِيَنْهُمُ القَّتْلُ مُنحصريـنَ لزمَـتِ القسـامةُ وجـرى فِيهَـا حُكُمُهَـا مـن الأيمــانِ والدَّيةِ، وإنْ كانوا غيرَ مُنحصرينَ لزمّتِ الدَّيةُ في بيْتِ المالِ.

وقالَ الخطَّابِيُّ: اخْتُلُفَ هلْ تجبُ الدُّيـةُ فِي بيْتِ المالِ، أو .

قالَ إسحاقُ بالوجوبِ وَتَوجِيهُهُ منْ حيثُ المعنى أنَّهُ مُسلمّ مَاتَ بَفَعلِ قـومٍ مـن المسلمينَ فوجَبَتْ دَيْتُهُ في بيْـــت مــالِ المسلمينَ.

وَذَهَبَ الحسنُ إلى أنَّ دَيْتَهُ تحبُ على جميعٍ من يحضرُ وذَلِكَ؛ لأنَّهُ مَاتَ بفعلِهم، فلا تَتَعدًاهُمْ إلى غيرهِمْ.

وقالَ مالِكَ: إِنَّهُ يُهْدِرُ؛ لأَنَّهُ إِذَا لَمْ يُوجِدُ قَاتِلُهُ بعينِهِ اسْتَحالَ أَنْ يُؤخِذَ بهِ أحدٌ.

وللشّافعيّ قولٌ: إنَّهُ يُقالُ لوليِّهِ: ادعُ على من شنّت واحلف، فإنْ حلفَ اسْتَحقُ الدِّيةَ، وإنْ نَكَلَ حُلُفَ المدَّعى عليْهِ على النَّفيِ وسقطَتِ المطالبةُ وذلِكَ لأنَّ الدَّمَ لا يجسبُ إلاَّ بالطَّلب.

وإذا عرفَّت هذا الاخْتِــلافَ وعـدمَ المُسْتَندِ القــويُّ فِي أَيُّ هذِهِ الأقــوالِ. وقـدُ عرفْت أنَّ سـندَ الحديثِ قــويُّ كمــا قالَـهُ المصنَّفُ علمَّت أنَّ القولَ بهِ أولى الأقوال.

(المسألةُ الثَّانيةُ) في قولِهِ «وَمَنْ قَبُلَ عَمْداً، فَهُــرَ قَـوَدٌه دليـلٌ على أنَّ الَّذِي يُوجِبُهُ القَتْلُ عمداً هُوَ القودُ عيناً.

وفي المسألةِ قولان:

(الأوَّلُ) أنَّهُ يجبُ القودُ عيناً وإليْهِ ذَهَبَ زيدُ بنُ عليَّ وأبـو حَيْفةَ وجماعةٌ ويدلُّ لَهُمْ قوله تعالى: ﴿كَتُبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَـاصُ﴾ (القرة: ١٧٨] وحديثُ «كِتَابُ اللَّهِ الْقِصَـاصُ».

قالوا: وأمَّا الدِّيةُ، فبلا تجبُ إلاَّ إذا رضيَ الجباني، ولا يُجبرُ الجاني على تسليمِهَا.

(والنَّاني) للْهَادويَّةِ واحمدَ ومالِكِ وغيرِهِمْ وقولٌ للشَّافعيُّ: انَّهُ يجبُ بالقَتْلِ عمداً أحدُ أمرينِ القصاصُ، أو الدِّيةُ لقولِهِ ﷺ «مَنْ قَتِلَ لَـهُ قَبِيلٌ، فَهُو بِخَيْرِ النَّظْرَيْنِ إِمَّا أَنْ يُقِيدَ وَإِمَّا أَنْ يُودَى». اخرجَهُ أحمدُ(٢٣٨/٢) والشَّيخانِ البخاري (١١٢)، مسلم (١٣٥٥) وغيرُهُمْ.

وأجيبَ عنهُ بأنَّ المرادَ مــن الحديثِ أنَّ ولِيَّ المَقْتُولِ مُخيَّرُ بشرطِ أنْ يرضى الجاني أنْ يغرمَ الدُّيةَ قــالوا: وفي هــذا التَّــأويلِ جمّ بينَ الدَّليلين.

قلنا: الاقْتِصارُ في الآيةِ وفي بعضِ الأحاديثِ على بعضِ ما يجبُ لا يدلُّ على أنَّهُ لا يجبُ غيرُهُ مَّا قامَ الدَّليلُ على وُجوبِهِ.

وقلا أخرج أحمدُ (٣١/٤) وأبو داود(٤٤٩٦) عن أبسي شريح الحزاعي قال: سمعْت رسول اللهِ على يقولُ "مَنْ أُصِيبَ بِدَم، أو خَبَلٍ \_ وَالْخَبِلُ: الْجِرَاحُ \_ فَهُو بِالْخِيَارِ بَيْنَ إِحْدَى ثَلَاثٍ: إِمَّا أَنْ يَقْتَصُ، أو يَأْخُذُ الْمَقْلَ، أو يَعْفُو، فَإِنْ أَرَادَ الرَّابِعَةَ فَخُدُوا عَلَى يَدَيْهِ، فَإِنْ قَبِلَ مِنْ ذَلِكَ شَيْتًا ثُمَّ عَدَا بَعْدَ ذَلِكَ، فَإِنْ لَهُ النَّارَ».

# ١٧ ــ إذا عاون رجلٌ رجلاً على قتلِ آخَوَ

النَّبِيُّ ﷺ قَسَالَ: ﴿إِذَا أَمْسَكَ الرَّجُلُ الرَّجُلُ وَقَتَلَهُ النَّبِيُّ ﷺ اللَّهُ اللَّهُ الرَّجُلُ وَقَتَلَهُ الاَّخُرُ يُقْتَلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْتِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ اللللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ الللللِّهُ الللللْمُولِمُ الللِّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنِلِمُ اللَّهُ الْمُلِمُ الللَّهُ اللِمُولِمُ اللَّلْمُ اللِمُولِمُ اللِللْمُ الللِّه

رَوَاهُ الِنَّارَقُطْنِيُّ مَوْصُولاً [٩٤٠/٣]، وَصَعَّحَهُ الْبِنُ الْقَطَّانِ، وَرِجَالُــهُ فِقَاتُ الِهُ أَنْ الْبَيْهَقِيْ(٨/٠٥) رَجَّعَ الْمُرْسَلُ

قالَ الحافظُ ابنُ كثيرٍ في الإرشادِ: وَهَذَا الإسنادُ على شرطِ مُسلم.

قلت: إشارة إلى إسناد الدارقطي، فإنّه روّاه من حديث أبي داود الحَفَريُ عن الثّوريُ عن إسماعيلَ بن أُميّة عسن نافع عن ابن عُمرَ أنْ رسولَ اللّهِ ﷺ....الحديث، ثُمّ قالَ الحسافظُ البيْهقيُ: ما روّاه غيرُ أبي داود الحَفَريُ عن التَّوريُ وغيرُهُ عن إسماعيلَ بن أُميّة مُرسلاً، وَهَذا هُوَ الصّحيحُ.

ثم قال ابن كثير: وهو كما قال.

الحديث دليل على أنّه ليسَ على المسبكِ سوى حبيهِ ولمُ يذُكُرُ قدرَ مُدُّتِهِ فَهِيَ راجعةً إلى نظرِ الحَاكِم، وأنَّ القَّوْدَ، أو الدّيةَ على القَاتِلِ وإلى هذا ذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ والحَنفَّةُ والشَّافعَةُ للحديث ولقوله تعالى: ﴿فَمَن اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ﴾ [القرة: ١٩٤].

وَذَهَبَ مَالِكٌ وَالنَّحْيُّ وَابنُ أَبِي لَيْلَى إِلَى أَنَّهُمَـا يُقَتَّـلانِ جَيْمًا إِذْ هُمَا مُشْتَرِكَانِ فِي قَتْلِهِ، فَإِنَّهُ لُولًا الإمسَاكُ مَا قُتِلَ.

وأجيب بأنَّ النَّصُّ منعَ الإلحاقَ، فيإنَّ حُكْمَ ذلِكَ حُكْمُ الحافرِ للبَّرِ والمردي إليْهَا، فإنَّ الضَّمانَ على المردي دُونَ الحَسافرِ اتّفاقاً ولَكِنَّ الحديث السادس عشر للأوَّلينَ كما سيأتي.

### ١٣ ـ قتلُ مسلم بمعاهد

١١٠٩ وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَــنِ بْـنِ الْبَيْلَمَــانِيٍّ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ وَقَالَ: أَنَا أَوْلَى مَـنْ وَقَالَ: أَنَا أَوْلَى مَـنْ وَقَالَ: أَنَا أَوْلَى مَـنْ وَقَالَ: أَنَا أَوْلَى مَـنْ وَقَالَ: أَنَا أَوْلَى مَـنْ

أَخْرَجَتْ عَبْسِدُ السَرُوَّاقِيرِ ١٠١/١) هَكَسَدُا مُوْسَسِدُ، ووَصَلَسِيهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (١٣٥/٣) بِلِيكُو ابْنِ عُمَرَ فِيهِ، وَإِسْنَادَ الْمُوْصُولِ وَاهِ.

روعن عبد الرَّحْنِ بنِ البيلمانيِّ، بفَتْحِ الموحَّدةِ وسُكُونِ المَثَنَاةِ التَّخْئِيَّةِ وفَثْحِ اللَّمِ ضَعْفَهُ جماعةً، فلا يُخْتَجُ بما انفردَ بِمِهِ إذا وصل، فَكيف إذا أُرسلُ؟ فَكيف إذا خالف؟

وفِيهِ إبرَاهِيمُ بنُ مُحمَّدِ بنُ أبي ليلي ضعيفٌ.

رَانَّ «النَّبِيُّ ﷺ قَتَلَ مُسْلِماً بِمُعَاهَدِ، وَقَالَ: أَنَا أَوْلَى مَنْ وَفَى بِلِيْمُونِ اللَّهِ وَلَى مَنْ وَفَى المِنْدِةِ اللَّهِ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهِ وَلَمْ اللَّهِ وَلَمْ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلِمْ لَا مُواللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَمْ لَمُ وَلَمْ لِللّهُ وَلِمْ لَا اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِمْ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ لَا لَا لَهُ إِلَّهُ لِلللّهُ وَلِمُ لَا لَا لَهُ وَلِمْ لِللّهُ اللّهُ وَلِمُ لَا لِمُؤْلِمُ لِللللّهُ لِلللللّهُ لِلللللّهُ وَلَا لَاللّهُ لِللللّهُ لِلللللّهُ لِللللّهُ لِلللللّهُ ل

ابنِ عُصرَ فِيهِ وإسنادُ الموصولِ وَاهِ). تقدَّمَ الْكَــلامُ في الحديثِ قريباً.

## ١٤ ـ قتلُ المشتركين في القتل

١١١٠ وَعَن أَبْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 قُتِلَ غُلامٌ غِيلَةً، فَقَالَ عُمَرُ: لَوِ اشْتَرَكَ فِيهِ أَهْلُ
 صَنْعًاءَ لَقَتَلْتُهُمْ بهِ.

أُخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٦٨٩٦).

روعن ابنِ عُمرَ رضى الله عنهما قال: قُتِلَ غُلامُ غيلةً) بِكَسرِ الغينِ المعجمةِ وسُكُونِ المُشَاقِ التَّخْيَةِ أَيْ سَراً (فقالَ عُمسُو هُلِلهُ: لَوِ اشْتَرَكَ فِيهِ أَهْلُ صَنعاءَ لَقَتَلْتُهمْ بِهِ اخرجَهُ البخاريُّ) واخرجَهُ ابنُ أبي شيبةً (٤٢٩/٤) منْ وجْهِ آخرَ عنْ نافعِ انْ عُمرَ قَتَـلَ سبعةً منْ أَهْلَ صَنعاءَ برجل.

واخرجَهُ في «الْمُوَطَّإِ»(ص٥٤٣) بسندٍ آخرَ منْ حديستِ ابـنِ المسيَّبِ «أَنْ عُمرَ قَتَلَ خَسةً أو سِتَّةً برجلٍ قَتَلُوهُ غيلةً. وقالَ: لوْ تمالاً عليْهِ أهْلُ صنعاءَ لقَتَلْتهمْ بهِ جميعاً».

وللحديث قصة أخرجها الطحاوي والبهه عي ابن حكيم ابن وهب قال: حد المبي حريم بن حازم أن المغيرة بن حكيم الصنعاني حديثة عن أبيه الن امرأة بصنعاة غاب عنها زوجها وترك في حجرها ابنا له من غيرها غلاماً يُقالُ له أصيل فاتخذت المرأة بعد زوجها خليلا، فقالت له: إن هذا الغلام يفضحنا فأقتله فابى فامتنعت منه فطاوعها فاجتمع على قشل يفضحنا فأقتله فابى فامتنعت منه فطاوعها فقتلوه ثم قطعوه أعضاء وجعلوه في عيبة وطرحوه في ركية في ناحية القرية ليس أعضاء وجعلوه في عيبة وطرحوه في ركية في ناحية القرية ليس فيها ما المناس وذكر القصة وفيها: فاخذ خليلها فاعترف ثم عمر فيها الماقون فكتب يعلى - وهو يومنه أمير - بشابهم إلى عمر فيها وقال: والله لو ال أهل صعاء المتركوا في قتليه لقتلهم جمعاً. وقال: والله لو ال أهل

وفي هـذا دليـلٌ أنَّ رأيَ عُمـرَ ﴿ اللهِ أَنــهُ نَقْتَــلُ الجماعــةُ بِالراحدِ. وظَاهِرُهُ ولو لمْ يُباشرُهُ كُــلُ واحـدٍ ولـذا قُلنـا: إنَّ فِيـهِ دليلاً لقول مالِكُ والنَّخعيُّ؛ وقولُ عُمرَ: "لـوْ تمـالاً" أيْ توافـقَ دليلاً على ذلِك. دليل على ذلِك.

#### وفي قَتْل الجماعةِ بالواحدِ مذَاهِبُ:

(الأوَّلُ) هذا وإليه ذَهَبَ جَاهِيرُ فَقَهَاءِ الأمصارِ، وَهُوَ مرويًّ عنْ عليٌ ظَلَّة وغيرهِ. وقد أخرجَ البخاريُ إلا الديات، باب (٢١)] "عَنْ عَلِيٌ ظَلَّة وغيرهِ. وقد أخرجَ البخاريُ إلا الديات، باب (٢١)] "عَنْ عَلِيٌ ظَلَّة فِي رَجُلَيْنِ شَهِدًا عَلَى رَجُلِ بِالسَّرِقَةِ فَقَطَعَهُ عَلِيٌ ظَلِّت ثُم أَتَيَاهُ بِآخَر، فَقَالاً: هَذَا الَّذِي سَرَقَ وَأَخْطَأَنَا عَلَى الأوَّل فَلَم يُجز شَهَا عَلَى الآخرِ وَأَغْرَمَهُمَا دِينةً الأول. وَقَالَ: لَوْ أَعْلَمُ أَنْكُمَا تَعَمَّدْتُمَا لَقَطَعَتْكُمَاه، ولا فرق بينَ القصاص في النَّفس والأطراف.

(والثَّاني) للنَّاصرِ والشَّافعيُّ وجماعةٍ وروايةٌ عـنْ مـالِكِ أَنَّـهُ يخْتَارُ الورثةُ واحداً من الجماعةِ.

وفي رواية عن مالِك يُقرعُ بينَهُمْ فمنْ خرجَتْ عليهِ القرعةُ تُتِلَ ويلزمُ الباقونَ الحصّةَ من الدّيةِ وحجّتُهُمْ أنَّ الْكَفَاءَةَ مُعْتَبرةٌ، ولا تُقْتَلُ الجماعةُ بالواحدِ كما لا يُقتَلُ الحرُّ بالعبدِ.

وأجيبَ بانَهُمْ لمُ يُقْتَلُوا لصفَةٍ زائدةٍ في المُقْتُولِ؛ بلُ لأنَّ كلُّ واحدٍ منْهم قاتلٌ.

(والثالث): لربيعة وداود أنه لا قصاص على الجماعة بـل الدِّيةُ رعايةٌ للمماثلةِ، ولا وجْهَ لِتَخصيصِ بعضِهِمْ.

فهذه أقوالُ العلماء في المسالةِ والظَّاهِرُ قولُ داودَ؛ لأنَّهُ تعالى أوجبَ القصاص، وَهُوَ المماثلةُ. وقد انْتَفَتْ هُنا ثُمَّ مُوجبُ القصاصِ هُوَ الجنايةُ الَّتِي تُزْهَقُ الرُّوحُ بِهَا، فإنْ زُهِقَتْ بمجموعِ فعلهِمْ فَكُلُّ فردٍ ليسَ بقاتِلٍ فَكَيفَ يُقتَلُ عندَ الجَمْهُورِ، وإنَّما يصحُ على قولِ النَّخعيُ.

وإن كان كُلُّ واحدٍ قَاتِلاً بانفرادِهِ لزمَّ تواردُ المؤثرَاتِ على اثرِ واحدٍ والجمْهُورُ بمنعونَهُ على اثبهُ لا سبيلَ إلى معرفةِ أنبهُ مَاتَ بفعلِهِمْ ، فبإنَّ فرضَ معرفَتِنا بالنَّ كُلُّ جنايَةٍ قَاتِلةٌ بانفرادِهَا لمْ يلزمْ أنَّهُ مَاتَ بِكُلُّ مُنْهَا، فبلا عبرةً بالأسبق كما قيل.

وامًّا حُكُمُ عُمرَ ﷺ ففعلُ صحابيٌ لا تقومُ بِهِ الحجَّةُ ودعوى أنَّهُ إجماعٌ غيرُ مقبولةٍ، وإذا لم يجب قَتْلُ الجماعــةِ بالواحدِ، فإنَّهُ تلزمُهُمْ ديةٌ واحدةً؛ لأنَّهَا عوضٌ عنْ دمِ المقتُولِ.

وقيلَ: تلزمُ كُلُّ واحدٍ ونُسِبَ قائلُهُ إلى خلافِ الإجماعِ هذا

ما قرَّرْنَاهُ هُنا ثُمَّ قويَ لنا قَتْلُ الجماعةِ بالواحدِ وحرَّرْنا دليلَهُ في حواشي «ضوءِ النَّهَارِ». وفي ذيلنا على «الاَبْحَاثِ الْمُسَلَّدَةِ».

## 10\_ التخييرُ بينَ العقلِ والقتلِ

1111 - وَعَنْ أَبِي شُرَيْحِ الْخُزَاعِيِّ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ فَمَنْ قُتِلَ لَهُ قَتِيلٌ بَعْدَ مَقَالَتِي هَلَهِ فَأَهْلُهُ بَيْنَ خِيرَتَيْنِ: إِمَّا أَنْ يَأْخُذُوا الْعَقْلَ او يَقْتُلُوا ﴾.

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٤٠٠٤) وَالنَّسَائِيُّ (٥/٥٠٢).

وَأَصْلُهُ فِي الصَّحِيثَيْنِ [البخاري (٦٨٨٠)، مسلم (١٣٥٥)] مِنْ حَلِيتُو أَبِي هَرِيَّزَةً بِمَغَاهُ.

روعن أبي شريحٍ) بضم الشّينِ المعجمةِ وسُكُونِ المُشَاةِ التّحنيّةِ فحاءً مُهْمَلةً.

(الحزاعيّ) بضمَّ الحاء المعجمةِ فزاي بعدَ الأَلفِ عينٌ مُهمَلةٌ واسمُهُ عيمُوو بنُ خُويلدٍ وقيلَ: غيرُهُ.

رقالَ قالَ رسولُ اللهِ ﷺ وَفَمَنْ قُتِـلَ لَـهُ قَتِـلُ بَعْدَ مَقَـالَتِي هَذِهِ فَأَهْلُهُ بَيْنَ خِيَرَتَيْنِ الْحَاءِ المعجمةِ فراءٌ تثنيةُ خيرةِ بيَّنَهُمَا بقولِهِ «إِمَّا أَنْ يَاخُذُوا الْعَقْلَ، أو يَقْتُلُوا ٩. أخرجَهُ أبـو داود والنَّسـائيُّ وأصلُهُ في الصَّحيحينِ من حديثِ ابي هُريرةَ بمعنَاهُ).

أصلُ الحديثِ أَنَّهُ قَالَ ﷺ فِي أَثْناءِ كلامِهِ: "شُمَّ إِنْكُمْ مَعْشَرَ خُزَاعَةَ قَتَلْتُمْ هَذَا الرَّجُلَ مِنْ هُذَيْلٍ، وَإِنِّي عَاقِلُهُ فَمَنْ قُتِلَ لَهُ \_ الْحَديثَ وَتَقَدَّمَ حديثُ أبي شُريعٍ فِيهِ التَّخيرُ بينَ إحدى ثلاث، ولا مُنافاة.

قال في الْهَدي النَّبويُّ: إنَّ الواجبَ احدُ الشَّينينِ إشَّا القصاصُ، أو اللَّيةُ والخيرةُ في ذلِكَ إلى الوليُّ بينَ أربعةِ أَسْياء: العَفُو جُّاناً، أو العَفُو إلى الدَّيةِ، أو القصاصُ، ولا خلافَ في تخيرِه بينَ هذهِ الثَّلاثةِ والرَّابعةُ: المصالحةُ إلى أَكْثرَ منَ الدَّيةِ. وفيهِ وجُهَان:

أحدُهُمَا: اشْهُرُهُمَا مَذْهَبًا أَيْ للحنابلةِ جوازُهُ.

والثَّاني: ليسَ لَــهُ العفـوُ علـى مـال إلاَّ الدَّيـةُ، أو دُونَهَـا، وَهَذا أرجعُ دليلاً، فإن اخْتَارَ الدَّيةَ سقطَ القَوْدُ ولمْ يملِــكُ طلبَّـهُ

بعدُ، وَهَذَا مَذْهَبُ الشَّافعيُّ وإحدى الرَّوايَتَينِ عَنْ مِالِكُ وَتَقَدَّمُ القولُ الثَّاني الْ مُوجَبَهُ القودُ عيناً وليسَ لَهُ العَفْسُوُ إِلَى النَّبِيةِ إِلاَّ برضا الجاني وَتَقَدَّمُ المُخْتَارُ.

#### ٧ - بَابُ الدِّيَاتِ

بِنَخفيفِ المُثنَاةِ التَّخْتِيُّةِ جمعُ ديةٍ كعدّاتٍ جمعُ عدةٍ.

أصلُ دِيَةٍ: وِدِيّةٌ بِكَسرِ الواوِ مصدرُ وَدَى القَيْدِلَ يدِيهِ إِذَا أعطى وليَّهُ دَيْتُهُ حُذَفَتْ فاءُ الْكَلَمةِ وعُسوضَ عَنْهَا تَـاءُ التَّالَيْثِ كما في عدةٍ وَهِيَّ اسمٌ لاَعمٌ ممَّا فِيهِ القصاصُ وما لا قصاصَ فِيهِ.

### ١- ذكرُ الدياتِ على العمومِ

حَزْمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ رَضِي اللّه عنهم أَنَّ وَالنّبِيُّ حَزْمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ رَضِي اللّه عنهم أَنَّ وَالنّبِيُّ كَتَبَ إِلَى أَهْلِ الْيَمَنِ - فَذَكَرَ الْحَدِيثَ. وَفِيهِ أَنَّ مَن اعْتَبَطَ مُؤْمِناً قَتْلاً عَنْ بَيْنَةٍ، فَإِنّهُ قَودٌ، إلا أَنْ يَرْضَى أَوْلِيَاءُ الْمَقْتُولِ، وَإِنَّ فِي النّفْسِ اللّيَةَ مِاثَةً مِن الإبلِ. وَفِي الأَنْفِ إِذَا أُوعِبَ جَدْعُهُ اللّيَة. وَفِي النّفْسِ اللّيَة. وَفِي النّفْسِ اللّية. وَفِي النّفَيْنِ اللّية. وَفِي السّفَتَيْنِ اللّية. وَفِي النّبِيضَتَيْنِ اللّية. وَفِي السّفَتَيْنِ اللّية. وَفِي الرّبِلِ الْوَاحِدَةِ نِصْفُ اللّيَة. وَفِي الْمَعْتَيْنِ اللّيَهِ. وَفِي الْمَعْتَيْنِ اللّيَهِ. وَفِي الْمَعْتَيْنِ اللّيَهِ. وَفِي الْمُعْتَيْنِ اللّيلِ. وَفِي اللّيهِ. وَفِي الْمُعْتَيْنِ اللّيلِ. وَفِي السّنُ وَفِي السّنَا اللّيلِ. وَفِي السّنَا عَشْرٌ مِن الإبلِ. وَفِي السّنُ وَلِي الْمُوضِحَةِ خَمْسٌ مِن الإبلِ. وَفِي الْمُولِ. وَعَلَى أَهْ لِ الذَّهِ الللهِ الله وَبَا الْمُوضِحَةِ خَمْسٌ مِن الإبلِ. وَفِي الْمُولِ. وَعَلَى أَهْ لِ الذَّهَ اللهِ الْمُعْلِ الذَّهَ الللهِ اللهِ وَلَيْ الْمُولِ. وَعَلَى أَهْ لِ الذَّهَ الللهِ الْمُعْلِ الذَّهَ اللهِ الْمُعْلِ الذَّهَ اللهِ الْمُعْلِ الذَّهُ الللهِ اللهِ وَلَيْ الْمُعْلِ الللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهُ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهُ الللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

أُخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد فِسي «الْمَرَاسِيلِ» (٩٧)، وَالنَّسَالِيُّ (٨/٨) وَالْسَ خُرْيَمَةُ(٩٧٦٩) وَابْنُ الْجَارُودِ(٩٨٤) وَابْنُ حِبَّانَ(٩٥٥٩) وَأَحْمَدُ. وَاسْتَلْفُوا فِي صِحْتِهِ

(عَنْ أَبِي بَكْرِ بِنِ مُحمَّدِ بِنِ عموو بِنِ حـزمٍ) بالحـاءِ المُهمَّلـةِ مَفْتُوحةً وسُكُونِ الزَّايِ، وَهُوَ تابعيٍّ ولِيَ القضاءَ فِي المدينةِ لعمـرَ بن عبدِ العزيز اسمُهُ كُنْيَّهُ.

(عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَّهِ) عمرو بنِ حزمٍ (أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ كَتَبَ إلى أَهُلِي اللهِ عَنْ جَدَّهِ النَّبِيِّ إلى أَهُر حبيلَ بنِ عبدِ كُلال والحارثِ بـن عبدِ كُلال قبلِ: ذي رُعبنُ أمَّا بعدُ اللهِ آخر ما هُمَا.

(وفيهِ أَنَّ مَنَ اعْتَبَطَ) بالعينِ الْهُمَلَةِ بعدَهَا مُثَنَّاةً فوقيَّةً ثُمَّ مُوحُدةٌ آخرُهَا طاءٌ مُهْمَلةٌ أيْ مَنْ قَتَلَ قَتِيلاً بلا جنايةٍ منْـهُ، ولا جريرةٍ تُوجِبُ قَتْلُهُ.

(مُوْمِناً قَنْلاً عَنْ بَيْنَةِ، فَإِنَّهُ قَوَدٌ إِلاَّ أَنْ يَرْضَى أَوْلِيَاءُ الْمَقْتُـولِ) فِيهِ دليلٌ على أَنَّهُمْ مُخَيِّرونَ كما قررنَاهُ.

(وَإِنَّ فِي النَّفْسِ الدَّيَّةَ مِانَةً مِن الإبلِ) بدلٌ من الدُّيةِ.

(وَفِي الأَنْفِ إِذَا أُوعِبَ) بضمَّ الْهَمْزةِ وسُكُونِ الواوِ وَكَسـرِ العين المُهْمَلةِ فموحَّدةٌ.

(جدعُهُ) أيْ قُطعَ جميعُهُ.

(اللَّيْةُ، ﴿وَفِي اللَّمَانِ اللَّيَّةُ﴾ إذا قُطعَ منْ أصلِهِ، أو ما يمنعُ منه الْكَلامِ (وفي الذَّكَر الدَّيّةُ وَفِي الشَّفَنَيْنِ الدَّيّةُ. إذَا قُطِعَ مِنْ أَصْله.

(وَفِي الْبَيْضَنَيْنِ الدَّيَةُ. وَفِي الْعَيْنَيْنِ الدَّيَّةُ. وَفِي الرَّجْلِ الْوَاحِدَةِ نِصْفُ الدَّيَةِ) إذا قُطعَتْ منْ مفصل السَّاق.

(وفي المأمومة) هي الجنايةُ الَّذِي بلغَتْ أَمَّ الرَّاسِ وَهِــيَ الدَّماعُ أَو الجَلدةُ الرَّفِيقةُ عليْهَا.

(ثلثُ الدّيةِ. وفي الجانفةِ) قالَ في القاموسِ: هيَ الطَّعنةُ تبلغُ الجُوفَ ومثلُهُ في غيرهِ.

(ثلثُ الدِّيةِ وَفِي المُنقَلةِ) اسمُ فاعلِ منْ نَشْلَ مُشكَّدُ القافِ
وَهِيَ الَّتِي تَخرِجُ منْهَا صغارُ العظامِ وَتَنتَّقُلُ منْ أَمَاكِنِهَا وقيلَ: الَّتِي تَنقُلُ العظمَ أَيْ تَكُسُرُهُ.

رَحْسَ عشرةَ من الإبـلِ وَفِي كُـلُّ أَصْبُعِ مِنْ أَصَابِعِ الْيَـدِ وَالرِّجْـلِ عَشْرٌ مِن الإبـلِ. وَفِي السَّنُ خَمْسٌ مِن الإبـلِ. وَفِي

الْمُوضِعَةِه) اسمُ فاعلٍ منْ أوضحَ وَهِيَ الَّتِي تُوضحُ العظمَ . وَتَكْشَفُهُ

(حَمْسٌ مِن الإبلِ، الرَّجُلُ يُقْتَلُ بِالْمَرَّأَةِ، وَعَلَى أَهْلِ النَّهَبِ النَّهَبِ أَلْفُ وَالنَّسَائِيُ وَالنِ خُزِيمةً أَلْفُ دِينَارٍ». أخرجَمُهُ أَبُو داود في المراسيلِ والنَّسَائيُ والبنِ خُزِيمةً والنِّ الجارودِ وابنُ حَبَانَ وأحمدُ واختلفوا في صحْتِهِ.

قَالَ أَبُو دَاوِد فِي المراسيلِ: قَدْ أُسندَ هذا، ولا يَصحُ والَّذي قالَ: إِنْ فِي إِسنادِهِ سُليمانُ بنُ دَاوِد وَهِمَ إِنَّما هُوَ ابنُ أَرقمَ.

وقالَ أبو زُرعةَ: عرضته على أحمدَ، فقالَ: سُليمانُ بنُ داود هذا ليسَ بشيء.

وقال ابنُ حبَّانَ: سُليمانُ بسنُ داود اليمانيُ ضعيفً وسليمانُ بنُ داود الخولانيُ ثقةٌ وَكِلاهُمَا يرويان عن الزُّهْريُ والَّذي روى حديثَ الصَّدَقَاتِ هُوَ الخولانيُ فمنَ ضعَّفَهُ إِنَّما ظنُ أَنْ الرَّاويَ هُوَ اليماني.

وقالَ الشَّافعيُّ. لمْ ينقلوا هذا الحديثَ حَتَّى ثَبَتَ عندَهُمْ أَنَّهُ كِتَابُ رسول اللَّهِ ﷺ.

قالَ ابنُ عبدِ الـبرُ: هـذا كِتَـابٌ مشْـهُورٌ عنـدَ أَهْـلِ السَّـيرِ معروفٌ ما فِيهِ عندَ أَهْلِ العلمِ معرفةً تُغنِي شُهْرَتُهَا عن الإسنادِ؛ لأنَّهُ اشبَة الْمُتَواتِرَ لِتَلقَّي النَّاسِ إِيَّاهُ بالقبولِ والمعرفةِ.

قالَ العقيليُّ: حديثُ ثابِتٍ محفوظٌ إلاَّ أَنَّا نسرى أَنَّـهُ كِتَـابٌ غيرُ مسموع عمَّنْ فوقَ الزُّهْرِيُّ.

وقالَ يعقوبُ بنُ سُفيانَ: لا أعلمُ في الْكُتُبِ المُنقولَةِ كِتَاباً أصحُ منْ كِتَابِ عمرو بنِ حزمٍ، فبإنَّ الصَّحابةَ والتَّابعينَ يرجعونَ إليْهِ ويدعونَ رآيهُم.

قَالَ ابنُ شِهَابٍ: قرأت في كِتَابِ رسولِ اللَّهِ ﷺ لعمرو بنِ حزمٍ حينَ بعثهُ إلى نجرانَ وَكَانَ الْكِتَــابُ عندَ أبي بَكْرِ بـنِ حزمٍ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ وابنُ حبَّانَ والبَيْهَقيُّ. وقالَ أحمدُ: أرجو انْ يَكُونَ صحيحاً.

وقالَ الحافظُ بنُ كثير في «الإرْشَادِ» بعدَ نقلِهِ كلامَ أَثمَّةِ الحديثِ فِيهِ ما لفظُهُ: قُلْتُ: وعلى كُلُّ تقديرٍ، فَهَذَا الْكِتَابُ مُتداولٌ بينَ أَثمَّةِ الإسلامِ قديمًا وحديثاً يعتَمدونَ عليهِ ويفزعونَ في مُهمَّاتِ هذا البابِ إليهِ. ثُمَّ ذَكَرَ كلامَ يعقوبَ بن سُفيانَ.

وإذا عرفت كلامَ العلماءِ هذا عرفت أنَّهُ معمولٌ بِهِ، وأنَّـهُ أُولِي مِن الرَّايِ المحضِ. وقد اشْتَملَ على مسائلَ فقْهِيَّةٍ:

(الأولى) فيمن قَتَلَ مُؤمناً اغْتِباطاً أَيْ بـلا جنايـةٍ منْـهُ، ولا جريرةٍ تُوجبُ قَتْلُهُ كما قدَّمناًهُ.

وقالَ الخطَّابيُّ: اغْتَبطَ بقَتْلِهِ أَيْ قَتَلَهُ ظُلماً لا عنْ قصاصِ. وقدْ رُويَ "الاغْتِباط" بالغين المعجمةِ كما يُفيدُهُ تفسيرُهُ في سُننِ أبي داود، فإنَّهُ قال: إنَّهُ سُئلَ يحيى بنُ يحيى الغسَّانيُّ عن الاغْتِباط، فقال: القاتِلُ الَّذِي يُقْتَلُ في الفِتْنةِ فيرى أنَّهُ في هُدى لا يستَغفُر اللَّه تعالى منهُ.

فَهَذَا يَدَلُّ أَنَّهُ مِنَ الْغَبِطَةِ: الفَرِحُ وَالسُّرُورُ وحَسَنُ الحَالَ، فإذا كانَ المُتَّتُولُ مُؤمناً وفرحَ بِقَتْلِهِ، فإنَّهُ داخلٌ في هذا الوعيدِ.

وَدَلُ عَلَى أَنَّهُ يَجِبُ القَوَدُ إِلاَّ أَنْ يَرْضَى أُولِياءُ المُتَّتُولِ، فَإِنَّهُمْ مُخَيَّرُونَ بِينَهُ وِبِينَ الدَّبِةِ كَمَا سَلْفَ.

(المسألة الثَّانيةُ) أنَّهُ دلُّ على أنَّ قدرَ (الدَّيةِ مائةً من الإبلِ).

وفِيهِ دليلٌ أيضاً على أنَّ الإبلَ هي الواجبةُ، وأنَّ سائرَ الأصناف ليسَتْ بِتَقليرٍ شرعيٌ بلْ هي مُصالحةٌ وإلى هذا ذَهَبَ القاسمُ والشَّافعيُّ.

وامًّا أسنائهًا فسيأتي في حديث بعد هذا بيائهًا إلاَّ أنَّ قولَهُ في الحديث ووَعَلَى أهْلِ النَّهَبِ الفَّهُ ويناره ظاهِرَهُ أَنَّهُ أصلً ايضاً على أهْلِ اللَّهِبِ والإبلُ أصلٌ على أهْلِ الإبلِ. ويختَملُ أيضاً على أهْلِ الإبلِ. ويختَملُ أنْ ذلك مع عدم الإبلِ، وأنْ قيمة المائة منها الله دينار في ذلك العصر ويدن ليه إله أسو داود(١٩٣٤ع) والنسائي (٢٧/٨ع) عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وأن رسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وآله وسلم كان يُقلوم فيه أنْخطاً على أهْلِ القُرى أربَعوانة وينار، أو عَذلَها مِن الْوَرق وَيُقوئهُها على أثْمَان الإبلِ إِذَا عَلَى تَمْدِن مِنْ قِيمَتِها، وَإِذَا هَاجَتْ وَرَحُصَت نَقَصَ مِنْ قِيمَتِها. وَبَلَغَت عَلَى عَهد رسُول اللهِ صلى الله عليه وآله وسلم مَا بَيْنَ أَرْبَعِمانة إلى ثَمَانِهانة وَعَذلُها مِن الْوَرق ثَمَانِية وصلى الله عليه وآله وسلم مَا بَيْنَ أَرْبَعِمانة إلى ثَمَانِهانة وَعَذلُها مِن الْوَرق ثَمَانِية وصلى الله عليه وآله وسلم مَا بَيْنَ أَرْبَعِمانة إلَى ثَمَانِهانة وَعَذلُها مِن الْوَرق ثَمَانِية أَلَى الله ورهم.

قَالَ: وَقَضَى عَلَى أَهْلِ الْبَقَـرِ مِـائَتَيْ بَقَـرَةِ وَمَـنْ كَـانَ دِيَـةُ عَقْلِهِ فِي الشَّاءِ بِأَلْفَيْ شَاةٍ».

وأخرجَ أبو داود(٤٥٤٦) عن ابن عبَّاس رضي الله عنهما «أَنْ رَجُلاً مِنْ بَنِي عَدِيٌ قُتِلَ فَجَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه وآله وسلم دِيَتُهُ اثْنَى عَشَرَ أَلْفاً».

ومثلُـهُ عنــدَ الشُــافعيُّ (الأم: ١١٣/٦ مرســلاً) وعنــدَ التَّرمذيُّ(١٣٨٨) وصرَّحَ بأنَّهَا اثنا عشرَ الفَ درْهَمِ.

وعندَ أَهْلِ العراقِ أَنَّهَا من الورقِ عشرةُ آلاف درْهَمٍ

ومثلُهُ عـنْ عُمـرَ (الأم: ١١٣/٦) ﴿ وَذَٰلِكَ بِتَقْوَيــمِ اللَّيْنَارِ بِعَشْرَةِ دَرَاهِمَ وَاتَّفْقُوا على تقويمِ المُثقَالِ بِهَا فِي الرَّكَاةِ ...

واخرج ابو داود(٤٥٤٣) عن عطاء الله رمسول الله صلى الله صلى الله عليه وآله وسلم اقضى في الدّية عَلَى أهْلِ الإبلِ طِلْقَ صِن الإبلِ وَعَلَى أهْلِ الإبلِ طِلْقَ صِن الإبلِ وَعَلَى أهْلِ النّهَ الْفَيْ شَاةِ وَعَلَى أَهْلِ الْقَمْحِ شَيْئاً لَمْ يَحْفَظْهُ مُحَدًّدُ بْنُ إسْحَاقَ.

وَهَذا يدلُ على تسْهِيلِ الأمرِ، وأنَّهُ لِيسَ يجبُ على مِنْ لزَمَتُهُ الدَّيهُ إلاَّ من النَّوعَ الَّذي يجدُهُ ويعْتَادُ التَّعاملَ بِهِ في ناحَيَّتِهِ وللعلماءِ هُنا أقداويلُ مُخْتَلفةٌ وما دلَّتْ عليْهِ الأحداديثُ أولى بالاتّباع، وَهَذِهِ.

التُقديرَاتُ الشَّرعِيَّةُ كما عُرفَتْ. وقد استَبدل النَّاسُ عُرفاً في الدَّيَاتِ، وَهُوَ تقديرُهَا بسبعمائةِ قرش، ثُمَّ إنَّهُمْ يجمعونَ عُروضاً يُقطعُ فِيهَا بزيادةِ كثيرةٍ في اثمانِهَا فَتَكُونُ الدَّيةُ حقيقةً نصفَ الدَّيةِ الشَّرعيَّةِ، ولا أعرف لَهذا وجُها شرعيًّا، فإنَّهُ أمرٌ صارَ مانوساً ومن لَهُ الدَّيةُ لا يُعذرُ عن قبول ذلِك حَتَّى إنَّهُ صارَ من الأمثال قطعُ ديةٍ إذا قُطعَ شيَّ بثمن لا يبلغهُ.

(المسالة الثالثة) قولُهُ قولِي الأنفو إذا أُوعِبَ جَدْعُهُ أَي اسْتُوصل، وَهُوَ أَنْ يُقطعَ من العظم المنحدر من مجمع الحاجبين، فإنْ فِيهِ الدَّية، وَهَذا حُكمٌ مُجمعٌ عليهِ.

واعلم أنَّ الآنفَ مُرَكِّبٌ منْ أربعةِ أشياءً: منْ قصبةِ ومارن وأرنبةِ وروثةٍ فالقصبةُ هي العظمُ المنحدرُ منْ مجمع الحاجبينِ والمارنُ هُـوَ الغضروفُ الَّـذي يجمعُ المنخريينِ. والرُّوثِيةُ بالرَّامِ وبالمثلَّةِ طرفُ الأنف.

وفي القاموس: المارئ: الأنفُ، أو طرفُهُ، أو ما لانَ مِنْهُ.

واخْتُلُفَ إذا جُنيَ على أحدِ هذِهِ.

فقيلَ: تلزمُ حُكُومةٌ عندَ الْهَادي.

وذَهَبَ النَّاصِرُ والفقَهَاءُ إِلَى أَنَّ فِي المَارِنِ دِيــةً لمَــا رَوَاهُ الشَّافِعِيُّ (الآم: ٢/ ١٢٧) عنْ طاوسِ قــالَ: عندنا في كِتُـابِ رسولِ اللَّهِ ﷺ "في الأنْف إِذَا قَطِعَ مَارِنَّهُ مِاثَةٌ مِن الإبلِ" قــالَ الشَّافعيُّ: وَهَذَا أَبِينُ مِنْ حديثِ آلِ حزمٍ.

وفي الرَّوثةِ نصيفُ الدِّيةِ لما أخرجَهُ البَيْهَقيُّ (٨٨/٨) من حديث عمرو بن شُعيب عن أبيهِ عن جدَّهِ قال: "قَضَى النَّبِيُّ اللَّهُ إِذَا قُطِعَتْ ثُنْدُوّةُ الأَنْفِ بِيَصْفُ الْعَقْلِ خَمْسُونَ مِن الإبلِ أو عَدْلُهَا مِن الذَّهَبِ، أو الْوَرق».

قَالَ فِي النَّهَايِةِ: النُّندوةُ هُنـا روثـةُ الْأنـفـِ وَهِـيَ طوفُـــهُ ومقدَّمُهُ.

(المسألةُ الرَّابعةُ) قولُهُ (وَفِي النَّسَانِ اللَّيَةُ) أَيْ إِذَا قُطْعَ مـنْ أصلِهِ كما هُوَ ظَاهِرُ الإطلاقِ، وَهَذَا مُجمعٌ عليْهِ وَكَذَا إِذَا قُطْـعَ منهُ ما يمنعُ الْكَلامَ.

وَأَمَّا إِذَا تُطعَ مَا يُبطلُ بعضَ الحروف فحصَّتُهُ مُعَتَبرةٌ بعــددِ الحروف.

وقيلَ: بحروف اللّسان فقطْ وَهِيَ ثمانيةَ عشرَ حرفاً لا حُروفَ الحلقِ وَهِيَ سِتَّةً، ولَا حُروفَ الثّلَفةِ وَهِيَ أربعةٌ والأوّلُ أولى بأنَّ النَّطَنَ لا يَتَأَثَّى إلاَّ باللّسان.

(المسألةُ الخامسةُ) قولُهُ (وَفِي الشَّقَتَنِ اللَّيَةُ) واحدَّتُهُمَا شــفةً بفَتْحِ الشَّينِ وَنُكْسرُ كما في القاموسِ وحـــدُ الشُّفَتَينِ مــنْ تَحْــتِ المنخرينِ إلى مُنتَهَى الشَّدقينِ في عرضِ الوجْهِ.

وفي طُولِهِ منْ اعلى الذَّقنِ إلى أسفلِ الخَدَّينِ، وَهُوَ مُجمعً لميْهِ.

واخْتُلْفَ إذا قُطْعَ إحدَاهُمَا:

فَلْهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنْ فِي كُلِّ وَاحْدَةٍ نَصَفَ الدَّيةِ عَلَى السَّوَاءِ وَرُويَ عَنْ زَيْدِ بَنِ ثَابِتٍ أَنَّ فِي العَلْيَا ثُلْشًا. وفي السُّفلى ثَلْثِينِ إِذْ مَنافَعُهَا أَكْثُرُ لَحَفظِهَا للطَّعَامِ وَالشَّرَابِ.

(السَّادسةُ) قولُهُ (وَفِي الذُّكَوِ اللَّيَّةُ) هذا إذا قُطعَ منْ أصلِهِ،

وَهُوَ مُجمعٌ عليْهِ، فإنْ قطع الحشفة، ففيهَا الدَّيةُ عندَ مالِكِ وبعضِ الشَّافعيَّةِ واخْتَارَهُ المَهْديُّ كمذْهَبِ الْهَادويَّةِ.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ لا فرقَ بينَ العنَّينِ وغيرِهِ والْكَبيرِ والصُّغيرِ وإليْهِ ذَهَبَ الشَّافعيُّ.

وعندَ الأكثرِ أنَّ في ذَكَرِ الخصيُّ وَالعنَّينِ حُكُومةٌ.

(السَّابِعةُ) قولُهُ (وَفِي الْبَيْضَتَيْنِ الذَّيَةُ)، وَهُـوَ حُكْـمٌ مُجمعٌ عليْهِ. وفي كُلِّ واحدةِ نصفُ الدُيةِ.

وفي البحرِ عنْ عليٌ هَيْهُ وعـن ابـنِ المسيُّب هِ أَنْ في البيضةِ البيسيةِ اللهِ ال

(النَّامنةُ) أَنَّ فِي الصُّلْبِ الدِّيةَ، وَهُوَ إِجمَاعٌ والصُّلْبُ بِالضَّمَّ والتَّحرِيكِ عظمٌ منْ لدن الْكَاهِلِ إلى العَجْبِ بفَتْحِ العينِ المُهْمَلةِ وسُكُونِ الجيمِ أصلُ الذَّنبِ كالمصالبةِ قال تعالى: ﴿ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ ﴾ [الطارق: ٧]، فإنْ ذَهَبَ المنيُّ مع الْكَسرِ فديّتَان.

(البَّاسعةُ) أفادَ أَنَّ (في العينينِ اللَّيَةَ)، وَهُوَ مُجمعٌ عليْهِ وفي إحدَاهُمَا نصفُ النَّيةِ، وَهَذا في العينِ الصَّحيحةِ.

واخْتُلُفَ فِي الْأعور إذا ذَهَبَتْ عينُهُ بالجنايةِ.

فَلَهَبَ الْهَادي والحنفيَّةُ والشَّافعيَّةُ إلى أَنَّهُ يجبُ فِيهَا نصفُ الدَّيةِ إِذْ لَمْ يُفصُّل الدَّليلُ، وَهُوَ هذا الحديثُ وقياساً على من لَــهُ يدٌ واحدةً، فإنَّهُ ليسَ لَهُ إِلاَّ نصفُ الدَّيةِ، وَهُوَ مُجمعٌ عليْهِ.

وَذَهَبَ جَاعَةً من الصَّحابةِ ومالِكٌ وأحمـدُ إلى أنَّ الواجبَ فِيهَا ديةٌ كاملةٌ؛ لأنَّهَا في معنى العينينِ.

واخْتَلْفُوا إذا جُنيَ على عينِ واحدةٍ.

فالجمهُورُ على ثُبُوتِ القَوَدِ لقوله تعالى: ﴿وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ﴾ [المائدة: ع].

وعنْ أحمدَ أنَّهُ لا قودَ فِيهَا.

(العاشرةُ) قولُهُ ﴿ وَلِي الرَّجْلِ الْوَاحِدَةِ نِصْفُ النَّيْةِ ﴾ وحدثُ الرَّجلِ الَّتِي تَجبُ فِيهَا الدِّيةُ منْ مفصلِ السَّاقِ، فإنْ قُطعَ من الرُّجْةِ لزمَ الدَّيةُ وحُكُومةٌ في الزَّائدِ.

واعلمُ أَنَّهُ ذَكَرَ البَيْهَتَيُّ (٨٥/٨) عن الزُّهْرِيُّ أَنَّهُ قَرَأَ فِي كِتَابِ عمرو بنِ حزم "وفي الأذن خسونَ من الإبلِّ قالَ: وروينا حـنْ عُمرَ وعلي النُّهُمَا قضيا بذلِكَ.

وروى البيْهَقـيُّ(٨٥/٨) مـنْ حديثِ مُعـاذٍ «أَنَـهُ قــالَ: وفي السَّمعِ مائةٌ من الإبلِ وفي العقلِ مائةٌ من الإبلِّ. وقالَ البيْهَقــيُّ إسنادُهُ ليسَ بقويٌ.

قَالَ ابنُ كثيرٍ: لأنَّهُ منْ روايةِ رشىدينَ بـنِ سـعلو المصــريُّه وَهُوَ ضعيفٌ.

قَالَ زِيدُ بِنُ أَسلمَ: مضَـتِ السُّنَّةُ أَنَّ فِي العقلِ إِذَا ذَهَبَ اللَّيةَ. روّاهُ البَيْهَةيُ(٨٦/٨).

(الحادية عشرة) أنَّهُ دلُّ على أنَّ في (المأمومةِ والجانفةِ) وَتَقدُّمَ تفسيرُهُمَا في كُلُّ واحدةٍ ثُلثَ الدَّيةِ.

قَالَ الشَّافعيُّ: لا أعلمُ خلافاً أنَّ رسولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وآله وسلم قالَ «فِي الْجَائِفَةِ ثُلُثُ الدَّيَةِ» ذَكَرَهُ ابنُ كثيرٍ في الإرشادِ.

وقالَ في النِهَايَةِ الْمُجْنَهِا» (٣٤٣/٤): اتَّفقوا على أنَّ الجَائشةَ منْ جراحِ الجسدِ لا منْ جراحِ الرَّاسِ، وأنَّهُ لا يُقــادُ منْهَـا، وأنَّ فِيهَا ثُلْثَ الدَّيْةِ، وأنَّهَا جائفةٌ مَنَى وقعَتْ في الظَّهْرِ والبطنِ.

واخْتَلَفُوا إذا وقعَتْ في غيرِ ذلِكَ من الأعضاءِ فنفَــذَتْ إلى بويفِهِ.

فحَكَى مالِكٌ عن سعيد بن المسيَّب أنَّ في كُلُّ جراحة نافذة إلى تجويف عُضو من الأعضاء أيَّ عُضـو كـانَ ثُلثَ ديـةِ ذلِكَ العضو واخْتَارَهُ مالِكٌ.

وامًّا سعيدٌ، فإنَّهُ قاسَ ذلِكَ على الجائفةِ على نحوٍ ما رُويَ عنْ عُمرَ ﷺ في مُوضحةِ الجسدِ.

(النَّانية عشرة) (في المنقُلةِ خمسَ عشرةَ من الإبلِ) وَتَقدَّمَ سِرُهَا.

(النَّالثةَ عشرةَ) أفادَ أنَّ (في كُلِّ أُصبعِ عشراً من الإبلِ سواءً كانَتْ من اليدينِ أو الرِّجلينِ، فسإنَّ فِيهَا عشراً)، وَهُــوَ رأيُ الجمهُور.

وفي حديث عمرو بسن شعيب مرفوعاً بلفظ الوَالاَصَابِيَّةُ سَوَاءً». اخرجَهُ احْدُر ٢٠٧/٧) وأبو داود(٢٩٩هـ)، وقد كان لعمسرَ في ذلك رأي آخرُ ثُمَّ رجعَ إلى الحديثِ لما وُويَ لَهُ.

(الرَّابِعةَ عشرةَ) أَنَّهُ بجبُ (في كُلُّ سنَّ خَسْ من الإبـلِ) وعليهِ الجَمْهُورُ. وقِيهِ خلافٌ ليسَ لَهُ دليلٌ يُقاومُ الحديثُ.

(الخامسة عشرة) أنه يلزم (في الموضحة خسس من الإبلي) واللهِ ذَهَبَ الْهَادِرِيَّةُ والفريقانِ. وفِيهِ خلافٌ ليسَ لَـهُ مَا يُقَالِمُ النُصُّ.

(فائدةُ) روى البيهَقيُّ (٨٣/٨) عنْ زيد بن سابت أنْ في الْهَاسْمةِ عشراً من الإبلِ وحَكَاهُ البيهَقيُّ عنْ عددٍ منْ أَهْلِ اللهُاسَمةِ عشراً من الإبلِ وحَكَاهُ البيهَقيُّ عنْ عددٍ منْ أَهْلِ العلم.

وروى عبدُ اللَّهِ بنُ أحمدَ أنْ عُمرَ بنَ الحَطَّابِ ﴿ فَهُ مَنْ مَا الْحَطَّابِ ﴿ فَهُ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ بِنَ المِمْدُ ويصرُهُ وعقلُهُ وينكَاحُهُ باربِمِ ويَاتٍ. رَوَاهُ عبدُ اللَّهِ بنُ أحمدَ[مسائله (٤١٧]].

وروى النَّسائيّ(٥٥/٥) منْ حديث عصرو بين شُعيب عنْ البيه عنْ جدْه وأنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَضَى فِي الْغَوْرَاء السَّادُةِ لِمَكَانِهَا إِذَا طُوسَتْ بِثُلُثِ وَيَتِهَا. وَفِي الْبَادِ الشَّلَاءِ إِذَا تُطِعَتْ بِثُلُثِ وَيَتِهَا، وَفِي السَّنُ السَّوْدَاءِ إِذَا نُزِعَتْ بِثُلُثُ وَيَتِهَا، وَفَي السَّنُ السَّوْدَاءِ إِذَا نُزِعَتْ بِثُلُثُ وَيَتِهَا، وَنَيْهَا، وَنَكَمْ أَنْ البَّوْدَاءِ إِذَا نُزِعَتْ بِثُلُثُ وَيَتِهَا، وَنَيْ السَّنُ السَّوْدَاءِ إِذَا نُزِعَتْ بِثُلُثُ وَيَتِهَا، وَنَكَرَهُ ابنُ كَنْهِ فِي وَالإِرْسَادِهِ.

وامًا قولُهُ: ﴿وَإِنَّ الرَّجَلِّ يُقْتَلُ بِالمِرَاةِ ﴾ فَتَقَدُّمَ الْكَلامُ فِيهِ.

#### ٢ ــ ديةُ الخطأ

1117 - وَعَن أَبْنِ مَسْعُودٍ عَن النَّبِي ﷺ قَالَ:

دِيَةُ الْخَطَا ِ أَخْمَاساً عِشْرُونَ حِقَّةً، وَعِشْرُونَ جَذَّعَةً،
وَعِشْرُونَ بَنَاتِ مَخَاضٍ، وَعِشْرُونَ بَنَاتِ لَبُسونٍ،
وَعِشْرُونَ بَنِي لَبُونِ،

أَخْرَجَهُ الدَّارَقُطَّنِيُّ (١٧٣/٣).

وَأَخْرَجَهُ الأَرْبَعَةُ [أبو داود (686ء)، السترمذي (١٣٨٦)، السسائي: (٣/٨ء)، ابن ماجه (٢٦٣١)] بِلَفْظِ «وَعِشْرُونْ يَتِي مَعَاضِهِ بَدَلَ «لَهِونِهِ. وَاسْنَادُ الأَوْلِ أَلْمُوى.

وَأَخْرَجَهُ ابْنُ أَبِي شَيْتُةَ(هُ/٣٤٦) مِنْ وَجْهِ آخَرَ مَوْقُولًا، وَهُوَ أَصَّنْحُ مِسَ

الْمَرُافُوع.

(وعن ابنِ مسعودٍ عن النّبي ﷺ قال: ودِيَةُ الْحَطَا أَخْمَاساً)

أي تُوْحَدُ أو تَجِبُ بيَّنَهُ قوله: (عِشْرُون حِقَّةً، وَعِشْرُون جَدَعَةً،
وَعِشْرُون بَنَاتِ مَخَاضٍ، وَعِشْرُون بَنَاتِ لَبُون، وَعِشْرُون يَسِي
لَبُون، أخرجَهُ الدَّارِقطنيُّ. وأخرجَهُ الأربعةُ بلفظٍ (وعشرون بني
مخاضٍ، بدل (لبون، وإسنادُ الأول أقوى) أي: من إسناد الأربعة
فإنْ فيه خِشْفَ بن مالك الطائي. قال الدارقطني: عهدولٌ. وفيه
الحَجَّاجُ بن أرطاةً.

واعلم أنه اعترض البيهقيُّ على الدارقطيُّ وقالَ: إنَّ جعلَه لبني اللبون غلطٌ منهُ، ثمَّ قالَ البيهقيُّ: والصحيحُ أنهُ موقوفًّ على ابنِ مسعود، والصحيحُ عن عبد الله أنهُ جعلَ أحدَ أخاسها بني المخاض لا كما توهَّمه شيخنا الدارقطني.

والحديث؛ دليلٌ على أنَّ ديةَ الخطأ تُؤخذ الحماساً كما ذكر، وإليه ذهب الشافعيُّ ومالكٌ وجماعةً من العلماء، وإلى أنَّ الخامس بنو لبون.

وعنْ أبي حنيفة أنهُ بنو مخاصٍ كما في روايةِ الأربعة. وذهبَ الهادي وآخرون إلى أنها تُؤخذ أرباعاً مطلقاً.

وذهب الشافعيُّ ومالكٌ إلى أنَّ الديةَ تختلف باعتبار العمد وشبه العمد والخطأ، فقال: إنَّها في العمد وشبه العمد تكون أثلاثاً كما في الخطأ.

وأما التغليظُ في الدية فإنهُ ثبتَ عـنْ عمـر وعثمـان فيمـن قُتل في الحرم بديةٍ وثُلثٍ تغليظاً.

وثبتَ عنَّ جماعةِ القولُ بذلك، ويأتي الكلامُ فيه.

(وأخرجه) أي: حديث ابن مسعود (ابنُ أبي شيبة منُ وجـهِ آخر موقوفًا) على ابن مسعودٍ (وهو أصحُّ منَ المرفوعِ).

١١١٤ وَأَخْرَجَ اللهِ أَبْسَو دَاوُد(١٥٤١) وَأَخْرَجَ اللهِ أَبْسِو دَاوُد(١٥٤١) وَاللَّهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَّهِ رضي اللّه عنهما رَفَعَهُ «اللّيّهُ ثَلاثُونَ حِقّةٌ، وَثَلاثُونَ جَذَعَةٌ، وَأَرْبَعُونَ خَلِفَةً فِي بُطُونِهَا أَوْلادُهَا».

وهو قوله: (وأخرجَهُ أبو داود والتّرمذيُّ من طريقِ عمرو بـنِ

شُعيب عن أبيهِ عن جدِّهِ رفعَهُ) إلى النَّبِيُّ ﷺ «اللَّيْةُ ثَلاثُونَ جَذَعَةُ وَثَلاثُونَ حِقَّةً وَأَرْبَعُونَ خَلِفَةً فِي بُطُونِهَا أَوْلادُهَا». وقدْ تقدَّمَ تفسيرُ هذِهِ الأسنان في الزُّكَاةِ.

#### ٣- أعتى الناس ثلاثةً

1110- وَعَن ابْنِ عُمَرَ رَضِي اللّه عنهما عَن النّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ أَعْنَى النَّاسِ عَلَى اللّهِ ثَلاثَةٌ: مَنْ قَتَلَ فِي حَرَمِ اللّهِ، أو قَتَلَ غَيْرَ قَاتِلِهِ، أو قَتَلَ لِذَحْلِ الْجَاهِلِيَةِ».

أُخْرَجَهُ ابْنُ حِبَّانْ(٩٩٦٥) فِي حَدِيثٍ صَحَّحَهُ.

(وعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما عن النَّبيِّ ﷺ قَالَ اغْتَى) بفَتْحِ الْهَمْزةِ وسُكُون العينِ الْمُهْمَلةِ فمثنّاةٌ فوقيَّةٌ فَالْفُ مقصورةٌ اسمُ تفضيل من العُتُوَّ، وَهُوَ التَّجِبُرُ.

(النَّاسِ على اللَّهِ ثلاثةٌ مَنْ قَسَلَ في حرمِ اللَّهِ، أو قَسَلَ غيرَ قَاتِلِهِ، أو قَتَلَ لَلْخَلِي) بفَتْحِ الذَّالِ المعجمةِ وسُكُونِ الحاءِ المُهْمَلَـةِ: الثَّارُ وطلبُ المُكَافاةِ بجنايةِ جُنيَتْ عليْهِ منْ قَتْلٍ، أو غيرِهِ.

(الجَاهِلِيَّةِ أَخْرَجَهُ ابنُ حَبَّانَ فِي حَدَيثٍ صَحَيحٍ).

الحديثُ دليلٌ على أنَّ هؤلاءِ الثَّلاثــةَ أزيـدُ فِي المُتُـوُّ على غيرهِمْ من العُتَاةِ:

(الأوُّلُ) منْ قَتَلَ فِي الحرمِ فمعصيةُ قَتْلِهِ تزيدُ على معصيةِ من قَتَلَ فِي على معصيةِ من قَتَلَ فِي علي الحرمِ. وظَاهِرُهُ العمومُ لحرمٍ مَكَةً والمدينةِ ولَكِنُ الحديثَ وردَ في غُزاةِ الفَّتْحِ في رجلِ قَتَلَ بالمزدلفةِ إلاَّ أنْ السَّببَ لا يُخصُ بهِ إلاَّ أنْ يُقال: الإضافةُ عَهْديَّةٌ والمعْهُودُ حرمُ مَكَّةً.

وقدْ ذَهَبَ الشَّافعيُّ إلى التَّغليظِ فِي الدَّيةِ على منْ وقعَ منْهُ قَسْلُ الخطاِ فِي الحرمِ، أو تَتَلَ محرماً من النَّسبُ، أو تَسَلَ فِي الأشْهُرِ الحرمِ قال: لأنَّ الصَّحابةَ عَلَظوا في هذِهِ الأحوالِ.

وأخرجَ السُّدِّئُ عنْ مُرَّةً عن ابنِ مسعودِ قال: "مَا مِنْ رَجُل ِيَهُمُّ بِسَيِّنَةٍ فَتُكْتَبَ عَلَيْهِ إِلاَّ أَنْ رَجُلاً لَوْ هَمُّ بَعْدُ أَنْ يَقْتُـلَ رَجُلاً بِالْنَيْتِ الْحَرَامِ إِلاَّ أَذَاقَهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ عَذَابٍ أَلِيــمٍ. وقــدْ رفعَهُ في رواية.

قلْت: وَهَذَا مِنِيُّ على أَنَّ الظَّرْفَ فِي قُولُه تَعَالَ: "وَمَنْ يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نُلْزِقْهُ مِنْ عَذَابٍ ٱلِيمٍه مُتَعَلِّقٌ بَغيرِ الإرادةِ بـلْ بالإلحادِ، وإِنْ كَانَت الإرادةُ فِي غيرِهِ والآيةُ مُخْتَملةً

ووردَ فِي التَّغليظِ فِي الدِّيةِ حديثُ عمرو بنِ شُميبٍ مرفوعاً بلفظِ "عَقْلُ شِبْهِ الْعَمْدِ مُغَلِّظٌ مِثْلُ قَتْلِ الْعَمْدِ، وَلا يُقَتَّلُ صَاحِبُهُ وَذَلِكَ أَنْ يُنْزُو الشَّيْطَانُ بَيْنَ النَّاسِ فَتَكُونَ دِمَاءٌ فِي غَيْرِ ضَغِينَةٍ، وَلا حَمْل ميلاح».

روَاهُ أَحَدُ(١٨٣/٢) وأبو داود(١٥٩٥).

(والشَّالِي) منْ قَتْلَ غيرَ قَاتِلِهِ أَيْ منْ كَانَ لَـهُ دمَّ عنــدَّ شخص فيقْتُلُ رجلاً آخرَ غيرَ منْ عندَهُ لَهُ الــدُّمُ ســواءٌ كــانَ لَـهُ مُشارَكَةٌ في القَتْل أو لا.

(الشَّالثُ) قُولُهُ «أَوْ قَسَلَ لَلْحُلِ الجَاهِلِيَةِ» تقدَّمَ تفسيرُ اللَّحْلِ، وَهُوَ العداوةُ أيضاً. وقدْ فسَّرَ الحديثَ حديثُ ابي شريح الحزاعيُ أنَّهُ عَلَيْ قَال: «أَعْنَى النَّاسِ مَنْ قَتَلَ غَيْرَ قَاتِلِهِ، أَوْ طَلَّبَ بِدَمٍ فِي الْجَاهِلِيَّةِ مِنْ أَهْلِ الإسْلامِ، أو بَصَّرَ عَيْنَهُ مَا لَمْ تُبْصِرْه. أخرجَهُ البيهَقيُ (٢٩/٨).

#### ٤ ـ دية الخطأ وشبه العمد

1117 - وَعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَمْرِو بْسَنِ الْعَـاصِ رضي اللّه عنهما أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَـالَ «أَلا إِنَّ دِيَةَ الْخَطَلِ وَشِيْهِ الْعَمْدِ – مَا كَانَ بالسَّوْطِ وَالْعَصَا – مِائَةٌ مِن الْإِبلِ، مِنْهَا أَرْبَعُونَ فِي بُطُونِهَا أَوْلادُهَا».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد(٢٥٤٧ع) وَالنَّسَالِيُّ (٤١/٨ع) وَالْمِنُ مَاجَمَة (٢٦٢٧)، وَصَحَّمَةُ أَبِنُ جُانِد (٢٠١١).

قَالَ ابنُ القطَّانِ: هُوَ صحيحٌ، ولا يضرُّهُ الاخْتِلافُ.

وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ فِي الحديث، وإنَّما ذَكَرَهُ المصنَّفُ تفسيراً للحديثِ الّذي سلف من حديثِ عمرو بنِ شُعيبٍ. وفيهِ تغليظُ عقل الخطإ ولم يُبيئنُهُ هُمَالِكَ فبيَّنَهُ هُنا.

#### ٥ ـ دية الأصابع والأسنان

الله النَّبِيِّ ﷺ قَـالَ: هَـنْهِ مَـنُهُ النَّبِيِّ ﷺ قَـالَ: هَـٰذِهِ، وَهَـٰذِهِ سَـوَاءٌ ـ يَعْنِي الْخِنْصَرَ وَالإِبْهَامَ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ(٥٩٨٩).

وَلَابِسَى دَاوُد(٥٥٩ع) وَالسَّرِّمَذِيَّ (١٣٩٢): ﴿ وَيَسَةُ الْأَصَسَابِعِ مَسَوَاءً، وَالْاَسْنَانُ مَثَوَاءً: اللَّئِيَّةُ وَالطَّرُسُ مُوَاءً».

وَلاَبْنِ حِبَّانَ(٦٠١٢) «دِيَةُ أَصَابِعِ الْيَدَيْنِ وَالرُّجُلَيْنِ سَوَاءً، عَشْرَةً مِن الإبل لِكُلُّ أَصْبُعِهِ.

روعن ابنِ عَسَّاسِ ﴿ عَنْ ﴿ وَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: هَـلَهِ، وَهَلِهِ سَوّاءٌ يَغْنِي الْمَخِنْصَسَرَ وَالإِبْهَامَهِ. رَوَاهُ البخاريُّ. ولأبي داود والترمذيُّ، أي من حديثِ ابنِ عبَّاسِ.

(دِيَةُ الأصابع سَوَاءً) هذا أعمُّ من الأوَّل.

(وَالأَسْنَانُ سَوَاءٌ) زادَهُ بياناً بقولِـهِ (النَّنِيَّةُ وَالصَّرْسُ سَوَاءً)، فلا يُقالُ: الدِّيةُ على قدرِ النَّفعِ والضَّرسُ أنْفعُ في المضغِ

(ولا بن حبَّان) أيْ من حديث ابن عبَّاس «وَيَهُ أَصَابِعِ الْيَدَيْنِ وَالرُّجُلَيْنِ سَوَاءٌ عَشْرَةٌ مِن الإبلِ لِكُلِّ أُصَبِّعٍ». وقد قدَّمنا الْكَلامَ في هذا مُسْتَوفَى.

#### ٦\_ ضمان الطبيب

111 - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَـنْ أَبِيهِ عَـنْ أَبِيهِ عَـنْ أَبِيهِ عَـنْ جَدُّهِ رَضِي الله عنهم رَفَعَهُ قَالَ: (مَنْ تَطَبَّبَ - وَلَـمْ يَكُنْ بِالطَّبِّ مَعْرُوفاً - فَأَصَابَ نَفْساً فَمَا دُونَهَا، فَهُوَ ضَامِنٌ ».

أَخْرُجَهُ الدَّارُقُطْنِيُّ (١٩٦/٣) وَصَحْحَهُ الْخَاكِمُ(٢١٢/٤). وَهُوَ عِنْدَ أَبِي دَاوُد(٥٨٦ع) وَالْسَالِيُّ (٥٢/٨).

وَغَيْرِهِمَا [ابن ماجه (٣٤٦٦)]، إلاَّ أنَّ مَنْ أَرْسَلَهُ أَفْوَى مِمَّنْ وَصَلَهُ.

روعن عمرو بن شعب عن أبيه عن جدّهِ رفعه قال من تطبّب) أيْ تَكَلَّفَ الطّب ولم يَكُنْ طبيباً كما يدلُ لَهُ صيغة تفال من تفال ...

﴿وَلَمْ يَكُننُ بِالطِّبِّ مَعْرُوفًا فَأَصَابَ نَفْساً فَمَا دُونَهَا، فَهُوَ

صَامِنًا﴾. أخرجَهُ الدَّارقطنيُّ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ، وَهُوَ عنــدَ أبــي داود والنَّسانيُّ وغيرهِمَا إلاَّ انَّ منْ أرسلَهُ أقوى كَمَنْ وصلَهُ﴾.

الحديثُ دليلٌ على تضمينِ المُتطبُّبِ ما أَتْلفَهُ من نفسٍ فما دُونَهَا سواءٌ أصابَ بالسُّرايةِ أو بالمباشرةِ وسواءٌ كـانَ عـمـداً، أو خَطأً. وقد ادُّعيَ على هذا الإجماعُ.

وفي "نِهَايَةِ الْمُجْنَهِدِ" (٤٤٢/٣) إذا أعنَتَ أي الْمُطلِّبُ كــانَ عليهِ الضَّربُ والسَّجنُ وَالدَّيَّةُ فِي مالِهِ وقيلَ: على العاقلةِ.

واعلمْ أَنَّ الْمُتَطِّبُ هُوَ مَنْ لِيسَ لَهُ خَبِّرةٌ بِالعلاجِ وليسَ لَـهُ شيخٌ معروفٌ والطُّبيبُ الحاذقُ لهُوَ منْ لَـهُ شـيخٌ معـروفٌ وثـقَ منْ نفسيهِ بجودةِ الصَّنعةِ وإحْكَام المعرفةِ.

قَالَ ابنُ القيِّم في "الْهَـدْي النَّبَـوِيُّ" (١٤٢/٤): إنَّ الطَّبيبَ الحاذق هُوَ الَّذي يُراعي في علاجهِ عشرينَ أمراً وسردَهَا هُنالِكَ.

قالَ: والطُّبيبُ الجَاهِلُ إذا تعاطى علمَ الطُّبُّ، أو علمَهُ ولمُّ يَتَقَدُّمْ لَهُ بِهِ معرفةٌ، فقدْ هجمَ بجَهَالةٍ على إتلاف الأنفسِ وأقـدمَ بِالتُّهُورُ عَلَى مَا لَا يَعْلُمُهُ فَيَكُونُ قَدْ غَرَّزَ بِالعَلَيْلِ فِيلزُمُــهُ الضَّمانُ، وَهَذا إجماعٌ منْ أَهْلِ العلمِ.

قالَ الخطَّابِيُّ: لا أعلمُ خلافاً في أنَّ المعالجَ إذا تعدَّى فَتَلْفَ المريضُ كانَ ضامناً.

والمُتَعاطى علماً أو عملاً لا يعرفُهُ مُتَعدً، فبإذا تولُّدَ منْ فعلِهِ النَّلْفُ ضمنَ الدِّيةَ وسقطَ عنْهُ القَوَدُ؛ لأنَّهُ لا يسْتَبدُ بذلِكَ على عاقلَتِهِ ١ هـ.

وأمًّا إعنَاتُ الطَّبيبِ الحاذقِ، فإنْ كانَ بالسُّرايةِ لمْ يضمـن اتَّفَاقاً؛ لأنَّهَا سرايةُ فعلِ مأذونِ فِيهِ من جِهَةِ الشُّـرعِ ومـن جِهَـةِ المعالج.

وَهَكَذَا سَسَرايةٌ كُـلُ مَاذُونِ فِيهِ لَمْ يَتَعَدُّ الفَـاعلُ في سَـبِيهِ كسراية الحدُّ وسراية القصاصِ عندَ الجمْهُورِ خلافاً لأبــي حنيفــةً عَلَيْهُ، فإنَّهُ أوجبَ الضَّمانَ بِهَا.

وفرُّقَ الشَّافعيُّ بينَ الفعلِ المقدَّر شرعاً كالحدُّ وغـير المقـدَّر كالتَّعزيرِ، فلا يضمسنُ في المقـدّرِ ويضمـنُ في غـيرِ المقـدّرِ؛ لأنَّـهُ راجعٌ إلى الاجْتِهَادِ، فَهُوَ في مظنَّةِ العـدوان، وإنْ كــانَ الإعنَــاتُ

بالمباشرةِ، فَهُوَ مضمونٌ عليْهِ إنْ كانَ عمداً، وإنْ كانَ خطأً فعلى العاقلةِ.

#### ٧\_ دية المواضح

1119- وَعَنْـهُ أَنَّ النَّبِـيُّ ﷺ قَــالَ: "فِــي الْمَوَاضِع خُمْسٌ، خُمْسٌ، مِن الإبل».

رُوَاهُ أَخْمَـــدُ (١٨٩/٢) وَالأَرْبَعَـةُ أَابِسو داود (٢٦٥٤)، السرّمذي (۱۳۹۰)، النسائي (۸/۷ه)، ابن ماجه (۲۲۵۰)].

وَزَادَ أَحْمَدُ وَالأَصَابِعُ سَوَاءً، كُلُهُن عَشْرٌ، عَشْرٌ، مِن الإسلِ، وَصَعَّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةَ وَابْنُ الْجَارُودِ [المنطَى (٧٨٥)].

(وعنهُ) أيْ عنْ عمرو بنِ شُعيبِ عنْ أبيهِ عنْ جدُّهِ.

(أَنَّهُ ﷺ قَالَ (الْمَوَاضِحُ) جَمْعُ مُوضِحَةٍ (اخَمْسُ خَمْسٌ مِن الإبلِّ. رَوَاهُ أَحَمُدُ والأَربعةُ. وزادَ أَحَمَدُ ﴿وَالأَصَابِعُ سَوَاءً كُلُّهُــنَّ عَشْرٌ عَشْرٌ مِن الإبلِ؛ وصحَّحَة ابنُ خُرَيمـةَ وابنُ الجمارودي، وَهُـوَ يُوافقُ ما تقدُّمَ في حديثِ كِتَابِ عمرو بنِ حزمٍ.

وموضحةُ الوجُّهِ والرَّاسِ سواءٌ بالإجماع إذْ هُمـا كـالعضو الواحدِ.

## ٨ ـ دية أهلِ الذمةِ نصف دية المسلم

٠١١٢٠ وَعَنْهُ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «عَقْلُ أَهْلِ الذُّمَّةِ نِصْفُ عَقْلِ الْمُسْلِمِينَ».

رَوَاهُ أَحْمَـــدُ (١٨٣/٢) وَالأَرْبَعَــةُ وَأَبِسُو داود (٤٥٨٣)، السترمذي (۱٤۱۳)، النسائي (۱۵/۸)].

وَلَفْظُ أَبِي دَاوُد ﴿ دِيَةُ الْمُعَاهَدِ نِصْفُ دِيَةِ الْحُرُّۗ ۗ.

وَلِلنَّسَائِينَ(٤٤/٨): «عَقَلُ الْمَرَاةِ مِثْلُ عَقْلِ الرُّجُلِ حَمَّى يَتْلُغَ الثُّلُثَ مِـنْ دِيْتِهَا، وَصَحَّحَهُ الْنُ خُزِّيْمَةً.

(وعنهُ) أي عنْ عمرو بن شُعيبٍ عنْ أبيهِ عنْ جـدُهِ (قَالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وآله وسلم «عَقْلُ الذُّمَّةِ نِصْفُ عَقْـل الْمُسْلِمِينَ». روَاهُ أحمـلُ والأربعـةُ. ولفــظُ أبــى داود: «دِيَــةُ الْمُعَاهَدِ نِصْفُ دِيَةِ الْحُرِّ. وللنَّسائيِّ: ﴿عَقْلُ الْمَرَأَةِ مِثْلُ عَقْل الرُّجُلِ حَنَّى يَبْلُغَ النُّلُثَ مِنْ دِيَتِهَا، وصحَّحَهُ ابنُ خُزِيمَةً) لَكِنَّهُ قسالَ

ابنُ كثير: إنَّهُ منْ روايةِ إسماعيلَ بنِ عِبَّاشٍ، وَهُوَ إذا روى عسنْ غير الشَّامَيِّنَ لا يُحْتَجُّ بهِ عندَ جُمْهُورِ الاَثمَّةِ، وَهَذا منْهُ.

قلْت: تعنَّوا في إسماعيل بين عيَّاش إذا روى عن غير الشَّاميِّنَ، وقبلُوه في الشَّاميِّنَ والَّـذي يُرجَّحُ عندَ الظَّنُ قبولُهُ مُطلقاً لِثَقْبِهِ وضبطِهِ وَكَانَّهُ لذلِكَ صحَّحَ ابنُ خُزِيمةَ هذهِ الرُّوايةَ وَهِيَ عنْ إسماعيلَ عن ابنِ جُريج؛ وابنُ جُريجٍ ليسَ بشاميً.

واعلم أنَّهُ اشْتُملَ الحديثُ على مسألَّتين:

(الأولى) في ديةِ أَهْلِ الذُّمَّةِ وَهَاهنا للعلماءِ ثلاثةُ أقوالِ:

الأوَّلُ: أَنَّهَا نصفُ ديةِ المسلمِ كما أَفَادَهُ الحديثُ.

قَالَ الحَطَّابِيُّ فِي مَعَالِمِ السُّننِ(٣٧٤/٦): ليسَ فِي ديبَةِ أَهْـلِ الْكِتَابِ شِيءٌ أَبِينُ مَنْ هَذَا وَإِلَيْـهِ ذَهَـبَ عُمـرُ بِـنُ عِبـلِـ العزيـزِ وعروةُ بنُ الزُبيرِ.

وَهُوَ قُولُ مَالِكِ وَابِنِ شُهِرِمَةً وَاحْمَدَ بِنِ حَبْلِ غِيرَ أَنَّ أَحْمَدُ قَالَ: إذا كَانَ القَّتْلُ خَطَأً، فَإِنْ كَانَ عَمَــداً لَمْ يُقَـدُ بِـهِ وَتُضَـاعَفُ عَلَيْهِ اثنا عَشَرَ الفَاً.

وقالَ أصحابُ الرَّايِ وسفيانُ الشَّورِيُّ: دَيْتُهُ ديـهُ المسلمِ، وَهُوَ قُولُ الشَّعِيُّ والنَّخعيُّ ويروى ذلِكَ عنْ عُمرَ وابنِ مسعودٍ.

وقالَ الشَّافعيُّ وإسحاقُ بنُ رَاهُويْهِ: دَيَّسُهُ الثَّلْمُ منْ ديـةِ المسلم انْتَهَى.

فعرفت أنَّ دليلَ القولِ الأوَّلِ حديثُ الْكِتَابِ.

واسْتُدَلُ للقولِ النَّاني، وَهُـوَ قُـولُ الحَنفِّيةِ وَالِيْهِ ذَهَـبَ الْهَادِيَّةُ بِهِ النَّهِ ذَهَـبَ الْهَادُويَّةُ بِقُولُهُ تَعْلَىٰكُمْ وَيَنْتُهُمْ مِيشًاقٌ فَيْرِةً مُسْلَمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ ﴾ [الساء: ٩٢].

قالوا: فذَكَرَ الدِّيةَ والظَّاهِرُ فِيهَا الإكْمالُ.

ويما أخرجَهُ البيهَقيُّ (١٠٢/٨) عن ابنِ جُريج عسن الزُّهْـرِيُّ عنْ أبي هُريرةَ قالَ "كَانَتْ دِيَـةُ الْبُهُـودِيُّ وَالنَّصْرَانِيُّ فِي زَمَـنِ النَّبِيُّ تَلْكُلُّ مِثْلُ دِيَةِ الْمُسْلِمِينَ ... الحديثَ.

وأجمبَ بانَ الدُيةَ مُجملةٌ وحديثُ الزُّهْرِيُّ عن أبي هُريــرةً مُرســلُّ ومراسـيلُ الزُّهْـريُّ قبيحـةٌ وذَكَــروا آثــاراً كُلُّهَــا ضعيفــةُ الإسناد.

ودليلُ القولِ النَّالَثِ هُوَ مَفْهُومُ قولِهِ فِي حديثِ عمرو بنِ
حزمِ [تقدم برقم ( ٢ • ١ ١)] قونِي النَّفْسِ الْمُؤْمِنَةِ مِاتَةً مِسن
الْإِبِلِ"، فإنَّهُ دَلُ على أَنْ غيرَ المؤمنةِ مخلافِهَا وَكَأْتُهُ جعلَ بيانَ
هذا المفْهُومِ ما اخرجَهُ الشَّافعيُ [قترتيب المسند، (٣٥٦) نفسُهُ
عن ابنِ المسلِّبِ الْ عُمرَ بنَ الخطَّابِ عَلَيْهُ قضى في ديبةِ
اليَّهُوديُ والنَّصرانيُّ بأربعةِ آلافٍ. وفي ديةِ المجوسيُّ بشاعاتةِ
ومثلُهُ عنْ عُثمانَ عَلَيْهُ فجعلَ قضاءَ عُمرَ عَلَيْهُ مُبِينًا للقلرِ الذي
اجملهُ مفْهُومُ الصَّقةِ، ولا يخفى أَنْ دليلَ القول الأول اقوى، ولا
سيما وقد صحَّحَ الحديثَ إمامان منْ أَثمَةِ السَّنَةِ.

(المسالة الثانية) ما أفادَه قولُه الوللنساني افي من حديث عمرو بن شُعيب عن أبيه عسن جديد المقدل المُمرَأة مِشْلُ عَشْلُ المُمرَّة مِشْلُ عَلَى النَّالُثُ مِن فَيَتِهَا، وَهُو دليلٌ على اللَّ أَرْشَ جراحَاتِ الرَّجلِ إلى النَّلثِ وما زادَ عليه كان جراحَاتِ الرَّجلِ إلى النَّلثِ وما زادَ عليه كان جراحَته المُخالفة بان يلزم فِيها نصفُ ما يلزمُ في الرَّجلِ وذلك لأن دية المراةِ على النصف من دية الرَّجلِ لقولِهِ عَلَى النصف من من ذية الرَّجلِ الله أَلِي النصف من من دية الرَّجلِ الله أله إلما الله الله المنافقة من المخالفة من المنهوم المخالفة من الشهور على المنافقة من الشهور على المنافقة من الصفحانة.

وذَهَبَ عَلَيَّ هُلِيَّةً والْهَادويَّةُ والحَنفيَّةُ إِلَى أَنَّ دَيَّةَ المَسْرَأَةِ وَجَرَاحَاتِهَا عَلَى النَّصفِ منْ دَيْةِ الرَّجَلِ.

وأخرجَ البَيْهَقيُّ(٩٥/٨) عنْ عليُّ ايضاً أنَّهُ كانَ يقولُ: جراحَاتُ النِّساء على النَّصفِ منْ ديةِ الرَّجلِ فيما قلُّ وَكَثَرَ.

ولا يخفى النَّـهُ قَـدْ صَحْعَ ابْسُ خُزِيَـةَ حَدَيْثَ ﴿إِنْ عَقُـلَ الْمَرْأَةِ كَعَقْلِ الرَّجُلِ حَتَّى يَبْلُغَ النُّلُثُ، فالعملُ بِهِ مُتَعَيِّنَ والظَّـنُ بِهِ اقوى وبِهِ قالَ فُقَهَاءُ المدينةِ السَّبعةُ وجْمُهُورُ أَهْلِ المدينةِ.

وَهُوَ مَذْهَبُ مَالِكِ وَاحَدَ وَنَقَلُهُ أَبُو مُحَدِّدٍ المقدسَّيُّ عَنْ عُمرَ وَابِنِهِ. وَقَالَ: لا نعلمُ لَهُمَا مُخالفًا مِن الصَّحابةِ إلاَّ عَنْ عليَّ عَلَيُّهُ، ولا نعلمُ ثَبُوتَهُ عَنْهُ قَالَ ابنُ كثيرٍ: قُلْت: هُمُو ثُـابِتٌ

وفي المسألةِ أقوالٌ أُخرُ بلا دليلٍ نَاهِضٍ.

# ٩- لا قُورَدَ في جراحِ بلا قصدِ

اللّه بِهِ الْعَمْدِ مُعَلَّظٌ مِثْلُ عَقْلِ الْعَمْدِ، وَلا يُقْتَلُ مَعْلُ عَقْلِ الْعَمْدِ، وَلا يُقْتَلُ صَاحِبُهُ، وَذَلِكَ أَنْ يَنْزُو الشَّيْطَانُ فَتَكُونَ دِمَاءً بَيْنَ النَّاسِ فِي غَيْرِ ضَغِينَةٍ، وَلا حَمْلِ سِلاحٍ».

أَخْرَجَهُ الدَّارَقُطْنِيُّ وَضَعَّفَهُ(٩٥/٣).

(وعنهُ) أيْ عمرو بنِ شُعيبٍ عنْ أبيهِ عنْ جدُّهِ.

(قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَى اللّهَ عَلَيْهِ وَآلَهُ وَسَلَمَ «عَقَلُ شِيئَهِ الْعَمْدِ مُغَلِّظٌ مِثْلُ عَقْـلِ الْعَمْدِ) بَيْنَـهُ في حديثِ أبسي داود بلفظِ «مائةٌ من الإبلِ منْهَا أربعونَ في بُطونِهَا أولادُهَا» وَتَقَدَّمَ.

(ولا يُقْتَلُ صاحبُهُ)

ويئنَ شبّة العمدِ بقولِهِ: (وذلك أنْ ينزوَ الشّيطانُ) النّزوُ: بفَتْحِ النّونِ فزايٌ فواوَ أيْ يثبُ الشّيطانُ (فَتَكُونَ دماءً بينَ السّاسِ في غيرِ ضغينةٍ، ولا حمسلِ سسلاحِ. أخرجَـهُ الدَّارِقطـنيُّ وضعَّفَـهُ) وأخرجَهُ البَيْهَقيُ (٧٠/٨) بإسنادِهِ ولْم يُضعَّفُهُ.

والحديثُ دليلٌ أنهُ إذا وقعَ الجراحُ منْ غيرِ قصدٍ إليهِ ولمْ يَكُنْ بسلاحِ بلْ بحجر، أو عصاً أو نحوِهِمَا، فإنَّـهُ لا قودَ فِيهِ، وأنَّهُ شَبْهُ العمدِ فيلزمُ فِيهِ الدِّيةُ مُغلَّظةً كما تقدَّمَ في ديةِ العمدِ.

وقدْ تقدَّمَ أَنْ الدَّيةَ في العمدِ وشبْهِ العمدِ تَكُونُ أَثلاثاً عنـدَ الشَّافعيُّ ومالِك، وأنْهَا أرباعٌ عندَ الْهَادويَّةِ وَتَقدَّمَ ذلِكَ.

وأمَّا أَنْهَا تَكُونُ أَخَاساً كما أَفَادَهُ حديثُ ابنِ مسعودٍ الماضي [برقم (١١٠٣)] في الخطإِ فَتَقدُّمَ أَنَّهُ قالَ بِهِ أصحابُ الرَّايِ وغيرُهُمْ.

وفِيهِ دليلٌ على إثباتِ شَبْهِ العمدِ وقدَّمنا أنَّهُ الحقُّ.

## • ١ -- من جعل الدية اثني عشر ألفاً

الله عنهما وَعَن ابْنِ عَبْساسِ رضي الله عنهما قَالَ: "قَتَلَ رَجُلٌ رَجُلٌ عَلَى عَهْلُهِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ، فَجَعَلَ النّبِي ﷺ فَيْتَهُ اثْنَيْ عَشَرَ ٱلْفَالُه.

روعن ابنِ عبَّاسِ رضي اللّه عنهما قبالَ: ﴿ قَسَلَ رَجُلُ رَجُلاً عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ فَجَعَلَ النّبِيُ ﷺ دِيْتَهُ اثْنَىْ عَشَرَ أَلْفاً») بيَّنَ البيهَقيُ أَنْ المرادَ درْهَماً.

(روَاهُ الأربعةُ ورجَّعَ النَّسانيَ وأبو حَاتِم إرسالَهُ). وقد أخرجَ البَّهَقيُّ عنْ عليٌّ هُلِللهِ وعائشةَ وأبي هُريرةً وعمرَ بسنِ الخطَّابِ رضي الله عنهما مثلَ هذا.

وإنَّما رجَّحَ النَّسائيّ وأبو حَاتِم إرسالَهُ لما قالَهُ البَّهُقَتِيُّ الْ مُحمَّدَ بنَ ميمون راويَهُ عنْ سُفيانَ بنِ عُيينةَ عنْ عمرو بنِ دينار عنْ عِكْرمةَ عن أبنِ عبَّاسٍ أَمَّما قالَ لنا فِيهِ: عن ابنِ عبَّاسٍ مررَّةً واحدةً وأكثرُ ما كانَ يقولُ: عنْ عِكْرمةَ عن النَّبِيُّ عَلَيْقُ انْتَهَى.

قلت: وزيادةُ العدل مقبولةٌ وَكُونُهُ قالَهَا مرَّةُ واحدةُ كافعٍ في الرَّفعِ، فإنَّهُ لو اقْتُصـرَ عليْهَا لحَكَمَ برفـعِ الحديثِ فإرسـالُهُ مـراراً لا يقـدحُ في رفعِهِ مـرَّةُ واحـدةً. وإلى هـذا ذَهَبَ أَكْــثرُ العلماء.

وذَهَبَ الْهَادويَّةُ وأَهْـلُ العـراقِ أَنْهَـا عشـرةُ آلافِ درْهَـمِ واسْتَدلُ لَهُ فِي البحرِ بقولِهِ: لقولِ عليَّ بِهِ، وَهُوَ توقيفُ انْتُهَى.

إلاَّ أَنَّهُ لَمْ يَطَّرِدُ هَذَا فِيما يَنقَلُهُ عَنْ عَلَيَّ ظَيَّ اللهِ بَـلُ تَـارَةً يقولُ: مثلَ هذا وَتَارَةً يقولُ إِنَّ فَــولَ عَلَيِّ اجْتِهَـادٌ، ولا يلزمنـا ودعوى التُوقيفِ غيرُ صحيحةٍ إذْ مثلُ هذا فِيهِ للاجْتِهَادِ مسرحٌ.

# ١١ ـ لا يُطْلَبُ أحدٌ بجنايةِ غيرِهِ

النَّبِيُّ اللَّهِ النَّبِي رَمْئُةَ قَالَ: ﴿ النَّبِيُ اللَّهِ النَّبِيُّ اللَّهِ النَّبِيُّ اللَّهِ النَّبِي وَمَعِي ابْنِي، فَقَالَ: مَنْ هَذَا؟ فَقُلْت: ابْنِي وَأَشْهَدُ بِهِ، فَقَالَ: أَمَا إِنَّهُ لا يَجْنِي عَلَيْك، وَلا تَجْنِي عَلَيْهِ.

رَوَاهُ النَّسَائِيَّ(٣/١٨٥) وَأَلُو دَاوُد(٢٠٨٤)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حُزِيْمَةَ وَابْنُ لُجَارُودِ(٧٧٠).

رُوعَنْ أَمِي رَمِثَةً) بِكَسَرِ الرَّاءِ وَسُكُونِ المِسَمِ وَبَالمُثَلَّتَةِ اسْمُـهُ رَفَاعَةُ بِنُ يُثْرِبِيُّ بَفَتْحِ المُثَنَّاةِ التَّخْتِيَّةِ وَسُكُونِ المُثَلَّثَةِ فَرَاءٌ فَمُوحُــدةٌ

فياءِ النَّسبةِ قدمَ على النَّبيُّ تَنْكُمْ وعدادُهُ في أَهْلِ الْكُوفةِ.

رقالَ وَأَنْيَتِ النَّبِيُّ ﷺ وَمَعِي ابْنِي، فَقَالَ: مَنْ هَـذَا؟ فَقُلْت: ابْنِي وَأَشْهَدُ بِهِ قَالَ: أَمَا إِنَّهُ لا يَجْنِي عَلَيْك، وَلا تَجْنِي عَلَيْهِ. روَاهُ النَّسانيّ وأبو داود وصحُحَهُ ابنُ خُزِيمةَ وابنُ الجارودِ)

وأخرجه أحمد(٤٢٦/٣) وأبو داود(٣٣٣٤) والتَّرمذيُ(١١٩٣) والتَّرمذيُ(١١٩٣) وابنُ ماجَهْ(١٨٥١) منْ حديثِ عمسرو بمنِ الأحسوص أنَّهُ شَهْدِ حجَّةَ الوداعِ معَ النَّبِيِّ ﷺ، فقالَ الآ يَجْنِي جَانٍ إِلاَّ عَلَى نَفْسِهِ، وَلا يَجْنِي جَانٍ إِلاَّ عَلَى نَفْسِهِ،

وفي الباب روايَاتٌ أُخرُ تُعضِّدُهُ.

والجنايةُ: الذُّنبُ، أو ما يفعلُهُ الإنسانُ ثمَّا يُوجبُ عليْهِ العقابَ، أو القصاصَ.

وَفِيهِ دلالةٌ على أنَّهُ لا يُطالبُ احدٌ بجنايةِ غيرِهِ سواءٌ كانَ قريباً كالأب والولدِ وغيرهِمَا، أو أجنبياً فالجاني يُطلبُ وحدَّهُ بجنايتِه، ولا يُطالبُ بجنايتِهِ غيرهُ قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى﴾، فإنْ قُلْت: قدْ أمرَ الشَّارِعُ بِتَحمُّلِ العاقلةِ الدَّيةَ في جنايةِ الخطإ والقسامةِ.

قلْت: هذا مُخصُّصٌ من الحُكُم العامُّ.

وقيل: إنَّ ذلِكَ ليسَ منْ تحمُّلِ الجنايةِ بـلُ منْ بـــابِ التَّعاضِدِ والتَّناصرِ فيما بينَ المسلمينَ.

## ٣\_ بَابُ الْقَسَامَةِ

بَفَتْحِ القاف وَتَخفيف الْمُهْمَلةِ: مصدرُ أَقْسَمَ قَسَمًا وقَسَامةً.

وَهِيَ الأيمانُ تُقسمُ على أولياءِ القَتِيــلِ إذا ادَّعــوا الـدَّمَ، أو على المدَّعى عليْهِمُ الدَّمُ.

وخصُّ القسمُ على الدُّمِ بالقسامةِ.

قَالَ إِمَامُ الحَرْمِينِ: القسامةُ عندَ أَهْـلِ اللُّغةِ اسـمّ للقـومِ الَّذينَ يُقسمونَ وعندَ الفقَهَاء اسمّ للأيمان.

وفي «القاموسِ»: القَسَامةُ: الجماعةُ يُقسمونَ على الشَّي، وياخذونَهُ، أو يشهَدُونَ.

وفي «الضَّيَاءِ»: القسامةُ: الأيمانُ تُقسمُ على خسينَ رجـلاً

منْ أَهْلِ البلدِ، أو القريةِ الَّتِي يُوجِدُ فِيهَا الْقَتِيلُ لا يُعلَّـمُ قَاتِلُهُ، ولا يدَّعي أولياؤُهُ قَتْلُهُ على أحدِ بعينِهِ

## ١\_ قصةٌ معَ يهودَ

١١٢٤ - عَنْ سَـهُلِ بُنِ أَبِي حَثْمَةً ﷺ عَنْ رجَالِ مِنْ كُبَرَاءِ قَوْمِهِ: أَنْ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ سَهْلِ، وَمُحَيِّصَةً بْنَ لِمَسْعُودٍ، خَرَجَا إِلَى خَيْبَرَ مِنْ جَهْلِهِ أَصَابَهُمْ فَأُتِيَ مُحَيِّصَةُ فَأَخْبَرَ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ سَهْلِ قَدْ تُتِلَ وَطُرِحَ فِي عَيْـنِ، فَـأَتَى يَهُــودَ. فَقَــالَ: أَنْتُــمُ وَاللَّهِ فَتَلْتُمُوهُۥ قَسَالُوا: وَاللَّهِ مَا قَتَلْنَاهُ، فَأَقْبُلَ هُـوَ وَأَخُوهُ خُوَيِّصَةُ وَعَبْدُ الرَّحْمَـنِ بْـنُ سَـهْلِ فَلَـٰهَـبُ مُحَبِّصَةُ لِيَتَكَلَّمَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: (كَبَّرْ كَبِّرْ) يُرِيدُ السِّنِّ، فَتَكَلُّمَ حُوَيُّصَةً، ثُمَّ تَكَلَّمَ مُحَيِّصَةً، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِمَّا أَنْ يَدُوا صَـَاحِبَكُمْ. وَإِمَّا أَنْ يَأْذَنُوا بِحَرْبٍ، فَكَتَبَ إِلَيْهِمْ فِي ذَلِكَ. فَكَتُبُوا: إِنَّا وَاللَّهِ مَا قَتَلْنَاهُ، فَقَالَ لِحُوَّيُّصَةً، وَمُحَيَّصَةً، وَعَبْدِ الرُّحْمَـن بُــن سَــهل: ﴿أَتَحْلِفُــونَ وَتَسْـتَحِقُونَ دَمَ صَاحِبِكُمْ؟؛ قَالُوا: لا. قَالَ: ﴿فَيَحْلِفُ لَكُمْ يَهُودُ؟} قَالُوا: لَيْسُوا مُسْلِمِينَ، فَوَدَاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنْ عِنْدِهِ، فَبَعَثُ إِلَيْهِمْ مِاثَةً نَاقَةٍ.

قَالَ سَهْلُ: فَلَقَدْ رَكَضَتْنِي مِنْهَا نَاقَةٌ حَمْرَاءُ. مُثَنَ عَلَيْهِ [البحاري (٦٨٩٨]، مسلم (١٦٦٩)]

روعنْ سَهْلُ بنِ أبي حمسةً، بفَتْحِ المُهْمَلَةِ وسُكُونَ المُثلَّةِ، واسمُ أبي حثمةً عبدُ اللَّهِ بنُ ساعدةً بنِ عامرٍ أوسيُّ انصاريُّ.

(عنْ رجال منْ كُبراء قومِهِ أنَّ عبدَ اللَّهِ بنَ سَهْلِ وَعُيَّصةَ) بضمُ الليمِ فحاءً مُهْمَلةً فمنَناةً خُنِيَّةٌ مُشدُدةً فصادَ مُهْمَلةً.

(ابنَ مسعودِ خرجا إلى خيبرَ منْ جَهُلِي) بضمَّ الجيسمِ وتَتْحِهَـا المُشقَّةُ هُنا.

(أصابَهُمْ فأتي مُحيَّصةُ) مُغيَّرَ الصَّيغةِ.

(فَأَخْبَرَ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بَنَ سَهْلٍ قَدْ قُتِلَ وطُرحَ) مُغَيِّرانِ ايضاً.

(في عينٍ فَأَتَى) أيْ مُحيِّصةُ (يَهُودَ) اسمُ جنسٍ يُجمعُ على

(فقالَ أنْتُمْ واللَّهِ قَتَلْتُمُوهُ قَالُوا: واللَّهِ مَا قَتَلْنَاهُ فَاقْبَلَ هُـوَ واخُوهُ خُويُصةُ المُهمَلةِ وَنَسْحِ الـواوِ فَمَثْنَاةً نَحْيَبُةٌ مُشـدَّدةً فَصادْ مُهمَلةٌ (وعبدُ الرَّهمِ بنُ سَهْلٍ فَلَهَبَ مُحيَّصةُ لَيَنكَلَّمَ) وَكَانَ اصغرَ منْ حُويُصةً.

وفي روايةِ "فَبَدَأَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ يَتَكَلَّمُ وَكَانَ أَصْغَرَ الْقَوْمِ

(فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ كَبُرْ كَبُنْ، بلفظِ الأمرِ فِيهِمَا الثَّـاني تأكيدٌ للأوُّل

(يريدُ السِّنَ) مُدرجٌ تفسيرٌ لقولِهِ «كبُّرُ» أيْ يَتَكَلَّمُ منْ كــانَ أَكْبَرَ سَنّاً.

﴿ ( فَتَكَلُّمَ حُويُّصَةً ثُمُّ تَكَلُّمَ مُحَيِّصَةً، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِمَّا أَنْ يَدُوا) أَي الْيَهُودُ (صَاحِبَكُمْ) أَيْ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ سَهْلٍ

(وَإِمَّا أَنْ يَأْذَنُوا بِحَرْبِ فَكَنَّبَ) أَيْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (النَّهِمْ فِي ذَلِكَ ﴾) أيْ فيما ذُكِرَ منْ أنَّهُمْ قَتَلُوا عبدَ اللَّهِ.

(﴿ فَكَنَّبُوا أَي الْيَهُودُ إِنَّا وَاللَّهِ مَا قَتَلْنَاهُ، فَقَالَ أَي النَّبِيُّ ﷺ لِحُويَصَةَ وَمُحَيِّصَةً وَعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سَهْلِ (أَتَخْلِفُونَ وَتَسْتَحِقُونَ دَمَ صَاحِبِكُمْ قَالُوا ١٧٤).

وفي روايةِ عنــذَ مُســلمِ (١٦٦٩) (٣) قــالوا لمُ نحضـرُ ولمُ نشْهَدْ. وفي بعضِ الفاظِ البخاريِّ (٦٨٩٨) أنَّهُ «قَالَ لَهُمْ تَأْتُونَ بِالْبَيْنَةِ قَالُوا مَا لَنَا بَيِّنَةٌ، فَقَالَ أَتَحْلِفُونَ.

(قَالَ فَتَحْلِفُ لَكُمْ يَهُودُ قَالُوا لَيْسُوا مُسْلِمِينَ)».

وفي لفظٍ «قالوا لا نرضى بأيمان اليَهُودِ.

وفي لفظٍ (٣١٧٣) «كيفَ ناخذُ بايمانِ قدمٍ كُفَّارٍ».

(«فَوَدَاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنْ عِنْسَدِهِ فَبَعَثَ النَّهِمْ مِاتَـةَ نَاقَـةٍ. قَالَ سَهْلٌ: فَقَدْ رَكَضَتْنِي مِنْهَا نَاقَةٌ حَمْرَاءُ٣. مُتَّفَقٌ عليْهِي.

اعلمُ أَنْ هَذَا الحديثُ أصلٌ كبيرٌ في نُبُوتِ القسامةِ عندَ القـائلينَ بِهَـا وَهُــم الجمَاهِـيرُ، فـإنَّهُمْ اثْبَتُوهَـا وبيَّنـوا احْكَامَهَــا.

ونَتَكَلَّمُ على مسائلَ.

(الأولى): أنَّهَا لا تنبُتُ القسامةُ بمجرَّدِ دعـوى القَتْـل علـى المدُّعى عليْهِمْ منْ دُونِ شُبْهَةٍ إجماعاً. وقدْ رُويَ عن الأوزاعيُّ وداود تُبُوتُهَا منْ غيرِ شُبْهَةٍ، ولا دليلَ لَهُمَا.

واخْتَلَفَ العلماءُ في الشُّبْهَةِ الَّتِي تَثْبَتُ بِهَا القسامةُ.

فَمنْهُمْ منْ جعلَ الشُّبْهَةَ اللَّوثَ، وَهُوَ كما في «النَّهَايـةِ» أنْ يشْهَدَ شَاهِدٌ واحدٌ على إقرار المُقْتُـول قبـلَ أنْ يُحـوتَ أنْ فُلانــاً قَتَلني، أو يشْهَدَ شَاهِدان على عداوةٍ بينَهُمَا، أو تَهْديــدٍ لَــهُ منْـهُ، أو نحو ذلِكَ وهو مِنَ اللُّوثِ التَّلطُّخُ.

ومنْهُمْ منْ لمْ يشتَرطْ كالْهَادويَّةِ والحنفيَّةِ، فَإِنَّهُمْ قَـالوا: وُجودُ المِّيْتِ وَيِهِ الرُّ القَتْلِ فِي عَلَّ يَخْتَصُ بَمَحَصُورِيسَنَ تَثْبُتُ بِـهِ القسامةُ عندَهُم إذا لم يبدّع المدّعي على غيرِهِم قسالوا: لأنَّ الأحاديثُ وردَتْ في مثل هذهِ الحالةِ.

وردُّ بأنَّ حديثُ البابِ أصحُّ ما وردّ.

وفِيهِ دليلٌ على اللَّوثِ وحقيقَتُهُ شُبَّهَةً يغلبُ الظُّنُّ بــالحُكُم بِهَا كَمَا فَصَّلَهُ فِي النَّهَايَةِ، وَهُوَ هُنا العداوةُ فَلِهَـذَا ذَهَبَ مَالِكٌ وَالشَّافعيُّ إِلَى أَنَّهُ لا يَثْبَتُ بِهَذَا قَسَامَةٌ إِلاَّ إِذَا كَـانَ بِينَ المُقْتُـولِ والمدُّعى عليْهمْ عداوةٌ كما كانَ في قصُّةٍ خيبرَ.

قالوا: فإنَّهُ يقْتُلُ الرَّجلُ الرَّجلَ ويلقِيهِ في محلِّ طائفةٍ لينسبَ

وقد عدُّوا من صُورِ اللُّوثِ: قولَ المُقْتُولِ قبلَ وفَاتِهِ: قَتَلْنِي

وقالَ مالِكٌ: إنَّهُ يُقبِلُ قولُهُ، وإنْ لَمْ يَكُنْ بِهِ اثْرٌ، أو يقـولُ: جرحني ويذْكُرُ العمدَ وادَّعى مالِكٌ أنَّهُ مُمَّا أَجْمَعَ عليْهِ الأَثمَّةُ قديمًا

وردَّهُ ابنُ العربيُّ بأنَّــهُ لمْ يقلُّـهُ مـنْ فَقَهَــاءِ الأمصــارِ غــيرُهُ وَتَبَعَهُ عَلَيْهِ اللَّيْثُ واخْتَجُ مالِكٌ بقصَّةِ بقــرةِ بـني إســرائيلَ، فإنَّـهُ أحيا الرَّجلَ وأخبرَ بقَاتِلِهِ.

وأجيبَ بانُ ذلِكَ مُعجزةٌ لنبيُّ وَتَصديقُهَا قطعيُّ.

قَلْت: ولأنَّهُ أحيَاهُ اللَّهُ بعدَ موْتِهِ فعيَّنَ قَاتِلَهُ، فإذا أحيا اللَّهُ

مَقْتُولاً بعدَ مُوْتِهِ وعَيْنَ قَاتِلَهُ قُلنا بِهِ، ولا يَكُونُ ذٰلِكَ أَبداً.

واحتَجُ اصحابُهُ بانَ القاتِلَ يطلبُ غفلةَ النَّاسِ فلو لَمْ يُقبلُ خبرُ المجسروحِ أدَّى ذلِكَ إلى إبطالِ الدِّماءِ غالباً ولاَنْهَا حالةً يَتَحرَّى فِيهَا المجروحُ الصَّدقَ ويَتَجنَّبُ الْكَذَبَ والمعاصيَ ويَتَحرَّى التَّقوى والبرَّ فوجبَ قبولُ قولِهِ، ولا يخفى ضعفُ هذهِ الاسْتِدلالاتِ. وقدْ عدُوا صُورَ اللُوثِ مبسوطةً في كتَبهم.

(المسالة الثانية): أنّه بعد تُبوت ما ذُكِرَ من القَتْلِ وَكُلَّ على الصلِهِ تَنْبَتُ احْكَامُهَا، فمنها القصاصُ عند كمال شُروطها لقولِهِ في الحديث السَّمَّحِقُونَ قَيلِكُمْ أو صَاحِيَكُمْ بِأَيْمَانِ خَمْسِينَ مِنْكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْهُمْ فَيْلُكُمْ أو صَاحِيَكُمْ بِأَيْمَانِ خَمْسِينَ مِنْكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْهُمْ فَيْلُونَهُ بِذِمْتِهِهِ.

وقولة (دمَ صاحبِكُمْ) في لفظ مُسلم (١٩٦٩) (٢) فيقسمُ خسونَ منكُمْ على رجل منهُمْ فيدفسعُ بدَّمْتِهِ، وإنْ كانَ قولُهُ "إمَّا أنْ يدوا صاحبَكُم، الحديث يُشعرُ بعدم القصاص إلاَّ أنْ هذا التَّصريحَ في روايةِ مُسلمِ أقوى في القول بالقصاص، وَهَذا مذْهَبُ أَهْلِ المدينةِ، فإنْ كانتِ الدَّعوى على واحدٍ مُعيَّن ثبت القودُ عليْهِ، وإنْ كانتْ على جماعةِ حلفوا وثبَتَتْ عليهِمُ الدَّيةُ عندَ الشَّافَيَّةِ.

وفي قول يجبُ عليْهِمُ القصاصُ والأوَّلُ الصَّحيحُ عنْهُ، فإنْ كانَ الوارثُ وَاحداً حلفَ خسينَ يميناً، فإنَّ الأيمانَ لازمةٌ للورثـةِ ذُكُوراً كانوا، أو إناثاً عمداً كانَ أو خطأً هذا مذْهَبُ الشَّافعيِّ.

ومنها أنْ يُبدأ بايمان المدَّعينَ في القسامةِ بخلاف غيرها من الدَّعاوى كما في هذيو الرَّوايةِ ويدلُّ لَهُ حديثُ أبي هُريرةَ «الْبُيِّنَةُ عَلَى الْمُدَّعَى عَلَيْهِ إلاَّ فِي الْقَسَامَةِ» عَلَى الْمُدَّعَى عَلَيْهِ إلاَّ فِي الْقَسَامَةِ» [الدارقطني (۲۱۷/٤)]. وفي إسنادو لينٌ

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ أَخْرِجَهُ البَيْهَقِيُّ (٢٥٦/١٠) مَنْ حَدِيثِ عَمْرُو بنِ شُعيبِ ولمُ يَتَكَلَّمْ فِيهِ.

قالوا: ولأنَّ جنبةَ المدَّعى إذا قويَتْ بشَهَادةِ، أو شُسبُهَةِ صارَت اليمينُ لَهُ وَهُنا الشَّبْهَةُ قويَّةٌ فصارَ المدَّعي في القسامةِ مُشابهاً للمدَّعى عليْهِ الْمُتَايَّدِ بالبراءةِ الأصليَّةِ.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ وآخـرونَ إلى انَّـهُ يحلَفُ المدَّعـى عليْهِ، ولا يمينَ على المدَّعينَ فيحلَّـفُ خمسونَ رجـلاً مـنْ أَهْـلِ

القريةِ ما قَتَلْنَاهُ، ولا علمنا قَاتِلَهُ وإلى هذا جنعَ البخاريُّ؛ وذلك لأن الرَّوايَاتِ اخْتَلَفَتْ في ذلِكَ في قصَّةِ الأنصارِ ويَهُ ودِ خيبرَ فيردُ المخْتَلَفُ إلى المُتَّفَقِ عليْهِ مِنْ أَنْ اليمينَ على منْ أَدُّعِيَ عليْهِ، فإنْ حلفوا فَهَلْ تلزمُهُمُ اللَّيْهُ أَمْ لا.

ذَهَبَتِ الْهَادِويَّةُ إِلَى أَنَّهَا تَلزَمُهُمُ اللَّيةُ بعدَ الأيمانِ.

وَذَهَبَ آخِرُونَ إِلَى أَنْهُمْ إِذَا حَلَمُوا خَسَيْنَ بِمِينَا بَرْسُوا، وَلاَ ديةَ عَلَيْهِمْ وَعَلَيْهِ تَدَلُّ قَصَّةُ أَبِي طَالَبِ الْآتِيةُ.

واسْتَدَلُ الجماعةُ المذْكُورةُ ومنْ معَهُمْ في إيجابِ الدَّيةِ باحاديثَ لا تقرمُ بِهَا حُجَّةً لعدمِ صحَّةِ رفعِهَا عندَ أنشَّةِ هذا الشَّان.

وقولُهُ (فودَاهُ رسولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ عندِهِ). وفي لفظِ «أَنَّهُ ودَاهُ مَنْ إِبْلِ الصَّدَقَةِ».

فقيل: المرادُ بِهِ أَنَّهُ اقْتَرْضَهَا منْهَا، وأَنَّهُ لَمَا تَحَمَّلُهَا تَلْكُلُّ للإصلاحِ بِينَ الطَّائِفَتَينِ كَانَ حُكْمُهَا حُكْمَ القضاءِ عن الغلامِ لما غرمهُ لإصلاحِ ذَاتِ البِينِ فلمْ ياخلْهَا ﷺ لفسيه، فإنَّ الصَّلقةَ لا تحلُّ لَهُ ولَكِنْ جرى إعطاءُ الدَّيةِ منْهَا مجرى إعطائِهَا في الغرمِ لإصلاح ذَاتِ البِينِ.

وامًّا منْ قال: إِنَّهُ ﷺ أعطى ذلِكَ منْ سَهْمِ الغارمينَ، فلا يصحُّ، فإنْ غارمَ أَهْلِ الذَّمَّةِ لا يُعطى من الزُّكَاةِ كذا قيلَ.

قلْت: وفِيهِ نظرٌ، فإنَّ البَهُودَ لمْ تلزمْهُمُ الدِّيةُ؛ لأنَّهُ لمْ يَحلفَ المُدُّعِنُ كما عرفْت فما ودَاهُ ﷺ إلاَّ تبرُّعاً منهُ لتلاً يُهْدرَ دَمُهُ.

وامًّا روايةُ النَّسائيّ (١٢/٨) أنَّـهُ ﷺ قسمَهَا على البَهُودِ واعانَهُمْ ببعضِهَا، فقالَ ابنُ القيَّـمِ [وزاد الماده (١٣/٥)]: إنَّ هذَا لِيسَ بمحفوظ، فإنَّ الدَّيةَ لا تلزمُ المدَّعي عليْهِمْ بمجرَّدِ دعوي القَيلِ بلَ لا بُدُ مِنْ إقرار، أو بيَّنةٍ، أو أبحان المدَّعينَ ولمْ يُوجِدُ هُنا شيءٌ منْ ذلِكَ. وقذ عرض رسولُ اللَّهِ يَلِيُّ على المدَّعينَ أنْ يُعلَى النَّهَينَ اللَّهُ يَلِيْهُ اللَّهُ يَلِيْهُ اللَّهُ يَكُلُلُ عَلَيْهُ اللَّهُ يَكُلُ على النَّهَ عَلَى النَّهَى.

قلت: ويظهّرُ لِي أنْهُ لِسِنَ فِي هذا الحديثِ حُكْمٌ منْهُ ﷺ بالقسامةِ أصلاً كما أفادَهُ الحديثُ، وإنّما دلُّ الحديثُ على حِكَايةِ للواقعِ فقط، وذَكَرَ لَهُمْ ﷺ قصّةً الحُكْمِ على التّقديرينِ.

ومنْ ثُمُّ كُتُبَ إِلَى يَهُودَ بعدَ أَنْ دارَ بينَهُمُ الْكَلامُ المُذْكُورُ

عليهِ.

وسيأتِي تحقيقُهُ.

وقولُهُ «فَكَتَبوا واللَّهِ ما قُلنا» فِيهِ دليلٌ على الاكْتِفاءِ بالْكَاتَبةِ وبخبر الواحدِ معَ إمْكَان المشافَهَةِ.

(فاندةً) اخْتَارَ مالِكٌ إجراءَ هذِهِ الدَّعوى في الأموالِ فأجــازَ شَهَادةَ المسلوبينَ على السَّالبينَ، وإنْ كانوا مُدَّعينَ.

قال: لأنَّ قاطعَ الطَّريقِ إنَّما يفعلُ ذلِكَ مَع الغفلةِ والانفرادِ عن النَّاسِ انْتَهَى.

ولا يخفى أنَّه لا يَتِمُ هـذا إلا بعد نُبُوتِ أنَّهُ ﷺ حَكَمَ بالقسامةِ وعرَّفنَاك هُنا عدمَ نُهُوضِ ذلك وسنزيدُهُ بياناً عن قريب، وإذا ثبت فَهذا قياسٌ من مالك مُصادمٌ لنصُ «الْبَيْنَةُ عَلَى الْمُنْكِرِ» إلا أن يَكُونَ مذْهَبُهُ جـوازَ تحصيصِ عُمومِ النَّصُ بالقياسِ وللعلماءِ كلامٌ في حُجَيَّةِ العامُ بعد تخصيصِهِ.

1170 - وَعَنْ رَجُلِ مِنِ الأَنْصَــَارِ: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَقَرُ الْقَسَامَةَ عَلَى مَا كَـانَتْ عَلَيْهِ فِـــي الْجَاهِلِيَّةِ وَقَضَى بِهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَيْنَ النَّاسِ مِــن الأَنْصَارِ فِي قَتِيلِ ادَّعَوْهُ عَلَى الْيَهُودِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٦٧٠)

قُولُهُ (على ما كمانَتْ عليْهِ في الجَاهِلِيَّةِ) كانَّـهُ أَشَـارَ إلى ما أخرجَهُ البخاريُّ (٣٨٤٥) في قصَّةِ الْهَاشميُّ في الجَاهِليَّةِ.

وفيها «أنَّ أبا طالب قال: للقَاتِلِ اخْتَرْ مَنَّا إحدى ثلاثِ إنْ شُنْت أنْ تُودِّي مائةً من الإبلِ، فإنَّك قَتَلْت صاحبنا خطأ، وإنْ شُنْت حلفَ خسونَ منْ قومِك أنَّك لمْ تَقْتُلُهُ، وإنْ أَبَيْت قَتَلْنَاك

وفِيهِ دليلٌ على ثُبُوتِ القَتْلِ بالقسامةِ.

واعلمُ أَنَا قَدْ أَشَرِنَا إِلَى أَنَّهُ لَمْ يُشِيتِ القَسَامَةُ إِلاَّ الجُمَاهِيرُ كما قرَّرِنَاهُ عَنْهُمْ.

وذَهَبَ سالمُ بنُ عبدِ اللّهِ وعمرُ بنُ عبدِ العزيزِ وأبو قلابةً وابنُ عُليّةً والنّاصُرُ إلى عدمِ شرعيّتِهَا لمخالفَتِهَا الأصولَ المُتقرَّرةَ شرعاً فإنْ الأصل أنْ البيّنةَ على المدّعي واليمينَ على المدّعي

وبانَ الأيمانَ لا تأثيرَ لَهَا في إثباتِ الدُّماء.

وبانُ الشَّرَعَ وردَ بأنَّهُ لا يجوزُ الحلفُ على ما عُلـمَ قطعاً، او شُوهِدَ حساً وبائـهُ ﷺ لم يحكُمْ بِهَا، وإنَّما كانَت حُكماً جَاهِليَّا فَتَلطَّفَ بهِـمَ رسولُ اللَّهِ ﷺ ليريَهُمْ كيفَ لا يجري الحُكمُ بِهَا على أُصولِ الإسلام.

وبيانُ أنهُ لمْ يَحْكُمْ بِهَا أَنْهُمْ لمَا قالوا لَهُ: وَكَيفَ نحلفُ ولمُ خَصْرُ ولمْ نُشَاهِد؟ لمْ يُبيِّنَ لَهُمْ أَنْ هذا الحلفَ في القسامةِ من شانِهِ ذَلِكَ، وأنهُ حُكُمُ اللّهِ فِيهَا وشرعُهُ بللْ عدلَ إلى قولِهِ: ايَحْلِفُ لَكُمْ يَهُودُ قَالُوا لَيْسُوا بِمُسْلِحِينَ، فلم يُوجب عَلَيْ، ويبيئن لَهُمْ أَنْ ليسَ لَكُمْ إلا اليمينُ من المدّعي عليهم مُطلقاً مُسلمينَ كانوا، أو غيرَهُمْ بل عدلَ إلى إعطاءِ الديهةِ من عندهِ مُسلمينَ كانوا، أو غيرَهُمْ بل عدلَ إلى إعطاءِ الديهةِ من عندهِ على أنهُ لا حلف إلا على شيء مُشاهدٍ مرئي دليل على أنهُ لا حلف في القسامة؛ لأنهُ لمُ يعلَمُ بلنَهُ اليَهُ ودَ للإجابةِ عن خصومِهِمْ في دعوَاهُمْ فالقصّةُ مُناديةً بأنها لمْ تخرجُ خرجَ الحُكْمِ الشَرعيُ إذْ لا يجوزُ تأخيرُ البيانِ عن وقتِ الحاجةِ، فَهَذَا أقوى دليلِ بأنهَا ليسَن حُكُما شرعياً.

وإنَّما تلطَّفَ تلَكُمْ فِي بِيانِ أَنْهَا لِيسَتْ مُحُكِّم شَرعي بِهَـذَا التَّدريجِ المنادي بعدمِ ثُبُوتِهَا شَرَّعاً وأقرَّهُمْ تَلَكُمْ بِاللَّهُمُ لا يَجلُفُونَ على ما لا يعلمونَهُ، ولا شَـاهَدُوهُ، ولا حضرُوهُ ولمْ يُبيُّن لَهُمْ بحرفِ واحدٍ أَنَّ أَيَانَ القسامةِ مَنْ شَانِهَا أَنْ تَكُونَ على ما لا يُعلمُ.

وبذا تعرفُ بُطلانَ القول بأنَّ في القصَّةِ دليلاً على الحُكَمِ على الغائب إذْ لا حُكْمَ فِيهَا أصلاً. وبطلانُ الجوابِ عنْ كويْهَا مُخالفةً للأصولِ بأنَّهَا مُخصَّصةً من الأصول؛ لأنَّ للقسامةِ سُنَّةً مُسْتَقَلَّةً بنفسِهَا مُنفردةً مُخصَّصةً للأصولِ كسائرِ المُخصَّصاتِ للحاجةِ إلى شرعيَّتِهَا حياطةً لحفظِ الدَّماءِ ورَدعِ المُغَندينَ.

ووَجَهُ بُطلانِهِ أَنَّهُ فَرَّعَ ثُبُوتَ الحُكْمِ بِهَـا عـن الشَّـارِعِ فلـوْ ثَبْتَ الحُكْمُ بِهَا لَكَانَ هذا جواباً حسناً ولكن لم يثبت الحكم بهـا كما عرفناك.

وَأَمَّا مَا فِي حَدَيْثِ مُسَلِّمَ ﴿ أَنَّهُ ﷺ أَقَــرُ الْقَسَامَةُ عَلَى مَا

كَانَتْ عَلَيْهِ فِي الْجَاهِلِيَّةِ وَقَضَى بِهَا بَيْنَ نَاسٍ مِن الأَنْصَارِ فِي وَتَيلِ ادْعَوْهُ عَلَى الْيَهُودِه، فَهُوَ إِخبارٌ عن القصَّةِ الَّتِي فِي حديث مَهْلِ بِنِ ابي حشمة. وقدْ عرفت أنه صلى الله عليه وآله وسلم لم يقض بِهَا فِيهِ كما قرَّرنَاهُ. وقدْ عرفت من حديث أبي طالب النها كانَتْ فِي الجَاهِلِيَّةِ على أنْ يُودِي الدِّية القاتِلُ لا العاقلة كما قال ابو طالب: إمّا أنْ تُؤدِي مائة من الإبل، فإنّه ظاهِر أنّها من مالِهِ لا منْ عاقلَتِه، أو يحلف خسون من قومِك، أو تُقتَلَ وَهُنا فِي قصّة خيرَ لمْ يقسع شيءٌ من ذليك، فبإنْ المدّعى عليْهِم لمْ يعلفوا ولمْ يُسلموا ديةً ولمْ يُطلب منهُمُ الحلفُ.

وليسَ هذا قدحاً في روايةِ الرَّاوي من الصَّحابةِ بـلْ في اسْتِناطِهِ؛ لأنَّهُ قَدْ أفادَ حديثُهُ أنَّهُ اسْتَنبطَ قضاءَ رسولِ اللَّـهِ ﷺ بالقسامةِ من قصاءً أهل خيبرَ وليسَ في تلك القصاةِ قضاءً.

وعدمُ صحَّةِ الاسْتِنباطِ جائزٌ على الصَّحابيُّ وغيرِهِ اتَّفاقــاً، وإنَّما رواَيْتُهُ للحديثِ بلفظِهِ، أو بمعنَاهُ هيَ الَّتِي يَتَعَيْنُ قَبولُهَا.

وأمًّا قولُ أبي الزُّنادِ: "قَتَلْنا بالقسامةِ والصَّحابةُ مُتَوافرونَ إنِّي لأرى أنَّهُمْ الفُ رَجلِ فما اخْتَلَفَ منْهُم النَّانِ"، فإنَّهُ قالَ في فَتْحِ الباري (٢٣٥/١٧) إنَّما نقلَهُ أبو الزُّسَادِ عَنْ خارجةَ بنِ زيدِ بنِ ثابِتٍ كما أخرجَهُ سعيدُ بنُ منصورِ والبيهَقيُّ في روايةِ عبدِ الرَّحْنِ بنِ أبي الزُّنادِ عنْ أبِيهِ وإلاَّ فأبو الزُّنادِ لا ينبُّتُ أنَّهُ رأى عشرةً من الصَّحابةِ فضلاً عنْ الفِ انْتَهَى.

قلت: لا يخفى أنّه تقريرٌ لما روّاهُ أبو الزّنادِ للبُوتِ ما روّاهُ عن خارجة بن زيدِ الفقيهِ النّقة، وإنّما دلّس أبو الزّنادِ بقولِـهِ «قَتَلنا» وَكَانّهُ يُريدُ قَتَلَ معشرُ المسلمينَ، وإنْ لمْ يحضرْهُـم ثُمّ لا يخفى أنْ غايَتُه بعد تُبُوتِهِ عن خارجة فعلُ جماعةٍ من الصّحابةِ وليسَ بإجاع حَتَّى يَكُونَ حُجَّةً.

ولا شَكَ في ثُبُوتِ فعلِ عُمرَ بالقسامةِ، وإن اخْتَلْفَ عَنْهُ في القَتْلِ بِهَا إِنَّمَا نزاعنا في ثُبُوتِ حُكْمِهِ ﷺ بِهَا، فإنَّهُ لَمْ يَثُبُتْ.

# ٤ - بَابُ قِتَالِ أَهْلِ الْبَغْي

البغيُ مصدرُ بغى عليه بفَتْح الغين المعجمةِ بغياً بفَتْح الموجّدةِ وسُكُونِ المعجمةِ عَنَى وظلمَ وعدلَ عن الحقّ، ولَهُ معان كثيرةٌ وذَكَرَ الشّارحُ رحمه اللّه معناهُ الاصطلاحيّ هُنا وساقةُ

على اصطلاح الْهَادويَّةِ. وقدْ أبنًا ما فِيهِ في حواشي الضومِ النَّهَارِ» ولمْ نذْكُرْ هُنا لعدم انطباقِ الأحاديثِ عليْهِ.

## ١ - تحريم قتالِ المسلمِ

ابن عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السّلاحَ فَلَيْسَ
 مِنَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (٦٨٧٤)، مسلم (٩٨)]

أيْ منْ حمَلَهُ لقِتَالِ المسلمينَ بخيرِ حقَّ كنَّى بحملِهِ عن المَقَاتَلَةِ إِذِ القَتْلُ لازمٌ لحَملِ السَّيفِ فِي الأَغلبِ. ويُحَتَّملُ أَنَّـهُ لا كنايةَ فِيهِ، وأنَّ المرادَ حمَّلُهُ حقيقـةً لإرادةِ القِتَـالِ ويبدلُ لَـهُ قولُـهُ «علينا».

وقولُهُ (فليسَ منًا) تقدَّمُ بيانُهُ بانُ المرادَ ليــسَ على طريقَتِنا وَهَدينا، فإنَّ طريْقَتَهُ ﷺ نصرُ المسلمِ والقِتَـالُ دُونَـهُ لا ترويعُـهُ وإخافَتُهُ وقِتَالُهُ، وَهَذا في غير المستَحلُ.

فإن اسْتَحلُ القِتَالَ للمسلمِ بغيرِ حقٌّ، فإنَّهُ يَكُفرُ باسْتِحلالِهِ الحرُّمِ القطعيُّ.

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ قِتَالِ المسلمِ والتَّشديدِ فِيهِ.

وأمًّا قِتَالُ البغاةِ من أَهْلِ الإسلامِ، فإنَّهُ خـارجٌ من عُمـومِ هذا الحديثِ بدليل خاصٌ.

## ٢ ـ مَنْ فارقَ الجماعة لا يُقاتَلُ

117٧ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ:

«مَنْ خَرَجَ عَنِ الطَّاعَةِ، وَفَارَقَ الْجَمَاعَةَ، وَمَاتَ فَمِيتَتُهُ مِيتَةٌ جَاهِلِيَّةً».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (١٨٤٨).

روعن أبي هُريرةً هَيْجُهُ عن النّبيِّ صلى الله عليه وآله وسلم قال: «مَنْ خَرَجَ عَن الطَّاعَةِ وَلَهـارَقَ الْجَمَاعَةَ وَمَاتَ فَمِيتَنَهُ مِينَةً، بِكَسْرِ الْمِيمِ مَصْدَرٌ نَوْعِيُّ (جَاهِلِيَّةٌ». أخرجَهُ مُسلمًا.

قولُهُ «عن الطَّاعةِ» أيّ طاعةِ الخليفةِ الّذي وقـعَ الاجْتِماعُ عليْهِ وَكَانَ المرادَ خليفةُ أيِّ قُطر من الأقطار إذْ لمْ يُجمع النَّـاسُ على خليفةٍ في جميع البلادِ الإسلاميَّةِ منْ أنساء الدُّولـةِ العبَّاسـيَّةِ بل اسْتَقَلُ أَهْلُ كُلُّ إقليم بقائمٍ بالمورِهِمْ إذْ لَـوْ حُمـلَ الحديثُ على خليفةِ اجْتَمعَ عليْهِ أَهْلُ الإسلامُ لقلَّتْ فائدَتُهُ.

وقولُهُ: (وفارقَ الجماعةَ) أي خرجَ عن الجماعةِ الَّذينَ اتَّفقوا على طاعةِ إمامِ انْتَظمَ بِهِ شملُهُمْ واجْنَمَعَتْ بِهِ كَلْمَتُهُمْ وحاطَهُمْ عن عدوُهِم.

قُولُهُ: (فَمِينَتُهُ مِينَةٌ جَاهِلِيَّةٌ) أيْ منسوبةٌ إلى أَهْلِ الجَهْلِ.

والمرادُ بهِ منْ مَاتَ على الْكُفر قبلَ الإســـلام، وَهُــوَ تشــبيةٌ لِيتَةِ منْ فارقَ الجماعةَ بمنْ مَاتَ على الْكُفــر بجـامع أنَّ الْكُــلُّ لَمْ يَكُنْ تَحْتَ حُكْمِ إمام، فإنَّ الخارجَ عن الطَّاعةِ كَأَهْلِ الجَاهِليَّةِ لا

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ إذا فارقَ أحدٌ الجماعةَ ولمُ يخرجُ عليهم، ولا قَاتَلَهُم أَنَّا لا نُقَاتِلُهُ لنردُّهُ إلى الجماعةِ ويذعنَ للإمامِ بالطَّاعةِ بل نُخلِّيهِ وشانَهُ؛ لأنَّهُ لمْ يامرْ تلطُّ بقِتَالِهِ بل اخــبرَ عـنْ حال موتِهِ، وأنَّهُ كأهلِ الجَاهِليَّةِ، ولا يخرجُ بذلِكَ عن الإسلام.

ويدلُ لَهُ ما ثَبْتَ مـنْ قـول على عَلَيْ اللَّحْوارج الكُونـوا حيثُ شُنْتُمْ وبيننا وبينَكُمْ أنْ لا تسفِكُوا دماً حراماً، ولا تقطعـوا سبيلاً، ولا تظلموا أحداً، فإنْ فعلَّتُمْ نفذْت إليْكُمْ بـالحربِ،، وَهَذَا ثَابِتٌ عَنْهُ بِالْفَاظِ مُخْتَلْفَةٍ.

أخرجَهُ أحمدُ (٨٦/١) والطَّبرانيُّ والحَاكِمُ (١٥٢/٢) من طريقِ عبدِ اللَّهِ بن شدَّادٍ قالَ عبدُ اللَّهِ بنُ شدَّادٍ: فواللَّهِ ما قَتَلَهُمْ حَتَّى قطعوا السَّبيلَ وسفَكُوا الدَّمَ الحرامَ.

فدلٌ على أنَّ مُجرَّدَ الخلافِ على الإمام لا يُوجب قِتَالَ منْ خالفُهُ.

#### ٣\_ دليلُ الفئةِ الباغية

١١٢٨ – وَعَنْ أُمُّ سَلَمَةً رضي اللَّه عنها قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «تَقْتُلُ عَمَّاراً الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ(٢٩١٦).

تمامُهُ في مُسلم «يدعُوهُمْ إلى الجنَّةِ ويدعونَهُ إلى النَّار».

قَالَ ابنُ عبدِ البرُ: تَوَاتَرَت الْأَخْبَارُ بِهَذَا، وَهُــوَ مَـنُ أَصَـحُ

وقالَ ابنُ دحيةً: لا مطعنَ في صحَّتِهِ، ولو كانَ غسيرَ صحيح لردَّهُ مُعاويةُ، وإنَّما قالَ مُعاويةُ: «قَتَلَهُ منْ جاءَ بهِ»، ولـوْ كانَ فِيهِ شَكُّ لردُّهُ، وأَنكَرَهُ حَتَّى أجابَ عمرو بنُ العاصِ على مُعاويةً، قالَ: فرسولُ اللَّهِ ﷺ قَتَلَ حمزةً.

وأمَّا مَا نَقَلُهُ المَصنَّفُ فِي التَّلْخِيصِ (٤٣/٤) وَتَبَعَهُ الشَّارِحُ في نقلِهِ منْ أَنَّهُ نقلَ ابنُ الجوزيُّ عن الخلأُل في العلل أنَّهُ حَكَــى عنْ أحمدَ أنَّهُ قالَ: قدْ رُويَ هذا الحديثُ منْ ثمانيةِ وعشرينَ طريقــاً ليــسَ فيهَـا طريـقٌ صحيـحٌ [«النتخـب مـن العلــل» للخــلال

وحُكِيَ ايضاً عنْ احمدَ وابن معين وابن ابسي خيثمـةَ أنْهُــمْ قالوا: لم يصح.

فقدْ أجابَ السُّيُّدُ مُحمَّدُ بنُ إبرَاهِيمَ الوزيرُ عنْ هذا بقولِهِ: الاسْتِرواحُ إلى ذِكْر هذا الخلاف السَّاقطِ منْ غير بيـان لبطلانِـهِ منْ مثلِ ابنِ حجرِ عصبيَّةٌ شنيعةٌ، فأمَّا ابنُ الجوزيُّ فلـمْ يعـرفْ هذا الشان.

وقدْ ذَكَرَ الذَّهَــِيُّ فِي ترجَمْتِـهِ فِي «التَّذْكِرةِ» كـثرةَ خطيَّـهِ فِي مُصنَّفَاتِهِ، فَهُـوَ اجْهَـلُ واحقـرُ مـنْ انْ ينْتَهـضَ لمعارضـةِ انشَّةِ الحديث وفرسانِهِ وحفَّاظِـهِ كـابن عبـدِ الـبرُّ والبخـاريُّ ومسـلم والحميدئ.

وقدْ رَوَاهُ كَامَلاً أَبُو دَاوِدُ وَالنَّرْمَذِيُّ وَالذَّهَيُّ وَالْحَاكِمُ وَابْتُ خُزيمةَ والقرطبيُّ والإسماعيليِّ والبرقانيُّ وأمثـالُهُمْ. وقـدْ ذَكَـرَ جُملةٌ منْهُمْ تَوَاتُرَهُ وصحَّتَهُ وجماعةٌ منْهُمْ إجماعَ أَهْلِ السُّنَّةِ وأَهْلِ الفقُّهِ وأَهْلِ العلم على ذلِـكَ وذَكَرَهُ القرطبيُّ في آخـر تذْكِرَتِـهِ والحَاكِمُ في عُلومِ الحديثِ لَهُ وحَكَاهُ عــن ابــن خُزيمـةَ المعــروفــِ بإمام الأثمَّةِ ولمْ يَحْكِ أحدٌ عنْهُمْ خلافاً في ذلِكَ.

وأمَّا الذَّهَيُّ، فإنَّهُ حقَّقَ صحَّةَ دعوَاهُ بما أوردَهُ مـن الطُّرق الصّحيحةِ الجمّةِ.

والمنعُ من الصَّحَّةِ بمجرَّدِ العصبيَّةِ منْ غير حُجَّةٍ صنيعُ مـنْ

لا عِلمَ لَهُ بِلْ مِنْ لا عِقلَ لَهُ، ولا حِياءَ. انْتُهَى.

﴿ (قَلْتَ): ولا يخفى النَّ ابسَ الجوزيُّ نقـلَ عـنَ أحمـدَ عـدمَ صحَّتِهِ وليسَ لَهُ هُوَ قدحٌ في صحَّتِهِ حَتَّى يُقالَ: إِنَّهُ أحقرُ منْ النَّ ينتَهض لمعارضةِ أنمَّةِ الحديثِ وفرسانِهِ وحقَّاظِهِ.

فالأولى في الجواب عن نقلِ ابسُ الجوزيُّ ما قالَـهُ السَّيدُ مُحمَّدٌ أيضاً إِنَّهُ قَدْ روى يعقوبُ بنُ شيبةَ الإمامُ الثَّقـةُ الحافظُ عنْ احمدَ بن حنبلِ أنهُ قالَ فِيهِ: إِنَّهُ حديثٌ صحيحٌ سمعَـهُ عنهُ يعقوبُ. وقدْ سُئلُ عنهُ.

ذَكَرَهُ الذَّهَبِيُّ فِي ترجمةِ عمَّارِ فِي النَّبِلاءِ، ويؤيِّدُهُ أَنَّـهُ روَاهُ أحمدُ عنْ جماعةٍ كثيرةٍ من الصَّحابةِ وكَانَ يَـرَى الضَّـربَ على رواياتِ الضُّعافِ والمُنكَرَاتِ.

وَهَذا يدلُ على بُطلانِ ما حَكَاهُ ابسنُ الجوزيُّ وإلاَّ فغايَتُهُ أنَّهُ قدْ تعارضَ عنْ أحمدَ القَولان فيطرحُ.

وفي تصحيحِ غيرِهِ ما يُغني عنَّهُ كما لا يخفى.

وامًّا الحِكَايةُ عن ابنِ معين وابنِ أبسي خيثمـة، فإنَّـهُ روَاهَـا المَصنَّفُ بصيغةِ التَّمريض ولمْ ينسُبْهَا إلى راو فيَتَكَلَّمْ عليْهَا.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الفئةَ الباغيةَ مُعاويةُ ومنْ في حزبِ و والفئةَ الحُقَّةَ عليَّ عَلِيُّةٍ ومنْ في صُحبَتِهِ.

وقدْ نقلَ الإجماعَ منْ أَهْلِ السُّنَّةِ بِهَـذا القـول جماعـةٌ مـنُّ أَثْمَتِهمْ كالعامريُّ وغيرهِ وأوضحناهُ في الرَّوضةِ النَّديَّةِ.

## ٤ ـ لا يُقْتَلُ أسيرُ البُغاةِ وجريحُهم

الله عنهما قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى: هَلَ تَدْرِي يَا الْبِنَ أُمُّ عَبْدٍ، «قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى: هَلْ تَدْرِي يَا الْبِنَ أُمُّ عَبْدٍ، كَيْفَ حُكْمُ اللّهِ فِيمَنْ بَغَى مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ؟ قَالَ: اللّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَىمُ. قَالَ: لا يُجْهَزُ عَلَى جَرِيجِهَا، وَلا يُقْتَلُ أَسِيرُهَا، وَلا يُقْتَلُ فَيْؤُهَا».

رَوَاهُ الْجَزَّارُ [﴿كشبف الأسبتار، ﴿١٨٤٩)] وَالْخَسَاكِمُ (١٥٥/٢)، وَصَحَّحَهُ فَوَهِمَ؛ لأنَّ فِي إِسْنَادِهِ كَوْثَرْ بْنَ حَكِيمٍ، وَهُوَ مَثْرُولًا.

وَصَحٌّ عَنْ عَلِيٌّ مِنْ طُرُقٍ نَحْوُهُ مَوْقُوفًا.

أَخْرَجَهُ ابْنُ أَبِي شَيْئَةً والمصنف: ٢/٤٢٤] وَالْحَاكِمُ (٢/٥٥/٠).

روعن ابنِ غُمرَ رضي الله عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ:

هلْ تدري يا ابنَ أُمَّ عبلِي هُوَ ابنُ مسعودٍ؛ لأنَّــهُ المعروفُ بذلِكَ
وَكَأَنَّهُ رَوَاهُ عن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما، أو سمعَ النَّــيُّ ﷺ
يُحدُنُهُ.

( الكَيْفَ حُكْمُ اللّهِ فِيمَنْ بَغَى مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ قَالَ: اللّه وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: لا يُجْهَزُ عَلَى جَرِيجِهَا اللهِ لا يُتَمَّمُ قَسْلُ من كان جريعاً من البغاة.

(﴿ وَلا يُقْتَلُ أَسِيرُهَا، وَلا يُطْلَبُ هَارِبُهَا، وَلا يُفْسَمُ فَيُؤُهَا». 
رَوَاهُ البَرَّارُ وَالْحَاكِمُ وَصِحَّحَةُ فَوْهِمَ؛ لأنْ في إسنادِهِ كُوشُ ، بفَتْحِ
الْكَافِ وسُكُونِ الواوِ ومثلَّنةٌ مفتوحةٌ فراة - (بن حَكِيمٍ)، وَهُوَ
مَثْرُولَةٌ (رُصِحٌ عَنْ عَلَي نُحُوهُ مَنْ طُرِقٍ مُوقُوفًا. أخرجَهُ ابنُ أبي شيبةً والحَاكِمُ في «الميزان»: كوثرُ بسنُ حَكِيسمٍ عسن عطاءٍ ومَكْحُول، وَهُو كُوفِي زَلَ حَلبَ.

قال ابنُ معين: ليسَ بشيءٍ. وقالَ أحمدُ بنُ حنبلٍ: أحاديثُهُ بواطيلُ انْتَهَى.

قَالَ ابنُ عديُّ: هذا حديثٌ غيرُ محفوظٍ. وأمَّا الرَّوايــةُ عــنْ عليّ عليه السلام فروَاهَا البِّيهَقيُّ (١٨١/٨) وغيرُهُ.

في الحديث مسائل:

(الأولى): جوازُ قِتَـالِ البغـاةِ، وَهُـوَ إِجمـاعٌ لقولـه تعـــالى: ﴿
وَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي﴾ [الحجرات: ٩].

قُلْت: والآيةُ دالَّةً على الوجوبِ وبِهِ قالَت الْهَادويَّةُ ولَكِـنْ شرطوا ظنَّ الغلبةِ.

وعندَ جماعةٍ من العلماءِ أَنْ قِتَالَهُمْ أَفضلُ مَنْ قِتَالِ الْكُفَّادِ قالوا: لما يلحقُ السلمينَ من الضَّررِ مِنْهُمْ.

واعلم أنه يَتَعَينُ أَوَّلاً قِبلَ قِتَالِهِمْ دُعاؤُهُمْ إِلَى الرُّجوعِ عَن البغي وَتَكُريرُ الدُّعاءِ كما فعلَهُ علي طُّلِيُّهُ في الحوارج، فإنَّهُمْ لَمَا فارقُوهُ أرسلَ إليهم ابنَ عبّاس فناظرَهُمْ فرجعَ منهُمْ أربعةُ آلاف وكانوا ثمانية آلاف وبقي أربعة أبوا أنْ يرجعوا وأصرُوا على فراقِهِ فارسلَ إليْهم: كُونوا حيثُ شتتُمْ وبيننا وبينكممْ أنْ لا تسفيكوا دماً حراماً، ولا تقطعوا سبيلاً، ولا تظلموا احداً فقتَلوا

عبدُ اللَّهِ بنَ خَبَّابٍ صاحبَ رسولِ اللَّهِ ﷺ ثُـمُ بقروا بطنَ سُرِّيَّةٍ وَهِيَ حُبلى واخرجوا ما في بطَنْهَا فبلىغَ عليّـاً كرَّمَ اللَّـهُ وجْهَهُ - فَكَتَبَ النَّهِمْ: أفيدونا بقَاتِلِ عبدِ اللَّهِ بنِ خَبَّابٍ، فقالوا: كُلُنا قَتَلَهُ فاذنَ حينتذِ في قِتَالِهِمْ.

وَهِيَ روايَاتٌ ثَابِتَةٌ ساقَهَا المصنّفُ في فَتْح الباري.

(المسألةُ الثَّانيةُ): أنَّهُ لا يُجْهَزُ على جريجِهَا، وَهُوَ مَنْ: اجْهَزَ على الجريح وجَهَزَ أيْ: بَتَّ قَتْلَهُ واسسرعَهُ وَتَصَّمَ عليْهِ ودليلُـهُ قولُهُ: قوَلا يُجْهَزُ عَلَى جَرِيجِهَا».

وأخرجَ البيهقي (١٨١/٨) أنَّ عليّساً عليه السلام قسالَ الأصحابِهِ يومَ الجملِ: إذا ظَهَرْتُمْ على القومِ، فلا تطلبوا مُدبسراً، ولا تُجْهِزوا على جريح وانظروا ما حُضرَتْ بِهِ الحربُ منْ آلَتِهِ فاقبضُرهُ وما سوى ذلِكَ، فَهُوَ لورثَتِهِ.

قَالَ البَيْهَقَيُّ: هذا مُنقَطَعٌ والصَّحيحُ أنَّـهُ لَمْ يـأخذْ شـيئاً ولمْ يسلبْ قَتِيلاً.

ودلَّ الحديثُ أيضاً على أنَّهُ لا يُقْتَلُ أسيرُ البغاةِ.

قالوا: وَهَذَا خَاصُّ بِالبِغَاةِ؛ لأَنَّ قِتَالَهُمْ إِنَّمَا هُوَ لَدَفْيُهِمْ عَن لِحَارِيةِ.

ودلَّ الحديثُ أيضاً على أنَّـهُ لا يُطلبُ هاربُهَـا، وظَاهِرُهُ ولوْ كانَّ مُتَحيِّزاً إلى فئةٍ وإلى هذا ذَهَبَ الشَّافعيُّ قال: لأنَّ القصدَ دفعُهُمْ في تلكَ الحال. وقدْ وقعَ.

وذَهَبَ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ إلى أنَّ الْهَارِبَ إلى فَنْهِ يُقْتَلُ إذْ لا يُؤمنُ عودُهُ.

والحديثُ يردُّ هذا القولَ وَكَذا ما تقدَّمَ منْ كلامٍ عليٌّ عليهُ السلام.

(المسألةُ النَّالثةُ): قولُهُ: (قولا يُقْسَمُ فَيْوُهَا») أي لا يُغنسمُ فيؤها») أي لا يُغنسمُ فيقها إلى فيقسمُ دالٌ على أنَّ أموالَ البغاةِ لا تُغنمُ، وإنْ أُجلبوا بِهَا إلى دارِ الحربِ وإلى هذا ذَهَبَتِ الشَّافعيَّةُ والحنفيَّةُ واليَّدَ هذا بقولِ مِ صلى الله عليه وآله وسلم «لا يَجِلُ مَالُ امْرِيْ مُسْلِمٍ إلا بِطِيبَةٍ مِنْ نَفْسِه».

وقلاً صحَّحَ البيْهَقيُّ اللَّ عليّاً عليه السلام لمُ ياخذُ سلباً فاخرجَهُ (١٨١/٨) عن الدَّراورديُّ عن جعفرِ بنِ مُحمَّدٍ عن أبيهِ

أنَّ عليًّا عليه السلام كانَ لا يأخذُ سلباً.

واخرجَ ايضاً (١٨١/٨) عن ابي بَكْـرِ بـنِ ابـي شـيبةَ عـنْ جعفرِ بنِ مُحمَّدٍ عن ابِيهِ انْ عليّاً عَلَيْتُه يومَ البصرةِ لَمْ ياخذُ مـنْ مَتَاعِهِمْ شَيْئاً.

وأخرجَ (١٨٢/٨) عنْ أبي أُمامةَ قالَ: شَهِدْت يـومَ صفَّينَ وَكَانُوا لا يُجْهِزُونَ على جريحٍ، ولا يقْتُلُونَ مُولِّياً، ولا يسلبونَ قَتِيلاً.

وَفَهَبَت الْهَادويَّةُ إِلَى انَّهُ يُغنمُ مَا أُجلبوا بِهِ مَنْ مَالُ وَآلَةِ حربٍ ويخمسُ لقسولِ عليَّ عليه السلام: لَكُمُ المعسْكُرُّ وما حوى.

وأجيبَ بانَ الحديثَ مُصرَّحٌ بائَهَا لا تُغنمُ وبانَ ما ذَكَرَنَاهُ عنْ عليً عليه السلام ممّا يُوافقُ الحديثَ أكثرُ واقوى طريقاً.

(المسألةُ الرَّابعةُ): يُؤخذُ منْ إطلاقِ قولِــهِ (﴿وَلا يُجْهَرُ عَلَى جَرِيجِهَا ۚ) أَنَّهُ لا يُضمَّنُ البغاةُ ما أَتَلفُوهُ في القِتَــالِ مــن الدَّمــاءِ والأموال وإليْهِ ذَهَبَ الإمامُ بجبى والحنفيَّةُ.

واسْنُدُلُ أيضاً بقوله تعالى: ﴿حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ﴾ [الحجرات: ٩] ولم يذْكُرْ ضماناً.

وبما أخرجَهُ البيهَقيُّ (١٧٤/٨) عن ابنِ شِهَابِ قالَ: هاجَت النَّفِننةُ الأولى فادرَكَتِ الفِننةُ رجالاً ذوي عددٍ من أصحابِ رسولِ اللهِ صلى الله عليه وآله وسلم عَمن شهدَ معَهُ بدراً وبلغنا أنهُم كانوا يرون أن يُهدرَ أمرُ الفِننةِ، ولا يُقامُ فِيهَا على رجلِ قاتِل فِي تأويلِ القرآنِ قصاص فيمن قَشَل، ولا حدَّ في سباء أمرأة سُبيت، ولا يُرى عليها حدَّ، ولا بينها وبين زوجها ملاعنة، ولا يُرى أن يقذفها أحدُ إلا جُلد الحددُ ويسرى أن تُردُ إلى زوجها الأول بعد أن تعتَدُ فتنقضي عدَّتُها من زوجها الآخرِ ويرى أن يؤجها.

قُلْت: وَهَذا وإنْ لمْ يَكُنْ إجماعاً، فإنَّهُ مُقوِّ للسِراءةِ الأصليَّةِ إذ الأصلُ أنْ أموالَ المسلمينَ ودماءَهُمْ معصومةً.

وَذَهَبَ الشَّافِعِيُّ وَحُكِيَ عَنِ الْهَادُوئِيَّةِ إِلَى النَّهُ يُقْتَصُّ عُمَٰنُ قَتَلَ مَنِ البغاةِ واسْتَدَلُوا بعمومِ الآياتِ والأحاديثِ نحــوِ ﴿وَمَـنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيَّهِ سُلْطَاناً﴾ [الإسراء: ٣٣] وحديثُ

«مَن اعْتَبَطَ مُسْلِماً بِقَتْلٍ عَنْ بَيَّنَةٍ، فَهُــوَ قَــوَدٌ» [بدائع المن للشافعي (١٤٣٣)]

وأجيبَ بأنَّهَا عُمومَاتٌ خُصَّتْ بما ذُكِرَ منْ أَدلَّةِ أَهْلِ القولِ الأوَّل.

#### هـ من يُحاوَل الفتنة يُقاتَلُ

أُخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (١٨٥٢)

(وعن عرفجة) - بضمَّ العينِ المُهْمَلةِ وسُكُونِ السرَّاءِ وضمَّ الفاءِ وجيمٌ - (بنِ شُريحٍ) بالشَّينِ المعجمةِ مُصغَّرُ شـرحٍ وقيـلَ بالمُهمَلةِ.

رقال سمغت رسول الله ﷺ يقول: «مَنْ أَتَاكُمْ وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ يُويدُ أَنْ كُمْ وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ يُويدُ أَنْ يُفَرِّقَ جَمَاعَتَكُمْ فَاقْتُلُوهُهُ. أخرجَهُ مُسلمٌ ورواهُ مُسلمٌ (١٨٥٧) بلفظ سمغت رسول الله ﷺ يقل يقولُ «سَتَكُونُ مَنَاتٌ وَهَنَاتٌ فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يُفَرِّقَ أَمْرَ هَالِهِ الأَمْةِ وَهِي جَمِيعٌ فَاضْرِبُوهُ بالسِّيْفِ كَانِناً مَنْ كَانَهُ.

وفي لفظ (١٨٥٢) (٠٠) «فاقْتُلُوهُ».

وفي لفظ [مسلم (٦٠) (١٨٥٢)] "مَنْ أَتَاكُمْ وَأَمْرُكُمْ جَمِيسَعٌ عَلَى رَجُلِ وَاحِدٍ يُرِيدُ أَنْ يَشُـقُ عَصَـاكُمْ، أو يُفَـرُقَ جَمَـاعَتَكُمْ ذَاقَةُلُـهُۥ﴾

وأخرجَ الشَّيخانِ [البخاري (٧١٤٣)، مسلم (١٨٤٩)] واللَّفظُ للبخاريُّ منْ حديثِ أبنِ عبَّاسِ رضي اللَّه عنهما قبال: «مَنْ رَأِي مِنْ أَمِيرِ شَيْنًا يَكُرَهُهُ فَلْيَصْبِرْ عَلَيْهِ، فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الْجَمَاعَةَ شِبْراً فَمَاتَ مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً».

وفي لفظ (١٨٤٩) (٥٦) امّنْ خَرَجَ عَن السُّـلْطَانِ شِـبْراً مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً».

دُلْتُ هَـٰذِهِ الْأَلْفَاظُ عَلَى اَنْ مِنْ خَرِجَ عَلَى إِمَّامٍ قَـٰدَ اجْتَمَعَتْ عَلَيْهِ كَلَمَةُ السَّلْمِينَ. والمرادُ أَهْلُ قُطْرٍ كَمَا قُلْنَـٰاهُ، فَإِنَّـٰهُ

قد اسْتَحقُ القَتْلُ لإدخالِهِ الضَّررَ على العبادِ. وظَاهِرُهُ سُواءً كَانَّ جائراً، أو عادلاً. وقد جاء في أحاديث تقييدُ ذليك بما أقياموا الصَّلاةَ [مسلم (١٨٥٥]].

وفي لفظ [خ (ه.٧٠٥، ٢٥٠١)، م (١٧٠٩) (٤٢)] ما لمُ تـــروا كُفراً بواحاً.

وقد حقَّقنا هـــنبهِ المباحث في منحةِ الغفَّـارِ حاشيةِ ضوءِ النَّهَارِ (٢٤٨٧/٤) تحقيقاً تُضــربُ إليهِ آبــاطُ الإبــلِ والحمــدُ للَّـه المنعم المُتفضَّلِ.

# ٥ ـ بَابُ قِتَالِ الْجَانِي

## ١ ـ من قُتِلَ دونَ مالِه فهو شهيد

11٣١ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْدِنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: (مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ، فَهُوَ شَهِيدٌ).

رَوَاهُ أَبُسُو كَاوُد (٤٧٧١) وَالنَّسَائِيُّ (١١٥/٧) وَالسَّرُمِلِيُّ وَمِسَحَّمَةُ

وأخرجَهُ البخاريُّ (٢٤٨٠) منْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ عمسرو بن العاص.

وأخرجَـــةُ أصحـــابُ السُّــننِ [أبــو داود (۲۷۷۲)، الســومذي (۱٤۲۱)، النساني (۱۱۰/۷)، ابن ماجه (۲۹۸۰)] وابنُ حبَّانَ (۲۱۹۴) والحَاكِمُ منْ حديثِ سعيدِ بن زيدٍ.

وفي الحديث دليلٌ على جوازِ المَّاتَلَةِ لمنْ قصدَ اخدَ مالِ غيرِهِ بغيرِ حتَّ، قليلاً كانَ المالُ أو كثيراً، وَهَذا قولُ الجمّاهِيرِ.

وقالَ بعضُ المالِكِيَّةِ: لا يجوزُ القِتَالُ على أخذِ القليـلِ مـن المال.

قَالَ القرطبيُ: سببُ الخلاف في ذلكُ همل القِتَالُ لدفع المُنكُو، فلا يفترقُ الحالُ بينَ القليلِ والْكَسْيرِ، أو منْ بابِ دفع الضُّرر فيخْتَلفُ الحالُ في ذلك؟.

وحَكَى ابنُ المنذر عن الشَّافعيُ هَيْجُهُ أَنْ مَنْ أُرِيدَ مَالُهُ، أَو نَفْسُهُ، أَوْ حَرِيْهُ وَلِمْ يُمْكِنَّهُ الدَّفعُ إِلاَّ بالقَتْلِ فَلَهُ ذَلِكَ وَلِيسَ عَلَيْهِ

قَوَدٌ، ولا ديةٌ، ولا كفَّارةٌ لَكِنْ ليسَ لَهُ أَنْ يقصدَ القَّتْلَ منْ غـيرِ تفصيل.

قالَ ابنُ المنذرِ: والذي عليهِ أَهْلُ العلمِ انْ للرَّجلِ انْ يدفعَ عمًّا ذُكِرَ إذا أُريدَ ظُلماً بغيرِ تفصيلٍ، إلاَّ انْ كُلُّ منْ يُحفظُ عنْـهُ منْ عُلماءِ الحديثِ كالمجمعينَ على اسْتِتناءِ السُّلطانِ للآثارِ الواردةِ بالأمرِ بالصَّبرِ على جورِهِ وَتَرْكُ القيامِ عليْهِ.

وفرُقَ الأوزاعيُّ بينَ الحالِ الَّتِي للنَّاسِ فِيهَــا جماعـةٌ وإمـامٌ فحملَ الحديثُ عليْهَا.

وأمَّا في حال الخلاف والفرقةِ فليسْتَسلم، ولا يُقَاتِلُ أحداً.

(قَلْت): ويؤيَّدُ مَا قَالَهُ ابنُ المنذرِ عَنْ أَهْلِ العلمِ مَا أَخْرِجَهُ مُسلمٌ (١٤٠) مَنْ حديثِ أَبي هُريرةَ مرفوعاً بلفظِ «أَرَآيَت إِنْ جَاءَ رَجُلٌ يُرِيدُ أَخْذَ مَالِي؟ قَالَ: فَلا تُعْطِهِ قَالَ: أَرَآيَت إِنْ قَاتَلَنِي؟ قَالَ: فَأَنْتَ شَهِيدٌ قَالَ: أَرَآيَت إِنْ قَتَلَيْبِي؟ قَالَ: فَأَنْتَ شَهِيدٌ قَالَ: أَرَآيَت إِنْ قَتَلَيْبِي؟ قَالَ: فَأَنْتَ شَهِيدٌ قَالَ: أَرَآيَت إِنْ قَتَلْتِهِ؟ قَالَ: وَظَاهِرُ الحديثِ إِللَّهُ الْأَدِهِ. وظَاهِرُ الحديثِ إِطْلاقُ الأحوال.

(قلْت): هذا في جوازِ قِتَالِ منْ يَاخِذُ المَالَ فَهَلْ يَجُوزُ لَهُ أَيْ لمَنْ يُرادُ أَخِذُ مالِهِ ظُلماً الاسْتِسلامُ وَتَرْكُ المنعِ بالقِتَــالِ؟ الظَّـاهِرُ جوازُهُ.

ويدلُ لَهُ حديثُ "فَكُنْ عَبْدَ اللَّهِ الْمَقَتُولَ» [أحمد (٢٩٢/٥]، فإنَّهُ دالًّ على جوازِ الاسْتِسلامِ في النَّفسِ والمالِ بالأولى فيحمــلُ قولُهُ هُنا، ولا تُعطِهِ على أنَّهُ نَهْيٌ لغيرِ التَّحريم.

#### ٢ - لا دية للمعتدي

المَّالَ عَلَى بُنُ أُمَيَّةً رَجُلاً، فَعَضُّ أَحَدُهُمَّا صَاحِبَهُ، «قَاتَلَ يَعْلَى بُنُ أُمَيَّةً رَجُلاً، فَعَضُّ أَحَدُهُمَّا صَاحِبَهُ، فَانْتَزَعَ يَدَهُ مِنْ فَمِهِ، فَنَزَعَ ثَنِيَّتُهُ، فَاخْتَصَمَا إِلَى النَّبِيُّ فَانْتَزَعَ يَدَهُ مِنْ فَمِهِ، فَنَزَعَ ثَنِيَّتُهُ، فَاخْتَصَمَا إِلَى النَّبِيُّ فَانْتَزَعَ يَدَهُ مِنْ الْفَحْلُ؟ لا دِيَةً لَكُمْ كَمَا يَعَضُ الْفَحْلُ؟ لا دِيَةً لَهُ

مُتَّفَقُ عَلَيْهِ [البخاري (٦٨٩٢)، مسلم (١٦٧٣)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ. (وعن عمران بن حُصــين قـال: ﴿قَاتُلَ يَعْلَى بْنُ أُمَّيَّةً رَجُلاً

لَعَضَّ أَحَدُهُمَا صَاحِبَهُ فَالنَّرَعَ يَدَهُ مِنْ فَمِهِ فَنَزَعَ ثَيْئِتُهُ فَاخْتَصَمَا إَلَى رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وآله وسلم، فَقَالَ: أَيَعَضُّ أَحَدُكُمْ اللهُ عليه بَقْتُح حرف المضارعة والعبن المُهمّلةِ ماضيهِ عَضَضَ بِكُسر الضَّادِ الأولى يَعْضَضُ بفَتْحِهَا في المضارعِ فادغمَتْ ونقلَت حرَكُتُهَا إلى ما قبلَهَا.

(أَخَاهُ كَمَا يَعِضُّ الفَحلُ) أي الذَّكَرُ مَـن الإبـلِ (لا ديـــةَ لَــهُ. مُتَّفَقُ عليْهِ واللَّفظُ لمسلمٍ).

اخْتُلْفَ في العاضُ والمعضوضِ منْهُمَا.

فقالَ الحافظُ: الصَّحيحُ المعروفُ أنَّ المعضوضَ أجيرُ يَعْلَــى لا يَعْلَى قيلَ: فَيَتَعَيْنُ أنْ يَكُونَ يَعْلَى هُوَ العاضُ.

وفي الحديث دليل على أنَّ هذه الجناية التي وقعَت لأجلِ الدُّفع عن الضَّرر تُهدرُ، ولا دية على الجاني وإلى هذا ذَهَبَ الجُمْهُورُ، وقالوا: لا يلزمُهُ شيءٌ؛ لأنَّهُ في حُكْم الصَّائلِ واخْتَجُوا أيضاً بالإجماع على أنَّ منْ شَهَرَ على آخرَ سلاحاً لقَنْلِهِ فدفعَ عنْ نفسِهِ فَقَتَلَ الشَّاهِرَ أَنَّهُ لا شيءً عليْهِ.

قالوا: ولو جرحَهُ المعضوضُ في محلُ آخرَ منْ بدنِهِ لمْ يلزمهُ شيءٌ وشرطُ الإهدارِ انْ يَتَالَّمَ المعضوضُ، وانْ لا يُمكِنَهُ تخليصُ يدهِ بغيرِ ذلِكَ منْ ضربِ شدقِهِ، أو فَكَ لحييهِ ليرسلُهُمَا ومَهمَا أَمْكَنَ التَّخُلُصُ بدونِ ذلِكَ فعدلَ عنهُ إلى الأثقلِ لمْ يُهْدرْ.

وللشّافعيَّةِ وجْـة أنَّـهُ يُهْـدرُ على الإطلاقِ ودليـلُ شـرطِ الإهْدارِ بما ذُكِرَ مَاخوذٌ من القواعدِ الْكُلَيَّةِ في الشَّــرعِ وإلاَّ، فـلا يُفيدُهُ الحديثُ، فإنْ كانَ العضُّ في موضعِ آخرَ من البدنِ جــرى فِيهِ هذا الحُكْمُ قياساً.

## ٣ فقءُ عين من نظرَ إلى محلِّ غيرِه

الْقَاسِمِ ﷺ: ﴿لَـوْ أَنَّ امْرَأُ اطَّلَـعَ عَلَيْكَ بِغَيْرِ إِذْن، وَلَقَ مُلْكِ بِغَيْرِ إِذْن، وَخَذَنْته بِحَصَاةٍ، فَفَقَأْت عَيْنَهُ لَمْ يَكُنْ عَلَيْكَ جُنَاحٌ ۗ. فَخَذَنْته بِحَصَاةٍ، فَفَقَأْت عَيْنَهُ لَمْ يَكُنْ عَلَيْكَ جُنَاحٌ ۗ. فَغَنَ عَلَيْك جُنَاحٌ ۗ. فَغَنَ عَلَيْك جُنَاحٌ ۗ.

وَلِمِي لَفُظِ لِأَحْمَدُ (٣٨٥/٢) وَالنَّسَائِيُّ (٦١/٨)، وَصَحَّحَـهُ ابْنُ حِبَّانُ (٦٠٠٤) بِلا دِيَةٍ لَهُ، وَلا قِصَاصِ. من حيثُ لا يشعرُ.

(وعنْ أبي هُريرةَ رَهِجُهُ قالَ: قالَ أبو القاسم صلى اللَّـه عليـه وآله وسلم: (لَوْ أَنْ امْسِرًا اطْلَعَ عَلَيْكَ بِغَيْرِ إِذْنِ فَحَلَفْتِه بِحَصَاةٍ فَفَقَأْت عَيْنَهُ لَمْ يَكُنْ عَلَيْك جُنَاحٌ، مُتَّفِقٌ عليْهِ) دلُّ الحديثُ على تحريم الاطَّلاع على الغيرِ بغيرِ إذنِهِ.

وعلى أنَّ من اطَّلعَ قاصداً للنَّظرِ إلى محلٍّ غيرهِ ممَّا لا يجوزُ الدُّخولُ إليهِ إلاَّ بإذن مالِكِهِ، فإنَّهُ يجوزُ للمطَّلَـع عليَّهِ دفعُهُ بمـا ذُكِرَ، وإنْ فقاً عينَهُ، فإنَّهُ لا ضمانَ عليْهِ.

(وفي لفظٍ لأحمدَ والنَّسانيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانٌ، فلا ديـهَ لَـهُ، ولا قصاص).

وأمَّا إذا كانَ مأذوناً بالنَّظر فالجناحُ غيرُ مرفوع على منْ جنى على النَّاظر وَكَذَا لوْ كَانَ المنظورُ إليْهِ في محلُّ لا يختَــاجُ إلى الإذن، ولوْ نظرَ منْهُ ما لا يحلُّ لَهُ النَّظرُ إليْهِ؛ لأنَّ التَّقصيرَ مـن المنظور إليهِ وإلى هـذا ذَهَبَ الشَّافعيُّ وغيرُهُ والخلافُ فيــهِ

قَالَ يحيى بنُ يعمرَ من المالِكِيَّة: لعلَّ مالِكاً لمْ يبلغُهُ الحبرُ.

وقالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: تصرُّفَ الفقَهَاءُ فِي الحُكْمِ بأنواعٍ مسن

منْهَا أَنَّهُ يُفرَّقُ بينَ أَنْ يَكُونَ هذا النَّاظرُ واقفــاً في الشَّـارع، أو في خالص ملَّكِ المنظور إليهِ، أو في سِكَّةٍ مُنسدَّةِ الأسفل اخْتُلفوا فِيهِ والأشْهَرُ أَنَّهُ لا فرقَ، ولا يجوزُ مَدُّ العينِ إلى حُرمُ

وفي وجْمِ للشَّافعيَّةِ: أنَّهُ لا تُفقأُ إلاَّ عينُ منْ وقفَ في ملَّكِ المنظور إليهِ والحديثُ مُطلقٌ.

ومنهَا أنَّهُ هلْ يجوزُ رميُ النَّاظرِ قبلَ الإنذارِ والنَّهي.

فِيهِ وجْهَان للشَّافعيَّةِ.

أحدُهُمَا: لا.

والثَّاني: نعم.

(قَلْتَ): وَهُوَ الَّذِي يَدَلُ لَهُ الحِدَيثُ وَيُؤَيِّدُهُ الحِدَيثُ الْآخِـرُ «أَنَّهُ عَنْظٌ جَعَلَ يَخْتِلُ الْمُطَّلِعَ عَلَيْهِ لِيَطْعَنَهُ» [المحاري (٦٩٠٠)، مسلم (٢١٥٧)] والحَتْلُ فسُرَّهُ في «النَّهَايةِ» بقولِــهِ: يُـراودُهُ ويطلبُـهُ

وفي الحديث دليل أنَّهُ إِنَّما يُباحُ لَهُ قصدُ العين بشيء خفيفٍ كالمِدْرَى والبندقيَّةِ والحَصَاةِ لقولِهِ «فحذفْته».

قَالَ الفَقَهَاءُ: فَأَمَّا لَوْ رَمَاهُ بِالنُّشَّابِ أَوْ مُحَسِرٍ يَقْتُلُـهُ فَقَتَلُـهُ، فَهَذَا قُتُلٌ يَتَعَلَّقُ بِهِ القصاصُ، أو الدِّيةُ.

ومًا تصرُّفَ فِيهِ الفَقَهَاءُ: أَنَّ هذا النَّاظِرَ إذا كَانَ لَــُهُ محرمٌ في الدَّارِ، أو رَوْجَةٌ أو مَتَاعٌ لم يجز قصدُ عينِهِ إذا لمْ يَكُنْ في الدَّارِ

ومنهَا إذا لَمْ يَكُنْ فِي الدَّارِ إلاَّ صاحبُهَا فَلَهُ الرَّمــيُ إنْ كــانَّ مَكْشُوفَ العورةِ، ولا ضمانَ وَإِلاَّ فوجْهَيَانِ أَظْهَرُهُمَيًّا: لا يجيوزُ

ومنها أنَّ الحريمَ إذا كُنَّ في السدَّار مُسْتَتَرَّاتِ، أو في بيْسَتِ، ففي وجْهِ لا يجوزُ قصدُ عينِهِ؛ لأنَّهُ لا يطَّلعُ على شيءٍ.

قَالَ بَعْضُ الفَقَهَاء: والأظْهَرُ الجَوازُ لإطلاق الأخبار، وأنَّــةُ لا تنضبطُ أوقَاتُ السُّتر والتُّكَشُّف، والاحْتِياطُ حسمُ الباب.

ومنهَا أَنْ ذَلِكَ إِنَّمَا يَكُونُ إِذَا لَمْ يُقَصِّرُ صَاحَبُ اللَّارِ، فَإِنَّ كَانَ بِأَبُهُ مَفْتُوحاً، أو ثمَّ كُوَّةً واسعةً، أو تُلمةً مَفْتُوحةً فينظرُ، فإنْ كانَ مُجْتَازًا لَمْ يجزْ قصدُهُ، وإنْ كانَ وقفَ وَتَعمَّـدَ فقيـلَ: لا يجوزُ قصدُهُ لِتَفريطِ صاحبِ الدَّارِ بِفَتْسحِ البابِ وَتَوسيعِ الْكُوَّةِ وقيلَ: يجوزُ لِتُعدِّيهِ بالنَّظر.

وأجريَ هَذَا الحَلافُ فيما إذا نظرَ منْ سطح بيْتِهِ، أو نظرَ المؤذَّنُ مِن المُتذَنَّةِ لَكِنَّ الأَظْهَرَ هَاهُنَا عَندَهُمْ جَوازُ ۚ الرَّمْـيُ؛ لأنَّـهُ لا تقصيرَ منْ صاحب الدَّار

ثُمُّ قالَ: واعلمُ أنَّ ما كانَ منْ هــنـــــــــ التَّصرُّفَــاتِ الفَقْهِيَّـةِ داخلاً تَحْتَ إطلاق الحديثِ، فَهُوَ مَـاخُوذٌ مَنْهَـا ومَـا لا فبعضُـهُ ماخوذٌ منْ فَهُم المعنى المقصودِ بـالحديثِ وبعضُهُ مـأخوذَ مـن القياس، وَهُوَ قَلْيلٌ فيما ذُكِرَ. انْتَهَى كلامُهُ.

واعلمُ أَنَّهُ يُؤخذُ من الحديثِ صحَّةُ قول الفقَهَاء: إنَّهَا تُهْدمُ الصُّوامعُ المحدثةُ المُعْورةُ وَكَذا تعليةُ المُلْكِ إذا كانَتْ مُعورةً، وَهُـوَ مُحْكِيٌّ عِن القَاسِمِ الرُّسِّيِّ، وَهُوَ رأيُ عُمرَ، فإنَّهُ أخرجَ عِنْـهُ اللَّهِ عبدِ الحَكَمِ فِي لَانْتُوحِ مصرًا عنْ يزيدَ بنِ أبي حبيبُو قَالَ:

أوَّلُ مَنْ بنى غُرفةً بمصر خارجةً بنُ حُذافةً فبلغَ ذلِكَ عُمرَ بنَ الخَطَّابِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكِ اشَّا بعد، فإنَّهُ بلغني أنْ خارجةً بن حُذافةً بنى غُرفةً ولقدْ أرادَ أنْ يطلع على عورَاتِ جيرانِهِ، فإذا أتَاك كِتَابي هذا فَاهْدَمْهَا إنْ شاءَ اللهُ تعالى والسَّلامُ.

## ٤ - تحمُّل أهلِ الماشية إفسادَ ماشيتهم

11٣٤ - وَعَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ ﴿ قَالَ: اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاشِيَةِ بِاللَّيْلِ عَلَى أَهْلِهَا، وَأَنْ حِفْظَ الْمَاشِيَةِ بِاللَّيْلِ عَلَى أَهْلِهَا، وَأَنْ حِفْظَ الْمَاشِيَةِ مِا أَصَابَتْ مَاشِيَتُهُمْ بِاللَّيْلِ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٩٥/٤) وَالأَرْبَعَـةُ إِلاَّ السَّرِمذَيُّ [أبـو داود (٣٥٧٠)، النسائي [«كبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٧٥٣)، ابن ماجه (٢٣٣٢)]، وَصَحَّحَةُ ابْنُ حِبَّانُ [موارد الظمآن (١١٦٨)].

#### وَفِي إسْنَادِهِ اخْتِلافْ

مدارُهُ على الزَّهْريُّ. وقد اخْتُلفَ عليْهِ، فإنَّهُ رُويَ مـنْ طُرق كُلُّهَا عن الزُّهْريُّ عنْ حَرَامٍ عن الــبراءِ؛ وحَـرَامٌ لمَّ يســمعْ من البراءِ قالَــهُ عبـدُ الحـقُّ تبعـاً لابـنِ حـزمٍ واخرجَـهُ البيْهَقـيُّ (٣٤١/٨) منْ طُرُق. وفِيهَا الاخْتِلافُ.

إلاَّ أَنَّهُ قَالَ الشَّافَعيُّ رحمه اللَّه: أخذنا بِـهِ لثُبُوتِـهِ وَاتَصالِـهِ ومعرفةِ رجالِهِ.

قَالَ البَيْهَقَيُّ: وروينَاهُ عن الشَّعبيُّ عن شُريح أَنَّهُ كَانَّ يَضمَنُ مَا أَفَسَدَتُهُ الغَنمُ بِاللَّيلِ، ولا يَضْمَننُ مَا أَفَسَدَتُهُ بِالنَّهَارِ ويَتَأْوَلُ هَذِهِ الآية ﴿وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَمْكُمَانِ فِي الْمَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ﴾ [الأنياء: ٧٨] وَكَانَ يقولُ: النَّفْشُ باللَّيل.

ورُوى مُرَّةُ عنْ مسروق ﴿إِذْ نفشَتْ فِيهِ غنمُ القرمِ﴾ قـالَ: كانَ كرماً فدخلَتْ فِيهِ ليلاً فَما ترَكَتْ فِيهِ خضراً.

فدلَّ الحديثُ أنَّهُ لا يَضْمَنُ مالِكُ البَهِيمةِ ما جنَّتُهُ فِي النَّهَارِ وَيَضْمَنُ ما جَنَّهُ بِاللَّيلِ؛ لأنَّهُ لِيُعْتَادُ حَفَظُهَا باللَّيلِ وإلى هذا ذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ ومالِكٌ والشَّافعيُّ

ودليلُهُم الحديثُ والآيةُ.

وفَهَبَ أبو حنيفة إلى أنّه لا ضمانَ على أهْلِ الماشيةِ مُطلقاً وحجَّتُهُ حديثُ "العجماءُ جرحُهَا جُبارٌ" أخرجَـهُ أَحمُدُ (٢٣٩/٢) والشّيخانِ [البخاري (١٤٩٩)، مسلم (١٧١٠)] من حديثِ أبسي هُريرةَ وأحمدَ والنّسائيُ وابسِ ماجَـة (٢٦٧٤) عن عصرو وابسِ عوف.

وفِيهِ زيادةٌ ولَكِنَّهُ قالَ الطَّحاويُّ: مَذْهَبُ أَبُو حَنِفَةَ أَنَّهُ لَا ضمانَ إذا أرسلَهَا مع حافظٍ.

وأمَّا إذا أرسلَهَا من دُون حافظٍ، فإنَّهُ يضمنُ.

وَكَذَا المَالِكِيَّةُ يُقيِّدُونَ ذَلِكَ بمِـا سُـرُّحَت الــدُوابُّ في مسارحِهَا المُغتَّادةِ للرَّعيِ.

وامًّا إذا كـانَتْ في أرضٍ مزروعـةٍ لا مسـرحَ فِيهَـا، فـإنَّهُمْ يضمنونَ ليلاً، أو نَهَاراً.

وفي المسألةِ أقوالٌ أُخرُ لا تُناسبُ النَّصَّ هذا، ولا دليلَ لَهَا يُقاومُهُ، فالعمل بما أفادته الآية والنص معين.

## ٦- باب قتل المرتد

#### ١ ـ قتل رجل أسلم ثم تهوَّدَ

11٣٦ - وَعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ ﷺ - فِي رَجُـلِ أَسْلَمَ ثُمَّ تَهَوَّدُ - لا أَجْلِسُ حَتَّى يُقْتَـلَ، قَضَـاءُ اللَّـهِ وَرَسُولِهِ، فَأُمِرَ بِهِ فَقُتِلَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٩٢٣)، مسلم (١٧٣٣)].

وَفِي رِوَايَةٍ لابِي دَاوُد (٤٣٥٥): ﴿وَكَانَ قَد اسْتُتِيبَ قَبْلَ ذَلِكَ».

(وعن مُعافِر بنِ جبلِ ﷺ في رجلِ اسلمَ ثُمَّ تَهَوَّدَ لا اجلسُ حَتَّى يُقْتَلَ، قضاءُ اللَّهِ ورسولِهِ) جُوزَ في "قضاءً" رفعهُ على انَّهُ خبرُ مُبَتَداٍ محذوفٍ ونصبُهُ على أنَّهُ مصدرٌ حُدف فعلُهُ، وَهُـوَ يُشيرُ إلى حديثٍ «مَنْ بَدُل دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ» وسيأتِي من خرَّجَهُ.

(فأمرَ بِهِ فَقُبِلَ. مُتَفَقَّ عَلِيْهِ. وفي روايةٍ لأبي داود: وَكَانَ اسْتُبِيبَ قَبْلَ ذَلِكَ).

الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يجبُ قَتْلُ المرْتَدَّ، وَهُوَ إجماعٌ، وإنَّما وقعَ الحلافُ هلْ تجبُ اسْتِتابَتُهُ قبلَ قَتْلِهِ، أو لا؟

ذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى وُجوبِ الاسْتِتَابَةِ لِمَا فِي رَوَايَةِ أَبِي دَاوَدَ (٣٥٦) هَذِهِ وَلَهُ فِي رَوَايَةٍ أُخرى "فَدَعَاهُ أَبُو مُوسَى عَشْرِينَ ليلةً، أو قريباً منها وجاءً مُعاذّ فَدَعَاهُ فَابِي فَضَرَبَ عُنْقَهُ».

وَذَهَبَ الحَسنُ وطاوسٌ وأَهْـلُ الظَّـاهِرِ وآخرونَ إلى عدم وُجوبِ اسْتِتابةِ المُرْتَدُ، وأنَّهُ يُقتَلُ في الحالِ مُسْتِدَلَيْنَ بقولِـهِ ﷺ "مَنْ بَدُلُ دِينَهُ فَاقْتَلُوهُ" خ (٢٩٢٢) يعني: والفاءُ تُفيدُ التَّعقيبَ كما لا يخفى، ولأنْ حُكْـمَ المُرْتَدُ حُكْـمُ الحربيُّ الَّـذي بلغتُـهُ الدَّعوةُ، فإنَّهُ يُقاتَلُ منْ دُونَ انْ يُدعى.

قالوا: وإنَّما شُرعَتِ الدَّعوةُ لمن خرجَ عن الإسلامِ لا عــنْ رةِ.

وأمَّا من خرجَ عن بصيرةٍ فلا.

وعن ابنِ عبَّاسِ وعطاء إنْ كانْ أصلُـهُ مُسلماً لمْ يُسْتَتَبُ وإلاَّ اسْتُتِبَ نقلَهُ عنْهُمَا الطَّحَادِيُّ.

ثمَّ للقاتلينَ بالاسْتِتابةِ خلافٌ آخـرُ، وَهُـوَ أَنَّهُ هـلُ يَكُفّي مرَّةً، أو لا بُـدٌ من ثـلاثٍ في مجلسٍ، أو في يـومٍ، أو في ثلاثـةِ أيَّام؟.

ويروى عن عليٌّ ظُّنُّتُهُ يُسْتَتَابُ شَهْراً.

#### ٢ ـ مَنْ بَدُّلَ دينَهُ فاقتلوه

الله عنهما وَعَن ابْنِ عَبْـاسِ رضي الله عنهما قَال: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ «مَنْ بَدُّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ».

رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ (٦٩٢٢).

الحديثُ دليلٌ على وُجوبِ قَتْلِ منْ بدَّلَ دينَــهُ كمـا تقـدُمَ، وَهُوَ عَامٌ للرَّجِل والمرأةِ .

والأوَّلُ: إجماعٌ.

وفي الثَّاني خلافٌ:

ذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنْهَا تُقْتَلُ المرأةُ المرْتَدَّةُ؛ لأَنْ كَلَمَةُ "مَنْ" هُنا تَعَمُّ الذَّكَرَ والأَنثى ولأَنَّهُ أخرجَ ابنُ المنذرِ عَـن ابـنِ عَبّـاسٍ

راوي الحديث أنسهُ قبال: تُقتَّلُ المرأةُ المُزْتَلَةُ ولما أَخرِجَهُ هُـوَ والدارقطني: أنَّ أبا بَكْر رَفِيُهُ قَتَـلَ امـرأةً مُزْتَــدَّةً في خلافَتِــهِ والصّحابةُ مُتَوافرونَ ولمْ يُنكِرْ عليْهِ أحدٌ، وَهُوَ حديثٌ حسنٌ

وأخرجَ أيضاً (الدارقطني: ١٩/٣) حديثاً مرفوعاً في قَتْملِ المرأةِ ولَكِنَّهُ حديثٌ ضعيفٌ.

وقلاً وقع في حديثِ خَالِدٍ حِينَ البَعْثُهُ النَّبِيُ ﷺ إِلَى اللَّيمَنِ
أَنَّهُ قَالَ لَهُ: أَيْمَا رَجُلِ ارْتَدَّ عَن الإسلامِ فَادْعُهُ، فَإِنْ عَادَ وَإِلاَ
فَاضِرِبْ عُنْقَهُ وَأَيْمًا السَّرَأَةِ ارْتَدَّتْ عَن الإسلامِ فَادْعُهَا، فَإِنْ
عَادَتْ وَإِلاَّ فَاضْرِبْ عُنْقَهَا الطبراني، كما في الجمع: ٢٦٣/٦
وإسنادُهُ حَسنٌ، وَهُو نَصُ في محلُ النَّزاع.

وذَهَبَ الحنفيَّةُ إلى أنَّهَا لا تُقْتَلُ المرأةُ إذا أرْتَدُت.

قالوا: لأنَّهُ قَدْ «وَرَدَ عَنْهُ ﷺ النَّهْيُ عَـنْ قَتْـلِ النَّسَـاءِ لَمَّـا رَأَى امْرَأَةً مَقْتُولَةً. وَقَالَ: مَا كَانَتْ هَذِهِ لِتُقَاتِلَ».

روَاهُ أَحمدُ.(٤٨٨/٣)

وأجابَ الجمهُ ورُ بِهِ النَّهْ يَ إِنَّمَا هُـوَ عَنْ قَتْلِ الْكَافَرةِ الْأَصَلَيْةِ كَمَا وَقَعْ فِي سِياقِ قَصَّةِ النَّهْيِ فَيْكُونُ النَّهْيُ خَصُوصًا بِمَا فَهُمْ مِن العلَّةِ، وَهُو لَمَّا كَانَتْ لا تُقَاتِلُ فالنَّهْيُ عَنْ قَتْلِهَا إِنَّمَا هُو لِيَرْكِهَا المَقَاتَلَةَ فَكَانَ ذلِكَ في دينِ الْكُفَّارِ الأصليَّينَ الْتُحرَّبِينَ للقِتَال ويقيَ عُمومُ قولِهِ "مَـنْ بِدُل دَينَـهُ" سَالمًا عَـن المعارضِ وابَّدَتُهُ الأَدْلَةُ الرِّي مُلفَّتْ.

واعلم أنَّ ظَاهِرَ الحديثِ إطلاقُ التَّبديلِ فيشملُ من تنصَّرَ بعدَ أنْ كانَ يَهُوديًا وغيرَ ذلِكَ من الأديانِ الْكُفْرِيَّةِ وإلى هذا ذَهَبَتِ الشَّافِعيَّةُ وسُواءٌ كانَ من الأديانِ الَّتِي تُقُوَّ بالجزيةِ أمْ لا لإطلاق هذا اللَّفظِ.

وخالفَت الحنفيَّةُ في ذلِكَ، وقــالوا: ليـسَ المرادُّ إلاَّ تبديـلَّ الْكُفُرِ بعدَ الإسلام

قالوا: وإطلاقُ الحديثِ مَتْرُوكُ اتّفاقاً في حتَّ الْكَافرِ إِذَا أسلمَ معَ تناول الإطلاق لَهُ وبانَ الْكَفرَ ملَةٌ واحدةٌ فالمرادُ منْ بدُّلَ دينَ الإسلامِ بدينِ آخرَ، فإنَّهُ قـدْ أخرجَ الطَّبرانيُ [محما في «الجمع»: ٢٦٣/٦] منْ حُديثِ ابنِ عبَّاسٍ مرفوعاً «مَنْ خَالَفَ دِينُهُ دينَ الإسلامِ فَاضْرِبُوا عُنْقُهُ» فصرَّحَ بدينِ الإسلامِ.

#### ٣\_ قتلُ سابٌ الرسول ﷺ

فقد يُجابُ عنْهُ أَنْ عَهْدَهُمْ تَضَمَّنَ إقرارَهُمْ على تَكْذَيبِهِمَّمُ لَهُ ﷺ وَهُوَ أعظمُ سبٌ، إلا أَنْ يُقالَ: يُخصُ من بينِ غَيرِهِ من السَّبُّ واللَّهُ أعلمُ.

الله تعالى عنهما «أَنَّ مَعْنَهُ رضي اللّه تعالى عنهما «أَنَّ أَعْمَى كَانَتْ لَهُ أُمُّ وَلَدِ تَشْتُمُ النَّبِيُ ﷺ وَتَقَعُ فِيهِ، فَيَنْهَاهَا، فَلا تَنْتَهِي، فَلَمَّا كَانَ ذَاتَ لَيُلَةٍ أَخَذَ الْمِعْوَلَ، فَجَعَلَهُ فِي بَطْنِهَا وَاتَّكَأَ عَلَيْهَا فَقَتَلَهَا، فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيُ ﷺ، فَقَالَ: أَلا اشْهَدُوا، فَإِنْ دَمَهَا هَدَرٌ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٤٣٦١) وَرُوَاتُهُ فِقَاتٌ.

(وعن ابنِ عبَّاسِ رضى الله عنهما وأنَّ أَعْمَى كَانَتْ لَـهُ أَمُّ وَلَدِ تَشْتُمُ النَّبِيُّ ﷺ وَتَقْعُ فِيدِ فَيْنَهَاهَا، فَلا تَنْتَهِي فَلَمَّا كَان ذَاتَ لَيْلَةٍ أَخَذَ الْمِغُولُ) بكَسْرِ الْمِيم وَعَيْنِ مُهْمَلَةٍ وَفَتْحِ الْوَاو

رَفَجَعَلَهُ فِي بَطْنِهَا وَاتَّكَأَ عَلَيْهِ فَقَتَلَهَا ۚ فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيُّ ﷺ: فَقَالَ أَلا اشْهَنُوا، فَإِنَّ دَمَهَا هَدَرُه. روَّاهُ أبو داود وروَاتُهُ ثَقَاتُ.

الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ بُقَتَـلُ مـنْ سـبُّ النَّـبِيُ ﷺ ويُهْـدرُ دمُهُ، فإنْ كانَ مُسلماً كانَ سبُّهُ لَهُ ﷺ ردَّةً فيقْتَلُ.

قالَ ابنُ بطَّال: من غير اسْتِتابةٍ.

ونقلَ ابنُ المنذرِ عن الأوزاعيُ واللَّيبَ أَنَّهُ يُسْتَنابُ، وإنْ كانَ منْ أَهْلِ العَهْدِ، فإنَّهُ يُقْتَلُ إلاَّ أنْ يُسلمَ.

وعن الحنفيَّةِ أنَّهُ يُعزَّرُ المعَاهَدُ، ولا يُقْتَلُ.

واحْتَحُ الطَّحاويُ بأنَـهُ ﷺ لَمْ يَقْتُلِ اليَّهُودَ الَّذي قالوا: السَّامُ عليْك، ولوْ كانَ هذا من مُسلمِ لَكَانَ ردَّةً ولأنَّ ما هُـمْ عليْهِ من الْكُفُرِ الشدُّ من السَّبُ.

قلْت: يُؤيَّدُهُ أَنْ كُفْرَهُمْ بِهِ ﷺ معنَاهُ أَنَّهُ كذَّابٌ وَأَيُّ سَبٌ أفحشُ من هذا. وقد أقرُّوا عليه إلاَّ أنْ يُقالَ: إنَّ هذا النَّـصُ في حديثِ الأمةِ يُقاسُ عليْهِ أَهْلُ الذَّمَّةِ.

وَأَمُّا القَولُ بَانَ دَمَاءَهُمْ إِنَّمَا حُقَنَتْ بِالعَهْدِ ولِيسَ فِي العَهْدِ أَنَّهُمْ يَسَبُّونَ النَّبِيُّ ﷺ فَمَنْ سَبَّهُ مَنْهُم انْتَقَضَ عَهْدُهُ فيصيرُ كافراً بلا عَهْدٍ فَيُهْدَرُ دَمُهُ.

# ٣ – كِتَابُ الْحُدُودِ

الحدودُ: جمعُ حدًّ، والحدُّ: أصلُهُ ما يحجزُ بينَ شيئين فيمنـعُ اختِلاطَهُمَا.

سُمَّيَّتْ هَذِهِ العَقوبَاتُ حُدوداً لِكَونِهَـا تَمْنعُ عَـن المعـاودةِ؛ ويطلقُ الحدُّ على التُّهدير.

وَهَلَهِ الحدودُ لَمُقدَّرةً من الشَّارع؛ ويطلقُ الحدُّ علمي نفس المعاصى نجوَ قوله تعالى ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَقْرُبُوهَا﴾ [البقرة: ٢ ٢ ٢] وعلى فعل لجيهِ شيءٌ مُقدَّرٌ نحوَ قوله تعالى ﴿وَمَـنْ يَتَعَـدُ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَّمَ نَفْسَهُ ﴾ [الطلاق: ١].

## ١ ـ بَابُ حَدُّ الزَّانِي

### ١١ الراجمُ على المحصن والجلدُ لغيره

١٣٩ ا – عَلِنْ أَبِي هُرَيْرَةً وَزَيْدِ بْن خُالِدٍ الْجُهَنِيُّ رضي اللَّه عنهما ﴿أَنَّ رَجُلاً مِن الْأَعْرَابِ أَتَى رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَنْشُدُكُ اللَّــةَ إِلاًّ قَضَيْت لِي بِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى، فَقَالَ الآخَرُ - وَهُـوَ أَفْقَهُ مِنْهُ - نَعَمْ، فَاقْض بَيْنَنَا بِكِتَابِ اللَّهِ وَأَذَنَ لِي، فَقَالَ: قُلْ قَالَ: إِنَّ ابْنِي كَانَ عَسِيفاً عَلَى هَــذَا فَزَنَى بِامْرَأَتِهِ، وَإِنِّي أُخْبِرْتُ أَنَّ عَلَى ابْنِي الرَّجْمَ، فَافْتَدَيْت مِنْهُ بِمِائَةِ شَاةٍ وَلَٰ لِيدَةٍ، فَسَأَلْت أَهْلَ الْعِلْم، فَأَخْبَرُونِي أَنْ مَا عَلَى البِّنِي جَلْدَ مِائَةٍ وَتَغْرِيبَ عَـامٍ، وَأَنْ عَلَى امْرَأَةِ هَذَا الرَّجْهُمَ؛ فَقُالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَالَّـذِي نَفْسِي بيَدِهِ لأَقْطِيدَنَّ بَيْنَكُمَا بِكِتَابِ اللَّهِ، الْوَلِيدَةُ وَالْغَنَمُ رَدٌّ عَلَيْكًا، وَعَلَى ابْنِـك جَلْـدُ مِائـَةٍ وَتَغْرِيبُ عَام وَاغْدُ يَسا أَنْكُسُ إِلَى اصْرَأَةِ حَذَا فَإِن اعْتَرَفَتْ

فَارْجُمْهَا».

مُتَفَقَ عَلَيْهِ [البخاري (٢٦٩٥)، مسلم (١٦٩٨)؛ وَهَذَا اللَّفْظُ لِمُسْلِمٍ. (عن أبي هُريرةَ ﴿ وَلِيلِ بِنِ حَالَدٍ الجُهَنِّيُّ أِنَّ رَجِلًا مِن الأعرابِ أَتَى رسولَ اللَّهِ ﷺ فقالَ: يا رسولَ اللَّهِ أنشـــَكُ عَــالَ في الفَتْح (١٣٨/١٢): ضمَّنَ أنشدُكُ معنى أُذَّكِّـرُكُ فَحذَفَتَ الباءُ اي أُذَكُّرُكُ اللَّهُ رافعاً نشيدَتِي اي صوتِي وَهُوَ بَفْتُحِ ۗ أُولِيهِ فنونٍ سَاكِنةٍ وضمُّ الشَّينِ المعجمةِ أيْ أسألُك

(اللَّهُ إلاَّ قَصْيْتُ لِي بِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالَىٰ) اسْتِثناءٌ مُفرَّعٌ إذ المعنى لا أنشدُك إلا القضاء بكِتَابِ اللَّهِ.

(فقالَ الآخرُ وَلَقُوَ افْقَهُ مَنْهُم كَانَّ الرَّاوِيَ يَعْرِفُ أَنَّهُ افْقَةُ مِنْـهُ أو منْ كونِهِ سَالَ أَهْلَ الفَقْهِ.

(نعمُ فاقض بينا بكِمَابِ اللَّهِ وأذن لي فقالَ: قُملُ. قالَ: إِنَّ ابني كان عسيفاً) بالعين المُهمّلةِ والسّين المُهمّلةِ فمثنّاةٍ تحرَّشةٍ فضاءٍ كاجيرٍ وزناً ومعنَّى.

(دَعَلَى هَذَا فَرَلَى بِامْرَأَتِهِ. وَإِنِّي أُخْبِرْت أَنُّ عَلَى آبْنِي الرَّجْمَّ فَافْتَدَيْتَ مِنْهُ مِمِاتَةِ مَنْهَاةٍ وَوَلِيدَةٍ فَسَأَلْتَ أَهْلَ الْعِلْمِ فَأَخْبَرُونِي أَنَّ عَلَى ابْنِي جَلْدَ مِانَةٍ وَتَغْرِيبَ عَامٍ وَأَنَّ عَلَى امْرَأَةً هَلْنَا ۚ الرَّجْمَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لاَقْطِيَنَّ يَنْكُمُا ۚ بِكِتَابِ اللَّهِ: الْوَلِيدَةُ وَالْغَنَمُ رَدٌّ عَلَيْك وَعَلَى ابْنِك جَلْدٌ مِاتَةٍ وَتَغْرِيبُ عَامٍهِ) كَانَّهُ قَدْ عَلَمَ ﷺ أَنَّهُ غَيْرُ مُحَصِّن وقَدْ كَانَ اغْتَرَفَ بِالزُّني.

(واغدُ يا أُنيسُ تصغيرُ أنس رجلٌ من الصَّحابةِ لا ذِكْرَ لَـهُ إلاً في هذا الحديث (إلى امرأة هذا فإن اغترفَتْ فارجمها. مُتَّفقً عليهِ وَهَذَا اللَّفظُ لمسلمٍ. الحديثُ دليلٌ على وُجـوبِ الحدُّ على الزَّاني غيرِ المحصنِ مائةُ جلدةٍ وعليْهِ دلَّ القرآنُ. وأنَّهُ يجبُ عليْـهِ تغريبُ عام وَهُوَ زيادةً على ما دلَّ عليْهِ القرآنُ.

ودليلٌ على أنَّهُ بجبُ الرَّجمُ على الزَّاني المحصنِ وعلى أنَّبهُ يَكْفي في الاغْتِرافِ بالزُّني مرَّةً واحدةً كغيرِهِ منْ سائرِ الْاحْكَـامِ. وإلى هذا ذَهَبَ الحسنُ ومالِكَ والشَّافعيُّ وداود وآخرونَ.

وَذَهَبَتَ الْهَادُويَّةُ والحنفيَّةُ والحنابلةُ وآخــرونَ إلى أنَّـهُ يُعْتَـبرُ في الإقرارِ بالزُّني أربعُ مرَّاتٍ مُسْتَدلِّينَ بما يأتِي من قصَّةِ ماعز ويأتِي الجوابُ عنهُ في شرح حديثِهِ.

وامرُهُ ﷺ أُنيساً برجيها بعدَ اغْتِرافِهَا دليلٌ لمن قسالَ بجـواز حُكُم الحَاكِم في الحدودِ ونحوهًا بما أفـرُّ بـهِ الخصــمُ عنــدُّهُ وَهُــوَ أحدُ قولي الشَّافعيِّ، وبِهِ قالَ أبو ثورٍ كما نقلَهُ القاضي عياضٌ. وقالَ الجمْهُورُ: لا يصحُّ ذلِكَ.

قالوا: وقصَّةُ أُنيسِ يتطرَّقُها احْتِمالُ الأعذارِ.

وانَّ قولَهُ ﷺ: «فارجْمَها» بعدَ إعلامِهِ ﷺ أو أَنَّهُ فـوُضَ الأمرَ إليْهِ.

والمعنى: فإذا اغْتَرَفَتْ بحضرةِ منْ يُثبِتُ ذلِكَ بقولِــهِ: حَكَمْت.

قُلْت: ولا يخفى أنَّ هذِهِ تَكَلُّفَاتٌ.

واعلم أنه تلكل لم يبعث إلى المرأة الأجل إثبات الحدّ عليها، فإنه تلك قد أمر باستتار من أنى بفاحشة وبالسّنر عليه ونهى عن النّجسس، وإنّما ذلِك؛ الأنها لما قُدفَت المرأة بالزّنى بعث النّها تلك لتنكر فتطالب بحد القدف أو تقرّ بالزّنى فيسقط عنه، فكان منها الإقرار فأوجبت على نفسها الحدّ؛ ويؤيّد هذا ما أخرَجَه أبو دَاوُد (٤٤٦٧) وَالسّنائي إلاالكبرى، كما في تحفة الاشراف النّي أن ثم سَالَ الْمَرْأَة فَقَالَتْ: كَذَبَ فَجَلَدَهُ جَلْدَة الفرية ثمانينَ وقد سَكَت عليه أبو داود وصحْحَه الحاكم واستَنكرَهُ النّسائي.

### ٧\_ حكمُ البكر والثيّب

١١٤٠ وَعَنْ عُبَادَةَ بُنِ الصَّامِتِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «خُدُوا عَنِي، فَقَدْ جَعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً، الْبِكُر جَلْدُ مِائَةٍ وَنَفْيُ سَنَةٍ، وَالثَّيْبُ بِالثَّيْبِ جَلْدُ مِائَةٍ وَالرَّجْمُ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٦٩٠).

إشارةً إلى قوله تعالى ﴿أَوْ يَجْمَلِ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً﴾ [النساء: ١٥] بيْنَ بِهِ أَنْهُ قَدْ جعلَ اللَّهُ تعالى لَهُنُّ السَّبيلَ بَمَا ذَكَرَهُ من الحُكْم.

> وفي الحديثِ مسالَتَانِ: الأولى حُكْمُ البكْر إذا زني.

والمرادُ بالبِكْرِ عندَ الفقَهَاءِ: الحَرُّ البـالغُ الَّـذي لمُ يُجـامعُ في نِكَاحِ صحيحِ.

وقولُهُ (بالبِكْرِ) هـذا خـرجَ خـرجَ الغـالب؛ لأنَّـهُ يُـرادُ بِـهِ مَفْهُومُهُ فإنَّهُ يجبُ على البِكْرِ الجلدُ سواءٌ كانَ معَ بِكُــرِ أو ثيَّـبٍ كما في قصَّةِ العسيف.

وقولَهُ (نفيُ سنة) فِيهِ دليلٌ على وُجوبِ التَّغريبِ للزَّانِي البِكْرِ عاماً وأنَّـهُ منْ تمامِ الحدَّ، وإليْهِ ذَهَبَ الخلفاءُ الأربعةُ ومالِكُ والشَّافعيُّ وأحمدُ وإسحاقُ وغيرُهُمْ وادَّعي فِيهِ الإجماعَ.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ إلى انَّهُ لا يجبُ التَّغريبُ. واسْتَدلُّ الحنفيَّةُ بانَّهُ لمْ يُذْكَرُ في آيةِ النَّـورِ، فـالتَّغريبُ زيـادةٌ علـى النَّـصُّ وَهُوَ ثابِتٌ بخبرِ الواحدِ فلا يُعملُ بِهِ؛ لأنَّهُ يَكُونُ ناسخاً.

وجوائهُ أَنَّ الحديثُ مشْهُورٌ لِكَثْرةِ طُرقِهِ وَكَثْرةِ مَنْ عَمَلَ بِهِ من الصَّحابةِ. وقدْ عَمَلَتِ الحَنفَيَّةُ بَمثِلِهِ بِلْ بدونِهِ كَنقضِ الوضوءِ من القَهْقَهَةِ وجوازِ الوضوءِ بالنَّبيذِ وغيرِ ذلِكَ مَمَّا هُوَ زيادةٌ على ما في القرآن وَهَذا مُنهُ.

وقالَ ابنُ المنذر: «أَقْسَمَ النَّبِيُ ﷺ فِي قِصَّةِ الْعَسِيفِ أَنَّهُ يَقْضِي بِكِتَابِ اللَّهِ ثُمَّ قَالَ: إِنَّ عَلَيْهِ جَلْــدَ مِائَةٍ وَتَغْرِيبَ عَـامٍ، وَهُوَ المَبِيْنُ لِكِتَابِ اللَّهِ، وخطبَ بذلِكَ عُمرُ على رُؤوسِ المنابرِ.

وَكَانُ الطَّحاوِيُّ لِمَّا رأى ضعفَ جوابِ الحنفيَّةِ هذا أجابَ عنْهُمْ بأنَّ حديثِ التَّغريبِ منسوخٌ بحديثٍ: "إِذَا زَنَتْ أَمَـةُ أَحَدِكُمْ فَلْيَجْلِدْهَا، ثُمَّ قَالَ فِي التَّالِثَةِ فَلْيَبِعْهَا، [البحاري (٣١٥٣)، مسلم (١٧٠٣)] والبيعُ يُفونُ التَّغريبَ.

قال: وإذا سقط عن الأمّةِ سقط عن الحرّةِ؛ لأنّها في معناها.

قالَ: ويَتَأَكَّدُ بحديثِ: «لا تُسَافِرِ الْمَرْأَةُ إِلاَّ مَعَ ذِي مَحْسَرَمٍ» البخاري (١٠٨٧)، مسلم (١٣٣٨)]». قالَ: وإذا انْتَفَى عن النَّسَاءِ انْتَفَى عن النَّسَاءِ انْتَفَى عن النَّسَاءِ

وفِيهِ ضعفٌ؛ لأنَّهُ مبنيٌّ على أنَّ العامُ إذا خُصُ لمْ يبتَّ دليلاً، وَهُوَ ضعيفٌ كما عُرفَ في الأصولِ.

ثم نقولُ: الأمّةُ خُصُصَتْ من حُكْمِ التّغريب وكَانَ الحديثُ عامًا في حُكْمِهِ للذِّكرِ والأنثى والأمةِ والعبد، فخصّتُ

منْهُ الأمةُ وبقيَ ما عدَاهَا داخلاً تحْتَ الحُكْم.

واسْنَدَلُ الْهَادُويَّةُ بِمَا ذَكَرَهُ المَهْدِيُّ "فِي البحرِ" مَنْ قُولِهِ.

قلت: التَّغْريبُ عُقُوبةً لا حدٌ لقول عليٍّ «جلدُ مائةٍ وحبسُ سنةٍ ولنفي عُمرَ في الحمرِ ولم يُنكِسرُ ثُمَّ قالَ: لا أنفي بعدَهَا أحداً والحدودُ لا تسقطُ. أنَّهَى.

ولاً يخفى ضعفٌ ما قالَهُ.

أمًّا كلامُ عليَّ عَلَيْتُهُ فَإِنَّهُ مُؤَيِّدٌ لِمَا قَالَهُ الجَمَاهِيرُ فَإِنَّـهُ جعلَ الحَبِسَ عَوضاً عن التَّغريبِ فَهُوَ نوعٌ منْهُ.

وأمَّا نفيُ عُمرَ في الخمرِ فاجْتِهَادْ منْهُ زيـادةً في العقوبـةِ ثُـمُ ظَهَرَ لَهُ أَنْهُ لا ينفــي حـدًا باجْتِهَـادِهِ والنَّفــيُ في الزّنــى بــالنَّصُ، ويروى عنْ عليٌ نظيُّهُ.

وقالَ مالِكٌ والأوزاعيُّ: إنَّ المرأةَ لا تُغرُّبُ.

قالوا: لأنَّهَا عورةٌ وفي نفيِهَا تضييعٌ لَهَـا وَتَعريضٌ للفِتْنـةِ، ولِهِذَا نُهِيّتٌ عن السُّفرِ مع غير محرم، ولا يخفى أنَّـهُ لا يبردُ ما ذُكِرَ، لأنَّهُ قدْ شرطَ مسنْ قال بالتّغريب أنْ تَكُونَ مع محرمِها وأجرتُهُ منْهَا إذا وجَبَتْ بجنايَتِهَـا؛ وقيـلَ في بيْت المالِ كـأجرةِ الجلادِ.

وَأَمَّا الرُّقيقُ فَإِنَّهُ ذَهَبَ مَالِكٌ وَأَحَمَدُ وَغَيْرُهُمَا إِلَى أَنَّهُ لا نَفَهُ لا

قالوا: لأن نفيَهُ عُقوبةٌ لمالِكِهِ لمنعِهِ نفعَهُ مُدُةً غُرَبَتِهِ وقواصدُ الشَّرعِ قاضيةٌ أنْ لا يُعاقبَ إلاَّ الجاني ومـــنْ ثمَّـةَ سـقطَ فــرضُ الجهَادِ والحجُّ عن المملُوكِ.

وقالَ النَّورِيُّ وداود: يُنفى لعمومِ أدلَّةِ التَّغريبِ ولقوله تعالى: ﴿فَعَلَيْهِـنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِن الْمُدَّابِي﴾ [الساء: ٢٥] وينصفُ في حقَّ المملُوكِ لعموم الآيةِ.

وامًا مسافةُ التَّغريبِ فقالوا: اقلُهَا مسافةُ القصرِ لِتَحصيلِ الغربةِ، وغرَّبَ عُمْمانُ إلى الشَّامِ، وغرَّبَ عُمْمانُ إلى مصرَ ومنْ كانَ غريباً لا وطنَ لَهُ غُرِّبَ إلى غيرِ البلدِ الَّتِي واقعَ فيها المعصية.

المسألةُ الثَّانيةُ في قولِدِ: (﴿وَالنَّيْبُ بِالنَّفِهِ)، والمرادُ بالنُّيْبِ منْ

قدْ وطئ في نِكَاح صحيح وَهُوَ حُرُّ بِالغُّ عاقلٌ والمرأةُ مثلُّهُ.

وَهَذَا الحُكُمُّ يَسْتَرِي فِيهِ المسلمُ والْكَافرُ، والحُكُمُ هُوَ ما دلُّ لَهُ تَولُهُ: (جلدُ مَانَةِ والرُّجمُ) فإنَّهُ أفادَ أنَّـهُ يُجمعُ للثَّيْبِ الجلمُ والرُّجمُ، وَهُوَ قولُ عليٌ كما أخرجَـهُ البخاريُ (بنحوه (١٨١٢)) أنَّهُ جلدَ شُراحةً يومَ الحميسِ ورجَهَا يومَ الجمعةِ، وقالَ: جلدَتهَا بِكَتَابِ اللَّهِ ورجْتهَا بِسنَّةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قالَ الشَّعيُّ: قيلَ لَعليْ: جَمْت بينَ حدَّين فأجابَ بَما ذُكِرَ.

قالَ الحازميُّ: وذَهَبَ إلى هذا أحمدُ وإسحاقُ وداوه وابنُ المنذر وَهُوَ مَذْهَبُ الْهَادويَّةِ.

وَفَهَبَ غَيْرُهُمْ إِلَى أَنَّهُ لا يُجمعُ بينَ الجلدِ والرَّجمِ.

قالوا: وحديثُ عُبادةَ منسوخٌ بقصَّةِ "مَاعِزٌ وَالْغَامِدِيَّةِ وَالْيَهُودِيَّةِ، فَإِنَّهُ ﷺ رَجَمَهُمْ وَلَمْ يَرُو أَنَّهُ جَلَدَهُمْ.

قالَ الشَّافعيُّ: فدلَّت السُّنَّةُ على أنَّ الجَلدَ ثابِتٌ على البِكْرِ ساقطٌ عن الثَّيْبِ.

قَالُوا: وحديثُ عُبادةً مُتَقَدُّمٌ.

واجيبَ بائهُ ليسَ في قصَّةِ ماعزِ ومنْ ذُكِرَ معَهُ على تقديسِ تاخُرِهَا تصريحُ سِقوطِ الجلدِ عن المرجسومِ لاحْتِمـالِ أنْ يَكُـونَ تركُ روانيَةِ لوضوحِهِ ولكَونِهِ الأصلَ.

وقد اخْتَجُ الشَّافعيُ بنظـيرِ هـذا حـينَ عُـورضَ في إيجـابِ العمرةِ \*بِأَنَّ النَّبِيُ ﷺ أَمَرَ مَنْ سَـالَهُ أَنْ يَحُـجُ عَـنْ أَبِيـهِ وَلَـمْ يَذْكُرُ الْعُمْرَةَ».

فاجابَ بالله السُكُوتَ عَنْ ذَلِكَ لا يدلُّ على سُقوطِهِ إلاَّ اللهُ قَدْ يُقالُ: إلَّ جَلَدَ مِنْ ذَكَرَ مِن الخمسةِ اللّذِينَ رَجَهُمْ ﷺ لَوْ وَقَعَ مِعَ كَثْرَةِ مِنْ يَحْصُرُ عَذَابَهُمَا مِنْ طَوَائِفِ المؤمنينَ يَبَعَدُ أَنَّهُ لا يَرويهِ أَحَدٌ ثَمْنَ حَضَرَ فَعَدُمُ إِثَبَاتِهِ فِي رَوايةٍ مِن الرَّوايَاتِ مِعَ تَوْعِهَا وَاخْتِلافِ الفَاظِهَا دليلُ أَنَّهُ لمْ يقع الجَلدُ فيقرى مَعَهُ الظَّنُ بعدمٍ وُجُوبِهِ.

وفعلُ على ظَاهِرٌ أَنَّهُ اجْتِهَادٌ مَنْهُ لقولِهِ: "جَلَّذَتُهَا بِكِتَـابِ
اللَّهِ ورجْتُهَا بِسُنَّةِ رسولِ اللَّهِ ﷺ فَأَنَّهُ ظَاهِرٌ أَنَّهُ عملَ بَاجْتِهَادٍ
بالجمع بينَ الدَّلْلِينَ، فلا يَتِمُّ القَـولُ بأنَّهُ توقيفٌ، وإنْ كَـانَ في
قولِهِ: "بِسُنَّةِ رسُولِ اللَّهِ ﷺ ما يُشعرُ بأنَّهُ توقيفٌ.

(قلْت): ولا يخفى قُونً دلالةِ حديثِ عُبادةً على إِثبَاتِ جلدِ النَّيْبِ ثُمُّ رَجِهِ، ولا يخفى ظُهُورُ أَنَّهُ ﷺ لَمْ يجلدْ من رَجَمَهُ فأنا أَتَوقَفُ فِي الحُكُمِ حَتَّى يَفْتَحَ اللَّهُ وَهُوَ خيرُ الفَاتِحينَ، وَكَنْت قَـدْ جزمت في "منحةِ الغفارِ" بقوَّةِ القولِ بالجمعِ بينَ الجلدِ والرَّجِمِ ثُمَّ حصلَ لِي التَوقَفُ هُنا.

#### ٣- الرجمُ بالإقرار

مِن الْمُسْلِمِينَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ - وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ
مِن الْمُسْلِمِينَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ - وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ
- فَنَادَاهُ - فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّى رَنَيْت، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، حَتَّى ثَنَّى ذَلِكَ عَلَيْهِ اللَّهِ إِنِّي رَنَيْت، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، حَتَّى ثَنَّى ذَلِكَ عَلَيْهِ اللَّهِ إِنِّي رَنَيْت، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، حَتَّى ثَنِّى ذَلِكَ عَلَيْهِ اللَّهِ إِنِّي رَنَيْت، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، حَتَّى ثَنِّى ذَلِكَ عَلَيْهِ اللَّهِ إِنِّي رَنَيْت، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، حَتَّى نَفْسِهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ، فَلَمَا شَهِدَ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ وَعَالَ اللَّهِ ﷺ. وَقَالَ: أَبِكَ جُنُونُ؟ قَالَ: لا. قَالَ: فَهَلْ أَحْصَنْت؟ قَالَ: نَعَمْ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْحَلَيْدَ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ ا

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (٦٨١٥)، مسلم (١٦٩١)].

روعنْ أبي هُريسرةَ هَيُ قَالَ: «أَتَى رَسُولَ اللّهِ ﷺ رَجُلُّ فَادَاهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنّي زَنَيْت فَأَغْرَضَ عَنْـهُ فَتَنَحَّى تِلْقَاءَ وَجْهِهِ ) أي انْتَقَلَ من النَّاحِيةِ الَّتِـي كـانَ فِيهَـا إلى النَّاحِيةِ الَّتِـي يسْتَقبلُ بهَا وجْهَهُ.

(﴿ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنّي زَنَيْت فَأَعْرَضَ عَنْهُ حَتَّى ثَنَّى ذَلِكَ عَلَيْهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ دَعَـاهُ رَسُولُ اللّهِ يَلْكِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ دَعَـاهُ رَسُولُ اللّهِ يَلْكُ فَقَالَ: فَهَلُ أَحْمَنُت؟ ﴾ بِفَتْــحِ اللّهِ يَلْكُ أَحْمَنُت؟ ﴾ بِفَتْــحِ اللّهَمْزَةِ فحاءٍ مُهْمَلةٍ فصادٍ مُهْمَلةٍ أَيْ تَزَوَّجْت.

(قالَ: نعمُ فقالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: اذْهَبوا بِهِ فارجُوهُ. مُتُفقً عليهي.

الحديثُ اشْتَملَ على مسائلَ

الأولى: أنَّهُ وقعَ منْهُ إقرارٌ أربعَ مرَّاتٍ.

فاخْتُلُفَ العلماءُ هلْ يُشْتَرطُ تَكُوارُ الإقرارِ بالزُّني أربعاً ﴿ أَو

ذَهَبَ منْ قدَّمنا ذِكْرَهُم وَهُمُ الحسنُ وَمَالِكُ والشَّافعيُّ وَدَاودُ وآخرونَ إلى عدمِ اشْتِراطِ التَّكْرارِ مُسْتَدلَينَ بانَ الأصلَ عدمُ اشْتِراطِهِ في سائرِ الأقاريرِ كالقَّتْلِ والسُّرقةِ، وبأنَّهُ ﷺ قالَ لانسنِ: "فإن اغْتَرفَتْ فارجْهَا" ولمْ يذُكُرْ لَهُ تَكْرارَ الاغْتِرافِ فلوْ كان شُرطاً مُعْتَبراً لذَكَرَهُ ﷺ لاَنَّهُ في مقامِ البيانِ ولا يُؤخِّرُ عـن كان شُرطاً مُعْتَبراً لذَكَرَهُ ﷺ لاَنَّهُ في مقامِ البيانِ ولا يُؤخِّرُ عـن وقتِ الحاجةِ.

وَفَهَبَ الجمَاهِيرُ إلى أَنَّهُ يُشْتَرطُ فِي الإقرارِ بِالزَّنِي أَربِعُ مرَّاتٍ مُسْتَدَلِّينَ بجديثِ ماعزِ هذا.

وأجيبَ عنْهُمْ بالله حديثَ ماعزِ هذا اضطربَتْ فِيهِ الرُّوايَاتُ في عددِ الإقرارَاتِ فجساءَ فِيهَا أربعُ مَرَّاتٍ، ومثلُهُ في حديثِ جابرِ بنِ سمرةَ عند مُسلم، (١٦٩٢) (١٨) ووقعَ في طريقٍ أخرى عندَ مُسلمِ (١٦٩٢) (١٧) أيضاً مرَّتَينِ أو ثلاثاً.

ووقعَ في حديثٍ عندَهُ أيضاً في طريـقٍ أخـرى (١٦٩٦) (٢٤) فاغتَرفَتْ بالزّني ثلاثُ مرّاتٍه.

وقولَهُ لِللَّهُ فِي بعضِ الرُّوايَاتِ "قد شَهدَت على نفسِك البعَ مُّاتِه حَكَايةً لمَّا وقعَ مَنْهُ فَالمَفْهُومُ غَيْرُ مُعَتَبرِ وما كَانَ ذَلِكَ إِلاَّ زِيادةً فِي الاسْتِبَاتِ والنَّبيْنِ ولذلِكَ سَالَهُ لِللَّهِ هَلْ بِهِ جُنونٌ أو هُوَ شَارِبُ خرِ وامرَ مِنْ يَشَمُّ رائحَتَهُ وجعلَ يَسْتَفَسَرُهُ عِن الزَّني كما سَيْتِي بالفَاظِ عديدةٍ كُلُّ ذَلِكَ لاَجلِ الشَّبهَةِ الَّتِي عَن الزَّني كما سَيْتِي بالفَاظِ عديدةٍ كُلُّ ذَلِكَ لاَجلِ الشَّبهةِ الَّتِي عُرضَت فِي أَمْرِهِ، ولأَنَّهَا قَالَت الجُهنَيَّةُ: أَتُريدُ أَنْ تَرَدَّني كما رددت ماعزاً. فعلمَ أنْ التَّرديدُ ليسَ بشرطٍ فِي الإقرار.

وَيَعَدُ فَلُوْ سَلَّمَنَا أَنَّهُ لَا اصْطَرَابَ وَأَنَّهُ أَقَرُّ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ فَهَذَا فعلٌ مَنْهُ مَنْ غيرِ أَمْرِهِ ﷺ ولا طلبِهِ لِتَكْـرَارِ إقـرارِهِ، بـلِ فعلَـهُ مَنْ تَلقَاءِ نَصْبِهِ وَتَقَرِيرُهُ عَلَيْهِ دَلِيلٌ عَلَى جَوَازِهِ لا عَلَى شَرطَيْتِهِ.

واستُدلُ الجمهُورُ بالقياسِ على أنْــهُ قــد اغتُـبرَ في الشُــهَادةِ على الزّني أربعةٌ.

وردَّ بِأَنَّهُ اسْتِدلالٌ واضحُ البطلان لأنَّهُ قــد اعْتُـبرَ فِي المـالِ عدلانِ والإقرارُ بِهِ يَكْفي مرَّةً واحدةً اتَّفاقاً.

المسألةُ النَّانيةُ: دلَّت الفاظُ الحديثِ على أنَّهُ يجبُ على الإمامِ الاسْتِفصالِ عن الأمورِ الَّتِي يجبُ معَهَا الحدُّ فإنَّهُ قَدْ رُويَ

بهَربهِ العلاُّ رددْتُمُوهُ إليُّهُ.

وفي روايةٍ «تركُّتُمُوهُ لعلُّهُ يَتُوبُ فَيَتُوبُ اللَّهُ عليْمِهِ.

وأحذَ منْ هذا الْهَادويَّةُ والشَّافعيُّ وأحمدُ أنَّهُ يصحُّ رُجوعُ المقرِّ عن الإقرار فإذا هربَ تُركَ لعلُّهُ يرجعُ.

وفي قولِهِ ﷺ: (لعلَّهُ يَتُوبُ) إشْكَالُ لاَنَّهُ ما جـــاءَ إلاَّ تانبــاً يطلبُ تطهيرَهُ من الذُّنبِ.

وقلاً أخرجَ أَبُو داود (٤٤٢٨) أنَّهُ "قَالَ ﷺ فِي قِصَّةِ مَاعِزٍ: وَالَّذِي نَفْسِي بَيْدِهِ إِنَّهُ الآنَ لَفِي أَنْهَارِ الْجَنَّةِ يَنْغَمِسُ فِيهَا».

ولعلُّهُ يُجابُ بانَ المرادَ لعلُّهُ يرجعُ عنْ إقرارهِ ويَتُوبُ بينَــهُ وبينَ اللَّهِ تعالى فيغْفُرُ لَهُ أَو المرادَ يَتُوبُ عنْ إكذابهِ نَفْسَهُ.`

واعلم أنَّ قوالَهُ: (فأمرَ بهِ فرجُموهُ) يبدلُ على أنَّهُ عَلَى أَنَّهُ عَلَى أَنَّهُ يحضر الرُّجمَ وانُّهُ لا يجبُ انْ يَكُونَ اوْلَ مِنْ يرجمَ الإمامُ فِيمَانُ ثبتَ عليْمهِ الحدُّ بالإقرار. وإلى هذا ذَهَبَ الشَّافعيُّ والْهَادي والأولى حملُ ذلِكٌ على النَّدبِ.

وعليهِ يُحملُ ما أخرجَهُ البيهَقيُّ (٢٢٠/٨) عـن عليٌّ عليُّ أنَّهُ قالَ: ﴿ أَيُّمَا امْرَأَةٍ بَغَى عَلَيْهَا وَلَدُهَا أَو كُسَانَ اعْتِرَافٌ فَالإَصَّامُ أَوَّالُ مَنْ يَرْجُمُ فَإِنْ ثَبَتَ بِالْبَيِّنَةِ فَأَوَّلُ مَنْ يَرْجُمُ السُّهُودُهِ.

## ٤ ـ التثبتُ من المُقرُّ بالزني في قصة ماعز

١١٤٢– وَعَن ابْنِ عَبُّــاسِ رَضِي اللَّهُ عَنهمــا قَالَ: ﴿لَمَّا أَتَى مَاعِزُ بْنُ مَالِكِ إِلَى النَّبِيُّ ﷺ قَالَ لَهُ: لَعَلُّكِ قَبُّلْتِ، أو غَمَرْتِ، أو نَظَرْتِ؟ قَالَ: لا يَنا رَسُولَ اللَّهِ.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٦٨٧٤).

(وعن ابنِ عُبَّاسِ رضي اللَّه عنهما قال: لَّمَا أَتَى ماعزُ بنُ مالِكِ إلى النَّبِيُّ 韓 قالَ لَهُ: لعلَّكَ قَبُلْت أو غمزت بفَتْح الغينِ المعجمةِ والميم فنزاي، في "النَّهَايـةِ" أنَّهُ فُسَّرَ الغَمـزُ في بعيضٍ الأحاديث بالإشارة كالزمز بالعين والحساجب ولعمل المراة لهنا الجسُّ باليدِ لأنَّهُ وردَ في بعضِ الرُّوآيَاتِ «أو لمسْت» عوضاً عنَّهُ.

رَاوْ نظرْت قَمَالَ: لا يما رسولَ اللَّهِ. روَاهُ البخاريُّ).والمرادُ

في هذا الحديثِ الفاظ كثيرة دالَّة عليه، ففي حديثِ بُريدة [م (١٦٩٥)] أنَّهُ قال: ﴿ أَشَهِرِبْتَ خَمْراً؟ قَالَ: لا، وَأَنَّهُ قَامَ رَجُلُ يَسْتَنْكِهُهُ فَلَمْ يَجِدْ فِيهِ رَجِمًا».

وفي حديث إبن عبّاس (١٨٤٤): العلَّك قبلُت أو

وفي روايةٍ: «هَلْ صَاجَعْتَهَا؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: فَهَلْ بَاشَرْتَهَا؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: هَلْ جَامَعْتَهَا؟ قَالَ: نَعَمْه.

وفي حديثِ ابن عبَّاس: «أَنِكُتُهَا؟ لا يُكنِّي. رَوَاهُ البخاريُّ

وفي حديثِ أبي هُريرةَ (٤٤٢٨) «أَنِكْتَهَا؟» قَالَ: نَعَـمْ قَـالَ: «دَخَلَ ذَلِكَ مِنْك فِي ذَلِكَ مِنْهَا؟» قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: «كَمَا يَغِيبُ الْمِرْوَدُ فِي الْمُكْحُلَةِ وَالرُّشَاءُ فِي الْبَثْرِ؟ قَالَ: نَعَمْ قَــالَ: «تَـدْرِي مَا الزُّنَى؟» قَالَ: نَعَمْ أَنَيْت مِنْهَا حَرَاماً مَا يَأْتِي الرُّجُلُ مِن امْرَأَتِهِ خَلَالًا. قَالَ: فَمَا تُرِيدُ بِهَـٰذَا الْقَـوْلِ؟ قَـالَ: تُطَهُّرُنِي، فَـأَمَرَ بِـهِ

فدلٌ جميعُ مَا ذُكِرَ عَلَى أَنَّهُ يجبُ الاسْتِفْصال والتَّبيُّنُ، وأنَّــةُ يُندبُ تلقينُ ما يُسقطُ الحدُّ، وأنَّ الإقرارَ لا بُسدٌّ فِيـهِ مـن اللَّفـظِ الصَّريح الَّذي لا يُحْتَملُ غِيرَ المواقعةِ.

وقلاً رُويَ عنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ تلقينُ المقرُّ كما أخرجَـهُ مَالِكٌ عَنْ أَبِي الدَّرداء وعَنْ عَلَى طَيُّكُمْ فِي قَصَّةٍ شُراحةً فَإِنَّهُ قَالَ لَهَا عليُّ: اسْتُكُرهْتِ؟ قالَتْ: لا. قال: فلعل رجلاً أَتاك في نومِك؟ الحديث.

وعندَ المالِكِيَّةِ أنَّهُ لا يُلقَّنُ من اشْتُهرَ بَانْتِهَاكِ الحرمَاتِ.

وفي قولِهِ: (اشربْت خراً) دليــلُ على أنَّـهُ لا يصــحُ إقــرارُ السُّكُران. وفِيهِ خلافٌ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ يُحفُّرُ للرَّجل عنذ رجِيهِ لأنَّ في حديثِ بُريدةً عندَ مُسلم (١٦٩٥) فحفرَ لَهُ حفيرةً.

وفي الحديثِ عندَ البخاريِّ (٦٨٢٦) ﴿أَنَّهَــا لَمَّـا أَذْلَقَتْــهُ الْحِجَارَةُ هَرَبَ، فَأَذْرَكْنَاهُ بِالْحَرَّةِ فَرَجَمْنَـاهُ، زادَ في روايـةٍ احَتَّـى

واخرجَ ابو داود (٤٤١٩) أنَّهُ قَـالَ ﷺ يعني حينَ أُخـبرَ

اسْتِفْهَامُهُ هَلْ هُوَ أَطْلَقَ لَفَظَ الزُّنِّي على أيُّ هـذِهِ عجـازاً وذلِكَ كما جاءَ «الْعَيْنُ تَزْنِي وَزِنَاهَا النَّظَرُ» [احمد (٣٢٩/٢].

والحديثُ دليلٌ على التُّئبُّتِ وَتَلقين المسقطِ للحدُّ وأنَّهُ لا بُدُّ من التَّصريح في الزُّنى باللَّفظِ الصَّريح الَّذي لا يختَملُ غيرَ

### ٥ ـ نزولُ الرجم في كتاب اللَّه تعالى

١١٤٣ - وَعَنْ عُمَرَ بُسِنِ الْخَطَّابِ رضى اللَّه تعالى عنه أنَّهُ خَطَبَ فَقَالَ: إنَّ اللَّهَ بَعَثَ مُحَمَّداً بِالْحَقُّ وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ الْكِتَابَ، فَكَانَ فِيمَا أَنْزَلَ عَلَيْهِ آيَةُ الرَّجْم قَرَأْنَاهَا وَوَعَيْنَاهَا وَعَقَلْنَاهَا فَرَجَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ. وَرَجَمْنَا بَعْدَهُ، فَأَخْشَى إِنْ طَــالَ بِالنَّـاسِ زَمَـانٌ أَنْ يَقُولَ قَائِلٌ: مَا نَجِدُ الرَّجْمَ فِي كِتَابِ اللَّهِ، فَيَضِلُوا بِتُرْكِ فَريضَةٍ أَنْزَلَهَا اللَّهُ، وَإِنَّ الرَّجْمَ حَقٌّ فِي كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى مَنْ زَنَى، إِذَا أَحْصَنَ مِن الرُّجَال وَالنُّسَاء. إذَا قَامَت الْبَيِّنَةُ أو كَــانَ الْحَبَــلُ أو الاغتراف.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ البخاري (٦٨٣٠)، مسلم (١٦٩١)]

(وعنْ عُمرَ بن الخطَّابِ ضَعْظِتُهُ أَنَّهُ خِطبَ فقالَ: إنَّ اللَّهَ بعثَ مُحمَّداً بالحقِّ وأنزلَ عليْهِ الْكِتَابَ فَكَانَ فيما أنزلَ عليْهِ آيةُ الرَّجــم قرأنَاهَا ووعينَاهَا وعقلنَاهَا فرجمَ رسولُ اللَّهِ ﷺ ورجمنا بعدَّهُ فَاحِشَى إِنْ طَالَ بِالنَّسَاسِ زِمَانٌ أَنْ يَقُولَ قَائلٌ: مَا نَجِدُ الرَّجَمَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فيضلُّوا بِتَرْكِ فريضةٍ أَنزَلَهَا اللَّهُ وإنَّ الرَّجمَ حقٌّ في كِتَابِ اللَّهِ على منْ زنى إذا أحصنَ من الرِّجالِ أو النَّساءِ إذا قامَت البيُّنةُ أو كان الحبلُ بفَتْح المُهْمَلةِ والموحَّـدةِ (أو الاغتِرافُ. مُتَّفِقٌ عليْدٍ)

زادَ الإسماعيليُّ بعدَ قولِيهِ «أو الاغترافُ»: وقيدُ قرأناها «الشَّيْخُ وَالشَّيْخَةُ فَارْجُمُوهُمَا أَلْبَتَّةَ» وبيُّنَ في روايةٍ عندَ النَّسائيّ [كبرى: ١/٤ ٥ ٧ ٧] محلُّهَا مسن السُّنورةِ وأنَّهَا كَانَتْ في سُنورةِ الأحزابِ.

وَكُذٰلِكَ أَخْرِجَ هَذِهِ الزُّيادةَ في هذا الحديثِ الموطُّإ (ص١٥) عنْ يحيى بنِ سعيلٍ عن ابنِ المسيَّب؛ وفي روايــةٍ زيــادةُ "إذَا زَنَيــا فَارْجُمُوهُمَا أَلْبَئَةَ نَكَالاً مِن اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ».

وفي روايةِ [«جامع النرمذي» (١٤٣١)]: «لولا أنْ يقولَ النَّـاسُ زادَ عُمرُ في كِتَابِ اللَّهِ لَكَتَبْتَهَا بيدي».

> وَهَذَا القسمُ منْ نسخ التَّلاوةِ معَ بقاء الحُكْم. وقدْ عدُّهُ الأصوليُّونَ قسماً منْ أقسام النَّسخ.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهَا إذا وُجدَتِ المرأةُ الخاليةُ من الزُّوجِ أو السُّيِّدِ حُبلى ولمْ تُذْكَرْ شُبْهَةٌ أَنَّهُ يَثْبُتُ الحِدُّ بالحِبلِ وَهُوَ مَذْهَبُ عُمرَ وإليْهِ ذَهَبَ مالِكٌ وأصحابُهُ.

وقالَت الْهَادويَّةُ والشَّافعيُّ وأبو حنيفةَ: إنَّــهُ لا يَثْبَـتُ الحـدُّ إلاَّ ببيَّنةٍ أو اغْتِرافٍ؛ لأنَّ الحدودَ تسقطُ بالشُّبَّهَاتِ.

واسْتَعَدَلُ الأوَّلُونَ بَائَهُ قَالَهُ عُمرُ على المنسبرِ ولمْ يُنْكَرْ عليْـهِ فينزلُ منزلةَ الإجماع.

قلْت: لا يخفى أنَّ الدَّليلَ هُوَ الإجماعُ لا ما ينزلُ منزلَّتُهُ.

## ٦\_ حدُّ الأمة الجَلْدُ ثم البيعُ

١١٤٤ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ: سَمِعْت رَسُـولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿إِذَا زَنَتْ أَمَّةُ أَحَدِكُمْ فَتَبَيَّنَ زِنَاهَا فَلْيَجْلِدْهَا الْحَدّ، وَلا يُثَرُّب عَلَيْهَا ثُـمَّ إِنْ زَنَـتْ فَلْيُجْلِدْهَا الْحَدُّ وَلا يُثَرُّبُ عَلَيْهَا ثُمُّ إِنْ زَنَـتِ النَّالِكَةَ فَتَبَيَّنَ زِنَاهَا فَلْيَبِعْهَا وَلَوْ بِحَبْلٍ مِنْ شَعَرٍ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٨٣٩)، مسلّم (١٧٠٣)]، وَهَذَا لَفُظُ مُسْلِمٍ [والبخاري أيضاً (٢٢٣٤)]

(وعن أبي هُريرةَ ﴿ عَلَيْهِ قَالَ: سَمَعْت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: ﴿إِذَا زَنَتْ أَمَةُ أَحَدِكُمْ فَنَبَّيْنَ زِنَاهَا فَلْيَجْلِدُهَا الْحَـــدُّ وَلا يُــفَرَّبْ عَلَيْهَا") بمثنَّاةٍ تَحْبَيَّةٍ فمثلَّثةٍ فراء فموحَّدةٍ: التَّعنيفُ لفظاً ومعنَّى.

( اللهُمَّ إِنْ زَنَتْ فَلْيَجْلِدْهَا الْحَدُّ وَلا يُغَرِّبْ عَلَيْهَا ثُمَّ إِنْ زَنَتِ النَّالِنَةَ فَتَبَيُّنَ زِنَاهَا فَلْيَعْهَا وَلَوْ بِحَبْلِ مِنْ شَعَرٍ». مُتَّفَقَ عليْهِ وَهَـذا لفظ مُسلم).

فِيهِ مسائلُ

الأولى: قولُهُ: (فَتَبَيْنَ زَنَاهَا) أَنَّهُ إذا علــمَ السَّيِّدُ بزنـى أمَتِـهِ جلدَهَا وإنْ لمْ تقمُّ شَهَادةٌ وذُهَبَ إليْهِ بعضُ العلماء.

وقيلَ: المرادُ إذا تبيَّنَ زنَاهَا بما يَتَبيَّنُ بهِ في حَقِّ الحَــرَّةِ وَهُــوَ الشُّهَادةُ أَوْ الإقرارُ، والشُّهَادةُ تُقامُ عندَ الحَّاكِم عندَ الأكثرِ.

وقالَ بعضُ الشَّافعيَّةِ: تُقامُ عندَ السَّيِّدِ.

وفي قولِهِ: (فليجلدُهَا) دليلٌ على أنَّ ولايــةٌ جلـــــــ الأمــةِ إلى سيُّدِهَا وَإِلَيْهِ ذَهَبَ الشَّافعيُّ.

وعندَ الْهَادويَّةِ أَنَّ ذلِكَ إِذَا لَمْ يَكُننُ فِي الزَّمـان إمـامٌ وإلاًّ فالحدودُ إليهِ. والأوَّلُ أقوى.

والمرادُ بـالجلدِ: الحـدُ المعـروفُ في قولـه تعـال ﴿فَعَلَيْهِــنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِن الْعَذَابِ﴾ [الساء: ٢٥].

المسألةُ النَّانيةُ: قولُهُ: (ولا يُترَّبْ عليْهَا) وردَ في لفظِ النَّسائيّ «وَلَا يُعَنَّفُهَا» [كَبرى: ٤/٠٠/، بلفظ وَلا يَعَقَهَاه] وَهُوَ بمعنسى ما هُنا، وَهُوَ نَهْيٌ عن الجمع لَهَا بينَ العقوبةِ بالتَّعنيفِ والجلدِ.

ومنْ قالَ: المرادُ أنَّهُ لا يقنعُ بالتَّعنيفِ دُونَ الجلدِ فقدْ أبعدَ.

قَالَ ابنُ بطَّال: يُؤخذُ منهُ أنَّ كُلُّ من أُقيمَ عليْهِ الحندُ لا يُعزِّرُ بِالتَّعنيفِ واللُّومِ وإنَّما يليقُ ذلِكَ بمــنْ صـدرَ منْـهُ قبـلَ أنْ يُرفعَ إلى الإمام لِلتَّحذيرَ والتَّخويفِ، فإذا رُفعَ وأقيمَ عليْـهِ الحـدُّ كَفَاهُ وِيؤِيَّدُ هَذَا نَهْيُهُ ﷺ عَنْ سَبُهِ الَّذِي أُقِيمَ عَلَيْهِ حَـدُ الْخَمْرِ وَقَالَ: ﴿وَلا تَكُونُوا عَوْنًا لِلشَّيْطَانِ عَلَى أَخِيكُمْ ۚ [خ (٦٧٨١)].

وفي قولِهِ: (ثمَّ إنْ زنَتْ... إلى آخرهِ) دليلٌ علسي أنَّ الزَّانيَ إذا تُكَرَّرَ منْهُ الزُّني بعدَ إقامةِ الحدُّ عليْهِ تَكَرَّرَ عليْهِ الحِدُّ. وأمَّا إذا زنى مراراً من دُون تخلُل إقامةِ الحــدُ لمْ يجـبْ عليـهِ إلاَّ حــدٌ

ويؤخِذُ منْ ظَاهِر قولِهِ (فليبغهَا) أنَّهُ لا يُقيمُ عليْهَا الحدُّ.

قَالَ المَصنَّفُ فِي الفَتِّحِ (١٠٤/١٢): الأرجحُ أنَّهُ يَجِلدُهَا قبلَ البيع ثُمَّ يبيعُهَا، والسُّكُوتُ عنْهُ في الحِديثِ للعلــم بــأنَّ الحــدُ لا يُتْرَكُ ولا يقومُ البيعُ مقامَهُ.

المسالةُ النَّاللةُ: ظَاهِرُ الأمر وُجوبُ بيع السَّيِّدِ للأمَّةِ، وأنَّ

إمسَـاكَ مـنْ تَكَـرَّرَتْ منْـهُ الفاحشـةُ مُحـرَّمٌ، وَهَـذا قَــولُ داوَدَ وأصحابهِ.

وذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ مُسْتَحَبُّ لا واجبّ.

قالَ أَبِنُ بِطَّالِ: حملَ الفقَهَاءُ الأمرَ بالبيع على الحضُّ على مُباعدةِ منْ تَكَرَّرَ مَنْهُ الزُّني لئلاًّ يُظنُّ بالسَّيْدِ الرُّضا بذلِكَ فَيَكُونُ ديُّوناً. وقد ثبت الوعيدُ على من اتَّصفَ بالدِّياثةِ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يجببُ فراقُ الزَّانيةِ لأنَّ لفظَ «أُسِةِ أحدِكُمْ، عامٌّ لمن يطؤُهَا مالِكُهَا ومن لا يطؤُهَا، ولم يجعل الشَّارعُ مُجرَّدَ الزُّني مُوجِبًا للفراق إذْ لوْ كانْ مُوجبًا لَـهُ لِوجبَ فراقِهَـا في أوَّل مرَّةٍ بـل لم يُوجبهُ إلاَّ في النَّالشةِ على القول بوجوب فراقِهَا بالبيع كما قالَهُ داود وأتَّباعُهُ وَهَذَا الإيجابُ لا لِجَرَّدِ الزُّسَى بلُ لِتَكْرِيرِهِ لنسلاً يُظنَ بالسَّيِّدِ الرُّضا بذلِكَ فَيَتْصفُ بالصُّفةِ

ويجري هذا الحُكْمُ في الزُّوجةِ أنَّهُ لا يجبُ طلاقُهَا وفراقُهُمَا لأجل الزُّني بلْ إنْ تَكَرَّرَ منْهَا وجبَ لما عرفْت.

قالوا: وإنَّما أُمرَ ببيعِهَا في الثَّالشَّةِ لما ذَكَرنا قريساً، ولها في ذلِكَ من الوسيلةِ إلى تَكْثير أولادِ الزُّني.

قالَ: وحملَهُ بعضُهُمْ على الوجوبِ ولا سلفَ لَهُ من الأُمَّةِ فلا نشتَغلُ بهِ وقدْ ثبَتَ النَّهٰيُ عنْ إضاعةِ المال: فَكَيْفَ يَجِبُ لِّبْيعُ ما لَهُ قيمةٌ خطيرةٌ بالحقير انْتَهَى.

قلْت: ولا يخفى أنَّ الظَّاهِرَ معَ منْ قالَ بالوجوبِ ولمْ يأْتِ القائلُ بالاستِحبابِ بدليل على عدم الإيجابِ.

وقولُهُ: وقدْ ثَبَتَ النَّهْيُ عَنْ إضاعةِ المال.

قُلنا: وثبَّتَ هُنا مُخصِّصٌ لذلِكَ النُّهْيِ وَهُوَ هَذَا الأَمرُ ۖ وَقَدْ وقعَ الإجماعُ على جوازِ بيع الشّيءِ النُّمينِ بالشّيءِ الحقيرِ إذا كانَ البائعُ عالمًا بِهِ وَكَذَلِكَ إذا كانَ جَاهِلاً عندَ الجمهُورِ.

وقولُهُ: ولما في ذلِكَ من الوسيلةِ إلى تَكْثيرِ أولادِ الزُّني.

فقالَ: ليسَ في الأمرِ ببيعِهَا قطعٌ لذلِكَ إذْ لا ينقطعُ إلاَّ بِتَرْكِهَا لَهُ وليسَ في بيعِهَا ما يُصيِّرُهَا تاركَةً لَهُ وقِدْ قيلَ في وجُنْهِ الحُكُم في الأمر ببيعِهَا معَ أنَّهُ ليسَ منْ موانعِ الزُّني: إنَّـهُ جـوازً انْ يَسْتَغنى عنها المشتَري وَتَعلمَ بانْ إخراجَهَــا مــنْ ملْـكِ السُّـيُّــا

الأوَّل بسبب الزَّنى فَتَتَرُكُهُ خشيةً منْ تنقُّلِهَا عندَ المـــلأَّكِ أو لأنَّـهُ قدْ يُعَفُّهَا بالتَّسرُي بهَا أو بتَزويجهَا.

المسالة الرَّابعة: هل يجبُ على البائع الله يُعرَف المشتري بسبب بيعِهَا لئلاً يدخل تحت قولِ هِ «مَنْ غَشَنا فَلَيْسَ مِنَا» [م (١٠٠)، د (٣٤٥٢)] فإنَّ الزِّن عيب ولنا أمر بالحظ من القيمة يختمل أنَّه لا يجبُ عليه ذلك؛ لأنَّ الشَّارعَ قدْ أمرهُ ببيعها ولم يامرهُ ببيان عيبها ثم هذا العيبُ ليسَ معلوماً ثبوتُهُ في الاسْتِقبال فقد يَتُوبُ الفاجرُ ويفجرُ البارُ، وكونهُ قد وقع منها وأقيم عليها الحدُّ وقد صيرة كغيرِ الواقع ولهذا نهى عن التعنيف وأما أنه يُندبُ لهُ فِرْرُ مسبب بيعها فلعله يُندبُ وهذك غمت عُموم المناصحة.

المسألة الخامسة: في إطلاق الحديث دليلٌ على إقامة الحدّ على الأمة مُطلقاً سواء أحصنت أو لا. وفي قوله تعالى: ﴿فَإِذَا أَحْصِنْ فَإِنْ أَنْهَنَ بِفَاحِشَةِ فَعَلَيْهِنَ يَصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِن الْعَذَابِ ﴾ [الساء: ٤٥] دليلٌ على شرطيَّة الإحصان ولكينْ يُختَملُ أنه شُرطٌ لِلتَّنصيفِ في جلدِ المحصنةِ من الإماء وأنَّ عليْها نصف الجلدِ لا الرَّجم إذْ لا يَتنصفُ فيكُونُ فائدة التَّقييد بالشُرطِ في الآية وصرَّح بِتَفصيلِ الإطلاق قولُ علي عَلَيْهِ في خُطبِيهِ: يا أيُها النَّاسُ أقيموا على أرقًا يُكُمُ الحدُ من أحصن خُطبِيهِ: يا أيُها النَّاسُ أقيموا على أرقًا يُكُمُ الحدُ من أحصن منهن ومن لم يُحصن.

روّاهُ ابنُ عُينةً ويحيى بنُ سعيدٍ عن ابنِ شِهَابٍ كما قبالَ مالكّ.

وَهَذَا مَذْهَبُ الْجَمْهُورِ.

وذَهَبَ جماعةٌ من العلماء إلى أنَّهُ لا يُحدُّ من العبيدِ إلاَّ منْ أُحصنَ وَهُوَ مذْهَبُ ابنِ عَبَّاسٍ ولَكِنَّهُ يُؤيِّدُ كـلامَ الجمْهُورِ إطلاقُ الحديثِ الآتِي:

٧- الأمرُ بإقامةِ الحدود على العبيد

اللهِ ﷺ: اللهِ اللهِ

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٤٤٧٣).

وَهُوَ فِي مُسْلِمٍ مَوْقُوفٌ (١٧٠٥).

على علي نظيمة.

وأخرجَهُ البِيْهَقيُّ (٢٢٩/٨) مرفوعاً وقدْ غفلَ الحَاكِمُ فظـنُّ أنَّهُ لَمْ يَذْكُرُهُ أحدُ الشَّيخينِ واسْتَدرَكَهُ عليْهِمَا.

قلت: يُمْكِنُ اسْتِدرَاكُهُ لِكُونِ مُسلمٍ لَمْ يرفعُهُ. وقدْ ثَبَتَ عندَ الحَاكِمِ رفعُهُ (٣٦٩/٤).

والحديثُ دلُ على ما دلُ عليهِ الحديثُ الأوَّلُ منْ إقامةِ الملاَّكِ الحدُّ على الممالِيكِ إلاَّ أنْ هذا يعمُّ ذُكُورَهُمْ وإنائَهُمْ فَهُــوَ أَعمُّ من الأوَّل.

ودلُ على إقامةِ الحدُّ عليْهِمْ مُطلقاً أُحصنــوا أو لا، وعلــى أنَّ إقامَتَهُ إلى المالِكِ ذَكَراً كانَ أو أُنثى.

واخْتُلفَ في الأمةِ المزوَّجةِ:

فالجمهُورُ يقولونَ: إنَّ حدُّهَا إلى سيُّدِهَا.

وقالَ مالِكُ: حدُّمًا إلى الإمامِ إلاَّ أنْ يَكُـونَ زُوجُهَـا عبـداً لمالِكِهَا فأمرُهَا إلى السَّئِدِ.

وظَاهِرُهُ أَنَّهُ لا يُشْتَرطُ في السَّيِّدِ صلاحيَّةٌ ولا غيرُهَا. قالَ ابنُ حزم: يُقيمُهُ السَّيْدُ إلاَّ أَنْ يَكُونَ كافراً.

قَالَ: لأنَّهُمْ لا يُقرُّونَ إلاَّ بالصَّغارِ. وفي تسليطِهِ على إقامةِ الحدُّ على على إقامةً الحدُّ على عاليكِهِ مُنافاةً لذلك؛ ثُمَّ ظَاهِرُ الحديثِ أنْ للسَّبُدِ إقامةً حدَّ السَّروقةِ والشُّربِ وقدْ خالفَ في ذلِكَ جماعةً بـلا دليـلِ نَاهِض.

وقد أخرجَ عبدُ الرَّرَاقِ عنْ معمرِ عنْ اَيُوبَ عنْ نــافع: اَنْ ابنَ عُمرَ قطعَ يدَ غُلامٍ لَهُ سرقَ، وجلدُ عبداً لَهُ زنى، مــنْ غـيرِ انْ يرفعَهُمَا إلى الوالي.

وأخرجَ مالِكٌ في الموطَّإِ (ص٧٠٥) بسندهِ أنَّ عبداً لبني عبــدِ اللَّهِ بن أبي بَكْر سرقَ واغتَرفَ فأمرَتْ بهِ عائشةُ فقطعَتْ يدُهُ.

وأخرجَ الشَّافعيُّ [«ترتيب المسند» (۲۵۷)] وعبـــدُ السرُّرَاقِ (۲۹٤/۷) بسندهِمَا إلى الحسينِ بــنِ مُحمَّـدِ بــنِ علــيُّ اَنْ فاطمــةَ بنْتَ رسول اللَّهِ ﷺ حدَّت جاريةً لَهَا زنَتْ.

وروَّاهُ ابنُ وَهْبٍ عن ابنِ جُريجِ عنْ عمرو بسنِ دينــارٍ: أنَّ

فاطمةَ بنتَ رسولِ اللَّهِ ﷺ كانَتْ تجلدُ وليدَنَّهَا خَسينَ إذا زنَتْ والسهقي: ٥/٨ ٢٠].

وَذَهَبَت الْهَادريَّةُ إِلاَّ انَّهُ لا يُقيمُ الحدَّ عليْهِ إِلاَّ الإمامُ إِلاَّ انْ لا يُوجدَ إِمامٌ اقامَهُ السَّيِّدُ.

وَذَهَبَت الحِنفيَّةُ إِلَىٰ أَنَّهُ لا يُقيمُ الحدودَ مُطلقاً إِلاَّ الإمامُ أو نُ اذنَ لَهُ.

وقد استَدلُ الطَّحاويُّ بما أخرجَهُ منْ طريقِ مُسلمِ بنِ يسار قالَ: كــانَ أبـو عبـدِ اللَّـهِ رجـلٌ مـن الصَّحابـةِ يقــولُ: «الزُّكَـاةُ والحدودُ والفيءُ والجمعةُ إلى السُّلطانَ».

قال الطَّحاويِّ: ولا نعلمُ لَهُ مُخالفاً من الصَّحابةِ.

وقدَّ تعقَّبُهُ ابنُ حزمِ فقالَ: بلْ خالفَهُ اثنــا عشــرَ نفســاً مـن الصّحابةِ.

وقد سمعْتَ ما رُويَ عـن الصّحابـةِ وَكَفَى بِـهِ ردّاً على الطّحاويّ.

ومنْ ذلِكَ ما أخرجَهُ البَيْهَتيُّ (٢٤٥/٨) عنْ عمرو بنِ مُـرَّةَ وفِيهِ عنْ عبدِ الرَّحمٰنِ بنِ أبي ليلى قالَ: أدرَكُــت بقابـا الأنصـارِ وَهُمْ يضربونَ الوليدةَ منْ ولائليهِمْ في مجالسِهمْ إذا زنَتْ.

قَالَ الشَّافعيُّ: وَكَانَ ابنُ مسعودٍ يسامرُ بِـهِ وابــو بــرزةَ يحــدُّ لِيدَتَهُ.

## ٨- الصلاةُ على من أقيم عليه الحدُّ

اَمْرَأَةً مِنْ جُهَيْنَةَ أَتَتِ النَّبِيُ ﷺ وَهِيَ حُبْلَى مِن الزّنَا اَمْرَأَةً مِنْ جُهَيْنَةَ أَتَتِ النَّبِيُ ﷺ وَهِيَ حُبْلَى مِن الزّنَا - فَقَالَتْ: يَا نَبِيَّ اللّهِ، أَصَبْتُ حَدّاً، فَأَقِمْهُ عَلَيْ، فَدَعَا رَسُولُ اللّهِ ﷺ وَلِيَّهَا. فَقَالَ: أَحْسِنْ إِلَيْهَا، فَإِذَا وَضَعَتْ فَأْتِنِي بِهَا. فَقَعَلَ. فَالَمَرَ بِهَا فَشُكُتْ عَلَيْهَا، ثِيَابُهَا، ثُمُ أَمَرَ بِهَا فَرُجِمَتْ. ثُمُ صَلّى عَلَيْهَا، فَقَالَ: عُمَرُ: أَتُصَلّى عَلَيْهَا يَا نَبِيُّ اللّهِ وَقَدْ زُنَتْ؟ فَقَالَ: لَقَدْ تُابَتْ تَوْبَعةً لَوْ قُسُمَتْ بَيْنَ سَبْعِينَ مِنْ أَهْلِ

الْمَدِينَةِ لَوَسِعَتْهُمْ، وَهَـلْ وَجَـدْت أَفْضَـلَ مِــنْ أَنْ جَادَتْ بِنَفْسِهَا للّه تَعَالَى؟».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٦٩٦) (٢٤).

(وعنْ عمران بن خصين وأنْ امْرَأَةٌ مِنْ جُهَيْنَةً) هِيَ النَّعْرُوفَةُ بِالْغَامِدِيَّةِ (تَتِ النِّي تَلَيُّ وَهِيَ حُبْلَى مِن الرَّلَى فَقَالَتْ فِيا نَبِي اللَّهِ عَلَيْ وَهِيَ حُبْلَى مِن الرَّلَى فَقَالَتْ فِيا نَبِي اللَّهِ عَلَيْ وَلَيْهَا فَقَالَ: أَحْسِنُ اللَّهِ عَلَيْ وَلِيْهَا فَقَالَ: أَحْسِنُ اللَّهِ عَلَيْهَا فَقَالَ: أَحْسِنُ اللَّهِ عَلَيْهَا فَقَالَ: أَحْسِنُ اللَّهِ عَلَيْهَا فَشَلَتْ مَنْهِي لِلمَجْهُولِ أَيْ شُكِتًا وَوَرَدَ فِي رِوَايَةٍ (عَلَيْهَا لِنَابُهَا لُهُمْ أَصَرَ بِهَا فَقَالَ عُمَرُ: تُصَلِّي عَلَيْهَا يَا رَسُولُ اللَّهِ وَقَدْ زَنَتْ فَقَالَ: لَقَدْ تَابَتْ تُوبَةً لَوْ فُسَمَتْ يَيْنَ سَنْهِينَ مِنْ أَهْلِ اللَّهِ الْمَدِينَةِ لَوَسِعْنَهُمْ وَهَلْ وَجَدْت أَفْصَلَ مِنْ أَنْ جَاذَتْ بِنَفْسِهَا لَلَهِ مِنْ أَنْ جَاذَتْ بِنَفْسِهَا لَلَهِ مِنْ أَنْ جَاذَتْ بِنَفْسِهَا لَلْهُ وَوَادًا لَهُ اللّهِ عَلَيْهِا أَنْ جَاذَتْ بِنَفْسِهَا الْمَدِينَةِ لَوَسِعْنَهُمْ وَهَلْ وَجَدْت أَفْصَلَ مِنْ أَنْ جَاذَتْ بِنَفْسِهَا لَلّهِ هَالَهُ اللّهِ عَلَيْهِا فَقَالَ عُمْرَاهُ اللّهُ عَلَيْهَا مُولَا وَجَدْت أَفْصَلُ مِنْ أَنْ جَاذَتْ بِنَفْسِهَا لَهُ وَوَالَهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِا لَكُونَ مِنْ أَنْ اللّهِ عَلَيْهِا فَقَالَ عُمْرَاهُ اللّهِ عَلَيْهِا فَقَالَ عُمْرَاهُ اللّهُ عَلَيْهِا فَقَالَ عُمْرَاهُ اللّهُ عَلَيْهِا لَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِا لَهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِا لَهُ اللّهُ اللْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ظَاهِرُ تَولِهِ (فَإِذَا وَضَعَتْ فَأَتِنِي بِهَا فَفَعَلَ أَنَّهُ وَقَــعَ الرَّجِـمُ عقبَ الوضعِ إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ ثَبَتَ فِي رَوايَةٍ أُخْرَى لَمَسَلمٍ [(١٦٩٥) ٣٣)] أَنْهَا رُجَتْ بعدَ أَنْ فَطَمَــتْ وَلَدَهَـا وَأَتَـتْ بِهِ وَفِي يَدِهِ كَسَرةُ خُبْزٍ، فَفِي رَوايَةِ الْكِتَابِ طَيُّ وَاخْتِصَارٌ.

قال النَّوويُّ بعدَ ذِكْرِ الرَّواتِتَينِ: وَهُمَا فِي صحيحٍ مُسلمِ: ظَاهِرُهُمَا الاخْتِلافُ فإنَّ الثَّانيةَ صريحةً في أنَّ رجَهَا كبانَ بعدَ فطامِهِ وأَكْلِهِ الخَبْرُ والأولى أنَّهُ رجَهَا عقيبَ الولادةِ فيجبُ تأويلُ الأولى وحملُهَا على وفقِ النَّانيةِ فَيَكُونُ قولُهُ فِي الرَّوايةِ الأولى: فقامَ رجلٌ من الأنصارِ فقال: إلىَّ رضاعُهُ إنَّما قالهُ بعدَ الفطام، وأرادَ برضاعِهِ كفالتَهُ وتَربيَّتُهُ وسمَّاهُ رضاعاً محسازاً؛ انتَهَسى باخْتِصار.

والحديثُ دليلٌ على وُجوبِ الرَّجم وَتَقدَّمَ الْكَلاَمُ فِيهِ وَالْمَا شدُّ ثيابِهَا عليْهَا فلأجلِ أنْ لا تُكْشفَ عندَ اضطرابِهَا مِسْ مِسْ

وَاتَّفَقَ العلماءُ أَنْهَا تُرجمُ المسراةُ قـاعدةً والرَّجـلُ قائمـاً إلاَّ عندَ مالِكِ فقال: قاعداً.

وقيلَ: يَتَخَيِّرُ الإمامُ بينَهُمَا.

وفي الحديث دليلُ أنَّهُ ﷺ صلَّى على المراةِ بنفسِّهِ إنْ صحَّت الرُّوايةُ «فصلًى» بالبناء للمعلوم.

إِلاَّ أَنَّهُ قَالَ الطبرانيُّ [الكبير (١٩٧/١٨، ١٩٨)]: إنَّهَا بضمَّ الصَّادِ وَكُسر اللاَّم.

قالَ: وَكَذَا هُوَ فِي روايةِ ابنِ أبي شيبةً وأبي داود.

وفي روايةٍ لأبي داود (٤٤٤٠) فأمرَهُمْ إنْ يُصلُوا.

وَلَكِنْ أَكْثَرَ الرُّواةِ لمسلم بفَتْحِ الصَّادِ وفَتْحِ السَلَّمِ. وظَاهِرُ قول عُمرَ: اتَصلّي عليْهَا الله يَنْ الشَّرَ الصَّلَاةُ بنفسِهِ فَهُوَ يُؤيّدُ روايَة الاَكْثرِ لمسلم والقولُ بـانُ المرادَ مـنْ صلّى وتصلّي، أي تؤمروا وأنَّهُ أسندَ إليْهِ يَنْ لِكُونِهِ الآمرَ خلافُ الظَّاهِرِ فَإِنَّ الأصلُ الحقيقةُ.

وعلى كُلُ تقدير صلَّى ﷺ عليْهَا أو أمرَ بالصَّلاةِ، فالقولُ بِكَرَاهَةِ الصَّلاةِ، فالقولُ بِكَرَاهَةِ الصَّلاةِ على المرجومِ يُصادمُ النَّصُ إلاَّ أنْ تُخصصُ الْكَرَاهَةُ بَمَنْ رُجمَ بغيرِ الإقرارِ لجوازِ أنَّهُ لُمْ يَتُبُ فَهَذَا ينزلُ على الخَلافِ في الصَّلاةِ على الفَسَّاقِ، فَالجَمْهُورُ أَنَّهُ يُصلَّى عليْهِمْ ولا دليلَ معَ المانعِ عن الصَّلاةِ عليْهِمْ.

وفي الحديث دليلٌ على أنَّ التَّوبةَ لا تُسقطُ الحدُّ وَهُوَ أَصحُّ القولين عندَ الشَّافعيَّةِ والجمهُور.

والحلافُ في حدُّ المحاربِ إذا تابَ قبــلَ القــدرةِ عليْـهِ فإنَّـهُ يَسقطُ بالنَّوبةِ عندَ الجمهُورِ لقوله تعــالى: ﴿إِلاَّ الَّذِيــنَ تَــاَبُوا مِـنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ﴾ [المائدة: ٣٤].

## ٩ ـ رجمُ رجلٍ ويهوديُّ وامرأةٍ

اللّه رضي اللّه عنه عَلَمْ اللّهِ رضي اللّه عنهما قَالَ: «رَجَمَ النَّبِيُ ﷺ رَجُلاً مِنْ أَسْلَمَ، وَرَجُلاً مِن الْيَهُودِ وَامْرَأَةً».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٧٠١) \_.

وَقِصَةُ الْيَهُويُئِنِ فِي الصَّحِيخَيْنِ [البخاري (٦٨٤١)، مسلم (١٦٩٩)] مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ.

(وعنْ جابرِ بنِ عبدِ اللهِ رضى الله عنهما قالَ: رجمَ رسولُ اللهِ ﷺ رجلاً منْ أسلمَ) يُريدُ ماعزَ بنَ مالِكِ.

(ورجلاً من اليَهُودِ وامرأةً) يُريدُ الجُهَنيَّةَ.

(روَاهُ مُسلمٌ وقصَّةُ اليَهُوديَّين في الصَّحيحينِ منْ حديثِ ابنِ عُمرَ) أمَّا حديثُ ماعز والجُهنَيَّةِ فَتَقدَّما.

وفي الحديث دليلٌ على إقامةِ الحددُّ على الْكَافرِ إذا زنى، وَهُوَ قُولُ الجُمْهُورِ.

وَذَهَبَ المَالِكِيَّةُ ومعظمُ الحنفيَّةِ إلى اشْتِراطِ الإسلامِ وأَنْهُ شرطٌ للإحصانِ الموجبِ للرَّجمِ.

ونقلَ ابنُ عبدِ البرُّ الاتَّفاقَ عليْهِ.

وردَّ قولَهُ بانَ الشَّافعيُّ واحمدَ لا يشْتَرطان ذلِـكَ ودليلُهُمَـا وُقوعُ التَّصريح بانَّ اليَّهُوديَّينِ اللَّذينِ زنيا كانا قَدْ أحصنا.

قَالَ ابنُ العربيُ: إنَّما رجَمَهُمَا لإقامةِ الحجَّةِ عليْهِمَا لإقامةِ الحجَّةِ عليْهِمَا لإقامةِ الحُجَّةِ عليهِما بما لا يَرَاهُ في شرعِهِ مع قولِهِ ﴿وَأَن احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ﴾ والمائدة: ٤٩] ومنْ ثمَّةَ اسْتَدعى شُهُودَهُمَ لِتَقُومَ عليْهِمَا الحَجَّةُ مُنْهُمْ.

وردَّهُ الخطَّابِيُّ بِاللَّ اللَّهُ تعالى قالَ: ﴿ وَأَن احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾ وإنَّما جاءَهُ القومُ سائلينَ الحُكُمْ عندَهُ كما دلَّتْ عليْهِ الرَّوايةُ فنبَّهَهُمْ على ما كَتَمُوهُ من حُكْم النَّوراةِ ولا جائزَ انْ يَكُونَ حُكْمُ الإسلامِ عندَهُ مُخالفاً لذلِك؛ لأنَّهُ لا يجوزُ الحُكْمُ بالنسخِ فدلً على أنَّهُ إنَّما حَكَمَ بالنَّاسخِ. انْتَهَى.

قلْت: ولا يخفى احْتِمالُ القصَّةِ للأمرينِ.

والقولُ الأوُّلُ مبنيُّ على عدمِ صحَّةِ شَهَادةِ أَهْـلِ الذَّمَّةِ بعضِهِمْ على بعضِ.

والثَّاني مبنيٌّ على جوازِهِ. وفِيهِ خلافٌ معروفٌ.

وقد دلت القصّة على صحّة أنكِحة أَهْـلِ الْكِتَـابِ لأَنْ ثُبُوتَ الإحصانِ فرعٌ من ثُبُــوتِ صحّّتِهِ وأنَّ الْكُفَّـارَ مُخـاطبونَ بفروع الشَّرائع، كذا قبلَ

قلت: أمَّا الحطابُ بفروعِ الشَّرائعِ ففِيهِ نظرٌ لِتَوقُّفِهِ على أنَّهُ

حَكَمَ ﷺ بشرعِهِ لا بما في التوراةِ على أحدِ الاختِمالينِ.

#### . ١ - كيف يُضرَبُ الضعيفُ الحدُّ

الله تعالى عنه عَنْهُ قَالَ: الكَانَ فِي أَيْبَاتِنَا رُوَيْجِلٌ الله تعالى عنه عَنْهُ قَالَ: الكَانَ فِي أَيْبَاتِنَا رُوَيْجِلٌ ضَعِيفٌ، فَذَكَرَ ذَلِكَ سَعِيدٌ ضَعِيفٌ، فَذَكَرَ ذَلِكَ سَعِيدٌ لِرَسُولِ اللّهِ ﷺ، فَقَالَ: اضْرِبُوهُ حَدَّهُ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ، إِنْهُ أَضْعَفُ مِنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: خُذُوا عُثْمَالًا فِيهِ مِائَةُ شِمْرَاخٍ ثُمُّ اضْرِبُوهُ بِهِ ضَرْبَةً وَاحِدَةً فَفَعُلُوا.

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٢٢/٥) وَالنَّسَائِيُّ [وكسبرى» (٧٣٠٩)] وَالْسَنُ هَاجَــَـهُ (٢٥٧٤)، وَإِشَادُهُ حَسَنُ، لَكِن احْتَلِفَ فِي وَصْلِيهِ وَلِإِسَالِهِ.

(وعنْ سعيدِ بنِ سعدِ بنِ عُبادةً) هُوَ أنصاريٌّ.

قَالَ الواقديُّ: صُحبَتُهُ صحيحةً كانَ والياً لعليَّ بنِ أبي طالب على اليمن.

(قال كان بين أبيَاتِنا) جمعُ بيْتٍ.

(رویجل) تصغیرُ رجل.

(ضعيفٌ فخبثُ) بالخاء المعجمةِ فموحَّدةٍ فمثلَّثةٍ أيْ فجرَ.

(بأمَةٍ منْ إمانِهِمْ فَذَكَرَ ذَلِكَ سَعَدٌ لرَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: اضربُوهُ حَدَّهُ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّهُ أَضَعَفُ مَنْ ذَلِكَ قَالَ: خُلُوا عُثَكَالًا) بَكُسُر العَيْنَ فَمَثَلَّتُهُ بَرْنَةً قَرطاس وَهُوَ العِذْقُ.

(فِيهِ مَاتَةُ شَمَواخِ) بالشِّينِ المعجمةِ أَوْلُهُ وَرَاءٌ آخَرُهُ خَاءٌ مُعجمةٌ بزنةِ عِثْكَال وَهُوَ غُصنٌ دقيقٌ في أصل العِثْكَالِ.

رَّنْمُ اضرَبُوهُ بِهِ ضَرِبَةً وَاحْدَةً فَقَعْلُوا. رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالنَّسَائَيُّ وَابَنُ مَاجَةً وَإِسَادُهُ حَسَنَ لَكِنَ اخْتَلَفُوا فِي وَصَلِّهِ وَإِرْسَالِهِ).

قَالَ البَيْهَقِيُّ وَالسَنِ الكبرى: ٢٣٠/٨]: المحفوظُ عنْ أبي أُمامـةَ أي ابنِ سَهْلِ بنِ حُنيفٍ كونُهُ مُرسلاً.

واخرجَهُ احمدُ وابنُ ماجَهُ منْ حديثِ ابي أُمامةَ عنْ سعيدِ بنِ سعدِ بنِ عُبادةَ موصولاً.

وقد اسلفنا لَك غيرَ مـرُةِ الْ هـذا ليــنَ بعلَّـةِ قادحـةٍ بـلُ روايَتُهُ موصولةٌ زيادةً من ثقةٍ مقبولةٍ.

والمرادُ هُنـا بالعِنْكَالِ: الغصـنُ الْكَبِيرُ الَّـذِي يَكُـونُ عليهِ أغصانُ صغارٌ وَهُوَ للنَّخلِ كـالعنقودِ للعنـب، وَكُـلُ واحـد مـنْ تلك الأغصان يُسمَّى شمراخاً.

وفي الحديث وليل على الله من كان ضعيفاً لمرض وتحوو ولا يُطيقُ إقامةَ الحدُّ عليْهِ بالمُتَنَادِ أُقيمَ عليْهِ بمــا يُختَملُهُ مجموعاً دفعة واحدةً من غير تَكُوارِ للضَّربِ مثلُ العَنكُولِ ونحوُهِ.

وإلى هذا ذَهَبَ الجمّاهِيرُ قالوا: ولا بُسدٌ أَنْ يُباشَرَ الحُمّدودَ جميعُ الشّماريخ ليقعُ المقصودُ من الحدّ.

وقيل: يُجزئ وإن لم يُباشر جميعُهُ وَهُوَ الحَــقُ فَإِنَّهُ لَمْ يُغلقِ اللهُ المِثَاكِيلَ مصفوفةً كُلُّ واحدٍ إلى جنب الآخرِ عِرْضاً مُتَشَسَرةً إلى تمامٍ مائةٍ قطَّ ومعَ عدم الانتشار يُمَنّعُ مُباشرةً كُلُّ عُودٍ مَنْهَا، فإنْ كانَ المريضُ يُرجى زوالُ مرضِهِ أو خيفَ عليْهِ شدَّةً حَرَّ أو برؤ أخرَ الحدُّ عليْهِ شدَّةً حَرَّ أو برؤ أخرَ الحدُّ عليْهِ الله زوال ما يُخافُ.

## ١١- قتلُ اللوطيّ والواقعِ على البهيمةِ

11٤٩ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رَضِي اللّه عنهما أَنْ النّبِي اللّهِ عنهما أَنْ النّبِي اللّهِ عَلَمَ قَوْم لُوطِ فَاقْتُلُوا الْفَاعِلَ وَالْمَفْعُولَ بِدِ، وَمَنْ وَجَدْتُمُوهُ وَقَعَ عَلَى بَهِيمَةٍ فَاقْتُلُوهُ وَاقْتُلُوا الْبَهِيمَةَ».

رَوَاهُ أَحْنَــدُ (٢٦٩/١) وَالأَرْبَعَــةُ [أبــو داود (٢٤٩٦)، المستوملي (١٤٥٥)، النســاني فكــبرى، (٢١٥٩)، ابــن ماجــه (٢٥٦١)] وُرِجَالُـنـهُ مُوَّقُونَ، إِلاَّ أَنْ فِيهِ الْجِلافُ.

ظَاهِرُهُ أَنَّ الاخْتِلافَ فِي الحديثِ جَمِيعِهِ لَا فِي قُولِهِ "وَمِمْنُ وَجَدْتُمُوهُ... إِلَخْهُ فَقَطْ وَذَلِكَ أَنَّ الحديثُ قَـذْ رُويَ عَـنِ البِينِ عَبَّاسٍ مُفَوِّقًا، وَهُوَ مُخْتَلَفٌ فِي ثُبُوتِ كُلُّ واحدٍ مِن الأمرينِ:

أمًّا الحُكُمُ الأوَّلُ فإنَّهُ قَـدُ أخرجَ البَيْهَقَـيُّ (٢٣٢/٨) مَـنُ حديثِ سعيدِ بنِ جُبيرٍ وبجَاهِدٍ عن ابنِ عبَّـاسٍ في البِكْرِ يُوجِيدُ على اللُّوطِيَّةِ قالَ: يُرجمُ

وأخرجَ (٢٣٢/٨) عنْهُ أَنَّهُ قَالَ: يُنظُرُ أَعْلَى بِنَاءٍ فِي القريـةِ

فيرمى بهِ مُنَكَّساً ثُمَّ يُتبعُ الحجارة.

يُتْبِعُ الحجارةَ.

وأمَّا الحَكمُ النَّاني: فإنَّـهُ أخرجَ البيهقي أيضاً (٢٣٢/٨) عن عاصم بن بَهدلة عن أبي ذرَّ عن ابنِ عبَّاسٍ أنَّهُ سُئلَ عن الذي يأتِي البهيمة قال: لا حدً عليه.

فَهَذَا الاخْتِلافُ عنْهُ دَلُّ أَنَّهُ لِيسَ عَندَهُ سُنَّةٌ فِيهِمَا عَنْ رسولِ اللَّهِ ﷺ وإنَّمَا تَكَلَّمَ باجْتِهَادِهِ كذا قبلَ في بيانِ وجْهِ قولِ الصَّفْ «إِنْ فِيهِ اخْتِلافًا».

والحديث فييهِ مسألتَان

الأولى: فيمنْ عملَ عملَ قومٍ لُوطٍ ولا ريبَ اللهُ ارْتَكَبَ كبيرةً وفي حُكُوهَا أقوالٌ أربعةً:

الأوَّلُ: أَنَّهُ يُحدُّ حدُّ الزَّاني قياساً عليْهِ بجامعِ إيلاجِ مُحـرَّم في فرجٍ مُحرَّمٍ وَهَذا قولُ الْهَادويَّةِ وجماعةٍ من السَّلف والخلف والذِهِ رَجعَ الشَّافعيُّ.

واعْتَذروا عن الحديثِ بــأنَّ فِيـهِ مقـالاً فـلا ينتَهِـضُ علـى إباحةِ دم المسلم.

إلاَّ أَنَّهُ لا يخفى أنَّ هــنــــ الأوصــافَ الَّتِــي جَمُوهَــا علَّـــةٌ لإلحاق اللَّواطِ بالزَّني لا دليلَ على علَيْتِهَا.

القول النَّاني: يُقتَلُ الفاعلُ والمفعولُ بِـهِ مُحصنينِ كانـا أو غيرَ مُحصنينِ، للحديثِ المذكورِ، وَهُـوَ للنَّـاصِرِ وقديـمُ قـولِي الشَّافعيُّ، وَكَانَ طريقةُ الفقهَاءِ أنْ يقولوا في القَّلْ فُعِلَ ولمْ يُنْكَـرُ فَكَانَ إجماعاً سيَّما معَ تَكُريرِهِ معَ أبي بَكْرٍ وعليٌّ وغيرِهِمَا.

وَتَعجَّبَ فِي المُنارِ» منْ قلَّةِ الذَّاهِبِ إلى هـــذا مـعَ وُضـوحِ دَليلِهِ لفظاً وَبلوغِهِ إلى حَدَّ يُعملُ بهِ سنداً.

النَّالثُ: أنَّهُ يُحرقُ بالنَّارِ، فـأخرجَ البيْهَقـيُّ (٢٣٢/٨) أنَّهُ اجْتَمـعَ رأيُ أصحابِ رسـولِ اللَّهِ ﷺ على تحريـقِ الفـاعلِ والمفعولِ بهِ. وفيهِ قصّةٌ وفي إسنادِهِ إرسالٌ.

وقالَ الحافظُ المنذريُّ: حرقَ اللُّوطيُّةَ بِالنَّارِ أَرْبِعةٌ مِن الحَلفَاءِ أَبُو بَكْرٍ الصَّدِّيقُ وعليُّ بنُ أَبِي طَالْبٍ وعَبِدُ اللَّهِ بِنُ الزُّبِيرِ وَهِشَامُ بِنُ عَبِدِ المَلِكِ.

والرَّابعُ: أنَّهُ يُرمى بِهِ منْ أعلى بنــاءٍ في القريـةِ مُنكَّسـاً ثُـمٌ

روَاهُ البِيْهَقِيُّ (٢٣٢/٨) عنْ عليٌّ عَلَيُّ وَتَقَدَّمَ عن ابنِ عَبْسُ مِنْ اللَّهِ عنهما (٢٣٢/٨).

المسالةُ النَّانيةُ: فيمنْ أَتَى بَهِيمـة، دلُّ الحديثُ على تحريمِ ذلِكَ وانْ حدُّ منْ يَأْتِيهَا قَتْلُهُ.

والله ذَهَبَ الشَّافعيُّ في أخير قوللهِ وقالَ: إنْ صحَّ الحديثُ قُلْت بِهِ ورويَ عن القاسمِ وذَهَبَ الشَّافعيُّ في القديمِ أَنَّهُ يُوجبُ حدَّ الزَّني قياساً على الزَّاني.

وذَهَبَ احمدُ بنُ حنسلِ والمؤيَّدُ والنَّـاصرُ وغـيرُهُمْ إلى أنَّـهُ يُعزَّرُ فقطْ إذْ ليسَ بزنَّى.

والحليثُ قدْ تَكَلَّمَ فِيهِ بما عرفْت ودلُ على وُجوبُ قَتْـلِ البَهِيمةِ مَأْكُولَةً كَانَتْ أَو لا وإلى ذلِكَ ذَهَــبَ على ۗ ﷺ وقولُ الشَّافعيُّ. الشَّافعيُّ.

وقيلَ لابنِ عبَّاسِ: ما شانُ البَهِيمةِ؟ قالَ: ما سمعْت مـنْ رسولِ اللَّهِ ﷺ فِي ذَلِكَ شيئًا ولَكِنْ أرى «أَنَّهُ كُرِهَ أَنْ يُؤْكَلَ مِنْ لَحْمِهَا أَو يُنتَّفَعَ بِهَا بَعْدَ ذَلِكَ الْعَمَلِ، (اليهفي: ۲۳۳/۸).

ويروى أنَّهُ قالَ في الجواب: إنَّهَـا تُـرى فيقـالُ: هـذِهِ الَّتِـي فعلَ بِهَا ما فعلَ.

وَذَهَبَت الْهَادويَّةُ والحِنفيَّةُ إِلَى اللهُ يُكْرَهُ أَكْلُهَا فظَاهِرُهُ النَّهُ لا يجبُ تَتْلُهَا.

قَالَ الخَطَّابِيُّ: الحديثُ هذا مُعــارضٌ بنَهْيِهِ مَنْ عَنْ قَتْـلِ الحيوان إلاَّ لمَّاكَلَةٍ.

قَالَ المَهْديُّ: فيخْتَملُ أَنَّهُ أَرَادَ عُقوبَتَهُ بَقَتْلِهَا إِنْ كَانَتْ لَـهُ وَهِيَ مَأْكُولَةٌ جَعاً بِينَ الأَدلَّةِ.

#### ١٢ ــ حدُّ الضربِ مع التغريبِ

١١٥٠ وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما «أَنْ النبي الله عنهما «أَنْ النبي الله عنهما «أَنْ النبي الله عنهما وغَرَب، وَأَنْ أَبَا بَكْ رِ ضَرَب وَغَرَب، وَأَنْ أَبَا بَكْ رِ ضَرَب وَغَرَب».

رَوَاهُ النَّرْمِذِيُّ (٤٣٨)، وَرِجَالُهُ ثِقَاتٌ، إلاَّ أَنْهُ اخْتَلِفَ فِـي وَقْفِـهِ

وَرَفْعِهِ.

وأخرجَ البيهَقسيُ (٢٢٣/٨) أنَّ عليّـاً ﴿ جَلَّمَ اللَّهِ عِلْمَ مَنَ السَّالِ اللَّهِ وَمِن الْكُوفةِ إلى البصرةِ .

وَتَقَدَّمَ تحقيقُ ذلِكَ في التَّغريـــبِ وَكَانَّـهُ سَــاقَهُ المَصنَّـفُ ردَّاً على منْ زعمَ نسخَ التَّغريـبِ.

#### ١٣ ـ لعنُ المحنثين والمترجلات

الله عنهما حَمَّن اللهِ عَبَّساسِ رضي الله عنهما قَالَ: «لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمُخْتَثِينَ مِن الرِّجَالِ وَالْمُتَرَجُّلات مِن النِّسَاءِ. وَقَالَ: أَخْرِجُوهُمْ مِن النِّسَاءِ.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٦٨٣٤).

روعن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما قال: ﴿ لَقَنَ رَسُولُ اللَّهِ المُخَتَّثِينَ ﴾) جمعُ مُخنَّتْ بالخاءِ المعجمسةِ فننونِ فمثلَّتةِ اسمُ مفعولِ أو اسمُ فاعلِ روي بهماً.

(من الرَّجالِ والمُستَرجَّلات من النَّساءِ وقالَ: أخرجُوهُـمْ منْ يُئوتِكُمْ. روَاهُ البخاريُّ).

اللَّعنُ منهُ عَلَمُ على مُرْتَكِب المعصيةِ دلُ على كبرِهَا، وَهُوَ يُخْتَملُ الإخبارَ والإنشاءَ كما قدَّمنا والمخنَّثُ من الرُّجالِ المرادُ بِـهِ مَنْ تَشْبَهُ بالنَّسَاءِ فِي حَرِكَاتِـهِ وَكَلامِـهِ وَغيرِ ذليكَ مَن الأمورِ المُخْتَصَّةِ بالنَّسَاءِ والمرادُ منْ تخلَّقَ بذليك لا مَــنْ كان ذليك من خلقَتِهِ وجبلَّتِهِ.

والمرادُ بالمُترجَّلاتِ من النَّساءِ المُتَشبُهَاتُ بالرَّجالِ هَكَذا وردَ تفسيرُهُ في حديثٍ آخرَ أخرجَهُ أبو داود (٤٠٩٧).

وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى تَحْرِيمٍ تَشْبُهِ الرَّجَالِ بِالنِّسَاءِ وِبِالعَكْسِ.

وقيل: لا دلالة للمن على التّحريم؛ لأنَّـهُ عَلَيْهُ كَانَ يَاذَلُ فِي المَخْتَينَ باللَّخول على النّساء، وإنّما نفى منْ سمعَ منْهُ وصفَ المرأة بما لا يَفطنُ لَهُ إلاَّ منْ كانَ لَهُ إربةً فَهُوَ لاجلٍ تَتَبع اوصاف الأجنبيَّة.

(قلت): يُختَملُ أَنَّ مِنْ أَذِنَ لَهُ كَانَ ذَلِكَ صَفَّةً لَهُ خَلْقَةً لا

تخلُقاً؛ هذا. وقالَ ابنُ التَّبنِ: أمَّا من أنَّتَهَى في التَّشَبُهِ بالنَّسَاءِ من الرَّجَالِ إلى أنْ يَوْتَى في دُبرِهِ وبالرَّجَالِ من النَّسَاءِ إلى أنْ تَتَعاطى السُّحقَ فإنْ لِهَذينِ الصُّنْفينِ من اللَّومِ والعقويةِ أَشَدُ ثَمَنْ ثُمْ يصلُ

(قلْت): أمَّا مِنْ يُؤْتَى مِن الرَّجالِ فِي دُبرِهِ فَهُوَ الَّذِي سِلْفَ حُكْمُهُ قريباً.

### 14\_ دفعُ الحدود بالشبهاتِ

اللهِ عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُوكُ اللّهِ عَلَى: قَالَ رَسُوكُ اللّهِ عَلَى: ﴿ ادْفَعُوا اللّٰحُدُودَ مَا وَجَدْتُمْ لَهَا مَدْفَعاً ﴾ ﴿ اللّهِ عَنِهُ مَا مُرْجَدُ ابْنُ مَا اللّهِ عَنِهُ . ﴿ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ . ﴿ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ . ﴿ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

وَأَخْرُجَهُ التَّرْمِذِيُّ (١٤٧٤) وَالْحَاكِمُ (٣٨٤/٤) مِنْ حَدِيثِ غَالِشَةُ رضى الله عنها بِلَفْظا: دادْرُژُوا الْحُدُودَ عَن الْمُسْلِونِيْ مَنا اسْتَطَخَّمُهُ وَخُونُ

وَرَوَاهُ النَّيْهَتِيُّ (٢٣٨/٨) عَنْ عَلِيٍّ عَلَى مِنْ قَوْلُهِ: بِلَفْهِ: الْحَرْثُوا الْحُدُودَ بِالنَّبُهَاتِ.

(وعن أبي هُرِيرةً ﴿ قَلْكُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: وَاذْفَعُوا الْحَدُودَ مَا وَجَدَدُمْ أَفَا مَنْفَعاً. أخرجَهُ أبنُ ماجَهُ بإسنادٍ ضعيفيا وأخرجَهُ السَّرَمدَيُّ والحَاكِمُ من حديثِ عائشة بلفظ الفرووا الحَدُودَ عَن المُسْلِفِينَ مَا اسْتَطَعَمُهُ. وَهُوَ ضعيف ايضا ورواهُ البيهَقيُ عن علي عليه السلامُ (من قوليه بلفظ: اهرؤوا الحَدُودَ بالشَّبهاتِ) وذَكَرَهُ المصنفُ في التَّلخيص (١٣/٤) عن علي علي المُسْتَفِي المِرامِ أَنْ يُعَظِّلُ الْحُدُودَة قال: وفيه المختارُ بنُ نافع وَهُو مُنْكَرُ الحديثِ قالهُ البخاريُ

إِلاَّ اللهُ ساقَ المصنَّفُ فِي التَّلْخِيصِ عَدَّةَ رُوالِياتِ مُوقُوفَةً صَحَّعَ بَعْضَهَا وَهِيَ تُعاضِدُ المُرْفُوعَ وَتَدَلُّ عَلَى أَنْ لَـهُ أَصَالاً فَي الجملةِ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ يُدفعُ الحدُّ بالشَّبْهَةِ الَّتِي بجبوزُ وُقَوعُهَا كدعوى الإكْرَاهِ أَوْ النَّهَا أَيْنِيت المراةُ وَهِيَ نائمةٌ فِيقبلُ قُولُهَا ويُدْفَعُ عَنْهَا الحدُّ، ولا تُكَلِّفُ البيَّنةَ على ما زعمَتْهُ.

### ١٥ ــ إقامةُ الحدُّ على مَنْ وَصَلَ فعلُه إلى الحاكم

110٣ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ لَكَا اللّهِ تَعَالَى اللّهُ تَعَالَى عَنْهَا، فَمَنْ أَلَمْ بِهَا فَلْيَسْتَتِرْ بِسِتْرِ اللّهِ تَعَالَى، وَلْيَتُب إِلَى اللّهِ تَعَالَى، وَلْيَتُب إِلَى اللّهِ تَعَالَى، فَإِنّهُ مَنْ يُبْدِي لَنَا صَفْحَتُهُ نُقِمْ عَلَيْهِ كِتَابَ اللّهِ تَعَالَى، فَإِنّهُ مَنْ يُبْدِي لَنَا صَفْحَتُهُ نُقِمْ عَلَيْهِ كِتَابَ اللّهِ تَعَالَى،

رَوَاهُ الْحَاكِمُ (٢٤٤/٤).

وَهُوَ فِي الْمُوَطُّو (ص٥١٥) مِنْ مَرَاسِيلِ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ.

(وعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ واجْتَيْهُوا هَذِهِ الْفَهِ اللهِ ﷺ وَالْمُرَادُ بِهَا الْقَبِيحُ وَالْمُرَادُ بِهَا الْقَبِيحُ وَالْمُرَادُ بِهَا الْقَبِيحُ وَالْقَوْلُ السَّيِّعُ مِمَّا نَهَى اللهُ تَعَالَى عَنْهُ (الْيَي نَهَى اللهُ تَعَالَى عَنْهُ فَمَنْ أَلَمُ بِهَا فَلَيَسْتَوْ بِسِنْوِ اللهِ وَلْيَبْ إِلَى اللهِ فَإِنْ مَنْ يُبْدِي لَنَا صَفْحَتَهُ نَقِمْ عَلَيْهِ كِتَابَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ. ٥. روّاهُ الحَاكِمُ وقال: على شرطِهما

(وَهُوَ فِي المُوطِّ مِنْ مُراسِيلِ زيدِ بِنِ أَسَلَمَ) قَـالَ ابِنُ عَبَدِ البرُّ: لا أَعَلَمُ هَذَا الحَديثَ أُسَنَدَ بُوجُهُ مِن الوجُّوهِ وَمُرادُهُ بَذَلِكَ حَديثُ مَالِكِ.

وأمًّا حديثُ الحَاكِمِ فَهُوَ مُسندٌ معَ أَنَّهُ قالَ إمامُ الحرمينِ فِي النَّهَايةِ: إنَّهُ صحيحٌ مُتَّفقٌ على صحَّتِهِ.

قَالَ ابنُ الصَّلاحِ: وَهَذَا مُمَّا يَتَعجَّبُ مَنْهُ العــارفُ بـالحديثِ وَلَهُ أَشْبَاهُ لَذَلِكَ كثيرةً أوقعَهُ فِيهَا اطِّراحُهُ صناعةَ الحديثِ الَّتِي يفْتَقُرُ النِّهَا كُلُّ فقِيهِ وعالمٍ.

وفي الحديث دليل على أنه يجبُ على من الم بمعصية ان يستَر ولا يفضح نفسة بالإقرار ويبادر إلى التوبة فإن أبدى صفحته للإمام والمراد بِهَا هُنا حقيقة أمره و وجب على الإمام إقامة الحد.

وَقَلَمْ أَخْرِجَ أَبُو دَاوِد (٣٧٦٤) مَرْفُوعاً «تَعَافُوا الْخُلُـُودَ فِيمَــا بَيْنَكُمْ فَمَا بَلغَنِي مِنْ حَدِّ فَقَدْ وَجَبَ».

## ٢ ـ بابُ حَدُّ الْقَدُفِ

القذفُ لُغةً: إلرَّميُ بالشِّيءِ.

وفي الشُّرع: الرَّميُ بوطءٍ يُوجبُ الحدُّ على المقذوف.

#### ١\_ حدّ القذف في حادثةِ الإفكِ

ا الله عن عائِشة قالت: «لَمَا نَـزَلَ عُـنْدِي قَامَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى الْمِنْـبَرِ، فَذَكَـرَ ذَلِـكَ وَتَـلا الْقُرْآنَ، فَلَمًا نَزَلَ أَمَرَ بِرَجُلَيْنِ وَامْرَأَةٍ فَضُرِبُوا الْحَدَّ.

أَخْرَجَهُ أَحْمَــُدُ (٣٥/٦)، وَالأَرْبَمَـةُ وَأَبِـو داود (٤٤٧٤)، الــــرّمذي (٣١٨١)، النساني [هكبرى، (٧٣٥١)]، ابن ماجه (٢٥٦٧)]، وأَشَارُ اللِّـهِ اللّهِعَارِيُّ [كتاب الحدود، باب (٤٤)]

(عنْ عائشةَ رضي اللّه عنها قالَتْ: «لَمَّا نَزَلَ عُنْدِي قَامَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَلَى الْمِنْبَرِ فَلَكُورَ ذَلِكَ وَتَلا الْقُرْآنُ مِنْ قَرْلِيهِ: ﴿إِنَّ النَّذِينَ جَامُوا بِالإِفْلُكِ﴾ [النور: ١١] إِلَى آخِرِ ثَمَانِيَ عَشْسَرَةَ آيَةً عَلَى إِحْدَى الرُّوَآيَاتِ فِي الْعَدَدِ.

فلمَّا نزلَ أمرَ برجلينِ هُما حسَّانُ ومسطحٌ.

(وامرأة) هيَ حمنةُ بنْتُ جحشٍ (فضربوا الحدُّ. اخرجَــهُ احمــدُ والأربعةُ وأشارَ إليهِ البخاريُّ).

في الحديث ثُبُوتُ حـدُ القذفِ وَهُـوَ ثَابِتُ لقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ﴾ الآية [الور: ٤]. وظاهِرُهُ أنَّهُ لَمْ يَبُست القذفُ لعائشةَ إلاَّ من الثَّلاثِةِ المذْكُورينَ. وقدْ ثبتَ أنْ الَّذِي تولَّى كَبْرَهُ عبدُ اللَّهِ بنُ أُسِيَّ البنُ سلولَ ولَكِنْ لَمْ يَبُتُ أَنَّهُ جَلدَهُ ﷺ حدَّ القذفِ.

وقلهُ ذَكَرَ ذَلِكَ ابنُ القيِّمِ [زاد المعاد: ٣٦٤/٣] وعدُّ أعذاراً في تركيم ﷺ لحدُّو.

وَلَكِنَٰهُ قَدْ أَخَسِجَ الحَمَاكِمُ فِي الإَكْلِيلِ أَنَّهُ ﷺ حَدَّهُ مِنْ جُملةِ القَذَفةِ.

وامًا قولُ المـــاورديُّ: إِنَّـهُ ﷺ لَمْ يجلــــدُ احــداً مــن القَذَفــةِ، لعائشةَ وعلَّلُهُ بانُ الحدُّ إِنَّما ينبُتُ ببيِّنةٍ أو إقرارٍ.

فقد رُدَّ قولُهُ بأنَّهُ ثَبْتَ ما يُوجِبُهُ بنصُ القرآن وحدُّ القادف

ينبُتُ بعدم ثُبُوتِ ما قَذْفَ بِهِ ولا يُخْتَاجُ فِي إثبَاتِهِ إلى بيُّنةٍ.

(قَلْت): ولا يخفى أنَّ القرآنَ لَمْ يُعيِّنُ أحداً من القَذَفَةِ وَكَأَنَّهُ يُرِيدُ ما ثَبْتَ فِي تفسيرِ الآياتِ فإنَّهُ ثَبْتَ أَنَّ الَّذِي تولَّى كَبَرَهُ عَبْدُ اللَّهِ بنُ أَبِي ابنِ سلولَ وأنَّ مسطحاً من القَذَفَةِ، وَهُوَ المسرادُ بنزولِ قوله تعالى: ﴿وَلا يَسْأَتُلِ أُولُو الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ يُولُو الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ يُولُو الْقَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ يُولُو الْقَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ يُولُو الْمَقْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ

### ٢ ـ نسخُ حدّ القذف في اللعان

ا 1100 وَعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: أَوَّلُ لِعَانَ كَانَ فِي الإسْلامِ أَنَّ شَرِيكَ ابْنَ سَحْمَاءَ قَذَفَهُ هِللُّ بْنُ أُمَيَّةً بِامْرَأَتِهِ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ ﷺ: «الْبَيِّنَةَ، وَإِلاَّ فَحَدُّ فِي ظَهْرِكِ الْحَدِيثَ.

أَخْرَجَهُ أَبُو يَعْلَى (٢٨٢٤)، وَرِجَالُهُ ثِقَاتٌ.

وهو في البُخَارِيِّ (٤٧٤٧) نَحُونُهُ مِنْ حَلِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي اللَّـه عنهما.

قولُهُ (أوَّلُ لعانٍ) قد اخْتَلَفَت الرُّوايَاتُ في سبب نُزُولِ آيــةِ اللّعان.

ففي روايةِ أنس هذِهِ أنَّهَا نزلَتْ في قصَّةِ هلال.

وفي أخرى انْهَا نزلَتْ في قصَّـةِ عُوبَــرُ العجلانــيُّ (خ (١٤٧٤) ولا ريبَ أنَّ أوَّلَ لعانِ كانَ بنزولِهَا لبيانِ الحُكْمِ.

وجمعَ بينَهُمَا بأنْهَــا نزلَـتْ في شــان هــلال وصــادف مجـيءَ عُويرٌ العجلانيُّ وقيلَ غيرُ ذلِكَ.

والحديثُ دليلٌ على أنْ الزُّوجَ إذا عجزَ عن البينةِ على ما ادْعَاهُ منْ ذلِكَ الأمرِ وجبَ عليهِ الحدُّ إلاَ أنهُ نُسخَ وُجوبُ الحدُّ عليهِ بالملاعنةِ وَهَذا مَنْ نسخِ السُّنَةِ بالقرآنِ وإِنْ كانَتْ آيةُ جليهِ القذف، وَهِيَ قُولُهُ: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ﴾ الآيةُ [النور: ٤] سابقة نُزُولاً على آيةِ اللّعانِ، وإلاَّ فآيـةُ اللّعان إمَّا ناسخة على تقديرِ تراخي النُزولِ عند مَنْ يشْتَرطُهُ لقدف الزُّوج، أو على تقديرِ تراخي النُزولِ عند مَنْ يشْتَرطُهُ لقدف الزُّوج، أو مخصصة أن لم يَتراخ النُزول عند حَنْ اللّعانِ قرينة على أنَهُ أُريدَ بالعمومِ في قوله تعالى: ﴿وَالنّدِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ﴾

الخصوصُ وَهُوَ منْ عدا القاذف لزوجَتِهِ منْ باب اسْتِعمالِ العامُ في الخاصُ بخصوصِهِ كذا قبلَ.

والتَّحقيقُ أَنَّ الأَرْواجَ القاذفينَ لأَرْواجِهِمْ باقونَ في عُمومِ الآيةِ وإنَّما جَعِلَ اللَّهُ تعالى شَهَادةَ الزَّوجِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ قائصةً مقامَ الأَربعةِ الشُّهداء، ولذا سمَّى اللَّهُ أيمانَـهُ شَهَادةً فقالَ: ﴿ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبُعُ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ ﴾ [الور: ٦] فإذا نَكُلَ عن الأيمان وجب جلدُهُ جلدَ القذف.

كما أنَّهُ إذا رمى اجنبيَّ اجنبيَّهُ ولمْ يأْتِ باربعةِ شُهَداءَ جُلـــَّ للقَدْفِ فَالأَزْوَاجُ باقونَ فِي عُمومِ ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ﴾ داخلونَ في حُكْمِهِ ولذا قال ﷺ «الْبَيْنَةُ وَإِلاَّ فَحَدٌّ فِي ظَهْرِكَ».

وإنَّما أنزَّلَ اللَّهُ آيةَ اللَّعانِ لإفادةِ أَنَّهُ إِذَا فَقَدَ السَرُّوجُ البَيْنَةَ وَهُمُ الْأَرْبِعُ النَّهُ تَعَالَى عُوضَهُم الْأَرْبِعُ اللَّهُ تَعَالَى عُوضَهُم الْأَرْبِعُ الْإَيَّانِ. وزادَ الخامسة لِلتَّأْكِيدِ والتَّشديدِ وجله لَّ الرَّوجِ بِالنُّكُولِ قُولُ الجَمْهُ وَ فَكَأَنَّهُ قِيلَ فِي الآيةِ الأولى: ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا باربعةِ شُهَداءَ ولمْ يَحْلُفُوا إِنْ كَانُوا أَزُواجًا لمنْ رموا وغايتُهُ أَنَّهَا قَيْدَتِ الآيةِ الثَّالَةِ الثَّالَةِ عَضَ أَفُوا عَمْ اللَّهِ اللَّهُ الْمُلْعِلَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْم

110٦ وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُنِ عَامِرِ بُنِ رَبِيعَةَ قَالَ: لَقَدْ أَدْرَكْت أَبَا بَكْرٍ وَعُمْرَ وَعُمْمَانَ رضي اللَّه تعالى عنهم وَمَنْ بَعْدَهُمْ، فَلَمْ أَرَهُم مَ يَضْرِبُونَ الْمَمْلُوكَ فِي الْقَذْفِ إِلاَّ أَرْبَعِينَ.

رَوَاهُ مَالِكُ [والموطأة (ص١٧٥)] وَالْتُورِيُّ فِي جَامِعِهِ.

روعن عبد الله بن عامر بن ربيعة) وَهُوَ أبو عمرانَ عبدُ اللهِ بن عامر القارئ الشّاميُ (١) كسانَ عالماً ثقة حافظاً لما روّاه، في الطّبقةِ النَّانيةِ من التَّابِعينَ، احدُ القرَّاء السَّبعةِ.

روى عنْ واثلةَ بنِ الأسقعِ وغيرِهِ وقرأَ القرآنَ على المغيرةِ بنِ شِهَابِ المخزوميُّ عنْ عُثمانَ بـنِ عَشَّانَ، وُلـدَ سـنةَ إحـدى

<sup>(</sup>١) وهم الصنعاني في ترجمته، إنّما هــو عبــدُ اللّـه بـن حــامر بـن ربيعة العنزي أبو عمد المدني حليف بني عديّ. وُلدّ في عهدِ النــي لَلَّهُ ويروي عن كبار الصحابة. مترجم في «التهذيب».

وعشرينَ من الْهِجرةِ ومَاتَ سنةَ ثمانيَ عشرةَ ومائةٍ.

(قَالَ: لقدْ ادرَكْت أَبا بَكْرِ وعمرَ وعثمان ومن بعدَهُمْ فلمَ أَرْهُمْ يَصْرِبُونَ المَلُوكُ وَكُراً كَانَ أَو أَنثى (في القذف إلا أربعينَ. روّاهُ مالِكُ والنَّوريُّ في جامعِهِ) دلُّ على الْ رأي من ذَكَر تنصيف حدُ القذف على المملُوكِ ولا يخفى الْ النَّصُ وردَ في تنصيف حدُ الزنى في الإماء بقوله تعالى: ﴿ فَعَلَيْهِنُ نِصْفُ مَا عَلَى المُحْصَنَاتِ مِن الْعَذَابِ ﴾ [الساء: ٢٥] فَكَانُهُمْ قاسوا عليه حدُ القذف في الأمة إذا كانتُ قاذفةً وخصّصوا بالقياسِ عُمومَ حَدُ القذف في الأمة إذا كانتُ قاذفةً وخصّصوا بالقياسِ عُمومَ ﴿ وَالذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ﴾ [الور: ٤].

ثُمَّ قاسـوا العبـدَ على الأمـةِ في تنصيـفـو الحـدُ في الزِّنى والقذف بجامع المُلكِ وعلى رأي من يقولُ بعدمٍ دُخولِ المماليكِ في العمومَاتِ لا تخصيصَ.

إلاَّ أَنَّهُ مَذْهَبٌ مردودٌ في الأصولِ وَهَذَا مَذْهَبُ الجَمَاهِيرِ منْ عُلماءِ الأمصارِ وذَهَبَ ابنُ مسعودٍ وعمرُ بنُ عبدِ العزيزِ إلى أنَّهُ لا يُنصَّفُ حدَّ القذف على العبد لعموم الآيسة، وكانهم لا يرون العمل بالقياس كما هو رايُ الظَّاهِريَّةِ.

والتَّحقينُ أَنَّ القياسَ غيرُ تامُّ؛ لأَنَّهُمْ جعلوا العلَّةَ في إلحاقِ العبدِ بالأمةِ المُلكَ، ولا دليلَ على أَنَّهُ العلَّةُ إلاَّ ما يدَّعونَهُ من السبرِ والتَّقسيمِ والحقُّ أَنَّهُ ليسَ منْ مسالِكِ العلَّةِ وايُّ مانع مسنْ كونِ الأنوثةِ جُزءَ العلَّةِ لنقصصِ حدَّ الأمقِ؛ لأنَّ الإماءَ يُمْتَهَسَنُ ويغلبنَ، ولذا قال تعالى: ﴿وَمَنْ يُكْرِهْهُنَ فَإِنَّ اللَّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الور: ٣٣] أيْ لَهُنَّ.

ولمْ يَأْتِ مثلُ ذَلِكَ فِي الذُّكُورِ إِذْ لا يُغلبونَ على انفسِهِمْ، وحينتذِ نقولُ: إِنَّهُ لا يلحقُ العبدُ بالأمةِ في تنصيف حدُّ الزُّنا ولا القذف، وَكَذَلِكَ الأمةُ لا يُنصَّفُ لَهَا حدُّ القذف بل يُحدُّ لَهَا كحدُ الحرَّةِ ثمانينَ جلدةً.

ودعوى الإجماع على تنصيفِهِ في حـدُ الزُنـا غـيرُ صحيحـةٍ لخلافـو داود وغيرِه وأمًا في القـذفـو فقـدُ سمعـت الخـلاف منــهُ ومن غيرهِ.

#### ٣- لا يُحَدُّ السيَّدُ في مُلُوكِه

اللَّهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ الْمَنْ قَذَفَ مَمْلُوكَهُ يُقَامُ عَلَيْهِ الْحَدُّ يَوْمَ الْقَيَامَةِ، إِلاَّ أَنْ يَكُونَ كَمَا قَالَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٨٥٨)، مسلم (١٦٦٠)]

فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ لا يُحدُّ المَالِكُ فِي الدُّنيا إِذَا قَذَفَ عَلُوكَهُ وإنْ كَانَّ دَاخلاً تَحْتَ عُمومِ آيةِ القَذَفِ بناءً على أَنَّهُ لمْ يُردْ بالإحصان الحرَّيَّةَ ولا التَّرَوَّجَ وَهُوَ لفظ مُشْتَرَكُ يُطلقُ على الحرُ وعلى المحصنِ وعلى المسلمِ لأنَّهُ ﷺ أخبرَ أَنَّهُ يُحدُّ لقذَفِهِ عَلُوكَهُ يومَ القيامةِ ولو وجبَ حدَّهُ فِي الدُّنيا لمْ يجب حدَّهُ يومَ القيامة إذْ قدْ وردَ أنْ هـنوه الحدودَ كَشَّارَاتٌ لمن أُقيمَتْ عليهِ وَهَذَا إِجماعٌ.

وأمًّا إذا قذفَ العبدَ غيرُ مالِكِهِ فإنَّهُ أيضاً أجمعَ العلماءُ على أنَّهُ لا يُحدُّ قاذفُهُ إلاَّ أَمُّ الولدِ ففيهَا خلافٌ.

فَلَهَبَ الْهَادريَّةُ والشَّافعيَّةُ وأبو حنيفةَ إلى أنَّهُ لا حدَّ أيضــًا على قاذفِهَا لاَنَّهَا أيضاً عملُوكَةٌ قبلَ مؤتِ سيَّدِهَا.

وذَهَبَ مالِكٌ والظَّاهِريَّةُ إِلَى أَنَّهُ يُحدُّ.

وصحُّ ذٰلِكَ عن ابنِ عُمرَ.

# ٣ ـ بَابُ حَدِّ السَّرِقَةِ

١ ـ أقلُّ ما يُقْطَعُ فيه السارق

الله عن عَائِشَةَ قَالَتْ قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «لا تُقْطَعُ يَدُ السَّارِقِ إِلاَّ فِسي رُبُسعِ دِينَسارِ فَصَاعِداً».

مُنَفَقُ عَلَيْهِ [البخاري (٦٧٨٩)، مسلم (١٦٨٤)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمِ.

(عنْ عائشةَ رضي الله عنها قالَتْ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ:

﴿لا تُقْطَعُ يَدُ السَّارِقِ إِلاَّ فِي رَبْعِ دِينَارٍ فَصَاعِداً») نُصبَ على
الحال ويسْتَمملُ بالفاءِ وبشمَّ ولا يأْتِي بالواو.

وقيلَ: معنَىاهُ: ولـوْ زادَ وإذا زادَ لَمْ يَكُـنْ إلاَّ صـاعداً فَهُـوَ حالٌ مُؤكّدةٌ

(مُتَّفَقُ عليهِ واللَّفظُ لمسلمٍ) ولفظُ البخاريُ "تُقطَعُ يَــدُ السَّارِقِ فِي رُبُع دِينَار فَصَاعِداً».

وفي روايةٍ لأحمدَ أيْ عنْ عائشةُ وَهِيَ:

1 109 – وفي روايـة لأحــــدُ (٨٠/٦): «اقطعــــوا في رُبِّع دينار، وَلا تَقْطَعُوا فيما هُو أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ».

إيجبابُ حدَّ السَّرقةِ ثبابِتٌ ببالقرآنِ ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا﴾ الآية [المائة: ٣٨] ولمَّ يُذْكُرُ في القرآنِ نصابُ ما يُقطعُ فِيهِ فاخْتُلفَ العلماءُ في مسائلَ:

(الأولى): هل يُشتَرطُ النَّصابُ أو لا؟.

ذَهَبَ الجَمْهُ ورُ إلى اشْتِراطِهِ مُسْتَدَلَّينَ بِهَـٰذِهِ الأحـــاديثِ النَّابِتَةِ.

وَفَهَبَ الحِسنُ والظَّاهِرِيَّةُ والحَوارِجُ إِلَى اَنَّهُ لا يُشْتَرِطُ بِـلَ يُقطعُ فِي القليلِ والْكَشِيرِ لإطلاقِ الآيةِ ولما أخرجَهُ البخاريُ (البخاري (۲۷۸۳)، مسلم (۱۹۸۷)] من حديثِ أبي هُريرةَ أَنَّهُ قسالَ ﷺ: «لَعَنَ اللَّهُ السَّارِقَ يَسْرِقُ الْبَيْضَةَ فَتَقْطَعُ يَدُهُ وَيَسْرِقُ الْحَبْلَ فَتَقَطَعُ يَدُهُ وَيَسْرِقُ الْحَبْلَ فَتَقَطَعُ يَدُهُ وَيَسْرِقُ الْحَبْلَ فَتَقَطَعُ يَدُهُ وَيَسْرِقُ الْحَبْلَ

وأجيب بان الآية مُطلَقة في جنس المسروق وقدره والحديث بيان لَهَا وبأن المراد من حديث البيضة غير القطع بسرقتها بل الإخبار بتحقير شأن السارق وخسارة ما ربحة من السرقة وَهُو أنه إذا تعاطى هذه الاشياء الحقيرة وصار ذلك خلقاً له جزاه على سرقة ما هُو أكثر من ذلك عما يبلغ قدره ما يقطع به فليحذر هذا القليل قبل أن تمليكة العادة فيتعاطى سرقة ما هُو أكثر من ذلك، ذكر هذا الحطابي وسبقة ابس قتية إليه ونظيره حديث همن بنكى لله مسجداً ولو كوفحص قطاة،

ومن المعلوم ال مِفْحَصَ القطاةِ لا يصحُ تسبيلُهُ ولا التُصدُقُ بالظّلف الحرق لعدمِ الانتِفاعِ بِهِمَا فما قصدَ ﷺ إلا المبالغة في التَّرهِيبِ من السرقة.

(الثَّانيةُ): اخْتَلَفَ الجمهُورُ في قدرِ النَّصابِ بعدَ اشْتِراطِهمْ

لَهُ على أقوال بلغَتْ إلى عشرينَ قولاً والَّذي قسامَ الدُّليـلُ عليْـهِ منهَا قولان: أ

(الأوَّلُ): أَنَّ النَّصَابَ الَّذِي تُقطعُ بِهِ رُبعُ دينار من النَّعَبِ، وثلاثةُ درَاهِمَ من الفضَّةِ وَهَذَا مَذْهَبُ فَقَهَا الحَجَازِ والشَّافعيُّ وغيرهِمْ مُسْتَدلِّينَ بحديثِ عائشةَ المذْكُورِ فَإِنَّهُ بِيانٌ لِإطلاقِ الآيسةِ وقد أخرجَهُ الشَّيخان كما سمعت وَهُو نصُّ في رُبع الدَّينار.

قَالُوا: وَالنَّلَاثُةُ اللَّرَاهِمُ قَيْمَتُهَا رُبِعُ دِينارِ وِلمَا يَأْتِي مِنْ وَأَنَّتُ اللَّهِ وَلَمْ عَلَيْ مِنْ وَأَنَّتُ اللَّهِ وَلَمْ عَلَيْ فَلَائِمَةً وَرَاهِمَ مَ اللَّهِ (١٣٩٥)، م (١٦٨٦))، م

قَالَ الشَّافِعيُّ: إِنَّ النَّلاثةَ الدَّرَاهِمَ إِذَا لَمْ تَكُنْ قَيمَتُهَا رُبِعُ دينار لمْ تُوجبِ القطع.

واخْتَجُ لَهُ ايضاً بما اخرجَهُ ابنُ المنذرِ أَنَّهُ أَتَى عُثمانُ بسارق سرقَ أَثْرُجَّةً قُوْمَتْ بثلاثةِ درَاهِمَ منْ حسابِ الدَّيْسَارِ باثنيْ عَشرَ فقطعَ.

واخرجَ أيضاً الْ عليّاً فَيْلِللهِ قطعَ في رُبعِ دينارِ كانَتْ قيمَتْـهُ درْهَمَين ونصفاً.

وقالَ الشَّافعيُّ: رُبعُ الدَّينارِ مُوافقٌ النَّلائـةَ الدَّرَاهِـمَ وذَلِـكَ الْ الصَّرِفَ على عَهْدِ رسولِ اللَّهِ ﷺ اثنا عشـرَ درْهَماً بدينارِ وَكَانَ كذَلِكَ بعدَهُ، ولِهَذا قُوْمَتِ الدِّيةُ اثنيُ عشرَ الفاً من الـورقِ والفَ دينار من الذَّهَب.

(القولُ النَّاني) للْهَادويَّةِ وأَكْثَرُ فُقَهَاءِ العراقِ أنَّــهُ لا يُوجبُ القطعَ إلاَّ سرقةُ عشرةِ درَاهِمَ ولا يجبُ في أقلَّ منْ ذلِكَ.

واسْتَدَلُوا لذلك بما أخرجَهُ البيهَقي (۲۵۷/۸) والطّحاويُّ [«شرح معاني الآثار» (۱۳۳۳)] ومنْ طريقِ مُحمَّدِ بنِ إسحاقَ منْ حديثِ ابنِ عبَّاسِ «أَنَّهُ كَانَ ثَمنُ الجُنَّ على عَهْدِ رسولِ اللّهِ عشرةَ درَاهِمَ» [د (۲۸۷۷)، س (۲/۸۸)].

وروى أيضاً مُحمَّدُ بنُ إسحاقَ منْ حديث عمرو بنِ شُعيبِ عنْ أبيهِ عنْ جدَّهِ مثلَةُ [الساني (٨٤/٨)].

قالوا: وقد ثبت في الصّحيحين البحاري (٦٧٩٥)، مسلم (١٣٨٥)] من حديث ابن عُمرَ «أَنَّهُ ﷺ قَطَعَ فِي مِجَنَّ وإنْ كانَ فِيهِمَا الْ «قيمَتُهُ ثلاثةُ درَاهِمَ» لَكِنْ هذهِ الرّوايةَ قسد

عارضَتْ روايةَ الصَّحيحينِ والواجبُ الاخْتِياطُ فيما يُسْتَبَاحُ بِـهِ العضوُ الحُرَّمُ قطعُهُ إِلاَّ بحقَّهِ فيجبُ الاَّخذُ بالمُتَيَقَّن وَهُوَ الاَكثرِ.

وقالَ ابنُ العربيِّ: ذَهَبَ سُفيانُ الشَّورِيُّ معَ جلالَتِهِ فِي الحديثِ إلى أنَّ القطعَ لا يَكُونُ إلاَّ فِي عشرةِ درَاهِمَ وذلِكَ أنَّ اللَّهَ مُحرَّمةٌ بالإجماعِ فلا تُسْتَباحُ إلاَّ بما أَجمعَ عليْهِ والعشرةُ مُتَّفقٌ على القطعِ بِهَا عندَ الجميعِ فَيَتَمسَّكُ بِهِ ما لمْ يقع الاتّفاقُ على دُونِ ذلِكَ.

(قلْت): قد اسْتُفيدَ منْ هنهِ الرُّوايَاتِ الاضطرابُ في قـدرِ قيمةِ الجنُّ منْ ثلاثةِ درَاهِمَ أو عشرةٍ أو غيرِ ذليكَ ممَّـا وردَ في قدرِ قيمَتِه، وروايةُ الرُبعِ دينارِ، في حديثِ عائشةَ (خ (٦٧٨٩)، م (١٩٨٤)] صريحةً في المقدارِ فلا يُقدَّمُ عليْهَا ما فِيهِ اضطرابٌ.

عَلَى أَنَّ الرَّاجِعَ أَنَّ قَيِمةً الجُنِّ «ثلاثةُ دَرَاهِمَ» لما يأْتِي مَـنَّ حَدِيثِ البِّنِ عُمَـرَ المُّقَـــقِ عليْــهِ [خ (٦٧٩٥)، م (٦٨٦)] وباقي الأحاديثِ المخالفةِ لَهُ لا تُقاومُهُ سنداً.

وأمَّا الاخْتِياطُ بعدَ ثُبُوتِ الدَّليلِ فَهُوَ اتَّبَاعُ الدَّليلِ لا فيما عدَاهُ، على أَنْ روايةَ التَّقديرِ لقيمــةِ الجُحنُ بالعشرةِ جاءَتْ من طريقِ ابنِ إسحاق ومن طريقِ عمرو بنِ شُعيب وفيهمَا كلامً معروف، وإنْ كنَّا لا نرى القدحَ في ابنِ إسحاق إنَّما ذَكَرُوهُ كما قرَّرنا في مواضعَ أُخرَ.

(المسالةُ الثّالثةُ): اخْتَلَفَ القائلونَ بشرطيَّةِ النّصابِ فيما يُقدَّرُ بهِ غيرُ الذَّهَبِ والفضَّةِ.

فقالَ مالِكٌ في المشهُورِ: يُقرَّمُ بالدُّرَاهِمِ لا بربعِ الدُّينارِ يعني إذا اخْتَلَفَ صرفُهُمَا مثلُ أَنْ يَكُونَ رُبــعُ دينــارٍ صــرفَ درْهَمَـينِ مثلاً.

وقالَ الشَّافعيُّ: الأصلُ في تقويمِ الأشياءِ هُوَ الذَّمَبُ؛ لأنَّـهُ الأصلُ في جوَاهِر الأرض كُلُهَا.

قَالَ الحَطَّابِيُّ: ولذَلِكَ فإنَّ الصَّكَاكَ القديمةَ كَانَ يُكُتَّبُ فِيهَا عَسْرةُ دَرَاهِمَ وزنُ سبعةِ مشاقيلَ، فعرفَست النَّرَاهِمُ بالنَّنانسير وحصرَتْ بِهَا حَتَّى قالَ النَّافعيُّ: إنَّ الثَّلاثةَ الدَّرَاهِمَ إذا لمْ تَكُنُّ قَيمَتُهَا رُبِعَ دينار لمْ تُوجِب القطعَ كما قدَّمَنَاهُ.

وقالَ بقولِ الشَّافعيُّ في التَّقويمِ أبو ثورٍ والأوزاعيُّ وداود.

وقالَ احمدُ بقول مالِكٍ في التَّقويم بالدَّرَاهِم.

وَهَذَانِ القولانِ فِي قدرِ النّصابِ تفرُّعاً عن الدُّليلِ كما عرفْت.

وفي الباب أقوالٌ كما قدَّمنا لمْ ينْهَضْ لَهَا دليلٌ فلا حاجـةَ إلى شغلِ الأوراقِ والأوقَاتِ بالقالِ والقيلِ.

## ٢\_ من قُطع في مجنًّ

الله عنهما «أَنَّ الله عنهما الله عنها الله عنهما الله ع

مُتَّفَقٌ عَلَيْمِ [البخاري (٦٧٩٥)، مسلم (١٦٨٦)]

المجنُّ بِكَسرِ الميمِ وفَتْحِ الجيمِ: التُرسُ مِفْعَـلٌ من الاجْتِنانِ وَهُوَ الاسْتِتارُ والاخْتِفاءُ وَكُسرَتْ ميمُهُ لأنَّهُ آلةٌ في الاسْتِتارِ قال: وَكَانَ عِنِّي دُونَ مَـنَ كُنْتَ أَتْقِي ثـلاثُ شُخوصٍ كاعِبـانِ ومعصـرِ

وَقَدْ عَرَفْت مِمَّا مَضَى أَنَّ الثَّلاثَةَ الدَّرَاهِمَ بُرُيْمِ دِينَّارِ وَيَدُلُّ لَهُ فَوْلُهُ: وَفِي رِوَايَةٍ لأَحْمَدَ (٣٦/٦): "ولا تقطعواً فَيما هُوَّ أدنى من ذلِك" بعد أَنْ ذَكَرَ القطعَ في رُبعِ الدِّينارِ.

ثُمَّ أخرجَ الرَّاوي هُنا «أَنَّهُ ﷺ قَطَعَ فِي ثَلاثَةِ دَرَاهِــمَ» مـا ذَاكَ إِلاَّ لاَنَّهَا رُبعُ دينارٍ وإِلاَّ قُلنا في قولِهِ «ولا تقطعوا فيما هُــوَ أدنى منْ ذلِكَ».

وقولُهُ هُنا (قيمَتُهُ) هذا هُــوَ المغتَـبرُ أعــني: القيمــة، وردَ في بعضِ الفاظِ هـــذا الحديثِ عنــدَ الشَّـيخينِ بلفـظِ: «ثمنُـهُ ثلاثـةُ درَاهِـمَ».

قالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: المُغتَبرُ القيمةُ، وما وردَ في بعضِ الرُّوايَاتِ منْ ذِكْرِ النَّمنِ فَكَأَنَّهُ لِتَساوِيهِمَا عندَ النَّاسِ في ذليكَ الوقْتِ أو في عُرف الرَّاوي أو باغْتِبارِ الغلبةِ، وإلاَّ فلو اخْتَلفَت القيمةُ والنَّمنُ الذي شرَاهُ بهِ مالِكهُ لمْ يُغتَبرْ إلاَّ بالقيمةِ.

## ٣ــ من قُطِعَ في بيضةٍ وحبلٍ

اللهِ ﷺ: «لَعَنْ اللهُ السَّارِقَ يَسْرِقُ الْبَيْضَةَ فَتُقْطَعُ

يَدُهُ وَيُسْرِقُ الْحَبْلَ فَتُقْطَعُ يَدُهُ ٥.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ أَيْها [البخاري (٦٧٨٣)، مسلم (١٦٨٧)].

تَقَدُّمَ أَنَّهُ مِنْ أَدَلَةِ الطَّاهِرِيَّةِ وَلَكِنَّــهُ مُـوَّوَّلٌ بِمَا ذُكِرَ قريبًا، والموجبُ لِتَأْوِيلِهِ مَا عَرَفْتُهُ مِنْ قُولِهِ فِي الْمُتَّفِقَ عَلَيْتُهِ [خ (٦٧٨٩)، م (١٦٨٤)]: «لا تُقْطَعُ يَدُ السَّــارق إلاَّ فِــي رُبُـع دِينَــار٩. وقولِــهِ فيمًا أخرجَهُ أحمدُ (٣٦/٦): «ولا تقطعوا فيما هُوَ أَدنى منْ ذلِكَ» فَتَعَيُّنَ تَاوِيلُهُ بِمَا ذَكَرِنَاهُ.

وأمَّا تأويلُ الأعمش لَهُ بأنَّهُ أُريدَ بالبيضةِ: بيضةُ الحديدِ ويَالْحَبَلِ: حَبِلُ السُّفَنِ فَغَيرُ صَحَيْحٌ؛ لأَنَّ الحَدَيثُ ظُـاهِرٌ في التُّهْجين على السَّارق لِتَفويتِهِ العظيمَ بالحقير.

قَيلَ: فالوجُّهُ فِي تَأْوِيلِهِ أَنْ قُولَهُ: ﴿فَتُقَطِّعُۥ خَبُّرٌ لا أَمـرٌ ولا فعلٌ وذلِكَ ليسَ بدليلِ لجوازِ أنْ يُريــدَ ﷺ أنَّـهُ يقطعُــهُ مــنُ لا يُراعي النَّصابَ أو بشَهَادةٍ على النَّصابِ، ولا يصحُّ إلاَّ دُونَهُ ۚ أَو

#### ٤ ـ لا شفاعةً في الحدود

١١٦٢ – وَعَـنْ عَائِشَـةَ رضـي اللّـــه عنهـــا ﴿أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: أَتَشْفَعُ فِي حَدٍّ مِنْ حُـدُودِ اللَّهِ؟ ثُمُّ قَامَ فَخَطَبَ، فَقَالَ: أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِم الشُّويفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فِيهِم الضَّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيْهِ الْحَدَّهُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٧٨٨)، مسلم (١٦٨٨)[٨]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمٍ.

وَلَهُ [مسلم (١٦٨٨)(١٠)] مِنْ وَجْهِ آخَرَ عَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنهـــا قَالَتْ: وَكَالَتِ امْرَأَةً تَسْتَعِيرُ الْمَتَاعَ وَتَجْحَدُهُ، فَأَمَرَ النَّبِيُّ ﷺ بِفَطْع يَدِهَا».

(وعنْ عائشة رضى الله عنها وأنَّ رَسُولَ اللهِ 難 قَالَ) مُخَاطِبًا لاسَامَةَ: ﴿أَتَشْفَعُ فِي حَدٌّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ؟ ثُمٌّ قَامَ فَخَطَبَ فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا أَهْلَـكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ أَنْهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِمَ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ وَإِذَا سَرَقَ فِيهِمَ الضَّعِيفُ أَفَّامُوا عَلَيْهِ الْحَدُّ، مُتَّفَقُ عليهِ واللَّفظُ لمسلمِ ولَهُ ) أي لمسلم

(من وجُهِ آخرَ عنْ عائشةَ (كَانَتِ امْرَأَةٌ تَسْتَعِيرُ الْمَتَاعَ وَتَجْحَدُهُ فَأَمَرَ النَّبِيُّ ﷺ بِقَطْعِ يَدِهَا») الخطابُ في قولِهِ: «أَتَشْفَعُ»

لأسامةً بن زيدٍ كما يدلُّ لَـهُ في البخاريُّ (٦٧٨٨) «أَنْ قُرُيْشاً أَهَمُّتُهُم الْمَرْأَةُ الْمَخْزُومِيَّةُ الَّتِي سَرَقَتْ قَالُوا: مَنْ يُكَلَّمُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمَنْ يَجْنَرَئُ عَلَيْهِ إِلاَّ أُسَامَةُ حِبُّ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَكُلُّمَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ فَقَالَ: أَتَشْفَعُ اللَّهِ عَلَيْتُ وَهَاذَا اسْتِفْهَامُ إِنْكَارٍ، وَكَأَنَّهُ قَدْ سُبِقَ عَلَمُ أُسَامَةً بِأَنَّهُ لا شَفَاعَةً في حَدٍّ. وفي الحديث مسالَّتَان:

(الأولى): النَّهْيُ عن الشَّفَاعَةِ في الحدودِ، وَتَرجم البخاريُّ بباب كرَاهِيةِ الشُّفَاعةِ في الحدُّ إذا رُفعَ إلى السُّلطان وقدْ دلُّ لما قَيْدَهُ مِنْ أَنَّ الْكُرَاهَةَ بِعِدَ الرُّفِعِ مِا فِي بِعِضٍ رُوايَاتِ هِـذَا الحديث «فَإِنَّهُ ﷺ قَالَ لأسَامَةَ: لَمَّا شَفَعَ «لا تَشْفَعْ فِي حَدٌّ فَإِنَّ الْحُدُودَ إِذَا انْتَهَتْ إِلَيَّ فليس لها مَنْزَلُه.

وأخرجَ أبو داود (٤٣٧٦) من حديث عمرو بن شعيب عنْ أَبِيهِ عنْ جلَّةٍ يرفعُهُ "تَعَافُوا الْحُدُودَ فِيمَا تَيْنَكُمْ ۖ فَمَّا بَلَغَنِي مِنْ حَدُّ فَقَدْ وَجَبُّ وصحْحَهُ (٣٨٣/٤) الحَاكِمُ.

وأخرجَ أبو داود (٣٥٩٧) والحَاكِمُ (٣٨٣/٤) وصحَّحَةُ مِـنْ حديث ابنٍ عُمرَ قــالَ: سمعنت رسـولَ اللَّـهِ ﷺ يقــولُ: فمَـنْ حَالَتْ شَفَاعَتُهُ دُونَ حَدُّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ فَقَدْ ضَادُّ اللَّهَ فِي أَمْرِهِ٠٠

وأخرجَهُ ابنُ أبي شيبةً (٤٧٣/٥) منْ وجْهِ أصبحُ عَسْ ابـن عُمرَ موقوفاً وفي الطَّبرانيُّ [الكبير: ٢٧٠/١٢] منْ حديثِ أبعي هُريرةَ مرفوعاً بلفظِ «فقدْ ضادُّ اللَّهَ في ملْكِهِ».

وأخرجَ الدَّارقطنيُّ (٢٠٥/٣) من حديثِ الزُّبـير موصـولاً بلفظِ «اشْفَعُوا مَا لَمْ يَصِلْ إِلَى الْوَالِي؛ فَإِذَا وَصَـلَ إِلَى الْوَالِي، فَعَفَا فَلا عَفَا اللَّهُ عَنْهُ.

واحرجَ الطَّبرانيُّ عنْ عُسروةَ بـن الزُّبـيرِ قـالَ: لقـيَ الزُّبـيرُ سارقاً فشفِّعَ فِيهِ فقيلَ: حَتَّى يبلغَ الإسامَ فقال: إذا بلغَ الإسامَ فلعنَ اللَّهُ الشَّافعُ والمشفِّعُ».

قيلَ: وَهَذَا المُوقُوفُ هُوَ المُعْتَمَدُ، وَتَأْتِي قَصَّةً «الَّــٰذِي سَــرَقَ ردًاءَ صَفْوَانَ وَرَافَعَهُ إِلَيْهِ ﷺ ثُمُّ أَرَادَ أَنْ لا يَقْطَعَـهُ فَقَـالَ ﷺ: هَلاَّ قَبْلَ أَنْ تَـاْتِيْنِي بِـهِ، ويـاْتِي مـنْ اخرجَـهُ [د (٤٣٩٤)، س (۱۹/۸)، جه (۱۹/۸)].

وَهَذِهِ الْأَحَادِيثُ مُتَعَاضِدةٌ على تحريم الشُّفاعةِ بعدَ البلوغ

الحديث.

إلى الإمامِ، وأنَّهُ يجبُ على الإمامِ إقامةُ الحدُ.

وادَّعى ابنُ عبدِ البرِّ الإجماعَ على ذلِكَ، ومثلُهُ في البحر.

ونقلَ الخطَّابيُّ عن مالِكِ أنْـهُ فَرَّقَ بِينَ مِنْ عُرِفَ باذَيَّةِ النَّاسِ وغيرهِ، فقالَ: لا يُشفعُ في الأوَّلِ مُطلقاً وفي النَّاني تحسسنُ الشَّفاعةُ قبلَ الرُّفع؛ وفي حديثِ عائشةَ «أَقِيلُوا ذَوِي الْهَيْئَاتِ إلاَّ فِي الْحُدُودِ» [أحمد (١٨١/٦)، أبو داود (٤٣٧٥)] ما يبدلُ على جواز الشَّفاعة في التَّعزيرَاتِ لا في الحدودِ.

ونقلَ ابنُ عبدِ البرُ الاتَّفاقَ على ذلِكَ

(المسالةُ النَّانيةُ): في قولِهِ: (كمانَتِ امسراةٌ تسْـتَعيرُ المَّسَاعَ وَتَجحدُهُ) واخرجَهُ النَّسائيّ (٧٣/٨) بلفظِ «اسْتَعارَت امراةٌ علمى السنةِ أناس يُعرفون وَهِيَ لا تُعرفُ فباعَتْهُ واخذَتْ ثمنَهُهُ.

وأخرجَهُ عبدُ الرَّزَاقِ (٢٠٣/١٠) بسندِ صحيح إلى أبي بَكْرِ بنِ عبدِ الرَّحْنِ الْأَنْ المَرَأَةُ جَاءَتْ فَقَالَتْ: إِنْ فُلاَتَهُ تَسْتَعِيرُ حُلِيّاً بإعَارَتِهَا إِيَّاهَا فَمَكَثَتْ لا تَرَاهُ فَجَاءَتْ إِلَى الَّتِي اسْتَعَارَتْ لَهَا فَسَالَتُهَا فَقَالَتْ: مَا اسْتَعَرْتُ شَيْئاً؛ فَرَجَمَتْ إِلَى الأَخْرَى فَانْكُرَتْ فَجَاءَتْ إِلَى النّبِي تَلْكُمْ فَلَمَاهَا فَسَالُهَا فَقَالَتْ: وَالَّذِي بَعْنَكَ بِالْحَقِّ مَا اسْتَعَرْت مِنْهَا شَيْئاً؛ فَقَالَ: اذْهَبُوا إِلَى بَيْتِهَا تَجِدُوهُ تَحْتَ فِرَاشِهَا فَأَتُوهُ، وَأَخَذُوهُ فَأَمْرَ بِهَا فَقَطِعَتْه.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يجبُ القطعُ على جحدِ العاريَّةِ وَهُوَ مَذْهَبُ احمدَ وإسحاقَ والظّاهِريَّةِ.

ووجْهُ دلالةِ الحديثِ على ذلِكَ واضحةٌ «فَإِنْــهُ ﷺ رَتَّبَ الْقَطْعَ عَلَى جَحْدِ الْعَارِئَةِ.

وقالَ ابنُ دقيقِ العيــــدِ: إنَّــهُ لا ينبُّــِتُ الحُكُــمُ المَرَّتُبُ على الجحودِ حَتَّى يَتَبَيْنَ تَرجيحُ روايةِ منْ روى أَنْهَــا كــانَتْ جــاحدةً على روايةِ منْ روى أَنْهَا كانَتْ سارقةً.

وذَهَبَ الجمَاهِيرُ إلى أنَّهُ لا يجبُ القطعُ في جحدِ العاريَّةِ. قالوا: لأنَّ الآيةَ في السَّارقِ والجاحدِ لا يُسمَّى سارقاً.

وردٌ هذا ابنُ القيَّم وقال: إنَّ الجمحدُ داخلُ في اسمِ السُّرقةِ. قُلْت: أمَّا دُخولُ الجاحدِ تَحْتَ لفظِ السَّارِقِ لُغةُ فـلا تُساعدُهُ عليْهِ اللَّغةُ وأمَّا الدَّليـلُ فَنْبُـوتُ قطعِ الجاَحدِ بِهَــذا

قَالَ الجُمْهُورُ: وحديثُ المخزوميَّةِ قَـدْ وردَ بلفظِ «أَنَهَـا سرقَتْ»، من طريقِ عائشةَ وجابرٍ وعروةَ بنِ الزُبيرِ ومسعودِ بـنِ الأسودِ أخرجَهُ البخاريُ ومسلمٌ والبيهقيُ وغيرُهُمْ مُصرُّحاً بذِكْرِ السَّرقةِ.

قالوا: فقدْ تقرَّرَ أَنَّهَا سرقَتْ وروايةٌ جحدَ العاريَّــةَ لا تــدلُّ على أنَّ القطعَ كانَ لَهَا بلُ إِنَّما ذَكَرَ جحدَهَــا العاريَّـةَ لاَنْـهُ قــدْ صارَ خُلقاً لَهَا معروفاً فعرفَتِ المراةُ بهِ والقطعُ كانَ للسَّرقةِ.

وَهَذَا خُلاصةُ مَا أَجَابَ بِهِ الخَطَّابِيُّ ولا يَخْفَى تَكَلَّفُهُ ثُمُّ هُوَ مَبِيًّ عَلَى أَنْ المَبَرَ عَنْهُ أَمراةً واحدةً وليس في الحديثِ ما يدنُ على ذلك لَكِنَ في عبارة المصنفو ما يُشعرُ بذلك فإنّه جَعلَ الذي ذَكَرَهُ ثانياً روايةً وَهُوَ يقتضي من حيث الإشعارُ العاديُّ الذي ذَكَرَهُ ثانياً روايةً وَهُوَ يقتضي من حيث الإشعارُ العاديُّ النهما حديث واحد أشارَ إليه إبن دقيق في الشرح العمدة والمصنف هُنا صنعَ ما صنعَهُ صاحبُ العمدة في سياق الحديث.

ثُمُّ قالَ الجِمْهُورُ: ويؤيَّدُ مَا ذَهَبنا إليْهِ .وَهُوَ قُولُهُ

### ٥\_ ليس على مختلس قطعٌ

البّسي ﷺ:
 البّس عَلَى خَائِن وَلا مُنتَهب وَلا مُختَلِس قَطْعٌ.

رَوَاهُ أَخْمَـــدُ (٣١٢/٣) وَالأَرْبَعَــةُ [أبــو داود (٣٩١))، النســـاني (٨٨/٨)، ابن ماجه (٣٥٩١)] وَصَحَّحَهُ التَّرْمِذِيُّ (١٤٤٨) وَالْمِـنُ جِّسَانَ (٤٤٥٧))

قالوا: وجاحدُ العاريَّةِ خائنٌ.

ولا يخفى أنَّ هذا عامَّ لِكُلُّ خائنِ ولَكِنَّهُ مُخصَّصٌ بجـاحدِ العاريَّةِ وبِكُونِ القطع فيمنَّ جحدَ العاريَّةَ لا غيرِهِ من الخونةِ.

وقد ذَهَبَ بعضُ العلماء إلى أنهُ يُخَصُّ للقطعِ عن اسْتَعارَ على لسان غيرِهِ مُخادعاً للمستَّعارِ منهُ ثُمَّ تصرُّفَ في العاريَّةِ وأنْكَرَهَا لَمَّا طُولَبَ بِهَا.

قَالَ: فإنَّ هذا لا يُقطعُ بمجرَّدِ الخيانةِ بـل لمُشـارَكَةِ السَّـارقِ في أخذِ المال خِفيةً.

والحديثُ فِيهِ كلامٌ كثيرٌ لعلماءِ الحديثِ وقدْ صحَّحَهُ مـنْ مـغت.

وَهَذَا دَالٌ عَلَى أَنَّ الْحَائِنَ لَا قَطْعَ عَلَيْهِ.

والمرادُ (بالخائنِ) الَّذِي يُضمرُ مَا لا يُظْهِرُهُ في نَفْسِيهِ، والخائنُ هُنا: هُوَ الَّذِي يَاخِذُ المَالَ خِفِيةً مَنْ مَالِكِهِ مَعَ إِظْهَارِهِ لَهُ النَّصيحةَ والحفظَ. والخائنُ أعمُ، فإنَّهَا قَدْ تَكُونُ الحيانـةُ في غيرِ المَال، ومنْهُ خائنةُ الأعينِ وَهِيَ مُسارَقةُ النَّاظرِ بطرفِهِ مَا لا يحلُّ لَهُ نَظَانُهُ.

(والمُنْتَهِبُ) المغيرُ من النَّهْبِ وَهِيَ الغارةُ والسَّلبُ وَكَـاْنُ الموادَ هُنا ما كانَ على جهَةِ الغلبةِ والقَهْرِ.

(والمختلس) السَّالبُ من «اختلسهُ»: إذا سلبه.

واعلمُ أَنَّ العلماءَ اخْتَلفوا في شرطيَّةِ أَنْ تَكُــونَ السُّـرقةُ في ز.

فَلَهَبَ أَحَمَّدُ بِنُ حَبِيلٍ وإسحاقُ وَهُوَ قَسُولٌ للنَّسَاصِرِ والخوارجِ إلى أنَّهُ لا يُشْتَرطُ لعَدمٍ وُرودِ الدَّليلِ باشْتِراطِهِ مِن الشُّنَةِ ولإطلاق الآيةِ.

وَذَهَبَ غيرُهُمْ إلى اشْتِراطِهِ مُسْتَدَلِّينَ بِهَذَا الحديثِ إذْ مَفْهُومُهُ لُزُومُ القطعِ فيما أَخذَ بغيرِ ما ذُكِرَ وَهُـوَ ما كـان عـنْ خُفيةٍ.

وأجيب بان هذا مفهُومٌ ولا تثبتُ بِهِ قاعدةٌ يُقيَّدُ بِهَا القرآنُ ويؤيِّدُ عدمُ اغتِبارِهِ «أَنَّهُ تَلَلَّمُ قَطَعَ يَدَ مَنْ أَخَذَ رِدَاءً صَفُوانَ مِسْ تَخْسَدِ رَأْمِهِ هُوبِأَنْسَهُ تَلَلَّمُ قَطَعَ يَسَدَ لَمُخْرُومِيَّةً وَإِنَّمَا كَانَتْ تَجْحَدُ مَا تَسْتَعِيرُهُ».

وقالَ ابنُ بطَال: الحرزُ ماخوذٌ منْ مفْهُومِ السَّرقةِ لُغةً؛ فسإنْ صحَّ فلا بُدُّ من التُّوْفيقِ بينَهُ وبينَ ما ذُكِرَ مُّا لا يدلُّ على اعْتِيارِ الحرز.

فالمسألةُ كما ترى والأصلُ عدمُ الشُّرطِ وأنا أسْتَخيرُ اللَّـةَ وأَتَوقَفُ حَتَّى يَفْتَحَ اللَّهُ.

## ٦- لا قطعَ في ثمر

١٦٦٤ - وَعَنْ رَافِع بْنِ خَدِيسِجٍ ﴿ قَالَ: مَالِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

رَوَاهُ الْمَذْكُورُونَ [أهـد (٢٣/٣٤)، أبـو داود (٤٣٨٨)، النـــاني (٨٧/٨)، ابن ماجه (٢٥٩٣)]، وَمَنْخُخَهُ أَيْضًا السَّرْمِذِيُّ (١٤٤٩) وَالْمِنْ حِبَّانَ (٤٤٦٦).

(وَلا كَثَمْرٍ) هُوَ بِفَتْحِ الْكَافِ وَفَتْحِ الثَّلْثَةِ جُمَّارُ النَّخلِ وَهُوَ شحمُهُ الَّذي فِي وسطِ النَّخلِ كما فِي النَّهَايةِ.

(رَوَاهُ اللَّذَّكُورُونَ) وَهُمْ أَحَدُ وَالْأَرْبِعَةُ.

(وصحَّحَهُ أيضاً النّرمذيُّ وابنُ حبَّانٌ) كما صحَّحا ما قبلَهُ.

قَالَ الطحاريُّ: الحديثُ تلقَّتُهُ الأمَّةُ بالقبولِ والثَّمرُ المرادُّ بِهِ ما كانَ مُعلَّقاً فِي النَّخلِ قبلَ أنْ يُجذُّ ويحرَزَ.

وعلى هذا تأوَّلُهُ الشَّافعيُّ وقالَ: حوائطُ المدينةِ ليسَتُّ بحرَّزٍ وأَكْثَرُهَا تدخلُ منْ جوانبهَا.

والنَّمرُ: اسمَّ جامع للرَّطبِ واليابسِ من الرُّطبِ والعنبِ

وامًّا الكَثَرُ فوقعَ تفسيرُهُ في روايةِ النَّسائيّ بالجمَّارِ، والجمَّارُ بالجيمِ آخرُهُ راءُ بزنةِ رُمَّانٍ، وَهُوَ شحمُ النَّخسلِ الَّـذي في وسطِ النَّخلةِ كما في «النَّهَايةِ».

والحديثُ فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يجوزُ القطعُ في سرقةِ الثَّمـرِ والْكَثَرِ. وظَاهِرُهُ سواءٌ كانَ على ظَهْرِ المُنبِتِ لَهُ أو قدْ جُذَّ. وإلى هذا ذَهَبَ أبو حنيفةً.

قال في يَهَايَةِ الجُمْهِدِ: قال أبو حنيفة: لا قطع في طعامٍ ولا فيما أصلهُ مُباحٌ كالصِّيدِ والحطبِ والحشيشِ وعمدَتُهُ في مَنْعِ القطع في الطّعامِ الرَّطبِ قولُهُ ﷺ: ﴿لاَ قَطْمَ فِي ثَمَرٍ وَلا كَثَرِهِ.

وعندَ الجمهُورِ أَنَّهُ يُقطعُ فِي كُـلُّ مُحرَزِ سواءٌ كـانَ على أصلِهِ باقياً وقدْ جُذَّ؛ وسواءٌ كانَ أصلُهُ مُباحاً كالحشيشِ ونحوِهِ أو لا.

وقـالوا: لعمـومِ الآيـةِ والأحــاديثُ الــواردةُ في اشــتِراطِ النّصابِ.

وأمًا حديثُ الا قطع في ثَمَرِ وَلا كَثَرِ" فقالَ الشَّافعيُّ: إنَّهُ أَخرَجَ على ما كانَ عليهِ عادةُ أَهْلِ المدينةِ منْ عدمٍ إحرازِ حوائطِهَا فَتَرْكُ القطعِ لعدمِ الحرزِ فإذا أُحرزَتِ الحوائطُ كانَتَ كغيرها.

#### ٧- اعتراف السارق وليس معه شيءً

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد (٤٣٨٠)، وَاللَّفْظُ لَهُ.

وَأَحْمَدُ (٢٩٣/٥) وَالنَّسَائِيُّ (٦٧/٨)، وَرِجَالُهُ لِقَاتٌ.

روعن أبي أُميَّة المخزوميِّ طَهُمُّهِ) لا يُعرفُ لَـهُ اسمٌ، عـدادُهُ في أَهْلِ الحجاز. روى عنْهُ أبو المنذر مولى أبي ذرَّ هذا الحديث.

(قَالَ: ﴿أَتِيَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ بِلِمِنَّ قَلد اغْتَرَفَ اغْتِرَافاً وَلَمْ يُوجَدْ مَعَهُ مَتَاعٌ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: مَا إِخَالُكَ) بكسر الهمزة فخاء معجمة ـ أي: أظنك.

(سَرَقْت قَالَ: بَلَى فَأَعَادَ عَلَيْهِ مَرَّتَيْنِ أَو ثَلائًا فَأَمَرَ بِهِ فَقُطِعَ وَجِيءَ بِهِ فَقَالَ: أَسْنَغْفِرُ اللَّهَ وَأَتُـوبُ إَلَيْهِ؛ فَقَالَ: أَسْنَغْفِرُ اللَّهَ وَأَتُـوبُ إَلَيْهِ؛ فَقَالَ: أَسْنَغْفِرُ اللَّهَ وَأَتُـوبُ إَلَيْهِ؛ فَقَالَ: أَسْنَغْفِرُ اللَّهُ وَأَلُوبُهُ لَهُ اللَّهِ فَلاثًا». أخرجَهُ أبو داود واللَّفظُ لَهُ وَحَدُ والنَّسانيُ ورجالُهُ ثقاتُ.

وقالَ الخطَّابيُّ: في إسنادِهِ مقالٌ والحديثُ إذا روَاهُ مجْهُولٌ لمْ

يَكُنْ حُجَّةً ولم يجب الحُكْمُ بهِ.

قالَ عبدُ الحقُّ: أبو المنذرِ المذكورُ في إسنادِهِ لَمْ يروِ عنْــهُ إِلاَّ إسحاقُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ أبي طلحةً.

وفي الحديث دليل على أنَّهُ ينبغي للإمام تلقينُ السَّارقِ الإنكارَ. وقدْ رُويَ «أَنَّهُ ﷺ قَالَ لِسَارِقِ: أَسَرَقْت؟ قُلُ: لا» [مصنف عبد الرزاق (٢٢٤/١٠) من مرسل عطَّه].

قَالَ الرَّافعيُّ: لمْ يُصحِّحوا هذا الحديثَ.

وقالَ الغزاليُّ: قولُهُ: «قُلْ: لا» \_ لمْ يُصحَّحْهُ الأنمَّةُ.

وروى البيهَقيُّ (۲۷٦/۸) موقوفاً على أبي الدَّرداءِ أَنَّـهُ أُتِـيَ بجاريةٍ سرقَتْ، فقــال: أسـرقُت؟ قُـولي: لا؛ فقـالَت: لَا؛ فخلَّـى سبيلَهَا.

وروى عبدُ الرَّزَاقِ (٢٢٤/١٠) عنْ عُمرَ أَنْــهُ أَتِــيَ برجــلٍ سرقَ فسألَهُ: أسرقْت؟ قُلْ: لا؛ فقالَ: لا، فَتَرَكَهُ.

وساق روايَاتٍ عن الصُّحابةِ دالَّةٌ على التَّلقين.

واختُلف في إقرار السَّارق فلَهَبَتِ الْهَادويَّةُ وَاحَمُدُ وَإِسحاقُ إلى أنَّهُ لا بُدُّ في ثُبُوتِ السَّرقةِ بَالإقرارِ منْ إقسرارِهِ مرُّتَينِ وَكَـانُ هذا دليلُهُمْ ولا دلالة فِيهِ لأنَّهُ خسرجَ مخرجَ الاسْتِبَاتِ وَتَلقينِ المسقطِ، ولأنَّهُ تردُّدَ الرَّاوي هـلْ مرَّتَينِ أو ثلاثًا، وكَـانَ طريقُ الاختِياطِ لَهُمْ أَنْ يشْتَرطوا الإقرارَ ثلاثاً ولمْ يقولوا بِهِ.

وَذَهَبَ الفريقانِ وغيرُهُمْ إلى أَنَّهُ يَكُفِي الإقرارُ مرَّةُ واحدةً كسائرِ الاقاريرِ، ولأنَّهَا قَدْ وردَتْ عَدَّةُ روايَـاتٍ لَمْ يُذْكَرْ فِيهَـا اشْتِراطُ عددِ الإقرار.

### ٨- الحسمُ بعدَ القطع

المَّارِثُ مَّ الْحَاكِمُ (٣٨١/٤) مِنْ حَدِيثِ الْحَاكِمُ (٣٨١/٤) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ هُلِهُ، فَسَاقَهُ بِمَعْنَاهُ. وَقَالَ فِيهِ: الذَّهَبُوا بِهِ فَاقَطَعُوهُ، ثُمُّ احْسِمُوهُ.

وَأَخْرَجَهُ الْبَزَّارُ [وكشف الاستارة (١٥٦٠)] أَيْضاً، وَقَالَ: لا بَأْسَ بِإِسْنَادِهِ

(واخرجَهُ) أي حديثُ ابي أُميَّةً.

(الحَاكِمُ من حديثِ أبي هُريرةَ ﷺ فساقَهُ بمعنَاهُ وقالَ فِيهِ: «اذْهَبُوا بهِ فَاقْطَعُوهُ ثُمَّ احْسِمُوهُ») بالمُهْمَلَتَين.

(وأخرجَهُ البَوَّارُ أيضاً) أيْ منْ حديثِ أبي هُريرةَ (وقالَ: وَلا باسَ بإسنادِهِ).

الحديثُ دالً على وُجوبِ حسمِ ما قُطعَ؛ والحسمُ: الْكَيُّ بالنَّارِ: أَيْ يَكُوي محلُّ القِطعِ لينقطعَ الدَّمُ؛ لأنَّ منافذَ الدَّمِ تنســدُّ وإذا تُرِكَ فربَّما اسْتَرسلَ الدَّمُ فيؤدِّي إلى التَّلفِ.

وفي الحديث دلالة على أنه يـامرُ بـالقطع والحسـمِ الإمـامُ، وأجرةُ القاطع والحاسم من بيتِ المالِ وقيمةُ الدُّواءِ الَّذي يُحسمُ بهِ منهُ لأنَّ ذلِكَ واجبٌ على غيرهِ.

(فائدةً): من السُنَّةِ أَنْ تُعلَّقَ يَدُ السَّارِقِ فِي عُنْقِهِ لِمَا أَخرِجَـهُ البَّيْهَقِيُّ (٢٧٥/٨) بسندِهِ من حديثِ فضالةَ بَنِ عُبيــدِ «أَنَّـهُ سُئِلَ أَرَائِت تَعْلِيقَ يَدِ السَّارِقِ فِي عُنْقِهِ مِن السُّنَّةِ؟ قَــالَ: نَعَـمْ رَآئِيت النَّبِيُّ تَلَاِقً قَطْعَ سَارِقاً ثُمَّ أَمَرَ بَيدِهِ فَعُلْقَتْ فِي عُنْقِهِ».

واخرجَ (٧٧٥/٨) بسندو انَّ عليًا هَيُّ قطعَ سارقاً فمــرُ بِـهِ ويدُهُ مُعلَّقةٌ في عُنقِهِ.

وأخرجَ (٢٧٥/٨) عنْهُ أيضاً أنَّهُ أقرَّ عندَهُ سارقٌ مرَّتَينِ فقطعَ يدَهُ وعلَقَهَا في عُنقِهِ قالَ الرَّاوي: فَكَانِّي أنظرُ إلى يلهِ تضربُ صدرَهُ.

# ٩- إذا تلف المسروق لم يغرم السارق إذا أقيم عليه الحدث

الرَّحنِ بنِ عوفو ﷺ الله الرَّحنِ بنِ عوفو ﷺ الله رسول الله ﷺ قال: «لا يَغْرَمُ السَّارِقُ إِذَا أُقِيمَ عَلَيْهِ الله المُحدُّ».

رَوَاهُ النَّسَانِيِّ (٩٣/٨) وبيَّنَ أَنَّهُ مُنقطعٌ. وقالَ أبو حَاتِم: هُوَ مُنكَرِّ [«العلل» (٤٥٢/١)].

روَاهُ النَّسَائيِّ مــنُ حديثِ المســورِ بــنِ إِيرَاهِيــمَ عــنُ عبــدِ الرَّحمٰنِ بنِ عوفـــ والمســورُ لمْ يُدرِكْ جدَّهُ عبدَ الرَّحمٰنِ بنَ عوفــــ.

قالَ النَّسائيِّ: هذا مُرسلٌ وليسَ بثابِتٍ.

وَكَذَا أَخْرِجُهُ البِيْهَقَيُّ (٢٧٧/٨) وذَكَرَ لَهُ علَّةً أُخْرَى.

ورواهُ ابو يُوسف عن ابي حنيفة وفي اشرح الْكَنزِ على مذهبه تعليلُ ذلك بانُ الجيماع حقين في حقَّ واحد مُخالفً للأصول فصار القطعُ بدلاً من الغرم ولذليك إذا ثنَّى السرقة فيما قُطعَ بِهِ لمْ يُقطع.

ولقوله تعالى: ﴿وَلا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبِاطِلِ﴾ [البقرة: ١٨٨] ولقولِه عليه الصلاة والسلام: ﴿لا يَجِلُ مَالُ الْمِنِي مُسْلِم إِلا بطِيبَة مِنْ نفسِهِ [الدارقطني: ٢٦/٣] ولأنَّهُ اجْتَمَعُ فِي السَّرْقَةِ حَقَّانِ: حَقَّ للّه تعالى وحقَّ لآدمي فاقتضى كُلُ واحدٍ مُوجبَهُ ولأنّهُ قامَ الإجاعُ أَنّهُ إِذَا كَانَ موجوداً بعينِهِ أُخذَ منهُ فَيَكُونُ إِذَا لَمْ يُوجِدْ فِي ضمانِهِ قياساً على سائر الأموال الواجبةِ.

وقولُهُ «الجِّبْماعُ الحقَّينِ» مُخالفٌ للأصولِ دعوى خسيرُ صحيحةِ فإنَّ الحقَّينِ مُخْتَلفانِ فإنَّ القطعَ بجِكْمةِ الزَّجرِ، والتَّغريمَ لِتَفرِيتِ حقُّ الآدميُّ كما في الغصبِ ولا يخفى قُوَّةُ هذا القولِ

#### ١٠ ـ لا سرقةً في الثمر إن أصابه بفيه

117۸ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْسِنِ الْعَاصِ رضي اللَّه عنهما «عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ سُيْلَ عَسَ النَّمْرِ الْمُعَلَّقِ. فَقَالَ: مَنْ أَصَابَ بِفِيهِ مِنْ ذِي حَاجَةٍ غَيْرَ مُتَّخِلْهِ خُبْنَةً فَلا شَيْءَ عَلَيْهِ، وَمَسَنْ خَرَجَ بِشَيْءٍ مِنْهُ فَعَلَيْهِ الْغَرَامَةُ وَالْعُقُوبَةُ، وَمَنْ خَرَجَ بِشَيْءٍ مِنْهُ بَعْدَ أَنْ يُؤْوِيَهُ الْجَرِينَ فَبَلَغَ ثَمَنَ الْمِجَنُ فَعَلَيْهِ

لْقُطْعُ».

أَخْرُجَهُ أَبُو دَاوُد (٣٩٠٠) وَالنَّسَائِيُّ (٨٥/٨)، وَصَحَّمَهُ الْحَاكِمُ (٣٨١/٤).

(وعن عبدِ اللهِ بنِ عمرو بنِ العاصِ رضي الله تعالى عنهما عَنْ رَسُولِ اللهِ تَعَالَى عَنْ أَصَابَ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ النَّمْرِ الْمُعَلَّقِ فَقَالَ: مَنْ أَصَابَ بِفِيهِ مِنْ ذِي حَاجَةٍ غَيْرَ مُتَحِلًا خُبْنَةً) بِضِمَ الْخَاءِ الْمُعْجَمَدةِ وَسُكُونِ الْمُوَجَدَةِ فَنُونٍ: وَهُوَ مِعْطَفُ الإَزَارِ وَطَرَفُ النَّوْبِ.

(فَلا شَيْءَ عَلَيْهِ، وَمَنْ خَرَجَ بِشَيْءٍ مِنْهُ فَعَلَيْهِ الْغَرَامَةُ وَالْعَقُوبَةُ. وَمَنْ خَرَجَ بِشَيْءٍ مِنْهُ بَعْدَ أَنْ يُؤْوِيَـهُ الْجَرِيـنَ) هُــوَ مَوْضِـعُ التَّمْـرِ الَّذِي يُجَفِّفُ فِيهِ.

(فَلَكَ ثَمَنَ الْمِجَنِّ فَعَلَيْهِ الْقَطْعُ». اخرجَهُ ابو داود والنَّسائيُّ وصحَّحَهُ الحَاكِمُ.

قَالَ المُنذَرِيُّ: المرادُ بالتَّمرِ المعلَّى: ما كانَ مُعلَّماً في النَّخلِ قبلَ أَنْ يُجذُّ ويُجْرَنَ والثَّمَرُ: اسمٌ جامعٌ للرَّطبِ واليسابسِ من التَّمرِ والعنبِ وغيرهِمَا.

وفي الحديثِ مسائلُ:

(الأولى): أنَّهُ إذا أخذَ الحُتَاجُ بفِيهِ لسدُّ فاقَتِهِ فإنَّهُ مُباحٌ لَهُ.

(والثَّانيةُ): أنَّهُ يُحرَمُ عليهِ الحُروجُ بشيءٍ منهُ فإنْ خرجَ بشيءٍ منهُ فإنْ خرجَ بشيءٍ منهُ فلا يخلو أنْ يَكُونَ قبلَ النَّ اللهُ يُجدُّ ويُؤويَهُ الجرينَ أو بعدَهُ فإنْ كانَ قبلَ الجذّ فعليهِ الغرامةُ والعقوبةُ وإنْ كانَ بعدَ القطع وإيواءِ الجرينِ لَهُ فعليهِ القطعُ معَ بُلوغِ الماخوذِ النَّصابَ لقولِهِ ﷺ: "فبلغَ ثمنَ الجنَّه وَهَذا مبنيٌ على أنَّ الجرينَ حرزَ لما هُوَ الغالبُ إذْ لا قطعَ إلاَّ منْ حرز كما يأتي.

(الثَّالثَةُ): أنَّهُ أَجَلَ فِي الحديثِ الغرامةُ والعقوبــةُ ولَكِنَّـهُ قَـدْ أخرجَ البَّيْهَقيُّ (۲۷۸/۸) تفسيرَهَا بأنَّهَا غرامةُ مثليْهِ وبالُّ العقوبــةَ جلدَاتَ نَكَالاً.

وقد استُدلُ بمديثِ البيْهَقيّ هذا على جوازِ العقوبةِ بالمـــالِ، فإنَّ غرامةً مثليْهِ من العقوبةِ بالمال.

وقدْ أجازَهُ الشَّافعيُّ فِي القديمِ ثُمَّ رجعَ عنْهُ وقالَ: لا تُضاعفُ الغرامةُ على أحدٍ في شيءٍ إنَّما العقوبــةُ فِي الأبـدانِ لا فِي الأموالِ.

وقالَ: هذا منسوخٌ والنَّاسخُ لَـهُ «قَضَـاءُ رَسُـولِ اللَّـهِ ﷺ عَلَى أَهْلِ الْمَاشِيَةِ بِاللَّيْلِ أَنْ مَا أَتْلَفَتْ فَهُوَ ضَامِنٌ ابَى مضمونٌ على أَهْلِهَا، قالَ: وإنَّما يضمنونَهُ بالقيمةِ.

وقدْ قدَّمنا الْكَلامَ في ذلِكَ في حديثِ بَهْزٍ في الزُّكَاةِ.

قالوا: والإحرازُ ماخوذٌ في مفهُومِ السَّرقةِ فبانَ السَّرقة والاسْتِراقَ هُوَ الجِيءُ مُسْتَرَاً في خُفيةِ لاخذِ مالِ غيرِهِ من حرز كما في القاموسِ وغيرِهِ، فالحرزُ ماخوذٌ في مفهُومِ السَّرقةِ لُغةً ولذا لا يُقالُ لمنْ خانَ أمانَتَهُ: سارق، هذا مذهبُ الجَمْهُور.

وَذَهَبَت الظَّاهِرِيَّةُ وآخرونَ إلى عدمِ اشْتِراطِهِ عملاً بـإطلاقِ الآيةِ الْكَرِيمَةِ؛ إلاَّ أنْـهُ لا يخفى أنْـهُ إذا كـانَ الحـرزُ مـأخوذاً في مفْهُوم السَّرْقةِ فلا إطلاق في الآيةِ واللَّهُ أعلمُ.

واعلمُ أنَّ «حريسةَ الجبلِ» بالحاءِ الْهُمَلةِ مَفْتُوحةً فراءٍ فمثنَّاةٍ تُحْتِيَّةٍ فسين مُهْمَلةٍ.

"والجبلُ" بالجيمِ فموحَّدةٍ قيلَ: هيَ المحروسةُ، أيْ ليسَ فيما يُحرسُ بالجبل إذا سرقَ قُطعَ؛ لأنَّهُ ليسَ بموضع حرز.

وقيلَ: حريسةُ الجبلِ الشَّاةُ الَّتِي يُدرِكُهَا اللَّيلُ قبلَ أَنْ تصلَ إِلَى مَاوَاهَا.

و «المراحُ» الَّذي تسأوي إليْـو الماشـيةُ ليـلاً كـذا في «جـامعِ الأصولِ»، وَهَذا الآخيرُ أقربُ بمرادِ الحديثِ، واللَّهُ أعلمُ.

١١ ـ إذا وَصَلَ خبرُ السارق إلى الحاكم أقيمَ عليه
 الحدُّ

1179 - وَعَنْ صَفْوَانَ بْنِ أُمَيَّةً ﷺ ﴿ أَلَا النَّبِيُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْلِهُ اللَّهُ الللْمُوالِمُولِمُ اللللْمُ اللَّهُ الللِّلْمُ اللْمُلِمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُ الللْمُلِمُ الللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللللْمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُ

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٢/٣٤) وَالأَرْبَعَــةُ [أبسود داود (٤٣٩٤)، النسالي

(٦٨/٨)، ابن ماجه (٢٥٩٥)]، وصَحْحَهُ أَبْنُ الْجَارُودِ (٨٢٨) وَالْحَاكِمُ (٣٨٠/٤)

والحديثُ أخرجُوهُ منْ طُرقٍ:

منها عن طاوس عن صفوان ورجْحَهَا ابنُ عبدِ البرُ وقال: إنَّ سماعَ طاوس من صفوانَ مُمْكِنُ؛ لأنْهُ أَدرَكَ عُثمانُ وقالَ: أدرَكْت سبعينَ شيخاً من أصحابِ رسول اللهِ ﷺ.

وللحديثِ قصَّةً.

أخرجَ البيهَقيُّ (٢٦٥/٨) عسنْ عطاء بسِ أبي رباح قالَ: «بَيْنَمَا صَفْوَانُ بْنُ أُمِّيَةً مُضْطَجِعٌ بِالْبَطْحَاء إِذْ جَاءَ إِنْسَانٌ فَأَخَذَ بُرْدَةً مِنْ تَخْتِ رَأْسِهِ فَأَتَى بِهِ النَّبِيُّ ﷺ فَأَمَر بِقَطْعِهِ فَقَالَ: إِنَّي أَعْفُو وَأَتَجَاوَزُ، فَقَالَ: فَهَلاً فَبَلِ أَنْ تَأْتِينِي بِهِ».

وَلَهُ الفاظُ في بعضها «أنَّهُ كانَ في المسجدِ الحرامِ» وفي أُخرى: «في مسجدِ المدينةِ نائماً».

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهَا تُقطعُ يـدُ السَّارقِ فيمـا كــانَ مالِكُهُ حافظاً لَهُ وإنْ لمْ يَكُنْ مُغلقاً عليْهِ في مَكَان.

قالَ الشَّافعيُّ: رداءُ صفوانَ كانَ مُحْرَزاً باضطجاعِـهِ عليْـهِ. وإلى هذا ذَهَبَ الشَّافعيُّ والحنفيَّةُ والمالِكِيَّةُ.

قَالَ فِي نِهَايِةِ الجُمَّهِـلِ (٤٠٦/٤): وإذا توسَّـدَ النَّـاثِمُ شـــيثاً فَتُوسَّدُه لَهُ حرزٌ على ما جاءً في رداء صفوانَ.

قَالَ فِي "الْكَنْزِ" للحنفيَّةِ: ومنْ سرقَ من المسجدِ مَتَاعاً وربُّهُ عندَهُ يُقطعُ وإنْ كانَ غيرَ مُحـرَزِ بالحـائطِ؛ لأنَّ المسجدَ مـا بُـنيَ لإحرازِ الأموالِ فلمْ يَكُنِ المالُ مُحرَزًا بالمُكَانِ انْتَهَى.

وَتَقَدُّمَ الحَلافُ في الحرز واخْتُلفَ القائلونَ بشرطيَّتِهِ.

فقالَ الشَّافعيُّ ومالِكٌ والإمامُ يجيى: إنَّ لِكُـلُّ مـال حـرزاً يخصُّهُ فحرزُ الماشيةِ ليسَ حِرْزُ الذَّهَبِ والفضَّةِ.

وقالتِ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ: ما أُحرزَ فِيهِ مالٌ فَهُوَ حرزٌ لغيرِهِ، إذ الحرزُ ما وُضعَ لمنع الدَّاخلِ ألاَّ يدخلَ والخارجِ ألاَّ يخرجَ وما كانَّ ليسَ كذلِكَ فليسَ بحرزِ لا لُغةً ولا شرعاً.

وَكَذَلِكَ قَــالوا: المسجدُ والْكَعَبــةُ حــرزانِ لآلاتِهِمَـــا وَكِسَرَتِهمَا.

واخْتَلفوا في القبر هل هُوَ حرزٌ للْكَفنِ فيقطعُ آخِذُهُ أَوَ لِيسَ بَحرز؟ فَذَهَبَ إِلَى الْ النَّباشِ سارق جماعة من السَّلفِ والْهَادي والشَّافعيُّ ومالِك وقالوا: يُقطعُ لأنَّهُ أخذَ المال خُفيةً من حرز لَهُ.

وقد رُويَ عن عليُّ ظُلُّتِهُ وعائشةً

وقالَ الثَّوريُّ وأبو حنيفةَ: لا نقطعُ النَّباشَ؛ لأنَّ القبرَ ليسَ محرز.

وفي المنار؛ هـ نوه المسالة فيها صُعوبة؛ لأنَّ حُرمةَ الميستِ كحرمةِ الحيِّ، لَكِنَّ حُرمةَ يدِ السَّارقِ كذلِـكَ الأصلُ منعُهَا ولمْ يدخلِ النَّبَاشُ تَحْتَ السَّارقِ لُغةً والقياسُ الشَّـرعيُّ غيرُ واضحِ وإذا توقَّفنا امْتَنعَ القطعُ انْتَهَى.

واختلفَ في السَّارقِ منْ بيَّتِ المالِ.

فذهبت الْهَادُويَّةُ والشَّافِعيُّ وابو حنيفةً إلى أنَّهُ لا يُقطعُ مِنْ. سرقَ منْ بيْتِ المالِ. ورويَ عنْ عُمرَ.

وذَهَبَ مالِكٌ إلى أنَّهُ يُقطعُ.

وَاتَّفَقُوا عَلَى اللهُ لا يُقطعُ من سرقَ من الغنيمـةِ والخُمْسِ وإنْ لمْ يَكُنْ من أَهْلِهَا قالوا: لأنَّهُ قَدْ يُشَارِكُ فِيهَا بالرَّضْخِ أَو من الحمس.

# ١٢ ــ من سَوَقَ غيرَ مرَّةٍ

الله النّبيُ عَلَى فَقَالَ: اقْتُلُوهُ فَقَالُوا: إِنَّمَا سَرَقَ بَياً رَسُولَ النّبِي عَلَى فَقَالَ: اقْتُلُوهُ فَقَالُوا: إِنَّمَا سَرَقَ بَياً رَسُولَ اللّهِ. قَالَ: اقْطَعُوهُ فَقُطِعَ، ثُمَّ جِيءَ بِهِ الثّالِيَةَ، فَلَكُر فَقَالَ: اقْتُلُوهُ فَلْكَرَ مِثْلَهُ، ثُمَّ جِيءَ بِهِ الثّالِثَةَ، فَلْكُر مِثْلَهُ، ثُمَّ جِيءَ بِهِ الثّالِثَةَ، فَلْكُر مِثْلَهُ، ثُمَّ جِيءَ بِهِ الثّالِثَةَ، فَلْكَر مِثْلَهُ، ثُمَّ جِيءَ الْخَامِسَةُ فَقَالَ: اقْتُلُوهُ،

أَخْرَجَهُ أَبُو ذَاوُد (٤٤١٠) وَالنَّسَائِيُّ (٩٠/٨) وَاسْتَنْكُرَهُ.

تمامُهُ عندَهُمَا «فقالَ جابرٌ: فانطلقنا بِهِ فقَتَلْنَاهُ ثُــمَّ اجْتَررَنَـاهُ فالقينَاهُ في بثر ورمينا عليهِ الحجارةَ.

(واسْتَنْكَرَهُ) أي النَّسائيّ فإنَّهُ قالَ: الحديثُ مُنْكَرٌ، ومصعبُ بنُ ثابِتٍ ليسَ بقويٌ الحديثِ.

قيلَ: لَكِنْ يَشْهَدُ لَهُ الحديثُ الآتِي: وَهُوَ قُولُهُ

١٣ ــ نسخُ القتلِ في السوقة الخامسةِ

الْحَارِثِ بْنِ حَاطِبٍ نَحْوَهُ.

وَذَكَرَ الشَّافِعِيُّ أَنَّ الْقَتْلَ فِي الْخَامِسَةِ مَنْسُوخٌ.

(وأخرجَ) أي النَّسائيَ. (من حديثِ الحارثِ بنِ حاطبِ نحوَّهُ) وأخرجَ حديثَ الحارثِ الحَاكِمُ (٣٨٧/٤).

وأخرجَ أبو نُعيم في الحليةِ (٦/٢) عـنْ عبـدِ اللَّـهِ بـنِ زيـدٍ الجُهَنيُّ.

قَالَ ابنُ عبدِ البرِّ: حديثُ القَتْلِ مُنْكُرٌ لا أصلَ لَهُ.

(وذَكَرَ الشَّافعيُّ انَّ القَتْلَ في الخامسةِ منسوخٌ).وزادَ ابنُ عبدِ البرِّ في كلامِ الشَّافعيُّ: لا خلافَ فِيهِ بينَ أَهْلِ العلمِ.

وفي «النَّجم الوَهَاج»: أنَّ ناسخَهُ حديثُ «لا يَجِلُ دَمُ امْرِئ مُسْلِم إلاَّ بِإِحْدَى ثَلاثِ» [البخاري (۱۹۷۸)، مسلم (۱۹۷۹)] تقدَّمُ.

قَالَ ابنُ عبدِ البرُ: وَهَذَا يَدَلُّ عَلَى الْ حِكَايَةَ ابي مُصعبِ عَنْ عُمَانَ وَعمرَ بنِ عبدِ العزيزِ أَنَّهُ يُقَتُلُ لا أصلَ لَـهُ وجاءَ في روايةِ النِّسانِيّ (٨٩/٨) "بَعْدَ قَطْع قَوَائِمِهِ الأَرْبَعِ ثُمَّ سَرَقَ الْخَامِسَةَ فِي عَهْدِ أَبِي بَكْرٍ عَلَيْهِ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ الْخَامِسَةَ فِي عَهْدِ أَبِي بَكْرٍ عَلَيْهِ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَعْلَمُ مَهُ اللَّهِ الْعَلَيْمَ مِنْ قُرَيْسٍ فَقَالَ: اقْتُلُوهُ ثُمْ دَفَعَهُ إِلَى فِنْيَسَةٍ مِنْ قُرَيْشٍ فَقَالَ: اقْتُلُوهُ ثُمْ دَفَعَهُ إِلَى فِنْيَسَةٍ مِنْ قُرَيْشٍ فَقَالَ: اقْتُلُوهُ ثُمْ دَفَعَهُ إِلَى فِنْيَسَةٍ مِنْ قُرَيْشٍ فَقَالَ: الْقَلُوهُ ثُمْ دَفَعَهُ إِلَى فِنْيَسَةٍ مِنْ قُرَيْشٍ

قالَ النَّسائيِّ: لا أعلمُ في هذا البابِ حديثاً صحيحاً.

والحديثُ دليلٌ على قَتْلِ السَّارِقِ فِي الخامسـةِ، وأَنَّ قُوائمَـهُ الْأَرْبِعَ تُقُطعُ فِي الأَرْبِعِ المُرَّاتِ.

والواجبُ قطعُ اليمينِ في السَّرقةِ الأولى إجماعاً، وقراءةُ ابنِ مسعودٍ مُبيَّنةٌ لإجمالِ الآيةِ فإنَّهُ قرأَ «فَاقَطَعُوا أَيْمَانَهُمَا».

وفي النَّانيةِ الرَّجلُ اليسرى عندَ الأكثرِ لفعلِ الصَّحابةِ. وعندَ طاوس اليدُ اليسرى لقربها من اليمني.

وفي النَّالئةِ يدُهُ اليسرى وفي الرَّابعةِ رجلُهُ وَهَذَا عندَ الشَّافعيِّ ومالِكِ وأخرجَهُ الدَّارقطيُّ (١٨١/٣) مسنَ حديثِ أبي هُريرةَ «أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: فِي السَّارِقِ إِنْ سَرَقَ: فَاقْطَعُوا يَدَهُ ثُمُّ إِنْ سَرَقَ فَاقْطَعُوا رِجْلَهُ ثُمَّ إِنْ سَرَقَ فَاقْطَعُوا يَدَهُ ثُمَّ إِنْ سَرَقَ فَاقْطَعُوا رَجْلَهُ .

وفي إسنادِهِ الواقـديُّ وأخرجَـهُ الشَّـافعيُّ [الأم: ١٦٢/٦] منْ وجْهِ آخرَ عنْ أبي هُريرةَ مرفوعاً.

وأخرجَ الطَّبرانيُّ [«الكبير» (١٨٧/١٧)] والدارقطني (١٣٧/٣) نحوَهُ عن عصمةً بن مالِكٍ وإسنادُهُ ضعيفٌ.

وخالفَتِ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ فقالوا: يُحبسُ فِي النَّالِثَةِ لَمَا رَوَاهُ البَيْهَقِيُّ (۲۷۰/۸) من حديثِ علي عَلَيُّهِ أَنَّهُ قَـالَ بعـدَ أَنْ قطـعَ رجلَهُ وأَتَى بِهِ فِي النَّالِثَةِ: بَايُّ شيء يَتَمسَّحُ وبايُ شيء يأكُلُ لَمَا قبلَ لَهُ: تَقطعُ يدُهُ اليسرى ثُمَّ قالَ: أقطعُ رجلَهُ؟ على أيُ شيء يمشي؟ إنِّي لأستَحي من اللَّهِ، ثُمَّ ضربَهُ وخلَدَ فِي السَّجنِ.

وأجابَ الأوّلونَ بـانَ هـذا رأيٌ لا يُقـاومُ النُصـوصَ وإنْ كانَ المنصوصُ فِيهِ ضعفٌ فقدْ عاضدَتْهُ الرُوايَاتُ الأخرى.

وامًّا علَّ القطع فَيَكُونُ مَنْ مَفْصَلِ الْكَفَّ إِذْ هُـــوَ اقـلُّ مَا يُسمَّى يداً ولفعلِــهِ ﷺ فيما اخرجَـهُ الدَّارِقطنيُّ (٢٠٤/٣) مَـنْ حديثِ عمرو بنِ شُعيبِ «أَتِيَ النَّبِيُّ ﷺ بِسَارِقٍ فَقَطَعَ يَدَهُ مِــنْ مَفْصِلِ الْكَفُّ. وفي إسنادِهِ مجْهُولٌ.

وأخرجَ ابنُ أبي شيبةَ (٥٢٢/٥) منْ مُرسلِ رجاءِ بنِ حيسوَةَ «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَطَعَ مِن الْمَفْصِلِ».

وأخرجَهُ أبو الشَّيخِ مَنْ وجْهِ آخرَ عَـنْ رجـاءِ عَـنْ عـديُّ رفعَهُ وعن جابرِ رفعَهُ وأخرجَهُ سعيدُ بنُ منصورِ عنْ عُمرَ.

وقالَت الإماميَّةُ: ويروى عنْ عليٌ عليه السلام أنَّـهُ يُقطعُ منْ أُصولِ الأصابع إذْ هُوَ اقلُ ما يُسمَّى بدأ.

وَرَدَّ ذَلِكَ بَأَنَّهُ لا يُقالُ لمنْ قُطَعَتْ أصابِعُهُ: مقطوعُ السِدِ لا لُغةً ولا عُرفاً، وإنَّما يُقالَ: مقطوعُ الأصابع.

وقد اخْتَلْفَت الرُّوايَاتُ عنْ عليٌّ عَلَيُّهُ.

فرويَ أَنَّهُ كَـانَ يُقطعُ مَنْ يَـدِ السَّارِقِ الحنصـرُ والبنصـرُ والوسطى.

وقالَ الرُّمْرِيُّ والخوارجُ: إنَّهُ يُقطعُ من الإبـطِ إذْ هُـوَ البِـدُ

والأقوى الأوَّلُ لدليلِهِ المأثورِ.

وأمَّا محلُّ قطع الرَّجلِ فَتُقطعُ منْ مفصلِ القدمِ.

ورويَ عنْ عليُ عليه السلام أنَّـهُ كـانَ يقطـعُ الرُّجـلَ مـن كعب.

ورويَ عنْهُ وَهُوَ للإماميَّةِ أَنَّهُ معقدُ الشَّرَاكَ.

(خَاتِمةٌ): أخرجَ أحمدُ (٥/٦) وأبو داود (١٤٩٧) عنْ عطاء "عَنْ عَالِمَةٌ أَنْ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ لَهَا \_ وَقَـدْ دَعَتْ عَلَى سَارِقَ مَرَوَّهَا مِلْحَفَةً \_ ـ: لا تُسَبِّخِي عَنْهُ بِدُعَائِك عَلَيْهِ ومعنَاهُ: لا تُحفّقي عنْهُ الإثم الذي يستَحقُهُ بالسَّرقةِ.

وَهَذا يدلُّ على أنَّ الظَّالَم يُخفَّفُ عنْهُ بدعاءِ المظلومِ عليْهِ.

وروى احمدُ في كِتَابِ الزُّهْدِ عَنْ عُمرَ بِنِ عِبِدِ العزيزِ أَنَّهُ قَالَ: بلغني أَنَّ الرَّجلَ ليظلمَ مظلمةً فلا يبزالُ المظلومُ يشْتُمُ الظَّلَمَ ويَتَقَصُهُ حَتَّى يَشْتَوفَيَ حَقَّهُ ويَكُونَ للظَّالِمِ الفضلُ عليهِ؟ وفي التَّرمذيُ (٣٥٥٣) عَنْ عائشةَ أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: "مَنْ ذَعَا عَلَى مَنْ ظَلَمَهُ فَقَدِ انتَصَرَ».

فَانْ قَيلَ: قدْ مدحَ اللَّهُ المُتتَصرَ من البغيُّ ومدحَ العافي عـن العرم.

قَالَ ابنُ العربيُّ: فَالْجُوابُ أَنَّ الْأُوَّلَ مُحْمُولٌ عَلَى مَا إِذَا كَانَ البَاغي وَقَحاً ذَا جُرَاةٍ وَفَجُورِ وَالنَّانِي عَلَى مَنْ وَقَيْعَ مَنْهُ ذَلِكَ نَادِراً فَتَقَالُ عَنْزَتُهُ بِالعَفْوِ عَنْهُ.

وقالَ الواحديُّ: إنْ كانَ الانْتِصارُ لأجلِ الدَّينِ فَهُوَ محمودٌ، وإنْ كانَ لأجلِ النَّفسِ فَهُوَ مُباحٌ لا يُحمدُ عليْهِ.

واختَلَفَ العلماءُ في التَّحليلِ من الظَّلامةِ على ثلاثةِ أقوالِ: كانَ ابنُ المسيِّبِ لا يجللُ أحداً منْ عرضِ ولا مالِ. وَكَانَ سُليمانُ بنُ يسار وابنُ سيرينَ يجلاًن منهُمَا.

ورأى مالِكٌ التُّحليلَ من العرض دُونَ المال.

# ٤ - بَابُ حَدِّ الشَّارِبِ وَبَيَانِ الْمُسْكِرِ

# ١\_ جلدُ الشارب أربعين ثم ثمانين

١١٧٢ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ اللهِ أَنْ النَّبِيُ اللهِ اللَّهِ أَنْ النَّبِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ بِحَرِيدَتَيْنِ نَحْوَ الْجَرِيدَتَيْنِ نَحْوَ الرَّبِينَ.

قَالَ: وَفَعَلَهُ أَبُو بَكْرٍ، فَلَمَّا كَانَ عُمَرُ اسْتَشَارَ النَّاسَ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَٰنِ بْنُ عَوْفٍ: أَخَفُ الْنُحُدُودِ ثَمَانُونَ، فَأَمَرَ بِهِ عُمَرُه.

مُثَفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٧٧٣)، مسلم (١٧٠٦)].

الخمرُ مصدرُ خَمَرَ كضَرَبَ ونصَرَ خَمْراً؛ يُسمَّى بِ الشَّرابُ المغتَصرُ من العنب إذا على وقذف بالزَّبد، وَهِيَ مُؤَنَّتُةً وَتُذَكَّرُ. ويقالُ: خُمرةً

# وفي الحديثِ مسائلُ:

(الأولى): أنَّ الخَمرَ تُطلقُ على ما ذُكِرَ حقيقةً إجاعاً وتُطلقُ على ما هُوَ اعمُ من ذلك، وَهُوَ ما اسْكُوَ من العصيرِ أو من النَّبيذِ أو من غير ذليك وإنَّما اختَلفَ العلماءُ هل هذا الإطلاقُ حقيقةً أو لا؟.

قالَ صاحبُ القاموسِ: العمومُ أصحُّ؛ لأنَّهَـا حُرَّمَـتُ ومَا بالمدينةِ خرُ عنب ما كانَ إلاَّ البسرُ والتَّمرُ انْتَهَى.

وَكَأَنُهُ يُزِيدُ الْ العمومَ حقيقةٌ وسميَّتْ خمراً، قيلُ: لأَنْهَا تُخمُّرُ العقلَ أيْ تسْتُرُهُ فَيَكُونُ بمعنى اسمِ الفاعلِ، أي السَّاتِرةِ للعقل.

وقيلَ: لأنهَا تُغطَّى حَتَّى تَشْتَدُّ يُقالُ: خَمَّرَهُ أَيُّ عَطَّاهُ فَيْكُونُ بَمِعْنَى اسْمِ المفعولِ، وقيلَ: لأنَّهَا تُخالطُ العقلِ مِنْ: خَامَرَهُ: إذا خَالطُهُ ومِنْهُ

هنيشاً مريشاً غسيرَ داءٍ مُخسامِرٍ

اي مُخالطٍ.

وقيلَ: لأنَّهَا تُتْرَكُ حَتَّى تُـدرَكَ؛ ومنْـهُ اخْتَمـرَ العجـينُ: أيْ بلغَ إدرَاكَهُ.

وقيلَ: مأخوذةٌ من الْكُلُّ لاجْتِماع المعاني هذهِ فِيهَا.

قَالَ ابنُ عبدِ البرِّ: الأُوجُهُ كُلُهَا مُوجُودةٌ فِي الخَمْرِ؛ لأَنْهَا تُرِكَتْ خَتَّى أُدرَكَتْ وسَكَنْتْ فإذا شُربَتْ خالطَتِ العقلَ خَتَّى تغلبَ عليْهِ وَتُغطَيْهُ.

(قلت) فالحمرُ تُطلقُ على عصيرِ العنبِ المُشتَدُ حقيقةً جماعاً.

وفي النَّجم الوَهَّاجِ: الخَمرُ بالإجماعِ المسْكِرُ منْ عصيرِ العنب وإنْ لمْ يَقْلُوفْ بالزَّبِدِ.

واشتَّرطَ أبو حنيفـةَ أنْ يَقــٰذِفَ وحينتــٰذِ لا يَكُــُونُ مُجمعــاً عليْهِ.

واخْتَلْفَ أصحابنا في وُقوعِ الخمرِ على الأنبذةِ.

فقالَ المزنيّ وجماعةٌ بذلِكَ لأنَّ الاشْتِرَاكَ فِي الصَّفةِ يَقْتَضي الاشْتِرَاكَ فِي الاسمِ وَهُوَ قِياسٌ فِي اللَّغةِ وَهُوَ جائزٌ عندَ الأكثرِ وَهُوَ ظَاهِرُ الأحاديثِ ونسبَ الرَّافعيُّ إلى الأكثرينَ أنَّـهُ لا يقعُ عليْهَا إلاَّ مجازاً انتهى.

(قلْت) وبِهِ جزمَ ابنُ سِيْدَهُ فِي «الحُكَمِ» وجزمَ بِــهِ صــاحبُ «الْهِدايةِ» من الحنفيَّةِ حيثُ قالَ: الخمرُ عندنا ما اعْتُصرَ منْ مــاءِ العنبِ إذا اشْنَدُ، وَهُوَ المعروفُ عندَ أَهْلِ اللَّغةِ وأَهْلِ العلم.

وردٌ ذلِكَ الحطَّابيُّ وقالَ: زعمَ قسومٌ اللَّ العربَ لا تعرفُ الحَمرَ إلاَّ من العنبِ فيقالُ لَهُمْ: إنَّ الصَّحابةَ الَّذينَ سمَّوا غيرَ التَّخذِ من العنبِ خمراً عربٌ فُصحاءُ فلوْ لمْ يَكُنِ الاسمُ صحيحاً لما اطلقهُ هُ.

وقالَ القرطبيُّ: الأحاديثُ الواردةُ عن أنس وغيرِهِ على صحَّبِهَا وَكَثَرَبُهَا تُبطلُ مَذْهَبَ الْكُوفِيِّينَ القائلينَ بـانُّ الخمرَ لا تَكُونُ إلاَّ من العنب وما كمانَ من غيرِهِ لا يُسمَّى خمراً ولا يَتناولُهُ اسمُ الخمرِ وَهُموَ قولُ مُخالفٌ للُغةِ العربيَّةِ وللسَّنَّةِ الصَّحيحةِ ولفَهمِ الصَّحابةِ؛ لأنَّهُم لمَّا نزلَ تحريمُ الخمرِ فَهِمُوا من الصَّحيحةِ ولفَهمِ الصَّحابةِ؛ لأنَّهُم لمَّا نزلَ تحريمُ الخمرِ فَهمُوا من الأمرِ باجْتِنابِ الخمرِ تحريمَ كُلُّ مُسْكِرٍ ولمْ يُفرُقوا بينَ ما يُتُخذُ من غيرِهِ بلْ سؤوا بينَهمَا وحرَّموا ما من العنب وبينَ ما يُتَخذُ من غيرِه بلْ سؤوا بينَهمَا وحرَّموا ما

كانَ من غيرِ عصيرِ العنبِ وَهُمْ أَهْلُ اللَّسانِ وبلغَيْهِمْ نزلَ القرآلُ فلو كانَ عندَهُمْ فيهِ تردُّدٌ لَتَوقَفوا عن الإراقة حَتَى يسْتَفَصلوا ويَتَحقَقوا التَّحريم، ويأتِي حديثُ عُمر [البحاري المنتقصلوا ويَتَحقَقوا التَّحريم، ويأتِي حديثُ عُمر اللحيث وعمرُ من أَهْلِ اللَّغةِ، وإن كان يُختَملُ أنّهُ أرادَ بيانَ ما تعلَّق بهِ التَّحريمُ لا أنّهُ المسمَّى في اللَّغةِ لاَنّهُ بصددِ بيانِ الاَّحْكَامِ الشَّرعيَّةِ ولعلَّ فيكُونُ حقيقةً شرعيَّةً، ويُحدلُ فيكونُ حقيقةً شرعيَّةً، ويُحدلُ لَهُ حديثُ مُسلم ((٢٠٠٣)] عن ابنِ عُمرَ أنْ النَّبِي اللَّهُ قال: هكُلُ مُسكمِر خَمَرٌ وكُلُ خَمْرِ حَرَامٌ.

قَالَ الحَطَّابِيُّ: إِنَّ الآيــةَ لَمَّا نزلَتُ فِي تحريمِ الحَمــرِ وَكَـانَ مُسمًّاهَا عِمْهُولاً للمخاطبينَ بيَّنَ أَنَّ مُسمًّاهَا هُوَ مَا أَسْكَرَ فَيَكُــونُ مثل لفظ الصَّلاةِ والزُّكاةِ وغيرهِمَا من الحقائق الشَّرعيَّةِ. أَنْتَهَى.

رقلت) هذا يُخالفُ ما سلفَ عنْهُ قريباً ولا يخفى ضعفُ هذا الْكَلامِ فإنَّ الخمرَ كانَتْ منْ اشْهَرِ السربةِ العربِ واسمَهَا اشْهَرُ من كُلُّ شيء عندَهُمْ وليسَتْ كالصلاةِ والزُّكَاةِ واشعارُهُمْ فِيهَا لا تُحصى فَكَأَنَّهُ يُريدُ أنَّهُ ما كانَ تعميمُ الاسمِ بلفظِ الخمرِ لِكُلُّ مُسْكِرٍ معروفاً عندَهُمْ فعرَفَهُمْ بِهِ الشَّرعُ فائِهُمْ كانوا يُسمُّونَ بعضَ المسْكِرَاتِ بغيرِ لفظِ الخمرِ كالأمزارِ يُضيفونَهَا إلى ما يُتَخذُ منهُ منْ ذُرةٍ وشعير ونحوهِمَا بل يُطلقونَ عليهِ لفظَ الخمرِ فجاءَ الشَّرعُ بتعميم الاسم لِكُلُ مُسْكِر.

فَتَحَصَّلَ عَا ذُكِرَ جَمِعاً الْ الخمرَ حقيقةً لُغُويَّةً في عصير العنب المشتَدُ الَّذي يَقلَفُ بالزَّبدِ وفي غيرِهِ عَمَا يُسْكِرُ حقيقةً شرعيَّة أو قياسٌ في اللُغةِ أو مجازٌ فقدْ حصلَ المقصودُ من تحريمِ ما أَسْكُرَ منْ ماء العنب أو غيرِهِ إمَّا بنقلِ اللَّفظِ إلى الحقيقةِ الشرعيَّةِ أو بغيرهِ.

وقد علمت أنَّه اطلق عُمرُ وغيرُهُ من الصَّحابةِ الخمرَ على كُلُّ ما اسْكَرَ، وَهُمْ أَهْلُ اللَّسانِ، والأصلُ الحقيقـةُ فقـدْ أحسـنَ صاحبُ «القاموسِ» بقولِهِ: والعَمومُ أصحُّ.

وَامَّا الدَّعَاوَى الَّتِي تَقَدَّمَتْ عَلَى اللَّغَةِ كَمَا قَالَهُ ابـنُ سَيدَهُ وشارحُ الْكَنزِ فما أظنُهَا إلاَّ بعدَ تقرُّرِ هــنّـذِهِ المذَاهِــب تَكَلَّـمَ كُـلًّ على ما يعْتَقَدُهُ ونزلَ في قلبِهِ منْ مذْهَبِهِ ثُمَّ جعلَهُ لاَهْلِ اللَّغَةِ.

(المسألةُ النَّانيةُ) قولُهُ «فجلدَهُ بجريدَتَين نحوَ أربعينَ» فِيهِ دليلٌ

على نُبُوتِ الحدُّ على شاربِ الخمرِ، وادَّعي فِيهِ الإجماعُ ونـوزعَ في دعرَاهُ؛ لأنَّهُ قدْ نُقلَ عنْ طائفةٍ منْ أَهْلِ العلمِ أنَّهُ لا يجبُ فِيهِ إلاَّ التَّعزيرُ؛ لأنَّهُ ﷺ لمْ يُنصَّ على حدَّ مُعيَّنٍ وإنَّما ثَبَتَ عنْـهُ الضَّربُ المطلقُ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ يَكُونُ الجلَّدُ بِالجَرِيدِ وَهُـوَ سَعَفُ النَّخلِ.

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ هلْ يَتَعَيْنُ الجلدُ بِالجريد على ثلاثةِ أَقُوال:

أقربُهَا جوازُ الجلدِ بالعودِ غيرِ الجريدِ ويجوزُ الاتْتِصارُ على الضَّربِ باليدين والنَّعال.

قالَ في شرحٍ مُسلمٍ: أجمعوا على الاكْتِفاءِ بـالجريدِ والنّعـالِ وأطراف الثّياب.

ثُمُّ قالَ: والأصحُّ جوازُهُ بالسُّوطِ.

وقالَ المصنَّفُ: توسَّطُ بعضُ الْتَتَاخُرِينَ فعيِّسَ السَّوطَ للمُتَعَرِّدِينَ وَعَبِّسَ السَّوطَ للمُتَعَرِّدِينَ وَاطرافَ النَّيَابِ والنَّعَالَ للضَّعْفَاء ومنْ عدَاهُمْ بحسبِ مَا يليقُ بِهِمْ وقدْ عَيْنَ قولُهُ فِي الحديثِ الحَوَ اربعينَ مَا اخرجَهُ البَيْهَةِيُ (۱۹۸/۸) واحمدُ (۲۲۷/۳) بلفظ افْأَمَرَ قَرِيبًا مِنْ عِشْرِينَ رَجُلاً فَجَلَدَهُ كُلُّ وَاحِدٍ جَلْدَتَيْنِ بالجَرِيدِ وَالنَّعَالِ.

قَالَ المَصنَفُ: وَهَذَا يجمعُ مَا اخْتُلُفَ فِيهِ عَلَى تَشْعُبُهِ، وَالْ جُملةَ الضَّرِبَاتِ كَانَتْ أربعينَ لا أنَّهُ جَلدَهُ بجريدَتَينِ أربعينَ.

وَأَخْرِجَ مَالِكُ فِي المُوطَّإِ (ص٢٦٥) عَـنْ شُورِ بِـنِ يزيـدَ «أَنْ عُمرَ اسْتَشَارَ فِي الحَمرِ فقالَ لَهُ عليُّ بنُ أَبِي طَـالَبٍ عَلَيْهُ: نـرى أَنْ تَجَلَدَهُ ثمانينَ فَإِنَّهُ إِذَا شُرِبَ سَكِرَ وإذا سَكِرَ هذى وإذا هذى افْتَرَى فجلدَ عُمرُ فِي الحَمرِ ثمانينَ».

وَهَذَا حَدَيثٌ مُعَضَلٌ وَلِهَـذَا الأَثْـرِ عَنْ عَلَيٌ طُـرِقٌ وَقَـدُ أَنْكُرَهُ ابْنُ حَزْمٍ كما سلفَ. وفي معنَّاهُ نَكَارَةٌ لأَنَّهُ قالَ: إذا هــذى

افْتَرَى والْهَاذي لا يُعدُّ قولُهُ فريةً؛ لأنَّهُ لا عمدَ لَهُ ولا فريـةَ إلاَّ عن عمدٍ.

وقلة أخرجَ عبدُ الـرُّزَاقِ (٣٧٨/٧) قبالَ: جماءَتِ الأخبارُ مُتَوَاتِرةٌ عنْ عليٌ عَلَيْهِ «أَنْ النَّبِيُّ ﷺ لَمْ يَسُنُّ فِي الْخَمْرِ مُنْيَناً» ولا يخفى أنْ الحديثَ الآتِي يُؤيِّدُهُ.

#### ٢\_ الاستدلال على الشرب بالقرينة

11۷۳ - ولمسلم (۱۷۰۷) عن علي -عليه السلام - في قِصّةِ الوليد بُن عُقبُةَ: جَلَدَ رسولُ اللّه ﷺ ارْبَعينَ، وَجَلَدَ ابو بَكْرِ ارْبَعينَ، وَجَلَدَ عُمَرُ ثَمانين، وَكُلُّ سُنَّةً، وهذا احَبُّ إليُّ.

وفي الحديث: انْ رَجُلاً شَهِدَ عَلَيْهِ أَنَّــهُ رَآهُ يَتَقَيَّاً الْخَمْرَ، فَقَالَ عُثْمَانُ: إِنَّهُ لَمْ يَتَقَيَّاهَا حتى شَرِبَهَا.

وهـ و قوله (ولمسلم عن على في قصّة الوليد بن عُقبـة حقّقنَاهَا في «منحة الغفّارِ على ضومِ النّهارِ» وفيها «أنَّ عُثمانَ أمرَ عليًا بجلدِ الوليد بن عُقبة في الخمرِ فقال لعبدِ اللّه بن جعفرِ: اجلدُهُ فجلدُهُ فلمًا بلغَ أربعينَ؛ قالَ: أمسِكْ.

رَّ مَكْدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَرْبَعِينَ، وَجَلَدَ أَبُو بَكُو أَرْبَعِينَ، وَجَلَدَ أَبُو بَكُو أَرْبَعِينَ، وَجَلَدَ عُمَرُ فَمَانِينَ، وَكُلُّ سُنَةً، وَهَلَا أَحَبُ إِلَيْ يُعارِضُه وهو يُريدُ أَنَّهُ احبُ إِلَيْهِ مَطْلَقاً فلا يُردُ أَنَّهُ كِيفَ يَعِلُ فعل فعل النَّبِي عَلَيْهِ فَالَ ظَاهِرَ كَيفَ يَعِلُ فعل عُمرَ احبُ إلَيْهِ مِنْ فعلِ النَّبِي عَلَيْهِ فَالَ ظَاهِرَ الإشارةِ إلى فعل عُمرَ وهُو النَّمانونَ، ولَكِنْهُ يُقالُ: إِنَّ ظَاهِرَ قولِهِ: «أُمسِكُ» بعد الأربعينَ دالُ على أنَّهُ لَمْ يفعل إلاَ الأحبُّ الله.

وأجيبَ عَلَهُ بَانَ فِي صحيحِ البخاريِّ (٣٦٩٦) منْ روايةِ عبدِ اللَّهِ بنِ عديً بنِ الخيارِ أَنْ عليًا جلدَ الوليدَ ثمانينَ والقصَّةُ واحدةً والذي في البخاريِّ أرجع وكَانَّهُ بعدَ أَنْ قالَ: "وَهَذَا أحبُ إليَّه، أمرَ عبدِ اللَّهِ بِتَمامِ النَّمانينَ وَهَذِهِ أُولِي من الجوابِ الآخرِ وَهُوَ أَنُهُ جلدَهُ بسوطٍ لَهُ رأسانِ فضربَهُ أربعينَ فَكَانَت الجملةُ ثمانينَ، فإنَّ هذا ضعيفٌ لعدم مُناسبةِ سياقِهِ لَهُ.

والرَّوايَاتُ عَنْهُ ﷺ «أَنَّهُ جَلَدَ فِي الْخَصْرِ أَرْبَعِينَ» كثيرةً، إلاَّ انْ فِي الفاظِهَا نحوَ أربعينَ وفي بعضهَا بالنَّمالِ فَكَأَنَّهُ فَهِـمَ الصَّحابةُ أنْ ذلِكَ يَتَقَدَّرُ بنحوِ أربعينَ جلدةً.

والخُتَلفَ العلماءُ في ذٰلِكَ

فَلَهَبَت الْهَادويَّةُ وابو حنيفةً ومالِكُ واحمدُ واحدُ قـولِي الشَّافعيُّ: اللهُ يجبُ الحدُّ على السَّكُوانِ ثمانينَ جلدةً قالوا: لقيـامِ الإجماع عليهِ في عَهدِ عُمرَ فإنَّهُ لمْ يُنكِزُ عليهِ احدٌ.

وَذَهَبَ الشَّافِعِيُّ فِي المُشْهُورِ عَنْهُ وداود: أَنَّهُ أَرْبِعُـونَ؛ لأَنَّهُ الَّذِي رُويَ عَنْهُ عَلَيْهِ الأَمرُ فِي خلافةِ أَبِي بَكْرِ عَلَيْهِ، ومنْ تَتَبَعَ ما في الرُّوايَاتِ واخْتِلافِهَا علمَ أَنْ الأَحوطُ الأَرْبِعُونَ ولا يُزادُ عليهاً.

وفي) هذا (الحديثِ قَانَ رَجُلاً شَهِدَ عَلَى الْوَلِيدِ أَنْهُ رَآهُ يَنَقَيْنَا الْمَحْمَرَ فَقَالَ عُنْمَانُ: إِنَّهُ لَمْ يَتَقَيَّاْهَا حَنَّى شَرِبَهَا") في مُسلم (١٧٠٧) (٣٨) قَانَهُ شَهِدَ عَلَيْهِ رَجُلانِ أَحَدُهُمَا حُمْرَانُ أَنَّهُ شَرِبَ الْخَمْرَ وَشَهَدَ عَلَيْهِ آخَوُ أَنْهُ رَآهُ يَتَقَيَّوُهَا" الحَدِيثَ. شَرِبَ الْخَمْرَ وَشَهَدَ عَلَيْهِ آخَوُ أَنْهُ رَآهُ يَتَقَيَّوُهَا" الحَدِيثَ.

قَالَ النَّوويُّ فِي شرحِ مُسلم: هذا دليلٌ لمالِكِ وموافقِيهِ فِي أَنَّ مَنْ تَقَيَّا الحَمرَ يُحدُّ شاربِ الحَمرِ؛ ومنْهُبنا أَنَّ لا يُحدُّ بمجرَّدِ ذلِكَ لاحْتِمالِ أَنَّهُ شربَهَا جَاهِلاً كونَهَا خمراً أو مُكرَّهاً عليْهِ وغيرَ ذلِكَ من الأعذارِ المُسْقِطةِ للحدودِ، ودليلُ مالِكٍ هُنا أقوى؛ لأنَّ الصَّحابة اتَّفقوا على جلدِ الوليدِ بنِ عُقبةَ المَذْكُورِ فِي هذا الحديثِ. ا هـ.

(قلْت) وبمثل ما قالَهُ مالِكٌ قالَت الْهَادويَّةُ

ثُمَّ لا يُخفى أنَّ اقْتِصارَ المصنَّفِ على الشاهدِ بالقيءِ وحدَّهُ تقصيرٌ لإيهَامِهِ أنَّهُ جلدَ الوليدَ بشهَادةِ واحدٍ على التَّقيُّـوُ وليس كذلك كما عرفناك بما ذكره مسلم من الرواية، فلا يسم الدليل على أن الشهادة على القيء كافيةً في ثبوت الحدُّ إلا أن يقومَ دليلٌ غير ما هنا.

# ٣\_ قتلُ الشاربِ في الرابعةِ

النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ مَاوِيّةَ ﷺ عَن النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ وَاللَّهِ مِنْ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

شَرِبَ فَاجْلِدُوهُ، ثُمَّ إِذَا شَرِبَ الثَّالِثَـةَ فَـاجْلِدُوهُ، ثُـمَّ إِذَا شَرِبَ الثَّالِثَـةَ فَـاجْلِدُوهُ، ثُـمَّ إِذَا شَرِبَ الرَّابِعَةَ فَاضْرِبُوا عُنْقَهُ».

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٩٥/٤)، وَهَذَا لَقُظُهُ، وَالأَرْبَعَةُ [أبو داود (٤٤٨٢)، السيائي [٤كبرى، كميا في وتحفية الأشيراف، (١٤٤٢)]، ابن ماجه (٢٥٧٣)].

وَذَكَرَ التَّرْمِذِيُّ مَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ مُنْسُوخٌ.

وَأُخْرَجَ ذَلِكَ أَبُو ذَاوُد (٤٤٨٥) صَرِيحًا عَن الزُّهْرِيُّ.

روعن مُعاوية «عَن النَّبِيِّ ﷺ أَنْهُ قَالَ فِي شَارِبِ الْخَصْرِ: ﴿ إِذَا شَرِبَ فَاجْلِدُوهُ ثُمَّ إِذَا شَرِبَ فَاجْلِدُوهُ ثُمَّ إِذَا شَرِبَ النَّالِكَةَ فَاجْلِدُوهُ ثُمَّ إِذَا شَرِبَ الرَّابِعَةَ فَاصْرِبُواْ عُنْقَهُ ﴾. أخرجَهُ أحمدُ – وَهَذَا لَفَظُهُ – والأربعةُ.

اخْتَلَفَتِ الرُّوايَاتُ فِي قَتْلِهِ هَلْ يُقْتَـلُ إِنْ شـربَ الرَّابِعـةَ أَو إِنْ شـربَ الحامسةَ؟.

فَأَخْرِجَ أَبُو دَاوِد (٤٤٨٢) مِنْ رَوَايَةِ أَبِــانَ الْعَطَّـارِ وَذَكَـرَ الجَلَدُ ثَلَاثُ مَرَّاتٍ بِعَدَ الْأُولِي ثُمَّ قَالَ: «فَإِنْ شَرِبُوا فَأَتْتُلُومُمُ».

وأخرجَ [ابو داود (٤٤٨٣)] منْ حديثِ ابنِ عُمرَ مــنْ روايــةِ نافعِ عنْهُ أَنَّهُ قَالَ: وأحسبُهُ قَالَ فِي الخامسةِ «فإنْ شربَهَا فاقْتُلُوهُ».

وإلى قَتْلِهِ ذَهَبت الظَّاهِريَّة، واستَّمرُ عليْهِ ابنُ حَـزَمِ واحْتَـجُ لَهُ وادَّعى عدمَ الإجماع على نسخِهِ.

والجمهُورُ على أنَّهُ منسوخٌ ولم يذْكُروا ناسخاً صريحاً إلاَّ ما يأتِي من روايةِ أبي داود عن الزُّهْرِيُّ (٤٤٨٥) «أَنَّهُ ﷺ تَـرَكَ الْقَتْلَ فِي الرَّابِعَةِ».

وقدْ يُقالُ: القولُ أقوى من التَّرْكِ فلعلُّهُ ﷺ تَرَكَهُ لعذرٍ.

روذَكَرَ التَّرمذيُّ ما يدلُّ على أنَّهُ منسوخٌ وأخرجَ ذلِكَ أَبُو داود صريحاً عن الزُّهْرِيُّ يُريدُ ما أخرجَهُ منْ روايةِ الزُّهْرِيِّ عـنْ قبيصةَ بنِ ذُويبِ قال: قالَ رسولُ اللَّهِ اللَّهِ المَّالِمَةِ فَاقْتَلُوهُ الْخَمْرَ فَاجْلِدُوهُ \_ إِلَى أَنْ قَالَ: ثُمَّ إِذَا شَرِبَ فِي الرَّابِمَةِ فَاقْتَلُوهُ اللَّهِ قَالَ: فَأَتِيَ بِهِ قَدْ شَرِبَ فَجَلَدُهُ ثُمَّ أَتِيَ بِهِ قَدْ شَرِبَ فَجَلَدَهُ، ثُمَّ أَتِيَ بِهِ قَدْ شَرِبَ فَجَلَدَهُ فَرُفِعَ الْقَتْلُ أَتِيَ بِهِ قَدْ شَرِبَ فَجَلَدَهُ ثُمَّ أَتِيَ بِهِ الرَّابِعَةَ فَجَلَدَهُ فَرُفِعَ الْقَتْلُ عَن النَّاسِ فَكَانَتْ رُخْصَةً اللَّهِ الرَّابِعَةَ فَجَلَدَهُ فَرُفِعَ الْقَتْلُ

قَالَ الشَّافِعيُّ: هذا (يريدُ نُسخَ القَتْلِ) مُمَّا لا اخْتِلافَ فِيهِ

بينَ أَهْلِ العلمِ، ومثلُهُ قالَ التّرمذيُّ واللَّهُ أعلمُ.

#### ٤- النهي عن ضرب الوجه

اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا ضَرَبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَتْقِ الْوَجْهَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٥٥٩)، مسلم (٢٦١٢)].

الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ لا يحلُّ ضربُ الوجْهِ فِي حدٌ ولا غيرِهِ وَكَذَلِكَ لا يُضربُ المحدودُ فِي المُراقُ والمذَاكِيرِ لما اخرجَهُ ابنُ أبي شيبةَ (٥٢٩/٥) عن علي ﷺ "أنَّهُ قالَ للجلَّدِ اضربُ في أعضائِهِ، وأعطِ كُلُّ عُضوِ حقَّهُ، وآتَقِ وجْهَةُ ومذَاكِيرَهُ».

وأخرجَهُ عبدُ الرَّزَاقِ (٣٧٠/٧) وسعيدُ بنُ منصورِ والبيْهَقيُّ (٣٢٧/٨) منْ طُرق عنْ عليٌ هُيُّاً.

وَإِنَّمَا نَهَى عَنَ المَـرَاقُ وَالمُذَاكِيرِ لِأَنَّـهُ لَا يُؤمنُ عَلَيْهِ مَـعَ ضربها.

واخْتُلْفَ في ضربهِ في الرَّاسِ فَلَهَبَ جماعةٌ من العلماءِ إلى أنَّهُ لا يُضربُ فِيهِ إِذْ هُوَ غيرُ مأمونِ.

وذَهَبَتِ الْهَادُويَّةُ وغيرُهُمْ إلى جوازِ ضربهِ فِيهِ قالوا: لقــولِ عليَّ عليه السلام للجلاَّدِ «اضرب الرَّاسَ» ولَقُولِ أبي بَكْرٍ ﷺ اضرب الرَّاسَ فإنَّ الشَّيطانَ فِيهِ».

أخرجَهُ ابنُ أبي شيبةً (٩/٦).

وفِيهِ ضعفٌ وانقطاعٌ.

وذَهَبَ مالِكٌ أنَّهُ لا يُضربُ إلاَّ في رأسيهِ.

(فائدةً) في الحديث [د (٤٤٧٨)] الله عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ الْمَرَ أَنْ يُخْسَى عَلَيْهِ التُرَابُ وَيُبَكِّتَ فَلَمَّا وَلَى شَرَعَ الْقُوْمُ يَسُبُونَهُ وَيَدْعُونَ عَلَيْهِ وَيَقُولُ الْقَائِلُ: اللَّهُمُ الْمَنْهُ، فَقَالَ عَلَيْهِ لا تَقُولُوا هَذَا وَلَكِنْ فُولُوا: اللَّهُمُ اغْفِرْ لَهُ اللَّهُمُ ارْحَمْهُ.

وأوجبَ المازريُّ التَّثريبَ والتُّبُكِيتَ.

وامًّا صفةُ سوطِ الضُرْبِ فَاخْرِجَ مَالِكٌ فِي المُوطَّإِ (١٥٥) عَنْ زِيدِ بِنِ اسلمَ مُرسلاً "أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ أَرَادَ أَنْ يَجْلِدَ رَجُلاً فَأَتِيَ بِسَوْطٍ خَلِقٍ. فَقَالَ: فَوْقَ هَذَا، فَأَتِيَ بِسَسوْطٍ جَدِيدٍ فَقَالَ:

دُونَ هَذَا» فَيَكُونُ بينَ الجديدِ والخَلِق.

وذَكَرَ الرَّافعيُّ عـنْ عليٌّ ﷺ سـوطُّ الحـدُّ بـينَ سـوطينِ وضربُهُ بينَ ضربَتَين

قَالَ ابنُ الصَّــلاحِ: السَّـوطُ هُــوَ النَّتَحـٰذُ مَـنْ سُـيورِ تُلــوى وَتُلفُّ.

#### ٥\_ لا تقامُ الحدودُ في المساجدِ

11٧٦ - وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللَّه عنهما قَال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ لاَ تُقَامُ الْحُدُودُ فِي الْمُسَاجِدِ».

رَوَاهُ التُّرْمِذِيُّ (١٤٠١) وَالْحَاكِمُ (٣٦٩/٤).

واخرجَهُ ابنُ ماجَهُ (٢٥٩٩).وفي إسنادِهِ إسماعيلُ بنُ مُسلمِ المَكِّيُ ضعيفٌ منْ قبلِ حفظِهِ.

وأخرجَهُ أبو داود (٤٤٩٠) والحَاكِمُ (٣٦٩/٤) وابنُ السَّكَنِ والدارقطني (٨٦/٣) والبَّهَقيُّ (٣٢٨/٨) مــنُّ حديثِ حَكِيـمِ بـنِ حزام، ولا بأسَ بإسنادِهِ.

ولَهُ طُرِقٌ أُخرُ والْكُلُّ مُتَعاضدةٌ وقــدْ عمـلَ بِـهِ الصّحابـةُ، فأخرجَ ابنُ أبي شيبةَ (٥٢٦/٥) عن طارق بن شِهَابِ قــالَ: أُتِيَ عُمرُ بنُ الخطَّابِ برجلٍ في حدَّ، فقالَ: أخرجَاهُ من المسجدِ ثُمَّ اضربَاهُ وأسندَهُ على شرطِ الشَّيخينِ.

وأخرجَ (٥٢٦/٥) عـنْ عليَّ هَائِنَهُ ﴿ اللَّ رَجِلاً جِـاءَ اللَّهِ فسارَّهُ، فقالَ: يا قُنبُرُ أخرجُهُ من المسجلِ فــاقمْ عليْـهِ الحـدُّ، وفي سندِهِ مقالٌ.

وإلى عدم جواز إقامةِ الحدُّ في المسجدِ ذَهَبَ أَحمدُ وإسحاقُ والْكُونَيُّونَ لما ذُكِرَ مَن الدَّليل.

وذَهَبَ ابنُ ابي ليلى والشَّعبيُّ إلى جوازِهِ ولمْ يذْكُرْ لَهُ دليلاً وَكَأَنَّهُ حَلَ النَّهْيَ على التَّنزِيهِ.

قالَ ابنُ بطَّالِ: وقولُ منْ نــزَّة المســجدَ أولى ــ يُريـدُ قــولَ الأوَّلينَ.

# ٦- تحريم الخمر ونبيذ التمر

11۷۷ - وَعَنْ أَنَسٍ ﷺ قَالَ: لَقَدْ أَدْوَلَ اللَّهُ
 تَعَالَى تَحْرِيمَ الْخَمْرِ، وَمَا بِالْمَدِينَةِ شَرَابٌ يُشْرَبُ إِلاً
 مِنْ تَمْر.

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (١٩٨٢).

فِيهِ دليلٌ على ما سلفَ منْ تسميةِ نبيـذِ التَّمـرِ خمراً عنـدَ نُزولِ آيةِ التَّحريم.

#### ٧- الخمر من خمسةٍ

١٩٧٨ - وَعَنْ عُمَرَ قَالَ: نَزَلَ تَحْرِيهُ الْخَمْرِ،
 وَهِيَ مِنْ خَمْسَةٍ: مِن الْعِنَبِ، وَالتَّمْرِ، وَالْعَسَلِ،
 وَالْحِنْطَةِ، وَالشَّعِيرِ؛ وَالْخَمْرُ: مَا خَامَرَ الْعَقْلَ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٥٨١)، مسلم (٣٠٣٢)].

وأخرجَـهُ النَّلاثــةُ أيضــاً [د (٣٦٦٩)، ت (١٨٧٤)، النساني (٨/٩٥).

لا يُقالُ: إِنَّهُ مُعارضٌ بحديثِ انسٍ؛ لأنَّ حديثَ انسٍ إخبارٌ عمًّا كانَ من الشَّرابِ في المدينةِ وَكَـلامَ عُمـرَ ليـسَ فِيـهِ تقييـدٌ بالمدينةِ وإنَّما هُوَ إخبارٌ عمًّا يشربُهُ النَّاسُ مُطلقاً.

وقولُهُ (والخمرُ ما خمامرَ العقلَ) إنسارةٌ إلى وجُمهِ التَّسميةِ. وظَاهِرُهُ أَنْ كُلُّ ما خالطَ العقلَ وغطَّاهُ يُسمَّى خمراً لُغةُ سواءٌ كان مَّا ذُكِرَ أو منْ غيرهِ ويدلُ لَهُ ايضاً:

# ٨- كل مسكو حرام

11٧٩ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما أَنْ النّبِيّ ﷺ قَالَ: «كُلُ مُسْكِرٍ خَمْرٌ وَكُلُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَلَيْ عَمْرًا مُسْكِرٍ خَمْرٌ وَكُلُ مُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ وَمُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ مُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ مُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ وَمُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ وَمُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ اللّهُ عَلَيْ وَكُلُ مُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ مُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ وَمُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ مُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ وَمُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ مُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ مُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ وَمُسْكِرٍ عَمْرٌ وَكُلُ مُسْكِرٍ عَمْرًا مُ اللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْ وَاللّهُ وَلَا عَلَالْ وَاللّهُ وَلِولًا وَاللّهُ وَلَا عَلَيْ وَاللّهُ وَلَا عَلَالِهُ وَاللّهُ وَلّا عَلَيْكُولُ وَاللّهُ وَلِولًا وَاللّهُ وَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ اللّهُ وَلَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالًا وَاللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالًا عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالًا عَلَالِهُ عَلَيْكُمُ لِللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالًا عَلَالًا عَلَالِهُ عَلَا عَلَالًا عَلَا عَلَا عَلَالًا عَلَالًا عَلَالِهُ عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَا عَالْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالًا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَا عَ

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٠٠٣)

فإنَّهُ دالٌّ على أنَّ كُلُّ مُسْكِرٍ يُسمَّى خراً.

وفي قولِهِ ((كُلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ) دليلٌ على تحريمٍ كُلُّ مُسْكِرٍ وَهُوَ عامٌ لِكُلُّ ما كانَ منْ عصيرِ أو نبيذٍ.

وإنَّما اخْتَلفَ العلماءُ في المرادِ بالمسكِرِ هـل يُرادُ تحريبُ القدرِ المسكِرِ أو تحريمُ ما تناولَـهُ مُطلقاً وإنْ قـلُ ولمْ يُسْكِرْ إذا كانَ في ذلِكَ الجنس صلاحيَّةُ الإسكار.

ذَهَبَ إلى تحريمِ القليلِ والْكثيرِ مَمَّا اسْكَرَ جنسُهُ الجُمْهُورُ مِن الصَّحابةِ وَغَيرُهُمْ والْحَدُ وإسحاقُ والشَّافعيُّ وصالِكُ والْهَادويَّةُ جيماً مُسْتَدلَينَ بِهَذَا الحديثِ وحديثِ جابرِ الآتِي بعدَ هذَا وبما أخرجَهُ أبو داود (٣٦٨٧) من حديثِ عائشةَ «كُلُ مُسْكِرٍ حَرَامٌ وَمَا أَسْكَرَ مِنْهُ الْفَرَقُ فَمِلُ الْكَفَ مِنْهُ حَرَامٌ وبما أخرجَهُ ابنُ حبَّانَ (٣٣٥٠) والطُحاويُ [«سرح معاني الآمار» أخرجَهُ ابنُ حبين سعلِ بنِ أبي وقاصٍ أنْهُ عَلَيْ قالَ «أَنْهَاكُمْ عَنْ قَلِيلُ مَا أَسْكَرَ كَثِيرُهُ».

وفي معنَّاهُ روايَاتٌ كثيرةٌ لا تخلو عنْ مقـالٍ في أسـانيدِهَا لَكِنُّهَا تُغْتَضِدُ بما سمعْتَ.

قَالَ أَبُو مُظفِّرِ السَّمعانيُّ: الأخبارُ في ذلِكَ كشيرةٌ لا مساغَ لأحدٍ في العدولِ عُنْهَا.

وذَهَبَ الْكُوفَيُّـونَ وابـو حنيفةً واصحابـهُ وأَكْثَرُ عُلمـــاءِ البصرةِ إلى أنَّهُ بحلُّ دُونَ المسكرِ منْ غيرِ عصيرِ العنب والرُّطب.

وَتَحقيقُ مَذْهَبِ الحِنفَيَّةِ قَدْ بَسَطَهُ فِي «شَرِحِ الْكَنْزِ» حيثُ قالَ: إِنْ أَبَا حَنِفَةَ قالَ: الخَمرُ هي التي منْ ماءِ العنسبِ إِذَا عَلَى واشْتَدُّ وقذفَ بالزَّبدِ حُرُمَ قليلُهَا وَكَثْيرُهَا.

وقال: إنَّ الغليانَ منْ آيةِ الشَّدَّةِ وكمالُه بقدْف الزَّبِ وبسُكُونِهِ إذْ بِهِ يَتَمَيُّرُ الصَّافِي من الْكَدرِ واحْكَامُ الشَّرعِ قطعيَّةً فَتُناطُ بالنَّهايةِ كالحدودِ وإِنْفارِ المسْتَحلُ وحرمةِ البيعِ والنَّجاسةِ.

وعند صاحبيه: إذا اشتد صار خمراً ولا يُشترطُ القذف بالزّبه؛ لأنَّ الاسمَ يَبُتُ بِهِ والمعنى المقتضي لِلتَّحريمِ وَهُوَ المؤشَّرُ في الفسادِ وإيقاع العداوةِ. وأمَّا الطَّلاءُ - بِكَسرِ الطَّاءِ - وَهُوَ العصيرُ من العنب إنْ طُبخَ حَتَّى يذْهَبَ أقلُ منْ ثُلثيهِ والسُّكرُ - بفتحتين - وَهُوَ النِّيءُ منْ ماءِ الرُّطبِ ونقيع الزَّبيبِ وَهِو: النَّيءُ منْ ماءِ الزَّبيبِ فالْكُلُّ حرامٌ إنْ غلى واشتَدَّ، وحرمتُهَا دُونَ الحَمرِ، والحلالُ منْهَا أربعةً: نبيذُ التَّمرِ والزَّبيبُ إنْ طُبخَ

أدنى طبخ وإن اشتَدُ إذا شربَ ما لا يُسْكِرُ بلا لَهْوِ وطرب.

والخليطان: وَهُوَ أَنْ يُخلطَ مَاءُ التَّمْـرِ ومَاءُ الزَّبِيـبِ ونبيـذُ العسل والتَّينُ وَالبَّرُ والشَّعيرُ والذَّرةُ طُبخَ أَو لا.

والمثلُّثُ العنبيُّ. انْتَهَى كلامُهُ ببعض تصرُّف فِيهِ.

فَهَلَوهِ الْأَنواعُ الَّتِي لَمْ يُنقلُ تحريمُهَا اسْتُدلُّ لَهَا بِأَنْهَا لا تدخلُ تُحْتَ مُسمَّى الخمرِ فلا تشملُهَا أَدلَّهُ تحريمِ الخمرِ وَتُؤولُ حديثُ ابن عُمرَ هذا بما قَالَهُ الطَّحاويُّ حيثُ قالَ في تأويل الحديثِ:

قَالَ بَعضُهُم: المرادُ بِهِ مَا يَقَعُ السَّكُوُ عَندَهُ قَالَ: وَيَوْيَسُدُهُ الْ القَاتِلَ لَا يُسمَّى قَاتِلاً خَتَى يَقْتُلَ، قَالَ: وَيَدَلُّ لَـهُ حَدَيثُ ابنِ عَبَّاسٍ يَرَفَعُهُ "حُرِّمَت الْخَمْرُ قَلِيلُهَا وَكَثِيرُهَا وَالْمُسْكِرُ مِنْ كُللًّ شَرَابٍ».

أخرجَهُ النَّسائيُ (٣٢٠/٨) ورجالُهُ ثَقَاتٌ إِلاَّ أَنَّهُ احْتُلَـفَ في وصلِهِ وانقطاعِهِ وفي رفعِهِ ووقفِهِ.

على أنَّهُ على تقدير صحَّتِهِ فقدْ قبالَ أحمدُ وغيرُهُ: إنَّ الرَّاجِعَ أَنَّ الرَّوايَةَ فِيهِ "والمسكِرُ" بضمَّ الميمِ وسُكُونِ السَّينِ لا السُّكْرُ بضمَّ السَّين أو بفَتْحَتَين.

وعلى تقدير ثَبُوتِهِ فَهُوَ حديثُ فردٌ لا يُقاومُ مِا عرفْت من الأحاديثِ الَّتِي ذَكَرْنَاهَا وقدْ سردَ لَهُمْ في الشَّرحِ أَدَّلَـةُ مـنْ آتــارِ وأحاديثَ لا يخلو شيءٌ منْهَا عنْ قادحِ فلا تَنْتَهِضُ على المُدَّعي.

ثمَّ لفظُ الحمرِ فذ سمعْت أنَّ الحقَّ فِيهِ لُغَـةً عُمومُـهُ لِكُـلُّ مُسكِرٍ كما قالَهُ مجدُّ الدِّينِ فقدْ تناولَ ما ذَكَرَ دليلَ التَّحريم.

وقد أخرجَ البخاريُّ (٥٩٩٥) عن ابنِ عبَّاسٍ لمَّا سَالَهُ أَبُو جُورِيةَ عن الباذقِ - وَهُوَ بالباءِ الموحَّدةِ والدَّالِ المعجمةِ المُفْتُوحةِ، وقيلَ المُكسُورةُ، وَهُوَ فارسيُّ مُعرَّبٌ أصلُهُ: بَاذَهُ وَهُوَ الطَّلاءُ - فقالَ ابنُ عبَّاسِ "سبقَ مُحمَّدٌ ﷺ الباذق، ما أَسْكَرَ فَهُوَ حرامُ الشَّرابُ الحَلالُ الطَّيُّبُ. وليسَ بعدَ الحلالِ الطَّيْبِ إلاَّ الحرامُ الخيبُهُ.

واخرجَ البينهَقيُّ (٢٩٤/٨) عن ابنِ عبّاسِ انّـهُ أَتَـاهُ قـومٌ يسالونَ عن الطّلاءِ فقـالَ ابنُ عبّاسِ: ومـا طلاَّوُكُـمْ هـذا، إذا سائتُموني فبيُنوا إلي الَّذي تسالونني عنهُ فقالوا: هُوَ العنبُ يُعصرُ ثُمُّ يُطبخُ ثُمَّ يُجعلُ في الدُّنـانِ قـالَ: ومـا الدُّنـانُ؟ قـالوا: دنــانٌ

مُقيرَّةً. قالَ: مُزَفَّتَةً ؟ قالوا: نعمْ. قالَ: يُسْكِرُ ؟ قالوا: إذا أَكْثَرَ منْهُ. قالَ: فَكُلُّ مُسْكِر حرامٌ.

وأخرجَ عنْهُ (٢٩٤/٨) أيضاً أنَّهُ قالَ في الطَّلاءِ: إنَّ النَّــارَ لا تُحلُّ شيئاً ولا تُحرَّمُهُ.

واخرجَ ايضاً (٢٩٤/٨) عـن عائشةَ في سُوَال ابني مُسلمِ الحَولانيُّ قالَ: يا أُمُّ المؤمنينَ إِنَّهُمْ يشربونَ شراباً لَهُمْ يعني - أَهْلَ الشَّامِ ـ يُقالُ لَهُ الطَّلاءُ. قالَت: صدق اللَّهُ وبلَّغَ حبِّي سمعت حبِّي رسول اللَّهِ ﷺ يقولُ: ﴿إِنَّ أَنَاساً مِنْ أُمْتِي يَشْرُبُونَ الْخَمْرَ يُسَمُّونَهَا بِغَيْرِ اسْمِهَا».

واخرج (٢٩٥/٨) مثلةً عن أبي مالك الأشعريُ عن رسولِ اللهِ تَلَيُّ أَنَّهُ قَالَ: «لَيَشْرَبُنُ أَنَاسٌ مِنْ أُمْتِي الْخَمْرَ يُسَمُّونَهَا بِغَمْرِ اللهِ تَلْفُ اللهُ بِغَمْرِ المُعَازِفُ يَخْسِفُ اللهُ بِهِمُ الْمُعَازِفُ يَخْسِفُ اللهُ بِهِمُ الْأَرْضَ وَيَجْعَلُ مِنْهُمْ قِرَدَةً وَخَنَازِيرَه.

وأخرجَ (٢٩٥/٨) عنْ عُمرَ أَنَّهُ قالَ: إنِّي وجدْت منْ فُـــلان ربحَ شرابِ فزعمَ أنَّهُ يشربُ الطَّلاءَ وإنِّي سائلُ عمَّا يشربُ فإنَّ كانَ يُسْكِرُ جلدْته، فجلدَهُ الحدُّ تامَّاً.

واخرجَ (٢٩٥/٨) عـنْ أبي عُبيدٍ أنْـهُ قــالَ: جــاءَتْ في الأشربةِ آثارُ كنيرةً مُخْتَلَفَةً عــن النَّبيُ ﷺ وأصحابِهِ وَكُـلًّ لَـهُ تفسيرٌ.

(فَاوَّلُهَا) الحَمرُ: وَهِيَ ما غلى منْ عصيرِ العنبِ فهذا مُا لا اخْتِلافَ في تحريمِهِ بين المسلمينَ إنَّما الاخْتِلافُ في غيرِهَا.

ومنْهَا السَّكَرُ \_ يعني بفَتْحَتَينِ \_ وَهُوَ نقيعُ التَّمرِ الَّـذي لَمْ تمسَّهُ النَّارُ. وفِيهِ يُروى عن ابنِ مسعودٍ أنَّهُ قالَ: السَّكَرُ خَرٌ.

(ومنها) البِتْعُ: بِكَسرِ الباءِ الموحَّدةِ والمثنَّاةُ أي الفوقيَّــةُ السَّاكِنةُ والمُهْمَلةُ وَهُوَ نبيذُ العسلِ.

(ومنهَا) الجِعةُ بِكَسرِ الجيمِ وَهِيَ نبيذُ الشُّعيرِ.

ومنها المزرُ: وَهُوَ من الذُّرةِ، جاءَ تفسيرُ هــنبهِ الأربعـةِ عـن ابنِ عُمرَ ﷺ. وزادَ ابنُ المنذرِ في الرُّوايةِ عنْهُ قالَ: والحمرُ مــن العنب والسَّكرُ من التَّمر.

(ومنهَا) السُّكُرُكَةُ يعني بضمَّ السَّينِ الْمُهْمَلَةِ وسُكُونِ الْكَافِ وضمَّ الرَّاء فَكَافِ مفْتُوحةِ \_ عنْ أبي مُوسى أنَّهَا من الذُّرةِ. (ومنها) الفضيخُ: يعني بالفاء والضّادِ المعجمةِ والخساءِ الأَّ المعجمةِ ما انْتُضخَ من البسرِ من غيرِ أنْ تمسَّهُ نــارٌ وسمَّـاهُ ابـنُ عُمرَ الفضوخُ.

> قَالَ أَبُو عُبِيدٍ: فإنْ كَانَ مِعَ البِسَـرِ ثَمَرٌ فَهُوَ الَّذِي يُسَمَّى لخليطين.

قالَ أبو عُبيدٍ: بعضُ العربِ تُسمِّي الخمرَ بعينِهَا الطُّلاءَ.

قَالَ عُبيدُ بنُ الأبرص:

هــيَ الخمــرُ تُكُنــى الطّــــلا كما الذَّنـبُ يُكُنـى أبـا جعــدةً قالَ: وَكَذَلِكَ الحمرُ سُمِّيَ الباذق.

إذا عرفْت فَهَذِهِ آثارٌ تُؤيَّدُ العملَ بـالعمومِ ومـعَ التُعـارضِ فالتَّرجيحُ للمحرُّمِ على المبيح ومن ادلُّةِ الجمهُورِ.

#### ٩ ـ ما أسكر كثيرُه فقليلُه حرامٌ

١١٨٠ - وَعَنْ جَابِرٍ ﴿ عَنْ رَسُـولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَا أَسْكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ».

أَخْرَجَهُ أَحْسَـــُدُ (٣٤٣/٣) وَالأَرْبَقــُةُ وَأَبِــو داود (٣٦٨١)، السرمذي (١٨٦٥)، المرمذي (١٨٦٥)،

وأخرجَ النَّسانيّ (٣٠١/٨) والدارقطني (٢٥١/٤) وابنُ حبَّانَ (٥٣٧٠) منْ طريقِ عامرِ بنِ سعدِ بنِ أبي وقَّاصٍ عنْ أبيهِ بلفظِ «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ قَلِيلٍ مَا أَسْكَرَ كِيْرُهُ».

وفي الباب عن علي هُ الله عنها وعن عائشة رضي الله عنها وعن خوات وعن سعيد وعن ابن عُمرَ وزيد بن ثابِت كُلُهَا مُخرَّجةً في كتُب الحديث، والْكُلُ تقومُ بِهِ الحجَّةُ وَتَقدَّمَ تحقيقُهُ.

(فائدةٌ) ويحرُمُ ما أَسْكَرَ منْ أيّ شيءٍ وإنْ لمْ يَكُنْ مشـروباً كالحششة.

قَالَ المَصنَفُ: من قالَ: إنَّهَـا لا تُسْكِرُ وإنَّما تُحدُّرُ فَهِـيَ مُكَابِرةٌ فإنَّهَا تُحدثُ ما تُحدثُ الخمرُ من الطَّربِ والنَّشوةِ.

قَالَ: وإذَا سُلَمَ عدمُ الإسْكَارِ فَهِيَ مُفَتَّرَةٌ وقدْ أخرجَ أبو داود (٣٦٨٦) أنَّهُ "نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ كُلُّ مُسْكِرٍ وَمُفَتَّرٍ». قالَ الخطَّابِيُّ: المُفَتَّرُ: كُلُّ شرابِ يُــورُثُ الفُتُـورَ والحَــورَ فِي

الأعضاء.

وحَكَى العراقيُّ وابنُ تيميَّةَ الإجماعَ على تحريـمِ الحشيشـةِ وأنَّ من اسْتَحلُّهَا كفرَ.

قالَ ابنُ تيميَّةَ: إنَّ الحشيشةَ أوَّلُ مَا ظَهَـرَتْ فِي آخـرِ المَائـةِ السَّادسةِ مِن الْهِجرةِ حِينَ ظَهَرَتْ دولةُ النَّسَارِ وَهِـيَ مـنْ أعظـمِ المُنكَرَاتِ وَهِيَ شَرَّ مِن الخمرِ مِنْ بعضِ الوجُــوهِ، لأَنْهَـا تُـورُثُ نشوةً ولذَّةً وطرياً كــالخمرِ ويصعبُ الطَّعـامُ عليْهَـا أعظـمَ مـن الخمرِ وقدْ أخطأ القائلُ:

حرَّمُوهَا منْ غير عقــل ونقـل وحـرامٌ تحريـــمُ غــير الحــرام وأمَّا البنجُ فَهُوَ حرامٌ.

قالَ ابنُ تيميَّةُ: إنَّ الحدُّ في الحشيشةِ واجبُّ.

قال ابن البيطار: إن الحشيشة وتُسمَّى القنَّبُ تُوجدُ في مصر مُسْكِرةً جداً إذا تناول الإنسانُ منها قسدر درهَمم أو درهَمَين، وقبائحُ خصالِها كثيرةً، وعدَّ منها بعض العلماء مائةً وعشرينَ مضرةً دينيَّةً ودنيويَّةً، وقبائحُ خصالِها موجودةً في الأفيون. وفيهِ زيادةً مضارً.

قالَ ابنُ دقيقِ العيــدِ في الجــوزةِ: إنَّهَــا مُسْكِرةٌ ونقلَـهُ عنْـهُ مُتَاخِرُو عُلماء الفريقين واعْتَمدُوهُ.

# • ١ ــ إراقةُ النبيذ في مساء اليوم الثالث

11۸۱ – وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ قَـالَ: ﴿ كَـانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُنْبَذُ لَهُ الزَّبِيبُ فِي السَّـقَاءِ، فَيَشْرَبُهُ يَوْمَهُ، وَالْغَدَ، وَبَعْدَ الْغَدِ، فَإِذَا كَـانَ مَسَـاءُ الثَّالِشَةِ شَرِبَهُ وَسَقَاءُ، فَإِنْ فَضَلَ شَيْءٌ أَهْرَاقَهُ ».

أَخْرُجَهُ مُسْلِمٌ (٢٠٠٤).

هذهِ الرَّوايةُ إحدى روايَاتِ مُسلمٍ ولَهُ الفاظُّ أَخرَ قريبةٌ منْ هذهِ في المعنى.

وفِيهِ دليلٌ على جوازِ الانْتِباذِ ولا كلامَ في جوازِهِ.

وقد اخْتَجُ مَنْ يقولُ بجوازِ شُربِ النَّبيذِ إذا اشْتَدُ بقولِـهِ في روايةٍ أُخرى «سقّاهُ الحادمُ» أو «أمرَ بصبِّهِ» فبإنْ سَـفَيْهُ الحـادمَ

دليلٌ على جوازِ شُربِهِ، وإنَّما ترَكَّهُ ﷺ تنزُّها عنهُ.

وأجيبَ بأنَّهُ لا دليلَ على أنَّهُ بلغَ حدَّ الإسْكَارِ وإنَّما بـدا فِيهِ بعضُ تغيَّرٍ في طعمةِ منْ حُموضةٍ أو نحوِهَا فسقَاهُ الخادمُ مُبادرةً لخشيةِ الفسادِ.

ويختَملُ أَنْ تَكُونَ «أَوِ» لِلتَّنويعِ كَأَنَّهُ قَالَ: سَقَاهُ الخَادمُ أَو أَمرَ بِهِ فَأَهْرِيقَ أَيْ إِنْ كَانَ بِدَا فِي طَعِيهِ بِعَضُ تَغَيَّرُ وَلَمْ يَشْتَدُّ سَقَاهُ الحَادمُ وإِن اثْنَتَدُّ أَمرَ بِإِهْراقِهِ وِيهَذَا جزمَ النَّوويُّ في معنى الحديث:

## ۱۱- لا يتداوى بخمر

«إِنْ اللَّهَ لَمْ يَجْعَلْ شِفَاءَكُمْ فِيمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ».

أَخْرَجَهُ الْنِيْهَقِيُّ (١٠/٥)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (١٣٩١)

واخرجَهُ أحمدُ [«كتاب الأشرية» (١٥٩)] وذَكَرَهُ البخماريُّ تعليقاً [«كتاب الأشرية»، بناب (١٥)] عن أبنِ مسعودٍ وينأتِي ما أخرجَهُ مُسلمٌ (١٩٨٤) عنْ وائل بن حُجرِ.

والحمديثُ دليلٌ على أنَّهُ يَخْرُمُ التَّـداوي بـالخمرِ لآنَّـهُ إذا لمْ يَكُنْ فِيهِ شفاءٌ فَتَحريــمُ شُـربِهَا بـاق ٍ لا يرفعُهُ تجويـزُ أنَّـهُ يدفــعُ الضَّررَ عن النَّفس.

وإلى هذا ذُهَبَ الشَّافعيُّ.

وَقَالَتَ الْهَادُويَّةُ: إِلاَّ إِذَا غَصَّ بِلَقَمَةٍ وَلَمْ يَجِدُ مَا يُسَوِّعُهَا بِـهِ إِلاَّ الحَمرَ جَازَ.

وادُّعي في «البحرِ» الإجماعَ على هذا. وفيهِ خلافٌ.

وقالَ أبو حنيفةَ: يجوزُ التَّداوي بِهَا كما يجوزُ شُـربُ البـولِ والدَّمِ وسائرِ النَّجاسَاتِ لِلتَّداوي.

قُلنا: القياسُ باطلٌ فإنَّ المقيسَ عليْهِ مُحرَّمٌ بالنَّصُ المَذْكُورِ لعمومِهِ لِكُلُّ مُحرَّم.

(فَائِدَةً) فِي «النَّجَمِ الوَهَاجِ» قِـالَ الشَّيخُ: كُـلُّ مَـا يَقُولُهُ الأَطْبًاءُ مِن المُنافعِ فِي الحَمرِ وشُرْبِهَا كَانَ عَندَ شَـهَادةِ القرآنِ أَنَّ فِيهَا مَنافعُ للنَّاسِ قبلُ. وأمَّا بعدَ نُزُولِ آيةِ المائدةِ، فإنَّ اللَّهُ تعــالى

الحَالِقَ لِكُلُّ شيء سَلَبَهَا المَنافَعَ جُملةً فَلَيْسَ فِيهَا شيءٌ من المَنافَعِ وبِهَذَا تَسَقَطُ مَسَالَةُ التَّدَاوِي بِالْحَمْرِ والَّذِي قَالَمَ مَنْقُولٌ عَنَ الرَّبِيعِ والضَّخُاكِ. وفِيهِ حديثٌ أَسَنَدُهُ النَّعَلِيُّ وَغَيْرُهُ أَنَّ النَّبِيُّ التَّالِيَّ قَالَ وَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمَّا حَرُّمَ الْخَمْرَ سَلَبَهَا الْمَنَافِعَ.

1 ١٨٣ - وَعَنْ وَائِلِ الْحَضْرَمِيِّ أَنْ طَارِقَ بْنَ مُونِيدٍ هَمَالَ النَّبِيُّ ﷺ عَن الْخَمْرِ يَصْنَعُهَا لِلسَّوَاءِ فَقَالَ: إِنَّهَا لَيْسَتْ بَدَوَاء وَلَكِنَّهَا دَاءً ﴾.

أَخْرَجَهُ مُسَلِّمٌ (٩٨٤) وَأَبُّو دَاوُد (٣٨٧٣) وَغَيْرُهُمَّا إِنْ (٢٠٤٦)] (وعن وائلٍ) هُوَ ابنُ حُجرٍ \_ بضمَّ الحاءِ وسُكُونِ الجيمِ. (الحضرميُّ انَّ طارق بنَ سُويدِ اسْأَلَ النَّبيُّ ﷺ عَن الْمُحَمْدِ

(الحضرميُّ أنَّ طارقُ بنُ سُويدِ فسَّالُ النبيُّ ﷺ عَسْ الْخَصَرِ يَصْنَعُهَا لِلدُّوَاءِ فَقَالَ: إِنَّهَا لَيْسَتْ بِنَوَاءٍ وَلَكِنِّهَا ذَاءً». أخرجَهُ مُسلمٌّ وأبو داود وغيرُهُمَا).

أفيادَ الحُكْمُ اللَّذي دلُّ عليْهِ الحديثُ الأوَّلُ وَهُـوَ تحريـمُ التَّداوي بالخمرِ وزيادةُ الآخبارِ بأنَّهَا داءً.

وقد عُلمَ منْ حال مسنْ يستَعملُهَا أَنَّهُ يَتُولُّكُ عَنْ شُربِهَا الدَّارِعِ النَّسَارِعِ النَّهَا داءً المُتَارِعِ النَّهَا داءً اللَّهُ وُصَافَهَا من الشُعراءِ الخلعاء ووصَّافَ شُربِهَا وَتَشويقَ النَّاسِ إلى شُربِهَا والمُكُوفِ عَلَيْهَا كَانَّهُمْ يُضادُونَ اللَّهَ تعالى ورسولَهُ فيما حَرَّمَ ولا شَكَ أَنَّهُمْ يقولونَ تلك الأشعارَ بلسانِ شيطاني يدعون إلى ما حرَّمَهُ اللَّهُ تعالى ورسولُهُ.

# ٥ ـ بَابُ التَّغْزِيرِ وَحُكْمِ الصَّائِلِ

التَّعزيرُ: مصدرُ عزَرَ من العَزْرِ (بفَتْحِ العينِ وسُكُونِ السَّرَّايِ المَّاتِي المُعجمةِ): وَهُوَ الرَّدُ والمنعُ.

وَهُوَ فِي الشَّرعِ تأديبٌ على ذنبو لا حدٍّ فِيهِ، وَهُنَ مُخالفٌ للحدودِ منْ ثلاثةِ أُوجُو:

(الأوَّلُ) أَنَّهُ يَخْتَلَفُ باخْتِلافِ النَّاسِ، فَتَعزيرُ ذوي الْهَيْسَاتِ أخفُ، ويسْتَوونَ في الحدودِ معَ النَّاسِ.

(والثَّاني) أنَّهَا تجوزُ فِيهِ الشُّفاعةُ دُونَ الحدودِ.

(والنَّالثُ) التَّالفُ بِهِ مضمونٌ خلافًا لأبي حنيفةَ ومالِكِ.

وقد فرُق قومٌ بينَ التَّعزيرِ والتَّاديبِ ولا يَتِــمُ لَهُـمُ الفرقُ، ويسمَّى تعزيراً لدفعِهِ وردُهِ عسنْ فعـلِ القبـائح، ويَكُــونُ بـالقولِ والفعل على حسبِ ما يقْتَضِيهِ حالُ الفاعل.

وقولُهُ (وحُكُم الصَّائلِ) الصَّائلُ اسمُ فاعلِ منْ صَالَ على قرنِهِ: إذا سطا عليْهِ واسْتَطالَ.

# ١ ــ لا يجلَدُ أكثر من عشرة في تعزير

النَّبِيُّ ﷺ يَقُولُ: الآ يُجلَّدُ فَـوْقَ عَشَرَةِ أَسْوَاطِ إِلاَّ لِللَّهِ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ تَعَالَى».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٨٤٨)، مسلم (١٧٠٨)].

(عَنْ أَسِي بُمُردةَ الأنصاريُّ هَيْ أَنَّهُ سَمَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ لا يُجلدُ رُويَ مِنتِياً للمعلومِ ومِنتِياً للمجْهُولِ ومجزوماً على النَّهْي ومرفوعاً على النَّهي.

(فَوْقَ عَشَرَةِ أَسْوَاطٍ إِلاَّ فِي حَدَّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ تَعَالَى». مُتَّفَقَّ عَلَيْهِ) وفي روايـةٍ عليه) وفي روايـةٍ [البخاري (٦٨٤٨)] «عشـرَ جلـدَاتٍ» وفي روايـةٍ [البخاري (٦٨٤٩)] «لا عُقُرِبَةً فَوْقَ عَشْرِ ضَرَبَاتٍ».

والمرادُ محدودِ اللَّهِ: ما عَيْنَ الشَّارِعُ فِيهِ عدداً مــن الضَّـربِ أو عُقربةً مخصوصةً كالقطع والرَّجمِ وَهَــذانِ داخـلانِ في عُمــومٍ حُدودِ اللَّهِ خارجانِ عمًا فِيهِ السِّياقُ إذ السِّياقُ في الضَّربِ.

وقد اتَّفَقَ العلماءُ على حدُّ الزُّني والسَّرقةِ وشــربِ الخمـرِ وحدُّ المحاربِ وحدُّ القذف ِ بالزُّني والقُتْلِ في الرُّدُّةِ والقصاصِ في النَّفسِ.

واختلفوا في القصاص في الأطراف هل يُسمَّى حداً أمْ لا؟ كما اختلفوا في عُقوبة جحد العارية واللّـواط وإنّبان البهيمة وتَحميلِ المرأة الفحل من البّهَائمِ عليْهَا والسَّحاقِ وأكُلِ الدَّمِ والمُنتَة ولحم الخنزير لغير ضرورة والسَّحرِ والقذف بشربِ الخمرِ وَتَرْكُ الصَّلاةِ تَكَاسلاً والأكُلِ في رمضانَ هل يُسمَّى حداً أو لا؟.

فمن قال: يُسمَّى حدًا أجاز الزّيادة في التَّعزيرِ عليْهَا على العشرةِ الأسواطِ.

ومنْ قالَ لا يُسمَّى لمْ يُجزُّهُ.

إِلَّا أَنَّهُ قَدَ اخْتُلُفَ فِي العَمْلِ بَحْدَيْثِ البابِ.

فَنَهَبَ إلى الأَخَذِ بِهِ اللَّيثُ وأَحمَــدُ وإستحاقُ وجماعـةٌ مـن الشَّافعيَّةِ.

وذَهَبَ مالِكٌ والشَّافعيُّ وزيدُ بنُ عليٌّ وآخرونَ إلى جـوازِ الزَّيادةِ في التَّعزير على العشرةِ ولَكِنْ لا يبلغُ أدنى الحدودِ.

وذَهَبَ القاسمُ والْهَادي إلى أَنَّهُ يَكُونُ التَّعزيــرُ فِي كُــلُّ حـدًّ دُونَ حدٌ جنسِهِ لما يأتِي من فعلِ عليٌ ﷺ.

(قلْت) لا دليل لَهُمْ إلاَّ أفعال بعض بعضِ الصَّحابةِ كما رُويَ أَنَّ عَلَيًا عَلَيُّهُ جَلَدَ منْ وُجِدَ معَ امراةٍ منْ غيرِ زنَّى مائةً سوطٍ إلاَّ سوطين، وأنَّ عُمرَ عَلَيْهُ ضربَ منْ نقشَ على خَاتَمِهِ مائةً سوطٍ، وَكَذَا رُويَ عن ابنِ مسعودٍ.

ولا يخفى أنَّ فعلَ بعضِ الصَّحابةِ ليسَ بدليـل ولا يُقــاومُ النَّصُّ الصَّحيحَ، وأنَّ ما نُقلَ عنْ عُمرَ لا يَتِمُّ لَهُمْ دليـلاً ولعلَّـهُ لمْ يبلغ الحديثُ منْ فعلَ ذلِكَ من الصَّحابةِ.

كما أنَّهُ قالَ صاحبُ التَّقريبِ مُعْتَـذَراً: لـوْ بلـغَ الخـبرُ الشَّافعيُّ لقالَ بِهِ لأنَّهُ قالَ: إذا صحَّ الحديثُ فَهُوَ مَذْهَبِي.

ومثلُهُ قبالَ المَّااوديُّ مُعْتَـذَراً لمَـالِكُو: لَمْ يَبِلَـغُ مَالِكاً هــذا الحديثُ فرأى العقوبةَ بقــدرِ الذَّنـبِ. ولـوْ بلغَـهُ مـا عــدلَ عنْـهُ فيجبُ على مِنْ بلغَهُ أنْ يأخذَ بهِ.

٢- أقيلوا ذوي الهيئاتِ عثراتِهم إلاَّ الحدود

١١٨٥ - وَعَــنْ عَائِشَــةَ أَنْ النَّبِــيُ ﷺ قَــالَ:
 «أَقِيلُوا ذُوي الْهَيْثَاتِ عَثَرَاتِهِمْ، إلاَّ الْحُدُودَ».

رَوَاهُ أَخْمُكُ (١٨٦/٦) وَأَبُو دَاوُد (٤٣٧٥) وَالنَّسَائِيُّ [والكبرى: كما في اتحفة الأشراف: (١٧٩١٢)] وَالنَّيْهَتِيُّ (٢٦٧/٨).

وللحديثِ طُرقَ كثيرةً لا تخلو عنْ مقال.

والإقالةُ: هيّ مُوافقةُ البائعِ على نقضِ البيعِ، و«أقيلوا» هُنا ماخوذٌ منْهَا.

والمرادُ هُنا مُوافقةُ ذي الْهَيْمَةِ على تـرْكِ المؤاخـذةِ لَـهُ أو

تخفيفهًا.

وفسْرَ الشَّافعيُّ ذوي الْهَيْئَاتِ بِالَّذِينَ لا يُعرفونَ بِالشَّرِّ فيزلُّ أحدُهُم الرَّلَّةَ.

والعثرَاتُ: جمعُ عثرةٍ والمرادُ هُنا: الزُّلَّةُ.

وحَكَى الماورديُّ في ذلِكَ وجْهَينِ.

أحدُهُمَا: أنَّهُمْ أصحابُ الصَّغائرِ ذُونَ الْكَبائرِ.

والنَّاني: منْ إذا أذنبَ تابَ.

وفي عثرَاتِهِمْ وجُهَانِ.

أحدُهُمَا: الصُّغائرُ.

والثَّاني: أوَّالُ معصيةٍ يزلُّ فِيهَا مُطَيّعٌ.

واعلمُ أنَّ الخطابَ في: «أقبلوا» للأثمَّةِ لأَنَّهُم النَّيَ النَّهِمُ النَّيَلَ إلَيْهِمُ النَّيِلَ النَّهِمُ النَّيْمِ ولاَيْتِهِمْ فيجبُ عليْهِمُ الاجْتِهَادُ في اخْتِسارِ الأَصلحِ لاخْتِسلاف ذلِكَ باخْتِلاف مراتِب النَّاسِ وباخْتِلاف المعاصي وليسَ لَهُ أنْ يُعرَّضَهُ إلى مُستَحقه ولا إلى غيرو.

وليسَ التُّعزيرُ لغير الإمام إلاَّ لثلاثةٍ:

الأبُ فإنْ لَهُ تعزيرَ ولدِهِ الصَّغيرِ لِلتَّعليمِ والرَّجرِ عن سيِّعِ الأَخلاقِ والظَّاهِرُ أَنَّ للأَمُّ فِي زَمنِ كُوْنِ الصَّبِيِّ فِي كَفَالِتُهَا لَهَا ذَلِكَ وللأَمرِ بالصَّلاةِ والضَّربِ عليَّهَا، وليسَ للأَب تعزيرُ البالغ وإنْ كانَ سفيهاً.

النَّاني: السَّيُّدُ يُعزِّرُ رقيقَهُ في حقَّ نفسِهِ وفي حقَّ اللَّهِ تعمالى على الأصحِّ.

النَّالَثُ: الزَّوجُ لَهُ تعزيرُ زوجَتِهِ في أمرِ النَّشوزِ كمــا صـرَّحَ بِهِ القرآنُ، وَهَلْ لَهُ ضربُهَا على ترْك الصَّلاةِ ونحوِهَا؟.

الظَّاهِرُ اللَّ لَهُ ذَلِكَ إِنْ لَمْ يَكُفُ فِيهَا الزَّجُرُ لاَئَـهُ مِنْ بِـابِ إِنْكَارِ المُنكَرِ والزَّوجُ مِـنْ جُملةِ مِـنْ يُكَلِّـفُ بالإِنْكَـارِ بِـاليدِ أَو اللّسانِ أو الجنانِ والمرادُ هُنا الأوَّلانِ.

٣- التعزيرُ على الخمرِ ودفع دينه إن مات في الحدُ
 ١١٨٦ - وَعَنْ عَلِي ﷺ قَالَ: مَا كُنْت لأقِيمَ

عَلَى أَحَدٍ حَدًا فَيَمُوتَ فَأَجِدَ فِي نَفْسِي إِلاَّ شَارِبَ الْخَمْرِ فَإِنَّهُ لَوْ مَاتَ وَدَيْتُهُ.

أَخْرَجَةُ الْبُخَارِيُّ (٦٧٧٨).

روعن علي ﷺ قال: ما كُنت لأقيمَ على أحدِ حدّاً فيمُوتَ فاجدَ في نفسي إلاَّ شاربَ الحمرِ فِانَّهُ لوْ مَاتَ وديْته) بِتَخفيـفــ الدَّالِ المُهْمَلَةِ وسُكُونِ المثنَّاةِ التَّحْثِيَّةِ أَيْ عَرِمْت دَيَتَهُ.

(أخرجَهُ البخاريُّ).

فِيهِ دليلٌ على أنْ الحمرَ لَمْ يَكُنْ فِيهِ حدَّ محدودٌ منْ رسولِ اللهِ ﷺ فَهُوَ منْ بابِ التَّعزيرَاتِ فإنْ مَاتَ ضَمِنَهُ الإمامُ وَكُمْفًا كُلُّ مُعزَّر بُوتُ بالتَّعزير يضمنُهُ الإمامُ.

وإلى هذا ذَهَبَ الجَمْهُورُ.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ إلى أنَّهُ لا شيءَ فيمنْ مَاتَ بحدٌ أو تعزيـــرِ قياساً منْهُمْ لِلتَّعزيرِ على الحدُّ بجامعِ أنَّ الشَّارِعَ قدْ أذنَ فيهِمَا.

قالوا: وقولُ على ظله إنّما هُوَ للاختياطِ وَتَصَدَّمَ الجوابُ بانَهُ إذا اعنَتَ في التّعزيرِ دلُ على أنّهُ غيرُ ماذون فيهِ من أصلِهِ خلاف الإعنَاتِ في الحدِّ فإنّهُ لا يضمنُ لأنّهُ ماذون في أصلِهِ فإنْ اعنَتَ فإنّهُ للخطإ في صفّتِهِ وَكَانَّهُمْ يُريدونَ أنّـهُ لمْ يَكُنْ ماذون في في غيرِ ما أذن بهِ بخصوصِهِ كالضرِّب مثلاً وإلاَّ فَهُو ماذون في في غيرِ ما أذن بهِ بخصوصِهِ كالضرِّب مثلاً وإلاَّ فَهُو ماذون في مُطلق التّعزير، وَتَاويلُهُمْ لقول علي فله ساقطٌ فإنّهُ صريحٌ في أنْ ذلك واجبٌ لا من باب الاختياطِ ولائ في تمام حديثهِ ولأنْ وسول اللهِ عليهُ عليهم حديثهِ ولأنْ في تمام حديثهِ ولأنْ

وامًّا قُولُهُ: ﴿جَلَدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَرْبَعِينَ - إِلَى قَوْلِهِ - وَكُلُّ سُنَةٌ وَمِ (١٧٠٧)] وقد تقدَّمَ فلعلَّهُ يُريدُ أَنَّهُ جلسدَ جلساً غيرَ مُقدَّر ولا تقرُرَتْ صفَّتُهُ بالجريدِ والنَّعالِ والأيدي ولذا قسالَ أنسُ: ﴿فَوَ البِعِنَ ﴾.

قالَ النَّوويُّ فِي شرحٍ مُسلم ما معنَّاهُ: وأمَّا منْ مَاتَ فِي حدٌ من الحدودِ غيرِ الشُّربِ فقدْ أجمَ العلماءُ على أنَّهُ إذا جلدَهُ الإمامُ أو جلاَّدُهُ فَمَاتَ فإنَّهُ لا ديةً ولا كفَّارةَ على الإمامِ ولا على جلاَّدِهِ ولا بيْتِ المال.

وأمَّا منْ مَــاتَ بـالتَّعزيرِ فمذْهَبنـا وُجـوبُ الضُّمـانِ للدَّيـةِ والْكَفَّارةِ؛ ثم ذَكَرَ تفاصيلَ في ذلِكَ مذْهَبَيَّةً.

# ٤ ــ من قُتِلَ دونَ مالِه فهو شهيدٌ

١١٨٧ - وَعَنْ سَعِيدِ بُـنِ زَيْـدٍ ﷺ قَـالَ: قَـالَ
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُوَ شَهيدٌ».

رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ [أبسو داود (٤٧٧٢)، النسساني (١١٦/٧)، ابسن ماجــه (٢٥٨٠)] وَصَحَّحَةُ التُرْمِذِيُّ (٢٤٢١).

فِي قتال الصَّائِلِالذي ذكَرَهُ في الترجمةِ.

وعنْ سعيدِ بنِ زيدِ قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ هَمَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ». رَوَاهُ الأربعةُ وصحَّحَةُ النَّرِمَديُّ.

في الحديثِ دليلٌ على جوازِ الدُّفاعِ عن المالِ وَهُوَ قُولُ الجُمْهُورِ وَشَدُّ مَنْ أُوجِبُهُ فَإِذَا قُبِلَ فَهُوَ شَهِيدٌ كما صَرَّحَ بِهِ هَذَا الحَديثُ وحديثُ مُسلمِ (١٤٠) عن أبي هُريرةَ "أَنَّهُ جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيُ عَلَيُّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ: أَرَأَيْتِ إِنْ جَاءَ رَجُلٌ يُرِيدُ أَخَذَ مَالِي؟ قَالَ: فَلا تُعْطِهِ. قَالَ: فَإِنْ قَاتَلَنِي؟ قَالَ فَاقتُلُهُ. قَالَ: أَرَأَيْتِ إِنْ قَتَلْمَهُ. قَالَ: فَإِنْ قَاتَلِنِي؟ قَالَ فَقَلْمَهُ. قَالَ: فَإِنْ قَاتَلِنِي؟ قَالَ فَقَلْمَهُ فَي النَّارِ».

قالوا: فإنْ قَتَلَهُ فلا ضمانَ عليْهِ لعدمِ التَّعدُي منْهُ والحديثُ عامٌ لقليل المال وَكثيرهِ.

وق أخرج أبر داود (٤٧٧٢) وصحَّفُ السّرَمذيُّ [(١٤١٨) وصحَّفَ السّتَرمذيُّ المالاً) و(١٤١٨) عنْهُ ﷺ "مَنْ قُبُل دُونَ دِينهِ فَهُلُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُبُل دُونَ مَالِهِ فَهُلُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُبُل دُونَ مَالِهِ فَهُلُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُبِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُلُو شَهِيدٌ، وَمَنْ قُبِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُلُو شَهِيدٌ، وفي الصَّحيحينِ [خشهَيدٌ، وفي الصَّحيحينِ [خشهَيدٌ، وفي الصَّحيحينِ [خربُ ٢٤٨٠)، م (١٤١١) وَكُرُ المَالَ فقطُ.

ووجَّهُ الدَّلالةِ أَنْهُ لِمَّا جعلَهُ صلى اللَّه عليه وآلـه وسـلم شَهيداً دلَّ على أنَّ لَهُ القَتْلَ والقِتَالَ.

قَالَ في «النَّجَمِ الوَهَّاجِ»: ومحلُّ ذلِكَ إذا لمُّ يجدُ ملجـاً كُحصنِ ونحوهِ أو لمُّ يستَطع الْهَربَ وإلاَّ وجبَ عليْهِ.

(قلْت) لا أدري ما وجْهُ وُجوبِ الْهَربِ عليْهِ.

قالوا: ولا يجبُ الدُّفعُ عن المالِ بلْ يجوزُ لَـهُ أَنْ يَتَظَلَّمَ إِلاَّ اللهُ فَذَ تَقَدَّمَ أَنْ عُلماءَ الحديثِ كالجمعينَ على اسْتِنناءِ السُّلطانِ للدَّثارِ الواردةِ بالأمرِ بالصَّبرِ على جورِهِ فلا يجوزُ دفعُهُ عنْ اخذِ

المال ويجبُ الدُّفعُ عن البُضع لأنَّهُ لا سبيلَ إلى إباحَتِهِ.

قالوا: وَكَذَلِكَ يجبُ على النَّفْسِ إِنْ قَصَدَهَا كَافَرٌ لَا إِذَا قَصَدَهَا مُسَلَمٌ فَلَا يجبُ لَمَا تَقَدَّمَ قَرِيبًا فِي شَرْحِ الحَدَيثِ الْأُولِ. وصحُ النَّ عُثمانَ ظَيْنَهُ منعَ عبيدَهُ انْ يدفعوا عنْـهُ وَكَانُوا

اربعمائة وقال: من القى سلاحَهُ فَهُوَ حُرَّ. قالوا: وخالف المضطرُّ فإنَّ في القُتْسَلِ شَمَهَادةٌ بخـلاف تـركِ

قالوا: وخالف المضطرُّ فإنَّ في القَتْـلِ شَـهَادةً بخيلاف تركُّ الأكُلِ وَهَلْ تَرْكُ الدُفاعِ عَنْ قَتْلِ النَّفْسِ مُباحٌ أو مندوبُ؟ فِيمِ خلافٌ.

# ٥ ـ النهيُ عن قتلِ المؤمنِ

11۸۸ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ خَبَّابٍ ﴿ قَالَ: سَمِعْت أَبِي يَقُولُ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: 

اتَكُون فِتَنْ، فَكُنْ فِيهَا عَبْدَ اللَّهِ الْمَقْتُولَ، وَلا تَكُن اللَّهِ الْمَقْتُولَ، وَلا تَكُن اللّهِ الْمَقْتُولَ،

أَخْرَجَهُ ابْنُ أَبِي خَيْثَمَةَ والدارقطني (١٣٢/٣).

وَأَخْرَجَ أَحْمَدُ (٢٩٢/٥) نَحْوَهُ عَنْ خَالِدِ بْنِ عُرْفُطَةَ.

(وعنْ عبدِ اللهِ بنِ خَبَّاب) بفَتْحِ الخاءِ المعجمةِ فموحَّدةً مُشدَّدةٌ فالفّ فموحَّدةٌ وَهُوَ خَبَّابُ بنُ الأرَتُّ صحابيًّ تقدَّمَتِ ترجَّتُهُ

(قَالَ سَمْتَ أَبِي يَقُولُ سَمْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «تَكُونُ فِيهَا عَبْدَ اللَّهِ الْمَقْتُولَ وَلا تَكُن الْقَاتِلَ». أخرجَهُ ابنُ أبسي خيثمهُ ) بالخياء المعجمة مفتُوحة فمثنّاة تُحْتِينَةٌ سَسَاكِنةٌ فمثلَّنةٌ (والدارقطني. وأخرجَ أهمدُ نحوَهُ عن خالد بن عُرفطةً) بضم العين المُهمَلة وسُكُون الرَّاء وضمُ الطَّاء وبالطَّاء المُهمَلةِ.

وخــالدِّ صحــابيُّ عــدادُهُ في أَهــلِ الْكُوفــة، روى عنْـهُ أبــو عُثمانَ النَّهْديُّ وعبدُ اللَّهِ بنُ يسارِ ومسلمٌ مولاهُ، ولأهُ سعدُ بــنُ أبي وقَّاصِ القِتَالَ يومَ القادسيَّةِ ومَّاتَ بالْكُوفةِ سنةَ سِتَّينَ.

والحديثُ قدْ أُحرجَ منْ طُرقَ كثيرةٍ وفِيهَا كُلُّهَا راو لَمْ يُسمُّ وَهُوَ رجلٌ منْ عبدِ القيسِ كانَ معَ الخوارجِ ثُمُّ فارقَهُمْ.

وسببُ الحديثِ أنَّهُ قالَ ذلِكَ الرَّجلُ: إنَّ الخسوارجَ دخلـوا

قرية فخرج عبدُ اللهِ بنُ حبّابِ صاحبُ رسولِ اللّهِ بنَّ ذُعراً يَحِرُّ رداءَهُ، فقالَ: واللّهِ ارعبتُموني مرتّينِ قالوا: أنت عبدُ اللّهِ بنُ خبّابِ؟ قالَ: نعم قالوا: هل سمعت من أبيك شيئاً تُحدُّننا بِهِ؟ قالَ: سمعتُهُ يُحدُّثُ عَنْ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ أَنّهُ ذَكَرَ فِتْنَةَ الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِن الْمَاشِي، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِن الْمَاشِي، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِن السّاعِي فَإِنْ أَذْرَكَ كَ ذَلِكَ فَكُنْ عَبْدَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكَ؟ قالوا: أنت سمعت هذا من أبيك يُحدُّثُ عن رسولِ اللّهِ عَلَيْكَ؟ قالَ نعمْ فقدَّمُوهُ على ضفّةِ النّهْرِ فضربوا عُنقةُ وبقروا أمَّ وليهِ عمّا في بطيها.

والحديثُ قدْ اخرجَهُ أحمدُ (٢٩٢/٥) والطَّبرانيُّ [«المعجم الكبيره (١٨٩/٤)] وابنُ قانعِ منْ غميرِ طريقِ الجُهُولِ إلاَّ أنْ فِيهِ عليُّ بنَ زيدِ بنَ جُدعانَ. وفِيهِ مقالُ

ولفظة عنْ خالدِ بنِ عُرفطة ﴿مُسَكُونُ فِئْنَةٌ بَعْدِي وَأَحْــدَاتٌ وَاخْتِلافٌ فَإِن اسْتَطَعْت أَنْ تَكُونَ عَبْدَ اللَّـهِ الْمَقْتُــولَ لا الْقَــاتِلَ فَافْعَلْ.

وأخرجَ أَحمدُ (١٦٩/١) والتُرمذيُّ (٢١٩٤) منْ حديثِ سعدِ بن أبي وقَّاص ﷺ قالَ: ﴿فَاإِنْ دَخَلَ عَلَيٌّ بَيْتِي وَبَسَطَ يَدَهُ لِيَقْتُلُنِي قَالَ: كُنْ كَابْن آدَمَّهِ.

وَاخْرِجَ احْمَدُ (١٠٠/٢) منْ حديثِ ابنِ عُمرَ بلفظِ «مَا يَمْنَعُ أَحَدَكُمْ إِذَا جَاءَ أَحَدٌ يُرِيدُ قَتْلَهُ أَنْ يَكُـونَ مِثْـلَ ابْنَـيْ آدَمَ الْقَـاتِلُ فِى النَّارِ وَالْمَقْتُولُ فِي الْجَنْةِ».

واخرجَ احمدُ (٤٠٨/٤) وأبو داود (٤٧٥٩) وابنُ حَبْسانُ (٥٩٦٧) من حليثِ أبي مُوسى انَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ في الْفِتْنَةِ "كَسُرُوا فِيهَا قِسِيْكُمْ وَأَوْتَارَكُمْ وَاضْرِبُوا سُيُوفَكُمْ بِالْحِجَارَةِ فَإِنْ دُخِلَ عَلَى أَحَدِكُمْ بَيْتُهُ فَلْيَكُ نُ كَخَيْرِ ابْنَيْ آدَمَ وصحْحَهُ القَشيريُ في الاقْتِراح على شرطِ الشَّيخين.

والحديثُ دليلٌ على ترْكِ القِتَالِ عندَ ظُهُورِ الفِتَنِ والتَّحذيبِ من الدُّخول فِيهَا.

قَالَ القرطبيُّ: اخْتَلَفَ السُّلفُ في ذلِكَ:

فَنَهَبَ سَعَدُ بِنُ أَبِي وقَاصِ وَعَبَدُ اللَّهِ بِنُ عُمَرَ وَمُحَدُّ بِنُ مسلمةً وغيرُهُمْ إِلَى أَنَّهُ يجِبُ الْكَفَّ عن المَقَاتَلَةِ، فَمَنْهُمْ مَنْ قَــالَ إِنَّهُ يجِبُ عَلَيْهِ أَنْ يَلزَمَ بِيْتَهُ.

وقالَتْ طائفةٌ: يجبُ عليْهِ التَّحوُّلُ مَنْ بلدِ الفِتْنةِ أَصلاً. ومَنْهُمْ مَنْ قالَ: يَتْرُكُ المَقَاتَلةَ وَهُوَ قولُ الجَمْهُورِ.

وشدُّ من اوجبَهُ حَتَّى لوْ ارادَ احدُهُمْ قَتْلَهُ لمْ يدفعْهُ عـنْ نسيه.

ومنهُمْ من قال: يُدافعُ عنْ نفسيهِ وعنْ أَهْلِهِ وعنْ مالِهِ وَهُوَ معذورٌ إِنْ تُتِلَ أَو قَتَلَ وهو الحق.

وذَهَبَ جُمْهُورُ الصَّحابةِ والتَّابِعينَ إلى وُجوبِ نصرِ الحَـقُ وقِتَالِ الباغينَ وحملوا هذهِ الأحاديثَ على منْ ضعفَ عن القِتَالِ أو قصرَ نظرُهُ عنْ معرفةِ الحقِّ.

وقالَ بعضُهُمْ بالتَّفصيلِ وَهُـوَ: أَنَّهُ إِنْ كَانَ القِتَالُ بِـينَ طائفَتَينِ لا إِمامَ لَهُمْ فالقِتَالُ حينتلهِ ممنوعٌ وَتُنزَّلُ الأحاديثُ علمى هذا وَهُوَ قولُ الأوزاعيُّ.

وقالَ الطَّبريُّ: إِنْكَارُ المُنكرِ واجب على منْ يقدرُ عليْهِ فمنْ أعانَ المحقُّ أصابَ ومنْ أعانَ المبطلَ أخطاً وإنْ أَشْكِلَ الأمرُ فَهِيَ الحالةُ الَّتِي وردَ النَّهْيُ عن القِتَالِ فِيهَا.

وقيلَ: إِنَّ النَّهْيَ إِنَّمَا هُمُو فِي آخرِ الزَّمَانِ حِيثُ تَكُونُ المَّاتَلَةُ لغيرِ الدينِ

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يجبُ الدُّفاعُ عن النَّفسِ.

وقولُهُ «إن اسْتَطَعْت، يدلُّ على أنْهَا لا تحرمُ المدافعةُ وأنَّ النَّهْيَ لِلتَّنزِيهِ لا لِلتَّحريمِ.

# ٣٧ كِتَابُ الْجِهَادِ

الجِهَادُ: هو مصدرُ جَاهَدْتُ جِهَاداً أيْ: بلغْتُ المشقَّة، هــذا معنَاهُ لُغَةً.

وفي الشُّرع: بذلُ الجَهْدِ في قِتَالِ الْكُفَّارِ أو البغاةِ.

# ١ - علامةُ النفاقِ في الجهادِ

١٨٩ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ
 الله عَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ وَلَمْ يُحَدِّثُ نَفْسَهُ بِهِ مَاتَ عَلَى شُعْبَةٍ مِنْ نِفَاقِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٩١٠).

فيهِ دليلٌ على وُجوبِ العزمِ على الجِهَادِ والحقوا بِــهِ فعـلَ كُلُّ واجب.

قالوا: فإن كان من الواجبات المطلقة كالجهاد وجب العــزمُ على فعلِهِ عندَ إمْكَانِهِ وإنْ كانَ من الواجبَـاتِ المؤقّتةِ وجب العزمُ على فعلِهِ عندَ دُخولِ وقْتِهِ. وإلى هــذا ذَهَبَ جماعةٌ منْ أثمّةِ الأصولِ وفي المسألةِ خلافٌ معروفٌ.

ولا يخفى أنَّ المرادَ من الحديثِ هُنا أنَّ من لمَّ يغــزُ بــالفعلِ ولمْ يُحدَّثُ نفسَهُ بالغزو مَاتَ على خصلةٍ منْ خصال النُّفاق.

نقولُهُ: (ولم يُحدُّث نفسهُ) لا يدلُّ على العزمِ الَّـذي معنّاهُ علم النّبِهِ على الفعلِ بل معنّاهُ هُنا: لم يخطر ببالهِ ان يغزو ولا حدُّثَ بهِ نفسهُ ولو ساعةً من عُمرِهِ ولو حدُّقهَا بِهِ واخطر الحروجَ للغزو ببالهِ حيناً من الأحيان خرجَ من الاتصاف بخصلةٍ من خصالِ النّفاق وَهُو نظيرُ قولِهِ ﷺ اللّهُمُ صلّى رَكْعَتَينِ لا يُحدُّثُ فِيهِمَا نفستَهُ [البخاري (١٥٩)، مسلم (٢٢١)] أي لم يخطر ببالهِ شيءٌ من الأمور، وحديثُ النّفسِ غيرُ العزمِ وعقلِ النّبةِ.

ودلَّ على أنَّ من حدَّثَ نفسَهُ بفعلِ طاعةِ أو معصيةِ ثُممُّ مَاتَ قبلَ فعلِهَا أنَّهُ لا يَتُوجُهُ عليْهِ عُقوبةُ منْ لمْ يُحدَّثُ نفسَهُ بِهَا أصلاً.

## ٢\_ الجهادُ بالأموال والأنفس والألسن

١٩٩٠ - وَعَنْ أَنَسُ أَنْ النَّبِيُ ﷺ قَالَ ﴿جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَأَلْسِنَتِكُمْ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (١٥٣/٣) وَالنَّمَالِيُّ (٧/٦) وَصَحْحَهُ الْحَاكِمُ (٨١/٢).

الحديثُ دَليلٌ على وُجوبِ الجِهَادِ

بالنَّفسِ وَهُوَ بالخروجِ والمباشرةِ للْكُفَّارِ.

وبالمالِ وَهُوَ بذَلُهُ لما يقومُ بِهِ من النَّفقةِ في الجِهَادِ والسُّلاحِ ونحوِهِ، وَهَذَا هُـوَ المفادُ منْ عَـدُةِ آيـاتٍ في القرآنِ ﴿جَـاهِدُوا بأَمْوَالِكُمْ، وَأَنْشُرِكُمْ﴾ [التوبة: ٤١].

والجِهَادُ باللّسانِ بإقامةِ الحجّةِ عليْهِمْ ودعائِهِمْ إلى اللّهِ تعالى وبالأصوَاتِ عندَ اللّفاءِ والزَّجرِ ونحوهِ منْ كُـلٌ ما فِيهِ نِكَايةٌ للعَدوُ ﴿ وَلا يَنَـالُونَ مِنْ عَـدُو ۚ نَيْلاً إِلاَّ كُتِبَ لَهُـمْ بِـهِ عَمَــلٌ صَالِحٌ﴾ والتوبة: ١٢٠].

وَقَالَ ﷺ لِحَسَّانَ: ﴿إِنَّ هَجْوَ الْكُفَّارِ أَشَدُّ عَلَيْهِمْ مِنْ وَقُـعِ النَّبْلِ ﴾ [مسلم (٢٤٩٠) مطوّلاً بنحوه، وبلفظه أخرجه ابن حزيمة (٢٦٨٠) من قوله ﷺ لعبد الله بن رواحة].

# ٣- جهادُ المرأة الحجُّ

١٩١١ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ:
 «قُلْت: يَا رَسُولَ اللّهِ، عَلَى النّسَاءِ جَهَادٌ؟ قَالَ: نَعَمْ
 جَهَادٌ لا قِتَالَ فِيهِ، هُوَ الْحَجُّ وَالْعُمْرَةُ».

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ (٢٩٠١)، وَأَصْلُهُ فِي الْبُخَارِيُّ (٢٨٧٥).

روعن عائشة رضي الله عنها قىالت: ﴿ فَلْتَ يَهَا رَسُولَ اللّهِ عَلَى النّسَاءِ جَهَادٌهِ ﴾ هُـوَ خبرٌ في معنى الاسْتِفْهَامِ وفي روايةِ «أعلى النّساء ؟ وقال نعم جهّادٌ لا قِبَالَ فِيهِ: الحجُ والعمرةُ رواهُ ابنُ ماجَة وأصَلُهُ في البخاريِّ ) بلفظ «قَالَتْ عَائِشَةُ: اسْتَأَذَنْت النَّبيُّ فِي الْجهَادِ فَقَالَ: جَهَادُكُنُ الْحَجُ » وفي لفظ لَهُ آخرَ «فَسَـأَلَهُ نِسَاؤُهُ عَن الْجهَادِ فَقَالَ: خَمَم الْجهَادُ الْحَجُ ».

وأخرجَ النَّسائيّ (١١٣/٥) عنْ أبي هُريـرةَ "جِهَـادُ الْكَبِـيرِ" أي الْعَاجِزِ "وَالْمَرْأَةِ وَالضُّعِيفِ الْحَجُّ».

دل ما ذُكِرَ على أنَّهُ لا يجبُ الجهادُ على المراةِ.

وعلى أنَّ النُّوابَ الَّذِي يقومُ مقامَ ثُـوابِ جِهَـادِ الرُّجـالِ حجُّ المرأةِ وعمرَتُهَـا، ذلِـكَ لأنَّ النَّسـاءَ مــامورَاتُ بالسَّـتُرِ والسُّكُونِ، والجِهَادُ يُنافي ذلِك، إذْ فِيهِ مُخالطةُ الاقـرانِ والمبـارزةُ ورفعُ الأصواتِ.

وأمَّا جوازُ الجِهَادِ لَهُنَّ فلا دليلَ في الحديثِ على عدمِ الجوازِ. وقدْ أردفَ البخاريُّ هذا البابَ ببابِ خُروجِ النَّساءِ للغزو وتِتَالِهنَّ وغير ذلِكَ. [كاب الجهاد، باب (٥٠)]

وَاخْوجَ مُسلمٌ (١٨٨) من حديثِ أنسس «أَنْ أَمُّ سُليَم اتَّخَذَتْ خِنْجَراً يَوْمَ خُنَيْنِ وَقَسَالَتْ لِلنَّبِيُّ ﷺ: اتَّخَذَتُهُ إِنْ دَنَا مِنْي أَخَدُ مِن الْمُشْرِكِينَ بَقَرْت بَطْنَهُ.

فَهُوَ يدلُّ على جوازِ القِتَالِ وإنْ كانَ فِيهِ ما يدلُّ على أنَّهَا لا تُقَاتِلُ إلاَّ مُدافعةً وليس فِيهِ أنَّهَا تقصدُ العدوُّ إلى صفَّهِ وطلبَ مُبارزَتِهِ.

وفي البخاريّ (٣٠٠٤) ما يدلُّ على اللَّ جِهَادَهُنَّ إذا حضرنَ مواقفَ الجِهَادِ سقيُ الماءِ ومداواةُ المرضى ومناولةُ السُهَام.

# ٤- سقوطُ الجهاد معَ حاجة الوالدين

الله بُسنِ عُمَرَ رضى الله عنه الله بُسنِ عُمَرَ رضى الله عنهما قَالَ: «جَاءَ رَجُلُ إِلَى النّبِيِّ ﷺ يَسْتَأْذِنُ فِي الْجَهَادِ. فَقَالَ أَحَيُّ وَالِدَاكُ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَفِيهِمَا فَحَاهِدُهُ.

#### مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٨٨١)].

سمّى إتعابَ النَّفسِ في القيام بمصالح الأبوينِ وإرخامَ النَّفْسِ في القيام بمصالح الأبوينِ وإرخامَ النَّفْسِ في طلب ما يُرضيهمَا وبدل المال في قضاء حوائجهما جهاداً من باب المشاكلة لمَّا اسْتَاذنَهُ في الجهادِ من باب قوله تعالى: ﴿وَجَزَاءُ سَيْئَةً سَيْئَةً مِثْلُهَا﴾ [الشورى: ٤٠] ويختملُ أنْ يَكُونَ السّيعارة بعلاقة الضّديَّةِ لأنْ الجهادَ فيه إنزالُ الضّدرِ بالأعداء واستُعملَ في إنزالِ النَّفع بالوالدينِ.

وفي الحديث دليل على أنّه يسقطُ فرضُ الجهادِ مع وُجودِ الأبوينِ أو أحدِهِمَا لما أخرجَهُ أحمدُ (٤٢٩/٣) والنّسائيُّ (١١/٦) منْ طريقِ مُعاوِية بنِ جَاهِمَةَ أَنْ أَبَساهُ «جَاهِمَةَ جَاءَ إِلَى النّبِيُّ عَلَيْ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ أَرَدْتِ الْغَزْرَ وَجِفْتِ لأَسْتَشِيرَكُ فَقَالَ مَلْ لَكَ مِنْ أُمَّ؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: الْزَمْهَا».

وظَاهِرُهُ سواءً كانَ الجِهَادُ فـرضَ عـينٍ أَو فـرضَ كفايـةٍ وسواءً تضرَّرُ الأبوان بخروجوِ أو لا

وَفَقَبَ الجِمَاهِيرُ مِن العلماءِ إلى أَنَّهُ يحرمُ الجِهَادُ على الولدِ إذا منعَهُ الأبوانِ أو أحدُهُمَا بشرطِ أنْ يَكُونا مُسلَمينِ لأنْ برَّهُمَا فرضُ عينٍ والجِهَادُ فرضُ كفايةٍ فإذا تعيَّــنَ الجِهَـادُ فــلا يشــترط إذنهما.

(قلْت) لأنَّ مصلحَتَهُ أعمُّ إذْ هيَ لحفظِ الدَّينِ والدُّفاعِ عسن المسلمينَ فمصلحَتُهُ عامَّةٌ مُقدَّمةٌ على غيرِهَا وَهُـوَ يُقدَّمُ على مصلحةِ حفظِ البدن.

وفِيهِ دلالةً على عظمِ برَّ الوالدينِ فإنَّهُ أفضلُ من الجِهَادِ، وانَّ المُسْتَشارَ يُشيرُ بالنَّصيحةِ الحِضةِ؛ وانَّهُ ينبغي لَهُ أنْ يَسْتَفَصلَ منْ مُسْتَشيرِهِ لِيدَلُهُ على ما هُوَ الأفضلُ.

119۳ – وَلاَحْمَدُ (٧٥/٣) وَأَبِي دَاوُد (٢٥٣٠) مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدٍ نَحْـُوهُ. وزاد: ﴿ارْجِعْ فَاسْتَأْذِنْهُمَا فَإِنْ أَذِنَا لَكَ وَإِلاَّ فَبِرْهُمَا﴾

(ولأحمدَ وابي داود من حديثِ ابي سعيدٍ نحوُثُ في الدَّلالةِ على أنَّهُ لا يجبُ عليهِ الجِهَادُ ووالدَاهُ في الحياةِ إلاَّ بإذنهمَا كما دلَّ لَهُ قولُهُ (وزادَ) اي أبو سعيدٍ في روايةِ (ارجعَ فاستَاذَنهُمَا فيانَ أَذَلُهُ لَكُ) بالحروجِ للجِهَادِ (وإلاَّ فيرُهُمَا) بعدمِ الحروجِ للجِهَادِ وطاعَتِهِمَا.

## ٥ ـ وجوبُ الهجرةِ من بلاد المشركين

١٩٤ - وَعَنْ جَرِيرٍ ﴿ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ
 وَعَنْ جَرِيرٍ ﴿ مُسْلِمٍ يُقِيمُ بَيْنَ الْمُشْرِكِينَ ٩ .

رَوَاهُ النَّلاَسَةُ [أبسر داود (٣٦٤٥)، السترمذي (١٦٠٤)، النسساني [(٣٦/٥) مرسلاً، وَإِشَّادُهُ صَحِيحٌ، وَرَجَّعَ الْبُخَارِيُّ إِرْسَالُهُ [«العلل الكبير» للترمذي (ص٢٦٤)].

وَكَـٰذَا رَجَّـٰحَ ايضــاً ابــو حَــاتِم وابــو داود والــتُرمذيُّ والذارقطني إرسالَهُ إلى قيس بن أبي حازم.

وروَاهُ الطَّبرانيُّ [﴿الكبيرِ ﴿ ٣٠٢/٢)] موصولاً.

والحديث دليلٌ على وُجوبِ الْهِجرةِ منْ ديارِ المشرِكِينَ منْ غيرِ مَكَّةً وَهُـوَ منْ هَـبُ الجمْهُـورِ لحديثِ جريرٍ ولما أخرجَـهُ النَّسَائيّ (٨٢/٥) منْ طريق بَهْزِ بنِ حَكِيم عنْ أبيهِ عنْ جدُهِ مرفوعاً «لا يَقْبَلُ اللَّهُ مِنْ مُشْرِكٍ عَمَـلاً بَعْدَمَا أَسْلَمَ أو يُفَارِقَ الْمُشْرِكِينَ ولعموم قوله تعالى: ﴿إِنْ اللّٰذِينَ تَوَفَّاهُم الْمَلائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ ﴾ الآية والساء: ١٧).

وَفَهَبَ الْأَقِلُ إِلَى أَنْهَا لَا تَجِبُ الْهِجِرةُ وَانَ الْأَحَادِيثَ مُسُوحَةٌ وَانَ الْأَحَادِيثَ مُسُوحَةٌ وَهُوَ قُولُهُ.

# ٦- لا هجرةً بعد الفتح

الله عنهما حَمَّن ابْنِ عَبَّاس رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ اللَّه هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيُّةٌ المَّفْق عليه [المحاري (٢٨٢٥)، سلم (١٣٥٢)].

وأجابَ من أوجبَ الْهجرةَ بأنَّ حديثَ «لا هجرةَ» يُوادُ بِهِ نفيُهَا عنْ مَكَّةَ كما يدلُّ لَهُ قُولُهُ «بعدَ الفَّتْحِ» فإنَّ الْهِجرةَ كــانَتْ واجبةً منْ مَكَّةَ قبلَهُ

وقالَ ابنُ العربيُّ: الْهجرةُ هي الخروجُ منْ دارِ الحربِ إلىٰ دارِ الحربِ إلىٰ دارِ الحربِ إلىٰ دارِ الله علي واستمرت بعدهُ لمن خاف على نفسهِ والَّتِي انقطعَتْ بالأصالةِ همي القصدُ إلى النَّبيُ عَلَيْ حيثُ كانَ.

وقولُهُ (ولَكِنْ جِهَادٌ ونِيَّةٌ) قالَ الطَّبِيُّ وغيرُهُ: هذا الاسْتِدرَاكُ يقْتَضي مُخالفةَ حُكْم ما بعدَهُ لما قبلَهُ.

والمعنى أنَّ الْهِجرةَ الَّتِي هَـيَ مُفارقَةُ الوطنِ الَّتِي كَانَتُ مطلوبةً على الأعيانِ إلى المدينةِ قند انقطمَتْ إلاَّ أنَّ المفارقة بسبب الجِهَادِ باقيةً وَكَذَلِكَ المفارقةُ بسبب نيَّةٍ صالحةٍ كالفرارِ من دارِ الْكُفُرِ والخروجِ في طلبِ العلمِ والفرارِ من الفِتَسنِ والنَّيَّةُ في جميع ذلِكَ مُعْتَبرةً.

وقالَ النَّوويُّ: المعنى أنَّ الخيرَ الَّذي انقطعَ بانقطاعِ الْهِجـرةِ يُمْكِنُ تحصيلُهُ بالجِهَادِ والنَّيَّةِ الصَّالحَةِ و«جِهَادٌ» معطـوفٌ بـالرُّفعِ على محلُّ اسمِ لا:

# ٧\_ الجهادُ من أجلِ كلمة الله

المُعْتَرِيُّ قَالَ: قَالَ لَيْ مُوسَى الْاَسْعَرِيُّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ قَاتَلَ لِتَكُسُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ».

مُتُفَقّ عَلَيْهِ [البخاري (٢٨١٠)، مسلم (١٩٠٤)].

وفي الحديثِ هُنا اخْتِصارٌ ولفظُهُ عنْ أبي مُوسى أَنَّهُ "قَالَ أَعْرَابِيُّ لِلنَّبِيِّ الرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلْمُغْنَمِ وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلذَّكْرِ وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلذَّكْرِ وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِيُرَى مَكَانُهُ فَمَنْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ؟ قَالَ: مَنْ قَساتَلَ" الحديث.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ القِتَالَ فِي سبيلِ اللَّهِ يُكتَبُ أَجرُهُ لمنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كلمةُ اللَّهِ هي العليا ومفْهُومُهُ أنَّ من خلا عن هذهِ الخصلةِ فليسَ في سبيلِ اللَّهِ وَهُوَ منْ مفْهُومِ الشَّرطِ ويبقى الْكَلامُ فيما إذا انضمُ إليْهَا قصدُ غيرِهَا وَهُوَ المغنمُ مثلاً هلْ هُـوَ

في سبيل اللَّهِ أو لا.

قَالَ الطَّبرِيُّ: إِنَّهُ إِذَا كَانَ أَصِلُ المَقْصِدِ إِعَلاَءَ كَلَمَةِ اللَّهِ تَعَالَى لَمْ يَضِرُ مَا حصلَ مَنْ غَيرِهِ ضَمَناً، ويذليكَ قَالَ الجَمْهُورُ والحديثُ يُخْتَمَلُ أَنَّهُ لا يَخرِجُ عَنْ كونِهِ فِي سبيلِ اللَّهِ مَعَ قَصَدِ التَّشرِيكِ لاَنَّهُ قَدْ فَإِتَلَ لِتَكُونَ كَلَمَةُ اللَّهِ هِيَ العليا، ويَتَأَيَّدُ بقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبَعُوا فَضَلاً مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ [المقوة: 19. م 1 ] فإنْ ذلِكَ لا يُنافي فضيلةً الحج فَكَذلِكَ في غيرِهِ فعلى هذا العمدةُ الباعثُ على الفعلِ، فإنْ كانَ هُوَ إعلاءَ كَلَمَةِ اللَّهِ لمْ يضرهُ مَا انضافَ إليهِ ضمناً.

وبقي الْكَلامُ فيسا إذا اسْتَوى القصدان فظَاهِرُ الحديثِ والآيةِ أَنَّهُ لا يضرُ إلاَّ أَنَّهُ أخرجَ أبو داود والنَّسَائيُ (٢٠/٦) مسنْ حديثِ إليه أمامة هَ الله الله الله عزا يَلْتَوسُ الأَجْرَ وَالذَّكْرَ، مَا لَهُ؟ رَسُولَ اللهِ، أَرَآيَت رَجُلاً غَزَا يَلْتَحِسُ الأَجْرَ وَالذَّكْرَ، مَا لَهُ؟ قَالَ: لا شَيْءَ لَهُ فَاعَادَهَا ثَلاثًا، كُلُّ ذَلِكَ يَقُولُ: لا شَيْءَ لَهُ ثُمُ قَالَ رَسُولُ اللهِ تَلَيِّ : إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لا يَقْبُلُ مِن الْعَمَلِ إلا مَا الله مَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَالَى لا يَقْبُلُ مِن الْعَمَلِ إلا مَا كَالَ خَالِصاً وَابْتُنِي بِهِ وَجْهُهُ اللهِ عَالَى لا يَقْبُلُ مِن الْعَمَلِ إلا مَا الله عَالِيةً اللهِ عَلَيْ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُهُ اللهُ الله

(قلت) فَيَكُونُ هـذا دليلاً على أنّه إذا استوى الباعثان الآجرُ والذّكرُ مثلاً بطللَ الآجرُ ولعلُ بُطلانَهُ هُنا لخصوصيَّة طلبِ الذّكرِ لآنهُ انقلبَ عملهُ للرّياءِ والرّياءُ مُبطلٌ لما يُشارِكُهُ مُخلاف طلب المغنم فإنّهُ لا يُنافي الجَهَادَ بل إذا قصدَ باخذ المغنم إغاظةَ المشرِكِينَ والانْتِفاع بِهِ على الطَّاعةِ كانَ لَهُ أَجرٌ فإنّهُ تعالى يقولُ: ﴿وَلا يَنالُونَ مِنْ عَدُو نَيْلا لا كَتُب لَهُمْ بِهِ عَمَلٌ مِقْولُ: ﴿ وَلا يَنالُونَ مِنْ عَدُو نَيْلاً إلا كَتُب لَهُمْ بِهِ عَمَل صَالِح ﴾ والعربة 17٠. والمرادُ النَّيلُ المَاذونُ فيهِ شرعاً.

وفي قولِهِ ﷺ همَنْ قَسَلَ قَبِيلاً فَلَهُ سَلَبُهُ ود (٢٧١٨) قبلَ القِتَالَ وليلُ على أنَّهُ لا يُنافي قصدُ المغنم القِتَالَ بلُ ما قالَـهُ إلا لِيجَنَهُ السَّامِعُ في قِتَال المشركِينَ.

وفي البخاريُّ (٣١٢٣) منْ حديثِ البي هُريرةَ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ «انْتَدَبَ اللَّهُ لِمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِهِ لا يُخْرِجُهُ إلاَّ إِيمَانَ بِي وَتَصْدِيقٌ بِرَسُولِي أَنْ أُرْجِعَهُ بِمَا نَــالَ مِنْ أَجْرٍ أَو غَنِيمَةٍ أَوْ أَدْخِلَهُ الْجَنَّةُ».

ولا يخفى أنَّ الأخبارَ هذهِ دليلٌ على جوازِ تشريكِ النَّيَّةِ إِذَ الإخبارُ بِهِ يقْتَضي ذلِكَ غالبًا؛ ثُمَّ إِنَّهُ يقصدُ المشرِكِينَ لِجَرِّدٍ نَهْبِ

أموالِهِمْ كما خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِمَنْ مَعَهُ فِي غُزَاةِ بَدْرِ لأَخْذِ عِيرِ الْمُشْرِكِينَ، ولا يُنافي ذلِكَ أَنْ تَكُونَ كلمةُ اللّهِ هي العليا بل ذلِكَ من إعلاء كلمةِ اللّهِ تعالى؛ وأقرَّهُم اللّهُ تعالى على ذلِكَ بل قال تعالى: ﴿وَتَوَدُّونَ أَنْ غَيْرَ ذَاتِ الشُّوكَةِ تَكُونُ لَكُمْ ﴾ والاظال: ٧] ولم يذمَّهُم بذلِكَ مع أَنْ في هذا الإخبارِ إخباراً لَهُمْ بمحبَّتِهِمْ للمالِ دُونَ القِتَالِ.

فإعلاءُ كلمةِ اللَّهِ يدخلُ فِيهِ إخافةُ المشرِكِينَ وأخذُ أموالِهِــمْ وقطعُ أشجارهِمْ ونحوهِ.

وامًّا حديثُ إلى هُريرةً عندَ ابسى داود (٢٥١٦) قَأَنُ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ رَجُلٌ يُرِيدُ الْجَهَادَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَهُوَ يَشْغِي عَرَضاً مِن اللَّهُ وَهُوَ يَشْغِي عَرَضاً مِن اللَّهُ فَقَالَ: لا أَجْرَ لَهُ فَأَعَادَ عَلَيْهِ ثَلاناً كُلُّ ذَلِك يَقُولُ لا أَجْرَ لَهُ فَكَأَنَّهُ فَهِمَ عَلَيْ الْ الحاملَ هُوَ العرضُ من اللّهُ فَاجَابَهُ عَا أَجَابَ وَإِلاَّ فَإِنَّهُ قَدْ كَانَ تَشْرِيكُ الجَهَادِ بطلب الله الله المتحابةِ فَإِنَّهُ أَخْرِجَ الحَلكِمُ (٢٠٧٧) النيهة في الصّحابةِ فَإِنَّهُ أَخْرِجَ الحَلكِمُ (٢٠٧٧) والبَيهة في والبَيهة في (٢٠٧١) بإسناد صحيح انْ عبدَ اللّهِ بنَ جحش يومَ أحدٍ قال: اللّهمُ أرزقني رجلاً شديداً أقاتِلُهُ ويقاتِلني، ثُمَّ أرزقني عليهِ الصَّبر حَقَى اتَتُلَهُ وآخذَ سلبَهُ.

فَهَذا يدلُّ على أنَّ طلبَ العَرَضِ من اللَّنيا معَ الجِهَادِ كانَّ أمراً معلوماً جوازُّهُ للصَّحابةِ فيدعونَ اللَّهُ بنيلِهِ.

# ٨- لا تنقطعُ الهجرةُ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لا تَنْقَطِعُ الْهِجْرَةُ مَا قُوتِلَ الْعَدُوُۗ﴾. رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لا تَنْقَطِعُ الْهِجْرَةُ مَا قُوتِلَ الْعَدُوُۗ﴾. رَوَاهُ السَّانِيْ (١٤٦٧) وَصَعْحَهُ ابْنُ جَان (٤٨٦٦).

روعن عبد الله بن السّعديّ ﴿ أَمُو أَبُو مُحمَّدِ عبدُ اللّهِ بنُ السّعديّ وفي اسمِ السّعديّ أقوالٌ وإنّما قبلَ لَهُ السّعديُ لأنّهُ كانَ مُسْتَرضعاً في بني سعدٍ سَكَنَ عبدُ اللّهِ الأردلُ ومَاتَ بالشّامِ سنة خسينَ على قول. لَهُ صُحبةً وروايةً.

قالَهُ ابنُ الأثير: ويقالُ فِيهِ ابنُ السَّعدي المالكي نسبةً إلى جدَّهِ ويقالُ فِيهِ: ابنُ السَّاعديُّ كما في أبي داود.

(قالَ قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ الا تَنْقَطِعُ الْهِجْرَةُ مَا قُرِيلًا

الْعَدُوُّ.٣. روَاهُ النَّسائيِّ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ﴾.

ولَكِنْ يُسْتَحبُ

دلُ الحديثُ على ثُبُوتِ حُكْمِ الْهِجـرةِ وانَّـهُ بـاق إلى يـومِ القيامةِ فإنَّ قِتَالَ العدوُ مُســتَمرٌ إلى يـومِ القيامـةِ ولَكِنَّـهُ لا يـدلُّ على وُجوبِهَا ولا كــلامَ في ثوابِهَا مــغ حُصــولِ مُقْتَضِيهَـا وامَّـا وُجوبُهَا ففيهِ ما عرفْت.

# ٩ ـ جوازُ استرقاق العرب وقتل المقاتلين

119۸ - وَعَنْ نَافِعِ قَالَ: «أَغَارَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى بَنِي الْمُصْطَلِقِ، وَهُمْ غَـارُونَ، فَقَتَـلَ مُقَـاتِلْتَهُمْ،
 وَسَبَى ذَرَارِيَّهُمْ، حَدَّثَنِي بذَلِكَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٥٤١)، مسلم (١٧٣٠)]، وَفِيهِ: وَوَأَصَابَ يُوْمِيْذِ جُوْتِرِيَّةَ».

(وعن نافع) هُوَ مولى ابنِ عُمرَ يُقالُ لَهُ أَبُو عَبَدِ اللَّهِ نَـافَعُ بِنُ سُرِجَسَ بِفَتْحِ السَّينِ وسُكُونِ الرَّاءِ وَكَسَرِ الجِيمِ، كَـانَ مَـنْ كَبَارِ التَّابِعِينَ مِنْ أَهْلِ المَّدِينَة، سَمَّعَ ابنَ عُمرَ وأَبَا سَعَيدٍ وَهُوَ مَن التَّقَاتِ المَشْهُورِينَ بالحديثِ المَاخوذِ عَنْهُمْ، مَاتَ سَنةَ سَبعَ عشرةً ومائةٍ وقيلَ عشرينَ.

(قَالَ وَأَغَارَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى يَنِي الْمُصْطَلِقِ) بضمّ الميم وسُكُونِ المُهْمَلةِ وفَتْحِ الطَّاءِ وَكَسرِ اللاّم بعدَهَا قافٌ: بطـنٌ شَهِيرٌ منْ خُزاعةً.

(وَهُمْ غَارُونَ) بالغينِ المعجمةِ وَتَشْدَيْدِ السَّرَّاءِ جَمَّعُ غَـارٌ أَيْ غافلونَ فأخذَهُمْ على غِرَّةٍ.

(فَقَنَلَ مُقَاتِلَتَهُمْ وسبى ذراريَّهُمْ. حدَّثني بذلِكَ عبدُ اللَّهِ بنُ عُمرَ: مُتَّفقٌ عليْهِ وفِيهِ وأصابَ يومنلٍ جُويريةً) فِيهِ مسالَتَانِ

(الأولى) الحديثُ دليلٌ على جوازِ المَقاتَلـةِ قبـلَ الدُّعـاءِ إلى الإسلامِ في حقُّ الْكُفَّارِ الَّذِينَ قدْ بلغَتْهُم الدَّعوةُ منْ غــيرِ إنـدَارٍ وَهَذا أصحُّ الأقوالِ الثَّلاثةِ في المسألةِ وَهِيَ

عدمُ وُجوبِ الإنذارِ مُطلقاً، ويردُ عليْهِ حديثُ بُريدةَ الآتِي. والنَّاني وُجوبُهُ مُطلقاً، ويردُّ عليْهِ هذا الحديثُ.

والنَّالَثُ يجبُ إِنْ لَمْ تَبَلَّغُهُــم الدَّعُـوةُ ولا يجبُ إِنْ بَلغَنَّهُــمْ

قالَ ابنُ المنذر: وَهُوَ قُولُ أَكُـشِ أَهْـلِ العلـمِ وعلـى معنَـاةُ تظاهَرَتِ الاَحاديثُ الصَّحيحةُ وَهَذا أَحدُهَا وحديثُ كعـب بـنِ الاَشرف وقتْل ابنُ أبي الحقيق وغير ذلك.

وادَّعى في «البحرِ» الإجماعَ على وُجوبِ دعوةِ منْ لم تبلغُهُ دعوةُ الإسلام.

(والثانية) في قولِـهِ «فسـبى ذراريَّهُـمُ» دليـلٌ علــى جــوازِ اسْتِرقَاقِ العربِ لأنَّ بني المصطلقِ عربٌ منْ خُزاعة، وإليْهِ ذَهَبَ جُمهُورُ العلماءِ وقال بِهِ مالِكٌ وأصحابُهُ وأبو حنيفةَ والأوزاعيُّ.

وذَهَبَ آخرونَ إلى عدمِ جوازِ اسْتِرقاقِهِمْ وليسَ لَهُمْ دليـلُ نَاهِضَ ومنْ طالعَ كُتُبَ السَّيرِ والمُغازي علمَ يقيناً اسْتِرقاقهُ ﷺ للعربِ غيرَ الْكِتَابِيْنَ كَهُوازنَ وبني المصطلقِ وقــالَ لاهـٰلِ مَكّـة: «اذْهَبُوا فَأَنْتُم الطُلقاءُ» وفادى أهلَ بدر والظَّاهِرُ أنَّهُ لا فرقَ بـينَ الفداءِ والقَتْلِ والاسْتِرقاقِ لثبُوتِهَا في غيرِ العربِ مُطلقاً وقد ثبت فيهمْ ولمْ يصح تخصيصٌ ولا نسخ.

قالَ أَحَدُ بنُ حنبل: لا أَذْهَبُ إلى قولِ عُمرَ لِيسَ على عربي مَلكُ وقدُ اسْتَبَى النَّبِيُ ﷺ مِن الْمَرْبِ كما وردَ في غميرِ حديثِ وأبو بَكْرِ [خ (٢٥٢٥)، م (٢٥٢٥)] وعليُّ رضي اللَّه عنهما سبيا بني ناجيَّة ويدلُّ لَهُ الحديثُ.

# ١٠ دعوةُ المشركين إلى إحدى ثلاثٍ

المعنوسة الله عنها قالت: «كان رَسُولُ اللّهِ عَنْ الْمُسْلِمِينَ اللّهِ عَنْ الْمُسْلِمِينَ خَسْراً. خَاصَّيْهِ بِتَقْوَى اللّهِ، وَبِمَنْ مَعَهُ مِن الْمُسْلِمِينَ خَسْراً. فُمُ قَالَ: اغْزُوا عَلَى اسْمِ اللّهِ، فِي سَبِيلِ اللّهِ، قَاتِلُوا مُنْ كَفَرَ بِاللّهِ، اغْزُوا، وَلا تَغْلُوا وَلا تَغْدِرُوا، وَلا تُمثُلُوا، وَلا تَغْدُرُوا، وَلا تَغْدُرُوا، وَلا تَمْلُوا، وَلا تَعْدُرُوا، وَلا تُمثُلُوا، وَلا تَمْدُوك مِن المُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إلَى ثَلاثِ خِصَال، فَأَيْتُهُنَ أَجَابُوك اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فَإِنْ أَجَابُوك فَاقْبَلْ مِنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى التَّحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى التَّحَوُّلِ مِنْ دَارِ الْمُهَاجِرِينَ فَإِنْ أَبُواْ فَأَخْبِرْهُمْ بِأَنْهُمْ يَكُونُ لَهُمْ فِي يَكُونُ لَهُمْ فِي يَكُونُ لَهُمْ فِي الْمُسْلِمِينَ، وَلا يَكُونُ لَهُمْ فِي الْمُسْلِمِينَ، وَلا يَكُونُ لَهُمْ فِي الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ هُمْ أَبُواْ فَاسْلُمِينَ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوك فَاقْبُلْ مِنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوك فَاقْبُلْ مِنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوك فَاقْبُلْ مِنْهُمْ، فَإِنْ أَبُواْ فَاسْتَعِنْ عَلَيْهِمْ بِاللَّهِ تَعَالَى وَقَاتِلْهُمْ.

وَإِذَا حَاصَرْت أَهْلَ حِصْن فَأَرَادُوا أَنْ تَجْعَلَ لَهُمْ ذِمَّةَ اللَّهِ وَذِمَّةَ نَبِيهِ فَلا تَفْعَلْ وَلَكِن اجْعَلْ لَهُمْ ذِمَّتَك، فَإِنْكُمْ إِنْ تُخْفِرُوا ذِمَمَكُمْ أَهْوَنُ مِسَنْ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَتَكُمْ أَهْوَنُ مِسَنْ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَّةَ اللَّهِ، وَإِذَا أَرَادُوكَ أَنْ تُنْزِلَهُمْ عَلَى حُكْمِ اللَّهِ فَلا تَفْعَلْ، بَلْ عَلَى حُكْمِك فَإِنَّك لا تَدْرِي: أَتُصِيبُ فِيهِمْ حُكْمَ اللَّهِ تَعَالَى أَمْ لا).

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (١٧٣١)

روعن سُليمان بنِ بُريدةَ عن أبيهِ عن عائشةَ قَـالَتْ كَـانَ رسولُ اللهِ 寶寶 إذا أمَّرَ أميراً على جيشٍ، هُمُ الجندُ أو السَّـاترونَ إلى الحرب أو غيرهِ.

(أوْ سَرِيَّةٍ) هِيَ القطعةُ من الجِيشِ تَخْرِجُ مَنْهُ تُغْيِرُ على العدوُ وَتَرجعُ إليْهِ.

رَأُوْصِنَاهُ فِي خَاصَّتِهِ بِتَقْوَى اللَّهِ وَبِمَنْ مَعَهُ مِن الْمُسْلِمِينَ خَيْراً، ثُمَّ قَالَ: اغْزُوا عَلَى اسْمِ اللَّهِ تَعَالَى فِي سَبِيلِ اللَّهِ، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ، اغْزُوا وَلا تَعُلُّوا) بالغينِ المعجمةِ والغلولُ: الخيانةُ في المغنم مُطلقاً.

(ولا تغدروا) الغدرُ ضدُّ الوضاء (ولا تُمثَّلُوا) من المثلمةِ، يُقالُ: مثَّلَ بالقَتِيلِ إذا قطعَ انفَهُ أو أُذَنَهُ أو مَذَاكِيرَهُ أو شيئاً منْ أطرافِهِ.

(ولا تقتلوا وليداً) المرادُ غيرُ البالغ سنَّ التَّكْليفِ.

(وَإِذَا لَقِيت عَدُوك مِن الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَى ثَلاثِ خِصَالٍ) أيْ إلى إحدى ثلاثِ خصال

(فَأَيُّتُهُنَّ أَجَابُوكَ النِّهَا فَاقْبَلْ مُنْهُمْ وَكُفُّ عَنْهُمْ) أي القِتَـالَ

ويئنها بقولِ (ادْعُهُمْ إلَى الإسلام فَإِنْ أَجَابُوكُ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ ثُمَّ ادْعُهُمْ إلَى الإسلام فَإِنْ أَجَابُوكُ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ ثُمَّ ادْعُهُمْ إلَى الْمَتَعُولِ مِنْ دَارِهِمْ إلَى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ فَإِنْ أَبُواْ فَأَخْرِهُمْ إِلَّهُمْ يَكُونُ كَاعْرَابِ الْمُسْلِمِينَ ويبانُ حُحْمِ اعرابِ المسلمينَ تضمنَّهُ قولُهُ (ولا يَكُونُ لَهُمْ في الغنيمةِ الغنيمةُ ما أصيبَ من مالِ أهلِ الحربِ وأوجف عليْهِ المسلمونَ بالخيلِ والرّكاب.

(والفيء) هُوَ ما حصلَ للمسلمينَ منْ أموالِ الْكُفَّارِ مـنْ غير حربٍ ولا جهَادٍ.

رشيءً إلا أن يُجَاهِدوا مع المسلمينَ فيانَ هُممُ أبدوا، أي الإسلامَ (فاسألُهُم الجزيةَ) وَهِيَ الخصلةُ الثّانيةُ من الثّلاثِ.

رَفَانَ هُمْ أَجَابُوكَ فَاقِبَلْ مُنْهُمْ وَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعَنْ عَلَيْهِمْ بِاللَّهِ وَقَاتِلْهُمْ) وَهَذِهِ الحصلةُ النَّالثةُ.

روَإِذَا حَاصَرُت أَهْلَ حِصْنِ فَأَرَادُوكَ أَنْ تَعْفَلَ لَهُمْ ذِمَّةَ اللَّهِ وَذِمَّةَ نَبِيَّهِ فَلا تَفْعَلْ وَلَكِن الجَعَلْ لَهُمْ ذِمَّتَكَ) علَّـلَ النَّهْمِيَ بقولِـهِ (فَإِنْكُمْ إِنْ تُخفروا) بالحاء المعجمةِ والفاءِ والرَّاءِ مَنْ: أخفرتُ الرَّجلَ: إذا نقضْتُ عَهْدَهُ وذمامَهُ.

رَدِمَمَكُمْ أَهْوَنْ مِنْ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَّةَ اللَّهِ. وَإِذَا أَرَادُوكَ أَنْ تُنْزِلَهُمْ عَلَى حُكُمِ اللَّهِ فَلا تَفْعَلْ بَـلْ عَلَى حُكْمِكُ، علَّـلَ النَّهْـيَ بقولِهِ (فِائْك لا تدري أتصيبُ فِيهِمْ حُكْمَ اللَّهِ تعالى أَمْ لا. أخرجَـهُ مُسلمًا،

في الحديث مسائلُ

(الأولى) دلُ على أنَّهُ إذا بعثَ الأميرُ منْ يغزو أوصَـاهُ بِتَقوى اللَّهِ وبمنْ يصحبُهُ من الحِجَاهِدينَ خيراً.

ودلُ على أنَّهُ يدعو الأميرُ المشرِكِينَ إلى الإسلامِ قبلَ قِتَالِهِمْ. وظَاهِرُهُ وإنْ كانَ قَدْ بلغَنْهُم الدَّعُوةُ لَكِنْهُ مَعَ بُلوغِهَا يُحمَلُ على الاسْتِحبابِ كما دلُ لَهُ إغارَتُهُ ﷺ على بسني المصطلقِ "وَهُمْ غارُونَه وإلاَ وجبَ دُعاؤهُمْ.

وفيهِ دليلٌ على دُعــاثِهِم إلى الْهجـرةِ بعــَدَ إســـلامِهِم وَهُــوَ

مشروعٌ ندباً بدليلٍ ما في الحديثِ من الإذنِ لَهُمْ في البقاءِ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّ الغنيمةَ والفيءَ لا يستَحقُهُمَا إلاَّ المُهَاجرونَ، وأنَّ الأعرابَ لا حتَّ لَهُمْ فِيهَا إلاَّ أنْ يحضروا الجِهَادَ وإليهِ ذَهَبَ الشَّافعيُّ.

وذَهَبَ غيرُهُ إلى خلافِهِ وادُّعـوا نسـخَ الحديـثِ ولمُّ يـأَتُوا ببرْهَان على نسخِهِ.

(المسألةُ النَّانيةُ) في الحديثِ دليلٌ على الَّ الجزيةَ تُوخذُ مــنْ كُلُّ كَافرِ كِتَابِيٍّ أَو غيرِ كِتَابِيٍّ أَو غيرِ عربيٍّ لقولِهِ «عدوَّك» وَهُــوَ عامٌ. وإلَى هذا ذَهَبَ مالِكٌ والأوزاعيُّ وغيرُهُمَا.

واغتذروا عن الحديث بأنهُ واردٌ قبلَ فَتْحِ مَكَةً بدليلِ الأمرِ بالتَّحوُّلِ والْهِجرةِ والآياتِ بعدَ الْهِجرةِ فحديثُ بُريدةَ منسوخٌ او مُتَاوَّلُ بَأَنُّ المُرادَ بعدوُّك منْ كانَ مَنْ أَهْلِ الْكِتَابِ.

(قُلْت) والَّذي يَظْهَرُ عُمومُ أَخَذِ الجَزِيةِ مَنْ كُلُّ كَافَرٍ لَعَمُومٍ حَدِيثِ بُرِيدةً .

وأمَّا الآيةُ فأفادَتْ اخذَ الجزيةِ منْ أَهْلِ الْكِتَابِ ولمْ تَتَعرَّضْ لأخذِهَا منْ غيرهِمْ ولا لعدم اخذِهَا.

والحديثُ بينَ اخلَمًا منْ غيرهِمْ وحملُ "عدولُك" على أَهْمَ لِ الْكِتَابِ فِي غَايَةِ البعدِ وإنْ قالَ ابسُنُ كثيرِ فِي "الإرشادِ" إنْ آيةً الجزيةِ إنَّما نزلَتْ بعدَ انقضاء حربِ المشرِكِينَ وعبدةِ الأوثانِ ولمُ يبقَ بعمدَ نُزولِهَما إلاَ أَهْلَ الْكِتَابِ، قالَـهُ تقويـةً لمَذْهَبِ إِمَامِهِ السَّافِعِينُ.

ولا يخفى بُطلانُ دعوَاهُ بأنَّهُ لَمْ يبنَ بعدَ نُزولِ آيةِ الجزيةِ إلاَّ أَهْلَ الْكِتَابِ بلْ بقيَ عُبَّادُ النَّيرانِ منْ أَهْلِ فارسٍ وغيرِهِمْ وعبَّادُ الأصنامِ منْ أَهْلِ الْهِندِ.

وأمَّا عدمُ أخذِهَا من العربِ فلأنَّهَا لمْ تُشرعُ إلاَّ بعدَ الفَتْـحِ

وقد دخل العربُ في الإسلامِ ولم يبقَ منهُـم مُحارِبٌ فلـم يبقَ فيهِمْ بعدَ الفَتْحِ من يُسبى ولا من تُضرِبُ عليهِ الجزيةُ بـل من خرجَ بعدَ ذلِكَ عن الإسلامِ منهُم فليسَ إلاَّ السَّيفُ أو الإسلامُ كما كانَ ذلِكَ الحُكْمُ في أهلِ الرَّدَّةِ وقـد سبى اللَّ قبلَ ذلِكَ من العربِ بني المصطلقِ وَهَوازنَ، وَهَلْ حديثُ الاسْتِبراءِ [أحمد من العرب، أبو داود (٢٥٧٧)] إلاَّ في سبايا أوطاس.

واستُمرُ هذا الحُكُمُ بعدَ عصرِهِ ﷺ ففَتَحَت الصَّحابةُ رضي اللَّه عنهم بلادَ فارسَ والرُّومِ وفي رعاياهُم العربُ خُصوصاً النَّامُ والعراقُ ولم يبحثوا عن عربي من عجميً بلُ عمَّموا حُكُمُ السَّبِي والجزيةِ على جميع من استُولوا عليهِ.

وبِهَذا يُعرفُ أَنَّ حديثُ بُريدةً كانَ بعدَ نُزولِ فرضِ الجزيةِ وفرضُهَا كانَ بعدَ الفَّتَحِ فَكَانَ فرضُهَا في السَّنةِ الثَّانيةِ عندَ نُسزول سُورةِ (براءة) ولذا نَهَى فِيهِ عن المُثَلَةِ ولمْ يسنزل النَّهْيُ عنْهَا إلاَّ بعدَ أُحدٍ. وإلى هذا المعنى جنحَ ابنُ القيَّمِ في الْهَديِ ولا يخفى قُوْتُهُ.

(المسألةُ النَّالِئةُ) تضمَّنَ الحديثُ عن إجابةِ العدوُ إلى أنْ يجعلَ لَهُمُ الأميرُ ذمَّةَ اللَّهِ وذمَّةَ رسولِهِ بلُ أنْ يجعلَ لَهُمْ ذمُّتَهُ وقدْ عَلَّلَهُ بانَ الأميرَ ومنْ معَهُ إذا الخصووا ذمَّتَهُمْ أي نقضوا عَهْدَهُمْ فَهُوَ أَهُونُ عندَ اللَّهِ منْ أنْ يخفروا ذمَّتُهُ تعالى وإنْ كانَ نقضُ الذَّمَةِ مُحرَّماً مُطلقاً.

قيل: وَهَذَا النَّهُيُ لِلتَّنزِيهِ لا لِلتَّحرِيمِ ولَكِنَ الأَصلَ فِيهِ التَّحرِيمُ ودعوى الإجماع على أنَّهُ لِلتَّنزِيهِ لا تَتِمُّ، وَكَذَلِكَ تَضمَّنَ النَّهِي عَنْ إِنزَالِهِمْ على حُكْمِ اللَّهِ وعَلَّلَهُ بانَّهُ لا يـدري أيصيبُ فِيهِم حُكْمَ اللَّهِ أَمْ لا فلا يُنزلُهُمْ على شيء لا يـدري أيقـعُ أَمْ لا بل يُنزلُهُمْ على شيء لا يـدري أيقـعُ أَمْ لا بل يُنزلُهُمْ على على عَلى اللهِ على أنَّ الحق في مسائلٍ لا بل يُنزلُهُمْ على حُكْمِهِ وَهُو دليلٌ على أنَّ الحق في مسائلٍ الاجْزِهَادِ مع واحدٍ وليسَ كُلُّ مُجْنَهِدٍ مُصيباً للحق. وقدْ أقمنا أَذَةَ أَحقيَّةٍ هذَا القولِ في عمل آخرَ.

# ١١ ـ التوريةُ في الحرب

١٢٠٠ وَعَنْ كَعْبِ بْنِ مَـالِكِ هَا اللهِ هَأَنْ النّبِيئ
 كَانَ إِذَا أَرَادَ غَزْوَةً وَرَّى بِغَيْرِهَا».
 مُثْنَ عَلَيْهِ (البخاري (۲۹٤٧)، مسلم (۲۷۲۹).

روعن كعب بنِ مالِكِ وأنَّ النَّبِيُّ ﷺ كَانَ إِذَا أَرَادَ غَزُوَةً ) وَرَّى بِفَتْحِ الْوَاوِ وَتَشْدِيدِ الرَّاءِ أَيْ سَتَرَهَا بِغَيْرِهَا». مُتُفقَّ عليْهِ ) وقدُ جاءَ الاسْتِئناءُ في ذلِكَ بَلْفَظِ «إِلاَّ فِي غَزُورَةٍ تُبُوكَ فَإِنَّهُ أَطْهَرَ لَهُــمْ مُرَادَهُ». وأخرجَهُ أبو داود (٢٦٣٧). وزادَ فِيهِ: «ويقولُ: الْحَـرْبُ خُدُعَةً».

وَكَانَتْ تُورِيَتُهُ أَنَّهُ إِذَا أَرَادَ قَصَدَ جِهَةٍ سَالَ عَنْ طَرِيقِ جِهَةٍ أُخْرَى إِيهَاماً أَنَّهُ يُرِيدُهَا وإِنَّما يَفْعَلُ ذَلِكَ لَائْــهُ أَنَــمُ فَيِما يُرِيدُهُ مَنْ إصابةِ العدوُ وإِنْيانِهمْ على غفلةٍ مَنْ غير تأهَّبُهمْ لَهُ.

وفِيهِ دليلٌ على جوازِ مشلِ هـذا وقـذ قـال ﷺ «الْحَـرُبُ خُذعَةً»

#### ١٢ ـ وقتُ القتال

النَّهَ اللَّهُ مَعْرُن هُ عَلَى النَّعْمَانِ بَنِ مُقَرِّن هُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللْلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّلِي الللللِّهُ الللللِّلِي الللللِّلِي الللللِّلِي الللللِّلِي الللللِّلِي الللللِّلْمُ اللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللِّلْمُ اللللِلْمُ اللللِّلْمُ الللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللِّلْمُ الللللِّلْمُ الللللْمُ اللللِّلْمُ الللْمُ الللْمُ الللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُولِي الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ

رَوَاهُ أَخْمُسِدُ (٤٤٤/٥) وَالثَّلاَّفَ أَابِسِو داود (٢٦٥٥)، السومذي (١٦٦٣)، الساومذي (١٦٦٣)، النساني [«كبرى» كما في الخفسة الأشسراف» (١٦٦٤٧)]، وَصَحْحَهُ الْحَارِيُّ (٢٦٦٠).

روعن معقلِ بنِ النُّعمان بنِ مُقرِّن) بضمُ الميمِ وفَتْحِ القافِ وَتَشديدِ الرَّاءِ فنــونٌ ولمُ يذْكُر ابـنُ الْأثـيرِ معقـلَ بـنَ مُقـرِّن فِي الصَّحابةِ إِنَّما ذَكَرَ النُّعمانُ بنُ مُقرَّن وعزا هذا الحديثُ إليْهِ.

وَكَالِكَ البخاريُّ وأبو داود والستَّرمذيُّ أخرجُوهُ عسن النَّعمانِ بنِ مُقرِّن فينظرُ فصا أظنُّ لفظ معقلِ إلاَّ سَبْقَ قلمٍ والشَّارِحُ وقعَ لَهُ أَنَّهُ قالَ هُوَ معقلُ بنُ النَّعمانِ بنِ مُقرَّن المزنيَّ ولا يخفى أنَّ النَّعمانَ هُوَ ابنُ مُقرَّن فإذا كانَ لَهُ أَخَّ فَهُوَ معقلُ بنُ مُقرِّن لا ابنُ النَّعمانِ.

قَالَ ابنُ الآثيرِ: إِنَّ النَّعَمَانَ هَاجِرَ وَلَهُ سَبِعَةُ إِحْوَةٍ يُرِيكُ أَنْهُمْ هَاجِرُوا كُلُّهُمْ مَعَهُ فراجعْت «التَّقريبَ» للمصنف فلم أجدْ فِيهِ صحابيًا يُقالُ لَهُ معقلُ بنُ النَّعمانِ ولا ابنُ مُقرَّن بلُ فِيهِ النَّعمانُ بنُ مُقرِّن فَتَعَيَّنَ أَنَّ لفظَ «معقلٍ» في نُسخ «بُلُوغِ المرامِ»

سَبْقُ قلم وَهُوَ ثابِتٌ فيما رأينًاهُ منْ نُسخِهِ.

رقالَ «شهدت رَسُولَ اللهِ ﷺ إذَا لَمْ يُقَاتِلُ أَوَّلَ النَّهَارِ أَخْرَ اللهِ عَلَيْ إِذَا لَمْ يُقَاتِلُ أَوَّلَ النَّهَارِ أَخْرَ الْقِبَالُ حَتَّى تَزُولَ الشَّمْسُ وَتَهُبُّ الرَّيَاحُ وَيَنْوِلَ النَّصْرُ». روَاهُ أحمدُ والنَّلالةُ وصحَحَهُ الحَاكِمُ وأصلُهُ في البخاريُّ) فإنَّهُ أخرجَهُ عن النُّعانِ بنِ مُقرُن بلفظِ «إذَا لَمْ يُقَاتِلْ فِي أَوَّلِ النَّهَارِ انْتَظَرَ حَتَّى النَّهارِ انْتَظَرَ حَتَّى تَهُبُ الْأَوْلِ النَّهَارِ انْتَظَرَ حَتَّى تَهُبُ الْأَوْلِ النَّهَارِ انْتَظَرَ حَتَّى تَهُبُ الْأَوْلَ أَلَمْ يُقَاتِلُ فِي أَوَّلِ النَّهَارِ انْتَظَرَ حَتَّى تَهُبُ الْأَوْلَ أَلْ النَّهَارِ انْتَظَرَ حَتَّى

قالوا: والحِكْمةُ في التَّاخيرِ إلى وقْسَتِ الصَّلاةِ مظنَّةُ إجابةِ الدُّعاءِ وامَّا هُبوبُ الرِّياحِ فقدْ وقع بهِ النَّصرُ في الأحراب كما قال تَعالى: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِعاً وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا﴾ [الاحزاب: ٩] فَكَانَ توخَى هُبوبها مَظنَّةً للنَّصر.

وقدْ علَّلَ بانَّ الرِّياحَ تَهُبُّ غالباً بعدَ الــزُوالِ فيحصلَ بِهَـا تَبرِيدُ حدُّ السَّلاحِ للحربِ والزِّيادةُ للنَّشاطِ، ولا يُعارضُ هذا ما وردَ منْ أنَّهُ ﷺ كانَ يُغيرُ صباحاً لأنَّ هــذا في الإغارةِ وذلِكَ عندَ المصافّةِ للقِتَال.

# 17 حوازُ قتلِ النساء والصبيان عند التؤُس بهم ونحوه

١٢٠٢ وَعَن الصَّعْبِ بْنِ جَثَّامَةً ﴿ قَالَ: هَمُثِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ أَهْلِ الدَّارِ مِن الْمُشْرِكِينَ يُبَيِّتُونَ، فَيُصِيبُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ وَذَرَارِيهِمْ، فَقَالَ: هُمْ مِنْهُمْ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٠١٢)، مسلم (١٧٤٥)].

(وعن الصُّعب بنِ جنَّامةً) تقدُّمَ ضبطُهَا في الحجُّ.

رقالَ سُئلَ رسولُ اللهِ ﷺ ووقع في صحيح ابن حبَّانَ السَّائلُ هُوَ الصَّعبُ ولفظُـهُ «سالُت رسولَ اللَّهِ ﷺ وساقَهُ عمناهُ.

(عن النَّارِ من المشرِكِينَ يُبيُّتُونَ) بصيغةِ المضارعِ مـن: بيَّتـهُ مبنى للمجهُول

(فيصيبون من نسائِهِمْ وذراريهِمْ فقالَ هُمْ مَنْهُمْ. مُتَفَقَ عليهِ) وفي لفظِ البخاريُّ «عـن أهـلِ الـدَّارِ» وَهُـوَ تصريحُ بالمضاف

المحذوف.

والتَّبِيتُ: الإغارةُ عليْهِمْ في اللَّيلِ على غفلةٍ معَ اخْتِلاطِهِمْ بصبيانِهِمْ ونسائِهِمْ فيصابُ النَّساءُ والصُّبِيانُ منْ غيرِ قصدٍ لقَتْلِهِم ابْتِداءً.

وَهَـذَا الحديثُ أخرجَهُ ابنُ حبَّانَ (١٣٧) مـنَ حديثِ الصَّعبِ. وزادَ فِيهِ: «ثمَّ نَهَى عنْهُمْ يومَ حُنينٍ وَهِــيَ مُدرجةٌ في حديثِ الصَّعبِ

وفي سُننِ أبي داود (٢٦٧٢) زيادةً في آخرِو: "قالَ سُفيانُ: قَالَ الزُّهْرِيُّ: ثُمَّ نَهَى رسولُ اللَّهِ ﷺ بعدَ ذلِكَ عنْ قَتْلِ النَّساءِ والصَّبِيانِ».

ويؤيَّدُ أَنَّ النَّهْيِّ فِي حُنينِ مَا فِي البخارِيِّ هُو عند أَابُو داود (٢٦٢٩)، ابن ماجه (٢٨٤٤): ﴿قُالَ النَّبِيُ ﷺ لاَّحَلِهِمْ: ٱلْحِقْ خَالِداً فَقُلْ لَهُ. لا تَقْتُلُ ذُرِيَّةً وَلا عَسِيفاً، وأوَّلُ مشَاهِدِ خالدٍ معه ﷺ غزوة حُنين كذا قبلَ.

ولا يخفى أنَّهُ قَدْ شَهِدَ مَعَهُ ﷺ فَتْحَ مَكَّةً قبلَ ذلِكَ.

وَاخْرِجَ الطَّبْرانِيُّ فِي الأوسطِ (٦٧٣) منْ حديثِ ابــنِ عُمــرَ قالَ: «لَمُّا دَخُلَ النَّبِيُّ ﷺ مَكُّـةَ أَتِــيَ بِــامْرَأَةٍ مَقْتُولَـةٍ فَقَــالَ: مَــا كَانَتْ هَذِهِ تُقَاتِلُ وَنَهَى عَنْ قَتْلِ النَّسَاءِ».

وقد اختَلفَ العلماءُ في هذا. فذَهَبَ الشَّافعيُّ وابــو حنيفةً والجمهُورُ إلى جوازِ قَتْلِ النِّساءِ والصَّبيانِ في البيانِ عملاً بروايـةِ الصَّحيحينِ.

وقولُهُ: «هُمْ مَنْهُمْ» أيْ في إباحةِ القَتْلِ تبعاً لا قصداً إذا لمْ يُمْكِن انفصالُهُمْ عمَّنْ يسْتَحقُ القَتْلَ.

وَذَهَبَ مَالِكٌ وَالْأُورَاعِيُّ إِلَى أَنَّهُ لَا يَجُورُ قَتْلُ النَّسَاءِ وَالصَّبِيانِ أَوَ وَالصَّبِيانِ أَوَ وَالصَّبِيانِ أَوَ تَحْسُوا بَحْصَنْ أَوْ سَفِينَةٍ هُمَا فِيهِمَا مَعَهُمْ لَمْ يَجُزُ قِسَالُهُمْ وَلا تَحْرِيقُهُمْ

والنِّهِ ذَهَبتِ الْهَادويَّةُ إِلاَّ أَنْهُمْ قالوا فِي التَّتَرُسُ: يجوزُ تَشْلُ النَّسَاءِ والصُّبيانِ حيثُ جُعلوا تُرساً ولا يجوزُ إذا تَتَرَّسوا بمسلمٍ إِلاَّ معَ خشيةِ اسْتِتصالِ المسلمينَ.

ونقلَ ابنُ بطَّـال وغيرُهُ اتَّفـاقَ الجميـعِ على عـدمٍ جـوازٍ

القصدِ إلى قُتْلِ النِّساء والصُّبيان للنَّهْي عنْ ذلِكَ.

وفي قولِهِ «هُمْ مَنْهُمُ» دليلٌ بإطلاقِهِ لمنْ قالَ: هُمْ مَــنْ أَهْــلِ النَّارِ وَهُوَ ثالثُ الأقوال في المسألةِ.

والثَّاني أنَّهُــمْ مـنْ أَهْـلِ الجُنْـةِ وَهُــوَ الرَّاجِـعُ فِي الصَّبِيـانِ والأولى الوقفُ.

#### ١٤ ـ لا يُستعانُ بمشرك

النَّبِيُّ ﷺ وَاللَّهُ عَنْ عَائِشَةً رضي اللَّه عنها «أَنْ النَّبِيُّ ﷺ وَاللَّهُ عَنْهَا وَأَنْ النَّبِيُّ فَاللَّ الرَّجِعْ فَلَـنْ أَسْتَعِينَ بِمُشْرِكٍ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٨١٧).

(وعن عائشة رضي الله عنها «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ لِرَجُلٍ، أَيْ مُشْرِكٍ تَبِعَهُ يَوْمَ بَدْرٍ:

(ارْجِعْ فَلَنْ أَسْتَعِينَ بِمُشْوِكِ، رَوَاهُ مُسلمٌ وَلَفَظُهُ عَنْ عَائشةَ قَالَتَ "خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قِبَلَ بَدْرِ فَلَمَّا كَانَ بِحَرَّةِ الْوَبَرَةِ أَذْرَكَهُ رَجُلٌ قَدْ كَانَ تُذْكَرُ فِيهِ جُرْأَةٌ وَنَجْدَةٌ فَصَرِحَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ حِينَ رَأُوهُ فَلَمًّا أَذْرَكُهُ قَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ: جَنْتَ لاَنْبَعَكَ وَأُصِيبَ مَعَكَ قَالَ: أَنْوُمِنُ بِاللَّهِ؟ قَالَ: لا، قَالَ: فَارْجِعْ فَلَنْ أَسْتَعِينَ بِمُشْرِكٍ فَلَمًّا أَسْلَمَ أَذِنَ لَهُ.

والحديثُ منْ أدلَةِ منْ قال: لا يجوزُ الاسْتِعانةُ بالمشرِكِينَ في القِتَالِ وَهُوَ قولُ طائفةٍ منْ أَهْلِ العلمِ.

وذَهَبِ الْهَادويَّةُ وابو حنيفةً واصحابُهُ إلى جوازِ ذلِكَ قالوا: لأنَّهُ ﷺ اسْتَعَانَ بِصَفْوَانَ بْنِ أُمَيَّةَ يَـوْمَ حُنَيْنِ وَاسْتَعَانَ بِيَهُودِ بَنِي قَيْنُفُاعَ وَرَضَخَ لَهُـمُّ. أَخرجَهُ أبو داود (۲۳۸۱) في المراسيلِ. وأخرجَهُ التَّرمذيُّ (۱۹۵۸) عـن الزُّهْـرِيُّ مُرسلاً ومراسيلُ الزُّهْرِيُّ ضعيفةٌ.

قَالَ النَّهُبِيُّ: لأنَّهُ كانَ خطَّاءً ففي إرسالِهِ شُبُّهَةُ تدليس.

وصحَّحَ البَيْهَقيُّ [معرفة السن والآثار: ٣ /٧٧/] منْ حديثِ أبي حُميدِ السَّاعديُّ أنَّهُ ردَّهُمْ.

قَالَ المصنّفُ: ويجمعُ بينَ الرُّوايَاتِ بأنَّ الَّذِي ردُّهُ يومَ بـــدرٍ

تفرَّسَ فِيهِ الرَّغبةَ في الإسلام فردَّهُ رجاءَ أنْ يُسلمَ فصدقَ ظنُـهُ أو أنَّ الاسْتِعانةَ كانَتْ ممنوعةً فرخَّصَ فِيهَا وَهَذَا أَقربُ.

وقد استَعانَ يـومَ حُنـين بجماعةِ مـن المسـرِكِينَ تـــاَلْفَهُمْ بالغنائم. وقد اشتَرطَ الْهَادويَّةِ أَنْ يَكُــونَ معَـهُ مُسـلَمونَ يسْتَقَلُ بِهِمْ فِي إمضاء الاحْكَامِ.

وفي شرحٍ مُسلم: أنَّ الشَّافعيُّ قالَ: إنْ كانَ الْكَــَافرُ حسنَ الرَّايِ فِي المُسلمينَ ودعَتِ الحاجةُ إلى الاسْتِعانةِ اسْــتُعينَ بِــهِ وإلاَّ فَكُنَّهُ.

ويجوزُ الاسْتِعانةُ بالمنافقِ إجماعاً لاسْتِعانَتِهِ ﷺ بعبدِ اللَّهِ بنِ أبيُّ وأصحابهِ.

# ١٥ ـ الإنكارُ على قتلِ النساء والصبيانِ

١٢٠٤ - وَعَن ابْسِنِ عُمَرَ: «أَنَّ النَّبِي ﷺ وَأَى النَّسِع ﷺ وَأَى الْمَرَأَة مَقْتُولَة فِي بَعْضِ مَغَازِيهِ، فَأَنْكُرَ قَتْلَ النَّسَاءِ وَالصَّبَيَان».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٣٠١٤)، مسلم (١٧٤٤)].

وقلدُ أخرجَ الطَّبرانيُّ [«الأوسط» (٦٧٣)] «أَنَّهُ ﷺ لَمَّا دَخَــلَ مَكَّةَ أَتِيَ بِامْرَأَةٍ مَقْتُولَةٍ فَقَالَ: مَا كَانَتْ هَذِهِ تُقَاتِلُ» أخرجَــهُ عــن ابن عُمرَ فَيخْمَلُ أَنَّهَا هذِهِ.

واخرج أبو داود في المراسيل (٣٣٣) عنْ عِكْرمةَ «أَنْسَهُ ﷺ رَأَى امْرَأَةُ مَقْتُولَةً بِالطَّائِف فَقَال: أَلَمْ أَنْهَ عَنْ قَسْلِ النَّسَاء. مَنْ صَاحِبُهَا؟ فَقَالَ رَجُلُّ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرْدَفْتَهَسَا فَسَارَادَتْ أَنْ تَصْرَعَنِي فَتَقْتَلَنِي، فَقَتَلْتَهَا فَامَرَ بِهَا أَنْ تَـوَارَى، ومَفْهُومُ قولِهِ «لُقَاتِلَ» وَتَقريرُهُ لِهَذَا القَاتِلِ يدلُ على أَنْهَا إذا قَاتَلَتْ قُتِلَتْ.

والله ذَهَبَ الشَّافعيُّ واسْتَدَلُّ ايضاً بما أخرجَهُ أبو داود (۲۹۲۹) والبنُ (۲۹۹۹) والبنُ حَبَّانُ (۲۷۸۹) والبنُ حَبَّانُ (۲۷۸۹) منْ حديثِ رباح بن ربيع التَّميميُّ قالَ: «كُنَّا مَعَ رَسُول اللَّهِ تَنْظُ فِي غَزْوَةٍ فَرَأَى النَّاسُ مُجْتَمَعِينَ فَرَأَى امْرَأَةً مَقَّلَ: مَا كَانَتْ هَذِهِ لِتُقَاتِلَ».

# ١٦\_ جوازُ قتل شيوخ المشركين

اللَّهِ اللَّهِ ١٢٠٥ وَعَنْ سَــمُرَةَ قَـالَ: قَـالَ رَسُـولُ اللَّهِ ﴿ الْمُشْرِكِينَ وَاسْتَبْقُوا شَرْخَهُمْ اللَّهِ وَاسْتَبْقُوا شَرْخَهُمْ اللَّهِ وَاسْتَبْقُوا شَرْخَهُمْ اللَّهِ وَاسْتَبْقُوا شَرْخَهُمْ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَالِمُواللَّهُ وَاللَّالَّالَالَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُواللَّالِمُواللَّالِمُواللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّالِمُواللَّالِمُواللَّاللَّهُ وَاللَّالَّالَاللَّالَاللَّالَّاللَّهُ وَاللَّالَّالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّاللَّا

روعنْ سمرةَ قال: قالَ رَسَسُولُ اللَّـهِ ﷺ «اقْتُلُـوا شُــيُوخَ الْمُشْرِكِينَ وَاسْتَنْقُوا شَـرْخَهُمْ») بالشُّـينِ المعجمـةِ وسُـكُونَ الـرَّامِ والحاء المعجمةِ: هُمُّ الصُّغَارُ الَّذِينَ لمْ يُدركُوا. ذَكَرَهُ في النّهَايةِ.

(رواهُ أبو داود وصحّحهُ التّرمذيُّ) وقالَ: حسنٌ غريبٌ وفي نُسخةٍ "صحيحٌ وهُوَ منْ روايـةُ الحسنِ عن سمرةَ وفيهَا ما قدَّمناهُ.

والشَّيخُ: من اسْتَبانَتْ فِيهِ السِّنُّ أَو مَنْ بَلغَ خَسَيْنَ سَنةً أَو إحدى وخسينَ كما في القاموسِ.

والمرادُ هُنا الرُّجالُ الشُّبَان أَهْلِ الجلدِ والقَــوَّةِ علَـى القِتَــالِ ولمْ يُرد الهَرْمي.

ويختَملُ أنَّهُ أُريدَ بالشَّيوخِ منْ كانوا بـالغينَ مُطلقاً فيقتَـلُ ومن كانَ صغيراً لا يُقتَلُ فيوافقُ ما تقدّمَ مــن النَّهْـي عــنْ قَتْــلِ الصّبيانِ.

ويختَملُ أنَّهُ أُريدَ بالشَّـرخِ من كـانَ في أوَّلِ الشَّبابِ فإنَّـهُ يُطلقُ عانِهِ كما قال حسَّانُ:

إِنَّ شَرَخَ الشَّبَابِ والشَّعرِ الأسْ وَدِ مَا لَمْ يُعَاصَ كَانَ جُنونَساً فإنَّهُ يُسْتَبقى رجاءَ إسلامِهِ كَمَا قالَ أَحمدُ بنُ حنبلِ: الشَّيخُ لا يَكَادُ يُسلمُ والشَّبابُ أقربُ إلى الإسلامِ فَيَكُونُ الحديثُ مخصوصاً بمنْ يجوزُ تقريرُهُ على الْكُفرِ بالجزيةِ.

#### ١٧ ـ جواز المبارزة

١٢٠٦ - وَعَنْ عَلِيًّ ﷺ، أَنْهُمْ تَبَارَزُوا يَـوْمَ بَدْرِ.

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٤٧٤٤).وَأَخْرَجَهُ أَبُو ذَاوُد مُطَوَّلاً (٢٦٦٥).

وفي المغازي من البخاريِّ (٣٩٦٥) عنْ عليِّ ــ كرَّمَ اللَّـهُ وجْهَهُ ــ انْهُ قال: أنا أوَّلُ منْ يجثو للخصومةِ يــومَ القيامـةِ قــالَ

قيسٌ: وفِيهِمْ أَنزلَسَتْ ﴿هَذَانِ خَصْمَانِ الْخَتَصَمُوا فِي رَبُهِمْ﴾ [الحج: ١٩] قالَ هُمُ الَّذِينَ تبارزوا في بدر حزةُ وعليٍّ وعبيدةً بنُ الحارثِ رضي اللّه عنهم وشيبةُ بنُ ربيعةَ وعُتْبةُ بنُ ربيعةَ والوليدُ بنُ عُتْبةً.

وَتَفصيلُهُ مَا ذَكَرَهُ ابنُ إسحاقَ أَنَّهُ برزَ عُبيــدةً لعُتْبــةً وحمـزةً لشيبةً وعليٌّ للوليدِ.

وعندَ مُوسى بنِ عُقبةَ: فَقَتَـلَ عليَّ وحمزةُ مَـنُ بارزَّهُمَـا واخْتَلَفَ عُبيدةُ ومنْ بــارزَهُ بضربَتَـينِ فوقعَــت ِ الضُّربَـةُ في رُكْبـةِ عُبيدةَ فَمَاتَ مَنْهَا لَمَّا رجعوا بالصُّفراء.

ومالَ عليُّ وحمزةُ على منْ بارزَ عُبيدةَ فاعانَاهُ على قَتْلِهِ.

والحديثُ دليلٌ على جوازِ المبارزةِ.

وإلى ذلِكَ ذَهَبَ الجَمْهُورُ.

وذَهَبَ الحسنُ البصريُّ إلى عدمِ جوازِهَا.

وشرطَ الأوزاعيُّ والنُّوريُّ وأهمدُ وإسحاقُ إذنَ الأميرِ كما في هذهِ الرُّوايةِ.

#### 10- ﴿ وَلا تَلْقُوا بَأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكُةُ ﴾

١٢٠٧ - وَعَنْ أَبِي أَيُّوبَ ﴿ قَالَ: إِنَّمَا أَنْزِلَتْ مَنْ أَبْرِلَتْ مَنْ أَبْرِلَتْ فَالَ: إِنَّمَا أَنْزِلَتْ مَنْ أَنْ أَنْصَارِ، يَعْنِي قوله تعالى: ﴿ وَلا تَلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ ﴾ [القرة: ١٩٥]؛ قَالَـهُ رَدًا عَلَى مَنْ حَمَلَ عَلَى صَفً الرُّوم حَتَّى دَخَلَ فِيهمْ.

رَوَاهُ النَّلاَقَةُ وَأَمِو داود (٢٥١٧)، النساني «كبرى» كمسا في «تحفة الأشراف» (٣٤٥٧)]، وَصَحَّحَةُ النَّرْمِذِيُّ (٢٩٧٧) وَاثِنُ حِبَّانُ (٤٧١١) وَالْحَاكِمُ (٢٧٥/٢).

(وعن أبي أتُوبَ ظَلَيْهِ قَالَ إنّها أَنزَلَتْ هَلِهِ الآيةُ فِينا معشرَ الأنصارِ يعني «وَلا تُلقُوا بَأَنْدِيكُمْ إلَى النّهْلُكَةِ، قَالَهُ رِدَاً على منْ أَنكَرَ على منْ حَلَ على صفّ الرَّومِ حَتَى دخلَ فِيهِمْ. روَاهُ الثّلاثةُ وصحّحةُ التّرمذيُّ وقالَ حسنٌ صحيحٌ غريبٌ.

(وابنُ حبَّانَ والحَاكِمُ).

أخرجَهُ المذْكُورونَ منْ حديثِ أسلمَ بنِ يزيدَ أبسي عصرانَ

قال: كنّا بالقسطنطينيَّةِ فخرجَ صفَّ عظيمٌ من الرُّومِ فحملَ رجلٌ من المسلمينَ على صفَّ الرُّومِ حَتَّى حصلَ فِيهِمْ ثُمَّ رجعَ مُقبلاً فصاحَ النَّاسُ، سُبحانَ اللَّهِ القسى بيدهِ إلى التَّهْلُكَةِ، فقالَ أبو أيُّوب: أيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ تُووَّلُونَ هذهِ الآيةَ على هذا التَّاويلِ وإنَّما نزلتَ هذهِ الآيةُ فينا معشرَ الانصارِ إنَّا لمَّا اعزُ اللَّهُ دينَهُ وكنرَ ناصرُوهُ قُلنا بيننا سراً: إنْ أموالنا قدْ ضاعَتْ فلوْ أَنَا قُمنا فيها وأصلحنا ما ضاعَ منها فانزلَ اللَّهُ تعالى هذهِ الآيةَ فكانت التهلُكةُ الإقامة التي اردنا.

وصحٌّ عن ابنِ عبَّاسِ وغيرِهِ نحوُ هذا في تأويلِ الآيةِ.

قيلَ وفِيهِ دليلٌ على جوازِ دُخولِ الواحدِ في صـفُ القِتَـالِ ولوْ ظنَّ الْهَلاكَ.

(قلْت) أمَّا ظنُّ الْهَلاكِ فلا دليلَ فِيهِ إذْ لا يُعرفُ مــا كــانَ ظنُّ منْ حملَ هُنا وَكَانُّ القائلَ يقولُ: إنَّ الغالبَ في واحدٍ يَحْمِلُ على صفَّ كبير أنَّهُ يظنُّ الْهَلاكَ.

وقالَ المصنّفُ في مسألةِ حملِ الواحدِ على العددِ الْكَثيرِ من العدوُ: إِنَّهُ صرَّحَ الجمْهُورُ أَنَّهُ إذا كانَ لفرطِ شجاعَتِهِ وظنَّسهِ أَنَّهُ يُرْهِبُ العدوُ بذلِكَ أو يُجزئُ المسلمينَ عليْهِمْ أو نحوَ ذلِكَ من المقاصدِ الصَّحيحةِ فَهُوَ حسنٌ ومَتَى كانَ مُجَرَّدَ تَهَوَّرٍ فممنوعٌ لا سيُما إِنْ تَرَتَّبَ على ذلِكَ وَهَنُ المسلمينَ.

(قَلْتُ) واخرَّجُ ابدو داود (۲۰۳۱) من حديث عطاء بن السَّائب \_ قال ابن كثير ولا باس به \_ عن ابدن مسعود قال: قال رسولُ الله عَلَيُّ «عَجِبَ رَبُنَا مِنْ رَجُلِ غَزَا فِي سَبيلِ اللهِ فَانْهَزَمَ أَصْحَابُهُ فَعَلِمَ مَا عَلَيْهِ فَرَجَعَ رَغْبَةً فِيمَا عِنْدِي وَشَفْقَةً مِنْدِي حَتَّى أَمْرِيقَ دَمُهُ».

قالَ ابنُ كثير: والأحاديثُ والآثارُ في هذا كثيرةٌ تدلُّ جـوازُ المبارزةِ لمنْ عرفَ منْ نفسِهِ بلاءً في الحروبِ وشدَّةً وسطوةً.

#### ١٩ ـ جواز حرق الأشجار وإفسادها

١٢٠٨ - وَعَن أَبْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 ﴿حَرَّقَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ نَخْلَ بَنِي النَّضِيرِ وَقَطَّعَ ﴾.
 مُثَنَّ عَلَيْهِ [البحاري (٣٠٢١)].

يدلُّ على جواز إنساد أموال أهل الحرب بالتَّحريقِ والقطع للصلحةِ وفي ذلِكَ نزلَت الآية ﴿مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ ﴾ الآية والحشر: ٥] قال المشركونُ: إنَّك تنْهَى عن الفسادِ في الأرضِ فما بال قطع الأشجار وتَحريقِهَا؟

قَالَ فِي مِعَالِمِ التَّنزيلِ: اللَّينةُ فِمُلةً مِـن اللَّـونِ ويجمعُ على لان.

وقيلَ: من اللَّينِ ومعنَاهُ النَّخلةُ الْكَرِيمةُ وجمعُهَا لِينَّ.

وقدْ ذَهَبَ الجمَاهِيرُ إلى جوازِ التّحريقِ والتّحريب في بـلادِ عدوً.

وَكَرِهَهُ الأوزاعيُ وأبو ثـور واختَجًا بـانُ أبـا بَكْـرٍ ﷺ وصَّى جُيوشَهُ أنْ لا يفعلوا ذلِكَ.

وأجب بانَّهُ رأى الصلحةَ في بقائِهَا لأنَّهُ قَدْ عَلَمَ أَنْهَا تَصِيرُ للمسلمين، فَـَارَادَ بِقَامَفَـا لَهُـمْ وَذَلِـكَ يَـدُورُ عَلَـــى مُلاحظــةِ المصلحة.

# • ٢ ـ تحريم الغُلولِ

١٢٠٩ وَعَنْ عُبَادَةَ بُـنِ الصَّـامِتِ ﴿ قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لا تَغُلُوا فَإِنَّ الْغُلُولَ نَارٌ وَعَارٌ
 عَلَى أَصْحَابِهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾.

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٣١٨/٥) وَالْسَسَائِيُّ (١٣١/٧)، وَصَحْحَدُ الْمِنْ جِسَّانَ ٤٨٥٤).

روعن عُبادةً بنِ الصَّامِتِ هَلَيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَلَا تَعُلُّوا فَإِنَّ الْفُلُولَ) بِضَمَّ الْغَيْنِ الْمُعْجَمَةِ وَضَمُّ اللاَّمِ

(نَـارٌ وَعَـارٌ عَلَـى أَصْحَابِهِ فِـى الدُّنْيَـا وَالآخِرَةِ»: روَاهُ أحمـــدُ والنَّـــاتيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانٌ تقدَّمَ أَنَّ الغلولَ الحَيانَةُ فِي الغنيمة.

قَالَ ابنُ تُتَبِيةَ: سُمُّيَ بذلِكَ لأنَّ صاحبَهُ يغلُهُ في مَتَاعِــهِ أيْ يُخفِيهِ وَهُوَ من الْكَبَائرِ بالإجماع كما نقلَهُ النَّوويُّ.

والعارُ: الفضيحةُ ففي الدُّنيا أنَّهُ إذا ظَهَرَ افْتَضحَ بهِ صاحبُهُ وأمَّا في الآخرةِ فلعلُّ العارَ ما يُفيدُهُ ما أخرجَهُ البخاريُّ (٣٠٧٣) منْ حديثِ أبي هُريرةَ عَلَيْهِ قالَ «قَامَ فِينَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَذَكَرَ

الْغُلُولَ وَعَظَمَ أَمْرُهُ فَقَالَ: لا أَلْفِيَسِنُ أَحَدَكُمْ يَـوْمُ الْقِيَامَةِ عَلَى رَقَبَيهِ شَاةٌ لَهَا ثُغَاءٌ، عَلَـى رَقَبَيهِ فَرَسْ لَـهُ حَمْحَمَةٌ يَقُولُ: يَـا رَسُولَ اللّـهِ أَغِيْنِي فَـأَقُولُ: لا أَمْلِـكُ لَـك مِـن اللّـهِ شَـنْنَا قَـدْ أَلِمَنْكَ هُـن اللّهِ شَـنْنَا قَـدْ أَلِمَنْكَ هُـن اللّهِ شَـنْنَا قَـدْ أَلِمَنْكَ هُـن اللّهِ شَـنْنَا قَـدْ أَلِمَنْكَ هُـن وغيرَهُ.

فإنَّهُ دلُّ الحديثُ على أنَّهُ يأتِي الغالُّ بِهَذِهِ الصَّفَةِ الشَّنيعةِ يومَ القيامةِ على رُؤوسِ الأشهَادِ فلعلٌ هذا هُوَ العارُ في الآخرةِ للغالُ.

ويختَملُ أنَّهُ شيءٌ أعظمُ منْ هذا ويؤخذُ منْ هذا الحديث الله هذا ذنبٌ لا يُغفرُ بالشَّفاعةِ لقولِهِ ﷺ: ﴿لا أَملِكُ لَـك من اللَّهِ شيئاً»

ويختَملُ أنَّهُ أوردَهُ في محلِّ التَّغليظِ والتَّشديدِ.

ويختَملُ أَنَّهُ يُغفُرُ لَهُ بعدَ تشهيرِهِ في ذلِكَ الموقف.

والحديثُ الَّـذي سُـقنَاهُ وردَ في خطــابِ العــاملينَ علــى الصَّدَقَاتِ فدلُّ على أنَّ الغلولَ عامَّ لِكُلُّ ما فِيهِ حقَّ للعبادِ وَهُوَ مُشْتَرَكُ بِينَ الغالُ وغيرهِ.

فإنْ قُلْت: هل يجبُ على الغالُ ردُ ما أخذً؟

(قلّت) قالَ ابنُ المنذرِ: إِنَّهُمْ أَجْمُوا على أَنَّ الغَالُّ يُعيدُ مَـا غلُّ قبلَ القسمةِ.

وامًّا بعدَهَا فقالَ الأوزاعيُّ واللَّيثُ ومالِكَّ: يدفعُ إلى الإمامِ خُمسَهُ ويَتَصدُّقُ بالباقي وَكَانَ الشَّافعيُّ لا يرى ذلِكَ.

وقال: إنْ كانَ ملكَهُ فليسَ عليْهِ أَنْ يَتَصدُّقَ بِهِ وَإِنْ كَانَ لَمْ عِلِيْهِ أَنْ يَتَصدُقُ بِهِ وَإِنْ كَانَ لَمْ عِلْكِهُ لَمْ يَتَصدُقُ بِهِ فليسَ لَهُ التَّصدُقُ بَمِـالِ غيرِهِ وَالوَاجِبُ أَنْ يَدِيعُهُ إِلَى الإمامِ كَالأموالِ الصّائعةِ.
يدفعَهُ إِلَى الإمامِ كَالأموالِ الصّائعةِ.

# ٢١ ـ السلبُ للقاتلِ

١٢١٠ وَعَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكٍ ﷺ: «أَنْ النَّبِي النَّهِ عَوْفِ بْنِ مَالِكٍ ﷺ
 قضَى بالسُّلَبِ لِلْقَاتِلِ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٢٧١٩)، وَأَصْلُهُ عِندَ مُسْلِمٍ (١٧٥٣).

فِيهِ دليلٌ على أنَّ السَّلبَ الَّذِي يُؤخــذُ من العدوُّ الْكَافرِ سُتَحقَّهُ قَاتِلُهُ سِه اءٌ قالَ الإمامُ قبلَ القِتَال: مــنْ قَتَـلَ قَتِيـلاً فلَـهُ

سلبُهُ. أوْ لا، وسواءٌ كانَ القَاتِلُ مُقبلاً أو مُنْهَزِمـاً، وسواءً كـانَ مُمـنْ يسْتَحَقُّ السَّهُمَ في المنسمِ أو لا إذْ قولُـهُ «قَضَـى بِالسَّـلَبِ لِلْقَاتِلِ» حُكْمٌ مُطلقٌ غيرُ مُقيَّدٍ بشيء من الاشياء.

قَالَ الشَّافِعيُّ: وقدْ حُفظَ هذا الحُكُمُ عنْ رسولِ اللَّهِ ﷺ في مواطنَ كثيرةِ منها «يَوْمُ بَدْرِ فَإِنَّهُ ﷺ حَكَمَ مِسَلَبِ أَبِي جَهْلٍ لِمُعَاذِ بْنِ الْجَمُوحِ لَمًا كَانَ هُوَ الْمُؤَثِّرُ فِي قَتْلٍ أَبِي جَهْلٍ؛ وَكَذَا فِي قَتْلٍ حَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةً لِرَجُلٍ يَوْمَ أُحُدٍ أَعْطَاهُ النَّبِيُ عَلَيْهِ سَلَيْهُ . روَاهُ الحَاجِمُ (٣٠٠/٣).

والأحاديثُ في هذا الحُكْمِ كثيرةً. وقولُهُ ﷺ في يومٍ حُنين «مَنْ قَتَلَ قَبِيلاً فَلَهُ سَلَبُهُ» [البحاري (٣١٤٧)، مسلم (١٧٥١)] بعدً القِتَال لا يُنافي هذا بل هُو مُقرَّرٌ للحُكْمِ السَّابِقِ فَإِنَّ هَـذَا كَانَ معلوماً عندَ الصَّحابةِ منْ قبـلِ حُنين ولـذا قبالَ عبـدُ اللَّهِ بـنُ جحش: اللَّهُمُ ارزقني رجلاً شديداً \_ إلى قولِهِ \_ اقْتُلُهُ وآخذُ سلبهُ كما قدَّمناهُ قريباً.

وأمًّا قولُ أبي حنيفةَ والْهَادويَّةِ: إنَّهُ لا يَكُونُ السَّلْبُ للقَاتِلِ إلاَّ إذا قالَ الإمامُ قبلَ القِتَالِ مثلاً: منْ قَتَلَ قَتِيلاً فلَهُ سلبُهُ وإلاَّ كانَ السَّلْبُ منْ جُملةِ الغنيمةِ بينَ الغانمينَ فإنَّـهُ قـولُ لا تُوافقُهُ الأَدلَّةُ.

وقالَ الطَّحاويُّ: ذلِكَ موْكُولُ إِلَى رأي الإمامِ "فَإِنَّهُ لَلَّا أَعْطَى سَلَبَ أَبِي جَهْلِ لِمُعَاذِ بْنِ الْجَمُوحِ بَعْدَ قَوْلِهِ لَـهُ وَلِيمُسَارِكِهِ فِي قَتْلِهِ "كِلاكُمَّا قَتَلَهُ" (خ (١٤١٣)، م (١٧٥٧)] لَمَّا أَرْيَاهُ سَيْفَيْهِمَا».

واجيبَ عنهُ بأنهُ ﷺ إنَّما اعطَاهُ مُعاذاً لأنَّـهُ الَّـدَي اثْـرَ فِى قَتْلِـهُ لللهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَالَالَا اللَّهُ اللَّا اللَّالَالَالَاللَّالَا اللّهُ اللَّالَالَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وأمًّا تخميسُ السَّلبِ الَّذي يُعطَاهُ القَاتِلُ فعمومُ الأدلَّـةِ مـن الأحاديثِ قاضيةً بعدم تخميسِهِ.

وبِهِ قَالَ أَحَمَدُ وَابِنُ المُنذَرِ وَابِنُ جَرِيرِ وَآخَرُونَ كَأَنَّهُمْ يُخَصُّونَ عُمانِهُمْ الْكِيْ أَبُو يُخصُّصُونَ عُمُومَ الآيةِ فَإِنَّهُ أَخْرِجَ حَدَيثَ عَوفُ بَنِ مَالِكُ أَبُو دَاوِد (۲۷۲۱) وَابِنُ حَبَّانَ (۴۸٤٤) بزيادةٍ "وَلَمْ يُخَمَّسُ السَّلَبَ» وَكَذَلِكَ أَخْرَجُهُ الطَّبِرانَى [والكبره (۴۷/۱۸)].

واخْتَلفوا هل تلزمُ القَاتِلَ البيُّنةُ على أنَّهُ قَتَلَ من يُريدُ اخذَ

ېږ.

فقالَ اللَّيثُ والشَّافعيُّ وجماعـةٌ من المالِكِيَّـةِ: إِنَّـهُ لا يُقبلُ قولُهُ إلاَّ بالبِّنةِ لورودِ ذلِكَ في بعضِ الرُّوايَاتِ بلفـظِ «مَـنْ قَتَـلَ قَتِيلاً لَهُ عَلَيْهِ بَيِّنَةٌ فَلَهُ سَلَّبُهُ».

وقال مالِكُ والأوزاعيُّ: يُقبلُ قولُهُ بلا بيَّنةٍ، قـــالوا: لأنَّهُ اللَّهُ قَدْ قبلَ قولَ واحدٍ ولمُ يُحلَّفُهُ بل اكْتَفَى بقولِــهِ؛ وذلِـكُ في قصَّةِ مُعاذِ بنِ الجموحِ وغيرِهَا فَيْكُونُ مُخصَّصاً لحديثِ الدَّعوى والبيَّنةِ.

## ٢٢ ــ معرفةُ القاتل بالقرينةِ

ا ۱۲۱۱ و وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفِ ﴿ اللّٰهِ قَالَ فِي - قِصَّةِ أَبِي جَهْلِ - قَالَ: فَالْبَتَدَرَاهُ بِسَيْفَيْهِمَا حَتَّى قَتَلاهُ، ثُمُ الْصَرَفَا إلَى رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ فَأَخْبَرَاهُ، فَقَال: اللّٰهِ ﷺ فَأَخْبَرَاهُ، فَقَال: اللهِ قَتَلَهُ عَلَى مَسَخْتُمَا سَيْفَيْكُمَا؟ قَالا: لا. قَالَ: فَنَظَرَ فِيهِمَا، فَقَال: «كِلاكُمَا قَتَلَهُ» فَقَضَى ﷺ قَالَ: «كِلاكُمَا قَتَلَهُ» فَقَضَى ﷺ بِسَلَبِهِ لِمُعَاذِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْجَمُوحِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٣١٤١)، مسلم (١٧٥٢)].

روعن عبدِ الرَّحْنِ بنِ عوفٍ هَيُّ فِي قَصَّةٍ قَسْلِ أَبِي جَهْلٍ) يومَ بدرٍ.

(قالَ فابْتَدرَاهُ) تسابقا إليْهِ.

(بسيفيهِمَا) أي ابني عفراء (حَتَى قَتَلاهُ ثُمُّ انصرفا إلى رسولِ اللهِ ﷺ فَاخْبَرَاهُ. فقال: أَيُكُما قَتَلَهُ؟ هل مسختُما سيفيْكُما؟ قَـالا: لا. قال فنظر فِيهِمَا أي في سيفيهمًا.

(فقالَ: كلاكُما قَنَلَهُ فقضى ﷺ بسلبِهِ لمعاذِ بنِ عمرو بنِ الجموحِ) بفُتْحِ الجيمِ آخرُهُ حاءً مُهْمَلةً بزنةِ فعولٍ (مُتَفَقَ عليهـ).

اسْتُدُلُ بِهِ على الْ للإمامِ الْ يُعطيَ السَّلْبَ لمَنْ شَاءَ وانَّـهُ مُعُوْضٌ إلى رأيِهِ لاَنَّهُ ﷺ اخبرَ الْ ابنيْ عفراءَ قَتَلا أبا جَهْلِ، ثُمُّ جعلَ سَلْبَهُ لغيرِهِمَا.

واجيبَ عنهُ أنَّهُ إِنَّما حَكَـمَ بِهِ ﷺ لمعاذِ بـنِ عمـرو بـنِ الجموح لأنَّهُ رأى أثرَ ضربَتِهِ بسيفِهِ هيَ المؤشِّرةُ في قَتْلِـهِ لعمقِهَـا

فاعطاهُ السَّلبَ وطيَّبَ قلبَ ابنيْ عفراءَ بقولِهِ ٥كلاكُما قَتَلَهُ وإلاَّ فالجنايةُ القَاتِلةُ لَهُ ضربةُ مُعاذِ بن عمرو ونسبةُ القَتْلِ النِّهِمَا مجازِّ أيْ: كلاكُما أرادَ قَتْلَه، وقرينةُ الجازِ إعطاءُ سلب المَّتُسولِ لغيرِهِمَا. وقدْ يُقالُ هذا علَّ النَّزاعِ.

٣٣\_ جواز قتل الكفار بالمنجنيق إذا تحصنوا

النَّبِيُّ ﷺ : ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ نَصَبَ الْمَنْجَنِينَ عَلَى أَهْلِ الطَّائِفِ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد فِي الْمَرَاسِيلِ (٣٣٥)، وَرِجَالُهُ ثِقَاتٌ، وَوَصَلَهُ الْمُقَلِمِيُّ [«الضعفاء» (٢٤٤/٢)] بإسنادِ ضِيفًو عَنْ عَلِيٍّ عَلِيٍّةً.

(وعن مَكْحُولِ) هُوَ أَبُو عَبُدِ اللَّهِ مَكْحُولُ بِنُ عَبِدِ اللَّهِ اللَّهِ مَكْحُولُ بِنُ عَبِدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَكْمُولُ بِنُ عَبِدِ اللَّهِ النَّامِيِّ كَانَ مَنْ فَيْسَ وَكَانَ الْمُصَارِّ مَنْ اللَّهِ اللَّهُمِ وَلَمْ يَكُنُ أَبُصِرَ مَنْ اللَّهِ اللَّهُمِي وَوَاثُلُمَ وَغِيرِهِمَا وَروى عَنْهُ الزُّهُمِي وَفَيرُهُ وَربيعةُ الرَّأي وعطاءً الحراسانيُّ، مَاتَ سنةَ ثمانِ عشرةً وماثةٍ.

رَأَنَّ النِّبِيِّ ﷺ نَصْبَ الْمَنْجَنِيقَ عَلَى أَهْلِ الطَّائِف. اخرجَهُ أبو داود في المراسيلِ ورجالُهُ ثقاتٌ ووصلَهُ العقيليُّ بإسنادٍ ضعيفو عنْ عليِّ ظُلِّكِهُ) وأخرجَهُ التَّرمذيُّ عنْ ثورِ راويهِ عنْ مَكْحولِ وَلَمْ يَذْكُرُ مَكْحولاً فَكَانَ منْ قسم المعضل.

وقالَ السُّهَيليُّ: ذَكَرَ الرَّميّ بالمنجنيقِ الواقديُّ كما ذَكَـرَهُ مَكْحولٌ وذَكَرَ أَنْ الَّذِي أَشَارَ بهِ سلمانُ الفَارسيُّ.

وروى ابنُ ابي شبيةَ منْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بــنِ سـنان ومــنْ حَدِيثِ عَبْسـدِ الرَّحْمَـنِ بْـنِ عَـوْف اللَّهُ ﷺ حَـاصَرَهُمْ خَمْســاً وَعِشْرِينَ لَيْلَةٌ ولَمْ يَذْكُرُ اشياءَ منْ ذلِكَ.

وفي الصَّحيحــينِ [البحاري (٣٣٥٥)، مــــلم (١٧٧٨)] مـــنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ «حَاصَرَ أَهْلَ الطَّائِف شَهْراً».

وفي مُسلمِ (١٠٥٩) منْ حديثِ انسِ انْ المدَّةَ كانَتْ أربعينَ بلةً.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ بجــوزُ قَتْـلُ الْكُفَّـارِ إذا تحصُّنـوا بالمنجنيقِ ويقاسُ عليْهِ غيرُهُ من المدافع ونحوِهَا.

٢٤ جوازُ قتل مَنْ حلَّ قتلُه
 وإن كان متعلقاً بأستار الكعبة

النّبِي الله وَعَنْ أَنَسٍ ﴿ وَأَنْ النّبِي اللهِ وَحَلَ النّبِي اللهِ وَحَلَ المَّخَةَ وَعَلَى رَأْسِهِ الْمِغْفَرُ، فَلَمّا نَزَعَهُ جَاءُهُ رَجُلٌ، فَقَالَ: ابْنُ خَطَلٍ مُتَعَلِّقٌ بِأَسْتَادٍ الْكَعْبَةِ، فَقَالَ: اثْنُوهُ.

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٣٠٤٤)، مسلم (١٣٥٧)].

(وعن انسِ ﷺ وَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ وَحَلَ مَكُمَّةَ وَعَلَى رَأْسِهِ الْمِفْقَرُا) بالغينِ المعجمةِ ففاءً، في القاموسِ: المغفرُ كِمُنبرِ وبِهَاء وَكَكِتَابةِ: زردٌ من الدَّرعِ يُلبسُ تَحْتَ القلنسوةِ أو حلقٌ يَتَقَنَّعُ بِهَا السَلْحُ.

(فَلَمَّا نَزَعَ الْمِغْفَرَ جَاءَهُ رَجُلُ فَقَالَ: ابْنُ خَطَلِ) بِفَتْحِ الْخَاءِ الْمُعْجَمَةِ وَنَثْح الطَّاءِ الْمُهْمَلَةِ.

(مُتَعَلَّقٌ بِأَسْنَارِ الْكَعْبَةِ فَقَالَ: اقْتُلُوهُ. مُتَّفَقٌ عليْهِ).

فِيهِ دليلٌ على أنهُ ﷺ دخلَ مَكُةً غيرَ مُحرم بــومَ الفَّتَــعِ لأنَّهُ دخلَ مُقَاتِلاً ولَكِنْ يخْتَصُّ بِهِ ذلِكَ فإنَّهُ مُحــرَّمُ القِتَـالُ فِيهَــا كما قالَ ﷺ وَإِنَّمَا أُحِلُتْ لِي سَاعَةً مِنْ نَهَارٍهِ الحديثَ، وَهُــوَ مُتَّفَقٌ عليْهِ [البخاري (٤٩٩٥)، مسلم (١٣٥٤)].

وامًّا امرُهُ ﷺ بقتْلِ ابنِ خطلٍ وَهُوَ احدُ جَاعَةٍ تَسَعَةٍ امْرَ اللهِ بَقْتُلِهِمْ وَلَوْ تَعَلَّقُوا بَاسْنَارِ الْكَعْبَةِ فَاسَلَمَ مَنْهُمْ سِئَةٌ وَقُبَلَ ثَلاثةً مَنْهُمْ ابنُ خطلٍ وَكَانَ ابْنُ خَطَلٍ قَدْ اَسْلَمَ فَبَعَثُهُ النّبِيُ ﷺ مُصَدِّقًا وَبَعْثَ مَعْهُ مَوْلَى يَخْلُمُهُ مُصَدِّقًا وَبَعْثَ مَعْلًا مَعْهُ مَوْلَى يَخْلُمُهُ مُسْلِماً فَنَوْلَ مَعْهُ مَوْلَى يَخْلُمُهُ مُسْلِماً فَنَوْلَ مَعْوَلًا وَلَمْ يَصْنَعْ لَهُ شَيْنًا فَعَدًا عَلَيْهِ فَقَتَلَهُ ثُمُّ ارْتَدُ مُشْرِكًا، وَكَانَتْ لَهُ فَيْتَانِ تُعَنِّانِهِ بِهِجَاءِ النّبِي ﷺ فَامَرَ بِقَتْلِهِمَا مُشْرِكًا، وَكَانَتْ لَهُ فَيْتَانِ تُعَنِّانِهِ بِهِجَاءِ النّبِي ﷺ فَامَرَ بِقَتْلِهِمَا مَعْهُ فَقُبْلُهُ فَمْ ارْتَدُ مَعْمُ فَقَبْلُهُ فَمْ الْرَبَعْ فَالْمُوا وَالْمُونِينَ لِلْأَحْرَى فَأَمْنَهَا.

قَالَ الخَطَّابِيُّ: قَنَلَهُ ﷺ بحقٌ ما جنَاهُ فِي الإسلامِ فدلُ على الله الخرمَ لا يعصمُ منْ إقامةِ واجبِ ولا يُؤخِّرُهُ عنْ وَفْتِهِ النَّهَى. وقد اخْتَلفَ النَّاسُ في هذا.

فْلَهَبَ مَالِكٍ وَالشَّافِعِيُّ إِلَى أَنَّهُ يُسْتَوفِى الحِدُودُ وَالقَصَاصُ

بِكُلُّ مَكَان وزمان لعموم الأدلَّةِ وَلِهَذِهِ القصَّةِ.

وذَهَبَ الجَمْهُورُ من السَّلفِ والخلفِ وَهُــوَ قــولُ الْهَادُوئِيةِ إلى انَّهُ لا يُسْتَوفَى فِيهَا حدَّ لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً﴾ [آل عمران: ٩٧] ولقولِهِ ﷺ: الا يُسفَكُ بهَا دمُّ».

وَاجَابُوا عَمَّا اخْتَجُ بِدِ الأَوَّلُـونَ بِأَنَّهُ لا عُمُـومَ للأَدَّلَـةِ فِي الزَّمَانِ وَالْكَانَ بَلْ هِيَ مُطَلِقَاتٌ مُقَيِّدةٌ بَـا ذَكَرَنَاهُ مِن الحديثِ وَهُوَ مُتَاخِرٌ فَإِنَّهُ فِي يوم الفَّتْح بعدَ شرعيَّةِ الحدودِ.

وامًّا قَتْلُ ابنِ خطلٍ ومنْ ذُكِرَ معَهُ فإنَّهُ كانَ في السَّاعةِ الَّتِي أُحلَّتْ فِيهَا مَكَةً لرسولِ اللَّهِ ﷺ واسْتَمرَّتْ من صبيحةِ يـومِ الفَّتَح إلى العصرِ وقدْ قَتِلَ ابنُ خطلٍ وقْتَ الضُّحــى بـينَ زمـزمَ والمقامِ: وَهَذا الْكَلامُ فيمنِ ارْتَكَبَ حَدًّا في غيرِ الحرمِ ثُــمُ الْتَجاً إليهِ.

وَأَمَّا إِذَا ارْتَكَبَ إِنسَانٌ فِي الحَرْمِ مَا يُوجِبُ الحَـدُّ فَـاخْتَلَفَ القائلونَ بأنَّهُ لا يُقامُ فِيهِ حدٌ.

فَذَهَبَ بعضُ الْهَادويَّةِ أَنَّهُ يُخرِجُ من الحرمِ ولا يُقامُ عليْـهِ الحدُّ وَهُوَ فِيهِ.

وخالفَ ابنُ عبَّاسِ فقالَ: منْ سرقَ أو قَتَلَ في الحرمِ أُقيسمَ عليْهِ في الحرمِ. روّاهُ أحمدُ عن طاوسِ عن ابنِ عبَّاسِ.

وذَكرَ الأثرمُ عن ابنِ عَبَّاسِ ايضاً: منْ احدثَ حدثاً في الحرم أُقيمَ عليْهِ الحدُ ما احدثَ فيهِ منْ شيء والله تعالى يقولُ: 

﴿ وَلا تَفَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فَيهِ فَإِنْ قَاتِلُوكُمْ فَيهِ الْمَاسِ رضي قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ ﴾ [البقرة: ١٩١] ودل كلامُ السنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما أنه يُقامُ.

وفرَّقوا بينَهُ وبينَ المُلتَجِيِّ إليْهِ بالَّ الجانيِّ فِيهِ هَاتِكٌ لحرمَتِهِ والمُلتَجئُ مُعظَمٌ لَهَا ولأنَّهُ لو لَمْ يُقم والحدُّ على من جنى فِيهِ من أهلِهِ لعظمَ الفسادُ في الحرمِ وادَّى إلى أنَّ من أرادَ الفسادَ قصدَ إلى الحرم ليسكنَهُ وفعلَ فِيهِ ما تَتَقاضَاهُ شَهْوَتُهُ.

. وأمَّا الحدُّ بغيرِ القَتْلِ فيما دُونَ النَّفسِ من القصاصِ ففِيـهِ خلافُ أيضاً.

فَنَهَبَ احمدُ فِي رَوَايَةٍ أَنَّهُ يُسْتَوفَى لأنَّ الأَدَّلَـةَ إِنَّمَا وَرَدَتُ فيمنْ سَفَكَ الدَّمَ وإنَّما ينصرفُ إلى القَّتْل ولا يسلزمُ من تحريجـهِ

في الحرمِ تحريبُمُ ما دُونَهُ لأنَّ جُرِمةَ النَّفْسِ أعظمُ والأنْتِهَاكُ بالقَتْلِ أشدُّ ولأنَّ الحدُّ فيما دُونَ النَّفسِ جارِ بجرى تأديبِ السَّيِّدِ عبدهُ فلمْ يُمنعُ منهُ: وعنهُ روايـةٌ بعدمِ الاسْتِيفاءِ لشيءٍ عملاً بعموم الأدلَّةِ.

ولا يخفى أنَّ الحُكْمَ للأخصُّ حيثُ صحَّ أنَّ سفْكَ الـدُّمِ لا ينصرفُ إلاَّ إلى القَتْل.

(قلْت) ولا يخفى انْ الدَّليلَ خاصٌ بالقَتْلِ والْكَلامُ منْ اوَّلِهِ في الحدودِ فلا بُدَّ منْ حملِهَا على القَتْلِ إِذْ حدُّ الزَّنَى غيرُ الرَّجمِ وحدُّ الشُّربِ والقذفِ يُقامُ عليْهِ.

# ٢٥\_ جَوازُ القتلِ صَبْراً

اللَّهِ ﷺ قَتَلَ يَوْمَ بَدْر ثَلاثَةً صَبْراً».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد فِي الْمَرَاسِيلِ (٣٣٧)، وَرِجَالُهُ ثِقَاتً.

(وعنْ سعيدِ بنِ جُبيرِ ﷺ) هُوَ أبو عبدِ اللَّهِ

(بنُ جُبيرٍ) بضم الجيمِ وفَتْحِ الباءِ الموحَّدةِ فمثَّناةٌ فمراً الأسديُّ مولى بني والبةَ بطنٌ منْ بني أسدِ بنِ خُزيمةَ كُمُوفيٌّ أحدُ عُلماء التَّابعينَ.

سمع ابنَ مسعودٍ وابنَ عبَّاسِ وابنَ عُمرَ وابنَ الزَّبيرِ وانساً واخذَ عنْهُ عمرو بنُ دينارِ وايُّوبُ.

قَتَلَهُ الحجَّاجُ سنةَ خـس وتِسـعينَ في شـعبانَ منْهَـا ومَـاتَ الحجَّاجُ في رمضانَ من السُّنةِ المذكورةِ

(أَنَّ النِّبِيُّ ﷺ قَتَلَ يَوْمَ بَـلَارٍ ثَلَاقَةً صَبْراً) في القــاموس: صَبْرُ الإنسانِ وغيرِهِ على القَتْلِ أَنْ يُحبسَ ويرمى حَتَّـى بُحوتَ. وقدْ قَتَلَهُ صَبْراً وصَبْرَهُ عليْهِ، ورجلٌ صبورةٌ مصبورٌ للقَتْلِ انْتَهَى

(أخرجَهُ أبو داود في المراسيلِ ورجالُهُ ثقاتٌ) والثَّلاثُهُ هُـمَ طُعيمةُ بنُ عديٌ والنَّضرُ بنُ الحارثِ وعقبةُ بنُ أبي مُعيطٍ، ومـنْ قالَ بدلَ "طُعيمةً": المطعـمَ بـنَ عـديٌّ فقـدْ صحَّفَ كمـا قالَـهُ المصنَّفُ.

وَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى جَوَازِ قُتْلِ الصَّبر

إِلاَّ أَنَٰهُ قَدْ رُويَ عَنْهُ ﷺ برجال ثقاتٍ وفي بعضهِمْ مقـالٌ «لا يُقتَلَن فَرَشِيُّ بَعْدَ هَذَا صَبْراً» [الحاكُم (٢٧٥/٤)] قالَهُ ﷺ بعدَ قَتْل ابن خطل يومَ الفُتْح.

# ٧٦ جوازُ مفاداة المسلمِ بالمشركِ

مَا ١٢١٥ وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْسَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

أَخْرَجَهُ الْتَرْمِلِيُّ، وَصَحَّحَهُ (١٥٦٨)، وَأَصْلُهُ عِنْدَ مُسْلِمٍ(١٦٤١).

فِيهِ دليلٌ على جوازِ مُفاداةِ المسلمِ الأسيرِ بأسيرِ من المشركِينَ وإلى هذا ذَهَبَ الجمهُورُ.

وقالَ أبو حنيفةَ: لا تجوزُ المفاداةُ ويَتَعَيَّنُ إِمَّا قَتْلُ الأسيرِ أَو اسْتِرقاقُهُ. وزادَ مالِكَ: أو مُفادَاتُهُ باسير.

وقالَ صاحبا أبي حنيفةَ: لا تجوزُ المفاداةُ بغيرِهِ أو بمال أو قَتْلِ الأسيرِ أو استَرقاقِهِ. وقدْ "وَقَعَ مِنهُ اللهِ قَتْلُ الأسيرِ» كما في قصّةِ عُقبة بن أبي مُعيطٍ، [سيرة أبن هشام: ٢٤٧/٣] وفداؤهُ بالمال كما في أسارى بدر (د (٢٦٩١)]، والمنُ عليه كما منْ على أبي عزّةَ يومَ بدر على أنْ لا يُقاتِلُ فعادَ إلى القِتال يومَ أُحدٍ فاسرَهُ وقتَلَهُ وقالُ في حقّهِ «لا يُلدَغُ المُؤْمِنُ مِنْ جُحْرٍ مَرْتَيْنِ» والمعاري (٦١٣٣)، مسلم (٢٩٩٨)] والاستيرقاقُ وقسعَ منهُ تَلَا لا للهُ المُحْلِ مَرَّتَ فَعَدَ اللهُ المُحْلِي المُحْلِقُ وقسعَ منهُ تَلَا المُحْلِي (١٣٣٧)، مسلم (٢٩٩٨)] والاستيرقاقُ وقسعَ منهُ تَلَا المُحْلِقُ المُحْلِقُ مَنْهُ المُحْلِقُ أَلْمُولِينَ مِنْ المُحْلَمِ مَرَّتَ اللهِ المُحْلِقِينَ مِنْ المُحْلَقِينَ مِنْ المُحْلِقِينَ مِنْ المُحْلِقِينَ مِنْ المُحْلِقِينَ مِنْ المُحْلِقِينَ مِنْ المُحْلَقِينَ مِنْ المُحْلَقِينَ مِنْ المُحْلَقِينَ مَنْهُ المُحْلِقِينَ مِنْ المُحْلَقِينَ مِنْ المُحْلِقِينَ مِنْ المُحْلَقِينَ أَلَيْنَ مِنْ المُحْلَقِينَ مِنْ المُحْلِقِينَ مِنْ المُحْلِقِينَ مِنْ المُحْلِقِينَ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

# ٢٧\_ تحريمُ الدماءِ بالإسلام

١٢١٦ - وَعَنْ صَحْرِ بْنِ الْعَيْلَةِ أَنْ النّبِي ﷺ
 قَــالَ: «إِنْ الْقَــوْمَ إِذَا أَسْــلَمُوا أَحْــرَزُوا دِمَــاءَهُمْ
 وَأَمْوَالَهُمْ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد (٣٠٦٧)، وَرِجَالُهُ مُوَلِّقُونَ.

(وعَنْ صَحْرٍ) بِالصَّادِ الْمُهْمَلَةِ فَخَاءٌ مُعجِمةٌ سَاكِنةٌ فَرَاءٌ

(ابنِ العبلةِ) بالعينِ المُهْمَلةِ مَفْتُوحةً وسُكُونِ المُثَنَّاةِ التَّحْتِيَّةِ ويقالُ ابنُ أبي العبلةِ

عدادُهُ في أَهْلِ الْكُوفة وحديثُهُ عندَهُـــمْ، روى عنْـهُ عُثمــانُ بنُ أبي حازمٍ وَهُوَ ابنُ ابنِهِ

(أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ الْقَوْمَ إِذَا أَسْلَمُوا أَخْرَزُوا دِمَاءَهُمْ وَأَمُوالَهُمْ. أخرجَهُ أبو داود ورجالُهُ مُوثَقُونَ، وفي معنَاهُ الحديثُ النَّفقُ عليْهِ والمِعاري (١٣٩٩)، مسلم (٢٠)] ﴿أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ فَإِذَا قَالُوهَا أَخْرَرُوا دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ» الحديث.

وفي الحديث دليلٌ على أنَّ منْ أسلمَ من الْكُفَّارِ حرُمَ دمُهُ ومالُهُ وللعلماء تفصيلُ في ذلِكَ.

قالوا: منْ أسلمَ طوعاً منْ دُونِ قِتَــالٍ ملَـكَ مالَـهُ وارضَـهُ وذلِكَ كارضِ اليمنِ.

وإنْ أسلموا بعدَ القِتَالِ فالإسلامُ قدْ عصمَ دماءَهُم.

وأمَّا اموالُهُمْ فالمنقولُ غنيمةٌ وغيرُ المنقولِ فيءٌ.

ثُمَّ اخْتَلَفَ العلماءُ في هـ نَيْو الأرضِ الَّتِي صــارَتْ فيسُــاً للمسلمينَ على أقوالٍ.

(الأوَّلُ) لمالِكِ ونصرَهُ ابنُ القيِّسمِ أَنْهَا تَكُونُ وَفَعاً يُقسمُ خراجُهَا في مصالح المسلمينَ وأرزاق الفَاتِلـةِ وبنساءِ الفساطرِ والمساجدِ وغيرِ ذلِكَ منْ سُبلِ الحيرِ إلاَّ أنْ يرى الإمامُ في وفْت من الأوقاتِ أنَّ المصلحةَ في قسمَتِهَا كانَ لَهُ ذلِكَ.

قالَ ابنُ القيمِ: وبِهِ قالَ جُمْهُورُ العلماءِ وَكَانَتْ عليْهِ سيرةُ الحلفاءِ الرَّاشدينَ ونازعَ في ذلِكَ بلالَ واصحابهُ وقالوا لعمرَ: اقسم الأرضَ الَّتِي فَتَحُومًا في الشَّامِ. وقسالوا لَـهُ: خُـلُا خُمسَهَا واقسمْهَا. فقالَ عُمرُ: هذا غيرُ المسالِ ولَكِينَ أَحبسُهُ فيشاً يجري عليكُمْ وعلى المسلمينَ ثُمَّ وافقَ سائرُ الصَّحابةِ عُمرَ هَا.

وَكَذَلِكَ جَرَى فِي فُتُوحِ مَصَرَ وَارْضِ العَرَاقِ وَارْضِ فَارْسَ وسَائرِ البَلادِ الَّتِي فَتَحُومَا عَنْوَةً فَلَمْ يَقْسُمْ مُنْهَا الْحُلْفَاءُ الرَّاشِدُونَ قَرِيَةً وَاحْدَةً

ثمُّ قالَ: ووافقَهُ على ذلِكَ جُمْهُورُ الأَثمَّةِ وإن اخْتَلفُوا في كيفيَّةِ بقائِهَا بلا قسمةٍ

فظَاهِرُ مَذْهَبِ الإمامِ احمدَ وأَكْثَرُ نُصوصِهِ على أَنْ الإمامَ مُخيَّرٌ فِيهَا تَخِيرَ مصلحةٍ لا تخييرَ شَهْوةٍ، فإنْ كَانَ الأصلحُ

للمسلمين قسمَتُهَا قسمَهَا، وإنْ كانَ الأصلحُ أنْ يقفَهَا على المسلمينَ وقفَهَا عليهم المسلمينَ وقفَهَا عليهم، وإنْ كانَ الأصلحُ قسمةَ البعضِ ووقفَ المبعض فعلَهُ.

فإنْ رسولَ اللَّهِ ﷺ فعلَ الأقسامُ النَّلاثةَ فإنَّهُ قسمَ ارضَ قُريظةَ والنَّضيرِ وَتَـرَكَ قسمةَ مَكَّـةَ وقسمَ بعضَ خيبرَ وَتَـرَكَ بعضَهَا لما ينوبُهُ منْ مصالحِ المسلمينَ.

وَذَهَبَ الْهَادُويَّةُ إِلَى أَنَّ الإمامَ مُخَيِّرٌ فِيهَا بِينَ الْأَصلَحِ مَنَ الْأَرِيمَةِ الْأَشِياءِ: إِمَّا القسمُ بِينَ الغانمينَ أو يَتْرُكُهَا لأَهْلِهَا على خراجِ أو يَتْرُكُهَا عليهِمْ. خراجِ أو يَتْرُكُهَا عليهِمْ.

قالوا: وقدْ فعلَ مثلَ ذلِكَ النَّبِيُّ ﷺ.

٢٨ ــ جوازُ توك أخذ الفداء من الأسير لشفاعةٍ فيه

١٢١٧ - وَعَنْ جُبَيْرٍ بَنِ مُطْعِمٍ ﴿ قَالَ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيِّ قَالَ النَّمِيّ فَالَ فِي أَسَارَى بَدْر: لَوْ كَانَ الْمُطْعِمُ بْنُ عَدِيً حَيّاً ثُمَّ كَلَّمَنِي فِي هَوُلاءِ النُّتَنَى لَتَرَكْتُهمْ لَهُ ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٣١٣٩).

(وعن جُبينِ بالجيمِ والموحَّدةِ والرَّاءِ مصغَّراً (ابنِ مُطعمٍ) بزنةِ اسمِ الفاعلِ أي ابنِ عديً.

وجبيرٌ صحابيًّ عارفٌ بالأنسابِ كان عارفاً بالأنساب. قيل: إنه أخذ عن أبي بكر، وكانت وفاته سنةً ثمانٍ أو تسمِ وخسينَ.

رَأَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ فِي أَسَارَى بَــلار: لَـوْ كَــانَ الْمُطْهِـمُ بْنُ عَدِيًّ حَيِّاً هُورَ وَالِدُ جُبَــيْرِ المذكــور هنــا (ثُـمُّ كَلْمَنِـى فِـي هَــؤُلاءِ النَّتَـى) جَمْعُ نَبَن بالنُـون وَالْمُثَنَّاقِ الْفَرْقِيَّةِ

(لَتَرَكَتُهُمْ لَهُ. رَوَاهُ البخاريُّ) المرادُ بهـم أســـارى بـــدر وصفَهُمْ بالنَّتِنِ لما هُمْ عليْهِ من الشُّراكِ كمـــا وصـف اللَّـهُ تعــالىُّ المشركِينَ بالنَّجس.

والمرادُ لو طلبَ منّي تركَهُم وإطلاقهُم من الأسرِ بغيرِ فداء لفعلْت ذلِك مُكَافاةً لَهُ على يدٍ كانَتْ لَهُ عندَ رسولِ اللّهِ عَلَمْ وذلِكَ أَنْهُ عَلَمْ لَمَا رجعَ من الطَّائفِ دخلَ عَلَمْ في جُوارِ

المطعم بن عدي إلى مَكَمة فإن المطعم بن عدي امر أولادَهُ الأربعة فلبسوا السُلاحَ وقامَ كُلُّ واحمد منْهُم عند الرُكْن من الْكَعبةِ فبلغَ ذلك قُريشاً فقالوا لَهُ: أنْتَ الرَّجلُ الَّذي لا تُخفرُ ذَمَّك.

وقيل: إنَّ البِدَ الَّتِي كَانَتْ لَهُ أَنَّهُ أَعظمُ منْ سعى في نقيضِ الصَّحيفةِ الَّتِي كَانَتْ كَتَبَّتُهَا قُريشٌ في قطيعةِ بني هاشم ومنْ معَهُمْ من المسلمينَ حينَ حصرُوهُمْ في الشَّعبِ وَكَانَ المطعمُ قسدْ مَاتَ قبلَ وقعةِ بدر كما رواهُ الطَّبرانيُّ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّـهُ يجـوزُ تـركُ احـنـِ الفـداءِ مـن الأسـيرِ والسَّماحةُ بِهِ لشفاعةِ رجلٍ عظيمٍ وأنَّـهُ يُكَافـاً الحسـنُ وإنْ كـانَ كافراً.

# ٢٩ - انفساخُ نكاح المسيّة

١٢١٨ - (وَعَنْ أَبِي سَسَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ:
 أَصَبْنًا سَبَايَا يَوْمَ أَوْطَاسٍ لَهُنَّ أَزْوَاجٌ. فَتَحَرَّجُوا، فَأَنْزَلَ
 اللَّهُ تَعَالَى ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِسن النَّسَاءِ إِلاَّ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ - الآية والساء: ٢٤].

أَخْرَجَةً مُسْلِمٌ (١٤٥٦).

قالَ أبو عُبيدٍ البَّكْرِيُّ: أوطاسٌ وادٍ في ديار هوازن.

والحديثُ دليلٌ على انفساخِ نِكَاحِ المسبيَّةِ فالاسْتِثناءُ على هذا مُتَّصلٌ.

وإلى هذا ذَهَبَت الْهَادويَّةُ والشَّافعيُّ. وظَاهِرُ الإطلاقِ سواءً سُبِيَ معَهَا زوجُهَا أو لا.

ودلَّت أيضاً على جواز الوطء ولوْ قبل إسلام المسبيَّة سواءً كانَتْ كِتَابِيَّةً أو وثنيَّةً إذ الآيةُ عامَّةً ولمْ يُعلم أنَّهُ ﷺ عرضَ على سبايا أوطاسَ الإسلام ولا اخبر أصحابه أنّها لا تُوطأ مسبيَّة خَتَى تُسلمَ مع أنّه لا يجوزُ تاخيرُ البيانِ عـن وقت الحاجةِ.

يَضَعْنَ مَا فِي بُطُونِهِنَّه.

فجعلَ لِلتَّحريمِ غايةً واحدةً وَهِيَ وضعُ الحملِ ولمْ يذْكُر الإسلامَ وما أخرجَهُ في السُّننِ [د (٢١٥٨)] مرفوعاً الآيولُ الأمْرِئ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ أَنْ يَقَعَ عَلَى امْسَرَأَةٍ مِن السَّبْيِ حَتَّى يَسْتَبْرِنَهَا ﴾ ولمْ يذْكُر الإسلامَ واخرجَهُ أحمدُ (١٠٨/٤).

وأخرجَ احمدُ (١٠٩/٤) أيضاً «مَنْ كَانَ يُؤْمِسُ بِاللَّهِ وَالْيَـوْمِ الآخِرِ فَلا يَنْكِحُ شَيْنًا مِن السَّبَايَا حَتَّى تَحِيضَ حَيْضَةً» ولم يذُكُـرِ الإسلامَ ولا يُعرفُ اشْتِراطُ الإسلامِ في المسبّيّةِ في حديث واحدٍ.

وقد ذَهَبَ إلى ذلِكَ طاوسٌ وغيرُهُ.

وَذَهَبَ الشَّافِعِيُّ وغِيرُهُ مَنِ الأَثَمَّةِ إِلَى أَنَّهُ لا يجبوزُ وطَّ المُسبَّةِ بِالمُلْكِ حَتَّى تُسلمَ إِذَا لَمْ تَكُنْ كِتَابِيَّةً، وسبايا أوطاسَ هُـنَّ وتنيَّاتٌ فلا بُدُّ عندَهُمْ مَن التَّاوِيلِ بِالْ حَلْهُنَّ بِعدَ الإسلام، ولا يَتِمُّ ذَلِكَ إِلاَّ لِجُـرَّدِ الدَّعوى فقد عرفت أنَّهُ لَمْ يأت بشرطيَّةِ الإسلام.

#### ٣٠ جوازُ التنفيل للجيش

١٢١٩ - وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: بَعَثَ رَسُولُ اللهِ ﷺ سَرِيَّةً وَأَنَا فِيهِمْ، قِبَلَ نَجْدٍ، فَغَنِمُوا إِبِلاً كَثِيرَةً، فَكَانَتْ سُهْمَانُهُم اثْنَيْ عَشَرَ بَعِيراً، وَنُفِلُوا بَعِيراً بَعِيراً».

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٣١٣٤)، مسلم (١٧٤٩)].

(وعن ابنِ عُمرَ ﷺ قالَ: بعثَ رسولُ اللَّهِ ﷺ سريَّةً) بفَتْح السِّين المُهمَلةِ وكَسر الرَّاء وَتَشديدِ الياء.

(وأنا فِيهِمْ قَبلَ) بِكَسرِ القافِ وفَتْحِ الباءِ الموحَّدةِ أَيْ جِهَةَ (نجدِ فغنموا ابلاً كثيرةً وَكَانَتْ سُهْمَانُهُمْ) بضمَّ السُّينِ المُهْمَلةِ جَمعُ سَهْم وَهُوَ النَّصِيبُ

(الني عشرَ بعيراً ونفلوا بعيراً بعيراً. مُتْفَقَ عليهِ) السَّريَّةُ: قطعةً من الجيشِ تخرجُ منْهُ وَتَعودُ النِّهِ وَهِيَ منْ مائةٍ إلى خسمائة، والسَّريَّةُ: الَّتِي تخرجُ باللَّيلِ والسَّاريةُ: الَّتِي تخرجُ بالنَّهَار.

والمرادُ من قولِــهِ «سُهْمَانُهُمْ» أي انصباؤُهُمْ أي أنَّهُ بلغَ نصيبُ كُلِّ واحدٍ منْهُمْ هذا القدرَ أعني اثنيْ عشرَ بعــيراً والنَّفــلُ زيادةٌ يُزادُهَا الغازي على نصيبهِ من المغنم.

وقولُهُ (نفلوا) مبنيًّ للمجْهُولِ فيختَمــلُ أنَّهُ نَفْلُهُمْ أَمـيرُهُمْ وَهُوَ أَبُو قَتَادةً ويُختَملُ أنْهُ النِّيُّ ﷺ.

وظَاهِرُ روايةِ اللَّيثِ عنْ نافعِ عندَ مُسلمِ (١٧٤٩)(٣٦) انْ القسمَ والتَّنفيلَ كانَ منْ أميرِ الجيشِ وقرَّزَ النَّبِيُّ ﷺ ذلِكَ لأَنَّهُ قال: ولمْ يُغيِّرُهُ النَّبِيُّ ﷺ

وَامًّا رَوَايَةُ ابْنِ عُمَرَ عَنْدَ مُسَـلُمِ [(١٧٤٩) (٣٧)] أيضًـــًا بلفظِ «وَنَفُلْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَعِيراً بَعِيراً».

فقدْ قالَ النَّوويُّ: نُسبَ إلى النَّيُّ ﷺ لَمَّا كَانَ مُقرَّراً لَلْلِكَ وَلَكِنَّ الحديثَ عندَ أبي داود (٢٧٤٣) بلفظِ «فَأَصَبْنَا بِعَماً كَثِيراً وَأَعْطَانَا أَمِيرُنَا بَعِيراً بَعِيراً لِكُلُّ إِنْسَان ثُمَّ قَدِمْنَا إِلَى النَّبِيُّ ﷺ فَقَسَمَ بَيْنَنَا غَنِيمَتَنَا فَأَصَابَ كُلُّ رَجُّلِ اثْنَيْ عَشَرَ بَعِيراً بَعْدَ الْخُمُسِ، فدلُ على أَنْ التَّفيلَ من الأمير والقسمة منه على الله التَّفيلَ من الأمير والقسمة منه على الله التَّفيلَ من الأمير والقسمة منه على

وقد جمع بين الرُوايَاتِ بِأَنَّ التَّنفيلَ كَانَ مِن الأَميرِ قبلَ الوصولِ إلى النَّبِيُ ﷺ بينَ الرُوايَاتِ بِأَنَّ الوصولِ قسمَ النَّبِيُ ﷺ بينَ الجيشِ وَتَولَّى الأَميرُ قبضَ ما هُوَ للسَّرِيَّةِ جُملةً ثُمَّ قسمَ ذلِكَ على أصحابِه، فمن نسبَ ذلِكَ إلى النَّبيُ ﷺ فلِكَونِهِ اللَّذي قسمَ أَوْلاً، ومن نسبَ ذلِكَ إلى الأَميرِ فباغْتِبارِ أَنَّهُ الذي أعطى ذلِكَ أَصحابَهُ آخراً.

وفي الحديث دليلٌ على جوازِ التَّنفيلِ للجيشِ ودعــوى أنَّهُ يُخْتَصُّ ذلِكَ بــالنَّبيُّ ﷺ لا دليـلَ عليْـهِ بــلُ تنفيـلُ الأمـيرِ قبـلَ الوصولِ النِّهِ ﷺ.

في هذهِ القصّةِ دليلٌ على عدمِ الاختِصاصِ وقـولُ مـالِك: إنّهُ يُكْرُهُ أَنْ يَكُونَ التَّنفيلُ بشرطٍ من الأميرِ بأنْ يقولَ: منْ فعــلَ كذا فلَهُ كذا.

قَالَ: لأَنَّهُ يَكُونُ القِتَالُ للدُّنيا فلا يجوزُ \_ يــردُّهُ قُولُـهُ ﷺ «مَنْ قَتَلَ قَتِيلاً فَلَــهُ سَـلَبُهُ» (خ (٢١٠٠)، م (١٧٥١)] ســواءٌ قالَهُ ﷺ قبلَ القِتَالِ أو بعدَهُ فإنَّهُ تشريعٌ عامٌ إلى يومِ القيامةِ.

وأمَّا لُزومُ كون القِتَال للدُّنيا فالعمدةُ الباعثُ عليْهِ ۚ فإنَّـهُ لا

يصيرُ قولُ الإمام: منْ فعلَ كذا فلَّهُ كذا قِتَالُهُ للدُّنيا بعدَ الإعلام لَهُ أَنَّ الجَاهِدَ فِي سبيلِ اللَّهِ مَـنْ جَـاهَدَ لِتَكُـونَ كَلْمَةُ اللَّهِ هَـيَّ

فمنْ كَانَ قصدُهُ إعلاءَ كلمةِ اللَّهِ لَمْ يضرُّهُ أَنْ يُريدَ معَ ذلِكَ المغنمُ والاسْتِرزاقَ كما قالَ ﷺ ﴿وَجُعِلَ رِزْقِي تَحْتَ ظِـلٌ رُمْحِي» [أحمد (۲/۰۰)، أبو داود (٤٠٣١)].

واخْتَلَفَ العلماءُ هلْ يَكُونُ التَّنفيلُ مِـنْ أصـل الغنيمـةِ أو من الخمس أو من خُمس الخمس؟.

قَالَ الحَطَّابِيُّ: أَكْثَرُ مَا رُويَ مِن الآخبار يدلُّ عَلَى أَنَّ النَّفَلَ من أصل الغنيمةِ.

## ٣١ ـ ما يُسهم للراجِل والفرس

١٢٢٠ وَعَنْهُ ﴿ قَالَ: ﴿قَسَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ خَيْبَرَ لِلْفَرَس سَهْمَيْن وَلِلرَّاجِل سَهْماً».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٨٦٣)، مسلم (١٧٦٢)]. وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيُّ.

وَلَابِي دَاوُد (٧٧٣٣): أَسْهُمَ لِرَجُلِ وَلِقَرَسِهِ لَلاَئَةَ أَسْـهُمٍ: سَـهُمَيْنِ

(وعِنْهُ) أي ابن عُمرَ (قالَ ﴿قَسَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ خَيْبَرَ لِلْفَرَسِ سَهْمَيْنِ وَلِلرَّاجِلِ سَهْماً، مُتَّفَقٌ عليْهِ واللَّفظُ للبخاريِّ ولاَّبـي داود) أيُّ عن ابن عُمرَ.

(أَسْهَمَ لِلرَّجُلِ وَلِفَرَسِهِ ثَلالَةَ أَسْهُم سَهْمَيْنِ لِفَرَسِهِ وَسَهْماً لَهُ).

الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يُسْهَمُ لصاحبِ الفرس ثلاثةُ سِهَام من الغنيمةِ لَهُ سَهُمٌّ ولفرسيهِ سَهْمَان.

وإليهِ ذَهَبَ النَّاصرُ والقاسمُ ومالِكُ والشَّافعيُّ لِهَذَا الحديثِ ولما أخرجَهُ أبو داود (٢٧٣٤) منْ حديثِ أبي عمرةَ «أَنْ النَّبيُّ عَلَى الْفَرَسِ سَهْمَيْنِ وَلِكُلُّ إِنْسَانِ سَـهْماً فَكَانَ لِلْفَارِسِ

ولما أَحْرَجَهُ النَّسَائيُّ (كبرى: ١/٤٤٣٤/٣) من حديث «الزُّيْرِ أَنَّ النَّبِيُ ﷺ ضَرَبَ لَهُ أَرْبَعَةَ أَسْهُم سَهْمَيْنِ لِفُرَسِهِ وَسَهْماً لَهُ وَسَهْماً لِقَرَابَتِهِ اللَّهِ مِن النَّبِيُّ ﷺ.

وَهَنَتِ الْهَادُويَّةُ وَالْحَنْفَيَّةُ إِلَى أَنَّ الفَرْسَ لَهُ سَهُمَّ وَاحِدٌ لَمَا في بعـض روايّـات ابـي داود بلفـظِ «فَـأَعْطَى لِلْفَـارِسِ سَـهُمَيْنِ وَلِـلرَّاجِلِ سَـهُماً ۗ وَهُـوَ مِنْ حَدِيثِ مُجمَّعِ بِنِ جارِيةَ [احمد (٢٠/٣)، أبو داود (٢٧٣٦)] ولا يُقاومُ حديثُ الصَّحيحين.

واخْتَلَفُوا إذا حضرَ بفرسين فقــالَ الجمْهُــورُ: لا يُسْـهَمُ إلاَّ لفرسِ واحدٍ ولا يُسْهَمُ لَهَا إلاَّ إذا حَضَرَ بِهَا القِتَالَ.

# ٣٢ لا نَفَلَ إلا بعد الحُمسَ

١٢٢١– وعينُ معين بين يزيـدُ قـالُ: سمعُـت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: ﴿لا نَفَلَ إِلاَّ بَعْدَ الْخُمُسِ ۗ.

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٤٧٠/٣) وأبسو داود (٢٧٥٣)، وصحَّحَمُ الطُّحماويُّ [قشرح معاني الآثار، (٢٤٢/٣)].

(وعنْ معنِ) بفَتْح الميم وسُكُون العين المُهْمَلةِ، هُوَ أَبُو يزيــدُ معنُ بنُ يزيدَ السُّلميُّ بضمُّ السِّينِ الْمُهْمَلةِ.

لَهُ ولاَبِيهِ ولجِدُهِ صُحبةٌ شِهدوا بدراً كما قبلَ ولا يُعلمُ منْ شَهَدَ بدراً هُوَ وآبُوهُ وجدُّهُ غيرُهُمْ وقيلَ لا يَصحُّ شُهُودُهُ بـــدراً. يعدُّ في الْكُوفيُينَ.

(ابنُ يزيدَ قالَ: سمعت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ ﴿لا نَفَلَ} بفَتْح النُّونِ وَقَنْحِ الْفَاءِ: هُوَ الْغَنِيمَةُ ﴿إِلَّا بَعْدَ الْخُمُسِ٤. رَوَاهُ أَحَمُّ وأَبِسُو الغانمين على نصيبهِ.

وقد اتَّفَقَ العلماءُ على جوازو. واخْتَلَفُوا هَـلُ يَكُونُ مَـنَّ قبلِ القسمةِ أو من الخمسِ وحديثُ معنِ هــذا ليـسَ فيــهِ دليــلُّ على أحدِ الأمرين.

بل غايةُ ما دل عليهِ أنَّهَا تُخمُّسُ الغنيمةُ قبلَ التَّنفيل منْهَا وَتَقدُّمُ مَا قَالَهُ الخَطَّابِيُّ مِنْ إِنْ أَكْثَرَ ۚ الْاحْسِارِ وَالَّـةٌ عَلَى الْأَ التُّنفيلَ منْ أصلِ الغنيمةِ واخْتَلفوا في مقدارِ التَّنفيلِ.

فِقَالَ بِعَضْهُمْ: لا يجوزُ أَنْ يُنفِّسلَ أَكْثَرَ مِن النُّلُثِ أَو مَن الرُّبع كما يدلُّ عليهِ:

#### ٣٣ - التنفيلُ بالثلثِ

المَّالِمَةُ اللَّهِ عَنْ حَبِيبِ بْنِ مَسْلَمَةً اللَّهُ اللَّهِ الْبَدْأَةِ اللَّهِ عَلَى الْبَدْأَةِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَالَةُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَالَ عَلَى الْعَلَى ال

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٢٧٥٠)، وَصَحْحَهُ ابْنُ الْجَارُودِ (١٠٧٩) وَالْبَنْ جِسَّانْ (٤٨٣٥) وَالْحَاكِمُ (١٣٣/٢).

روعن حبيب بن مسلمة بالحاء المهملة المفتوحة وموحدت بن بينهما مُثناة تحيية ، هُوَ عبد الرّحمين حبيب بن مسلمة القرشي الفهري وكان يُقال له حبيب الرّوم لِكنرة مُجَاهِدتِهِ لَهُم، ولأهُ عُمرُ اعمال الجزيرة وضم إليه ارمينية واذربيجان وكان فاضلاً مُجاب الدَّعوة.

مَاتَ بالشَّام أو بأرمينيَّةُ سنةُ آثنَتَينِ وأربعينَ.

رَفَالَ: ﴿ شَهِدْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَفُلَ الرُّبُعَ فِي الْبَدَأَةِ ﴾ بفَتْحِ الباءِ الموحَّدةِ وسُكُونِ الدَّالِ المُهمّلةِ.

روالنَّلثَ في الرَّجعةِ. روّاهُ أبو داود وصحَّحَهُ ابنُ الجارودِ وابنُ حبَّانَ والحَاكِمُ).

دلُ الحديثُ أنَّهُ ﷺ لم يُجاوز الثُّلثَ في التَّنفيلِ.

وقالَ آخرونَ: لإمامٍ أَنْ يُنفُلَ السَّرِيَّةَ جَمِيعَ مَا عَنمَتْ لقولَـهُ تَعَالى: ﴿قُلِ الْأَنفَالُ للَّهُ وَالرَّسُـولِ﴾ والأنفال: ١] ففوضَهَا إليهِ عَلَيْهُ

والحديثُ لا دليلَ فِيهِ على أنَّهُ لا يُنفَّلُ أَكْثَرَ من التُّلْثِ.

واعلم أنه اختلف في تفسير الحديث فقال الخطّابيُ رواية عن ابن المنفر: إنّه عليه بين البدأة والقفول حين فضّل إحدى العطيّين على الأخرى لقوة الظّهر عند دُخريهم وضعفيه عند خُروجهم ولأنهُم وهم داخلون أنشطُ واشهَى للسبير والإمعان في بلاد العدة وأجم وهم عند القفول تضعف دوائهم وابدائهم ومم اشهى للرجوع إلى أوطانهم وأهاليهم لطول عهدهم بهم وحبهم للرجوع فيرى أنه زادَهُم في القفول لِهماد العلمة والله والله مباعات وتعمل العلمة والله المهارة والمهارة والله مباعات والله المهارة والمهارة والله المهارة والمهارة والمهارة

قَالَ الخطَّابِيُّ بعدَ نقلِهِ كلامَ ابنِ المنذرِ: هــذا ليـسَ بـالبيَّنِ؛

لأنَّ فحوَاهُ يُوهِمُ أنَّ الرَّجعةَ هيَ القفولُ إلى أوطانِهِمْ وليسَ هُـوَ معنى الحديث.

والبدأة إنَّما هي البِنداء السَّفْرِ للغزوِ إذا نَهَضَتْ سبريَّةٌ منْ جُملةِ العسكرِ فإذا وقعَتْ بطائفةِ من العدوُ فما غنموا كان لَهُمْ فيهِ الرَّبعُ ويشرِكُهُمْ سائرُ العسكرِ في ثلاثةِ أرباعِهِ فإنْ قفلوا من الغزوةِ ثُمَّ رجعوا فاوقعوا بالعدوِّ ثانيةً كانَّ لَهُمْ مَّا غنموا النَّلثُ لاَنْ نَهُوضَهُمْ بعد القفولِ أشدُّ لِكُونِ العدوِّ على حذرٍ وحزم انتَهَى. وما قالة هُوَ الاقربُ والله سبحانه أعلم.

#### ٣٤ التنفيلُ حسب المصلحةِ

الله عنهما - وَعَن ابْنِ عُمَرَ - رضي الله عنهما - قَالَ: ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُنفَّلُ بَعْضَ مَنْ يَبْعَثُ مِن السَّرَايَا لَانْفُسِهِمْ خَاصَّةً، سِوَى قِسْمَةِ عَامَّةِ الْجَيْشِ الْمُنْقَ عَلَيْهِ والبحاري (٣١٥٥)، مسلم (٢٥٥٠).

فِيهِ أَنَّهُ ﷺ لَمْ يَكُنْ يُنفَّلُ كُلُّ مَنْ يبعثُهُ بَلْ محسبِ مَا يَــرَاهُ من المصلحةِ في التَّنفيلِ.

## ٣٥\_ ما لا يُعَدُّ من الغُلولِ

١٢٢٤ - وَعَنْـهُ ﴿ قَـالَ: (كُنَّـا نُصِيـبُ فِــي مَغَازِينَا الْعَسَلَ وَالْعِنْبَ، فَنَأْكُلُهُ وَلا نَرْفَعُهُ.

رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ (٣١٥٤) وَلَأْبِسِي ذَاوُد (٢٧٠١): ﴿ فَلَسَمْ يُؤْخَسُلُ مِثْنَهُ الْخُمُسُّ».

وَصَحَّحَهُ أَبِّنُ حِبَّانَ (٤٨٢٥).

(وعنهُ) أي ابنِ عُمرَ (قالَ: «كُنَّا نُصِيبٌ فِي مَغَازِينَا الْمَسَلَ وَالْمِنْبُ قَنَاكُلُـهُ وَلا نَرْقَصُهُ». روَاهُ البخاريُّ ولأبي داود، أي عـن ابن عُمرَ (فلم يُؤخذ منهُمُ الحمسُ وصحْحَهُ ابنُ حَبَّانَ).

لا نرفعُهُ: لا تحملُهُ على سبيلِ الادّخارِ أو لا نرفعُهُ إلى منْ يَتَولَّى أمرَ الغنيمةِ ونسْتَاذنُهُ في أكْلِهِ اكْتِفاءُ بما عُلمَ مسن الإفنِ في ذلِكَ.

وَذَهَبَ الجِمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ يَجِـورُ للغَـانِمِينَ أَحَـدُ القُـوتِ وما

يصلحُ بِهِ وَكُلُّ طعامِ اغْتِيدَ أَكُلُهُ عُموماً وَكَذَلِكَ علـفُ الـدُّوابُّ قبلَ القسمةِ سواءً كانَ بإذنِ الإمام أو بغيرِ إذٰنِهِ.

ودليلُهُمْ هـذا الحديثُ وما أخرجَهُ الشَّيخان [البحاري (٤٢١٤)، مسلم (١٧٧٢)] من حديثِ ابْنِ مُغَفَّلِ «قَالَ أَصَبْتُ جَرَابَ شَخْمٍ يَوْمَ خَيْبَرَ فَقُلْت: لا أُعْطِي مِنْهُ أَحَداً فَالْتَفَتُ فَإِذَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ يَشْمِمُ».

وَهَنْهِ الْأَحَادِيثُ مُخصُّصةٌ لأَحَادِيثِ النَّهْــيِ عَـن الغلولِ، ويدلُ لَهُ أيضاً:

# ٣٦\_ طعامُ الواحدِ لا يُعَدُّ من الغُلولِ

١٢٢٥ - وَعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ أَبِسِي أَوْفَى ﷺ قَالَ: «أَصَبْنَا طَعَاماً يَوْمَ خَيْسبَرَ فَكَانَ الرَّجُلُ يَجِيءُ
 فَيَأْخُذُ مِنْهُ مِقْدَارَ مَا يَكْفِيهِ، ثُمَّ يَنْصَرِفُ».

أَخْرُجَـهُ أَبُسُو ذَاوُد (٢٧٠٤) وَصَحَّحَــهُ الْبَــنُ الْجَــــارُودِ [والمنتقـــى، (١٠٧٢)] وَالْحَاكِمُ (١٠٧٣).

فإنَّهُ واضحٌ في الدَّلالةِ على أخذِ الطَّعامِ قُبلَ القسمةِ وقبـلَ التَّخميس قالَهُ الخطَّابيُّ

وأمَّا سلاحُ العدوِّ ودواتِهُمْ فلا أعلمُ بينَ المسلمينَ خلافــاً في جواز اسْتِعمالِهَا.

فَأَمَّا إِذَا انقضَتِ الحَرِبُ فالواجِبُ ردُّهَا في المغنمِ.

وامًّا النَّيَابُ والحرثُ والأدوَاتُ فلا يجوزُ أَنْ يُسْتَعملَ شيءٌ منْهَا إلاَّ أَنْ يقولَ قــائلٌ: إنَّـهُ إذا احْتَـاجَ إلى شيء منْهَـا لحاجـةٍ ضروريَّةِ كَانَ لَهُ أَنْ يَسْتَعملُهُ مثلَ أَنْ يَشْتَدُ البَردُ فَيُسْتَدفئَ بشوبٍ ويَتَقوَّى بهِ على المقام في بلادِ العدوُ مُرصداً لَهُ لَقِتَالِهمْ.

وسئلَ الأوزاعيُّ عنْ ذلِكَ فقالَ: لا يلبسُ الشَّوبَ إلاَّ انْ يخافَ المُوتَ.

(قلت):

# ٣٧ ـ جوازُ الركوب ولبس الثياب من الفيء دونَ إتلافِ

177٦ - وَعَنْ رُوَيْفِعِ بْنِ ثَابِتٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِيرِ وَسُولُ اللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِيرِ فَلَا يَرْكَبْ دَابَّةً مِنْ فَيْءِ الْمُسْلِمِينَ، حَتَّى إِذَا أَعْجَفَهَا رَدُهَا فِيهِ، وَلا يَلْبَسْ ثَوْبًا مِنْ فَيْءِ الْمُسْلِمِينَ حَتَّى إِذَا أَعْجَفَهَا إِذَا أَخْلَقَهُ رَدُهُ فِيهِ».

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد (٢١٥٩) وَالدَّارِعِيُّ (٢٤٨٠)، وَرِجَالُهُ لا بَأْسَ بِهِمْ.

يُؤخذُ منهُ جوازُ الرُكُوبِ ولبسِ الثوبِ وإنَّما يَتَوجُهُ النَّهْـيُ إلى الإعجافِ والإخلاقِ للشَّـوبِ فلـوْ رَكِبَ مـنْ غـيرِ إعجـافٍ ولبسَ من غيرِ إخلاقِ وإِتْلافٍ جَازَ.

# ٣٨- إجارةُ المسلم

المَّرَاحِ ﴿ وَعَنْ أَبِي عُبَيْدَةً بْنِ الْجَرَّاحِ ﴿ وَعَنْ أَبِي عُبَيْدَةً بْنِ الْجَرَّاحِ ﴿ وَعَنْ أَلْمُسْلِمِينَ سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿ يُجِيرُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ بَعْضُهُمْ ﴾.

أَخْرَجَهُ ابْنُ أَبِي شَيْئَةً (٩/٩٠٥) وَأَخْمَــَدُ (١٩٥/١). وَفِي إِسْـَادِهِ طَعُفَدُ.

(وعن أبي عُبيدةً بنِ الجُوَّاحِ) بــالجيمِ والـرَّاءِ والحــاءِ الْمُهمَلـةِ (قَالَ: سمغت رسولَ اللهِ ﷺ يقولُ: يُجيرُ) بــالجيم والـرَّاءِ بينَهُمَــا مُننَّاةٌ تَحْتِيَةٌ من الإجارةِ وَهِي الأمانُ

(على المسلمينَ بعضُهُم. أخرجَهُ ابنُ أبي شبيبةَ وأحمـدُ وفي استادِهِ ضعفًا) لأنَّ في إستادِهِ الحجَّاجَ بـنَ أرطـاةَ ولَكِنَّـهُ يجـبرُ ضعفهُ:

١٢٢٨ - وَلِلطَّيَالِسيِّ (مسده (١٠٦٣)) مِــنْ حَلِيــثِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ: «يُجِيرُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ أَدْنَاهُمْ»

وَهُوَ قُولُهُ: (وللطّيالسيّ من حديثٍ عمرو بنِ العاصِ: «ليُجِيرُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ أَذْنَــاهُمْ) وما في الصّحيحـينِ [البخاري (٩٧٥٥)، مسلم (١٣٧٠) وَهُوَ:

١٢٢٩ - عَنْ عَلِيٍّ ﴿ وَمَّةُ الْمُسْلِمِينَ وَاحِدَةً يَسْعَى بِهَا أَذَنَاهُمْ ﴾.

زَادَ ابْنُ مَاجَهُ (٢٦٨٣) مِـنْ وَجْهِ آخَرَ: ﴿وَيُجِيرُ عَلَيْهِمْ أَقْصَاهُمْ﴾.

(عن علي ﷺ قَوْمَةُ الْمُسْلِمِينَ وَاحِدَةً يَسْغَى بِهَا أَدْنَاهُمْ. زاد ابن ماجه من وجهِ آخر) من حديث علي: «ويجير عليهم أقصاهم» كالدُّفع لِتَوَهُمِ أَنَّهُ لا يُجيرُ إلاَّ أَدْنَاهُمْ فَتَدْخَلُ المَراةُ في جواز إجارَتِهَا على المسلمينَ كما أفادَهُ:

١٢٣٠ وَفِي الصَّحِيتُيْنِ (البعاري (٣٥٧)، مسلم
 (٣٣٦) مِنْ حَلِيثِ أُمُّ هَانِئِ قَلْدُ أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتُه.

(وفي الصَّحيحينِ منْ حديثِ أَمَّ هانيُ) بنت إبي طالبٍ، قيلَ: اسمُهَا هندُ، وقيلَ: فاطمـةُ وَهِيَ أُخْتُ عليٌّ بنِ إبي طالبٍ

(قَدْ أَجْرُنَا مَنْ أَجَرْت) وذلِكَ أَنْهَا أَجَارَتْ رجلينِ مَنْ أَحَابِهَا وَجَاءَتْ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ تُخبَرُهُ الْ عليّاً أَخَاهَا لَمْ يُجزُ إجارَتُهَا فقالَ ﷺ (قَدْ أَجرنا) الحديث.

والأحاديث دالة على صحّةِ أمانِ الْكَافرِ مَنْ كُلُلُّ مُسلمِ
ذَكَرِ أَو أَنْسَ حُرُّ أَمْ عَبْدِ ماذونِ أَمْ غَيْرِ ماذونِ لقولِهِ: «أَدنَاهُمْ»
فإنَّهُ شاملٌ لِكُلُّ وضيع، وتُعلَّمُ صحَّةُ أَمانُ الشَّريفِ بالأولى
وعلى هذا جُمْهُورُ العلماءِ إلاَّ عندَ جماعةٍ مَنْ أصحابِ مالِكِ
فإنَّهُمْ قالوا: لا يصحُ أَمانُ المراةِ إلاَّ بإذنِ الإمامِ وذلِكَ لاَنْهُمْ
حلوا قولَة تَلْكُ لأمُ هانئِ «قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتِ» على أنه إجارةً

قالوا: فلو لم يجز لم يصحّ امائها وحمله الجمهُ ورُ على أنّهُ على أنّهُ اللهِ اللهُ على اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ على ما يقولُهُ بعضُ اثمّةِ الأصولِ أو منْ باب التّغليب بقرينةٍ:

٣٩\_ إخراجُ اليهود والنصارى من جزيرة العرب

١٢٣١ - وَعَنْ عُمَرَ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيُ ﷺ يَشُولُ:
 الأخْرِجَـنُ الْبَهُـودَ وَالنَّصَـارَى مِنْ جَزِيـرَةِ الْعَـرَبِ،
 حَتَّى لا أَدَعَ إِلاَّ مُسْلِماً.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٧٦٧).

واخرجَهُ أحمدُ (٩٧/١) بزيادةِ: «لئن عشبت إلى قباللٍ» وأخرجَ الشَّيخانِ البخاري (٣٠٥٣)، مسلم (١٦٣٧)] من حديثُ ابنِ عبَّاس رضي الله عنهما «أَنَّهُ ﷺ أَوْصَى عِنْدَ مَوْيِهِ بِشَلاشٍ: أَخْرِجُوا الْمُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ».

وأخرجَ البيْهَقيُّ (٢٠٨/٩) منْ حديثِ مالِكِ عن ابنِ شِهابِ أنْ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ «لا يَجْتَمِعُ دِينَان فِي جَزيرَةِ الْعَرَبِهِ.

قَالَ مَالِكُ: قَالَ ابنُ شِهَابِ: فَفَحَصَ عُمرُ عَنْ ذَلِكَ خَتَّى أَتَاهُ النَّلِجُ واليقينُ عَنْ رسولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ اللَّ يَجْتَمِعُ دِينَانِ فِي جَزِيرَةِ الْغَرَبِ فَأَجْلَى يَهُودَ خَيْبَرًا.

قَالَ مَالِكٌ: وقدْ أجلى يَهُودَ نجرانَ وفدَكَ أيضاً.

والحديثُ دليـلٌ على وُجـوب إخـراجِ البَهُــودِ والنَّصــارى والمجـوسِ من جزيرةِ العربِ لعمومِ قولِــهِ «لا يَجْتَبِـعُ دِينَــانِ فِـي جَزِيرَةِ الْعَرَبِ» وَهُوَ عامٌّ لِكُلُّ دينٍ والمجوسُ بخصوصِهِمْ حُكَّمُهُمْ حُكُمُ أَهْلِ الْكِتَابِ كما عرفت.

وامًّا حقيقةُ جزيرةِ العربِ، فقالَ مجدُ الدَّينِ في القاموسِ: جزيرةُ العربِ ما أحاطَ بِهِ محمرُ الْهندِ وبحمرُ الشَّامِ شُمَّ دجلةُ والفرَاتُ، أو ما بينَ عدنِ أبينَ إلى أطراف الشَّامِ طُولاً. ومنْ جُدَّةَ إلى أطراف ريف العراق عرضاً أنتَهَى.

وأضيفَت إلى العربِ لأنَّهَا كسانَت أوطـانَهُمْ فبـلَ الإسـلامِ وأوطان أسلافِهمْ وَهِيَ تحت أيديهم.

وبما تضمَّتُهُ الأحاديثُ منْ وُجوبِ إخراجِ منْ لَهُ دينٌ غيرَ الإسلامِ منْ جزيرةِ العربِ.

قالَ مالِكَ والشَّافعيُّ وغيرُهُمَا: إلاَّ أنَّ الشَّافعيُّ والْهَادويَّـةَ خصُّوا ذلِكَ بالحجاز.

قَالَ الشَّافِعِيُّ: وإنْ سَالَ مِنْ يُعطِي الْجَزِيةَ أَنْ يُعطِّيهَا

ويجريَ عليْهِ الحُكْمُ على أنْ يسْكُنَ الحجازَ لَمْ يَكُنْ لَـهُ وَلِيمَامَةُ وَخَالِيفُهَا كُلُهَا.

وفي القاموسِ: الحجازُ مَكَةُ والمدينةُ والطَّائفُ ومخاليفُهَا فإنَّهَا حُجزَتْ بينَ نجدٍ والسَّراةِ أو لأنَّهَا أَخْتُجزَتْ بالحرارِ الخمسِ حرَّةِ بني سُليمٍ وراقمٍ وليلس وشورانَ والنَّار.

قالَ الشَّافعيُّ: ولا أعلمُ أحداً أجلى أحداً من أَهْـلِ الذَّمْـةِ من اليمنِ وقدْ كانَتْ لَهَا ذمُّةٌ وليسَ اليمنُ بحجـاز فـلا يُجلِيهِـمْ أحدٌ من اليمنِ ولا باسَ أنْ يُصالحُهُمْ على مقامِهِمْ باليمنِ.

(قلْت) لا يخفى أنَّ الأحاديثَ الماضيةَ فِيهَــا الأمرُ بـإخراجِ منْ ذُكِرَ منْ أَهْلِ الأديانِ غيرِ دينِ الإسلامِ منْ جزيــرةِ العــربــ. والحجازُ بعضُ جزيرةِ العرب.

وورد في حديث أبي عُبيدة الأمرُ بإخراجهِم من الحجازِ وَهُوَ بعضُ مُسمَّى جزيرة العربِ والحُكُمُ على بعضِ مُسمَّياتِهَا بحُكُم لا يُعارضُ الحُكُم عليها كُلُهَا بللِكَ الحُكْمِ كما قُرَر في الأصولِ أنَّ الحُكُم على بعضِ أفرادِ العامُ لا يُخصَّصُ العامُ وَهَذا نظرُهُ.

وليسَتْ جزيرةُ العربِ منْ الفاظِ العمـومِ كمـا وَهـمَ فِيـهِ جماعةٌ من العلماء.

وغايةُ ما أفادَهُ حديثُ أبي عُبيدةَ زيادةُ التَّأْكِيدِ في إخراجِهِمْ من الحجازِ تَحْتَ الأمسرِ من الحجازِ تَحْتَ الأمسرِ بإخراجِهِمْ من جزيرةِ العربِ ثُمَّ أفردَ بالأمرِ زيادةَ تَـأْكِيدِ لا أَنَّهُ تَصيصٌ أو نسخٌ وَكَيفَ وقد كانَ آخرُ كلامِهِ ﷺ "أَخْرِجُوا الْمُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ" كما قالَ ابنُ عَبَّاسٍ أوصى عندَ مؤتِه.

وأخرجَ البينهقيُّ (٢٠٨/٩) من حديثِ مالِكِ عَنْ إسماعيلَ بِنِ أَبِي حَكِيمٍ أَنْهُ سمعَ عُمرَ بِنَ عبدِ العزيـزِ يقـولُ: بلغـني أنّـهُ كانَ مِنْ آخرِ مَا تَكَلَّمَ بِهِ رسولُ اللّهِ ﷺ أنّـهُ قالَ «قَاتَلَ اللّهُ النَّهُودَ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَاتِهِمْ مَسَـاجِدَ لا يَبْقَيْنَ دِينَانِ بَأَرْضَ الْعَرَبِ».

وأمًّا قولُ الشَّافعيِّ: إنَّهُ لا يعلمُ أحداً أجلاهُــمْ مـن اليمـنِ فليسَ تركُ إجلائِهِمْ بدليلِ فإنَّ أعذارَ منْ ترَكَ ذلِكَ كثيرةٌ.

وقلاً ترَكَ أَبُو بَكْرٍ فَقُ إَجَلاءً أَهْـلِ الحجـاز مـعَ الاَتْهَـاقِ على وُجوبِ إجلائِهِمْ لشغلِهِ بجِهَادِ أَهْــلِ الـرُدُّةِ ولْمُ يَكُـنُ ذلِـكَ دليلاً على أنَّهُمْ لا يُجلونَ بل أجلاهُمْ عُمرً فَقَيْهِ.

واَهَا القولُ بانَّهُ ﷺ اقرَّهُمْ في اليمنِ بقولِهِ لمعاذِ «خُذْ مِنْ كُـلُ حَـالِمٍ دِينَـاراً أو عَذْلَـهُ مَعَافِرِيّـاً» [أبو داود (١٥٧٦)، النومذي (٦٢٣)، النساني (٢٥/٥)] فَهَذَا كَانَ قَبلَ أَمْرِهِ ﷺ بإخراجِهِمْ فإنَّـهُ كَانَ عَنْدَ وَفَاتِهِ كَمَا عَرْفُت.

فالحقُ وُجوبُ إجلائِهِمْ من اليسنِ لوضوحِ دليلِمِ، وَكَذَا اللّهَوَلُ بَانُ تقريرَهُمْ فِي اليمنِ قَدْ صَارَ إجماعاً سُسكُوتِيّاً لا ينْهَضُ على دفع الأحاديثِ فإنَّ السُّكُوتَ من العلماءِ على أصرِ وقع من الآحادِ أو مسنْ خليفةٍ أو غيرِهِ منْ فعلِ محظور أو تركُلُ واجبٍ لا يدلُ على جوازِ ما تُركُ فإنَّهُ إِنْ كَانَ الواقعُ فعلاً أو تركاً لمنْكر وستكتُوا ولمْ يدلُ سُكُوتُهُمْ على أَلْ اللّهَانِ أو القلبِ؛ وانتِفاءُ الإنكار باليدِ واللّسانِ لا يدلُ على انتِفائِهِ بالقلبِ وحيننلٍ فلا يدلُّ سُكُوتِيًا إذْ لا يشبَتُ أَنَّهُ قد أجمعَ عليهِ إجماعاً سُكُوتِيًا إذْ لا يشبَتُ أَنَّهُ قد أجمعَ عليهِ إجماعاً سُكُوتِيًا إذْ لا يشبَتُ أَنَّهُ قد أجمعَ السَّاكِتُ إذا عُلمَ رضاهُ حَتَّى يُقالَ رضاهُ بالواقعِ ولا يعلمُ ذليكَ السَّاكِتُ إذا عَلمَ رضاهُ حَتَّى يُقالَ رضاهُ بالواقعِ ولا يعلمُ ذليك

وبِهَذا يُعرفُ بُطلانُ القولِ بانَّ الإجماعَ السُّكُوتِيَّ حُجَّةٌ ولا أعلمُ أحداً قدْ حرَّرَ هذا في ردُّ الإجماعِ السُّكُوتِيُّ معَ وُضوحِهِ والحمدُ للّه المنعمِ المُتَفضُلِ فقدْ أوضحنَاهُ في رسالةٍ مُسْتَقلَةٍ فالعجبُ عُنْ قالَ: ومثلُهُ قدْ يُفيدُ القطعَ.

وَكَذَلِكَ قُولُ مِنْ قَالَ: إِنَّهُ يُخْتَمِلُ أَنْ حَدِيثَ الأَمسِرِ بِالإِخراجِ كَانَ عَندَ سُكُوتِهِمْ بِغيرِ جزيةٍ بِاطلٌ لأَنَّ الأَمسِرَ بِالإِخراجِهِمْ عَندَ وَفَاتِهِ عَلَيْهِ وَالجزيةُ فُرضَتْ فِي التَّاسِعةِ مِن الْهِجرةِ عَندَ نُزُولِ «براءة» فَكَيفَ يَتِمُ هَذَا، ثُمَّ إِنْ عُمرَ أَجلى أَهْلَ نَجرانَ وقد كَانَ صَالَحَهُمْ عَلَيْهِ على مال واسْعٍ كما هُوَ معروفٌ وَهُوَ جزيةً.

والتَّكَلُفُ لِتَقريمِ ما عليهِ النَّاسُ وردُّ ما وردَ من النُّصوصِ بمثل هذهِ التَّاويلاتِ مَّا يُطيلُ تعجُّبَ النَّاظر المنصف.

قالَ النَّوويُّ: قــالَ العلمـاءُ رحَهُــم اللَّـهُ تعـالى: ولا يُمنيعُ

الْكُفَّارُ من التَّردُّدِ مُسافرينَ إلى الحجازِ ولا يَمْكُثُونَ فِيهِ أَكْــُثرَ مــنْ ثلاثةٍ آيًامٍ.

قَالَ الشَّافعيُّ ومنْ وافقَهُ: إلاَّ مَكَةً وحرمَهَا فلا يجوزُ تَمْكِينُ كافرٍ منْ دُخولِهَا بحال.

فإنْ دَخَلَ فِي خُفيةِ وجبَ إخراجُـهُ فإنْ مَـاتَ وَدَفَنَ فِيهِ نُبُسُ وَأَخْرِجَ مَا لَمْ يَتَغَيَّرُ وحجَّتُهُ قوله تَعَـالى: ﴿إِنَّمَـا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرُبُوا الْمُسْجِدَ الْحَرَامَ﴾ [التوبة: ٢٨].

(قلْت) ولا يخفى أنَّ البانيانِ هُم مِن الجُوسِ؛ والجُوسُ حُكُمُهُمْ حُكْمُ أَهْلِ الْكِتَابِ لِحَدَيثِ «سُنُوا بِهِمْ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِ» (الموطأ: ٢٧٨/١) فيجبُ إخراجُهُمْ من أرضِ اليمنِ ومن كُلُّ محلُّ من جزيرةِ العرب.

وعلى فرضِ أنْهُمْ ليسوا بمجوسِ فالدَّليلُ على إخراجهِــمْ دُخولُهُمْ تَحْتَ «لا يَجْتَمِعُ دِينَان فِي أَرْضِ الْعَرَبِ».

#### • ٤ ـ جوازُ ادخار قوت سنةٍ

النَّضير مِمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ، مِمَّا لَمْ يُوجِفْ عَلَى رَسُولِهِ، مِمَّا لَمْ يُوجِفْ عَلَى رَسُولِهِ، مِمَّا لَمْ يُوجِفْ عَلَيْهِ الْمُسْلِمُونَ بِخَيْلِ وَلا رِكَابِ، فَكَانَتْ لِلنَّبِيُ عَلَى خَاصَةً. فَكَانَ يُنْفِقُ عَلَى أَهْلِهِ نَفْقَةَ سَنَةٍ، وَمَا بَقِي خَاصَةً. فَكَانَ يُنْفِقُ عَلَى أَهْلِهِ نَفْقَةَ سَنَةٍ، وَمَا بَقِي يَجْعَلُهُ فِي الْكُرَاعِ وَالسَّلاحِ، عُدُّةً فِي سَبِيلِ اللَّهِ عَـزُ وَجَلُّهُ.

مُتَّفَقٌّ عَلَيْهِ [البخاري (٢٩٠٤)، مسلم (١٧٥٧)].

(وعنهُ) أيْ عُمرَ ظُلِّتُهُ (قالَ كَانَتْ أَمُوالُ بني النَّضيرِ) بفَتْـحِ النُّونَ وَكَسرِ الضَّادِ المعجمةِ بعدَهَا مُثنَّاةٌ تُحْتِيَّةٌ.

رَجُمَّا أَفَاءَ اللَّهُ على رسولِهِ ثَمَّا لَمْ يُوجَفَّ) الإيجسافُ من الوجفِ وَهُوَ السَّيرُ السَّريعُ.

(عليه المسلمون بخيل ولا رِكَابِر) الرُكَابُ بِكَسرِ السرَّاءِ: لإبلُ.

(فَكَانَتْ للنَّبِيِّ ﷺ خَاصَّةً فَكَانَ يُنفقُ على أَهْلِهِ نفقةً سنةٍ

وما بقي يجعلُهُ في الكُواعِ، بالرَّاءِ والعينِ المُهمَلةِ بزنةِ غُـرابِ اسمَّ لجميع الخيل.

(والسَّلاحِ عُدَّةً في سبيلِ اللَّهِ تعالى. مُتَّفِقٌ عليْهِ).

بنو النَّضِرِ قبيلةً كبرةً من اليَهُودِ وادعَهُم النَّبِيُّ ﷺ بعدَ قُدومِهِ إلى المدينةِ على أنْ لا يُحاربُوهُ وأنْ لا يُعينوا عليهِ عدوَّهُ وَكَانَتْ أَمُوالُهُمْ وَنَخَلُهُمْ وَمَنازَلُهُمْ بناحيةِ المدينةِ فَنَكَشُوا العَهَّلَةَ وسارَ معَهُمْ كحبُ بنُ الاشرف في أربعينَ رَاكِباً إلى قُريشٍ فحالفَهُمْ وَكَانَ ذلِكَ على رأس سِتَّةِ أَشْهُرٍ منْ واقعة بدرٍ كما ذَكَرَهُ الزُهْرِيُ.

وذَكَرَ ابنُ إسحاقَ في المغازي أنَّ ذلِكَ كانَ بعدَ قصَّةِ أُحــــدٍ وبنر معونةً وخرجَ إليهمُ النَّبِيُّ ﷺ يَسْتَعينُهُمْ في ديةِ رجلين قَتَلَهُمَا عمرو بنُ أُميَّةَ الضَّمريُّ منْ بني عامر فجلسَ النَّبيُّ ﷺ إلى جنبِ جدار لَهُمْ فَتَمالؤوا على إلقاء صخرةٍ عليْهِ من فوق ذلِكَ الجدار وقامَ لِذلِكَ عمرو بنُ جحاش بن كعب ٍ فَأَتَاهُ الحَــبرُ من السَّماء فقامَ مُظْهِراً أنَّـهُ يقضي حاجمةً وقـالَ لأصحابـهِ: لا تبرحوا ورجع مُسرعاً إلى المدينةِ فاسْتَبطأَهُ اصحابــهُ فأخــبروا أنَّـهُ رجعَ إلى المدينةِ فلحقوا بهِ فامرَ بحربهم والمسيرُ اليهــم فَتَحصُّنـوا فامرَ بقطع النَّخل والتَّحريق وحاصرَهُمْ سِتَّ ليال، وَكَــانَ نـاسٌ من المنافقينَ بعثوا إليهمُ أن اثبُتُــوا أو تمنحوا فــإنْ قُوتِلْتُــمْ قَاتَلنــا مَعَكُمْ فَتَرَبُّصُوا فَقَلْفَ اللَّهُ الرُّعَبِ فِي قُلُوبِهِمْ فَلَـمْ يَنْصُرُوهُمْ، فسالوا أنْ يُجلوا مِنْ أرضِهم علَى أنَّ لَهُمْ مَا حَمَلَتَ الْإِبَّالُ فصولحوا على ذٰلِكَ إلاَّ الحلقةَ بفَتْحِ الحـاء المُهمّلـةِ وفَتْـحِ الـلاَّم فقافٌ وَهِيَ السَّلاحُ \_ فخرجوا إلى أذرعَاتَ وأريحاءَ من الشَّام وآحرونَ إلى الحيرةِ ولحقَ آلُ أبي الحقيق وآلُ حُبيُّ بن أخطبَ بخيبرَ وَكَانُوا أَوُّلُ مِنْ أُجلِّيَ مِنِ اليَّهُودِ كَمَا قَـالَ اللَّـهُ تِعَالَىٰ: ﴿ لَأُولَ الْحَشْرِ ﴾ [الحشر: ٢] والحشرُ الثَّاني من خيبرَ في أيَّام عُمرَ طَيُّهُ. وقولُهُ: «وَمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ» الفيءُ مــا أُحـٰذَ بغـير

قَالَ فِي نِهَايِهُ الْجُتَهِيدِ (٣٧٦/٢): إِنَّـهُ لا خُمَسَ فِيهِ عنسَدَ جُمْهُور العلماء.

وإنَّما لمْ يُوجِف عليْهَا بخيـل ولا ركـاب لأنَّ بـني النَّضيرِ كانَتْ على ميلين من المدينةِ فمشواً إليْهَا مُشاةً غيرَ رســـولِ اللَّـهِ

تُلُقُ فَإِنَّهُ رَكِبَ جَمَلًا أو حمــاراً ولمْ تنــل أصحابــهُ اللهُ مشــقَةٌ في ذلك.

وقولُهُ: (كان يُنفقُ على أَهْلِهِ) أيْ مَمَا اسْتَبَقَاهُ لنفسهِ. والمسرادُ أَنَّهُ يعزلُ لَهُمْ نفقةَ سنةِ ولكِنَّهُ كانَ يُنفقُهُ قبسلَ انقضاءِ السَّنةِ في وُجُوهِ الحَيْرِ ولا يَتِمُّ عليْهِ السَّنةُ ولِهَذا تُوفِّيَ تَنْكُمْ ودرعُهُ مرْهُونةً على شعير اسْتَدانَهُ لأهْلِهِ.

وفِيهِ دلالةٌ على جـوازِ ادْخـارِ قُـوتِ سـنةٍ وأنَّـهُ لا يُسافي . التَّوكُلُ .

وأجمعَ العلماءُ على جوازِ الادّخارِ مَّا يسْتَعْلُهُ الإنسانُ مـنّ ارضِهِ.

وامًّا إذا أرادَ أنْ يشتَريَهُ من السُّوقِ ويدُّخسرَهُ فإنْ كانَ في وقْتَ ضيقِ الطَّعامِ لمْ يجزْ بلْ يشستري ما لا يحصلُ بِهِ تضييقٌ على المسلمينَ كَشُوتِ أيَّامٍ أو شَهْرٍ، وإنْ كانَ في وقْت سعةِ اشْتَرى قُوتَ السَّنةِ وَهَمَذا التَّفصيلُ نقلَهُ القاضي عياضٌ عنْ أكثر العلماء.

## ٤١ ـ قسمُ جزء من النفلِ

مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ خَيْبَرَ، فَأَصَبْنَا فِيهَا غَنَما، فَقَسَمَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ خَيْبَرَ، فَأَصَبْنَا فِيهَا غَنَما، فَقَسَمَ فِينَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ طَائِفَةً، وَجَعَلَ بَقِيْتَهَا فِي

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٢٧٠٧)، وَرِجَالُهُ لا بَأْسَ بِهِمْ.

الحديثُ منْ أدلَّةِ النَّنفيلِ وقدْ سلفَ الْكَلامُ فِيهِ فلــوْ ضمَّهُ المصنَّفُ رحمه اللّه إليْهَا لَكَانَ أولى.

## ٢٤ ـ حفظُ العهد والوفاء به

17٣٤ - وَعَنْ أَبِي رَافِعِ قَــالَ: قَــالَ النَّبِـيُ ﷺ ﴿إِنِّي لا أَخِيسُ بِالْعَهْدِ وَلا أَخْبِسُ الرُّسُلَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٢٧٥٨) وَالنَّسَائِيُّ [وكبرى، كما في وتحفة الأشراف،

(١٢٠١٣)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٤٨٧٧)

(وعن أبي رافع طَلَيْتُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِنَّي لا أَخْيَسُ بِالْحَاءِ المعجمةِ فَمَثَنَاةً تَحْتِيَّةً فَسِينٌ مُهْمَلَةً فِي "النَّهَايِـةِ»: لا أنقضُهُ (بالقَهْلَةِ ولا أحبسُ الرُّسلَ رَوَاهُ أبو داود والنَّسائيُّ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّنَ).

في الحديث دليلٌ على حفظِ العَهْدِ والوفاء بهِ ولوْ لِكَافرِ.

وعلى أنَّهُ لا يُحبسُ الرُّسلُ بلْ يُرَدُّ جوابُـهُ فَكَـانَ وُصولَـهُ أمانَ لَهُ فلا يجوزُ أنْ يُحبسَ بلْ يُردً.

### ٣٤\_ حكمُ الأرضِ المفتوحةِ

الله وَرَسُولِهِ ثُمُ هِيَ لَكُمْ». هُرَيْرَةَ هُ أَنْ رَسُولَ اللّهِ هُرَيْرَةَ هُ أَنْ رَسُولَ اللّهِ عَلَى اللّهِ قَالَ: «أَيُّمَا قَرْيَةٍ أَنْبَتُمُوهَا فَأَقَمْتُمْ فِيهَا فَسَهُمُكُمْ فِيهَا، وَأَيُّمَا قَرْيَةٍ عَصَتِ اللّهَ وَرَسُولُهُ، فَإِنْ خُمُسَهَا للّه وَرَسُولُهُ، فَإِنْ خُمُسَهَا للّه وَرَسُولُهُ مُ مُمْ هِيَ لَكُمْ».

وَاهُ مُسْلِمٌ (١٧٥٦)

قَالَ القاضي عياضٌ في شمرح مُسلم: اليُختَملُ انْ يَكُونَ المرادُ بالقريةِ الأولى هي النّبي لمْ يُوجفْ عليْهَا المسلمون بخيل ولا ركّاب بلْ أُجليَ عنها أهْلُهَا وصالحوا فيَكُونُ سَهْمُهُمْ فِيهَا أيْ حَمُّهُمْ من العطاء كما تقرَّرَ في الفيءِ ويَكُونُ المرادُ بالثّانيةِ ما أُخذَتْ عنوةً فيكُونُ غنيمة يخرجُ منها الخمسُ والباقي للغانمينَ وَهُوَ معنى قولِهِ: اهمي لَكُمُمُ ايْ باقِيهَا وقد اختَجُ بِهِ من لمْ يُوجبِ الخمسَ في الفيءِ.

قالَ ابنُ المنذرِ: لا نعلمُ أحداً قبلَ الشَّافعيُّ قـالَ بـالخمسِ في الفيء».

# ٣٨ - كتابُ الْجِزْيَةِ وَالْهُدْنَةِ

الأَظْهَرُ فِي الجزيةِ أَنَّهَا مَاخُوذَةً مِنَ الإجزاءِ لاَنَّهَا تَكُفِّي مَنْ تُوضعُ عليْهِ في عصمةِ دمِهِ.

(والْهُدنةُ) هي مُتَارَكَةُ أَهْلِ الحربِ مُدَّةً معلومةً لمصلحةٍ. ومشروعيَّةُ الجزيةِ سنةَ تسع على الأظُّهَرِ وقيلَ: سنةِ ثمانٍ.

# ١ً– أخذُ الجزية من مجوس هجر

١٢٣٦ – عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ أَخَذَهَا - يَعْنِي الْجِزْيَةَ - مِنْ مَجُوسِ

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٣١٥٧).

وَلَهُ طَرِيقٌ فِي الْمُوَطُّؤِ (ص١٨٧) فِيهَا انْقِطَاعٌ.

وَهِيَ مَا أَخْرَجَهُ الشَّافَعَيُّ عَسَنَ ابْسِ شِيهَابِ أَنَّهُ بِلْغَـهُ ﴿أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَخَذَ الْجِزْيَةَ مِنْ مَجُوس الْبَحْرَيْنِ».

قَالَ البيهَقيُّ وابنُ شِهَابٍ: إنَّما أَخذَ حديثُه عن ابن المسيِّب، وابنُ المسيِّب حسنُ المرسلِ وهــذا الانقطاعُ هــو الَّـذي أشارَ إليهِ المصنّفُ.

وأخرجَ الشَّافعيُّ [دنرتيب المسند، (٤٣٠)] من حديثِ عبـدِ الرُّحمن أنَّ عُمرَ بنَ الحطَّابِ ذَكَرَ المجـوسَ فقـالَ: لا أدري كيـفَ أصنعُ في أمرِهِمْ، فقالَ عبدُ الرَّحمـنِ: سمعـت رسـولَ اللَّـهِ ﷺ يقولُ: «سُنُوا بهمْ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِ٣.

وأخرجَ أبـو داود (٢٠٤٤) والبيَّهَقيُّ (١٩٠/٩) عــن ابــن عبَّاسِ قالَ: "جَاءَ رَجُلٌ مِنْ مَجُوسِ هَجَرَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَلَمَّــا خَرَجَ ۚ قُلْتَ لَهُ: مَا فَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ فِيكُمْ؟ قَالَ: شَــرًا. قُلْت: مَهْ، قَالَ: الإِسْلامُ أو الْقَتْلُ».

قَالَ: وقالَ عبدُ الرَّحمن بنُ عوفٍ قبلَ منْهُمُ الجزيةُ.

قَالَ ابنُ عَبَّاسٍ: وأَخذَ النَّاسُ بقولِ عِبْدِ الرَّحْنِ وَتَرَكُوا مَمَّا سمغت أنا.

(قلْت) لأنَّ رُوايةَ عبدِ الرُّحنِ موصولةٌ وصحيحـةٌ وروايـةً ابن عبَّاس هيَ عنْ مجوسيٌّ لا تُقبلُ اتَّفاقاً.

وأخرجَ الطَّبرانيُّ [«الكبر، (٤٣٧/١٩)] عنْ مُسلم بن العيلاءِ الحضرميُّ في آخرِ حديثهِ بلفظِ اسْنُوا بِالْمَجُوسِ سُنَّةً أَهْـلِ

وأخرجَ البيهَقِيُّ (١٩١/٩) عن المغيرةِ في حديثٍ طويلِ مسعّ فارسَ وقالَ فِيهِ ﴿ فَأَمْرَنَا نَبَيُّنَا ﷺ أَنْ نُقَاتِلَكُمْ حَتَّى تَعْبُدُوا اللَّهَ وَحْدَهُ أَو تُؤَدُّوا الْجِزِّيَّةَ، وَكَانَ أَهْلُ فارس مجوساً.

فدَّلَتْ هذِهِ الأحاديثُ على أخذِ الجزيةِ من المجوس عُمومـاً ومنْ أَهْلِ هجرَ خُصُوصاً كما دلُّتِ الآيةُ على أَخْلِهَا مـنْ أَهْلِ الْكِتَابِ البَّهُودُ والنَّصارى.

قَالَ الخَطَّابِيُّ: وفي امْتِناع عُمرَ ﴿ مَنْ أَحَـٰذِ الْجَزِيـةِ مَـن المجوس حَتَّى شَهِدَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ أَخْذَهَا مِنْ مجـوسِ هجرَ، دليلٌ على أنَّ رأيَ الصَّحابَةِ أنْ لا تُؤخذَ الجزيَّةُ مَـنْ كُـلُّ مُشرك كما ذَهَبَ إليْهِ الأوزاعيُّ وإنَّما تُقبلُ منْ أَهْلِ الْكِتَابِ.

وقد اختلف العلماء في المعنى الَّذي من أجلِهِ أُخذَتِ الجزيةُ منْهُمُ:

فَذَهَبَ الشَّافِعِيُّ فِي أَعْلَبِ قُولَيْهِ إِلَى أَنَّهَا إِنَّمَا تُبَلَّتُ مِنْهُمُ لأنَّهُمْ مَنْ أَهْلِ الْكِتَابِ ورويَ ذَلِكَ عَنْ عَلَيٌّ بِنِ أَبِي طَالَبِهِ

وقالَ أَكْثُرُ أَهْلِ العلمِ: إنَّهُمْ ليسوا منْ أَهْلِ الْكِتَــابِ وإنَّمــا أُخذَتِ الجزيةُ من اليَّهُودِ والنَّصارى بالْكِتَابِ ومن الجوسِ بالسُّنَّةِ انتَهَى.

(قلْت) قدَّمنا لَك أنَّ الحقُّ أخذُ الجزيةِ منْ كُلُّ مُشركٍ كما دلُّ لَهُ حديثُ بُريدِةً ولا يخفى الَّ في قولِهِ «سُنُوا بِهِمْ سُنَّةً ۚ أَهْـلِ الْكِتَابِ، مَا يُشْعَرُ بَانَّهُمْ ليسوا بأَهْل كِتَابٍ. ويدلُ لما قدَّمنَاهُ:

## ٢\_ جوازُ أخذ الجزية من العرب

١٢٣٧ ـ وَعَنْ عَاصِم بْنِ عُمَرَ عَنْ أَنْسٍ، وَعَـنْ عُثْمَانَ بْنِ أَبِي سُلَيْمَانَ رضي اللّه عنهـم: ﴿أَنَّ النّبِيِّ ﷺ بَعَثَ خَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ إِلَى أَكَيْدِرِ دُوْمَةِ الْجَنْدَلِ، فَأَخَذُوهُ فَأَتُوا بِهِ. فَحَقَنَ دَمَـهُ، وَصَالَحَـهُ عَلَـى الْجِزْيَةِ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣٧ ٣٧)

روعن عاصم بن عُمر) هُوَ أَبُو عَمرٍو عاصمُ بَــنُ عُمــر بَـنِ الخَطَّابِ عَلَيْهُ العدويُّ القرشيُّ.

ولدَ قبلَ وفاةِ رسولِ اللَّهِ ﷺ بسنتَينِ وَكَانَ وسيماً جسيماً خيراً فاضلاً شاعراً، مَاتَ سنةَ سبعينَ قبلَ موْتِ اخِيهِ عبدِ اللَّهِ باربع سنينَ؛ وَهُوَ جدُّ عُمرَ بنِ عبدِ العزيزِ لأمُه وروى عنْهُ ابو أمامةً بنُ سَهْلِ بنِ حُنيفٍ وعروةً بنُ الزُّبيرِ.

(عن أنسٍ) أي ابنِ مالِكٍ.

(وعنْ عُثمان بنِ أبي سُليمان) أي ابنِ جُبيرِ بـنِ مُطعـمِ القرشيُّ الْمُكِيُّ، سمعَ أبّاه وأبا سلمةَ بنَ عبدِ الرَّحنِ وعـامرَ بـنَ عبدِ الرَّحنِ وعـامرَ بـنَ عبدِ اللَّهِ بنِ الزَّبيرِ وغيرَهُمْ.

(أَنَّ ﴿ النَّبِيُّ ﷺ بَعَثَ خَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ إِلَى أَكَيْدِرٍ) بضمَّ الْهَمْزَةِ بعدَ الْكَافِ مُثنَاةً غَيْبَةٌ فدالًا مُهْمَلةً فراءً.

(دُومةِ) بضمُ الدَّالِ المُهمَلةِ وسُكُونِ الواوِ، ودومةُ الجندلِ: اسمُ علَّ.

(فَأَخَذُوهُ وَأَتُوا بِهِ فَحَقَنَ دَمَهُ وَصَالَحَهُ عَلَى الْجِزِيَةِ اللهِ . روَاهُ أَبِهُ اللهِ عَلَى العربِ يُقالُ إِنَّهُ مِنْ عَسَانَ. مَنْ غَسَانَ.

ففي هذا دليلٌ على أخذِ الجزيةِ من العسربِ كجوازِهِ من العجم انتَهَى.

(قلت) فَهُوَ مِنْ أَدَلَةٍ مَا قَدْمَنَاهُ وَكَانَ ﷺ بَعْثَ خَالداً مَسَنَ اللّهِ مِنْ خَالداً مِنْ اللّهِ وَالنّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ وَكَانَ ﷺ بَهَا في آخر وغزوة غزاها وقال لخالد الله اللّه تَجَدُهُ يَصِيدُ اللّهَوَ مُنْصَى خَالِدٌ حَتَّى إِذَا كَانَ مِنْ حِصْدِهِ بِمُبْصِرِ الْغَيْنِ فِي لَيْلَةٍ مُقْصِرَةٍ أَقَامُ وَجَاءَتْ بَقَرُ اللّهِ مَنْ حَمْدِ وَ أَقَامُ وَجَاءَتْ بَقَرُ اللّهِ عَلَيْهِ أَكْدِرُ فِي اللّهَ عَلَيْهِ فَأَخَذُوا أَكَيْدِرُ فِي جَمَاعَةِ مِنْ خَاصَيْهِ فَتَلَقَّتُهُمْ جُنْدُ رَسُولِ اللّهِ تَلَقَّ فَاَخَذُوا أَكَيْدِرُ فِي وَقَتْلُوا أَخَاهُ حَسَانَ فَحَقَنَ رَسُولُ اللّهِ وَمَهُ وَكَانَ نَصْرَائِيساً وَاسْتَلَبَ خَالِدٌ مِنْ حَسَانَ فَبَاءَ وَبِيَاجٍ مُخَوَّصاً بِالذَّهَبِ وَبَعْثَ بِهِ وَاسْتَلَبَ خَالِدٌ مِنْ حَسَانَ فَبَاءَ وَبِيَاجٍ مُخَوَّصاً بِالذَّهَبِ وَبَعْثَ بِهِ وَاسْتَلَبَ خَالِدٌ مِنْ حَسَانَ فَبَاءَ وَبِيَاجٍ مُخَوَّصاً بِالذَّهَبِ وَبَعْثَ بِهِ

إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَأَجَازَ خَالِدٌ أَكَيْدِرَ مِن الْقَتْلِ حَتَّى يَأْتِيَ بِهِ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَلَى أَنْ يَفْتَحَ لَهُ دُوْمَةَ الْجَنْدَلِ، فَفَصَلَ، وَصَالَحَهُ عَلَى ٱلْفَيْ بَعِيرٍ وَنَمَانِجانَةِ رَأْسٍ وَٱلْفَيْ دِرْعٍ وَٱرْبَعِجانَةِ رُمْحٍ فَعَزَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ صَفِيَّةً خَالِصاً ثُمَّ قَسَمَ الْغَنِيمَةَ \_ الْحَدِيثَ». وفِيهِ أَنَّهُ قدمَ خالدٌ بِأُكِدرٍ على رسولِ اللَّهِ ﷺ فدعاهُ إلى الإسلام فابى فاقرهُ على الجزيةِ

#### ٣\_ مقدارُ الجزيةِ

النَّبِيُّ ﷺ إلَى الْيَمَنِ. فَأَمَرَنِي أَنْ أَخُذَ مِنْ كُلِّ حَـالِمٍ دِينَاراً، أو عِدْلَهُ مَعَافِريّاًه.

أَخْرَجَهُ النَّلاَفَةُ وَأَسِو داود (٢٧٦)، السنومذي (٦٢٣)، النسسائي (٥/٥)]، صَحْحَةُ أَبْنُ حِبَّانَ (٤٨٨٦) وَالْحَاكِمُ (٣٩٨/١).

روعن مُعاذِ بنِ جبلِ صَلَيْهُ قال: ﴿ يَعَنَنِي رَمُولُ اللّهِ ﷺ إِلَى الْمَعْنِ اللّهِ ﷺ إِلَى الْمَعْنِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ جنسِهِ وقبلَ بالعَنْح ما عادلَهُ منْ جنسِهِ وقبلَ بالعَكْسِ كما في النّهايةِ ثُمَّ دالْ مُهْمَلةً.

(معافريًا) بفَتْح الميم فعينٌ مُهْمَلةٌ بعدَهَا النفُ فضاءٌ وراءٌ بعدَهَا ياءُ النَّسبةِ إلى معافرَ وَهِيَ بلدٌ باليمنِ تُصنعُ فِيهَا النَّيابُ فنسبَتْ إليْهَا فالمرادُ أو عدلَهُ ثوباً معافريّاً.

(أخرجَهُ النَّلاثةُ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ والحَاكِمُ) وقالَ التَّرمذيُّ: حديثٌ حسنٌ.

وذُكِرَ أَنْ بعضَهُمْ رَوَاهُ مُرسَلاً وَأَنَّهُ أَصَحُّ.

وأعلُّهُ ابنُ حزمِ بالانقطاعِ أنَّ مسروقاً لمْ يلقَ مُعــاذاً. وفِيـهِ

وقالَ أبو داود: إنَّهُ مُنْكَرٌ، قالَ: وبلغني عنْ أحمـدَ أنَّهُ كَـانَ يُنْكِرُ هذا الحديثَ إِنْكَاراً شديداً.

قَالَ البَيْهَةَيُّ: إِنَّمَا المُنْكُرُ رَوَايَةُ البِي مُعَاوِيةً عِن الأعمشِ عِنْ اِبرَاهِيمَ عِنْ مسروقِ عِنْ مُعاذٍ، فامًّا رَوَايَةُ الأعمشِ عِنْ البِي وائلِ عِنْ مسروقٍ فِإِنْهَا عِمُوظةً قَدْ رَوَاهَا عِن الأعمشِ جَاعةً:

منْهُمْ سُفيانُ الثَّوريُّ وشعبةُ ومعمرٌ وأبو عوانةَ ويحيى بـنُ شُعبةَ وحفصُ بنُ غياثٍ.

وقالَ بعضُهُمْ: عنْ مُعاذِ وقالَ بعضُهُمْ: ﴿إِنَّ النَّـبِيُّ ﷺ لَمَّا بِعثَ مُعاذاً إِلَى البِمنِ او معنَّاهُ.

والحديثُ دليلٌ على تقديرِ الجزيةِ باللّينارِ من اللَّهَبِ «على كُلُّ حالمٍ» أيْ بالنمِ وفي روايةٍ «مُحْتَلَـمٍ». وظَـاهِرُ إطلاقِـهِ سـواءٌ كانْ غنيًا أو فقيراً.

والمرادُ أنَّهُ يُؤخذُ الدِّينارُ عُنْ ذُكِرَ في السَّنةِ.

وإلى هذا ذَهَبَ الشَّافعيُّ فَقَالَ: 'أَفَـلُّ مَا يُؤخذُ مِنْ أَهْـلِ النَّمَّةِ دِينَارٌ عِنْ كُلُّ حالم.

وبِهِ قالَ احمدُ فقالَ: الجزيةُ دينارٌ أو عدلُهُ مــن المعــافريُ لا يُزادُ عليُهِ ولا يُنقصُ.

إلاَّ أَنْ الشَّافِعيُّ جعلَ ذَلِكَ حداً في جانبِ القلَّةِ وأَمَّا الزِّيادةُ فَتَجورُ لَمَا الحرجَةُ أَبو داود (٣٠٤١) من حديثِ ابنِ عباسِ «أَنْ النَّبِيُ ﷺ صَالَحَ أَهْلَ نَجْرَانَ عَلَى الْفَيْ حُلَّةِ النَّصْفُ فِي رَجَبٍ يُوَدُّونَهَا إِلَى الْمُسْلِمِينَ وَعَارِيَّةِ ثَلاثِينَ وَرْعاً وَثَلاثِينَ فَرَساً. وَثَلاثِينَ بَعِيراً أَو ثَلاثِينَ مِنْ كُلُ صِنْفِ مِنْ أَصْنَافِ السَّلاح يَغْزُو بِهَا الْمُسْلِمُونَ صَامِنِينَ لَهَا حَتَّى يَرُدُوهَا عَلَيْهِمْ إِنْ كَانَ بِاللَّهِمَ كُنُّهُ.

قَالَ الشَّافِعيُّ: وقدْ سمعْت بعضَ أَهْلِ العلمِ من المسلمينَ ومنْ أَهْلِ الذَّمَّةِ منْ أَهْلِ نجرانَ يذْكُرُ أَنَّ قيمةً ما أخذوا منْ كُلُّ واحدٍ أَكْثَرُ منْ دينار.

وإلى هذا ذَهَبَ عُمرُ فإنَّهُ أخذَ زائداً على الدِّينار.

وَذَهَبَ بعضُ أَمْلِ العلمِ إلى أنَّـهُ لا توقيفَ في الجزيـةِ في القَلَّةِ ولا في الْكَثَرةِ وانْ ذلِكَ مؤكّـولٌ إلى نظـرِ الإمـام، ويجعـلُ هذِو الأحاديثَ محمولةً على التّخيرِ والنَّظرِ في المصلحةِ.

وفي الحديث دليـلٌ على أنَّ الجزيـةَ لا تُؤخـدُ من الأنشى لقولِهِ «حالم».

قَالَ فِي نِهَايةِ الجُنّهِ فِي (٣٧٨/٢): اتَّفقوا على أنَّهُ لا تجبُ الجزيةُ إلاَّ بثلاثةِ أوصافًو: الذُّكُورةِ والبلوغِ والحرَّيَّةِ.

واخْتَلفوا في المجنونِ المقعدِ والشَّيخِ وأَهْلِ الصَّوامعِ والفقيرِ. قالَ: وَكُلُّ هَذِهِ مَسَائلُ اجْتِهَاديَّةٌ لِيسَ فِيهَا توقيفٌ شَـرعيُّ قالَ: ومببُ اخْتِلافِهمْ هَلْ يُقْتَلُونَ أَمْ لا؟ (ا هـ).

هذا وأمًّا روايةُ البيُهَقيِّ (١٩٣/٩) عن الحَكَمِ بــنِ عُتَيْبـةَ الْ النَّبِيُّ تَلْكُ كَالُ حَالِمٍ أَو حَالِمَـةٍ وَالنَّبِيُّ تَلْكُ كُلُّ حَالِمٍ أَو حَالِمَـةٍ وَيَنَارٌ أَو قِيمَتُهُ وَإِسْادُهَا مُنقطعٌ.

وقان وصلة أبو شببة عن الحَكم بن عُتَببة عن مقسم عن ابن عبّاس بلفظ «فَعَلَى كُلِّ حَالِم دِينَارٌ أو عِدْلُهُ مِن الْمُعَافِرِ ذَكَرٍ أو أَنْفَى حُرَّ أو عَبْدٍ دِينَارٌ أو عِوْضُهُ مِن النُيَابِ الْكِنْـهُ قَالَ البَهْقَى : البَهْقَى: أبو شببة ضعيف .

وفي الباب عن عمرو بن حزم ولكينة مُنقطعٌ وعنن عُمروةً. وفيه انقطاعٌ وعن معمر عن الأعمش عن أبس واثـل عن مسروق عن مُعاؤ. وفيه «وحالمة» لكِن قال أثمَّةُ الحديث: إنَّ معمراً إذا روى عن غير الزُّهْريُّ غلط كثيراً.

وبِهِ يُعرفُ أَنَّهُ لَمْ يَثْبَتْ فِي أَخَذِ الْجَزِيةِ مَــن الأنشى حديثُ يُعملُ بَهِ.

وقالَ الشَّافعيُّ: سَالَت مُحمَّدَ بِنَ خَالدٍ وَعَبِدَ اللَّهِ بِنَ عمرو بنِ مُسلم وعدداً من عُلماء أهلِ اليمنِ وَكُلُهُمْ حَكُوا عَنْ عددٍ مضوا قبلَهُمْ يَحْكُونَ عَنْ عددٍ مضوا قبلَهُمْ كُلُهُمْ ثقةٌ أَنْ صُلحَ النَّبِيُّ تَلَيُّظُ كَانَ لَأَهْلِ الذَّمَّةِ باليمنِ على دينارٍ كُلُّ سَنةٍ ولا يُبَتُونَ أَنْ النَّسَاءَ كُنُّ مَّنْ يُوخذُ مَنْهُ الجزيةُ.

وقالَ عامَّتُهُمْ: ولمْ يُؤخذُ منْ زُروعِهِمْ وقدْ كانَ لَهُــمْ زُروعٌ ولا منْ مواشيهِمْ شيئاً علمنَاهُ.

قَالَ: وسالْتُ عدداً كبيراً منْ ذَمَّةِ أَهْـلِ اليمـنِ مُتَفَرَّقِينَ فِي بُلدانِ اليمنِ مُتَفَرِّقِينَ فِي بُلدانِ اليمنِ فَكُلُّهُمْ الْبَـتَ لِي - لا يُخْتَلفُ قُولُهُمْ - انْ مُعـافاً الحَدُ مُنْهُمْ وسمُوا البالغَ حالماً.

قالوا: وَكَانَ فِي كِتَابِ النَّبِيُ ﷺ مسعَ مُعَاذٍ قَالَ عَلَى كُلُّ حَالِم دِينَاراً».

واعلمُ أنَّهُ بُفْهَمُ منْ حديثُ مُعاذِ هذا وحديثُ بُريدةً التُقدَّمِ: أنَّهُ يجبُ قبولُ الجزيةِ بمُنْ بذلَهَا ويحرمُ قَتْلُهُ وَهُوَ اللَّهُمُّــومُ من قوله تعالى: ﴿حَتَّى يُعْطُوا الْجزّيَةَ﴾ الآيةَ [العربة: ٢٩] أنَّــهُ

ينقطعُ القِتَالُ المأمورُ بِهِ في صدرِ الآيةِ منْ قول عمال: ﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيُومِ الآخِرِ ﴾ [التوبة: ٢٩] بإعطاءِ الجزيةِ.

وامًّا جوازُهُ وعدمُ قبولِ الجزيةِ فَنَدَلُّ الآيةُ على النَّهي عسن القِبَّلِ عندَ حُصولِ الغايةِ وَهُوَ إعطاءُ الجزيةِ فيحرمُ قِتَــالُهُمْ بعـدَ إعطائِهَا.

## ٤ ـ الإسلامُ يعلو ولا يُعلى عليه

1۲۳۹ ـ وَعَنْ عَائِذِ بْنِ عَمْرِو الْمُزَنِيِّ ﷺ عَن النَّبِيِّ ﷺ عَن النَّبِيِّ ﷺ عَن اللَّمِيْ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

أَخْرَجَهُ الدَّارَقُطْنِيُّ (٢/٢٥٢).

فِيهِ دليلٌ على عُلُو أَهْلِ الإسلامِ على أَهْلِ الأديانِ فِي كُـلُّ أَهْلِ لِالْحَالَةِ فَالْحَقُ لَاهْلِ الإيمانِ إذا عارضَهُمْ غيرُهُمْ مَـنَ أَهْلِ المللِ كما أُشيرَ إليْهِ فِي إلجائِهِمْ إَلَى مضايقِ الطُّرقِ ولا يزالُ ديـنُ الحقُ يعلو ويزدادُ عُلواً والدَّاخلونَ فِيهِ أَكُـثُرُ فِي كُـلُ عصرٍ من الأعصار.

# ٥- لا تبدؤوا اليهودَ والنصارى بالسلامِ

١٢٤٠ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ
 قَالَ: ﴿لا تَبْدَؤُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى بِالسَّلامِ، وَإِذَا لَتِيمُ أَحَدَهُمْ فِي طَرِيقٍ فَاضْطَرُوهُ إِلَى أَضَيَقِهِ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢١٦٧).

فِيهِ دليلٌ على تحريـمِ ابْتِـداءِ المســلمِ لليَهُـوديِّ والنَّصرانيُّ بالسَّلامِ لأنَّ ذلِكَ أصلُ النَّهٰيِ وحَمَّلُهُ على الْكَرَاهَةِ خلافُ أصلِهِ وعليْهِ حَلَّهُ الأقلُّ.

وإلى التَّحريم ذَهَبَ الجمهُورُ من السَّلفِ والخلفِ.

وَذَهَبَ طَائِفَةٌ مَنْهُمُ ابِنُ عَبَّاسِ إِلَى جَوازِ الاَبْتِيداءِ لَهُمْ بالسَّلامِ وَهُوَ وَجْهٌ لِبعَـضِ الشَّافِعَيَّةِ إِلَّا أَنَّـهُ قَـالَ المَـازريُّ: إِنَّـهُ يُقالُ: السَّلامُ عليْك بالإفرادِ، ولا يُقالُ: السَّلامُ عليْكُمْ، واخْتَـجُ لَهُمْ بعموم قوله تعالى: ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً﴾ [البقرة: ٨٣]

وأحاديثُ الأمر بإفشاء السُّلام.

والجوابُ أنَّ هذهِ العمومَاتِ مخصوصةٌ بحديثِ البابِ وَهَــٰذَا إِذَا كَانَ الذَّمِّيُّ مُنفِرداً.

وامًّا إذا كانَ معَهُ مُسلمٌ جازَ الاَبْتِداءُ بالسَّلامِ ينـوي بِـهِ المسلمَ لأنَّهُ قدْ ثَبْتَ أنَّهُ ﷺ سلَّمَ على مجلسٍ فِيـهِ اخـلاطٌ من المشركِينَ والمسلمينَ.

ومفهُومُ قولِهِ «لا تبدؤوا» أنَّهُ لا ينهَى عن الجوابِ عليْهِمَ إِنْ سَلَمُوا، ويَـدَلُّ لَـهُ عُمـومُ قولَـه تعالى: ﴿ وَإِذَا حُبِيْتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَخَيُوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَو رُدُوهَا ﴾ [النساء: ٨٦] وأحاديثُ اإذَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ فَقُولُوا: وَعَلَيْكُمْ اوْ (٢١٦٣)]. وفي رواية (م (٢١٦٤) (٨)) "إنْ النَّهُودَ إذَا سَـلَمُوا عَلَيْكُمْ يَقُولُ أَحَدُهُم السَّامُ عَلَيْكُمْ فَقُولُوا وَعَلَيْكَ، وفي رواية "قُـلْ: وعليْك أخرجَهَا مُسلمٌ (٢١٦٤) (٩).

وَاتَّفْقَ العلماءُ على أنَّهُ يُردُّ على أَهْلِ الْكِتَابِ ولَكِنَّهُ يقْتَصرُ على قولِهِ "وعليْكُمْ" وَهُرَ ۚ هَكَذا بِالواوِ عندَ مُسلمٍ فِي رواياتٍ [(٢١٦٩)(١١)، (٢١١٩)].

قالَ الخطَّابيُّ: عامَّةُ المحدُّثينَ يروونَ هذا الحرفَ بالواوِ.

قالوا: وَكَانَ ابنُ عُبِينةً يروِيهِ بغير الواو.

وقالَ الخطَّابيُّ: هــذا هُـوَ الصَّـوابُ لأنَّـهُ إذا حُـذفَ صـارَ كلامُـهُ بعينِهِ مـردوداً عليْهِـمْ خاصَّـةُ وإذا أثبَـتَ الـواوَ اقْتَضـى المشارَكةَ معَهُمْ فيما قالوا.

قالَ النَّوويُّ: إِثبَاتُ الـواوِ وحذفُهَا جائزٌ إِنْ صحَّتْ بِهِ الرُّوايَاتُ فـإنَّ الـواوَ وإِن اقْتَضَـت المشارَكَةَ فـالمُوْتُ هُـوَ علينا وعليْهمْ ولا المِتِناعَ.

وفي الحديث دليل على إلجانهم إلى مضيق الطُرق إذا اشتركُوا هُمْ والمسلمون في الطَّريقِ فَيَكُونُ واسعُهُ للمسلمينَ فَإِنْ خَلَت الطَّريقُ عن المسلمينَ فلا حرجَ عليهِمْ. وأمَّا ما يفعلُهُ اليَهُودُ في هذه الأزمنةِ من تعمُّد جعل المسلم على يسارهِمْ إذا لاقاهُمْ في الطَّريقِ فشيءٌ ابْتَدَّعُوهُ لمْ يُروَ فِيهِ شيءٌ وَكَانُهُمْ يُرونُ التَّفَاوُلُ بأَنْهُمْ من اصحابِ اليمينِ فينبغي منعُهُمْ مَمَّا يُوعمُدونَهُ منْ وليه ومضادّةِ المسلمِ.

ذلك.

٦- جوازُ المهادنة مع المشركين لمدة معلومةٍ
 ١ ٢٤١ - وعن الْمِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَـةٌ وَمَـرْوَانَ أَنْ

النَّبِيُّ ﷺ خَرَجَ عَامَ الْحُدَيْبِيَةِ - فَذَكَرَ الْحَلِيثُ بِطُولِهِ. وَفِيهِ «هَذَا مَا صَالَحَ عَلَيْهِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ سُهُيْلَ بْنَ عَمْرُو: عَلَى وَضْعِ الْحَرْبِ عَشْرَ سِنِينَ يَأْمَنُ فِيهَا النَّاسُ، وَيَكُفُ بَعْضُهُمْ عَنْ بَعْض».

أَخْرَجَهُ أَبُو ذَاوُد (٢٧٦٥)، وَأَصْلُهُ فِي الْبُخَارِيِّ (٢٧٣١)

روعن المسور بن مخرمة ومروان أنَّ النَّبيُّ ﷺ خرجَ عامَ الحديبيةِ فَذَكَرَ الحديثَ مَكَذا في نُسخِ «بُلوغِ المرامِ» بإفرادِ «ذَكَرَ» وَكَانَ الظَّاهِرُ «فَذَكَرا» بضميرِ التُثنيةِ ليعودَ إلى المسورِ ومروانَ وَكَانَّهُ أَرادَ: فَذَكَرَ أي الرَّاوي

(بطولِهِ وفِيهِ: هذا ما صالحَ عليْهِ مُحمَّدُ بنُ عبدِ اللَّهِ بنِ سُهَيلِ بنِ عمرِو على وضعِ الحربِ عشسرَ سنينَ يأمنُ فِيهَا النَّاسُ ويَكُفُّ بعضَهُمْ عنْ بعضٍ. أخرجَهُ أبو داود وأصَلُهُ في البخاريّ).

الحمديثُ دليلٌ على جوازِ الْهَادنةِ بِينَ المسلمينَ وأعدائِهِمُ من المشرِكِينَ مُدُةً معلومةً لمصلحةٍ يرَاهَا الإمامُ وإنْ كرِهَ ذلِكَ أصحابُهُ فإنَّهُ ذُكِرَ في المُهَادنةِ ما يُفيدُهُ:

٧\_ جوازُ الصلح على عدم استقبالِ المسلمين

السَّمْ عَلَيْهُ مِنْ حَدِيثِ الْأَنْ مَنْ جَاءَنَا مِنْكُمْ لَمْ نَرُدُهُ عَلَيْكُمْ، أَنَسِ عَلَيْهُ، وَفِيهِ: ﴿ أَنْ مَنْ جَاءَنَا مِنْكُمْ لَمْ نَرُدُهُ عَلَيْكُمْ، وَمَنْ جَاءَكُمْ مِنَا رَدَدْتُمُوهُ عَلَيْنَا فَقَالُوا: أَتَكْتُبُ هَـذَا يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: نَعَمْ، إِنَّهُ مَنْ ذَهَبَ مِنَّا إِلَيْهِمْ فَلَبَعْدَهُ لللهُ، وَمَنْ جَاءَنَا مِنْهُمْ فَسَيَجْعَلُ اللَّهُ لَـهُ فَرَجا اللَّهُ لَـهُ فَرَجا اللَّهُ وَمَنْ جَاءَنَا مِنْهُمْ فَسَيَجْعَلُ اللَّهُ لَـهُ فَرَجا وَمَنْ جَاءَنَا مِنْهُمْ فَسَيَجْعَلُ اللَّهُ لَـهُ فَرَجا وَمَنْ جَاءَنا مِنْهُمْ فَسَيَجْعَلُ اللَّهُ لَـهُ فَرَجا وَمَنْ جَاءَنا مِنْهُمْ فَسَيَجْعَلُ اللَّهُ لَـهُ فَرَجا وَمُنْ خَاءَنا مِنْهُمْ فَسَيَجْعَلُ اللَّهُ لَـهُ فَرَجا وَمُنْ فَعَالَمُ اللَّهُ لَـهُ فَرَجا وَمُنْ فَالْمُنْ اللَّهُ لَلْهُ مِنْ فَلَا اللّهِ فَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ اللّهُ

(واخرجَ مُسلمٌ بعضَةُ من حديثِ انسس. وليب انَّ المَن جَاءَ مِنكُمْ لَمْ نَرُدُهُ عَلَيْكُمْ وَمَنْ جَاءَكُمْ مِنْا رَدَدُتُمُوهُ عَلَيْنَا») أيْ مـنْ جاءَ من المسلمينَ إلى كُفَّارِ مَكَّةً لمْ يسردُوهُ إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ، ومنْ جاءَ منْ أَهْـلِ مَكَّةً إلنْهِ ﷺ ردْهُ إليْهِـمْ فَكَرِهَ المسلمونَ

رَفَقَالُوا: آتَكُتُبُ هَلَا يَا رَسُولَ اللّهِ؟ قَالَ: نَعَمْ إِنَّهُ مَنْ ذَهَبَ مِنَّا النَّهِمْ فَأَتَعَنَهُ اللَّهُ وَمَنْ جَاءَنَا مِنْهُمْ فَسَيَجْعَلُ اللَّهُ لَهُ فَرَجاً وَمَخْرَجاً. فإنَّهُ بَيْكِ كُتِبَ هذا الشَّرطُ مع ما فيه منْ كرَاهَةِ اصحابِهِ لَهُ.

والحديثُ طويلٌ ساقَهُ أثمَّةُ السَّيرِ في قصَّةِ الحديبيةِ واسْتَوفَاهُ ابنُ القيِّم في زادِ المعادِ (٣٨٦/٣) وذَكَرَ فِيهِ كثيراً من الفوائد:

وفيه أنَّه عَلَى رَدَ النهِ مَ ابها جندل بنِ سُهَيلِ وقدْ جاءً مُسلماً قبلَ عَامِ كِتَابِ الصَّلْحِ وَانَّهُ بعدَ رَدُّهِ النهِمْ جعلَ اللَّهُ لَـهُ فرجاً وغرجاً ففرٌ من المسركِينَ ثُمَّمُ أقامَ بمحلَّ على طريقِهِمْ يقطعُهَا عليْهِمْ وانضاف إليه جماعةٌ من المسلمينَ حَتَّى ضيَّقَ على أَمُّلِ مَكَةً مسالِكَهُمْ والقصةُ مبسوطة في كِتَابِ السَّيرِ. وقدْ ثبتَ أَمُّ لَكُا لَمْ يُردُ النّساة الخارجَاتِ إليْهِ.

فقيلَ: لأنَّ الصَّلَحَ إِنَّما وقعَ فِي حَنُّ الرَّجِـالِ دُونَ النَّساء، وأرادَتْ قُريشٌ تعميمَ ذلِكَ فِي الفريقينِ، فإنَّهَا لَمَّا خرجَتْ أُمُّ كُلثوم بنْتُ أبي مُعيطٍ مُهَاجرةً طلبَ المُسْرِكُونَ رُجوعَهَا فمنعَ رسولُ اللَّهِ ﷺ عنْ ذلِكَ وأنزلَ اللَّهُ تعالى الآيــةَ وفيهَـا: ﴿فَلا تُرْجِعُوهُنُ إِلَى الْكُفَّارِ﴾ الآيةَ والمتحة: ١٥].

والحديثُ دليلٌ على جواز الصُّلحِ على ردٌ من وصلَ إلينا من العدوُّ كما فعلَهُ ﷺ، وعلى الأَّ يردُّوا من وصلَ منَّا النَّهِمْ.

## ٨- تحريم قتلِ المعاهَدِ

الله بُسنِ عُمَرَ رضي الله عنه الله بُسنِ عُمَرَ رضي الله عنهما عن النّبِي ﷺ قَالَ: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَداً لَمْ يَسرَحُ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ وَإِنْ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَاماً».

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٣١٦٦).

روعن عبد الله بن عُمسرَ رضي الله عنهما عن النبيّ على الله قال: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهِداً لَمْ يَرَحُ بِفَتْحِ الشَّاةِ التَّحْيَتُةِ وفَتْحِ الرَّاءِ أَصْلُهُ يراحُ أَيْ لُمْ يَجِدُ

(رَائِحَةَ الْجَنَّةِ وَإِنْ رِيحُهَا لَيُوجَدُ مِنْ مُسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامَاً».

أخرجَهُ البخاريُّ)

وفي لفظ للبخاريُ (٢٩١٤) «مَنْ قَتَلَ نَفْسًا مُعَاهَداً لَـهُ ذِمَّةُ اللَّهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ» \_ الحديث.

وفي لفظ لَهُ تقييدُ ذلِكَ «بغيرِ جُمرمٍ» وفي لفظ لَـهُ «بغيرِ حقّ».

وعندُ أبسي دَاود (۲۷۲۰) والنَّسائيُّ (۲۴/۸) «بغيرِ حلَّهَـا» والتَّقبيدُ معلومٌ منْ قواعدِ الشَّرعِ.

وقولُهُ (من مسيرةِ أربعينَ عاماً) وقع عندَ الإسماعيليُّ «سبعينَ عاماً».

ووقع عند التُرمديُّ (١٤٠٣) من حديثِ أبي هُريـرةَ وعنـدَّ البِيْهَقيِّ (٢٠٥/٩) من روايةِ صفوانَ بنِ سُــليم عـن ثلاثـينَ مـنْ أبناء الصّحابةِ بلفظِ «سبعين خريفاً».

وعند الطّبرانيُّ [«الأوسط» (٦٦٣)] من حديثِ أبي هُريرةَ «مسيرةِ مائةِ عام». وفِيهِ من حديثِ أبي بَكْرةً «محسمائةِ عامٍ» وَهُوَ فِي المُوطُّإِ مَنْ حديثِ آخرَ وفي «مُسندِ الفردوسِ» عن جابر «إنْ ربحَ الْجَنَّةِ لَيُدْرَكُ مِنْ مَسِيرَةِ أَلْفُ عَامٍ» وقد جمع العلماءُ بينَ هَذِهِ الرُّوايَاتِ المُختَلفةِ.

قَالَ المصنَّفُ ما حاصلُهُ: إنَّ ذَلِكَ الإدرَاكَ في موقـفو القيامةِ وأنَّهُ يَتَفاوَتُ بِتَفاوُتِ مرَاتِبِ الأشخاصِ فالَّذي يُدرِكُهُ منْ مسيرةِ خسمائةٍ أفضلُ منْ صاحبِ السَّبعينَ إلى آخر ذلِكِ.

وقد أشارَ إلى ذلِكَ شيخنا في «شرحِ التّرمذيّ» ورأيت نحوّهُ في كلام ابن العربيّ.

وفي الحديثِ دليلُ على تحريمِ قَتْلِ المَعَاهَدِ ۗ وَتَصَدَّمَ الحَـلافُ في الاقْتِصاص منْ قَاتِلهِ.

وقالَ الْهَلَّبِ: هذا فِيهِ دليلٌ على أنَّ المسلمَ إذا قَتَلَ المعَاهَدَ أو الذَّمِّيُّ لا يُقتَّصُّ منْهُ.

قَالَ: لأنَّهُ اقْتَصَــرَ فِيـهِ على ذِكْـرِ الوعيــلِ الأخــرويُّ دُونَ الدُّنيويُّ هذا كلامُهُ. الخارجَ من المدينةِ بمشي معَّهُ المودُّعونَ إليْهَا.

(«وَسَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ الَّتِي لَمْ تُضَمَّرْ مِن النَّيْلَةِ الَّى مَسْجِدِ يَنِي زُرَيْقٍ، وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ فِيمَنْ سَابَقَ». مُتَّفقٌ عليْهِ زادَ البخاريُّ) مــنْ حديثِ ابن عُمرَ.

رقالَ سُفيانُ من الحفياءِ إلى نئيَّةِ الوداعِ خمسةُ أميالٍ أو سِتَّةً ومن النَّنيَّةِ إلى مسجدِ بني زُريقِ ميلٌ).

الحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ السَّباقِ وانَّهُ ليسَ من العبثِ بلُ من الرَّياضةِ المحمودةِ الموصلةِ إلى تحصيلِ المقاصدِ في العنزوِ والانْتِفاعِ بِهَا في الجِهَادِ وَهِـيَ دائرةً بينَ الاسْتِحبابِ والإباحةِ بحسبِ الباعثِ على ذلك.

قالَ القرطبيُ: لا خلافَ في جوازِ المسابقةِ على الخيـلِ وغيرِهَا من الدُّوابُّ وعلى الأقدامِ وَكَذَا التَّرامي بالسَّـهَامِ واسْتِعمالُ الأسلحةِ لما في ذلك من التَّدرُب على الحرب.

وفِيهِ دليلٌ على جوازِ تضميرِ الخيلِ المعددُةِ للجِهَـادِ وقيـلُ: إِنَّهُ يُسْتَحبُ.

النَّبِيُّ ﷺ سَــابَقَ بَيْـنَ الْخَيْلِ، وَفَضَّلُ الْقُرَّحَ فِي الْغَايَةِ».

رواهٔ احمد (۱۵۷/۳) وأبسر داود (۲۵۷۷)، وصحَّحَــَهُ ابـنُ حَبَّــانَ (۲۸۸ع).

(وعنهُ) أي ابنِ عُمرَ \_ رضي اللّه عنهما \_ (أنَّ «النّبِيُّ عَلَيْ سَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ وَفَضَّلَ الْقُرْحَ») جمعُ قسارح والقسارحُ: ما كملّت سنة كالبازلِ في الإبلِ (في الغايةِ. روّاهُ أحمدُ وأبو داود وصحّحة ابنُ حبَّانَ)

فِيهِ مثلُ الَّذِي قبلَهُ دليلٌ على مشروعيَّةِ السَّبَاقِ بِينَ الخَيلِ وانَّهُ يَجعلُ غايةَ القرَّحِ أبعدَ منْ غايةِ ما دُونَهَا لقوَّيْهَا وجلادَتِهَا وَهُوَ المرادُ منْ قولِهِ «وفضُلُ القرَّحَ».

٧- جوازُ السباقِ على جُعْلٍ من غير المتسابقين
 ١٧٤٦ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ
 اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللللللْ اللللْهُ الللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْ

# ٣٩ كتابُ السُّبْقِ وَالرَّمْيِ

السَّبقُ ـ بفَتْحِ السَّينِ المُهْمَلةِ وسُكُونِ الموحَّدةِ ـ مصدرٌ وَهُوَ المرادُ هُنا.

ويقالُ بِتَحرِيكِ الموحُّدةِ: وَهُوَ الرَّهْنُ الَّذِي يُوضعُ لذلِكَ.

(والرَّميُّ) مصدرُ رمى. والمرادُ بِهِ هُنا: المناضلةُ بالسَّهَامِ لسَّبَقِ.

### ١\_ مشروعية السباق بين الخيل

الله عنهما - عن البن عُمَرَ - رضي الله عنهما - قال: «سَابَقَ النَّبِيُ ﷺ بِالْخَيْلِ الَّتِي قَدْ ضُمُّرَتْ، مِن الْحَثْيَاءِ، وَكَانَ أَمَدُهَا ثَنِيَّةَ الْوَدَاعِ وَسَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ الَّتِي لَمْ تُضَمَّرْ مِن الثِّنِيَّةِ إلَى مَسْجِدِ بَنِي ذُرَيْتٍ، وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ فِيمَنْ سَابَقَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٠٤)، مسلم (١٨٧٠)].

زَادَ البُخَارِئِ. قَالَ سُفْيَانُ: مِن الْحَفْيَاءِ إِلَى قَيْبَةِ الْـوَدَاعِ خَمْسَةُ أَشْيَالٍ، أو مِنْتَةً، وَمِن النَّبِيَّةِ إِلَى مَسْجِدِ نِنِي زُرْتِي مِيلٌ.

(عن ابن عُمرَ رضي الله عنهما قال: «سَابَقَ النَّبِيُّ ﷺ بِالْخَيْلِ الَّتِي قَلْهُ وَسَابَقَ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ بِالْخَيْلِ الَّتِي قَلْا صُمُّرَتُ مِن التَّضميرِ: وَهُوَ كما في «النَّهَايـةِ» أَنْ يُظَاهَرَ عليْهَا بالعلفِ حَتَّى تسمنَ ثُمُّ لا تُعلفَ إلاَّ قُوتَهَا لِتَخفَّ.

زادَ في «الصّحاح»: وذلِكَ في أربعينَ يوماً.

وَهَٰذِهِ المَّذَّ تُسمَّى المضمارَ والموضعُ الَّذِي يُضمَّرُ فِيهِ الحَيلُ أيضاً مضمارٌ.

وقيلَ: تُشدُّ عليْهَا سُـروجُهَا وَتُجلَّـلُ بِالاَجلَّـةِ حَتَّـى تعـرقَ فبنْهَبَ رَهَلُهَا ويشْنَدُّ لحمُهَا.

(من الحفياء) بفَتْح الحاء المُهمَّلةِ وسُكُونِ الفاءِ بعَدَهَا مُشَّنَاةٌ غَيِّيَّةٌ ممدودةٌ وقَدْ تُقصرُ مَكَانٌ خارجَ المدينةِ.

(وَكَانَ أَمَدُهَا) بِالدَّالِ الْمُهْمَلَةِ أَيْ غَايَتُهَا.

(فنيَّةُ الوداع) محلِّ قريبٌ من المدينةِ سُميَّتُ بذلِكَ لأنَّ

رَوَاهُ أَحْمُسَكُ (٢/٤/٢) وَالنَّلاَسَةُ وَأَبسو داود (٢٥٧٤)، المسترمذي (١٧٠٠)، النسائي (٢٢٦/٦)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٢٦٩٠).

(وعن أبي هُريرةَ عُلَى اللَّهِ عَالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ لا سبقَ) بَفَتْحِ السَّيْنِ الْمُهْمَلَةِ وَقَتْحِ الباءِ الموحَّدةِ: هُــوَ ما يُجعلُ للسَّابقِ على السُّبق منْ جُعل.

(إلاَّ في خُفُّ أو نصلِ أو حافرٍ. روَاهُ أحمدُ والنَّلاثةُ وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ} ورواه الشافعي [«ترتيب المسند» (٤٢٧، ٤٢٣)] وأخرجَـهُ الحَاكِمُ منْ طُرقِ وصحْحَهُ ابنُ القطَّانِ وابنُ دقيــقِ العيــدِ وأعــلُّ الدَّارقطنيُّ بعضَهَا بالوقفِ.

ورواه الطبراني [«الكبير» (٣٨٧/١٠)] وأبسو الشسيخ مسن حديث ابن عباس.

قُولُهُ (إلاَّ في خُفٍّ) المرادُ بِهِ الإبلُ والحافرُ والحَيلُ.

والنَّصلُ: السَّهُمُ أيْ ذي خُفُّ أو ذي حـافرِ أو ذي نصـلِ على حذف المضاف وإتامةِ المضافِ إليهِ مقامَهُ.

والحديثُ دليلٌ على جواز السّباق على جُعـلِ فـإنْ كـانَ الجعلُ منْ غيرِ الْمُتسابقينِ كالإمامِ يجعلُهُ لَلسَّابقِ حـلُّ ذلِكَ بـلا خلاف وإنْ كانَ منْ أحدِ الْمُتسابقينِ لمْ بحلُّ لأنَّهُ من القمارِ.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ لا يُشرعُ السَّبقُ إلى فيما ذُكِرَ من

وعلى النَّلاثةِ قصرَهُ مالِكٌ والشَّافعيُّ.

وأجازَهُ عطاءٌ في كُلُّ شيء.

وللفقَهَاء خلافٌ في جوازِهِ على عوضٍ أو لا ومنْ اجـــازُهُ عليهِ فلَهُ شرائطُ مُسْتَوفاةٌ في المطوّلات. وقد ذكرها في الشرح.

٣\_ شرطُ السباقِ أن لايكون قماراً

١٧٤٧ ـ وَعَنْهُ ﷺ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَـالَ: «مَـنُ أَدْخَلَ فَرَسَاً بَيْنَ فَرَسَيْن \_ وَهُوَ لا يَأْمَنُ أَنْ يُسْبَقَ \_ فَلا بَأْسَ بِهِ، فَإِنْ أَمِنَ فَهُوَ قِمَارٌ٣.

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٢/٥٠٥) وَأَبُو دَاوُد (٢٥٧٩) وَإِنْكَادُهُ صَعِيفٌ.

(وعَنْهُ) أيْ عنْ أبي هُريرةَ ﷺ (عن النَّبيِّ ﷺ قالَ: ﴿مَنْ

أَذْخُلَ فَرَسًا بَيْنَ فَرَسَيْنِ وَهُوَ لا يَأْمَنُ أَنْ يُسْبَقَ} مُغَيِّرُ الصَّيْخَةِ أَيْ يسبقُهُ غيرُهُ (فلا باسَ بهِ فإنْ أمنَ فَهُوَ قمارٌ. روَاهُ أحمدُ وأبو داود وإسنادُهُ ضعيفًا) ولأثمَّةِ الحديثِ في صحَّتِهِ إلى أبى هُريــرةً كــلامّ كثيرٌ حَتَّى قالَ أبو حَاتِم [«العلل» (٣١٨/٢)]: أحسنُ أحوالِـهِ أنْ يَكُونَ مُوقُوفاً على سعيدِ بنِ المسيُّبِ فقدْ روَاهُ يحيى بـنُ سعيدٍ عنّ سعيدٍ منْ قولِهِ. انْتَهَى.

وَهُوَ كَذَلِكَ فِي المُوطَّأِ عَنِ الزُّهْرِيِّ عَنْ سَعَيْدٍ.

وقالَ ابنُ أبي خيثمةَ: سألت ابنَ معين عنْهُ فقالَ: هـذا باطلٌ وضربَ على «أبي هُريرةَ».

وقد غلَّطَ الشَّافعيُّ من روَّاهُ عنْ سعيدٍ عنْ أبي هُريرةً.

وفي قولِهِ: (وَهُوَ لا يَامَنُ أَنْ يُسبقَ) دلالةٌ على أَنَّ الحُلُّـلَ وَهُوَ الفرسُ الثَّالثُ في الرِّهَان يُشتَرطُ عليْهِ أنْ لا يَكُونَ مُتَحقَّـقَ السُّبق وإلاُّ كانَ قماراً.

وإلى هذا الشَّرطِ ذَهَبَ البعضُ وبهَــذا الشَّـرطِ يخـرجُ عــن القمار، ولعلُّ الوجَّهَ أنَّ المقصودَ إنَّما هُوَ الاخْتِبــارُ للخبــل فـإذا كانَ معلومَ السَّبق فَاتَ الغرضُ الَّذي شُرعَ لاجلِهِ. وأمَّا المسابقةُ بغير جُعل فمباحةً إجماعاً.

#### ٤ ـ شرعية التدريب على القوةِ

١٢٤٨ - وَعَنْ عُقْبَةً بْن عَامِر ﴿ قُلِهُ قَالَ: ﴿ سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ عَلَى الْمِنْبَرِ يَقْـرَأُ ﴿وَأَعِـدُوا لَهُـمْ مَا اسْتَطَغْتُمْ مِنْ قُـوَّةٍ وَمِنْ رِبَـاطِ الْخَيْـلِ﴾ – الْآيَــةَ والأنفال: ٢٠] ألا إنَّ الْقُوَّةَ الرَّمْيُ، ألا إنَّ الْقُوَّةَ الرَّمْيُ، أَلَا إِنَّ الْقُوَّةَ الرَّمْيُ.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٩١٧).

أفادَ الحديثُ تفسيرَ القــوَّةِ في الآيـةِ بـالرَّمي بالسُّهَام لأنَّهُ المغْنَادُ في عصرِ النُّبؤةِ ويشملُ الرُّميِّ بالبنادقِ للمشرِكينَ والبغاةِ.

ويؤخذُ منْ ذلِكَ شرعيَّةُ التَّدريب فِيهِ لأنَّ الإعدادَ إنَّما يَكُونُ مِعَ الاغْتِيادِ إذْ منْ لمْ يُحسن الرَّميّ لا يُسمَّى مُعدّاً للقوة. واللَّه أعلم.

# • ٤ - كِتَابُ الأطْعِمَةِ

#### ١ - تحريم كل ذي ناب

النَّبِيِّ النَّبِيِّ السَّبَاعِ فَأَكْلُهُ حَرَامٌ». قَالَ: «كُلُّ ذِي نَابٍ مِن السَّبَاعِ فَأَكْلُهُ حَرَامٌ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٩٣٣)

دلَّ الحديثُ على تحريمٍ ما لَهُ نَابٌ من سباعٍ الحيوانَاتِ، والنَّابُ: السَّنُ خلفَ الرُّباعيَّةِ كما في «القاموسِ» والسَّبعُ هُـوَ المُفْتَرسُ من الحيوانِ كما في «القاموسِ» أيضاً. وفيسه: الافْتِراسُ الام طالهُ

وفي «النّهَايةِ» أنّهُ نَهَى عنْ أكْلِ كُلُّ ذي نـابٍ مـن السّباعِ هُوَ: ما يفْتَرَسُ من الحيوانِ ويأْكُلُهُ فَهْراً وقسراً كالأسدِ والذّوسبِ والنّمر ونجوهَا.

واختَلفَ العلماءُ في المحرَّم منْهَا.

فَلْهَبَ الْهَادِويَّةُ وَالشَّافِعَيَّةُ وَأَبُو حَنِيْفَةً وَأَحَمَّدُ وَدَاوِدَ إِلَى مَــا أَفَادَهُ الحَديثُ وَلَكِنَّهُم اخْتَلْفُوا فِي جنس السَّباع الحَرَّمةِ.

فقالَ أبو حنيفةً: كُلُّ مَا أَكَلَ اللَّحَمَ فَهُوَ سَبِعٌ حَتَّى الفيلُ والضَّبُعُ والبربوعُ والسُّنُورُ.

وقالَ الشَّافعيُّ: يحرمُ من السَّباعِ ما يعدو على النَّاسِ كالأسدِ والذَّئبِ والنَّمرِ دُونَ الضَّبعِ والتَّعلبِ لأنَّهُمَا لا يعدوانِ على النَّاس.

وذَهَبَ ابنُ عبَّاسِ فيما حَكَاهُ عنْهُ ابسنُ عبدِ البرِّ وعائشةُ وابنُ عُمرَ على روايةٍ عنْهُ فِيهَا ضعف والشَّعبيُ وسعيدُ بنُ جُبيرِ إلى حَلَّ لُحومِ السَّباعِ مُستَدلِّينَ بقوله تعالى: ﴿قُلُ لا أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيْ مُحَرَّماً ﴾ الآية والانعام: ٥ ٤ ١] فالحرُمُ هُوَ ما ذُكِرَ فِي الآيةِ وما عداهُ حلالٌ.

(وأجب) بانَّ الآيةَ مَكَيَّةٌ وحديثُ أبي هُريرةَ بعــذَ الْهِجـرةِ فَهُرَ ناسخٌ للآيةِ عندَ منْ يرى نسخُ القرآنِ بالسُّنَّةِ، وبـانَّ الآيــةَ خاصَّةٌ بالنَّمانيةِ الأزواجِ من الأنعامِ ردًا علَى مــنْ حـرَّمَ بعضَهَــا

كما ذَكَرَ اللَّهُ تعالى قبلُهَا منْ قولِهِ: ﴿وَقَالُوا مَا فِسِي بُطُونِ هَــَـٰذِهِ الأَنْعَامِ﴾ إلى آخر الآياتِ والانعام: ١٣٩].

فقيل في البرَّدُ عليهِم ﴿ قُلُلُ لَا أَجِنَدُ قِيمُمَا أُوحِمِي إِلَىيُّ مُحَرَّماً﴾ والالهام: ١٤٥ ع الآية أيْ أنْ الَّذِي احللْتُمُوهُ هُوَ الْحَسْرُمُ والَّذِي حَرْمَتُمُوهُ هُوَ الحَلالُ وانْ ذَلِكَ افْتِراءَ على اللَّهِ وقرنَ بِهَا لحمَ الحَنزيرِ لِكُونِهِ مُشارِكاً لَهَا فِي علَّةِ التَّحريمِ وَهُوَ كُونُهُ وَجِسِاً.

فالآية وردَت في الْكُفَّارِ الَّذِينَ يُحلُّـونَ الْمَيْتَةَ والدَّمَّ ولحَّـمَ الحَنزيرِ وما أُهِلُّ لغيرِ اللَّهِ بِهِ ويحرُّمونَ كثيراً عَمَّا أَبَاحَهُ الشَّرعُ، وَكَانَ الغرضُ من الآيةِ بيانَ حالِهِمْ وانَّهُمْ يُضادُّونَ الحَــقُ فَكَالَّـهُ قيلَ: ما حرامٌ إلاَّ ما أحللتُمُوهُ مُبالغةٌ في الرَّدُّ عليْهِمْ

(قلت

قلت: ويختَملُ أَنَّ المرادَ: قُلْ لا أجدُ الآنَ مُحرَّماً إلاَّ ما ذُكِرَ فِي الآيةِ ثُمُّ حررَّمُ اللَّهُ منْ ذلك كلُّ كُلُّ ذي نابو من السُباع.

ويروى عنْ مالِكِ أَنَّهُ إِنَّمَا يُكْـرَهُ أَكُـلُ كُـلُ فِي نـابِ مـن السَّباع لا أَنَّهُ مُحرَّمٌ.

# ٧- تحريم كل ذي مخلب

• ١٧٥٠ وَأَخْرَجَهُ (١٩٣٤) مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما بِلَفْظِ: نَهَى، وَزَادَ (وَكُلُّ ذِي مِخْلَسِهِ مِن الطَّيْرِ).

(واخرجَهُ) أي أخرجَ معنى حديثِ أبي هُريرةً.

(مَنْ حَدَيْثِ ابْنِ عَبَّاسٍ بِلْفَظِ نَهَى) أَيْ عَـنْ كُـلُّ ذِي مَـابٍ من السَّباعِ.

(وزاد) أي ابنُ عبَّاسٍ.

(وَكُلُّ ذِي نابِ مُخْلَبِ) بِكَسْرِ المَيْمِ وَسُكُونِ الحَيَّاهِ المُعَجَّمَةِ وَقَتْحِ اللَّهِمِ المُعَجَمَةِ

(من الطّير).

وأخرجَ التَّرمذيُّ (١٤٧٨) منْ حديثِ جابرٍ تحريمَ كُلُّ ذي مخلبٍ من الطَّيرِ.

وأخرجَهُ (١٤٧٤) أيضاً منْ حديثِ العربـاضِ بـنِ سـاريةً. وزادَ فِيهِ: "يومَ خيبرَ».

في «القاموسِ»: المخلبُ: ظُفُرُ كُلِّ سبع من الماشي والطَّائرِ أَو هُوَ لما يصيدُ من الطَّير. والظُّفُرُ لما لا يصيدُ.

وإلى تحريمٍ كُلُّ ذي مخلبٍ من الطَّيرِ ذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ.

وفي نِهَايةِ الجُنْهِدِ نُسبَ إلى الجَمْهُــورِ القــولُ بحـلُ كُـلُّ ذي مخلبٍ من الطَّير.

وقالَ: وحرَّمَهَا قومٌ ونقلُ النَّسوويُ اثْبَتُ لاَنَّهُ المَذْكُورُ فِى كُتُب الفَريقينِ واحمدَ فإنَّ في دليلِ الطَّالبِ على مَذْهَبِ احمدَ ما لفظهُ: ويحرمُ من الطَّيرِ ما يصيدُ بمخليِهِ كعقابٍ وبازٍ وصقرٍ وباشق وشاهِينَ وعدُ كثيراً من ذلك.

ومثلُهُ في المُنهَاجِ للشَّافعيَّةِ ومثلُهُ للحنفيَّةِ.

وقالَ مالِكُ: يُكْرَهُ كُلُ ذي مخلبٍ من الطَّيرِ ولا يحرمُ.

وأمَّا النَّسُرُ فقالوا: ليسَ بذي مخلبٍ لَكِنَّهُ مُحرَّمٌ لاسْتِيخبائِهِ.

قالَت الشَّافعيَّةُ: ويحرمُ ما نُدبَ قَتْلُهُ كحيَّةٍ وعقربٍ وغرابٍ أَبْقَعَ وحداةٍ وغرابٍ أَبْقَعَ وحداةٍ وفارةٍ وكُلِّ سَبِعٍ ضارٍ واسْتَدَلُوا بقولِهِ ﷺ: «خَمْسٌ فَوَاسِقُ يُقَتَّلُنَ فِي الْحِلُّ وَالْحَرَمِ» وَتَقَدَّمَ فِي كِتَـابِ الحَجِّ قالوا: ولأنْ هذهِ مُسْتَخبَئاتُ شرعاً وطبعاً

(قلْت) وفي دلالة الأمر بقَتْلِهَا على تحريمٍ أَكْلِهَا نظرٌ ويـأتِي لَهُمْ أَنَّ الأمرَ بعدمِ القَتْلِ دليلٌ على التَّحريمِ وقدْ قالَ الشافعيُّ: إِنَّ الآدميُّ إذا وطئَ بَهِيمةً منْ بَهَاهمِ الأنعامِ فقـدْ أمرَ الشَّارعُ بقَتْلِهَا.

قالوا: ولا يحرمُ أَكُلُهَا فدلٌ على أنَّهُ لا مُلازِسةَ بِينَ الأَمرِ بِالقَتْلِ والتَّحريمِ

٣- تحريم لحوم الحمر الأهلية، وتحليل لحوم الخيل

اللهِ ﷺ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَذِنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُولِيَّ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُولِيِّ اللهِ اللهِ اللهِ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٤٢١٩)، مسلم (١٩٤١)].

وَفِي لَفُظِ لِلْبُخَارِيُّ: وَرَحْصَ

َ (وعن جابرٍ هَيْنِهُ قَالَ: وَنَهَى رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَوْمَ خَيْبَرَ عَـنَ لُحُومٍ الْخَيْلِ». مُتَّفَقٌ عليْهِ وفي الفظرِ اللّغَلِيْةِ وَأَذِنْ فِي لُحُومٍ الْخَيْلِ». مُتَّفَقٌ عليْهِ وفي الفظرِ للبخاريُّ لروايةِ جابرٍ هذهِ.

(ورخُـصَ) عــوضُ اأذنَه وقـــدُ ثَبَــتَ فِي روايَـــاتِ [خ (۲۲٦)، م (۱۹۳۸)] اأَنَّهُ ﷺ وَجَدَ الْقُدُورَ تَغْلِــي بِلَحْمِهَــا فَأَمْرَ بِارَاقَتِهَا وَقَالَ: لا تَأْكُلُوا مِنْ لُحُومِهَا شَيْنًا».

والأحاديثُ في ذلِكَ كثيرةٌ في روايةِ إِنَّهَا رجسٌ أو نجسٌ وفي لفظٍ «إِنَّهَا رجسٌ منْ عملِ الشَّيطانِ».

وفي الحديثِ مسالَتَانِ:

(الأولى) أنَّهُ دلَّ منطوقُهُ على تحريم أكْملِ لُحومِ الحمرِ الأهليَّةِ إذ النَّهْيُ أصلُهُ التَّحريمُ وإلى تحريمِ أكْلِ لُحومِهَا ذَهَبَ جَاهِيرُ العلماءِ من الصَّحابةِ والتَّابعينَ ومَنْ بعدَهُمْ إلاَّ ابنُ عَبْسِ فقالَ: ليسَتْ بحرام.

وفي روايةِ ابنِ جُريج عن ابنِ عبَّـاس: وأبـى ذلِـكَ البحـرُ وَتَلا قوله تعالى: ﴿قُلُ لا أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إَلَيَّ مُحَرِّماً﴾ الآيةَ.

ورويَ عنْ عائشةَ وعنْ مــالِك بروايَــات انْهَــا مَكُرُوهَــةٌ أو حرامُ أو مُباحةً.

وامًّا ما أخرجَ أبو داود (٣٨٠٩) عنْ غالب بنِ أبجـرَ قـالَ:

«أَصَابَتْنَا سَنَةٌ فَلَمْ يَكُنْ فِي مَالِي مَا أُطْعِمُ أَهْلِي إلاَّ سِمَانُ حُمُـرٍ

فَأَتَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقُلْت: إنَّك حَرَّمْت لُحُومَ الْحُمُرِ الاَهْلِيَةِ

وَقَدْ أَصَابَتْنَا سَنَةً. فَقَالَ: أَطْعِمْ أَهْلَك مِـنْ سَمِينِ حُمُرِك فَإِنَمَـا
حَرَّمْتَهَا مِنْ جَهَةِ جَوَّال الْقَرْيَةِ، يعني الجلالة ـ.

فقدْ قالَ الحَطَّابِيُّ: أمَّا حديثُ ابـنِ أبجـرَ فقـد اخْتُلـفَ في إسنادِهِ. معنَّاهُ من الأحاديثِ الصَّحيحةِ.

واخرجَ ابنُ ابي شيبةَ بسندِهِ على شرطِ الشَّيخينِ عنْ عطاء أنَّهُ قالَ لابنِ جُربِيجٍ: لَمْ يَزِلُ سلفُك يأْكُلُونَهُ قبالَ ابنُ جُربِيجٍ: قُلْت لَهُ أصحابُ رسولِ اللَّهِ؟ قالَ: نعمْ.

ويأتي حديثُ أسماءُ: النَّحَرْنَا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَرَسًا فَأَكَلُنَاهُ.

وَذَهَبَتِ الْهَادويَّـةُ وَمَالِكٌ وَهُـوَ المُشْهُورُ عَنْدَ الْحَنْفِيَّةِ إِلَى تحريم اكلها.

واسْتَدَلُوا بحديث خالد بنِ الوليدِ: أَنَهَى رَسُسُولُ اللَّهِ تَلْكُمُّ عَنْ لُحُومِ الْخَيْلِ وَالْبِغَالِ وَالْحَمِيرِ وَكُلَّ ذِي نَسَابٍ مِسْ السَّبَاعِ، وابر داود(۲۷۹، الساتي (۲۰۲۷، ان ماجه (۲۰۲۸).

وفي روايـــةٍ بزيـــادةٍ اليـــومَ خيـــبرَ الآهـــد (٨٩/٤)، أبــو داود (٣٨٠٦)].

وأجببَ عنهُ بأنهُ قالَ البيهقيُّ فِيهِ: هـذا إسنادٌ مُضطربٌ مُخالفٌ لروايةِ التُقَاتِ.

وقالَ البحاريُّ: يُمروى عن أبي صالح ثورِ بنِ يزيدَ وسليمانَ بنِ سُليمٍ.

وفِيهِ نظرٌ [الحاريخ الكبير (٢٨٦٩)].

وضعُف الحديث أحمدُ والدارقطني والخطَّابيُّ وابنُ عَباهِ البرُّ وعبدُ الحقُّ واسْتَدَلُوا بقوله تعالى: ﴿لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً﴾ [النحل: ٨] وَتَقريرُ الاسْتِدلال بالآيةِ بوجُوهِ:

الأوَّلُ: الله العلَّة المنصوصة تقْتَضي الحصر فإباحة أكلِها خلاف ظَاهِر الآية.

واجيب عنه بال كون العلّـةِ منصوصةً لا يقتضي الحصرَ فِيهَا فَــلا يُفيدُ الحصرَ فِي الرُّكُوبِ والزَّينةِ فَإِنَّهُ يُتَّفَعُ بِهِا فِي غيرهِمَا اتّفاقاً وإنَّما نصَّ عليْهِمَا لِكُونِهِمَا أَعْلَبَ مَا يَطْلَمْبُ وَلَـوْ سلمَ الحصرُ لامْتَنَعَ حملُ الأثقالِ على الخيلِ والبغالِ والحميرِ ولا قائلَ بهِ.

النَّاني: منْ وُجُوهِ دلالةِ الآيـةِ على تحريـمِ الأكْـلِ عطـفُ البغال والحمير فإنَّهُ دالَّ على اشْتِرَاكِهِمَا معَهَا في حُكْمِ التَّحريــمِ قال أبو داود: روّاهُ شُعبةُ عنْ عُبيدِ أبي الحسن عنْ عبدِ الرَّحنِ بنِ مِشرِ عنْ نساسٍ منْ مُزينـةَ الرَّحنِ بنِ بشرِ عنْ نساسٍ منْ مُزينـةَ النَّ سَيِّدَ مُزينـةً أَجْرَ أو ابنَ أبي أبجرَ سالُ النَّبِيُّ ﷺ.

ورواهُ مسعرٌ فقال: عن ابنِ عُبينةَ عنْ ابي معقلِ عنْ رَجَلِينِ مِنْ مُزِينةَ احدُهُمَا عن الآخرِ وقيدْ ثَبَتَ التَّحريمُ من حديثِ جابرٍ - يُريدُ هذا - وساقهُ من طريقِ أبي داود مُتَصللاً ثُمُ قال: وامَّا قولُهُ ﴿إِنَّمَا حَرْمُتَهَا منْ أَجلِ جَوْالِ القريقِ فِإِنْ الجُوالَ هِيَ الْجُوالَ هَيَ الْجُوالَ القريقِ فَإِنْ الجُوالَ هَيَ الْجُوالَ هَيَ الْجُوالَ هَيَ الْجُوالَ هَيَ الْجُوالَ هَيَ الْجُوالَ هَيَ الْجُوالَ هَيْ الْجُوالَ هَيْ الْجُوالَ الْعَرِيقِ فَإِنْ الْعَلْمُ لَا يَشْبُتُ .

وقة ثبت أنه إنما نَهَى عن لُحومِهَا الأنها رجس وساق سنته إلى مُحمَّد بن سيرين عن أنس بن مالِك قال «لَمُا افْتَتَحَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ خَيْرَ أَصْبُنَا حُمُسراً خَارِجَةً مِن الْقَرَيةِ فَنَحْرُنَا وَطَبَخْنَا مِنْهَا فَنَادَى مُنَادِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ: إِنْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يَشْهَانِكُمْ عَنْهَا وَإِنْهَا رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَ أَكْفِئَت الْقُدُورُ اللَّعَ وَالْعَارِي (١٩٤٨)، مسلم (١٩٤٠)] انْتَهَى.

وبِهَذَا يبطلُ القولُ بَأَنَّهَا إِنَّمَا حُرَّمَتَ مَخَافَةَ قَلَّةِ الظَّهْـرِ كَمَـاً الْحَرِجَةُ الطَّبرانيُ [«الكيم» (٣٣/١٤)] وابنُ ماجّة عن ابنِ عبَّـاسِ «إِنَّمَا حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْحُمُرَ الاَهْلِيَّةُ مَخَافَةً قِلَّةِ الظَّهْرِ».

وفي روايةِ البخاريُّ (٤٢٢٧) عن ابنِ عبَّاسِ في المغازي مسنُ روايةِ الشَّعبيُّ أنَّهُ قالَ ابنُ عبَّــاسِ: لا أدري أنَهَــي عنْهَــا رســولُ اللَّهِ ﷺ منْ أجلِ أنْهَا حمولةُ النَّاسِ فَكَرِهَ أنْ تَذْهَبَ حمولتُهُمْ أو حرَّمَهَا البَّنَّةَ يومَ خيبرَ.

فإنّهُ يُقالُ: قدْ عُلمَ بالنّصُ أنّهُ حرَّمَهَا لأَنْهَا رجسٌ وَكَانُ ابنَ عِبَّاسٍ لمْ يعلمْ بالحديثِ فَتَردّدَ فِي نقلِهِ النّهْـيَ وإذْ قدْ ثبتَ النّهيُ وأصّلُهُ التّحريمُ عُملَ بهِ وإنْ جَهلنا علّتُهُ.

وَأَمَّا مَا أَخْرِجَهُ الطَّبِرانِيُّ [«الكبير» (١٦١/٢٥)] مَنْ حديثِ أُمُّ نصر الحَاربَيُّةِ "أَنْ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ عَن الْحُمُرِ الْاَهْلِيَّةِ فَقَالَ: أَلْيُسَ تَرْعَى الْكَلاْ وَتَأْكُلُ الشَّجَرُ؟ قَالَ: فَأَصِبْ مِنْ لُحُومِهَا» فَهِيَ روايةٌ غيرُ صحيحةٍ لا تُعارضُ بِهَا الأحاديثَ الصَّعيحة.

(المسالة الثانية) دل الحديث على حل أكّل لُحوم الخيلِ وإلى حلّها ذَهَبَ زيدُ بنُ علي والشّافعيُ وصاحبًا أبي حنيفةً وأحدُ وإسحاقَ وجَاهِرُ السَّلفِ والخلفِ لِهَـذَا الحديثِ ولما في ٤ حلُّ الجُواد

مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ سَبْعَ غَزَوَاتٍ نَأْكُلُ الْجَرَادَة. مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ سَبْعَ غَزَوَاتٍ نَأْكُلُ الْجَرَادَة. مُغَنَّ عَنْدِ والبخاري (١٩٥٩ه)، مسلم (١٩٥٧).

روعن ابن أبي أوفى قال: ﴿ غَرُونَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ سَبْعَ غَرَوَاتٍ نَاكُلُ الْجَرَادَهِ) وَهُوَ اسمُ جنس والواحدةُ جرادةً يقعُ على الذَّكرِ والأنثى كحمامة (مُتَفَقَّ عَلَيْهِ) وَهُوَ دليلٌ على حلَّ الجرادِ.

قَالَ النَّوويُّ: وَهُوَ إِجَاعٌ وَأَخْرِجُ ابْنُ مَاجَـهُ (٣٢٢٠) عَـنُ السِّمِ قَالَ: «كَانَ أَزْوَاجُ النِّبِيُّ ﷺ يَتَهَادَيْنَ الْجَرَادَ فِي الْأَطْبَاقِ».

وقالَ ابنُ العربيُّ في شرحِ التَّرمذيِّ: إنَّ جرادَ الأندلـــــــــِ لا يُؤكَلُ لأنَّهُ ضررٌ محضٌ.

فإذا ثبت ما قالَهُ فَتَحريُمُهَا لأجلِ الضَّررِ كما تحرمُ السَّـمومُ ونحوُهَا.

واخْتَلفوا هلْ أَكَلَ رسولُ اللَّهِ ﷺ الجـرادَ أَمْ لا وحديثُ الْكِتَابِ يَخْتَملُ أَنَّهُ كـانَ يـأْكُلُ معَهُـمْ إِلاَّ انَّ فِي روايـةِ البخـاريُ زيادةَ لفظ: «نأْكُلُ الجرادَ معَهُ».

قيلَ: وَهِيَ مُخْتَمَلَةً أَنَّ المرادَ غزونا مَعَهُ فَيَكُونُ تَأْكِيداً لقولِهِ مِعَ رسولِ اللَّهِ ﷺ.

ويختَملُ أنَّ المرادَ نأكُلُ معَهُ.

(قلْت) وَهَذَا الْآخِيرُ هُوَ الَّذِي يُحسنُ حملُ الحديثِ عليْـهِ إِذَّ التَّاسِسُ الْبَغُ مِن التَّأْكِيدِ، ويؤيِّدُهُ مَا وقعَ فِي الطَّبُ عندَ أَبِـي نُعيم بزيادةِ: «ويأكُلُ معنا».

وَكَذَلِكَ مَا أَخْرِجَهُ ابنُ عَدِي [«الكامل» (٢١/٧»)] في ترجمةِ ثَابِتِ بِنِ زُهَيْرِ عَنْ نَافِعٌ عِن ابنِ عُمرَ «أَنَّهُ ﷺ سُئِلَ عَن الْعِنَبِ فَقَالَ: هَلَا آكُلُهُ وَلا أَحْرَهُهُ» وَسُئِلَ عَن الْجَرَادِ فَقَالَ مِثْلَ ذَلِكَ» فَأَلَذُ قَالَ النَّسَائِيّ: ثابتٌ ليسَ بثقةٍ.

فمنْ افردَ حُكْمَهُمَا عنْ حُكْمٍ مَا عُطفَ عليهِ اخْتَاجَ إلى دليلٍ.

وَأَجِيبَ عَنْهُ بَانَ هَذَا مِنْ بَابِ دَلَالَةِ الْاقْتِرَانِ وَهِيَ ضَعَيْفَةً.
النَّالُثُ: مِنْ وُجُوهِ دَلَالَةِ الآيـةِ أَنَّهَا سَيْقَتْ لَلامْتِنَانَ فَلَـوْ
كَانَتْ مُمَّا يُؤْكُلُ لَكَانَ الامْتِنانَ بِهِ أَكْثَرَ لَأَنَّهُ يَتَعَلَّقُ بَبَقَاءِ البنيةِ
والحَكِيمُ لا يُمْتَنُ بَادَنَى النَّعَـمُ وَيَشْرُكُ أعلاهَا سَيْمًا وقد امْتَنْ
بالأكُل فَيما ذُكِرَ قَبْلَهَا.

(وأجيب) بائة تعالى خصُّ الامْتِنانَ بالرُّكُوبِ لأَنَّهُ غالبُ مَا يُنتَفَعُ بالحَيْلِ فِيهِ عندَ العربِ فخوطبوا بما عرفُوهُ والفُوهُ كما خُوطبوا في الأنمامِ بالأكْلِ وحملِ الأثقالِ لأَنَّهُ كانَ أَكْثَرَ انْتِفاعِهِمْ بِهَا لذلك فاقْتَصَرَ في كُلَّ من الصَّنفين بأغلبَ ما يُنتَفَعُ بهِ عليه.

الرَّابِعُ: من وُجُوهِ دلالةِ الآيةِ: لوْ أُبِيحَ أَكْلُهَا لفَاتَتِ المنفسةُ الَّتِي اَمْتَنَّ بِهَا وَهِيَ الرُّكُوبُ والزَّينةُ.

(وأجيب) عنهُ بأنهُ لوْ لزمَ من الإذنِ فِي أَكْلِهَا أَنْ تَفَنَى لَلزَمَ مِنْ الإذنِ فِي أَكْلِهَا أَنْ تَفَنَى لَلزَمَ مِثْلُهُ فِي البَقرِ وَنحوِهَا ثمَّنَا أُبِيحَ أَكْلُهُ وَوَقَعَ الامْتِنَانُ بِهِ لَمُنفَعَةٍ أَخْرَى.

وقد أجيبَ عن الاستبدلال بالآية بجواب إجمالي وَهُوَ اللّ آية النّحلِ مَكَنَّة اتّفاقاً والإذنُ في أكْلِ الحيلِ كان بعدَ الْهجرةِ منْ مَكّة بَأكْثَرَ منْ سبتُ سنينَ، وايضاً فإنْ آية النّحلِ ليستَ نصّاً في تحريمِ الأكْلِ والحديثُ صريعٌ في جوازِه، وايضاً لوْ سلمَ ما ذُكِرَ كان غايتُهُ الدّلالة على ترك الأكْلِ وَهُوَ اعممُ منْ الْ يَكُونَ لِلتّحريم أو لِلتّنزِيهِ أو خلاف الأولى.

وحيثُ لمْ يَتَعَيَّنْ هُنا واحدٌ منْهَا لا يَتِمُّ بِهَا النَّمسُكُ بالأدلَّـةِ المُصرَّحةِ بالجوازِ أوَّلاً.

وامًّا زعمُ البعضِ أنَّ حديثَ جابرِ دالٌ على التَّحريمِ لِكُونِهِ وردّ بلفظِ الرُّخصةِ والرُّخصةُ اسْتِباحةُ المحظورِ مع قيامِ المانعِ، فدل أنهُ رخص لَهُم فيها بسببِ المخمصةِ فلا يسدلُ على الحلُ المطلقِ فَهُوَ ضعيف لأنهُ وردّ بلفيظِ «أذن لنا» ولفيظُ «أطعمنا» فعبَّر الرَّاوي بقولِهِ «رخص لنا» عن «أذن لا أنهُ أرادَ الرُّخصةُ فعبر الرَّاوي بقولِهِ «رخص لنا» عن «أذن» لا أنهُ أرادَ الرُّخصة الاصطلاحيَّة الحادثة بعد زمن الصَّحابةِ، فلا فرق بينَ العبارتَينِ (رخص) في لسان الصَّحابةِ.

ويؤكلُ عندَ الجمَاهِيرِ على كُلُّ حالَ ولوْ مَاتَ بغيرِ سببو لحديث: «أُحِلُ لَنَا مَيْتَنَانَ وَدَمَانِ السَّمَكُ وَالْجَرَادُ وَالْكَبِسُهُ وَالطَّحَالُ». اخرجَهُ أحمدُ (٩٧/٢) وَالدارقطني (٢٧٢/٤) مرفوعاً منْ حديثِ ابنِ عُمرَ وقالَ: إنْ الموقوف أصح ورجَّحَ البيهُقيئ الموقوف وقال: لَهُ حُكْمُ الرَّفع.

واختلف فِيهِ هلْ هُوَ مـنْ صيـدِ البحـرِ أَمْ مـنْ صيـدِ الـبرُ ووردَ حديثان ضعيفان أنَّهُ منْ صيدِ البحرِ.

ووردَ عنْ بعضِ الصّحابةِ أنَّهُ يلزمُ المحرمَ فِيهِ الجنزاءُ فـدلُّ أنَّهُ عندُهُ منْ صيدِ البرِّ، والأصلُ فِيهِ أنَّهُ برِّيٌّ حَتَّى يقـومَ دليـلٌ على أنَّهُ بحريٌّ.

## ٥\_ حلُّ الأرانبِ

الأرنَبِ - وَعَنْ أَنَسٍ ﴿ فِي قِصَّةِ الأَرْنَبِ - قَالَ: فَذَبُحَهَا فَبَعَثَ بِوَرِكِهَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَلَهُ .

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٣٥٥)، مسلم (١٩٥٣)].

وفي القصَّةِ أَنَّهُ قَالَ انسُّ: ﴿ أَنْفَجْنَا أَرْنَباً وَنَحْنُ بِمَرُ الظَّهْرَانِ فَسَعَى الْقَوْمُ وَتَعِبُوا فَأَخَذْتَهَا فَجِئْت بِهَا إِلَى أَبِسِي طَلْحَةَ فَبَعَثَ بِوَرِكِهَا أَو قَالَ: بِفَخِذِهَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَبِلَهَا ﴾ وَهُـوَ لا يَدِلُ أَنَّهُ أَكِلَ مُنْهَا.

لَكِـنْ فِي روايـةِ البخـارِيِّ فِي كِتَـابِ الْهِبـةِ (٢٥٧٢) قــالَ الرَّاوِي ــ وَهُوَ هشامُ بنُ زيدٍ ــ قُلْت لانسٍ: وأَكَلَ منْهَـــا؟ قــالَ وأَكَلَ منْهَا ثُمُ قالَ فقبلَهُ.

والإجماءُ واقعٌ على حلُّ أَكْلِهَا.

إِلاَّ أَنَّ الْهَادِرِيَّةَ وَعَبَدَ اللَّهِ بِنَ عُمرَ وَعِكْرُمَةَ وَابِنَ أَبِي لِيلَى قَالُوا: يُكْرَهُ أَكُلُهَا لَمَا أَخْرِجَتُ أَبِسُو داود (٣٧٩٢) والبَيْهَقَسِيُّ (٣٧٩٨) منْ حديثِ ابنِ عُمرَ أَنْهَا "جَيءَ بِهَا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَلَمْ يَأْكُلُهَا وَلَمْ يَنْهُ عَنْهَا وَزَعَمَ - أَي ابنُ عُمرَ - أَنَّهَا تحيضُهُ.

وأخرجَ البَيْهَقيُّ (٣٢١/٩) عنْ عُمرَ وعمَّارٍ مثلَ ذلِكَ وأنَّـهُ

أمرَ بِأَكْلِهَا ولمُ يَأْكُلُ مُنْهَا.

قُلْت: لَكِنَّهُ لا يخفى الله عدمَ أَكْلِهِ ﷺ لا يدلُّ على كرّاهِيَتِهَا.

وحَكَى الرَّافعيُّ عنْ ابي حنيفةً تحريمَهَا.

(فائدةً) ذَكَرَ الدَّميريُّ في حياةِ الحيوانِ أَنَّ الَّذِي تحيضُ مَـن الحيوانِ المَراةُ والضَّبعُ والحقَّاشُ والأرنبُ ويقالُ: إِنَّ الْكَلِبةَ كذلك.

٦\_ تحريم أكل النمل والنحل والهدهد والصُّردِ

170٤ - وَعَن ابْنِ عَبْسَاسِ رَضَّي اللَّه عنهما قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ قَتْلِ أَرْبَعِ مِن النَّهُ الدَّوَابُ: النَّمْلَةِ، وَالنَّهُ لَةِ، وَالْهُدْهُدِ، وَالصَّرَدِ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٣٣٧/١) وَأَيْو دَاوُد (٣٣٧٥). وَمَنْحُحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٣٤٤٥).

قَالَ البينهَقيُّ: رجالُهُ رجالُ الصّحيح.

قَالَ البَيْهَقَيُّ: هُوَ أَقْوَى مَا وَرَدَ فِي هَذَا البَابِ.

وفِيهِ دليلُ على تحريمِ قُتْلِ ما ذُكِرَ.

ويؤخذُ منهُ تحريمُ أَكْلِهَا لأنَّهُ لوْ حلَّ لما نَهَى عن الفَسَّلِ وَتَقَدَّمَ لنا في هذا الاستِدلال بحثٌ.

وَتَحريمُ أَكَلِهَا رأيُ الجمَاهِيرِ وفي كُسلُ واحمدةٍ خملافٌ إلاَّ النَّملةُ فالظَّاهِرُ أَنْ تحريمَهَا إجماعٌ.

#### ٧... حلّ الضبع

اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَمَّارِ قَالَ: قُلْت لِجَابِرِ عَمَّارِ قَالَ: قُلْت لِجَابِرِ اللهِ اللهُ وَسُولُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المَا المُ

وَصَحَّحَهُ الْبُخَارِيُّ وَابْنُ حِبَّانَ (٣٩٦٥).

(وعن ابنِ أبي عمَّارٍ) هُوَ عبدُ الرَّحنِ بنُ أبي عمَّـــارِ المُكَــيُّ وثَقَهُ أبو زُرعــةَ والنَّســائيُّ ولمْ يَتَكَلَّـمْ فِيــهِ أحـدٌ ويســمَّى القـــنُّ لعبادَتِهِ.

ووَهمَ ابنُ عبدِ البرِّ في إعَلالِهِ.

وقالَ البيهَقيُّ: إنَّ الحديثُ صحيحٌ.

(قَالَ ﴿ قُلْتَ لِجَابِرِ الصَّبُعُ صَيْسَةٌ هِيَ؟ قَالَ: نَعَمَ. قُلْتَ قَالَهُ رَسُولُ اللّهِ ﷺ؟ قَــالَ: نَعَــمُ ». روَاهُ احمــهُ والأربعــةُ وصحْحَــهُ البخاريُّ وابنُ حَبَّانُ .

الحديثُ فِيهِ دليلٌ على حلِّ أَكُلِ الضَّبعِ.

وَالَيْهِ ذَهَبَ الشَّافَعَيُّ فَهُوَ مُخْصَصُ مَنْ حَدَيثِ تَحْرِيـــمِ كُـلُّ ذي نابِ من السِّباع.

وأخرجَ أبـو داود (٣٨٠١) منْ حديث ِ جـابرِ مرفوعـــاً «الضَّبُعُ صَيْدٌ فَإِذَا أَصَابَهُ الْمُحْرِمُ فَفِيهِ كَبْشٌ مُسينٌ وَيُؤْكُلُ».

وأخرجَهُ الحَاكِمُ (٢/١هـ) وقالَ: صحيحُ الإسنادِ.

قَالَ الشَّافعيُّ: وما زالَ النَّاسُ يَأْكُلُونَهَا ويبيعونَهَا بــينَ الصَّفا والمروةِ منْ غيرِ نَكِيرِ.

وحرَّمَهُ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ عملاً بالحديثِ العامِّ كما أشرنا إليه، ولَكِنَّ أحاديثَ التَّعليلِ تُخصَّصُهُ وامَّا اسْتِدلالُهُمْ على التَّعريمِ بمديثِ خُرْبَةَ بنِ جَزْء. وفِيهِ «قَالَ تَلَا الْوَيْدَاكُلُ الضَّبْعَ أَحَدٌ؟». أخرجَهُ التَّرمذيُّ (٢٩٧١) وفي إسنادِهِ عبدُ الْكَريمِ أبو أُمِيَّةً وَهُوَ مَتَّفَقٌ على ضعفِهِ.

#### ٨- تحريم أكل القنفذ

170٦ - وَعَنْ ابْنِ عُمْرَ رضي الله عنهما أَنْهُ سُيْلَ عَن الْقُنْفُلِ فَقَالَ: ﴿ قُلْ لا أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيُّ مُحَرَّماً - ﴾ فَقَالَ شَيْخٌ عِنْدَهُ: سَمِعْت أَبَا هُرَيْرَةَ يَقُولُ: ذُكِرَ عِنْدَ النَّبِيُ ﷺ، فَقَالَ: إِنَّهَا خَبِيشَةٌ مِن يَقُولُ: ذُكِرَ عِنْدَ النَّبِي ﷺ، فَقَالَ: إِنَّهَا خَبِيشَةٌ مِن الْخَبَائِثِي.

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٣٨١/٢) وَأَبُو دَاوُد (٣٧٩٩)، وَإِسْنَادُهُ صَعِيفٌ.

(وعنْ ابْنِ عُمَرَ – رضى الله عنهما – أَنَّهُ سُئِلَ عَنِ الْقُنْفُذِي بضَمُ الْقَافِ وَتَتْجِهَا وَضَمَّ الْفَاء

(فَقَالَ: ﴿قُلُ لا أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيُّ مُحَرَّماً ﴾ فقالَ شيخُ عندَهُ: سمعْت أبا هُريرةَ يقُولُ ذُكِرَ عندَ النَّبِيِّ ﷺ فقالَ إنَّهَا خيشةً من الخبائثِ. أخرجَهُ أهمهُ وأبو داود وإسنادُهُ ضعيفًا) ضُعُف بجَهَالةِ الشَّيخ المذْكُور.

قَالَ الحَطَّابِيُّ: ليسَ إسنادُهُ بذَاكَ ولَهُ طُرقٌ.

قَالَ البَيْهَقَيُّ: لَمْ يَوِدُ إِلاَّ مِنْ وَجُهِ ضَعِيفٍ.

وقدْ ذَهَبَ إلى تحريمِهِ أبو طالبٍ والإمامُ يحيى.

وقالَ الرَّافعيُّ في القنفذِ وجْهَانِ:

أحدُهُمَا أنَّهُ يحرمُ وبِهِ قبالَ أبـو حنيفـةَ وأحمدُ لمـا رُويَ في الخبرِ أنَّهُ من الخبائثِ.

وذَهَبَ مالِكَ وابنُ أبي ليلى إلى أنَّهُ حلالٌ وَهُوَ أقوى مــن القولِ بـــانُ الأصــلَ الإصــلَ الإباحةُ في الحيوانَاتِ.

وَهِيَ مسألةٌ خلافيَّةٌ معروفةٌ في الأصولِ فِيهَـا خـلافٌ بـينَ العلماء.

## ٩\_ النهي عن أكل الجلاَّلةِ

الله عنهما - وَعَن ابْنِ عُمَر - رضي الله عنهما - قَال: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَن الْجَلاَلةِ وَٱلْبَانِهَا».

أَخْرُجَهُ الأَرْبَعَةُ الأَرْبَعَةُ إلاَّ النَّسَائِيِّ [أبو داود (٣٧٨٥)، ابن ماجه (٣١٨٩)] وَحَسَّنَهُ التَّرْمِذِيُّ (١٨٢٤).

(وعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما) قياسُ قاعدَتِهِ وعنْهُ (قالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَن الْجَلاَلَةِ وَالْبَائِهَا». اخرجَهُ الأربعةُ الأَ النَّساني وحسَّنَهُ النَّرمذيُّ وأخرجَ الحَاكِمُ (٣٩/٢) والدارقطني (٢٨٣/٤) والبيهَقيُّ (٣٣٣/٩) منْ حديثِ ابنِ عمرو بسنِ العاصِ نحوهُ. وقال: حَتَّى تُعلفَ أربعينَ ليلةً.

عن جدُّهِ بلفظِ «نُهِيَ عَنْ لُحُومِ الْحُمُسِ الْاَهْلِيَّةِ وَعَن الْجَلاَّلَةِ وَعَنْ رُكُوبِهَا»، ولأبي داود أنْ يركب عليْهَا وأنْ يشــرب البانَهَــا والجلاَّلةُ هَيَ الَّتِي تَأْكُلُ العَـــنِرةَ والنَّجاسَـاتِ سـواءٌ كمانَتْ مـن الإبل أو البقر أو الغنم أو الدَّجاج.

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ الجلاَّلةِ والبانِهَا وَتَحريمِ الرُّكُوبِ علمًا.

وقلاً جزمَ ابنُ حزمِ انْ منْ وقسفَ في عرفَاتِ رَاكِباً على جلاًلةٍ لا يصحُ حجُّهُ.

وظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ إذا ثَبَتَ أنَّهَا أَكَلَتِ الجَلَّةَ فقــدْ صــارَتْ مُحرَّمةٌ.

وقالَ النُّوويُّ: لا تَكُونُ جلاَّلةً إلاَّ إذا غلبَ على علفِهَا النَّحاسةُ.

وقيل: بـل الاعتبارُ بالرَّائحةِ والنَّتْنِ وبِـهِ جـزمَ النَّــوويُّ والإمامُ يجيى.

وقالَ: لا تطْهُرُ بالطَّبِخِ ولا بإلقاءِ التَّوابـلِ وإنْ زالَ الرِّيــخُ لاَنْ ذلِكَ تغطيةً لا اسْتِحالةً.

وقالَ الحَطَّ ابيُّ: كرِهَـهُ أحمـدُ وأصحـابُ الـرَّايِ والشَّـانعيُّ وقالوا: لا تُؤكّلُ حَتَّى تُحبسَ آيَّاماً.

(قلْت) قدْ عَيْنَ في الحديثِ حبسَهَا أربعينَ يوماً وَكَسانَ ابـنُ عُمرَ يجبسُ الدَّجاجةَ ثلاثةً ولم يرَ مــالِكٌ بأكْلِهَــا بأســاً مـنْ غـيرِ حبسِ.

وَذَهَبَ النُّورِيُّ وروايةٌ عنْ أحمدَ إلى التَّحريمِ كما هُوَ ظَاهِرُ الحديث.

ومنْ قالَ: يُكُرَّهُ ولا يحرمُ قالَ: لأنَّ النَّهْيَ الوارَدَ فِيهِ إِنَّمَا كَانَ لِتَغْيُرِ اللَّحْمِ وَهُمُو لا يُوجِبُ التَّحْرِيمَ بدليلِ المُذَكِّى إذا جافً.

ولا يخفى أنَّ هـذا رأيٌّ في مُقـابلِ النَّـصُّ ولقــدْ خــالفَ النَّاظرونَ هُنا السُّنَةَ.

فقالَ المَهْديُّ في البحرِ: «المذْهَبُ والفريقانِ وندبَ حبسُ الجلاَّلةِ قبلَ النَّبحِ، الدَّجاجةِ ثلاثةَ أيَّامٍ، والشَّاةِ سبعةً، والبقرِ

والنَّاقةِ أربعةَ عشرَ. وقالَ مالِكٌ: لا وجْهَ لَهُ.

(قلنا) لِتُطييبِ أَجُوافِهَا ا هـ.

والعملُ بالأحاديثِ هُوَ الواجبُ وَكَأَنَّهُمْ حَمَلُوا النَّهِيَ عَلَى التَّزِيهِ ولا ينْهَـضُ عَلَيْهِ دليـلّ. وأمَّا مُخَالْفَتُهُمْ لِلتَّوقِيسَةِ فلمْ يُعرفُ وجْهُهُ.

### ١٠ ـ حلّ الحمار الوحشي

١٢٥٨ - «وَعَـنْ أَبِـي قَتَـادَةً ﴿ - فِـي قِصَّـةِ الْخِمَارِ الْوَحْشِيِّ - فَأَكَلَ مِنْهُ النَّبِيُ ﷺ .

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٨٢٤)، مسلم (١٩٦١)]

تقدَّمُ ذِكْرُ قصَّةِ الحمارِ هذا الَّذِي أَهْدَاهُ أَبُو قَتَادةً فِي كِتَــابِ الحِجُ.

وفي هذا دلالة على أنَّه بحلُ أكْلُ لحمِهِ وَهُوَ إِجماعٌ. وفِيهِ خلافٌ شادٌّ أنَّهُ إذا عُلفَ وانسَ صارَ كالأهْليُ.

### ١١ ـ حلّ الفرس

١٢٥٩ - وَعَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرٍ رضي اللّه عنهما قَـالَتْ: «نَحَرْنَا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ فَرَساً. فَأَكَلْنَاهُ».

مُثَّقَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٩٥٠)، مسلم (١٩٤٢)]. وفي روايةِ [البخاري (٥٥١١)] «ونحنُ بالمدينةِ».

وفي رواية الدَّارقطنيُّ (٢٩٠/٤) «هُنَا فَرَسَاً فَأَكَلُنَا نَحْنُ وَأَهْلُ بَيْتِ النَّبِيُّ ﷺ.

والحمديثُ دليلٌ على حلُّ أكُلِ لحمِ الخيلِ وَتَقَدَّمُ الْكَلامُ فِيهِ لاَنُّ الظَّاهِرَ اللَّهُ ﷺ علمَ ذلِكَ وقرَّرُهُ كيفَ وقدْ قالَتْ: إنَّهُ أَكَـلَ منهُ أَهْلُهُ ﷺ وقالَتْ هُنا: «نحرنا» وفي روايةِ الدَّارقطيُّ «نجنا».

فقيلَ فِيهِ دليلٌ على أنَّ النَّحرَ والنَّبحَ واحدٌ.

قيلَ: ويجوزُ أَنْ يَكُونَ أَحدُ اللَّفظينِ مِجَازاً إِذِ النَّحرُ للإسلِّ خاصَّةً وَهُوَ الضَّرْبُ بالحديدِ فِي لَبَّةِ البدنةِ حَتَّى تُفـرى أوداجُهَا

والذَّبحُ هُوَ قطعُ الأوداجِ في غيرِ الإبلِ.

قَالَ ابنُ التَّينِ: الأصلُ في الإبــلِ النَّحـرُ وفي غيرِهَــا الذَّبــحُ وجاءَ في القرآنِ في البقرةِ ﴿فَلَنَبَحُوهَا﴾ [البقرة: ٧١].

وفي السُّنَّةِ نحرُهَا.

وقد اخْتَلَفَ العلماءُ في نحرِ ما يُذبخُ وذبحِ ما يُنحرُ. فأجازَهُ الجمْهُورُ والخلافُ فِيهِ لبعض المالِكِيَّةِ.

وقولُهُ في الحديثِ (ونحنُ بالمدينةِ) يُــردُّ على مـنْ زعــمَ النَّ حلَّهَا قبلَ فرضِ الجِهَادِ فإنَّهُ فُرضَ اوَّلَ دُخولِهِمْ المدينةِ.

#### ١٢ ـ حلّ الضبّ

َ ١٢٦٠ وَعَن ابْنِ عَبْساسِ رضي اللّه عنهما قَالَ: «أُكِلَ الضَّبُّ عَلَى مَائِدَةِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٣٩١)، مسلم (١٩٤٦)].

فِيهِ دليلٌ على حلُّ أَكُلِ الضُّبُّ وعليْهِ الجمَّاهِيرُ.

وحَكَى عياضٌ عنْ قومٍ تحريمَهُ وعن الحنفيَّةِ كرَاهَتُهُ.

وقالَ النَّوويُّ: أظنَّـهُ لا يصحُّ عن أحدٍ فبإنْ صحَّ فَهُـوَ محجوجٌ بالنَّصُّ وبإجماع منْ قبلَهُ.

وقد اخْتَجُ للقائلينَ بالتَّحريمِ بما أخرجَـهُ أبـو داود (٣٧٩٦) «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ نَهَى عَن الضَّبِّ».وفي إسنادِه إسماعيلُ بنُ عيَّاشٍ ورجالُهُ شاميُّونَ وَهُوَ قويًّ في الشَّاميِّينَ فلا يَتِـمُ قولُ الخطَّابيِّ: ليسَ إسنادُهُ بذلِك.

ولا قولُ ابنِ حزم: فِيـهِ ضعيـفٌ ومجُهُولـونَ، فـإنَّ رجالَـهُ ثقات كما قالَهُ المصنَّفُ.

ولا قولُ البَيْهَقيّ: فِيهِ إسماعيلُ بنُ عيَّاشِ وليسَ بحجَّةٍ لمـــا عرفْت منْ أنَّهُ رَوَاهُ عن الشَّاميَّينَ وَهُوَ حُجَّةٌ في روايَتِهِ عَنْهُمُ.

ويما أخرجَهُ أبو داود (٣٧٩٥) من حديث عبد الرَّحمنِ ابنِ حسنة «أَنَّهُمْ طَبَخُوا ضِبَاباً فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: إِنَّ أُمَّةُ مِنْ بَنِسي إِسْرَائِيلَ مُسِخَتْ دَوَابٌ فِي الأرْضِ فَأَخْشَى أَنْ تَكُونَ هَـــنبِهِ فَٱلْقَوْهَا». واخرجَهُ أحمدُ (١٩٦/٤) وصحَّحَــهُ ابنُ حَبَّانَ (٢٦٦٥)

والطَّحـاويُّ [فشرح معاني الآثار) (١٩٧/٤)] وسندُهُ على شــرطِ الشّيخين.

وأجيب عن الأول بان النّهي وإن كان أصلُهُ التّحريم صرفَهُ هُنا إلى الْكَرَاهَةِ ما أخرجَهُ مُسلم (١٩٤٤) أنهُ ﷺ قالَ «كُلُوهُ فَإِنّهُ حَلالٌ وَلَكِنْهُ لَيْسَ مِنْ طَعَامِي» وَهَذِهِ الرُوايةُ تردُّ ما رواهُ مُسلم (١٩٤٨) أنهُ قالَ بعضُ القومِ عندَ ابنِ عبّاس: "إنَّ النّبِيَ ﷺ قَالَ فِي الضّبُ لا آكُلُهُ وَلا أَنْهَى عَنْهُ وَلا أُحَرِّمُهُ» ولِهَذا أعلُ ابنُ عبّاسِ هذِهِ الرُوايةَ فقالَ "بِنْسَمَا مَا قُلْتُمْ مَا بُعِثَ نَبِيُ اللّهِ إلا مُحَرِّماً أو مُحَلّلاً» كذا في مُسلمٍ.

وأجيبَ عن الثَّاني بأنَّه يُختَملُ أنَّهُ وقعَ منْهُ ﷺ ذٰلِكَ أُعني خشيةَ أَنْ تَكُونَ أُمَّةً محسوخةً قبلَ أَنْ يُعلمَـهُ اللَّهُ تعسال أَنْ المسرخَ لا ينسلُ.

وقد أخرجَ الطَّحاويُّ [قشرح معاني الآثاره (١٩٩/٤)] مـنُ حديثِ ابنِ مسعودٍ قـالَ "سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن الْقِردَةِ وَالْخَنَازِيرِ أَهِيَ مِمًّا مُسِخَ؟ قَـالَ: إِنَّ اللَّهَ لَـمْ يُهْلِكُ قَوْماً أو يَمْسَخُ قَوْماً فَيَجْعَلُ لَهُمْ نَسْلاً وَلا عَاقِيقَهُ وأصلُ الحديثِ في مُسلم ((٢٦٦٣) (٣٣)) ولمُ يعرفُهُ أبنُ العربيُّ.

فقالَ: قولُهُمْ «إنَّ الممسوخَ لا ينسلُ» دعوى فإنَّهُ لا يُعــرفُ بالعقلِ إنَّما طريقُهُ النَّقلُ وليسَ فِيهِ أمرٌ يُعوَّلُ عليْهِ.

(واجيب) أيضاً بائنه لو سلم أنه ممسوخٌ لا يقتضي تحريم أَكْلِهِ فَإِنَّ كُونَهُ كَانَ آدميًا قَدْ زَالَ حُكْمُهُ ولمْ يبتَى لَهُ أَشَرٌ أَصلاً وإِنَّمَا كَرِهَ ﷺ الأَكْلَ مَنْهُ لما وقعَ عليْهِ منْ سخطِ اللَّـهِ سُبحانَهُ كما كرِهَ الشُّربَ منْ مَيَاهِ ثمودَ.

(قلت) ولا يخفى أنَّهُ لَـوْ لَمْ يَسرَ تحريَّهُ لمَّا أَمَرَ بِالقَائِهَا أَو بَقَريرِهِمْ عَلَيْهِ لأَنَّهُ إضاعةُ مَال ولاَذَنَّ لَهُمْمْ فِي أَكْلِهِ فَالجُوابُ أَلَّذِي قَبْلَهُ هُوَ الأحسنُ ويسْتَفَادُ مِن الجُموعِ جَوَازُ أَكْلِهِ وَكَرَاهَتُهُ للنَّهْي.

# ١٣ ـ تحريم قتل الضفدع

1771 - وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عُثْمَانَ الْقُرَشِيُّ شُهُ، «أَنْ طَبِيبًا سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَـن الضُّفْـدَعِ يَجْعَلُهَا فِي دَوَاءِ، فَنَهَى عَنْ قَتْلِهَا».

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ (٣/٩٩٤)، وَصَحْحَهُ الْحَاكِمُ (١١/٤).

وَأَخْرُجَهُ أَبُو دَاوُد (٣٨٧١) وَالنَّسَالِيُّ (٢١٠/٧).

(وعن عبد الرّحمنِ بن عُثمان) هُـوَ ابنُ عبدِ اللّهِ التّيميُّ اللهِ النّيميُّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الصّحابيُّ قبـلَ: إنّـهُ أُدرَكَ اللّهِ الصّحابيُّ قبـلَ: إنّـهُ أُدرَكَ اللّهِ الصّحابيُّ قبـلَ: إنّـهُ أُدرَكَ اللّهِ عليهُ وليسَتْ لَهُ رُويةً

أسلمَ يومَ الفَتْحِ وقيلَ يومَ الحديبيةِ وقُتِلَ مَعَ ابنِ الزُّبيرِ في يوم واحدٍ روى عنْهُ ابنَاهُ وابنُ المُنكدر

(أَنْ طَبِيها سَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ عَن الصَّفْدَعِ) بِزِنَةِ الْخِنْصَرِ.

(يَجْعَلُهَا فِي دَوَاءِ فَنَهَى عَنْ قَلِهَا». أخرجَهُ أحمدُ وصحَّحَهُ الحَمدُ وصحَّحَهُ الحَمدُ وصحَّحَهُ الحَمدُ والرَّساليُّ والبَيهَقيُ (٣١٨/٩) بلفظ: «ذَكَرَ طَبِيبٌ عِنْدَ النَّبِيُ ﷺ دَوَاءٌ وَذَكَرَ الضَّفْدَعَ يَجْعَلُهَا فِيهِ فَنَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَـنْ قَسْلِ الضَّفَادِعِ قالَ البَيهَقيُ: هُـوَ أَوْى مَا وردَ فِي النَّهْي عَنْ قَسْلِ الضَّفَادِعِ قالَ البَيهَقيُ: هُـوَ أَوْى مَا وردَ فِي النَّهْي عَنْ قَسْلِ الضَّفَادِعِ.

وأخرج (٣١٨/٩) من حديث ابن عُمرَ: ﴿لا تَقْتُلُوا الضُّفَادِعَ فَإِنْ نَقِيقَهَا تَسْسِيحٌ وَلا تَقْتُلُوا الْخُفُّاشَ فَإِنَّهُ لَمَّا خَرِبَ بَيْتُ الْمَقْدِسِ قَالَ: يَا رَبُّ سَلَطْنِي عَلَى الْبُحْرِ حَتَّى أُغْرِقَهُمْ قَالَ البَيْهَتِيُّ: إسنادُهُ صحيحٌ.

وعنْ أنس «لا تَقْتُلُوا الضّفَادِعَ فَإِنَّهَا مَرَّتْ عَلَى نَارِ إِبْرَاهِيمَ فَجَعَلَتْ فِي أَفْرَاهِهَا الْمَاءَ وَكَانَتْ تَرُشُهُ عَلَى النَّارِ».

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ قَتْلِ الضُّفادعِ.

قالوا: ويؤخذُ منهُ تحريمُ أَكْلِهَا ولاَنْهَا لوْ حَلْتُ لما نُهِيَ عنْ قَتْلِهَا وَتَقَدَّمَ نظيرُ هذا الاسْتِدلالِ وليسَ بواضح.

# ١ ٤ – كتابُ الصَّيدِ والذَّبائح

الصَّيدُ: يُطلقُ على المصدرِ أي التَّصيُّدُ وعلى المصيدِ.

واعلم أنّه تعالى أباحَ الصّيدَ في آيتَينِ من القرآن الأولى قولُهُ ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَبلُونَكُم اللّهُ بشيء مِن الصّيدِ تَنَالُـهُ آيديكُمْ وَرِمَاحُكُمْ ﴾ [المالدة: ٤٠] والنّانيةُ: ﴿ وَمَّا عَلَّمْتُم مِن الْجَوَارِحِ مُكَلِّينَ ﴾ [المالدة: ٤] الآية والآلة الّتي يُصادُ بِهَا ثلاثةٌ: الحيوانُ الجارحُ، والمحدّدُ، والمتقلُ، ففي الحيوان:

# ١- جوازُ اقتناء كلب الماشية والصيد والزرع

اللَّهِ ﷺ: ﴿مَن اتَّخَذَ كَلْباً، إلاَّ كُلْبَ مَاشِيَةٍ، أو صَيْدٍ اللَّهِ ﷺ: ﴿مَن اتَّخَذَ كَلْباً، إلاَّ كُلْبَ مَاشِيَةٍ، أو صَيْدٍ أو رَرْعٍ، انْتُقِصَ مِنْ أَجْرِهِ كُلُّ يَوْمٍ قِيرَاطٌ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٣٢٢)، مسلم (١٥٧٥)].

الحديثُ دليلٌ على المنعِ من اتّخاذِ الْكِلابِ واقْتِنائِهَا وإمسَاكِهَا إلاَّ ما اسْتَنَاهُ من النَّلاتةِ.

وقلاً وردَتْ بِهَانِهِ الأَلفَاظِ رَوَايَاتٌ فِي الصَّحَيَحِينِ [البخاري (۲۳۲۳)، مسلم (۱۵۷٤)] وغيرِهِمَـا [النساني (۱۸۸/۷)، ابن ماجـه (۲۲۰۲)].

واختلف العلماء هل المنع لِلتَّحريمِ أو للْكَرَاهَةِ فقيلَ بالأوْلِ
وَيَكُونُ نُقصانُ القيراطِ عُقوبةً في اتَخاذِهَا بمعنى أنَّ الإسْمَ
الحاصلَ بِاتَخاذِهَا يُوازنُ قدرَ قيراطٍ منْ أجرِ التَّخذِ لَهُ وفي روايةِ
"قيراطانِ"، وحُكْمُهُ التَّحريمُ ما في بقائِهَا في البيْتِ من التَّسبُبِ
إلى ترويعِ النَّاسِ وامْتِناعِ دُخولِ الملائِكةِ اللَّذِينَ دُخولُهُمْ يُقرُبُ
إلى فعلِ الطَّاعَاتِ ويبعدُ عنْ فعلِ المعصيةِ وبعدُهُمْ سبب لضداً
ذلك ولتنجيسِها الأواني، وقيل بالنَّاني بدليلِ نقصِ بعضِ
النَّوابِ على التَّدريجِ فلو كانَ حراماً للنَّهَبَ التَّوابُ مرَّةً واحدةً.

وفِيهِ أَنَّ فَعَلَ الْمُكُرُّوهِ تَنزِيهِـاً لا يَقْتَضَى نَفَـصَ شَـيَّ مِـنَ التَّوابِ.

وَذَهَبَ إِلَى تَحْرِيمِ اقْتِنَاءِ الْكَلَّبِ الشَّافِعِيَّةُ إِلاَّ المُسْتَثنى.

واخْتُلْفَ فِي الجمعِ بينَ روايةِ «قيراطٌ» وروايةِ «قيراطانِ».

فقيلَ: إنْهُ باغتِبارِ كثرةِ الأضرارِ كما في المدن ينقسصُ قيراطانِ وقلِّيهِ كما في البوادي ينقصُ قيراطٌ أو أنَّ الأوَّلَ إذا كانَ في المدينةِ النَّبويَّةِ والنَّاني في غيرها.

أَوْ قَيْرَاطٌ مِنْ عَمْلِ النَّهَارِ وَقَيْرَاطٌ مِنْ عَمْلِ اللَّيْلِ.

فالمُقْتَصرُ في الرُّوايةِ باغْتِبارِ كُـلُّ واحـدٍ مـن اللَّبِـلِ والنُّهَـارِ والمثنَّى باغْتِبارِ مجموعِهِمَا.

واختَلفوا أيضاً هل النُقصانُ من العملِ الماضي أو من الأعمال المستقبلةِ.

قالَ ابنُ التَّين المسْتَقبلةُ وحَكَى غيرُهُ الحلافَ فِيهِ.

وفيه دليلٌ على أنَّ من أتَّخذَ المأذونَ منْهَا فلا نقصَ عليْهِ وقيسَ عليْهِ اتَّخاذُهُ لحفظِ الدُّورِ إذا اخْتِيجَ إلى ذلِكَ أَشَارَ إليْهِ ابنُ عبدِ البرِّ.

وَاتَّفَقُوا عَلَى أَنَّهُ لا يَدْخَـلُ الْكَلَـبُ الْعَقَـورُ فِي الإِذْنِ لاَنَّـهُ مامورٌ بقَتْلِهِ.

وفي الحديث دليل على التّحذير من الإنْيانِ بما يُنقبصُ الأعمالَ الصَّالحة.

وفِيهِ الإخبارُ بلطف اللَّهِ تعالى في إباحَتِهِ لما يُختَـاجُ إليْـهِ في تحصيلِ المعاشِ وحفظِهِ.

(تنبية) وردَ في مُسلم (١٥٧٣) الأمرُ بقَتْلِ الْكِلابِ.

فقالَ القاضي عياضٌ: ذَهَبَ كثيرٌ من العلماء إلى الأخذِ بالحديثِ في قُتْلِ الكِلابِ إلاَّ ما اسْتُننيَ قالَ: وَهَذا مَذَهَبُ مالِكٍ واصحابهِ.

وَذَهَبَ آخرونَ إلى جسوازِ اثْتِنائِهَا جَمِعاً ونسخِ قُتْلِهَا إلاَّ الاسودَ البّهيمَ

قال: وعندي انَّ النَّهْيَ اوْلاً كَانَ نَهْياً عامَّاً عن اقْتِنائِهَا جميعاً وامرَ بقَتْلِهَا جميعاً ثُمَّ نَهَى عنْ قَتْلِ ما عــدا الأســودَ ومنــعَ الاثْتِناءَ في جميعِهَا إلاَّ المُشْتَنَى ا هــ.

والمرادُ بالأسودِ البَهِيــمِ ذُو النُقطَتَينِ فإنَّـهُ شَـيطَانٌ والبَهِيـمُ الحالصُ السَّوادُ والنُقطَتَانَ معروفَتَانَ فوقَ عَينْيْهِ.

## ٢\_ حلّ أكل صيد الكلب المعلّم

المَّابُ اللَّهِ عَلَىٰ: فَإِذَا أَرْسَلْت كَلْبُكُ فَاذْكُر اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ، فَإِنْ أَمْسَكَ عَلَيْكِ فَأَذْرَكْتِه حَيِّاً فَاذْكُر اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ، فَإِنْ أَمْسَكَ عَلَيْكِ فَأَذْرَكْتِه حَيِّاً فَاذْبُحْهُ، وَإِنْ أَمْسَكَ عَلَيْكِ فَأَذْرَكْتِه حَيِّاً فَاذْبُحْهُ، وَإِنْ وَجَدْت مَعَ كَلْبُك كَلْبًا غَيْرَهُ وَقَدْ قَتَلَ فَلا تَأْكُلُ، فَإِنْك لا تَلْرِي كَلْبُك كَلْبًا غَيْرَهُ وَقَدْ قَتَلَ فَلا تَأْكُلُ، فَإِنْك لا تَلْرِي أَيُّهُمَا قَتَلَهُ، وَإِنْ رَمَيْت بِسَهْمِك فَاذْكُر اسْمَ اللَّهِ تَعَالَى، فَإِنْ غَابَ عَنْك يَوْماً فَلَهمْ تَجِدْ فِيهِ إلا أَثَرَ سَهْمِك فَكُونَه غَرِيقاً فِي الْمَاء مَهُ اللَّه مَا كُلُه أَنْ الْمُنْ أَنْ شِيْت، وَإِنْ وَجَدْته غَرِيقاً فِي الْمَاء فَلا تَأْكُلُ.

مُتَّفَقُ عَلَيْهِ؛ وَهَلَا لَفُظُ مُسْلِمِ [البخاري (٥٧٥)، مسلم (١٩٢٩)].

(وعن عديٌ بنِ حَاتِم طَهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ فَإِنَ أَمْسَكَ أَرْسَلْتَ كَلْبَكَ الْمُعَلِّمَ فَاذْكُر اسْمَ اللّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فَإِنْ أَمْسَكَ عَلَيْكَ فَآذَرُكُنه حَيَّا فَاذْبَحْهُ. وَإِنْ أَذْرَكُسه قَدْ قَسَلَ وَلَمْ يَاكُلُ مِنْهُ فَكُلُهُ. وَإِنْ وَجَدَات مَعَ كَلْبِك كَلْبًا غَيْرَهُ وَقَدْ قَسَلَ فَلا تَأْكُلْ مِنْهُ فَإِنْك لا تَدْرِي أَيْهُمَا قَتَلَهُ وَإِنْ رَمَيْت بِسَهْبِك فَاذْكُر اسْمَ اللّهِ تَعَالَىه) هذا إشارة إلى آلةِ الصيدِ الثانيةِ أعني الحدد وَهُو تَتَلَهُ بِالرِّمَاحِ والسُّيوفِ لقوله تعالى: ﴿تَنَالُهُ آلِيكُمْ وَرَسَاحُكُمْ﴾ بالرِّماحِ والسُّيوفِ لقوله تعالى: ﴿تَنَالُهُ آلَيْيكُمْ وَرَسَاحُكُمْ﴾ والله تعالى: ﴿تَنَالُهُ آلَيْيكُمْ وَرَسَاحُكُمْ﴾ تَعَلَى يَوْمًا فَلَمْ وَالله تَعِلَى اللهُمْ وَقَالَ عَلَى اللّهُمْ وَقَالِ اللّهُمْ وَقَالَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ

في الحديث مسائل

(الأولى) أنَّهُ لا يحلُّ صيدُ الْكَلبِ إلاَّ إذا أرسلَهُ صاحبُهُ فلو اسْتَرسلَ بنفسِهِ لمْ يحلُّ ما يصيدُهُ عندَ الجمهُور.

والدَّليلُ قولُهُ ﷺ (إذا أرسلْت) فمفْهُ ومُ الشَّرطِ أَنَّ غيرَ المرسلِ ليسَ كذلِكَ.

وعن طائفةٍ أنَّ المُغْتَبرَ كُونُهُ مُعلَّماً فيحلُّ صيدُهُ وإنْ لَمْ يُرسلُهُ صاحبُهُ بناءٌ على أنَّهُ خرجَ قولُهُ "إذا أرسلْت، مخرجَ الغالب فلا مفهُومَ لَهُ.

وحقيقةُ المعلَّمِ هُوَ أَنْ يَكُونَ بحيثُ يُضرى فيقصدُ ويزجرُ

فيقعدُ.

وقيلَ التَّعليمُ قبولُ الإرسالِ والإغراءِ حَتَّى يَمْتَلَ الرَّجَـرَ فِي الإَبْداءِ لَا بعدَ العدوِ وَيَــتُرُكُ أَكَـلَ ما أَمَسَكَ، فالمُتَـبُرُ امْتِئالُـهُ للزَّجرِ قبل الصَّيدِ فذلِـكَ مُتَعلَّرٌ للزَّجرِ قبل الصَّيدِ فذلِـكَ مُتَعلَّرٌ والتَّكُليبُ إِلْهَامٌ من اللَّهِ تعالى ومُكَنَّسبٌ بالعقلِ كما قال تعالى: ﴿ تُعَلَّمُ وَنَهُنَّ مِمَّا عَلَّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ واللهذا عمى الله

قَالَ جَارُ اللَّهِ: مُمَّا عَرَّفَكُمْ أَنْ تَعَلَمُوهُ مِنْ اتَّبِاعِ الصَّيْدِ بإرسال صاحبهِ وانزجارِهِ بزجرِهِ وانصرافِهِ بدعائِهِ وإمسَاكُ الصَّيْدِ عليْهِ وَأَنْ لا يَأْكُلُ مَنْهُ

(المسالة النّانية) في قولِهِ: (فاذْكُر اسمَ اللّهِ عليه) هذا مـاخوذٌ من قوله تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ عَلَيْهِ﴾ فـإنْ ضميرَ اعليْهِ، يعودُ إلى ما أمسَكْنَ على معنى وسمُوا عليْهِ إذا أدرَكُتُمْ ذَكَاتَهُ أو إلى ما علَّمْتُمْ من الجوارح أيْ سمُوا عليْهِ عندَ إرسالِهِ كما أضادَهُ «الْكَشَافَ».

وَكَذَلِكَ قُولُهُ: (إنْ رَمَيْت فَاذْكُر اسْمَ اللَّهِ) دَلِيلٌ عَلَى الْمُثْبِرَاطِ التَّسميةِ عَندَ الرَّمْسيِ. وظَاهِرُ الْكِتَبَابِ والسُّنَّةِ وُجوبُ التَّسميةِ.

واخْتَلْفَ العلماءُ في ذلك:

فَذَهَبَت الْهَادُوبِّةُ وَالْحَنْفِيةُ إِلَى الْ التَّسَمِيةَ وَاجْبَةٌ عَلَى الْ التَّسَمِيةَ وَاجْبَةٌ عَلَى الذَّاكِرِ عَندَ الذَّبِحِ وَالنَّحْرِ فَلاَ تَحْلُ ذَيبِحَتُهُ وَلاَ صَيدُهُ إِذَا تُرِكَّتْ عَمَدًا مُسْتَدَلِّينَ بَقُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَسَمْ يُذْكُر اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الإنعام: ١٢١] وبالحديثِ هذا.

قالوا: وقدْ عُفيَ عن النَّاسِ بحديثِ ﴿ رُفِعَ عَنْ أُمْتِي الْخَطَأُ وَالنَّسَيَانُ ﴾ [ابن ماجه (٢٠٤٥)] ولما يأتِي من حديثِ ابنِ عبَّاسٍ بلفظ «فَإِنْ نَسِيِّ أَنْ يُسَمِّيَ حِينَ يَنْبَحُ فَلَيْسَمَّ ثُمَّ لِيَأْكُلُ • وسيأْتِي في آخر الباب إنْ شاءَ اللَّهُ تعالى.

وذَهَبَ آخرونَ إلى أَنْهَا سُنْةٌ مَنْهُم: ابنُ عَبَّاسِ ومَالِكُ وروايةً عنْ أحمدَ مُسْتَدَلِّينَ بقوله تعالى: ﴿إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ﴾ قالوا فاباحَ التَّذْكِيةَ منْ غيرِ اشْتِراطِ التَّسميةِ.

ولقوله تعالى: ﴿وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُــوا الْكِتَـابَ حِـلٌ لَكُـمْ﴾

[المالدة: ٥] وَهُمْ لا يُسمُّونَ.

ولحديثِ عائشةَ الآتِي اإنَّهُمْ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ قَوْماً يَأْتُونَنَا بِلَحْمِ لا نَدْرِي أَذْكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَمْ لا أَفَسَأْكُلُ مِنْهُ؟ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وآله وسلم: سَمُوا عَلَيْهِ أَنْتُمْ وَكُلُواه.

وأجابوا عن أدلَّةِ الإيجابِ بانْ قولَهُ: (ولا تأكُلوا) المرادُ بِـهِ ما ذُبِحَ للأصنام كما قال تعالى: ﴿وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ﴾ \_ ﴿وَمَا أُجِلُ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ﴾ لأنَّهُ تعالى قالَ: ﴿وَإِنَّهُ لَفِسْقُ﴾ وقد الجمع المسلمون على أنْ من أكسل مَتْرُوكَ التَّسميةِ عليهِ فليسسَ بفاسق فوجبَ حملُهَا على ما ذُكِرَ جمعاً بينَهُ وبينَ الآياتِ السَّابقةِ، وحديثُ عائشةُ.

وَذَهَبَتِ الظَّاهِرِيَّةُ إِلَى انَّهُ لا يجوزُ أَكُلُ مَا لَمْ يُسمُّ عَلَيْهِ وَلَــوْ كَانَ تَارِكُهُمَا نَاسِياً لظَاهِرِ الآيةِ الْكَرِيمَةِ، وحديثُ عديٌّ هَيُّ اللَّهِ فإنَّــهُ لمْ يُفصُلُ.

قالوا: وأمَّا حديثُ عائشةَ. وفيهِ «أَنَّهُمْ قالوا: يا رسولَ اللَّهِ إِنَّ قوماً حديثٌ عَهْلُهُمْ بالجَاهِلِيَّةِ يأْتُونَ بلحمانٍ» \_ الحديثَ فقدْ قالَ ابنُ حجرٍ: إِنَّهُ أعلَهُ البعضُ بالإرسالِ.

قَالَ الدَّارِقطنيُ: الصَّوابُ أَنَّهُ مُرسلٌ على أَنَّهُ لا حُجَّـةَ فِيهِ لاَنَّهُ أَدَارَ الشَّارِعُ الحُكْمَ على المُظنَّةِ وَهِــيَ كـونُ الذَّابِـحِ مُسـلماً وإنَّما شَكَاكَ على السَّائلِ حداثةُ إسلام القوم فالغَاهُ ﷺ.

بل فيهِ دليلٌ على أنهُ لا بُدُّ من التَّسميةِ وإلاَّ لبيَّنَ لَهُ عــدمَ لُزومِهَا وَهَذَا وقْتُ الحَاجةِ إلى البيانِ وامَّا حديثُ «رُفِعَ عَنْ أُمْتِي الْخَطَأُ وَالنَّسَيَانُ» فَهُمْ مُتَفْقونَ على تقديرِ رُفعَ الإِثْمُ أو نحوُهُ ولا دليل فِيهِ.

وامًّا أَهْلُ الْكِتَابِ فَهُمْ يَذْكُرُونَ اسَمَ اللَّهِ عَلَى ذَبَائْحِهِمْ فَيَتَحَصَّلُ قُوَّةُ كلامِ الظَّاهِرِيَّةِ فَيْتُرُكُ مَا يَقُنَ اللَّهُ لَمْ يُسَمَّ عَلَيْهِ وَأَمَّا مَا شَكُ فِيهِ وَالذَّابِحُ مُسَلمٌ فَكُمَا قَالَ ﷺ «اذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ وَكُواه

(المسألةُ الثَّالثةُ) في قولِهِ: ﴿فَإِنْ أَدْرَكْتُهُ حَيًّا فَادْبُحْهُۥ.

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ يجبُ عليْهِ تذْكِيَتُهُ إذا وجدَهُ حيًّا ولا يجلُّ إلاَّ بِهَا وذلِكَ اتَّفاقَ، فإنْ أدرَكَهُ. وفِيهِ بقيَّةُ حيــاةٍ فـإنْ كــانَ قــدْ

قطعَ حُلقومَهُ أو مريثَهُ أو جرحَ أمعاءُهُ أو أخرجَ حشـوَهُ فيحـلُّ بلا ذَكَاةٍ.

قالَ النُّوويُّ: بالإجماعِ.

وقالَ المَهْديُّ للْهَادويَّةِ: إِنَّهُ إِذَا بِقِيَ فِيهِ رَمَّقٌ وَجَبَ تَذْكِيَتُهُ، والرَّمَقُ إِمْكَانُ التَّذْكِيةِ لوْ حضرَتْ اللهِّ.

ودلُ قُولُهُ: (وَإِنْ أَفْرَكُنه وَقَلْ قُتِلَ وَلَمْ يَأْكُلُمهُ فَكُلْمُهُ أَنَّهُ إِذَا أَكَلَ حَرِمَ أَكْلُهُ وَقَـدْ عَرَفْتَ أَنَّ صَنْ شَـرَطِ المعلَّـمِ أَنْ لا يَـأْكُلُ فَأَكْلُهُ دَلِيلٌ عَلَى أَنْهُ غَيْرُ كَامِلِ التَّعليمِ.

وقسة ورد في الحديث الآخر البحاري (١٩٢٩)، مسلم المعاري (١٩٢٩)، مسلم المعاري (١٩٢٩) تعليلُ ذلك بقولِهِ ﷺ "فَإِنَّي أَخَافُ أَنْ يَكُونَ إِنَّما أَمْسَكُنَ على نفسيهِ وَهُوَ مُسْتَفَادٌ منْ قولِهِ: ﴿فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾ المائدة: ٤] فإنَّهُ فسُسرَ الإمساكُ على صاحبِهِ بانْ لا يأكُلُ منهُ.

وقدْ أخرجَ أحمدُ (٢٣١/١) منْ حديثُ إبنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما "إذَا أَرْسَلْتَ الْكَلْبُ فَاكُلُ الصَّيْدَ فَللا تَـأَكُلُ، فَإِنَّمَا أَمْسَكَ عَلَى نَفْدِهِ، وَإِذَا أَرْسَلْته وَلَمْ يَأْكُلُ فَكُلْ إِنَّمَا أَمْسَكَ عَلَى صَاحِبِهِ وَإِلهَ هَذَا ذَهَبَ أَكْثُو العلماء.

وروي عنْ على على الله وجماعة من الصّحابة حلّه وَهُوَ مَلْمَ مَلْهَ بَالِكُ لِعَرْبَهُ أَسِو مَلْهُ وَهُوَ مَلْمَ مَلْهَ مَالِكُ لِعَولِهِ لِللهِ فَي حديثِ أَبِي ثعلبةَ اللهِ إِنْ لِي كِلاباً داود (۲۸۵۷) بإسناد حسن أنّه قال: «يَا رَسُولَ اللهِ إِنْ لِي كِلاباً مُكَلَّبَةً فَالْمَنْنِي فِي صَيْدِهَا قَالَ: «كُلْ مِمّا أَمْسَكُنَ عَلَيْك» قَالَ: وَإِنْ أَكُلَّ،

وفي حديثِ سلمانَ «كُلُهُ وَإِنْ لَمْ تُدْرِكْ مِنْهُ إِلاَّ نِصْفَهُ».

قيل: فيحملُ حديثُ عديٌ على الله ذلِكَ في كلبٍ قد اغْتَادَ الأكْلُ فخرجَ عن التَّعليمِ.

وقيلَ: إنَّهُ محمولٌ على كرَاهَةِ التَّنزِيهِ، وحديثُ أبي ثعلبـةَ لبيان أصل الحلِّ.

وقدْ كانَ عديٌّ مُوســراً فاخْتَـارَ ﷺ لَـهُ الأولى وَكَـانَ أبــوَ ثَعْلَبَةً مُعسراً فافْتَاهُ بأصل الحلِّ.

وقالَ الأوَّلُونَ: الحديثانِ قَـدُّ تعارضا، وَهَـذِهِ الأجوبـةُ لا يخفى ضعفُهَا فيرجعُ إلى التَّرجيع.

وحديثُ عديُّ ارجحُ لأنَّهُ مُخــرَّجٌ في الصَّحيحـين ومُتَـالَّـدٌ بالآيةِ وقدْ صَرَّحَ ﷺ بأنَّهُ يخافُ أنَّـهُ إنَّمَا أمسَـكَ على نفسِهِ فُيتُرَكُ ترجيحاً لجنبةِ الحَظْر كمــا قــالَ ﷺ في الحديـــثِ [م (١٩٢٩) (٦)] "وإنْ وجدْت معَ كلبك كلباً آخرَ" ـ إلى قولِـهِ ـ «فلا تأكُلُ» فإنَّهُ نَهَى عنْهُ لاحْتِمال أنَّ المؤثَّرَ فيهِ كلبُّ آخرُ غيرُ المرسل فَيَتْرُكُهُ ترجيحاً لجنبةِ الحظرِ.

وقولُهُ ﴿فَإِنْ غَابَ عَنْكَ يَوْمُـا ۚ فَلَمْ تَجِيدُ فِيهِ إِلاَّ أَثَوَ مَسَهْمِكَ فَكُلْهُ إِنْ شِئْت) [مسلم (١٩٢٩)(١)].

اخْتَلْفُت الأحاديثُ في هذا.

فرويَ عنْ مُسلمِ (١٩٣١) وغيرِهِ منْ حديثِ أبي ثعلبــةً في الَّذِي يُدركُ صيدَهُ بعد للاثِ أنَّهُ قالَ عَلَى اللهِ الْمُل مَا لَـمْ يَتُدُن . وَرَوَى مُسلَّمُ أَيضًا مِنْ حديثِهِ أَنَّهُ قَالَ ﷺ الْإِذَا رَمَيْت بِسَــهُمِك فَغَابَ عَنْك مَصْرَعُهُ فَكُلْ مَا لَمْ يَبِتْ» [هو بهلا اللفظ عندَ مـالك في والموطاه من كلام مالك (ص٣٠٤)] ولاُخْتِلافِهَا اخْتَلفَت العلماءُ.

فقالَ مالِكَ: إذا غابَ عنك مصرعُهُ ثُمُّ وُجدَ بِهِ أثرٌ من الْكَلَبِ فَإِنَّهُ يَأْكُلُهُ مَا لَمْ يَبَتْ فَإِذَا بَاتَ كُرَّهَ. وَفِيهِ أَقُوالٌ أُخْرُ.

والتَّعليلُ بما لم ينتُن وما لم يبت هُـوَ النَّصُّ ويحملُ ذِكْرُ الأوقَاتِ على التَّقييدِ بِهِ وَتَرْكُ الأكْلِ للاحْتِياطِ وَتَرجيحِ جنبةِ

وقولُهُ (وَإِنْ وَجَدْتِه غَرِيقاً فَلا تَأْكُلُ ظَاهِرُهُ وإِنْ وُجدَ بِـهِ أثرُ السُّهُم لأنَّهُ بجوزُ أنَّهُ ما مَاتَ إلاَّ بالغرقِ لا بالسهم

(المسألةُ الرَّابعةُ) الحديثُ نصٌّ في صيدِ الْكَلْبِ واخْتُلفَ فيما يُعلُّمُ مَنْ غيرِهِ كالفَهْدِ والنَّمرِ ومـن الطُّيـورِ كالبـازي والشَّـاهِينِ

فَذَهَبَ مَالِكٌ وأصحابُهُ إِلَى أَنَّهُ يَحِلُّ صِيدٌ كُلِّ مَا قَبِلَ التَّعليم حَتَّى السُّنُورُ.

وقالَ جماعةٌ منْهُمْ مُجَاهِدٌ: لا يحلُّ إلاَّ صيدُ الْكَلْبِ. وأمَّا ما صادَّهُ غيرُ الْكُلَّبِ فيشْتَرطُ إدرَاكُ ذَكَاتِهِ. وقوله تعــالى: ﴿مِـن الْجَوَارِحِ مُكَلِّينَ﴾ [المائدة: ٤] دليلٌ للثَّماني بناءً على أنَّهُ من الْكَلْبِ بِسُكُونَ اللَّامِ فلا يشملُ غيرَهُ من الجوارح ولَكِنَّهُ يُحْتَملُ أنَّهُ مُشْتَقٌّ مِن الْكَلُّبِ بِفَتْحِ السلاَّمِ وَهُـوَ مصدرٌ بمعنى التَّكْليب

وَهُوَ التَّصْرِيـةُ فِيشِملُ الجوارحَ كَلُّهَـا. والمرادُ بـالجوارحِ هُنـا: الْكُواسبُ على أَهْلِهَا وَهُوَ عامٌّ.

قالَ في «الْكَشَّافِ»: الجوارحُ: الْكُواسبُ من سباع البهائم والطبر والكلب والفهد والنّمر والعقاب والبازي والصقسر

والمراد بالمكلّب مُعلّمُ الجوارح ومُضَرِّيها بالصّيد لصاحبِهَا ورائضُهَا لذَٰلِكَ بما علم من الحيلِ وطرق التَّاديبِ والتَّقيفُ واشْتِقاقِهِ من الْكَلْبِ لأنَّ التَّـاديبَ أَكْثَرُ مَا يَكُونُ فِي الْكِـلابِ فَاشْتُقٌ لَهُ مَنْهُ لِكُثْرَتِهِ فِي جنسِهِ أَو لأَنَّ السَّبْعَ يُسـمَّى كَلْبَأَ وَمَنْهُ قُولُـهُ ﷺ «اللَّهُـمُّ سَـلُطْ عَلَيْـهِ كَلْبِــاً مِــنْ كِلابِــك، [المستعرك (٣٩/٢)] فأكلُّهُ الأسدُ.

أو من الْكَلَّبِ الَّذِي هُوَ بمعنى الضَّراوةِ يُقالُ هُـوَ كلبٌ بكُذا إذا كان ضارياً بهِ ا هـ.

فدلٌ كلامُهُ على شُمول الآيةِ للْكُلبِ وغيرهِ مـن الجـوارح على تقدير الاشتِقاقين ولا شَكُ أنَّ الآيةَ نزلَتْ والعــربُ تصيــدُ بِالْكِلابِ والطُّيُورِ وغيرهِمَا وقــدْ أخـرَجَ الـتَّرمذَيُّ (١٤٦٧) مَـنْ حديثِ عديُّ بــنِ حَـاتِمِ «سَـأَلْت رَسُـولَ اللَّهِ ﷺ عَـنْ صَيْـدِ الْبَازِي فَقَالَ: مَا أَمْسَكَ عَلَيْك فَكُلْ». وقدْ ضُمُّف بمجالدٍ ولَكِينْ قدْ أوضحنا في حواشي «ضوء النَّهَار» أنَّهُ يُعملُ بما روَّاهُ.

## ٣- النهي عن أكل صيد المعراض بعرضِه

١٢٦٤ ـ وَعَنْ عَدِيٌّ اللَّهِ قَالَ: ﴿سَأَلْتَ رَسُسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ صَيْدِ الْمِعْرَاضِ، فَقَالَ: إِذَا أَصَبْت بِحَدُّو فَكُلْ، وَإِذَا أَصَبْت بِعَرْضِهِ فَقَتَلَ فَإِنَّهُ وَقِيدٌ، فَلا

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٧٥٥ه).

(وعن عادي قال استألت رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ عَسْ صَيْدِ الْمِغْرَاضِ) بِكُسْرِ المَيْمِ وَسُكُونِ الْمُهْمَلَةِ آخْرُهُ مُعجمةً يَأْتِي

(فقالَ: ﴿إِذَا أَصَبُّت بِحَــــ لَهِ فَكُـلُ وَإِذَا أَصَبَّت بِعَرْضِهِ فَقَسَلَ فَإِنَّهُ وَقِيلًا) بِفَتْحِ الواوِ وبِالْقافِ فمثنَّاةٌ تُحْتِيُّـةٌ وذالٌ مُعجمةٌ بزنـةِ أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (١٩٣١).

تقدَّمُ الْكَلامُ فيما غابَ عنْ مصرعِهِ من الصَّيدِ سواءٌ كــانَ بسَهُم أو جارحٍ.

وفي الحديثِ دلالةٌ على تحريم أكْل ما أنْتَنَ مَن اللَّحم.

قيلَ: ويحملُ على ما يضرُ الآكِـلَ أو صارَ مُسْتَخبَثاً أو يُحملُ على التَّنزِيهِ ويقاسُ عليْهِ سائرُ الأطعمةِ المُتِّنةِ.

### ٥\_ حكم اللحم المجهول التسمية عليه

الله عنها «أَنْ قَوْماً وَعَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها «أَنْ قَوْماً قَالُوا لِلنَّبِيِّ ﷺ: إِنْ قَوْماً يَأْتُونَنَا بِاللَّحْمِ، لا نَـدْرِي: أَذَكَرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ أَمْ لا؟ فقالَ سَمُوا اللَّـة عَلَيْهِ أَنْتُمْ وَكُلُوهُ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٧٠٥هـ).

روعنْ عانشةَ رضى الله عنها وأنْ قَوْماً قَالُوا لِلنَّبِيِّ ﷺ: إنَّ قَوْماً يَٱتُونَنا بِاللَّحْمِ لا نَدْرِي أَذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ﴾ أَيْ عِنْـدَ ذَكَاتِـهِ رَأَمْ لا؟ فقَالَ: سَمُّوا اللَّهَ عَلَيْهِ أَنْتُمْ وَكُلُوهُه. رَوَاهُ البخاريُّ).

تقدّمُ أنَّ فِي روايةٍ «أنَّ قوماً حديثو عَهْــدٍ بالجَاهِلِيَـةِ» وَهِـيَ هُنا فِي البخاريُّ منْ تمامٍ الحديثِ بلفظِ "قــالَتْ: وَكَـانوا حديشي عَهْدٍ بالْكُفُرِ» وفي روايةِ مالِكِ (الموطا: ٤٨٨/٢) زيـادةُ "وذلِـكَ في اوَّلِ الإسلامِ» والحديثُ قدْ أُعلَّ بالإرسالِ وليسَ بعلَّةٍ عندنــا على ما عرفت سيَّما وقدْ وصلَّهُ البخاريُّ.

وَتَقَدُمُ أَنَّ الحديثَ من أَدَلَةٍ منْ قَالَ بَعدمٍ وُجُوبِ التَّسَميةِ ولا يَتِمُّ ذَلِكَ، وإنَّما هُـوَ دليـلٌ على أنَّهُ لا يـلزمُ أنْ يعلمـوا التَّسميةَ فيما يُجلبُ إلى أسواق المسلمينَ وَكَذَا ما ذَبَحَهُ الأعـرابُ من المسلمينَ لأنَّهُمْ قَدْ عرفوا التَّسميةَ.

قَالَ ابنُ عبدِ البَرُ: لأنَّ المسلَمَ لا يُظنُّ بِهِ فِي كُلُّ شَسَيْ إلاَّ النَّ بَيْنَ خلافُ ذلِكَ وَيَكُونَ الجَوابُ عَنْهُمْ بَقُولُهِ: "فَسَمُوا... إلغُ من الأسلوبِ الحَكِيمَ وَهُوَ جوابُ السَّائلِ بغيرِ مَا يَتَرَقَّبُ كَانَّهُ قال: الَّذِي يُهِمُكُمْ أَنْتُمْ أَنْ تَذْكُرُوا اسمَ اللَّهِ عليْهِ وَتَأْكُلُوا مَنْهُ. وَهَذَا يُقَرِّرُ مَا قَدْمَنَاهُ مَسَنْ وُجوبِ التَّسَمِيةِ إلاَّ أَنْ غَمَلَ أُمُورَ المسلمينَ على السَّلامةِ.

عظيم يأتِي بيانُهُ (فلا تأكُلُ. روَاهُ البخاريُّ).

اخْتُلُفَ في تفسيرِ المِعْراضِ على أقوال:

لعلَّ أقربَهَا ما قالَهُ ابنُ التَينِ: إِنَّهُ عصاً في طرفِهَا حديدةً يرمي بهِ الصَّائدُ فما أصابَ بحدُهِ فَهُو ذَكِيَّ يُؤكّلُ وما أصابَ بعرضِهِ فَهُو وَقِيدٌ أَيْ موقوذٌ والموقوذُ ما قَبِّلَ بعصاً أو حجر أو ما لا حدَّ فِيهِ والموقوذةُ: المضروبةُ بخشبةٍ حَتَّى تُمُوتَ منْ وقَذْتُهُ ضَيْتُهُ.

وفي الحديثِ إشارةٌ إلى آلةِ منْ آلاتِ الاصطيادِ وَهِيَ المحـدَّدُ فإنَّهُ ﷺ اخبرَهُ أنَّهُ إذا أصابَ بحـدُ المعـراضِ أَكَـلَ فإنَّـهُ مُحـدُّدُ وإذا أصابَ بعرضِهِ فلا يأكُلْ.

وفِيهِ دليلُ أنَّهُ لا يجلُّ صيدُ المُثقَّلِ.

وإلى هـذا ذَهَبَ مـالِكٌ والشَّافعيُّ وأبــو حنيفــةَ وأحمـــدُ والنُّوريُّ.

وَذَهَبَ الأوزاعيُّ ومَكْحولٌ وغيرُهُمَا منْ عُلماءِ الشَّامِ إلى أنَّهُ يحلُّ صيدُ المعراض مُطلقاً.

وسببُ الخلاف مُعارضةُ الأصولِ في هذا الباب بعضها لبعض ومعارضةُ الآثرِ لَهَا وذلِكَ أَنْ مَن الأصولِ في هذا الباب أن الوقيدَ مُحرَّمٌ بالْكِتَابِ والإجماعِ ومن أصولِهِ أَنْ العقر ذَكَاة الصيدِ فمن رأى أَنْ مَا قَتَلَهُ المعراضُ وقيداً منعَهُ على الإطلاق ومنْ رأة عقراً مُختَصاً بالصيدِ \_ وأنْ الوقيدَ غيرُ مُعتَبرِ فيهِ \_ فمن رأة عقراً مُختَصاً بالصيدِ \_ وأنْ الوقيدَ غيرُ مُعتَبرِ فيهِ \_ لم ينعَهُ على الإطلاقِ ومن فرق بينَ ما أَخرَق من ذلِكَ وما لم يُخرَق نظرَ إلى حديثِ عدي هذا هو الصوابُ.

هـذا وقولُـهُ (فَإِنَّهُ وقيلُهُ) أيْ كـالوقيذِ وذلِـكَ لأَنَّ الوقيــذَ المضروبَ بالعصا منْ دُونِ حدَّ وَهَذا قدْ شارَكَهُ في العلَّـةِ وَهِــيَ القَتْلُ بغيرِ حدً

### ٤- جوازُ الصيد بالسهم مالم ينتن

النَّبيّ ﷺ قَالَ: النَّبيّ ﷺ قَالَ: النَّبيّ ﷺ قَالَ: اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وَأَمَّا مَا اشْتُهُرَ مِنْ حديثِ «الْمُؤْمِنُ يَذْبُحُ عَلَى اسْمِ اللَّهِ سَمَّى أَمْ لَمْ يُسَمُّ» وإن قالَ الغزاليُّ في «الإحياء»: إنَّهُ صحيحٌ فقدْ قالَ النُّوويُّ: إنَّهُ مُجمعٌ على ضعفِهِ.

وقدْ أخرجَهُ البِّيهَقيُّ (٢٤٠/٩) منْ حديثِ أبي هُريرةَ وقـالَ إنَّهُ مُنْكُرُ لا يُختَجُّ بهِ.

وَكَذَا مَا أَحْرِجَهُ أَبُو دَاوِد فِي المُراسِيلِ (٣٧٨) عن الصَّلْتِ السَّدوسيُّ عن النَّبيُّ ﷺ قالَ: ﴿ ذَبِيحَةُ الْمُسْلِمِ حَلالٌ ذَكَرَ اسْمَ اللَّهِ أَو لَمْ يَذْكُرْ ۚ فَهُوَ مُرسلٌ وإنْ كَانَ الصَّلْتُ ثَقَّةً فالإرسالُ علَّةً عندَ من لم يقبل المراسيلَ.

وقولنا فيما تقدُّمَ: إنَّهُ ليسَ الإرسالُ علَّةً نُريدُ إذا أعلُوا بـــهِ حَدَيْثاً مُوصُولاً ثُمَّ جاءً من جهَةٍ أُخْرَى مُرسلاً.

### ٦- النهي عن صيد الخذف

١٢٦٧ – وَعَنْ عَبْـٰدِ اللَّـٰهِ بْـنِ مُغَفُّـــلِ ﷺ أَنَّ ﴿رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَن الْخَـٰذُفِ، وَقَـالَ: إِنَّهَـا لا تَصِيدُ صَيْداً، وَلا تُنْكَأُ عَدُوًّا، وَلَكِنُّهَا تُكْسِرُ السُّنَّ، وَ تَفْقَأُ الْعَيْنِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٢٢٠)، مسلم (١٩٥٤)]، وَاللَّفْظُ لِمُسْلِمٍ.

(وعنْ عبدِ اللَّهِ بن مُعَفَّل أنَّ ورَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَن الْحَذْفِ،) بفَتْح الخاء المعجمةِ وسُكُون الذَّال المعجمةِ ففاءً.

(وقالَ إنَّهَا) أنَّتُ الضَّميرَ معَ أنَّ مرجعَهُ الحذفُ وَهُوَ مُذَكِّرٌ نظراً إلى المخذوف بهِ وَهِيَ «الْحَصَاةُ

(لا تُصِيدُ صَيْداً وَلا تَنْكَأَ) بِفَتْحِ حَسَرُفُ الْمُصَارَعَةِ وَهَمْـزَةٌ

(عَدُوّاً وَلَكِنْهَا تَكْسِرُ السَّنَّ وَتَفْقاً الْعَيْنَ» مُتَّفَـقٌ عليْهِ واللَّفظُ لمسلمٍ، الحَدْفُ: رَمْيُ الإنسانِ بحصاةٍ أو نواةٍ أو نحوِهِمَا يجعلُهُمَــا بينَ أُصبعيْهِ السُّبَّابَتَين أو السُّبَّابةِ والإبهَام.

وفي تحريمٍ ما يُقْتَلُ بالخذفِ من الصَّيدِ الخلافُ الَّذي مضى في صيدِ المثقَّل، لأنَّ الحصاةَ تقتُّلُ بثقلِهَا لا بحدٍّ. والحديثُ نَهَى

عن الحذف لأنَّهُ لا فـائدةً فِيـهِ ويخـافُ منْـهُ الفســدةُ المذكُّـورةُ، ويلحقُ بهِ كُلُّ مَا فِيهِ مَفْسَدَةً.

### واختُلفَ فيما يُقْتَلُ بالبندقةِ:

فقالَ النَّوويُّ: إِنَّهُ إِذَا كَانَ الرَّميُّ بِالبنادق وبالخذف إنَّما هُوَّ لِتَحصيل الصَّيدِ وَكَانَ الغالبُ فِيهِ عدمَ قَتْلِهِ فَإِنَّهُ يَجِــورُ ذَلِـكَ إذا أدرَكَهُ الصَّائدُ وذَّكَّاهُ كرمي الطُّيورِ الْكِبارِ بالبنادقِ.

وأمَّا أثرُ ابن عُمرَ وَهُوَ ما أخرجَهُ عَن البِّيهَقيّ (٢٤٩/٩) أنَّهُ كَـانَ يَقُــولُ «المُقُتُولَـةُ بالبندقـةِ تلْـكَ الموقــوذةُ» فَهَــذا في المُقْتُولَـةِ بالبندقةِ، وَكَلَامُ النُّوويُ في الَّذي لا يَقْتُلُهَــا وإنَّمـا تحبسُـهَا على الرَّامي حَتَّى يُذَكِّيَهَا، وَكَلامُ أَكْثرِ السَّلفِ أَنَّسَهُ لا يُؤكِّسُلُ مَا قُتِـلَ بالبندقةِ وذلِكَ لِأنَّهُ قُتِلَ بالمُثقِّل.

(قلْت) وأمَّا البنادقُ المعروفةُ الآنَ فإنَّهَــا ترمــى بالرُّصــاص فيخرجُ وقدْ صيَّرَتُهُ نارُ البارودِ كالميلِ فيقتُـلُ بحدُّهِ لا بصدمِهِ فالظَّاهِرُ حلُّ مَا قَتَلَتْهُ.

## ٧\_ تحريمُ جعل الحيوان هدفاً للرمي

١٢٦٨– وعن ابن عبَّاس رضي اللَّه عنهمـــا أنَّ النِّي ﷺ قالَ: ﴿لا تَتَّخِذُوا شَيْعًا فِيهِ الرُّوحُ غَرَضاً﴾. رُوَاهُ مُسلمٌ (١٩٥٧).

(وعن ابن عبَّاسِ رضي اللَّه عنهما أنَّ النَّبيُّ 難 قال: ﴿لا تُتَّخِذُوا شَيْنًا فِيهِ الرُّوحُ غَرَضًاً) بفَتْح الغين المعجمةِ وفَتَسْح السَرَّاء فضادٌ مُعجمةٌ وَهُوَ فِي الأصلِ الْهَدفُ يُرمَى إليَّهِ ثُمَّ جُعلَ اسمـــاً لِكُلُّ غَايَةٍ يَتَحرَّى إِدرَاكُهَا

(روَاهُ مُسلمٌ).

الحديثُ نَهْىٌ عنْ جعل الحيوان هدفاً يُرمى إليْهِ والنَّهْيُ لِلتَّحريم لأنَّهُ أَصلُهُ ويؤيِّدُهُ قُوَّةً حديثُ اللَّهُ مَنْ فَعَلَ هَذَا» [م (١٩٥٨) (٥٩)] لما مرَّ ﷺ وطائرٌ قدْ نُصبَ وَهُمْ يرمونُهُ.

ووجُّهُ حِكْمةِ النَّهْيِ انْ فِيهِ إيلاماً للحيوان وَتَضيعاً لماليَّتِهِ وَتَفُويتاً لذَكَاتِهِ إِنْ كَانَ ثَمَّا يُذَكَّى وَلَنْفَعَتِهِ إِنْ كَانَ غَيْرَ مُذَكَّى.

٨ ـ صحة تذكية المرأة، والتذكية بحجر حادًّ

 ١٢٦٩ - وَعَنْ كَغْبِ بْنِ مَالِكِ ﷺ: «أَنَّ امْرَأَةً ذَبَحَتْ شَاةً بِحَجْرٍ، فَسُيْلَ النَّبِيُ ﷺ عَنْ ذَلِكَ فَأَمَرَ بأكْلِهَا».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٢٠٥٥).

الحديثُ دليلٌ على صحَّةِ تذْكِيةِ المراةِ وَهُوَ قولُ الجمَاهِــيرِ. وفِيهِ خلافٌ شاذٌ أنَّهُ يُكْرَهُ ولا وجْهَ لَهُ.

ودليلٌ على صحَّةِ التَّذْكِيةِ بالحجرِ الحــادُ إذا فَـرَى الأوداجَ لأنَّهُ قد جاءً في روايةٍ أنَّهَا كسرَت الحجرَ وذبحَتْ بِهِ والحجــرُ إذا كُسرَ يَكُونُ فِيهِ الحدُّ.

ودليلٌ على أنَّهُ يصحُّ أكْلُ ما ذُبحَ بغيرِ إذنِ المالِكِ وخالفَ فِيهِ إسحاقُ بنُ رَاهُويْهِ وأهْلُ الظَّاهِرِ وغيرُهُمْ.

واخْتَجُوا بأمرِهِ ﷺ بِإِكْفَاءِ مَا فِي قُدُورِ مَا ذُبِحَ مَـنَ المغنـمِ قبلَ القسمةِ بذي الحليفةِ كمَا أخرجَهُ الشَّيخَانِ [البخاري (٢٤٨٨)، مسلم (١٩٦٨)].

(وأجيبَ) بأنَّهُ إِنَّمَا أَمَرَ بِإِراقَةِ المرقِ وأمَّا اللَّحَمُ فِباقِ جُمـعَ ورُدَّ إِلَى المغنم.

(فَإِنْ قَيلَ) لَمْ يُنقلُ جَمَّعُهُ وردُّهُ إِلَيْهِ.

(قلنا) ولم يُنقل انَّهُـم أَتْلفُوهُ واحرقُوهُ فيجبُ تأويلُـهُ بمـا ذَكَرنا مُوافقةً للقواعدِ الشُّرعيَّةِ.

(قلْت) لا يخفى تَكَلُّفُ الحوابِ والمرقُ مالُ لُو كانَ حـــلالاً لما أمرَ بإرافَتِهِ فإنَّهُ منْ إضاعةِ المال.

وامًا الاستبدلال على المدّعي بشاةِ الآسارى فإنّها ذُبَحَتْ بغيرِ إذن مالِكِهَا فامرَ ﷺ بالتّصدُق بِهَا على الآسارى كما هُسوَ معروفٌ، فإنّهُ استبدلال غيرُ صحيح وذلِك لأنّه ﷺ لم يستتحلُ أَكُلُهَا ولا أباحَ لأحدِ من المسلمينُ أَكُلُهَا بـلْ أَنْ يُطعـمَ تُطعـمَ الْكُفَّارِ المستَحلُينَ للميْتَةِ.

وقدْ أخرجَ أبو داود (٢٧٠٥) منْ حديثِ رجلِ من الأنصارِ قالَ «خَرَجْنَـا مَـعَ رَسُـولِ اللَّـهِ ﷺ فِـي سَـفَرٍ فَأَصَـابَ النَّـاسَ مَجَاعَةٌ شَدِيدَةٌ وَجَهْدٌ فَأَصَابُوا غَنَماً فَانْتَهُبُوهَا فَإِنْ قُدُورَنَا لِتَغْلِــي

إِذْ جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى فَرَسِهِ فَأَكْفَا قُدُورَنَا ثُمَّ جَعَلَ يُرَمُّلُ اللَّحْمَ بِالتَّرَابِ وَقَالَ: إِنَّ النَّهِبَةَ لَيْسَتْ بِاَحْلُ مِن الْمُثَبَّةِ فَهَـٰذَا مثلُ الحديثِ الَّذِي أخرجَـٰهُ الشَّيخانِ أِحْ (٢٤٨٨)، م (١٩٦٨). وفيهِ إتلافُ اللَّحمِ لأنَّهُ مَيْسَةٌ فِعرفْت فَوْقَ كلام أَهْلِ الظَّاهِرِ.

وامًّا حديثُ الْكِتَابِ وائَّهُ ﷺ امرَ بأكْلِ ما ذُبحَ بغيرِ إذن مالِكِهِ فإنَّهُ لا يردُّ على أهْلِ الظَّاهِرِ لاَنْهُمْ يقولونَ بحلُّ مــا ذُبحَ بغير إذنِ مالِكِهِ مخافةَ انْ يُمُوتَ أو نحوَّهُ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ بجورُ تَمْكِينُ الْكُفَّارِ ثَمَّا هُوَ مُحـرُمٌ عَلَى السَّلَمِينَ ويدلُ لَهُ «أَنَّهُ ﷺ نَهَى عُمَرُ عَنْ لُبُس الْحُلَّةِ مِن الْحَريرِ فَبَعَثَ بُهَا عُمَرُ لَاخِيهِ الْمُشْرِكِ إِلَى مَكَّةً كما في البخاريُ والبخاريُ (٨٨٦)، مسلم (٢٠٦٨)، وغيرهِ.

قَالَ المصنّفُ فِي الفَتْحِ (٤٨٧/٤): ويدلُّ الحديثُ على تصديقِ الأجيرِ الأمينِ فيما اؤْتُمنَ عليْهِ حَتَّى يَتَبَشْنَ عليْهِ دليلُ الحيانةِ لأنْ فِي الحديثِ أنَّهَا كانتِ المراةُ أمةً راعيةً لغنمٍ سيّابِهَا وَهُوَ كعبُ بنُ مالِك فخشيَتْ على الشّاةِ أنْ تمُوتَ فذبحَتُهَا.

ويؤخذُ منهُ جوازُ تصرُف المودع لمصلحةِ بغيرِ إذنِ المالِك.

# ٩\_ شرطُ الذكاةِ ما يقطع ويجري الدم

١٢٧٠ وَعَنْ رَافِعِ بْنِ خَدِيجٍ ﴿ عَن النَّبِي النَّبِي النَّبِي اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلْ،
 لَيْسَ السّن وَالظّفُرَ. أَمَّا السّن فَعَظْمٌ. وَأَمَّا الظّفُرُ فَمَدَى الْحَبَشَةِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٤٣٥)، مسلم (١٩٦٨)].

(عن رافع بن خديج عليه عن النبي على قال اسبب الحديث الله إنا الاقو العدو الحديث الله إنا الاقو العدو غداً وليس معنا مدى فقال الله إلى الله إلى المفرزة من فنون ساكنة فها مفتوحة فراة اي ما اسالة وصبه بكثرة من النهر (وَدُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلْ، لَيْسَ السِّنُ وَالطُّفْرَ. أَمَّا السِّنُ فَعَظْمَ وَأَمَّا الظَّفَرَ فَمَدَى) بضم الميم ويقي الشَّفرة أي السَّكُينُ فقصورة جمعُ مُديةٍ مُئلتُهُ الميم وَهِيَ الشَّفرة أي السَّكُينُ السَّكُونُ السَّكُينُ السَّكُينُ السَّكُينُ السَّكُينُ السَّكُينُ السَّكُينُ السَّكُينَ السَّكُينُ السَّكُينَ السَّكُينَ السَّكُينُ السَّكُينَ السَّكُونُ السَّكُينَ السَّكُينَ السَّكُينَ السَّكُينَ السَّلَةِ السَّكُينَ السَّكُينَ السَّكُونُ السَّلَيْ السَّلَة السَّلَة السَّمَ السَّلَةُ السَّلَةُ السَّكُونُ السَّمَ السَّلَيْ السَّلَالَةُ السَّمَ السَّكُونُ السَّلَيْهُ السَّلَةُ السَّمَ السَّلَةُ السَّكُونُ السَّلَةُ السَّلُونُ السَّلَةُ السَّلَةُ السَّلَةُ السَّلَةُ السَّلَةُ السَّلِي السَّلَةُ السَّلَةُ السَّلَةُ السَّلَةُ السَّلِيْ السَّلِيْ السَّلِيْ السَّلِيْ السَّلِيْ السَلْمُ السَّلِيْنُ السَلِيْ السَلِيْ السَلِيْ السَلِيْ السَلِيْ السَلِيْ السَلِيْ السَلِيْ السَل

(الحبشةِ. مُتَّفقٌ عليهِ).

بالحبشة.

وفِيهِ دلالةٌ صريحةٌ بأنَّهُ يُشْتَرطُ فِي الذَّكَاةِ مَا يَقَطَعُ ويجري يُمّ.

واعلمْ أنَّهُ تَكُونُ الذَّكَاةُ بالنَّحْرِ للإبلِ وَهُوَ الضَّرْبُ بـالحديدِ في لبَّةِ البدنةِ حَتَّى يَشْـرِيَ أوداجُهَـا واللَّبَـةُ بفَتْـحِ الـلاَّمِ وَتَشـديدِ الموحَّدةِ موضعُ القلادةِ منَ الصَّدرِ.

والذَّبِحُ لما عدّاهَا وَهُــوَ قطعُ الأوداجِ أي الودجينِ وَهُمَـا عرقانِ مُحيطانِ بالحلقومِ فقولُهُم «الأوداجُ» تغليبٌ على الحلقومِ والمريء فسميَّتِ الأربعةُ أوداجاً.

والحَتَلَفَ العلماءُ فقيلَ: لا بُدُّ منْ قطعِ الأربعــةِ وعـنْ أبـي حنيفةَ يَكُفي قطعُ ثلاثةٍ منْ أيِّ جانب.

وقالَ الشَّافعيُّ: يَكُفي قطعُ الأوداجِ والمريء.

وعن الثوريُّ يُجزئُ قطعُ الودجين.

وعنْ مالِكِ يُشْتَرطُ قطعُ الحلقومِ والودجينِ لقولِهِ ﷺ هما أَنْهَرَ الدَّمَ وَإِنْهَارُهُ إِجَـراؤُهُ وذلِكَ يَكُونُ بقطعِ الأوداجِ لأَنْهَا بحرى الدَّمِ وليسَ بِهِ من الدَّمِ ما يحصلُ بِهِ إِنْهَارُهُ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يُجزَّى النَّبِحُ بِكُلِّ مُحــدَّدٍ فيدخـلُ السَّيفُ والسَّكِينُ والحجرُ والحشبةُ والزَّجاجُ والقصـبُ والخـزفُ والنُّحاسُ وسائرُ الأشياء المحدَّدةِ.

والنَّهْيُ عن السُّنُّ والظُّفْرِ مُطلقاً منْ آدميٌّ أو غيرِهِ مُنفصلٍ أو مُتَّصل ولوْ كانْ مُحدَّداً.

وقد بيَّنَ ﷺ وجْهَ النَّهْيِ فِي الحديثِ بقولِهِ «أَمَّا السَّنُ فَعَظْمٌ» فالعلَّةُ كُونُهَا عظماً وَكَانُهُ قدْ سَبقَ منْـهُ ﷺ النَّهْيُ عَـن الذَّبِحِ بالعظمِ وقدْ علَّلَ النَّوويُّ وجْهَ النَّهْيِ عَن الذَّبِحِ بالعظمِ أنْهُ يُنجَسُ بِهِ وَهُوَ مِنْ طعام الجنُّ فَيَكُونُ كَالاسْتِجمارِ بالعظمِ.

وعلَّلَ فِي الحديثِ النَّهْيَ عـن الذَّبحِ بـالظُّفْرِ بِكَونِـهِ مُـدى الحَبشةِ أَيْ وَهُمْ كُفَّارٌ وقدْ نُهيتُمْ عن التَّشبُّةِ بِهِـمْ، وأوردَ عليْـهِ بال الحَبشةَ تذبحُ بالسَّكِينِ أيضاً فيلزمُ المنعُ من ذَلِكَ لِلتَّشبُّهِ.

(وأجيبَ) بانَّ الذَّبحَ بالسَّكِينِ هُوَ الأصلُ وَهُوَ غيرُ مُخْتَصُّ

وعلَّلَ ابنُ الصَّلاحِ ذلِكَ بانَّهُ إِنَّما مُنْعَ لِمَا فِيهِ من التَّعذيبِ للحيوانِ ولا يجمِّلُ بِهِ إِلاَّ الحنقُ الَّذِي لِيسَ على صفةِ النَّبِحِ.

وقال البيهقيُ [ومعوفة السنن والآثارة (١٨٣/٧)]: روايةً عن الشّافعيُّ أنَّهُ حملَ الظُّفرَ في هذا الحديثِ على النَّوعِ الَّذي يدخـلُ في الطّيبِ وَهُوَ منْ بلادِ الحبشةِ وَهُوَ لا يفري فَيَكُـونُ في معنى الحنق.

وإلى تحريم الذَّبح بما ذُكِرَ ذَهَبَ الجمْهُورُ.

وعن أبي حنيفة وصاحبيه أنه يجوزُ بالسَّسنُ والظُفْسِ المنفصلينِ، واختُجُوا بما أخرجَـهُ أبو داود (٢٨٢٤) من حديث عديٌ بنِ حَاتِمِ «أَفْرِ الدَّمَ بِمَا شِئْت».

والجوابُ أنَّهُ عامُّ خصَّصَهُ حديثُ رافع بنِ خديجٍ.

# ١٠ النهي عن قتل الحيوان صبراً

1771 - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضَي اللَّهَ عَبْدِ اللَّهِ رَصَي اللَّهُ عَنْهَا قَالَ: ﴿ نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُقْتَلَ شَيْءٌ مِن الدَّوَابُ صَبْراً».

رُوَاهُ مُسْلِمٌ (١٩٥٥).

هُوَ دليلٌ على تحريمٍ قَتْلِ أيَّ حيوان صبراً وَهُـوَ إمسَـاكُهُ حَيَّا ثُمُّ يُرمى خَتْى يُموتَ وَكَذلِكَ مِنْ قُتِلٌ مِن الآدميُينَ في غيرٍ معرَكَةٍ ولا حرب ولا خطإ فإنَّهُ مقْتُولٌ صبراً؛ والصَّبرُ: الحبسُ.

## ١١ ـ الإحسانُ في القتلةِ والذبح

اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الإِحْسَانَ عُلَى كُلُّ شَيْء، اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الإِحْسَانَ عُلَى كُلُّ شَيْء، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَة، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَة، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَة، وَإِذَا ذَبَحْتُهُ فَأَحْسِنُوا اللَّهِ لَكُمْ شَفْرَتَهُ، وَلَيْرِحْ ذَبِيحَتَهُ . اللَّبُحَة وَلَيْرِحْ ذَبِيحَتَهُ . وَلَيْرِحْ ذَبِيحَتَهُ . وَلَيْرِحْ ذَبِيحَتَهُ . وَلَا لَمِ فَا الْعَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

(وعن شداد بن أوس) شداد بالشين المعجمة ودالسين

مُهْمَلَتَينِ هُوَ أبو يعلى شدادُ بنُ أوسٍ بنِ ثابِتٍ النَّجَارِيُّ الأَسْارِيُّ وَهُوَ ابنُ أخي حسَّانَ بنِ ثابِتٍ لَمْ يصحُّ شُهُودُهُ بدراً، نزلَ بيْتَ المقدسِ وعدادُهُ في أَهْلِ الشَّامِّ، مَاتَ بِهِ سنةَ ثمان وخسينَ وقيلَ غيرُ ذلِكَ.

قالَ عُبادةُ بنُ الصَّامِتِ وأبو الدَّرداءِ: كانَ شدَّادٌ مَّنْ أُوتِسيَ العلمَ والحلمَ.

رقالَ قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ وإنَّ اللّهَ تَعَالَى كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِئْلَةَ) بِكَسرِ النّاف مصدرٌ نوعى .

(وَإِذَا ذَبَخْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذُّبْحَةَ) بزنةِ القِتْلةِ.

(وَلُيُحِدُّ أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ وَلَيُرحْ ذَبيحَنَّهُ». روَاهُ مُسلمٌ)

قُولُهُ «كَتَبَ الإحسانَ» أي أُوجَبَهُ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْمَدُلِ وَالإِحْسَانِ﴾ والنحل: ٩٠] وَهُو فعلُ الحسنِ ضدُ القبيحِ فَيْتَنَاوَلُ الحسنَ شَرعاً والحسنَ عُرفاً وذُكِرَ منهُ ما هُو ابعدُ شيء عن اعْتِبارِ الإحسانِ وَهُوَ الإحسانُ في القُتْسَلِ لأي حيوانِ من أَدمي وغيرهِ في حد وغيره.

ودل على نفي المثلةِ مُكَافاة إلا أنّه يُختَمـلُ أنّه مُخصَصَّ بِقُولِهِ ﴿ فَمَـنَ اعْتَـدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتُدُوا عَلَيْهِ بِعِثْلِ مَا اعْتَـدَى عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ١٩٤] وقد تقدّم الْكَلامُ في ذلِك وأبانَ بعـضَ كيفيَّةِ إحسانِهَا بقولِهِ (وليحدُّ) بضم حرف المضارعةِ من: أَحَـدُ السُكِّينَ: أَحِسنَ حدَّهَا، والنَّفرةُ بفَتْحِ المعجمةِ: السُكِّينُ العظيمةُ وما عظم من الحديدِ وحدُد.

وقولُهُ (وليرخ) بضمُّ حـرف المضارعةِ أيضاً من الإراحةِ ويَكُونُ بإحدادِ السُكِّينِ وَتَعجيلِ إمرارهَا وحسن الصَّنْعَةِ.

١٢ ــ ذكاةُ الجنين ذكاةُ أُمِّهِ

المُ ١٢٧٣ وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ - هُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «ذَكَاةُ الْجَنِينِ ذَكَاةُ أُمُّهِ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٣٩/٣) وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٨٨٩ه).

الحديثُ لَهُ طُرِقٌ عندَ التَّرمذيُّ (١٤٧٦) وأبي داود (٢٨٢٧) والله طبي (٢٨٢٧) إلاَّ أنْـهُ قـالَ عبـدُ الحـقُّ: أنَّـهُ لا يُختَـجُّ

بأسانيدِهِ كُلُّهَا.

وقالَ الجوينيُّ: إنَّهُ صحيحٌ لا يَتَطرَّقُ احْتِمــالٌ إلى مَثْنِـهِ ولا ضعفٌ إلى سندِهِ، وَتَابِعَهُ الغزاليُّ.

والصُّوابُ أنَّهُ بمجموعِ طُرقِهِ يُعملُ بِهِ. وقــدْ صحَّحَـهُ ابـنُ حَبَّانَ وابنُ دقيقِ العيدِ.

وفي الباب عن جابر وأبي الدَّرداء وأبي أُمامةً وأبي هُريـرةً قالَهُ التَّرمذيُّ.

وفِيهِ عنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ ثمَّا يُؤيِّدُ العملَ بِهِ.

والحمديثُ دليلٌ على أنَّ الجنينَ إذا خرجَ منْ بطنِ أُمُّـهِ ميْتــاً بعدَ ذَكَاتِهَا فَهُوَ حلالٌ مُذَكَّى بذَكَاةِ أُمَّهِ.

وإلى هذا ذَهَبَ الشَّافعيُّ وجماعةٌ حَتَّى قبالَ ابنُ المنذر: لمُ يردُ عنْ أحدٍ من الصَّحابةِ ولا من العلماءِ أنَّ الجنينَ لا يُؤكّلُ إلاَّ باسْتِتناف الذَّكَاةِ فِيهِ إلاَّ مما يُمروى عَنْ أبي حنيفةَ وذليك لصراحةِ الحديثِ فِيهِ، ففي لفظٍ (الذَكَاةُ الْجَنِينِ بذَكَاةِ أُمّهِ،) اخرجَهُ البَهْقيُ (٢٩٥٩، فالباءُ سببيَّةٌ أيْ أنْ ذَكَاتَهُ حصلَتْ بسببِ ذَكَاةِ أُمْهِ أو ظرفيَّةٌ ليوافقَ ما عندَ البَهْهَيِّ (٢٣٥/٩) أيضاً «ذَكَاةُ الْجَنِينِ فِي ذَكَاةٍ أُمُهِ».

واشْتُرطَ مالِكَ أَنْ يَكُونَ قَدْ أَشْعَرَ لَمَا رَوَاهُ أَحَمُّ بِنُ عَصَامٍ عَنْ مَالِكِ عَنْ نَافِعِ عَنَ ابْسِ عُمَرَ مُرفُوعًا "إِذَا أَشْعَرَ الْجَنِينُ فَذَكَاتُهُ ذَكَاةُ أُمِّهِ" لَكِنْهُ قَالَ الخَطْيبُ: تَفَـرَّدَ بِهِ أَحَمَدُ بِنُ عَصَامٍ وَهُوَ ضَعِيفٌ.

وَهُـوَ فِي الموطَّلِ (ص٣٠٣) موقىوفٌ على ابنِ عُمـرَ وَهُـوَ أصحُ.

وعورضَ بما رواهُ ابنُ المبارَكِ عن ابنِ أبي ليلى قــالَ: قـالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ «ذَكَاةُ الْجَنِينِ ذَكَـاةُ أُمُـهِ أَشْـعَرَ أو لَـمْ يُشْعِرْ». وفِيهِ ضعِفٌ لسومِ حفظِ ابنِ أبي ليلى.

وَلَكِنَّهُ اخْرِجَ البَيْهَقِيُّ (٣٣٥/٩) منْ حديثِ ابنِ عُمرَ عـن النَّبِيُّ ﷺ أَنَّهُ قالَ «ذَكَاةُ الْجَنِينِ ذَكَاةً أُمُّـهِ أَشْـعَرَ أَو لَـمْ يُشْـعِرْ» رُويَ منْ أُوجُو عن ابنِ عُمرَ مرفوعاً.

قَالَ البِيهَقيُّ: ورفعُهُ عنهُ ضعيفٌ والصَّحيحُ أنَّهُ موقوفٌ.

وَلَمْتَ) والموقوفان عنَّهُ قَدْ صحًا وَتَعارضا فيطرحانِ ويرجعُ إلى إطلاق حديثِ البابِ وما في معنّاهُ.

وذهبت الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ إلى أنَّ الجنينَ إذا خرجَ ميُّتــاً مـن المَذَكَّاةِ فإنَّهُ مَيْتَةً لعموم ﴿جُرُّمَتْ عَلَيْكُم الْمَيْتَةُ﴾ [المائدة: ٣].

وَكَذَا لَوْ خَرِجَ حَيًّا ثُمُّ مَاتَ وَإِلَيْهِ ذَهَبَ ابنُ حَزْمٍ.

وأجابوا عن الحديثِ بأنَّ معنَاهُ ذَكَاةُ الجنينِ إذا خسرجَ حيّـاً فَهُرَ ذَكَاةُ أُمَّهِ قالَهُ في البحر.

(قَلْت) ولا يَخفى أنَّهُ إلغاءُ للحديثِ عن الإفادةِ فإنَّهُ معلومٌ أنْ ذَكَاةَ الحيِّ من الأنعامِ ذَكَاةٌ واحدةٌ مسنْ جنين وغيرِهِ كيفَ وروايةُ البِّهْقيِّ بلفظِ «ذَكَاةُ الْجَنِينِ فِي ذَكَاةِ أُمِّهِ» فَهِيَ مُفسَّرةٌ لروايةِ «ذَكَاةُ أُمِّهِ» وفي أخرى «بذكاةٍ أُمُّهِ».

## ١٣ ـ مَنْ نَسِيَ أَنْ يُسَمِّيَ

النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: ﴿الْمُسْلِمُ يَكْفِيهِ اسْمُهُ، فَ إِنْ نَسِيَ أَنْ يُسَمِّي حِينَ يَذْبُحُ فَلْيُسَمَّ ثُمَّ لِيَأْكُلُّ».

أَخْرَجَهُ الدَّارَلُطْنِيُّ (٢٩٦/٤). وَفِيهِ رَاوٍ فِي حِفْظِهِ صَمْفَّ. وَفِي إِسْنَادِهِ مُحَمَّدُ بْنُ يَوْيدَ بْنِ سِنَانِ وَهُوَ صَدُوقٌ صَيفَ الْجِفْظِ.

وَأَخْرَجَهُ عَبْدُ الرَّزَاقِ (٤٨١/٤) بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ إِلَى ابْنِ عَبَاسٍ مَرْفُوعاً لَيْهِ

وَلَهُ شَاهِدٌ عِنْدَ أَبِي دَاوُد فِي مَرَاسِيلِهِ (٣٧٨) بِلْفُطْ وَذَبِيحَةُ الْمُسْلِمِ حَلالٌ، ذَكَرَ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهَا أو لَمْ يَذْكُرُهُ وَرِجَالُهُ مَوْثُولُونَ.

(وعن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «الْمُسْلِمُ يَكْفِيهِ اسْمُهُ») الضَّميرُ للمسلمِ وقدْ فسَّرَهُ حديثُ البَيْهَقيِّ عن ابنِ عبَّاسٍ قالَ فِيهِ «فَإِنَّ الْمُسْلِمَ فِيهِ اسْمٌ مِنْ أَسْمَاءِ اللَّهِ».

(وَالَوِنْ نَسِيَ أَنْ يُسَمِّيَ حِينَ يَلَهُمُ فَلَيْسَمِّ ثُمُّ لِتِأْكُلُّهُ. اخرِجَهُ الدَّارِقَطَيُّ. وفِيهِ راوٍ فِي حفظِهِ ضعفٌ بيِّنَهُ بقولِهِ: (وفي إسنادِهِ مُحمَّدُ بنُ يزيدَ بنِ سنانٍ وَهُوَ صدوقٌ ضعيفُ الحفظِ. واخرجَهُ عبدُ الرَّزَّاقِ بِاسنادٍ صحيحٍ إلى ابنِ عَبَّسٍ موقوفاً عليْهِ ولَهُ شَاهِدٌ

عندَ أَبِي دَاوِد فِي مُراسِيلِهِ بِلْفَظِّ: وَفَبِيحَةُ الْمُسْلِمِ خَلَالٌ ذَكَرَ اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا أَمْ لَمْ يَذْكُوْ، ورجالُهُ مُوثَقُونَ).

وفي الباب مُرسلٌ صحيحٌ ولَكِنَّهَا لا تُقاومُ ما سلفَ من الأحاديثِ النَّالَةِ على وُجوبِ التَّسميةِ مُطلقاً إلاَّ أنَّهَا تفُتُ في عضدِ وُجوبِ التَّسميةِ مُطلقاً وَتَجعلُ ترْكَ أَكُلِ ما لمْ يُسمَّ عليهِ من باب التَّورُع.

# ٤٢ ـ كتابُ الأضاحِيِّ

الأضاحيُّ: جمعُ أُضحيَّةِ بضمَّ الْهَمْزةِ ويجوزُ كسـرُهَا ويجـوزُ حذفُ الْهَمْزةِ فَنُفتَحُ الضَّادُ كانَّهَا اسْتُقْتُ من اسمِ الوقْتِ الَّـذي شُرعَ ذبحُهَا فِيهِ وبِهَا سُمَّيَ اليومُ يومَ الأضحى.

# 1 حطريقةُ الذبحِ وما يقولُ الذابحُ

١٢٧٥ - وَعَنْ أَنَسِ بْنِ مَسَالِكِ: «أَنَّ النَّبِيُ ﷺ
 كَانَ يُضَحِّي بِكَبْشَيْنِ أَقَرْنَيْنِ، وَيُسَمِّي، وَيُكبَّرُ، ويَضَعُ
 رجْلَهُ عَلَى صِفَاحِهمًا».

وَفِي لَفْظٍ: ذَبَحَهُمَا بِيَدِهِ.

وَفِي لَفُظْوِ: سَمِينَيْنِ [البخاري (٥٥٥٨)، مسلم (١٩٦٦)]. وَلَامِي عَوَانَة فِي صَحِيحِهِ (٧٧٩٦): وَتَعِينَيْنِه ـبِالْمُثَلَّنَةِ بَدَلَ السَّينِ \_

وَفِي لَفْظِ لِمُسْلِمِ (١٩٦٦)، ووَيَقُولُ: بِسْمِ اللَّهِ وَاللَّهُ أَكْبَرُهُ.

(عنْ أنسِ بنِ مالِكِ ﷺ وَأَنْ النَّبِيُ ﷺ كَـانَ يُصَحَّى بِكُنْشَيْنِ أَمْلَحَيْسِ وَأَنْسِنِ وَيُسَمِّى وَيُكَمِّرُ وَيَصَمَّ رِجْلَـهُ عَلَـى صِفَاحِهِمَا») بالمُهمَلَتَين الأولى مَكْسورةً.

وفي االنَّهَايةِ": صفحةُ كُلُّ شيءٍ: وجْهُهُ وجانْبُهُ.

(ثمينين بالمثلَّة بدلَ السِّينِ) هذا مدرجٌ منْ كلامٍ أحدِ الــرُواةِ أو أبي عوانةَ أو المصنّف.

(وفي لفظ لمسلمٍ) منْ روايةِ أنسرٍ (ويقولُ بسمِ اللَّهِ واللَّهُ أَكُونُ.

الْكَبْشُ: هُوَ النَّنِيُّ إذا خرجَتْ رُباعيَّتُهُ؛ والأملحُ: الأبيضُ الحُالصُ وقيلَ: الَّذي يُخالطُ بياضَهُ شيءٌ منْ سوادٍ وقيلَ: الَّـذي يُخالطُ بياضُهُ حُمرةً وقيلَ: هُوَ الَّذي فِيهِ بياضٌ وسوادٌ والبياضُ أَكْثَرُهَا والأقرنُ هُوَ الَّذي لَهُ قرنان.

واسْتَحبُ العلماءُ التَّضحيةَ بالأقرن لِهَذا الحديثِ وأجازُوهَا بالأجمُّ الَّذي لا قرنَ لَهُ أصلاً.

واخْتَلَفُوا في مَكْسُورِ القرنِ فَأَجَازَهُ الجَمْهُورُ.

وعندَ الْهَادويَّةِ لا يُجزئُ إذا كانَ القرنُ الذَّاهِبُ عَمَّا تُحلُّهُ الحِياةُ.

اتَّفقوا على اسْتِحبابِ الأملح.

قَالَ النَّوويُّ: إِنَّ افضلَهَا عندَ الصَّحابةِ البيضاءُ ثُمَّ الصَّفراءُ ثُمَّ الغبراءُ وَهِيَ الَّتِي لا يصفو بياضُهَا، ثُمَّ البلقاءُ وَهِيَ الَّتِي بعضُهَا أسودُ وبعضُهَا أبيضُ، ثُمَّ السَّوداءُ.

وامًّا حديثُ عائشةَ «يطأُ في سوادٍ ويسبرُكُ في سـوادٍ وينظرُ في سوادٍ» فمعنَاهُ الْ قوائمَهُ وبطنَهُ وما حولَ عينيْهِ اسودُ.

(قلْت) إذا كانَتِ الأفضليَّةُ فِي اللَّونِ مُسْتَندةً إِلَى مَا ضَحَّى بِهِ ﷺ فَالظَّاهِرُ اللَّهُ لَمْ يَتَطلَبُ لُوناً مُعيناً حَتَّى يَحْكُمَ بِاللَّهُ الأفضلُ بِلْ ضَحَّى بِمَا اتَّفْقَ لَهُ وَتَيسَّرَ حُصُولُهُ فلا يدلُّ على أفضليَّةِ لُونٍ مِن الأَلوانِ. من الأَلوانِ.

وقولُهُ «ويسمِّي ويُكبُّرُ» فسَّرَهُ لفظٌ مُسلمٍ بأنَّهُ بسمِ اللَّهِ واللَّهُ أَكْبرُ.

أمَّا التَّسميةُ فَتَقدُّمَ الْكَلامُ فِيهَا.

وأمًّا التُكْبيرُ فَكَأَنَّهُ خاصٌ بالتَّضحيةِ والْهَـديِ لقولـه تعـالى: ﴿ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾ [القرة: ١٨٥].

وامًّا وضعُ رجلِـهِ ﷺ على صفحةِ العنقِ وَهِـيَ جانبُـهُ فلتَكُونَ أثبَتَ لَهُ وامْكَنَ لئلاً تضطربَ الضَّحيَّةُ.

ودلُّ هُوَ وما بعدَهُ أَنَّهُ يَتُولِّى الذَّبحَ بنفسِهِ ندباً.

## ٢- الدعاءُ عند الذبح

1 ٢٧٦ - وَلمسلم (١٩٦٧) مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ رضي الله عنها «أَمَرَ بِكَبْشِ أَقْرَنَ، يَطَأُ فِي سَوَادٍ، وَيَبْرُكُ فِي سَوَادٍ وَيَنْظُرُ فِي سَوَادٍ، فَأَتِيَ بِهِ لِيُضَحِّيَ بِهِ، فَقَالَ لَهَا: يَا عَائِشَـةُ هَلُمِّي الْمُدْيَةَ ثُمَّ قَالَ: أَشْحِذِيهَا بِحَجَرٍ يَا عَائِشَـةُ هَلُمِّي الْمُدْيَةَ ثُمَّ قَالَ: أَشْحِذِيهَا بِحَجَرٍ

فَفَعَلَتْ، ثُمَّ أَخَذَهَا، وَأَخَذَهُ، فَأَضْجَعَهُ، ثُمَّ ذَبَحَهُ، ثُمَّ وَبَحَهُ، ثُمَّ وَالَّ مُحَمَّدِ، قَالَ: بِسْمِ اللَّهِ، اللَّهُمُّ تَقَبَّلْ مِنْ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَمِنْ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ، ثُمَّ ضَحَّى بهِ.

(ولَهُ مَنْ حديثِ) أَيْ لَمسلم مِنْ حديثِ (عائشةَ رضي الله عنها ﴿ أَمَرَ بِكُنْشِ أَفْرَنْ يَطَأْ فِي سَوَادٍ وَيَبْرُكُ فِي سَوَادٍ وَيَنْظُرُ فِي سَوَادٍ فَأَتِيَ بِهِ لِيُصَحِّيَ بِهِ فَقَالَ لَهَا: يَا عَائِشَةُ مَلْمًى الْمُدَيَّةَ ثُمُّ قَالَ الشَّحَلِيهَا ﴾ أي المدية. تقدَّم ضبطُهَا وَهُوَ بمعنى ﴿ وليحدُ أحدُكُمْ شَمْرَتُهُ ﴾ .

(بحجر ففعلَت ثُمَّ اخذَهَا) أي المديةَ.

(وأخذَهُ فاضجعَهُ) اي الْكَبشَ.

( اللهُ مَ فَبَحَهُ ثُمُّ قَالَ بِسْمِ اللَّهِ اللَّهُمُّ تَقَسَّلُ مِنْ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ مُحَمَّدٍ مُحَمَّدٍ وَمِنْ أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ ثُمَّ صَحَى بِدِهِ ).

فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ يُستَحبُ إضجاعُ الغنم ولا تُذبحُ قائمةً ولا باركةً لأنَّهُ ارفقُ بهَا وعليهِ اجمعَ المسلمونَ ويَكُونُ الإضجاعُ على جَانِبِهَا الأيسرِ لأنَّهُ أيسرُ للذَّابِحِ في أخذِ السُّكِينِ بـاليمنى وإمساكِ رأسيهَا باليسار.

وفِيهِ أَنِّهُ يُستَحبُ الدُّعاءُ بقبولِ الأضحيَّةِ وغيرهَا من الأعمال وقد قبال الخليلُ والذَّبيعُ - عليهما السلامُ - عندَ عمارةِ البيتِ ﴿رَبَّنَا تَقَبُلُ مِنَا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [القرة: 17٧].

وقد أخرجَ ابنُ ماجَهُ (٣١٢١) أنهُ ﷺ قالَ عندَ التَّضحيةِ وَتَوجيهِهَا القِبلةَ: «وَجَهْتُ وَجْهِي، اللَّهم تَقبُّل من محمد وآك» إلى «وأنا من المسلمين».

ودلٌ قولُهُ: (وآلِ مُحمَّد) وفي لفظ (عنْ مُحمَّدِ وآلِ مُحمَّدِ) أنْهُ تُجزئُ التَّضحيةُ من الرَّجلِ عنه وعنْ أَهْلِ بَيْتِهِ ويشــرِكُهُمْ في ثوابها.

ودلُ أنّه يصحُّ نيابةُ الْمُكَلَّفِ عنْ غيرِهِ في فعلِ الطَّاعَاتِ إنْ لَمْ يَكُنْ من الغيرِ امرُّ ولا وصيَّةٌ فيصحُّ أنْ يجعلَ ثـوابَ عملِـهِ لغيرِهِ صلاةِ كانتْ وغيرِها.

وقدْ تقدَّمَ ذٰلِكَ ودلُ لَهُ مَا أَخْرِجَهُ الدَّارْقَطَنيُ مَنْ حَدْيَتُ

جابر «أَنْ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّهُ كَانَ لِي أَبُوانِ أَبَرُهُمَا فِي حَالً حَيَاتِهِمَا فَكَانِهِ اللَّهِ عَلَى حَالً حَيَاتِهِمَا فَكَانَ لِي بِبرُهِمَا بَعْدَ مَوْتِهِمَا فَقَالَ لِلَّهِ : إِنَّ مِسن الْبِرُ بَعْدَ الْبِرُ أَنْ تُصَلِّيَ لَهُمَا مَعَ صَلاتِكُ وَأَنْ تَصُـومَ لَهُمَا مَعَ صِيارِكَ وَأَنْ تَصُـومَ لَهُمَا مَعَ صِيارِكَ وَالْ تَصُـومَ لَهُمَا مَعَ صِيارِكَ وَالْ تَصُـومَ لَهُمَا مَعَ صِيارِكَ وَالْ تَصُـومَ لَهُمَا مَعَ صَيارِكَ وَالْ تَصُـومَ لَهُمَا مَعَ

# ٣\_ الحضُّ على الأضحيةِ

اللَّهِ ﷺ: قَمَنْ كَانَ لَهُ سَعَةٌ وَلَـمْ يُضَحُ فَلا يَقْرَبَنَ مُصَلاَنًا».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٣٢١/٢) وَابْنُ مَاجَهُ (٣١٢٣).

وَصَعَمَا الْحَاكِمُ (٣٨٩/٢) وَرَجْعَ الْأَئِمَةُ غَيْرُهُ أَيْ غَيْرُ الْحَاكِمِ

روعن أبي هُريرةَ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (مَنْ كَسَانَ لَهُ سَعَةٌ وَلَـمْ يُضَحِّ فَلا يَقْرَبَنُ مُصَلاَّنا». روّاهُ أحمدُ وابنُ ماجَهُ وصحْحَهُ الحَاكِمُ ورجَّحَ الائمَةُ عَيْرُهُم إِنْ غَيْرُ الحَاكِم (وقفَهُ).

وقد استُدلُ بِهِ على وُجوبِ التَضحيةِ على من كانَ لَهُ سعةٌ لأَنَهُ للَّ تَوَكَ واجباً كَانَهُ لَهُ وَلَا على أَنَّهُ تَرَكَ واجباً كَانَهُ يقولُ: لا فائدةً في الصّلاةِ مع ترك هذا الواجب ولقوله تعالى: 
﴿ فَصَلُ لِرَبُكَ وَانْحَرْ ﴾ ولحديثِ مخنفِ بنِ سُليمٍ مرفوعاً «عَلَى أَمْلِ كُلُّ بَيْتٍ فِي كُلُّ عَامٍ أُصْحِينَةٌ وَاحمد (١٩٥٤)، ابو داود (٢٧٨٨)، المومدي (١٩٥٨)، النساني (١٩٧٧)) دل لفظمة علسى الوجوب.

والوجوبُ قـولُ أبـي حنيفـةَ فإنّـهُ أوجبَهَـا علـى المعـــدمِ والموسر.

وقيل: لا تجب والحديث الأوَّلُ موقوفٌ فبلا حُجَّةَ فِيهِ والنَّاني ضعيفٌ بأبي رملةً.

قَالَ الحَطَّابِيُّ: إِنَّهُ جَهُولٌ وَالآيِـةُ مُخْتَملةً فقدْ فُسُرَ قُولُهُ ﴿وَانْحَرْ﴾ بوضع الْكَفَّ على النَّحرِ في الصَّلاةِ أخرجَهُ ابنُ أبسي حَاتِم وابنُ شَـاهِينَ في سُنتِهِ وابنُ مردويْهِ والبَيْهَقيُّ عن ابنِ عَبَّاسٍ. وفِيهِ روايَاتٌ عن الصَّحابةِ مثلُ ذلِكَ.

ولوْ سُلَّمَ فَهِيَ دالَّةً على أَنْ النَّحرَ بعدَ الصَّلاةِ فَهِيَ تعيينًا

لوقْتِهِ لا لوجوبِهِ كَأَنَّهُ يقولُ: إذا نحرَّت فبعدَ صلاةِ العيدِ فإنَّهُ قدْ أخرجَ ابنُ جريرِ [«تفسيره» (٣٢٦/٣٠)] عن أنس «كَانَ النَّبيُ ﷺ

يَنْحَرُ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّيَ فَأُمِرَ أَنْ يُصَلِّيَ ثُمَّ يَنْحَرُ٣.

ولضعف أدلَّة الوجوب ذَهَبَ الجَمْهُورُ من الصَّحابةِ والتَّابعينَ والفَهَهَاء إلى أنَّهَا سُنَّةٌ مُؤكَّدةً.

بل قال ابنُ حزم: لا يصحُ عـن أحـدٍ مـن الصَّحابـةِ أَنْهَـا واجبةً.

وقدْ أخرجَ مُسلمُ (١٩٧٧) وغيرُهُ منْ حديثِ أُمُّ سلمةَ قَالَتْ قَالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا دَخَلَتِ الْعَشْرُ فَأَرَادَ أَحَدُكُمْ أَنْ يُضَحِي فَلا يَأْخُذُ مِنْ شَعْرِهِ وَلا بَشْرِهِ شَيْنًا».

قالَ الشَّافعيُّ: إنَّ قولَـهُ "فَأَرَادَ أَحَدُكُـمُ" يَـدَلُّ عَلَى عَـدَمِ الوجوبِ.

ولما أخرجَهُ البيهَقيُّ (٢٦٣/٩) من حديث عبدِ اللَّهِ بنِ عُمرَ اللَّهِ عَلَمْ اللَّهِ بنِ عُمرَ اللَّهِ عَلَمْ أَنَى النَّبِيُ عَلَمْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَمْ: أَسُرْت بِيومِ الأضحَى عِيداً جَعَلَ اللَّهُ تعالى لِهذهِ الأمَّةِ». فَقَالَ الرَّجُلُ فَإِنْ لَمْ أَجِدْ إِلاَّ مَنِيحَةُ أَنْثَى أَو شَاةً أَهْلِي وَمَنِيحَتَهُمْ أَذْبَحُهَا؟ قَالَ: لا » أَجِدْ إِلاَّ مَنِيحَةُ أَنْثَى أَو شَاةً أَهْلِي وَمَنِيحَتَهُمْ أَذْبَحُهَا؟ قَالَ: لا » الحديث.

ولما أخرجَهُ البَيْهَقيُّ (٢٦٤/٩) أيضاً منْ حديثِ ابنِ عبَّـاسِ أَنَّهُ قَالَ ﷺ «ثَلاثٌ هُنَ عَلَيَّ فَرْضٌ وَلَكُــمْ تَطَوَّعٌ» وَعَـدُ مِنْهَـاً الضَّعِيَّةُ.

وأخرجَهُ أيضاً من طريقٍ أُخرى بَلفظِ «كُتِـبَ عَلَيً النَّحْرُ وَلَمْ يُكْتَبْ عَلَيْكُمْ».

وَبِمَا أَخْرِجَهُ (٢٦٤/٩) أيضاً منْ أنَّهُ ﷺ الْمَا ضَحَّى قَــالَ بِسْمِ اللَّهِ وَاللَّهُ أَكْبُرُ اللَّهُمُّ عَنِّي وَعَمَّنْ لَمْ يُضَحُّ مِنْ أُمُتِي».

وأفعالُ الصَّحابةِ دالَّةٌ على عدم الإيجابِ.

فأخرجَ البيهَقيُّ (٢٦٥/٩) عن أبي بَكْرٍ وعمـرَ رضـي اللّـه عنهما أنَّهُمَا كانا لا يُضحِّيانِ خشيةَ أنْ يُقْتَدُى بهمَا.

وأخرجَ (٢٦٥/٩) عـن ابـنِ عبّـاس: أنّـهُ كـانَ إذا حضــرَ الأضحى أعطى مولًى لَهُ درْهَمَينِ فقالَ: أَشْتَرِ بِهِمَا لحماً وأخــبرِ النَّاسَ أنّهُ ضحَّى ابنُ عبّاسٍ.

ورويَ أنَّ بلالاً ضحَّى بديكٍ.

ومثلُهُ رُويَ عنْ أبي هُريرةً.

والرُّوايَاتُ عن الصَّحابةِ في هذا المعنى كثيرةٌ دالَّةٌ على أنَّهَا

#### ٤ - وقت الأضحية بعد الصلاة

17۷۸ - وَعَنْ جُنْدُبِ بْنِ سُفْيَانَ ﴿ قَالَ: الْأَصْحَى مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ فَلَمَّا قَضَى صَلَاتَهُ بِالنَّاسِ نَظَرَ إِلَى غَنَمٍ قَدْ ذُبِحَتْ، فَقَالَ: مَنْ ذَبَحَ قَبْلَ الصَّلَاةِ فَلْيَذْبُحْ شَاةً مَكَانَهَا، وَمَنْ لِمَ يَكُنْ ذَبَحَ فَلْيَذْبُحْ عَلَى اسْمِ اللَّهِ ﴾.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٩٨٥)، مسلم (١٩٦٠)].

(وعن جُندب بنِ سُفيان) هُـوَ أبـو عبـدِ اللَّـهِ جُنـدبُ بـنُ سُفيانَ البجلــيُّ العَلَقـي الأحســيُّ، كـانَ بالْكُوفـةِ ثُـمُّ انْتَقـلَ إلى البصرةِ ثُمُّ خرجَ منهَا ومَاتَ في فِتْنةِ ابنِ الزَّبيرِ بعدَ أربعِ سنينَ

رقال الشهدات الأصنحى مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَلَمَّا قَصَى صَلاَتُهُ بِالنَّاسِ نَظَرَ إلَى غَنَمِ قَدْ دُبِحَتْ فَقَالَ: مَنْ دَبَحَ قَبُلَ الصَّلاةِ فَلْيَدُبُحُ شَاةً مَكَانَهَا، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ ذَبَحَ فَلْيَذُبُحْ عَلَى اسْمِ اللَّهِ. مُتَفَقَ عليْهِ.

فِيهِ دليلٌ على أنْ وقُتَ التَّضحيةِ منْ بعدِ صلاةِ العيدِ فــلا تُجزئُ قبلَهُ. والمرادُ صلاةُ المصلّي نفسيهِ.

ويُختَملُ أَنْ يُرادَ صلاةُ الإمامِ وَأَنَّ اللهُمَّ للعَهْدِ فِي قُولِـهِ «الصَّلاةِ» يُرادُ بِهِ المُذْكُورةُ قَبلَهَا وَهِيَ صلاتُهُ ﷺ.

واليه ذَهَبَ مالِكُ فقالَ: لا يجوزُ قبلَ صلاةِ الإمامِ وخطَبَتِهِ وذبجِهِ.

ودليلُ اغتِبارِ ذبحِ الإمامِ ما روّاهُ الطَّحاويُ [«شرح معاني الآثار» (١٧١/٤)] من حديثِ جابرِ «أَنُّ النَّبِيُ عَلَيُّ صَلَّى يَـوْمَ النَّعْرِ بِالْمَدِينَةِ فَتَقَدَّمَ رِجَالٌ فَنَحَرُوا وَظُنُوا أَنُّ النَّبِيُ عَلَيْكَ قَدْ نَحْرَ فَأَمُومُ مُ أَنْ يُعِيدُوا».

وأجيبَ: بأنَّ المرادَ زجرُهُمْ عن التَّعجيلِ الَّذي قدْ يُؤدِّي إلى

فعلِهَا قبلَ الوقْتِ ولذا لم يأتِ في الأحاديثِ إلاَّ تقييدُهَا بصلاتِـهِ عَلَيْهِ .

وقالَ احمدُ مثلَ قول مالِكٍ ولمْ يشْتَرطْ ذَّعَهُ.

ونحُوُّهُ عن الحسن والأوزاعيِّ وإسحاقَ بنِ رَاهُويْهِ.

وقالَ الشَّافعيُّ وداودُ: وقُتُهَا إذا طلعَتِ الشَّمسُ ومضى قدرُ صلاةِ العيدِ وخطبَتَينِ وإنْ لمْ يُصلُ الإمامُ ولا صلَّى المضحِّى.

قَالَ القرطبيُ: ظرَاهِرُ الحديثِ تدلُّ على تعليقِ الذَّبحِ بالصَّلاةِ لَكِنْ لَمَّا رأى الشَّافعيُّ أنَّ منْ لا صلاةً عليهِ مُخاطبٌ بالتَّضحيةِ حملَ الصَّلاةَ على وقْتِهَا.

وقالَ ابنُ دقيـقِ العيـدِ: هـذا اللَّفظُ أَظْهَـرُ فِي اعْتِبـارِ قبـلِ الصَّلاةِ وَهُوَ قولُـهُ فِي روايـةٍ (المَنْ ذَبَحَ قَبْـلَ أَنْ يُصَلِّـيَ فَلَيْدُبُـخُ مَكَانَهَا أُعْرُىهِ).

قال: لَكِنْ إِنْ أَجْرِينَاهُ عَلَى ظَاهِرِهِ اقْتَضْمَى أَنَّهَا لَا تُجْزئُ الاَضْحَيَّةُ فِي حَقِّ مِنْ لَمْ يُصلُ العِيدَ، فإِنْ ذَهَبَ إليْهِ أَحَدٌ فَهُو أُسْعَدُ النَّاسِ بِظَاهِرِ هِذَا الحديثِ وإِلاَّ وجَبَ الخَسْروجُ عَنْ هَذَا الظَّاهِرِ فِي هَذِهِ الصُّورةِ وَيَبْقَى مَا عَدَاهَا فِي عَلُّ البَحْثِ.

وقد أخرجَ الطَّحاويُ [شرح معاني الآثار: ١٧٢/٤] من حديثِ جابرِ «أَنَّ رَجُلاً ذَبَعَ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّيَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَنَهَى أَنْ يُصَلِّي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَنَهَى أَنْ يَنْبُحَ أَخَدُ قَبْلَ الصَّلاةِ».

صحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ (٩٠٩).

وقد عرفت الأقوى دليلاً من هذهِ الأقوالِ، وَهَـذا الْكَـلامُ في ابْتِداء وفْتِ الضَّحْيَّةِ وأمًا انْتِهَاؤُهُ فاقوالٌ.

فعندَ الْهَادويَّةِ: العاشرُ ويومان بعدَهُ.

وبهِ قالَ مالِكٌ وأحمدُ.

وعندَ الشَّافعيِّ: أنْ أَيَّامَ الأَضحى أَربعةٌ: يومُ النَّحرِ وثلاثـةٌ ..َدُهُ

وعندَ داودَ وجماعةِ مـن التَّـابعينَ: يـومُ النَّحـرِ فقـطْ إلاَّ في منّى فيجوزُ في الثَّلاثةِ الآيَام.

وعندَ جماعةٍ: أنَّهُ في آخرِ يومٍ منْ شَهْرِ ذي الحجَّةِ.

قَالَ فِي بِدَايَةٍ الجُنْهِدِ (٢/٧٤): سببُ اخْتِلافِهِمْ شَيْئَانِ: أَحَلُهُمَا الاخْتِلافُ فِي الأَيْـامِ الْمَعْلُومَـاتِ مَا هُــيَ فَي قُولُـهُ تَعَالَى: ﴿لِيَشْهَدُواْ مَنَافِعَ لَهُمْ﴾ الآيةَ [الحج: ٢٨].

> فقيلَ: يومُ النَّحرِ ويومانِ بعدَّهُ وَهُوَ المُشْهُورُ. وقيلَ: العشرُ الأوَّلُ منْ ذي الحجَّةِ.

فَمَنْ قَالَ فِي الْآيَامِ الْمُعْلُومَاتِ: إِنَّهَا يُومُ النَّحْرِ وَيُومَانَ بَعْدَهُ فِي هَذِهِ الآيةِ رَجِّعَ دَلِيلَ الخطابِ فِيهَا على الحديثِ الْمُذْكُورِ وقال: لا نحرَ إلاَّ فِي هَذِهِ الآيَّامِ.

ومنْ رأى الجمع بينَ الحديثِ والآيةِ قبالَ: لا مُعارضةً بينهُمَا إذِ الحديثُ اقْتَضَى حُكْماً زائداً على منا في الآيةِ مع أنْ الآيةَ ليسَ المقصودُ فيهَا تحديدَ آيَامِ النَّحرِ؛ والحديثُ المقصودُ منهُ ذلِكَ قالَ يجوازِ الذَّبحُ في اليومِ الرَّابعِ إذا كانَ منْ أيَّامِ التَّشريقِ باتفاق.

ولا خلاف بينهُم ال الآيام المعدودات هي اليّامُ التَّشْريقِ وأنّها ثلاثةُ آيَامٍ بعد يومٍ النَّحرِ إلاَّ ما يُروى عن سعيدِ بنِ جُبيرٍ انّهُ قال: يومُ النَّهرِ من آيَامِ التَّشْريقِ. وإنَّما اخْتُلْفُوا في الآيَامِ المعلوماتِ على القولين.

وامًا منْ قالَ: يومُ النَّحرِ فقسطُ فبناءً على اللَّ المعلومَـات: العشرُ الأوَّلُ.

قالوا: وإذا كان الإجماعُ قد انعقدَ على أنَّهُ لا يجوزُ النَّبيحُ هُنا إلاَّ اليومَ العاشرَ وَهُوَ علَّ النَّبِحِ المنصوصِ عليْهِ فوجبَ أَنْ لا يَكُونَ إلاَّ يومُ النَّحرِ فقط انْتَهَى.

(فاندةً) في اللَّهَايةِ، أيضاً ذَهَبَ مالِكٌ في المشهُورِ عنْهُ إلى أنَّهُ لا يجوزُ التَّضحيةُ في ليالي أنَّام النَّحرِ.

وذَهَبَ غيرُهُ إلى جوازِ ذلِكَ.

وسببُ الاخْتِلافِ هُوَ الْ اليومَ يُطلقُ على اليومِ واللَّيلةِ غَوَ قولِهِ ﴿تَمَّتُمُوا فِي دَارِكُمْ ثَلاثَـةَ أَيّـامٍ﴾ (هود: ٩٥) ويطلـقُ على النَّهَارِ دُونَ اللَّيلِ نحوَ ﴿ سَبْعَ لَيَالَ وَتَمَانِيَةَ أَيّامِ ﴾ [الحاقة: ٧] فعطف الأيّام على اللَّيالِ والعطف يُقْتَضي المغايرة، ولَكِنْ في النّظرِ في أَيْهِمَا أَظْهَرُ والمحتَّجُ بالمغايرة في أنّه لا يصحُ باللَّيلِ عمل بمنْهُوم اللَّقب ولم يقل بِه إلا الدّقّاق، إلا أن يُقالَ دلَّ الدّليلُ على أنه يجوزُ في النّهارِ والأصلُ في الذّبح الحظرُ فيبقى اللّيلُ على مَجُوزِهِ في اللَّيلِ أهـ.

(قلْت) لا حظرَ في الذَّبحِ بلْ قدْ أباحَ اللَّهُ ذبعَ الحيــوانِ في أيُّ وقْت وإنَّما كانَ الحظرُ عقلاً قبلَ إباحةِ اللَّهِ تعالى لذلِكَ.

#### ٥ ـ ما لا يجوزُ من الضحايا

1779 وَعَن الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ عَلَى قَالَ: «قَامَ فِينَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: أَرْبَعٌ لا تَجُـوزُ فِي فِي الْضَحَايَا: الْعَـوْرَاءُ الْبَيِّنُ عَوْرُهَا، وَالْمَرِيضَةُ الْبَيِّنُ مَرَضُهَا وَالْمَرِيضَةُ الْبَيِّنُ طَلْعُهَا، وَالْكَبِبرَةُ الْبَيِ لا تَنْقَى لا

رَوَاهُ أَحْمَسَدُ (٢٨٤/٤) وَالأَرْبَعْسَةُ وَأَبِسُو دَاوِد (٢٨٠٧)، النسساني (٢١٥/٧)، ابن ماجه (٣١٤٤)]، وَصَحَّحَةُ السَّرْمِلِيُّ (١٤٩٧) وَابْنُ حِبَّانُ (٩٩١٩).

(وعن البراء بن عازب طَهِ قالَ وَقَامَ فِينَا رَسُولُ اللّهِ عَهِ فَقَالَ: أَرْبَعُ لا تَجُورُ فِي الصَّحَايَا الْعَوْرَاءُ الْبَيِّنُ عَرَرُهَا وَالْمَرِيضَةُ الْبَيْنُ مَرَضُهَا وَالْعَرْجِةُ الْبَيْنُ مَرَضُهَا وَالْعَرْجَةُ الْبَيْنُ طَلْمُهَا وَالْكَبِيرَةُ الْبِي لا تُنْفِي ) بضم المنشَّةِ الفوقيَّةِ وإسْكَانِ النُّونِ وَكَسرِ القافِ أِي النِّتِي لا يَشْبَي لَهَا بِكَسرِ النُّونِ وإسْكَانِ القافِ وَهُوَ المَخُ.

(روَاهُ أَحمدُ والأربعةُ وصحْحَهُ النّرمذيُّ وابنُ حَبَانَ) وصحْحَهُ الحَكِمُ وقالَ: لمُّ الحَلَيْمُ وقالَ: لمُ الحَاكِمُ وقالَ: على شرطِهِمَا وصوَّبَ كلامَـهُ المصنَّفُ وقالَ: لمُّ يُخرِجُهُ البخاريِّ ومسلم في «صحيحيْهِمَا» ولَكِنْهُ صحيحٌ اخرجَهُ اصحابُ السُّنن باسانيد صحيحةٍ.

> وحسَّنَهُ احمدُ بنُ حنبلِ فقالَ ما احسنَهُ منْ حديثٍ. وقالَ النّرمذيُّ: صحيحٌ حسنٌ.

فَذَهَبَ أَهْلُ الظَّاهِرِ إِلَى أَنَّهُ لَا عَيْبَ غَيْرُ هَذِهِ الْأَرْبِعَةِ.
وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ يُقاسُ عَلِيْهَا غَيْرُهَـا يَمُـا كَـانَ اشــدً
منْهَا أو مُساوِياً لَهَا كالعمياءِ ومقطوعةِ السَّاقِ.

وقولُهُ (البيَّنُ عورُهَا) قالَ في «البحرِ»: إنَّهُ يُعفى عمَّا كانَّ النَّاهِبُ النَّلْتَ فما دُونَ وَكَذا في العرج.

قَالَ الشَّافعيُّ: العرجاءُ إذا تأخَّرَتْ عن الغنــمِ لأجلِـهِ فَهُـوَ

وقولُهُ (ظُلْعُها) اي اعوجاجُهَا.

#### ٦- سنُّ الأضحيةِ

١٢٨٠ وَعَنْ جَابِرِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ:
 لا تَذْبُحُوا إلا مُسِنَّةً، إلا إنْ تَعَسَّرَ عَلَيْكُمْ فَتَذْبُحُوا جَذَعَةً مِن الضَّأْنِ».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٩٦٣).

المسنَّةُ: الثَّنيَّةُ منْ كُلِّ شيءٍ من الإبــلِ والبقـرِ والغنــمِ فمــا فوقَهَا كما قدَّمنا.

والحديثُ دليلٌ على أنَّـهُ لا يُجـزئُ الجـذعُ مـن الضَّـانِ في حالٍ من الأحوالِ إلاَّ عندَ تعسُّرِ المسنَّةِ.

وقد نقلَ القاضي عياضٌ الإجماعُ على ذليكَ ولَكِنْـهُ غـيرُ صحيحٍ لما يأتِي.

وحُكِيَ عن ابنِ عُمرَ والزُّهْــريُّ: أنَّـهُ لا يُجزئُ ولـوْ مَـعَ التَّعَسُّرِ.

وذَهَبَ كثيرونَ إلى إجزاءِ الجذعِ من الضّانِ مُطلقاً وحملوا الحديثَ على الاستِحبابِ بقرينةِ حديثِ أُمَّ بلال أنَّهُ قالَ رسولُ اللهِ ﷺ "ضَحُوا بِالْجَذَعِ مِن الضّانِ». اخرجَهُ احمدُ (٢٦٨/٦) والسَّانِ». اخرجَهُ احمدُ (١٤٩٩) إلى والبنُ جريرِ والبيّهَقيُ (٢٧١/٩)، وأشَارَ السّرمذيُ (١٤٩٩) إلى حديثِ "نِعْمَتِ الأضْجِيَّةُ الْجَذَعُ مِن الضّانِ».

وَرَوَى ابنُ وَهْبِرِ عَنْ عُقبةً بِـنِ عـامرِ بلفـظِ "ضَحَّيْنَا مَّـعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِالْجَذَعِ مِن الضَّانِ» [الساني (٢١٩/٧)]

قُلْت: ويختَملُ انْ ذلِكَ كُلُّهُ عندَ تعسُّرِ المسنَّةِ.

#### ٧\_ لا تجزئ الأضحية بعيب

اللّهِ ﷺ أَنْ نَسْتَشْرِفَ الْعَيْنَ وَالْأَذُنَ، وَلا نُضَحُّيَ اللّهِ ﷺ أَنْ نَسْتَشْرِفَ الْعَيْنَ وَالْأَذُنَ، وَلا نُضَحُّيَ بِعَوْرَاءَ، وَلا مُقَابَلَةٍ وَلا مُدَابَرَةٍ، وَلا خُرْقَاءَ، وَلا مُدَابَرَةٍ، وَلا خُرْقَاءَ، وَلا مُدَابَرَةٍ،

أَخْرَجَهُ أَحْمَــُكُ (٨٠/١) وَالأَرْبَعَــُهُ وَالسَّوْ دَاوِد (٢٨٠٤)، النسسالي (٢١٠٧)، ابن ماجه (٣١٤٢)]، وَصَحَّحَـهُ السَّرْمِلِيُّ (١٤٩٨) وَالْسَنُ حِبَّانَ (٥٩٢٠) وَالْسَنُ حِبَّانَ (٥٩٢٠) وَالْمَنْ (١٤٩٨)

روعن على على الله قال «أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَسْتَشْرِقَ الْعَيْنَ وَالأَذُنَ») أَيْ نُشْرِفَ عليْهِمَا ونَتَامُلَهُمَا لشلاً يقمَ نقص الْعَيْنَ وَالأَذُنَ») أَيْ نُشْرِفَ عليْهِمَا ونَتَامُلُهُمَا لشلاً يقمَ نقص

(قَوْلا نُضَحِّيَ بِعَوْرَاءَ وَلا مُقَابَلَةِ ) بِفَتْجِ المُوحَّدةِ: مَا قُطْعَ مَنْ طَرِفِ أُذَنِهَا شَيِّهُ ثُمُّ بِقِي مُعلَّقاً.

رولا مُدابرةٍ) والمدابرةُ بالدَّال المُهْمَلةِ وَنَثْحِ الموحَّدةِ: ما قُطعَ منَّ مُوْخُر أَدْنِهَا شيءٌ وَتُرك مُعلَّقاً.

(ولا خرقاءً) بالخاءِ المعجمةِ مفتُوحةُ والرَّاءِ سَاكِنةُ: المُسقوقةُ بين.

(ولا ثرمى) بالمثلّنةِ فراءٌ وميــمٌ واللفّ مقصورةٌ: هميّ مـن الثّرمِ وَهِيَ سُقوطُ النَّنِيَّةِ من الأسنانِ وقيلَ النَّنيَّةُ والرَّباعيَّةُ وقيلَ: هُوَ أَنْ تنقطعَ السِّنُ منْ أصلِهَا مُطلقاً وإنَّما نَهَــى عنْهَـا لنقصــانِ أَكْلِهَا قالَهُ في «النَّهَايةِ».

ووقعَ في نُسخةِ الشَّـرحِ «شـرقاءً» بالشَّـينِ المعجمةِ والرَّاءِ والقاف وعليْهَا شرحَ الشَّارحُ ولَكِنَّ الَّذي في نُسخِ «بُلوغِ المـرامِ» الصَّحيحةُ «النَّرمى» كما ذَكَرنَاهُ.

(أخرجَهُ أهملُ والأربعلهُ وصحَّحَهُ السَّرمديُّ وابسُ حَبَّانَ والحَاكِمُ).

فِيهِ دليلٌ على أنْهَا تُجزئُ الأضحيَّةُ إلاَّ ما ذُكِرَ وَهُـوَ مَذْهَبُ الْهَادويَّةِ.

وقالَ الإمامُ يحيى تُجزئُ وَتَكُمْوُهُ وقـوَّاهُ المَهْديُّ. وظَـاهِوُ الحديثِ معَ الأوَّل.

ووردَ النَّهِيُّ عن التَّضحيةِ بالمصفرَّةِ بضمَّ المسمِ واملكَانِ الصَّادِ المُهمَلةِ. فضاءٌ مفتُوحةٌ فراءٌ الحرجَهُ أبسو داود (٢٨٠٣) والحَاكِمُ (٢٢٥/٤) وَهِيَ المَهْزُولةُ كما في النَّهَايةِ.

وفي روايةِ «الصفورة» قيلَ: هيَ المُسْتَأْصَلَةُ الأَذْنِ

واخوجَ أبو داود (٢٨٠٣) منْ حديث عُقبةَ بن عسامر السُّلميُّ أنَّهُ قسالَ: إِنَّما فَنَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن الْمُصَفَّرَةِ وَالْمُسْتَأْصَلَة وَالْبُخْقَاء وَالْمُشْتِيَّةِ وَالْكَسْرَاءِهِ.

فالمصفرةُ: الَّتِي تُسْتَاصلُ أَذَنُهَا حَتَّى يَسِدوَ صِمَاحُهَا. والمُسْتَاصلة: الَّتِي اسْتُؤصلَ قرنُهَا منْ أصلِيهِ. والنَّجقاءُ: الَّتِي تُبخقُ عينُهَا. والمشيَّعةُ: الَّتِي لا تَتْبعُ الغنمَ عجفاً أو ضعفاً. والكَسراءُ: الْكَسرةُ. هذا لفظُ أبي داود.

وامًّا مقطرعُ الإليةِ والذَّنبِ فإنَّـهُ يُجزئُ لمَّا أخرجَهُ أَحمَّكُ (٧٨/٣) وابنُ ماجَّهُ (٣١٤٦) والبينهقيُّ (٢٨٩/٩) منْ حديث أبسي سعيدِ قالَ: «اشْتَوَيْت كبشاً لأضحي بهِ فعدا الذَّئبُ فأخذَ منْهُ الأليةَ فسألْت النَّبِيُّ عَلَيْ فقالَ: ضحَّ بِهِ ، وفِيهِ جابرٌ الجعفييُّ وشيخهُ مُحمَّدُ بنُ قرظةَ مجهُولٌ، إلاَّ أنْهُ لَهُ شَاهِدٌ عندَ البينهقييُّ وشيخهُ مُحمَّدُ بنُ قرظةَ مجهُولٌ، إلاَّ أنْهُ لَهُ شَاهِدٌ عندَ البينهقييُّ المُعينَ أَلَهُ لَهُ شَاهِدٌ عندَ البينهقييُّ المعينَ المُعينَ إلاَ يضرُّ. الحادث بعدَ تعينِ الأضحيَّةِ لا يضرُّ.

وَفَقَبَت الْهَادِرِيُّةُ إِلَى عَدْمُ إِجْزَاءُ مُسْلُوبِ الْإِلَيْةِ وَالْنُنَّبِ.

وفي نِهَايـةِ الجُتَهِـدِ (٢٧/٧): أنَّـهُ وردَ في هـذا البـابِ مــن الأحاديثِ الحسانِ حديثانِ مُتَعارضانِ:

فَذَكَر النَّسَائِيِّ [(٢١٥/٧) من حديث البراء بن عازب] عنْ "أَبِي بُرْدَةَ أَنَّهُ فَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَكْرَهُ النَّقْصَ يَكُونُ فِي الْقَرْنِ وَالْأَذُنُ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ وَمَا كَرِهْتِه فَدَعْهُ وَلا تُحَرِّمُهُ عَلَى غَيْرِكِهُ.

ثُمُّ ذَكَرَ حديثَ عليَّ هُ الْمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَسْتَشْرِفَ الْمَعْيْنَ الحديثَ.

فمنْ رجَّعَ حديثَ أبى بُردةَ قالَ: لا تَتَّقَى إلاَّ العيوبُ الاَربعةُ وما هُوَ أشدُّ منْهَا ومنْ جمعَ بينَ الحديثينِ حملَ حديثَ أبي بُردةَ على العيبِ اليسيرِ الَّذي هُوَ غيرُ بيِّنِ وَحديثَ عليَّ

على الْكَثير البين

(فاندةً) أجمع العلماءُ على جوازِ التَّضحيةِ من جميع بَهيمةِ الاُنعام وإنَّما اختَلفوا في الأفضل.

والظَّاهِرُ أَنَّ الغَنمَ فِي الضَّحَيَّةِ أَفضلُ لفعلِهِ ﷺ وأمرِهِ وإنَّ كَانَ يُحْتَملُ أَنَّ ذَلِكَ لأَنَّها النَّيسِرُةُ لَهُمْ.

ثُمَّ الإجماعُ على أنَّهُ لا يجوزُ التَّضحيةُ بغيرِ بَهيمةِ الأنعامِ إلاَّ ما حُكِيَ عن الحسنِ بنِ صالحِ أنَّهَا تجوزُ التَّضحيةُ ببقرةِ الوحشِ عنْ عشرةِ والظَّبِي عنْ واحدٍ.

وما رُويَ عنْ أسماءَ أَنْهَا قالَتْ: ضحَّينا معَ رسولِ اللَّهِ ﷺ بالحيل.

وما رُويَ عنْ أبي هُريرةَ أنَّهُ ضحَّى بديكٍ.

٨- توزيعها على المساكين دون الجزار

١٢٨٢ - وَعَنْ عَلِيٌ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ قَالَ: «أَمْرَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَنْ أَقُومَ عَلَى بُدْنِهِ، وَأَنْ أُقَسِمُ لُحُومَهَا وَجُلُودَهَا وَجِلالَهَا عَلَى الْمَسَاكِينِ، وَلا أُعْطِيَ فِي جِزَارَتِهَا شَيْئًا مِنْهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٧١٦)، مسلم (١٣١٧)].

هَذَا فِي بُدْنِهِ ﷺ الَّتِي سَاقَهَا فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ وَكَانَتْ مَـعَ الَّتِي أَنَى بِهَا عَلِيُّ ﷺ مِن الْيَمَنِ مِائَــةَ بَدَنَـةٍ نَحَرَهَـا ﷺ يَـوْمَ النَّحْرِ بِمِنَى، نَحَرَ بِيَدِهِ ﷺ ثَلاثاً وَسِتْينَ وَنَحَرَ بَقِيْتَهَا عَلِيُّ ﷺ.

وقد تقدَّمَ في كِتَابِ الحجِّ.

وَالْبُدُنُ تُطلقُ لُغَةً على الإبلِ والبقــرِ والغنــمِ إِلاَّ أَنْهَـا هُنــا الإبلُ وَهَكَذَا اسْتِعمالُهَا فِي الأحاديثِ وفِي كُتُبِ الفقْـهِ فِي الإبــلِ خاصَّةً.

ودلُّ على أنَّهُ يَتَصدُقُ بالجلودِ والجلالِ كما يَتَصدُقُ باللَّحم.

وأنَّهُ لا يُعطي الجزَّارَ منْهَا شيئاً أُجـرةً لأنَّ ذلِكَ في حُكُـمِ البيعِ لاسْتِحقاقِهِ الأجرةَ.

وحُكْمُ الأَضحَيَّةِ حُكْمُ الْهَديِ فِي أَنَّـهُ لا يُبـاعُ لحمُهَـا ولا -جلدُهَا ولا يُعطى الجزَّارُ منْهَا شيئاً.

قَالَ في نِهَايةِ الجُنْهِدِ (١/٢ه٤): العلماءُ مُتَفقونَ فيما علمُـت أنَّهُ لا يجوزُ بيعُ لحمِهَا.

واخْتَلفوا في جلدِهَا وشعرهَا ئمَّا يُنتَّفعُ بهِ.

فقالَ الجمْهُورُ: لا يجوزُ.

وقالَ أبو حنيفةَ: يجوزُ بيعُهُ بخيرِ الدَّنانيرِ والدَّرَاهِـمِ يعني بالعروضِ.

وقالَ عطاءً: يجوزُ بِكُلُّ شيءِ درَاهِمَ وغيرِهَا.

وإنَّما فرُق أبو حنيفة بين النَّرَاهِم وغيرِهَا لأنَّهُ رأى الْ المعاوضة في العروض هي منْ بابِ الانْتِفاع لإجماعِهِمْ على أنَّهُ يجوزُ الانْتِفاعُ بهِ.

# ٩\_ جوازُ الاشتراك في البدنة والبقرة

١٢٨٣ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: «نَحَرْنَا
 مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ عَامَ الْحُدَيْئِيَةِ الْبَدَنَـةَ عَـنْ سَبْعَةِ
 وَالْبَقَرَةَ عَنْ سَبْعَةٍ»

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٣١٨).

دلَّ الحديثُ على جوازِ الاشْتِرَاكِ فِي البدنةِ والبقرةِ وانَّهُمَـا يُجزيانِ عنْ سبعةٍ وَهَذا فِي الْهَديِ ويقاسُ عليْهِ الاَضحيَّةُ بلْ قَدْ وردَ فِيهَا نصُّ فاُخرِجَ التَّرمذيُّ (١٥٠١) والنَّسائيُّ (٢٢٢/٧) منْ حديثِ ابنِ عبَّاسِ قالَ «كُنَّا مَع رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي السَّفَرِ مَنْحَرَّ الاَضْحَى فَاشْتَرَكُنَا فِي الْبَقْرَةِ سَبْعَةً وَفِي الْبَعِيرِ عَشَرَةً».

وقد صحَّ اشْتِرَاكُ أَهْلِ بَيْتٍ واحدٍ في ضحيَّةٍ واحدةٍ كما في حديثٍ مخنف إاهمد: (٣٢١/٢)، جه (٣١٢٣)].

وإلى هذا ذَهَبَ زيدُ بنُ علي وحفيدُهُ أحمدُ بنُ عيسى والفريقان.

قَالَ النَّوويُّ: سُواءً كانوا مُجْنَمعينَ أو مُتَفَرُّقينَ مُفْتَرضينَ أو مُتَطوِّعينَ أو بعضُهُمْ مُتَقرَّبٌ وبعضُهُمْ طالبُ لحم وبهِ قالَ أحمدُ.

وذَهَبَ مالِكٌ إلى أنَّهُ لا يجـوزُ الاشْتِرَاكُ فِي الْهَـدِي إلاَّ فِي هدي النَّطوُع. وَهَدِيُ الإحصارِ عندَهُ منْ هدي النَّطوُع.

واشْتَرطَتِ الْهَادويَّةُ فِي الاَشْتِرَاكِ اتَّفَاقَ الغسرضِ قَـالوا ولا يصحُّ معَ الاخْتِلافِ لأنَّ الْهَديَ شيءٌ واحــدٌ فــلا يَتَبعُّـضُ بــانْ يَكُونَ بعضُهُ واجباً ويعضُهُ غيرَ واجبو.

وقالوا: إنَّهَا تُجزئُ البدنةُ عنْ عشرةٍ لما سلفَ منْ حديثِ ابنِ عبَّاسِ [ت (١٥٠١)، س (٢٢٢/٧)] وقاسوا الْهَديَ على الأضحئة.

(وأجيبً) بأنَّهُ لا قياسَ معَ النَّصُّ.

وادَّعى ابنُ رُشدٍ الإجماعَ على أنَّــهُ لا يجــوزُ أَنْ يَشْتَرِكَ فِي النُّسُكِ أَكْثُرُ مَنْ سَبِعةٍ.

قَالَ: وإِنْ كَانَ رُويَ مِنْ حديثِ رافع بنِ حديجِ "أَنَّ النَّبِيُّ عَدَلَ الْبَعِيرِ عِمْشُو شِيَاهِ".أخرجَهُ في الصَّحيحينِ البخاري (البخاري مسلم (١٩٦٨)] ومن طريقِ ابن عبَّاسٍ وغيرِهِ "الْبَدَنَةُ عَنْ عَشْرَةٍ" [ت (١٩٦٨)]، س (٢٢٢/٧)].

قالَ الطَّحاويُّ: وإجماعُهُمْ دليلٌ على أنَّ الآثارَ في ذلِكَ غيرُ صحيحةِ ا هـ.

ولا يخفى أنَّهُ لا إجماعَ معَ خلافٍ منْ ذَكَرنا وَكَأَنَّهُ لَمْ يطَّلعْ على الخلاف.

واخْتَلَفُوا فِي الشَّاةِ فقالتِ الْهَادُوئِـةُ: تُجزئُ عَنْ ثلاثَةٍ فِي الْأَصْحَيَّةِ قَالُوا: ذَلِكَ لما تقدَّمَ مَنْ تضحيةِ النَّبِيُّ ﷺ بالْكَبشِ عَنْ مُحمَّدٍ وَآل مُحمَّدٍ.

قالوا: وظَاهِرُ الحديثِ أَنْهَا تُجزئُ عنْ أَكْثَرَ لَكِنَّ الإجماعَ قَصَرَ الإجزاءَ عن الثَّلاثةِ.

(قَلْت) وَهَذَا الإجماعُ الَّذِي ادْعَوْهُ يُباينُ مَا قَالَـهُ فِي ﴿فِهَايَـةِ الْجُنّهِدِ» فَإِنَّهُ قَالَ: إِنَّهُ وَقَعَ الإجماعُ على أَنَّ الشَّــاةَ لا تُجـزئُ إلاَّ عن واحدٍ.

والحقُّ أنَّهَا تُجزئُ الشَّاةُ عن الرَّجلِ وعنْ أَهْلِ بَيْسِهِ لفعلِهِ عَلَيْكُ، ولما أخرجَهُ مالِكٌ في الموطَّـا (ص٣٠٠) مـنْ حديثِ ابـي

أَيُوبَ الأنصاريِّ قَالَ: كَنَّا نُضحِّي بالشَّاةِ الواحدةِ يذبحُهَا الرَّجْلُ عنه وعن أهل بنيو ثُمَّ تباهى النَّاسُ بعدُ.

(فائدةً) من السُّنَةِ لمن أرادَ أَنْ يُضحُنِيَ أَنْ لا يَاخَذَ مَنْ شَعْرِهِ وَلا مِنْ أَظَافِرِهِ إِذَا دَخَلَ شَهْرُ ذِي الحَجَّةِ لما أَخْرَجَهُ مُسلمٌ مِنْ أَربِعِ طُرق [(١٩٧٧) (٣٩ - ٤٤)] مِنْ حَدِيثِ أُمَّ سَلْمَةَ قَالَ رَمْوَلُ اللَّهِ ﷺ ﴿إِذَا دَخَلَتِ الْعَشْسُرُ وَأَرَادَ أَحَدُكُمْ أَنْ يُضَحَّى فَلا يَمَسُّ مِنْ شَعْرِهِ وَيَشَرِهِ شَيْعًا.

وَهَذَا فِيهِ شَـرِعَيَّهُ هَـذِهِ الأفعـالِ فِي يــومِ التَّضَحِيةِ وَإِنَّ لَمْ يَتُرُكُهُ مِنْ أَوَّلِ شَهْرٍ ذِي الحَجَّةِ.

وذَهَبَ احدُ وإسحاقُ أنَّهُ يحرمُ للنَّهْمِي وَإِلَيْهِ ذَهَبَ ابـنُ

وقالَ مِنْ يُحرَّمُهُ: قَدْ قَامَتِ القريسَةُ على أَنَّ النَّهُيَ لِيسَ لِلتَّحريمِ وَهُوَ مِنَا أَخرِجَهُ الشَّيخانِ [البحاري (١٧٠٠)، مسلم (١٣٠١)] وغيرُهُمَا مِنْ حديثِ «عَائِشَةٌ قَالَتْ: أَنَا فَتَلْتُ قَلائِدَ هَدْي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِيَدِهِ، ثُمُّ مَثَلَيْعًا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِيَدِهِ، ثُمُّ بَعْنَ بَهَا مَعَ أَبِي فَلَمْ يَحْرُمُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ شَيْءٌ مِمَّا أَخَلُهُ اللَّهِ خَتَى نَحَرَ الْهَدَيَ».

قالَ الشَّافعيُّ: فِيهِ دلالةٌ على أنَّهُ لا يحرمُ على المسرِّ شيءٌ ببعثِهِ بِهَدْي، والبعثُ بالْهَدي أَكْثرُ منْ إرادةِ التَّضحيةِ.

(قلْت) هذا قياسٌ منْهُ والنَّصُّ قدْ خصَّ منْ يُريدُ التَّضحيــةَ بما ذُكِرَ.

(فائدةً أخرى) يُسْتَحبُ للمضحّي انْ يَتَصدُقَ وانْ يأكُلَ.

واستُحبُّ كثيرٌ من العلماءِ أنْ يُقسُمَهَا أثلاثاً، ثُلثاً للادُخارِ، وثلثاً للصَّدقةِ، وثلثاً للاكْسِلِ لقولِهِ ﷺ «كُلُسوا وَتَصَدَّقُسوا وَادْخِرُواهُ. أخرجَهُ التَّرمذيُّ (١٥١٠) بلفظ: "كُنْسَت نهيتُكُم عَنْ لُحُومِ الأضَاحِيُ فَوْقَ ثَلاثِ لِيَشْبِعَ ذُو الطُّوْلِ عَلَى مَنْ لا طَـوْلَ لَهُ، فَكُلُوا مَا بَدَا لَكُمْ، تَصَدَّقُوا وَاذْخِرُوا».

ولعلُّ الظَّاهِريَّةَ تُوجبُ التَّجزئةَ!

وقالَ عبدُ الوَمَّابِ: أوجبَ قومٌ الأكُلُ وليسَ بواجبِ في المُذْهَبِ.

# ٤٣ كتابُ الْعَقِيقَةِ

العقيقةُ: هيّ النَّبيحةُ الَّتِي تُذبحُ للمولودِ. وأصلُ العقُ: الشُّقُ والقطعُ.

وقيلَ للنَّبيحةِ: عقيقةٌ لأنَّهُ يشقُ حلقُهَا ويقالُ عقيقةٌ للشَّعرِ الَّذي يخرجُ على رأسِ المولودِ منْ بطنِ أُمَّهِ وجعلَهُ الزَّمخشريُّ أصلاً والشَّاةُ المذبوحةُ مُشْتَقَةٌ منهُ.

# ١ ــ يعقُ عن الغُلامِ كبشاً

النَّبِيُّ ﷺ عَنْ عَن الْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ كَبْشاً كَبْشاً».

َ رَوَاهَا أَبُو دَاوُد (٢٨٤١) وَصَخْحَة ابْنُ خُرِيْهَةَ وَابْنُ الْجَارُودِ (٩١١) وَعَنْدُ الْبَعْقُ، وَلَكِنْ رَجِّحَ أَبُو حَاتِمِ إِرْسَالُهُ [١٩٧٩)].

وقدْ خرَّجَ البَيْهَقِيُّ (٢٩٩/٩) والحَاكِمُ (٢٣٧/٤) وابنُ حَبَّـانَ (٥٣٦١) منْ حديثِ عائشةَ بزيادةِ «يَوْمِ السَّــابِعِ وَسَــمَّاهُمَا وَأَمَــرَ أَنْ يُمَاطَ عَنْ رَأْسَيْهِمَا الأَذَى».

وأخرجَ البيهَقَتِيُّ (٢٩٩/٩) والحاكم (٢٣٧/٤) من حديثِ عائشةَ رضي اللَّه عنها «أَنْ النَّبِيُّ ﷺ عَتَّ عَن الْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ رضي اللَّه عنهما يَوْمَ السَّابِعِ مِنْ وِلاَدَتِهِمَا».

وأخرجَ البيهَقيُّ أيضاً (٣٧٤/٨) منْ حديثِ جابر ﴿ اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ

قالَ الحسنُ البصريُّ: إماطةُ الأذى: حِلقُ الرَّاسِ.

وصحَّحَهُ ابنُ السَّكَنِ بَاتُمَّ مِنْ هَذَا. وفِيهِ "وَكَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يَجْعَلُونَهَا عَلَى رَأْسِ الْجَاهِلِيَّةِ يَجْعَلُونَهَا عَلَى رَأْسِ الْمَوْلُودِ فَأَمْرَهُم النَّبِيُ عَلَيْ أَنْ يَجْعَلُوا مَكَانَ اللَّمِ خَلُوقًا \* وروَاهُ المَمْ (٥/٥٥) والنَّسَائيُ (٧ /١٦٤) من حديث بُريدة وسندُهُ صحيحٌ ويؤيّدُ هذهِ الأحاديثَ.

انس نَحْوَهُ.

وَهُوَ قُولُهُ: ﴿ وَاخْرِجَ ابنُ حَبَّانَ مَنْ حَلَيْثِ أَنْسِ نَحُوَهُ}. والاحاديثُ دَلَّتْ على مشــروعيَّةِ العقيقةِ واخْتَلَفَتْ فِيهَــا مَذَاهِبُ العلماءِ:

فعندَ الجمْهُورِ: أَنَّهَا سُنَّةً.

وَفَهَبَ داود ومن تبعَّهُ إلى أنَّهَا واجبةً.

واسْتَدَلُّ الجَمْهُورُ بَانَ فَعَلَهُ ﷺ دَلِيلٌ عَلَى السُّنَيَّةِ وَبَحْدِيتُ «مَنْ وُلِدَ لَهُ وَلَدٌ فَأَحَبُ أَنْ يَنْسُكَ عَـنْ وَلَـدِهِ فَلْتِفْعَـلُ الْحَرِجَـهُ مالِكَ [والوطاه (ص ٢٦]].

واستَدلَت الظَّاهِريَّة بما يأتِي من قول عائشة رضي اللَّه عنها أنهُ تَنْ المرَّهُمْ بِهَا إِنْ (١٥١٣)] والأمرُ دليلُ الإيجابِ. واجابَ الأولون بأنَّهُ صرفَهُ عن الوجوب قولُهُ «فَأَحَبُ أَنْ يَسُكُ عَنْ وَلَذِهِ فَلْمَغْمَلُهُ.

وقولَهُ في حديث عائشة: (يومَ سابعِهِ) دليلُ على أنَّهُ وقَتُهَا وسيأتِي فِيهِ حديثُ سمسرةَ [د (٢٨٣٧)، ت (١٥٢٤)، س (١٦٦/٧)، جه (٥١٦٣)] وأنَّهُ لا يُشرعُ قبلَهُ ولا بعدَهُ.

وقالَ النَّوويُّ: إنَّهُ يُعقُّ قبلَ السَّابِعِ.

وَكَذَا عِن الْكَبِرِ فَقَدْ الْحَرِجَ الْبِيْهَقِيُّ (٣٠٠/٩) مِـنْ حَدْيَثُو انسِ «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ عَـقُ عَـنْ نَفْسِهِ بَعْـدَ الْبَعْشَةِ» ولَكِنْـهُ قـالَ: مُنْكُ

وقالَ النُّوويُّ: حديثٌ بأطلٌ.

وقيلَ: تُجزئُ في السَّابِعِ والنَّاني والنَّالثِ لما أخرجَهُ البيّهَقيُّ (٣٠٣/٩) عنْ عبدِ اللّهِ بنِ بُريدةَ عنْ أبيهِ عن النّبيُّ ﷺ أنَّهُ قمالَ «الْمَقِيقَةُ تُذْبَحُ لِسَبِّعِ وَلاَرْبَعَ عَشْرَةَ وَلاحْدَى وَعِشْرِينَ٩.

ودلُ الحديثُ على أنَّهُ يُجزئُ عن الغلامِ شاةً لَكِنَّ.

٧- يعقُّ عن الغلامِ شاتين، وعن الأنثى شاةً

١٢٨٦ - وَعَنْ عَائِشَةَ ﴿ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ
 أَمَرُهُمْ: أَنْ يُعَنَّ عَنِ الْغُلامِ شَاتَانٍ مُكَافِئَتَانٍ، وَعَن الْغُلامِ شَاتَانٍ مُكَافِئَتَانٍ، وَعَن الْغُلامِ شَاتَانٍ مُكَافِئَتَانٍ، وَعَن الْغُلامِ شَاتًانٍ مُكَافِئَتُانٍ، وَعَن الْغُلامِ شَاتَانٍ مُكَافِئَتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

رَوَاهُ التَّرْمِلْذِيُّ وَصَحَّحَهُ (١٥١٣).

وَهُوَ قُولُهُ (وعـنْ عانشةَ رضي اللّه عنها «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَمْرَهُمْ أَنْ يُعَقُّ عَن الْغُلامِ شَاتَانِ، مُكَافَتَنانِ عَالَ النَّـوويُّ بِكُسرِ الفاءِ وبعدَهَا همزةٌ ويأْتِي تفسيرُهُ.

(«وَعَن الْجَارِيَةِ شَاةً». روَاهُ التّرمذيُّ وصحَّحَهُ) وقالَ: حسنٌ

إِلاَّ أَنِي لَمْ أَجِدْ لَفَظَةَ «يُعَقَّ» فِي نُسخِ التَّرَمَذيُّ.

قالَ أحمـدُ وأبــو داود: معنــى «مُكَافتَتَـــانِ» مُتَســـاويَتَانِ أَو

وقالَ الحَطَّابِيُّ: المرادُ التَّكَافؤُ في السِّنُّ فلا تَكُــونُ إحدَاهُمَــا مُسنَّةً والأخرى غَيرَ مُسنَّةٍ بلُ يَكُونانِ مُمَّا يُجزئُ في الأضحيَّةِ.

وقيلَ: معنَاهُ أَنْ يُذبحَ إحدَاهُمَا مُقابلةُ للأخرى.

دلُّ الحديثُ على أنَّهُ يُعقُّ عن الغلامِ بضعفُ ما يُعقُّ عـن

واللهِ ذَهَبَ الشَّافَعِيُّ وأبو ثورٍ وأحمدُ وداود لِهَذَا الحديثِ.

وذَهَبَت الْهَادويَّةُ ومالِكٌ إلى أنَّهُ يُجزئُ عن الذَّكَـرِ والآنشي عنْ كُلُّ واحدٍ شاةٌ للحديثِ الماضي.

(وأجيبٌ) بأنَّ ذلِكَ فعلُ وَهَذَا قولٌ والقــولُ أقــوى، وبأنَّهُ يجوزُ أَنَّهُ ﷺ فبحَ عـن الذُّكَـرِ كبشـاً لبيـانِ أنَّـهُ يُجـزئُ، وذبـحُ الاثنين مُسْتَحبٌّ، على أنَّهُ اخرجَ ابو الشَّيخِ حديثُ ابــنِ عبَّــاسٍ منْ طريقِ عِكْرمةً بلفظِ «كبشين كبشين».

ومنْ حديثِ عمرو بنِ شُعيبٍ مثلُهُ وحينتلُو فلا تعارضَ.

وفي إطلاقِ لفظِ الشَّاةِ دليلٌ على أنَّــهُ لا يُشــتَرطُ فِيهَــا مــا يُشْتَرطُ فِي الْأَصْحَيَّةِ وَمِن اشْتَرطَهَا فِبالقياسِ.

١٢٨٧ - (وَأَخْرَجَ أَحْمَـدُ (٢٢/٦) وَالأَرْبَعَـةُ (ابـو داود (۲۸۳٤)، السترمذي (۱۵۱۹)، النسسالي (۱۹۵/۷)، ابسن ماجسه (٣١٦٢)] عَنْ أُمَّ كُرْزِ الكعبية نَحْوَهُ.

(واخرجَ أَهَدُ والأربعةُ عَنْ أَمْ كُنرزٍ) بضمَّ أُوَّلِـهِ وسُكُونِ الرَّاء بعدَهَا زايّ (الْكَعيَّةِ) الْكَيَّةِ صحابيَّةٌ لَهَا أحاديثُ قالَهُ

المصنّفُ في التّقريبِ.

(نحوَهُ) أيْ نحوَ حِديثِ عائشةَ ولفظُهُ في التَّرمذيُّ عنْ سِباع بِنِ ثَابِتِ أَنْ مُحمَّدَ بِنَ ثَابِتِ بِنِ سِبَاعِ أَخْبَرَهُ «أَنَّ أُمَّ كُوْزٍ أَخْبَرَتُهُ أَنَّهَا سَأَلَتْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَن الْعَقِيقَةِ قَالَ: عَن الْغُلام شَاتَان وَعَن الْأَنْثَى وَاحِدَةٌ وَلا يَضُرُكُمْ أَذُكْرَاناً كُـنَّ أَمْ إِنَاثـاً» قَـالَ أَبــو عيسى ـ يعني التّرمذيُّ ـ: حسنٌ صحيحٌ.

وَهُوَ يُفيدُ مَا يُفيدُ الحديثُ الثَّالثُ.

# ٣ــ العقيقةُ والحلق والتسمية في اليوم السابع

١٢٨٨ - وَعَنْ سَمُرَةً ﷺ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ كُلُّ غُلامٍ مُرْتَهَىٰ بِعَقِيقَتِهِ تُذْبَحُ عَنْهُ يَوْمَ سَابِعِهِ، وَيُحْلَقُ، وَيُسَمَّى».

وَوَاهُ أَخْمَدُ (٧/٥) وَالأَوْبَعَةُ [أبو داود (٢٨٣٧)، النساني (١٦٦/٧)، ابن ماجه (٣١٦٥). وَصَحْحَهُ التَّرْمِذِيُّ (١٥٢٢).

وَهَذَا هُوَ حَدَيثُ العَقَيقَةِ الَّـذِي اتَّفَقُوا عَلَى أَنَّهُ سَمَّتُهُ الحسنُ منْ سمرةَ واخْتَلفوا في سماعِهِ لغيرِهِ منْهُ من الأحاديثِ.

قَالَ الْحَطَّابِيُّ: اخْتُلُفَ فِي قُولِهِ (مُرْتَهَنَّ بَعَقَيْقِهِ) فَذَهَبَ أَحَمُدُ بنُ حنبلِ: أَنَّهُ إذا مَــاتَ وَهُــوَ طفــلٌ لمْ يُعــقُّ عنْــهُ أنَّــهُ لا يشــفعُ

(قَلْت) ونقلَهُ الحليمــيُّ عـن عطـاءِ الحراسـانيُّ ومحمَّـدِ بــن مُطرِّفٍ وَهُمَا إمامان عالمان مُتَقدِّمان على أحمدً.

وقيلَ: إنَّ المعنى العقيقةُ لازمـةٌ لا بُدُّ منْهَـا فشـبُهَ لُزومُهَـا للمولودِ بلزومِ الرَّهْنِ للمرَّهُونِ فِي يدِ المرَّنَهِن وَهُوَ يُقَـوِّي قـولَ الظَّاهِريَّةِ بالوجوبِ.

وقيلَ المرادُ أنَّهُ مرْهُونٌ بأذى شعرِهِ، ولذلِكَ حـاءَ «فـأميطوا عنه الأذي.

ويقوِّي قولَ أحمدَ ما أحرجَهُ البيهَقيُّ عنْ عطاء الحراسانيُّ وأخرجَهُ ابنُ حزم [«المحلى» (٧٥/٧)] عنْ بُريدةُ الأسلميُّ قالَ: إنَّ النَّاسَ يُعرضونَ يومَ القيامةِ على العقيقةِ كما يُعرضونَ على الصُّلوَاتِ الحمسِ" وَهَذا دليلٌ \_ لوْ ثَبَتَ \_ لمنْ قالَ بالوجوبِ.

وَتَقَدَّمَ أَنَّهَا مُؤَقَّتَةً باليومِ السَّابِعِ كما دلُّ ما مضى ودلُّ لَـهُ هذا أيضاً.

وقالَ مَالِكُ: تَفُوتُ بعدَهُ وقالَ: منْ مَاتَ قبلَ السَّابِعِ سَقطَت عنهُ العقيقةُ.

وللعلماء خلافٌ في العق بعدَ السيابع وقسولُ عائشــة «امرَهُمُ» أي المُسلمينَ بان يعقَ كُلُّ مولودٍ لَهُ عن ولدو.

فعندَ الشَّافعيُّ يَتَعيَّنُ على كُلِّ منْ تلزمُهُ النَّفقةُ للمولودِ.

وعندَ الحنابلةِ يَتَعَيَّنُ على الأب إلاَّ أنْ يُموتَ أو يُمتَنعَ.

واخذ من لفظ (تلبح) بالبناء للمجهول أنه يُجزئ أن يعن عنه الإجنبي وقد تايد بالله على عنه الحسنين كما سلف إلا أنه يُقال قد ثبت أنه تلل أبوهما كما ورد به الحديث بلفظ «كُلُ بَني أُم يَنتُمُونَ إلَى عَصَبَةٍ إلا وَلَدَ فَاطِمَةَ فَأَنَا وَلِيُهُمْ وَأَنَا عَصَبَتُهُمْ. وفي لفظ «وأنا أبوهمه اخرجه الخطيب من حديث فاطمة الزهراء رضي الله تعلى عنها [متاريخ بهداده (٢٨٥/١١)] ومن حديث عُمر [«المعجم الكبر، للطبراني (٤٤/٣)] رضي الله تعلى عنه.

وَامًّا مَا اخْرَجَهُ الْحَدُ (٣٩٠/٦) مَنْ حَدِيثِ ابِي رَافِعِ الْأَنْ فَاطِمَةَ رَضِي اللّه تعالى عنها لَمًّا وَلَدَتْ حَسَناً قَالَتْ: يَمَا رَسُولَ اللّهِ أَلا أَعُنُّ عَمِنْ وَلَـدِي بـدَم؟ قَـالَ: لا وَلَكِين الحَلِقِي رَأْسَهُ وَتَصَدَّقِي بِوَزْن شَمْرِهِ فِضَّةً اللّهَ فَهُو مِن الأَدلَّةِ على أَنَّهُ قَدْ الجزأَ عنهُ ما ذَبَحَهُ النَّبِيُ لَلْكُ عنْهُ وَانَّهَا ذَكَرَتْ هذا فمنعَهَا ثُمَّ عَنَّ عنهُ وارشدَهَا إلى تولِّي الحلق والتَصدُق وَهَذا أقربُ لائهًا لا تستَأذنُهُ إلاَّ قبل ذَبجِهِ وقبلَ جِيءٍ وقبتِ الذَّبحِ وَهُوَ السَّابِعُ.

وفي قولهِ في حديث سمرة (ويحلق) دليلٌ على شرعيَّةِ حلق رأسِ المولـودِ يــومَ ســابعِهِ. وظَــاهِرُهُ عــامٌ لحلـــتي رأسِ الغــــلامِ والحاربة.

وحَكَى المازريُّ كرَاهَةَ حلقِ رأسِ الجاريةِ.

وعنْ بعض الحنابلةِ تُحلقُ لاطلاقِ الحديثِ.

وأمَّا تثقيبُ أَذَنِ الصَّبَيَّـةِ لأجلِ تعليقِ الحليُّ فِيهَـا الَّـذي يفعلُهُ النَّاسُ في هذِهِ الأعصارِ وقبلَهَا.

فقالَ الغزاليُّ في ﴿الإحياءِ ﴿٢١٧/٢): إِنَّهُ لا يرى فِيهِ رُخصةً

فإنَّ ذَلِكَ جُرحٌ مُولمٌ ومثلُهُ مُوجبٌ للقصاصِ فلا يجوزُ إلاَّ لحاجةٍ مُهِمَّةٍ كالفصدِ والحجامةِ والجِتَانِ، والتَّزيُّنُ بالحلمِّ غيرُ مُهمٌ فهو حرامٌ وإنْ كان مُعْنَاداً والمنعُ منسهُ واجبٌ والاستِتجارُ عليهِ حرام والأجرةُ الماخوذةُ عليهِ في مقابلتِهِ حرامُ اهـ.

وفي كُتُب الحنابلية الَّ تنقيب آذانِ الصَّباييا للحلميُّ جيائزُّ ويُكُرُهُ للصَّبيان.

وفي فَتَاوى قاضي خانَ من الحنفيَّةِ: لا بـاسَ بثقب أَذَنِ الطَّفلِ لاَنَّهُمْ كانوا في الجَاهِليَّةِ يفعلونَــهُ ولمْ يُنْكِـرَهُ عليْهِــم النَّبيُّ اللَّذِيُّةِ

وقوله (ويسمَّى) هذا هُوَ الصَّحيحُ في الرُّوايةِ.

وامًّا روايَّتُهُ بلفظِ «ويدَّمى» من الدَّمِ أَيْ يُفعلُ في رأسِهِ منْ دمِ العقيقةِ كما كانَتْ تفعلُهُ الجَاهِليَّةُ فقدْ وَهمَ راوِيهَا بسلِ المرادُ تسميةُ المولودِ.

وينبغي اختيارُ الاسمِ الحسنِ لَهُ لما ثبتَ مِنْ أَنَّـهُ اللهِ كَانَ يُغيِّرُ الاسمَ القبيحَ وصعُ عنهُ «أَنْ أَخْنَعَ الاسْمَاءِ عِنْدَ اللَّهِ رجلٌ تُسَمَّى شَاهَانْ شَاهُ مَلِكِ الأَمْلاكِ لا مَلِكَ إِلاَّ اللَّهُ تَعَالَى، والبحاري (١٧٠٥)، مسلم (٢١٤٣)] فَتَحرِمُ التَّسمَيةُ بذلِكَ.

وأُلحَقَ بِهِ تحريمُ التَّسميةِ بقاضي القضاةِ وأشنعُ منْـهُ حَـاكِمُ الحُكَّام نصَّ عليْهِ الأوزاعيُّ.

ومن الالقاب القبيحة ما قالَهُ الرَّخشريُّ: إِنَّهُ تُوسَّعَ النَّسَاسُ في زماننا حَتَّى لقَّبُوا السَّفلةَ بالقابِ العليَّةِ، وَهَبْ أَنَّ العنفرَ مسوطٌ فما أقولُ في تلقيبِ منْ ليسسَ من الدَّينِ في قبيلٍ ولا دبيرٍ بفلانِ الدَّينِ هي لعمري واللَّهِ الغَصَّةُ الَّتِي لا تُساغُ.

وَاحَبُّ الْأَسْمَاءِ إِلَى اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ وَعَبِـدُ الرَّحْمَـنِ وَنَحُوُهُمَـا وأصدقُهَا حارثٌ وَهَمَّامٌ [د (٤٩٥٠)، س (٢١٨/٦)].

ولا تُكْرَّهُ التَّسميةُ بأسماءِ الأنبياءِ ويس وطَه خلافاً لمالِك.

وفي مُسندِ الحارثِ بنِ لبي أُسامة أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ الْمَانَةُ وَلَى النَّبِيِّ الْمَانَةُ عَلَى النَّبِ كَانَ لَهُ ثَلاَثَةٌ مِن الْوَلَدِ وَلَمْ يُسَمَّ أَحَدَهُمْ بِمُحَمَّدِ فَقَدْ جَهِلَ، فينغى النَّسمُّي باسمِهِ ﷺ

فقد أخرج في كِتَابِ «الخصائصِ» لابن سبع عن ابنِ عباس أنه إذا كان يومُ القيامةِ نادى مُنادٍ: ألا ليقم من اسمُهُ

مُحمَّدٍ فليدخل الجنَّةَ تَكُرمةً لنبيِّهِ مُحمَّدٍ ﷺ.

وقالَ مالِكُ: سمعت أهْلَ المدينةِ يقولُونُ: ما من أهْلِ بيْت فِيهِم اسمُ مُحمَّدٍ إلاَّ رُزقُوا رزقَ خيرٍ.

قىالَ: وقىالَ ابـنُ رُشــدٍ: يُختَمــلُ أَنْ يَكُونــوا عرفــوا ذلِــكَ بالتَّجربةِ أو عندَهُمْ فِيهِ أثرٌ.

( السَّرِمذيُّ روى أبسو داود (٥١٠٥) والسَّرَمذيُّ (١٥١٤) هَأَنُّ النَّبِيُّ ﷺ أَذَٰنَ فِي أَذُنِ الْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ حِينَ وُلِدَاه.

وروَاهُ الحَاكِمُ (١٧٩/٣).والمرادُ الأذنُ اليمني.

وفي بعض المسانيدِ «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَرَأَ فِي أَذُنِ مَوْلُـودٍ سُورَةَ الإخْلاصِ».

وَأَخْرِجَ ابنُ السُّنِّيُ [ اعمل اليوم والليلة ( ١٣٣)] عسن الحسسن بن عليٌ هُلِئَة قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: امَنْ وُلِمَدَ لَـهُ مَوْلُودٌ فَأَذُنِهِ الْيُسْرَى لَمْ تَضُرُّهُ أَمُّ الصَّلَاةَ فِي أُذُنِهِ الْيُسْرَى لَمْ تَضُرُّهُ أَمُّ الصَّلَاةَ فِي أُذُنِهِ الْيُسْرَى لَمْ تَضُرُّهُ أَمُّ الصَّلَاةَ فِي أَذُنِهِ الْيُسْرَى لَمْ تَضُرُّهُ أَمُّ الصَّلِيَانِهُ وَهِيَ التَّابِعَةُ مِن الجنَّرُ.

ويسْتَحبُ تحنيكُهُ بِتَمرِ لما في الصَّحيحينِ [البحاري (٤٤٧٥)، مسلم (٦١٩٨)] منْ حديثِ "أَبِي مُوسَى قَـالَ: وُلِـدَ لِـي غُـلامٌ فَأَنَّيْتِ النَّبِيُّ تَنْا فَسَمَّاهُ إِبْرَاهِيمَ وَحَنَّكُهُ بِتَمْرَةٍ وَدَعَا لَهُ بِالْبَرِكَةِ».

والتَّحييكُ: أنْ يضعَ التَّمرَ ونحوَّهُ في حسَّكِ المولـودِ حَتَّى ينزلَ إلى جوفِهِ منْهُ شيءٌ وينبغي أنْ يَكُونَ المحنَّكُ منْ أَهْلِ الحَيرِ مُنْ يُرجى برَكَتُهُ.

# \$ ٤ ـ كِتَابُ الأَيْمَانِ وَالنُّذُورِ

الأيمانُ: بفَتْحِ الْهَمْزَةِ: جمعُ اليمين وأصلُ اليمسينِ في اللُّغـةِ: اللَّهُ الجارحةُ. وأطلقَتْ على الحلف لأنَّهُمْ كانوا إذا تَحَالفوا أخذَ كُلُّ بيمين صاحبهِ.

(والنُّدُورُ) جمعُ نذرِ وأصلُهُ الإنذارُ عمني التَّخويف. وعرَّفَهُ الرَّاعْبُ بأنَّهُ إيجابُ ما ليسَ بواجبٍ لحدوثِ أمر.

### ١ ـ النهي عن الحلفِ بغير اللَّهِ

١٢٨٩ - عَن ابْن عُمَرَ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ 難 أَنْهُ أَذْرُكَ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ فِي رَكْبِ، وَعُمَرُ يَحْلِفُ بَأَبِيهِ، فَنَادَاهُمْ رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ: أَلا إِنَّ اللَّهَ يَنْهَاكُمْ أَنْ تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمْ، فَمَنْ كَانَ حَالِفًا فَلْيَحْلِفْ بالله، أو لِيَصْمُتُ».

مُثْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٦٤٦)، مسلم (١٦٤٦)].

(عن ابن عُمرَ رضي الله عنهما عن رسول الله على أنَّهُ أدرَكَ عُمرَ بنَ الخطَّابِ ﴿ فِي رَكْبِ الرُّكْبُ: رُكْبَانُ الإبلِ اسمُ جمع أو جمَّ وَهُم العشرةُ فصاعداً وقدْ يَكُونُ للخيل.

(وعمرُ يحلفُ بابيهِ فنادَاهُمْ رسولُ اللَّهِ ﷺ وَأَلا إِنَّ اللَّهَ يَنْهَاكُمْ أَنْ تَحْلِفُوا بِآبَالِكُمْ فَمَنْ كَانْ حَالِفاً فَلْيَحْلِفْ بِاللَّهِ») ليس المرادُ انَّهُ لا يحلفُ إلاَّ بِهَذا اللَّهَـظِ بدليـلِ انَّـهُ ﷺ كانَ يحلفُ بغيرِهِ نحوِ «مُقلِّبِ القلوبِ» كما يأتِي.

(أو ليصمُت) بضمُ الميم، مثلُ قَتَلَ يقْتُلُ.

(مُتَّفَقَّ عليْهِ) وفي رواية لأبي داود والنسائيُّ، وهو:

٩ ١ ٢ – وَفِي رَوَايَةٍ لأبي دَاوُد (٣٢٤٨) وَالنُّسَائِيُّ (٧/٥) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَلَيْهِ مَرْفُوعاً: ﴿ لَا تَحْلِفُوا بِٱبَائِكُمْ، وَلا بِأُمُّهَاتِكُمْ، وَلا بِالأَنْدَادِ، وَلا تَحْلِفُوا بِاللَّهِ إِلاَّ وَأَنْتُمْ

رعن أبي هُريرة مرفوعاً ولا تَخْلِفُوا بِآبَائِكُمْ وَأَمْهَاتِكُمْ وَلا بِالأَنْدَادِهِ) النَّدُ بِكُسِرِ أَوَّلِهِ: المثلُ. والمرادُ لِمُنا: أَصْنَامُهُمْ وأَوْسَانُهُمْ الَّتِي جَعَلُوهَا للَّهُ تَعَالَى أَمِثَالًا لَعَبَادَتِهِمْ إِيَّاهَــا وَحَلْفِهِمْ بِهِمَا نَحْوَ قولِهِمْ: واللَّاتِ والعزَّى (قَوَلا تَخْلِفُوا بِاللَّهِ إلاَّ وَأَنْتُمْ صَادَقُونَه).

الحديثان دليلٌ على النَّهي عن الحلف بغيرِ اللَّهِ تعالى وَهُــوَّ لِلتَّحريم كما هُوَ أصلُهُ وبِهِ قالَت الحنابلةُ والظَّاهِريَّةُ.

وقالَ ابنُ عبد البرُ: لا يجوزُ الحلفُ بغير اللَّهِ تعسال

وفي روايةٍ عَنْهُ: إنَّ اليمينَ بغيرِ اللَّهِ مَكُرُوهَةً مَنْهِيٌّ عَلَهُمَا لا يجوزُ لأحدِ الحلفُ بهَا.

وقولُهُ: ﴿لا بِجِوزُهُ بِيانُ أَنَّهُ أَرَادَ بِالْكَرَاهَةِ التَّحْرِيمَ كَمَا صَرْحَ

وقالَ الماورديُّ: لا يجوزُ لأحدِ انْ يُحلِّفَ احـداً بغيرِ اللَّهُ تعالى لا بطـلاق ولا عَسَاق ولا نــذر وإذا حلَّـف الحَــاكِمُ أَحــــناً بذلِكَ وجبَ عزلُهُ.

وعندَ جُمْهُوْرِ الشَّافعيَّةِ والمشهُورُ عن المالِكِيَّةِ: أَنَّهُ للْكُوَّاهَةِ. ومثلُهُ للْهَادُويَّةِ مَا لَمْ يُسَوُّ فِي التَّعظيم.

(قلْت) لا يُخفى أنَّ الأحاديثُ واضحةٌ في التَّحريم لمسا سمعْت ولما أخرجُ أبو داود (٣٢٥١) والحَاكِمُ (١٨/١) واللَّفْظُ لَهُ منْ حديث إبن عُمرَ أَنَّهُ قَالَ ﷺ فَمَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ كَفَرَ» وفي روايةٍ للحَاكِمِ (١٨/١) «كُلُّ يَمِينٍ يُحْلَفُ بِهَا دُونَ اللَّـهِ

وروَّاهُ احمدُ (٦٩/٢) بلفظ همَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّــةِ فَقَسَدُ أشرك.

وَاخْرِجَ مُسلمٌ (١٦٤٧) امَّنْ حَلَفَ مِنْكُمٌ فَقَالَ فِسي حَلِفِهِ: وَاللَّاتِ وَالْعُزِّى فَلَيْقُلْ: لا إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ.

وأخرجَ النَّسَائيِّ (٧/٧) منْ حديثِ سعدِ بن أبي وقَّاص وَأَنَّهُ حَلَفَ بِاللَّائِيِّ وَالْعَزَّى قَالَ فَذَكَّرْتَ ذَلِكَ لَلَّنَّبِيُّ ﷺ فَقَـٰ الَّهُ: «قُلْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَخْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلْـكُ وَلَـهُ الْحَمْـدُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَلِيرٌ وَانْفُتْ عَنْ يَسَارِك ثَلاثاً وَتَعَسُونْ بِاللَّهِ مِن الشَّيْطَانِ الرَّجْيِمِ وَلا تَعُدُّهُ.

فَهَلْهِ الْأَحَادِيثُ الْآخِيرَةُ تُقُوِّي القولَ بِأَنَّهُ مُحرَّمٌ لِتَصريحِهَــا بِأَنَّهُ شَرْكٌ مِنْ غيرِ تأويلٍ ولـــذا أَمــرَ بِتَجديــدِ الإســـلامِ والإنتيــانِ بكُلمةِ التَّوحِيدِ.

واسْنَدَلُ القائلُ بالْكُرَاهَةِ بحديثِ «أَفْلَحَ \_ وَأَبِسِهِ \_ إِنْ صَدَقَ». اخرجَهُ مُسلمٌ (١١).

#### وأجيبَ عنهُ:

أَوَّلاً: بأنَّهُ قالَ ابنُ عبدِ البرِّ (٣٦٧/١٤): إنَّ هذِهِ اللَّفظةَ غيرُ عفوظةٍ وقدْ جاءَتْ عنْ راوِيهَا «أَفْلَحَ وَاللَّهِ إِنْ صَدَقَ» بلُ زعـمَ بعضُهُمْ أنْ راويهَا صحَّف (واللَّهِ) إلى (ابيهِ).

وثانياً: أنَّهَا لَمْ تخرجُ مخرجَ القسمِ بلُ هيَ من الْكَلامِ الَّـذي يجري على الألسنةِ مثلُ "تربّت يداهُ".

وقولنا منْ غيرِ تأويلِ. إشارةً إلى تأويلِ القائلِ بالْكَرَاهَةِ فإنَّهُ تأويلِ القائلِ بالْكَرَاهَةِ فإنَّهُ تأولُ وفلَهُ «فقدْ اشركَة» بما قالَهُ السَّرمذيُّ: قدْ حملَ بعضُهُ الرَّياءُ «الرَّياءُ شردُك» (ابن ماجه (٣٩٨٩)) على ذلك.

وأجيبَ بانَّ هذا إنَّما يرفعُ القولَ بِكُفُرِ منْ حلفَ بغيرِ اللَّهِ ولا يَرفعُ التَّحريمَ كما أنَّ الرِّياءَ مُحرَّمٌ اتَّفاقاً ولا يُكفَّرُ منْ فعلَـهُ كما قالَ ذلِكَ البعضُ.

واستندلُ القائلُ بالْكَرَاهَةِ باللَّ اللَّه تعالى قــدْ اقســمَ في كِتَابِـهِ بالمخلوقاتِ من الشَّمسِ والقمرِ وغيرهِمَا.

وأجيبَ بأنَّهُ ليسَ للعبدِ الاقْتِداءُ بالرُّبُّ تعالى فإنَّهُ يفعلُ سا يشاءُ ويمْحُكُمُ ما يُريــدُ على أنَّهَـا كُلُّهَـا مُؤوَّلـةٌ بــانَّ المـرادَ وربُّ الشُمس ونحوهِ.

ووجّهُ التَّحريمِ أَنَّ الحلِفَ يَقْتَضَي تَعظيمَ المُحلوفِ بِهِ وَمَنْ عَ النَّفْسِ عَن الفَعلِ أَو عَزْمِهَا عَلَيْهِ بَمْجَـرُدِ عَظْمَةِ مَنْ حَلَّفَ بِهِ وحقيقةُ العظمةِ مُخْتَصَّةٌ بِاللَّهِ تَعالى فلا يلحقُ بِهِ غَيْرُهُ.

ويحرمُ الحلفُ بالبراءةِ من الإسلامِ أو من الدّينِ أو بأنّهُ يَهُوديُّ أو نحوِ ذلِكَ لما أخرجَهُ أبو داود (٣٧٥٨) وابنُ ماجَهُ يَهُوديُّ أو النّسائيُّ (٧/٧) بإسنادِ على شرطِ مُسلمِ من حديثِ بُريدةَ أَنَّ النّبيُّ عَلَيْ قَالَ: "مَنْ حَلَفَ فَقَالَ: إِنّي بَرِيءٌ مِن الإسلامِ. فَإِنْ كَانَ كَاذِبًا فَهُسوَ كَمَا قَالَ وَإِنْ كَانَ صَادِقًا فَلَنْ

يَرْجعَ إِلَى الإسلام سَالِماً».

والأظْهَرُ عدمُ وُجوبِ الْكَفَّارَةِ فِي الحَلْفِ بِهَنِهِ الحَرَّمَاتِ إِذَ الْكَفَّارَةُ مِن الحَلَفِ بِهَنِهِ الْحَرَّمَاتِ أَلْكَفَّارَةُ مُسروعةٌ فِيما أَذَنَ اللَّهُ تعالى أَنْ يَحِلْفَ بِيهِ لا فِيما نَهَى عَنْهُ وَلاَئْهُ لَمْ يَذْكُر النَّارِعُ كَفَّارَةً بِلْ ذَكَرَ النَّهُ يَقُولُ كَلَمَةَ التَّوْحِيدِ لا غَمْ.

#### ٧- اليمينُ على نية المستحلف

١٢٩١ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ
 اللّهِ ﷺ: (يَمِينُك عَلَى مَا يُصَدُقُك بِهِ صَاحِبُك اللّهِ ﷺ: (١٩٥٣)].

وَفِي رِوَايَةٍ: «الْيَمِينُ عَلَى نِيَّةِ الْمُسْتَحْلِفِ» [مسلم (١٦٥٣)(٢١)].

أَخْرُجَهُمَا مُسْلِمٌ.

الحديثُ دليلٌ على أنَّ اليمينَ تَكُونُ على نئِيةِ المحلَّف ولا ينفعُ فِيهَا نئِيةُ الحالف إذا نـوى بِهَـا غـيرَ مـا أظْهَـرهُ. وظَـاهِرُهُ الإطلاقُ سواءٌ كانَ الحُلْفُ لَهُ الحَاكِمَ أو المدَّعي للحقِّ.

والمرادُ حيثُ كانَ المحلّفُ لَهُ التَّحليفُ كما يُشيرُ إليهِ قولُـهُ: «على ما يُصدُقُك بِهِ صاحبُك» فإنَّهُ يُفيـدُ أنَّ ذليك حيثُ كانَ للمحلّف التَّحليفُ وَهُـوَ حيثُ كانَ صادقاً فيما ادَّعاهُ على الحالف وأمًّا لوْ كانَ على غيرِ ذلِك كانَتِ النَّيَّةُ نَيَّةَ الحالف.

واعْتَبَرَتِ الشَّافعيَّةُ أَنْ يَكُونَ الحُلِّفُ الحَاكِمَ وإلاَّ كَانَتِ النَّيَّةُ يَّةَ الحَالفِ.

قالَ النَّوويُّ: وأمَّا إذا حلفَ بغيرِ اسْتِحلافِ وورَّى فَتَنفُهُ ولا يحنثُ سواءً حلفَ البِتداءُ منْ غَيرِ تحليفٍ أو حلَّفَهُ غيرُ القاضي أو غيرُ نائبهِ ولا اغتِبارَ في ذلِكَ يُئِةً الحَلْفِ.

والحاصلُ أنَّ اليمينَ على نيَّةِ الحالفِ فِي جميعِ الأحوالِ إلاَّ اسْتَحلفَهُ القاضي أو نائبُهُ فِي دعــوَى توجَّهَـتُ علنِهِ فَتَكُونُ اليمينُ على نيَّةِ المسْتَحلِفِ وَهُوَ مُرادُ الحديثِ أمَّا إذا حلفَ بغيرِ اسْتِحلافِ القــاضي أو نائبِهِ فِي دعــوى توجَّهَـتْ علنِهِ فَتَكُونُ اليمينُ على نيَّةِ الحالفـِ.

وسواءً في هذا كُلِّهِ اليمينُ باللَّهِ تعالى أو بــالطُّلاق والعَتَــاق إِلَّ أَنَّهُ إِذَا حَلَّفَهُ القاضي بالطَّلاق والعَنَاق فَتَنفَعُهُ التَّوريَةُ ويَكُونُ الاعْتِبارُ بنيَّةِ الحالفِ لأنَّ القاضيّ ليسَ لَهُ التّحليفُ بالطَّلاقِ والعَتَاق وإنَّما يسْتَحلفُ باللَّهِ ا هـ.

(قلْت) ولا أدرى منْ أينَ جاءَ تقييدُ الحديثِ بالقاضي أو نائبِهِ بِلْ ظَاهِرُ الحديثِ أَنَّهُ إِذَا اسْتَحَلَّفُهُ مِنْ لَــَهُ الحِـنُّ فَالنَّبُـةُ نَيَّـةُ المستحلف مطلقاً.

## ٣\_ العدولُ عن اليمين إلى خيرٍ منها

١٢٩٢ - وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سَمْرَةً اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿وَإِذَا حَلَفْتَ عَلَى يَمِينِ فَرَأَيْت غَيْرَهَا خَيْراً مِنْهَا فَكَفَّرْ عَنْ يَمِينِك وَأْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرًا.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٦٢٢)، مسلم (١٦٥٢)].

وَفِي لَفْظِ لِلْبُحَارِيُ (٧١٤٧): وَفَالْتِ الَّـذِي هُوَ خَـيْرٌ وَكَفْسُرْ عَــنْ

وَفِي رِوَايَةٍ لِأَبِي دَاوُد (٣٢٧٨): ﴿فَكَفَّرُ عَنْ يَمِينِكُ ثُمَّ الْتِ الَّذِي هُـوَ عَيْرًا وَإِشَادُهُمَا صَحِيحٌ.

(وعنْ عبد الرَّحْنِ بنِ سموةً) بن حبيب بن عبد شمس العبشميُّ، أبو سعيدٍ صحابيٌّ من مُسلمةِ الفُتْحِ افْتَتَحَ سجسْتَانَ ثُمُّ سَكَنَ البصرةَ ومَاتَ بهَا سنةَ خمسينَ أو بعدَهُ.

(قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: وإذا حلفت على بمينٍ) أي على محلوفٍ منهُ سمَّاهُ يميناً مجازاً.

﴿ وَرَأَيْتَ غَيْرَهَا خَيْراً مِنْهَا فَكَفَّرْ عَنْ يَمِينِك وَأْتِ الَّذِي هُـوَ خَيْرًٌا. مُنْفَقٌ عَلَيْهِ وفي لفظِ البخاريُّ ﴿فَأَتِ الَّـٰذِي هُـوَ خَيْرٌ وَكَفَّـٰرٌ عَنْ يَمِينِكَ. وفي روايةٍ لأبي داود) عنْ عبدِ الرَّحْنِ أيضاً.

(﴿ فَكُفُّو عَنْ يَمِينِكَ ثُمُّ اثْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ ﴾ وإسنادُهُمَّا) بالتَّنيةِ أيْ لفظُ البخاريُّ وروايةُ أبي داود. والأولى إفرادُ الضَّميرِ ليعودَ إلى روايةِ أبي داود فقط لما عُلمَ من عُرفِهِم أنَّ ما في الصَّحيحينِ صحيحُ لا يُعْتَاجُ إلى أنْ يُقالَ: إسنادُهُ (صحيحً).

الحليثُ دليلٌ على أنَّ منْ حلفَ على شيء وَكَـانَ ترْكُـهُ

خيراً من التَّمادي على اليمين وجبَّ عليْهِ التُّكْفيرُ وإنَّيانُ ما هُــوَ خيرٌ كما يُفيدُهُ الأمرُ ولَكِنَّهُ صَرَّحَ الجَمَاهِيرُ بَانَّهُ إِنَّمَا يُسْتَحَبُّ لَهُ ذلِكَ لأَنَّهُ بِجِبُ. وَظَاهِرُهُ وُجوبُ تقديمٍ الْكُفَّارَةِ وَلَكِنَّهُ ادْعَى الإجاعَ على عدمٍ وُجوبِ تقديمِهَا وعلى جـوازِ تأخيرِهَـا إلى مـا بعدَ الحنثِ وعلى أنَّهُ لا يصحُّ تقديمُهَا قبلَ اليمينِ.

ودلَّتْ روايةُ اثمُّ السَّدِ الَّذِي هُـوَ خيرٌ، على أنَّهُ يُقدُّمُ الْكَفَّارةَ قبلَ الحنبُ لِاقْتِضاءِ «ثمَّ التَّرْتِيبَ وروايةُ الـواوِ تُحمـلُ على روايةِ «ثمُّ» حملاً للمطلق على المقيَّدِ فَــإنْ ثمُّ الإجــاعُ علمي جواز تاخيرِهَا وإلاَّ فالحديثُ دالٌ على وُجوبِ تقديمِهَا.

وعُنْ ذَهَبَ إلى جوازِ تقدُّمِهَا. على الحنثِ مالِكُ والشَّافِعِيُّ وغيرُهُمَا وأربعةً عشرَ من الصَّحابةِ وجماعةً من التَّابعينَ.

وَهُوَ قُولُ لِجَاهِيرِ العلماءِ لَكِينَ قالُوا: يُسْتَحبُ تَامْخِيرُهَا هَـٰنَ الحنثِ. وظَاهِرُهُ أَنَّ هَذَا جَارٍ فِي جَمِيعِ أَنْوَاعِ الْكَفَّارَةِ.

وذَهَبَ الشَّافعيُّ إلى عدمِ إجزاءِ تقديمِ التَّكْفيرِ بالصُّومِ.

وقال: لا يجوزُ قبلَ الحنثِ لأنَّهَا عبادةٌ بدئيَّةً لا يجوزُ تقدُّمُهَا على وتْتِهَا كالصَّلاةِ وصومِ رمضانً.

وأمَّا التَّكْفيرُ بغيرِ الصُّومِ فجائزٌ تقديمُهُ كما لا يجوزُ تعجيـلُ

وَذَهَبَتِ الْهَادِرِيَّةُ والحنفيَّةُ إِلَى أَنَّــهُ لا يجـوزُ تقديــمُ التَّكُفــيرِ على الحنث على كُلُّ حال.

قالَتِ الْهَادويَّـةُ: لأنَّ سببَ وُجوبِ الْكَفَّادةِ هُوَ جَموعُ الحنثِ واليمين فلا يصحُّ التَّقديمُ قبلَ تمام سبب الوجوب. وعندَ الحنفيُّةِ: السُّببُ: الحنثُ.

ولا يخفى أنَّ الحديثُ دالٌ على خلاف ما علَّلوا بهِ وذَهَبوا إليْهِ فالقولُ الأوَّلُ أقربُ إلى العملِ بِهِ.

# ٤\_ حكمُ المشيئةِ في اليمينِ

١٢٩٣ - وَعَنَ ابْنِ عُمَرَ رضي اللَّه عِنهما أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ فَقَالَ: إِنْ شَاءَ اللَّهُ فَلا حِنْثُ عَلَيْهِا.

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٦/٢) وَالأَرْبَعَةُ [أبو داود (٣٢٦٦)، النّرمذي (١٥٣١)، النسائي (١٢/٧)، ابن ماجه (٢١٠٥)]، وَصَخَحَهُ ابْنُ حِبَّانْ (٤٣٤٠).

قَالَ التَّرمذيُّ: لا نعلمُ احداً رفعَهُ غيرَ ايُّوبَ السُّخْتِيانيُّ.

قَالَ ابنُ عُليَّةَ: كَانَ آيُوبُ يرفعُهُ تَارَةً وَتَارَةً لا يرفعُهُ.

قَالَ البَيْهَقيُّ: لا يصحُّ رفعُهُ إلاَّ عنْ أَيُّــوبَ معَ أَنَّـهُ شَـكُ

(قَلْت) كَانُهُ يُرِيدُ اللهُ رَفَعُهُ تَارَةً وَوَقَفَهُ أَخْرَى وَلا يَخْفَى الْ
الْيُوبَ ثَقَةً حَافظٌ لا يَضِرُ تَفَرُدُهُ بَرِفْعِهِ وَكُونُهُ وَقَفَهُ تَارَةً لا يقدحُ
فِيهِ لأَنْ رَفْعَهُ زِيَادَةُ عَدَل مَقبُولَةٌ وقَـدْ رَفْعَهُ عَبدُ اللّهِ العمريُ
وموسى بنُ عُقبةً وَكَثيرُ بنُ فرقدٍ وَالْيُوبُ بنُ مُوسى وحسَّانُ بَـنُ
عَطيّةً كُلُهُمْ عَنْ نَافعِ مَرْفُوعاً يقويُ رَفْعَهُ عَلَى اللّهُ وَإِنْ كَانَ مُوقَوقاً فَلَهُ حُكْمُ الرَّفعِ إِذْ لا مسرحَ للاجْتِهَادِ فِيهِ.

وإلى ما أفادَهُ الحديثُ ذَهَبَ الجمَّاهِيرُ.

وقالَ ابنُ العربيُ: أجمعَ المسلمونَ بأنَّ قولَهُ "إنْ شــاءَ اللَّــهُ" يمنعُ انعقادَ اليمين بشرطِ كونِهِ مُتَّصلاً.

قال: ولو جاز مُنفصلاً كما قالَ بعضُ السُّلفِ لم يحنثُ احدُ في يمينِ ولم يُختَج إلى الْكَفَارةِ.

واخْتَلفوا في زمنِ الاتّصالِ.

فقالَ الجمْهُورُ: هُوَ أَنْ يقولَ "إِنْ شَاءَ اللَّهُ" مُتََّصَلاً بِـاليمينِ مِنْ غيرِ سُكُوتٍ بينَهُمَا ولا يضرُّهُ التَّنفُسُ.

(قَلْت) وَهَذا هُوَ الَّذي تدلُّ لَهُ الفاءُ في قولِهِ «فقالَ».

وعن طاوس والحسنِ وجماعةِ من التَّابِعينَ أَنَّ لَهُ الاسْـيَتِناءَ ما لمْ يقمْ منْ مجلسِهِ.

وقالَ عطاءً: قدرَ حلبةِالناقةِ.

وقالَ سعيدُ بنُ جُبيرٍ: بعدَ أَربعةِ اشْهُرٍ.

وقالَ ابنُ عبَّاسٍ: لَهُ الْاسْتِشَاءُ ابدأ حتَى يذكرَهُ.

(قَلْت) وَهَذِهِ تَقارِيرُ خالِيةً عن الدَّليلِ وقد تَـاوَّلَ بعضهُمُ هُ هَذِهِ الْأَقاوِيلَ بَانَ مُرادَهُمْ أَنَّـهُ يُسْتَحبُ لَـهُ أَنْ يَسُولَ "إِنْ شَـاءَ اللَّهُ تَرَكُأ أَو يجبُ على مـا ذَهَبَ إليْهِ بعضُهُمْ لقول عمالى: ﴿وَاذْكُرْ رَبُّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ [الكهف: ٢٤] فَيْكُونُ الاسْتِتناءُ وافعـاً

للإثم الحاصلِ بِتَرْكِهِ أَو لِتَحصيلِ ثـوابِ النَّـدبِ على القـولِ باسْتِحبابهِ.

ولمْ يُريدوا بِهِ حلَّ اليمينَ ومنعَ الحنثِ.

واخْتَلفوا هل الاسْتِتناءُ مانعٌ للحنثِ في الحلف باللَّهِ وغيرِهِ من الطُّلاقِ والعَنَاقِ وغيرِهِ من الظّهَارِ والنَّذرِ والإقرارِ.

فقالَ مالِكُ: لا ينفعُ إلاَّ في الحلفِ باللَّهِ دُونَ غيرِهِ.

واسْتَقَوَاهُ ابنُ العربيِّ واسْتَدَلَّ بأنَّهُ تعالى قالَ: ﴿ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩] فلا يدخلُ في ذلِكَ إلاَّ اليمينُ الشَّرعيَّةُ وَهِيَ الحلفُ باللَّهِ.

وَذَهَبَ احمدُ إِلَى أَنَّهُ لا يدخلُ العِشْقُ لِمَا اخرجَهُ البَيْهَقيُّ (٣٦١/٧) منْ حديثِ مُعاذِ مرفوعاً «إِذْ قَالَ لامْرَأَتِهِ: أَنْسَتِ طَالِقٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَمْ تَطْلُقُ، وَإِذَا قَالَ لِعَبْدِهِ: أَنْسَتَ خُرَّ إِنْ شَاءَ اللَّهُ فَإِنَّهُ حُرَّه.

إلاَّ أَنَّهُ قَالَ البَيْهَقَيُّ: تَفَرَّدَ بِهِ حُميدُ بنُ مَالِكِ وَهُـوَ جُهُـولٌ واخْتِلفَ عَلَيْهِ فِي إسنادِهِ.

وَذَهَبَت الْهَادويَّـةُ إِلَى أَنَّ الاسْتِثناءَ بقولِـهِ «إِنْ شـاءَ اللَّــهُ» مُعْتَبرٌ فِيهِ أَنْ يَكُونَ المحلوفُ عليْهِ فيما شاءَهُ اللَّهُ أَو لا يشاؤُهُ.

فإنْ كانَ مَمَّا يشاؤُهُ اللَّهُ بانْ كانَ واجباً أو مندوباً أو مُباحـاً في المجلسِ أو حالَ التَّكلُمِ لأنْ مشيئةَ اللَّهِ حاصلةٌ في الحـالِ فـلا تبطلُ اليمينُ بلْ تنعقدُ بهِ.

وإنْ كانَ لا يشاؤُهُ بانْ يَكُونَ محظوراً أو مَكْرُوهاً فلا تنعقدُ اليمينُ. فجعلوا حُكْمَ الاسْتِثناء بالمشيئةِ حُكْمَ التَّقييل بالشُرطِ فيقعُ المعلَّقُ عندَ وُقوعِ المعلَّقِ بِهِ وينتَّفي بانْتِفائِهِ.

وَكَذَا قُولُ ﴿إِلاَ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُۥ حُكْمُهُ حُكْمُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ. ولا يخفى أنَّ الحديثَ لا تطابقُهُ هذهِ الاقوالُ.

وفي قولِهِ «نقالَ إنْ شاءَ اللَّهُ» دليلٌ على أنَّـهُ لا يَكُفَّـي في الاسْتِثناء النَّيَّةُ وَهُوَ قولُ كافَّةِ العلماء.

وحُكِيَ عنْ بعضِ المالِكِيَّةِ صحَّةُ الاسْتِثناءِ بالنَّيْـةِ مـنْ غـيرِ لفظٍ.

وإلى هذا أشارَ البخاريُّ وبوَّبَ عليْهِ بابَ النَّيَةِ فِي الأيمـان

[كتأب الإيمان والنلور، باب (٢٣)] (يعني بفُتْح الْهَمْزةِ).

ومذْهَبُ الْهَادويَّةِ: صحَّةُ الاسْتِثناءِ بالنَّيَّةِ وإنْ لمْ يلفظْ بالعمومِ إلاَّ منْ عددٍ منصوصِ فلا بُدُّ من الاسْتِثناءِ باللَّفظِ.

#### ٥\_ يمينُ النبي عِينُ

النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيِّ اللهِ اللهُ ال

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٦٦٢٨).

المرادُ أَنْ هذا اللَّفظَ الَّذي كَانَ يُواظَّبُ عَلَيْهِ فِي القسمِ وقَدْ ذَكَرَ البخاريُّ الألفَاظَ الَّتِي كَانَ ﷺ يُقسمُ بِهَا الآ ومقلَّبِ القلوبِ، وفي رواية الآ ومصرُّف القلوبِ، [هـ وعند النساني (۲/۷)].

ورالَّذي نفسي بيدوه [خ (٦٦٢٩)] -.

الوالُّذي نفسُ مُحمَّدٍ بيدِوا [خ (٦٦٣٠)] ...

واللَّهِ ٤ (٦٦٣١)] - قوربُ الْكَعَبةِ [خ (٦٦٣٨)].

ولابن أبي شيبةَ [هو عند أبو داود (٣٢٦٤)]: «كَانَ إِذَا اجْنَهَدَ فِي الْيَمِينَ قَالَ: وَالَّذِي نَفْسُ أَبِي الْقَاسِم بِيَدِهِهِ .

ولابن ماجَهُ (۲۰۹۱) «كَانَتْ يَمِينُ رَسُـولِ اللَّهِ ﷺ الَّتِي يَحْلِفُ بِهَا أَشْهَدُ عِنْدَ اللَّهِ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ.

والمرادُ بِتَقليبِ القلـوبِ: تقليبُ أعراضِهَـا وأحوالِهَــا لا تقليبُ ذَاتِ القلبِ.

قَالَ الرَّاعَبُ: تَقَلِيبُ اللَّهِ القَلُوبَ والبَصَائرَ صَرفُهَا عَنْ رأي إلى رأي والتَّقلُبُ التَّصرُّفُ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿أَوْ يَمَا خُلُهُمْ فِي تَقَلَّهُمْ﴾ [النحل: ٤٦].

وقالَ ابنُ العربيُّ: القلبُ جُزءٌ من البدنِ خلقهُ اللَّهُ وجعلَهُ للإنسانِ علَّ العلمِ والْكَلامِ وغيرِ ذلكَ من الصُّفَاتِ الباطنةِ وجعلَ ظَلْهِرَ البدنِ علَّ التَّصرُّفَاتِ الفعليَّةِ والقوليَّةِ ووكَّل بِهِ ملكاً يسامرُ بالخيرِ وشيطاناً يسامرُ بالشَّرُ والعقلُ بنورِهِ يَهْدِيهِ، والْهَوى بظلمَتِه يُغويهِ والقضاءُ مُسيطرٌ على الْكُلُ.

والقلبُ يَتَقلُّبُ بينَ الخواطرِ الحسنةِ والسَّيْنَةِ، واللَّمَّةُ من اللَّكِ تارةً ومن الشَّيطان أخرى والمحفوظُ منْ حفظُهُ اللَّهُ ا هـ.

(قلْت) وقولُـــهُ: ﴿وَالْكَــلامُ اللهُ مَنْهُ عَلَى إِنْبَاتِ الْكَــلامِ النَّهَ مَنْهُ عَلَى إِنْبَاتِ الْكَــلامِ النَّهِ مِنْهُ عَلَمُ القلبُ

وقولُهُ ﷺ (لا) ردُّ ونفيُّ للسَّابِقِ من الْكَلامِ.

والحديثُ دليلٌ على جوازِ الأقسامِ بصفةٍ منْ صفّاتِ اللَّهِ وإنْ لمْ تَكُنْ منْ صفّاتِ الذَّاتِ.

وإلى هذا ذَّهَبَت الْهَادويَّةُ حيثُ قالوا: الحلفُ باللَّهِ أو بصفةٍ لذَّاتِهِ أو لفعلِهِ لا يَكُونُ على ضلَّهَا، ويريدُونَ بصفةِ الذَّاتِ كالعلم والقدرةِ.

ولَكِنَّهُمْ قالوا: لا بُدَّ منْ إضافَتِهَا إلى اللَّهِ تعالى كعلمِ اللَّهِ ويريدونَ بصفةِ الفعلِ كالعَهْدِ والأمانةِ إذا أُضيفَتْ إلى اللَّهِ

إِلاَّ انَّهُ قَدْ وَرَدَ حَدَيْثٌ بِالنَّهْيِ عَنِ الْحَلَفُ بِالْأَمَاتُةِ أَخْرِجَــهُ أبو داود (٣٧٥٣) من حديث بُريدةً بلفظ «مَنْ حَلَفَ بِالاَمَانَـةَ فَلَيْسَ مِنَّا» وذلِكَ لأنَّ الأَمانةَ ليسَتْ منْ صفَاتِـهِ تَعَـالَى بِـلْ مَنْ فُروضِهِ على العبادِ.

وقولُهُمْ ﴿لَا يَكُونُ عَلَى صَلَّفًا ﴾، احْتِرازٌ عِن الغضب والرَّضا والمُشيئةِ فلا تنعقدُ بِهَا اليمينُ.

وَذَهَبَ ابنُ حزم \_ وَهُوَ ظَاهِرُ كلامِ الْمَالِكِيَّةِ وَالْحِنْفِيَّةِ \_ إِلَى أَنْ جَمِيعَ الأسماءِ الواردةِ في القرآنِ أو السُّنَّةِ الصَّحيحةِ وَكَمْلاً الصَّفَاتِ صريعٌ في اليمينِ وَتَجبُ بِهِ الْكَفَّارةُ.

ونصَّلَتِ الشَّافعيَّةُ فِي المُسْهُورِ عَنْهُمْ والحنابلةُ فَقَالُوا: إِنَّ كَانَ اللَّفَظُ يُخْسَمُ بِاللَّهِ تَعَالَى كَالرَّحْنِ وَرَبُّ الْعَالَمِنَ وَحَالَقِ الحَلْقِ فَهُوَ صَرِيحٌ يَنعَقَدُ بِهِ اليمينُ سَواءٌ قصدَ اللَّهَ تَعَالَى أَو أَطْلَنَ، وإِنْ كَانَ يُطلَقُ عَلَيْهِ تَعَالَى وعلى غِيرِهِ لَكِنْ يُقِيَّدُ كَالرَّبُ والحالق فَتَنعقدُ بِهِ اليمينُ إِلاَّ أَنْ يقصدَ بِهِ غِيرَ اللَّهِ تَعَالَى وَلَيْ كَانَ يُطلَقُ عَلَيْهِ وعلى غيرِهِ على السَّواء، نحوُ الحي والموجودِ فإنْ نوى غِيرَ اللَّه تعالى أو أطلقَ فليسَ بيمين وإنْ نوى بِهِ اللَّه تعالى انعقدَ على الصَّحيح.

# ٦- اليمينُ الغموسُ من الكبائر

مَا الْكَبَائِرُ؟ وَعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْسِنِ عَمْرِو هَ قَالَ: هَا رَسُولَ اللّهِ، هَا الْكَبَائِرُ؟ وَفَيْهِ قَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، مَا الْكَبَائِرُ؟ وَفَيْهِ قُلْتَ: وَمَا الْبَعِينُ الْغَمُوسُ؟» قَالَ: الْغَمُوسُ؟» قَالَ: «الَّتِي يَقْتَطِعُ بِهَا مَالَ امْرِئَ مُسْلِمٍ هُوَ فِيهَا كَاذِبٌ. الْغَرَّةُ البحاري (١٢٧٥).

(وعنْ عبدِ اللَّهِ بنِ عمرٍو) أي ابنِ العاصِ.

(قالَ ﴿ جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَسَالَ: يَمَا رَسُولَ اللَّهِ مَا الْكَبَائِرُ. فَلَاكَرَ الْحَدِيثَ. وَفِيهِ الْيَهِينُ الْغَمُوسُ ﴾) وَهِيَ بفَتْحِ الغينِ المعجمةِ وضمُ الميم آخرَهُ مُهْمَلةٌ.

(وفيهِ قُلْت) ظَاهِرُهُ أَنَّ السَّائلَ ابنُ عمرٍو راوي الحديثِ والجيبُ هُوَ النَّبِيُّ ﷺ.

ويختَملُ أَنْ يَكُونَ السَّائلُ غيرَ عبدِ اللَّهِ لعبدِ اللَّهِ وعبدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ المُجيبُ؛ والأوَّلُ أظْهَرُ.

(قُوَمَا الْيَمِينُ الْغَمُوسُ؟ قَالَ: الَّتِي يَقْتَطِعُ بِهَا مَالَ امْرِي مُسْلِمٍ هُوَ فِيهَا كَاذِبٌ، أخرجَهُ البخاريُّ.

اعلم أنَّ اليمينَ إمَّا أَنْ تَكُونَ بعقدِ قلبٍ وقصدٍ أَو لا، بـلُ تَجَرَي على اللّسانِ بغيرِ قلبٍ وإنَّما تقعُ بحسبِ ما تعودُهُ المُتَكَلَّمُ سواءً كانَتْ بإثبَاتٍ أَو نفي نحوٍ: واللّهِ وبلى واللَّهِ ولا واللّهِ مَهَاذِهِ هِيَ اللَّغُو الذِي قالَ اللَّهُ تَعالى: ﴿لا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي آيَمَانِكُمْ ﴾ [البقرة: ٥ ٢ ٢، المائدة: ٩ ٨] كما يأتِي دليلُهُ.

وإنْ كانَتْ عنْ عقدِ قلسب فينظرُ إلى حالِ المحلوفِ عليهِ فينقسمُ بحسبِه إلى اقسامِ خسةِ: إمَّا أنْ يَكُونَ معلَّومَ الصَّدقِ أو معلومَ الْكَذَبِ أو مظنونَ الصَّدقِ أو مظنونَ الْكَذَبِ أو مشكوكاً فيو.

(فالأوَّلُ) بمِنُ برَّ صادقةِ وَهِيَ الَّتِي وَقَعَتْ فِي كلامِ اللَّهِ تعالى، نحوُ: ﴿فَوَرَبُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّـهُ لَحَقًّ مِثْـلَ مَـا أَنْكُـمُ تُنْطِقُونَ﴾ [الذاريات: ٢٣] ووقعَتْ في كلامٍ رسولِ اللَّهِ ﷺ.

قَالَ ابنُ القَيْمِ: إِنَّهُ ﷺ حلفَ في أَكْثَرَ منْ ثمانينَ موضعاً

وَهَاذِهِ هِيَ المرادةُ فِي حديثِ «إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُحِبُّ أَنْ يُخْلَفَ بِهِ» [والحلبة، لابن نعيم (٢٦٧/٧)] وذلِكَ لما يَتَضَمَّنُ مَنْ تعظيمِ اللَّهِ تعالى.

(والثَّاني) وَهُوَ معلومُ الْكَذَبِ اليمينُ هي الغمــوسُ ويقــالُ لَهَا الزُّورُ والفــاجرةُ وسمَّيـتْ في الأحــاديثِ: يمـينَ صــبرِ ويمينــأ مصبورةً.

قَالَ فِي النَّهَايـةِ (٣٨٦/٣) سُمُيَّتُ غموساً لاَنَّهَـا تَغمــسُ صاحبَهَا فِي النَّارِ فعلى هذا هي فعولٌ بمعنى فــاعلٍ وقــدْ فسُّرَهَا فِي الحديثِ بالَّتِي يَقْتَطعُ بِهَا مالَ المرءِ المسلمِ.

وظَاهِرُهُ أَنْهَا لا تَكُونُ غموساً إلاَّ إذا اقْتَطعَ بِهَا مَالَ امــرئ مُسلمٍ إلاَّ أنَّ كُلُّ محلوفٍ عليْهِ كذباً يَكُون غموساً وَلَكِنْهَا تُسمَّىً فاجرةً.

(الثَّالثُ) مَا ظُنَّ صِدقُهُ وَهُوَ قَسَمَانِ:

الأوَّلُ مَا انْكَشَفَ فِيهِ الإصابةُ فَهَذَا الْحَقَةُ البعضُ بمـا عُلـمَ صدقةُ إذْ بالانْكِشافِ صارَ مثلةً.

والثَّاني: مَا ظُنَّ صَدَّقُهُ وَانْكَشْفَ خَلَافُهُ.

وقدْ قيلَ: لا يجوزُ الحلفُ في هذينِ القسمينِ لأنَّ وضعَ الحلفِ لقطع الاحْتِمالِ فَكَانَّ الحالفَ يقولُ: أنـــا أعلـــمُ مضمــونَ الحبرِ وَهَذا كذبُ فإنَّهُ إِنَّما حلفَ على ظنّهِ.

(الرَّابعُ) ما ظُنَّ كذَّبُهُ والحلفُ عليْهِ مُحرَّمٌ.

(الخامسُ) ما شَنكُ في صَدقِهِ وَكَذَبِهِ وَهُوَ أَيضاً مُحرَّمٌ.

فَتَخلصُ أَنَّهُ بحِرمُ ما عدا المعلومَ صدقُهُ.

وقولُهُ ﴿مَا الْكَبَائرُ؟› فِيهِ دليلٌ على أَنَّهُ قَدْ كَانَ مَعَلُوماً عَندَ السَّائلِ أَنْ فِي المعاصي كبائرَ وغيرَهَا.

وقد اخْتُلُفَ العلماءُ في ذلِكَ فلَهَبَ إمامُ الحرمينِ وجماعةٌ منْ أَثمَّةِ العلمِ إلى أنَّ المعاصيَ كُلُّهَا كبائرُ.

وذَهَبَ الجمَاهِيرُ إِلَى أَنْهَا تنقسمُ إِلَى كَبَائِرَ وَصَغَائِرَ وَاسْتَدَلُوا بقوله تعالى: ﴿إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْـهُ ﴾ والساء: ٣٦] وبقولِهِ: ﴿الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِنْـمِ وَالْفَوَاحِـشَ إِلاَّ اللَّمَـمَ ﴾ والمفودى: ٣٧].

(قلت) ولا يخفى أنه لا دليلَ على تسميةِ شيءٍ من المعاصي صغائرَ وَهُوَ محلُ النّزاع.

وقيلَ: لا خلافَ في المعنى إنَّما الخلافُ لفظيُّ لاتَّفاقِ الْكُلُّ على أنَّ من المعاصي ما يقدحُ في العدالـةِ ومنْهَـا مـا لا يقـدحُ فـهَا.

(قلت) وفِيهِ أيضاً تأمُّلٌ.

وقولُهُ (فلَكُورَ الحديثَ) ذَكَرَ فِيهِ الإشرَاكَ باللَّهِ وعقـوقَ الوالدين وقَتْلَ النَّفس واليمينَ الغموسَ.

وقلاً تعرَّضَ الشَّارِحُ رحمه الله إلى ما قالَهُ العلماءُ في تحديدِ الْكَبيرةِ وأطالَ نقلَ أقاويلِهمْ في ذلِكَ وَهِيَ أقاويلُ مدخولةً.

والتَّحقيقُ أَنَّ الْكِبْرَ والصَّغْرَ أَمْرٌ نسبيٍّ فلا يَتِسمُّ الجَـرَمُ بـانُّ هذا صغيرٌ وَهَذا كبيرٌ إلاَّ بالرُّجوعِ إلى ما نصُّ الشَّارعُ على كبرِهِ فَهُوَ كبيرٌ وما عدَاهُ باقِ على الإَنْهَامِ والاحْتِمالِ.

وقد عدَّ العلائيُّ في «قواعدِهِ» الْكَبَائرَ المنصوصَ عليْهَا بعدَ تَبُّعِهَا من النُصوصِ عليْهَا بعدَ تَبُّعِهَا من النُصوصِ فابلغَهَا خساً وعشرينَ، وَهِيَ الشُّرْكُ باللَّهِ، والقَّتُلُ والزُّني (وأفحشُهُ بحليلةِ الجارِ) والفرارُ من الزَّحف، وأكُلُ الرِّبا، وأكُلُ مال اليَتِيم.

وقذف المحصنات، والسّحرُ، والاستطالة في عرض المسلم بغير حقّ، وشهّادة الزُّورِ، واليمينُ الغموسُ، والنّميمةُ، والسّرقةُ، والسرقةُ، وسربُ الخمرِ، واستحلال بيّت الله الحرام ونكت الصنفقة، وتَرَكُ السُنّة، والتّعربُ بعد الهجرة، والياسُ من روح اللّه، والأمنُ من مَكْرِ اللّهِ ومنعُ ابنِ السّبيلِ من فضلِ الماء، وعدمُ النّنزُهِ من البول، وعقوقُ الوالدينِ والتسبّبُ إلى شَـنْمهِمَا، والإضرارُ في الوصيّةِ.

وتُعُفِّبَ بَانَ السَّرِقةَ لَمْ يردِ النَّصُّ بَانَهَا كبيرةٌ، وإنَّما في الصَّحيحينِ [البخاري (٣٤٧٥)، مسلم (٣٥)] ﴿لا يَسْرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ووايةِ النَّسائيّ (٢٥/٨): ﴿فَالَ فَعَلَ ذَلِكَ فَقَدْ خَلَعَ رَبِقَةَ الْإسلامِ مِنْ عُنقِيهِ فَإِنْ تَابَ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ .

وقلاً جاءً في أحاديثَ صحيحةِ النَّـصُّ في الغلـولِ، وَهُـوَ إخِفاءُ بعضِ الغنيمةِ بأنَّهُ كبيرةٌ. [البخاري (٦٧٠٧)، مسلم (١١٥)]

وجاءً في «الجمع بينَ الصّلاتينِ لغيرِ عُذرِ» [الترمذي (١٨٨)]، «ومنع الفحل» ولكِنّهُ حديثٌ ضعيفٌ.

وجاءً في الأحاديثِ ذِكْرُ أَكْبِرِ الْكَبَائِرِ كَحَدَيْثِ أَبِي هُرِيرةً ﴿ اللَّهِ مُرْيَرةً وَلِي عَرْضٍ رَجُلٍ مُسْلِمٍ ٩. الْحَرْجَةُ ابنُ أَبِي حَاتِمٍ بِإِسْنَادِ حَسْنٍ [هو عند أبو داود (٤٨٧٧)] ونحُوهُ من الأحاديث.

ولا مانعَ منْ أنْ يَكُونَ فِي الذُنُوبِ الْكَبِيرُ والأَكْبِرُ: وظَاهِرُ الحديثِ أنَّهُ لا كفَّارةَ فِي الغموس.

وقد نقلَ ابنُ المنذرِ وابنُ عبدِ الـبرُ اتَّفـاقَ العلمـاءِ علـى نلِكَ.

وقد أخرجُ ابنُ الجـوزيُ في التَّحقيــقِ [أحمد (٣٦١/٢)] عـنُ أبي هُريرةً عَلَيُّ يقولُ: «لَيْـسَ أبي هُريرةً عَلَيُّهُ مرفوعاً أنَّهُ سمعَ رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: «لَيْـسَ فيهَا كَفَّارَةُ يَمِينِ صَبْرٍ يَقْطَعُ بِهَا مَالاً بِغَيْرِ حَقَّ. وفيهِ راوِ مِجْهُولُ.

وقد روى آدم بنُ أبي إياسٍ وإسماعيلُ القاضي عن أبنِ مسعودٍ مرفوعاً «كُنّا نَعُدُ الذُّنْبُ الَّـذِي لا كَفّارَةَ لَـهُ الْيُمِينَ الْغَمُوسَ أَنْ يَخْلِفَ الرَّجُلُ عَلَى مَالِ أَخِيهِ كَاذِباً لِيَقْتَطِعَهُهِ.

قالوا ولا مُخالفَ لَهُ من الصّحابةِ ولَكِنْ تَكَلَّــمَ ابـنُ حـزمِ [الحلّى (٣٦/٨)] في صحّةِ اثرِ ابنِ مسعودٍ.

وإلى عدمِ الْكَفَّارةِ ذَهَبَت الْهَادويَّةُ.

وَذَهَبَ الشَّافِعِيُّ وآخرونَ إلى وُجـوبِ الْكَفَّارِةِ فِيهَا وَهُـوَ الَّـذِي اخْتَـارَهُ ابْنُ حـزم في «شـرحِ الحَلِّى» لعمــومِ ﴿وَلَكِـنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا عَقَّدْتُـمُ الأَيْمَـانَ فَكَفَّارَتُـهُ» ـ الآيـةَ [المائلة: ٩٨] واليمينُ الغموسُ معقودةٌ.

قالوا: والحديث لا تقومُ بِهِا حُجَّةٌ حَتَّى تُخصُصُ الآيةَ والقولُ باللهُ لا تُكفُّرُهَا إلاَّ التَّويةُ فالْكَفَّارةُ تَنفَعُهُ في رَفْعِ إِنْمِ اليمينِ، ويبقى في ذمَّتِو ما اقْتَطْعَهُ بِهَا منْ مالِ اخِيهِ فإنْ تحلَّلَ منْهُ وَتَابَ عَا اللهُ تَعَال عنْهُ الإِنْمَ.

٧\_ اللغو في الأيمان

١٢٩٦ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها فِي قولـه

تعالى: ﴿لا يُوَاخِذُكُم اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥] قَالَتْ: هُوَ قُولُ الرَّجُلِ: لا وَاللَّهِ، وَبَلَى وَاللَّهِ،

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٦٦٦٣).

وَرَوَاهُ أَبُو دَاوُد مَرْفُوعاً [(٣٢٥٤) ورجَّح وقفه].

(قَوْعَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها فِي قوله تعالى: الله يُؤاخِذُكُم اللّهُ بِاللّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ، قالَتْ: هُوَ قُولُ الرَّجلِ لا واللّهِ وبلى واللّهِ، أخرجَهُ البخاريُّ، موقوفاً على عائشةَ (وروّاهُ أبو داود مرفوعاً.

فِيهِ دليلٌ على أنَّ اللَّغوَ من الأيمانِ ما لا يَكُونُ عـن قصـدِ الحلفِ وإنَّما جرى على اللَّسانِ منْ غير إرادةِ الحلفِ.

وإلى تفسيرِ اللَّغوِ بِهَذا ذَهَبَ الشَّافعيُّ ونقلَهُ ابنُ المنذرِ عـن ابـنِ عُمـرَ وابـنِ عبّـاسٍ وغيرِهِمـا مـن الصّحابـةِ وجماعـةٍ مــن التّابعينُ.

وذهبتِ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ إلى أنَّ لغوَ اليمينِ أنْ يحلفَ على الشَّيءِ يظنُّ صدقَهُ فينْكَشفُ خلافَهُ.

وذَهَبَ طاوسٌ إلى أنَّهَا الحلفُ وَهُوَ غضبانُ.

وفي ذلِكَ تفاسيرُ أُخرُ لا يقومُ عليْهَا دليلٌ وَتَفسسيرُ عائشـةَ أقربُ لأنَّهَا شَاهَدَتِ التَّنزيلَ وَهِيَ عارفةٌ بلغةِ العربِ.

وعن عطاء والشّعبيّ وطاوس والحسن وأبي قلابـة «لا واللّهِ وبلى واللّهِ» لُغةٌ من لُغَات العرّب لا يُرادُ بِهَا البِمينُ وَهِيَ من صلةِ الْكَلامِ ولأنّ اللّغوَ في اللّغةِ ما كانَ باطلاً وما لا يُعتَــدُ بهِ من القول.

ففي القاموسِ: اللُّغوُ واللُّغَا كالفَتَى: السَّقطُ وما لا يُعْتَدُّ بِهِ منْ كلام وغيرهِ.

٨ ـ جواز اليمين بأسماء اللَّه الحسنى

مُثَفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٤١٠)، مسلم (٢٦٧٧)]. وَسَاقَ التُرْمِلِيقُ (٣٥٠٧) وَابْنُ حِبَّانَ (٨٠٨) الأسْمَاءَ.

وَالنَّحْقِيقُ أَنَّ سَوْدَهَا إِذْرَاجٌ مِنْ بَعْضِ الرُّوَاةِ. وَالنَّحْقِيقُ أَنَّ سَوْدَهَا إِذْرَاجٌ مِنْ بَعْضِ الرُّوَاةِ.

اتَّفَقَ الحَفَاظُ منْ اثمَّةِ الحديثِ أنَّ سردَهَا إدراجٌ منْ بعـضِ الرُّواةِ.

وظَاهِرُ الحديثِ أسماءُ اللَّهِ الحسنى مُنحصرةٌ في هذا العددِ بناءً على القولِ بمفهُومِ العددِ.

ويختَملُ أنَّهُ حصرٌ لَهَا باعْتِبارِ ما ذُكِرَ بعدَهُ منْ قولِهِ: «مـنْ أَحَمَاهَا دخلَ الجُنَّةِ» وَهُوَ خبرُ المُبْتَداِ.

فالمرادُ أنَّ هذهِ التَّسعةَ والتَّسعينَ تَخْتَصُّ بفضيلـةٍ مـنْ بـينِ سائرِ أسمائِهِ تعالى وَهُوَ أنَّ إحصاءَهَا سـببٌ لدخـولِ الجنَّـةِ وإلى هذا ذَهَبَ الجمهُورُ.

وقالَ النَّوويُّ: ليسَ في الحديثِ حصرُ أسماء اللَّهِ تعالى، وليسَ معنَاهُ أنَّهُ ليسَ لَهُ اسم غيرَها، ويدلُّ عليْهِ ما أخرجَهُ احمدُ (٢٩١/) وصحَّحَهُ ابنُ حبَّالَ (٢٧٧) من حديثِ ابنِ مسعودٍ مرفوعاً «أَسْأَلُك بِكُلُّ اسْمٍ هُوَ لَك سَمَّيْت بِهِ نَفْسَك أَو أَنْزَلْته فِي كِتَابِك أَو عَلَّمْته أَحَداً مِنْ خَلْقِك أَو اسْتَأْثُرُت بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَك اللهُ على أَنْ لَهُ تعالى أسماءً لم يعرفها احدُ من خلقِه بل اسْتَأْثرَ بِهَا.

ودلُّ على أنَّهُ قدْ يعلمُ بعضَ عبادِهِ بعـضَ اسمائِـهِ وَلَكِنَّـهُ يُخْتَملُ أنَّهُ من التَّسعةِ والتَّسعينَ.

وقلاً جزمَ بالحصرِ فيما ذُكِرَ أبو مُحمَّدِ بنُ حزمِ فقـالَ: قـدُّ صحَّ أنْ أسماءًهُ تعالى لا تزيدُ على تسعةِ وَتسعينَ أسمـاً لقولِـهِ ﷺ «مائةً إلاَّ واحداً» فنفى الزيادة وأبطلَهَا.

ثُمَّ قالَ: وجماءَتْ أحماديثُ في إحصاء التَّسعةِ والتَّسعينَ اسماً مُضطربةً لا يصحُّ منها شيءٌ اصلاً وإنَّماً تُؤخذُ مـن نـصُّ القرآنِ وما صحَّ عن النَّبِيُّ ﷺ.

ثُمَّ سردَ أربعةً وثمانينَ اسماً اسْتَخرجَهَا من القسرآنِ السُّنَّةِ.

وقالَ الشَّارِحُ تبعاً لِكَلامِ المصنَّـفِ فِي التَّلخيصِ (١٩١/٤): إِنَّهُ ذَكَرَ ابنُ حزمِ أحداً وثمانينَ اسماً والَّذي راينَاهُ فِي كلامِ ابسنِ

حزم أربعةُ وثمانينَ.

الصفات.

وقلاً نقلنا كلامَهُ وَتَعيينَ الأسماءِ الحسنى على ما ذَكَرَهُ في هامش التَّلخيص.

واسْتَخرجَ المصنّفُ من القرآنِ فقـطْ تسـعةً وَيَسـعينَ اسمـاً وسردَهَا في التُلخيص وغيرو.

وذَكرَ السَّيْدُ مُحمَّدُ إِبرَاهِيمَ الوزيرُ في "إيشارِ الحَقّ أَنَهُ تَبَعَهَا من القرآن فبلغَتْ مائة وثلاثة وسبعينَ اسماً وإنْ قال صاحبُ "الإيثارية: مائة وسبعة وخسينَ فإنا عددناها فوجدناها كما قُلنا أوَّلا وعرفت من كلام المصنَّف الأ مُرادَهُ أنْ سردَ المُققينَ وأنَّهُ ليسَ من كلامِ عند المحققينَ وأنَّهُ ليسَ من كلامِ بَلْكِيهِ

وذَهَبَ كثيرونَ إلى أنَّ عدُّهَا مرفوعٌ.

وقالَ المصنّفُ بعدَ نقلِهِ كلامَ العلماءِ في ذِكْرِ عددُ الأسماءِ والاخْتِلافِ فِيهَا ما لفظهُ: وروايةُ الوليدِ بنِ مُسلم عنْ شُعيبٍ هي أقربُ الطُّرقِ الواضحةِ وعليها عولَ غالبُ منْ شرحَ الأسماءَ الحسنى ثُمَّ سردَهَا على روايةِ التَّرمذيُ. وذَكَرَ اخْتِلافاً في بعضِ الفاظِهَا وَتَبديلاً في إحدى الرُّوايَاتِ للفظِ بلفظِ ثُمَّ قال: واعلمُ أنْ الأسماءَ الحسنى على أربعةِ أتسام:

القسمُ الأوَّلُ: الاسمُ العلمُ وَهُوَ اللَّهُ.

والشَّاني: ما يـدلُّ على الصَّفَاتِ الثَّابِتَةِ للـذَّاتِ كـالعليمِ والقديرِ والسَّميعِ والبصيرِ.

والثَّالثُ: ما يدلُّ عِلَى إضافةِ أمرٍ إليَّهِ كالحَالقِ والرَّازقِ.

والرَّابعُ: ما يدلُّ على سلب شيء عنَّهُ كالعليُّ والقدُّوسِ.

واختَلفَ العلماءُ أيضاً هلْ هيَ توقيفيًّة يعسني أنَّهُ لا يجورُ لاحد أنْ يشتَقُ من الافعال التَّابِتَةِ للّه تعالى اسمــاً بــلْ لا يُطلــقُ عليْهِ إلاَّ ما وردَ بهِ نصُّ الْكِتَابِ والسُّنَّةِ؟

فقالَ الفخرُ الرَّازيُّ: المشْهُورُ عنْ أصحابنا أنَّهَا توقيفيَّةً.

وقالَت المُعْتَرْلــةُ والْكَرَّاميَّـةُ: إذا دلَّ العقـلُ علـى الْ معنـى اللَّهْ تعالى. اللَّهْطِ ثابِتٌ في حقُّ اللَّهِ تعالى.

وقالَ القـاضي أبـو بَكْرٍ والغـزاليُّ: الأسماءُ توقيفيُّةٌ دُونَ

قَالَ الغزالِيُّ: كما أنَّهُ لِيسَ لنا أنْ نُسمِّيَ النَّبِيُّ ﷺ باسم لمُّ يُسمَّهِ بِهِ أَبُوهُ ولا أُمُّهُ ولا سمَّى بِهِ نفسَـهُ كذلِـكَ في حقُّ اللَّهِ تعالى.

وَاتَّفَقُوا عَلَى أَنَّهُ لا يَجُورُ أَنْ يُطلَقَ عَلَيْهِ تَعَالَى اسَمَ أَوِ صَفَةٌ تُوهِمُ نَقَصاً فَلا يُقالُ مَاهِدٌ ولا زارعٌ ولا فالنَّ وإنْ جَاءَ فِي القَرآنِ ﴿ فَنِفُمَ الْمُاهِدُونَ ﴾ [الماريات: ٤٨] \_ ﴿ أَمْ نَحْسَنُ الرَّارِعُونَ ﴾ [الراقعة: ٤٨] \_ ﴿ أَمْ نَحْسَنُ الرَّارِعُونَ ﴾ [الراقعة: ٤٨] \_ ﴿ فَمَالِقُ الْحَبُ وَالنَّوَى ﴾ [الأنعام: ٥٠].

ولا يُقالُ: مَاكِرٌ ولا بناءٌ وإنْ وردَ ﴿وَمَكَرُوا وَمَكَــرَ اللَّــهُ﴾ [آل عمران: ٤٥] \_ ﴿وَالسُّمَاءُ بَنَيْنَاهَا﴾ [الذاريات: ٤٧].

وقالَ القشيريُّ: الأسماءُ تُوخذُ توقيفاً من الْكِتَــابِ والسُّنَةِ والإجماعِ فَكُلُّ اسم وردَ فِيهَا وجبَ إطلاقُهُ في وصفِهِ وما لمُ يردْ لمُ يجزُ ولوْ صحَّ معنَاهُ

وقد أوضحنا هذا البحثُ في كِتَابِنا «إيقاظِ الفِكْرةِ».

وقولُهُ: (مَنْ أحصَاهَا) اخْتَلْفَ العلماءُ في الإحصاء:

فقالَ البخاريُّ وغـيرُهُ مـن المحقّقينَ: معنَـاهُ حفظَهَـا. وَهُـوَّ الطَّاهِرُ فإنْ إحدى الرُّوايَتَينِ مُفسَّرةٌ للأخرى.

وقالَ الحَطَّانِيُّ: يَخْتَمَلُ وُجُوهاً:

احدُهَا: انْ يعدُهَا حَتَّى يسْتَوفَيَهَا بمعنى انْ لا يقْتَصَرَ على بعضيهَا فيدُنتُوعبَ بعضيهَا فيدُنتُوعبَ المرعودَ عليْهَا مِن النُّوابِ.

وثانِيهَا: المرادُ بالإحصاء: الإطاقة؛ والمعنى: منْ أطاقَ القيامُ بحقُ هذهِ الأسماءِ والعملَ بمُقْتَضَاهَا وَهُوَ أَنْ يَعْتَبَرَ معانيَهَا فيــلزمَ نفسَهُ بموجبِهَا فإذاً قالَ: الرَّزَاقُ وثقَ بالرَّزْقِ وَكَذَا سائرُ الأسماءِ.

ثالثُهَا: المرادُ بهِ الإحاطةُ بمعانِيهَا.

وقيل: (أحصاها) عمل بِهَا فإذا قال: الحَكِيمُ، سلَّمَ لَجميع أوامرِه لأنَّ جيبَهَا على مُقتَضى الحِكْمةِ وإذا قبال: القلمُوسُ، اسْتَحضرَ كونَهُ مُقلسًا مُنزُها من جميع النَّقائص. والجَنَّارَةُ أَلِيهِ الوفاء ابنُ عقيل.

وقال ابنُ بطَّال: طريقُ العملِ بِهَا أَنَّ مَا كَانَ يَسوعُ الاقْتِدَاءُ يَهِ كَالرَّحِيمِ وَالْكَرِيْمِ فَيمرُنُ العبدُ نفسَهُ على أَنْ يَصح لَهُ الاَّتِصافُ بِهَا، وما كَانَ يُخْتَصُ بِهِ نفسَهُ كَالجُبَارِ والعظيمِ فعلى العبدِ الإقرارُ بِهَا والخضوعُ لَهَا وعدمُ التَّحلي بصفةٍ منهَا، وما كَانَ فِيهِ كَانَ فِيهِ معنى الوعدِ بقفُ فِيهِ عندَ الطَّمعِ والرَّعْبةِ، وما كَانَ فِيهِ معنى الوعدِ بقفُ منهُ عندَ الخشيةِ والرَّعْبةِ ويؤيدُ هذا أَنْ معنى الوعدِ يقفُ منهُ عندَ الخشيةِ والرَّعْبةِ ويؤيدُ هذا أَنْ عنى الوعدِ يقفُ منهُ عندَ الخشيةِ والرَّعْبةِ ويؤيدُ هذا أَنْ عمل لا ينفعُ كما جاءً "يقرونَ القرآنَ لا يُجاوزُ حناجرَهُمْ" عملٍ لا ينفعُ كما جاءً "يقرونَ القرآنَ لا يُجاوزُ حناجرَهُمْ"

وَلَكِنَّ هَذَا الَّذِي ذَكَرْتُه لا يمنعُ منْ ثُوابِ منْ قرأَهَا سـرداً وإنْ كانَ مُتَالِّساً بمعصيةِ وإنْ كانَ ذلِـكَ مقـامَ الْكَمـالِ الَّـذِي لا يقومُ بِهِ إلاَّ أفرادٌ من الرَّجـالِ. وفِيـهِ أقـوالُّ أُخـرُ لا تخلـو مـنْ تَكَلُفُ تَرَكْنَاهَا.

(فَإِنْ قُلْتَ) كَيْفَ يَتِمُّ أَنَّ المرادَ (مَنْ حَفِظَهَا) على ما هُـوَ قُولُ جُمَّ من الحَقَّقِينَ ولمْ يأتِ بعددِهَا حديثٌ صحيحٌ.

(قلْت) لعلَّ المرادَ من حفظَ كُلُّ ما وردَ في القرآنِ وفي السُّنَةِ الصَّحيحةِ وإنْ كانَ الموجودُ فِيهِمَا أَكْثَرَ منْ تسعةٍ وَيَسَعينَ فقد حفظَ السَّعةَ والسَّعينَ في ضميْهَا فَيْكُونَ حَثَّا على تطلُّبِهَا من الْكِتَابِ والسُّنَةِ الصَّحيحةِ وحفظِها.

# ٩\_ المبالغةُ في الثناءِ على المعروفِ

١٢٩٨ - وَعَنْ أُسَامَةً بْنِ زَيْدِ رضي الله عنهما
 قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "مَنْ صُنِعَ إلَيْهِ مَعْرُوفٌ
 فَقَالَ لِفَاعِلِهِ: جَزَاكَ اللَّهُ خَيْراً فَقَدْ أَبْلَغَ فِي الثَّنَاءِ».

أَخْرَجَهُ التَّرْمِلِيُّ (٢٠٣٥)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٣٤١٣)

المعروف: الإحسانُ.

والمرادُ: من أحسنَ إليه إنسسانٌ بـأيُ إحسان فَكَافَأَهُ بِهَـذَا القول فقدْ بلغَ فِي الثّناء عليه مبلغاً عظيماً ولا يدلُّ على أنهُ قـدْ كافاهُ على إلثناء على إحسانِهِ بلْ دَلَّ على أنهُ ينبغي الثّناء على الحسنِ وقدْ وردّ في حديثٍ آخرَ "إنَّ الدُّعَـاءَ إذَا عَجَـزَ الْعَبْـدُ عَـن الْمُكَافَـأَةِ مُكافَأَةٌ وابو داود (١٦٢٧)، الساني (١٧٧٥).

ولا يخفى أنْ ذِكْرَ الحديثِ هُنا غيرُ مُوافقِ لبـابِ الأيمـانِ والنّذور وإنّما محلَّهُ بابُ الأدبِ الجامع.

#### • ١ ـ النهي عن النذر

١٢٩٩ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ (عَن النّبِي ﷺ أَنّهُ نَهَى عَن النّبُورِ وَإِنّمَا يَشَخُرُجُ بِهِ مِن الْبُخِيلِ؟.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٦٠٨)، مسلم (١٦٣٩)].

هذا أوَّلُ الْكَلام في النُّذور.

والنَّذُورُ لُغَةً: الْيَزَامُ خيرِ أو شرًّ.

وفي الشّرع: الْتِزامُ المُكَلِّـف ِ شـيئاً لمْ يَكُـنَ عليْـهِ مُنجَـزاً أَو ملَّقاً.

واختَلفَ العلماءُ في هذا النَّهْيِ.

فقيلَ: هُوَ على ظَاهِرِهِ.

وقيلَ: بل مُتَاوَّلٌ.

قال ابنُ الأثيرِ في النّهايةِ (٣٩/٥): تكرُّرَ النَّهْيُ عن النُّدُورِ في الحديثِ وَهُوَ تأكِيدٌ لأمرِ وَتَحذيرٌ عن التَّهَاونِ بِهِ بعدَ إيجابِهِ ولوْ كانَ معنَاهُ الزَّجرُ عنْهُ حَنَّى لا يفعلُ لَكَانَ فِي ذلِكَ اِبطالٌ لحكْمِهِ وَإِسقاطٌ للزُّومِ الوفاءِ بِهِ، إذا كانَ بالنَّهْيِ يصيرُ معصيةً فلا يلزمُ وإنَّما وجْهُ الحديثِ أَنَّهُ قدْ أعلمَهُمْ أَنَّ ذلِكَ الأمرَ لا يجرُّ لَهُمْ في العاجلِ نفعاً. ولا يصرفُ عنْهُمْ ضُرَّا ولا يردُ قضاءً.

فقال: لا تنذروا على أَنكُمْ تُدرِكُونَ بِـالنَّذرِ شَـيْنَا لَمْ يُصَدِّرُهُ اللَّهُ تعالى لَكُمْ أَو تصرفونَ بهِ عَنكُمْ مَا قَدَّرَ عَلَيْكُمْ فَـاإِذَا نَذَرْتُمُ ولمْ تَخْتَقدوا هذا فاخرجوا عَنْهُ بالوفاءِ منه، فإنَّ الَّذِي نَذَرْتُمُـوهُ لازمٌ لَكُم ا هـ.

وقالَ المازريُّ بعدَ نقلِ معنَّــاهُ عــنْ بعـضِ أصحابِـهِ: وَهَــٰذا عندي بعيدُ عنْ ظَاهِرِ الحديثِ.

قَالَ: ويُحتَملُ عندي أنْ يَكُونَ وجْهُ الحديثِ أنَّ النَّاذَرَ يَـأْتِي بالقربةِ مُسْتَثقلاً لَهَا لمَـا صـارَتْ عليْـهِ ضربـةَ لازبٍ فـلا ينشـطُ للفعلِ نشاطَ مُطلقِ الاخْتِيَارِ أو لأنَّ النَّاذَرَ يُصيُّرُ القربةَ كالعوضِ

عن الَّذي نذرَ لأجلِهِ فلا تَكُونُ خالصةً ويدلُّ عليْهِ قولُهُ «إِنَّهُ لا يأتِي بخير».

وقالَ القباضي عيباضُ: المعنى أنَّهُ لا يُغالبُ القبدرَ وانَّ النَّهْيَ لخشيةِ أنْ يقعَ في ظنُّ بعض الجَهَلةِ ذلِكَ.

وقولُهُ (لا يأتِي بخيرٍ) معنَّاهُ انْ عُقبَّاهُ لا تُحمدُ.

وقدْ يَتَعَدَّرُ الوفءُ بِهِ وأنَّهُ لا يَكُونُ سبباً لخيرٍ لمْ يُقدَّرُ فَيَكُونُ مُباحاً.

وَفَهَبَ أَكْثُرُ الشَّافَعَيَّةِ ـ وَنَقَلَ عَنَ المَالِكِيَّـةِ ـ إِلَى أَنَّ النَّـذَرَ مَكْرُوهٌ لِثَبُوتِ النَّهْيِ عَنْهُ.

واحْتَجُوا بائهُ ليسَ طَاعةً محضةً لأنّهُ لمْ يقصدْ بِـهِ خـالصَ القربةِ وإنّما قصدَ أنْ ينفعَ نفسَهُ أو يدفعَ عنْهَا ضرراً بما الْتَزَمَ.

وجزمَ الحنابلةُ بالْكَرَاهِيةِ، وعندَهُمْ روايةٌ أَنَّهَا كرَاهَةُ تحريــم ونقلَ التَّرمذيُّ كرَاهَتَهُ عنْ بعض أهل العلم من الصَّحابةِ.

وقالَ ابنُ المبارَكِ: يُكُرَّهُ النَّذُرُ فِي الطَّاعَةِ والمعصيةِ فإنَّ نَـذَرَ بالطَّاعةِ ووفَّى بهِ كانَ لَهُ أجرٌ.

وَذَهَبَ النَّوويُّ فِي «شرح المُهَذَّبِ» إلى أنَّ النَّذَرَ مُسْتَحبُّ.

وقالَ المصنّفُ: وأنا أَتَعجّبُ عَمَنَ أطلقَ لسانَهُ بأنّهُ ليسَ يَمكُرُوهِ معَ ثُبُوتِ النّهْيِ الصّريحِ فأقلُّ درجَاتِهِ أَنْ يَكُونَ مَكُرُوهاً.

قالَ ابنُ العربيُّ: النَّذُرُ شبِيةً بالدُّعاءِ فإنَّهُ لا يردُ القدرَ لَكِنَّهُ من القدرِ وقدْ نُسلِبَ إلى الدُّعاءِ ونُهي عن النَّدْرِ لأنَّ الدُّعاءَ عبادةٌ عاجلةٌ ويظْهَرُ بِهِ التَّوجُنَّهُ إلى اللَّهِ والخَضوعُ والتَّضرُعُ والنَّذَرُ فِيهِ تاخيرُ العبادةِ إلى حينِ الحصولِ، وَتَرَكُ العملِ إلى حين الضَّرورةِ ا هـ.

(قَلْتَ) القولُ بِتَحريمِ النَّـذرِ هُـوَ الَّذي دلُّ عليْهِ الحديثُ ويزيدُهُ تَأْكِيداً تعليلُهُ بِأَنَّهُ لا يأتِي بَخيرِ فإنَّهُ يصيرُ إخراجُ المالِ فِيهِ مِنْ باب إضاعةِ المالِ وإضاعةُ المالِ مُحرَّمةٌ فيحرمُ النَّـذرُ بالمالِ كما هُوَ ظَاهِرُ قولِهِ "وإنَّما يُسْتَخرجُ بِهِ من البخيلِ" وأمَّا النَّـذرُ بالصَّلاةِ والصَّيامِ والرُّكاةِ والحبحُ والعمرةِ ونحوِها من الطَّاعَـاتِ فلا تدخلُ في النَّهي.

ويدلُ لَـهُ ما أخرجَـهُ الطَّبريُ (تفسيره (٢٠٨/٢٩)] بسناه صحيح عنْ قَنَادة في قوله تعالى: ﴿يُوفُونَ بِالنَّدْرِ﴾ [الإنسان: ٧] قال: كانوا ينذرون طاعات من الصَّلاة والصَّيام وسائر ما افْتَرضَ اللَّهُ عليَّهمْ.

وَهُوَ وَإِنْ كَانَ أَثْرًا فَهُوَ يُقوِّيهِ مَا ذُكِرَ فِي سَبِّبِ نُزُولِ الآيةِ.

هذا وأمَّا النَّذورُ المعروفةُ في هذهِ الأزمنةِ على القبودِ والمشَاهِدِ والأموَّاتِ فـلا كـلامَ في تحريجهَا لأنَّ النَّاذرَ يعْتَقَدُ في صاحبِ القبرِ أنَّهُ ينفعُ ويضرُّ، ويجلبُ الخيرَ ويدفعُ الشُّرَّ، ويعافي الأليمَ، ويشفي السُّقيمَ.

وَهَذَا هُوَ الَّذِي كَانَ يَفْعَلُهُ عَبَادُ الأَوثَانِ بِعَيْنِهِ فَيْحَرُمُ كَمِا عَمِمُ النَّذُرُ عَلَى الشَّرْكِ، عَبَمُ النَّذُرُ عَلَى الشَّرْكِ، وَيَجْمُ الْخَدْمُ النَّهُ تَقْرِيرٌ عَلَى الشَّرْكِ، وَيَجْبُ النَّهِيُ عَنْهُ وَإِنَانَهُ اللَّهُ مَنْ أَعْظَمِ الْحُرْمَاتِ وَأَنَّهُ اللَّذِي كَانَ يَفْعَلُهُ عَبَّادُ الأَصنَامِ، لَكِنْ طَالَ الأَمدُ حَتَّى صَارَ المعروفُ مُنْكَسراً والمُنكرُ معروفاً وصارَت تُعقدُ اللَّوامَاتُ لقباضِ النَّذورِ على الأَمواتِ، ويجعلُ للقادمينَ إلى محلُّ اللَّيْتِ الضَيَّافَاتُ وينحرُ في بابدِ النَّحارُ مِن الأَنعامِ، وَهَذَا هُوَ بعينِهِ اللَّذِي كَانَ عَلَيْهِ عَبَّادُ الأَصنامِ فَإِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إلَيْهِ راجعونَ.

وقد أشبعنا الْكَلامَ في هذا في رسالةِ الطّهِيرِ الاغتِقبادِ عِمنْ درن الإلحادِه

والحديثُ ظَاهِرٌ فِي النَّهِي عِنِ النَّذِرِ مُطلقاً مَا يُنذَرُ بِهِ الْتِبْدَاةُ كَمَنْ يَنذُرُ أَنْ يُخرِجَ مِنْ مَالِهِ كَذَا \_ وَمَا يَتَقَرَّبُ بِهِ مُعَلَّقاً كَأَنْ يقولُ: إِنْ قَدَمَ زِيدٌ تصدَّقْت بكذا.

# ١١ ـ كفارةُ النذر كفارة اليمينِ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةٌ يَمِينٍ ﴾.

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةٌ يَمِينٍ ﴾.

رَوْنُهُ مُسْلِمٌ (١٩٤٥).

وَزَادَ الْتُرْمِلْيِيُّ (١٥٧٨) فِيهِ ﴿إِذَا لَمْ يُسَمِّهِ وَصَحْحَةً.

١٢ ـ لا وفاءَ لنذرِ في معصيةٍ

١٣٠١ - وَلِمُسْلِم (١٦٤٦)؛ مِن حَدِيث عِمْران:

ُولاً وَفَاءً لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيةٍ».

الحمديثُ دليلٌ على أنَّهُ منْ نذرَ بايُ نذرِ منْ سال أو غيرِهِ فَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ بمِن ولا يجبُ الوفاءُ بِهِ وإلى هَذا ذَهَبَ جَماعةٌ منْ فُقَهَاء أَهْلِ الحديثِ كما قالَ النَّوويُّ.

وقلدْ أخرجَ البَيْهَقَيُّ (٦٥/١٠) عنْ عائشةَ رضـي اللّـه عنهــا «في رجل جعلَ مالَهُ في سبيل اللّه صدقةٌ قالَتْ: كفَّارةُ بمين».

وأخرجَ (١٥/١٠) أيضاً عنْ أُمُّ صفيَّة ﴿أَنَهَا سمعَت عائشةَ رضي الله عنها وإنسانٌ يسالُهَا عن الَّذي يقولُ: كُلُّ مالِهِ في سبيلِ اللهِ أو كُلُّ مالِهِ في رِتَاجِ الْكَعبةِ ما يُكَفَّرُ ذلِك؟ قالَتْ عائشةُ: يُكفِّرُهُ ما يُكفِّرُ البمينَّ».

وَكَذَا أَخْرِجَهُ (٦٦/١٠) عنْ عُمرَ وابنِ عُمرَ وأمُّ سلمةً.

قَالَ البَيْهَقَيُّ: هذا في غيرِ العِنْقِ فقــدْ رُويَ عــن ابــنِ عُمــرَ منْ وجْهِ آخرَ أنَّ العَتَاقَ يقعُ، وَكَذَلِكَ عن ابنِ عبَّاسٍ، ودليلُهُـــمْ حديثُ عُقبَةً هذا.

وَذَهَبَ آخرونَ إلى تفصيلِ في المنذورِ بِهِ:

فإنْ كانَ المنذورُ بِهِ فعلاً فالفعلُ إِنْ كانَ غيرَ مقدورٍ فَهُـوَ مُنعقدٌ، وإنْ كانَ مقدوراً فإنْ كانَ جنسُهُ واجباً لزمَ الوفاءُ بِهُ عندَ الْهَادويَّةِ ومالِكُ وأبي حنيفةً وجماعةٍ آخرينَ.

وقولُ الشَّافعيُّ: إِنَّهُ لا ينعقدُ النَّذرُ المطلقُ بــلْ يَكُــونُ بمينــاً فَيُكَفِّرُهَا، ذُكِرَ هذا الحلافُ في «البحر».

وقالَ أحمدُ وطائفةً: فِيهِ كَفَّارَةُ يمينِ

وقالَ في نِهَايةِ الجُنَّهِدِ (٢/٥٢٩): إنَّهُ وقعَ الاَتْفَاقُ على لُزومِ النَّذرِ بالمالِ إذا كانَ في سبيلِ البرُّ وَكَانَ على جَهَةِ الجزم.

وَكَذَا إِذَا كَانَ المعيِّنُ أَكْثَرَ مِنِ النُّلْثِ.

وذَهَبَ الشَّافعيُّ إلى أَنْهَا تجبُ كفَّارةُ يمينٍ لأنَّهُ الحَقَهَا بالأيمان.

ثُمَّ ذَكَرَ اقاويلَ في المسالةِ لا ينْهَـضُ عليْهَـا دليـلٌ، وذَكَـرَ مُتَمسَّكَ القائلينَ بادلَّةٍ ليسَتْ مـنْ بـابِ النَّـذرِ ولا تنطبقُ علـى المدَّعي.

وحديثُ عُقبة أحسنُ ما يعتَمدُ النَّاظرُ عليْهِ. وقد حملَهُ جماعةٌ منْ فُقَهَاءِ الحديثِ على جميعِ أنواعِ النَّذرِ.

وقالوا: هُوَ مُخيَّرٌ في جميع أنواعِ المنذورَاتِ بسِينَ الوفاء بما الْتَزَمَ وبينَ كَفَّارةِ بمِينِ ذَكَرَهُ النَّوويُّ في «شرحِ مُسلمٍ» وَهُوَ الَّذي دلَّ عليْهِ إطلاقُ حديثِ عُقبةً.

# ١٣ ـ أنواعُ النذر وكفارتُه

١٣٠٢ - وَلابِي دَاوُد (٣٣٢٢) مِنْ حَدِيثِ ابْسِنِ عَبَّاسِ رضي اللّه عنهما مَرْفُوعاً: الْمَسِنْ نَـذَرَ نَـذْراً لَـمْ يُسَمَّ فَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَمِينِ، وَمَنْ نَذَرَ نَذْراً لِي يُطِيقُهُ فَكَفَّارَتُـهُ فَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَمِينٍ، وَمَنْ نَذَرَ نَذْراً لا يُطِيقُهُ فَكَفَّارَتُـهُ كَفَّارَةُ يَمِينِهِ.

وَإِسْنَادُهُ صَحِيحٌ، إلاَّ أَنْ الْحُفَّاظَ رَجُّحُوا وَقْفَهُ.

رولابي داود من حديث ابن عبّاس رضى الله عنهما مرفوعاً، لاَمَنْ نَلْرَ نَلْراً لَمْ يُسَمِّ فَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَصِين، وَمَنْ نَلْرَ نَلْراً فِي مَعْصِيَةٍ فَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَصِين، وَمَنْ نَلْرَ نَلْراً لا يُطِيقُهُ فَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَصِينِه. وإسنادُهُ صحيحٌ لَكِنْ رجَّحَ الحَفَّاطُ وقفَهُ). على ابن عباس من قولِهِ.

أمَّا النَّذَرُ الَّذِي لَمْ يُسِمَّ كَأَنْ يقولَ: للَّه عليَّ نذرٌ:

فقالَ كثيرٌ من العلماء: في ذلِكَ كفَّارةُ يمينٍ لا غــيرُ وعليْـهِ دلُ حديثُ عُقبةً وحديثُ ابنِ عبَّاسِ.

وامًّا النَّذُرُ بالمعصيةِ فَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ بَعِينَ كَمَّا صَرَّحَ بِـهِ الحديثُ سواءً فعــلَ المعصيةَ أمْ لا، وَكَذلِكَ مَـنْ نــذرَ نــذراً لا يُطيقُهُ عقلاً ولا شرعاً كطلوعِ السَّماءِ وحجَّيْنِ في عامٍ لا ينعقــدُ

وَتَلزِمُهُ كَفَّارةُ بِمِينٍ.

وعنـدَ الشَّـافعيِّ ومـالِكِ وأبــو داود وجَمَاهِــيرِ العلمـــاءِ: لا تلزمُهُ الْكَفَارةُ لما دلُّ عليْهِ:

#### 1٤ - النذر في معصية

١٣٠٣ - وَلِلْبُخَارِيُّ (١٧٠٠) مِـنْ حَلِيتُ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها: ﴿وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَ اللَّهَ فَلا يَعْصِهِ﴾.

وَهُوَ قُولُهُ (وأخرجَ البخاريُّ منْ حديثِ عائشةَ «مَنْ نَــلَـرَ أَنْ يَعْصِيَ اللَّهَ فَلا يَعْصِهِ» ولمْ يذْكُرْ كفَّارةً.

وحديثُ عُمرَ «لا يَمِينَ عَلَيك وَلا نَذُرَ فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ». أخرجَهُ ابنُ ماجَة (هو عند أبو داود (٣٢٧٣) بنحوه).

وَذَهَبَت الْهَادويَّةُ وابنُ حنبلٍ إلى وُجــوبِ الْكَفَّـارةِ لحديثِ ابن عبَّاسِ رضي اللَّه عنهما.

وأجيبَ عنْهُ: بالَّ الأصحُّ أَنَّهُ موقوفٌ.

وامًّا الزَّيادةُ في حديثِ عمرانَ بن حُصينِ "وَكَفَّارَتُهُ كَفَّارةُ عَبنِ فَقَدْ أَخرِجَهَا النَّسائيِّ (۲۹/۷) والحَـاكِمُ (۳۰۵/۶) والبَيْهَقيُّ (۷۰٬۱۰) ولَكِنَّ فِيهِ مُحمَّدَ بنَ الزَّبيرِ الحنظليُّ وليسَ بالقويُّ ولَهُ طُرُقُ أُخرى فِيهَا علَّةً.

وروَاهُ الأربعـةُ (أبو داود (٣٢٩٢)، الــــرمـنى (١٥٢٤)، النسسانى (٣٦/٧)، ابن ماجه (٣١٢٥)] منْ حديث عائشةَ. وفِيهِ راوٍ مَــــُـرُوكُ وروَاهُ الدَّارَقطنيُّ (١٩/٤ه). وفِيهِ أيضاً مَتْرُوكُ.

١٣٠٤ - وَلِمُسْلِم (١٦٤١) مِنْ حَلِيثِ عِمْرَانَ اللهِ
 وَفَاءَ لِنَذْر فِي مَعْصِيتَةٍ

وهو قوله (ولمسلم (١٦٤١) من حديثِ عمران الا وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيَةٍ») فإنَّهُ صريحٌ في النَّهْيِ عن الوفاءِ كالَّذي قبلَهُ.

# ١٥ ـ نذرُ المشي إلى بيت الله

١٣٠٥ - وَعَنْ عُقْبُةَ بْنِ عَامِرٍ قَالَ: «نَـ لَارَتْ أَخْتِي أَنْ أَخْتِي أَنْ أَمْرَتْنِي أَنْ أَمْنَ ثَنِي أَنْ أَمْنَ ثَنِي لَا يَشْتَوْنَي أَنْ أَمْنَ ثَنِي لَا إِلَى بَيْستِ اللَّهِ عَلَى أَنْ أَمْنَ ثَنْ ثَنْ لَهُ أَمْرَتْنِي أَنْ أَمْنَ فَتَى اللَّهِ عَلَى وَسُولُ اللَّهِ عَلَى إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى وَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَمُ عَلَمْ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَال

مُثَفِّنَ عَلَيْهِ وَالبَخَّارِي (١٨٦٦)، مسلم (١٦٤٤)]، وَاللَّفُظُ لِمُسْلِمِ. وَلاَحْمَدَ (١٤٣/٤) وَالأَرْبَعَةِ وَأَبُو داود (٢٢٩٣)، الترمذي (١٥٤٤)، النساني (٢٠/٧)، ابن ماجه (٢١٣٤)]: قَضَالَ: قالَ اللَّهَ تَصَالَى لا يَصَنَّعُ بِشَقَاء أُخِيكَ شَيْنًا، مُرْهَا فَلْتَحْدَيْرُ، وَلَوْرَكِبْ، وَلَتَصُمْ لَلاَقَ أَيَامٍهِ.

دلُ الحديثُ على الَّ منْ نسذرَ اللَّ بمشيَ إلى بيْسَةِ اللَّهِ لاَ يلزمُهُ الوفاءُ ولَهُ الْ يركبَ لغيرِ عجزٍ وإليْهِ ذَهَبَ الشَّافَعيُّ.

وَذَهَبَت الْهَادُويَّةُ إِلَى انْهُ لا يجوزُ الرُّكُوبُ مَعَ الْقَـدُوةِ عَلَى الشَّي فإذا عَجْزَ جازَ لَهُ الرُّكُوبُ ولزَمَهُ دَمَّ مُسْتَدَلِّينَ بروايةِ أَبِي داود (٣٠٠٣) لحديثِ عُقْبَةَ فَإِلَّهُ قَالَ فِيهِ: إِنْ أَخْتِي ثَـلَوْتَ أَنْ تَحُجُ مَاشِيَةً وَإِنْهَا لا تُطِيقُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِنَّ اللَّهُ تَمَالَى لَنَحُجُ مَاشِيَةً وَإِنْهَا لا تُطِيقُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِنَّ اللَّهُ تَمَالَى لَنَيْعُ عَنْ مَشْي أَخْتِكُ فَلْتَرْكُبْ وَلَتُهْدِ بَدَنَةً.

قىالوا: فَتَقْيِيدُ روايةِ الصَّحيحينِ بـانَّ المَـرادَ: ولَتُمَــشِ إِن اسْتَطاعَتْ وَتَرْكَبْ فِي الوقْتِ الَّذِي لا تُطيقُ المشيَ فِيــهِ أو يشَــنَّ عليْهَا.

وقولُهُ (فَلْفَخْتُمَنُ ذَكَرَ ذَلِكَ لأَنَّهُ وَقَعَ فِي الرَّوَايَةِ وَأَنَّهَا نَذَرَتُ أَنْ تَحُجُّ للَّهِ مَاشِيَةً غَيْرَ مُخْتَمِرَةٍ قَالَ: فَذَكَرَّت ذَلِكَ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ فَقَالَ: مُزْهَا \_ الْحَدِيثَ.

ولعلُ الأمرَ بصيامِ ثلاثِهِ آيَامٍ لأجلِ النَّذرِ بعدمِ الاخْتِمارِ فإنَّهُ نذرٌ بمعصيةٍ فوجبَ كفَّارةُ بمينٍ وَهُوَ مَـنْ أُدلَّةِ مَـنْ يُوجِبُ الْكَفَّارةَ فِي النَّذرِ بمعصيةٍ

إلاَّ أَنَّهُ ذَكَرَ البَيْهَتِيُّ (٨٠/١٠) أَنَّ فِي إسنادِهِ اخْتِلافاً وقدْ ثبت في رواية أبي داود عن ابنِ عبَّاس بعد قولِهِ: «فلْتَرْكَبْ ولْتُهْدِ بدنةً» قبال وَهُمَّوَ على شرطِ الشَّيخينِ، إلاَّ أَنَّهُ قبال البخاريُّ: لا يصحُ في حديث عُقبة بنِ عامرِ الأمرُ بالإهداء فبإنْ صحُ فَكَأَنُهُ أَمرُ ندب وفي وجهدِ خفاءً.

#### ١٦ ـ قضاءُ النذر عن الميتِ

ابن عباس رضي الله عنهما قال: «اسْتَفْتَى سَعْدُ بْنُ عُبَادَةً رَسُولَ الله ﷺ في نَدْر كَانَ عَلَى أُمُهِ تُوفَيتْ قَبْلَ أَنْ تَقْضِيهُ. فَقَالَ: اقْضِهِ عَنْهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٧٦١)، مسلم (١٦٣٨)].

لَمْ يُبِيِّنْ فِي هَـذِهِ الرَّوايـةِ مَـا هُـوَ النَّـذَرُ وجــاءَ فِي روايــةِ البخاري (هِي عند النساني (٣/٩٣) ﴿ أَفَيْتُو ثُونَ أَنْ أُمُنِينَ عَنْهَـا فَقَـالَ أَغْتِقَ عَنْ أَمُكُ ﴾ .

فظَاهِرُ هَٰذِهِ الرُّوايةِ أَنَّهَا نَذَرَتْ بعِتْق.

وَامًّا ما أخرجَ النَّسائيّ (٢٥٤/٦) "عَنْ سَعْدِ بْنِ عُبَادَةً قَـالَ: قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ أُمُّي مَاتَتْ أَفَاتَصَدَّقُ عَنْهَا؟ قَـالَ: نَعَـمْ. قُلْت: فَأَيُّ الصَّدَقَةِ أَفْصَلُ؟ قَالَ: سَقْيُ الْمَاءِ، فإنَّـهُ في أمر آخرَ غير الفَيْيا إِذْ هذا في سُؤالِهِ ﷺ عن الصَّدَقةِ تبرُّعاً عنْهَا.

والحديثُ دليلٌ على أنهُ يلحقُ الميِّتَ ما فُعلَ إليه من بعسدهِ من عِتْقِ وصدقةِ أو نحوِهِمَسا وقدْ قدَّمنا ذليكَ في آخرِ كِتَـابِ الجنائز.

وَهَلْ يجبُ ذلِكَ على الوارثِ؟

ذَهَبَ الجَمْهُورُ إلى أنَّهُ لا يجببُ على الـوارثِ أنْ يقضيَ النَّذرَ عن النِّيتِ إذا كانَ ماليّاً ولمْ يخلفْ تركَّةً وَكَذا غيرُ الماليُّ.

وقالَت الظَّاهِريَّةُ: يلزمُهُ ذلِكَ لحديثِ سعدٍ.

وأجيب: بال حديث سعدٍ لا دلالـةَ فِيـهِ على الوجـوب، والظَّاهِرُ معَ الظَّاهِريَّةِ إذ الأمرُ للوجوبِ.

# ١٧ ــ شرطُ النذرِ

المُعْتَّاكِ ﷺ قَالَ: ﴿ نَذَرَ رَجُلٌ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَنْحَرَ إِبِلاً بِمُوانَةً، فَأَتَى رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَسَأَلَهُ. فَقَالَ: هَـلُ كَـانَ

فِيهَا وَثَنَّ يُعْبَدُ؟ قَالَ: لا. قَالَ: فَهَلْ كُـانَ فِيهَا عِيدٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟ فَقَالَ: لا، قَالَ: أَوْف بِنَــذْرِك، فَإِنَّـهُ لا وَفَاءَ لِنَذْرِ فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ، وَلا فِي قَطِيعَةِ رَحِمٍ، وَلا فِيمَا لا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣٣١٣) وَالطَّبَرَانِيُّ («المعجم الكبير» (٧٩/٧\_٧٦)]، وَاللَّمُظُ لَهُ، وَهُوَ صَحِيحُ الإِسْنَادِ.

وَلَهُ شَاهِدٌ مِنْ حَدِيثِ كَرْدَمِ عِنْدَ أَخْمَدَ (٤١٩/٣).

(وعن ثابِتِ بنِ الصَّحَّاكِ) هُوَ ثابتُ بنُ الضَّحَاكِ الْأَشْهَليُ.

قَالَ البخاريُّ: هُوَ مُنْ بايعَ تَحْتَ الشَّجرةِ حَـدُثَ عَنْهُ أَبــو قلابةً وغيرُهُ.

رقال: وَنَدَرَ رَجُلُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ أَنْ يَنْحَرَ إِبِلاً بُوَانَةً) بِضَمَّ الْمُوَحِّدَةِ وَفَتْحِهَا وَبَعْدَهَا وَاوْ ثُمَّ أَلِفٌ بَعْدَ الألِـفَـِ نُونٌ: مَوْضِعٌ بِالشّامِ وَقِيلَ: أَسْفُلَ مَكَةً دُونَ يَلَمْلُمَ.

رَفَاتَى رَسُولَ اللّهِ ﷺ فَسَأَلَهُ فَقَالَ: هَلْ كَانَ فِيهَا وَنَسَنُ يُعْبَدُ
قَالَ: لا قَالَ: فَهَلْ كَانَ فِيهَا عِيدٌ مِنْ أَعْبَادِهِمْ فَقَالَ: لا فَقَالَ: أُوْفِ
بِنَذُرِكَ فَإِنَّهُ لا وَفَاءَ لِنَذُر فِي مَعْصِيَةِ اللّهِ تَعَالَى وَلا فِي قَطِيعَةِ رَحِم وَلا فِيمَا لا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ». روّاهُ أبو داود والطّبرانيُّ واللّفظُ لَهُ وهُوَ صحيحُ الإسنادِ ولَهُ شَاهِدٌ من حديثِ كردمٍ) بفَتْحِ الْكَافَ وسكون الرَّاء وفَتْح الدَّال المُهمَلةِ (عندَ احمد).

والحديثُ لَهُ سببٌ عندَ أبي داود (٣٣١٤) وَهُوَ أَنَّهُ قالَ: يَــا رسولَ اللَّهِ ﷺ «إِنِّي نَذَرَت إِنْ وُلِدَ لِي وَلَدُ ذَكَرٌ أَنْ أَذْبُحَ عَلَى رَأْسِ بُوانَةَ \_ فِي عَتَبَةٍ مِن الصَّاعِدَةِ \_ عَنْهُ \_ الْحَدِيثَ».

وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى أَنْ مَنْ نَـٰذَرَ أَنْ يَتَصَـٰدُقَ وَيَـٰأَتِيَ بَقَرِبَةٍ فِي عَلَى مُنَّىنِ أَنَّهُ يَتَعَيْنُ عَلَيْهِ الوفاءُ بنذرِهِ مَا لَمْ يَكُنْ فِي ذَلِــكَ الحَـٰلُّ شِيءٌ مَنْ أعمال الجَاهِلِيَّةِ.

وإلى هذا ذَهَبَ جماعةٌ منْ أَنْمُةِ الْهَادويَّةِ.

وقالَ الخطَّابيُّ إِنَّهُ مَذْهَبُ الشَّافعيُّ وأَجَازَهُ غيرُهُ لغيرِ أَهْـلِ ذَلِكَ المُكَانِ ا هـ.

وَلَكِنَّهُ يُعارِضُهُ حديثُ «لا تُشـدُ الرُّحـالُ» (خ (١١٩٧)، م (٨٢٧)] فَيَكُونُ قرينةً على أنَّ الأمرَ هُنا للنَّدبِ كذا قيلَ ويدلُّ لَهُ إيضاً:

#### ١٨ ـ لا يتعين المكان في النذر

١٣٠٨– وَعَنْ جَابِرِ رضي اللَّه تعـالى عنــه «أَنَّ رَجُلاً قَالَ يَوْمَ الْفَتْحِ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّسِي نَــٰذَرْت إِنْ فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْك مَكَّةَ أَنْ أَصَلِّيَ فِي بَيْتِ الْمَقْدِسِ، فَقَالَ: «صَلَّ هَاهُنَا» فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: «صَلَّ هَاهُنَا» فَسَأَلَهُ، فَقَالَ: «فَشَأْنُك إِذَنْ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُد (٣٣٠٥)، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (٣٠٤/٤)

وصحَّحَهُ ابنُ دقيق العيدِ في «الاقْتِراح» وَهُوَ دليلٌ على أَنَّهُ لا يَتَعَيَّنُ المَكَانُ فِي النَّذِرِ \_ وإنْ عُيِّنَ \_ إلاَّ ندباً.

١٩- لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد

١٣٠٩ - وَعَنْ أَبِـي سَـعِيدٍ الْخُـدُرِيُّ ﷺ عَـن النُّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿لا تُشَدُّ الرُّحَالُ إِلاَّ إِلَى ثَلائِكِ مَسَاجِدَ: مَسْجِدِ الْحَرَام، وَمَسْجِدِ الْأَقْصَى وَمَسْجِدِي

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١١٩٧)، مسلم (٨٢٧)]، وَاللَّفْظُ لِلْبُخَارِيِّ. تقدُّمَ الحديثُ في آخر بابِ الاغْتِكَافِ.

ولعلُّهُ أوردَهُ هُنا للإشارةِ إلى أنَّ النَّذرَ لا يَتَعَيَّنُ فِيهِ المُكَانُ إلاً لأحد النَّلاثةِ المساجدِ.

وقدْ ذَهَبَ مالِكٌ والشَّافعيُّ إلى لُزُومِ الوفاء بالنَّدرِ بــالصَّلاةِ في أيِّ المساجدِ الثَّلاثةِ.

وخالفَهُمْ أبو حنيفةَ فقالَ: لا يلزمُ الوفاءُ، ولَـهُ أَنْ يُصلَّى في أيُّ محلٌّ شاءً، وإنَّما يجبُ عندَهُ للشيُّ إلى المسجدِ الحسرام إذا كَانَ لحجُ أو عُمرةٍ.

وأمَّا غيرُ النَّلاثةِ المساجدِ فلَهَبَ أكثرُ العلماء إلى عدم لُزوم الوفاء لوْ نذرَ بالصَّلاةِ فِيهَا إلاَّ ندباً.

وأمَّا شدُّ الرَّحال للذَّهَــابِ إلى قُبــورِ الصَّــالحينَ، والمواضــعِ الفاضلةِ فقالَ الشَّيخُ أبو مُحمَّدِ الجوينيُّ: إنَّـهُ حرامٌ وَهُـوَ الَّـذي أشارَ القاضي عياضٌ إلى اختِيارهِ.

قالَ النَّوويُّ: والصَّحيحُ عندَ أصحابنا وَهُـوَ الَّـذي اخْتَـارَهُ إمامُ الحرمين والمحقِّقونَ ـ أنَّهُ لا يحرمُ ولا يُكْرَهُ.

قالوا: والمُوادُ أنَّ الفضيلةَ النَّامَّةَ إنَّما هيَ في شدُّ الرُّحال إلى الثَّلاثةِ خاصَّةً وقد تقدَّمَ هذا في آخر باب الاغتِكَاف.

#### ٢٠ ـ وفاءُ نذر الجاهليةِ

١٣١٠- ﴿ وَعَنْ عُمَـرَ قَالَ: قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي نَذَرْت فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ أَعْتَكِفَ لَيْلَةً فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ. قَالَ: أَوْفِ بِنَذْرِك،

مُتَّفِّقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٠٣٢)، مسلم (١٦٥٦)]. وَزَادَ الْبُخَارِيُّ فِي رِوَايَةٍ (٢٠٤٢): فَاعْتَكُفَ لَيْلَةً.

دلُّ الحديثُ على أنَّهُ يجبُ على الْكَافر الوفاءُ بما نذرَ بهِ إذا

وَالَّهِ ذَهَبُ البخاريُّ وابنُ جريرٍ وجماعةٌ من الشَّافعيَّةِ لِهَــــذا

وذَهَبَ الجمَاهِيرُ إلى أنَّهُ لا ينعقِدُ النَّذَرُ من الْكَافر.

قالَ الطَّحاويُّ: لا يصحُّ منهُ التَّقرُّبُ بالعبادةِ.

قَالَ: وَلَكِنَّهُ يُخْتَمَلُ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ فَهُمَ مِنْ عُمَرَ أَنَّـهُ سمعَ بفعل ما كانَ نَذْرَ فَأَمْرَهُ بِهِ لأَنْ فَعَلَّهُ طَاعَةٌ وليـسَ هُـوَ مَـا كَـانَ نذرَ بهِ في الجَاهِلِيَّةِ.

وَذَهَبَ بِعَضُ المَالِكِيَّةِ إِلَى أَنَّهُ ﷺ إِنَّمَا امرَ بِهِ اسْتِحْبَابًا وَإِنَّ كَانَ الْتِزَامُهُ فِي حَالَ لَا يَنْعَقَدُ فِيهَا.

ولا يخفى أنَّ القسولَ الأوَّلَ أوفسَقُ بسالحديثِ والتَّسَاويلُ

وقد اسْتَدَلُّ بهِ على أنَّ الاعْتِكَافَ لا يُشْتَرَطُ فِيهِ الصُّومُ إذ اللِّيلُ ليسَ ظرفاً لَهُ.

وَتُعَقِّبَ بِأَنَّ فِي رَوَايَةٍ عَنْدَ مُسلم (١٦٥٦) «يوماً وليلةُ».

وقد وردَ ذِكْرُ الصُّوم صريحًا في روايةِ أبي داود (٢٤٧٤) والنَّسانيُّ [دكــرَى، كمـا في دتحفة الأنسراف، (٧٣٥٤)] «اغْتُكِسِفِ وصمًا وَهُوَ ضعيفٌ.

# ٤٥ - كِتَابُ الْقَضَاء

القضاءُ: بالمدُّ الولايةُ المعروفةُ.

وَهُوَ فِي اللُّغَةِ: مُشْـتَرَكِّ بِينَ مَعَـانٍ، منهـا إِحْكَـامِ الشَّـيِّ والفراغُ منْهُ.

وَمَنَّهُ ﴿ فَقَضَاهُنَّ مَنْبِعَ سَمَاوَاتٍ ﴾ [فصلت: ١٢].

ويمُعنى إمضاءِ الأمرِ، ومنهُ ﴿وَقَضَيْنَا إِلَــى بَنِــي إِسْـرَائِيلَ﴾ [الإسراء: ٤].

ويمعنى الحَتْمِ والإلزامِ ومنْهُ ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعَبُّدُوا إلاَّ إِيَّاهُ﴾ والإسراء: ٣٣].

وفي الشُّرعِ: إلزامُ ذي الولايةِ بعدَ التَّرافعِ.

وقيلَ: هُوَ الإِكْرَاهُ بُحُكْمِ الشَّرعِ في الوقائعِ الحَاصَّةِ لمعيَّنْ أَو جِهَةٍ والمرادُ بالجِهَةِ، كالحُكْمِ لبيْتِ المالِ أو عليْهِ.

# ١ - باب أحكام القضاء

# ١ ـ القضاة ثلاثة

الله تعالى عنه عنه عنه أريْدة - رضي الله تعالى عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿الْقُضَاةُ ثَلاثَةٌ: اثْنَان فِي النّارِ، وَوَاحِدٌ فِي الْجَنَّةِ، رَجُلٌ عَرَفَ الْحَقُ فَقَضَى بِهِ الْجَنَّةِ، وَرَجُلٌ عَرَفَ الْحَقُ فَلَمْ يَقْضِ بِهِ وَجَارَ فِي الْجَنَّةِ، وَرَجُلٌ عَرَفَ الْحَقُ فَلَمْ يَقْضِ بِهِ وَجَارَ فِي النّارِ، وَرَجُلٌ لَمْ يَعْرِفِ وَجَارَ فِي النّارِ، وَرَجُلٌ لَمْ يَعْرِفِ الْحَقُ فَقَضَى لِلنَّاسِ عَلَى جَهْلٍ فَهُوَ فِي النَّارِ».

رَوَاهُ الأَرْبَعَـةُ [أبسو داود (٣٥٧٣)، السترمذي (١٣٧٣)، النسساني هكبرى، كما في وتحفة الأشراف، (٢٠٠٩)، ابن ماجه (٢٣١٥)] وَصَحَّحَهُ (١٠/٤).

(عَنْ بُرِيدةَ هُلِيَّةِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهَ عَلَيهُ وَآلِهُ وَسَلَمُ «الْقُضَاةُ ثَلاَلَةٌ اثْنَانِ فِي النَّارِ وَوَاحِدٌ فِي الْجَنَّةِ») وَكَأْنُهُ قَسِلَ: مِنْ هُمْ؟ فقالَ («رَجُسُلٌ عَرَفَ الْحَقَّ فَقَضَى بِهِ فَهُوَ فِي الْجَنَّةِ،

وَرَجُلَّ عَرَفَ الْحَقَّ قَلَمْ يَقْضِ بِهِ وَجَارَ فِي الْحُكْمِ فَهُو فِي النَّارِ، وَرَجُلَّ لَمْ يَغْرِفِ الْحَقَّ فَقَصَى لِلنَّاسِ عَلَى جَهْلٍ فَهُوَ فِي النَّارِ». رَوَاهُ الأربعةُ وصحَّحةُ الحَاكِمُ، وقالَ في «عُلومِ الحديثِ» تفرد بِهِ الخراسانيُونَ وروَاتُهُ مراوزةً.

قَالَ المَصنَّفُ: لَهُ طُرَقٌ غيرُ هذهِ جَمْعَتُهَا في جُزءٍ مُفردٍ.

والحديثُ دليلٌ على أنهُ لا ينجو من النَّارِ مــن القضــاةِ إلاُّ منْ عرفَ الحقُّ وعملَ بهِ.

والعمدةُ العملُ فإنَّ منْ عرفَ الحقَّ ولمْ يعملُ بِهِ فَهُوَ ومنْ حَكَمَ بَجَهْل سواءٌ في النَّار.

وظَاهِرُهُ أَنَّ مَنْ حَكَمَ بَجَهْلِ وَإِنْ وَافَقَ حُكُمُهُ الحَقَّ فَإِنَّهُ فِي النَّارِ؛ لأَنَّهُ اطلقَهُ فقال: يقضي للنَّاسِ على جَهْـل فإنَّهُ يصـدقُ على مَنْ وَافَقَ الحَقَّ، وَهُوَ جَاهِلٌ فِي قضائِهِ ـ أَنَّـهُ قضـى على جَهْلِ.

وفِيهِ التَّحذيرُ من الحُكْمِ بجَهْلٍ أو بخلافِ الحقُّ معَ معرفَتِهِ

والَّذي في الحديثِ أنَّ النَّاجِيَ منْ قضــى بـالحقُّ عالمـاً بِـهِ؛ والاثنانِ الآخرانِ في النَّارِ.

وفِيهِ أَنَّهُ يَتَضَمَّنُ النَّهْيَ عَنْ تُولِيةِ الْجَاهِلِ القضاءَ.

قَالَ فِي «مُخْتَصرِ شرحِ السُّنَّةِ»: إنَّهُ لا يجوزُ لغيرِ الجُتَهِدِ أَنْ يَتَقَلَّدَ القضاءَ ولا يجوزُ للإمام توليَّتُهُ.

قال: والجُنَهِدُ من جمع خسة عُلوم: علم كِتَابِ اللّهِ تعالى، وعلم سُنَة رسول اللّهِ تَلَكُّ، وأقاويل عُلماء السُلف من إجماعهم واخْتِلافهم، وعلم اللّغة، وعلم القياس، وَهُو طريقُ اسْتِناطِ الحُكُم من الْكِتَابِ والسُّنَة إذا لم يجدهُ صريحاً في نسص كِتَابِ أو سُنَة أو إجماع فيجبُ أن يعلم من علم الْكِتَابِ النَّاسِخَ والمنسوخَ والمخمل والمُعسَرَّ، والخياص والعام والحُكمَ ما المُتَسَابة والْكَرَاهة والتَّحريم والإباحة والنَّدب، ويعرف من السُّنَة هذه الأشياة، ويعرف من السُّنة على الْكِتَابِ وبالعَكس حَتَى إذا وجد حديثاً لا يُوافقُ ظاهِرُهُ الْكِتَابِ اهتَدى إلى وجُه محملِهِ فإن السُّنَة بيان للْكِتَابِ فلا تُخالفُهُ.

إنَّما تجبُ معوفةُ ما وردَ منْهَا مِنْ أَحْكَـامِ الشَّـرِعِ دُونَ مَـا عَدَاهًا مِن القصص والأخبار والمواعظِ

وَكَذَا يجِبُ أَنْ يَعْرَفَ مَنْ عَلَمْ اللُّغَةِ مَا أَتَى فِي الْكِتَابِ
والسُّنَةِ مَنْ أُمُورِ الْأَحْكَامِ دُونَ الإحاطةِ بجميعٍ لُغَاتِ العربِ،
ويعرفُ أقاويلَ الصَّحابةِ والتَّابِعِينَ فِي الْأَحْكَامِ ومعظمَ فَتَاوى
فُقَهَاء الْأَمَّةِ حَتَّى لا يقعُ حُكْمُهُ مُخالفاً لاقوالِهِمْ فيامنُ فِيهِ خرقَ
الإجماع.

فإذا عرفَ كُلُّ نوعٍ منْ هــــنَّبِهِ الْأَنــواعِ فَهُـــوَ مُجْتَهِــدٌ وإذا لمْ يعرفْهَا فسبيلُهُ التَّقليدُ ا هـــ

#### ٢ ـ التحذيرُ من ولاية القضاء

الله تعالى عنه عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: المَسنُ وَلِمِيَ الْقَضَاءَ فَقَدْ ذُبِحَ بغَيْر سِكِينِهِ.

رُوَاهُ أَحْمَسَدُ (٢٣٠/٧) وَالأَرْبَصَةُ وَأَبِو داود (٣٥٧١)، الستومدي (١٣٥٥)، السنومدي (١٣٥٥)، النسناني [«كبرى» كما في «تحفة الأشراف» (١٣٩٥)]، ابن ماجه (٢٣٠٨)]، وَصَحَّحَةُ أَبْنُ خُزْيَمَةً وَابْنُ حِبَّانَ.

دلُّ الحديثُ على التَّحذيرِ من ولايةِ القضاءِ والدُّخولِ فيهِ كأنَّهُ يقولُ: من تولَّى القضاءَ فقدْ تعرَّضَ لذبحٍ نفسِهِ فليحذرهُ ولَيَتَوقَهُ فإنَّهُ إِنْ حَكَمَ بغيرِ الحقُّ معَ علمِهِ بِهِ أَوْ جَهْلِهِ لَـهُ فَهُـوَ في النَّارِ.

والمرادُ منْ ذبح نفسِهِ: إهلاكُهَا أيْ فقدْ أَهْلَكُهَا بِتُولِيةِ القضاء، وإنَّما قالَ "بغير ميكِّين» للإعلامِ بأنَّهُ لمْ يُردْ بالذَّبح فريَ الأوداج الَّذي يَكُونُ في الغالبُ بالسُّكِّينِ بـلْ أُريدَ بِـهِ إهـلاكُ النَّفس بالعذاب الاخرويُ.

وقيل: ذبح ذبحاً معنوياً وَهُوَ لازمٌ لَهُ؛ لأنّهُ إِنْ أصابَ الحقّ نقد أَنْعبَ نفسهُ في الدُّنيا لإرادَتِهِ الوقوف على الحقّ وطلبِهِ واسْتِقصاء ما تجبُ عليهِ رعايتُهُ في النظرِ في الحُكْم، والموقف معَ الخصمين، والتَّسويةِ بينَهُمَا في العدل والقسطِ وإِنْ أخطأ في ذلِكَ لزمّهُ عذابُ الآخرةِ فلا بُدُ لَهُ من التَّعبِ والنَّصبِ.

ولبعضهم كلام في الحديث لا يُوافقُ الْتَبَادرَ منهُ.

### ٣- النهي عن الحرص على الإمارة

1٣١٣ - وَعَنْهُ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى الإِمَّارَةِ، وَسُولُ اللّهِ عَلَى الإِمَّارَةِ، وَسَتَكُونُ نَدَامَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيَعْمَتِ الْمُرْضِعَةُ، وبشت الْفُرْضِعَة، وبشت الْفُاطِمَةُ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٧١ ٤٨).

(وعنهُ) أي أبي هُريرةً ﴿

(قَالَ: قَالُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنْكُمْ سَتَخْرِصُونَ عَلَى الْإِمَارَةِ) عَامٌ لِكُلُّ إِمَارَةٍ مِن الإِمَامَةِ العظمى إلى أَدْنَى إِمَارَةٍ وَلَوْ عَلَى وَاحْدِ. على واحدٍ.

(﴿ وَمَسَكُونُ لَدَامَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ فنعمتِ الْمُرْضِعَةُ) أَيْ فِي الدُّنْيَا (وبنْسَتِ الْفَاطِمَةُ)، أَيْ بعدَ الحروج منْهَا (روَاهُ البخاريُّ).

قالَ الطَّبِيُّ: تأنيثُ الإمارةِ غيرُ حقيقــيٌّ فَـتَرَكَ تــأنيثَ نعــمَ وأَلحَقُهُ ببئسَ نظراً إلى كونِ الإمارةِ حينتذِ دَاهيةٌ دَهْياءً.

وقالَ غيرُهُ: أنْتَ في لفيظٍ وَتَرَكَهُ في لفيظٍ للافْتِسَانِ وَإِلاَّ فالفاعلُ واحدً.

وأخرجَ الطَّبرانيُّ [«الأوسط» (٦٧٤٧)] والبزَّارُ [كشف الأسطرُ (١٥٩٧)] بسندٍ صحيح منْ حديثِ عوفِ بنِ مالِكِ بلفظِ: ﴿أَوَّلُهُا مَلامَةٌ، وَثَانِيهَا نَذَامَةٌ، وَثَالِئُهُا عَذَابٌ يَوْمَ الْقَيَامَةِ، إِلاَّ مَنْ عَدَلَ».

وأخرج الطَّبرانيُّ [والكبيرة (١٧٧/٥)] من حديث زيد بن ثابت يرفعُهُ "نِغُمُّ الشَّيُّ الإمَارَةُ لِمَنْ أَخَذَهَا بِخَقِّهَا وَحَلَّهَا، وَبِنُّسَ النَّيْءُ الإَمَارَةُ لِمَنْ أَخَذَهَا بِغَيْرِ حَقَّهَا تَكُونُ عَلَيْهِ حَسْرَةً يَرْمَ الْقَيَامَةِ».

وَهَذَا يُقَيِّدُ مَا أَطَلَقَ فيما قبلَهُ.

وقدْ أخرجَ مُسلمُ (١٨٢٥) منْ حديثِ أَبِي ذَرٌ "قَالَ: قُلْت يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلا تَسْتَغْمِلُنِي؟ قَالَ: إنَّك ضَعِيفٌ وَإِنَّهَا أَمَانَةٌ وَإِنَّهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ خِزْيٌ وَنَدَامَةٌ إِلاَّ مَنْ أَخَلَهَا بِحَقِّهَا وَأَدَّى الَّذِي

عَلَيْهِ فِيهَاه.

قالَ النَّوويُّ: هذا أصلُ عظيمٌ في اجْتِنابِ الولايةِ لا سيّما لمن كانَ فِيهِ ضعف وَهُرَ في حقُّ من دخلَ فِيهَا بغيرِ أَهْلِيَّةُ ولمُ يعدلُ فَإِنَّهُ يندمُ على ما فرَّطَ فِيهِ إِذَا جُوزِيَ بالجزاءِ يومَ القيامـةِ؛ وامّا من كانَ أَهْلاً لَهَا وعدلَ فِيهَا فأجرُهُ عظيمٌ كما تضافرَتْ بِهِ الاُخبارُ ولَكِنْ في اللُّخولِ فِيهَا خطرٌ عظيمٌ، ولذليك امتنعَ الاُكابرُ منْهَا، فامْتَنعَ الشَّافعيُّ لمَّا اسْتَدعَاهُ المأمونُ لقضاء الشَّرق والغربِ وامْتَنعَ منْهُ أبو حنيفةً لمَّا اسْتَدعَاهُ المنصورُ فحبسهُ وطربَهُ؛ والذينَ امْتَنعوا من الأكابرِ جماعةٌ كثيرونَ. وقدْ عدَّ في النَّجم الوَهَاجِ جماعةً.

(تنبية) في قولِهِ: (سَتَعرصون) دلالة على عبَّةِ النُفوسِ للإمارةِ لما فِيهَا منْ نيلِ حُظوظِ الدُّنيا ولذَّاتِهَا ونفوذِ الْكَلَمةِ ولذَا وردَ النَّهيُ عن طلبهَا كما أخرجَ الشَّيخانِ البحاري (٦٦٢٢)، مسلم (١٦٥٢) «أَنَّهُ ﷺ قَالَ لِعَبْدِ الرَّحْمَــنِ: لا تَسْال الإمَـارَة، فَإِنْ أُعْطِيتَهَا عَنْ مَسْأَلَةٍ وُكِلْتَ إِلَيْهَا، وَإِنْ أُعْطِيتَهَا عَنْ عَـيْرِ مَسْأَلَةٍ أُعِنْت عَلَيْهَا».

واخرجَ أبـو داود (٣٥٧٨) والـتُرمذيُّ (١٣٢٣) عنــهُ ﷺ: «مَنْ طَلَبَ الْقَصَاءَ وَاسْتَعَانَ عَلَيْهِ بِالشُّفَعَاءِ وُكِلَ إلَيْهِ، وَمَـنْ لَــمْ يَطْلُبُهُ وَلَمْ يَسْتَعِنْ عَلَيْهِ أَنْزَلَ اللَّهُ مَلَكاً يُسَدِّدُهُ».

وفي صحيح مُسلم (١٧٣٣) أنه ﷺ قال: "وَاللَّهِ إِنَّا لا نُولِي هَذَا الأَمْرَ أَحَداً سَالَهُ، وَلا أَحَداً حَرَصَ عَلَيْهِ حَرَصَ بَغْتِحِ الرَّاءِ قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿وَمَا أَكْثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْت بِمُوْمِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣].

ويَتَعَيِّنُ على الإمامِ أَنْ يبحثَ عن أَرضى النَّاسِ وأَفضلِهِمْ فيولِّيهِمْ النَّاسِ وأَفضلِهِمْ فيولِّيهِمْ الخَومُ (٩٧/٤) وَالبَيْهَقَتِيُّ (١١٨/١٠) أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى عِصَابَةٍ وَفِي تِلْكَ الْعِصَابَةِ مَنْ هُوَ أَرْضَى للَّه تَعَالَى مِنْهُ فَقَدْ خَانَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَجَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ».

وإنّما نُهِيَ عنْ طلبِ الإمارةِ؛ لأنّ الولايةَ تُنبِدُ قُوّةً بعدَ ضعف، وقدرةً بعدَ عجزِ تَتَخذُهَا النّفسُ المجبولةُ على الشّرُ وسيلةً إلى الانتِقامِ من العدو، والنّظرِ للصّدُيّقِ.

وَتَتَبُّعِ الْأَعْرَاضِ الفاسدةِ ولا يُوشَقُ بحسنِ عاقبَتِهَــا.ولا

سلامَةِ مُجاورَتِهَا، فالأولى أنْ لا تُطلبَ ما أمْكَنَ.

وإِنْ كَانَ قَدْ أَخْرِجَ أَبُـو دَاوِد (٣٥٧٥) بِإِسْنَادِ حَسَنِ عَنْهُ اللَّهِ: «مَنْ طَلَبَ قَضَاءَ الْمُسْلِمِينَ حَتَّى يَنَالَهُ. فَغَلَبَ عَدْلُهُ جَوْرَهُ فَلَهُ الْجَنَّةُ وَمَنْ غَلَبَ جَوْرُهُ عَدْلَهُ فَلَهُ النَّارُ».

### ٤\_ أجرُ الحاكم إذا أصابَ أو أخطأ

١٣١٤ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ ﴿ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطَأَ فَلَــهُ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطَأَ فَلَــهُ أَجْرٌ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٧٣٥٢)، مسلم (١٧١٦)].

روعن عمرو بنِ العاصِ أنَّهُ سَمَعَ رسُولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: إذا حَكَمَ الْحَاكِمُ) أيْ إذا أرادَ الحُكُمَ لقولِهِ (فاجْتَهَدَ) فـإنَّ الاجْتِهَـادَ قبلَ الحُكْمِ.

رثمُّ أصابَ فلَهُ أجرانِ فإذا حَكَــمَ واجْنَهَـدَ ثُـمُّ أخطأً) أيْ لمُّ يُوافقُ ما هُوَ عندَ اللَّهِ تعالَى من الحُكْمِ (فلَهُ أجرٌ مُثَقَّ عليهِ)

الحديثُ من أدلَّةِ القولِ بانَ الحُكْمَ عندَ اللَّـهِ تعـالى في كُـلُّ قضيَّةٍ واحدٌ مُعيِّنٌ قــدْ يُصيبُـهُ مـنْ أعمـلَ بفِكْرِهِ وَتَتَبِّعَ الأدلَّـةَ ووفَقَهُ اللَّهُ فَيَكُونُ لَهُ أجرانِ أجرُ الاجْتِهَادِ وأجرُ الإصابةِ.

والَّذي لَهُ أجرٌ واحدٌ هُـوَ مـن اجْتَهَـدَ فَاخطـأَ فَلَـهُ أَجرُ الاجْتِهَادِ.

واسْتَدَلُوا بِالحديثِ على أنَّهُ يُشْتَرِطُ أَنْ يَكُونَ الحَــاكِمُ مُجْنَهداً.

قَالَ الشَّارِحُ وغيرُهُ: وَهُوَ الْمُتَمَكِّنُ مِـنُ أَخِــذِ الْأَحْكَــامِ مــن الأَدَّةِ الشَّرَعيَّةِ.

قَالَ: وَلَكِنَٰهُ يُعزُّ وُجُودُهُ بِلْ كَادَ يُعدمُ بِالْكُلِّيَةِ وَمَعَ تَعَـٰدُرِهِ فَمَنْ شَرَطِهِ أَنْ يَكُونَ مُقلَداً مُجَنِّهِداً فِي مَذْهَبِ إِمَامِهِ.

ومنْ شرطِهِ أَنْ يَتَحَقَّقَ أُصُولَ إِمامِهِ وَادْلَتُهُ وَيِنْزُلُ احْكَامَـهُ عَلَيْهَا فَيِمَا لَمْ يَجِدْهُ منصوصاً مَنْ مَذْهَبِ إِمامِهِ.

رفلت) ولا يخفى ما في هذا الْكَلام من البطلان. وإنْ تطابق عليه الأعيانُ وقد بينًا بُطلان دعوى تعذّر الاجْبَهَادِ في رسالَتِنا المسمَّاةِ بارشادِ النَّقَادِ إلى تيسيرِ الاجْبَهَادِ بما لا يُمْكِنُ دعمهُ وما أرى هذهِ الدَّعوى الَّتِي تطابقَت عليْهَا الأنظارُ إلاَّ من كُفران نعمةِ اللَّهِ عليْهم فإنَّهم أعني المدَّعين لِهمَّذِه الدَّعوى والمقرَّرينَ لَهَا سمجتهدون يعرف أحدُهم من الأدلَّةِ ما يُمْكِنُهُ بها الاستِناط مما لم يُكن قد عرفه عتَّابُ بنُ أسيدٍ قاضي رسول اللَّه الله على مَكَة ولا أبو مُوسى الأشعريُ قاضي رسول اللَّه الله في الممن ولا مُعاذُ بنُ جبلِ قاضيه فيها وعاملُه عليها ولا مُعاذُ بنُ جبلِ قاضيه فيها وعاملُه عليها ولا شريح قاضي عمر وعلي ظيه على الْكُونةِ.

ويدلُ لذلك قسول الشارح "فمن شرطِهِ" أي المقلّدِ "أن يَكُونَ مُجْهَداً في مذهب إمامِه وأنْ يَتَحقَّقَ أصولَهُ وادلَّتُهُ اي يكُونَ مُجْهَداً في مذهب إمامِهِ وادلَّتُهُ وينزلُ احْكَامَهُ عليها فيما لم يجدُهُ منصوصاً من مذهب إمامِهِ فإنْ هذا هُوَ الاجْهَادُ فيما لم يحدُهُ منصوصاً من مذهب إمامِهِ فإنْ هذا هُوَ الاجْهَادُ الذي حُكِمَ بِكَيدودةِ عدمِهِ بالْكُلِّيةِ وسسَّاهُ مُتعذَّراً فَهَالاً جعل هذا المقلّدُ إمامَهُ كِتَابَ اللهِ وسنّةَ رسولِهِ على عوضاً عن إمامِهِ والعبارَاتُ كُلُهَا الفاظ دالَّة على معان فَهَالاً استبدل بالفاظ والعبارَاتُ كُلُهَا الفاظ والشاوع ومعانيها ونزل الأحكام عليها «إمامِهِ ومعانيها ونزل الأحكام عليها إذا لم يجددُ منصوصاً تاللهِ لقد استبدل الذي هُوَ ادنى بالذي هُو خيرٌ من معرفةِ الْكِتَابِ والسُّنَةِ إلى معرفةِ كلامِ الشُيوخِ والأصحابِ وَنَقَهُم مرامِهم، والتُقْتِيشُ عن كلامِهم.

ومن المعلوم يقيناً الله كلام الله تعمالي وَكَلامَ رسولِهِ ﷺ أَصُرُبُ أَلْكَ للامِ اللَّهُ اللَّمَ الْكَلامِ بالإجماع، وأعذبُ في الأفسواء والأسماع، وأقربُ للله الفَهْم والانْتِفاع، ولا يُنْكِرُ هذا إلا جُلمودُ الطّباعِ ومنْ لا حظ لَـ لهُ في النَّفع والانْتِفاع.

والأفهّامُ الَّتِي فَهِمَ بِهَا الصَّحابةُ الْكَلامَ الإلَهِيُّ، والخطابَ النَّبويُّ هِيَ كَافْهَامنا، وأحلامُهُمْ كأحلامنا، إذْ لَوْ كَانَتِ الأَفْهَامُ مُتَفاوِتَةً تَفاوُتاً يَسقطُ مَعَنهُ فَهْمُ العِبارَاتِ الإلَهْيَةِ، والأحاديثِ النَّبويَّةِ لما كُنَّا مُكَلِّفِينَ ولا مامورينَ ولا منهيِّينَ لا اجْتِهَاداً ولا تقليداً أمَّا الأَوَّلُ فلامْتِحالَتِهِ. وأمَّا النَّانِي؛ فلانَّا لا نُقلَّدُ حَتَّى

نعلمَ أَنَّهُ يجوزُ لِنَا التَّقليدُ، ولا نعلمُ ذلِكَ إلاَّ بعدَ فَهُم اللَّليلِ من الْكِتَابِ. والسُّنَّةِ على جوازِهِ لِتَصريجُهِمْ بانَّهُ لا يجوزُ التَّقليدُ في جوازِ التَّقليدِ فَهَذَا الفَهُمُ الَّذِي فَهِمَنَا بِهِ هذَا اللَّليلَ نَجْهُمُ بِهِ غيرَهُ من الأَدلَّةِ من كثيرٍ وقليلٍ، على أنَّهُ قدْ شَهِدَ المصطفى عَلَا بانَّهُ يأتِي من بعدِهِ من هُوَ افقهُ مِن فَي عصرِهِ واوعى لِكَلامِهِ حيثُ قال: «فَرُبُ مُبَلِّغٍ أَفْقَهُ مِنْ سَسامِعِ» وأحمد (٢٣٦١ع)، الترمذي (٢٦٥٧)، ابن ماجه (٣٣٢)] وفي لفظ: «أوعى لَـهُ مِـنْ سامع» والْكَلامُ قدْ وفَيناهُ حقّهُ في الرُسالةِ المذكورةِ.

ومنْ احسن ما يعرفُهُ القضاةُ كِتَابَ عُمرَ ﴿ اللَّهُ الَّـٰذِي كَتَبَهُ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

قَالَ الشَّيخُ أَبُو إِسحَاقَ: هُــوَ أَجَـلُ كِتَـابٍ فَإِنّـهُ بِيَّـنَ آدابَ القَصَاةِ وصفةَ الحُكْمِ وَكَيفيَّةُ الاجْتِهَادِ واسْتِنباطَ القياسِ

ولفظُهُ:

«اَمًا بعدُ فإنَّ القضاءَ فريضةٌ مُحْكَمةٌ وسنَّةٌ مُتَبعَـةً، فعليْـك بالعقلِ والفَهْمِ وَكَثرةِ الذَّكْرِ، فافَهُمْ إذا أدلى إليْك الرَّجلُ الحِجَّـةُ فاقضِ إذا فَهِمْت، وأمضِ إذا قضيْت.

فإنَّهُ لا ينفعُ تَكَلُّمْ بحقٌ لا نفاذَ لَهُ.

آسِ بينَ السَّاسِ في وجْهِـك ومجلسِـك وقضـائِك حَتَّـى لا يطمعَ شريفٌ في حيفِك، ولا يياسُ ضعيفٌ منْ عدلِك.

البينةُ على من المدَّعي واليمينُ على منْ أنكرَ، والصُّلحُ جائزٌ بينَ المسلمينَ إلاَ صُلحاً احلُ حراماً، أو حرَّمَ حلالاً.

ومن ادَّعى حقاً غائباً أو بينةً فاضربْ لَهُ أَمَداً يَتَهَمِي إلَيْهِ فإنْ جاءَ ببيَّتِهِ أَعطيَتُه حقَّهُ، وإلاَّ اسْتَحللْت عليْهِ القضيَّةَ فإنَّ ذلِكَ أَبلغُ في العذر وأجلى للعمى ولا يمنعُك قضاءً قضيْت فيه اليومَ فراجعْت به عقلَك وَهُليت فيهِ لرشدِك أنْ ترجعَ إلى الحقُ فإنْ الحقَّ قديمٌ ومراجعةُ الحقَّ خيرٌ من التَّمادي في الباطلِ.

الفَهْمَ الفَهْمَ فيما يُخْتَلِجُ في صدرِك مَمَّا ليسَ في كِتَــَابِ اللَّــهِ ولا سنَّةِ رسولِهِ ﷺ.

ثُمَّ اعـرف الأشبّاة والأمثال، وقس الأمـورَ عنـدَ ذلِك، واعمدُ إلى اقربها إلى اللهِ تعالى واشبّهها بالحقّ.

المسلمونَ عُدولٌ بعضُهُمْ على بعض إلاَّ مجلوداً في حدَّ، أو مُجرَّباً عليْهِ شَهَادةُ زُورِ، أو ظِنِّيناً في ولاءٍ أو نسبعِ أو قَرَابَةٍ فإنَّ اللَّهُ تعالى تولَّى منْكُمُ السَّرائرَ.

وَادراً بِالبِينَاتِ والأيمانِ وإيَّاكَ والغضبِ والقلقَ والضُجرَ والتَّذَي بِالنَّاسِ عندَ الخصومَةِ، والتَّنكُسرَ عندَ الخصومَاتِ، فبإنَّ القضاء في مواطنِ الحقّ، يُوجبُ اللَّهُ تعالى بِهِ الأَجرَ، ويحسنُ بِسِهِ الذَّكْرَ، فمنْ خلصَتْ نَيَّتُهُ في الحقِّ ولوْ على نفسِهِ كفَاهُ اللَّهُ تعالى ما بينَهُ وبينَ النَّاسِ ومن تخلقَ للنَّاسِ بما ليسَ في قلبِهِ شانَهُ اللَّهُ تعالى، فإنَّ اللَّه تعالى لا يقبلُ من العبادِ إلاَّ ما كانَ خالصاً؛ فما ظنُك بثوابٍ من اللَّهِ في عاجلِ رزقِهِ، وخزائنِ رحمَتِهِ والسَّلامُ ا

ولاميرِ المؤمنينَ عليً عَلَيْهُ عَهْدٌ عَهِدَهُ إِلَى الاَشْتَرِ لَمَا ولي مصرَ فِيهِ عدَّةُ مصالحَ وآدابَ ومواعظَ وَحِكَمٌ وَهُوَ معمروفٌ في النَّهْجِ لمُ انقلَهُ لشُهْرَتِهِ.

وقد أُخِذَ من كلام عُمرَ عَلَيْ الله ينقض القاضي حُكْمَهُ إِذَا أَخطاً ويدلُّ لَهُ ما أَخرجَهُ الشَّيخان [البحاري (٣٤٢٧)، مسلم النا أَخطاً ويدلُّ لَهُ ما أخرجَهُ الشَّيخان [البحاري (٢٤٢٧)] من حديث أبي هُريرة أَنَّهُ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْنَا امْرَأَتَانِ مَعَهُمَا ابْنَاهُمَا جَاءَ الذَّنْبُ فَذَهَبَ بِالْبِنِ إِخْدَاهُمَا فَقَالَتْ هَذِهِ لِصَاحِبَتِهَا: إِنَّمَا ذَهَبَ بِالْبِنِكُ وَقَالَتِ الْأَخْرَى: إِنَّمَا ذَهَبَ بِالْبِنِكُ وَقَالَتِ الْأَخْرَى: إِنَّمَا فَهَبَ بِالْبِنِكُ وَقَالَتِ الْاحْرَى: إِنَّمَا فَخَرَجَنَا إِلَى سُلَيْمَانَ فَأَخْرَتَاهُ فَقَالَ: التُونِي بِالسَّكِينِ أَشُقُهُ بَيْنِكُمَا فِضَقَى نِهِ لِلْصُغْرَى؛ لا تَفْعَلْ يَرْحَمُكُ اللَّهُ هُو النِهُا. فَقَضَى بِهِ لِلصَّغْرَى؛ لا تَفْعَلْ يَرْحَمُكُ اللَّهُ هُو النِهُا. فَقَضَى بِهِ لِلصَّغْرَى؛

وللعلماء قولان في المسألةِ:

قولٌ إنَّهُ ينقضُهُ إذا اخطأ.

والآخرُ: لا ينقضُهُ لحديثِ «وإنْ أخطأَ فلَــهُ أجــرٌ» [خ (٣٠٩٧)، م (١٧١٦)].

(قلت) ولا يخفى أنَّهُ لا دليلَ فِيهِ؛ لأنَّ المرادَ: أخطأَ ما عندَ اللَّهِ وما هُوَ في نفسِ الأمرِ من الحـقُّ وَهَـذا الحُطأُ لا يُعلـمُ إلاَّ يومَ القيامةِ أو بوحي من اللَّهِ تعالى.

والْكَـلامُ فِي الحَط ِ الَّـذي يَظْهَـرُ لَـهُ فِي النَّنيـا مـنَ عـــدمِ اسْنِكُمال شرائطِ الحُكْم أو نحوهِ.

### ٥ ـ النهي عن الحكم عند الغضب

١٣١٥ وَعَنْ أَبِي بَكْرَةً ﷺ قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لا يَحْكُمْ أَحَدٌ بَيْنَ اثْنَيْنِ وَهُوَ غَضْبَانُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٥١٨)، مسلم (١٧١٧)].

النَّهْيُ ظَاهِرٌ فِي التَّحريمِ وحمَلَهُ الجمهُورُ على الْكَرَاهَةِ وَتَرجمَ النَّوويُّ فِي شرحٍ مُسلمٍ لَهُ ببابِ كرَاهَةِ قضاءِ القاضي وَهُوَ غضبانُ.

وَتُرجمُ البخاريُّ ببابِ هلْ يقضي القاضي أو يُفْتِـي المُفْتِـي وَهُوَ غضبانُ؟ [كتاب الاحكام، باب (١٣)].

وصرَّحَ النَّوويُّ بالْكَرَاهَةِ في ذلِكَ.

وإنّما حلُوهُ على الْكَرَاهَةِ نظراً إلى العلّةِ المستنبطةِ المناسبةِ للللّهَ وَهِيَ انْهُ لمّا رَبَّبَ النَّهِيَ على الغضب؛ والغضبُ بنضيهِ لا مُناسبةً فِيهِ لمنعِ الحُكْمِ، وإنّما ذلك لما هُسوَ مظنّةٌ لحصولِهِ وَهُو تشويشُ الفِكْرِ ومشغلةُ القلبِ عن اسْتِيفاءِ ما يجبُ من النَّظرِ وحصولِ هذا قد يُفضي إلى الخطإ عن الصَّوابِ ولَكِنَّهُ غيرُ مُطَردٍ مع كُلُّ فضبٍ ومع كُلُّ إنسان فإنْ أفضى الغضبُ إلى عدمِ تمييزِ الحقُ من الباطلِ فلا كلامَ في تحريمِهِ وإنْ لم يُفضِ إلى هذا الحدُ فاقلُ أحوالِهِ الْكَرَاهَةُ.

وظَاهِرُ الحديثِ أنْهُ لا فرقَ بينَ مرَاتِــبُو الغضــبِ ولا بـينَ سابِهِ.

وخصَّهُ البغويّ وإمامُ الحرمينِ بمسا إذا كمانَ الغضبُ لغميرِ اللَّهِ وعلَّلَ بــالَّ الغضبَ للّـه يُؤمنُ معّـهُ من التّعدُّي بخلاف الغضب ِ للنَّفسِ.

واسْتَبعدُهُ جماعـةً لمخالفَتِهِ لظَاهِرِ الحديثِ والمعنى الَّـذي لاَجلِهِ نُهي عن الحُكمِ معَهُ، ثُـمُ لا يخفَى أنَّ الظَّاهِرَ في النَّهْيِ التَّحريمُ، وأنَّ جعلَ العلَّةِ المستَنبطةِ صارفةً إلى الْكَرَاهِيةِ بعيدٌ.

وأمَّا حُكُّمُهُ ﷺ مع غَضَبِهِ في قصَّةِ الزُّبسيرِ [البحـاري

(٢٣٥٩)، مسلم (٢٣٥٧)] فلما عُلِمَ من أنَّ عصمَتَهُ مانعةٌ عنْ إِخْرَاجِ الغصب لَهُ عن الحقّ ثُمَّ الظَّاهِرُ أيضاً عدمُ نُفُوذِ الحُكْمِ مِعَ غضبِهِ إِذَ النَّهِيُ يَقْتَضِي الفسادَ والتَّفْرِقَةَ بِينَ النَّهْيِ للذَّاتِ والنَّهِي للذَّاتِ والنَّهِي للوصف كما يقولُهُ الجمهُورُ غيرُ واضحةٍ كما قُرَّرَ في غيرِ هذا الحلُّ.

وقدْ أُلحَقَ بِالغضبِ الجوعُ والعطشُ المفرطان لما أخرجَهُ الدَّارِقطنيُّ (٢٠٦/٥) والبَيْهَقيُّ (١٠٥/١٠) بسنادٍ تفردُّ بِهِ القاسمُ العمريُّ وهُوَ ضعيفٌ - عـنْ أبي سعيدٍ الخدريُّ أنَّ النَّبيُّ الله يَقْضي الْقَاضي إلاَّ وَهُوَ شَبْعَانُ رَيَّانُ».

وَكَلَٰلِكَ أُلِحَٰقَ بِهِ كُلُّ مَا يَشْغَلُ القَلْبَ وَيَشُوَّشُ الفِكْسَرَ مَـنْ غلبةِ النَّعَاسِ أو الْهَمَّ أو المرضِ أو نحوِهَا.

# ٦- وجوبُ السّماعِ مَن طرفين

اللّهِ عَنْ عَلِي اللّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قَالَ عَلِيٌّ: فَمَا زَلْتَ قَاضِياً بَعْدُ.

الحديث أخرجُوهُ من طُرقِ أحسنُهَا روايةُ البزَّارِ عنْ عمــرو بنِ مُرَّةً عنْ عبدِ اللَّهِ بنِ سلمةً عن عليٌ ﷺ.

وفي إسنادِهِ عمرو بنُ أبي المقدامِ وَاخْتُلُفَ فِيهِ عَلَى عَمَّـرو بنِ مُرَّةَ فَرْوَاهُ شُعبةُ عَنْهُ عَنْ أبي البخْتُرِيِّ قالَ: حدَّثني منْ سمعَ عَليًا عَلَيًا عَلَيُّهُ أخرجَهُ أبو يعلى (٣٠٠/١) وإسنادُهُ صَحيحُ لولا هـذا المُشَهُ.

ولَهُ طُرِقٌ أُخرُ تشْهَدُ لَهُ ويشْهَدُ لَهُ:

١٣١٧ - وَلَـهُ شَـاهِدٌ عِنْـدَ الْحَـاكِمِ (٩٣/٤) مِـــنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسِ.

وَهُوَ قُولُهُ (وَلَهُ شَاهِدٌ عَندَ الْحَاكِمِ مَنْ حَدَيثِ ابنِ عَبَّاسٍ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ بجبُ على الحَاكِمِ أنْ يسمعَ دعوى المدَّعي أوَّلاً ثُمُّ يسمعَ جوابَ الجيبِ ولا يجوزُ لَهُ أنْ يبني الحُكُمَّ على سماعِ دعوى المدَّعي قبلَ جوابِ الجيبِ.

فإنْ حَكَمَ قبلَ سماعِ الإجابةِ عمداً بطلَ قضاؤُهُ وَكَانَ قدحاً في عدالَتِهِ

وإنْ كانَ خَطَأً لَمْ يَكُنْ قادحاً وأعادَ الحُكْمَ على وجْهِ الصَّحَّةِ وَهَذَا حَيْثُ أَجَابَ الحُصمُ، فإنْ سَكَتَ عَــنَ الإجَابِةِ أَو قال: لا أَقُورُ ولا أَنْكِرُ.

ففي «البحر» عن الإمام يحيى ومالِك: يخكُمُ عليْهِ لِتَصريجِهِ بالتَّمرُّدِ إِنْ شَاءَ حِسَمُ حَتَّى يُقرُّ أَو يُنْكِرَ.

وقيلَ: بل بلزمُهُ الحقُّ بسُكُوتِهِ إذ الإجابةُ تجـبُ فـوراً فـإذا سَكَتَ كانَ كَنْكُولِهِ.

وأجيبَ بالله النُكُولَ الامْتِناعُ من اليمينِ، وَهَذَا لَيْسَ مَنْهُ. وَقَلْمَا لَيْسَ مَنْهُ. وقَلْ: يُحبِسُ حَتَّى يُقرُ أو يُنْكِرَ.

وأجيب بان التَّمرُدَ كاف في جوازِ الحُكْم إذ الحُكْمُ شُرعَ لفصلِ الشَّجارِ، ودفع الضُّرارِ، وَهَذا حاصلُ مَا في «البحرِ».

قيل: والأولى أن يُقال: ذلِكَ حُكْمُهُ حُكْمُ الغائب فسنَ أَجَازَ الحُكُمُ على الغائب أَجَازَ الحُكْمُ على المنتَّعِ عـن الإجابة لاشْتِرَاكِهِمَا في عدم الإجابة؛ وفي الحُكْم على الغائب قولان

الأوَّلُ: أَنَّهُ لا يُحْكَمُ على الغائبِ لأَنَّهُ لوْ كَانَ الحُكُمُ عليْهِ جائزاً لمْ يَكُن الحضورُ عليْهِ واجباً ولِهَذا الحديثِ فإنَّـهُ دلَّ على أنَّهُ لا يَحْكُمُ حَتَّى يسمعَ لَـهُ كـلامَ المدَّعـى عليْهِ، والغائبُ لا يُسمعُ لَهُ جوابٌ، وَهَذا الَّذِي ذَهَبَ إليْهِ زيدُ بنُ عليٌّ وأبو حنفةً.

والثَّاني: يُحَكُّمُ عليْهِ لما تقدَّمَ من حديث هندٍ وَتَقدَّمَ الْكَــلامُ فِيهِ مُسْتَوفًى.

وَهَذَا مَذْهَبُ الْهَادُويَّةِ وَمَالِكِ وَالشَّافَعِيُّ وَحَمْلُوا حَدِيثَ عَلَيُّ هَذَا عَلَى الحَاضِ، وقالُوا: الغائبُ لا يَفُوتُ عَلَيْهِ حَقَّ فَإِنَّـهُ إذا حَضَرَ كَانَتْ خُجُّتُهُ قائمةً وَتُسْمِعُ ويعملُ بَمَقَّضَاهَا وَلَــوْ اذْيُ

إلى نقضٍ الحُكْمِ؛ لأنَّهُ في حُكْم المشروطِ.

# ٧\_ حكمُ الحاكم لا يُحلُّ الباطلَ

الله عنها قَالَتَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنها قَالَتَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنها قَالَتَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنهَ: قَانَكُمْ تَخْتَصِمُ ونَ إلَيْ، فَلَعَلَ بَعْضَكُمْ أَنْ يَكُونَ ٱلْحَنَ بِحُجَّتِهِ مِنْ بَعْضَ فَأَقْضِي لَهُ عَلَى نَحْوِ مَا أَسْمَعُ مِنْهُ، فَمَنْ قَطَعْت لَهُ مِنْ حَت لَكُ مِنْ حَت لَهُ عَلَى نَحْوِ مَا أَسْمَعُ مِنْهُ، فَمَنْ قَطَعْت لَهُ مِنْ حَت لَهُ عَلَى نَحْوِ مَا أَسْمَعُ مِنْهُ، فَمَنْ قَطَعْت لَهُ مِنْ حَت لَهُ عَلَى النَّارِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٤٥٨)، مسلم (١٧١٣)].

زادَ في روايةٍ [خ (٦٩٦٧)] «فلا يـأخذُهُ» روَاهُ ابـنُ كثـيرٍ في الإرشادِ.

(فإنَّما أقطعُ لَهُ قطعةً من النَّارِ .مُتَّفقٌ عليْهِ)

اللَّحنُ: هُوَ الميلُ عنْ جِهَةِ الاسْتِقامةِ.

والمرادُ أنَّ بعضَ الخصماءِ يَكُونُ أعرفَ بالحجَّةِ وأفطنَ لَهَـا منْ غيرِهِ.

وقولُهُ «على نحسوِ ما أسمعُ» أي من الدَّعـوى والإجابةِ والبيِّنةِ أو اليمينِ. وقد تَكُونُ باطلةً في نفسِ الأمـرِ فيقْتَطعُ من مال اخيهِ قطعةً من نار باغتِبارِ ما يـؤولُ إلنيهِ من باب ﴿إِنْمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً﴾ [الساء: ١٠].

والحديثُ دليلٌ على أنَّ حُكُمُ الحَاكِمِ لا يَحِلُّ بِهِ للمحْكُــومِ عليه ما حَكَمَ لَهُ بِهِ على غيرِهِ إذا كانَ ما ادَّعَاهُ بــاطلاً في نفـسِ الأمر، وما أقامَهُ من الشُّهَادةِ كاذباً.

وَأَمَّا الحَاكِمُ فيجوزُ لَـهُ الحُكْمُ بمـا ظَهَـرَ لَـهُ والإلـزامُ بِـهِ، وَتَخليصُ الحُكُومِ عليْهِ مَمَا حَكَمَ بِهِ لو امْتَنعَ وينفذُ حُكْمُهُ ظَاهِراً ولَكِنَّهُ لا يحلُ بهِ الحرامُ إذا كانَ المُدَّعي مُبطلاً وشَهَادَتُهُ كاذبةٌ.

وإلى هذا ذَهَبَ الجُمْهُورُ. وخالفَ أَبُو حَنِفَةَ فَقَالَ: إِنَّهُ ينفذُ ظَاهِراً وباطناً وإنَّهُ لَوْ حَكَــمَ الحَـاكِمُ بِشَـهَادةِ زُورِ اَنْ هـنــوِ المراةَ زوجةُ فُلانِ حلَّتْ لَـهُ. واسْتَدل ً بآثارٍ لا يُقامُ بِهَا دليـلً وبقياس لا يقوى على مُقاومةِ النَّصُ.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّهُ ﷺ يُقرُّ على الخطإ وقـدْ نُقـلَ

الاَتْفَاقُ عن الأصوليِّينَ أَنَّهُ لا يُقرُّ فيما حَكَمَ فِيـهِ باجْتِهَـادِهِ بنـاءً على جواز الخطإ في الأحْكَام.

وجمع بينَ اتْفاقِهِم وما أفادَهُ الحديثُ بأنَّ مُرادَهُمْ أَنَّهُ لا يُقُرُّ فيما حَكَمَ فِيهِ باجْنِهَادِهِ بناءً على جوازِ الخطإِ عليْهِ فِيـهِ، وذلِكَ كقصّةِ أسارى بَدْر، والإذن للمُتَخلَفينَ.

وأمَّا الحُكْمُ الصَّادرُ عن الطَّريقِ الَّتِي فُرضَتْ كَالحُكُمِ بِالبِيَّنَةِ الْوَيْقِ الَّتِي فُرضَتْ كَالحُكُمِ بِالبِيَّةِ الوَيْقِ الْحَكْمُ بِهِ خَطَأً بِلْ هُـوَ صحيحٌ الأَنَّهُ على وفتِ مَا وقع بِهِ التَّكْلِيفُ مَنْ وُجُوبِ العملِ بِالشَّاهِدينِ، وإنْ كانـا شَـَاهِدِي زُورِ فالتَّقصيرُ مَنْهُمَا.

وأمَّا الحَاكِمُ فلا حيلةً لَهُ في ذلِكَ ولا غَتْبَ عليْهِ بسببِهِ.

بخلاف ما إذا أخطاً في الاجْبَهَادِ اللَّذِي وقعَ الحُكُمُ على وفقة مثلُ أنْ يُحكُمُ بأنْ الشُّفعة مشلاً للجار، وَكَانَ الحُكُمُ في ذلِكَ في علم اللَّهِ أَنّهَا لا تنبُتُ إلاَّ للخليطِ فإنَّهُ إذا كانَ مُخالفاً للحق اللَّذِي في علم اللّهِ فينبُتُ فيه الخطأُ للمجْبَهِدِ على منْ يقولُ الحق مع واحدٍ وَهَذا هُوَ الّذي تقدَّمَ أنهُ إذا أخطاً كانَ لَـهُ أَجْر.

واسْتُدلَّ بَالحديثِ على أنَّهُ لا يَحْكُمُ الحَاكِمُ بعلمِهِ؛ لأنَّهُ ﷺ كَانُ يُمْكِنُ اطْلاعُهُ على أعيانِ القضايا مُفصَّلاً كذا قالَهُ ابنُ كثيرٍ في الإرشادِ

قُلْت: وفِيهِ تَأَمُّلُ؛ لأَنَّهُ ﷺ إنَّما اخبرَ أَنَّهُ بِحُكُمُ على تحسو ما يسمعُ ولمْ ينف أنَّهُ بِحُكُمُ بما علمَ والتَّعليلُ بقولِهِ «فإنَّما أقطعُ لَهُ قطعةً من النَّارِ» داِلٌ على أَنْ ذلِكَ في حُكْمِهِ بما يسمعُ فإذا حَكَمَ بما علمَهُ فلا تجري فِيهِ العلَّةُ.

#### ٨\_ محاسبة القضاةِ شديداً

١٣١٩ - وَعَنْ جَابِرِ قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ
 يَقُولُ: «كَيْفَ تُقَدَّسُ أُمَّةٌ لا يُؤخذُ مِنْ شَدِيدِهِمْ
 لِضَعِيفِهِمْ؟».

رَوَاهُ ابْنُ حِبَّانُ (٩٥٠٥)

(وعنْ جابرِ ﴿ قُلُّهُ قَالَ: سَمْعَتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿ كَيْفَ

تُقَدِّسُ أُمُّةً ) أَيْ: تُطَهِّرُ

(لا يُؤخَدُ مِنْ شَليِيدِهِمْ لِصَعِيفِهِمْ. رَوَاهُ ابنُ حَبَّانَ) وأخسرجَ حديثَ جابرِ أيضاً ابنُ خُزيمةَ وابنُ ماجّة (٤٠١٠) ويَشهدُ له:

الْبَزَّارِ [وكشف الاستاره (١٥٩٦)] وَآخَرُ مِنْ حَدِيثِ بُرَيْدَةَ، عِنْدَ الْبَرَّارِ وَكَشف الاستاره (١٥٩٦)] وَآخَرُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدٍ عِنْدَ أَبْنِ مَاجَة.

وَهُوَ قُولُهُ (وَلَهُ شَاهِدُ مِنْ حَدِيثِ بُرِيدَةً عَنَدَ البزَّارِ) وفي الباب عنْ قابوسِ بنِ المخارقِ عَنْ أَبِيهِ رَوَاهُ الطَّبرانيُ [«المعجم الكبر» (٣١٣/٠)] وابنُ قانع [«معجم الصحابة» (١٣٣/٣)]. وفيه عنْ خولة غير منسوبة.

فقيل: إنْهَا امرأةُ ممسزةُ روّاهُ الطَّبرانيُّ [«المعجم الكبير» (٢٣٣/٢٤)] وأبو نُعيم [«معرفة الصحابة» (٣٣١٦/٦)] وشــوَاهِدُ حديثِ هذا البابِ كثيرةٌ منهًا ما ذُكِرَ ومنهًا:

۱۳۲۱ - وآخُرُ مِنْ حَديث أبي سعيدٍ عندَ ابْــنِ مَاجَه (۲٤۲۱).

وَهُوَ قُولُهُ (وآخرُ) أي ولَهُ شَاهِدٌ.

(من حديث أبي سعيد عند ابنِ ماجمة). والمرادُ أَنْهَا لا تُطَهَّرُ أُمُّةً من الذُّنوب لا يُنتَصفُ لضعيفِهَا من قريَّهَا فيما يلزمُ من الحق لَهُ فإنَّهُ يجبُ نصرُ الضَّعيف حَتَّى ياخذَ حَقَّهُ من القويُ كما يُؤيِّدُهُ حديثُ «أَنْصُرْ أَخَاكَ ظَالِماً أو مَظْلُوماً» [البحاري

### ٩ ـ أمنيةُ القاضي يوم القيامةِ

1۳۲۲ - وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ: سَمِعْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ يَقُولُ: "بُذْعَى بِالْقَاضِي الْعَادِلِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيَلْقَى مِنْ شِدَّةِ الْحِسَابِ مَا يَتَمَنَّى أَنْهُ لَمْ يَقْضِ بَيْنَ اثْنَيْنِ فِي عُمْرِهِ».

رَوَاهُ ابْنُ حِبَّانْ (٥٥ َ٠٥). وَأَخْرَجَـهُ الْيُهْقِيقُ (١٩٦/١٠)، وَلَفْظُهُ •فِي رَقِه.

في الحديث دليلٌ على شدُّة حساب القضاة في يوم القيامة و وذلك لما يَتَعاطونَهُ من الحطر، فينغي لَهُ أَنْ يَتَحرَّى الحقَّ، ويبلغَ فيهِ جَهْدَهُ ويحذَّرُ منْ خُلطاء السُّوء من الوُكسلاء والأعوان فقدْ اخرج البخاريُ (٧١٩٨) وغيرُهُ منْ حديث إبي سعيد الحدريُ مرفوعاً «مَا اسْتَخْلَفَ اللَّهُ مِنْ خَلِيفَة إلاَّ لَهُ بِطَانَتَان بِطَانَةٌ تَـأَمُّرُهُ بِالْخَيْرِ وَتَحُصُّهُ عَلَيْهِ. وَيطَانَةٌ تَـأَمُرُهُ بِالنَّسَرُ وَتَحَصُّهُ عَلَيْهِ وَالْمَعْصُومُ مِنْ عَصَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى».

واخرجَهُ النَّسائيِّ (١٥٨/٧) منْ حديثِ ابي هُريرةَ مرفوعاً بلفظِ «مَا مِنْ وَالِ إِلاَّ لَهُ بِطَانَتَانِ» الحديثَ.

ويجذُّرُ الغرماءَ والوُكلاءَ ويروي لَهُمْ حديثُ "مَـنْ خَـاصَمَ فِي بَاطِلِ وَهُو يَعْلَمُهُ لَمْ يَزَلْ فِي سَخَطِ اللَّـهِ حَتَّى يَـنْزِعٍ». وفي لفظٍ "مَنْ أَعَانَ عَلَى خُصُومَةٍ بِظُلْمٍ فَقَدْ بَاءَ بِغَضَـبٍ مِـن اللَّـهِ». روَاهُمَا أبو داود (٣٥٩٧) و(٣٥٩٨) منْ حديثِ ابنِ عُمرَ.

ولما عرفته تجنُّبَ أَكَابِرُ العلماءِ ولايةَ القضاءِ كما قدَّمنَاهُ.

وإذا كمانَ هـذا في القـاضي العـدلِ فَكَيـفَ بقضـاةِ الجـورِ والجَهَالةِ!

في ترجمةِ عبد اللّهِ بنِ وَهُب في "الغربال، أنّهُ كَتَب إليهِ الخليفةُ بقضاءِ مصرَ فاختَفى في بيّتِهِ فـاطّلعَ عليه بعضهُم يوماً فقال: يا ابنَ وَهُب الا تخرجُ فَتَحْكُم بينَ النّاسِ بِكِتَابِ اللّهِ وسنّةِ رسولِ اللّهِ عَلَى فقال: أما علمت أنَّ العلماءَ يُحشرونَ معَ النّانياء والقضاة مع السّلاطين.

١٠ ـ عدمُ جواز تولية المرأة للقضاء

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٤٤٢٥).

فِيهِ دليلٌ على عدمِ جوازِ توليةِ المراةِ شيئاً من الأحْكَامِ العامَّةِ بينَ المسلمينَ وإنْ كانَ الشَّارِعُ قدْ اثْبَتَ لَهَا أَنْهَا راعيـةً في بيْتِ زوجِهَا.

> وذَهَبَ الحِنفيَّةُ إلى جوازِ تولَيْتِهَا الأَحْكَامَ إلاَّ الحِدودَ. وذَهَبَ ابنُ جريرِ إلى جوازِ تولَيْتِهَا مُطلقاً.

والحديثُ إخبارٌ عن عدمٍ فلاحٍ من وليّ أمرَهُم أمراةٌ وَهُـمُ مُهِيُّونَ عن جلبِ عدمٍ الفلاحِ لأنفسِهِمْ مأمورونَ بِاكْتِسـابِ ما يَكُونُ سبباً للفلاحِ.

#### ١١ ـ زجرُ الوالي عن الاحتجاب

النّبي عَن النّبي مَرْيَمَ الأَذْدِيُ اللّهُ عَن النّبِي مَرْيَمَ الأَذْدِيُ اللّهُ عَن النّبِي اللّهُ قَالَ: المَنْ وَلاَهُ اللّهُ شَـنِئاً مِن أُمُورِ الْمُسْلِمِينَ فَاحْتَجَبَ عَنْ حَاجَتِهِمْ، وَفَقِيرِهِم احْتَجَبَ اللّه دُونَ حَاجَتِهِمْ، وَفَقِيرِهِم احْتَجَبَ اللّه دُونَ حَاجَتِهِمْ،

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد (٢٩٤٨) وَالتَّرْمِذِيُّ (١٣٣٣).

(وعن أبي مريم الأزديّ) هُوَ صحابيّ اسْمه عمرو بــنُ مُـرَّةَ الجُهَنِيُّ روى عنْهُ ابنُ عمّهِ أبو الشَّمَّاخِ وأبو المعطَّل وغيرُهُمَا.

(عن النَّبِي ﷺ قالَ «مَنْ وَلاهُ اللّهُ شَيْعًا مِنْ أَمُورِ الْمُسْلِمِينَ فَاخْتَجَبَ عَنْ حَاجَتِهِمْ وَقَقِيرِهِم اخْتَجَبَ اللّهُ دُونَ حَاجَتِهِ». اخوجَتهُ أبو داود والترمذيُّ: «مَا مِنْ إمّامٍ يُغْلِقُ بَابَـهُ دُونَ ذَوِي الْحَاجَةِ وَالْحَسْكَنَةِ إِلاَّ أَغْلَقَ اللَّهُ أَبْسِوَابَ السَّمَاء دُونَ خَلْتِهِ وَحَاجَتِهِ وَمَسْكَنَتِهِه.

وأخرجَهُ الحَاكِمُ (٩٣/٤) عنْ أبي مُخيمرةَ عــنْ أبـي مريــمَ ولَهُ قصَّةً معَ مُعاويةً.

وذلِكَ أَنَّهُ قالَ لمعاويةً: سمعت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: منْ ولأَهُ اللَّهُ ـ الحديثَ فجعلَ مُعاويةً رجلاً على حوائج المسلمينَ.

وروَاهُ أحمدُ (٢٣٨/٥) منْ حديثِ مُعاذِ بلفظِ "مَنْ وَلِيَ مِـنْ أَمُورِ الْمُسْلِمِينَ شَــنْيناً فَـاحْنَجَبَ عَـنْ أُولِـي الضُعْـف وَالْحَاجَـةِ اخْتَجَبَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

وروَاهُ الطَّبرانيُّ فِي الْكَبيرِ [كما في «التلخيص» (٢٠٨/٤)] من حديثِ ابنِ عبَّاسِ بلفظِ «أَيُّمَا أُمِيرِ احْتَجَبَ عَن النَّاسِ فَسَاَهَمُّهُم احْتَجَبَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ يَوْمُ الْقِيَامَةِ».

وقالَ ابنُ أبي حَــاتِمِ [«العلل» (٢٨/٢)] عـنُ أَبِيهِ في هـذا الحديث: مُنكَنُّ.

وأخرجَ الطِّبرانيُّ [«الكبير» (٣٠١/٢٢)] برجالٍ ثقَساتٍ إلاَّ

شيخُه، فإنَّهُ قالَ المنذريُّ: لمْ يقفْ فِيهِ على جرحٍ ولا تعديلٍ من حديثِ أبي جُحيفة أنَّهُ قالَ لمعاويةَ: سمعْت من رسول اللَّهِ ﷺ حديثاً أحببت أن أضعَهُ عندَك مخافة أنْ لا تلقاني سمعْت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ: "يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ وَلِي مِنْكُمْ عَمَلاً فَحَجَبَ بَابَهُ عَنْ ذِي حَاجَةٍ لِلْمُسْلِمِينَ حَجَبَهُ اللَّهُ أَنْ يَلِيجَ بَابَ الْجَنَّةِ، وَمَنْ كَانَتْ هِمَّتُهُ الدُنْيًا حَرْمَ اللَّهُ عَلَيْهِ جِوَارِي. فَإِنِّي بُعِشْت بخرَابِ الدُنْيًا وَلَمْ أَبْعَثْ بِعِمَارَتِهَا».

والحديثُ دليلٌ على أنهُ يجبُ على من وليَ أيُ أمرٍ من أمرٍ عبادِ اللهِ أنْ لا يختجبَ عنْهُمْ وأنْ يُسَهِّلَ الحجابَ ليصلَ إليْهِ ذُو الحاجةِ من فقيرٍ وغيرِهِ.

وقولُهُ الخَتَجبَ اللَّهُ عنْهُ، كنايةً عــنْ منعِـهِ لَـهُ مــنْ فضلِـهِ وعطائِهِ ورحَتِهِ.

#### ١٢ ـ لعن الراشي والمرتشي في الحكم

١٣٢٥ - وَعَـنْ أَبِي هُرَيْـرَةَ ﷺ قَـالَ: «لَعَـــنَ
 رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الرَّاشِيَ وَالْمُرْتَشِيَ فِي الْحُكْم».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٣٨٧/٢) وَالأَرْبَقَةُ وَالمَومَدِي (١٣٣٦) من حديث أبي هريرة. وأخرجه من حديث ابن عمسرو، أبىو داود (٣٥٨٠)، السومذي (١٣٣٧)، ابن ماجه (٣٣١٣)]، وَحَسَّنَهُ التَّرْمِذِيُّ، وَصَحَّحَةُ أَبْنُ جِبَّانَ.

في «النَّهَايةِ»: الرَّاشي: منْ يُعطي الَّذي يُعينُهُ علـــى البــاطلِ والمرْنَشي: الآخذُ.

(في الحُكْمِ. رَوَاهُ أَحَمَدُ والأربعةُ وحسَّنَهُ التَّرَمَذيُّ وصَحَّحَهُ ابنُ حبَّان<sub>ُ).</sub>

زادَ في «النهاية»: والرَّائشُ: هُوَ الَّــذِي يَمْسَـي بِينَهُمَـا وَهُـوَ السَّنْيرُ بِينَ الدَّافعِ والآخذِ، وإنْ لم ياخذ على سفارَتِهِ أَجراً فإنْ أَخذَ فَهُوَ أَبْلغُ.

١٣٢٦ - وَلَهُ شَاهِدٌ مِنْ حَدِيثِ عَبْـدِ اللَّـهِ بُـنِ عَمْرِو.

عِنْدُ الأَرْبُعَةِ إِلاَّ النَّسَائِيِّ [انظر ما قبله].

إِلاَّ أَنَّهُ لَمْ يَذَكُرُ لَفَظَ «الحُكْمِ» وَكَــذا في روايـةِ أبـي داود لمْ

يذْكُرْهَا إِنَّمَا زَادَهَا فِي رَوَايَةِ التَّرَمَذِيُّ.

والرَّشوةُ: حرامٌ بالإجماعِ سواءٌ كمانَتْ للقماضي أو للعماملِ على الصَّدقةِ أو لغيرها.

وقلهٔ قال تعالى: ﴿وَلا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُذَلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقَا مِنْ أَصْوَالِ النَّاسِ بِالإِثْمِ وَأَنْشُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ والغرة د ١٨٨.

وحاصلُ ما ياخذُهُ القضاةُ من الأموالِ على أربعةِ أقسامٍ رشوةٌ وَهَديَّةً وأجرةً ورزقٌ.

فَالأَوْلُ الرُّشُوةُ إِنْ كَانَتْ لِيحْكُمَ لَهُ الْحَاكِمُ بغيرِ حَتَّ فَهِيَ حَرامٌ على الآخذِ والمعطي وإنْ كَانَتْ لِيحْكُم لَـهُ بَالحَقُ على غريمِ فَهِيَ حرامٌ على الحَاكِمِ دُون المعطى؛ لأنَّهَا لاسْتِيفاءِ حَقَّهِ فَهِيَ حَجَل الآبِق وأجرةِ الوَكَالةِ على الخصومةِ.

وقيلَ: تحرمُ؛ لأنَّهَا تُوقعُ الحَاكِمَ في الإثم.

وامًّا الْهَدِيَّةُ وَهِيَ النَّانيِ: فإنْ كانَتْ مَّنْ يُهَادِيهِ قبلَ الولايسةِ فلا تحرم اسْتِدامَتُهَا وإنْ كانَ لا يُهْدى إلَيْهِ إلاَّ بعدَ الولايسةِ فبإنْ كانَتْ مَّنْ لا خُصومةَ بينَهُ وبينَ أحدٍ عندَهُ جازَتْ وَكُرِهَتْ، وإنْ كانَتْ مَّنْ بينَهُ وبينَ غريمِهِ خُصومةٌ عندَهُ فَهِيَ حرامٌ على الحَاكِمِ والمُهْدى ويأتِي فِيهِ ما سلف في الرُسُوةِ على باطلٍ أو حقٌ.

وامًّا الأجرةُ وَهِيَ النَّالثُ: فإنْ كانَ للحَاكِمِ جرايةٌ من بيت المال ورزق حرمَت بالاتفاق؛ لأنه إنما أجري لَـهُ الـرُزقُ لأجلِ الاشْتِخال بالحُكْمِ فلا وجه للأجرِ وإنْ كانَ لا جرايةً لهُ من بيت المال جازَ لهُ اخذُ الأجرةِ على قدر عملِهِ غيرَ حَـاكِمٍ فإنْ أخذَ أكثرَ عما يستَحقُهُ حرمَ عليه؛ لأنهُ إنّما يُعطى الأجرةَ لِكُونِهِ عمل عملاً لا لأجلِ كونِهِ حَاكِماً فأخذُهُ لما زادَ على أجرةِ مثلِه غير حَاكِماً فاخذُه لما زادَ على أجرةِ مثلِه غير حَاكِماً ولا يستَحقُ لأجل كونِهِ حَاكِماً شيئاً من أموال النّاس اتفاقاً ولا يستَحقُ لأجل كونِهِ حَاكِماً شيئاً من أموال النّاس اتفاقاً فاجرةً المعمل أجرةً مثلِهِ فاخذُ الزيادةِ على أجرةٍ مثلِهِ حرامٌ.

ولذا فيلَ: إنَّ توليةَ القضاءِ لمنْ كانَ غنيًا أولى منْ توليةِ منْ كانَ فقيراً؛ وذلِكَ لأنَّهُ لفقرِهِ يصَيرُ مُتَعرُضاً لِتَناولِ ما لا يجوزُ لَهُ تناولُهُ إذا لمْ يَكُنْ لَهُ رزقٌ منْ بنِتِ المال.

قَالَ المَصنَّفُ: لم نُدرِكُ في زماننا هذا منْ يطلبُ القضاءَ إلاَّ

وَهُوَ مُصرَّحٌ بِأَنَّهُ لَمْ يَطَلِبُهُ إِلاَّ لاحْتِياجِهِ إِلَى مِنا يَضُومُ بِأَوَدِهِ مَعَ العلمِ بِأَنَّهُ لا يحصلُ لَهُ شيءٌ منْ بَيْتُ المَالِ انْتَهَى.

# ١٣\_ وجوب مجيء الخصمين عند القاضي

الله بن الزَّبَيْرِ رضي الله عنه الله بن الزَّبَيْرِ رضي الله عنهما قَالَ: «قَضَى رَسُولُ الله ﷺ أَنَّ الْخَصْمَيْنِ يَقَعُدَانِ بَيْنَ يَدَي الْحَاكِمِ».

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣٥٨٨)، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (٩٤/٤).

واخرجَهُ احمدُ (٤/٤) والبيْهَقيُّ (١٣٥/١٠) كُلُهُمْ منْ روايـةِ مُصعبِ بنِ ثابِت بنِ عبدِ اللَّهِ بنِ الزَّبيرِ. وفِيهِ كلامُ. قالَ أبو حَاتِم: إنَّهُ كثيرُ الغلطِ.

والحديثُ دليلٌ على شرعيَّةِ قُعودِ الخصمين بينَ يدي الحَاكِم ويسوِّي بينَهُمَا في الجلس ما لمْ يَكُنْ أَحَدُهُمَا غَـيرَ مُسلم فإنَّهُ يرفعُ المسلمَ كما في قصُّةِ عليٌّ عَلَيْكُ معَ غريمِهِ الذَّمْسِيُّ عندَ شُريح، وَهِيَ مَا أَخْرَجُهُ أَبُو نُعْيَم فِي الْحَلَيْةِ (١٣٩/٤) بَسْنَلُوهِ قَالَ:` وجدَ عليُّ بنُ أبي طالبٍ ﷺ درعــاً لَـهُ عنـدَ يَهُــوديُّ الْتَقطَهَـا فعرفَهَا فقالَ: درعي سقطَتْ عنْ جمل لي أورقَ فقـالَ اليَّهُـوديُّ: درعي وفي يدي، ثُمُّ قالَ اليَّهُوديُّ: بيني وبينَك قــاضي المســلمينَ فأتَوا شُريحاً فلمَّا رأى عليًّا قدْ أقبلَ تحرُّفَ عنْ موضعِهِ وجلسَ عليٌّ فِيهِ ثُمُّ قالَ عليٌّ: لوْ كانَ خصمي من المسلمينَ لساويْته في الجلس لَكِنِّي سمعت رسولَ اللَّهِ ﷺ يقـولُ: «لا تُســاوُوهُمْ في المجلسِ، وساقَ الحديثَ. قالَ شُريعٌ: ما تشاءُ يـا أمـيرَ المومنـينَ قالَ: درعي سقطَ عنْ جملٍ لي أورقَ فالْتَقَطَهَا هذا اليَّهُوديُّ. قـالَ شُريحٌ: مَا تَقُولُ يَا يَهُوديُّ قَالَ: درعي وفي يبدي. قَالَ شُريحٌ: صدقْت واللَّهِ يا أميرَ المؤمنينَ إنَّهَا لدرعُك، ولَكِنْ لا بُدُّ لَك منْ شَاهِدينِ فدعا قنبراً والحسنَ بنَ عليٌّ فشَهدا إنَّهَا للرَّهُ.فقالَ شُريحٌ: أمَّا شَهَادةُ مولاك فقد أجزنَاهَا. وأمَّا شَهَادةُ ابنِك فعلا نُجِيزُهَا فقالَ عليُّ عليُّ عَلَيْهِ: ثَكِلْتُكُ أُمُّكُ أما سمعت عُمرَ بنَ الخطَّابِ يقولُ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: «الْحَسَنُ وَالْحُسَيْنُ سَيِّدًا شَبَابِ أَهْلِ الْجَنَّةِ» قالَ: اللَّهُمُّ نعمْ قالَ: أفلا تُجيرُ شَهَادةَ سيَّديْ شبابِ أَهْلِ الجُّنَّةِ؟ ثُمُّ قَالَ لليَّهُوديُّ: خُذِ الدُّرعَ فَقَـالَ اليَّهُ وديُّ: أميرُ المؤمنينَ جاءً معي إلى قاضي المسلمينَ فقضى لي، ورضيَ

صدقْتَ واللَّهِ يَا أَمْيَرَ المؤمنِينَ إِنَّهَا لدرعُك سقطَتْ عَنْ جَمَلِ لَكَ التَّقَطْتَهَا أَشْهَدُ أَنْ مُحمَّداً رسولُ اللَّـهِ فَوَهَبَهَا لَهُ عَلَيْ هَفَّهُ وَأَجَازَهُ بِيَسعمائةٍ وقُتِلَ مَعَهُ يومَ صفَّينَ ا

## ٧- بَابُ الشَّهَادَاتِ

الشَّهَادةُ: مصدرُ شَهدَ \_ جمعٌ لإرادةِ أنواع الشهادةِ.

قَالَ الجُوهَرِيُّ: الشَّهَادةُ خبرٌ قاطعٌ والشَّاهِدُ: حاملُ الشُّهَادةِ ومؤدِّيهَا؛ لأنَّهُ مُشَاهِدٌ لما غابَ عنْ غيرِهِ.

وقيلَ: هي مأخوذةٌ من الإعلامِ منْ قوله تعالى: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ﴾ [آل عمران: ١٨] أيْ علمَ.

## ١ ـ خيرُ الشُّهداء

١٣٢٨ - عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ الْجُهَنِيِّ أَنْ النَّبِيِّ
 قَالَ: «أَلا أُخْبِرُكُمْ بِخَيْرِ الشُّهَدَاء؟ هُـوَ اللَّذِي يَأْتِي بِالشَّهَادَةِ قَبْلَ أَنْ يُسْأَلَهَا».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٧١٩).

دلَّ على أنَّ خيرَ الشُّهَداءِ منْ يأْتِي بشَهَادَتِهِ لمَا هيَ لَهُ قبــلَ انْ يسألُهُ.

إِلاَّ أَنَّهُ يُعارِضُهُ الحديثُ النَّانِي وَهُوَ حديثُ عمــرانَ. وفِيــهِ «ثُمَّ يَكُونُ قَوْمٌ يَشْهَدُونَ وَلا يُسْتَشْهَدُونَ» في سياقِ الذَّمُ لَهُمْ.

ولمًا تعارضا اخْتَلفَ العلماءُ في الجميعِ بينَهُمَا على ثلاثةِ اوجُو:

الأوَّلُ: أَنَّ المُرادَ بحديثِ زيدٍ إذا كَانَ عندَ الشَّاهِدِ شَهَادةً بحقُ لا يعلمُ بِهَا صاحبُ الحقُ فيأتِي إليْهِ فيخبرُهُ بِهَا أو يُحوتُ صاحبُهَا فيخلفُ ورثةً فيأتِي إليْهِم فيخبرُهُمْ بأنَّهُ عندَهُ لَهُمْ

شَهَادةً، وَهَذَا أَحَسَنُ الأَجُوبَةِ وَهُوَ جُوابُ يُحِيى بنِ سَعَيْدِ شَيْخِ مالِك.

والثَّاني: أنَّ المرادَ بِهَا شَهَادةُ الحسبةِ وَهِيَ ما لا تَتَعلَّى ُ مُحقوق الآدميُّينَ المختَصَّةُ بِهِمْ محضاً ويدخلُ في الحسبةِ ما يَتعلَّــ ثُمَّ اللَّهِ تعالى أو ما فِيهِ شائبةٌ للَّه تعالى كالصَّلاةِ والوقف والوصيّةِ العامّةِ ونحوها.

وحديثُ عمرانَ المرادُ بِهِ الشَّهَادةُ فِي حُقوقِ الآدميُّـينَ المحضة.

النَّالثُ: انَّ المرادَ بقولِهِ «انْ يأْتِيَ بالشَّهَادَةِ قبـلَ انْ يُسـالَهَا» المِبالغة في الإجابةِ فيَكُونُ لقوَّةِ اسْتِعدادِهِ كالَّذِي أَتَى بِهَا قبــلَ أنْ يُسالَهَا كما يُقالُ في الجوادِ: إنَّهُ يُعطيَ قبلَ الطَّلبِ.

وَهَذِهِ الأجوبةُ مبنيَّـةٌ على أنَّ الشَّهَادةَ لا تُـوْدَى قبـلَ أنْ يطلبَهَا صاحبُ الحقُّ.

ومنْهُمْ منْ اجازَ ذلِـكَ عمـلاً بروايـةِ زيـدٍ وَتَـاوَّلَ حديـثَ عمرانَ باحدِ تاويلاتٍ.

الأوَّلُ: أنَّهُ محمولٌ على شَهَادةِ الزَّورِ أيْ: يُؤدُّونَ شَــهَادةً لمُ يسبقُ لَهُمْ بِهَا علمٌ، حَكَاهُ التَّرمذيُّ عنْ بعضِ أَهْلِ العلمِ.

الثَّاني: أنَّ المرادَ إتيانُهُ بالشَّهَادةِ بلفـظِ الحلـف نحـوَ أَحْلِـفُ باللَّهِ ما كانَ إلاَّ كذا وَهَذا جوابُ الطَّحاويُّ.

النَّالثُ: أَنَّ المُرادَ بِهِ الشَّهَادةُ على ما لم يعلمُ مَّا سَيَكُونُ من الأمورِ المُسْتَقبلةِ فيشْهَدُ على قومٍ بأنَّهُمْ منْ أَهْلِ النَّارِ، وعلى قومٍ بأنَّهُمْ منْ أَهْلِ الجَنَّةِ منْ غيرِ دليلِ كما يصنعُ ذلِكَ أَهْـلُ الأهْراءِ. حَكَاهُ الخَطَّابِيُّ.

والأوَّلُ أحسنُهَا.

#### ٧ ـ مذمة الشهادة بعد القرون الثلاثة الأولى

١٣٢٩ - وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه ﷺ: ﴿ إِنَّ خَيْرَكُمْ قَرْنِي، ثُمُ اللّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمُّ يَكُونُ قَوْمٌ يَشْهَدُونَ وَلا يُؤْتَمَنُونَ، وَيَشْفِرُونَ وَلا يُؤْتَمَنُونَ، وَيَشْفِرُونَ وَلا يُؤْتَمَنُونَ، وَيَشْفِرُونَ

وَلا يُوفُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِمُ السُّمَنُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٦٥١)، مسلم (٢٥٣٥)].

القونُ: أَهْلُ زمانٍ واحددٍ مُتَقاربٍ اشْتَرَكُوا في أمرٍ من الأمور المقصودةِ..

ويقىالُ: إنَّ ذلِيكَ مُحسوصٌ بِمَا إذا اجْتَمَعُوا فِي زَمَّانِ أَو رئيس يجمعُهُمْ عَلَى مَلَّةٍ أَو مَذْهَبِ أَو عَمَلٍ.

ويطلقُ القرنُ على مُدَّةٍ من الزَّمانِ؛ واخْتَلفُسُوا في تحديدِهَـا منْ عشرةِ أعوام إلى مائةٍ وعشرينَ.

قَالَ المُصنَّفُ: إنَّهُ لَمْ يَـرَ مِنْ صَـرَّحَ بِالتَّسَعِينَ وَلا بَمَائِـةٍ وعشرينَ وما عدا ذلِكَ فقدْ قالَ بهِ قائلٌ.

قلْت: أمَّا التَّسعونَ فنعمْ. وأمَّا المائةُ والعشرونَ فصسرَّحَ بِـهِ في «القاموس» فإنَّهُ قال: أو مائةٌ أو مائةٌ وعشرونَ.

والأوَّلُ أصحُ لقولِهِ ﷺ لغلامٍ «عـشْ قرنـاً» فعـاشَ مائــةُ سنةِ [احمد: ١٨٩/٤] انْتَهَى.

قَالَ صاحبُ «المطالع»: القرنُ أُمَّةٌ هلَكَتْ فلــمْ يبقَ منْهُمْ الحدّ.

وقرنُهُ ﷺ المرادُ بهِ هُمُ المسلمونَ في عصرهِ.

وقولُهُ رُثُمَّ الَّذِينَ يلونَهُمْ) هُم التَّابِعُونَ والَّذِينَ يلونَ التَّابِعِينَ أَتْباعُ التَّابِعِينَ.

وَهَذا يدلُّ على أنَّ الصَّحابَةَ أفضلُ من التَّابِعينَ، والتَّـابِعينَ أفضلُ منْ تابعِيهمْ وأنَّ التَّفضيلَ بالنَّظر إلى كُلُّ فردٍ فردٍ.

واليهِ ذَهَبَ الجمَّاهِيرُ.

وَذَهَبَ ابنُ عبدِ البرِّ إلى أنَّ التَّفضيلَ بالنَّسبةِ إلى مجموع الصَّحابةِ لا إلى الأفرادِ فمجموعُ الصَّحابةِ أفضلُ عَنْ بعدَهُمْ لا كُلُّ فردٍ منهُمْ، إلاَّ أهلَ بدرٍ وأهملَ الحديبيةِ فإنَّهُمْ أفضلُ من غيرهِمْ.

يُرِيدُ أَنَّ افرادَهُمْ أَفضلُ منْ أفرادِ منْ يأْتِي بعدَهُمْ.

واستُدلُ على ذلِكَ بما أخرجَهُ التَّرمذيُ (٢٨٦٩) مسن حديثِ أنس وصحَّمَهُ ابنُ حبَّانَ (٢٧٢٦) من حديثِ عمَّارِ مسن قولِهِ ﷺ ﴿أَمْتِي مِثْلُ الْمَطَرِ لا يُدْرَى أَوَّلُهُ خَيْرٌ أَمْ آخِرُهُۥ

وبما أخرجَهُ أحمدُ (١٠٦/٤) والطَّبرانيُّ والدَّارِميُّ (٣٠٨/٣) منْ حديثِ أبي جُمعة؟ قالَ "قَالَ أَبُو عُبَيْدَةَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَحَدٌ خَيْرٌ مِنْا؟ أَسْلَمْنَا مَعَك، وَهَاجَرْنَا مَعَك قَالَ "قَــوْمٌ يَكُونُونَ مِنْ بَعْدِكُمْ يُؤْمِنُونَ بِي وَلَمْ يَرَوْنِي " وصحْحَهُ الحَاكِمُ (١٩٥٤).

وأخرجَ أبو داود (٤٣٤١) والتَّرمذيُّ (٣٠٥٨) منْ حديث ثعلبةَ يرفعُهُ «تَأْتِي أَيَّامٌ لِلْعَامِلِ فِيهِنُ أَجْرُ خَمْسِينَ» قِيلَ: مِنْهُمْ أو مِنَّا يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ «بَلْ مِنْكُمْ».

واخرجَ أبو الحسن القطَّانِ في مشيخَتِهِ عنْ أنس يرفعُهُ «يَأْتِي عَلَى النَّاسِ رَمَانَّ الصَّابِرُ فِيهِ عَلَى دِينِهِ لَـهُ أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْكُمْ».

وجمع الجمهُورُ بينَ الأحاديثِ بانَ للصُّحبةِ فضيلةً ومزيَّةً لا يُوازيهَا شيءٌ من الأعمالِ، فلمنْ صحبَهُ ﷺ فضيلتُهَا وإنْ قصرَ عملَهُ، وأجرُهُ باغتِبارِ الاجْتِهَادِ في العبادةِ وَتَكُونُ خَيْرِيَّةُ منْ يأتي باغتِبارِ كثرةِ الأجرِ لا بالنَّظرِ إلى ثوابِ الأعمالِ وَهَذَا قَدْ يَكُونُ فِي حَقَّ بعض الصَّحابةِ.

وامًّا مشاهيرُ الصَّحابةِ فإنَّهُمْ حازوا السَّبقَ منْ كُلِّ نوعٍ منْ أنواع الخيرِ ويهَذا بحصلُ الجمعُ بينَ الاَحاديثُ.

وأيضاً فإنَّ الفاضلةَ بينَ الأعمالِ بالنَّظْرِ إلى الأعمالِ التَّسَاويةِ فِي النَّرِعِ، وفضيلةُ الصُّحبةِ مُخْتَصَّةٌ بالصَّحابةِ لمْ يَكُنَّ لمَا عَدَاهُمْ شيءٌ مَنْ ذلِكَ النَّوعِ.

وفي قولِهِ (ثمَّ يَكُونُ قومٌ... إلى آخرِهِ) دليلٌ على أنَّهُ لمْ يَكُنْ في القرنينِ الأوَّلينِ من بعدِ الصَّحابةِ منْ يَتَّصفُ بِهَـ ذِهِ الصَّفَاتِ المذمومةِ، ولَكِنَّ الطَّاهِرَ أنَّ المرادَ بحسبِ الأغلبِ.

واسْتُدلَّ بِهِ على تعديلِ القرونِ الثَّلاثةِ ولَكِنَّهُ أَيضاً باعْتِبـارِ الأغلبِ.

وقولُهُ (لا يُؤتَمنون) أي لا يرَاهُمُ النَّـاسُ أَمنـاءَ ولا يثقـونَ بِهِمْ لظُهُورِ خيـانَتِهِمْ.وقـدْ ثَبَـتَ أَنَّ الأَمانـةَ أَوَّلُ مَـا يُرفعُ مَـن النَّاسِ.

ومعنى قولِهِ (يظْهَرُ فِيهِم السَّمنُ) أَنَّهُمْ يَتَوسَّعُونَ فِي المَــاكِلِ والمشاربِ وَهِيَ أسبابُ السَّمنِ.

وقيلَ: أرادَ كثرةَ المال.

وقيلَ: المرادُ أَنَّهُمْ يسمنونَ أَيْ يَتَكَثَّرُونَ بما ليسَ فِيهِمْ ويدعونَ ما ليسَ لَهُمْ من الشَّرف.

وفي حديث أخرجَهُ التَّرمذيُّ (٢٣٠٧) بلفظِ «ثُمَّ يَجِيءُ قَوْمٌ يَسَمَّنُونَ وَيُحِبُّونَ السَّمَنَ» فجمعَ بينَ السَّمنِ أي التَّكثُرِ بَمَا ليسَ عندَهُمْ وَتَعاطي أسباب السَّمن.

### ٣- ثلاثةٌ لا تجوزُ شهادتُهم في ثلاثةٍ

١٣٣٠ وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْــنِ عُمْرَ رضي اللَّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لا تَجُــوزُ شَـهَادَةُ خَـائِنِ وَلا خَائِنَةٍ، وَلا ذِي غَمَرٍ عَلَى أَخِيـــهِ، وَلا تَجُوزُ شَهَادَةُ الْقَانِعِ لأهْلِ الْبَيْتِ».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٢٠٤/٢) وَأَثُو ذَاوُد (٣٦٠٠)

(وعنْ عبدِ اللّهِ بنِ عُمرَ رضى اللّه عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وآله وسلم: ﴿لا تَجُوزُ شَهَادَةُ خَانِنٍ وَلا خَانِيةٍ وَلا خَانِيةٍ وَلا خَانِيةٍ وَلَا خَانِيةً المُعجمةِ وفَتْحِ المِسمِ وكَسرِهَا بعدَهَا راءٌ فسُرَهُ أبو داود بالحنةِ \_ بالحاءِ المُهمَلةِ \_ وَهِسيَ الحقلهُ والنّاحناءُ.

(على أخيهِ الوّلا تَجُوزُ شَهَادَةُ الْقَانِعِ») بالقافِ وبعدَ الأله فِ نُونٌ ثُمَّ عِينَ مُهْمَلةً يأتِي بيانُهُ (لأَهْلِ البَيْتِ رَوَاهُ أَحمَدُ وأبو داود) وأخرجَهُ أبو داود (٣٦٠٠) من حديثِ عمرو بنِ شُعيب عنْ أبيهِ عنْ جدّهِ بلفظِ "رَدَّ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وآله وسلم شَهَادَةُ الْخَائِن وَالْخَائِنةِ».

وأخرجَهُ ابنُ ماجَهُ (٢٣٦٦) والبيْهَقــيُّ (٢٠٠/١٠) وإسـنادُهُ ريًّ.

وأخرجَهُ التَّرمذيُّ (۲۲۹۸) والدارقطني (۲۴٤/٤) والبيهَقيُّ (۱۰/۱۰) من حديثِ عائشةَ رضي الله عنهـا بلفـظِ «لا تَجُورُ شَهَادَةُ خَائِنِ وَلا خَائِنَةٍ وَلا ذِي غَمَرٍ لأخيـهِ» \_ الحديثُ. وفِيهِ ضعفٌ.

قَالَ التَّرمذيُّ: لا يصحُّ عندنا إسنادُهُ.

وقالَ أبو زُرعةً في العللِ: مُنْكَرِّ [لابن أبي حاتم (٧٦/١)].

وضعَّفَهُ عبدُ الحقُّ وابنُ حزمٍ وابنُ الجوزيِّ.

وقالَ البيُّهَقيُّ: لا يصحُّ منْ هذا شيءٌ عن النَّبيِّ ﷺ.

وقولَةُ (الحائنِ) قالَ أبو عُبيدةَ: لا نرَاهُ خَصَّ بِ الحَيانَةَ فِي أَمانَاتِ النَّاسِ دُونَ ما افْتَرضَ اللَّهُ على عبادِهِ واتَتَمنَهُمْ عليْهِ فإنَّهُ قَدْ سمَّى ذلِكَ أمانةً قالَ اللَّهُ تعالى: ﴿يَا آيَهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ ﴾ [الانفال: ٢٧] فمن ضيع شيئاً عمّا أمر اللَّهُ تعالى به أو ما نَهَى عنهُ فليسسَ ينبغي أنْ يَكُونُ عدلاً فإنَّهُ إذا كانَ خائناً فليسَ لَهُ تقوى تردُّهُ عن ارْتِكَابِ عظورَاتِ الدَّينِ الَّتِي منْهَا الْكَذَبُ فلا يحصلُ الظَّنُ بَخبرِهِ لأَنَّهُ مظنَّةُ تُهْمَةٍ أو مسلوبُ الأهليَّةِ.

وأمَّا (ذي الغمرِ) فالمرادُ بهِ ما ذَكَرَنَاهُ من الحقدِ والشَّحناء.

والمرادُ باخِيهِ: المسلم: المشهُودِ عليْهِ والْكَافرُ مثلُهُ لا يجورُ أَنْ يَشْهَدَ ذُو حقدٍ عليْهِ إذا كَانَتِ العداوةُ بسببِ غيرِ الدُّينِ فَـالَّ ذا الحقدِ مظنَّةُ عدمِ صدقِ خبرِهِ لمحبَّتِهِ إنزالَ الضَّررِ بمنْ يحقَّدُ عليه.

وأمَّا شهادة المسلمُ إذا لمْ يَكُنْ ذا حقدٍ على الْكَافِرِ بسببِ غيرِ الدَّينِ فِإنَّهَا تُقبلُ شَهَادَتُهُ عليه، وإنْ كانَ بينَهُمَا عداوةٌ في الدَّينِ فإنَّ عداوةَ الدَّينِ فإنَّ عداوةَ الدَّينِ لا تقتضي أنْ يشْهَدَ عليْهِ زُوراً فإنَّ الدَّينَ لا يُسوَّغُ ذلك.

وإنَّما خرجَ الحديثُ على الأغلبِ.

و «القانعُ»: هُوَ الحَادمُ لأَهْلِ البَيْتِ والمنقطعُ إليْهِمْ للخدمةِ وقضاء الحوائج، وموالاتِهمْ عندَ الحاجةِ.

وفي تمامِ الحديث، "وأجازَهَا" أيْ شَهَادةً القانعِ "لغيرِهِمْ" أيْ: لغيرِ منْ هُوَ تابعٌ لَهُمْ وإنَّما منعَ منْ شَهَادَتِهِ لمنْ هُو قانعٌ لَهُمْ؛ لأنَّهُ مظنَّةُ تُهْمَةِ فيجبُ دفعُ الضَّررِ عنْهُمْ وجلبُ الخيرِ إليْهِمْ فمُنعَ من الشَّهَادةِ.

ومَنْعُ هــؤلاءِ مـن الشَّـهَادةِ دليـلٌ على اغْتِبـارِ العدالـةِ في الشَّاهِدِ وعليْهِ دلُّ قُوله تعــالى: ﴿وَأَشْـهِدُوا ذَوَيْ عَــَدُل مِنْكُــمْ﴾ [الطلاق: ٢] وقد وسموا العدالةَ بأنَّهَا مُحافظةٌ دينيَّةٌ تحمَّلُ علــى مُلازمةِ النَّقوى والمروءةِ ليسَ معَهَا بدعةٌ.

وقدْ نازعنَاهُمْ في هذا الرَّسم في عدَّةٍ من المبــاحــثُّو كرســالةِ ﴿

المسائلِ الْمَهِمَّةِ فيما تعمُّ بِهِ البلوى حُكَّامَ الأمَّةِ وحققنــا الحـتُّ في العدالةِ في رسالةِ ثمراتِ النَّظرِ، في علم الأثرِ. وفي منحةِ الغفَّارِ، حاشيةِ ضوء النَّهَارِ وللَّه الحمدُ.

واخْتَرنا أَنَّ العَدْلُ هُوَ مِنْ عَلْبَ حَيْرُهُ شُرَّهُ وَلَمْ يُجَرَّبُ عليه اغتيادُ كذبِ وأقمنا عليهِ الأدلَّةَ هُنالِكَ والشَّارِحُ هُنا مشى معَ الجمَاهِيرِ. وذَكَرَ بعضَ ما يَتَعلَّقُ بِتَفْسيرِ مُرادِهِمْ.

#### ٤ ـ ردُّ شهادة البدوي في القروي

١٣٣١ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ لَا تَجُوزُ شَهَادَةُ بَدَوِيٌّ عَلَى صَاحِبِ

رَوَاهُ أَبُو دَاوُد (٣٦٠٢) وَابْنُ مَاجَةُ (٢٣٦٧).

البدويُّ: منْ سَكَنَ الباديةَ نُسِبَ على غيرِ قيـاسِ النَّسبةِ والقياسُ بادويُّ.

والقريةُ: بفَتْح القاف وقدْ تُكْسرُ: المصرُ الجامعُ.

وفيهِ دليلٌ على عدمِ صحَّةِ شَهَادةِ السِدويُ على صاحب القريةِ إلاُّ على بدويٌّ مثلِهِ فَتَصحُّ.

وإلى هذا ذَهَبَ احمدُ بنُ حنبلِ وجماعةٌ منْ أصحابِهِ.

وقبالَ أحمدُ: أخشى أنْ لا تُقبيلَ شَهَادةُ البيدويُ علي صَاحِبِ القَرْيَةِ لِهَذَا الحَدَيثِ؛ لأنَّهُ مُتَّهَمَّ حَيثُ يُشْهِدُ بدويًّا ولمْ يُشْهِدْ قرويّاً.

وإليهِ ذَهَبَ مالِكَ إِلاَّ أَنَّهُ قالَ: لا تُقبلُ شُمهَادةُ البدويِّ لما فِيهِ من الجفاءِ في الدِّينِ والجَهَالـةِ باحْكَـامِ الشَّرائعِ؛ ولأنَّهُـمْ في الغالب لا يضبطون الشهادة على وجهها.

وَذَهَبَ الْأَكْثُرُ إِلَى قِبُولَ شَهَادَتِهِمْ وَحَلُوا الحِدَيثُ عَلَى مَـنْ لا تُعرفُ عدالَتُهُ منْ أَهْلِ الباديــةِ إذ الأغلـبُ انْ عدالَتَهُــمْ غـيرُ

وقد اسْتَدَلُ في «البحرِ» لقبولِ شَهَادَتِهِمْ بقبولِهِ ﷺ لشَّهَادةِ الأعرابي على هلال رمضان.

# ٥\_ الحكمُ بظاهر الحال

١٣٣٧ - وَعَنْ عُمَرَ بُسِنِ الْخَطَّابِ أَنَّهُ خَطَبَ فَقَالَ: ﴿إِنَّ أَنَاسًا كَانُوا يُؤخَــنُونَ بِـالْوَحْيِ فِي عَهْـلِـ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَإِنَّ الْوَحْيَ قَد انْقَطَعَ، وَإِنَّمَا نَأْخُذُكُم الآنَ بِمَا ظَهَرَ لَنَا مِنْ أَعْمَالِكُمْ.

رُوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٢٦٤١).

وَتَمَامُهُ "فَمَنْ اظْهَرَ لنا خيراً امُّنَّاهُ وقرَّبُنَـاهُ وليـسَ لنـا مَـنْ سريرَتِهِ شيءٌ، اللَّهُ يُحاسبُهُ في سريرَتِهِ، ومنْ أَظْهَــرَ لنــا سُــوءاً لمُّ نَامَنُهُ وَلَمْ نُصِدُّتُهُ، وَإِنْ قَالَ إِنْ سَرِيرَتُهُ حَسَنًّا.

اسْتُدلُ بِهِ على قبولِ شَهَادةِ من لم يظْهَرْ منهُ ربيةٌ نظراً إلى ظَاهِر الحال.

وأنَّهُ يَكُفَى فِي التَّعديـل ما يظْهَـرُ منْ حـال المعـدُل من الاسْتِقامةِ منْ غيرِ كشف عنْ حقيقةِ سويرَتِهِ؛ لأنَّ ذلِــكَ مُتَعـنَّدٌّ إلاَّ بالوحي. وقد انقطعَ.

وَكَانُ المَصنَّفَ أُورِدَهُ وَإِنْ كَانَ كَلامَ صَحَابِيٌّ لَا حُجَّةً فِيهِۥ لأنَّهُ خطبَ بِهِ عُمرُ واقرَّهُ من سمعَـهُ فَكَـانَ قـولَ جَاهِــير الصَّحابةِ؛ ولأنَّ هذا الَّذي قالَهُ هُوَ الجاري على قواعدِ الشُّريعةِ. وظَاهِرُ كلامِهِ أَنَّهُ لا يُقبِلُ الجُهُولُ.

ويدلُّ لَهُ مَا رَوَّاهُ ابنُ كَثيرٍ فِي الإرشادِ أَنَّهُ شَهِدَ عَسْدَ عُمْرَ رجلٌ فقالَ لَهُ عُمْرُ: لسَّت أعرفُك ولا يضرُّك أنْ لا أعرفَك ائْتِ بمنْ يعرفُك فقالَ رجلٌ من القوم: أنا أعرفُهُ. قَالَ بايُّ شيء تعرفُهُ؟ قالَ: بالعدالةِ والفضل فقـالَ: هُــوَ جـارُكُ الأدنـى الَّــذي تعرفُ ليلَهُ ونَهَارَهُ ومدخلَـهُ وغرجَهُ؟ قبالَ: لا. قبالَ: فعـاملُك بالدِّينار والدُّرْهَم اللَّذين يُسْتَدَلُّ بهمَا على الورع؟ قالَ: لا قــالَ: فرفيقُك في السُّفرِ الَّذي يُسْتَدَلُّ بِهِ على مَكَارِمِ الأخسلاقِ؟ قالَ: لا قالَ: لسنت تعرفُهُ ثُمَّ قالَ للرَّجل: اثْتِ بمنْ يعرفُك.

قالَ ابنُ كثيرٍ: روَاهُ البغويُّ بإسنادٍ حسنٍ.

٦- شهادةُ الزور من أكبر الكبائرِ

١٣٣٣ - وَعَنْ أَبِي بَكْرَةً ﴿ اعْسَنِ النَّبِيُّ ﷺ

الْحَاكِمُ (٩٨/٤) فَأَخُطَّأَ.

لأنَّ في إسنادِهِ مُحمَّدَ بنَ سُليمانَ بن مشمول ضعَّفَـهُ النسائي.

وقالَ البيْهَقيُّ: لَمْ يُروَ منْ وجْهِ يُغْتَمدُ عليْهِ.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يجوزُ للشَّاهِدِ أنْ يشْهَدَ إلاَّ على ما يعلمُهُ علماً يقيناً كما تُعلمُ الشَّمسُ بالمشاهدةِ.

ولا تجوزُ الشَّهَادةُ بالظِّنِّ فإنْ كانَت الشَّهَادةُ على فعل فـلا بُدَّ منْ رُؤيَتِهِ.

وإنْ كانَتْ على صوَّتٍ فلا بُدُّ منْ سماع ذلِكَ الصُّوتِ ورؤيةِ المصوِّتِ أو التَّعريفِ بالمصوِّتِ بعدلينِ أو عدل عنــدَ مــنُ يَكْتَفي بهِ إلاَّ في مواضعَ فإنَّهَا تجوزُ الشَّهَادةُ بالظَّنِّ.

وقمة بـوَّبَ البخـاريُّ للشُّـهَادةِ على الظُّنُّ بقولِـهِ: (بــابُ الشُّهَادةِ على الأنسابِ والرُّضاعِ المسْتَفيض، والموت القديم [كتاب الشهادات، باب (٧)] وذَكَرَ أربعةَ أحاديثَ في ثُبُوتِ الرَّضاع، وتُبُوتُهُ إِنَّمَا هُوَ بِالاسْتِفاضةِ ولمْ يَذْكُرْ حديثاً على رُؤيةِ الرَّضاع، وأشارَ بذلِكَ إلى ثُبُوتِ النُّسـبِ، فـإنَّ مـنَّ لازم الرَّضـاع ثُبُـوتَ النَّسب. وأمَّا ثُبُوتُ الرَّضاعةِ نفسِهَا بالاسْتِفاضةِ فإنَّهُ مُسْتَفادٌ مـنَّ صريحِ الأحاديثِ فإنَّ الرَّضاعةَ المذُّكُورةَ فِيهَا كــانَتْ في الجَاهِليَّـةِ وَكَانَ ذَلِكَ مُسْتَفيضاً عِندَ منْ وقعَ لَهُ.

وحدُّ الاسْتِفاضةِ عندَ الْهَادويَّةِ شُهْرةٌ في المحلَّةِ تُثمرُ ظنَّـاً أو علماً، وإنَّما اكتَفى بالشُّهْرةِ في المذْكُورةِ إذْ لا طريـقَ لَــهُ إلى التَّحقيق بالنَّسبِ لِتَعذُّر التَّحقُّق فِيهِ في الأغلبِ.

وأرادَ البخاريُّ بالمؤتِ القديم ما تطاولَ الزَّمانُ عليهِ، وحدَّهُ البعضُ بخمسينَ سنةً وقيلَ: أربعينَ؛ وذلِكَ لأنَّهُ يشقُّ فِيــهِ

وإلى العملِ بالشُّهْرةِ في النُّسبِ ذَهَـبَ الْهَادويَّـةُ والنَّـافِعَيُّةُ وأحمدُ ومثلُهُ المؤتُ.

كذلِكَ ذَهَبَتِ إليْهِ الْهَادويَّةُ فِي ثُبُوتِ الولاء.

وقالَ المصنَّفُ في الفَتْح (٥٤/٥): اخْتَلَـفَ العلمـاءُ في ضابطِ ما تُفيدُ فِيهِ الشَّهَادةُ بالاسْتِفاضةِ فيصحُ عندَ الشَّافعيَّةِ في النَّسب قطعاً، والـولادةِ وفي المـوْت والعِتْق والـولاء والولايـةُ أَنَّهُ عَدَّ شَهَادَةُ الزُّورِ فِي أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ».

مُتْفَقّ عَلَيْهِ [البخاري (٢٦٥٤)، مسلم (٨٧)]، في حَدِيثٍ طَويلٍ.

ولفظهُ أنَّهُ ﷺ قالَ: «ألا أُنبَّنكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِر ثَلاثاً قَـالُوا: بَلَى. قَالَ: «الإنسَرَاكُ بِاللَّهِ وَعُشُوقُ الْوَالِدَيْنِ». وَجَلَسَ وَكَـانَ مُتَّكِناً ثُمَّ قَالَ: «أَلا وَقَوْلُ الزُّورِ» فما زالَ يُكَرِّزُهَا حَتَّى قُلنا: ليْنَهُ

تقدَّمَ تفسيرُ شَهَادةِ الزُّورِ.

قَالَ النَّعلبيُّ: الزُّورُ تحسينُ الشَّسيء ووصفُهُ بخـلافِ صفَتِـهِ حَتَّى يُخيَّلَ إلى منْ سمعَهُ أو رَآهُ أنَّهُ مخلافِ ما هُوَ بِهِ فَهُوَ تموِيـهُ الباطلِ بما يُوهِمُ أنَّهُ حقًّ. وقـدْ جعـلَ ﷺ قـولَ الـزُورِ عديـلاً للإشرَاكِ ومساوياً لَهُ.

وقالَ النُّوويُّ: وليسَ على ظَاهِرهِ الْمُتبادر وذلِكَ لأنَّ الشُّرْكَ أَكْبُرُ بلا شَكُّ وَكَذٰلِـكَ القَتْـلُ فـلا بُـدُ مـنْ تاويلِـهِ وذٰلِـكَ بــانْ التَّفضيلَ لَهَا بالنَّظرِ إلى ما يُناظرُهَا في المفسدةِ، وَهِيَ التَّسـبُّبُ إلى أَكُلِ المالِ بالباطلِ فَهِيَ أَكْبرُ الْكَبائرِ بالنَّسبةِ إِلَى الْكَباثرِ الَّتِي يُتَسَبُّ بِهَا إِلَى أَكُلِ المالِ بالباطلِ فَهِيَ أَكْبَرُ مِن الزُّنـى ومن

وإنَّمَا اهْتُمُّ ﷺ بإخبارهِمْ عنْ شَهَادةِ الزُّورِ وجلسَ وأتَّسَى بحرف التَّنبيهِ وَكَرَّرُ الإخسارَ لِكُـونِ قـولِ الـزُّورِ وشَـهَادةِ الـزُّورِ أَسْهَلَ عَلَى اللَّسَانِ والتَّهَاونِ بِهَا أَكْثَرَ؛ ولأنَّ الحواملَ عَلَيْهِ كَثْـيرةٌ من العداوة والحسد وغيرهِمَا فاختيجَ إلى الاهْتِمامِ بشَائِهِ بخــلاف الإشرَاكِ فإنَّهُ ينبو عنَّهُ قلبُ المسلم.

ولأنَّهُ لا تَتَعدَّى مفسدَتُهُ إلى غيرِ المشرِكِ بخلافِ قولِ الزُّورِ فإنَّهُ يَتَعدَّى إلى منْ قيلَ فِيهِ، والعقوقُ يصــرفُ عنْـهُ كـرمُ الطَّبــع والمروءةُ.

### ٧\_ الشهادةُ باليقين

١٣٣٤ - وَعَن ابْنِ عَبَّـاسِ رضي اللَّه عنهمـا «أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ لِرَجُلِ: تَرَى الشَّمْسَ؟ قَالَ نَعَمْ.قَالَ: عَلَى مِثْلِهَا فَاشْهَدْ، أو دَعْ».

أَخْرَجَهُ بْنُ عَدِيٌّ [والكامل؛ (٢٢١٣/٦)] بإسْنَادِ صَعِيفٍ، وَصَحَّحَهُ

والوقف والعزل والنُكَاحِ وَتَوابعِهِ والتَّعديلِ والتَّجريح والوصيَّةِ والرُّشدِ والسَّنَّةِ وذلِكَ على الرَّاجعِ في جميع ذلِكَ، وبلَّغَهَا بعضُ النَّاخَرِينَ من الشَّافعيَّةِ بضعةً وعشرينَ موضعاً وَهِيَ مُسْتَوفاةً في قواعدِ العلائيِّ إلى آخرِ كلامِهِ.

# ٨- القضاءُ بالشاهد واليمين

اللَّهِ ﷺ قَضَى بيَمِينِ وَشَاهِدِهِ.

أَخْرُجَهُ مُسْلِمٌ (١٧١٦) وَأَبُو دَاوُد (٣٦٠٨) وَالنَّسَانِيُّ [٤كبرى، كما في دَعْفة الأشراف، (٦٢٩٩)]، وقَالَ: إنسَادُهُ جَيِّدٌ

قالَ ابنُ عبدِ البرِّ: لا مطعنَ لأحدٍ في إسنادِهِ.

كذا قالَ لَكِنَّهُ. قالَ التَّرمذيُّ في «العللِ» (ص٢٠٤): سَـالَّت مُحمَّداً \_ يعني البخاريُّ \_ عنْهُ فقالَ: لَمْ يَسَـمعْهُ عندي عمرٌو من أبن عبَّاس يُريدُ عمرو بنَ دينارِ راويةً عن ابنِ عبَّاسِ.

وقالَ الحَاكِمُ: قدْ سمعَ عمرُو من ابنِ عبَّاسِ عدَّةَ أحاديثُ وسمعَ منْ جماعةٍ منْ أصحابِهِ فلا يُنكَدُّرُ أَنْ يَكُونَ سمعَ منْـهُ حديثاً.وسمعَهُ مِنْ أصحابِهِ عنْهُ ولَهُ شواهِدُ منها.

١٣٣٦ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنــه مثلُهُ.

أَخْرُجَهُ أَبُو دَاوُد (٣٦١٠) وَالتَّرْمِذِيُّ (١٣٤٣) وَصَحَحَمُهُ الْمِنْ حِبَّانْ (٥٠٧٣).

واخرجَهُ أيضاً الشَّافعيُّ [الرَّيْبِ المسند، (٦٣٢)].

وقالَ ابنُ أبي حَاتِمٍ في العللِ (٤٩٣/١): عنْ أبيهِ: هُـوَ صحيحٌ.

وقد أخرجَ الحديثُ عن اثنينِ وعشرينَ من الصّحابـــةِ وقــدُّــ سردَ الشّارحُ اسماءَهُمْ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يثبُتُ القضاءُ بشَاهِدٍ ويمـينٍ وإليّـهِ ذَهَبَ جَمَاهِيرُ من الصَّحابةِ والتَّابِعينَ وغيرهِم.

وَهُوَ مَذْهَبُ فُقَهَاءِ المدينةِ السَّبعةِ والْهَادويَّةِ ومالِكٍ.

قالَ الشَّافعيُّ: وعمدَتُهُم هذهِ الأحاديثُ، واليمينُ، وإنْ

كانَ حاصلُهَا تأكِيدُ الدَّعوى لَكِنْ يعظمُ شَانُهَا فَإِنَّهَا إِشْهَادُ للّه سُبحانَهُ وَتَعالَى انْ الخقيقة كما يقولُ ولوْ كانَ الأمرُ على خلاف اللهوري لَكَانَ مُفْتَرياً على اللهِ أنَّه يعلمُ صدقة فلمًا كانَتْ بِهمانِهِ المنزلةِ العظيمةِ هابها المؤمنُ بإيمانِهِ وعظمةِ شأنِ اللهِ عندَهُ أنْ يجلفَ بِهِ كاذباً وَهَابَهَا الفاجرُ لما يرَاهُ منْ تعجيلِ عُقوبةِ اللهِ لمن حلفَ بَمِيناً فاجرةً.

فلمًا كانَ لليمينِ هذا الشَّانُ صلحَتْ للْهُجومِ على الحُكْمِ كشّهَادةِ الشّاهِدِ.

وقد اغتُبرَتِ الأيمانُ فقط في اللَّعانِ وفي القسامةِ في مقامِ الشُّهُودِ.

وذَهَبَ زيدُ بنُ عليَّ وأبو حنيفةً وأصحابُهُ إلى عدمِ الحُكْسمِ باليمينِ والشَّاهِدِ مُسْتَدلِّينَ بقوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَـدْلُ مِنْكُمْ﴾ والطلاق: ٢].

وقولِهِ: ﴿فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْسِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَـانِ﴾ [البقرة: ٢٨٢] قالوا: وَهَذَا يَقْتَضي الحصرَ ويفيدُ مفْهُــومَ المخالفَـةِ أَنَّـهُ لا يَكُونُ بغيرِ ذَلِكَ، وزيادةُ الشَّاهِلِ واليمـينِ تَكُــونُ نسـخاً لمفْهُــومِ المخالفةِ.

وأجيبَ عنهُ بأنَّهُ على تقديرِ اغْتِبَارِ مَفْهُـومِ المَخَالَفَةِ يَصَحُّ نسخُهُ بالحديثِ الصَّحيحِ أعني حديثَ ابنِ عبَّاسٍ.

واستَدلُوا بقولِهِ ﷺ: «شَاهِدَاكُ أَو يَمِينُهُ ۚ إِنْ (٢٦٦٩)}.

وأجيب: بأنَّ هذا الحديثُ صحيحٌ وحديثُ الشَّاهِدِ واليمينِ صحيحٌ يُعملُ بِهِمَا في منطوقِهِمَا فإنَّ مَفْهُـومَ أحدِهِمَـا لا يُقــارمُ منطوق الآخر.

هذا وفي سُننِ أبي داود (٣٦٠٩) أنَّهُ قالَ سلمةُ في حديث، قالَ عمرُو في الحقوق، يُريدُ: أنَّ عمرو بنَ دينارِ السُّاويَ عمن ابن ابن عبَّاس خصُّ الحُكُمُ بالشَّاهِدِ، واليمينَ بالحقوقِ.

قَالَ الحَطَّابِيُّ: وَهَـذا حَـاصٌّ بـالأمرال دُونَ غيرِهَـا فـــانُّ الرَّاوِيَ وَقَفَهُ عليْهَا والحَاصُّ لا يَتَعدُى بِهِ عَلَّهُ ولا يُقــَاسُ عليْهِ غيرُهُ وافْتِضاءُ العمومِ منهُ غيرُ جائزٍ؛ لأنَّهُ حِكَايةُ فعلٍ والفعلُ لا عُمومَ لَهُ اهـ.

والحقُّ أنَّهُ لا يخرجُ من الحُكُم بالشَّاهِدِ واليمين إلاَّ الحلُّه

والقصاصُ للإجماع أنَّهُمَا لا يثُبْتَان بذلِكَ.

# ٣ - بَابُ الدَّعَاوَى وَالْبَيِّنَات

الدَّعاوى: جمعُ دعوى وَهِيَ اسمُ مصدرٍ من ادَّعى الشيءَ: إذا زعمَ أنَّهُ لَهُ حقَّا أو باطلاً.

والبيَّنَاتُ) جمعُ بيِّنةٍ وَهِيَ الحجَّةُ الواضحةُ سُـميَّت الحجَّةُ بيِّنةً لوضوح الحقُّ بهَا وظُهُورهِ.

# ١ ـ اليمينُ على المُدَّعى عليه

النّبِي ﷺ قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النّاسُ بِدَعْوَاهُمْ لادْعَى النّبي ﷺ قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النّاسُ بِدَعْوَاهُمْ لادْعَى نَاسٌ دِمَاءَ رِجَالٍ وَأَمْوَالِهِمْ، وَلَكِنْ النّبِينَ عَلَى الْمُدُعَى عَلَيْهِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٤٥٥٢)، مسلم (١٧١١)].

وَلِلْتَهَقِيُّ (٢٥٢/١٠) بِإِسْادِ صَحِيحٍ: «الْتُنَةُ عَلَى الْمُدْعِي وَالْتِمِينُ عَلَى مَنْ أَنْكُرَهِ.

(عن ابنِ عبَّاسِ رضى اللّه عنهما أنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «لَوْ يُعظَى النَّاسُ بِنَعْوَاهُمْ ولَكِنُ يَعْظَى النَّاسُ بِنَعْوَاهُمْ ولَكِنَ النَّاسُ بِنَعْوَاهُمْ ولَكِنَ النَّاسُ وَمَاءَ رِجَالٍ وَأَهْوَالَهُمْ وَلَكِنُ الْمِينَ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهَ عَلَى النَّهُ عَلَى عَلَيْهِ وللبَّهْ قَيِّ الْمِينَ عَلَى مَنْ حديثِ النَّهُ عَلَى اللهِ عَبْاس.

(ياسناد صحيح: «الْبَيْنَةُ عَلَى الْمُدَّعِي وَالْيَمِينُ عَلَى مَــنْ أَنْكَرَ»).

وفي الباب عن ابنِ عُمرَ عندَ ابنِ حبَّـانَ [كما في «التلخيص» (٢٢٩/٤)] وعـنْ عمرو بـنِ شُعيب عـنْ أبِيهِ عـنْ جـدُّهِ عـنـدَ التَّرمذيُ (١٣٤١).

والحديثُ دالً على أنَّهُ لا يُقبلُ قولُ احدِ فيما يدَّعِيه لجِـرَّدِ دعوَاهُ بلْ يَخْتَاجُ إلى البيَّنةِ أو تصديقِ المدَّعى عليْهِ فإنْ طلبَ يمينَ المدَّعى عليْهِ فلَهُ ذلِكَ.

وإلى هذا ذَهَبَ سلفُ الأمُّةِ وخلفُهَا.

قَالَ العلماءُ: والحِكْمةُ في كون البيُّنةِ على المدَّعي أنَّ جانبَ

المدَّعي ضعيفٌ؛ لأنَّهُ يدَّعي خلافَ الظَّاهِرِ فَكُلِّفَ الحَجُّةَ القويَّـةَ وَهِيَ البَيْنَةُ فِيقوى بِهَـا ضعفُ المدَّعي؛ وجانبُ المدَّعي عليْهِ قويًّ؛ لأنَّ الأصلَ فراغُ ذَاتِهِ فَـاكَتْفي منْهُ باليمينِ وَهِي حُجَّةً ضعيفةٌ.

# ٢ - القُرعةُ في اليمينِ

١٣٣٨ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله تعالى عنه:
 قَانُ النَّبِيُ ﷺ عَرَضَ عَلَى قَـوْمِ الْيَمِينَ، فَأَسْرَعُوا،
 فَأَمَرَ أَنْ يُسْهَمَ بَيْنَهُمْ فِي الْيَمِينِ: أَيَّهُمْ يَحْلِفُ».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٢٦٧٤).

يُفسِّرُهُ ما روَاهُ أبو داود (٣٦١٦) والنَّسائيُّ [اكبرى، (٤٨٧)] منْ طريقِ أبي رافع عنْ أبسي هُريرةَ اللَّ رَجُلَيْنِ اخْتَصَمَا فِي مَتَاعٍ لَيْسَ لِوَاحِدِ مِنْهُمَا بَيْئَةً فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: اسْتَهِمَا عَلَى الْيُمِينِ مَا كَانَ أَحَبًا ذَلِكَ أو كَرِهَا».

قَالَ الخَطَّابِيُّ: ومعنى الاستِهَامِ هُنـا الاقْتِراعُ يُريـدُ أَنَّهُمَـا يَقْتَرِعانِ فَأَيُّهُمَا خرجَتْ لَهُ القرعةُ حلفَ وأخذَ ما ادَّعى.

وروي مثلة عن علي بن إلى طالب عليه وهُو أَنّه أَتَى بنعل وُجدَ في السُّوق يُساعُ فقال رجلٌ: هذا نعلي لم أبغ ولم أهَبُ وقمُ وَجاء آخرُ يدَّعِيهِ يزعمُ أَنّهُ نعلُهُ وَجاء بَشَاهِدينِ قال الرَّاوي: فقالَ عليَّ عَلَيْهُ: إِنْ فِيهِ قضاءً وصلحاً وسوف أَبينُ لَكُمْ ذلِك. أمّا صلحُهُ فانْ يُباعَ النّعلُ فيقسَّمُ على سبعةِ اسْهُم لِهَذا خسةٌ ولِهذا اثنانِ وإنْ لم يصطلحا فالقضاء أنْ يحلف أحدُ الخصمين أنّهُ ما باعةُ ولا وَهَبَهُ وانّهُ نعلُهُ فإنْ تشاحختُما التَّكُما على الحلفِ فانْ يُسَاع الله المُعلَّالِي .

# ٣ــ شدةُ الوعيد لمن اقتطعَ حقّاً ليس له

اللّه الحَّارِثِيُّ رضي اللّه تَعلَى عَنه أَنْ رضي اللّه تَعلَى عَنه أَنْ رسولَ اللّهِ ﷺ قالَ: «مَن اقْتَطَعَ حَقُ الْمُرِئِ مُسْلِم بِيَمِينِهِ فَقَدْ أَوْجَبَ اللّهُ لَهُ النَّسَارَ، وَحَرَّمَ

عَلَيْهِ الْجَنَّةَ فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: وَإِنْ كَانَ شَــيْنَا يَسِيراً يَــا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: وَإِنْ كَانَ قَضِيباً مِنْ أَرَاكِ.

رُوَاةً مُسلمٌ (۱۳۷)

الحديثُ دليلٌ على شدَّةِ الوعيدِ لمنْ حلفَ لياخذَ حقاً لغيرِهِ أو يُسقطَ عن نفسِهِ حقاً، فإنَّهُ يدخلُ تُحْتَ الاقْتِطاعِ لحقُ المسلمِ والتَّعبيرُ بحقُ المرهِ المسلمِ يدخلُ فِيهِ ما ليسَ بمال شرعاً كجلمِ المَّيْةِ ونحوهِ.

وَذِكْرُ المسلمِ خرجَ محرجَ الغالبِ وإلاَّ فالذَّمِّيُّ مثلُهُ في هــذا الحُكْمِ.

قبل: ويختملُ أنَّ هذهِ العقوبة تختَصُّ بمن اقْتَطَعَ بيمينِهِ حـقُّ السلمِ لا حقُّ الذَّمِيُّ وإنْ كانَ مُحرَّماً فلَهُ عُقربةٌ أُخرى وإيجابُ النَّارِ وَتَحريمُ الجُنَّةِ مُقيَّدٌ بما إذا لمْ يَتُبُ ويَتَخَلَّصُ مَن الحقُّ الذي الحَدُّهُ باطلاً.

ثُمَّ المرادُ باليمينِ: اليمينُ الفاجرةُ وإنْ كانَتْ مُطلقةً في الحديثِ فقدْ قَيْدَهَا:

الله عنه أن رَسُولَ الأَشْعَثِ بُسنِ قَيْس رضي الله تعالى عنه أن رَسُولَ اللهِ على قَالَ: «مَنْ حَلَفَ عَلَى يعين يَقْتَطِعُ بِهَا مَالَ امْرِئٍ مُسْلِمٍ هُوَ فِيهَا فَاجِرٌ لَقِيَ اللهَ وَهُوَ عَلَيْهِ غَضْبَانُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٧١٨٣)، مسلم (١٣٨)].

وَهُوَ قُولُهُ (وعن الأشعثِ) بشينٍ مُعجمةٍ سَاكِنةٍ فعينٍ مُهْمَلةٍ مَفْتُوحةٍ فمثلَّثةٍ وَهُوَ أَبُو مُحمَّدِ

(ابنِ قيسِ) بنِ معدي كَرِبَ الْكِنديُّ قدمَ على النَّبِيُ ﷺ في وفد كندةَ وكَانَ رئيسَهُمْ وذلِكَ في سنةِ عشر وكَانَ رئيساً في الجَاهِلَيَّةِ مُطاعاً في قومِهِ وجيهاً في الإسلامِ وارْتُدُ عن الإسلامِ بعدَ مؤتِ النَّبِيُّ ﷺ ثُمَّ رجعَ إلى الإسلامِ في خلافةِ أبي بَكْر بعدَ مؤتِ النَّبِيُّ عَلَيْ ثُمَّ رجعَ إلى الإسلامِ في خلافةِ أبي بَكْر بعدَ مؤتِ القادسيُةُ وخرجَ للجِهادِ معَ سعدِ بنِ أبي وقاصٍ وشهدَ القادسيُةُ وغيرَهَا ثُمَّ سَكَنَ الْكُوفةَ ومَاتَ بِهَا سنةَ اثنتَينِ وأربعينَ وصلَى عليْهِ الحسنُ بنُ علي فَيْهِ.

(أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: وَمَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ يَفْتَطِعُ بِهَا

مَالَ امْرِي مُسْلِمٍ هُوَ فِيهَا فَاجِرٌ لَقِيَ اللَّهَ وَهُوَ عَلَيْهِ غَطَبَبَانُه مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ. عليه. عليه.

والمرادُ بِكُونِهِ فاجراً فِيهَا انْ يَكُونَ مُتَعمَّداً عالماً أَنَّهُ خيرُ مُحقَّ وإذا كانَ تعالى عليهِ غضبانُ حرَّمَهُ جنَّتُهُ واوجبَ عليهِ عذاتِهُ.

### ٤ في رجلين اختصما ليس لأحدهما بينةً

ا ۱۳۴۱ وعن أبي مُوسى رضي الله تعالى عنه: ﴿ أَنْ رَجُلَيْنِ اخْتَصَمَا فِي دَابُةٍ، وَلَيْسَ لِوَاحِدٍ مِنْهُمْ بَيْنَةٌ، فَقُضَى بِهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَيْنَهُمَا فِصْفَيْنِ ٩.

روَاهُ أحمدُ (٤٠٧/٤) وأبو داود (٣٦١٣) والنَّسائيُّ (٢٤٨/٨)، وَهَلَـا لَفَظُهُ، وقالَ: إسنادُهُ حِيْدٌ.

قَالَ الحَطَّابِيُّ: يُشِبُهُ أَنْ يَكُونَ هَذَا البَعيرُ أَو النَّالِبُهُ الْتِي كَانَتْ فِي المِديمُ أَو النَّالِبُهُ النَّبِيُّ ﷺ لاسْتِوائِهمَا فِي المُلْكُ بِاللَّهِ وَلَوْلاَ ذَلِكَ لَمْ يَكُونَا بنفسِ الدَّعوى يَسْتَحَقَّانِهِ لَـوْ كَانَّ الشَّيُّهُ فِي يَدِ أَحَدِهِمَا.

وقمان روى أبو داود (٣٦١٥) عقيبَهُ حديثاً فقال: الدَّعَيَىا بَعِيراً فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَبَعَثَ كُلُّ وَاحِدْ مِنْهُسَا بِشَاهِدَيْنِ، فَقَسَمَهُ النِّبِيُّ ﷺ بَيْنَهُمَا نِصْفَيْنِ.

قَالَ الخطَّابِيُّ: وَهُـوَ مـرويُّ بالإسـنادِ الأوَّلِ إلاَّ انَّ فِي الحديثِ الْمُتَقدِّمِ لِمْ يَكُنْ لواحدِ منْهُمَا بيئةٌ. وفي هذا أَنَّ كُلُّ واحدٍ منْهُمَا قدْ جاءَ بشاهِدينِ فاختُملَ أَنْ تَكُونَ القضيَّةُ واحدةً إلاَّ أَنْ الشَّهَادَاتِ لَمَا تعارضَتْ تَهَاتَرَتْ فصارا كمنْ لا بيئنةً لَهُ وحَكَمَ بالشَّيء بينَهُمَا نِصفَيْن لاسْتِوائِهِمَا في البدِ.ويختَملُ أَنْ يَكُونَ البعرِ في يدِ غيرهِمَا.

فلمًا أقامَ كُلُّ واحدٍ منْهُمَا شَاهِدينِ على دعوَاهُ نُزعَ الشَّيُّ منْ يدِ المدَّعي عليْدِ ودفعَهُ النِّهمَا.

وقد اختَلفَ العلماءُ في الشّيءِ يَكُونُ في يدِ الرَّجلِ يَتَداعَــاهُ اثنان يُقيمُ كُلُّ واحدٍ منْهُمَا بيّنةً.

فقالَ أحمدُ بنُ حنبل وإسحاقُ بنُ رَاهْوِيْهِ: يُقرعُ بينَهُمَا فمنْ

خرجَتْ لَهُ القرعةُ صارَ لَهُ، وَكَانَ الشَّافعيُّ يقولُ بِهِ قديمًا.

ثُمُّ قالَ في الجديدِ: فِيهِ قولانِ

أحلُهُمَا: يُقضى بِهِ بينَهُمَا نصفينِ.

وبِهِ قالَ أصحابُ الرَّايِ وسفيانُ التَّوريُّ.

والقولُ الثَّاني يُقرعُ بينَهُمَا فالْيُهُمَا خرجَ سَهْمُهُ حلفَ: لقـــدْ شَهِدَ شُهُودُهُ بحقُ ثُمُّ يُقضى لَهُ بِهِ.

وقالَ مَالِكٌ: لا أقضى بِهِ لواحدٍ منْهُمَا إِنْ كَانَ فِي بِدِ غيرهِمَا.

وحُكِيَ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: هُـوَ لأعدِلُهُمَـا شُـهُوداً واشْهَرِهِمَا في الصَّلاح.

وقالَ الأوزاعيُّ: يُؤخذُ بأكثرِ البيُّنتَينِ عدداً.

وحُكِيَ عن الشَّعِيُّ أَنَّـهُ قَـالَ: هُــوَ بِينَهُمَـا على حصـصِ الشُّهُودِ اهـ. كلامُ الخَطَّابيُّ.

وفي "المنار" أنَّ القرعةَ ليسَ هذا محلُهَا وإنَّما وظيفَتُهَا حيثُ تعذَّرَ التَّفريسبُ إلى الحقيقةِ من كُلُّ وجْهِ وَكُونُ المدَّعى هُنا مُشْتَرَكاً أحدُ المُحْتَملاتِ فلا وجْهَ لإبطالِهِ بالقرعةِ واخْتَارَ قسمةً المدَّعى وَهُوَ الصَّوابُ في هذِهِ الصَّورةِ كما هو مذهب الهادوية.

# ٥ ـ تغليظ الحلفِ بالمكانِ والزمانِ

رُوَاهُ أَحْسَدُ (٣٤٤/٣) وأبسو داود (٢٤٢٤) والنَّسَانيُّ [«كَسِيرى» (٤٩١/٣)].

وصحَّحَهُ ابنُ حَبَّانَ (٤٣٦٨)

وأخوجَ النَّسائيِّ [كبرى (٤٩٢/٣)] برجال ثقاتٍ منْ حديثِ أبي أُمامةً مرفوعاً "مَسنْ حَلَفَ عِنْدَ مِنْبَرِي هَذَا بِيَمِين كَاذِيَةٍ يَسْتَحِلُّ بِهَا مَالَ امْرِئ مُسْلِمٍ فَعَلَيْهِ لَغَنَةُ اللَّهِ وَالْمَلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لا يَقْبُلُ اللَّهُ مِنْهُ صَرْفاً وَلا عَدلاً».

كاذباً.

واختلفَ العلماءُ في تغليظِ الحلفِ بِالمَكَانِ والزَّمانِ هلْ يجوزُ للحَاكِمِ أو لا؟.

والحديثُ لا دليلَ فيهِ على أحدِ القولينِ إنَّما فيهِ عظمةُ إثمِ من حلف على منبرهِ ﷺ كاذباً.

وَذَهَبَ الْهَادُويَّةُ والحنفيَّةُ والحنابلةُ إلى أنَّهُ لا تغليـظَ بزمـان ولا مَكَان وأنَّهُ لا يجبُ على الحالف ِ الإجابةُ إلى ذلِكَ.

وَذَهَبَ الْجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ يجبُ التَّعْلَيْظُ فِي الزَّمَانِ وَالْمَكَانِ.

قالوا: ففي المدينةِ على المنبرِ. وفي مَكَّةَ بينَ الرُكْـنِ والمقـامِ. وفي غيرِهِمَا في المُسجدِ الجامعِ، وَكَأَنَّهُمْ يقولونَ: في الزَّمانِ ينظـرُ إلى الاوقاتِ الفاضلةِ كبعدِ العصرِ وليلـةِ الجمعةِ ويومِهَـا ونحـرِ ذلك.

احْتَجُ الأولونَ بإطلاقِ أحاديثَ «الْيَمِينُ عَلَى الْمُدَّعَى عَلَى الْمُدَّعَى عَلَى الْمُدَّعَى عَلَيْهِ» وبقولِهِ «شَاهِدَاك أو يَمِينُهُ».

واحْتَجُ الجمهُورُ بمديثِ جابرِ وحديثِ أبــي أُمامـةَ ويفعــلِ عُمرَ وعثمانَ وابن عبَّاس وغيرهِمْ من السَّلف.

واسْتَدَلُوا لِلتَّغليظِ بالزَّمانِ بقوله تعمالی: ﴿تَحْسِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلاةِ﴾ [المائدة: ١٠٦] قالَ المفسُّرونَ: هِيَ صلاةُ العصرِ.

وقالَ آخـرون: يُسْتَحبُ التَّغليظُ في الزَّمـانِ والمَكَــانِ ولا يجبُ.

وقيلَ: هُوَ موضعُ اجْتِهَادٍ للحَاكِمِ إذا رَآهُ حسنًا الزم بِهِ.

٦- جزاء اليمين الكاذبة يوم القيامة

الله تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَىٰ: ﴿ ثَلَاثَةٌ لا يُكَلِّمُهُمُ اللّهُ عَلَىٰ عَنهُ وَلَا يَتَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَىٰ: ﴿ ثَلَاثَةٌ لا يُكَلِّمُهُمُ اللّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَلا يَنْظُرُ إلَيْهِمْ، وَلا يُزَكِّيهِمْ، وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ: رَجُلٌ عَلَى فَضْلِ مَاء بِالْفَلاةِ يَمْنَعُهُ مِن الْبَيْ السّبيلِ، وَرَجُلٌ بَايَعَ رَجُلًا بُسِلْعَةٍ بَعْدَ الْعَصْرِ فَحَلَفَ لَهُ بِاللّهِ: لاَخَذَهَا بِكَذَا وَكَذَا، فَصَدُقَهُ، وَهُو فَحَلَفَ لَهُ بِاللّهِ: لاَخَذَهَا بِكَذَا وَكَذَا، فَصَدُقَهُ، وَهُو

عَلَى غَيْرِ ذَلِكَ، وَرَجُلٌ بَـالِيعَ إِمَامـاً لا يُبَايِعُــهُ إِلاًّ لِللَّنْيَا، فَإِنْ أَعْطَاهُ مِنْهَا وَفًى، وَإِنْ لَمْ يُعْطِهِ مِنْهَـا لَـمْ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٣٥٨)، مسلم (١٠٨)].

(وعن أبي هُريرةَ ﴿ عَلَيْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ فَلَائَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلا يَنْظُرُ اللِّهِمْ) هَذِهِ كنايــةٌ عـنْ غضبِهِ تعالى وإشارةً إلى حرمانِهمْ منْ رحمَتِهِ.

(ولا يُزَكِّيهِمْ) أيْ لا يُطَهِّرُهُمْ عنْ أدناس الذُّنوبِ بالمغفرةِ.

( وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ، رجلٌ على فضلٍ ماءِ بالفلاةِ بمنعُهُ ابنَ السُّبيلِ، ورجلٌ بايعَ رجلاً بسلعةٍ بعندَ العصرِ فحلفَ لَـهُ باللَّــهِ لأخلَـهَا بكَـٰذا وَكَـٰذا وصدُّقَهُ وَهُوَ على غير ذٰلِكَ، ورجلٌ بايعَ إمامـاً لا يُبايعُهُ إلاَّ للدُّن إفانَ أعطَاهُ منْهَا وفَّى، وإنْ لمْ يُعطِدِ منْهَا لمْ ينفو، مُنْفق عليهِ).

قولُهُ (على فصلِ ماءٍ) أي على ماء فاصل عن كفاتيهِ فَهَذا منعَ ما لا حاجةَ إليْهِ منْ هُوَ مُحْتَاجٌ لَهُ وَتَقَدُّمُ الْكَـلامُ عليْـهِ في

وقولُهُ «وصدُّقَهُ» أي المشَّتري وضميرُ «هُوَ» للآخذِ مصدرُ قولِهِ «لأخذَهَا» لدلالةِ فعلِيهِ عليْيهِ مثلُ ﴿اعْدِلُوا هُـوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْرَى﴾ [الماندة: ٨] أي والأخذُ على غيرِ ما حلفَ عليْهِ فَهَـذا ارْتَكَبَ أمرينِ عظيمينِ الحلفَ باللَّهِ والْكَذَّبَ في قيمةِ السُّلعةِ.

وخصَّ بعدَ العصر لشرف الوقْتِ وَهُوَ منْ أَدلَّةِ منْ غَلَـظَ

وقوله «بايعَ إماماً لا يُبايعُهُ إلاَّ للدُّنيا، أيْ لمَّا يُعطِيه منْهَا.

والوعِيدُ يختَملُ أنَّهُ لمجموع ما ذُكِرَ من المبايعةِ لأجلِ الدُّنيـا فإنَّهَا نَيَّةٌ غيرُ صالحةٍ ولعدمِ الوفاءِ بالخروجِ عن الطَّاعـةِ وَتَفريـقِ

والأصلُ في بيعةِ الإمامِ أنْ يقصدَ بِهَا إقامةَ الشَّريعةِ ويعملُ بالحَقُّ ويقيمُ ما أمرَ اللَّهُ بإقامَتِهِ ويَهْدمُ ما أمرَ اللَّهُ بهَدمِهِ.

ووقعَ في البخاريِّ (٢٦٧٦) «وَرَجُلٌ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ كَاذِبَةٍ بَعْدَ الْعَصْرِ لِيَقْتَطِعَ بِهَا مَالَ رَجُلٍ مُسْلِمٍ، فَيْكُونُ مَنْ تُوعُدُ بِهَــٰذَا النُّوع من الوعيدِ أربعةً.

وفي مُسلم (١٠٧) مثلُ حديثِ أبي هُريرةَ قالَ "وَشَيْخٌ زَانٍ، وَمَلِكٌ كَذَّابٌ، وَعَائِلٌ مُسْتَكُبرُۗۗ!.

واخرجَ أيضاً (١٠٦) من حديثِ أبي ذرِّ مرفوعاً «ثَلاثَــةٌ لا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: الْمَنَّانُ الَّذِي لا يُعْطِي شَيْتًا إِلاَّ مِنْـةً، وَالْمُنْفِقُ سِلْعَتَهُ بِالْحَلِفِ الْفَاجِرِ، وَالْمُسَبِّلُ إِزَارَهُ٩.

فحصلَ من مجموع الأحاديثِ تسعُ خصال إنْ جعلنا المنفقَ سلمَّتُهُ بالحلفِ الْكَاذبِ، والَّذي حلفَ بعبدَ العصـرِ لقـدْ أعطـى كذا وَكَذَا: شيئاً واحداً.

وإنْ جعلنَاهُمَا شيئينِ كما هُوَ الظَّـاهِرُ، فـإنَّ المنفـقَ سـلمَتَهُ بالْكذبِ اعمُ من الَّذي يحلفُ لقدْ أعطيَ فَتَكُون عشراً.

١٣٤٤– وَعَنْ جَابِر رضي اللَّه تعالى عنــه. ﴿أَنَّ رَجُلَيْنِ اخْتَصَمَا فِي نَاقَةٍ، فَقَـالَ كُـلُ وَاحِـلُو مِنْهُمَـا: نَتَجَتْ هَذِهِ النَّاقَةُ عِنْدِي، وَأَقَامَا بَيُّنَةً، فَقَضَى بِهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِمَنْ هِيَ فِي يَلِوهِ [الدارقطني (٢٠٩/٤].

(وعنْ جابرٍ ﷺ وَأَنَّ رَجُلُدنِ اخْتَصَمَا فِي نَاقَةٍ فَقَالَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا نَنْجَتُ هَذِهِ النَّاقَةُ عِنْدِي وَأَقَامَا} أَيْ كُلُّ وَاحِدٍ منهما.

(بَيُّنَةُ فَقَضَى بِهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِلَّذِي هِيَ فِي يَدِهِ١) سيأتِي منّ اخرجَهُ.

وأخرجَ الَّذي بعدَهُ.

وقدُ أخرجَ هذا البيْهَقيُّ (٢٥٦/١٠) ولمْ يُضعُفْ إسنادَهُ. وَاحْرِجَ نحْوَهُ عــن الشَّافعيُّ إلاَّ أنَّ فِيهِ «تداعيـا دابُّـةً» ولمُّ يُضعُفُ إسنادَهُ أيضاً.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ اليدَ مُرجَّحةٌ للشَّهَادةِ الموافقةِ لَهَا. وقدْ ذَهَبَ إلى هذا الشَّافعيُّ ومالِكٌ وغيرُهُمًا.

قالَ الشَّافعيُّ: يُقالُ لَهُمَا: قد اسْتَويْتُما في الدَّعوى والبيِّنـةِ. وللَّذي هُوَ فِي يدِهِ سببٌ بكَينونَتِهِ فِي يدِهِ هُوَ ٱتَّــوى مَنْ سببِكَ فَهُوَ لَهُ الفضلُ لقُوَّة سببهِ، وذَكَرَ هذا الحديثَ.

وَذَهَبَ الْهَادُويَّةُ وجماعةٌ من الآل وابنُ حنبلِ إلى أنَّهَــا ترجحُ بيِّنةُ الخارجِ وَهُوَ منْ لَمْ يَكُنْ في يدوِ.

قىالوا: إذْ شُرعَتْ لَـهُ ـ وللمنْكِرِ اليمينُ ـ ولقولِـهِ ﷺ «الْبَيْنَةُ عَلَى الْمُدَّعِي، فإنَّهُ يقْتَضي أنَّهُ لا تُفيدُ بيِّنةُ المنكرِر.

ويروى عنْ عليُّ عَلَيْهُ أَنَّهُ قَالَ: منْ كَانَ فِي يَدِهِ شَيَّ فبيُّنَّهُ لا تعملُ لَهُ شيئاً ذَكَرَهُ في «البحر».

وأجيبَ عنْ ذلِكَ بأنَّ حديثَ جابر خاصٌّ وحديثُ «الْبَيِّنَــةُ عَلَى الْمُدَّعِيِّ عامَّ والحاصُّ مُخصَّصٌ مُقدَّمٌ، واثرُ عليٌّ عَيْثُ لَمْ يصحُّ، وعلى صحَّتِهِ فمعارضٌ بما سبقَ.

وعن القاسم أنَّهُ يُقسَمُ بينَهُمَا؛ لأنَّ اليدَ مُقوِّيةٌ لبيُّنةِ الدَّاخل فساوَتْ بيُّنةُ الحارج.

ويروى عنْهُ كقول الشَّافعيِّ.

وللحنفيَّةِ تفصيلٌ لم يقم عليْهِ دليلٌ.

#### ٨ ردُ اليمين على طالب الحقّ

١٣٤٥– وَعَـن ابْـن عُمَـرَ رضي اللَّــه تعــالى عنهما: ﴿أَنَّ النَّبِي ﷺ رَدُّ الْيَمِينَ عَلَى طَالِبِ الْحَقُّ ٩.

رَوَاهُمَا الدَّارَقُطْنِيُّ (٢١٣/٤).وَفِي اِسْنَادِهِمَا ضَعْفٌ.

(وعن ابنِ عُمرَ رضي اللَّه عنهما ﴿أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ رَدُّ الْيَمِينَ عَلَى طَالِبِ الْحَقِّ». روَاهُمَا) أيْ هذا والَّذي قبلَهُ.

(الدَّارقطنيُّ وفي إسنادِهِمَا ضعفٌ) لأنَّ مدارَهُمَا على مُحمَّـدِ بنِ مسروقٍ عنْ إسحاقَ بنِ الفرَاتِ، ومحمَّدٌ لا يُعرفُ، وإسحاقُ مُخْتَلَفٌ فِيهِ كما قال المصنَّفُ.

وقالَ الذُّمِّيُّ فِي الْكَشَّافِ (٦٤/١): إنَّ إسحاقَ بــنَ الفرَاتِ قاضي مصرَ ثقةً معروفٌ.

وقالَ البيهَقيُّ: الاعْتِمادُ في هذا البابِ على أحاديثِ القسامة فإنَّهُ «قَالَ ﷺ لأولِياء الدَّم «أَتَحْلِفُونَ فَأَبُوا قَالَ: فَتَحْلِفُ يَهُودٌ ۗ [البحاري (٢١٩٢)] وَهُــوَ حَدَيْثٌ صحيحٌ وسـاقَ الرُّوايَاتِ في القسامةِ وفِيهَا ردُّ اليمين.

قالَ: فَهَنهِ الأحاديثُ هي المُعْتَمدةُ في ردُّ اليمينِ على المدُّعي إذا لمْ يحلف المدُّعي عليْهِ.

(قلْت) وَهَذَا منَّهُ قياسٌ إلاَّ أنَّهُ قَدْ ثَبَتَ عَندَهُمْ أنَّ القسامةَ

على خلاف القياسِ، وثبت أنَّهُ لا يُقاسُ على ما خالفَ

وقد اسْتُدلُ بحديثِ الْكِتَابِ على ثُبُوتِ ردُ اليمين على

والمرادُ بهِ: أَنَّهَا تَجِبُ اليمينُ على المدَّعي ولَكِنْ إذا لمْ يحلف المدّعي عليْهِ.

وقدْ ذَهَبَ الشَّافعيُّ وآخرونَ إلى أنَّهُ إذا نَكُلَ المُدَّعـى عليْـهِ فإنَّهُ لا يجبُ بالنُّكُولِ شيءٌ إلاَّ إذا حلفَ المدَّعي.

وَذَهَبَ الْهَادُويَّةُ وجماعةٌ إلى أنَّـهُ يَشِّتُ الحـقُّ بـالنُّكُول مـنَّ دُون تحليفٍ للمدُّعي.

وقالَ المؤيَّدُ: لا يُحْكَمُ بِـهِ ولَكِـنْ يُحبِسُ حَتَّى يجلفَ أو

اسْتَدَلُّ الْهَادُويَّةُ بِأَنَّ النُّكُولَ كَالْإِقْرَارِ.

وردٌ بانَّهُ مُجرَّدُ تمـرُّدٍ عـن حـقُ معلـوم وُجوبُـهُ عليْـهِ هُـوَ اليمينُ فيحبسُ لَهُ حَتَّى يُوفَّيَهُ أو يُسقطَهُ بالإقرارِ.

واسْتَدَلُوا أيضاً بأنَّهُ حَكَمَ بِـهِ عُمرُ وعثمـانُ وابـنُ عبَّـاسِ وأبو مُوسى.

وأجيبَ بعدمٍ حُجَّةِ افعالِهِمْ، نعمْ لوْ صحَّ حديثُ ابنِ عُمرَ كانَ الحجَّةُ فِيهِ.

# ٩ ـ الاعتبارُ بالقرائنِ أو الخبرة في الحكم

١٣٤٦ - وَعَنْ عَائِشَةً رَضِي اللَّهُ عنها قَالَتْ: «دَخَلَ عَلَيُّ النَّبِيُّ ﷺ ذَاتَ يَـوْمٍ مَسْـرُوراً تَــبْرُقُ أَسَارِيرُ وَجْهِهِ فَقَالَ: ﴿ أَلَسَمْ تُسرَيْ إِلَى مُجَـزُزِ الْمُدْلِجِيِّ؟ نَظَرَ آنِفاً إِلَى زَيْدِ بْنِ حَارِثَةً، وَأُسَامَةً بْسِنِ زَيْدٍ، فَقَالَ: هَذِهِ الْأَقْدَامُ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٧٧٠)، مسلم (١٤٥٩)].

(وعنْ عائشةَ رضي اللَّه عنها قالَتْ: دخلَ عليُّ رسولُ اللَّهِ ﷺ ذَاتَ يومٍ مسروراً تبرقَ) بفَتْ حِ المُشَّاةِ الفوقيَّةِ وضمُّ الرَّاءِ

(أساريرُ وجُهِهِ) هيَ الخطوطُ الَّتِي في الجُبْهَةِ واحدُهَا سِـرٌ وسَـرَرٌ وجمعُهَا اسرارٌ واسرَّةٌ وجمعُ الجمعِ اســاريرُ ايْ: تُضـيءُ وَتَسْتَنيرُ من الفرحِ والسُّرورِ.

(فقال: أَمْ تَرَى إِلَى مُجَزِّزٍ) بَضَمُ المِيمِ وَفَتْحِ الجَيْمِ ثُمَّ زَايٌ مُشدَّدةٌ مَكْسُورةٌ ثُمَّ زَايِ أُخرى اسمُ فاعلٍ؛ لأَنَّهُ كَانَ فِي الجَاهِليَّةِ إذا اسرَ أسيراً جزَّ ناصيَتُهُ وأطلقَهُ.

(المدلجيّ) بضمَّ الميمِ وبالدَّالِ المُهْمَلةِ وجيمٍ بزنـةِ (مُخـرِج) نسبةً إلى بني مُدلج بن مُرَّةَ بن عبدِ مناف بن كنانةً.

(نظر آنفاً) أي الآن.

9 1 1

(﴿ إِلَى زَيْدِ بْمِنِ حَارِثَةَ وَأَسَامَةَ بْمِنِ زَيْدٍ فَقَالَ هَذِهِ الأَفْدَامُ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ ٩. مُتَّفَقُ عَلَيْهِ فِي روايةٍ للبخاريُ أَنَّهُ ﷺ قالَ ﴿ أَلَمْ تَرَي أَنْ مُجَزِّزاً الْمُدْلِجِيُ دَخَلَ فَرَأَى أَسَامَةَ وَزَيْداً وَعَلَيْهِمَا قَطَيْفَةٌ قَدْ غَطَيًا رُؤُوسَهُمَا وَبَدَتْ أَقْدَامُهُمَا فَقَالَ: إِنَّ هَذِهِ الْأَقْدَامَ بَعْضُهَا مِنْ بَعْض ٩.

واعلمُ أَنَّ الْكُفَّارَ كانوا يقدحونَ في نسب أسامةَ لِكُونِهِ كانَّ أسودَ شديدَ السُّوادِ وَكَانَ زيـدٌ أبيـضَ كـذا قالَـهُ أبـو داود وامُّ أُسُومَ كَانَتْ حبشيَّةً سوداءً.

ووقعَ في الصُّحيحِ أنَّهَا كانَتْ حبشيَّةً وصيفةً لعبدِ اللَّهِ واللهِ النِّيِّ ﷺ:

ويقالُ كانَتْ منْ سبي الحبشةِ الَّذِينَ قدموا زمنَ الفيلِ فصارَتْ لعبدِ المطَّلبِ فرَهَبَهَا لعبدِ اللَّهِ والدِ النَّبِيُ ﷺ وَتَزوَّجَتْ قبلَ زيدٍ عُبيداً الحبشيُّ فولدَتْ لَـهُ أيمـنَ فَكُنيَتْ بِهِ واشْتُهِرَتْ بكُنيَتِهَا واسمُهَا بركةُ.

والحديثُ دليلٌ على اغتبارِ القيافةِ في نُبُوتِ النَّسبِ.

وَهِـيَ: مصـدرُ قـافَ قيافـةُ والقـائفُ الَّـذي يَتَنبَّـعُ الآثسارَ ويعرفُهَا ويعرفُ شبّهَ الرَّجل بأبيهِ وأخيهِ.

وللى اغتبارها في تُبُوتِ النَّسبِ ذَهَبَ مالِكٌ والشَّافعيُّ وَجَاهِيرُ العلماءَ مُسْتَدَلِّنَ بهَذا الحديث.

ووجْهُ دلالَّتِهِ ما عُلمَ منْ أَنْ التَّقريرَ منْـهُ ﷺ حُجَّةٌ لأنَّـهُ الحَدُ اقسام السُّنَّةِ.

وحقيقة التقرير أن يرى النبي الله فعلا من فاعل أو يسمع قولاً من قائل أو يعلم به وكان ذلك الفعل من الافعال التي لا يُعلم تقدم إنكاره لها كمضي كافر إلى كنيسة أو مع عدم القدرة كالذي كان يُشاهِدُهُ من كَفَّارِ مَكَة من عبادة الأونان واذاهم للمسلمين ولم يُنكِرهُ كان ذلك تقريرا دالاً على جوازه، فإن استبشر به فأوضح كما في هذه القصة فإنه استبشر بكلام مُجزر في إثبات نسب أسامة إلى زيد فدل ذلك على تقرير كون القيافة طريقاً إلى معرفة الانساب.

واستدل للعمل بها بما روّاهُ مالك («الوطا» (ص٢٩) عن سليمان بن يسار أن عُمرَ بن الخطاب كان يليط أولاد الجاهلية بمن ادْعَاهُمْ في الإسلام فأتَى ذات يوم رجلان إلى عُمرَ عَلَيْهُ كلاهُمَا يدْعي ولد امرأة فدعا قائفاً فنظرَ إليه القائف فقال: لقسد اشترك فيه فضرية عُمر بالدَّرَة ثُمَّ دعا المرأة فقال: أخبريني خبرك: فقالت: كان هذا - لأحد الرّجلين - يأتيها في إبل لأهلها فلا يُفارقُها حَتَّى يظن أنّه قد استمر بها حل ثم ينصرفُ عنها فأهريقت عليه دما ثم خلف عليها الآخر فلا أدري من أيهما هُو، فَكَبر القائف، فقال عُمر للغلام: فإلى اليهما شئت فقضى عُمرُ بمحضر من الصّحابة بالقيافة من غير إنْكار من واحد منهم فكان كالإجماع تقوى به أدلة القيافة من غير إنْكار من واحد منهم فكان كالإجماع تقوى به أدلة القيافة.

قالوا أيضاً: وَهُوَ مرويٌّ عن ابنِ عبَّاسِ وأنسِ بـنِ مـالِكُ ولا مُخالفَ لَهُمَــا مـن الصَّحابـةِ، ويـدلُّ عُليْـهِ حديثُ اللّعـانِ والمخاري (٤٧٤ه)].

وقولُهُ ﷺ ﴿إِنْ جَاءَتْ بِهِ عَلَى صِفَةِ كَذَا وَكَذَا فَهُوَ لِفُـلانِ
أَوْ عَلَى صِفَةِ كَذَا وَكَذَا فَهُوَ لِفُلانِهِ فجاءَتْ بِـهِ على الوصفِ
الْكُرُوهِ فقالَ: ﴿اللَّهِ الْأَيْمَانُ لَكُمَّانَ لِي وَلَهَا شَمَانٌ ﴾ [البحادي

فقولُهُ «فَهُوَ لفلان» إنباتُ للنَّسبِ بالقيافةِ وإنَّما مُنِعَتِ
الأيمانُ عنْ إلحاقِهِ بمنْ جَاءَ على صفَتِهِ.

وذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ إلى انَّهُ لا يُعملُ بالقيافةِ في إثبَاتِ النَّسبِ والحُكْسمِ في الولـدِ المُتنازعِ فِيـهِ أَنْ يَكُــونَ للشَّـرِيكَينِ أَو المُشْتَرينِ أَو الزَّوجينِ.

وللْهَادويَّةِ فِي الزُّوجينِ تفاصيلُ معروفةٌ فِي الفروعِ، وَتَأوَّلوا

حديث مُجزُز هذا وقالوا: ليسس من باب التَّقرير؛ لأن نسب أسامة كان معلوماً إلى زيد وإنَّما كان يقدحُ الْكُفَّارُ في نسب لاختِلاف اللَّون بينَ الولد وأبيه، والقيافة كانت من أحْكَام الجَاهِليَّة وقد جاء الإسلامُ بإبطالِهَا وحمو آثارِهَا فسُكُوتُهُ ﷺ عن الإنكارِ على مُجزُرُ ليس تقريراً لفعلِه، واستبشارُهُ إنَّما هُوَ لالزامِ الخصمِ الطَّاعنِ في نسب أسامة بما يقولُهُ ويغتَمدُهُ فلا حُجَةً في ذلك.

(قلْت) ولا يخفى أنَّ هذا الجوابَ مبنيَّ على أنهُ قدْ سبقَ منهُ تَلَظُّ إِنْكَارُ لِلقِيافَةِ وَإِلَحَاقُ النَّسبِ بِهَا كَتَقدُم إِنْكَارِهِ مُضيًّ كَافِر إلى كنيسةٍ وَهَذَا لا دليلَ عليه بل الدليلُ قائمٌ على خلافِهِ وَهُوَ قُولُهُ عَلَيْ فِي قَصَّةِ اللَّمَانِ بما سمعت ثُمَّ فعلُ الصَّحابةِ من معده.

وقولُهُمْ بَنُوتِ النُّسبِ بِـهِ مـن الأدلَّةِ على عـدمِ إنْكَـارِهِ

وامًا قولُهُ «الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ» (خ (٦٧٥٠) فذلِكَ فيما إذْ عُلمَ الفراشُ فإنَّهُ معلومٌ أنَّ الحُكْمَ بِهِ مُقدَّمٌ قطعاً وإنَّمــا القيافـةُ عنــدَ عدمِهِ ثُمَّ الأصحُّ عندَ القائلينَ بالإلحاقِ أنَّهُ يَكْفي قائفٌ واحدٌ.

وقيلَ: لا بُدُ من اثنينِ وحديثُ البابِ دالٌ على الاكْتِفاءِ بالواحد. لَكِنْ لا يبلغُ ما وُعدَ بهِ هُنا من الأجرِ.

ووقعَ في روايةِ مُسلمِ «إربّ» عوضُ «عُضوٍ» وَهُــوَ بِكَســرِ الْهَمْزةِ وإسْكَانِ الرّاء فموحّدةِ العضوُ.

وفِيهِ أَنْ عِنْقَ كَامَلِ الأعضاءِ أَفْضَلُ مَنْ عِنْسَيِّ نَاقَصِهَا فَلَا يَكُونُ خَصَيًا وَلَا فَاقَدَ غَيْرِهِ مِنَ الْأَعْضَاء، والأَعْلَى ثَمْنَاً أَفْضَلُ كَمَا يَأْتِي.

وعِنْنُ الذُّكْرِ انضلُ منْ عِنْنِ الْانثى كما يدلُ لَهُ: قوله

#### ٧ ـ العتقُ فكاكٌ من النار

١٣٤٨ - وَالنَّرْمِذِيِّ (١٥٤٧)، وَصَحَْحَهُ، عَنْ أَبِسِي أَمَامَةَ ﷺ (وَأَيُّمَا امْرِئِ مُسْلِمٍ أَعْنَقَ امْرَأَنَيْنِ مُسْلِمَتَيْنِ كَانَتَا فِكَاكَهُ مِن النَّارِ».

فَعِنْقُ المراةِ أَجَرُهُ عَلَى النَّصَفِ مَنْ عِنْقِ الذُّكَرِ.

فالرَّجلُ إذا اغْتَقَ امراةً كانَتْ فِكَاكَ نصفِهِ من النَّارِ.

والمرأةُ إذا اعْتَقَتِ الأمةَ كانَتْ فِكَاكَهَا من النَّارِ كما دلُ لَــهُ مَهْهُومٌ هذا ومنطوقُ:

١٣٤٩ - وَالْإِي دَاوُد (٣٩٦٧) مِنْ حَدِيثِ كَعْبِ
 بْنِ مُرَّةً هَيُّ وَأَيُّمَا امْرَأَةٍ مُسْلِمَةٍ أَعْتَقَتِ امْرَأَةً مُسْلِمَةً
 كَانَتْ فِكَاكَهَا مِن النَّارِة.

قولُهُ (ولأبي داود من حديثِ كعب بنِ مُوأَةَ اوَأَيْمَا امْوَأَةُ مُسْلِمَةٍ أَغَفَّت امْرَأَةً مُسْلِمَةً كَانَتْ فِكَاكَهَا مِن السَّارِ») ويهمنا والذي قبلَهُ اسْتَدَلُ منْ قالَ: عِنْقُ الذَّكْرِ انضلُ.

ولما في الذَّكرِ من المعاني العامّةِ والمنفعةِ الَّتِسي لا تُوجدُ في الإناثِ من الشّهَادةِ والجهّادِ والقضاءِ وغيرِ ذلِكَ ثمّا يخْسَصُ بالرُّجالِ إمَّا شرعاً وإمَّا عادةً؛ ولأنَّ في الإماءِ منْ تضيعُ بـالعِنْقِ، ولا يُرغَبُ فِيهَا بخلاف العبدِ.

وقال آخرونَ: عِنْقُ الأنثى أفضلُ؛ لأنَّهُ يَكُونُ وللُـفَا حُرّاً سواءً تزوَّجَهَا حُرًّا أو عبدُ.

وقولُهُ فِي روايةٍ دَحْتًى فرجَهُ بفرجِهِ اسْتَشْكَلُهُ ابــنُ العربــيُ

# ٤٦ كِتَابُ الْعِتْقِ

العِنْتُ: الحَرِّيَّةُ، يُقالُ: عَنَقَ عِنْقاً بِكَسرِ العينِ وَبِفَتْحِهَا فَهُـوَ عَيِّينٌ وعَاتِقٌ

وفي «النَّجم الوَهَاجِ»: العِنْقُ إسقاطُ المُلْكِ من الآدميِّ تقرُّباً لللَّهِ وَهُوَ مندوبٌ وواجبٌ في الْكَفَّارَاتِ. وقدْ حثَّ الشَّارعُ عليهِ كما قال تعالى: ﴿ فَكُ رَقَبَهِ ﴾ والبلد: ٣١] فُسُرَتْ بعِنْقِهَا من الرَّقِّ.

والأحاديثُ في فضلِهِ كثيرةً منْهَا:

### ١\_ الحضُّ على العتق

اللهِ ﷺ: «أَيْمَا امْرِي مُسْلِم أَعْنَقَ امْرَأُ مُسْلِماً اسْتَنْقَذَ اللهِ ﷺ: «أَيْمَا امْرِي مُسْلِم أَعْنَقَ امْرَأُ مُسْلِماً اسْتَنْقَذَ اللهِ ﷺ: وَكُلُّ عُضْوٍ مِنْهُ عُضُواً مِنْهُ مِن النَّارِ».

مُتُفَقَّ عَلَيْهِ [البخاري (٢٥١٧)، مسلم (٩٠٩)].

(عن أبي هُريرةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ أَيْمَا اللَّهِ ﷺ: ﴿ أَيْمَا الْمِنِينِ مُسْلِماً اسْتَنْفَذَ اللَّهُ بِكُلِّ عُصْوًا بِكَسْرِ الْمَيْنِ وَضَمَّهُمُا (مِنْهُ عُصْواً مِن النَّارِ ، مُتَّفَقٌ عليْهِ) وَتَمَامُهُ فِي البخاريُ وَضَمَّهُا فَرَجَهُ بفرجهِ . ﴿

فيه دليلٌ إذا كانَ المُعْتَقُ والمُعْتِــقُ مُســـلمينِ أَعْتَفَــهُ اللَّــهُ مـن النَّارِ.

وفي قولِهِ «اسْتَنقَذَهُ» ما يُشعرُ بأنَّهُ بعدَ اسْتِحقاقِهِ لَهَــا واشْتِراطُ إسلامِهِ لأجلِ هذا الأجرِ وإلاَّ فإنَّ عِنْنَ الْكَافرِ يصحُ

وقولُهُمْ اللا قُربةَ لِكَافرِ اليسَ المرادُ انَّهُ لا ينفذُ منهُ ما مـنْ شانِهِ أَنْ يُتَقَرَّبَ بِهِ كالعِتْقِ والْهِبـةِ والصَّدْقةِ وغيرِ ذلِك، إنَّمـا المرادُ أَنَّهُ لا يُثابُ عليْهَا، وإلاَّ فَهِيَ نافذةً منْـهُ لَكِـنَ لا نجـاةَ لَـهُ بسببهِ من النَّارِ.

وفي تقييدِ الرَّقبةِ المُتَقةِ بالإسلامِ أيضاً دليلُ على أنْ هـنــِهِ الفضيلةَ لا تُنالُ إلاَّ بعِنْقِ المسلمةِ وإنْ كانْ في عِنْقِ الْكَافرةِ فضلٌ

قالَ: لأنَّ المعصيةَ الَّتِي تَتَعَلَّنُ بالفرج هيِّ الزُّنا والزُّنا كبيرةٌ لا تُكَفِّرُ إِلاَّ بِالتَّوْبَةِ إِلاَّ أَنْ يُقالَ: إِنَّ العِنْقَ يُرجِّحُ عندَ الموازنةِ بحيثُ تَكُونُ حسنَاتُ العِنْقِ راجحةً تُـوازي سيُّنةَ الزُّنـا مـعَ أنَّـهُ لا اخْتِصاصَ لِهَذَا بالزُّنا فَإِنَّ اللِّهَ يَكُونُ بِهَا القَّنْــلُ والرُّجـلُ يَكُـونُ بِهَا الفرارُ من الزَّحفِ وغيرُ ذلِكَ.

(فائدةً) في «النَّجسمِ الوَهْاجِ» أنَّهُ وأَعْتَقَ النَّبِيُّ ﷺ ثَلاثًا وَسِتِّينَ نَسَمَةً عَدَدَ سِينِي عُمْرِهِ العِدُّ اسماءَهُمْ.

قَالَ: وَاغْتَقَتْ عَائِشَةُ سَبِعًا وَسِتِّينَ وَعَاشَتْ كَذَٰلِكَ، وَاغْتَــقَ أبو بَكْرٍ كثيراً واغْتَقَ العبَّاسُ سبعينَ عبداً روَاهُ الحَاكِمُ (٣٢١/٣).

وأغَنَّقَ عُثمانُ وَهُوَ مُحـاصرٌ عشرينَ، وأغْنَقَ حَكِيـمُ بـنُ حزام مائةً مُطوَّقينَ بالفضَّةِ، وأغتَقَ عبدُ اللَّهِ بنُ عُمرَ الفاً واغتَمرَ الفَ عُمرةِ. وحجَّ سِنْينَ حجَّةً. وحبسَ الـف فـرسٍ في سبيلٍ اللَّهِ، واغْتَقَ ذُو الْكُلاعِ الحميريُّ في يومٍ واحدٍ ثمانيةَ آلاف عبدٍ. وأغْتَقَ عبدُ الرُّحمنِ بنُ عوفٍ ثلاثينَ الفِّ نسمةً. انْتَهَى.

#### ٣- أفضلُ الرقابِ أغلاها ثمناً

• ١٣٥٠ وَعَنْ أَبِي ذَرُّ ﷺ قَالَ: ﴿ سَأَلْتِ النَّبِيُّ ﷺ: أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: إِيمَانٌ بِاللَّهِ، وَجَهَادٌ فِي سَبيلِهِ قُلْت: فَأَيُّ الرُّفَابِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: أَغْلاهَـا ثَمَنـاً وَأَنْفَسُهَا عِنْدَ أَهْلِهَا».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البحاري (٢٥١٨)، مسلم (٨٤)]

(وعنُ وأبي ذَرُّ فَيْ الْعَلَمْ اللَّهِ عَلَى الْعَمَـل أَفْصَلُ؟ قَالَ: اِيمَانُ بِاللَّهِ وَجِهَادٌ فِي سَبِيلِهِ قُلْتَ فَأَيُّ الرَّفَـابِ أَلْمُصَلُّ قَالَ أَغْلَاهَا») رُويَ بالعينِ الْمُهْمَلةِ والغينِ المعجمةِ.

(ثمنًا وانفسُهَا عنمَدَ أَهْلِهَا مُتَّفَقُ عَلَيْهِ) دَلُّ عَلَى أَنَّ الْجِهَادَ أفضلُ أعمالِ البرُّ بعدَ الإيمانِ.

وقدْ تقدُّمْ في كِتَابِ الصَّلاةِ أنَّ الصَّلاةَ في أوَّلِ وقَٰتِهَا أَفضلُ الأعمال على الإطلاق.

وَتَقَدُّمُ الْجَمعُ بينَ الأحاديثِ هُنالِكَ. .

ودلُّ على أنَّ الأغلى ثمناً افضلُ من الأدنى قيمةً.

قَالَ النَّوويُّ: محلُّهُ واللَّهُ أعلـمُ فيمـنْ أرادَ أنْ يُعْتِـقَ رقبـةً واحدةً أمَّا لوْ كَانَ مَعَ شخص الفُ درْهَم مثلاً فارادَ انْ يشتَّريَ بهَا رقاباً يُعْتِقُهَا فوجدَ رقبةً نفيسةً ورقبَتَينَ مَفضولَتَين.

قالَ: فننتَان أفضلُ بخلافِ الأضحيَّةِ فإنَّ الواحدةَ السَّمينةَ أَفْضَلُ؛ لأَنْ المطلوبَ في العِنْقِ فَكُ الرَّقِيةِ. وفي الأضحيَّةِ طيَّبُ اللُّحمِ انْتَهَى.

والأولى أنَّ هذا لا يُؤخذُ قاعدةً كُلَّيَّةً بِلْ يُخْتَلَفُ بِاخْتِلافِ الأشخاصِ فإنَّهُ إذا كانَ شخصٌ بمحلٌّ عظيم من العلم والعمــل وانْتِفَاعِ السَّلْمِينَ بِهِ فَعِنْقُهُ أَفْضَلُ مَنْ عِنْقِ جَمَّاعَةٍ لِيسَ فِيهِمْ هَــَذَوَ السَّمَاتُ فَيَكُونُ الضَّابِطُ اعْتِبارَ الأكثرِ نفعاً.

وقولُهُ: «وأنفسُهَا عندَ أَهْلِهَا» أيْ ما كانَ اغْتِبَاطُهُمْ بِهَا أَسْـدُ وَهُوَ المُوافِقُ لِقُولِمِ تَعَالَى: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْـبِرُّ حَنَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُونَ ﴾ [آل عمران: ٩٢].

#### . ٤ ـ تبعيض العتق

١٣٥١ - وَعَن ابْن عُمَرَ رضى اللَّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ أَعْتَقَ شِيرُكاً لَهُ فِي عَبْـلـم، فَكَانَ لَـهُ مَالٌ يَبْلُغُ ثُمَنَ الْعَبْدِ قُوْمَ قِيمَةً عَدْل، فَأَعْطَى شُرَكَاءُهُ حِصَصَهُمْ وَعَنَّـقَ عَلَيْـهِ الْعَبْـدُ، وَإِلاُّ فَقُدْ عَتَٰقَ مِنهُ مَا عَتَٰقَ١.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٥٢٢)، مسلم (١٥٠١)].

(وعن ابنِ عُمرَ رضى الله عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وَمَنْ أَغْتَقَ شِرْكًا لَهُ فِي عَبْدٍ فَكَانَ لَهُ مَالٌ يَبْلُغُ ثَمَنَ الْعَبْدِ قُوْمَ عَلَيْهِ قِيمَةً عَدْلِ)) بفُتْح العين أيْ لا زيادةً فِيهِ ولا نقصَ.

(فاعطى شَرَكَاءَهُ حصصَهُمْ وعَنَقَ عليْهِ العبدُ وإلاً) يَكُــنْ لَـهُ مالٌ يبلغُ ثمنَ العبدِ (فقد عَتَقَ) بفَتْح العين المُهمّلةِ.

(منهُ ما عَنَقَ) بفَتْح العين ويجوزُ ضمُّهَا (مُتَّفَقٌ عليْهِ).

دلُ الحديثُ على أنَّ من لَهُ حصَّةٌ في عبدٍ إذا أعْنَقَ حصَّمَهُ فِيهِ وَكَانَ مُوسراً لزمَهُ تسليمُ حصَّةِ شـريكِهِ بعـدَ تقويـم حصَّةِ الشَّريكِ تقويمَ مثلِهِ وعَتَقَ عليْهِ العبدُ جميعُهُ. عَلَنْهِ

وَقِيلَ: إِنَّ السُّعَايَةَ مُلْزَجَةٌ فِي الْخَبَرِ.

بقولِهِ (وَلَهُمَا) أي الشَّيخينِ (عَنْ أَبِي هُريسرةَ ﷺ وَإِلاَّ فُومَّ العبدُ عليْهِ واستُسعيَ غيرَ مشقوق عليْهِ وقيسلَ: إنَّ السَّعايةَ مُدرجةً في الحَبرِي فإنَّهُ ظَسَاهِرٌ أنَّـهُ إذا لمْ يَكُسنُ للشَّرِيك مالٌ قُـومَّ العبدُ واستُسعى في قيمةِ حصَّةِ الشَّريكِ.

وأجيبَ بأنَّ ذِكْرَ السَّعايةِ ليسَتْ منْ كلامِهِ ﷺ بلُ مُدرجةً من بعضِ الرُّواةِ في الخبرِ كما أشارَ إليْهِ المصنَّفُ.

قَالَ ابنُ العربيُّ: اتَّفَقُوا على أَنَّ ذِكْرَ الاسْتِسَعَاءِ ليَـسَ مَـنْ قُولَ النَّبِيُّ ﷺ، وأنَّهُ منْ قُولِ قَتَادةً.

قال النَّسائيّ: بلغني أنَّ همَّاماً روّاهُ فجعلَ هذا الْكَلامُ أعني الاستِسعاءَ منْ قول قَنَادةً.

وَكَذَا قَالَ الإسماعيليُّ: إنَّما هُوَ منْ قولِ قَتَادةً مدرجٌ على إدراجِ السَّعايةِ بِاتَّفاقِ الشَّيخينِ على رفعِهِ فَإِنَّهُمَا فِي أعلَسى درجَاتِ النَّصحيح.

وقلاً روى السُّعاية في الحديث سعيدُ بن أبي عروبة عن قَتَادةَ وَهُوَ أَعرِفُ محديثِ قَتَادةً لِكَثرةِ مُلازمَتِهِ ولِكَثرةِ أَخذِهِ عنبُ مُ من همّام وغيرهِ فإنَّهُ كان أَكْثرَ مُلازمة لقتَادة من همّام وشعبة وما رويَاهُ لا يُنافي رواية سعيدٍ لأنَّهُمَا اقْتَصرا في روايةِ الحديثِ على بعضه.

وامًا إعلالُ روايةِ سعيدِ بنِ أبي عرويةَ بأنَّهُ اختَلطَ فسردودُ لأنَّ روايَتُهُ فِي الصَّحيحينِ (خ (٢٥٢٧)، م (٢٠٠٣) قبــلَ اختلاطِهِ فإنَّهُ فِيهِمَا منْ روايةِ يزيدَ بنِ زُريعٍ وَهُـوَ منْ الْبَستِ النَّاسِ فِي سعيدٍ وروايَّتُهُ عنْ سعيدٍ كانَتْ قبلَ اخْتِلاطِهِ.

ثُمَّ رَوَاهُ البخاريُّ (٢٥٢٦) من رواية جرير بن حازم لُتَابِعَتِهِ لَهُ لِيَتَّفَى عَنْهُ النَّفُرُهُ ثُمُّ اشارَ إلى أنَّ غيرَهُمَا تابِعَهُمَا ثُمَّ قال: اخْتَصرَهُ شُعبةُ كانَّهُ جوابُ سُؤال مُقدَّر تقديدُهُ: إنَّ شُعبةَ احفظُ النَّاسِ لحديثِ قَتَادةً. فَكَيْفَ لَمْ يَذْكُرُ الاَسْشِيعاءَ؟!

فاجابَ بانَّ هذا لا يُؤثَّرُ بيب ضعفاً لأنَّهُ أوردَهُ مُخْتَصراً وغيرُهُ ساقَهُ بِتَمامِهِ والعددُ الْكَثيرُ أولى بالحفظِ من الواحدِ.

(قلَّت) ويهذا تُعرفُ الجازفةُ في قدلِ ابنِ العربيُّ: اتَّفقوا

وقد اجمعَ العلماءُ على أنَّ نصيبَ المغتِقِ يُعْنَقُ بنفسِ العِتْقِ.

ودلُّ على أنَّهُ لا يُغْتَقُ نصيبُ شريكِهِ إلاَّ معَ يسمار المغتِقِ لا معَ إعسارهِ لقولِهِ في الحديثِ (واللَّ) أيْ واللَّ يَكُنْ لَـهُ مالُّ (فقدْ عَنَقَ منْهُ ما عَنَقَ) وَهِيَ حصُّتُهُ.

وظَاهِرُ الحديثِ تبعيضُ العِنْقِ إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ وَقَعَ فِي هَذَا اللفظ بين أثمة العلم.

فقال ابن وضاح: ليس هذا من كلام النبي ﷺ؛ لأنه رواه أيُّوبُ عنْ نافعِ قال: قال نافعٌ: وإلاَّ فقدْ عَتَـقَ منْهُ ما عَتَـقَ ففصلُهُ من الحديثِ وجعلَهُ منْ قول نافع.

قَالَ الْيُوبُ مِرَّةً: لا أدري هُوَ من الحديثِ أو هُوَ شيءٌ قالَهُ

وقالَ غيرُهُ: قدْ روَاهُ مالِكٌ وعبيــدُ اللَّـهِ العمـريُّ فوصـلاهُ بكلام النِّيُّ ﷺ وجعلاهُ منْهُ.

قَالَ القاضي عياضٌ: وما قالَهُ مالِكٌ وعبيـدُ اللَّهِ العمـريُّ أولى وقد جوَّدَاهُ، وَهُمَا فِي نافعِ أَثبَتُ منْ أَيُّوبَ عندَ أَهْـلِ هـذا الشَّان، كيف وقد شكُ أَيُّوبُ فِيهِ كما ذَكَرنا.

قَالَ الشَّافعيُّ: لا أحسبُ عالماً في الحديث يَتَشَكَّكُ في الْ مَالِكاً أحفظُ لحديثِ نافعٍ منْ أَيُوبَ؛ لأَنْهُ كانَ الزمَ لَهُ حَتَّى لـوْ تُسُاويا وشَكُ أحدُهُمَا في شيءٍ ولمْ يشُكُ فِيهِ صاحبُهُ كانَ الحجَّةُ مِعْ منْ لمْ يشكُ.

هذا وللعلماء في المسألةِ، أقوالً

أَقْوَاهَا: مَا وَافْقَهُ هَذَا الْحَدَيْثُ، وَهُـنَ أَنَّهُ لَا يُعَنَّقُ نَصِيبُ الشَّرِيكِ إِلاَّ بَدْفَعِ القَيْمَةِ، وَهُوَ المَشْهُورُ مَنْ مَذْهَبِ مَالِكُ، وبِيهِ قَالَ أَهْلُ الظَّاهِرِ، وَهُوَ قُولُ للشَّافِعِيُّ.

وقالَت الْهَادويَّةُ وَآخرونَ: إِنَّهُ يُعْنَقُ العبدُ جَمِيْعُهُ وإِنْ لَمْ يَكُنْ للمَعْنِينِ مالَ، فإنَّهُ يُسْتَسعى العبدُ في حصَّةِ الشُّرِيكِ مُسْتَدلِّينَ.

١٣٥٢ – وَلَهُمَا اللحاري (٢٥٢٧)، مسلم (١٥٠٣)، عَــنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ وَإِلاَّ قُوَّمٌ عَلَيْهِ وَاسْتُسْدِيَ غَيْرَ مَشْــقُوقٍ

والإعسار في العتق وعدمه.

والثَّاني منْ وجْهَي الجمع: أنَّ المرادّ بالاسْتِســعاء: أنَّ العبـدّ يَسْتَمرُ في خدمةِ سَيَّدِهِ الَّذِي لَمْ يُعْتِقُ رقيقاً بقدرٍ ما لَهُ مَن الرَّقُ.

ومعنى (غيرَ مشقوق عليه) أنَّه لا يُكَلَّفُهُ سيَّدُهُ من الحدمةِ فوقَ ما يُطيقُهُ، ولا فوقَ حصَّتِهِ من الرُّقِّ.

قيلَ: إلاَّ أَنَّهُ يَبَعَدُ هَذَا الجَمعُ مَا أَخْرِجَهُ الطَّبِرَانيُّ [«الأوسط» (٢١١١)] والبَيْهَقيُّ (١٧٨/٤) من حديثِ رجلٍ من بني عُذرةَ «أَنْ رَجُلاً مِنْهُمْ أَعْتَقَ مَمْلُوكاً لَهُ عِنْدَ مَوْتِهِ وَلَيْسَ لَهُ مَالٌ غَيْرُهُ فَأَعْتَقَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ثُلْتُهُ وَأَمْرَهُ أَنْ يَسْعَى فِي النَّلْتَيْنِ».

قُلْت: قدْ يقولُ من اخْتَارَ هذا الوجْهَ من الجمعِ الله المرادَ
 منْ أمرِهِ تَنْظُ انْ يسعى في النُّلثينِ يسعى على مواليهِ بقدرِ ثُلثيْ
 رقبّتِهِ من الحدمةِ لأنَّهُ الذي بقيّ رقاً لَهُمْ.

وإيضاحُ الجمعِ بينَ الأحاديثِ الْ قولَـهُ ﷺ: ﴿لا شـرِيكَ للّهُ فيما إذا كانَ مـالك الشّـقصِ عنيّـاً فَهُـوَ في حُكْـمِ المـالِكَينِ فيغتِنُ العبدَ كُلُهُ ويسلّمُ قيمةً ما هُوَ لشرَكَانِهِ.

ويحملُ حديثُ السَّعايةِ على ما إذا كانَ العبدُ قــادراً عليْهَـا كما يُرشدُ قولُهُ ﷺ: (غيرَ مشقوق عليه، وحديثُ (وإلاَّ فقـدْ عَتَقَ منهُ ما عَتَقَ، على ما إذا كانَ المُعْتِقُ فقيراً والعبـدُ لا قُــدرةَ لَهُ على السَّعاية.

وقالَ أبو حنيفةَ وأَهْلُ الظَّاهِرِ يُمْتَقُ مَنْهُ ذَلِكَ القَـدُرُ الَّـذي عَتَقَ ويسعى في الباقي وَهُوَ قُولُ طَاوسِ وحَّادٍ.

وحجَّةُ الأوَّلينَ حديثُ أبي المليحِ وغيرُهُ، وبالقياسِ على عِنْقِ الشَّقْصِ فإنَّـهُ إذا سـرى إلى ملْـكِ الشَّـرِيكِ فبـالأولى إذا لمْ يَكُنْ لَهُ شريكٌ.

وحجَّةُ الآخرينَ أنَّ السَّببَ في حقَّ الشَّرِيكِ هُوَ ما يدخــلُ على شريكِهِ من الضَّرر.

فَامًا إذا كانَ العبدُ لَهُ جميعُهُ لَمْ يَكُنْ هُنَاكَ ضَرَرٌ فَـــلا قيــاسَ ولا يخفى أنَّهُ رأيّ في مُقابلةِ النَّصِّ. على أنَّ ذِكْرَ الاسْتِسعاءِ ليسَ منْ قولِ النَّبِيُّ ﷺ.

وبعدَ تقرُّر هــذا لَـك فقـدُ عرفْت تعـارضَ كــلامٍ هــؤلاءِ الأنشَّةِ الحَفَّـاظِ فِ هــنــؤو الزَّيـادةِ ولا كــلامَ فِي أَنْهَـا قــدُ رويْــتُ مرفوعةً والأصلُ عدمُ الإدراجِ حَتَّى يقومَ عليُهِ دليلُ نَاهِضٌ.

وقدْ تقاومَتِ الأدلَّةُ هُنا ولَكِنَّـهُ عَضَّـدٌ القـولُ برفـع زيـادةِ السِّعايةِ إليْهِ ﷺ أنَّ الأصلَ عدمُ الإدراجِ ومعَ ثُبُوتِ رفعِهَا فقدْ عارضَتْ روايةَ "وإلاَّ فقدْ عَتَقَ منْهُ ما عَتَقَ».

وقد جُمعَ بينَهُمَا بوجْهَين.

الأوَّلُ: الذَّ معنى قولِهِ "والأَ فقد عَنَى مَنْهُ ما عَنَى ايْ بِالْعَنَاقِ مالك الحصَّةِ حصَّتَهُ وحصَّةُ الشَّرِيكِ تُعَنَّقُ بالسَّعايةِ فيعْتَقُ العبدُ بعد تسليم ما عليْهِ ويَكُونُ كَالْمُكَاتَبِ وَهَذَا هُوَ الَّذِي جزمَ بِهِ البَخَارِيُّ ويظُهَرُ أَنْ ذَلِكَ باخْتِيارِ العبدِ لقولِهِ غيرَ مشقوق عليهِ فلو كانَ ذَلِكَ على جَهَةِ اللَّزُومِ بأَنْ يُكَلِّفُ العبدُ الانجِسابَ عليهِ فلو كانَ ذَلِكَ على جَهَةِ اللَّزُومِ بأَنْ يُكَلِّفُ العبدُ الانجسابَ والطَّلبَ حَتَّى يحصلَ ذَلِكَ لحصلَ لَهُ عايةُ المشقَّةِ وَهُو لا يلزمُ في الْكِتَابةِ ذَلِكَ عندَ الجَمْهُورِ لأَنَّهَا غيرُ واجبةٍ فَهَذَا مِثْلُهَا.

وإلى هذا الجمع ذَهَبَ البَيْهَقيُّ (السن الكبرى: ٢٨٢/١٠) وقالَ: لا تَبقى بَينَ الحديثينِ مُعارضةٌ اصلاً وَهُسوَ كما قبالَ، إلاَّ الله يُلغَمِ منهُ أَنهُ يُبقى الرَّقُ في حصَّةِ الشَّرِيكِ إذا لم يُحْمَرِ العبدُ السُعاية ويحملُ حديثُ أبي المليح عن أبيهِ أنْ رجلاً اغتَنَ شقصاً في غُلامٍ فذُكِرَ ذلِكَ للنَّبيُ عَلَيْ فقال: "ليس لله شريك، وفي رواية: "فأجاز عتقه، وأخرجه النسائيُّ [«الكبرى» (١٨٦/٣)] بإسنادٍ قوي، ومثله ما أخرج أحمد (٥/٥٧) بإسنادٍ حسن من حديثِ سمرةَ "أنْ رَجُلاً أغتَنَ شِقْصاً فِي مَمْلُوكٍ فَقَالَ النَّبيُّ حديثِ على الموسرِ فَتَندفعُ المعارضةُ.

وَأَمَّا مَا أَخْرِجَهُ أَبُو دَاوِد (٣٩٤٨) مِنْ طَرِيقٍ مِلْقَامٍ عِنْ أَبِيهِ «أَنَّ رَجُلاً أَعْتَسَقَ نَصِيبَهُ فِي مَمْلُوكٍ فَلَـمْ يَضَمَّنُـهُ النَّبِيُّ ﷺ» وإسنادُهُ حسنَ نَهُوَ فِي حقَ المعسرِ.

ويدلُ لَهُ مَا أَخْرِجَهُ النَّسَائِيّ [والكبرى، كما في وَعَفَة الإشراف، (٧٦٧٥)] عن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما بلفظ امن أَعَسَقَ عَبْـداً وَلَهُ فِيهِ شُرَكَاءُ وَلَهُ وَفَاءٌ فَهُوَ حُرَّ وَيَضْمَنُ نَصِيبَ شُرَكَايِهِ بِقِيمَتِهِ لِشَاءَ مِنْ مُشَارَكِيَهِمْ وَلَيْسَ عَلَى الْعَبْدِ شَيْءٌ، فقالَ "ولَـهُ وفاءً، فإنه دالٌ على ما ذكره من وجه الجمع باعتبار الإيسار

#### ٥\_ عتقُ الوالد

١٣٥٣ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ
 الله عَنْهُ وَلَـدٌ وَالِـدَهُ إِلاَّ أَنْ يَجِـدَهُ مَمْلُوكاً فَيَشْتَرِيهِ فَيَعْتِقُهُ .

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٥١٠).

(وعن أبي هُريرةَ هَ اللهِ قَالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: لا يجزي) بَنْتُح حرف المضارعةِ أيْ لا يُكَافئُ (ولدَّ والدَّهُ إلاَ أن يجدَهُ مُمُوكاً فِيشَتْرِيهِ فَيْفِقُهُ. رواهُ مُسلمٌ فِيهِ دليلٌ على أنَّهُ لا يُعْمَنَ عليهِ بمجرَّدِ الشُّراءِ وأنهُ لا بُلدُّ من الإغتاقِ بعدَهُ. وإلى هذا ذَهَبَ الظَّاهِ بُهُ.

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنْهُ يُعْتَقُ بِنفسِ الشَّرَاءِ، وَتَـَاوَّلُوا قُولَهُ الْمِنْقُ بِنفسِ الشَّراءِ، وَتَـَاوَّلُوا قُولَهُ الْمِنْقُ بُسَبَ إِلَيْهِ العِتْقُ عِنْ الْمِنْقُ الْمِنْقُ الْمِنْقُ الْمِنْقُ عَـن الحقيقـةِ عِلاَّ أَنَّهُ صَوفَهُ عَـن الحقيقـةِ حديثُ سَمرةَ الآتِي. وفِيهِ تعليقُ الحرَّيَّةِ بِنفسِ المُلْكِ كما يأتِي.

وإنَّما كانَ عِنْقُهُ جزاءً لأبِيهِ لأنَّ العِنْسَقُ أفضلُ ما منْ بِهِ أحدٌ على أحدٍ لِتَخليصِهِ بذلِكَ من الرَّقُ فَتَكُملُ لَـهُ أحوالُ الأحرارِ من الولايةِ والقضاءِ والشَّهَادةِ بالإجماعِ.

والحديثُ نصَّ في عِتْقِ الوالدِ ومثلُهُ قولُ منْ عـدا داود في حَقَّ الأُمُّ أيضاً في قول بالقياس.

### ٦\_ عتقُ المحرم

النَّبِيُّ عَانُ سَمُرَةً بْنِ جُنْدُبٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى النَّبِيُّ اللَّهِ عَلَى النَّبِيُّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

رَوَاهُ أَحْمَدُ (١٥/٥) وَالأَرْبَعَةُ إِلْهِ داود (٣٩٤٩)، الزمذي (١٣٦٥) في «كبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٤٥٨٥)، النساني (٤٥٨٥)، ابس ماجه (٢٥٢٤)]، وَرَجُعَ جَمْعٌ مِن الْحُفَّاطِ أَنَّهُ مُؤقُوفٌ.

وأخرجَهُ أبو داود مرفوعاً (٣٩٤٩) منْ روايةِ حَمَادٍ.

وموقوفاً (٣٩٥١) و(٣٩٥٢) من روايةِ سعيدٍ وقــالَ: سـعيدٌ احفظُ منْ حَمَّادٍ، فالوقفُ حينتذِ أرجحُ.

واخرجَهُ ايضاً (٣٩٥٠) منْ طريقٍ سعيد عنْ قَتَادةُ انْ عُمرَ

بنَ الخطَّابِ قالَ: منْ ملكَ \_ الحديثَ فوقفهُ على عُمرَ.

وقالَ أبو داود: لمُ يُحدُّثُ بِهَذَا الحديثِ إلاَّ حَادُّ وقَدْ شَــَكُُّ فِيهِ (تحت ح (٣٩٤٩)].

قَالَ ابنُ المدينيُّ: هُوَ حديثٌ مُنْكُرُّ.

وقالَ البخاريُّ: لا يصحُّ

وروَاهُ ابنُ ماجَــة (٢٥٢٥) والنَّسائيُّ [«كبرى» كما في «تخفة الأشراف» (٧١٤/٢) والحَّرمذيُّ [تحت (١٣٦٥م)] والحَّاكِمُ (٢١٤/٢) منْ طريقِ ضمرةً عن التَّوريُّ عنْ عبدِ اللَّهِ بسنِ ديسَارٍ عن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهم.

قَالَ النَّسائيِّ: حديثٌ مُنْكَرُّ.

وقالَ التَّرَمَدَيُّ: لَمْ يُتَابِعُ ضمرةً عَلَيْهِ وَهُوَ حَطًّا.

وقالَ الطَّبرانيُّ: وَهِمَ ضَمْرَةً في هذا الاِسنادِ والمحفوظُ بِهَــذا الاِسنادِ «نَهَى عَنْ بَيْعِ الْوَلاءِ وَعَنْ هِبَتِهِ».

وردُّ الحَاكِمُ هذا وقالَ: إنَّهُ رُويَ منْ طريقِ ضمرةَ الحديثانِ بالإسنادِ الواحدِ.

وصحَّحَهُ ابنُ حزم وعبدُ الحقُّ وابنُ القطَّانِ وقالوا: ضمرةُ بنُ ربيعةَ لا يضرُّ تفرُّدُهُ؛ لأنَّهُ ثقةٌ لمْ يَكُنْ في الشَّامِ رجلٌ يُشبِهُهُ.

قلْت نقدْ رفعَهُ ثقةً فإرسالُ غيرِهِ لَهُ لا يضرُّ كما كَرَّرْناهُ.

وفي الحديث دليلٌ على أنهُ منْ ملَكَ منْ بينَهُ وبينَـهُ رحامةٌ مُحرَّمةٌ للنَّكَـاحِ فإنَّـهُ يُعَنَّـنُ عليْـهِ، وذليكَ كالآبــاءِ وإنْ علــوا والأولادِ وإنْ سَقُلُوا والإخوةِ وأولادِهِمْ والأخوالِ والأعمــامِ لا أولادِهمْ.

وإلى هذا ذَهَبَتِ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ مُسْتَدلِّينَ بالحديث.

وذَهَبَ الشَّافعيُّ إلى أنَّهُ لا يُعْتَقُ إلاَّ الآباءُ والأبناءُ للنَّمصُّ في الحديثِ الأوَّل عن الآباء، وقياسـاً للأبناءِ عليْهِـمْ ويناءً منْـهُ على عدمَ صحَّةً هذا الحديثِ عندَهُ.

وزادَ مالِكُ: الإخوةَ والأخوّاتِ قياساً على الآباءِ.

وذَهَبَ داودُ إلى أنهُ لا يُعْتَنَّ أحدٌ بِهَـذَا السَّبِبِ لظَـاهِر حديثِ أبي هُربرةَ الماضي، فيشْتَرِيه فيغَيَّفُه، فــلا يُعْتَــقُ إلاَّ بالإغتاق عندهُ.

وَهَذَا الحَديثُ كما عرفْت قَدْ صَحْحَهُ أَنْمُةٌ فَالَعَمَلُ بِهِ مُتَعَيِّنٌ. وظَاهِرُهُ أَنْ مُجرَّدَ المُلْكِ سَبَ للعِنْقِ فَيَكُونُ قرينةً لحملِ الفِيْقِقَهُ على المعنى الحجازيُ كما قالَهُ الجمْهُ ورُ فَـلا يَكُونُ فِيهِ حُجَّةً لداودَ.

٧- ردّ العتقِ على ما جاوزَ الثلثُ من مالِ المعتقِ

١٣٥٥ وَعَنْ عِمْرَانَ بَنِ حُصَيْنِ ظَهُ: «أَنَّ رَجُلاً أَعْنَقَ سِئَةً مَمَالِيكَ لَهُ، عِنْدَ مَوْتِهِ، لَمْ يَكُنْ لَـهُ مَالٌ غَيْرُهُمْ، فَدَعَا بِهِم رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَجَزْأَهُمْمُ أَنْلُانًا: ثُمَّ أَفْرَعَ بَيْنَهُمْ، فَأَعْنَقَ اثْنَيْنِ وَأَرَقَ أَرْبَعَةً.
وَقَالَ لَهُ قَوْلاً شَدِيداً».

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١٦٦٨).

(وعن عمران بن حُصين ﷺ وَأَنْ رَجُلاً أَعْنَقَ مِينَةً مَمَالِيكَ لَهُ مَالٌ مَجُلاً أَعْنَقَ مِينَةً مَمَالِيك لَهُ عِنْدَ مَوْلِهُ اللّهِ ﷺ وَسُولُ اللّهِ ﷺ فَجَرَّاهُمْ أَثْلاثًا ثُمَّ أَفْرَعَ بَيْنَهُمْ فَأَعْنَقَ اثْنَيْنِ وَأَرَقَ أَرْبَعَةً وَقَالَ لَهُ قَوْلاً شَدِيداً») وَهُوَ ما روّاهُ النّسائي [وكبرى، كما في وتحفة الاشراف، شديداً») وأبو داود (٢٩٦٠) أنهُ ﷺ قالَ «لَوْ شَهِدْته قَبْلَ أَنْ يُشْفِينَهُ (روّاهُ مُسلمٌ).

دَلُ الحديثُ على أَنْ حُكْمَ التَّبَرُّعِ فِي المَرْضِ حُكْمُ الوصيَّـةِ ينفذُ من النَّلْثِ وَإِلَيْهِ ذَهَبَ مَالِكُ والشَّافِعيُّ وَأَحَدُ.

وإنَّمَا اخْتَلَفُوا هَلْ تُعْتَبُرُ القيمةُ أَو العددُ مَنْ غَيْرِ تَقْوَيْمٍ.

فقالَ مالِكَ": يُعْتَبُرُ التَّقويمُ فإذا كانوا سِتَّةَ أعبدِ اعْتَقَ النُّلثَ بالقيمةِ سواءً كانَ الحاصلُ منْ ذلِكَ اثنينِ منْهُمْ أو أقلُ أو أكثرَ.

وَذَهَبَ البعضُ إلى أنَّ المُعْتَبرَ العددُ منْ غسيرِ تقويــمٍ فيعْتَــقُ اثنان في مسألةِ السُنَّةِ الأعبدِ.

وخالفَتِ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ وذَهَبوا إلى أنَّـهُ يُغتَـقُ مـنْ كُـلُّ عبدٍ ثُلثُهُ. ويسعى كُلُّ واحدٍ في ثُلثيْ قيمَتِهِ للورثةِ.

قالوا: وَهَذَا الحديثُ آحاديُّ خالفَ الأصولُ وذلِك؛ لأنَّ السَّيِّدَ قَدْ أُوجَبَ لِكُلُّ واحدٍ منْهُم العِنْقَ فلوْ كانَ لَهُ مالٌ لنفذَ العِنْقُ في الجميع بالإجماع.

وإذا لم يَكُنْ لَهُ مالٌ وجبَ أَنْ يَنفذَ لِكُلِّ وَاحدٍ مَنْهُمْ بَسَدرِ النَّلْثِ الْجَائزِ تَصرُف السَّيْدِ فِيهِ وردْ بَانْ الحديث الآحادي من الأصول فَكَيف يُقال: إنَّهُ خالف الأصول ولو سلَّم فمن الأصول أنه لا يدخل ضرراً على الغيرِ وقد ادخلتُم الفسرر على الورثةِ وعلى العبيدِ المعتقين، وإذا جُمعَ البيني في شخصين كما في مسألةِ الحديثِ حصل الوفاءُ بحق العبدِ وحق الوارثِ وظيرُ مسألةِ العبدِ لو أوصى بجميع التركةِ فإنَّهُ يقف ما زاد على النُلثِ على إجازةِ الورثةِ اتفاقاً ثُمُ إذا أريدَ القسمةُ تعينَّت الانصباءُ بالقرعةِ اتفاقاً.

#### ٨\_ العتقُ بشرطِ

١٣٥٦ - وَعَنْ سَفِينَةً ﷺ قَالَ: ﴿كُنْت مَمْلُوكاً لَامً سَلَمَةً، فَقَالَتْ: أَغْتِقُك وَأَشْتَرِطُ عَلَيْك أَنْ تَخْـدُمَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مَا عِشْت.

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٢١/٥) وَأَبُو دَاوُد (٣٩٣٧) وَالْسَائِيُّ [«الكبرى» كما في هتمقة الأشراف» (٤٤٨١) وألْخاكِمُ (٢٠٦/٣)

(وعنْ سفينةَ ظُهُ السُّينِ الْمُهْمَلةِ ففاء فمثنَّاةٍ تَحْتِيَّةٍ فنونِ

رقالَ «كُنْت مَمْلُوكاً لأمَّ سَلَمَةَ فَقَالَتْ: أَغِيقُك وَأَشْتَى وَلُمُ عَلَيْك أَنْ تَغِيقُك وَأَشْتَعْرِطُ عَلَيْك أَنْ تَخْدُمَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مَا عِشْت، رَوَاهُ أحمــدُ وأبو داود والسانيُ والحاكِمُ.

الحديثُ دليلٌ على صحَّةِ اشْتِراطِ الحدمةِ على العبدِ المعتَّـقِ وأنَّهُ يصحُّ تعليقُ العِنْقِ بشرطِ فيقعُ بوقوع الشَّرطِ.

ووجْهُ دلالَتِهِ أَنَّهُ علمَ أَنَّهُ ﷺ قَرَّرَ ذلِكَ إِذَ الحَدْمَةُ لَهُ.

ورويَ عنْ عُمرَ أَنْهُ أَعْتَقَ رقيقَ الإمارةِ وشـرطَ عليْهِـمُ أَنْ يخدموا الحليفةَ بعدّهُ ثلاثَ سنينَ.

قَالَ فِي النِهَايَةِ الجُنَهِيهِ: لَمْ يَخْتَلْهُوا فِي الْ العبدَ إذا اغْتَقَهُ سِيْدُهُ على انْ يخدمَهُ سنينَ أنَّهُ لا يُتِمُّ عِنْقُهُ إلاَّ بخدمَتِهِ.

وبِهَذا قالَتِ الْهَادويَّةُ والحنفيَّةُ.

#### ٩\_ الولاءُ لمن أعتقَ

الله عنها أنَّ عَائِشَةَ رضي اللَّه عنها أنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ: ﴿إِنَّمَا الْوَلاءُ لِمَنْ أَعْتَنَ ﴾.

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ فِي حَدِيثٍ تقدم [البخاري (٥٠٩٧)، مسلم (١٥٠٤)].

في البيع في قصَّةِ بريرةَ وَتَقدَّمُ شرحُهُ بما فِيهِ كفايةٌ وأفسادَتْ كلمةُ "إنَّما" الحصر، وَهُوَ إنْبَاتُ الـولاءِ لمـنْ ذَكَرَ ونفيهِ عمَّـنْ مانا:

فاسْتُدلُ بِــهِ على أنَّهُ لا ولاءَ بالإســـلامِ خلافًا للْهَادويَّـةِ والحنفيَّةِ.

#### ١٠ ـ الولاءُ لا يُباعُ ولا يوهَبُ

الله عنهما قَالَ: عَمْرَ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ الْوَلاءُ لُحْمَةٌ كَلُحْمَةِ النَّسَبِ، لا يُبَاعُ وَلا يُوهَبُ ﴾.

رَوَاهُ الشَّافِعِيُّ [«ترتيب المسند» (۲۳۷)] وَصَنَّحْحَهُ ابْنُ جِبَّانَ (۴۹۵۰) وَالْحَاكِمُ (۲٤۱/٤).

وَأَصْلُهُ فِي الصَّحِيحَيْنِ [البخاري (٢٥٣٥)، مسلم (١٥٠٦)] بِغَيْرِ هَذَا اللَّفْظِ.

روعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: 

«الْوَلاءُ لُحْمَةً») فِي الْقَامُوسِ: بِضَمُ الـلاَّمِ وَقَتْحِهَا فِي النَّسَبِ
وَالْتُوبِ.

(«كَلُحْسَةِ النَّسَبِ لا يُسَاعُ وَلا يُوهَبُه. رَوَاهُ الشَّسالِهِ يُّ وَصِحْتَهُ ابنُ حَبَّانُ والحَاكِمُ وَاصلُهُ فِي الصَّحِيعِينِ بغيرِ هذا اللَّفظى يُرِيدُ أَنَّ فِيهِمَا بلفسظِ «نَهَى النَّبِيُ ﷺ عَنْ بَيْعِ الْوَلاءِ وَعَنْ هِبَتِهِ الْوَلاءِ وَعَنْ هِبَتِهِ الْحَرَجُهُ البخاريُ (٢٥٣٥) منْ حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ دينسارٍ عن ابن عُمرَ.

وأخرجَهُ مُسلمٌ (١٩٠٦)(١٦) منْ هـنبو الطَّريـقِ. وقــــالُ التَّرمذيُّ (١٢٣٦) بعدَ تخريجِهِ: حسنٌ صحيحٌ.

ومعنى تشبيهِ بلُحمةِ النَّسبِ أنَّهُ بجري الولاءُ مجرى النَّسبِ في الميراثِ كما تُخالطُ اللَّحمةُ سَدَى النَّوبِ حَتَّى يصيرَ

كالشِّيءِ الواحدِ كما يُفيدُهُ كلامُ «النَّهَايةِ».

والحديثُ دليلٌ على عدمٍ صحّةِ بيعِ السولاءِ ولا هَبَتِهِ فَإِنَّ ذَلِكَ أُمرٌ معنويٌّ كالنَّسبِ لا يَتَأْتَى انْتِقالُــهُ كالأَبُوَّةِ والأخوَّةِ لا يَتَأْتَى انْتِقالُــهُ كالأَبُوَّةِ والأخوَّةِ لا يَتَأْتَى انْتِقالُـهُمَا.

وقد كانوا في الجَاهِلِيَّةِ ينقلـونَ الـولاءَ بـالبيعِ وغـيرِهِ فنَهَـى الشَّرعُ عنْ ذَلِكَ وعليْهِ جَاهِيرُ العلماءِ.

ورويَ عن السُّلفِ جوازُ بيعِهِ.

وعنْ آخرينَ منْهُـمْ جـوازُ هَبَتِهِ وَكَأَنَّهُمْ لَمْ يَطْلعـوا على الحديثِ أو حملوا النَّهْيَ على التَّنزِيهِ وَهُوَ خلافُ أصلِهِ.

### ١١ ــ المدبُّرُ والمكاتّبُ وأمُّ الولدِ

المدَّبُرُ: اسمُ مفعول وَهُوَ الرَّقِيــقُ الَّـذِي عُلَــقَ عِنْقُـهُ بمـوْتِ مالِكِهِ سُمُّيَ بذلِك؛ لأنَّ مالِكَهُ دبَّرَ دُنيَاهُ وآخرَتُهُ.

أمَّا دُنيَّاهُ: فاستِمرارُ انْتِفاعِهِ مخدمةِ عبدِهِ.

وأمَّا آخرَتُهُ: فَتَحصيلُ ثوابِ العِنْقِ.

والْمُكَاتَبُ: اسمُ مفعول: وهــو الرَّقيــقُ الَّـذِي وقَمَـتُ عليْـهِ الْكِنَابَةُ؛ وحقيقةُ الْكِتَابَةِ تعليْقُ عِنْقِ المملُوكِ علـــى أدائِـهِ مــالاً أو نحوَهُ منْ مالِكِ أو نحوِهِ وَهُوَ على خلاف القياسِ عندَ منْ يقولُ إِنَّ العبدَ لا يملِكُ.

وأمُّ الولدِ: تقدُّمَ ذِكُّرُهَا في كِتَابِ البيعِ.

# ١٢ ــ ردُّ العتقِ إذا كان مُفلساً

١٣٥٩ عـنْ جَـابِر ﷺ. «أَنْ رَجُـالاً بِـــن الْأَنْصَارِ أَعْنَقَ غُلاماً لَهُ عَنْ دُبُرٍ، وَلَمْ يَكُـن لَـهُ مَـالٌ غَيْرُهُ، فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِي ﷺ فَقَالَ: مَنْ يَشْـتَرِيهِ مِنِّي؟ فَاشْتَرَاهُ نُعْيْمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بِثَمَانِهِ اللَّهِ فِيَمَانِهِ اللَّهِ فِيمَانِهِ اللَّهِ فِيمَانِهِ اللَّهِ فِيمَانِهِ وَرْهَمٍ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٥٣٤)، مسلّم (٩٩٧)].

وَلِي لَفُظِ لِلْبُخَارِيِّ (٢١٤٢): فَاخْتَاجَ.

وَلِمِي رِوَائِيةِ النَّسَائِيِّ [﴿كبرى» (﴿٠٠٥)]: وَكَانَ عَلَيْهِ دَيْسٌ لَبَاعَتُهُ بِنَمَالِمِائَةِ دِرْهَمٍ، فَأَعْطَاهُ. وَقَالَ: اقْضِ دَيْنَك.

(عن جابر ﷺ أنَّ رجلاً السُمُهُ [أبو] مَذْكُورِ كما في روايةِ مُسلمٍ (٩٩٧) وَتَقَدَّمُ فِي أَوَّلِ كِتَابِ البيعِ منْ روايــةِ أبي داود (٣٩٥٧) والنَّسائيُّ (٣٠٤/٧) أو اسمُهُ «أبو مذكــور» واســمُ غُلامِهِ أبو يعقوبَ.

(مِن الأنصارِ أَعْنَقَ غُلاماً لَهُ) اسمُهُ يعقبوبُ كما في مُسلمِ أيضاً (عنْ دُبرٍ) بضمُّ الدَّالِ المُهمَّلةِ وبضمُّ الموحَّدةِ وسُكُونِهَا.

(﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ مَالٌ غَيْرُهُ قَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِي ﷺ فَقَالَ مَنْ يَشْتُوبِهِ مِنْي؟ فَاشْتُرَاهُ نُعْيَمُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ بِفَمَانِمِاتُهَ دِرْهَمٍ. مُتَّفَقَ عليْهِ وَفِي لَفْظِ البخاريّ فاخْاجَ. وفي روايةِ النّسانيّ أيْ عنْ جابرٍ.

(﴿ وَكَانَ عَلَيْهِ دَيْنَ فَبَاعَهُ بِغَمَانِهِاتَةِ دِرْهَمٍ فَأَعْطَاهُ وَقَالَ افْضِ دَيْنَكَ ﴾.

الحديثُ دليلٌ على مشروعيَّةِ التَّدبيرِ، وَهُـوَ مُتَّفَقُ على مشروعيَّةِ التَّدبيرِ، وَهُـوَ مُتَّفَقُ على مشروعيَّةِ واخْتَلفَ العلماءُ هـلْ ينفذُ من راسِ المالِ أو من النَّك.

فَلَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ يِنْفَذُ مِنِ الثَّلْثِ.

وَذَهَبَ جماعةً من السَّلفِ والظَّاهِريَّةِ إلى أنَّهُ ينفذُ مـن رأسِ ال.

اسْتَدَلُّ الجَمْهُورُ بِقِياسِهِ على الوصيَّةِ بِجَامِعِ أَنَّهُ يَنفَذُ بِعَـدَ المُوتِ، وبحديثِ ابنِ عُمرَ مرفوعاً «الْمُدَبُّرُ مِن الثُّلُـثِ» [ابن ماجه (۲۰۱٤)].

وردُّ الحديثُ بأنَّهُ جزمَ اثمَّةُ الحديثِ بضعفِهِ وإِنْكَـــارِهِ، والْ رفعَهُ باطلٌ، وإنَّما هُوَ موقوفٌ على ابن عُمرَ.

وقالَ البيْهَقيُّ: الصَّحيحُ أنَّهُ موقوفٌ.

وروى البيْهَقيُّ (٣١٤/١٠) عنْ أبي قلابةَ مُرسلاً «أَنْ رَجُـلاً أَغْنَقَ عَبْداً لَهُ عَنْ دُبُر فَجَعَلَهُ ﷺ مِن النُّلُثِ».

وَاخْرِجَ (٣١٤/١٠) عَنْ عَلَيٌّ عَلَيُّهُ كَذَٰلِكَ مُوقَوْفًا.

واستُدلُّ الآخرونَ بالقياسِ على الْهِبةِ ونحوِهَـا مُمَـا يُخرِجُـهُ الإِنسانُ منْ مالِهِ في حالِ حَيَاتِهِ.

ودليلُ الأوَّلينَ أولى لتاييدِ القياسِ بالمرسلِ والموقوف؛ ولأنَّ قياسَهُ على الوصيَّةِ أول من القياسِ على الْهِبَةِ.

وفي الحديث دليلٌ على جواز بيع المدبَّسِ لِحَاجَتِهِ لَنفَقَتِهِ أَو قضاء دينِهِ وذَهَبَ طائفةٌ إلى عـدمِ جـواز بيعِـهِ مُطلقاً مُسْتَدلُينَ بقوله تعالى: ﴿أَوْفُوا بِالْمُقُودِ﴾ [المائدة: ١].

وردُّ بأنَّهُ عامٌّ خصَّصَهُ حديثُ الْكِتَابِ.

وَذَهَبَ آخرونَ مَنْهُمُ الشَّافِعِيُّ وَأَحَدُ إِلَى جَوَازِ بِيهِهِ مُطَلَقًاً مُسْتَدَلِّينَ بحديثِ جَابِرِ وَيَشْبُهُهُ بِالوصيَّةِ فَإِنَّــهُ إِذَا اخْتَاجَ الموصي باغ ما أوصى به، وَكَذَّلِكَ مَعَ اسْتِغنائِهِ.

قالوا: والحديثُ ليسَ فِيهِ قصرُ البيعِ على الحاجةِ والضُّرورةِ، وإنَّما الواقعُ جُزئيُّ منْ جُزئيًاتِ صُورِ جوازِ بيعِهِ وقياسُهُ على الوصيَّةِ يُؤيَّدُ اعْتِبارَ الجوازِ المطلقِ والظَّاهِرُ القولُ الأوَّلُ.

### ١٣- المكاتَبُ عبدٌ ما بقي عليه من مكاتبتِه شيءٌ

١٣٦٠ وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ
 جَدُّهِ عَن النَّبِيُ ﷺ قَــالَ: «الْمُكَاتَبُ عَبْـدٌ مَـا بَقِـيَ
 عَلَيْهِ مِنْ مُكَاتَبَتِهِ دِرْهَمْ».

ورويَ منْ طُرق كُلُّهَا لا تخلو عنْ مقالٍ.

قالَ الشَّافعيُّ في حديثِ عمرو بنِ شُعيبِ: لا أعلــمُ أحـداً روى هذا إلاَّ عمرو بـنُ شُعيبِ ولمْ أزَ مـنْ رضيت مـنْ ألهـلِ العلم يُشِتُهُ. وعلى هذا فَتْبا المُفْتِينَ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ المُكَاتَبَ إذا لَمْ يف بما كُوتِبَ عليْـهِ فَهُوَ عبدٌ، لَهُ احْكَامُ الممالِيكِ.

وللى هـذا ذَهَبَ الجمْهُـورُ الْهَادويَّـةُ والحنفيَّــةُ والشَّــافعيُّ ومالِكٌ وفي المسألةِ خلافٌ.

فرويَ عنْ عليٌ ظَلَمْ اللهُ يُعْتَقُ إذا أدَّى النَّرَطَ ويروى عنْهُ النَّهُ يُعْتَقُ إذا أدَّى النَّرَطَ ويروى عنْهُ النَّه يُعْتَقُ بقدرٍ ما أدَّى ودليلُهُ ما أخرجَهُ النَّسائيّ (١٤٥/٨) منْ روايةِ عِكْرِمةَ عن النَّبِيِّ ﷺ قالَ: «يُسؤدُي الْمُكَاتَبُ بِحِصَّةِ مَا أَدِّى دِيَةً عَبْدٍ».

قالَ البَيْهَقِيُّ (٣٢٥/١٠): قالَ أبو عيسى فيما بلغني عنْهُ: سَالْتِ البخاريُّ عنْ هذا الحديثِ فقالَ: روى بعضُهُمْ هذا الحديثَ عنْ ايُوبَ عنْ عِكْرِمةً عنْ عليٌّ.

والحَتْلُفَ على عِكْرِمةَ فِيهِ وروايةُ عِكْرِمةَ عنْ علىيٍّ مُرسلةً وروايتُهُ عن النَّيِّ ﷺ مُرسلةً .

ورويَ عن عليٌّ منْ طُرق مرفوعاً وموقوفاً.

(قَلْت) فقد ثَبَتَ لَهُ أصلٌ إِلاَّ أَنَّهُ قدْ عارضَهُ حديثُ الْكِتَابِ وقولُ الجمهُورِ دليلُهُ الحديثُ وإنْ كانَ ما خَلَتْ طُرقُهُ عن قادح إِلاَّ أَنَّهُ أَيْدَتُهُ آثارٌ سلفيَّةٌ عن الصَّحابةِ؛ ولأنَّهُ أخذَ بالاخْتِياطِ في حقُ السَيِّدِ فلا يزولُ ملْكُهُ إِلاَّ بما قدْ رضيَ بِهِ من تسليم ما عند عبدِهِ فالأقربُ كلامُ الجمهُور.

#### ١٤ ـ احتجابُ السيدة عن المكاتب

ا ١٣٦١ وَعَنْ أُمُّ سَلَمَةُ رضي الله عنها قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا كَانَ لِإِحْدَاكُنَ مُكَاتَبٌ، وَكَانَ عِنْدَهُ مَا يُؤَدِّى فَلْتَحْتَجِبْ مِنْهُ».

رَوَاهُ أَحْمَسَدُ (٢٨٩/٦) وَالأَرْبَعْسَةُ [أبسو داود (٣٩٢٨)، النسساني [وكبرى، كما في وتحفة الأشراف، (١٨٢٢١)]، ابسن ماجمه (٢٥٢٠)]، وَصَحَّحَةُ النَّرْمِلِيُّ (٢٧٦١).

وَهُوَ دليلٌ على مسألتَينِ.

(الأولى) أنَّ الْكَاتَبَ إذا صارَ معَهُ جميعُ مال الْكَاتَبةِ فقدْ صارَ لَهُ مَا للْحرارِ فَتَخْتَجبُ منْهُ سيْدَتُهُ إذا كانَ عَلُوكاً لاسراةٍ وإنْ لمْ يَكُنْ قدْ سلَّمَ ذلِك، وَهُوَ مُعارضٌ بحديثِ عمرو بن شعيب.

وقد جمع بينَهُمَا الشَّافعيُّ فقال: هـذا خـاصُّ بـازواج النَّبيُّ اللَّذِ، وَهُوَ اخْتِجابُهُنُّ عن الْكَاتَبِ وإنْ لَمْ يَكُنْ قَـدْ سَلَّمَ مالَ الْكِتَابَةِ إذا كانَ واجداً لَهُ وإلاَّ مُنعَ منْ ذلِك كما منعَ سودةً مـن نظرِ ابنِ زمعة إليْهَا معَ أنْـهُ قَـدْ قـالَ «الْوَلَـدُ لِلْفِرَاشِ» [البحاري نظرِ ابنِ زمعة إليْهَا معَ أنْـهُ قَـدْ قـالَ «الْوَلَـدُ لِلْفِرَاشِ» [البحاري

قُلْت: ولَك أَنْ تَجمعَ بينَ الحديثينِ بِأَنَّ المرادَ أَنَّهُ قِـنَّ إِذَا لَمْ يجدْ ما بقيَ عليْهِ ولوْ كانَ درْهَماً.

وحديثُ أَمُّ سلمةَ في مُكَــاتَبِ واحــدٍ لجميــعِ مــالِ الْكِتَابِـةِ ولَكِنَّهُ لَمْ يَكُنُ قَدْ سَلْمَهُ.

وامًّا حديثُ أُمُّ مسلمةَ والساني وكبرى (٥٠٣٣) بنحوه الْ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ لَهَا الإِذَا كَاتَبْتْ إِحْدَاكُنْ عَبْدَهَا فَلْيُرِهَا مَا بَقِيَ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ كِتَاتِيهِ فَإِذَا قَضَاهَا فَسلا تُكَلِّمُهُ إِلاَّ مِنْ وَرَاءٍ حِجَابٍ، فإنَّهُ ضعيفٌ لا يُقاومُ حديثَ الْكِتَابِ.

(المسألة الثانية) دلَّ الحديث بمفْهُومِهِ على أنَّهُ بجـوزُ لمملُوكِ المُراةِ النَّظُرُ النِّهَا ما لمُ يُكَاتِبُهَا ويجدْ مالَ الْكِتَابَةِ، وَهُــوَ الَّـذي دلُّ لَهُ منطوقُ قوله تعالى: ﴿أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَ ﴾ في سُورةِ النَّــورِ وفي سُورةِ الأحزاب.

ويدلُ لَهُ ايضاً «قَوْلُهُ ﷺ لِفَاطِمَةَ لَمَّا تَقَنَّمَتْ بِشَوْبٍ
وَكَانَتْ إِذَا قَنَّعَتْ بِهِ رَأْسَهَا لَمْ يَبْلُغْ رِجْلَيْهَا وَإِذَا غَطَّتْ بِهِ
رَجْلَيْهَا لَمْ يَبْلُغُ رَأْسَهَا فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ «لَيْسَ عَلَيْك بَالْسٌ إِنْمَا
هُوَ أَبُـوك وَغُلامُك الخرجَهُ أبو داود (٢٠١١) وابنُ مردويْهِ
والبيْهقيُ (١٩٥٧) من حديثِ أنس.

وأخرجَ عبدُ الرُّزَاقِ عنْ مُجَاهِدٍ. قالَ "كَانَ الْمَبِيدُ يَدْخُلُـونَ عَلَى أَزْوَاجِ النَّبِيُ ﷺ يُريدُ عالِيكُهُنَّ.

وفي "تيسير البيان" للأوزاعيّ أنّ رُؤيةَ المملُوكِ لمالِكَتِـــو هــو المنصوصُ للشّافعيُّ.

وذَكَرَ الحلافَ لبعضِ الشَّافعيَّةِ وردَّهُ وَهُرَ خلافُ مــا نقلنــا عنْهُ نيما ياتي؛ فيختملُ انَّ ذلِكَ قولٌ لَهُ.

وإلى ما أفاده مفهوم الحديث ذَهَبَ أَكُثْرُ العلماءِ من السُّلفِ وَهُوَ قُولُ الشَّافعيُّ.

وَذَهَبَتِ الْهَادُويَّةُ وَابُو حَنِفَةً إِلَى أَنَّ المُمُلُوكَ كَالاَجِنِيِّ.

قالوا: يدلُّ لَهُ صحَّةُ تزويجِهَا إِيَّاهُ بعدَ العِتْقِ.

واجابوا عن الحديثِ بأنَّهُ مَفْهُومٌ لا يُعملُ بِهِ.

وعن الآية بان المراذ بـ ﴿مَا مَلَكَتْ أَيَسَانُهُنَ ﴾: المملُوكَاتُ من الإماء للحراشر وخصَّهُنَ بالذِّكْرِ رِفعاً لِتَوَهُّم مُخايرَتِهِنَ للحراشرِ في قوله تعالى: ﴿أَوْ نِسَائِهِنَ ﴾ إذ الإماءُ لسنَ مسنْ نسائِهنَ.

ولا يخفى ضعفُ هذا وَتَكَلُّفُهُ والحقُّ احقُّ بالاتّباعِ.

#### ١٥ - ديةُ المكاتب

اللّه تعالى عَبّاسٍ رضي اللّه تعالى عنهما أَنْ النّبِيّ ﷺ قَالَ: «يُودَى الْمُكَاتَبُ بِقَـدْرِ مَـا عَتَقَ مِنْهُ دِيَةَ الْعَبْدِ».

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٢٢٢/١) وَأَبُو ذَاوُد (٤٥٨١) وَالنَّسَانِيُّ (١٥٥٨).

روعن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما أنَّ النَّبيُّ قَالَ: يُودى) بضمُّ حرف المضارعةِ مبنيُّ للمجهُول منْ: ودَاهُ يدِيهِ

(«الْمُكَاتَبُ بِقَادِ مَا عَنَقَ مِنْهُ دِيَةَ الْحُرِّ وَبِقَادِ مَا رَقٌ مِنْهُ دِيَةَ
 الْعَنْدِهِ. رَوَاهُ أَحَمْدُ وَابُو دَاوِد وَالنَّسَائِيُّ.

سقطَ هذا الحديثُ بشرحِهِ من الشَّرحِ وَهُوَ دليلٌ على الْ للمُكَاتَبِ حُكُمُ الحرُّ في قدرِ ما سلَّمَهُ منْ كِتَاتِيهِ فَتُبعُضُ دَيْتُهُ إِنْ قُتِلَ وَكَذَلِكَ الحدُّ وغيرُهُ من الأحْكَامِ الَّتِي تُنصَّفُ وَهَذا قولُ الْهَادويَّةِ.

وَذَهَبَ عَلَيَّ ضَلَّتُهُ وَشُرِيعٌ إِلَى أَنَّهُ يُمْتَقُ كُلُّهُ إِذَا سَلَّمَ قَسَطاً مَنْ مَالَ الْكِتَابَةِ:

وعنْ عليِّ ظَيِّهُ روايةٌ مثلُ كلام الْهَادويَّةِ.

واسْتَدَلُ مِنْ قَالَ: لا تَتَبِعْضُ احْكَامُهُ بِأَنَّهُ عِبدٌ مَا بَقِيَ عَلَيْهِ درْهَمٌ لَحديثِ ابنِ عُمرَ «الْمُكَاتَبُ عَبْدٌ مَا بَقِيَ عَلَيْهِ دِرْهَــمُّه. إلاَّ أنَّهُ موقوفٌ وقدْ رفعَهُ ابنُ قانعٍ وأعلَّهُ بالانقطاع.

وأخرجَهُ منْ طريقٍ عمرو بنِ شُعيبٍ عــنْ أَبِيـهِ عــنْ جــدُو أبو داود (٣٩٢٦) والنّسائيُّ.

َ لَكِنْ قَالَ الشَّافعيُّ: لَمْ أَرَ مَنْ رَضِيتٍ مِنْ أَهْلِ العلمِ يُشِيِّتُهُ كما تقدَّمَ.

وقلدُ أخوجَ أبو داود (٤٥٨٧) والتَّرمذيُّ (١٢٥٩) والنَّسائيُّ [(٤٦/٨) من حديث ابن عباس وأخرجه النساني (٤٦/٨) من حديث علي] منْ حديثِ عليَّ الطَّلِيُّهُ وابنِ عبَّساسٍ مرفوعينِ بلفظِ االْمُكَاتَبُ يُمْتَقُ بقَدْرِ مَا أَدْى وَيَوِثُ وَيُقَامُ عَلَيُهِ الْحَدُّ بِقَـنْدِ مَا عَتَقَ ولا علَّهُ لَهُ وَهُوَ يُوْيَدُ حديثَ الْكِتَابِ. ولعلَّهُ هُوَ. إِنَّمَا اخْتَلفَ لفظُهُ.

وَتُقدَّمُ الحَلافُ فِي المسألةِ وبيانُ الرَّاجِحِ منْهَا.

### ١٦\_ لم ينزك رسولُ الله ﷺ عبداً ولا أمةً

المجرّد وَعَنْ عَمْرِو بُنِ الْحَارِثِ - أَخِسَى جُونِرِيَةَ أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ رضي اللّه عنهما - قَالَ: «مَا تَرَكَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ عِنْدَ مَوْتِهِ دِرْهَما، وَلا دِينَاراً، وَلا عَبْداً، وَلا أَمَةً، وَلا شَيْئاً إلاَّ بَغْلَنَـهُ الْبَيْضَاءَ وَميلاحَهُ وَأَرْضاً جَعَلَهَا صَدَقَةً».

رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (٤٤٦١).

روعن عمرو بن الحارث؛ هُوَ عمرو بنُ الحارثِ بنِ أبي ضرار بِكَسرِ الضَّادِ المعجمةِ وراء خفيفةٍ عـدادُهُ في أَهْـلِ الْكُوفـةِ روى عُنهُ أبو وائلِ شـقيقُ بـنُ سلمةً وغـيرُهُ قالـه المصنف في «التقريب».

رَاحِي جُويرِيـةَ أُمِّ المؤمنينَ رضي اللّه عنها قبالَ: ومَا تَـرَكَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ عِنْدَ مَوْتِهِ دِرْهَماً وَلا دِينَاراً وَلا عَبْداً وَلا أَمَةً وَلا شَيْناً إِلاَّ بَفْلَتَهُ الْبَيْضَاءَ وَسِلاحَهُ وَأَرْضِا جَعَلَهَا صَدَقَـةَ، روَاهُ البخاريُّ.

الحديثُ دليلٌ على ما كانَ عليهِ ﷺ منْ تنزُّهِهِ عن اللَّهْ اللَّهُ واللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ والاَسْتِغالِ بِهَا؛ لأنَّهُ مُتَفَرَّغٌ للإقبالِ على تبليغِ ما أُمرَ بِهِ وَعبادةِ مولاهُ والاَسْتِغالِ بما يُقرّبُهُ إليْهِ وما يرضاهُ.

وقولُهُ (ولا عبداً ولا اسةً) قدَّمنا (أَنَّهُ ﷺ أَغَنَـقَ ثَلائــاً وَسِتَّينَ رَقَبَةً فَلَمْ يَمُــتْ وَعِنْـدَهُ مَمْلُـوكٌ، والأرضُ الَّتِي جعلَهَـا صدقةً.

قَالَ أَبُو دَاوِد (٢٩٦٥) «كَانَتْ نَخْلُ بَنِي النَّضِيرِ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَظَ خَاصَةً أَعْطَاهُ اللَّهُ إِيَّامًا فَقَالَ ﴿مَا أَفَاهُ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ﴾ والحشر: ٧] فأعطى أكثرَهَا المُهَاجرينَ وبقـيَ منْهَا صدقـةُ رسـولِ اللَّهِ عَلَظٌ النِّي فِي أيدي بني فاطمةً».

ولأبي داود (٢٩٦٧) أيضاً من طريق ابسن شيهاب «كَانَتْ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ ثَلاثُ صَفَايًا بَنُو النَّضِيرِ وَخَيْبَرُ وَفَدَكُ فَأَمَّا بَنُـو النَّضِيرِ فَكَانَتْ حَبْسًا لِنَوَائِينِهِ وَأَمَّا فَدَكُ فَكَانَتْ حَبْسًا لَابْنَاءِ أحمدُ وصحَّحَةُ الحَاكِمُ.

فِيهِ دليلٌ على عظمِ أجرِ هذهِ الإعانةِ لمنْ ذُكِرَ وذُكِرَ هُنـا لأجل الْكَاتَب.

وقد قال تعالى في الْكَاتَبِ ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾ [النور: ٢٣].

وقد أخرجَ النَّسانيُّ [«كبرى»: ١٩٨/، ١٩٩] مـنُ حديثُ عليٌّ ﷺ مرفوعاً أنَّهُ ﷺ قالَ •فِي الآيَةِ رُبْعُ الْكِتَابَةِ».

قَالَ النَّسَائيُّ: والصُّوابُ وقِفُهُ.

وقالَ الحَاكِمُ (٣٩٧/٢) في روايةِ الرُّفع: صحيحُ الإسنادِ،

وقدْ فُسُرَ قوله تعالى: ﴿وَنِي الرُّقَابِ﴾ [البقرة: ١٧٧] بإعائــةِ كَاتَــهـَنَ.

وأخرجَ ابنُ جرير [فسيره (١٢٩/١٠)] وغيرُهُ عنْ عليُّ هُلِللهُ أنَّهُ قالَ: أمرَ اللَّهُ السَّيِّدُ أنْ يدعَ الرَّبعَ للمُكَاتَبِ منْ ثمنِهِ. وَهَذا تعليمٌ من اللَّهِ وليسَ بفريضةٍ ولَكِنْ فِيهِ أجرٌ. السَّبِيلِ وَأَمَّا خَيْبَرُ فَجَرَّأَهَا بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ ثُـمَّ قَسَمَ جُـزْءاً لِنَفَقَةِ أَهْلِهِ وَمَا فَضَلَ مِنْهُ جَعَلَهُ فِي فَقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَه.

# ١٧ ـ عتقُ الأمةِ إذا ولدت من سيِّدها

اللَّهِ ١٣٦٤ وَعَن ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ وَلَدَتْ مِنْ سَيِّدِهَا فَهِيَ حُرَّةٌ بَعْدَ اللَّهِ مَوْتِهِ. وَلَذَتْ مِنْ سَيِّدِهَا فَهِيَ حُرَّةٌ بَعْدَ

أَخْرَجَةُ ابْنُ مَاجَةُ (٢٥١٥) وَالْحَاكِمُ (١٩/٢) بِإِسْنَادِ صَعِيفَ. وَرَجُعَ جَمَاعَةً وَقُفَةً عَلَى عُمَرَ ﷺ.

روعن ابنِ عبَّاسِ رضي اللّه عنهما قال: قال رسولُ اللّهِ عَلَيْهِ: وَلَيْمَا أَمَةٍ وَلَدَتْ مِنْ سَيِّدِهَا فَهِيَ حُرَّةً بَعْدَ مَوْتِدِهِ. أخرجَهُ ابنُ ماجَة والحَاكِمُ بِاسنادِ ضعيفي) إذْ في سندِهِ الحسينُ بنُ عبدِ اللّهِ الْهَاسْمِيُ ضعيف جداً (ورجَّحَ جماعةً وقفة على عُمرَ عَيْجَهُ).

الحديثُ دالٌ على حُرِّيَةِ أُمُّ الولدِ بعدَ وف اوَ سيُدِهَا وعليْهِ دلُّ الحديثُ الأوَّلُ حيثُ قالَ «ولا أمةً» فإنَّهُ ﷺ تُوفَيَ وخلَّفَ ماريةَ القبطيَّةَ أُمُّ إِبرَاهِيمَ وَتُوفَيَّتْ فِي أَيَّامٍ عُمِرَ فدلُّ أَنْهَا عَتَقَتْ بوفَاتِهِ ﷺ.

ولأجلِ هذا الحُكْــمِ ذَكَـرَ المصنَّفُ الحديثَ الأوَّلَ وَتَقَـدُمَ الْكَلامُ فِي أُمُّ الولدِ مُسْتَوفَّى فِي كِتَابِ البيعِ.

#### ١٨ - فضلُ مَنْ أعانَ مكاتباً

١٣٦٥ - وَعَنْ سَهْلِ بْنِ حُنَيْفٍ ﷺ أَنْ رَسُولَ
 اللَّهِ ﷺ قَالَ: (مَنْ أَعَانَ مُجَاهِداً فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أو غَارِماً فِي عَسْرَتِهِ، أو مُكَاتباً فِي رَقَبَتِهِ أَظَلَّهُ اللَّهُ يَـوْمَ
 لا ظِلْ إلا ظِلْهُ.

رَوَاهُ أَحْمَدُ (٤٨٧/٣)، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (٨٩/٢).

روعن سَهْلِ بنِ حُنيف هَ اللهِ اللهِ اللهِ عَسْرَتِهِ اللهِ اللهُ اللهُ

( ﴿ أَوْ مُكَاتَبًا فِي رَقَيْتِهِ أَظَلَّهُ اللَّهُ يَوْمَ لا ظِللَّ إِلَّا ظِلَّهُ ، روَاهُ

# ٤٧ - كتابُ الأدَبِ

# ١- حقُّ المسلم على المسلم ستُّ

١٣٦٦– عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُــولُ اللَّهِ 撰: ﴿ حَقُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ سِتُّ: إِذَا لَقِيتِهِ فَسَلُّمْ عَلَيْهِ، وَإِذَا دَعَىاكَ فَأَجِبْهُ، وَإِذَا اسْمَتُنْصَحَكَ فَانْصَحْهُ، وَإِذَا عَطَسَ فَحَمِدَ اللَّهَ فَشَمَّتُهُ، وَإِذَا مَرضَ فَعُدْهُ، وَإِذَا مَاتَ فَاتَّبِعْهُ٤.

رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢١٦٢).

(عنْ أبى هُريرةَ ﷺ: قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: وَحَـقُّ الْمُسْلِم عَلَى الْمُسْلِم سِتُّ إِذَا لَقِيته فَسَلَّمْ عَلَيْهِ وَإِذَا وَعَاكَ فَأَجَبْهُ وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْهُ وَإِذَا عَطَسَ فَحَمِدَ اللَّهَ فَشَـمَّتْهُ ) بالسُّينِ المهمملة والشئين المعجمة

(دُوَإِذَا مَرِضَ فَعُدْهُ وَإِذَا مَاتَ فَاتَّبِعْهُ، رَوَاهُ مُسلمٌ).

وفي روايةٍ لَهُ (٢١٦٢)(٤) «خمسُ» أسقطَ مَّا عدُّهُ هُنا «وإذا اسْتَنصحَك فانصحْهُ،

والحديثُ دليلٌ على أنَّ هذِهِ حُقوقُ المسلم على المسلم.

والمرادُ بالحقِّ ما لا يُنبغي ترْكُهُ ويَكُونُ فعلُهُ إنَّ واجباً أو مندوياً ندباً مُؤَكِّداً شبيهاً بالواجب الَّذي لا ينبغي ترْكُــهُ ويَكُــونُ اسْتِعمالُهُ في المعنيينِ منْ بابِ اسْــتِعمالِ المشْـتَرَكُو في معنييْــهِ فــالْ الحقُّ يُسْتَعملُ في معنى الواجبِ كذا ذَكْرَهُ ابنُ الأعرابيُّ.

فالأولى من السُّتُّ: السُّلامُ عليْهِ عندَ مُلاقَاتِهِ لقولِهِ: «إذا لقِيته فسلم عليهِ".

والأمرُ دليلُ على وُجوبِ الابتِداءِ بالسَّلام.

إِلَّا أَنَّهُ نَقَلَ ابنُ عِبدِ البرِّ وغيرُهُ أَنَّ الاَبْتِــداءَ بالسَّــلام سُــنَّةٌ وأنَّ ردَّهُ فرضٌ.

وفي صحيح مُسلم (٥٤) مرفوعاً الأمرُ بإنشاءِ السَّلامِ وأنَّـهُ سبب لِلتَّحابُ.

وفي الصَّحيحين والبحاري (٢٨)، مسلم (٣٩)] "أَنَّ أَفْضَلَ الأعْمَال إطْعَامُ الطُّعَامِ وَتَقْرَأُ السُّلامَ عَلَى مَنْ عَرَفْت وَعَلَى مَسْنُ لَمْ تُعْرِفُ».

975

قَالَ عَمَّارٌ: ثلاثٌ منْ جَمَّهُنَّ فقدْ جَمَّ الإيمانَ، إنصافٌ من نفسيك، وبذلُ السَّلام للعالم، والإنفاقُ من الإقْتَار.

ويا لَهَا منْ كلمَاتٍ ما أجمعَهَا للخير.

والسَّلامُ: اسمٌ مِنْ أسماء اللَّهِ تعالى فقولُهُ: السَّلامُ عليْكُــمْ أيْ أنتُمْ في حفظِ اللَّهِ كما يُقالُ: اللَّهُ معَك واللَّهُ يصحبُك.

وقيلَ السَّلامُ بمعنى السَّلامةِ أيُّ سلامةُ اللَّهِ مُلازمةٌ لَك.

وأقلُ السُّلام أنْ يَقْمُولَ: السُّلامُ عَلَيْكُمْ وَإِنْ كَانَ المُسلَّمُ عليْهِ واحداً لتناولهِ وملائِكَتِهِ.

وَأَكْمَلُ مَنْهُ أَنْ «يزيدَ ورحمةُ اللَّهِ وبرَكَاتُهُ» ويجزيبُ «السَّـلامُ عليْك» و«سلام عليْك» بالإفرادِ والتُّنْكِيرِ.

فإنْ كانَ المسلَّمُ عليهِ واحداً وجبِّ الرَّدُ عليهِ عيناً.

وإنْ كَانَ المُسلِّمُ عَلَيْهِمْ جَمَاعَةً فَالرَّدُّ فَرَضُ كَفَايَةٍ فِي حَقَّهِـمُّ وِيأْتِي قَرِيبًا حديثُ "يُجْزئُ عَن الْجَمَاعَةِ إِذَا مَرُوا أَنْ يُسَلَّمَ أَحَدُهُم، وَيُجْزِئُ عَن الْجَمَاعَةِ أَنْ يَـرُدُ أَحَدُهُم، (اليهقي:

وَهَذا هُوَ سُنَّةُ الْكِفايةِ ويشْتَرطُ كونُ الرَّدُ على الفورِ وعلى الغائب في ورقةٍ أو رسول.

ويأتِي حديثُ «أَنَّهُ يُسَلَّمُ الرَّاكِبُ عَلَى الْمَاشِي وَالْمَاشِي عَلَى الْقَاعِدِ وَالْقَلِيلُ عَلَى الْكَثِيرِ، ويؤخذُ منْ مفْهُوم قولِـهِ حـقُّ المسلم على المسلم أنَّهُ ليسَ للذُّمِّيُّ حقٌّ في ردُّ السَّلامِ ومَا ذُكِرَ مَعَهُ ويأْتِي حديثُ الا تُبَدُّوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى بالسَّلامِ" [م (٢١٦٧)] ويأْتِي فِيهِ الْكَلامُ.

وقولُهُ (إذا لقِيته) يدلُّ أنَّهُ لا يُسلَّمُ عليهِ إذا فارقَهُ لَكِنَّهُ قــدْ نْبُتَ حديثُ «إِذَا قَعَدَ أَحَدُكُمْ فَلْيُسَلِّمْ وَإِذَا قَامَ فَلْيُسَـلِّمْ وَلَيْسَت الأولَى بـأَحَقُّ مِـن الأخِـرَةِ» [احمــد (٢٣٠/٢)، أبــو داود (٢٠٠٨)، التزمذي (٢٧٠٦)].

فلا يُعْتَبُرُ مَفْهُومُ إِذَا لَقِيتِه ثُمُّ المرادُ بِلُقْيِهِ وإِنْ لَمْ يَطَلُّ بَيِّنَهُمَا

الافْتِراقُ لحديثِ أبي داود (٥٢٠٠) «وَإِذَا لَقِــيَ أَحَدُكُـمُ صَاحِبَـهُ فَلُيُسَلِّمْ عَلَيْهِ فَإِنْ حَالَ بَيْنَهُمَا شَجَرَةٌ أَوْ جِدَارٌ ثُـمُ لَقِيَـهُ فَلُيُسَــلَمْ عَلَيْهِهُ.

وقالَ أنسُ: كانَ أصحابُ رسولِ اللَّهِ ﷺ يُتَماشونَ فإذا لَتَيَّهُمْ شَجَرةٌ أَو أَكَمَةٌ تَفَرُقُوا بَيناً وشَمالاً فإذا الْتَقوا من ورائِهَا يُسلَمُ بعضُهُمْ على بعض الطبراني في «الأوسط» كما في «الجمع» يُسلَمُ بعضُهُمْ على بعض الطبراني في «الأوسط» كما في «الجمع»

والثّانيةُ: (وإذا دعَاك فاجنهُ) ظَاهِرُهُ عُمومُ احقَّيْةِ الإجابةِ في كُلُّ دعوةٍ يدعُوهُ لَهَا وخصّها العلماءُ بإجابةِ دعوةِ الوليمةِ وغومًا والأولى أنْ يُقال: إنْهَا في دعـوةِ الوليمةِ واجبةٌ وفيما عدّاهًا مندوبةٌ لثبُوتِ الوعيدِ على من لمْ يُجبُ في الأولى دُونَ النّائيةِ:

والنَّالثُةُ قُولُهُ (وإذا اسْتَنصحَك) أيْ طلبَ منْك النَّصيحةَ فانصحْهُ دليلٌ على وُجوبِ نصيحةِ منْ يسْتَنصحُ وعدمِ الغشُ

وظَاهِرُهُ أَنْهُ لا يجبُ نصيحَتُهُ إِلاَّ عندَ طلبِهَا والنُّصحُ بغيرِ طلب مندوبٌ؛ لأنَّهُ من الدَّلالةِ على الخير والمعروف.

الرَّابِعَةُ قُولُهُ (وَإِذَا عَطَسَ فَحَمِدَ اللَّهَ فَشَمَّتُهُ) بالسَّينِ الْمُهمَلـةِ والشَّينِ المُهمَلـةِ والشَّينِ المعجمةِ.

قَالَ تَعلبُّ: يُقالُ شمَّتُ العاطسَ وسمُتُهُ: إذا دعوْتُ لَـهُ بالْهُدى وحسن السَّمْتِ المسْتَقيم.

قَالَ: والأصلُ فِيهِ السِّينُ الْمُهْمَلةُ فَقَلْبَتْ شَيْناً مُعجمةً.

فِيهِ دليلٌ على وُجوبِ التَّشويتِ للعاطس الحامدِ.

وأمًّا الحمدُ على العاطسِ فما في الحديثِ دليلٌ على رُجوبهِ.

وقالَ النُّوويُّ إِنَّهُ مُتَّفَقُ على اسْتِحبابهِ.

وقلا جاء كيفية الحمد وكيفية التسميت وكيفية جواب العاطس فيما اخرجة البخاري (٦٢٢٤) من حديث أبي هريرة عنه عنه الله وليقل أحدكم فليقل الحمد لله وليقل له أخوه أو صاحبه: يَرْحَمُك الله وَليُقل هُوَ: يَهْدِيكُم الله وَيُصلِحُ بَالكُمْ،

واخرجَهُ ايضاً ابو داود (٥٠٣٣) وغيرَهُ بإسنادٍ صحيح.
وفِيهِ زيادةٌ منْ حديثِ ابي هُريرةَ عن النَّبِيُ ﷺ الله قال: ﴿إِذَا
عَطَسَ أَحَدُكُمْ فَلْيَقُلُ الْحَمْدُ للّه عَلَى كُلُّ حَالَ وَلْيَقُلْ لَـهُ أَخُوهُ
او صَاحِبُهُ: يَرْحَمُكُ اللّهُ وَيَقُولُ هُـوَ: يَهْلِيكُم اللّهُ وَيُصلِحُ
بَالكُمْ، ايْ شَانَكُمْ.

وإلى هذا الجوابِ ذَهَبُ الجَمْهُورُ.

وذَهَبَ الْكُونِيُّونَ إِلَى أَنَّهُ يَقُولُ: يَغْفُرُ اللَّهُ لَنَا وَلَكُسَمْ. واسْتَدَلُوا بَأْنَّهُ أخرجَهُ الطَّبرانيُّ [والأوسطه (٥٦٨٥)] عن ابن مسعودٍ.

وأخرجَهُ البخاريُّ في الأدبِ المفردِ (ص٢٧٤) بلفظ: "يغفر اللّه لنا ولكم» وقيلَ: يَتَخيُرُ أيَّ اللَّفظينِ وقيلَ: يجمعُ بينَّهُمَا.

وإلى وُجوبِ التَّشميتِ لمن ذُكِرَ ذَهَبَتِ الظَّاهِرِيَّةُ وابـنُ العربيُّ وانَّهُ يجبُّ على كُلُّ سامع.

ويدلُ لَهُ مِا اخرجَهُ البخاريُ (٦٢٢٦) من حديث إلى هُريرةَ "إِذَا عَطَسَ أَحَدُكُمْ وَحَمِدَ اللّهَ كَانَ حَقّاً عَلَى كُلُ مُسْلِم يَسْمَهُ أَنْ يَقُولَ: يَرْحَمُكُ اللّهُ وَكَانُهُ مَنْهَ إِلَى ابي داود صاحب السّننِ فإنّهُ اخرجَ عنهُ ابنُ عبدِ البرِّ بسندٍ جيَّدٍ "أَنَّهُ كَانَ في سفينةٍ فسمة عاطساً على الشّط فَاكتَرى قارباً بدرْهَم حَتَّى جاءً إلى العاطسِ فشمّتَهُ ثُمُّ رجعَ فسمنلَ عن ذليك فقال: لعلمه يَكُونُ مُجابَ الدَّعْقِ فلمًا رقدوا سمعوا قائلاً يقولُ لاَهْلِ السَّفِينةِ: إنَّ أبا داود اشترى الجنَّة من اللهِ بدرْهَم انتَهَى.

ويختَملُ أنَّهُ إِنَّما أَرادَ طلبَ الدَّعرةِ كما قالَهُ، ولمْ يَكُنْ بــرَاهُ إجباً.

قالَ النَّوويُّ: ويستَّحبُ لمنْ حضرَ منْ عطسَ فلمْ يحمدُ الْ يُذَكِّرَهُ الحمــدَ ليحمـدَ فيشــمُّتُهُ وَهُـوَ مـنْ بــابِ النُّصــحِ والأمــرِ بالمعروف.

ومن آداب العاطس على ما أخرجَهُ الحَساكِمُ (٢٦٤/٤) والبيهَقيُّ [«شعب الإيمان» (٩٣٥٣)] من حديثِ أبي هُريرةَ مرفوعـاً «إِذَا عَطَسَ أَحَدُكُمْ فَلْيَضَعْ كَفَّيهِ عَلَى وَجْهِهِ وَلَيْخْفِضْ بِهَا صَوْنَهُ» وأنْ يزيد بعد الحمدِ لله كلمة «ربّ العالمين» فإنَّهُ أخْرجَ الطّبرانيُّ [«الكيو» (٣/١١)) من حديثِ ابن عبّاسِ «إِذَا عَطّسَ أَحَدُكُمْ فَقَالَ: الْحَمْدُ لله قَالَتِ الْمَلائِكَةُ رَبُّ الْعَالَمِينَ، فَإِذَا قَالَ

أَحَدُكُمْ: رَبُّ الْمَالَمِينَ قَالَت الْمَلائِكَةُ رَحِمَك اللَّهُ، وفِيهِ ضعفٌ.

ويشرعُ أَنْ يُشمَّتُهُ ثُلاثاً إِذَا كَرَّرَ العطاسَ ولا يزيدُ عليها لما اخرجَهُ أَبُو داود (٥٠٣٥) عن أبي هُريـرةَ مرفوعاً "إِذَا عَطَسَ اَحَدُكُمْ فَلَيْشَمُنُهُ جَلِيسُهُ فَإِنْ زَادَ عَلَى ثَـلاتُ فَهُـوَ مَزْكُـومٌ وَلا يُشمَّتُ بَعْدَ ثَلاتُهِ.

قالَ ابنُ أبي جمرةً: في الحديثِ دليلٌ على عظمِ نعمةِ اللَّهِ على العاطس يُؤخذُ ذلِكَ ممَّا رَتَّبَ عليْهِ من الخير.

وفِيهِ إشارةً إلى عظمةِ فضلِ اللَّهِ على عبدِهِ فإنَّهُ أَذْهَبَ عَنْهُ الضَّررَ بنعمةِ العطاسِ ثُمَّ شرعَ لَهُ الحمدَ اللَّذِي يُشابُ عليهِ ثُمَّ الدُّعاءَ بالخيرِ لمنْ شمَّتُهُ بعدَ الدُّعاء منْهُ لَهُ بالخيرِ.

ولمَّا كانَ العاطسُ قدْ حصلَ لَـهُ بالعطاسِ نعمةٌ ومنفعةٌ بخروجِ الأبخرةِ الحُمَّقنةِ في دماغِهِ النِّي لوْ بقيَتْ فِيهِ احدثَتْ أدواءً عسرةِ شُرعَ لَهُ حمدُ اللَّهِ على هذِهِ النَّعمةِ مع بقاءِ أعضائِهِ على هيئتِهَا والْبِتامِهَا بعدَ هذِهِ الزَّلزلةِ النِّي هي للبدنِ كرلزلةِ الأرضِ لَمَا.

ومفْهُومُ الحديثِ أنَّهُ لا يُشمَّتُ غيرُ المسلم كما عرفْت.

وقد أخرج أبو داود (٥٠٣٨) والترمذيُّ (٢٧٣٩) وغيرُهُمَا بأسانيدَ صحيحة من حديثِ أبي مُوسى قالَ «كَانَ النَّهُودُ يَتَعَاطَسُونَ عِنْدَ رَسُول اللَّهِ عَلَيْظٌ يَرْجُونَ أَنْ يَقُولَ لَهُمْ: يَرْحَمُكُمُ اللَّهُ فَيَقُولُ: يَهْدِيكُم اللَّهُ وَيُصلِحُ بَالَكُمْ، فَفِيهِ دليلٌ أَنْهُ يُقالُ لَهُمْ ذلِكَ وَلَكِنْ إذا حمدوا اللّه.

(الحامسةُ): قولُهُ (إذًا مَرِضَ فَعُلهُ) ففِيهِ دليلٌ على وُجـوبِ عيادةِ المسلم للمسلم.

وجرمَ البخاريُّ بوجوبهَا.

قيلَ: يُختَملُ أَنَّهَا فرضُ كفايةٍ.

وذَهَبَ الجمْهُورُ إلى أنَّهَا مندوبةٌ.

ونقلَ النَّوويُّ الإجماعَ على عدم الوجوبِ.

قالَ المصنّفُ: يعني على الأعيان.

وإذا كانَ حقّاً للمسلم على المسلم فسواءٌ فيه منْ يعرفُهُ

ومن لا يعرفُهُ، وسنواءً فِيهِ القريبُ وغيرُهُ، وَهُوَ عامٌ لِكُلُ مرض. وقد اسْتُننِيَ منهُ الرَّمدُ ولَكِنَهُ قدْ أخرجَ أبو داود (٣١٠٣) من حُديثِ زَيْدِ بْنِ أَرْفَـمَ «قَالَ: عَادَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنْ وَجَعِ بِعَيْنِي» وصحَحَهُ الحَاكِمُ (٣٤٢/١) وأخرجَهُ البخاريُّ في «الأدبِ المفردِ» (ص١٥٥).

وظَاهِرُ العبارةِ ولوَ فِي أَوَّلِ المرضِ إلاَّ أَنَّهُ قَــَدْ أَحْرَجَ ابـِنُ ماجَة (١٤٣٧) منْ حديثِ أنسِ «كَانَ النَّبِيُ ﷺ لا يَعُودُ إلاَّ بَعْدَ ثَلاثِ. وفِيهِ راو مَتْرُوكَ.

ومفهُومُهُ كما عرفْت دالً على أنَّهُ لا يُعادُ الذُّمِّيُ، إلا أَنَّهُ قَدْ ثَبَتَ «أَنَّهُ ﷺ عَادَ خَادِمَهُ الذَّمْيُّ وَأَسْلَمَ بِبَرَكَةِ عِيَادَتِهِ ﷺ [] [البخاري (٢٥٩٥٦)].

وَكُذَلِكَ زَارَ عَمَّهُ أَبَا طَالِبٍ فِي مَرْضٍ مَوْتِهِ وَعَرَضَ عَلَيْهِ كَلِمَةَ الإسْلامِ.

(السَّادسةُ) قولُهُ (وإذا مَاتَ فَاتَبَعْهُ) دليـلُ على وُجـوبِ تشييع جنازةِ المسلم معروفاً كانَ أو غيرَ معروف.

#### ٧ ـ شكر النعمة

١٣٦٧ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ
 اللّهِ ﷺ: «انْظُرُوا إلَى مَنْ هُو أَسْفَلَ مِنْكُم، وَلا تَنْظُرُوا إلَى مَنْ هُو فَوْقَكُم، فَهُو أَجْدَرُ أَنْ لا تَنْزَدُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُم،

مُتُفَقّ عَلَيْهِ [البخاري (٦٤٩٠)، مسلم (٢٩٦٣)].

روعنْ أبي هُريرةَ ﴿ عَلَىٰهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «انْظُرُوا إِلَى مَنْ هُوَ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَلا تَنْظُرُوا إِلَى مَنْ هُوَ فَوْقَكُمْ. فَهُوَ أجدرُ بالجيم والدَّال المُهمَلةِ فراء أحقُّ.

رَانَ لا تزدروا) تُحتَقروا (نعمةَ اللَّهِ عليْكُمْ) علَّـةٌ للأمــرِ والنَّهْيِ معاً (مُتَّفَقٌ عليْهِ).

الحديثُ إرشادٌ للعبد إلى ما يشكُرُ بهِ النَّعمةَ.

والمرادُ بمنْ هُوَ أسفلَ من النَّاطرِ في النَّنيا فينظرُ إلى المُتَلَـــى بالاسقامِ ويُتَقَلُ منهُ إلى ما فُضُّلَ بِهِ عليْهِ من العافيــةِ الَّتِــي هــيَ

أصلُ كُلُّ إنعام، وينظرُ إلى من في حلقِهِ نقصٌ من عمّى أو صمم أو بَكَم وينتقلُ إلى من في حلقِهِ من السَّلامةِ عن تلْك العَامَاتِ النِّي تجلبُ الْهَمُّ والغمَّ، وينظرُ إلى ما ابْتُلِيَ بالدُّنيا وَجَمْع حُطامِها والامْتِناعِ عمَّا يجبُ عليهِ فيها من الحقوقِ ويعلمُ أنَّهُ قَدْ فُضَّلَ بالإقلالِ وأنعمَ عليْهِ بقلَةٍ تبعةِ الأموالِ في الحالِ والمآلِ.

وينظرُ إلى من البَّليَ بالفقرِ المدقعِ أو بالدَّينِ المنظمِ ويعلمُ ما صارَ إليْهِ من السَّلامةِ من الأمرينِ وَتَقَرُّ عَيْنُهُ بما اعطَاهُ رَبُّهُ.

وما من مُبْتَلَى في اللَّنبا بخير أو شرّ إلاَّ ويجـدُ مـنْ هُــوَ أعظمُ منهُ بليَّةً فَيْنَسلَى بِهِ ويشْكُرُ ما هُوَ فِيهِ مَّا يرى غيرَهُ ابْتُلــيَ بِهِ، وينظرُ منْ هُوَ فوقَهُ في الدِّينِ فيعلمُ أنَّهُ من المفرطينَ.

فبالنَّظرِ الأوَّلِ يشكُّرُ ما للَّه من النَّعم.

وبالنَّظرِ النَّاني يستَحي من مولاهُ ويقرعُ بابَ المَتَابِ بانــامل النَّدم.

فَهُوَ بِالأَوْلِ مسرورٌ لنعمةِ اللَّهِ وَفِي الشَّـانِي مُنْكَسَرُ النَّفسِ حياءً من مولاةً.

وقدْ أخرجَ مُسلمُ (٢٩٦٣) منْ حديثِ أبي هُريــرةَ مرفوعــاً \*إذَا نَظَرَ أَحَدُكُمْ إِلَى مَنْ فُضُلِّ عَلَيْهِ فِي الْمَالِ وَالْخَلْـــقِ فَلَيْنْظُـرْ إِلَى مَنْ هُوَ أَسْفَلَ مِنْهُ».

### ٣– البرُّ والإثمُ

187۸ - وعن النَّوّاسِ بنِ سمعانَ ﴿ قَالَ: الْسِرُ اللَّهِ عَن الْبِرُ وَالإِثْمِ، فَقَالَ: الْسِرُ حُسنُ الْخُلُقِ، وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي صَدْرِك، وَكَرِهْتُ أَنْ يَطُلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ.

أَخْرَجَهُ مُسلمٌ (٢٥٥٣).

(وعن النَّوَّاسِ) بفَتْحِ النُّونِ وَتَشديدِ البواوِ وسينٍ مُهمَّلةٍ.

(ابن سِمعانة) بَفَتْحِ السِّينِ الْمُهْمَلَةِ وَكُسرِهَا وبالعينِ الْمُهْمَلَةِ.

وردَ أَبُوهُ سمعانُ الْكِلابِيُّ على رســول اللَّهِ ﷺ وزوَّجَـهُ ابنتَهُ وَهِيَ الَّتِي تعوَّذَتْ من النَّبِيُ ﷺ \_ سَكَنَ النَّوَاسُ الشَّامَ وَهُوَ معدودٌ منْهُمْ.

وفي صحيحٍ مُسلم نسبّتُهُ إلى الأنصارِ:

قَالَ المَازِرِيُّ والقَاضِي عَيَاضٌ: والمُشْهُورُ أَنَّهُ كلابِـيُّ ولعلَّـهُ حليفُ الأنصار.

رقالَ دَسَأَلْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ عَن الْمِرِّ وَالإِثْمِ فَقَالَ: الْمِرُّ حُسْنُ الْخُلُقِ وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي صَدْدِك وَكَرِهْت أَنْ يَطَلِعَ عَلَيْهِ النّاسُ، اخرجَهُ مُسلمٌ

قالَ النَّوويُّ: قالَ العلماءُ: البرُّ يَكُونُ بمعنى الصُّلةِ وبمعنى الصُّدقةِ وبمعنى الصُّدقةِ وبمعنى الصُّدقةِ وبمعنى الطَّاعةِ وَمَعنِي الطَّاعةِ وَمَعنِي الطَّاعةِ وَمَعنِي الطَّاعةِ وَمَعنِي الطَّاعةِ وَمَعنِي الطَّاعةِ وَمَعنِي الخَلقِ.

وقال القاضي عياض: حُسنُ الحلقِ مُخالقةُ النَّاسِ بـالجميلِ والبشرُ والتَّودُدُ لَهُمْ والإشفاقُ عليْهِمْ واحْتِمالُهُمْ والحملُ عنْهُــمْ والصَّبرُ عليْهِمْ في المَكَارِهِ وَتَرْكُ الْكِبرِ والاسْتِطالةِ عليْهِمْ ومجانبــةُ الغلظةِ والغضبِ والمؤاخذةِ.

وحَكَى فِيهِ خلافاً هَلْ هُوَ غريزةٌ أو مُكْتَسَبُّ؟.

قال: والصَّحيحُ انْ منْهُ ما هُوَ غريزةً ومنْهُ ما هُوَ مُكْتَسبُّ بالنَّحلُق والانْبداء بغيرهِ.

وقالَ الشَّرِيفُ في «التَّعريفَاتِ»: قيلَ: حُسنُ الخلقِ هيشةً راسخةً تصدرُ عنْهَا الافعالُ المحمودةُ بسُهُولةٍ وَتَيَسُّرٍ مَنْ غيرٍ حاجةٍ إلى إعمالِ فِكْرٍ ورويَّةٍ انْتَهَى.

قَيلَ: ويجمعُ حُسنَ الحلقِ قولُـهُ: الطَّلاقَـهُ الْوَجْهِ وَكَـفَهُ الْاَذَى؛ وَبَذْلُ الْمَعْرُوفِ حُسْنُ الْخُلُقِ. الاَذَى؛ وَبَذْلُ الْمَعْرُوفِ حُسْنُ الْخُلُقِ.

وقولُهُ (وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي صَدْرِكِ وَكَرِهْتَ أَنْ يَطْلِعُ عَلَيْهِ النّاسُ) أَيْ تَحْرُكُ الحَاطرُ فِي صدرِكِ وَتَردُدْتَ هَلْ تَفعلُهُ لِكُونِهِ لا لومَ فِيهِ أَو تَتْرُكُهُ حَشيةَ اللّؤمِ عَلَيْهِ مِن اللّهِ سُبحانَهُ وَتَعالى ومسن النّاسِ لوْ فعلْته فلمْ ينشرخ بِهِ الصّدرُ ولا حصلْت الطّمانينةُ بفعلِهِ خوف كونِهِ ذنباً.

ويفْهَمُ منْهُ أَنَّهُ يَنبغي ترْكُ ما تُردَّدَ في إباحَتِهِ.

وفي معنّاهُ حديثُ «دَعُ مَا يَرِيبُك إِلاَّ مَا لا يَرِيبُك».أخرجَــهُ البخاريُّ منْ حديثِ الحسنِ بنِ عَلــيٌّ [هو عند العرمذي (٢٥١٨)، الساني (٢٧٧/٣)].

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ تعالى قَدْ جعلَ للنَّفسِ إدرَاكاً لما لا يحلُّ فعلُهُ وزاجراً عنْ فعلِهِ بمجرد النفس.

#### ٤\_ النهيُ عن التناجي دونُ الثالث

١٣٦٩– وعن ابن مسعودٍ 🖒 قـالَ: قــالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا كُنْتُمْ ثَلاثَةٌ فَللا يَتَنَاجَى اثْنَانِ دُونَ الآخَرِ، حَتَّى تَخْتَلِطُوا بِالنَّـاسِ، مِـنَ أَجْـلِ أَنَّ

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٢٩٠)، مسلم (٢١٨٤)]، واللَّفظُ لمسلمٍ.

(وعن ابنِ مسعودِ رضي قال: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا كُنتُمْ ثَلاثَةً فَلا يَتَنَاجَى اثْنَانٍ») المناجاةُ المشاورةُ والمسارَّةُ.

(دونُ الآخر حَتَّى تَخْتَلطوا بالنَّاسِ) وعلَّلُهُ بقولِهِ (منْ أَجَلُ أَنَّ ذَلِكَ يُحزَنُهُ منْ: احزنَ يُحزنُ مثلُ: اخرجَ يُخرجُ أو مـنْ حَزُنَ يحزنُ بضمُّ الزَّايِّ (مُتَّفقُ عليْهِ واللَّفظُ لمسلمٍ).

فِيهِ النَّهْيُ عنْ تناجى الاثنين إذا كانَ معَهُمَا ثَالَثٌ إِلَّا إذا كانوا أكثرَ منْ ثلاثةٍ لانْتِفاء العلَّـةِ الَّتِـي نـصُّ عليْهَـا وَهِـيَ انَّـهُ يُحزنُـهُ انفـرادُهُ وإِيهَـامُ أنَّـهُ مُمَّـنَ لا يُؤهَّـلُ للسِّرُ أو يُوهِمُـهُ أنَّ الخوضَ منْ أُجلِهِ.

ودلَّتِ العلَّةُ على أنَّهُمْ إذا كانوا أربعةً فلا نَهْيَ عن انفــرادِ اثنين بالمناجاةِ لفقدِ العلَّةِ.

وظَاهِرُهُ عامُّ لجميعِ الأحوالِ في سفرٍ أو حضرٍ.

وإليهِ ذَهَبَ ابنُ عُمرَ ومالِكٌ وحَمَاهِيرُ العلماءِ.

وآدُّعي بعضُهُمْ نسخُهُ ولا دليلَ عليْهِ.

وأمَّا الآيَاتُ في سُــورةِ الجادلـةِ فَهــيَ في نَهْـي اليَهُــودِ عــن التَّناجي كما أخرجَهُ عبدُ بنُ حُميدٍ وابنُ المنتذر عن مُجَاهِدٍ في قوله تعالى: ﴿ إَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجْوَى ﴾ [الجادلة: ٨] قال: هُمُ اليَهُودُ.

وَاخْرِجَ ابنُ ابي حَاتِمٍ عنْ مُقَاتِلِ بنِ حَيَّانَ قالَ: «كَانَ بَيْــنَ الْيَهُودِ وَبَيْنَ النَّبِيِّ ﷺ مُوَادَعَةً ۚ فَكَـانُوا إِذَا مَـرٌ بهــمْ رَجُـلٌ مِـنْ أَصْحَابِ رَسُول اللَّـهِ ﷺ جَلَسُوا يَتَنَاجَوْنَ بَيْنَهُمْ خَتَّى يَظُنَّ

الْمُؤْمِنُ أَنَّهُمْ يَتَنَاجَوْنَ بَقَتْلِهِ أَوْ بِمَا يَكُونُهُ الْمُؤْمِنُ فَإِذَا رَأَى الْمُوْمِنُ ذَلِكَ خَشِيَهُمْ فَتَرَكَ طَرِيقَهُ عَلَيْهِمْ فَنَهَاهُمُ النَّبِيُّ ﷺ عَن النَّجْرَى فَلَمْ يَنْتَهُوا فَأَنْزَلَ اللَّهُ ﴿ أَلَـمْ تُمَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَن النَّجُوَى ٧٠.

#### ٥ لا يُقيمُ الرجلُ الرجلَ من مجلسِه

١٣٧٠– وَعَن ابْنِ عُمَرَ رَضي اللَّه تعالى عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿لا يُقِيـمُ الرَّجُـلُ الرَّجُـلَ مِنْ مَجْلِسِهِ ثُمَــةً يَجْلِـسُ فِيــهِ، وَلَكِــنْ تَفَسَّـحُوا

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٢٦٩، ٦٢٧٠)، مسلم (٢١٧٧)].

ولفظُ مسلم: «لا يُقيمنُ» بصيغةِ النَّهْيِ مُؤكَّداً فلفظُ الخبرِ في هذا الحديثِ الَّذي أتَّى بهِ المصنَّفُ في معنى النَّهي.

وظَاهِرُهُ التَّحريمُ فمنْ سبقَ إلى موضع مُباحٍ منْ مسجدٍ أو غيرهِ لصلاةٍ أو غيرِهَا من الطَّاعَاتِ فَهُوَ أَحَــتُ بِـهِ ويحـرمُ على غيرهِ أنْ يُقيمَهُ منْهُ.

إِلاَّ أَنَّهُ قَدْ أَفَادَ حَدَيْثُ الْمَنْ قَامَ مِنْ مَجْلِسِهِ ثُمَّ رَجَعَ إَلَيْهِ فَهُوَ أَحَقُّ بهِ».

أخرجَهُ مُسلمٌ (٢١٧٩) أنَّهُ إذا كانَ قدْ سبقَ فِيهِ حقٌّ لأحــادٍ بقعودِهِ فِيهِ منْ مُصلً أو غيرِهِ ثُمُّ فارقَهُ لأيُّ حاجةٍ ثُمُّ عادَ وقــدْ قعدَ فِيهِ أحدُ أَنَّ لَهُ أَنْ يُقيمَهُ منهُ.

وإلى هـذا ذَهَبَ الْهَادويُّـةُ والشَّافعيَّةُ وقالوا: لا فـرقَ في المسجدِ بينَ أَنْ يقومَ ويَتْرُكُ فِيهِ سجَّادةً أَو نحوَهَا أَو لا فإنَّهُ أحقُّ

قالوا: وإنَّما يَكُونُ أحقُّ بهِ في تلْكَ الصَّلاةِ وحدَهَا دُونَ

والحديثُ يشملُ منْ قعدَ في موضعٍ مخصوصٍ لِتِجارةِ أو حرفةٍ أو غيرِهِمَا.

قالوا: وَكَذَلِكَ مَن اعْتَادَ فِي المسجِّدِ محلاً يُدرُسُ فِيبِهِ فَهُـوَ

أحقُّ بِهِ. قالَ المهديُّ: إلى العشيِّ.

وقالَ الغزاليُّ: إلى الأبدِ ما لمُ يُضربُ.

وامًّا إذا قامَ القاعدُ منْ محلَّهِ لغيرِهِ فظَاهِرُ الحديثِ جوازُهُ ورويَ عن ابنِ عُمرَ أنَّهُ كانَ إذا قامَ لَـهُ الرَّجـلُ منْ مجلسِهِ لا يقعدُ فِيهِ وم (۲۱۷۷)(۲۹).

وحملَ على أنَّهُ ترَكَهُ تورُعاً لجوازِ أنَّهُ قامَ لَهُ حياءً منْ غسيرِ طيبةِ نفس.

### ٦ - اللعقُ بعدُ الطعامِ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٥٤٥)، مسلم (٢٠٣١)[.

روعن ابنِ عبَّاسِ رضي الله عنهما قال: قالَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّ

الأوَّلُ بِفَتْحِ حرف المضارعةِ منْ: لعنَّ والثَّاني بضمُّـهِ مـنْ العَقَ والثَّاني بضمُّـهِ مـنْ العِقَ (مُتَّفَقُ عليْهِ).

والحديثُ دليلٌ على عدمِ تعيينِ غسلِ اليدِ من الطُّعامِ وأنَّـهُ يُجزئُ مسحُهَا.

وفِيهِ دليلٌ على أنَّهُ بجبُ لعنُ اليدِ أو إلعاقُهَا النسيرَ وعلَّلَهُ فِي الحديثِ بأنَّهُ لا يدري في أيَّ طعامِهِ البرَكَةَ كما أخرجَهُ مُسلمٌ (٢٠٣٣) أنَّهُ ﷺ «أَمَرَ بِلَغْقِ الأصابِعِ وَالصَّحْفَةِ وَقَـالَ: إِنَّكُمْ لا تَدُرُونَ فِي أَيَّ طَعَامِكُم الْبُرَكَةَ».

وَكَذَلِكَ «أَمَرَ ﷺ بِالْبَقَاطِ اللَّقْمَةِ وَمَسْحِهَا وَأَكْلِهَا» كما في روايةٍ لمسلمٍ أيضاً (٢٠٣٣) بلفظِ «إذَا وَقَعَتْ لُقْمَةُ أَحَدِكُمْ فَلَيْمِطْ مَا كَانَ بهَا مِنْ أَذَى وَلَيْأَكُلُهَا وَلا يَدَعْهَا لِلشَّيْطَانِ».

وَهَذِهِ الْأَمُورُ مِنَ اللَّعَنِ والإلعاقِ وَلَعَنِ الصَّحْفَةِ وَأَكَّلِ مِــا يسقطُ ظَاهِرُ الأوامرِ وُجُوبُهَا وإلى هذا ذَهَبَ أَبُو مُحمَّدِ بنُ حزمٍ وقالَ: إنَّهَا فرضٌ.

والبركةُ هي النَّماءُ والزِّيادةُ وثبُوتُ الخبرِ. والمرادُ مُنا ما يحصلُ بِهِ التَّغذيةِ وتَسلمُ عاقبَتُهُ منْ أذَّى ويقوِّي على طاعةِ اللَّهِ وغير ذلِكَ.

وَهَذِهِ البَرَكَةُ قَدْ تَكُونُ فِي لَعَـقِ يَـدِهِ أَو لَعَـقِ الصَّحِفَةِ أَو أَكُلِ مَا يَسَقَطُ مَنْ لُقَمَةٍ وَإِنْ كَـانَ عَلَّـلَ أَكْـلَ السَّاقطِ بِأَنَّـهُ لا يَدَّهُمَّ لَلشَّيْطَان.

والمرادُ من قولِهِ «يدُهُ» هُوَ أصابعُ يدِهِ النَّلاثُ كما وردِ [م (٢٠٣٧)] «أَنَّهُ ﷺ كَانَ يَأْكُلُ بِشَلاثِ أَصَابِعَ وَلا يَزِيـدُ الرَّابِعَـةَ وَالْخَامِسَةَ إِلاَّ إِذَا اخْتَاجَهَا بِأَنْ يَكُونَ الطَّعَامُ غَيْرَ مُشْتَدُ وَتَحْوَهُ».

وقدْ اخرجَ سعيدُ بنُ منصورِ ﴿أَنَّهُ ﷺ كَانَ إِذَا ۚ أَكَـٰلَ أَكَـٰلَ بِخَمْسٍ! وَهُوَ مُرسلٌ.

وفِيهِ دلالةً على أنَّهُ لا باسَ بالعاقِ الغيرِ أصابعَهُ منْ زوجةَ وخادمٍ وولدٍ وغيرِهِمْ فإنْ تنجَّسَتِ اللَّقَمَةُ السَّاقطةُ فيزيلُ ما فيهَا منْ نجاسةٍ إنْ أمْكَنَ وإلاَّ أطعمَهَا حيواناً ولا يدعَهَا للشَّيطانِ كما ذَكَرَهُ النَّرويُّ بناءً على جوازِ إطعامِ المُتنجَّسِ وعليْهِ إجماعُ الأمةِ خلفاً عنْ سلفٍ وَتَقدَّمَ الْكَلامُ في ذلِك.

# ٧\_ من يبتدئ بالسلام أولاً

1۳۷۲ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللّه تعالى عنه قَالَ: قَـالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿ لِيُسَـلُم الصَّغِيرُ عَلَى الْكَبِيرِ، وَالْمَالُ عَلَى الْكَثِيرِ ٩ .

مُثَفَّنَ عَلَيْهِ [البخاري (٦٢٣١)، مسلم (٢١٦٠)].

وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِمِ (٢١٦٠) وَالرَّاكِبُ عَلَى الْمَاشِي.

روعن أبي هُريرةَ هَيْجُهُ قالَ: قالَ رمسولُ اللّهِ ﷺ وَلِيُسَلّمَ الصَّغِيرُ عَلَى الْكَثِيرِ، مُتَّفَقُ الصَّغِيرُ عَلَى الْكَثِيرِ، مُتَّفَقً عليهِ وَالْقَلِيلُ عَلَى الْكَثِيرِ، مُتَّفَقً عليهِ وَفِي روايةٍ للسلم) من روايةِ أبي هُريرةَ

(والرَّاكِبُ على الماشي) بلْ هُوَ فِي البخاريُّ (٦٢٣٢).

وقالَ المصنّفُ إِنّهُ لَمْ يقع تسليمُ الصّغيرِ على الْكَبيرِ في الصحيحِ مُسلماً فيشكِلُ جعلُ الحديثِ من التّفقِ عليهِ.

وظَّاهِرُ الأمرِ الوجوبُ .

وقالَ المازريُّ: إنَّهُ للنَّدبِ قالَ: فلـوْ تـرَكَ المـامورُ بـالابْتِداء فبدأ الآخرُ كانَ المامورُ تاركاً للمستَّحبُ والآخرُ فاعلاً للسُّنَّةِ.

(قُلْت) والأصلُ في الأمرِ الوجوبُ وَكَأَنَّهُ صَرَفَهُ عَنْسَهُ الاَتْفَاقُ عَلَى عَدِم وُجُوبِ البداءةِ بالسَّلامِ.

والحديثُ فيهِ شرعيَّةُ ابْتِداءِ السُّلامِ من الصُّغيرِ على الْكَبيرِ.

قَالَ ابنُ بطَّال عن الْهَلَّبِ: وإنَّما شُرعَ للصُّفيرِ أنْ يبْتَدئَ الْكَبَيرَ لاَجلِ حقَّ الْكَبيرِ؛ ولاَنَّهُ أُمرَ بِتَوقيرِهِ والتُّواضع لَهُ.

ولو تعارضَ الصَّغرُ المعنويُّ والحسُّيُّ كَأَنَّهُ يَكُونُ الأصغـرُ أعلمَ مثلاً.

قَالَ المصلّفُ: لمْ أَرَ فِيهِ نقلاً والّذي يظْهَرُ اعْتِبارُ السّنُ؛ لأنَّ الظَّاهِرَ تقديمُ الحقيقةِ على الحجازِ.

وفِيهِ شرعيَّةُ ابْتِداءِ المارُّ بالسَّلام للقاعدِ.

قَالَ المازريُّ: لأنَّهُ قَدْ يَتَوقَّعُ القاعدُ منْهُ الشُّرُ ولا سَيِّما إذا كانَ رَاكِباً فَإِذَا الْبَدَأَةُ بِالسَّلامِ أَمِنَ منْهُ وانسَ إلْنِهِ؛ أَوْ لأَنْ التَّصرُّفَ فِي الحَاجَاتِ امْتِهَاناً فصارَ للقاعدةِ مزيَّةٌ فامرَ المارُ بالانتِداءِ أَو لأَنْ القاعدَ يشنُّ عليْهِ مُواعاةُ المارِّينَ مع كَثرَتِهِمْ فسقطَتِ البداءةُ عنْهُ للمشقَّةِ عليْهِ.

وفيه شرعيَّة أبتسداء القليـلِ بالسَّـلامِ على الْكَثـيرِ. وذلِـكَ لفضيلةِ الجماعةِ أو لأنَّ الجماعةَ لوِ ابتَدُووا لخيفَ على الواحـدِ الزَّهْوُ فاخْتِيطَ لَهُ فلوْ مرَّ جمعٌ كثيرٌ على جمعٍ قليلٍ أو مرَّ الْكَبـيرُ على الصَّغيرِ:

قَالَ المُصنّفُ: لمْ أَرَّ فِيهِ نَصّاً.

واعتَبرَ النَّوويُّ المرورَ فقالَ: الواردُ يبدأُ سواءً كــانَ صغيراً أو كبيراً.

وذَكَرَ الماورديُّ أنَّ منْ مشى في الشُّوارعِ المطروقةِ كالسُّــوق أنَّهُ لا يُسلَّمُ إلاَّ على البعضِ لأنَّهُ لوْ سلَّمَ على كُــلُّ مــنْ لقــيَّ لَتَشاغلَ بِهِ عن المُهِمُّ الَّذي خرجَ لاجلِهِ وخرجَ بِهِ عن العرفــِ.

وفِيهِ شَرعيَّهُ انتِداءِ الرَّاكِبِ على الماشي، وذلِك؛ لأنَّ للرَّاكِبِ مزيَّةً على الماشي فعوضَ الماشي بــان يبــدأ الرَّاكِبُ بالسَّلامِ اخْتِياطاً على الرَّاكِبِ من الزَّمْوِ لوْ حازَ الفضيلتَينِ.

وامًّا إذا تلاقى رَاكِبانِ أو ماشيانِ فقدْ تَكَلَّسَمَ فِيهَـا المازريُّ فقالَ: يبدأُ الأدنى منْهُمَا علَــى الأعلــَى قــدراً في الدَّبــنِ إجــلالاً لفضلهِ؛ لأنْ فضيلةَ الدِّينِ مُرغَّبٌ فِيهَا في الشَّرع.

وعلى هذا لو النّقى رَاكِبانِ ومرْكُوبُ أحدِهِمَا أعلى في الجنسِ منْ مركُوبِ الآخرِ كالجملِ والفرسِ فيبدأ رَاكِبُ الفرسِ أو يَكْتَفي بالنَّظرِ إلى أعلاهُمَا قدراً في الدّينِ فيبدأ الّذي هُوَ ادنى الذّي هُوَ فوقهُ والنَّاني أظْهَرُ كما لا يُنظرُ إلى منْ يَكُونُ أعلاهُمَا قدراً منْ جَهَةِ الدُّنيا إلاَّ أنْ يَكُونَ سُلطاناً يُخشى منْهُ.

وإذا تُساوى الْمُتَلاقيانِ منْ كُلِّ جِهَةٍ فَكُلِّ مَنْهُمَا مَامورٌ بالابْتِداءِ وخيرُهُمَا الَّـذي يبـدأُ بالسَّـلامِ كما ثبَـتَ في حديـثِ المُتَهَاجِرِينِ (خ (٧٧٧)، م (٣٩٥٠).

وقد أخرج البخاريُ في «الأدب المفردِ» (ص٢٩٢) بسند صحيح منْ حديث جابرِ «الْمَاشِيَانِ إِذَا اجْتَمَعَا فَآيُهُمَا بَدَأَ بالسَّلام فَهُو أَنْصَلُ».

وأخرجَ الطَّبرانيُّ [«الكبير» (٣٠٠/١) بسندٍ صحيحٍ عسن الأغرُّ المزنيُّ قال: قالَ لي أبو بَكْرٍ: لا يسبقُك أحدُّ بالسَّلامِ.

وأخرجَ التَّرمَذيُّ (٢٦٩٤) منْ حديثِ ابـي أمامـةَ مرفوعـاً ﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِاللَّهِ مَنْ بَدَأَ بِالسَّلامِ﴾؛ وقالَ: حسنٌ.

وأخرج الطَّبرانيُّ [كما في دمجمع الزوائده (٣٢/٨)] في حديث «قُلْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا نَلْتَقِي فَآلِينَا يَبْدَأُ بِالسُّلامِ قَـالَ: أَطْوَعُكُـمْ للَّه تَعَالَى».

٨- يُجزئُ عن الجماعة في السلام واحدٌ

اللّه عَلَى عَلَى عَلَى اللّه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فِيهِ أَنَّهُ يُجزئُ تسليمُ الواحدِ عن الجماعةِ ابْتِداءُ ورادًا.

قَالَ النَّوويُّ: يُسْتَنَى مَنْ عُمومِ ابْتِداءِ السَّلامِ مَنْ كَانَ يَأْكُلُ او يشربُ أو يُجامعُ أو كانَ في الحلاء أو في الحمَّام أو نائمــاً أو

ناعساً أو مُصلياً أو مُؤذَّناً ما دامَ مُتَلبَّساً بشيء عُمَّا ذُكِرَ، إلاَّ أنَّ السُّلامَ على من كان في الحمَّام إنَّما كُـرة إذا لم يَكُـن عليْـهِ إزارٌ

وامَّنا السُّلامُ حالَ الخطبةِ يـومَ الجمعــةِ فَيُكُــرَهُ للأمــرِ بالإنصاتِ فلو سلَّمَ لم يجب الرُّدُ عليهِ عندَ من قالَ: الإنصَاتُ واجبٌ ويجبُ عندَ منْ قالَ: إنَّهُ سُنَّةً، وعلى الوجْهَـينِ لا ينبغـي أَنْ يَزَّدُ أَكْثُرُ مِنْ وَاحْدٍ.

وَأَمَّا الْمُشْتَغِلُ بِقِرَاءَةِ الْقُرْآنِ فَقَالَ الْوَاحِـدِيُّ: الأُوْلَى تَـرْكُ السُّلام عَلَيْهِ فَإِنْ سَلَّمَ كَفَاهُ الرَّدُّ بِالإِشَارَةِ وَإِنْ رَدُّ لَفُظاً اسْتَأْنَفَ الاسْتِعَاذَةَ وَقَرَأَ

وَ قَالَ النَّوْوِيُّ: فِيهِ نَظَـرٌ، وَالظَّـاهِرُ أَنَّهُ يُشْرَعُ السَّـلامُ عَلَيْـهِ وَيَجِبُ عَلَيْهِ الرُّدُ.

وَيُنْدَبُ السَّلامُ عَلَى مَنْ دَخَلَ بَيْسًا لَيْسَ فِيهِ أَحَدٌ لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا دَخَلَتُمْ بُيُونًا فَسَلَّمُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾ الآيـة [الـور:

وَأَخْرَجَ الْبُخَارِيُّ فِي اللَّادَبِ الْمُفْرَدِ، (ص٣١٠) وَابْنُ شَــيْبَةَ (٢٥٦/٥) بِإِسْنَادٍ حَسَنِ عَن ابْنِ عُمَرَ ﴿ اللَّهُ لَهُ لَهُ لَمُ يَكُنْ فِي الْبَيْتِ أَحَدٌ أَنْ يَقُولَ: السُّلامُ عَلَيْنًا وَعَلَى عِبَسَادِ اللَّهِ

وَأَخْسَرَجُ الطُّـبَرَانِيُّ [هــو عنــد الطـــبري في «تفســـيره» (١٧٤/١٨)] عَن ابْنِ عَبَّاسِ نَحْوَهُ.

فإنْ ظنَّ المارُّ أنَّهُ إذا سلَّمَ على القـاعدِ لا يـردُّ عليْـهِ فإنَّـهُ يَتْرُكُ ظَنَّهُ ويسلَّمُ فلعلٌ ظنَّهُ يُخطئُ فإنَّهُ إنَّ لَمْ يــــردُ عليْــهِ ســـلامَهُ ردُّتْ عليْهِ الملائِكَةُ كما وردَ ذلِكَ.

وأمَّا مِنْ قَالَ: لا يُسلَّمُ على منْ ظنَّ أنَّهُ لا يودُّ عليْهِ؛ لأنَّهُ يَكُونُ سبباً لِتَأْثِيمِ الآخرِ فَهُوَ كلامٌ غيرُ صحيح؛ لأنَّ المـأمورَاتِ الشَّرعيَّةَ لا تُتَّرَكُ بمثل هذا، ذَكَرَ معنَاهُ النَّوويُّ.

وقالَ ابنُ دقيق العيدِ: لا ينبغي أنْ يُسلَّمَ عليْهِ؛ لأنْ تــورُطَ المسلم في المعصية أشدُّ من مصلحةِ السُّلامِ عليهِ؛ وامْتِثالَ حديث الأمر بالإفشاء يحصلُ معَ غير هذا.

فِهِنْ قِيلَ: هِلْ يُحِسِنُ أَنْ نَصْولَ: رُدُّ السَّلَامَ فَإِنَّـهُ وَاحِبُّ؟ قيلَ: نعمُ فإنَّهُ من الأمرِ بالمعروفِ والنَّهْي عن المُنكَرِ فيجبُ ضانًا لَمْ يَجِبْ حَسُنَ انْ يُتَحَلَّلُهُ مِنْ حَقَّ الرَّدِّ.

# ٩\_ لا تبدؤوا اليهودُ والنصارى بالسلام

١٣٧٤ - وَعَنْهُ اللَّهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى: ولا تَبْدَؤُوا الْيَهُـــودَ وَلا النَّصَــارَى بِالسَّــلامِ، وَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فِي طَرِيقٍ فَاضْطَرُّوهُمْ إِلَى أَضَيَقِهِ ۗ. أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢١٦٧).

ذَهَبَ الأَكْثرُ إِلَى أَنَّهُ لا يجوزُ الْبَيْدَاءُ اليَّهُودِ والنَّصِــارى

وَهُوَ الَّذِي دَلُّ عَلَيْهِ الحديثُ إِذْ أَصَلُ النَّهُيِ النَّحريمُ. وحُكِيَ عَنْ بَعْضِ الشَّافِعَيَّةِ أَنَّهُ يَجُوزُ الابْتِدَاءُ لَهُمْ بِالسَّلَامِ. ولَكِنْ يَقْتُصُرُّ عَلَى قُول: السَّلامُ عَلَيْكُمْ

ورُويَ ذلِكَ عن ابن عبَّاس وغيرهِ.

وحكى القاضي عياضٌ عنْ جماعةٍ جوازٌ ذلِكَ لَكِ نُ للضرورة والحاجة

وبِهِ قالَ عَلَقْمَةُ وَالْأُورَاعِيُّ.

ومنْ قالَ: لا يجوزُ يقولُ: إنْ سلَّمَ على ذمِّيٌّ ظنَّــهُ مُســلماً ثُمُّ بَانَ لَهُ أَنَّهُ يَهُودِيُّ فينبغي أنَّ يقولَ لَهُ: رُدُّ عليَّ سلامي.

ورويَ عن ابنِ عُمرَ أنَّهُ فعلَ ذلكَ والغرضُ مُنَّهُ أنْ يُوحشَهُ ويظْهِرَ لَهُ أَنَّهُ لِيسَ بِينَهُمَا أَلْفَةً.

وعـن مـالِكِ أنَّـهُ لا يُسْتَحبُ أنْ يَسْتَرَدُّهُ، واخْتَـارَهُ السِنُ

فإن ابُّندا الذُّمِّيُّ مُسلماً بالسُّلامِ ففي الصَّحيحينِ والبحاري (٦٧٥٨)، مسلم (٢١٦٣)] عن أنس مرفوعاً ﴿إِذَا سَلَّمَ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ فَقُولُوا: وَعَلَيْكُمْ.

وفي صحيح البخاري (١٢٥٧)، مسلم (٢١٦٤)] عن ابن عُمرَ أَنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ قالَ ﴿إِذَا سَلَّمَ عَلَيْكُمُ الْيَهُودُ فَإِنَّهَا

يَقُولُ أَحَدُهُم: السَّامُ عَلَيْك فَقُلُ وَعَلَيْك.

وإلى هـ أبو الرُّوايـةِ - بإثباتِ الـواوِ - ذَهَبَ طائفةٌ مـن العلماء.

واخْتَارَ بعضُهُمْ حذف الواوِ لشلاً يَقْتَضِيَ التَّشْرِيكَ وقـدْ قدَّمنا ذلِكَ. وما ثَبَتَ بِهِ النَّصُّ أُولَى بالاتَّباع.

وقالَ الخطَّابيُّ: عامَّةُ الحدَّثينَ يروونَ هذا الحرف «وعليْكُم» واو.

وَكَانَ ابنُ عُبينةً يرويهِ بغيرِ الواوِ.

وقالَ الخطَّابيُّ: وَهَذا هُوَ الصُّوابُ.

(قلْت) وحيثُ ثَبَتَت الرُّوايـةُ بـالواوِ وغيرِهـا فالوجْهـانِ جائزان:

وفي قولِهِ: «فقولوا: وعليك» ما يدلُّ على إيجابِ الجـوابِ عليهم في السَّلام.

وإليهِ ذَهَبَ عامَّةُ العلماء.

ويروى عنْ آخرينَ أنَّهُ لا يردُّ عليْهِمْ.

والحديثُ يدفعُ ما قالُوهُ:

وفي قولِهِ (فاضطرُوهُمْ إلى أضيقِهِ) دليلٌ على وُجوبِ ردُّهِمْ عن وسطِ الطُرقَاتِ إلى أضيقِهَا .وَتَقدَّمَ فِيهِ الْكَلامُ.

#### ١٠ - تشميت العاطس

1۳۷٥ - وَعَنْهُ عَنِ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: "إِذَا عَطَـسَ أَحَدُكُمْ فَلْيَقُلْ: الْحَمْدُ لله، وَلْيَقُلْ لَهُ أَخُوهُ: يَرْحَمُكُ اللَّهُ، فَلْيَقُلْ لَـهُ: يَهْدِيكُمُ اللَّهُ، فَلْيَقُلْ لَـهُ: يَهْدِيكُمُ اللَّهُ وَيُصْلِحُ بَالْكُمْ».

أُخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٦٢٢٤).

(وعنهُ) أيْ عنْ أبي هُريرةَ طَيْنَهُ (عن النّبيِّ ﷺ قَالَ ﴿إِذَا عَطَسَ أَحَدُكُمْ فَلْيَقُل الْحَمْدُ لَلّه وَلَيْقُلْ لَهُ أَخُوهُ: يَرْحَمُك اللّهُ وَإِذَا قَالَ: يَرْحَمُك اللّهُ فَلْيَقُلْ يَهْلِيكُمُ اللّهُ وَيُصْلِحُ بَالكُمْ، أخرجَهُ البخاريُّ)

تقدَّمَ فِيهِ الْكَلامُ ولوْ أَتَى بِهِ المصنَّفُ بعــدَ أَوَّلِ حديثٍ فِي البابِ لَكَانَ الصَّوابَ:

# ١١ ـ النهي عن الشرب قائماً

الله تعالى عنه قَــالَ: قَــالَ رَسُولُ اللَّهِ عَالَى عنه قَــالَ: قَــالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لا يَشْرَبَنُ أَحَدُكُمْ قَائِماً».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٠٢٦).

(وعنهُ) أيْ عـن أبي هُريرةَ هَيْكُ (قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى: ﴿ لَا يَشْرَبُنُ أَحَدُكُمْ قَائِماً ﴾. أخرجَهُ مُسلمٌ وَتَمامُهُ ﴿ فَمَـنْ نَسَيَ فَلْمِسْتَقَىٰ ﴾ من القيءِ .

واخرجَهُ احمدُ (٣٠١/٣) منْ وجْهِ آخرَ عنْ ابي هُريرةَ «أَلَـهُ تَلَكُمْ رَأَى رَجُلاً يَشْرَبُ قَائِماً فَقَالَ: مَهْ فقال: لِمَهْ؟ فَقَالَ «أَيسُوُكُ أَنْ يَشْرَبَ مَعَك الْهِرُ؟» قَالَ لا. قَالَ «قَدْ شَرِبَ مَعَـك مَـنْ هُـوَ شَرَّ مِنْهُ الشَّيْطَانُه.

وفِيهِ راوِ لا يُعرفُ ووثَّقَهُ يحيى بنُ معين.

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ الشُّربِ قائماً؛ لأنَّهُ الأصلُ في النَّهِي والنِّهِ ذَهَبَ ابنُ حزمٍ.

وَذَهَبَ الجَمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ خَلَافُ الْأُولَى.

وآخرونَ إلى أنهُ مَكْرُوهٌ، كانَهُمْ صرفُوهُ عن ذلِكَ لما في صحيح مُسلم (٢٠٢٧) من حديثِ ابنِ عبَساسٍ "سَقَيْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ مِنْ زَمْزَمَ فَشَرِبَ وَهُوَ قَائِمٌ».

وفي صحيح البخاريّ (٥٦١٥) ﴿أَنْ عَلِيّاً عَلَيْهُ شَرِبَ قَائِماً. وَقَالَ: رَآئِت رَسُولَ اللّهِ ﷺ فَعَلَ كَمَا رَآئِتُمُونِي فَعَلْتُ ﴿ فَيَكُونُ فَعَلُهُ ﷺ بِياناً لِكُونِ النَّهْيِ لِيسَ لِلتَّحريم.

وامًّا قولُهُ «فليسْتَقيعُ» فإنَّهُ نُقلَ اتَّفاقُ العلماء على أنَّهُ ليسسَ على منْ شربَ قائماً أنْ يسْتَقيئَ وَكَأَنَّهُمْ حملوا الأَمرَ أيضاً على النَّدبِ.

١٢ ـ الانتعالُ باليمينِ والنزع بالشمالِ

١٣٧٧– وَعَنْهُ رضي اللَّه تعالى عنه قَــالَ: قَــالَ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا انْتَعَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأُ بِالْيَمِينِ، وَإِذَا نَزَعَ فَلْيَبْدَأُ بِالشَّمَالِ، وَلْتَكُن الْيُمْنَى أَوَّلَهُمَا تُنْعَلُ وَآخِرَهُمَا تُنْزَعُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٨٥٦)، مسلم (٢٠٩٧)].

(وعنهُ) ايْ عنْ أبي هُريرةً ﷺ قالَ: (قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ وإذَا انْتَعَلَ أَجَدُكُمْ فَلْيَبْدَأَ بِالْيَمِينِ وَإِذَا نَزَعَ ۚ أَيْ نَعْلَــهُ ﴿فَلْيُسْدَأُ بالشَّمَال. وَلَيْكُن الْيَمِينُ أَوَّلَهُمَا تُنْعَلُ وَآخِرَهُمَا تُنزَعُه). اخرجَـهُ مُسلم إلى قولِهِ «بالشّمال»

وأخرجَ باقيَّهُ مالِكٌ [«الموطأ» (ص٧٩ه)] والسُّرَمذيُّ (١٧٧٩) وأبو داود (٤٩٣٩).

ظَاهِرُ الأمر الوجوبُ.

ولَكِنَّهُ ادَّعي القاضي عياض الإجماعَ على أنَّهُ للاسْتِحبابِ.

قالَ ابنُ العربيِّ: البداءةُ باليمينِ مشروعةٌ في جميع الأعمال الصَّالَحَةِ لفضلِ اليَّمِينِ حسًّا في الْقَوَّةِ وشرعاً في النَّــدبِ في

قَالَ الحليميُّ: إنَّما يبدأ بالشَّمالِ عندَ الخلع؛ لأنَّ اللُّبسَ كُوامةٌ؛ لأنَّهُ وقايةٌ للبدن فلمًّا كانَت الَّيمينُ أَكُومَ من اليسرى بُدئَ بِهَا فِي اللَّبسِ واخْرَتْ فِي السَّزعِ لِتَكُونَ الْكَرامةُ لَهَا أدومَ وحصتُهَا منهَا أَكْثَرُ

وقالَ ابنُ عبدِ السبرُ: منْ بدأ في الانْتِعالِ باليسرى أساءً لمخالفةِ السُّنَّةِ ولَكِن لا يجرمُ عليهِ لُبسُ تعليهِ.

وقىالَ غيرُهُ: ينبغي أنْ تُـنزعَ النَّعـلُ مـن اليسـرى ويبـــدأُ

ولعلُ ابنَ عبدِ البرُ يُريـدُ أنَّهُ لا يُشـرعُ لَـهُ الخلـعُ إذا بـدأ باليسرى ثُمَّ يسْنَأنفُ لُسُهُمًا على التَّرْتِيبِ المشروعِ؛ لأنَّهُ قَـدْ

وَهَذَا الحديثُ لا يدلُ على اسْيَحبابِ الانْتِحـال؛ لأنَّهُ قَـالَ «إذا انْتَعَلَ احدُكُمْ» ولَكِنَّهُ يدلُ عليْهِ ما اخرجَـهُ مُسلمٌ (٢٠٩٦) «اسْتَكْثِرُوا مِن النَّعَال فَإِنَّ الرَّجُلَ لا يَـزَالُ رَاكِباً مَـا انْتَعَلَ ۗ أَيْ يُشبهُ الرَّاكِبَ في خفَّةِ المُشقَّةِ وقلَّةِ النَّصبِ وســـــلامةِ الرَّجْــلِ مــنْ أذى الطُّريق، فبإنَّ الأمرَ إذا لم يُحملُ على الإيجابِ فَهُــوَ

للاستِحبابِ.

١٣\_ النهي عن المشي في نعل واحدةٍ

١٣٧٨ - وَعَنْهُ اللَّهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عِلنَّا: الا يَمْشِ أَحَدُكُمْ فِي نَعْلِ وَاحِدَةٍ، وَلَيْنْعِلْهُمَا جَمِيعًا أو لِيَخْلُعُهُمَا جَمِيعاً".

مُثَفَّنٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٨٥٥)، مسلم (٢٠٩٧)].

(وعِنْهُ) أي عـن أبـي هُريـرةَ ﴿ إِنَّالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ وَاحِدَةٍ وَلَيْنُعِلْهُمَا ) بضم حرف المضارعةِ من: أنعلَ كما ضبطةُ النُّوويُّ وضميرُ التُّنبيـةِ لـلرُّجلينِ وإنْ لَمْ يجرِ لَهُمَا ذِكْرٌ فإنَّهُ قَدْ ذَكَرَ مَا يَدَلُّ عَلَيْهِمَا مِنَ النَّعَلِ.

(هميماً أو ليخلفهُمُما) أي النَّعلمينِ وفي روايــةِ للبخـــاريُّ (٥٨٥) ﴿ أَوْ لَيْحَفِّهِمَا جَمِيعاً﴾. وَهُوَ للقَدْمِينِ (جَمِيعاً مُتَّفَقَّ عَلَيْهِ).

ظَاهِرُ النَّهِي التَّحريمُ عن المشي في نعلٍ واحدةٍ.

وحمَّلُهُ الحِمْهُورُ على الْكَرَاهَةِ فإنَّهُمْ جعلوا القرينــةَ حديثُ التَّرمذيُّ (١٧٧٧) عنْ عائشة قالَتْ ارْبُهَا انْقَطَعَ شِسْعُ نَعْلِ رَسُول اللَّهِ ﷺ فَمَشَى فِي النَّعْلِ الْوَاحِدَةِ حَتَّى يُصْلِحَهَا».

إِلاَّ أَنَّهُ رَجِّسِحُ البخساريُّ وقفَّـهُ [«العلـل الكبير» للــومذي

وقد ذَكَرَ رزينُ عنْهَا قالَتْ ورَآلِت رَسُولَ اللَّـهِ ﷺ يَشَجِلُ قَائِماً وَيَمْشِي فِي نَعْلِ وَاحِدَةٍ٣.

واخْتَلْفُوا فِي عَلَّةِ النَّهْيِ.

فقالَ قومٌ: علَّتُهُ أَنَّ النَّعَالَ شُرعَتْ لوقايةِ الرَّجَلِّ عمًّا يَكُونُ فِي الأرضِ منْ شَوْلُو وَنحُوهِ فَإِذَا أَنْفُرَدَتْ إَحْدَى الرَّجَلَيْنِ احْتَاجَ الماشي انْ يَتُوقَّى لإحدى رجليْــهِ مــا لا يَتُوقَّـى للأحـرى فيخرجُ لذلِكَ عَنْ سجيَّةِ مشيَّتِهِ ولا يأمنُ معَ ذلِكَ العثارَ.

وقيل: إنَّهَا مشيةُ الشَّيطان.

وقالَ البِّيهَقيِّ: الْكَرَاهَةُ لما في ذلِكَ من الشُّهْرَةِ في الملابسِ. وقدْ وردَ فِي روايةِ لمسلم (٢٠٩٨) ﴿إِذَا انْقَطَعَ شِيسُعُ أَحَايِكُمْ

فَلا يَمْشِ فِي نَعْلِ وَاحِدَةٍ حَنَّى يُصْلِحَهَا».

وَتَقَدَّمُ مَا يُعارِضُهُ مَنْ حديثِ عائشةَ فيحملُ على النَّدبِ. وقدْ أُلحَنَ بالنَّعلينِ كُلُّ لباسِ شَفْعِ كالحَفَّينِ.

وقلدُ أخرجَ ابنُ ماجَهُ (٣٦١٧) منْ حديثِ أبي هُريـرةَ الا يَمْشِ أَحَدُكُمْ فِي نَعْلِ وَاحِدَةٍ وَلا خُفُ وَاحِدٍهِ.

وَهُوَ عَنْدَ مُسلمِ (٢٠٩٩) منْ حديثِ جابرٍ.

وعندَ أحمدَ (٤٢/٣) منْ حديثِ أبي سعيدٍ.

وعندَ الطَّبرانيُّ [والكبير، (٢٣/١٢)] منْ حديثِ ابنِ عَبَّاسٍ.

وقالَ الحَطَّابيُّ: وَكَذَا إخراجُ البِدِ الواحــدةِ من الْكُــمُ دُونَ الاَخرِ. الأخرِ. الأخرِ. الأخرِ.

(قلْت) ولا يخفى أنَّ هذا منْ بابِ القياسِ ولمْ تُعلمِ العلَّةُ حَتَّى يُلحقَ بالأصلِ فالأولى الاقْتِصارُ على محلُّ النَّصُّ واللَّه أعلم.

### ١٤ – النهي عن جرُّ النوب خَيلاءَ

١٣٧٩ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿لا يَنْظُرُ اللّهُ إِلَى مَنْ جَرُ ثَوْبَهُ
 خُداءَ،

مُتَّفَقُ عَلَيْهِ [البخاري (٧٩١)، مسلم (٢٠٨٥)].

(وعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قالَ: قالَ رمولُ اللهِ ﷺ: «لا يَنظُرُ اللهُ إِلَى مَنْ جَرُّ قَوْبَهُ خَيلاءً») بضمَّ الحناءِ المعجمةِ والمددُّ: البطرُ والْكِبرُ (مُتَفقَ عليه).

فُسُّرَ نفيُ نظرِ اللَّهِ بنفي رحَمَتِهِ إلَيْهِ أيْ لا يرحــمُ اللَّـهُ مــنْ جرَّ ثوبَهُ خُيلاءَ سواءً كانَ من النَّساءِ أو الرِّجالِ.

وقد فَهِمَتْ ذلِكَ أَمُّ سلمةً فقالَتْ عندَ سماعِهَا الحديثُ منهُ عَلَيْهِ: "يَسْرِدْنَ فِيهِ منهُ عَلَيْهِ: "يَسْرِدْنَ فِيهِ مَنْهُ عَالَىٰ اللَّهِ: "يَسْرِدْنَ فِيهِ مِيْرِاً» قَالَتْ: إِذا تُنْكَشِفُ أَقْدَامُهُنْ قَالَ "فَيُرْخِينَهُ ذِرَاعاً لا يَرْدِنَ عَلَيْهِ».

أخرجَهُ النَّسِائيِّ (٢٠٩/٨) والستَّرمذيُّ (١٧٣١). والمسرادُ

بالذّراع ذراعُ اليد وَمُوّ شبران باليدِ المعتّدلةِ. والمرادُ جــرُ الشّوبِ على الأرضِ وَمُوّ الّذي يدلُّ لَهُ حديثُ البخــاريُّ (٧٨٧ه) «مَــا أَسْفَلَ مِن الْكَمَتْيِن مِن الإزّار فِي النّارِ»

وَتَقييدُ الحديثِ بالخيلاءِ دالَّ بمفْهُومِهِ أَنْهُ لا يَكُونُ منْ جـرَّهُ غيرَ خُيلاءَ داخلاً في الوعيدِ.

وقمة صرَّح بِهِ ما اخرجَ البخاريُّ (٥٧٨٤) وابسو داود (٤٠٨٥) والسُور و داود (٤٠٨٥) والسُّورُيُّ لَمَّا سَمِعَ مَذَا الْحَدِيثَ: إِنَّ إِزَارِي يَسْتَرْخِي إِلاَّ أَنْ أَتَمَاهَدُهُ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ اللَّهِ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهِ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عِلْهُ عَلَيْهُ عَلِهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلِيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُو عَلِي عَل

وَهُوَ دليلٌ على اغتبارِ المفَاهِيمِ منْ هذا النَّوعِ. وقالَ ابنُ عبدِ البرِّ: إنْ جرَّهُ لغيرِ الخيلاء مذمومٌ.

وقالَ النَّوويُّ: إنَّهُ مَكْرُوهٌ وَهَذا نصُّ الشَّافعيُّ.

وقد صرَّحَتِ السُّنَةُ أَنَّ أَحسنَ الحالاتِ أَنْ يَكُسونَ إِلَى نصفِ السَّاقِ كما أَحرجَهُ التَّرمذيُ [والشمالل (١٢٠)] والنسائيُ [والكرى كما في دتحفة الأهراف (١٧٤٤)] عن عُبيدِ بن خالدِ قالَ: اكنَّت أَمْثيي وَعَلَيْ بُرْدٌ أَجُرُهُ فَقَالَ لِي رَجُلٌ: ارْفَعْ فَرَبك فَإِنَّهُ أَبَقَى وَأَنْقَى فَنَظَرت فَإِذَا هُوَ النَّبِيُ عَلَيْ فَقُلْت: إِنَّمَا هِيَ بُرْدَةً مَلْحَاءُ فَقَالَ: فَنَظَرْت فَإِذَا هُوَ النَّبِيُ عَلَيْ فَقَلْت: إِنَّمَا هِيَ بُرْدَةً مَلْحَاءُ فَقَالَ: فَنَظَرْت فَإِذَا إِزَارُهُ إِلَى مَلْحَاءُ فَقَالَ: فَنَظَرْت فَإِذَا إِزَارُهُ إِلَى يَصفِ صَاقَيْهِ.

وأمًّا ما هُوَ دُونَ ذلِكَ فإنَّهُ لا حرجَ على فاعلِهِ إلى الْكَعبينِ وما دُونَ الْكَعبينِ فَهُوَ حرامٌ إنْ كانَ للخيلاءِ.

وإنْ كَانَ لَغَيْرِهَا فَقَالَ النَّوويُّ وَغَيْرُهُ: إِنَّهُ مَكْرُوهٌ.

وقدْ يُتَجهُ أَنْ يُقالَ: إِنْ كَانَ النُّوبُ عَلَى قَدْرِ لَابِسِهِ لَكِنَّهُ يَسْدِلُهُ فَإِنْ كَانَ النُّوبُ عَلَى قَدْرِ لَابِسِهِ لَكِنَّهُ مَسْدِلُهُ فَإِنْ كَانَ النُّوبُ زائداً على قدر لابِسِهِ فَهُوَ عَيْرُ مَنْ جَهَةِ الإسراف مُحرَّمٌ لَاجلِهِ، ولاَجلِ النَّسْبُهِ بالنَّساهِ، ولأَجلِ النَّسْبُهِ بالنَّساء، ولأَجلِ أَنَّهُ لَا يَامَنُ أَنْ تَتَعَلَّقَ بِهِ النَّجاسةُ.

وقالَ ابنُ العربيُّ: لا يجوزُ لـــلرَّجلِ أَنْ يُجـاوزَ بشربِـهِ كَعَبَـهُ فيقولُ: لا أجرُّهُ خُيلاءً؛ لأنَّ النَّهْيَ قَدْ تَنَاوَلَهُ لفظاً، ولا يجوزُ لمنْ يَتَنَاوَلُهُ اللَّفظُ أَنْ يُخَالِفَهُ إِذَا صَـارَ حُكُمُـهُ أَنْ يقـولَ: لا امْتَنْلُهُ؛ لأنْ تلكَ العلَّهُ لِيسَتْ فِيَّ. فإنَّهَا دعوى خيرُ مُســلَمةٍ بــلْ إطالــهُ

ذيلِهِ دَالَّةٌ على تَكَبَّرهِ انتهى.

وحاصلُهُ أنَّ الإسبالَ يَسْتَلَزُمُ جَرَّ الشَّوبِ وَجَرُّ الشَّـوبِ يَسْتَلَزُمُ الخَيلاءَ وَلَوْ لَمْ يَقَصِدُهُ اللاَّبِسُ.

وقد أخرجَ ابنُ منيعِ عن ابنِ عُمــرَ في أثناءِ حديثٍ رفعَهُ «إياك وَجَرُ الإزَارِ فَإِنْ جَرُّ الإزَارِ مِن الْمَخِيلَةِ».

وقان أخرجَ الطَّبرانيُّ [والكبيرة (٧٧٧/٨)] من حديثِ أبي أَمَامَةً وفي قصَّةٍ لعمرو بنِ زُرارةَ الأنصاريُّ وإنَّ اللَّهَ لا يُجِبُّ المُسْبِارُةِ.

والقصّةُ أنْ «أَبَا أَمَامَةَ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ مَعَ رَسُولِ اللّهِ ﷺ إِذْ لَحِقْنَا عَمْرُو بَنُ زُرَارَةَ الأَنْصَارِيُ فِي حُلْمَ إِزَارَ وَرِدَاء قَدْ أَسُلِ فَجَعَلَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَأْخُذُ بِنَاحِيَةِ قَوْبِهِ وَيَتَوَاضَعُ للّه وَيَقُولُ: «عَبْدُكُ وَابْنُ عَبْدِكُ وَأَمْنِكَ، حَتَّى سَمِعَهَا عَمْرُو فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنِّي حَمْشُ السَّاقَيْنِ فَقَالَ: «يَا عَمْرُو إِنَّ اللّهَ قَدْ رَسُولَ اللّهِ إِنِّي حَمْشُ السَّاقَيْنِ فَقَالَ: «يَا عَمْرُو إِنَّ اللّهَ قَدْ أَحْسَنَ كُلُ شَيْءٍ خَلَقَةُ إِنْ اللّهَ لا يُحِبُّ الْمُسْبِلَ».

وأخرجَهُ الطَّبرانيُّ عِنْ عمرو بِنِ زُرارةَ وِنِيهِ "وَضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَرْبَعَ أَصَابِعَ تَحْتَ رُكُبَةِ عَمْرٍو وَقَالَ: فَيَا عَمْرُو وَهَذَا مَوْضِعُ الإزَارِهِ. ثُمُّ ضَرَبَ بِأَرْبِعِ أَصِّابِعٌ تَحْتَ الأَرْبَعِ ثُمَّ قَالَ: فَيَا عَمْرُو وَهَذَا مَوْضِعُ الإزَارِهِ الحديثُ. ورجالُهُ ثقاتٌ.

وحُكُمُ غيرِ الثُّوبِ وَالإزارِ حُكْمُهُمَا.

وَكَذَلِكَ لَمَّا سَالَ شُعبةُ مُحاربَ بنَ دثارٍ قَــالَ شُـعبةُ: أَذَكَـرَ الإزارَ؟ قالَ: ما خصرُ إزاراً ولا قميصاً.

ومقصودُهُ أَنَّ التَّعبيرَ بالثُّوبِ يشملُ الإزارَ وغيرَهُ.

وأخرجَ أَهْلُ السُّننِ إِلاَّ التَّرمَذيُّ [ابو داود (٤٠٩٤)، النسالي دكوى، كما في دنحفة الأشراف، (٦٧٦٨)، ابن ماجه (٣٥٧٦) عن ابن عُمرَ عن أبيه عن النبيُّ تَلَكُ قال: «الإسبّالُ في الإزَارِ وَالْقَريصِ وَالْمِمّامَةِ. مَنْ جَرَّ مِنْهَا شَيْئاً خُيلاءَ لَمْ يَنْظُرِ اللَّهُ إِلَيْهِ يَـوْمَ الْقَامَة.

في إسنادِهِ عبدُ العزيزِ بنُ أبي روَّادٍ وفِيهِ مقالً.

قال ابنُ بطَّال: وإسبالُ العمامةِ المرادُ بِهِ إرسالُ العذبةِ زائدةً على ما جرَتْ بهِ العادةُ.

وَكَذَلِكَ تَطُولُلُ أَكْمَامٍ القَمْيُصِ زِيادَةٌ عَلَى المُعْتَادِ كَمَا يَفَعَلُهُ بعضُ أَهْلِ الحجازِ إسبالٌ مُحرَّمٌ.

وقدْ نقلَ القاضي عياضٌ عن العلماء كرَاهَـة كُـلُّ مـا زادَ على العادةِ وعلى المُعْتَادِ في اللَّباسِ من الطُّولِ والسُّعةِ.

(قَلْت) وينبغي أنْ يُرادَ بالمعْتَادِ ما كَانَ في عصرِ النَّبوُّةِ.

# 10 - الأكلُ باليمين

١٣٨٠ - وَعَنْهُ رضي الله عنهما أَنْ رَسُولَ اللّهِ
 قَالَ: (إِذَا أَكُلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَصَاكُلْ بِيَوِينِهِ، وَإِذَا شَرِبَ فَلْيَصَالَ يَأْكُلُ بِشِمَالِهِ، وَإِذَا شَرِبَ فَلْيَشْرَبُ بِشِمَالِهِ،
 وَيَشْرَبُ بِشِمَالِهِ».

أَخْرَجَةُ مُسْلِمٌ (٢٠٢٠).

(وعنهُ) أي أبن عُمرَ رضي الله عنهما (أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «إذَا أَكُلُ أَحَلُاكُمْ فَلَيَّاكُلُ بِيَمِينِهِ وَإِذَا شَرِبَ فَلْيَشْرَبُ بِيَمِينِهِ وَإِذَا شَرِبَ فَلْيَشْرَبُ بِيَمِينِهِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بِشِمَالِهِ وَيَشْرَبُ بِشِمَالِهِ». أخرجَة مُسلمٌ.

الحديثُ دليلٌ على تحريمِ الأكْلِ والشُّربِ بالشَّمالِ فإنَّهُ علَّلَهُ بانَّهُ فعلُ الشَّيطانِ وخلقُهُ؛ والمسلمُ مأمورٌ بِتَجنُّب؛ طَريتِ أَهْلِ الفسوقِ فضلاً عن الشَّيطانِ.

وَذَهَبَ الجِمْهُورُ إِلَى أَنَّهُ يُسْتَحبُّ الأَكْسَلُ بِـاليمينِ والشُّـربُّ بِهَا لا أَنَّهُ بالشَّمالِ مُحرَّمٌ وقدْ زادَ نافعٌ: الأَخدُ والإعطاءُ.

# ١٦ ـ النهي عن الإسراف والحُيلاء

١٣٨١ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُّهِ رضي الله عنهم قَال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:
 «كُلْ، وَاشْرَبْ، وَالْبُسْ، وَتَصَدَّقْ فِي غَيْرِ سَرَفٍ وَلا مَخِيلَةٍ».

أَخْرَجَهُ أَبُو ذَاوُد [هو عند النسائي (٧٩/٥)، ابن ماجه (٣٦٠٥)]

وَأَخْمَدُ (١٨١/٢)، وَعَلَّقَهُ الْبُخَارِيُّ [كتاب اللباس، باب (١)].

(وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدّه قال: قال رسولُ الله ﷺ: اكُلُ واشرَبُ وَالْبَسْ وَتَصَدّقُ فِي غَيْرِ سَرَفٍ وَلا مَخِيلَةٍ») بالخاء المعجمةِ ومثناةٍ تَحْتِيَةٍ وزنُ عظيمةٍ: التَّكَبُّرُ.

(أخرجَهُ أبو داود وأحمدُ وعلَّقَهُ البخاريُّ).

دلُّ على تحريم الإسراف في المأكلِ والمشرب والملبسيِ التَّصدُّق.

وحقيقةُ الإسراف: مُجاوزةُ الحدُّ في كُلُّ فعلٍ أو قولٍ وَهُــوَ في الإنفاق أشْهَرُ.

والحديثُ مأخوذٌ من قوله تعالى: ﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِبُوا وَلا تُسْرِبُوا وَلا تُسْرِبُوا وَلا تُسْرِفُوا﴾ [الاعراف: ٣١] وفيهِ تحريمُ الحنيلاءِ والكِبرِ.

قالَ عبدُ اللَّطيفِ البغداديُّ: هذا الحديثُ جامعُ لفضائلِ تدبير الإنسان نفستهُ.

وفِيهِ مصالحُ النَّفسِ والجسدِ في الدُّنيا والآخرةِ فإنَّ السُّرَفَ في كُلُّ شيءٍ مُضرَّ بالجسدِ ومضرَّ بالمعيشةِ ويـــؤدِّي إلى الإِتْــلافِ فيضرُّ بالنَّفسُّ إذا كانَتْ تابعةً للجسدِ في أكْثرِ الأحوال.

والمخيلةُ تضرُّ بالنَّفسِ حيثُ تُكْسبُهَا العُجْب، وَتَفسرُّ بالآخرةِ حيثُ تُكْسبُ الإثم، وبالدُّنيا حيثُ تُكُسبُ المَّنتَ من النَّاس.

وقد علَّقَ البخاريُّ عن ابنِ عبَّاسِ «كُلُّ مَا شِـنْت وَاشْرَبْ مَا شِنْت مَا أَخْطَأَتْك اثْنَتَانِ سَـرَفٌ وَمَخْيِلَةٌ» [كتاب اللباس، باب (١)]. السُّوء، وفي سندِهِ ضعفٌ:

قَالَ ابنُ التَّبنِ: ظَاهِرُ الحديثِ أَيْ \_ حديثِ البخاريُّ \_ مُعارضٌ لقوله تعالى: ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلا يَسْتَغْرِمُونَ﴾ والاعراف: ٣٤].

قالَ: والجمعُ بينَهُمَا منْ وجْهَينِ

أحدُهُمَا: أَنَّ الزِّيادةَ كنايةٌ عن البرَكةِ فِي العمرِ بسببِهِ التَّوفِيقِ إلى الطَّاعةِ وعمارةِ وقْتِهِ بما ينفعُهُ فِي الآخرةِ وصيانَتِهِ عنْ تضييعِ في غيرِ ذلك، ومثلُ هذا ما جاءً: أنَّ النَّبيُّ عَلَيْ تقاصرَ أعمارُ أُمْتِهِ بالنَّسبةِ إلى أعمارِ منْ مضى من الأمم فأعطَاهُ اللَّهُ ليلة القدر والوطا (١٥).

وحاصلُهُ أنْ صلَّهَ الرَّحمِ تَكُونُ سبباً لِلتَّوفِيقِ للطَّاعِـةِ والصِّيانةِ عن المعصيةِ فيبقى بعدّهُ الذُّكْرُ الجميلُ فَكَانَهُ لَمْ يُمتُ

ومنْ جُملةِ ما يحصلُ لَهُ من التَّوفيقِ: للعلمِ الَّذِي يُتُفَعُ بِنَّهِ منْ بعدِهِ بِتَالِيفٍ ولهوهِ والصَّدقةِ الجاريةِ عليْهِ، والخَلَفِ الصَّالحِ.

وثانيهِمَا: أَنَّ الزَّيَادةَ على حقيقَتِهَا وذلِكَ بالنَّسبةِ إلى علم اللَّكِ المُوكُلِ بالعمو، والَّذي في الآيةِ بالنَّسبةِ إلى علم اللَّهِ كَأَنْ يُقالَ للملَكِ الموحَلِ والَّذي في علم اللَّهِ لا يُقلَّ للملَكِ في علم اللَّهِ اللَّهِ الْ يقطعُ فالذي في علم اللَّهِ لا يَتَقدُمُ ولا يَتَاخَرُ والَّذي يُقالُ مثلاً: إِنْ عُمرَ فُلان مائةٌ إِنْ وصلَ رَحِمَهُ، وإِنْ قطعَهَا فستُون وقد سبقَ مشلاً في علم اللَّكِ هُو الذي يُمكِنُ فِيهِ الزَّيَادةُ والنَّقص، وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿ وَمُحْوَا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُشِيتُ وَعِنْدَهُ أُمُ الْكِتَابِ ﴾ [الرحد: ٣٩] والحود والمؤتباتُ بالنَّسبةِ إلى ما في علم اللَّكِ وما في أُمُ الْكِتَابِ واللَّهُ وَالاَثِبَاتُ اللَّهِ في علم اللَّهِ فلا مو فيهِ البَّةَ.

ويقالُ لَهُ: القضاءُ المبرمُ ويقالُ للأوَّل: القضاءُ المعلَّقُ.

والوجَّهُ الأوَّلُ اليَّنُ فَـإِنَّ الأَثِنَ مَـا يَتْبَعُ الشَّيَّ فَـإِذَا أُخَـنَّ حَسُنَ انْ يُحملُ على الذَّكْرِ الحسنِ بعد فقدِ المذْكُورِ ووجَّحَةُ الطَّيئُ.

وأشارَ إليْهِ في «الفائقِ».

ويؤيَّدُهُ مَا أَخْرَجَ الطَّبْرَانِيُّ فِي الصَّغْيْرِ [كَسَا فِي القَسْعِ] (١٦/١٠)) بسنلو ضعيفو عنْ أبي الدَّرَدَاء قالَ اذْكُرَ عِنْدَ رَسُّولِ اللَّهِ ﷺ: مَنْ وَصَّلَ رَحِمَهُ أَنْسِئَ لَهُ فِي أَجَلِهِ؟ فَقَالَ: إِنَّهُ لَيْسَ

# ٤٨ - كتابُ الْبِرِّ وَالصِّلَةِ

البرُّ: \_ بكَسرِ الموحَّدةِ \_: هُوَ التُّوسُّعُ في فعلِ الحيرِ.

والبرُّ ـ بفَتْحِهَا ـ: الْمُتُوسَّعُ فِي الخيرَاتِ وَهُوَ مَنْ صفَـاتِ لَه تعالى.

والصَّلةُ \_ بِكَسرِ الصَّادِ المُهْمَلةِ \_. مصدرُ وصلَـهُ كوعـدَهُ عِذةً.

في «النّهَايةِ»: تَكَرَّرُ في الحديثِ ذِكْـرُ صلّةِ الأرحامِ وَهِـيَ كنايةٌ عن الإحسانِ إلى الأقربينَ مـنْ ذوي النَّسبِ والأَصْهَـارِ والتّعطُف عليْهِمْ والرُّقنِ بِهِـمْ والرَّعايـةِ لأحوالِهِـمْ وَكذَلِـكَ إِنْ بَعدوا وأساؤوا. وضدُّ ذَلِكَ قطيعةُ الرَّحم. انتهى.

## ١\_ صلةُ الرحم تزيدُ في الرزقِ

اللهِ ﷺ: امَنْ أَحَبُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ، وَأَنْ يُنْسَأَ لَهُ فِي رِزْقِهِ، وَأَنْ يُنْسَأَ لَهُ فِي أَثْرُو، فَلْيُصِلْ رَحِمَهُ».

أَخْرَجَهُ الْبِخَارِيُّ (٩٨٥).

(عن أبي هُريرةَ ﷺ: من أحبُّ أنْ يُسطَّ) أيْ يبسطُ اللَّهُ (لَهُ فِي رزقِهِ) أيْ يُوسِّعُ لَهُ فِيهِ.

(وأنْ يُنسأ) مثلُـهُ في ضبطِهِ. بالسُّينِ الْمُهْمَلَـةِ مُخفَّفَةُ ايْ: يُوخِّرَ لَهُ.

(في الرِه) بفَتْحِ الْهَمْزةِ والمثلَّنةِ فراء أيْ أجلِهِ (فليصلُ رحَمَّهُ. أخرجَهُ البخاريُّ) وأخرجَ التَّرمَديُّ (19۷۹) عن أبسي هُريرةَ «أَلُّ صِلَةَ الرَّحِمِ مَحَبَّةٌ فِي الأَهْلِ مَثْرًاةٌ فِي الْمَالِ مَنْسَأَةٌ فِي الأَجَلِ».

واخرج احمدُ (١٥٩/٦) عنْ عائشةَ رضي الله عنها مرفوعـــاً "صِلّــةُ الرَّحِــمِ وَحُسْـنُ الْجِــوَارِ يُعَمَّـرَانِ الدَّبِــارَ وَيَزِيـــدَانِ فِـــي الاَعْمَارِ».

وَاحْرِجَ أَبُو يَعْلَى (٤١٠٤) مِنْ حَدِيثُ أَنْسَ مُرْفُوعًا ۚ وَإِنَّ اللَّهُ بِهِمَا فِي الْغُمُّرِ وَيَلْأَنُعُ بِهِمَا مِيشَةً

صلَّتُهَا.

فقيلَ: هي الرَّحمُ الَّتِي يحرمُ النَّكَاحُ بينَهُمَا بحيثُ لـوَّ كـانَّ أحلُهُمَا ذَكَراً حرمَ على الآخرِ.

فعلى هذا لا يدخلُ أولادُ الأعمام ولا أولادُ الأخوالِ.

واخْتَجُ هـذا القـائلُ بِتَحريـمِ الجمـع بـينَ المـراةِ وعمُّيهَــا وخالَتِهَا في النُّكَاحِ لما يُؤدِّي إليْهِ من التَّقاطع.

وقبلَ: هُوَ من كانَ مُتَّصلاً بميراتٍ.

ويدلُ عليْهِ قولُهُ ﷺ فَتُمَّ أَدَنَاكَ أَدَنَاكَ ۚ [م (٢٠٤٨]].

وقيلَ: منْ كانَ بينَهُ وبينَ الآخرِ قرابةٌ سـواءٌ كــانَ يرثُـهُ أو د

ثمَّ صلةُ الرَّحمِ كما قالَ القاضي عياضٌ: درجَاتٌ بعضُهَا ارفعُ منْ بعضه ادناهَا تركُ المُهَاجرةِ وصلتُهَا بالْكلامِ ولـوْ بالسَّلام، ويختَلفُ ذلِكَ باخْتِلاف القدرةِ والحاجةِ فمنْهَا واجبٌ ومنْهَا مُستَحبٌ فلو وصلَ بعضَ الصّلةِ ولمْ يصلْ غايتَهَا لمْ يُسـمُ قاطعاً ولوْ قصرٌ عمّا يقدرُ عليْهِ وينبغي لَهُ: لمْ يُسمُ واصلاً.

وقالَ القرطبيُّ: الرَّحمُ الَّتِي تُوصلُ الرَّحمُ عامَّةٌ وخاصَّةٌ.

فالعامَّةُ: رحمُ الدِّيـنِ، وَتَجبُ صَلَّتُهَـا بِـالتَّواددِ والتَّــاصحِ والعدل والإنصاف والقيام بالحقوقِ الواجبةِ والمُسْتَحبُّةِ.

والرَّحمُ الحَاصَّةُ: تزيـدُ بالنَّفقةِ على القريـبِ وَتَفَقَّدِ حالِـهِ والتَّغافلِ عنْ زلَّتِهِ.

وقالَ ابنُ أبي جمرةً: المعنى الجامعُ: إيصالُ ما أمكنَ من الحنيرِ ودفنُ ما أمكنَ من الشّرُ بحسب الطّاقـةِ، وَهَـذا في حـقُ المؤمنينَ.

وأمَّا الْكُفَّارُ والفسَّاقُ فَتَجبُ المقاطعةُ لَهُـمْ إذا لَمْ تنفــع الموعظةُ

والحَتْلُفَ العلماءُ أيضاً بايُ شيءٍ تحصلُ القطيعةُ للرَّحمِ. فقالَ الزَّينُ العراقيُّ: تَكُونُ بالإساءةِ إلى الرَّحمِ.

وقالَ غيرُهُ: تَكُونُ بِـتَرَكِ الإحسـان؛ لأنَّ الأحـاديثَ آمرةً بالصُّلةِ نَاهِيةٌ عن القطيعةِ فلا واسطةَ بينَهُمَا، والصَّلــةُ نـوعٌ مـن الإحسان كما فسُرَهَا بذلِكَ غيرُ واحدٍ، والقطيعــةُ ضدُّهَــا وَهِــيَ رَيَادَةً فِي عُمْرِهِ قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا جَاءً أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْلِمُونَ﴾ [الاعراف: ٣٤] ولَكِـنُ الرَّجَلَ تَكُونُ لَـهُ الذُّرِيَّةُ الصَّالَحةُ يدعونَ لَهُ مَنْ بعدِهِ الخَرِجَهُ فِي الْكَبَيرِ مرفوعاً مَنْ طَوِيقِ أُخرى.

وجزمَ أبنُ فُورَك بأنَّ المرادَ بزيادةِ العمرِ: نفيُ الآفَاتِ عـنْ صاحبِ البرُّ في فَهْنِهِ وعقلِهِ.

قَالَ غيرُهُ: في أعمُّ منْ ذلِكَ وفي علمِهِ ورزقِهِ.

ولابنِ النَّيْمِ فِي كِتَابِ ﴿الدَّاءِ والدَّواءِ كلامٌ يقضي بأنَّ مُدَّةً حياةِ العبدِ وعمرِهِ هي مَهْمًا كانَ قَلْبُهُ مُقبَلاً على اللَّهِ ذَاكِـراً لَـهُ مُطبِعاً غيرَ عاصِ فَهَذِهِ هي عُمرُهُ وحياتُه، ومَتَى أعرضَ القلبُ عن اللَّهِ تعالى وأشْتَغلَ بالمعاصي ضاعَتْ عليْهِ أَيَّامُ حياةٍ عُمرِهِ.

فعَلَى هذا معنى أنَّهُ (يُنسأ لَهُ في أجلِهِ) ايْ يُعمَّرُ اللَّـهُ قَلْبَـهُ بذِكْرِهِ واوقَاتَهُ بطاعَتِهِ ويأْتِي تحقيقُ صلةِ الرَّحمِ في:

### ٢- جزاء قاطع الوحم

1٣٨٣ – وَعَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِم ﷺ فَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةُ قَاطِعٌ ا يَعْنِي قَاطِعَ رَحِم . رَحِم .

مُثَّقَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٩٨٤)، مسلم (٢٥٥٦)].

وأخرجَ أبو داود (٤٩٠٢) منْ حديثِ ابي بَكْرةَ يرفعُهُ «سَــا مِنْ ذَنْبِ أَجْدَرُ أَنْ يُعَجُّلَ اللَّهُ لِصَاحِبِهِ الْمُقُوبَةَ فِي اللَّنْيَا مَعَ مَـــا أَخْرَ اللَّهُ لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ قَطِيعَةِ الرَّحِمِ».

وأخرجَ البخاريُّ في الأدب المفردِ (ص٧٧) منْ حديثِ أبي هُريرةَ يرفعُهُ \*إنْ أَعْمَالَ أُمْتِي تُعْرَضُ عَشِيَّةَ الْخَدِيسِ لَيْلَـةَ الْجُمُعَةِ فَلا يُقْبَلُ عَمَلُ قَاطِعِ رَحِمٍّ.

وأخرجَ (ص٢٧) فيهِ منْ حديثِ ابنِ أبي أوفى ﴿إِنَّ الرَّحْمَــةَ لا تُنْزِلُ عَلَى قَرْمٍ فِيهِمْ قَاطِعُ رَحِمٍ﴾.

وأخرج الطَّبرانيُّ [كما في «المجمع» (١٥١/٨)] من حديث ابنِ مسعودٍ "إنَّ أَبُوابَ السَّمَاءِ مُغْلَقَةٌ دُونَ قَاطِعِ الرَّحِمِ».

واعلمُ أنَّهُ اخْتُلُفَ العلماءُ في حدَّ الرَّحمِ الَّتِي تجسبُ

ترْكُ الإحسان.

مُحرَّمٌ عُقوقُهُ.

وامًّا مَا اخرجَـهُ التَّرَمَذِيُّ (١٩٠٨) مِنْ قُولِهِ ﷺ «لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافِئِ وَلَكِينُ الْوَاصِلُ الَّذِي إِذَا قُطِمَتْ رَحِمُــهُ وَصَلَهَا».

فَإِنَّهُ ظَاهِرٌ فِي أَنْ الصَّلَةَ إِنَّمَا هِيَ مَا كَانَ لِلقَاطِعِ صَلَةً رَحِمِهِ وَهَذَا عَلَى رَوَايَةٍ «قَطَعَتْ» بالبناء للفاعل وَهِيَ رَوَايَةً

فقالَ ابنُ العربيِّ في شرحِهِ: المرادُ الْكَاملةُ في الصُّلةِ.

وقالَ الطبيُّ: معنَّاهُ ليسَ حقيقةَ الواصلِ ومنْ يُعَنَّــُكُ بصلَّتِهِ منْ يُكَافئُ صاحبَهُ بمثلِ فعلِهِ ولَكِنَّهُ منْ يَتَفضَّلُ على صاحبهِ.

وقالَ المصنّفُ: لا يَلْزَمُ منْ نفي الوصلِ ثُبُوتُ القطعِ فَهُــمْ ثلاثُ درجَاتٍ واصلٌ ومُكَافئٌ وقاطعٌ.

فالواصلُ: هُوَ الَّذِي يَتَفضُلُ ولا يُتَفضَّلُ عليْهِ.

والْكَافِئُ: هُوَ الَّذِي لا يزيدُ في الإعطاءِ على ما ياخذُهُ. والقاطعُ: الَّذِي لا يُتَفضَّلُ عليْهِ ولا يَتَفضَّلُ.

قَالَ الشَّارِحُ: وبالأولى مـنْ يُتَفضَّلُ عليهِ ولا يَتَفضَّلُ النَّهُ قاطعٌ.

قَالَ المَصنّفُ: وَكَمَا تَقَعُ الْكَافَاةُ بِالصَّلَةِ مِن الجَانِينِ كَذَلِكَ تَقَعُ بِالمُقاطِعةِ مِن الجَانِينِ فَمَنْ بِـداً فَهُــوَ القَـاطَعُ فَـانَ جُــوزيَ سُمَّى مَنْ جَازَاهُ مُكَافِئاً.

#### ٣- النهي عن العقوق

١٣٨٤ - وَعَن الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةَ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ شَعْبَةَ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ عُقُوقَ الأَمُهَاتِ. وَوَأَدَ الْبَنَاتِ وَمَنْعاً وَهَاتِ وَكَرِهَ لَكُمْ قِيلَ وَقَالَ، وَكَثْرَةَ السُّؤَال، وَإضَاعَةَ الْمَال».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٩٧٥)، مسلم (٥٩٣)].

الأُمْهَاتُ: جمعُ أُمُهَةٍ لُفةً في الأمُّ ولا تُطلقُ إلاَّ على منْ يعقلُ بخلافِ أُمَّ فإنَّهَا تعمُّ.

وإنَّما خُصَّت الآمُّ هُسَا إظْهَـاراً لعظـمِ حقَّهَـا وإلاَّ فـالآبُ

وضابطُ العقرقِ الحُرِّمِ كما نُقلَ خُلاصَتُهُ عن البلقينيُ وَهُـوَ الْنَ يُحصلُ من الولدِ للأبوينِ أو أحدِهِمَا إيذاءٌ ليسَ بالْهَيُّنِ عُرَفَا فيخرجُ منْ هذا ما إذا حصلَ من الأبوينِ أمرٌ أو نَهْيُ فخالفَهُمَا بما لا يُعدُّ في العرفِ مُخالفَتُهُ عُقوقاً فلا يَكُونُ ذلِكَ عُقوقاً، وَكَذلِكَ لَوْ كَانَ مِثلاً على الأبوينِ دينٌ للولدِ أو حتَّ شوعيًّ فرافقهُ إلى الحَلِيمِ فلا يَكُونُ ذلِكَ عُقوقاً كما ووقع مِنْ بَشْضِ أَوْلادِ الصَّحَابَةِ شِكَايَةُ الأب إلى النَّبيُ عَلَيْ في احْتِيَاجِهِ لِمَالِهِ فَلَا مَدُّولًا شِكَايَةُ عُقُوقاً.

(قلْت) في هذا تأمُّلُ فإنَّ قولَهُ ﷺ ﴿أَنْتَ وَمَالُكَ لَابِيكَ ﴿ وَاللَّهُ لَابِيكَ ﴿ وَاللَّهُ لَا بِيكَ ال

دليلٌ على نَهْيِهِ عنْ منع أبِيهِ عنْ مالِهِ وعنْ شِكَايَتِهِ.

ثُمُّ قالَ صَاحَبُ الصَّابِطِ: فعلى هذا، العقوقُ أَنْ يُوذِي الولدُ احدَ ابويْهِ مَا نَ مُحرَّماً مَنْ جُملَةِ السَّغَائِ فِيكُونُ فِي حَقَّ الأَبوينِ كبيرةً، أو مُخالفةُ الأمرِ أو النَّهٰي الصَّغَائِ فِيكُونُ فِي حَقَّ الأَبوينِ كبيرةً، أو مُخالفةُ الأمرِ أو النَّهٰي فيما يدخلُ فِيهِ الحُوفُ على الولدِ مَنْ فَوَاتِ نفسِهِ أو خُضو حَنْ أعضائِهِ فِي غيرِ الجِهَادِ الواجبِ عليه، أو مُخالفَتُهُمَا فِي سفرٍ يستَّ عليهما وليسَ بفرض على الولدِ أو في غيبةٍ طويلةٍ فيما ليس لطلبِ علم نافع أو كسب، أو تراكُ تعظيم الوالديسن، فإنَّهُ لو قدمَ عليهِ أحدُهُما ولمْ يقمُ إليهِ أو تطبُ في وجههِ فَإِنْ هذا وإنْ لمْ يَكُنُ في حَقَّ الغير معصيةً فَهُو عُقوقٌ في حقَّ الأبوين.

قَوْلُهُ هُوَوَاْدَ الْهَنَاتِ، بِسُكُونِ الْهَمْزَةِ وَهُوَ دَفَسُ البَّنْتِ حَيَّةً وَهُوَ مُحرَّمٌ وخصُّ البَنَاتَ؛ لأنَّهُ الواقعُ من العربِ فَــاِنَّهُمْ كِـانِوا يفعلون ذلِك في الجَلَهِلِيَّةِ كَرَاهِيةً لَهُنَّ.

يقالُ: أوَّلُ مَنْ فعلَهُ قيسُ بنُ عاصمِ النَّيميُّ. وَكَمَانَ مَنَ العربِ منْ يَتْتُلُ أُولادَهُ مُطلقاً خشيةَ الفاقةِ والنَّفقةِ.

وقولُهُ ومنعاً وَهَاتِ، المنعُ: مصدرٌ منْ منعَ يمنعُ.

والمرادُ منعُ مِما امرَ اللَّهُ أَنْ لا يُمنعَ.

(وَهَاتِ) فعلُ أمر مجزومٌ.

والمرادُ النَّهِيُّ عن طلب ما لا يستَحقُ طلبَهُ.

وقولَة (وَكُوِةَ لَكُمْ قِيسَلَ وَقَالَ) يُمروى بغيرِ تنويــنِ حِكَايــةً

للفظِ الفعل.

ورويَ مُنوْناً وَهِيَ فِي روايةِ البخاريُّ، «قيلاً وقــالاً»، علـى النَّقلُ من الفعليَّةِ إلى الاسميَّةِ والأوَّلُ أكثرُ.

والمرادُ بِهِ نقلُ الْكَلامِ الَّذِي يسمعُهُ إلى غيرِهِ فيقولُ: قيلَ كذا وَكَذَا بغيرِ تعيينِ القائلِ وقالَ فُللانَ كذا وَكَذَا وإنَّما نَهَى عنهُ؛ لأنَّهُ من الاشتِمَالِ بما لا يعني المُتَكَلَّمَ ولِكُونِهِ قَدْ يَتَضمُّنُ الغيبةَ والنَّميمةَ والْكَذَبَ ولا سيَّما معَ الإكْشارِ منْ ذلِكَ قلَّما غِلْهِ عنهُ.

وقالَ الحبُّ الطُّبريُّ: فِيهِ ثلاثةٌ أوجُهِ:

أَحَدُهَا: أَنَّهُمَا مصدران للقول تقولُ قُلْتُ قولاً وقيلاً.

وفي الحديثِ الإشارةُ إلى كرَّاهَةِ كثرةِ الْكُلامِ.

ثانِيهَا: إرادةُ حِكَايةِ أقاويلِ النَّاسِ والبحثِ عنْهَا لِتُخبرَ عنْهَا فَتَقرلَ: قالَ فُلانٌ كذا وقيلَ لَهُ كذا.

والنَّهٰيُ عنْهُ إمَّا للزَّجرِ عن الاسْتِكْثَارِ منْهُ. وإمَّا لمـا يَكْرَهُـهُ المخكِيُّ عنْهُ.

ثَالُنُهَا: أَنَّ ذَلِكَ فِي حِكَايةِ الاخْتِلافِ فِي أُمُورِ الدِّينِ كَقُولِهِ: قَالَ فُلانٌ كَذَا وقَالَ فُلانٌ كذا.

وَعُلُّ كَرَاهَــةِ ذَلِكَ فِي أَنْ يُكُــثَرَ مَنْـهُ بحيـتُ لا يــأمنُ مـن الزَّللِ، وَهُوَ فِي حَقَّ مِنْ يَنقلُ بغيرِ تَبُّتُـتِ فِي نقلِهِ لمــا يــــمعُهُ ولا يُختَاطُ لَهُ.

ويؤيِّدُ هذا الحديثُ الصَّحيحُ «كَفَى بِالْمَرْءِ إِثْماً أَنْ يُحَـدُّثُ بكُلُّ مَا سَمِعَ» أخرجَهُ مُسلمٌ [القدمة (ه/ه)].

قلت: ويختَملُ إرادةً كُلُّ من الثَّلاثةِ.

وقولُهُ ﴿ وَكَثْرَةَ السُّوَالِ ﴾ هُــوَ السُّـوَالُ للمــالِ أو عــن المشكِلاتِ من المسائلِ أو مجموع الأمرينِ وَهُـوَ أولى وَتَقَدَّمَ في الزَّكَاةِ مسالةُ المالِ وقد نَهى عن الأغلوطاتِ. أخرجَهُ أبو داود (٣٦٥٦) وَهِيَ المَسائلُ الَّتِي يُعَلَّطُ بِهَا العلماءُ ليزلُوا فينْتِجُ بذلِك شرَّ وفِيْنَةً.

وإنَّما نَهَى عنْهَا لِكَونِهَا غيرَ نافعـةٍ في الدَّيـنِ ولا يَكَـادُ أَنْ يَكُونَ إِلاَّ فِيما لا ينفعُ.

وقدْ ثبتَ عنْ جمع من السُّلفِ كرَاهَةُ تَكَلُّفُ المسائلِ الَّتِي يَشْتَحِيلُ وُقوعُهَا عادةً أو ينــدرُ وُقوعُهَـا جـدًا لما في ذلِـكَ مـن التَّنطُع والقول بالظُّنُ الَّذي لا يخلو صاحبُهُ عن الخطأِ

وقيل: كثرةُ السُّؤالِ عـن أخبـارِ النَّـاسِ وأحـداثِ الزَّمـانِ، وَكَثرةُ سُؤالِ إنسانِ مُعيَّنِ عنْ تفــاصيلِ حَالِـهِ وَكَـانَ ثمـّا يَكْرَهُـهُ المسؤولُ.

وقولُهُ ووإضاعةَ المالِ، المُتبادرُ من الإضاعةِ ما لم يَكُـنُ لنرض دينيً ولا دُنبويً.

وقيلَ: هُوَ الإسرافُ في الإنفاقِ.

وقيَّدَهُ بعضُهُمْ بالإنفاقِ فِي الحرامِ ورجَّحَ المصنَّفُ أَنَّهُ مَا أَنْفَقَ فِي غَيْرِ وَجُوهِهِ الماذونِ فِيهَا شبرعاً سبواءً كبانَت دينيَّةُ أو دُنيويَّةُ؛ لأنَّ اللَّهُ تعالى جعلَ المال قياماً لمصالح العبادِ وفي التَّبذيرِ تفويتُ تلكَ المصالحِ إمَّا في حقٌ صاحبِ المالِ أو في حقٌ غيرٍهِ.

قالَ: والحاصلُ أنَّ في كثرةِ الإنفاقِ ثلاثةُ وُجُوهِ.

الأوَّلُ: الإنفاقُ في الوجُوهِ المذمومةِ شـرعاً ولا شَــكُ في يهِ.

النَّاني: الإنفاقُ في الوجُوهِ المحمودةِ شرعاً ولا شَكَّ في كونِهِ مطلوباً ما لمْ يُفوَّتُ حقاً آخرَ أَهَمَّ منْ ذلِكَ المنفقِ فِيهِ.

والنَّالَثُ: الإنفاقُ في المباحَاتِ وَهُوَ مُنقسمٌ إلى قسمين:

أحدُهُمَا: أنْ يَكُونَ على وجْهِ بليقُ بحالِ المنفقِ وبقدرِ مالِــهِ فَهَذا ليسَ بإضاعةِ ولا إسرافٍ.

والنَّاني: أنْ يَكُونَ فيما لا يليقُ بِهِ عُرفاً فيانَ كانَ لدفعِ مفسدةٍ إمَّا حاضرةً أو مُتَوقّعةً فذلِكَ ليسَ بإسراف، وإنْ لمْ يَكُـنْ كذلِك فالجمهُورُ على أنَّهُ إسراف.

قال: ابنُ دقيق العيدِ: ظَاهِرُ القرآنِ أَنَّهُ إسرافٌ.

وصرَّحَ بذلِكَ القاضي حُسينٌ فقالَ في قسمِ الصَّدقَاتِ: هُوَ حرامٌ.

وَتُبعَهُ الغزاليُّ.

وجزمَ بِهِ الرَّافعيُّ فِي الْكَلامِ على الغارمِ. وقالَ الباجيُّ من المالِكِيَّةِ: إنَّــهُ يحـرمُ اسْتِيعابُ جميع المـال

بالصُّدقةِ .

فَبِرُّهُمَا).

بالإجماع.

قال: ويُكْرَهُ كثرةُ إنفاقِهِ في مصالح الدُّنيا ولا بــأسَ بِـهِ إذا وقعَ نادراً لحادث كضيف أو عيدٍ أو وليمةٍ.

والاتّفاقُ على كرَاهَةِ الإنفاقِ في البناءِ الزّائدِ على قدرِ الحاجةِ ولا سيّما إن انضافَ إلى ذلِكَ المبالغـةُ في الزّخرفــةِ وَكَذَلِكَ اخْتِمالُ الغبن الفاحشِ في المبايعاتِ بلا سبب.

وقالَ السُّبِكِيُّ فِي الحلبيَّاتِ: وأمَّا إنفاقُ المالِ فِي الملاذُ المباحةِ فَهُو موضعُ اخْتِلافِ وظَاهِرُ قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَـمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَبْنَ ذَلِكَ قَوَاماً﴾ [الفرقان: ٢٧] النَّائِذُ الَّذِي لا يليقُ مجال المنفق إسرافٌ.

ومنْ بذلَ مالاً كثيراً في عــرضٍ يسـيرٍ فإنَّـهُ يعـدُهُ العقــلاءُ مُضيِّعاً انْتَهَى.

وقدْ تقدَّمَ الْكَلامُ فِي الزُّكَاةِ على التَّصدُّقِ بجميعِ المالِ بما فِيهِ الْكِفايةُ.

### ٤ ـ رضا الله في رضا الوالدين

الله عنهما عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْسِنِ الْعَـاصِ رَضِي اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ فِي رَضَا اللَّهِ فِي رَضَا اللَّهِ فِي رَضَا الْوَالِدَيْنِ، وَسَخَطُ اللَّهِ فِي سَخَطِ الْوَالِدَيْنِ،

أَخْرُجُهُ التَّرْمِذِيُّ (١٨٩٩)، وَصَعَّحَهُ الْبَنُ جِبَّانٌ (٤٢٩) وَالْحَاكِمُ (١٥١/).

الحديث دليلٌ على وُجوب إرضاء الوليد لوالديه وتَحريم اسخاطِهِمَا فإنَّ الأوَّلَ فِيهِ مرضاةُ اللَّهِ وَالثَّانِيَ فِيهِ سخطُهُ فِيقَـدُمُ رِضَاهُمَا على فعلِ ما يجبُ عليهِ من فُروضِ الْكِفايةِ كما في حديث ابن عُمر والبخاري (٢٠٠٤)، مسلم (٢٥٤٩)) الأَنهُ جَاءَ رَجُلٌ يَسْتَأْفِنُهُ يَنَاكُ فِي الْجِهَادِ فَقَالَ: أَحَيُّ وَالِدَاكِ؟ قَالَ: نَعَمْ وَالْكِاكِ؟ قَالَ: نَعَمْ وَالْكِاكِ؟ قَالَ: نَعَمْ وَالْكِاكِ؟ قَالَ: فَجَاهِدُهُ.

واخرجَ ابو داود (۲۰۳۰) منْ حديثِ ابي سعيدِ «أَنْ رَجُلاً هَاجَرَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مِن الْيَمَنِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّـهِ إِنَّـي قَدْ هَاجَرْت قَالَ: "هَلْ لَك أَهْلٌ بِالْيَمَنِ؟" فَقَالَ: أَبُواَيَ قَالَ «أَذِنَا لَكِ؟» قَالَ: لا قَالَ «فَارْجِعْ فَاسْتَأَذِنْهُمَا فَإِنْ أَذِنَا لَك فَجَاهِدْ وَإِلاً

وفي إسنادِهِ مُخْتَلفٌ فِيهِ وَكَذَلِكَ غيرُ الجِهَادِ من الواجَبَاتِ. واللهِ فَقَبَ جَاعَةٌ مَـن العلماء كالأميرِ الحسينِ فَكَرَهُ في «الشّفاء» والشّافعيُّ فقالوا: يَتَعَيْنُ تَرْكُ الجِهَادِ إذا لمْ يرضَ الأبوانِ إلاَّ فرضَ العين كالصّلاةِ فإنَّهَا تُقدُمُ وإنْ لمْ يرضَ بِهَـا الأبوانِ

وذَهَبَ الأَكْثُرُ إِلَى اللَّهُ يَبُورُ فعلُ فسرضِ الْكِفايةِ والمندوبِ وَإِنْ لَمْ يَرضَ الأَبُوانِ مَا لَمْ يَتَصْرَرا بسبب فقد الوليدِ، وحملوا الاحاديث على المبالغة في حقّ الوالدينِ، وأنّهُ يَتْبعُ رضاهُ بَا ما لَمْ يَكُنْ في ذلِكَ سخطُ اللَّهِ كما قال تعالى: ﴿وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى لَنُ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي النَّيْ مَعْرُوفًا والمان: 10.

قُلْت: الآيةُ إِنَّما هِيَ فيما إذا حملاهُ على الشَّرَاكِ ومِثلُهُ غيرُهُ مِن الْكَبَائِر.

وفِيهِ دلالةٌ على أنَّه يُطيعُهُما في ترْكُ فرضِ الْكِفايةِ والعينِ، لَكِنَّ الإجماعَ خصص فرضَ العينِ وأمَّا إذا تعارضَ حتَّ الأب وحتَّ الأمُ فحقُّ الأمُّ مُقَدَّمٌ لحديثِ البخاريُّ (٩٧١هِ) فقَالَ رَجُلُّ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ أَحَقُّ النَّاسِ بِحُسْنِ صُحْبَتِي قَالَ: أَمُنَّكَ تَلاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ قَالَ: أَبُوكَه.

فإنَّهُ دلُّ على تقديم رضا الأمُّ على رضا الأب.

قالَ ابنُ بطَّـالٍ: مُقْتَضَـاهُ أَنْ يَكُـونَ لـلامٌ ثلاثـةُ أَمثـالِ مـا لاب.

قال: وَكَانُ ذَلِكَ لصعوبةِ الحملِ ثُمُّ الوضعِ ثُمُّ الرُّضاعِ.

قلت: وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَوَصَّيْنَا الإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِخْسَاناً حَمَلَتُهُ أُمَّهُ كُرْهاً وَوَضَعَتْهُ كُرْهاً﴾ والاحقاف: ١٥] ومثلُهَا ﴿حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْناً عَلَى وَهْن﴾ ولقان: ١٤].

قَالَ القَاضِي عِياضٌ: ذَهَبَ الجَمْهُ ورُ إِلَى أَنَّ الْأَمُّ تَفْضَلُ على الأبِ فِي البرُّ.

> ونقلَ الحارثُ الحاسبيُ الإجماعَ على هذا. واختلفوا في الأخ والجدُّ من أحقُّ ببرُّو منْهُمَا؟.

فقال القاضي: الأكثرُ الجدُّ.

وجزمَ بهِ السَّافعيَّةُ.

ويقدَّمُ من أدل بسببين على من أدل بسبب ثُمَّ القرابةَ من ذوي الرَّحم ويقدَّمُ منهُم الحارمَ على من ليسَ بمحرمٍ ثُمَّ العصبَاتِ ثُمَّ المصاهرةَ ثُمَّ الولاءَ ثُمَّ الجارَ.

وأشارَ ابنُ بطَّالِ إلى أنَّ التَّرْتِيبَ حيثُ لا يُمْكِنُ البرُّ دفعــةً واحدةً.

ووردَ فِي تقديمِ الزَّوجِ ما احرجَهُ احمدُ والنَّسائيُ وصحْحَهُ الْحَدِ وَالنَّسائيُ وصحْحَهُ الْحَاكِمُ (١٥٠/٤) من حديثِ عائشةَ «سَالَت النَّبِيُ ﷺ: أَيُّ النَّاسِ أَعْظُمُ حَقَا عَلَى الْمَرْأَةِ؟ قَالَ: زَوْجُهَا قُلْت: فَعَلَى الرَّجُلِ: قَالَ أَمُهُهُ.

ولعلَّ مثلَ هذا مخصوصٌ بما إذا حصلَ التَّضرُّرُ للوالدينِ فإنَّهُ يُقدَّمُ حَقُّهُمَا على حقَّ الزَّوجِ جمعاً بينَ الأحاديثِ.

### ٥– حقُّ الجارِ

١٣٨٦ - وَعَنْ أَنَسٍ عَن النّبِي ﷺ أَنَّهُ قَالَ:
 ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لا يُؤْمِنُ عَبْدٌ جَتَّى يُحِبُ لِجَارِهِ
 مَا يُحِبُ لِنَفْسِهِ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (١٣)، مسلم (٤٥)].

الحديثُ وقعَ في لفـظِ مُسـلمِ بالشَّكُ في قولِـهِ «لأخيـهِ أو فاره».

ووقع في البخاريُّ «لأخيهِ» بغير شكُّ.

الحديثُ دليلٌ على عظم حقُّ الجار والأخ.

وفِيهِ نَفَيُ الإيمانِ عَنَّنَ لا يُحبُّ لَهُمَا مَا يُحبُّ لَنفسِهِ.

وَتَاوَّلُهُ العلماءُ بِأَنَّ المرادَ منْهُ نَفيُ كمالِ الإيمانِ، إذْ قَدْ عُلمَ منْ قواعدِ الشَّرِيعةِ أنْ منْ لمْ يَتَّصفْ بذلِكَ لَا يخرجُ عن الإيمانِ، وأطلقَ الحَبوبُ ولمْ يُعيَّنْ.

وقلاً عينَّهُ ما في روايـةِ النَّسـائيّ (١١٥/٨) في هـذا الحديـثِ بلفظِ «حَتَّى يُحِبُّ لاَخِيهِ مِن الْخَيْرِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ».

قالَ العلماءُ: والمرادُ: من الطَّاعَاتِ والأمور المباحةِ.

قَالَ ابنُ الصَّلاحِ: وَهَذَا قَدْ يُعدُّ مِن الصَّعبِ المُمَّتَنعِ، وليسَ كَذَٰلِكَ إِذْ مَعنَاهُ لا يَكُملُ إِيمانُ أَحدِكُمْ خَتَّى يُحبُّ لاَخِيهِ فِي الإسلامِ ما يُحبُّ لنفسِهِ من الخيرِ.

والقيامُ بذلك يحصلُ بأن يُحبُّ لَهُ مثلَ حُصولِ ذلِكَ من جهَةً لا يُزاحُهُ فِيهَا بحيثُ لا تُنقصُ النَّعمةُ على أخِيهِ شــيناً مـن النَّعمةِ عليهِ وذلِكَ سَهْلَ على القلبِ السَّليمِ وإنَّما يعسرُ على القلبِ الدَّغلِ عافانا اللَّهُ وإخواننا أجمعينَ. انتهى.

هذا على روايةِ الأخِ.

وروايةُ الجارِ عامَّةٌ للمسلمِ والْكَافرِ والفاسقِ والصَّدِّبِينِ والعدوُ والقريبِ والأجنبيُّ والأقربِ جواراً والأبعب فسنِ الجُنَّمَةِ فَيهِ الصُّفَاتُ الموجبةُ لِحَبَّةِ الخبرِ لَهُ فَهُوَ فِي أعلى المُراتِب، ومن كان فيه أكثرُها فَهُو لاحقٌ بِهِ وَهَلمُ جراً إلى الحصلةِ الواحدةِ فيعطى كُلُّ ذي حقَّ بحسبِ حالِهِ.

وقد أخرج الطّبرانيُّ من حديثِ جابرِ «الْجِيرَانُ ثَلاثَةٌ: جَارٌ لَهُ حَنَّ وَهُوَ الْمُشْرِكُ لَـهُ حَقُ الْجِوَارِ، وَجَارٌ لَـهُ حَقَّانِ وَهُـوَ الْمُسْلِمُ لَهُ حَقُ الْجِوَارِ وَحَقُ الإسْلامِ، وَجَارٌ لَـهُ ثَلاثَةُ حَقُـوقِ جَارٌ مُسْلِمٌ لَهُ رَحِـمٌ لَـهُ حَقُ الإسْلامِ وَالرَّحِمِ وَالْجِوَارِهِ [هو «كشف الاسار» (١٨٩٦)].

وأخسرجَ البخاريُّ فِي الأدبِ المفسردِ (ص٤٤) والسترمذي (١٩٤٣) - وحسنه - أنَّ عبدَ اللَّهُ بنَ عُمـرَ ذبـعَ شــاةً فـأهْدى منها لجارهِ البَهُوديُّ

فإنْ كانَ الجَارُ أَخَا أَحَبُ لَهُ مَا يُحَبُّ لَنْسَيهِ وَإِنْ كَانَ كَافَراً أَحَبُّ لَهُ اللَّحُولَ فِي الإيمانِ مَعَ مَا يُحَبُّ لَنْفَسِهِ مِن المُنافعِ بشرطِ الإيمانِ.

قَالَ الشَّيخُ مُحمَّدُ بنُ ابي جمرةَ: حفظُ حنَّ الجارِ منْ كمالِ الإيمانِ والإضرارُ بِهِ من الْكَبائرِ لقولِهِ ﷺ قَمَٰنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ فَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ

قال: ويفْتَرقُ الحالُ في ذلِكَ بالنَّسبةِ إلى الجارِ الصَّالحِ وغيرِهِ.

والَّـذي يشـملُ الجميـعَ إرادةُ الخـيرِ وموعظَّتُـــهُ بالحســنى

والدُّعاءُ لَهُ بِالْهِدَايَةِ وَتَرْكُ الإضرار لَهُ إِلاَّ فِي المُوضِعِ الَّـذِي يحـلُ لَهُ الإضرارُ بالقول والفعل.

والَّذِي يَحْصُ الصَّالَحَ هُوَ جَمِيعُ مَا تَقَدَّمَ وَغَيْرَ الصَّالَحِ كَفُّهُ عن الأذى وأمرُهُ بالحسني على حسب مراتب الأمر بالمعروف والنَّهي عن المُكَر.

والْكَافَوُ يُعرضُ الإسلامُ عليْهِ والتَّرغيبُ فِيهِ برفقٍ.

والفاسقُ يعظُهُ بما يُناسبُهُ بالرُّفق ويسْتُرُ عليْهِ زللَهُ وينْهَاهُ بالرُّفِق فإنْ نَصْعَ وإلاًّ هجرَهُ قباصداً تاديبَهُ بذلِكَ معَ إعلامِهِ بالسُّببِ لَيَكُفُّ.

ويقدُّمُ عندَ التَّمارض من كانَ أقربَ إليهِ باباً كما في حديث عائشة «قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ لِي جَــَارَيْنِ فَـَإِلَى أَيُّهِمَـا أُهْدِي؟ قَالَ: إِلَى أَقْرَبِهِمَا بَاباً».

أخرجَهُ البخاريُّ (٦٠٢٠) والحِكْمةُ فِيهِ أَنَّ الأقربُ باباً يرى مَا يَدْخِلُ بَيْتَ جَارِهِ مِنْ هَدَيْةٍ وَغَيْرِهَا فَيَتَسُونُكُ لَـهُ مُخَلَّافِ

وَتَقَدَّمَ أَنَّ حَدُّ الْجَارِ أَرْبِعُونَ دَارًا مِنْ كُلُّ جَهَةٍ وجَــاءً عَـنَّ عليُّ عَلَيْهُ منْ سمعَ النَّداءُ فَهُوَ جارٌ.

وقيل: من صلَّى معَك صلاةً الصُّبحِ في المسجدِ فَهُوَ جارٌ.

### ٦ - شدة ذنب الزاني بحليلة جاره

١٣٨٧ – وَعَن ابْن مَسْعُودٍ 🐡 قَـالَ: ﴿سَـأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: أَيُّ الذُّنْبِ أَعْظَمُ ؟ قَالَ: أَنْ تَجْعَلَ للَّهُ نِدًا وَهُوَ خَلَقَكَ قُلْت: ثُمُّ أَيُّ؟ قَالَ: أَنْ تَقَتُّلَ وَلَدَك خَشْيَةً أَنْ يَأْكُلَ مَعَك قُلْت: ثُـمٌ أَيُّ؟ قَـالَ: أَنْ تُزَانِيَ بِخَلِيلَةِ جَارِكِ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٠٠١)، مسلم (٨٦)].

(وعن ابن مسعودِ عَلَيْهُ قَالَ: ﴿مَالَتُ رَمُسُولَ اللَّهِ عِلَيْهِ: أَيُّ الذُّنْبِ أَعْظُمُ؟ قَالَ: أَنْ تَجْعَلَ لَلَّه يِنتًا} هُوَ الشُّبَهُ وَيُقَـالُ لَـهُ: نِـدًّا

(وَهُوَ خَلَقُك قُلْت ثُمُّ أَيُّ؟ قَالَ: أَنْ تَقْسُلَ وَلَـنَك خَشْيَةَ أَنْ

يَاكُلُ مَعَك. قُلْت: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: أَنْ تُزَانِيَ بِخَلِيلَةِ بِفَتْحِ الْحَاءِ الْمُهْمَلَةِ الزُّوجَةُ ﴿جَارِكُ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ﴾.

قال تعالى: ﴿ فَلا تُجْعَلُوا للَّهِ أَنْدَاداً ﴾ [القرة: ٢٧] وقال تعالى: ﴿وَلا تُقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إِسْلاقٍ﴾ والآيـةُ [الانعام: ١٠] الأخرى ﴿خُشَّيَّةً إِمْلاق﴾ [الإسراء: ٣١].

وقولُهُ وَانْ تُوَّانِيَ بَحْلِيلَةِ جَارِكِ، أَيْ بَرُوجَتِيهِ الَّتِي تَحْلُ لَّـهُ وعبُّرَ بـ «تُزاني»؛ لأنَّ معنَاهُ تزني بهَا برضَاهَا.

وفيهِ فاحشةُ الزُّني وإنسادُ المرأةِ على زوجهًا واسْتِمالةُ قلبهَا إلى غيرِهِ وَكُلُّ ذلِكَ فاحشَّةً عظيمةً وَكُونُهَا حليلةَ الجار أعظمُ؛ لأنَّ الجارَ يُتَوقَّعُ منْ جارِهِ الذَّبُّ عنَّهُ وعنْ حريمِهِ ويسْأَمنُ بوائقَهُ ويركنُ إليهِ وقدْ أمرَ اللَّهُ تعالى برعايةِ حقَّهِ والإحسانِ إليْهِ فإذا قابلَ هذا بالزُّني بامرأتِهِ وإنسادِهَا عليْهِ معَ تَمَكُّنِهِ مُنْهَا على وجْهِ لاَ يَتَمَكَّنُ مَنْهُ غَيْرُهُ كَانَ غَايَةً فِي الْقَبْحِ.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ أعظمَ العـاصي الشَّرْكُ ثُمُّ الفُّسُلُّ بغير حقُّ وعليْــهِ نـصُّ الشَّافعيُّ ثُمَّ تَخْتَلْفُ الْكَبِائرُ بـاخْتِلافــِ مفاسدها الناشئة عنها.

#### ٧\_ كيف يشتمُ الرجلُ والديه

١٣٨٨- وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْسَنِ الْعُنَاصِ رضي اللَّه عنهما أنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَـالَ: قين الْكَبَائِرِ مُنْتُمُ الرَّجُلِ وَالِدَيْهِ قِيلَ: وَهَلْ يَسُبُ الرَّجُـلُ وَالِدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ، يَسُبُ أَبَا الرَّجُلِ، فَيَسُبُ الرَّجُلُ أَبَاهُ، وَيَسُبُ أُمَّهُ فَيَسُبُ أُمَّهُ.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٩٧٣)، مسلم (٩٠)].

قُولُهُ: ﴿ وَشَعْمُ الرُّجِلِ وَاللَّذِهِ ۚ أَيْ يَتَسَبُّبُ لِل شَنَّتُهُمَا فَهُوَ من الجازِ المرسلِ استعمالُ للسَّبُبِ في المسبَّبِ عنه وقد بيِّسَــُهُ ﷺ بجرابهِ عمَّن سألَّهُ بقولِهِ انعمًا.

وفِيهِ تحريمُ التَّسبُّبِ إلى أذيَّةِ الوالدين وشَنْعِهِمَا وياثُمُ الغيمُ

قالَ ابنُ بطَّال: هذا الحديثُ أصلٌ في سدُّ النَّرائع.

ويؤخذُ منهُ أنَّهُ إِنْ آلَ أَمْرُهُ إِلَى مُحرَّمٍ حرمَ عليْهِ الفعلُ وإِنْ لَمُ مُورًا حرمَ عليْهِ الفعلُ وإنْ لَمُ يقصد الحرَّمَ، وعليْهِ دلُ قوله تعالى: ﴿وَلا تَسَبُّوا اللَّهِ عَدْواً بِغَيْرٍ عِلْمٍ ﴾ [الانعام: ١٠٨].

وَاسْتَنبِطَ مَنْهُ الماورديُ تحريـم بيـع الشُّوبِ الحريـرِ إلى مـنْ يَتَحقَّقُ مَنْهُ لُبسُهُ والغلام الأمردِ إلى منْ يَتَحقَّقُ مَنْهُ فعلُ الفاحشةِ والعصير لمن يَتَخذُهُ خراً.

وفي الحديثِ دليلٌ على أنَّه يُعملُ بالغالبِ؛ لأنَّ الَّذي يسبُ أَبا الرَّجلِ قَدْ لا يُجازِيهِ بالسَّبِّ لَكِنَّ الغالبَ هُوَ الجَازَاةُ.

#### ٨- النهي عن الهجر فوق ثلاث

١٣٨٩ - وَعَنْ أَبِي أَيُّوبَ ﴿ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَىٰ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ: ﴿لَا يَحِلُ لِمُسْلِمِ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاثِ لَيَالَ: يَلْتَقِيَانِ، فَيُعْرِضُ هَذَا، وَيُعْرِضُ هَذَا، وَخَيْرُهُمَا الَّذِي يَبْدَأُ بالسَّلامِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٠٧٧)، مسلم (٢٥٦٠)].

نفيُ الحِلُ دالَّ على التَّحريمِ فيحرمُ هجرانُ المسلمِ فـوقَ ثلاثةِ آيَّام.

ودلُّ مفهُومُهُ على جوازِهِ في ثلاثةِ آيَّامٍ.

وحِكْمةُ جوازِ ذلِكَ في هذهِ المدّةِ أَنَّ الإنسانَ مجبولٌ على الغضب وسوءِ الحلقِ ونحوِ ذلِكَ فعفي لَهُ هجرُ انبيهِ ثلاثةَ آيَام ليذْهَبَ ذلِكَ العارضُ تخفيفاً على الإنسانِ ودفعاً للإضرار بهِ ففي السومِ الأوّل بسْكُنُ غضبُهُ وفي الثّاني يُراجعُ نفستُهُ وفي الثّالثِ يعتَذرُ وما زادَ على ذلِكَ كانَ قطعاً لحقوق الأخوّةِ وقدْ فسرٌ معنى الْهَجرِ بقولِهِ "بلتّقيانِ - إلى آخرِهِ" وَهُوّ على الغالبِ من حال المتهاجرين عند اللّقاء.

وفِيهِ دلالةً على زوال الْهَجرِ لَهُ بردُ السُّلامِ.

وَالِيهِ ذَهَبَ الجَمْهُورُ وَمَالِكٌ وَالشَّافَعِيُّ وَاسْتَدَلُّ لَهُ بَمَا رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ مِنْ طَرِيقِ زيدِ بِينِ وَهْبِ عِمُّ ابِينِ مستعودٍ في أثناءِ حديثٍ موقوفٍ: وفِيهِ «ورجوعُهُ أَنْ يَأْتِي فِيسَلَّمَ عَلَيْهِ».

قَالَ أَحْدُ وَابِنُ القَاسَمِ: إِنْ كَانَ يُؤذِيهِ تَـرُكُ الْكَـلام، فـلا

يَكْفِيهِ ردُّ السَّلامِ بلُ لا بُدُّ من الرُّجوعِ إلى الحالِ الَّذي كانَّ بِيَنْهُمَا.

وقيل: ينظرُ إلى حالِ المَهْجورِ فإنْ كانَ خطابُهُ بما زادَ على السَّلامِ عندَ اللَّقاءِ بما تطيبُ بهِ نفسهُ ويزيلُ علَّة الْهَجرِ كانَ مسنَ عَامِ الوصلِ وَتَـرُّلُو الْهَجرِ، وإنْ كانَ لا يُختَـاجُ إلى ذلِك كفى السَّلامُ.

وامًّا فوق اليومِ النَّالثِ فقالَ ابنُ عبدِ البرُّ: اجمعوا على أنَّهُ يجوزُ الْهَجرُ فوقَ ثلاثِ لمـن كـانَتْ مُكَالِمُتُهُ تجلبُ نقصاً على المخاطبِ لَهُ في دينِهِ أو مضرَّة تحصلُ عليْهِ في نفسِهِ أو دُنيَّاهُ فربَّ هجرِ جميلِ خيرٌ منْ مُخالطةٍ مُؤذيةٍ.

وَتَقَدَّمُ الْكَلامُ فِي هجرِ مِنْ يَأْتِي مَا يُلامُ عَلَيْهِ شَـرعاً وقـدْ وقعَ مِن السَّلفِ التَّهَاجرُ بينَ جماعةٍ مِنْ أعيانِ الصَّحابةِ والتَّابعينَ وتَابعِيهِمْ

وقد عدَّ الشَّارِحُ جماعةً مـنَ أُولِئِكَ يُسْتَنْكُرُ صُدورُهُ مـنَّ أَمثالِهِمْ أَعاموا عليْـهِ ولَهُمْ أَعـِدَارُ إِنْ شـاءَ اللَّـهُ والحمـلُ على السَّلامةِ مُتَعَيِّنَ، والعبادُ مظنَّةُ المخالفةِ.

وامًّا قولُ النَّهَبِيُّ: إِنَّهُ لا يُقبلُ جرحُ الأقرانِ بعضُهُــمُ على بعضِ سيَّما السَّلفُ.

قَالَ: وحدُّهُمْ رأسُ ثلاثمائةٍ من الْهِجرةِ.

فقدْ بَيْنًا اخْتِلالَ ما قالَ في «ثمرَاتِ النَّظـرِ في علـمِ الأثـرِ» وقدْ نقلَ في الشُرحِ قضايا كثيرةً لا يحسنُ ذِكْرُهَـا إذْ طَـيُّ مـا لا يحسنُ ذِكْرُهُ لا يحسنُ نشرُهُ.

### ٩\_ كلُّ معروفٍ صدقةً

١٣٩٠ وَعَنْ جَابِر ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ
 اللَّهُ مَعْرُوفٍ صَدَقَةً».

أَخْرَجَهُ الْبُحَارِيُّ (٦٠٢١)

المعروفُ ضدُّ المنْكَر .

قالَ ابنُ أبي جمرةً يُطلقُ اسمُ المعروفِ عنْ ما عُسرفَ بادلُـةِ الشّرع أنَّهُ منْ أعمــال الـبرُّ ســواءٌ جــرَتْ بــهِ العــادةُ أمْ لا فــإنْ

قارنَتُهُ النَّيَّةُ أُجرَ صاحبُهُ جزماً وإلاَّ ففيهِ احْتِمالٌ.

والصُدقة هي ما يُعطِيهِ المُتصدَّقُ لله تعالى فيشملُ الواجبة والمندوبة والإخبارُ عنهُ بأنهُ صدقة من باب التُشبيه البليخ، وَهُوَ إخبارٌ بأنَّ لَهُ حُكْمُ الصَّدقةِ في الشَّوابِ، وأَنَّهُ لا يُخَقَّرُ الفاعلُ شيئاً من المعروف ولا يبخلُ بهِ. وفي الحديث "إنْ كُلُ تُسْبيحة صَدَقةٌ وَكُلُ تُكْبِرة صَدَقةٌ وَالأَهُي عَن المُنكرِ صَدَقةٌ وَاللَهُي عَن المُنكرِ صَدَقةٌ وَاللَهُي عَن المُنكرِ صَدَقةٌ وقال: «في بُضع أَحَدِكُمْ صَدَقةٌ، والإسسَاكُ عَن الشُرُ صَدَقةٌ (سلم (١٠٠١)) وغيرُ ذلك من الأعمالِ الصَّالِحة ولفظ «كُلُ معروف» عامً.

وقد اخوج الترمذي (١٩٥٦) وحسنَهُ مرفوعاً من حديث الله ذر التَبسُمُك فِي وَجْهِ أَخِيك صَدَقَةً لَك، وَأَمْرُك بِالْمَعْرُوفِ وَنَهْ لَك، وَأَمْرُك بِالْمَعْرُوفِ وَيَهْلِكُ عَن الْمُنْكَرِ صَدَقَةً لَك، وَإِرْشَادُك الرَّجُلَ فِي أَرْضِ الضَّلالَةِ صَدَقَةً لَك، وَإِمَاطَتُك الْحَجَرَ وَالسُّوك وَالْعَظْمَ عَن الطَّرِيقِ صَدَقَةً لَك، وَإِمْرَاعُك مِنْ دَلُوك إِلَى دَلُو أَخِيك صَدَقَةً الطَّرِيقِ صَدَقَةً لَك، وَإِفْرَاعُك مِنْ دَلُوك إِلَى دَلُو أَخِيك صَدَقَةً الله واخرجَهُ ابن حَبانَ في صحيحِه (٤٧٤، ٧٩٩).

وفي الأحاديث إشارة إلى الله الصَّدَّقة لا تنحصرُ فيما هُـوَ اصلُهَا، وَهُوَ ما أخرجَهُ الإنسانُ مـنْ مالِـهِ مُتَطرُّعاً فـلا تَخْتَصُ بأهلِ اليسارِ بل كُلُّ أحدٍ قادرٌ على أنْ يفعلَهَا في أَكْثرِ الأحوالِ مَنْ غير مشقّة، فإنْ كُلُّ شيء يفعلُهُ الإنسانُ أو يقولُهُ من الخـيرِ يُكتّبُ لَهُ بهِ صدقةً.

### ١٠ من المعروفِ البشاشةُ بوجهِ أخيك

اللهِ ﷺ: ﴿لا تَحْقِرَنُ مِن الْمَعْرُوفِ شَيْناً، وَلَـوْ أَنْ الْمُعْرُوفِ شَيْناً، وَلَـوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاك بِوَجْهِ طَلْقِ، [سلم (٢٦٢٦)].

روعن أبي ذرَّ ظَيْجُهُ قال: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ولا تَعْقِرَنُ مِن الْمَعْرُوفِ شَيْنًا وَلَوْ أَنْ تَلْفَى أَخَاكَ بِوَجْهِ طُلْقٍ،) بإسْكَانِ السلاَمِ ويقال: طليقٌ. والمرادُ: سَهْلٌ مُنسطٌ.

وعنهُ عَلَيْهُ قَالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: ﴿إِذَا طَبَخْتَ مَرَقَةً فَاكْثِرْ مَاءَهَا وَتَعَاهَدُ جِيرَانَكِ». إخرجَهُمَا مُسلمٌ (٢٦٢٥).

(وعنهُ) أيْ أبي ذرُّ (قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ 寶寶: ﴿إِذَا طَبَخْتَ

مَرَقَةً فَأَكْثِرْ مَاءَهَا وَتَعَاهَدْ جِيرَانَكَ. أخرجَهُمَا مُسلمٌ.

فِيهِمَا الحثُّ على فعلِ المعروفِ ولوْ بطلاقةِ الوجْهِ والبشــرِ والاَبْسام في وجْهِ منْ يُلاقِيهِ منْ إخوانِهِ

وفِيهِ الوصيَّةُ بَحَقُّ الجارِ وَتَعَاهُدُهُ ولوْ بمرقةٍ تُهْدِيهَا إليْهِ.

## ١١ ـ فضلُ من أعانَ مسلماً

اللَّهِ ﷺ: ﴿ مَنْ نَفْسَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً عَلَىٰ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ مَنْ نَفْسَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ اللَّنْيَا وَاللَّهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمٍ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسُو عَلَى مُعْسِر يَسُو اللَّهُ عَلَيْهِ فِي اللَّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللَّهُ فِي اللَّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللَّهُ فِي اللَّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللَّهُ فِي عَوْنِ أُخِيهِ،

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٦٩٩).

(وعن أبي هُريرة فَ الله قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهَ: منْ نَفْسَ)
لفظُ مُسلم همَنْ فَرْجَه (عَنْ مُسلِم كُرتِسة مِنْ كُرَبِ اللَّدُيّنَا نَفْسَ
اللَّهُ عَنْهُ كُرتَة مِنْ كُربِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَمَنْ يَسُوْ عَلَى مُغسِر يَسُو اللَّهُ
عَلَيْهِ فِي اللَّذِينَا وَالآخِرَةِهِ) هذا ليسَ في مُسلم كما قال الشّارحُ
وقدْ أخرجَهُ غيرُهُ وأبو داود (٤٩٤٦)، المومذي (١٩٣٠)، ابن ماجه
(٢٧٥)] (اوَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ اللَّهُ فِي الدُّنِيا وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ فِي عَوْن أَخِيهِه، أخرجَة مُسلمً).

الحديث فيه مسائل

(الأولى) فضيلةً منْ فرَّجَ عن المسلم كُربةً منْ كُرب اللّنيا وَتَفريجُهَا إِمَّا بإعطائِهِ منْ مالِهِ إِنْ كَانَتْ كُربَتُهُ منْ حاجةٍ أو بـذل جَاهِهِ فِي طلبِهِ لَهُ منْ غيرِهِ أو قرضِهِ، وإِنْ كَانَتْ كُربَتُهُ منْ ظُلم ظالمٍ لَهُ فرَّجَهَا بالسَّعي في رفيهَا عنهُ أو تخفيفِهَا وإِنْ كَانَتْ كُربةً مرضٍ أصابَهُ أعانهُ على الدُّواءِ إِنْ كَانَ لَدْيْهِ أو طبيب ينفعهُ.

وبالجملةِ تفريجُ الْكُربِ بابٌ واسعٌ فإنَّهُ يشملُ إزالةَ كُلُّ مَا ينزلُ بالعبدِ أو تخفيفَهُ.

(الثانيةُ) التِّسيرُ على المعسرِ هُوَ أيضاً مَنْ تفريحِ الْكُوبِ وإنَّما خصُّهُ؛ لأنَّهُ أبلغُ وَهُوَ إنظارُهُ لغريمِهِ في الدَّينِ أو إبراقُهُ لَــَهُ

منْهُ أو غيرُ ذلِكَ، فإنْ اللَّهَ يُسِسُّرُ لَـهُ عليْهِ أُسُورَهُ ويسَهُلُهَا لَـهُ لِتَسْهِيلِهِ لاخِيهِ فيما عندَهُ لَهُ.

والتِّسيرُ لأمورِ الآخرةِ بأنْ يُهَوَّنَ عليْهِ المشاقُ فِيهَا ويرجَّحَ وزنَ الحسنَاتِ ويلقيَ في قُلُـوبِ منْ لَهُسمْ عندَهُ حــقٌ يجــبُ اسْتِيفاؤُهُ منْهُ في الآخرةِ المساعةَ وغيرِ ذلِكَ.

ويؤخذُ منْهُ أَنْ منْ عَسَّرَ على مُعسرِ عُسَّرَ عليْهِ.

ويؤخذُ منْهُ أنَّهُ لا بأسَ على منْ عسَّـرَ على مُوسـرٍ؛ لانَّ مطلَهُ ظُلُمٌ يُحلُّ عرضَهُ وعقوبَتَهُ.

(وَالنَّالِثَةُ) مِنْ سَسَتَرَ مُسلماً اطَّلَعَ مَنْهُ على ما لا ينبغي إظْهَارُهُ مِن الزَّلْآتِ والعَثرَاتِ فإنَّهُ ماجورٌ بما ذَكَرَهُ مِنْ سَسَرُو في الدُّنيا والآخرة فيستُرُهُ في الدُّنيا بسأن لا يأتِي زلَّة يَكُسرُهُ اطَّلاعَ عبرِهِ عليْهَا أحداً، وسَسَتَرَهُ في عبرِهِ عليْهَا أحداً، وسَسَتَرَهُ في الآخرة بالمغفرة لذنوبِهِ وعدم إظْهَارِ قبائحِهِ وغيرِ ذليك. وقد الحَتُ صلى الله عليه وآله وسلم عَلَى السَّتْرِ لِلْمُسْلِمِ فَقَالَ: في حَقَ مَاعِزِ الْهَالُمِ سَتَرْت عَلَيْهِ بِرِدَائِك يَسا هُسَرَالُهُ [أبو داود حدل ٢٧٧].

وقالَ العلماءُ: وَهَذَا السَّتْرُ مندوبٌ لا واجبٌ فلوْ رفعَهُ إلى السُّلطانِ كانَ جائزاً لَهُ ولا يائمُ بهِ.

قلت: ودليلُهُ أَنَّهُ ﷺ لَمْ يلمْ هُزالاً ولا أبانَ لَهُ أَنَّهُ آثَمٌ بــلُ حرُضَهُ على أَنَّهُ ينبغي لَهُ سَتْرُهُ فإنْ علمَ أَنَّهُ تــابَ واقلــــمَ حـرِمَ عليهِ ذِكْرُ ما وقعَ منْهُ ووجبَ عليهِ سَـــْرُهُ وَهُــوَ في حــقً مــنُ لا يُعرفُ بالفسادِ والتَّمادي في الطُغيانِ.

وأمَّا منْ عُرفَ بذلِكَ فإنَّهُ لا يُسْتَحبُ السَّتُرُ عليْهِ بلْ يُرفعُ أُمرُهُ إِلى منْ لَهُ الولايةُ إذا لمْ يخف منْ ذلِكَ مفسدةً، وذلِكَ؛ لأنْ السَّتْرَ عليْهِ يُغرِيهِ على الفسادِ ويجرَّئُهُ على اذبَّةِ العبادِ ويجرَّئُهُ على غيرَهُ منْ أَهْلِ الشَّرِّ والعنادِ وَهَذا بعدَ انقضاءِ فعلِ المعصيةِ.

فَامًّا إذَا رَآهُ، وَهُوَ فِيهَا فَالُواجِبُ المِبَادِرةُ لإِنْكَارِهَا وَالمَسْعُ مُنْهَا مِعَ القدرةِ على ذلِكَ ولا يحلُّ تأخيرُهُ؛ لأنَّهُ مِنْ بَاسِ إِنْكَـارِ المُنكر لا يحلُّ تركُهُ مِعَ الإمْكَانِ.

وَأَمَّا إِذَا رَآهُ يَسْرِقُ مَالَ زِيدٍ فَهَسَلُ يَجْبُ عَلَيْهِ إِحْبَارُ زِيـدٍ بذلِكَ أَو سَتْرُ السَّارِقِ؟.

الظَّاهِرُ أَنَّهُ يجبُ علنِهِ إخبارُ زيدٍ وإلاَّ كسانَ مُعيناً للسَّارِقِ بالْكَتْمِ منْهُ على الإثمِ واللَّـهُ تعالى يقولُ: ﴿وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْم وَالْمُدُوّانِ﴾ [المائدة: ٢].

وأمَّا جرحُ الشُّهُودِ والسرُّواةِ والأمناءِ على الأوقىافِ والصَّدَقَاتِ وغير ذلِكَ فإنَّهُ منْ بابِ نصيحةِ المسلمينَ الواجبةِ على كُلُّ من اطَّلعَ عليْهَا وليسَ من الغيبةِ الحرَّمةِ بلْ من النَّصيحةِ الواجبةِ وَهُوَ مُجمعٌ عليْهِ.

(الرَّابعة) الإخبارُ بانَ «اللَّهَ فِي عَوْنِ الْتَبْدِ مَا كَانَ الْتَبْدُ فِي عَوْنِ الْتَبْدِ مَا كَانَ الْتَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ فَإِنَّهُ دَالًا على أَنَّهُ تعالى يَتَولَّى إعانة من أعان أخاهُ وَهُوَ يدكُ على أنّهُ يَتَولَّى عونَهُ في حاجةِ العبدِ الَّتِي يسعى فِيهَا. وفي حوائجِ نفسِهِ فينالُ من عونِ اللَّهِ ما لمْ يَكُنْ ينالُهُ بغيرٍ إعانتَه، وإنْ كَانَ تعالى هُوَ المعينُ لعبدِو في كُلُّ أُمورو لَكِنْ إذا كانَ في عونِ أخِيهِ زادَتْ إعانةُ اللّهِ فيؤخذُ منهُ أنهُ ينبغي للعبد أنْ يشتَعَل بقضاء حوائج أخِيهِ فيقدّمُهَا على حاجةٍ نفسِهِ لينال من الله كمال الإعانةِ في حاجاتِه.

وَهَذِهِ الجملُ اللّٰذُكُ ورهُ فِي الحديثِ دَلَّتْ على أَنَّهُ تعالى يُجازي العبدَ من جنسِ فعلِهِ فمنْ سَتَرَ سُيِّرَ عليْهِ ومنْ يسُرّ يُسُرّ عليهِ ومنْ اعان أعينَ.

ثمَّ إِنَّهُ تعالى بفضلِهِ وَكَرْمِهِ جعلَ الجزاءَ في الدَّارينِ في حتَّ الميسرِ على المعسرِ والسَّاتِرِ للمسلمِ وجعلَ تفريخ الْكُربةِ يُجازى بِهِ في يومِ القيامةِ اخْرَ عـزُ وجلَّ جزاءَ تفريحِ الْكُربةِ. ويحتَّملُ أَنْ يُفرِّجَ عَنْهُ في الدُّنيا أيضاً لَكِئْـهُ طُويَ في الحديثِ وذُكِرَ ما هُوَ أَهَمُ.

## ١٢ ـ من دَلُّ على خيرٍ فله مثلُ أجرٍ فاعِله

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (١٨٩٣).

دلُّ الحديثُ على انَّ الدُّلالةَ على الخَـيرِ يُؤجرُ بِهَـا الـدَّالُّ عليْهِ كاجرِ فاعلِ الخيرِ، وَهُوَ مثلُ حديثِ "مَنْ سَنَّ سُــنَّةً حَسَـنَةً

نِي الإسلامِ كَانَ لَهُ أَجْرُهَا وَأَجْـرُ مَنْ عَسِلَ بِهَـا هِ (١٠١٧) والدَّلالةُ تَكُونُ بالإشارةِ على الغيرِ بفعــلِ الخيرِ، وعلى إرشــاو مُلتَمسِ الخيرِ على أنهُ يطلبُهُ منْ فُلانٍ والوعظِ والتَّذْكِيرِ وَتَاليفِ

ولفظُ احيرٍ، يشملُ الدُّلالةَ على خيرِ الدُّنيا والآخرةِ.

فللَّهِ درُّ الْكَلامِ النَّبويِّ مــا أشمــلَ معانيَـهُ وأوضــحَ مبانيَـهُ ودلالتَهُ على خير اللَّنيا والآخرةِ ا

## ١٣ ـ وجوبُ المكافأة للمحسن

١٣٩٤ - وَعَن انْسِنِ عُمَرَ ﴿ عَن النَّبِي ﷺ قَالَ: قَمَن النَّبِي ﷺ قَالَ: قَمَن السَّعَاذَكُمْ بِاللَّهِ فَأَعِيدُوهُ، وَمَنْ سَأَلَكُمْ بِاللَّهِ فَأَعِيدُوهُ، وَمَنْ أَتَى إِلَيْكُمْ مَعْرُوفاً فَكَافِئُوهُ، فَسَإِنْ لَمَ تَجدُوا فَادْعُوا لَهُ .

أَخْرَجَهُ الْبِيْهَتِيُّ (١٩٩/٤).

وقد أخرجَهُ أبو داود (١٦٧٧) وابنُ حبَّانَ في صحيحِهِ (٣٤٠٨) والحَاكِمُ (٤١٢/١). وفيهِ زيادةُ: ﴿وَمَن اسْتَجَارَ بِاللَّهِ فَأْجِيرُوهُ وَمَنْ أَتَى إِلَيْكُمْ مَعْرُوفاً فَكَافِئُوهُ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَادْعُوا لَهُ حَتَّى تَعْلَمُوا أَنْكُمْ قَدْ كَافَأْتُمُوهُ.

وَلِي رِوَايَةٍ [س: ٨٧/٥] «فَإِنْ عَجَزْتُمْ عَنْ مُكَافَأَتِهِ فَـادْعُوا لَهُ حَتَّى تَعْلَمُوا أَنْ قَدْ شَكَرْتُمْ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الشَّاكِرِينَ».

واخرجَ النَّرمذيُّ (٢٠٣٤) وقالَ: حسنٌ غريبٌ قمَنْ أُعطىيَ عَطِيَّةً فَوَجَدَ فليَجزِهِ فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلَيُّنْنِ فَإِنْ مَنْ أَثْنَى فَقَدْ شَـكَرَ، وَمَنْ كَتَمَ فَقَدْ كَفَرَ، وَمَنْ تَحَلَّى بِبَاطِلِ فَهُوَ كَلابِسِ ثَوْبَيْ زُورٍ.

والحديث دليل على أنَّه من استَعاذَ باللَّهِ عنْ أيَّ أمرٍ طُلبَ منَّه غيرُ واجب عليه فإنَّه يُعاذُ بَتَرَكِ ما طُلبَ منْهُ أنْ يَفعلُ، وإنَّه يجبُ إعطاءُ منْ يسالُ باللَّهِ وإنْ كانَ قدْ وردَ أنَّهُ لا يُسالُ باللَّهِ إلاَّ الجنَّةُ فمنْ سالَ من المخلوقينَ باللَّهِ شيئاً وجب إعطاؤُهُ إلاَّ أنْ يَكُونَ منْهيًا عنْ إعطائِهِ.

وقد أخرجَ الطَّبرانيُّ [كما في المجمع (١٠٣/٣)] بسندٍ رجالُـهُ رجالُ الصَّحيحِ إلاَّ شيخَهُ ـ وَهُوَ ثقـةً على كـــلام فيـــو ـــ مــنْ

حديثِ ابي مُوسى الأشعريُ أنّهُ سمعَ رسولَ اللّهِ ﷺ يقولُ: "مَلْعُونٌ مَنْ سُئِلَ بِوَجْهِ اللّهِ ثُمُّ "مَلْعُونٌ مَنْ سَأَلَ بِوَجْهِ اللّهِ. وَمَلْعُونٌ مَنْ سُئِلَ بِوَجْهِ اللّهِ ثُمُّ مَنْعَ سَائِلَةُ مَا لَمْ يُسْأَلُ هُجْراً ، بضم الْهَاءِ وسُكُونِ الجيمِ أيْ امراً قبيحاً لا يلينُ.

ويختَملُ ما لمُ يسالُ سُؤالاً قبيحاً أيْ بِكَلامٍ قبيحٍ.

ويحملُ لعنُ السَّائلِ على ما إذا الحَّ في المسالةِ حَتَّى أضجرَ المسؤولَ.

ودلُ الحديثُ على وُجوبِ الْكَافاةِ للمحسنِ إلاَّ إذا لمْ يجدُ فإنَّهُ يُكَافئُهُ باللَّعاءِ واجزاًهُ إنْ علسمَ أنَّهُ قَـدْ طَابَتْ نفسُهُ أو لمْ تطبّ بِهِ، وَهُوَ ظَاهِرُ الحديثِ.

# ٩٤ ـ كتابُ الزُّهْدِ وَالْوَرَعَ

الزُّهْلُهُ: هُوَ قَلَّةُ الرَّعْبَةِ فِي الشَّيِّ. وإنَّ شَنْت قُلْتَ: الرَّعْبَةُ

وفي اصطلاح ألهل الحقيقة: بُغضُ الدُّنيا والإعراضُ عنْهَا. وقيلَ: تركُّ راحةِ الدُّنيا لراحةِ الآخــرةِ، وقيـلَ: تَــركُ نعيــمِ الدُّنيا وشهوتِها لنَعيم الآخرةِ ولذَّاتِهَا.

وقيلَ: أنْ يَخْلُو قَلْبُكُ مَمَّا خَلَتُ مَنَّهُ يِدَاكَ.

وقيلَ: بَذْلُ مَا تَمْلِكُ وَلَا تُؤثُّرُ مَا تُدركُ.

وقيل: ترك الأسف على معدوم، ونفيُ الفرحِ بمعلومٍ. قالَـهُ المناويُّ في «تعريفَاتِه».

وأخرجَ التَّرمذيُّ (٢٣٤٠) وابنُ ماجَة (٤١٠٠) منْ حديثِ أبي ذرَّ مرفوعاً «الزَّهَادَةُ فِي الدُّنْيَا لَيْسَسَتْ بِتَحْرِيمِ الْحَلالِ وَلا إضَاعَةِ الْمَالِ، وَلَكِنُ الزَّهَادَةَ فِي الدُّنْيَا: أَنْ لا تَكُونَ بِمَا فِي يَدَيكَ اللَّهِ أَوْنَقَ مِنْك بِمَا فِي يَدِ اللَّهِ وَأَنْ تَكُونَ فِي فَوَابِ الْمُصِيبَةِ إِذَا أَنْتَ أُصِبْت بِهَا أَرْغَبَ مِنْك فِيهَا لَوْ أَنْهَا بَقِيَتْ لَك، انْتَهَى

فَهَذَا تَفْسِيرُ الزهادةِ من الحديثِ.

والورعُ في «التعريفات» للمناوي: الورعُ: تَجَنُّبُ الشُّبُهَاتِ خوفَ الوقوعِ في مُحرَّم.

وقيلَ: تَرْكُ مَا يَرِيبُك، وَنَفَيُ مَا يَعَيبُك.

وقيلَ: الأخذُ بالأوثقِ وحملُ النَّفسِ على الأشقُ. وقيلَ: النَّظرُ في المطعمِ واللَّباسِ، وَتَرْكُ ما بِهِ باسٌ. وقيلَ: تَجنُبُ الشُّهُاتِ، ومراقبةُ الخطرَاتِ.

### ١ – الحلالُ بيِّنٌ والحرامُ بيِّنٌ

اللّه عنه النُّعْمَانِ بُنِ بَشِيرِ رضي اللّه عنهما قَالَ: سَمِعْت رَسُولَ اللّهِ ﷺ يَقُولُ \_ وَأَهْوَى

النّعْمَانُ بِأُصَبّعَنِهِ إِلَى أَذُنَيهِ - قَإِنَّ الْحَلالَ بَيّن، وَبَيْنَهُمَا مُشْتَبِهَات، لا يَعْلَمُهُنُ كَثِيرٌ مِن النّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعَرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعَرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ: كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ، أَلا وَإِنَّ حِمَى اللّهِ مَحَادِمُهُ، وَإِنَّ حِمَى اللّهِ مَحَادِمُهُ، أَلا وَإِنَّ حِمَى اللّهِ مَحَادِمُهُ، أَلا وَإِنَّ عِمَى اللّهِ مَحَادِمُهُ، أَلا وَإِنَّ عَلَىهُ مَلْكَ الْجَسَدُ كُلُهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُهُ، أَلا وَهِي الْقَلْبُ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٢)، مسلم (١٥٩٩)].

(عن النُعمان بن بشير رضى الله عنهما قال: سمغت رسولَ اللهِ ﷺ يقولُ \_ وأَهْوى النَّعمانُ بأصبعيْهِ إلى أَذَنيهِ وإنَّ الْحَلالَ بَيْنٌ وَالْحَرَامَ بَيْنٌ وَيَنْهُمَا مُشْتَبِهَاتٌه) ويمروى مُشبَّهَاتٌ \_بضمً الميمِ وَتَشديدِ الموحَدةِ \_ ومُشبَهَاتٌ بضمها أيضاً وتَخفيف الموحَدةِ . الموحَدةِ .

(ولا يَعْلَمُهُنَّ كَفِيرٌ مِن النَّاسِ فَمَنِ اتَّفَى الشُّ بُهَاتِ فَقَسَدِ اسْتُبْرَأَهُ) بِالْهَمْزةِ مِن البراءةِ أيْ: حصل لَـهُ البَرَاءةُ من اللهُمُّ النَّرعيُّ وصانَ عرضَهُ منْ ذمُّ النَّاسِ.

(لدينهِ وعرضِهِ، وَمَنْ وَقَعْ فِي الشَّبَهَاتِ وَقَعْ فِي الْحَرَامِهِ)

اي يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ وَإِنَّما حَذَفَهُ لدلالةِ مَا بَعَـدَهُ عَلَيْهِ إِذْ لَـوْ

كانَ الوقـوعُ فِي الشُّبُهَاتِ وُقوعاً فِي الحرامِ لَكَـانَتْ مِنْ قسمِ

الحرامِ البيِّنِ. وقد جعلَهَا قسماً برأسِهِ وَكَما يبدلُ لَـهُ التَّسْبِيهُ

بقولِهِ: («كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَنْ يَقَـعَ فِيهِ أَلَا وَإِنَّ لِمِي اللّهِ مَحَادِمُهُ أَلا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ لَكُلُهُ وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُهُ وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُهُ وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُهُ أَلا وَهِي الْقَلْبُ، مُتَفَقًّ عليْهِي.

أَجْمَعُ الأَثْمَّةُ على عظم شأنِ هذا الحديثِ وأنَّهُ من الأحاديثِ النِّي تدورُ عليْهَا قواعدُ الإسلامِ.

قالَ جماعةً: هُــوَ ثُلَـثُ الإسـلامِ فـمانٌ دورانَـهُ عليْـهِ وعلى حديثِ «إنّما الأعْمَالُ بالنّيَاتِ» [البحاري (١)، مسلم (١٩٠٧)].

وعلى حديثِ «مِنْ حُسنِ إِسْلامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَــا لا يَعْنِيــهِ» والترمذي (٢٣١٧)، ابن ماجه (٣٩٧٦).

وقالَ أبو داود: إنَّهُ يدورُ على أربعةٍ.

هذهِ ثلاثةٌ ورابعُهَا حديثُ الا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ خَتَّى يُحِبُّ لأخيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ، [المخاري (١٣)، مسلم (٤٥)].

وقيل: حديثُ «ازْهَدْ فِي اللَّذُيّا يُحِبُّك اللَّهُ وَازْهَدْ فِيمَا فِي اللَّهُ اللَّهُ وَازْهَدْ فِيمَا فِي أَيْدِي النَّاسُ يُحِبُّك النَّاسُ» [ابن ماجه (٢٠١٤)].

قولُهُ: (الْحَلالُ بَيْنَ) أَيْ قَدْ بَيْنَهُ اللَّـهُ ورسولُهُ إِمَّـا بِإعلامِ بِأَنْهُ حَلَالٌ نَحُو ﴿ أُحِلُ لَكُـمُ صَبْـدُ الْبَحْرِ ﴾ الآيـةَ (الماللة: ٩٦). وقوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِنَّا غَيِنتُمْ حَلالاً طَيْبَـاً ﴾ (الأنفال: ٦٩) أو سَكَتَ عَنْهُ تعالى ولمْ يُحرِّمُهُ. فالأصلُ حلُهُ.

أو بما أخبرَ عنْهُ رسولُ اللَّهِ ﷺ بأنَّهُ حلالٌ أو امْتَـنَّ اللَّـهُ ورسولُهُ بهِ فإنَّهُ لازمٌ حلَّهُ.

وقولُهُ: (وَالْحَرَامُ بَيْنٌ) أَيْ بَيْنَهُ اللَّهُ لِنَا فِي كِتَابِهِ على لسانِ رسولِهِ بَنْكُ غُورَ ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُم الْمَيْنَةُ﴾ [الماللة: ٣] أو بالنَّهْيِ عَنْهُ ﴿لا تَأْكُلُوا أَمْوَالكُمْ يَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ﴾ [المعرة: ١٨٨].

والإخبارُ عن الحلال بأنَّهُ بيِّنَ إعسلامٌ بحلُّ الأنْيَفاعِ بِـهِ فِي وُجُوهِ النَّفعِ كما أنَّ الإخبارَ بأنَّ الحرامُ بيِّنٌ إعلامٌ باجْتِنابِهِ.

وقولُهُ (وَتَيْنَهُمَا مُشْتَبِهَاتٌ لا يَغْلَمُهُنُّ كَثِيرٌ مِسْ النَّاسِ) المرادُ بِهَا الَّتِي لَمْ يُعرفُ حَلُهَا ولا حُرمَتُهَا فصارَتْ مُسَرَدُدةً بِمِنَ الحللُ والحرمةِ عندَ الْكَشيرِ من النَّاسِ وَهُم الجُهَّالُ فلا يعرفُهَا إلاَّ العلماءُ بنصٌ فما لمْ يُوجدُ فِيهِ شيءٌ من ذلك اجْتَهَدَ فِيهِ العلماءُ والحقُوهُ باليهمَا بقياسِ أو اسْتِصحابِ أو نحو ذلك فإن خفي دليلةُ فالورغُ ترْكُهُ ويدخلُ تحْتَ "فَمَن اتّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَد اسْتَبرأَهُ اي أخذَ بالبراءةِ "لدينِه وعرضِهِ".

فإذا لم يظهّر فيه للعالم دليلُ تحريمهِ ولا حلّهِ فإنّهُ يدخــلُ في حُكُم الأشياء قبلَ وُرودِ الشّـرعِ، فمــنْ لا يُنبِـتُ للعقــلِ حُكُمـاً يقولُ: لا حُكُمَ فِيهَا بشيء؛ لأنّ الأحْكَامَ شرعيّةٌ والفرضُ أنّهُ لم يُعرفُ فِيهَا حُكُمٌ شرعيٌّ ولا حُكمٌ للعقلِ.

والقائلونَ بأنَّ العقــلَ حَـاكِمْ لَهُــمْ فِي ذَلِـكَ ثَلَائـةُ أقــوالُ: التَّحريمُ والإباحةُ والوقفُ.

وإنَّما اخْتُلُفَ فِي الْمُتشابِهَاتِ هِلْ هِيَ مَّا اشْتَبَهُ تحريمُهُ أَو مَا اشْتَبَهُ تحريمُهُ أَو مَا

رجُعَ الْحَقْدُونَ الآخيرَ ومثَلُوا ذَلِكَ بَمَا وردَ في حديثُ الْعُقْبَةَ بْنِ الْحَارِثِ الصَّحَابِيُّ الَّذِي أَخْبَرُتُهُ أَمَةٌ سَوْدًاءُ بِأَنْهَا أَرْضَعَنْهُ وَزَوْجَنَهُ فَسَالَ النَّبِيُّ ﷺ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ ﷺ كَيْفَ وَقَدْ قِيلَ؟» والمعاري (٥٠٠٤).

فقد صعَ تحريمُ الآخِتِ من الرَّضاعةِ شرعاً قطعاً وقد الْتَبَسَتْ عليْهِ زُوجَتُهُ بِهذا الحرامِ المعلومِ.

فقد صحَّ تحريمُ الصَّدَقةِ عليْهِ ثُمَّ النَّبسَتْ هـذِهِ التَّمرةُ بالحرامِ المعلومِ

وأمَّا ما الْتَبَسَ هل حرَّمَهُ اللَّهُ علينا أمْ لا؟

فقد وردّت احاديثُ دالَّةٌ على انَّهُ حلالٌ منْهَا حديثُ سعدِ بن أبي وقَاصِ «إنَّ مِنْ أَعْظَمِ النَّـاسِ إثْمَا فِي الْمُسْلِمِينَ مَنْ مَالًا عَنْ شَـيًّ مِ لَـمْ يُحَرَّمْ فَحُرَّمَ مِنْ أَجْلِ مَسْأَلَتِهِ اللِمعاري (٧٢٨٩)، مسلم (٣٣٥٨) فإنَّهُ يُفيدُ أنَّهُ كانَ قبلَ سُؤالِهِ حلالاً ولمَّا اشْتَبَة عليْهِ سَالَ عنهُ فحرَّم من أجل مسألَتِهِ.

ومنها أحاديثُ: «مَا سَكَتَ اللَّهُ عَنْهُ فَهُــرَ مِمَّا عُنِيَ عَنْـهُهُ

والمستدرك (۲۷۰/۲) لَهُ طُرِقٌ كثيرةً ويدلُّ لَهُ قوله تعالى: ﴿وَيُهِجِـلُّ
لَهُم الطَّيْبَاتِ﴾ والاعراف: ۱۹۷ فكلُّ مــا كـان طيبًا ولمُ يَبُستُ
تحريمُهُ فَهُرَ حلالً وإن اشْتَبَة علينا تحريمُهُ.

والمرادُ بالطَّيْبِ: ما احلَّهُ اللَّهُ على لسانِ رسولِ اللَّهِ ﷺ أَوْ سَكَتَ عَنْهُ، والحَبِيثُ ما حرَّمَهُ وإنْ عَدَّتُهُ النَّسُوسُ طَيْبًا كَالْحَمِ فَإِنَّهُ النَّسُوسُ طَيْبًا كَالْحَمِ فَإِنَّهُ النَّسُوسُ عَلَيْبًا كَالْحَمِ فِي الجَاهِلَيْةِ.

وقال ابنُ عبد البرُ: إنَّ الحلالَ الْكَسبُ الطَّيْبُ وَهُنَّ الحلالُ الْكَسبُ الطَّيْبُ وَهُنَّ الحلالُ الخصُ وإنَّ النَّشابِةِ عندنا في حيْرِ الحلالِ بدلائلَ ذَكَرنَاهَا في غيرِ هذا الموضع ذَكَرَهُ صاحبُ "تنضيدِ المذهبِ في السَّرْغيبِ في الصَّدْقَةِ، نَقَلُهُ عنهُ السَّيْدُ مُحمَّدُ بنُ إبرَاهِيمَ.

وقدْ حقَّقنا أنَّهُ منْ قسم الحلالِ البيِّسنِ في رسالَتِنا المسمَّاةِ:

«القولُ المبينُ» .

وقالَ الحطَّابيُّ: ما شَكَكُتْ فِيهِ فالأولى اجْتِنابُــهُ وَهُــوَ على ثلاثةِ أحوال: واجب ومسْتَحبُّ ومَكْرُوهِ.

فالواجبُ: اجْتِنابُ ما يَسْتَلَزُمُ الْحُرُّمَ.

والمندوبُ: اجْتِنابُ مُعاملةِ منْ غلبَ على مالِهِ الحرامُ. والمَكْرُوهُ اجْتِنابُ الرُّخصةِ المشروعةِ انتهى.

قَالَ فِي الشَّرِحِ: وقدْ يُنازعُ فِي المندوبِ فَإِنَّهُ إِذَا كَانَ الأَعْلَبُ الحَرامَ فَالأُولَى أَنْ يَكُونَ وَاجَبَ الاجْتِنابِ وَهُوَ الَّذِي بنسى عليْهِ الْهَادويَّةُ فِي مُعاملةِ الظُّلمِ فيما لمْ يُظنُّ تحريمُـــةُ؛ لأَنَّ الَّـذي غلبَ عليْهِ الحَرامُ يُظنُّ فِيهِ النَّحريمُ انتهى.

وقد أوضحنا هذا في حواشي «ضوء النَّهَارِ».

وقسَّمَ الغزاليُّ الورعَ اقساماً:

ورعُ الصَّدُيْقِينَ: وَهُوَ تَرْكُ مَا لَمْ تَكُنْ فِيهِ بِيِّنةٌ واضحةٌ على علَّهِ.

وورعُ المُتَّقِينَ: وَهُوَ مَا لَا شُبْهَةَ فِيهِ، وَلَكِــنْ بِخَـافُ أَنْ يجـرُّ إلى الحرام.

وورعُ الصَّالحِينَ: وَهُوَ تَرْكُ مَا يَتَطَرُّقُ إِلَيْهِ احْتِمَــالٌ بشـرطِ أَنْ يَكُونَ لَذَلِكَ الاحْتِمالِ موقعٌ وإلاَّ فَهُوَ ورعُ الْمُسْوِسِينَ.

قلت: ورعُ الموسوسينَ قدْ بَوْبَ لَهُ البخاريُ فقال: (بابُ منْ لَمْ يَرَ الوسواسَ فِي الشُّبْهَاتِ) كمن يُتَنعُ منْ أَكُلِ الصَّيدِ خشيةَ أَنْ يَكُونَ انفلَتَ منْ إنسان وَكَمنْ ترَك شراءَ ما يُحْتَاجُ إليْهِ منْ مجْهُول لا يدري أمالُهُ حرامٌ أَمْ حلالٌ؟ ولا علامةَ تدلُ على ذلِك التَّحْرِيم.

وَكَمَنْ تَرَكَ تَنَاوَلَ شَيْءَ لَخَبْرِ وَرَدَ فِيسِهِ مُتَّفِقُ عَلَى ضَعَفِهِ وَيَكُونُ دَلِيلُ إِباحَتِهِ قَوِيّاً وَتَاوِيلُهُ مُمْتَنِعٌ أَوْ مُسْتَبَعدٌ.

والْكَلامُ في الحديثِ مُتَّسعٌ وفي هذا كفايةٌ.

وقولُهُ (إنَّ لِكُلِّ مَلْكِ حِمَّى) إخبارٌ عمَّا كـانَتْ عليهِ مُلُـوكُ العرب وغيرُهُمْ فإنَّهُ كانَ لِكُــلُ واحــلا حَمَى يحييهِ مـن النَّـاسِ ويمنعُهُمْ عنْ دُخولِهِ فمنْ دخلَهُ أوقعَ بِهِ العقوبةَ ومــنْ أرادَ نجاةً نفسِهِ من العقوبةِ لمْ يقربُسهُ خوفاً مـن الوقـوعِ فِيـهِ، وذَكَـرَ هــذا

كضرب المثلِ للمخاطبينَ ثُمَّ أعلمَهُمْ الْ حَمَاهُ تعالى: هـو الَّـذي حرَّمَةُ على العبادِ.

وقولُهُ (ومنْ وقعَ في الشُّبَهَاتِ... الحْ) أيْ منْ وقعَ فِيهَا فقدْ حامَ حولَ حمى الحرام فيقربُ ويسرعُ أنْ يقعَ فِيهِ.

وفيه إرشادٌ إلى البعد عن ذرائع الحرام وإنْ كانَتْ غيرَ مُحرَّمةٍ فإنَّهُ يُخافُ مـن الوقـوعِ فِيهَا الوقـوعُ في الحـرام، فمـنِ اخْتَاطَ لنفسِهِ لا يقربُ الثَّبُهَاتِ لئلاً يدخلَ في المعاصي.

ثمُّ أخبرَ ﷺ مُنبُّهاً مُؤكَّداً بالله في الجسدِ مُضغةً وَهِيَ القطعةُ من اللَّحمِ سُمَيَّتْ بذلِك؛ لأنهًا تُمضغُ في الفمِ لصغرِها وأنهًا مع صغرِهًا عليْهًا مدارُ الجسدِ كله في صلاحِهِ وفسادِهِ فإنْ صلحَتْ صلحَ وإنْ فسدَتْ فسدَ، ثم قال: «ألا وهي القلب».

وفي كلام الغزائي أنّه لا يُرادُ بالقلبِ هـنـيو المضغةُ إذْ همي موجودةٌ للبَهائم مُدرَكةٌ بحاسّةِ البصرِ بلِ المرادُ بالقلبِ الهيفةٌ ربّائيّةٌ رُوحانيَّةٌ لَهَا بِهَذَا القلبِ الجسمانيُ تعلُقٌ وَيَلْكَ اللَّهلِيفةُ همي حقيقةُ الإنسانِ وَهمو المعالفِ من الإنسانِ وَهُوَ المخاطَبُ والمعاقبُ والمطالب، ولِهذهِ اللَّهلِيفةِ علاقة مع القلب الجسمانيُ وذَكرَ أنْ في جميع الحواسُ والأعضاءِ اجنادُ مُسخَرةً للقلبِ وَكَذَلِكَ الحواسُ البَاطنةُ كَالْحَدَم للقلبِ وَهُو المُتصرفُ فيها والمُردَّدُ لَهَا وقدْ خُلقَت بجبولةً على طاعةِ القلبِ لا تستطيعُ لَهُ خلافاً ولا عليْهِ تمرُداً فإذا أمرَ العينَ بالانفِتَاحِ انفَتَحَتْ وإذا أمرَ اللّسانَ بالنَكلامِ وجزمَ بِهِ أَمرَ الرّبال بالنَّكلامِ وجزمَ بِهِ أَمرَ الرّبال المَّور الأعضاءِ.

وَتَسخيرُ الأعضاءِ والحواسُ للقلبِ يُشبِهُ مَنْ وَجْهُ تسخيرَ الملائِكَةِ لله تعالى فَائِنَهُمْ جُبلوا على طاعَتِهِ لا يستطيعون لَـهُ خلافاً وإنَّما يُفْتَرقان في شيء وَهُـو أَنَّ الملائِكَةَ عاملةٌ بطاعَتِهَا للرَّبُ والأجفانُ تُطيعُ القلبُ بالانفِتاح والانطباق على سبيلِ النسخيرِ وإنَّما افْتَقسَر القلبُ إلى الجنودِ من حيثُ افْتِقارُهُ إلى المركبِ والزاد لسفرِهِ إلى اللَّهِ تعالى وقطعُ المنازل إلى لقائِـهِ فلاجلِهِ خُلفَتِ القلوبُ قال اللَّهُ تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَت الْجِنْ وَالْاِسْ إِلاَ يُعْبُدُونِ ﴾ واللويات: ٥٦ وإنَّما مركبُهُ البدنُ وزادُهُ العلمُ وإنَّما الأسبابُ النِّي تُوصلُهُ إلى الزَّادِ وَتُمَكَنُهُ من المَّرودُ مِنْ العملُ العملُ العملُ الصَّالحُ.

ثُمُّ أطالَ في هذا المعنى بما يختملُ مُجلَّدةً لطيفةً وإنَّما أشرنا إلى كلامِهِ ليعلمَ مقدارُ الْكَلامِ النَّبويِّ وانَّهُ بحرَّ قطرَاتُهُ لا تُنزفُ. وأمَّا كَوْنُ القلبِ عملُ العقلِ أو محلَّهُ الدَّماغُ فليسَتْ منْ مسائلٍ علم الآثار حَتَّى يُشْتَعْلَ بذِكْرها وذِكْر الحلاف فيها.

## ٢ ـ تَعِسُ عبدُ الدينار والدرهمِ

اللهِ ﷺ: ﴿ اللهُ عَبْدُ الدُّينَارِ وَالدُّرْهُمِ وَالْقَطِيفَةِ، إِنْ اللهِ عَلْمَ رَضُولُ اللهِ عَبْدُ الدُّينَارِ وَالدُّرْهُمِ وَالْقَطِيفَةِ، إِنْ أَعْطِي رَضِي، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ لَمْ يَرْضَ ﴾.

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٢٨٨٦).

روعن أبي هُريرةَ وَ اللهِ قَالَ: قالَ رمولُ اللهِ ﷺ: تعسَ في القاموسِ: كسمة ومنعَ وإذا خاطبْت قُلْت: تَعَسَ كَمَنَمَ وإذا حَكَيْت: قُلْت تَعِسَ كَمَنَمَ وإذا حَكَيْت: قُلْت تَعِسَ كفرحَ وَهُمَوَ: الْهَلاكُ والعثارُ والسُقوطُ والنُثرُ والبعدُ والانحطاطُ.

رَعِبُدُ الدِّينَارِ وَالدِّرْهُمِ وَالقَطِيفَةِ) النَّوبُ الَّـذِي لَـهُ خَـلٌ (إِنْ أَعَطَى رَضِيَ وَإِنْ لَمُ يُعِطَ لُم يَرضَ. أخرَجَهُ البخاريُّ).

المراد بعبدِ الدُّينــارِ والدُّرْهَــمِ مـن اسْتَعبدَتُهُ الدُّنيــا يطلبُهــا وصارَ كالعبدِ لَهَا تَتَصرُّفُ فِيهِ تصرُّفَ المالِكِ لينالَهَا وينغمــسَ في شَهَوَاتِهَا ومطالبِهَا.

وذِكْرُ الدَّينارِ والقطيفةِ مُجرَّدُ مثال وإلاَّ فَكُلُّ من اسْتَعبدَنَهُ الدُّنيا في أيَّ أمرِ وشغلَنَهُ عمَّا أمرَ اللَّهُ تعالى، وجعلَ رضاهُ وسخطَهُ مُتَعلَقاً بنيلٍ ما يُريدُ أو عدم نيلِهِ فَهُرَ عبدُهُ فمن النَّاسِ منْ يسْتَعبدُهُ حُبُّ الإمارَاتِ ومنْهُمْ منْ يسْتَعبدُهُ حُبُّ الصُّورِ ومنْهُمْ منْ يسْتَعبدُهُ حُبُّ الأطيان.

واعلم أنَّ المذمومَ من اللَّنيا كُلُّ ما يُبعدُ العبدَ عن اللَّهِ تعالى ويشخلُهُ عن واجب طاعتِه وعبادَتِه لا ما يُعينُهُ على الأعمالِ الصَّالحةِ فإنَّهُ غيرُ مذمومٍ وقد يَتَعَيِّنُ طلبُهُ ويجبُ عليْهِ عصيلُهُ.

وقولُهُ (رضيَ) أيْ عن اللَّهِ بما نالَهُ منْ خُطامِهَا.

(وإن لم يُعطَ لم يوض) أي عنه تعالى ولا عــن نفسِهِ فصــارَ ساخطاً فَهَذا الَّذي تعسَ؛ لأنَّهُ أرادَ رضَاهُ على مــولاهُ وســخطَهُ

على نيل الدُّنيا وعدمِهِ.

والحديثُ نظيرُ قوله تعالى: ﴿ وَمِن النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَى حَرْفِ فَإِنْ أَصَابَتُهُ فِئْنَـةٌ الْقَلَـبَ عَلَـى وَجْهِ إِلَا أَصَابَتُهُ فِئْنَـةٌ الْقَلَـبَ عَلَـى وَجْهِ إِلَّا أَصَابَتُهُ فِئْنَـةٌ الْقَلَـبَ عَلَـى وَجْهِ ﴾ الآية والحج: ١١].

## ٣- كُن في الدنيا كأنَّك غريبًا

١٣٩٧ - وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 وَعَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 وَأَخَذَ رَسُولُ اللهِ ﷺ بِمَنْكِبَيْ، فَقَالَ: كُنْ فِي اللُّنْسِا
 كَأَنْك غَرِيبٌ، أو عَابِرُ سَبِيلٍ».

وَكَانَ أَيْنُ عُمَرَ رضي اللّه عنهما يَقُولُ: إذَا أَمْسَيْت فَلا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصَبَحْت فَلا تَنْتَظِرِ الْمَسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحْتِك لِسَقَمِك، وَمِنْ حَيَاتِك لِمَاتَك. لَمَانَك.

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٦٤١٦).

روعن ابن عُمرَ رضى الله عنهما قالَ: أخذَ رسولُ اللَّهِ ﷺ بمنكينُ، يُروى بالإفرادِ والسُّنيةِ وَهُوَ بِكَسرِ الْكَافَّدِ: مجمعُ الْكَتِنْفِ والعَضُدِ.

(فقالَ الْكُنْ فِي النَّنْيَا كَأَنْكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ، وَكَانَّ ابنُ عُمرَ رضي الله عنهما يقولُ: إذا امسينت فلا تنتظر الصباحَ وإذا اصبحت فلا تنتظر المساءَ وخذ من صحيتك لسقمك ومن حباتك لمرْتِك أخرجَهُ البخاريُّ.

الغريبُ هُوَ منْ لا مسْكَنَ لَهُ ياوِيهِ ولا سَكَنَ يأنسُ بِهِ ولا بلدَ يستَّوطنُ فِلِهِ كما قبلَ في المسـيحِ أبـنِ مَريـمَ: سَـعِدَ المسـيحُ يسيحُ لا ولدَ تُحوتُ ولا بناءَ يخربُ.

وعطفَ «أو عابرِ سبيلٍ» من باب عطف التُرقَّي و«أوَّ» ليسَتْ للشَّكُ بلُ لِلتَّخيرِ أو الإباحةِ، والأمرُ للإرشادِ.

والمعنى: قَدَّرْ نَفْسَكُ وَنَزُلُهَا مَنْزَلَةً مِنْ هُوَ غريبٌ أَوْ عِابْرُ سبيل.

ويختَملُ أنَّ «أو» للإضرابِ.

والمعنى: بلْ كُنْ فِي الدُّنيا كأنَّك عابرُ سبيل؛ لأنَّ الغريبَ قَدْ يَسْتُوطنُ بلداً بخسلاف عبارِ السَّبيلِ فَهَمُّهُ قطَّعُ المسافةِ إلى مقصدهِ والمقصدُ هُنا إلى اللَّهِ تعالى ﴿وَأَنْ إِلَى رَبَّك الْمُنتَهَى﴾ والنجم: ٢٤].

قَالَ ابنُ بطَّال: لمَّا كَانَ الغريبُ قليــلَ الانبـــاطِ إلى النَّـاسِ بلْ هُوَ مُسْتَوحشٌ مُنْهُمْ ولا يَكَادُ يمرُ بمنْ يعرفُهُ فيــانسُ بِـهِ فَهُــوَ ذليلٌ في نفسِهِ خانفٌ وَكَذلِكَ عابرُ السَّبيلِ لا ينفذُ في سَفرِهِ إلاَّ بقرَّتِهِ وَتَخفيفِهِ من الأَثقالِ غيرَ مُتشبُّتْ بما يمنعُهُ عنْ قطع سفرِه، معة زادُهُ وراحلتُهُ يُبلُغانِهِ إلى ما يعنِيهِ منْ مقصدِهِ.

وفي هذا الحديث إشارةً إلى إيشار الزُّمْدِ في الدُّنيا واخذِ البُّلْغةِ مُنها والْكَفَافِ، فَكَمَا لا يُخْتَاجُ المَسَافرُ إلى أَكْثرَ ثمَّا يُبلِّغُهُ إلى غايةِ سفرِهِ فَكَذَلِكَ المؤمسُ لا يُخْتَاجُ في الدُّنيا إلى أَكْثرَ ثمَّا يُبلِّغُهُ الحلُّ.

وقولُهُ (وَكَانَ ابنُ عُمرَ... إلخُ قالَ بعضُ العلماء: كلامُ ابنِ عُمرَ مُتَفرَعٌ من الحديثِ المرفوعِ وَهُوَ مُتَضمِّنٌ لِنَهَايةِ تقصيرِ الأمَل في الدُّنيا، وأنَّ العاقلَ إذا أمسى ينبغي لَـهُ أنْ لا يَتَظرَ المساء بل يظنُ أنْ العبلَمُ أنْ العبلَمُ أنْ العبلَمُ عَبلَ يَلمُ أنْ لا يَتَظرَ المساء بل يظنُ أنْ الجَدَّهُ يُدركُهُ قبلَ ذلِكَ.

وفي كلامِهِ الإخبارُ بأنَّهُ لا بُدُّ للإنسانِ من الصَّحَّةِ والمرضِ فيغْتَنَمُ أَيَّامٌ صحَّتِهِ وينفقُ ساعَاتِهِ فيما يعـودُ عليْهِ نفعُهُ فإنَّـهُ لا يدري مَنَى ينزلُ بهِ مرضٌ يحولُ بينَهُ ويينَ فعلِ الطَّاعةِ؛ ولأنَّهُ إذا مرض كُتِبَ لَهُ ما كانَ يعمـلُ صحيحاً فقـدْ أخـذَ مـنْ صحَّتِهِ لمرضِهِ حظهُ من الطَّاعاتِ.

وقولُهُ (من حَيَاتِك لمُوتِك) أيْ خُذْ منْ أَيَّامٍ الحَيَّاةِ والصَّحَّةِ والنَّشَاطِ لمُوتِك بِتَقديمٍ ما ينفعُك بعد المؤتِ وَهُوَ نظيرُ حديثُ «بَادِرُوا بِالأَعْمَالُ سَبْعاً مَا تَتَنظِرُونَ إِلاَّ فَقْراً مُنْسِياً أَو غِنَى مُطْغِياً أَو مَرْضاً مُفْسِداً أَو هَرَماً مُفْنَداً أَو مَوْتاً مُجْهِزاً أَو الدَّجَّالَ فَإِنَّهُ شَرُّ مُنْتَظَرِ أَو السَّاعَةَ وَالسَّاعَةُ أَذْهَى وَأَمَرُهُ.

أخرجَهُ التّرمذيُّ (٢٣٠٦) والحَاكِمُ (١٦/٤) من حديثِ أبي هُريرةً.

### ٤ ـ من تشبَّهُ بقومٍ فهو منهم

١٣٩٨ - وَعَن أَبْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: الْمَنْ تَشْبَهُ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ.

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد (٢٩١)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ.

الحديثُ فيهِ ضعفٌ ولَـهُ شـوَاهِدُ عِنـدَ جماعـةٍ مـنُ أَنـمُـةِ الحديثِ عنْ جماعةٍ من الصَّحابةِ تُخرجُهُ عن الضَّعف.

ومنْ شوَاهِدِهِ ما أخرجَـهُ أبـو يعلـى [كما في انصب الراية» (٣٤٦/٤)] مرفوعاً منْ حديثِ ابنِ مسعودِ "مَنْ رَضِيَ عَمَلَ قَـوْمٍ كَانَ مِنْهُمْ».

والحديثُ دالًا على الله مسنْ تشبَّة بالفسَّاقِ كَـانَ مَنْهُـمُ أَو بالْكُفَّارِ أَو بالمُبْتَدَعَةِ فِي أَيُ شَيءٍ مَمَّا يَخْتَصُّونَ بِهِ مَــنَ ملبـوسِ أَو مركزبِ أو هيئةٍ.

قالوا: فإذا تشبَّة بالْكَـافرِ في زيُّ واعْتَقَـدَ أَنْ يَكُـونَ بذلِـكَ مثلَهُ كفرَ فإنْ لمْ يعْتَقَدْ ففِيهِ خلافٌ بينَ الفقَهَاء:

منْهُمْ منْ قالَ: يَكُفُرُ وَهُوَ ظَاهِرُ الحِديثِ.

ومنْهُمْ منْ قالَ: لا يَكْفُرُ ولَكِنْ يُؤدَّبُ.

#### ٥ ـ احفظ الله يحفظك

1٣٩٩ - وَعَن أَبْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «كُنْت خَلْفَ النَّبِيِّ ﷺ يَوْماً، فَقَالَ: يَا غُلامُ، احْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظْك، احْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظْك، احْفَظِ اللَّهَ تَجِدْهُ تُجَاهَك، وَإِذَا سَأَلْت فَاسْأَلِ اللَّه، وَإِذَا سَأَلْت فَاسْأَلِ اللَّه، وَإِذَا اسْتَعَنْت فَاسْتَعِنْ باللَّهِ».

رَوَاهُ التَّرْمِلِيُّ (٢٥١٦)، وَقَالَ: حَسَنَّ صَحِيحً.

(وعن ابنِ عبَّاسِ رضى الله عنهما قالَ: «كُنْسَت خَلْفَ النَّبِيِّ عَلَيْمٌ عَوْمًا فَقَالَ يَمَا غُلِامُ اخْفَظِ اللَّهَ يَخْفَظْكَ») بِالجزمِ جوابُ الأمر.

(«اخْفَظِ اللَّهَ تَجِدْهُ») مثلُهُ (تُجَاهَك) في القاموسِ: وِجَـاهَك وَتُجَاهَك ــ مثلينِ ــ: تلقاءَ وجْهِك.

(وإذا سألت) حاجةً من حواثج الدَّارين.

(فاسأل اللَّهُ) فإنَّ بيدِهِ أُمورَهُمًا.

(﴿ وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللّهِ اللّهِ التَّرَمَدَيُّ وَقَالَ حَسَنَ صَحِيحٌ ) وَتَمَامُهُ ﴿ وَاعْلَمُ أَنَّ الاَمْةَ لَوَ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوك بَشَيْء لَمْ يَنْفُعُوك إِلاَّ بِشَيْء لَمْ يَنْفُعُوك إِلاَّ بِشَيْء لَلْهُ لَك وَإِن اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوك إِلاَّ بِشَيْء فَلْ كَتَبَهُ اللّهُ عَلَيْك جَفْتُ الاَّفُورُ وَلَا يَضُرُّوك إِلاَّ بِشَيْء فَلْ كَتَبَهُ اللّهُ عَلَيْك جَفْتُ الاَّفُورُ وَلَا يَضُرُّوك إِلاَّ بِشَيْء فَلْ كَتَبَهُ اللّهُ عَلَيْك جَفْتُ الاَّفُورُ وَلَا الصَّحُفُهُ.

وأخرجَهُ أحمدُ (٣٠٧/١) عن ابن عبّاس بإسنادٍ حسن بلفظِ

الحَنْت رَدِيفَ النّبِيُ ﷺ فَقَالَ: يَا غُلامُ - أَو يَا غُلَيْمُ - أَلا

أَعَلَمُك كَلِمَاتِ يَنْفُكُ اللّهُ بِهِنْ؟ فَقُلْت بَلَى. قَالَ: احْفَظ اللّهُ

يَحْفَظُك، احْفَظ اللّهُ تَجِدُهُ أَمَامَك تَعَرَّفُ إِلَى اللّهِ فِي الرَّحَاء

يَحْفَظُك فِي السُّدُةِ، وَإِذَا سَأَلْت فَاسْأَل اللّه وَإِذَا اسْتَعَنْت فَاسْتَعِنْ

بِاللّهِ قَدْ جَفُ الْقُلَمُ بِمَا هُو كَائِنٌ، فَلَوْ أَنْ الْخَلْق جَمِيعاً أَرَادُوا

إللّهِ قَدْ جَفُ الْقُلَمُ بِمَا هُو كَائِنٌ، فَلَوْ أَنْ الْخَلْق جَمِيعاً أَرَادُوا

فَلْ يَنْفَعُوك بِشَيْء لَمْ يَكْتُبُهُ اللّهُ عَلَيْك لَمْ يَقْسِرُوا عَلَيْهِ، وَإِنْ النّصْر مَعَ الْحَدُوا اللّهُ عَلَيْك لَمْ يَقْسِرُوا عَلَيْهِ، وَإِنْ النّصْر مَعَ الْعَلْم أَنْ فِي الصّبْرِ عَلَى مَا تَكُرُهُ خَيْراً كَثِيراً، وَأَنْ النّصْر مَعَ الصّبْرِ وَأَنْ النّصْر مَعَ الْعُسْر وَأَنْ النّصْر أَه اللّه عَلَيْك لَمْ يُسْراه.

ولَهُ الفاظ أُخرُ وَهُــوَ حديثٌ جليلٌ افــردَهُ بعـضُ عُلمــاءِ الحنابلةِ بتَصنيف مُفردٍ فإنَّهُ اشْتَملَ على وصايا جليلةٍ.

والمرادُ منْ قولِهِ «احفظِ اللَّه» أيْ حُدودَهُ وعُهُودَهُ واوامــرَهُ نرَاهِيَهُ.

وحفظُ ذلِكَ هُسوَ الوقـوفُ عنـدَ أوامـرِهِ بالامْتِسَالِ، وعنـدَ نواهيهِ بالاختِنابِ.

وعندَ خُدودِهِ أَنْ لا يَتَجاوزَهَا ولا يَتَعدَّى مَا أَمرَ بِهِ إِلَى مَا نُهِيَ عَنْهُ فيدخلُ في ذلِكَ فعلُ الواجبَـاتِ كُلُّهَـا وَتَـرْكُ المُنْهَـَـاتِ كُلُّهَـا وَتَـرْكُ المُنْهَـَـاتِ كُلُّهَا.

وقال تعالى: ﴿وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ ﴾ [التوبية: ١١٢] وقالَ: ﴿هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُدلُ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴾ [ق: ٣٧] فستَرَ العلماءُ الحفيظ: بالحافظ لأوامر اللهِ تعالى.

وفسُرٌ بالحافظِ لذنوبِهِ حَتَّى يرجعَ منْهَا فَأَمْرُهُ ﷺ بمَفَظِ اللَّهِ يدخلُ فِيهِ كُلُّ ما ذُكِرَ وَتَفاصِيلُهَا واسعةً.

وقولُهُ (تجدَّهُ تُجَاهَكَ) وفي اللَّفظِ الآخـــرِ «يحفظْـك، والمعنــى

مُتَقَارِبٌ أَيْ تَجَدَّهُ أَمَامَكَ بِالْحَفْظِ لَكَ مِنْ شُسْرُورِ الدَّارِينِ جِزَاءً وفاقاً مِنْ بِابِ ﴿وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أَوْفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ [الفَوة: ٤٠] يحفظُهُ في دُنيَاهُ عَنْ غشيان الذُّنوبِ.

وعنْ كُلُّ أمر مزْهُوبٍ ويحفظُ ذُرِيَّتُهُ منْ بعدِهِ كما قال تعالى: ﴿وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً﴾ والكهف: ٨٦].

وَقَوْلُهُ: (فَاسْأَلِ اللَّهَ) أَمْرٌ بِإِفْرَادِ اللَّهِ عَــزُ وَجَـلُ بِالسُّــوَالِ وَإِنْزَالِ الْحَاجَاتِ بِهِ وَحْدَهُ.

وَأُخْرَجَ التَّرْمِذِيُّ (٣٥٧١) مَرْفُوعاً ﴿سَلُوا اللَّهَ مِنْ فَضَلِهِ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يُسْأَلَ ﴾.

وَلِيهِ (٣٣٧٣) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ مَرْفُوعاً «مَنْ لا يَسْأَلِ اللَّهَ يَغْضَبْ عَلَيْهِ».

وَفِيهِ ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُلِحُينَ فِي الدُّعَاءِهِ.

وَفِي حَلِيتُ آخَرَ صحيح ابن حبان (٨٦٦) فينسألُ أَحَدُكُمْ رَبُّهُ حَاجَتُهُ كُلُّهَا حَتَّى يَسْأَلُهُ شِسْعَ نَعْلِهِ إِذَا انْقَطَعَ».

وَقَلْدُ مَبَائِعُ النَّبِيُ ﷺ جَمَاعَةٌ مِن الصَّحَابَةِ عَلَى أَنْ لا يَسْأَلُوا النَّاسَ ثَنْيَا مِنْهُم الصَّدُينُ وَأَبُو ذَرٌ وَتَوَبَّانُ وَكَانَ أَحَدُهُمُمْ يَسْقُطُ مَوْطُهُ أَو يَسْقُطُ خِطَامُ نَاقَتِهِ فَلا يَسْأَلُ أَحَداً أَنْ يُنَاوِلُهُهُ.

وَإِفْرَادُ اللَّهِ بِطَلَبِ الْحَاجَاتِ دُونَ خَلْقِهِ يَـدُلُ لَـهُ الْعَشْلُ وَالسَّمْعُ فَإِنَّ السُّؤَالَ بَـذُلُ لِمَـاءِ الْوَجْهِ وَذُلُّ لا يَصْلُحُ إِلاَّ للَّـه تَعَالَى؛ لأَنَّهُ الْقَادِرُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ الْغَنِيُّ مُطْلَقاً وَالْعِبَـادُ بِخِلافِ

وَفِي صَحِيتِ مُسْلِم (٢٥٧٧) عَنْ أَبِي ذَرِّ طَيَّهُ عَلِيثٌ قُدْسِيَّ فِيهِ "يَا عِبَادِي لَوْ أَنْ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنْكُمْ قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ فَسَأَلُونِي فَأَعْطَيْتُ كُلُّ إِنْسَان مَسْأَلَتَهُ مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِمَّا عِنْدِي إِلاَّ كَمَا يَنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا غُمِسَ فِنِي الْبُحْرِهِ.

وَزَادَ فِي النَّرْمِذِيُّ (٢٤٩٥) وَغَيْرِهِ [جه (٢٥٧)] «وَفَلِمُكُ بِأَنِّي جَوَادٌ وَاجِدٌ مَاجِدٌ أَفْعَلُ مَا أُرِيدُ عَطَّائِي كَلامٌ وَعَذَابِي كَلامٌ إِذَا أَرَدْت شَيْناً أَتُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ».

نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة: ٥] أيْ نُفُردُك بالاسْتِعانةِ.

أُمِرَ ﷺ انْ يستعينَ باللَّهِ وحدَهُ وفي إفسرادِهِ تعمال بالاسْتِعانةِ فائدَتَان:

فالأولى: أنَّ العبدَ عاجزٌ عن الاسْتِقلالِ بنفسِهِ في الطَّاعَاتِ.

والنَّانيةُ: أنَّهُ لا مُعينَ لَهُ على مصالح دينــهِ ودنَبــاهُ إلاَّ اللَّـهُ عزَّ وجلُ فمنْ أعانَهُ اللَّهُ فَهُوَ المعانُ، ومنَّ خَلْلَهُ فَهُوَ المخذولُ.

وفي الحديث الصَّحيح [مسلم (٢٦٦٤)] «الحرصُ عَلَى مَـا يَنْفَعُك وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَلا تَعْجزُهُ

وعلَّمَ ﷺ العبَّادَ أنْ يقولوا في خُطبةِ الحاجـةِ «الحمـدُ للَّـهُ نَسْتَعينُهُ» [أبو داود (٢١١٨)، الترمذي (١٠٥٥)، النساني (١٠٤/٣)].

«وَعَلْمَ مُعَاذاً أَنْ يَقُولَ دُبُرَ الصَّلاةِ «اللَّهُمُّ أَعِنِّي عَلَى ذِكْرِك وَشُكْرِك وَحُسْنِ عِبَسَادَتِك، وَاحْمَد (٢٤٤/٥)، أبو داود (٢٢٥١)، الساني (٣/٣٥)].

فىالعبدُ أحـوجُ إلى مـولاهُ في طلــب إعانتِـــهِ علــى فعــلِ المامورَاتِ وَتَرْكِ المحظورَاتِ والصّبر على المقدورَاتِ.

قالَ سيَّدنا يعقوبُ ﷺ في الصَّبرِ على المَّدور: ﴿وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ﴾ إيوسف: ١٨] وما ذُكِرَ مَنْ هـذِهِ الوصايا النَّبويَّةِ لا يُنافي القيام بالأسبابِ فإنَّهَا مـنْ جُملةِ سُوالِهِ والاسْتِعانةِ بِهِ، فإنَّ منْ طلبَ رزقةُ بسبب من أسبابِ المعاشِ المَاذُونِ فِيهَا رُزَقَ منْ جَهَتِهِ فَهُوَ منْهُ تعالى وإنْ حُرمَ فَهُوَ لمصلحةِ لا يعلمُهَا ولوْ كشف العطاء لعلمَ أنْ الحرمان خيرٌ من العطاء.

والْكَسبُ الممدوحُ المأجورُ فاعلُهُ عليْهِ هُوَ مَا كَانَ لَطلَبِ
الْكِفَايةِ لَهُ وَلَمْنَ يَعُولُهُ أَوَ الزَّائِدِ على ذَلِكَ إِذَا كَانَ يَعَدُّهُ لِغَـرَضِ
صحيحِ كَصِلَةِ الرحمِ أَوَ طلبِ العلمِ أَوْ نحَـوِ ذَلْكَ مَنْ وُجُوهِ
الخَيْرِ لَتَكُثُّرِ فَإِنَّهُ يَكُونُ مَن الاشْتِغَالِ بِاللَّنْيَا وَفَتْحِ بِابٍ عُبَيْهَا
الذّي هُو رَأْسُ كُلُّ خَطَيْنَةٍ.

وقمة ورد في الحديث "كَسْبُ الْحَلالِ فَرِيضَةً". أخرجَـهُ الطَّبرانيُّ [«الكبير» (٧٤/١)] والبَيْهَقيُّ [«شعَب الإيمان» (٨٧٤١)] والبَيْهَقيُّ [«شعَب الإيمان» (٨٧٤١)] والقضاعيُّ [«مسد الشهاب» (١٢١)] عن ابنِ مسعودٍ مرفوعاً وفِيهِ عبَّادُ بنُ كثيرِ ضعيفٌ.

وَلَهُ شَاهِدٌ منْ حديثِ أنسِ عنــدَ الدَّيلمــيُّ [مــند الفردوس

(٣٩١٩)] الطّلَبُ الْحَلال وَاجبٌ.

ومنْ حديثِ ابنِ عبَّاسِ مرفوعــاً "طَلَّبُ الْحَـلالِ جِهَـادٌ". روّاهُ القضاعيُّ [ومسند الشهابُّه (٨٢)] ومثلُهُ في الحليــةِ عَـنَ ابـنِ عُمرَ.

قالَ العلماءُ: الْكَسَبُ الحلالُ مندوبٌ أو واجبٌ إلا للعالمِ المُسْتَغلِ بالتَّدريسِ والحَـاكِمِ المُسْتَغرقُ أوقَاتَهُ في إقامةِ الشَّريعةِ ومنْ كانَ منْ أَهْلِ الولاياتِ العامَّةِ كالإمامِ فَــَتْرَكُ الْكَسَـبِ لهـم أول لما فيهِ من الاشْتِغالِ عن القيامِ بمـا هُـم فيه ويرزقونَ من الأموالِ المعدَّةِ للمصالحِ.

### ٦\_ ازهد في الدنيا يُحبك اللّهُ

١٤٠٠ وَعَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ ﴿ قَالَ: ﴿جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيُ ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، دُلَّنِي عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمِلْتَه أَحَبَّنِي اللَّهُ، وَأَحَبَّنِي النَّاسُ، فَقَالَ: ارْهَدْ فِيمَا عِنْدَ النَّاسِ ارْهَدْ فِيمَا عِنْدَ النَّاسِ يُحِبُّك النَّاسُ».

رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ (٢٠١٤) وَغَيْرُهُ، وَسَنَدُهُ خَسَنَّ.

فِيهِ خالدُ بنُ عُمرَ القرشيُّ مُجمعٌ على تركِهِ ونسبَ إلى الوضع فلا يصحُّ قولُ الحَاكِمِ: إنَّهُ صحيحٌ.

وقد أخرجَهُ أبو نُعيمٍ في الحليةِ (٤١/٨) من حديثِ مُجَاهِدٍ عن أنسِ برجال ثقات إلاَّ أنَّهُ لم يَثبُتْ سماعُ مُجَاهِدٍ منْ أنس وقد رُويٌ مُرسلاً.

وقلاً حسَّنَ النَّوويُّ الحديثُ كأنَّهُ لشوَاهِدِهِ.

والحديثُ دليلٌ على شرف الزُّهْدِ وفضلِهِ، وأنَّه يَكُونُ سبباً لحبَّةِ اللَّهِ لعبدِهِ ولحبَّةِ النَّاسِ لَــهُ؛ لأنَّ منْ زَهِدَ فيما هُـوَ عندَ العبادِ أحبُوهُ؛ لأنَّهُ جُبلَتِ الطَّبائعُ على اسْتِثقالِ منْ أنــزلَ بالمخلوقينَ حاجَاتِهِ وطمعَ فيما في أيدِيهمْ.

وفِيهِ أَنَّهُ لا بأسَ بطلب عَبَّةِ العبادِ والسَّعيِ فيما يُكْسبُ ذلِكَ بلُ هُوَ مندوبٌ إليهِ أو واجبٌ كما قالَ ﷺ «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لا تُؤْمِنُوا حَتَّى تَحَابُوا» [مسلم (٤٥)].

وأرشدَ ﷺ إلى إفشاءِ السُّلامِ فإنَّهُ منْ جوالــب الحبُّـةِ وإلى التَّهَادي ونحو ذلِك.

## ٧\_ إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ العبدَ التقيُّ

1 ٤٠١ - وَعَنْ سَغْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ قَالَ: سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصٍ قَالَ: سَعِفْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعَبْدَ النَّقِيُّ الْغَنِيُّ الْخَفِيُّ».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٩٦٥).

فَسُرَ العلماءُ عَبَّةَ اللَّهِ لعبدِهِ بأنَّهَا إِرادَتُهُ الحَيْرَ لَـهُ وَهِدايَتُـهُ ورحَتُهُ، ونقيضُ ذلِكَ بُغضُ اللَّهِ لَهُ.

والنَّقيُّ هُوَ الآتِي بما يجبُ عليهِ الجُنَّنبُ لما يَحرُمُ عليهِ، والخَنْف لما يَحرُمُ عليهِ، والغنى هُو غنى النَّفسِ، فإنَّـهُ الغنى الحبوبُ إليه تعالى؛ قالَ عَلَيْظَ: «لَيْسَ الْغِنَى بِكَثْرَةِ الْعَرَضِ، وَلَكِسَ الْغِنَى غِنَى النَّفْسِ، والبعاري (١٤٤٦)، مسلم (١٠٥١).

وأشارَ عياضٌ إلى أنَّ المرادُ بهِ غنى المال، وَهُوَ مُحْتَملٌ.

والخفيُّ: بالحاء المعجمة، والفاء أي الحاملُ المنقطعُ إلى عبادةِ اللهِ، والاشْتِغالُ بأمورِ نفسيهِ. وضبطَهُ بعضُ رُواةِ مُسلمٍ بالحاءِ المُهمَلةِ ذَكَرُهُ القاضي عياضٌ. والمرادُ به الوَصُولُ للرَّحمِ اللَّطيفُ بهمْ وبغيرهِمْ من الضُّعفاء.

وفيه دليلٌ على تفضيلِ الاغْتِزالِ وَتَرْكِ الاخْتِلاطِ بالنَّاسِ.

٨– من حسنِ إسلام المرء تركه ما لا يعنيه

اللّهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَنْدِيه». المَّرْءِ تَرْكُهُ مَا لا يَعْنِيه». وَقَالَ: حَسَنْ

هذا الحديثُ من جوامع الْكُلمِ النَّبُويَّةِ يَعَمُّ الْأَتُوالُ كَمَا رُويَ أَنَّ فِي صُحْفِ إِيرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلامِ "مَـنْ عَـدُّ كَلاَمَهُ مَنْ عَمْلِهِ قَلْ كَلاَمُهُ إِلاَّ فِيمَا يَعْنِيهِ».

ويعمُّ الأفعالَ فيندرجُ فِيهِ تسرَكُ التَّوسُّعِ فِي الدُّنيا وطلبِ المناصبِ والرَّياسةِ وحبُّ المحمدةِ والثَّناء وغير ذلِك مَّا لا يختَـاجُ

إليه المرءُ في إصلاحٍ دينِهِ وَكِفاتِيْهِ مَنْ دُنْيَاهُ. وأمَّا اشْتِغالُ العلماء بالمسائل الفرضيَّةِ

فقيل: إنَّــهُ ليس من الاشتغال بما لا يعني بــل هُــو ثمَّـا لا يعني بــل هُــو ثمَّـا يُوجرون فيهِ؛ لأنَّهُم لمَّا عرفوا من الأحاديثِ النّبويَّةِ أنَّــهُ في آخرِ الزّمانِ يقلُّ العلمُ ويفشو الجَهْلُ اجْتَهَدوا في ذلك لما يــأتِي من العبادِ المُحتَاجِينَ إلى معرفةِ الأحكمامِ مسمَّ عجزِهِمْ عن البحث، فإنَّهُمْ أَتْعبوا القرائح وخرَّجوا التّحاريجَ وقرَّجوا التّحاريجَ وقدروا التّحاريجَ وقدروا التّحاريجَ

(قلْت) ولا يخفى أنْ تخريجَ التّخاريجِ وَتَقديرَ التّقاديرِ ليسَّ من العلم المحمودِ؛ لأنْ غايتَهَا أقوالٌ خرجَتْ من أقوال الجُتَهدينَ وليسَتْ أقوالاً لَهُمْ ولا أقوالاً لمن يُخرجُها ولا أخيياجَ إليْهَا، والعملُ بِهَا مُشْكِلٌ إذْ ليسَتْ لقائلٍ إذ القائلُ بِهَا ليسَ بمجتّهِدٍ ضرورةً فلا يُقلُدُ؛ لأنّهُ إنّما يُقلُدُ مُجْتَهِدٌ عدلٌ، والفرضُ أنْ المخرّجينَ ليسوا مُجْتَهدينَ.

وامًّا تقديرُ التَّقاديرِ، فإنَّهُ قسمٌ من التَّخاريجِ إذْ غالبُ ما يُقدَّرُ أنَّهُ يُجابُ عنهُ باقوالِ المخرُّجينَ وفي كلامِ عليٍّ: هُلِلهُ «العلمُ نُقطةٌ كثَّرَهًا الجُهَالُ».

بلُ هذه المرضوعاتُ في التَّخاريجِ كانَتْ مضرَّةً للنَّاظرِ في الْكِتَابِ والسُّنَةِ إِذْ شخلَت النَّاظرِينَ عن النَّظرِ فيهمَا ونيلِ بركتِهمَا فقطعوا الأعمارَ في تقريرِ تلُكَ التَّخاريجِ وقدْ أشبعَ الْكَلامَ عنْ ذلِكَ وعلى ذمَّ الاشتِغالِ بِهِ طوائفُ منْ عُلماءِ التَّحقيقِ، وإنْ كانَّ الاشتِغالُ بِهَا قدْ عَمَّ كُلُّ فريقٍ من أهل المنتهالُ بِهَا قدْ عَمَّ كُلُّ فريقٍ من أهل المناهب.

## ٩ ـ ذُمُّ التومُّعِ في المأكولِ والشبع

الله على المفتدام بن معدي كرب قال: قال: قال رَسُولُ اللهِ على: اللهِ المِلْمُلِي المُلْمُولِ اللهِ ال

أَخْرَجَهُ التَّرْمِلِيُّ وَحَسَّنَهُ (٢٣٨٠).

وأخرجَهُ ابن حَبَّانَ في صحيحِهِ (٢٣٦) وَتَمَامُـهُ "فَحَسْبُ ابْنُ آدَمَ أَكَلاتٍ يُقِمْنَ صُلْبُهُ فَإِنْ كَانَ فَاعِلاً لا مُحَالَةًۥ

وفي لفظ ابن ماجَهُ (٣٣٤٩): ﴿فَــَاإِنْ غَلَبَـتَ ابْــنَ آدَمَ نَفْسُــهُ فَتُلُنَا ۚ لِطَمَامِهِ، وَتُلُنَّا لِيشَرَابِهِ، وَتُلُنَّا لِيَفَسِهِ».

والحديثُ دليلٌ على ذمُ التُوسُّعِ فِي المَــاُكُولِ والشَّـبِعِ وَالمَــُكُولِ والشَّـبِعِ وَالاَمْتِلاءِ، والإخبارُ عنْهُ بأنَّهُ شرَّ؛ لمــا فِيهِ مـن المفاســدِ الدَّينَّةِ، والبَدنيَّةِ، فإنَّ فُضُولَ الطَّعــامِ مجلبةٌ للسَّقامِ ومثبُطةً عـن القيــامِ بالأحكام.

وَهَذَا الإرشادُ إلى جعلِ الأكُلِ ثُلثَ ما يدخلُ المعدةَ منْ افضلِ ما أرشدَ إليهِ سيئدُ الأنامِ ﷺ، فإنَّهُ يُخفَّفُ على المعدةِ ويستَمدُ من البدنِ الغذاءَ وَتَنْتَفعُ بِهِ القوى ولا يَتُولَّدُ عنْـهُ شيءٌ من الأدواء.

وقلاً وردَ من الْكَلام النَّبويُّ شيءٌ كثيرٌ في ذمَّ الشُّبع.

فَقَـٰذُ أَخَـرِجَ الــبزَّارُ [فَكَشَـفُ الأستارِ» (٣٦٦٩) بإســنادينِ أحدُهُمَ رَجِّلُهُ ثَقَاتُ مرفوعـاً بلفظِ «أَكُـثَرُهُمْ شِبَعاً فِي الدُّنْيَا أَكْثَرُهُمْ جُوعاً يَوْمَ الْقَيَامَةِ» قَالَـهُ عَلَيْتُمْ لابي جُحَيْفَةً لَمَّا تَجَسُّناً فَقَالَ: فما مَلات بَطْنِي مُنذُ ثَلاثِينَ مَنْةً».

وأخرجَ الطَّبرانيُّ بإسنادِ حسن "وَأَهْلُ الشَّبْعِ فِي اللَّنْيَا هُــمْ أَهْلُ الْجُوع غَداً فِي الآخِرَةِ».

زَادَ البَيْهَقِيُّ [«شعب الإيمان» (٥٦٤٥)] «اللَّأَنَيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ».

وَاخْوْجَ الطَّبْرَانِيُّ [وَالْكِيْرِهُ (٢٨٤/٢)] بِسَــْنَدِ جَبِّـَادٍ «أَنَّـهُ ﷺ رَأَى رَجُلاً عَظِيمَ الْبُطْنِ فَقَالَ بِأُصْبُعِـهِ «لَـوْ كَـانَ فِـي غَـيْرِ هَــْذَا لَكَانَ خَيْراً لَك».

وأخسرجَ البِيْهَقَدِيُ [وشعب الإيمان (٥٦٧٠)] واللَّفَظُ لَـهُ والشَّيخان [البحاري (٤٧٢٩)] مُخْتَصراً «لَيُؤْتَيْنُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِالْعَظِيمِ الطَّوِيلِ الأكُولِ الشُّرُوبِ فَلا يَزِنُ عِنْدَ اللَّهِ جَنَاحَ بَعُوضَةَ اقْرَوُوا إِنْ شِيئَتُمْ ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ وَزُنلَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَل

وأخرجَ ابنُ أبي الدُّنيا [كما في «النزغب والنزهب» (ح٢١١٣) «أَنَّهُ تَشَاعً أَصَابَهُ جُوعٌ يَوْماً فَعَمَدَ إلَى حَجْرٍ فَوَضَعَهُ عَلَى بَطْنِسهِ، ثُمَّ قَالَ: أَلَا رُبُّ نَفْسٍ طَاعِمَةٍ نَاعِمَةٍ فِي الدُّنْيَا جَائِعَةٍ عَارِيَّةٍ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ، أَلا رُبُّ مُكْرِمٍ لِنَفْسِهِ، وَهُو لَهَا مُهِينٌ أَلا رُبُّ مُهِينٌ

لِنَفْسِهِ، وَهُوَ لَهَا مُكْرِمٌ».

وصعُ حديثُ [ابن ماجه (٣٣٥٢)] "مِن الإِسْـرَافِ أَنْ تَـأْكُلَ كُلُّ مَا الشَّهَائِتَ».

أخرجَ البينهَقيُّ [وشعب الإعان» (٥٦٤٠)] بإسنادٍ فِيهِ ابنُ لَهِيعةً عنْ عَائِشَةُ اقَالَت: رَآنِي النَّبِيُّ ﷺ. وَقَدْ أَكَلْت فِي الْبَوْمِ مَرَّنَيْنِ فَقَالَ: يَا عَائِشَةُ أَمَّا تُحِبِّنَ أَنْ لا يَكُونَ لَـك شُعْلٌ إلاَّ جَوْفَك؛ الأكْلُ فِي الْيَوْمِ مَرُنَيْنِ مِن الإسْرَاف وَاللَّهُ لا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَّه وصعَ "كُلُوا وَاشْرَبُوا، وَالْبَسُوا فِي غَيْرِ إسْرَاف وَلا مَخِيلَةٍ» [الساني (٧١/٥)، ابن ماجه (٣٦٠٥)].

وأخرجَ ابـنُ أبـي الدُّنيــا والطَّـبرانيُّ [\*الكبـر، (١٢٧/٨)] \*سَيَكُونُ رِجَالٌ مِنْ أُمِّتِي يَأْكُلُونَ أَلْوَانَ الطُّعَـامِ وَيَشْرَبُونَ أَلْـوَانَ الشُّرَابِ وَيَلْبَسُونَ أَلْوَانَ الثَّيابِ وَيَنَشَدُقُونَ فِــي الْكَـلامِ فَـأُولَئِكَ شِرَارُ أُمِّتِيِ».

وقالَ لُقمانُ لابنِهِ: يا بُنيُّ إذا امْتَلاَتِ المعــــــةُ نــامَـتِ الفِكُــرةُ وخرسَتِ الحِكْمةُ وقعدَت ِالأعضاءُ عن العبادةِ.

وفي الخلوِّ عن الطَّعامِ فوائدُ وفي الامْتِـلاءِ مفاسدُ ففي الجُوعِ صفاءُ القلبِ وإيقادُ القريحـةِ ونفاذُ البصيرةِ، فبانَ الشُبعَ يُورثُ البلادةِ ويعمي القلبَ ويُكُنثُرُ البخارَ في المعدةِ والدَّماغِ كشبهِ السُّكْرِ خَتَّى يُخْتَويَ على معادنِ الفِكْرِ فيثقلُ القلبُ بسببِهِ عن الجويانِ في الأَفْكَارِ.

ومن فوانده كسرُ شَــهُوةِ المعاصي كُلُهَـا والاسْتِيلاءُ على النَّفسِ الأَمَّارةِ بالسُّوء، فبإنَّ منشأ المعاصي كُلُهَـا الشَّهُوَاتُ، والقوى ومادَّةُ القوى الشَّهُوَاتُ والشَّهُوَاتُ لا محالـةَ الأطعمـةُ فَتَقليلُهَا يُضعُفُ كُلُّ شَهْوةٍ وقوَّةٍ، وإنَّمـا السَّعادةُ كُلُهَـا في انْ يجلِكَ الرَّجلُ نفستُهُ والشَّقاوةُ كُلُهَا في انْ تَملِكَهُ نفستُهُ.

قالَ ذُو النُّونِ: مَا شَبِعْتَ قَطُّ إِلاَّ عَصَيْتَ أَو هَمَنْتَ بَعْصِيةِ.

وقالَتْ عائشةُ رضي اللّه عنها: أوّلُ بدعةِ حدثَتْ بعدَ رسولِ اللّهِ ﷺ الشّبعُ إنْ القومَ لمّا شبعَتْ بُطونَهُمْ جَحَتْ بِهِــمْ نُفرسُهُمْ إلى الدُّنِيا [الجوع لابن أبي الديا (٢٧)].

ويقالُ: الجوعُ خزانةٌ منْ خزائنِ اللَّهِ وأوَّلُ ما يندفعُ بالجوعِ

شَهْوةُ الفرج وشَهْوةُ الْكَلامِ، فإنَّ الجائعُ لا تَتَحَوَّكُ عَلَيْهِ شَهْوةُ فُضُولِ الْكَلامِ، فَيَتَخَلَّصُ مَنْ آفَـاتِ اللَّسانِ، ولا يَتَحَرَّكُ عَلَيْهِ شَهْوةُ الفرج فيخلصُ من الوقوع في الحرام.

ومنْ فواندِهِ: قلَّةُ النَّومِ، فإنَّ منْ أَكَــلَ كشيراً شـربَ كشيراً، فنامَ طويلاً وفي كثرةِ النَّومِ خُسرانُ الدَّارينِ وفــوَاتُ كُـلُ منفعـةِ ديئةٍ ودنبويَّةٍ.

وعد الغزالي في «الإحياء» عشر فوائد لِتقليلِ الطّعامِ وعدُ عشر مفاسدَ لِلتَّوسُعُ منهُ فلا يَنبغي للعبدِ أَنْ يُعودُ نفسَهُ ذلِك، فإنَّها تميلُ إلى الشَّرَو ويصعبُ تداركُهَا وليرضَهَا من أول الأمرِ على السَّدادِ، فإنَّ ذلِكَ أَهُونُ لَهُ من أَنْ يُجرَّنَهَا على الفسادِ، وَهَذا أَمرٌ لا يُختَملُ الإطالة إذْ هُوَ من الأمورِ التَّجريبيَّةِ الَّتِي قد جرَّبَها كُلُ إنسان، والتَّجربةُ من أقسام البرهان.

#### • ١ - خيرُ الخطائين التوابون

اللَّهِ عَنْ أَنَسِ فَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ

أَخْرَجَهُ التَّوْمِذِيُّ (٢٤٩٩) وَابْنُ مَاجَهُ (٤٢٥١)، وَسَنَدُهُ قَوِيٌّ.

خطاؤون أي: كثيرو الخطأ، إذ هو صغية مبالغةٍ.

والحديث دالً على أنَّهُ لا يخلو من الخطيئة إنسان لما جُسلَ عليهِ هذا النَّوعُ من الضَّعف وعدم الانقيادِ لمولاهُ في فعلِ ما إليهِ دعاهُ وَتَرَكِ ما عنْهُ نَهَاهُ، ولَكِنَّهُ تعالى بلطفيهِ فَسْحَ باب النَّوبةِ لعبادِهِ واخبرَ أنَّهُ خبرُ الخطَّائينَ التَّوابونَ المُكثرونَ لِلتَّوبةِ على قدر كثرةِ الخطا

وفي الأحاديثِ أدلَّةً على أنَّ العبدَ إذا عصى اللَّهَ وَتَـابَ تابَ اللَّهُ عليه، ولا يزالُ كذلِكَ ولنْ يَهْلِكَ على اللَّهِ إلاَّ هالِكَ. وقد خُصَّ منْ هذا العمومِ يحيى بنُ زُكَريُسا عليه السلام، فإنَّـهُ وردَ أنَّهُ ما هم بخطية.

ورويَ أَنَّهُ لَقِيَهُ إِبِلِيسُ ومَعَهُ مَعَالِيقُ مِـنْ كُـلُ شيء فسـالَهُ عنْهَا فقالَ: هيَ الشُّهُوَاتُ الَّتِي أُصيبُ بِهَا بنِي آدمَ فقالَ: هــلْ لِي فِيهَا شيءٌ؟ قالَ: رُبَّما شبعْت فشغلنَاك عن الصَّلاةِ والذَّكْرِ قـالَ: هلْ غيرُ ذَلِكَ؟ قالَ: لا قـالَ: للّـه عليَّ أَنْ لا أمـلاً بطـني مـنْ

طعام أبداً فقال إلليسُ: للَّه عليُّ أنْ لا أنصحَ مُسلماً أبداً.

#### ١١ ـ الصمتُ حكمةً

الله عَنْ أَنَسِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَّاللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

أَخْرَجَةُ النَّهْقِيُّ فِي الشُّقْبِ [٥٠٧٧] بِسَنَدِ صَعِيفُو. وَصَحَّحَ أَنْهُ مَوْلُوفٌ مِنْ قَوْلٍ لُقْمَانُ الْحَكِيمِ.

وسببُهُ أَنْ لُقمانَ دَخلَ على داود عليه السلام، فرَآهُ يســردُ درعاً لمْ يَكُنْ رَآهَا قبلَ ذلِكَ، فجعلَ يَتَعجَّبُ ثمَّا راى فــارادَ أَنْ يسالَهُ عنْ ذلِكَ فمنعَنَهُ حِكْمَتُهُ عنْ ذلِكَ فَــتَرَكَ ولمْ يســاللهُ فلمًا فرغَ قامَ داود ولبسَهَا، ثُمَّ قال: نعمَ الدَّرعُ للحربِ فقالَ لُقمــالنُ: الصَّمْتُ حِكْمةً ــ الحَذيثَ.

وقيلَ تردَّدَ إليْهِ سنةً، وَهُوَ يُريدُ أَنْ يعلمَ ذلِكَ ولمُ يسألُهُ.

وفِيهِ دليلٌ على حُسنِ الصَّمْــتِ ومدحِهِ. والمرادُ بِـهِ عـنْ فُضول الْكَلام.

وقد وردَتْ عدَّةُ أحاديثَ دالَّةٌ على مدح الصَّمْتِ ومدحَـهُ العقلاءُ والشُّعراءُ.

وفي الحديثِ [الترمذي (١٠٥٠)] «مَنْ صَمَتَ نَجَا».

وَقَالَ عُفْبَةً بْنُ عَامِرٍ قُلْت لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ: مَا النَّجَاةُ؟ قَالَ «أَسْبِكْ عَلَيْك لِسَانَكُ» الحديث (تَ (٢٤٠٦)].

وقالَ ﷺ: "مَنْ تَكَفَّلَ لِي بِمَا بَيْنَ لَحَيْبُهِ، وَرِجْلَيْـهِ أَتَكَفَّـلُ لَهُ بِالْجَنَّةِ» [البحاري (٢٤٧٤)].

وَقَالَ مُعَاذُ هِ للنبيُّ عِلَى: أَنْوَاخَذُ بِمَا نَفُولُ؟ قَالَ «ثَكِلَتُك أُمُك وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسُ عَلَى مَنَاجِرِهِمْ إلاَّ حَصَائِدَ أَلْسِبَهِمْ وَاحْد (٢٣١٥)، الومذي (٢٦١٦).

وقالَ ﷺ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْراً أو لِيَصْمُت، [البحاري (٦٠١٨)، مسلم (٤٧)] الأحاديثُ فِيهِ واسعةٌ جدًا، والآثارُ عن السُّلفِ كذلِكَ.

واعلمُ الْ نُصُولَ الْكَلامِ لا تنحصرُ، بل اللهِـمُ محصورٌ في كِتَابِ اللَّهِ تعالى حيثُ قال: ﴿لا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِسْ نَجَوَاهُـمْ إِلاًّ

مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةِ أَو مَعْرُوفٍ أَو إصْلاحٍ بَيْسَ النَّاسِ﴾ [الساء: ١١٤].

وآفَاتُهُ لا تنحصرُ فعدً منها: الخوضُ في الباطلِ، وَهُوَ الْجِكَايةُ للمعاصي منْ مُخالطةِ النَّساءِ ومجالسِ الخمرِ ومواقف ِ الفسادِ وَتَنعُم الأغنياءِ وَتَجبُرِ المُلُوكِ ومواسمِهم المذمومةِ وأحوالِهم المُكُرُوهَةِ، فإنَّ كُلُّ ذلِكَ ممّا لا يحلُ الخوضُ فِيهِ، فَهذا حرامٌ.

ومنْهَا الغيبةُ والنَّميمةُ وَكَفَى بِهَا هلاكاً في اللَّينِ.

ومنهًا المراءُ، والمجادلةُ، والمزاحُ

ومنهَا الخصوصةُ والسّبُ، والفحشُ وبــذاءةُ اللّســـانِ والاسْتِهْزاءُ بالنّاسِ والسُّخريةُ، والْكَذبُ.

وقد عدَّ الغزالِّ في «الإحياء» عشرينَ آفةً وذَكَرَ في كُلُّ آفــةٍ كلاماً بسيطاً حسناً، وذَكَرَ علاجَ هذِهِ الآفَاتِ.

## • ٥- كتابُ مساوئ الأخلاق

### ١ - مَذَمَّةُ الحَسَدِ

اللَّهِ ﷺ: ﴿إِيَّاكُمْ، وَالْحَسَدَ، فَإِنْ الْحَسَدَ يَاكُلُ الْحَسَدَ يَاكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ».

أُخْرَجَهُ أَبُو ذَاوُد (٤٩٠٣)

١٤٠٧ - وَلاَبْنِ مَاجَهُ (٢٦٠٠) مِنْ حَدِيثِ أَنْسٍ نَحْوُهُ.

وفي ذم الحسدِ أحاديثُ وآثارٌ كثيرةً. .

ويقالُ: أوَّلُ ذَنبِ عُصيَ اللَّهُ بِهِ الحسسدُ، فإنَّـهُ أَمـرَ إبليسَ بالسُّجودِ لآدمَ فحسدُهُ فامْتَنعَ عنْهُ فعصى اللَّهَ فطردَهُ وَتُولَّدَ مــنْ طردِهِ كُلُّ بلاءِ وفِتْنةٍ عليهِ وعلى العبادِ.

والحسدُ لا يَكُــونُ إلاَّ على نعمـةٍ، فـإذا أنعــمَ اللَّـهُ علـى أخيك نعمةُ فلَكَ فِيهَا حالَتَان.

إحدَاهُمَا: أَنْ تَكْرَهُ تَلْكَ النَّعمةَ وَتُحبُّ زوالَهَا وَهَذِهِ الحالـةُ تُسمَّى حسداً.

الثَّانيةُ: أنْ لا تُحبُّ زوالَهَا ولا تَكْرَهَ وُجودَهَا ودوامَهَــا لَـهُ ولَكِنَّك تُريدُ لنفسيك مثلَهَا فَهَذا يُسمَّى غبطةً.

فالأوَّلُ حرامٌ على كُلُّ حال إلاَّ نعمةً على كافر أو فاجر، وَهُوَ يَسْتَعِينُ بِهَا على تَهْيَيجِ الفِتْنَةِ وإفسادِ ذَاتِ البَّينِ وإيداً، العبادِ، فَهَذِهِ لاَ يضرُّك كرَاهَتُك لَهَا ولا محبَّتُك زوالَهَا، فَإِنْك لَمْ تُحبُّ زوالَهَا منْ حيثُ هي نعمةً بلْ منْ حيثُ هي آلـةً للفسادِ والبغي.

ووجَّهُ تحريمِ الحسدِ مع ما عُلمَ من الأحاديثِ أنَّهُ تسـخُطُّ لقدرِ اللَّهِ تعالى وحِكْمَتِهِ في تفضيلِ بعـضِ عبـادِهِ علـى بعضٍ؛

ولذا قيلَ:

الا قُـل لمن كـان لي حاسـداً أتدري على من اسأت الأدب اسأت الأدب اسأت على من اسأت الأدب اسأت على من اسأت الأدب اسأت على اللّه في فعلِمه لا لأنك لم ترض لي ما وَهَمْمُ فَجَازَكُ عَلَى اللّهِ فِي فعلِمُ وَهُمُ وَالطّلْمِ فَا الطّلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

ثمُّ الحاسدُ إنْ وقعَ لَهُ الحاطرُ بالحسدِ فدفقهُ وجَاهَدَ نفسَهُ في دفعِهِ فلا إثمَ عليْهِ بلْ لعلَّهُ ماجورٌ في مُدافعةِ.

فإنْ سعى في زوال نعمة لمحسود فَهُوَ باغ، وإنْ لَمْ يسم ولَمْ يُظْهِرْهُ، فإنْ كانَ لمانع العجز بحيثُ لُو الْمُكَنَّةُ لَفْعَسَلَ فَهُـوَ مَـازُورٌ وإن كان المانعُ التقرى فقد يُعذَرُ لأنَّةُ لا يستَطيعُ دفعَ الحواطـــِ النفسيةِ فَيَكْفِيهِ أَنْ لا يعملَ بِهَا ولا يعزمَ على العملِ

وفي الإحيام، فإن كان بحيثُ لو أُلقي الأمر إليه ورد إلى اختياره لسعى في إزالة النعمة فَهُو حسودٌ حسداً مذموماً، وإنْ كان تَردَعُهُ التُقوى على إزالة ذلك فيعفى عنه ما يجده في نفسيه من ارتياجه إلى زوال النعمة من محسوده مهمًا كان كارهاً لذليك من نفسيه بعقله ودينه.

وَهَذَا التَّفُصِيلُ يُشْيرُ إلَيْهِ مَا أَحْرِجَهُ عَبِدُ الرَّزَّاقِ (٤٠٣/١٠) مرفوعاً "ثَلاثٌ لا يَسْلَمُ مِنْهُنَّ أَحَدُ الطَّيْرَةُ وَالظُّنُّ، وَالْحَسَدُ قِيلَ: فَمَا الْمَخْرَجُ مِنْهَا يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَـالَ: إِذَا تَطَيَّرْتِ فَـلا تَرْجَحِّمْ وَإِذَا ظَنَنْتَ فَلا تُتَحَقَّنْ، وَإِذَا حَسَدْتِ فَلا تَنْغِ،

واخرجَ أبو نُعيمِ واخبار اصفهان (٧٧٧/١)] «كُلُّ ابْسِ آدَمَ حَسُودٌ وَلا يَضُرُّ حَاسِداً حَسَلَهُ مَا لَمْ يَتَكَلَّمْ بِاللَّسَانِ أو يَعْمَـلُ بِالْتِهِ». وفي معنَاهُ أحاديثُ لا تخلو عنْ مُقالٍ.

وفي "الزَّواجرِ" لابنِ حجرِ الْهَيْنَميُّ: إِنَّ الحسدَ مَرَاتِبُ وَهِيَ إِمَّا عُبُّةُ زُوالِ نعمةِ الغير، وإِنْ لَمْ تَتَقَلْ إِلَى الحاسدِ، وَهَسَلَا غايةُ الحسدِ أو معَ انْتِقالِهَا إلَيْهِ أَو انْتِقالِ مِثْلِهَا إلَيْهِ، وإلاَّ أحبِيُّ زُوالَهَا لئلاً يَتَعَيْنَ عليْهِ أَوْ لا معَ عَبَّةِ زُوالِهَا، وَهَذَا الآخيرُ هُوَ المعفورُ عنهُ من الحسدِ إِنْ كانَ فِي الدُّنيا، والمطلوبُ إِنْ كانَ فِي الدُّينِ انْتَهَى.

وَهَذَا القَسَمُ الآخِيرُ يُسمَّى غيرةً، فإنْ كَانَ فِي الدَّيْنِ فَهُوَ المُطلِبُ وَعَلَيْهِ مِلْ مَا رَوَاهُ الشَّيخانِ [البخاري (٥٠٢٥)، مُسلم المطلبُ وعليْهِ حَلَ مَا رَوَاهُ الشَّيخانِ [البخاري (٥٠٢٥)، مُسلم (٨١٥)] من حديثِ ابنِ عُمرَ أنَّهُ قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ صلى اللَّهُ عليه وآله وسلم: ﴿لا حَسَدَ إِلاَّ فِي اثْنَتَيْنِ رَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ الْقُرْآنَ

فَهُرَ يَقُومُ بِهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ وَرَجُــلُّ آتَـاهُ اللَّـهُ مَـالاً فَهُــوَ يُنْفِقُ مِنْهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ».

المرادُ أنَّهُ يغارُ مَن اتَّصفَ بِهَاتَينِ الصَّفَتَينِ فِيقَتَدي بِـهِ عَبَّةً للسُّرورِ فِي هذا المسلَكِ، ولعلَّ تسميَّةُ حسداً مجازٌ.

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ الحسدِ وأنَّهُ من الْكَبائرِ.

ونسبةُ الأكْلِ إليْهِ مجازٌ منْ بابِ الاسْتِعارةِ.

وقولُهُ (كما تأكُلُ النَّارُ الحطبَ) تحقيقٌ لذَهَـابِ الحسـنَاتِ بالحسدِ كما يذْهَبُ الحطبُ بالنَّار ويَتَلاشى جُرمُهُ.

واعلمُ أنَّ دواءً الحسدِ الَّذِي يُزِيلُهُ عن القلبِ معرفةُ الحاسدِ انَّهُ لا يضرُّ بحسدِهِ المحسودَ في الدُّيسِ ولا في الدُّنيا، وأنَّهُ يعودُ وبالُّ حسدِهِ عليْهِ في الدَّارِينِ إذْ لا تزولُ نعمةٌ بحسدٍ قط، وإلاَّ لمْ تبقَ لله نعمةٌ على أحدٍ جَنَّى نعمةُ الإيمانِ؛ لأنَّ الْكَفَّارَ يُحبُّونَ زوالَهُ عن المؤمنينَ

بل المحسودُ يَتَمَتَّعُ بحسناتِ الحاسدِ؛ لأنَّهُ مظلومٌ مسنْ جِهَتِهِ سيَّما إذا أطلقَ لسانَهُ بالانْتِقاصِ، والغيبةِ وَهَتْكِ السَّتْرِ وغيرِهَا من أنواع الإيذاءِ فيلقى اللَّهُ مُفلساً من الحسنات بحروماً من نعمةِ الآخرةِ كما حُرمَ من نعمةِ سلامةِ الصَّدرِ وسُكُونِ القلب والاطمئنانِ في الدُّنيا، فإذا تأمَّلَ العاقلُ هذا عرفَ أنَّهُ جرَّ لنفسِهِ بالحسدِ كُلُّ غَمُ ونَكَدٍ في الدُّنيا، والآخرةِ.

### ٧ ـ مذمَّةُ الغَضبِ

اللَّهِ ﷺ: ﴿ لَيْسَ الشَّدِيدُ بِالصُّرَعَةِ، إِنَّمَا الشَّدِيدُ الَّذِي اللَّهِ عَلَى: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى: ﴿ وَالْمَا الشَّدِيدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْغَضَبِ».

مُثَفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦١١٤)، مسلم (٢٦٠٩)].

روعن أبي هُريرةَ هَ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَيْسَ الشَّدِيثُ بِالصَّرَعَةِ») بضمُ الصَّادِ المُهْمَلةِ وفَتْحِ الرَّاءِ وبالعينِ المُهْمَلةِ على زنةِ هُمَزَةٍ صيغةُ مُبالغةٍ أيْ كثيرُ الصَّرعِ

(«إنَّمَا الشَّدِيدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْغَضَبِ» مُتَفَقَّ عليه، المرادُ بالشَّديدِ هُنا شدَّةُ القرَّةِ المعنويَّةِ وَهِيَ مُجَاهِدةُ النَّفسِ

وإمسَاكُهَا عندَ الشُّرُ ومَازَعَتُهَا للجوارحِ للانْتِقَامِ مُمَّنُ أَعْضَبَهَا، فإنَّ النَّفْسَ في حُكْمِ الأعداءِ الْكَثْسِرِينَ وغلبَتْهَا عمَّا تشْتَهِيه في حُكْمٍ مَنْ هُمُوَ شَديدُ القَوَّةِ في غلبةِ الجماعةِ الْكَثْبِرِينَ فيما يُريدونَهُ مَنْهُ.

وفِيهِ إِشَارَةٌ إِلَى أَنْ مُجَاهِدةَ النَّفْسِ أَشَدُّ مِنْ مُجَاهِدةِ العدوُ؛ لأنَّهُ ﷺ جعلَ الَّذي يملِكُ نفسَـهُ عندَ الغضبِ أعظمَ النَّاسِ قُوَّةً.

وحقيقةُ الغضب حرَكَةُ النَّفسِ إلى خارجِ الجسدِ لإرادةِ الانْتِقام.

والحديثُ فِيهِ إرشادٌ إلى أنَّ منْ أغضبَهُ أمرٌ وأرادَت النَّفْسُ المبادرةَ إلى الانْتِقامِ مَمْنْ أغضبَهُ أنْ يُجَاهِدُهَا ويمنعَهَا عمًّا طلبَتْ.

والغضبُ غريزةً في الإنسانِ فمَهْمَا قُصدَ أو نُسوزَعَ في غرضٍ ما اشْتَعَلَتْ نارُ الغضب وَثارَتْ جَتَّى يجمرُ الوجْهُ، والعينانِ من الدَّم؛ لأنَّ البشرةَ تُحْكِي لونَ ما وراءَهَا، وَهَـذا إذا غضبَ على منْ دُونَهُ واستشعرَ القدرةَ عليْهِ.

وإنْ كانَ على النَّظيرِ تردَّدُ الدَّمُ بينَ انقباضٍ وانبساطٍ فيحمرُ ويصفرُ.

والغضبُ يَتَرَبَّبُ عليهِ تغيُّرُ الباطنِ والظَّاهِرِ كَتَغيُّرِ اللَّونِ والظَّاهِرِ كَتَغيُّرِ اللَّونِ والرُّعدةِ في الأطراف، وخروجِ الأفعالِ على غيرِ ترتيب واستِحالةِ الخلقةِ حَتَّى لو رأى الغضبانُ نفسهُ حالةً الغضب لسَكَنَ غضبُهُ حياءً منْ قُبحِ صُورَتِهِ واسْتِحالةِ خلقَتِهِ، هذا في الظَّاهِ.

وأمًّا في الباطنِ فقبحُهُ أشدُّ من الظَّاهِرِ؛ لأنَّهُ يُولَدُ حقداً في القلب وإضمارَ السُّومِ على اخْتِلافِ أنواعِهِ.

بل قُبحُ باطنِهِ مُتَقدُمٌ على تغيِّرِ ظَماهِرِهِ فَإِنْ تَغَيُّرُ الظَّماهِرِ ثمرةُ تغيُّرِ الباطنِ، فيظْهَرُ على اللَّسانِ الفحـشُ والشَّتُمُ ويظْهَرُ في الأفعالِ بالضَّربِ، والقَتْلِ وغيرِ ذلِكَ من المفاسدِ، وقـذ وردَ في الأحاديثِ دواءُ الغضب:

فـاخرجَ ابـــنُ عـــَـــاكِرَ [تــاريخ دمشــق (٢٦٤/٤٠)] موقوفـــأ

بينَ ايدِيهِمْ وبأيمانِهِمْ.

وقيل: إِنَّهُ يُرِيدُ بِالطَّلْمَاتِ السَّدَائدُ، كما تعالى: ﴿قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمُاتِ الْبَرِ وَالْبَحْسِ ﴾ والاسام: ١٦٣ إلى مسنْ شدائدهِمَا.

وقيلَ: إنَّهُ كنايةٌ عن النَّكَال، والعقوبَاتِ.

## ٤ مدمّة الشّحّ

في الشُّحُّ وفي التَّفْرقـةِ بينَهُ وبينَ البخـلِ أقـوالُّ: فقيـلَ في تفسيرِ الشُّحُّ: إِنَّهُ أَشدُّ من البخلِ وأبلغُ في المنعِ من البخلِ

وقيلَ: هُوَ البخلُ معَ الحرصِ.

وقيلَ: البخلُ في بعضِ الأمورِ والشُّحُ عامُّ.

وقيلَ: البَّخلُ بالمالِ خاصَّةً والشُّحُّ بالمالِ، والمعروف.

وقيلَ: الشُّعُ الحرصُ على ما ليسَ عندَهُ، والبخلُ بما عندُهُ.

وقولُهُ: «فإنَّهُ أَهْلَكَ منْ كانَ قبلَكُمْ، يَخْتَمَلُ أَنَّهُ يُرِيدُ الْهَلَاكُ اللَّنبِرِيُ المُفسَرِيُ المُفسَرِيُ المُفسَرِيُ المُفسَرِيُ المُفسَرِيُ المُفسَرِيُ المُفسَرِيُّ المُحديثِ، وَهُوَ قُولُهُ «حَلَهُمْ على السَفْكُوا دماءَهُمْ واستَحَهُمْ على حفظِ المال وجميه وازديادِهِ وصياتَةِ عن ذَمَاهِ في النَّفقَاتِ فضمُوا إليهِ مالَ الغيرِ صيانةً لَمُهُ ولا يُدرَكُ مالُ الغيرِ إلاَّ بالجورِ والمعضيةِ المفضيةِ إلى المُقتَلِ واستِحلالِ المحارمُ.

ويختَملُ انْ يُرادَ بِهِ الْهَــلاكُ الآخــرويُّ، ۚ فَإِنَّـهُ يَتَفَــرُّعُ عَمَّـا اقْتَرَفُوهُ من ارْتِكَابِ هَلِهِ المظالمِ، والظَّاهِرُ حَمَّلُهُ عَلَى الامرينِ

واعلمُ أَنَّ الأحاديثُ فِي ذَمُّ الشُّحُ، والبخلِ كثيرةً، والآياتِ
القرآئيَّةَ كقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ﴾
[الساء: ١٣٧] ﴿وَمَنْ يَبْخَلُ فَإِنْمَا يَبْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ﴾ [محمد: ٣٨]
﴿وَلا يَحْسَبَنَ اللَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ هُو خَسْيُراً

«الْغَضَبُ مِن الشّيطَانِ وَالشّيطَانُ خُلِقَ مِن النَّـارِ، وَالْمَـاءُ يُطْفِىئُ النَّارَ، فَإِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلَيْغَسِلُ».

وفي رواية [د (٤٧٨٤)] "فليَتُوضَّأُ".

وَاخْرَجَ ابنُ أَبِي النَّنِيا ﴿إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَقَالَ: أَعُوذُ بِاللَّهِ سَكَنَ غَضَبُهُۥ

واخرجَ احمدُ (٢٣٩/١) ﴿إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْكُتُۥ

وَاخْرِجَ آمْـدُ (١٥٢/٥) وأبو داود (٤٧٨٢) وابنُ حَبَّــانَ (٥٦٨٨) ﴿إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْلِسْ، فَإِذَا ذَهَبَ عَنْـهُ الْغَضَـبُ وَإِلاَّ فَلْيَضْطَجَعْ».

وأخرجَ أبو الشَّيخِ: «الْغُصَـبُ مِن الشَّيْطَانِ، فَإِذَا وَجَـدَهُ أَحَدُكُمْ قَائِماً فَلْيَجْلِسْ، وَإِنْ وَجَدَهُ جَالِساً فَلْيَضْطَجِعْ».

والنَّهِيُ مُتَوجَّةً إلى الغضبِ على غيرِ الحقِّ.

وقلاً بوّب البخاريُّ (بابُ ما يجوزُ من الغضب والشَّدَّةِ لاَمرِ اللهِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ العَهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ العِهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ العَهِ وعلى آلِهِ وسلَّمَ في أسباب مُخْتَلفة راجعة إلى الله عليه وعلى الله وإظهارِ الغضب فيهِ منهُ صلى الله عليه وآله وسلم ليَكُونَ أوكدَ.

وَقَانَ ذَكَرَ تَعَالَى فِي مُوسَى وَغَضِبِهِ لَمَا عُبَدَ العَجِلُ وَقَالَ: ﴿وَلَمَّا سَكَتَ عَنْ مُوسَى الْغَضَبُ﴾ [الأعراف: ١٥٤].

## ٣- الظُّلمُ ظلماتٌ يوم القيامةِ

١٤٠٩ وَعَن أَبْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ:
 قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الظُلْمُ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٤٤٧)، مسلم (٢٥٧٩)].

الحديثُ من أدلَةِ تحريمِ الظُّلَمِ، وَهُــوَ يشــملُ جميعَ أنواعِـهِ سُوّاءً كانَ في نفسٍ أو مال أو عرضٍ في حقٌ مُؤمنٍ أو كــافرٍ أو فاستٍ، والإخبارُ عنهُ بأنّهُ ظُلْمَاتٌ يومَ القيامةِ فِيهِ ثلاثةُ أقوالٍ:

قَيلَ: هُوَ على ظَاهِرِهِ فَيَكُونُ ظُلْمَاتٍ على صاحبِهِ لا يَهْنَدي يومَ القيامةِ سبيلاً حيثُ يسعى نُورُ المؤمنينَ يـومَ القيامـةِ لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرَّ لَهُمْ ﴾ [آل عمران: ١٨٠] ﴿وَمَنْ يُـوقَ شُـحُ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُـم الْمُفْلِحُونَ﴾ [الحشر: ٩].

وفي الحديث «تُسلاتٌ مُهْلِكَاتٌ: شُبحٌ مُطَاعٌ وَهَـرَى مُتَبعٌ وَإِعْجَـابُ كُـلُ ذِي رَأْي بِرَأْيِهِ. أخرجَـهُ الطَّـبرانيُّ فِي الاوسطِ (٥٧٥٤). وفيه زيادةً.

وفي الدُّعاءِ النَّبويِّ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِن الْهَمُّ، وَالْحَزَنِ - إِلَى قَوْلِهِ - وَالْبُخْـلِ \* أخرجَـهُ الشَّيخانِ البخاري (٦٣٦٧)، مسلم (٢٧٠٦)].

وقَالَ ﷺ: ﴿ مُشَرُّ مَا فِي الرَّجُلِ شُخَّ هَالِمٌ، وَجُبُـنَ خَـالِمٌ». أخرجَهُ البخاريُّ فِي التَّارِيخِ ﴿ (الكبيرِ» (٨/٦)] وأبـو داود (٢٥١١) عن أبي هُريرةَ مرفوعاً، والآثارُ فِيهِ كثيرةٌ.

(قَانَ قُلْتَ) وما حقيقةُ البخـلِ المذمـومِ ومـا مـنُ أحـدٍ إلاَّ وَهُوَ يرى نفسَهُ أَنَّهُ غيرُ مُخيلٍ ويرى غيرَهُ مخيلاً وربَّما صدرَ فعلَّ منْ إنسانِ فاخْتَلَفَ فِيهِ النَّاسُ فيقــولُ جماعـةً: إنَّـهُ بخبـلُ ويقــولُ آخرونَ: ليُسلَ بخيلاً فماذا حدُ البخلِ الذي يُوجبُ الْهَلاك؟ ومــا حدُّ البذلِ الذي يُستَحقُ العبدُ بِهِ صفةَ السَّخاوةِ وثوابَهَا؟.

َ (قَلْتَ) السَّخَاءُ هُـوَ أَنْ يُـوْدُيَ مِـا أُوجِـبَ اللَّــةُ عَلَيْــهِ، والواجِبُ واجبان:

واجب الشّرع: وَهُـوَ ما فرضَـهُ اللَّهُ تعالى من الزّكَـاةِ والنَّفقَاتِ لمن يجبُ عليهِ إنفاقُهُ وغير ذلِكَ.

وواجبُ المروءةِ، والعادةِ

والسَّخيُّ: هُوَ الَّــذي لا يمنعُ واجبَ الشَّرعِ ولا واجبَ المروءةِ، فإنْ منعَ واحداً منْهُمَا فَهُوَ بخيلٌ لَكِنَّ الَّذي يمنعُ واجـبَ الشَّرعِ ابخلُ، فمنْ اعطى زَكَاةَ مالِهِ مثلاً ونفقةَ عيالِهِ بطيبةِ نفسيه، ولا يَتَيْمُمُ الحبيثَ منْ مالِهِ في حقّ اللَّهِ، فَهُوَ سخيٌّ.

والسُّخاءُ في المروءةِ انْ يَتْرُكُ المضايقةَ والاسْتِقصاءَ في المحقَّرَاتِ، فَإِنَّ ذَلِكَ مُسْتَقِعَ وَيُخْتَلَفُ اسْتِقباحُهُ بِاخْتِلافِ الأحوالِ، والأشخاصِ، وَتَفصيلُهُ يطولُ فمنْ أرادَ اسْتِيفاءَ ذَلِكَ راجعَ الإحياءَ للغزاليِّ فهو كلامٌ جيَّدٌ.

واعلمُ أنَّ البخلِ داءً لَهُ دواءً وما أنزلَ اللَّهُ منْ داءٍ إلاَّ ولَهُ دواءً، وداءُ البخلِ سببُهُ أمرانِ:

الأوَّلُ: حُبُّ ذَاتِ المالِ والشَّغف بِهِ وببقائِهِ لدَّيهِ، فإنَّ الدَّنانيرَ مثلاً رسولُ تنالُ بِهِ الحَاجَاتُ والشَّهَوَاتُ فَهُوَ محبوبٌ للذِّك، ثُمَّ صارَ محبوباً لنفسِهِ؛ لأنَّ الموصُل إلى اللَّذَاتِ لذيذٌ، فقذ ينسى الحاجَاتِ والشُّهُوَاتِ وتَصيرُ الدُّنانيرُ عندَهُ هي المحبوبةُ، وهذا غايةُ الضَّلال، فإنَّهُ لا فرق بينَ الحجرِ وبينَ الذَّهبِ إلاَّ منْ حيثُ تُقضى بهِ الحَاجَاتُ.

فَهَذَا سَبِبُ حُبُّ المَالَ وَيَتَفَرَّعُ مَنْهُ الشُّحُ، وعلاجُهُ بضدُهِ.

فعلاجُ الشَّهُوَاتِ القَناعَةُ باليسيرِ وبالصَّبرِ، وعـلاجُ طُـولِ الأملِ الإكْثارُ منْ ذِكْرِ المُوتِ وذِكْرِ مُوْتِ الأقرانِ والنَّظرِ في ذِكْرِ طُولِ تعبِهِمْ في جمع المالِ، ثُمَّ ضياعِهِ بعدَهُمْ وعَـدمِ نَفعِـهِ لَهُـمْ. وقدْ يشيخُ بالمال شفقةً على منْ بعدَهُ من الأولادِ.

وعلاجُهُ أَنْ يعلمَ أَنْ اللَّهَ هُوَ الَّذِي خَلَقَهُمْ فَهُمُو يَرزَقُهُمُ وَيَنْظُرُ فِي نَصْدِهِ، فَإِنَّهُ رُبُّما لَمْ يَخْلَفْ لَهُ أَبُوهُ فَلَسَاً.

نم ينظرُ ما أعدُّ اللَّهُ عزَّ وجلَّ لمنْ ترَكَّ الشُّعُ وبـذلَ مـنْ مالِهِ فِي مرضاةِ اللَّهِ وينظرُ فِي الآياتِ القرآنيَّةِ الحائَّةِ علــى الجـودِ المانعةِ عن البخل.

ثُمَّ ينظرُ في عواقب البخلِ في الدُّنيا، فإنَّهُ لا بُدُّ لِجامعِ المال منْ آفَات تُخرِجُهُ على رغم إنفيه، فالسَّخاءُ خيرٌ كُلُهُ ما لمُ يخسرجَ إلى حدُّ الإسراف المنهيِّ عنهُ وقدْ أدَّبَ اللَّهُ عبادَهُ أحسنَ الآدابِ فقالَ: ﴿وَالنّٰذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً﴾ والفرقان: ٢٦ع فخيارُ الآمور اوسطُهَا.

وخلاصَتُهُ أنَّهُ إذا وجدَ العبدُ المالَ انفقَهُ في وُجُرهِ المعـروفـيـ بالنِّي هي أحسنُ، ويَكُونُ بما عندَ اللَّهِ أوثنُ منْــهُ بمــا هُــوَ لديْـهِ، وإنْ لمْ يَكُنْ لديْهِ مالٌ لزمَ القناعةَ والتَّكَفُفَ وعدمَ الطَّمعِ.

### ٥\_ مَدْمَّةُ الرياء

١٤١١ وَعَنْ مَحْمُودِ بْنِ لَبِيدٍ هِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: قَالَ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُم الشّرْكُ الأَصْغَرُ: الرّيّاءُ».

أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ بِإِسْنَادِ حَسَنٍ (٤٧٨/٥).

(وعنْ محمودِ بنِ لبيادِ ﴿ ﴿ مُو محمودُ بنُ لبيلهِ الأنصاريُ

الأَشْهَلَيُّ وُلدَ على عَهْدِ رسولِ اللَّهِ ﷺ وحدَّث عنْهُ أحاديثَ.

قَالَ البخاريُّ: لَهُ صُحبةٌ.

وقالَ أبو حَاتِمٍ: لا تُعرفُ لَهُ صُحبةً.

وذَكَرَهُ مُسلمٌ في التَّابِعينَ.

قال ابنُ عبدِ البرِّ: الصُّوابُ قولُ البخاريِّ.

وَهُوَ أَحِدُ العلماء، مَاتَ سنةَ ميتٌ وَيُسعينَ.

رقال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: وإنْ أَخُوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمِ الشَّرِكُ الأَصْغَرُ») كَأَنَّهُ قبلَ ما هُوَ نقالَ ﷺ (الرَّيَاءُ أخرجَهُ أحمدُ السَّرِكُ الأَصْغَرُ»). ياسنادِ حسنٍ).

الرَّيَاءُ مصدرُ راءى فاعَلَ ومصدرُهُ يَأْتِي على بناءٍ مُفاعلةٍ وفعال، وَهُوَ مَهْمُوزُ العينِ؛ لأنَّهُ من الرُّؤيةِ ويجوزُ تخفيفُهَا بقلبِهَا ياءً.

وحقيقَتُهُ لُغةً: أنْ يرى غيرَهُ خلافَ ما هُوَ عليْهِ.

وشرعاً: أنْ يفعلَ الطَّاعةَ ويَتُرُكُ المعصيةَ معَ مُلاحظةِ غيرِ اللَّهِ أو يُخبرَ بِهَا أو يُحبُّ أنْ يطُّلعَ عليْهَا لمقصدٍ دُنيويٌّ منْ مالٍ أو نحوهِ.

وقة ذمَّهُ اللّهُ في كِنَابِهِ وجعلَهُ منْ صفَاتِ المنافقينَ في قولِهِ: ﴿ يُرَّاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ اللّهَ إِلا قَلِيلاً ﴾ [الساء: ١٤٣] وقال ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبُّهِ أَحَداً ﴾ [الكهف: ١١٠]. وقال ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ -قولُهُ \_ ﴿ اللّهِينَ هُمْ يُرَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٤ - ٢].

ووردَ فِيهِ مِن الأحاديثِ الْكَثيرةِ الطُّيَّةِ الدَّالَةِ على عظمةِ عقابِ المراثي، فإنَّهُ في الحديثِ عقابِ المراثي، فإنَّهُ في الحديثِ القدسيِّ «يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: مِنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ غَيْرِي فَهُوَ لَهُ كُلُّهُ وَأَنَّا عَنْهُ بَرِي وَأَنَّا أَغْنَى الْأَغْنِيَاهِ عَن الشَّرْكِ [م. و. ٢٩٨٥].

واعلمُ أنَّ الرُياءَ يَكُونُ بِالبدنِ، وذلِكَ بَاظْهَارِ النُحـولِ والاصفرارِ لَيُوهِمَ بِذلِكَ شَدَّةً الاجْتِهَادِ، والحزنِ على أمرِ الدِّيسنِ وخوفو الآخرةِ، وليـدلُّ بـالنُحولِ على قلَّةِ الأكْلِ، ويتَشعُّثِ الشَّعرِ ودرنِ الشَّـوبِ يُوهِمُ أنَّ هَمَّةُ بِالدَّيْنِ الْهَاهُ عَنْ ذلِكَ،

وأنواعُ ذلك واسعةٌ، وَهُوَ لِيُرى أنَّهُ مِنْ أَهْلِ الدِّينِ والصلاح. ويَكُونُ الرِّياءُ بالقولِ بالوعظِ في المواقفِ ويذكُسرُ حِكَلِياتُ الصَّالِحِينَ لِيدلُ على عنايَتِهِ باخبارِ السَّلْفِ وَتَبَسُّرِهِ في العلم ويَتَاسَّفُ على مُقاونةِ النَّاسِ للمعاصي والتَّارُّو مِنْ ذلِكَ. والأمرُ بالمعروفِ والنَّهيُ عِن المُنكَرِ بحضرةِ النَّاسِ.

والرُّياءُ بـالقول لا تنحصرُ أبوابُهُ. وقَـدْ تَكُــونُ المــرامَاةُ بالأصحاب، والأثْباعُ والتَّلاميذِ فيقالُ: فُلانٌ مَثْبوعٌ قُدُوةً

والرُّباءُ بابّ واسعٌ إذا عرفْت ذلِكَ، فبعضُ أبـوابِ الرُّبياءِ أعظمُ منْ بعضِ لاخْتِلافِهِ باخْتِلافِ أرْكَانِهِ، وَهِيّ ثلاثةٌ:

المراءى بو، والمراءى لأجلب، ونفس قصد الرَّياء، فقصدُ الرَّياء، فقصدُ الرَّياء فقصدُ الرَّياء لا يخلو من ان يَكُونَ مُجرَّداً عن قصد الشَّواب أو مصحوباً بإرادةِ الشَّواب لا يخلو عن ان تَكُونَ إرادةُ الثَّواب ارجحَ أو أضعفَ أو مُساويةً فَكَاتَتْ صُورً

الأولى: أنْ لا يَكُونَ قصدَ النُّوابَ بِـلْ فعلَ الصَّلاةُ مَثَالًا ليرَاهُ غيرُهُ، وإذا الفردَ لا يفعلُهَا.

وأخرجَ الصَّدْقةَ لئلاً يُقالَ: إنَّـهُ مُخيلٌ، وَهَـذَا أَعَلَـظُ ٱلـواعِ الرِّباء وأخبتُهَا، وَهُوَ عبادةً للعبادِ.

النَّانيةُ: قصدُ التُوابُ لَكِنْ قصداً ضعيفاً بحيثُ إِنَّهُ لا يَحْملُهُ على الفعلِ إلاَّ مُواءاةَ العبادِ ولَكِنَّهُ قصدَ الشَّوابَ فَهَذا كَالَّذِي قلهُ.

النَّالِئَةُ: تساوي القَصْدان بحيثُ لَمْ يعشْهُ على الفعلِ إلاَّ عِمرعُهُمَا وَلَوْ خَلَّى عَنْ كُلُّ وَاحدٍ مِنْهُمَا لَمْ يَفعلُهُ فَهَذَا تسياوى صلاحُ قصدِهِ وفسادِهِ، فلعلَّهُ يُخرجُ راساً براسٍ لا لَهُ ولا عليْهِ. الرَّابِعةُ: أَنْ يَكُونَ اطَلاعُ النَّاسِ مُرجَّحاً أَو مُقويًا لنشاطِهِ ولوْ لَمْ يَكُنْ لَمَا تَرَكَ العبادة.

قَالَ الغزالِيُّ: والَّذِي نظنَّهُ، والعلمُ عندَ اللَّهِ أَنَّهُ لا يَجِعلُ اصلُ النَّوابِ ولَكِنَّهُ ينقصُ ويعاقبُ على مقدارِ قصدِ الرَّياء، ويثابُ على مقدارِ قصدِ النَّوابِ وحديثُ: «أَنَا أَغْنَى الأَغْنِيَاءِ حَنَ الشَّرُكِ، وم (١٩٨٥) عمولُ على ما إذا تساوى القصدانِ أو الشَّرُكِ، الرَّياء أرجحُ.

وأمَّا المراءى بِهِ، وَهُوَ الطَّاعَــاتُ فيقســمُ إلى الرِّيـاءِ بــاصولِ العبادَاتِ، وإلى الرِّياءِ باوصافِهَا، وَهُوَ ثلاثُ درجَاتٍ:

الرِّياءُ بالإيمانِ، وَهُوَ إِظْهَارُ كَلَمَةِ الشَّهَادةِ، وباطنُــهُ مُكَـذَبّ فَهُوَ مُخلَّدُ فِي النَّارِ فِي الدَّرُكِ الأسفلِ منْهَا. وفي هؤلاء أنزلَ اللَّهُ تعلى ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنْكَ لَرَسُولُ اللَّــهِ وَاللَّـهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ﴾ الآية والمنافقون: ١].

وقريبٌ منهُم الباطنيَّةُ الَّذِينَ يُظْهِــرونَ الموافقةَ في الاغْتِقـادِ ويبطنونَ خلافَهُ، ومنْهُمُ الرَّافضةُ أَهْلُ التَّقيَّةِ الَّذِينَ يُظْهِرونَ لِكُــلُ فريق أنَّهُمْ منْهُمْ تقيَّةً.

والرَّيَاءُ بالعبادَاتِ كما قدَّمنَاهُ، وَهَذا إذا كانَ الرِّيَاءُ في أصلِ المقصدِ وأمَّا إذا عرضَ الرِّيَاءُ بعدَ الفراغِ منْ فعلِ العبادةِ لمْ يُؤثِّرُ فِيهِ إلاَّ إذا ظَهَرَ العملُ للغيرِ وتَحدَّثُ بِهِ.

وقدْ أخرجَ الدَّيلميُّ [الفردوس، (٧٢٧)] مرفوعاً اإنَّ الرَّجُـلَ لَيْعْمَلُ عَمَلاً سِرَاً فَيَكَتُبُهُ اللَّهُ عِنْدَهُ سِـرًا فَـلا يَـزَالُ بِـهِ الشَّيْطَانُ حَتَّى يَتَكَلَّمَ بِهِ فَيَمْحَى مِن السَّرُّ وَيُكَتَّبُ عَلايَيْهُ، فَإِنْ عَادَ تَكَلَّـمَ الثَّالِيَةَ مُحِيَ مِن السَّرِّ، وَالْعَلايْيَةِ وَكُتِبَ رِيَاءً».

وأمًّا إذا قارنَ باعثُ الرِّياءِ باعثُ العبادةِ، ثُمَّ نــدمَ في أثنـاءِ العبادةِ فأوجبَ البعضُ من العلماءِ الاسْتِتنافَ لعدمِ انعقادِهَا.

وقالَ بعضُهُم: يلغو جميعُ ما فعلَهُ إلاَّ التَّحريمَ.

وقالَ بعضُ: يصحُ؛ لأنَّ النَّظرَ إلى الحُوَاتِـــمِ كما لــو ابْتَــداً بالإخلاص وصحبَهُ الرُياءُ منْ بعدِهِ.

قَالَ الغزاليُّ: والقولان الآخران خارجان عنْ قياسِ الفقْهِ.

وقد أخرجَ الواحديُّ في أسبابِ النُّزولِ (٣٢٩) جوابُ «جُنْدَبِ بْنِ زُهَيْرِ لَمُّا قَالَ لِلنَّبِيُّ: ﷺ إنَّسِ أَعْمَلُ الْعَمَلَ للّه، وَإِذَا اطْلَعَ عَلَيْهِ سَرَّنِي فَقَالَ ﷺ الا شَرِيكَ للّه فِي عِبَادَتِهِ».

وفي رواية «إنَّ اللَّـة لا يَقْبَـلُ مَـا شُـورِكَ فِيـهِ». روَاهُ ابــنُ باس.

وروى عن مُجَاهِدٍ أنَّهُ ﴿جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيُ ﷺ فَقَالَ إِنِّي أَتَصَدُّقُ وَأَصِلُ الرَّحِمَ وَلا أَصْنَعُ ذَلِكَ إِلاَّ للّهَ فَيَذْكُرُ ذَلِكَ مِنْسِي فَيَسُرُّنِي وَأَعْجَبُ بِهِ، فَلَمْ يَقُل النَّبِيُ ﷺ لَسَهُ شَيْنًا حَتَّى نَزَلَتِ الآيَّةُ يَنْنِي وَأَعْجَبُ بِهِ، فَلَمْ يَقُل النَّبِيُ ﷺ لَسَهُ شَيْنًا حَتَّى نَزَلَتِ الآيَّةِ يَنْنِي وَلِه تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِهَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَـلاً

صَالِحاً وَلا يُشْرِكُ بعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً﴾ [الكهف: ١١٠]».

ففي الحديث دلالة على أنَّ السُّرُورَ بالاطَّلاعِ على العملِ رياةً ولَكِنَّهُ يُعارضُهُ ما أخرجَهُ التَّرمذيُّ (٣٣٨٤) منْ حديثِ أبي هُريرةَ وقالَ: حديثٌ غريبٌ قالَ: «قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ بَيْنَمَا أَنَـا فِي بَيْتِي فِي صَلاتِي إِذْ دَخَلَ عَلَيَّ رَجُلٌ فَأَعْجَبْنِي الْحَالُ الَّتِي رَآنِي عَلَيْهَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ: يَنْ اللَّهِ لَكَ أَجْرَانِ».

وفي "الْكَنْنَافِ" منْ حديثِ "جُنْدَبِ أَنَّهُ ﷺ قَالَ لَهُ: لَكَ أَجْرَانِ أَجْرُ السَّرُ وَأَجْرُ الْعَلائِيَةِ". وقد يُرجَّحُ هذا الظَّاهِرُ قولـه تعالى: ﴿وَمِن الأَعْرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِاللّهِ، وَالْمُومِ الآخِرِ وَيَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ قُرْبَاتٍ عِنْدَ اللّهِ وَصَلَوَاتِ الرَّسُولِ﴾ [التوبة: ٩٩] فدل على أَنْفِقُ قُرْبَاتٍ عِنْدَ اللّهِ وَصَلَوَاتِ الرَّسُولِ﴾ [التوبة: ٩٩] فدل على أنْ عَبّة النّناءِ من رسولِ اللّهِ ﷺ لا تُنافي الإخلاص ولا تُعلُّ من الرّياء.

ويُتَاوَّلُ الحديثُ الأوَّلُ بأنَّ المرادَ بقولِهِ: "إذا اطُلعَ عليهِ سرئي " لحبَّتِهِ للنَّناءِ عليهِ فيكُونُ الرِّيَاءُ في محبِّتِهِ للنَّناءِ على العملِ، وإنْ لم يُخرِج العمل عن كويهِ خالصاً، وحديثُ أبي هُريرةَ ليسَ فيهِ تعرُّضٌ لحَبَّةِ النَّناءِ من المطلع عليْهِ وإنَّما هُوَ مُجسرَّدُ عبَّةٍ لما يصدرُ عنْهُ وعلمَ بِهِ غيرُهُ.

ويختَملُ أنْ يُرادَ بقولِهِ "فَيُعجبني" أيْ: يُعجبُهُ شَهَادهُ النَّــاسِ لَهُ بالعملِ الصّالحِ لقولِهِ: ﷺ «أَنْتُمْ شُهَدَاءُ اللّهِ فِي الأرضِ».

وقالَ الغزاليُّ: أمَّا مُجرَّدُ السُّرورِ باطَّلاعِ النَّــاسِ إِذَا لَمْ يبلـغُ أَمرُهُ بحيثُ يُؤثَرُ في العملِ فبعيدُ أَنْ يُفسدَ في العبادةِ.

## ٦- آيةُ المنافقِ ثلاثً

اللَّهِ ﷺ: ﴿آلِهُ الْمُنَافِقِ ثَلَاثٌ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدْ أَخْلُفَ، وَإِذَا وَعَدْ خُانَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٣٣)، مسلم (٥٩)].

وقلاً ثبّت عندَ الشَّيخين (البحاري (٣٤)، مسلم (٥٨)] مـنُّ حديثِ عبدِ اللَّهِ بنِ عَمروِ رابعةٌ: وَهِيَ الوَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَّ». والمنافقُ: منْ يُظْهِرُ الإيمانَ ويبطنُ الْكُفْرَ.

وفي الحديث دليلٌ على أنَّ منْ كانَتْ فِيهِ خصلةٌ منْ هنوهِ كانَتْ فِيهِ خصلةٌ من النَّفاق، فإنْ كانَتْ فِيهِ هذهِ كُلُّهَا فَهُوَ مُنافقٌ، وإنْ كانَ مُصدَّقاً بشرائع الإسلام، لحديث "وإن صلى وصام وزعم أنه مسلم" (م (٨٥)].

وقد استُشْكُلَ الحديثُ بالله هذهِ الجصالَ قدْ تُوجدُ في المؤمنِ المصدُقِ القائمِ بشرائعِ الدَّينِ، ولمَّا كانَ كذلِكَ اختَلفَ العلماءُ في معنَاهُ.

قَالَ النَّوويُّ: قَالَ الْحَقَّـونَّ: وَالْأَكْثُرُونَ \_ وَهُـوَ الصَّحيحُ المُخْتَارُ \_ إِنَّ هَلِهِ الحَصَالَ هِيَ خَصَالُ المَنافقينَ، فإذا اتَّصفَ بِهَـا الحَدِّ مِن المَصدَّقِينَ المُناق عِـازاً، المِناقَ هُو المُناقَ في حـنَّ من حدَّثَهُ ووعدهُ والتَّمنَهُ وخاصمَهُ وعَاهَدَهُ من النَّـاسِ لا أَنَّهُ مُنافقٌ في الإسلام، وَهُـو يُبطُنُ الْكُفَرَ.

وقيل: إنَّ هذا كانَ في حقُّ المنافقينَ الَّذِينَ كانوا في ايَّاسِهِ عَلَّهُ تَحَدَّثُوا بِإِيَّانِهِمْ فَكَذَبُوا والتَّمْنُوا على رُسلِهِمْ فخانوا ووعدوا في الدَّبِنِ بِالنَّصْرِ فَعَدُوا واخلفُوا وفجسروا في خُصُومَاتِهِمْ، وَهَذَا قولُ سعيدِ بنِ جُبيرِ وعطاءِ بنِ أبي رباحٍ ورجعَ إليْهِ الحسنُ بعدَ أنْ كانَ على خلاَفِهِ، وَهُوَ مرويًّ عن ابن عبَّاسِ وابنِ عُمرَ ورويَاهُ عن النَّبِيُّ عَلَيْهِ.

قالَ القاضي عياضٌ: وإليهِ مالَ كثيرٌ من الفقَّهَاءِ.

وقالَ الحَطَّابِيُّ عنْ بعضِهِمْ: إِنَّهُ وردَ الحديثُ في رجلٍ مُعيَّنِ وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ لا يُواجِهُهُمْ بصريحِ القولِ يقولُ: فُلانٌ مُنافقٌ، وإنَّما يُشيرُ إشارةً.

وحَكَى الحَطَّابِيُّ أَنَّ مَعْنَاهُ التَّحَذِيرُ للمسلمِ أَنْ يَعْنَادَ هَـنِهِ الحَصَالَ الَّتِي يُخَافُ عَلَيْهِ مِنْهَا أَنْ تُفضي بِهِ إِلَى حقيقةِ النَّفَاقِ وَإِنَّذَ هَذَا القُولَ بقصَّةِ ثَعْلَبَةُ الذِي قالَ فِيهِ تَعَالى: ﴿ فَأَعْتَبَهُمْ فِفَاقَا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمٍ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمٍ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُذِيونَ ﴾ [التوبة: ٧٧]، فإنَّهُ آلَ بِهِ خُلفُ الوعدِ، والْكَذبِ إلى النَّفاقِ المَّتَحذيرِ مِن التَّخلُقِ بِهَذِهِ الاَحلاقِ الَّتِي تَوْلُ بصاحبِهَا إلى النَّفاقِ الحقيقيُّ الْكَاملِ.

## ٧\_ مذمةُ السبابِ والقتال

الله على المن مَسْعُودٍ الله قَالَ: قَالَ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ وَسُولٌ اللّهِ اللّهِ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٠٤٤)، مسلم (٦٠٤)].

السُّبُّ لُغَةُ: الشُّتُمُ والتُكَلِّمُ فِي أعراضِ النَّاسِ بِمَـا لا يعني كالسِّبابِ.

والفسوقُ مصدرُ فَسَقَ.

وَهُوَ لُغةً: الحروجُ.

وشرعاً: الخروجُ من طاعةِ اللَّهِ.

وفي مفهُومٍ قولِهِ (المسلمُ) دليلُ على جـوازِ سـبُّ الْكَـافرِ، فإن كانَ مُعَامَداً فَهُوَ اذَيَّةٌ لَهُ. وقدْ نَهَـى عـنْ اذَيِّتِهِ فــلا يُعمــلُ بالفهُوم في حقّه، وإن كان حربيًا جازَ سبُّهُ إذْ لا حُرمةَ لَهُ.

وَأَمَّا الفَاسَقُ فقد اخْتَلَـفَ العلماءُ في جوازِ سَبِّهِ بمَـا هُـوَّ مُرْتَكِبٌ لَهُ من المعاصي.

فَلَهَبَ الْأَكْثُرُ إِلَى جَـوازِهِ؛ لأَنَّ المَرادَ بِالمَسلمِ فِي الحَلْمِيثُو الْكَامَلُ الإسلامِ، والفاسقُ لِيسَ كَذَلِكَ وَمُدَيثُ الْأَكْرُوا الْفَاسِيقَ بِمَا فِيهِ كَيْ يَخْلَزَهُ النَّاسُ؛، وَهُوَ حديثٌ ضعيفٌ وَانْكَرَهُ أَحَدُ.

وقالَ البِيْهَقَيُّ: ليسَ بشيء، فإنْ صحَّ حملَ على فاجرِ مُعلنِ بفجورهِ أو يأتِي بشَهَادةِ أو يُعْتَمدُ عليْهِ فيختَّاجُ إلى بيانِ حالِيهِ لئلاً يقَعَ الاغتِمادُ عليهِ انْتَهَى كلامُ البِيْهَقيِّ.

وَلَكِنَّـهُ أَخْرِجَ الطَّبْرَانيُّ فِي الأوسَــطِ (٤٣٧٢) والصَّغْــيرِ (٩٩٨) بإسنادٍ حسنِ رجالَهُ موثوقونَ.

واخرجَهُ في الْكَبِيرِ (٤١٨/١٩) أيضاً منْ حديثِ الْمُعَاوِيَةَ بْنِ حَيْدَةَ قَالَ: خَطَبَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: حَنَّــى مَنَـى تَرْعَبُوونَ عَنْ ذِكْرِ الْفَاجِرِ الْمَبْكُوهُ حَنَّى يَحْذَرَهُ النَّاسُ.

وأخرجَ البِيْهَقيُّ [وشعب الإيمان، (٩٦٦٤)] من حديث أنس بإسنادٍ ضعيفٍ «مَنْ أَلْقَى جِلْبَابَ الْحَيَاءِ فَلا غِيبَةَ لَهُ».

وأخرجَ مُسلمٌ (٢٩٩٠) «كُلُّ أُمَّتِي مُمَاقَى إِلاَّ الْمُجَـاهِرُونَ

وَهُم الّذينَ جَاهَروا بمعاصيهِمْ فَهَنَكُوا ما سَتَرَ اللّهُ عليهِم فيهيم الله عليهم فيهيم الله عليهم فيهيم والأكثرُ يقولون: بأنه يجورُ ان يُقالَ للفاسق: يا فاسق، ويا مُفسد، وكذا في غيبَته بشرط قصد النّصيحة له أو لغيره لبيان حاله أو للزّجر عن صنيعه لا لقصد الوقيعة فيه فلا بُدُ من قصد صحيح إلا أن يَكُونَ جواباً لمن يبدَأهُ بالسّب، فإنّه بجورُ لَهُ الانتصارُ لنفسه لقوله تعالى: فرلَم النّبيم أن النّبيم وراكم المنتب المنافقة والمؤلّف ما عليه والمؤلّف النّبيم والمؤلّف المنافقة والمؤلّف المنافقة والمؤلّف المنافقة ا

قَالَ العلماءُ: وإذا انْتُصرَ المسبوبُ اسْتُوفَى ظُلاَمَتُهُ وبـرئَ الأُولُ من حقَّهِ وبقيَ عليْهِ إنْــمُ الانتِـداءِ، والإنْـمُ المسْتَحقُ للّـه تعالى

وقبل: برئ من الإثمِ ويَكُونُ على البادئِ اللَّــومُ والــدُمُّ لا للإثم.

ويجوزُ في حالُ الغضب للّه تعالى "لِقَوْلِهِ ﷺ لأبِي ذَرُ: إنَّك المُرُوَّ فِيكَ جَاهِلِيَّةٌ" [البخاري (٣٠)، مسلم (١٦٦١)] وقولِ عُمرَ في قصَّةِ حاطب "دعني أضربْ عُنتَ هذا المسافقِ" [خ (٣٩٨٣)، م (٤٩٤٢)] وقولِ أُسيدٍ لسعدٍ: "إنَّما أنْسَتَ مُسَافقٌ تُجادلُ عن المنافقينَ" [خ (٤١٤١)].

ولم يُنكِرُ ﷺ هذهِ الاقوالَ وَهِيَ بمحضرهِ.

وقولِهِ ﷺ (وقِتَالُهُ كَفَسَّ دالٌ على أَنَّهُ يَكْفَرُ مَنْ يُقَـاتِلُ المسلمُ بغيرِ حقٌ، وَهُوَ ظَاهِرٌ فيمنِ اسْتَحلُ قَتَلَ المسلمِ أو قَاتَلَـهُ حال إسلامِهِ.

وأمَّا إذا كَانَتِ المَقَاتَلةُ لغيرِ ذلِكَ فإطلاقُ الْكُفْرِ عليْهِ مجازاً ويرادُ بِهِ كُفُرُ النَّعمةِ، والإحسانِ واخوَّةِ الإسلامِ لا كُفُرُ الجحودِ وسمَّاهُ كُفُراً؛ لأنَّهُ قدْ يؤولُ بِهِ مَا يحصلُ من المعاصي من الرئينِ على القلبِ حَتَّى يعمَى عن الحقِّ فقدْ يصيرُ كُفُسراً أو أنَّهُ فعلَّ كفعل الْكَافر الَّذي يُقاتِلُ المسلم.

### ٨ مذمّةُ الظّنّ

اللُّـهِ ﷺ: ﴿إِيسَاكُمْ وَالظَّـنُ، فَسَإِنَّ الظَّـنُ أَكْسَدُبُ الظَّـنُ أَكْسَدُبُ الْطَّـنُ أَكْسَدُبُ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٠٦٦)، مسلم (٢٥٦٣)].

المرادُ بالتَّحذيرِ من الظُّنُ بالمسلمِ شرَّا نحــوَ قولِـهِ ﴿اجْتَيْسُوا كَثِيراً مِن الظَّنُّ﴾ [الحجرات: ١٢].

والظُنُّ هُوَ مَا يُخطِّرُ بِالنَّفْسِ مِن التَّجويـزِ الْحَتَمـلِ للصَّحْـةِ، والبطلانِ فيحْكُمُ بِهِ ويُعملُ عليْهِ كذا فسُّرَ الحديثَ في "مُخْتَصــرِ النَّهايةِ».

وقالَ الحطَّابيُّ: المرادُ التُهْمَةُ وعلُّ التَّحذيرِ والنَّهْيِ إِنَّمَا هُــوَ عن التُّهْمَةِ الَّتِي لا سببَ لمــا يُوجُبهَــا كمــن اتُهِــمَ بالفاحشــةِ ولمْ يظْهَرْ عليْهِ ما يقتضي ذلك.

وقالَ النَّوويُّ: والمرادُ التَّحذيرُ منْ تحقيقِ التُهْمَةِ، والإصرارِ عليْهَا وَتَقرُرِهَا فِي النَّفسِ دُونَ ما يعرضُ ولا يسْتَقرُ، فإنَّ هذا لا يُكَلِّفُ بِهِ كما فِي الحديثِ "تَجَاوَزُ اللَّهُ عِمَّا تَحَدَّثَتْ بِهِ الاَّمَّةُ أَنْفُسَهَا مَا لَمْ تَتَكَلَّمْ أو تَعْمَلْ (البحاري (٦٦٦٤)، مسلم (١٢٧)] ونقلَهُ عياضٌ عنْ سُفيانَ.

والحديثُ واردٌ في حقُّ منْ لمْ يظْهَــرْ منْهُ شَـَـتُمْ ولا فُحـشٌ ولا فُجورٌ ويقيَّدُ إطلاقَــهُ حديثُ «احْتَرِسُوا مِـن النَّـاسِ بِسُـوء الظَّــنُّ». اخرجَــهُ الطَّــبرانيُ في الأوســـطِ (٥٩٨»)، والبَيْهَـــيُّ (١٢٩/١٠)، والعسكريُّ منْ حديثِ أنسِ مرفوعاً.

قَالَ البيْهَقيُّ: تَفْرُدَ بِهِ بِقَيَّةً.

وأخرجَ الدَّيلميُّ عنْ عليُّ هَا مُوفَا: "يحرمُ سُسوءُ الظَّنَّ". أخرجَهُ القضاعيُّ [مسند الشهاب (٢٤)] مرفوعــاً مــنْ حديث عبد الرَّحن بن عائذ مُرسلاً وكُلُّ طُرقِهِ ضعيفةً ويعضُهَـا يُقوِّي بعضاً ويدلُّ أَنْ لَهَا أصلاً. وقدْ قالَ ﷺ «أَخُوكَ الْبِكْرِيُّ وَلا تَأْمَنْهُ". أخرجَهُ الطَّبرانيُّ في الأوسطِ (٣٧٧٤) عنْ عُمرَ وأبو داود (٤٨٦١) عنْ عمرو بن العاص.

وقدْ قسَّمَ الرُّخشريُّ الطَّسنَّ إلى واجميه، ومندوب وحرام

ومباح.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٥٠٥٠)، مسلم (١٤٢)].

أخرجَهُ البخاريّ منْ روايةِ الحَسَنِ. وفِيهِ قصَّةٌ فَوَهِميّ أَنْ عُبيدَ اللّهِ بنَ زيادٍ عادَ معقلَ بنَ يسارٍ في مرضوِهِ الّذي مَاتَ فِيهِ وَكَانَ عُبيدُ اللّهِ عاملاً على البصرةِ في إمارةِ مُعاويةً وولليو يزيدَ.

واخرجة الطّبرانيُ في الْكبيرِ (٢٠٧/٢٠) منْ وجْهِ آخرَ عَسَن الحسنِ قال: قدم إلينا عُبيدُ اللّهِ بنُ زيادٍ أميراً أمَّرَهُ علينا مُعاوية غُلاماً سفيها يسفيك الدّماة سسفكاً شديداً، وفيها معقبلُ المزني فلدخلُ عليه ذَاتَ يومٍ فقالَ لَهُ: انته عمّا أرَاك تصنعُ فقبالَ لَهُ: وما أنت وذَاكَ، ثُمَّ خرج إلى المسجدِ فقلنا لَهُ: ما كنت تصنعُ فاحببت أنْ لا أمُوت حَتَّى أقبولَ بِهِ على رُووسِ النَّاسِ فقالَ: إنَّهُ كانَ عندي علم فاحببت أنْ لا أمُوت حَتَّى أقبولَ بِهِ على رُووسِ النَّاسِ، ثُمَّ فَاحببت أنْ لا أمُوت حَتَّى أقبولَ بِهِ على رُووسِ النَّاسِ، ثُمَّ مُرضَ فدخلَ عليه عُبيدُ اللهِ يعودُهُ فقالَ لَهُ معقلُ بنُ يسارٍ: إنِّي أحدُنُك حديثاً سمعته منْ رسولِ اللّهِ ﷺ قبالَ: همّا مِنْ عَبْدٍ يَسْتُرْعِيهِ اللّهُ رَعِيّةٌ فَلَمْ يَحُطُهًا بِنَصِيحَةٍ لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ ولفظُ روايةِ المصنفِ الحدُ روايتَنِيْ مُسلم.

واخرجَ مُسلمٌ (١٤٢) امّا مِنْ أُمِيرِ يَلِي أَمْـرَ الْمُسْـلِمِينَ لَا يَخْتَهِدُ مَعَهُمْ وَلَا يَنْصَحُ لَهُمْ إِلاَّ لَمْ يَدْخُلْ مَعَهُم الْجَنَّةَ.

وروَّاهُ الطُّبرانيُّ وزادُ: «كنصحِهِ لنفسِهِ».

واخرجَ الطَّبرانيُّ بإسسنادِ حسنِ [كما في المجمعة (١٢٠٧٥) همَّا مِنْ إِمَّامٍ وَلا وَال بَاتَ لَيْلةً سَوْدَاءُ غَاشناً لِرَعِيْتِهِ إِلاَّ حَرَّمُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَعُرْفُهَا يُوجَدُّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ مَسِيرَةٍ سَبْعِينَ عَاماً».

واخرج الحَاكِمُ (٩٣/٤) وصحْحَهُ من حديثِ الي بَكْرِ ﷺ الله النّبيُ ﷺ قال: «مَنْ وُلِّي مِنْ أَمْرِ الْمُسْلِمِينَ مَنْهَا فَأَمْرَ عَلَيْهِمْ أَحَداً مُحَابَاةً فَقَلْيُهِ لَعَنَهُ اللّهِ لا يَقْبَلُ اللّهُ مِنْهُ صَرْفاً وَلا عَـٰدُلاً حَتْى يُدْخِلَهُ جَهَنَّمَهُ.

واحرجَ أحمدُ إلى الطبوع، والحَاكِمُ (٩٣/٤) ايضاً وصحْحَهُ منْ حديثِ ابنِ عبَّاسِ قال: قال رسولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ هُوَ أَرْضَى لِلَّهِ عَنْمُ فَقَدُ خَانَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ، وَالْمُؤْمِنِينَ. وفي إسنادِهِ وَاهِ إلاَّ اللَّهَ السَّرَمَديُّ أحاديثَ. والرَّاعي: هُمَوَ القائمُ عَصْالِح منْ يرعَاهُ.

وقولُهُ (يَوْمَ يُمُوتُ) مُرادُهُ أَنَّهُ يُدرِكُهُ المَوْتُ، وَهُمَوْ غَاشٌّ

فالواجبُ: حُسنُ الظُّنُّ باللَّهِ.

والحرامُ: سُوءُ الظَّنُ بِهِ تعالى وبِكُلُ منْ ظَاهِرُهُ العدالةُ مــن المسلمينَ، وَهُوَ المرادُ بقولِهِ ﷺ: المسلمينَ، وَهُوَ المرادُ بقولِهِ ﷺ: المسلمينَ، وَهُوَ المرادُ بقولِهِ ﷺ:

والمندوبُ: حُسنُ الظَّنُّ بمنْ ظَاهِرُهُ العدالةُ من المسلمينَ.

والجَائزُ مثلُ قولِ إبي بَكْـرِ لعائشـةَ: إنّمـا هُمـا اخــوَاك أو أُخْتَاك لما وقعَ في قلبهِ أنّ الّذي في بطنِ امرأتِهِ الثي.

ومن ذلك سُوءُ الظّنُ بمن اشْتُهِرَ بينَ النّاسِ بمخالطةِ الرَّيب، والجُاهِرةِ بالخبائثِ فلا يحرمُ سُوءُ الظُنَّ بِهِ؛ لأنَّ فقد دلُّ على نفسِهِ فم يُظنَّ بِهِ إلاَّ خيراً ومنْ دخلَ في مداخلِ السُّوءِ اتَّهِم، ومنْ هَتَكَ نفسة ظننًا بِهِ السُّوءَ، واللّذي يُميُّزُ الظُنونَ الَّتِي بَجِبُ اجْتِنائِهَا عمًا سوَاهَا الْ كُلُ ما لا تُعرفُ لَهُ أمارةٌ صحيحةٌ وسببٌ ظَاهِرٌ كانَ حراماً واجبَ الاجْتِناب، وذلك إذا كانَ المظنونُ بِهِ مَنْ شُوهِدَ مَنْهُ السُّتُرُ والصَّلاحُ.

ومنْ عُرفَتْ منْهُ الأمانةُ في الظَّاهِرِ فظنُّ الفسادِ، والخيانةِ بِهِ مُحرَّمٌ مخلاف من اشْتُهِرَ بينَ النَّاسِ بِتَعاطي الرَّيبِ فنقابلُهُ بعَكْسِ ذلِكَ.

ذَكَرَ معنَاهُ في «الْكَشَّافِ».

وقولُهُ (قَإِنْ الظُنَّ أَكُدَبُ الْحَدِيثِي سَمَّاهَا حديثًا؛ لأنَّهُ حديثُ النَّفسِ، وإنَّما كانَ الظَّنُّ أَكُذَبَ الحديثِ؛ لأنَّ الْكَذَبَ مُخالفةُ الواقعِ منْ غيرِ اسْتِنادِ إلى أمارةٍ، وقبحهُ ظَاهِرٌ لا يُختَاجُ لل إظْهَارِهِ.

واَمًّا الظَّنُ فيزعمُ صاحبُهُ أَنَّهُ اسْتَندَ إلى شيء فيخفى على السَّامع كونُهُ كاذباً بحسبِ الغالبِ فَكَانَ أَكْذَبَ الحُديثِ.

## ٩\_ مذمَّةُ الغشّ

1810 - وَعَنْ مَعْقِلِ بْسِنِ يَسَسَارِ اللهِ قَالَ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «مَا مِنْ عَبْدِ يَسْتَرْعِيهِ اللهُ رَعِيْة يَمُوتُ وَهُو عَاشُ لِرَعِيْتِهِ إِلاَّ حَرْمُ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّة ».

لرعيَّتِهِ غيرَ تَائبٍ منْ ذلِكَ.

والغِشُ بالْكَسرِ: ضدُّ النُّصحِ ويَتَحقَّنُ عَشَّهُ بظلمِهِ لَهُمْ بالْحَسرِ: ضدُّ النُّصحِ ويَتَحقَّنُ عَشَّهُ بظلمِهِ لَهُمْ بالخَدِّهِمْ واحْتِجابِهِ عَنْ خُلِّيْهِمْ وحاجَتِهِمْ وحبيهِ عَنْهُمْ ما جعلهُ اللَّهُ لَهُمْ من مالِ اللَّهِ سُبحانَهُ المعينَ للمصارف، وترك تعريفهم بما يجبُ عليهم من أمرِ دينهمْ ودنياهُم، وإهمال الحدودِ وردع أهلِ الفسادِ وإضاعةِ الجهادِ وغيرِ ذلك ممّا فيهِ مصالحُ العبادِ.

ومنْ ذَلِكَ تُولِيَّتُهُ لَمَنْ لا يجوطُهُمْ ولا يُراقبُ أمرَ اللَّهِ فِيهِمْ وَتَولِيَّتُهُ مِنْ غيرِهِ أرضى للّه عنْهُ معَ وُجودِهِ.

والأحاديثُ دائةٌ على تحريم الغشُّ وأنهُ من الْكَبَائرِ لـــورودِ الوعيدِ عليْهِ بعينِهِ، فإنَّ تحريمَ الجُنَّةِ هُوَ وعيدُ الْكَافرينَ في القرآن كما قال تعالى: ﴿فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ﴾ [المائدة: ٧٧]، وَهُــوَ على راي منْ يقول بخلودِ أهْلِ الْكَبَائرِ في النَّارِ واضحٌ.

وقد حمَّلَهُ منْ لا يرى خُلُـودَ أَهْـلِ الْكَبَـائرِ فِي النَّـارِ على الزَّجرِ والتَّغليظِ.

قالَ ابنُ بطَّال: هذا وعيدٌ شديدٌ على اثمَّةِ الجورِ فمنَ ضَيْعَ من اسْتَرَعَاهُ اللَّهُ أو حَانَهُمْ أو ظلمَهُم، فقدْ توجُّة إليْهِ الطَّلبُ بمظالم العبادِ يومَ القيامةِ فَكَيفَ يقدرُ على التَّحلُلِ من ظُلم أَمَّةٍ عظيمة.

ومعنى (حَوَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ) أيْ انفـذَ عليْهِ الوعيـدَ ولمْ يُرضِ عنْهُ المظلومينَ.

### ١٠ ــ مذمَّةُ ضرر الوالي لرعيتِه

الله الله الله الله عائِشَة قَالَت: قَــالَ رَسُـولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرٍ أُمَّتِي شَيْئًا فَشَقً عَلَيْهِمْ فَاشْقُقْ عَلَيْهِمْ فَاشْقُقْ عَلَيْهِمْ

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (١٨٢٨)

شقُّ عليْهِمْ: أدخلَ عليْهِمُ المشقَّةَ أي: المُصَرَّةَ. `

والدُّعاءُ عليهِ منهُ ﷺ بالمشقَّةِ جزاءً من جنسِ الفعلِ، وَهُوَ عامٌ لمشقَّةِ الدُّنيا والآخرةِ، وَتَمامُهُ ﴿وَمَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرٍ أُمْتِي شَيْنًا

فَرَفَقَ بِهِمْ فَارْفُقْ بِهِ».

ورواهُ أبو عوانة في صحيحِهِ (٧٠٢٣) بلفظ "وَمَنْ وَلِمِيَ مِنْهُمْ شَيْناً فَشَقَّ عَلَيْهِمْ فَعَلَيْهِ بَهْلَةُ اللَّهِ" فَقَـالُوا: يَـا رَسُولَ اللَّـهِ وَمَا بَهْلَةُ اللَّهِ؟ قَالَ: «لَغَنَةُ اللَّهِ».

والحديثُ دليلٌ على أنَّه يجبُ على الـوالي تيسيرُ الأمـورِ على منْ ولبَّهُمْ والرُفقُ بِهِمْ ومعاملتُهُمْ بـالعفوِ والصَّفحِ وإيشارِ الرُّخصةِ على العزيمةِ في حقّهِمْ لئلاً يُدخلَ عليْهِمُ المشقَّةُ، ويفعلَ بهمْ ما يجبُ أنْ يفعلَ بهِ اللَّهُ.

### ١١ ــ مذمَّةُ ضربِ الوجهِ

اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا قَاتَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْتَنِبِ الْوَجْهَ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٥٥٩)، • (٢٦١٢)].

(وعنْ أَبِي هُريرةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ وَإِذَا قَاتَلَ أَحَدُكُمْ ﴾ أَيْ غَيْرَهُ كَمَا يَـدُلُ لَـهُ فَاعَلَ (فَلْيَجْنَيْبِ الْوَجْمَةِ، مُتَّفَقَ عَلَيْهِ)
عَلَيْهِ

وفي روايةِ [م (٢٦١٢)] «إذَا ضَرَبَ أَحَدُكُمْ وَفِي رِوَايَسَةٍ [(٢٦١٢) (١٤)] "فَلا يَلْطِمَنُ الْوَجْهَ» الحديثَ.

وَهُوَ دليلٌ على تحريمِ ضربِ الوجْهِ وانَّهُ يُتَفَى فلا يُضربُ ولا يُلطمُ ولو في حدَّ من الحدودِ الشَّرعيَّةِ ولو في الجهادِ، وذلك؛ لأنَّ الوجْهَ لطيفَ يجمعُ المحاسنَ، واعضاؤُهُ لطيفةٌ وأَكْسُرُ الإدرَاكِ بِهَا فقدْ يُبطلُهَا ضربُ الوجْهِ. وقدْ ينقصُهَا. وقدْ يشينُ الوجْهَ، والشَّينُ فِيهِ فاحشُ؛ لأنسهُ بارزٌ ظَاهِرٌ لا يُمْكِنُ سَتْرُهُ، ومَنَى اصابَهُ ضربُ لا يُسلمُ غالباً من شين، وَهَذَا النَّهْنِيُ عامً لِكُلُّ صربِ ولطمٍ من تاديبِ أو غيرِهِ.

#### ١٢ ـ مذمّة الغضب

١٤١٨ وَعَنْهُ صَلَّتُهُ ﴿ أَنْ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَوْصِنِي قَالَ: لا تَغْضَبْ فَرَدَّدَ مِرَاراً، وَقَالَ: لا تَغْضَبْ».

أَخْرَجَهُ الْبُحَارِيُّ (٦١١٦).

رُوعنْهُ) أَيْ أَبِي هُرِيرةَ («أَنَّ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرْصِنِي قَالَ: لا تَغْصَبْ فَرَدَّدَ مِرَاراً وَقَالَ: لا تَغْصَبْ». اخرجَهُ البخاريُّ.

جاءَ في روايةِ أحمدَ (٣٤/٥) تفسيرُهُ بأنَّهُ جاريةُ ــ بالجيمِ ــ ابنُ قُدامةَ .

وجاءً في حديث إنَّهُ «سُـفْيَانُ بْـنُ عَبْـدِ اللَّـهِ الثَّقَفِيُّ قَـالَ: قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ قُــلْ لِـي قَـوْلاً أَنْتَفِعُ بِـهِ وَٱقْلِـلْ قَـالَ: «لا تَغْضَبُ وَلَك الْجَنَّةُ».

ووردَ عن آخرينَ من الصَّحابةِ مثلُ ذلِكَ.

والحديثُ نَهَى عن الغضب، وَهُوَ كما قالَ الخطَّابيُّ: نَهـيُّ عن اجْتِنابِ أسبابِ الغضبِ والتَّعرُض لما يجلبُهُ.

وأمَّا نَفْسُ الغَضْبِ فَلَا يَتَأَتَّى النَّهْيُ عَنْهُ؛ لأنَّهُ أَمَرٌ جَبِلِّيًّ.

وقالَ غيرُهُ: وقعَ النَّهْيُ عَمَّـا كَـانَّ مَنْ قَبِيلِ مَا يُكْتَسَبُّ فيدفعُهُ بالرِّياضةِ.

وقيلَ: هُوَ نَهْيٌ عمَّا ينشأَ عنْهُ الغضب، وَهُوَ لِكُونِهِ يقعُ عندَ مُخالفةِ أمر بُريدُهُ فيحملُهُ الْكِبرُ على الغضب والَّـذي يَتُواضعُ حَتَّى تَذْهَّبَ عنْهُ عزَّةُ النَّفسِ يسلمُ منْ شرَّ الغضب.

وقيلَ: معنَاهُ لا تفعلْ ما يامرُك بهِ الغضبُ.

قيلَ: إِنَّمَا اقْتَصَرَ ﷺ على هذِهِ اللَّفظةِ؛ لأنَّ السَّـائلَ كـانَ غضوباً، وَكَانَ ﷺ يُغْتِي كُلُّ أحدٍ بما هُوَ أولى بِهِ.

قَالَ ابنُ النّبنِ: جمّ النّبيُ ﷺ في قولِهِ: «لا تغضب الحمرَ الدُّنيا، والآخرة؛ لأنَّ الغضبُ يُسؤوُّلُ إلى التَّقِاطع، ومنع الرُّفق ويؤولُ إلى أنْ يُؤذيَ الَّذي غضبَ عليْهِ بما لا يجوزُ فَيْكُونُ نقصاً في دينِهِ انْتَهَى.

ويختَملُ أَنْ يَكُونَ منْ بَابِ التَّنبِيهِ بِالأَعلَى عَلَى الأَدنى؛ لأَنْ الغضبَ ينشأ عن النَّفسِ والشَّيطانِ فمنْ جَاهَدَهُمَا حَتَّى يغلَبُهُمَا معَ ما في ذلِكَ منْ شَدُّةِ المعالجةِ كَانَ أَملَكَ لَقَهْمِ نَفسِهِ عنْ غير فلِكَ بالأُولى.

وَتَقَدُّمَ كَلَامٌ يَتَعَلَّقُ بِالغضبِ وعلاجِهِ.

## ١٣ ـ مذمةُ أكلِ الأموالِ بالباطلِ

١٤١٩ - وَعَنْ خُولَةَ الأَنْصَارِيَّةِ رَضَي اللَّه عنها قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ رِجَالاً يَتَخُوضُونَ فِي مَالِ اللَّهِ بِغَيْرِ حَقِّ، فَلَهُمُ النَّارُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».
 في مَالِ اللَّهِ بِغَيْرِ حَقَّ، فَلَهُمُ النَّارُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٣١١٨).

الحديثُ دليلٌ على أنَّهُ يحرمُ على منْ لمْ يَسْتَحَقَّ شَيْئاً مَنْ مال اللهِ بانْ لا يَكُونَ من المصارف الَّتِي عَيَّنَهَا اللَّهُ تعالى أنْ ياخذُهُ ويَتَملَّكُهُ وَأنْ ذلِكَ من المعاصي الموجبةِ للنَّارِ.

وفي قولِهِ: (يَتَخَوَّضُونَ) دلالةٌ على اللهُ يَقبُتُ تُوسُّعُهُمْ مَنْهُ زيادةً على ما يختَّاجونَ، فإنْ كانوا منْ وُلاةِ الأمسوالِ أُبيتِ لَهُمْ قدرَ ما يختَاجونَهُ لانفسِهِمْ منْ غيرِ زيادةٍ. وقيدْ تقدَّمُ الْكَـلامُ فَيْ ذلك.

## ١٤ ـ مذمة الطُّلمِ

- ١٤٢٠ وَعَنْ أَبِي ذَرُ الله النَّبِي النَّبِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ رَبِّهِ - قَالَ: يَا عِبَادِي إِنِّي حَرَّمْتِ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي، وَجَعَلْته بَيْنَكُمْ مُحَرَّماً، فَللا تَظَالَمُواه.

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٥٧٧).

(وعن ابي ذرَّ ﷺ عن النَّبيِّ ﷺ فيما يرويه عن رَبِّهِ) مـن الأحاديثِ القدسيَّةِ.

(قَالَ) الرَّبُّ تُبَارَكَ وَتَعَالَى:

﴿يَا عِبَادِي إِنِّي حَرَّمْت الظَّلْمَ عَلَى نَفْسِي﴾ وَأَخْبَرَ بِأَنَّهُ لا يَهْمَلُهُ فِي كِتَابِهِ بِقَوْلِهِ: ﴿وَمَا رَبُّك بِظَـلاَم لِلْعَبِيدِ﴾ (فصلت: ٤٦) (وجعلْته بينكُمْ مُحرَّماً فلا تظالمواه. أخرجَهُ مُسلمٌ).

التَّحريمُ لُغةً: المنعُ عن الشِّيءِ.

وشرعاً: ما يستَحقُّ فاعلُهُ العقابَ.

وَمَذا غيرُ صحيح إرادَتُهُ في حقّهِ تعالى بـل المرادُ بـهِ أَنّـهُ تعالى مُنزَّة مُتَقَدَّسٌ عـن الظُلم، وأطلقَ عليْهِ لفظَ التَّحريم

لمشابَهَتِهِ المنوعَ بجامعِ عدمِ الشّيءِ، والظُّلمُ مُسْتَحيلٌ في حقّهِ تعالى؛ لأنَّ الظُّلمَ في عُرِو اللّهَةِ: التَّصرُفُ في غيرِ اللّهكِ أو مُجاوزةِ الحدُّ وَكِلاهُمَا مُحالٌ في حقّهِ تعالى؛ لأنَّمُ المَالِكُ للعالمِ كُلّهِ التّصرُفُ بسلطانِهِ في دقّهِ وجلّهِ.

وقولُهُ (فلا تظالموا) تأكِيدٌ لقولِهِ «وجعلْته بينَكُمْ مُحرَّماً».

والظُّلمُ فبيحٌ عقلاً أقرَّهُ الشَّارعُ وزادَهُ قُبحـاً وَتَوعُـدَ عليْـهِ بالعذابِ ﴿وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً﴾ [طه: ١١١] وغيرُهَا.

#### ١٥ ـ مذمّة الغيبة

1471 – وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَ رَسُولَ اللَّهِ وَرَسُولُ اللَّهِ قَالَ: «أَتَدْرُونَ مَا الْغِيبَةُ؟ قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: ذِكْرُكُ أَخَاكُ بِمَا يَكُرَهُ فِيلً: أَفَرَأَيْت إِنْ كَانَ فِيهِ مَا أَقُولُ؟ قَالَ: إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدْ بَهَنَّهُ.

أُخْرَجَةُ مُسْلِمٌ (٢٥٨٩).

روعن ابي هُريرة 卷 ان رسول الله 雞 قال: «أَتَدْرُونَ مَا الْهِيَّةُ؟) بِكَسْرِ الْغَيْنِ الْمُعْجَمَةِ.

(قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: ذِكْرُكُ أَخَاكَ بِمَا يَكُرَهُ قِيلَ: أَفَرَأَيْت إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ قَقَد الْحَبَّنه، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَقَد بَهَنَّهُ» بفتْ عِ الموحدة وفت عِ الْهَاءِ من البُهْتَانِ (أخرجَهُ مُسلمٌ).

الحليثُ كَانَّهُ سِيقَ لِتَفسيرِ الغيبـةِ المذْكُورةِ في قولـه تعـالى: ﴿وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا﴾ [الحجرات: ١٧].

ودلُّ الحديثُ على حقيقةِ الغيبةِ.

قَالَ فِي النَّهَايةِ: هِيَ أَنْ يُذْكَرَ الإنسانُ فِي غَيْبَتِهِ بسوءٍ، وإنْ نانَ فِيهِ.

وقالَ النَّوويُّ: ﴿فِي الأَذْكَارِ» تبعاً للغزاليُّ: ذِكْرُ المرِّ بِمَا يَكْرَهُ سواءً كانَ فِي بدنِ الشَّخصِ أو دينِهِ أو دُنيَاهُ أو نفسِهِ أو خُلقِهِ أو مالِيهِ أو والـدِهِ أو ولـدِهِ أو زوجِهِ أو خادمِهِ أو حركيّتِهِ أو طلاقَتِهِ أو عبوسَتِهِ أو غيرِ ذلِكَ ممَّا يَتَعلَقُ بِهِ ذِكْرُ سُنُومٍ سنواءً

ذُكِرَ باللَّفظِ أو بالرَّمزِ أو بالإشارةِ.

قَالَ النَّوويُّ: ومنْ ذلك التَّعريفُ في كلامِ المصنَّف بنَ كقولِهِمْ: قالَ منْ يدَّعي العلمَ أو بعضُ منْ يُنسبُ إلى الصَّلاحِ أو نحوُ ذلِكَ عَمَّا يفْهَمُ السَّامِعُ المرادَ بِهِ، ومنْهُ قولُهُمْ عندَ ذِكْرِهِ: اللَّهُ يُعافينا، اللَّهُ يَتُوبُ علينا، نسالُ اللَّهَ السَّلامةَ ونحو ذلِكَ، فَكُلُّ ذَلِكَ من الغيهِ.

وقولُهُ (فِكُوكُ أَخَاكُ بما يَكُوهُ) شاملٌ لذَكَـــرِهِ في غيبَتِــهِ وحضرتِهِ وإلى هذا ذَهَــبَ طائفةٌ ويَكُـونُ الحديثُ بيانــاً لمعنَاهـا الشّرعيُّ.

وأمَّا معنَاهَا لُغةً فاشْتِقاقهَا من الغَيْسبِ يـدلُّ على أَنْهَـا لا تَكُونُ إلاَّ فِي الغيبةِ.

ورجُع جماعةً أنَّ معنَاهَا الشَّرعيُّ مُوافقٌ لمعنَاهَا اللَّهْويُّ ورووا في ذلِكَ حديثاً مُسنداً إلى النَّبِيُّ ﷺ أنَّهُ قالَ: (مَا كَرِهْــتَ أَنْ تُوَاجِهَ بِهِ أَخَاكَ فَهُوَ غِيبَةً، («اللية، لابن أبي الدُّنيا (٨٠)].

فَيَكُونُ هَذَا إِنْ ثَبْتَ مُخصُّصاً لحديثِ ابي هُريرةً.

وَتَفَاسِيرُ العلماءِ دالَّةٌ على هذا ففسُّرَهَا بعضُهُمْ بقولِهِ: ذِكْرُ العَيْبِ بِظَهْرِ الغيبَ، وآخرُ بقولِهِ: هـيَ أَنْ تَذْكُـرَ الإنسانَ مـنْ خلفِهِ بسوءٍ، وإنْ كانَ فِيهِ.

نعمْ ذِكْرُ العيبِ في الوجْهِ حرامٌ لما فِيهِ من الأذى، وإنْ لمْ يَكُنْ غيبةً.

وفي قولِهِ: (أَخَاك) أيْ أَخَ الدَّينِ دليلٌ على أنْ غيرَ المؤمنِ تَجِرزُ غبَيْتُهُ وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ في ذلِك.

قالَ ابنُ المنذرِ: في الحديثِ دليلٌ على أنَّ منْ ليسَ بأخ كاليَهُوديُّ والنَّصرانيُّ وسائرِ أهلِ المللِ، ومنْ قدْ أخرجَتْهُ بدعَتْهُ عن الإسلام لا غيبةً لَهُ.

وفي التَّمبيرِ عنْـهُ بـالأخِ جـذبٌ للمغْتَـابِ عـنْ غيبَتِـهِ لمـنْ يغْتَابُ؛ لأنَّهُ إذا كانَ اخـَـاهُ فـالأولى الحنـوُ عليْـهِ وطـيُّ مُسـاوِيهِ والتَّاوُّلُ لمعايبهِ لا نشرُهَا بذِكْرِهَا.

وفي قولِهِ ﷺ (عَا يَكْرَهُ) ما يُشعرُ بِهِ بِأَنَّهُ إِذَا كَانَ لَا يَكُـرَهُ ما يُعابُ بِهِ كَأَهْلِ الحلاعةِ، فإنَّهُ لا يَكُونُ غيبةٌ، وَتَحريمُ الغيبةِ معلومٌ من الشُرع ومُتَفَقَّ عليْهِ.

وإنَّما اختَلَفَ العلماءُ هل هُوَ من الصَّغائرِ أو الْكَبائرِ فَعَلَ القَرطيقُ الإجماعَ على أنَّهَا من الْكَبائر.

واسْتَدَلُّ لِكِبْرِهَا بالحِديثِ الشَّابِتِ ﴿ إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ [البخاري (٥٠٥)، مسلم (١٦٧٩)].

وَذَهَبَ الغزاليُّ وصاحبُ «العمدةِ» من الشَّافعيَّةِ إلى انَّهَا من الصَّفائر.

قالَ الأذرعيُّ: لم أرّ منْ صرَّحَ أنَّهَا من الصَّغائر غيرَهُمَا.

وَذَهَبَ المَهْدِيُ إِلَى أَنْهَا مُخْتَمَلةٌ بناءً على أَنَّ مَا لَمْ يَقطعُ بَكِيرِهِ فَهُوَ مُخْتَمَلٌ كما تقولُهُ المُعْزَلةُ:

قَالَ الزَّرْكَشِيُّ: والعجبُ عُنْ يَعدُّ أَكُلُّ الْمِيْتَةِ كَبيرةً ولا يعــدُّ الغيبةَ كذلِكَ واللَّهُ انزلَهَا منزلةَ أَكْلِ لحمِ الآدميُّ أيْ مُيْتاً.

والأحاديثُ في التّحذيرِ من الغيبةِ واسعةً جدّاً دالّـةٌ على شدّةِ تحريمها.

واعلمُ أنَّهُ قد اسْتَنني العلماءُ من الغيبةِ أموراً سِنَّةً.

(الأوَّلُ) النَّطْلُمُ فِيجوزُ انْ يقولَ الطَّلومُ: فُلانَ ظلمه فِي وَالْحَدْ مِلْ النَّطُلُمُ فِيجوزُ انْ يقولَ الطَّلومُ: فُلانَ شِلكَايةً على مِنْ لَهُ قُدرةً على إزالَتِهَا أو تخفيفِها، ودليلُهُ قولُ هنه عندَ شِكَاتِهَا لَهُ تَلْكُ مَنْ أَبِي سُفيانَ إِنَّهُ رَجلٌ شَحيحٌ.

(النَّالي) الاسْتِعانةُ على تغييرِ المُنكرِ بذكرِهِ لمَنْ يظــنُ قُلدَتَـهُ على إزالَتِهِ فيقولُ: فُلانٌ فعلَ كذا في حقُ مــنْ لمْ يَكُـنْ مُجَـاهِراً بالمصيةِ.

(النَّاكُ) الاسْتِفْتَاءُ بانْ يقولَ للمفْتِي: فُلانٌ ظلمني بِكَذَا فما طريقي إلى الخلاصِ عنْهُ؟ ودليلُـهُ أنَّـهُ لا يعـوفُ الخـلاصَ عمَّـا يُحرُمُ عليْهِ إلاَّ بذِكْرِ ما وقعَ منْهُ.

(الرَّابِعُ) التَّحديرُ للمسلمينَ من الاعْتزازِ كجرحِ الرُّواةِ والشُّهُودِ، ومنْ يَتَصلرُ لِلتَّدريسِ، والإنْتاءِ مع عدمِ الأهليَّةِ، ودليلهُ قولُهُ: ﷺ فبْسُ أَخُو الْعَشِيرَةِ والمُعارِي (٢٠٩١)، مسلم ودليلهُ قولُهُ ﷺ فأمنا مُعَاوِيةُ فَصُعْلُ ولاَه وفلِكَ أَنْهَ "جَاءَتْ فَاطِمَةُ بِنْتُ قَبْسِ تَسْتَأَوْنَهُ لَلَيْ وَتَسْتَشِيرُهُ وَتَذْكُرُ أَنْهُ خَطْبَهَا مُعَاوِيةٌ فَنَ اللهِ عَهْمٍ فَقَال: أَمَّا مُعَاوِيةً فَنَ عَنْهُ اللهِ عَهْمٍ فَقَال: أَمَّا مُعَاوِيةً فَنَ عَاتِهِ عَنْ عَاتِهِ عَنْ عَاتِهِ عَنْهُ فَلَا يَضَعُ عَصَاهُ عَسَنْ عَاتِهِ عَنْ عَاتِهِ عَنْ عَالَةً عَنْ عَاتِهِ عَنْهُ وَلَمْ اللهِ جَهْمٍ فَلا يَضَعُ عَصَاهُ عَسَنْ عَاتِهِ عَنْ

ثُمُّ قَالَ: انْكِحِي أَسَامَةً - الحديث [مسلم (١٤٨٠]].

(الحمامسُ) ذِكْرُ مَنْ جَاهَرَ بالفسـيْ أَو البدّعـةِ كَالْمُكَاسـينَ وذوي الولاياتِ الباطلةِ فيجـورُ ذِكْرُهُــمْ بَمَـا يُجَـاهِرونَ بِـهِ دُونَ غيرِهِ وَتَقَدُّمَ دَليلُهُ في حديثِ «اذْكُروا الفاجرَ».

(السَّادس) التَّعريفُ بالشُّخصِ بما فِيهِ مَن الْعيبِ كَالاَّعْوِرِ، والأَعمشِ ولا يُرادُ بِهِ نقصُهُ وغيبَتُهُ وجعَهَا ابنُ أبي شريفٍ في قولِهِ؛

الــذُمُّ ليــسَ بغيبـةِ في ميــتُةِ مُتَظَلَّــم ومعــرُفو ومحــــدُر ولمظهر فسـقاً ومستَفْت ومـن طلبَ الإعانــة في إزالـة مُنكّـر

## ١٦ ـ مدمة البغض بين المسلمين

الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الْمُسْلِم عَلَى الْمُسْلِم الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله المُسْلِم الله المُسْلِم الحُواناً، المُسْلِم الحُو الْمُسْلِم: لا يَظْلِمُهُ، وَلا يَخْذَلُهُ، وَلا يَخْذَلُهُ مَوْاتِ مِن الشّرُ الله يَخْذَلُهُ عَلَى الْمُسْلِم عَلَى الْمُسْلِم خَرْامٌ: يَخْذُلُهُ، وَعَرْضُهُ، وَمَالُهُ، وَعِرْضُهُ.

أُخْرَجَةُ مُسْلِمٌ (٢٥٦٤)

روعشهُ ايْ أبى هُريدةَ (قالَ: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ لا تَعَاسَدُوا وَلا تَنَاجَشُوا ﴾ بالجيم والشَّينِ المعجمةِ .

(وَوَلا تَنَاغَضُوا وَلا قِنَابَرُوا وَلا يَنْغِ) بِالْغَيْنِ الْمُعْجَمَةِ مِن الْبَغِي وَبِالْمُهْمَلَةِ مِن الْبَيْعِ.

(بَعْصُكُمْ عَلَى بَعْضٍ وَكُولُوا عِبَادَ اللَّهِ) مَنْصُوبٌ عَلَى النَّذَاهِ.

(إخْوَاناً الْمُسْلِمُ أَخْسُو الْمُسْلِمِ لا يَظْلِمُهُ وَلا يَخْذُلُهُ وَلا يَخْذُلُهُ وَلا يَخْذُلُهُ وَلا يَخْذُلُهُ وَلا يَخْدُرُهُ) بَفْتُم حرف المضارعة وسُكُونِ الحاءِ الْمُمْلَةِ وِيالقافِ فراءٍ.

قَالَ القَاضِي عَيَاضٌ: وروَّاهُ بعضُهُمْ اللَّا يُخفُرُهُۥ بضمُّ السَّاء

وبالخاءِ المعجمةِ وبالفاءِ أيْ لا يغدرُ بعَهْدِهِ ولا ينقضُ أمانَتُهُ.

قَالَ: والصُّوابُ الأوَّلُ

(والتَّقْوَى هَا هُنَا وَيُشِيرُ إلَى صَنادِهِ ثَلاثَ مَرَّاتِ. بِحَسْبِ الْمِي مِن الثَّرِّ أَن يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمِ. كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ، وَمَالُهُ، وَعِرْصُهُ». احرجَهُ مُسلمٌ.

الحديثُ اشْتُملَ على أُمورِ نَهَى عنْهَا الشَّارِعُ:

الأَوَّلُ: التَّحاسدُ، وَهُوَ تفاعلٌ يَكُونُ بينَ اثنينِ.

فهو نَهْيٌ عن حسدِ كُلُّ واحدٍ منهُمَا صاحبَهُ من الجانبينِ، ويعلمُ منهُ النَّهْيُ عن الحسدِ من جانب واحدٍ بطريقِ الأولى؛ لأنهُ إذا نُهِيَ عنهُ معَ من يُكَافنهُ ويجازِيه بحسدِهِ معَ أنَّهُ منْ بابِ ﴿وَجَزَاءُ سَنِّتُةٍ سَنِّتُهُ مِثْلُهَا﴾ فَهُوَ معَ عدمٍ ذلِكَ أول بالنَّهْيِ.

وَتَقَدُّمَ تَحْقَيقُ الْحَسْدِ.

(الثَّاني): النَّهْيُ عن المناجشةِ وَتَقدُّمَ تحقيقُهَا في البيعِ ووجْهُ النَّهْي عنْهَا أنَّهَا منْ أسبابِ العداوةِ، والبغضاءِ.

وقد رُويَ بغيرِ هذا اللَّفظِ في الموطَّ إِ (ص٦٦ه) بلفظِ اولا تنافسوا، من المنافسةِ وَهِيَ الرَّغبةُ في الشَّيءِ وعبَّةِ الانفرادِ بِهِ ويقالُ: نافست في الشَّيءِ مُنافسةً ونفاساً إذا رغبت فيهِ والنَّهْيُ عنْهَا نَهْيٌ عن الرَّغبةِ في الدُّنيا وأسبابهَا وحظوظِهَا، كما قال:

يا حساطب الدنيا الدَّنية إنها شَرْكُ الرَّدى وقَرَارةُ الأوجال (والنَّالثُ): النَّهْيُ عن التَّباغضِ، وَهُوَ تَفَاعلُ. وفِيهِ ما في "تحاسدوا" من النَّهْيِ عن التَّقابلِ في المباغضة والانفرادِ بِهَا بالأولى

وَهُوَ نَهْيٌ عَنْ تَعَاطَي أَسَبَابِهِ؛ لأَنَّ البَغْضَ لا يَكُونُ إِلاَّ عَنْ سَبَبِ، وَالذَّمُّ مُتَوَجَّةٌ إِلَى البُغْضِ لَغَيْرِ اللَّهِ، فَأَمَّا مَا كَانَتْ للَّهُ فَهِيَ وَاجْبَةٌ، فَإِنَّ البَغْضَ فِي اللَّهِ، وَالْحَبُّ فِي اللَّهِ مِن الإيمانِ بَـلُ وَرَدَ فِي اللَّهِ مِن الإيمانِ بَـلُ وَرَدَ فِي الحَدِيثِ حُصرَ الإيمانُ عائِهما.

(الرَّابعُ): النَّهيُّ عن التَّدابرِ.

قَالَ الخطَّابِيُّ: أَيْ لا تُهَاجِرُوا فَيَهْجِرَ احدُكُمُ اخَاهُ. مَـَاخُوذٌ مَنْ تُولِيةِ الرَّجِلِ للآخرِ دُبرَهُ إذا أعرضَ عنْهُ حَبِنَ يَرَاهُ.

وقالَ ابنُ عبدِ البرُّ: قيلَ للإعراضِ تدابُرُّ؛ لأنَّ مَـنُ أبغـضَ

أعرضَ، ومنْ أعرضَ ولَّى دُبرَهُ، والححبُّ بالعَكْسِ.

وقيلَ: معنَاهُ لا يستَأثرُ احدُكُمْ على الآخرِ.

وسمِّيَ المُسْتَاثِرُ مُسْتَدبراً؛ لأنَّهُ يُولِّي دُبرَهُ حينَ يَسْتَاثَرُ بشيءٍ دُونَ الآخر.

وقالَ المازريُّ: معنى التَّدابـرِ المعـاداةُ تَصْولُ: دابرَّتُــهُ أيْ عاديْتُهُ.

وفي الموطَّا عـن الزُّهْـرِيُّ: التَّدابِـرُ الإعـراضُ عـن السَّـلامِ يُدبرُ عنهُ بوجْهِهِ وَكَأْنُهُ أخذَهُ مـنْ بقيَّةِ الحديثِ وَهِـيَ «يَلْتَقيانِ فيعرضُ هذا ويعرضُ هذا وخيرُهُمَا الَّذي يبدأُ بالسَّلامِهِ [البخاريَ (١٣٣٧)، مسلم (٢٥٩٠)، فإنَّهُ يُفْهَمُ منْهُ أَنْ صُدورَ السَّلامِ منْهُمَا أو منْ أحدِهِمَا يرفعُ الإعراضَ.

(الحامس): النَّهْيُ عن البغي إنْ كمانَ بـالغينِ المعجمةِ، وإنْ كانَ بالمُهْمَلةِ فعنْ بيعِ بعضٍ على بيعِ بعضٍ. وقدْ تقدَّمَ في كِتَابِ البيعِ.

قال ابنُ عبد البرُّ: تضمَّنَ الحديثُ تحريمَ بُغضِ المسلمِ، والإعراضِ عنْهُ وقطيعَتِه بعدَ صُحبَتِه بغيرِ ذنب شرعيَّ، والحسدِ لَهُ على ما أنعمَ اللَّهُ تعالى عليْهِ، ثُمَّ أمرَ أَنْ يُعاملَهُ مُعاملةً الآخِ النَّسيب، ولا يبحثُ عنْ معايبهِ ولا فرقَ في ذلِكَ بعينَ الحاضرِ، والعائب، والحيُّ، والميَّتِ.

وبعد هذه المناهي الخمسة حنَّهُمْ بقولِهِ «وَكُونُوا عِبَـادَ اللَّهِ إِخْوَاناً» فأشارَ بقولِهِ: «عبادَ اللَّهِ» إلى أنَّ مـنْ حـقُّ العبوديَّةِ للّـه الامْتِئالُ لما أمرَ.

قَالَ القرطبيُّ: المعنى كُونـوا كـإخوانِ النَّسـبـ في الشَّـفقةِ والرَّحةِ، والحَبَّةِ، والمواساةِ، والمعاونةِ والنَّصيحةِ.

وفي رواية لمسلم (٢٥٦٣) زيادةً "كما أمرَ اللَّهُ" أيْ بِهَـٰذِهِ الأمورِ، فإنَّ أمرَ رسولِ اللَّهِ ﷺ أمــرٌ منْـهُ تعالى. وزادَ المسلمَ حثًا على إخوةِ المسلمِ بقولِهِ: "الْمُسْلِمُ أَخُــو الْمُسْلِمِ" وذَكَـرَ في حُقوق الأخوَّةِ أَنَّهُ لا يظلمُهُ.

وَتَقَدَّمَ تَحْقِقُ الظَّلَمِ وَتَحرِيمُهُ والظَّلَمُ مُحرَّمٌ فِي حقَّ الْكَافرِ أيضاً، وإنَّما خُصُّ المسلمُ لشروهِ ولا يخذلُـهُ، والحذلانُ: تـرثكُ الإعانةِ والنَّصرِ. ومعنَــاهُ: إذا استَعانَ بـهِ في دفـع أيُّ ضـرر أو

جَلْبِ أَيُّ نَفَعَ أَعَانَهُ "وَلَا يَخْتِرُهُ": وَلَا يُخْتَفَسِّرُهُ وَلَا يَتَكَبَّرُ عَلَيْهِ ويستُخفُ بهِ.

ويروى «لايختَفِرُهُ»، وَهُوَ بمعنَاهُ.

وقولُهُ (النَّقْوَى هَاهُنَا) إخبارٌ بأنَّ عُمدةَ النَّقسوى ما يحلُّ في القلب من خشيةِ اللَّهِ ومراقبَتِهِ وإخلاص الأعمال لَهُ.

وعليهِ دلَ حديثُ مُسلم (٢٥٦٤) قاِلَ اللَّهَ لَا يَنظُرُ إِلَى أَجْسَامِكُمْ وَلا إِلَى صُوَرَكُمْ وَلَكِسْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ، ايْ انْ الجازاة، والمحاسبة إنَّما تَكُونُ على ما في القلبِ دُونَ الصُّورةِ الظَّاهِرةِ، والأعمال البارزةِ، فإنَّ عُمدَتَهَـا النَّبَاتُ وعِلْهَـا القلبُ وَتَقَدُّمُ أَنْ فِي الجسدِ مُضخةً إذا صلحَتْ صلحَ الجسدُ، وإذا فسدت فسدَ الجسدُ.

وقولُهُ (بِحَسْبِ امْرِي مِن الشُّرُّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ) ايْ يَكْفِيهِ انْ يَكُونَ مِنْ أَهْلِ الشُّرُّ بِهَذَا الخَصَلَةِ وَحَدَهَا.

وَفِي قُولِهِ: (كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَّامٌ) إخبارٌ بِتَحريسمِ الدَّمَاءِ، والأموالِ، والأعراضِ، وَهُمَوَ معلَّومٌ مِن الشَّرعِ علماً

### ١٧ ــ مذمةُ المنكراتِ والأهواءِ

١٤٢٣ – وَعَنْ قُطْبُةَ بْنِ مَالِكِ ﴿ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿اللَّهُمَّ جَنَّنِيسِي مُنْكَسرَاتِ الأخلاق، وَالأَعْمَالِ، وَالأَهْوَاء، وَالأَدْوَاء».

أَخْرَجَهُ التَّرْمِلِيُّ (٩٩٦)، وَصَعَّعَهُ الْحَاكِمُ (٣٧/١). وَاللَّفْظُ لَهُ. (وعنْ قُطبةً) بضمَّ القاف وسُكُون الطَّاء الْمُهمَلَّةِ وفَتْح

(ابنُ مالِلكِ) يُقالُ لَهُ التَّغلبيُّ بالمثنَّاةِ الفوقيَّةِ، والغينِ المعجمةِ، ويقالُ: النُّعليُّ بالمثلُّنةِ، والعين المُهْمَلةِ.

(قالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يقولُ: ﴿ وَاللَّهُمُّ جَنَّيْنِي مُنْكَرَاتِ الأخُسلاق، وَالأغمَسال، وَالأهْـوَاء، وَالأَدْوَاء، أَحْرِجَــةُ الــتُرمَديُّ وصعْحَهُ الحَاكِمُ واللَّفظُ لَهُ النَّجنيبُ المباعدةُ: أي بساعدني. والأخلاقُ: حمعُ خُلقٍ.

قالَ القرطئُّ: الأخلاقُ أوصافُ الإنسان الَّتِني يُعاملُ بهما غيرَهُ، وَهِيَ محمودةٌ ومَدْمومةٌ.

فالحمودةُ على الإجال أنْ تَكُونَ منْ غيرك على نفسيك فَتَنتَصفَ منْهَا ولا تنتَصفَ لَهَا، وعلى التَّفصيل: العفوُ، والحلسمُ، والجودُ والصُّبرُ وَتَحمُّلُ الآذي والرَّحمُّ والشُّفقةُ وقضاءُ الحواصح والتُّودُدُ ولينُ الجانبِ ونحوُ ذلِكَ.

والمذمومة ضِدُّ ذلِكَ وَهِيَ مُنْكَـرَاتُ الآخِـلاقِ الَّذِي سِـالَ ﷺ رَبُّهُ أَنْ يُجنُّبُهُ إِيَّاهَا فِي هذا الحديثِ.

وفي قولِهِ ﴿ اللَّهُمُّ كَمَا حَسَّنْتَ خَلْقِي فَحَسِّنْ خُلْقِسِيهِ. أخرجَهُ أحمدُ (٤٠٣/١) وصحَّحَهُ ابنُ حبَّانَ (٩٥٩).

وَفِي دُعَائِهِ ﷺ فِي الأَفْتِتَاحِ: فَوَاهْدِنِي لَأَحْسَنَ الْأَخْلَاقَ لا يَهْدِي لاحْسَنِهَا مِوَاك، وَاصْرِفْ عَنَّي سَيِّنَهَا لا يَصِّرُفُهُ ۚ مُعَنَّى سَيِّئُهَا غُيْرُك، [أبو داود (٧٦٠)، النساني (١٢٩/٢)].

ومنْكَرَاتُ الْأعمال ما يُنكُرُ شرعاً أو عادةً.

ومُنكَرَاتُ الأهْـواءِ جمعُ هـوَى، والْهُـوى هُـوَ مـا تشْتَهُيه النَّفسُ منْ غير نظر إلى مقصدٍ يُحْمَلُ عليْهِ شرعاً.

ومُنْكَرَاتُ الأدواء: جمعُ داء وَهِيَ الْاسقامُ المنفَّرةُ الَّتِي كَـانَ النَّبِيُّ ﷺ يَتَعَوَّذُ مِنْهَا كَالْجَدَامِ، وَالبرصِ، وَالْمُهْلِكَةُ: كَذَاتِ الْجَسْبِ ﴿وَكَانَ ﷺ يَسْتَعِيدُ مِنْ سَيِّئِ الْأَسْقَامِ ۗ [المستدرك: ٥٣٠/١].

### ١٨\_ مذمةُ المراءِ وإخلاف الموعدِ

١٤٧٤ - وعن ابن عبَّاس رضي اللَّه عنهما قال: قال رسولُ اللَّهِ عِنْ: ﴿ لَا تُمَارِ أَخَاكِ عِلْا تُمَارَحْهُ، وَلا تُعِدْهُ مَوْعِداً فَتُخْلِفَهُ».

أَخْرَجَةُ النَّرَمَذِيُّ بسندٍ ضعيفٍ (١٩٩٥).

(وعن ابن عبَّاس رضى الله عنهما قال: قال وسول الله ﷺ: لا تُعارِ) من المماراةِ وَهِيَ المجادلةِ.

(أخَاك ولا تُمازِحْهُ) من المزاح.

(ولا تعدَّهُ مُوعداً فَتُخلفَهُ اخرجَهُ التَّرمديُّ بسندٍ فِيهِ ضعفٌ).

لَكِنَ فِي معنَاهُ أحاديثُ سيْما فِي المِرَاء، فإنَّهُ روى الطَّبرانيُ والكيمه (۱۷۸/۸) إِنْ جَمَاعةً من الصَّحابةِ قالوا: الحَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَنَحْنُ نَتَمَارَى فِي شَيْء مِنْ أَمْرِ الدَّينِ فَغَضِبَ عَضَباً شَدِيداً لَمْ يَغْضَبْ مِئْلُهُ، ثُمُّ التَّهَرَفُ وَقَالَ: أَبِهَذَا يَا أُمُّةً مُحَمَّدٍ أُمِرْتُمْ ؟ إِنَّمَا أَهْلِكَ مَنْ كَانَ فَبَلَكُمْ بِعِثْلِ هَذَا ذَرُوا الْمِرَاء مُحَمَّدٍ أَمِرْتُمْ؟ إِنَّمَا أَهْلِكَ مَنْ كَانَ فَبَلَكُمْ بِعِثْلِ هَذَا ذَرُوا الْمِرَاء فَإِنَّ الْمُؤْمِنَ لا يُمَارِي، ذَرُوا الْمِرَاء فَإِنَّ الْمُؤْمِنَ لا يُمَارِي، ذَرُوا الْمِرَاء فَإِنَّ الْمُؤْمِنَ لا يُمَارِي، ذَرُوا الْمِرَاء وَالْمَا أَنْ لا تَوْمَ الْقِيَامَة وَلَوْ الْمِرَاء فَإِنَّ الْمُمَارِي لا أَشْفَعُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَة وَلَوْ الْمِرَاء فَإِنَّ الْمُمَارِي لا أَشْفَعُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَة وَلَوْ الْمِرَاء فَإِنَّ الْمُمَارِي لا أَشْفَعُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَة وَلَوْ الْمِرَاء فَإِنَّ الْمُمَارِي لا أَشْفَعُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَة وَلَوْ الْمِرَاء فَالَا رَحِيم بِثُلاثَة وَلَيْراء فِي الْجَشِّة وريَاضِهَا أَسْفَلُهَا وَأَنْ الْمُمَارِي الْمَرَاء فَالْمَا لِمِنَ مَلِكُمْ وَلِكُ الْمُعَلِق وَاعْلِها لِمَنْ مَرَك الْمُوراء وَمُو صَاوِقٌ، ذَرُوا الْمِرَاء فَالْمَارِي عَنْهُ رَبِّ مِعْدَ عِبَادَةِ الْأُوثَانِه.

وأخرجَ الشَّيخانِ [البعاري (٢٤٥٧)، مسلم (٢٦٦٨)] مرفوعـــاً "إنَّ أَبْغَضَ الرِّجَالِ إِلَى اللَّهِ الأَلَّةُ الْخَصِمُ" أي الشَّديدُ الحَصُومَةِ أي الَّذي يُحِجُّ صاَحبَهُ.

وحقيقةُ المراءِ طعنُك في كلامِ غيرِك لإظْهَارِ خللٍ فِيهِ لغـيرِ غرض سوى تحقير قائلِهِ وإظْهَار مزيَّتِك عليْهِ.

والجدالُ هُوَ مَا يَتَعَلَّقُ بِإِظْهَارُ المُذَاهِبِ وَتَقْرِيرِهَا.

والخصومة لجاج في الْكَلامِ ليسْتَوْفيَ بِـهِ مَـالاً أَوْ غَـيرَهُ، وَيَكُونُ تَارَةُ الْبَدَاءُ وَتَارَةُ اغْتِراضاً، والمراءُ لا يَكُونُ إلاَّ اغْتِراضــاً، والْكُلُّ قبيحٌ إذا لمْ يَكُنْ لإظْهَارِ الحِسقُ ويبانِـهِ وإدحـاضِ البـاطلِ وَهَدَم أَرْكَانِهِ.

وأمَّ مُناظرةً أَهْلِ العلمِ للفائدةِ، وإنْ لَمْ تَخْلُ عن الجدالِ فليسَتْ داخلةً في النَّهْي. وقدْ قال تعالى: ﴿وَجاوِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ والنحل: ﴿ وَلا تُجَاوِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ والسكوت: ٤٦]. وقدْ أجمعَ عليهِ السلمون سلفاً وخلفاً.

وأفادَ الحديثُ النَّهْيَ عَنْ مُمازِحةِ الآخِ، والمَـزاحُ: الدُّعابـةُ، والمُنْهِيُّ عِنْهُ ما يجلبُ الوحشةَ أو كان بباطلٍ. وأمَّا ما فِيــهِ بـــطُ الحَلقُ وحسنِ التَّخاطب وجبرِ الحاطرِ فَهُوَ جائزٌ.

فقد أخرجَ التَّرمذيُّ (١٩٩٠) منْ حديثِ أبي هُريرةَ «أَنَّهُــمْ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّكَ لَتُدَاعِيْنَا قَالَ: إِنِّي لا أَقُولُ إِلاَّ حَقَاً».

وأفادَ الحديثُ النُّهٰيَ عنْ إخـــلاف ِالوعــدِ وَتَقَـدُمَ أَنَّهُ مــنْ

صفَاتِ المُنافقينَ. وظَاهِرُهُ التَّحريمُ. وقدْ قَيْدَهُ حديثُ <sup>ه</sup>أَنْ تَعِـدَهُ وَأَنْتَ مُضْمِرٌ لِخِلافِهِ وأمَّا إذا وعدْته وأنْتَ عــازمٌ علـى الوفــاءِ فعرضَ مانعٌ فلا يدخلُ تَحْتَ النَّهْيِ.

# ١٩ ـ مذمةُ البُخلِ وسوءِ الخُلقِ

الله قَالَ: عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿خَصْلَتَانِ لا يَجْتَمِعَانِ فِي مُؤْمِنٍ: الْبُخْلُ، وَسُوءُ الْخُلُقِ».

أُخْرَجَهُ التَّرْمِلِيُّ (١٩٦٢).

وَفِي سَنَدِهِ ضَعْفٌ.

قدْ عُلمَ قُبحُ البخلِ عُرفاً وشرعاً. وقدْ ذَمْـهُ اللّهُ فِ كِتَابِهِ بقولِهِ: ﴿اللّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَسْأَمُرُونَ النّاسَ بِالْبَخْلِ﴾ [النساء: ٣٧] بلْ ذَمْ مَنْ يَامُرُ النّاسَ ويحَثْهُمْ على خلافِهِ فقال تعالى: ﴿وَلا يَحْضُ عَلَى طَعَـامِ الْمِسْكِينِ﴾ [الماعون: ٣] جعلَـهُ منْ صفَاتِ الذينَ يُكذّبونَ بيومِ الدّينِ.

وقالَ في الحِكَايةِ عن الْكُفَّارِ: إِنَّهُمْ قَـالُوا وَهُـمْ في طبقَـاتِ النَّارِ: ﴿وَلَمْ نَكُ نُطْمِمُ الْمِسْكِينَ﴾ الآيةَ (المدر: ٤٣، ٤٤)، وإنَّمــا اخْتَلُفَ العلماءُ في المذموم منْهُ وقدَّمنا كلامَهُمْ في ذلِكَ.

وحدَّهُ بعضُهُمْ بانَّهُ في الشَّرعِ منعُ الزَّكَاةِ: والحــنَّ أَنَّـهُ منعُ كُلُّ واجبٍ، فمنْ منعَ ذلِكَ كانَ بخيلاً ينالُهُ العقابُ.

قَالَ الغزاليُّ: هذا الحدُّ غيرُ كافي، فيانٌ منْ يردُ اللَّحمَ، والحَبْزَ إلى القصَّابِ، والحَبَّازِ لنقصِ وزن حبَّةِ يُعدُّ بَخيلًا اتفاقاً وَكَذَا مِنْ يُضايِقُ عِيالَهُ فِي لُقَمةِ أو تمرةٍ أَكَلُوهَا مَــن مالِـهِ بعدما سلَّمَ لَهُمْ ما فرضَ القاضي لَهُمْ، وكَـنذا منْ بينَ يديْهِ رغيفٌ فحضرَ منْ يظنُّ أنْهُ يُشارِكُهُ فاخفاهُ يُعدُّ بخيلاً ا هــ

قُلْت: هذا في البخلِ عُرفاً لا منْ يسْتَحَقُّ العقابَ فــلا يــردُّ نقضاً.

وأمًّا حُسنُ الحُلَّقِ فقدْ تقدَّمَ القولُ فِيهِ، وسوءُ الحُلَّقِ صَدُّهُ.
وقدْ وردَتْ فِيهِ أحماديثُ دالَّـةٌ على أنَّـهُ يُسافي الإيمانَ فاخرجَ
الحَاكِمُ [كما في «العلماء» للعقيلي (٢٩١/٤)] "سُسُوءُ الْخُلُّـقِ يُفْسِدُ
الْعَمَلَ كَمَا يُفْسِدُ الْخَلُ الْعَسَلَ».

الأَمُورِ﴾ [الشورى: ٤٣].

# ٧١ مدمَّةُ المصارَّةِ والمنازعةِ

اللهِ ﷺ: امَنْ ضَارٌ مُسْلِماً ضَارَهُ اللَّهُ، وَمَنْ شَاقَ مُسُلِماً شَنَقُ اللَّهُ عَلَيْهِ . مُسْلِماً شَنَقُ اللَّهُ عَلَيْهِ .

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُهُ (٣٦٣٥) وَالْقُرْمِلِيُّ (١٩٤٠)، وَحَسَّنَهُ.

روعنْ أبي صومة) بِكَسوِ الصَّادِ الْهُمَلةِ وسُكُونِ الرَّاءِ اشْتَهَرَ بِكُنْيَتِهِ واخْتُلُفَ فِي اسمِهِ اخْتِلافاً كثيراً، وَهُوَ مِنْ بَسِيَ مَاذِنِ بَسْ النَّجَارِ شَهْدَ بَدراً وما بعدَها من المشاهِدِ.

(قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: وَمَنْ صَدَارٌ مُسْلِماً صَدَارُهُ اللّهُ، وَمَنْ شَاقٌ مُسْلِماً شَقُّ اللّهُ عَلَيْهِا. اخرجَهُ ابو داود والترمذيُّ وحسَّنهُ ايْ: من الدخل على مُسلم مضرَّةً في مالِم و ان نفسِهِ أو عرضِهِ بغيرِ حقُّ فضارَهُ اللَّهُ أيْ جازَاهُ منْ جنسِ فعلِهِ وأدخلَ عليهِ المضرُّةَ.

والمشاقّةُ: المنازعةُ أيْ منْ نازعَ مُسلماً ظُلماً وتَعدّياً أَسْرَلَ اللّهُ عاليهِ المشقّةَ جزاءً وفاقاً.

والحديثُ تحليرٌ عنْ أذى السلمِ بأيُّ شيءٍ

# ٢٧ ـ مذمَّةُ الفاحش البذيء

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُنْغِضُ الْفَاحِشَ الْبَذِيءَ». الْمُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُنْغِضُ الْفَاحِشَ الْبَذِيءَ». الْحَرَجَة الْفَرْبِذِينُ وَصَحَّمَة (٢٠٠٢)

البغضُ: ضدًّا الحُبَّةِ ويغسضُ اللَّهِ عبدتُهُ إِسْرَالُ العقوبةِ بِـهِ وعدمُ إكرامِهِ إِيَّاهُ.

والبذيءُ: فعيلٌ من البذاء، وَهُوَ الْكَلامُ القبيحُ الَّذي ليسَ من صفَاتِ المؤمنِ كما دلُّ لَهُ الحديثُ الآتِي. وَالْحُوجَ الِسِنُ مَندَهُ [كما في فِحَسْف الحَفَاءَ ٥٩٩/١]. السُوءُ الْخُلُق شُؤَمٌ، وَطَاعَةُ النَّسَاء نَدَامَةً، وَحُسْنُ الْمَلَكَةِ نَمَاءً.

وَاحْرِجَ الخطيبُ «وَإِنْ لِكُلُّ شَيْءٍ تَرَيَّــةً إِلاَّ صَاحِبُ سُوءٍ الْخُلُقِ، فَإِنَّهُ لا يَتُوبُ مِنْ ذَنْبِ إِلاَّ وَقَعَ فِيمَا هُوَ شَرَّ مِنْهُ.

وأخرجَ الصَّابونيُّ "مَا مَنْ ذَنْبِ إِلاَّ وَلَهُ عِنْدَ اللَّهِ تَوْبَـةً إِلاَّ مُوءُ الْخُلُقِ، فَإِنَّهُ لا يَتُوبُ صَاحِبُهُ مِنْ ذَنْبِ إِلاَّ وَقَـعَ فِيمَـا هُـوَ شَرَّ مِنْهُه.

وأخرجَ النّرمذيُّ (١٩٤٦) وابنُ ماجَـهُ (٣٦٩١) ﴿لا يَدْخُـلُ الْجَنَّةُ سَيُّئُ الْخُلُقِ؛

الأحاديثُ في هذا الساب واسعةً ولعلَّهُ يحملُ المؤمنَ في الحديثِ على كاملِ الإيمانِ أو أنَّهُ خرجَ غرجَ التَّخدِرِ والتَّنفيرِ أو أرادَ إذا ترَكُ إخراجَ الزَّكَاةِ مُسْتَحلاً لِتَرَكُ واجبِ قطعيًّ.

### ٠٠ مذمَّةُ المستبَّيْنِ

اللهِ ﷺ: «الْمُسْتَبَانِ مَا قَالَا، فَعَلَى الْبَادِئِ مَا لَـمْ
يَعْتَدِ الْمَظْلُومُ».

أَغْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٥٨٧).

#### ٣٣ مدمة اللعن

1679 - وَلَهُ مِنْ حَدِيثِ الْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلا اللَّعُانِ، وَلا النَّهُ إِللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّه

أخرجه الترمذي (١٩٧٧) وَحَسَّنَهُ

وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (١٢/١)، وَرَجَّحَ الدَّارَقُطْنِيُّ وَقْفَهُ

(وَلَـهُ) أي الـترمذيّ (من حديث ابنِ مسعودِ رفعهُ وَلَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطُّعُّانِ وَلا اللَّمَّانِ وَلا الْفَاحِشِ وَلا الْبَسْذِيءِ، وحسَّنَهُ الْمُؤْمِنُ بِالطُّعَّانِ وَلا الْفَاحِشِ وَلا الْبَسْذِيءِ، وحسَّنَهُ الْحَاكِمُ ورَجِّحَ الدَّارِقطيُّ وقفَهُ.

الطُّعنُ السُّبُّ يُقالُ: طعنَ في عِرْضِهِ أيْ سبُّهُ.

واللَّمَّالُ: اسمُ فاعلِ للمبالغةِ بزنـةِ فعَّـال أيْ كثـيرِ اللَّعـنِ، ومفْهُومُ الزَّيادةِ غيرُ مُرادٍ، فإنَّ اللَّعنَ مُحرَّمٌ قليَّلُهُ وَكَثيرُهُ.

والحديثُ إخبارٌ بأنَّهُ ليسَ منْ صفَاتِ المؤمنِ الْكَاملِ الإيمانِ السَّبُ واللَّعنُ إلاَّ أنَّهُ يُسْتَنّى منْ ذلِكَ لعنُ الْكَافرِ وشاربِ الخمر، ومنْ لعنهُ اللَّهُ ورسولُهُ.

### ٢٤\_ مذمةُ سبّ الأمواتِ

١٤٣٠ وَعَنْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها قَالَتْ:
 قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «لا تَسُبُّوا الأَمْوَاتَ، فَإِنَّهُمْ قَدْ
 أَفْضَوْا إِلَى مَا قَدْمُوا».

أُخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (١٣٩٣).

سبُّ الأموَاتِ عامٌّ للْكَافرِ وغيرِهِ.

وقد تقدَّمَ وعلَّلُهُ ﷺ بإفضائِهِمْ إلى ما قدَّمُوا منْ أعمالِهِمْ وصارَ أمرُهُمْ إلى مولاهُمْ.

وقدْ مرَّ الحديثُ بلفظِهِ في آخر الجنائز، والْكَلامُ عليْهِ.

### ٢٥ مذمَّةُ النمَّامِ

١٤٣١ - وَعَنْ حُذَيْفَءَ ﴿ عَلَى اللَّهُ عَالَ: قَالَ رَسُولُ

اللَّهِ ﷺ: ﴿لا يَدْخُلُ الْجَنَّةُ قَتَّاتٌ﴾.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٠٥٦)، مسلم (١٠٥)]

روعن حُديفة ﴿ قَالَ: قَـالَ رَسُولُ اللَّهِ 頭聲: «لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَنَّاتٌ ») بقاف ومثناة فوقيَّة وبعدَ الألف مُثنَّاةٌ أيضاً، وَهُـوَ النَّمَامُ.

وقدْ رُويَ بِلْفَظِهِ (مُتَّفَقُ عَلَيْهِ).

وقيلَ: إنَّ بينَ القَتَّاتِ والنَّمَّامِ فرقاً:

فالنَّمَّامُ الَّذي يحضرُ القصَّةَ ليبلُّغَهَا.

والقَتَّاتُ: الَّذِي يَتَسمَّعُ من حديثٍ لا يعلمُ بِهِ، ثُمَّ ينقلُ ما سمعَهُ.

وحقيقة النَّميمةِ: نقلُ كلامِ النَّاسِ بعضُهُمْ إلى بعض للإنسادِ بينَهُمْ.

وقالَ الغزاليُّ: إنَّ حدَّمَا كشفُ ما يُكُرَّهُ كشفُهُ سواءٌ كرِهَـهُ المنقولُ إليْهِ أو المنقولُ عنْهُ أو ثالثٌ وسواءٌ كانَ الْكَشـفُ بـالرَّمزِ أو بالْكِتَابةِ أو بالإيماء.

قَالَ: فحقيقةُ النَّميمةِ: إفشاءُ السَّرُّ وَهَنْكُ السُّنْرِ عَمَّــا يُكُــرَهُ كشفُهُ فلوْ رَآهُ يُخفي مالاً لنفسِهِ فذَكَرَهُ فَهُوَ نميمةٌ كذا قالَهُ

(قلْت) ويُختَملُ أنَّ مثلَ هذا لا يدخلُ في النَّميمةِ بلُ يَكُونُ منْ إفشاءِ السَّرِّ، وَهُوَ مُحرَّمُ أيضاً.

وورد في النَّميمةِ عـدُّهُ أحاديثُ أخرجَ الطَّبرانيُ [كما في والمُّمعة في المُّمعة في المُّمعة في المُّمعة ولا تُميمَة ولا تَكلف والمُّمنة ولا أنَّا مِنْهُ، ثُمَّ تَلا قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ، وَالْمُؤْمِنِينَ، وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا التَّسَبُوا فَقَد احْتَمَلُوا بُهْتَاناً وَإِثْماً مُبِيناً﴾ والمُوزود: ٨٥]».

وأخرج أحمدُ (٢٢٧/٤) «خيَّارُ عِبَّادِ اللَّهِ الَّذِينَ إِذَا رُؤُوا ذُكِرَ اللَّهُ، وَشَرُّ عِبَادِ اللَّهِ الْمَشَّاؤُونَ بِالنَّمِيمَـةِ الْبَاعُونَ لِلْمُبُرَآءِ الْمَيْسِبَ وَيَحْشُرُهُم اللَّهُ مَعَ الْكِلابِ، وغيرُ هذا من الأحاديث.

وقلاً تجبُ النّبيمةُ كما إذا سمعَ شخصاً يُحدُثُ بارادةِ إيذاء إنسان ظُلماً وعدواناً فيحذّرُهُ منْهُ، فإنْ الْمَكَنَ تحذيــرُهُ بغيرِ ذِكْرٍ مَنْ سَمّعَهُ منْهُ وإلاً ذَكَرَ لَهُ ذَلِكَ. والحديثُ دليلُ على عظمٍ شوَاهِدُ كثيرةً.

ذنب النَّمَّام.

قَالَ الحَافظُ المنذريُّ: أَجَعَتِ الْأَمَّةُ عَلَى أَنَّ النَّمِيمَةَ مُحرَّمَةٌ وأَنَّهَا مِنْ أَعظم الذُّنوبِ عَندَ اللَّهِ.

#### ٢٦ مدمّة الغضب

اللَّهِ عَنْ أَنَسِ هَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ عَنْهُ عَذَابَهُ». اللَّهُ عَنْهُ عَذَابَهُ».

أُخْرَجَهُ الطَّبْرَانِيُّ [والأوسط، (١٣٢٠)] -.

وَلَهُ شَاهِدٌ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ عِنْدَ ابْنِ أَبِي الدُّنْيَا.

تقدَّمَ الْكَلامُ في الغضب مراراً، وَهَذَا الحديثُ في فضلِ منْ كَفُ غضبَهُ ومنعَ نفسَهُ منْ إصدار ما يقتضيه الغضبُ ولا يَكُونُ ذلك إلاَّ بالحلم والصبر وجهاد النَّفس، وَهُلوَ أمرٌ شاقٌ؛ ولذا جعلَ اللَّهُ جزاءًهُ كفَّ عَذَابِهِ عنْهُ. وقدْ قالَ تعالى في صفّات المؤمنين: ﴿وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ [الشورى: ٤٧].

### ٧٧ ـ مذمَّةُ الحداع والبحل

المَّدُيْنِ ﴿ الْمُعَنَّ أَبِي بَكْرِ الصَّدُيْنِ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَلا بَخِيلً الْجَنَّةَ خَسبٌ، وَلا بَخِيلً وَلا بَخِيلً وَلا بَخِيلً وَلا بَخِيلً وَلا بَخِيلً وَلا بَخِيلً

أَخْرُجَهُ التَّرْمِلِيُّ، وَقَرُّفَهُ خَلِيئِينِ (١٩٤٦) و(١٩٦٣). وَلِمِي إِسْنَادِهِ طَعْفَاً.

روعن أبي بَكْمِ قال: قال رسولُ اللَّــهِ ﷺ: ﴿لا يَلنَّحُــلُ الْجَنَّةَ») من أوّلِ الأمرِ (خبِّ) بالخاءِ المعجمة مفتُوحةً وبــالموحَّدةِ: الخداعُ.

(ولا بخيلٌ) تقدُّمَ الْكَلامُ على البخيلِ.

رولا سَيِّئُ المُلَكَةِي، وَهُوَ مَنْ يُتُرُكُ مَا يجبُ عَلَيْهِ مَنْ حِقً المماليكِ أو تجاوز الحدُّ في عُقوبَتِهِم، ومثلُّهُ تركُّمهُ لِتَسَاديبِهِمْ بالأدابِ الشَّريعةِ: مَنْ تعليمِ فرائضِ اللَّهِ وغيرِهَا؛ وكذا البَّهَائمُ

سُوءُ اللَّكَةُ يَكُونُ بإِهْمَالِهَا عن الإطعامِ وَتَحميلِهَا ما لا تُطيقُهُ من الاحمالِ، والمشقَّةِ عليْهَا بالسَّيرِ والضَّربِ العنيفِ وغيرِ ذلِكَ. راخرجَهُ النَّرمذيُّ وفرَّقَهُ حديدِن وفي إسنادِهِ ضعفٌ ولَكِنْ لَهُ

وقد مضى كثير منهًا.

# ٧٨ ـ مذمَّةُ من تسمَّعَ لقومٍ هم له كارهون

اللّه عنهما عنهما وَعَن ابْنِ عَبَّاسِ رضي اللّه عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿مَنْ تَسَمَّعَ حَلِيثَ قَوْمٍ، وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ، صُبَّ فِي أُذُنَيْهِ الْآنُكُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْعَيْمَةِ الرَّصَاصَ.

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٧٠٤٢).

روعن ابنِ عبَّاسِ رضي اللّه عنهما قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ عَلَيْهِ: «مَن تَسَمَّعَ حَدِيثَ قَوْمٍ وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ صُبُّ فِي أُذَنَّيْهِ الأَنْكُ») بفتّح الْهَمْزةِ، والمدُّ وضمَّ النُّونِ

(يومَ القيامةِ يعني الرَّصاصَ) هُوَ مُدرجٌ في الحديثِ تفسيراً لما

(أخرجَهُ البخاريُّ)

هَكَذَا فِي نُسخِ بُلُوغِ المرامِ: (تسمَّعُ) بالمثنَّاةِ الفوقيَّةِ وَتَشَديكِ الميم، ولفظُ البخاريُ قمن استمعًا.

والحديثُ دليلٌ على تحريمِ اسْتِماعِ حديثِ منْ يُكْرَهُ سماعُ حديثِهِ ويعرفُ بالقرائن أو بالتَّصريح.

وروى البخاريُّ في الأدبِ المفردِ (ص٣٤٠) منْ روايةِ مسعيدِ المقبريُّ قال: مررْت على ابنِ عُمرَ ومَعَهُ رجلٌ يَتَحدُّثُ فقمْت النِّهِمَا فلطمَ صدري وقال: إذا وجدْت اثنينِ يَتَحدُّثانِ فلا تقمْ مَعُهَمًا حَتَّى تستَّاذَهُمَاهُ.

قالَ ابنُ عبدِ البرُّ: لا يجوزُ لأحدِ أنْ يدخلَ على المُتناجينَ في حال تناجيهما.

قال المصنّف: ولا ينبغي للدّاخلِ عليْهِمَـا القعـودُ عنلَـهُمـا ولوْ تباعدُ عنْهُمَا إلاَّ بإذنهِمَا؛ لأنَّ افتتاحَ الْكَلامَ سـرَّا، دلُّ علـى

أَنَّهُمَا لا يُريدانِ الإطلاعَ على حديثِهمَا. وقدْ يَكُونُ لبعضِ النَّاسِ قُوَّةُ فَهُمْ إذا سمعَ بعض الْكَلامِ اسْتَدَلَّ بِهِ على باقِيهِ فسلا بُدُّ منْ معرفةِ الرَّضا، فإنَّهُ قدْ يَكُونُ في الإذنِ حياءٌ منه، وفي الباطن الْكَرَاهَةُ.

ويلحقُ باستِماعِ الحديثِ استِنشاقُ الرَّائحةِ ومسُّ الشَّوبِ واستِخبارُ صغارِ أهلِ الدَّارِ ما يقولُ الأهلُ، والجيرانُ مـنْ كـلام أو ما يعملونَ من الأعمالِ. وأمَّا لوْ أخبرَهُ عدلٌ عنْ مُنْكَرٍ جـازَ لَهُ أَنْ يَهْجِمَ ويستَمعَ الحديثُ لإزالةِ المنكرِ.

### ٢٩\_ مذمةُ المتتبع لعيوب الناس

1٤٣٥ - وَعَنْ أَنَسٍ هُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

أَخْرَجَهُ الْبُؤَارُ بِإِسْادِ حَسَنٍ [كما في «المجمع» (٢٢٩/١٠)].

طُوبى مصدرٌ من الطّيب، أو اسمُ شـجرةٍ في الجنّةِ يسيرُ الرَّاكِبُ في ظُلْهَا مانةً عام لا يقطعُها. والمرادُ أنّها لمن شغلهُ النَظرُ في عُيوبِهِ وطلب إذالَتِها أو السَّنرِ عليْها جن الاشتِغالِ بذكرِ عُيوبِ غيرِهِ والنَّعرُف لما يصدرُ منْهُمْ من العيـوب، وذلِكَ بانْ يُقدمُ النَّظرَ في عيبِ نفسِهِ إذا أرادَ أنْ يعيبَ غيرَهُ، فإنَّهُ يجدُ من نفسِهِ ما يردعُهُ عنْ ذِكْرِ غيرهِ.

### ٣٠\_ مذمَّةُ الكِبْر

الله عنهما قال: قال رَسُولُ اللهِ عَهْزَ رَضِي الله عنهما قال: قال رَسُولُ اللهِ عَهْد: «مَنْ تَعَاظَمَ فِي نَفْسِهِ، وَاخْتَالَ فِي مِشْيَتِهِ لَقِيَ الله، وَهُوَ عَلَيْهِ غَضْبَانُ».

أَخْرَجَهُ الْحَاكِمُ [المستدرك (٦٠/١)]، وَرِجَالُهُ ثِقَاتَ.

تفاعلَ يأتِي بمعنى فعلَ مشلَ توانيْتُ بمعنى ونيتُ. وفِيهِ مُبالغةٌ، وَهُوَ المرادُ هُنا أيْ منْ عظَمَ نفسهُ إمَّا باغتِقادِ أنَّهُ يستَحقُ من التُعظيمِ فوق ما يستَحقُهُ غيرُهُ ثَمَنْ لا يعلمُ اسْتِحقاقَهُ الإهانة.

ويختَملُ هُنا أَنْ تعاظمَ بمعنى تعظّمَ مُشدَّدةً أي اغتَقدَ في نفسيهِ أنّهُ عظيمٌ كَتَكَبَّرَ اغتَقدَ أنّهُ كبيرٌ، أو يَكُونُ تفاعلَ بمعنى

اسْتَفعلَ أيْ طلبَ أنْ يَكُونَ عظيماً، وَهَذا يُلاقي معنى تَكَثَّرَ.

والْكِبرُ كما قالَ الْهَديُّ فِي كِتَابِ «تَكْملَـةِ الْأَحْكَـامِ»: هُـوَ اغْتِقادُ اللهُ يَسْتَحَقُّ مِن التَّعظيمِ فــوقَ مـا يَسْتَحَقُّهُ غَيْرُهُ ثَمَّـنُ لا يعلمُ اسْتِحقاقَهُ الإهَانةَ.

قيلَ: هُوَ أَنْ يَتَكَبَّرَ عن الحقُّ فلا يرَاهُ حقًّا.

وقيلَ: هُوَ أَنْ يَتَكَبَّرَ عَنِ الْحَقُّ فَلَا يَقْبَلُهُ.

وقالَ النَّوويُّ: معنَاهُ الارْتِفاعُ عن النَّاسِ واحْتِكَارُهُمْ ودفعُ الحقّ، وإنْكَارُهُ ترفُعاً وَتَجَبُّراً.

وجاءً في روايـةِ الحـَـاكِمِ "وَلَكِـنُ الْكِبْرَ مَـنْ بَطَرَ الْحَــقُ وَازْدَرَى النَّاسَ».

فَبَطْرُ الْحَقِّ: دَفْعُهُ وَرَدُهُ.

«غَمْطُ النَّاسِ» بفَتْحِ المعجمةِ وسُكُونِ الميمِ والطَّـاءِ المُهمَلةِ
 هُوَ اخْتِقارُهُمْ وازدراؤهُمْ هَكَذا جـاءً مُفسَّراً عندَ الحَـاكِمُ قالَـهُ
 المنذريُّ.

ولفظة (من) رُويَتْ بالْكَسرِ لميمِهَا على أنْهَا حرفُ جرَّ وبفَتْجِهَا على أنْهَا موصولة، والتَّفسيرُ النَّبويُّ دلُّ على أنَّهُ ليسنَ من قبيلِ الاغْتِقادِ، وإنَّما هُوَ بمعنى عدمِ الامْتِشالِ تعزُّزاً وَتَرفُعاً واخْتِقاراً للنَّاسِ.

وقالَ ابنُ حجرٍ في «الزَّواجرِ»: الْكِبرُ إِمَّا باطنٌ، وَهُوَ خُلْـنُ النَّفسِ واسمُ الْكِبرِ بِهَذا أحقُ. وإِمَّا ظَاهِرٌ، وَهُــوَ أعمـالٌ تصــدرُ من الجوارحِ وَهِيَ شمرَاتُ ذَلِكَ الحُلقِ، وعندَ ظُهُورِهَا يُقالُ تَكَبَرُ وعندَ عدمِهَا يُقالُ كَبُرَ، فالأصلُ هُــوَ خُلـقُ النَّفسِ الَّذي هُــوَ الاسْيَرواحُ والرُّكُــونُ إِلَى رُوْيةِ النَّفسِ فــوقَ الْمُتَكبِّرِ عليْـهِ فَهُــوَ يستندعي مُتكبَراً عليْهِ ومُتكبَّراً بِهِ.

وبهِ فارقَ العُجْبَ، فإنَّهُ لا يسْتَدعي غيرَ المُعْجَب بِـهِ حَتَّى

لو فُرضَ انفرادُهُ دائماً لما أَمْكَنَ أَنْ يَقِعَ مَنْهُ العُجْبُ دُونِ الْكِبْرِ، فَالعَجِبُ مُورَدُ اسْتِعظامِ الشّيءِ، فإنْ صِحبَهُ منْ يرى أنَّـهُ فوقَّـهُ كَانَ كِبْراً ا هـ.

والاخْتِيالُ في المشيةِ هُوَ من التُكَبِّرِ وعطفُهُ عليْهِ منْ عطف ِ
الحدِ نوعي الْكِبرِ على الآخرِ، كأنَّهُ يقولُ: منْ جمع بمينَ نوعينِ
منْ انواعِ هذا الْكِبرِ يستَحقُ الوعيدَ، ولا يلزمُ منْهُ أنْ احدَّهُمَا
لا يَكُونُ بِهَذِهِ المثابةِ؛ لأنَّهُ قدْ ثَبَتْ احاديثُ في ذمُ الْكِبرِ مُطلقاً.

والحديثُ وغيرُهُ دالًا على تحريمِ الْكِبرِ وإيجابِهِ لغضبِ اللَّـهِ تعالى.

#### ٣١ مذمَّةُ العجلةِ

١٤٣٧ - وَعَنْ سَهْلٍ بْنِ سَسَعْدٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الْعَجَلَةُ مِن الشَّيْطَان».

أُخْرَجَهُ الْتُوْمِلِيُّ، وَقَالَ: حَسَنٌ (٢٠١٢).

العجلةُ هي السُّرعةُ في الشَّيءِ وَهِيَ مذمومةٌ فيما كانَ المطلوبُ فِيهِ الآناةُ محمودةٌ فيما يُطلبُ تعجيلُهُ مسن المسارعةِ إلى الخيرَاتِ ونحوهًا.

وقله يُقالُ: لا مُنافاةً بينَ الأناقِ، والمسارعةِ، فإنْ سارعَ بِتُؤدةِ وَتَانَّ فَيْتِمُ لَهُ الأمرانِ، والضَّالِطُ أَنْ خيارَ الأمورِ أوسطُهَا.

## ٣٧\_ مذمَّةُ الشوم

الله عنها قَالَتْ: وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللَّه عنها قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: قالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:

أُخْرَجَهُ أَخْمَدُ (٨٥/٦) وَفِي إِسْنَادِهِ ضَفْفٌ

وعنْ عائشةَ رضي الله عنها قالَتْ: قالَ رسولُ اللَّــهِ ﷺ: «الشُّوْمُ سُوءُ الْخُلُقُ». أخرجَهُ أحمدُ وفي إسنادِو ضعفٌ

الشُّومُ: صَدُّ اليُمْنِ وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ على حقيقةِ سُــوءِ الخلقِ وأنَّهُ الشُّومُ، وأنَّ كُلَّ ما يلحقُ من الشُّرورِ فسسببُهُ سُـوءُ الخلقِ. وفِيهِ إشعارٌ بــانُ سُــوءَ الخلقِ وحسنَهُ اخْتِيـارٌ مُكْتَسبِ للعبدِ. وتَقدَّمَ تحقيقُهُ.

### ٣٣ مدمَّةُ اللعن

اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّعُسَانِينَ لَا يَكُونُسُونَ شُسْفَعَاءَ، وَلَا شُسُفَعَاءً، وَلَا شُسُفَعَاءً، وَلَا شُهَذَاءً يَوْمَ الْقَيَامَةِ».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٥٨٩).

تقدُّمَ الْكَلامُ فِي اللَّعن قريباً.

والحديثُ إخبارٌ بأنَّ كثيري اللَّمْنِ لِيسَ لَهُمْ عندَ اللَّهِ قبــولُ شـفاعةٍ يــومَ القيامـةِ أيْ لا يشـفعونَ حـينَ يشـفعُ المؤمنــونَ في إخوانِهِمْ.

ومعنى (ولا شهداءً) قبل لا يَكُونــونَ يــومَ القيامـةِ شُـهداءً على تبليغ الأممِ رُســلُهُمْ إليْهــم الرُسـالات، وقبــلُ: لا يَكُونـوا شُهُداءً في الدُنيا ولا يُقبلُ شَهَادَتُهُمْ لفســقهِمْ؛ لأنْ إكثــارَ اللّعـنِ منْ أدلةِ التَّسَامُلِ في الدينِ.

وقيلَ: لا يُرزقونَ الشَّهَادةَ وَهِيَ القَتْلُ فِي سبيلِ اللَّهِ.

ف (يومَ القيامةِ) مُتَعلَّقٌ بـ «شُفعاء» وحدَهُ على هذينِ خبرين

ويختَملُ عليْهِمَا أَنْ يَتَعلَّقَ بِهِمَا ويرادَ أَنْ شَهَادَتُهُ لَمَّا لَمْ تُقْسِلْ فِي اللَّذِيا لَمْ يُكتَبِّبُ لَهُ فِي الآخرةِ ثُوابُ منْ شَهِدَ بالحقُ، وَكَذَلِيكَ لا يَكُونُ لَهُ فِي الآخرةِ ثوابُ الشُهْداء.

### ٣٤\_ مذمَّةُ التعييرِ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: امَنْ عَيَّرَ أَخَاهُ بِذَنْبِ لَمْ يَمُتْ حَتَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: المَنْ عَيَّرَ أَخَاهُ بِذَنْبِ لَمْ يَمُتْ حَتَّى يَعْمَلُهُ».

أَخْرَجَهُ النَّرْمِلِيُّ (٢٥٠٥) وَحَسَّنَّهُ، وَسَنَّلَتُهُ مُنْقَطِعٌ.

كَأَنَّهُ حَسَّنَهُ التَّرَمَذِيُّ لشوَاهِدِهِ فلا يضرُّهُ انقطاعُهُ.

وَكَانُ مَنْ عَيْرَ اخَاهُ، أَيْ عَابَهُ مِن العَارِ، وَهُـوَ كُـلُّ شَيْءٍ لزمَ بِهِ عَيْبٌ كما في القاموس يُجازى بسلب التَّوفييقِ حَتَّى يرْتَكِبَ مَا عَيْرَ اخَاهُ بِهِ وذَاكَ إِذَا صَحَبَهُ إِعِجَابُهُ بَنْسِيهِ بسيلامَتِهِ

عًا عيْرَ بهِ اخَاهُ.

وفِيهِ أَنْ ذِكْرَ النَّسْبِ لِجَرَّدِ التَّعييرِ قبيحٌ يُوجبُ العقوبةَ.

وأنَّهُ لا يذْكُرُ عيبَ الغيرِ إلاَّ للأمورِ السُّنَّةِ الَّتِي سلفَتْ معَ حُسنِ القصدِ فِيهَا.

#### ٣٥ مذمة الكذب

ا ۱ ا ۱ ا وَعَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيم عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ جَدُهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ ال

أَخْرُجَمَهُ النَّلاقَةُ [أبسو داود (٤٩٩٠)، السومذي (٢٣١٥)، السسالي [«كبرى» (١٩٦١))، وَإِمَنَادُهُ قَويَّ.

(وعن بَهْزِ بنِ حَكِيمٍ عن أبِيهِ عن جدَّقِ) مُعاويةَ بنِ حيدةً.

(قالَ: قالَ رسولُ اللّهِ ﷺ: وَرَبْـلُ لِلّــــٰذِي يُحَــدُّتُ فَيَكُــٰـٰدِبُ
 لِيُصْحِكَ بِهِ الْقَوْمَ وَيْلًا لَهُ، ثُــمُ وَيْـلُ لَــُهُ. اخرجَـهُ النّلائــةُ وإســـــادُهُ
 قويٌّ وحسنَّـةُ التّرمذيُ وأخرجَهُ البَيْهَقيُّ (١٩٦٧/٠).

والريلُ: الْهَالاكُ، ورنعُهُ على أنهُ مُبَدَّا حَـبرُهُ الجَـارُ والجرورُ، وجازَ الابتداءُ بالنَّكِرةِ؛ لأنَّهُ منْ باب سلامٌ عليْكُمْ وفي معناهُ الاحادیثُ الواردةُ في تحریمِ الْکَـذبِ على الإطلاقِ مثلُ حدیث «إِیُّاكُمْ وَالْکَـذِب، فَإِنْ الْکَـذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُـورِ، وَالْفُجُورُ يَهْدِي إِلَى النَّارِ» سيأتي واحرجَ ابن حبَّانَ في صحیحِهِ ومثلُهُ عندَ الطَّبرانيُ.

وَاخْرِجَ آحمدُ (۱۷٦/۲) منْ حديسْتِ ابْسَنِ لَهَيْعَةَ «مَا عَمَـلُ أَهْلُ النَّارِ؟ قَالَ «الْكَذِبُ، فَإِنَّ الْعَبْدَ إِذَا كَـذَبَ فَجَـرَ، وَإِذَا فَجَـرَ كَفَرَ، وَإِذَا كَفَرَ دَخَلَ النَّارَ».

وَاخْرِجَ البخاريُّ (١٣٨٦) أَنَّهُ قَالَ ﷺ فِي الحديثِ الطَّوبِـلِ ومنْ جُملَنِهِ قُولُهُ «رَأَيْتِ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْنِ أَتَيَانِي قَالا لِي الَّذِي رَأَيْته يَشُقُ شَدْقَهُ فَكَذَّابٌ يَكْذِبُ الْكَذِيَةَ تُخْمَلُ عَنْهُ حَثَّى تَبُّلُغَ الآفَاقَ» في حديثِ رُويَاهُ ﷺ، والأحاديثُ في البابِ كثيرةً.

الحديثُ دليلٌ على تحريمِ الْكَذبِ لإضحَــاكِ القـومِ، وَهَــذا تحريمٌ خاصٌ.

ويحرُمُ على السَّامعينَ سماعُهُ إذا علمُوهُ كذباً؛ لأنَّهُ إقرارٌ على المنْكَرِ بلْ يجبُ عليْهِمُ النَّكِيرُ أو القيامُ من الموقف. وقدْ عُدُّ الْكَذَبُ من الْكَبَائِر.

قَالَ الرَّوْيَانِيُّ مِن الشَّافِعِيَّةِ: إِنَّهُ كَبِيرِةٌ، ومِنْ كَـذَبَ قَصَـداً رُدَّت شَهَادَتُهُ، وإِنْ لَمْ يَضِرُّ بالغيرِ؛ لأنَّ الْكَذَبَ حَرامٌ بِكُلُّ حَالٍ.

وقالَ المَهْديُّ: إِنَّهُ ليسَ بِكَبِيرةٍ ولا يَتِمُّ لَهُ نفيُ كبرِهِ على العموم، فإنَّ الْكَذَبَ على النَّبِيُ ﷺ والإضرارَ بمسلمٍ أو مُعَـاهَدٍ كبيرةً.

وقسَّمَ الغزاليُّ الْكَذَبِّ في الإحياءِ إلى واجب ومباحٍ ومحرَّمٍ.

وقال: إنْ كُلَّ مقصد محمود يُمكِنُ التَّوصُلُ إلِيهِ بالصَّدَق، والْكَذَبِ جَمِعاً، فالْكَذَبُ فِيهِ حرامٌ، وإنْ أَمْكَنَ التَّوصُّلُ إلِيهِ بالصَّدَق، بالْكَذَبِ جَمِعاً، فالْكَذَبُ فِيهِ حرامٌ، وإنْ أَمْكَنَ التَّقصود، وواجب إنْ وجب تحصيلُ ذلِكَ، وَهُوَ إذا كانَ فِيهِ عصمةُ من يجبُ إنقاذُهُ، وَكُذَا إذا خشى على الوديعة من ظالم وجب الإنكارُ والحلفُ، وكذا إذا كانَ لا يَتِمُ مقصودُ حرب أو إصلاحُ ذَاتِ البِينِ أو اسْتِمالةُ قلبِ الجيئُ عليْهِ إلاَ بالْكَذَبِ فَهُوَ مُباحً.

وَكَذَا إذا وَقَعَتْ مَنْهُ فاحشةٌ كالزُنى وشربِ الخمــرِ وسَـالَهُ السُّلطانُ فلَهُ أنْ يَكْذَبَ ويقولَ: ما فعلْت.

ثُمَّ قَالَ: وينبغي أَنْ تُقَابِلُ مَفْسَدَةُ الْكَذَبِ بِالمَفْسِدَةِ الْمُرَبِّـةِ عَلَى الصَّدَقِ اشْدُ فَلَـهُ الْكَذَبُ، وإِنْ كَانَتْ مَفْسِدَةُ الصَّدَقِ اشْدُ فَلَـهُ الْكَذَبُ، وإِنْ كَانَتْ بِنَفْسِهِ كَانَتْ بالعَكْسِ أَوْ شَكْ فِيهَا حُرَّمَ الْكَذَبُ، وإِنْ تعلَّقَ بِنفسِهِ اسْتَحبُ أَنْ لا يَكْذَبَ، وإِنْ تعلَّقَ بغيرِهِ لَمْ تحسن المساعمةُ بحقُ الغيرِ، والحزمُ ترْكُهُ حيثُ أُبِيحَ.

واعلمُ أنَّهُ يجوزُ الْكَذَبُ اتَّفَاقاً فِي ثلاثِ صُورِ كَمَا اخْرِجَهُ مُسلم فِي الصَّحِيحِ (٢٦٠٥) قالَ ابنُ شِيهَابِ: لَمْ اسمع برخص في شيءٍ ثمَّا يقولُ النَّاسُ كذبَ إلاَّ في ثلاثِ: الحربُ، والإصلاحُ بينَ النَّاسِ، وحديثُ الرَّجلِ امرأتَهُ وحديثُ المرأةِ زوجِهَا.

قالَ القاضي عياضٌ: لا خلافَ في جوازِ الْكَــذبِ في هـــذِهِ النَّلاثِ الصُّورِ.

أخرجَ ابنُ النَّجَّارِ عن النَّوَّاسِ بنِ سمعانَ مرفوعـــاً: «الْكَذِبُ يُكْتَبُ عَلَى ابْنِ آدَمَ إلاَّ فِي ثَلاثٍ: الرَّجُلُ يَكُونُ بَيْنَ

الرَّجُلَيْنِ لِيُصْلَحَ بَيْنَهُمَا، وَالرَّجُلُ يُحَدَّثُ الْمَرَأَتَهُ لِيُرْضِيَهَا بِلَلِكَ، وَالرَّجُلُ يُحَدِّثُ الْمَرَأَتَهُ لِيُرْضِيَهَا بِلَلِكَ، وَالْحَدْ (٤٥٤/٦)]

واعلم أن ذلك لحكمةِ الاجتماعِ ومصلحتِهِ.

(قلْت): انظر إلى حِكْمةِ اللَّهِ وَعَبْتِهِ لاَجْتِماعِ القلوبِ كَيفَ حرَّمَ النَّميمةَ وَهِيَ صدقٌ لما فِيهَا منْ إنسادِ القلوبِ وَتُوليدِ العداوة، والوحشةِ وأباحَ الْكَذَب، وإنْ كانَ حراماً إذا كانَ لجمعِ القلوبِ وجلبِ المردَّةِ وإذْهَابِ العداوةِ

#### ٣٦\_ مذمَّةُ الغِيبةِ

اللَّهِ عَنْ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «كَفَّارَةُ مَن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «كَفَّارَةُ مَن اغْتَبْته أَنْ تَسْتُغْفِرَ لَهُ».

رَوَاهُ الْحَارِثُ بْنُ أَبِي أَسَامَةً بِإِسْنَادٍ صَعِيفٍ [هزوائد مسند الحارث] (١٠٨٧].

والخرجَة ابسنُ ابسي شعبيةً في مُستندو، والبيَّهَقَيُّ في شُعب الإيمان (٦٧٨٦) وغيرُهُمَا بالفاظ مُخْتَلفةٍ مـنْ حديثِ أنس وفي أسانيدِهِمَا ضعفٌ.

وروي من طريق أخرى بمعناه، والحاكِمُ (٥١١/١) من حديث خُذيفة، والبيهَقيُ [وضع الإيمانه (٢٧٨٨)] قال: وَهُوَ اصحُ ولفظُهُ قال: «كَانَ فِي لِسَانِي ذَرَبٌ عَلَى اَهْلِي فَسَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَال: أَيْنَ أَنْتَ مِن الاسْتِغْفَارِ يَا حُذَيْفَةُ إِنِي لاَسْتَغْفَارِ يَا حُذَيْفَةُ إِنِّي لاَسْتَغْفَارُ اللَّه فِي كُلُّ يَوْم مِائَةَ مَرَّةٍ».

هذا الحديثُ لا دليلَ فِيهِ نصّاً أنَّهُ لأجلِ الاغْتِيابِ بلُ لعلَّهُ لدفع ذَرَبِ اللَّسان.

والحديثُ دليلٌ على أنَّ الاسْتِغفارَ من المغْتَـابِ لمن اغْتَابَـهُ يَكْفي ولا يُخْتَاجُ إِلَى الاغْتِذار منْهُ.

وفصَّلَتِ الْهَادويَّةُ والشَّافعيَّةُ فقالوا: إذا علمَ المغْتَابُ وجبَ الإسْتِحلالُ منْهُ. وامَّا إذا لَم يعلمُ فلا ولا يُسْتَحبُ ايضاً؛ لأنَّهُ يجلبُ الوحشةَ وإيغارَ الصَّدرِ، إلاَّ أنْـهُ اخـرجَ البخـاريُّ (٣٥٣٤) منْ حديثِ ابي هُريرةَ مرفوعاً «مَنْ كَانَتْ عِنْـدَهُ مَظْلِمَةً لاَخيهِ في عِرْضِهِ او شَيْءٍ فَلْيَتَحَلَّلُهُ مِنْهُ الْيُومَ قَبْلَ أَنْ لا يَكُونَ لَهُ دِينَارُ وَلا دِرْهَمٌ إِنْ كَانَ لَهُ عَمَلٌ صَالِحٌ أُخِذَ مِنْهُ بِقَسَدْرِ مَظْلِمَتِهِ، وَإِنْ

لَمْ يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أُخِذَ مِنْ سَيْئَاتِ صَاحِبِهِ فَحُمِلَ عَلَيْهِ. واخرجَ نحوّهُ البَيْهَقيُّ (٣٦٩/٣) منْ حديثِ أبي مُوسى.

وَهُوَ دَالً عَلَى أَنَّهُ بِجِبُ الاسْتِحَلَالُ، وإِنْ لَمْ يَكُنْ قَدْ عَلَمَ إِلَّا أَنَّهُ يُحملُ عَلَى مِنْ قَدْ بِلغَهُ وَيَكُونُ حَدِيثُ أَنْسٍ فِيمِنْ لَمْ يَعْلَمُ وَيَقَيْدُ بِهِ إطْلاقُ حَدِيثِ البخاريُ.

### ٣٧ ـ مذمّة شديد الخصام

الْخَصِمُ اللَّهِ اللَّهِ الْأَبْغَضُ الرِّجَالِ إِلَى اللَّهِ الْأَلْتُ:

الْخَصِمُ اللَّهِ اللَّهِ الْأَلْتُ

أَغْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٦٦٨).

روعن عائشة رضى الله عنها قالت: قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: وَأَبْفَصُ الرِّجَالِ إِلَى اللَّهِ الأَلَدُ الْخَصِيمُ، بفَتْحِ الحَاءِ المعجمةِ وَكَسرِ الصّادِ المُهْمَلةِ (أخرجَة مُسلم).

الألدُّ: مَأْخُوذٌ مَنْ لديدي الوادي وَهُمَا جَانْبَاهُ.

والحصمُ: شديدُ الخصومةِ الَّـذي يحجُ مُخاصمَـهُ وجُــةُ الاَثْنِقاقِ اللَّهُ كُلُّما اخْتَجُ عليهِ بحجَّةٍ أخذَ في جانب آخرَ.

وقلاً وردَتْ أحاديثُ في ذمَّ الخصومةِ كحديثِ "مَنْ جَادَلَ فِي خُصُومَةٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ لَمْ يَزَلْ فِي سُخْطِ اللَّهِ حَتَّى يَنْزِعَ " تَقلدُّمَ تخريجُهُ أحمد (٧٠/٧)، أبو داود (٧٥٩٧).

وأخرجَ التَّرمذيُّ (١٩٩٤) وقالَ: غريبٌ منْ حديثُ ابنِ عبَّاسِ مرفوعاً (كفى بِك إثماً أنْ لا تزالَ مُخاصماً».

وظَاهِرُ إطلاقِ الأحاديثِ انَّ الخصومةَ مذمومةً ولوَّ كسانَتْ في حنَّ.

وقال النُّوويُّ في الأذْكَارِ: فإنْ قُلْــت: لا بُــدُّ للإنسانِ مـن الخصومةِ لاسْتِيفًا، حقِّهِ.

فالجوابُ ما أجابَ بِهِ الغزالُ: أَنَّ الذَّمُّ إِنَّمَا هُوَ لَمَنْ خاصَمَ بباطلٍ وبغيرِ علم كركيلِ القــاضي فإنَّـهُ يَتَوَكَّـلُ قبــلَ أَنْ يعــرفَ الحقُّ في أيُّ جانب.

ويدخلُ في الذَّمُ منْ يطلبُ حقّاً لَكِنْ لا يقْتَصرُ على قدر الحاجةِ بل يُظْهِرُ اللَّددَ والْكَذَبَ لإيذاءِ خصيهِ وَكَذا مِـنْ يحملُـهُ على الخصومةِ محضُ العنادِ لقَهْرِ خصيهِ وَكَسرِهِ.

ومثلُهُ منْ يخلطُ الخصومةَ بِكَلمَاتٍ تُـوْذِي وليسَ إليْهَا ضرورةٌ في التُوصُلِ إلى غرضِهِ فَهَذَا هُوَ المذمومُ.

بخلاف المظلوم الذي ينصرُ حُجَّتُهُ بطريق الشَّرعِ مـنْ غـيرِ لدد وإسراف وزيادةِ الحجاجِ على الحاجةِ مـنْ غـيرِ قصـدِ عنـادٍ ولا إيذاء، ففعلُهُ هذا ليسَ مذموماً ولا حراماً لَكِنَ الأولى تركُــهُ ما وجدَ إليهِ سبيلاً.

وفي بعـضِ كُتُـبِ الشَّـافعيَّةِ أَنْهَـا تـردُّ شَـهَادةَ مـــنْ يُكُــثُرُ الخصومة؛ لأنَّهَا تُنقصُ المروءةَ لا لِكَونِهَا معصيةً.

# ١ ٥ ـ كتابُ مَكارِم الأخْلاقِ

### ١- فضلُ الصدق

اللَّهِ ﷺ: ﴿عَلَيْكُمْ بِالصَّدْقِ، فَإِنْ الصَّدْقَ يَهْدِي إلَى اللَّهِ ﷺ: ﴿عَلَيْكُمْ بِالصَّدْقِ، فَإِنْ الصَّدْقَ يَهْدِي إلَى الْبِرِّ، وَإِنْ الْبِرِّ يَهْدِي إلَى الْجَنِّةِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصَدُقُ وَيَتَحَرَّى الصَّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ صِدِّيقاً، وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ، فَإِنْ الْكَذِبَ يَهْدِي إلَى النَّهُورِ، وَإِنْ الْفُجُورَ يَهْدِي إلَى النَّارِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذَبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ الرَّجُلُ يَكْذَبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَالًا .

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٠٩٤\_ مسلم (٢٦٠٧)].

(عن أبن مسعود هي قال: قال رسول الله على: «عَلَيْكُمْمُ بِالصَّلَاقِ فَإِنَّ الصَّلَاقَ يَهْدِي) بِفَتْح حَرْف الْمُصَارَعَةِ

(إِلَى الْبِرِّ وَإِنَّ الْبِرُّ يَهْدِي إِلَى الْجَنْةِ وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الْمِدُقَ حَنَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ صِدَّيْقًا، وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ فَإِلَّ الْمُدَاثِ مَا اللَّهِ صِدَّيْقًا، وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ فَإِلَّ الْمُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَنَّى يُكْذَبُ عِنْدَ اللَّهِ كَذَابًا، مُثْفَةً عَلْدِهِ،

والْهدايةُ: الدُّلالةُ الموصلةُ إلى المطلوبِ.

والبرُّ: بِكَسرِ الموحَّدةِ أصلُهُ التُّوسُّعُ في فعلِ الخبرَاتِ وَهُـوَ اسمَّ جامعٌ للخبرَاتِ كُلُّهَا ويطلقُ على العملِ الصَّالحِ الخاصُّ.

قَالَ ابنُ بِطَّالِ قُولُهُ: ﴿ وَإِنَّ البِّرِ... إِلَى آخرِو ۗ مصداقَهُ قُولُـهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الأَبْرَارُ لَفِي نَتِيم ﴾ [الإنفطار: ١٣].

وقالَ قولُهُ: (وما يزالُ الرَّجلُ يصدقُ إلى آخرِهِ) المرادُ يَنكَرَّرُ منْهُ الصَّدقُ حَتَّى يسْتَحقُّ اسمَ المبالغةِ وَهُوَ الصَّدَّيْنُ.

وأصلُ الفجورِ الشُّنُّ فَهُوَ شَقُّ الدَّيانةِ، ويطلــقُّ علـى المِسِلِ إلى الفسادِ وعلى الانبعاثِ في المعاصي وَهُوَ اسمٌ جامعٌ للشُّرِّ.

وقولُهُ (وما يزالُ الرَّجلُ يَكُذبُ) هُوَ كما مرَّ في قولِــهِ "وما يزالُ الرَّجلُ يصدقُ، في أنَّهُ إذا تَكَرَّرُ منْهُ الْكَــذَبُ اسْتَحقَّ اسمَ المبالغةِ وَهُوَ الْكَذَّابُ.

وفي الحديث إشارةً إلى أنَّ منْ تحرَّى الصَّدَقَ في أقوالِهِ صَارَ لَهُ سَجِيَّةً وَمَـنْ تَعَمَّدَ الْكَـذَبَ وَتَحَرَّاهُ صَـارَ لَـهُ سَـجَيَّةً، وأنَّـهُ بالتَّدرُبِ والاكْتِسَابِ تَسْتَمرُ صَفَاتُ الخيرِ والشُّرُ.

والحديثُ دليلٌ على عظمةِ شأنِ الصَّدقِ وأنَّهُ يَتَهِسي بصاحبهِ إلى الجُنَّةِ

ودليلٌ على عظمةِ قُبِع الْكَذَبِ وَانَّهُ يَتَهِي بصاحبِهِ إلى النَّارِ، وذلِكَ مع ما يُصاحِبُها في اللَّنِيا فإنَّ الصَّدوق مَقبولُ الحَديثِ عندَ النَّاسِ مقبولُ النَّهَادةِ عندَ الحُكَّامِ محبوبٌ مرغوبٌ في احاديثِهِ والْكَذُوبُ بخلافِ هذا كُلَّهِ.

#### ٧ ـ التحذيرُ من الظنُّ

1 1 1 2 وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلِمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنَالِمُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٠٦٤\_ مسلم (٢٥٦٣)].

روعن أبي هُريرةَ هَاكُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: وَإِلَّاكُمُ وَالطَّنُّ بِالنَّصْبِ مُحَذِّدٌ مِنْهُ

(فَإِنَّ الظُّنُّ أَكُذَبُ الْحَدِيثِ، مُتَّفَقٌ عليْهِ).

تقدَّمَ بيانُ معنَاهُ وانَّهُ تحذيرٌ منْ انْ يُحقِّقَ ما ظنَّهُ وأمَّا نفسُ الظَّنُ فقدْ يَهْجمُ على القلبِ فيجبُ دفعُهُ والإعراضُ عن العملِ عليهِ.

### ٣\_ التحذير من الجلوس في الطرقاتِ

المُعَادِ وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ اللهِ عَالَ: فَالَ رَسُولُ اللَّهِ عِلَى: ﴿ إِيسًاكُمْ وَالْجُلُوسَ عَلَى

الطُّرُقَاتِ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا لَنَا بُدُّ مِن مَجَالِسِنَا، نَتَحَدَّثُ فِيهَا، قَالَ: فَأَمَّا إِذَا أَيْتُمَ فَأَعْطُوا مَجَالِسِنَا، نَتَحَدَّثُ فِيهَا، قَالَ: فَأَمَّا إِذَا أَيْتُمَ فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهُ قَالُوا: وَمَا حَقُهُ؟ قَالَ: غَضُ الْبُصَرِ، وَكَفُ الأَذْى، وَرَدُ السَّلام، وَالأَمْسُرُ بِالْمَعْرُوفِ، وَلَدُّ السَّلام، وَالأَمْسُرُ بِالْمَعْرُوفِ، وَالنَّهْيُ عَن الْمُنْكَرِ».

مُنْفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٤٦٥)، مسلم (٢٠١٢١)].

(وعنْ أبي سعيدِ رَهِي قال: قال رسولُ اللهِ صلى الله عليه وآله وسلم: الله عليه والجُلُوسَ عَلَى الطُّرُقَاتِ،) بضمُّ عَلَى الطُّرُقَاتِ،) بضمُّ عَلَى الطُّرُقَاتِ،

(اقَالُوا: يَا رَسُولَ الله مَا لَنَا بُدُّ مِنْ مَجَالِسِنَا نَتَحَدُّثُ فِيهَا قَالَ: فَأَمُّا إِذَا أَبَيْتُمُ أَي امْتَنَعْتُمْ عَــنْ تَــرْكِ الْجُلُــوسِ عَلَــى الطُّرُقَاتِ.

(فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقْلُهُ قَالُوا: وَمَا حَقَّلُهُ قَالَ: غَضُّ الْبَصَرِ) عَـن الْمُحَرَّمَاتِ وَكَفُ الأَذَى عَن الْمَارُينَ بِقَوْلٍ أَو فِعْلٍ.

(وَرَدُّ السَّلامِ) إجابَتُهُ على منْ القَاهُ عليْكُمْ مــن المــارُينَ إذ السَّلامُ يُسنُ ابْتِداءً للمارُ لا للقاعدِ.

(«وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ»، مُتَّفَقَّ عليْهِ.

قَالَ القَاضِي عِياضٌ: فِيهِ دليلٌ على أَنْهُمْ فَهِمُـوا أَنْ الأمرَ ليسَ للوجوبِ وأنَّهُ لِلتَّرغيبِ فيما هُـوَ الأولى إذْ لـوْ فَهِمُـوا الوجوبَ لمْ يُراجعُوهُ.

قالَ المصنّفُ: ويُحتَملُ أنّهُمْ رجوا وُقَـوعَ النّسـخِ تخفيفـاً لمـا شَكُوا من الحاجةِ إلى ذلِكَ.

وقد زيد في أحاديث حقُّ الطَّريقِ على هـذِهِ الخمسـةِ المذْكُورةِ، زادَ أبو داود (٤٨١٦): "وإرشادُ أبنِ السَّبيلِ وَتَسْمِيتُ العاطسِ».

وزادَ سعيدُ بنِ منصورِ: ﴿وَإِغَانَةُ اللَّهُوفِ».

وزادَ البزَّارُ [«كشفُ الأستار» (٢٠١٩)]: "والإعانــةُ علـــى الحمل».

وزادَ الطُّـبرانيُّ [والكبيرة (١٣٨/٢٢)]: «وأعينــوا المظلــومَ واذْكُروا اللَّهَ كثيراً».

وزاد أبو داود (٤٨١٧)، وكذا في مراسيل يجيى بن يعمر: «وتهدوا الضال»..

وزاد في حديث أبي طلحة: «حسن الكلام» [هذه الزيادة عند م (٢١٦١) وليست عند د].

وزاد في حديث البراء عند أحمد (٢٨٢/٤) والترمذي (٢٧٢٢) «وأَنْشُوا السّلامَ».

قَالَ السَّيوطيّ في «التَّوشيحِ» فاجْتَمعَ منْ ذلِكَ ثلاثـةَ عشـرَ أدباً وقدْ نظمَهَا شيخُ الإســـلامِ ابـنُ حجـرِ ــرحــه اللَّـه ــ قــال المصنفُ ــرحمه اللَّه ــ: وقد نظمها في أربعةِ أبيّات:

جعنت آدابَ من رامَ الجلوسَ على السطريقِ من قولِ حيرِ الخلقِ إنسسانا أفسِ السُّلامَ واحسن في الكَلامِ وشَمَّ ت عاطسساً وسلاماً رُدُ إحسسانا في الحَمْلِ عاون ومظلوماً اعن واغث كَهْفسانَ اهددِ سبيلاً وَاهدِ حيرانسا بالعرف مُرْ وانَهُ عن نُكْرٍ وكُفَ اذًى وغُض طرفاً وأكثر ذِكْرَ مولانسا

إِلاَّ اللَّ الأحاديثَ الَّتِي قَدَّمَنَاهَا وَذَكَرَهَا السُّيوطيِّ فِي التَّشِيوطيِّ فِي التَّوشيحِ فِيهَا أَحدَ عشرَ أدباً وفي الأبيَاتِ ثلاثةً عشرَ؛ لأنَّهُ زادَ: حُسنَ الْكَلامِ وَهُوَ ثَابِتٌ فِي حديثٍ لأبي هُريرةً. وزادَ فِيهَا: وإفشاءَ السُّلامِ ولمُ أجدهُ فِي حديثٍ إنَّما فِيهَا ردُّ السَّلامِ وقد ذَكَرَهُ فِيهَا

والحِكْمةُ فِي النَّهْيِ عَنِ الجَلُوسِ فِي الطُّرُقَـاتِ أَنَّهُ لَجَلُوسِهِ يَتَعَرَّضُ لَلْفِتْنَةِ فَإِنَّهُ قَدْ يَنِظُو إِلَى الشَّهْوَاتِ ثَمَنْ يَخَافُ الفِتْنَةَ على نفسِهِ مِن النَّظْرِ إِلَيْهِنَّ مِعَ مُرُورِهِنَّ.

وفِيهِ التَّعرُضُ للزومِ حُقوق اللَّهِ والمسلمينَ ولوَّ كانَ قـاعداً في منزلِهِ لما عرف ذلِكَ ولا لزمَّنَهُ الحقوقُ الَّتِي قَدْ لا يقــومُ بِهَـا ولمَّا طلبوا الإذنَ في البقاءِ في مجالسِهِمْ.

وائةً لا بُدَّ لَهُمْ مَنْهَا عَرْفَهُمْ بِمَا يَلْزَمُهُمْ مِن الحقوقِ وَكُـلُّ مَا ذُكِرَ مِن الحقوقِ قَدْ وردَتْ بِهِ الأحاديثُ مَتْفَرَّقَة تَقَدَّمَ بَعْضُهَـا ويأْتِي بعضُهَا.

# ٤ ـ فضلُ التفقُّهِ في الدينِ

اللَّهِ ﷺ: امَنْ يُودِ اللَّهُ بِهِ خَيْراً يُفَقِّهُهُ فِي الدِّينِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٧١)، مسلم (١٠٣٧)].

الحديثُ دليلٌ على عظمةِ شان التَّفقُهِ في الدَّينِ وأنَّهُ لا يُعطَّاهُ إلاَّ منْ أرادَ اللَّهُ بِهِ خيراً عظيماً كما يُرشدُ إليْهِ التَّنْكِيرُ ويدلُ لَهُ المقامُ.

والفقْهُ في الدِّينِ تعلَّـمُ قواعـدِ الإسـلامِ ومعرفةُ الحـلالِ والحرامِ ومفْهُومُ الشَّرطِ أنَّ منْ لمْ يَتَفَقَّهُ في الدِّينِ لمْ يُرد اللَّــهُ بِــهِ خيراً.

وقلاً وردَ هذا المفهُومُ منطوقاً في روايةِ أبسي يعلى (٧٣٨١) «وَمَنْ لَمْ يُفَقَّهُ لَمْ يُبَال اللَّهُ بهِ».

وفي الحديث دليلٌ ظَاهِرٌ على شرف الفَقْدِ في الدَّيـنِ والمُتَفَقِّهِنَ فِيهِ على سائرِ العلـومِ والعلمـاءِ. والمرادُ بِهِ معرفةُ الْكِتَابِ والسُّنَّةِ.

# ٥- فضلُ حُسْنِ الْحُلُقِ

مَا 184٨ وَعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ ﴿ قَالَ: قَالَ: قَالَ: وَمَانُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ: المَا مِنْ شَيْءٍ فِي الْمِيزَانِ أَثْقَلُ مِنْ حُسْنِ الْخُلُقِ».

أُخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد (٤٧٩٩) وَالتَّرْمِلِيُّ وَصَحَّحَهُ (٢٠٠٣).

وَتَقَدَّمُ الْكَلامُ فِي حقيقَتِهِ بما لا يُختَّاجُ فِيهِ إِلَى الإعادةِ لقربِ عَهْدِهِ.

### ٦- فضلُ الحياء

الله عنهما قَالَ: قَالَ رَصُولُ اللهِ عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿الْحَيَّاءُ مِن الْإِيمَانِ ﴾.

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٢٤)، مسلم (٣٦)]

الحياءُ في اللُّغةِ: تغيُّرٌ يلحقُ الإنسانَ منْ خوف ما يُعابُ

وفي الشَّرعِ خُلقٌ يبعـثُ على اجْتِنـابِ القبيـحِ ويمنـعُ مـن التَّقصيرِ في حقٌ ذي الحقِّ.

والحياءُ وإنْ كانَ قَدْ يَكُونُ غريزةً فَهُـوَ فِي اسْتِعمالِهِ على

وفقِ الشَّرعِ يَخْسَالِجُ إِلَى اكْتِسَابِ وعلم ونيَّةِ فَلَذَلِكَ كَانَ مَنَ الإيمان.

وقلاً يَكُونُ كسبيًا. ومعنى كونِهِ من الإيمانِ أَنَّ السُنتَحي ينقطعُ بحيائِهِ عـن المعـاصي فيصـيرُ كالإيمـانِ القـاطَع بينَـهُ ويـينَ المعاصى.

وقالَ ابنُ قُتَيبَةَ: معنَاهُ انَّ الحياءَ بمنعُ صاحبَهُ من ارْتِكَابِ المعاصي كما يمنعُ الإيمانُ فسمِّي إيماناً كما يُسمَّى الشَّيءُ باسمِ ما قامَ مقامَهُ والحياءُ مُرَكَّبٌ منْ جُبنِ وعفَّةٍ.

وفي الحديثِ «الْحَيَاءُ خَيْرٌ كُلُّهُ وَلا يَأْتِي إِلاَّ بِخَـيْرٍ» [البخاري (٢١١٧)، مسلم (٣٧)].

فإنْ قُلْت: قَدْ يَمْنُعُ الحِياءُ صَاحَبَهُ عَنْ إِنْكَـارِ النُّكَـرِ والإخلالُ بِعَـضِ مَا يجبُ فَلا يَتِمُ عُمُومُ "إِنَّهُ لا يَأْتِي إِلاَّ بخبره؟.

(قلْت) قد أُجيبَ عنهُ بان المرادَ من الحياءِ في الأحاديثِ الحياءُ الشَّرعيُّ، والحياءُ الَّذي ينشأُ عنهُ تركُ بعضٍ ما يجبُ ليسنَ حياءً شرعيًا بل هُوَ عجزٌ ومَهَانةً وإنَّما يُطلقُ عليْهِ الحياءُ لمشابهَتِهِ الحياءَ الشَّرعيُّ.

وبجواب آخر وَهُوَ أَنَّ مِنْ كَانَ الحِياءُ مِنْ خُلْقِهِ فَالحَيْرُ عَلَيْهِ أَغْلَبُ أَوْ أَنَّهُ إِذَا كَانَ الحَياءُ مِنْ خُلْقِهِ كَانَ الحَيْرُ فِيهِ بِالذَّاتِ فِـلا يُنافِيهِ حُصولُ النَّقُصيرِ في بعضِ الأحوالِ.

قَالَ القرطيُّ في «المُفْهِمِ» شرح مُسلمِ (٢١٩/١): وَكَانَ النَّبِيُّ قِلَ النَّبِيُّ وَكَانَ النَّبِيُّ وَكَانَ فَي الْمُنْسِبِ وَالْعَرِيزِيُّ وَكَانَ فِي الْمُنْسِبِدِ فِي الْمُنْسِبِدِ فِي خَدْرِهَا وَكَانَ فِي الْمُنْسِبِدِ فِي خَدْرِهَا وَكَانَ فِي الْمُنْسِبِدِ فِي النَّرُوةِ العليا ﷺ فِي الذُّرُوةِ العليا ﷺ

140٠ وَعَن ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: قَالَ: قَالَ: قَالَ النَّاسُ مِنْ كَلامِ النَّاسُ مِنْ كَلامِ النَّبُوةِ الأولَى إِذَا لَمْ تَسْتَح فَاصْنَعْ مَا شِيْت.
 النّبُوةِ الأولَى إِذَا لَمْ تَسْتَح فَاصْنَعْ مَا شِيْت.
 اغْرَعَهُ الْهَارِيْ (٣٤٨٣)

لفظُ الأولى ليسَ في البخاريُّ بــلُ في سُـننِ أبـي داود (٤٧٩٧). (على ما ينفعُك) في دُنيَاك ودينِك.

(واسْنَعَنْ باللَّهِ) عليْهِ (ولا تعجزُ) بفَتْحِ الجيمِ وَكَسرِهَا.

(«وَإِن أَصَابَك شَيْءٌ فَلا تَقُلْ لَوْ أَنَّى فَعَلْت كَذَا كَانَ كَذَا وَكَنَ وَلَا تَقُلُ لَوْ أَنَّى فَعَلَ فَإِنْ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ وَكَذَا وَلَكِن قُلْ قَدْرَ اللّهُ وَمَا شَاءَ اللّهُ فَعَلَ فَإِنْ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَيْطَانِ. أَخرجَة مُسلمٌ المرادُ من القويُ: قويُ عزيمةِ النَّفسِ في الأعمالِ الاخرويَّةِ فإنْ صاحبَهَا أَكْثرُ إقداماً في الجهادِ وإنكارِ المنتكرِ والصَّبرِ على الأذى في ذلك واختِمالِ المشاقُ في ذاتِ اللَّهِ والقيام محقوقِهِ من الصَّلاةِ والصَّوم وغيرهِما والضَّعيفُ بالعَكسِ من هذا إلاَ أَنْهُ لا يَخلو عن الخير لوجودِ الإيمان فيهِ.

ثُمَّ أَمْرُهُ ﷺ بالحرصِ على طاعةِ اللَّهِ وطلب ما عندَهُ وعلى طلب الاسْتِعانة بِهِ في كُلُ أُمورِهِ إذْ حرصُ العبد بغيرِ إعانةِ اللَّهِ لا ينفحُهُ كما قال:

إذا لم يَكُنْ عونَ من اللَّهِ للفَتَنَى فَأَكْثُرُ مَا يَجَنِي عَلَيْهِ اجْتِهَادُهُ ونَهَاهُ عن العجزِ وَهُوَ النَّسَاهُلُ فِي الطَّاعَـاتِ وقـد اسْتَعاذَ منهُ تَنْ اللَّهُمُ إلِّي أَعُوذُ بِك مِـن الْهَـمُ وَالْحَزَنِ وَمِـن الْعَجْزِ وَالْكَسَلُ السَانِي (٨/٧٥٪) وسيأتِي.

ونَهَاهُ إذا أصابَهُ شيءٌ منْ حُصولِ ضررٍ أو فوَاتِ نفعٍ عنْ أنْ يقولَ (لوُّ).

قالَ بعضُ العلماء: هذا إنَّمَا هُـوَ لَمَنْ قَـالَ مُعْتَقَـداً ذَلِـكَ حَتَّماً، وانَّهُ لوْ فعلَ ذَلِكَ لمْ يُصبُهُ قطعاً فامًا منْ ردَّ ذلِـكَ إلى مشيئةِ اللهِ، وأنَّهُ لا يُصيبُهُ إلاَّ ما شاءَ اللَّهُ فليسَ منْ هذا.

واسْتَدَلُ لَهُ بقولِ أَبِي بَكْرٍ فِي الغَــَارِ اللَّوْ أَنَّ أَحَدَهُــُمْ رَفَّـعَ رَأْمَتُهُ اللَّهِ الرَّامَاءُ إِن اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

قالَ القاضي عياضٌ: لا حُجَّةَ فِيهِ؛ لأنَّهُ إِنَّمَا أَخْبَرَ عَنْ أَمْـرٍ مُسْتَقبلِ وليسَ فِيهِ دعوى لردً قدرِهِ بعدَ وُقوعِهِ.

قال: وَكَذَا جَمِيعُ مَا ذَكَرَهُ البخاريُّ في «الصحيح» [كتاب التمني، باب (٩)] في باب ما يجوزُ من اللَّوْ

كحديث «لولا حدثانُ قومِك بالْكُفُرِ» (٤٤٨٤) الحديثَ. «ولوْ كُنْت راجماً بغير بيُنةٍ» الحديثُ (٧٢٣٩).

﴿ وَلُولَا أَنْ أَشَقُ عَلَى أُمَّتِسِى ۚ (٧٢٤٠) وَشِيئَهُ ذَٰلِكَ، فَكُلُّهُ مُسْتَقبلٌ ولا اغْتِراضَ فِيهِ على قدرِ فلا كرَاهِيــةَ فِيـهِ؛ لأنَّـهُ إنَّمــا ووقعَ في حديثِ حُذيفةً ﴿إِنَّ آخرَ ما تعلَقَ بِهِ أَهْلُ الجَاهِليَّةِ منْ كلام النُبُوَّةِ الأولى \_ إلى آخرهِۥ

وأخرجَهُ أحمدُ (٥/٥٠) والبزّارُ [«كشف الاستار» (٢٠٢٨)]. والمرادُ من النّبوَّةِ الأولى: ما اتّفــقَ عليّـهِ الانبيــاءُ ولمْ يُنســخُ كمــا نُسخَت شرائعُهُمْ لأنّهُ أمرَ اطبقَتْ عليْهِ العقولُ.

### وفي قولِهِ (فاصنعُ ما شنَّت) قولان:

الأوْلُ أَنَّهُ بَعَنَى الخَبْرِ أَيْ: صَنَعْتَ مَا شَنْتَ، وَعَبَّرَ عَنْهُ بِلْفَظِ الْأَمْرِ للإشارةِ إلى أَنَّ الَّذِي يَكُفُ الإنسانَ عَنْ مُدافعةِ الشُرُّ هُوَ الحَيَاءُ فَإِذَا تَرَكَهُ تُوفَّرَتُ دُواعِيهِ عَلَى مُواقعةِ الشُرُّ حَتَّى كَانَّـهُ مَامِرٌ بِهِ.

أو الأمرُ فِيهِ لِلتَّهْديدِ أي اصنعُ ما شنْت فإنَّ اللَّهَ مُجازِيك على ذلِكَ.

النَّاني: أنَّ المرادَ انظرَ إلى ما تُريدُ فعلَهُ فيانَ كانَ ممَّا لا يُسْتَحى منْهُ فافعلُهُ وإنْ كانَ ممَّا يُسْتَحى منْهُ فدغهُ ولا تُبالِ بالحلقِ.

# ٧\_ فضلُ القوةِ والتحذيرُ من (لو)

اللهِ ﷺ: ﴿الْمُوْمِنُ الْقَوِيُ خَيْرٌ وَأَحَبُ إِلَى اللّهِ مِن اللّهِ عَلَى اللّهِ مِن الْمُوْمِنُ الْقَوِيُ خَيْرٌ وَأَحَبُ إِلَى اللّهِ مِن الْمُوْمِنِ الضَّعِيفِ. وَفِي كُلُّ خَيْرٌ، احْسِرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكُ وَاسْتَعِنْ بِاللّهِ وَلا تَعْجِزْ، وَإِنْ أَصَابَك شَيْءٌ فَلا تَقُلْ: لَوْ أَنِّي فَعَلْت كَذَا كَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدْرَ اللّهُ وَمَا شَاءَ اللّهُ فَعَلَ، فَإِنْ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ قُلْ: قَدْرَ اللّهُ وَمَا شَاءَ اللّهُ فَعَلَ، فَإِنْ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَيْطَانِ».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٦٦٤).

(وعنْ أَبِي هُرِيرةَ صَلَيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿الْمُؤْمِسُ الْقَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُ إِلَى اللَّـهِ مِن الْمُؤْمِنِ الصَّعِيفِ وَفِي كُلِّ مِن الْقَوِيُّ وَالصَّعِيفِ خَيْرٌ ﴾) لوجودِ الإيمان فِيهمًا.

(احرص) من خَرَصَ يَخْرِصُ كَضَرَبَ يَضُوبُ ويقَالُ: حَرَصَ كَسَمِعَ. عُصِيَ اللَّهُ بِهِ هُوَ أَسْرَعُ عُقُوبَةً مِن الْبَغْيِ.

### ٩ ـ فضلُ الدفاع عن المسلم

النَّبِيِّ الدُّرْدَاءِ ﴿ عَنْ النَّبِيِّ اللَّرْدَاءِ ﴿ عَنَ النَّبِيِّ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ وَرُّ اللَّهُ عَنْ وَرُّضٍ أَخِيهِ بِالْغَيْبِ رَدَّ اللَّهُ عَنْ وَجُهِهِ النَّارَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

أَخْرَجَهُ التَّرْمِذِيُّ وَحَسَّنَهُ (١٩٣١)

1604 - وَالْأَحْمَــُدُ (٤٦١/٦) مِـنُ حَدِيــثِ أَسْـمَاءُ بنْتِ يَزِيدَ نَحْوُهُ.

في الحديثين دليل على فضيلة الرّدُ على من اغتّاب أخّاهُ عندهُ وَهُوَ واجبُ لأنّهُ منْ باب الإنْكَارِ للمنكرِ ولما وردّ الوعيدُ على ترّيو كما أخرجَهُ أبو داود (٤٨٨٤) وابنُ أبي اللّنيا ركاب «الصمت» (٢٤١)] همّا مِنْ مُسْلِم يَخْلُلُ الْمَرَأُ مُسْلِماً فِي مَوْضِع تُنْتَهَكُ فِيهِ خُوْمَتُهُ وَيُتَتَقَصُ مِنْ عِرْضِهِ إلا خَلَلُهُ اللّهُ فِي مَوْضِع تُنْتَهَكُ فِيهِ نُصْرَتُهُ ويُتَتَقَصُ مِنْ عِرْضِهِ إلا خَلَلُهُ اللّهُ فِي مَوْضِ يُعِيهُ فِيهِ نُصْرَتُهُ ويُتَتَقَصُ مِنْ عِرْضِهِ إلا خَلَلُهُ اللّهُ فِي مَوْضِ يُعِيهُ فِيهِ نُصْرَتُهُ وَيُتَتَقَصُ مِنْ عَرْضِهِ إلا خَلَلُهُ اللّهُ فِي

وأخرجَ أبو الشَّيْخِ «مَنْ رَدَّ عَنْ عِرْضِ أَخِيهِ رَدَّ اللَّهُ عَنْهُ النَّارَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَتَلا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْسُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [الروم: ٤٤٧].

وأخرجَ أبو داود (٤٨٨٣) وأبو الشَّيخِ أيضاً "مَنْ حَمَّى عِرْضَ أَخِيهِ فِي الدُّنْيَا بَعْثَ اللَّهُ لَهُ مَلَكاً يَوْمَ الْقَيَامَةِ يَحْمِيهِ مِسن النَّارِ».

وأخرجَ الأصبَّهَانيُّ [الـــرَهْب والـــرَهْب (٢٢٠٧)] المَـــن اغْتِيبَ عِنْدُهُ أَخُوهُ فَاسْتَطَاعَ نُصْرَتُهُ فَنَصَرَهُ نَصَرَهُ اللَّهُ فِـــي اللَّئَيْبَا وَالاَخِرَةِ، وَإِنْ لَمْ يَنْصُرُهُ أَذَلُهُ اللَّهُ فِي اللَّئَيْبَا وَالاَخِرَةِ».

بل ورد في الحديثِ أنَّ المستَمعَ للغيبةِ أحمدُ المغتَّابينَ فمنْ حضرَ الغيبةَ وجبَ عليهِ أحدُ أُمور: الرَّدُ عنْ عرضِ أخهِهِ ولموْ بإخراج من اغتَّابَ إلى حديث آخرَ أو القيامُ عنْ موقف الغيبةِ أو الإنكارُ بالقلبِ أو الْكرَاهةُ للقول.

وقلاً عدَّ بعضُّ العلماء السُّكُوتَ كبيرةً لورودِ هــذا الوعيــدِ ولدخولِهِ في وعيدِ منْ لمْ يُغيِّر المُنكَرَ؛ ولأنَّهُ أحدُ المُغَتَّابِينَ حُكْمــاً أخبرَ عن اعْتِقادِهِ فيما كانَ يفعلُ لولا المانعُ، وعمًّا هُوَ في قُدرَتِهِ فامًا ما ذَهَبَ فايسَ في قُدرَتِهِ.

قَالَ القاضي: فَالَّذِي عَنْدِي فِي مَعْنَى الحَدِيثِ الْ النَّهْيَ عَلَى ظَاهِرِهِ وَعِمْوهِ لَكِنْ نَهْيُ تَزِيهِ، ويدلُ عَلَيْهِ قُولُهُ ﷺ: "فَإِنْ اللَّوْ تَفْتُحُ عَمَلَ الشَّيْطَانَ» [م (٢٦٦٤)].

قَالَ النَّوويُّ: وقدْ جاءَ من اسْتِعمالِ «لوْ» في الماضي قولُـهُ عَلَيُظِ «لَو اسْتَقَبَلْت مِنْ أَمْرِي مَـا اسْتَدَبَرُت مَـا سُقْت الْهَـدْيَ، والبخاري (١٩٦١) وغيرُ ذلِكَ.

فالظَّاهِرُ أَنَّ النَّهِيَ إِنَّمَا هُوَ عَنْ إطلاقِ ذَلِكَ فِيمَا لَا فَـائدةً فِيهِ فَيَكُونُ نَهْيَ تنزيهِ لَا تحريم.

وَأَمَّا مِنْ قَالَهُ تَاسُفُا عَلَى مَا فَاتَهُ مِنْ طَاعَةِ اللَّــهِ، ومَـا هُــوَ مُتَعَذَّرٌ عَلَيْهِ مِنْ ذَلِكَ، ونحو هذا فلا بأسَ بِهِ وعليْهِ يُحملُ أَكّـــثرُ الاسْتِعمال الموجودِ في الأحاديثِ.

### ٨ــ فضلُ التواضُعِ

١٤٥٢ - رَعَنْ عِيَاضٍ بْنِ حِمَارِ اللّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أُوْحَى إلَيْ: أَنْ تَوَاضَعُوا، حَتَّى لا يَبْغِيَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدِه، وَلا يَفْخَرَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدِه، وَلا يَفْخَرَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدِه، وَلا يَفْخَرَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدِه،

أُخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٨٦٥).

التُّواضعُ: عدمُ الْكِبرِ وَتَقَدُّمَ تَفْسيرُ الْكِبرِ.

وعدمُ التُواضعِ يُؤدِّي إلى البغسي؛ لأنَّهُ يـرى لنفسِهِ مزيَّةُ على الغيرِ فيبغي عليهِ بقولِهِ أو فعلِهِ ويفخرُ عليهِ ويزدريه، والبغيُ والفخرُ مذمومان، ووردَت أحاديثُ في سُرعةِ عُقوبةِ البغي منها عن أبي بَكْرةَ قَالَ: قـالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ "مَا مِن ذَنْبِ أَجْدَرُ أَو أَحَنَّ مِن أَنْ يُعَجَّلَ اللَّهُ لِصَاحِيهِ الْمُقُوبَةَ فِي اللَّيْا مَعَ مَا يَدُّخِرُ لَهُ فِي الآخِرَةِ مِن الْبَغْيِ وَقَطِيمَةِ الرَّحِمِ. الحَرجَةُ التَّرمذيُّ (٢٥١٧) والحَاكِمُ (٢٥٣٧) وصحَحَاهُ واخرجُهُ ابنُ مَاجَة (٢١١).

وأخرجَ البيهَقيُ [وشعب الإيمان، (٤٨٤٢)] «لَيْسَنَ شَيْءٌ مِمًّا

وَإِنْ لَمْ يَكُنْ مُغْتَابًا لُغَةً وشرعاً.

### • ١ - فضلُ الصدقةِ والعفو والتواضع

الله تعالى عنه عَن أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله تعالى عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مَالَ، وَمَا زَادَ اللَّهُ عَبْداً بِعَفْو إلاَّ عِـزًا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ للّه إلاَّ رَفَعَهُ اللَّهُ تَعَالَى ﴾.

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٥٨٨).

فسر العلماء عدم النقص بمعنيين

(الأوَّلُ) انَّهُ يُبارَكُ لَهُ فِيهِ ويدفعُ عنْهُ الآفَاتِ فيجــبرُ نقـصُ الصُّورةِ بالبرَكَةِ الخفيَّةِ.

(والنَّاني): أنَّهُ بحصلُ بالنُّوابِ الحاصلِ عن الصَّدَّقةِ جُبرانُ نقصِ عينِهَا فَكَانَ الصَّدْقةَ لَمْ تُنقص المالَ لما يَكْتُبُ اللَّهُ منْ مُضاعفةِ الحسنةِ إلى عشر أمثالِها إلى أضعافٍ كثيرةٍ.

قلت:

والمعنى النَّالثُ: أنَّهُ تعالى يخلفُهَا بعوضٍ يظْهَرُ بِهِ عدمُ نقصٍ المَّالَ بلُ رُبُّما زادَنَّهُ ودليلُهُ قوله تعالى: ﴿وَمَا أَنْفَقَتُمْ مِـنْ شَـيْءٍ فَهُوْ يَخْلُفُهُ﴾ [سا: ٣٩] وَهُو مُجرَّبٌ محسوسٌ.

وفي قولِهِ: (مَا زَادَ اللّهُ عَبْداً بِعَفْوِ إِلاَّ عِزَاً) حثَّ على العفــوِ عن المسيءِ وعدم مُجازَاتِهِ على إساءَتِهِ وإِنْ كانَتْ جائزةً قـال تعالى: ﴿فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللّهِ﴾ [الشورى: ٤٠].

وفِيهِ أَنْ يَجِعَلُ اللَّهُ تَعَالَى لَلْعَافِى عَزَاً وَعَظْمَةً فِي القَلْـوبِ؛ لأَنَّهُ بِالاَنْتِصَافَ يُظنُّ أَنَّهُ يُعَظَّمُ ويصانُ جَائبُهُ ويُهَـابُ ويظنُ أَنَّ الإغضاءَ والعفورَ لا يحصلُ بِهِ ذلِكَ، فاخبرَ رسولُ اللَّهِ ﷺ بأنَّـهُ يزدادُ بالعفو عزاً:

وَفِي قُولِهِ (وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لله) أَيْ لأَجْلِ مَا أَحَدُهُ اللَّهُ لِلْمُتَوَاضِعِينَ "إلا رَفَعَهُ اللَّهُ" دليلٌ على أَنَّ التَّواضعَ سببٌ للرُفعةِ فِي الدَّارِينِ لإطلاقِهِ.

وفي الحديث حثُّ على الصَّدقةِ وعلى العفـــوِ وعلــى التُواضعِ، وَهَذِهِ منْ أُمَّهَاتِ مَكَارمِ الأخلاقِ.

### ١١ ـ فضلُ السلامِ والكرم وقيام الليلِ

1607 - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُسِنِ سَلامٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ قِبَا أَيُّهَا النَّاسُ، أَفْشُوا السَّلامَ وَصِلُوا الأَرْحَامَ، وَأَطْعِمُ وَا الطَّعَامَ، وَصَلُوا بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ، تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلامٍ».

أُخْرَجَهُ النَّرْمِلِيُّ وَصَحَّحَهُ (٢٤٨٥).

الإفشاءُ لُغةُ الإظْهَارُ.

والمرادُ: نشرُ السَّلام على من يعرفُهُ وعلى من لا يعرفُهُ.

وأخوج الشيخان من حديث عبد الله بسن عُمرو [البخاري (١٢)، مسلم (٣٩)] «أَنْ رَجُلاً سَالَ النّبِيّ ﷺ: أَيُّ الإسْلامِ خَيْرٌ؟ قَالَ: تُطْمِمُ الطّعَامُ، وَتَقُرَأُ السّلامَ عَلَى مَسنْ عَرَفْت وَمَنْ لَمْ تَعْرفُه.

ولا بُدُّ فِي السُّلامِ أَنْ يَكُونَ بِلْفَظِ مُسمّعٍ لمنْ يردُ عليْهِ.

وقمة أخرجَ البخـــاريُّ في الأدبِ المفــردِ (ص٢٩٥) بســنارِ صحيحٍ عن ابنِ عُمرَ ﴿إِذَا سَلَمْت فَأَسْمِعْ فَإِنَّهَا تَحِيَّــةٌ مِنْ عِنْـدِ اللَّهِ».

قالَ النَّوويُّ: اقلُهُ أنْ يرفعَ صوْنَهُ بحيثُ يسمعُ المسلَّمُ عليْـهِ فإنْ لمْ يسمعْهُ لمْ يَكُنْ آتياً بالسُّنَّةِ فإنْ شَكُ اسْتَظْهَرَ.

وإنْ دخلَ مَكَاناً فِيهِ أَيقاظٌ ونيامٌ فالسُّنَّةُ مَا ثَبَتَ فِي صحيحٍ مُسلم (٢٠٥٥) عن المقدادِ قالَ "كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَجِيءُ مِن اللَّسِلِ فَيَسَلَّمُ تَسْلِيماً لا يُوقِظُ نَامِماً ويُسْمِعُ الْيُقْظَانَ».

فَإِنْ لَقِيَ جَمَاعَةً يُسَـلَمُ عَلَيْهِـمْ جَمِيعـاً وَيَكْـرَهُ أَنْ يَخُـصُ أَحَدَهُمْ بِالسَّلامِ؛ لأنَّهُ يُولِّلُهُ الْوَحْشَةَ.

ومشروعيَّةُ السَّلامِ لجلبِ التَّحابُ والألفةِ فقدْ اخرجَ مُسلمٌ (٥٤) منْ حديثِ أبي هُريرةَ مرفوعاً «أَلا أَدُلُكُمْ عَلَى مَا تَحَابُونَ بِهِ؟ أَفْشُوا السَّلامَ بَيْنَكُمْ».

ويشرعُ السَّلامُ عندَ القيامِ من الموقف كما يُشرعُ عندَ الدُّخولِ لما أخرجَهُ النِّسائيّ [«عمل اليوم والليلة» (٣٤٤)] مــنْ حديثِ أَبِي هُريرةَ مرفوعـاً «إِذَا قَعَدَ أَحَدُكُمْ فَلَيُسَلَّمْ وَإِذَا قَامَ

فَلْيُسَلِّمْ فَلَيْسَت الأولَى أَخَقٌ مِن الآخِرَةِ٩.

وَتُكْرَهُ أَو تَحْرُمُ الإشارةُ باليدِ والرَّاسِ لَمَا أخرجَهُ النَّسائيُ [وعمل اليوم والليلة (٣٤٢)] بسندِ جيِّدِ عـنْ جـابرِ مرفوعاً «لا تُسُلِمُوا تَسْلِيمَهُمْ بِالرُّوْوسِ وَالأَكُفُّ.

إِلاَّ أَنَّهُ اسْتَنْنَى مَنْ ذَلِكَ حَالَ الصَّلَاةِ فَقَدْ وَرَدَتُ أَحَادَيْثُ بَأْنَهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلَهُ وَسَلَمَ كَانَ يَرِدُ عَلَى مَنْ يُسَلِّمُ عَلَيْهِ وَهُوَ يُصلِّى بالإشارةِ. وقدْ قدَّمنا تحقيقَ ذلِكَ في بنابِ شُروطِ الصَّلَاةِ فِي الجَزِءَ الأَوَّل.

وجوزُتِ الإشارةُ بالسَّلامِ على من بعدَ عـن سمـاعِ لفـظِ السُّلام

قالَ ابنُ دقيقِ العيدِ: وقدْ يستَدلُّ بالأمرِ بإفشاءِ السَّلامِ مــنْ قالَ بوجوبِ الابْتِداء بالسَّلام.

ويُرَدُّ عليْهِ أَنَّهُ لَوْ كَانَ الاَبْتِدَاءُ فَرْضَ عَيْنَ عَلَى كُـلُّ أَحَـدٍ فِيهِ حَرَجٌ وَمَشْقَةٌ وَالشَّرِيعَةُ عَلَى التَّخْفَيْفِ وَالتَّيْسِيرِ فَيَحْمَلُ عَلَى الاسْتِحَبَابِ انتهى.

قالَ النَّوويُّ: في التَّسليمِ على منْ لمْ يعرف إخلاصُ العملِ للّه تعالى واسْتِعمالُ النَّواضعِ، وإفشاءُ السَّلامِ الَّـذي هُــوَ شــعارُ هـنِو الامَّةِ المحمدية.

وقالَ ابنُ بطَّال: في مشروعيَّةِ السَّـلامِ على غيرِ معروف اسْتِفْتَاحُ المخاطبةِ لِلتَّانيسِ لَيْكُونَ المؤمنونَ كُلُهُـمْ إِخْـوةً فـلا يَسْتُوحشُ احدٌ من أحدٍ.

وَتَقَدَّمُ الْكَلامُ على صلةِ الأرحامِ مُسْتَوفَى وعلى إطعامِ الطُّعامِ فيشملُ منْ يجبُ عليهِ إنفاقَهُ ويلزمُهُ إطعامُهُ ولوْ عُرفاً أو عادةً وكَالصَّدقةِ على السَّائلِ للطَّعامِ وغيرِهِ فالأمرُ محمولٌ على فعلِ ما هُوَ أولى منْ تركِهِ ليشملَ الواجبُ والمندوبَ.

والأمرُ بصلاةِ اللَّيلِ فِي قولِيهِ "وصلُوا باللَّيلِ" قدْ وردَ تفسيرُهُ بصلاةِ العشاءِ. والمرادُ بالنَّاسِ: اليّهُودُ والنَّصارى فإنَّهم لا يُصَلُون تلك الساعة ويُحتَملُ أنَّهُ أُريدَ ذلِكَ وما يشملُ نافلةَ اللَّيلِ.

وَتَجنُّبُ مَا يُوبِقُهَا مِن الأعمال وحصولُ الخَاتِمةِ الصَّالحةِ.

#### ١٢ ـ فضلُ النصيحةِ

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٥٥).

(عنْ تميم الدَّارِيِّ طَيُّهُ) هُوَ ابو رُقيَّة تميمُ بنُ اوسِ بنِ خارجة، نُسبَ إلى جدُّهِ دارِ ويقالُ: الدَّيريُّ نسبةً إلى ديرِ كانَ فِيهِ قبلَ الإسلامِ وَكَانَ نصرانيًا وليسَ في الصَّحيحينِ والموطَّلُ داريُّ ولا ديريُّ إلاَّ تميمٌ.

أسلمَ سنةَ تسع، كان يُختِمُ القرآنَ في رَكْمَةِ، وَكَانَ رُبُّما ردَّدَ الآيةَ الواحدةَ اللَّيلَ كُلُّهُ إلى الصَبَاحِ، سَكَنَ المدينةَ ثُمَّ انْتَقَلَ مَنْهَا إلى الشَّامِ. وروى عنْهُ النَّبِيُ ﷺ في خُطَبَتِهِ قصْدةَ الجُسَّاسةِ والدَّجَّالِ وَهِديَ منقبةٌ لَـهُ وَهِدِي داخلةٌ في روايةِ الأكابرِ عن الأصاغرِ وليس لَهُ في صحيح مُسلم إلاً هذا الحديثُ وليسَ لَـهُ في البخاريُ شيءٌ.

رقالَ: قالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «اللَّينُ النَّصِيحَةُ لَلاثاً) أَيْ قَالَهَا ثَلاثاً رَقُلْنَا: لِمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ اللَّهِ) أَيْ: مَنْ يَسْتَحِقُهَا؟ رَقَالَ: للَّه وَلِكِتَابِهِ وَلِرْسُولِهِ وَلَائِمَةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامْتِهِمْ. أخرجَهُ مُسلمٌ) هذا الحديثُ جليلٌ.

قالَ العلماءُ؛ إِنَّهُ أَحَدُ الأحاديثِ الأربعةِ الَّتِي يَسدُورُ عَلَيْهَا الإسلامُ.

وقالَ النَّوويُّ: ليسَ الأمرُ كما قالُوهُ بلُ عليهِ مسدارُ الإسلام.

قالَ الحَطَّابيُّ: النَّصيحةُ كلمةٌ جامعةٌ معنَاهَا حيازةُ الحَظَّ للمنصوحِ لَهُ. ومعنى الإخبارِ عن الدَّيـنِ بِهَـا: أنَّ عمـادَ الدَّينِ وقوامَهُ النَّصيحةُ

قالوا: والنُّصِحُ للَّه الإيمانُ بِهِ وَنَفَيُّ الشُّرَالِ عَنْهُ وَتَرْكُ الإلحادِ

في صفَاتِهِ ووصفُهُ بصفَاتِ الْكَمَالِ والجلالِ كُلُهَا وَتَنزِيهُــهُ تعالى عنْ جميع انواعِ النَّقائصِ والقيامِ بطَاعَتِهِ واجْتِنابِ معاصيهِ والحبُّ فِيهِ والبغضُ فِيهِ وموالاةُ منْ اطاعَهُ ومعاداةُ من عصاهُ وغيرُ ذلِكَ مَا يجبُ لَهُ تعالى.

قالَ الحطَّابيُّ: وجميعُ هـذِهِ الأشياءِ راجعةٌ إلى العبـدِ مـنُ نصيحةِ نفسِهِ واللَّهُ تعالى غنيًّ عن نُصحِ النَّاصحينَ.

والنُصيحةُ لِكِتَابِهِ: الإيمانُ بأنَّهُ كلامُهُ تعالى وَتَحليلُ ما حلَّلَـهُ وَتَحريمُ ما حرَّمَهُ والاهْتِداءُ بما فِيهِ والتَّدبُّرُ لمعانِيهِ والقيامُ بحقـوقِ تلارَيْهِ والاتَعاظُ بمواعظِهِ والاغتِبارُ بزواجرهِ والمعرفةُ لَهُ.

والنصيحةُ لوسولِ اللهِ ﷺ: تصديقهُ بما جاء به وَاتَباعُهُ فيما أَمرَ بِهِ ونَهَى عنْهُ وَتَعظيمُ حقّهِ وَتَوقيرُهُ حيّاً وميْتاً وعجّهُ منْ أَمرَ بمحبّيهِ من آلِهِ وصحبِهِ ومعرفةُ سُستَتِهِ والعملُ بِهَا ونشرُهَا والدُّعاءُ إليْهَا والذَّبُ عنْهَا.

والنصيحةُ لائمَّةِ المسلمينَ: إعانتُهُمْ على الحقُ وطاعَتُهُمْ فِيـهِ وأمرُهُمْ بِهِ وَتَذْكِيرُهُمْ لحواثج العبادِ ونصحُهُمْ فِي الرَّفَقِ والعدلِ.

قَالَ الخَطَّابِيُّ: ومن النَّصيحةِ لَهُم الصَّلاةُ خَلْنَهُمْ والجِهَادُ مَهُمْ.

وَتَعدادُ أسبابِ الخيرِ في كُلِّ منْ هذهِ الأقسامِ لا تنحصرُ

قيلَ: وإذا أريدَ باثمَّةِ المسلمينَ: العلماءُ: فنصحُهُم بقبولِ أقوالِهِمْ وَتَعظيم حقَّهِمْ والاقتِداء بهمْ.

ويختَملُ أنَّهُ يُحملُ الحديثُ عليْهِمَا فَهُوَ حقيقةٌ فِيهِمَا.

والنصيحة لعامّة المسلمين: بإرشادِهِمْ إلى مصالحِهِمْ في دُنيَاهُمْ وَاخْرَاهُمْ وَكَفُ الأذى عنْهُمْ وَتَعليمُهُمْ ما جَهِلُوهُ وَامْرُهُمْ بالمعروف ونَهْيُهُمْ عن المنكر ونحوُ ذلك

والْكَلامُ على كُلِّ قسمٍ يختَملُ الإطالةَ وفي هذا كفايةً. وقدْ بسطنا الْكَلامَ عليْهِ في «شرح الجامع الصَّغير».

قالَ ابنُ بطَّال: في الحديثِ دليلٌ على أنَّ النَّصيحـةَ تُسمَّى ديناً وإسلاماً وأنَّ الدِّينَ يقعُ على القول.

قالَ: والنَّصيحةُ فـرضُ كفايـةٍ يُجـزئُ فِيهَـا مـنْ قـامَ بِهَـا وَتَسقطُ عِن الباقينَ والنَّصيحةُ لازمةٌ على قدر الطَّاقةِ البشريَّةِ إذا

علمَ النَّاصِحُ أَنَّهُ يُقِبِلُ نُصِحُهُ ويطاعُ أمرهُ وأمنَ على نفسِهِ المُكُرُّوةِ فإنْ خشى أذَى فَهُوَ في سعةِ واللَّهُ أعلمُ.

# ١٣ ـ فضلُ التقوى وحسنِ الْحُلقِ

اللهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ وَحُسْنُ اللَّهِ وَحُسْنُ الْخُلُقَ».

أَخْرَجَهُ النَّرْمِلِيُّ (٢٠٠٤) وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (٣٢٤/٤).

الحديثُ دليلٌ على عظمةِ تقوى اللَّهِ وحسنِ الخلقِ.

وتقوى الله تعالى هي الإثيانُ بالطَّاعَاتِ واجْنِنابُ المَتَبَّحَاتِ فمنْ أَتَى بِهَا وانْنَهَى عن النَّهِيَّاتِ فَهِيَ منْ أعظمِ أسبابِ دُخولِ الحَنَّةِ.

وأمَّا حُسنُ الحٰلقِ فَتَقدُّمَ الْكَلامُ فِيهِ.

١٤ ـ فضلُ بسطِ الوجهِ وحسن الخلقِ

1609 - وَعَنْهُ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:
 «إِنْكُمْ لا تَسَعُونَ النَّاسَ بِأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ لِيَسَعْهُمْ
 مِنْكُمْ بَسْطُ الْوَجْهِ وَحُسْنُ الْخُلُقِ».

أَخْرَجَهُ أَبُو يَفْلَى [دمسنده (٢٥٥٠)]، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (١٢٤/١). (وعَنْهُ) أيْ أبى هُريرةَ

رقال: قال رمسولُ اللّهِ ﷺ: ﴿الْكُمْ لا تَسَعُونَ النّاسَ بِأَمْوَالِكُمْ وَلَكِنْ لِيَسَعْهُمْ مِنْكُمْ بَسْطُ الْوَجْهِ وَحُسْنُ الْخُلُقِ. أخرجَهُ أبو يعلى وصحَحَهُ الحَاكِمُ إِيْ: لا يَتِمْ لَكُمْ شُمُولُ النَّاسِ بِإعطاءِ المال لِكَثرةِ النَّاسِ وقلَّةِ المالِ فَهُوَ غيرُ داخلِ في مقدورِ البشرِ ولَكِنْ عليْكُمْ أَنْ تسعُوهُمْ بَبسطِ الوجْهِ والطَّلَاقَةِ ولينَ الجانبِ وخفضِ الجناحِ ونحو ذلك مما يجلبُ التَّحابُ بينكُمْ فَإِنَّهُ مُرادُ اللّه، وذلِكَ فيما عدا الْكَافرِ، ومن أُمِرْنا بالإغلاظِ عليْهِ.

#### ١٥ ـ فضلُ المصارحةِ والمكاشفةِ

اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُد بِإِسْادٍ حِسْنِ (٤٩١٨).

أي المؤمنُ لأخيهِ المؤمسِ كالمرآةِ الَّتِي ينظرُ فِيهَا وجْهَهُ، فالمؤمنُ يُطلعُ اخَاهُ على ما فِيهِ من عيب وينبَّهُهُ على إصلاحِهِ ويرشدُهُ إلى ما يُزينُهُ عندَ مولاهُ تعالى وإلى مـا يُزيِّنُهُ عندَ عبادِهِ وَهَذا داخلٌ في النَّصيحةِ.

#### ١٦- فضلُ المحالط للناس والصابر على أذاهم

1471 - وَعَن أَبْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الْمُؤْمِنُ الَّذِي يُخَالِطُ النَّاسَ، وَيَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ خَيْرٌ مِن الَّذِي لا يُخَالِطُ النَّاسَ وَلا يَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ».

أَخْرَجَهُ الْمِنْ مَاجَمَةُ (٤٠٣٢) بِإِسْمَادِ حَسَنٍ، وَهُـوَ عِلَمَ السَّوْمِلِيُّ (٢٥٠٧) إلاَّ أَنَّهُ لَمْ يُسَمَّ الصَّحَابِيُّ.

فِيهِ أفضليَّةُ من يُخالطُ النَّاسَ مُخالطةً يسامرُهُمْ فِيهَسا بالمعروف وينْهَاهُمْ عن المنكرِ ويحسنُ مُعاملَتَهُمْ فإنَّـهُ أفضلُ من اللّذي يغَنزلُهُمْ ولا يصبرُ على المخالطةِ.

والأحوالُ تختَلفُ باخْتِلاف الأشخاصِ والأزمان، ولِكُـلُ حال مقــالٌ ومـنْ رجَّـحَ العزلـةَ فلَـهُ علـى فضلِهَـا أدلَّـةٌ. وقــد اسْتَوْفَاهَا الغزاليُّ في الإحياءِ وغيرِهِ.

# ١٧ ـ فضلُ حسنِ الْحُلقِ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «اللَّهُمُّ كَمَا حَسَّنْتَ خَلْقِسِ فَحَسَّنْ خَلْقِسِ فَحَسَّنْ خُلُقِي».

رَوَاهُ أَخْمَدُ (٣/١، ٤)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ جِبَّانَ (٤٠٣/١).

(وعن ابنِ مسعودِ هُ قَالَ: قَـالَ رمسولُ اللَّهِ ﷺ: اللَّهُمُّ

كما حسَّنْت خَلْقي) بفَتْحِ الحَاءِ المعجمةِ وسُكُونِ اللاَّمِ. (فحسَّنْ خُلقي) بضمَّهَا وضمَّ اللاَّم.

(روَاهُ أَحمدُ وصحُحَهُ ابنُ حَبَّانَ).

قد كان ﷺ من أشرف العبادِ خَلْقاً وخُلُقاً، وسُؤالُهُ ذلِـكَ ا اغْتِرافاً بالمُنْةِ وطلباً لاسْتِمرارِ النَّعمةِ وَتَعليماً للاَمْةِ.

# ﴿ وَهُبَ بِي مِن لَدُنْكُ وَيُنَا ۗ وَالدُّعَاءِ وَقَالَ أَبُو البِشْرِ ﴿ رَبُنَا ظَلَمْنَا

الذُّكُوُ: مصدرُ ذَكَرَ: وَهُوَ مَا يَجِرِي عَلَى اللَّسَانِ والقلبِ. والمرادُ بِهِ ذِكْرُ اللَّهِ تعالى.

(والدُّعاءُ) مصدرُ دعا وَهُــوَ الطَّلــبُ، ويطلـقُ علـى الحـثُ على فعلِ الشُّيءِ نحوُ: دعوْت فُلاناً اسْتَعْنته.

ويقالُ: دعــوت فُلانـاً اسـتغثتُ بـه، ويطلـقُ علـى العبـادةِ وغيرها.

(واعلم) أنَّ الدُّعاءَ ذِكْرُ اللَّهِ وزيادةٌ فَكُلُّ حديثٍ في فضلِ الذَّكْرِ يصدقُ عليهِ وقد أمرَ اللَّهُ تعالى عبادَهُ بدعائِهِ فقالَ: ﴿ الْحَمُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠] وأخبرَهُمْ بأنَّهُ قريبٌ يُجيبُ دُعاءَهُمْ فقالَ: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةً الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ ﴾ [المقرة: ١٨٦].

وسمًّاهُ مُخَّ العبادةِ ففي الحديثِ عندَ التَّرمذيِّ (٣٣٧١) منْ حديثِ أنس مرفوعاً «الدُّعَاءُ مُخُ الْعِبَادَةِ».

وأخبرَ ﷺ أنَّ اللَّهَ تعالى بغضبُ على مـنْ لَمْ يدعُـهُ فإنَّـهُ أخرجَ البخاريُّ في الأدب المفردِ (ص١٩٥) منْ حديثِ أبي هُريرةَ مرفوعًا «مَنْ لَمْ يَسْأَل اللَّهَ يَغْضَبْ عَلَيْهِ».

واخبرَ ﷺ أنَّـهُ تعـالى يُحـبُّ انْ يُسـالَ فـاخرجَ الـتُرمذيُّ (٣٥٧١) من حديثِ ابنِ مسعودٍ مرفوعاً «سَلُوا اللَّـهَ مِـنْ فَضْلِـهِ فَإِنَّهُ يُحِبُّ أَنْ يُسْأَلَهُ.

والأحاديثُ في الحـثُ عليْهِ كشيرةٌ، وَهُـوَ يَتَضمَّنُ حقيقةً العبوديَّةِ والاغترافَ بغنى الرَّبُ وافْتِقارَ العبـدِ وقدرَتِـهِ تعـالى، وعجزَ العبدِ وإحاطَتَهُ تعالى بِكُلُّ شيءٍ علماً.

فالدُّعاءُ يزيدُ العبدَ قُرباً منْ ربُهِ واغْتِرافاً بحقْهِ، ولــذا حـثُ لَلْكُ على الدُّعـاء، وعلَّـمَ اللَّـهُ عبادَهُ دُغـاءُهُ بِقولِـهِ: ﴿ رَبُّنَـا لا تُؤَاخِذُنَا إِنْ نَسِيناً أَو أَخْطَأْنَا﴾ الآية (الفرة: ٢٨٦) ونحرَهَا.

وأخبرنا بدعوَاتِ رُسلِهِ وَتَضرُّعِهِمْ حيثُ قالَ ايُّوبُ: ﴿أَنِي مَسْنِيَ الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ﴾ [الانياء: ٨٣] وقالَ زَكَريُّنا عليه السلام: ﴿وَرَبُ لا تَذَرْنِي فَـرْداً﴾ [الانياء: ٨٩] وقـــالَ:

﴿ فَهَبِّ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا﴾ [مريم: ٥].

وقالَ أبو البشرِ ﴿رَبُّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا﴾ الآيةَ والأعراف: ٢٣] وقالَ يُوسفُ: ﴿رَبُّ قَدْ آتَيْتنِي مِن الْمُلْكِ وَعَلَّمْتنِي مِـنْ تَـأُويلِ الأحَـادِيثِ﴾ \_ إلى قولِـــهِ \_ ﴿تَوَفَيْـــي مُسْـــلِماً وَٱلْحِقْنِـــي بالصَّالِحِينَ﴾ [يوسف: ١٠١].

وقالَ يُونسُ: ﴿لا إِلَهُ إِلاَ أَنْتَ سُبْحَانَك إِنِّي كُنْت مِن الظَّالِمِينَ﴾ [الأبياء: ٨٧].

ودعا نبيُّنا ﷺ في مواقف لا تنجصــرُ عنـدَ لقـاءِ الأعـداءِ وغيرِهَا، ودعوَاتُهُ في الصّباحِ والمساءِ والصّلوَاتِ وغيرِهَا معروفةٌ.

فالعجبُ من الاشتِغالِ بذِكْرِ الخلاف بينَ من قال: التَّفويضُ والتَّسليمُ أفضلُ من الدُّعاء، فإنَّ قائلَ هذا ما ذاق حلاوة المناجاةِ لربُهِ ولا تضرُّعِهِ واغْتِراَفِهِ محاجَّتِهِ وذنبِهِ.

واعلمُ أنَّهُ قَدْ وَرَدَ مَنْ حَدَيْثِ أَبِي سَعَيْدٍ عَنْدَ أَحَمَدَ (١٨/٣) «أَنَّهُ لا يَضِيعُ الدُّعَاءُ بَلْ لا بُدُّ لِلدَّاعِي مِنْ إِحْدَى ثَلاثٍ: إِمَّا أَنْ يُعَجُّلُ لَهُ دَعْوَتَسَهُ. وَإِمَّا أَنْ يَدْخِرَهَا لَـهُ فِي الآخِرَةِ. وَإِمَّا أَنْ يَصْرِفَ عَنْهُ مِن السُّوءِ مِثْلُهَا» وصحَّحَهُ الحَاكِمُ (٤٩٣/١).

وللدُّعاء شرائطُ ولقبولِهِ موانعُ قــذ أودعنَاهَــا أوائــلَ الجـزءِ الثَّاني من «التَّنويرِ شرحِ الجامعِ الصَّغيرِ» وذَكَرنا فائدةَ الدُّعاءِ معَ سبقِ القضاءِ.

# ١\_ فضلُ الذكرِ

اللَّهِ ﷺ: ﴿ يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا مَعَ عَبْدِي مَا ذَكَرَنِي وَتَحَرَّكَتْ بِي شَفَتَاهُ ﴾.

أَخْرَجَهُ الْبُنُ مَاجَهُ (٣٧٩٣)، وَصَحَّحَهُ البُنْ جِبَّانَ (٨١٥)، وَذَكَــرَهُ الْبَخَارِئُ تَطْلِقاً إِلَا التوحيد، تحت باب (٣٤)].

وَهُوَ فِي البخارِيُّ (٧٤٠٥) بِلفظِ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: يَقُولُ اللَّـهُ عزَّ وجلُّ: «أَنَا عِنْدَ ظَنَّ عَسْدِي بِي وَأَنَّا مَعَهُ إِذَا ذَكَرْنِي فَإِنْ ذَكَرَنِي فِي نَفْسِهِ ذَكَرْته فِي نَفْسِي وَإِنْ ذَكَرَنِي فِي مَلاَ ذَكَرْته فِي مَلاَ خَيْرِ مِنْهُمْ وَإِنْ تَقَرَّبُ إِلَى شِيْمِاً تَقَرَّبُت إِلَيْهِ ذِرَاعاً وَإِنْ تَقَرَّبُ إِلَيٍّ ذِرَاعاً تَقَرَّبُت إِلَيْهِ بَاعاً وَإِنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْته هَرُولَةًه.

وَهَذِهِ معيَّةٌ خاصَّةٌ تُميدُ عظمةَ ذِكْرِهِ تعالى وأنَّـهُ مـعَ ذَاكِـرِهِ برخمتِهِ ولطفِهِ وإعانَتِهِ والرُّضا مجالِهِ.

وقال ابنُ أبي جرةً: معنَاهُ أنا معَهُ بحسب ما قصدَهُ منْ كُرُو لِي.

ثُمَّ قال: يُحْتَمَلُ أَنْ يُرادَ الذَّكُرُ بالقلبِ أو باللَّسانِ أو بِهِمَـا معاً أو بالنِّسانِ أو بِهِمَـا معاً أو بالمَيْثالِ الأمرِ واجْتِنابِ النَّهْيِ.

قَالَ: والَّذي تدلُّ عليهِ الأخبارُ أنَّ الذُّكْرَ على نوعينِ:

أحدُهُمَا: مقطوعٌ لصاحبهِ بما تضمُّنَهُ هذا الخبرُ.

والثَّاني: على خطرٍ .

قَالَ: وَالْأُوَّلُ: مُسْتَفَادٌ مِنْ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَمَنْ يَعْمَـلُ مِثْقَـالَ ذَرُةٍ خَيْراً يَرَهُ ﴾.

والناني: من الحديثِ الّذي فِيهِ "مَنْ لَـمْ تَنْهَهُ صَلاتُهُ عَن الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ لَمْ يَزْدَذْ مِـنِ اللّهِ إِلاّ بُحْداً" [«الكبير» للطبراني (٥٤/١٠)].

لَكِنْ إِنْ كَانَ فِي حَالِ الْمُعْصِيةِ يَذْكُرُ اللَّهَ لَحْوْفٍ وَوَجَلِ فَإِنَّهُ يُرجَى لَهُ.

الله عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبْلِ ﴿ قَالَ: قَالَ وَاللهِ اللهِ عَمْلًا أَنْجَى لَـهُ
 مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ ذِكْرِ اللهِ».

أَخْرَجَهُ ابْنُ أَبِي شَيْبَةً (٦ُ/٥٥) وَالطَّـبَرَائِيُّ [وَالكِبَـيرِ، (١٦٦/٢٠)] بِإِنْهَادِ حَسَنَ

الحديثُ من أدلَّةِ فضلِ الذَّكْرِ وأَنَّهُ من أعظمِ أسبابِ النَّجاةِ من مخاوف عدابِ الآخرةِ وَهُوَ أيضاً من المنجيّساتِ من عدابِ النَّبا وخاوفِهَا ولذا قرنَ اللَّهُ الأمرَ بالنَّباتِ لقِتَال أعدائِهِ وجهادِهِمْ بالأمرِ بذِكْرِهِ كما قال: ﴿إِذَا لَقِيتُمْ فِنَهُ فَاثْبَتُوا وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً﴾ والأنفال: ٤٥] وغيرُهَا من الآياتِ والأحاديثِ الواردةِ في مواقف الجهادِ.

# ٧ ــ فضلُ مجالسِ الذكرِ

1170 وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ

اللَّهِ ﷺ: «مَا جَلَسَ قَوْمٌ مَجْلِساً يَذْكُرُونَ اللَّهَ فِيهِ، إلاَّ حَفَّتُهُم الْمَلاثِكَةُ وَغَشْيَتْهُم الرَّحْمَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ».

أَخْرَجَةُ مُسْلِمٌ (٢٦٩٩).

دلُ الحديثُ على فضيلةِ مجالسِ الذُّكْرِ والذَّاكِريسَ وفضيلـةِ الاجْتِماعِ على الذُّكْرِ.

وَاخْرِجَ البخارِيُّ (٦٤٠٨) ﴿ أَنْ مَلائِكَةً يَطُوفُونَ فِي الطُّرُقِ يَلْتَمِسُونَ أَهْلَ الذُّكْرِ فَإِذَا وَجَدُوا فَوْماً يَذْكُرُونَ اللَّهَ تَعَالَى تَشَادُواً هَلُمُوا إِلَى حَاجَتِكُمْ قَالَ: فَيَحُفُونَهُمْ بِأَجْنِحَتِهِمْ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَاهُ الحديثَ.

وَهَـذا مـنْ فضـائلِ مجـالسِ الذُّكْرِ تحضُوهُـا الملائِكَـةُ بعـدَ الْتِماسِهِمْ لَهَا.

والمرادُ بالذَّكْرِ: هُوَ التَّسبيحُ والتَّحميدُ وَتِلاوةِ القــرآنِ ونحــوِ ذلِكَ.

وفي حديث البزّار [«كشف الاستار» (٣٠٩٧) «أَنَّهُ تَعَـالَى
يَسْأَلُ مَلائِكَتَهُ مَا يَصْنَعُ الْعِبَادُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِهِمْ فَيَقُولُونَ: يُعَظّمُونَ
آلاءَك، وَيَتْلُونَ كِتَابُك وَيُصَلُّونَ عَلَى نَبِيْكَ وَيَسْأَلُونَكَ لآخِرَتِهِمْ
وَدُنْيَاهُمْهُ.

والذُكْرُ حقيقة في ذِكْسِ اللَّسانِ ويؤجرُ عليهِ النَّاطَقُ ولا يُشْتَرَطُ اسْتِحضارُ معنَاهُ، وإنَّما يُشْتَرَطُ أَنْ لا يقصدَ غيرَهُ فيإن انضافَ إلى الذَّكْرِ باللِّسانِ الذَّكْرُ بالقلبِ فَهُوَ أَكْمَلُ، وإن انضافَ إليْهِمَا اسْتُحضارُ معنى الذَّكْرِ وما اشْتَمَلَ عليْهِ مسنْ تعظيمِ اللَّهِ تعالى ونفي النَّقائصِ عنْهُ ازدادَ كمالاً، فإنْ وقع ذليك في عمل صالح مَّا فُرضَ منْ صلاةٍ أو جهادٍ أو غيرهِمَا فَكَذلِكَ، فإنْ صحّ التَّوجُهُ وأخلصَ لله فَهُوَ البَّلهُ في الْكَمَالِ.

وقال: الفخرُ الرَّازِيُّ: المَـرادُ بَذِكْرِ اللَّسانِ الأَلْفاظُ الدَّالَـةُ على التَّسبيحِ والتَّحميدِ والتَّمجيـدِ. والذَّكْرُ بالقلبِ: التَّفَكُرُ في أَدلَّةِ الذَّاتِ والصَّفَاتِ وفي أَدلَّةِ التَّكَالِيفِ من الأَمرِ والنَّهْيِ حَتَّى يطَّلُعَ على أَحْكَامِهِ وفي أسرارِ مخلوقاتِ اللَّهِ.

والذُّكُرُ بالجوارح هُوَ أَنْ تَصِيرَ مُسْتَغَوْقَةً بِالطَّاعَـاتِ، ومَـنْ ثُمَّةً سَمَّى اللَّهُ الصَّلاةُ ذِكْراً فِي قولِهِ: ﴿فَاسْتَوْا إِلَى ذِكْــرِ اللَّــهِ﴾

الجمعة: ٩].

وذَكَرَ بعضُ العارفينَ اللَّ الذَّكْ على سبعةِ انحاء: فلذِكْرُ اللَّسَانِ بالثَّنَاءِ وذِكْرُ اللَّسَانِ بالثَّنَاءِ وذِكْرُ اللَّسَانِ بالثَّنَاءِ وذِكْرُ اللَّسَانِ بالثَّنَاءِ وذِكْرُ القلبِ بالخُوفِ والرَّجاءِ وذِكْرُ القلبِ بالخُوفِ والرَّجاءِ وذِكْرُ الوَّوحِ بالتَّسليم والرَّضاءِ.

وورة في الحديث ما يدلُّ على أنَّ الذَّكْرَ أفضلُ الأعمالِ جبيبها وَهُوَ ما أخرجَهُ التُرمَديُّ (٣٣٧٧) وابنُ ماجَهُ (٣٧٩٠) وصحْحَهُ الحَاكِمُ (٤٩٦/١) منْ حديثِ أبي الدَّرداءِ مرفوعاً «ألا أخبركُمْ بِخَيْرٍ أَعْمَالِكُمْ وَأَرْكَاهَا عِنْدَ مَلِيكِكُمْ وَأَرْفَعِهَا فِسي دَرَجَاتِكُمْ وَخَيْرٌ لَكُمْ مِنْ إِنْفَاقِ الذَّهَبِ وَالْرَرقِ وَخَيْرٌ لَكُمْ مِنْ إِنْفَاقِ الذَّهَبِ وَالْرَرقِ وَخَيْرٌ لَكُمْ مِنْ أَنْفَاقُهُمْ وَيَضْرِبُوا أَعْنَاقَكُمْ ؟ قَالُوا: بَلَى قَالُ: ذِكْرُ اللَّهِ.

ولا تُعارضُهُ أحاديثُ فضلِ الجهادِ وأنَّهُ أفضلُ من الذَّكْرِ؛ لأنَّ المرادَ بالذَّكْرِ الأفضلُ من الجَهادِ ذِكْرُ اللَّسانِ والقلسبِ والتَّفَكُرِ فِي المعنى، واسْتِحضارِ عظمةِ اللَّهِ فَهَذَا أفضلُ من الجِهَادِ والجهَادُ أفضلُ من الذَّكْرِ باللَّسانِ فقطْ.

وقالَ ابنُ العربيُ: إنهُ ما من عملِ صالح إلا والذَّكرُ مُشْتَرطٌ في تصحيحِهِ فمنْ لم يذكر اللّهَ عندُ صدقَتِهِ أو صيامِهِ فليسَ عملُهُ كاملاً، فصارَ الذّكرُ أفضلَ الأعمالِ منْ هذهِ الحيشِّةِ ويشيرُ إليْهِ حديثُ فيئةُ الْمُؤْمِنِ خَيْرٌ مِنْ عَمَلِهِ، [والمعجم الكبير،]

٣- ذمُّ المجالس التي لا يذكر فيها الله

اللَّهِ ﷺ: 15٦٦ - وَعَنْهُ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَا قَعَدَ قَوْمٌ مَقْعَداً لَمْ يَذْكُرُوا اللَّهَ فِيهِ وَلَـمْ يُصَلُّوا عَلَى النَّبِيِّ ﷺ إِلاَّ كَانَ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

أُخْرَجَهُ التَّوْمِذِيُّ (٣٣٨٠)، وَقَالَ: حَسَنَّ.

(وعنهُ) أي أبي هُريرةً.

رَقَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: هَمَا قَعَدَ قَوْمٌ مَقْعُداً لَمْ يَذْكُرُوا اللَّهَ فِيهِ وَلَمْ يُصَلُّوا عَلَى النَّبِيِّ ﷺ إلاَّ كَانَ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً يَـوْمَ الْقِيَامَةِهِ. أخرجَةُ الترمذيُّ وقالَ حسنٌ زادَ افإنْ شاءَ عَذْبُهُــمْ وإنْ

شاءَ غفرَ لَهُمْ.

واخرجَهُ أحمدُ (٤٣٢/٢) بلفظِ «مَا جَلَسَ قَــوْمٌ مَجْلِسـاً لَـمْ يَذْكُرُوا اللَّهَ تَعَالَى فِيهِ إلاَّ كَانَ عَلَيْهِ يَرَةً، وَمَا صِـنْ رَجُـلِ يَمْشِـي طَرِيقاً فَلَمْ يَذْكُرِ اللَّهَ تَعَالَى إلاَّ كَانَ عَلَيْهِ يَـرَةً، وَمَـا مِـنْ رَجُـلٍ أَوَى إلَى فِرَاشِهِ فَلَمْ يَذْكُرِ اللَّهَ عَزْ وَجَلْ إلاَّ كَانَ عَلَيْهِ يَرَةً».

وفي رواية [احمد (٤٦٣/٢)] «إلاَّ كانَ عليْهِ حسرةً يومَ القيامـةِ وإنْ ذَخَلُوا الجُنَّةُ للثوابِ».

> والتَّرةُ: بمثنَّاةٍ فوقيَّةٍ مَكْسورةٍ فراءٌ بمعنى: الحسرةِ. وقالَ ابنُ الأثير: هيَ النَّقصُ.

والحديث دليل على وُجـوب الذّكر والصّلاة على النّبي التّرة بالنّار أو العذاب فقد فَسُرَت بِهِمَا فإنَّ التّعذيبَ لا يَكُونُ إلاَّ لِتَرْكِ واجب أو فعل عظور. وظَاهِرُهُ أَنَّ الواجبَ هُوَ الذّكرُ والصّلاةُ عليهِ عَلَيْهِ مَعَلَّ. وقد عُـدت مواضعُ الصّلاةِ عليْهِ عَلَيْهِ فَلَيْ فبلغَت سِنّةً وأربعين موضعاً.

قالَ أبو العاليةِ: معنى صلاةِ اللَّهِ على نبيُّهِ: ثناؤُهُ عليْهِ عندَ ملائِكَتِهِ

ومعنى صلاةِ الملائِكَةِ عليْهِ: الدُّعاءُ لَـهُ بحصولِ النُسَاءِ والتَّعظيم.

وفِيهَا أقوالٌ أُخرُ هذا أجودُهَا.

وقالَ غيرُهُ: الصَّلاةُ منهُ تعالى على رسولِهِ تشــريفٌ وزيــادةُ تَكْرِمةٍ وعلى منْ دُونَ النَّبِيُّ رحمةٌ .

فمعنى قولنا: اللَّهُمُّ صلُّ على مُحمَّدٍ: عظَّمْ مُحمَّداً.

والمرادُ بالتَّعظيمِ: إعلاءُ ذِكْرِهِ وإظْهَارُ دينِـهِ وإبقـاءُ شـريمَتِهِ في الدُّنيا وفي الآخرةِ بإحرازِ مثوبَتِهِ، وَتَشفيعِهِ في أُمَّتِهِ. والشَّـفاعةِ العظمى للخلائقِ أجمعينَ في المقامِ المحمودِ.

ومشارَكَةِ الآلِ والأزواجِ بالعطف يُسرادُ بِسهِ في حقْهِسم التَّعظيمُ اللاَّنْقُ بِهِمْ وبِهَذَا يظْهَرُ وجْهُ اخْتِصاصِ الصَّلاةِ بالأنبياءِ اسْتِقلالاً دُونَ غَيرِهِمْ ويَتَالِّدُ هـذا بمـا اخرجَـهُ الطَّبرانيُّ [كما في والفتح، (١٩/١١)] منْ حديستِ ابنِ عبَّاسٍ يرفعُـهُ "إذَا صَلْيْتُمْ

عَلَيُّ فَصَلُوا عَلَى أَنْبِيَاءِ اللَّهِ تَعَالَى بَعَثَهُمْ كَمَا بَعَثَنِي٥.

فجعلَ العلَّةَ البعثةَ فَتَكُونُ مُخْتَصَّةً بمنْ بُعثَ.

وأخرجَ ابنُ أبي شيبةَ (١٩/٢ه) بسندٍ صحيح عن ابنِ عبّاسٍ «مَا أَعْلَمُ الصّلاةَ تُبْغِي لأَحَدِ عَلَى أَحَدِ إلاَّ عُلَى النّبِيُّ عَلَى أَحَدِ إلاَّ عُلَى النّبِيُّ عَلَى أَحَدِ إلاَّ عُلَى النّبِيُّ

وَحَكَى القَوْلَ به عَنْ مالِكٍ وقالَ: ما تعبُّدنا بهِ.

وقالَ القاضي عياضٌ: عامَّةُ أَهْلِ العلم على الجوازِ.

قالَ: وأنا أميــلُ إلى قــولِ مـالِكِ وَهُــوَ قــولُ الحَقَّقـينَ مــن الْتَكَلَّمينَ والفقّهَاء.

قالوا: يذْكُرُ غيرَ الأنبياءِ بالتَّرضُّي لا بالصَّلاةِ، والصَّلاةِ على غيرِ الأنبياءِ اسْتِقلالاً لمْ نَكُنْ من الأمرِ المعروف وإنَّما حدثت مِن دولةِ بني هاشم يعني: العَبيديين.

وامًّا الملائِكةُ فلا أعلمُ فِيهِ حديثاً وإنَّما يُؤخذُ ذلِكَ منْ حديثِ ابنِ عبَّاسٍ؛ لأنَّ اللَّهُ سمَّاهُمْ رُسلاً [الصنف لابن أبي شية حديثِ ابنِ عبَّاسٍ؛ لأنَّ اللَّهُ سمَّاهُمْ رُسلاً [الصنف لابن أبي شية (١٩/٢)].

وأمَّا المؤمنونَ فقالَتْ طائفةً: لا تجوزُ اسْتِقلالاً وَتَجوزُ تبعاً فيما وردَ به النَّصُ كالآلِ والأزواجِ والنَّرْيَّةِ، ولم يَذْكُرْ فِي النَّمصُ غيرَهُمْ فَيَكُونُ ذلِكَ خَاصًا ولا يُقاسُ عليهمُ الصَّحابةُ ولا غيرُهُمْ. وقد بيئًا أنَّهُ يُدْعَى للصَّحابةِ وغوهِمْ بما ذَكَرَهُ اللَّهُ من أنَّهُ رضيَ عنهُمْ وبالمغفرةِ كما أمرَ بهِ رسولَهُ: ﴿وَاسْتَغْفِرْ لِنَسْبِك وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾ [محمد: ١٩] وأمَّا الصَّلاةُ عليْهِمْ فلم

والمسالةُ فِيهَا خلافٌ معروفٌ فقالَ بجوازِهِ البخاريُّ ووردَتْ أحاديثُ «بِأَنَّهُ ﷺ صَلَّى عَلَى آلِ سَعْدِ بْنِ عُبَادَةً». كما أخرجَــهُ أبو داود والنَّسائيُّ بسندٍ جَيْدٍ.

ووردَ أَنَّهُ ﷺ صلَّى على ال أبي أونى [خ (٩٩٥٦)] فمنْ قالَ بجوازهَا اسْتِقلالاً على سائر المؤمنينَ فَهَذَا دليلُهُ.

ومنْ أَدَلَتِهِ أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى قَالَ: ﴿ هُمُو َ الَّـذِي يُصَلَّـي عَلَيْكُـمُ وَمَلائِكَتُهُ ﴾ [الاحزاب: ٤٣] ومنْ منعَ قال: هذا وردَ من اللَّهِ ومنْ رسول اللَّهِ تَنْظُ ولمُّ يردِ الإذنُ لنا.

وقالَ ابنُ القَيْمِ: يُصلَّى على غيرِ الأنبياءِ والملائِكَةِ وأزواجِ النَّيِّ ﷺ وذرَّيْتِهِ وأهْل طاعَتِهِ على سبيل الإجال.

ويُكْرَهُ في غيرِ الانبياءِ لشخصِ مُفـردٍ بحيثُ يصـيرُ شـعاراً سيَّما إذا تَرَكَ في حقَّ مثلِهِ أو أفضلُ منهُ كما تفعلُهُ الرَّافضةُ فلو اتَّفَقَ وُقوعُ ذلِكَ مُفرداً في بعــضي الأحـايينِ مـنْ غـيرِ أَنْ يُتُحـٰذَ شعاراً لمْ يَكُنْ فِيهِ بأسٌ.

واخْتَلفوا أيضاً في السَّلامِ على غــيرِ الأنبيـاءِ بعـدَ الاتَّفــاقِ على مشروعيَّيْهِ في تحيَّةِ الحيِّ.

فقيلَ: يشرعُ مُطلقاً.

وقيلَ: تبعاً ولا يُفردُ بواحدٍ لِكَونِيهِ صـارَ شـعاراً للرَّافضـةِ ونقلَهُ النَّوويُّ عن الشَّيخ مُحمَّدٍ الجوينيُّ.

قُلْت: هذا التَّعليلُ بِكَونِهِ صارَ شعاراً لا ينْهَضُ على المنع؛ والسَّلامُ على المنع؛ والسَّلامُ على المنع؛ «السَّلامُ على المؤتّى قدْ شرعَهُ اللَّهُ على لسانِ رسولِ اللَّـهِ ﷺ «السَّلامُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَرْمٍ مُؤْمِنِـينَ» [مسلم (٢٤٩)] وَكَـانَ ثَابِسًا فِي الجَاهِلَةِ كما قالَ الشَّاعرُ:

عليْك سلامُ اللَّهِ قِيسَ بِـنَ عاصم ورخَتُهُ مــا شــاهُ أَنْ يَتَرخُــا وما كانَ قِسِ مؤتَّهُ مؤت واحد ولَكِنْــهُ بُنيـــانُ قـــوم تَهَدُمــا

#### ٤\_ فضلُ التهليل والتحميد

المَّ المَّ اللهِ عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الأَنْصَارِيِّ اللهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: قَالَ: لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُللً شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُللً شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُللً شَيْءٍ قَدِيرٌ عَشْرَ مَرَّاتٍ كَانَ كَمَنْ أَعْتَقَ أَرْبَعَةً أَنْفُسٍ مِنْ وَلَدٍ إِسْمَاعِيلَ».

مُثَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٤٠٤)، مسلم (٢٦٩٣)].

زادَ مُسلمٌ اللهُ الملكُ ولَهُ الحمدُ وَهُوَ على كُلُّ شيءٍ قديسٌهُ وفي لفظ إم (٢٦٩١)] امَنْ قَالَ ذَلِكَ فِي يَوْمٍ مِائَةَ مَرَّةٌ كَــانَتْ لَهُ عَدْلُ عَشْرِ رِقَابٍ وَكُيَبَتْ لَهُ مِائَةُ حَسَنَةٍ، وَمُحِيَتْ عَنْهُ مِائَةُ سَيُّئَةٍ وَكَانَتْ لَهُ حِرْزًا مِن الشَّيْطَانِ يَوْمَهُ ذَلِكَ حَتَّى يُسْبِي وَلَـمْ يَأْتِ أَحَدٌ بَأَفْضَلَ مِمًّا جَاءَ بِهِ إِلاَ أَحَدٌ عَمِلَ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ.

واخرج احمدُ (٥/٥١٥) من طريقِ عبدِ اللّهِ بنِ يعيش عن ابي أيُّوب. وفيهِ "مَنْ قَالَ إِذَا صَلَّى الصَّبْحَ: لا إِلَـهَ إِلاَ اللّهُ اللّهُ فَذَكَرَهُ بِلَفْظُ اعْشُرَ مَرَّاتٍ كُنَّ كَمَدْلِ أَرْبَعِ رِقَابٍ وَكُتِبَ لَهُ بِهِنَ عَشْرُ صَيْنَاتٍ، وَرُفِعَ لَهُ بِهِنَ عَشْرُ عَشْرُ صَيْنَاتٍ، وَرُفِعَ لَهُ بِهِنَ عَشْرُ مَيْنَاتٍ، وَرُفِعَ لَهُ بِهِنَ عَشْرُ اللّهَ عَشْرُ مَيْنَاتٍ، وَرُفِعَ لَهُ بِهِنَ عَشْرُ اللّهُ عَشْرُ مَيْنَاتٍ، وَرُفِعَ لَهُ بِهِنَ عَشْرُ اللّهُ عَشْرُ مَيْنَاتٍ، وَرُفِعَ لَهُ بِهِنَ عَشْرُ اللّهُ اللّهُ عَشْرُ مَيْنَاتٍ وَمُحِي وَإِذَا قَالَهَا بَعْدَ

واخرجَهُ جعفرٌ في الذُكْرِ عنْ أبي أيُوبَ رفعَـهُ قال: "منْ قال حينَ يُصبحُه فَدَال: "منْ قال حينَ يُصبحُه فذكرَ مثلهُ لَكِـنْ زادَ "يُحْيِي وَيُمبِيتُه وَقَال: "تَعْدِلُ عَشْرَ رِقَابِ وَكَانَ لَهُ مَسْلَحَةٌ مِـنْ أُوّل نَهَارِهِ إِلَى آخِرِهِ وَلَمْ يَعْمَلْ يَقْهَرُهُنْ وَإِنْ قَالَ ذَلِكَ حِينَ يُمْسِي فَعِثْلُ ذَلِكَ حِينَ يُمْسِي فَعِثْلُ ذَلِكَ حِينَ يُمْسِي فَعِثْلُ ذَلِكَ.

وذِكْرُ العشرِ الرُّقـابِ في بعضِهَا والأربع في بعضِهَا كأنَّهُ باغتِبارِ الشَّخصِ الذَّاكِرِ في استِخضارِ معانيَ الأَلفاظِ بالقلوب، وإمحاضِ النَّوجُّهِ والإخلاصِ لعلاَّمِ الغيوبِ فَيَكُونُ اخْتِلافُ مَراتِبَهُمْ باغْتِبار ذلِكَ ومحسبهِ كما قالَ القرطبيُّ.

#### ٥- فضلُ التسبيح والتحميد

اللهِ ﷺ: ﴿مَنْ قَالَ: سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ مِاثَةَ مَرُةً حُطَّتْ عَنْهُ خَطَايَاهُ وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ الْبَحْرِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٤٠٥)، مسلم (٢٦٩١)].

معنى سُبحانَ اللَّهِ تنزِيهُهُ عن كلِّ ما لا يليقُ بهِ منْ نقـصِ فيلزمُ منْهُ نفيُ الشّرِيكِ والصّاحبِ والولدِ وجميع ما لا يليقُ.

والتَّسبيحُ يُطلقُ على جميعِ الفاظِ الذَّكْرِ ويطلقُ على صـلاةِ النَّافلةِ ومنْهُ صلاةُ التَّسبيح خُصَّتْ بذلِكَ لِكُثْرةِ التَّسبيح فِيهَا.

وفي الحديث دلالة أنَّهُ تُكفُّرُ بِهَذا الذَّكْرِ الخطايا، وظَاهِرُهُ ولو كبائرَ والعلماءُ يُقيِّدونَ ذلِكَ بالصَّغائرِ ويقولسونَ: لا تُمحى الْكَبَائرُ إِلاَّ بالتَّوبةِ.

وقلاً أوردَ على هذا سُؤالٌ وَهُوَ: أَنَّهُ يدلُّ على أَنَّ التَّسبيعَ أفضلُ من التَّهْليلِ فِإنَّهُ قالَ فِي التَّهْليلِ ﴿إِنَّ مَنْ قَالَ مِانَةَ مَرُّةٍ فِي يَوْمٍ مُحِيَّتْ عَنْهُ مِائَةً سَيِّئَةٍ﴾ كما قدْمناهُ وَهُسْا قالَ: حُطَّتْ عنْهُ

خطايًاهُ ولوْ كانَتْ مثلَ زبدِ البحر.

والأحاديثُ دالَةٌ على الله التهليلُ افضلُ فقد أخرجَ التُرمديُّ (٣٣٨) والنّسائيُّ [دعمل اليوم والليلة، (٨٣٧)] وصحْحَهُ ابنُ حبّانَ (٨٤٨) والحَاكِمُ (٣/١٠) ممن حديثِ جابرِ مرفوعاً «أَفْضَلُ الذَّكْرِ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَفْضَلُ مَا قُلْت أَنَا وَالنّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَهُوَيَ النّوجِيدِ وَالإِخْلاصِ وَهِيَ اسْمُ اللهِ اللهِ اللهُ وَهِيَ كَلِمَةُ التَّوْجِيدِ وَالإِخْلاصِ وَهِيَ اسْمُ اللهِ اللهُ اللهُ وَهُيَ كَلِمَةُ التَّوْجِيدِ وَالإِخْلاصِ وَهِيَ اسْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال

ومعنى النَّسبيح داخلٌ فِيهَا فَإِنَّهُ النَّنزِيهُ عَمَّا لَا يَلِيتُ بَاللَّهِ، وَهُوَ دَاخلٌ فِي «لَا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وحَـدَهُ لَا شَـرِيكَ لَـهُ لَـهُ المَّلُـكُ إلخُ» وفضائلُها عديدةً

وأجيبَ عنهُ بأنَــهُ انضـافَ إلى ثــواب التَّهاليــلِ مــعَ التَّكُفــيرِ ثلاثةُ أُمور: رفعُ الدَّرجَاتِ وَكَتْبُ الحسنَاتِ وعِنْقُ الرُّقابِ.

والعِنْقُ يَتَضمَّنُ تَكُفيرَ جميع السَّيِّنَاتِ فإنْـهُ مـنْ أَعْتَـقَ رقبـةً أَعْتَقَ اللَّهُ بِكُلُّ عُضوٍ مِنْهَا عُضواً منْهُ من النَّارِ كما سلفَ.

وظَاهِرُ الأجاديثِ أنَّ هذِهِ الفضائلَ لِكُلُّ ذَاكِرٍ.

وذَكرَ القاضي عنْ بعضِ العلماءِ أَنَّ الفضلَ الواردَ في مثلِ هذهِ الأعمالِ الصَّالحةِ والأذْكَارِ إِنَّما هُوَ لأَهْلِ الفضلِ في الدَّيسنِ والطَّهَارةِ منَ الجرائمِ العظامِ وليسنَ منْ أصرُ على شَهوَاتِهِ، وانتَّهَكَ دينَ اللَّهِ وحرمَاتِهِ بلا حسنَّ من الأفاضلِ المطَهَّرينَ في ذلك ويشهدُ لَهُ قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيْنَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ الآية [الجافية:

الله المَّارِثِ رَضِي الله عَلَيْرِيَةً بِنْتِ الْحَارِثِ رَضِي الله عَنها قَالَتْ: قَالَ لِسِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لَقَدُ قُلْتُ الْلَهُ مِنْدُ الْلَهُ مِنْدُ الْلَهُ مِنْدُ الْلَهُ وَبِحَمْدِهِ، عَدَدَ خَلْقِهِ، وَرِضَاءَ نَفْسِهِ، وَزِنَةً عَرْشِهِ وَمِدَادَ كَلِمَاتِهِ».

أُخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٧٢٦).

روعن جُويريةُ بنتُ الحارثِ رضي اللّه عنها قَالَتَ: قَالَ لِي رسولُ اللّهِ ﷺ: وَلَقَدْ قُلْت بَعْدَك أَرْبَعَ كَلِمَاتٍ لَوْ وُزِنَتْ بِمَا قُلْت) بِكُسْرِ النّاءِ خِطَابٌ لَهَا مُنْدُ الْيَوْمِ (لَوَزَنْنَهُنْ سُبْحَانُ اللّهِ

وَبِحَمْدِهِ عَدَدَ خَلْقِهِ وَرِضَاءَ نَفْسِهِ وَزِنَةَ عَرْشِهِ وَمِدَادَ كَلِمَاتِهِ. الحرجَة مُسلمٌ،

(عددَ خلقِهِ): منصوبٌ صفةً مصدرٍ محذوف تقديسرُهُ: أُسبُحُهُ تسبيحاً ومثلُهُ اخرَاتُهُ.

وخلقُـهُ شـــاملٌ لمـــا في السُّــموّاتِ والأرضِ وفي اللُّنيــــا والآخرةِ.

(ورضاءَ نفسِهِ) أيْ عددَ منْ رضي اللّه عنهم من النّبيّينَ والصّدُيقينَ والشّهَداءِ والصّالحينَ ورضَاهُ عنهُمْ لا ينقضي ولا ينقطعُ.

(وزنةَ عرشِهِ) أيْ زنةَ ما لا يعلمُ قدرَ وزنِهِ إلاَّ اللَّهُ.

(ومدادَ كلمَاتِهِ) بِكَسرِ الميمِ هُوَ ما تُمدُّ بِـهِ الـدُواةُ كالحبرِ؛ والْكَلَمَاتُ هِيَ معلومَاتُ اللَّهِ ومقدورَاتِهِ وَهِيَ لا تنحصرُ وَهِـيَ لا تَتَنَاهَى، ومدادُهَا هُوَ كُلُّ مدَّةٍ يُكتَبُ بِهَا معلومٌ أو مقدورٌ وذلِكَ لا ينحصرُ لتملَّقِهِ بغيرِ المنحصرِ كما قال تعالى: ﴿قُلْ لَـوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّى﴾ الآية والكهف: 104.

الحديثُ دليلٌ على فضلٍ هذِهِ الْكَلْمَاتِ وَالْ قَائلَهَــا يُـدرِكُ فضيلةَ تَكْرار القول بالعددِ المَذْكُور.

#### ٦- فضلُ الباقياتِ الصالحاتِ

أَعْرَجَهُ النَّسَائِيِّ [وعمل اليوم والليلة؛ (٨٤٨)]، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٨٤٠) وَالْحَاكِمُ (١٢/١).

الباقياتُ الصَّالحَاتُ: يُوادُ بِهَا الأعمالُ الصَّالحـةُ الَّتِي يبقى لصاحبهَا أجرُهَا أبدَ الآبادِ وفسَّرَهَا ﷺ بهَذِهِ الْكَلْمَاتِ.

ويُختَملُ أَنَّهُ تفسيرُ لقوله تعالى: ﴿وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَّاباً وَخَيْرٌ أَمَلاً﴾ والكهف: ٤٦] وقدْ جاءَ في الأحاديثِ تفسيرُها بافعال الخير.

فاخرج ابنُ المنذر وابنُ أبي حَاتِم وابنُ مردويْهِ من حديثِ ابنِ عبّاسِ «البَاثِيَاتُ الصّالِحَاتُ هُنَّ ذِكْرُ لا إِلَـهَ إِلاَ اللّهُ وَاللّهُ أَكْبَرُ وَسُبْحَانَ اللّهِ وَالْحَمْدُ للّه وَتَبَارَكَ اللّهُ وَلا حَوْلَ وَلا فُونَ اللّهِ وَالسّعَفِرُ اللّهِ وَصَلّى اللّهُ عَلَى رَسُولِ اللّهِ عَلَى وَالْحِهَادُ وَالصّلَةُ وَالصّلَةُ وَالصّلةُ وَالصّلةُ وَالصّلةُ وَالصّلةُ وَالصّلةُ أَنواعِ الْحَسَنَاتِ وَهُنَ الْبَاقِياتُ الصّالِحَاتُ الَّتِي تَبْقَى وَجَمِيعُ أَنْوَاعِ الْحَسَنَاتِ وَهُنَ الْبَاقِياتُ الصّالِحَاتُ الّتِي تَبْقَى لا فَالْمَلْةُ وَالْحَلْةُ فَى الْجَنْقِ فَى الْجَنْقِ فَى الْجَنْقِ.

وأخرجَ ابنُ أبي شبيةً وابنُ المنذرِ عنْ قَدَادةَ «الْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ كُلُّ شَيْءٍ مِنْ طَاعَةِ اللَّهِ فَهُو مِسن الْبَاقِيَساتِ الصَّالِحَاتِ».

ولا يُنافي تفسيرُهَا في الحديث بما ذُكِـرَ فإنَّـهُ لا حَصَـرَ فِيـهِ يُهَا.

### ٧- أحبُّ الكلامِ إلى اللَّهِ أربعٌ

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢١٣٧).

يعني إنَّما كانَتْ أحبَّـهُ إليْـهِ تعـالى لاشْـتِمالِهَا علـى تنزيهِــهِ وإثباتِ الحملِ لَهُ والوحدانيَّة والأكْبريَّةِ.

وقولة (لا يضرك باليهن بدأت) دل على أنه لا ترتيب بينها ولكن تقديم التنويه أولى؛ لأنه تقدّم التخلية \_ بالحاء المهجمة \_ على التحلية \_ بالحاء المهملة \_ والتنويه تخلية عن كُل قبيح وإثبات الحمد والوحدانية والأكبرية تحلية بكل صفات الكمال، لكنه لما كان تعالى مُنزَهَة ذَاتُهُ عن كُل قبيح لم تضر البداءة بالتحلية وتقديمها على التخلية.

والأحاديثُ في فضلِ هذهِ الْكَلَمَاتِ مجموعةً ومُتَفَرَّفةً بحسَّ لا تنزفُهُ الدُّلاءُ ولا يَتْسِعُ الإملاءُ وَكَفَى بما في الحديثِ منْ أَنْهَـا الباقياتُ الصَّالحَاتُ، وأَنْهَا أحبُّ الْكَلام إلى اللَّهِ تعالى.

#### ٨\_ فضلُ الحوقلةِ

الأشعري قَالَ: قَالَ فَالَ اللهِ الْأَسْعَرِي قَالَ: قَالَ فَالَ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلِمُ المُلْمُلْم

مُتَّفَقٌ عَلِيهِ [البحاري (٦٣٨٤)، مسلم (٢٧٠٤)]، زَادَ النَّسَائِيَّ [وعمل اليوم والليلة (٣٥٨)]: ولا مُلْجَاً مِن اللّهِ إِلَّا إِلَيْهِهِ.

(وعنْ أَبِي مُوسَى الأَسْعَرِيُّ صَلَّى اللهِ قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللّهِ عَلَيْ عَبْدَ اللّهِ بَنَ قَيْسٍ أَلا أَذُلُكُ عَلَى كَنْرٍ مِنْ كُنُوزِ الْجَنَّةِ؟ لا حَوْلَ وَلا قُوَّةً إلاَّ بِاللّهِ مُنْفَقَ عليْهِ زادَ النَّسَاني) من حديثِ أَبِي مُوسَى («لا مَلْجَأَ مِن اللَّهِ إلاَّ إلَيْهِ») أَيْ أَنْ ثُوابَهَا مُدَّخَرٌ فِي الجُنَّةِ وَهُوَ ثُوابٌ نفيسٌ كما أَنْ الْكَنْزَ انفسُ أَمُوالَ العبادِ.

فالمرادُ مَكْنُونُ ثُوابِهَا عَسْدَ اللَّهِ لَكُمْ، وَذَلِكَ لأَنْهَا كَلَمَهُ اسْتُسلامٍ وَتَفْرِيضٍ إِلَى اللَّهِ واغْتِرافٍ بالإذعانِ لَهُ، وانَّهُ لا صانعَ غيرَهُ ولا رادُ لأمرِهِ، وأنَّ العبدُ لا يملِكُ شيئاً من الأمرِ.

والحولُ: الحرَكَةُ والحيلةُ، أيْ: لا حرَكَـةَ ولا اسْتِطاعةَ ولا حيلةَ إلاَّ بمشيئةِ اللَّهِ.

ورويَ تفسيرُهَا مرفوعاً أيْ «لا حَوْلَ عَن الْمَمَاصِي إلاَّ بِعِصْمَةِ اللَّهِ وَلا قُونًا عَلَى طَاعَةِ اللَّهِ إلاَّ بِاللَّهِ، ثُمَّ قَالَ ﷺ «كَذَلِكَ أَخْبَرُنِي جَبْرِيلُ عَن اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى»

وقولُهُ (ولا ملجاً) ماخوذٌ منْ لجاً إليْهِ وَهُـوَ بَقَتْحِ الْهَمْزةِ يُقالُ لَجَأْتُ إليْهِ والْتَجاَتُ: إذا اسْتَندْتُ إليْهِ واعْتَضدَتُ بِـهِ أَيْ: لا مُسْتَندَ من قضاء اللهِ ولا مَهْربَ عنْ قضائِهِ إلاَّ إليْهِ.

### ٩- الدعاءُ هو العبادةُ

اللّه اللّهِي النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرِ رضي اللّه عنه ما عَن النّبِي اللّهِ قَالَ: ﴿إِنَّ الدُّعَاءَ هُو الْعِبَادَةُ ٩.

رَوَاهُ الأَرْبَعَةُ [أبو داود (١٤٧٩)، النسائي «كبرى» كما في «تحفــة الأشراف» (١١٦٤٣)، ابن ماجه (٣٨٢٨)]، وَصَحَحَهُ التَّرْمِذِيُّ (٢٩٦٩)

يدلُ لَهُ قوله تعالى: ﴿ادْعُونِسِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ ثُمُّ قال:

﴿إِنْ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَـيَدْخُلُونَ جَهَنَّـمَ دَاخِرِيـنَ﴾ [غالر: ٦٠] وَتَقَدَّمَ الْكَلامُ عليْهِ.

١٤٧٤ - وَلَهُ [الرمدي (٣٣٧١)] مِـنُ حَلِيتِ أَنَسِ مَرْفُوعاً بِلَفْظِ «الدُّعَاءُ مُخُ الْعِبَادَةِ»

(وَلَهُ) أَيْ لِلتَّرِمذيِّ (منْ حديثِ أنسِ مُرفُوعاً لَفظُ (الدُّعَاءُ مُخُّ الْعِبَادَةِ») أَيْ خالصُهَا؛ لأنَّ مُخَّ الشَّيْءِ خالصُـهُ، وإنَّما كانَّ مُخُهَا لاَمرينِ.

الأوَّلُ: أنَّهُ امْتِثَالٌ لأمر اللَّهِ حيثُ قالَ ﴿ادْعُونِي﴾.

النَّاني: أنَّ الدَّاعيّ إذا علمَ أنْ نجاحَ الأمورِ من اللَّهِ انقطــعَ عمًّا سوّاهُ وأفردَهُ بطلب الحاجَاتِ، وإنــزالِ الفاقَـاتِ وَهَـذا هُــوَ مُرادُ اللَّهِ من العبادةِ.

#### ١٠ ـ فضلُ الدعاء

١٤٧٥ - ولِلتَّرْمِذِيُّ (٣٣٧٠) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿
 رَفَعَهُ (لَيْسَ شَيْءٌ عَلَى اللَّهِ أَكْرَمُ مِن الدُّعَاءِ».

وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٨٧٠) وَالْحَاكِمُ (٢٩٠/١)).

# ١١ ــ الدعاءُ بينَ الأذانِ والإقامةِ

1 ٤٧٦ - وَعَنْ أَنَسِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الدُّعَاءُ بَيْنَ الأذَانُ وَالإِقَامَةِ لا يُرَدُّ».

أَخْرَجَهُ النَّسَالِيِّ [وعمل اليوم والليلة» (٦٧)] وَغَيْرُهُ، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ (٦٩٩٦) وَغَيْرُهُ.

تقدَّمَ الحديثُ بلفظِ آخرَ في بابِ الأذانِ وَتَقدَّمَ الْكَـلامُ عليهِ.

ويَشَاكَذُ الدُّعـاءُ بعـدَ الصَّـلاةِ المَكْتُوبةِ لحديـتِ السَّرَمذيُّ (٣٤٩٩) عنْ أبي أُمامةَ «قُلُت: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ الدُّعَاءِ أَسْـمَعُ؟ قَالَ: جَوْفَ اللَّيْلِ وَأَدْبَارَ الصَّلْوَاتِ الْمُكْتُوبَاتِ».

وامًّا هذهِ الْهَيْنَةُ الَّتِي يَفْعَلُهَا النَّاسُ فِي الدُّعَـاءِ بَعَـدَ السَّـلامِ من الصَّلاةِ بَانْ يَبقى الإمامُ مُسْتَقَبلَ القبلـةَ والمـاَّمومونَ خلفَـهُ

يَدْعُو ويدعونَ:

فقال ابنُ القيِّم: لم يَكُنْ ذلِكَ منْ هدي النَّبِيُ ﷺ ولا رُويَ عنْهُ في حديث صحيح ولا حسن وقدْ وردَتْ أحاديثُ في الدُّعاء بعدَ الصَّلاةِ معروفةً ووردَ التَّسبيعُ والتَّحميدُ والتَّكْبيرُ كما سلفَ في الأذْكار بعد الصلاة.

# ١٢ - استجابةُ الدعاء برفع اليدين

اللهِ ﷺ: ﴿إِنْ رَبُّكُمْ حَيِيٌّ كَرِيمٌ، يَسْتَحِي مِنْ عَبْدِهِ إِنَّا رَبُّكُمْ حَيِيٌّ كَرِيمٌ، يَسْتَحِي مِنْ عَبْدِهِ إِنَّا رَبَّكُمْ حَيِيٌّ كَرِيمٌ، يَسْتَحِي مِنْ عَبْدِهِ إِنَّا رَفَعَ يَدَيْهِ إِلَيْهِ أَنْ يَرُدُهُمَا صِفْراً».

أَغْرَجَهُ الأَرْبَقَةُ إِلاَّ النَّسَائِيِّ [أبو داود (١٤٨٨)، الـــــرمذي (٣٥٥٦)، ابن ماجه (٣٨٦٥).

وصفُهُ تعالى بالحياء يُحملُ على ما يليقُ بِهِ كسائرِ صفَاتِهِ نُؤمنُ بِهَا ولا نُكَيْفُهَا ولا يُقالُ: إِنَّهُ مِحازٌ وَتُطلَبُ لَـهُ العلاقَـاتُ هذا مذَّهَبُ أنمَّةِ الحديثِ والصَّحابةِ وغيرِهِمْ.

(صفراً) بكَسرِ الصَّادِ المُهمَلةِ وسُكُونِ الفاء أيْ خاليةً.

وفي الحديث دلالة على استحباب رضع البدين في الدُّصاءِ والأحاديثُ فِيهِ كثيرةً.

وامًا حديثُ انسِ «لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ ﷺ يَرْفَعُ يَدَيْهِ فِي شَمَيْ، صِن الدُّعَـاءِ إلاَّ فِي الاسْتِسْفَاءِ [البحاري (٣١٠)، مسلم (٨٩٥)] فالمرادُ بِهِ المَبالغةُ فِي الرَّفعِ وأنَّهُ لَمْ يقعْ إلاَّ فِي الاسْتِسقاءِ.

واحاديثُ رفعِهِ تلكُمْ يديّهِ في الدُّعاءِ أفردَهَا الحافظُ المنذريُّ ب جُزء

وأخرجَ أبو داود (۱۶۸۹) وغيرُهُ مــنْ حديثِ ابـنِ عبّــاسِ «المسَــالَةُ أَنْ ترفــعَ يديْـك حــذوَ منْكِينِـك والاسْتِــــقاءُ أَنْ تُشــيرَّ بأصبع واحدةِ والالبّيةالُ أَنْ تَمَدُّ يديْك جمِعاً» وَهُوَ موقوفٌ.

وأمَّا مسحُ اليدينِ بعدَ الدُّعاءِ فوردَ فِيهِ:

١٣- مسح الوجهِ باليدين بعد الدعاء

١٤٧٨ - وَعَنْ عُمَرَ اللَّهِ قَالَ: ﴿ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ

ﷺ إِذَا مَدُّ يَدَيْهِ فِي الدُّعَاءِ لَمْ يَرُدُّهُمَا حَتَّى يَمْسَحَ بهمَا وَجْهَهُهُ.

أَخْرَجَهُ التَّرْمِلِيُّ (٢٣٨٦).

وَلَهُ شَرَاهِدُ مِنْهَا عِبْدُ أَبِي دَاوُد (١٤٨٥) مِنْ حَلِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَغَمْرُو وَمَجْمُوعُهَا يَفْطِي بِأَلْهُ حَلِيثٌ خَسَنَّ

وليهِ دليلٌ على مشروعيَّةِ مسحِ الوجْهِ باليدينِ بعــدَ الفـراغِ من الدُّعاء.

قيلُ: وَكَانُّ المناسبَةُ أَنَّهُ تعالى لمَّا كانَ لا يردُّهُمُنا صفراً فَكَانُّ الرَّحَةُ أَصَابَتُهُمَا فناسبَ إفاضةً ذلِكَ على الوجْءِ الَّـذي هُـوَ اشرفُ الأعضاءِ وأحقُها بالتَّكْرِيمِ.

### ١٤ ـ فضلُ الصلاةِ على النبي ﷺ

الْقِيَامَةِ أَكْثُرُهُمْ عَلَيْ صَلاقًه. ﴿إِنْ أُولَى النَّاسِ بِي يَسوْمَ الْقَيَامَةِ أَكْثُرُهُمْ عَلَيْ صَلاقًه.

أَخْرَجَهُ النَّرْمِذِيُّ (٤٨٤)، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِيَّانُ (٩١١).

المرادُ: أحقُّهُمْ بالشَّفاعةِ أو الْقربِ منْ منزلَتِهِ في الجُنَّةِ.

ولِيهِ فضيلةُ الصُّلاةِ عليْهِ ﷺ وقدْ تقدَّمَتْ قريباً ولـوُ أضافَ هذا الحديثُ إلى ما سلفَ لَكَانَ أوفقَ.

#### ١٥ ـ سيدُ الاستغفار

م ١٤٨٠ وَعَنْ شَدَّادِ بْنِ أَوْسٍ ﴿ قَسَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «سَيَّدُ الاسْتِغْفَارِ أَنْ يَقُولَ الْعَبْدُ: اللّهُمُ أَنْتَ رَبِّي لا إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ خَلَقْتنِي، وَأَنَا عَبْدُك، وَأَنَا عَبْدُك، وَأَنَا عَبْدُك، وَأَنَا عَبْدُك، وَأَنَا عَبْدُك، وَأَنَا عَبْدُك، وَأَنَا عَبْدُك مِنْ شَرً مَا صَنَعْت، أَعُوذُ بِك مِنْ شَرً مَا صَنَعْت، أَبُوءُ لَك بِنِعْمَتِسك عَلَي وَأَبُوءُ لَك بِنَعْمَتِسك عَلَي وَأَبُوءُ لَك بَنْ فَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

أَخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ (٦٣٠٦).

وَتَمَامُ الحديثِ امَنْ قَالَهَا مِن النَّهَارِ مُوقِناً بِهَـا فَمَـاتَ مِـنْ

يَوْمِهِ قَبْلَ أَنْ يُمْسِيَ فَهُوَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَمَنْ قَالَهَــا مِـن اللَّيــلِ وَهُوَ مُوقِنْ بِهَا فَمَاتَ قَبْلَ أَنْ يُصْبِحَ فَهُوَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ».

قالَ الطّبيُّ: لمّا كانَ هذا الدُّعاءُ جامعاً لمعاني التّوبةِ اسْتُعيرَ لَهُ اسمُ السَّيّٰدِ وَهُـوَ فِي الأصلِ الرّثيسُ الَّذي يُقصدُ إليْهِ فِي الحواتج ويرجعُ إليْهِ فِي الأمور.

وجاءَ في روايةِ الـتّرمذيّ (٣٣٩٣): «ألا أدلُك على سيّلهِ لاسْتِغفار؟».

وفي حديث جابر عند النَّسائي [«عمل اليوم والليلة» (٤٧١)] «تَعَلَّمُوا سَيِّدُ الاسْتِغْفَارُ».

وقولُهُ (لا إِلَهَ إِلاَ أَنْتَ خَلَقْتَنِي) وَوَقَيْعٌ فِي رَوَايِـةٍ [وَالأُوسِطَ» لَلطُوانِي (٨٣٠٩)] "اللَّهُمُّ لَـك الحمـدُ لا إِلَـهَ إِلاَّ أَنْـتَ خَلَقُتـنِي». وَزَادَ فِيهِ فَآمَنْتُ لَكُ مُخَلَصاً لَك دِينِي».

وقولُهُ (وأنا عبدُك) جُملةً مُؤكّدةً لقولِهِ: «أَنْتَ رَبِّي».

ويختَمَلُ أنَّ عبدَك بمعنى عابدِك فلا يَكُونُ تـأْكِيداً ويؤيِّـــُـدُهُ عطفُ قولِهِ ﴿وَأَنَا عَلَى عَهْدِكِ﴾.

ومعنَاهُ كما قبالَ الخطَّابِيُّ: أنبا على ما عَـاهَدَتُك عليْهِ وواعدْتُك من الإيمان بِك وإخلاصِ الطَّاعـةِ لَـك مـا اسْـمُطعْت ومُتَمسُك بِهِ ومسْتَنجَزٌ وعدَك في النَّوبةِ والأجرِ.

وفي قولِهِ (ما اسْتَطَعْت) اغْتِرافٌ بالعجزِ والقصورِ عن القيامِ بالواجبِ منْ حقّهِ تعالى.

قَالَ ابنُ بطَّال: يُريدُ بالمَهْدِ الَّذِي آخِذَهُ اللَّهُ على عبادِهِ حيثُ أخرجَهُمْ أَمثَّالَ الدَّرُ وَاشْهَدَهُمْ على أَنفسِهِمْ ﴿ أَلَسْت بِرَبُكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٧٧] فسأقرُّوا لَـهُ بالرُّبُوبِيَّةِ وأَدْعنسوا لَـهُ بالوحدائيَّة، وبالوعدِ ما قالَ على لسانِ نبيِّهِ «أَلْ مَنْ مَاتَ لا يُشْرِكُ بِي شَيْئاً أَنْ يُذخِلُهُ الْجَنَّةَ» [البخاري (١٣٣٨)، مسلم (٢٩٣]

ومعنى (أبوءُ) أُقَرُّ واغستَرفُ، وَهُـوَ مَهْمُـوزٌ واصلُـهُ البـواءُ ومعنَاهُ اللُّزومُ ومنْهُ بوَّاهُ اللَّهُ منزلاً ايْ: اسْكَنَهُ، فَكَانَّهُ الزمّهُ بِهِ.

(وأبوءُ بذنبي) أغْتَرفُ بِهِ وأقرُ.

وقولُهُ (فَاغْفِرُ لِي فَإِنَّهُ لا يَغْفِرُ الذِّنُوبَ إلاَّ أَنْتَ) اعْتِرافٌ بذنبهِ أَوْلاً ثُمَّ طلبُ غُفرانِهِ ثانياً.

وَهَذا منْ أحسن الخطاب والطف الاسْتِعطاف كقـول أبـي البشرِ ﴿رَبُّنَا ظُلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنْكُونَنَّ مِـن البشرِ ﴿رَبُّنَا ظُلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنْكُونَنَّ مِـن الْخَاسِرِينَ﴾ [الاعراف: ٢٣].

وقد اشتَملَ الحديثُ على الإقرارِ بالرَّبوبيَّةِ للَّه تعالى وبالعبوديَّةِ للَّم للهِ اللهِ وبالعبوديَّةِ للعبدِ في التَّوحيدِ لَهُ، وبالإقرارِ بائنهُ الحالئ، والإقرارِ بالعجزِ عن الوفاءِ من العبدِ، والاسْتِعادةِ بِهِ تعالى منْ شرُ السَّيِّنَاتِ نحوُ "نَمُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا، والإقرارِ بنعمَتِهِ على عبادِهِ.

وأفردَهَا للجنسِ والإقرارِ بالذُّنبِ وطلب المغفرةِ وحصرِ الغفرانِ فِيهِ تعالى.

وفِيهِ أَنَّهُ لا ينبغي طلبُ الحاجَاتِ إلاَّ بعدَ الوسائلِ.

وامًّا ما اسْتُشِكُلَ بِهِ مَنْ أَنَّهُ كَيْفَ يَسْتَغَفَّرُ وقَدْ غُفَرَ لَهُ ﷺ مَا تَقَدَّمَ مَنْ ذَنِهِ وَمَا تَأْخُرَ وَهُوَ أَيْضًا معصومٌ فَإِنَّهُ مِن الفضول؛ لأَنَّهُ لَلَّةً أَخْبَرَ بَانَّهُ يَسْتَغَفَرُ اللَّهُ وَيَتُوبُ إِلَيْهِ فِي اليومِ سَبَعَينَ مَرَّةً وَعَلَّمْنَا الاسْتِغْفَارَ فعلينا التَّاسُّي والامْتِشَالُ لا إيسرادُ السُّؤالِ والإَشْكَالُ.

وقدْ عُلمَ هذا منْ خاطَبَهُمْ بذلِكَ فلمْ يُوردوا إِشْكَالاً ولا سُؤالاً، وَيَكُفينا كُونُهُ ذَكَرَ اللَّهَ على كُلِّ حال، وَهُــوَ مَشْلُ طلبنا للرُّزقِ وقدْ تَكَفَّلَ بِهِ وَتَعليمُـهُ لنا ذلِك ﴿ وَارْزُقْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّازقِينَ﴾ والمائدة: ١١٤ وكُلُهُ تعبُدُ وذِكْرٌ للّه تعالى.

### ١٦\_ كلماتٌ تقالُ في الصباحِ والمساء

1 ١ ٨٨ - وعن ابنِ عُمرَ رضي الله عنهما قال: لم يَكُنْ رسولُ اللهِ ﷺ يَدَعُ هــولاءِ الْكَلَمَـاتِ حـينَ يُمسي، وحينَ يُصبحُ "اللَّهُمَّ إنِّي أَسْأَلُك الْعَافِيَـةَ فِي دِينِي، وَدُنْيَايَ، وَأَهْلِي وَمَالِي. اللَّهُمَّ اسْتُرْ عَوْرَاتِي، وَآمِنِ رَوْعَاتِي، وَاحْفَظْنِي مِنْ بَيْنِ يَدَيَّ، وَمِنْ خَلْفِي، وَعَـنْ شِـمَالِي، وَمِنْ فَوْقِي، وَأَعُـودُ بِعَظَمَتِك أَنْ أَعْتَالَ مِنْ تَحْتِي».

أَخْرُجَهُ النَّسَانيُ [عمل اليوم والليلة (٢٨٧/٨)] وابنُ ماجَهُ (٣٨٧١). وصحْحَهُ الْحَاكِمُ (١٧/١، ٥١٨).

العافيةُ في الدَّينِ: السَّلامةُ من المعاصي والانتِداعِ وَتَرَّكُ مــا يجبُ والتَّسَاهُلِ في الطَّاعَاتِ.

وفي الدُّنيا السُّلامةُ مِنْ شُرورِهَا ومصائبِهَا.

وفي الأهل السَّلامةُ منْ سُوءِ العشرةِ والأمراضِ والأســقامِ وشغلِهمْ بطلب التُّوسُع في الحطام.

وفي المال السُّلامةُ من الآفَاتِ الَّتِي تحدثُ فِيهِ وسَــتُرُ العورَاتِ عامٌ لَعــورةِ البــدن والدِّيـنِ والأهــلِ والدُّنيـا والآخــرةِ وَتَامِينُ الرُّوعَاتِ كذلِكَ. والرَّوعَاتُ جَمعُ روعةٍ وَهِيَ الفزعُ.

وسالَ اللّه الحفظَ لَهُ من جميع الجهّات؛ لأنَّ العبدَ بينَ أعدائِهِ منْ شياطينِ الإنسِ والجنُّ كالشَّاةِ بينَ الذَّنابِ إذا لمْ يَكُنْ لَهُ حافظٌ من اللهِ فما لَهُ منْ قُوَّةٍ.

وحص الاستعادة بالعظمة عن الاغتيال من تختِه؛ لأنَّ الاغْتيال الله الأرض كما الاغْتيال الخدُ الشَّي، خُفية وَهُوَ انْ يَخسِفَ بِهِ الأرض كما صنع الله تعالى بقارون أو بالغرق كما صنع بفرعون فالْكُلُّ اغْتِيالٌ من التَّحْتِ.

### ١٧ ــ الاستعاذة من زوال النعمة والعافية

1 ٤٨٢ - وَعَنَ ابْنِ عُمَرَ رضي اللّه عنهما قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَقُولُ: «اللّهُمُّ إِنِّي أَعُوذُ بِك مِنْ زَوَال نِعْمَتِك، وَتَحَوُّلِ عَافِيَتِك، وَفُجَاءَةِ نِقْمَتِك، وَجَربيع سَخَطِك».

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٧٣٩).

الفجأةُ بفَتْحِ الفاءِ وسُكُونِ الجيمِ مقصورٌ وبضمُ الفاءِ وفَتْحِ الجيمِ والمدُّ وَهِيَ البغُتَةُ .

وزوالُ النَّعمةِ لا يَكُونُ مَنْهُ تعالى إلاَّ بذنب يُصيبُهُ العبدُ فالاسْتِعادَةُ من الذَّنب في الحقيقةِ كانَّهُ قالَ: نعوذُ بِك منْ سيْنَاتِ أعمالنا وَهُو تعليمُ العبادِ.

وَتَحوُّلُ العافيةِ انْتِقالُهَا ولا يَكُونُ إِلاَّ بحصولِ ضَلَّمَا وَهُـــوَ المَرضُ.

١٨ ــ الاستعاذةُ من غلبةِ الدين والعدوّ وشماتة الأعداء

1 ٤٨٣ - وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْسَنِ عَشْرِو قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «اللَّهُ مَ إِنِّي أَعُوذُ بِك مِنْ غَلَبَةِ الْعَدُو، وَشَمَاتَةِ الْاعْدَاء».

رَوَاهُ النَّسَانِيِّ (٢٦٥/٨)، وَصَحَّحَهُ الْحَاكِمُ (٣٦/١).

غلبةُ الدِّينِ: ما يغلبُ المدينَ قضاؤُهُ.

ولا يُسافي الاستِعادةَ كونُهُ ﷺ اسْتَدانَ ومَاتَ ودرعُــهُ مرْهُونةٌ في شيء من شعيرٍ فإنَّ الاسْتِعادةَ من الغلبةِ بحيثُ لا يُقدرُ على قضائِهِ.

ولا يُنافِيهِ أَنَّ اللَّهَ مَعَ المدينِ حَتَّى يقضيَ دينَــهُ مَا لَمْ يَكُنْ فَيِما يَكُنْ فَيما يَكُنْ فَيما يَكُنْ فَيما يَكُنْ فَيما يَكُنْ فَيما يَكُنْ اللَّهِ بنِ جعفو مرفوعاً؛ لأنَّهُ يُحملُ على ما لا غلبة فِيهِ فمن استندان ديناً يعلمُ أَنَّهُ لا يقدرُ على قضائِهِ فقدْ فعلَ مُحرَّماً. وفِيهِ وردَ حديثُ همَنْ أَخَذَ أَمْوَالَ النَّاسِ يُرِيدُ أَدَاءَهَا أَدَاهَا اللَّهُ عَنْهُ وَمَنْ أَخَذَهَا يُرِيدُ إِتْلافَهَا أَتَلْفَـهُ النَّهِ، أَخَذَهَا يُرِيدُ إِتْلافَهَا أَتَلْفَـهُ اللَّهُ، أَخْرَةً البخاريُ (۲۳۸۷) وقدْ تقدَّم.

ولذا اسْتَعاذَ ﷺ من المغرم وَهُوَ الدَّينُ، ولَمَّا سَالَتُهُ عائشــةُ عن وَجُهِ إكنارِهِ من الاسْـتِعاذةِ مَنْـهُ قــالَ: "إِنَّ الرَّجُـلَ إِذَا غَـرِمَ حَدُثَ فَكَذَبَ، وَوَعَـدَ فَأَخْلُفَهُ والبعاري (٨٣٧)، مسلم (٨٨٩) فالمسْتَدينُ يَتَعرَّضُ لِهَذَا الأمرِ العظيمِ.

وامًّا غلبةُ العدوُ ايْ بالباطلِ لأنَّ العدوُّ فِي الحقيقةِ إنَّما يُعادي فِي أمرِ باطلِ، إمَّا لأمرٍ دينيَّ أو لأمرٍ دُنيـويٌّ كفضـبـ؟ الظَّالمِ لحقٌ غيرِهِ مع عدمِ القدرةِ على الانْتِصاف منْهُ وغيرِ ذلِكَ.

وامًا شمَاتَةُ الأعداءِ فَهِيَ فرحُ العدوُّ بضُرُّ نزلَ بعدوُّو.

قالَ ابنُ بطَّال: شمَاتَةُ الأعداءِ ما ينْكَأُ القلبَ وَتَبلغُ بِهِ النَّفسُ اشدُ مبلغ.

وقد قال هارون لأخيهِ عليهما السلام ﴿فَلا تُشْـبِتْ بِـي الأعْدَاءَ﴾ [الاعراف: ١٥] لا تُفرُحْهُمْ بما تُصيبــني بِـهِ مــن عتــابك وَوَجْدِكَ عليَّ بالمعصيةِ.

#### ١٩ ـ الدعاءُ بأسماء اللَّه الحُسنى

النبي النبي

أَخْرَجَهُ الأَرْبَضَةُ [أبـو داود (٩٣٦)، الــومذي (٣٤٧٥)، النســالي [«كــبرى» كمــا في وتحفـة الأشــراف» (١٩٩٨)]، ابـن ماجــه (٣٨٥٧)، وَصَحْحَةُ ابْنُ جِّانٌ (٨٩١).

(الأحدُ) صفةُ كمال؛ لأنَّ الأحدَ الحقيقيُّ ما يَكُونُ مُنزَّهُ الذَّاتِ عِنْ أَنحَاهِ التَّرْكِيبِ والتَّعدُّو وما يستَبَزمُ أحدَهُمَا كالجسميَّةِ والتَّحيُّزِ والمشارَكَةِ في الحقيقةِ ومُتَّصفاً بخواصُهُا كوجوبِ الوجودِ والقدرةِ الذَّاتِيَةِ والحِكْمةِ النَّاشةِ عن الألُوهِيَّةِ.

والصَّمدُ): السَّبِّدُ الَّسذي يُصمدُ إليْهِ في الحواشج ويقصدُ، والتَّصفُ بِهِ على الإطلاقِ هُوَ الَّذي يسْتغني عن غيرِهِ مُطلقاً وَكُلُّ ما عَدَاهُ مُخْتَاجٌ إليْهِ وَليسَ ذلِكَ. إلاَّ اللَّهُ تعالى وتقدس.

ووصفَةُ بِانَّهُ لَمْ يِلِدْ معنَاهُ لَمْ يُجانِسْ وَلَمْ يَفْتَقُوْ إِلَيْهِ مَا يُعينُهُ أو يخلفُ عنه لامْتِناعِ الحاجةِ والفناءِ عليهِ وَهُوَ ردَّ على منْ قالَ: الملائِكَةُ بِنَاتُ اللَّهِ ومنْ قالَ: عُزَيْرٌ ابنُ اللَّهِ؛ والمسيحُ ابنُ اللَّهِ.

وقولُهُ: (لَمْ يُولَكُ) أَيْ لَمْ يسبقُهُ عدمٌ: فإنْ قُلْت: المعروفُ تقدُّمُ كون المولودِ مولوداً على كونِهِ والداً فَكَانَ هذا يقْتَضمي أَنْ يُقالَ: الَّذِي لَمْ يُولدُ ولمْ يلدُ.

قَلْت: القصدُ الأصليُّ هُنا نفيُ كونِهِ تعالى ليسَ لَهُ ولدٌ كما ادْعَاهُ أَهْلُ الباطلِ ولمْ يدَّعِ أحدٌ أنَّهُ تعالى مولـودٌ فالمقـامُ مقـامُ تقديم نفي ذلِك.

﴿إِنْ قُلْتِ: فَلَمَ ذَكَرَ وَلَمْ يُولَدُ مَعَ عَدَمٍ مَنْ يَدُّعِيهِ؟.

قُلْت: تُتْميماً لِتَفـرُّو اللَّهِ تعـالى عـنْ مُشـابَهَاتِ المخلوقـينَ وَتَحقيقاً لِكَوْيَهِ لِيسَ كمثلِهِ شيءٌ.

والْكُفْلُ: المماثلُ أيْ لمْ يَكُن أحدُ يُماثلُهُ في شيء من

صفَّاتِ كمالِهِ وعلوُّ ذَاتِهِ.

وفي الحديث دليلٌ على أنه ينبغي تحرَّي هذهِ الْكَلَمَاتِ عندَ الدُّعاءِ لإخبارهِ ﷺ أنه إذا سُئلَ بِهَا أعطى وإذا دُعيَ بِهَا أجابَ والدُّعاءُ أعمُّ منْـهُ فَهُــوَ منْ عطفِ العامُ على الخاصُ.

### ٠٧- دعاءُ الصباح والمساء

1 \$ 10 - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ إِذَا أَصْبَحْنَا وَبِكَ أَصْبَحْنَا وَبِكَ أَصْبَحْنَا وَبِكَ أَصْبَحْنَا، وَبِكَ نَصُوتُ، وَإِلَيْكَ النّشُورُ الْمُصَنِّنَا، وَبِكَ نَصُوتُ، وَإِلَيْكَ النّشُورُ الْمَصْرَةُ الْمُصَلِّ فَإِلَيْكَ اللّهُ يَقُولُ: وَإِلَيْكَ النّصُورُ الْمُصِرَدُ اللّهُ اللّهُ يَقُولُ: وَإِلَيْكَ النّصَورُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يَقُولُ: وَإِلَيْكَ النّصَورُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

أَخْرَجَهُ الأَرْبَعُةُ وَأَسِو داود (٥٠٦٨)، السَّرَمَذِي (٣٣٩١)، النسائي اعمل اليوم والليلة (٨١٨).

الظَّرفُ مُتَعلَّقٌ بمقدَّر أيْ بقرَّيك وقدرَبَك وإيجادِك أصبحنا: أيْ دخلنا في الصَّباحِ إذْ أُنْتَ الَّذي أوجدْتنا وأوجـدْت الصَّبـاحَ ومثلُهُ أمسينا.

والنُشورُ منْ نشرَ الميُّتَ إذا أحَيَاهُ. وفِيهِ مُناسبةً؛ لأنَّ النَّـومَ أخو المؤتِ فالإيقاظُ منْهُ كالإحياءِ بعدَ الإمَاتَةِ كما ناسبَ في المساءِ ذِكْرُ المصيرِ؛ لأنَّهُ ينامُ فِيهِ والنَّومُ كالمؤتِّد.

وفِيهِ الإقرارُ بأنَّ كُلُّ إنعام من اللَّهِ تعالى.

#### ٢١\_ الدعاءُ للدنيا والآخرة

18۸٦ - وَعَنْ أَنَسِ قَالَ: «كَانَ أَكْثَرُ دُعَاءِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: رَبُّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً. وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ».

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٣٨٩)، مسلم (٢٦٩٠)].

قَالَ القاضي عياضٌ: إنَّما كانَ يدعــو بِهَــذِهِ الآيــةِ لجمعِهَــا معانيَ الدُّعاءِ كُلِّهِ منْ أمرِ الدُّنيا والآخرةِ.

قَالَ: والحسنةُ عندَهُمْ هَهُنا النَّعمةُ فسألَ نعيمَ الدُّنيـــا والآخرةِ والوقايةَ من العذابِ نسألُ اللَّهُ أنْ يمنَّ علينا بذلِكَ.

وقد كثرَ كلامُ السُّلفِ في تفسيرِ الحسنةِ.

فقال ابن كثير: الحسنة في الدُنيا تشملُ كُلُّ مطلوبِ دُنيويٌّ مِنْ عَافِيةٍ ودارٍ رحبةٍ، وزوجةٍ حسناء وولــدٍ بــارٌ، ورزقٍ واســعٍ وعلمٍ نافعٍ وعملٍ صالحٍ ومركــــدٍ هــيٌّ وثيــابٍ جبلـة إلى غــيرِ ذلِكَ ثما شملَتْهُ عبارَاتُهُمْ، فإنَّهَا مُندرجةٌ في حسنَاتِ الدُنيا.

فَامًّا الحَسنةُ في الآخرةِ فأعلاهَا دُخــولُ الجُنَّـةِ وَتَوَابِعُـهُ مـن أمر.

وأمًّا الوقايةُ من النَّارِ فَهِيَ تَقْتَضي تيسـيرَ أسـبابِهِ في الدُّنيــا من اجْتِنابِ الحارم وَتَرَّكِ الشُّبَهَاتِ أو العفو محضاً.

ومرادُهُ بقولِهِ «وَتَوابِعُهُ»: ما يلحقُ بِهِ في الذَّكْرِ لا ما يَتَعقُّبُهُ حققةً.

### ٢٢ ـ الاستغفارُ من الخطيئةِ والجهل والإسراف

كَانَ النّبِيُّ عَلَيْ يَدْعُو: ﴿اللّهُمْ اغْفِرْ لِي خَطِيتِي كَانَ النّبِيُ عَلَيْ يَدْعُو: ﴿اللّهُمْ اغْفِرْ لِي خَطِيتِي وَجَهْلِي، وَإِسْرَافِي فِي أَمْرِي وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنّي، اللّهُمُ اغْفِرْ لِي جَدِّي وَهَزْلِي، وَخَطَيْبي وَعَمْدِي، وَكُلُّ ذَلِكَ عِنْدِي، اللّهُمُ اغْفِرْ لِي مَا قَدْمُتُ وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ أَخْرَتُ، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنّي، أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنْي، أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مَا قَدْمُتُ مَلَ مَنْ مَا تَدْمُتُ وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنْي، أَنْتَ الْمُقَدِّمُ، وَأَنْتَ الْمُؤخِّرُ، وَأَنْتَ عَلَى كُلُّ مِنْع، فَلِيرًا،

مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ [البخاري (٦٣٩٨)، مسلم (٢٧١٩)].

الخطيئةُ الذُّنبُ.

والجَهْلُ: ضدُّ العلم.

والإسرافُ: مُجاوزةُ الحدُّ في كُلُّ شيءٍ.

وقولُهُ (في أمسري) يختَمـلُ تعلَقَهُ بِكُـلُ مَا تقدَّمَ أَو بقولِـهِ (اِسرافِي) فقطْ.

والجدُّ: بكَسر الجيم ضدُّ الْهَزلِ.

وقولُهُ (خطني وعمدي) منْ عطف الخاصُ على العامُ إذَ الخطينةُ تَكُونُ عنْ هزل وعنْ جدَّ وَتَكْرِيرُ ذلِكَ لِتَعدُدِ الْأَسْواعِ النِّي تَقعُ من الإنسانِ من المخالفات والاغترافُ بِهَا وإظْهَارُ أَنَّ النَّس غيرُ مُبرًا أَوْ من العيوب إلاَّ ما رحمَ علاَّمُ الغيوب.

وقولُهُ (وَكُلُّ ذَلِكَ عندي) خبرُهُ محذوفٌ أيْ موجودٌ.

ومعنى (ألْتَ المَقَدَّمُ) أيْ تُقدَّمُ منْ تشاءُ منْ خلقِك فَيَّصفُ بصفَاتِ الْكَمَالِ ويَتَحقَّقُ محقائقِ العبوديَّةِ بِتَوفيقِك وانْتَ المؤخَّرُ لمنْ تشاءُ منْ عَبادِك بخذلانِك وَتَبعيدِك لَهُ عنْ درجَاتِ الخيرِ.

قَالَ المَصنَفُ: وقعَ في حديثِ ابنِ عبَّاسِ أَنَّهُ ﷺ كَانَ يقولُـهُ في صلاةِ اللَّيلِ وَتَقَدَّمَ بِيانُـهُ ووقعَ في حديثِ علميً (٢٠١)(٧٧١) عليه السلام أنَّهُ كانَ يقولُهُ بعدَ الصَّلاةِ.

واخْتَلْفَتِ الرَّوايَاتُ هلْ كانَ يقولُهُ بعسدَ السَّلامِ أَو قَبَلُهُ؟ ففي مُسلمِ (٢٠٢x٧٧١) منْ حديثِ ابنِ عُمرَ رضي اللَّه عنهمـــا أنَّهُ كانَ يقولُهُ بينَ النَّشَهُدِ والسَّلامِ.

وأوردَهُ ابنُ حَبَّانَ في صحيحِهِ (١٩٦٦) بلفظِ اكانَ إِذَا فرغَ من الصَّلاةِ، وَمُوَ ظَاهِرٌ في أنَّهُ بعدَ السَّلامِ. ويُختَسلُ أنَّـهُ كـانَ يقولُهُ قبلَهُ وبعدَهُ.

### ٣٣\_ الدعاءُ بالصلاح في الدنيا والآخرة

1 أبي هُرَيْرة ﴿ قَالَ: اكَسَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَقُولُ: اللّهُمْ أَصْلِحْ لِي دِينِي اللّهِي اللّهِ اللّهِ ﷺ يَقُولُ: اللّهُمْ أَصْلِحْ لِي دُنْبَايَ الّبِي فِيهَا هُوَ عِصْمَةُ أَمْرِي، وَأَصْلِحْ لِي دُنْبَايَ الّبِي فِيهَا مَعَادِي، مَعَاشِي، وَأَصْلِحْ لِي آخِرَتِي الّبِي إلَيْهَا مَعَادِي، وَاجْعَلِ الْحَيَاةُ زِيَادَةً لِي فِي كُلّ خَيْرٍ، وَاجْعَلِ الْمَوْتَ رَاحَةً لِي مِنْ كُلّ شَرًّه.

أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (۲۷۲۰).

تضمَّنَ الدُّعاءُ بخيرِ الدَّارينِ وليسَ فِيهِ دلالةٌ على جواذِ الدُّعاءِ بالمُوْتِ بلْ إِنَّما دلَّ على سُؤالِ أنْ يجعلَ المُوْتَ في قضائِهِ عليْهِ وَنزولِهِ بِهِ راحةٌ مَنْ شُرورِ الدُّنياَ ومَنْ شُرورِ القَـبرِ لعمومِ

كُلُّ شرُّ أي من كُلِّ شرٌّ قبلَهُ وبعدَهُ.

#### ٢٤ ـ الدعاءُ بالنفع

١٤٨٩ - وَعَنْ أَنَسٍ ﷺ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ
 عَلَّمْنِي، وَعَلَّمْنِي مِلَا عَلَمْتنِي، وَعَلَّمْنِي مَا يَنْفَعْنِي، وَارْزُقْنِي عِلْماً يَنْفَعْنِي».

رَوَاهُ النَّسَائِيِّ [دالكبرى: (٤٤٤/٤)] وَالْحَاكِمُ (١٠،١٥)

#### ٧٥ - الدعاءُ بالعلم والاستعادة من النار

١٤٩٠ وَلِلتَزْمِلِيِّ (٢٥٩١) مِنْ حَدِيسَدِ أَبِسِي مَرْيَرَةً عَلَيْهِ نَحْدُوهُ. وَقَالَ فِي آخِرِهِ: (وَزِدْنِي عِلْمَاً)
 الْحَمْدُ لله عَلَى كُلُّ حَالٍ، وَأَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ حَالٍ أَهْلِ النَّالِ وَإِسْنَادُهُ حَسَنَّ.

فِيهِ أَنَّهُ لا يطلبُ من العلمِ إلاَّ النَّافعُ والنَّافعُ ما يَتَعلَّقُ بامرِ الدَّينِ والدُّنيا فيما يعودُ فِيهَا على نفع الدَّينِ وإلاَّ فما عدا هذا الله العلم فإنَّهُ مَّن قالَ الله فِيهِ: ﴿وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمُ وَلا يَفَرُهُمُ مَلِ اللّهُ فِيهَ وَلا يَفْرُهُمُ مَن علمِ النَّفعَ عن علم السُّحرِ لعدم نفعِهِ في الأخرةِ بلْ لأنَّهُ ضارًّ فِيهَا وقدْ ينفعُهُمْ في النَّا لَكِنَّهُ لمَّ يعدُهُ نفعاً.

### ٢٦ - السؤالُ من الخير كُلُّه

الدُّعَاءَ اللَّهُمُّ إِنِّي أَسْالُك مِن الْخَيْرِ كُلِّهِ عَاجِلِهِ الدُّعَاءَ اللَّهُمُّ إِنِّي أَسْالُك مِن الْخَيْرِ كُلِّهِ عَاجِلِهِ وَآجِلِهِ، مَا عَلِمْت مِنْهُ وَمَا لَمْ أَعْلَمْ، وَأَعُوذُ بِك مِن الشَّرِّ كُلِّهِ عَاجِلِهِ وَآجِلِهِ، مَا عَلِمْت مِنْهُ وَمَا لَمْ أَعْلَمْ، اللَّهُمُّ إِنِّي أَسْأَلُك مِنْ خَيْرِ مَا سَأَلَك عَبْدُك وَنَبِيك، وَأَعُوذُ بِك مِن شَرَّ مَا عَاذَ مِنْهُ عَبْدُك وَنَبِيك وَنَجِيدُهُ وَمَا قَرْبَ إِلَيْهَا مِنْ قَوْل او اللَّهُمُّ إِنِّي أَسْأَلُك الْجَنَّة، وَمَا قَرْبَ إِلَيْهَا مِنْ قَوْل او عَمَلٍ وَأَعُوذُ بِك مِن النَّادِ، وَمَا قَرْبَ إِلَيْهَا مِنْ قَوْل او عَمَلٍ وَأَعُوذُ بِك مِن النَّادِ، وَمَا قَرْبَ إِلَيْهَا مِنْ قَوْلِ أَو عَمَلٍ وَأَعُوذُ بِك مِن النَّادِ، وَمَا قَرْبَ إِلَيْهَا مِنْ قَوْلِ أَو

او عَمَلٍ، وَأَسْأَلُك أَنْ تَجْعَلَ كُلُّ قَضَاءٍ قَضَيْته لِي خَيْراً».

أَخْرَجَهُ ابْنُ مَاجَهُ (٣٨٤٦)، وَصَعْحَهُ ابْنُ جِانَ (٨٦٩) وَالْحَاكِمُ. الحديثُ تضمَّنَ الدُّعاءَ بخيرِ الدُّنيا والآخرةِ، والاسْتِعاذةَ منْ شرَّهِمَا وسؤالَ الجَنَّةِ وأعمالِهَا وسؤالَ أَنْ يجعلَ اللَّهُ كُـلُ قضاءِ خيراً.

وَكَانَّ المرادَ سُوْالُ اعْتِقادِ العبدِ انْ كُلُّ ما أصابَهُ خيرٌ، وإلاَّ فإنَّ كُلُّ قضاءِ قضى اللَّهُ بِهِ خيرٌ وإنْ رَآهُ العبدُ شرَّا في الصُّورةِ. وفِيهِ أنَّهُ يَبنغي للعبدِ تعليمُ أَهْلِهِ أحسنَ الأدعيــةِ؛ لأنْ كُـلُّ خيرِ ينالونَهُ فَهُوَ لَهُ، وَكُلُّ شرَّ يُصِيبُهُمْ فَهُوَ مضرَّةٌ عليْهِ.

### ٧٧ - كلَّمتان حبيبتان إلى الرحمن

المُعْرَجَ الشَّيْخَانِ البحاري (١٤٩٢)، سلم الحَوْرَجَ الشَّيْخَانِ البحاري (١٤٠٦)، سلم (٢٦٩٤)، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً هَلَّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ الْكَانِ الْكَانِ اللَّمْنِ، خَفِيفَتَانِ عَلَى الرَّحْمَنِ، خَفِيفَتَانِ عَلَى اللَّمْانِ، تُقِيلَتَانِ فِي الْمِيزَانِ: سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ».

هذا آخرُ حديثٍ خَتَمَ بِهِ البخاريُّ "صحيحَهُ" وَتَبَعَهُ جماعـةٌ من الأثمَّةِ في خَتْمِ تصانيفِهِمْ في الحديثِ.

والمرادُ من «الكلمتان»: الْكَــلامُ نحـوُ كلمــةِ الشَّــهَادةِ وَهُـوَ خبرٌ مُقدَّمٌ.

وقولُهُ (سبحان اللهِ... الحَّى مُنتَداً مُؤخَّرٌ وصحَّ الاَبْتِـداءُ بِـهِ وإنْ كانَ جُملةً؛ لأنَّهُ في معنى هـذا اللَّفظِ، وإنَّمـا قـدُمَ الخبرَ تشويقاً للسَّامعِ إلى المُبتَداِ سيَّما بعدَما ذَكَرَ من الأوصافِ

والحبيبةُ بمعنى المحبوبةِ أيْ محبوبَتَانِ لَهُ تعالى والخَفيفةُ: فعيلــةٌ بمعنى فاعلةٍ والثّقيلةُ فعيلةٌ بمعنى فاعلةٍ أيضاً.

قَالَ الطّبِيُّ: الحَفَّةُ مُسْتَعَارَةٌ للسُّهُولَةِ شُبَّةً سُهُولَةً جريانِهَا على اللَّسانِ بما خفُّ على الحاملِ من بعضِ الامْتِعـةِ فـلا يُتْعَبُّهُ كالشَّيِّ التَّقيلِ.

وفيه إشارةً إلى أنَّ سائرَ التَّكَاليفِ شَاقَةٌ على النَّفسِ ثقيلةٌ وَهَذِهِ سَهْلةٌ عليْهَا، معَ أَنَّهَا تَثقلُ في الميزانِ كَثقـلِ الشَّـاقُ من الأعمال.

وقد سُنلَ بعضُ السَّلفِ عن سببِ ثقلِ الحسنةِ وخفَّةِ السَّيْنةِ فقسال: لأنَّ الحسنةَ حضرَتْ مرارَّتُهَا وغابَتْ حلاوَتُهَا فَعْلَتْ فلا يحملنَك ثقلُهَا على تركِهَا، والسَّيِّنةُ حضرَتْ حلاوَتُهَا وغابَتْ مرارَتُهَا فلذلِك خفَّتْ فلا تحملنَك خفَّتُها على ارْتِكَابها.

والحديثُ من الأدلَّةِ على ثُبوتِ الميزانِ كما دلُّ عليهِ القرآنُ.

واخْتَلْفَ العلماءُ في الموزونِ.

فقيلَ: الصُّحفُ؛ لأنَّ الأعمالَ أعراضٌ فلا تُوصفُ بثقـلِ ولا خفَّةِ ولحديثِ السَّجلاَتِ والبطاقةِ.

وَذَهَبَ أَهْلُ الحديثِ والحَقِّصُونَ إِلَى اللَّ المَسوزُونَ نَفْسَ الْأَعْمَالِ وَانَّهَا تُجَسَّدُ فِي الآخرةِ، ويدلُّ لَهُ حديثُ جابرِ مرفوعاً «تُوضَعُ الْمَوَازِينُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَتُوزَنُ الْحَسَنَاتُ وَالسَّيِّنَاتُ فَمَنْ ثَقُلَتْ خَسَنَاتُهُ عَلَى سَيِّئَاتِهِ مِثْقَالَ حَبَّةٍ دَخَلَ النَّارَ قِيلَ لَهُ: فَمَنِ اسْتَوَتْ حَسَنَاتُهُ وَمَنْ اللَّهُ قَدْنِ اسْتَوَتْ حَسَنَاتُهُ وَمَنَاتِهُ وَمُقَالَ حَبَّةٍ دَخَلَ النَّارَ قِيلَ لَهُ: فَمَنِ اسْتَوَتْ حَسَنَاتُهُ وَمَنَاتُهُ ؟ قَالَ: أُولَئِكَ أَصْحَابُ الآعْرَافِ،

أخرجَهُ خيثمةُ في فوائدِهِ [كما في اتفسير القرطبي، (٢١١/٧)].

وعندَ ابنِ المبارَكِ في الزُّهْدِ عن ابنِ مسعودٍ نحوُهُ مرفوعاً. والأحاديثُ ظَاهِرةٌ في أنَّ أعمالَ بني آدمَ تُــوزنُ وأنَّهُ عـامًّ

وقالَ بعضُهُمْ: إنَّهُ بخصُّ المؤمنَ الَّذِي لا سيُنةَ لَهُ ولَهُ حسنَاتٌ كثيرةً زائدةً على محضِ الإيمان فيدخلُ الجنَّةَ بغيرِ حسابِ كما جاءً في حديثِ السَّبعينَ الأَلَّفَ (خ (٢٥٤٢)، م (٢١١)].

ويُخصُّ منْهُ الْكَافرُ الَّذي لا حسنةَ لَــهُ ولا ذنــبَ لَـهُ غـيرَ الْكُفرِ فإنَّهُ يقعُ في النَّارِ بغيرِ حسابٍ ولا ميزانِ.

نقلَ القرطبيُّ عنْ بعضِ العلماءِ أَنَّهُ قالَ: الْكَـافُرُ مُطلقاً لا ثوابَ لَهُ ولا تُوضعُ حسنتُهُ في الميزانِ لقوله تعـالى: ﴿فَـلا نُقِيـمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْنَا﴾ [الكهف: ١٠٥] ولحديثِ أبي هُريرةً في

الصَّحيح [البخاري (٤٧٧٩)، مسلم (٢٧٨٥)] «الْكَافِرُ لا يَسزِنُ عِنْدَ اللَّهِ جَنَاحَ بَعُوضَةِ».

(وأجيب) بال هذا مجازٌ عنْ حقارةِ قدرِهِ ولا يلزمُ منْهُ عدمُ الوزن.

والصُّحيحُ أَنَّ الْكَافَرَ تُوزِنُ أعمالُهُ أَلَا إِنَّهُ على وجْهَينِ:

أحدُهُمَا: الْ كُفْرَهُ يُوضعُ في كفَّةٍ ولا يجدُ حسنةً يضعُهَا في الآخرى لبطلان الحسنَاتِ معَ الْكُفُرِ فَتَطيشُ الَّتِي لا شيءَ فِيهَا.

(قال) القرطبيُّ: وَهَذَا لَظَـاهِرِ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ فَالُولَئِكَ الْذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُم ﴾ والأعراف: 1] فإنَّهُ وصفَ الميزانُ بالخفَّةِ.

والنَّاني أنَّهُ قَدْ يَقَعُ مَنْهُ العِنْقُ والسِبُّ والصَّلَـةُ وسَائرُ انـواعِ الخيرِ الماليَّةِ ثَمَّا لَوْ فعلْهَا المسلمُ لَكَانَتْ لَهُ حسنَاتٌ فمنْ كانَتْ لَهُ جُمعَتْ ووضعَتْ في الميزانِ غيرَ أنْ الْكُفَرَ إذا قابلَهَا رجحَ بِهَا.

ويُختَملُ أَنَّ هَذِهِ الأَعمالَ تُوازِنُ مَا يَقِعُ مَنْـهُ مِن الأَعمالِ السَّيِّنَةِ كَظَلَمٍ غيرِهِ وأَخذِ مالِهِ وقطعِ الطَّريقِ فإنْ ساوَتُهَا عُـذَبَ بالْكُفرِ وإنْ زادَت عُذَب بما كمانَ زائداً على الْكَفرِ مِنْهُ وإنْ زادَت أَعمالُ الخيرِ مِعَهُ طاحَ عقابُ سائرِ المعاصي وعُذَب على الْكُفرِ كما جاءَ في حديثِ أبي طالبِ قائمهُ في ضحضاحٍ من ناره والبخاري (٣٨٨٥)، مسلم (٢١٠).

اللَّهُمُّ ثَقُلُ موازيــنَ حسـنَاتِنا إذا وُزنَــتُ، وخفَّـفُ موازيــنَ سَيُّنَاتِنا إذا في كَفَّةِ الميزان وُضعَتْ.

واجعلُ سجلاًت ذُنُوبنا عندَ بطاقةِ توحيدنا طائشةُ منْ كفَّةِ الميزانِ ووفَقنا بجعلِ كلمةِ التُوحيدِ عندَ الممَاتِ آخرَ ما ينطـقُ بِـهِ اللّسانُ آمين اللّهم آمين.

قد انتهى بحمد ولي الإنعام ما قصدناه من شرح البلوغ المرام، (سبل السّلام) نسالُ اللّه أن يجعلهُ من مُوجبَاتِ دُخولِ دارِ السّلام، وأنْ يَتَجاوزَ عمًّا ارْتَكَبَناهُ من الخطايا والآثام، وأنْ يَعجل في كفَّاتِ الحسناتِ ما جرّت بِه فِيهِ وفي غيرِهِ الآفلام، وأنْ ينفع به الأنام إنه ذُو الجلالِ والإكْرام.

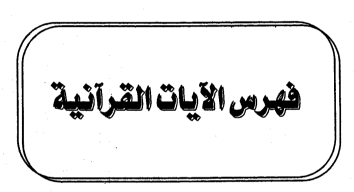
والمولى لعبادهِ من أفضالِهِ كُلُّ مرامٍ. والحمدُ لله حمداً لا يفنى ما بقيت اللَّيالِ والأيَّامُ.

ولا يزولُ إنْ زالَ دورانُ الشُّهُورِ والأعوامِ.

والصَّلاةُ والسَّلامُ علَى رسولِهِ الْكَاشَفِ بأنوارِ الوحيِ كُــلُّ ظلامٍ وعلى آلِهِ العلماءِ الأعلامِ.

وأصحابِهِ الْكِرامِ، وحسبنا اللَّـهُ ونعـمَ الوّكِيـلُ، ولا حـولَ ولا قُوّةَ إلاَّ باللَّهِ العليُّ العظيم.

وافق الفراغُ منهُ في صباح الأربعاء ليلةَ السَّابِعِ والعشرينَ منْ شَهْرِ ربيعِ الآخرَ سنةَ ١١٦٤ خَتَمَهَا اللَّـهُ تعـالَ بخـيرٍ، ومـا بعدَها من الأعوام، انتهى.





|            |                                                                                  | , ,                                                                                  |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|            | ﴿إِلاً مَا ذَكْيَتُمْ﴾                                                           | ﴿آتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطَاراً﴾                                                  |
| ٠          | ﴿ إِلاَّ مَنْ أَكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنَّ بِالإِيمَانِ ﴾                     | ﴿ اجْنَبُوا كَثِيراً مِنْ الظَّنُّ ﴾                                                 |
| ۹٦٣        | ﴿الَّذِينَ مُمْ يُرَاءُونَ﴾                                                      | ﴿أُحِلُ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ ﴾                                                    |
| 978,97     | ﴿الَّذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالنَّبْخُلِ﴾ ١                   |                                                                                      |
|            | ﴿ الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَالْفَوَّاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ ﴾  | ﴿اذْخُلُوا عَلَيْهِمْ الْبَابَ﴾<br>﴿اذْعُونِي﴾                                       |
|            |                                                                                  | ﴿ الْدُعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾                                                    |
| ۹۲۸        | ﴿اَلَسْت بِرَبُكُمْ﴾<br>﴿اَلَمْ نَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنْ النَّجْوَى﴾     | ﴿ادْعُرِهُمْ لَآيَاتُهُمْ ﴾ ٧١٤                                                      |
|            | ﴿ الم تُنْزِيلُ ﴾                                                                | ﴿ إِذْ نَفَشَتْ نِيهِ ۗ غَنَمُ الْقَوْمَ ﴾                                           |
|            | ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ نَجْعَلُهُمْ كَسَالًا     | ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ |
|            | آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾                                                | يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ ﴾                                                       |
|            | ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴾                                              | ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَّتْ﴾                                                        |
| ٠          | ﴿إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا﴾                                                      | ﴿ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ ﴾                                                   |
|            | ﴿إِنْ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾                                  | ﴿إِذَا طَلَقْتُمْ النَّسَاءَ فَطَلَّقُوهُنَّ ﴾                                       |
|            | ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمْ الْمَلائِكَةُ ظَالِحِي أَنْفُسِهِمْ﴾               | ﴿إِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَّالَى﴾                                    |
| VA {       | ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالإِفْكِ ﴾                                            | ﴿إِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَعِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا﴾ ١٩٥                        |
| ئے         | ﴿ إِنَّ الَّذِيـنَّ يَسْـتَكْبِرُونَ عَـنْ عِبَـادَتِي سَـيَدْخُلُونَ جَهَأُ     | ﴿إِذَا تُغَنُّمُ إِلَى الصَّلاةِ﴾ ١٨٤                                                |
| 49A        | داخِرِينَ﴾                                                                       | ﴿إِذَا تُمْتُمُ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا﴾                                         |
| 0.1        | ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَنَّا قَلِيلاً﴾ | ﴿إِذَا لَقِيتُمْ فِتَةً فَاثْبُتُوا وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً ﴾                   |
| 4          | ﴿إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُّ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنَّا        | ﴿ أَنْهَنَّمُ طُيَّاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمْ اللُّنْيَا﴾                               |
| 048        | مُسْلِمُونَ ﴾                                                                    | ﴿أَرْبَعَةِ أَمْنُهُ ﴾                                                               |
| A7.        | ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ﴾                               | ﴿ارْجُلُكُمْ﴾                                                                        |
| 008        | ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾        | ﴿ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا﴾                                                              |
|            | ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾               | ﴿أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ﴾ 19٧                                          |
| 1.7        | ﴿أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ ﴾                                               | ﴿اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى﴾                                                |
| <b>٣٩٦</b> | ﴿إِنْ تُبْدُوا الْصَّدَقَاتِ فَنِعِمًّا هِيَ﴾                                    | ﴿اعْمَلُوا مَا شِنتُمْ﴾                                                              |
| ۸۸۰        | ﴿إِنْ تَجْنَيُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ﴾                                | ﴿ اَقْتَرَبَتُ ﴾                                                                     |
|            | ﴿ إِنَّ الصُّفَا وَالْمَرُّوةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾ ٦٢، ١                    | ﴿ أَقِمُ الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ ﴾                                             |
| ٦٣٥        | ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾                              | ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾ ٧٨٠              |
|            | ﴿إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً﴾                                                | ﴿إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ ﴾ ٣٩٥                                    |
|            | ﴿إِنَّا ٱرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَراً ﴾                                 | ﴿ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾                                    |
| 750        | ﴿أَنَّى شِنْتُمْ﴾                                                                | ﴿إِلَّا أَنْ يَخَانَا أَنْ لا يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ ﴾ ١٦٢                         |
| VT4        | ﴿الْأَنْثَى بِالْأَنْثَى﴾                                                        | ﴿إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ﴾                                                            |
|            | ﴿أَنْفِقُوا مِنْ طَيَّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ﴾                                      | ﴿ إِلاَّ عَلَى أَزْوَا جهُم ﴾                                                        |
| 197        | ﴿إِنَّكَ لَا تُهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾                                            | ﴿ إِلاَّ عَلَى أَزْوَاجِهُمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ﴾ ٧٠٦                    |
|            |                                                                                  |                                                                                      |

| , الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى، وَقُومُوا للَّـه                 | ١٠ ﴿حَافِظُوا عَلَى                              | ﴿إِنَّمَا أَشْكُو بَشِّي وَحُزْنِي إِلَى اللَّهِ﴾                           |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 109                                                                     |                                                  | ﴿إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ وَتَنَّةً﴾٢٤                         |
| لَى أَمْرِ اللَّهِ﴾                                                     | ٣ ﴿ حَتَّى تَفِيءَ إِ                            | ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ ﴾                                                   |
| وْجاً غُيْرَهُ﴾                                                         | ٤ ﴿خَتَّى تُنْكِحَ زَ                            | ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ﴾                                            |
| الْجِزْيَةَ﴾المجزَّية                                                   | ۸ ﴿ حَنَّى يُعْطُوا ا                            | ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ ﴾ ٣٣ |
| Y٣٦                                                                     | ٨ ﴿ الْحُرُّ بِالْحُرُّ                          | ﴿إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُعلُونِهِمْ نَاراً﴾                              |
| م                                                                       | ١١ ﴿ وُحُرُّمَتُ عَلَيْكُمْ                      | ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ﴾                           |
| YTY .Y.1                                                                | 9 ﴿حم﴾                                           | ﴿ أَنِّي مَسِّنِيَ الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾٩٢             |
| بُ الْعَالَمِينَ﴾                                                       | ٥ ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَ                         | ﴿ الْمُتَوْتُ وَرَبُتُ ﴾ ١٨                                                 |
| بُ الْعَالَمِينَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾                                | ١ ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَا                        | ﴿ أَوْ رُدُوهَا ﴾ ١٦                                                        |
| بُّ الْعَالَمِينَ، الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ، مَسالِكِ يَـوْمِ            | ٤ ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَا                         | ﴿ أَوْ فِسْقَا أُمِلُ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ﴾ ٢٥                            |
| <b>777</b>                                                              | ٧ الدِّين﴾                                       | ﴿ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ ﴾                                             |
| مْناً عَلَى وَمْنِ ﴾ا ٩٤١                                               | ٩ ﴿ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَ،                       | ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ ﴾                                        |
| نِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمُ الرُّضَاعَةَ ﴾                            | ٩ ﴿حَوْلَيْنِ كَامِلَيْهِ                        | ﴿ أَوْ نِسَائِهِنَ ﴾                                                        |
| هُمْ صَدَقَةُ ﴾                                                         | ٨ ﴿خُدُ مِنْ أَمْوَالِ                           | ﴿ أَوْ يَأْخُذُكُمُ مْ فِي تَقَلِّبِهِمْ ﴾ ٧٩٠                              |
| هِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا﴾                       | ٧ ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِ                           | ﴿ أَوْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً ﴾٧٧١                               |
| 488                                                                     | ٩ ﴿خُشْيَةً إِمْلاقًا                            | ﴿أُونُوا بِالْغُقُودِ﴾                                                      |
| مَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾مانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾                 | ٢ ﴿ ذَلِكَ كَفَّارَةً أَيْ                       | ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾                                  |
| نَا بَلَداً آمِناً وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنْ الثَّمَرَاتِ﴾ ٤٦٠            | ه ﴿رَبِّ اجْعَلْ هَ                              | ﴿يِمِثْلِ مَا عُوفَيْتُمْ بِهِ﴾ ١٥٥                                         |
| ي مِنْ الْمُلْسِكِ وَعَلَّمْتِنِسِي مِسنْ تَسَاْوِيلِ                   | ه ﴿رَبِّ فَـدْ آتَيْتَنِـ                        | ﴿ يَجَازَةً عَنْ تَرَاضٍ ﴾                                                  |
| 997                                                                     |                                                  | ﴿تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَغْدِ الصَّلاةِ﴾                                    |
| ، فَرْداً﴾                                                              |                                                  | ﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ ﴾                                          |
| رِّلْإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ﴾ ٣٦٤، ٣٧١          | م<br>﴿رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا ﴿                   | ﴿تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمَكُمْ اللَّهُ﴾                               |
| إنَّك أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾                                    | ٧ ﴿رَبُّنَا تَقَبُّلْ مِنَّا                     | ﴿تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا﴾٧٧١                               |
| 997                                                                     | الله المنا الله الله الله الله الله الله الله ال | ﴿تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ﴾                               |
| سَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَ مِـن         | ٨ ﴿ رَبُّنَا ظُلَمْنَا أَنفُ                     | ﴿تَنَالُهُ ٱلْيُدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ﴾                                      |
| 1                                                                       | ٥ الْخُاسِرير                                    | ﴿تُوَفِّنِي مُسْلِّما وَالْحِقْنِي بالصَّالِحِينَ﴾                          |
| نَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَحْطَأْنَا ﴾نا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَحْطَأْنَا ﴾ | ١ ﴿رَبُّنَا لا تُؤَاخِذُ                         | (التَّينِ وَالزَّيْتُونِ﴾(التَّينِ وَالزَّيْتُونِ﴾                          |
| رَبُنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ﴾                                       | ¿ ﴿رَبُّنَا لَا تُزغُ قُلُ                       | (ْئُلائْةِ آيَّامٍ فِي الْحَجِّ﴾(ْئُلائْةِ آيَّامٍ فِي الْحَجِّ﴾            |
| لَ شَيْء رَحْمَةً وَعِلْماً فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا﴾. ٦٣٧          | ١ ﴿ وَبِّنَا وَسِعْتَ كُ                         | (ئَلائَةَ قُرُوء﴾(ئَلاثَةَ قُرُوء﴾                                          |
| لْفَاسِقِينَ ﴾                                                          | ﴿ سَأُرِيكُمْ دَارَ ا                            | ﴿جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ﴾                |
| 307, 077                                                                | / ﴿سُبُخُ﴾                                       | ﴿جَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ﴾                                  |
| ك الأعلَى ﴾ك الأعلَى ﴾                                                  |                                                  | حَمَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى﴾ ١٥٩                  |
| 7.7, 307, 307, 057, 087                                                 | _                                                |                                                                             |

| نَاعْقَبُهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَـوْمِ يَلْقُونُـهُ بِمَـا أَخَلَفُوا | (سُبْحَانَ، و﴿حم﴾                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَيَمَّا كَانُوا يَكُذِّبُونَ﴾                                | (سَنْبِعَ لَيَال وَتَمَانِيَةَ أَيَّامٍ﴾                                          |
| فَاغْسِلُوا﴾فأغسِلُوا                                                               | اللَّمُاءُ نَ لِلْكَذِبِ أَكَالُ نَ لِلسُّحْتِ ﴾                                  |
| فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا              | (الشُّمْسُ وَصُحَاهَا﴾                                                            |
| برُءُوسِكُمْ﴾ ٢٣                                                                    |                                                                                   |
| فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً ﴾فاقتلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً ﴾             |                                                                                   |
| فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ﴾فالآنَ بَاشِرُوهُنَّهُ                                        | اشتاطع الأنس والحربي الحرب المستنصلين                                             |
| فَالِقُ الْحَبُّ وَالنَّوَى﴾                                                        | (صّ)                                                                              |
| فَإِمْسَاكَ بِمَعْرُونِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ﴾ ٦٦٣، ٢٢٦، ٧٢٦                   | (صَ) ﴾                                                                            |
|                                                                                     | (الطُّلاقُ مَرُّتَان﴾                                                             |
| فَإِن أُحْصِرْتُمْ ﴾فإِن أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنْ الْهَدْي ﴾             | ﴿الطَّلاقُ مَرَّتَانَ فَإِمْسَاكَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْوِيحٌ بِإِحْسَانٍ﴾ ٦٦٣     |
| فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمًا فِيمًا     |                                                                                   |
| اَفْتَدَتْ بِهِ﴾                                                                    | ﴿عَنْ تَرَاضٍ﴾                                                                    |
| فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً﴾                                    | ر<br>(فَيْرَ إِخْرَاجِ﴾                                                           |
| فَإِنْ طَلَقَهَا فَلا تَحِـلُ لَـ لُهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً          | ﴿غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالَينَ﴾                                 |
| عَيْرَهُ﴾ ١٦٤، ١٢٤                                                                  | ﴿فَأَتُوا حَرْنَكُمْ أَنِّي شِيْتُتُمْ﴾                                           |
| نَإِنْ فَازُوا﴾نإنْ فَارُوا﴾                                                        |                                                                                   |
| فَإِنْ فَاوْوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾                                     | ﴿فَإِذَا أُحْصِنُ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِثَتَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى    |
| ِغَاِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَانِ﴾                           |                                                                                   |
| فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلُهُنَّ﴾ ٢٩٧، ٢٧٤                      | ﴿فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَـلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي        |
| فَأَنْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنْ النِّسَاءِ﴾                                      | اً أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِي﴾                                                 |
| فَإِنَّهُ رِجْنَ﴾                                                                   | ﴿فَإِذَا تَطَهُّرْنَ﴾ ً ٩٨                                                        |
| فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَنَمْ وَجُهُ اللَّهِ﴾                                        | ﴿ فَأَإِذَا جَاءً أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْلِمُونَ﴾٩٣٧، |
| فَيهُدَاهُمْ اقْتَلِوهِ                                                             |                                                                                   |
| إِنْتَعَالَيْنَ أَمُنَعْكُنَّ﴾                                                      | ﴿فَإِذَا دَخِلْتُمْ بُيُوتًا فَسَلَّمُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾٩٣١                  |
| وْقَتْيَمْمُوا صَعِيدَاً طَيْبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَٱلْدِيكُمْ             | ﴿فَأَذْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ﴾                              |
| 1·A                                                                                 | ﴿فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِيَاماً وَقُمُوداً وَعَلَى جُنُوبِكُمْ﴾ ٢٢٩                 |
| إَفَلْبُحُوهَا﴾                                                                     |                                                                                   |
| وْفَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبُّك وَاسْتَغْفِرْهُ﴾                                        |                                                                                   |
| (فَشَهَادَةً أَحْدِهِمْ أَرْبُعُ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ ﴾                             |                                                                                   |
| (فَصَلِّ لِرَبُك وَانْحَرُ﴾(فَصَلِّ لِرَبُك وَانْحَرُ﴾                              | 137 4 37 7                                                                        |
| (فَطَلَقُوهُنْ لِعِدَّتِهِنْ﴾(فَطَلَقُوهُنْ لِعِدَّتِهِنْ﴾                          | ﴿فَاسْتَوْلَ﴾                                                                     |
| (فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِيْتُمْ بِهِ﴾                                         | ﴿فَاسْغَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ﴾                                                 |
| ﴿فَعِدَّةً مِنَّ أَلِيَّامٍ أُخَرَ﴾                                                 |                                                                                   |

| مْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأرْضِ وَتُقَطَّعُـوا       | ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تُوَلَّيْتُ    | ﴿فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنْ الْعَذَابِ﴾ ٧٧٣،           |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| <b>٤9</b> ٣                                         | أَرْخَامَكُمْ ﴾                         | VA7 .VVV                                                                       |
| أَيْمَانُكُمْ ﴾                                     | ﴿فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ﴾                    | ﴿ فَفُسَنَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ﴾                                               |
| الْمَانُكُمْ﴾                                       | ﴿ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَت          | ﴿فَقَاتِلُوا الَّتِي تُنَّذِي﴾                                                 |
| رض إنَّهُ لَحَقُّ مِسْلَ مَسَا أَنْكُسِمُ           | ﴿ فَوَرَبُ السَّمَاء وَالأ              | ﴿ فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾                                                  |
| رُضِ إِنَّهُ لَحَقَّ مِفْسِلَ مَسَا أَنْكُسُمْ      | تُنْطِقُونَ﴾                            | ﴿ فَقَدْ حَرُّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ﴾                                 |
| مَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾                               | ﴿فُوَلُّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْـ           | ﴿ فَقَصَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ ﴾                                             |
| 977                                                 | ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾             | ﴿ نَكُ رَقَبَةِ ﴾                                                              |
| نْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ ﴿ ١٧٩         | ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَرَّ      | ﴿ فَكَانُ مُمْ ﴾                                                               |
| يَتَطَهُرُوا﴾ ٩٧                                    | ﴿ فِيهِ رَجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ         | ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللَّهِ |
|                                                     | ﴿ق﴾ ۲۹۳، ۲۱۵                            | الدِي اتاكم ﴿                                                                  |
| 797, 797, 1.7                                       | ﴿ق وَالْقُرْآنِ الْمَجيدِ﴾              | ﴿فَكُلُوا مِمَّا ٱمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ﴾                                         |
| ِنَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ﴾ ٨٣٨         | ﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُو      | ﴿فَكُلُوا مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلالاً طَيْباً﴾                                   |
| ξVξ                                                 | ﴿قَالَ وَمَنْ كَفَرَ﴾                   | ﴿ فَلا تَجْمَلُوا للَّهِ أَنْدَاداً ﴾                                          |
| 8V8                                                 | ﴿قَانِتِينَ﴾                            | ﴿فَلا تُرْجِعُومُنَّ إِلَى الْكَفَّارِ﴾                                        |
| نَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلِّي﴾                      | ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكِّي وَهُ      | ﴿ فَلا تُشْمِتْ بِي الأعْدَاءَ ﴾                                               |
| سُنَنْ﴾                                             | ﴿ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ ،         | ﴿فَلا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ﴾                           |
| عِلَّةً أَيْمَانِكُمْ ﴾                             | ﴿ فَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تُـ        | ﴿فَلا تَمِيلُوا كُلُّ الْمَنْلِ﴾                                               |
| 779                                                 | ﴿قُرْآن الْفَجْرِ ﴾                     | ﴿فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتْرَاجَعَا﴾                                   |
| ُولِ﴾ ١٠٨، ١٩٥، ٢٢٨                                 | ﴿ قُلْ الْانْفَالُ لَلَّهِ وَالرَّسُ    | ﴿ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ ﴾ ٦٦٣، ٧٠٦                    |
| عِيَ إِلَى مُحَرَّماً ﴾ ٤٣                          | ﴿ قُلَ لا أَجِدُ فِي مَا أُو-           | ﴿ فَلا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزُناً ﴾                            |
| يَ ۚ إِلَيُّ مُحَرُّماً ﴾ ٨٤٣، ٨٤٤، ٨٤٨، ٨٤٨، ٨٤    |                                         | ﴿ فَلا يَقْرُبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ ﴾                                     |
| را يُقِيمُوا الصَّلاةَ﴾                             |                                         | ﴿فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنْ الصَّلاةِ﴾ ٢٧٩               |
| داً لِكَلِمَاتِ رَبِّي﴾                             |                                         | ﴿ فَمَنْ اَعْتَسَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِوشُلِ مَا اعْتَدَى      |
| الَّتِي أُخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطُّيَّبَاتِ مِـنَّ |                                         | عَلَيْكُمْ ﴾ 3٥٠٥، ٥٤٥، ٢٤٥، ٩٧٥، ٨٦٠، ٩٧٥                                     |
| 7.1                                                 |                                         | ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمْ الشَّهْرَ فَلْيَصُمُهُ ﴾                              |
| لُلُمَاتِ النَّبَرُّ وَالْبَحْرِ ﴾                  |                                         | ﴿فَمَنْ عَفَاً وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ﴾                            |
| النَّسَاءَ فِي الْمَحِيضَ وَلا تَقْرَبُوهُنَّ       |                                         | ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ﴾ ٥٧٤، ٤٥٨        |
| 17.                                                 |                                         | ﴿ فَمَنْ كَانَ يَوْجُو لِقَاءَ رَبُّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَىلاً صَالِحاً وَلا     |
| 77, 037, 307, 307, 307, 1.7                         |                                         | يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبُّهِ أَحَداً﴾                                          |
| الُوا﴾                                              | ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَا      | ﴿فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ﴾                             |
| 337, 307, 1.7                                       | ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾       | (فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةٍ﴾                                                  |
| نَاراً﴾ناراً﴾                                       |                                         | ﴿فَيَعْمَ الْمَاهِدُونَ﴾                                                       |
| رِلَ إِلَيْنَا﴾                                     | ﴿قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أَنْهِ | ﴿فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيّاً﴾                                            |

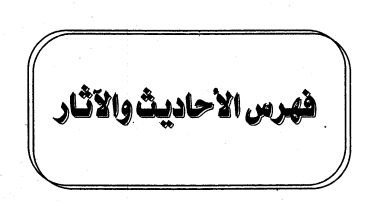
| ۸۱۳           | ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلاً مِنْ رَبُّكُمْ ﴾               | (ْكُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمْ الْمَوْتُ﴾ ٩٦                               |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|               | ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا    |                                                                                         |
| 190           | مَتَاعٌ لَكُمْ ﴾                                                                  | (ْكُتِبَ عَلَيْكُمْ الصَّيَامُ﴾<br>(ْكُتِبَ عَلَيْكُمْ الْقِصَاصُ﴾                      |
| ٥٢٨           | ﴿لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ﴾                                                   | الْمُنَا ﴾ المُنَا ﴾                                                                    |
| 770           | ﴿اللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى﴾                                                         | وَكُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ﴾ ٣٣٥<br>(كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ﴾ |
|               | ﴿لِيُنْفِقُ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيْنْفِقُ | ﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا﴾﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا﴾                |
| ۷۲۳           | مِمَّا آتَاهُ اللَّهُ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلاَّ مَا آتَاهَا ﴾           | ﴿كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ للَّهِ وَلَوْ عَلَىي أَنْفُسِكُمْ أَوْ       |
|               | ﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ﴾                                             | الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ﴾ ٢٥٥                                                    |
| ۸۲۱           | ﴿مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةِ﴾                                                     | ﴿لا إِلَهُ إِلاَّ أَنْتَ سُبُحَانَك إِنِّي كُنْت مِنْ الظَّالِمِينَ ﴾٩٩٢                |
| 171           | ﴿مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلاَّ خَائِفِينَ﴾                            | ﴿ لا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾                                 |
| ۹۲۱           | ﴿ما مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنْ﴾                                                       | ﴿لا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ﴾أ                                                  |
|               | ﴿مَا وَدُعَكَ رَبُكَ﴾                                                             | ﴿لا تُخْرِّجُوهُ مَنْ مِنْ بُيُوتِهِ مِنْ وَلا يَخْرُجُمْنَ إِلاَّ أَنْ يَسَأْتِينَ     |
| 775           | ﴿مَتَاعاً إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخراجِ﴾                                         | بفَاحِشَةِ مُتَيِّنَةِ﴾                                                                 |
| 008           | ﴿يِثْلُهَا﴾                                                                       | ﴿لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءً إِن تُبْدَ لَكُمْ نَسُؤْكُمْ ﴾ ١٨٨                        |
| ۲۰۱.          | ﴿ رِنْلُهَا ﴾<br>﴿ المِن ﴾                                                        | ﴿لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنَّتُمْ سُكَارَى﴾                                          |
| <b>ξ,ξ</b> •. | ﴿ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾                                             | ﴿ لا تَقْرَبُوا الصُّلاةَ وَأَنْشُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُسوا مَسا                   |
| ٥٩٧ .         | ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دَيْنٍ ﴾                                | تَقُولُونَ﴾ ١٧٧                                                                         |
| ٨٥٥           | ﴿مِنْ الْجَوَارِحِ مُكَلِّينَ﴾                                                    | ﴿لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقَتُمٌ النِّسَاءَ مَا لَمَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ        |
| 197           | ﴿مِنْ حَنِثُ سَكَنْتُمْ﴾                                                          | تُفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتَّعُوهُنَّ عَلَىٰ الْمُوسِعِ قَـدَرُهُ                |
| ۲۸۳ .         | ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا﴾                                                     | وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَّرُهُ﴾                                                          |
| ۲۸۳ .         | ﴿مِنْ نِسَانِهِمْ﴾                                                                | ﴿لا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِسَنْ نَجَرَاهُمُ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ            |
| ۳٦٤ .         | ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَقِيهَا نُعِيدُكُمْ ﴾                                     | مَعْرُونِ أَوْ إصلاح بَيْنَ النَّاسِ ﴾٩٥٨                                               |
| r de d        | ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَالِدَةً     | ﴿لا مُنْ حِلِّ لَهُمْ وَلا هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ ﴾ ٦٢٦                                 |
| ۳٦٢ .         | أُخْرَى﴾                                                                          | ﴿لا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْنِ فِي أَيْمَانِكُمْ﴾ ٨٨٠  ٨٨٢                       |
| ۲۳٤ .         | ﴿نِسَاؤُكُمْ خَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا خَرْنَكُمْ أَنَّى شِنْتُمْ﴾                   | ﴿لا يُحَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلاَّ وَسُعْهَا﴾ ٢٧٨، ٢٧٢، ٢٧٢، ٢٨١                      |
| ONA .         | ﴿نُصِيباً مَفْرُوضاً﴾                                                             | ﴿لا يَمَسُهُ إِلاَّ الْمُطَهِّرُونَ﴾ ٨٣                                                 |
| 11            | ﴿نِنْمَتِي﴾                                                                       | ﴿لاَوْلِ الْحَشْرِ﴾                                                                     |
|               | ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾                                                           | ﴿لِتَرْكُبُوهَا وَزِيْنَةً﴾ ٨٤٥                                                         |
|               | ﴿ مَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلُّ أَوَّابِ حَلِيظٍ ﴾                                 | ﴿لُمِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ 1۸۸                      |
|               | ﴿ هَذَانِ خَصْمًانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبُّهِم ﴾                                    | ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ ٱ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾ ٦٧٣، ٦٧٤                  |
|               | ﴿ هَلْ أَنِّي عَلَى الإنْسَانِ ﴾                                                  | ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ ﴾ ١٨١              |
| ۳۲۰           | ﴿مَلْ أَتَاكِ﴾                                                                    | ﴿للَّهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ﴾                                            |
| 990           | وْهُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلائِكُتُهُ ﴾                               | ﴿لِمَ تُحَرُّمُ مَا أَحَلُ اللَّهُ لَك﴾                                                 |
| /YY           | ﴿ وَآتِ ذَا الْقُرْيَى حَفَّهُ ﴾                                                  | ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرْ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾                          |

| ﴿وَآتَيْتُمْ إِخْدَاهُنَّ قِنْطَاراً﴾                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّي﴾                                                                                                            |
| ﴿وَاتَّقُوا فِئَنَّةً لا تُصِيِّينَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةٌ﴾ ٣٦٨                                                                                |
| ﴿وَٱلِنِمُوا الْحَجُّ وَالْغُمْرَةَ لِلَّه﴾                                                                                                                  |
| ﴿وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً﴾                                                                                                                       |
| ﴿وَأُحِلُ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ ﴾                                                                                                                      |
| ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّك مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ مُ                                                                                   |
| وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُرِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبُّكُمْ فَبِالُوا بَلَى                                                                                       |
| شهِدْنَا﴾                                                                                                                                                    |
| ﴿ وَإِذَا حُيِّنتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا ﴾ ٨٣٨                                                                             |
| ﴿ وَاذَا رَأُوا تِحَارَةً ﴾ ٢٨٩                                                                                                                              |
| ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةً السَّاعِ<br>﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةً السَّاعِ |
| ادا دعان می ۱۹۴۰ ۱۹۳۰ ۱۹۳۰ ۱۹۳۰ ۱۹۹۰                                                                                                                         |
| ﴿وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ﴾                                                                                                                           |
| ﴿وإِذَا قُرئَ القرآن فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا﴾ ِ ٢٩٤                                                                                                  |
| ﴿ وَإِذَا قُرَىٰٓ القرآن فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا ﴾                                                                                                   |
| ﴿وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ﴾                                                                                                                      |
| ﴿وَأَذَانُ مِنْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾                                                                                                                         |
| ﴿وَاذْكُرْ رَبُّكَ إِذًا نَسِيتَ ﴾                                                                                                                           |
| ﴿وَاذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ﴾                                                                                                                         |
| ﴿وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ﴾ ٣١٧ . ٣١٨ .                                                                                                  |
| ﴿وَأَرْجُلَكُمْ﴾ ١٨                                                                                                                                          |
| ﴿وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَمَتِينِ﴾                                                                                                                          |
| ﴿وَارْزُقْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾                                                                                                                 |
| ﴿وَأَرْسَلْنَا الرَّيَاحَ لَوَاقِحَ﴾                                                                                                                         |
| ﴿وَأَسْبَغُ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَيَاطِئَةً﴾ ١٥ ﴿                                                                                                  |
| ﴿وَاسْتَغَفِرْ لِذَنْهِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ﴾                                                                                                                 |
| وواستعفِر لِدُسِكُ ولِلْمُؤْمِنِينَ والْمُؤْمِنَاتِ ﴾ ٩٩٥، ٣٦٤ ﴿                                                                                             |
| ﴿وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ﴾                                                                                                                           |
| ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلُ مِنْكُمْ﴾                                                                                                                        |
| ﴿وَاضْرِبُوهُنَ﴾                                                                                                                                             |
| ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُرُةٍ وَمِنْ رِبّاطِ الْخَيْلِ ﴾ ٨٤٢                                                                             |
| ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ﴾ ٧٥٧                                                                                          |
| ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَيْمَتُمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾                                                                                                               |
|                                                                                                                                                              |

| AVF             | ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدُهِنَّ ﴾                                      | وْرَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبُّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ﴾ ٧٠٦                 |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 777             | ﴿ رَبُّعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّمِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾                         | وْوَالْهَدْيَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ﴾ ٤٨٣، ٤٨٣                              |
| 179             | ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاحاً ﴾ | (وَامْسَحُوا بِرُهُوسِكُمْ ﴾ ٥١                                                         |
| 44.             | ﴿وَتَرَكُوكَ قَائِماً﴾ أسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                  | (ْوَأُمُّهَاتُكُمُّ اللَّالِي أَرْضَعْنَكُمُ ﴾ ٧١٦                                      |
| 133             | ﴿وَتَزَوُّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ النَّقْوَى﴾                            | (وَأَمْهَاتُكُمْ اللاَّتِي أَرْضَعَنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ مِنْ الرَّضَاعَةِ﴾ ٧١٥        |
| 099             | ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى ﴾                                 | (وَأَنْ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾                                     |
|                 | ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْسَبِرُ وَالنَّقْوَى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإنْسِمِ | (وَإِنْ أَسَاتُمْ فَلَهَا ﴾ أ                                                           |
|                 | وَالْعُدُوَانِ﴾                                                               | ُوْوَاًنْ إِلَى رَبُّكِ الْمُنْتَهَى﴾                                                   |
| ۸۱۳             | ﴿ وَتَرَدُّونَ أَنَّ غَيَّرَ ذَاتِ الشُّوكَةِ تَكُونُ لَكُمْ ﴾                | وْوَانْ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوراً أَوْ إِعْرَاضاً ﴾ ١٥٨                 |
|                 | ﴿وجادِلْهُم بالَّتِي هي احسنُ﴾                                                | وْوَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ﴾                                                       |
|                 | ﴿ وَجَزَاهُ سَيِّئَةٍ شَيْئَةً مِثْلُهَا ﴾ ٥٥٤، ٨١١، ٩٧٢.                     | ﴿ وَإِنْ جَامَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَك بِهِ عِلْمٌ فَلا             |
| 797             | ﴿ وَحُرَّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾                                     | ﴿ تُطِعْهُمَا وَصَاحِيْهُمَا فِي اللَّائْيَا مَعْرُوفاً﴾٩٤١                             |
| १०१             | ﴿ وَحُرُّمْ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبُرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُماً ﴾                 | ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَنْ لا تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَى ﴾                                  |
| 108             | ﴿وَحَيْثُمَا كُنَّتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾                        | ﴿ وَإِنْ عَافَتُهُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِيْتُمْ بِهِ ﴾ ٥١٠، ٧٣٩               |
| . PAY           | ﴿وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابِكُمْ مِنْ الظُّهِرَةِ﴾                              | ﴿وَإِنْ عَزَمُوا الطُّلاقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ ١٨٢                        |
| 178             | ﴿وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾                                                  | ﴿وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمَ بَيْنَكُمْ وَتَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ فَلْيَةٌ مُسَلَّمَةٌ الَّسَى |
|                 | ﴿وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ أسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس            | أَمْلِهِ﴾                                                                               |
| . ۱۲۷           | غَنْمُ الْقَوْمِ ﴾                                                            | ﴿ وَإِنْ كَـانُوا إِخْـوَةً رِجَـالاً وَيْسَـاءً فَلِلذُّكَـرِ مِثْـــلُ حَــظً         |
|                 | ﴿ وَمَنْبُعُ اسْمَ رَبُّكَ الْأَعْلَى ﴾                                       | الأنْكَيْن﴾                                                                             |
| AOT.            | ﴿وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلَّ لَكُمْ﴾                         | ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُّبًا فَاطْهُرُوا﴾ ٧٧، ٩٩، ٩٩                                       |
|                 | ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِـلٌّ لَكُـمْ وَطَعَـامُكُمْ حِـلٌّ | ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى﴾ ١١٣                                                           |
| ٤١              | لَهُمْ ﴾                                                                      | ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى مَنْفَرٍ﴾ ١١٣                                       |
| . 173           | ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِلنَّيَّةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ﴾                | ﴿وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى ﴾                                          |
| <b>YY</b> : - : | ﴿ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ ٧١٥، | ﴿وَانْحَرْ﴾                                                                             |
| <b>Y Y Y Y</b>  | ﴿وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ ٧٢٢،                                      | ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنْ السُّمَاءِ مَاءً طَهُوراً﴾                                          |
| 9 Y Y           | ﴿وَنِي الرِّقَابِ ﴾                                                           | ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي﴾                                                                   |
| EļA             | ﴿وَقِي الرَّقَابِ﴾                                                            | ﴿وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَراً مِنْ الْقَوْلِ وَزُوراً﴾ ٦٨٣                        |
| ۳3۸.            | ﴿ وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَلْهِ الْأَنْعَامِ ﴾                             | ﴿وَالْمُجُرُومُنَّ فِي الْمَصَاجِعِ﴾                                                    |
|                 | ﴿وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً ﴾أ                                          | ﴿وَأُونُوا بِعَهْدِي أَوْفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾                                              |
|                 | ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ﴾                           | ﴿وَأُولَاتُ الْاَحْمَالَ أَجَلُّهُنَّ﴾                                                  |
|                 | ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ﴾                                        | ﴿ وَأُولاتُ الأَحْمَالُ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ ٦٩٥، ٦٩٦                |
|                 | ﴿وَقُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾                                           | ﴿ وَأُولُو الْأَرْخَامِ بَغْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْض ﴾                                    |
|                 | ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾                                               | ﴿ رَايُاكَ نَسْتَعِينُ ﴾                                                                |
| 109             | ﴿وَقُومُوا للَّهِ قَانِينَ﴾                                                   | ﴿وَأَيْدِيَكُمْ ﴾ ١٥                                                                    |

| ﴿ وَلا يَحْضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾                                                             | ﴿وَكَانَ آبُوهُمَا صَالِحاً﴾                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَلا يَحِلُ لَّهُنَّ أَنْ يَكُنُّمُنَّ مَا خَلَّقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ﴾ ٧٠٤                  | ﴿وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ﴾                                                     |
| ﴿ وَلا يَغْتَبْ بَعْضَكُمْ بَعْضاً ﴾                                                                   | ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنِكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾                                            |
| ﴿ وَلا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوَّ نَيْلاً إِلاَّ كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ ﴾. ٢٦٨.                | ﴿ وَلا تَـاْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَـا إِلَى                     |
| A17 (A1)                                                                                               | الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالإَنْمِ وَأَنْتُمْ                      |
| ﴿وَلْنَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصَلُّوا فَلَيُصَلُّوا مَعَك﴾ ٣٠٤                                  | تَعْلَمُونَ﴾                                                                                         |
| ﴿ وَلِتُكَبُّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَٰدَاكُمْ ﴾                                                       | ﴿ وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرُ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ ٨٥٣                                  |
| ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهُ أَلْفَ بَيْنَهُمْ ﴾                                                                | ﴿ وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرُ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْنَى ﴾ 8 ٥٦             |
| ﴿ وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمْ بِمَا عَقَدْتُمُ ۗ الأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ ۗ ٨٨٢                           | ﴿وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَخْسَنُ﴾                                  |
| ﴿وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعً ﴾                                                                          | ﴿ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِذْرَ أُخْرَى ﴾أسسسس ٣٦٨، ٣٦٩، ٧٥٧                                          |
| ﴿وَلِلْمُطَلِّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ﴾                                                            | ﴿وَلا تَسْبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ نَيْسُبُوا اللَّهَ عَـدُواً                    |
| ﴿ وللَّه عَلَى النَّاسِ حَبِجُ الْبَيْتِ ﴾                                                             | بِغَيْرِ عِلْمٍ﴾                                                                                     |
| ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الَّمِسْكِينَ ﴾                                                                 | ﴿ وَلا تُصَلُّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ آبَداً ﴾ ٣٤٦                                              |
| ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَنْ مُوسَى الْغَضَبُ ﴾                                                              | ﴿وَلا تُضَارُوهُنَّ﴾ ٧٢٦                                                                             |
| ﴿ وَلَمَنْ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ ﴾                                                                 | ﴿وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْم وَالْغُدُوانِ﴾                                                       |
| ﴿ وَلَمَنْ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ مَسَا عَلَيْهِمْ مِسنْ                                | ﴿ وَلا تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسَجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَـاتِلُوكُمْ فِيــهِ                   |
| سبيل﴾                                                                                                  | فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ ﴾                                                                 |
| ﴿ وَلَمَنْ صَبَّرُ وَغَفَرَ إِنْ ذَلِكَ لَمَنْ عَزْمِ الْأَمُورِ ﴾ ٩٧٥                                 | ﴿وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إِمْلاقٍ﴾                                                         |
| ﴿ وَلَنْ يَجْمِلُ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ ٧٣١                           | ﴿ وَلا تَقُولُنَ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَداً إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾. ٣٧١             |
| ﴿ وَلَهُمُ اللَّغَنَّةُ ﴾                                                                              | ﴿وَلا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلاَّ الْمَعَلُّ﴾                                                     |
| ﴿ وَمَا أَكْثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْت بِمُوْمِنِينَ ﴾                                               | ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلالٌ وَهَذَا                            |
| ﴿ وَمَا أَنْفَقَتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يَخُلُفُهُ ﴾                                                   | حَرَامٌ ﴾ ١٧٤                                                                                        |
| ﴿ وَمَا أُمِلُ لِغَيْرِ اللَّهِ بِيَّ ﴾                                                                | ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة﴾                                                                       |
| ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾                                                   | وْرَلا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكُوَانِرِ﴾                                                             |
| ﴿ وَمَا خَلَقْتِ الْجِنِّ وَالإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ أُسلسسه ٩٥٠                                | وَلا تَمْسِكُوهُنَّ ضِرَاراً﴾                                                                        |
| ﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ ﴾                                                                       | وَلا تَنكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنُ﴾ ٦١٢                                                   |
| ﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ ﴾ ﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ ﴾ ﴿ وَمَا رَبُك بِظَلاَم لِلْعَبِيدِ ﴾ | وَلا تَنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ﴾                                                                       |
| ﴿ وَمَا مِنْ دَائِهُ فِي الْأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ ٢٥٦                                | وَلا تَيْمُمُوا الخبِيثَ مِنْهُ تَنفِقُونَ﴾ ٧٦٥                                                      |
| ﴿ وَمَا مِنْ دَائِةٍ فِي الأَرْضِ وَلا طَائِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾ ٢٥٦                             | وَلا الضَّالِّينَ﴾                                                                                   |
| ﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِالآيَاتِ إِلاَّ تَنْفُويفاً ﴾ أُسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                 | وَلا عَلَى الَّذِينَ لا يَجِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَّجٌ ﴾ ٤٤١                                      |
| ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنْ الْهَوَى ﴾                                                                       | وَلا يَأْتَلِ أُولُو الْفَصْـٰلِ مِنْكُـمْ وَالسُّعَةِ أَنْ يُؤتُّوا أُولِي                          |
| ﴿وَمَتَّعُوهُنَّ﴾                                                                                      | الْفُرْبَى﴾ ٧٨٥<br>وَلا يَحْسَبَنُ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمْ اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ هُــوَ |
| ﴿وَمَكُرُوا وَمُكُرِّ اللَّهُ ﴾                                                                        |                                                                                                      |
|                                                                                                        | خَيْراً لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرَّ لَهُمْ ﴾                                                              |

|        | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَخُونُوا اللَّــة وَالرُّسُولَ وَتَخَونُـوا                    | {وَمِنْ الْأَعْرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ، وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَتَّخِذُ مَــا          |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9 . 4  | ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَخُونُوا اللَّــةَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُـوا<br>أَمَانَاتِكُمْ﴾ | يُنْفِقُ قُرُبَاتٍ عِنْدَ اللَّهِ وَصَلَوَاتِ الرُّسُولَ﴾                                    |
|        | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ                           | وْوَمَنْ خَفَّتْ مَّوَازْيِنُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنَّفُسَهُمْ﴾١٠٠٥            |
|        | وَاحِدَةٍ﴾                                                                                          | وْوَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً﴾                                                              |
| 375    | ﴿ وَيَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ ﴾                                                        | وْرَمَنْ تُتِلَ مَظْلُوماً نَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيُّهِ سُلْطَاناً﴾ ٧٦٤                      |
| ۱٦,    | ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾                        | وْرَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيُنْفِقْ مِمَّا أَنَاهُ اللَّهُ لا يُكَلِّفُ اللَّــهُ |
| ۹٦٩    | ﴿ يَا عِبَادِي إِنِّي حَرَّمْتِ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي ﴾                                           | نَفْساً إِلاَّ مَا اَتَاهَا﴾                                                                 |
| ٣٣٩    | ﴿يَا لَيْتَنِي مِتُ قَبُلَ هَذَا﴾                                                                   | ﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً﴾                                                    |
| 111    | ﴿يُؤلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ﴾                                                                        | ﴿ وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ قَـنْإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ              |
| ٦٧٦    | ﴿ يَأْتُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَكَخْتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقَتُمُوهُنْ ﴾              | الْمُمَانُ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِئْنَةٌ انْقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ﴾ ٩٥١                    |
| ۳. ترد | ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾                             | ﴿ وَمَنْ يَبْخُلُ فَأَنَّمَا يَبْخُلُ عَنْ نَفْسِهِ ﴾                                        |
| 375    | ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيَّبَاتِ مَا أَحَلُّ اللَّهُ لَكُمْ﴾                 | ﴿ وَمَنْ يَتَعَدُ خُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ ٧٧١                               |
|        | ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَبْلُوَنَّكُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِنْ الصَّيْدِ تَنَالُهُ          | ﴿ وَمَنْ يُكُرِهُهُنَّ فَإِنَّ اللَّهَ مِنْ بَعْدٍ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ٧٨٦      |
| ۲٥۸    | <b>6</b> : <<1: < t                                                                                 | ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ الْمُفْلِحُونَ﴾٩٦٢                            |
| ווו    | ﴿ يَأْتُهَا النَّبِي ﴾                                                                              | ﴿وَنُ نَخَ فِي الصُّرُرِ﴾                                                                    |
| VY E   | ﴿يَتَرَبُّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً﴾                                       | ﴿ وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾                                         |
| ٧٥٠    | ﴿يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَاثِبِ﴾                                                     | ﴿ وَهُو ۚ الَّذِي خَلَقَ مِنْ الْمَاء بَشَراً ﴾                                              |
| ۲۸     | ﴿يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾                                      | ﴿ وَوَصَّيْنَا الإنْسَانَ بِوَالِدَيْءَ إِحْسَاناً حَمَلَتْهُ أَمُّهُ كُرُهِا                |
| ۹٦٣    | ﴿يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلًا﴾                                      | وَوَضَعَتُهُ كُرُهاً﴾                                                                        |
| 1.1    | ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْغُسْرَ ﴾ ٢٨١،                             | ﴿ وَيُؤْثِرُ وَنَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ ﴾                                                       |
|        | ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنْ الأَهِلَّةِ﴾أسسَسسسسسس                                                          | ﴿وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمُ ۚ وَلا يَنْفَعُهُمْ ﴾                                      |
|        | ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنْ السَّاعَةِ أَيُّانَ مُرْسَاهَا فِيهُ أَنْتَ مِسْ                               | ﴿وَيُحارُ لَهُمُ الطُّسَّاتِ ﴾                                                               |
| 789    | #ISI'S                                                                                              | ﴿وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانَ﴾ ٩٣                                                                |
| ۹۳۷    | ودراها الله مَا يَشَاءُ وَيُشْبِتُ وَعِنْدُهُ أَمُّ الْكِتَابِ ﴾                                    | ﴿ وَيَدْغُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ﴾                                                         |
| . ۸۹۹  | ﴿ مُن صِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْ لَادِكُمْ ﴾                                                          | ﴿ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ             |
| ۸۸٥.   | ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ﴾                                                                             | يَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ ﴾                                                                     |
|        |                                                                                                     | ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ الزُّوحِ قُلْ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي ﴾ ٦٨٩                       |
|        |                                                                                                     | ﴿وَيُسْأَلُونَكَ عَنْ الْمُحِيضَ﴾                                                            |
|        |                                                                                                     | ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطُّعَامَ عَلَى خُبِّهِ ﴾                                                   |
|        |                                                                                                     | ﴿<br>وَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقٌّ تُقَاتِهِ﴾ ٢٠٤، ٢٠٤             |
|        |                                                                                                     | ﴿<br>وَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً﴾ ٦٠٤       |
|        |                                                                                                     |                                                                                              |





| 177 | أَتَاهُ مَالٌ فَشَغَلَهُ عَنْ                       | ٦٨٠  | لَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنْ نِسَانِهِ وَحَرُّمْ                      |
|-----|-----------------------------------------------------|------|---------------------------------------------------------------------|
| £YY | أَتَاهُ ﷺ وَهُوَ وَاقِفَ بِعَرَفَاتٍ                |      | مُرُك بِأَمْرَيْنِ أَيُّهُمَا فَعَلْت                               |
| ۰۰۷ | أنَّت بِطَعَامِ                                     |      | مَنْتُ لَكُ مُخْلِصاً لَك ويني                                      |
|     | أَتَتْ مَرْوَانُ بْنَ الْحَكَمِ مَطَارِفُ خَزٌّ     |      | يَةُ الْمُنَافِقِ ثَلاثٌ: إِذَا حَدَّثَ                             |
|     | أتُخْلِفُونَ فَأَبُوا قَالَ: فَتُخْلِفُ             |      | ئْتِنِي بِغَيْرِهَا                                                 |
|     | أَتَخْلِفُونَ وَتَسْتَحِقُونَ دَمَ صَاحِبِكُمْ      |      | نُتُونِي بِعَرْضِ ثِيَابِكُمْ خَسِيصٍ أَوْ لَبِيسٍ                  |
|     | اتُّخَذَ خَاتَماً مِنْ وَرق                         |      | بْتَغُواْ فِي أَمْوَالِ الَائِتَامِ لا تَأْكُلُهُ                   |
|     | أَتَدْرُونَ أَيُّ يَوْمٍ هَذَا؟ٌ قُلْنَا            |      | ابدأ بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِهِ                                      |
|     | أَتَذْرُونَ مَا الْغِيبَةُ؟                         |      | بْدَأَ بِنَفْرِك                                                    |
|     | أَتَذْرُونَ مَا الْغِيبَةُ؟ قَالُوا: اللَّهُ        |      | ابْدَأْنَ بِمَيَامِينِهَا، وَمَوَاضِعِ الْوُصُومِ                   |
|     | أَتَذْرِي مَا النُّشُّ قُلْت:                       |      | بْدَوُوا بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِهِ                                  |
|     | أَتْرَانِي مَاكَسْتُكَ لَآخُذَ جَمَلُك؟             |      | ٱبرَكَهُنَّ ٱلْسَرَهُنَّ مُؤْنَةً                                   |
|     | أَتْرُدُينَ عَلَيْهِ حَلِيقَتُهُ؟ قَالَتْ           |      | أَلْصِرُوهَا، فَإِنْ جَاءَتْ بِهِ ٱلْبَيْضَ                         |
|     | أَتُرِيدُ أَنْ تَكُونَ يَا مُعَاذُ فَتَاناً         |      | أَبْغَضُ الْحَلَالِ إِلَى اللَّهِ الطَّلاقُ                         |
|     | أتَسْمَعُ الأَذَانَ                                 |      | أَبغُضُ الرَّجَالَ إِلَى اللَّهِ الأَلَدُّ                          |
|     | أتَسْمَعُ الإِقَامَةُ ؟                             |      | ابْغِنيا                                                            |
|     | أَتَشْفَعُ                                          |      | الإبِلَ وَالْغَنَمَ فَمَنْ الْتَاعَهَا بَعْدُ                       |
| 971 | <del>_</del>                                        |      | لَمُّا طَلَقَ امْرَأْتَهُلَمُّا طَلَقَ امْرَأْتَهُ                  |
| ۸٧  | اتَّقُوا اللُّغَانَيْنِ                             |      | أتَى إلَى مَضِيقٍ هُوَ وَأَصْحَابُهُ                                |
|     | اتُّقُوا الْمَلاعِنَ الثُّلاثَ: أَنْ يَقْعُدَ       |      | َ<br>أَتَى بِثُلُقَيْ مُذَّأَنَّى بِثُلُقَيْ مُذَّ                  |
|     | اتُّقُوا الْمَلاعِنَ الثُّلائَةَ: الْبَرَّازْ       |      | أَتِّي رَجُلُ مِنْ بَنِي تَمِيم فَقَالَ:                            |
|     | أَيْمُوا الصُّفُ الْمُقَدَّمَ ثُمُّ الَّذِي         | VV 8 |                                                                     |
|     | أَتَمُي صَوْمَكَ فَإِنَّمَا هُوَ رِزْقٌ             | VV8  |                                                                     |
|     | أَتِيَ بِرَجُلٍ قَدْ شَرِبَ الْخَمْرَ،              |      | أَتَى عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبَيِّ                                   |
|     | أَتِيَ بِفَصْعَةٍ مِن                               |      | ت<br>أَتَى عَلَى رَجُلٍ بِالْبَقِيعِأَتَى عَلَى رَجُلٍ بِالْبَقِيعِ |
|     | أَتِيَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِلِصَّ قَدْ اعْتَرَفَ     |      | اً تَى الْمُزْدَلِفَةُ                                              |
| ٠٠٠ | أَتِيَ النَّبِيُّ ﷺ بِرَجُلٍ قَتَلَ نَفْسَهُ        |      | أَتَى مِنْي فَأَتَى الْجَمْرَةَ                                     |
| /٩٦ | أُتِيَ النَّبِيُّ £ كُلُو بَسَارِقٌ فَقَطَعَ        |      | أَنَى النَّبِيُّ ﷺ رَجُلٌ فَقَالَ يَا رَسُولَ                       |
| 107 | أَتِيَ النَّبِيُّ ﷺ إِنَّا بِفَدَحَ فُشَرِبَ مِنْهُ |      | أَتَى النَّبِيُّ ﷺ الْغَانِطَ، فَأَمْرَنِي                          |
| • • | أَتَبْت زَسُولَ اللَّهِ ﷺ أُريدُ الإسلامَ           |      | أَتَى النُّبِئُ ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ                              |
|     | أَنَيْت رَسُولَ اللَّهِ عَيْظٌ بِالْمَوْقِفِ        |      | أَنَانَا كِتَابُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَبْلَ                           |
|     | أَنَيْتُ النَّبِيُّ عِلَا فَسَأَلَهُمْ أَنْ         |      | أَتَانِي جُبْرِيلُ، فَأَمَرَنِي أَنْ آمُرَ                          |
|     | أَنَيْت النُّبِيُّ ﷺ وَمَعِي ابْنِي، فَقَالَ        |      | أَتَانِي جَبْرِيلُ فَقَالَ: كُنْ عَجُّاجاً                          |
|     | أَتَبَت النَّبِيُّ عَلَّظٌ وَهُوَ بِمِنْي أَوْ      |      | آنَاهُ ﷺ رَجُلُ فَسَأَلَهُ عَنْ                                     |

| 179   | أُخْبِرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ رَجُلٍ            | ٠٣٦                | أَتَيْنَا أَبَا هُرَيْرَةً عَلَّهُ فِي صَاحِبٍ<br>ب ي ي الله وي الله المرابعة الله الله الله الله الله الله الله الل |
|-------|---------------------------------------------------|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٦٩   | أُخْبِرَ النَّبِيُّ £ عَنْ رَجُلٍ طَلْقَ          | 305                | أُتِينًا بِجَفْنَةِ كَثِيرَةِ النَّرِيدِ                                                                             |
|       | أخْبِرْهَا أَنْكَ عَقِيمٌ                         | 77                 | أَنْقَلُ الصُّلاةِ عَلَى الْمُنَافِقِينَ                                                                             |
|       | اخْتَصَمَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقُاصٍ وَعَبْدُ      | T.1                | الاثنّان جَمَاعَةً                                                                                                   |
|       | اخْتَصَمَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ                  | 777                | اثْنَانِ فَمَا فَوْقَهُمَا جَمَاعَةً                                                                                 |
|       | أَخَذَ الْجِزَّيَةَ                               |                    | أَجَازُ نِكَاحَ امْرَأَةٍ                                                                                            |
|       | أَخَذَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِمَنْكِبَيُّ            | VAE                | اجْتَنِبُوا هَذِهِ الْقَاذُورَاتِ الَّتِي                                                                            |
|       | أَخَذَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ لَكُمْ أَنْ      | VA &               | اجْتَنِبُوا هَلْهِ الْفَانُورَات                                                                                     |
| ۳۹۲   | أَخَذَ مِنَ الْمَعَادِن                           | 11Y                | اجْتَوْيْت الْمَدِينَةَ                                                                                              |
| ٣١٥   | أَخَذَ يُومَ الْعِيدِ                             | 707,307            | اجْعَلُوا آخِرَ صَلاتِكُمْ بِاللَّيْلِ                                                                               |
| 1.0   | أخُرُ غَسْلَ الرَّجْلَيْنِ                        | ١٨٢                | الجُلِسُ فَقَدْ آذَيْتَ                                                                                              |
| ٤٧٦   | اخْرُجْ ثُمُّ لا تُكَلِّمُ أَحَداً مِنْهُمْ       | 99V                | أَحَبُّ الْكَلامِ إِلَى اللَّهِ أَرْبَعٌ،                                                                            |
| ۸۳۲   | أُخْرِجُوا الْمُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ          | 797                | اخْتَجَبَ اللَّهُ عَنْهُ وَفَضَحَهُ عَلَى                                                                            |
| ۳٥٦   | أَخْلِصُوا لَهُ الدُّعَاءَ                        | ۸۹۸                | اخْتَجَبَ اللَّهُ عَنْهُ                                                                                             |
|       | أَخُوكَ الْبِكْرِيُّ وَلا تَأْمَنْهُ              |                    | اخْتَجَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ خُجْرَةً                                                                                 |
|       | أَدُّ الأَمَانَةُ إِلَى مَنْ اثْتَمَنَك، وَلا     | VF0                | اخْتَجَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَعْطَى الَّذِي                                                                        |
|       | أَذْخَلَ الْمَيْتَ مِنْ قِبَلِ رِجْلَيْ           | ۸۳                 | اخْتَجَمَّ وَصَلَّى،                                                                                                 |
|       | اذْخُلُوهَا مِنْ حَيْثُ قَالَ حَسَّانُ            | ٠٠٠،٨٠،١٠٠،٨٠      | اخْتَجَمَ وَصَلَّى وَلَمْ يَتَوَضَّأْ                                                                                |
| ٧٨٣   | ادْرَوُوا الْحُدُودَ عَنْ الْمُسْلِمِينَ          | F13, V03, F13, V03 | اخْتَجَمَ وَهُوَ مُحْرِمٌ                                                                                            |
|       | أَذْرَكْت عَشْرَةُ مِنْ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ       |                    | َ اخْتَرِسُوا مِنْ النَّاسِ بِسُوءِ الظُّنُّ                                                                         |
|       | ادْعَيَا بَعِيراً فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ      |                    | احْثُ فِي وُجُوهِهِنَ التَّرَابَ                                                                                     |
|       | اذْفَعُوا الْحُدُودَ مَا وَجَذْتُمْ لَهَا         | 710                | أخَدُ أَخَدُ                                                                                                         |
| T9T   | أَذُوا صَاعاً مِنْ قَمْحٍ عَنْ كُلِّ إنْسَانِ     | 79.                | أَحَدُكُمًا كَاذِبُ                                                                                                  |
| T9T   | أَدُوا صَدَقَةَ الْفِطْرِ عَمَّنْ تَمُونُونَُ     | 908                | اخْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُك وَاسْتَعِنْ                                                                              |
|       | إذْ قَالَ لامْرَأْتِهِ: أَنْتِ طَالِقٌ            | ۲۸۰                | أَخْسَنْتِ يَا عَائِثَةُ                                                                                             |
|       | إِذَا آتَاكَ اللَّهُ مَالاً فَلَيْرَ أَثَرُ       | 78V                | أَحْسِنُوا كَفَنَ مَوْتَاكُمْ فَإِنَّهُمْ                                                                            |
| ۰۳۷   | إذَا ابْتَاعَ الرُّجُلُ سِلْعَةُ ثُمَّ            | Ψ <b>ξ</b> V       | أَخْسِنُوا الْكَفَنَ وَلا تُؤْذُوا مَوْتَاكُمْ                                                                       |
| 1 • 7 | إذَا أَنِّي أَحَدُكُمْ أَهْلُهُ، ثُمُّ أَرَادَ    | 907                | اخفَظِ اللَّهَ تَجِدَهُ                                                                                              |
| Y 9 V | إِذَا أَتَى أَحَدُكُمْ الْجُمُعَةَ فَلْيَغْتَمِلْ | ٢٠٦                | أَحَقُ مَا قَالَ الْعَبْدُ                                                                                           |
| ٧٣٢   | إذًا أَتَى أَحَدَكُمْ خَادِمُهُ بِطَعَامِهِ       | ٣٣٤                | أُحِلُّ الذَّمْبُ وَالْحَرِيرُ لإنَاثِ                                                                               |
| YVA   | إِذَا أَتَى أَخَدُكُمْ الصَّلاةً، وَالإِمَامُ     |                    | أُحِلُ لَنَا كَذَا                                                                                                   |
| ٩٢    | إِذَا أَتَيْتُمُ الْغَائِطَ                       | A & V              | أُحِلُّ لَنَّا مَيْتَنَانِ وَدَمَانِ السَّمَكُ                                                                       |
| 707   | إذًا اخْتَمَعَ دَاعِيَانِ فَأَجِبِ أَقْرَبَهُمَا  |                    | أُجِلُتْ لَنَا مَيْتَنَانِ وَدَمَانِ                                                                                 |
| ۰۱٦   | إذًا اخْتَلُفَ الْبَيْعَانِ فَالْقَوْلُ           | 797                | أَخَافُ أَنْ تَتُبَعَهَا نَفُسِي                                                                                     |

| £7 £ . V | إذًا انْتَصَفَ شَعْبَالُ فَلا تَصُومُوا             | £AA      | إِذَا اخْتَلَفَ الْمُتَبَايِعَانِ وَلَيْسَ        |
|----------|-----------------------------------------------------|----------|---------------------------------------------------|
|          | إذَا انْتَعَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأُ              | ۳۹۰      | إِذَا أَدْيْت زَكَاتَهُ فَلَيْسَ بِكُنْزِ         |
|          | إِذَا انْتَهَى أَحَدُكُمْ إِلَى الصَّفُّ وَقَدْ     |          | إِذَا أَذَٰنْتَ فَتَرَسُّلْ، وَإِذَا ۖ أَقَمْتُ   |
|          | إِذَا أَنْفَقَتِ الْمَرْأَةُ مِنْ طَعَامٍ           |          | إِذَا أَرَدْت بِعِبَادِكَ فِتْنَةً فَاقْبِضْنِي   |
|          | إذَا أَنْفَقَتُ الْمَرْأَةُ مِنْ كَسْبُ             |          | إِذَا أَرْسَلْتُ الْكَلْبَ فَأَكُلَ الصَّيْدَ     |
|          | إذَا انْقَطَعَ شِسْعُ أَحَدِكُمْ فَلا يَمْشِ        |          | إذًا أَرْسَلْت كَلْتِك فَاذْكُرْ اسْمَ اللَّهِ    |
|          | إِذَا بَاعَ أَحَدُكُمْ الشَّاةَ أَوْ اللَّقْحَةُ    |          | إذًا اسْتَجْمَرُ أَخَدُكُمْ فَلْيَسْتَجْمِرْ      |
| 47       | إِذَا بَالَ أَحَدُكُمْ فَلْبَشُرْ ذَكَرَهُ          |          | إِذَا اسْتَنْصَعَ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ فَلْيَنْصَعْ |
|          | إذَا بَايَعْتَ فَقُلُ لا خِلابَةَ                   |          | إِذَا اسْتَهَلُ الْمَوْلُودُ وُرُّتَ              |
|          | إذَا بَلَغَ الْمَاءُ قُلْتَيْنِ لَمْ يَحْمِلْ       |          | إذَا اسْتَيْفَظَ أَحَدُكُمْ فَلا يُدْخِلْ         |
|          | إِذَا تَبَايِعَ الرُّجُلانِ                         |          | إذَا اسْتَيْفَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ مَنَامِهِ        |
|          | إِذَا تَدَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ                    |          | إِذَا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ نَوْمِهِ        |
|          | إِذَا تَبِعَ أَحَدُكُمُ الْجِنَازَةَ فَلْيَأْخُذْ   |          | إذَا اشْتَدُ الْحَرُ فَآبَرِدُوا بِالصَّلاةِ      |
|          | إِذَا تَنَاءَبَ أَحَدُكُمْ فَلْيُضَعْ يَدَهُ        |          | إذَا اشْتَرَيْت شَيْئاً فَلا تَبِعَهُ حَتَّى      |
|          | إذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَسْتَعِنْ            |          | إذَا أَشْعَرَ الْجَنِينُ فَذَكَاتُهُ ذَكَاهُ      |
|          | إِذَا تَغَوُّطُ الرُّجُلانِ فَلْيَتَوَارَ           |          | إذَا أَصَبْت بِحَدُو فَكُلْ وَإِذَا أَصَبْت       |
|          | إِذَا تَقَاضَى إِلَيْك رَجُلانٍ فَلا تَقْضٍ         |          | إذَا أَطَالَ أَحَدُكُمُ الْغَيْبَةَ فَلا          |
|          | إِذَا تُوَضَّأُ أَحَدُكُمْ فَأَحْسَنَ الْوُضُّوءَ   |          | إذَا اطُّلِعَ عَلَيْهِ سَرُّنِي                   |
|          | إِذَا تَوَضَّأُ أَحَدُكُمْ وَلَبِسَ خُفَّيْهِ       |          |                                                   |
|          | إِذَا تَوَضَّأُ الْعَبْدُ الْمُؤْمِنُ، فَتَمَضْمَضَ | ٦٠٣      | إذَا اغْتَمَلَتِ الْمَرَأَةُ مِنْ حَيْضِهَا       |
|          | إذًا تَوَضَّأَ الْعَبْدُ الْمُسْلِمُ أَوْ           |          | إذَا أَفْضَى أَحَدُكُمْ بِيَدِهِ إِلَى فَرْجِهِ   |
|          | إذًا تَوَضَّأْتَ فَخَلِّلْ أَصَابِعَ يَدَيْكَ       |          | إذَا أَفْطَرَ أَحَدُكُمْ فَلْيُفْطِرْ عَلَى       |
| ٦٣       | إذًا تَوَضَأْت فَقُلُ: بِسْمِ اللَّهِ               |          | إِذَا أَقْبَلَ اللَّيْلُ مِنْ هَاهُنَا وَأَدْبَرَ |
|          | إذًا تُوَضَّأَت فَمَضْمِضْ                          |          | إذًا أَقَمْت عَشْراً فَأَتِمُ الصُّلاةَ           |
|          | إذًا تَوَضَّأْتُمْ فَالْمَدُّووا بِمَيَامِنِكُمْ    |          | إذَا أُقِيمَتِ الصُّلاةُ فَلا تَقُومُوا           |
|          | إذًا جَاءَ أَحَدُكُمْ إِلَى الْمَسْجِدِ             |          | إِذَا أُقِيمَتْ الصُّلاةُ فَلا صَلاةً إِلاَّ      |
|          | إذًا جَاءَ أَحَدَكُمْ الشَّيْطَانُ، فَقَالَ         |          | إِذَا أَكُلُ أَحَدُكُمْ طَعَاماً فَلا يَمْسَحْ    |
| ١٥٧      | إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ، فَلْيَنْظُرْ    |          | إذاً أَكُلَ أَحَدُكُمْ فَأَيْأَكُلْ بَيعِينِهِ    |
| Y7Y      | إذًا جنت الصَّلاةَ فَوَجَدَّت النَّاسَ              | ٦٥٤      | إذَا أَكُلَ أَحَدُكُمْ فَلْيُذْكُر ۚ اسْمَ        |
| (VA      | إذًا جَنْتُمْ وَنَحْنُ سُجُودٌ فَاسْجُدُوا          | 117, 717 | إذَا أَمْ أَحَدُكُمْ النَّاسَ فَلَيْخَفَّفْ       |
| ١٠       | إذًا جَلَسَ أَحَدُكُمْ لِحَاجَتِهِ فَلا             | YY9      | إِذَا أَمِرْتُمْ مِأْمُرٍ فَأَتُوا مِنْهُ         |
|          | إذًا جَلَسَ بَيْنَ شُعَبِهَا الأرْبَعِ،             |          | إِذَا أَمْسَكَ الرَّجُلُ الرَّجُلَ وَقَتَلَهُ     |
| ۲۷٦      | إِذَا حَضَرَتِ الصُّلَّاةُ فَأَذَّنَا ثُمُّ         |          | إذًا أَمْنَ الإِمَامُ فَأَمْنُوا، فَإِنَّهُ       |
|          | إِذَا حَضَرَتُوا الصَّلاةُ فَلْيُؤَذِّنْ أَحَدُكُمْ |          | إِذَا أَنَا مِتَ فَاصْنَعُوا بِي كَمَا أَمَرَ     |
|          |                                                     |          |                                                   |

إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْلِسْ، فَإِذَا ........... ١٦٩

إذًا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْسَنْكُتْ ......

إذًا سَلْمَت فَأَسْمِعْ فَإِنَّهَا نَحِيَّةٌ ......

إذًا سَمِعْتُمُ الإِفَامَةَ أَيْ الصُّلاةَ .....

| 478 | إذًا لَقِيته فَسَلَّمْ عَلَيْهِ                     | اً فَمَا أَحَدُكُمْ فِي الصَّلاةِ فَلْيَنْصَرِفْ ١٥١،١٥١                      |
|-----|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۸۰ | إذًا لَمْ يُسَمُّو                                  | نَا قَاتَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْنَبِ ۚنَا عَاتَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَجْنَبِ ۚ    |
|     | إذًا لَمْ يُقَاتِلْ فِي أُولِ النَّهَارِ            | نَا قَالَ أَحَدُكُمْ: آمِينَ، وَقَالَتْ                                       |
|     | إِذَا مَاتَ ابْنُ آدَمَ انْقُطَعَ عَنْهُ            | نًا قَالَ الإمّامُ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ ٢٦٤ . ٢٦٤                           |
|     | إذًا مَاتَ أَحَدُكُمْ فَلا تُحْبِسُوهُ وَأَسْرِعُوا | ذًا قَالَ الإِمَامُ ﴿وَلا الضَّالِّينَ﴾،                                      |
|     | إذًا مَاتَتِ الْمَرْأَةُ مَعَ الرِّجَالِ            | ذَا قَالَ السَّامِعُ ذَلِكَ مِنْ قَلْبِهِ                                     |
|     | إِذَا مِتَ فَلا يُؤَذِّنْ أَحَدٌ فَإِنِّي أَخَافُ   | ذَا قَالَ الْمُوَذُّنُّ اللَّهُ أَكْبَرُ                                      |
|     | إذًا مَرُّ أَحَدُكُمْ بِحَائِطٍ فَلْيَأْكُلْ        | ذًا قَامَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلاةِ                                            |
|     | إِذَا نَابَكُمْ أَمْرٌ فَالتَّسْبِيحُ لِلرَّجَالِ   | ذا قامَ أحدُكُم من الليلِ ٥٦                                                  |
|     | إِذَا نَابِكُمْ أَمْرٌ فَلْيُسَبِّحْ الرِّجَالُ     | ذًا قَامَ إِلَى الصَّلاةِ اغْتَدَلَ قَائِماً                                  |
|     | إِذًا نَامَ الْعَبْدُ فِي سُجُودِهِ بَاهِي          | ذَا قَتَلَتُمْ فَأَخْسِنُوا الْقِتْلَةَ                                       |
| YY• | إذَا نَحْنُ صَلَّيْنَا عَلَيْك فِي صَلاتِنَا        | ذَا قُدُمُ الْعَشَاءُ فَالْبَدُؤُوا بِهِ                                      |
|     | إِذَا نَظَرَ أَحَدُكُمْ إِلَى مَنْ فُصُلَ           | ذَا قَدِمْت بَلْدَةً، وَأَنْتَ مُسَافِرٌ                                      |
|     | إذًا نُردِيَ لِلصُّلاةِ - صَلاةِ الصُّبْحِ          | ذًا قَرَأَ الإِمَامُ ﴿وَلا الضَّالَينَ﴾ذا قَرَأَ الإِمَامُ ﴿وَلا الضَّالَينَ﴾ |
|     | إذًا وَجَدَ أَحَدُكُمْ فِي بَطْنِهِ شَيْنًا         | ذَا قَرَأَ فَانْصِتُوا                                                        |
|     | إذَا وُضِعَ الْعَشَاءُ وَأَحَدُكُمْ صَائِمٌ         | ذَا قَرَأْتُمُ ۚ الْفَاتِحَةَ فَاقْرُوءُوا ١٩٧                                |
|     | إِذَا وَضَعْتُمْ مُوْتَاكُمْ فِي الْقُبُورِ         | ذَا قَمَدَ أَحَدُكُمْ فَلَيُسَلِّمْ وَإِذَا ٩٨٨ ، ٩٧٤                         |
| 104 | إذا وَطِئَ أَحَدُكُم الأَدَى بِخَفَيهِ              | ذًا قَنَدَ أَحَدُكُمْ لِحَاجَتِهِذَا قَنَدَ أَحَدُكُمْ لِحَاجَتِهِ            |
| ٣٥  | إذًا وَقَعَ الذُّبَابُ فِي شَرَابِ أَحَدِكُمْ       | ذًا قُلْتَ لِصَاحِيك: أنْصِتْ يَوْمَ                                          |
|     | إذًا وَقَعَتِ الْفَأْرَةُ فِي السَّمْنِ،            | ذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلاةِ دَالُ عَلَى إِيجَابِهَا                            |
|     | إذًا وَقَعَتْ لُقْمَةُ أَحَدِكُمْ فَلْكُمِطْ        | ذًا قُمْت إِلَى الصَّلاةِ فَأَسْبِغُ الْوُصُوءَ                               |
|     | إِذَا وَلَغَ الْكَلْبُ فِي إِنَاءٍ أَحَدِكُمْ       | ذَا كَاتَبَتْ إِخْدَاكُنُّ عَبْدَمَا فَلَيْرِهَا                              |
|     | اذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ وَكُلُواً                   | ذًا كَانَ أَحَدُكُمْ عَلَى الطُّعَامِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ عَلَى الطُّعَامِ    |
| ۹۷۱ | اذْكُرُوا الْفَاجِرَ                                | ذًا كَانَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلاوَ فَإِنَّهُ                                  |
| ٥٢٥ | اذْكُرُوا الْفَاسِنَ بِمَا فِيهِ كَيْ يَخْلَرُهُ    | ذًا كَانَ بَعْلِاً الْعُشْرُ، وَفِيمًا                                        |
| ۸٧٤ | أَذَّنَ فِي أَذُن الْحَسَن                          | ذًا كَانَ النَّوْبُ وَاسِعاً فَالنَّـوف                                       |
| ٤٧٠ | أَذِنْ لِلطُّعُنِ                                   | ذَا كَانَ الدُّرْعُ سَابِغاً يُغَطِّيذا كَانَ الدُّرْعُ سَابِغاً يُغَطِّي     |
|     | أَذِنَ لَنَا فِي                                    | ذًا كَانَ طَرِيقُهُمَا وَاحِداً ٥٦٢                                           |
| ٢٤٨ | اٰذِنۡ لَنَا                                        | ذَا كَانَ لإَخْدَاكُنُ مُكَاتَبٌ، وَكَانَ                                     |
| 981 | أَذِنَا لُك؟                                        | ذَا كَانَ الْمَاءُ قُلْتَيْنِ لَمْ يَخْمِلِ                                   |
|     | الأذَّنَان مِنْ الرَّأْسِ                           | ذَا كَانَتْ لَك مِائتًا ورُهُم _ وَحَالَ                                      |
|     | اذْمَبُ إِلَى أَهْلِكَ فَانْظُرْ هَلْ تَجِدُ        | ذَا كَفَّنَ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ فَلْيُحْسِنْ                                   |
| ነለገ | اذْهَبْ إِلَى صَاحِبِ صَدْقَةِ بَنِي زُرَيْقٍ       | ذَا كُنْت لا تَخَافُ الصُّبْحَ وَلا النَّوْمَ                                 |
| 149 | اذْمَبْ فَأَذُنْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ      | ذَا كُنْتُمْ ثَلاثَةً فَلا يَتَنَاجَى ٩٢٨                                     |
|     |                                                     |                                                                               |

| ٣٢٠         | اسْتَسْفَى فَأَشَارَ                                       | ٧٩٣،٧٩٢ | اذْهَبُوا بِهِ فَاقْطَعُوهُ، ثُمُّ احْسِمُوهُ        |
|-------------|------------------------------------------------------------|---------|------------------------------------------------------|
|             | اسْتَسْلَفَ بَعِيراً بِكُراً                               | A18     | اذْهَبُوا فَأَنْتُمْ الطُّلَقَاءُ                    |
|             | اسْتُسْلَفَ مِنْ رَجُلٍ                                    | 79      | أرَى بَعْضَ مَنْ عَلَّمَهُ الْمَسْعَ                 |
|             | اسْتَطْلَقَ الْوِكَاءُ                                     | FAY     | أَرَادَ أَنْ لا يُحْرِجَ أُمُّتُهُ                   |
|             | اسْتَعَارَ مِنْهُ ذُرُوعاً                                 | ۸۰۱     | أزادَ أَنْ لا يُخرِجَ أَنْتُهُ<br>أزادَ أَنْ يَخلِدَ |
| v <b>4•</b> | اسْتَعَارَتْ امْرَأَةً عَلَى ٱلْسِنَةِ أَنَاسِ يُعْرَفُونَ | V17     | أَرَأَيْت إِنْ حَاءَ رَجُلٌ يُرِيدُ أَخْذُ           |
| ۰۲۰         | اسْتَغَمَلَ رَجُلاً                                        |         | أَرَأَيْت شُخُومَ الْمَيْنَةِ                        |
| YY1         | اسْتَغْفَرَ لِلصَّفِّ                                      | 7 7 3 7 | أَرْبَعٌ قَبْلَ الظُّهْرِ كَعَدْلِهِنَّ              |
|             | امْنَفْتَى سَعْدُ بْنُ عُبَادَةً رَسُولَ                   | 717     | أَرْبَعٌ قَبْلَ الظُّهْرِ لَيْسَ فِيهِنَّ            |
|             | اسْتَكْثِرُوا مِنْ النَّمَالِ فَإِنَّ الرَّجُلِّ           | 177     | أَرْبَعٌ مِنْ أَمُورِ الْجَاهِلِيَّةِ لا             |
| ٥٣٥         | امنتَلَفَ مِنْ رَجُلٍ                                      | 717     | أَرْبَعاً قَبْلَ الظُّهْرِ، وَرَكْعَتَيْنِ           |
| ٩٥          | اسْتَنْزِهُوا مِنْ الْبُوْلِ، فَإِنْ عَذَابَ               | 717     | أربّعاً قَبْلَ الظُّهْرِ                             |
| ٩٥          | اسْتَنْزِهُوا                                              | 799     | أرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً                         |
| ۰۹۱         | الاسْتِهٰلالُ الْعُطَاسُ                                   | A11     | ارْجِعْ فَاسْتَأْذِنْهُمَا فَإِنْ أَذِنَا            |
|             | اسْتَهِمَا، فَقَالَ الرُّجُلُ مَنْ يَحُولُ                 | ٦٧٨     | أَرْجَعَ فِي غَيْرٍ سُنَّةٍ؟                         |
|             | أَسْرِعُوا بِالْجِنَازَةِ، فَإِنْ تَكُ                     | \       | ارْجِعُوا فَكُونُوا فِيهِمْ وَعَلَّمُوهُمْ           |
|             | أَسْفَرَ بِالصُّبْعِ مَرْةُ                                |         | ارْحَمْنِي                                           |
|             | أَمْنْفِرُواً                                              | 980     | أرخى طَرَفَ عِمَامَتِهِ                              |
|             | اسْقِنَا                                                   | {Y\     | أَرْسَلَ النَّبِيُ ﷺ بِأَمُّ سَلَمَةَ                |
|             | اسْكُنُوا فِي الصُّلاةِ                                    | 100     | الأرْضُ كُلُّهَا مَسْجِدٌ إِلاَّ الْمَقْبَرَةَ       |
|             | الإسلامِ يَجُبُّ مَا قَبْلَهُ                              | TV9     | أَرْضُوا مُصَدُّقَكُمْ                               |
| ٥٨٨         | الإسلامُ يَزِيدُ وَلا يَنْقُصُ                             |         | ازْفُضِي الْعُمْرَةَ                                 |
|             | الإسلامُ يَعْلُو وَلا يُعْلَى                              | 19.     | ارْفَعْ حَنَّى تَطْمَئِنُ جَالِساً                   |
|             | أَسْلَمَ، وَأَبَتْ امْرَأْتُهُ أَنْ                        | ξγο     | ارْمِ وَلا حَرَجَ فَمَا سُيْلَ يَوْمَثِنْهِ          |
|             | أَسْلَمَ، وَلَهُ عَشْرُ نِسْوَةٍ فَأَسْلَمْنَ              | 989     | ازْهَدْ فِي الدُّنْيَا يُحِبُّك اللَّهُ              |
|             | أَسْلَمَتِ امْرَأَةٌ فَتَزَوُّجَتْ، فَجَاءَ                | AAY     | أَسْأَلُك بِكُلُّ اسْمِ هُوَ لَك سَمَّيْت            |
|             | أَسْلَمْت، وَتَحْتِي خَمْسُ نِسْوَةٍ فَسَأَلْت             | דוץ     | اسْأَلُوا لَهُ التَّشِيتَ فَإِنَّهُ يُسْأَلُ         |
|             | اشْتَرَيْت كَبْشًا لاضَحِّيَ بِهِ فَعَدَا الذُّنْبُ        | 980     | الإستبالُ في الإزارِ وَالْقَمِيصِ وَالْعِمَامَةِ     |
| ۰۲۱         | اشْتَرَيْت يَوْمَ خَيْبَرَ قِلادَةً بِالنُّنَيْ            | 07      | أَسْبِغُ الْوُضُوءَ، وَخَلَّلْ بَيْنَ الاُصَابِعِ    |
| £97         | اشْتَرِيهَا وَأَعْتِقِيهَا وَاشْتَرِطِي                    |         | أَسْبِغُ الْوُصُوءَأَسْبِغُ الْوُصُوءَ               |
| ٩٠٤         | الإشرَاكُ بِاللَّهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ               |         | اسْتَأْذَنَتْ سَوْدَةُ رَسُولَ اللَّهِ               |
| VV0         | أَشَرِبْت خُمْراً؟ قَالَ: لا، وَأَنْهُ                     | ۸۱۰     | اسْتَأْذَنْت النَّبِيُّ                              |
| ٣٤٣         | أَشْعِرْنُهَا إِيَّاهُ                                     | YVV     | اسْتَخْلَفَ النَّبِيُّ ﷺ                             |
| VA¶         | اشْفَعُوا مَا لَمْ يَصِلْ إِلَى الْوَالِي                  | 770     | اسْتَسْفَى عِنْدَ أَحْجَارِ الزَّيْتِ                |

| 0 TA AF 0        | أَعْطُوا الاَجِيرَ أَجْرَهُ قَبْلَ أَنْ                   | نهَدُ أَنْ لا إِنَّهُ إِنَّا اللَّهُ وَأَنَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  | أَعْطِيَ ﷺ الْقَدَحَ فَشَرِبَ وَعَنْ                      | نهَدُ أَنْ مُحَمُّداً رَسُولُ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                  | اعطي يوم العيد قوساً فخطب عليه                            | صَابَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَمْ إِبْرَاهِيمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۰۷ <sub>.</sub> | أغطيت خَمْساً، لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ                    | صَابَ عُمَرُ أَرْضاً بِخَيْبَرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                  | إعظاماً لله                                               | صَابْنَنَا سَنَةٌ فَلَمْ يَكُنْ فِي مَالِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                  | أغظمُ النَّاسِ جُرْماً مَنْ سَأَلَ عَنْ                   | صَابَنَا وَنَحْنُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                  | أغظمَ                                                     | صَابَهُ جُوعٌ يَوْماً فَعَمَدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸۱۰              | أَعْلَى النَّسَاء؟                                        | صَبَحَ يَعْنِي النَّبِيُّ لِللَّغَ عَرُوساً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7+A              | أَعْلِنُوا النَّكَاحَ وَاضْرِبُوا عَلَيْهِ                | صَبَحْتَ أَصَبَحْتَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7•A              | أغلِنُوا النَّكَاحَأ                                      | صَبِحُوا بِالصُّبْحِ فَإِنَّهُ أَعْظَمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٠٠٨              | أَعْلِنُوا هَلَا النَّكَاحَ وَاجْعَلُوهُ                  | صُبِحُوا بِالصُّبْحِ: يَسَاسَ ١٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۰۷۰              | أغْمَرُأغْمَرُ                                            | صَبْنَا طَعَاماً يَوْمَ خَيَيْرَ فَكَانَ ٨٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                  | أَعُوذُ بِاللَّهِ السَّمِيعِ الْعَلِيمِ                   | صْطَدْته لَك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| r18              | أَعْيُنُهُمَّا مِثْلُ قُدُورَ النُّحَاسِ وَأَنْيَابُهُمَا | صَلَّيْت بِأَصْحَابِك وَأَنْتَ جُنُبٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 41.8 <u></u>     | أَغَارَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى بَنِي الْمُصْطَلِقِ       | صَلَّيْتَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٠٢              | اغْتَسَلَ بَعْدَ غَشْيَانِهِ عِنْدَ                       | صْنَعُوا كُلُّ شَيْء إِلاَّ النَّكَاحَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>*•</b>        | اغْتَسَلَ بَعْضُ أَزْوَاجِ النَّبِيُّ ﷺ                   | صِيبَ رَجُلٌ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ٥٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| [0]              | اغْتَسَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ثُمُّ لَبِسَ                  | ُصِيبَ سَعْدٌ يَوْمَ الْخَنْدَقِ فَضَرَبَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| [7·              | اغْتَسِلِي وَاسْتَثْفِرِي بِثُوْبٍ، وَأَحْرِمِي           | ضرب الرأنس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                  | اغْدُ يَا أُنَيْسُ عَلَى                                  | أَطْعِمْ عَرْقاً مِنْ تَمْرٍ سِنِّينَ مِسْكِيناً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| /1               | اغْسِلْ ذَكَرَك وَتَوَضَّأُ                               | طْغَنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٠٠٣              | اغْسِلْ فَرْجَك ثُمَّ تُوَضَّأُ                           | غْنَى النَّاسِ مَنْ قَتَلَ غَيْرَ فَاتِلِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| rev              | اغْسِلْنَهَا ثَلاثاً أَوْ خَمْساً أَوْ أَكْثَرَ           | عْتَنَ ثَلاثًا وَسِتْينَ رَقَبَةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                  | اغْسِلْنَهَا ثَلاثاً أَوْ خَمْساً أَوْ سَبْعاً            | غَتَنَ رَجُلٌ مِنّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                  | اغْسِلْنَهَا ثَلاثاً                                      | غَتَقَ صَفِيَّةً وَجَعَلَ عِنْقَهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| "£ £             | اغْسِلْنَهَا وِتْراً وَاجْعَلْنَ شَعْرَهَا                | غَتَقَ النَّبِيُّ ﷺ كَالِحٌ ثَلاثاً وَسِتِّينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۹۳، ۹۰          | أَغْنُوهُمْ عَنِ الطُّوَافِ فِي هَذَا الْيَوْمِ           | عْنَقْنِي النَّبِيُّ لِمُثْلِقَ وَجَعَلَ عِنْقِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                  | أفَاضَأ                                                   | عَتَهَا وَلَدُها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (70              | أَفْتَانَ أَنْتَ يَا مُعَاذُ                              | غتُكِف وَصُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                  | أَفْرِ الدُّمَ بِمَا شِئْت                                | غْدِلُوا بَيْنَ أَوْلادِكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                  | أَفَرْضُكُمْ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ                          | أَعَرُّ سُتُمُ اللَّيْلَةَ ١٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                  | أَفَضْت مَعَ رَسُولِ اللَّهِ                              | أَعْطَى لِلْفَرَسِ سَهْمَيْنِ ٨٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٤               | أَفْضَلُ الأَعْمَالِ إِيمَانٌ بِاللَّهِ                   | غطاهٔ دِينَاراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| YE               | أَفْضَلُ الْأَعْمَالُ الْإِيَانُ بِاللَّهِ                | غطهًا المسلمة |
|                  |                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

الْرَوُوا عَلَى مَوْتَاكُمْ بِس .....

أَلا أُخْبِرُكُمْ بِخَيْرِ الشُّهَدَاء؟ ......

|            |                                                           | , , ,,      |                                                          |
|------------|-----------------------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------------------|
| ٥١٨        | إلاً مِثْلاً بِمِثْلٍا                                    |             | ألا أذلُك عَلَى سَيُّدِ الاسْتِغْفَارِ؟                  |
|            | إلاَّ الْمَغْرَبَ                                         |             | ألا أَذْلُكُمْ عَلَى مَا تَحَابُونَ                      |
|            | إلاَّ مِنْ عُنْدِ                                         |             | ألا استَمْتَعْتُمْ بِإِهَابِهَا فَإِنْ                   |
|            | إِلاُّ مَنْ وَجَدُّ رِيحاً أَوْ سَمِعَ صَوْتاً بِأَذُنِهِ |             | إِلَّا الإِنَّانَ ۚ                                      |
|            | إلاً الْوَالِدَ                                           |             | أَلا إِنَّ اللَّهَ يَنْهَاكُمْ أَنْ تَحْلِفُوا           |
| VY4        | ألا، وَإِنْ فِي قَتْلِ الْخَطَإِ شِيْهِ                   |             | إلاَّ إِنْ تَرَكَّ صَاحِبُهَا وَفَاهُ                    |
|            | ألا وَإِنِّي نُهِيت أَنْ أَفْرَأَ الْقُرْآنَ              |             | إِلاَّ أَنْ تُعْلَمَ                                     |
|            | ألا وَقَوْلُ الْزُورِ                                     | ٧٥٣         | ألا إِنْ دِيَةَ الْخَطَإِ وَمُدِبِهِ الْعَمْدِ           |
|            | الا وهي القلبُ                                            |             | ألا إِنْ الْعَبْدَ نَامَ                                 |
| 171        | إلاَّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ                                  |             | إِلاَّ أَنْ يَأْذَنَ له                                  |
|            | ألْحِنْ                                                   |             | إِلاَّ أَنْ يُسْتَغَنَّى عَنْهَا                         |
| ٥٨٨        | أَلْحِقُوا الْفَرَائِضَ بِأَمْلِهَا، فَمَا                |             | إِلاَّ أَنْ يَسًاءُ اللَّهُ                              |
|            | ٱلْحِقُوا الْفَرَائِضَ بِأَهْلِهَا                        | 097,097,090 | إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ الْوَرَقَةُ                          |
|            | الَّذِي سَرَقَ رِدَاءَ صَفْوَانَ وَرَفَعَهُ               | ٥٣١         | إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ الْوَرَثَةُ                          |
|            | الَّذِي يَشْرَبُ فِي إِنَّاء الْفِضَّةِ                   |             | إِلاَّ أَنْ يَعْلَمُ ذَلِكَ                              |
|            | أَلِظُوا بِيًا ذَا الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ                | { · V ,     | إِلاَّ أَنْ يَكُونَ رَجُلٌ                               |
| Y10        | ٱلْقَمَ كَنَّهُ الْيُسْرَى رُكَبَتَهُ                     |             | إِلاُّ أَنْ يُوَافِقَ صَوْماً مُعْنَاداً                 |
| 19.        | ٱلْقُوهَا وَمَا حَوْلَهَا وَكُلُوهُ                       |             | ألا أَنْبُنُكُمْ بِأَكْبِرِ الْكَبَائِرِ                 |
|            | اللَّهُمُّ اجْعَلْنِي مِن التَّوَّابِينَ                  |             | إلاً بخِمَارِ                                            |
| ****       | اللَّهُمُّ اجْعَلْهَا رَحْمَةُ                            |             | الأ بَطِيبَةِ مِنْ نَصْهِ                                |
| TTT        | اللُّهُمُّ اجْعَلْهَا رِيَاحاً وَلا تُجْعَلْهَا           |             | أَلاَ تَصُفُونَ كَمَا تَصُفُ الْمَلائِكَةُ               |
| £V £       | اللُّهُمُّ ارْحَمُ الْمُحَلَّقِينَ قَالُوا                | YV8         | أَلَا دُخَلْت مَعَهُمْ أَوْ الجَنَّرَرْت رَجُلاً         |
| £V£        | اللُّهُمُّ ارْحَمُ الْمُحَلِّقِينَ                        |             | ألا رَجُلُ يَنْصَدُقُ عَلَى هَذَا فَيُصَلِّي             |
|            | اللُّهُمُّ أُعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ             |             | إِلاَّ رَفَعَهُ اللَّهُ                                  |
| TT9        | اللُّهُمْ أَغِنْنَا                                       | ۰۷۸         | الا سَوَّيْت بَيْنَهُمْ                                  |
| TE1        | اللُّهُمُّ اغْفِرْ لابِي سَلَمَةً وَارْفَعْ               | 0 8 7       | الأُ شَرْطاً حَرْمَ حَلالاً                              |
| 1          | اللُّهُمُ اغْفِرْ لِي خُطِينَتِي وَجَهْلِي                | £77         | إلاَّ شَرِيكاً مُوَ لَك تَمْلِكُهُ وَمَا مَلَكَ          |
| Y • E      | اللَّهُمُ اغْفِرْ لِي                                     |             | إلاَّ الصَّبْحَ                                          |
|            | اللَّهُمَّ أَنْتَ الْمَلِكُ                               | ٧٣٨         | إلاَّ فَهُماً يُعْطِيهِ اللَّهُ تَعَالَى رَجُلاً         |
| <b>TY9</b> | اللُّهُمَّ إِنَّهُ لَمْ يَنْزِلْ بَلاَّ مِنْ السَّمَاءِ   | A1Y         | إلاَّ فِي غَزْوَةِ تُبُوكَ فَإِنَّهُ أَظْهَرَ            |
| 1          | اللَّهُمُ إِنِّي أَسْأَلُك الْعَافِيَّةَ                  | 998         | إلاُّ كَانَ عَلَيْهِ حَسْرَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَإِنْ |
| 1          | اللَّهُمُّ إِنِّي أَسْأَلُك مِنْ الْخَيْرِ                |             | الاً كَلْبَ صَيْدٍ                                       |
|            | اللُّهُمُّ إِنِّي أَعُوذُ بِك مِنْ زَوَالِ                | ٥٨٦         | ألا لا يَدِلُ ذُو نَابٍ مِنْ السَّاعِ                    |
|            | اللُّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِك مِنْ غَلَبَةٍ               |             | إلاً مَا أَخَذْت مِنْ مَالِهِ                            |
|            |                                                           |             |                                                          |

| 177  | أنَّ آخِرَ وَقْتِ الْمَغْرِبِ الشُّفَقُ              | رْت أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَغْظُم                                                               |
|------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | إِنْ آدَمَ عليه السلامُ فَبُضَتْهُ الْمَلائِكَةُ     | رْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّىُ                                                                   |
|      | أَنْ أَبَا بَكْرِ الصُّدُينَ ﴿ كَتَبَ                | رْنَا أَنْ لا نَكْتَفِيَ بِدُونِ ثَلاثَةِ                                                              |
|      | أَنْ أَبَا بَكْرٍ كَانَ يُسْمِعُهُمُ التَّكْبِيرَ    | رَنا أَنْ نُخْرِجَ الْعَوَّاتِقَ ذَوَّاتِ                                                              |
| · ·  | أَنْ أَبَا بَكُرٍ نَظَرَ إِلَى ثُوْبِ عَلَيْهِ كَانَ | رْنَا أَنْ نُخْرِجَ الْعَوَاتِقَ، وَالْحُيُّصُ                                                         |
|      | أَنْ أَبَا طَالِبٍ قَالَ: لِلْقَاتِلِ اخْتَرْ        | رَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَنْظَ: إِذَا خَرَصْتُمْ                                                         |
|      | أَنْ أَبَا قَنَادَةً سُكِبَ لَهُ وَضُوءٌ             | رَنَا رَسُولُ اللَّهِ 鐵 أَنْ نَسَنَعْرِتَ                                                              |
| £09  | إِنَّ إِبْرَاهِيمَ خَرُّمَ مَكَّةً وَدَعَا           | رَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَسْتَعْرُقَ                                                              |
| £7.  | إِنَّ إِبْرَاهِيمَ حَرَّمَ مَكَّةً                   | رَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: أَنْ نَصُومٌ                                                             |
| 4VE  | إِنَّ أَنغَضَ الرَّجَالِ إِلَى اللَّهِ الْأَلَدُ     | رَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْمًا أَنْ نَفْدِيَ ٤٧ ه                                                     |
|      | أَنْ ابْنَ عَبَّاسٍ صَلَّى بِهِمْ فِي زَلْزَلَةٍ     | رَنَا رَسُولُ اللَّهِ 難 أَنْ نَقْرَأَ                                                                  |
|      | أَنْ ابْنَةَ الْجَوْنُ لِمَّا أُذَّخِلَتْ            | رَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عِصَدَقَةِ                                                                     |
|      | إِنَّ ابْنِي إِبْرَاهِيمَ مَاتٌ فِي الثَّذِي         | رَنَا رُسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الْعِيدَيْنِ ٣١٨                                                           |
|      | إِنَّ ٱبْوَابَ السُّمَاءِ مُغَلِّقَةٌ دُونَ          | رَنَا النَّبِيُّ ﷺ أَنْ نَخْرِجَ الْعَوَاتِقَ                                                          |
|      | إِنْ أَبِي يَجْتَاحُ مَالَيي                         | نزَنَا نَبِئُنَانَنَا نَبِئُنَا                                                                        |
|      | إِنْ أَحَقُ الشُّرُوطِ أَنْ يُوفِّى بِهِ             | نرَتِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَبِيعَ                                                                  |
|      | إِنْ أَحَقُ مَا أَخَذْتُمْ عَلَيْهِ أَجْراً          | نرَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَفْرَأَ                                                                 |
|      | إِنَّ أَخَا صُدَاءَ قَدْ أَذْنَ                      | رَيْنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَنْ أَقُومَ                                                                |
|      | أَنْ أَخْنَعُ الْأَمْمَاءِ عِنْدَ اللَّهِ            | ىزَهُ أَنْ يُجَهِّزُ ٥٢٥                                                                               |
|      | إِنْ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ الشُّرْكُ       | نرَهُ أَنْ يُعِيدَ الْوُصُوءَ                                                                          |
|      | إِنَّ الْأَذَانَ مُتَّصِلٌ بِالصَّلَاةِ فَلا         | رَهُ ﷺ أَنْ يُنَادِيَ فِي الْمَدِينَةِ                                                                 |
|      | أَنَّ الْأَرْضَ كَانَتْ تُكُرِّى عَلَى عَهْدِ        | رَمَا بِالْغُـثُلِ لِكُلُّلاكتاب المُعَلِّدِينَ المُعَلِّدِينَ المُعَلِّدِينَ المُعَلِّدِينَ المُعَلِّ |
|      | إنِّ اسْتَطَعْت أَنْ تَكُونَ خَلْفَ الإمَامِ         | رَهُمْ: أَنْ ٨٧١ ٨٧١                                                                                   |
|      | إِنَّ اسْتَطَعْت وَإِلاًّ فَأَوْمِ إِيمَاءً          | رَجُمٌ النَّبِيُّ ﷺ: أَنْ يَرْمُلُوا ٢٦٧                                                               |
|      | إنْ اسْتَطَعْت                                       | رَهُمْ ۸۷۳                                                                                             |
| 1:1  | إِنَّ الإِسْلامَ يَجُبُ مَا قَبُلَهُ                 | ليكُ عَلَيْك لِسَانَك                                                                                  |
| £01  | أَنْ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَانُوا             | نيك                                                                                                    |
|      | إِنَّ أَغْنَى النَّاسِ عَلَى اللَّهِ ثَلاثَةٌ        | نْسِكُوا عَلَيْكُمْ أَمْوَالَكُمْ، وَلا                                                                |
| £ V+ | أَنْ أَعْرَابِيّاً جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ            | سْيكُوا عَلَيْكُمْ أَمْوَالَكُمْ                                                                       |
| VV•  | أَنْ أَعْمَى كَانَتْ لَهُ أَمُّ وَلَدٍ               | نَكُنِي قَدْرَ مَا كَانَتْ تَخْسُك خَيْضَتُك                                                           |
| 47A  | إِنْ أَغْمَالَ أُمْتِي تُعْرَضُ عَشِيَّةً            | نَكَنَّاكُهَا بِمَا مَعَكَ مِنْ ۖ الْقُرْآنِ                                                           |
| 978  | أَنْ أَنْضَلَ الأَعْمَالِ إِطْعَامُ الطُّعَامِ       | لْكُكُمْ لِأَرْبِهِ                                                                                    |
|      | انْ أَفْلَحَ أَخَا أَبِي الْفُعَيْسِ                 | يرَانِ وَلَيْسَا أَمِيرَيْنِ الرَّجُلُ يَكُونُ                                                         |
| 171  | أَنْ اللَّهُ أَخْدَتُ مِنْ أَمْرِهِ أَنْ             | رُّ آخِرُ مَا تَعَلَّقَ بِهِ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ ٩٨٦                                                |

أَنَّ بِلالاً اسْتَدَارَ فِي أَذَانِهِ ......أنَّ بِلالاً اسْتَدَارَ فِي أَذَانِهِ .....

إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ ......

|                    |                                                          | ,          |                                                        |
|--------------------|----------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------|
| 978                | إِنْ الرَّجُلِّ لَيَعْمَلُ عَمَلاً مِرَّاً               | ١٤٠        | إِنَّ بِلالاً كَانَ يُنِّنِي الْاَذَانَ وَالإِقَامَةُ  |
| V£Ť                | أَنْ رَجُلاً أَنِّى إِلَى النَّبِيُّ ﷺ                   |            | إِنْ بِلَالاً يُؤَذِّنُ بِلَيْلٍ، فَكُلُوا             |
|                    | أَنْ رَجُلاً أَتَى النَّبِيُّ £ُكِلًا، فَقَالَ           |            | إِنْ بِلالاً يُؤَذِّنُ بِلَيْلِ                        |
|                    | أَنْ رَجُلاً أَسْوَدَ أَوْ امْرَأَةً سَوْدَاءَ بِالنَّكُ |            | أَنْ بَيْنَ كُلُّ تَكْبِيرَتَيْنِ قَدْرَ               |
|                    | أَنْ رَجُلاً اشْتَرَى غُلاماً فِي زَمَنِ                 |            | إِنْ تَحْتَ كُلُّ شَعْرَةٍ جَنَابَةً، فَاغْسِلُوا      |
|                    | أَنْ رَجُلاً أَغْنَنَ سِنَّةً مَمَالِيكَ                 |            | أَنْ تُزَانِيَ بِحَلِيلَةِ جَارِك                      |
|                    | أَنَّ رَجُلاً أَغْتَنَ شِقْصاً فِي مَمْلُوكٍ             |            | أَنْ تَعِدَهُ وَأَنْتَ مُضْعِرً لِخِلافِهِ             |
|                    | أَنْ رَجُلاً أَغْتَنَ عَبْداً لَهُ عَنْ                  |            | أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ صَلاةُ اللَّيْلِ              |
|                    | أَنْ رَجُلاً أَغْنَنَ نَصِيبَهُ فِي مَمْلُوكٍ            | £97        | أَنْ تُنْتَجُ النَّاقَةُ مَا فِي بَطْنِهَا             |
|                    | أَنْ رَجُلاً أَقَرُ أَنَّهُ زَنَى بِامْرَأَةٍ            |            | أَنْ ثَابِتَ بْنَ فَيْسٍ كَانَ دَمِيماً                |
|                    | أَنْ رَجُلاً أَكُلَ عِنْدَهُ ﷺ بِشِمَالِهِ               |            | إِنْ جَاءَ أَحَدُكُمْ فَلَمْ يَجِدْ مَوْضِعاً          |
|                    | أَنْ رَجُلاً أَمَّ قَوْماً فَبَصَلَ فِي                  |            | إِنْ جَاءَتْ بِهِ عَلَى صِفَةً كَلْمَا فَهُرَ لِفُلانٍ |
|                    | أَنْ رَجُلاً جَاءَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ                 | 411        | إِنْ جَاءَتْ بِهِ عَلَى صِفَةِ كَذَا وَكَذَا           |
|                    | أَنْ رَجُلاً جَاءَ إِلَى النَّبِيُّ ﷺ،                   | 718        | أَنْ جَارِيَةً بِكُراً أَتَتِ النَّبِيُّ               |
|                    | أَنْ رَجُلاً جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ يَسْتَفْتِيهِ      |            | أَنْ جَارِيَةً وُجِدَ رَأْسُهَا قُدْ رُضً              |
| A•1                | أَنْ رَجُلاً جَاءَ إِلَيْهِ فَسَارُهُ، فَقَالَ:          |            | إِنَّ جَهَنَّمَ تُسْجَرُ إِلاَّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ     |
|                    | أَنْ رَجُلاً دَخَلَ الْمَسْجِدَ يَوْمَ                   |            | إِنَّ الْحَرِيرَ لا يَصْلُحُ إِلاًّ هَكَذَا            |
| A10                | أَنْ رَجُلاً ذَبَعَ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّيَ                |            | إِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنَ، وَالْحَرَّامَ بَيْنٌ         |
|                    | أَنْ رَجُلاً سَأَلَ عَنْ الْعَزْلِ فَقَالَ               | ٦٠٢        | إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ     |
|                    | أَنْ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيُّ عَلَيْزَ: أَتَوَضَّأُ     |            | إِنَّ حَوَّاءَ خُلِفَتْ مِنْ ضِلْعِ آدَمَ              |
|                    | أَنْ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِي ﷺ                           |            | أَنْ حَيَّاطاً دَعَا النَّبِيُّ ﷺ لِطَعَامِ            |
|                    | أَنْ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِي عَلَظ: أَيُّ                |            | إِنَّ خَيْرَكُمْ قَرْنِي، ثُمُّ الَّذِينَ              |
|                    | أَنْ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِي ﷺ                           | AA8        |                                                        |
|                    | أَنْ رَجُلاً سَبُ أَبَا بَكْرٍ ﴿ يَهِ بِحَضْرَتِهِ       |            | إِنَّ الدُّعَاءَ هُوَ الْعِبَادَةُ                     |
|                    | أَنْ رَجُلاً شَهِدَ عَلَى الْوَلِيدِ أَنَّهُ             |            | إِنَّ دَمَ الْحَيْضِ أَسْوَدُ يُعْرَفُ،                |
|                    | أَنْ رَجُلاً طُعَنَ رَجُلاً بِقَرْنٍ فِي                 | 471        | إِنْ دِمَاءَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ       |
|                    | أَنَّ رَجُلاً طَلَّقَ امْرَأَتَهُ ثَلاثاً                |            | أَنْ ذَلِكَ فِعْلُ الْيَهُودِ فِي صَلاتِهِمْ           |
| זאר                | أَنَّ رَجُلاً ظَاهَرَ مِنْ امْرَأَتِهِ،                  | 097        | أَنَّ رِثَابَ بْنَ حُذَيْفَةً تَزَوُّخ                 |
| .919.918           | أَنْ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ                  | 999        | إِنَّ رَبِّكُمْ حَبِيٌّ كَرِيمٌ، يَسْتَحِي             |
| ۱۳۹، ۱۹۶، ۳۱۸، ۳۲۸ |                                                          | <b>٤٣٥</b> | أَنْ رِجَالاً مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ                |
| AA9                | أَنْ رَجُلاً قَالَ يَوْمَ الْفَتْحِ: يَا                 | 979        | إِنَّ رَجَالًا يَتَخَوُّصُونَ فِي مَالٍ                |
| VT7                | أَنْ رَجُلاً قَتَلَ عَبْدَهُ صَنْبُراً مُتَعَمِّداً      | 701        | إِنَّ رَجَالُهُ رِجَالُ الصَّعِيحِ                     |
| ۸۹                 | أَنْ رَجُلاً مَرْ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ                     | 1          | إِنْ الْرُجُلَ إِذَا غَرِمَ حَدُثُ فَكَذَبَ            |
|                    | أَنْ دَجُلاً مِنْ الْاَعْرَابُ إَتِّى دَسُولَ            | ٦٤٠        | أَنْ الرَّجُلَ فِي الْجَنَّةِ لَيُعْطَى                |
|                    |                                                          |            |                                                        |

أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُسَلِّمُ السَّمِينَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى كَانَ يُسَلِّمُ السَّا

أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُصَلِّي....

أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ رَخْصَ فِي الْعَرَايَا .....

أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ رَخُصَ لِرِعَاءِ .....

| ΥΛ   | إِنَّ النَّيْطَانَ يَأْتِي أَحَدَكُمْ فَيَنْفُخُ              | نْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُعْطِي عُمَرَ                                                 |
|------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | إنَّ الصَّدَقَةَ لا تُنْبَغِي لآلِ مُحَمَّدِ                  | نْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَلَمْ لَبِسَ خَاتَماً                                               |
|      | إنَّ الصَّدَقَةَ وَصِلَةَ الرَّحِمَ يَزِيدُ                   | نْ وَسُولَ اللَّهِ عِلْمَا لَعَنَ زَائِرَاتِنْ وَسُولَ اللَّهِ عِلْمًا لَعَنَ زَائِرَاتِ  |
|      | أَنْ صِلَةَ الرُّحِم مَحَبَّةً فِي الْأَهْلِ                  | نُ وَسُولَ اللَّهِ عَلَىْ مَرٌّ عَلَى صُبْرَةٍ ٥١١،٥١٠                                    |
|      | إذْ صَلَّيْتِ الفُلُّحَى دَكْمَنَيْنِ لَمْ                    | فَ رَسُولَ اللَّهِ عِلَى نَحَرَ قَبُلَ أَنْ ٤٧٦                                           |
|      | إِنَّ صَوْمَ شَعْبَانَ أَفْضَلُ الصَّوْمِ                     | نْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَلَى أَنْ يُسْتَنْجَى ٩٤                                            |
|      | إنْ ضَاقَ بِك الْمَكَانُ أَعِدُ صَلَاتَك                      | نُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ بَيْعٍ 897، ٤٩٥                                           |
|      | أَنْ طَبِيدًا مَثَانَ رَسُونَ اللَّهِ ﷺ                       | نْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ تَعَنِّ                                                   |
|      | إِنَّ طُولَ صَلاةِ الرَّجُلِ، وَقِصَرَ خُطَّيْتِهِ            | نْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَىٰ نَهَى عَنْ الشُّرْبِ                                            |
|      | أَنْ عَائِشَةً قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ                   | نْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْ لَبُسِ ٣٣٥                                                |
|      | أَنْ عَائِشَةً كَانَتَ قَدْ أَمَلُتْ                          | نْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَنْهُ يَوْمٍ ٦١٨                                              |
|      | أَنْ الْعَبَّاسَ بْنَ عَبْدِ الْمُطْلِبِ                      | نْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَقَلَتَ فِي حَبُّجُةِ                                               |
|      | أَنْ الْعَبَّاسَ سَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ فِي                      |                                                                                           |
| 777  | أَنْ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ رَوَاحْةَ أَتَى                      | نْ رِفَاعَةَ طَلْقَ امْرَأَتُهُ تَوبِيمَةً<br>نَّ رُكَانَةَ طَلْقَ امْرَأَتُهُ سُهَيْمَةً |
|      | أَنْ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ يَزِيدَ أَدْخَلَ                     | نَّ الرُّوحَ إِذَا قُبِضَ اتَّبُعَهُ الْبَصَرُ                                            |
|      | أَنْ عَبْدَ الرُّحْمَنِ لَمْ يَسْتَطِعْ                       | نْ رِيحَ الْجَنَّةِ لَيُدْرُكُ مِنْ مَسِيرَةِ                                             |
| 799  | إِنْ الْعَبْدَ الْمُؤْمِنَ إِذَا صَلَّى                       | نْ زُوْجَ بَرِيرَةَ كَانَ حُرّاً ٢٢٣                                                      |
| V99  | أَنْ عُنْمَانَ أَمْرَ عَلِيًّا بِجَلْدِ الْوَلِيدِ            | نْ زُوْجَ بَرِيرَةَ كَانَ عَبْداً أَسْوَدَنْ زُوْجَ بَرِيرَةَ كَانَ عَبْداً أَسْوَدَ      |
|      | أَنْ عُثْمَانَ دَعَا بِوَضُوعٍ فَغَسَلَ                       | نْ زَوْجَهَا خَرَجَ فِي طَلَبِ أَعْبُدِنْ زَوْجَهَا خَرَجَ فِي طَلَبِ أَعْبُدِ            |
|      | أَنْ الْعَرَقَ مِكْتَلُ يَسَعُ ثَلاثِينَ صَاعاً               | نَّ زُوْجَهَا كَانَ عَبْداًنَّ رُوْجَهَا كَانَ عَبْداً                                    |
|      | إِنْ عَقْلَ الْمَرْأَةِ كَمَقْلِ الرَّجُلِ                    | نْ السَّائِلَ رَجُلٌ وَأَنَّهُ سَأَلَ هَلْ يَحُجُّنْ                                      |
|      | إِنْ عَلَى كُلُّ حَالِم دِينَاراً                             | نُ سُبَيْعَةَ الأَسْلَمِيَّةَ رضي الله                                                    |
|      | إنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ حُرْفَةً وَلا تُرْسِلُوهُمْ            | نَّ السُّدَسَ الآخِرَنَّ السُّدَسَ الآخِرَنَّ                                             |
| ٧٦   |                                                               | نْ السَّوَاكَ مِنْ سُنَنِ الْمُرْسَلِينَ                                                  |
|      | أَنْ عَلِيّاً ﴿ مُرَّبِّ قَائِماً.                            | لْ سَوْدَةَ بِنْتَ زَمْعَةً وَمَبَتْ ٢٥٨                                                  |
| ۹۳۲  | أَنْ عَلِيًّا ﴿ شُرِّبَ قَالِماً. وَقَالَ                     | لْ سَوْدَةً بِنْتَ زَمْعَةً ٢٥٨                                                           |
| ۳٦٤  | أَنْ عَلِيّاً عليه السلام قَالَ؛ لأبِي                        | نْ سَوْدَةَ حَيِنَ ٱسَنَّتْ، وَخَافَتْنْ                                                  |
| ٤٠٨  | أَنْ عَلِيّاً عليه السلام قَالَ: لأَنْ أَصُومٌ                | ن شاة الله الله الله الله الله الله الله ال                                               |
| P37  | أَنْ عَلِيّاً ﴿ كَانَ يَوْمُهُمْ بِعِشْرِينَ                  | نْ شَاءَ طَعِمَ، وَإِنْ شَاءَ تَرَكَنْ شَاءَ طَعِمَ، وَإِنْ شَاءَ تَرَكَ                  |
| ra & | أَنْ عَلِيّاً كُبُّرَ عَلَى سَهْلِ بْنِ حُنَّيْفٍ             | ن ئناء ۔۔۔۔۔۔۔۔۔ن ئناء ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                               |
| V99  | أَنْ عُمَرَ اسْتَشَارَ فِي الْخَمْرِ فَقَالَ لَهُ             | ن شئتِ ثلثتُ ثم درتُ ۲۰۸۸                                                                 |
| 7    | الْ عُمَرَ أَمَرَ أَبِيًّا وَتَعِيماً                         | ١٥٨ن                                                                                      |
|      | أَنْ عُمَرَ أَنْكُرَ عَلَيْهِمْ لَعِبَهُمْ                    | نْ شَرْ النَّاس عِنْدَ اللَّهِ مَنْزِلَةً                                                 |
| ovv  | أَنْ عُمَرَ أَوْصَى بِهَا إِلَى حَفْصَةً أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ | نْ الشَّيْطَانَ لَا يَنْتُحُ غَلَقاً ٥٥                                                   |
|      |                                                               |                                                                                           |

| 377  | إنْ كِدْتُمْ آيِفاً لَتَفْعَلُونَ فِعْلَ                   | نْ عُمَرَ عَلِنْهُ سَأَلَ مَنْ شَهِدَ قَضَاءً                                          |
|------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
|      | إِنْ كُلُ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةً وَكُلُّ                     | نْ عُمَرَ سَأَلَ النَّاسَ عَنْ إَمْلاصِ                                                |
|      | إِنْ كُنَّا لَنَتَكَلَّمُ فِي الصَّلاةِ                    | نْ عُمَرَ قَتَلَ خَمْسَةً أَوْ سِنَّةً بِرَجُلِ ٧٤٦                                    |
|      | إنْ كُنْت صَدَفْت عَلَيْهَا، فَهُوَ                        | نْ عُمَرَ عَلِثَ كَتَبَ إِلَى أَمَرًاءً الأجْنَادِ                                     |
|      | أَنْ لا يَمَسُّ الْقُرْآنَ إِلاَّ طَاهِرٌ                  | نْ عُمَرَ ﴿ مَرَّ بِحَسَّانَ يُسْنِدُ                                                  |
|      | إنْ لَبِسْتَه لَمْ يَكُنْ عَلَيْك مِنْهُ شَيْءً            | نْ عَمْراً صَلَّى بِهِمْ وَهُوَ جُنُبٌنا عَمْراً صَلَّى بِهِمْ وَهُوَ جُنُبٌ           |
|      | إِنَّ اللَّمُانِينَ لا يَكُونُونَ شُفَعَاءَ                | نْ عَمْرَةَ بِنْتَ الْجَوْنِ تَعَوَّذَتْ 18٦                                           |
|      | إِنَّ لِلَّهِ يَسْعَةُ وَيَسْعِينَ اسْماً مَنْ             | نْ عَمْرَةً بِنْتَ الْجَوْنَ ِ ٦٤٦                                                     |
|      | إِنَّ الْمَاءَ طَهُورٌ لا يُنَجِّسُهُ شَيْءٌ               | نْ عُوَيْمِراً الْعَجْلانِيُّ طَلْنَنا                                                 |
|      | إِنَّ الْمَاءَ لا يَخْتُ                                   | نْ غُلاماً لأنَّاسِ فُقَرَاءَ قَطَعَنْ غُلاماً لأنَّاسِ فُقَرَاءَ قَطَعَ               |
|      | إِنَّ الْمَاءَ لَا يُنَجِّسُهُ شَيْءً، إِلاَّ              | نْ غُلِيْتُمْ فَلا تُغْلَبُوا عَلَى السَّبْعِ ٤٣٥                                      |
|      | إِنَّ الْمُرُورَ بَيْنَ يَدَيْ الْمُصَلِّي يَقْطَعُ نِصْفَ | نْ غَيْلَانْ بْنَ سَلَمَةَ أَسْلَمَ،                                                   |
|      | إِنَّ الْمَسْأَلَةَ لا تَحِلُّ إِلاَّ لاَحَدِ              | نْ فَأَرَةً وَقَعَتْ فِي سَمْنٍ، فَمَاتَتْ                                             |
|      | إنَّ الْمَسْجِدَ لِنْزِكْرِ اللَّهِ وَالطَّاعَةِ           | نْ فَاطِمَةَ بِنْتَ أَبِي حُبَيْشٍ كَانَتْ                                             |
|      | أَنْ مَسْجِدَهُ ﷺ كَانَ عَلَى عَهْدِهِ                     | نْ فَاطِمَةً جَاءَتُ النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَتَ ١١٦                                        |
|      | َ أَنْ الْمُشْرِكِينَ جَلَسُوا مِمَّا يَلِي                | نُّ فَاطِمَةً رَضِي اللَّهُ تَعالى عنها لَمُّا                                         |
|      | إنَّ الْمُشْرَكِينَ كَانُوا لا يُفِيضُونَ                  | نْ فَاطِمَةَ عليها السلام كَانَتْ تَزُورُ ٣٦٧                                          |
|      | أَنْ مَلائِكَةً يَطُونُونَ فِي الطُّرُقِ                   | نُ فَاطِمَةَ هِيَ الْتِي خَاطَبَتْ                                                     |
|      | إِنَّ مِمَّا أَذْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلامٍ                 | نْ فَنَاةً دُخَلَتْ عَلَيْهَا                                                          |
|      | إِنَّ مِمَّا يَلْحَقُ الْمُؤْمِنَ مِنْ عَمَلِهِ            | ڻَ الْفُتَيَا الَّتِي كَانُوا يَقُولُونَ                                               |
| ۸٥٠  | إِنَّ الْمُمْسُوخَ لا يَنْسُلُ                             | نْ فَرَاقَ هَدِيئَةً جَاءَتْ لَهُ بَيْنَنَ                                             |
|      | إنَّ مِنْ أَشَرُ النَّاسِ                                  | نَّ فَرِيضَةَ اللَّهِ عَلَى عِبَادِهِنَّ فَرِيضَةَ اللَّهِ عَلَى عِبَادِهِ             |
|      | إنَّ مِنْ أَغْظُم النَّاسِ إِثْماً فِي                     | نْ فُقْرًاءَ الْمُهَاجِرِينَ أَتَوْا ٢٢٥                                               |
|      | إنْ مِنْ أَكْبَرِ ٱلْكَبَائِرِ اسْتِطَالَةَ                | نَّ فِي الصَّلاةِ شَغُلاًنَّ فِي الصَّلاةِ شَغُلاً                                     |
| ۸۳۹  | أَنَّ مَنْ جَاءَنَا مِنْكُمْ لَمْ نَرُدَّهُ                | نُّ الْقَائِمُ كَالْحَامِلِ فِي الأَجْرِ                                               |
|      | إِنَّ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ مَنْ لَوْ أَفْسَمَ              | نْ قَارَبُك فَلا خِيَارَ لَك                                                           |
| 997  | إنَّ مَنْ قَالَ مِاثَةَ مَرَّةٍ فِي يَوْمٍ                 | نُ قَدَحَ النَّبِيُّ ﷺ انْكَسَرَ، فَاتْخَذَ                                            |
| \··· | أَنْ مَنْ مَاتَ لا بُشْرِكُ بِي شَيْنَاً                   | نْ قُرْيْشا أَهْمَتْهُمْ الْمَرْأَةُنا ٢٨٩                                             |
| ۳٦٤  | إِنَّ الْمَيِّتَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ                 | نَّ الْقَوْمَ إِذَا أَسْلَمُوا أَخْرَزُوا ٨٢٥                                          |
|      | إنَّ النَّاسَ قَدْ اسْتَعْجَلُوا فِي أَمْرِ كَانَتْ        | نْ قَوْماً حَدِيثو عَهٰدٍ بِالْجَاهِلِيَّةِنْ قَوْماً حَدِيثو عَهٰدٍ بِالْجَاهِلِيَّةِ |
| ٣٠٠  | أَنْ نَاساً مِنْ الصَّحَابَةِ اجْتَمَعُوا ۚ                | نُ قَوْماً قَالُوا لِلنَّبِيِّ ﷺ: إنَّ                                                 |
|      | إِنْ نَزَلْتُمْ بِقَوْمٍ فَأَمَرُوا لَكُمْ                 | نْ قَيْسَ بْنَ الْحَارِثِ أَسْلَمَ، ٦٢٥                                                |
| ۰۷۹  | إنَّ النَّسَاءَ يُعْطِّينَ رَغْبَةً وَرَهْبَةً             | نْ كَانَ جَامِداً فَٱلْقُومَا وَمَا حَوْلَهَا                                          |
| 7.9  | إنَّ النَّكَاحَ مِنْ غَيْرِ وَلِيُّ بَاطِلٌ                | نْ كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَيُذخِلُ                                                   |

| 00V     | إِنَاءٌ بِإِنَاءٍ وَطَعَامٌ بِطَعَامٍ          | هَجْوَ الْكُفَّارِ أَشَدُ عَلَيْهِمْ                         |
|---------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
|         | أنْتِ أَخَقُ بِهِ مَا لَمْ تَنْكِحِي           | عَنِو الصَّلاةَ لا يَصَلُّحُ فِيهَا                          |
|         | أنْتَ أَعْلَمُ                                 | ُ هَلِهِ الْقَبُورَ مَمْلُوءَةً ظُلْمَةً عَلَى أَهْلِهَا ٣٥٠ |
|         | أنْتَ إمَامُهُمْ، وَاقْتَدِ بِأَصْعَلِهِمْ     | عَذِهِ الْفُكُورَ مَمْلُوءًةٌ طُلْمَةً                       |
| 1       | اَنْتَ رَبِّي                                  | مَنْ وَيَابِ الْكُفَّارِ فَلا ٣٣٥                            |
| 979     | أنْتَ وَمَالُك لأبيك                           | مُمْ إِلاً كَالْفِزْلانِ                                     |
|         | انْتَدَبَ اللَّهُ لِمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِهِ  | الْوِتْرَ لَيْسَ بِحَنْمَ وَلا تَصَلابَكُمْ                  |
|         | أَنْتُمْ شُهَدَاءُ اللَّهِ فِي الأَرْضِ        | ُ وَمَٰتَكِ فَلا خَيَارُ لَكِ ٦٢٣                            |
|         | أَنْتُمْ شُهَدَاهُ اللَّهِ                     | وَلِيدَةُ سَوْدَاءَ كَانَ لَهَا خِبَاءٌ ١٧٩                  |
|         | انْحَدَرَ الصُّفُّ الْمُؤَخِّرُ بِالسُّجُودِ   | وليدة سَوْدَاه كَانَتْ لِحَيِّ                               |
|         | انْحِرَافُ الْمُؤَذِّنِ عِنْدَ قَوْلِهِ        | يَانْتِيَ بِالشَّهَادَةِ فَبُلَ أَنْ يُسْأَلُهَا             |
|         | انْخَسَفَتْ الشُّمْسُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ     | ، يَأْكُلُ مِنْهَا مَنْ وَلِيْهَا بِالْمَعْرُونِ٧٧٥          |
|         | انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِماً أَوْ مَظْلُوماً       | ، يَبِيعَ ثَمَرَ حَائِطِهِ إِنْ كَأَنْ                       |
|         | انْطَلِقْ فَقَدْ زُوْجَٰتُكُهَا، فَعَلَّمْهَا  | يَخْسِنَ عَمَّنْ يَمْلِكُ قُوتَهُ                            |
|         | انْظُرْ مَنْ يُصَلِّي مَعَك                    | يَسْغَيلَهُ                                                  |
|         | أَنْظَرْتَ إِلَيْهَا قَالَ لا قَالَ اذْهَبْ    | يَشْفُعَ الأَذَانَ وَيُوتِرَ الإِقَامَةَ                     |
|         | انْظُرْنَ مَنْ إِخْوَانْكُنْ، فَإِنَّمَا       | ، يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِمْ بِالنَّبِيْتِرِ                   |
|         | انْظُرُوا إِلَى مَنْ هُوَ أَسْفَلَ مِنْكُمْ    | يْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحْبُ                        |
|         | أَنْفُجْنَا أَرْنَباً وَنَحْنُ بِمَرِّ         | ْ يَكُونَ فَنْزَ الْكُفُّ                                    |
|         | انْقُضِي شَعْرَكَ وَاغْتَسِلِي                 | يْكُونَ مُجْتَهِداً فِي مَذْمَبِ إِمَامِهِ ٨٩٣               |
|         | إنَّك امْرُوْ                                  | ُ الْبَهُودَ أَتَوْا النَّبِيُّ كَلِيُّظ وَهُوَ ١٧٦          |
|         | إنُّك إنْ تَذَرْ إِلَى آخِرِهِ                 | ُ الْنِهُودَ إِذَا سَلَّمُوا عَلَيْكُمْ                      |
|         | إنَّك تَحِدُهُ يَصِيدُ الْبَقَرَ               | أَشْهَدُ لَكَ بَوْمَ الْقِيَامَةِ                            |
|         | إنَّك لا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ                  | أَغْنَى الأغْنِيَاءِ عَنْ الشَّرْكِ                          |
|         | إنَّك لَسْت مِمَّنْ يَفْعَلُهُ خُيلاءً         | ا أَمْةً أَمَّيَّةً لا نَكَتُبُ وَلا ٢٠٩                     |
| VV0     | أنِكْتَهَا؟                                    | ا بَرِيءٌ مِمْنْ حَلَقَ وَسَلَقَ وَخَرَقَ                    |
| VV0     | أنِكْتَهَا؟ لا يُكَنِّي                        | ا بَرِيءٌ مِنْ كُلُّ مُسْلِم يُقِيمُ                         |
| 118     | انْكَسَرَتْ إخْدَى زَنْدَيُّ                   | ا بك رَائِك                                                  |
| ۳۱۹،۳۱۸ | الخَسَفَتُوا الشَّمْسُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ    | اِعِنْدَ ظَنْ عَبْدِي بِي وَأَنَا                            |
| rp.     | إِنْكُمْ تَخْتَصِمُونَ إِلَيُّ، فَلَعَلُ       | نَتْلُتُ فَلائِدَ ٨٦٩                                        |
| YY1     | إِنْكُمْ تُفْتَنُونَ فِي قُبُورِكُمْ مِثْلَ    | ا كُنَّا احْتَجْنَا فَأَسْلَفَنَا الْعَبُّاسُ                |
| ۸۹۱     | إنْكُمْ سَتَحْرِصُونَ عَلَى الإمّارَةِ،        | ا نُجَاوِرُ أَهْلَ الْكِتَابِ وَهُمْاللهِ الْكِتَابِ وَهُمْ  |
| 99.     | إنَّكُمْ لا تَسَعُونَ النَّاسَ بِأَمْوَالِكُمْ | ا نَخْطُبُ فَمَنْ أَحَبُ أَنْ يَجْلِسَ                       |
|         | إِنْمَا أَنْجُ ثُجًا                           | ا وَارِثُ مَنْ لا وَارِثُ لَهُ أَغْتِلُ ٥٩١                  |
|         |                                                |                                                              |

| ١٣٣  | إِنَّهُ يَذْمَبُ مُسْتَطِيلاً فِي الأَفْقِ                      | ما الأغمَالُ بِالنَّيَاتِ                                                       |
|------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
|      | إنَّهُ يَرْوِي عَنْ بَعْضِ أَشْجَعَ                             | لْمَا أَنْتَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنْ الْمُنَافِقِينَ                           |
|      | أَنَّهُ يُسَلِّمُ الرَّاكِبُ عَلَى الْمَاشِي                    | لْمَا بُعِئْتُمْ مُيْسُرِينَ وَلَمْ                                             |
|      | إِنَّهُ يُقَدُّمُ السُّمُّ وَيُؤخِّرُ الشُّفَاءَ                | نَّمَا بَنُو الْمُطَّلِبِ وَبَنُو هَاشِمٍ                                       |
| ۸۲۱  | أَنَّهُ يَقُطُعُ صَلاةً مَنْ لَيْسَ لَهُ                        | لَمَّا الْنَيْعُ عَنْ تَرَاضٍ                                                   |
|      | أَنَّهُ يَفْظُعُ الصَّلاةَ الْيَهُودِيُّ                        | لَمَا التَّفْرِيطُ أَنْ تُوَخُّرَ الصَّلاةَ                                     |
|      | أَنَّهُ يُكَبِّرُ فِيهِمَا سَبْعاً وَخَمْساً                    | لْمَا جُعِلَ الإمّامُ لِيُؤْمَمُ بِهِ                                           |
|      | أَنَّهَا أَخْرَجَتْ جُبَّةً رَسُولِ اللَّهِ                     | لْمَا جَعَلَ النَّبِئُ ﷺ الشُّفْعَةَ                                            |
| ۷۱۳  | أَنْهَا أَرْضَعَتْ سَالِماً خَمْسَ رَضَعَاتٍ لِتَحْرُمُ         | لَمَا حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ١٤٥                                             |
|      | إنَّهَا بِدْعَةً                                                | نا حرمتها من أجل جوال القرية                                                    |
| ٣٩٠  | أَنْهَا ذَخَلَتْ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ                          | مَا الرُّضَاعَةُ مِنْ الْمَجَاعَةِ                                              |
|      | إنَّهَا رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشُّيطَانِ                          | مَا سَنُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الزَّكَاءُ                                           |
| ٧٩٠  | أَنْهَا سَرَقَتْ                                                | مًا الشَّدِيدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُما الشَّدِيدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ |
| AA٦  | أَنْهَا سَمِعَتْ عَائِشَةَ رضي اللّه عنها وَإِنْسَانَ           | مَا صِدْتُه لَهُ وَأَنَّهُ أَمْرَ أَصْحَابُهُ                                   |
| ٧٧   | أَنْهَا كَانَتْ تَعْتَرِضُ فِي قِبْلَتِهِ                       | مَا الْعُمْرَى الْتِي أَجَازَهَا رَسُولُ ٥٨٠                                    |
| ٤١٨  | أَنْهَا كَانَتْ عِنْدُ النَّبِيُّ ﷺ                             | مَا ثُمْنَا لِلْمَلائِكَةِ                                                      |
|      | إنَّهَا لا تَتِمُّ صَلاةً أُحَدِكُمْ حَتَّى                     | مَا كَانَ يَكْفِيهِ                                                             |
|      | إنْهَا لَرُوْيَا حَقُّ                                          | مًا الْعَاهُ مِنْ الْعَاهِ                                                      |
|      | أَنْهَا لَمَّا أَذَلَقَتْهُ الْحِجَارَةُ                        | مَا نَقُومُ إِغْظَاماً لِلَّذِي يَقْبِضُ ٣٦٠                                    |
|      | أَنْهَا لَمَّا وُضِعَتْ أُمُّ كُلُّتُومٍ                        | مًا مَلْنَا مِنْ إخْوَانِ الْكُهُانِ                                            |
|      | أَنْهَا نَذَرَت أَنْ تَحُجُّ لِلَّه مَاٰ فِيَةً                 | مًا هُوَ مِنْ إِخْوَانِ الْكُهَّانِ ٧٤٧                                         |
|      | إنَّهَا وَاقِعَةُ عَيْنِ                                        | مًا حِيَ رَكْضَةً مِنْ الشِّيطَانِ،                                             |
|      | أَنْهَا وَضَعَتْ بَغُدُ وَفَاةٍ زُواجِهَا                       | مَا الْوُصُوءُ عَلَى مَنْ نَامَ مُصْطَحِعاً                                     |
|      | أَنْهَاكُمْ عَنْ قَلِيلِ مَا أَسْكُرَ كَثِيرُهُ                 | مًا الْوَلاءُ لِمَنْ أَعْنَقَ                                                   |
|      | أَنْهُمْ أَصَابَهُمْ مُطَّرٌ فِي يَوْمٍ                         | مَا يَكْفِيكَ أَنْ تَضْرِبَ بِيَنْنِك                                           |
| £AY  | إنَّهُمْ جَمَلُوا الشُّخْمَ ثُمُّ بَاعُوهُ وَأَكَلُوا           | مَا يَكْفِيكَ أَنْ تَقُولَ بِيَدَّيْك                                           |
| ۸٥٠  | أَنْهُمْ طَبَخُوا ضِبَاباً فَقَالَ النَّبِيُّ                   | مًا يَلْبَسُ الْحَرِيرَ مَنْ لا خَلاق                                           |
|      | أَنَّهُمْ قَالُوا: وَمَا الرُّكَازُ يَا                         | ا أَنَّاهُ كَلِينٌ وَجُلُّ فَسَالُهُ عَنْ ٤١٥                                   |
| ٨٥٤  | أَنَّهُمْ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ قَوْماً             | ا أَنَاهُ 城 وَمُنَ وَاقِفٌ بِمَرَفَاتٍ ٤٧٢                                      |
| ٨٥٤  | إنَّهُمْ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ                       | أَسْلَمَ، وَأَبْتُ امْرَأَتُهُ أَنْ                                             |
| 4V £ | أَنَّهُمْ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ                          | أَغْتَنَ صَفِيَّةً وَجُعُلُ عِنْفَهَا                                           |
| ٤٢٠  | إنَّهُمْ قَدْ شَنَّ عَلَيْهِمْ الصَّيَامُ                       | أُعْطِيَ لَنُكُوْ الْقَلَحَ فَشَرِبَ وَعَنْ                                     |
|      | أَنْهُمْ كَانُوا يَقُومُونَ فِي زَمَنِ                          | اغْتَسَلَ بَعْدَ غَشَيَانِهِ عِنْدَ                                             |
|      | إِنَّهُمْ لا يَخْضُرُونَ جَمَّاعَتُهُ لَيْكُمْ وَلا يُجْمِعُونَ | يَجِبُ فِي الْخَمْسِ وَالْمِثْرِينَ خَمْسُ شِيَاوِ ٣٧٥                          |
|      |                                                                 |                                                                                 |

| YV4       | أَوْلُ مَا فُرِضَتْ العِئْلاةُ                    | 179 | أَنْهُمَا كَانَا يَأْكُلانِ طَمَاماً وَفِي       |
|-----------|---------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------|
| £17       | أَوْلُ مَا كُرِهَتْ الْحِجَامَةُ لِلصَّائِمِ      | 888 | إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُجَدَّدَ فِي صُدُورِ        |
|           | أَوْلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يَوْمَ        |     | إنَّي خَشِيتُ أَنْ يُكتَّبَ عَلَيْكُمُ الْوِثْرُ |
|           | أَوْلُ مَا يُحَاسَبُ الْعَبْدُ عَلَيْهِ           |     | إِنِّي رَجُلُ أَسْرُدُ الصُّومَ أَفَأَصُومُ      |
|           | أَوْلُ مَا يُحَاسَبُ عَلَيْهِ الْعَبْدُ           |     | إنَّى كُنْتَ أَصْبَحْت صَائِعاً                  |
|           | أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ فِي           |     | إِنِّي كُنْت امْرَأَ أُصِيبُ مِنْ النَّسَاءِ     |
|           | أَوّْلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ يَوْمَ        |     | إنِّي لا أحِلُ الْمَسْجِدَ لِحَايض               |
|           | أوَّلُ مَنْ يَجَثُو بَيْنَ يَدَيْ                 |     | إِنِّي لا أَحِلُ الْمَسْجِدَ                     |
|           | أَوُّلُ الْوَقْت: أَيُّ لِلصَّلاةِ الْمَفْرُوضَةِ |     | إنِّي لا أخِيسُ بِالْمَهُدِ وَلا أَخْبِسُ        |
| ۱۳٤       | أَوْلُ الْوَقْتِ رِضُوَانُ اللَّهِ، وَأَوْسَطُهُ  |     | إِنِّي لا أَسْتَطِيعُ أَنْ                       |
| 177       | أُولَئِكَ شِرَارُ ٱلْخَلْقِ                       |     | إنِّي لاشْبَهُكُمْ                               |
| ٤٢٠       | أولَيِكَ الْعُصَاةُ                               | ٦٣٢ | إِنِّي لاَفْعَلُهُ أَنَا وَمَنْهِ                |
| <b>TT</b> | أولامَنْ                                          |     | إِنِّي لَمْ أَبْعَثْهَا إِلَيْكِ لِتَلْبَسَهَا   |
|           | أَوْلَمْ عَلَى أَمْ سَلَمَةً،                     |     | إِنِّي نَذَرَت إِنْ وُلِدَ لِي وَلَدُ ذَكَرٌ     |
|           | أَوْلَمَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى بَعْضِ نِسَائِهِ      |     | أَهْدَى أَبُو جَهْمٍ بْنِ ۗ حُذْيْفَةً إِلَى     |
|           | أولِمْ وَلَوْ بِشَاةٍ                             | 800 | أَهْدَى لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ حِمَاراً وَخَنْيَاً  |
|           | أَوْلُهَا مَلامَتْهُ، وَثَانِيهَا نَدَامَةُ       | ۲۱. | المَلِينِي                                       |
| . 171     | اؤمًا لَهُ بِرَأْمِيهِ                            | 173 | الهٰدِنِي                                        |
|           | أَوْيَاكُلُ الضَّبْعَ أَحَدٌ؟                     |     | أَهَلُ مِنْ عِنْدِ السُّجْرَةِ                   |
| 144       | أَيْ الرَّجُلُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ               |     | أو لَمَنْت                                       |
|           | إِيَّاكِ وَالاَلْتِفَاتَ فِي الصَّلاةِ، فَإِنَّهُ |     | أَوْ لَمَسْتُمُ النِّسَاءَ                       |
| 970       | إيَّاكَ وَجَرُ الإِزَارِ فَإِنْ جَرُّ             |     | أوَيْرُوا بِخَسْ أَوْ بِسَبِعِ أَوْ بِيَسْعِ     |
|           | إِنَّاكُمْ وَالْجُلُوسَ عَلَى الطُّرْقَاتِ        | 700 | أَوْيَرُوا قُبُلَ أَنْ تُصْبِحُواً               |
|           | إِيَّاكُمْ، وَالْحَسَدَ، فَإِنْ الْحَسَدَ         |     | أَوْتِرُوا يَا أَهْلَ الْقُرْآنِ؛ فَإِنْ         |
|           | إِيَّاكُمْ وَالظَّنُّ                             | A09 | الأودّاخ                                         |
| 9,47      | إِيَّاكُمْ وَالظُّنُّ، فَإِنَّ الظُّنُّ           | 848 | أَوْسَطَ أَيَّامِ النَّشْرِيقِ                   |
| 4 TV      | لِيَّاكُمْ وَالظَّرْ، فَإِنَّ الظَّنَّ            | ०९१ | أَوْصَى لَلْظُ بِثَلَاثُوِ: أَجِيزُوا الْوَفْدَ  |
|           | إِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ، فَإِنَّ الْكَذِبَ         |     | أَوْصَى عِنْدَ مَوْتِهِ بِثَلاثُو                |
| ۹۸۰       | إِيَّاكُمْ، وَالْكَذِبَ، فَإِنَّهُ مَعَ           | 007 | أَوْصَانِي خَلِيلِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ       |
| TO1       | إِيَّاكُمْ وَالنَّعْيَ فَإِنْ النَّعْيَ مِنْ      | 090 | أوصي                                             |
| <b>*1</b> | إِيَّاكُنْ وَنَعِيقَ الشَّيْطَان فَإِنَّهُ        | ۸۹۳ | أوغى لَهُ مِنْ سَامِع                            |
| £¥A       | أَيَّامُ أَكُلِ وَشُرْبِ وَذِكْرِ اللَّهِ         |     | ارل ما اشتكى 避 في بيت ميمونة                     |
| AY3       | أَيَّامُ النَّفُويِينِ أَيَّامُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ   |     | أَوْلُ مَنَا افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى أَمْتِي     |
|           | أَيْسُوكُ أَنَّ يَشْرَبَ مَعَكُ الْهِرُ ؟         |     | أَوْلُ مَا فُرِضَتُوا الصَّلَاةُ رَكْعَتَيْنِ    |
|           |                                                   |     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •            |

| ۹۹۷        | الْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ كُلُّ شَيْءٍ                    | 0 Y A         | آيسُرُك أَنْ يَكُونُوا لَك فِي الْبِرِّ           |
|------------|-------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------|
| 997        | الْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ، لا إِلَهُ إِلاَّ               | Y9V           | أَيْعْجِزُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَتَقَدُمَ             |
|            | الْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ هُنَّ ذِكْرُ                    | ۲۰٦           | آيَغجِرُ أَحَدُكُمُ أَنْ يَنَقَدُمُ               |
|            | بَالَ ثُمَّ تَيَمَّمَ فَقِيلَ                               | ٦٧٠           | آيلعَبُ بِكِتَابِ اللَّهِ                         |
| 907        | بَايْعَ النَّبِيُّ ﷺ جَمَاعَةً مِن الصَّحَابَةِ             | £9£           | أيما أَمَةٍ ولدتْ من سيَّدها فهي حرَّةً           |
| ٥٤         | بَدَأَ بِمُؤَخِّرٍ رَأْسِهِ                                 |               | أَيُّمَا أَمَةٍ وَلَدَتْ مِنْ سَيِّدِهَا          |
| ۰٤،۰۳      | بَدَأُ بِمُقَدَّمُ رَأْسِهِ، حَتَّى ذَهَبَ                  | 9 17          | أَيُّمَا امْرِئٍ مُسْلِمٍ أَعْنَقَ امْرَأُ        |
|            | بَدَأَ بِمُقَدُّمُ وَأُسِهِ                                 | VV0           | أَيُّمَا امْرَأَةٍ بَغَى عَلَيْهَا وَلَدُهَا      |
| 788        | الْبَدْرِ الْمُنِيرِ                                        |               | أَيُّمَا امْرَأَةٍ تَزَوُّجَهَا اثْنَانِ          |
| A79        | الْبَدَنَةُ عَنْ عَشْرَةٍ                                   | 710           | آيَّمَا امْرَأَةٍ زَوْجَهَا وَلِيُّانِ            |
| ۸۰         | الْبَرَازُ فِي الْمُوارد                                    | ٠٠٠٠ ٨٢٢      | أَيُّمَا امْرَأَةٍ نَكَحَتْ بِغَيْرِ إِذْنِ       |
| ۰۳۳        | بَرَدَتْ جِلْدَتُهُ                                         | ۷۱۲، ۲3۲، ۳3۲ | أَيُّمَا امْرَأَةٍ نُكِحَتْ عَلَى صَدَاقٍ         |
| ٣٩٦        | بِزَوْغ الْهِلالِ فِي الْخِصَالِ الْمُقْتَضِيَةِ لِلظَّلالِ | ۸۹۸           | أَيُّمَا أَمِيرٍ احْتَجَبَ عَنْ النَّاسِ          |
| 77.        | بِسْمِ اللَّهِ وَاللَّهُ أَكْبَرُ                           | ٣٨            | أَيُّمَا إِهَابٍ دُبِغُأَيُّمَا إِهَابٍ دُبِغُ    |
| ٧٧٣        | بِسُنَّةَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ                                 | ٠٣٦           | أَيْمًا رَجُلٍ بَاعَ مَتَاعاً فَأَفْلَسَ          |
|            | الْبَسُوا ثِيَابَ الْبَيَاضِ فَإِنْهَا                      | 007           | أَيُّمَا رَجُلٍ ظَلَمَ شَيْبُراً مِنْ الْأَرْضِ   |
| ٣٤٦        | الْبَسُوا مِنْ يْيَابِكُمْ الْبَيَاضَ، فَإِنْهَا            | ٥٣٦           | أَيِّمَا رَجُلِ                                   |
| 17V        | الْبَسِي ثِيَابَك وَالْحَقِي                                | £ £ ₹ 7       | أَيُّمَا صَبِيٍّ حَجٍّ، ثُمُّ بَلَغَ الْحِنثَ     |
| ١٨٠        | الْبُصَاقُ فِي الْمَسْجِدِ خَطِينَةٌ وَكَفَّارَتُهَا        | 015           | آيَمًا عَبْدِ تَزَوْجَ بِغَيْرِ إِذْنِ            |
| 177        | الْبُصَاقُ فِي الْمَسْجِدِ خَطِيثَةٌ                        | 133           | يُّمَا غُلامٍ حَجٍّ بِهِ أَهْلُهُ ثُمُّ           |
|            | بِعْ الْجَمْعَ بِالدُرَاهِمِ ثُمُّ ابْنَعْ                  | ۸٣٤           | يُّمَا قَرْيَةِ أَتَنِتُمُوهَا فَأَقَمْتُمْ       |
|            | بَعَثُ أُمُّ سُلَيْمٍ إِلَى امْرَأَةٍ                       | <b>797</b>    | يُّمَا مُسْلِمٍ كَسَا مُسْلِماً ثَوْباً           |
| ۸٣٦        | بَعَثَ خَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ                              | 178           | يْنَمَا أَذْرَكَتُك الصَّلاةُ فَصَلُّ             |
| ۸۳۰        | بَعْثَ خَالِدَ بْنَ                                         | ٣٠٢           | يُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ لَنْ تُطِيقُوا          |
| <b>{••</b> | بَعَثَ رَجُلاً عَلَى                                        | 710           | لْبَائِعُ وَالْمُبْتَاعُ بِالْخِيَارِ             |
| £11        | بَعَثَ رَجُلاً يُنَادِي فِي النَّاسِ                        | 907           | ادِرُوا بِالأعْمَالِ سَبْعًا مَا تُنْتَظِرُونَ    |
| ٧١         | بَعَثَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ سَرِيَّةً، فَأَمَرَهُمْ            |               | إِذْنِ اللَّهِ، فَلَمْ يَأْتِ بَابَ مَسْجِدِهِ    |
|            | بَعَثَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عُمَرَ عَلَى الصَّدَقَةِ           | ٩٧١           | نْسَ أَخُو الْعَشِيرَةِ                           |
| ٧١         | بَعَثْ سَرِيَّةً فَأَصَابَهُمْ                              |               | مُسَ خَطِيبُ الْقَوْمِ أَنْتَ                     |
| 78.        |                                                             |               | فْسَ الطُّعَامُ طَعَامُ الْوَلِيمَةِ              |
| ٤١         | بَعْثَ عَلِيّاً وَآخَرُ مَعَهُ                              | TVT           | مُسَ الْمَرْءُ كَانَ لَقَدْ كَانَ فَظًّا غَلِيظاً |
| TV 8       | بَعَثَ مُعَاذاً إِلَى                                       |               | فْسَمًا مَا قُلْتُمْ مَا بُعِثَ نَبِيُّ           |
| 177        | بَعَثَ النَّبِيُّ ﷺ خَيلاً، فَجَاءَتْ                       |               | اع جلْساً وَقَدَحاً وَقَالَ                       |
| ۸٣٦        | بَعَثْنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِلَى الْبَمَنِ                 | 773           | اعَدَ اللَّهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّارِ          |

| YTE     | التَّارِكِ لِدِينِهِ المفارق للجماعة             | ۸۳٦ | <br>مَثْنِي النَّبِيُّ ﷺ إِلَى الْيَمَنِ                                                                |
|---------|--------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10A     | تَبْتَغِي بِذَلِكَ رِضَا رَسُولِ اللَّهِ         |     | مَثُهُ بَعْدَ ذَلِكَ إِلَىمَثَهُ بَعْدَ ذَلِكَ إِلَى                                                    |
|         | تُبَسِّمُكُ فِي وَجُهِ أَخِيكُ صَدَقَةٌ لَك      |     | مَثَّهُ لِحَاجَةِ                                                                                       |
|         | التُّنَّاوُبُ مِنَ الشُّيْطَانِ، فَإِذَا         | V19 | عَثُهُ النَّبِيُّ £ إِلَى الْيَمَنِ أَنَّهُ                                                             |
| 178     | التَّنَاؤُبُ مِنْ النَّيْطَانَ                   | £A9 | غنيهِ بِأُوقِيَّةِ قُلْت: لا ثُمُّ                                                                      |
| 977     | تُجَاوَزُ اللَّهُ عَمَّا تَخَدُّثَتْ بِهِ        |     | غنيه بِأُوقِيُّةِ                                                                                       |
| ٤٥١     | تَجَرُدُ لإهْلالِهِ                              | £   | غنِيهِ فَبِغته بِأُوقِيَّةٍ وَاشْتَرَ طَت                                                               |
| 777     | تَخْرِيمُهَا التَّكْبِيرُ وَتَخْلِيلُهَا         |     | عنيه                                                                                                    |
| 079     | تَخْمَارُ وَتَصْفَارُ                            |     | عَيْنِهِ                                                                                                |
|         | تَحِيُّةَ الْمَسْجِدِ لا تَفُوتُ بِالْجُلُوسِ    | ٨٤٠ | خَيْرِ جُرْمٍ                                                                                           |
|         | تَدَاعَبَا دَائِةً                               | ٨٤٠ | مَنْیرِ حَقْ                                                                                            |
| VV0     | تَدْرِي مَا الزُّنَى؟                            | ٨٤٠ | مير<br>خَيْرِ حِلْهَا                                                                                   |
| 090     | تَذَرُ وَرَثَتَكَ أَغْيَاءً خَيْرٌ مِنْ          | A91 | منیر سکین<br>منیر سکین                                                                                  |
| ٥٨١     | تُذْهِبُ وَحَرَ الصَّلْرِ                        |     | بغَيْرِ وقَاعِ<br>بغَيْرِ وقَاعِ                                                                        |
|         | تَرَاءَى النَّاسُ الْهِلالَ، فَأَخْبَرْت         |     | َ عَرِّ مَا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ لَخَرَبُتْ بِيَلِهَا<br>بِفَصْعَةٍ فِيهَا طُعَامٌ فَضَرَبُتْ بِيَلِهَا |
|         | تُربَتْ يَدَاك                                   |     | بِكَثْرَةِ السُّجُودِ                                                                                   |
|         | تُربَتْ يَدَاهُ                                  |     | َ<br>بَلْ عَارِيَّةٌ مُؤَدَّاةًبَلْ عَارِيَّةٌ مُؤَدَّاةً                                               |
|         | تُرَدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ                      |     | بَلْ مِنْكُمْ<br>بَلْ مِنْكُمْ                                                                          |
|         | تَرَدُ الْمَاءَ، وَتَأْكُلُ الشُّجَرَ حَتَّى     |     | بَلَغَ عَائِشَةً أَنَّ ابْنَ عُمَرَ                                                                     |
|         | تَرَكَ الْقَتْلَ فِي الرَّابِعَةِ                |     | بُلُوا الشُّعْرَ وَأَنْقُوا الْبَشْرَ                                                                   |
| VV0     | تَرَكْتُمُوهُ لَعَلَهُ يَتُوبُ فَيَتُوبُ اللَّهُ |     | بَيْدَاؤُكُمْ هَلْنِو الْيِي تَكْذِيُونَ                                                                |
|         | تَزَوَّجَ امْرَأَةً مِنْ بَنِي                   |     | بيِّدِو الْخَيْرُ                                                                                       |
| ٦٢٧     | تَزَوُّجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْعَالِيَّةَ        |     | بَيْعُ الْمُحَفَّلاتِ خِلابَةٌ وَلا تَحِلُ                                                              |
| 717     | تَزَوْجَ النَّبِيُّ ﷺ مَيْمُونَةً، وَهُوَ        |     | الْبَيِّعَان بالْخِيَار مَا لَمْ يَتَفُرُّقَا                                                           |
| { o { · | تَزَوُّجَهَا يَلُطُ وَهُوَ خَلالٌ                |     | بَيْنَ كُلُّ أَذَانَيْنِ صَلاةً ٰ                                                                       |
| ١٧٥     | التَّسْبِيحُ لِلرِّجَالِ، وَالتَّصْفِيقُ         |     | <br>الْبَيْنَةُ عَلَى الْمُدْعِي وَالْيَمِينُ                                                           |
| 109     | التُسْبِيحُ لِلرُّجَالِ                          |     | الْبَيْنَةُ عَلَى الْمُدْعِي                                                                            |
| 711     | تُسْتَأْمَرُ الْيَنِيمَةُ                        |     | <br>الْبَيْنَةُ وَإِلاَّ حَدُّ فِي ظَهْرِك                                                              |
| /09     | تَسْتَجِقُونَ قَتِيلَكُمْ أَوْ صَاحِبَكُمْ       |     | الْبَيِّنَةَ، وَإِلاَّ فَحَدُّ فِي ظَهْرِك                                                              |
| E 1 Y   | تَستَحْرُوا فَإِنْ فِي السَّخُورِ بَرَكَةُ       |     | بَيْنَمَا امْرَأَتَان مَعَهُمَا ابْنَاهُمَا                                                             |
| *A0     | تَسَلُّفَ صَدَقَةً مَالِ الْعَبَّاسِ             |     | ·<br>بَيْنَمَا صَفْوَانُ بْنُ أُمَيَّةَ مُضْطَجعٌ                                                       |
| ٩       | تَستَوْكُوا فَإِنَّ السُّوَاكَ مَطْهَرَةٌ        |     | <br>تَأْتِي أَيَّامٌ لِلْعَامِل فِيهِنُّ أَخْرُ                                                         |
| (TY     | تَعَيْدَ                                         |     | تُؤخَذُ صَدَقَاتُ الْمُسْلِمِينَ عَلَى<br>تُؤخَذُ صَدَقَاتُ الْمُسْلِمِينَ عَلَى                        |
| YY      | تُصَدُقَ بأَصْلِهِ: لا يُبَاعُ وَلا يُوهَبُ      |     | رين<br>تُؤخَذُ مِنْ أَمْوَالِهِمْ                                                                       |
|         |                                                  |     | 13.2 0. 3                                                                                               |

| ٠ ٢٢   | تَوَصَّأَ حَتَّى أَسْرَعَ فِي الْعَصُدِ           | ٣٩٨                                    | تَصَدُقُوا فَقَالَ                                                                                             |
|--------|---------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7      | تَوَضَأَ عَلَى الْوَلاءِ ثُمُ قَالَ:              | VAV                                    | تَصَدُّقِي وَلَوْ بِظِلْفِ مُحَرُّقِ                                                                           |
|        | تُوَضًا فَحَسَرَ                                  | ٧٨٠                                    | تُصَلِّي عَلَيْهَا لَسِيسِيسُلُولِ اللهِ عَلَيْهَا لَسِيسِيسُلِيسِيسُلِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِ |
| 717    | تُوَصَّأُ فَعَسَلُ وَجَهَهُ وَيَدَيْهِ            | ************************************** | تَضَعُونَهُ عَنْ رِفَابِكُمْ                                                                                   |
| 71     | تَوَضًا فَمُسَحَ بِنَاصِيَتِهِ                    | 378                                    | تُطْعِمُهَا إِذَا أَكَلْتُ وَتَكَسُّوهَا                                                                       |
| 00     | تَوَضُأُ كُمَا أَمَرَكُ اللَّهُ                   | ٤٨٧، ٩٨٧                               | تَعَافُوا الْحُدُودَ فِيمَا يَيْنَكُمْ                                                                         |
| ٥٢     | تُوَضَّأُ مَرَّنَيْنٍ مَرْتَيْنٍ وَمَرَّةً        | 189                                    | تُعَالَ                                                                                                        |
| ייי דר | تُوَضَّأُ مِنْ إِنَّاءٍ وَاحِلْهِ                 | 997                                    | تَعَالَى يَسْأَلُ مَلاثِكَتَهُ مَا                                                                             |
| ٥٨     | تُوَضَّأُ مِنْ إِنَاءً يَسَعُ رِطْلَيَنِ          | ٤٨٠                                    | تَغْدِلُ أَلْفَ صَلاةٍ                                                                                         |
| ٧٦     | تُوَضَأُ وَاغْسِلْ ذَكَرَكَ أَسسسسسسسسسسسسسسسسسسس | 997                                    | تَعْدِلُ عَشْرَ رِقَابٍ وَكَانَ لَهُ مَسْلَحَةً                                                                |
|        | تُوَضًا وُضُورَهُ لِلصَّلاةِ                      | 901                                    | تَعِسَ عَبْدُ الدَّينَارِ وَالدُّرْهَمِ                                                                        |
|        | تُوَضًا                                           | 1                                      | تَعَلَّمُوا سَيُّدَ الاسُّتِغْفَارُِ                                                                           |
|        | تُوَضَّوُوا مِنْ لُحُومِ الإبِلِ وَلا تُوَضُّؤُوا | 787                                    | نَعَوَّذَتْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ حِينَ                                                                       |
| ٣٦١    | تُوضَعَ فِي الأراضِ                               | Yov                                    | تُفْتَحُ فِيهَا أَبُوَابُ السَّمَاءِ وَيَنْظُرُ                                                                |
| 1      | تُوضَعُ الْمُوَازِينُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ         | V77                                    | نَقْتُلُ عَمَّاراً الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ                                                                      |
| ٣٦٤    | تُوُفِّيَ رَجُلٌ فَلَمْ تُصَبِ لَهُ حَسَنَةٌ      | 1.9                                    | نَقْتُلُك الْفِنَةُ الْبَاغِيَةُ                                                                               |
| 0 8 7  | تُوُفِّيَ رَجُلٌ مِنَّا فَغَسُلْنَاهُ             | Y1V,Y10                                | نَقَدْمُوا فَأَتَمُوا بِي، وَلْيَأْتَمُ                                                                        |
| 111    | التَّيْمُمُ صَرَّبَتَانٍ: صَرَّبَةً لِلْوَجْهِ    | VAV                                    | نُقْطَعُ يَدُ السَّارِقِ فِي رُبُعِ دِينَارٍ                                                                   |
| 90V    | ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ وَهَلَ يَكُبُّ النَّاسُ        | ٩٧٢                                    | لَّتَفْوَى هَا هُنَا وَيُشِيرُ إِلَى صَنْرُهِ                                                                  |
| ٦٧٢    | ثُلاثٌ جِدُّمُنْ جِدُّ وَهَزْلُهُنْ جِدُّ         | ۳۱۳                                    | التُكْبِيرُ فِي الْفِطْرِ سَبْعٌ فِي الْأُولَى                                                                 |
|        | ثَلاثٌ جِٰدُمُنُ جَٰدٍ، وَمَزْلُهُنَّ             | ۸۰۸                                    | كُون فِنَنَّ، فَكُنْ فِيهَا عَبْدَ اللَّهِ                                                                     |
|        | ثَلاثُ سَاعَاتٍ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ           | ٩٤٩                                    | لتَّمْرَةُ الَّتِي وَجَدَهَا ﷺ فِي الطَّرِينِ                                                                  |
| 078    | ثَلاثٌ فِيهِنُ النَّبَرَكَةُ، الْبَيْعُ           | ٤٣٥                                    | لْتُوسُوهَا فِي الْعَشْرِ الأوَاخِرِ                                                                           |
| ١٣٤    | <br>ئلاتُ لا تُؤخَرُ                              | ٦٤                                     | مَضْمُضَ فَاسْتُشْتَنَ ثَلاثاً                                                                                 |
|        | ثَلاثُ لا يَسْلَمُ مِنْهُنُ أَحَدٌ الطَّيْرَةُ    |                                        | مَضْمَضَ ﷺ وَاسْتَنْثَرَ ثَلاثاً.                                                                              |
|        | ثَلاثٌ لا يُفطِرْنَ: الْقَيْءُ وَالْحِجَامَةُ     | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | مَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ ثَلاثَ مَرَّاتٍ                                                                         |
| ٥٧٤    | ثَلاثً لا يُمْنَعْنَ: الْكَلَّا وَالْمَاءُ        | 171                                    | مْكُتُ اللَّيَالِيَ مَا تُصَلِّي، وَتُفْطِرُ                                                                   |
| 097    | ئلاثُ لَبَال                                      | 17                                     | نَخْنُخ                                                                                                        |
| ٦٤     | ثَلاثَ مَرُاتٍ غَرْفَةً وَاحِدَةً                 | 7.5                                    | نُحَحُ الْمَزْأَةُ لأرْبَعٍ: لِمَالِهَا                                                                        |
|        | ثَلاثَ مَرَّاتٍ مِنْ ثَلاثِ حَفَنَاتٍ             |                                        | هَاذَوْا تُحَاثِواهاذَوْا تُحَاثِوا                                                                            |
|        | ثَلاثٌ مُهْلِكَاتٌ: شُخُّ مُطَاعٌ وَهَوْى         | ٥٨١                                    | هَادَوْا، فَإِنَّ الْهَدِيَّةَ تَسُلُّ                                                                         |
|        | لَّلاثٌ مُنْ عَلَيُّ فَرَائِضُ وَلَكُمْ           | £7Y                                    | َجُهُوا إِلَى مِنْى وَرَكِبَ ﷺ فَصَلَّى                                                                        |
|        | نُلاثٌ مُنْ عَلَيْ فَرْضَ وَلَكُمْ تَطَوُعٌ       |                                        | َضَأَ بِإِنَاءٍ فِيهِ قَدْرُ                                                                                   |
|        | ثَلاثَةٍ عَنْ النَّائِم خَتَّى يَسْتَنَقِظَ       | ٥٨ ٨٥                                  | إضاً بِتُلُثُو مُدًّ                                                                                           |

| £V9  | ثُمُّ رَكِبَ إِلَى الْبَيْتِ فَطَافَ بِهِ              | ثَةِ قُرُونِ ٢٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | ثُمُّ رَكِبَ حَتَّى أَتَى الْمَوْقِفَ إِلَى            | نَةً لا تَقَبُلُ لَهُمْ صَلاةً، وَلا  ١٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7.0  | ثُمُّ سَجَدَ وَسَجَدَ مَعَهُ الصُّفُّ الأوْلُ          | يَّقُةً لا يُكَلِّمُهُمُّ اللَّهُ يَوْمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | ثُمُّ سَلَّمَ فَقَامَ هَؤُلاهِ أَيْ الطَّائِفَةُ       | الْتِي الَّذِي هُوَ خَيْرٌ ٨٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | ثُمُّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ لا يُحَدُّثُ فِيهِمَا        | ٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | ثُمُّ ضَرَّبَ بِشِمَالِهِ عَلَى يَمِينِهِ              | أَخَذَ طَرَفَ رِدَائِهِ فَبَصَقَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7:7  | ثُمُّ طَأَطَا رَأْمَهُ فَلَمَّا رَأْتِ                 | ا<br>مُ أَذَخُلَ عَلَى الْكُوْ يَدُهُ، فَمَهْمَهُنَ وَاسْتَشْتَنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۰۸۳  | ثُمُّ عَرَفْهَا                                        | اً أَنْخَلَ يَنَهُ فِي الإِنَاءِ فَمَضْمَضَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 0A0  | ثُمُّ عَرِّفْهَا سَنَةً فَإِنْ لَمْ تُعْرَفْ           | أذناك أذناك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٨٥  | ثُمُّ عَرَّفْهَا سَنَةً فَإِنْ لَمْ يَجِئْ             | ،<br>مُ أَذَنَ بِلالْ، فَصَلَى النَّبِيُّ ١٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | ثُمُّ غَسَلَ ذِرَاعَيْهِ حَتَّى سَالَ الْمَاءُ         | ا<br>مُ ارْفَعَ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِماً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | ثُمُّ عَسَلَ رِجْلَهُ الْيُعْنَى إِلَى الْكَعْبَيْنِ   | ، الله على الله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | ثُمُ غَسَلَ                                            | اً مُنْطَجَعَ حَنِّى طَلَعَ الْفَجْرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7.04 | ثُمُّ فَرَقَ بَيْنَهُمَا                               | ؟<br>مُّ اَفْرَغَ عَلَى رَأْسِهِ ثَلاثَ حَفَنَاتٍ مِلْءُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٢٠  | ثُمُّ قَرَأَ فَجَهَرَ بِالْقِرَاءَةِ                   | ؟ مَنْ اللَّهِ عَلَى نَرْجِهِ وَغَسَلُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| £14  | ثُمُّ قِيلَ لَهُ بَعْدَ ذَلِكَ: إِنَّ بَعْضَ           | ، مَنْ مُنْ ذَلِكَ فِي صَلاتِك كُلُهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | ثُمُّ لا يُضْرُهُ مَنِي عُ                             | م<br>مُ افْرَا بِأَمُ الْفُرَآنِ ثُمُ افْرَأ بِمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | ثُمَّ لِيَتَخَيِّرُ مِنَ الدُّعَاءِ أَعْجَبَهُ         | ا<br>مُ افْرَأَ بِأَمُّ الْكِتَابِ وَيِمَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | ثُمُّ لِيَطْرُحُهُ فَإِنَّ فِي أَحَدِ جَنَاحَيْهِ      | مُ إِنْ رَنَتَ قَلْبَخِلِدَهَا الْحَدُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ø    | فَمْ مَسْحَ بِرَأْسِهِ                                 | ر<br>مُ أَنْتَ بِالْخِيَّارِ فِي كُلُّ سِلْمَةٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 01   | ثُمَّ مَسْحَ بِرَأْسِهِ، وَأَذْخَلَ إصْبَعَيْهِ        | ؟<br>مُ انْصَرَفَ إِلَى الْمَنْحَرِ فَنَحَرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | نُمُ نَهَى عَنْهُمْ يَوْمَ حُنَيْنٍ وَهِيَ مُلْرَجَةٌ  | م أَنْكُمْ مَعْشَرَ خُزَاعَةً قَتَلْتُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | ثُمُّ وَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى ظَهْرِ            | مُ أَهْرَى سَاجِداً ثُمُّ ثَنَى رِجْلَيُهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | ثُمُّ يُجَامِعُهَاث                                    | م بِنَا نَبْتُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | ثُمُّ يَجِيءُ قَوْمٌ يَتَسَمَّنُونَ وَيُحِبُّونَ       | ا بِنَّ مَنْ فَعُ صَوْتَكَ بِالشَّهَادَةِ أَشْهَدُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٧٥  | ثُمَّ يَخَلِقُوا أَوْ يُقَصِّرُوا                      | ئ زُكَة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 74   | ثُمَّ يَنْتَدِلُ مِنْهُ                                | م ر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y4   | ثُمُ يُغْتَسِلُ                                        | يم ووده<br>يُم مَطْهُرُ مُمَّ إِنْ مُثَاءَ أَمْسَكَ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7.0  | ثُمُّ يَقُولُ: سَعِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ رَبُّنَا | المعادمة الم |
|      | ا مَا يُكَبِّرُ فَيْرَفَعُ رَأْمَةُ حَتَّى             | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | ئُمْ يُكَبِّرُ وَيَسْجُدُ حَتَّى يُمَكُنَ              | لَمْ تُكِرُّرُ وَتَرْكُمُ خَنِّى تَطْمَيْنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 4    | ئُمُّ يَكُونُ قَوْمٌ يَشْهَدُونَ وَلا يُسْتَشْهَدُونَ  | ئم خَنَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1AV  | ثُمُّ يَمْكُثُ قَائِماً حَتَّى يَقَعَ كُلُّ            | ئم دَبَحَهُ ثُمُّ قَالَ بِسُم اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٩٤٤  | تُعَرَّاتِ النَّظَرِ فِي عِلْم الأَثَرِ                | شُمْ رَفَعَ وَكُبُرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      |                                                        | ىم رىح وجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| <ul> <li>وراد العالم عي عام الوالات المنافعة العالم والمالية العالم والمنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة والمنافعة والمنا</li></ul> | 1.55       | م الصفحات                                                                             | معزوأ لأرقا    | فهرس الأحاديث النبوية                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------|
| ٧٠٠         نظا الذي الخال الذي الله           ٢١٧         خلا الذي الخال المناسلات           ٢١٧         خلا الشيال الشيا                                                                                                             | ٥٩٠        | جَعَلَ لِلْجَدُّةِ السُّدُسَ                                                          | ٦٧٠            | نُمَرَاتِ النَّظَرِ فِي عِلْمِ أَهْلِ الأَثْرِ        |
| ١٧٦٧         خال بختل الشالي المشالية         ١١٣٠,١١١         ١١٤٠ خال بغضيا من والمقال         ١٢٧         ١١٤٠ خال بغضيا من والمقال         ١١٠٠ خوات لي الدين المناسخة المقال من المناسخة المقال بغضيا المناسخة المناسخة المقال بغضيا المناسخة المقال بغضيا المناسخة المقال بغضيا المناسخة المقال بغضيا المناسخة ا                                                                                    | ٧٠         | جَعَلَ النَّبِي لَلَّا ثَلاثَةَ أَيَّام وَلَيَالِيهِنَّ                               | YAA            | ثَمَنُهُ ثَلاثَةُ دَرَاهِمَ                           |
| النب المتن بقد الله النب المتا الله المتا المتا الله المتا المتا الله النب المتا الله النب المتا الله النب المتا المتا الله النب المتا ال      | V7V        | جَعَلَ يَخْتِلُ الْمُطْلِعَ                                                           | וור, דור       | النَّيْبُ أَحَقُّ بِنَفْسِهَا مِنْ وَلِيُّهَا         |
| الكب أول بشري كال الله الله كالا الله الله الله كاله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>TTV</b> | جَعَلُ الْيَمِينَ عَلَى الشَّمَال                                                     | 718            | النَّيْبُ أَحَقُ بِنَفْسِهَا                          |
| جاء اغرابي أول النبي تالا الذي تالا الله علي الذي النبي تالا الذي تالي الزائم المنجدا         ١٥٦ جاء اغرابي كال في طابقة         ١٥٦ جاء اغرابي كال الله علي الزائم الله علي الزائم الله علي الزائم الله علي الزائمين رجلة         ١٠١ جاء زخان إلى النبي علي الزائمين رجلة         ٢٤ جاء زخان إلى النبي علي النبي الله علي الخير الزائمين رجلة         ١٠١ جاء زخان إلى النبي علي النبي علي النبي الله علي الخير الزائمين رجلة         ١٠١ جاء زخان إلى النبي علي النبي الله علي النبي النبي علي النبي النبي علي النبي النبي علي النبي الله علي الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 107        | جُعِلَتْ لِي الأرْضُ كُلُهَا مُسْجِداً                                                | 7.9            | النَّيْبُ أُولَى بِنَفْسِهَا                          |
| خات المرابي كان في طابقة         ٣٣         جالت المرابي كان في طابقة         ٣٢         جالت المرابي كان متحداً         ٢٤         جالت المرابي كان الله محلاً المرابي كان الله محلاً المرابي كان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 107        | جُعِلَت لِي الأرضُ مَسْجِداً وطهوراً                                                  | ۸۸۰            | جَاءَ أَعْرَابِي ۗ إِلَى النَّبِيُّ لَلْكُوْ، فَقَالَ |
| خاد إلى رَسُول الله مِمْكُلُ وَلَمْلِ اللهِ مِمْكُلُ اللهِ مِمْكُلُ اللهِ مِمْكُلُ اللهِ مِمْكُلُ اللهُ مِمْكُلُو اللهُ مِمْكُلُ اللهُ مِمْكُلُو اللهُ مِمْكُلُ اللهُ مِمْكُلُو اللهُ مُمْكُلُو اللهُ اللهُ مُمْكُلُو اللهُ اللهُ مُمْكُلُو اللهُ اللهُ مُمْكُلُو اللهُ اللهُ مُمْكُلُولُ اللهُ اللهُ مُمْكُلُولُ اللهُ اللهُ مُمْكُلُولُ اللهُ اللهُ مُمْكُلُولُ اللهُ الله                                     | 107        | جُعِلَتْ لِي الأرْضُ مَسْجُداً                                                        | ٣٣             | جَاءً أَعْرَابِيُّ فَبَالَ فِي طَائِفَةِ              |
| ١٠٠٠ جاء تادون رها إلى بيوب الرقاع       ١٠٠٠ جاء درخل الى النبي تلك فاسائة       ١٠٠٠ جاء درخل الله النبي تلك فاسائة       ١٠٠٠ جاء درخل الله النبي تلك فاسائة       ١٠٠٠ جاء درخل الله النبي تلك في النبي الله ورخمتها المنه ورخمتها النبي الله ورخمتها الله ورخمتها النبي الله ورخمتها الله الله الله الله ورخمتها الله الله ورخمتها الله الله ورخمتها الله الله الله الله ورخمتها الله الله الله ورخمتها الله الله الله ورخمت                                                                                                                       | ٣٤         | جُفُونُ الأرْض طَهُورُهَا                                                             | ٤٣             | جَاءَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ غَالِبُ                 |
| جاد رَجُلُ إلى النبي تلك فسالة       ٥٨٢       جاد رَجُلُ إلى النبي تلك فقال:       ٥٨٢       جاد رَجُلُ إلى النبي تلك فقال:       ٢٢١       جاد رَجُلُ فقال:       ٢٢١       جاد رَجُلُ إلى النبي تلك فقال:       ٢٢١       جاد رَجُل بنا إلى النبي تلك فقال:       ٢٢١       جاد رَجُل بنا إلى النبي تلك فقال:       ٢٢١       جاد رَجُل بنا إلى النبي تلك في المحلكين المحلكين إلى النبي تلك في المحلكين إلى النبي تلك في المحلكين المحلكين إلى النبي تلك في المحلكين المحلكين إلى النبي تلك في المحلكين المحلك                                                                                                                                                                                                                          | ۸۰۷        | جَلَدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَرْبَعِينَ                                                  | 7.1            | جَاهَ ثَلاثَةُ رَهْطِ إِلَى بُيُوتِ أَزْوَاجِ         |
| جاد رَجُلُ إِلَى النّبِي كلا فقال:       جاد رَجُلُ إِلَى النّبِي كلا فقال:       ٢١٠ (١٩٥ (١٩٥ (١٩٥ (١٩٥ (١٩٥ (١٩٥ (١٩٥ (١٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | V99        | جَلَدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَرْبَعِينَ، وَجَلَدَ                                        | ۰۸۳            | جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيُّ ﷺ فَسَأَلَهُ            |
| ١٠٠       ١٩٠٤ (١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 771        | جَلْدَ الْعَنْدِ                                                                      | ٨٩١، ٩٩١، ٢٦٤، | جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ:              |
| جَاهُ رَجُلُ إِلَى النّبِي كَلِمُ النّبِ النّبِ كَلِمُ النّبِ اللّهِ النّبِ اللّهِ وَرَجْمَعُهَا بِنُوْ وَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَرَجْمَعُهَا بِنُوْ وَ اللّهِ اللّهِ وَرَجْمَعُهَا بِنُو وَ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ      | ٨٠٠        | جَلَدَ فِي الْخَمْرِ أَرْبَعِينَ                                                      |                |                                                       |
| جَادَ رَجُلُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ عَلَمْ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَمْ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللللللل                                                                                                                      |            |                                                                                       | A11            | جَاهَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ يَسْتُأْذِنُ          |
| جَاهُ رَجُلُ مِن مَجُوسِ مُحَوَّ إِلَى النّبِيُ اللّهِ عِلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ اللّهِ عَلَمَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَمَ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمَ عَلَى اللّهُ عَلَمَ اللّهُ عَلَمَ اللّهُ عَلَمَ عَلَى اللّهُ عَلَمَ عَلَى اللّهُ عَلَمَ عَلَى اللّهُ عَلَمَ عَلَى اللّهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَى اللّهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَى اللّهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَى اللّهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ اللّهُ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال      | ٧٧٣        | جَلَدْتَهَا بِكِتَابِ اللَّهِ وَرَجَمْتِهَا بِسُنَّةِ                                 | ۸۱۳            | جَاءً رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ             |
| جَاهُ رَجُلُ يَسْتَاقِكُ عَلَيْهَا بُعْدُ الْجِمَا فِي جَلَىٰ رَسُولُ اللّهِ يَتَلِيْقُ عَلَيْهَا بُعْدُ اللّهِ يَتَلِيْقُ الْجَدُ اللّهِ يَتَلِيْقُ عَلَيْهَا بُعْدُ اللّهِ يَتَلِيْقُ الْجَدَ اللّهِ يَتَلِيْقُ عَلَيْهِ الْجَدَ اللّهِ يَتَلِيْقُ عَلَيْهِ اللّهِ يَتَلِيْقُ عَلَيْهِ اللّهِ يَتَلِيْقُ عَلَيْهِ اللّهِ يَتَلِيْقُ اللّهُ وَالْعَمْ اللّهِ يَتَلِيْقُ اللّهُ وَالْعَمْ اللّهِ يَتَلِيْقُ اللّهُ وَالْعَمْ اللّهِ يَتَلِيْقُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْعَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَالّ      | Y11        | جَلَسُ إِلَى جَنْبِهِ                                                                 | ۸۳۰            | جَاةً رَجُلٌ مِنْ مَجُوسٍ هَجَرَ إِلَى النَّبِيِّ     |
| جَاهُ يَسْنَاؤُو عَلَيْهَا بُعُدُ الْجَجَابِ بُعُدُ الْجَجَابِ بُعُلُو اللّهِ عَلِيْمٌ بُعُدُو اللّهِ عَلِيْمٌ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ اللهُ الل      | Y9         | جَلْسَ ذَاتَ يَوْمَ                                                                   | 981            | جَاءَ رَجُلُ يَسْتَأْذِنُهُ ﷺ فِي                     |
| جَاءَت إلَى رَسُولِ اللّهِ عِلَيْمَ بَعَدُ أَنَّ اللّهِ عِلَيْمَ بَعْدَ أَنْ سَلّمِ عَلْمِ عَلْمِ عَلْمِ عَلْمِ اللّهِ عِلَمَ اللّهِ عَلَمْ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللل      |            |                                                                                       | V17            | جَاءً يَسْتَأَذِنُ عَلَيْهَا بَعْدَ الْحِجَابِ        |
| جَاءَتُ إلى النبي تلك فقالت: إلى مسلول الله يلك الله فقالت: إلى رَسُول الله يلك الله فقالت: إلى رَسُول الله يلك الله يلك الله الله يلك الله الله يلك الله ي      | AA1        | الْجَمْع بَيْنَ الصَّلاتَيْن لِغَيْر عُذْر                                            | 777            | جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بَعْدَ أَنْ           |
| جَاءَتُ الْمُرَاةُ الْنِي رَسُولِ اللّهِ كُلِيْ اللّهِ كُلِيْ اللّهِ كُلِيْ اللّهِ كُلُونَ الْمُرْدِينَ الْمَغْرِيبِ عَلَى كُولُ الْمُلْفِي الْمَغْرِيبِ عَلَى كُولُ الْمُلْفِي الْمَغْرِيبِ عَلَى كُولُ الْمُلْفِي الْمَغْرَبِ الْمُرَاةُ الْمِن اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى كُولُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى كُولُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللللللل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | YA0        | جَمْعَ بَيْنَ الظُّهْرِ، وَالْعَصْرَ                                                  |                | جَاءَتْ إِلَى النَّبِيُّ مَنْكُمْ فَقَالَتْ: إِنَّ    |
| جَاءَتُ الأَنْصَارُ إِلَى رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله      | YA0        | جَمْعَ فِي غُزْوَةٍ                                                                   | 7.0            | جَاءَتْ امْرَأَةً إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ،            |
| جَاءَتْ (يَنَبُ اَهْرَأَةُ ابْنِ مَسْغُووِ الْجَاءَةُ وَيَا الْجَاءَةُ عَلَى وَاجِبَ عَلَى كُلُّ مُسْلِمِ الْجَاءَةُ الْبِي مَسْغُووِ الْجَاءَةُ الْبِي مَسْغُووِ الْجَاءَةُ الْجَاءَةُ الْجَاءَةُ الْجَاءَةُ الْجَاءَةُ الْجَاءِ الْقَالَةُ الْجَاءِ الْقَالَةُ الْجَاءِ الْجَاءُ اللَّهُ الْجَاءُ اللَّهُ اللَّهِ الْجَاءُ اللَّهُ الْجَاءُ اللَّهُ الْجَاءُ اللَّهُ الْجَاءُ اللَّهُ اللَّ      | 187        | جَمَعَ النَّبِيُّ لِمُثَلِّ بَيْنَ الْمَغْرِبِ                                        | ۳٤۸            | جَاءَتُ الْأَنْصَارُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ            |
| جَاءَتُ مَنْهَا أَدِينَ مُنْهَا أَبِي خَيْسُ مُ اللّهِ اللّهَ وَمُنْ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللللللل                                                         |            | الْجُمُعَةُ حَنَّ وَاجِبٌ عَلَى كُلُّ مُسْلِم                                         | ٨٩٣            | جَاءَتْ زَيْنَبُ امْرَأَةَ ابْنِ مَسْعُودٍ            |
| جَاءَتُ فَاطِمَةً بِنْتُ أَبِي حَيْشِ 170 جَبْنِي 971 جَبْنِي 170 جَبْنِي 170 جَبْنِي 170 جَبْنِي 170 جَبْنِي 170 جَبْرا مَسَاجِدَكُمْ صِبْنَكُمْ، 170 جَاءَ فَقَالَ 170 جَبْرا مَسَاجِدَكُمْ مَجَانِينَكُمْ 170 جَبْرا مَسَاءِ الْكُولُونِ 170 جَبْرا مَسَاجِدَكُمْ مَجَانِينَكُمْ 170 جَبْرا مَسَاجِدَكُمْ مَجَانِينَكُمْ 170 جَبْرا مَسَاجِدَكُمْ مَجَانِينَكُمْ 170 جَبْرا مَسَاجِدَكُمْ مَجَانِينَكُمْ 170 جَبْرا مَسَاءِ الْكُولُ النَّيْلِ الآخِرِ فَصَلُ مَا شِفْتِ 170 جَبْرا مَسَاءِ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّ      | ٦٣٥        | جَنْنَا                                                                               | ٧١٤            | جَاءَتْ سَهْلَةً بِنْتُ سُهَيْلٍ، فَقَالَتْ           |
| جَاءَنَ فَاطِمَةَ بَنْتُ قَيْسِ نَسْنَأَوْنَهُ 9٧١ جَبُوا مَسَاجِدَكُمْ صِبَانَكُمْ، 1٧٧ جَاءَهُ جَاء فَقَالَ 9٧١ جَاءَهُ جَاء فَقَالَ 9٢٠ جَهْرَ فِي صَلاةِ الْكُسُونِ 9٢٠ بَهْرَ فِي صَلاةِ الْكُسُونِ 9٢٠ بَهْرَ فِي صَلاةِ الْكُسُونِ 9٢٠ بَهْرَ فِي صَلاةِ الْكُسُونِ 9٢٠ الْجَارُ أَحَنُ بِصَغَيْهِ 9٢٠ بَهْرَ فِي صَلاةِ الْكُسُونِ 9٢٠ بَهْرَ فِي صَلاةِ الْكُسُونِ 9٢٠ الْجَارُ أَحَنُ بِالدَّارِ الْجَارُ عَلَى النَّيْمِ عَلَى النَّيْمِ عَلَى اللَّهِمُ عَلَى 9٢٠ بَارِقُ إِلَى النِّيمِ عَلَى اللَّهِمُ عَلَى اللَّهُمُ الْعَلِيمُ 9٤٢ جَارَةُ لَلْ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَى عَلَيْقِ وَعَلَى 9٤٢ عَاصَرَهُمْ خَمْسًا وَعِشْرِينَ عَلَى عَاتِقِدِ 9٢٧ عَاصَرَهُمْ خَمْسًا وَعِشْرِينَ عَلَى عَاتِقِدِ 9٢٢ عَاصَرَهُمْ خَمْسًا وَعِشْرِينَ عَلَى عَاتِقِدِ 9٢٢٠ عَاصَرَهُمْ خَمْسًا وَعِشْرِينَ عَلَى عَاتِقِدِ 9٢٢٠ عَاصَرَهُمْ خَمْسًا وَعِشْرِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 770        | جَنْبِي                                                                               | ٧٤             | جَاءَتْ فَاطِمَةً بِنْتُ أَبِي حُبَيْشٍ               |
| جَاءُ جَاءُ فَقَالَ عَلَى عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ فَقَالَ عَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ فَقَالَ عَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ فَقَالَ عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ فَقَالَ عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ فَقَالَ عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ فَعَالَ عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ فَعَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَي      | 174        | جَنُّوا مَسَاجِدَكُمْ صِبْيَانَكُمْ،                                                  | 971            | جَاءَتْ فَاطِمَةُ بِنْتُ قَيْسٍ نَسْنَأْذِنُهُ        |
| الْجَارُ أَحَنُّ بِصَقَبِهِ عَلَيْ بِصَقَبِهِ اللَّهِ الْعَبِرِ فَصَلُ مَّا شِفْتِ ٢٤٧ جَوْفُ اللَّيْلِ الآخِرِ فَصَلُ مَّا شِفْتِ ٢٩٥ جَوْفُ اللَّيْلِ الآخِرِ فَصَلُ مَّا شِفْتِ ٢٩٥ جَيءَ بِسَارِقِ إِلَى النَّبِيِ تَتَلِيْقُ فَقَالَ ٢٩٥ جَيءَ بِسَارِقِ إِلَى النَّبِيِ تَتَلِيْقُ فَقَالَ ٢٨٥ جَيءَ بِسَارِقَ إِلَى النَّبِي تَلِيْقُ فَقَالَ ٢٨٥ جَيءَ بِعَا إِلَى النَّبِي تَلِيْقُ فَقَالَ ٢٤٧ أَنْ النَّبِي تَلِيْقُ فَقَالَ ٢٤٧ عَاصَرَ أَهُلُ الطَّافِفُ شَهْراً ٢٤٨ عَامِرَةُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِلْمُلِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل      |            |                                                                                       | ٤٣             | جَاءُهُ جَاءٍ فَقَالَ                                 |
| جَارُ الدَّارِ أَحَنُ بِالدَّارِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٣٢٠        | جَهَرَ فِي صَلَاةِ الْكُسُونِوِ                                                       |                |                                                       |
| جَارَةٌ لِجَارَتَهَا، وَلَوْ فِرْسِنَ شَاةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Y & V      | جَرْفُ اللَّيْلِ الآخِرِ فَصَلْ مَا شِنْت                                             |                |                                                       |
| جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَمْوَالِكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | V90        | جيءَ بسَارقَ إِلَى النَّبِيُّ مَا اللَّهِ عَلَمُهُا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُهُا لَ |                |                                                       |
| جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَمْرَالِكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |                                                                                       |                |                                                       |
| جَاهِمَةَ جَاءَ إِلَى النَّبِيُ ﷺ فَقَالَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |                                                                                       | ۸۱۰            | جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَمْوَالِكُمْ              |
| جَعَلَ عِطَافَةُ الْأَيْمَنَ عَلَى عَاتِقِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |                                                                                       | A11            | جَاهِمَةَ جَاءَ إِلَى النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۸۳۸        | خَاصَرَهُمْ خَمْساً وَعِشْرِينَ                                                       | ٣٢٧            | جَعَلَ عِطَافَهُ الأَيْمَنَ عَلَى عَاتِقِهِ           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |                                                                                       | ۳٤٦            | جُعِلَ فِي قَبْرِهِ قَطِيفَةٌ حَمْرًاءُ [م            |

| 1AE3AI                                 | حَتَّى يُسْبِغَ الْوُضُوءَ كَمَا أَمَرَهُ          | 178     | نَّى إِذَا انْصَبَّتْ قَدَمَاهُ فِي بَطْنِ                 |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------|---------|------------------------------------------------------------|
| ٠٢٠                                    | حَتَّى يَعْرِضَ عَلَى شَرِيكِهِ                    |         | نتَّى أَرَى بَيَاضَ خَدُو                                  |
|                                        | حَتَّى يُفْرَغَ مِنْ دَفْنِهَا                     |         | نتَّى أَسْفَرَ جِدَاً                                      |
| 187                                    | خَتَى يُفَالَ لَهُ: أَصْبَحْت                      |         | نتُمْ أَقُولُ أَقَرًا بِأَمُ الْكِتَابِ                    |
| 987                                    | حَثُّ صلى اللَّه عليه وآله وسلم عَلَى السُّتْرِ    |         | نَتُّى انْصَبُّتْ فَدَّمَاهُ فَرْمَلَ فِي بَطْنِ الْوَادِي |
| ۳٦٤                                    | خَثْى بِيَدَيْهِ                                   |         | تَتَّى إِنِّي لاَسْمَعُ لاَحَدِهِمْ غُطِيطاً               |
| ۳٦٤                                    | حَثَى مِنْ قِبَلِ                                  |         | عَتَّى أَهْلُ مَكُهُ مِنْ مَكَّهُ                          |
| £VY                                    | الْحَجُّ عَرَفَةَ الْحَجُّ عَرَفَةَ                |         | خَتْى تُؤَدِّيهُ                                           |
| <b>££</b> •                            | حُجُّ عَنْ أَبِيكَ وَاعْتَمِرْ                     |         | غَنِّى تَلْأَفَنَ                                          |
| £٣9`                                   | الْحَجُّ وَالْعُمْرَةُ فَرِيضَتَانِ                |         | فَتَى تَرْجِعَ الْعِظَامُ                                  |
| ٥٣A                                    | حَجَرَ عَلَى مُعَاذٍ                               |         | خَتَى تُرْجِعَ                                             |
| 91                                     | حَجَرَانِ لِلصَّفْحَتُيْنِ وَحَجَرٌ لِلْمَسْرُبَةِ |         | فَتَى تُصْبِحَ                                             |
| £ £ 7                                  | حُجِّي عَنْهُ وَلَيْسَ لأَحَدِ بَعْدُك             |         | خَتَّى تَطْمَئِنْ قَائِماً                                 |
|                                        | حَدُثُتْ بِهِ أَنْفُسَهَا                          |         | حَتَّى تَطْمَيْنُ                                          |
| ryy                                    | حَرَامٌ عَلَى ذُكُور أُمْتِي                       |         | خَتْي تَعْتَلِلْ                                           |
| 41V                                    | الْحَرْبُ خُدْعَةٌ                                 |         | -<br>حَتَّى تَفْعَلَ مَا أَمَرَك اللَّهُ                   |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | حَرُّقَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ نَخْلَ بَنِي             |         | حَتَّى تَمَنَّيْنَا أَنَّهُ لَمْ يَسْأَلُهُ.               |
| 177                                    | حَرَّمَ وَطْءَ السَّبَايَا                         |         | خَتْى تَنْجَلِيَ                                           |
|                                        | حُرِّمَتْ الْخَمْرُ قَلِيلُهَا وَكَثِيرُهَا        |         | خَتَّى تُوضَعَ فِي اللَّحْد                                |
|                                        | حَرِيمُ الْبِيْرِ الْبَدِيءُ خَمْسَةٌ وَعِشْرُونَ  | 144     | خَتَّى حَاذَى أُذْنَيْهِ                                   |
| 1•7                                    | الْحَسَبُ الْمَالُ، وَالْكَرَمُ التَّقْرَى         | T E A . | خَتَّى خَنْيِتَ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيْكُمْ                   |
| \\\                                    | حَسَبَهَا تَطْلِيقَةً                              | ٤٧٣ .   | خَتَّى رَمَى جَمْرَةَ الْعَقَبَةِخَتَّى                    |
| 199                                    | الْحَسَنُ وَالْحُسَيْنُ مَيَّلَنَا شَبَابٍ         | 177     | خَنَّى غَابَ الْقُرْصُ                                     |
|                                        | حَضَرَ جِنَازَةَ الْحَارِثِ الْأَعْوَرِ            | 918.    | خَتَّى فَرْجَهُ بِفَرْجِهِ                                 |
|                                        | حَضَرُتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي أَنَاسٍ،            |         | خَتَّى يُؤَذِّنَ ابْنُ أُمَّ مَكْتُوم                      |
| 178                                    | حَقُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ مِيتُّ         |         | حَتَّى يَأْذَنَ                                            |
|                                        | الْحَقِي بِأَمْلِكَ                                | . ٣•٩.  | خَتَّى يَأْكُلُ تَمَرَاتٍ ثَلاثاً أَوْ خَمْساً             |
|                                        | حَكَمَ بِسَلَبِ                                    |         | حَتَّى يَبْلُغَ الَّتِي هُوَ يَوْمُهَا                     |
| 'o                                     | الْجِلُ مَٰيْنَتُهُ                                | ٥١١ .   | حَتْى يَبِيعَهُ مِئْنُ يَتْخِلُهُ خَمْراً                  |
| ۸۳                                     | حَلَّ هُوَ وَأَصْحَابُهُ                           | ٥١١ .   | حَتِّي يَبِيعَهُ مِنْ يَهُودِيُّ أَوْ نَصْرَانِيٍّ         |
|                                        | حَلَفَ بِاللاَّتِي وَالْعُزِّى قَالَ فَذَكَرْت     | .1.0    | حَتَّى يَثَرُكُ الْخَاطِبُ قَبَلَهُ أَوْ                   |
| ١٥                                     | حَلَّنَ بَيْنَ الإِبْهَامِ وَالْوُسْطَى            | 017.    | خَتَّى يَتَفَرُّقًا عَنْ مَكَانِهِمَا                      |
| ٥٥                                     | حِمَارَ وَحُشِ يَقْطُرُ دَماً                      | 987.    | حَتَّى يُحِبُ لاَحِيهِ مِنْ الْخَيْرِ مَا                  |
| •1                                     | حَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى                           | ۲۰۸     | حَتَّى يُرَى بَيَاضُ إِنْطَيْهِ                            |

| . ٤٦ | ارقام الصفحات |
|------|---------------|
|      | ١ -           |

| ۲۲۰        | خَرَجَ سُلَيْمَانُ عليه السلام يَسْتَسْفِي                                   | 177                 | الْحَمْدُ للّه الَّذِي أَذْمَبَ عَنْكُمْ                  |
|------------|------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------------------|
| Р/3        | خَرَجَ عَامَ الْفَتْحِ إِلَى مَكَّةً، فِي                                    | 908                 | الحَمْدُ لله نستعينهُ                                     |
| ٩٧٤        | خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ وَنَحْنُ                                 | 17                  | الحَمْدُ لله                                              |
| ٣٢٥        | خَرَجَ لِلاسْتِسْفَاءِ نَصَلَّى                                              | ٥٨١                 | حَمَّلَتُ عَلَى فَرَسٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ                |
| TT 8       | خَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ مُتَوَاضِعاً، مُتَبَدَّلاً                               | 971                 | حَمَلُهُمْ عَلَى أَنْ سَفَكُوا دِمَاءُهُمْ وَاسْتَحَلُّوا |
| ٩٣         | خُرُجَ                                                                       | 444                 | حي على الصلاة                                             |
| 188        | خَرَجْت مِنْ النَّادِ                                                        | 910                 | الحَيَاءُ خَيْرٌ كُلَّهُ وَلا يَاتِي                      |
| 110        | خَرَجْنَا فِي سَفَرٍ فَأَصَابَ رَجُلاً                                       | 9.40                | الْمَنْيَاءُ مِنْ الإِيَّانِ                              |
| £ £ 9      | خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ عَامَ                                       | 137                 | حِينَ تُوفِيَ سُجِيَ بِبُرْدِ حِبَرَةِ                    |
| ٨٥٨        | خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي سَفَرٍ                                  | 137                 | حِينَ أُونِيَ - سَجِيَ                                    |
| ٥٨٣        | خِرْفَتَهَا                                                                  | 78.                 | حِينَ قَدِمَ الْمَدِينَةَ                                 |
| ۰۰٦        | خُسيفَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَى سَبْعِ أَرْضِينَ                       | 17.                 | حِينَ يَعْدِلُ الرُّمْحُ ظِلَّهُ                          |
| ***        | خَسَفَتْ الشَّمْسُ                                                           | ۰۹۰                 | الْخَالُ وَارِثُ مَنْ لا وَارِثَ لَهُ                     |
| ١٦٨        | الْخُنُوعُ فِي الْقَلْبِ                                                     | ٧٣٢                 | الْخَالَةُ أُمِّ                                          |
| 7 9 3 7    | خَشِيتُ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيْكُمْ الْوِثْرُ                                   | ٧٣٢                 | الْخَالَةُ بِمَنْزِلَةِ الأمُ                             |
| ٩٧٤        | خَصْلْتَانِ لا يَجْتَمِعَانِ فِي مُؤْمِنٍ                                    | ۳۸۷                 | خُذُ الْحَبُّ مِن الْحَبُّ                                |
| ٣٠١        | خَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْكُمْ فَقَرَأُ                                     | ۸۳۲                 | خُذْ مِنْ كُلُّ حَالِم دِينَاراً أَوْ عَذْلَهُ            |
| 79         | خَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ قَائِماً وَأَثُو                           | <b>V</b> V <b>Y</b> | خُلُوا عَنِي، خُلُوا عَنِي، فَقَدْ جَعَلَ                 |
| * 1 *      | خَطَبَ يَوْمَ عِيدٍ عَلَى رَاحِلَتِهِ                                        | ٤٧٦                 | خُلُوا عَنِّي مَنَاسِكُكُمْ ٢٦٤، ٧٧١، ٧٧٢،                |
| ٣٧٠        | خَطَبَ يَوْمًا فَلَكُرُ رَجُلاً                                              | ٤٧١                 | خُلُوا عَنِي                                              |
| {YA        | خَطَّبَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ الرَّؤُوسِ                               | ٣٤.                 | خُذُوا مَا بَالَ عَلَيْهِ مِنْ التُرَابِ                  |
| { v v      | خَطَبْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ النَّحْرِ                                 | ٤٩٠                 | خُلُوهَا وَمَا حَوْلَهَا وَكُلُوا سَمْنَكُمْ              |
| £ £        | خَطَبَنَا النَّبِيُّ ﷺ بِعِنْى، وَهُوَ                                       | 008                 | خُذِي مَا يَكْفِيك وَوَلَدِك بِالْمَعْرُوفِ               |
| 970        | خطَّبَهُمْ                                                                   | ٧٢١                 | خُذِي مَا يَكْفِيك وَوَلَدَكُ                             |
| ٣٨٨        | خَفَّفُوا فِي الْخَرْصِ فَإِنَّ فِي الْمَالِ                                 | 897                 | خُذِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمُ الْوَلاءَ،                   |
| ٥٣٩        | خَلْعُ نَعْلَهُ فَخَلَعُوا نِعَالَهُمْ                                       | 897                 | خُلِيهَا وَاشْتَرِطِي لَهُمْ                              |
| V0 &       | خَلْعَ نَعْلَهُ فَخَلَمُوا نِمَالُهُمْخُلْعُ نَعْلَهُ فَخَلَمُوا نِمَالُهُمْ | 193                 | خُلِيهَا                                                  |
| ۳۱۲        | خَمْسُ صَلَوَاتٍ كَتَبَهُنُ اللَّهُ عَلَى                                    | ٥١١                 | الْخَرَاجُ بِالضَّمَانِ                                   |
| A E E      | خَمْسٌ فَوَاسِقُ يُقْتَلُنَ فِي الْحِلِّ                                     | 771                 | خَرَجَ إِلَى مَنْزِلِهِخَرَجَ إِلَى مَنْزِلِهِ            |
| <b>{07</b> | خَمْسٌ مِنَ الدُّوَابُ كُلُّهُنَّ فَوَاسِقُ                                  | 77                  | خَرَجَ _ أَيْ النَّبِيُّ ﷺ _ مِنْ الْبَابِ                |
| ۳۰۲        | خَمْسَةُ لا جُمُعَةَ عَلَيْهِمْ الْمَرْأَةُ                                  |                     | خَرَجَ رَجُلانِ فِي سَفَرٍ، فَحَضَرَتِ                    |
| ٦٨٧        | خُوَيْلَةَ بِنْتِ مَالِكِ بْنَ تَعْلَبَةً                                    |                     | خَرَجَ رَجُلانٍ فِي سَفَرٍ وَلَيْسَ مَعَهُمَا             |
| 977        | خِيَارُ عِبَادِ اللَّهِ الَّذِينَ إِذَا                                      |                     | خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الَّى قُبَاءَ                    |
|            | خَبْرُ أَمْتِي الَّذِينَ إِذَا أَسَاؤُوا                                     | ۸۱۸                 | خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَبْلَ بَعْدٍ                    |
|            | •                                                                            |                     | •                                                         |

|                                         | **************************************                                     |     |                                                  |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------|
| ٧٢٠                                     | وَخَلَتْ هِنْدُ بِنْتُ هُتُبَةً - امْرَأَةُ                                | 787 | نَيْرُ الصَّدَاقِ أَيسَرُهُ                      |
| 977                                     | دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلاَّ مِا لا يَرِيبُك                                  |     | َنَيْرُ الصَّدَقَةِ مَا كَانَ عَنْ ظَهْرِ        |
| TT.                                     | دَعًا فِي الاسْتِسْفَاء                                                    |     | نَيْرُ صُفُوف الرِّجَالِ أَوْلُهَا، وَشَرُّهَا   |
| ٣٥٦                                     | دَعًا فِي الصُّلاةِ عَلَى                                                  |     | فَيْرُ صُغُوفِ الرَّجَالِ أَوْلُهَا              |
| £V£                                     | دَعَا لِلْمُحَلَّقِينَ ثَلاثاً                                             |     | لْخَيْرُ كُلُّهُ فِي يَدَيْكَ                    |
| 101,994                                 | الدُّعَاءُ بَيْنَ الأَذَانِ وَالإِقَامَةِ                                  | ٤٥٨ | خَيْرَ النَّبِيُّ ﷺ كَعْباً فِي الْفِدْيَةِ      |
| 994.997                                 | الدُّعَاءُ مُخُ الْعِبَاوَةِ                                               |     | خَيْرُ يَوْمُ طَلَعَتْ فِيهِ الشُّمْسُ           |
| 13                                      |                                                                            |     | خَيْرْتُ بُرِيرَةُ عَلَى زَوْجِهَا حِينَ         |
| 977                                     | رَّصْ يَهُونِي إِنَّى حَبْرِ<br>دَغْنِي أَصْرِبْ عُنْقَ هَذَا الْمُنَافِقِ |     | خورت                                             |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | دعها                                                                       | ٩٣٨ | للنَّاءِ وَالدُّواءِللنَّاءِ وَالدُّواءِ         |
| ١٧                                      | دَعْهُمَا، فَإِنِّي أَذْخَلْتُهُمَا طَاهِرَتَيْنِ                          |     | يَاغُ الْأَدِيمِ ذَكَاتُهُ                       |
| 789                                     | دَعْوَى أَنَّهُ ﷺ صَلَّى بِهِمْ فِي تِلْكَ                                 |     | يَاغُ الأديمُ طُهُورُهُ                          |
| ٣٤                                      | . د د<br>دغوهدغوه                                                          |     | يَاغُ جُلُودٍ ۚ الْمَنْيَّةِ طَهُورُهَا          |
| ٧٠٤                                     | دَعِي الصُّلاةَ أَيَّامَ أَفْرَائِكَ                                       |     | يبَاغُهَا ذَكَاتُهَا                             |
|                                         | دَعِي الصَّلاةَ قَدْرُ الأيَّامِ الَّتِي                                   |     | وَيَاغُهَا طَهُورُهَاويَاغُهَا طَهُورُهَا        |
|                                         | ِ<br>دَفَعَ إِلَى يَهُودِ                                                  |     | دَخَلَ بَيْتَ عَائِشَةً يَوْمَ                   |
|                                         | اللُّنْبَا سِجْنُ الْمُؤْمِن وَجَنَّةُ                                     |     | دَخُلَ ذَلِكَ مِنْك فِي ذَلِكَ مِنْهَا؟          |
|                                         | ويَةُ الأصَابِع سَوَاءً، وَالأسْنَانُ                                      | ./  | دَخُلُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى أَبِي سَلَمَةً    |
| V0T                                     | ويَةُ أَصَابِعِ الْيُدَيْنِ وَالرِّجْلَيْنِ                                |     | دَخُلَ رَمَضَانُ فَخِفْت أَنْ أُصِيبَ امْرَأَتِي |
| V07                                     | الدِّيَّةُ ثَلاَّثُونَ جَذَعَةً وَثَلاثُونَ                                |     | ذَخُلَ رَمَضَانُ                                 |
|                                         | الدَّيَّةُ ثَلاثُونَ حِقْةً، وَثَلاثُونَ                                   |     | دَخَلَ عَلَى شَابٌ وَهُوَ فِي                    |
|                                         | دِيَّةُ الْخَطَلِ أَخْمَاساً أي تُؤخذُ                                     |     | دَخُلَ عَلَى عَائِشَةً وَعِنْدَهَا               |
|                                         | رِيَةُ الْخَطَإِ أَخْمَاسًا عِشْرُونَ حِقَّةً                              |     | دَخَلَ عَلَيُ أَفْلَحُ فَاسْتَتَرْت مِنْهُ       |
|                                         | اللَّيْةُ عَلَى الْعَصَبَّةِ وَفِي الْجَنِينِ                              |     | دَخُلَ عَلَيُّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَشَرِبَ        |
|                                         | دِيَّةُ الْمَرْأَةِ عَلَى النَّصْفِ مِنْ                                   |     | دَخُلَ عَلَيُّ النَّبِيُ 斑灯 ذَاتَ يَوْمُ         |
|                                         | وَيَةُ الْمُعَاهَدِ نِصْفُ وِيَةِ الْخُرُ                                  |     | دَخَلَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَنَعُضُ      |
| ٩٨٩                                     | الدُّينُ النَّصِيحَةُ ثَلاثاً                                              |     | دَخَلَ عَلَيْهَا فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ           |
| ١٨٩                                     | الدِّينُ النَّصِيحَةُ _ ثَلاثاً قُلْنَا:                                   | ٣٧٠ | دَخَلَ قَبْراً لَيْلاً                           |
| PE7                                     | الدَّينَارَان عَلَى                                                        |     | دَخَلَ الْمَسْجِدَ رَجُلٌ                        |
|                                         | دِينَارَان                                                                 | 147 | دَخَلَ الْمَسْجِدَ                               |
|                                         | الذَّنْبِ وَالنَّمِرِ                                                      | AYT | دَخَلَ مَكُةً وَعَلَى                            |
| 1+7                                     | ذَاتُ الدُين                                                               | £AT | دَخَلَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى ضُبَّاعَةً بِنْتِ      |
| ITT                                     | ذَالاً مُغِيثٌ عَبْدُ بَنِي فُلان                                          |     | ِ ذَخَلَ                                         |
|                                         | ذَبِخنا                                                                    | TY0 | ُ دَخَلَتْ أَنَا وَابْنُ مُسْعُودٍ الْمَسْجِدَ   |
|                                         |                                                                            |     |                                                  |

| 197   | رَأَى النَّبِيُّ مَلَيْلًا يَرْفَعُ يَدَيْهِ عِنْدَ      | ۷۵۸، ۱۲۸  | ذَبِيحَةُ الْمُسْلِمِ حَلالٌ ذَكَرَ اسْمَ         |
|-------|----------------------------------------------------------|-----------|---------------------------------------------------|
| Y1.   | رَأَى النَّبِيُّ لَلْكُمْ يُصَلِّي، فَإِذَا كَانَ        | <b>{•</b> | ذَكَاةُ الأديمِ دِبَاغُهُ                         |
| ۹۰    | رَأَى النَّبِيُّ ﷺ عَلَا يَقْضِي حَاجَتُهُ مُسْتَقْبِلاً | ٨٦١       | ذَكَاةُ أُمُّهِذَكَاةُ أُمُّهِ                    |
| 171   | رَأَى نُخُامَةُ                                          | ۸٦٠       | ذَكَاةُ الْجَنِينِ بِذَكَاةِ أَمُّهِ              |
| ٦٧٠   | رَاجِع امْرَأَتُك،                                       | ۸٦٠       | ذَكَاةُ الْجَنِينِ ذَكَاةُ أُمُّهِ أَشْمَرَ       |
| ۳٦٠   | الرَّاكِبُ خَلْفَ الْجِنَازَةِ وَالْمَاشِي               | ۸٦٠       | ذَكَاةُ الْجَنِينِ ذَكَاةُ أُمُّهِ                |
|       | رَأَيْت بِبُخَارَى رَجُلاً عَلَى بَعْلَةٍ                | ۸٦١،٨٦٠   | ذَكَاةُ الْجَنِينِ فِي ذَكَاةٍ أُمُّهِ            |
|       | رَأَيْت بِلَالاً يُؤَذُنُ أَتَتَبِعُ فَاهُ               | ξ·        | ذَكَاتُهَا دِبَاغُهَاذَكَاتُهَا دِبَاغُهَا        |
|       | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إذَا تَرَضًا                   | 0 \ V     | ذَكَرَ رَجُلُ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ         |
|       | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ 雌 إِذَا كَبُّرَ                  | ٨٥١       | ذَكَرَ طَبِيبٌ عِنْدَ النَّبِيُّ لَنْكُ ذَوَاءُ   |
|       | رَآيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ انْحَطُّ بِالنَّكْبِيرِ         | ٩٠        | ذُكِرَ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَوْمٌ            |
|       | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ تَوَضَّأَ ثُمُّ                | ٩٣٧       | ذُكِرَ عِنْدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَنْ وَصَلَّ     |
|       | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ سَلَّمَ عَنْ                   | ۲۰۳       | ذَلِكَ أَدْنَاهُ                                  |
|       | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَدْعُو هَكَذَا                | ٠٠٠٠٠ ٨٣٢ | ذَلِكَ الْوَأْدُ الْخَفِيُ                        |
|       | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْتُرُنِي،                   | ٦٨٩       | ذَلِكُمْ النَّفْرِيقُ بَيْنَ كُلُّ مُتَلاعِنَيْنِ |
| \VA   | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْتُرُنِي وَأَنَا            | ۸۳۱       | ذِمَّةُ الْمُسْلِمِينَ وَاحِدَةً يَسْعَى          |
| ٣٣٥   | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَصَبُّعُ بِالصَّفْرَةِ        | 019       | الذُّهَبُ بِالذَّهَبِ، وَالْفِضَّةُ بِالْفِضَّةِ  |
| 108   | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي عَلَى                 | 019       | الذُّهَبُ بِالذَّهَبِ وَزْناً بِوَزْن ٍ           |
| Y • 9 | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي مُتَرَّبِّعاً         | TV1       | رَآنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَنَا مُتَّكِئٌ        |
| 17.   | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي، وَفِي                | 907       | رَآنِي النَّبِيُّ كَائِظً. وَقَدْ أَكَلْت         |
| 108   | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي وَهُوَ                | ۸۱۹       | رَأَى امْرَأَةً مَقْتُولَةً بِالطَّائِفِ          |
| £79   | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَطُوفُ بِالْبَيْتِ            | ۸۱۹       | رَأَى امْرَأَةً مَقْتُولَةً                       |
| ٦٤    | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَفْصِلُ بَيْنَ                | ٤٣٥       | رَأَى رَجُلُ أَنْ لَيْلَةَ الْقَدْرِ لَيْلَةُ     |
| 7 • 7 | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي                   | 907       | أَى رَجُلاً عَظِيمَ الْبَطْنِ                     |
| 977   | رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَنتَعِلُ قَاتِماً             | Y•V       | اَي رَجُلاً يَسْجُدُ                              |
| £7.A  | رَأَيْت عُمَرَ قَبُلَ الْحَجَرَ وَالْتَزَمَهُ            | 977       | ِأَى رَجُلاً يَشْرَبُ قَائِماً                    |
| £Y    | رَأَيْت قَدَحَ النَّبِيِّ ﷺ عِنْدَ أَنْسِ                | ٠٠٠       | أَى رَجُلاً يُصَلِّي وَفِي ظَهْرٍ قَدَمِهِ        |
|       | ُ رَأَيْتِ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْنِ أَتَيَانِي             | ٦٩        | أَى رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَعْسَعُ                    |
|       | رَأَيْتِ النَّبِيُّ لِمُثَّلِّز: إِذَا سَجَدَ وَضَعَ     |           | أَى عَلَى عَبْدِ الرُّحْمَنِ                      |
|       | رَأَيْتِه قَبْلَ مَوْتِهِ بِعَامٍ مُسْتَقَبْلَ           | TT7       | أَى عَلَيْهِ رَيْطَةً مُضَرَّجَةً                 |
|       | الرَّبَا ثَلاثَةٌ وَسَبْغُونَ بَاباً أَيْسَرُهَا         | ۳٦٣       | أَى قَبْرَ النَّبِيُّ ﷺ مُسَنَّماً                |
|       | رُبُّمَا انْقَطَعَ شِسْعُ نَعْل رَسُول                   | ٠٠ ٥٢     | أَى النَّبِيُّ لَمَنْكُمْ رَجُلاً. وَفِي قَدَمِهِ |
|       | رُبُّمًا حُتَّنَهُ مِنْ ثُوْبِ رَسُول                    | ٣٥٩       | أَى النَّبِيُّ ﷺ وَآبَا بَكْرٍ وَعُمْرَ           |
|       | رَبُّنَا لَكَ الْحَمْدُ                                  | ٥٨        | أَى النَّبِيُّ ﷺ يَأْخُذُ لاَذَّنَّهِ             |
|       |                                                          |           |                                                   |

|                      |                                                         | 1-70 73. |                                                                                                                |
|----------------------|---------------------------------------------------------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | رُفِعَ عَنْ أُمْتِي الْخَطَأُ وَالنَّسْيَانُ            |          | رَبُّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ                                                                                      |
|                      | رُفِعَ الْقَلَمُ عَنْ ثَلاثَةٍ: عَنْ النَّائِمِ         |          | رَجُلُ تُصَدُّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَحْفَاهَا                                                                       |
|                      | رُفِعَ الْقَلَمُ                                        |          | رَجُلٌ عَرَفَ الْحَقُ فَقَضَى بِهِ فَهُوَ                                                                      |
|                      | رَفَعَ يَدَيْهِ ثُمُّ كَبُّرَ                           |          | رَجُلٍ مِن الصُّحَابَةِ قَالَ غَزَوْت مَعَ                                                                     |
|                      | رَكُعَ رَكْعَتَيْنِ بِذِي الْحُلَيْفَةِ                 |          | رَجُلُ مِنَ ۚ الصَّحَابَةِ ﷺ قَالَ: غَزَوْتُ                                                                   |
|                      | رَمَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْجَمْرَةَ يَوْمَ              |          | رَجَمَ النِّبِي ﷺ زَجُلاً مِنْ أَسْلَمَ                                                                        |
|                      | رَمَلَ                                                  |          | رَحِمَ اللَّهُ امْرَأُ صَلَّى أَرْبَعاً                                                                        |
|                      | الرُّهْنُ مِنْ صَاحِبِهِ الَّذِي رَهَنَهُ               |          | رَخُصَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَامَ أَوْطَاسٍ                                                                       |
|                      | الرَّيَاءُ شِرْكً                                       |          | رَخُصَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِلْمُتَمَتِّعِ                                                                       |
|                      | الرُّيحُ مِنْ رُوحِ اللَّهِ تَأْتِي بِالرُّحْمَةِ       |          | رَخُصَ فِي بَيْعِ                                                                                              |
|                      | زَادَ عُمَرُ فِي الْمُسْجِدِ مِنْ شَامِيَّةٍ            |          | رَخُصَ فِي الْحِجَامَةِ لِلصَّائِمِ                                                                            |
|                      | زَادَك اللَّهُ حِرْصاً، وَلا تَعُذْ                     |          | رُخُصَ فِي الْعَرَايَا                                                                                         |
| TVT                  | زَادَك اللَّهُ حِرْصاً                                  |          | رَخُصَ فِي الْعَرِيَّةِ يَأْخُذُهَا أَهْلُ                                                                     |
|                      | زْجَرَ امْرَأَةً عَنْ الْبُكَاهِ                        |          | رُخُصُ لِرِعَاهِ                                                                                               |
|                      | ُ زَجَرَ أَنْ تَصِلَ الْمَرَّأَةُ                       |          | رُخُصَ لِرُعَاقِ الإبلِ                                                                                        |
|                      | زَجَرَ أَنْ يُقْبَرَ الرَّجُلُ مِاللَّيْلِ              |          | رَحُصَ لِعَبْدِ الرَّحْمَٰنِ                                                                                   |
|                      | زَجَرَ عَنْ الشُّرْبِ قَائِمًا قَالَ قَتَادَةُ          |          | رُخُصَ لِلشَّيْخِ الْكَبِيرِ أَنْ يُفْطِرَ                                                                     |
|                      | الزُّرْعُ لِلزَّارِعِ وَإِنْ كَانَ غَاصِباً             |          | رَخُصَ لِلْمُزَاءُ                                                                                             |
|                      | زْكَاةُ الأَرْضِ يُبْسُهَا                              |          | رَحُصَ لِلْمُسَافِرِ ثَلاثَةَ                                                                                  |
|                      | الزُّكَاةُ وَالْحُدُودُ وَالْفَيْءُ وَالْجُمُعَةُ إِلَى |          | ُ رَخُصُ لَنَاَ                                                                                                |
|                      | زَوْجَ امْرَأَةً                                        |          | رَخُصُ                                                                                                         |
|                      | زَوْجَ النَّبِيُّ 武 رَجُلاً امْرَأَةً                   |          | رِنْهُ ثَنْهُ سِنْهِ اللَّهِ ا |
|                      | زَوْجْنُكُهُا                                           |          | رَدُّ البَّنَّهُ عَلَى أَبِي الْعَاصِ                                                                          |
| ٦٠٨                  | زُوَّ جَنِيهَا                                          |          | رَدُّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عليه وآله                                                                  |
| A&1                  | سَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ،                               |          | رَدُّ عَلَيْهِ بِالإِشَارَةِ بِرَأْسِهِ                                                                        |
| A£1                  | سَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ وَفَصْلَ                       | ۱۲۰      | رَدُ النَّبِيُّ ﷺ ابْنَتَهُ زَيْنَبَ عَلَى                                                                     |
| AE1                  | سَابَقَ النَّبِيُّ ﷺ بِالْخَيلِ الَّتِي                 | ۹۱۰      | رَدُّ النَّبِيُّ ﷺ ابْنَتُهُ زَيْنَبَ عَلَى                                                                    |
|                      | سَافَرْنَا مَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَلَمْ                |          | رَدُّهَا عَلَيْهِ بَعْدَ سَنَتَيْنِ                                                                            |
| . 279                | سَأَلَ ابْنَ عُمَرَ عَنْ اسْتِلامٍ                      | ٤٥٥      | رَدُهُمَا                                                                                                      |
| V97                  | سُيْلَ أَرَأَيْت تَعْلِيقَ يَدِ                         | ۲۷۰      | رُصُوا صُفُوفَكُمُ، وَقَارِبُوا بَيْنَهَا                                                                      |
| 4V                   | سَأَلَ أَمْلَ قُبَاءَ                                   | YY1      | رُصُّوا صُفُوفَكُمْ                                                                                            |
| 103                  | سَأَلَ أَيُّ الْأَعْمَالِ                               | 981      | رضًا اللَّهِ فِي رضًا الْوَالِدَيْن،                                                                           |
| . 043, 743, 043, 743 | سُيْلَ: أَيُّ الْكَسْبَ                                 |          | رَّ خييت بِاللَّهِ رَبَّا وَبِالإِسْلامُ دِيناً                                                                |
|                      | سُيْلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَيُّ                         |          | رَفَعَ أَصَبُعَهُ فَرَأَيْته                                                                                   |
|                      |                                                         |          |                                                                                                                |

| ۸۱٤     | سَبَى النَّبِيُّ ﷺ مِنْ الْعَرَبِ                    | ۸۱۷        | سُيْلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَن أَهْلِ الدَّارِ       |
|---------|------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------------|
|         | سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ             | ٨٤٦        | سُيْلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْجَرَادِ           |
|         | السَّبْنَانِ بِالسُّبَّةِ                            |            | سُيْلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْخَمْرِ:           |
|         | سُبْحَانَ اللَّهِ هَذَا مِنْ الشَّيْطَانِ            |            | سُيْلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْقِرَدَةِ          |
|         | السُّبُّرُ الْعَادِي                                 | ٠٦٧        | سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ كَسْبِ الْحَجَّامِ   |
|         | سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمْ اللَّهُ فِي ظِلٌّ عَرْشِهِ      | ٤٥         | سُيْلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْمَنِيِّ           |
|         | سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ ۚ اللَّهُ فِي ظِلَّهِ           |            | سُيْلُ عُثْمًانُ عَمَّنْ بُجَامِعُ                 |
|         | سَبَقَ دِرْهَمْ مِانَةَ ٱلْفِ دِرْهَمٍ،              |            | سُيْلَ عَمًا يَلْبَسُ                              |
|         | سَنَبَقَ مُحَمَّدُ ﷺ الْبَاذَقَ، مَا أَسْكَرَ فَهُوَ | ٩٤         | سُيْلَ عَنْ الاسْتِطَابَةِ فَقَالَ                 |
|         | سُتْرَةُ الإمَامِ لِمَنْ خَلْفَهُ                    |            | سَأَلَ عَنْ رَجُلٍ تَزَوْجَ امْرَأَةً              |
|         | سَتَكُونُ فِتْنَةً بَعْدِي وَأَخْدَاثٌ               |            | سُيْلَ عَنْ صَوْمٍ                                 |
|         | سَّتَكُونُ هَنَاتٌ وَهَنَاتٌ فَمَنْ أَرَادَ          |            | سُيْلَ عَنْ الْعِنْبِ فَقَالَ:                     |
|         | سَجَدَ بِالنَّجْمِ                                   |            | سُيْلَ عَنْ فَأَرْةِ وَقَعَتْ                      |
|         | سَجَدَ بَعْدَ السُّلامِ، وَأَنَّهُ                   | ٦٨٨        | سَأَلَ فُلانٌ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ        |
|         | سَجَدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ سَجْدَتَنِي السَّهُوِ       | ٦٨٨        | سَالَ فُلانً                                       |
|         | سَجَدَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ                             |            | سُيْلَ مَا يَلْبُسُ                                |
|         | سَجَدَ سَجْدَتَيْ السَّهُوِ                          | 1.4        | سَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ أَيْنَامُ أَحَدُنَا            |
|         | سَجَدَ فِي الظُّهْرِ فَرَأَيُّ                       | ۸۰۰        | سَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ عَنْ الْخُمْرِ يَصْنَعُهَا     |
| ۲٤٠     | سَجَدَ النَّبِيُّ £ أَلَوْ، فَأَطَالَ السُّجُودَ     | 1          | سَأَلْت جَابِراً عَلَّهُ عَنْ ثَمَنِ السَّنُورِ    |
|         | سَجَدَ وَجُهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوْرَةُ          | ٠٦٦،٥٦٥    | سَأَلْتُ رَافِعَ بْنَ خَدِيجٍ عَنْ كِرَاءٍ         |
|         | سَجَدْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي ﴿إِذَا          |            | سَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ                          |
|         | سَجَدَهَا دَاوُد تَوَبَّةً، وَسَجَدُنَاهَا           | 987        | سَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: أَيُّ الذُّنْبِ         |
|         | سَجَدَهُمَا قَبُلَ السُّلامِ                         | ١٧٠        | سَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ الالْتِفَاتِ        |
|         | سَجَنَتْهَا حَتَّى مَاتَتْ فَدَخَلَتْ النَّارَ       |            | سَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْبِرِّ            |
|         | السُّجُودُ فِيَ قِرَاءَةِ الْقُرْآنِ لَيْسَ رَكْعَةً | <b>{</b> V | سَأَلَتْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ دَمِّ الْحَيْضِ    |
|         | سُجِّيَ بِبُرْدِ حِبَرَةٍ                            |            | سَأَلْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ صَيْدِ الْبَاذِي   |
|         | سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقُاصٍ رضي اللَّهَ تعالى          | ٨٥٥        | سَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ صَيْدِ الْمِعْرَاضِ |
|         | سَعْدِ بْنَ أَبِي وَقَاصُ قَالَ: قُلْت               | ١٥         | سَأَلْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ مَذِهِ الآيَةِ      |
| ۸۰٤     | سَقَاهُ الْخَادِمُ                                   | 781        | سَأَلُتْ عَائِشَةً رضي اللَّه عنها: كَمْ           |
| ٢٥٢, ٢٣ | سَقَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مِن زَمْزَمَ               | 787        | سَأَلْت عَائِشَةً زَوْجَ النَّبِيُّ ﷺ كُمْ         |
| ۳٦١     | سَلُّ مَيْنَاً مِن قِبَلِ رَأْسِهِ                   | 918        | سَأَلْت النَّبِيُّ ﷺ: أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ     |
| 781137  | <b>سُلْ</b>                                          | 987        | سَأَلْت النَّبِيُّ ﷺ: أَيُّ النَّاسِ أَغْظَمُ      |
| Y \ V   | السُّلامُ عَلَى اللَّهِ، السُّلامُ عَلَى             |            | سَأَلْت النَّبِيُّ ﷺ عَنْ كُلُّ شَيْءٍ             |
| Y \ A   | السَّلامُ عَلَيْك أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ     |            | سَأَلْت النَّبِيُّسَنَّدُ                          |

| 7.  | سييما لَيْسَتْ لأَحَهِ غَيْرِكُمْ                | سُّلامُ عَلَيْك                                                                |
|-----|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
|     | الشُّوْمُ سُوءُ الْخُلُقِ                        | سُلامُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ                                     |
| ٥٨٤ | شأنك                                             | سَلامُ عَلَيْكُمْ دِيَارَ قَوْمُ مُؤْمِنِينَ                                   |
|     | شَاهِدَاكَ أَوْ يَمِينُهُ                        | لَمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَكُلاثِ رَكَعَاتٍ ٢٣٢                                  |
|     | شَتْمُ الرُّجُلِ وَالِدَيْهِ                     | نَّلُمَ عَلَيْهِ وَهُوَ يُصَلِّي                                               |
|     | شَدُّ مِثْرَرَهُ                                 | نَلْمَانُ مِنَّا أَخْلَ الْبَيْتِنَلْمَانُ مِنَّا أَخْلَ الْبَيْتِ             |
|     | شَرُّ الطُّعَام طَعَامُ الْوَلِيمَةِ:            | نَلُوا اللَّهَ بِبُطُونِ أَكُفُكُمْ وَلا ٣٣١                                   |
|     | شَرُّ الطُّعَامُ طَعَامُ الْوَلِيمَةِ يُمنَعُهَا | نْلُوا اللَّهُ الْعَفْرُ وَالْعَالِيَةُنَلُوا اللَّهُ الْعَفْرُ وَالْعَالِيَةُ |
| ۹٦٢ | شَرُّ مَا فِي الرَّجُلِ شُعُّ هَالِعٌ،           | نَلُوا اللَّهُ مِنْ فَصَلِهِ فَإِنَّ اللَّهُ                                   |
| 707 | شَرِبَ مِنْ زَمْزَمَ                             | تَلُوا اللَّهَ مِنْ فَصْلِهِ فَإِنَّهُ                                         |
|     | شُغِلْت عَنْ رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الظَّهْرِ       | نَمْنَى رِجَالاً مُخْتَاجِينَ مِنْ                                             |
|     | الشُّفْعَةُ فِي كُلُّ شِيرَكُو: فِي أَرْضٍ       | نَعِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ اللَّهُمُّ                                      |
|     | الشُّفْعَةُ فِي كُلُّ شِيرًاكٍ                   | تَعِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ                                                 |
|     | الشُّفْعَةُ فِي كُلُّ شَيْءٍ                     | نْجِعَ رَجُلاً يَقُولُ                                                         |
|     | السُّفْعَةُ كَحَلُ الْعِقَالِ                    | نَعِعَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ رَجُلاً يَدْعُو                                       |
| ۰٦٣ | الشُفْعَةَ كَحَلٌ عِقَال                         | تَجِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ _ حِينَ 19٣                                   |
| 17Y | الشُّفَقُ الْحُمْرَةُ                            | سَوِعَ النَّبِيُّ ﷺ رَجُلاً يَقُولُ: اللَّهُمُّ                                |
| Y•A | شَكَا أَصْحَابُ النَّبِيِّ ﷺ مَشْقَةً            | شَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إِذَا قَالَ: ﴿خَيْرٍ ١٩٧                             |
| TT0 | شَكَا إِلَيْهِ ﷺ قَوْمُ الْفَحْطَ                | شَيِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ عَلَىَ                                        |
|     | شَكَا النَّاسُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قُحُوطَ   | شَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَخْطُبُ بِمَرَفَاتٍ ٤٥٢                             |
|     | شَكُوا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الْقَمْلَ         | نَيِعْتِ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كُبُلُوا يُسْأَلُ عَنْ                              |
|     | شَكُونَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ حَرُّ           | لْيِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ٢٠٢، ٢٠١                                             |
| ٦٠٤ | شُمَّي عَوَارِضَهَا                              | لَمِعْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: مَنْ ٥٠٦                                    |
| ۸۰۰ | شَهِدَ عَلَيْهِ رَجُلانٍ أَخَدُهُمَا             | لْمِعْنَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: مَنْ ٥٣٦                                  |
|     | شَهِذَت الأَصْحَى مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ،        | سُنَّةُ عَلَى الْمُعْتَكِفِ أَنْ لا                                            |
|     | شَهِدْت بِنْتاً لِلنَّبِيِّ ﷺ تُدْفَنُ،          | نُوا بِالْمَجُوسِ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِ ٨٣٥                                |
| ۸۱۷ | شَهِدْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إذًا لَمْ يُقَاتِلْ    | نُوا بِهِمْ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِنُوا بِهِمْ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِ     |
| AY9 | شَهِدْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَفُّلَ الرُّبْعَ     | وَهُ الْخُلُقِ شُوْمٌ، وَطَاعَةُ النَّسَاءِ                                    |
| YAT | شَهِدْت مَعَهُ الْفَتْحَ فَأَقَامَ بِمَكَّةً     | نُوءُ الْخُلُقِ يُفْسِدُ الْعَمَلُ كَمّا                                       |
| ٧٧٦ | النَّيْخُ وَالشَّيْخَةُ فَارْجُمُوهُمَا          | نُوُوا بَيْنَ أَوْلادِكُمْ فِي الْمَطِيَّةِ ٨٧٥                                |
| YTY | ﴿ صَ ﴾ لَيْسَتْ مِنْ عَزَائِمِ السُّجُودِ        | رُوا بَيْنَهُمْ ٧٨٥                                                            |
|     | صّاعاً مِنْ طَعَامِ                              | يَأْتِيكُمْ رَكْبٌ مُبْغَضُونَ فَإِذَا ٣٧٩                                     |
|     | صَالَحَ أَهْلَ نَجْرَانَ                         | ئِلُهُ الاسْتِغْفَارِ أَنْ يَقُولَ الْعَبْدُ ٩٩٩                               |
| ۳۰۸ | صَامَ أَهْلُ الشَّامِ وَمُعَاوِيَةُ              | يَكُونَ رِجَالٌ مِنْ أَمْتِي يَأْكُلُونَ                                       |
|     |                                                  |                                                                                |

|                     |                                                         | (-)- ))-      |                                                 |
|---------------------|---------------------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------|
| 770                 | صَلَّى فَقَامَ فِي الرَّكْعَتَيْنِ                      |               | صَدَاقَهَا عِنْقَهَا                            |
|                     | صَلَّى فِي خَمِيصَةٍ                                    |               | صَدَقَةِ الْغَنَمِ                              |
|                     | صَلَّى مَعْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ صَلاةً الصُّبْحِ          |               | صَدَقَةً وَصِلَّةً                              |
| Y70                 | صَلَّى مُعَاذُ بِأَصْحَابِهِ الْعِشَاءَ                 |               | الصُّعِيدُ وُضُوءُ الْمُسْلِمِ، وَإِنْ          |
|                     | صَلَّى النَّبِيُّ ﷺ إِحْدَى صَلاتَي الْعَشِيُّ          |               | الصُّفوف الأوَلِأسسَّنسي                        |
|                     | صَلَّى يَوْمُ النَّحْرِ                                 | YV•           | صَلُ الصُّلاةَ لِوَقْتِهَا فَإِنْ أَفْرَكُتْهَا |
|                     | صَلاةِ آخِرِ اللَّيْلِ مَشْهُودَةً                      | YAV           | صَلُّ عَلَى الأَرْضِ إِنَّ اسْتَطَغْت، وَإِلاًّ |
|                     | الصُّلاةَ إِذَا حَضَرَ وَقُتُهَا                        | YAV           | صَلُ قَائِماً فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِداً |
|                     | صَلاةُ الأوَّابِينَ حِينَ تَرْمَضُ الْفِصَالُ           |               | صَلِّ قَائِماً، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ          |
| XoY,                | صَلاةُ الْجَمَاعَةِ أَفْضَلُ مِنْ صَلاةِ                |               | صَلُّ هَاهُنَا                                  |
|                     | صَلاةُ الْخَرْفِ رَكْعَةٌ عَلَى أَيُّ وَجْهِ            | ro7           | صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى جِنَازَةِ  |
| ١٣٨                 | الصَّلاةُ خَيْرٌ مِنْ النَّوْمِ فِي الأذَانِ            | 770           | صَلَّى بِنَا الْمُغِيرَةُ بْنُ شُعْبَةً         |
|                     | الصَّلاةُ خَيْرٌ مِنْ النُّومِ                          |               | ُ صَلَّى بِهِمْ ثَمَانِيَ رَكَعَاتٍ             |
|                     | صَلاةُ الرُّجُلِ مَعَ الرُّجُلِ أَذِكَى                 |               | صَلَّى بِهِمْ رَكْعَتُينِ                       |
| ۲۷۲                 | صَلاةُ الرُّجُلَيْنِ يَوُمُّ أَحَدُهُمْ                 |               | صَلَّى بِهِمُ الظُّهُرَ                         |
|                     | صَلاةُ السُّفُرِ رَكْعَتَانِ مَنْ خَالَفَ السُّنَّةَ    |               | صَلَّى بِهِمْ، فَسَهَا                          |
| 779                 | صَلاةُ السُّفَرِّ رَكْعَتَانَ نَزَلَتَا مِنْ السَّمَاءِ |               | صَلَّى حَيِنَ كَسَفَتْ الشَّمْسُ ثَمَانِي       |
| 7 E V               | الصَّلاةُ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ                          |               | صَلَّى خَلْفَ أَبِي نُعَيْمٍ وَأَبُو            |
| £ 1 1 2 7 3 1 1 1 3 | الصَّلاةُ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ بِعِائَةِ          |               | صَلَّى خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ                 |
|                     | صَلاةً فِي مَسْجِدِي بِخَسْبِينَ ٱلْفُدِ                | ١٣٦           | صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْعَصْرَ، ثُمُّ       |
|                     | صَلاةً فِي مَسْجِدِي هَلْاً أَفْضَلُ مِنْ               | T71, 707, 177 | صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى جِنَازَةِ        |
|                     | الصَّلاةُ فِي مَسْجِدِي هَذَا أَفْضَلُ                  |               | صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ. فَلَمَّا سَلْمَ       |
|                     | الصَّلاةُ لِوَفْتِهَا                                   | £ V 9         | صَلَّى الظُّهُرِّ وَالْعَصْرَ                   |
| 7 8 0               | صَلاةُ اللَّيْلِ مَثْنَى، فَإِذَا خَشِيَ                |               | صَلَّى الظُّهٰرَ يَوْمَ النَّحْرِ               |
| 707                 | صَلاةُ اللَّيْلِ مَثْنَى مَثْنَى                        |               | صَلَّى الظُّهُرِّ                               |
| 787                 | صَلاةُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مَثْنَى مَثْنَى           | T08           | صَلِّي عَلَى جِنَازَةِ                          |
| 787                 | صّلاةُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مَثْنَى                   | 100           | صَلَّى عَلَى حَمَارِهِ                          |
| ٣٥٠                 | صَلاتُهُ ﷺ عَلَى الْبَرَاءِ بْنِ مَعْرُورٍ فَإِنَّهُ    | ToT           | صلَّى عَلَى رَجُلٍ فَقَامَ عِنْدَ               |
| T01                 | صَلاتُهُ ﷺ عَلَى الْغُلامِ الْأَنْصَارِيُّ الَّذِي      | 778           | صَلَّى عَلَى عُنْمَانَ                          |
| ١٢٥                 | صَلاَمًا بِالنَّبِيُّ ﷺ وَظِلُّ                         | T08           | صَلَّى عَلَى فَبَرٍ فَكَبُّرَ أَرْبَعاً         |
|                     | صِلَةُ الرُّحِمِ وَحُسْنُ الْجِوَادِ يُعَمِّرَانِ       |               | صَلَّى عَلَى قَتْلَى أَحُدٍ بَعْدَ              |
| 087                 | الصُّلْحُ جَائِزٌ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ                 | TEA           | صَلَّى عَلَى قَتْلَى أُحُدِ                     |
|                     | صَلُوا الصَّلاةَ لِوَقْتِهَا                            | .TEA          | صَلَّى عَلَيْهِمْ وَكَبُّرَ عَلَى               |
| YVV                 | صَلُّوا عَلَى مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلاَّ              | - 777         | صَلَّى فَرَكَعُ حَمْسَ رَكَعَاتٍ وَسَجَدَ       |
|                     |                                                         |               |                                                 |

| ۰۰۷   | طَعَامٌ بِطَعَامٍ                               | صَلُوا فِي بُيُوتِكُمْ                                    |
|-------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|       | طَعَامُ الْوَلِيمُةِ أَوْلُ يَوْمِ حَقٌّ        | صَلُوا فِي رِحَالِكُمْ                                    |
|       | طُعْمَةً لِلْمَسَاكِينِ                         | صَلُوا قَبَلَ الْمَغْرِبِ، صَلُوا قَبَل                   |
|       | طَلاقُ الأمَةِ تَطْلِيقَتُان وَعِدْتُهَا        | صَلُوا كَمَا زَآيَتُهُونِي أَصَلَي ١٩٤٠، ١٩٤١، ١٩٤٠، ٢٠٤، |
| ٧٠٥   | طَلاقُ الأمَةِ طَلْقَتَانٍ وَقُرْؤُهَا          | 0 • 7 ،                                                   |
|       | طَلاقُ النَّلاثِ وَاحِدَةً                      | 777, 357, 187                                             |
|       | الطُّلاقُ وَالْعَنَاقُ وَالنَّكَاحُ             | صَلَّيْت خَلْفَ ابنِ عَبَّاسِ عَلَى جِنَازَةٍ             |
|       | طَلاقَةُ الْوَجْوِ وَكُفُّ الأَذَّى؛ وَبَذْلُ   | صَلَّيْت مَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بِالْمَدِينَةِ            |
|       | طَلَبُ الْحَلالِ جِهَادُ                        | صَلَّيْت مَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَلْعِينَيْنِ             |
|       | طَلَبُ الْحَلالُ وَأَجِبُ                       | صَلَّيْت مَعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: فَوَضَعَ ١٩٣             |
|       | طَلْنَ أَبُو رُكَانَةُ أَمْ زُكَانَةً،          | صَلَّيْت مَعَ النَّبِيُّ مَنْ الْمَدِينَ الْعِيدَيْنِ،    |
| ۱۷۰   | طَلْقَ أَبُو رُكَانَةَ امْرَأَتُهُ فِي          | صَلَيْت مَعَ النَّبِيُّ £ اللَّهِ مَكَانَ يُسَلِّمُ       |
|       | طَلْقَ أَبُو رُكَانَةَ                          | صَلَّيْت مَعَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَمٌ فَمَا مَرَّتَ           |
|       | طَلْقَ امْرَأَتُهُ، وَهِيَ حَائِضٌ              | صَلَّيْت مَعَ النُّبِيُّ ﷺ، فَوَضَعَ يَدَهُ               |
|       | طَلْقَ رَجُلُ امْرَأَتَهُ لَلاثًا فَتَزَوْجَهَا | صَلَّيْت وَرَاءَ أَبِي مُرَيْرَةً ﷺ ١٩٧                   |
|       | طَلَّقَ رُكَانَةُ امْرَأَتُهُ فِي مَخْلِسٍ      | صَلَّيْت وَرَاءَ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى امْرَأَةٍ٣٥٣          |
|       | طَلَّ فَتْ خَالَتِي ثَلاثاً                     | الصَّمْنَتُ حِكْمَةً، وَقَلِيلٌ فَاعِلُهُ                 |
|       | طُلَقَتْ خَالَتِي، فَأَرَادَتْ                  | صُومُوا لِرُوْيَةِ                                        |
|       | طَلَّقْهَا قَالَ: لا أَصْبِرُ عَنْهَا قَالَ     | صِيَّامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ              |
|       | طَلَّقَهَا يَعْنِي سَوْدَةً                     | َ صَيْدُ الْبَرِّ لَكُمْ خَلالٌ مَا لَمْ                  |
|       | طُهْرَةً لِلصَّائِمِ                            | خَارَهُ اللَّهُ                                           |
|       | طُهُورُ إِنَاءٍ أَخَدِكُمْ إِذَا وَلَغَ فِيهِ   | صَالَةُ الْمُؤْمِنِ حَرْقُ النَّارِ                       |
| ٤٨    | الطهور شطر                                      | الفشَّعُ صَيْدً فَإِذَا أَصَابَهُ ٱلمُحْرِمُ              |
|       | الطهور                                          | ضحى بكبئين أملحين                                         |
|       | طُوَافُك بِالْبَيْتِ وَسَعَيْك بَيْنَ الصُّفَا  | ضَحُوا بِالْجَذَعِ مِنَ الصُّأَنِ ٨٦٦                     |
|       | طَوَافُك بِالْبَيْتِ                            | ضَحْيْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عِلَيْ بِالْجَذَعِ ٨٦٦     |
|       | طُوبَى لِمَنْ شَغَلَهُ عَيْبُهُ عَنْ عُيُوبِ    | ضَرْبَ الْفَخْلُ أَوْ الْعَبْدِ                           |
| Y 1 A | الطُّيّباتِ                                     | خترب له ۸۲۸                                               |
| 11V   | ظَاهِراً أَوْ حَامِلاً                          | ضَرَبَ وَغَرُب، وَأَنْ ٧٨٢                                |
| 471   | الظُّلُمُ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ         | ضَفَرْنَا شَعْرَهَا                                       |
| ۰۰٦   | طُلْماً طَوَّقَهُ اللَّهُ يَوْمُ الْقِيَامَةِ   | طَافَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيْ مُضْطَبِعاً بَبُرُدٍ         |
| 144   | و ظَلَمْت نَفْسِي؛ وَاغْتَرَفْت بِلَنْبِي،      | طَغَامُ أَوْل يَوْم حَقُّ                                 |
|       | ظَلَمْت نَفْسِي                                 | الطَّمَامُ بِالطَّعَامُ مِثْلًا بِعِثْلِ                  |
| ٠٣٢   | الظُّهٰرُ يُرْكَبُ بِنَفَقَتِهِ إِذَا كَانَ     | طَعَامٌ بِطَعَام، وَإِنَاءٌ بِإِنَاء أَسِيسِ              |
|       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·           |                                                           |

عَلْمَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ كَلِمَاتٍ.....

| AYY      | فَاثْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ وَكَفَرْ عَنْ              | Y11      | عَلَمُهُ النُّشَهُدَ                                |
|----------|--------------------------------------------------------|----------|-----------------------------------------------------|
| ١٧٠      | فَابْدَؤُوا                                            |          | عَلْمَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ النُّسْهُدَ              |
|          | فَأْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ وَكَفِّرْ عَنْ              |          | عَلِيٌّ وَالْفَضْلُ وَقُشُمُ وَشُقْرَانُ            |
|          | فَأَتَى بَطْنَ الْوَادِي وَادِي عَرَفَةَ               |          | عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ، فَإِنَّ الصَّدْقَ           |
|          | فَأَتَى النَّبِيُّ ﷺ يَسْتَأْمِرُهُ فِيهَا             |          | عَلَيْكُمْ بَالصُّفُّ الأوُّل وَعَلَيْكُمْ          |
|          | فَاتِنُ أَنْتُ                                         |          | عَلَيْكُمْ بَسُنْتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ         |
| Y09      | فَأْتِهَا وَلَوْ حَبُواً                               |          | عَمْرَ أَرْضاًعِنْدَ أَرْضاً                        |
|          | فأجاز عتقه                                             |          | عُمَرَ سَأَلَ مَنْ شَهِدَ قَضَّاءَ رَسُولِ          |
|          | فَأَجَازَنِي                                           |          | الْعُمْرَى لِمَنْ أُغْمِرَهَا، وَالرُّفْتِي         |
|          | . ناجب                                                 |          | الْعُمْرَى لِمَنْ رُعِبَتْ لَهُ                     |
|          | فَأَجْرَى الْفَرَسَ حَتَّى قَامَ ثُمُّ                 |          | الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَةِ كَفَّارَةً            |
|          | فَأَخَبُ أَنْ يَنْسُكَ عَنْ وَلَدِهِ فَلْيَفْعَلْ      |          | عَمَلُ الرَّجُلِ بِيَدِهِ، وَكُلُّ بَيْعِ           |
|          | فَاحْضُرْهَا                                           |          | عَمَلُ الرُّجُلِّ بِيَدِهِ وَمِثْلُهُ الْمَزْأَةُ   |
|          | فَإِذَا اخْتَلَفَتْ الْأَصْنَافُ فَبِيعُوا             |          | عِنْدَ كُلُّ صَلَّاةٍ                               |
|          | فَإِذَا اغْتَسَلَتْ مِنْ حَيْضَتِهَا الْاخْرَى         |          | عِيدَانِ اجْتَمَعًا فِي يُومْ وَاحِدٍ فَجَمَعَهُمَا |
|          | فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُمَا                               |          | عَيْرٍ وَثَوْرِ                                     |
|          | فَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنْ السُّجْدَةِ               |          | الْعَيْنُ تَذَمُّعُ وَيَحْزَنُ الْقَلْبُ            |
|          | فَإُذَا رَفَعْت رَأْمَتك فَاجْلِسْ عَلَى               |          | الْعَيْنُ تَزْنِي وَزِنَاهَا النَّظَرُ              |
|          | فَإِذَا رَكَعْت فَاجْعَلْ رَاحَتَيْك عَلَى             | ۸۳       | الْعَيْنُ وَكَاءُ السُّهِ، فَإِذَا نَامَتُ          |
|          | فَإَذَا طَلَعَت الشَّمْسُ فَأَمْسِكَ عَنْ              | A & . VT | الْعَيْنُ وِكَاءُ السُّهِ فَمَنْ نَامَ              |
|          | فَإَذَا غَابَ الشُّفَقُ وَجَبَتِ ۚ الصَّلاةُ           |          | غَزَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ خَيْبَرَ           |
|          | فَإَذَا فَرَغْتُنُ آذِنَّنِي                           |          | غَزَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ سَيْعَ             |
|          | فَإَذَا قَالَ حَيُّ عَلَى الصَّلاةِ، قَالَ             |          | غَزَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَوْماً            |
|          | فَإِذَا قَالَ هِيَ لَكَ مَا عِشْتَ فَإِنَّهَا          |          | غُسْلُ الْجُمُعَةِ وَاجِبٌ عَلَى كُلُّ              |
|          | فَإِذَا كَانَتْ إِحْدَى وَعِشْرِينَ وَمِاثَةٍ فَفِيهَا |          | غَسُلُ النَّبِيُّ ﷺ عَلِيٌّ عليه السلام وَعَلَى     |
|          | فَإِذَا كَانَتْ سَائِمَةُ الرَّجُلِ نَاقِصَةً          |          | غُسْلُ يَوْمٍ الْجُمُعَةِ وَآجِبٌ عَلَى             |
| Y1Y      | فَإَذَا كُبُرَ                                         |          | غَيْنِيَ نِسَاءَهُ وَلَمْ يُحْدِثُ                  |
|          | فَإِذَا هُمْ يُغِيلُونَ                                |          | الْغَضَّبُ مِنْ الشَّيْطَان، فَإِذَا وَجَدَهُ       |
|          | فَإِذَا وَجَبَتْ فَلا تُبْكِينُ بَاكِيَةٌ              |          | الْغَضَبُ مِنْ الشَّيْطَانُ وَالنَّيْطَانُ          |
| ۰٦٢      | فَإَذَا وَقَعَتْ الْحُدُودُ وَصُرَّفَتْ الطُّرُقُ      | ۰۰۷      | غُلا السُّعْرُ فِي الْمَدِينَةِ عَلَى عَهْدِ        |
| ٠٦٢ ،٥٦٠ | فَإِذَا وَقَعَتِ الْحُلُودُ وَصُرَّفَتْ                |          | الغُلام الْيَهُودِيُّ الَّذِي كَانَ يَخْدُمُ        |
|          |                                                        |          | غَمْطُ النَّاسِغَمْطُ النَّاسِ                      |
| ۸٦٤      | فَأَرَادَ أَحَدُكُمْفَأَرَادَ أَحَدُكُمْ               |          | الغيبةا                                             |
| ۹٤١      | فَارْجِعْ فَاسْتَأْذِنْهُمَا فَإِنْ أَذِنَا            | ۰۰۰،۰۰۷  | الْغَيْثُوالْغَيْثُو                                |

| نَارْجُمْهَانارْجُمْهَا                                      | ٧٧٢ . | فَأَمْنَا خَالِدٌ فَقَدْ احْتَبَسَ أَدْرَاعَهُ٧٧                                                              | ۰۷۷             |
|--------------------------------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| نَّارُضِعِيهِ خَمْسَ رَضَعَاتٍنَّارُضِعِيهِ خَمْسَ رَضَعَاتٍ | ۷۱٤.  | فَأَمَّا فِي الصُّبْحِ فَلَمْ يَزَلْ يَقْنُتُ١١                                                               |                 |
| فَاسْتَحْيَيْت أَنْ أَسْأَلُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ               |       | فَأَمَّا الْقِنَّاءُ، وَالْبِطَيخُ وَالرُّمَّانُ                                                              | ۳۸۸             |
| فَاسْتَخْتِيْت أَنْ أَسْأَلَ لِمَكَانِ الْبَتِهِ             |       | فَإِمَّا لا فَلا تَبْتَاعُوا حَتَّى يَبْدُو ٨٠                                                                |                 |
| نَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ فَدَعَا وَكَبّْرَ                  | . ۱۲۳ | فَأَمَرَ قَرِيباً مِنْ عِشْرِينَ رّجُلاً                                                                      | ٧٩٩             |
| نَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ، وَقَلَبَ رِدَاءَهُ                |       | فَأَمْرَنَا نَبِينًا ﷺ أَنْ نَقَاتِلَكُمْه                                                                    | ۵۳۸             |
| نَاشْهِدْ عَلَى هَذَا غَيْرِينَاشْهِدْ عَلَى هَذَا غَيْرِي   |       | فَأَمَرَهُ النَّبِيُّ ﷺ وَلَا أَنْ يَبْتَاعَ ٥ ا                                                              | ۰۲۰             |
| نَاصَبُنَا نِعَماً كَثِيراً وَأَعْطَانَا                     |       | فَامْقُلُوهُ أَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ |                 |
| نَاطَعِمْ وَسُقاً مِنْ تَمْرِ سِتِّينَ                       |       | فَأْمِيطُوا عَنْهُ الأَذَى ٢/                                                                                 |                 |
| نَاطِمَةَ بِنْتِ قَيْسِ أَنْ زُوْجَهَا                       |       | فَإِنْ ابْتَغَى مِنْك آيَةً فَصَعْ يَدَك                                                                      |                 |
| فَاطِمَةً بِنْتِ قَيْسٍ رضي اللّه تعالى                      |       | فَإَنْ أَحَدَكُمْ إِذَا كَانَ يَعْمِدُ٥١                                                                      | TV0             |
| نَاطِمَةً بِنْتِ قَيْسٍ قَالَتْ: قُلْت:                      |       | فَإِنْ أَذَرَكْتُه حَيًّا فَانْبُحَهُ                                                                         | ٤ ٥٨            |
| فَاطِمَةً بِنْتِ قَيْسٍ قَالَتْ قُلْت يَا                    |       | فَإِنْ اسْتَمْتَغْت بِهَا اسْتَمْتَغْت بِهَا                                                                  |                 |
| نَاطِيلُواۚ الصَّلاةَ وَاقْصُرُوا الْخُطَّبَةَ               |       | فَإَنْ اسْتُمْتَعْتَ بِهَا اسْتَمْتَعْتَ                                                                      |                 |
| فَاعْتَرَفَتْ بِالزُّنِّي ثَلاثَ مَرَّاتٍ                    |       | فَإَنَّ اشْتَجَرُوا فَالسُّلْطَانُ وَلِيُّ مَنْ لا٣                                                           | ۱۲۲             |
| فَأَعْطَى لِلْفَارِسِ سَهْمَيْنِ وَلِلرَّاجِلِ               |       | فَإَنْ اشْتَجَرُوا                                                                                            |                 |
| نَاعْطَانَا حِنْوَهُ                                         |       | فَإِنْ اغْتَرَفَتْ فَارْجُعْهَا ٤٠                                                                            |                 |
| نَاغطاهُنَاغطاهُ                                             |       | فَإَنْ أَعْوَجَ شَيْء مِنَ الضَّلْع١                                                                          |                 |
| نَاعْطِهَا إِيَّاهُنَاعْطِهَا إِيَّاهُ                       |       | وَ فَإِنْ أَغْمِيَ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا ٨٠                                                                  |                 |
| نَاعِئي عَلَى نَفْسِك أَيْ عَلَى نَيْلِ                      |       | فَإِنْ نَرَخُصَ أَحَدٌ لِقِتَال رَسُولِ٩                                                                      | ٤٥٩             |
| فَأَعِنِّي عَلَى نَفْسِك بِكَثْرَةِ السُّجُودِ               | 781.  | فَإِنْ جَاءَ أَحَدٌ يُخْبِرُك بِهَا                                                                           |                 |
| نَافَعَلِينَافعَلِي                                          |       | فَإِنْ جَاءَ صَاحِبُهَا ۗ٤١                                                                                   |                 |
| نَاقَامَ الْفَجْرَ حِينَ انْشَقُ الْفَجْرُ                   | 177.  | فَإِنْ حَالَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ سَحَابً٨                                                                   | ٤٠٨             |
| فَاقْتَلُوهُفَاقْتَلُوهُ                                     |       | فَإَنْ دَخَلَ بِهَا فَلَهَا الْمَهْرُ بِمَا • ا                                                               | ٠ • <i>١</i> ٠٠ |
| نَاقْدُرُوا ثَلاثِينَناقدُرُوا ثَلاثِينَ                     |       | فَإَنْ دَخَلَ عَلَيْ بَيْتِي وَبَسَطُ٩                                                                        | ۸•۹             |
| نَاقْدُرُوا لَهُناقْدُرُوا لَهُ                              |       | فَإِنْ رَبَّهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْفِيلَةِ                                                                   |                 |
| نَاقَرُناقر الله الله الله الله الله الله الله الل           |       | فَإَنْ الرَّحْمَةُ تُوَاجِهُهُ • ′                                                                            |                 |
| نَافَرًاْ بِأُمُ الْكِتَابِ وَعِنْدَ أَحْمَدَ وَابْنِ        | ۱۸٤.  | فَإَنْ رَسُولَ اللَّهِ عَشْطَ نَهَى أَنْ تُبَاعَ                                                              | o • •           |
| نَاقْضُواناقضُوا                                             | TV0.  | فَإَنْ سَبَقَ أَحَدُهُمَا فَأَجِبُ الَّذِي٣                                                                   | ۲۰۲             |
| نَاقْطَعُوا أَيْمَانَهُمَانَاقْطُعُوا أَيْمَانَهُمَا         | ٧٩٦.  | فَإَنْ شَاءَ طَعِمَ، وَإِنْ شَاءَ تَرَكَ١                                                                     | ۱ ه ۲           |
| نَاتِمْ أَنْتَنَاتِمْ أَنْتَ                                 | 189.  | فَإَنْ شَاءَ عَدْبُهُمْ وَإِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُمْ                                                            | ۹۹٤             |
| نَاقِمْ صُلْبَك حَتْى تَرْجعَ الْعِظَامُ                     | ۱۸۳ . | فَإَنْ شَاتَمَهُ أَحَدُ أَوْ سَائِهُ فَلْيُقُلْ                                                               | ٤١٥             |
| ناكملوا العدةَ ثلاثينَ                                       |       | فَإِنْ شَرِبَهَا فَاقْتُلُوهُ                                                                                 | ٨٠٠ :           |
| فَأَكْمِلُوا عِدَّةَ شَعْبَانَ ثَلاثِينَ                     | ٤٠٩.  | فَإِنْ شَرِيُوا فَاقْتُلُوهُمْ                                                                                | ۸۰۰             |
|                                                              |       |                                                                                                               |                 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                    | 1500 000 | 1.04                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | فَإِنَّهُ ﷺ لَمَّا فَرَغَ الأَعْرَابِيُّ                           | ٥٨١      | فَإِنَّ الْمَائِدَ فِي صَدَقَتِهِ كَالْكَلْبِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| £30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فَإِنَّهُ ﷺ وَقَفَ عَلَى رَاحِلَتِهِ رَاكِباً                      |          | فَإِنْ عَجَزْتُمْ عَنْ مُكَافَأَتِهِ فَادْعُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| TU                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | فَإِنَّهُ يُبْعَثُ يَرْمَ الْقِيَافَةِ                             | 10T      | فَأَدْ غَالَ عَنْكُ بَرُماً فَلَمْ تُحِدُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 13/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فَإِنَّهُ يَتَّقِي بِجَنَاحِهِ الَّذِي                             | ۹٥٦      | وَلَ عَلَيْتُ الْمِنَ آدَمَ نَفْسُهُ قُفُلُناً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| WY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | فَإِنَّهُ يَقُومُ بَيْنَ يَدَيْ اللَّهِ                            | AA1      | فَإِنْ فَعَلَ ذَلِكَ فَقَدْ خَلَعَ رِبْقَةَ الإسْلامِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| M.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | فَإِنَّهَا ٱلْهَتْنِي عَنْ صَلاتِي                                 | 114      | فَإِنْ قَوِيَتْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| T. 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | فَإَنَّهَا تُذَكَّرُ الآخِرَةَ                                     | TT9      | فَإِنْ كَانَ مُتَمَنِّياً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| EAY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فَإِنَّهَا تُطْلَى بِهَا السُّقُنُ                                 |          | فَإِنْ كَانَ مَعَك قُرْآنٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | فَإِنَّهَا عِبْرَةٌ وَذِكْرٌ لِللَّاحِرَةِ                         |          | فَإِنْ كَانُوا فِي الْقِرَاءَةِ سَوَاءً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| KY3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فَإِنَّهُمْ قَدْ ٱلْمُضَوَّا إِلَىٰ مَا قَدَّمُوا فَتُؤْذُوا       |          | فَإِنْ كُنْتُ صَائِماً فَصُمْ الْبِيضَ ثَلاثَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَإِنَّهُنَّ خُلِقْنَ مِنْ ضِلْعِ                                  | £YV      | فَإِنْ كُنْت صَائِماً فَصُمْ الْغُرْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| A01:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فَإِنِّي أَخَافُ أَنْ يَكُونَ إِنَّمَا أَمْسَكَ                    |          | فَإِنَّ لَمْ تَسْتَطِعُ أَنْ تَسْجُدَ أَوْمٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | فَإِنِّي أَدْخَلْت الْقَدَمَيْنِ الْخُفَّيْنِ وَهُمَا              |          | أَيْنَ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فَإِنِّي مُكَاثِرٌ بِكُمُّ الْأَمَّمَ                              |          | فَإِنْ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| enr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فَأَيُّكُمْ أَرَادَ أَنْ يُوَاصِلَ فَلَيُوَاصِلْ                   |          | وَإِنْ مَاتَ الْمُشْتَرِي فَصَاحِبُ الْمَتَاعِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَأَلِّمَا رَجُلٍ مِنْ أُمْنِي أَفْرَكَتْهُ                        |          | فَإِنْ الْمُسَاجِدَ لَمْ تُبَنَّ لِلْلِّكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>16</b> 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | نَبَاتَ غَضَبًانَ عَلَيْهًا                                        |          | فَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لَمْ تُبْنَ لِهَذَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| TAY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فَبِحِسَابِ ذَلِكَ                                                 |          | فَإِنْ الْمُسْلِمَ فِيهِ اسْمٌ مِنْ أَسْمَاءٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ثَبَداً بِالرُّجُلِ                                                |          | فَإِنْ مَعَهُ الْقَرِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| VoX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فَبَدَأُ عَبْدُ الرُّحْمَنِ يَنكَلُّمُ                             | YYA      | فَإِنْ نَالَتُهُ مَشَقَّةٌ فَجَالِساً؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَبَلَغَ ثَمَنَ الْمِجَنُّ                                         | ۵۵۸، ۱۲۸ | فَإِنْ نَسِيَ أَنْ يُسَمِّيَ حِينَ يَذَبِّحُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Y710                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فَبَلَغَ ذَلِكَ مُعَاذاً فَقَالَ إِنَّهُ                           |          | فَإِنَّا آخِذُوهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| A CAN COLOR OF THE | فَبَلَغَ ذَلِكَ نَبِيُّ اللَّهِ ﷺ                                  |          | فَإِنَّا نَجْعَلُهُ فِي بُيُوتِنَا وَقُبُورِنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَبَلْغُ ذَلِكَ النَّبِيُّ ﷺ فَلَمْ يَنْهَنَا                      |          | وَ فَانْطَلَقَ أَبِي إِلَى النَّبِيِّ ﷺ لِللَّمْ النُّبِيِّ عَلَيْكُمْ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ النَّهُ عَلَيْكُمْ النَّبِيُّ النَّهُمْ عَلَيْكُمْ النَّبِيُّ عَلَيْكُمْ النَّبِيّ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَخْسَنُ الْخَالِقِينَ                         |          | فَانْطَلَقْنَا بِهِ نَقَتَلْنَاهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَتَحَمَّلُهُمَا أَبُو قَتَادَةً فَأَتَيْنَاهُ                     | £17"     | و الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Và                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | فَتَغْسِلُ مِنْ ذَلِكَ فَرْجَك وَأَنْشَيْك                         |          | فَإِنَّكُمْ لا تَذْكُرُونَهُ فِي كَثِيرِ إلاَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَتَفْسِلِينَ فَتَجْمَعِينَ بَيْنَ الصَّلاتَيْنِ                   |          | فَإِنَّمَا أَقْطَعُ لَهُ قِطْعَةً مِنْ النَّارِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَتَكُلُّمَ خُوزِيمَةُ ثُمُّ تَكُلُّمَ                             |          | َ فَإِنَّمَا هُوَ شَيْطًانَ<br>فَإِنَّمَا هُوَ شَيْطًانَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نْتَلامُنُ وَوَعْظَهُ وَذَكُرِّهُ                                  | AYY      | وَإِنَّهُ ﷺ أَغْطَى سَلَبَ أَبِي جَهْلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 14.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فِنَةِ الْمُحْيَا                                                  |          | فَإِنَّهُ أَنْسُطُ لِلْعَوْدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فِنْنَةُ الْمُسِيحِ الدُّجُالِ                                     |          | فَإِنَّهُ اَهْلُكَ مِنْ كَانَ فَبَلَكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يِنَهُ مُنْسَدِينِ<br>فَتَوَجَّهُ إِلَى الْقِبْلَةِ يَدْعُو، ثُمَّ |          | فَإِنْهُ الْمُلِكُ مِنْ ذَانَ فَبَلَكُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَتُوضًا                                                           |          | وَإِنْهُ اللَّهُ وَاللَّهِ العَظْمُ عَلَى جَعَدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                    |          | وانه المجروال لاسامه. لما صفع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| 790, 79Y   | فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ زَكَاةَ الْفِطْرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۲٦٥ .  | قَارُ إِلَيْهِ                                                                 |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------|
| YV9        | نُرِضَتْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٥٣٠.   | نَعْمَرَتُهَا لِلْبَابِعِ إِلاَّ أَنْ يَشْتَرِطَ                               |
| T{{        | فَرَّغْنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٠٥٤٨ . | فَجَاءَ سَعْدٌ بِأُسِرَيْنِ وَلَمْ أَجِئَ                                      |
| £•Y        | فَرَفَعَ فِينَا النَّطْرَ وَخَفَضَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 791.   | فَجَاءَتْ بِهِ عَلَى النَّمْتِ الْمَكْرُوهِ                                    |
| ٦٨٩        | فَرُقَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَيْنَهُمَا وَقَالَ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۱۳۳ .  | الْفَجْرُ فَجْرَانِ: فَأَمَّا الْفَجْرُ                                        |
| 7.7        | فَرُقَ فِي الأغرَافِ فِي رَكْعَتَيْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 177    | الْفَجْرُ فَجْرَانِ: فَجْرٌ يُحَرِّمُ الطَّمَامَ                               |
| TVT        | فَرَكَعَ دُونَ الصُّفُّ ثُمُّ مَشَى إِلَى الصُّفُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 181.   | فَجَعَلَ يَقُولُ فِي أَذَانِهِ هَكَذَا،                                        |
| 779        | فَرَمَى بِهَا، وَأَخَذَ عُوداً لِيُصَلِّيَ عَلَيْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 181.   | فَجَعَلْت أَتَتَبُعُ فَاهُ هَا هُنَا وَهَا                                     |
| ٧٠١        | فُرَيْعَةً بِنْتِ مَالِكِ أَنْ زَوْجَهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٧٩٨    | فَجَلْدَهُ بِجَرِيدَتَيْنِ نَحْوَ أَرْبَعِينَ                                  |
| V+1        | فَزَجَرَهَا رَجُلُ أَنْ تَخْرُجَ فَالْتَـةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 7.7    | فَجَلُسَ الرَّجُلُ حَتَى إِذَا طَالَ مَجْلِسُهُ                                |
| <b>711</b> | نْزُورُومْا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٧٦٧    | نَخَذُنُه                                                                      |
| ٣٥٠        | فَسَأَلُ عَنْهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 900    | فَحَسْبُ ابْنُ آدَمَ أَكُلاتٍ يُفِمْنَ                                         |
|            | فَسَأَلَهُ عَنْ اللَّقَطَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٤٥    | فَخَلْتَ لَهُ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَهَا                                  |
| ۸۱۰        | فَسَأَلَهُ نِسَاؤُهُ عَنْ الْجِهَادِ فَقَالَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٤٥٨    | فَخَيِدَ اللَّهُ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ثُمُّ                                      |
| ٥٦٥ :      | فَسَأَلُوهُ أَنْ يُقِرُّهُمْ بِهَا عَلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣٠٢    | فَحَمِدَ اللَّهُ، وَأَثْنَى عَلَيْهِ كَلِمَاتٍ خَفِيفَاتٍ                      |
| A\{        | فَسَبَى ذَرَارِيْهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۹٠     | فَحَوْلُوا مَفْعَدَتِي إِلَى الْفِيلَةِ                                        |
| £7 73      | فَسَلْسَلَهُ بِفِضُةٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 107    | فَخَالِفَ بَيْنَ طَرَفَيْهِ، وَإِنْ كَانَ                                      |
| ۲٥٨        | فَسَمُوا إِلَغُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 177    | الْفَخْرُ بِالأَنْسَابِ                                                        |
| AA9        | نَتْأَنُّك إِذَنْنَانَك إِذَنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 777    | فَخَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ النَّاسَ فَحَمِدَ                                   |
|            | فَشَدُ مِثْرَرَهُ وَاعْتَزَلَ النَّسَاءَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 701    | فَخَلُوا بَيْنَهَا وَبَيْنَ أَهْلِهَا                                          |
| TT 8       | فَئْتَقَتْهَا اللَّهِ الللَّمِي اللللَّمِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل | ٨٢٥    | فَذَى رَجُلُنِنِفَذَى رَجُلُنِنِ                                               |
| £19        | فَصَامَ النَّاسُ ثُمُّ دَعَا بِقَدَحٍ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | V79    | فَدَعَاهُ أَبُو مُوسَى عِشْرِينَ لَيَلَةً، أَوْ قَرِيباً                       |
| 1.1        | فَصَعَدُ فِي النَّظَرُ وَصَوَّبُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 707    | فَدَّعُوتُ الْمُسْلِمِينُ إِلَى وَلِيمَتِهِ                                    |
| ٣٠٤        | نَصَغُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 277    | فدفع قبل أن تطلع الشَّمْسُ السَّمَاسُ                                          |
|            | فَصَلُ مَا بَيْنَ صِيَامِنَا وَصِيَامٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3 7 3  | فَدَيْنَ اللَّهِ أَحْقُ أَنْ يُقضَى                                            |
| 770        | فَصَلَّى فِيهَا لَيَالِيَ فَصَلَّى بَصُّلاتِهِ نَاسٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 733    | فَنَيْنُ اللَّهِ أَحَقُ بِالْقَصَاءِ                                           |
| ٣٠٥        | فَصَلَّى فِيهَا لَيَالِيَ فَصَلَّى بِصَلاتِهِ نَاسٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 111    | فَلَلِكَ مِن نُقْصَان دِينِهَافَلَلِكَ مِن نُقْصَان دِينِهَا                   |
|            | نَصَلًى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٤٠٢    | فَرَآهُمًا جَلْدُيْنِ فَقَالَ: إِنْ شِيْتُمًا                                  |
|            | فَصَلُوا وَاذْعُوا اللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٥٢.    | فَرَآيْت الرَّجُلُ مِنَّا يَلْزَقُ كَعَبَّهُ                                   |
|            | فَصَلُوا وَادْعُوا حَتَّى يَنْكَثيفَ مَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7.47   | فَرُبُّ حَامِلِ فِفْهِ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ                                |
|            | فَصَلُوا وَادْعُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۸۹۲    | فَرُبُّ مُبَلِّعٍ أَفْقَهُ مِنْ سَامِعٍفُرُبُّ مُبَلِّعٍ أَفْقَهُ مِنْ سَامِعٍ |
|            | فَصُمْ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 179    | فَرُبُّ مُبَلَّغُ أَوْعَى مِنْ سَامِيعٍ                                        |
|            | فَصْمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 777    | فَرَدُّهَا عَلَيُّ، وَلَمْ يَرَهَا شَيْئاً                                     |
|            | . قَصُومُوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        | نَرَضَ اللَّهُ     تَعَالَى     الصَّلاةَ عَلَى                                |

| T\$           | فَقَامَ إِلَيْهِ النَّاسُ لِيَقَمُوا بِهِ              | 000 | صَاعَ بَعْضُهَا فَعَرَضَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ                                         |
|---------------|--------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| r.1           | فَقَامُوا مَقَامَ الأوَّل فَكَبَّرَ رَسُولُ            |     | ضَغُرْفًا شَعْرَهَا ثَلاثَةً قُرُونٍ                                                 |
| AY1           | نَقَذَ أَنْزَكَ                                        |     | صُلَتْ سُورَةُ الْحَجُ بِسَجْدَتَيْنِ                                                |
|               | فَقَذْ ضَادً اللَّهَ فِي مِلْكِهِ                      |     | فِطْرُ مِمًّا دَخَلَ وَلَيْسَ مِمًّا                                                 |
| PA            | نَقَدْ طَهُرَ                                          |     | فِطْرُ مِمَّا دَخَلَ<br>فِطْرُ مِمَّا دَخَلَ                                         |
| or's          | فَقَدِمَتْ عَلَيْهِ إِبلُ مِنْ إِبلِ الصَّدَقَةِ       |     | نَبِطْرُ ۚ يَوْمَ يُفْطِرُ النَّاسُ، وَالأَضْحَى                                     |
| 44            | فَقَدِمْنَا الثَّامَ، فَوَجَدْنَا مَرَاحِيضَ قَدْ      |     | طَلَّقَهَا وَأَمَرَ أُسَامَةً يُمَتَّعَهَاطَلَّقَهَا وَأَمَرَ أُسَامَةً يُمَتَّعَهَا |
| roo.          | فَقَرَأَ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ وَسُورَةٍ وَجَهَرَ     |     | طَلَقُوهُنَّ لِقُبُلِ عِدْتِهِنَّطَلَقُوهُنَّ لِقَبُلِ عِدْتِهِنَّ                   |
| *YT           | فَقُبْتِ الْهِ جَنْهِ                                  | YYA | مَلَى جَنْبِمَلَى جَنْبِ                                                             |
| rrt           | نَقُمْت إِلَى حَصِيرٍ لَنَا قَدْ اسْوَدُ مِنْ طُولِ    | ATY | عَلَى كُلُّ حَالِمٍ دِينَارٌ أَوْ عِدْلُهُ                                           |
| 442           | فَقُولُوا اللَّهُمُّ                                   |     | نَعَلَّمَنَا التَّشَهُدُ فِي الصَّلاةِ                                               |
| 467           | فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ السَّنِينِ                |     | نَعَلَمْهَا مِنَ الْقُرْآنِ                                                          |
| Ary           | فَقُولُوا: وَعَلَيْك                                   |     | لَمَلَيْك بِذَاتِ الدِّينِ                                                           |
| 5/8 (a. )     | فقيل لِمُحَمَّدِ ابْنِ سِيرِينَ: سَلَّمَ فِي السَّهْوِ |     | نَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِنَعَلِيْهِ بِالصَّوْمِ                                         |
| £) 9          | فَقِيلَ لَهُ: إِذَّ النَّاسَ قَدْ شَقَّ                |     | َيْنَدُهُ طَهُورُهُ رَمَسْجِلُهُ                                                     |
| ed •          | فَقِيلَ مَنْعَ ابْنُ جَمِيلٍ وَخَالِدُ                 | ٣٧٦ | نَفِي كُلُّ أَرْبَعِينَ بِنْتُ لَبُونِ                                               |
| rs :          | فَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأْمَهُ مَهِنَ السُّجْدَتَيْنِ   |     | نَهُالَ: أَرِينِيهِ فَلَقَدْ أَصَبَخْتُ                                              |
|               | فَكَانَ يُرْجَى إِنْ خَمَلَتْ بِهِ أَنْ يَكُونَ        |     | نَفَالَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ                                                  |
| r, ,          | نَكَانَتْ لِلْقَوْمِ رَكْعَةً زَكْعَةً                 |     | نَعَالَ أَصَدَقَ؟ فَقَالُوا: نَعَمْ، فَصَلَّى                                        |
| YOA           | فَكَتَبُوا أَيْ الْيُهُودُ إِنَّا وَاللَّهِ            |     | نَفَالَ اعْرِفْ عِفَاصَهَا                                                           |
| <b>A</b> •    | فَكَتَبُوا وَاللَّهِ مَا قُلْنَا                       |     | فَقَالَ: أَغْطِهِ إِيَّاهُ فَإِنْ خِيَارَ                                            |
| 1 <b>/</b> 3/ | نَكْرِهُ لِللَّا الْمُسَائِلُ وْعَابْهَا               |     | نَقَالَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ                                                           |
|               | فَكَفَرْ عَنْ يَعِينِك ثُمَّ اثْتِ الَّذِي             |     | فَقَالَ إِنَّهَا لا تُحِلُّ لِي إِنَّهَا                                             |
| iv.           | فَكُفُنَ أَبِي وَعَمِّي فِي نَمِرَةٍ وَاحِدَةٍ         |     | فَقَالَ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ                                               |
| 710           | فَكُلُّ وَأَحِدٍ مِنْهُمًا بِالْخِيَادِ                |     | فَقَالَ الْعَبَّاسُ: إِلاَّ الإِذْخِرَ يَا                                           |
| /11           | فَكُنْ عَبْدَ اللَّهِ الْمَقْتُولَ                     |     | فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَخْبِرْنِي                                            |
| irem.         | فَكَيْفَ تَصْنَعُ النَّسَاءُ بِلْيُولِهِنَّ            | ٦٨٨ | وَ مَنْ اللَّهِ اَرَأَيْتِ أَنْ                                                      |
| IYA           | فَلا إِذَنْ                                            |     | فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ امْرَأَتِي                                         |
| (00)          | فَلا تَأْكُلْ                                          |     | فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ لَمْ يَكُنْ                                         |
| 14            | فَلا تَبْكِينَ عَلَى هَالِللَّهِ بَعْدَ الْيَوْمِ      |     | فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا نَرْكَبُ                                        |
| ( * * Talling | فَلا تَجْعَلِيهِ إِلاَّ بِاللَّيْلِ وَانْزعِيهِ        |     | فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّى زَنَيْت                                          |
| AK            | فَلا تَدَعُوهُ وَلَوْ أَنْ يَلْجَرْعَ                  |     | خَفَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: وَهَلْ يَكُونُ                                             |
| <b>31</b>     | فَلا تَفْعَلا، إذَا صَلْيُتُما فِي رِحَالِكُمَا        |     | خَفَالَتْ قَدْ أَرْضَعَتْكُمَا فَسَأَلَ                                              |
| 4.            | فَلا تَقْرَبُوهُ                                       |     | فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ بِعَهُ لَنَا                                          |
| 3,75          |                                                        |     |                                                                                      |

| الصفحات                                                | معزواً لأرقام ا                        | فهرس الأحاديث النبوية                                                |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| فَلْيَتَخَيْرُ مِنْ الدُّعَاءِ مَا شَاءً               | 707                                    | فَلا تَلُمُنِي فِيمَا تُمْلِكُ، وَلا أَمْلِكُ                        |
| فَلْيَتَزَوْجْ فَإِنَّهُ أَغَضُ لِلْبَصَرِ             | ToT :                                  | فَلا شَيْءَ عَلَيْهِ                                                 |
| فَلَيْتِمْ صَوْمَهُ                                    | 177                                    | فَلا صَلاةً لَهُ                                                     |
| فَلَيْتَوَضَأَ                                         | £11                                    | فَلا صِيَامَ لَهُ                                                    |
| فَلْتُذِعُ                                             | ٤١٨                                    | فَلا قَصْاءَ عَلَيْهِ وَلا كَفَّارَةً                                |
| فَلْيُرَاجِعْهَا                                       | ٤١٩                                    | فَلا قَضَاهُ عَلَيْهِ                                                |
| فَلَيْسَ فِيهَا صَدَقَةً                               | <b>***</b>                             | فَلا وَاللَّهِ مَا نَرَى                                             |
| فَلْيَسْنَقِيغُ                                        | <i>г</i> РА                            | فَلا يَأْخُذُهُ                                                      |
| فَلْيُسْلِفْ فِي كَيْلِ مَعْلُوم                       | 317                                    | فَلا يَبْرُك كَمَا يَبْرُكُ الْبَعِيرُ                               |
| فَلْيُصْنَعُ كُمَّا يَصَنَّعُ الإمَّامُ                |                                        | فَلا يَخُجُنُ بَعْدَ هَذَا الْعَامِ مُشْرِكٌ                         |
| فَلْيُطِلْ غُرْنَهُ وَتَخْجِيلَهُ                      | ۰۳۰                                    | فَلا يَحِلُّ لَكَ أَنْ تَأْخُذَ مِنْهُ شَيْتًا                       |
| نَلْتُغْسِل                                            | ۰۳۸                                    | فَلا يَحِلُ لَك أَنْ تَأْخُذَ                                        |
| فَلْيَقُلْ فِي نَفْسِهِ                                | AAY                                    | فُلا يَعْصِهِ                                                        |
| نَلْيَقُلْنَلْيُقَلْ                                   |                                        | فَلاَ يَلْطِمَنُ الْوَجْة                                            |
| فَلْيُلْسِنُ الْخُفُيْنِ وَلْيَقْطَعْهُمَا             |                                        | فَلْتَرْكَبْ وَلْتُهْدِ بَدَنَةً                                     |
| فَلْيَمْقُلْهُفَلْيُمْقُلُهُ                           | A79                                    | َ فَلَمْ يُؤْخَذُ مِنْهُ الْخُمُسُ                                   |
| فَمَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُوا                            |                                        | فَلَمْ يُجِبُهُ                                                      |
| فَمَا بَقِيَ فَهُوَ لأُولَى رَجُلٍ ذَكَرٍ              |                                        | فَلَمْ يُحْدِثُ شَهَادَةً، وَلا صَدَاقاً                             |
| فَمَا تَرَى فِي بَيْعِ شُحُومِ الْمَيْنَةِ             | ۰٤٠                                    | فَلَمْ يَرَنِي بَلَغْت                                               |
| فَمَا دُونَهَا الْغَنَمُ                               |                                        | فَلَمْ يَزَلْ يَقْنُت فِي كُلُّ صَلاتِهِ                             |
| فَمَا زَادَ فَبِحِسَابِ ذَلِكَ                         | £VT                                    | فَلَمْ يَزَلُ يُلَنِّي حَتَّى رَمَى الْجَمْرَةَ                      |
| فَمَا سُثِلَ عَنْ شَيْءٍفَمَا سُثِيلَ عَنْ شَيْءٍ      | T & T                                  | فَلَمَّا اخْتَلَفُوا أَلْقَى اللَّهُ عَلَيْهِمٌ                      |
| فَمْسَحَ بِرَالِيهِ                                    | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | فَلَمَّا دُخَلَ عَلَيْهَا                                            |
| فَمَنْ أَتُّقَى الشُّبُّهَاتِ فَقَذَ اسْتَبْرَأَ       | אזר                                    | فَلَمَّا دَخَلَت عَلَيْهِ وَوَضَعَتْ ثِيَابَهَا                      |
| نَمَنْ اسْتَطَاعَ إِلَى آخِرِهِ                        | 708                                    | فَلَمَّا رَأَيْت ذَلِكَ جَعَلْت أَلْقِيهِ إِلَيْهِ                   |
| لَمَنْ أَظْهَرَ لَنَا خَيْراً أَمَّنَاهُ وَقَرَبْنَاهُ | 788                                    | فَلَمَّا فَرَغَنَ                                                    |
| لْمَنْ أَنْبَاكَ إلَى آخِرهِ                           | V99                                    | فَلَمَّا كَانَ عُمَرُ اسْتَشَارَ إِلَى آخِرِهِ                       |
| لَمَنْ تَلَقَّى فَاشْتُرَي مِنْهُ فَإِذَا              |                                        | فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ التَّرْوِيَةِ نَوَجَّهُوا                      |
| ُمَنْ زَادَ                                            |                                        | فَلَهُ أَوْكُسُهُمَا أَوْ الرَّبَافَلَهُ أَوْكُسُهُمَا أَوْ الرَّبَا |
| ْمِنْ شَرْطِهِ                                         | 6 . 9                                  | فَلَهُ الْحَيَارُ ثَلاثاً                                            |
| مَنْ قُتِلَ لَهُ قَتِيلٌ بَعْدَ مَقَالَتِي             | ۲۰۸ خ                                  | فَلَهُ قِيرَاطَانِ مِنْ الأَجْرِ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا             |
| مَنْ كَانَ آخِرُ قَوْلِهِ لا إِلَٰهَ إِلاَّ            |                                        | فَلُو أَمْضَيْنَاهُ عَلَيْهِمْ                                       |
| مَّنْ لَمْ يُوتِرْ فَلَيْسَ مِنًّا                     |                                        | فَلُوْ أَمْضَيْنَاهُفَلُوْ أَمْضَيْنَاهُ                             |
| مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَتُرُكُ وَفَاءً                     |                                        | تَلْيَبْصُنَ عَنْ يَسَارِهِ أَوْ تَحْتَ قَدَمِهِ                     |

| aid in                                   |                                                            |            |                                                                                                   |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b> 8 1                             | فِي رَجُلُينِ شَهِدًا عَلَى                                | 988        | فَمَنْ نَسِيَ فَلْيَسْتَقِئْفَمَنْ نَسِيهَ                                                        |
| · 100, 12, 100, 100, 100, 100, 100, 100, | فِي الرَّقَةِ رَبِعَ العَسْرِ                              |            | فُسْلِفُهُمْ فِي الْجِنْطَةِ وَالشُّعِيرِ                                                         |
| 3.43                                     | فِي زَمْنِ أَبِي بَكْرٍ، فَلَمَّا كَانَ عُمَرُ نَهَانَا    |            | فَنَظَرَ إِلَيْهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَصَعْدَ                                                     |
| 100                                      | نِي سَفَرِ الْقَصْرِ                                       |            | فَنْظَرْت فِي الرُّومِ، وَفَارِسَ فَإِذَا                                                         |
| 4.24                                     | في صاع مِنْ بُر                                            | 084        | فَنَكُسُوا رُؤُوسَهُمْ                                                                            |
| T <b>Y</b> 1                             | فِي صَلَقَةِ الْغَنَمِ                                     | 104.       | فَهُزِهِ بِهَٰزِهِ                                                                                |
| 1                                        | يي ضَحْضَاح مِنْ نَادٍ                                     | £97        | فَهُوَ بَاطِلٌ وَإِنْ كَانَ مِائَةً شَرْطٍ                                                        |
|                                          | نِي طَعَامٍ أَحَدِكُمْ                                     | ، ۹ ۰ ٥    | فَهُوَ بِالْخِيَارِ لَلائَةَ آيَامٍ ١٨٥                                                           |
| - <u>4</u> Y V                           | في الْعَرَايَا                                             |            | فَهُوَ بِخَيرِ النَّظَرَيْنِ                                                                      |
| AA1                                      | في الْغُلُول                                               | 191        | فَهُوَ لِزُوجِهَا، وَإِنْ جَاءَتْ بِهِ                                                            |
| 150                                      | في فَضْل الْقُوْل                                          | 911        | فَهُوَ لِفُلانَ                                                                                   |
| VY1                                      | نِي قِصَّةِ زِنْبَاعِ لَمَّا جَبُّ عَبْدَهُ                | ٦٩١        | فَهُوَ لِلَّذِيُّ رَمَاهَا بِهِ                                                                   |
| 1 5 7                                    | نِي قِصَّةِ الْغَامِدِيَّةِ الَّتِي أَمَرَ                 | ۰۸٦        | فَهُوَ مَالُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاهُ                                                       |
|                                          | فِي قِصْةِ المَرَاةِ التِي كَانْتَ                         | YV•        | فَرَالُّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنِّي لأرّى                                                         |
|                                          | نِي كُلُّ أَرْبُع وَعِشْرِينَ                              |            | فَرَدَاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنْ عِنْدِهِ                                                         |
| TYO                                      | نِي كُلُّ خَمْسٍ شَاةً السَّ                               |            | فَوْمَنَفَ الصُّلاةَ هَكَذَا أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ                                                   |
| <b>TA</b> •                              | فِي كُلُّ سَائِمَةً ۚ إِبْلِ ٰ فِي أَرْبَعِينَ             | <b>٤٤٤</b> | فَرْقُ ثَلاث                                                                                      |
| TY1                                      | نِي كُلُّ سَائِمَةٍ إِبِلُّ                                | ۱۳۰        | فَرْقَ ثَلَاثِ<br>فَرَاقَتُهَا حِينَ يَذْكُرُهَا                                                  |
|                                          | نِي كُلُّ شِرْكٍ                                           |            | نِي الآيَةِ رُبُعُ الْكِتَابَةِ                                                                   |
| 201                                      | فِي كُلُّ شَيْء                                            |            | نِي الأذْكَارِ                                                                                    |
| £17                                      | نِي كُلُّ عَامِ أُوقِيَّةً                                 |            | نِي الأَنْفِ إِذَا قُطِعَ مَارِنُهُ مِائَةً                                                       |
| 4Å4                                      | فِي كُلُّ فَرَسِ سَائِمَةٍ دِينَارٌ أَوْ                   |            | نِي بُضْعِ أَحْدِكُمْ صَدَقَةً، وَالإِمْسَاكُ                                                     |
| V40                                      | فِي مَسْجِدِ الْمَدِينَةِ نَائِماً                         |            | في بُولِ الرُّضِيعِ                                                                               |
| Y0 81                                    | في الْمُوَاضِع خَمْسٌ، خَمْسٌ، مِنْ الإبلِ                 | 19Y        | نِي رَدِّ رَبِّي<br>في تَخْلِف هلال نِر أُمَيَّةً أَنَّهُ                                         |
| 321                                      | فِي النَّكَاحِ، وَغَيْرِهِ                                 | A9Y        | فِي تَخْلِيْفِ هِلاَلِ بِنِ أَمَّيَّةَ أَنَّهُ<br>فِي تَمْرَةِفِي تَمْرَةِ                        |
| ٣١٠                                      | نَبَأْكُلَ مِنْ أَضْحِيْتُةِ<br>نَبُخْلِفُ لَكُمْ يَهُودُ؟ | TET        | في أن تُنه اللَّذَاتِ أَخْرُمَ فيهمًا                                                             |
| Y0Y                                      | نَيُحْلِفُ لَكُمْ يَهُودُ؟                                 | TET        | نِي نُوتِيْهِ اللَّذَيْنِ أَخْرَمَ فِيهِمَافي نُوتِيْهِ اللَّذَيْنِ أَخْرَمَ فِيهِمَافي نُوتِيْهِ |
| <b>£9</b>                                | فَيُخْرُجُ إِلَى الصُّلاةِ وَإِنْ بُقَعَ                   |            | يي عربية للله الله الله الله الله الله الله الل                                                   |
| Y ) V                                    | فَيَذَعُو بهِ                                              | Y44        | بِي الْجُمُعَةِ سَاعَةً لا يُوَافِقُهَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ                                           |
| 18.                                      | نَيننُ                                                     | ٧٢٣        | يى الْحَامِلِ الْمُتَوَفِّى عَنْهَا زَوْجُهَا                                                     |
| 47£                                      | فَيُرْخِينَهُ ذِرَاعاً لا يَزِذْنَ عَلَيْهِ                |            | بي الحُقُوق                                                                                       |
| r.10                                     | فَيُعَادُ رُوحُهُ فِي جَسَليو                              | ٠١٨        | بي الحقوق                                                                                         |
| ٧١٠                                      | يُنفِئهُ                                                   | ۸۸٦        | بي حيبر<br>في رَجُل جَعَلَ مَالَهُ في سبيل اللّه صَدَقَةً                                         |
|                                          | نيعجبي                                                     | ٧٢٥        | بي رجل جعل مان بي سبيل المد عنده<br>في الرُّجُلِ لا                                               |
|                                          |                                                            |            | في الرجلِ لا                                                                                      |

| ٠٥٩   | قَالَ فِي خُطُبْتِهِ يَوْمُ                                                              | ٢٥٦        | فِيمًا أَمْلِكُ                                                  |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------------------------------------|
| ٧     | قَالَ - فِي دَمِ الْحَيْضِ                                                               | <b>TAY</b> | فِيمًا سَقَتِ السَّمَاءُ رُبُعُ الْعُشْرِ                        |
| /97   | قَالَ: فِي السَّارِقِ                                                                    | FAT, VAT   | فِيمَا سَفَتِ السَّمَاءُ الْعُشْرُ                               |
| \••   | قَالَ فِي شَارِبِقَانَ                                                                   | ۳۸٦        | فِيمَا سَقَتَ السَّمَاءُ وَالْعُيُونُ أَوْ                       |
|       | قَالَ فِي الضَّبُّ لا                                                                    | TA7        | فِيمًا سَقَتْ                                                    |
| ۳٤٩   | عَالَ اللَّهُ فِي الْغَامِلِيَّةِ: إِنْهَا تَابَتْ تُوبَّةً                              | £ 1 1 1 3  | فيمًا سِوَاهُ إِلاَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ                      |
| ۳٤۸   | قَالَ فِي قَتْلَى أُحُدٍ: لا                                                             | ٣٦٥        | فَيْنَادِي مُنَادِ مِنْ أَهْلِ السَّمَاءِ                        |
| vvo   | قَالَ ﷺ فِي قِصَّةٍ مَاعِزٍ: وَالَّذِي                                                   | - 877      | فِيهِ خَمْسَةُ عَشَرُ صَاعاً                                     |
| rqr   | قَالَ فِي كُنْزٍ ۗ وَجَدَهُأُ                                                            | 79A        | فِيهِ سُاعَةً لا يُوَافِقُهَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ                    |
| ۳۹۱   | فَالَ ۔ فِي كُنْزِ                                                                       | TOX        | الْقَائِلُ وَمَا الْقِيرَاطَانِ؟                                 |
| ۳۳    | قَالَ ـ فِي الْهِرْقِ                                                                    | ١٣٠        | قائِمُ الطَّهِيرَةِ                                              |
| q ş   | قَالَ لأدر هُدَّنْدَةُ عَقِه: النفذ                                                      | ١٧٥        | قَاتُلُ اللَّهُ النَّهُودُ اتَّخَذُوا قَبُورٌ                    |
| 5 V 7 | قَالَ لَأَبِي هُرَيْرَةَ هُلِهُ: الْغِنِي                                                | £^7        | قَاتِلُ الْلَهُ اليُّهُودُ، إِنَّ اللَّهُ                        |
| 41.   | قَالَ لأصْحَابِهِ: قُومُوا فَانْحَرُوا                                                   | ۸۳۲        | قاتلَ اللهَ اليَّهُودُ وَالنصَارَى                               |
| ۳۶۱   | قَالَ لَمُثَلِّ لَا رَلِيَاءِ الدَّمِ أَنَحْلِفُونَ                                      | 170        | قَاتَنَ اللَّهُ النِّهُودُ                                       |
| A \ A | قَالَ لِجُونِرِيَةَ لَمُا جَاءَتْ                                                        | ٧٦٦        | فَاتَلَ يَعْلَى بْنُ أُمَيَّةً رَجُلاً،                          |
| 4.5   | قَالَ لِرَجُلٍ تَبِعَهُ                                                                  | £V9        | الْقَارِنُ يَطُوفُ طُوَافَيْنِ وَيَسْعَى                         |
| 7.5   | قَالَ لِرَجُلٍ: تَرَى                                                                    |            | قَالَ أَبُو سُفُيَانَ: لا أُسْلِمُ                               |
| A79   | قَالَ لِرَجُلِ سَأَلَهُ عَنْ التَّصْحِيَةِ<br>قَالَ لِرَجُلِ سَأَلَهُ عَنْ التَّصْحِيَةِ | YA9        | فال: اتشفع                                                       |
| ***   | قَالَ لِرَجُلٍ: كَيْفَ تَقُولُ                                                           | ۸۳۰        | فَالَ أَصَبَتُ جِرَابَ شَخْمٍ يَوْمَ خَيْبَرَ                    |
| V97   | قَالَ لِسَارِقِ: أَسَرَقْت؟ قُلْ                                                         | ۲۱۸        | قال أغرابِي لِلنَّبِي ﷺ: الرَّجَلِّ                              |
| A97   | قَالَ لِعَبْدِ الرُّحْمَٰنِ: لا                                                          | £V٣        | نَالَ: أَفْضَتَ مَعَ رَسُولِ اللهِ                               |
| 9.4   | قَالَ لِعِبْبَانَ بْنِ مَالِكِ                                                           | ٣٤٠        | ال الله أنا عِندُ ظنْ عَبْدِي                                    |
| ۸۰۱   | قَالَ لِلْجَلاَدِ اضْرِبُ فِي أَعْضَائِهِ،                                               | 7/3        | ال الله عَزْ وَجَلَّ: أَخَبُ عِبَادِي                            |
| 47    | قَالَ اللَّهِ لِلْجِنُ لَمَّا سَأَلُوهُ                                                  | ۰۱۷،0۹۰    | ال: الله                                                         |
| ٤٣    | قَالَ لِلْخَطِيبِ الَّذِي قَالَ                                                          | ٦٥٠        | ال إنَّ اللَّهُ لَمْ يَأْمُرُنَا<br>ال إنِّي لا أَسْتَطِيعُ أَنْ |
| V11   | قَالَ لِلَّذِي ذَكَرَ لَهُ أَنْ امْرَأَتَهُ                                              | ٩٥٢        | الَ إِنِّي لا أَسْتَطِيعُ أَنْ                                   |
| 79.   | قَالَ لِلْمُتَلاعِنَيْنِ                                                                 | ٤٩٥        | ان رجل: يا نبي اللهِ                                             |
| V9.8  | ة<br>قال ـ لَمًا أمَرَ                                                                   |            | الَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: تَصَدَّقُوا فَقَالَ                       |
|       | قَالَ لَمَّا خَطَبَ عَلِيٌّ فَاطِمَةً                                                    | 99         | الَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ _ فِي الْمَرْأَةِ                          |
|       | قال لِمَريض - صَلَّى                                                                     | £1.        | لَّ: صُومُوالَّنَا: صُومُوا                                      |
|       | قَالَ لَهُ أَبُو هُرَيْرَةً لَمُنا                                                       |            | لَّ فِي الْإِبِلِ صَدَّقَتُهَالَّ فِي الْإِبِلِ صَدَّقَتُهَا     |
|       | قال له: أوصيك                                                                            |            | لَّ فِي أَسْارَى بَدْرلَّ                                        |
| 117   | قَالَ لَهُ: تَرَوَّجُت؟ قَالَ:                                                           |            | لّ – فِي الَّذِيلّ –                                             |
| 1.1   | فال له. تروجت: قال:                                                                      |            |                                                                  |

|                                        |                                                    | <u> </u> |                                                                             |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------|----------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ************************************** | قَدْ أَحْصِرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَحَلَقَ          | 978      | ال لَهُ: لَكَ أَجْرَانِ                                                     |
|                                        | قَدْ اسْتَعْجَلُوا فِي أَمْرٍ كَانَتْ لَهُمْ فِيهِ |          | ال لَهَا: إِنَّمَا ذَلِكَ عِرْقٌ                                            |
|                                        | قَدُ ٱنْضَوْا إِلَى مَا قَدَمُوا                   |          | ال عَلَمْ لِهلال بْنِ أُمَيَّةُ: الْبَيِّنَةُ                               |
| 7 & A                                  | قَدْ رَأَيْت الَّذِي صَنَعْتُمْ وَلَمْ             |          | لَالَ لَهُمْ تَأْتُونَ بِالْبَيْنَةِ قَالُوا                                |
| 107                                    | قَدْ رُفِعَتْ صَلاتُكُمْ بِجَفَّهَا إِلَى          | 788      | فَالَ لَهُنَّ: فَإِذَا فَرَغْتُنَّ                                          |
| A•F                                    | قَدْ زَوْجْنُكُهَاقَدْ زَوْجْنُكُهَا               | 000      | نَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِذَا أَتَنْك                                  |
| 179                                    | قَدْ سَمِعْت فِي هَوُلاءِ تَأْذِينَ إنْسَانٍ       |          | فَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: يَا عَبْدَ                                     |
|                                        | قَدْ شَرِبَ مَعَك مَنْ هُوَ شَرٌّ مِنْهُ           |          | فَالَ مُخَاطِباً                                                            |
|                                        | قَدْ شَهِدْت عَلَى نَفْسِك أَرْبَعَ مَرَّاتٍ       |          | قَالَ: مَضَتْ السُّنَّةُ بَعْدُ فِي الْمُتَلاعِنَينِ                        |
|                                        | قَدْ عَرَفْتُ الَّذِي رَآيَتُ مِنْ صَنِيعِكُمْ     |          | قَالَ مَنْ عَمْرَ أَرْضاًقال مَنْ عَمْرَ أَرْضاً                            |
|                                        | قَذ قَامَت الصَّلاةُ                               | 740      | قَالَ: هَبِي لِي نَفْسُكقال:                                                |
|                                        | قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمَدِينَةُ ،            |          | قَالَ: وَفِي السُّمْعِ مِائَةً مِنَ الإبلِ                                  |
|                                        | قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمَلِينَةُ وَبِهَا      |          | قَالَ يَا يَنِي بَيَاضَةً                                                   |
|                                        |                                                    |          | قَالَ: يَا عُمَرُ إِنَّكَ رَجُلٌ                                            |
| 3.67                                   | قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَصْحَابُهُ             |          | قَالَتْ خَوْلَةُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ،قالَتْ خَوْلَةُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، |
| ar.                                    | قَدِمَ النَّبِيُّ ﷺ الْمَدِينَةَ وَنَحْنُ          |          | قَالَتُهُ عَائِشَةً رَدًا عَلَى مَنْ أَنْكَرَ                               |
|                                        | قَدِمَ النُّبِيُّ ﷺ الْمَدِيلَةَ، وَهُمْ           |          | قَامَ بِجَنْبِ النَّبِيُّ لَنْكُمْ فِيقامَ بِجَنْبِ النَّبِيُّ لَنْكُمْ فِي |
|                                        | قَدِمَ النُّعْمَانُ بْنُ أَبِي الْجَوْنِ           |          | قَامَ رَجُلٌ مِنْ الأَنْصَارِ فَقَالَ: إليَّ رضاعُهُ                        |
| ALT                                    | قَدِمْنَا الْمَدِينَةَ، فَإِذَا رَسُولُ            |          | قام نصلی رکعتین لم یَقرأ فیهما                                              |
| 744                                    | قَدَّمُوا قُرَيْشاً                                |          | قَامَ فِينَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَظٍ فَقَالَ:                                |
| You                                    | قَرَأَ عَلَى الْجِنَازَةِ بِفَاتِحَةِ              |          | قَامَ فِينَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَذَكَرَ                                     |
| AVE                                    | قَرَا فِي أَذُن ِ مَوْلُودٍ                        |          | قَامُ قِيَاماً طَرِيلاً نَحْواً                                             |
|                                        | قَرَأْت عَلَى النَّبِيُّ ﷺ النَّجْمَ، فَلَمْ       |          | قَامَ لِلْجَازَةِ ثُمُّ قَعَدَ                                              |
|                                        | قَسَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ خَيْبَرَ           |          | قَبُلُ بَعْضَ نِسَائِهِ                                                     |
|                                        | فَضَى بِالسُّلَبِ لِلْقَاتِلِ                      |          | قَبُلَ الْحَجَرَ وَالْتَزَمَهُ،                                             |
|                                        |                                                    | 473      | قَبُلُ الْحَجَرَ                                                            |
| 4.0                                    | قَضَى بِهَا لِجَعْفَرٍ<br>قَضَى بَيْدِن            |          | فَيُلُ عُثْمًانَ بْنَ                                                       |
| AFY                                    | قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَنَّ حِفْظَ الْحَوَالِطِ | ٧.٥٦     | قَتُلُ رَجُلٌ رَجُلاً عَلَى عَهْدِ رَسُول                                   |
| ASS                                    | قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ الْخَصْمَيْنِ         |          | قَتَلَ مُسْلِماً بِمُعَامَدِ                                                |
| FTO                                    | قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ مَنْ تُوفِّيّ         |          | قَتَلَ يَوْمُ بَدْرَ                                                        |
| 01.                                    | قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالشُّفْعَةِ فِي          | 177      | قَتْلْنَا بِالْقَسَامَةِ وَالصُّحَابَةُ مُتَوَافِرُونَ                      |
|                                        | قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: بالشُّفعَةِ               |          | قَتَلَهُ مَنْ جَاءَ بِهِ                                                    |
| 188                                    | قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي برُوْعَ                |          | قَدْ اجْتَمَعَ فِي يَوْمِكُمْ هَذَا عِيدَان                                 |
| ¥¥4                                    | قَضَى فِي الْنَةِ حَمْزَةً                         | ۸۲۱      | قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْت                                                 |
|                                        | •                                                  |          |                                                                             |

| Y & V       | قُلْت يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ اللَّيْلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | V £ 9       | قَضَى فِي الدَّيَةِ عَلَى أَهْلِ الإبلِ         |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------|
| 978         | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ بَيْنَمَا أَنَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٧٥١         | قَضَى فِي الْعَيْنِ                             |
| ٤٩          | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ الرُّجُلُ يَذْهَبُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۰۹۷         | قَضَى مُحَمَّدُ ﷺ أَنَّ الدَّيْنَ قَبُلَ        |
| ۸۳۸         | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، عَلَى النَّسَاءِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٧٥٠         | مَضَى النَّبِيُّ ﷺ إِذَا قُطِعَت ثُنْدُوهُ      |
| YTA         | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ فِي سُورَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۰٦٠         | قَضَى النَّبِيُّ ﷺ بِالسُّفْعَةِ فِي كُلِّ      |
|             | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ لَمْ أَرَك تَصُومُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | V98         | قَضَاءُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ عَلَى أَهْلِ          |
| 1 <b>77</b> | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا حَقُّ زُوْجٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۸۹۰         | الْقُصَاةُ ثَلاثَةٌ: اثْنَانِ فِي النَّارِ      |
| VYT         | مَّلُت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا حَقُّ زَوْجَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٧٨٨         | قَطَعَ فِي ثَلاثَةِ دَرَاهِمَ                   |
| ٧٢٨         | قُلْت يَا رَسُولَ اللَّهِ مَن أَبَرُهُ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۷۸۷،۷۸۸     | قَطَعُ فِي مِجَنَّ قِيمَتُهُ                    |
| £ £ A       | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ يَصْدُرُ النَّاسُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | YAY         | قَطَعَ فِي مِجَنَّ                              |
| ٥٩٢، ٩٨٨    | قُلْت: يَا رَسُولَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٧٩٦         | قَطَعَ مِنْ الْمَفْصِلِ                         |
| 707         | فُلْنَا: فَالأَكُلُ فَالَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٧٩١         | قطعً يَدْ مَنْ أَخَذَ رَدَّاءً                  |
| 97.         | قُلْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا نَلْتَقِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 949         | فَطَعَتْ                                        |
| Y98         | قُمْ فَصَلُ رَكْعَنَيْنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 007         | قُلْ الْحَقُّ وَلَوْ كَانَ مُرّاً               |
| ۲۰۳         | قُمْت مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٨٧٥         | قُلُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لا       |
| Y • Y       | قُمْت مَعْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۸۳۸         | قُلُ: وَعَلَيْكَ أَخْرَجَهَا مُسْلِمٌ           |
| Y1.         | قَنَتَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَغْدَ الرُّكُوعِأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٣           | قَلْ: وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ         |
| Y1+         | فَنَتَ شَهْراً، بَعْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۳۲۷         | قلبَ رِدَاءَهُ                                  |
| ۲۱۰         | قَنَتْ شَهْراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 711         | قَلْت لابِي: يَا أَبْتِ، إِنَّكَ فَدْ صَلَّيْتِ |
| 971         | قَوْلُهُ ﷺ لِفَاطِمَةَ لَمَّا تَقَنَّعَتْ ﴿ السَّاسِ السَّاسِ السَّاسِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل | 17          | قلت لِبِلالِ: كَيْفَ رَأَيْتِ النَّبِيُّ        |
| Y 1 9       | قُولُوا اللَّهُمُّ صَلُّ عَلَى مُحَمَّدٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۸٤٨         | قلت لِجَابِرِ الضَّبُعُ صَيْدٌ هِيَ؟            |
| 377         | قُولُوا رَبُّنَا لَك الْحَمْدُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٤١٥         | قلت لِعَائِشَة: أَيْبَاشِرُ الصَّائِمُ          |
| 4.1         | قَوْمٌ يَكُونُونَ مِنْ بَعْدِكُمْ يُؤْمِنُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٧٣٧         | قلت لِعَلِي عليه السلامُ هَلْ عِندَكُمْ         |
|             | قُوْمَتْ ثَلاثَةَ دَرَاهِمَ وَثُلُثاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٧٣٧         | قلت لِعَلِي: هَلْ عِندَكُمْ شَيْءٌ              |
| Ä•          | قَيْءُ ذِرَاعٍ وَدَسْعَةٌ تَمْلا الْفَمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <i>דר</i> ץ | قلت: وخَيْثُ قَدْ ثَنْتَ                        |
| γ           | قِيَامُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الظُّهْرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | FT3         | قلت: يَا رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْت إِنْ          |
| ۳٦٠         | قِيَامَهُ ﷺ لِللَّا لِجِنَازَةِ يَهُودِي مَرْتَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٢٥         | قلت يَا رَسُولُ اللهِ: أَرْضٌ لِي لَيْسَ        |
| ٤١٩         | قِيلَ إِنَّ النَّاسَ قَدْ شَقَّ عَلَيْهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱ ۸۹۱       | قلت يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلا تُستَعْمِلُنِي     |
|             | قِيلَ لِرَسُولَ لِلَّهِ ﷺ: أَنْتَوَضَّأُ مِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٠٣٣         | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنْ فُلاناً        |
| £٣7         | قِيلَ لَهُ: هَذَا الْفَصْلُ فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 987         | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ لِي جَارَيْنِ  |
| 7VE         | قِيلَ لَهَا: اسْتَعِيذِي مِنْهُ، فَإِنْهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٤٠          | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا بِأَرْضِ     |
| <b>٣٩٧</b>  | قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ: أَيُّ الْصَدْفَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | o··         | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أَبِيعُ      |
|             | قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ النِّسَاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 377         | قُلْت يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي أَسْلَمْت      |
| £77         | قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا بِرُ الْحَجُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٩٩٨         | قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ الدُّعَاءِ     |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                                                 |

| 3 • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | كَانَ إِذَا فَرَغَ مِن الصَّلاةِ                 | £ { • | قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا السَّبِيلُ             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------|
| £37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كَانَ إِذَا فَرَغَ مِنْ                          | 0 E V | قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَعَلَى كُلُّ                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلاةِ                |       | قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ إِذَا قَعَدُ                               |       | يَيلاً وَقَالاً                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانْ أَزْوَاجُ النَّبِيُّ ﷺ يَتْهَادَيْنَ       |       | قِيمَتُهُ ثَلاثَةُ دَرَاهِمَ                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ إِسْلامُهَا قُبْلَ إِسْلامِهِ بِسِتُ       |       | الْكَافِرُ لا يَزِنْ عِنْدُ اللَّهِ جَنَاحَ            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ - عَلَى        | •     | كَالرُّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ أَصْحَابُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَسْجُدُونَ    | ٥٧٨   | كَالْعَائِدِ فِي قَيْنِهِ                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ أَطْوَلُ مَا يَسْجُدُ فِي صَلاةٍ قَطُ      |       | كَانَ آخِرُ الأَمْرَيْنِ مِنْهُ ﷺ                      |
| 1: • 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | كَانَ أَكْثَرُ دُعَاء رَسُولِ اللَّهِ            |       | كَانَ أَحَدُهُمْ يَنْسُطُ ثَوْبَهُ                     |
| ٤٣١1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | كَانَ أَكْثَرُ                                   |       | كَانَ إِذَا اجْتَهَدَ فِي الْيُمِينِ قَالَ             |
| ודר                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كانَ الَّذِي فِي السُّمَاء سَاخِطاً عَلَيْهَا    |       | كَانَ إِذَا أَرَادَ الْبَرَازَ انْطَلَقَ               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ بِلالٌ قَبْلَ أَنْ يُقِيمً                 |       | كَانَ إِذَا أَرَادَ غَزُورَةً                          |
| A Committee of the Comm | كَانَ بَيْنَ الْيَهُودِ وَيَيْنَ النَّبِيُّ      |       | كَانَ إِذَا ارْتَحَلَ قَبْلَ أَنْ تَزِيغَ              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ ثُمَّنُ الْمِجَنُّ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ    |       | كَانَ إِذَا أَكُلَ أَكُلَ بِخَسْسٍ                     |
| 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كَانَ حُرَأً                                     |       | كَانَ إِذَا انْصَرَفَ مِنْ الْعَصْرِ                   |
| £1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | كَانَ الْخُسَيْنُ                                |       | كَانَ إِذَا أُوْتَرَ بِيَسْعِ                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا أَتَى الْخَلاءَ    |       | كَانَ إِذَا بَائِعَ رَجُلاً فَأَرَادَ أَنْ             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا أَتَاهُ قَوْمٌ     |       | كَانَ إِذًا جَاءَهُ                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا أَتِيَ بِحِنَازَةِ |       |                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا أَرَادَ سَفَراً    | 7.7   | كَانَ إِذَا خَرَجَ مِنْ                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اسْتَفْتَحَ        | 791   | كَانَ إِذَا دَنَا مِنْ مِنْبُرِهِ                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اغْتَسَلَ          |       | كَانَ إِذَا رَأَى الْمَطَرَ                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا أَمْرَ أُمِيراً    |       | كَانَ إِذَا رَنَّا إِنْسَاناً                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِذَا انْصَرَفَ   |       | كَانَ إِذَا رَفًا                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا خَرَجَ مِنْ        | 7.9   | كَانَ إِذًا رَكَعَ فَرُجَ                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا خَطَبَ، احْمَرُ تُ | 100   | كَانَ إِذَا سَافَرَ فَأَرَادَ أَنْ يَتَطَوُّعَ         |
| ۵۸، ۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا ذَخَلَ الْخَلاءَ   |       |                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا دَخَلَ الْعَشْرُ   | 717   | كَانَ إِذَا سَأَلَ جَعَلَ<br>كَانَ إِذَا سَجَدَ بَدَأَ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ    |       | كَانَ إِذَا سَمِعَ الْمُؤَذِّنَ قَالَ: اللَّهُمُّ      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا سَافَرَ فَرْسَخاً  |       | كَانَ إِذَا صَلَّى أَقْبُلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ       |
| ***1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا سَلَّمَ مِنْ       |       | كَانَ إِذَا صَلَّى إِلَى جِدَارِ جَعَلُ بَيْنَهُ       |
| Y41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذًا صَعِدَ الْعِنْبَرَ  |       | كَانَ إِذَا صَلَّى                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا صَلَّى الْعَصْرَ   |       | كَانَ إِذَا غَشِيَ أَهْلُهُ فَأَنْزَلَ                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                  |       | ۔ تی تی                                                |

| 779                                    | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ عَلَيْنَا           | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إذًا صَلَّى عَلَى ٣٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y•Y                                    | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ فِي صَلاةٍ          | كَانَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا فَرَغَ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1.1.4                                  | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُقْرِئْنَا الْقُرْآنَ       | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا قَامَ إِلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 707                                    | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَغْسَمُ بَيْنَ              | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ إِذَا كَانْ يَوْمُ ٣١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 707                                    | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْسِمُ لِينسَائِهِ         | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا كَبَّرَ لِلصَّلاةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1 8 1                                  | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: اللَّهُمُ           | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا لَمْ يُصَلُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777                                    | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ دُبُرَ               | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا مَدَّ يَدَيْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 7 • 7                                  | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ فِي رُكُوعِهِ        | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| T00                                    | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُكَبِّرُ عَلَى              | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَامُرُنَا أَنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٠٣                                    | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَنَامُ وَهُوَ               | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَأْمُرُنَا بِالنَّبَاءَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۸۰٤                                    | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُنْبَذُ لَهُ الزَّبِيبُ     | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَأْمُرُنِي فَأَتَّزِرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۲۹                                    | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُنفَلُ بَعْضَ               | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَتَحَفَّظُ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 171                                    | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَنْهَى عَنْ الصَّلاةِ       | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ |
| Y08                                    | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُوتِرُ بـ ﴿سَبُّحْ          | كان رسول الله ﷺ يخرج يوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777                                    | كَانَ زَوْجُ بَرِيرَةً عَبْداً أَسْوَدَ يُقَالُ لَهُ | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَذْخُلُ الْخُلاءَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| T08                                    | كَانَ زَيْدُ بْنُ أَرْفَمَ يُكَبِّرُ عَلَى           | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَذْكُرُ اللَّهُ٣٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| T0 8                                   | كَانَ زَيْدُ بْنُ أَرْقُمَ ﴿ يُكَبِّرُ               | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَسْتَفْتِحُ الصَّلاةَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 779                                    | كَانَ طَلاقُ ٱلْبَتْةَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ          | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي أَرْبَعَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 779                                    | كَانَ طَلاقُ النُّلاثِ وَاحِدَةً                     | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي بِنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 779                                    | كَانَ طَلاقُ النَّلاثِ                               | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي الْعَصْرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ארר                                    | كَانَ الطَّلَاقُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ        | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي مِنْ اللَّيْلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                        | كَانَ عَبْداً                                        | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي وَهُوَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 471                                    | كَانَ الْعَبِيدُ يَدْخُلُونَ عَلَى أَزْوَاجِ         | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَصُومُ حَتَّى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| £A9                                    | كَانَ عَلَى جَمَلٍ لَهُ قَدْ أَعْيَا                 | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَصُومُ فِي كُلِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ************************************** | كَانَ عَلَيْهِ خَمِيصَةٌ سَوْدَاهُ                   | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَصُومُ مِنْ الشُّهْرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Voo, 700                               | كَانَ عِنْدَ بَعْضِ                                  | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَصُومُ مِنْ كُلُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                        | كَانَ الْفَصْلُ بْنُ عَبَّاسٍ رضي اللَّه             | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُعَلِّمُنَا النَّشْهُدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        | كَانَ فُلانَ يُطِيلُ الأولَيْنِ مِنَ                 | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُعَلَّمُنَا دُعَاءً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| VA1                                    | كَانَ فِي أَبْيَاتِنَا رُوَيْجِلٌ ضَعِيفٌ            | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَظِ يُعَلِّمُهُمْ إِذَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        | كَانَ فِي جِنَازَةٍ                                  | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْمٌ يَغْتَسِلُ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        | كَانَ فِي سَفِينَةٍ فَسَعِعَ عَاطِساً عَلَى          | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ تَلِيْظَ يَغْسِلُ الْمَنِيِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٩٨١                                    | كَانَ فِي لِسَانِي ذَرَبٌ عَلَى أَهْلِي              | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُفْطِرُ عَلَى ٤١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                        | كَانَ فِي الْمُسْجِلِ الْحَرَامِ                     | كَانْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْبُلُ الْهَدِينَةَ ٧٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| V17                                    | كَانَ فِيمَا أَنْزِلَ مِنْ الْقُرْآنِ:               | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُقَبِّلُ وَهُوَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| 177                   | كَانَ يَأْمُرُنِي فَأَتَّرِرُ                          | ۲۱٦ | الله فِيمَا أَنْزِلَ مِنْ الْقُرْآنِ عَشْرُ                                          |
|-----------------------|--------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| £YA                   | كَانَ يَأْمُرُهُمْ بِإِفْطَارِهَا                      | 177 | نَانَ قَدْرُ صَلَّاةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الظُّهْرَ                                    |
| 7A4                   | ﷺ كَانَ يَبْغَثُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ رَوَاحَةً         |     | نَانَ قِرَامٌ لِعَالِشَةً سَتَرَتْ بِهِ                                              |
| YY.E                  | كَانْ يَتَغَوُّذُ                                      |     | فَانَ كُمُ النَّبِيُّ عَلَا إِلَى الرُّسْغِ                                          |
|                       | كَانْ يَتَنَفَّسُ فِي الشَّرَابِ                       |     | يَانَ لا يُؤذَّنُ                                                                    |
|                       | كَانَ يُغُوِّبُ فِي الْأَذَانِ الْأَوْلِ               |     | نَانَ لا يَسْتَنْزُهُ عَنْ بَوْلِهِ                                                  |
|                       | كَانَ يَنْكُوْ يُحَافِظُ فِي النَّيْوْمِ وَاللَّيْلَةِ |     | نَانَ لا يَقْنُتُ ۚ إِلاَّ إِذَا دَعَا لِقَرْمِ                                      |
|                       | كَانَ يَخْرُجُ إِلَى الْعِيدِ                          |     | كَانَ لا يَمُسُ وَجُهُهَا                                                            |
|                       | كَانَ يُخْرِجُ نِسَاءَهُ وَبَنَّاتَهُ                  | ٥٦٦ | كَانَ لِرِجَالِ مِنْ الْأَنْصَارِ فُضُولُ                                            |
|                       | كَانَ يُخَلِّلُ لِحَيَّتُهُ                            |     | كَانَ لِرَسُولُ اللَّهِ ﷺ خُطْبَتَانِ يَجْلِسُ                                       |
|                       | كَانَ يَدْعُو لِلْمُسْتَضْعَفَّيْنِ                    |     | كَانَ لَهُ قُونًا ثَلاثِينَ رَجُلاً                                                  |
| ¥4.A                  | كَانَ يَدْنِنُ الرُّجُلِّ وَالْمَرْأَةَ                |     | كَانَ لِي مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَذْخُلانِ                                          |
|                       | كَانَ يُدِيرُ الْمَاءَ عَلَى مِرْفَقَيْهِ              |     | كَانَ النَّاسُ فِي عَهَادِ رَسُولِ اللَّهِكَانَ النَّاسُ فِي عَهَادِ رَسُولِ اللَّهِ |
| 1.7                   | كَانَ يَذْكُرُ اللَّهَ عَلَى                           | ٤٨٠ | كَانَ النَّاسُ يَنْصَر فُونَ مِنْ كُلِّ                                              |
| 199                   | كَانَ يُرَتِّلُ السُّورَةَ حَتَّى تَكُونَ              | ٤٣٣ | كَانَ النَّاسُ يَنْصَرِفُونَ مِنْ كُلِّ                                              |
|                       | كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ                                | ٦٢  | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا تَوَضَّأَ أَدَارَ                                           |
|                       | كَانَ يَسْأَلُ                                         | ۸٦  | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا دَخَلَ الْخَلاءَ                                            |
| to £                  | كَانَ يُسَبِّحُ عَلَى ظَهْرٍ رَاحِلَتِهِ               |     | كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْظِ لا يَعُودُ إِلاَّ بَعْدَ                                   |
|                       | كَانَ يَسْتَحِبُ                                       |     | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَأْمُرُنَا إِذَا كُنَّا                                          |
|                       | كَانَ يَسْتَغْفِرُ لِلْمُؤْمِنِينَ                     |     | كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ يَأْمُرُنَا بِالْبَاءَةِ                                     |
|                       | كَانْ يَسْتَغْفِرُ                                     |     | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُجَافِي بِيَدَيْهِ،                                              |
| Yet.                  | كَانَ يَسْتَقْبِلُ الْمَأْمُومِينَ                     |     | كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ يَجْمَعُ بَيْنَ الرُّجُلَيْنِ                                |
|                       | كَانَ يَسْجُدُ عَلَى كُورٍ عِمَامَتِهِ                 |     | كَانَّ النَّبِيُّ عَلِيْ يَجِيءُ مِنَ اللَّيْلِ                                      |
| TTT                   | كَانَ يُسَلِّمُ                                        |     | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَخُرُجُ يَوْمَ الْفِطْرِ                                         |
| r to                  | كَانَ يُشِيرُ بِالسَّبَاتِةِ                           |     | كَانَّ النَّبِيُّ عَلَيْهِ يُعْجِبُهُ التَّبِعُنُ                                    |
| xr                    | كَانَ يُصْبِحُ جُنُباً                                 |     | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُقَبِّلُ وَهُوَ صَائِمٌ                                          |
| ( <b>*</b> • <u> </u> | كَانْ بَعِيلُ شَعْبَانْ بِرَمْضَانْ                    |     | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَقْرَأُ عَلَيْنَا الْقُرْآنَ                                     |
|                       | الله كَانَ يُصَلِّي بَغَدُ الْجُمُعَةِ رَكْعَتَيْنِ    |     | كَانَ النُّبِيُّ لِنْظُ يَقْرُأُ فِي الْفِطْرِ                                       |
| PY45 FW1 PY15FM       | كَانَ يُصَلِّي بَعْدَ الْعَصْرِ                        | 114 | كَانَ النُّبِيُّ ﷺ يَقْنُتُ فِي صَلاَّةِ                                             |
| W.                    | كَانَ يُصَلِّي بَعْدَ الْعِيدِ                         | 307 | كَانَ النُّبِيُّ ﷺ يُكِبِّرُ عَلَى الْجَنَائِزِ                                      |
|                       | كَانَ يُصَلِّي الْجُمُعَة                              |     | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَنْحَرُ قَبُلَ أَنْ                                              |
| 103                   | كَانَ يُصَلِّي مِنْ اللَّيْلِ ثَلاثَ                   |     | كَانَ يُؤْتَى بالرُّجُل                                                              |
|                       | كَاذَ يُصَلِّي مِنْ اللَّيْلِ                          |     | كَانَ يَأْكُلُ بِثَلاثِ أَصَابِعَ                                                    |
| P3Y (YE4              | كَانَ يُصَلِّي                                         |     | كَانَ يَأْمُرُكَانَ يَأْمُرُكانَ يَأْمُرُ                                            |

|                                         |                                                  | 1-2- 22- | . 14.47                                                                        |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------|----------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 970                                     | كُلُّ أَمْتِي مُعَافَى إِلاَّ الْمُجَاهِرُونَ    |          | كَبْشَيْنِ كَبْشَيْنِ                                                          |
| 797                                     | كُلُّ امْرِئِ فِي ظِلَّ صَدَقَتِهِ حَتَّى        |          | يو<br>كِتَابُ اللَّهِ الْقِصَاصُ                                               |
|                                         | كُلُّ امْرِي فِي ظِلُّ صَلَّدَقَتِهِ             | ۸٦٠      | كَتَبَ الإخْسَانَ                                                              |
| Y41                                     | كُلُّ بِذَعَةٍ صَلالَةٌ                          |          | كَتَبَ إِلَى أَهْلِ الْيَمَنِ                                                  |
| AYT                                     | كُلُّ بَنِي أُمَّ يَنْتَمُونَ إِلَى عَصَبَةٍ     | ۸۳۷      | كَتَبَ إِلَى مُعَاذِ بِالْيَمَنِ                                               |
| YAY                                     | كُلُّ خُطْبَةِ لَيْسَ فِيهَا تَشَهُدُ            | A78      | كُتِبَ عَلَيُّ النَّحْرُ وَلَمْ يُكْتَبْ                                       |
|                                         | كُلُّ ذِي نَابٍ مِنْ السَّبَاعِ فَأَكْلُهُ       |          | كُتِبَ لَهُ قِيرَاطَانِ مِنْ الآخِرِ أَخَفُهُمَا                               |
| NA.                                     | كُلُّ رَجُلٍ                                     |          | الْكُذْرَةُ وَالصَّفْرَةُ شَيْناً                                              |
| ¥0£                                     | كُلُّ سُورَةٍ فِي رَكْعَةٍ                       |          | الْكَذِبُ، فَإِنَّ الْعَبْدَ إِذَا كَذَبَ                                      |
|                                         | كُلُّ شَيْءٍ خَطَّأً إلاَّ السَّيْفَ وَلِكُلُّ   |          | الْكَذَبُ يُكُنَّبُ عَلَى ابْنِ آدَمَ إِلاَّ                                   |
| VTL                                     | كُلُّ شَيْءً سِوَى الْحَلِيدَةِ خَطَأْ           |          | كَنْبُتكُنْبُت                                                                 |
| AXY                                     | كُلُّ غُلامٌ مُرْتَهَنَّ بِعَقِيقَتِهِ تُذَبِّحُ | 998      | كَذَلِكَ أَخْبَرَنِي جِبْرِيلُ عَنْ اللَّهِ                                    |
|                                         | كُلُّ نِجَاجُ مَكُّةً مَنْحَرٌ وَكُلُّ           |          | كَذَنْبِ السَّرْحَانِ                                                          |
|                                         | كُلُّ قَرْضٍ جَرُّ مَنْفَعَةً فَهُوَ رِباً       |          | كُرِهَ أَلْ يُؤْكُلُ مِنْ لَخْمِهَا                                            |
| ore                                     | كُلُّ قَرْضٍ جَرُّ مَنْفَعَةً فَهُوَ وَجْةً      | TTE      | كَسَانِي النَّبِيُّ عَلَا حُلَّةً سِيرًاة                                      |
|                                         | كُلُّ كُلام لا يُذْكِرُ اللَّهُ فِيهِ            | 778      | كَسَانِي النَّبِيُّ                                                            |
| ŶŢ.                                     | كُلْ مَا شُينت وَاشْرَبْ مَا شِيثْت مَا          | ۵٦٧      | كَسْبُ الْحَجَّامِ خَبِيثٌ                                                     |
| 4 - 4 · · · · · · · · · · · · · · · · · | كُلْ مَا لَمْ يَنْتُنْ                           | 908      | كَسْبُ الْخَلالِ فَرِيضَةً                                                     |
| <b>A</b> 9 1,                           | كُلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ وَمَا أَسْكَرَ مِنْهُ     |          | كَسْرُ عَظْمِ الْمَئِتْ كَكَسْرِهِ حَيّاً                                      |
|                                         | كُلُّ مُسْكِرٍ خَرَامٌ                           | ٧٤٣      | كَسَرَتْ نَيْئَةُ جَارِيّة                                                     |
| YAA                                     | كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ وَكُلُّ خَمْرٍ حَرَامٌ     |          | كَسُرُتُه                                                                      |
| A-12.                                   | كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ وَكُلُّ مُسْكِرٍ           |          | كَسْرُوا فِيهَا قِسِيْكُمْ وَأَوْتَارَكُمْ                                     |
| 128                                     | كُلُّ مَعْرُوفٍ صَدَقَةً                         | 7 8 0    | كفَّى بِالتَّسْلِيمِكفَّى بِالتَّسْلِيمِ                                       |
| 110                                     | كُلُّ مَعْرُونِكُلُّ مَعْرُونِ                   | 98.      | عَنَى بِالْمُرْءِ إِنَّمَا أَنْ يُحَدِّثَ                                      |
| A.E.                                    | كُلْ مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْك                   |          | كَفَى بِالْمَرْءَ إِنْما أَنْ يُضَيِّعَ                                        |
| OL                                      | كُلُّ وَاشْرَبْ وَالْبَسْ وَتَصَدُّقْ فِي        |          | كَفَّى بِكَ إِثْمَا أَنْ لا تَزَالَ مُخَاصِماً                                 |
| 17a                                     | كُلْ، وَاشْرَبْ، وَالْبُسْ، وَتَصَدُقُ           |          | كَفَّارَةً مِنْ اغْتَبَه أَنْ تَسْتَغْفِرَ                                     |
| avel                                    | كُلُّ يَمِين يُخلَفُ بِهَا دُونَ اللَّهِ         |          | كَفَّارَةُ النَّذُرِ كَفَّارَةُ يَعِينِ                                        |
| **************************************  | كِلاكُمَا قُتَلَهُ                               |          | عَدْره ، تَنْدُوْ عَدْر، يَوْيِل                                               |
| 1764178                                 | الْكَلْبُ الاَسْوَدُ شَيْطَانَ                   |          | كُوْنَ فِي ثُلاثِ أَثْوَابِ بِيضِكُفَّنَ فِي ثُلاثِ أَثْوَابِ بِيضِ            |
| 913                                     | كَلُخْمَةِ النَّسَبِ لا أَيْبَاعُ وَلا يُوهَبُ   | ۳٤٦      | كُفَّنَ فِي قَطِيفَةٍ حَمْرًاءً                                                |
| va                                      | كَلِمَتَانِ حَبِيَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ        | 909      | كَانُّ ابْنِ آدَمَ حَسُودٌ وَلا يَضُرُّ                                        |
| N. 18                                   | 11-1/11                                          | 907      | كُلُّ ابْنِ آدَمَ خَطَّاءً، وَخَيْرُ الْخَطَّائِينَ                            |
| ére                                     | الكلمتان                                         | ٦٣٥      | كُلِّ ابْنِ آدَمَ يَطْعَنُ الشَّيْطَانُكُلِّ ابْنِ آدَمَ يَطْعَنُ الشَّيْطَانُ |
|                                         |                                                  |          | کل این دم یطعن اسیکان                                                          |

| 1.7.  | م الصفحات                                                  | معزواً لأرق | فهرس الأحاديث النبوية                                   |
|-------|------------------------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------------------|
|       | كنَّا نَغْزُو مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَنُصِيبُ             | £77         | كُلْهُ أَنْتَ وَعِيَالُك فَقَدْ كَفُرّ                  |
| AY    | كُنَّا نُغَسِّلُ الْمَيِّتَ فَمِنَّا مَنْ                  | ٨٥٤         | كُلْهُ وَإِنْ لَمْ تُعْرِكْ مِنْهُ إِلاَّ               |
| 179   | كُنَّا نَفْعَلُ                                            | 907         | كُلُوا وَاشْرَبُوا، وَالْبُسُوا فِي غَيْرِ              |
|       | كُنَّا نَقُولُ قَبْلَ أَنْ يُفْرَضَ عَلَيْنَا التُّشَهُّدُ | 187         | كُلُوا وَاشْرَبُوا                                      |
|       | كنَّا نَنْضَعُ وُجُوهَنَا بِالْمِسْكِ                      | A79         | كُلُوا وَتَصَدَّقُوا وَاذْخِرُوا                        |
| ١٣٨   | كُنْت أَوْذَنُ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ                         | ۸۰۰         | كُلُوهُ فَإِنَّهُ خِلالٌ وَلَكِنَّهُ لَيْسَ             |
| 0     | كُنْتَ أَبِيعُ الْإَبِلَ بِالْبَقِيعِ فَأَبِيعُ            | ٩٧٢         | كَمَّا أَمْرَ اللَّهُ                                   |
| £7    | كُنْتُ أَخْدُمُ النَّبِيُّ ﷺ فَأَتِيَ بِحَسَنٍ             | 771         | كَمَّا تَضْرِبُ الْعَبْدَ أَوْ الْأَمَةُ                |
| £07   | كُنْت أُطَيِّبُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ                          | ٤٦٠         | كَمَا حَرَّمُ إِبْرَاهِيمُ مَكُّةً وَإِنِّي             |
| £07   | كُنْتَ أُطْيَبُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَا خَرَامِهِ            | 77          | كَمَا صَلَّت                                            |
| £0Y   | كُنْت أُطْيَبُ النَّبِيُّ عَيْلًا                          | YA1         | كَمَا يُحِبُ أَنْ تُؤْتَى عَزَائِمُهُ                   |
| 1.1   | كُنْت أَغْتَسِلُ أَنَّا وَرَسُولُ اللَّهِ                  | VV0         | كُمَّا يَغِيبُ الْمِرْوَدُ فِي الْمُكْحُلَّةِ           |
| ٩٣٤   | كُنْت أَمْشِي وَعَلَيْ بُرْدٌ أَجُرُّهُ                    | 901         | كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنْكَ غَرِيبٌ أَوْ               |
| ١٧٣   | كُنْت أَنْظُرُ إِلَى عَلَمِهَا وَأَنَا فِي                 | 197         | كُنَّا إِذَا صَلَّيْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ            |
| 907   | كُنْت خَلْفَ النَّبِيُّ ﷺ يَوْماً، فَقَالَ                 | ٤٠٨         | كُنَّا عِنْدَ عَمَّارِ بَنِ يَاسِرٍ فَأَتِيَ            |
| 907   | كُنْت رَدِيفَ النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ: يَا                    | 119         | كُنَّا لا نَعُدُ الْكُنرَةَ وَالصَّفْرَةَ               |
| o { A | كُنْت شَرِيكِي فِي الْجَاهِلِيَّةِ                         | ٨٦٨         | كنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي السُّفَرِ              |
| ۸٧    | كُنْت مَعَ النِّينُ ﷺ فَأَلَى الْخَلاءَ                    | ۸۱۹         | كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي غَزُورَةٍ             |
| ٩١٨   | كُنْت مَمْلُوكاً لأمُ سَلَمَةً، فَقَالَتْ                  | זיין        | كُنَّا مَعَ النَّبِيُّ لَلَهُ ۗ فِي غَزْوَةٍ فَلَمَّا   |
| ٣٦٦   | كُنْت نَهَيْنُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ               | 107         | كُنَّا مَعَ النَّبِيُّ مَلِنًّا فِي لَيْلَةٍ مُظْلِمَةٍ |
| A79   | كُنْت نهيتُكُم عَنْ لُخُومِ الأَضَاحِيُّ                   | <b>£9</b> £ | كُنَّا نَبِيعُ سَرَادِينَا أُمْهَاتِ الأولادِ           |
| V11   | كُونُوا خَيْثُ مُبِثَّمُ وَيَنِيَّنَّا وَيَيْنَكُمْ أَنْ   | ۰۰۳         | كُنَّا نَتَلَقَى الرُّكْبَانَ فَنَسْتَرِي               |
| 777   | الْكَيْسَ الْكَيْسَ                                        | Y           | كُنَّا نَحْزِرُ قِيَامَ رَسُولِ اللَّهِ                 |
| ۳٦٧   | كَيْفَ أَقُولُ يَا رَسُولَ                                 | ٤٥٣         | كُنَّا نَخُرُجُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ                  |
| YV•   | كَيْفَ أَنْتَ إِذَا كَانَّ عَلَيْكُمْ أَمْرًاهُ            | £9A         | كُنَّا نَشْتَرِي الطُّعَامَ مِنْ الرُّكْبَانِ           |
| ۸۹٦   | كَيْفَ تُقَدِّسُ أَمُّةٌ أَيْ: تُطَهِّرُ                   | 199         | كُنَّا نُصَلِّي خَلْفَ النِّبِيُّ الظُّهْرَ             |
|       | كَيْفَ تُقَدُّسُ أُمُّةً لا يُؤخَذُ مِنْ                   | 177         | كُنَّا نُصَلِّي الْمَغْرِبَ مَعَ رَسُولِ                |
|       | كَيْفَ حُكْمُ اللَّهِ فِيمَنْ بَغَى مِنْ                   | 177         | كُنَّا نُصَلِّي الْمَغْرِبَ مَعَ النَّبِيِّ             |
|       | كَيْف قَالَ حَسُّانُ                                       | ۰۳۲         | كُنَّا نُصِيبُ الْغَنَائِمَ مَعَ رَسُولِ                |
|       | كَيْفَ نَأْخُذُ بِأَيْمَانِ قدم كُفَّارِ                   | ۸۲۹         | كنَّا نُصِيبُ فِي مَغَازِينَا الْعَسَلَ                 |
|       | كَيْفَ وَقَدْ زُعَمَتْ أَنْهَا أَرْضَعَتْكُمَا             |             | كنَّا نَضَعُ الْيَدَيْنِ قَبْلَ الرُّكْبَنَيْنِ         |
|       | كَبْفَ وَقَدْ قِيلَكَ                                      |             | كُنَّا نَعُدُّ الذُّنْبَ الَّذِي لا كَفَّارَةً          |
|       | كَيْمَا نُغْيَرُ                                           | ٠٣٩         | كَنَّا نَعْزِلُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ            |
|       | لا آكُلُ مُتْكِناً                                         | <b>٣٩٤</b>  | كُنَّا نُعْطِيهَا فِي زَمَنِ النَّبِيُّ                 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                      | יאנני גנטץ | 1 • Y 1                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تُجُوزُ شَهَادَةُ بَدَوِي عَلَى صَاحِبِ           |            | لا آكُلُهُ وَلا أُحَرِّمُهُ                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تَجُوزُ شَهَادَةُ خَائِنٍ وَلا خَائِنَةٍ          |            | لا أُحِلُ الْمَسْجِدَ لِحَائِضٍ وَلا جُنُبٍ         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تُحَاسَدُوا وَلا تَنَاجِشُوا، وَلا تَبَاغُضُوا    |            | لا أُخْرِجُ إِلاَّ مَا كُنْتَ أُخْرِجُ عَلَى عَهْدِ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تُحَاسَدُوا وَلا تَنَاجِشُوا                      |            | لا أَرَاهُ عَلَى حَالٍ إِلاَّ كُنْتَ عَلَيْهَا      |
| \$ <b>9</b> A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | لا تُحِدُ امْرَأَةً عَلَى مَيْتِ فَوْقَ              |            | لا أَرْبَحَ اللَّهُ تِجَارُتَك                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تُحَرَّمُ الإمْلاجَةُ وَالإمْلاجَنَانِ            |            | ۷ أزيدُ                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تُحَرِّمُ الْمَصَّةُ وَالْمُصَّنَانِ              |            | لا أَسْتَطِيعُ                                      |
| The state of the s | لا تَحْقِرَنْ مِنْ الْمَعْرُوفِ شَيْناً،             |            | لا أَنْهَدُ عَلَى جَوْرِ                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تَحِلُ الصَّدَقَةُ لِغَنِي إلاَّ                  |            | لا إلاَّ أَنْ يَجِيءَ مِنْ مَغِيبِهِ                |
| AND CORP. The Corp.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا تَحِلُ لُقَطَّتُهَا إِلاَّ لِمُنشِدِ              |            | لا إِلَّهُ إِلاَّ اللَّهُ وَخْدَهُ لا شَرِيكَ       |
| 17.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لا تُخلَبُ مَاشِيَةُ امْرِي بِغَيْرِ                 |            | لا إِنَّ إِلَّا اللَّهُ                             |
| 9 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لا تَخْلِفُوا بِالْبَائِكُمْ وَأَلْمُهَاتِكُمْ       |            | لا أَمْلِكُ لَك مِنْ اللَّهِ شَيْناً                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمْ، وَلا بِأُمْهَاتِكُمْ     |            | لا، إِنَّمَا يَكُفِيكَ أَنْ تَحْثِي عَلَى           |
| *1£                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا تَخْتَلِفُوا عَلَى إِمَالِيكُمْ وَلا تُتَابِعُوهُ |            | لا بَأْسَ بِبَيْعِ الْبُرُّ بِالشَّعِيرِ            |
| and the same of th | لا تَخْتَلِفُوا فَتَخْتَلِفَ قُلُوبُكُمْ             |            | لا تُؤخَذُ صَدَقَاتُهُمْ إِلاَّ فِي دُورِهِمْ       |
| and the second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لا تَخْصُوا لَيْلَةَ الْجُلُمُعَةِ بِقِيَّامٍ        |            | لا تُأْخُذَا فِي الصُّدَقَةِ إلاُّ مِنْ             |
| -* .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لا تَدْعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ إِلَّا بِخُيْرٍ       |            | لا تُؤذِ صَاحِبَ الْقَبْرِ                          |
| Y19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا تَدنِئُوا مَوْتَاكُمْ بِاللَّيْلِ إِلاَّ          |            | لا تَأْكُلُوا بِالشَّمَالِ، فَإِنْ الشَّيْطَانَ     |
| <b>*17:</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لا تَنفِئُوا مَوْنَاكُمْ بِاللَّيْلِ إِلاَّ          | 170,770    | لا تُبَاعُ حَثَّى تُفْصَلَ                          |
| 797                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا تَرُدُيَدَ لامِسٍ                                 |            | لا تُبدؤؤوالا تُبدؤؤوا                              |
| ο <b>Λ</b> •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | لا تُرْقِبُوا، وَلا تُعْمِرُوا فَمَنْ أُرْقِبَ       |            | لا تُبْدَؤُوا الْيُهُودَ وَالنَّصَارَى              |
| \$V)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لا تَرْمُوا الْجَمْرَةَ حَتَّى تَطْلُعَ              |            | لا تَبْدَؤُوا الْيُهُودُ وَلا النَّصَارَى           |
| ¥ £                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا تُزْرِمُوهُ                                       |            | لا تُبرِزْ فَخِلَك وَلا تَنْظُرْ إِلَى              |
| Blates                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لا تُزْوَجُ الْمَرْاةُ الْمَرَّاةُ، وَلا             | •          | لا تُبِعْ مَا لَيْسَ عِنْدَكَ                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تُزَوِّجُ الْمَرَّأَةُ                            |            | لا تَبِيعُوا الدُّمَّبَ بِالذُّمَبِ إِلاَّ          |
| WYLEEE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لا تُسْافِرُ الْمَرَاةُ إِلاَّ مَعَ ذِي              |            | لا تَبِيعُوا غَائِباً مِنْهَا بِنَاجِزِ             |
| £65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا تُسَائِرُ الْمَرَأَةُ إِلاَّ مَعَ ذِي             | A0Y        | لا تَتَخِذُوا شَيْناً فِيهِ الرُّورَجُ غَرَضاً      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تُسَاوُوهُمْ فِي الْمُجْلِس                       |            | لا تَرَمُّ صَلاةُ أَخَدِ حَنَّى يُسْبِغُ            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لا تَسْبُوا الأمْوَاتَ فَإِنَّهُمْ قَدْ              |            | لا تَتِمُّ صَلاةُ أَحَدِكُمْ حَنَّى يَفْعَلَ        |
| 30:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا تَسْتُرُوا الْجُدُرَ بِالثَيَّابِ                 |            | لا تَتِمُ صَلاةُ أَحَدِكُمْ حَنَّى                  |
| 449:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لا تُسَلِّمُوا تَسْلِيمَ الْيَهُودِ فَإِنَّ          |            | رُ<br>لا تُتُوبَن فِي شَيْء مِن الصَّلاةِ           |
| • 1T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لا تَشْتَرُوا السُّمَكَ فِي الْمَاءِ، فَإِنَّهُ      |            | لا تُجْزئُ صَلاةً لا يُقْرَأُ فِيهَا بِفَاتِحَةِ    |
| 414                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا تُشَدُ الرُحَالُ إِلاَّ إِلَى ثَلاثَةِ            |            | لا تُجْعَلُوا قَبْرِي وَثَنَا يُعْبَدُ مِنْ         |
| M1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلاَّ إِلَى ثَلاثِهِ          |            | لا تَجْلِسُوا عَلَى الْفُبُورِ وَلا تُصَلُّوا       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                |            | •                                                   |

لا زَكَاةً فِي مَال امْرِئ حَتَّى يَحُولَ.....لا زَكَاةً فِي مَال امْرِئ حَتَّى يَحُولَ....

لا سَبَقَ إلاَّ فِي خُفُّ، أَوْ نَصْل، أَوْ ......لا سَبَقَ إلاَّ فِي خُفُّ، أَوْ نَصْل، أَوْ ....

لا تَلَقُوا الْجَلَبَ فَمَنْ تَلَقِّي .....لا تَلَقُوا الْجَلَبَ فَمَنْ تَلَقِّي ....

لا تَلَقُها الْحَلَتِ

| *) O J4  | Coccai                                                                                                                               | معروا دردم | 1.• Y Y                                                                          |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| V97 (V91 | لا قَطْعَ فِي ثُمَرٍ وَلا كَثَرٍ                                                                                                     | ٦٩٠،٦٨٩    | لا سَبِيلَ لَك عَلَيْهَا                                                         |
|          | لا قَرَدَ إلاَّ بِالسُّيْفِ                                                                                                          |            | لا سَهُوَ ۚ إِلاَّ فِي قِيَامٍ عَنْ جُلُوسٍ                                      |
|          | لا قَبْلُولَةَ فِي الطَّلاقِ                                                                                                         |            | لا شَرِيكَ للّه فِي عِبَّادَتِهِ                                                 |
|          | لا قَبْلُولَةَ فِي طَلاقٍ                                                                                                            |            | لا شرِيك لله                                                                     |
|          | لا كَفَالَةَ فِي حَدِّ                                                                                                               | \AA        | لا شَرِيكَ لَهُلا شَرِيكَ لَهُ                                                   |
|          | لا لِتَغظِيم لَهُ                                                                                                                    |            | لا شُفْعَةَ إلاَّ فِي دَارٍ أَوْ عَقَارٍ                                         |
|          | لا مَانِعَ لِمُا أَعْطَيْت                                                                                                           |            | لا شُفْعَةَ لِغَائِبٍ وَلاَّ لِصَغِيرٍ، وَالشُّفْعَةُ                            |
| 441      | Michigan Section                                                                                                                     |            | لا صَامَ مَنْ صَامَ الأَبَدَ                                                     |
| TOT      | لا مَنْ فِي جَوْفِهِ خَمْرٌلا مَنْ فِي جَوْفِهِ خَمْرٌلا مَنْ أَيْهِ الرَّفِهِ الْوَلْمِيةِ السَّ                                    |            | لا صَامَ وَلا أَفْطَرُلا صَامَ وَلا أَفْطَرُ                                     |
|          | لا مبراتُها لِزَوْجِهًا وَوَلَدِهَا.                                                                                                 |            | لا صَدَاقَ بَيْنَهُمَا                                                           |
| 797      | لا نُتْرُكُ كِتَابَ رَبُّنَا وَسُنَّةً نَبِيُّنَا                                                                                    |            | لا صَلاةً إلاَّ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ                                           |
|          | لا نَذْرَ فِيمًا لا يُمْلِكُ أَبْنُ آدَمَ                                                                                            |            | لًا صَلاةً بِخَضَّرَةٍ طَعَامٍ وَلا وهُوَ                                        |
|          | لا نَذْرَ لابْنِ آدَمَ فِيمًا لا يَمْلِكُ                                                                                            |            | لا صَلاةً بِحَضْرَةِ طَعَامُ                                                     |
|          | لا نَرْضَى بِأَيْمَانِ الْيَهُودِ.                                                                                                   |            |                                                                                  |
|          | لا نَفَلَ إِلاَّ بَعْدَ الْخُمُسِ                                                                                                    | •          | لا صَلاةً بَعْدَ الصَّبْحِ حَتَّى تَطْلُعَ<br>لا صَلاةً بَعْدَ صَلاةِ الْفَجْرِ. |
|          | لا نِكَاحَ إِلاَّ بِوَلِيٌّ مُرْشِيدٍ أَوْ                                                                                           |            | لا صَلاةً بَعْدَ صَلاةِ الْفَجْرِ                                                |
|          | لا نِكَاحَ إِلاَّ بِوَلِيٌّ، وَالسُّلْطَانُ                                                                                          |            | لا صَلاةً بَعْدَ طُلُوعِ الْفَجْرِ إِلاَّ                                        |
|          | لا نِكَاحُ إِلاَّ بِولِيُّ                                                                                                           |            | لًا صَلاةً بَعْدَ الْعَصْرِ                                                      |
|          | لا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ وَلَكِنْ جِهَادْ                                                                                        |            | لا صَلاةَ بَعْدَ الْفَجْرِ ۚ إلاَّ سَجْدَتَيْنِ                                  |
|          | لا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِلا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ                                                                             |            | لا صَلاةً لِمَنْ لا وُضُوءً لَهُ، وَلا                                           |
|          | لا هِجْرَةً                                                                                                                          |            | لا صَلاةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِأُمُّ                                           |
|          | لا، لهُوَ حَرَامٌ                                                                                                                    |            | لا صَلاةً لِمُنْفَرِدٍ خَلْفَ الصَّفُ                                            |
|          | لا، وَالَّذِي بَعْنَكَ بِالْحَقُّ                                                                                                    |            | لَا صَلاةً يَوْمُ الْعَيدِ لا قَبْلَهَا                                          |
| AAT      | لا وَاللَّهِ وَبَلَى وَاللَّهِ                                                                                                       |            | لا صِيَامَ لِمَنْ لَمْ يَغْرِضُهُ مِنْ                                           |
| Y08      | لا وتْرَان فِي لَيْلَةٍ                                                                                                              |            | لا ضَرَرَ، وَلا ضِرَارَ فِي الْإِسْلامِ                                          |
| V78      | لا وِثْرَان فِي لَيْلَةٍلا وَثْرَان فِي لَيْلَةٍلا وَصِيَّةً لِوَارِثٍلا وَصِيَّةً لِوَارِثٍلا وُصُوءً إلاَّ مِنْ دِيعٍ أَوْ سَمَاعٍ |            | لا ضَرَرَ وَلا ضِرَارَ وَلِلرُّجُلِ أَنْ ۚ                                       |
| AY       | لا وُضُوءَ إلاُّ مِنْ ربِيعِ أَوْ سَمَاعٍ                                                                                            |            | لا ضَرَرُ وَلا ضِرَارُ                                                           |
| 77.      | لا وُضُوءَ إلاَّ مِن صَوْتِ أَوْ رِيعٍ                                                                                               |            | لا طَلاقَ إلاَّ بَعْدَ نِكَاحٍ، وَلا عِنْنَ                                      |
|          | ر مروة كامل لا وضوة كامل                                                                                                             |            | لا طَلاق قَبُل نِكَاح                                                            |
|          | لا وُضُوءَ لِمَنْ لَمْ يَذْكُرْ اسْمَ اللَّهِ                                                                                        |            | ُلا عُقْرُ فِي الإسْلام                                                          |
|          | لا وَفَاءَ لِنَذْر فِي مَعْصِيةٍ                                                                                                     |            | لا عُقُوبَةً فَوْقَ عَشْرَ ضَرَبَاتٍ                                             |
|          | لا وَمُصَرِّفِ الْقُلُوبِ                                                                                                            |            | ِ لا غُيْبَةُ لِفَاسِق<br>ِ لا غُيْبَةُ لِفَاسِق                                 |
|          | لا وَمُقَلِّبِ الْقُلُوبِ                                                                                                            |            | لا قُرْبَةً لِكَافِر                                                             |
|          | لا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي                                                                                             |            | ً عربه بحديد<br>لا قَطْعَ فِي ثَمَرِ وَلا فِي حَرِيسَةِ                          |
|          | T 7 7 1 1 7 7 7 7                                                                                                                    |            | و هم بي سر وه بي حريب                                                            |

لا يَحِلُ - أَنْ يَبِيعَ حَتَّى يَعْرِضَ .....لا يَحِلُ - أَنْ يَبِيعَ حَتَّى يَعْرِضَ ....

لا يُرَخُصُ فِي هَذَا إِلاَّ لِلْكَبِرِ .....لا يُرَخَّصُ فِي هَذَا إِلاَّ لِلْكَبِرِ ....

| 177 | لا يَقْطُعُ الصَّلاةُ شَيَّءٌ، وَاذْرَزُوا      | الدُّعَاءُ بَيْنَ الأَذَانِ وَالإِقَامَةِ                                                      | لا يُرَدُّ |
|-----|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|     | لا يَفْطَعُ الصَّلاةَ شَيْءٌ                    | لُ اللَّهُ مُقِيلاً عَلَى الْعَبْدِ ١٧١                                                        |            |
|     | لا يَقَعُدُ                                     | لُ الرَّجُلُ يَسْأَلُ النَّاسَ ٣٩٩                                                             | لا يَزَال  |
|     | لا يَقُولُ الْمُؤْتَمُ خَلْفَ الإمَامِ          | لُ الْعَبْدُ يَسْأَلُ وَهُوَ غَنِيُّلُ الْعَبْدُ يَسْأَلُ وَهُوَ غَنِيُّ                       |            |
|     | لا يُقِيمُ الرُّجُلُ الرُّجُلَ مِنْ مُجْلِسِهِ  | لُ قَوْمٌ يَتَأَخُّرُونَ حَتَّىلُكُ قَوْمٌ يَتَأَخُّرُونَ حَتَّى                               |            |
|     | لا يَكُونُ عَلَى ضِيدٌهَا                       | لُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا عَجُلُوالله النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا عَجُلُوا                            |            |
|     | لا يَكُونُ لَهُ سِمْسَاراً                      | 799                                                                                            |            |
|     | لا يُلْدَغُ الْمُؤْمِنُ مِنْ جُحْرٍ مَرَّتَيْنِ | رِقُ السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ ٨٨١                                                      |            |
| ΑΥ  | لا يَمَسُ الْقُرْآنَ إِلاَّ طَاهِرٌ             | فَكُ بِهَا دَمٌمَنْ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَل |            |
| Â9  | لا يَمَسَّنَّ أَحَدُكُمْ ذَكَرَهُ بِيَمِينِهِ   | مْ الْمُسْلِمُ عَلَى مَوْمِ الْمُسْلِمِ                                                        |            |
|     | لا يَمْشِ أَخَدُكُمْ فِي نَعْلُ وَاحِدَةٍ       | رَيْنُ أَحَدُكُمْ قَائِماً نَمَنْ                                                              |            |
|     | لا يَمْنَعُ جَارٌ جَارَهُ أَنْ يَغْرِزُ         | رَبَنْ أَحَدُكُمْ قَائِماً                                                                     |            |
|     | لا يَمُوتَنُ أَحَدُكُمْ إِلاَّ وَهُوَّ يُحْسِنُ | نْلَي أَحَدُكُمْ فِي النُّوْبِ الْوَاحِدِ                                                      | لا يُصَ    |
|     | لا يَمِينَ عَلَيْك وُلا نَنْرُ فِي مَعْصِيَةِ   | وْمَنْ أَحَدُكُمْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ                                                           | لا يُصُ    |
|     | لا يُنَادِيلا                                   | رُك بِالْيُهِمَا بَدَأْترُك بِالْيُهِمَا بَدَأْت                                               |            |
|     | لا يُنْبَنِي لِجِيفَةِ مُسْلِمِ أَنْ تَبْقَى    | ييعُ الدُّعَاءُ بَلَ لا بُدُ                                                                   |            |
|     | لاينجنه شيء                                     | لدُ بِرُوْيَةِ الْهِلالِللهُ بِرُوْيَةِ الْهِلالِ                                              |            |
|     | لا يَنزِعُهُ شَيْءٌ حَتَّى تَرْجِعُوا           | لِمِنِي مِنْ النَّفَقَةِ مَا يَكْفِينِي                                                        | لا يُنه    |
|     | لا يَنظُرُ اللَّهُ إِلَى رَجُلٍ أَتَّى رَجُلاً  | لَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنْ النَّاسِ فَعَنِ                                                         |            |
|     | لا يُنظُرُ اللَّهُ إِلَى مَنْ جَرُّ ثَوْيَهُ    | ٧٧٧                                                                                            | لا يعدُ    |
|     | لا يَنْظُرُ إِلَيْهِ                            | لَسِلْ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ                                                      | لا يَغَنَّ |
|     | لا يُنْكِحُ                                     | رُمُ السَّادِقُ إِذَا أُقِيمَ عَلَيْهِ                                                         | لا يَعْرُ  |
|     | لا يَنْكِحُ الزَّانِي الْمَجْلُودُ إلاَّ        | بِقُ الرَّهْنُ مِن صَاحِبِهِ الَّذِي                                                           | لا يَغْلِ  |
|     | لا يَنْكِحُ الْمُخْرِمُ، وَلا يُنْكِحُ،         | ئ                                                                                              | لا يَنْلِ  |
|     | لا يُنكِخُ                                      | ِقُ بَيْنَ الأَمُّ وَوَلَدِهَا ٥٠٦                                                             |            |
|     |                                                 | دُ مَمْلُوكَ مِنْ مَالِكِهِ، وَلا                                                              | لا يُقَاء  |
| 9.9 | لالا خَذَمَا                                    | دُ الْوَالِدُ بِالْوَلَدِ ٧٣٦                                                                  |            |
| ۸۳۱ | لأخرجَنَّ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى مِنْ         | لُ اللَّهُ صَلَّاةَ حَائِضِ إِلاَّللهُ عَالِمَ عَالِمُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّه  | لا يَقْبَر |
| 987 | لأخِيهِ أَوْ لِجَارِهِ                          | لُ اللَّهُ صَلاةَ رَجُلٍ فِي جَسَدِهِللهُ اللَّهُ صَلاةَ رَجُلٍ فِي جَسَدِهِ                   |            |
| 987 | لأخيو                                           | لُ اللَّهُ مِنْ امْرَأَةِ صَلاةًللهُ اللَّهُ مِنْ امْرَأَةِ صَلاةً                             |            |
| 391 | لاعَنَ بَيْنَ رَجُللاعَنَ بَيْنَ رَجُل          | لُ اللَّهُ مِنْ مُشْرِكِ عَمَلاًلل اللَّهُ مِنْ مُشْرِكِ عَمَلاً                               | لا يَقْبَا |
|     | لِنَلاً يَعْرِضَ لَنَا ۚ فِي صَلاتِنَا          | لُ مُسْلِمٌ بِكَانِرٍلُ مُسْلِمٌ بِكَانِرٍ                                                     |            |
|     | لأنْ أَصُومَ                                    | لَن قُرْشِيُّ بَعْدَ مَذَا صَبْراً ٨٢٥                                                         | لا يُقْتَا |
|     | لأنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمْ يَسُنُّهُ           | نِي الْقَاضِي إِلاَّ وَهُوَ شَبْعَانُ                                                          |            |
|     | *                                               |                                                                                                |            |

لَمْ يُوصِ عِنْدَ مَوْتِهِ إلاَّ ..........لمَّ يُوصِ عِنْدَ مَوْتِهِ إلاَّ .......................

| 140     | لَن تَتِمُ الصُّلاةُ إِلاَّ بِمَا ذُكِرَ               | 800        | لَمْ يُوَفِّتْ لَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَمْ قِرَاءَةً                       |
|---------|--------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| A9V     | لَنْ يُغْلِحَ قَوْمٌ وَلُوا أَمْرَهُمْ                 |            | لَمَّا أَتَى مَاعِزُ بْنُ مَالِكِ إِلَى                                     |
| 098     | لَهُ شَيْءٌ يُرِيدُ أَنْ يُوصِيَ                       | <b>777</b> | لَمَّا أَرَادَ أَنْ يَدْعُو اسْتَفْسُلَ                                     |
| ۵۳٤     | لَهُ غُنْمُهُ وَعَلَيْهِ غُرْمُهُ                      |            | لَمَّا اشْتَرَطَ فِي الْبَيْمَةِ                                            |
| 440     | لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ     |            | لَمَّا انْتَنَحَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ خَيَرَ                            |
| 779     | لَوْ اَرَادَ أَنْ يَخْلُقُهُ                           | ۸۳۷        | لَنَّا بَعَتْ مُعَاذاً إِلَى                                                |
| 9AV; L  | لَوْ اسْتَقْبُلْت مِنْ أَمْرِي مَا اسْتَذَبَّرْت       | ۵٤         | لَمَّا بَلَغَ مَسْعَ رَأْسِهِ                                               |
| T.E 9   | لَوْ اسْتَقْبُلْت مِنْ                                 |            | لَمُا تَتَابَعَ النَّاسُ فِي الطَّلاقِ فِي                                  |
| 1.7     | لَوْ أَنْ أَحَدَكُمْ إِذَا أَتَى أَهْلَهُ              |            | لَمَّا تَزَوَّجَ عَلِيٌّ فَاطِمَةَ رضي                                      |
| 770     | لَوْ أَنْ أَخَدَكُمْ إِذًا أَرَادَ أَنْ                | 787        | لَمَّا تَزَوَّجَ عَلِيٌّ فَاطِمَةً قَالَ                                    |
| Tro     | لَوْ أَنْ أَحَدَكُمْ يَقُولُ حِينَ يَأْتِي أَهْلَهُ    |            | لَمَّا تُونِّي عَبْدُ اللَّهِ ابْنُ أَبِيِّ                                 |
| V1V.V11 | لَوْ أَنْ امْرَأُ اطَّلُعُ عَلَيْك بِغَيْرِ            |            | لَمَّا جَاءَ إِلَى مَكَّةَ                                                  |
| 727     | لَوْ أَنْ الْمَاءَ الَّذِي يَكُونُ مِنْهُ              |            | لَمُا جَاءَ نَعْيُ جَعْفُرٍ ــ حِينَ تُتِلَ                                 |
| ٠٣٠     | لَوْ بِعْت مِنْ أَخِيك ثُمَّراً فَأَصَابَتُهُ          |            | لَمُا جَاءَهُ لِللَّهِ السَّائِلُ يَسْتَفْتِيهِ                             |
|         | لَوْ تَعَالاً                                          |            | لَمَّا حُرَّمَتَ الْخَفَرُ سَأَلَ أَبُو                                     |
| 17%     | لَوْ خَشَعَ قُلْبُ مُذَا لَخَشَعَتْ جَوَادِحُهُ        |            | لَمَّا دَخُلَ عَلَيْهَا، وَكَانَتْ                                          |
|         | لَوْ رَأَى النَّبِيُّ عَلَيْهِ مَا أَخَذَتُ النَّسَاءُ |            | لَنَّا ذَخَلَ مَكَّةَ أَتِينَ                                               |
|         | لَوْ شَهِدْتُه قَبْلَ أَنْ يُدْفَنَ لَمْ               |            | لَمَّا دَخَلَ النَّبِيُّ ﷺ الْمَدِينَةَ                                     |
|         | لَوْ قُلْتَ: نَعَمْ لَوْجَبَتْ                         |            | لَمُّا دَخَلَ النَّبِيُ ﷺ مَكُةً أَتِيَ                                     |
| Tra     | لَوْ كَانَ شَيْءٌ يُنْهَى عَنْهُ                       |            | َلَمًا صَلَّى فِي مَسْجِدِ ذِي                                              |
|         | لَوْ كَانَ فِي غَيْرِ هَلْمَا لَكَانَ خَيْراً          |            | كَنَّا ضَحْى قَالَ بِشُمِ اللَّهِ وَاللَّهُ                                 |
|         | لَوْ كَسَوْتَهَا بَعْضُ أَهْلِك                        |            | لَمَّا طَلَّقَ امْرَأَتَهُ قَالَ أَسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيسِيس |
|         | لَوْ مُدُّ هَذَا الْمَسْجِدَ إِلَى صَنْعَاءَ           |            | لَمَّا فَتَعَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى رَسُولِهِ                              |
| 41      | لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَّعْوَاهُمْ لادَّعْي          |            | لَمَّا فَرَغَا مِنْ تَلاعُنِهِمَا كَنَبَّت                                  |
|         | لَوْ يَعْلَمُ الْمَارُ بَيْنَ يَدَيْ الْمُصَلِّي       |            | لَمًا قَالَ لَهَا النَّبِيُّ ﷺ أَتَرُدِّينَ                                 |
|         |                                                        |            | لَمَّا كَانَ يَوْمُ خَيَّتِرَ، أَمَرَ رَسُولُ                               |
| 137.    | لَوْ يَعْلَمُ الْمُعَلَّى مَا يَنْقُصُ مِنْ صَلاتِهِ   | ۷۸٤ .      | لَمَّا نَزَلَ عُذْرِي قَامَ رَسُولُ اللَّهِ                                 |
| ۹۸۷ کی  |                                                        |            | لَمَّا نَزَلَتْ مَنَّهِ الآيةُ قُلْت يَا                                    |
| 181     | لَوَى عُنْقَهُ لَمَّا بَلَغَ حَيَّ عَلَى الصَّلاةِ     |            | لِمَالِهَا وَحَسَبِهَا وَجَمَالِهَا وَلِينِهَا                              |
| £ £ 7   | لَوْجَبَتْلَوْجَبَتْ                                   |            | اللُّمْعَةُ فِي تَحْقِيق شَرَائِطِ الْجُمُعَةِ                              |
| 171     | لَوَقْتُهَالله الله الله الله الله الله الله           |            | لِمَكَانَ الْبَيِّو مِنْيَ                                                  |
| 177     | لَوَقَتُهَا لَوْلا أَنْ أَشْقُ                         |            | لِمَكَانَ فَاطِمَةً                                                         |
|         | لِوَ فْتِهَا                                           |            | إِمَنْ شَاءَ                                                                |
| ١٣٤     | لَوْلا أَنْ أَشُقُ عَلَى أَمْتِي لاُخُرْتِهَا          |            | بَدَنَ وُمِبَتَ لَهُ                                                        |
|         |                                                        |            |                                                                             |

| ٣٠٧ | لَيْسَ فِي صَلاةِ الْخَوْفِ سَهُوْ                | لَوْلا أَنْ أَشْقُ عَلَى أُمْتِي لاَمْرَتُهُمْ                                 |
|-----|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
|     | لَيْسَ فِي الْعَبْدِ صَدَقَةً إلاَّ صَدَقَةُ      | لَوْلا أَنْ يَقُولُ النَّاسُ زَادَ عُمَرُ فِي كِتَابِ                          |
|     | لَيْسَ فِي الْمَالِ زَكَاةً حَتَّى يَحُولَ        | لَوْلا أَنَّهُ السُّنَّةُ لَصَلَّيْت فِي                                       |
|     | لَيْسَ فِي النَّوْمِ تَفْرِيطٌ عَلَى مَنْ         | لَوْلا أَنْي أَخَافُ أَنْهَا مِنَ الرُّكَاةِ                                   |
|     | لَيْسَ فِيمًا دُونَ ثَلَاثِينَ مِنْ الْبَقَرِ     | لَوْلا الْاَيْمَانُ لَكَانَ لِي وَلَهَا شَأَنَّ                                |
|     | لَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسِ أَوَاقٍ صَدَقَةٌ       | لَوْلا حِدْثَانُ قَوْمِكَ بِالْكُفْرِللهِ عَالِمُ الْعُنْدِ بِالْكُفْرِ        |
|     | لَيْسَ فِيمَا دُونَ خُمْسِ أَوَاقٍ مِنَ           | لَيُّ الْوَاحِدِ يُحِلُّ عِرْضَهُ وَعُقُوبَتُهُ                                |
|     | لَيْسَ فِيمًا دُونَ خَمْسِ أَوْرَاقٌ مِنَ "       | لَيُؤْتَينَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِالْعَظِيمِ                                   |
|     | لَبْسَ فِيمًا دُونَ خُمْسَةٍ أَوْسَاقٍ            | لِيَتْقِهِ الصَّائِمُ ١٨٤                                                      |
|     | لَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسُقٍ صَدَقَةٌ    | لِيَوَمَا أَنُمُ لِينَمَ                                                       |
|     | لَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسُقٍ مِنْ        | لَيْسَ أَحَدٌ مِنْ أُولِيَائِي حَاضِراً                                        |
|     | لَيْسَ فِيهَا قُمِيصٌ وَلا عِمَامَةٌ أُ           | لَيْسَ بِكَ عَلَى أَهْلِكَ هَوَانٌلَيْسَ بِكَ عَلَى أَهْلِكَ هَوَانٌ           |
| AA1 | لَيْسَ فِيهَا كَفَّارَةُ يَمِينِ صَبْرٍ           | لَيْسَ السُّلِيدُ بِالصُّرَعَةِ، إِنَّمَا                                      |
|     | لَيْسَ لِعِرْقٍ ظَالِمٍ حَقُّ                     | لَيْسَ الشَّلِيدُ بِالصُّرْعَةِ                                                |
|     | لَيْسَ لِقَاتِلٍ شَيْءً                           | لَيْسَ شَيْءٌ عَلَى اللَّهِ آكُرُمُ مِنْ                                       |
| ٥٣٠ | لَيْسَ لَكُمْ إِلَّا ذَلِكَ                       | لَيْسَ شَيْءٌ مِمًا عُصِيَ اللَّهُ بهِ                                         |
| ٥٣٩ | لَيْسَ لَكُمْ إِلَيْهِ سَبِيلٌ                    | لَيْسَ شَيْءٌ مِمَّا عُصِيَ اللَّهُ بِهِلَلْهُ مِنْ مَثْنِهِ بِهِ اللَّهُ بِهِ |
| 091 | لَيْسَ لِلْقَاتِلِ مِنْ الْمِيرَاتِ شَيْءٌ        | لَيْسَ عَلَى رَجُلٍ طَلاقٌ فِيمًا لا يَمْلِكُ                                  |
|     | ليس لله شريك                                      | لَيْسَ عَلَى الرُّجُلِ فِي عَبْدِهِ وَلا                                       |
|     | لَيْسَ لِلْوَلِيِّ مَعَ النَّيْبِ أَمْرٌ          | لَيْسَ عَلَى الْمُخْرِمِ فِي قَتْلِهِنَّ                                       |
|     | لَيْسَ لَنَا مَثْلُ السُّوْءِ، الَّذِي            | لَيْسَ عَلَى مُسَافِرٍ جُمُعَةً                                                |
| ٩٧٦ | لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطُّفَّانِ وَلا اللَّفَّانِ | لَيْسَ عَلَى الْمُسْتَكِيرِ غَيْرُ الْمُغَلِّ ٣٥٥، ٩٩٥                         |
|     | لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطُّعُانِ، وَلا             | لَيْسَ عَلَى الْمُسْلِمِ فِي عَبْدِهِ صَدَقَةً                                 |
| ٤٢٠ | لَيْسَ مِنْ الْبِرُ الصَّيَامُ فِي السَّفَرِ      | لَيْسَ عَلَى الْمُسْلِمِ فِي عَبْدِهِ وَلا ٣٧٩                                 |
|     | لَيْسَ مِنْ الْبِرِّ                              | لَيْسَ عَلَى الْمُعْتَكِفُ صِيبًامٌ إلاَّ                                      |
|     | كَيْسَ مِنْ                                       | لَيْسَ عَلَى مَنْ خَلْفَ الإمَامِ سَهْوٌ                                       |
|     | لَيْسَ مِنَّا ذُو حَسَدٍ وَلا نَمِيمَةٍ           | لَيْسَ عَلَى النَّسَاهِ حَلَقَ وَإِنَّمَا ٤٧٥، ٧٧٤                             |
|     | لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ وَشَقٍّ      | لَيْسَ عَلَيْك بَأْسٌ إِنْمًا هُوَ أَبُوك                                      |
| 701 | لَيْسَ مِنْا                                      | لَيْسَ عَلَيْكُمْ فِي غَسْلِ مَيْنِكُمْ                                        |
| 979 | لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافِئِ وَلَكِنُ         | لَيْسَ الْمَنِيَى بِكَثْرَةِ الْعَرَضِ، وَلَكِنْ ٩٥٥                           |
|     | لَيْسَتْ لأَحْدِ فَهُوَ أَحَقُّ بَهَا             | نِّسَ فِي الْبَقِّرِ الْعَوَامِلِ شَيْءٌ                                       |
|     | لَيْسَتْ لَهُ جُمُعَةً                            | نِّسَ فِي الْبَقَرِّ الْمُثِيرَةِ صَدَقَةٌ                                     |
|     | لِيَسْنَتِرْ أَخَدُكُمْ فِي صلاتِهِ، وَلَوْ       | يْسَ فِي الْخُصَرُاوَاتِ صَدَقَةً                                              |
| 979 | لِيُسَلِّمُ الصُّغِيرُ عَلَى الْكَبِرِ،           | يس في الخضروات صدقة                                                            |

|       | - 6 July                                            | אנני בנטק |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------|-----------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| £77   | مَا تَقَدُمُ وَمَا تَأْخُرُ                         | ۸۰۳       | لَيْشْرَبَنُ أَنَاسٌ مِنْ أَمْتِي الْخَمْرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 148   | مَا تَسَرُ مَعَك                                    |           | لِيُصَلُّ مَنْ شَاءَ مِنْكُمْ فِي رَخْلِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | مَا تَيْسُرُ                                        | ۱۷۵       | لِيُضَعَ يَدُهُلِيُضَعَ يَدُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 998   | مَا جَلَسَ قُوْمٌ مُلْجِلِساً لَمْ يَذْكُرُوا       | ۳۳۱       | لَيَكُونَنَّ مِنْ أَمْتِي أَقْوَامٌ يَسْتَحِلُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | مَا جَلَسَ قُوْمٌ مُعْلِساً يَذْكُرُونَ             | ۲۰۳       | لَيْلَةَ التَّمَامِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | مًا حَبِّسَك يَا فُلالُ عَنْ الصُّلاةِ              |           | لَيْلَةُ سَيْعٍ وَعِشْرِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | مَا حَقُ امْرِي مُسْلِمٍ لَهُ شَيْءً                |           | لَيْلَةِ الْقَلَارِ لَيْلَةُ سَبْعٍ وَعِشْرِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧٢٣   | مَا حَقُ زُوْجَةِ أَحَدِنَا عَلَيْهِ قَالَ          |           | لِيَلِنِي مِنْكُمْ أَهْلُ الْأَحْلامِ وَالنَّهَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| YAY   | مًا خَالَطَتِ الصَّدَقَةُ مَالاً قَطُّ              |           | لِيلِهِ أَقْرَبُكُمْ إِنْ كَانَ يَعْلَمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| YOV   | مَا رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصَلِّي              |           | لَيْشَهِينَ أَقْوَامٌ عَنْ وَدْعِهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       | مَا رَأَيْتِ النَّبِيُّ ﷺ صَلَّى صَلاةً             |           | لَيْنَتَهِينَ أَفْوَامٌ يَرْفَعُونَ أَبْصَارَهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | مًا رَأَيْته سَبُّحُهَا                             | ۱۷۳       | الْتَتْهِينَ اللهِ المِلمُولِيِيِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا |
|       | مَا رَأَيْنَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ شَهِدَ جِنَازَةً    | 187       | لِيُوقِظَ نَائِمَكُمْ وَيَرْجِعَ قَائِمَكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       | مَا رَكِبَ فِي عِيدٍ وَلا جِنَازُةٍ                 |           | مَا أَخَبُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | مَا زَالَ ﷺ عَلَيْهِ حَتَّى فَارَقَ                 |           | مَا أَخْرَزْ الْوَالِدُ أَوْ الْوَلَدُ فَهُوَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 489   | مَا سَكَتَ اللَّهُ عَنْهُ نَهُرَ مِنَّا             |           | مَا أَخْرَزُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       | مَا شِنَا                                           |           | مَا اسْنَخْلُفَ اللَّهُ مِنْ حَلِيفَةٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | مًا صَلَّى النَّبِيُّ ﷺ الصُّلاةَ لِوَقْتِهَا       |           | مَا أَسْفَلَ مِنْ الْكُعْتِيْنِ مِنْ الإزّارِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | مَا صَلاةُ اللَّيْلِ إلاَّ مَثْنَى مَثْنَى فيُسلِّم |           | مَا أَسْكُرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | مًا صَنَعَتِ ْ اللَّهَيَارَانِ حَتَّى كَانَ         |           | مَا أَعْلَمُ الصُّلاةَ تَنْبَغِي لاَحَدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 131   | مًا ضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمُرَأَةُ            |           | مَا أَكُلَ أَحَدُ طَعَاماً قَطُ خَيْراً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | مًا عَابَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ طَعَاماً قَطُّ          |           | مَا أَلْقَاهُ الْبَحْرُ أَوْ جَزَرَ عَنْهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | مًا عَلِمْنَا عَلَى الْجِنَازَةِ إِذْناً وَلَكِنْ   |           | مَا أُمِرْت بِتَشْيِيدِ الْمَسَاجِدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 998   | مًا عَمِلَ ابْنُ آدَمُ عَمَلاً أَنْجَى              |           | مَا أَمْلِكُ إِلاَّ رَقَيْقِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٩٨٠   | مًا عَمَلُ أَهْلُ النَّارِ؟ قَالَ الْكَذِبُ         | ۸٥٨       | مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَدُكِرَ اسْمُ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 177   | مَا فَوْقَ الإِزَارِ                                | ۲٥۸       | مَا أَنْهَرَ الدَّمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٦    | مَا قُطِعَ مِنْ الْبَهِيمَةِ _ وَهِيَ حَيَّةً       | ٤٥٠       | مَا أَهَلُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِلاَّ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | مًا قَعَدَ قَوْمٌ مَقْعُداً لَمْ يَذْكُرُوا         |           | مَا بَالُ الرُّجُلِ إِذَا صَلَّى الرُّكُمَّتَينِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَزِيدُ فِي             | ٤٦٠       | مَا يَئِنَ لابَتَهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸۸۰   | مَا الْكَبَائِرُ؟                                   | 108       | مَا بَيْنَ الْمَشْرِق وَالْمَغْرِبِ قِبْلَةٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۹۷۰   | مَا كُر هَٰتَ أَنْ تُؤَاجِهَ بِهِ أَخَاك            |           | مَا بَيْنَ هَذَيْنَ اَلْوَقْتَيْنِ وَفَتَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 770.  | مَا كُنُّت نَعْبُدُ؟ فَإِنْ كَأَدْ اللَّهُ          |           | مَا تَخْفَظُ؟ قَالَ: سُورَةَ الْبَقَرَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 0 1 A | مَا لَعَنْتَ فَعَلَى مَنْ لَعَنْتَ                  |           | مَا تَرَكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عِنْدَ مَرْتِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 799   | مَا لَمْ يَسْأَلُ إِنْمَا أَوْ قَطِيعَةً رَحِم      |           | مَا تَرَكَ السُّجْدَتَيْن بَعْدَ الْعَصْرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       |                                                     |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

1 . . .

| 17           | الْمُسْلِمُ يَكُفِيهِ إِسْمُهُ                          | ٩٢         | مُرْ أَمُنَّكَ أَنْ لا يَسْتَنْجُوا بِرَوْثَةٍ               |
|--------------|---------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------|
|              | الْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِم                         |            | مَرْ بِرَجُلِ، وَهُوَ يُصَلِّي                               |
|              | الْمَثْيُ خُلْفَهَا أَفْضَلُ مِنَ الْمَثْنِي أَمَامَهَا |            | مَرْ بِشَاةٍ مَيْتَةٍ فَقَالَ                                |
| r.j.         |                                                         | ٣٨         | مَرُ بِشَاةٍ مَيْتَةٍ لِمَيْمُونَةً                          |
| ٤٦           |                                                         | 90         | مَرْ بِفَبْرَيْنِ يُعَذَّبَانِمَرْ بِفَبْرَيْنِ يُعَذَّبَانِ |
|              | مَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ وَنَقَرُ                         | ٣٦٨        |                                                              |
|              | مَطْلُ الْغَنِيُّ ظُلْمٌ، وَإِذَا أُنْبِعَ              | £0A        |                                                              |
|              | الْمَقْتُولَةُ بِالْبُنْدُقَةِ تِلْكَ الْمَوْقُوذَةُ    |            | مَرُّ بَيْنَ يَدَيْ الصِّفِّ عَلَى                           |
|              | الْمُكَاتَبُ بِقَدْرِ مَا عَتَقَ مِنْهُ                 | <b>ξ</b> • |                                                              |
|              | الْمُكَاتَبُ رَقُ مَا بَقِيَ عَلَيْهِ                   | TV1        |                                                              |
|              | الْمُكَاتَبُ عَبْدٌ مَا بَقِيَ عَلَيْهِ                 | Y • 9/     |                                                              |
|              | الْمُكَاتَبُ يُعْتَنُ بِقَلْرِ مَا أَدًى                | 011.01.    | مَرُ عَلَى صُبْرَةِ                                          |
| Y • 0        | مِلْء الأرض فِيهَا                                      |            | مَرُّ عَلَيْهِ ﷺ بِجِنَازَةٍ فَٱلْنُوا                       |
| ٠٣٠          |                                                         |            | مَرُ النَّبِيُّ ﷺ بِتَمْرَةِ فِي الطُّرِيقِ                  |
| ۹٤٧          |                                                         |            | مَرُّ النَّبِيُّ ﷺ بِشَاةٍ يَجُرُّونَهَا                     |
| r <b>y</b> 7 |                                                         | 0 EA       |                                                              |
|              | مَلِك ِ يَوْمُ الدِّينِ ِ                               |            | مَرَدْت بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ يُصَلِّي                  |
|              | مَلَكُتُ نَفْسَكَ قَاحْتَارِي                           |            | مَرَدْت عَلَى ابْنِ عُمَرَ وَمَعَهُ رَجُلٌ                   |
|              | مَلْكُنْكُهُا                                           |            | مُرهُ فَلْيُرَاجِعْهَا، ثُمَّ لَيُطَلِّقْهَا                 |
|              | مَنْ آذَى الْمُسْلِلُوينَ فِي طُرُقِهِمْ                |            | مُرُوا أَوْلاذَكُمْ بِالصَّلاةِ لِسَبْعِ                     |
| ٥٨٤          |                                                         | ٧٣٠        |                                                              |
| £ 9 V        | _                                                       |            | مَزَابِلِ الْإِبِلِمَزَابِلِ الْإِبِلِمَزَابِلِ الْإِبِلِ    |
| 07.          |                                                         |            | المس النكاح والفريضة الصداق                                  |
| ٥٣٠          | مَنْ النَّاعَ نَخْلاً                                   | 999        |                                                              |
|              | مَنْ أَتَى الْجُمُعَةَ فَلْيَغْتَمِلْ                   |            | الْمَسْأَلَةُ كَدُّ يَكُدُّ بِهَا الرُّجُلُ                  |
| AY           | مَنْ أَتَى الْغَائِطَ فَلْيُسْتَيْرُ فَإِنْ             |            | الْمُسْتَبَانِ مَا قَالاً، فَعَلَى الْبَادِي ِ               |
|              | مَنْ أَتَى الْغَايْطَ فَلْيُسْتَيَرْ                    | £77        | مَسْجِدِي مَلْاًمَسْجِدِي مَلْاً                             |
|              | مَنْ أَنَاكُمْ وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ عَلَى               |            | مَسْجَلِي                                                    |
|              | مَنْ أَنَاكُمْ وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ يُريدُ              |            | مَسْحَ أُذُنَيْهِ بِمَاء غَيْرِ                              |
|              | مَنْ اتَّخَذَ كَلْبًا، إلا كَلْبَ مَاشِيَةٍ             |            | مَسَحَ أَعْلَى الْخُفُّ                                      |
|              | مِنْ أَجْل سَجْعِهِ                                     | 01         | مَسْحَ مُقَدُّمَ رَأْسِهِمَسْحَ مُقَدُّمَ رَأْسِهِ           |
|              | مَنْ أَحَاطُ حَائِطًا عَلَى أَرْضِ فَهِيَ               |            | مَسَسْت ذَكَري، أَوْ قَالَ:                                  |
|              | مَنْ أَحَبُ أَنْ يُشِطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ               |            | الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِم                                 |
|              | مَنْ أَحَبُ أَنْ يَفْرَأُ الْقُرْآنَ غَضًا              |            | الْمُسْلِمُ يَكْفِيوِ اسْمُهُ، فَإِنْ نَسِيَ                 |
|              | , , , <del>, .</del>                                    |            | T                                                            |

|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                       |                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| V10 | مَنْ اغْتَبَطَ مُسْلِماً بِقَنْلِ عَنْ بَيُّنَةٍ            | مَنْ أَحَبُ أَنْ يُورِّرَ بِثَلاثٍ فَلْيَفْعَلْ       |
|     | مَنْ أَغْتَنَ شِرْكاً لَهُ فِي عَبْدٍ،                      | مَنْ اخْتَكُرَ طَعَاماً                               |
| 918 | مَنْ أَغْتَنَ شِرْكًا لَهُ فِي عَبْدٍ فَكَانَ               | مَنْ أَخْرَمَ مِنْ بَنِتِ الْمَقْدِسِ غُفِرَغُفِرَ    |
| 917 |                                                             | مَنْ أَخْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ                     |
|     | مَنْ أَعْطَى فِي صَدَاقٍ امْرَأَةٍ سَوِيقاً                 | مَنْ أَخَيًا أَرْضًا مَنِيَّةً فَهِيَ لَهُ            |
|     | مَنْ أُعطيَ عَطِيَّةً فَوَجَدَ فليُجزِهِ                    | مَنْ أَخَذَ أَرْضاً بِغَيْرِ حَقَّهَا كُلُفَ          |
|     | مَنْ اغْتَسَلَ، ثُمُّ أَتَى الْجُمُعَةَ،                    | مَنْ أَخَذَ أَمْوَالَ النَّاسِ يُرِيدُيند             |
|     | مَنْ اغْتِيبَ عِنْدَهُ أَخُوهُ فَاسْتَطَاعَ                 | مَنْ أَذْخَلَ فَرَسًا بَيْنَ فَرَسَيْنِ ٨٤٢           |
| •   | مَنْ أَفْطَرَ فِي رَمَضَانَ نَاسِياً فَلا                   | مَنْ أَذْرَكَ رُكْمَةً مِنْ صَلاةِ الْجُمُعَةِ ٢٨٩    |
|     | مَنْ ٱفْطَرَ                                                | مَنْ أَذْرَكَ رَكْمَةً مِنْ الصَّلاةِ نَقَدْ ٢٧٥، ٢٩٠ |
|     | مَنْ أَقَالَ مُسْلِماً أَقَالَ اللَّهُ                      | مَنْ أَذْرُكَ رَكْمَةً مِنْ الصَّلاةِ قَبْلُ          |
|     | مَنْ أَقَالَ نَادِماً                                       | مَنْ أَذَرُكَ رَكْمَةً مِنْ الْعَصْرِ قَبْلُ ١٢٤، ١٢٤ |
|     | مَنْ أَقَامَ سَبْعَةً عَشَرَ قَصَرَ وَمَنْ أَقَامَ أَكْثَرَ | مَنْ أَفْرَكَ سَجْدَةً                                |
|     | مَنْ اقْتَطَعَ حَقَّ امْرِئٍ مُسْلِمٍ بِيَمِينِهِ           | مَنْ أَذْرَكَ الصُّبْحَ وَلَمْ يُويَرْ                |
|     | مَنْ اقْتَطَعَ شِبْراً مِنَ ۖ الأَرْضُ ظُلُماً              | مَنْ أَدْرَكَ عَرَفَةَ قَبْلَ أَنْ يَطْلُعَ           |
| 007 | مَنَّ اقْتَطَعَ شِيْراً مِنْ الأرْضِ                        | مَنْ أَذْرَكَ فِي الصُّبْحِ رَكْمَةً قَبْلَ ١٢٨       |
|     | مَنْ اتْتَنَى كَلْباً إلاَّ كَلْبَ صَنْدِ                   | مَنْ أَذْرُكَ مَالَةً بِعَنْيِنِهِ ۗ ٥٣٦              |
|     | مَنُ اكْتَحَلَ فَلْيُوتِرْ، مَنْ فَعَلَ                     | مَنْ أَذْرَكَ مَالَهُ عِنْدَ رَجُلِ ٧٣٥               |
|     | مَنْ أَلْقَى جِلْبَابَ الْحَيَاءِ فَلا                      | مَنْ أَذْرَكَ مَالَهُ ٣٧٥                             |
| 11  | مِنْ إِنَاءٍ                                                | مَنْ أَذَرَكَ مِنْ الصُّبْحِ رَكْمَةً قَبْلَ          |
|     | مَنْ أَهَلُ بِحَجْةِ أَوْ عُمْرَةِ مِنْ                     | مَنْ اسْتَأْجَرَ أَجِيراً فَلَيُسَمُّ لَهُ            |
|     | مَنْ أَهَلُ بِعُمْرَةِ مِنْ بَيْتِ الْمَقْدِسِ              | مَنْ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ الْبَاءَةَ، وَمَنْ           |
|     | مَنْ أَهَلُ مِنْ الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى                     | مَنَّ اسْتَعَاذَكُمْ بِاللَّهِ فَأَعِيذُوهُ           |
|     | مَنْ أُودِعَ وَدِيعَةً فَلَيْسَ عَلَيْهِ                    | مَنْ اسْتَغْمَلَ رَجُلاً عَلَى عِصَابَةٍ،             |
|     | مِنْ الْبَابِ                                               | مَنْ اسْتَفَادَ مَالاً فَلا زَكَاةً عَلَيْهِ          |
|     | مَنْ بَاعَ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةٍ فَلَهُ                 | مَنْ اسْتَمَعَ                                        |
|     | مَنْ بَدُّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ                           | مِنْ الإِسْرَافِ أَنْ تَأْكُلَ كُلُّ مَا              |
| V79 | مَنْ بَدُل دِينَهُ                                          | مَنْ أَسْلَفَ فِي شَيء                                |
| 178 | مَنْ بَنَى للَّه مَسْجِداً مِنْ مَالِ حَلالِ                | مَنْ أَشَارَ فِي الصَّلاةِ إِشَارَةً تُفْهَمُ         |
|     | مَنْ بَنَى للَّه مَسْجِداً وَلَوْ كَمِفْحَصِ                | مَنْ اشْتَرَى طُغَاماً فَلا يَبِغهُ حَتَّى ٤٩٧        |
| ٧٣  | مِنْ بَوْل أَوْ غَائِطٍ أَوْ نَوْم                          | مَنْ أَصَابَهُ فَيْءٌ أَوْ رُعَافٌ، أَوْ قَلْسُ       |
|     | مَنْ تَبِعَ جِنَازَةَ مُسْلِم إِيمَانًا وَاخْتِسَاباً       | مَنْ أُصِيبَ بِدَم، أَوْ حَبُلِ _ وَالْخَبَلُ         |
|     | مَنْ تَبِعَ جُنَازَةَ مُسْلِمُ إِيمَاناً                    | مَنْ أَعَانَ عَلَى خُصُومَةٍ بُطُلُم فَقَدْ           |
|     | مَنْ تَرَكَ مُواضِعَ شَعْرُةٍ مِنْ جَنَابَةٍ                | مَنْ أَعَانَ مُجَاهِداً فِي سَبِيلِ اللَّهِ           |
|     | <u> </u>                                                    |                                                       |

| V11        | مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السُّلاحَ فَلَيْسَ          | 9VV    | مَنْ تَسَمَّعَ حَدِيثَ قَوْمٍ، وَهُمْ لَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------------|---------------------------------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | مَنْ خَاصَمَ فِي بَاطِلٍ وَهُوَ يَعْلَمُهُ        |        | مَنْ تَشَبُّهُ بِقُومٍ فَهُوَ مِنْهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | مَنْ خَافَ أَنْ لَا يَقُومُ مِنْ آخِرِ اللَّيْلِ  | V0T    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 700        |                                                   | 4YA    | مَنْ تَعَاظُمَ فِي نَفْسِهِ، وَاحْتَالَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | مَنْ خَالَفَ دِينُهُ دِينَ الإسْلامِ فَاضْرِبُوا  | 171    | مَنْ تَفَلَ تُجَاهَ الْقِبْلَةِ جَاءَ يَوْمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | مَنْ خَرَجَ عَنْ السَّلْطَانِ شِبْراً مَاتَ       | ٩٥٧    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ¥11        |                                                   | Y97    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TOA        |                                                   | ٠٢١    | and the second of the second o |
| ٠, ٧٢      |                                                   | T97    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | مَنْ دَعَا عَلَى مَنْ ظُلَمَهُ فَقَدِ النَّصَرَ   | ٠١٠    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرٍ      | ١٨٠    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | مَنْ ذَبَحَ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي فَلْيَذَبْخ      |        | مَنْ تَوَضَّأُ فَأَخْسَنَ الْوُصُوءَ ثُمُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | مَنْ ذَرَعَهُ الْقَيْءُ فَلا قَضَاءً عَلَيْهِ     | 1V     | مَنْ تَوَضَأَ فَقَالَ: مُبْحَانَك اللَّهُمَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 14         | مَنْ ذَكَرَ اللَّهَ أَوْلَ وُضُونِهِ طَهْرَ       | 1.1.1. | مَنْ تَوَضَأَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَبِهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 79         | مِنْ ذَهَبِ فَقَالَ لَهَا: أَتُعْطِينَ            | ٨٣٩    | مَنْ جَاءَ مِنْكُمْ لَمْ نَرُدُهُ عَلَيْكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 181        | مِنْ ذَهَبِ                                       | ٩٨١    | مَنْ جَادَلَ فِي خُصُومَةٍ بِعَيْرِ عِلْمٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Toy        |                                                   | 787    | مَنْ حَافَظُ عَلَى أَرْبُعِ قَبْلَ الظُّهْرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ¥10        | مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرٍ شَيْئاً يَكْرَهُهُ        | VA9    | مَنْ حَالَتْ شَفَاعَتُهُ دُونَ حَدٌّ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 11.        | مِنْ رِجَالِ أَهْلِ الْجَنَّةِ                    | 011    | مَنْ حَبَسَ الْعِنَبَ أَيَّامَ الْقِطَافِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٩٨٧        | مَنْ رَدُّ عَنْ عِرْضِ أَخِيهِ بِالْغَيْبِ        | 778    | مَنْ حَثَّى عَلَى مُسْلِمِ اخْتِسَاباً كُتِبَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 9AY,       | مَنْ رَدُّ عَنْ عِرْضٍ أَخِيهِ رَدُّ اللَّهُ      | 7.7    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 907        | مَنْ رَضِيَ عَمَلَ قَوْمٍ كَانَ مِنْهُمْ          |        | مِنْ حُسْنِ إِسْلامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>Y1V</b> | مَنْ زَارَ قَبْرَ الْوَالِدَلْنِ أَوْ أَحَدِهِمَا | ovv    | مَنْ حَفَرَ بِثْراً فَلَهُ أَرْبَعُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 00A        |                                                   | AV9    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TYY        | مَنْ السَّاعِي آنِفاً                             | AV0    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TV9        | مَنْ سُئِلَ أَكْثَرَ مِمَّا وَجَبَ عَلَيْهِ       | AV0    | مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ كَفَرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| £•1        |                                                   | ۹۰۸    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | مَنْ سَالَ وَلَهُ أُوقِيَاءً فَقَدْ ٱلْحَفَ       |        | مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ فَرَأَى غَيْرَهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | مَنْ سَأَلَ وَلَهُ مَا يُعْنِيهِ فَإِنَّمَا       |        | مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ فَقَالَ: إنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | مَنْ سَبُعَ اللَّهُ دُبُرَ كُلُّ صَلاةٍ           |        | مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ يَقْتَطِعُ بِهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | مَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ اللّهُ             |        | مَنْ حَلَفَ عِنْدَ مِنْبَرِي هَذَا بِيَمِينٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | مِنْ السُّحْتِ كَسُبُّ الْجَجَّامِ                |        | مَنْ حَلَفَ فَقَالَ: إِنِّي بَرِيءٌ مِنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | مَنْ سَدْ فُرْجَةً فِي صَفَّ رَفَعَهُ             |        | مَنْ حَلَفَ مِنْكُمْ فَقَالَ فِي حَلِفِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| YV1        | مَنْ سَدُ فُرْجَةً فِي الصَّفِّ غُفِرَ            | ٩٨٧    | مَنْ حَمَى عِرْصَ أَخِيهِ فِي اللَّانُبَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            |                                                   |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| AA      | مَنْ صُنِعَ إِلَيْهِ مَعْرُوفٌ فَقَالَ لِفَاعِلِهِ | 171 | نْ سَرَّهُ أَنْ يَكُونَ أَكْرَمَ النَّاسِ           |
|---------|----------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------|
|         | مَنْ ضَارً ضَارَهُ اللَّهُ وَمَنْ شَاقً            |     | نْ سَلْ سَخِيمَتُهُ عَلَى طَرِيقٍ مِنْ              |
|         | مَنْ صَارً مُسْلِماً صَارَّهُ اللَّهُ              |     | نْ سَعِعَ رَجُلاً يُنْشُدُ ضَالَّةً فِي             |
|         | مِنْ طَعَامٍ فَأَدْخُلَ يَدَهُ فِيهَا فَنَالَتْ    |     | نْ سَعِعَ النَّدَاءَ فَلَمْ يَأْتِ فَلا             |
|         | مَنْ طَلَبٌ قَضَاءَ الْمُسْلِمِينَ حَتَّى          |     | نْ سَمِعَ النَّدَاءَ فَلَمْ يُحِبْ مِنْ             |
|         | مَنْ طَلَبَ الْقَضَاءَ وَاسْتَعَانَ عَلَيْهِ       |     | نَنْ سَنْ سُنَةً حَسَنَةً فِي الإسْلامِ             |
|         | مَنْ عَدَّ كَلامَهُ مِنْ عَمَلِهِ قُلُّ كَلامُهُ   |     | بنَ السُّنَّةِ إِذَا تَزَوَّجَ الرَّجُلُ            |
|         | مَنْ عَمْرَ أَرْضَاً لَبْسَتْ لاَحَدٍ، فَهُوَ      |     | بنُ السُّنَّةِ إِذَا قَالَ الْمُؤَذِّنُ             |
|         | مَنْ عَيْرَ أَخَاهُ بِذَنْبٍ لَمْ يَمُتْ           |     | بن السُّنَّةِ أَنْ لا يُصَلِّيَ الرَّجُلُ           |
| V ( • 1 | مَنْ غَرَّضَ غَرَّضَنَا لَهُ وَمَنْ حَرَّقَ        |     | بنَ السُّنَّةِ أَنْ لا يُقْتَلَ حُرُّ               |
|         | مِنْ غَرْفَةِ وَاحِدَةٍ                            |     | بنَ السُّئْةِ أَنْ يَخْرُجَ إِلَى الْعِيدِ          |
|         | مَنْ غَسُلَ مَئِناً فَلَيْغَتَسِلْ وَمَنْ          |     | بنْ السُّنَّةِ أَنْ يَخْتَسِلُ إِذَا أَرَادَ        |
|         | مَنْ غَشْنَا فَلَيْسَ مِنَا                        |     | ينْ السُّنَّةين السُّنَّة                           |
|         | مِنْ غَيْرِ وِقَاعِ                                |     | مَنْ شَاءَ أَنْ يُصَلِّيَ فَلَيُصَلِّ               |
|         | مَنْ فَاتَّتُهُ صَلَّاهُ الْعِيدِ مَعَ الإمَامِ    |     | مَنْ شَرِبَ الْخَمْرَ فَاجْلِدُوهُ _ إِلَى          |
|         | مَنْ فَرُجَ                                        |     | مَنْ شَغَعَ لاخِيهِ شَفَاعَةً، فَأَهْدَى            |
|         | مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ وَالِدَةٍ وَوَلَدِهَا          |     | مَنْ شَكَ فِي صَلاتِهِ فَلْيَسَجُدْ سَجْدَتَيْنِ    |
|         | مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ            |     | مَنْ شَهِدَ الْجِنَازَةَ حَتَّى يُصَلِّى            |
|         | مَنْ قَالَ إِذَا صَلَّى الصُّبْعَ: لا إِلَّهَ      |     | مَنْ شَهْدِدَ صَلَاتَنَا هَذِهِ _ يَعْنِي           |
|         | مَنْ قَالَ حِينَ يُصْبِحُ                          |     | ت<br>مَنْ شَهَدَ صَلاتَنَا يَغْنِي صَلاةً الْفَجْرِ |
|         | مَنْ قَالَ حِينَ يُنَادِي الْمُنَادِي:             |     | ن<br>مَنْ صَامَ الدُّمْرَ ضُيِّفَتْ عَلَيْهِ        |
|         | مَنْ قَالَ ذَلِكَ فِي يَوْمٍ مِائَةَ مَرَّةً       |     | مَنْ صَامَ الدَّهْرَ فَقَدْ وَهَبَ نَفْسَهُ         |
|         | مَنْ قَالَ: سُبْحَانَ اللَّهِ وَيِحَمْدِهِ         |     | مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ثُمُ أَنْبَعَهُ سِنّاً         |
| 777     | مَنْ قَالَ فِي دُبُرِ صَلاةِ الْفَجْرِ             |     | مِّنْ صَامَ رَمَضَانَ فَشَهُرُهُ بِعَشْرَةٍ         |
|         | مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَخَدَهُ      |     | مَنْ صَامَ الْبَوْمَ الَّذِي يُشَكُّ فِيهِ          |
| 999     | مَنْ قَالَهَا مِنْ النَّهَارِ مُوقِناً بِهَا       |     | مَنْ صَلَّى الْنَتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةُ             |
|         | مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَاناً                     | ٣٤٣ | مَنْ صَلَّى بْنْتَي عَشْرَةَ رَكْعَةً               |
|         | مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَاناً وَاحْتِسَاباً       |     | مَنْ صَلَّى خَلْفَ الإِمَامِ فَقِرَاءَةُ            |
|         | مَنْ قَامَ مِنْ مَجْلِسِهِ ثُمَّ رَجَعَ            |     | مَنْ صَلَّى صَلَّاةً لا يَقُرَأُ فِيهَا بِأُمِّ     |
| ۸٠۸     | مَنْ قُتِلَ دُونَ دِينِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ           |     | مَنْ صَلَّى الضُّحَى اثْنَتَيْ عَشْرَةً             |
|         | مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ، فَهُوَ شَهِيدٌ          |     | مَنْ صَلَّى عَلَى جِنَازَةِ فِي الْمَسْجِدِ فَلا    |
| ٧٣٥     | مَنْ قَتَلَ عَبْدَهُ قَتَلْنَاهُ، وَمَنْ           |     | مَنْ صَلَّى عَلَيْهِ ﷺ صَلاةً صَلَّى اللَّهُ        |
|         | مَنْ قُتِلَ فِي عِمْنًا أَوْ رَمْياً بِحَجَرٍ      |     | مَنْ صَلَّى مِنْ الْعَصْرِ رَكْعَةً قَبْلَ          |
| 71      | مَنْ قَتَلَ قَنِيلاً فَلَهُ سَلَبُهُ               |     | َمَنْ صَـّمَتَ نُـجَا                               |
|         |                                                    |     |                                                     |

| 878          | مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صِيَامٌ ٱطْعِمَ                                           | ۸۲۲                                    | مَنْ قَتَلَ فَتِيلاً لَهُ عَلَيْهِ بَيُّنَةً      |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------|
|              | مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صِيَامٌ ضَامُ عَنْهُ                                      | V{0                                    |                                                   |
|              | مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ وَلَمْ يُحَدُّثْ                                       | AT9                                    | to the second second                              |
|              | مِنْ مُحَمَّدِ النَّبِيِّ إِلَى شُرَحْبِيلَ بْنِ                                | AT9                                    |                                                   |
|              | مَنْ مَسْ ذَكَرَهُ فَلْيَتَوَضَّا                                               | A&+                                    |                                                   |
|              | مَنْ مَلَكَ ذَا رَحِم مَحْرَمٍ فَهُوَ                                           | VA7,                                   |                                                   |
|              | مَنْ نَامَ عَنْ صَلابُتِهِ أَوْ نُسْيِيهَا                                      | 77V                                    |                                                   |
|              | مَنْ نَامَ عَنْ صَلاتِهِ                                                        | YYY                                    |                                                   |
|              | مَنْ نَامَ عَنِ الْوِلْمِ أَوْ نَسِيَةُ فَلَيْصَلُ                              | ££1                                    | 100.00                                            |
|              | مَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصَيَ اللَّهَ فَلا                                          | AVT                                    |                                                   |
|              | مَنْ نَذَرَ نَذْراً لَمْ يُسَمُّ فَكَفَّارَتُهُ                                 |                                        |                                                   |
| £14          | مَنْ نَسِيَ وَهُوَ صَائِمٌ، فَأَكُلَ أَوْ                                       | Y 9 V                                  |                                                   |
| 980          | مَنْ نَفْسَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً مِنْ                                         |                                        | مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُتَطَوّعاً مِنْ الشّهْرِ     |
| ٥٨٠،٢٨٥      | مَنْ وَجَدَ لُقَطَةً فَلْيُشْهِدْ ذَوّيْ                                        | .ייייייייייייייייייייייייייייייייייייי | • • •                                             |
| ¥A1          |                                                                                 |                                        |                                                   |
|              | مَنْ وَجَدَنِي قَائِماً أَوْ رَاكِعاً أَوْ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                                        | مَنْ كَانَتْ عِنْدَهُ مَظْلِمَةٌ لاخِيهِ          |
|              | مَنْ وَلاَّهُ اللَّهُ شَيْناً مِنْ أُمُورِ                                      |                                        | مَنْ كَانَتْ لَهُ امْرَأْتَانِ فَمَالَ            |
|              | مَنْ وُلِدَ لَهُ مَوْلُودٌ فَأَذَّنَ فِي َ                                      |                                        | مِنْ الْكَبَائِرِ شَنْمُ الرَّجُلِ وَالِدَيْهِ    |
|              | مَنْ وُلِدَ لَهُ وَلَدٌ فَأَحَبُ أَنْ                                           | V78                                    | مَنْ كَذَبَ عَلَيْ مُتَعَمَّداً فَلْيَتَبُوأُ     |
|              | مَنْ وَلِيَ الْقَضَاءَ فَقَدْ ذُبِحَ بِغَيْرِ                                   |                                        | مَنْ كُسِرَ، أَوْ عَرِجَ، فَقَدْ حَلُّ وَعَلَيْهِ |
| 43V          | • • •                                                                           | 00V                                    | مَنْ كَسَرَ شَيْئاً فَهُوَ لَهُ عَلَيْهِ          |
| A9A          |                                                                                 | 9VV                                    | مَنْ كَفَ غَضَبَهُ كَفَ اللَّهُ عَنْهُ            |
| 7A7. 3A7     |                                                                                 |                                        | مِنْ كَفٌّ وَاحِلهِ                               |
| 0.87         |                                                                                 | YY8                                    | مِنْ كِيسٍ أَبِي هُرَيْرَةً                       |
| 4A8 3AP      |                                                                                 |                                        | مِنْ كِيسِيَ                                      |
| <b>{ • •</b> |                                                                                 | 907                                    | مَنْ لا يَسْأَلُ اللَّهُ يَغْضَبْ عَلَيْهِ        |
|              | مَنْ يَشْتَرِي بِثُرٌ ﴿ وَمَةَ يُوسَعُ                                          | Y97                                    | مَنْ لَغَا وَتَنخَطَّى رِقَابَ النَّاسِ           |
|              | مَنْ يَشْتَرِيه فَاشْتَرَاهُ نُعَيْمُ بْنِ                                      | 997                                    | مَنْ لَمْ تَنْهَهُ صَلاتُهُ عَنْ الْفَخْشَاء      |
| ETT          | مَنْ يَقُمْ لَيْلَةَ الْقَدْرِ فَيُوَافِقُهَا                                   | ٤١٠                                    | مَنْ لَمْ يُبَيِّتُوا الصَّبَامَ قَبْلَ الْفَجْرِ |
| ¥AY          | مَنْ يَقُولُ الْيَوْمَ أَخْرُجُ غَداً يَقْصُرُ                                  | 770                                    | مَنْ لَمْ يُدْرِكُ الرُّكْعَةَ فَلا يَعْتَذَ      |
| <b>191</b>   | مَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَلا مُضِلُّ لَهُ،                                          | ٤١٤                                    | مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ      |
| 189          | مَهْلاً يَا بِلالُ فَإِنَّمَا يُقِيمُ مَنْ                                      |                                        | مَنْ لَمْ يَسْأَلُ اللَّهَ يَغْضَبُ عَلَيْهِ      |
|              | مَوْلَى الْقَوْمِ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَإِنَّهَا                                  | Y01,187,                               | مَنْ لَمْ يُوتِرْ فَلَيْسَ مِنَا                  |
|              | الْمَيْتُ يُعَذَّبُ بِبُكَاءِ الْحَيُّ                                          | ٧٣٥                                    | مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ دِينَارٌ، أَوْ دِرْهَمٌ     |
|              |                                                                                 |                                        | • .                                               |

|         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | \   |                                                    |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------|
| 0 • •   | ·<br>نَهَى أَنْ تُبَاعَ السُلْعَةُ حَيْثُ تُبْتَاعُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     | الْمَيُّتُ يُعَذِّبُ فِي قَبْرِهِ بِمَا            |
|         | نَهَى أَنْ تُبَاعَ السُلْعَةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | النَّاسُ شُرَكَاءُ فِي ثَلاَثٍ                     |
|         | نَهَى أَنْ تَحْلِقَ الْمَرْأَةُ رَأْمَهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | النَّاسُ كَأَسْنَانِ الْمُشْطِ لا فَضْلَ           |
|         | نَهَى أَنْ يُبْنَى عَلَى الْقَبْرِ أَوْ يُزَادَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | النَّاسُ كُلُّهُمْ وَلَدُ آدَمَ                    |
|         | نَهَى ﷺ أَنْ يُتَمَسِّحَ بِعَظْمٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | نَأْكُلُ الْجَرَادَ مَعَهُ                         |
|         | نَهَى أَنْ يُسْتَنْجَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | نَامَ خَتَّى نَفَخَ ثُمَّ قَامَ                    |
|         | نَهَى أَنْ يُصَلِّى فِي سَبْعِ مَوَاطِنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | نَبْدَأُ بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِعِ                 |
|         | نَهَى أَنْ يُصَلِّى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     | نَحَرَ ثَلاثاً وَمِيتًانَ ۗ                        |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     | نَحَرَ قَبْلَ أَنْ                                 |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تُبَاعَ ثَمَرَةٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | نَحَرْتُ هَا هُنَا، وَمِنَى كُلُهَا مَنْحَرُ       |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تُسْتَرْضَعَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | نَحَرُنَا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ             |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تَغْتَسِلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     | نَحَرْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ عَامَ             |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تُوطَأَ حَامِلٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | نَحَرْنَا                                          |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَنْ نَشْرَبَ فِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | نَحْوَ أَرْبَعِينَ                                 |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَطْرُقَ النَّسَاءَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | نَذَرَ رَجُلٌ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ         |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَبِيعَ حَاضِرٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | نَذَرَتْ أُخْتِي أَنْ تَمْشِيَ إِلَى بَيْتِ        |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُجَصُّصَ الْقَبْرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | نَزَلَتْ مَذِهِ الآيَةُ فِي أَهْلِ قَبُاءَ         |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُجَصُّصَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | نَصَبَ الْمُنْجَنِينَ                              |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُجْمَعَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | نُصِرَت بِالرُّعْبِ عَلَى عَدُوَّي مَسِيرَةً       |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُصَلِّيَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | نصف صاع                                            |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُقْتَلَ شَيْءٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | نَعَى النَّجَاشِيُّ                                |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وآله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     | نَعَمْ إِذَا رَأَتْ الْمَاءَ                       |
| ٦٥٠     | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ إجَابَةِ طَعَامٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | يَعْمَ الْبِدْعَةُ هَذِهِ                          |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     | نِعْمَ الْبِدْعَةُ                                 |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ اسْتِقْبَالِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۸۹۱ | نِعْمَ النُّنيُّءُ الإمَّارَةُ لِمَنْ أَخَذَهَا    |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ أَنْ يُبَالَ سَسَسَسَسَسَسَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | نَعَمْ قَالَ: فَأَنَّى ذَلِكَ؟ قَالَ               |
| ٥٢٨     | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ النَّمَادِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     | ْ نَعَمْ                                           |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعَ النَّمَرِ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَّالَّالَّالِي اللَّهُواللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه | 10  | النَّعْمَةُ الظَّاهِرَةُ الإسْلامُ، وَالْبَاطِنَةُ |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعَ الْحَصَاةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٦  | النَّعْمَةُ الظَّاهِرَةُ وَالْبَاطِنَةُ هِيَ لا    |
| ٠٢١،٥٢٠ | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعَ الصُّبْرَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٨٦٦ | يَعْمَتِ الأضَعِيَّةُ الْجَذَعُ مِنْ الضَّأَن      |
|         | نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعِ الطُّعَامِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     | نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا         |
|         | نَهَى دَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعَ الْعُرْبَانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | النَّفْسُ بالنَّفْسِ                               |
|         | نَهَى دَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَنِيعٌ فَصْلٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٣٤٢ | نَفْسُ الْمُؤْمِنِ مُعَلَّقَةً بِدَيْنِهِ          |
|         | نَهَى دَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ بَيْعَتَيْنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | نَكَحَ امْرَأَةً مِنْ مُزَيْنَةً                   |
|         | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | • •                                                |

| 100                                        | نَهَى عَنْ السُّرْبِ                                    | رَسُولُ اللَّهِ 雌 عَنْ تَنَاشُدِتناشُدِ                                                                                  | نَهَى               |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| Ľ1                                         | نَهَى عَنْ الشُّرْبِ                                    | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ فَمَنِ الْكَلْبِ                                                                                  |                     |
| ·<br>· · · · · · · · · · · · · · · · · · · | نَهَى عَنْ صِيَامٍ بَوْمَيْنٍ: يَوْمِ الْفِطْرِ         | رَسُولُ اللَّهِ 難 عَنْ الْجَلَالَةِ                                                                                      |                     |
|                                            | نَهَى عَنْ الضُّبِّ                                     | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْحِجَامَةِ                                                                                      |                     |
|                                            | نَهَى عَنْ لُبْسٍ                                       | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الشُّرْبِ                                                                                         |                     |
| × × × × × × × × × × × × × × × × × × ×      | نَهَى عَنْ لُقَطَةً الْحَاجُ                            | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الشُّغَارِ                                                                                        |                     |
| tix                                        | نَهَى عَنِْ الْمُتْعَةِ                                 | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ عَسْبِ الْفَحْلِ                                                                                  |                     |
|                                            | نَهَى عَنْ الْمُحَافَلَةِ، وَالْمُزَابَنَةِ             | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ قَتْلِ أَرْبِعِ                                                                                   |                     |
|                                            |                                                         | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ قَلِيلِ مَا أَسْسَاسَهِ اللَّهِ عَنْ قَلِيلِ مَا أَسْسَاسَهِ اللَّهِ عَنْ قَلِيلٍ مَا أَسْسَاسَهِ |                     |
| o 7 7                                      | نَهَى عَنْ الْمُحَافَلَةِ                               | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ كُلِّ مُسْلِحِرٍ                                                                                  | نَهُی               |
| fto                                        | نَهَى عَنْ الْمَيَاثِرِ الْحُمْرِ                       | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ لُبُسِ الْحَرِيرِ                                                                                 |                     |
|                                            | نَهَى عَنْ النَّلْرِ                                    | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ لُخُومٍ الْخَيْلِ ٨٤٥                                                                             |                     |
|                                            | نَهَى عَنْ النَّفْخِ فِي الشَّرَابِ فَقَالَ             | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنِ الْمُتَنَّمَةِ                                                                                    |                     |
| 3),A                                       | نَهَى عَنْهُ يَوْمٍ                                     | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْمُحَاقَلَةِ                                                                                    | نهی ا               |
| 419                                        | نَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَنْ بَيْعِ الْوَلاهِ                | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْمُزَابَنَةِ                                                                                    | ئۇي<br>ئۇي          |
|                                            | نَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَنْ الْمُحَاقَلَةِ وَالْمُخَاضَرَةِ | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْمُصَفُّرَةِ                                                                                    | ر<br>نهی            |
|                                            | نَهَى النَّبِيُّ ﷺ عَنْ الْوِصَالِ وَلَيْسَ             | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ النَّجْشِ                                                                                         | ئى<br>ئىچى د        |
|                                            | نَهَانَا أَنْ نَخْرُجَ فِي جِنَازَةِ                    | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْوِصَالَ،                                                                                       | :<br>ن <b>ق</b> ی ( |
| ٩٠                                         | نَهَانَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نَسْتَقْبِلَ            | رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمَ خَيْبَرَ ٨٤٤                                                                                    |                     |
| 11A                                        | نَهَانَا عَنْهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَمَا                | عُمَرُ عَنْ لُبُسِ الْحُلَّةِ                                                                                            |                     |
|                                            | النَّهٰيَ عَنْ قَضَاءِ الْحَاجَةِ تَخْتَ                | عَنْ بَيْعِ الثَّمَارِ ٢٩٥                                                                                               |                     |
|                                            | نُهِيَ عَنْ لُحُومٍ ٱلْهُمُرِ الأَهْلِيَةِ              | عَنْ بَيْعِ الْحَيْرَانِ ٢٢٥                                                                                             |                     |
| r3•                                        | نُهِينًا عَنْ اتَّبَاعُ الْجَنَائِزِ، وَلَمْ            | عَنْ بَيْعِ الْعِنْبِ حَتَّى يَسْوَدُ                                                                                    |                     |
|                                            | نِيَّةُ الْمُؤْمِنِ خَيْرٌ مِنْ عَمَلِهِ                | مَنْ بَيْعِ الْكَالِي ِ                                                                                                  |                     |
|                                            | خَبِي لِي نَفْسَك                                       | عَنْ بَيْعِ الْمُزَايِدَةِ                                                                                               | <b>إ</b> ى غ        |
|                                            | هَٰذَا أَعْجَبُ الأَمْرَيُنِ إِلَيَّ                    | عَنْ بَيْعِ الْمُضَامِينِ                                                                                                | ہی ء                |
|                                            | هَذَا مَا صَالَحَ عَلَيْهِ مُحَمَّدُ بنُ                | عَنْ بَيْعِ الْوَلاءِ وَعَنْ هِبَتِهِ                                                                                    | <b>ه</b> ئی غ       |
|                                            | هَذَا مَا لَمْ يَطْعَمَا فَإِذَا طُعِمَا                | مَنْ بَيْعِم ٤٩٦،٤٩٥                                                                                                     |                     |
| £                                          | هَذَا مَسْجِدِي وَمَا زُيدَ فَهُوَ مِنْهُ               | مَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِ، وَمَهْرِ الْبَغِيِّ                                                                               | ہی ء                |
|                                            | هَذِهِ، وَهَذَهِ سَوَاءً                                | مَنْ ثَمَنِ الْكَلْبِمُنْ ثَمَنِ الْكَلْبِمُ                                                                             | أبى غ               |
| V07                                        | هَٰذِو، وَهَٰذِهِ                                       | فَنْ ثَمَنِفَنْ ثَمَنِ                                                                                                   | آئی ع               |
| • .                                        | خبث                                                     | مَنْ الْحِجَامَةِ لِلصَّائِم                                                                                             |                     |
| ** **                                      | هَكَذًا صَلاةُ الآياتِ                                  | ىن الْخَذْفُو،                                                                                                           | ئي ءَ               |
|                                            | هَكَذَا لِمَنْ لَيْسَ بِجُنُبِ، فَأَمًا                 | نن شيرًاء مَانن شيرًاء مَا                                                                                               | ئى غ                |
| •                                          | •••••                                                   | •                                                                                                                        |                     |

| 1 • ۸ ۸ | الصفحات                                                    | معزواً لأرقام | فهرس الأحاديث النبوية                                                      |
|---------|------------------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 111     | هِيَ وَاحِدَةً                                             | ٦٠٧           | هَلْ نَجِدُ شَيْناً                                                        |
|         | وَآتَيْتُمْ إِخْدَاهُنَّ قِنْطَاراً مِنْ ذَهَبِ            |               | مَلْ تَذْرِي يَا                                                           |
|         | وَآدَمُ مِنْ تُرَابِ                                       |               | هَلْ تَسْمَعُ النَّدَاءَ بِالصَّلاةِ؟                                      |
|         | وَ آمِينَ                                                  |               | هَلْ تَسْمَعُ النَّذَاءَ                                                   |
|         | وَٱبَّا بَكْرٍ وَعُمَرَ                                    |               | هَلُ ضَاجَعْتَهَا؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ:                                   |
|         | وَابْدَأْ بِمَٰنْ تَعُولُ                                  |               | مَلْ لَكَ أَهْلٌ بِالْيَمَنِ؟                                              |
|         | وَأَلْرَأُ                                                 |               | هَلْ مَعَكُمْ مِنْ لَخْمِهِ شَيْءٌ                                         |
|         | وَ ٱلْمِثْرُوا                                             |               | هَلْ مَعَكُمْ مِنْهُ شَيْءٌ قَالُوا: مَعَنَا                               |
|         | وَأَجَازَهَا                                               |               | هَلاً رَدَدْتُمُوهُ إِلَيَّ                                                |
|         | وَاجْبُرْنِي                                               |               | هَلاً سَتَرْت عَلَيْهِ بِرِدَائِكَ يَا                                     |
|         | وَاحِدَةُ أَوْ دَعْ                                        |               | هَلَكْت بَا رَسُولَ ٱللَّهِ، قَالَ: وَمَا                                  |
|         | وَأَخْبَرَهُ أَنْ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهْوَنُ              | ۸۱۸           | هُمْ مِنْهُمْ                                                              |
|         | وَاخْتِنَاثُهَا أَنْ يُقَلِّبَ رَأْسَهَا                   |               | هِن خَمْسُ وَهِيَ خَمْسُونَ لا يُبَدِّلُ                                   |
|         | وَأَخَذَ بِهِ الْحَجَّاجُ حِينَ أُمِّرَ عَلَى الْمَدِينَةِ |               | َ مِنْ شَقَائِقُ الرُّجَالِ                                                |
|         | وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبُقَرِ وَرَضِيتُمْ               |               | هُنَّ لاَهْلِهِنَّ                                                         |
|         | وَأَخْرُوا السُّحُورَ                                      |               | هُنَّ لَهُمْ                                                               |
|         | الْوَأْدُ الْخَفِيُّ                                       |               | مُنْ لَهُنْ                                                                |
|         | وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ                  |               | مُنَا فَرَساً فَأَكَلْنَا نَحْنُ وَأَهْلُ                                  |
|         | وَإِذَا اسْتَنْصَحَك فَانْصَحْهُ                           |               | هُوَ اخْتِلاسً                                                             |
|         | وَإِذَا أَمْسَى قَالَ مِثْلَ ذَلِكَ، إلا                   |               | ُ هُوَ أَخُوكَ                                                             |
|         | وَإِذَا انْصَرَفُوا أَتَاهُ مَلَكَانِ                      |               | هُوَ أَمْلُكُ لِبُضْعِهَا مَا دَامَتْ فِي دَارِ                            |
| 19.     | وَإِذَا جَلَسَ فِي الرُّكْعَتَيْنِ جَلَّسَ                 |               | هُوَ أَوْلَى بِهَا مَا لَمْ تَخْرُجْ مِنْ مِصْرِهَا                        |
|         | وَإِذَا حَرْمَ الرَّجُلُ امْرَأَتَهُ، فَإِنْمَا            |               | هُوَ حَرَامٌهُوَ حَرَامٌ                                                   |
|         | وَإِذَا حَلَفْتَ عَلَى يَمِينِ فَرَأَيْت                   |               | هُوَ الطَّهُورُ مَازُهُ، الْحِلُّ مَنْيَتُهُ                               |
|         | وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ                                     |               | هُوَ كُلُّهُ فَلَيْسَ للَّه شَرِيكُ                                        |
|         | وَإِذَا لَقِيَ أَحَدُكُمْ صَاحِبَهُ فَلَيْسَلِّمْ          | 70A           | ِ هَوَانَ إِنْ شِيغْت سَبِّعْتُ لَك                                        |
|         | وَإِذَا مَرِضَ فَعُدُهُ وَإِذَا مِاتَ فَاتَبِعْهُ          |               | هِيَ آخِرُ سَاعَةِ مِنْ سَاعَاتِ النَّهَارِ                                |
|         | وَارْحَمْنِي                                               |               | ِ هِيَ حَرَامٌ                                                             |
|         | وَإِرْشَادُ ابْنِ السَّبيلِ وَتَشْعِيتُ الْعَاطِسِ         |               | ِ بِي ۚ رُ السَّنَّةِ مِنْ اللَّهِ، فَمَنْ أَخَذَ                          |
| ξο      | وَاسْنَأْذَنَتْ النَّبِيُّ ﷺ فِي الْكُنَّيَةِ              |               | مِي لَك أَوْ لأخِيك أَوْ لِلذُّنْبِ قَالَ                                  |
| ۲۰٦     | وَاسْتَقْبُلَ بِأَصَابِعِ رِجْلَيْهِ الْقِيْلَةَ           |               | هِيَ لَكَ أَوْ لَاحِيكَ أَوْ لِللَّافِبِ                                   |
| Y•V     | وَأَشَارَ بِيْدِهِ إِلَى أَنْهِهِ                          |               | هِيَ لَكُمْو بِيعت الوجِيعت المِنظِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِ |
|         | وَاشْنَرَطِي لَهُمُ الْوَلاءَ                              |               | هِيَ لَهُ تَطُونُعٌ                                                        |
| A18     | وَ اَصَابَ يَوْمِيْلُهِ جُوَيْرِيَةً                       |               | مِي مَا بَيْنَ أَنْ يَجْلِسَ الإمّامُ                                      |
|         | 30. 15 % 0                                                 |               | هِي مَا بِينَ أَنْ يَجْنِسُ أَمْ سَاءٍ                                     |

|         |                                                        | (-70-77- | 1 1 1 1                                                |
|---------|--------------------------------------------------------|----------|--------------------------------------------------------|
| 178     | وَالنَّامُسُ بَيْضًاءُ نَقِيَّةً                       | ۹٤٠      | وَإِضَاعَةَ الْمَالِ                                   |
| 170,178 | وَالشُّمْسُ مُرْتَفِعَةً                               |          | واضربوا عليه بالدفوف                                   |
| 170     | وَالْعِشَاءُ أَحْيَاناً يُقَدِّمُهَا، وَأَحْيَاناً     |          | وَأَطْرَافِ الْفَدَمَيْنِ                              |
|         | وَالْقِرَاءَةَ بِالْحَمْدِ                             | ٩٥٣      | وَاعْلَمْ أَنَّ الْأَمْةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ             |
| ۸۹۲     | وَاللَّهِ إِنَّا لَا نُوَلِّي مَلْنَا الْأَمْرَ        |          | وَأَعْلِمْهُ أَجْرَهُ وَهُوَ فِي عَمَلِهِ              |
| 4       | وَاللَّهِ إِنَّهَا لَيْرِعُك                           |          | وَأَعُوذُ بِك مِنْ قَلْبٍ لا يَخْشَعُ                  |
| 373     | وَاللَّهِ إِنِّي لاَرْجُوَ أَنْ أَكُونَ أَخْشَاكُمْ    |          | وَأَعِينُواَ الْمَظْلُومَ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً |
|         | وَاللَّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ               |          | وَإِغَاثَةُ الْمَلْهُوفِ                               |
|         | وَاللَّهِ لَتُقِيمُنَّ صَفُونَكُمْ أَوْ لَيَخَالِفَنَّ |          | وَاغْدُ يَا أَنْيَسُ                                   |
|         | وَاللَّهِ لَقَدْ صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ              |          | وأَفْشُوا السُّلامَ                                    |
|         | وَالْمَاءُ وَالنَّارُ                                  |          | وَافْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلاتِك كُلَّهَا                  |
|         | وَالْمُؤْمِنُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ إلاَّ               |          | وَٱكْمِلُوا الْعِدَّةَ ثَلاثِينَ                       |
|         | وَالْمَبِيعُ قَائِمٌ بِعَيْنِهِ                        |          | وَإِلاَ فَتَأْنَك بِهَا                                |
|         | وَالْمَبِيعُ مُسْنَهُلُكَ                              |          | وَإِلاَّ فَقَدْ عَنَّنَ مِنْهُ مَا عَتَنَ              |
|         | وَالْمَزَاَّةِ وَالضُّعِيفَ الْحَجُّ                   |          | وَالْاصَابِعُ سَوَاهُ، كُلُّهُنَّ عَشْرٌ،              |
|         | وَالْمُنكِرُ                                           | ٧٥١      | وَالأَصَابِعُ سَوَاءً                                  |
|         | وَالْمُسْلِمُونَ عَلَى شُرُوطِهِمْ                     |          | وَالإِعَانَةُ عَلَى الْحَمْلِ                          |
|         | وَالْمُسْلِمِينَ، وَالْمُسْلِمَاتِ                     | ٩٨٤      | وَالْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنْ            |
|         | وَالنَّعْمَةَ لَك وَالْمُلُّكَ لا شَرِيكَ              |          | وَالْبِكُرُ يَسْتَأْذِنُهَا أَبُوهَا                   |
|         | وَأَمَّا خَالِدٌ فَقَدْ اخْتَبِسَ أَدْرَاعَهُ          |          | وَالنَّصْفِينُ لِلنُّسَاءِ                             |
|         | وَأَمَّا فِي الصُّبْحِ فَلَمْ يَزَلْ يَقْنُتُ          |          | وَالنَّلُثُ كَثِيرٌ                                    |
|         | وَأَمَّا مَنْ أَمَلُ بِلَحْجُ أَوْ جَمْعَ              |          | وَالنَّيْبُ بِالنَّيْبِ                                |
|         | وَأَمَرَ فَرُسُ عَلَيْهِ الْمَاءُ                      |          | وَالْجَارِيَةُ عِنْدَ خَالَتِهَا، وَأَنْ               |
|         | وَأَمْرَهُ بِطُلاقِهَا                                 |          | وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ                    |
|         | وَإِنْ أَبَاهُ طُلَّقَنِي وَأَرَادَ أَنْ               | ٩٥٤      | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لاَ تُؤْمِنُوا              |
|         | وَإِن أَخْطَأَ فَلَهُ أَجْرُ                           | 987      | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لا يُؤْمِنُ                 |
| 9A7     | وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءً فَلا تَقُلْ لَوْ               | YOA      | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ هَمَمْت              |
| זדד     | وَإِنَّ أَعْرَجَ مَا فِي الصِّلْعِ                     | AV9      | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ                             |
|         | رَإِنْ أَكُلُ                                          | ٩٨       | وَٱلْزَقَ الْحِتَانَ بِالْخِتَانِ ثُمُّ                |
| 9AY     | وَإِنْ الْبِرُ إِلَى آخِرِهِ                           | ٠٣٢      | وَالزَّيْتِ - إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى قِيلَ              |
| r17     | وَأَنْ تَأْكُلُ شَيْنًا قَبْلَ أَنْ تَخْرُجَ           | ۸۲۲، ۶۲۲ | وَالسُّجْدَةُ إِنَّمَا هِيَ الْرَكْعَةُ                |
| £774    | وَأَنْ تَعْتَمِرَ خَيْرٌ لَكَ                          | £AA      | وَالسَّلْعَةُ كَمَا هِيَ                               |
| 171     | وَإِنْ ذَهَبْت تُقِيمُهَا كَسَرْتَهَا وَكَسْرُهَا      | \{Y      | وَالشَّادِبُ مِنْ شُرْبِهِ، وَالْمُعْتَصِرُ            |
| ۰۹٤     | وَأَنْ السَّاعَةَ آيَيَةً لَا رَبِّبَ فِيهَا           |          | وَالشُّمَالَ عَلَى الْيَمِينِ                          |
| •       |                                                        |          |                                                        |

| ٤١٤        | وَٱلۡكُمۡ مِثْلِي                                   | ٦٥٨ | رَإِنْ سَبُغْتُ لَك سَبُغْت لِنِسَائِي         |
|------------|-----------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------|
|            | وَأَيُّمَا امْرِئٍ مُسْلِمٍ أَغْتَنَ امْرَأَتَيْنِ  |     | رَإِنْ سَهَا مَنْ خَلْفَ الإمَامِ فَلَيْسَ     |
|            | وَأَيُّمَا امْرَأَةٍ مُسْلِمَةٍ أَغْتَقَتْ          |     | رَإِنْ شَدَدْته خَشِيت عَلَيْهِ                |
|            | وَأَيُّمَا إِهَابٍ دُبِغَ فَقَدْ طَهُرَ             |     | -<br>رإن صلى وصام وزعم أنه مسلم                |
|            | وَٱلَّيْمَا عَبْدٍ حَجُّ ثُمُّ أَغْتَنَ             |     | زَإِنْ لِكُلُّ شَيْءٍ تَوْبَةً إِلاَّ صَاحِبُ  |
|            | وَبَارَكَ عَلَيْك                                   |     | رإن لم يزد على أم القرآن أجزأت                 |
| ۰۲         | وَبَالِغَ فِي الاسْتِنْشَاقِ إِلاَّ أَنْ            |     | دَاِنْ لَمْ بُنْزِنْ                           |
| •          | وَبَرِئَ مِنْهُمَا الْمَيْتُ قَالَ نَعَمْ           |     | وَأَنْ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ              |
|            | وَبَرِئَ مِنْهُمَا الْمَيْتُ                        |     | رَانُ النَّبِيُّ ﷺ خَالَفَهُمْ فَأَفَاضَ       |
|            | وَبَرَكَاتُهُ وَرِضُوانُهُ وَكُرَامَتُهُ            |     | رَأَنْ نَجْلِسَ عَلَيْهِ                       |
|            | وَبْرَكَاتُهُ                                       |     | زِإِنْ وَجَدْت مَعَ كُلْبِك كُلْباً آخَرَ      |
| N NA       | وَتُؤخِّرِينَ الْمَغْرِبَ وَتُعَجُّلِينَ الْعِشَاءَ |     | رَأَنَا ٱبُوهُمْ                               |
|            | وَتُجْزِيَّ مِنْ ذَلِكَ رَكْعَتَا الضَّحَى          |     | رَأَنَا عَلَى عَهْدِك                          |
|            | وَتُجَوَّزُ فِيهِمَا                                |     | رَأَنَا منَ الْمُسْلِمِينَ وإليه أشار المصنفُ، |
|            | الْوِتْرُ حَقٌّ عَلَى كُلُّ مُسْلِمٍ، مَنْ          |     | وأنا من المسلمين                               |
|            | الْوِتْرُ حَقٌّ عَلَى كُلُّ مُسْلِمٌ                |     | رَانْظُرُوا فِي زَكَاةِ عَبْدِي فَإِنْ         |
|            | الْوِتْرُ حَقٌّ فَمَنْ لَمْ يُوتِرْ فَلَيْسَ        |     | وَأَنْفُسُهَا عِنْدَ أَهْلِهَا                 |
|            | الْوَيْرُ حَقُّ وَلَيْسَ بِوَاجِبٍ                  |     | رَانْكِحُوا إِلَيْهِ                           |
| 701        | الْوَتْرُ حَقٌّ                                     |     | وَإِنَّمَا أُحِلُّتْ لِي سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ  |
|            | الْوِتْرُ لَيْسَ بِحَتْم كَهَيْئَةِ الْمَكْتُوبَةِ  |     | رائما الشارع بالوضوء من لحومُ الإبل؛ لأنها     |
|            | الْوِتْرُ، مَا بَيْنَ صُلاةِ الْعِشَاءِ             |     | رَإِنَّمَا الْوَلاءُ لِمَنْ أَعْنَقَ           |
|            | وَتُرْتَفِعُ قِيسَ رُمْحِ أَوْ رُمْحَيْنِ           |     | رَإِنَّمَا يُسْتَخْرَجُ بِهِ مِنْ الْبَخِيلِ   |
|            | وَتُعَجِّلِي الْعَصْرَ                              |     | زَإِنَّمَا يُمْكِنُ الانْحِرَافُ بِالْفَمِ     |
|            | وَتُعَجِّلِينَ الْعِشَاءَ                           |     | رَأَنَّهُ ﷺ لَمَّا طَلَبَ أَزْوَاجُهُ مِنْهُ   |
| \ \        | وَتُعَجُّلِينَ الْعَصْرَ                            | £AY | رَأَنَّهُ ﷺ نَحَرَ قَبْلَ أَنْ يَخْلِقَ        |
|            | وَتُفْضِي إِلَيْهِ ثُمُّ يَنْشُرُ سِرْهَا           | ۲٦  | إِنَّهُ يَتَّقِي بِجَنَاحِهِ الَّذِي فِيهِ     |
|            | وُتَلْتَقِي                                         |     | َ إِنَّهُ يَتَّقِي بِجَنَاحِهِ الَّذِي         |
| r • v      | وَتُمَكِّنُ جَبْهَنَك                               | ٤٥٨ | رَإِنَّهَا لا تَعْطِلُ لأحَدٍ بَعْدِي فَلا     |
| ٩٨٤        | وتهدوا الضال                                        | ٤٠٣ | رَإِنَّهَا لا تَحِلُ لِمُحَمَّدٍ وَلا          |
| 119        | وْتَوَضْئِي لِكُلُّ صَلاةٍ                          | £0A | رَأَنْهَا لَمْ تَحِلُ الْأَحَدِ كَانَ قَبْلِي  |
| rv         | وَحَتَ                                              | ٠٦٤ | رَانِّي حَرَّمْت الْمَدِينَةَ                  |
| <b>\{{</b> | وَجَدَ الْقُدُورَ تَعْلِي بِلَخْمِهَا               | ٩٧٣ | َ أَهْدِنِي لَاحْسَن الآخُلاقِ لا يَهْدِي      |
|            | وَجَدْت فِي مُسَاوِيَ أُمْتِي النُّخَامَةَ          |     |                                                |
|            | وَجُعِلَ التُرَّابُ لِيَ طَهُوراً                   |     | رَأَهْلُ الشَّبَعَ فِي الدُّنْيَا هُمْ         |
|            |                                                     |     |                                                |

|            |                                                           | 1 2- 22                                | , , ,                                                    |
|------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| A91        | وَمَـتَكُونُ نَدَامَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ                |                                        | وَجُعِلَ رِزْقِي تَحْتَ ظِلِّ رُمْحِي                    |
|            | وَسَجَدْنًا                                               |                                        | وَجَعَلُ الشُّمَالُ عَلَى الْيُمِينِ                     |
| <b>TT1</b> | وَسُجُودُهُ نَحْوُ مِنْ رُكُوعِهِ                         |                                        | وَجَعَلْتُ أَمْنَكَ لا يَجُورُ لَهُمْ                    |
| 79V        | وَسُنَّةَ نَبِينًا                                        |                                        | وَجُعِلَتْ تُرْبَتُهَا طَهُوراً                          |
| 777        | وَسَوْى لَحْدَهُ رَجُلٌ مِنْ الأَنْصَارِ                  |                                        | وَجُعِلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُوراً،                   |
|            | وَشَرَطُ اللَّهِ أَوْثَقُ وَإِنْمَا الْوَلاءُ             |                                        | وْجُعِلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُوراً إِذَا              |
| TA1        | alla thes                                                 |                                        | وَجُعِلَتَ لِي الأَرْضُ كُلُّهَا وَلأَمَّنِي             |
| 4.4        | وتسير ديه<br>وَشَيْخٌ زَانٍ، وَمَلِكٌ كَذَّابٌ، وَعَائِلُ |                                        | وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرِّماً                       |
| 9.9        | وَصَدُقَهُ                                                |                                        | وَجُهُتُ وَجُهِي، اللَّهِم تَقَبُّل من محمد              |
| 177        | وَصَلَّى بِهِ الظُّهْرَ فِي الْيَوْمِ النَّانِي           |                                        | وَجُهْت وَجَهْي                                          |
|            | وَصَلاةً فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَّامِ أَفْضَلُ             |                                        | وَخْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ                                 |
|            | وَصَلُوا بِاللَّيْلِ                                      |                                        | وَحَرِيمُ بِغْرِ الْزُرْعِ ثَلَثْعِانَةِ                 |
|            | وَصَلُوا خَلْفَ مَنْ قَالَ لا إِلَّهَ إِلاَّ              |                                        | وْحُسِبَتْ تَطْلِيفَةً                                   |
|            | وَصَلُوا كَمَا رَآيَتُعُونِي أُصَلِّي                     |                                        | وَحَوَّلَ رِدَاءَهُ لِيَتَحَوَّلَ الْفَحْطُ              |
|            | وَحْرَبُ بِكَفَّيْهِ الأرْضَ وَنَفَخَ فِيهِمَا            |                                        | وَحَوَّالَ رِدَاءَهُ                                     |
|            | وَخَرَبَ بِكُفَّيْهِ الْأَرْضَ، وَنَفَخَ                  | ************************************** | وَحَوْلُ النَّاسُ مَعَهُ                                 |
|            | وَضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَرْبَعَ أَصَابِعَ             | <b>٣٢٦</b>                             | وَحُولُ                                                  |
|            | الْوُضُوءُ شَطْرُ الإيمَانِ                               |                                        | وَدَاهُ مِنْ إِبِلِ الصَّدَقَةِ                          |
|            | وُضُوءَهُ لِلصُلاةِ                                       |                                        | وَذَٰلِكَ بِأَنِّي جَوَادٌ وَاجِدٌ مَاجِدٌ               |
|            | وَطَعَامُ يَوْمِ الثَّانِي سُنَّةٌ، وَطَعَامُ             |                                        | وَذَٰلِكَ نِي ۚ أَوْلِ الْإِسْلاَمِ                      |
|            | وَعَافِئِي                                                |                                        | وَرَأَيْتَ غُيْرَهَا خَيْراً مِنْهَا فَكَفَرْ            |
|            | وَعَدَ النَّاسَ                                           |                                        | وَرَبُ الْكُفْبَةِ                                       |
|            | وَعَرَفَتُكُمْ يَوْمَ تَعْرِفُونَ                         |                                        | وَرَّئَهَا                                               |
|            | وْعِشْرُونْ بَنِي مُخَاضِ                                 |                                        | وَرَجُلُ تَصَدُّقَ عَلَيْهِ مِنْهَا فَأَهْدَى مِنْهَا    |
|            | وَعَفُرُوهُ الثَّامِنَةَ بِالتَّرَابُ                     |                                        | وَرَجُلُ تَصَدُقَ                                        |
| £71        | وَعَلَى الَّذِينَ يُطَوُّنُونَهُ                          | 9.9                                    | وَرَجُلٌ خَلَفَ عَلَى يَمِين كَانِبَةٍ                   |
| £71        | وَعَلَى الَّذِينَ يُطَوِّقُونَهُ                          | ٩٤٤                                    | وَرَجُلَّ حَلَفَ عَلَى يَمِين كَافِيَةٍ                  |
|            | وَعَلَى أَهْلِ الذُّهْبِ أَلْفُ دِينَار                   |                                        | وَرَدَ عَنْهُ ﷺ النَّهُيُ عَنْ قَتْلِ النَّسَاءِ         |
|            | وَعَلَّمَ مُعَاذًا أَنْ يَقُولَ دُبُرَ                    |                                        | وَرَدُ مَعَهَا صَاعاً مِنْ طَعَام لا                     |
| ۸۳۸، ۲۳۶   | وَعَلَيْكُمْ                                              |                                        | وَرَدُهَا مَعَهَا صَاعاً مِنْ طَعُام،                    |
| £4 ·       | وَعَلَيْهِ دَيْنٌ                                         |                                        | وَرَفَعَ النَّاسُ ٱلْكِيهُمْأسسيسيسيسي                   |
| TV1        | وعن أمته بكبش                                             |                                        | وَزَذِنِي عِلْماً، الْحَمْدُ للَّهَ عَلَى                |
|            | وَعَنْ الْجَارِيَةِ شَاةً                                 |                                        | ُ وَزُنُ نُوَاةٍ مِنْ ذَهَبٍ قُوْمَتْ خُمْسَةً دَرَاهِمَ |
|            | وَغَسَلَ ذِرَاعَيْهِ حَتَّى جَاوَزَ الْمَرَافِقَ          |                                        | وَسَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ الَّتِي لَمْ                  |
|            |                                                           |                                        | i de                 |

| 187 | وَكَانَ ﷺ إِذَا انْتَهَى إِلَى الْمُصَلِّى           | رُّجَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ                       |
|-----|------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
|     | وَكَانَ إِذَا رَجَعَ أَكُلَ مِنْ كَبِدِ              | خُلُلُ الْقُرْخَ                               |
|     | وَكَانَ إِذَا رَفَعَ رَأَلَتُهُ                      | ي الأذَن تَحْسُونَ مِنْ الإبلِ ٧٥١             |
|     | وَكَانَ إِذَا سُئِلَ عَنْ صَلاحِهَا قَالَ            | يَ الْأَنْفُو إِذَا أُوعِبَ جَدْعُهُ ۗ         |
|     | وَكَانَ الَّذِي أَجْلَسَهُ فِي حِجْرِهِ عَلِيُّ      | ي الرَّجْلِ الْوَاحِدَةِ نِصْفُ الدَّيَةِ٧٥٠   |
|     | وَكَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يُجْعَلُونَ           | ي الرِّقَابُ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ ٧٧٥         |
|     | وَكَانَ أُوَّلُ مَا بُدِئَ بِهِ مِنْ مَرَضِهِ        | ي الرُقَةِ رُبُعُ الْمُشْرِّ                   |
|     | وَكَانَ بَيْعاً                                      | ي الرُكَاذِ الْخُمُسُي الرُكَاذِ الْخُمُسُ     |
|     | وَكَانَ رَجُلاً أَغْمَى                              | ي السُّمْعُ مِافَةً مِنْ الإبِلِ ٧٥١           |
| 97  | وَكَانَ عَلَيْهِ دَيْنٌ فَبَاعَهُ بِثَمَانِمِاثَةِ   | ي صَدَقَةِ الْغَنَمِ فِي سَايْمَتِهَا          |
|     | وَكَانَ قَبْلَ الْفِطَامِ                            | ي كُلُّ أُصَبِّعٍ مِنْ أَصَابِعِ الْبَدِ       |
|     | وَكَانَ قَدْ اسْتُتِيبُ قَبْلَ ذَلِكَ                | ي اللَّسَانِ الدُّيَّةُ                        |
|     | وَكَانَ لَهُ بِكُلُّ وَاحِدَةٍ قَالَهَا عِنْقُ       | ي النَّفْسُ ِ الْمُؤْمِنَةِ مِائَةً مِنْ       |
|     | وَكَانَ مَنْ قَبْلِي إِنَّمَا كَانُوا يُصَلُّونَ     | تَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لأَهْلِ الْمَدِينَةِ      |
|     | وَكَانَ مَثْلًا يَسْتَعِيذُ مِنْ سَيِّي الْاسْقَامِ  | تَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِلنِّسَاءِ فِي           |
| 191 | وَكَانَ يَقُولُ التَّحِيُّةَ                         | تُ الظُّهْرِ إِذَا زَالَتِهُ الشَّمْسُ،        |
|     | وَكَانَ يَلْبُسُهَا لِلْوَفْدِ وَالْجُمُعَةِ         | تَ لَاهْلِ الْعِرَاقِ ذَاتَ                    |
|     | وَكَانَ                                              | تَ لأَهْلِ الْعِرَاقِ ٤٤٨                      |
| 791 | وَكَانَتْ خَامِلاً                                   | تَ لَاهْلِ الْمَدِينَةِ ذَا الْحُلَيْفَةِ      |
|     | وَكَانُوا حَدِيثِي عَهْدِ بِالْكُفْرِ                | تَ لَاهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ ٤٤٧             |
|     | وَكُثْرَةَ السُّؤَالِ                                | تَ لَاهْلِ الْمَلِينَةِتَ لَاهْلِ الْمَلِينَةِ |
|     | وَكَرِهَ لَكُمْ قِيلَ وَقَالَ                        | تَ لأهْلِ الْمَشْرِقِ الْعَقِيقَ               |
|     | وَكَرِهَ النَّبِيُّ لَمُنْظُ الصَّلاةَ نِصْفَ        | تَ لِلنُّفَسَاءِ أَرْبَعِينَ يَوْماً           |
|     | وَكُسُرْتَهَا                                        | دْ أَرْشَدَ ﷺ إِلَى أَيِّ جِهَةٍ يَيْصُنُّ     |
|     | وَكَسْرُهَا طَلاقُهَا                                | نْ بَالَ ﷺ، وَجَمَلُ رَجُلاً عِنْدَ            |
| AAY | وَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَمِينٍ                    | ُ خَطَبَ امْرَأَةُ: انْظُرْ                    |
| TET | وَكُفُّوهُ فِي ثُويَيْن                              | ْ سَجَدَ ﷺ فِي سُورة ﴿ص﴾ وَقَالَ: هِيَ٢٤٠      |
|     | وَكُلُّ ذِي مِخْلَبٍ مِنْ الطُّيْرِ                  | ْ مَسْنَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَبُو بَكْرٍ ٣٥٩ |
| 791 | وَكُلُّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ                       | اً النَّبِيُّ ﷺ ﴿ مَا لَهُمَّا النَّبِيُّ      |
| ٦٥٤ | وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ                                | فتى يوغمَرُ ٥٧٠                                |
| 7.7 | وَكُلُّنَا لَكَ عَبْدُ                               | مَنَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ لا بَيْتَ لَهَا   |
| \\A | وَكُمَّا يَطْهُرُنْ مِيقَاتُ حَيْضِهِنْ وَطُهْرِهِنْ | مَ مِنْ بَعْضِ أَوْلادِ الصَّحَابَةِ           |
| ٣٦٠ | وكنا ننهى عن اتباع الجنائز ً                         | ةَ مِنْهُ ﷺ قَتْلُ الأسِيرِ                    |
| 977 | وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَاناً                 | ت بني خبئةِ                                    |

| وَلا اغْتِكَافَ إِلاَّ بِصَوْمٍ                        | £٣٤        | وَلا رَبْحُ مَا لَمْ يَصْمَنْ                    | 199         |
|--------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------|-------------|
| وَلا يَيْعَ مَا لَيْسَ عِنْدَكُ                        | <b>899</b> | وَلا شُرْطَانِ فِي بَيْعٍ                        |             |
| وَلا تَؤُمُّنُ امْرَأَةً رَجُلاً، وَلا                 |            | وَلا شُفْعَةَ إِلَّا فِي رَبْعِ أَوْ حَائِطٍ     |             |
| وَلا تَبَاغَضُوا وَلا تَدَابَرُوا وَلا                 |            | ولا شفعة لِغائب                                  |             |
| وَلا تَتَابِعُوهُ فِي الْقُعُودِ                       |            | وَلا عَبْداً وَلا أَمَةً                         | 977         |
| وَلا تَجُوزُ شَهَادَةُ الْقَانِعِ                      |            | وَلا عَنْ يَوبِينِهِ فَإِنْ عَنْ يَوبِينِهِ      |             |
| وَلا تَحْلِفُوا بِاللَّهِ إِلاُّ وَأَنْتُمْ            |            | وَلا غَيْرُ ذَاتِ حَمْلٍ حَتَّى تَحِيضَ حَبْضَةً |             |
| وَلا تُحَنَّطُوهُ وَلا تُخَمَّرُوا رَأْسَهُ            |            | وَلا فِي غَيْرٍهِ                                |             |
| وَلا تَخْنَضِبُ                                        | ٠٩٨        | وَلا اللُّقَطَةُ مِنْ مَال مُعَاهَدٍ             | ٠٨٦         |
| وَلا تَخْتَلِفُوا فَتَخْتَلِفَ قُلُوبُكُمْ             |            | وَلا لِلنَّصْرَانِيُّ شُفْعَةٌ                   | 037         |
| وَلا تَخُنْ مَنْ حَانَك                                |            | وَلا نُفتَحَيّ بِمُوْرَاءً وَلا مُقَابَلَةٍ      | ٨٦٧,        |
| وَلا تَسْتَقْبِلُوا رَمَضَانَ بِيَوْمٍ                 |            | وَلا يُبَاعُ صُونَ عَلَى ظَهْرٍ وَلا لَبَنَّ     |             |
| وَلا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ وَلَا تَسْتَدْبِرُوهَا |            | وَلا يَبِعْ حَاضِرٌ لِبَادٍ؟ قَالَ: لا           |             |
| وَلا تُسْلِفُوا فِي النَّخْلِ حَتَّى يَبْدُوَ          |            | وَلا يَبِعْ حَاضِرٌ لِبَادٍ                      | 0 • &       |
| وَلا تُثيِفُوا                                         | • 1A       | وَلا يُبِيعُ الرُّجُلُ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ      | 0.0         |
| وَلا تُصَرُّوا الإبِلَ وَالْغَنَّمَ لِلْبَيْعِ         | 0.9        | وَلا يُجْهَزُ عَلَى جَرِيجِهَا                   |             |
| وَلا تَضْرِبُ ظَعِينَتُك ضَرْبَك أَمْنَك               |            | وَلا يَخْفِرُهُ                                  |             |
| وَلاَ تَعُذُ فِي صَدَقَتِك                             |            | وَلا يَحِلُّ بِالْوَرِقِ زَكَاةً حَتَّى          |             |
| وَلا نَعُذ                                             | TVT        | وَلا يُخْطَبُ عَلَيْهِ                           |             |
| وَلا تَقْرَأُ الْحَائِضُ وَلا الْجُنُبُ                | 171        | وَلا يَخْطُبُ                                    |             |
| وَلا تَقْطَعُوا فِيمَا هُوَ أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ        | VA9 ,VAA   | وَلا يَرِئْنِي إِلاَّ ابْنَةً لِي وَاحِدَةً      |             |
| وَلا تُكْتَحِلُ، وَلا تَمَسُّ طِيباً إلاَّ             |            | وَلا يَسْتَطِيبُ بِيُوبِينُوا                    |             |
| وَلا نَكْتَجِلُ                                        |            | وَلا يُسَلِّمُ إِلاَّ فِي آخِرِهِنَّ             |             |
| وَلا تَكُونُوا عَوْناً لِلشَّيْطَانِ عَلَى             |            | وَلا يُعْطِي الْهَرِمَةَ وَلاَ اللَّهِنَةَ       |             |
| وَلا تُلْقُوا بِٱللِيكُمْ إِلَى التَّهَلُكَةِ          | AY •       | وَلا يُعَنَّفُهَا                                |             |
| وَلا تُنْشَيْطُ                                        | 19.        | وَلا يَغْتَسِلُ فِيهِ مِنْ الْجَنَابَةِ          | YA          |
| وَلا تَنَاجَشُوا                                       | 0.0        | وَلا يَغْتَسِلُ                                  | 7.9         |
| وَلاَ تَنَافَسُوا                                      | 977        | وَلا يُغْتَلُ أَسِيرُهَا، وَلا يُطْلَبُ          | Y77         |
| وَلا تُنْكَحُ الْبِكْرُ حَتَّى تُسْتَأَذَنَ            | 11         | وَلا يُقْسَمُ فَيْؤُمَا                          | Y18         |
| ·<br>وَلا تَهْجُزُ إِلاَّ فِي الْبَيْتِ                | ١٣٤        | وَلا يَقْضِي                                     | £ Y Y       |
| وَلا تُوتِرُوا لا تُشَبُّهُوا بِصَلاةٍ                 | 787        | وَلا يَقُلْ: هَا، فَإِنَّمَا ذَلِكَ مِنْ         | JYE         |
| وَلا دِين، وَلَكِنِّي أَكْرَهُ الْكُفْرَ               | 777        | وَلا يُمَسُّ مَاءً                               | ): <b>:</b> |
| ُ وَلاَ ذُو عَهٰدٍ نِي عَهٰدِهِ                        |            | وَلا يَنْبَنِي لِلإِمَامِ أَلْ يُعَطِّلَ         | YAY         |
| وَلا رَادُ لِمَا قُضَيْت                               |            | الْوَلاءَ فَإِنَّمَا الْوَلاُّءُ لِمَنْ أَعْتَنَ |             |

وَمَسَحَ برَأْسِهِ بِمَاء غَيْر فَضْل ........ ٥٨

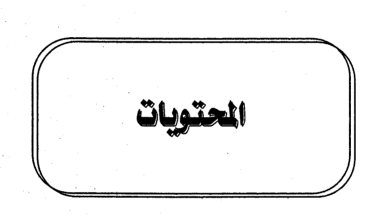
| Y • 4 | وَنُحَى يَدَيْهِ عَنْ جَنْبَيْهِ                        | ۰۳  | مَسْمَعُ بِرَأْسِهِ وَاحِدَةً                     |
|-------|---------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------|
|       | وَنَحْنُ بِالْمَدِينَةِ                                 |     | مَسْمَعُ رَأْسَهُ بِمَاءٍ غَيْرٍ فَصْلِ           |
|       | وَنَفَلْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَعِيراً                  | ٥٣  | مِسْمَعَ رَأْمَنَهُ حَتَّى لَمْ يَقْطُو أَ        |
|       | وَهَبَ رَجُلُ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ نَافَةُ               | ٥٩  | ِمَسْخَ رَأْمَهُ وَأُذَنَّيْهِ مَرَّةً وَاحِدَةً  |
|       | وَهَبَتْ يُومَهَا لِغَائِشَةً، وَكَانَ                  |     | مُستَعَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِرَأْسِهِ،             |
|       | وَهَذَا أَحَبُ إِلَيُّ                                  | Y•V | مَكُنْ جَبْهَتَك                                  |
|       | وَهَلْ أَصَبْتُ الَّذِي أَصَبْتِ إلاَّ مِنْ الصَّيَّامِ |     | ُمِلْءَ الأَرْضِ                                  |
|       | وَهُمْ غَارُونَ                                         |     | ِمَنْ أَحَبُ أَنْ يَصُومَ فَلا جُنَاحَ            |
| VYA   | وَهُمْ يَدٌ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ                        |     | مَنْ أَحَبُ أَنْ يُوتِرَ بِوَاحِدَةٍ              |
|       | وَهُنَ إِخْدَى عَشْرَةً                                 |     | ِمَنْ أُحِيلَ فَلْيُخْتَلْ                        |
|       | وَهُوَ أَغْجَبُ الأَمْرَيْنِ إِلَيُّ                    |     | يَمَنْ أَذُّنَ فَهُوَ يُقِيمُ                     |
|       | وَهُوَ دُونَ الْقِيَامِ الأَوْلَلِ                      |     | رَمَنْ اسْنَجَارَ بِاللَّهِ فَأَجِيرُوهُ          |
|       | وَهُوَ صَائِمٌ                                          |     | دَمَنْ أَقَالَ مُسْلِماً بَيْعَنَهُ أَقَالَ       |
|       | وَهُوَ فِي صِفَةِ صَلاتِهِ ﷺ لَمَّا سَفَطَ              |     | رَمَنْ تَبِعَهَا فَلا يَجْلِسُ حَتَّى تُوضَعَ     |
|       | وَهُوَ قَائِمٌ عِنْدَ رَأْسِهِ                          |     | رَمَنُ خُصَى عَبْدُهُ خَصَيْنَاهُ                 |
| ٠١٧   | ر در د د و هو محرم                                      |     | رَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ اللَّهُ          |
| 177   | وَهُوَ يَوْمُ النَّاسَ فِي الْمَسْجِدِ                  |     | رَمَنُ غَسُلُ مَيُّناً فَأَدْى فِيهِ              |
| 398   | وَهُوَ يُعَرِّضُ بَانَ يَنْفِيَهُ                       |     | رَمَنْ قُتِلَ عَمْداً، فَهُوَ قَوَدٌ              |
| ۹٦٧   | وَهِيَ أَنْ عُبَيْدُ اللَّهِ بْنَ زِيَادٍ عَادَ         |     | رَمَنْ قُتِلَ لَهُ قَتِيلٌ فَهُوَ بِخَيْرٍ        |
|       | وَهِيَ سَاعَةً خَفِيفَةٌ                                |     | رَمَنْ لا فَلا خَرَجََ                            |
| 979   | وَوَأَدَ الْبُنَاتِ                                     |     | رَمَنْ لَمْ يُجِبُ الدَّعْوَةَ                    |
| 177   | وَوَقْتُ صَلاةِ الْمَغْرِبِ إِلَى أَنْ تَذْهَبَ         |     | رَمَنْ لَمْ يُدُرِكَ جَمْعاً فَلا حَجُّ           |
|       | وَوَقَفْت هَا هُنَا وَجَمْعٌ كُلُّهَا مَوْقِفٌ          |     | رَمَنْ لَمْ يُفَقُّهُ لَمْ يُبَالِ اللَّهُ        |
| ٤٦٦   | وَوَقَفْت هَا هُنَا وَعَرَفَةُ كُلُّهَا                 |     | رَمَنْ نَامَ فَلْيَتُوَصْأً                       |
| ۸٤٦   | وَيَأْكُلُ مَعَنَا                                      |     | رَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَ اللَّهَ فَلا          |
| YY    | وَيَبْدَأُ أَيْ فِي الْبِرُّ وَالإِحْسَانِ              |     | رَمَنْ وَجَدْتُمُوهُ ۚ إِلَخْ                     |
| ٥٧٩   | وَيُشِبُ عَلَيْهَا مَا هُوَ خَيْرٌ مِنْهَا              |     | ِ<br>رَمَنْ وَجَدَنِي رَاكِعاً أَوْ قَائِماً أَوْ |
| ۸۳۱   | وَيُجِيرُ عَلَيْهِمْ أَقْصَاهُمْ                        |     | رَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبْهَاتِ وَقَعَ فِي         |
| Y ) Y | وَيَخْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ  | ٩٦٨ | رَمَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْنَاً       |
| ٣٦٥   | وَيَحْفِرَان بِٱنْبَابِهِمَا وَيَطَآنِ                  | 97. | رَمَنْ وَلِيَ مِنْهُمْ شَيْئاً فَشَقَّ            |
|       | وَيَحِلُ فِيهِ الطُّعَامُ                               |     | رَمَنْ يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ          |
| ٠٥٠   | وَيُدْعَى إِلَيْهَا مَنْ يَأْبَاهَا                     |     | رَمَنْع الْفَخٰلِ                                 |
|       | رو پر می<br>ویلا می                                     | ٣٤٤ | رَمَوَاضِعِ الْوُضُوءِ مِنْهَا                    |
| rv1   | وَيَرْحَمُ اللَّهُ الْمُتَقَدُّمِينَ مِنَّا             |     | زَمَيْمُونَةً كَانَا                              |
|       |                                                         |     |                                                   |

يَا عَبْدَ اللَّهِ بْنَ قَيْس، ألا أَدُلُك ......

يُحْيى وَيُمِيتُ وَهُوَ حَيُّ لا يَمُوتُ بَيْدِهِ ......

| רוז       | يَقْتَدِي أَبُو بَكْرٍ بِصَلاةِ النِّبِيِّ                      | 997 | خيي ويميت                                                                  |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------------------------------|
|           | يَفْتَدِي أَبُو بَكْرٌ                                          |     | خُرُجُ مِنَ الإسْلامِ                                                      |
|           | يُقْتَلْنَ فِي الْحِلُّ وَالْحَرَمِ                             |     | خَلَلُ بِهَا شِقَّ رَأْسِهِ الأَيْمَنَ فَيَشَعُ                            |
|           | يَقْدَمُ عَلَيْكُمْ وَائِلُ بْنُ خُجْرٍ                         |     | لَبِدُ الْغُلْبَا خَيْرٌ مِنَ الْبَدِلَبِدُ الْغُلْبَا خَيْرٌ مِنَ الْبَدِ |
|           | يَقْرُؤُونَ الْقُرْآنَ لا يُجَاوِزُ خَنَاجِرَهُمْ               |     | نُبِدَ الْعُلُا                                                            |
|           | يُقْسِمُ خَمْسُونَ مِنْكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْهُمْ               |     | لْمُعَى بِالْقَاصِي الْعَادِلِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ                         |
|           | يَقْصُرُ وَيَتِمُّ                                              |     | بذغون                                                                      |
|           | يَقْطَعُ صَلاةَ الرُّجُلِ الْمُسْلِمِ                           |     | بْدْعُوهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ وَيَدْعُونَهُ إِلَى النَّارِ                  |
|           | يَقْطَعُ صَلاةً الْمَرْهُ الْمُسْلِمِ                           |     | رُهُ                                                                       |
|           | يَقْطَعُ الصُّلاةَ الْمَرَّأَةُ الْحَايْضُ                      |     | رْفَعُ يَدَيْهِ حَتَّى يُحَاذِيَ بِهِمَا                                   |
|           | يَقْطَعُ الصَّلاةَ الْمَرْأَةُ وَالْحِمَارُ                     |     | بزدن فیه شیراً                                                             |
|           | يُعَلِّلُهُا                                                    |     | سَالُ أَحَدُكُمْ رَبُّهُ حَاجَتَهُ كُلُّهَا                                |
|           | يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا مَعَ عَبْدِي                    |     | سْأَلُ مَلائِكَتُهُ مَا                                                    |
|           | يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: مِنْ عَمِلَ عَمَلاً                   |     | بِسَبُّحُونَ خَمْساً وَعِشْرِينَ تَسْبِيحَةً                               |
|           | يَقُولُ حِينَ أَذِنَ                                            |     | بَسَبُحُونَ عَشْراً وَيَحْمَدُونَ عَشْراً                                  |
|           | يَقُولُ الرُّجُلُ لامْرَأَتِهِ: أَنْتِ                          |     | يَسْتَجِلُونَ                                                              |
|           | يَقُومُ مُقَابِلَ النَّاسِ                                      |     | يُسْتَظُلُ بِهِ                                                            |
|           | يُكَبُّرُ حِينَ كَلْمَا وَحَينَ كَلْمَا                         |     | يسَجَدُ عَلَى جَبْهَرَهِ                                                   |
|           | بكثت                                                            |     | يُشْرَبُ بِنَفَقَتِهِ إِذَا كَانَ مَرْهُوناً                               |
| `AT       | يَكُونُ قَدْ وَجَبَ عَلَيْك فِي مَالِك                          |     | يَشْفَعُ الْأَذَانَ                                                        |
|           | يُلْتَقِيَان ــ إِلَى آخِرِهِ                                   |     | يَطَأُ فِي سَوَادٍ وَيَبْرُكُ فِي سَوَادٍ وَيَنْظُرُ فِي                   |
|           | يَلْتَقِيَانَ فَيُعْرِضُ هَٰذَا وَيُعْرِضُ هَٰذَا وَخَيْرُهُمَا |     | يُطَهُّرُهُ مَا بَعْدَهُ                                                   |
|           | الْبَعِينُ عَلَى الْمُدْعَى عَلَيْهِ                            |     | يُعَلَّمُنَا دُعَاءُ نَدْعُو بِهِ فِي الْقُنُوتِ وَصَلاةٍ                  |
|           | الْيُمِينُ عَلَى نِيَّةِ الْمُسْتَخْلِفِ                        |     | يَعْمِدُ أَخَدُكُمْ إِلَى خِزَانَةِ أَخِيهِ                                |
|           | الْبَعِينُ الْغَمُوسُ                                           |     | يُغْسَلُ ثَلاثاً أَزْ خَمْساً أَوْ سَبْعاً                                 |
|           | يَمِينُك عَلَى مَا يُصَدِّقُك بِهِ صَاحِبُك                     |     | يَغْسِلُ ذَكَرَهُ وَٱلنَّيْهِ وَيَتَوَضَّأُ                                |
| <b>17</b> | يَنْتَظِرُ بِهَا                                                |     | يُغْسَلُ مِنْ بَوْلِ الْأَنْثَى وَيُنْضِحُ                                 |
|           | يُودَى الْمُكَاتَبُ بِقَدْرِ مَا عَتَنَ                         |     | يُغْسَلُ مِنْ بَوْلِ الْجَارِيَةِ، وَيُرَشُّ                               |
|           | يُرقِظُونَ لِلصُّلاةِ                                           |     | يُغْسَلُ مِنْ بَوْلَ الْجَارِيَةِ                                          |
|           | يَوْمُ الْجُمُعَةِ يَوْمُ عِيلِكُمْ                             | 07V | يَغْفِرُ اللَّهُ لِرَافِعَ أَنَا وَاللَّهِ أَعْلَمُ                        |
|           |                                                                 |     | يغفر الله لنا ولكم                                                         |
|           |                                                                 |     | يُفْرَضُ عَلَيْنَاينافر عَلَيْنَا                                          |
|           |                                                                 | ۲۸۰ | يُفْطِرُ وَتَصُومُينشطِرُ وَتَصُومُ                                        |
|           |                                                                 | 198 | نَفْعًا ۚ ذَٰلكَ                                                           |







| ٤ - طهارةُ المنيِّ ٤٤                                      | القدمة ال |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥- نجاسةُ بول الجاريةِ والغلامِ٢٦                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣- نجاسةُ دمِ الحيضِ الحيضِ ١٠٠٠ عباسةُ دمِ الحيضِ         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بَابُ الْوُضُوءِ                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١- السواك عند الوضوم                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٢- صفة الوضوء على العموم                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣- صفة المسج على الرأس٣                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤- صفة مسح الأذنين 30                                      | YY Arail fair a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥- يستنثرُ إذا استيقظ من نومِه                             | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦- يغسلُ يدّه إذا استيقظ من نومِه                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧– الإسباغُ في الوضوء والمبالغة ٥٦                         | ٣- حكمُ الماءُ إذا بلغَ قلتينِ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٨- تخليلُ اللحيةِ٨                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٩- قدرُ ما يتوضأ به ويغتسلُ٨٥                              | ٤- حكمُ الاغتسال في الماء الدائم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٠ ماءً جديداً ياخذُ لأذنيهِ ٥٨                            | <ul> <li>حكمُ الاغتسالِ بفضل الرجلِ والمرأةِ</li> <li>حكمُ الاغتسالِ بفضل الرجلِ والمرأةِ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١١- فضلُ المتوضئ يومَ القيامةِ ٥٩                          | <ul> <li>٣١ حكمُ الماءِ والإناءِ إذا ولغ فيه الكلبُ</li> <li>٧- حكمُ الماءِ إذا شربت منه الهرةُ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٢ ـ البدءُ بالأيمنِ في الوضوءِ والعملِ ٦٠                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٣- المسخ على بعض الرأس والعمامةِ ١٦                       | <ul> <li>٨- نجاسة بول الأدمي</li> <li>٩- ممًا أُحِلُ ميتتانِ ودمان</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٤- الأمرُ بالترتيبِ في الوضوءِ ١٦                         | <ul> <li>١٠ حكمُ الشرابِ إذا وقع فيه الذبابُ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 10 ــ كيف يديرُ الماءَ في وضويَّه                          | ١١ ــ حكمُ ما قُطِعَ من البهيمةِ وَهي حيَّةٌ ٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <ul> <li>١٦ الأمرُ بالتسميةِ على الوضوءِ</li></ul>         | ٧- باب الآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٧ ــ الفصلُ بينَ المضمضةِ والاستنشاقِ ٦٤                  | ١- النهي عن الأكل والشرب في آنية النهب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٨ ـ كيف يتمضمضُ ويستنثرُ ٦٥                               | والفضةِ ٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 19 ـ ضرورةُ وصولِ الماءِ إلى أعضاءِ الوضوءِ ٦٥             | ٢ – طهارةُ الإهاب إذا دُبِغُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٢٠ ــ قدرُ ما يتوضأ به ويغتسلُ                             | ٣- حكمُ آنيةِ أملِ الكتابِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٢١ ــ الأذكارُ بعد الوضوءِ                                 | 51 75 4 1 1 1 1 1 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بَابُ الْمَسْحِ عَلَى الْخُفَيْنِ ٦٧                       | ٥ ــ جوازُ وضع سلسلة فضة في القدح ٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <ul> <li>١ - شرطُ المسح على الخفين إدخالهما على</li> </ul> | ٣_ بابُ إزالةِ النجاسة وبيانها٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| وضوء ٦٧                                                    | ١ – النهي عن اتخاذ الحمر خلاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٧ ـ من ذكر مسحَ اعلى الحُفُّ واسفله ٦٩                     | ٣- نجاسةً لحوم الحمر الأهلية ٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣- من ذكرَ مسحَ اعلى الحُفُّ ٦٩                            | ٣- طوارة كُواب الإدا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| ٤- لا تُقضَى الحاجةُ في طريق أو ظلَّ الساس       | ٧ |
|--------------------------------------------------|---|
| أو الموارد أو تحت الأشجار                        |   |
| ٥- النهي عن حديث اثنين وهما في قضاء              | ٧ |
| حاجة                                             | ٧ |
| ٦- من الذكر بالشمال                              | ٧ |
| ٧- لا تُستقبلُ القبلـةُ ولا تستدبَرُ بغـــائط أو | ٧ |
| بول، ولا پُستنجى بعظم                            | ٧ |
| ٨– ضرّورةُ الاستتار عند قضًاء الحاجةِ            | ٧ |
| ٩ ما يُقالُ عند الخروج من الغائطِ ٩٢             | ٧ |
| ١٠ – الاستنجاءُ باقلُ من ثلاثةِ أحجار ٩٣         | ٧ |
| ١١– لا يُستنجى بعظم أو رَوْت                     | ٧ |
| ١٢ – ضرورةُ التنزُّو منَّ البولِ                 |   |
| ١٣ ــ يُقْعَدُ في الحُلاءِ على اليَّسرى ٩٦       | ٧ |
| ١٤ - نثرُ الذكرِ ثلاثاً بعد البول ٩٦             | ١ |
| 10- فضلُ من استنجى بالحجارة ثم الماء ٩٧          | ١ |
| ٨- باب الغسل وحكم الجُنْبِ٧                      |   |
| <ul> <li>١- إنّما الاغتسالُ من المنيّ</li> </ul> | , |
| ٧- يغتسلُ من الجماعِ وإن لم يُنزلْ               | , |
| ٣- اغتسالُ المرأة كالرجلِ من الاحتلامِ٩٩         |   |
| ٤- اربعٌ يُغْتَسَلُ منها                         |   |
| ٥- الاغتسالُ عند الإسلامِ                        | , |
| ٣- وجوبُ غسلِ الجمعةِ                            | , |
| ٧- استحبابُ غسلِ الجمعةِ٧                        |   |
| ٨- لا يقرأ القرآن وهو جنبٌ                       |   |
| ٩- استحبابُ الوضوء بين الجماعين ١٠٢              |   |
| ١٠٣ جوازُ النوم على جنابةِ                       |   |
| ١٠٣ صفةُ الاغتسالِ للجنابةِ                      |   |
| ١٠٥ لا يُشترط نقضُ الشعر عند الاغتسال ١٠٥        |   |
| ١٠٦ لا يدخلُ الجنبُ والحائضُ المسجدَ             |   |
| ١٠٦ اغتيال الروحة مرأ                            |   |

| ٤ – الفترة التي يمسح عليهما في السفر والإقامةِ ٧٠    |
|------------------------------------------------------|
| <ul><li>حواز المسح على العمائم وإن لم توضع</li></ul> |
| على طهارة ٧١                                         |
| ٦- بقاءُ الطهارةِ في المسح إلاُّ من جنابةٍ ٧١        |
| ٧٧ ما يُذكر من التحديد في فترةِ المسح٧٧              |
| ٨– ما يُذكر من الإطلاق في مدة المسح ٧٢               |
| ٣- باب نواقض الوضوء٣-                                |
| ١- بقاءُ الوضوءِ معَ النومِ دون تمكُنِ٧٣             |
| ٣- الوضوءُ من الاستحاضةِ٧٤                           |
| ٣– الوضوءُ من المذي٧٦                                |
| ءُ – التقبيلُ لا يُفسدُ الوضوءَ٧٧                    |
| 🗝 نقضُ الوضوء مــن صــوت ٍ أو ريــح دون              |
| الوسواس ٧٨                                           |
| ٦- بقاءُ الوضوء مع مسُّ الذكرِ٧٨                     |
| ٧- نقضُ الوضوء من مسُّ الذكرِ٧                       |
| ٨– الوضوءُ من القيء والرعـاف والقلـــس               |
| والمذي                                               |
| ٩- الوضوءُ من لحوم الإبلِ٩                           |
| • 1- الوضوءُ من حملِ الميتِ والاغتســـالُ مــن       |
| غـــــلِه                                            |
| ١١– لا بمس القرآن إلاَّ طاهرٌ٢                       |
| ١٢– جوازُ ذكرِ اللّه على غير طهارةٍ ٨٣               |
| ١٣– بقاءُ الوضوءِ مع الاحتجام ٨٣                     |
| ١٤- الوضُّوءُ من النومِ مع التمكُنِ                  |
| ١٥– بقاءُ الوضوءِ معَ الوسواس والتخيُّلِ ٨٤          |
| ٧- باب آداب قضاء الحاجة٧                             |
| ١ - نزعُ الحاتم عند قضاءِ الحاجةِ ٨٥                 |
| ٧- الدعاءُ قبلَ الدخولِ٢                             |
| ٣- الاعانةُ في قضاء الحاجة                           |

| w حدد حاد المعاد من المعاد ال | 1.4 H .: NH H                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ٣- تقديم وتأخير العشاء، ووقت الفجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 10- التحريض على تعميم الاغتسال ١٠٦            |
| ٤- وقتُ صلاةِ المغرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٩- باب التيمم٩                                |
| ٥ــ تأخير صلاةِ العشاءِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ١٠٠ ميزةُ الأمةِ بالتيمُّمِ                   |
| ٦- تحيُّنُ الإبرادِ في صلاةِ الظهرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٢- صفةُ التيمُّم بضربةِ واحدةِ                |
| ٧- استحباب تأخير الفجر إلى الإسفار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٣- من قال: التيمُّم ضربتانِ٣                  |
| ٨- مَنَ أدرك من الوقت ركعةً أدرك الصلاةً ١٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤- لا حرجَ بالتيمُّم عند فقد الماء            |
| ٩– كراهةُ الصلاةِ بعد الصبح وقبل العصرِ ١٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥- مَنْ وجدَ الماء بعد التيمُّم               |
| ٠١- الساعاتُ التي يُنهى فيهـا عـن الصــلاةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٣- التيمُّم بسبب المرضِ ونحوِه                |
| والدفنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٧- المسخُ على الجبائرِ                        |
| 11 - جوازُ الصلاةِ في البيت والطواف في أي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٨- المسحُ على مكانِ الجُرحِ                   |
| ساعة الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١١٠ باب الحيض                                 |
| ١٢- توضيح لوقت المغرب١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ١- صفةُ دم الحيض والاستحاضةِ                  |
| ١٣٣ الفجرُ فجرانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٧- صفةُ الاستحاضة وما يكونُ فيها من           |
| ١٤ - إنضلُ الأعمالِ الصلاةُ في أول وتتها ١٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الاغتسالِ                                     |
| 10- لا صلاة بعد الفجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٧- كيفيةُ صَلاةِ المستحاضةِ                   |
| ١٣٦ - صلاةُ ركعتي الظهرُ بعد العصرِ ١٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٤- المستحاضةُ تغتسلُ لكلُّ صلاة أو تتوضا؟ ١١٩ |
| ٢- باب الأذان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٥- حكمُ ما ينزلُ بعدَ الطهرِ                  |
| ١- كيفيةُ الأذان كانت رؤيا لصحابيُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٣- تحريمُ نكاحِ الحائض                        |
| ٧- من الأذان في صلاة الفجر الصلاة حيرٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٧- اتزارُ الحائض عند المباشرة٧                |
| من النوما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٨- كفارةُ من يأتي الحائضَ٨                    |
| ٣- الترجيعُ في الأذانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٩- الحائضُ تَدَعُ الصلاةَ والصيامُ            |
| £ ـ ازدواج الأذان وإنراد الإقامةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٠ - الحائضُ تـؤدي مناسـك الحسجُ غـير         |
| ٥- ميثةُ المؤذن في أذانِه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الطوافو ١٢١                                   |
| ٦- اختيارُ الصوتِ الحسن للأذانِ ١٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 11 – يحلُّ من الحائض ما فوق الإزار ١٢٢        |
| ٧– الميدُ بلا أذان ولا إقامةٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٢٢ مدةُ النفاس                               |
| ٨- الأذانُ والإقامةُ لصلاةٍ ذَهبَ وتَتُها ١٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٧- كتابُ الصلاة ١٢٣                           |
| ٩- أذانٌ واحدٌ لصلاتين في الجمع وإقامتان ١٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                               |
| ١٠٠ - إقامةً واحدةً لصلاتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١- باب المواقيت                               |
| ١١- اتخاذُ مؤذنين لصلاةٍ واحدةٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١- أوقاتُ الصلواتِ                            |
| ١٤٤ إذا أخطأ المؤذن في وتتيه، يُنادي بخطيه ١٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٧- وقتُ العصر والفجـر، واستحباب تأخير         |
| ا ا ــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | العشاء، وكراهة الحديث بعدها ١٢٥               |

| ۲۲۱   | ١– عقوبةُ المارّ بين يدي المصلي                        | ١٤٤ - الترديدُ عند الأذانِ كما يقولُ المؤذنُ ١٤٤              |
|-------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
|       | ٢- ما يُجعل سترةُ للمصلي                               | 187 - استحبابُ أن لا يَأْخُذُ المؤذنُ أجراً ١٤٦               |
|       | ٣- يقطّعُ الصلاةَ: المرأةُ والحمارُ والكلب             | 10 - أذانُ من لم يسمع الأذانَ لصلاةٍ فيهما                    |
|       | الأسودُ                                                | جع                                                            |
|       | ئ – مقاتلةً المارّ بينَ يدي المصلي                     | ١٤٧ – طريقةُ أداء الأذان والإقامةِ ١٤٧                        |
| ۱٦٦.  | o ضرورةُ السترةِ للمصلي                                | ١٤٨ شرطُ الوضوء للمؤذن ِــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| ۱٦٧   | ٦- الصلاةُ لا يقطعها شيءٌ                              | ١٤٨ ـ مَنْ أَذُنَ فهو يُقيمُ                                  |
| 178   | ٥_ باب الحثّ على الخشوع في الصلاةِ                     | ١٤٩ ــ المؤذنُ يؤذنُ والإمامُ يقيمُ                           |
|       | ١- النهي عن الاختصار في الصلاةِ                        | <ul> <li>٢٠ استجابةُ الدعاء بينَ الأذانِ والإقامةِ</li> </ul> |
| 179   | ٧- البدءُ بالعَشَاءِ قبلَ العِشاءِ                     | ٣- باب شروط الصلاة                                            |
|       | ٣- النهي عن مسح الحُصَى عن مواضع                       | ١- شرطُ الطهارةِ١٥١                                           |
|       | السجود في الصلاةِ                                      | ٧- شرطُ الستر للمراقِ ١٥١                                     |
|       | ٤- النهيُ عن الالتفاتِ في الصلاةِ                      | ٣- سترُ العورةِ بالثوبِ ونحوِهِ ١٥٢                           |
|       | <ul> <li>النهي عن البصاق في الصلاة بين يديه</li> </ul> | ٥- ضرورةُ إن يُغطي قميص المرأة قدميها ١٥٣                     |
|       | ٦- النهـي عـن التصــاوير لأنهــا تلهـــي عـــن         | ٦- شرطُ التوجُّه إلى القبلة إلاَّ إن تعذَّرُ ١٥٣              |
|       | الصلاةِ                                                | ٧– جوازُ الصلاةِ على الراحلةِ في النافلةِ ١٥٤                 |
| 177.  | ٧- إزالةُ أو إبعادُ اللباس الملفت عن الصلاةِ           | ٨- البدءُ بالصلاةِ على الراحلةِ إلى القبلةِ ١٥٥               |
|       | ٨– النهي عن رفع الأبصار في الصلاةِ                     | ٩- لا يُصلَّى في مقبرةِ او حُمَّامٍ ١٥٥                       |
|       | 9- النهمي عمن الصلاة بحضمة الطعمام أو                  | ١٥٦ - النهي عن الصلاةِ في سبع مواضع ١٥٦                       |
| ۱۷۳   | مدافعة الأخبثين                                        | 11 - لا يُصلَّى إلى القبور                                    |
|       | ١٠ - النهي عن التثاؤب في الصلاةِ ما استطاع             | ١٢ - إزالةُ الأذى من النعلين إذا أرادَ الصلاة                 |
|       | ٦- بَابُ الْمُسَاجِدِ                                  | الهما                                                         |
| ١٧٤   | <b>١</b> – الصلاةُ في البيوتِ                          | ١٣- شرطُ عدم الكلام في الصلاةِ ١٥٨                            |
|       | ٧- النهي عن اتخاذ قبور الأنبياء مساجد                  | 164 إذا أرادَ المصلي أمراً وهو في الصلاةِ ١٥٩                 |
|       | ٣- النهي عن اتخاذ القبور مساجدَ                        | ١٥- البكاءُ في الصلاةِ                                        |
| ۱۷٦   | ٤- جوازُ ربط الأسير بسارية المسجد                      | ١٦٠ ـ جوازُ التنحنُعِ في الصلاةِ                              |
|       | ٥- جواز إنشاد الشعر في المساجد                         | ١٦٠ جوازُ الإشارةِ في الصلاةِ                                 |
| ۱۷۷   | ٦- النهي عن السؤال عن الضالة في المسجد                 | ١٦١ ـ جوازُ حملِ الصغير في الصلاةِ ١٦١                        |
|       | ٧- النهي عن البيع في المسجد                            | ١٩٧ – جوازُ قتلِ المؤذي في الصلاةِ                            |
| 1 V A | ٨ - النه من الآلية الجديد في الناجد                    | ا باب سةة المصلى المسلم ١٦٢                                   |

| 19 – الركوعُ لتعظيم الربّ والسجود للدعاء ٢٠٣                | ٩ ـ جوازُ إقامة المريض في المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • ٢- ما يدعو في الركوع والسجودِ ٢٠٣                         | · 1 – جوازُ التدريب في المسجد ١٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٢٠٤ صفةُ الصلاةِ بعد القراءة                                | ١١- إقامةُ المرأةِ في المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٢٠٥ ما يُقال بعد الرفع من الركوع                            | ١٨٠ ـ النهي عن البصاقِ في المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٢٠٦ - الأعظم التي يسجدُ عليها                               | ١٨٠ ـ النهيُ عن التباهي في المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٢٠٨                                                         | ١٨١ ــ النهي عن زخرنة المساحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٢٠٩ صفة الركوع والسجود                                      | 10- فضلُ من يزيلُ الأوساخ من المسجد ١٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٢٠٩ جوازُ التربُعُ في الصلاةِ                               | ١٨١ ـ استحبابُ صلاة تحية المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٧١٠ ما يقولُ بينَ السجدتين                                  | ـ بابُ صفةِ الصلاةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٢١٠ جلسةُ الاستراحةِ بين الركعتين                           | ١ – صفةٌ عامةٌ في هيئةِ الصلاةِ وما يقرأ فيها ١٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٢٩- جوازُ القنوتِ في الصلاة بعد الركوعِ ٢١٠                 | ٢- ما يُذكر عند البدء في الصلاةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٠- ترك القنوت في الفجرِ                                    | ٣- ما يقولُ المصلي بعد التكبير من الدعاءِ ١٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣١ـــ ما يُقالُ في قنوتِ الوَتْرِ                           | ٤ ـ الاستعاذةُ من الشيطان قبل الفاتحةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٢ــ تاكيدُ قنوتِ الفجرِ                                    | ٥- ثم قراءة الفاتحة (وصفة الصلاة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٣٣- نزول الساجدِ على يديه قبل ركبتيه                       | ٦- ويرفع يديـه عنـــد التكبـــير في الافتتـــاحِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٤- نزولُ الساجدِ على ركبتيه قبل يديه                       | والركوع والرفع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٥ ــ هيئةُ الجلوس للتشهد والإشارة بالسبابة ٢١٥             | ٧– ويَضَعُ يَدُه اليُمنَى على البُسرى ١٩٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٦_ قراءةُ التحياتِ في الجلوسِ، والدعاء قَبل                | ٨_ ويقرأ بالفاتحةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| السلام                                                      | ٩_ ولا يجهرُ بالبسملةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٧- الأمرُ بالتحيات والصلاةِ على النسبيّ                    | .١٩٠ مَنْ جهر بالبسملةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| والدعاء قبل السلام                                          | ١٩٧ ـ رفع الصوتِ بـ (آمين)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٨ - صيغةُ الصلاةِ على النبيُّ ﷺ ٢١٩                        | ١٩٨ من أجازَ الذكرَ مكانَ الفاتحةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٩ ــ الاستعادة من أربع قبلَ السلام                         | ١٣– ما زادَ على الركعتين يقتصَرُ فيهـا علـى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٠٤- ما يدعو به في الصلاة                                    | الفائحةِالفاتحةِ الفاتحةِ الفاتحِ الفاتحةِ القاتحةِ الفاتحةِ الفاتحِ الفاتحةِ الفاتحِ الفاتحِ الفاتحةِ الفاتحةِ الفاتحةِ الفاتحةِ ال |
| ١ ٤ صيغةُ السلام عن اليمين والشمالِ                         | 1 4 – الركعتان الأوليان أطول من الأخريين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٢٢٣ ــــ ما يُسبحُ به عقب الصلاةِ                           | ١٥- الصلاةُ التي يطيلُ فيها ويقصرُ في القرَاءةِ. ٢٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣٤ ما يدعو به عقب الصلاة                                    | ١٦– ما يقرأ في سورة المغرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| \$ 3 - فضلُ التسبيح عقبَ الصلاقِ                            | ١٧– ما يقرأ في سورة الفجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <ul> <li>٥٤ – الحضُ على الدعاء بــالذكر والشــكر</li> </ul> | ١٨- السؤالُ عند آية الرحمة، والاستعاذة عنــد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| والعبادةِ عقبَ الصلاة                                       | آية العذاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٤٠ قراءةُ آية الكرسي عقبَ الصلاةِ                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| 737 | ٧- ما يُذكر من الصلاةِ قبلَ المغرب        | ٤٧ – وجوبُ الاقتداء بالنبي ﷺ في صلاتِه ٢٢٧                 |
|-----|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|     | ٨– تخفيف ركعتي الفجرِ                     | ٤٨ – مَنْ لم يستطع الصلاةَ قائمــاً (صــلاة                |
|     | ٩- ما يقرأ في نافلةِ الفجرِ               | المريض)ا                                                   |
|     | • ١ - الاضطجاعُ بعدَ ركعتي الفجرِ         | ــ بـاب سُـجود السَّـهُو وَغَــيْرِهِ مِــنَ النَّــلاوَةِ |
|     | <b>١١ –</b> صلاةُ الليلِ مثنى مثنى        | والشُكْرِوالشُكْرِ                                         |
|     | ١٢ - فضلُ صلاةِ الليلِ                    | ١ – سجودُ السهو قبلَ السلام                                |
|     | ١٣ – علدُ ما يوترُ به                     | ٢- سجودُ السهو بعد السلام                                  |
|     | ٤ - مُنْيَةُ الوترِ                       | ٣- سجودُ السهو قبل التشهُّلِ                               |
|     | 10 - سنيةُ صلاة التراويحِ                 | ٤ – يبني الشاك على اليقينِ ويسجدُ للسهوِ ٢٣٢               |
|     | ١٦- فضلُ صلاةِ الوترِ                     | ٥- النسيان والشك يستدعي سجدتي السهو ٢٣٣                    |
|     | ١٧- الحضُّ على الوترِ                     | ٣- سجودُ السهو بعد السلام                                  |
|     | ١٨ عدد ركعات قيام الليل                   | ٧– مَنْ قَامَ فِي الركعتين دونَ تشهد سجدَ للسهوِ ٢٣٥       |
|     | ١٩- عددُ ما يوتر به                       | ٨- ليس على المأموم سهوّ                                    |
|     | • ۲- متی یوترُ                            | ٩ – لكلُّ سهو سجدتان ٢٣٦                                   |
|     | ٢١ ــ الحضُ على مداومة قيام الليل         | ١٠ – سجود التلاوة                                          |
|     | ٢٢- فضلُ الوترِ                           | 11 – السورُ التي يجوزُ فيها السجود                         |
|     | ٢٣- الوترُ آخرُ صلاةِ الليلِ              | ١٢ – السجودُ في سورة النجم                                 |
|     | ٢٤- النهي عن وترين في ليلة                | ١٣ – لم يسجد في سورة النجم                                 |
|     | ٢٤ ما يقرأ في الوتر ِ                     | 1٤ ــ من سجدَ في سورة الحجّ                                |
| 700 | ٧٠- الوترُ قبلُ الصبحِ                    | ١٥- من لم يسجد في سورة الحجّ                               |
| 700 | ٣٦- من نام عن الوترِ صلاها متى ذكرها      | ١٦ – سجودُ التلاوة ليس فرضاً                               |
|     | ٧٧- من خشيّ فواتَ الوترِ                  | ١٧ – سنةُ النبي في السجود وسجود من معه ٢٣٩                 |
|     | ٧٧- آخرُ وقتِ الوترِ قبلَ الفجرِ          | ١٨ – سجودُ الشكر                                           |
| 707 | ٢٨ - صلاة الضحى تبدأ من أربع              | ـ باب صلاة التَّطَوُّع                                     |
| 707 | ٢٩ ــ المداومة على صلاةِ الضحى            | ١ – الدعاءُ بكثرة السجودِ                                  |
|     | ٣٠- قلَّةُ ما كانَ يصلي النبي عَلَمْ صلاة | ٢- نوافلُ الصلواتِ المكتوبةِ                               |
| 707 | الضحى                                     | ٣– ما يُذكرُ من أربع ركعات قبل الظهر ٢٤٢                   |
| Y0V | ٣١- صلاةُ الأواين                         | ٤ – التشديد على ركعتي الفجر                                |
|     | ٣٢- ما يذكر من عدد ركعات الضحى اثنتي      | 0- فضلٌ من أتى بنوافل الصوات المكتوبة ٢٤٣                  |
|     | عشرة                                      | ٦- ما يُذكر من أربع قبلَ العصرِ                            |
| 401 | ٣٣ ما يُذكر أنَّها ثمان                   | •                                                          |

|     | ٧٦- الدخولُ في صـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | Y0A        |
|-----|-----------------------------------------------------|------------|
| YYA | وصل                                                 | Y0A        |
|     | ٧٧– فائدة في الأعذار في ترك الجُمعةِ                | YOA        |
| YV4 | ١١ ـ بَابِ صَلاةِ الْمُسافر وَالمريض                | ۳٦٠        |
| YV9 | ١ – صلاةُ السفر وصلاةُ الحضرِ                       | ن          |
| YA• | ٧– يجوزُ في السفر القصرُ والإتمامُ                  | ۳٦٠        |
| YA• | ٣– الحضّ على إتيان الرُّخص                          | 177        |
| YA1 | ٤- متى يقصرُ في السفرِ                              | j          |
| YAY | 0- المدةُ التي يقصرُ فيها المسافرُ                  | 1FY        |
| YAE | ٦- طريقةُ الجمع للمسافرِ                            | YTY        |
| YA0 | ٧- ما يجمعُ المسافرُ بينهما                         | Y78        |
| YA7 | ٨- من قال القصرُ من نحو خسين ميلاً                  | Y70        |
| YA7 | ٩- الحضُ على القصر في السفرِ                        | Y70        |
| 7A7 | • ١ - صلاةُ المريض حسب الاستطاعةِ                   | Y77        |
| YAY | ١٢ ـ بَابُ الْجُمُعَة                               | Y7V        |
| YAY | ١- التشديد على متخلَّف الجمعةِ                      | Y7V        |
| YAA | ٧- وقتُ الجمعةِ                                     | AFY        |
| YA9 | ٣- عددُ الحضور في الجمعةِ                           | PFY        |
| YA9 | ٤ - من أدرك ركعةً من الجمعةِ                        | ۲٧٠        |
| Y4. | <ul> <li>- خُطْبتان وهو قائمٌ</li> </ul>            | YY1        |
| Y41 | ٣- صورةُ الخطيب وما يبدأ به                         | YVY        |
| Y9Y | ٧- الحضُّ على تقصير الخُطبةِ                        | YYY        |
| Y9Y | ٨- ما يقرأ في الجمعة                                | ۲۷۳        |
| Y97 | ٩- النهيُ عن الكلامِ في الجمعةِ                     | YYY        |
| Y98 | • ١ - تحية المسجد والخطيبُ يخطبُ                    | YV8        |
| 790 | ١١ ــ ما يقرأ في صلاةِ الجمعةِ                      | YY1        |
| 790 | ١٢ ــ ما يقرأ في العيدين والجمعةِ                   | ٢٧٦        |
| 790 | ١٣ – إذا اجتمع العيد والجمعة أجزأ العيدُ            | <b>YYY</b> |
| 797 | ١٤ - نافلةُ الجمعةِ أربعٌ بعدها                     | <b>YVV</b> |
| 797 | 10- الحمدة لا تدميا يصلاة الايفاصا                  |            |

| Y 0 A       | ١٠ ـ بَابُ صَلاة الجَمَاعَةَ والإمامةِ                    |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
| Y0X         | ١ - فضلُ صلاة الجماعة على صلاة الفردِ                     |
| Y 0 A       | ٧- التشديدُ في حضور الجماعةِ                              |
| ۲٦.         | ٣- أثقلُ الصلاةِ على المنافقين                            |
|             | ٤- الأعمى لا يُرخُصُ له في التخليف عين                    |
| ۲٦.         | الجماعة مع سماع النداه                                    |
| 177         | <ul> <li>٥- من سَمِعُ النداء وجبُ عليه الحضورُ</li> </ul> |
|             | ٣- مَنْ صَلَّى منفرداً ثم أدرك الجماعة فليصل ال           |
| 177         |                                                           |
| 777         | ٧- الائتمامُ بالإمامِ                                     |
| 377         | ٨- كلُّ ياتَمُ بمن قبلَه من الصفوفو                       |
| 770         | 9 - أفضلُ صلاةِ المرءِ في بيتِه إلا المكتوبة              |
| 410         | • ١ -لا تطوُّل الصلاةُ بالمأمومين                         |
| 777         | ١١ – أبو بكر يائم بالنبي والناسُ بابي بكرٍ                |
| <b>Y</b> 7V | ١٢ – الحضُّ على التخفيف في الصلاةِ                        |
| 777         | 13- تقديم الأقرأ في الإمامةِ                              |
| <b>X</b> 7X | \$ 1 - مراتبُ الترجيح في تقديم الإمام                     |
| 479         | 10 - مَنْ لا يصلُحُ للإمامةِ                              |
| ۲٧٠         | ١٦ – رصُّ الصفوفي                                         |
| 441         | ١٧ - خيرُ الصفوفِ أولُها                                  |
| ***         | 1٨ – المأموم على يمين الإمام                              |
| ***         | ١٩ صلاةُ النساءِ خلفَ الرجالِ                             |
| 202         | ٠٧- البدءُ بالصلاةِ بعد وصولِ الصفُّ                      |
| 202         | ٧١ - إعادةً مَنْ صَلَّى خلف الصف منفرداً                  |
| 377         | ٢٢- مَنْ فاته بعضُ الصلاةِ معَ الإمام أتُّها              |
| 777         | ٢٣- الحضُّ على تكثير الجماعةِ                             |
| 777         | ٢٤ - المرأةُ تؤمُّ أهلَ بيتها وإن كانَّ فيه رجلّ          |
| 777         | ٧٠- جواز إمامةِ الأعمى                                    |
| 177         | ٧٥ – جوازُ إمامةِ المسلم بعمومٍ                           |
|             |                                                           |

| ۱۲۷   | ١٦ – صلاةُ العيد في المسجد إذا كان مطرّ                  | ١٦ - فضلُ الجُمعةِ                            |
|-------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
|       | ١٥ ـ بَابُ صَلاةِ الْكُسُوفِ                             | ١٧ - الساعةُ المستجابةُ                       |
|       | ١ – الكسوفُ لا يكونُ لسبب موتٍ ونحوه                     | ١٨ – نصابُ الجمعةِ                            |
|       | ٧- الدعاءُ في الكسوف                                     | ١٩- الاستغفارُ للمؤمنين في خطبةِ الجمعةِ ٣٠١  |
|       | ٣- الكسوف أربع ركعات في أربع سجدات                       | ٢٠ ــ التذكير بآياتِ القرآنِ                  |
|       | <ul> <li>٤ من ذهب إلى ثماني ركعات وأربع سجدات</li> </ul> | ٢١ ــ مَنْ يُعْذَرُ فِي الجمعةِ               |
| ۲۲۱.  | او غير ذلك                                               | ٢٢ - استقبالُ الخطيبِ                         |
|       | <ul> <li>هـ من قال ست ركعات بأربع سجدات</li> </ul>       | ٢٣- توكؤ الخطيب على عصا                       |
|       | • ١ من قال عشر ركعات بأربع سجدات                         | ١٣_ بَابُ صَلاة الخَوْف                       |
|       | ١٦ ـ صلاة الفزع                                          | ١ – من قالَ ركعة واحدة ويتمّ أخرى             |
|       | ١ - الدعاءُ عند الريحِ                                   | ٧- من قال: ركعتين مع الإمام                   |
|       | ٧- الصلاةُ عند الزلزلةِ                                  | ٣- من قال: ركعة واحدة دون إتمامٍ              |
|       | ١٧- بَابُ صَلاةِ الاسْتِسْقَاءِ                          | ٤- رفعُ السهو في صلاة الخوف                   |
|       | ١ – هيئة الخروج إلى الصلاَّةِ، وبيان ركعاتها             | ١٤ ـ بابُ صلاة العيدين ٣٠٨                    |
|       | ٢- خطبةُ الاستسقاء وقلب الرواء                           | ١ - تحديدُ العيدين                            |
|       | ٣- الدعاءُ في الاستسقاءِ                                 | ٢- الإفطارُ قبلَ صلاةِ الفطرِ                 |
|       | ٤ - الاستسقاء بالعباس ِ                                  | ٣- أكلُ تمراتٍ قبلَ الفطرِ                    |
|       | <ul> <li>الكشف عن البدن ليصيبه المطر</li> </ul>          | ٤- الأكـل قبـل صـلاة الفطـــر وبعـــد صـــلاة |
|       | ٦- الدعاءُ عند رؤية المطر                                | الأضحى                                        |
|       | ٧- استسقاءُ نملةٍ في عهد سُليمان                         | ٥- شهودُ النساء العيدين وإن كنَّ حُيْضاً ٣١٠  |
|       | ٨- إشارة بظهر الكفين إلى السماء                          | ٦- الصلاةُ قبلَ الخطبةِ                       |
|       | ١٩ ـ بَابُ اللّبَاسِ                                     | ٧- عددُ ركعاتِ العيد                          |
|       | ١- تحريم الحرير                                          | ٨– صلاةُ العيد بلا أذان ولا إقامةِ ٣١٢        |
|       | ٧- تحريم الشرب في آنية الذهب والفضةِ ولبس                | ٩- صلاةُ ركعتين بعدَ العيد في البيتِ          |
| ۳۳۲ . | الديباج                                                  | • ١ – الموعظةُ في خطبةِ العيد                 |
| ۳۳۳ . | ٣- مقدار ما يتجوَّزُ من الجرير                           | ١١- تكبيرات ركعتي العيد                       |
| ۲۳۳ . | ٤- مَنْ يُرَخُصُ له في الحرير                            | ١٢– ما يقرأ في صلاةِ العيد                    |
| ۲۳٤ . | <ul><li>٥- جوازُ الحرير للنساءِ</li></ul>                | ١٣- المخالفة في طريق العيد                    |
| ۴٣٤ . | ٦- تحريم الذهب والحرير على الرجال ِ                      | ٤١٠ اللعبُ يومَ العيد ٣١٦                     |
| ٥٣٣   | tall lossell of serv                                     | ١٥- الخروج إلى العبد مشياً                    |

| ۲۸ ــ تكبيراتُ الجنازة                            | ٣٣٥          |
|---------------------------------------------------|--------------|
| ٢٩ ــ قراءةً فاتحةِ الكتاب في التكبيرة الأولى ٣٥٤ | ۳۳٦          |
| ٣٠- الدعاءُ للميت                                 | <b>TTA</b>   |
| ٣١ - الإخلاصُ للميتِ في الدعاهِ                   | <b>٣٣</b> ٨  |
| ٣٢ - الإسراعُ بالجنازةِ                           | <b>*</b> *** |
| ٣٣ - أجرُ من شهدَ الجنازة                         | <b>779</b>   |
| ٣٤- المشي أمامَ الجنازةِ                          | ٣٣٩          |
| ٣٥- نهي النساء اتباع الجنائز                      | ٣٤٠          |
| ٣٦٠ القيامُ للجنازةِ                              | ۳٤٠          |
| ٣٧- كيف يدخلُ الميت على قبرِه٣٧                   | ۳٤١          |
| ٣٦٧ ما يُقالُ عند وضعِ الميت في القبر             | ۳٤١          |
| ٣٩- النهي عن كسر عظم الميتر                       | TET          |
| ٠ ٤ ــ لحد القبر وبناء اللبن                      | <b>787</b>   |
| ٤١ ــ قدر ما يُرفَعُ من القبر ٢٦٢                 | ۳٤٣          |
| ٢ ٤ ــ النهي عن تجصيص القبر وينائه ٣٦٣            | ۳٤٣          |
| ٤٣ حثيات من تراب توضع على القبرِ ٣٦٤              | ۳٤٥          |
| ٤ ٤ - الاستغفار للميت بعد الدفن ٣٦٤               | ۳٤٦          |
| 80 ـ من التلقين للميت في قبره                     | ۳٤٦          |
| ٣٦٦ ـ الرخصةُ في زيارةِ القبور بل الحضّ عليها ٣٦٦ | ۳٤٦          |
| ٧٤- لعن زائرات القبور٧                            | قرا ٣٤٧      |
| ٤٨ ـــ لعنُ النائحةِ والمستمعةِ ٣٦٧               | ۳٤۸          |
| ٩٤ ــ النهي عن النياحةِ٩                          | ۳٤٩          |
| ٠ ٥- عذابُ الميت بنياحِ أهلِه عليه                | ۳٤٩          |
| ١ ٥- الدمعُ والحزن ليسا من النياحةِ ٣٦٩           | ۳۰۰          |
| ٢٥- النهي عن الدفن ليلاً إلا اضطراراً ٣٦٩         | ٣٥٠          |
| ٥٣- تقديمُ الطعامِ لأهلِ الميتِ ٣٧٠               | T01          |
| ٤ ٥- السلامُ على أهلِ القبور ٣٧٠                  | To7          |
| ٥٥ النهي عن سبّ الأموات                           | To7          |
| ٤ - كتاب الزكاة                                   | عليها ٢٥٣    |
| ١- باب زكاةِ مختلف الأموال ونصابها                | ۳۰۳          |

| ٥٣٣         | ٨- النهي عن لبس القسيّ والمُعصفرِ              |
|-------------|------------------------------------------------|
| ۲۳٦         | ٩- جواز ثيابٍ فيها أطراف من الديباجِ           |
| 44/         | كِتَابُ الْجَنَائِزِ ِ                         |
| ۲۳۸         | ١ – الإكثارُ من ذكرِ الموترِ                   |
| <b>"</b> "A | ٧- النهي عن تمني الموتو                        |
| ٣٣٩         | ٣- يموتُ المؤمنُ وهو يكابدُ                    |
| ٣٣٩         | <b>٤ – ت</b> لقينُ المحتضر                     |
| ۳٤٠         | 0- قراءةً يس على الأمواتِ                      |
| ۳٤٠         | ٦- الدعاءُ للميتِ واغماض عينيه                 |
| ۳٤١         | ٧- تغطيةُ الميترِ                              |
| ۲٤۱         | ٨- تقبيلُ الميتو                               |
| ۲٤۲         | 9- شدةُ الدِّين على الميتِ                     |
| ٣٤٢         | • ١ – غسلُ الميتِ وتكفينُه                     |
| ۳٤٣         | ١١ – تجريدُ الميتِ لتغسيله                     |
| ۳٤٣         | ١٣ – عددُ ما يغسل وجعل الكافور فيه             |
| 780         | ١٣ ــ تكفينُ رسول اللَّه في ثلاثة أثوابٍ       |
| ٣٤٦         | ١٤ - تكفين الميت في قميص                       |
| ۳٤٦         | 10 – تكفين الميت بثيابٍ بيضٍ                   |
| ۳٤٦         | ١٦ – تحسينُ الكفنِ                             |
| 717         | ١٧ – جمعُ القتلى في قبرٍ واحدٍ وتقديم الأقرأ   |
| ٣٤٨         | ١٨ – النهي عن المغالاةِ في الكفنِ              |
| ٣٤٩         | ١٩ – تغسيلُ الرجلِ زوجتُه                      |
|             | ٠٢- يُصلَّى على المحدودةِ                      |
| ۳0٠         | ٢١ - تركُ الصلاةِ على المتحرِ                  |
| ۳0٠         | ٢٢ - الصلاةُ على القبرِ                        |
| ۲٥١         | ٢٣ – النهي عن النعيّ                           |
| ۲٥٣         | ٢٤ – الصلاةُ على الغائبِ، ونعيه                |
| ۲٥٢         | ٧٥- شفاعةُ المصلين في الميترِ                  |
| ۳٥٣         | ٢٦ – مكان ما يقوم على المرأةِ في الصلاةِ عليها |
| ٣٥٣         | ٢٧ - الصلاةُ على الميتِ في المسجد              |

| ۳۹۹ ً | ٤ - تقبيحُ السُّؤالِ                             | ١- فرضُ الصدقةِ على الأغنياءِ                                                     |
|-------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|       | ١ ــ وجهُ السائل يوم القيامةِ                    | ٧- زكاة الإبل والغنم والفضة                                                       |
|       | ٢ – من يسأل الناسَ تكثُراً                       | ٣٧٨ - زكاة البقر                                                                  |
|       | ٣- العمل أفضلُ من السؤالِ                        | ٤ - زكاة المياه                                                                   |
|       | ٤ – المسألةُ كذ                                  | ٥- لا صدقةً في العبدِ والفرس                                                      |
|       | ٥ ـ بَابُ قِسْمَةِ الصَّدَقَاتِ                  | ٦- الجبرُ في أخذ الزكاةِ                                                          |
|       | ١ - مَن تحلُّ عليه الصدقةُ                       | ٧- زكاة الدراهم والحولُ فيها                                                      |
|       | ٧- لا تُعطى لغنيُّ او قريًّ                      | ٨- ليس في البقر العوامل صدقة                                                      |
|       | ٣- المسألة من حمالةٍ وفاقةٍ وعيشٍ                | ٩ – زكاة مالِ البتيمِ                                                             |
|       | ٤ ـ لا تُعطى لاَل محمد                           | ١٠ - الدعاءُ للمتصدقِ                                                             |
|       | ٥- مَنْ يُعطى من الحمسِ من آلِ النبيُ عَلَيْكُوْ | ١١ – تعجيلُ الصدقةِ قبلَ وقتها                                                    |
|       | ٦ ـ مولى النبيُّ له حكمُ آلِهُ                   | ١٢ – نصابُ الزكاةِ                                                                |
|       | ٧- لا حَرَجَ في العطاء وهو غيرُ الصدقةِ          | ١٣ – زكاةُ الزرعِ ٣٨٦                                                             |
|       | ٥ - كتابُ الصيام                                 | <ul> <li>١٤ - ما يؤخَذ من زكاةِ الزرعِ</li> </ul>                                 |
|       |                                                  | ١٥ - زَرْعُ لا صدقةً فيه                                                          |
|       | ١ ـ باب صفةِ الصيامِ                             | ١٦ - الإطعامُ من ثمر الزرعِ                                                       |
|       | ١- لا يُقَدَّمُ رمضان بصيام يصلَّه به            | ١٧ – زكاةُ العنبِ                                                                 |
|       | ٧- لا يُصامُ يوم الشكُ                           | ١٨ – زكاةُ الأسورة من الذهب                                                       |
|       | ٣- إتمام عدة الشهر والتقديرُ له                  | ١٩ - زكاةُ الفضَّةِ                                                               |
| ٤١٠   | £ ــ شهادة الواحد في رؤية الهلالِ                | ٠ ٢ – زكاةُ عروض التجارة                                                          |
| ٤١٠   | 0– النية في الصيام                               | ٣٩١ – صدقةُ الركازِ                                                               |
| ۱۱3   | ٦- الإفطارُ بعد نية الصيام                       | ٢٢ – زكاة الكنز والركاز                                                           |
| 113   | ٧ سنة تعجيل الفطرِ                               | ٢- بَابُ صَدَقَةِ الْفَطْرِ                                                       |
| 713   | ٨- بركةُ السحور                                  |                                                                                   |
| 713   | ٩ ــ الإسراعُ في الإفطار                         | <ul> <li>١ - مقدار زكاة الفطرِ وبيان مستحقيها</li> <li>٢ - وقت إخراجها</li> </ul> |
| ۱۲ ع  | ٧_ باب ما يبطلُ به الصيامُ وما يجوز              |                                                                                   |
| ۱۳    | ١ - النهيُ عن الوصال                             | ٣- بَابُ صَدَقَةِ التَّطُوُّعِ أَيْ النَّفْلِ ٣٩٥                                 |
|       | ٧- بطلان الصيام بالمنكرات                        | ١٠ – فضلُ الصدقةِ في اليوم الآخر ٣٩٥                                              |
|       | ٣- جوازُ التقبيلِ في الصيام٣                     | ٢- خيرُ الصدقةِ                                                                   |
|       | ٤ – جوازُ الاحتجام في الصيامِ                    | ٣- صدقةُ المرأةِ من طعامِ بيتها                                                   |
| ٤١٦   | le district                                      | ٤ – صدقةُ المرأةِ على زوجها ٣٩٨                                                   |

| £٣٣   | ٣- الاعتكاف بعدَ الفجرِ                           | ٦- الرخصةُ في الحجامةِ                         |
|-------|---------------------------------------------------|------------------------------------------------|
|       | <ul> <li>إلا لحاجة</li> </ul>                     | ٧- الاكتحال في الصيام                          |
|       | 0- ما يُمنع منه المعتكفُ                          | ٨- إتمامُ الصائمِ إذا نسيّ                     |
|       | ٦- ليلةُ القدر في السبعِ الأواخرِ                 | ٩- الإنطارُ في القيءِ                          |
|       | ٧– ليلة القدر في ليلة سبع وعشرين                  | ـ باب الرُّخصِ في الصيام                       |
|       | ٨ــ ما يقالُ في ليلة القدر٨                       | ١- الإفطارُ في السفرِ                          |
|       | ٩ ـ لا تُشَدُّ الرحالُ إلاَّ إلى ثلاثة مساجد      | ٧- رخصةُ الإفطار في السفرِ                     |
|       | ٦- كتاب الحج                                      | ٣- رخصةُ إفطار الشيخ الكبير٣                   |
|       | ١ ـ بَابُ فَصْلِهِ وَبَيَانٍ مَنْ فُرِضَ عَلَيْهِ | ٤ – كفارةُ الجماع في نهار رمضان                |
|       | ١ – جزاءُ الحجُ الجنةُ                            | ٥- من أدرك الصبح وهو جنب ٤٢٣                   |
|       | ٧- الحجُّ جهادُ المرأةِ                           | ٧- من ماتَ وعليه صيامٌ                         |
|       | ٣- استحبابُ العمرة                                | ٤- بَابُ صَوْمِ النَّطَوُعِ                    |
|       | ٤ – الحجُّ والعمرةُ فريضتانِ                      | ١ صيام عرفة وعاشوراء والاثنين ٢٤               |
|       | ٥- مَنْ يجبُ عليه الحجُّ                          | ٢- صيامُ سنة من شوال٢                          |
|       | ٧ - حجُ الصبيُّ                                   | ٣- صيامُ النافلةِ                              |
|       | ٧- الحجُّ عن الشيخِ الكبيرِ٧                      | ٤ – الصيامُ في شعبانَ                          |
|       | ٨- الحجُّ عن الميت                                | ٥- صيامُ ثلاثة أيام من الشهرِ                  |
|       | ٩- للصبيُّ حَجُّ وعليه أخرى                       | ٥ ـ بابُ ما نُهي عن صومه                       |
|       | • ١ لا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم                | ١ ــ نهيُ المرأة عن الصيام إلا بإذنِ زوجها ٤٢٧ |
|       | ١١ - حُجُّ عن نفسيكَ ثم عن قريبِكَ                | ٢- النهي عن صيام العيدين                       |
|       | ١٢ ــ وجوبُ الحجُ لمرةِ واحدةٍ                    | ٣- النهي عن صيام أيام التشريق٣                 |
|       | ۲_ باب المواقيت                                   | ٤ – النهيُ عن صيامٍ يومَ الجمعةِ               |
|       | ١ – ميقاتُ المدينة والشام ونجد واليمن             | ٥- النهي عن صيامُ النصف الأخير من شعبان ٤٣٠    |
|       | ٧- ميقاتُ العراقِ                                 | ٦- النهيُ عن صيام يوم السبتر                   |
| £ £ A | ٣- ميقاتُ المشرقِ٣                                | ٧- مشروعيةُ صيامِ السبت والأحد٧                |
| £ £ 9 | ٣- بَابُ وُجُوهِ الإخْرَامِ وَصِفَتِهِ            | ٨- النهي عن صيام يوم عرفة بعرفة ٤٣١            |
|       | ١ – حجُّ المفرد والقارن والمتمتع                  | ٩ - النهي عن صيام الدهرِ ٤٣١                   |
| £0    | <b>3- باب الإحرام</b>                             | ٦- بابُ الاعتكاف وقيام رَمضان ٤٣٢              |
|       | ١ – الإهلال من مسجد ذي الحليفةِ                   | ١ – أجرُ من قامَ رمضانَ ٤٣٢                    |
| ۱     | ٧- رفعُ الأصواتِ بالإهلالِ                        | ٢- الحضُ على القيام في العشرِ الأواخرِ ٤٣٣     |

| ۲۷۴   | ٩ ٩ ــ التلبيةُ حتى رمي الجمار                                   | ٣– تجرَّدَ لإهلالِه واغتسلَ                    |
|-------|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
|       | • ٧- رمي الجمرة بسبع حصيات                                       | ٤- لباسُ الحرمِ                                |
|       | ٢١ وقتُ رمي الجمراتِ                                             | 0- الطيب قبلَ الإحرام وقبلَ الطواف 80٣         |
|       | ٢٢ ــ رمي الجمرات الثلاث                                         | ٦- لا ينكح المحرم ولا يخطب                     |
|       | ٢٣- التحليقُ والتقصيرُ                                           | ٧- أكلُ المحرم من صيد غيره                     |
|       | ٢٤- الحلقُ قبلَ الذبحِ والنحر قبلَ الرميّ                        | ٨- ردُّ الحرمِ هدية الصَيد                     |
|       | ٧٥- النحر قبلَ الحلقِ                                            | ٩- ما يجوزُ من قتل الدواب في الإحرام ٤٥٦       |
|       | ٢٦– الحلُّ بعد الرمي والحلقِ                                     | ١٠ – احتجم وهو محرم                            |
|       | ٢٧- على النساء التقصير                                           | ١١ - مَنْ يحلقُ راسَه لعذر                     |
|       | ٢٨- المبيت بمكة ليالي مني                                        | ١٢ – حرمةُ مكةً                                |
|       | ٢٩ ــ الرخصةُ في عدم المبيت                                      | ۱۲ – حرمةُ مكةَ                                |
|       | • ٣- الخطبةُ يومَ النحرِ                                         | ٥_ بَابُ صِفَةِ الْحَجُّ وَدُخُولِ مَكَّةَ ٤٦٠ |
|       | ٣١– الخطبةُ ثاني يوم النحرِ                                      | ١- حجةُ الوداعِ                                |
|       | ٣٢– الطواف والسعي يكفي الحجّ والعمرة                             | ٢- ما يدعو بعدُ فراغِه من التلبيةِ٢            |
|       | ٣٣- لا رملَ في طواف الإفاضة                                      | ٣- منى منحر، وعرفةُ موقفٌ٣-                    |
|       | ٣٤- المحصب ثم طواف الوداعِ                                       | ٤ - دخولُ مكَّةُ والخروج منها                  |
|       | ٣٥– نزولُ الأبطحِ                                                | ٥- القادمُ من مكة يبيتُ بذي طوى ٢٦٧            |
|       | ٣٦- البيت آخر أعمال الحاجّ                                       | ٦- تقبيلُ الحجر الأسود                         |
|       | ٣٧- فضل الصلاة في المسجدين                                       | ٧- ثلاثة أشواط يرمُلُ فيها                     |
|       | ٦_ بَابُ الْفَوَاتِ وَالإِحْصَارِ                                | ٨- استلامُ الركنين اليمانيينِ                  |
| YA3   | ١– حكمُ من أحصرَ                                                 | 9 - اتباعُ السنة في تقبيل الحجرِ               |
| ٣٨٤   | ٧- علَّي حيثُ حبستني                                             | • 1 - استلامُ الركن بمحجنٍ وتقبيل المحجن ٢٦٩   |
| £ A £ | ٣– مَنْ مرضَ بكسرٍ أو عرجٍ ونحوه                                 | 11- الاضطباعُ في الطواف ِ                      |
|       | ٧- كِتَابُ الْبُيُوعِ                                            | ١٢ – التكبيرُ في حين التهليلِ                  |
|       | ١ ــ بَابُ شُرُوطِهِ وَمَا نُهِيَ عَنْهُ                         | ١٣ – الإسراعُ بالضعفةِ من مزدلفة               |
|       | ١ – فضلُ البيع المبرور                                           | 14 جوازُ الدفعِ من مزدلفة قبلَ الفجر لعذرِ ٤٧٠ |
|       | <ul> <li>٧ - تحريم بيع ما حُرِّمَ أكله، والتحايل فيها</li> </ul> | 10 – رمي الجمرة بعد طلوع الفجرِ                |
|       | ٣- الحكمُ عند اختلاف المتبايعينِ                                 | ١٦- من أجاز رمي الجمار قبلَ الفجرِ             |
|       | \$ النهي عن ثمن الكلب ومهر البغيّ وحلو                           | ١٧– الحجُّ: مزدلفة وعرفة                       |
| ٤٨٨   | الكاهد                                                           | ١٨ – الإفاضةُ قبلَ أن تطلعَ الشمسُ             |

| 011  | ٣٥_ تحريمُ البيع لمن يقصدُ بالمبيع حراماً      | ٥- البيعُ بشرطِ                                          |
|------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
|      | ٣٦- الخراجُ بالضمانِ                           | ٦- منعُ المفلس من التصرفِ في مالِه                       |
| 017  | ٣٧ - مَنْ تصرُّفَ بشراءِ مالم يوكَّلْ بشرائِه  | ٧– حكمُ السمنِ تَقَعُ فيه الفأرةُ٧                       |
|      | ٣٨ النهي عن شراء بطون الأنعام والعبد           | ٨– النهي عن ثمن السُّنُورِ والكلبِ ٤٩١                   |
| ٥١٣  | الآبق والصدقات دون قبض                         | ٩– كلُّ شرطٍ ليس في كتاب اللَّه فهو باطلٌ ٤٩١            |
| ۰۱۳  | ٣٩- لا يُشترى السمكُ في الماءِ                 | • 1 – النهي عن بيع أمهات الأولاد ٤٩٣                     |
|      | • ٤- النهي عن بيع الثمرة قبل صلاحها            | 11- النهي عن بيع فضل الماء                               |
|      | 1 \$ - النهيُ عن بيعِ المضامين والملاقبح       | ١٢ - النهي عن عسب الفحلِ                                 |
|      | ٢ ٤ - الإقالةُ في البيعِ                       | 1٣- النهي عن بيع حَبَلِ الحبلةِ                          |
|      | ٢ بَابُ الْخِيَارِ                             | \$ 1 – النهي عن بيع الولاء وهبتِه ْ                      |
|      | ١ ــ البيعان بالخيار مالم يتفرقا               | 10- النهي عن بيع الحصاة والغَرَرِ ٤٩٦                    |
|      | ٧- ما يُقالُ للخادعِ في بيعِه                  | 17 – لا يُباعُ الطعام حتى يُكتال 49٧                     |
|      | ٣- بَابُ الرَّبَا                              | ١٧ – النهي عن بيعتين في بيعةٍ                            |
| ٥١٨  | ١ – لعنُ آكلِ الرُّبا                          | ١٨ – لا يحلُّ سلفٌ وبيعٌ ولا شِـرطان ولا ربــع           |
|      | ٢ ـ مرتبةُ الربا بين الكبائرِ                  | ما لم يضمن ولا بيع ماليس عندك ٤٩٨                        |
|      | ٣- لا تبيعوا الذهبّ بالذُّهب إلاَّ مثلاً بمثلٍ | 19 - النهيُ عن بيع العُربانِ                             |
|      | \$- الزيادةُ ربا                               | ٧٠- لا تَبِعْ ما ليس عندكَ                               |
| 019  | ٥- لا تبع التمرّ بالتمرّ إلاّ مثلاً بمثلِ      | ٢١ – التصرفُ بالنقدِ في حضور البائع ٥٠٠                  |
|      | ٦- النهي عن بيع مجهول الكيلِ                   | ٧٢ ــ النهيُ عن النجشِ                                   |
|      | ٧- الشعيرُ بالشعير                             | ٣٣ ــ النهي عن المحاقلة والمزابنة والمخابرة والثنيا. ٥٠١ |
|      | ٨- النهي عن بيع الذهب مع غيره بالذهب           | \$ ٢ – النهي عن المخاضرة والملامسةِ والمنابذة ٢٠٥        |
|      | الخالص للجهالة                                 | ٣٥- النهي عن تلقي الركبان ِ                              |
| ۰۲۲  | ٩- النهي عن بيع الحيوان بالحيوان نسيئةً        | ٢٦- النهي عن تلقي الجُلَبِ                               |
|      | • ١ - النهي عن بيع العينةِ                     | ٧٧– لا يبع الرجلُ على بيعِ أخيه                          |
| ٥٢٤. | ١١ – هديةُ المشفّع من الربا                    | ٢٨ ــ زجرُ مَنْ فرُقَ بينَ والدةٍ وولدِها ٢٠٥            |
|      | ١٢- لعنُ الراشي والمرتشي                       | ٢٩ ــ النهي عن بيع الأخوين بتفريقٍ ٧٠٥                   |
|      | ١٣ ـ جواز اقتراض الحيوان                       | ٣٠- إِنَّ اللَّهَ هِو المُستَعَرُّ                       |
|      | <b>١٤- النهي عن المزابنةِ</b>                  | ٣١ ــ النهيُ عن الاحتكار                                 |
|      | • 1 - النهي عن بيع الرطب بالتمر                | ٣٢ــ النهيُ عن تصرية الإبل والغنمِ ٥٠٥                   |
|      | ١٦- النهي عن بيع الدِّينِ بالدُّينِ            | ٣٣ ـ مَنْ رَدِّ الحَفَّلَةَ                              |
|      |                                                | ٣٤ ـ مَنْ غُثُ فلت منا                                   |

| ۰٤٨ | ١١ ـ كتابُ الشَّرِكَةِ                            | ٤ ـ بَابُ الرُّحْصَةِ فِي الْعَرَايَا وَبَيْعِ أُصُولِ النَّمَارِ ٢٧٥ |
|-----|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
|     | ١- شرُّ الحيانةِ في الشركةِ                       | ١- الرخصة في بيع العرايا                                              |
|     | ٢- الشركةُ قبلَ الإسلام                           | ٢ – النهي عن بيع الثمر حتى يبدو صلاحُه ٢٨٥                            |
|     | ٣- جواز شركة الأبدان                              | ٣- من باغ ثمراً فأصابته جائحةٌ                                        |
| ٥٥٠ | ١٢ ـ كتابُ الْوَكَالَةِ                           | ٤ ـ الشرطُ في النخلِ المؤيِّرِ ٥٣٠                                    |
|     | ١ ــ شرعية الوكالة والعمل بالقرينة                | ٥- باب السُّلَمِ وَالْقَرْضِ وَالرَّهْنِ ٥٣١                          |
|     | ٢- التصرفُ بمالِ الوكيل دونَ علمِه                | ١ – حكمُ السلف في الثمار                                              |
| 001 | ٣- الوكالةُ في الذَّبحِ                           | ٢- زجرُ من لا يؤدي الحقوق لأصحابِها ٥٣٢                               |
| 001 | £_ الوكالةُ في إقامة الحدُ                        | ٣– جواز بيع الثياب نسيئةً                                             |
|     |                                                   | ٤ – الدابةُ تُرهَنُ ٣٣٥                                               |
|     | ١٣ ـ كتابُ الإقْرَارِ                             | ٥- الرهن له غنمُه وعليه غُرمُه                                        |
| ۲۵۵ | ١٤ - كتابُ العَارِيَةِ                            | ٦- الحثُ على قضاء الدين بأحسنَ منه ٥٣٥                                |
| 007 | ١ – ضمانُ العاريةِ                                | ٧– كلُّ قَرْضٍ جَرُّ منفعةً فهو ربا ٥٣٥                               |
| 008 | ٢ - أداءُ الأمانةِ                                | ٨- كتابُ التَّفْليسِ وَالْحَجْرِ ٣٦٥                                  |
|     | ٣- عارية مؤدَّاة                                  | ١ – المالُ عند المفلسِ صاحبُه احقُّ به                                |
| 000 | ٤ ــ عارية مضمونة                                 | ٢ ـ ليس للدائنِ على المفلس من سبيلِ٣٥                                 |
| ٠٥٦ | ١٥ – كتابُ الْغَصْبِ                              | ٣- يُعطى الدائنَ من المفلس متاعَه                                     |
|     | ١- عقابُ الغاصب                                   | ٤ - من بلغ خمس عشرة سنة صار له حكم                                    |
|     | ٢– إذا زالَ النفعُ عن المغصوب                     | الرجالِ الرجالِ                                                       |
|     | ٣– مَنْ زَرَعَ في ارض قومٍ بغيرِ إذنِهم           | ٥- المرأةُ لا تُعطي إلا بإذنِ زوجِها ٥٤٠                              |
|     | ٤ – ليس لعرق ظالمٍ حقٌّ                           | ٦ من تحلُّ له المسألةُ                                                |
|     | <ul> <li>ان دماءكم وأموالكم حرام عليكم</li> </ul> | ٩- كتاب الصُّلْحِ                                                     |
|     | ١٦ – كتابُ الشفعةِ                                | ١ – الصلحُ جائزٌ والمسلمون عند شروطِهم ٥٤٢                            |
| ۰٦٠ | ١ – ما يجوزُ فيه الشفعةُ وما لا يجوزُ             | ٢ - لا يمنع جارُ جارَه أن يغرزَ خشبةً في جدارِه ٤٣ ٥                  |
| 170 | ٢- جارُ الدار أحقُّ بالدار                        | ٣- تحريمُ مالِ المسلم إلاَّ بطيبِ نفسٍ                                |
| ۰٦١ | ٣-الحارُ أحقُ بصقبِه                              | • ١ – كتابُ الحوالَةِ والصَّمانِ ٥٤٥                                  |
| ٠٦٢ | ٤ – الجارُ أحقُّ بشفعةِ جارِه                     | ١ - مَطْلُ الغنيُ ظُلُمْ                                              |
| ۰٦٣ | ٥- فورِّيةُ الشَّفعةِ                             | ٢ – جواز تحمُّلُ الدين عن المَدين٢                                    |
| ٠٦٤ | ١٧ ـ كتابُ القِرَاضِ                              | ٣- قضاءُ النبي ﷺ الدين عن الميتِ                                      |
| ٥٦٤ | ١ - في القرض بركة                                 | ٤- لا كفالةَ في حَدِّ                                                 |

| ٤ – قبولُ الهديةِ والإثابةُ عليها                         | ٢- الشرطُ في المقارضةِ                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥- اشتراطُ رضا الواهبِ                                    | ١٨ ـ كتابُ الْمُسَاقَاةِ وَالإِجَارَةِ ٥٦٥                                                                    |
| ٣- العُمرى لمن وُهبت له                                   | ١ – المساقاة والمزارعة بشطر ما يخرج ٥٦٥                                                                       |
| ٧- النهي عن شراء الهبةِ٧                                  | ٧- كراءُ الأرض ٥٦٥                                                                                            |
| ٨- الحضُّ على الإهداءِ٨                                   | ٣- نهى عن المزارعة وأمر المؤاجرةِ                                                                             |
| ٩ ـ من ذهب إلى جواز الرجوع في الهبة                       | ٤- أجرةُ الحجامِ                                                                                              |
| ٢٢ ـ كتابُ اللَّقَطَةِ                                    | ٥- كراهةُ أجرهُ ألحجامٍ                                                                                       |
| ١ – حكمُ اللقطةِ لآلِ البيتِ                              | ٦- الحثُ على إعطاء أُجرة الأجير                                                                               |
| ٢- ما تُرصفُ به اللقطةُ٢                                  | ٧- احقُ ما فيه اجرُ                                                                                           |
| ٣- تعريفُ الضالَّةِ                                       | ٨- أعطوا الأجيرَ أجرَه قبلَ أن يجفُّ عرقُه ٥٦٨                                                                |
| \$ – الانتفاءُ باللقطةِ بعدَ مرور مدة التعريف بها ٥٨٥     | ٩- تعينُ الأجرةِ                                                                                              |
| ٥- النهي عن لقطة الحاجِّ                                  | ٩ ١ – كتابُ إخْيَاءِ الْمَوَاتِ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                          |
| ٦- اللقطةُ من مال المعاهد كاللقطةِ من مال                 | ١ – أحقيةُ الأرض التي لا صاحبَ لها ٥٧٠                                                                        |
| المسلم                                                    | ٧- من احيا أرضاً ميتةً فهي له                                                                                 |
| ٢٣ ـ كتابُ الْفَرَائِضِ ٨٨٥                               | ٣- لا حمى إلاً لله ولرسوله ٧١٥                                                                                |
| ١ – ما بقي من الفرائض فلأولى رجلٍ ذكرٍ                    | ٤ – تحريم الضرر                                                                                               |
| ٢ ــ لا وراثةُ بينُ دينينِ                                | ٥- امتلاك الأرض ليس لها صاحبٌ ٧٧٥                                                                             |
| ٣- في بنتو وينتو ابن وأختو                                | ٢- حريمُ البئر ٧٧٥                                                                                            |
| ٤ - لا يتوارث أهل ملتين                                   | ٧- الإقطاعُ ببعض الأرض المواتِ                                                                                |
| ٥- ميراث الجَدِّ                                          | ٨- إقطاعُ الإمام الأرضَ الموات                                                                                |
| ٣- ميراتُ الجَدَّةِ                                       | ٩- الناسُ شُركاءُ في ثلاثٍ٩                                                                                   |
| ٧- الحالُ وارثُ من لا وارثُ له                            | ٢ - كتابُ الوَقْفِ                                                                                            |
| ٨- ميراث المولودِ                                         | ١- انقطاعُ عملِ ابنِ آدمَ إلاَّ من ثلاثٍ                                                                      |
| ٩- ليس للقاتِل ميراتُ٩                                    | ٧ ـ الوقفُ لا يُباغُ ولا يوهَبُ ٧٦٥                                                                           |
| • 1 - ما أحرزَ الوالد أو الولد فهو لعصبتِه                | ٣- صحةُ وقفِ العروض ٥٧٧                                                                                       |
| <ul> <li>١١ - الولاءُ لا يُباغُ ولا يوهَبُ</li> </ul>     | ٢١ ــ كتابُ الْهِبَةِ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                    |
| ۱۲ ــ أفرضُكم زيد بن ثابتر                                | •                                                                                                             |
| ٢٤ ـ كتابُ الْوَصَايَا ــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ۱- هبة الأولاد مع العدل بينهم                                                                                 |
| ١- الأمرُ بالوصيةِ                                        | <ul> <li>٢ - الزجرُ عن الرجوعِ في الهبةِ</li> <li>٣ - عدم الجواز في الرجوعِ عن العطية إلاَّ لوالدِ</li> </ul> |
| ٧- أكثرُ ما يُوصى به الثلثُ                               | المستخدون الربي عن المستوارة الربيرات                                                                         |

| - أحقُّ الشروط ما استحللتُم به الفروج ١٧.        | ٣ – الصدقةُ عمَّن لم يوصِ                                               |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| - الترخيص في المتعةِ والنهي عنها ١٧              | _                                                                       |
| - النهيُّ عن المتعةِ                             |                                                                         |
| ـ لعن الحُلُّل والحُلُّل له ١٩                   |                                                                         |
| - لا ينكح الزاني إلاَّ مثلَه                     | ١- لا ضمانً في الوديعةِ                                                 |
| - لا حتى يذوق الآخرُ من عُسَبلتِها ١٢٠           |                                                                         |
| الْكَفَاءَةِ وَالْخِيَارِ                        | ۲ ــ باب الحلال والحرام في النكاح                                       |
| كفاءةُ العرب والموالي ٢٠                         |                                                                         |
| كفاءَةُ الدين                                    | ۱ - الحضُ على الزواج٢٠٠ - ١ - ١ - ١ - ٢ - ١ - ١ - ٢ - ١ - ١ - ٢ - ١ - ١ |
| إنكاحُ الحجَّام                                  | ۲۰۱ الزوائج من السنة                                                    |
| تخييرُ بريرة بعد العتقِ                          | ٣- تزوَّجوا الودودَ الولودَ                                             |
| طلاق إحدى الأختينطلاق إحدى الأختين               | ٤ - تُنكَحُ المراهُ لأربع                                               |
| طلاق ما زاد عن الأربعطلاق ما زاد عن الأربع       | 9- ما يُدعى للمتزوّج من المباركةِ                                       |
| إقرارُ النكاحِ إن تأخَّرَ إسلامُ أحد الزوجين ٢٥. | ٣- ما يُقال في خطبة النكاح٧                                             |
| نقضُ النكاحِ بكفر أحد الزوجين ٢٦.                | ٧- النظر إلى ما يدعو إلى نكاح المخطوبةِ                                 |
| إذا تزوُّجت المرأة علسي زوجِهـا الأول دونَ       | ۸- لا يخطب أحدُكم على خطبة اخيه                                         |
| أن يُطلقها                                       | <ul> <li>٩ جوازُ أن يكونَ المهرُ سوراً من القرآنِ</li></ul>             |
| - ردُّ المرأةِ إذا علمَ عيباً                    | ١٠ - إعلان النكاح                                                       |
| - إذا وَجَدَ عيباً هل يدفَعُ الصداق ١٢٨          | ۱۱ ـ لا نكاحَ إلاَّ بوليّ                                               |
| - الحكمُ في العنّينِ ١٢٩                         | ۱۲ - بطلانُ النكاح بغير إذن الوليُّ                                     |
| عِشْرَةِ النَّسَاءِ                              | ۱۳ – الأيّمُ تستأمر والبكر تستاذَنُ                                     |
| النهي عن إتيان الدبر                             | ۱۴ – لا تزوُّجُ المرأة المرأة أو نفستها                                 |
| الوصيةُ بالنساء                                  | 10 - النهي عن الشغار                                                    |
| للهلةُ في الدخوُلِ على النساء من سفرٍ ٣٢         | ۱۲ – حجم الإكراه على الزواج                                             |
| لنهيُ عن نشرِ السُّرُ بينَهمَا                   | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                   |
| حقُّ الزوجةِ                                     | ١١٠ - رواج العبد بإدان مواليه                                           |
| مَنْ أَتَى إمراتَه في قبلها من دبرها ١٣٤         | 19 – لا يجمع بين المراة وعمتها ولا بسين المراة<br>1–                    |
| لدعاءُ عند الجماع ١٣٥                            | وحالتها٧                                                                |
| حرمةُ امتناع المرأةِ عن الفراش                   | ۱۱۰ لا يندح اعرم                                                        |
| عومه السيم البراد عن المبرا في السائلة           | ٢١- زواج النبي 學學 محرما ١١٦                                             |
|                                                  | ٢٢ ــ زواجُه وهو حلالٌ ٢١٦                                              |

| 700             | ١٣ - النهي عن الأكل بالشمال                                                                 | ٩- لعين الواصلة والمستوصلة والواشمسة                                 |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ٠٠٠             | ٤ ١- النهي عن التنفس في الإناءِ                                                             | والمستوشمة                                                           |
|                 | ٦- بَابُ الْقَسْمِ بَيْنَ الزُّوْجَاتِ                                                      | ١٠ – جوازُ الِغيلةِ والعَرْلِ                                        |
| <b>ገ</b> ጶ፞፞፞፞፞ | ١ - يعدلُ فيما يملكُ                                                                        | ١١ – جوازُ العَزْلِ                                                  |
|                 | ٧ – تحريم الميل إلى إحدى الزوجتين                                                           | ١٢ - الطوافُ علَى النساءِ بغسلِ وأحدٍ ٦٣٩                            |
|                 | ٣- الإقامةُ عند البكر والثيب                                                                | ٤ ـ بَابُ الصَّدَاقِ                                                 |
|                 | ٤ ــ ثلاثة أيام أو سبعة للزوجة الجديدة                                                      | ١- جعل العتق هو الصداق                                               |
|                 | ٥- جوازُ أن تهبّ المرأة يومَها لضرتِها                                                      | ٢- الصداقُ خس مئة درهم٢-                                             |
|                 | ٦- جوازُ الطواف على النساء في ليلة واحد                                                     | ٣- درعُ الصداقِ                                                      |
|                 | ٧- الاستئذان في أن يُمرَّضَ عند إحداهُنَّ                                                   | ٤ - لمن الصداقُ                                                      |
|                 | ٨- القُرعةُ بينَ النساءِ في السفرِ                                                          | ٥_ صداقُ المِثْلِ                                                    |
| 77              | ٩- النهي عن ضرب المرأة بشدة                                                                 | ٦٤٥ الاستحلالُ بالصداقِ                                              |
| 777 <u></u>     | ٢٧ ـ كتاب الطلاق                                                                            | ٧- جوازُ الصداقِ بنعلينَ٧                                            |
| 177             | ۲۷ - کتاب الطلاق                                                                            | ٨- جوازُ الصداقُ بخاتم من حديدٍ                                      |
| 177             | ع<br>١ ــ جوازُ العوض في الحُلعِ أو ردَّ الصداق                                             | <ul> <li>٩ - لا مهر أقل من عشرة دراهم</li> </ul>                     |
| 178             | ٣– جوازُ الخلع لقبحِ الوجهِ                                                                 | ١٠ – خيرُ الصداقِ أيسرُه                                             |
| 178             | ٣- أولُ خلعٍ في الإسلامِ                                                                    | ١١- صداقُ المطلقةِ قبلَ الدخولِ                                      |
|                 | ٧_ بابُ أحكامِ الطلاقِ                                                                      | ٥- بَابُ الْوَلِيمَةِ                                                |
|                 | ١ ـ أبغضُ الحلالِ الطّلاقُ                                                                  | ١- الأمرُ بالوليمةِ                                                  |
|                 | ٢_ طلاق المرأة وهمي حائضٌ                                                                   | ٧- وجوبُ الإجابة إلى الوليمةِ                                        |
|                 | ٣ــ طلاق الثلاث مرة واحدة                                                                   | ٣- شرُّ الطعامِ الوليمةُ                                             |
|                 | ٤ ــ لا هَزْلَ في النكاحِ والطلاقِ والرجعةِ                                                 | ٤ – إجابةُ الصائمِ للوليمة                                           |
|                 | <ul> <li>٥- تجاوز الله عن وساوس الأمة إلا أن تـــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul> | <ul> <li>حوازُ تعدُّد أيام الوليمة إلاَّ اليوم الثالث 101</li> </ul> |
| ۲               | <b>l</b>                                                                                    | ٦- الوليمةُ بمدين من شعير                                            |
|                 | ٦ ـ العفو عن الخطأ والنسيان والإكراه                                                        | ٧_ وليمةً بلا لحم ولا خبزِ                                           |
|                 | ٧- تحريمُ الزوجةِ ليس طلاقاً                                                                | ٨- إجابةُ أقربِ الداعيينِ                                            |
|                 | ٨_ جوازُ الكناية عن الطلاقِ                                                                 | ٩ ــ الأكلُ متكتأ ١٥٣                                                |
|                 | ٩ ـ لا طلاق إلاً بعد نكاح                                                                   | ٠١- آدابُ الطعامِ                                                    |
|                 | - ١ - لا طلاق فيما لا يملك                                                                  | 11 – البركةُ في وسط الطعام                                           |
|                 | ١١- ثلاثة رُفعَ عنهم القلمُ                                                                 | ١٧ – جوازُ استحباب طعام، وكره آخر ٦٥٤                                |

| ۳۰  | ١٠ ـ عدةُ أمُ الولدِ                           | ١٢ – الإشهادُ على رجعة المطلقة                                                                                             |
|-----|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ١١- الأقراءُ هي الأطهارُ                       | ١٣ – رجعةُ المطلقة لأنَّها حائضٌ ٢٧٩                                                                                       |
|     | ١٧ – عدةُ الأمةِ حيضتانِ                       | ٢ - كتابُ الإيلاءِ                                                                                                         |
|     | ١٣– تحريم وطء الحامل من غير الواطئ             | ١ – للإيلاء كفارة                                                                                                          |
|     | ١٤ – المفقودُ لها تتربص أربعَ سنين وتعتدُ      | ٢- مدةُ الإيلاءِ وبيان أنه ليس بطلاق ٦٨٠                                                                                   |
|     | 10 ـ المفقودُ لها تنتظر حتى يأتيها البيان      | ٣- بين إيلاء الجاهلية والإسلام                                                                                             |
|     | ١٦- تحريمُ الخلوةِ بالأجنبيةِ                  | ٧ - كتاب الظهار                                                                                                            |
|     | ١٧ ــ وجوبُ استبراء المسبيَّةِ                 | ۱ - لا يمسُّ في الظهار حتى يُكفَّرُ                                                                                        |
|     | ١٨ – ثبوت نسب الولد بالفراش من الأب            | ٧- كفارةً من واقعَ من ظهار وفي رمضان ١٨٤                                                                                   |
|     | ٣٢ كتابُ الرَّضَاعِ                            | <ul> <li>٢- كفارة من واقع من ظهار وفي رمضان ٦٨٤</li> <li>٣- كتابُ اللَّهَان</li> </ul>                                     |
|     | ١- لا تحرمُ المصةُ والمصنّانِ                  | ٣- كتابُ اللَّغانِ ٢٨٨                                                                                                     |
|     | ٢ إنَّما الرضاعةُ من المجاعةِ                  | ۱ - التفريقُ باللعانِ                                                                                                      |
|     | ٣- رضاعُ الكبير                                | ٧- لا حق للملاعن في الصَّدَاقِ                                                                                             |
|     | ٤ - التحريمُ بالرضاع كالنسب                    | ٣- جوازُ لعانِ المراةِ الحاملِ                                                                                             |
|     | ٥- التحريمُ بخمسِ رضعاتِ                       | <ul> <li>٤ - اللعنة الخامسة واجبة في الفرقة والعقاب ١٩٢</li> <li>٩ - الاعتمال الكان من الله المحمد الاعتمال ١٩٢</li> </ul> |
|     | ٦- يحرمُ من الرضاعِ ما يحرمُ من النسب          | ٥ الاعترافُ بالكذبِ بعدَ اللعانِ                                                                                           |
|     | ٧- تحريمُ الرضاعِ قبلَ الفطامِ                 | ٦- إنَّ امرأتي لا تردُّ يَدَ لامسِ                                                                                         |
|     | <ul> <li>٨- لا رضاع إلا في الحولين</li></ul>   | ٧- عقوبة اللعان الكاذب ١٩٣                                                                                                 |
|     | 9- لا رضاعً إلاَّ ما أنبت اللحمَّ              | ۸ - الإقرارُ بالولدِ                                                                                                       |
|     | ١٠ - قبولُ شهادةِ المرضعةِ                     | 9 - الشكُ في الولدِ                                                                                                        |
|     | ١١- النهي عن استرضاع الحمقى                    | ٣- كتابُ الْعِدَّةِ وَالإِحْدَادِ٥٩                                                                                        |
|     | ٣٣ - كتابُ النَّفَقَاتِ                        | ١- انقضاء العدة بوضع الحملِ                                                                                                |
|     | ١ – الأخذُ من النفقة دونَ علمِ الزوجِ لبخلِه   | Y - العدةُ بثلاث حِيَضٍ                                                                                                    |
|     | Y = ابدأ بمن تعولُ                             | ٣- المطلقةُ ثلاثاً ليس لها سكن ولا نفقةٌ ٦٩٧                                                                               |
| VYY | ٣- للمملوك طعامُه وكسوتُه                      | ٤- الحدادُ أربعة أشهر وعشراً                                                                                               |
| VYY | £ – من حق الزوجة الإنفاق عليها                 | 0- ما تفعله الحادّة                                                                                                        |
|     | <ul> <li>الحض على الإنفاق على الأهل</li> </ul> | ٧٠٠ الكحلُ للحادُةِ                                                                                                        |
|     | ٦- لا نفقةُ للحامل المتوفى عنها زوجُها         | ٧- جواز خروج المعتدةِ للضرورةِ ٧٠١                                                                                         |
| VYE | ٧– إذا عسرَ الزوجُ عن النفقةِ                  | ٨- عدةُ المتوفى عنها زوجها في بيتها                                                                                        |
|     |                                                |                                                                                                                            |

| ۷٥١.          | ٧- ديةُ الحطأ                           | ٨– جواز تفريق الزوجين إن عجــز الــزوجُ عــن              |
|---------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|               | ٣- أعتى الناس ثلاثةً                    | الإنفاقِ١٧٠٥                                              |
| ۷٥٣.          | ٤- دية الخطأ وشبه العمد                 | ٩ ــ من غاب عن امرأته ينفق أو يُطلقُ٩                     |
|               | <ul><li>دية الأصابع والأسنان</li></ul>  | ١٠ – الحثُّ على الإنفاقِ على الأقرب فالأقرب. ٧٢٧          |
|               | ٦- ضمان الطبيب                          | ٣٤ كتابُ الْحِضَانَةِ                                     |
| ۷٥٤.          | ٧- دية المواضح                          | ١ – حقُّ المرأة في حضانة الولد ما لم تتزوُّج              |
| ۷٥٤.          | ٨- دية أهلِ الذمةِ نصف دية المسلم       | ٧٣٠ - تخييرُ الولد بينَ أبويه                             |
| ۷٥٦.          | ٩- لا قُرَدُ في جراحِ بلا قصدِ          | ٣- جوازُ أن تكونَ الحضانة للأم الكافرة٣٠                  |
| ٧٥٦ .         | • ١- من جعل الدية اثني عشر الفاً        | ٤ – الحالة عنزلة الأم                                     |
| ٧٥٦           | ١١ ـ لا يُطْلَبُ أحدٌ بجنايةِ غيرِهِ    | 0_ رعايةُ الخادم وإطعامُه                                 |
| <b>Y0Y</b>    | ٣- بَابُ الْقَسَامَةِ                   | ٦- رعايةُ الحيوان في ماكلِه ومشربِه                       |
| ٧٥٧           | ١- قصةً معَ يهودَ                       | ٣٥ - كتاب الْجنايَاتِ                                     |
| <b>771</b>    | ٤ ـ بَابُ قِتَالِ أَهْلِ الْبَغْيِ      | ٧٣٤ ١٠٠ القصاص                                            |
|               | ١- نحريم قتالِ المسلمِ                  |                                                           |
|               | ٧- مَنْ فارقَ الجماعة لا يُقاتَلُ       | ۱ - لا يُباحُ دم امرئ إلا بإحدى ثلاثو ٧٣٤                 |
|               | ٣- دليلُ الفئةِ الباغية                 | ٧٣٥ أول ما يُقضى بين الناس الدماء                         |
|               | ٤ ـ لا يُقْتَلُ أسيرُ البُغاةِ وجريحُهم | ٣- قصاص العبد من السيد                                    |
|               | ٥ــ من يُحاوَلُ الفتنةُ يُقاتَلُ        | ٤ - لا يُقَتَّلُ الوالدُ بالولدِ                          |
| 410           | ٥ ـ بَابُ قِتَالِ الْجَانِي             | ٥- لا يُقتَلُ مسلم بكافر                                  |
|               | ١ ــ من تُتِلَ دونَ مالِه فهو شهيد      | ٣٠ ـ يُقَتَلُ الرجلُ بالمرأةِ                             |
|               | ٢- لا ديةً للمعتدي                      | ٧٤٠ إذا كانت الجناية خطأ٧ لـ متره و كانت الجناية خطأ٧ ٧٤٠ |
|               | ٣- فقءُ عين من نظرَ إلى محلُّ غيره      | <ul> <li>٨- لا يقتص في الجراحات حتى تتبرأ</li></ul>       |
|               | ٤- تحمُّل أهلِ الماشية إنسادَ ماشيتهم   | ٩- قتلُ امرأةِ في بطنها جنينٌ                             |
|               | ٣- باب قتل المرتد                       | ۱۰ - القصاصُ في السُّنُّ                                  |
| ۷٦٨           | ١- قتل رجل أسلم ثم تهوَّدَ              | ١٢ ــ إذا عاونَ رجلُ رجلًا علىٰ قتل آخَرَ ٧٤٥             |
| ۷٦٩           | ٢_ مَنْ بَدُّلَ دينَه فاقتلوه           | ١٣ - قتلُ مسلم بمعاهَدِ                                   |
| <b>VV •</b> ' | ٣- قتلُ سابُ الرسول 攤                   | ٠٤٠ - قتلُ المُشتركين في القتل                            |
| <b>YY1</b>    | ٣٦ كِتَابُ الْحُدُودِ                   | ١٥- التخييرُ بينَ العقلِ والقتلِ٧٤٧                       |
| <b>YY1</b> :  | ١ ـ بَابُ حَدُّ الزَّانِي               | ٧٤٧ بَابُ الدِّيَاتِ                                      |
|               | ١– الرجمُ على المحصن والجلدُ لغيره      | ١- ذكرُ الدياتِ على العمومِ١                              |

| ۷۹۳. | • ١ - لا سرقةً في الثمر إن أصابه بفيه                         | ٢– حكمُ البكر والنيُب                              |
|------|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
|      | ١١- إذا وَصَلَ خبرُ السارق إلى الحــاكم أقيــمَ               | ٣- الرجمُ بالإقرارِ                                |
|      | عليه الحدُّ                                                   | ٤ – التثبتُ من المُقرُّ بالزنى في قصة ماعز ٧٧٥     |
|      | ١٢ من سَرَقَ غيرَ مرَّةِ                                      | <ul> <li>نزولُ الرجم في كتاب الله تعالى</li> </ul> |
|      | 17- نسخُ القتلِ في السرقة الخامسةِ                            | ٧٧٦ حدُّ الأمة الجَلْدُ ثم البيعُ                  |
|      | ع – بَابُ حَدُّ الشَّارِبِ وَبَيَانِ الْمُسْكِرِ              | ٧- الأمرُ بإقامةِ الحدود على العبيد ٧٧٨            |
|      | ١- جلدُ الشاربِ أربعين ثم ثمانين                              | ٨- الصلاةُ على من أُقيم عليه الحدُّ                |
|      | ٢- الاستدلالُ على الشربِ بالقرينة                             | ٩ ـ رجمُ رجلٍ ويهوديُ وامرأةِ ٧٨٠                  |
|      | ٣- قتلُ الشاربِ في الرابعةِ                                   | ١٠ – كيف يُضْرَبُ الضعيفُ الحدُّ ٧٨١               |
|      | ٤– النهي عن ضرب الوجهِ                                        | ١١ – قتلُ اللوطيِّ والواقعِ على البهيمةِ ٧٨١       |
|      | ٥- لا تقامُ الحدودُ في المساجدِ                               | ١٢ حدُّ الضربِ مع التغريبِ                         |
|      | ٦- تحريم الخمر ونبيذ التمر                                    | ١٣- لعنُ المخنثين والمترجلات                       |
|      | ٧ الخمر من خمسةٍ                                              | ١٤- دفعُ الحدود بالشبهات                           |
| ۸۰۲  | ٨– كل مسكر حرام                                               | ١٥– إقامةُ الحـدُ على مَـنْ وَصَـلَ فعلُـه إلى     |
|      | ٩– ما أسكرَ كُثيرُه فقليلُه حرامٌ                             | الحاكم ١٨٧                                         |
|      | • 1- إراقةُ النبيذ في مساء اليوم النالث                       | ١ ـ بابُ حَدُّ الْقَذْفِ ِ ٢٨٤                     |
| ۸۰٥  | ۱۱- لا يتداوى بخمرٍ                                           | ١- حدّ القذف في حادثة الإنك                        |
| ۸۰٥  | ٥ ـ بَابُ النَّغْزِيرِ وَحُكْمِ الصَّائِلِ                    | ٧٨٠ نسخُ حدُّ القذف في اللعانِ٢                    |
| ۸۰٦  | ١– لا يجِلَدُ أكثر من عشرة في تعزير                           | ٣- لا يُحَدُّ السَّيْدُ في مملوكِه                 |
| ۲۰۸  | ٢ أقيلوا ذوي الهيئاتِ عثراتِهم إلاَ الحدود                    | ١- بَابُ حَدِّ السَّرِقَةِ                         |
|      | ٣- التعزيرُ على الحمرِ ودفع ديته إن مــات في                  | ١- أقلُ ما يُقطَعُ فيه السارق                      |
| ۸۰۷  | الحدُ                                                         | ٧٨٨ من قُطع في مجنً                                |
| ۸۰۸  | ء من قُتِلَ دونَ مالِه فهو شهيدٌ                              | ٣– من قُطِعَ في بيضةِ وحبلٍ٣                       |
| ۸۰۸  | 0– النهيُ عن قتلِ المؤمنِ                                     | ٤- لا شفاعةً في الحدودِ                            |
|      | ٣٧ كِتَابُ الْجِهَادِ                                         | ٥- ليس على مختلس قطعٌقطعُ ٧٩٠                      |
|      | ١ – علامةُ النفاقِ في الجهادِ                                 | ٧٩١ لا قطعَ في ثمرِ                                |
|      | ٣ ـ الجهادُ بالأموال والأنفس والألسن                          | ٧- اعترافُ السارق وليس معه شيءٌ٧٩٢                 |
|      | ٣- جهادُ المرأة الحجُّ                                        | ٨- الحسمُ بعدَ القطعِ٨                             |
|      | <ul> <li>احج بهاد المراه الحج المراه الحج الموالدين</li></ul> | ٩- إذا تلف المسروق لم يغرم السارق إذا أقيم         |
|      |                                                               | عليه الحدُّ                                        |
| ,,,, | ٥– وجوبُ الهجرةِ من بلاد المشركين                             |                                                    |

| ، المصلحةِ                                                       | ٣٤- التنفيلُ حسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٦- لا هجرةً بعد الفتح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| , الغُلولِ ٨٢٩                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٧- الجهادُ من أجلِ كلمة اللَّه٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لا يُعَدُّ من الغُلولِ ٨٣٠                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٨- لا تنقطعُ الهجرةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ، ولبس الثياب من الفيء                                           | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٩- جوازُ استرقاقِ العرب وقتلُ المقاتلين ٨١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸۳۰                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • 1 – دعوةُ المشركين إلى إحدى ثلاثِ ٨١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸۳۰                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 11- التوريةُ في الحرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| د والنصــاری مــن جزیـــرة                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٢ ــ وقتُ القتالِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| AT1                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٣– جوازُ قتلِ النساء والصبيان عند التــــــرُس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نوتِ سنةٍ                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بهم ونحوه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ، النفلِ                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۶ ـ V يُستعانُ بمشرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الوفاء به ۸۳٤                                                    | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 10 – الإنكارُ على قتلِ النساء والصبيانِ ٨١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المفتوحةِالمفتوحةِ                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٦ – جوازُ قتل شيوخ المشركين ٨١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لْهُدْنَةِ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مجوس هجر ۸۳٥                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1٨- ﴿ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ية من العرب                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 19 ـ جواز حرق الأشجار وإنسادها ٨٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۸۳٦                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠٢٠ تحريم الغُلُولِ ٨٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| لا يُعلى عليهلا يُعلى عليه                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣١ – السلبُ للقاتلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| دَ والنصارى بالسلامِ ۸۳۸                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٢ـــ معرفةُ القاتل بالقرينةِنالله المعرفةُ القاتل بالقرينةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ع المشركين لمدة معلومة ٨٣٩                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٣– جواز قتل الكفار بالمنجنيق إذا تحصنوا ٨٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| لى عدم استقبالِ المسلمين ٨٣٩                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٢٤ - جوازُ قتل مَنْ حَلُ قتلُه وإن كان متعلقاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ير                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | باستار الكعبةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| رَّمْيرَّمْني                                                    | ٣٩ - كتابُ السَّنْقِ وَال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | يسلط والمراجعة والمراجع والمراجعة والمراجعة والمراجعة والمراجعة والمراجعة والمراجعة وا |
|                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٦ – جوازُ مفاداة المسلمِ بالمشركِ ٨٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ي بين الخيلما ين الخيلما                                         | the same of the sa | ٣٧ - تحريمُ الدماءِ بالإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| علـــى جُعْــلٍ مــن غــير<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــ | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٢٨ ـ جـــواز تـــرك أحـــذ الفــداء مـــن الأســــير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ن لایکون قماراً ۸٤۲                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لشفاعةٍ فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| على القوةِ ٨٤٢                                                   | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٧٩ - انفساخُ نكاحِ المسيئةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| على القوةِ                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٠ جوازُ التنفيل للجيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٠ - تا يسهم نتراجِل والقرشِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ابا                                                              | · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٣٢ ـ لا نَفَلَ إلاَّ بعد الحُسرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| غلبعلب غلب                                                       | ۲ – تحریم کل ذی =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | AY9 [-1], 1 311 WY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| <ul> <li>٤- وقت الأضحية بعد الصلاة</li></ul>                           | ٣- تحريم لحوم الحمر الأهلية، وتحليل لحـوم                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥- ما لا يجوزُ من الضحايا                                              | الخيلالله المعالم |
| ٣_ سنُّ الأضحيةِ                                                       | ٤- حلُّ الجراد ٨٤٦                                                                                        |
| ٧- لا تجزئ الأضحية بعيبو                                               | ٥ حلُ الأرانبِ                                                                                            |
| ٨- توزيعها على المساكين دون الجزار                                     | ٣– تحريم أكل النمل والنحل والهدهد والصُّردِ. ٨٤٧                                                          |
| ٩ ـ جوارُ الاشتراك في البدنة والبقرة                                   | ٧- حلّ الضبع                                                                                              |
| ٢٧١ كتابُ الْعَقِيقَةِ                                                 | ٨- تحريم أكل ُ القنفذ                                                                                     |
| <ul> <li>١ يعنُّ عن الغُلامِ كبشاً</li> </ul>                          | ٩- النهي عن أكل الجلاّلةِ٩                                                                                |
| ي ق ص الغلام شاتين، وعن الأنثى شاةً ٨٧١                                | ١٠- حلّ الحمار الوحشي                                                                                     |
| ٣- العقيقةُ والحلقُ والتسمية في اليوم السابع ٨٧٢                       | ١١- حلّ الفرس ١٤٩                                                                                         |
| ٤٤ كِتَابُ الْأَيْمَانَ وَالنَّذُورِ ٥٧٥                               | ١٢ حلّ الضبّ                                                                                              |
| • •                                                                    | ١٣ ـ تحريم قتل الضفدع                                                                                     |
| ۱- النهي عن الحلف بغير الله                                            | ٤١ ـ كتابُ الصَّيدِ والذَّبائح                                                                            |
| ۲ اليمينُ على نية المستحلف                                             | ١ – جوازُ اقتناء كلب الماشية والصيد والزرعِ ٨٥٢                                                           |
| ٣- العدولُ عن اليمين إلى خيرِ منها                                     | ٢- حلّ أكل صيد الكلب المعلّم                                                                              |
| <ul> <li>٤ حكمُ المشيئةِ في اليمينِ</li> <li>٥ عينُ النبي ﷺ</li> </ul> | ٣- النهي عن أكل صيد المعراض بعرضه ٨٥٥                                                                     |
| ٦- اليمينُ الغموسُ من الكبائرِ ٨٨٠                                     | ٤ جوازُ الصيد بالسهم مالم ينتن ٨٥٦                                                                        |
| ٧- اللغو في الأيمان٧                                                   | ٥- حكم اللحم الجهول التسمية عليه ٨٥٦                                                                      |
| ٨٨٠ جواز اليمين بأسماء اللّه الحسني                                    | ٦- النهي عن صيد الخذفو                                                                                    |
| ٩_ المبالغةُ في الثناءِ على المعروف٩                                   | ٧– تحريمُ جعل الحيوان هدفاً للرمي ٨٥٧                                                                     |
| . ١ - النهي عن النذر ٨٨٤                                               | ٨- صحة تذكية المرأة، والتذكية بمجرِ حادً ٨٥٨                                                              |
| ١١ – كفارةُ النذر كفارة اليمينِ ٨٨٥                                    | ٩_ شرطُ الذكاةِ ما يقطع ويجري الدمُ ٨٥٨                                                                   |
| ١٢ ـ لا وفاءَ لنذر في معصيةِ                                           | ١٠- النهي عن قتلِ الحيوان صبراً ٨٥٩                                                                       |
| 17 - أنواعُ النذر وكفارتُه                                             | ١١- الإحسانُ في القتلةِ والذبح                                                                            |
| 14 - النذرُ في معصيةِ                                                  | ١٢ – ذكاةُ الجنين ذكاةُ أَمُو                                                                             |
| 10- نذرُ المشى إلى بيت الله                                            | ١٣ – مَنْ نَسِيَ ان يُسَمِّيَ                                                                             |
| ١٦- قضاءُ النذر عن الميتر                                              | ٤٢ ـ كتابُ الأضَّاحِيِّ                                                                                   |
| ١٧ ـ شرطُ النذر                                                        | ١– طريقةُ الذبح وما يقولُ الذابحُ ٨٦٢                                                                     |
| <ul> <li>١٨ - لا يتعين المكان في النذر</li> </ul>                      | ٢- الدعاءُ عند الذبح                                                                                      |
| ١٩ ـ لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد ٨٨٩                             | ۳- الحضُّ على الأضحة                                                                                      |

٥

| ٥- تغليظ الحلف بالمكان والزمان               | ٠٧٠ وفاءُ نذر الجاهليةِ                                      |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ٦- جزاءُ اليمينِ الكاذبةِ يوم القيامةِ ٩٠٨   | ٤ - كِتَابُ الْقَصَاءِ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| ٨- ردُّ اليمين على طالب الحقّ                | ١_ باب أحكام القضاء                                          |
| ٩- الاعتبارُ بالقرائنِ أو الخبرة في الحكم    | ١- القضاةُ ثلاثةً                                            |
| ٤٦ كِتَابُ الْعِنْقِ                         | ٣- التحذيرُ من ولاية القضاءِ٢                                |
| ١- الحضُ على العتقِ٩١٣                       | ٣- النهي عن الحرص على الإمارةِ ٨٩١                           |
| ٢ – العنقُ فكاكُ من النار                    | ٤- أجرُ الحاكم إذا أصابَ أو أخطأ ٨٩٢                         |
| ٣- أفضلُ الرقابِ أغلاما ثمناً                | ٥- النهي عن الحكم عند الغضب                                  |
| ٤ تبعيض العتق                                | ٦- وجوبُ السماعِ من طرفين ٨٩٥                                |
| ٥ عتقُ الوالد                                | ٧- حكمُ الحاكم لا يُحلُ الباطلَ٧                             |
| ٦- عتنُ المحرم                               | ٨- محاسبة القضاة شديداً                                      |
| ٧- ردّ العتني على ما جاوز الثلث من مال       | ٩- أمنيةُ القاضي يوم القيامةِ ٨٩٧                            |
| المعتقِا                                     | ١٠ – عدمُ جواز تولية المرأة للقضاء ٨٩٧                       |
| ٨- العتقُ بشرطِ                              | ١١ – زجرُ الوالي عن الاحتجاب ٨٩٨                             |
| ٩- الولاءُ لمن أعتقَ                         | ١٢ – لعن الراشي والمرتشي في الحكم ٨٩٨                        |
| ١٠ ــ الولاءُ لا يُباعُ ولا يوهَبُ           | ١٣– وجوب مجيء الخصمين عند القاضي ٨٩٩                         |
| ١١- المديَّرُ والمَحاتَبُ وأَمُّ الولدِ ١١٩  | ٧- بَابُ الشَّهَادَاتِ                                       |
| ١٢ – ردُّ العتقِ إذا كان مُفلساً ١٦          | ١ - خيرُ الشُّهداء                                           |
| ١٣- الكاتُّبُ عبدٌ ما بقي عليه مـن مكاتبتِـه | <ul> <li>٢ مذمة الشهادة بعد القرون الثلاثة الأولى</li> </ul> |
| شيءً                                         | ٣ــ ثلاثةً لا تجوزُ شهادتُهم في ثلاثةٍ ٩٠٢                   |
| ١٤- احتجابُ السيدة عن المكاتب                | ٤- ردُّ شهادة البدويّ في القروي                              |
| ١٥- دية المكاتب                              | ٥- الحكمُ بظاهر الحالِ                                       |
| ١٦ – لم يترك رسولُ الله ﷺ عبداً ولا أمةً ٩٣٢ | ٦- شهادةُ الزور من أكبر الكبائرِ ٩٠٣                         |
| ١٧ - عتقُ الأمةِ إذا ولدت من سيِّدها ٩٢٣     | ٧- الشهادةُ باليقينِ                                         |
| ١٨- فضلُ مَنْ أعانَ مكاتباً                  | ٨- القضاءُ بالشاهد واليمينِ                                  |
| ٤٧ - كتابُ الأدَبِ                           | ٣- بَابُ الدَّعَاوَى وَالْبَيَنَات                           |
| ١- حقُّ المسلم على المسلمِ ستَّ              | ١- اليمينُ على المُدّعى عليه                                 |
| ٢ شكرُ النعمةِ                               | ٢- القُرعةُ في اليمينِ                                       |
| ٣- البرُّ والإثمُ                            | ٣– شدةُ الوعيد لمن اقتطعَ حقّاً ليس له ٩٠٦                   |
| ٤ - النهيُّ عن التناجي دونَ الثالث           | \$- في رجلين اختصما ليس لأحدهما بينةٌ ٩٠٧                    |

| 907  | <ul> <li>3 من تشبّة بقوم فهو منهم</li> </ul> | ٥- لا يُقيمُ الرجلُ الرجلَ من مجلسِه                       |
|------|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|      | 0- احفظ اللَّهَ يحفَّظْكَ                    | ٦- اللعقُ بعدَ الطعامِ                                     |
| 908  | ٦- ازهد في الدنيا يُحبك اللّهُ               | ٧- من يبتدئ بالسلام أولاً                                  |
| 900  | ٧- إنَّ اللَّهَ يُحبُّ العبدَ التقيُّ        | ٨- يُجزئُ عن الجماعَة في السلام واحدٌ                      |
| ۹٥٥4 | ٨_ من حسنِ إسلام المرء تركه ما لا يعني       | <ul> <li>٩٣١ تبدؤوا اليهود والنصارى بالسلام ٩٣١</li> </ul> |
| 900  | ٩ ـ ذمُّ التوسُّعِ في الماكولِ والشبعِ       | ١٠ - تشميت العاطسا                                         |
|      | • ١ - خيرُ الخطائين التوابونَ                | ١١ – النهي عن الشرب قائماً                                 |
|      | 11- الصمتُ حكمةً                             | ١٢ – الانتعالُ باليمينِ والنزع بالشمالِ ٩٣٢                |
| 909  | . ٥ ـ كتابُ مساوئ الأخلاق                    | ١٣ – النهي عن المشي في نعلٍ واحدةٍ ٩٣٣                     |
| 909  | ١ - مَذَمَّةُ الحَسَدِ                       | 1.6 – النهي عن جرُّ الثوب خَيلاءَ ٩٣٤                      |
| ۹٦٠  | ٧ ـ مذمَّةُ الغَضبِ                          | • 1 – الأكلُ باليمينِ ِ                                    |
| ۹٦١  | ٣- الظُّلمُ ظلماتُ يوم القيامةِ              | 17 – النهي عن الإسراف والخُيلاهِ                           |
| ۹٦١  | ٤ - مذمّةُ الشّخ                             | ٤٨ ــ كتابُ الْبِرِّ وَالصَّلَةِ                           |
| ٩٦٢  | ٥- مذمّةُ الرياء                             | ١- صلةُ الرحم تزيدُ في الرزقِ                              |
| ۹٦٤  | ٣- آيةُ المنافقِ ثلاثً                       | ٢- جزاء قاطع الرحم                                         |
| ۹٦٥  | ٧- مذمةُ السبابِ والقتالِ                    | ٣– النهي عن العقوق ِ                                       |
| ۹٦٦  | ٨ مذمَّةُ الطَّنُ                            | ٤ ــ رضا اللَّه في رضاً الوالدين ٩٤١                       |
| ۹٦٧  | ٩- مذمَّةُ الغشِّ                            | ٥- حقُّ الجارِ                                             |
| ۸۲۶  | • ١- مذمَّةُ ضرر الوالي لرعيتِه              | ٦- شدةُ ذنب الزاني بحليلةِ جارِه                           |
| ۸۲۶  | ١١- مذمَّةُ ضربِ الوجهِ                      | ٧- كيف يشتمُ الرجلُ والديه                                 |
| ۹٦٨  | ١٢ مذمَّةُ الغضبِ                            | ٨ــ النهي عن الهجر فوق ثلاثرٍ ٩٤٤                          |
| ۹٦٩  | ١٣ ــ مذمةُ أكلِ الأموالِ بالباطلِ           | ٩ - كلُّ معروفٍ صدقةً٩                                     |
|      | ١٤ مدمةُ الظُّلمِ                            | • 1 - من المعروف البشاشةُ بوجهِ أخيك ٩٤٥                   |
| ۱۲۰  | 10 مدمَّةُ الغيبةِ                           | ١١- فضلُ من أعانَ مسلماً                                   |
| RV1  | ١٦- مذمةُ البغض بين المسلمين                 | ١٢ – من دَلُّ على خيرٍ فله مثلُ أجرٍ فاعِله ٩٤٦            |
| ٣    | ١٧ ــ مذمةُ المنكراتِ والأهواءِ              | 18– وجوبُ المُكافأة للمحسنِ ٩٤٧                            |
|      | ١٨ ــ مذمةُ المراءِ وإخلاف الموعدِ           | ٩٤٨ كتابُ الزُّهْلِ وَالْوَرَعِ ٩٤٨                        |
|      | ١٩ ــ مذمةُ البُخلِ وسوءِ الخُلقِ            | ١- الحلالُ بيِّنُ والحرامُ بيِّنٌ                          |
|      | ٠٠ عـ مذمَّةُ المستثَّينِ                    | ٢- تَعِسَ عبدُ الدينار والدرهم ٩٥١                         |
| ٧٥   | ٢١ ـ مذمَّةُ المضارَّةِ والمنازعةِ           | ٣- كُن في الدنيا كأنك غريبٌ                                |

| ١٤- فضلُ بسطِ الوجهِ وحسن الخلقِ                | ٣٢ مذمَّةُ الفاحش البذيء                        |
|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 10- فضلُ المصارحةِ والكاشفةِ                    | ٣٣ منمة اللعن                                   |
| ١٦- فضلُ المخالط للنباس والصبابر علمي           | ٢٤ ـ مذمةُ سبّ الأمواتِ ٩٧٦                     |
| اذاهم۱۹۹۰                                       | ٢٥ ـ مذمّةُ النمّامِ                            |
| ١٧ – فضلُ حسنِ الخُلقِ                          | ٧٥ – مذمّةُ النمّامِ                            |
| ٥٢ - كتابُ الذِّكْرِ وَالدُّعَاءِ               | ٧٧ ـ مذمَّة الحداعِ والبخلِ                     |
| ١- فضلُ الذكرِ                                  | ٢٨ ــ مدمَّةً من تسمَّعَ لقومٍ هم له كارهون ٩٧٧ |
| ٧- فضلُ مجالسِ الذكرِ                           | ٣٩- مذمةً المتتبع لعيوب الناس ٩٧٨               |
| ٣- ذُمُ الجالس الَّتِي لا يُذكر فيها اللَّه ٩٩٤ | ٣٠ مذمَّةُ الكِبْرِ                             |
| ٤- فضلُ التهليل والتحميد                        | ٣١ مذمَّةُ العجلةِ                              |
| ٥- فضلُ التسبيحِ والتحميدِ                      | ٣٧ ـ مذمّة الشوم                                |
| ٦- فضلُ الباقياتِ الصالحاتِ                     | ٣٣ مذمَّة اللعنِ                                |
| ٧- أحبُّ الكلامِ إلى اللّهِ أربعٌ               | ٣٤ مذمَّةُ التعبيرِ                             |
| ٨- فضلُ الحوقلةِ٨                               | ٣٥- مذمةُ الكذبِ                                |
| ٩- الدعاءُ هو العبادةُ٩                         | ٣٦ مذمَّةَ الغِيبةِ                             |
| ١٠- فضلُ الدعاء                                 | ٣٧ - مذمَّةً شديد الخصام                        |
| ١١ – الدعاءُ بينَ الأذانِ والإقامةِ ٩٩٨         | ٥ ـ كِتَابُ مَكَارِمِ الأُخْلاقِ ٩٨٣            |
| ١٢ – استجابةُ الدعاء برَفعِ اليدين ٩٩٩          | ١- فضلُ الصدقِ                                  |
| ١٣- مسح الوجهِ باليدين بعد الدعاءِ ٩٩٩          | ٢- التحذيرُ من الظنِّ٣-                         |
| ١٤ - فضلُ الصلاةِ على الذي ﷺ ٩٩٩                | ٣– التحذير من الجلوس في الطرقات٣                |
| 10 سيدُ الاستغفار                               | ٤- فضلُ التفقُّهِ في الدينِ                     |
| ١٠٠٠ كلمات تقالُ في الصباح والمساء              | ٥- فضلُ حُسْنِ الخُلُقِا                        |
| ١٠٠١- الاستعاذة من زوال النعمة والعافية         | ٦- فضلُ الحياءِ                                 |
| ١٨- الاستعاذةُ من غلبــةِ الديــن والعــدوّ     | ٧– فضلُ القوةِ والتحذيرُ من (لو) ٩٨٦            |
| وشماتة الأعداء                                  | ٨- فضلُ التواضُعِ٨                              |
| ١٩٠- الدعاءُ بأسماءِ اللّه الحُسني              | ٩- فضلُ الدفاع عن المسلم                        |
| ٢٠- دعاءُ الصباحِ والمساءِ                      | • 1 - فضلُ الصدقةِ والعفو والتواضع ٩٨٨          |
| ٢١- الدعاءُ للدنيا والآخرة                      | ١١ – فضلُ السلامِ والكرم وقيام الليلِ ٩٨٨       |
| ٢٢– الاســـتغفارُ مـــن الخطيئـــةِ والجهـــل   | ١٢- فضلُ النصيحةِ                               |
| والإسراف                                        | ١٣– فضلُ التقوى وحسنِ الخُلقِ ٩٩٠               |
|                                                 |                                                 |

| • | • | ٣ | ٣٣٪ الدعاءُ بالصلاح في الدنيا والأخرة   |
|---|---|---|-----------------------------------------|
|   |   |   | ٢٤- الدعاءُ بالنفع                      |
| • | • | ٤ | ٧٥ - الدعاءُ بالعلم والاستعادة من النار |
| ٠ | • | ٤ | ٣٦- السؤالُ من الخير كُلَّه             |
|   |   | ٤ | ٧٧ - كلمتان حستان الى الدحمن            |