

الدكتورنبيل راغب

علي مولا

الجئزة الأول

## الدكتورنبيل راغب

# موسوعة أدباء أمريكا

الجغالاوك



تصميم الغلاف: شريفة أبو سيف

## عوسوعة أدباء أمريكا

### الإشداء

دلاً روم الملائد بني الأحود مفيارة والمورث مفها بن ..

أتشرف بإهراء هزه الموسوعة .

نبيل راغب

## شکر و تقدیر

من الصعب أن نجد الكتاب الذى قام مؤلفه بكتابته بمفرده ، إذ أن الباحث يعتمد فى دراسته على الأسس التى أرساها من سبقه فى نفس المضار . فالمعرفة نهر متصل من المنبع إلى المصب ، وإذا كان هذا المعيار ينطبق على أى كتاب ، فإنه ينطبق من باب أولى على موسوعة تضم كل أعلام الأدب الأمريكى .

ولهذا تعتبر هذه الموسوعة نمرة مجهودات كثيرة تضاف إلى المجهود الذى قام به المؤلف الذى يود أن يفدم أعمق الشكر والتقدير لكل من ساهم فى إقامة هذا البناء، وبصفة خاصة أمناء مكتبة الكونجرس بواشنطن، وأمناء مكتبة جامعة هارفارد، وأمناء مكتبة المتحف البريطانى بلندن، وموظنى دار الكتب والوثائق بالقاهرة، وموظنى مكتبة جامعة القاهرة، وذلك لحرصهم على توفير المراجع اللازمة للبحث بين يدى الباحث سواء بالاستعارة أو بالتصوير أو بالاطلاع.

كما لا ينسى الباحث الدور المخلص والقيم الذى قامت به زوجته التى ساندته وساعدته فى كل سطر خطه فى هذه الموسوعة ، وفى كل ليلة سهرها من أجل إنجازها على مدى السنوات الأربع الماضية .

إلى كل هؤلاء أقدم كل الحب والتقدير والوفاء لأنه لولا مساعداتهم القيمة لما كان فى الإمكان أن تخرج هذه الموسوعة إلى حيز الوجود بهذه الصورة .

## منهج الموسوعة

جرت التقاليد المرتبطة بتأليف الموسوعات المتخصصة – أن تقوم الموسوعة بدور المدّخل أو المفتاح بالنسبة للباحث الذي يريد أن يتعمق في دراسة أحد الموضوعات أو العناصر التي تشتمل عليها الموسوعة ؛ فهي تمده بالملامح العامة ، والمراجع المرتبطة بهذا الموضوع أو العنصر ؛ حتى تضع في يده بداية الخيط الذي سيتنبعه بعد ذلك في مواجع أخرى تعالج الجوانب التفصيلية الدقيقة للبحث الذي يقوم به . أي أن دور الموسوعة يقتصر على مساعدة الباحث في وضع قدمه على بداية الطريق ، أما الحظوات التالية فتعتمد على مواجع أكثر استفاضة وشمولا ، ولذلك كان المنهج التقليدي للموسوعات التي تتناول شخصيات الرواد والأعلام في فرع ما من فروع المعرفة الإنسانية – مقتصرا على نبذة سريعة عن حياة الرائد مع التعريف بأهم إنجازاته ، والملامح الأساسية التي اشتهر بها في هذا الفرع ، بالإضافة إلى ذكر أهم المراجع التي تناولته بالدراسة . وعادة – يتردد ما يكتب عن مثل هذا الرائد بين فقرة قصيرة لا تزيد على عشرين سطرا وصفحة أو أكثر قبيلا من صفحات الموسوعة . أي أن المدف الأساسي للموسوعة يكن في التعريف المركز المختصر بالشخصيات أو العناصر أو الموضوعات التي تشتمل علمها .

ولكننا رأينا أن القارئ الحديث المتعجل ربما لا يجد الوقت أو الصبر لكى يتابع استكمال معرفته فى مراجع أخرى غير الموسوعة , فقد أصبحب هذه مهمة الباحث الأكاديمي المتخصص ، ولذلك غالبا ما يكتني القارئ بالنبذة السريعة التى ينتقطها من الموسوعة ، ولكنها لا تسعفه فى معظم الأحيان لكى يكون فكرة كافية عن الشخصية أو الموضوع الذى يربد الإلمام به . ولذلك حاولنا فى هذه الموسوعة أن تكون ذات نفع بالنسبة نكل من الباحث الأكاديمي المتخصص والقارئ انعادى المتعجل . يمعنى أنها تجمع بين التعرف بسيرة أدباء أمريكا وأعالهم واتجاهاتهم وبين الدراسة التى تكني للإلمام بمكانة هؤلاء الأدباء وإنجازاتهم بحيث لا يجد القارئ انعادى

نفسه مضطرا للجوه إلى مراجع أخرى. أما الباحث الأكاديمي فيمكن أن يتلمس المنهج الفكرى والفني لكل أديب على حدة بحيث يستطيع تحديد الخط المتخصص الذى يستخلصه لبحث جوانبه التفصيلية الدقيقة في دراسة منفصلة: بمعنى آخر فإن هذه الموسوعة تجمع بين التعريف السريع المحدد والدراسة المركزة لكل أدباء أمريكا الذين شكلوا خريطة الأدب الأمريكي كما يعرفها العالم الآن.

ولم تحاول الموسوعة أن تنقاد لكل أديب طبقاً لميوله واتجاهاته وإنجازاته على حدة و بمعزل عن الآخرين ولكنها نعرضت لكل أعالهم بمعيار نقدى واحد حتى يتمكن القارئ من تحديد السلبيات والإيجابيات التى ميزتها ، ولكى يستطيع أيضًا وضع كل أديب فى موقعه الصحيح على خريطة الأدب الأمريكى طبقاً للحجم الموضوعى الأضافته الأدبية . وهذا المعيار النقدى يعتمد أساسًا على المنهج النقدى التحليلي الموضوعي الذى استطاعت مدرسة النقد الحديث إرساء تقاليده منذ مطلع القرن الحالى . وهى مدرسة ساهم فيها النقاد الأمريكيون بنصيب الأسد واستطاعوا بها أن يتركوا بصاتهم الواضحة على الأدب العالمي المعاصر كله . وقد تناولت الموسوعة إنجازات هؤلاء النقاد والأدباء بالبحث والتحليل مثلا نجد في فصولها عن ت . س . إليوت ، وازرا باوند ، وجون كرورانسم ، وكليانث بروكس ، وآلن تيت ، وكونراد إيكن ، وإدجار آلان بو ، وهيندا دولتيل ، وجورج سانتيانا ، وإي لويل ، وروبرت بن وارين ، ووليام كارلوس ويليامز .

ويجدر بنا أن ننم بمنج النقد التحليل الموضوعي حتى يتمكن القارئ من وضع يده على العمود الفقرى الذي يشكل جسم الدراسات المتنابعة التي احتوت عليها الموسوعة . فهذا المنهج لا يعنى فرض معايير مسبقة أو مقاييس متعسفة على إنتاج هؤلاء الأدباء ، بل يهدف إلى تحليل أعالهم حتى يتمكن القارئ أو المتذوق من التقييم الموضوعي لها . ولذلك فالمغرض الأساسي من هذه الموسوعة هو عرض إنجازاتهم في ضوء تحليلي لا يتأثر بالميل نحو ميول ذاتية ، أو انطباعات شخصية أو انجاهات عقائدية أو تفسيرات نفسية . . إلخ . فالموسوعة لا تحكم على الأدبب لاعتناقه آراء معينة تؤثر على فكره وسلوكه في الحياة ولكنها تسعى لتقييم عمله الأدبي كقيمة فنية جالية في حد ذاتها ، وكإضافة إلى راث أدبه القومي بصفة خاصة والأدب العالمي بصفة عامة . ولا تفصل الموسوعة بين الشكل والمضمون لأي عمل أدبي حيث إنها شيء واحد والفصل بينها يعني فصل روح العمل الأدبي عن جمده : أي بالاختصار قتله وتحطيمه . ولهذا يلاحظ القارئ أن المضمون قد نوقش من خلال دراسة الشكل المضوية بين الشكل والمضمون ، ومدى تأثيرها على الشكل النهائي الذي خرج به العمل الأدبي إلى الوجود العضوية بين الشكل والمضمون ، ومدى تأثيرها على الشكل النهائي الذي خرج به العمل الأدبي إلى الوجود بصرف النظر عن مادة المضمون نفسها سواء كانت إجهاعية أو سياسية أو تاريخية أو فلسفية أو نفسية . فالذي بهمنا في أعمال هؤلاء الأدباء هو التفاعل الدرامي وأثره في التكوين العضوى الذي يؤدى في نهاية الأمر إلى الحلق بهمنا في أعمال هؤلاء الأدباء هو التفاعل الدرامي وأثره في التكوين العضوى الذي يؤدى في نهاية الأمر إلى الحلق الحي للعمل ذاته — وذلك من خلال استعال الكاتب لأدواته الفنية .

من هنا كانت وحدة الزاوية التى تنظر بها الموسوعة إلى أعال الأدباء الذين تناولتهم بالدراسة والتحليل ، الأمر الذى جنبها أن تتحول إلى مجرد شذرات متناثرة أو نبذات سريعة أو لقطات منفصلة عن هؤلاء الأدباء. فهناك معيار نقدى موحد بحلل كل أعالهم ابتداء من أشعار فيلب فرينو ( ١٧٥٢ - ١٨٣٣) وانتهاء بمسرحيات

إدوارد آلبي الذي ولد عام ١٩٢٨. وقد أدى هذا المعيار التحليلي الموضوعي إلى وضع الأدباء الصهيونيين في أمريكا في مكانهم الحقيقي على خريطة الأدب الأمريكي بصرف النظر عن الدعاية العلية التي قامت بها الأجهزة الصهيونية من أجل فرضهم على الأدب العالمي. وعندما نتكلم عن الأدباء الصهيونيين لا نقصد دينا معينا ، ولكن نعني بهذا الأدباء الذين احالوا أعالهم إلى دعاية مباشرة لقضايا الصهيونية مع إبراز الشخصية البهودية على أنها كيان اجتاعي ونفسي متفرد لا ينطوى تحت بند الشخصية الأمريكية وهذا يتنافي مع منهج النقد التحليلي الموضوعي الذي يربط جالية الشكل الفني بإنسانية المضمون الفكرى . فلا شك أن الأدب الذي ينادي بفكرة عنصرية ضيقة ، لا يمكن أن يدخل من باب الأدب الناضج الذي ينظر إلى الإنسان في خصائصه الشاملة الأصيلة ، بصرف النظر عن عقيدته أو جنسه أو لونه . وإذا كان النقاد بهاجمون بعض الأدباء الأمريكيين وإنتاج أدب يتذوقه الإنسان بصرف النظر عن اختلاف الزمان والمكان ، فن المنطقي جدا أن يهاجم نفس النقاد وإنتاج أدب يتذوقه الإنسان بصرف النظر عن اختلاف الزمان والمكان ، فن المنطقي جدا أن يهاجم نفس النقاد ولا تدخل في نطاق الشخصية القومية الأمريكية وذلك حتى يخافظوا على عزلة الجيتو الذي الشبودي المنصرى التاريخ . وهذا يتضح في أعال صول بيلو ، وديلمور شوارتز ، وفيليب روث ، وبرنارد مالامد ، ونثائيل ويست .

ولكن هذا المعيار لا ينطبق على كل الكتاب البهود. فنهم من نظر إلى النفس الإنسانية نظرة شاملة موضوعية غير مقيدة بعنصر أو لون أو عقيدة. من هؤلاء الأدباء آرثر ميللر، والمرايس، وكليفورد أوديتس، ونورمان ميلر واروين شو، ولذلك خرجت أعالهم إلى المجال العالمي دون أية حساسيات وكانت إضافاتهم إلى تراث الأدب الأمريكي والعالمي أشمل وأنضج بمراحل من الآخرين الذين عجزوا عن تحطيم أسوار الجيتو الذي اجتروا في داخله أوهامهم وأحلامهم القديمة التي أصبحت جزءا لا يتجزأ من الشخصية البهودية على مر التاريخ، أما الأدباء الزنوج من أمثال جيمس بولدوين ورالف إيليسون وريتشارد رايت فكان أدبهم صادرا عن معاناة حقيقية من رواسب التفرقة العنصرية التي ظلت كامنة في جسم المجتمع الأمريكي منذ عهد الرقيق الذي جلب فيه أجدادهم من أفريقيا للعمل في مزارع البيض ومناجمهم. من هنا كان التعاطف الذي استقبل به أدبهم على المستوى العالمي، فلم تكن المعاناة مفتعلة ومصطنعة لأغراض عنصرية خفية كيا نجد في أعمال بيلو، وشوارنز، وروث ومالامد وويست. ولكنها كانت معاناة النفس البتبرية بصفة عامة من ظروف لا تحت إلى الإنسانية بصلة. وإن كان بعض الكتاب الزنوج مثل ريتشارد رايت قد تطرفوا في بعض الأحيان إلى الدعاية المباشرة لقضية السود فإن عذرهم في ذلك أنهم أرادوا أن يلفتوا النظر إلى قضيتهم على المستوى السياسي والاجتماعي والاقتضادي بطريقة سربعة ومباشرة.

ولكن السمة المميزة للأدب الأمريكي بصفة عامة تكمن في خصوبته وتنوعه على الرغم من أن عمره لا يزيد على قرنين من الزمان . صحيح أن جذوره الأولى تنتمى إلى الأدب الأوروبي عامة والإنجليزي خاصة ، ولكن محاولات التأصيل بدأت منذرالف والدو إيمرسون ، وهنري ديفيد ثورو ، وولت ويتمان ، ونشنائيل هوثورن ،

وهيرمان ميلفيل، وإدجار آلان بو، ومارك ثوين، وهنرى جيمس وغيرهم من الرواد الذين أرسّؤا التقاليد القومية للأدب الأمريكي. وعلى الرغم من أن معظمهم زار الفارة الأوروبية عدة مرات، وبعضهم استقر فيها بقية عمره إلا أنهم لم ينسوا هويتهم الأمريكية ورفضوا نظرة التعالى التي نظر بها إليهم الأوروبيون على أساس أنهم أمة ناشئة ، ساذجة ، بدائية لا يمكن أن ترتفع إلى مستوى التقاليد الأوروبية العربقة . ولم ينتج عن الاتصال بين الثقافة الأوروبية والثقافة الأمريكية أن وقع الأدب الأمريكي في برائن التقليد الأعمى والتبعية الساذجة بل تمكن من إثراء تربته بالجديد والأصيل من النراث الأوروبي دون أن يشوه شخصيته القومية المميزة .

وقد تشكلت هذه الشخصية القومية بفعل العوامل التاريخية والجغرافية المتعددة التي مرت بها الأمة الأمريكية في مراحل إنشائها الأولى. من هذه العوامل تعدد الأجناس التي هاجرت إلى الفارة الجديدة بكل خلفياتها الثقافية والحضارية المختلفة مما أدى إلى خصوبة المصادر التي استمد منها الأدب الأمريكي حيويته. وهي المصادر التي امتزجت بالثقافة الأنجلو سكسونية واللاتينية المسيطرة مما منحها لوناً قوميا يختلف في جوهره عن الثقافة الأوروبية وقد ساهمت اللغة الإنجليزية في توحيد الأدب الأمريكي ولكنها لم تصبغه بصبغة إنجليزية في الوقت نفسه. بل إن بعض الأدباء الأمريكيين من أمثال هد. ل. منكن ورنج لاردنر حاولوا محاولات لغوية وأدبية لكي يبتكروا ما أطلقوا عليه اللغة الأمريكية على سبيل التعريق الكامل بين الثقافة الإنجليزية والثقافة الأمريكية.

ومن العوامل الجغرافية التي أثرت في الأدب الأمريكي المساحات الشاسعة الأطراف التي تتكون منها المقارة الأمريكية والتي خلقت روح الاستكشاف والانطلاق وراء الحدود عند المواطن الأمريكي . فنشأ عندهم ما سمى بجيل الرواد أو الآباء المؤسسين الذين زخرت بهم الروايات التي تمجد بطولانهم وتبلور صراعاتهم في مواجهة عوامل العلبيعة القاسية المتمردة . وقد كرس بعض الروائيين أعالهم لهذا المضمون من أمثال هيرمان ميلفيل ، وجيمس فينيمور كوبر . وجاك لندن ، وويللا كاثر . وكان هذا من الفروق الأساسية بين الأدب الأوروبي والأدب الأمريكي . فني تلك الفترة كان معظم الأدب الأوروبي يدور داخل الصانونات والمنازل الأنيقة فلأقدب الأمريكي فقد انطلق مع عناصر الطبيعة البرية التي وقفت للإنسان الجديد بالمرصاد . ولكنه قبل التحدي لإثبات وجوده وبناء حضارته . وكانت الطبيعة الجغرافية المتنوعة في المناخ والتضاريس سببا في المضامين التي احتوت عليها أعال أدباء أمريكا خاصة في المواحل الأولى من التكوين .

وانعكست هذه الخصائص الجغرافية على شخصية الأديب الأمريكي الذي مجد القوة والاندفاع والانطلاق بل العنف والقسوة في أحيان غير قلبلة , وامتزج في داخله حب الطبيعة بتحديها وإخضاعها لإرادته , ولذلك كانت الروايات الأولى زاخوة بالأحداث المادية ، والمغامرات العنيفة ، والتحديات الصارخة , وانخفضت فيها نسبة الحوار الهادئ والفكر الفسني إلى أدنى درجة , واستمرت هذه الخصائص لكي تفرض نفسها على وجدان الأجيال التالية من الكتاب كها نجد في أعال إيرنست هيمنجواي ، ويوجين أونيل ، وف . سكوت فتزجيرالد ، وارسكين كالدويل ، وكليفورد أوديتس .

وهذا العنف الذي يزخر به الأدب الأمريكي لا يرجع فقط إلى أسباب جغرافية بل إلى أسباب تاريخية أيضا . فعلى الرغم من أن الحرب الأهلية الأمريكية انتهت منذ قرن ونصف من الزمان ، إلا أنها ساهمت في توضيح الحدود انفكرية والوجدانية بين الشهال الصناعي والجنوب الزراعي الذي أدى تمسكه بنظام الرقيق إلى الحزوج على الاتحاد الفيدرالى برئاسة أبراهام لينكولن واشتعال الحرب الأهلية التي شملت الأمة كلها . كانت إراقة الدماء شيئا عاديا للغاية ؛ مما ترك جروحاً غائرة في وجدان الأمة ، وانعكس بالتالى على عشرات القصائد ، والروايات ، والمسرحيات ، التي جسدت أبعاد المأساة التي عاناها الإنسان الأمريكي . ولكن انتهاء الحرب وعودة الاتحاد لم يضع حدا للفروق الفكرية والوجدانية بين الشهال والجنوب . بل إن الأدب في الجنوب الأمريكي له من الخصائص المستقلة ما يمكن دراسته على حدة كما نجد في أعمال روبرت بن وارين ، وتنيسي وليامز ، ولامركن كالدويل ، وكارسون مكالرز ، ووليام فوكنر وغيرهم .

ولكن كل هذه التناقضات، ساعدت في إثراء الأدب، وربطه بقضايا الإنسان الأمريكي. وكانت النتيجة الإيجابية فذا، أن هذا الأدب استوعب معظم المذاهب الأدبية، واستفاد منه دون أن ينقاد لها، ويقلدها بالتبعية. فنجد الطبيعية في أعال سنكلير لويس، وفرانك نوريس، وثيودور درايزر، وهاملين جارلاند، والين جلاسجو، وجون ستاينك. كما نجد التعبيرية في أعال يوجين أونيل، وآدثر ميللر، وثورنتون وابلدر، واروين شو. بينا نلاحظ البدائية الرومانسية، في أعال جاك لندن، ووبيللا كاثر؛ والكلاسيكية المعاصرة، في أعال ت. س اليوت وإزرا باوند وأرشيبالد ماكليش وروبرت لويل وكاثرين آن بورتر، والالتزام المقائدي في أعال إدوارد بيلامي وآبتون سنكلير وريتشارد رايت. والانجام السيكنوجي، في أعال نورمان ميثر وهنري جيمس وثيودور روثكه. كما نجد المدرسة التصويرية الإيماجية، في أشعار باوند، وايمي لويل، ووليام كارلوس ويليامز، وهيلدا دوليتل.

هذا عن الاتجاهات العالمية ، التي استوعبها الأدب الأمريكي ، واحتواها . أما عن الاتجاهات الفلسفية ، التي ابتكرها الأدب الأمريكي : فيكفي أن نذكر الفلسفة الترانسيدنتالية التي تشكل مزيجا من المثالية ، والرومانسية ، وتنادى بحب الطبيعة البدائية ، وبوحدة الوجود ، وبالتعبير التنقائي عن الذات التي تحتوى على الضوء الهادى الموصل إلى المعرفة الحق . وقد تأصلت هذه الفلسفة من خلال كتابات إيمرسون وثورو وأشعار إميلي ديكنسون وروايات هوثورن . وهي - إن لم تكن فلسفة متكاملة بمنى الكلمة - إلا أنها تركت بصاتها واضحة على الأدب الأمريكي ، حتى عصرنا هذا ، وبالتالي ساهمت في منحه الشخصية المميزة : وهي شخصية خصبة ، وغنية ، بدليل أنها أمدتنا بالمادة العلمية الكافية ، لتأليف هذه الموسوعة التي بين يدى القارئ ، والتي نرجو أن يجد فيها سياحة ممتعة ، بين المعالم الأدبية التي شيدها الإنسان الأمريكي ، على مدى قرنين من الزمان .

د.نبيل راغب

James Agee

آ جیمس آجی (۱۹۰۹ – ۱۹۰۹)

جيمس آجي شاعر وروائي وناقد سينهائي استطاع أن يلفت النظر إلى أعهاله الشعرية ، والروائية ، على الرغم من قلتها ، ولكنه لم يكن صاحب فكر محدد ، بل كان أديبا محرفا بجيد استخدام كل أدوات الصنعة . و يعرف كل أسرارها . وأدى هذا إلى انقياده إلى بعض الاتجاهات الطنيعية ظنا منه أنها المدرسة انفنية الحديدة الني ستسيطر على الذوق العام ، ولا يجمل به أن يترك مهارته انفنية تعالج اتجاهات قديمة . ونظرا لأنه لم يستوعب هذه الاتجاهات الطليعية التجريبية حتى يتخذ منها موقفا محددا ، فقد كانت أشعاره التقليدية وعلى رأسها ديوانه الأول ه اسمح لى بالرحيل « ١٩٣٤ من أفضل ما كتب من شعر .فلابد أن يتسق الفنكر منع الفن لأن المضمون لاينفصل عن الشكل ، فكل منها يؤدى إلى الآخر . تأثر الشكل عنده بالموسيق بسبب حبه الجارف لها ، وتجلى ذلك في الإيقاعات التي يكتب بها الشعر والنثر على حد سواء . وكان متمكنا من التعبير الفني عن أدق الأحاسيس الإنسانية ، وأيضا من البلاغة التي تستخدمها اللغة الإنجليزية للوصول إلى أقوى الألفاظ والحمل قدرة على تجسيد المعانى وبعورتها .

ولد جيمس آجى في مدينة نوك فيل بولاية تنبى وتربى في منطقة جبل كمرلاند الذي يقع في نفس الولاية . وهي المنطقة التي اتخذ مها خلفية وصفية لرواياته التي تأثرت كثيرا بأسلوبه كشاعر . فهي زاخرة بالرموز الموجة ، والصور المكثفة ، والإيقاعات التي تجسد الحالة النفسية التي تمو بها الشخصية . كان آجي من الروائيين الذين يؤمنون أن الشعر هو روح كل الفنون وليس محرد نظم أو إيقاع أو محر ونذلك وأي الشعر في الناس والسهول والجبال . و مهذا لا يمكننا التفريق بين شعره ونثره ، فكلاهما نتاج لنفس الفكر والوجدان . بدأ آجي حياته شاعرا عندما نشر ديوانه الأول ه اسمح لي بالرحيل ، عام ١٩٣٤ وذلك بعد تخرجه في هارفارد عام حياته شاعرا عندما نشر ديوانه إلى الكون نظرة شاعر في كل كتاباته بدون استثناه .

بدأ آجى حياته العملية بالصحافة وفى عام ١٩٣٦ أرسلته بجلة ، فورتشن ، لقضاء بضعة أسابيع مع عائلات فلاحى ألاباما الذين يدفعون ايجار الأرض التي يزرعونها من نسبة محددة من المحصول ، ولكى يوافى المجلة بتقرير عن أوضاعهم الاجتماعية . ولسبب غير معروف لم ينشر التقرير فى المجلة فاحتفظ آجى بحقوق نشره لحسابه الحاص ، . ونشره بالفعل مسلسلا مع صور لووكر إيفانز بعنوان « دعنا تمدح مشاهير الرجال » ١٩٤٨ . وفى عام ١٩٣٨ التحق بهيئة تحرير بجلة « تايم » كما عمل ناقدا سينائيا لمجلة « الأمة » من عام ١٩٤٣ إلى عام ١٩٤٨ . وأصبح منذ ذلك انوقت من أشهر المعلقين السينائيين فى الولايات المتحدة وأصبحت مقالاته تنشر فى عدة بعلات على رأسها « لايف » ، و « بارتيزان ريفيو » و « الصوت والضوه » وقد نشرت كتاباته السينائية كلها فى بجلد واحد عام ١٩٥٨ بعد وفاته . ومن الواضح أن السينا قد حرمت الأدب الأمريكي من شاعر وروائى كان من المكن أن يقدم عطاء أكبر من الذي قدمه بالفعل .

كانت أول رواية لآجي عام ١٩٥٤ بعنوان و الحراسة الصباحية وهي تتخذ مضمونها من يوم واحد في حياة صبى في الثانية عشرة من عمره يتلق تعليمه في مدرسة تابعة لإحدى كنائس تنيسي . وعلى الرغم من أن النقاد قد استقبلوها بالترحيب والتقدير . إلا أنها لم تلق رواجا بين جمهور القراء العاديين مثلها حدث نرواية وموت في العائلة والتي نشرت عام ١٩٥٧ بعد وفانه وفازت بجائزة بوليتزر ، وتحولت إلى مسرحية ناجحة أيضا . وهي الرواية التي ارتبطت باسم آجي في تراث الأدب الأمريكي ، وأبرزت قدرته على الوعي الحاد بناسق الشكل الفني وإضافة كل ما يفيد في تطوير الأحداث . وإذا كان آجي قد استمد مادتها الأساسية من ذكريات طفولته ومن شخصيات أسرته ، فإنه لم يحوها إلى مجرد سيرة ذاتية في قالب روائي . صحيح أن وفاة أبيه في بداية العشرينيات قد تركت آثارا نفسية عميقة في وجدانه وفي وضع عائلته ، وصحيح أيضا أنه اتخذ منها عوراً لأحداث روايته وشخصياتها ، ولكنه نظر إليها من الجانب الدرامي الناضج الذي يناي عن التسجيل المباشر للأحداث .

رأينا أثر هذا الحدث الدرامي المأسوى على الأم مارى ، وعلى ولديها روفوس وكاثرين ، وعلى دائرة الأقارب المحيطة بالأم . ولا يقتصر آجى على تصويره الآثار الاجتماعية لهذا الحدث ، بل يتوغل في الكيان النفسي لشخصياته ويقدم لنا قطعة حية من الإحساس الحاد مثلا نجد في المواقف التي تجلس فيها العائلة معا ، ثم يشعر كل أفرادها بروح الأب الميت وهي تدخل الغرفة وتسرى في فكر كل منهم . بهذا الأسلوب الميتافيزيق المجسد لنا آجي الأثر العميق الذي تركه الأب الراحل على المستوى «الفيزيق الملموس ، فالعملية ليست بجرد إثارة للرعب . إنها إخراج الأحاسيس المجردة للشخصيات إلى حيز الوجود الدرامي المادى . بل إن القارئ يتأثر كثيرا ، عندما يسمع الطفل الموس الذي بلغ السادسة فقط من عمره وهو يقول للأطفال الآخرين في المدرسة : اإن فقده لأبيه جعله يبدو نميزا وبارزا على أقرانه الذين يعيشون مع آيائهم ، هذا لأن عالم الطفولة لا يتأثر كثيرا بفقد الكبار .

بهذا الأسلوب تخرج الرواية من حدود المضمون الذي يدور حول أسرة معينة ، إلى البشرية جمعاء بكل أحاسيسها المتناقضة والمتنازعة . وكان آجي حريصاجدا على موضوعية السرد الروائي ، والتجسيد الدرامي الذي

ساعده على النظر إلى الأسرة وكأنها أية أسرة أخرى غير أسرته . والدليل على تجنبه للتسجيل الواقعى المباشر أن شخصية الأب الراحل تبدو أقوى بمراحل من الشخصيات الحية الموجودة بالفعل . ذلك لأن الأدب الناضج ، ينظر إلى الكون ككل ، ويرى فى الحياة أو الموت ، بحرد وجهين لعملة واحدة ، وهى الوجود ، وإذا كان الأدب يستمد مادته الحام من الحياة اليومية للناس إلا أنه ينطلق منها لكى يحصل على نظرة شاملة لقوانين الكون التى تحكم حياة كل المخلوقات المرثية وغير المرثية على حد سواه . وكانت روابة جيمس آجى محاولة جادة وناضجة فى هذا السبيل .

Edward Albee

إدوارد آلبي

(..... - 19YA)

بعد إدوارد آلبي من الكتاب المسرحيين الشبان الذين تعقد علبهم أمريكا الأمل في دفع المسرح الأمريكي المعاصر خطوات جديدة صوب التطور والأصالة والنضج. فقد استطاع أن يقدم في السنوات الأخبرة مسرحيات ناضجة . ورائدة . أثارت ضجة كبيرة – سواء على مستوى النقاد . أو على مستوى الحمهور العادى. ويرجع احتفال أمريكا بكل كاتب مسرحي جديد وأصيل. إلى ندرة الكتاب المسرحيين الذين أنجبتهم ، واستطاعوا غزو عالمنا المعاصر . فالعالم لا يعرف عن المسرح الأمريكي سوى يوجبن أونيل وتنيسي ويليامز وآرثر ميللر وذلك في الفترة من نهاية القرن الماضي وحتى يومنا هذا . وباستثناء أونيل فإن المسرحيات التي أنتجها الآخرون كانت – من القلة وأحيانا من الندرة . نحيث لم تغط مساحة واسعة من خريطة المسرح العالمي . المعاصر. ولعل هذا يرجع إلى سيطرة المسرح التجارى المتمثل في برودواي على الحياة المسرحية في أمريكا. وبرغم أن إنجازات آليي في فترة الستينيات تراوحت بين الجودة والعمق وبين الضحالة والتصنع ، فإنه مازال يحتل مكان الصدارة في جيل الكتاب الذي جاء بعد جيل ويليامز وميللر . يبلغ آليي الآن السادسة والأربعين من عمره . وما زال المستقبل أمامه رحبا . يدعمه في ذلك ماضيه ؛ الذي حقق فيه شهرة عالمية . كانت نتيجتها أن ترجمت له مسرحيتا « قصة حديقة الحيوان «و «من الخائف من فيرجينيا وولف » إلى معظم اللغات الحية . وقد يرجع الاهتمام العالمي بآليي : إلى أنه لم بحصر نفسه في نطاق خط فكرى . أو فني . معبن . نحيث يكرره بتنويعات مختلفة في أعاله المسرحية المتتابعة . بل حرص على أن ينوع موضوعاته ومضامينه الفكرية وكذلك ا أساليبه وأشكاله الفنية . والمالك فإنه من الصعب إطلاق حكم نقدي عام على أعاله ككل . والدراسة التحليلية الموضوعية لمسرحه . تحتم مناقشة كل مسرحية وتحليلها على حدة . حتى بمكن تقديم صورة شاملة . وغير مبتورة ، للقارئ حتى بصدر حكمه الشخصي على مسرح إدوارد آلبي بعيداً عن التعميات المتعسفة .

في مسرحيته الأولى « قصة حديقة الحيوان » التي كتبها من فصل واحد عام ١٩٥٩ يقدم آلبي من خلافا قصة بسيطة للغاية ، حيرت النقاد والجمهور على حد سواء . ولكنهم اعترفوا - فها بعد - أنها كانت من أفضل مسرحيات آلبي . والمعنى غير المبشر الكامن في خلفية المسرحية أن طريق الشذوذ طريق مسدود . ويتخذ آلبي الشذوذ الجنسي كمثل لهذا . أما على السطح ؛ فالمسرحية تبدو في منتهى الضحالة ، والسذاجة ، للمتفرج أو القارئ المتعجل . في المسرحية نرى جيرى ، شابًا أشعث الشعر يجلس في سنترال بارك بنيوريوك على مقعد في مواجهة بيتر الذي يتألق في ملبسه والشعر الأبيض يكاد يغطي رأسه . ونعرف أنه في منتصف العقد الرابع من عسره . يحاول جيرى أن يجذب اهتهام بيتر فيحكي له محاولته الفاشلة في إنشاء نوع من الصداقة بينه وبين كلب صاحبة المنزل الذي يقطئه وبعد «مونولوج طويل » يوجه جيرى سكينه إلى بيتر الذي وقف أمامه كسلاح صلب للدقاع عن نفسه . وإد بجيرى يلتي بنفسه عليه متعمدا على ما يبدو ، وعندما يشعر باقتراب المنية يقول جيرى لبيتر : « شكراً لك يا بيتر . فقد قصدت إلى ذلك قصدا . . وقد أمتعني يا عزيزى بيتر» .

#### المعانى المجردة والرموز المجسدة :

والقارئ أو المتفرج الذى يقتصر على فهم هذا المعنى المباشر ، سيجد المسرحية فى منتهى السذاجة ، بل فى منتهى السخافة . ولكنه إذا توغل فى العالم الزمزى عند آلبى فسيجد من الأبعاد والأعاق والإيحاءات ما يمنح المسرحية خصوبة درامية غزيرة . فالشذوذ الجنسى هو النغمة الرئيسية فى المسرحية . وهو ينظر إليه على أنه إحدى المآسى أو الأمراض التي تصيب النفس البشرية لدرجة أنها قد تقضى عليها فى بعض الأحيان . فجيرى لا يحاول بصراحة أن يمارس الشذوذ مع بيتر ، ولكن سلوكه يؤكد رغبته فى هذا النوع من المارسة بل إن كل كلمة ينطق بها توحى إلى المتفرج الواعى بأحد الزموز التي تجسد هذه الرغبة العارمة ونظرا لأن بيتر غير مدرك للدوافع الخفية التي تجمر جيرى على أن يسلك ذلك النحو تجاهه ، فإن سلوك بيتر نفسه يتحول إلى نوع من الكوميديا القائمة على الجهل بنيات الآخرين .

وفيا يختص بالمنهج الرمزى ، فإن آلبى يتشابه إلى حد كبير مع تنيسى وينيامز عندما يقوم بترجمة الشيء المادى المجسد إلى رمز درامى بحيث كلما ذكر هذا الشيء في الحوار فإنه في الحال يتبادر إلى ذهن المتفرج كل الدلالات والإيجاءات والمعانى المرتبطة به . ويعتمد آلبي أساسا على نوعين من الرموز : النوع الأول يمثله الكلاب والقطط ، والنوع الثانى تمثله الحيوانات والحضراوات . فإذا كانت الكلاب ترمز إلى الذكور فإن القطط ترمز إلى الإناث . ولذلك عندما يعبر عن رغبته في إنشاء علاقة مع كلب فهو يعبر في الوقت نفسه عن شذوذه الجنسي . والحيوان بصفة عامة يرمز إلى الحياة الجنسية السليمة التي لا يمكن أن تخضع للميول الشاذة . أما الحضراوات فلأنها لا تنتمى إلى التذكير أو التأنيث ، فيمكن أن تتراوح بين هذا وذاك . وأيضا فإن الشهال الجنوب في مسرحيات آلبي يرمزان إلى نفس الإيماءات الجنسية .

فإذا استطاع المتفرج أن يفك هذه الرموز ، فإن المسرحية الحقيقية تبدو زاخرة بالمعانى والإيجاءات.والبي يحاول التأكيد على خطأ النظرة التقليدية إلى الشذوذ الجنسي بصفة خاصة ، والشذوذ البشري بصفة عامة . فالتجاهل أو النفور أو الاحتقار أو الاشمئزاز ، كل هذا لن يعيد الشخص الشاذ إلى المجرى الطبيعى للحباة . بل ربما أجبره على التوغل فى طريق الشنوذ أكثر فأكثر . وإنما التفهم والتحليل ثم العلاج الذى يتبعها هى الوسائل الناضجة لتلافى هذه العيوب الإنسانية . ويعتقد آلبى أن المسرح بإمكاناته الدرامية الموحية يمكن أن يساهم بدور فعال فى القضاء على الاعوجاج الإنساني . فالفشل فى العلاقات الجنسية يرجع إلى الضغوط الاجتماعية بقدر ما يرجع إلى الانحرافات الفردية . ولذلك فسرحية ، قصة حديقة الحيوان ، تجمع بين الوعى العميق بوحدة الإنسان فى هذا الكون ، وبين الشكل الفنى المتكامل ، الذى يجعلها من أروع ما أنتج المسرح الأمريكي المعاصر .

#### أحلام المجتمع الأمريكي :

وبعد نجاح مسرحية آلبى الأولى ، كتب مسرحيتين أخريين من فصل واحد أيضا هما وموت بيسى سميث ه عام ١٩٥٩ و ٥ الحلم الأمريكي » عام ١٩٦٠ ، وأيضا كتب في نفس العامين صورتين دراميتين قصيرتين بعنوان وساندبوكس » ١٩٥٩ و و فام ويام » ١٩٦٠ . ولكن هذا الإنتاج الأخير لا يصل إلى نفس التركيز الدرامي والكثافة الفكرية والشكل المتكامل الموجود في المسرحية الأولى ، وإن كان آلبي يتبع نفس المنهج بإيراد خطين دراميين فقط داخل الإطار الفني للمسرحية . وتعد و ساند بوكس وأحسن ما في المجموعة الأخيرة فمن خلالها بحاول آلبي أن بلقي بنظرة ساخرة على العائلة الأمريكية الفوذجية . ولكن لأنه لم يهضم الفكرة تماما فإنه يلوى عنقها وينهى المسرحية بصورة وميلودرامية و غير متمشية مع السياق العام لها ، حين نرى الجدة تموت في ظروف غامضة لا تفيد في وضع اللمسة النهائية للمسرحية .

في مسرحية « موت بيسى سميث » يسرد آلبي قصتين في إطار درامي واحد . القصة الأولى تدور حول مفهوم العدالة الاجتاعية ، وعلاقتها بالخلفية التاريخية التي تؤثر فيها وتتأثر بها . والمأساة تتركز في أن « بيسي سميث » أصيبت في حادث تصادم عندما كانت تركب عربتها . ولأنها ملونة فلم يسمح لها بالعلاج في مستشفيات البيض ؛ وتكون النتيجة أن تموت متأثرة بجراحها . أما القصة الثانية فتبلور التفكير المحموم الذي يسيطر على عقلية الأمريكيين البيض في الجنوب . ولكن آلبي لم يكن موفقا في البناء الدرامي لمسرحيته لأنه قلما تلاقت القصتان وتلاحمت خوطهها .

أما فى مسرحية والحلم الأمريكى و فيرجع فشل آلبى إلى ضخامة طموحه فى إلقاء الأضواء الكاشفة على زيف مثل المجتمع المعاصر. وكانت النتيجة و أن سقط ضحية الكوميديا الرخيصة والعواطف الفجة الهوجاء ولم يستطع حسه الدرامى السيطرة على الأفكار والارتفاع بها فوق مستوى السوقية . فالواجهة الدرامية براقة ولامعة ، بينا يكن خلفها الكثير من التفكك والتشتت . وهذا يقودنا بدوره إلى الصورة الدرامية و فام ويام ولامعة ، بينا يكن خلفها الكثير من التفكك والتشتك . فهى عبارة عن نكتة تافهة تدور حول كاتب مسرحى التى تزيد على والحلم الأمريكي و في السوه والتفكك . فهى عبارة عن نكتة تافهة تدور حول كاتب مسرحى شاب يحاول أن يستغل النجاح الذى أحرزه من قبل كاتب مسرحى ذوباع طويل ، فى إثبات أن المسرح الأمريكي ليس بفن على الإطلاق بل إنه تجارة من الطراز الأول . ولعل آلي بهذه المسرحية قد أثبت بالفعل

هذه الحقيقة ، عمديا وليس فنيا .

ولم يقتصر نشاط آلبي على كتابة المسرحيات ، بل قام بالإعداد المسرحي للرواية القصيرة الممتازة التي كتبتها ه كارسون ماكالرز ، بعنوان : ، موال المقهى الحزين ، وبرغم أنه قام بهذا الإعداد في مطالع حياته الفنية ، إلا أنه لم يعرض على الجمهور إلا عام ١٩٦٣ . ولكن لم يكن آلبي موفقا إلى حد كبير في هذا الإعداد لأن الرواية كتبت بأسلوب صعب ، خال تماما من الحوار التقليدي ، ولذلك كان على ، آلبي ، أن يكتب كل حوار المسرحية من عندياته ، ولأن آلبي – مثله في ذلك مثل كل كتاب المسرح الأمريكي القادمين من الشهال به يملك القدرة على الصياغة الدرامية للهجات الجنوب الأمريكي ، فنتج عن هذا : أن انفصل الحوار عن جوهر المضمون ، ولم تستطع المسرحية ، أن تجاري الرواية ، في حساسيتها ، ودقتها ، فبينا كان الحب هو القوة المسيطرة على المواقف في الرواية ؛ نجد الكراهية تسيطر على ما عداها من الأحاسيس في المسرحية .

#### مزج الرعب بالكوميديا:

وأول مسرحية طويلة كتبها آلبي عام ١٩٦٧ هي مسرحية « من الخائف من فبرجينيا وولف » وفيها : يؤكد مقدرته على مزج الرعب ، بالكوميديا ، في توليفة درامية ، لا تقبل الانفصام . ولذلك : تعد هذه المسرحية ، من أبرع المسرحيات التي كتبت في أمريكا ، بل إنها تعد الرائدة ، في المجال الذي رسمته لأحداثها ، ومواقفها ، وشخصياتها . والهيكل الأساسي للمضمون بسيط للغاية . نقابل في المسرحية « جورج ومارتا » ، « وجورج « هذا : رجل متوسط العمر ، ويشتغل بالتدريس في الجامعة ، بيها زوجه مارتا ، تزيد عليه في العمر قليلا ، ويقوم الزوجان بدعوة « نبك » أستاذ الأحياء الوسيم ، وزوجه المرحة الرقيقة ، « هاني « لتناول المشروبات ، في الساعة الواحدة والنصف صباحا . ولمدة ثلاث ساعات ه سواء على المسرح أو خارجه – ينهمك الأربعة في الشرب والحديث ، وليس هناك إلاً بعض الأحداث القليلة والنادرة التي يمكن التغاضي عنها تماما .

وتتطور المواقف فى المسرحية: تبدأ كل شخصية بالإفصاح عن مكنونات صدرها ، بفعل الكحول ، الذى يسرى فى عروقها . ومن خلال هذا : يؤكد آلبى أن المظهر الخارجى ، الذى يحرص كل إنسان على تقديمه إلى المجتمع ، ليس إلا واجهة خارجية ، تختفى خلفها كل حقائق حياته الرهيبة ، والتي يؤكدها لفظه الذئب الذى هو ترجمة ، وولف ، الاسم الثانى لفرجينيا وولف ، الرواثية الإنجليزية التي عاشت حياة جنسية بالغة الشذوذ والغرابة .

فى أول فصل تصرح مارتا – بعد أن أخذ منها السكر كل مأخذ – بحقيقة شعورها تجاه زوجها جورج – الذى لم يصل بعد إلى درجتها من السكر – فتقول : إنه تزوجها فقط لأن أباها هو عميد الكلية ، وذلك على ألمل أن يستحوذ على العادة ، بعد أن يعتزلها أبوها . وبرغم هذه العلاقة الحميمة بأبيها ، واعتهاده عليه ، كان فاشلا دائما ، بحيث لا يمكن أن يتولى منصبا مثل هذا . بينا يقول جورج لنيك الأستاذ الذى عبن حديثا بالكلية ، إن الطموح فى الجامعة لا يعتمد على الكفاءة العنمية ، ولكنه ينهض على المهارة التي تدار بها لعبة الكراسي الموسيقية ، وكيف يتحتم على الأستاذ ، أن يسرع بالاستيلاء على كرسيه ، مستخدما فى ذلك كل

الحيل ، والألاعيب ، بصرف النظر عن الضرورات الأخلاقية ، التي ربما وقفت عقبة في سبيل تحقيق طموحه الاجتماعي ، الذي لا يننمي إلى العلم والبحث بصلة . .

وفى الفصل الثانى تندمج المجموعة مع بعضها البعض أكثر فأكثر، فيحكون قصصا غريبة عن بعضهم المعض، بحيث يتعرى الجميع من الداخل بالتدريج حتى نكتشفأن نيك المغرور برجولته قد وصل إلى مرحلة من السكر جعلته لا يستطيع أن يغرى مارتا بمارسة الجنس معه، برغم ترحيبها بهذه المحاولة. ثم نكتشف أيضا أن : الابن الذى طالما تكلم عنه جورج ومارتا ، لم يكن سوى أكذوبة كبرى ، لكى يغطيا بها فشلها ، وعدم مقدرتها على إنجاب الأطفال . وبذلك تكون هذه التعرية النفسية المستمرة ، هى المضمون الأساسى الذى قام عليه البناء الدرامي ، للمسرحية كلها . فالصراع أو العلاقة بين الخارج الظاهر ، والداخل المختنى ، هى التي بشكل كيان الإنسان في المجتمع المعاصر ، وعلى الإنسان أن يوفق بقدر الإمكان ، بين طرفي الصراع ، وإلا وقع بين شقى الرحى .

#### الحقيقة وقناع الوهم :

برى آلبى أن كل إنسان بحاول - بطريقة أو بأخرى - أن يخلق من الأقنعة ، والأوهام ، ما يخى به اضطراباته السيكلوجية ، وما يجعله يبدو بمظهر لائق ، فى نظر المجتمع . كل هذا من أجل المقدرة على الاستمرار فى الحياة المتقلبة . ولذلك فنحن لا نشعر بالشفقة تجاه شخصيات المسرحية ، بقدر ما نتعاطف معها الاستمرار فى الحياة المتقلبة . ولذلك فنحن لا نشعر بالشفقة تجاه شخصيات المسرحية ، بقدر ما نتعاطف معها المور بمثل هذه المواقف ، قائم وكبير ، ولا يبعد أن يكون الكثيرون منهم ، قد مروا بها بالفعل . ولا شك فإن حاجة الإنسان ، إلى مواجهة براقة ، تغطى قبحه الداخلي ، أصبحت حاجة غريزية ، وعلى الإنسان الناضج دائما ؛ أن يقرب بين الخارج والداخل ، بقدر الإمكان ، حتى لا يصاب بانفصام الشخصية بعد ذلك . ولا يعتمد آلبي فقط على المضمون الفلسني ، بل يستخدم أيضا البناء الدرامي ، لكى يجسده ويبلوره ؛ فقدرته على توقيت الأحداث ، والاكتشافات النفسية ، تجعل المتفرج يلهث ، مترقبا ما سيكشفه فيا بعد . والحوار أيضا يتدفق في انسيابية وحدة ، سواء في الحاضر أو معبرا عن مخاوف المستقبل ، أو مجسدا لذكريات الماضي . وتمكن آلبي من ابتكار لغة فنية خاصة به ، نجحت نجاحا شعبيا باهرا ، لدرجة أنها تمكنت من التغلغل في اللغة الدارجة التي يستعملها الشعب الأمريكي في حياته اليومية . وهذا يرجع إلى أن الشخصيات التي ابتكرها في اللغة الدارجة التي يستعملها الشعب الأمريكي في حياته اليومية . وهذا يرجع إلى أن الشخصيات التي ابتكرها آلبي من الحيور والشخصيات والمواقف ، بل تندمج كل هذه العناصر مجتمعة داخل الكيان النفسي ، المتفرج نفسه ، ويتحول إلى قطعة من وجدانه ، تمارس تأثيرها عبى سلوكه وتفكيره .

وإذا كان آلبى يعتمد على الإيقاع السريع فى كشف الخفايا ، والأسرار الدفينة ، إلا أنه يخالف هذه القاعدة فى موقف الكشف عن حقيقة الابن المزعوم ، فهو يبطئ من الأحداث أكثر من اللازم حتى يشوق المتفرج لاكتشاف الحقيقة ، ولكن هذا الإبطاء يحدث ما يشبه النشاز فى الإيقاع العام للمسرحية ، وخاصة أن الكذبة التى تدور حول الابن المزعوم هى الفكرة الرئيسية ، التى تنهض عليها المسرحية ، وبالتالى ؛ كل الأوهام المزيفة للشخصيات . ولكن تبقى الحقيقة التى تؤكد مدى الهاوية التى يسقط فيها الإنسان من الرعب والزيف من أجل إبراز قدرته الذاتية الزائفة أمام الآخرين .

كل هذا : يؤكد أن النغات الأساسية في مسرح إدوارد آلبي ، تصدر عن وعيه الحاد ، بالمأساة الكونية ، التي تفرض نفسها ، وبقسوة ، على التجربة الإنسانية بكل أبعادها . ولذلك فهو لا يخلق النمط التقليدي من الأبطال وفي مواجهتهم الأوغاد ، لأنه يتعامل أساسا مع مزيج غريب من المآزق الحرجة ، التي يجد فيها الإنسان نفسد دون سابق إنذار . وشخصياته مها اختلفت في المظهر ، فإننا نكتشف في نهاية الأمر أنها تعانى من نفس الاضطرابات والصراعات والآلام المصحوبة بالفشل والإحباط ، ولعل هذا يرجع إلى عدم مقدرة الإنسان على الانتصال الصحيح والصحى بالآخرين ، لأنه لم يستطع بعد أن يواتم بين كيانه الداخلي وحياته الاجتاعية .

Nelson Algren

ا نلسون آلجرين

\_\_\_\_\_

(..... - 14·4)

نلسون آلجرين روائى أمريكي قدم تجسيداً حيا للمجتمع الأمريكي ، في أعقاب الانهبار الاقتصادي الذي أثر تأثيراً عميقاً في فترة الثلاثينيات . والذي قضي على مفهوم الإرادة الحرة المطلقة التي تمتع بها روادالقرن الماضي. فلم يعد الإنسان سيد موقفه، بل وقع تحت رحمة الظروف الاجتماعية، والضغوط السياشية، والانهيارات الاقتصادية . وبذلك انقشع الحلم الذهبي القديم ، وظهرت الحياة على حقيقنها الزاخرة بالضياع ، والجهامة ، والبؤس ، والعنف ، واعتقد نلسون آلجرين أن دوره كروائى جاد أن يقدم شريحة من هذا المجتمع لكى يراه الناس على حقيقته أملاً فى الوصول إلى وضع أفضل ، من خلال الأدوات الفنية التي تنأى عن الوعظ . والإرشاد، والتوجيه المباشر. ولذلك فإن آلحرين هو ابن عصره بكل ما تحمله هذه الكلمة من معني. ولكنه لم يتخل عن أدواته الفنية كروائي ، ولم يجعل من رواياته مجرد تسجيلات حرفية لظروف عصره . كانت مهمته تتركز في مضاعفة وعي قرائه بحقيقة عصرهم . حتى يصلوا إلى أولى درجات إثبات الإرادة الإنسانية . . ولد نلسون آلجرين في ديترويت ، ولكن كانت شيكاغو هي المدينة التي شكلت نظرته إلى الحياة ، والتي قضى فيها معظم حياته . أصبحت أزقة وحوارى الجانب الغربي للمدينة خلفية لمعظم رواياته وقصصه القصيرة . كانت روايته الأولى والرجل الذي يلبس الحذاء؛ ١٩٣٥ تجسيداً قاسياً . وتصويراً مريراً ، لجبل الشباب الذي كبر، وتفتح ذهنه، في الثلاثينيات، لكي يوى كل شيء وقد انهار حوله. ضاعت القيم والمثل، وتلاشت الآمال والأحلام ، وحل محلها الصراع واليأس والضياع . وقد تشكلت رؤية آلحرين من خلال حياته في المنطقة . الصناعية في شيكاغو، وبين مصانع الصلب الرهيبة، التي اشتهر بها حي جراى. تجنب آلجرين الأساليب. المهذبة التي اتبعها الرواثيون المعاصرون، الذين تجاهلوا الحقائق المرة التي تختني تحت سطح المحتمع، وتهدد بانهياره النهائي . فليست المسألة مجرد غوص في أعماق النفس البشرية ، على غرار روايات ، هنري جيمس ، و « جيمس جويس » بل هي أخطر من هذا بكثير ، فهذه النفس البشرية لم تتحرر بعد من ضغوط المجتمع التي تشكلها طبقاً لاتجاهاتها العشوائية التلقائية .

فى قصة ولم يطلع الصباح أبداً ه ١٩٤٧ قدم آلجرين: مزيعاً رهيباً من الفقر والجريمة، فى حياة البولنديين المهاجرين إلى شيكاغو، والذين يعيشون فى الجانب الغربي من المدينة. وقد جلبت هذه القصة الشهرة لآلجرين، على مستويات كثيرة. وأصبح بعدها رائداً لمدرسة شيكاغو الواقعية، التى أخذت طابعاً خاصا بها بين المذاهب الواقعية الأخرى فى الرواية الأمريكية. ولكن آلجرين لم يشتهر على المستوى العالمي إلا بعد روايته الهامة والرجل ذو الذراع الذهبية، ١٩٤٩ التى حازت على جائزة الكتاب القومى. وبطل الرواية وفرانكي ماشين، مقامر من الطراز الأول. قيل عنه: إن خبرته فى بجال المقامرة لا تجارى. يجيد جميع أنواع المقامرة. ويعرف جيداً كيف يلعب بالزهر، والورق، والروليت، وغيرها، من أدوات القهار. ويتضح لنا الجانب الآخر من شخصيته فى إدمانه للمورفين والهيروين. وعندما تطبق شهرته الآفاق، ويتمتع بلقب ذى المهاجرين. ولكن إدمانه للهيروين يدمره وينتهي به إلى الانتحار. وكما يركز آلجرين على بطله، يركز أيضاً على المهاجرين. ولكن إدمانه للهيروين يدمره وينتهي به إلى الانتحار. وكما يركز آلجرين على بطله، يركز أيضاً على المجتمع الذى نرى شرائحه المختلفة، من خلال عودة فرانكي إليه بعد أن حقن نفسه بالمورفين. تبدو شوارع شبكاغو الحافية، والمحال، والبارات، والحانات، والحانات، والمبازل الكثيبة القذرة، حيث يقطن شبكاغو الخلفية، والمحال، والمارجون عن القانون. كل هذه المناظر تتداخل وتتشابك من خلال نظرة فرانكي المزائفة إليها. ويبدو فشل المجتمع حليا فى احتواء هؤلاء الذين لفظهم منذ بادئ الأمر.

وتتوالى أعال آلجرين فيصدر عام ١٩٤٧ مجموعة من القصص القصيرة بعنوان والبرية المضاءة بالنيون ويقصد طبعاً بهذه البرية ذات الأضواء الصناعية : المجتمع الأمريكي المعاصر الزاخر بالوحوش والحيوانات ، التي يفترس فيه الكبير الصغير ، والقوى الضعيف . وفي عام ١٩٥٦ أصدر روايته والسير على الجانب الوحشي التي تتبع فيها نفس المنهج الروائي ، الذي يتفادي المناداة بالإصلاح الاجتماعي والاقتصادي الذي أغرم به معظم كتاب الواقعية الطبيعية . فهو يكتني بتجسيد الحياة ، بكل متناقضاتها ، من خلال صغار المجرمين والمقامرين ، ومدمني المخدرات ، والعاطلين ، والمتشردين ، والضائعين المنتشرين بين البارات والحانات وغيرهم من أفراد المجتمع . فهم في نظره ليسوا بأنماط أو ضحايا تعرض لأغراض الدراسة والتحليل ، وإنما هم بشر أولاً وأخيراً فضياعهم ليس مجرد نتيجة أيضاً لبؤر الضعف البشرى الكامنة في المخصياتهم ، ولكنه مزيج من الاثنين ، يصعب فيه التفرقة بين الظلم الاجتماعي ، والضعف البشرى . فالحياة ليست بالبساطة التي تقبل تصنيف البشر إلى أنماط وخانات . فعالباً ما يتعثر الالتقاء بين الفرد والمجتمع ويصبح كلاهما ظالماً ومظلوماً في الوقت نفسه . ويتجسد هذا في حديث الشخصيات المتقطع الذي يحمل في طياته بطولات وهمية لا تعني شيئاً على الإطلاق ، ويرتمع به آلجرين إلى مستوى الشعر الحزين الذي يرقى به ضياع بطولات وهمية لا تعني شيئاً على الإطلاق ، ويرتمع به آلجرين إلى مستوى الشعر الحزين الذي يرقى به ضياع أرض اللقاء بين الإنسان والمجتمع . يقول داف بطل رواية والسير على الجانب الوحشي » :

« أشعر في أعاق نفسي أن أية أرض أذهب إليها هي ملك لله . ولكن الناس يسدون على المنافذ كما لوكان

كل شيء ملكهم . لم أجد سوى المتاعب والضياع . . لا أعرف لماذا ؟ لم أجد سوى قدرة الجشعين على مساعدة بعضهم بعضاً ، أما هؤلاء الذين يأخذون الأمور ببساطة ، وبحسن نية ، فيعيش كل منهم فى واد منفصل عن الآخرين . . فليساعدك الله إن كنت أسود . . أو فقيراً . . أو عاطلاً . . وليساعدك الله عندما تلهث وتصارع لأن أحداً آخر لن يساعدك البتة . » .

يحاول آلجرين أن يقدم بطله الجديد هرقل العصر الحديث ، فى شخصية داف الذى يملك بعض الطرق البذائية لكى يشق طريقه فى أحراش المجتمع المتكاثفة . فهو يستخدم فحولته الجنسية لكى يثبت وجوده وكيانه ويقرر أن يكون ثروة فى نيوأورليانز فى مجتمع الثلاثينيات الذى طحنته الأزمة الاقتصادية . ولكن كيف لهذه البدائية الساذجة أن تصمد فى وجه هذا المجتمع ؟ كان من الطبيعي أن ينقشع حلم داف الذى عاش عليه ، وينتهى به الأمر إلى إصابته بالعجز الجسدى الذى يرمز إلى عجزه النفسى والروحي فى مواجهة هذا المجتمع المتمفن . فلم تعد القوة الجسدية الفتية بقادرة على الصمود أمام هذه التيارات الملتوية .

ومن الواضح أن آلجرين يشارك بطله هذا التشاؤم من مصيرالمجتمع فقد دفعه الصدق الفنى إلى الإيمان بأن التشاؤم الصادق خير من التفاؤل المزيف. وأضنى هذا على شخصياته نوعاً من الإقناع الفنى. فقد تقبلهم آلجرين على علاتهم ولم يحاول دفعهم إلى فلسفة الأمور وتبريرها بأسلوب يعلو عن قدراتهم الفكرية والاجتماعية والنفسية. وربما تصور البعض أن آلجرين كان امتداداً للمدرسة الواقعية التى أسسها هاملين جارلاند، وفرانك نوريس، وثيودور درايزر. ولكن آلجرين يتميز عنهم بأنه رفض الخضوع لأى مذهب فنى أو فكرى مسبق، ولم يخضع شخصياته لأفكار واتجاهات فلسفية لا تصل إلى مستواها. بل ترك المضمون الفكرى يشكل البناء اللارامى لعمله تلقائياً، ولم يساند فكرة ضد فكرة أخرى لأن الحياة عنده لا تحتمل الانحياز إلى جانب دون الآخر ويجب على الإنسان أن يتقبلها في مجموعها، لكى يعرف بعد ذلك كيف يشق طريقه من خلالها. هنا يكن أهم إنجاز فنى لآلجرين الذى اتخذ من المجتمع الماصر مضموناً لرواياته، دون أن يحيلها إلى نظريات اجباعية ، أو اقتصادية تنادى بإصلاحه. فقد أدرك أن وظيفته كأديب فنان تكن فقط فى تجسيد الحياة بكل صراعاتها وتناقضاتها لكى يزيد من وعى الإنسان بها، وبالتالى تزداد معرفته بها، مما يساعده على إثبات وجوده بطريقة أو بأخرى. ولا يهم إذا كانت نهايته الفشل أو النجاح، فيكنى أنه سعى إلى تأكيد إرادته كإنسان. بطريقة أو بأخرى. ولا يهم إذا كانت نهايته الفشل أو النجاح، فيكنى أنه سعى إلى تأكيد إرادته كإنسان.

#### Louisa Alcott

## لويزا ألكوت

L

 $(1 \wedge M - 1 \wedge Y)$ 

لويزا ألكوت رائدة في مجال الرواية الأمريكية . وعلى الرغم من أنها لم تكن ذات وعى حاد بضرورات الشكل الفنى، ولم تكن تفرق بين فن الرواية وأدب السيرة الذاتية ، إلا أن البذور الأولى للفن الروائى كانت موجودة في أعالها مثل الرسم الدقيق والحي للشخصيات ، والتصوير المقنع للجو المحيط بها ، والسرد السلس المتدفق للأحداث ، والحوار المناسب لتفكير الشخصية وثقافتها . من السهل أن نجد هذه العناصر عندها ، ولكن من النادر أن نجد ربطاً دراميا بينها بحيث يؤدى إلى الوحدة العضوية الموضوعية التي يتميز بها الشكل الفني الناضج . ولم تتعمد لويزا ألكوت كتابة الرواية كفن بقصد ووعى ، ولكنها انخذت منها مجرد مهرب من حياتها الشاقة الكثيبة . فكانت بالنسبة لها هواية بكل ما تعمله من عفوية وتلقائية غير خاضعة للمعايير الفنية المتفق عليها . ومع ذلك فهذا لا ينقص من دورها الريادى في مجال الرواية ، فقد مهدت الجو والطريق لمن جاء بعدها من الروائيين ، وأوضحت لهم رواياتها بعض الأساليب الفنية في إدارة الحوار ، وخلق الشخصيات ، وتطوير من الروائيين ، وأوضحت لهم رواياتها بعض الأساليب الفنية في إدارة الحوار ، وخلق الشخصيات ، وتطوير استفادت لويزا ألكوت أيضاً من قدرتها على قرض الشعر في خلق الجو الموحى في رواياتها . وهذا يضيف إلى استفادت لويزا ألكوت أيضاً من قدرتها على قرض الشعر في خلق الجو الموحى في رواياتها . وهذا يضيف إلى رصيدها الريادى في عال الأدب الأمريكي بصفة عامة .

ولدت لويزا ألكوت في مدينة جيرمان تاون بولاية بنسلفانيا حبث يملك أبوها مدرسة ويديرها . وكانت هذه المدرسة عثابة المقر الذي قضت فيه لويزا شبابها . وعلى الرغم من أنها تنقت تعليمها كله على يد أيبها إلا أن عقلها كان من النضج بحيث استقلت بتفكيرها وأصبحت لها نظرة خاصة في الحياة . وقد أوجد هذا عندها إحساساً بالذنب تجاه أبيها لأمها لم تجله الإجلال الواجب الذي يتلقاه من أخواتها . ولم تكن حياتها مربحة اقتصاديا ، بل اضطرت إلى القيام ببعض الأعال اليدوية الشاقة لكي تساهم في مصروفات البيت . ولكي تهرب من هذا الجو

الكئيب المحيط بها ؛ لجأت إلى الكتابة التي وجدت فيها متنفساً مريحاً لكل ما يعتمل في وجدانها من أفكار وصراعات . وكان أول كتاب لها بعنوان ه أساطير الوردة » الذي كتبته في السادسة عشرة من عمرها ، ولكنه لم ينشر إلا عندما بلغت الثانية والعشرين .

فى عام ١٨٦٣ نشرت أول كتاب لها بجوز على شهرة بعنوان «لقطات من المستشنى» الذى اعتمدت فى مادته على خطابانها التى أرسلتها عندما خدمت كممرضة متطوعة فى المستشنى العسكرى بجورج تاون . وكانت الخطابات زاخرة بصور حية ونابضة لكل ما تقع عليه عيناها ، ومن خلال هذا العمل استطاعت أن تتعرف على إمكاناتها فى السرد والوصف . وهى الإمكانات التى برزت عام ١٨٦٩ عندما أصدرت أعظم عمل عرفت به ، وهو روايتها ه نساء صغيرات » التى جلبت لها الشهرة سواء داخل وطنها أو خارجه . وقد استمرأت نجاحها فأتبعتها بسلسلة روايات مشابهة . كانت كلها موجهة إلى أجيال الشباب أساساً ، ومع ذلك كان لها جمهور كبير من الشيوخ والكهول . من هذه الروايات ه فتاة من طراز قديم » ١٨٧٠ ، و «رجال صغار » ١٨٧١ ، و «حقيبة العم جو « ١٨٧٧ ، و «أبناء العمومة الثمانية » ١٨٧٥ ، و « تفتح الزهرة » ١٨٧٠ ، و « تحت ظلال الزنابق » ١٨٧٨ ، و « أبناء و د أبناء الورة ماتت لويزا ألكوت فى بوسطن فى نفس اليوم الذى تم فيه دفن أبيها .

ومن الواضح أن المضمون الروائى عندها يعتمد أساساً على سيرتها الذاتية ، وحياتها الخاصة . فرواية «نساء صغيرات « تتخذ من شخصيات عائلتها مادة للمواقف والأحداث ، بيغا تعتمد رواية «رجال صغار» على حياة أبناء أخواتها . وقد نافسها في مجال كتابة الروايات عن حياة الشبب روائى معاصر لها يدعى جاكوب أبوت ، ولكنها كانت أكثر أصالة ودقة منه ، بحيث عجز عن مجاراتها إلى نهاية الشوط . ومازالت بعض رواياتها رائجة تجاريا حتى الآن – وبعد مضى حوالى قرن من تأليفها – بل ترجم معظمها إلى اثنتى عشرة لغة . وتحولت روايانها «نساه صغيرات» إلى مسرحية ناجحة ، وقدمتها السيئا الأمريكية مرتبن بنجاح كبير ، ولذلك يجدر بنا أن نلم بها إلمامة سريعة حتى نتعرف على ملامح الفن الروائى عند لويزا ألكوت .

صدرت دنساء صغيرات به في جزأين : الأول عام ١٨٦٨ والثاني ١٨٦٩ وقد تحددت في عنوانها الفرعي بأنها رواية لصغار القراء . وكانت النساء الصغيرات كالآفى : ميج ، وجو ، وبيث ، وإيمى . وقد كتبت هذه الأسماء مع العنوان الرئيسي . ولم يكن في نية لويزا أن تكتب هذه الرواية أصلاً لولا اقتراح توماس نابلز أحد الناشرين وأصحاب المطابع في بوسطن الذي أغراها بكتابة تاريخ عائلتها كما لمسته بنفسها في قالب روائي . وكان الاقتراح إيجابيا وبناء للغاية بحيث جلب الشهرة والثروة لها . وعلى الرغم من أن الفتيات الصغيرات كن الجمهور المقصود بالرواية ، فإنها استطاعت أن تتغلغل إلى القراء الأكبر سناً ، وأصبح كثير من مشاهدها ومناظرها من صعم الأدب الفولكلوري في أمريكا .

تدور أحداث الرواية حول أربع أخوات ، لكل منهن وضع خاص وشخصية مختلفة ، فالبطلة جومارش فتلة تميل إلى الحركات والتصرفات العنيفة ، وترغب فى شق طريقها ككاتبة . والأخت الكبرى ميج تتمتع بجمال ساحر أخاذ وتتمنى أن تعيش حياتها كسيدة صالون من الطبقة الراقية . أما بيث فهى فتاة تغطى وجهها حمرة الخنجل وتهوى الموسيقى التي تخلق لها عالمًا خاصا بها . بينا تأمل إيمى أن تصبح فنانة عظيمة مشهورة حتى تشبع

نزعتها الأنانية المتفردة فى إثبات ذاتها . وتبدأ خيوط النسيج الروائى فى التشابك بدخول جارهم الشاب الثرى ثيودور لورانس أو ه لورى ه كما كانوا يدللونه . كان يرغب فى الزواج من جو ولكن تشاء الظروف أن يتزوج من إيى ، بينها تتزوج جو من أستاذ جامعى كهل يدعى بهاير . ولم يكن للرواية شكل فنى متكامل بحيث استطاعت المؤلفة أن تضيف إليها ملاحق جديدة كلما طرأ على بالها أفكار جديدة . كانت تظن أن لذة السرد الروائى هى متعة كافية فى حد ذاتها للقارئ . ولذلك يتوقف إنجازها الأدبى عند هذه الحدود . ولكن هذا لا ينفى أنها مهدت الطريق للروائيين الأمريكيين الذين أرسوا تقاليد الرواية مع مطالع القرن العشرين .

T.S. Eliot

#### ت. س. اليوت

Ł

(1470 - 1444)

توماس ستيرنس إليوت من أعمدة النقد والشعر المعاصر ، وصاحب مدرسة أدبية تركت بصانها واضحة على المسرح والشعر بصفة خاصة ، وعلى الأدب العالمي بصفة عامة . ولد عام ١٨٨٨ في بلدة سان لويس بولاية ميزوري بالولايات المتحدة ، وتلقي تعليمه في جامعة هارفارد ثم في كل من جامعتي أوكسفورد بإنجلترا والسوريون بفرنسا . وبعد الانتهاء من دراساته الأكاديمية استقر في إنجلترا واشتغل بالتدريس في مدرسة هاي جيت بلندن ، ثم شغل وظيفة إدارية بأحد المصارف في الفترة من عام ١٩١٩ وحني عام ١٩٢٧ . ولكن كانت الموظيفة بالنسبة له عرد مصدر للرزق ، أما نشاطه الأدبي فلم يهدأ منذ شبابه الباكر عندما اشتغل مساعداً لرئيس تحرير المحلة الأدبية التي عرفت باسم ه ايجوبست ، وفي عام ١٩١٧ صدر له أول ديوان شعري بعنوان ، بروفروك وملاحظات أخرى ، . وبعد ذلك بعامين صدر ديوانه الثاني بعنوان ، قصائد ، كما ظل يشغل منصب رئيس تحرير عملا المعيار ، منذ أن بدأت في الصدور عام ١٩٢٧ وحتى اختفت عام ١٩٣٩ .

وكانت قصيدته هالأرض الخراب، التي نشرت عام ١٩٣٧سبياً في الشهرة العالمية المدوية التي حازها بعد ذلك . برغم أنها قوبلت بالهجوم العنيف أول الأمر عندما فوجيء القراء والنقاد بنهجها الشعرى المتكر الذى لم يألفوه من قبل . ولكن مر الوقت سريعاً وتحول الهجوم إلى إعجاب ومديح . بل كانت هذه القصيدة سبباً في الحاس الذى استقبلت به كل دواوين إليوت بعد ذلك ابتداء من ديوانه «قصائد» عام ١٩٣٥ ثم «أربعاء الرماد» ١٩٣٠ و «الديوان الكامل «عام ١٩٣٦ و «ببرت نورتون» عام ١٩٣٦ أيضاً . و «ابست كوكر» ١٩٤٠ و و إنقاذ ما يمكن إنقاذه «عام ١٩٤١ وأخيراً «الرباعيات الأربع» عام ١٩٤٤ . كذلك أصدر إليوت كتاباً للأطفال عام ١٩٣٩ بعنوان «القطط العملية» ولكنه لم يحز أية شهرة لأن شهرته كشاعر غطت على ما عداها من أنشطة أدبية أخرى . ومن الواضح أن عقله الأكاديمي ، وثقافته الرفيعة ، وفلسفته العميقة لم تتح له المقدرة على

مخاطبة عقول الأطفال بالبساطة اللازمة.

ولم يقتصر نشاط إليوت على كتابة القصائد الشعرية بل دخل ميدان التأليف المسرحي المطليعي والتجربي عندما كتب مسرحيته هسويني اجنوستيس، عام ١٩٣٢ مستوحياً فيها الأسلوب الميلودرامي الذي كان يستخدمه الكاتب المسرحي اليوناني اريستوفانس في بعض مسرحياته. وفي عام ١٩٣٤ كتب مسرحية «الصخرة» التي حاول فيها تجميع أناشيد الكورس التي وردت قبل ذلك في قصائد، لكي تؤلف فها بينها وحدة درامية. وقد كتب إليوت هذه المسرحية خصيصاً لكي تمثل في مهرجان عقد لحمع التبرعات اللازمة لكنائس لندن. أما في مسرحياته الخمس الشهيرة: «جريمة اغتيال في الكاندرائية «التي كتبها عام ١٩٣٥ لكي تمثل في المهرجان السنوي لكاندرائية كانتربري، ومسرحية «حفل كوكتيل» عام ١٩٥٠ و «أمين السر» ١٩٥٤ وأخيراً «رجل الدولة الكبير» عام ١٩٥٠ و «أمين السر» ١٩٥٤ وأخيراً «رجل الدولة الكبير» عام ١٩٥٠ و. أمان المسرحيات تمكن من إخراج نظريته النقدية إلى حيز التنفيذ، وهي النظرية التي تؤكد أن الدراما الشعرية بجب أن تتمشى مع إيقاعات الحديث اليومي العادي، وأن تتجنب الإيقاعات الطنانة والقخمة التي عرف بها الشعر الكلاسيكي التقليدي.

ولا ترجع شهرة إليوت إلى قصائده ومسرحياته فقط بل أيضاً إلى أبحاثه ودراساته النقدية المتعددة التى تشكل فيا بينها نظرية نقدية متكاملة أجبرت كل النقاد وعلماء الجال على إعادة تقييم التقاليد التى أرسنها المدرسة الرومانسية من قبل والتى كانت تنادى بأن الشعر ليس سوى التعبير التلقائي والعفوى عن مشاعر الشاعر الشخصية . ولكن إليوت نادى بأن الشعر عبارة عن التوليف الهادئ والمتزن والواعى للعواطف التلقائية والعفوية والصاخبة التى اجتاحت وجدان الشاعر من قبل . ولعل أصالة إليوت تعود إلى أن كتاباته النقدية وقصائده ومسرحياته الشعرية تشكل وحدة فنية متكاملة ، أى أنه طبق ما نادى به من نظريات نقدية في أعاله الشعرية والمسرحية .

#### الكلاسيكية والملكية والكاثوليكية:

وكانت قصيدة ه الأرض الخراب السبباً في اعتقاد الكثيرين أن إليوت من المفكرين والشعراء الذين فقدوا إلمانهم بالدين ، وأن ثورته دفعته إلى تحطيم كل القوالب الأدبية التقليدية التي سبقته . وظن الكثيرون أيضاً أنه بحكم نشأته الأمريكية فإنه من الطبيعي أن يكون ضد أي نظام حكم ملكي . ولكن إليوت لم يترك هذه الادعاءات لتطغي على نظريته الواضحة والمحددة إلى الكون والمجتمع والمعصر . فأعلن بصراحة في مقدمته لولونصلوت اندروز ع عام ١٩٢٨ ، وهوالهام الذي اكتسب فيه إليوت الجنسية البريطانية أعلن أنه كلاسيكي الانجاه في الأدب ، وملكي النزعة في السياسة ، وأنجلو كاثوليكي بالنسبة لعقيدته الدينية . ولم تقتصر مقالاته على النقد الأدبي فقط ، بل تناولت السياسة والدين والحضارة والثقافة والتعليم .

وكانت أول محموعة من مقالات صدرت لإليوت بعنوان «الغابة المقدسة» عام ١٩٢٠، وقد حددت الانجاهات الفكرية والفنية الأساسية له . وفى عام ١٩٢٤ كتب ، تقدير وإعجاب إلى جون درايدن » وفيه يبدى إعجابه الشديد بهذا الشاعر الكلاسيكي العظيم الذي فرض ظله على الشعر الإنجليزي بطول القرن الثامن عشر .

وتناول إليوت أيضاً فى نقده أعال شكسبير ، وملتون ، ولكنه اشتهر بدراساته النقدية والتحليلية لقصائد الشعراء الإنجليز الميتافيزيقيين وعلى رأسهم جون دن . وتمكن من خلال هذه الدراسات أن يقوم بحركة إحياء للشعر الميتافيزيقي . وأن يمكن قراء القرن العشرين من تذوقه وإدراك النواحي الجالية فيه .

ومن دراسات إليوت وكتاباته النثرية نذكر دراسته عن الشاعر الميتافيزيقي واندرومارفيل، عام ١٩٣٧ والشاعر الإيطالي الملحمي ودانتي، عام ١٩٢٩ ، وووظيفة الشعر ووظيفة النقده عام ١٩٣٥ ، وومقالات اليزابيثية، عام ١٩٣٥ ، وومقالات قديمة وحديثة، عام ١٩٣٦ ، ووماهي الكلاسيكية، عام ١٩٤٥ ، ووملتون، ١٩٤٧ ، ووملاحظات نحو تعريف الثقافة، ١٩٤٨ ، ووالشعر والدراما، ١٩٥١ ، ووعن الشعر والشعراء، ١٩٥٧ ، وكتب إليوت أيضاً عن بعض الاتجاهات الدينية في دراسته ووراء آلهة غريبة، ١٩٣٤ ووفكرة المجتمع المسيحي، ١٩٣٩ .

وقد حاز إليوت الإعجاب والتقدير من كل الأوساط الأدبية العالمية . واعترف الجميع بإنجازاته العظيمة في الشعر والنقد والمسرح ، بل طالما قارنوه بصامويل جونسون سواء في فكره الأكاديمي أو في شهرته الشعبية . ولكننا إذا تحرينا السر في شهرته الشعبية فسنجد أنها كانت نوعاً من والموضة وأكثر منها فها أصيلاً لشعره ومسرحه . فإليوت من الأدباء والنقاد الذين تزخر أعالهم وكتاباتهم بإشارات أكاديمية وتلميحات تاريخية ، وجوانب حضارية تخنى عن ثقافة القارئ العادى ، بل إن بعض قصائده مثل والأرض الخراب مثلاً تشتمل على أبيات من لغات عدة لا يمكن للقارئ العادى أن يجيدها أو حتى يفهمها . ولذلك فإن أدب إليوت كان في أحيان كثيرة أدب الصفوة المئفقة ، وهى الصفوة التي طالما تكلم عنها في دراسته وملاحظات نحو تعريف الثقافة » . ولكن مما لا شك فيه أن إليوت فرض نفسه على جيل كامل من الشعراء والنقاد ، وهو الجبل الذي مازالت نظرياته وإنجازاته تؤكد أصالته حتى الآن ومنذ وفاة إليوت عام ١٩٦٥ .

#### التقافات المتعددة والمتنوعة :

وإليوت من الأدباء الذين يصعب حصرهم داخل نطاق على عدد ، سواء كان هذا النطاق ثقافيا أوحضاريا أو جغرافيا أو تاريخيا . فني فكره وفنه تمتزج الثقافات ، وتتنوع الحضارات وتتعانق ، وتتحول كل العناصر الفكرية والفنية إلى وحدة متكاملة لا تعرف الانفصام . فني أشعاره ، تتوهيج المناظر الأمريكية التي تستمد طاقاتها ، من نشأته وشبابه المبكر في أمريكا ، ثم تمتزج أمريكا بأوربا عبر الأطلنطي ، كما تتعانق إنجلترا مع أوربا عبر المانش . وعندما تتتابع مناظر لندن في قصيدة ه الأرض الحزاب، فهي ليست بجرد لندن ما بعد الحرب العالمية الأولى بما تحويه من ضباب أكتوبري كثيب ، وأرواح هائمة ضائعة ، ولكنها تجسيد للإنسانية المعذبة كلها . كانت ثقافة إليوت الشاملة العميقة سبباً في توضيع وتعميق نظرته إلى وظيفة الفن الذي يجب ألا يظل أسبر ؛ الحلى ، والمحدود بل يتحتم أن يتخذ منه بجرد قاعدة للانطلاق نحو الأفق الإنساني الواسع . فالمضمون المحلى - في نظر إليوت - هو المادة الحام التي يشكلها الفن ، ولكن بمجرد أن تتشكل فإنها تتحول إلى تراث الخلى - ومن هنا كان تأكيد إليوت في كل كتاباته على الوظيفة الجالية للشكل الفني الذي يفرق بين ما هو فن إنساني . ومن هنا كان تأكيد إليوت في كل كتاباته على الوظيفة الجالية للشكل الفني الذي يفرق بين ما هو فن

وبين ما هو غير ذلك .

والشكل الغنى بحيل التشت والفوضى في الحياة إلى نظام وتناغم في العمل الأدبى. فالصور التي تتوارد أمام أعيننا في قصيدة والأرض الحزاب، قد تبدو متناثرة لأول وهلة ، ولكن بعد استيعاب القصيدة كلها سنكتشف الوحدة الفنية المتجددة في شكلها الدرامى ، وبذلك تبدو العلاقة العضوية بين مناظر نهر التيمز وكنيسة القديس ماجنوس ، وسفن الملايو ، وأبراج أورشليم المتساقطة ، وشوارع أثينا ، وأزقة الإسكندرية ومقاهى ميونخ ، والقارئ الذي يفشل في إدراك هذه العلاقة العضوية بين جزئيات العمل الفني وخلاياه ، لابد وأن يعجز عن استيعاب معناه الكلي ومنطقه الحناص به . والسبب في ذلك أن إليوت يطلب من قارثه أن يقوم بدور أكثر إيجابية من دور المتلق السنبي الكول الذي لا يفهم شيئاً إلا من خلال المعاني المباشرة والسطحية . ومن هناكان إصرار اليوت على حذف كل الجزئيات التي يمكن للقصيدة أن تستغني عنها ، واستخدام كل ما هو وظيفي فقط في النص . فجوهر الفن يكن في التركيز والتكثيف والتلميح والتجريد والتجسيد في آن واحد . وبذلك بتحول العمل الفني إلى كيان حي وطاقة متفجرة لا تتأثر بمرور الزمن ، ولا تبلي بتغير المكان .

#### الشعر والدراما:

ويؤمن إليوت بأن الشعر هو روح الدراما كما أن الدراما جوهره ، كما هي جوهر أى فن آخر . ولذلك فهو لا يجد أية فجوة بين كتابته لقصائده المتعددة وبين ممارسته للمسرحية الشعرية . فالتنويعات الفكرية والشعرية ، كاد تكون واحدة مما يساعد القارئ على الإحساس ببصمات إليوت على كل السطور التي بمر بها . وهذه التنويعات تتمثل في الخطيئة التي حكم على الإنسان أن يحملها على عائقه منذ الأزل وستظل تبهظ كاهله إلى الأنبد ؛ وتتمثل أيضاً في استحالة الاتصال والتفاهم بين بني البشر ، وفي ضياع الحب الحقيق بين طيات الحضارة التدميرية . ومسرحيتا «جريمة اغتيال في الكاندرائية» و «حفل كوكتيل « بصفة خاصة تجسدان هذه التنويعات على مستوى درامي رفيع .

ولعل أهم إنجاز قام به إليوت في بجال المسرح أنه تمكن من إحياء المسرح الشعرى بعد أن كان النثر قد طغى على التأليف المسرحي لقدرة أغلبية الكتاب المسرحيين على تطويعه لمتطلبات الحياة الحديثة التي لم تعد تحتمل جمعهة الشعراء التقليديين . ولكن إليوت لم يكن شاعراً تقليديا بالمرة بل نادى بأن الشعر – شأنه في ذلك شأن أى فن إنساني أصيل – قادر على الوفاء بحاجة الإنسان الملحة والمستمرة للتعبير عا يجتاحه من أزمات وأفكار وأحاسيس . وهذا يتوقف على المنبع الشعرى المناسب لمضمونه طالما أن المنبع قادر على توصيل المضمون الفكرى من خلال الشكل الفني الذي لا ينفصل عنه . وليست هناك قواعد مسبقة تفرض فرضاً تعسفيا على الألفاظ والإيقاعات والصور والأوزان والمعانى التي يختارها الشاعر . فائلغة ليست سوى مادة خام وعلى الشاعر أن يعبد تشكيلها وصياغتها حتى تقدر على استيعاب مضمونه وربطه عضويا بشكله الغنى . وعلى هذا الأساس يمكن للمسرح الشعرى أن يعود إلى أبحاده القديمة إذا وجد الشاعر المسرحي القادر على ابتكار اللغة العصرية التي للمسرح العمر . وأهم شرط من شروط التوظيف الفني للغة أن يشعر القارئ أو المتفرج أنها تستعمل لأول

مرة لهذا الأسلوب الخاص بالعمل ذاته . وهذا الإحساس بالجدة هو الذى يفرق بين الفن الجديد الأصيل وبين الفن الباهت القائم على التقليد والتكرار . فإذا كانت اللغة قديمة قدم الوجود الإنساني نفسه ، فهي جديدة كل الحدة عندما تستعمل في أي عمل فني جديد .

ونلاحظ أن اللغة الشعرية التي استخدمها إليوت في مسرحياته لا تزيد في كثير أو قليل عن اللغة السلسة بل الدارجة التي يستعملها الناس العاديون في حياتهم اليومية . وبذلك يثبت أن الشعر إذا كان لغة الملوك والأمراء في مسرحيات شكسبير ، فإنه يمكن أن يكون لغة الناس العاديين في مسرحيات العصر الحديث ، فالشعر الكلاسيكي الحديث – في نظر إليوت – ليس مجرد قوالب جامدة ومسبقة مثل الشعر الكلاسيكي التقليدي ، ولكنه شعر قابل للتشكيل طبقاً لمتطلبات المضامين الفكرية المتجددة . وكانت هذه المرونة الفنية والنظرة الشاملة سباً في النجاح الجمهري الذي أحرزته مسرحيات إليوت في وقت تنبأ فيه معظم النقاد بموت المسرح الشعري والدثاره نهائيا . فقد اكتشف الجمهور أن ما يدور على المسرح كتب بلغة – وإن كانت شعراً – إلا أنها نحتوى على نفس الألفاظ البسيطة والإيقاعات السلسة التي تجري بها اللغة في الحياة اليومية . ولذلك يؤكد إليوت أنه لا توجد لغة شعرية بطبيعتها ، وأخرى غير ذلك – فأية لغة وأية لهجة يمكن أن تتحول إلى شعر اعتاداً على الشكل الفني المناسب ، والعضوى الذي يستخدمه الشاعر .

فى مسرحية «حفل كوكتيل» يثبت إليوت عمليا أنه لا فرق بين الشعر الغنائى والشعر المسرحى لأن الأول يمكن أن ينضوى تحت لواء الثانى إذا ما أمكن توظيفه مسرحيا ، ولذلك نجد فى «حفل كوكتيل» شخصية تنقى على أسماع الحاضرين مقتطفا طويلاً من شعر شيللى الغنائى ، بينا لا يشعرون بأية فجوة بين نص شيللى ونص إليوت . فالشكل انفنى للمسرحية عبارة عن بوتقة تنصهر فيها كل العناصر الداخلة فى التفاعل ، فعلى الرغم من أن المضامين التي يعالجها حديثة ومعاصرة ، فإنه يستخدم انشكل الدرامى للمأساة الإغريقية الكلاسيكية ، ومع ذلك لا يحدث أى انقصام بين المضمون الحديث والشكل الكلاسيكي .

وهذا يوضح أن المعيار الحقيق للعمل الفنى الناجع يكن فى مدى التناغم الذى يحدث بين عناصره المختلفة والمتناقضة ويصل قته فى نهاية العمل. وهو التناغم الذى ينتقل بدوره كاملاً إلى داخل القارئ أو المتلقى بمجرد الانتهاء من قراءة العمل.

#### نظريته في النقد الأدبي :

وتؤكد نظرية إليوت فى النقد الأدبى أن الشعر فن لا شخصى . بمعنى أنه ليس تعبيراً عن المشاعر الشخصية للساعر ، وعقل الشاعر عبارة عن عامل مساعد – مثلاً نجد فى الكيمياء – تمر به العناصر المختلفة والمتناقضة للعمل الفنى جيث تتحول فى نهاية الأمر إلى كل عضوى وجسم حى ، ولذلك يجب أن بحدث انفصال كامل فى داخل الفنان بين الإنسان الذى يعانى وبين المبدع الذى يخلق ، ويلاحظ إليوت فى النقد الحديث بأمريكا وإنجلترا ، أن معظم أساتذة الجامعة ينقدون فى الحنارج على صفحات الكتب والمجلات معظم النقاد يدرسون بالجامعة وأن معظم أساتذة الجامعة ينقدون فى الحنارج على صفحات الكتب والمجلات والصحف ، ونتج عن هذا أن النقد الحديث أصبح بمتزج بالأكاديمية والأكاديمية تمتزج بالنقد الحديث . وأدى

هذا بدوره إلى ظهور ما يسميه إليوت بالنقد القائم على التفسير عن طريق البحث عن مصادر العمل الفنى موضوع النقد . ويهاجم إليوت هذا المنجع لأنه أثر تأثيراً سيئاً على النقد الأدبى . فهناك من شغلوا أنفسهم وهم ينقدون قصائد وردزورث ، بحياته الحناصة ، وزواجه ، وحبه لشقيقته . ويعترف إليوت بأن هذه الكتابات مثيرة ومسلية فى حد ذاتها ، ولكنها لا يمكن أن تساعد على تذوق قصيدة لوردزورث من حيث هى تعبير فنى . ويستشهد إليوت بكتاب ه الطريق إلى إكساندو » لمؤلفه جون لفنجستون لويز كمثل على الكتب التى تطبق نظام الرجوع إلى المصادر فى عملية النقد الفنى . لقد أجهد المؤلف نفسه فى هذا الكتاب ليكتشف المصادر التى جعلت كولريدج يكتب فى النهاية قصيدتيه الرائعتين : «قبلة خان » و » الملاح العجوز » . لقد فتش جون لويز فى جميع الكتب التى قرأها ليرى من أين استعار كولريدج الصور أو العبارات الموجودة فى هاتين القصيدتين ، مع العلم بأن معظم الكتب التى طالعها كولريدج ليست معروفة . والعجيب أن ت . س . إليوت يعترف بجودة هذا الكتاب لا تساعدنا على فهم قصيدة » الملاح العجوز » بصورة أفضل . فقد اهتم جون لويز بشى الا يدخل فى نطاق النقد الأدبى . كانت كل مهمته هى أن يستقصى المصادر ، والمراحل التى مربها الشاعر حتى كتب في نطاق النقد الأدبى . كانت كل مهمته هى أن يستقصى المصادر ، والمراحل التى مربها الشاعر حتى كتب القصيدة أما القصيدة نفسها فلا تدخل فى نطاق اهتهامه الأكاديمى .

وظن الدارسون أن هذا المنهج الأكاديمي سيمكنهم من فهم أى قصيدة لأى شاعر يخبرهم بالكتب التي قرأها ، وتمادوا في هذا الحنطأ لدرجة أن أحد القراء أرسل إلى إليوت خطاباً يسأل فيه : هل قرأت رواية «أعاق الظمه» لجوزيف كونراد؟ إن القارى، انخدوع يربط بينها وبين قصيدة إليوت «الأرض الحزاب». ويعترف إليوت أن الربط لا محل له ، وبأن القارئ لاشك قد تأثر بذلك الكتاب المدمر الذي كتبه لويز عن مصادر قصائد كولريدج فأراد أن يطبق ذلك على إليوت أيضاً . ويتخذ إليوت من رواية جويس «يقظة فينجان» مثالاً آخر على المجهود الذي بذل في شرحها وتفسيرها . أما النقد الأدبي فيدور حول الفهم والتذوق . ور بما أفادت الشروح والتفاسير التي دارت حول رواية جويس إلى حد ما ولكن من اخطأ أن نعتبرها نقداً أدبيا خالصاً .

ويصل إليوت من هذا كله بأن هناك مدرسة تفسر القصيدة بالبحث عن الأسباب التي أدت إلى كتابتها . وهذا ضرورى . ولكنه مجرد خطوة أولى يتحتم أن تتبعها خطوات أكثر أهمية . فعلينا أن نبذل الجهد لتتعرف على هدف القصيدة ، الذي تريد الأبيات أن تقوله لنا . أي أنه علينا أن نفهم وجود القصيدة ، ككل عضوى وبذلك لا يرى إليوت – مثلاً - أنه في حاجة إلى أية أضواء أنه علينا أن نفهم وجود القصيدة ، ككل عضوى وبذلك لا يرى إليوت – مثلاً - أنه في حاجة إلى أية أضواء تسلط على قصائد وردزورث سوى تلك الأضواء التي تشعها القصائد نفسها .

وعلى هذا فإن وظيفة الناقد الأدبى تتلخص فى مساعدة القراء على تذوق العمل الأدبى والاستمتاع به . ولا شك فإن فهم العمل الأدبى – وهو المرحلة الأولى للتذوق – يحتاج إلى بعض الشرح ويضرب إليوت مثلاً بالبيتين اللذين بتغنى فيها شيللى بالقمر :

> أشاحب أنت من الإرهاق من صور السماء والتحديق في الأرض

ويقول إليوت إنه ليس في حاجة إلى أى شرح أو تفسير لكى يتذوق هذين البيتين الرائعين. ولو ظل ناقد يحكى له قصة حياة شيللي والكتب التي قرأها لما ضاعف ذلك من استمتاعه بهذين البيتين ولقد سبق لإليوت أن قال إن على كل جيل أن يعد لنفسه نقده الأدبي الخاص به . فلكل جيل مقاييسه في الفهم ، ولكل جيل مطلبه الخاص من الفن . والجيل الحاضريقف من روافع الماضي موقفاً يخالف موقف الجيل السابق نظراً لتأثره بالعلوم والمعارف الجديدة التي يحاول استغلالها والاستفادة منها في ميدان النقد الأدبي الذي أصبح يعتمد في أحيان كثيرة على الفلسفة وعلم الجال وعم النفس . ذلك بالإضافة إلى أن علاقة ناقد اليوم بالعالم تختلف عن علاقة سلفه . فهو يخاطب جمهوراً مختلفاً ولذلك يشعر إليوت بأن النقد الأدبي الجاد الذي يكتب اليوم إنما يكتب لفئة معينة . ولكن مها استفاد الناقد المعاصر من الفلسفة وعلم الجال وعلم النفس فعليه ألا ينسي أن أهم أدواته التي يتحتم عليه استخدامها في تقويم العمل الفني ، يتمثل في عنصري التحليل والمقارنة ، لأنها كفيلان بالحفاظ على جوهر النقد الأدبي كعلم حديث مستقل عن العلوم والمعارف الأخرى ، وإن كان يستفيد بها من حين لآخر.

(..... - 141V)

يشكل روبرت أندرسون الكاتب المسرحي الأمريكي المعاصر ظاهرة فريدة بين اقرائه. فهو الكاتب الوحيد الذي يمكن أن نلحظ في مسرحياته أثراً مباشراً وعدداً وواضحاً لأسلوب تشيكوف. وقد يكون مثيراً أن تحلل هذا الأثر وخصوصاً إذا وضعنا المحتمع القيصري الإقطاعي الذي عاش فيه تشيكوف موضع المقارنة مع المحتمع الرأسمالي الصناعي الذي عاش فيه أندرسون وقدمه من خلال مسرحياته. هذا برغم أن الفارق الزمني بين المحتمعين يزيد عن نصف قرن. ولكن يبدو أن خصائص النفس البشرية لا تتغير بسهولة باختلاف المكان أو الزمان. ويوضح كبار النقاد من أمثال جون جاسنر وألفريد كازن أن روح الشعر الرقيق التي تتغلفل في مسرحيات تشيكوف بمكها أن تساعد كتاب المسرح الأمريكي المعاصر على التخلص من قيود مسرح الأفكار والقضايا والمشكلات التي دار حولها الكثير من المناقشات الميزنطية. فلدى تشيكوف القدرة على أن يمنع كتاب المسرح الأمريكي من المبالغة في صياغة الحبكة، وافتعال الموقف وأن يعلمهم التركيز على جوهر الشخصية المسرح الأمريكي من المبالغة في صياغة الحبكة، وافتعال الموقف وأن يعلمهم التركيز على جوهر الشخصية الدرامية، وعلى الجو الموحي المؤثر، وعلى التدرج البطئ عبر المحسوس الذي يسرى في نفوس الحمهور ويعيد صياغتها دون أن يدروا. وقد حقق روبرت أندرسون خطوات على هذا الطريق برغم أنه لم يستطع الوصول إلى مثله الأعلى تشيكوف.

يداً روبرت أندرسون حياته الأدبية بفوزه بجائزة وزارة الحربية الأمريكية عن أحسن عمل مسرحى كتبه عند في القوات المسلحة في أثناء الحرب. وكان عنوان هذه المسرحية «تعالوا زاحفين إلى الوطن» عام ١٩٤٥. ولكنها كانت مسرحية صاخبة الإيقاع عكم المظروف التي كتبت فيها. فكانت مسرحية إعلامية أكثر منها مسرحية فنية. ولذلك فهي لا تمثل الطابع المعيز لأندرسون في مسرحياته التالية «شاى وحنان» ١٩٥٣ و «بطول فصول الصيف» ١٩٥٨. و «ليل ساكن ، ليل وحيد» ١٩٥٩، وهي المسرحيات التي تمرز لنا تأثير المنهج

الدرامى لتشيكوف على أندرسون من حيث الإيقاعات الهادئة الخافتة ، والتطور التدريجي البطئ للموقف وعدم التركيز على الإثارة التقليدية والحبكة المفتعلة . وعلى الرغم من ندرة إنتاج أندرسون فإنه استطاع أن يفسح لنفسه مكانة مرموقة في المسرح الأمريكي من خلال تطعيمه بنفحات من مسرح تشيكوف العظيم . في مسرحية ه شاى وحنان ه يقدم لنا أندرسون تحليلاً متأنياً وناعماً لحياة طالب مراهق دارت حوله الشبهات ظلماً عندما اتهمته بالشذوذ الجنسي . وتتكون المسرحية من مواقف متدافعة ومتتالية وهادئة في الوقت نفسه . وكان السبب الذي من أجله اتهم البطل بالشذوذ الجنسي أنه يفضل الفنون الرقيقة والشاعرية بدلاً من رياضات الرجال المعتادة والتي تميل إلى العنف والخشونة . ويتحول الشاب إلى شخصية مأسوية ليجتر أحزانه في صمت بلبب عدم فهم زملائه له ، وكنتيجة لقسوة مدرس الألعاب الرياضية معه ، إلى جانب الكبت الذي يفرضه عليه أبوه . وينعزل الفتي كلية داخل نفسه بل يعتبر نفسه إنساناً شاذاً فعلاً بسبب الضغط الذي يمارسه عليه الجميع . ويصل إحساسه بالقهر منتهاه عندما بتحداه أحد زملائه بأن يذهب لمارسة الجنس مع إحدى العاهرات حتى يدحض الاتهام الموجه إليه من كل جانب .

وكان من الطبيعي وسط كل هذا الإحباط أن يفشل معها . ويكاد هذا الفشل أن يقضى على ثقته في نفسه وبرجولته إلى الأبد . وبالإضافة إلى ذلك : كانت خشونة الفتاة معه سبباً آخر في فشله . أى أن كل العوامل تجمعت لكي تؤكد له فشله . وكان من الممكن أن يسبر فعلاً في طريق الشذوذ الجنسي باعتباره الوضع الطبيعي الذي حدده له المجتمع لولا تدخل زوجة مدرس الألعاب الرياضية التي وجدت أن زوجها دائم الاتهام للصبي كما لوكان يبغى تحطيمه فعلاً . عندلذ أدركت أن هذا الموقف لا يمكن النسامع إزاءه وخاصة أنها تدرك جيداً أن زوجها غير قادر على إشباعها عاطفياً أو جنسياً ، فتلزم زوجها الرياضي مكانه بأن تلمع له من طرف خني بأنه هو المصاب فعلا بالشذوذ الجنسي ، وهي الحقيقة التي يؤكدها شغفه الجامع بالحروج إلى المعسكرات مع الصبية . وهو باتهامه للمراهق المظلوم إنما يبعد عن نفسه الشبهات ، ويعاقب نفسه في الحقيقة .

وتنتهى المسرحية بأن تقبض الزوجة على أعنة الأمور فى يديها ، فتطرد زوجها بعيداً ، وتحول اهتمامها تدريجياً إلى الصبى البائس المظلوم ، وتهدئ من مخاوفه بأن تسلم نفسها له حتى تؤكد له عملياً أن كل ما قيل فى حقه هراء فى هراء . ولكن المسرحية ليست بهذا الهدوه المسيطر تماماً كما قد تبدو لأول وهلة ، فنحن نصل إلى ذروة مرتفعة وصاخبة عندما تقذف الزوجة بتهمة الشذوذ الجنسى فى وجه زوجها الذى ينطق وجهه وسلوكه بالصحة والقوة والرجولة المتكاملة . ثم نصل إلى ذروة حسية أخرى عندما تقدم الزوجة نفسها إلى المراهق من أجل إنقاذه من رأى خاطئ قد يدمر حياته تماماً . وقد قصد أندرسون بهذه الذرا الدرامية أن يتجنب الرتابة والملل إذا سارت الأحداث الدرامية على وتيرة واحدة . فلم يكن يملك قدرة تشيكوف الفائقة على نسج مسرحيته من تنويعات متناغمة ومتعارضة دون اللجوه إلى المواقف العنيفة التي تحمل فى طياتها المفاجآت التقليدية . وهذه المفاجآت تبدو غير مقنعة درامياً إلى حد كبير . فإذا كان الصبى قد فشل فى ممارسة إلى أن شخصية النيل ، فكيف له أن ينجح فى تجربته مع زوجة مدرسه الذى طالما اضطهده ؟! هذا بالإضافة إلى أن شخصية الزوجة كانت تشع بالوقار والاحترام ، وهذه كلها صفات كفيلة بإطفاء أية رغبة جسدية . ولكن من المكن أن الزوجة كانت تشع بالوقار والاحترام ، وهذه كلها صفات كفيلة بإطفاء أية رغبة جسدية . ولكن من المكن أن

نغفر لأندرسون مثل هذه الهنات مقابل تقديمه مسرحية بهذه النعومة والرقة والإقناع الدرامى . ومما يضيف الشيء الكثير لقيمة أندرسون أنه لم يقنع على الإطلاق بأن يقول كل كلامه بصورة مكشوفة ومباشرة ، وعن طريق المواقف الحسية الفي تعود عليها جمهور المسرح التجارى في أمريكا .

#### بطول فصل الصيف:

أما مسرحية وبطول فصل الصيف و فهى تشيكوفية من الطراز الأول بالرغم من أنها لا تصل إلى مستوى تشيكوف الرفيع . تدور المسرحية حول عجز أسرة أمريكية عن إنقاذ بيتها بسبب الإهمال أو اللامبالاة أو اليأم مع التخبط وفقدان الانجاه . وقد كتبها أندرسون قبل و شاى وحنان و إلا أنها عرضت بعدها . لم تكن تأليفاً درامياً خالصاً بل كانت إعداداً مسرحياً لرواية دونالد ويتزل المعروفة باسم وإكليل ورود ولعنة » . ومع هذا استطاع أندرسون أن يضيف إليها الكثير من حساسيته بحيث بدت المسرحية في ثوب درامي أفضل وأجمل من الرواية نفسها . فقد ابتكر مسرحية رقيقة ناعمة من التوتر الحنى الذي ينتاب الشخصيات الشابة القلقة التي لا تجد سوى النذر اليسير من العطف والإرشاد والتشجيع من جانب من هم أكبر سناً وتجربة وخبرة ، ولكن لا يصدر عنهم سوى الطنين الأجوف والأوامر الفارغة . وهي النغمة التي استقلت بعد ذلك بمسرحية «شاى وحنان» من خلال شخصية المراهق البائس والمضطهد من عائلته ومجتمعه .

وإذا كان أندرسون يحاول استلهام روح تشيكوف في مسرحياته فإنه عجز عن إدراك الميزة الشعرية ، ذلك السحر الغريب الذي يمس الإنسانية المعقدة فيجعلها تنبض بالحياة على منصة المسرح وهي الميزة التي نجدها في مسرحيات وبستان الكرز ، و والحال فانيا ، و والشيقات الثلاث ، و والنورس ، و ، إيفانوف ، وكانت الأسرة التي قدمتها مسرحية «بطول فصل الصيف ، أقل جاذبية لأنها لم تمتلك طابع العفوية الرقيقة المتدفقة التي تميز بها تشيكوف الذي قدم عالماً أكثر خصوبة وثراء من صور الإحباط والفشل المثيرة المسلبة التي قدمها لنا أندرسون . فقد قدم قطاعات وشرائح لحياة الطبقة الوسطى الدنيا ، ولم يحاول أن يضفي عليها روح الشعر وصوره الخصبة ، فكانت النتيجة أن أصبحت الشخصيات عادية جدًّا إلى درجة الملل لأن أندرسون حاول تقليد تشبكوف دون أن يتشرب روحه . فالدراما روح وجوهر قبل أن تكون حرفة وصنعة .

تمثل مسرحية «بطول فصل الصيف» موقفاً حرجاً تعيشه إحدى الأسر الغارقة حتى أذنيها في الاهتمامات الصغيرة التافهة في حين يبدو بيتها على وشك أن يقوضه التآكل والتفتت سواء على المستوى الواقعى أو المستوى الرمزى . ولا يبذل أحد أى جهد من أجل إنقاذ البيت ، سوى ابن الأسرة الذى يبلغ من العمر اثنى عشر عاماً ، والذى يدعى ه ويللى ه ولكن الجدار الحجرى الذى أقامه الصبي طوال فصل الصيف مستخدماً في ذلك قواه وموارده غير الكافيتين ، ينهار في النهاية وتضطر الأسرة اليائسة إلى هجرة المنزل المتداعى . ومن دواعى السخرية أن نعرف أن الشخص الوحيد الذى كان يشجع ويللى ويرعاه هو شقيقه الأكبر «دون» الذى كان الكساح يصيبه من حين إلى آخر . وهذا الكساح الحسى كان يرمز إلى الكساح الأدبى والمعنوى الذى أصاب الأسرة كلها وأفقدها القدرة تماماً على تجديد حياتها الراكدة والمتفسخة . .

كان أندرسون موفقاً في تقديم التفاصيل الدقيقة التي جسدت أبعاد المشاعر وصورت الجوانب المختلفة للشخصيات. ولكنه افتعل إلى حد ما في التركيز على الدرس الأخلاق المستخلص من الأحداث. أما تأثير تشيكوف الحقيق عليه فيبدو في عدم احتياجه إلى حبكة تقليدية مثيرة. فقد وفر عمله المبذول في المضمون وفي الشخصيات نوعاً من الإثارة الداخلية الحناصة بها. ومن هنا كان الانسياب التلقائي السلس الذي تميزت به مسرحية ه بطول فصل الصيف» إلى أن وصلت إلى خاتمتها. ولكن كان إحساسنا بالانهيار القادم قاعاً تماماً مثل إحساسنا تجاه الأسرة التي قدمها تشيكوف في «بستان الكرز» والتي ظل إحساس فقدانها لمزرعتها يطاردها حتى وقع فعلاً في النهاية. وهذا الإحساس في حد ذاته كفيل بأن يخلق في وجدان المتفرج إثارة من نوع جديد وأكثر رقياً من الإثارة التي تحدثها الحبكة المصطنعة. وقد ضاعف هذا الإحساس المثير مجهودات أولئك الذين حاولوا إبعاد الانهيار أو تأجيل وقوعه بقدر الإمكان ، فقد كان الفشل مصير كل محاولاتهم التي منحت المتفرج بصيصاً خافتاً من الأمل في عدم وقوع الانهيار.

كانت مسرحية «بطول فصل الصيف» خالية من الأحداث إلى حد بعيد بحيث بدت الشخصيات مندفعة في وهن وفتور نحو الكارثة المتوقعة . كان انسباب الشخصيات واستسلامها لديار عثبة العمود الفقرى للبناء اللدرامي كله ، وأضنى الإعياء والوهن الباديان عليها لونا مميزا وجذابا جعلها تبدو مختلفة تماماً عن الشخصيات التقليدية التي تعود المسرح الأمريكي على تقديمها . فهناك مثلاً «دون» إحدى الشخصيات الرئيسية التي تشجع شقيقه الصغير بالحركم والمحاضرات والمواعظ وهو لا يفعل شيئاً سوى الاستغراق النام في كآبته الخاصة . ولكنه لا يستطيع الصمود طويلاً حتى في المحاضرات والمواعظ في حين يمضي أخوه الصبي الصغير في غرس أحجاره غير الكافية بصورة تدعو إلى الأسي في صبر ومثابرة ليواجه بها التآكل والتفتت . ويعلق «جون جاسنر» على هذا المنج الدرامي بقوله :

«إن المره لا يستطيع إلا أن يتمنى لو أن «روبرت أندرسون» قد حاول أن يجعل أولئك الذين جرفهم التيار والطوف الذي جرفوا عليه أكثر أسرا وبريقاً وتوقداً. لقد كانت المسرحية عاجة إلى المزيد من الشعر في تصوير الشخصيات، وإلى شيء من الرمزية من أجل تجنب ذلك الانقباض الساكن الذي يسيطر على الأسرة بأسرها. إنه لمن المؤسف أن يكون الاستخدام الكامل والصحيح لمثل هذه الحساسية الحادة، عثل هذه المصعوبة والندرة على المسرح الأمريكي المعاصر وخاصة بالنسبة لشخصيات الطبقة المتوسطة المحلية، ور مما لم يكن القول بأن صنعة تشيكوف الفنية إنما تواجه فترة صعبة من فترانها على مسرحنا، سوى طريقة أخرى للتعبير عن نفس القضية. و

#### لیل ساکن لیل وحید :

فى مسرحية «ليل ساكن ليل وحيد» فرض أندرسون على انطلاقاته الدرامية نظاماً قاسياً بحيث أحال المسرحية إلى نوع من كبح جاح النفس وترويضها . يدور مضمومها حول اثنين فى سن الصبا : يلتقيان فى مساء عيد الميلاد ولا يفترقان إلا فى صباح اليوم التالى ، فيذهب البطل إلى زوجته المضطربة عقلياً . وتذهب البطلة

إلى زوجها الذى لا يخلص لها ولا يكن لها أى حب. وقد تميزت الشخصيتان بحساسية رقيقة من ذلك النوع الذى نلمسه فى شخصيات تشيكوف. كذلك كانت الأحداث المعقدة قليلة متباعدة مما يؤكد إصرار المؤلف على تتبع خطوات مثله الأعلى الروسى. فقد كان من الممكن أن يحشد مسرحيته بالأحداث المعقدة دون جهد يذكر لو أنه أراد تدبير حبكة معينة وصياغتها على النمط المعروف. وكان من الممكن أيضاً أن يجعل صياغة هذه الحبكة نابعة من أحاسيس الشخصيات، ومن قدرتها المحدودة على الحركة. ولكنه بدلاً من استخدام هذه الأدوات الدرامية التقليدية، أقام البناء الدرامي لمسرحيته كلها على ذلك التقارب الحنجل الوجل بين اثنين من الناس، وغامر بذلك عندما استغنى عن كل الحيل التي أغرم بها الجمهور.

وعلى الرغم من أن الكبت الذى سيطر على علاقات البطلين كان طبيعيا ومنطقياً إلى حد بعيد ، فإنه افتقد رشاقة النغمة الشعرية والحالة النفسية وخصوبتها المتنوعة ، وقد ساعد عنصرا الرشاقة والخصوبة ه تشيكوف، على أن يحول كل جزئية فى المسرحية مها كانت ثانوية أو تافهة إلى عنصر درامى مؤثر . ولذلك تمنحنا مسرحيات تشيكوف انطباعاً بأن مادة المؤلف لا يمكن أن تستهلك أو تستنفد وبأنه ليس بحاجة إلى أن يصل إلى قرار نهائى . لأن خصوبة الحياة الكامنة فى مسرحياته تبدو وكأنها تجسيد للحياة الخالدة بكل صراعاتها وتناقضاتها . أما مسرحية ه ليل ساكن ليل وحيده فينتهى مضمونها بمجرد إسدال الستار الأخبر لأنها لا تملك خصوبة تشيكوف الوفيرة . ولكن هذا لا ينفي وجود نسيجها المتشابك الجميل من الأحاسيس والرؤى النافذة . وإذا كان أندرسون قد عجز عن الوصول إلى المستوى الشعرى الذى حققه تشيكوف من قبل فيكفيه أنه استلهم روح تشيكوف وقدم نفحات منها لكى يتنفسها المسرح الأمريكى الذى يعانى من وطأة الضغوط التجارية التى بمارسها ساثر المنتجن . كانت جرأة حقيقية منه تكاد تغفر له الأخطاء الدرامية التى وقعت فى مسرحياته ، وقد ساعدته على أن يفسح كانت جرأة حقيقية منه تكاد تغفر له الأخطاء الدرامية التى وقعت فى مسرحياته ، وقد ساعدته على أن يفسح كانت جرأة حقيقية منه تكاد تغفر له الأخطاء الدرامية التى وقعت فى مسرحياته ، وقد ساعدته على أن يفسح كانت مرموقة فى المسرح الماصر على الرغم من ندرة إنتاجه .

#### **Sherwood Anderson**

# ] شيروود أندرسون

,

(1411 - 1471)

شهرود أندرسون من الأدباء الأمريكين ذوى الأنشطة المتعددة. فقد مارس كتابة الرواية والقصة القصيرة ، والمقالة الصحفية والشعر . يدور معظم إنتاجه الروائي حول حياة الطبقات الكادحة في الغرب الأوسط الأمريكي ، ويركز على التيار المادي الذي جرف في طريقه كل قيم المجتمع الأمريكي . وأصبح قانون العرض والطلب يتحكم في كل شيء حتى في الإنسان نفسه الذي تحول إلى مجرد سلعة معروضة في السوق قد بشتريها الناس بأغلى الأسعار وقد تبور تماما . كان شبروود أندر، ون يتساءل في معظم أعاله : هل من الممكن أن تتحكم قوانين السوق في مجتمع الإنسان؟ لذلك نادي دائمًا بأن في الإنسان قيمة ذاتية وروحية لا يمكن أن تقدر بمال ، ووظيفة الفن هي إبراز هذه الفيمة وتجسيدها باستمرار حتى لاينساها الناس في صراعهم اليومي المتكالب على المصالح المادية . وكان لحماس أندرسون البالغ لهذا المضمون الفكرى نتيجة سلبية تمثلت في ضعف قبضته الفنية على البناء الدرامي في رواياته . فليس من العيب أن يتحمس الروائي لفكرة ما ، ولكن الخطأ أن يجرفه ذلك الحاس بعيدا عن الضرورات الجالية التي بجب أن تتوافر في أي عمل فني ناضع . ولذلك كنا نشعر في مواقف كثيرة ﴿ وَإِيانِهِ أَنَّهِ يَتَقْمُصُ دُورِ الْمُصَلِّحِ الاجتماعي أكثر مِن تركيزه على دوره كأديب فنان ولد ه شيروود أندرسون ه في مدينة كامدن بولاية أوهايو . وقضي طفولته في مدينة كلايد بنفس الولاية حيث ا عاشت أسرته التي لم تكن برقة الحال التي تظاهر بها في كتاباته الأخيرة التي تناول فيها سيرته الذاتية . لم يكن تعليم أندرسون منتظا بل خرج إلى الحياة العملية عام ١٨٩٦ عندما رحل إلى شيكاغو حيث اشتغل بالأعمال اليدوية . ثم خدم لفترة وجيزة في الجيش الأمريكي في أثناء الحرب الإسبانية الأمريكية ، عاد بعدها مرة أخرى إلى شبكاغو ليعمل بالدعاية ونسخ الإعلانات لعدة سنوات . كما أشرف على إدارة مصنع للوازم الطلاء في مدينة أليربا بأوهابو ولكنه لم يكن موفقا وراضيا عنه وعاد إلى عمله القديم في الدعابة والإعلان في شيكاغو . في هذا الوقت كانت المدرسة الطبيعية في الأدب قد ازدهرت في شيكاغو بصفة خاصة وفي الغرب الأوسط بصفة عامة . وبرزت ملامحها في أعال «كارل ساندبرج» و « فلويد ديل » و « جورج كرام كوك » و « روبرت مورس لاقيت » ، و « ثيودور درايزر » . وقد بهر أندرسون بالمدرسة الطبيعية التي تبلور حقائق المجتمع المعاصر كما لمسها هو في حياته الكادحة . وحاول أن يعبر عن هذا المضمون فنشر روايتين لم يكتب لها النجاح ، ولكنه في عام ١٩١٩ نشر مجموعة قصص قصيرة بعنوان « وينزبرج – أوهايو » التي جلبت له الشهرة بسرعة لم يكن يتوقعها . ترتبط القصص بعضها برباط روائي واحد يتمثل في نوعية الحياة التي بحياها سكان مدينة صغيرة . ويقف المضمون الفكري مع ثورة الشباب وتمرده ضد تقاليد المجتمع انتجاري وقيمه المادية ذات المظاهر المحترمة الحادعة . ولقد أحرزت المجموعة القصصية شعبية ساحقة بين الشباب الأمريكي بطول البلاد وعرضها . وتميز أسلوبها بالبساطة والسلامة مع ميل إلى استخدام بعض الأدوات البلاغية التقليدية التي اعتبرها النقاد فها بعد نوعا من الإسراف في التعبير عن العواطف والأحاسيس التي تعتمل داخل الشخصيات . لعل هذا يرجع إلى تأثر أشدرسون بالمحاولات الأولى ، لمجيرترود ستاين » . وهو تأثر امتد من خلال أعال أندرسون إلى أعال » إبرنست همنجواي » و « تواس وولف » و « وليام سارويان » » ارسكين كالدويل » .

تعتوى مجموعة الوينزبرج - أوهايو الله على ثلاث وعشرين قصة أو لقطة . يستعرض أندرسون من خلالها الحياة في مدينة من مدن الغرب الأوسط بكل الآفاق الضيقة . والعواطف غير الناضجة التي تحكم فكر السكان وسلوكهم . وهم في نظره مخلوقات شاذة على الرغم من أنهم يعتبرون أنفسهم نموذجيين . وتتمثل المعلاقة التي تشد القصص إلى بعضها بعضاً في المخبر الصحني الشاب المجورج ويلارد الذي يبحث عن معنى وجوده من خلال المواقف المتتابعة التي يمراء . وهي مواقف كتبت بأسلوب واقعي يقترب من المذهب الطبيعي الذي أعجب به أندرسون . وقد اعتبر مضمونها الفكرى ثوريا عندما نشرت لأول مرة ، وفي بعض القصص كان أندرسون يصل في مستواه إلى أنطون تشيكوف الأديب الروسي العظيم مما جعل بعض النقاد يعقدون مقارنة تمليلية بين الاثنين .

لم يتفوق أندرسون في أعاله التالية على إنتاجه الأول « وينزبرج -- أوهايو » ومع ذلك لم تتأثر شعبيته بل نشر عام ١٩٧٥ رواية « الضحك الأسود » التي فاقت أرقام توزيعها كل الروايات الأخرى التي صدرت في نفس العام. وهي تحمل نفس المضمون الاجتماعي الذي يتمثل في « جون ستوكنون » وهو الشخصية المحورية في الرواية ، والذي بلغ به السأم مداه من العمل الصحفي الهابط والتاقه الذي يقوم به ، فيهجره وينطلق في سفينة لنقل البضائع عبر الينوي وروافد المسيسي تحت الاسم المستعار « بروس دادلي » ، ويبدأ عملا جديداً تماماً في أحد المصانع التي تقع في مسقط رأسه . وتبدأ الخيوط الروائية في التعقيد عندما يتورط في علاقة غرامية مع زوجة صاحب المصنع . مما يؤدي إلى هروبه معها ، طاعنا بذلك زوجها في ظهره على الرغم من أنه الرجل الأبيض وأفقدته كل قيمه ، ولم يستطع تفادي هذا التحلل الأخلاق سوى الزنجي بضحكه الأسود الساخر من فساد حضارة البيض الذين باعوا الأخلاق في سوق المكاسب التجاربة .

بعد عام ١٩٢٩ بدأت شعبية أندرسون في الانحسار مع ازدهار الحركة الأدبية التي قامت بها محلتا ه الفنون السبعة » و « الدليل » وذلك . بالإضافة إلى روايات سكوت فتزجيرالد وفلويد ديل التي نبضت بروح العشرينيات والثلاثينيات. وعندما عاد جيل الشباب إلى قراءة قصص أندرسون التي سبق أن أعجب بها وجد أن مضمونها الفكرى غير ناضج إلى حد كبير . ولذلك لم يستطع الصمود لاختبار الزمن . وانصرف عنها إلى روايات فتزجيرالد وديل . وعلى الرغم من السخرية القاسية التي أبداها هيمنجواى تجاهه في روايته الساخرة ه انبثاق مياه الربيع » ١٩٢٦ والتي أظهره فيها عظهر الكائب الذي يسعى فقط ، إلى إثارة غضب الناس وسخطهم . إلا أن هذا لا ينقي أثر أندرسون في جيل هيمنجواى نفسه . فقد فتح أذهانهم لقضايا فكرية عديدة تسللت فها بعد إلى أعالمه .

من أهم هذه القضايا التي ركز علمها أندرسون في قصصه: ضرورة وجود الحب في المجتمع وحاجة الإنسان الملحة إليه ، وضرورة تحول المجتمع الصناعي المادي إلى كيان اجتماعي يرعي الإنسان قبل أن ينمي رأس المال على حسابه ، وهذه قضايا - كما ترى - لا تتأثر عرور الزمن لأنها قضايا إنسانية حيوية من الطراز الأول ، ولذلك فليس من السهل أن يصرف القراء نظرهم عن أعال أندرسون وكأمها لم تكن ، وقد تجسدت هذه القضايا في معظم أعماله التي نذكر مها على سبيل المثال : « الزاحفون » ١٩٢٧ ، و « البيض البؤساء » ١٩٢٠ ، و « انتصار البيضة » ١٩٢١ و « زنجات عديدة » ١٩٣٧ ، و « خيول ورجال » ١٩٣٧ ، و « عهد جديد » ١٩٢٧ ، و « بالقرب من جذور العشب » ١٩٣٩ ، و « أريد أن أعرف لماذا ؟ « التي يصل فها إلى مستوى قد بفوق سنكلم لويس وثيودور درايزر وغيرهما من الروائين الذين شاركهم في ازدهار المدرسة الطبيعية وخلق جمهور عالى للرواية الأمريكية .

في سبرته الذاتية التي كتبها عام ١٩٧٤ بعنوان و قصة كاتب قصة و يوضح لنا كيف تبلور مضمونه الفكرى و الحياة وفي الأدب عندما ترك وظيفته في مصنع الطلاء في مدينة ألبرها بأوهايو بعد أن أملي خطابا على سكرتبرته يقول لها فيه : و عزيزني . . انه قد يكون أمرا سخيفا للغاية بالنسبة لك ، ولكنني حسمت أمرى نهائيا وقررت أن أقطع علاقني بكل شيء يتصل بعمليات الشراء والبيع من بعيد أو قريب . إنها حياة تناسب الآخرين ولكنها السم بعينه بالنسبة لى . لقد عزمت على أن أخرج من هذا الباب بلا عودة . سأنطلق خارجا لكي أجلس مع الناس ، وأصغى إلى كلهمه وأحكى عهم حكايات وأسجل ما يدور في أذهانهم ، وما يعتمل داخلهم من أحاسب . "

هذا هو المهج الفكرى الذى طبقه أندرسون فى أعاله والذى قال عنه الناقد فان وايك بروكس إنه بلور عاولة أدباء أمريكا جميعا فى فهم طبيعة أمريكا على كل المستويات بهدف العثور على شخصية مستقلة لها عن الثقافة الأوروبية النى ظلت تمارس عليها تأثيرها الحاسم حتى مطلع القرن العشرين . وقد أيد بروكس قول أندرسون بأن مأساة الأمريكين تتمثل فى أنهم يتصارعون فى فراغ لا بحمل أى هدف محدد . وهو المفهوم الذى اتفق عليه الشعراء من أصدقاء أندرسون مثل كارل ساندبرج وفاشيل لندساى وإدجار لى ماسترز . وعلى الرغم

من ثورة أندرسون ضد مجتمعه المعاصر، فإنه لم يخرج عليه، ولم يرفضه تماما، بل حاول تدريجياً من خلال موقعه كأديب كا نجد مثلا في كتابه ه انتصار البيضة « الذي يحتوى على حكايات وأشعار تصور انطباعاته عن الحياة الأمريكية. فالقصة الأساسية التي منحت الكتاب عنوانها تدور حول فلاح فاشل اعتمد في كسب رزقه أساسا على إنتاج البيض على الرغم من أنه لم يكن يملك المهارة الحرفية أو التجارية التي تمكنه من مضاعفة إنتاجه. ولكن أندرسون لا يقسو عليه بل يحيطه بعطفه محاولا الإيحاء بأنه لو تغير نظام المجتمع فسوف ينصلح حال الفرد.

أما من ناحية الشكل الفنى لأعمال أندرسون ، فقد اتفق النقاد على أنه لم يكن يملك الوعى الحاد بجماليات البناء الدرامى . حتى قصصه القصيرة لا نخضع للمعايير النقدية المتعارف عليها ، بل تتراوح بين اللقطات التسجيلية . والانطباعات التصويرية . بل إنها تصل فى أحيان كثيرة إلى شكل يقع فى منطقة ما بين الشعر والنثر . ولكن من الواضح أنه أحرز مكانته فى الأدب الأمريكى بفضل قصصه القصيرة التى تزيد فى مستواها الغنى كثيرا على رواياته . ويتضع أكبر إنجاز فنى لأندرسون فى أنه لم يستوح الأشكال الفنية أو المضامين الفكرية التى فرضتها أوربا على الأدب الأمريكي . فى هذا يقول الناقد إدموند ويلسون : إن قصص أندرسون نمت وتطورت مثل العشب البرى الذى ليس فى حاجة إلى سماد أجنبي مستورد . ولعلنا نلتمس له العذر عندما فرض نفسه على شخصياته فى أحيان كثيرة . فقد أراد تأكيد الأفكار الجديدة التى ألحت على ذهنه ، فلم يترك شخصياته تتحرك من تلقاء ذاتها بل دفعها دائما إلى التفكير بأسلوبه وإلقاء نفس النوع من الأسئلة . وبذلك قضى على إمكانية خلق من تلقاء ذاتها بل دفعها دائما إلى التفكير بأسلوبه وإلقاء نفس النوع من الأسئلة . وبذلك قضى على إمكانية خلق كان ببحث عن الأصالة الأمريكية بعيدا عن التقاليد الأوربية ومعتمداً فى ذلك على المحاولة والخطأ ، ولذلك كانت الأخطاء نتيجة لروح الزيادة والمكشف ، ولم تكن بسبب ضيق في ذلك على المحاولة والخطأ ، ولذلك كانت الأخطاء نتيجة لروح الزيادة والمكشف ، ولم تكن بسبب ضيق في ذلك على المحاولة والخطأ ، ولذلك كانت الأخطاء نتيجة لروح الزيادة والمكشف ، ولم تكن بسبب ضيق في ذلك على المحاولة والخطأ ، ولذلك كانت الأخطاء نتيجة لموح الزيادة والكشف ، ولم تكن بسبب ضيق و ذلك على المحاولة والخطأ ، ولذلك كانت الأخطأ ، ولم تكن بسبب ضيق و المحاولة والخطأ ، ولم تكن بسبب ضيف و المحاولة والخطأ ، ولم تكن بسبب ضيق و المحاولة والخطأ ، ولم تكن بسبب ضيق و المحاولة والمحاولة والمحاو

#### **Maxwell Anderson**

# ماكسويل أندرسون

٨

(1904 - 1AM)

ماكسويل أندرسون من الكتاب المسرحيين الأمريكيين المعاصرين الذين يسهل على الناقد تحديد اتجاهاتهم الفكرية والفنية لوضوحها وتكرارها في مسرحياتهم الواحدة تلو الأخرى ، والسمتان الميزتان لمسرح ماكسويل أندرسون تتمثلان في المضمون التاريخي ، والمعالجة الشعرية . وقد أكد أندرسون بمسرحه أن الرومانسية قادرة حتى على الاستمرار في القرن العشرين الزاخر بالضغوط والتعقيدات والصراعات . ولكنه أعاد إحياءها في لون جديد يتميز بالنغات الساخرة الواضحة وبالصبغة الخطابية الموجهة إلى الجمهور . وبرغم هذا التلوين فإننا نجد أن رومانسية أندرسون عبارة عن امتداد لنفس الرومانسية التي سادت أواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين كما نجد في مسرحيات روستان ودانانزيو . هذا لا ينفي وجود بعض التأثيرات الواقعية على مسرحيات أندرسون كما يقول تشارلز هـ . جرائد جنت : « إن الواقعية لا تتبع الرومانسية كما تقول المراجع وإنما توجدان جنباً إلى جنب ، وقد تبرز إحداهما في بعض الأحيان على السطح ، في حين تبرز الثانية في أحيان أخرى ، ولكنها متلازمتان طوال الوقت » .

ولد ماكسويل أندرسون بمدينة أطلانتيك في ولاية بنسنةانيا . بدأ حياته مثل كثير من أدباء أمريكا - بالاشتغال بالصحافة قبل أن يمارس كتابة المسرحية الني بدأها عام ١٩٣٤ عندما كتب مسرحية ال ثمن المجد الاشتراك مع لورانس ستالنجز . وقد نجحت المسرحية نجاحاً باهراً جعل اسم أندرسون يدخل دائرة الضوه ، ومنحه من الثقة بنفسه وقدراته ما جعله يستقل بكتابة مسرحياته التالية والمتتابعة والتي بدأت تتجه إلى المضمون التاريخي والمعالجة الشعرية . أما مسرحية «ثمن المجد» فكانت تتخذ من ذكريات الحرب العالمية الأولى مضمونا لها . وهذا المضمون كان معاصرا للوقت الذي كتبت فيه المسرحية . أما مكانة ما كسويل أندرسون في الأدب الأمريكي المعاصر فقد رسخت بفضل مسرحياته الشعرية التاريخية مثل « الملكة اليزابيث » ١٩٣٠ ، و « مارى ملكة

اسكتلندا » ۱۹۳۳ ، و « البيت الشتوى » ۱۹۳۵ ، و « مهرجان الملوك » ۱۹۳۲ ، و « جان دارك اللورين » ۱۹۴۷ ، و « آن ذات الألف يوم » ۱۹۶۸ وهذه المسرحية تحكى قصة زواج آن بولين من ملك إنجلترا هنرى الثامن ثم مسرحية « البذرة الفاسدة » ۱۹۵۵ .

ببدو أن عقدة الأمريكين التى تدفعهم إلى البحث عن التاريخ العريق قد تبلورت فى مسرحيات أندرسون التى يدور معظمها حول ملكات وملوك إنجلترا . لدرجة أننا لا نجد كاتبا مسرحيا إنجليزيا تناول هذا التاريخ بمثل إسهاب أندرسون الذى يحاول بقدر إمكانه الانتماء إلى التقاليد الشكسبيرية وخاصة تلك التى تتمثل فى التاريخ والشعروالتراجيديا . لعل الهدف الأساسي لأندرسون هو إضفاء نغمة من العراقة التاريخية على المسرح الأمريكي حتى ولو كانت هذه العراقة تنتمى إلى إنجلترا . ولنفس السبب لاقت مسرحيات أندرسون صدى عند الجمهور الأمريكي الذى ما زال يسعى إلى تأصيل جدوره التاريخية التي لا تزيد فى عمرها عن قرنين من الزمان . ولذلك نجحت روح التراجيديا التي كانت سائدة فى أوربا فى القرنين السابع عشر والثامن عشر ، نجحت فى أمريكا فى القرن العشرين على يدى أندرسون . هذا فى الوقت الذى اتجه فيه المسرح الأوروبي إلى الكوميديا الساخرة أو العشرين على يدى أندرسون . هذا فى الوقت الذى اتجه فيه المسرح الأوروبي إلى الكوميديا الساخرة أو المسرح الاسرح الاجتماعي الملحمي .

تلتق مسرحية ماكسويل أندرسون الشعرية « الملكة إليزابيث » مع كثير من المقابيس التي تقبلها الناس منذ زمن بعيد بوصفها معايير للتراجيديا . يضني أندرسون على العاشقين النبيلين : ٥ إليزابيث وإسكس، كل مخايل النبل وملامح التراجيديا التي طالمًا بحث عنها الناس في الأبطال المأسويين ، فتتجلى العظمة في أعالهم بكل معانى . هذه الكلمة . ويأتى سقوط إسكس وتعاسة إليزابيث نتيجة لحنطأ تراجيدى استطاع أندرسون أن يحدده بطريقة طبيعية من خلال النص. إن تغير حظها وانقلابه من النقيض للنقيض كان من أكثر التغييرات الممكنة تراجيديا ، فقدكان نتيجة لإرادتهما القوية التي لم تقبل الاستسلام لنوضع الراهن وبالتالى كان الصراع الدرامي منطقيا وغير مفتعل لأن الشخصيات الرئيسية اتخذت قرارات محددة وحاسمة وهى تدرك جيدا نتائج هذه القرارات ، وبذلك تسيطر طبيعة الشخصيات وأخلاقياتها ومصيرها على الحدث الدرامي الرئيسي في المسرحية . لكن نظرًا لأن أندرسون لم يشأ أن يكون طليعيا في مجال التراجيديا ، بل اتبع تقاليدها القديمة بكل دقة ، فقد فقدت شخصياته كثيرًا من الإثارة سواء في الأفكار التي تنتابها أو السلوك الذي تنتجه . وفشل سلوكها في أن يشير مشاعرنا حتى في أعنف لحظات التوتر الدرامي . هذا هو الخطأ الذي يمكن أن يقع فيه الأديب الذي بحيل أعماله إلى مجرد تطبيقات عملية للفواعد النقدية والجالية المتفق عليها . معنى هذا أنه لن يعمل على توسيع رقعة التقاليد الأدبية ، والمعروف أن قوانين النقد ومعاييره تابعة أساساً للأدب وليس العكس . فالأدب يكشف بينما بقوم النقد بتقنين ماكشفه الأدب من قبل . ولكن أندرسون كان تقليديا للغاية عندما حدد حركة الحمدث الدرامي الرئيسي طبقا لقوانين الإيقاع التراجيدي لكل من الهدف والانفعال والإدراك وذلك طبقا للمعابير الشهيرة التي صاغها كينيث بيرك وفرانسيس فيرجسون. تمكن أندرسون من اقناعنا منطقيا وعقليا بما يدور من أحداث على خشبة المسرح ، ولكنه فشل في أن يثيرنا وجدانيا لأنه لم بحاول كشف أي جديد في عالم التراجيديا . ومن الواضح أن الأسلوب الذي يفارق به اسكس الحياة قد قصد به إثارة الجمهور لأن شرف الإنسان

يسمو ويرسخ إذا ما رفض أن ينقذ عنقه . هنا تبدو مهارة أندرسون فى استخدام الأدوات والحيل التراجيدية التقليدية التي تساعد المتفرجين على أن يعيشوا لحظة التطهير كامنة من خلال إثارة أحاسيس الخوف والشفقة والحنوف من مصير البطل الذي يواجه الموت بالفعل والشفقة عليه لاشتراكه مع البشر فى نفس الإنسانية . وبذلك يمكننا القول بأنه إذا كان أندرسون قد قنع بالتقاليد المعروفة للتراجيديا ، فإنه استغلها فنيا ودراميا إلى أقصى درجة تتيحها له إمكاناته .

#### النبجيل التراجيدي المفتعل:

لكن التزام أندرسون بالمقاييس التقليدية للتراجيديا جعله يقع فى أخطاء أدت فى بعضى مسرحياته إلى انفصال واضح بين الشكل والمضمون كما نجد فى مسرحية « البيت الشتوى » التى يفرض عليها قسرا نفس الشكل الفنى لمسرحية « هاملت » بدون أى مبرر درامى واضح ، فقد أدت نظرة التبجيل والتعظيم إلى التراجيديا ، إلى الكتابة بأسلوب فخيم يميل إلى الافتعال والتصنع . اتحذ أندرسون مضمون مسرحيته من قضية ساكو – فانزيتى المستمدة من ظواهر الانحراف والإجرام والظلم فى المجتمع الأمريكي ، حاول أندرسون أن يطبق على مضمونه الاجتماعي المعاصر نفس الشكل التراجيدي الشعرى الذي طبقه من قبل على مسرحياته التاريخية ، كانت النتيجة أن شاهدنا أحد رجال العصابات يتحدث بالشعر الممسوخ المفتعل الذي ينتمي إلى عصر إليزابيث .

على الرغم من أن المسرحية تعالج مظاهر الظلم الاجتماعي أساسا ، إلا أن المؤلف لا يركز على هذا المضمون بل يعمل على تعربته في الفصل الأخير فقط لانشغاله طوال المسرحية بالطقوس التراجيدية والاحتفالات التي تقام باسم الشرف التراجيدي للإنسان والتي تنتهي بها المسرحية . يؤكد أندرسون في كل موقف من مواقف المسرحية بأن تناوله للمضمون يتميز بالنبل التراجيدي والطابع العالمي المطلوب عن طريق مزجه لموضوع هاملت بموضوع روميو وجولييت مع تصرفات الملك لير المحمومة المجنونة . وكأن أندرسون يؤكد أن المسرحية الاجتماعية الواقعية لا يمكن أن تصمد لاختبار الزمن ، وعلى الكاتب أن يلجأ إلى السمو التراجيدي لكي يجتاز به أبواب الخلود ، ويجب أن نعترف أنه نجع إلى حد ما في مزج هذه العناصر المتنافرة في مسرحيته . ولكن مسرحية والمبيت الشنوى و تؤكد لنا بدورها خطورة السعى إلى كتابة التراجيديا كفن رفيع وكهدف في حد ذاتها بدلا من أن يجاول انكاب أن يكتب مسرحية جيدة في حد ذاتها .

من هذه التجربة بتضع لنا أنه يجب أن تكون المسرحية نتاجا لصراع الكاتب مع مادته ومحاولة تطويعها للشكل الفني الذى ينبع معن خصائصها ، بدلا من تلاؤمه الواعى مع قوالب ومبادئ تعتبر المثل الفنية العليا التي ترفع من قيمة الكاتب ، فالبناء الدرامى يتشكل طبقا للتطور الطبيعي لنمضمون ، وليس للكاتب أن يقدم شكلا فنيا مسبقا لكى يحتوى مضمونه . ولا تعنى المعالجة التراجيدية الشعربة عمقا ونبلا إذا كان المضمون المعالج لا يحتمل مثل هذا النبل . فهذه رومانسية بعيدة عن النضج الفكرى . وقد نعود معظم النقاد المعاصرين في كتاباتهم عن التراجيديا اعتبارها نظرة رومانسية يائسة إلى العالم . ونحن نخرج بهذا الانطباع عندما يؤكدون أن وظيفة الغن هي تهذيب الإنسان . ورفع معنوياته ومواساته في مكباته .

ردد أندرسون نفس النغمة فى مقال له بعنوان و معنى التراجيديا و عندما أوضح أنه يجب على الكاتب التراجيدي أن يصوغ قصته بحيث توضح للجمهور أن تجربة الألم التى يمربها البشر تطهرهم بالفعل من أدران الحياة المادية وأنه على الرغم من طبيعتنا الحيوانية ، ومها بلغت حقارتنا وخستنا فى صورها العديدة ، فإن هناك فى داخلنا جميعا ناراً مقدسة معينة لا يمكن معرفة قدرها تدفعنا إلى أن نكون أفضل بما نحن عليه . وقد دفع هذا الإيمان أندرسون إلى الزعم التقليدى بأن الإنسان يعيش فى عالم تأسس على العقل . ويمكمه القانون الكونى . وبأن هناك معنى لحياة الإنسان وبأن شرف الإنسان ينبع من مكانته العظيمة فى هذا الكون ، فهو مركز الكون وإدراكه الواعى ، ولذلك كان معظم أبطال أندرسون يفكرون ويتصرفون بناء على هذا الإيمان العميق بإنسانيتهم .

ويوضح الناقد جون جاستر أنه على الرغم من الأسلوب التقليدى الذى اتبعه أندرسون فى كتابته للمسرحية التاريخية الشعرية . فقد ترك أثراكبيرا على كل من حاول الخوض فى نفس المبدان بعده لدرجة أن آرثر ميللر لم يستطع أن يهرب من تأثير أندرسون عليه عندما تصدى لكتابة الشعر فى مسرحية ناريخية مثل « البوتقة » أو حتى عندما استخدمه فى نص معاصر مثل و منظر من فوق الجسر » ولعل الفرق الأساسى بين ميللر وأندرسون أن الشعر فى مسرحية و البوتقة » كان من النوع النثرى أكثر منه نظها . ذلك لأن ميللركان يؤمن بأن الشعر روح تسرى فى الدراما أكثر منها جرد وزن وقافية .

ولعل أهمية الدور الريادى الذى قام به أندرسون فى مجال المسرحية التاريخية الشعرية ، تكن فى أنه حقق حلم كثير من الأدباء والنقاد الأمريكيين الذين آمنوا بأن خلاص المسرح الأمريكي لن يتحقق إلا عن طريق العودة إلى الدراما الشعرية . وكان عدد الكتاب المسرحيين الأمريكيين الذين تصدوا لتحقيق هذا الحلم من الندرة بحيث بدا أندرسون وحيدا فى هذا الميدان . فقد بدأ أندرسون حملة بمفرده فى سبيل الدراما الشعرية بمسرحيته ه الملكة اليزابيث ، ووصل إلى قة حملته ونهايتها فى الوقت نفسه بمسرحيته ه آن ذات الألف يوم ، عام ١٩٤٨ . وعندما وجد القائمون على المسرح الأمريكي أن أندرسون بمفرده لا يستطيع أن ينى باحتياجات الجمهور إلى المسرحية التاريخية الشعرية ، لجنوا إلى مسرحيات كريستوفر فراى وت . س . إليوت الشعرية ولكن لم يكن لها نفس البريق التجارى الذى تميزت به مسرحيات أندرسون .

كان الناقد جون راسل تيلور قد أثار الشكوك - فى قاموسه عن المسرح - حول مدى إمكانية أن نظل مسرحيات أندرسون حية قادرة على قرض نفسها على العرض وسط المسرحيات الحديثة ، ولكن السيغا الأمريكية وجدت فيها كل الحنصائص التى تؤدى إلى إنتاج أفلام ناجحة جاهيرياً . وقدمت بذلك إلى جمهور السيغا العالمية و الملكة اليزابيث و و مارى ملكة اسكتلندا و و آن ذات الألف يوم و وبالطبع حدث تطوير وتغيير للنصوص المسرحية عندما أنتجت سيغائيا ، ولكن تظل هناك روح أندرسون من خلال الجو التاريخي الرومانسي . والأشعار التي تحتوى الجمهور فى جو من الأحلام والمثاليات المأسوية . هذا يوضح لنا أن ماكسويل أندرسون استطاع أن يمس حاجة الإنسان فى كل زمان ومكان إلى الشعر والحيال والشعور المرهف والمثاليات التي يفتقدها عالم اليوم الذى توشك فيه الرومانسية أن تلفظ آخر أنفاسها .

### Clifford Odets

# كليفورد أوديتس

(1937 - 19.5)

كليفورد أوديتس من كتاب المسرح الأمريكي المعاصر الذين وضعوا مسرحهم في خدمة قضية فكرية معينة ، مماكان له أثر واضح على شعبيتهم التي تحددت بجمهور المشايعين لهذه الفكرة . أما الحمهور الذي يبحث عن الفن بصرف النظر عن الالتزام الفكرى بمبدأ عقائدى معين ، فلا يهتم كثيرا بكتاب من أمثال كليفورد أوديتس الذي استغرقه عصره بحيث عجز في بعض مسرحياته عن الرؤية الشاملة لحفائق الحياة الإنسانية . ومع هذا يشكل أو ينس ظاهرة مهمة في المسرح الأمريكي تستحق الدراسة والتحليل، وخاصة أنه كان التزاما بقضايا مجتمعه الملحة ، ومنها قضايا الطبقة العاملة التي لم تثبت وجودها الواضح والمحدد في المسرح الأمريكي بصفة عامة . ولدكليفورد أوديتس في فيلادلفيا وتلقى تعليمه في مدارس نيويورك . بدأت حياته الفنية بأن شق طريقه كممثل مسرحي واستمر في ممارسة هذه المهنة لمدة طويلة سواء في مسرح الجيلد أو مسرح الجاعة في نيويورك ، وذلك حتى عام ١٩٣٣ الذي شهد ميلاده ككاتب مسرحي عندما كتب مسرحية ١ استيقظ وغن ١ التي مثلت عام ١٩٣٥ ، وهو نفس العام الذي أخرجت فيه مسرحيته المشهورة ﴿ وَلَى انتظار لِيفَتَّى ١ . لم يكن كليفورد أوديتس يسارياكها حاول البعض تصنيفه تحت هذا البند ، بلكان متمردا اجتماعيا شأنه في ذلك شأن معظم كتاب المسرح الأمريكي ، بل المسرح العالمي . وكانت الولايات المتحدة حتى ذلك الوقت تعانى من الكساد الاقتصادي الرهيب الذي بدأ عام ١٩٢٩ . ووجد أوديتس أنه من المفيد أن يضمن مسرحه نبرة احتجاج على الضمور الذي أصاب المجتمع في الصميم، فنجد في مسرحية «استيقظ وغن « عائلة مصابة بانهيار عصبي يتجسد في أفرادها المجتمع الأمريكي المنهار بينا يضني عليها البطل مواكسيلرودكتبرا من الكبرياء والمرارة والتهكم والسخرية ، وخاصة بعد أن فقد ساقه في الحرب كما فقدت أمريكا ساقها من جراء الكساد الاقتصادي . وإذا كانت مسرحية أوديتس و في انتظار ليفني # تميل إلى الاتجاه اليسارى ، فلا يرجع هذا إلى إيمان كاتبها

بالاتجاهات اليسارية ، ولكن لأنه كان يشق بداية طريقه فى ميدان التأنيف المسرحى ، وأراد أن ينتهز أيه فرصة يقذف بها القدر إليه . وجاءت هذه الفرصة عندما أعلنت « عصبة المسرح الجديد » وهى تنظيم يسارى لمجموعة من الهواة – عن مسابقة لتأليف مسرحية من فصل واحد . وانتهز أوديتس الفرصة واعتكف ثلاثة أيام فى فندق ببوسطن مغلقا على نفسه باب غرفته حتى انتهى من كتابة مسرحية « فى انتظار ليفتى » وكان من الطبيعى أن يجسد مضمونها اتجاهات يسارية لأنه ليس من المعقول أن يتقدم أوديتس بمسرحية تناهض اليسار إلى مسابقة تنظمها جهاعة يسارية .

ومضمون مسرحية «فى انتظار ليفتى » يدور حول اجتماع عقده أحد الاتحادات العالية أثناء إضراب نظمه سائقو التاكسى . والمسرحية متأثرة إلى حد كبير بالمدرسة التعبيرية الألمانية التى تزعمها كايزر وتولر وفيدكند . وهذا أكبر دليل على عدم تأثر أوديتس الفعلى باليسار الواقعى لأن التعبيرية بتأكيدها على قيمة الذات الفردية والاهتمام بتجسيد كل ما يعتمل داخل النفس البشرية من صراعات غامضة . ورغبات مكبوتة ، وتناقضات جامحة لا تعبر المجتمع ككيان مستقل التفاتا كبيرا. وهذا يتناقض تناقضا جذريا مع اتجاهات الواقعية الاشتراكية المعروفة باهتماماتها الاجتماعية والاقتصادية والسياسية التى لا يشكل الكيان الإنساني للفرد إلا جزما يسيرا منها .

ولعل السر في النجاح الكبير الذي أحرزته مسرحية «في انتظار ليفني » على مسارح أمريكا وإنجلترا أنها اتبعت الأسلوب التعبيري وتجنبت التصوير الواقعي التقليدي. وتتضح الملامح التعبيرية في العودة إلى الماضي والتي تنبع أساسا من تيار الشعور عند الشخصيات والتي تصورها دوائر الضوء التي تسطع بينها المسرح غارق في الظلام. ولا تزدحم منصة المسرح بالكثير من الأثاث والديكورات ، بل يوجد عليها فقط ما يفيد في التعبير الدرامي عن الموقف ، أما عن الحوار فينأي تماما عن النقاش التقليدي ، لأنه يتميز بالحدة والاقتصاد في التعبير . كل هذه الحيل الفنية غلفت هجوم أوديتس على الحياة الشاقة الزاخرة بالظلم الاجتهاعي والعنف والفساد والقسوة والانحلال وكل ما من شأنه أن يشكل تهديدا لاتحادات العال التي تحاول حايتهم من تقلبات المجتمع . ولذلك كان هجومه هجوم فنان أكثر منه هجوم مصلح اجتهاعي .

#### طريق النجاح والشهرة:

ويبدو أن طريق النجاح والشهرة الفنية فى أمريكا يتمثل فى الاستمرار فى نفس الخط الذى بدأ به الفنان طريقه وأثبت نجاحه فيه . فن باب المغامرة غير المأمونة العواقب أن يحاول شق طريق آخر قد يقضى على الشهرة التي بلغها عن الطريق الأول وعرفه الناس بها . وهذا الاتجاه ينطبق تماما على كليفورد أوديتس الذى حاز على شهرته من جراء الدفاع عن حقوق العال وتبنى الاتجاه اليسارى الذى اتضح أنه لم يكن مؤمنا به تماما ، بقدر ما أنخذ منه ذريعة لمواصلة النجاح الذى أحرزه من قبل فى مسرحية « فى انتظار لبفتى » بل إنه بالغ فى هذا الاتجاه طمعا فى مزيد من الشهرة والنجاح عندما كتب مسرحية » حتى أن أموت » فى نفس عام المسرحية السابقة ( ١٩٣٥ ) . فى هذه المسرحية يهاجم النازية أشد هجوم ، وكانت قد تولت مقاليد الأمور فى ألمانيا ، وكان هجوم دفاعا عن الشباب الشيوعى الألماني الذى طارده هتلر فى كل أنحاء البلاد بهدف القضاء عليه .

هكذا كتب أوديتس أربع مسرحيات عام ١٩٣٥ وكان قد بلغ الثامنة والعشرين فقط من عمره عندما تمكن من غزو مسارح برودواى. ولكن إصراره على تبنى الاتجاه اليسارى جعله يكرر نفسه ، ووضح هذا في مسرحية ه الفردوس المفقود ع آخر مسرحياته الأربع والتي فشلت فشلا ذريعا جعل أبواب برودواى تغلق في وجهه وتجبره على الرحيل إلى هوليوود عندما حصل على عقد عمل هناك عام ١٩٣٧ ، حيث كتب مسرحية ه الولد الذهبي ع التي تدور حول حياة عازف كان شاب استطاع بموهبته الموسيقية أن يحتل مكانة رفيعة في عالم العزف ولكنه احترف الملاكمة بحثا عن الكسب المادى الوفير الذي لم يكن يحصل عليه من عزفه ، وكانت النتيجة أن حطم أنامله الحساسة ومعها مستقبله الفني كله . وتنتهى حياته نهاية مأسوية بموته في حادث تصادم وذلك بعد أن قتل خصماً له في حلقة الملاكمة .

نجحت مسرحية «الولد الذهبي» إلى حد ما ولكنها لم تحصل على بريق مسرحياته الأولى. وقد أكد أوديتس أنه كتبها ليهاجم المادية المسيطرة على الحياة المعاصرة. وبذلك يكون قد كشف عن أوراقه الحقيقية عندما نادى بتحرير روح الإنسان من كل القيود المادية القاتلة. بل إنه يوضح أن الحياة الروحية للإنسان هي المعنى والسبب الوحيد لوجوده على هذه الأرض ، أما التفسير المادى لكل شيء فعناه مساواة الإنسان بالمحلوقات الأخرى . ويجبل أوديتس مسرحياته في بعض الأحيان إلى دعاية مباشرة وصريحة لهذا الاتجاه الفكرى ، لدرجة أنه يقول : «كل المسرحيات شأنها في ذلك شأن الأدب بأسره ليست في الأساس سوى دعاية . إن مشكلتي وشاغلي في هذه الدنيا تتمثلان في عرض الحقيقة دراميا وبصورة مثيرة جذابة».

ومأساة الإنسان المعاصر فى نظر أوديتس أن المادية تطحنه طحنا وتكاد تزهق روحه المستمرة فى الضمور . وبالفعل ينتجر بطلا مسرحيتى \* الولد الذهبى \* و \* السكين الكبيرة \* لأن المادية أحالت وجودهما إلى كيان لا معنى له ، بل إنها مانا فعلا منذ زمن بعيد وإن كانت تبدو عليها علامات الأحياء من أكل ونوم وشراب وحركة . وهذا يخاطب كارب المستر بونابرت والد وجو \* بطل \* الولد الذهبى \* قائلا : \* سل نفسك هذا السؤال الحيوى الذى لا مهرب منه : هل من الممكن بالنسبة لشاب أن يعيش على هذه الآلة \* يقصد الكمان \* في مدينتنا هذه ، مدينة التنافس والتطاحن ؟ ! \* . .

ولما يجبه بونابرت بأنه لا يريد أن يصبح مليونيرا ، يرد عليه كارب متسائلا مرة أخرى : • أمن المحتمل لشاب أن يكرس نفسه لربات الشعر في أيامنا هذه ؟ أتستطيع ربات الشعر والموسيق أن تأتى بالخبز ، والزبد إلى مائدة الطعام ؟ » .

وقد عجز جو أن يجد ذاته فى الموسيقى ، لا لعيب فى الموسيقى ولكن لأن المجتمع نفسه لا يضع هذا الفن الرفيع على نفس المستوى الاقتصادى المرتفع الذى يضع عليه أنشطة مادية وغريزية أخرى . ولذلك يقرر جو أن يعتزل العزف ليصبح بطلا ، ولا يهم أى مضهار سيصبح فيه بطلا ، المهم أن الفن والبطولة أمران متنافران فى هذا المجتمع الذى لا يعبد سوى العنف والقسوة ، ولم يعد الناس يتلوقون سوى الموسيقى المسعورة والتى تخرج من علب الليل لتشعل الغرائز والرغبات البيمية . ولكى يهرب جو من عزلته اعتزل الموسيقى الرفيعة شارحا لأبيه حالته بقوله : وإنى أمقت نفسى من صميم قلبى سواء فى الماضى أو فى الحاضر أو فى المستقبل . هل تعلم حالته بقوله : وإنى أمقت نفسى من صميم قلبى سواء فى الماضى أو فى الحاضر أو فى المستقبل . هل تعلم

أن هناك من الأشخاص من يحصل على أشياء ممتعة في هذه الحياة ؟ هل تظن أنهم أفضل مني ؟ هل تعتقد أنني أستمتع بهذا الشعور بالحرمان الذي ينهشني من الداخل ؟ ! »

ويتحول جو من العازف الرقيق المرهف بين أعضاء الأوركسترا إلى ملاكم فوق الحلبة يتصارع مع منافسيه تحت الأضواء المباهرة وبين تصفيق الجمهور المجنون وهنافه . فالمجتمع هو حلبة الملاكمة التي أصبح فيها البقاء للأقوى وليس للأصلح . من هنا ينطلق جو إلى البطولة والمال والشهرة والحب لأنه تعامل أخيرا مع المجتمع بنفس منطقه ولمكن الحال لا تستمر على هذا المنوال ، فهذا المستقبل الفسيح يضيق يوما بعد يوم حتى يصبح تفصا مرعبا ، ويتحول سجينا أسيرا لمدير أعاله مودى الذى يشرف على تنظيم مبارياته . ويتكثف عنده الإحساس بمقته والحقد عليه . وعندما تسأله لورنا : « لم لا تحبه؟ » فيرد عليها بقوله : « هو مديرى » وهو يعاملني كما لو كنت مجرد مزرعة ضمن أملاكه ، فأنا في نظره لست سوى منجم فضة صغير بحركني من مكان لاخر بالجاروف » .

يتضع من هذا أن جو يرضى بالاستغلال على مضض منه ، ولذلك لا يستسلم له إلا فترة وجيزة يقع بعدها في حب عنيف مع لورنا ، حب يقوى مع مرور الأيام ويعيد إليه القيم التي فقدها على حلبة الملاكمة . قيم الرجولة والشهامة والإنسانية والحق . وكانت هذه القيم السر في عذابه الرهيب بعد أن قتل غريمه فوق الحلبة . يقول مخاطبا لورنا : ولقد فعلت مافعلت . ووقع ما وقع . . ولكن ماذا سيقول أبي عندما يسمع أنني قتلت إنسانا ؟ لورنا : إني أدرك جيدا ما فعلت ، لقد قتلت نفسي أيضا . . لقد تحطمت وانتهيت . . هذه هي الحقيقة . . فعلا . . كنت عصفورا ولكنني أردت أن أكون نسرا مزيفا . »

وتنصحه لورنا بهجر الملاكمة والعودة إلى الموسيق ولكن الوقت كان قد فات بعد أن تحطمت يداه . . ولم يعد قادرا على العزف مرة أخرى ولكن لورنا لا تفقد الامل وتصر على قولها : • ما زلتا أنا وأنت . . نحن الاثنان في هذه الحياة كل منا ملك للآخر . لابد من وجود مكان نتعلم فيه الحياة على أيدى الأولاد والبنات السعداء . . لابد أننا سنجد مدينة لا تعتبر الفقر عارا أو الموسيق جريمة . . حيث لا قتال في الطرقات حيث يتمتع الإنسان بأن يكون هو ذاته ، أن يعيش ويجعل امرأته تحقق ذاتها هي في الوقت نفسه » .

ولكن المأساة المخيمة لا تترك هذا الأمل يترعرع بل ينتهى وجود العاشقين ف كارثة صدام مروعة تمثل النهاية المنطقية لوجود أصبح غير منطقى بفعل ضغوط المجتمع الرهبية والمتواصلة .

#### السكين الكبيرة:

فى مسرحية والسكين الكبيرة ويقع تشارلز كاسل فريسة لمجتمع هوليوود الرهيب والمتمثل فى شخصية هوف الرجل الأنافى لجشع الماكر. وكان من السهل أن يقع كاسل تحت رحمته يسبب طيبة قلبه ، وعفة نفسه ، وكالعادة فى معظم مسرحيات أوديتس الأخيرة تقوم المرأة بكل المحاولات الممكنة لإنقاذ الرجل من برائن الاستغلال والبطش الاجتماعى . فى هذه المسرحية تتناوب كل من ماريون وديسكى القيام بهذه المحاولات . ماريون زوجة تشارلز التى تمتاز بقوة الشخصية ورجاحة الصدر ، وديكسى عشيقة تشارلز التى تتجسد فى

شخصيتها كل معانى الانطلاق والأنوثة والبراءة والعطاء.

وكما كان جو أسيرا لمودى في عالوند الذهبي » نجد تشارلز كاسل أسيرا فوف بتوقيعه على عقد العمل الذي قدمه إليه ولم يجد مناصا من انتوقيع عليه . يقول لماريون زوجته : « إنني أدرك تماما أنني بجرد فأر نطاط يعمل بالزنبرك ، لكن يجب على أن أواجه الحقيقة الشائكة وهي أنني أسير هوف الآن . وأصبح توقيعي على العقد هو فديتي » . ولكن ماريون لا تقتنع بهذا المنطق . ومع ذلك يوقع تشارلز على العقد مرغا وينسف بذلك كل الجسور القائمة بينه وبين ماريون . ويتعلل تشارلز بأن الحصول على المال والثروة ضرورة ملحة في المجتمع ، وهذا ليس بخطيئة على أية حال من الأحوال . ولكن ماريون تواجهه بالحقيقة المأسوية عندما تقول له : » خطيئتك هي أنك تعيش في تناقض مع طبيعتك الطبية التي خرجت عليها . لقد كان النقاد يسمونك فان جوخ المسرح الأمريكي لما امتزت به من حاسة المسيحي المؤمن . أما الآن فأنت لا شيء . . إنك بضاعة خاضعة للعرض والطلب . أصبحت شيئا خشنا لا أستطيع بجرد التعرف عليه . إنك ضعيف ومريض وبائس . لقد أحالك الإحساس بالإثم أصبحت شيئا خشنا لا أستطيع بحرد التعرف عليه . إنك ضعيف ومريض وبائس . لقد أحالك الإحساس بالإثم رغبة المعدة . بل تحولت أنت الذي اخترت الطريق السهلة الرخيصة . . فأصبحت عاطفة القلب عندك هي رغبة المعدة . بل تحولت أنت إلى شيء مرعب بالرغم من نواياك الطبة . ومع كل يوم يمرتسعي إلى التقليل من شأني بصفتي امرأة تابعة لك . بصفتي إلى التقليل من شأني بصفتي امرأة تابعة لك . بصفتي امرأة تابعة لك . بصفتي امرأة تابعة لك . بصفتي امراؤة عت قدميك ، لن أرضي بذلك أبدا ، لا أستطيع ، لا أستطيع » .

أما ديكسى فهى فتاة سهلة المنال، باعت نفسها فوليوود حتى تهرب من أنياب الفقر والجوع. ومع ذلك فهى إنسانة طيبة وبريئة القلب، تعرف جيدا قدر أى رجل وبالرغم من رقة حافا وحياتها التى لاحول لها ولا قوة ، فإن المسيطرين على الإنتاج السينائي في هوليوود يخشونها لأنها تعرف السر المحيط بحادثة السيارة التى كان تشارلز يقودها وهى بجانبه . ولذلك فلابد من التخلص منها بأى ثمن حتى لا تتعرض حياة تشارلز لأى خطر محتمل فتخسر هوليوود موردا ضخا من الدولارات التى تصب خلفه بصفته أحد تجومها السينائين الملامعين . وهكذا يجرف طوفان الفساد الجميع : زوجة تشارلز تخونه بعد أن فقدت كل معانى الحياة المحترمة ، وتموت ديكسى تحت عجلات سيارة الشرطة دفعا للظنون وتخلصا من المستولية . وبذلك خسر تشارلز شخصيته وزوجته وعشيقته ولم يبق له سوى الموت الذي يستقبله بترحاب في نهاية المأساة .

#### **فتاة الريف أو رحلة الثناء :**

فى عام ١٩٥٠ كتب أوديتس مسرحية و فتاة الريف و التي قدمت فى أوربا بعنوان ورحلة الشتاء، وهذه المسرحية تمثل تقدما وتطورا من الناحية الفنية بعد مسرحية و السكين الكبيرة و الزاخرة بالنقد المرير والميلودراما القاتمة . فسرحية و فتاة الريف و تقدم شخصيات أكثر نضجا ، وحدثا دراميا أكثريلورة ، وحوارا أكثر إقناعا ، يدور مضمونها حول عودة ممثل مدمن للخمر إلى المسرح تحت ضغط زوجة شجاعة واثقة من نفسها ، ومخرج شاب معجب به . وبالرغم من أننا لا نجد جديدا فى المضمون فإن المعالجة الدرامية الحية لنمضمون جعنته يزخر بالحيوية . أما عن النهاية التقليدية للمسرحية بقرار الزوجة الذى آلمها وعانت منه طويلا بأن تهجر الخرج للذى وقع فى حبها وأن تبق مع زوجها ، فقد بلغ أوديتس هذه النهاية بأسلوب غير تقليدى متميز بكثير من انتوتر

الدرامي الذي مهد لها معتمدا على التطورات الطبيعية التي طرأت على شخصية البطلة .

ومن الواضع أن التركيز في المسرحية على صبر فتاة الريف وقوة تحملها ، يدل على أن أوديتس ينظر إلى المرآة على أنها منيع الحتير والحق والحيال وهي المنقذ الوحيد للرجل من صراعات الحياة المادية ودواماتها كما وجدنا لورنا في والولد الذهبي، و وماريون وديكسي، في والسكين الكبيرة ، . يقول الناقد جون جاسنر : إن ضعف الرجل وتردده وقلقه في مسرحيات أوديتس غالبا ما يصطدم بصمود المرأة وصلابتها وإصرارها بل إنها تبدوكما لوكانت قد رسمت بنفس التوازن أو التكافؤ الذي حققه برنارد شو في شخصية وكانديدا، .

أما مسرحية و شجرة الخوخ المزدهرة و التي كتبها أوديتس عام ١٩٥٤ فتؤكد مدى زيف الحكم الذى أطلق عليه بأنه يسارى ثورى ، إذ من الواضح في هذه المسرحية أن هذا التمرد يميل إلى أخذ الإنسانية على ماهى عليه ، بعد أن بدأ حياته بالمسرحية المتفجرة و في انتظار ليفتى و وكما يقول جاستر إن أوديتس آمن بأنه من المستحيل أن يسوغ طرق اقة لملإنسان أو أن يسوغ طرق الإنسان قة . لقد نظر أخيرا إلى هذه الطرق بشيء من المعموض بل من الصوفية . والمفسون نفسه ينهض على شخصية نوح القادمة من العهد القديم ، ذلك الأب الذي ربى أبناءه على التسامع . ومن خلال الأب والأبناء اتضحت رومانسية أوديتس التي أكدت حقوق الفرد ضد التقاليد والأخلاقيات المتزمتة . تماما مثلها فعل في مسرحية و استيقظ وغن و التي كتبها قبل و شجرة الخوخ المزدهرة و بحوالى عشرين عاما . وهذا يبلور أحد اهتهامات أوديتس القديمة وأكثرها ثباتا ، وتتمثل في عنايته الفائقة بتكامل العلاقات الرومانسية بين الشخصيات والتقبل الكامل للتمييز الفردى . وهذا ما يخرجه تماما من زمرة اليسار المؤورى الذي لا يتقبل أى تميز للفرد على المجتمع .

رفض أوديتس أن يتخذ موقفا واضحا ، مع ، شيء ما أو ، ضده ، بل وصار إلى الإ يمان بأنه ليس للفنان أن يتخذ موقفا عقائديا محددا ، لأن فنه يجب أن يكون مع الإنسانية جمعاء ، لذلك فسرحية ، شجرة الخوخ المزدهرة ، عبارة عن تعبير شخصي لرجل حزين قانع بأن يقبل تناقضات الإنسان والعالم وجوانب قصورهما . فني الفصل الأول بترك الأتقياء كي يقضي الطوفان عليهم . وفي ختام المسرحية يختار نوح – بصورة مؤثرة – أن يقضى أيام شيخوخته الضعيفة في بيت ابنه الاحتكارى الثرى لأنه سيكون أكثر راحة هناك . ويبدو أن أوديتس قد تخلي أخيراً عن نبرة الاحتجاج الصارخ ، وأصبح مستعداً لأن يتقبل الإنسانية بكل تناقضاتها وصراعاتها وفرات ضعفها .

## 10 Eugene O'Neill

# ا يوجين أونيل

(1407 - 1444)

يعد يوجين أونيل رائد المسرح الأمريكي بصفة عامة : فهو أول من أرسي تقاليده ، وأول من كتب مسرحيات أمريكية ناضجة بمعني الكلمة ، بل إن تاريخ المسرح الأمريكي الحقيقي يبدأ بأونيل برغم أن أول مسرحية أمريكية كتبها مؤلف أمريكي هي مسرحية و جوستافوس فاسا و لبنيامين كولمان عام ١٦٩٠ : أى أن البدايات المبكرة للمسرح الأمريكي تعود إلى أواخر القرن السابع عشر ، ولكنها كانت محاولات بدائية للغاية ، ولا تصلح لكي تكون بداية لمسرح يفرض نفسه على التراث المسرحي العالمي الموغل في القدم منذ الإغريق . توالت بعد ذلك المحاولات البدائية : فكتب جورج فاركوار مسرحية والضابط المرح والتي كانت أول مسرحية تقدمها فرقة من المحترفين عام ١٧٣٧ ، وهي المسرحية التي كانت بمثابة افتتاح لمي برودواي المسرحي الشهير في نيويورك واستمرت المحاولات ، فكتب توماس جودفري مسرحية وأميربارثياء عام ١٧٦٩ وتلته شارلوت لينوكس ، ورويال تيلر ، وادوين فورست ، ورويرت كونراد ، ورويرت بيرد ، وأنا كوراموت ، وديون بوسيكولت ، واوجستاس توماس وغيرهم .

على الرغم من هذا العدد غير القليل لكتاب المسرح الأمريكي في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر ، فقد كان المسرح في نظر الكتيرين منهم مجرد حرفة ونجارة ، وأصبح الإيراد هو الهدف النهائي لكل من الكاتب والمخرج وصاحب المسرح على حد سواه . لم تقتصر الناحية التجارية على المسرحيات الراقصة والهزليات الموسيقية ، بل تعديها إلى الميلودراما العنيفة الصاخبة التي تثير في نفس المتفرج كل الأحاسيس البدائية ، ولخلك يعد القرن العشرون البداية الحقيقية للمسرح الجاد فنيا وفكريا في الولايات المتحدة الأمريكية . وكان من الطبيعي أن يكون هذا القرن إرهاصا بظهور يوجين أونيل ، لأن الكاتب المسرحي العظيم لا يأتي من فراغ ، وقد تمثلت هذه الإرهاصات في المسرحيات التي تبلور قضايا المجتمع الأمريكي كما نجد في مسرحية وليام فون مودى والانقسام

الكبيره التي جسد فيها الانقسام بين شطرى الأمة الأمريكية ، شرقا وغربا ، وضرورة إدماج هذين الشطرين في أمة متجانسة من حيث العادات والتقاليد والأفكار والأهداف.

من الإرهاصات الأخرى ظهور تشارلز كلين الذي كتب مسرحية «بنات الرجال «عام ١٩٠٦ واستمد مضمونها من فكرة التحكيم العرق الذي نادى به الرئيس الأمريكي ثيودور روزفلت لكي يكون الفيصل في التزاعات التي تقع بين العال وأصحاب العمل . وكتب أيضا جورج ه . برودهرست مسرحية « رجل الساعة » التي كشف فيها الستار عن الوسائل غير الشريفة التي يتبعها المسئولون في حكومات المدن المحلية . بينا عالج الكاتب الساخر لا نجدون ميتشل قضية الطلاق في المجتمع الأمريكي في كوميديا بعنوان و فكرة من نيويورك و وفي عام ١٩٠٨ ظهرت مسرحية « أسهل طريق » ليوجين وولتر ، وفيها يهاجم الإباحية الأخلاقية والحرية الجنسية التي بدأت النساء الأمريكيات في ممارستها منذ مطالع القرن العشرين .

مع ازدياد عدد المسارح فى أمريكا لم تتمكن المسرحية الأمريكية من سد حاجتها ، فاعتمد معظم المخرجين على المسرحيات الواردة من أوربا ، مما ساعد على تنشيط حركة الترجمة من الفرنسية والألمانية وغيرها من اللغات الآخرى . وكان هذا بمثابة رافد جديد للمسرح الأمريكي الوليد منحه الكثير من القوة والجدة والخصوبة . لذلك كانت التجارب الأمريكية الأصيلة فى بداية القرن العشرين مع التحام المسرح الأمريكي بالمسرح الأوروبي من خلال الترجات والفرق الوافدة ، خلفية خصبة ترعرع من خلالها يوجين أونيل الذي يعد الرائد الحقيق للمسرح الأمريكي .

### بدايات أونيل :

ولد يوجين أونيل فى نيويورك ابنا لممثل أمريكى معروف يدعى جيمس أونيل. وتلقى تعليمه الأولى فى مدارس الروم الكاثوليك ، لكنه لم يكل تعليمه الجامعى الذى بدأه فى كل من جامعتى برنستون وهارفارد بسب اضطراره إلى اصطحاب أبيه مع فرقته المسرحية الجوالة فى أنحاء الولايات المتحدة ويسبب عدم إقباله على التعليم المنتظم. لذلك عهد إليه أبوه بيعض الأدوار الصغيرة وبعض الأعال الإدارية فى فرقته فتشرب جو المسرح منذ نعومة أظفاره وكان قد اشتغل من قبل بحاراً لمدة عام من ١٩١٠ إلى ١٩١١. وكانت الحياة العريضة الغربية التي عاشها أونيل هى المدرسة التي تعلم فيها الكتابة للمسرح. ولنتركه يقدم لنا نبذة عنها فى خطاب كتبه للناقد الأمريكي ياريت كلارك. يقول أونيل عن الفترة التي عمل فيها بحارا على سفينة كانت تعمل على خط ملاحي الأمريكي ياريت كلارك. يقول أونيل عن الفترة التي عمل فيها بحارا على سفينة كانت تعمل على خط ملاحي الكهربائية ، ووظيفة أخرى في شركة لتجارة الأصواف ، ثم في وظيفة ثالثة بشركة سنجر لما كينات الحياكة. وبعد الكهربائية ، ووظيفة أخرى في شركة لتجارة الأصواف ، ثم في وظيفة ثالثة بشركة سنجر لما كينات الحياكة. وبعد ثم أنت فترة طويلة عشها في عزلة وفقر مدقع في عاصمة الأرجنتين ، اضطررت بعدها إلى العمل كبحار عادى على باخرة بريطانية تعمل على الخط الملاحي بين بيونس آيرس ونيويورك. وأخيرا شغلت وظيفة بحار ممتاز على على باخرة بريطانية تعمل على الخط الملاحي بين بيونس آيرس ونيويورك. وأخيرا شغلت وظيفة بحار ممتاز على خط بريطاني بين نيويورك وسوتهامبتون ، بعدها هجرت البحر إلى فرقة أبى المسرحية لأقوم بدور في مسرحية خط بريطانية بنه بدور في مسرحية وقوله المسرحية لأقوم بدور في مسرحية خط بريطانية بين بيوور في مسرحية ويونية أبية ويقور كله ويورك ويورك

دوماس و الكونت دى مونت كريستو و التي كانت تقدم فى أقاصى الغرب الأمريكي ضمن إحدى جولات الفرقة . ثم تركت فرقة أبى لكي أعمل مخبرا صحفيا . ولكن صحتى لم تحتمل كل هذه الطفرات والتقلبات . فأصبت بالسل واضطررت إلى اللجوء إلى مستشنى للأمراض الصدرية حيث انعزلت عن العالم ستة أشهر أمضيتها كلها فى التفكير فى المستقبل الذى لم تكن معالمة قد اتضحت بعد . فى عزلتى الاضطرارية فكرت أول مرة فى الكتابة . وفى الحزيف النالى عندما كنت أناهز الرابعة والعشرين بدأت فى كتابة أولى مسرحياتى و العنكبوت و التى تعرضت فيها لحياة مومس تعيش فى حاية أحد عشاقها » .

هكذا أدرك أونيل طريقه ككاتب مسرحى . كانت الحبرات والمغامرات والتقلبات التى مربها نمثل زادا يستطيع أن يستمد منه المادة الحام لكثير من المسرحيات . ولكى يصقل موهبته التى اكتشفها بكتابته لمسرحية والعنكبوت و التحق بالمدرسة التجريبية التى أنشأها ج . ب . بيكر بجامعة هارفارد وعرفت باسم و مدرسة بعد و بعد ذلك انضم إلى فرقة و ممثل بروفنستون و التى أخرجت له معظم مسرحياته الأولى القصيرة على مسارح نيويورك . وهى المسرحيات التى لم تنل رضا أونيل نفسه عندما رسخت قدمه فى المسرح لدرجة أنه أحرق معظمها ولم يتبق سوى بعض منها مثل و العطش و و و النهور و و و التحذيرات و و الفياب و معظمها ولم يتبق سوى بعض منها مثل والعطش و أولى انه كتبها وأطياف أساتذته الذين قرأ لهم وتأثر بهم عندما كتب أونيل أولى مسرحياته و العنكبوت و قال إنه كتبها وأطياف أساتذته الذين قرأ لهم وتأثر بهم تداعب خياله . ومن الواضح أن الكاتب المسرحى السويدى أوجست سترندبرج كان أول وأهم الأساتذة الذين نفسه بسترندبرج لأنه يسيم على نفس خطاه فى البحث عن معنى يؤمن به ويشمى إليه ، وفى بحثه هذا أدرك أنه لن يؤمن إلا بالإنسانية ولن يتمى إلا إليها . يتضع هذا التأثر فى مسرحية وقبل الإفطار و التى قلد أونيل فيها سترندبرج فى مسرحيته و الأقوى و عندما جعل منها مجرد و مونودراما و يمثلها ممثل وأحد فقط من أولها إلى آخرها سواء كان يحدث نفسه أو يحدث المتفرجين .

في عام ١٩٧٠ ظهرت الأونيل أولى مسرحياته الطويلة والناضجة بعنوان ه وراء الأفق ه التي حققت نجاحا باهرا وجلبت له جائزة بوليترر. فهي مسرحية زاخرة بالتهكم اللاذع والسخرية المريرة التي تنبع من التناقض بين الشخصيتين الرئيسيتين في المسرحية : روبرت الفتي الحيلل الحالم الذي ينطلق بأفكاره إلى آفاق البحار والهيطات والقارات على أمل أن يجوبها في يوم من الأيام ، وآندرو القروى البسيط القانع الطيب النية الذي كان ينافس أخاه في حب ابنة الجيران روث التي فضلت أخاه روبرت عليه فأضاعت عليه أحلامه وخيالاته المتوجة. وبدافع من خيبة الأمل يهجر أندرو مزرعته وحقله ، ويطلق حياة الريف إلى غير رجعة لينطلق إلى البحر ويصبح فعلا المغامر المغوار . وعندما يعجز روبرت عن تحقيق أحلامه وأوهامه يتحول إلى شاب بائس بائس ، وتنعكس هذه الروح على زوجته التي تكتشف بدورها حب آندرو الكامن في قلبها . ويعود آندرو من رحلاته البحرية . فتكتشف روث أنه نسبها تماما بيها يصارح آندرو أخاه بحقيقته وهي أنه مجرد شاب خامل يقضي رحلاته بحترا أوهامه . ثم يغادر آندرو البيت إلى الأرجنتين حيث يحقق بعرقه ثروة ضخمة لا ثلبث أن تضبع في المفارة والمقامة .

وتبلغ الميلودراما قمتها - كعادة أونيل - عندما يصاب روبرت بالسل ، ويفقد ابنه الوحيد الذي كان يشكل أمله الوحيد على هذه الأرض . وتضيع المزرعة أيضا نتيجة الإفلاس ، بل تعترف روث لروبرت بأنها لم تحبه إطلاقا لأن آندرو كان يحتل قلبها دائما وأن علاقتها كانت نتيجة لنزوة طارئة لا يمكن أن تستمر ، والدليل على ذلك أن المزرعة ضاعت لأن العلاقة بينها ماتت يوم ولدت . وعندما ينتقى آندرو بروبرت مرة أخرى ، ينهمه روبرت بأنه بعثر ماله فى المقامرة بدلا من مساعدة أخيه وهذا يتنافى مع طيبة نبته التى عرف بها من قبل . ولكن اللوم جاء متأخرا ويموت روبرت بالسل ، ولكن الإحساس بالرضا يسرى إليه مع الموت لأنه بدأ لأول مرة رحلته التى طالما حلم بها وراء الأفق ولا يهم إذا اختلف الأفق هذه المرة .

#### من الطبيعية إلى التعبيرية:

وإن كان أونيل قد التزم بالواقعية الطبيعية إلى حد ما في مسرحية « وراء الأفق » فإنه كتب في نفس العام ١٩٢٠ مسرحية « الإمبراطور جونز » التي جنح فيها إلى الانجاه الخيالي التعبيري الذي يتجاوز المذهب الطبيعي المحدود بالوصف الفوتوغرافي الدقيق لحنجات النفس البشرية والحائفية الاجتماعية التي تتفاعل معها . من الواضح أن أونيل تأثر هنا بتعبيرية سترندبرج التي ترفض الالتزام بقيود الواقع المادي لكي تعبر عن هواجس الإنسان وآماله وآلامه ومخاوفه وأوهامه . فالإمبراطور جونز ليس إمبراطورا بالمعني التقليدي ولكنه زنجي أمريكي يدعي بروتس جونز ويعمل حالا في القطارات ويحترف جرائم السطو والقتل . وعندما يقع في يد العدالة ويحكم عليه بالإعدام يتمكن من انفرار إلى جزر بهاما حيث ينضم إلى الزنوج الذين يعملون في مزارع القصب . ولكن روح الشر الكامنة فيه تدفعه إلى التعاون مع مستعمر إنجليزي يساعده على استغلال العال والفلاحين الزنوج بفرض الإتاوات عليهم مستغلا إيمانهم بالحزعبلات . فيوحي إليهم بأنه يملك قوة سحرية جبارة بحيث لا يمكن أن يموت الإ برصاصة فضية لا يمتكن أد يموت اللهم بأنه يملك قوة سحرية جبارة بحيث لا يمكن أن يموت

يتحول جونز إلى إمبراطور فعلى لحؤلاء البؤساء . ويعيش في قصر فيه كل مظاهر الجاه والسلطان ولكن عندما ينفد صبر الزنوج يرون أن الثورة هي الحل الوحيد للتخلص منه فيهربون إلى الغابات المحيطة بقصره . ويشعر جونز بالخطر المحدق به فيهرب إلى الشاطىء والرعب يأخذ منه كل مأخذ لعله يجد سفينة تنقذه من الزنوج المتربصين به للثأر . يبدو الأسلوب التعبيرى عند أونيل واضحا في تجسيده للهواجس والمخاوف التي تنهش جونز من الداخل . فالمسرحية عبارة عن ثمانية مشاهد متتابعة تصور هروب جونز من الغابة بينا الرعب يسيطر عليه تدريجياً . فيعد أن بدأ جبارا مفتريا ، تجتاح موجات الذعركل أحاسيسه بالجبروت . وتتحول هذه الأحاسيس إلى هواجس وأوهام زاخرة بالأشباح التي تطارده وتفييق عليه الحناق . حتى ندرك في نهاية الأمر أن الذعر قد قضى عليه فعلا قبل أن يقضى عليه الزنوج المتمردون الذين توصلوا إلى صنع رصاصة لقتله طبقا للتعويذة التي أعلنها أمامهم . يقضى عليه الزنوج المتمردون الذين توصلوا إلى صنع رصاصة لقتله طبقا للتعويذة التي أعلنها أمامهم . يبدو أن عام ١٩٢٠ كان خصبا في حياة أونيل لدرجة أنه كتب فيه مسرحيات " وراء الأفق " . و«الإمبراطور جونز " ، و «قضية من نوع آخر " ، و «التعويذة » ، و «الذهب » ، و «كريس كريستوفرسون " وق المسرحيات الأخيرة يبدو أثر سترندبرج واضحا أيضا وخصوصا في مسرحية " قضية من نوع آخر " التي تعد المسرحيات الأخيرة يبدو أثر سترندبرج واضحا أيضا وخصوصا في مسرحية " قضية من نوع آخر " التي تعد

دراسة تعبيرية للعوامل النفسية التي تتحكم في السلوك الجنسي عند الإنسان. وفيها عالج أونيل ظاهرة المتطهرين المتعصبين الذين يتطرفون في إيمانهم الأعمى بالطهارة والنقاء إلى أن يقعوا في نهاية الأمر في المحظور الذي كانوا يتجنبونه طيلة حياتهم. لذلك فالمسرحية زاخرة بالتهكم اللاذع والسخرية المريرة من هؤلاء الذين ينتهون إلى الندم وخيبة الأمل بسبب فقدانهم القدرة على التقييم الموضوعي لحياتهم. تتجسد هذه المعانى في بطلة المسرحية إيما التي توفض في شبابها المبكر الزواج من قبطان بحرى لأنه لم يحفظ نفسه نقيا بعيدا عن مغامرات الشباب الجنسية. لكن الأيام لا ترحم إيما. فتمضى مسرعة ومعها شبابها وتصبح عانسا مهتزة الشخصية والكيان بحيث تقع ضحية لا حول لها ولا قوة لشاب أفاق يدعى بيني ، عرف باعتدائه على النساء وقتلهن . عاد من الحرب العالمية الأولى التي شارك فيها وهو يحمل في داخله كل عوامل القسوة والعنف والوحشية . ولا تملك إيما أن العالمية الأولى التي شارك فيها وهو يحمل في داخله كل عوامل القسوة والعنف والوحشية . ولا تملك إيما أن تصمد أمام هذا السيل الجارف فترضخ تماما لكل نزواته ، وتذوق على يديه ما كانت تهرب منه قبل ثلاثين عاما . لكنها تذوقه الآن وهي غارقة إلى أذنيها في الحضيض ، وبعد أن هرب منها ربيع عمرها الذي لم تقدر قبها .

في عام ١٩٢١ ظهرت لأونيل مسرحيتان: « أنا كريستي » و « القش » وتغطى المسرحيتين مسحة من الكآبة المأسوية برغم اختلاف أسلوب كل منها. فالأولى متأثرة بالطبيعية بينها الثانية رومانسية. وهذه الرومانسية ترجع إلى أن أونيل كتب مسرحية « القش » عام ١٩١٨ في بداية حياته المسرحية ولكنه أجرى عليها بعض التعديلات وثم عرضها عام ١٩٢١. يستمد أونيل مادة المسرحيتين من حياته المبكرة. فنجد في « أنا كريستي » حياة البحر المختلطة بحياة الدعارة ، بينا نجد في « القش » الإصابة بمرض السل الذي كان نقطة تحول في حياة أونيل نفسه. في « أنا كريستي » يقدم لنا أونيل بطلته أنا التي كانت ابنة لقبطان بحرى سويدى. تربت في بيئة قاسبة حكمت عليها باحتراف الدعارة وانتهاك كرامتها حتى نقمت على أبيها الذي تركها وهي طفلة وليدة لا تعرفه. وتحولت نقمتها على أبيها لكي تشمل العالم كله. ويحدث أن تقابل أباها بعد زمن طويل وتسافر معه فوق إحدى عابرات المحيطات لنقل الفحم ، فتقع في حب بحار ايرلندي يدعى مات مما يؤدي إلى صراع مؤسف بين الأب والحبيب حين يحاول كل منها السيطرة عنها لتكون في حوزته.

يوقظ صراع الرجلين مكامن الكراهية عند أنا تجاه الرجال ، فتثور ضد الأب والحبيب ، ضد الأب الذي أهملها وتركها وهي طفلة مما اضطرها إلى بيع جسدها . وضد الحبيب الذي ما زال يشعر بأن المرأة من ممتلكات الرجل . وعلى سبيل الانتقام منها ومواجهتها بالحقيقة المرة ، تعترف لها بماضيها الأسود في احتراف الدعارة قيستيقظ ضمير الأب على ابنته الضحية ويهرب الحبيب إلى الكأس ليغرق فيه أحزانه . لكن أنا تعد الاثنين بالتوبة وبدء حياة نظيفة شريفة . وبالسهر على شئونها عند عودتها من رحلاتها البحرية .

إذا كانت هذه المسرحية متأثرة بالمدرسة الطبيعية ، إلا أنه لا يمكن إغفال الجانب الرمزى والتعبيرى لها . وهو الجانب الذى ينهض على قصة غرام بين وهو الجانب الذى ينهض على قصة غرام بين فتى وفتاة ينزلان فى مستشفى واحد لإصابتهما بمرض السل . يشفى الفتى من مرضه ويغادر المستشفى مما يطفئ شعلة الأمل داخل الفتاة التى كانت تحيا من أجل الفتى . ويحدث فى نهاية المسرحية أن يأتى الفتى لزيارتها وتكون

الطامة الكبرى عندما تتأكد أنه لم يعد يحبها ، فقد كان حبه لها بسبب اشتراكها فى المرض ، ولما انداح المرض تلاشى معه حبه لها . هكذا فقدت آخر قشة كانت تتعلق بها وسط الأمواج . ولا غرو فى هذا فقد كانت حياتها حفنة من القش .

#### قضية الانتماء الاجتاعي :

في عام ١٩٢٧ ظهرت مسرحية و القرد الكثيف الشعر و التي جسد فيها أونيل غربة الإنسان في هذا الكون وحاجته المستمرة إلى الانتماء من خلال الصراع الدرامي الذي دار بين ميلدريد ابنة صاحب مصنع الصلب البيضاء وبانك العامل الزنجي القوى الذي ظن أن الزنوج من أمثاله هم الذين يصنعون الحضارة المعاصرة لأنهم يسهرون على صهر الصلب عصب المدنية الحديثة . ولكن كان اعتزازه الفائق بنفسه سببا في تضخم إحساسه بذاته وفقدانه العلاقة الحقيقية مع من حوله ، وبالتالي فقد القدرة على الانتماء . ومع ذلك ظل يبحث عن معنى ينتمي إليه وخاصة بعد أن حاول الانتقام من الجنس الأبيض كله في شخص ميلدريد التي كانت تحتقره من صميم قلبها ، فيحكم عليه بالسجن ثم ينتقل للعمل بحديقة الحيوانات حيث يرى القرد الكثيف الشعر الذي يشعر بتوحد عجيب معه ولكنه يحسده على انتائه إلى بني جنسه الذين يعبئون في حرية كاملة في الغابة . بينا لا ينتمي بانك إلى أي شيء أو معني وينتهي به الأمر إلى ثورة بجنونة يحاول فيها القضاء على القرد ، ولكن يحدث العكس ويلفظ بانك أنفاسه الأخيرة قائلا : وأين لى أن أذهب من هنا؟! » .

ومن الواضع أن أونيل وصل في مسرحية ه القرد الكثيف الشعر ه إلى قة المزج بين التعبيرية والرمزية بحيث يتعذر الفصل بينها وبين مضمون المسرحية الذي يعالج قضية الزنوج التي طالما ألحت على وجدان أونيل وفكره. في عام ١٩٧٤ كتب مسرحية وكل أبناء اقد لهم أجنحة » التي يبلور فيها قضية الاختلاط الجنسي بين السود والبيض وما ينتج عنه من كوارث مأسوية مثلها حدث في مأساة جيم هاريس الزنجي الذي تزوج إيلا داوني الفتاة البيضاء بعد حب متبادل منذ نعومة الأظافر. لكنها عندما تشب عن الطوق يجرفها الفساد وتصبح عشيقة لقاطع طريق تنجب منه ابنا غير شرعي. ولا تستقر بها الحال فيهجرها قاطع الطريق لتعود إلى حبيبها القديم الزنجي جيم وتظل به حتى تشعل جفوة حبه القديم لها فيتزوجها. ثم تبدأ في إذلاله لأنه أسود. ولكنه لا يخضع لهذا الإذلال بل تدفعه إرادته إلى دراسة القانون. فتقف له إيلا بالمرصاد حتى لا يرتفع فوقها بعلمه وتظل في تثبيطها لهمته حتى يفشل وتنهار الحياة الزوجية بالتالى. فيركبها الجنون في عاولة لقتله. ولكن المسرحية تنتهي نهاية مفتعلة إلى حد ما عندما يشعل جيم في إيلا جفوة حب الصبا القديم فتثوب إلى رشدها وتعود تلك الفتاة الطاهرة النقية التي تذوب حبا لجيم الذي عاد هو الآخر يحبها من جديدكها فعل في الزمن القديم وجذا يريد أونيل أن يقول إن الحب هو الخلاص الوحيد للبشرية، وهي فكرة رائعة ولكنه لم يقلها بطريقة فنية مقنعة.

ولعل هذه الفكرة تعود إلى ماكتبه أونيل فى مذكراته بأن الخطيئة قدر مكتوب على الإنسان . ولكن باطنه يزخر بقوى العذاب المتمثلة فى ضميره الذى يلهبه دائما بسياط الندم . وهذه الخطيئة قدر نابع من داخل الإنسان وليس مفروضا عليه من الخارج . ففى عصرنا هذا لا توجد آلهة تتآمر على الإنسان الذى يقوم بنفسه بالتآمر على ذاته. فهو دائما الضحية بين شقى الرحى: الخير والشر. ولكى يرتفع الإنسان من مستوى الضحية إلى الشهيد. فإنه يملك الندم الذى يرفعه فوق الخطيئة، ويملك العذاب الذى يؤدى إلى التكفير والغفران فى النهاية. على أساس هذه النظرة الأخلاقية أقام أونيل بناء مسرحبته « رغبة تحت شجرة الدردار » عام ١٩٣٤. وهى المسرحية التي تصوغ أسطورة فيدرا فى شكل عصرى حين يعشق شاب زوجة أبيه العجوز التي لا تلبث أن تقع فى غرام الابن بسبب أنوثتها المتفجرة. وتنجب منه طفلا تقتله بيديها لحنوف عشيقها من أن يئول ميراث مزرعة أبيه إلى هذا الطفل. فقد أرادت أن تثبت لعشيقها أن حبها له أقوى من رغبتها فى امتلاك المزرعة. ولكن جريمتها تكتشف وتقدم إلى القضاء الذى يدينها مع عشيقها بينا يبرىء الأب العجوز المجرم الحقيقي الذى تزوج فتاة فى سن حفيدته. فالقانون دائما هو القانون. والمجتمع – فى نظر أونيل – يعبد الحرف ولا يهتم بالجوهر وما دام الحال هكذا ، فكابوت العجوز هو المجنى عليه والعاشقان هما المجرمان بينا العجوز كابوت هو أشد الثلاثة إمعانا فى الإجرام. فقد انساق الشابان إلى الخطيئة ولها بعض العذر فى ذلك لأن أحدا منها لم يحظ قط بالسعادة. بينا عاش العجوز حياته بالطول والعرض حتى جاوز السبعين من عمره.

فى عام ١٩٣٧ كتب أونيل مسرحية «الإله الكبير براون ، وفيها يثبت مقدرته المستمرة فى التجريب والتجديد فيستخدم الأقنعة لكى يجسد مشكلة الصراع بين شخصية قلقة وبين شخصية ناجحة ذلك النجاح المادى الذى يحول صاحبه إلى صنم من الذهب ، ومع ذلك لا يستطيع أن يشترى بكنوزه قليلا من المحبة أو الحنان . ومن ثم يستمر على حسده لهذا العبقرى الفقير الموهوب الذى تفتن به النساء بفعل مواهبه الروحية التي لا تنفد والتي ترفعه دائما إلى الرجوع بالإنسانية إلى طبيعتها الأولى النقية ، لكنه لا يدرى كيف يعود إليها برغم إيمانه بها . ومن هناكان هذا الانفصام الذى تعانى منه شخصيات المسرحية ، والذى دعا أونيل إلى استخدام الأقنعة التي تتمشى مع الحالات النفسية والروحية التي تمر بها الشخصيات من وقت لآخر .

يضيق بنا المقام للتعرض لكل مسرحيات أونيل الكثيرة ، ولكن يجدر بنا أن نذكر منها ثلاثية ، الحداد يليق بالكترا ، الامترا ، العرب الأهلية الأورستية للشاعر الإغريق إيسكولس أمام خلفية من الحرب الأهلية الأمريكية . ومسرحية ، أيام بلا نهاية ، ١٩٣٤ التي يقوم فيها اثنان من الممثلين بتمثيل شخصية واحدة لتصوير الانفصام الذي يعترى إنسان العصر الحديث ، ومسرحية ، بائع الثلج يأتى ، ١٩٤٦ التي استعاد بها أونيل مجده في أعقاب الحرب العالمية الثانية ، ومسرحية ، القمر لابن السفاح ، ١٩٥٣ ، ومسرحية ، رحلة يوم طويل في جنع الليل ، الخرب العالمية العائلية .

كانت غزارة إنتاج أونيل سببا في حيرة النقاد واختلافهم في حكمهم عليه . يقول إيريك بنتلي إنه نجع في استخدام الواقعية والميلودراما بينها فشل في بلوغ روح المأساة . ويعتقد جون جاسنر أن أونيل نجع في بلوغ هذه الروح في والحداد يليق بالكتراء أما مارتن لام فيعترف بمكانة أونيل في المسرح العالمي المعاصر برغم هفواته المتعددة . بينها يوضح ألاردايس نيكول أنه لا جدال في الإنجازات التي أضافها أونيل إلى التراث الأمريكي وإن كان لا يرقى إلى مستوى الفن الرفيع الخالد . كل هذه الأقوال تدل على أن النقاد لم يستطيعوا تجاهل المكانة الضخمة التي حازها أونيل في التراث المسرحي العالمي .

11 Conrad Aiken

11 كونواد أيكن

(..... - 1M4)

كونراد أيكن شاعر وروائى وكاتب قصة قصيرة ومن رواد مدرسة النقد الجديد التى ازدهرت منذ مطالع القرن الحالى . استفاد من مناهج علم النفس والتحليل النفسى ، ليس فى دراسة نفسية الأديب وأهوائه الذاتية ، ونكن فى تتبع مراحل التجربة النفسية التى تسرى فى وجدان المتذوق بفعل تأثره بالانفعالات الجمائية التى يحركها العمل الأدبى . كان أيكن بارعاً فى استخدام الصور الشعرية وتوظيف الإيقاعات الموسيقية للتحكم فى نوعية مثل هذه الانفعالات الجمائية . لذلك لم يكن هناك انفصام بين أعمائه الشعرية وآرائه النقدية مما جعله من أوائل الشعراء النقاد الغين شكلوا الذوق الأدبى فى أمريكا وإنجلترا وخاصة بين صفوة المثقفين . لكنه لم يكتسب شعبية كبيرة بين القراء العاديين بسبب قصائده العلوبلة التى ينتمى بعضها إلى أساليب العصر الاليزابيثى . وكان من آراه أيكن أنه لا يوجد شكل فنى قديم أو معاصر ، ولكن هناك شكل له وظيفة وآخر عبارة عن مجرد حلية زخرفية أيكن أنه لا يوجد شكل فنى قديم أو معاصر ، ولكن هناك الفنية التى استخدمها أيكن بين القديم التقليدى والحديث التجربيى .

ولد كونراد أيكن في مدينة سافانا بولاية جورجيا . وظهرت عليه موهبة الشعر منذ سن التاسعة عندما كتب أول قصيدة له . لكنه صدم في طفولته بحادثة لا يمكن أن ينساها عندما قتل أبوه أمه ثم انتحر . فأرسل الصبي لكي يعيش مع أقارب له في نيوبدفورد بولاية ماساتشوستس . وفي سن الثالثة عشرة بدأ في حفظ أشعار إدجار آلان بو عن ظهر قلب ، وقد تأثرت أشعار أيكن فها بعد بأوزان «بو» وإيقاعاته . وتلتي تعليمه مابين كونكورد وهارفارد . وفي عام ١٩١١ أصبح من طلبة ذلك الفصل الدراسي الشهير في جامعة هارفارد والذي ضم ت . س . إليوت ، وولتر ليهان ، وروبرت بنشلي ، وفان ويك بروكس . بدأ أيكن ينشر أعاله عام ١٩١٤ وكانت موجة المدرسة الومزية الفرنسية والتصويرية الإيماجية في أمريكا وإنجلترا قد بلغت أعلى مدى لها في ذلك

الوقت ، وأثرت على أيكن بصفة خاصة . منذ تلك الفترة بدأ أيكن في كتابة شعر يقترب كثيراً من الموسيق ، بمعنى أن عناصر الإيقاع والوزن والبحر تأثى في الأهمية قبل المعاني التي توحي بها الألفاظ أو الأبيات. كان أيكن ابن عصره بمعنى الكلمة عندما تشرب كل الاكتشافات والابتكارات المعاصرة واستوعبها على سبيل إثراء تجربته الشعرية . من هناكانت تأثيرات فرويد ، وهافيلوك إليس ، ووليام جيمس ، وهنري برجسون على مضمونه الفكرى وعلى شخصياته التي وردت في روايته والرحلة البحرية الزرقاء ١٩٢٧ التي يصف فيها الأحداث والمواقف من خلال رحلة عبر الأطلنطي ، والتي يستخدم فيها تيار الشعور واللاشعور عند شخصياته بلغة مكتفة زاخرة بالصور والدلالات. يتبع أيكن نفس المنهج في رواية والداثرة الكبيرة و التي أصدرها عام ١٩٣٣ . ولم يترك أبكن لنفسه العنان لكي بنقاد وراء شطحات الشخصيات ، بل كان وعيه الفني الحاد بالمرصاد لكل خروج عن حدود الشكل الفني . تلاحظ هذا الوعي حتى عندماكتب سيرته الذاتية عام ١٩٥٧ . فقد كتبها في قالب روائي صارم ودقيق اقترب فيه من مجال المقال الشعرى الذي يمزج الفكر بالفن ، والفنان بعمله الفني . في هذه الرواية الذانية التي أطلق عليها اسم ويوشانت، يمزج أيكن الحقيقة بالخيال بحيث تبدو الحقيقة خيالاً ، والحيال حقيقة ، استعار عنوانها من جزيرة مواجهة لساحل بريتاني ، وهي جزيرة مليئة بالصخور والنتوءات وكانت سبباً في غرق الأديب الفرنسي شاتوبريان عندما اصطدمت بهاسفيته في أثناء عودته من رحلته إلى أمريكا . ويبدو أن السفينة – في نظر أيكن – ترمز إلى المخاطر التي تحيط بحياة الإنسان من كل جانب . في الرواية يعاشر الراوي ثلاث زوجات في وقت واحد بالإضافة إلى غرامياته مع نساء أخريات . وهذه الشخصيات كلها رموز مثلًا نجد في التلميحات المستمرة إلى الأطفال الثلاثة الذين كانوا عُمرة الزواج الأول فقط. ويقصد أيكن بهذا مدرسة الشعر الجديد التي قدمت جون جولد فليتشر، وهارولد مونرو، وإزرا باوند وغيرهم. ولا يُخلو الأمر من تلميحات زاخرة بالحب والدعابة الساخرة إلى ت. س. إليوت زميله في هارفارد. أما التسلسل الزمني في رواية «يوشانت» فليس له أي وجود على الإطلاق ، والخلفية الوصفية ليست سوى حلم يقظة ، بينا المونولوج يتدفق بطريقة تلقائية مقصودة لدرجة أن بعض النقاد قارنوها بتداعي الخواطر والذكريات التي تنساب من العقل اللاواعي للمريض الممدد على (مرتبة) المحلل النفساني .

أما فى الشعر فن الممكن عقد مقارنات كثيرة بين أيكن وإدجار آلان بو . فقد وجد أيكن فى شعره تجسيداً رائعاً لكل ما يتناب النفس البشرية من هواجس وأحلام وخواطر وشطحات وآلام . . إلخ ولذلك كان شعر بو بمثابة رحلة لاكتشاف الذات . وهى المحاولة التى يقوم بها أى شعر ناضج فكراً وفنا . ولذلك حرص أيكن فى شعره على توظيف كل معرفته بالنفس البشرية ، وشحن قصائده بالفكر والجنس والحنوف والتردد والقلق والإقدام والتهور مما جعلها متنوعة فى أبياتها وفى شكلها العام . وأثبت قدرته على كتابة القصيدة الغنائية بنفس الوضوح التقليدى والتحديد الكلاسيكى الذى عرفت به قصائد الشعر القديم كها نجد فى قصيدة والموسيق التى الوضوح التقليدى والتحديد الكلاسيكى الذى عرفت به قصائد الشعر القديم كها نجد فى قصيدة والموسيق التى سمعتها » . وأثبت قدرته أيضاً على كتابة القصيدة الطليعية الزاخرة بالرموز الغامضة والأشكال التجريبية التى تخرج على التقالد السابقة . وقد تسبب هذا التنوع ، وهذه الخصوبة فى حيرة النقاد فى أمره لدرجة أن وصفه الناقد «هيوستون بيترسون» بأنه رومانسى بدون الأمل التقليدى فى بلوغ الجنة الموعودة ، وواقعى بمد جذوره فى

التأملات السيكلوجية المحلقة في الخيال.

في قصيدة «الصبي» ١٩٤٧ يثبت أيكن أنه لا فرق بين الحقيقة والخيال في الشعر عندما يستغل أسطورة الشاب المنعزل الذي يحمل تحت إبطه كتاباً ، والذي ظهر فقط لكي يجبي المهاجرين الأوائل الذين أنوا للاستقرار في بوسطن ثم اختفي بعد ذلك . هذا الشاب الذي يسمونه وليام بلاكستون استخدمه أيكن لكي يجسد روح الحرية والانطلاق التي ميزت الحياة الأمريكية منذ بدايتها على وجه تلك القارة النائية . ومما يثبت أنه لا فرق بين الحقيقة والخيال أن شخصية ذلك الشاب أسطورية خيالية محضة ومع ذلك تجسد روح الشخصية الأمريكية التي أقامت تلك الأمة القوية التي يحس بوجودها كل إنسان في عالم البِوم . وقد جسد أيكن هذا المضمون من خلال تسع قصائد متتالية في تدفق هادئ وسلاسة رزينة تتمشى مع جولات وليام بلاكستون التي يحكى فيها عن الأبطال والرواد ، لا فرق بين الأسطوري والحقيق فيهم . وقد ذكر أيكن في رواية «يوشانت» كيف عثر على الشبح السحرى لبلاكستون في كتاب جاستون وينزور «التاريخ التذكاري لبوسطن» ١٨٨١. لم يقتصر تأثر أيكن على الرمزيين الفرنسيين، أو التصويريين الأمريكيين، أو آلان بو ولكنه امتد ليشمل كيتس وبراوننج وإدجارلى ماسترز . لكن استيعابه لتراث هؤلاء الشعراء جنبه الوقوع في محظور التقليد والتكرار . فقد استمد منهم خصوبة مكنته من توسيع رقعة تقالبد الشعر الأمريكي ، وجعلت شعره يقابل بالاحترام والتقدير بحيث حصل على جائزة بوليتزر ، وجائزة الكتاب القومي . كما اشتغل مستشاراً لشئون الشعر في مكتبة الكونجرس من عام ١٩٥٠ إلى ١٩٥٢ . وفي عام ١٩٥٤ حصل على جائزة بولنجن وهي أعلى جائزة أمريكية تمنح في الشعر . وعلى الرغم من ممارسة أيكن لكتابة الرواية والقصة القصيرة مثل ه الجليد الساكن » و « الجليد الخني » إلا أن تاريخ الأدب الأمريكي سيذكره كشاعر أساساً لأنه آمن بأن الشعر روح تسرى في كل الآداب والفنون . كان شاعراً في كتابته للرواية والقصة القصيرة ، ولذلك امتازت أعاله كلها بالخصوبة والكثافة والتركيز والإيقاع الموحى بكثير من الدلالات والمعانى ، ورسخت مكانته كأحد رواد الشعر الجديد سواء على مستوى الشعر في أمريكا أو في أوروبا.

## Ralph Ellison

12

## ١٢ رالف إيليسون

(..... - 1418)

رالف إينيسون روائي وكاتب قصة قصيرة بني شهرته على رواية واحدة فقط هي «الرجل الخني» ١٩٥٢ التي تتخذ مضمونها من مجتمع الزنوج في الولايات المتحدة . ونحن لا نعجب عندما يشتهر روائي بفضل عمل واحد له بينما يظل آخر في الظل برغم الأعال الكثيرة التي أنتجها . فني مجال الأدب والفن يقاس الإنتاج بالكيف وليس بالكم . وشهد تاريخ الأدب العالمي أدباء وصلوا إلى مقدمة الصفوف ، ودخلوا من باب الخالدين بسبب عمل واحد لهم . وعلى الرغم من أن قضية الزنوج من أهم القضايا التي تؤثر في حركة المجتمع الأمريكي ، إلا أن إيليسون لم يحاول الالتزام بها على المستوى الاجتماعي الراهن ، بل اتخذ منها مجرد خلفية رواثية تجسد رحلة بطله فى البحث عن ذاته . والأدب العظم كان دائمًا بمثابة الضوء الهادى للإنسان في هذه الرحلة الأزلية الأبدية . وعندما يرتبط الأدب بهذه القضية الخالدة فإنه يخرج عن حدود الزمان والمكان ويطل على البشرية في أخلد خصائصها . وهذا ما فعله رالف إيليسون في رواية ١١لرجل الخني» .

ولد رالف إيليسون في مدينة أوكلاهوما بولاية أوكلاهوما. نلتي تعليمه في معهد تاسكجي. بدأحياته الأدبية بنشر عدة قصص قصيرة ومقالات متنوعة في الصحف والمجلات . أما حياته العملية فقد بدأت بالعمل محاضراً . في جامعات نيويورك وكولومبيا وفيسك وبارد . ولكنه لم يحصل على الشهرة إلا بنشره رواية «الرجل الحنيي» عام ١٩٥٢ التي كانت الرواية الأولى له بعد مجموعاته للقصة القصيرة , أحدثت ضجة كبيرة سواء بين النقاد أو القراء، واستقبلت بالإعجاب والتقدير. فقد دار مضمونها حول موقف الإنسان من المجتمع وكيف يتطور من الحماس الشاب المنطلق إلى الرفض الكامل لكل مظاهره . ويتعلم بطل الرواية في رحلة بحثه عن ذاته أن عليه أن يتصارع مع الزنوج كما يتصارع مع البيض تماماً لأن كل الأطراف المعنية تبلور حركة المجتمع المريض ولا يوجد طرف أفضل من الآخر مها ادعى أحدهما أن له من الحقوق والامتيازات ما يتفوق به على الآخر . ولقد أطلق إيليسون عنوان دالرجل الخنى "على بطله الزنجى لأن صراعه فى المجتمع انتهى بفقدانه هويته التى ينتمى بها . فقد أصبحت قضية الانتماء إلى المجتمع المعاصر قضية ممقدة وذات أبعاد متعددة بعد أن كان الانتماء هو الوضع الطبيعى للإنسان فى عصر ما قبل الحرب العالمية الأولى . لذلك يقارن النقاد بين بطل إيليسون وبطل دوستيوفسكى فى روايته «مذكرات من تحت الأرض» فكل من البطلين ينظر إلى المجتمع من منطقة خارجة عنه على الرغم من رغبته الأكيدة فى الانتماء إليه والاندماج معه . أصبح نسيج المجتمع لا يحتمل وجود أى ضوء يحاول أن ينظر إليه نظرة موضوعية فاحصة تعربه على حقيقته التى يحاول الحروب منها باستمرار .

تبدأ صراعات البطل الذي لا اسم له مع المجتمع وكله ثقة في صدق الدوافع التي تحرك الآخرين تجاهه . وهي ثقة لا تنبع من خبرته بالمجتمع الذي لم يعرفه بعد بقدر ما تصدر عن طبيعته الإنسانية النقية التي تعتقد أن النقاء هو خاصية كل البشر . ولكن يبدأ المجتمع في الكشف عن حقيقته كلما احتك به البطل . فقد طرد من كلية للزنوج في الجنوب بسبب مناقشته الصريحة مع أحد مؤسسيها حول حقيقة الحياة الرهيبة التي يحياها الزنوج الجنوبيون والتي لا تصل إلى أدنى مستوى لحقوق الإنسان . وفي مدينة نيويورك يلمع البطل كأحد القادة السود الذين يثيرون الجاهير عند تطبيق قوانين نزع الملكية على بعض المواطنين وخاصة الزنوج منهم .

وخدث أن يجد الشيوعيون في البطل ضالتهم المنشودة لتحقيق أغراضهم فينضم إليهم بفعل بريق الشعارات الثورية والأفكار التقدمية التي محص على المساواة بين جميع البشر بصرف النظر عن فروق اللون أو الجنس أو العقيدة . ولكنه سرعان ما يكشف أن الشيوعيين يستغلونه لتحقيق أهدافهم الخزبية الضيقة لأنهم يتخذون منه مجرد رمز للثورة السوداء وليس كشخص في حد ذاته له حقوق وعليه واجبات . ولذلك فهو رجل خني بالنسبة لهم أيضاً لأنهم لا يرونه ولا يشعرون بوجوده المادى الملموس . فلقد أصبح الإنسان في نظر المجتمع المعاصر بجرد وسيلة إلى غاية لا تمت إليه بصلة وتحول المجتمع إلى كيان ساحق لكل من يحاول أن يعترض طريقه . وهذا ينطبق على مجتمع البيض تماماً . فن خلال مظاهرة يشترك فيها البطل في حي هار لم يدرك أن عليه أن يتصارع مع مجتمع السود نفس صراعه مع محتمع البيض الذين لا يرونه أساساً .

وقد أثبت إيليسون براعته في السرد الروائي الزاخر بالدلالات والرموز الموجة. فهو ينوع في وسائله المدرامية طبقاً للموقف الراهن كا نجد في مظاهرة هارلم على سبيل المثال. يعالج إيليسون هذه المظاهرة العنيفة بأسلوب سيريالي يبتعد كثيراً عن حدود الوصف الواقعي التقليدي. من هنا كان الصدق الفي الذي تتميز به الرواية على الرغم من الغموض والإطناب في بعض أجزائها. تكن قوتها المدرامية في أن إيليسون لا يتدخل اطلاقاً للتعبير عن آرائه الشخصية في القضايا الاجناعية المطروحة بل يكنني فقط بتسجيل ما يحدث على المستوى الاحتاعي الواقعي. ولذلك تنتهي الرواية إلى النتيجة الحتمية المرعبة التي يكتشف فيها البطل أنه يتحدث عن الآخرين كما يتحدث عن نفسه تماماً ، فهو ليس بالرجل الخني الوحيد. فالقضية هي قضية الإنسان في المجتمع بصفة عامة ، وليست قضية الزنجي الأسود في المجتمع الأمريكي بصفة

خاصة ، قما يحدث فى الولايات المتحدة بمكن أن يحدث فى أى مكان آخر وعلى مستوى مختلف . كان اهتمام إيليسون منصبا بالدرجة الأولى على الإنسان وذلك على النقيض من الروائيين الاجتماعيين الواقعيين الذين يتخذون من الشخصيات فى رواياتهم مجرد ملامح لتجسيد حركة المجتمع المعاصر ، وهى حركة تختلف باختلاف الزمان والمكان ، أما الإنسان فهو المحور الثابت أو مركز الدائرة لأى مجتمع .

# رالف والدو إيمرسون

(1AAY - 1A+Y)

لا يعد رالف والدوإ يمرسون من زمرة أعلام الأدب الأمريكي ورواده ، ولكن فلسفته التي أثرت على المتفغين والمفكرين الأمريكيين في عصره والأجيال التي تلته ، شكلت كثيراً من مضامين وأشكال الأعيال القصصية والشعرية والمسرحية التي كانت بمثابة القاعدة الأساسية التي نهض عليها تراث الأدب الأمريكي . لذلك فتحن لا نهتم كثيراً بأشعار إيمرسون من الناحية الفنية ، بقدر مانركز على المضمون الفلسي الذي احتوته ، والذي امتد إلى كثير من إنتاج أمريكا الأدبي . لقد كان إيمرسون مفكراً وفيلسوفاً أكثر منه شاعراً أو فناناً . ومع ذلك يمتد ظله على الأدب الأمريكي أكثر من بعض الأدباء الرواد الذين كرسوا حيانهم للأدب فقط . فقد كان يؤمن بأن الطبيعة – سواء البشرية أو الكونية – هي رمز الروح وتجسيدها الملموس . ولذلك كانت المشكلة الفلسفية الأساسية التي ركز عليها الفلاسفة على مر العصور تتمثل في العلاقة بين الروح والمادة . ومن الصعب على الإنسان أن يدرك كنه هذه الفلاقة من خلال عقله التجربي البحت ، بل عليه أن يستعين بما منحه الله من قوة الأشياء . من هنا كانت الصوفية المثالية الرومانسية التي عرفت بها فلسفة إيمرسون والتي وضعها في كتابه الأشياء . من هنا كانت الصوفية المثالية الرومانسية التي عرفت بها فلسفة إيمرسون والتي وضعها في كتابه والمبيعة الم عام ١٨٣٦ . يؤمن إيمرسون بأن الجال موجود في كل الوجود وتتمثل خصائصه في التناغم والتوافق والكال والاتحاد والروحانية . والفن الناضج هو تجسيد حي لهذا المبود وتتمثل خصائصه في التناغم والتوافق الدور الذي يلعبه القادة والرواد في تاريخ أمهم . وكلها ارتبط هذا الدور بإدراك عميق لطبيعة الإنسان والأشياء ، كان فعالاً ومؤثراً وتاريخياً .

ولد إ يمرسون فى مدينة بوسطن لراعى إحدى الكنائس هناك . وبعد أن درس الشعر فى كلية هارفارد تخرج فى سن الثامنة عشرة لكى يقوم بالتدريس فى المدارس الثانوية . لكنه لم يحتمل مهنة التدريس أكثر من ثلاث

13

سنوات اتجه بعدها لإعداد نفسه للانضام إلى سلك الكهنوت. ومارس الوعظ بالفعل فى إحدى كنائس بوسطن لعدة سنوات انسحب بعدها من الكنيسة للتصادم الذى حدث بينه وبين زعائها حول تفسير بعض القضايا الدينية. وابتداء من عام ١٨٣٤ استقر فى مدينة كونكورد حيث تزعم جاعة المثقفين والمفكرين والكتاب الذين اشتهروا فى ذلك العصر، واتخذوا من هذه المدينة مقرا لهم من أمثال برونسون ألكوت. وثورو، ومارجريت قولو، وجون فيرى، ونشائيل هوثورن، ولمدة سنتين رأس إيمرسون تحرير المجلة الفصلية: هالدليل» والتي لم تعمر طويلاً، وكانت تركز على قضايا الأدب والفلسفة والعقيدة.

لم يقتصر نشاط إيمرسون على الكتابة بل برع أيضاً في المحاضرة والخطابة ، ونجع في إيجاد جمهور عريض ما المستمعين والمعجبين اعتهاداً على فصاحته البيانية ، وفكره الواضح ، وتفاؤله الذي يضني مسحة من الحيوية والانطلاق على كل القضايا الوطنية والقومية التي جعل منها موضوعاً لمحاضراته ، لم يكن يتكلم وبحلل من وحي الساعة بقدر ما ربط بين نظرته الفلسفية المحددة والأحداث الحاربة نحيث يضعها في إطارها الفكرى الصحيح ولا ينجرف معها في تيار الحهاسة الجوفاء ، وكان إيمرسون قد تزعم الفلسفة الترانسيدنتالية التي ترى العالم الخارجي أو الظاهري على أنه رمز مجمد للحياة الداخلية التي لا ندركها بعقلنا أو حواسنا ، وآمن إيمرسون إيماناً مطلقاً بالحرية الشخصية وإمكانية الإنسان الملانهائية في الاعتهاد على نفسه ، ولا شك أن هذه الخصائص قد برزت بوضوح في الشخصية الأمريكية وانعكست بالتالي على معظم الأعال الأدبية وخاصة على الشخصيات التي تتبها أعلام الأدب الأمريكي .

من السهل تحليل فاسفة إ يمرسون من خلال سلسلة المقالات التي كتبها وجمعت في محلدات . كان المجلد الأول بعنوان والطبيعة و ثم توالت السلسلة فظهر الجزء الأول عام ١٨٤١ . كما وضحت فلسفته أيضاً في أشعاره مثل « ترنيمة كونكورد ه أو و ترنيمة الوفاق و و وداعا و و فلنمنح كل شيء للحب « . يرى إ يمرسون الله في كل الوجود . بل إن الذات العليا لا تنفصل في نظره عن الذات الإنسانية . وعلى الإنسان أن يعرف ذاته أولاً . ومن خلال هذه المعرفة سيصل إلى إدراك الكون كله . ولذلك كانت البطولة معقودة للإنسان في كل العصور وعلى كل المستويات . فالبطولة هي صفة ملازمة للإنسانية وليست بالضرورة بطولة زعماء التاريخ المشهورين من أمثال نابليون . فليس نابليون سوى التجبيد الحي للبطولة والعبقرية التي يمتلكها أي إنسان . ولعل الفرق بينه وبين أي إنسان آخر أنه اكتشفها في داخله ثم استخدمها مع من حوله ، ولذلك فإن نابليون إنسان عادى بكل ما تحمله هذه الكلمة من معنى . بل إن الإنسان غير العادى أو غير الطبيعي هو الذي يهمل أو يكبت مخايل ما المبطولة والعبقرية داخله مما يجعل إنسانيته ناقصة ومبتورة .

من الواضح أن إ بمرسون تأثر إلى حد كبير بالنظرية التى وضعها توماس كارليل فى كتابه « الأبطال والبطولة » وكان قد زار إنجلترا ثلاث مرات بدأت فى عام ١٨٣٣ وهناك توطدت صداقة العمر بينه و بين كارليل . وعندما عاد من زيارته الثانية ألتى سلسلة من المحاضرات فى بوسطن عام ١٨٤٨ نشرت فى كتاب بعد ذلك بسبع سنوات بعنوان و ملامع إنجليزية ، أبرز فيها نظراته فى الحياة الإنجليزية ، والاتجاهات الإيجابية التى تأثر بها من اتصاله بالفكر الإنجليزي . كما قابل أيضاً الشاعر الإنجليزي وولتر سافدج لاندر فى فلورنسا ولكنه لم يعجب بشخصيته

الاستعراضية التى تميل إلى المظاهر الاجتماعية المصطنعة وذلك على النقيض من أشعاره الأصيلة التى عرف بها . فقد كان إيمرسون باحثاً عن الأصالة فى كل مظاهرها ، وأعظم مظاهر هذه الاصالة تتجلى فى وحدة الوجود الحالية من كل افتعال أو تصنع .

#### التأليرات الأوروبية :

لم يفت إيمرسون أن يقوم بالحج المعتاد إلى أوروبا ، وهو الحج الذى قام به معظم مفكرى عصره وكتابه . ومن الطبيعي أن يتأثر إ يمرسون بمشاهداته وخبراته هناك . في عام ١٨٣٣ ذهب إلى باريس في أثناء رحلته الأوروبية الأولى وزار حديقة النباتات وهناك أدرك الصلة العضوية بين مملكة النبات ومملكة الحيوان التي يتزعمها الإنسان . وأكدت هذه الزيارة وحدة الوجود في ذهنه . فالكون يسير طبقاً لنظام دقيق لا يعرف سوى التناغم والتوافق والاتحاد ، وعلى الإنسان أن يعيش حياته على غراره حتى يتفادى الصراعات التي لا طائل منها . وعندما عاد إلى إنجلترا من باريس قام بزيارة للشاعر الرومانسي الكبيركولريدج ، ولكن الزيارة لم تترك انطباعاً مريحاً عند إيمرسون لأن كولريدج لم يترك له فرصة النقاش الهادى. بل انهال عليه بمحاضرة ساخنة تحمل تعبيرات غير مفهومة . ولذلك قال إ يمرسون إنه كان يفضل العيش ساعات متصلة مع كتب كولريدج عن قضاء ساعة واحدة معه شخصيا . فقد ساعدت دراسات كولريدج إ يمرسون على أن يكون لنفسه المنهج النقدى الخاص به . وأن يجد أرضية مشتركة تجمع بين الأفلاطونية والترانسيدنتالية وخاصة أن الفلسفتين تنتميان إلى المذهب المثالى. لكن التأثير الأكبر على إ يمرسون كان لكارليل . وقد عمل كل منها على إشهار الآخر في بلده . وكانا يشتركان في دقة الملاحظة والتنبؤ بالمستقبل بناء على تحليل الواقع المعاصر. وقد أثار الاثنان مفكري العصر التقليديين ضدهما عندما هاجها بلا هوادة كل المظاهر المادية التي سيطرت على المجتمع . وكانت الصداقة بين إيمرسون وكارليل أصيلة وناضجة بحيث سمحت بوجود الحلافات الفكرية بينها ، وهي الحلافات التي كانت تتكشف بمرور الوقت . وكان إيمرسون ميالاً إلى الهدوء والرقة والتفاؤل ، مهتماً بالحاضير والمستقبل ومناصراً لمبادئ الديمقراطية ، ومناهضاً لكل مبدأ من شأنه أن يضع الإنسان في موقع العبودية . أما كارليل فكان عنيفاً قاسياً متشائمًا ، يهتم بتحليل الماضي وملابساته ، ويؤمن أن طبيعة المجتمع الإنساني تحتم وجود السيد والمسود . وبالرغم

وكان فكر إ يمرسون ثوريا بالنسبة لعصره ، ولم يكتسب أية شعبية حتى عام ١٨٦٠ . بل إن أشهر كتبه هالطبيعة ، الذى طبع عام ١٨٣٠ ظل بروج لبيعه مدة تزيد عن عشر سنوات . فقد تحدى إ يمرسون الفكر المتزمت المحدود الذى ساد نيوانجلاند ؛ وكان هذا التحدى قد برز من قبل عام ١٨٣٧ عندما استقال من عمله المكون بالكنيسة لأن الإيمان في نظره لم يكن مجرد طقوس بل حدده بقوله : «الإيمان هو أن تحب وأن تخدم الآخرين ، وأن تتحلى بالوداعة والتواضع ، وكانت رغبتى دائماً أن أعمل كل ما يتفق تماماً مع نداء قلبى من الداخل ، ولكن الكهنوت بقيوده الصارمة كان يمنعني من تلبية نداء الطبيعة ، أدى هذا بإ يمرسون إلى الإيمان بأن الإنسان الحقيقي هو الإنسان المنشق الذى لا ينتمى إلا إلى نفسه ، بل إن التاريخ لم يغير مجراه إلا بفعل هؤلاء

من هذه الاختلافات الفكرية فإنها كانت صداقة مشمرة على كل المستويات.

المنشقين. ومن هناكانت الثورة التي قابلها إيمرسون لأن المجتمع التقليدى شعر بأنه منشق جديد يهدد تقاليده الراسخة وأفكاره الأثيرة. ولكن بمرور الوقت بدأ إيمرسون في اكتساب شعبية تدريجية جعلت منه أحد رواد الفكر الأمريكي.

وعلى الرغم من مثالية إ يمرسون ورومانسيته ، لم يكن بوهيميا حالماً . بل كان منظماً في حياته وكتاباته . وشهدت الفترة ١٨٣٦ – ١٨٦٠ أخصب سنوات حياته . كتب فيها مقالاته الشهيرة : الجزء الأول ١٨٤١ ، والثانى ١٨٤٤ ، ثم نشر مجلد أشعاره عام ١٨٤٧ ، وكتاب «الممثلون النيابيون» ١٨٥٠ ، و«ملامح إنجليزية» ١٨٥٦ و «سلوك الحياة» . ١٨٦٠ . أما أشهر حديثين له فقد عرف الأول منها باسم «الدارس الأمريكي» ١٨٣٧ ، وهو الحديث الذي قال عنه الكتاب إنه «إعلان الاستقلال الفكري» ثم وحديث مدرسة اللاهوت ٩ ١٨٣٧ الذي أثار إعصاراً فكريا في بوسطن بسبب تحديه السافر للفكر الأرثوذكسي السائد .

#### فلسفته الصوفية المثالية :

وإذا كان إيمرسون قد آمن بالقدرة العقلية للإنسان ، إلا أنه رأى أنها ناقصة ومبتورة بدون قدرته على الحدس . فالحدس هو الطريق الوحيد المؤدى إلى جوهر الحقيقة ، أما العقل فلا يرى إلا جانباً منها . ولعل هذا الجانب الصوفى فى فلسفته يعود إلى تأثره بالفيلسوف بلوتيناس أكثر من تأثره بأفلاطون . فقد استمد منه نظريته التى تنادى بأن الحياة كلها عبارة عن نوع معين من الرؤية الروحية . والحياة الحقيقية تتمثل فى الاتصال المستمر بالذات العليا . بينا يشكل التأمل الهادئ المتأنى البعيد عن ضوضاء البشر الأداة الأساسية للوصول إلى جوهر المعرفة التي لا تبلى . وقد وضع تأثير بلوتيناس جليا فى مقالة إيمرسون و الذات العليا و وفى كتابه الناضج وسلوك الحياة ء . لا يعنى هذا أن إيمرسون كان انطوائيا وانعزاليا بسبب تأمله فى القوانين الأخلاقية المجردة التي تحكم هذا الكون . فلم يكن تأمله بعيداً عن المهارسات اليومية للبشر فى حياتهم العملية . كان ينظر إلى الدين على أنه جزء من الكون . فلم يكن تأمله بعيداً عن المهارسات النابع من داخلنا والذى يحدد لنا الطريق نحو الحق والحتير والجال . وعلى الرغم من رفضه الانضواء فى سلك الكهنوت ، إلا أنه ظل يؤكد حرصه على الاستاع إلى صوت المسيح داخله .

تشكلت فلسفته الصوفية المثالية الرومانسية فها عرفه الأمريكيون بالفلسفة الترانسيدنتالية التي تميزت بخصائص ثلاث: الخاصية الأولى تؤكد أن الروح هي نفحة إلهية و بملكها جميع البشر دون أية تفرقة . فالجميع يتساوون في نفس الغرائز والرغبات الدنيوية ، ومع ذلك توجد شعلة من الخلود داخلهم كلهم . والإنسان يمتلك في داخله كل الوسائل المؤدية إلى المعرفة الكاملة إذا عرف كيف يستغلها . أما الخاصية الثانية فتنادى بأن الطبيعة هي الجانب الآخر من خلال مظاهرها المادي بالفيانية الذي يساعدنا على إدراك عظمته اللانهائية من خلال مظاهرها المادية التي تدركها حواسنا بسهولة . وكل قانون من قوانين الطبيعة له نظيره في عالم الفكر والروح لأن التوازي تام بين قوانين الضبيعة وقوانين الفكر . فليس هناك انفصال بين العناصر المادية والعناصر الروحية والمعنوية ، بل إن الإنسان هو يدرك جيداً الروحانيات من خلال الماديات . أما الخاصية الثالثة فتوضح أن الله هو الذات العليا بينا الإنسان هو يدرك جيداً الروحانيات من خلال الماديات . أما الخاصية الثالثة فتوضح أن الله هو الذات العليا بينا الإنسان هو يدرك جيداً الروحانيات من خلال الماديات . أما الخاصية الثالثة فتوضح أن الله هو الذات العليا بينا الإنسان هو

الذات الدنيا ، ولكن الطريق بينهها مفتوح وممهد وخال تماماً من العقبات . وأى إنسان يستطيع الاتصال بالله في أى وقت وأى مكان إذا أراد ، وعلى الإنسان دائماً أن يثبت إرادته فى هذا المجال حتى يستحق الحياة التى وهبها الله له . قهو جزء من الله منذ تلك اللحظة التى دبت فيها الروح فى جسده .

وبالنسبة للجانب الأدبى لكتابات إ يمرسون ، فقد كانت الجملة هى الوحدة الأساسبة للفكرة ولبست الفقرة بأكملها . فالجمل عنده تحمل ما يشبه الأمثال والحكم ذات المعنى المحدد والمركز ، ومن الصعب العثور على تسلسل منطق للفكرة الواحدة من جملة إلى أخرى . فلم يهتم إ يمرسون كثيراً بالتنظيم المنطق لأفكاره ، بل كان يضعها على الورق متى خطرت بباله ، كما لو كان يطبق اتجاهه الصوف العفوى عمليا . نجد في كتاباته الكثير من ومضات الوحى الأصيل والفكر الحلاق ، ولكن بدون تطور منطق منظم لها . ولذلك تبدو فقراته غامضة إذا حاولنا فهمها كوحدة متكاملة . ولعل الميزة الأساسية في أسلوبه أن جمله قصيرة وواضحة وعددة مما يجعل المعنى متبلوراً على الرغم من القضايا الصوفية المجردة التي يعالجها . فالأسلوب عنده قادر على الانتقال بالمجرد إلى المجسد من خلال الرموز والصور والاستعارات .

أما عن إنجازه الشعرى فقد اعترف إ بمرسون نفسه بأن مهارته الشعرية كانت متواضعة للغاية . قال ولقد ولدت لكى أكون شاعراً ولكن مكانى بعيد تماماً عن الصفوف الأولى ولاشك ، ومع ذلك فأنا شاعر لأن تلك طبيعتى ورسالتى فى الحياة ، وكان غنائى خافتاً هامساً بل كتبت معظمه نثراً . ولكننى مازلت شاعراً إذا اعتبرنا الشعر قدرة على استيعاب الحياة وعشق كل مظاهر التناغم فيها ، وهى المظاهر التى نجدها فى الروح كما نجدها فى المادة على حد سواء ، لأن الاتحاد موجود أصلاً بين الروح والمادة ، . ولذلك كان شعر إ مرسون تعليميا من الدرجة الأولى لأننا لا نستطيع فهمه بدون التركيز على الجانب الأخلاق فيه . ومن الناحية الفنية كان بارعاً دائماً فى اختيار الكلمة المناسبة . كانت له رؤية شاعر كبير لم يستطع أن يجسدها فى قصائده لأن أذنه لم تكن حساسة للإيقاع المناسب . لم ينس أنه مفكر فيلسوف كلما حاول كتابة الشعر ولذلك يقرأ الناس شعره لاستيعاب فلسفته . فقد كانت قصائده هى الصياغة الشعرية لفنسفته التى وردت فى كتاباته النثرية .

ومع ذلك يبدو اثره واضحاً على رواد الأدب الأمريكي من أمثال وولت ويتمان وهيرمان ميلفيل ونشائيل هوثورن . فقد كانت الفلنفة التي نادى بها إبجرسون وعرفت بالترانسيدنتالية من أبرز الملامح التي تميز بها الأدب الأمريكي وخاصة في عصوره المبكرة . صحيح أن هذه الفلسفة استمدت جذورها من المذاهب الرومانسية والمثالية والصوفية إلا أنها تأصلت في تربة الفكر الأمريكي ثم تبنورت بعد ذلك في أشعار ويتمان واميلي ديكنسون وفي روايات ميلفيل وهوثورن . ومن الواضح أن لها فروعاً امتدت إلى الأدب الأمريكي المعاصر . من هناكانت أهمية فكم المجسون بالنسبة لأدباء أمريكا

William Inge

14

18 وليام إينج

(..... ~ 1414)

وليام إينج من الكتاب المسرحيين المعاصرين الذين نجحوا في بلورة الحياة التقليدية في المدن الأمريكية الصغيرة التي تقع وسط الغرب الأمريكي . وعلى الرغم من الجو الحالي المحدود الذي يتخذ منه مادة لمسرحياته ، إلا أنه استطاع أن ينقذ إلى صميم الصراعات والأوهام التي تتحكم في تفكير شخصياته وسلوكها ، وتشكل عالمها الخاص بها ، وبذلك خرج من نطاق المحلية إلى مجال الإنسانية الرحبة التي تتعامل مع جوهر الإنسان بصرف النظر عن الظروف الاجتماعية المؤقتة التي قد تشكل عرد واجهة مزيفة لحقيقة ما يدور في الداخل. هذا يدل على أن المضمون انحلي لا يتعارض أبداً مع الانتشار العالمي للعمل الفني طالما أن الأديب قادر على مزج المادة الا-متماعية الطارئة بالخدمائص الإنسانية الثابتة . وبعبارة أخرى فإنه بتحتم على الأديب أن يتخذ من البيئة المحيطة ببطله مجرد محك لاختبار إنسانية بطله . أما إذا اقتصر على تصوير الظروف الاجتماعية تصويراً واقعيا مجرداً فإن عمله الأدبي سيتحول إلى مجرد مسح اجتماعي ، بينما تبدو شخصياته مجرد أنماط أو ملامح تتميز بها مثل هذه الظروف. وقد نجح وليام إينج في اجتياز هذا الامتحان الدفيق وخاصة في مسرحياته التي حازت شهرة عالمية . ولد وليام إينج في مدينة كانساس، وبدأ حياته ككاتب مسرحي في الفترة التي أعقبت الحرب العالمية الثانية . بزع نجمه مع كل من تينسي وليامز وآرثر ميللر . واستطاع بمسرحيته الناجحة «عودي ياشيبا الصغيرة» عام ١٩٥٠ أن يحقق نفس المجد الذي حققه وليامز بمسرحية «عربة إسمها الرغبة؛ ومبللر بمسرحية «موت قومسيونجي « . وكانت المسرحيات الثلاث قد كتبت في نفس الفترة بعد الحرب . يدور مضمون «عودي يا شيبا الصغيرة ٥ حول حياة امرأة في منتصف عمرها تعيش على اجترار أوهام الماضي . وقد عالج إينج المضمون معالجة رقيقة ؤهادثة وشاعرية أصبحت النغمة الرئيسية بعد ذلك في مسرحياته التي تحولت إلى تنويعات مختلفة كما نجد في مسرحية «نزهة» عام ١٩٥٣ ، ومسرحية «موقف الأتوبيس» ١٩٥٥ ، و «الظلام عند أعلى السلم» ١٩٥٧ . ويعتبرها النقاد أفضل مسرحياته ، ثم مسرحية «الزهور الضائعة» ١٩٥٩ التي لم تحصل على نفس نجاح مسرحياته السابقة .

يشكل وليام إينج ظاهرة غريبة في المسرح الأمريكي ، فعلى الرغم من أنه لم يفشل إلا مرة واحدة في مسرحيته الزهور الضائعة البيا قابل وليامز وميللر الفشل مراراً مثلا حققا الانتصار ، وكما أنه لم يحرز نجاحاً زائفاً واحداً ، إلا أنه نادراً ما اعتبر ندا لوليامز وميللر حتى من جانب أشد المعجبين بفنه المسرحى . فقد انتقل من نجاح إلى آخر ، وكانت مسرحياته سلسة ، وتميزت بدقة الملاحظة والتعاطف مع الضعف الإنساني . لم يطلب من جمهوره أن يعمل تفكيره ، ويجهد عقله لكي يستوعب ما يدور على المنصة بل وفر له متعة التعرف على الأشياء بدلاً من اكتشافها بنفسه ، ومع ذلك ظل واقفاً وراء وليامز وميللر بخطوة أو خطوتين .

يبدو أن السبب في ذلك أنه لم يحاول استكشاف إمكانات جديدة للمسرح كما فعل وليامز وميللر حتى لو أدى هذا الكشف إلى فشل أو إلى عدم تقبل من الجمهور التقليدي. كان إينج حريصاً كل الحرص على نجاحه الجاهيري ، وبذلك حكم على نفسه بألا يخرج عن نطاق الشكل الفني الذي كتب به مسرحيته الناجحة الأولى خوفاً من عدم تقبل الجمهور له . فني المسرحية تلو الأخرى استطاع إينج أن يجسد حياة الرجال والنساء والأطفال الأمريكيين العاديين ، وأن يجعل منصة المسرح تتفجر بالحياة من خلال الأحداث والمواقف والأقدار التي تتلاعب بهم . لكنه وقف دائماً عند باب التجريب الطليعي ولم يشأ أن يدلف منه ، وكانت النتيجة أن ضاق «تكنيكه» وأسلوب كتابته عن مجال وعمق التحدي الذي يريد أن يثبت به مكانته المسرحية . ولم تتعد مطالبه من إمكانات المنصة المسرحية سوى المطالب الواقعية المعتادة وتجنب أن يلعب بشخصياته ألعاباً أكبر وأخطر. كان من الواضح في مسرحيتي «نزهة» و «الظلام عند أعلى السلم» أنه على وشك أن يحطم حدوده التقليدية ، وأن ينطلق إلى مجال من الكتابة المسرحية أكثر تحدياً وخطورة ، ولكنه سرعان ما يجذب نفسه مرة ثانية خلف الحدود التي رسمها لنفسه من قبل . والدليل على ذلك أن كل خصائص المضمون الذي تحتوى عليه مسرحية «الظلام عند أعلى السلم» كانت تحتم عليه أن يكتب تراجيديا بمعنى الكلمة ، ولكنه خاف من جمهور برودوای الذی لم يتعود على مشاهدة مثل هذه المآسي . لذلك كان إينج بالمرصاد لكل موقف من مواقف مسرحيته يحاول التوغل في أحراش التراجيديا الحقيقية . ونحن بهذا لا نفرض على إينج أن يكتب تراجيديا بمواصفات معينة ، ولكننا ندرك أنه لم يستغل إمكانات مضمونه الفكرية استغلالا درامياً كاملاً لأنه وضع رضا جمهوره في ذهنه دائمًاً . ورضا الجمهور ضروري لأيكاتب ، ولكنه يأتي في المرحلة التالية بعد عرض العمل ، أما إذا فرض نفسه على الكاتب في أثناء عملية الإبداع الفني فلابد أن يتحول هذا الرضا إلى سجن قاتل لمواهب الكاتب وانطلاقاته الفنية . وقد وقع إينج أسيراً لهذا السجن وخاصة فى مسرحياته التي تلت نجاحه الأول .

### النراجيديا والواقعية السطحية :

يوضع الناقد جون جاسنر أن المسرح الأمريكي يصر على تجنب التراجيديا اعتقاداً منه أن الجمهور يأتى المتسلية والمتعة وليس للبكاء والانفعال . وحتى المسرحيات النقدية الساخرة حاولت أن تجعل نهايتها لطيقة وهادئة

ومعتدلة إذا لم تكن سعيدة ، بصرف النظر عما إذا كانت هذه النهاية المبهجة متمشية مع طبيعة النص أم لا . وقد أدت هذه الظاهرة بكتاب المسرح الأمريكي وعرجيه إلى سلوك الطريق السهل والاقتناع بالواقعية السطحية الساذجة بدلاً من الاستمرار بالعنصر التراجيدي الغالب إلى نتيحته المحتومة التي قد تجعل جمهور التسلية يفر هار بأ من المسرح . كان اهتام القائمين على المسرح الأمريكي بالنجاح التجاري كهدف في حد ذاته ، سبباً في الحدود الضيقة التي أحاطت به وجعلته يبدو كسيحاً في مواجهة المسرح الأوروبي المعاصر.

نحن لانشك في الصدق الفني الذي يملكه وليام إينج وهو الصدق الذي مكنه من إحراز هذه النتائج الناجحة المتنالية. ولكن حكم عليه معظم النقاد بأنه أكثر معاصريه تقبلاً للتغيرات التي يطلبها المنتجون أو المخرجون. وقد اشتهر بهذه السنبية الضارة حينا تخلي عن نهاية طبيعية لمسرحيته، وفضل عليها نهاية أقل إيلاماً ومأسوية وسخرية طبقاً لمطالب المخرج «جاشوا لوجان» في أثناء إخراج مسرحية «نزهة»،. ونفس القضية عادت لتفرض نفسها مرة أخرى في مسرحية «الظلام عند أعلى السلم». ويلتمس «جون جاسنره العذره لاينج» فيقول: إنه كان عرضة لهذه الذبذبات بسبب مضامينه الفكرية التي تحتمل تفسيرات متعددة. بينا لم يكن صدقه الفتي الملحوظ ليسمح له بأن يتخذ موقفاً نهائيا تجاه مثل هذه القضية الحساسة. فن الظلم وعدم التبصر أن ناجم كاتباً مسرحيا لأنه سمح لنفسه بأن يقتنع بتعديل نهاية مسرحيته. فالكاتب المسرحي لا يكون واثقاً على الدوام من أن معالجة معينة أفضل من أخرى ، كما أنه لا يستطيع في بعض الأحيان أن يصر على نهاية معينة بدلاً من خاتمة أخرى .

وإذا طبقنا هذا التحليل على مسرحية « نزهة » فسنجد أن المشكلة تتمثل فى الموقف الذى يجب على البطلة أن تتخذه فى نهاية المسرحية . هل كان على البطلة الجميلة أن تهرب مع شاب صعلوك أرغم على مغادرة المدينة ، أم تلتزم بتقاليد بلدتها وتتركه يرحل بمفرده ؟ ! فى النص الأصلى للمسرحية تبقى الفتاة فى بيتها مع أمها لكى تواجه حياة زاخرة بالإحباط والإخفاق من نوع الحياة التي تحياها جاراتها . ولكن فى النص الذى قدم على مسارح برودواى ترفض الفتاة كل التحذيرات التقليدية ، وتأخذ عظة لنفسها من حياة أمها الذابلة ، فتتبع الفتى إلى المدينة بعد أن تركته فى أول الأمر لكى يرحل وحيداً . ومن المحتمل أن تكون هذه النهاية المتمردة قد زادت من نجاحها التجارى . وكان تردد إينج بين النهايتين واضحاً بعد افتتاح المسرحية فى برودواى ، بدليل أنه وافق على إخراجها على مسرح إحدى مدن الغرب الأوسط بنفس نهايتها التي كتبت بها أصلاً .

ومسرحية «نزهة ومسرحية حية ومثيرة بصفة عامة . ولكن بعض النقاد كانوا متبرمين من أنها لم تحقق خاتمة أكثر تأثيراً في برودواى . صحيح أنها نجحت في تجسيد حياة مدينة صغيرة من مدن الغرب الأوسط واستطاعت أن تصل إلى رؤية محددة بشأن الإحباط الذي يطبق على نساء الأقاليم وفشلهن في تحقيق وجودهن ، بيها يبدو الرجال صرعى تلك البيئة المفزعة ، لكن الرؤية لم تكن نابعة من طبيعة النص نفسه . وتساءل النقاد عن مدى اتساق الحاتمة مع جسم المسرحية ، وقالوا : إن النهاية السعيدة لهرب الفتاة قد تجنبت النتائج التراجيدية التي كانت متربة على الحياة الكيبة التي عاشتها البطلة . وقد انطبق نفس الوضع على مسرحية والظلام عند أعلى السلم و التي كانت مثيرة تماماً بشخصياتها الحية النابضة . ولكن لم يكن البناء عكماً بحيث يؤدى إلى نهاية حتمية

واحدة . كان أثرها الدرامى العام ناتجاً عن مجموعة من اللمهءات المتفرقة الآسرة التى ارتبطت ببعضها دون حتمية منطقية أو ضرورة وجدانية . وقد أتاحت هذه الثغرات الدرامية الفرصة لكل من المؤلف والمخرج لكى يختار نهاية مختلفة ممكنة الوقوع طالما أن كل شيء تقريباً ممكن في الحياة .

تدور المسرحية حول الخوف من الفلام القابع عند أعلى السلم ، وهي بهذا تجسد الحوف من المستقبل المجهول وخاصة إذا أدركنا أن الخط الدرامي الرئيسي يؤكد فشل الاتصال بين الناس مما يجعل الحياة لغزاً يصعب فهمه . نقابل في المسرحية أبناء ضحايا للحياة المعقدة الملتوبة التي يعيشها الأبوان في حياتهما الزوجية ، بينا يعجز الأب عن الاعتراف بهزيمته لزوجته . وعلى الرغم من الجو المأسوى الحيط بالشخصيات إلا أنها شخصيات عادية وأقل من العادية ، فالأب مثلاً باثع جوال لأدوات الحيول في مطلع عصر السيارة في أوكلاهوما ، بينا الأم تبالغ في إصرارها على دفع زوجها لتغيير مهنته ، هذا في الوقت الذي تركز كل رعايتها وحنانها على ابنها الصغير . وتتسبب الابنة المسرفة في انتحار صبى يهودى من صبية المدرسة يعيش حياة وحيدة منعزلة . وفي مقابل هذه الشخصيات توجد عمة زاخرة بالنشاط والحيوية ولكنها تعاني من الجوع الجنسي فتسحق زوجها الطيب الهادئ الوديع تحت وطأة شخصيتها الجاعة . بهذه المجموعة المنتفاة من الشخصيات الموزعة بأسلوب درامي ممتاز ، الوديع تحت وطأة شخصيتها الجاعة . بهذه المجموعة المنتفاة من الشخصيات الموزعة بأسلوب درامي ممتاز ،

#### الشكل الفي للمسرحية:

يبدأ التوتر في مسرحية وانظلام عند أعلى السنم و مع الفصل الأول عندما تؤدى مشاجرة مفتعلة بين الزوجة والزوج إلى رحيله . فقد عجزت الزوجة عن الإحساس بآلام زوجها الذى عجز بدوره عن أن يجعلها تشعر بها . ونتيجة لفشلها في أن تتبين مقدار خوف زوجها من المستقبل بسبب الثقة الظاهرية التي تبدو عليه ، فإن علاقتها الزوجية تستمر في التفسخ الذى يلقي أضواء حادة على تعاسة الأطفال عندما يرون بيتهم يتهدم فجأة . وهذا يتجلى في شخصية الصبي الصغير غير الناضجة ، ومشكلات المراهقة التي تعانى منها الابنة التي لم تبلغ العشرين بعد مع إحساسها الطاغى بالذنب بسبب انتحار صبي المدرسة اليهودى . ولكن مع كل هذا الفشل والحيرة واليأس والإحباط والمرارة نفاجاً بعودة بائع أدوات الخيل إلى بيته ، وتصالحه مع زوجته ، ومحاولته إبعاد الأولاد عن المنزل بإرسالهم إلى السيها . بينها يصطحب زوجته إلى الطابق العلوى لمارسة الحب الذى سيقهر انظلام القابع عند أعلى السلم .

اتهم كثير من النقاد إينج بترقيعه للمسرحية وافتعاله نهاية سعيدة لها كانت بمثابة حل سهل وساذج لكل المشكلات المأسوية التي مرت بها الشخصيات. وقد شوهت هذه النهاية المفتعلة المشاهد التي سبقتها والتي انفردت بصدق فني حقيق. ولكن كانت المسرحية ككل ، من المسرحيات ذات الأبعاد المتعددة ، ولم تكن ثابتة وراكدة في تطورها اللدرامي ، بل جنحت في بعض الأحيان إلى الكوميديا . بينا تقمصت روح التراجيديا في أحيان أخرى . وبسبب افتقار الشكل الفني إلى الوحدة العضوية في بعض أجزاء المسرحية ، فقد قدمت لمحات متناثرة لكل منفرج على حدة بدلاً من أن تقدم لكل المتفرجين حقيقة فنية شاملة تحتويهم جميعاً . وأدت

هذه اللمحات المتناثرة إلى النهاية المفتعلة التي لا ترتبط بها بأية علاقة عضوية . فن غير الممكن أن تحل مشكلات الأولاد بعودة الأب ، وهذا الأب بالذات . وخاصة أن المؤلف ركز على مرضه العصبى كمصاب لا شفاء منه . لكننا فى النهاية نشاهد الأب الغبى السفيه الثقيل الظل وهو يقود زوجته إلى السرير فى الطابق العلوى ، محاولاً إبعاد الطفلين عن المنزل . وهو موقف لا يتمشى إطلاقاً مع المواقف المأسوية التى سبقته لأنه من السذاجة أن نظن أن الحل السعيد لكل هذه المشكلات يكمن فى ممارسة الزوج للجنس مع زوجته .

لقد خضع إينج لشروط بروداوى وتخلص من النهاية التراجيدية لكى يذهب المتفرجون إلى منازلهم سعداء قريرى العين. ويلتمس جون جاسنر العذر مرة أخرى لإينج فيقول: إن نضوج الشخصيات الرئيسية لم يكن كافياً بالدرجة التى ترفعها إلى مستوى التراجيديا الرفيعة ، بل إن فرض روح التراجيديا عليها ربما كان مبالغة وتطرفاً . ولكن محاولة تقديم «الظلام عند أعلى السلم» باعتبارها كوميديا كان غير مقنع أيضاً وخاصة بعد مشهد المشاجرة الزوجية في الفصل الأول . لذلك أثبتت المسرحية أنها مسرحية مؤثرة فعالة على مستوى أقل من المستوى التراجيدى . ومع هذا أثبتت قدرتها على إشباع المتفرج من خلال المشاهد التي ترقى إلى مستوى تشيكوف ، والتي تدفع المتفرج إلى ممارسة الملاحظة الدقيقة وإدراك خفايا الصراع ، والتعرف على النتائج التي يمكن أن تؤدى إليها . ومع الكف عن محاولة الربط بين هذه العناصر لأن المؤلف لم يهتم بربطها أصلاً .

لعل الرباط العضوى الوحيد فى المسرحية يتمثل فى الاهتمام العظيم الذى يوليه إينج للصراعات الزوجية والأسرية ، وتأثيرها المدمر على الأطفال ، ومع هذا أدى تكنيكه الدرامى القائم على المسرحية الجاعية إلى تفكيك هذه الدراما المحورية لحساب موضوعات لا تمت إليها بصلة .وقد تبدو هذه الموضوعات حقيقية وأصيلة ، ولكن تعدد الحقائق الثانوية لابد وأن يضعف الحقيقة الرئيسية الواحدة .

يعود نجاح المسرحية إلى تأثيرها في الجمهور على مستويات عدة ، فهي تعني أشياء كثيرة بالنسبة له ، وتحركه دون أن تقلب كيانه رأساً على عقب ، وتبعث الارتباح في النفوس التقليدية ذات الأفق الضيق عندما يعود الزوج الجوال ويتصالح مع زوجته التي يقودها إلى الطابق العلوى بطريقة كوميدية غليظة إلى حد كبير أما في مسرحية ه الزهور الضائعة » فتصل الأحداث إلى موقف يائس أكثر منه تراجيديا نقيا . ويبدو الموقف النهائي غير مقنع لحرص المؤلف على تجنب الخوض في الإيقاعات التراجيدية العنيفة وخاصة أن جمهوره لم يتعود على مثلها . فيذهب البطل الشاب المصاب بعقدة أوديب لكي يعاشر صديقة أمه التي كانت نجمة استعراض سابقة ، ولكن الزمن هد من قواها ، وأفقدها القدرة على إمتاع الرجال ، وتكون هذه التجربة كافية لكي يتخلص الشاب نهائيا من رغباته الجاعة والحفية التي تدفعه إلى اشتهاء أمه . وهذه التنويعة نفسها ترددت في مسرحية إينج ه حضرة المحترم » التي نهض مضمونها على أسطورة فينوس وأدونيس من خلال قصة امرأة متقدمة في العمر تقع في غرام شاب يصغرها في السن . وقد قرر إينج صراحة أنه أراد أن يوضع أن المحارم لا تقف أمام الرغبات الجنسية الجاعة والشاذة في الحياة اليومية العادية ؛ فالحيوان الكامن داخلنا لا يعرف لنفسه حدوداً الرغبات الجنسية أو أسرية ، وذلك إذا ما أطلق من عقاله . و يمكن أن يؤدى إلى نتائج مأسوية عنيفة . ولكن الإنج لم يشأ أن يصل بمسرحيته إلى مثل هذه النتائج ، وهذا جعل تحليله لعقدة أوديب تحليلاً نفسياً لا يغيد كثيراً الإيج لم يشأ أن يصل بمسرحيته إلى مثل هذه النتائج ، وهذا جعل تحليله لعقدة أوديب تحليلاً نفسياً لا يغيد كثيراً إينج لم يشاً أن يصل بمسرحيته إلى مثل هذه النتائج ، وهذا جعل تحليله لعقدة أوديب تحليلاً نفسياً لا يغيد كثيراً المقدة أوديب تحليلاً نفسية لا يقبط المنتائج ، وهذا جعل تحليله لعقدة أوديب تحليلاً نفسية لا يقيد كثيراً المؤلفة ولكن أن يؤدى إلى نتائج مأسوية عنيفة . ولكن أن يؤدى إلى نتائج مأسوية عنيفة . ولكن أن يؤدى إلى المثل هذه النتائج ، وهذا جعل تحليله لعلية أله المناز المنازع المؤلفة المنازع المؤلفة المؤلفة المنازع المؤلفة المؤ

في التطور الدرامي للمسرحية .

قالدور الذى يلعبه التحليل النفسى في أى عمل درامى لابد أن يخضع للحتميات الفنية – شأنه في ذلك شأن أى عنصر آخر من عناصر العمل – وإلا تحول الأدبب إلى مجرد محلل نفسانى عندما تقتصر مهمته على تحليل شغصياته . ويعلق جون جاسنر على مسرحية « الزهور الضائعة » فيقول : إن وليام إينج كان في حاجة إلى رؤية أوسع وأكثر أصالة من مجرد التحليل النفسى إذا ما كان لمواهبه السيمفونية الجميلة أن تصل إلى بؤرتها تماماً . وحتى حينا تكون الدوافع النفسية التحليلية التي يعتمد عليها مقنعة ووظيفية في دفع عجلة الأحداث الدرامية ، فإنه لا يدفعها إلى خاتمتها التراجيدية النهائية . وبدلا من هذا كان يقنع بمثل تلك الحلول السهنة وغير المقنعة من قبيل عودة الأب إلى أسرته في مسرحية ، الظلام عند أعلى السلم » ، أو قضاء ليلة حب واحدة في مسرحية «الزهور الضائعة» . بختم «جون جاسنر» تعليقه فيؤكد أنه مها وصل الطب النفسي إلى ابتكارات في تحليل النفس البشرية فإنه لن يحل في يوم من الأيام محل المنطق الدرامي والرؤية التراجيدية .

كان خطأ وليام إينج أنه أهمل المنطق الدرامى والرؤية التراجيدية فى مقابل الحصول على رضا الجمهور ونسى فى غمرة نجاحه وشهرته أن الدور الرئيسى للفنان أن يربى جمهوره فنيا وأن يرتفع بذوقه الجالى قبل أن يقدم له ما يشتيه فعلاً. فالفن قيادة روحية وفكرية للناس ، وليس تابعاً لأمزجتهم وشطحاتهم . ولو اقتصر دوره على التبعية ، فسيندثر بمجرد تنوع المزاج الذى يختلف من عصر لآخر ، ومن بيئة لأخرى . لذلك كتب على مسرحيات وليامز وآرثر ميلار برغم حصوله على مسرحيات تينسى وليامز وآرثر ميلار برغم حصوله على نجاح وشهرة أكثر منها . كان نجاحه التجارى على حساب نجاحه الفنى برغم أنه يمكن التوفيق بينهها إذا ما أحسن استغلال إمكانات كل منها .

## **Dorothy Parker**

15

# ۱۵ دورونی بارکر

(141V - 1A4Y)

دوروفي باركر أديبة أمريكية مارست قرض الشعر، وتأليف القصة القصيرة، والنقد الأدبي والغني، وكتابة المسرحية . كانت تعتقد أن السخرية من أمضي الأسلحة التي يملكها الأديب ، ويصحح بها كل الانحرافات التي يرتكبها الفكر الإنساني في تكالبه على المصالح المادية . وعلى الرغم من أنها لم تكن من المؤمنين بأن الإصلاح الاجتماعي التقليدي من وظيفة الفن ، إلا أنها أكدت علماً وعملاً أن أهم مهمة ملقاة على عائق الفنان هي محاربة الغباء وضيق الأفق والقسوة في كل مظاهرها . وضح هذا في نقدها الساخر ، وقلمها اللاذع الذي لم يرحم أية هفوة فكرية أو فنية من هفوات الأدباء . وبلغ هجومها النقدى درجة العنف فى أحيان كثيرة مما أدى. بها إلى خلق عداوات عديدة وخاصة عندما عملت محررة بمجلة « فانيتي فيره أو «سوق الغرور» في الفترة ما بين عامي ١٩١٧ ، ١٩٢٠ . فالناس لا يملكون كلهم النظرة الموضوعية الشاملة التي تتقبل النقد بصدر رحب . ولكن دوروڤي بايكر لم تضع هذا في اعتبارها لأنها نظرت إلى المجتمع بمنظارها هي وليس من خلال منظار الآخرين .

ولدت دوروثى باوكر في نيوجيرسي بنيويورك ، وبعد أن تلقت ما تيسر لها من التعلم . بدأت حياتها العملية ا بكتابة شعر المناسبات . كما اشتغلت عازفة للبيانو في مدرسة لتعليم الرقص ومحررة في إحدى مجلات الأزياء حيث ا كانت تكتب العناوين الجذابة ، والتعليقات على الصور واللقطات . ولكنها بدأت مستقبلها الأدبي الحقيق عام ١٩١٧ عندما اشتغلت ناقدة مسرحية لمجلة « فانيتي فير » التي استغنت عن خدماتها في عام ١٩٢٠ بسبب هجومها الكاسح على العروض المسرحية الهابطة التي تعرضت لها بالتيحليل والنقد . ووجد أصحاب المجلة أن القائمين على الحركة المسرحية قد اتخذوا موقفاً عدائيا من المجلة نما يؤثر على انتشارها ، ولم يكن هناك مفر من التخلص من دوروثی بارکر .

انتقلت دوروثى باركر إلى مجلة والنيويوركره حيث أشرفت فيها على شئون المسرح وعروض الكتب الجديدة. لم تتخل عن نزعتها الهجومية ، ولم تحاول الالتقاء فى منتصف الطريق مع الذين داستهم بقلمها الثقيل . وكأنها أعلنت للجميع أنها لا تخاف فى الحق لومة لائم . وبمرور الوقت اكتسبت شعبية هائلة بين جامير القراء الذين أحسوا أخيراً أنها تعبر على يجيش بصدورهم تجاه الأعال الأدبية التافهة سواء كانت معروضة على مسرح أو منشورة فى كتاب . فقد حملت فى كل كلمة كتبتها قضية فكرية تدافع عنها ببسالة قد لا تتسنى لبعض رجال عصرها . ولذلك أقبل الجميع على التهام مقالاتها النقدية ، عما أدى إلى شعبية قصائدها وقصصها القصيرة . كان ذكاؤها اللهاح كفيلا بأن يغفر لها الجميع هجاتها العنيفة التى لا تعرف الاعتدال .

من أشهر أعمال دوروثي باركر ديوانها الشعرى وحبل طويل بما فيه الكفاية ، ١٩٢٦ ، وديوانها الثاني ومدفع الغروب؛ ١٩٣٨ ومجموعة قصص قصيرة ورثاء للأحياء؛ ١٩٣٠ ، وديوان والموت والضرائب؛ ١٩٣١ ، ومجموعة قصصية أخرى : وما بعد الملذات، ١٩٣٣ . جمعت أعالها الشعرية كلها عام ١٩٣٦ في ديوان بعنوان وليس عميقاً كالبتروكا طبعت القصص كاملة بعنوان وهذه الأكاذيب، ١٩٣٩. ولم يقتصر نشاطها الأدبي على الشعر والقصة القصيرة بل اشتركت عام ١٩٧٤ مع «المررايس» في كتابة مسرحية «نغير مألوف». كانت النغمة المفضلة التي عزفتها في قصائدها تتمثل في الحبيب الذي رحل أو الذي على وشك الرحيل وفي الأنثى المتقلبة التي تشبه عناصر الطبيعة الهوجاء ، وفي الأنماط المختلفة لراغبي الزواج ، وفي ذكريات الحب اليتي تخلق عالمًا مستقلا بها . ومن خلال هذه النغات التي تبدو خفيفة سريعة تصل إلى تنويعات أكثر ثقلاً وعمقاً . من السهل تلمس روح السخرية والتبكم عندها ، ولكن الأفق الفكرى الذي بلغته كان محدوداً إلى حد ما ، وكان حرصها الشديد على الوزن والقافية قد أصاب بعض أشعارها بالجفاف والتصنع لأن وعيها بالصنعة الشعرية كان حادا أكثر من اللازم في بعض الأحيان ، ولكن في أحيان أخرى كانت تنسى هذه القبود المتعسفة التي فرضتها على شعرها ، وتكتب قصيدة عذبة تتخذ من عبد الميلاد مضموناً لها كما نجد في وصلاة إلى أم جديدة ، . وإذا ألقينا بنظرة إلى أول عمل شعرى معروف لها وحبل طويل بما فيه الكفاية ، سنكتشف مهارتها الفنية في استخدام أدوات الشعر من وزن وقافية وصورة . بل إنها عالجت من المضامين المثيرة المعاصرة ماجعل القراء من غير متذوق الشعر يقبلون عليها . وصف الناقد الدموند ويلسون؛ هذا الديوان بقوله : إن دوروتي باركر حققت انتصاراً أدبياً لم يسبق له مثيل في مجال الشعر الدى يمزج الحكمة بالنهكم في وقار لا يقلل من قدره . صدرت عشرات الطبعات من الديوان ، وهذا شيء غير عادي بالنسبة للشعر بصفة خاصة . من السهل أن نتتبع أثر شعراء آخرين عليهامثل ا. ا. هاوسمان وابدنا سان فنسنت ميليلاى التي أثرت في صور المرأة الجديدة التي تطالب بحقها وتعارض كل ما يمس كرامتها ، وهي الصور التي وردت أكثر من مرة في قصائدها . وقد أغرم جيل الشباب في العشرينيات على الاحتشهاد بأبياتها الحقيفة التهكية ، ولكنه لم يدرك أحاسيس المرارة والرثاء الكامنة نحت هذه الدعابة الظاهرية الني انخذت منها الشاعرة مجرد واجهة لمعانبها الحقيقية.

أما عن قصصها القصيرة فكانت زاخرة بالإدراك الواعى للطبيعة البشرية بكل تناقضاتها ونقاط ضعفها . وخالية من أية أوهام أو هالات رومانسية . أصبحت بعض قصصها من كلاسبكيات الأدب الأمريكي مثل والشقراء الضخمة ، ووالسيدة ذات المصباح ، ووالجد الساطع ، وومكالمة تليفونية والتي طغت فيها النظرة الفلسفية المحددة على أي ميل نحو العاطفة المسرفة . تمثلت هذه النظرة في كراهيتها المطلقة لكل مظاهر الغباء والقسوة والضعف . ويقول بعض النقاد إن قصصها عبارة عن بلورة مكثفة لروح هذه الكراهية التي وقفت بالمرصاد لكل انحرافات الفكر الإنساني . من هنا كانت الحيوية المتجددة التي تتمتع بها أعال دوروثي باركر التي تعلن الحرب المستمرة على أخطاه الإنسان التي لا تختلف باختلاف الزمان أو المكان . لم تكن حرباً دعائية مباشرة ، بل كانت الحرب الفنية الأصيلة التي يشنها كل فنان بالضرورة ، مستخدماً فيها كل أدوات الفن من أجل عالم أفضل وغد أجمل .

16

17

(1989 - 1891)

فيلب بارى كاتب مسرحى اتخذ من الكوميديا أسلوبا لكتابة مسرحياته . لم تكن الكوميديا عنده لجمرد التسلية أو الإضحاك ، ولكنها كانت وسيلة لتوصيل أفكاره الاجتاعية الجادة إلى جمهور المتفرجين . فكان يعتقد أن الإنسان يكون أكثر استعدادا لتقبل الأفكار الجديدة في حالات مرحه وضحكه . امتزجت الجدية الكامنة في الكوميديا عنده بمسحة من الغموض والتصوف تعد غريبة بعض الشيء على الكوميديا المغرمة دائما بوضع النقط على الحروف . لعل هذه المسحة ترجع إلى أن بارى لم يكن عنيفا في هجومه على مظاهر المجتمع التي انتقدها في رفق وهوادة . ور بما كان له الحق في ذلك لأنه إذا ارتفعت النبرة النقدية أعلى من اللازم فقد تأتى بتيجة مناقضة تماما للتي يريد الوصول إليها . استمد بارى معظم شخصياته من الطبقة الرأسمالية في الوقت الذي تقوم فيه نفس ساعد أيضا على خفض النبرة النقدية لأنه من الصعب أن يهاجم الطبقة الرأسمالية في الوقت الذي تقوم فيه نفس الطبقة بالإقبال على المسرح وتدعيمه ماليا . أي أن بارى كان من الكتاب المسرحيين الذين يحرصون تماما على أحاسيس جمهورهم . فهو لا يربد أن يصدم جمهوره بتقديم رسالة اجتاعية مباشرة قد تقابل بالرفض . من هنا كانت المسحة الدبلوماسية الناعمة التي تغلف معظم المواقف الدرامية عند بارى ، والتي ترجع إلى اشتغاله الفعل بالحباة الدبلوماسية .

ولد فيليب بارى فى مدينة روشستر بولاية نيويورك , وهى المدينة التى تلتى فيها تعليمه الأولى الذى أكمله فى جامعة بيل وحصل منها على درجتها , بعد تخرجه قضى فترة وجيزة فى السلك الدبلوماسى لبلاده ، ثم عاد إلى الالتحاق بجامعة هارفارد كتلميذ لأستاذ الدراما الشهير جورج بيرس بيكر الذى أنشأ الفرقة التجريبية للدراما فى الجامعة ، مما ساعد بارى على كتابة مسرحية «أنت وأنا» التى فازت بجائزة النقاد ثم عرضت بنجاح كبير فى نيويورك عام ١٩٢٧ . بعد ذلك توالت أعال بارى المسرحية التى مثلت اتجاها وتطورا موحدا يعبر عن نظرة بارى

الحادثة تجاه العلاقات الشخصية من حب وزواج. وهو لا يهاجم الزواج بقصد البحث عن نظام بديل له بل يرى فيه نظاما صالحا لقيام المجتمع السليم ولكن مع إصلاحه بالتقويم والتحليل من حين لآخر. وهى الفكرة التي برزت في مسرحية وأنت وأناء والتي تؤكد أن الزواج لا يتعارض مع الحب ، لأنها وجهان لعملة واحدة : هي الأسرة السليمة. وكانت مشكلة البطل في المسرحية أنه تنازل عن حبه للفن مقابل الزواج من زوجته. وهذا يعنى أن الزواج قام على عنصر الأنانية الشخصية والزيف الاجتاعي. وهي نفس الفكرة التي نهضت عليها مسرحية وسحر باريس، ١٩٧٧ التي ترى أن الطلاق ليس حلا لمشكلات الزواج فهو هروب منها إن لم يضاعفها. ويعتقد بارى أن العلاقة الروحية بين الزوجين هي الأساس الحقيقي للحياة الزوجية ، بينا يشكل الجنس أحد عناصر هذه العلاقة الروحية . والمسرحية مكتوبة بأسلوب هادئ منطق تحاشي أي إسراف في الماطفة حتى لا يخرج عن النطاق الكوميدي الذي يخاطب العقل والمنطق عند جمهور المتضرجين

في مسرحية العطلة ا ١٩٢٩ يقدم بارى شريحة من حياة إحدى الأسر الأرستقراطية والصراع الذي يدور داخلها بين الفكر التقليدي والتيارات المتبعددة الوافدة من خارجها . كانت وجوليا التومن بكل الآراء العتبقة التي يعتنقها أبوها مما عزلها عن حركة التطور للمجتمع . ولكن أخاها وأختها وقفا منها موقف المعارضة وبحثا عن الحرية الحقيقية في حياة أكثر انطلاقا ، وتجربة أكثر شمولا . ويحدث أن يقع محام شاب في غرام جوليا ولكنه بعد أن يدرس شخصيتها المتحجرة جيدا ، يكتشف أنها لبست الفتاة التي تخيلها ، وتحتد خيوط الأفكار والاتجاهات المشتركة بينه وبين أختها التي تتطور علاقتها به إلى أن يتم الزواج بينها .

فى مسرحية الخدى الكون الكون المعدد البيل حيرة الإنسان بين السعادة خارج قيود المجتمع وتقاليده وبين الواجب تجاه هذا المجتمع . فبعد سنوات من السعادة الخالصة قضاها و توم كوليار الام عشيقته ديزى سبع ، يعود إلى زوجته ولكن سرعان ما يهجرها مرة أخرى إلى أحضان العشيقة . وصف الناقد جون جاسنر المسرحية بأنها كوميديا غير تقليدية توضح أن العشيقة التى تفهم رجلها جيدا خير من الزوجة التى لا ترى أى رباط بينها وبين زوجها سوى الزواج . فالزواج ليس مجرد قيد ولكنه حياة متكاملة بمعنى الكلمة . أما الزوجة التى تتسلق حياة زوجها مثل النبات الطفيلى ، فلا يمكن أن تصل إلى مستوى العشيقة التى تكرس حياتها من أجل رجلها الذى لا يربطها به سوى الفهم المتبادل والحب الخصب ، دون طمع فى ماله أو وضعه الاجتماعى .

فى مسرحية «قصة فيلاديلفيا « ١٩٣٩ يقدم بارى قصة تراسى لورد الوريثة الغنية التى ترفض أسرتها العريقة التى تنتمى إلى تقاليد مجتمع فيلاديلفيا القديم . فقد وجدت أن هذه التقاليد خانقة وخاصة بعد هروبها مع مراسل صحنى ليلة زواجها الثانى . والمسرحية زاخرة بالأحداث المثيرة التى تفاجئ المتفرج باستمرار . ومن خلالها بوجه بارى نقده اللهاح الذكى إلى مجتمع فيلاديلفيا . لم تحل المسرحية من الشخصيات التى تثير تعاطف القارئ مثل شخصية ديكستر هافن المسامح الرزين الذى ينتمى إلى نفس طبقة تراسى الاجتهاعية . كان أول أزواجها ولكن العلاق . وعندما اختلطت الأمور وتأزمت في صباح يوم زواجها الثانى ، فإنه يتطوع بمنهى الحب والشهامة لكى يحل على العربس الجديد الذى تخيل أن كرامته سوف تضيع إذا تزوج تراسى . وبذلك يتوج ديكستر مرة أخرى من تراسى في منظر زاخر بالانفعالات الحارة والمتناقضة . وقد لاقت المسرحية نجاحا

باهرا على مسارح برودوأي .

مات فيبب بارى قبل أن ينهى مسرحيته الأخيرة دائعتبة الثانية « فأكملها صديقه روبرت شيروود ( ١٨٩٦ – ١٩٥٥) وقد اختط كل من الرجلين طريقه الخاص به فى المسرح . فاختط بارى طريقه إلى النجاح من خلال كوميديا السلوك ، مع الإخفاق فى معظم محاولاته لكتابة مسرحيات رمزية تأخذ من الأخلاق مادة له . بينا اختط شيروود طريقه باحثا عن شكل جديد فى الكتابة الكوميدية التى حققت نتائجها العظيمة فى « الطريق إلى روما » و « عودة الشمل فى فيينا » والتى خاضت غار السياسة بوقار ورصانة بدافع من أسباب ليبرالية ، بل إنه ضحى بتأليفه المسرحى من أجل المعتقدات التى عبر عنها أخيرا بصورة مؤثرة عام ١٩٤٠ فى مسرحية « لن يكون هناك ليل » .

ومسرحية بارى وشيروود «العتبة الثانية » عمل مركب وحساس للغاية وتقع في مكان ما بين الكوميديا الهزلية والدراما الجادة . فهي تفتقر إلى حيوية بارى الكوميدية ولَماحِية شيروود السياسية ، وتعانى من انقسام الاهنام والروح . تبدأ المسرحية بانجلاء أوهام رجل من رجال الدولة الأمريكيين السابقين وأفكاره الانتحارية ، ولا يمتزج اليأس الكامل الذى يبديه امتزاجا دراميا مع محاولات المؤلف لتوليد الفكاهة والمرح . اقتصرت جهود كل من بارى وشيروود على إلقاء الضوء على العلاقة بين آلام رجل الدولة ومعاناته ومجون فتاة مراهقة وهزلها مع إضافة نهاية سعيدة حتى يتبدد يأس رجل الدولة وانهاره . ويتكشف لنا أن يأس رجل الدولة الذى تركت مواهبه لتصدأ وتبلى لعدم استخدامها قد تحول سريعا إلى تعاسة الوائد المحزون بسبب خطبة ابنته إلى رجل كهل . ويأتى حل المسرحية ليظهر الابنة وهي تقترب من أبيها رجل الدولة وتحول عواطفها نحو شاب مناسب لها . بذلك يبدو موضوع الديلوماسي المحال إلى الاستيداع غير وظيني في النص الدرامي .

لعل هذا يرجع إلى افتقار المسرحية إلى وحدة الراوية بالنسبة لكل من بارى وشيروود. أما المسرحيات التي كتبها بارى قبل مسرحيته الأخيرة التي لم يكلها ، فتدل على نظرة محدة نحو المجتمع المعاصر. وهي نظرة تضعه تحت أضواء كوميدية تبرز تناقضاته وصراعاته الحفية. ولعل أهم إنجاز لبارى أنه ركز على الإنسان أكثر من اهتامه بالمجتمع الذي كان بمثابة خلفية متحركة وراء شخصياته. من هنا يمكن تذوق مسرحياته الكوميدية مها اختلفت ظروف الزمان والمكان.

## Ezra Pound

17

## ١٧ إزرا باوند

(1977 - 1440)

ولد الناقد والشاعر إزرا باوند في ولاية إيداهو الأمريكية عام ١٨٨٥ وقضى صباه وشبابه المبكر في نيويورك حيث تلق تعليمه في كلية هاملتون التي انتقل بعدها إلى جامعة بنسلفانيا . وعندما بلغ الثالثة والعشرين رحل إلى لندن حيث عاش فيها في الفترة ما بين عامي ١٩٠٨ و ١٩٢٩ . وهناك عقدت أواصر الصداقة بينه وبين ت . س . إليوت وغيره من صفوة الشعراء والمفكرين الذين وضعوا إزرا باوند على رأس المجموعة كشاعر عظيم . ولكن باوند استقر في إيطاليا ابتداء من عام ١٩٢٤ ، ومن رادبو روما قدم سلسلة من البرامج الإذاعية في أثناء الحرب العالمية الثانية أدت إلى اتهام الولايات المتحدة الأمريكية له بالحيانة في عام ١٩٤٥ لتأييده المستمر للانجاه الفاشي . وبعد هزيمة الفاشية في إيطاليا ادعى خبراء الصحة العقلية أن باوند ألقي مذه الأحاديث لأنه لم يكن في كامل قواه العقلية وبالتالي حكموا عليه بدخول إحدى المصحات . هكذا كانت حباته مثبرة دائما مثل كتاباته النثرية . وانجاهاته النقدية ، وأعاله الشعرية التي رفضت كل القوالب التقليدية السابقة علمها . لذلك تسببت كتاباته في حمرة النقاد والدارسين كما حدث في سلسلة قصائده الطوينة «الكانو» التي زادت عن السبعين والتي كتاباته بين عامي ١٩٧٥ و ١٩٤٩ وه الشخصيات «عام ١٩٠٩ أيضا ثم ه ١٩٠٩ أيضا م ١٩٠٩ أيضا ثم ١٩٠٥ . وه الشعر عام ١٩٠٩ أيضا ثم ١٩٠٩ وه الشخصيات «عام ١٩٠٩ أيضا كتاباته النقدية مثل كتابة «روح الشعر» عام ١٩٠٩ . ونفس الضجة التي أثارتها أشعاره . أثارتها أيضا كتاباته النقدية مثل كتابة «روح الرومانسية «عام ١٩٠٩ . ونفس الضجة التي أثارتها أشعاره . أثارتها أيضا كتاباته النقدية مثل كتابة «روح الرومانسية» عام ١٩٠٩ . وكفي نقرأ «عام ١٩٣٩ و مقالات مهذبة «عام ١٩٠٩ .

يعد إزرا باوند من أنمة الشعر العالمي في القرن العشرين ، وشعره يمثل مزيجا غريبا من الأشكال الجالبة والفنية ومن المضامين الفكرية والتعليمية في آن واحد . لذلك لم يكن من السهل بالنسبة لمعاصريه أن يتقبلوا هذا المزيج الغريب من الجال والفكر ، فإن باوند يعتقد أن الفن هو أفضل الوسائل لتربية الناس وتهذيبهم وتعليمهم ، ولكنه يختف عن الوسائل التعليمية الأخرى في أنه يتبع منهجا مختفا وغير مباشر بل أكثر فاعلية

وتأثيرا لتعامله مع وجدان الناس ومشاعرهم. فالفن عنده هو أحد الفروق الجوهرية بين الإنسان والحيوان، وعلى الشاعر أن يضع هذه الحقيقة نصب عينيه. وكانت الأجيال المعاصرة لباوند قد تعودت القصل بين الشكل الجالى والعنصر التعليمي في الفن، فالجال عندهم كان مجرد زخارف خارجية يمكن الاستغناء عنها في بعض الأحيان، أما العنصر التعليمي فقد تعودوا استخراجه مباشرة من بين هذه الزخارف، ولهذا لم يكن هناك فرق كبير بين الأدوات التي يستخدمها الفنان، وبين المناهج التي يتبعها المصلح الاجتماعي.

لم يأخذ باوند جمهوره بروية ، بل كان قاسيا معه وغامضا فى بعض الأحيان . كان يعتقد أن مهمة الشاعر أن يوفع جمهوره إلى مستواه الفنى والفكرى ، وليس كما يحاول بعض الشعراء الهبوط إلى مستوى الجمهور . فهذا ليس ترفعا من الشاعر بل إيمانا منه بقدسية رسالته . أدى هذا إلى لمسات كثيرة من روح الدعابة القاسية التى لم يألفها جمهور الشعر التقليدى . وكها كان قاسيا مع جمهوره . كان قاسيا أيضا مع نفسه . وطالما سخر من أسلوبه هو وخاصة من الأبيات التي تتكرر عن قصد أو غير قصد فى أشعاره . لذلك كانت الملامح الثلاثة الأساسية المميزة لشعره تتمثل فى الحماليات والتعلم والدعابة . وعرور الزمن زاد الامتزاج بينها بحيث كان من الصعب الفصل وانتيز بينها .

#### دلالات الصورة الشعرية:

وباوند من الشعراء الذين يعتقدون أن الشاعر الجيد هو الذي يعلم الناس من خلال الصورة وليس باستخدام الكلمة فقط. ونذلك انتخب في أثناء وجوده بلندن رئيسا لجاعة الشعراء التصويريين (الا يماجين). وهي الحجاعة التي اشتهرت في أوائل العشرينيات من هذا القرن ، وكانت تنكر أن في الشعر شيئا له قيمة غير الصورة الشعرية التي يؤلفها الحيال أو تستمدها الحواس من الطبيعة والحياة . وأنكرت الجاعة أن للشعر مضمونا غير تلك الصورة الشعرية لأن في اعتقادها أن مادة الشعر هي «الزائدة الدودية في الفن» . وكان إزرا باوند وراء هذا الاعتقاد إذ إنه من واضعى أساس الشعر انتصويرى أو التشكيلي في العصر الحديث . بعد أعضاء هذه الجاعة أقرب الشعراء إلى الفنانين التشكيليين الذين يمتلكون نفس الحيوية الدافقة والقدرة على رسم المعاني بحيث يتحول قلم الشاعر في النهاية إلى فرشاة رسام تشكيلي .

لعل الخبرة الفنية التي حازها باوند ترجع إلى اهنهامه بالآداب القديمة التي لم يهنم مها كثير من النقاد . فقد أغرم بالأدب الصيني القديم وأجاد اللغة الصينية مما مكنه من ترجمة أشعار كثيرة منها . وبالطبع لم تكن المهمة مجرد ترجمة أشعار ، بل أثرت في منهجه الشعرى ذاته وخاصة في صوره الشعرية المتنابعة . كانت قصيدة هيوسلوين موبرلى التي كتبها عام ١٩٢٠ متأثرة إلى حد كبير بالشعر الصيني برغم أن مضمونها يتميز بالمعاصرة إذ يقدم لنا صورة مأسوية لشخص أغرم بالجال والحيال ولكن مادية العالم الحديث وقفت له بالمرصاد حتى قضت على تطلعاته نحو غد أفضل وعالم أجمل . فيفقد الأمل في النهاية في جدوى الجال والأدب والفن في ختام القصيدة . نجده يبوح مودعا بتهكم ومرارة لعالم الجال الذي رسمه له خياله فيقول باوند :

« ما جدوى أن يخلق الإنسان أسلوبا جميلا خاصا به في حين لا يلقى أي تقدير من التافهين الفارغين الذين

ينظرون إليه من عَلِ كالآلهة . أدرك أخيرا أن الطريق – طريق العالم – هو الخروج من عالم الفن والنور والجمال لابد له من السير في طريق العالم وإلا مات» .

كان من أصدقائه الكثيرين الذين آثروا عنيه إيرنست فينولوزا الأمريكي الذي كان حجة في اليابانية وآدابها ، والذي كتب دراسة عن الحروف الصينية والعلاقة بين الشكل والمعني فيها . وعلى الرغم من أن هذه الدراسة قد حانبها الصواب العلمي ، إلا أنها أثرت تأثيرا مباشرا على نظرية باوند في الشعر التشكيلي . وخاصة في هجومه العنيف على الغموض التجريدي الذي أحال الأدب الإنساني إلى مجرد أضغاث أحلام أو إلى خطابة مباشرة في المطلق . أثر فينولوزا أيضا على باوند في صوره الشعرية المكثفة والتي يتميز بها الأدب الياباني الكلاسيكي الذي يجمع بين الحيال والحكمة كما يجعل باوند يستخدم الإيديوجرام الذي عرفت به الكتابة الصينية ، وهو الطريقة التي ترمز بها حروف الكلمة إلى أشياء معينة دون الاعتهاد على استخدام الأصوات التي تحدثها الكلمة . وقد أثر هذا الأسلوب على المنهج الشعري عند باوند بصفة عامة بحيث تحولت كلهاته وأبياته إلى صور متعارضة ومتصارعة بدون الالتجاء إلى أي نوع من الإيقاع الصاخب المعروف بألفاظه الرنانة وأصواته الطنانة .

## تجربته في الحياة :

ولم تكن حياة باوند هادئة على الإطلاق كحياة صديقه ت. س. اليوت. كانت أقسى تجربة مر بها فى حياته هى تجربة الانهام بالجنون، ولم تشفع له كتاباته التى أثارت ضجة كبيرة فى فترة ما بين الحربين، وهى كتابات متعددة الاتجاهات لم تقتصر على المجال الأدبى فقط. فإذا كان قد بدأ حياته شاعرا، فقد دخل ميدان النقد والثقافة وعلم النفس بكتابه هكيف نقرأ » عام ١٩٣١، ثم ميدان الدراسات الاقتصادية بدراسته «ألف باء الاقتصاد» عام ١٩٣٧؛ كما كتب فى العام التالى كتاب «ألف باء القراءة» وكتاب «الرصيد الاجتماعي » عام ١٩٣٥. فى نفس العام كتب كتابه السياسى الخطير «جيفرسون أو موسولينى». وكان تأييده للنظام الفاشى الإيطالى سببا فى أن قبضت عليه قوات الولايات المتحدة فى عام ١٩٤٥، أى فى أعقاب الحرب مباشرة وأرسل إلى معتقل فى بيزا حين كان يبلغ من العمر ستين عاما.

لم يؤثر المعتقل في صلابته فكتب أروع قصائده التي أطلق عليها اسم بيزا ، وحصل بها على جائزة بولينجن عام ١٩٤٩ . ولكن في نوفير ١٩٤٥ أخذ على متن طائرة إلى واشنطن حيث حوكم بتهمة الحيانة ، وأثبت الفحص الطبي خللا في قواه العقلية ، وبناء على هذا حكم عليه بالبقاء في مصحة سانت إليزابيث بواشنطن لمدة ثلاثة عشر عاما . وفي بداية المدة عاش حياة قاسية بين المرضى ، ولكنه نقل إلى عنبر أفضل فيا بعد حيث تمتع نجياة شبه خاصة . لم تؤثر المصحة على صلابته أيضا بل استمر في كتابة سلسلة قصائده الطويلة ، كما قام بترجمة إحدى مسرحيات سوفوكليس وكتاب أشعار بالصينية . وفي عام ١٩٥٨ أطلق سراحه وقضى بقية عمره في إيطاليا حيث مات عام ١٩٧٧ .

غالبا ما يقارن النقاد باوند بالشاعر الإنجليزي روبرت براوننج وخاصة في استخدامه الشعرى للمونولوج

الدرامي من خلال شخصية تاريخية أو أسطورية يتقمصها الشاعر ويتحدث على لسانها إلى جمهوره . فمثلا تبدأ إحدى قصائده على المنوال التالى :

، أنا لست إلا موظفا كتابيا

لا في العير ولا في النفير

يطلقون على اسم ۽ أرنوت الإمعة ۽ .

ويستمر أرنوت شارحا للقراء مأساته التي لا يشعر بها أحد . بذلك يختني باوند تماما وراء شخصيته التي تملأ أبيات القصيدة من أولها إلى آخرها ، مطبقا بذلك نفس المنهج الشعرى الذى اتبعه براوننج من قبل . لم يقتصر تأثره ببراوننج عند هذا الحد بل قام بنفس التطوير الشعرى لإيقاعات الحديث العادى الذى يتبادله الناس بصفة عامة . فبعد باوند وإليوت لم تعد هناك لغة خاصة بالشعر ، ولكن أصبحت أية لغة أو أية لهجة صالحة لأن تكون مادة خاما للشعر طالما أنها تخضع لحتميات الشكل الفني للقصيدة ، لذلك تجد في بعض قصائد باوند استخداما حتى للهجة السوقة ، والحرافيش ، ومع ذلك لا يستطيع ناقد أن ينكر القيمة الشعرية لمثل هذه القصائد . وقد تفوق باوند على براوننج في استخدامه المرن والدرامي للإيقاعات والأوزان الشعرية بحيث أخرجها من القوالب التقليدية الجامدة ، وقام بتطعيمها بإيقاعات جديدة مستقاة من اللهجات العامية والدارجة ، مع اقتصاد بالغ في استخدام الألفاظ ، وشحنها بأكبر طاقة ممكنة من المعاني وظلالها ، بل إنه ابتكر وكان واعيا بجدة هذا المنهج الشعرى وغرابته على وجدان القارئ التقنيدي عما قد يضطره إلى رفضه تماما ، فنجده يقول في قصيدة « لاسترا » :

« تعالى إلى يا أغنياتى الحبيبة لنتحدث معاً عن الكمال ولن نعباً بشىء مها حدث حتى ولو كرهنا الناس أجمعين » .

## من بليك إلى لانجلاند :

لم يفتصر النقاد على مقارنة باوند ببراوننج بل قارنوه أيضا بالشاعر الإنجليزى وليام بليك ( ١٧٥٧ - ١٨٢٧) وبالشاعر الإنجليزى وليام لانجلاند ( ١٣٣٧ - ١٤٠٠). هذه المقارنات إن دلت على شيء فإنها تدل على مدى خصوبة الإنتاج الشعرى لباوند وتنوعه فقد قارنه النقاد ببيك في قصائده القصيرة التي كانت السبب الأول في حصوله على شعبيته وشهرته ، بيها قورنت قصائده الطويلة بكتب بليك التنبؤية وكانت هذه الأعال على دراسة المختصين أو مثار أهمام ذوى العقول الغريبة والشاذة لما فيها من غرابة وجنون عبقرية ، وما ينطبق في هذا على بليك ينطبق على باوند ولكن ليس على كل قصائده ، فكثير من قصائده يعتمد على السلاسة والتلقائية . لكن في قصائد مثل ه عالم جيفرسون الجديد » و « أسر الصين الملكية » و « آدم كادحا » و « حفر الصخر » و « العروش » وهي كلها من سلسلة قصائده الطويلة (الكانتو). في مثل هذه القصائد يفاجأ القارئ العادى بالوثائق التاريخية سواء مترجمة أو مقدمة بالنص وغالبا ما تأتى هذه الوثائق مع تلميحات ساخرة جانبية العادى بالوثائق التاريخية سواء مترجمة أو مقدمة بالنص وغالبا ما تأتى هذه الوثائق مع تلميحات ساخرة جانبية

مما يزيد من حيرة القارئ . بل إن باوند تطرف فيا بعد وملاً بعض قصائده الأخيرة باللغة الصينية التي ربما لا . يفهمها الصينيون أنفسهم .

لكن باوند يعلق بنفسه على منهجه الشعرى وخاصة في سلسلة قصائده المتتابعة (الكانتو)، فيقول إن السلسلة كلها عبارة عن «قصيدة ملحمية واحدة تبدأ بقصيدة «في الغابة السودا» «ثم تعبر المطهر الذي تمر به أخطاء الإنسان لكي يتطهر منها، ثم تنتهي عندما تصل إلى الضياء الذي يغرق العالم كله في طوفانه «. هذا المنبج ينطبق بالذات على قصيدة «حفر الصخر» التي تفيض بالضياء من كل جنباتها، والضياء هنا ليس مجرد الضوء الخارجي الذي يبهر بصر الإنسان، بل الضياء الذي يجلو بصيرة الإنسان و يجعلها قادرة على استيعاب نور المعرفة الإنسانية التي رفع مشعلها الفلاسفة والرواد المفكرون على مر العصور، في هذه القصيدة يصف باوند تمثل المسيح الطفل على صدر البازيليك فيقول: «لم تر عيني شيئا هناك سوى ذلك الطفل يسير في سلام على صدر البازيليك حيث تحول الضياء إلى رخام «.

يقارن النقاد باوند بالشاعر القديم لانجلاند بسبب الحيوية الفياضة التي يتمتع بهاكل منهها. وهذه الحيوية لتدفق سواء من المعانى أو من الإيقاعات غير التقليدية. تبدو قصائد لانجلاند وباوند ظاهريا وكأنها ملاحم لا حبكة فيها مع اهتمام واضح بالعنصر التعليمي وتوصيله إلى الجمهور. ويركز الشاعران على أهمية القيم الروحية للإنسان، ومع المناداة بأن الحب هو الحصاد النهائي للحياة الحقة، وبدون هذا الحب لا يمكن أن تستقيم الحياة روحيا وماديا. فإذا دخل الحب طريقا مسدودا، فلابد وأن تذهب الحياة كلها إلى الجحيم.

وكما يؤكد لانجلاند على الرشوة ، وخاصة بيع الوظائف الدينية مقابل المال ، على أنها أس المفاسد والهيرور ، فإن باوند يركز على الربا على أساس أنه قبول الإنسان لبيع روحه مقابل مبلغ معين من المال . لذلك لا يختلف المرابي عن فاوست الذي باع روحه للشيطان مقابل الحصول على القوة والمعرفة المطلقة . فالقيمة الأساسية في الحياة تتمثل عند باوند في حصول الإنسان على مقابل عرقه وفكره وكدحه . وقد أحس يهود أمريكا أن باوند كان يقصدهم بالذات عندما شن هجومه الكاسع على شخصية المرابي . لذلك كانوا له بالمرصاد ، ويقال : إنهم كانوا وراء اعتقاله في بيزا ثم نقله إلى واشنطن ومحاكمته واعتباره مجنونا وإيداعه في مصحة سانت إليزابيث للمدة بين عامى ١٩٤٥ و ١٩٥٨ . وكان باوند من الصلابة والصمود بحيث لم يتراجع قيد أنملة عا قاله في المرابين الذين هاجمهم لانجلاند قبله في القرن الرابع عشر ، بل إن لانجلاند كثيرا ما استخدم لفظ اليهود صراحة .

### موقف النقاد منه:

وباوند ليس بالبدائية التى يدمغه بها بعض النقاد . لكن من الواضع أن آراءه خارج نطاق النقد والشعر تتسم بالبدائية والسطحية والقدم كما نجد فى كتابه « أنف باء الاقتصاد » . هذا التشتت جعل ناقدا وشاعرا كبيرا مثل ت . س . اليوت يصف آراء باوند بأنها غير مثيرة للاهتمام أو حتى للانتباه ، برغم الصداقة الوطيدة بينها وبرغم أن إليوت بدأ قصيدته الشهيرة « الأرض الخزاب » بإهداء من ثلاثة أبيات إلى إزرا باوند . وفي الواقع فقد قصد إليوت (بقوله هذا) إلى أن آراء باوند فى ذاتها غير مثيرة للاهتمام بمعنى أنه يجب ألا نفصلها عن الأعمال الفنية التى وردت فيها . فباوند ليس بفيلسوف ولكنه شاعر وفنان قبل أى شىء آخر .

كان التقاد الآخرون أكثر قسوة على باوند من إليوت. فنجد «ويند هام لويس » يصفه بأنه » ثورى ساذج » بينا يدمغه » وليام باتلرييتس » بأنه » ثائر غبر متعلم » ثم تأتى جيرترود ستاين لتقول عنه إنه معلم كتاب قروى بفسر ويشرح لتلاميذ لا يقلون عنه سذاجة ، لكن باوند كان من الثقة والصلابة بحيث لم يتأثر بهذه الهجات النقدية ، وهذا ليس بشىء مستغرب لأنه صمد من قبل للاعتقال وللاتهام بالجنون ، وقد قال في حديث إذاعي له بعد الإفراج عنه من المصحة في عام ١٩٥٨ بأن من حق أي إنسان أن يقول رأيه بحرية تامة في أشعاره ، حتى ولو كان رأيه هذا هجوما سافرا ، وكان باوند يؤمن بأن الهجوم غالبا ما يصدر عن عدم فهم واستيعاب لآرائه وأشعاره .

كانت نظرته إلى حضارات الماضى نظرة غريبة وصعبة لم يتقبلها الإنسان العادى. فهو يرى أن حركات التاريخ لا تسير فى سلسلة متتابعة ولكنها تتشكل فى قم عالية قد تفصل بينها قرون كثيرة ونحن لا نشعر بأية تأثيرات عليه صادرة من القرون: الثامن عشر والتاسع عشر والعشرين. فهو يؤمن بأن على الشاعر أن ينزك الوحى يأتيه من أى عصر وليس بالضرورة من العصور التى سبقته مباشرة لذلك يمكن للوحى أن يأتيه من العصور الوسطى كما فعل هو شخصيا مع الشاعر وليام لانجلاند. بل إن الوحى الشعرى لا يتحتم أن يأتى من الأماكن المجاورة والقريبة، فأحيانا يأتى من بلاد بعيدة مثلها استوحى هو كثيرا من أشعاره من الصين القديمة. وهذا ما جعل تذوق شعره صعا على القارئ التقليدى، فقصائده مليئة بالمقتطفات والصور والترجات التى لم تغطر على بال القارئ، برغم اهتامه بالعنصر التعليمى فى قصائده.

لم يكن باوند محظوظا مع النقاد لأنهم حاولوا تقييم آرائه وأفكاره منفصلة عن قصائده ، لذلك كثر الجدل الفكرى حولها وحل محل التقييم النقدى الموضوعى ، مما أدى إلى إهمال القيمة الفنية لأشعار باوند ، تلك القيمة الذي تعد السبب الوحيد في إيجاد تلك المكانة المرموقة التي يتمتع بها باوند بين أعلام الأدب العالمي الحديث ، وخاصة أن باوند كان يتكلم من خلال الصور والاستعارات وليس من خلال الكلمات المباشرة المجردة . وطالما حدر باوند في نظرياته النقدية من الفصل بين الصورة والفكرة ، وطبق بالفعل هذه النظرية في أشعاره . لذلك فهو يعد البداية العنمية والحقيقية لمدارس الشعر والنقد الحديث التي بزغت مع مطلع القرن العشرين وما زالت تمارس تأثيراتها حتى الآن .

Ray Bradbury

18

۱۸ رای برادبیری

(..... - 19Y+)

راى برادبيرى روائى وكاتب قصة قصيرة جمع بين شطحات الحيال ونظريات العلم الحديث في أعماله مما جعله ينتمي إلى القصص العلمي الذي أصبح نمطا أدبيا معترفا به منذ أواخر القرن الماضي على يدى جيل فيرن الفرنسي وهـ. ج. ويلز الإنجليزي. وقد أدرك ؛ راي برادبيري ؛ جيداً أنه من الصعب أن ينظر جمهور القراء بجدية إلى روائي بحاول التنبؤ بالشكل الذي سيكون عليه العالم في المستقبل. لذلك حرص برادبيري على أن يجعل قصصه المستقبلية تدور فعلا حول الحاضر الواقعي المعاش ، بمعني أن المستقبل هو الامتداد الطبيعي للحاضر الذي يمكن من خلال دراسته وتحليله الوصول إلى شكل المستقبل الذي لا يمكن أن يبدأ من فراغ. وكان الاتجاه الذي سلكه برادبيري أن جعل الحيل العلمية ، والنظريات الفكرية التي ترتبط بشخصياته وبأحداثه تطويرا معقولًا للحيل والنظريات السائدة بالفعل في عالمنا الواقعي , وقد سلح نفسه بالوعي العلمي السلم الذي يمكنه من استخدام خياله في صياغة المادة العلمية صياغة فنية روائية . بذلك طبق مبدأ أينشتاين الشهير الذي يقول : إن الخيال خير من مجرد المعرفة بل يأتى قبلها . فالمعرفة هي تحصيل حاصل أما الخيال فهو ابتكار ما لم بحصل وإخراجه إلى حيز التنفيذ لكي يتحول إلى معرفة بجصلها من يشاء . وكثيرا ما قال برادبيري لنفسه إنه لابد أن يوجد شيء من المعلوم في المجهول ، كما أنه لابد أن يوجد شيء من المحهول في المعلوم . وليس على الروائي أو الفنان أو العالم إلا أن يبحث عنه وأن يجده . فالمعرفة الإنسانية لا تتجزأ بل هي سلسلة متصلة تؤدي كل حلفة منها إلى الحلقة التي تليها وهكذا ، وبذلك يتحول المجهول إلى معلوم بصفة مطردة . وعلى الروائي أن يستخدم خياله ووعيه في تجسيد المرحلة التي تمهد لتحويل ما كان مجهولا إلى معلوم أو ما كان خيالا إلى معرفة . ولد راى برادبيرى في مدينة ووكيجان بولاية إلينوي . وبعد أن انتهيمن تعليمه العالى ، أدمن الاطلاع على الروايات الزاخرة بالأبطال الخياليين ، والأحداث المثيرة - والمواقف الكوميدية . ثم بدأ حياته الأدبية بنشر القصص في المجلات الشعبية الرخيصة التي تصدر الأنصاف المتعلمين والحرفيين الذين يقرءون للنسلية فقط. لكنها كانت فترة تدريبية مشعرة له ، مكته من النشر بعد ذلك في الدور المحترمة وكانت له قصة تقريبا في كل مجموعة سنوية من المختارات التي تصدر بعنوان و أحسن القصص القصيرة الأمريكية و لم يكن يهتم بالشهرة فعلا ، ولكن قصصه انتشرت على نطاق واسع واستقبلت بالتقدير والترحيب من أوساط المثقفين الذين اعتبروه أحد أعمدة الرواية العلمية في الأدب الأمريكي ولعل أسماء المجلات التي نشر فيها قصصه توحى بالمضامين التي عالجها . فقد نشر في مجلة و حكايات الحيال و ، ومجلة و القصص المدهشة و ومجلة و الرواية العلمية و ومحلة و قصص العجائب المثيرة و و و المحلم المنتقبل و ، وقد تتبع خطى الرواقي الأمريكي داشييل هاميت الذي بدأ حياته بالنشر في المجلات الشعبية الرخيصة ثم انتقل بعدها إلى المجلات التي تنشر القصص العلمي الجاد الذي يقبل عليه المثقفون والمتعلمون .

اشتهر برادبيرى بعدة مجموعات من القصص القصيرة العلمية نذكر منها: والكرنفال المظلم ، ١٩٤٧ و و يوميات من الكوكب مارس ، ١٩٥٥ و و صور إنسانية ، ١٩٥٧ و و تفاحات الشمس الذهبية ، ١٩٥٣ و و فهرنهيت ١٩٥٥ ، و و نبيذ الزهرة ، و و فهرنهيت ١٩٥٥ ، و و بلد أكتوبر ، ١٩٥٥ و و عندما ينير الليل ، ١٩٥٥ ، و و نبيذ الزهرة ، بل ١٩٥٧ ، و و عقار لشفاء الكآبة ، ١٩٥٩ . ولم يقتصر نشاط برادبيرى على القصص والروابات العلمية ، بل كتب للمسرح والسينا والإذاعة . ومن أشهر أعماله السينائية سناريو فيلم و موبى ديك ، عن رواية هيرمان ميلفيل للمخرج الأمريكي جون هيوستون . وذلك نظرا لما يحتويه الحوت الأبيض من حيل سينائية وعلمية تناسب المزاج الفني لبرادبيرى .

لعل أهم سمة يتميز بها برادبيرى في قصصه أنه كان عترعا يملأ أعاله بمختلف الابتكارات وأحدثها ليس اعتهادا على خياله فقط بل على ما هو موجود فعلا سواه على المستوى المادى الواقعى أو على المستوى الفكرى النظرى . فهو لا ينزك قياده لشطحات الخيال وعبثه لأنه كمخترع في بجال الفصة – يؤمن بأن القارئ لن يقتنع بأى اختراع جديد إلا إذا وجد أن كل عناصره تتفاعل مع بعضها بعضا من خلال الحتمية الفنية والحبكة الروائية التي تحترم عقل القارئ برفض أى عنصر دخيل عليها . فعل الرغم من أن جزئيات الموقف الخيالى ليست واقعية أو حقيقية ، إلا أنها تبدو حقيقية ومعقولة على المستوى الخيالى تطبيقا للمبدأ الفنى الذي يقول : إن كل ما يقع في العمل الأدبي هو في حقيقته واقع فعلى . وبحرص برادبيرى على أن يجسد في أعاله ما يمكن أن يسمى بالحقيقة الحقيلية التي تأخذ منطق الحقيقة لكى تشكل به الحيال الذي يملك عندئذ قوة إقناع الحقيقة . بالحقيقة المن والواقع ، ولذلك فإن الأحداث المرعبة التي تقع تستمد معظم مواقف برادبيرى الخيالية جذورها من الحاضر والواقع ، ولذلك فإن الأحداث المرعبة التي تقع

تستمد معظم مواهف برادبيرى الحيالية جدورها من المحاصر والواقع ، ولدلك فإن الاحداث المرعبة التي يقع في قصصه تؤثر فعلا في القارئ الذي يدرك أبعاد خطورتها والتهديد المباشر الناتج عنها ، ذلك لأن عنصر الاحتال قوى جدا ويحمل في طياته الانتقال من المحتمل إلى الممكن وبالتالى إلى الواقع . فالقارئ يقول لنفسه دائما : إن من المحتمل أو من الممكن أن يحدث هذا له أو لأسرته أو لبلده . فعلى سبيل المثال نجد أن الحبكة التي تنهض عليها روايته القصيرة ، فهرنبيت ١٥٥ ، عبارة عن استمرار للأوضاع السيئة والضغوط المختلفة في عالمنا المعاصر والتي تخنق أية تطلعات ثقافية وعلمية وفكرية وفلسفية وأدبية في مهدها . فعنوان الرواية يشير إلى

درجة الحرارة التي يحترق فيها ورق الكتب نهائيا. والبطل هو رجل إطفاء ولكن مهمته ليست فى أن يطفئ الحرائق بل ليشعمها وخاصة فى البيوت التي تحتوى على أى نوع من الكتب. ومن الواضح أن الكتب ترمز فى هذه الرواية إلى الاستقلال الفكرى، والنضج العقلى، والنمو الثقافي وكل ما من شأنه أن يقلق راحة النظم الديكتاتورية الشمولية التي تريد تحويل البشر إلى مجرد أرقام فى كشوف جاهزة للاستخدام فى أى وقت يريد فيه الديكتاتور أن يتلاعب بهذه الأرقام سواء بالنقص أو بالزيادة.

يبدو الإنسان مركز الدائرة الذي تدور حوله كل قصص برادبيرى . ذلك الإنسان الذي غالبا ما يتنازل عن إنسانيته ، وبالتالى يجعل الحياة صعبة بل أكثر استحالة من العصور المظلمة وعصور ما قبل التاريخ . فاحمال النكسة والمتراجع إلى الحلف قائم دائما إذا لم يتسلح الإنسان بالوعى الحضارى الحاد الذي يبصره بالطريق الصحيح . فني قصة « عشب فوق الصخرة » من مجموعة « صور إنسانية ، يقوم الأب بإبطال عمل جميع الآلات التي تحيط بمنزله والتي تيسر له سبل الحياة . يقول هذا الأب : « لقد سئمنا تأمل هذه البؤر المكانيكية والإلكترونية لمدة أطول من اللازم . يا إلهي ! ! كم نحن في حاجة إلى نسمة حرة من الهواء الطلق التي » . وكانت نتيجة هذه الحاقة أن النهمته الأسود المتربصة في الغابة والمنتظرة لأية فرصة تسنح لها لكي تقضى على من في المنزل .

لا يعلق برادبيرى على هذا الموقف. فهو لا يريد أن يقول بأسلوب تقريرى مباشر إن القضاء على مظاهر الحضارة وإنجازاتها ، قضاء على حياة الإنسان نفسه ، لأنها جزء عضوى منها ولا يمكن أن تنفصل عنه . لا يريد أن يقول أيضا : إن العودة إلى البدائية لا تعنى سوى وضع الإنسان مرة أخرى تحت رحمة عناصر الطبيعة التى لا ترحم . فعل الأقل استطاعت الحضارة أن توفر للإنسان أدنى قدر ممكن من الأمان والاستقرار يتحكه فى بعض تقلبات الطبيعة . ولا يعقل أن يفقد الإنسان هذه السيطرة مرة أخرى ، بل يأمل فى مضاعفاتها باستمرار . لا يقول برادبيرى هذا المعنى مباشرة لأنه يترك الموقف الدرامي يتحدث نيابة عنه بلغة الفن . فهو فنان وليس تحصلح اجتماعي يبشر بمبدأ معين ويدعو إليه . إنه يملك تلك البصيرة النافذة التي تتنبأ بالمستقبل الرهيب الذي ينتظر الإنسان يجدد الإنسان أداة في أيديهم . فروعة الحضارة تكن في المحافظة على قيمة الإنسان والسمو بها ، و بالتالي فإن عظمة الإنسان أداة في تطوير هذه الحضارة والارتقاء مها درجات ودرجات .

19

14

(..... - 14·7)

كليات بروكس من أعلام النقد الأدبى المعاصر في الولايات المتحدة . وهو يقدم مفهوما جديدا للبلاغة الأدبية فيقول : إن الأدبب البليغ لا يقدم تقريرا عن الإحساس بل يولده في عقل القارئ عن طريق التضاد أو المفارقة بين المواقف والعناصر المختلفة التي يحتوى عليها العمل الأدبى ، ولذلك فلغة الأدب عنده هي لغة المفارقة . فاللغة التي لاتشتمل على عنصر المفارقة هي لغة العالم الذي يعبر عن الحقائق بطريقة مباشرة ، أما الحقيقة التي يعبر عنها الشاعر فلا يمكن أن تتبلور وتتجسد إلا من خلال المفارقة الناتجة عن موقف شعوري يشتمل على موقف مضاد له ، لكن هذا التضاد يتحول إلى تكامل وتناغم من خلال الوحدة العضوية النهائية الممثلة في على موقف مضاد له ، لكن هذا التضاد يتحول إلى تكامل وتناغم من خلال الوحدة العضوية النهائية الممثلة في القصيدة . تصدر المفارقات الشعرية عن التوظيف الشعري الحاص للألفاظ التي تكتسب معانيها الجديدة من خلال الإيقاع اللحني والدلالات المتتابعة والمتقابلة في الوقت نفسه . وهذه المعاني الجديدة المشابكة والمتلاحمة قد تتناقض على مستويات عدة ، ولكنها في نهاية القصيدة تبلور التجربة الشعرية التي تنطبع في وجدان القارئ قد تتناقض على مستويات عدة ، ولكنها في نهاية القصيدة تبلور التجربة الشعرية التي تنطبع في وجدان القارئ وتؤثر على فكره وسنوكه .

ولدكليانث بروكس فى كتتكى ، وتلقى تعليمه العالى فى عدة جامعات أمريكية ، وحصل على إحدى منح سيسل رودس التى درس بها فى جامعة أوكسفورد . بعد تخرجه قام بالتدريس فى قسم اللغة الإنجليزية بجامعة لويزبانا . وابتداء من عام ١٩٤٧ أصبح أستاذكرسى اللغة الإنجليزية وآدابها فى جامعة يبل . وكان من قادة مدرسة « النقد الجديد » التى تركز اهتامها على القيم الشكلية واللغوية فى الشعر والأشكال الأدبية الأخرى ، كثورة ضد الانجاهات الرومانسية والانطباعية . ولم يقتصر أثر دراسات بروكس النقدية على أمريكا بل انتشرت فى كل البلاد التى تتكلم الإنجليزية أو تقوم بتدريسها فى جامعاتها . استمر هذا الانتشار على الرغم من مقاومة النقاد التقليديين الذين بركزون على الأفكار والقيم الأخلاقية والإنسانية التى تتضمنها الأعال الأدبية ، ولا

يعيرون التفاتا للتحليل الفنى الموضوعى لها . من أهم الأعمال النقدية لبروكس والشعر الحديث والتقاليد و ١٩٣٩ ، و و الآنية المحكمة الصنع » ، ١٩٤٧ . كما اشترك مع روبرت بن وارين فى كتابه و تفهم الشعر و ١٩٣٨ ، ثم و تفهم الرواية و ١٩٤٧ ، و و تفهم الدراما و ١٩٤٧ ، و و البلاغة الحديثة و ١٩٤٩ . كما اشترك مع جون إدوارد هاردى فى إصدار دراسته عن وقصائد المستر جون مبلتون و ١٩٥٧ . وقه مقالات كثيرة ومراجعات فى مجلات والشعرة و وكينون ريفيوه و وفرجينيا كوارترلى، و وييل ريفيوه وغيرهما .

فى مقدمة كتاب و تفهم الشعر و الذى كتبه بروكس مع روبرت بن وارين ، ندرك أن المعرفة التى يمنحنا الشعر إياها هى معرفة مختلفة عن تلك التى تمدنا بها فروع العلوم الأخرى . فهى معرفة شاملة بأنفسنا فى علاقتها بالكون ، ولا تخضع للحساب العقلى البارد ، أو التجربة العملية المتغيرة ، بل تتأثر فقط بالأهداف الإنسانية والقيم العليا . هذا التأثر هو العامل الوحيد الذى يجعل منها عملية متطورة تجسد صراع الإنسان الخالد من أجل بلزغ معنى عدد ومقنع لحياته . وإذا كان الشعر يحتوى على هذه المعرفة التجريبية الموجودة فى سائر الفنون الأخرى ، فإن القيمة الحقيقية للشعر تضيع إذا نظرنا إلى المعرفة المستخلصة منه على أنها بحرد رسالات أو معلومات أو بيانات أو أفكار متناثرة . فالمعنى الوحيد الذى يمكن استنباطه من القصيدة يتمثل فى ذلك الأثر الكلى الدقيق لها بحكم أنها كل عضوى متكامل . تلك هى المعرفة التى تقدمها لنا القصيدة . ومن الواضع أنها تختلف عن المعارف التي لا تخرج عن نطاق المعلومات التى يمكن اختزانها فى الذاكرة ، أما المعرفة الشعرية فتنجاوز الذاكرة إلى الوجدان والعقل الباطن وبالتالى تؤثر على سلوك المتلق وشخصيته .

#### المفارقة لغة الشعر:

لا يمكن أن تكون لغة الشعر مفردة الدلالات والمعانى حتى ولو قصد الشاعر إلى ذلك ، فلابد من وجود التداخل والتشابك والتضاد بين الدلالات بحيث تؤدى إلى معان جديدة صادرة عن هذا النسق المعين الفائم على البناء الحناص بالقصيدة وحدها ولذلك فالمفارقة تعنى امتزاج الدلالات المتباينة فى وحدة لا تمثلها إلا القصيدة وهذا يعنى استحالة استخلاص المعنى العام لها مها بلغنا من فهمنا وتذوقنا لها ، لأن الفكرة المجردة ستكون خارج القصيدة شيئا مختلفا تماما عن ذلك الذى قصد إليه الشاعر . فالشاعر يستمد مادته من الإشعاعات النفظية التى تشكل البناء الخاص للقصيدة ، ولو تغير النظام الذى تنهض عليه القصيدة الإختلف معناها نماما ، أو ربما انهارت ولم تعد لها أية قائمة . ذلك لأن الشاعر أو الأديب مضطر إلى استخدام تراكيب لغوية قد تكون متناقضة أو متضادة أو غريبة ، لكنها فى الوقت نفسه تستطيع توصيل الإحساس الحناص الدقيق الذى يعتمل

بهذا يقف بروكس فى مواجهة الرومانسية أو الانطباعية التى تتطلب من العمل الأدبى أن يكون له موضوع معين أو فكرة محددة . ولذلك فهى تصف مسرحية أحيانا بأنها جيدة ، ولكن موضوعها ثافه ، كما تعمد فى بعض الأحيان إلى تلخيص أو اختصار موضوع قصة معينة . بهذا تنظر إلى العمل الأدبى كما لو كان فنجان تهوة ، لا يهمها منه إلا ما يحتويه . وهذا جائز أو ممكن فى فروع المعرفة الأخرى غير الأدب . فالقصيدة أو

المسرحية أو القصة عبارة عن وحدة لا يمكن أن تتجزأ إلى مضمون وشكل ، كما لا يمكن أن تلخص أو تنقل بأية صورة أخرى . فهذه الوحدة مثل الكائن الحي الذي يستمد شخصيته من كيانه بأكمله . ولذلك كان من الخطأ أن تتحدث عن المضمون أو الموضوع في العمل الأدبي أو نحاول تنخيصه لأننا بذلك ننسب إلى الأدب خصائص دخيلة عليه ، هي في الواقع خصائص العلم .

يهاجم بروكس الرومانسية في الأدب والنقد لأنها تتطلب من الآدب أن يعالج المشكلات تماما كها يفعل العلم ، فنقول: إن هذه القصة تعالج مشكلة الفقر أو أن هذه المسرحية قد فشلت في معالحة مشكلات الزواج والطلاق. وهذا خطأ لأنه يهدم البناء الخاص لعمل الأدبي ويفرض عليه أشياء خارجة عن نطاقه الفني. فلو أننا قلنا: إن مسرحية «عطيل» تعالج مشكلة الغيرة لاستطعنا أن نقول نفس الشيء عن مئات المسرحيات الأخرى التي تتناول نفس المشكلة. وبذلك تنقد مسرحية «عطيل «كيانها الذاتي المتفرد الذي تكتسب معناها الأخرى التي تتناول نفس المشكلة. وبذلك تنقد مسرحية «عطيل «كيانها الذاتي المتفرد الذي تكتسب معناها التاريخ أو أن يرويها في صدق وأمانة. فن حق شكسبير مثلا أن يصور مارك أنتوني في صورة تختلف عن التسورة التي رسمها له المؤرخ بلوتارك طالما أن هذه الصورة تخدم الغرض الفني الذي بهدف إليه الشاعر. والمقارنة بين الأدب والحياة لا تعني سوى الفصل بين الشكل والمضمون ، لأن مثل هذه المقارنة تعتبر العمل الأدبي وسيلة من وسائل الدعاية لرسالة فكرية أو اجتاعية أو سياسية أو أخلاقية أو دينية . . . إلخ يقول بروكس في مقدمة كتابه « تفهم الشعر » إن النقاد الذين يطبقون هذا المفهوم الدخيل على الأعال الأدبية إنما هم الناس بمعرفة ما بداخله ، ولكنهم ينتهون منه بمجرد الحصول على محتواه . من هنا جاء عنوان كتاب بروكس الشهير « الآنية المحكمة الصنع » . فالعمل الأدبي ليس آنية عكة الصنع للاحتفاظ بالمضمون الفكرى لحين توصيله إلى القارئ . أو كما يقول بروكس :

« إن الخطأ الشائع الذي يهدد النقد يكمن في الاعتقاد بأن الشكل الفنى ليس سوى لوح زجاج شفاف يكشف عن مادة الشعر بطريقة فورية ومباشرة . . . كها لوكان الشكل الفنى عبارة عن صندوق محكم الصنع ، مزين بالنقوش الجميلة والوشى المنمنم لكى يحتفظ بداخله بالمفسمون الشاعرى النمين . » .

فلا يعبر المضمون عن أى شيء آخر إلا عن العمل الأدبى نفسه كوحدة عضوية قائمة بذاتها . مثلا لا نستطيع القول بأن الأعال الأدبية تعبير عن العوامل الاجتماعية أو الاقتصادية أو السياسية التي تشكل المجتمع الذي يعيش فيه الأديب . كما لا نستطيع أن نقول : إن الأديب يريد توصيل آرائه الشخصية وانعكاساته الذاتية على هذه العوامل المعاصرة . قد نتفق في أن العمل الأدبي يعكس صورة المجتمع كما تعكس المرآة الصورة التي أمامها ، ولكن هذا لا يعني أن الصورة هي التي تشكل المرآة وتكومها . فما يشكل العمل الأدبي ويكونه هو التقاليد الأدبية التي استوعبها الأدب وترسخت في عقفه ووجدانه ، والتي منحته الحس الحمالي بأسرار صنعته . وتحتل هذه التقاليد مكانا بارزا في وعي النقاد اليوم لأنها تزود الأدبب بالمهارة الفنية التي تخرجه من دائرة ذاته الفسيقة إلى مهال الموضوعية الرحب . هنا ينفق بروكس مع ت . س . إليوت في أن الأدب ليس تعبيرا عن الشخصية ،

بل هو خلق شيء موضوعي له شخصيته المستقلة التي ربما لاتكشف في القليل أوالكثير عن شخصية الكاتب نفسه وذلك طبقاً لقول إليوت «كلما ازداد نضج الأديب الفني، كانت كتاباته أقل تعبيراً عن شخصية».

#### الشكل والمضمون:

يرى بروكس أن لفظى الشكل والمضمون لا يعنيان أنهها عنصران متميزان ، فها بجرد اصطلاح نقدى لنسهيل عملية تحليل العمل الأدبى ، لأنهها في الحقيقة شيء واحد يتمثل في العمل نفسه الذي لابد أن يتميز بكيانه المستقل عن أى شيء خارجى ، لأنه مستقل حتى عن صاحبه . لذلك فالنقد الموضوعي الحديث يسلط الضوء على هذه الوحدة المتكاملة المستقلة ، حتى يتمكن القارئ من أن يراه على حقيقته الفنية . هذا المنهج النقدى يتطلب من الناقد جهدا شاقا لكي يصل إلى التجرد الموضوعي المطلوب ، وخاصة أن الإنسان بطبيعته البشرية يجل إلى أن يرى نفسه فها بقرأ . لذلك فالأداة التي يجب أن يستخدمها الناقد هي التحليل لا التفسير . فتحليل العمل الأدبى من ناحية شكله ومضمونه لإبراز الوحدة العضوية بينهها ، يزيدنا علما وتذوقا له دون أن يخرجنا عنه

أما تفسير العمل الأدبى فى ضوء آرائنا والظروف التى أحاطت به ، والعوامل التى أثرت فى إنتاجه فقد يعرفنا بما يحب الناقد أو يكره ، وقد يحيطنا علما بحياة الكاتب ، أو بالعصر الذى عاش فيه ، أو بالمذهب السياسى أو الأدبى الذى كان يعتنقه ، لكن كل هذه التفسيرات لا تقربنا من العمل الأدبى ، بل تبعدنا عنه . فلا يوجد عمل أدبى ناضج كتبه صاحبه ليكون فهرسا نستدل منه على أحداث التاريخ ، أو المشكلات الاقتصادية التى عاصرته ، أو المذاهب السياسية التى كانت تسود أمته ، كما أنه لا يوجد العمل الذى ألفه صاحبه ليكتب فيه بحرد سيرته الذاتية . وليجلو بين سطوره الزوايا الناقصة فى حاته . فالعمل الأدبى كائن له حياته الحاصة المنصلة تماما عن حينة صاحبه ، وهذه الحياة الحاصة هى التى تهمنا : كيف نشأت وأين ؟ ما هدف الأدبب منها ؟ ماذا أراد أن يحقق ؟ وهل نجح فى تحقيق ما أراد ؟ وكيف ؟ .

هذه هي الأسئلة التي يجب أن نجيب عليها لنرى العمل الأدبي على حقيقته الفنية . أما التاقد الذي يشغل نفسه بالبحث عن الفكرة واصطيادها من بين براثن العمل ، فهو يعتبره مجرد وسيلة موقتة لتوصيل المضمون شيئين وليس غاية في حد ذاته . لذلك يقول بروكس : « إنه من الخطأ البين أن نعتبر الشكل والمضمون شيئين منفصلين ، فهذا يسد الطريق في وجه النقد الموضوعي ، فالناقد – في هذه الحالة – سيعتقد أن الشعر يكن في صدق الفكرة التي تحتويها القصيدة وتقوم بتوصيلها . وغالبا ما تكون مثل هذه الفكرة تأويلا لمعني القصيدة وليست القصيدة في حد ذاتها . أو أن يعتقد أن الشعر يكن في الشكل الفني الذي يظن البعض أنه نوع من الأوعية أو لون من الأغلفة المحلاة بالزخارف . وهذا خطأ فاحش لأنه يقسم الدور الذي تلعبه الصور الفنية إلى وظيفة وظيفة غيميلية ، أو إذا استخدمنا اصطلاحات دكتور جونسون فإن هذا الدور ينقسم إلى وظيفة والتوضيح » ووظيفة « التجميل » .

في مقالة أخرى بعنوان « ما الذي يوصله الشعر ؟ » يقول بروكس إن مثل هذا السؤال يدل على سوء فهم

بالغ لطبيعة الشعر. ولكن ليس معنى هذا أن الشعر لا ينقل شيئا. وإنما العكس تماما لأن القصيدة تنقل الكثير والكثير جداً ، بل تنقله على نحو من الخصوبة والحساسية إلى الحد الذي يتعرض فيه الشيء المنقول إلى التحريف والتشويه إذا حاولنا نقله بأية أداة أخرى غير القصيدة نفسها . فالمعنى الشعرى لا يكمن فقط في الفكرة بل يكتمل عن طريق الصوت والإيقاع. وليست الكلمات مجرد أدوات توصيل لمعان مجردة لا علاقة لها بتجارب نفسية متكاملة ومتشعبة ، بل إن ما تعنيه قد يكون له من السحر ما لكلمة « حبيبتي » مثلاً أو له من التنفير ما لكلمة «كابوس» وليست المسألة مقتصرة على أن لكل كلمة المدلول الخاص بها بل تتفرع وتتشابك إلى ما لا نهاية حسب السياق الذي ترد فيه هذه الكلمات بحيث ترتبط بما لا حصر له من المعاني والصور التي تحيل القصيدة إلى عمل فني مستقل متعارف عليه . . من هناكان الاصطلاح النقدى بأن كل قصيدة تختلف عن الأخرى اختلاف بصات الأصابع . فاللغة في الشعر ليست بجرد معان مباشرة . بل يضاف إليها الأصوات الموسيقية والإثارات الوجدانية ، ولابد أن يكون التفاعل عضويا بين الجوانب الثلاثة حتى يرتفع التشكيل الشعرى إلى مستوى المقصيدة الحية النابضة . بذلك بتفق بروكس مع الناقد جورج سانتيانا في أن الشاعر هو صائغ الكلمات الذي يجينها من مجرد حروف متنابعة تحمل أفكارا مجردة إلى نبض حي يستولى على أحاسيس القارئ عن طريق الصفات الحسية لصوت الكليات وإيقاعها وفى بعض الأحيان يغرم الشعراء بالإيقاعات إلى الحد الذى يستغنون فيه عن المعانى التقليدية بحيث تتحول القصيدة إلى قطعة موسيقية مكتوبة بالكيات. وهذا أكبر دليل على أن النقاد الصائدين للأفكار في القصائد إنما يبحثون عن سراب ، وسينتهي بحثهم بتشويه الكيان الجالي للقصيدة في نظر القارئ.

**Pearl Buck** 

20

# ۲۰ بیرل بك

(19VF - 1A9Y)

بيرل بك روائية أمريكية كرست فنها لبلورة الحياة فى الصين التى عاشت فيها معظم سنى طفولتها وشبامها ، والتى شهدتها وهى تمر بأحرج مراحل ثورتها التى انتصرت أخيراً فى عام ١٩٤٩ وغيرت وجه الحياة تماماً على أرضها . ونعل انقيمة الفكرية التى تكن فى روايات بيرن بك أنها كتبت من خلال نظرة كاتبة قادمة من أمريكا التى تمثل أحدث الحضارات العربقة الموغلة فى القدم . وقد لاقت روايات بيرل بك احتراماً وتقديراً من كل الأوساط الأدبية العالمية نظراً للروح الموضوعية التى تميزت مها . فقد عاشت بيرن بك وسط الصينيين وتعاطفت مع آمالهم وآلامهم ، بل تنبأت بحتمية الثورة الجذربة وإن كانت لم تذكرها مباشرة . فإن تفسخ الحياة انذى صورته فى رواياتها بلغ حداً ينذر بالانفجار الذى لا يبقى ولا يذر .

ولدت بيرل بك فى فيرجينيا الغربية لأبوين يشتغلان بالتبشير. وأدى ذلك إلى انتقالها إلى الصين منذ طفولنها ، كما تلقت تعليمها فى شنغهاى ثم فرجينيا . ولكنها عادت مرة أخرى إلى الصين لكى تتزوج من مبشر يدعى الدكتورج. ل. بك . ثم تتأثر به كثيراً فى حياتها الأدبية مثلها تأثرت بأمها التى طالما علمتها منذ سنى حداثتها أن تسجل على الورق كل ما تراه وتحس به . ولعل النجاح الذى أحرزته بيرل بك فى عائم الأدب يعود أساساً إلى تلك التدريبات شبه اليومية التي تلقتها بيرل على يدى أمها . كانت فكرتها الصحيحة عن الإنسان الصينى قد بدأت فى التبلور عندما أرسلت فى سن الخامسة عشرة إلى مدرسة داخلية فى شنغهاى واختلطت بالصينيين الذين وجدتهم مختلفين نماماً عن الصورة التقليدية لهم والموجودة فى ذهن العالم الغربي .

كانت بيرل دائمة المقارنة العملية بين المجتمع الصيني والمجتمع الأمريكي بسبب تنقلها الفعلي بينهها. فعندما بلغت السابعة عشرة من عمرها غادرت الصين إلى أوربا ومنها إلى أمريكا حيث أكملت تعليمها في كلية راندولف - ميكون في فرجينيا . وبانتهاء دراستها الجامعية التي لم تكن مستريحة لها تماماً ، عادت مرة أخرى إلى الصين حيث وجدت أمها مريضة فظلت تمرضها لمدة عامين متصلين . وعندما استردت الأم صحتها رحلت الأسرة إلى شال الصين حيث قضت هناك حوالى خمس سنوات . بعدها ذهبت الأسرة إلى مدينة نانكنج حيث بدت الحياة مختلفة تماماً . وعلى مدى عشر سنوات راقبت بيرل الصين وهي تغلى بالثورة ، وعلى حد قوها رأت الأيام القديمة وهي تنسحب مهزومة في حين أن الأيام الجديدة تنطلق من رحم الزمن ، ضعيفة وواهنة ولكنها تضج بالحياة القادمة مع الميلاد الجديدة .

قضت بيرل بك فترة من حياتها في العمل بالتدريس في جامعة نانكنج ثم في جامعة الجنوب الشرق وأخيراً في جامعة تشتنال التي كانت معهداً حكوميا حيث قامت بيرل بتدريس الأدب الإنجليزي. لم تكن بيرل مغرمة بالتدريس كمهنة في حد ذاتها ، لكنها وجدت فيه طريقة مثيرة ومفيدة وعملية للحصول على أكبر قدر ممكن من المعرفة بالشعب الصيني من خلال قطاعاته المختلفة التي تتمثل في الطلبة الذين تلقوا محاضراتهم على يديها ، ودارت بينهم وبينها مناقشات مثيرة ومفيدة للغابة أثرت فيها بعد على المضمون الفكرى الذي احتوت عليه أعالها الرواثية والقصصية. عن هذه المرحلة المثيرة كتبت بيرل بك تقول : «كان اهتمامي الرئيسي ومتعنى الحقيقية يكنان في إثراء معرفتي بالناس ، وطالما أنني أعيش بين الصينين ، فن الممتع حقا أن أتعرف على حياتهم أكثر فأكثر ، لا على أساس أنهم مواطنون ينتمون إلى بقعة جغرافية معينة ، ولكن لأنهم بشر وكني . فالزمان والمكان لا يغيران من جوهر الإنسان . وأنا لا أستطيع تصنيفهم تحت أنماط معينة تماماً مثلاً لا أقدر على القيام بالمهمة نفسها بالنسبة لأبنناء جدلي . فالحياة أروع وأعمق وأخصب من أن توصف في كلات . ولأنني عشت بالقرب منهم وخالطتهم في حياتهم اليومية ، بل مارست نفس أساليبهم المعيشية ، فإنني لهذا السبب وحده أمقت كل الكتابات التي تناولت الصينين وصورتهم في صورة غريبة وشاذة لمجرد إثارة عنصر التشويق عند القراء . ولعل أعظم طموح في يمكن أن أحققه ، هو أن أقدم هؤلاء الناس في كتبي كما هم في الحقيقة التي أحاول أن أرى كل أعظم طموح في يمكن أن احققه ، هو أن أقدم هؤلاء الناس في كتبي كما هم في الحقيقة التي أحاول أن أرى كل جوانبها بأكبر قدر من الموضوعية » .

وعلى الرغم من انغاس بيرل بك تماماً في الحياة الصينية ، إلا أنها ترفض أن تحيل أعالها إلى مجرد وصف لصور الحياة المحلية هناك . فهى ترى أن أهم وظيفة للفن تكن في اختراق حدود الزمان والمكان ، حتى يتمكن الفنان من رؤية الإنسان على حقيقته بعيداً عن الضغوط والظروف المؤقتة . وعلى الأديب أن يخترق الظاهر دائماً بحثاً عن الجوهر . في هذا تقول بيرل بك : «أن أحدد نظرتي بحدود المجال الصيني الذي أعيش داخله ، لأن اهتهاماتي وخبراتي تتسع لتشمل الإنسان في كل زمان ومكان . فأنا لا أهتم بالصينيين من حيث هم كذلك ، لأنني أرى فيهم بشراً قبل أي اعتبار آخر . والناس يثيرون في الرغبة دائماً في معرفة المزيد عنهم ، أقصد الناس حيث وجدوا . وقد وجدت نفسي بين الصينيين . وهم مثل أي شعب آخر – يصلحون لدراسة الخصائص المجوهرية للنفس المبشرية » .

#### إنجازاتها الرواثية :

بدأت بيرل بك حياتها الأدبية مبكرة وحصلت على عدة جوائز كانت تنظمها بعض الصحف الأمريكية . ثم كتبت أول رواية لها عام ١٩٢٩ بعنوان وريح الشرق وريح الغرب " وفيها عالجت موضوعها الأثير عن الحياة في الصين محاولة تقديمها إلى العالم الغربي في ثوب موضوعي بعيداً عن الأسلوب السطحي التافه الذي تميزت به روايات الغرب التي اتخذت من شعوب الشرق الأقصى مادة لها . ولكن رواية " ريح الشرق وريح الغرب " لم تخز على شهرة واسعة بل ظلت بيرل بك أديبة مغمورة حتى كتبت رواية «الأرض الطيبة " عام ١٩٣١ . وهي الرواية التي أخرجتها إلى المجال العالمي والانتشار العريض بما تحمله من تجسيد راثع لمعاناة الفلاح الصيني وكفاحه لكي تخرج الأرض أطيب ما عندها ولكن ظلت حياته رمزاً للشقاء والبؤس .

تعود الرواثيون الغربيون الذبن تناولوا الحياة فى الشرق الأقصى فى رواياتهم أن يقدموا شخصيات قادمة من الغرب ، بل إن بعضهم عقد لواء البطولة للرجل الأبيض المغامر الذى جاء من الغرب لكى يعلم الصينيين الحضارة والمدنية . لكن لم تستطع هذه الروايات أن تدخل التراث الإنسانى للرواية ، لأنها لم تخرج عن نطاق روايات المغامرات السطحية التى تكتب لنسلية العابرة ، وخاصة أن بعض الروايات تميز بالنظرة العنصرية التى تنحاز إلى الجنس الأبيض فى مواجهة الجنس الأصفر . فإذا كانت حركة التاريخ تختم انتقال الحضارة من بقعة إلى أخرى ، فليس معنى هذا أن نوعية الإنسان تختلف باختلاف المكان أو الزمان .

جاءت روايات بيرل بك لكى تشكل نفحة جديدة تتميز بالموضوعية الفنية الكاملة. ولعل هذا من الأسباب التي جعلتها تخلو من الشخصيات الغربية . فأبطال الروايات وشخصياتها من الصينيين ، بل إن نظرة الروائية كانت في بعض الأحيان تتخلص من التأثيرات الغربية والشرقية على حد سواء لكى تنطلق إلى المجال الإنساني الرحب . تجلت هذه النظرة في رواية «الأرض الطيبة» بصفة خاصة . فشخصية البطل وانج لانج لا تمثل الفلاح الصيني المكافح بقدر ما تجسد صراع الإنسان وتمسكه بالأرض التي يشعر أن جذوره تمتد لتشعب في باطنها . ولذلك فالبطولة معقودة للأرض كما هي معقودة للإنسان تماماً . ومن العلاقة العضوية بين الإنسان والأرض نبعت رواية «الأرض الطيبة» . فليست هناك ثمة مغامرات من ذلك النوع الذي تميزت به روايات الشرق الحافل بالغموض والأسرار والغرابة . فرواية الأرض الطيبة تمكي ببساطة متناهية قصة حياة فلاح من الصين والأحداث التقليدية التي تقم فيها من زواج وإنجاب للأطفال ومجاعة ووفاة . . إلخ .

وعلى الرغم من أن الأحداث والمواقف تبدو تقليدية ، إذ ليس فيها من الإثارة الروائية المعتادة شيء ، إلا أن المعالجة الفنية للمواقف والشخصيات ليست تقليدية بالمرة . فالرواية عبارة عن لوحات متتابعة عن الحياة في الصين ، لكنها لا تعتمد فقط على التسجيل الوصلى ، بل تكن في الصراع الدرامي علاقة عضوية بين الشخصيات الرئيسية وبين الحنفيات الوصفية بحيث لا يمكن الفصل بين الفلاح والأرض ، أو بين الإنسان والصين . وتعاطف بيرل بك مع شخصياتها لا يؤدى بها إلى الحاسة الجوفاء ، أو الوعظ المباشر لأنها تترك المواقف تتطور من تلقاء نفسها لكي تشكل في النهاية البناء العام للرواية .

وما ينطبق على رواية «الأرض الطيبة «ينطبق على روايات بيرل بك الأخرى التى تأخذ من الحياة فى الصين مضموناً فنا مثل رواية «الثورى الشاب» التى كتبتا فى نفس عام «الأرض الطيبة « ١٩٣١ ، ثم رواية «أبناء » ١٩٣٧ ، ورواية «الأم» ١٩٣٤ . وقد كتبت ببرل بك روايات أخرى بعد عودتها النهائية إلى أمريكا ولكن تاريخ الرواية العالمية سيذكر فنا رواياتها الصينية وخاصة «الأرض الطيبة» التى تذكر كلما ذكرت مؤلفتها . ويبدو أن الخصائص الفنية والفكرية الكامنة فى المضمون المعالج هى التى تحدد المدى الذى يمكن أن ينطلق إليه الفنان فى إنجازه الأدبى . وإذا كانت بيرل بك قد أكدت مراراً أنها لا تهتم بالصينيين بصفة خاصة ، لأن اهتامها يتركز فى الإنسان بصرف النظر عن الزمان أو المكان ، إلا أنه من الواضع أن انفعالها بالحياة التى عاشتها فى الصين هى فى الإنسان بصرف النظر عن الزمان أو المكان ، إلا أنه من الواضع أن انفعالها بالحياة التى عاشتها فى الصين هى التى جعلت منها الروائية بيرل بك التى يعرفها الجميع .

بلغت بها الحماسة بالحياة في الصين لدرجة أنها انشقت عن أبناء جلدتها الذين يشكلون بعثات التبشير هناك ، ودخلت معهم في جدل علني حول الأهداف الحقيقية المقصود بها عمليات التبشير التي تتخذ من الدين ستاراً تخفى به أطباعها السياسية . خاضت بيرل بك هذه المعركة الفكرية على الرغم من أن زوجها كان يعمل بالتبشير . وإنتهت هذه المعركة بأن قررت العودة النهائية إلى أمريكا حيث عملت في نشر الكتب لفترة وجيزة ، وكانت تخرج من حين لآخر لقرائها برواية جديدة ، كما اتجهت أيضاً إلى كتابة السيرة الذاتية كما فعلت بالنسبة لأبيها في كتاب «الملاك المحارب» اللذين صدرا معاً عام ١٩٣٦ .

كانت بيرل بك من الشجاعة بحيث تبنت الدفاع عن الملونين بعد عودتها إلى أمريكا ، وذلك في وقت كانت التفرقة العنصرية على أشدها في الولايات المتحدة مما عرضها لهجوم كاسح ونقد لا يرحم . لكنها لم تعبأ وظلت في كفاحها الذي أثمر أخيراً بإنشاء دار الترحيب والرعاية في بنسيلفانيا التي تستقبل الأطفال الذين من أصل أمريكي أسيوى حيث يتلقون كل عناية تكفل لهم الاستقرار المعيشي والتعليم الذي يؤهلهم لشق طريقهم في المجتمع عندما يشبون عن الطوق . لكن هذا النشاط الاجتهاعي في أمريكا جعل من بيرل بك مصلحة اجتهاعية أكثر منها روائية فنانة لأن الروايات التي كتبتها في تلك الفترة لم ترتفع فنها إلى مستوى رواياتها الصينية . ويبدو أن الشحنة الفنية الني أنتجت هذه الروايات قد وجدت لها متنفساً عمليا في إنجازاتها الاجتهاعية من أجل الملونين الأمريكيين .

## الرواية الصينية :

منحت بيرل بك جائزة نوبل للأدب فى ١٠ ديسمبر ١٩٣٨ وكان قرار منحها الجائزة مبيناً على « لوحاتها الملحمية الحصبة والأصيلة عن حياة الفلاحين الصينين ، وتحفها الأدبية فى بجال السيرة الذاتية » وفى خطاب بيرهالستروم رئيس أكاديمية نوبل فى حفل تسلم بيرل بك للجائزة قال : « إنه عندما قررت الأكاديمية السويدية منح جائزة هذا العام إلى بيرل بك لأعالها الأدبية المرموقة التى تمهد الطريق من أجل التعاطف الإنساني بين منحنط فائت البشر بصرف النظر عن الحدود الفاصلة بين العناصر والأجناس المختلفة ، وكذلك لدراسات بيرل بك فى عالم المثل الإنسانية التى تشكل المضمون الأساسي لأعالها ، فإن الأكاديمية تشعر بأن إنجاز بيرل بك كان متمشياً تماماً مع أهداف الفريد نوبل وأحلامه من أجل المستقبل » .

وما ينطبق على رواية «الأرض الطبية «ينطبق على روايات بيرل بك الأخرى التى تأخذ من الحياة في الصين مضموناً لها مثل رواية «النورى الشاب» التى كتبتها في نفس عام «الأرض الطبية » ١٩٣١ ، ثم رواية «أبناء » ١٩٣٧ ، ورواية «الأم» ١٩٣٤ . وقد كتبت بيرل بك روايات أخرى بعد عودتها النهائية إلى أمريكا ولكن تاريخ الرواية العالمية سيذكر لها رواياتها الصبنية وخاصة «الأرض الطبية » التى تذكر كلما ذكرت مؤلفتها . ويبدو أن الحنصائص الفنية والفكرية الكامنة في المضمون المعالمج هي التى تحدد المدى الذي يمكن أن ينطلق إليه الفنان في إنجازه الأدبى . وإذا كانت بيرل بك قد أكدت مراراً أنها لا تهتم بالصبنين بصفة خاصة ، لأن اهتامها يتركز في الإنسان بصرف النظر عن الزمان أو المكان ، إلا أنه من الواضع أن انفعالها بالحياة التي عاشتها في الصين هي التي جعلت منها الروائية بيرل بك التي يعرفها الجميع .

بلغت بها الحماسة بالحياة في الصين لدرجة أنها انشقت عن أبناء جلدتها الذين يشكلون بعثات التبشير هناك ، ودخلت معهم في جدل علني حول الأهداف الحقيقية المقصود بها عمليات التبشير التي تتخذ من الدين ستاراً تحقى به أطباعها السياسية . خاضت بيرل بك هذه المعركة الفكرية على الرغم من أن زوجها كان يعمل بالتبشير . وإنتهت هذه المعركة بأن قررت العودة النهائية إلى أمريكا حيث عملت في نشر الكتب لفترة وجيزة ، وكانت تخرج من حين لآخر لقرائها برواية جديدة ، كما اتجهت أيضاً إلى كتابة السيرة الذاتية كما فعلت بالنسبة لأبيها في كتاب «الملاك المحارب» اللذين صدرا معاً عام ١٩٣٦ .

كانت بيرل بك من الشجاعة بحيث تبنت الدفاع عن الملونين بعد عودتها إلى أمريكا ، وذلك في وقت كانت التفرقة العنصرية على أشدها في الولايات المتحدة مما عرضها لهجوم كاسح ونقد لا يرحم . لكنها لم تعبأ وظلت في كفاحها الذي أثمر أخيراً بإنشاء دار الترحيب والرعاية في بنسيلفانيا التي تستقبل الأطفال الذين من أصل أمريكي أسيوى حيث يتلقون كل عناية تكفل لهم الاستقرار المعيشي والتعليم الذي يؤهلهم لشق طريقهم في المجتمع عندما يشبون عن الطوق . لكن هذا النشاط الاجتهاعي في أمريكا جعل من بيرل بك مصلحة اجتهاعية أكثر منها روائية فنانة لأن الروايات التي كتبتها في تلك الفترة لم ترتفع فنيا إلى مستوى رواياتها الصينية . ويبدو أن الشحنة الفنية الذي أنتجت هذه الروايات قد وجدت لها متنفساً عمليا في إنجازاتها الاجتهاعية من أجل الملونين الأمريكيين .

## الرواية الصينية :

منحت بيرل بك جائزة نوبل للأدب في ١٠ ديسمبر ١٩٣٨ وكان قرار منحها الجائزة مبيناً على « لوحاتها الملحمية الحصية والأصيلة عن حياة الفلاحين الصينين ، وتحفها الأدبية في بجال السيرة الذاتية » وفي خطاب ببرهالستروم رئيس أكاديمية نوبل في حفل تسلم بيرل بك للجائزة قال : « إنه عندما قررت الأكاديمية السويدية منح جائزة هذا العام إلى بيرل بك لأعالها الأدبية المرموقة التي تمهد الطريق من أجل التعاطف الإنساني بين عنلف فئات البشر بصرف النظر عن الحدود الفاصلة بين العناصر والأجناس المختلفة ، وكذلك لدراسات بيرل بك في عالم المثل الإنسانية التي تشكل المضمون الأساسي لأعالها ، فإن الأكاديمية تشعر بأن إنجاز بيرل بك كان منسشياً تماماً مع أهداف الفريد نوبل وأحلامه من أجل المستقبل » .

طبت الأكاديمية من بيرل بن أن تختار موضوعاً أدبيا لكى تخاضرها فيه ، فلم تجد بيرل سوى موضوع الرواية الصينية ، كا نشأت بالفعل في الصين بعيداً عن أبة تأثيرات غربية وخاصة أنها أكدت من قبل أن الشكل الفنى والمضمون الفكرى في رواياتها قد تأثرا بالرواية الصينية أكثر من تأثرهما بفن الرواية كا عرفه الغرب أو أمريكا بصفة خاصة . وتعتقد بيرل أن أى اتصال بين الرواية الصينية والرواية الغربية سيعود على الأخيرة بالفائدة الجمة لأن تقاليدها الأدبية وجذورها الفكرية والاجتماعية تختلف تماماً . فالرواية الصينية لم تكن أبداً فنا قائماً بذاته كالشعر مثلاً ، بل كانت نشاطاً اجتماعيا بكل ما تحمله هذه الكلمة من معان . لذلك لم ترتبط بطبقة الكتاب أو الأدباء أو المثقفين الأكاد يميين . فالشعب بجميع طبقاته كان بمارس هذا النشاط كنوع من التسلية المفيدة الذى تتبع له الاطلاع على أكر قدر ممكن من حكمة الأجيال السابقة .

ولعل ابتعاد الرواية الصينية عن القوالب والمعاير التي أغرم مها المثقفون والدارسون. قد ساعدها على الانطلاق الحر الخلاق. والإرتباط عركة المحتمع وتطور الفكر فيه. لذلك كانت الرواية الصينية نتاجاً للوجدان العام الذي يشترك فيه عامة الناس. ترتب على ذلك أن أصبحت لغة الرواية هي اللغة الدارجة التي يستخدمها الصينيون في حياتهم اليومية مما أكسها حيوية وقدرة على تجسيد أحلام الناس. وعندما جاء البوذيون إلى الصين وجدوا أن الأنماط الأدبية الرسمية مثل الشعر والخطب والحكم والأمثال والمستندات التسجيلية والأسطورة الدينية قد انفصلت تماماً عن وجدان انشعب وأصبحت مجرد قوالب صماء فقدت كل المعاني والدلالات التي الدينية قد انفصلت تماماً عن وجدان انشعب وأصبحت مجرد قوالب صماء فقدت كل المعاني والدلالات التي كتبت من أجلها. لذلك نادو بأن الحياة تأتي قبل الأدب في الأهمية وليس من الحكمة في شيء أن يشكل الناس فكرهم حتى يتمشى مع القوائب التي صبها المثقفون من قبل. فالمفروض أن يحدث العكس بحيث يستمد الأدب

انجهت الرواية - على يد البوذيين - إلى المنهج التعليمي الذي يعمل على تحويل التعاليم الدينية إلى سلوك يومي حتى لا تكون محرد نصوص محفوظة . فقد استغلوا حب الناس للرواية ووضعوا في طياتها التعاليم الني يريدون بثها بين الناس . ونظراً لأن الأمية كانت متفشية إلى حد كبير بين عامة الشعب ، فقد أصبح السرد الروائي وسيلة شائعة في التجمعات الني تنعقد في وقت الفراغ وخاصة في المساء . من هنا بدأت الرواية الصينية تأخذ شكلها المتعارف عليه منذ عشرات القرون الماضية . كانت رواية شفاهية تتناقلها الألسن جيلاً بعد جيل . وتحولت الشخصية النطية الحافة إلى بشر أحياء يدبون على الأرض ويقنعون كل من يسمع عنهم أثناء السرد الروائي . كانت الشخصيات العنصر الرئيسي بل ربحا الوحيد الذي يجذب انتباه المستمعين . كيف تتحرك وتسلك وتفكر وتعيش ٢ أما تسلسل الأحداث والحبكة فلم تكن مثار اهتام حقيق . لذلك كانت الرواية تستمر إلى مالا عابة أو تتوقف فجأة لأن الأمر مرهون كله بحدى ارتباط المستمعين بالشخصية .

كان مضمون الروابات بدور حول الموضوعات المفضلة عند جمهور المستمعين مثل الأساطير والمغامرات والمؤامرات والحروب واللصوص وقصص الغرام. وهناك ظاهرة واضحة في الصين هي أن الرواية كانت دائمًا أهم من الروائي الذي توارى تماماً في الظل لدرجة أن الروايات التي تناقبتها الأجيال حتى الآن مجهونة المؤلف أو مشكوك في نسبها إلى مؤلف محدد. فقد حرص الروائيون على تقديم كل ما يمت للرواية بصلة مع الامتناع تماماً

عن التحدث عن آرائهم وأمزجتهم الشخصية . ولعلنا نلاحظ أن هذه الموضوعية الفنية المبكرة التي حققها الرواقي الصيني منذ عشرات القرون ، هي نفسها التي يحاول النقد الحديث تحقيقها في القرن العشرين . وبصرف النظر عن القيمة الفنية للرواية ، فإن القيمة التسجيلية كانت تطغى في كثير من الأحيان على كل عناصر الرواية التي تضمنت كل مظاهر الحياة الاجتاعية والسياسية والاقتصادية في كل عصر على حدة . فلم يكن الروائي داعياً بشكل معدد لروايته ، بلكان المسرد يستمر طالما أن في المضمون ما يسمح باستمراره . ولم يكن هناك أسلوب خاص وعميز للرواية ، ولكنها كانت محتشدة بالكثير من الشخصيات المستمدة من الرّاث الشمى والفولكلور القديم . وبالإضافة إلى قوى ما وراء الطبيعة التي تتحكم في سير الأحداث وحركة الشخصيات عن طريق المعجزات وأعال السحر ، فهناك روح الدعابة والتهكم التي تغلف المواقف حتى لوكان المضمون جاداً . تعد الرواية الصينية مرآة حقيقية للعصور التي مرت بها ، لذلك تتراوح بين الرومانسية والمثالية والإسراف في العاطفة وبين الواقعية والتسجيلية التي يتنفى بها الناس على اختلاف مستوياتهم الاجتاعية ، وكثيراً ما اتخذوا من العاطفة وبين الرواية مادة لمسرحية بقومون بتمشيلها . وعندما بدأت الشيوعية في الانتشار بزعامة ماوتسي تونج في الثلاثينيات من هذا القرن استخدم الشيوعيون هذا التراث الخصب من الرواية لترويج مبادئهم عن طريق تلوينه وتفسيره في خوء العقيدة السياسية الجديدة . فقد أدركوا أن جهاز الإعلام الشعبي الوحيد الذي استطاع أن يعيش في الصين عشرات القرون المتتالية كان الرواية .

بالطبع لم يهتم الشيوعيون بالجانب الغنى للرواية ، بل اتخذوا منها مجرد وسبلة إعلامية لترسيخ المبادئ المجديدة في وجدان الجاهير . وطبقوا هذا على الروايات الشعبية المحبوبة والمنتشرة مثل «شيوهو» و «سان كيو» و «هان جلومنج» لكن بيرل بك تقول إن تأثرها كان بالرواية الصينية كما عرفها التراث الشعبي القديم بصرف النظر عن التيارات السياسية الحديثة . ولعل الإنجاز الحقيق لبيرل بك يتمثل في أن روايتها كانت بمثابة تطعيم للرواية المغربية الحديثة بتقاليد وأساليب روائية استطاعت أن تقهر الزمن بطول تاريخ الصين الطويل .

71

(1941 - 1404)

ديفيد بلاسكو من كتاب المسرح الأمريكي الذين عاشوا حياة مسرحية بمعنى الكلمة. فقد إشتغل بالتمثيل والإخراج والإنتاج والإدارة بالإضافة إلى مهاراته في التأليف المسرحي. أي أنه جمع بين الصنعة والفن بما مكنه من أدق أسرار هذه الحرفة الفنية التي بهر بها طوال حياته. أراد أن ينقل نفس الانبهار إلى جمهوره فكتب مسرحيات زاخرة بالعواطف الجياشة والأحاسيس المتناقضة ، والصراعات بين الواجب والعاطفة ومن الواضح أنه ترك بصياته واضحة على أجيال كتاب المسرح الأمريكي الذين أنوا بعده ولم يتخلصوا من حبهم لإثارة عواطف الجمهور بأكبر قدر ممكن من الشحنات الدرامه . لكن لا يعني هذا أنه كان كاتباً رومانسباً يريد أن يجعل من مسرحياته مهرباً لجهوره من وطأة الضغوط اليومية ، بل كان كاتباً واقعيا يمس المجتمع ولكن بأسلوب يمل من مسرحياته مهرباً لجهوره من وطأة الضغوط اليومية ، بل كان كاتباً واقعيا يمس المجتمع ولكن بأسلوب الفنان . كان يؤمن أنه يكني أن يعبش المتفرج حياة المسرح بكل ما تحويه من صراعات وأحاسيس زاخرة بالمعاني والدلالات حتى يدرك الفوضي والتشويش والاضطراب الذي تحتوى عليه حياته العملية . ومن هنا يعمل على تطويرها وتغيرها بحيث تقترب في معناها ودلالتها من الحياة المسرحية التي يعيشها من خلال مشاهدته للمسرحية .

ولد ديفيد بلاسكو فى مدينة سان فرانسيسكو. وأرسل فى صباه إلى مدرسة تابعة لأحد الأديرة فى مدينة فيكتوريا بكولومبيا البريطانية. وهناك هرب من المدرسة لكى ينضم إلى فرقة جوالة للسيرك. ثم انتقل إلى العمل بغرق المسرح المتجول مما أكسبه خبرة عملية أفضل من أية دراسة نظرية منهجية. وهى الخبرة التى اعتمد عنيها فى حياته المسرحية حتى مكنته من إنشاء «مسرح بلاسكو» الشهير فى نيويورك ، المدينة التى قضى فيها زهرة عمره ، وحقق فيها شهرته التى بدأت بمسرحية : قلب ميريلاند ، ١٨٩٥ التى تتخذ من الحرب الأهلية الأمريكية مضموناً له ، وذلك بإيجاء من قصيدة روزهارتويك ثورب «بجب ألا يدق جرس الموت الليلة « ١٨٥٠ . وكان بلاسكو

قد زار ولاية ميريلاند واستمد من مناظرها الواقعية خلفية وصفية تفصيلية لمسرحيته. تقع البطلة ميريلاند كالفرت في غرام ضابط من ضباط جيش الشهال ، وعندما يصدر عليه حكم الإعدام على أساس أن يتم التنفيذ مع دقات جرس الموت ، تقوم حبيبته بحيلة بارعة يكون من شأنها أن يتوقف الجرس عن العمل بحيث يفقد الإعدام الشرط المرتبط بتنفيذه.

فى عام ١٨٩٨ أعد بلاسكو مسرحية وزاز العن المسرحية الغرنسية التى كتبها بييربيرتون وتشارلز سيمون وتدور حول علاقة غرامية بين رجل متزوج وفتاة تعمل فى أحد الأندية الليلية . كانت المسرحية فى ذلك الوقت تعد من أجرأ المسرحيات التى عرضت فى أواخر القرن . وقد قام الموسيقار الإيطالى ليونكافالو عام ١٩٠٠ بتأليف أوبرا معتمداً على قصتها . وواضح من اختيارات بلاسكو لمضامينه أنه يسعى للمثير وجدانياً دون أن يركز على المثير فكريا . ولذلك فإن مسرحياته تشكل النمط العام الذى اتخذته السينا الأمريكية فها بعد أسلوباً للنجاح التجارى الذى يجمع كل طبقات المجتمع أمام الشاشة .

في عام ١٩٠٥ كتب بلاسكو مسرحية « فناة الغرب الذهبي » التي شكلت أيضاً الجو العام لأفلام الغرب الأمريكي أو «الويسترن» فيا بعد . في هذه المسرحية تدير البطلة » فتاة الغرب الذهبي » حانة ملحقة بأحد معسكرات المناجم في الغرب القديم . يصف الناقد آرثر هوبسون كوين الفتاة فيقول : إن عملها في الحانة بين السكاري لم يؤثر إطلاقاً على نقائها وشجاعتها وإخلاصها وعاطفتها البريثة . وبحدث أن يقع في غرامها كل من مأمور المدينة «الشريف» واحد الخارجين على القانون ، لكنها تمنح قلبها للخارج على القانون . وعندما يقرر الشريف الانتقام من الخارج على القانون تتحداه الفتاة أن يلعب معها الورق بحيث إذا خسرت فلابد من القبض على حبيبها المجرم وتنفيذ حكم الإعدام فيه . وبالفعل تلاعبه وتغش حتى تكسب الجولة . ولكن هذا لا ينفذ حبيبها من القبض عليه . وعندما يدرك عال المنجم كم كان حبها عميقاً له ، يطلقون سراحه على الفور ، ويرحل حبيبها من القبض عليه . وعندما يدرك عال المنجم كم كان حبها عميقاً له ، يطلقون سراحه على الفور ، ويرحل الاثنان إلى مكان آخر لبده حياتها من جديد . وقد أعجب الموسيقار الإيطالي جياكومو بوتشيني (١٩٨٨ – ١٩٢٤) بالمسرحية بحيث أقام عليها أوبرا بنفس الاسم ، وكانت أول أوبرا عالمية تتخذ من مغامرات الغرب الأمريكي مضموناً لها .

فى عام ١٩١١ كتب بلاسكو مسرحية «عودة بيتر جريم» الزاخرة بالخيال والفانتازيا وكل العناصر التى تحلق بالجمهور فى آفاق بعيدة تماماً عن حياته اليومية الضيقة . يقدم بلاسكو بطله جريم عالم النبات العجوز الأعزب الذى يحاول مساعدة ابن أخيه فردريك التافه الذى لا قيمة له على الإطلاق وذلك بأن يستخلص من ابنته بالتبنى كاثرين وعداً بأن تنزوج منه لتأكده من أن أى فئاة أخرى لن ترضى به . وبحدث أن يموت بيتر جريم فجأة فى نهاية الفصل الأول ، ولكنه يعود إلى الأرض فى الفصل الثانى وقد صمم أن يمنع أويفك رباط الزواج الظالم الذى تسبب فيه ، وجنى به على مستقبل كاثرين . وبالفعل ينجع فى مهمته من خلال المشاهد الحيالية . والحيل المسرحية الماهرة التى جعلت العاطفة الحيال المسرحية الماهرة التى تعتوى عليها المسرحية مقبولة ومعقولة إلى حد كبير .

وقد اشترك بلاسكو مع كتاب مسرحيين آخرين في كتابة بعض المسرحيات مثل ٥ قلوب من خشب البلوط ٣

مع جيمس ١. هيرن عام ١٨٧٩ والتي اقتبسها الإثنان من المسرحية الميلودرامية وبوصلة البحارة للكاتب الإبجليزي هـ . ل . ليزلى الذي كتبها عام ١٨٦٥ وقد تم الاقتباس بدون موافقة ليزلى الذي فلمل في إيقاف عرض المسرحية أو في منح مسرحيته الأصيلة عنوان وقلوب من خشب البلوط ٤ . وكانت المسرحية الثانية التي أعدها بلاسكو مع كاتب آخر (فرانكلين فايلز) هي «الفتاة التي تركتها ورائى» ١٨٩٣ من نوع الميلودراما التي تدور أحداثها فى موقع من مواقع الجيش فى سايوكس . هناك هجوم للهنود الحمر على وشك أن يقع وقائد الموقع على ا وشك أن يقتل ابنته كيت حتى ينقذها من هنود السايوكس ، ولكن فجأة يسمع الجميع نفير قافلة الفرسان القادمة لإنقاذ الموقع . ومن الواضح أن عشرات الأفلام الأمريكية قد قامت على هذه الفكرة التقليدية . ومع الكاتب جون لوثر نونج ألف بلاسكو ثلاث مسرحيات من أشهرها «مدام بترفلاي» ١٩٠٠ وهي في ا الأصل قصة قصيرة للونج تدور حول فتاة يابانية تقع فى غرام ضابط من ضباط الأسطول الأمريكي وقد ظنت خطأ أنه تزوجها ، ولكنه يهجرها وتنتهي حياتها بالانتحار . وقد حول الموسيقار بوتشيني المسرحية إلى أوبرا شهيرة بنفس الاسم. وكانت المسرحية الثانية التي كتبها بلاسكو مع لونيع «حبيبة الآلهة» ١٩٠٢ وهي تراجيديا رومانسية تتخذ من اليابان خلفية لها مثل ۽ مدام بترفلاي ۽ . نجد الأميرة بوسان مخطوبة إلى رجل لا تحبه . تطلب منه القيام بمهمة مستحيلة تتمثل في القبض على رجل خارج على القانون وسيئ السمعة يدعى الأميركارا . وكان كارا قد سبق له أن أنقذ الأميرة يوسان ولكن بدون أن يكشف لها عن شخصيته الحقيقية . والآن تحاول أن تنقذه ولا تفعل ذلك إلا بكشف المكان الذي يختبيء فيه أنصاره . ولكنه يعود إلى أنصاره ويموت محاطأ بجث الساموراي مفضلاً الموت على الحياة الحائنة . والقصة لها أصل في التاريخ الياباني ، وقد نجحت المسرحية نجاحاً باهراً لدرجة أنها عرضت على مسارح العواصم الأوربية مثل لندن وباريس وبرلين لفترات طويلة .

كانت المسرحية الثالثة التي كتبها بلاسكو مع نونج هي ه ادريا « ١٩٠٤ التي تحتوى على نفس العناصر التاريخية الميلودرامية الرومانسية . تدور أحداثها في القرن الجامس على إحدى جزر البحر الإدرياتيكي حيث يشتعل الصراع بين أختين من أميرات العائلات الملكية في ذلك العصر البعيد . وهي مثل مسرحية «حبيبة الآلحة» تتخذ مادتها من التاريخ المسجل بالفعل ، ونجحت كمثيلاتها السابقات . وقد شجع هذا النجاح المتتالى بلاسكو على إنشاء مسرحه الخاص به في مدينة نيويورك ، وهو المسرح الذي ارتبط بأشهر مسرحياته . كان عدد المسرحيات التي أنتجها حوالى أربعائة مسرحية كان لها أثر كبير على أجيال الكتاب الذين أتوا بعده ، بل أثرت أيضاً على أساليب الإنتاج السينائي التي اتبعتها هوئيود وخاصة فيا يتصل بنظام النجوم الكبار من الممثلين الذين يشكلون بأسمائهم الضخمة . وشعبيتهم الآسرة منطقة جذب للجمهور . وإذا كان مسرح ديفيد بلاسكو قد افتقد الفكر العميق المتسق إلا أنه لم يفتقر إلى الفن المبهر بكل أجوائه الخيالية وعواطفه الجياشة ، وحيله المسرحية الزاخرة بالاثارة الوجدانية .

(1444 - 1441)

يعد إدجار آلان بو من الرواد الأمريكيين الأوائل في مجال الشعر والنقد والقصة القصيرة . ولم يكن يمارس التأليف الأدبى بنفس العفوية والتلقائية التي اشتهر بها الرواد الآخرون من أمثال هيرمان مبلفيل ونثنائيل هوثورن بل كان واعياً عاماً بالتقاليد الفنية التي تفرق بين ما هو أدب وما هو ليس بذلك . ولهذا بعد بو أيضاً من أوائل المنظرين الأمريكيين في مجال النقد الأدبي ، وكانت نظراته النقدية من النضج والعمق بحيث استمر أثرها إلى مدرسة النقد الحديث في أمريكا وأوربا . فهو بحدد الأدب بقوله : إنه نوع من التأليف يكمن تحت ظاهره~ المباشر في اللفظ والمعنى– معني آخر غير مباشر و يمكن إدراكه تلميحاً لا تصريحاً . وهذه إحدى أساسات النقد الحديث التي تقول : إن الأدب يعتمد على التلميح غير المباشر الذي يشير إلى الموجودات دون أن يقرر ويحدد ما هيتها كما يفعل العلم. ولذلك فالتحديد والتصريح والتقرير المباشر، كلها أدوات لا تمت إلى المجال الفني للأدب بصلة . ولم يقف بو بأفكاره النقدية عند حدود النظرية بل انتقل بها إلى حيز التطبيق في قصصه وأشعاره . هنا يمكن إنجازه الحقيقي ككل ، فنحن لا يمكننا الفصل بين نقده وفنه . فإذا أخذنا قصصه القصيرة على سبيل المثال سنجد أنها تشكل عالمًا مستقلا بذاته لا ينهض على التصوير المباشر للواقع التقليدي المعاش ، بل يعتمد على التجسيد الرمزى الذي يبلور لنا صراع الجوهر الشعرى الكامن داخل الأديب للتخلص من رواسب هذا العالم. المتحلل والمتفتت والمتغير دوماً . وليس الأدب في نظر بو سوى محاولة الإنسان لاستعادة قدرته على إدراك هذا . العالم من خلال الرؤى والأحلام والأطياف التي تصل به إلى كنه الجال الأزلى والأبدى الذي لا يخضع لمعايير الحياة البومية المتقلية.

ولد إدجار آلان بو في مدينة بوسطن من أبوين كانا يشتغلان بالتمثيل المسرحي . وفي طفولته المبكرة هجر أبوه أمه تاركاً إياها لتموت في مدينة ريتشموند بفرجينيا ولم يتعد إدجار الثانية من عمره . فأخذه إدجار آلان أحد تجار ريتشموند إلى منزله لتربيته ورعايته وعمده باسم إدجار آلان بو على الرغم من أنه لم يتبنه رسميا . وكانت زوجة آلان – التي لم ترزق بأطفال – في منتهى العطف والحنو على بو الذي أفرغت فيه كل عواطف الأمومة المكبونة داخلها . ولم تترك الأسرة سبيلاً لمساعدة بو إلا وسلكته ، فكنته من الحصول على التعليم الراقي في ريتشموند ثم في إنجلترا . وقد أثبت بو جدارته الدراسية عندما التحق بجامعة فرجينيا التي أحرز فيها تقديرات عالية . ولكنه لم يستمر فيها أكثر من عام لانكبابه على الخمر والميسر مما جعل آلان يضطر إلى التوقف عن دفع مصاريف الجامعة ، وإلحاقه بجمل لكي يرتزق منه ويتعلم الجدية في الحياة بأسلوب عملى . ولكن طبيعة بو الثورية القلقة جعلته يهرب في عام ١٨٣٧ إلى بوسطن حيث تمكن من نشر أول ديوان شعرى له بعنوان « تامرلين وقصائد أخرى « ولكنه لم يكتب اسمه على الديوان بل نشره و بقلم بوسطوني » .

تقلبت الأحوال بعد ذلك ببو فخدم لمدة سنتين في جيش الولايات المتحدة وذلك قبل أن يساعده آلان مرة أخرى في الالتحاق بكلية ويست بوينت العسكرية . ولكن سرعان ما طرد منها بسبب طبيعته الفلقة المتقلبة الني كانت لا يمكن أن تخضع لأى نظام رتيب . وكان غضب آلان من بو هذه المرة صارماً وخاصة أن زوجته الني كانت تحنو على بو ماتت ، وتزوج بثانية لم يكن لبو أى مكان في حياتها . كان هذا بمثابة القطيعة النهائية بين آلان وبو مما الصطره إلى الاعتاد على نفسه تماماً في شق طريقه في الحياة بالأسلوب الذي يلائم شخصيته غير التقليدية . وقد بدأ انكبابه على قرض الشعر عندما نشر تباعاً في عام ١٨٧٩ كتيبات تحتوى على قصائده ، ثم أصدر قصائده كلها التي يكتبها في تلك الفترة المبكرة في طبعة ثانية عام ١٨٣٩ . ولم تأت له أشعاره هذه بالشهرة إلى أن نشر أول قصة له بعنوان «محطوط وجد في زجاجة » وحصل بها على جائزة القصة التي سلطت عليه أضواء الشهرة ، وأحاطته بلفيف من أصدقاء الأدب ، وفتحت له الطريق للنشر بصفة شبه منتظمة في مجلة والرسول الأدبى الجنوبية » ، وفي عام واحد وصل إلى منصب رئيس التحرير .

وفى عام ١٨٣٦ تزوج من ابنة عمه البالغة من العمر أربعة عشر عاماً ، وكعادته القلقة هجر رئاسة تحرير المجلة التى تركها إلى نيويورك وفيلادلفيا ، وعاملاً كصحفى أو رئيس تحرير ، أو كمحرر أدبى ، أو مراجع . وكان من الصعب وضع معبار ثابت لنوعية كتاباته التى تراوحت بين الإبداع الأدبى والضحالة الفكرية ، بين الابتكار الأصيل وانسطو على أعال الآخرين مدعياً أنها بقلمه . وبصرف النظر عن هذه التقلبات والفجوات ، فمن الواضح أن إبداعه فى مجال الشعر والقصة كان موازياً لنشاطه فى مجال الصحافة والتحرير إن لم يكن يبزه . وهذا يرجع إلى أنه كان يكتب الأدب للنشر الفورى فى الصحف والمجلات ، ولذلك ارتبط طول قصصه بالمساحة المتاحة لها ينطق هذا على كل قصصه باستثناء قصة هحكاية آرثر جوردون بم ه التى فرض عليه مضمونها ألا يتقيد بمساحة صحفية محددة .

فى عام ١٨٤٠ جمع الكثير من قصصه فى مجلدين بعنوان «قصص الخيال الجامع» وذاعت شهرته فى كل الآفاق الأدبية فى أمريكا عندما نشر قصة قصيرة بعنوان «البقة الذهبية» ١٨٤٣ ، وقصيدة بعنوان «الغراب» ١٨٤٥ . وفى نفس العام ظهرت مجموعتان من القصص والقصائد ، الأولى «حكايات» والثانية «الغراب وقصائد أخرى» . ولكن أحواله الاقتصادية لم تتحسن وماتت زوجته عام ١٨٤٧ بعد مرض طال عليها بفضل

تحالفه مع الفقر المدقع الذي عانت منه . وقد مات بو بعدها عام ١٨٤٩ ولكنه في فترة العامين المتبقيين من عمره وقع في الغرام ثلاث مرات متتابعة . وكان يستعد لزواجه الثانى عندما توقف في ظروف غامضة للغاية في مدينة بالتيمور ، ووجد فاقد الوعي من جراء السكر الشديد في أحد المقار الانتخابية ، ومات بدون أن يستعيد وعيه .

#### ماذا حدث بعد وفاته؟

كان إدجار آلان بوقد عين روفوس و . جريسوولد منفذاً لوصيته الأدبية ، ومشرفاً على نشراً عاله بعد وفاته ، ولكن الرجل لم يكن أميناً بالمرة إذ أنه بعد يومين فقط من وفاة بو نشر مقالة عنه مدينة بأنصاف الحقائق والإفتراءات الكاذبة . واستمرأ جريسوولد هذه الخيانة وقام بإطالة المقال حتى جعل منها سيرة ذاتية لبو ادعى فيها حصوله على خطابات شخصية من بو قام بنشرها فى الكتاب ، وهذه الخطابات المزورة زاخرة بكل ما يشين بو ويشوه صورته . ولكن أصدقاء بو من الأدباء هرعوا للدفاع عنه فى غيبته الأبدية ، لدرجة أن لونجفيلو الشاعر الذى طالما جرحه بو وشهر به فى حياته ، وجد أن الأمانة الأدبية والموضوعية تحتم عليه الدفاع عن بو . ولكن كان الأثر السيئ الذى تركه جريسوولد سيئا لدرجة أنه استطاع تشويه صورة بو لمدة قرن كامل بعد وفاته حتى صدرت أول سيرة ذاتية علمية موضوعية تحلل حياته وتلقى الأضواء على أعاله . ومع ذلك ظلت شخصية بو أسطورية إلى حد كبير بسبب التطرف الذى لجأ إليه سواء مهاجموه أو مؤيدوه . وقد ساعدت الحياة المتقلبة الغربية التي عاشها بو على تأكيد هذه السمة الأسطورية .

لم يكن الإنتاج الشعرى لبو وفيراً ، ولكن نوعيته كانت متميزة من حيث الإغراب والتكئيف والرمزكما نرى فصائده من أمثال «إلى هيلين» و «الغراب» و «أنابل لى» و «اليانورا» و «أولالوم» . وقد برزت قدرته الفائقة على استخدام الصوت والإيقاع الموحى بالمعنى . كان إحساسه بجاليات الشكل الفنى حادا لدرجة أنه قام بمراجعة قصيدة «الغراب» ست عشرة مرة ، ووضحت هذه المراجعة فى الطبعات التى صدرت للقصيدة بنفس هذا العدد . وقد عمل بو على صقل موهبته الشعرية بوعيه بأصول علم العروض وأكد أن الصوت لا ينفصل أبداً عن المعنى . ولذلك استغل كل أدوات الموسيقى اللفظية مثل التكرار و بداية الكلمات فى البيت الواحد بنفس الحرف ، والحروف المتحركة ذات الإيقاعات المتساوية ، وأصداء الألفاظ والأصوات والقرار ، والكلمات التى توحى أصواتها بمعانيها . وقد استخدم بو هذه الأدوات فى خلق التأثيرات السيكلوجية التى عرف بها جوه الحيال الزاخر بالحزن والعزلة والغموض والحوف والرعب . لم يكن يهتم كثيراً بالمضمون الفلسفى كما فعل وولت ويتمان مثلاً ، بل ركز كل مهارته فى خلق الحالة النفسية التى تحتوى القارئ تماماً وتنقله على أجنحة الموسيقى إلى عالم معرى ينتمى إلى دنيا الأحلام والوؤى وأحياناً الكوابيس .

كان بو يعتقد أن للشعر مقدرة على تخليص روح الإنسان من برائن هذه الأرض والتحليق بها فى عالم علوى من الجال النتى الحالص. فهذه هى الوظيفة الأخلاقية الوحيدة التى يمكن أ ن يقوم بها الشاعر. أما التركيز على الوعظ الأخلاق فليس من مهمة الشاعر والفنان، بل إن بو يربأ بالشاعر أن يصور تجارب الحياة اليومية للناس، لان معنى هذا أنه لن يرتفع حرب ستوى الواقع المحدود، وسيظل أسيره وبذلك تتحول قصائده إلى

نسخ مكررة أو صور مشوهة للواقع نفسه . وبدلاً من أن ينتشل القراء منه – أى من الواقع المحدود – فإنه سيغرقهم فيه أكثر . لا يقصد بو بهذا أن الشعر عبارة عن هروب سلبي من قيود الحياة ، بل يرى فيه سموا إيجابيا يستطيع أن يجعل من الإنسان كاثنا أفضل . فالعاطفة التي نشعر بها في أثناء قراءة القصيدة أسمى بمراحل من العاطفة التي تثيرها فينا حياتنا المادية .

رفض بو الاهتام بالمضمون الفسنى فى حد ذاته لأن المنطق العقبى - فى نظره - كفيل بالقضاء على الرؤى اللانهائية التى تنتاب الشاعر , فوجد أن الشاعر قادر على احتواء الكون كله فى قصيدة قصيرة واحدة ، وهى ميزة لا يمنكها المنطق العقلى الذى لا يخرج عن الحدود التقليدية للتحليل والتفسير وبلوغ النتائج المحدودة . يرى بو أيضاً أن القصيدة القصيرة أكثر قدرة على نقل الشحنة الشعورية فى أقصر مدة بمكنة ، وبذلك تكون أكثر عمقاً وأثراً فى نفس القارئ ، لأنها لن تستغرق مسافة زمنية ممتدة قد تميع الأثر الحاد الناتج عن التكثيف الرمزى والوجدانى الذى تحتوى عليه القصيدة . وضع هذا الاتجاه الشعرى فى كل قصائد بو التى تقل عن الستين . ولكن عدداً ليس بالقليل منها لم يرتفع إلى هذا المستوى الجالى الذى أكده بو فى نقده .

وعلى الرغم من عدم تركيز بو على مضمون عدد ، إلا أننا نجد أن اتجاهه الأدبى قد ارتبط بمضمون متميز سواء فى قصائده أو قصصه ، يتمثل هذا المضمون فى مأساة روح الإنسان النى فقدت القدرة على استشفاف رؤى الكون الأزلى والأبدى بسبب قيود المادة التى تحد الإنسان من كل جانب فى حياته الأرضية . حتى مرحلة المطفولة التى يكون فيها الإنسان أقرب إلى روح الكون الذى جاء من غياهبه ، مرحلة عابرة وسريعة لا بدركها الطفل بسبب قصور ملكاته الوجدانية والروحية عن الاستيعاب . أى أن الإنسان حكم عليه بالضياع فى هذه الأرض سواء كان طفلاً أو رجلاً . لذلك تحن روحه دائماً إلى الجال المثالى الذى مازال يسعى إليه جاهداً ، وغالباً ما يرمز شخص الحبيبة الغائبة أو المفقودة أو الضائعة إلى هذا الجال المجرد الذى يكاد بموت الإنسان تعطشاً إليه . وضحت هذه الشفافية الرمزية فى قصيدة «القصر المسكون» بينا نجد فى قصيدة «الغراب» بناء دراميا وسرديا متكاملاً على الرغم من أنه لا يشير إلى أى شىء بالتحديد . وقد مدح بو عدم التحديد هذا فى قصائد تنيسون ، لأن « بو » برى فى الشعر تجسيداً لروح الكون ، وإذا كان من الصعب تحديد هذا الكون اللا متناهى تنويذة سحرية ، أو انطلاقة روحية تحرر الإنسان من كل القيود الأرضية كما نجد فى الفقرة الختامية من قصيدة والى ساكنة الحذة » :

وأصبحت كل أيلهى سكرات حالم بينها تحولت أحلام الليل إلى حيث تشع عيناك الرماديتان . وحيت تومض خطوات قدميك فى تلك الرقصات الأثيرية بجوار تلك الجداول السرمدية »

## قصص الإغراب والرعب:

في بحال القصص تأثر بو بالرواية القوطية التي ازدهرت في القرن التاسع عشر كثورة مضادة للعقلانية التي سيطرت على القرن الثامن عشر. وهي الرواية المليئة بالأشباح والأصوات الصادرة من عوالم لا تنتمى إلى عالمنا بصنة ، وانقصور المسكونة ، والقلاع المهجورة ، والنوافلة التي تومض بضوء لا نعرف مصدره . وهي رواية ترفض بطبيعة الأمر حدود المنطق العقلي التقليدي . وقد استخدم بو أدواتها لكي يحدث في القارئ أقوى مفعول يمكن أن يهزكيانه من الداخل ، وبنطلق به من قيود الحياة اليومية المحدودة . لذلك نجد في رواياته كل دوافع الرعب والإثارة ممثلة في القصور الغامضة التي يلفها الظلام ، وتنطوى على أضواء غريبة داخلها ، وغرف ذات ألوان مبهرة ، ومقابر وأجساد مسجاة ، وصليل سلاسل وغير ذلك من إيجاءات عالم ما فوق الطبيعة المادية . كان أبوان مبهرة ، ومقابر وأجساد مسجاة ، وصليل سلاسل وغير ذلك من إيجاءات عالم ما فوق الطبيعة المادية . كان بو مؤمناً بأن الإنسان يكون أكثر صدقاً وصفاء ونقاء في حالة الحوف الذي يصل إلى حدود الرعب . و يمكن أن يكون الحوف من وسائل تطهير روح الإنسان من أدران الأرض . ظم يكتب قصص الرعب لأسباب ميلودرامية بحدف إثارة الفرخ فقط . فني قصته والحفرة والبندول ، يجسد لنا الآلام التي يقاسيها أحد ضحابا بحاكم التغيش في انتظار عذاب شيطاني سوف بمارس على جسده .

فى قصة والموعده يتبع بو نفس أسلوب الرواية القوطية التى تستمد مادتها من أجواء العصور الوسطى سواء فى الحبكة أو الجو. وهذه القصة – على النقيض من معظم قصص بو – تدور حول الحب كعاطفة طبيعية وسوية بمارس بين الجنسين. أما فى قصصه الأخرى مثل وبيرينيس، و وموريللا، و وليجياه . فنقابل بطلات لهن جال غريب وسحر مرعب لا يمكن أن يتمى إلى عالمنا هذا . ويتميز عقلهن بثقافة رفيعة وذكاء خارق وكنهن يمتز فى سن مبكرة للغاية . أما أبطاله فأرستقراطيون ، أثرياء ، مثقفون انعزاليون ، تطاردهم وصمة غامضة ، وتضعهم أعصابهم المحترقة على حافة الجنون . وعلى الرغم من عدم انتائهم إلى عالمنا المادى بصلة ، فإنهم ليسوا بأشباح تقليدية ، ولكنهم أرواح تسعى جاهدة لكى تتجسد مرة أخرى وخاصة أن يعضهم دفن قبل موته ، والبعض الآخر يحاول العودة من وادى العدم كما نجد فى قصة وقناع الموت الأحمر، و وسقوط منزل آشر، اللتين تمثلان هذا الاتجاه القصصى الفريد الذى أصر عليه بو .

لم تقتصر كتابات بو على الشعر أو النثر بل كتب ما أسماه النقاد بالشعر المنثور كما نجد في قصائد والسكون و والظل و و اليانورا و على سبيل المثال . فقد استخدم بو إيقاعات نثرية موجودة في النطق العادى للكلمات ، مع تلوين درجة الصوت من الرقة إلى الحشونة والمكس . ثم أدمج الإيقاع مع درجات الصوت في توليفة رمزية تمنح القصيدة شخصيتها المميزة . بذلك تتناقض بعض قصائده تناقضاً مباشراً مع اللغة المسرحية ذات الجرس والإيقاع الفخيم التي وجدناها في قصة و قناع الموت الأحمر و و سقوط منزل آشره على سبيل المثال . وهذا يعيى أن بو كان شاعراً عندما كتب القصة ، وقصصياً عندما ألف القصيدة . ومن السهل تتبع الصور الشعرية والإيقاعات المتميزة في قصصه ، واقتفاء أثر السرد الروائي في قصائده . ويبدو أنه كان ينظر إلى إنتاجه الأدبي وحدة متكاملة تستغل إمكانيات الشعر أو النثر طالما أن رؤيا الكاتب في حاجة إلى إحداها أو إلى كليها .

هذه الرؤيا تتحلى في قصص مثل « دن أمونتيلا دو» و «قصة من صميم الفؤاد» و « القط الأسود » التي ينهض مضمونها على جرائم الفتل في شكل فني قوى ومتدفق ولاهث ، ويدل على قدرة بو على التوغل في أعاق الطبيعة الإنسانية عندما يتقمصها الشذوذ والإغراب . ومصدر الرعب عنده ينبع من قابلية العقل البشرى للوقوع في برائن الإجرام والوصول بها إلى أقصى درجات العنف والقسوة والوحشية . ويعتقد بو أن القوة اللاعقلانية غالباً ما تؤدى إلى إلغاء الحدود في النفس البشرية بين الإنسان والوحش الكامن داخله . ولعل الإغراب الكامن في هذه القصص برجع إلى أن بو يقوم بتجديد كل عناصر الشر داخل الإنسان ووضعها تحت أضواء حادة وبراقة . ولذلك ما زالت قصصه تنتمى إلى عالمنا هذا ، وتملك من قوة الإقناع الفني والمنطق ما تفتقده أعاله الغارقة في شطحات الحيال اللامعقول كها نجد في «لبجيا» برغم أن بو يعتبرها أفضل أعاله الأدبية على الإطلاق . أما قصصه التي أطلق عليها عنوان «قصص المنطق المحكم» فقد استعرض فيها قدرته على التحليل والتركيب والبناء ، مما كان له أثر كبير على الشكل الفني للرواية الأمريكية فها بعد . وتقدم لنا قصة «البقة الذهبية » خير دليل على هذا المنهج الروائي الذي يدور حول البحث عن كنز اعتاداً على الاستقراء والاستنباط والتسلسل المنطق للأحداث والمواقف .

تشتمل هذه المجموعة أيضاً على قصص بوليسية تصور لنا المآزق التي يقع فيها بطلها المخبر الفرنسي الهاوى دوبان مثل قصة ١ جرائم في شارع المشرحة ١ و ١ سر مارى روجيه ١ و ١ الخطاب المسروق ١ . وكان بو وائداً في مجال القصة البوليسية بحيث تأثر به كل من كتب هذا النوع من بعده . بل إن كثيرين من الروائيين البوليسيين كتبوا قصصهم على نفس نسق بو تماماً . وما زال شاعناً عليهم حتى الآن لأنه لم يكن يعني فقط با كتشاف مرتكب الجريمة ، بل إهنم أيضاً بالخطوات التحليلية والمنطقية التي أدت إلى مثل هذا الاكتشاف . فهو يرى أن كل مجرم محكم منطق خاص به ، ونابع من ظروفه وبيته وسنه وتفكيره ، وعلى الخبر الفرنسي السرى أن يتمكن من تحليل هذا المنطق والدافع وراء الجريمة . بدون هذا التحليل المنطق يبدو اكتشاف المجرم في نهاية القصة مصطنعاً ومنعلاً ودخيلاً على بنائها المحكم .

لم يقتصر بو على كتابة الرواية البوليسية بل كتب أيضاً القصص التي تمزج روح الدعابة والتبكم بالخيال والأحلام ، لكنه لم يكن موفقاً تماماً في هذا النوع . ومع ذلك نجحت قصصه شبه الكوميدية مثل المغامرة التي لا مثيل لها لهانزفال الله و وقائع قضية السيد فالديماره لأن معرفته بالعلوم الحديثة والمعاصرة ساعدته على بناء قصتيه على منبج علمي سليم . لذلك يعتبره النقاد رائداً أيضاً في بحال الرواية العلمية التي تعتمد في مضمونها على العلوم التجريبية الحديثة ، وخاصة أن بو استطاع الجمع بين الخيال والعلم وروح الدعابة والتهكم في وحدة فنية لا افتعال فيها . كانت روح التهكم عنده من الحدة بحيث تهكم من نفسه ومن قصصه المرعبة في مقالة بعنوان اكيف تحكيب قصة من الغابة السوداء الله والتي سخر فيها أشد السخرية من المغالاة في الرعب بهدف اللعب على أعصاب القراء . وهذا يؤكد نظرته الموضوعية النقدية حتى إلى أعاله هو شخصيا . فقد اعترف صراحة أن الرواج التجارى لقصصه كان يقتضي منه الإغراق في مثل هذا النوع من الإثارة .

أكد النقاد المتحمسون لبو أن إنجازه الحقيق يكمن في أعاله التي كان يترك فيها العنان لعقله الباطن لكي تقوم

موهبته العفوية التلقائية بواجبها خير قيام. بناء على هذا المنهج النفسى فى النقد توصلوا إلى تفسيرات وتحليلات لم تكن تخطر على بال بو إطلاقاً . لكن ما زالت هذه القضية لم تحسم حتى الآن ولم نعرف هل كتب بو أعاله من وحى خياله المحض الذى لا يخضع لأى منطق عقلى تقليدى . أو أنه كان مدركاً تماماً لأسرار صنعته الأدبية كها أكد هو مراراً . ومع ذلك فالواقع الفنى لأعاله يوصح أنه استغل كل حيل الخيال وألاعيب المنطق وأحكام العقل فى وقت واحد . ويوجد الدليل على هذا فى مهارته الحرفية الفنية وبصيرته النافذة إلى كل أغوار النفس البشرية المخللمة .

### إنجازاته النقدية:

تزيد كتابات بو النقدية في حجمها عن شعره وقصصه . ولكن معظمها ينصب على عرض الكتب والأعال الجديدة وهو العرض الذي لم يلتزم تماماً بالحياد الموضوعي بل تأثر بالعلاقات الشخصية المؤثرة في كل الأوساط الصحفية التي اشتغل بو فيها . ومع ذلك لا تخلو كتاباته هذه من تقديم الكتاب الجدد بكثير من الإنصاف والتشجيع الموضوعي . أما إنجازاته النقدية الحقيقية فتكن في نظراته ونظرياته التي كان لها أثر كبير على مدرسة النقد الحديث التي سادت القرن العشرين . فقد شن هجوماً عنيفاً على العنصر التعليمي في الأدب وأسماه بالمرطقة الأدبية . ولم يعبأ بسيطرة هذا العنصر على أدب من سبقوه أو عاصروه . فالأغلبية ليست دائماً على صواب وخاصة في عال الأدب والفن . وقد تأثر بو في نظريته النقدية بالشاعر الإنجليزي الرومانسي كولريدج . طاشمر في نظره هو الإبداع الجالى من خلال لغة الإيقاع ، أما الحقيقة فترتبط بالعقل والمنطق الصارم . ويعني بالحقيقة العنصر التعليمي ، والعلم التجريبي ، والمنطق العقلاني . وهذه كلها عرد مواد خام لابد وأن تخضع المشكيل الجالى إذا ما اتخذ منها أي عمل أدبي مضمونه ، بل إنها عبارة عن عناصر عارضة لا تشكل الحسم المقيق للشعر.

والوحدة العضوية في الشعر تقتضى – عند بو – أن تكون القصيدة قصيرة حتى يستطيع القارئ أن يمتص الشحنة الشعورية في جلسة واحدة . أما إذا قرأها متقطعة فهذا يعنى تقطيع أوصالها وأعضائها الحية وبذلك يعجز عن تدوق أثرها الكلى . عبر عن هذه الحقيقة النقدية في مقالتيه «المبدأ الشعرى» و «فلسفة التأليف الأدبى « اللتين حلل فيها المنهج الإبداعي الذي اتبعه في كتابة قصيدته «الغراب» وكان محايداً تماماً في تحليله بحيث لم يحاول الدفاع عن شعره وتقريظه ، وأثبت نظريته في العلاقة العضوية بين قصر القصيدة و بين كثافة شحنتها وحدة الإحساس الذي تبثه في القارئ . يؤكد أيضاً أن هذا هو السبب في كتابته للقصة القصيرة وإيمانه بأنها أتوى أثراً ومفعولاً من الرواية الطويلة التي يتوه القارئ في منحنياتها الكثيرة ، وقد يفقد الاهتام بها في نهاية الأمر . وفي عرضه لكتاب هوثورن «قصص قصت مرتين» يوضح المواصفات المفروضة في القصة القصيرة بمفهومها الحديث فيقول :

 وف الشكل العام للعمل الأدبى يجب ألا توجد هناك كلمة واحدة ليس له علاقة مباشرة أو غير مباشرة بالبناء الذي قرر الأديب أن يقيمه لعمله». تلك هي إحدى بديبيات النقد الحديث الذي يعد بو من رواده الأواثل. لذلك فإن أثره على الأدب العالمي الحديث عميق وعريض لدرجة أن نظريته الجالية ومهارته الحرفية الواعبة أثرتا على زعماء مدرسة الفن الفن وخاصة في فرنسا بعد أن قام بودلير بترجمة بو عام ١٨٥٧. فقد كانت كراهية بو للعنصر التعليمي ، وتأكيده على لغة التلميح والإشارة البعيدة عن التحديد ، ومهارته في الموسيقي اللفظية ، ومزجه بين الانطباعات الحسية ، كل هذا أثر على أشعار فيرلين ومالارميه وأعضاء المدرسة الرمزية بصفة عامة . كما تأثر ديستيوفسكي أيضاً بالواقعية الحيالية التي عرف بها بو وقام بترجمة والفط الأسوده و وقصة من صميم الفؤاده في المجلة الدورية التي كان يصدرها . ولعل تأثير بو على الأدب الأمريكي جاء بعد أن اكتشفه الأوربيون . أما قصصه العلمية فقد أثرت يصدرها . ولعل تأثير بو على الأدب الأمريكي جاء بعد أن اكتشفه الأوربيون . أما قصص الرعب فقد تتلمذ على لي حد كبير على روايات هـ . ج . ويلز وجيل فيرن ، بينا تركت قصصه البوليسية بصانها على روايات آرثر كونان دويل وشكل الاثنان أعلى قة بلغها هذا النوع من هذا القصص . أما في قصص الرعب فقد تتلمذ على يديه فيتز جيمس أوبراين وه . ب . لافكرافت في بداية الأمر ثم تأثر به كل من حاول التأليف في هذا المجال ، وخاصة في العصر الحديث بعد ذلك بالعقل الباطن أو اللاواعي .

بالنسبة لموقفه النقدى من عصره ، كان الآخرون يخشونه لحدته وصرامته ولكن لم يفكروا أبداً في اتباع منهجه واستيعابه لدرجة أن إبمرسون رفضه لأنه ورجل الألاعيب اللفظية الجوفاء، أما لويل فقد اعتبر ثلاثة أخهاس إنتاجه عبقرية محضة لكن الخمسين المتبقيين فكانا كلاماً فارغاً . ولعلها إحدى سخريات بو أن يكون الأديب الوحيد الذي حضر تدشين نصبه التذكاري في بالتيمور عام ١٨٧٧ هو الشاعر ووقت ويتان الذي تتعارض نظريته وممارسته للأدب تماماً مع بو . ولعل روعة الفن الأدبي تبدو في قدرته على جمع الأضداد حتى بعد وفاة أحدها .

• • •

Katherine Anne Porter

كاثرين آن بورتر

77

(..... - 1A4+)

كاثرين آن بورتر من أعلام الرواية القصيرة والقصة القصيرة في الأدب الأمريكي المعاصر. فهي تتمتع بحس أدبي رفيع وخاصة فيا يتصل بالشكل الفني. لم تسع في أي عمل من أعالها إلى استجداء الشهرة أو الشعبية ، بل حرصت دائما على احترام فنها . لذلك فالمعني في قصصها غير مباشر وغير محدد بطريقة تقريرية ، مما أدى إلى تحديد حجم جمهورها من القراء والمتذوقين . فهم غالبا من الصغوة التي تجد متمة فائقة في اقتناص الدلالات الكامنة وراء المواقف والشخصيات والرموز . وقد تميز أسلوب كاثرين آن بورتر بالحساسية الشعرية التي تلمح ولا تصرح ، ترمز ولا تقرر . كذلك نجحت في توظيف الرقة الأنثوية في إضفاء غلالة من الشفافية والماحية على تطور الأحداث حتى تصل بها إلى لحظة التنوير . وإذا كانت ذات وعي اجتماعي عميق ، فإنها لم تركز على الخلفية الاجتماعية بقدر ما جسدت العلاقة المتنافرة بين الفرد والمجتمع وكيف يؤثر كل منهها في الآخو سواء أراد أم لم يرد . وقد أوضحت أن وظيفة الأدب تتمثل في قيامه بعملية تقطير للحياة بحيث يصفيها من كل الرواسب والشوائب التي تعكر صفوها وتعنم الرؤية أمام الإنسان الذي يجد نفسه وهو يبتعد عنها تدريجيا بسبب سوء الإدراك المتزايد . فالأدب الناضج هو المنظار الصادق الذي يرى منه الإنسان جوهر الحياة على حقيقته ، أما المظاهر الاجتماعية المؤقنة فلا يهتم بتسجيلها كثيرا لأن مهمته تتمثل في التكثيف والبلورة وليس في التسجيل والتفسير .

ولدت كاثرين آن بورتر فى مدينة إنديان كريك بولاية تكساس ، وتلقت تعليمها فى مداوس الراهبات . بدأت حباتها العملية بإلقاء المحاضرات فى مختلف الجامعات الأمريكية عن الأدب وفنون الكتابة المختلفة وقد ساعدها فى ذلك الحلفية الثقافية العريضة التى حصلت عليها نتيجة لاطلاعها الواسع فى مختلف الآداب . اتصلت أيضا بالحضارة الأوروبية وعاشت فى أور با فترة مكنتها من إثراء ثقافتها وحسها الأدبى ولكنها ظلت مرتبطة وجدانيا بالجنوب الذي ولدت ونشأت فيه . كانت من رعيل الأدباء الذي آل على نفسه بلورة حياة أهالى الجنوب في أعال أدبية ناضجة ، فساهت بنصيب وافر في إحياء الذوق الأدبي في تلك المنطقة التي اتهمت بحبها للتفرقة العنصرية وامتهان كرامة الإنسان . من أشهر مجموعاتها القصصية «انتعاش يهوذا» اعهد ١٩٣٠، و«نبيذ الظهيرة» ١٩٣٧، و«فرس شاحب ، فارس شاحب « ١٩٣٩ . وهذه المجموعات تحتوى على رواياتها القصيرة الشهيرة : «وفاة قديمة » ، و«نبيذ الظهيرة » و«فرس شاحب، فارس شاحب » . وفي عام ١٩٩٧ أصدرت مجموعتها التالية بعنوان «البرج المائل وقصص أخرى » . لم تكتب أية رواية حتى عام ١٩٩٧ عندما أصدرت روايتها الأخيرة » سفينة الحمق » .

وكما أثبتت جدارتها في الحلق الفني ، أبرزت براعتها أيضا في النقد الأدبي عندما كتبت مقدمة لمجموعة قصصية لأدباء من أمريكا الجنوبية بعنوان « مهرجان نوفير » ١٩٤٢ . وفي عام ١٩٥٢ أصدرت كتابها « الأيام الحنوالى » الذي جمعت فيه مقالاتها في الحياة والفن والأدب ، والتي كتبتها على مدى ثلاثين عاما . في هذه المقالات برزت نظرتها المحددة إلى الحياة ومعاييرها الناضجة في الفن والأدب ، وهي المعايير التي استفادت بها في بلورة أعها المسخصية المميزة لها ، والتي تتفق في معظمها مع مبادئ النقد الحديث . خاضت أيضا مجال الترجمة عندما ترجمت مجموعة قصص من الإسبانية ، وأضافت إليها لمساتها الأسلوبية المميزة . وقد وصفت أسلوبها بالثورية التي لا تجارى ، والتوتر الذي يضبع بالحياة ، والنيز الذي لا يخطئه أحد . يعتبرها النقاد من أنضج الذين مارسوا كتابة الرواية بمفهومها انعلمي الحديث وخاصة في مجال الرواية القصيرة وتكثيفها ، وتستخدم في الوقت نفسه قدرة الرواية على التحليل والتركيب ، كما نرى في رواية « نبيذ الظهيرة » التي تبدو وستخدم في ظاهرها ، ولكنها مم القراءة المتأنية تنكف أعاقها ودلالاتها .

تدور أحداث «نبيذ الظهيرة » في مزرعة لإنتاج الألبان في تكساس ، يديرها رجل يدعى تومسون غير مقتنع بعمله لاعتقاده أنه من اختصاص النساء ، أما زوجته ايللى فهي عليلة بصفة مستمرة . ويفضل مجهود هيلتون الأجير الجديد الصامت ذى الأطوار الغربية ، فإن المزرعة تعود إلى معدل إنتاجها الطبيعى . وبعد تسع سنوات من الاستقرار والسلام يصل رجل لا يعرف سوى الالتواء والخداع ويدعى هومرت هاتش ويدرك تومسون حقيقة شخصيته فلا يثق به إطلاقا . يتهم هاتش هيلتون بأنه مجنون هرب من مستشفى الأمراض العقلية ، ويحاول طعن هيلتون بالسكين . وعلى الرغم من عدم وجود أية علامات للطعن أو الجرح في جسم هيلتون ، فإن المحكة تحكم ببراءة تومسون من قتل هاتش . لكن الإحساس بالذنب لا يتركه ويطارده في اليقظة والمنام إلى أن يؤدى به إلى الانتحار تخلصا من هذا الجحم الأرضى .

تبدو خصائص أسلوب كاثرين آن بورتر فى السرد السلس الشفاف للأحداث مع لمسات تهكية من تلاعب الأقدار بمصير البشر. لا تلجأ إلى التحليل المسهب ، بل تستخدم الألفاظ والجمل المركزة القصيرة التى من شأنها تقديم أكبر شحنة من المعنى والدلالة وخاصة فيا يتصل بالدوافع السيكلوجية الدقيقة . وبالتالى فهى تجبر القارئ على القيام بدور أكثر إيجابية من دور المتلق السلبى ، فعليه أن يصل إلى المعنى العام للقصة عن طريق إعال فكره وتمحيصه لأنه لن يجده جاهزا أمام عينيه . ولعل المساعدة الوحيدة التى تقدمها له المؤلفة تتمثل في رسمها الحي

والمدهش للشخصيات ، وتجسيدها لكل مستويات الصراع الدرامى . ولا شك أن هذا المستوى المادى الظاهرى للشخصيات والمواقف يتناقض مع المستوى الروحى الذى يبدو أكثر عمقاً ، والذى لا تصرح به المؤلفة بل تلمح إليه من بعيد ، وعلى القارئ أن يجهد نفسه قليلاً لكى يلتقطه .

لانستطيع أن نفصل بين المضمون الفكرى وبين استيعابها لحياة الجنوب الأمريكي حيث الإحساس الثقيل بالذنب من جراء رواسب نظام الرق ، والهروب إلى الماضى بحثا وراء مثل لم تتحقق ، والارتباط بحياة زراعية بدائية ، والصراع مع الشال في حرب أهلية . هذه هي تركة الجنوب المثقلة التي انعكست على كل أعال أدباء الجنوب . وإذا كانت كاثرين آن بورتر تشارك وليام فوكنر في هذه الحقوط الفكرية العريضة ، إلا أنها لا تشاركه أسلوبه الرومانسي الحزين . فقد تميز أسلوبها بالانضباط والدقة في اختيار الألفاظ والمعافي وانعكس هذا بالتالى على شطحات الجنوب وأحزانه بحيث وضعتها في القالب الفني الذي يتفادى الرومانسية الساذجة المسرفة في الماطفة . وكان التساؤل الذي تطرحه دائما في أعالها : هل يمكن أن يصلح هذا الماضي ذو الرواسب والعقد لكي يكون نقطة انطلاق للمستقبل ؟ وبالطبع لم تقدم الإجابة المباشرة الساذجة له بل تركت لكل قارئ أن يخرج لكي يكون نقطة انطلاق للمستقبل ؟ وبالطبع لم تقدم الإجابة المباشرة الساذجة له بل تركت لكل قارئ أن يخرج النبيجة التي تتراءى له . وإذا كان فوكنر قد اعتبر الكسل والحنول والضياع واليأس والحطيئة من بقايا عصر البطولة الضائعة في الجنوب فإن كاثرين آن بورتر تنظر إلى هذه الصفات على أنها عقبات حقيقية في سبيل إقامة الكيان الروحي للإنسان في العصر الحاضر.

هناك شخصية رئيسية تعتمد عليها معظم قصصها . هذه الشخصية هي ميراندا التي تشكل علاقتها الحساسة مع عائلتها الأرستقراطية الجنوبية حجر الزاوية الذى تنهض عليه نظرة كاثرين آن بورتر وفهمها الشامل للجنوب. في القصص الست الأولى في مجموعة « البرج الماثل » تبدو ميراندا مجرد طفلة تتشرب حياة الجنوب عام ١٩٠٣ . قد تبدو هذه القصص مجرد سلسلة حواديث في الظاهر ، ولكنها مبنية بحرص ووعي شديدين لكي تصل إلى خاتمة يستوعب فيها القارئ المعنى العام لها دون الاعتاد على الحبكة التقليدية ، فنرى علاقة ميراندا بجدتها التي مازالت تعيش في أصداء الأيام الخوالي حين انقسم البشر إلى سادة بيض وعبيد سود فهي ترنو إلى الماضي الذي تحبه تماما مثل خادمتها الزنجية وذلك على الرغم من أن أبامه كانت زاخرة بالمرارة لكليهها . تبدأ ميراندا في استقلالها الفكري والعاطني عندما تذهب لتشاهد عرضا بالسيرك، حيث ترى الحياة على حقيقتها خالية من كل الأوهام والرواسب . وترتسم في مخيلتها وجوه المهرجين الملطخة وكأنها جماجم موثى ، بينما يبدو العرض كله ممثلا للحياة بكل زيفها وخداعها . تتأكد هذه التجربة النفسية في وجدان ميراندا عندما يقوم أخوها بسلخ أرنب ميت ويربها الأرانب الصغيرة داخله وكانت على وشك الخروج إلى الحياة . وتنمو شخصية ميراندا بعد أن شحنت برفض هذا النوع من الحياة . لم يكن الماضي بالنسبة لها واحة أحلام وأوهام تلجأ إليها من حين لآخر هربا من وطأة الحاضر ، لسبب بسيط وهو أنها لم تعش هذا الماضي مثل الأجيال القديمة المحيطة بها . ولذلك كانت قضيتها الأولى والأخيرة تتمثل في كيفية تحقيق وجودها في الحاضر. وهي قضية ليست سهلة بمكم أنها مجرد فرد واحد له طاقاته المحدودة وإمكاناته القليلة التي ربما لاتساعده فى بلوغ مثل هذا الهدف الحيوى والمصيري . فى قصة و وفاة قديمة و نرى ميراندا فى الثامنة عشرة من عمرها . وقد تزوجت - ليس اقتناعا بالزواج - ولكن كمهرب من حياة أسرتها الكثيبة . وعندما تعود إلى بيتها تقول لنفسها و إننى الوحيدة التى ليس لها مكان تستطيع العيش فيه . أين جيلى ؟ أين عائلتى ؟ وأين زمنى الذى لم أجده بعد ؟ ه وينتهى بها الأمر إلى رفض كل الروابط التى تشدها إلى عائلتها وزوجها . فقد تحتم عليها أن تقوم باكتشافاتها بنفسها لكى تعثر على المعنى الحقيقي لحياتها . عندئذ ينغلق عقلها تماما - ليس بالنسبة للهاضى . ولكن في وجه الأوهام والأساطير المرتبطة به .

فى قصة و فرس شاحب ، فارس شاحب و تبدو ميراندا أكبر سنا وقد حطمها ماضيها إلى حد ما بحيث فقدت القدرة على الحب . وأصبح تاريخ حياتها يصور إنسانا هزمته القوانين والتقاليد والعادات التى بدأ حياته برفضها . من هنا كان الجانب المأسوى الملازم لشخصيات كاثرين آن بورتر . فهى تحدد هدفها الفنى فى كتابها و الأيام الحنوالى و بأنها تحاول اكتشاف وفهم الدوافع والأحاسيس الإنسانية لكى تساعدها على تقطير وبلورة العلاقات والخبرات والتجارب التى يستطيع عقلها أن يستوعبها . لذلك تقول : و لقد اندمجت بكل حاس وسط هؤلاء الأفراد الذين يعيشون فى هذه البقاع الشاسعة التى هاجروا إليها . هؤلاء الذين يتحدون الأقدار و يخوضون الحروب و يبنون الحياة من أجل المستقبل و .

وعلى الرغم من حدة وعيها بالتطور الاجتماعي إلا أنها لم تركز عليه بقدر تسليط كل الأضواء على كفاح الإنسان الفرد. لم تكن حركة المجتمع سوى الإطار الخارجي المحيط بكفاح الفرد، وبالتالى ابتعدت عن الواقعية الفوتوغرافية لاعتمادها على الدلالات الرمزية الموجودة في مواقفها الدرامية والتي تنكشف بصفة خاصة في لحظات التنوير. من هنا كانت الخصائص الفنية والفكرية التي تميزت بها قصص وروايات كاثرين آن بورتر ومنحتها شخصيتها المميزة.

24

(...... - 1478)

أصبح من عادة الكتاب الذين يقدمون عرضا لرواية جديدة في الصحف والمجلات ، أن ينهالوا عليها بالمديح والثناء مها بلغت هذه الرواية حدًّا كبيرا من التفاهة والسطحية ؛ لأن المسألة - في هذه الحالة - تدخل في باب الدعاية التجارية أكثر من باب التحليل للوضوعي . وكان نتيجة هذا أن أعرض المثقفون الحقيقيون عن قراءة الروايات التي تعرض في الصحف عند نشرها على أساس أن المسألة هي زيف في زيف، ولا يصح أن يقعوا ـ ضحايا هذا الاتجاه السطحي ولكن هذا بدوره جني على الروايات الجيدة التي تتعرض لها الصحف والمجلات بالتقديم فانصرف عنها النقاد والدارسون . من هذه الروايات رواية « سلطان الحب » لجيمس جولد كوزينز التي ماتت في مهدها بسبب مقالة دوايت ماكدونالد التي نشرت في مجلة كومنتري ، وكذلك رواية « سفينة الحمق ٥ لكاثرين آن بورتر التي لم يذكرها أحد بانتهاء السنة التي نشرت فيها .

لكن هناك بعض الروايات التي استطاعت اجتباز هذه المحنة مثل رواية و سيد الذباب، لوليام جولدنج ورواية « حديقة الغزال » لنورمان ميلر . فقد اعترفت بهما الطبقة المثقفة ولكن بعد طول إهمال . فيبدو أن انتزاع الاعتراف بالمكانة يحتاج إلى وقت غير قصير. فاستتباب العدالة في ميدان الأدب يسرى ببطء مخيف قد يموت معه أمل الروائي في عودة الاهتمام بروايته المجنى عليها . ولعل هذا المعيار ينطبق على رواية الروائي الزنجي الأمريكي جيمس بولدوين التي منحها عنوان a ذلك البلد الآخر a فقد عانت من الإهمال أحيانا ومن التحقير أحيانا أخرى بحيث أصبحت وصمة لسثقف أن يطلع عليها أو يتصفحها أو حتى يتكلم عنها .

لست أحاول بهذه الدراسة أن أرد الاعتبار إلى بولدوين عن طريق إثارة الشفقة عليه . فهو وإن كان ضحية الأحكام النقدية العشوائية ، إلا أنه ليس من الضحايا التي تثير العطف والشفقة وهذا يرجع إلى أن روايتيه اللتين كتبهما فى بداية حياته الأدبية : ٥ اذهب وأخبر الجميع من فوق الجبل ؛ ٤ ٥ وغرفة جايوفانى » قد حصلتا على قدر من المديع والثناء يزيد كثيرا عن قيمتهما الحقيقية وخاصة روايته الثانية. لذلك يعتبر بعض النقاد أن الإهمال الذى قوبلت به رواية «ذلك البلدالآخر» كان على سبيل استتاب العدالة الأدبية التى استعادت من بولدوين جزءا من المديع الذى حصل عليه أكثر مما يستحق. وأيضا فإن هذه الرواية كانت أكبر الروايات الأمريكية الجديدة فى نسبة توزيعها ولذلك لم يتأثر بولدوين كثيرا بهجوم النقاد أو إهمالهم كذلك فإن بولدوين ليس ضحية تستحق الشفقة لأن روايته ليست فوق مستوى النقد. ففيها من العبوب والثغرات ما يمكن أن يهدم أبة رواية أخرى من أساسها ، إذا عالجت مضمونا أقل فى الإثارة من المضمون الذى عالجته رواية بولدوين.

# الحاَّس على الجانب الآخر:

لا يعنى هذا الكلام أن رواية و ذلك البلد الآخر ولم تثر حاس أى ناقد بالمرة وهذا يدل على أن نظرة النقاد إليها لم تكن عدائية بدون سبب موضوعى . فنحن لا نسى المقالات المتحمسة التى عالجت الرواية مثل مقالة جرانفيل هيك فى مجلة و سترداى ريفيو و . فإذا كان بعض النقاد قد وجد أخطاء فى الحبكة أو البناء ، فى الحوار أو الشخصيات ، فى هذا الانكباب المبالغ فيه والذى يصف المواقف الجنسية بكل تفاصيلها التى تخرجها من بجال الأدب الرفيع إلى ميدان الأدب البورنوجرافى ، فهذا لا يمنع أن هؤلاء النقاد أنفسهم لم ينكروا وجود القوة الدافعة التى تنطوى عليها الرواية . حتى النقاد الذين أهالوا التراب على الرواية عبروا بصفة عامة عن إصحابهم المبالغ بمواهب بولدوين الرواية وأنه يحتل مكان الصدارة بين روائبي أمريكا المعاصرين ؛ وأيضا عبروا عن أملهم فى أن يقدم بولدوين روايات أكثر نضجا فى المستقبل .

وجيمس بولدوين من الروائيين المعاصرين الذين لا يكفون عن تشريح النفس البشرية والتوغل داخل أحراشها حتى ولو لم يعجب هذا جمهور القراء الذى تعود على التسلية السريعة. فهو يتخذ من الرواية أداة حاسمة لمواجهة الواقع بكل جهامته ومرارته. فالجنس والموت والشذوذ والتفرقة العنصرية والفقر والجريمة والبؤس ، كلها نغات رئيسية تتردد بين جنبات رواياته. وهو لا يخجل من معالجة أى مضمون طالما أن هدفه هو اكتشاف الإنسان بكل صراعاته ومتناقضاته. فالحجل - فى نظره - هو نوع من خيانة الأمانة الأدبية التى يحملها كل روائى صادق مع نفسه ومع الآخرين. فالفن الروائى الجميل كفيل بتغيير القبع الحياتى إلى كيان متناغم ومتاسق.

نكن الناقدة إليزابيث هاردويك تصر على اتهامها بولدوين بالبورنوجرافية وخاصة عندما يعالج المواقف المجنسية الصريحة التى تقترب كثيرا من الأدب المكشوف. بل إن الناقد ستاغلي إدجار همان يؤكد أن انكباب بولدوين على وصف الجنس المكشوف لا يهدف إلى تشريح النفس البشرية ولكنه يرمى أساسا إلى الرواج التجارى. وهذا ينطبق بصفة خاصة على روايته الأخيرة و ذلك البلد الآخر و. ونفس النهمة يوجهها إليه الناقد بول جودمان الذى يقول: إن حياة الجنس في المدينة المعاصرة هي الموضوع المفضل لدى جمهور قراء التسلية ولذلك يحرص بولدوين على تقديم هذه المشهيات لكى يجلب المزيد من الزبائن. ولكننا نعتقد أن هؤلاء النقاد قد انصبت كراهيتهم على الرواية ليس للأسباب التي ذكروها، وإنما لنظرة بولدوين القاتمة والقاسية التي

لا تحاول أن تخفف من أعباء الحياة بل تركز العدسة على البشاعة والجهامة والصرامة التى تنطوى عليها الحياة الحديثة . وكان جرانفيل هيكس صادقا عندما وصف الرواية بأنها وعمل من أعمال العنف، وهذا العنف يقع على عانق القارئ المسكين في المقام الأول .

## ذلك البلد الآخر:

لعل رواية و ذلك البلد الآخر و تجمع كل خصائص الفن الروائي عند جيمس بولدوين . ولذلك فالتعرض فا بالتحليل والتقييم ينتي الأضواء على معالجته لكل من الشكل والمضمون . في هذه الرواية تستغرق الأحداث والمواقف سنة حاسمة وفاصلة من حياة الشخصيات التي تقطن عالما من تلك العوالم الغامضة التي تعيش تحت سطح الأرض حيث العلاقات الاجتاعية والجنسية من نوع مختلف يتميز بالتشابك والتعدد والتعقيد والشذوذ . من هذه الشخصيات الخمس اثنان من الزنوج : رافوس سكوت عازف الجاز الذي كان مشهورا في يوم من الأيام . وأخته الصغرى إيدا المغنية ذات الصوت القوى الحزين . أما الشخصيات الثلاث الباقية فهي فيفالدو مور الصديق الحميم لرافوس ، وهو شاب غير متزوج ويمارس الكتابة والتأليف ولكنه لم يحظ برضي أي فيفالدو مور الصديق الحميم لرافوس ، وهو شاب غير متزوج ويمارس الكتابة والتأليف ولكنه لم يحظ برضي أي ناشر حتى الآن . وكاس سلينسكي المرأة التي تشاهد حياتها الزوجية وهي تنهار بين يديها في حين لا تستطيع أن تفعل شيئاً . ثم الشخصية الخامسة والأخيرة : إربك جونز الممثل المسرحي الذي جاء من الجنوب ويعاني من الشذوذ الجنسي .

اصطنع النقاد على أن شخصية رافوس سكوت من أنضج الشخصيات التى ابتدعها بولدوين من حيث التأثير على القارئ والبقاء في ذاكرته لمدة طويلة , فقد وقع في حب فتاة بيضاء من الجنوب تدعى ليونا , وكانت العلاقة مسرفة في العاطفية والمأسوية لدرجة أنها انتهت بانتحار رافوس وبإصابة ليونا بالجنون ، وبعد موت رافوس وقعت أخته إيدا في حب فيفالدو , وقد عاشا معاً حياة عاصفة تقترب في وحشيتها من حياة رافوس وليونا . لكننا نكتشف أن إيدا لم تكن عنصة لفيفالدو الذي تخونه مع منتج تبيغزيوفي كان قد وعد بتقديمها على الشاشة الصغيرة والاستمرار في دفعها على طريق الشهرة والمجد . وعلى الرغم من أن فيفالدو لم يكن مصابا بالشذوذ الجنسي ، إلا أنه على سبيل الانتقام السلبي اضطر إلى ممارسته مع إريك جونز . ومن خلال هذه المارسة أيضا نعلم أنه في فترة سابقة مارس رافوس نفس الشذوذ مع إريك برغم أنه لم يكن مصابا به أيضا بينا نجد إريك يتخطى حدود عالمه الشاذ ويدخل في علاقة طبيعية مع الزوجة الفاضلة كاس سلينسكي التي ستمت من زوجها التأفه الذي لم تحتمل حياتها معه منذ أن ألف رواية تافهة مثله لكنها حظت بنجاح شعبي كبير ، تسبب في إصابته بالغرور الذي لا يحتمل

يريد بولدوين أن يخرج من كل هذا يأن التقسيات البشرية التي تحيل الناس إلى أبيض وأسود لا يمكن أن تقف أمام الرغبات الطبيعة والشاذة على حدسواء . فالطبيعة البشرية تأبى هذه التصنيفات المتعسفة التي يضعها البشر تحقيقا لمآريهم الخفية وعقدهم النفسية . وهذه النظرة الإنسانية الشاملة هي التي جنبت رواية ، ذلك البلد الآخر « أن تقم في محظور الأدب الجنسي المكشوف ، فيصر بولدوين على أن الرواية الجادة هي التي تواجه

الواقع الإنساني بكل صراعاته دون خجل أو عقد أو رواسب . حتى الأخلاق الاجتماعية التي تعارف عليها البشر لا ترتبط بالتقسيات العنصرية التي آمنوا بها بفعل رواسب سابقة لا تمت إلى جوهر الإنسانية بصلة . فليس البيض أفضل من السود أو العكس . كلهم بشر يخضعون لنفس الرغبات والآمال والآلام والمعاناة . وحنى ممارسة الحب تظهر أن الحدود المعروفة التي تقسم البشر إلى ذكور وإناث قد يصيبها الاهتزاز بسبب الضغوط الاجتماعية والنفسية التي قد تبهظ كاهل الفرد فينحرف عن الطريق السوى للرغبة الطبيعية . ولا شك فإن سلوك الفرد يختلف عن سلوك الآخرين اختلاف بصهات الأصابع . فالنسبية هي التي تحكم نظرة الفرد إلى المجتمع وليست القوالب الفكرية التي سبق صبها . لذلك تنحتم المحافظة على الحب كقيمة نقية في حياتنا ، لأنه بالتالى قادر على الحفاظ على المجتمع ككبان صحى للإنسان الجديد .

### النظرة الليبرالية التقليدية:

قد يقول قاتل: إن هذا الخط الفكرى الذى يبلوره جيمس بولدوين ليس بجديد على التراث العالمى للرواية ، لأنه ينبع من النظرة الليبرالية التقليدية تجاه الحياة والإنسان ، لكن الأمر ليس بهذه البساطة . فالجديد في رواية بولدوين أنه يتعرض للجنس والشذوذ بمنتهى الصراحة ولكنه في الوقت ذاته يلجأ إلى أسلوب بيوريتاني يتميز بالقسوة والصرامة التي لا ترحم كل الأفكار التقليدية التي تقسم البشر إلى عناصر وألوان . فهو يذهب بالقارئ إلى عالم وحشى رهيب تتحول فيه الرغبات الجنسية إلى آلام مروعة وكوابيس مستمرة ، بحيث يفقد القارئ أي ميل إلى الإثارة التي يهدف إليها الأدب المكشوف والفاضح ، وفي الوقت نفسه تجبر القارئ على مواجهة حقائق الحياة المروعة بكل رهبتها وعنفها . فعلى الروائي أن يواجه عنف الواقع بعنف أشد من هنا كانت نظرة بولدوين الفنية والفكرية تتميز بالجدة والحداثة والبعد عن التقليدية والتكرار . فالفن الروائي – في نظره – هو السلاح الذي يشهره الإنسان في مواجهة الواقع المرير .

فإذا كان القارئ لا يؤمن بالتفرقة العنصرية فعيه أن يحيل إيمانه هذا إلى سنوك عملى . وإلا فليذهب إلى المجحيم هو وإيمانه . لذلك فروايات بولدوين لا تستجدى عطف البيض ولكنها تواجههم بسلوكهم العنصرى من خلال تشريح قطاعات المجتمع وسلوك أفراده بلا أدنى رحمة . فهو يبرز القوانين التي تحكم الوجود الإنسانى من خلال تحركات شخصياته وتفكيرهم وعواطفهم دون أن يعظ البيض استجداء لعطفهم على السود ، أى أنه يبلور - دراميا - كيف أن سلوك البيض مضاد لطبيعة البشرية ، ولذلك فإنهم يتحولون - دون أن يدروا - إلى أعداء لها . وعلى هذا يستحيل وجود أى منطق يبرر وجود التفرقة العنصرية . فلا مانع من تزاوج البيض والسود فالحب لا يعرف لونا واحداً ولكنه كل ألوان الحياة بجتمعة . ور بما أدى عدم مقدرة البيض على الانفتاح على السود إلى عجزهم التدريجي على الانفتاح على الحياة نفسها وعن الاتصال بالآخرين بصفة عامة . وهذا معناه التلاع الحياة الطبيعية من جذورها .

لعل أهم إنجاز لبولدوين في رواياته بصفة عامة أنه لم يلجأ إلى الوعظ الحياسي برغم أن المضمون قد يوحى إليه بالخطاية المباشرة دفاعا عن حقوق أبناء جلدته . لكن نظرته الفلسفية كانت أشمل من ذلك حيث وجد في

الدفاع عن السود دفاعا عن البيض فى الوقت نفسه لأن الحياة والحب والجنس ، كلها عناصر لا تحتمل التجزئة أو التفرقة . وأيضا فإن منهجه الفنى فى بناء الرواية اعتمد على أدوات الروائى من خلق للشخصيات وتحريك للمواقف وتجسيد للأحداث وبلورة للحوار . . إلخ ولذلك نميزت تجربته الروائية بالخصوبة الإنسانية والثراء الفكرى .

وبرغم القسوة الصارمة التي يعالج بها بولدوين الواقع المرير، فإننا تلمح عذوية خفية وراء المواقف والشخصيات، فالحياة – برغم كل شيء - شيء رائع يستحق أن تمتلكه وأن نحرص عليه بقدر الإمكان. فهي إذ كانت بمثابة العبء الثقيل أحيانا إلا أنه يتحتم على كل منا أن يحمله ويسير. وتختلف أقدار الناس في الحياة باختلاف المقوة والقدرة على احتال مشاقي المسيرة الحالمة والمتجددة، وإذا كان هناك أناس من الضعف بحيث يتساقطون في الطريق فيجب ألا تمنح أنفسنا الحق في الحكم عليهم بقسوة. وإذا زاد عدد الساقطين في الطريق، عندثذ يجب أن نراجع أنفسنا وأن ندرك أن العيب ليس عيب الفرد ولكنه عيب المجتمع الذي يطحن الفرد بدون سبب منطقي، ومن الواجب أن نجعل المجتمع أكثر ملاءمة لتلبية طلبات الإنسان.

ولكن بولدوين ليس متعاطفا بنفس الدرجة مع شخصياته فني رواية و ذلك البلد الآخر و يتعاطف مع فيفائدو الكاتب الفاشل فنيا وتجاريا ، بينا ينحاز بالا رحمة ضد ريتشارد – زوج كاس سلينسكي – الكاتب الفاشل فنيا والناجح تجاريا ، وأيضا فإن المقاييس التي يطبقها على البيض تتميز بالعقلانية والمنطق بينا تتميز المعايير التي يعامل بها السود بالعاطفة والانحياز . ولكنه بصفة عامة يلتمس العذر دائما للإنسان مما يجعل منهجه الواقعي الصارم يدخل في مطاق الرومانسية أحيانا . وهذا ليس عيبا ولكنه يضيف من الأبعاد والأعماق ما مخصب عالمه الواقى الفلق والمضطرب .

وإذا كان بولدوين قد اشتهر بكتابة المقالات التي نادى فيها بنفس الأفكار التي طاردته أيضا أثناء كتابة الروايات ، فإنه تمكن من التخفص من الأسلوب التقريرى الذى كان كفيلا بتحويل رواياته إلى أبحاث مطولة تعالج نفس القضايا . ولذلك استطاع أن يدخل الرواية العالمية المعاصرة من أوسع أبوابها . فقد استطاع أن يخلق من الشخصيات والمواقف ما يعد إضافة فنية جديرة بالتأمل والدراسة . وذلك أنه التزم بحتميات الفن الروائى وإن كان لم يف بكل متطلباته . ونحن لا نطلب منه الكمال ولكننا نثق في إصراره على السير في نفس الطريق من أجل المزيد من الإضافات والإنجازات .

**James Purdy** 

۲۵ | جیمس بیردی

(..... - 1977)

جيمس بيردى روائى وكاتب قصة قصيرة يهتم بيلورة العلاقة العضوية بين الإنسان والمجتمع في أعاله . فهو يرى أنها علاقة متبادلة تعتمد على التأثير والتأثر ، وأى نقد يوجه إلى المجتمع لابد وأن يوجه بالتالى إلى الفرد الذي يعد الوحدة الأولى لهذا المجتمع . والقيم التي يفتقدها المجتمع الحضري المعاصر هي نفس القيم التي داسها الأفراد في صراعهم اليومي من أجل المكاسب المادية . فمن المستحيل الفصل بين الجزء والكل ، ومن البديهي أنه لا بوجد مجتمع أساسا بدون أفراد . ولذلك يلجأ بيردى إلى منهج رواية الشطار التي ينتقل فيها البطل من مكان لآخر لكى تتجسد أمامنا الأبعاد التي يتأثر فيها بالمجتمع ، والمواقف التي تؤثر فيه بدوره . وعلى الرغم من أن روايات بيردى وقصصه تتناول المجتمع المعاصر بالنقد والسخرية . إلا أنه من الصعب اعتبارها بجرد روايات اجتماعية نقليدية تلجأ إلى تسجيل الظواهر الاجتماعية طمعا في إصلاح السلبيات وترسيخ الإيجابيات.

ولد جيمس بيردي في المنطقة الريفية من ولاية أوهايو ، وهي المنطقة الني استمد منها خلفيته الوصفية في رواية ١ ابن الأخ ه ١٩٣٠ . تلتى تعليمه فى الغرب الأوسط وبعد حصوله على درجة الماجستير من جامعة شيكاغو سافر إلى الخارج حيث أمضى بعض الوقت محاضرا زائرا فى جامعة مدريد. بدأ حياته الأدبية بنشر محموعة قصص قصيرة بعنوان « لون الظلام » ١٩٥٧ . وقد حازت اهتهام النقاد والدارسين . ولكن هذا الاهتهام ا زاد وتضاعف عندما أصدر روايته الأولى • مالكولم » التي يستخدم فيها منهج روايات الشطار لكبي يتتبع بطله عبر سلسلة من المواقف المتنالية والمغامرات ذات المغزى . وكان بيردى ينسى نفسه أحيانا كروائي ويتقمص دور المفكر الاجتماعي بحيث يعلق على ضياع القيم في مجتمع المدينة المعاصرة . فقد كان وعيه حادا بالفروق الأخلاقية الواضحة بين مجتمع المدينة ومجتمع القرية مما يؤثر بالنالى على فكر الفرد وسلوكه.

فى رواية « ابن الأخ » يعود بيردى إلى الخلفية الريفية حيث يتتبع محاولات بطلته آلما لكتابة سجل تذكاري

لحياة ابن أخيها الحبيب الذي جاءها نبأ مقتله . كانت آلما قد اعتزلت الاشتغال بالتدريس وقررت الانزواء بعيدا عن دوامة الحياة التي لم تجد لها معنى . شغلت وقت فراغها بتجميع مادة الكتاب الذي شرعت في تأليفه . ولكن التطور الفعلي يطرأ على شخصيتها عندما تتكشف لها حقائق كثيرة عن حياة ابن أخيها الشاب ، وتكشف لها في الوقت نفسه عن مدى الحواء الذي تعانى منه في حياتها الشخصية . بدأت تنظر إلى وجودها في ضوء جديد دفعها إلى العودة مرة أخرى إلى خضم الحياة اليومية للمدينة الصغيرة التي تعيش فيها . فقد تسلحت بالوعي الناضج الذي جعلها تتأكد من أن معنى الحياة يكن في المواجهة الإيجابية لها . حتى لو أدت هذه المواجهة إلى الموت . أما الحياة السلبية فهي الموت بعينه . وكم من بشر يعيشون على ظهر هذه الأرض ولكن وجودهم عديم الفاعلية تماما بينا مازال يؤثر فينا كثير من الأموات الذين رحلوا عن عالمنا منذ مئات السنين .

تميز أسلوب ببردى باللاحية وسرعة البديهة مع مهارة لغوية فى استخدام الألفاظ وتوظيف الجمل لإحداث الأثر الذى يريده فى نفسية القارئ. ولكى يهرب من قيود التسجيل الاجتاعى المباشر لجأ إلى التصوير السيريالى للمواقف فى بعض الأحيان حتى يمكنه من التوغل فى تيار الشعور واللاشعور عند بطئته، ومن الحروج من التسلسل الزمنى التقليدى للأحداث. لم يؤثر تعاطفه مع شخصياته على نظرته الموضوعية إلى الشكل العام لروايته بل منح أسلوبه قوة، وشخصياته حيوية، ومواقفه سخونة، وخاصة تلك المواقف التى عادت فيها بطلته إلى خضم الحياة اليومية مرة أخرى. وقد يبدو أسلوب بيردى فى الظاهر هادثا منزنا يميل إلى التحفظ ولكننا إذا تعمقنا أبعاده فسنجد أنها صاخبة بانفعالات النفس البشرية وصراعاتها المتناقضة.

وعلى الرغم من نجاح العنصر الدرامى فى روايات بيردى إلا أنه فشل عندما كتب للمسرح مسرحيتين: الأطفال هم الوجود » وه الشروخ » وهذا بعنى أنه كان قادرا على توظيف الدراما فى الأعال الروائية أى غير الدرامية ، بينا فشل فى استخدام الدراما فى الأعال الدرامية . فثلا نجد أن التطور الدرامى الذى يطرأ على الدوافع السيكنوجية المحركة لكل من شخصيتي آلما وبويد كان نابعا من داخلها ولذلك جاء مقنعا فكريا وفنيا لأن الحلاص جاء نتيجة طبيعية للتطور ، أما فى مسرحية « الشروخ » فقد فرض بيردى الحلاص على شخصياته من الحارج حتى ينهى به المسرحية وبالتالى لم يشعر القارئ أو المتفرج بأى إشباع نفسى أو فكرى . ويبدو أن التحليل النفسى الذى تتبحه الرواية هو الذى ساعد بيردى على الوصول إلى هذا الإقناع أو الإشباع . أما المسرحية بحكم اعتادها أساسا على الحوار فلا تمنح الكاتب فرصة كبيرة لتحليل أدق المشاعر الني تنتاب المسرحية بحكم اعتادها أساسا على الحوار فلا تمنح الكاتب فرصة كبيرة لتحليل أدق المشاعر الني تنتاب السيريالى للوصول إلى نتيجة مقنعة ، وخاصة أنه استخدم نفس الأسلوب فى رواية « ابن الأخ » لكنه لجأ إلى الشكل التقليدى الذى لم يسعفه فى مهمته .

لعل أكبر إنجاز لبيردى يتمثل فى اهتامه الدائم بالحقائق الكونية الكامنة وراء الأحداث التى تبدو تافهة وعابرة وسطحية . فنى قصصه ورواياته نرى الأم التى تجبر ابنها على حرق صور أبيه الفوتوغرافية ، والشاب الذى يصدم أمه بتربية لحيته . والمرأة التى تشكو دائما من اسم أسرة زوجها ، والزوجة التى تطلب من زوجها العاجز

إحضار غراب لها . كل هذه اللمحات وغيرها قد تبدو مأسوية أو فكاهية ، لكنها تتجمع فى نهاية الأمر لكى تشكل الوجود الإنسانى بكل صراعاته وتناقضاته . يرى بيردى أن كل ما يحدث فى الحياة له دلالة مرتبطة ارتباطا وثيقا بالنظام الكونى كله . ولا يهم إذا كان هذا الحدث تافها أو مها فى نظر الناس . ولكن على الأدبب أن يجمد دائما هذه الدلالة لعله يجعل الناس أكثر قدرة على فهم الحياة .

إحضار غراب لها . كل هذه اللمحات وغيرها قد تبدو مأسوية أو فكاهية ، لكنها تتجمع فى نهاية الأمر لكى تشكل الوجود الإنسانى بكل صراعاته وتناقضاته . يرى بيردى أن كل ما يحدث فى الحياة له دلالة مرتبطة ارتباطا وثيقا بالنظام الكونى كله . ولا يهم إذا كان هذا الحدث تافها أو مها فى نظر الناس . ولكن على الأدبب أن يجسد دائما هذه الدلالة لعله يجعل الناس أكثر قدرة على فهم الحياة .

26

(1444 - 140+)

إدوارد بيلامى أديب أمريكى مارس كتابة الرواية كوسيلة فنية لتجسيد رؤيته الاجتماعية التى أراد بها أن يعبد صياغة التركيب الاجتماعى على سبيل التخلص من كل الضغوط التى تهدد الكيان الإنسانى للفرد . يؤمن أنه لا خير فى أدب لا ينشر الحب بين البشر ، ولا يوطد العلاقة بين الله والإنسان . لذلك رفض بيلامى كل آراء كارل ماركس فيا نجتص بحتمية الصراع الدموى كنتيجة للحقد الطبقى ، لإيمانه بأن التطور الاجتماعى يمكن أن يتم عن طريق الإصلاح التدريجى الذى لا يحمل فى مراحله عنفا أو حقداً أو يترك من الرواسب ما يمكن أن ينفجر فيا بعد وخاصة إذا لم تكن النفوس صافية . وعلى الرغم من إيمان بيلامى بلاشتراكية وقيامه بالدعوة لها فى روايته ، إلا أنه رفض نموذج الاشتراكية الماركسية التى تجعل الكبت المستمر هو الصورة الوحيدة الممكنة للاستقرار الاجتماعى . فالاستقرار فى هذه الحالة قد يبدو على السطح فقط ، أما باطن المجتمع فيغلى بالصراعات الأحقاد التى يمنعها من الانفجار سطوة الحزب وسلطة الديكتاتور . و برفضه للاشتراكية الماركسية كان بيلامى أمريكيا بمعنى الكلمة استوعب تراث أمته الذي قام أساسا على احترام الديمقراطية وحرية الفرد .

ولد بيلامى فى مدينة شلالات تشبكونى فى ولاية ماساتشوستس لعائلة لها تاريخ طويل فى الاشتغال بسلك الكهنوت. وبالرغم من أنه لم يبد حاسا لمذهب دينى معين إلا أن طبيعته المتدينة جعلته يلتزم بالأخلاق التزاما صارما ، ويرفض الانقباد لأى مظهر من مظاهر الحياة المادية . وكان شعاره فى الحياة يتركز فى آية الانجيل التي تقول : إنه إذا أحببنا بعضنا بعضاً فإن الله يسكن فينا . ولعل حبه للإنسان بكل تناقضاته هو الذى دفعه إلى تكريس أدبه للإصلاح الروحى والاجتماعى . لذلك فإن مكانته فى الدراسات الاجتماعية لا تقل – إن لم تزد حمد مكانته فى مجال الرواية . ويبدو أنه لم يكن يفرق بين الرواية كفن والصحافة كحرفة . فكرس قلمه لنفس أفكاره و اتجاهاته الاجتماعية هواء فى أعاله الروائية أو فى كتاباته الصحفة .

تلقى بيلامى تعليمه فى كلّية يونيون ثم استأنفه فى ألمانيا . وعاد بعد ذلك إلى الولايات المتحدة لكى يدرس الفانون ولكنه لم يمارس العمل به إطلاقا بل جرفه العمل الصحفى فانضم إلى هيئة تحرير جريدة « الإيفنتج بوست » فى نيويورك . ثم رأس تحرير جريدة « يونيون » التى تصدر فى سبرتجفيلد بما ساتشوستس وبعدها أسس عام ١٨٨٠ جريدة « الديلى نيوز » فى نفس المدينة . وفى الوقت نفسه بدأ ممارسة كتابة الرواية بأسلوب خاص به هو دون أن يقلد المخاذج التى سبقته . كانت أول رواية نشرت له مسلسلة عام ١٨٧٩ هى رواية « دوق ستوكبردج » التى اتخذت من ثورة دانيال شايز مضمونا لها . وهى حركة تمرد قام بها عالى الزراعة فى ماساتشوستس بين عامى ١٧٨٦ – ١٧٨٧ وتزعمها دانيال شايز . فقد تقدم مع مجموعة من الفسلاحين والزراع بالخاس إلى الهيئة التشريعية لماساتشوستس لكى تصدر قانونا ماليا يخفض الضرائب ، ويوقف الحجز الذى يوقع على الأراضى وفاء للضريبة . واتخذ الإلهاس شكل الترد المسنع عندما قاد شايز فرقة مكونة من ١٢٠٠ من الثاثرين ضد الأوضاع الاقتصادية المجحفة . وهاجموا ترسانة الأسلحة فى سبرنجفيلد . ولكن القوات الفيدرائية هبت للنجدة وقضت على الترد فى مهده . ومع ذلك فقد كانت للثورة نتيجة إيجابية تمثلت فى امتناع المشرع عن تطبيق ضريبة مباشرة عام ١٨٨٧ ، بل خرجت الملابس والأدوات المنزلية والحرفية من نطاق الضريبة نظره فى الإصلاح الاجتماعى .

استمر بيلامى فى ممارسة الرواية فكتب « ستة ضد واحد » عام ١٨٧٨ عن رحلة كان قد قام بها إلى هاواى فى العام السابق . ثم كتب روايتين تشتملان على دراسة سيكلوجية عميقة تأثر فيهها بهوثورن الأولى : « عملية المدكتور هايدنهوف » ١٨٨٠ والأخرى : « أخت الآنسة لودينجتون » ١٨٨٤ . لكن شهرة بيلامى كروائى لم المكتور هايدنهوف » ١٨٨٠ والأخرى : « أخت الآنسة لودينجتون » ١٨٨٤ . لكن شهرة بيلامى كروائى لم وفع مستواه إلى آفاق عالم المئل الخلف » ١٨٨٨ التى يقدم فيها خطة أو برنامجا محددا من أجل تحسين الواقع ورفع مستواه إلى آفاق عالم المئل . فهى تحكى قصة شاب من بوسطن استيقظ ذات صباح فوجد نفسه فى يوتوبيا أو عالم مثالى لا يمت إلى عالمنا هذا بصلة . والرواية كلها سرد لهذا العالم الوردى الجميل . لم يكن بيلامى أول من تزعم هذا الاتجاه فى الأدب الأمريكي بل سبقه إلى هذا هوثورن الذي كان يميل إلى الإصلاح الاجتاعى والوعظ الأخلاق مما بدا أثره واضحا فى الملحق الذى أخقه بيلامى فى نهاية روايته بعنوان « المساواة » كرد على والوعظ الأخلاق مما بلساواة كنقطة الطلاق نحو عالم أفضل .

تسير أحداث رواية النظر إلى الخلف من عام ٢٠٠٠ إنى عام ١٨٨٧ أى فى تجاه مضاد لتبار الزمن ونجحت فى وقتها نجاحا باهرا وما زالت تقرأ حتى الآن ، وخاصة أنه رفض الشيوعية كحتمية للانتقال من الدولة الرأسمالية إلى الدولة الاشتراكية . وقد حاول عشرات من الروائيين تقليد بيلامى فى خلق يوتوبيا فى رواياتهم ، ولكن رواية بيلامى ظلت الرائدة فى مجالها لدرجة أنها كانت السبب فى تأسيس الحزب القومى الأمريكى الذى تنى مبادئ بيلامى الاشتراكية التى ترفض قيام المجتمع الجديد بأسلوب كارل ماركس . وقد قال الناقد هيوود براون فى مقدمته لطبعة « النظر إلى الخلف » التى صدرت عام ١٩١٧ أن بيلامى نادى بضرورة قيام المجتمع بالعاون ولكن على الطريقة الأمريكية البحتة التى لا يمكن أن تتجاهل الكيان الفردى للإنسان .

كان الصدق الفنى رائدا لبيلامى سواء فى كتاباته أو تصرفاته ، فعلى الرغم من أن دور النشر حاولت إغراقه بالأموال حتى يتغاضى عن مبادته فإنه ظل حريصا عليها ، وخاض حملات صحفية عنيفة على مدى عشر سنوات من أجل نشر أفكاره . وأنشأ مجلة و دانيونيشن و عام ١٨٩١ لكى تساهم فى شرح وتفسير الأفكار التى تبلورت فى روايته و النظر إلى الخلف، وفى عام ١٨٩٧ كتب دراسته النظرية عن مفهوم و المساواة وألحقها بروايته وتضمنت نقدا اقتصاديا جربنا للنظام الاجتماعي القائم على حساب الأرباح بصرف النظر عن الاعتبارات الإنسانية . أكد بيلامي أن المساواة هي حجر الزاوية الذي تنهض عليه الدولة الحق . وقد أثرت آراء بيلامي على كثير من المفكرين الذين أنوا من بعده ، ووضعها فى الاعتبار معظم المشرعين الاقتصاديين . أدى هذا بدوره إلى أن كثيراً من نبوءات بيلامي قد تحققت . هذا هو الأساس الذي قامت عليه مكانة بيلامي كروائي

من الواضع أن المضمون الفلسق عند بيلامي قد طغى تماما على الشكل الفنى في رواياته فلم يلتفت إليه النقاد . لكن هذا لا يعنى أنها كانت خالية من الجوانب الجالية . فقد نجع بيلامي في خلق جو مميز لروايته استطاع به أن يحتوى وجدان القارئ وعقله . وعلى الرغم من أن الحيال البحت كان المادة الحام التي استقى منها مضمونه فإن الرواية كانت زاخرة بالإسقاطات على الحياة المعاصرة مما جعلها مزيعا من المثالية والواقعية في الوقت نفسه مما منحها خصوبة فكرية وفنية حافظت على حبوبتها حتى الآن . من هنا كانت المكانة التي يتمتع بها إدوارد بيلامي سواء في مجال الرواية أو في ميدان الدراسات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية .

27 | Saul Bellow

۲۷ صول بیلو

\_

(...... - 1410)

صول بيلو روائى أمريكى معاصر من الحاصلين على جائزة نوبل للآداب . كان سابع من حصل من الأداء الأمريكيين الحاصلين على جائزة نوبل للآداب . كان سابع من حصل من الأداء الأمريكيين الحاصلين عليها من أمثال سنكلير لويس ويوجين أونيل وإيرنست هيمنجواى وبيرك بك ووليم فوكتر وجون ستاينبك . لكن شهرة صول بيلو العالمية لا يمكن أن ترق إلى مكانة هؤلاء الرواد بسبب انغلاقه على مضمون رئيسي فى أعاله الروائية ، يعالج فيه حياة الأقلية اليهودية الأمريكية بحكم انهائه إليها دينيا وفكريا . وهي وإن كانت أقلية مؤثرة للغاية داخل المجتمع الأمريكي ، إلا أنها لا يمكن أن تثير اهتهام القارئ العالمي كما أثارت اهتهامه من قبل المضامين الفكرية التي عالجها لويس وأونيل وهيمنجواى وفوكتر وستاينبك .

ولد صول بيلو في مدينة لاتشين بمقاطعة كويبك الكندية من أصل روسي يهودي. نزح إلى الولايات المتحدة بهدف الاستيطان منذ أيام الحرب العالمية الثانية ، ثم ثلق تعليمه في جامعتي شيكاغو ونورث ويسترن بولاية ايلينوي. بدأ حياته الأدبية برواية والإنسان المتأرجع عام ١٩٤٤، ووالضحية ١٩٤٧، وو مغارات أوجي مارش ، ١٩٥٣، و عش يومك ، ١٩٥٦، و هندرسون ملك الأمطار ١٩٥٩، و ه مغرات أوجي مارش ، ١٩٥٣، و عش يومك ، ١٩٥٦، و هندرسون ملك الأمطار ١٩٥٩، و هم ذلك فقد كان السبب الرئيسي في النجاح الذي حازته روايات صول بيلو نوعية المجتمع الأمريكي نفسه ، فهو مجتمع يفتقر إلى السبب الرئيسي في النجاح الذي حازته روايات صول بيلو نوعية المجتمع الأمريكي نفسه ، فهو مجتمع يفتقر إلى المجدور التاريخية والأصول الحضارية المضاربة في القدم ، وسرعان ما يبدي إعجابه الشديد بأي مظاهر توحي له بشيء من هذه الجدور والأصول . استغل بيلو هذه الظاهرة في رواياته بحيث اعتمد في مضمونها على التراث اليهودي الذي يعود إلى خمسة آلاف عام من التاريخ ، وسائده كبار النقاد بأقلامهم وأصواتهم في المخافل الأدبية على أساس أنه رافد أدبي يضيف الكثير من الأصالة والعراقة إلى الأدب الأمريكي الذي لا يزيد عمره

عن قرنين من الزمان على أكثر تقدير . وعرف بيلوكيف يركب الموجة تماما فاصطنع نبرة جادة تنادى بأخلاقيات مستمدة من الفكر اليهودى . وكان يبدو فى بعض روايات له وكأنه نبى أتى لهؤلاء القوم البدائيين لكى يعلمهم الحكمة والقلسفة الأصيلة ، كما نجد فى روايتيه الأوليين ه الإنسان المتأرجع، ١٩٤٤ و « الضحية ، ١٩٤٧ .

والحنطأ – فى نظر بيلو – لا يكن فى بطله اليهودى يقدر ما يوجد فى المجتمع المحيط به . وقد ركب بيلو موجة الهجوم على المجتمع الأمريكى التى أثارتها روايات سنكلير لويس ووليام فوكنر وجون ستاينبك ، ولكن لأغراض عير تلك التى هدفوا إليها . كان هدفهم جعل المجتمع أكثر إنسانية بينها كان هدف بيلو هو تدعيم مكانة الفرد اليهودى فيه من خلال الظهور بمظهر الضحية البريئة مها حصل على مغانم ومكاسب . وواضح من عنوان و الإنسان المتأرجح و و الضحية ، المدى الذى بلغه بيلو فى تكريس رواياته للدعاية السافرة للمواطن اليهودى الأمريكى الذى يحصل على كل الامتيازات الممكنة ولكنه لا يعترف بهذه الحقيقة أبدا .

إذا أخذنا روايتي و الضحية و و مغامرات أوجى مارش و للتدليل على فكر بيلو وفنه ، سنجد أن بطله البهودى ليقينتال في الرواية الأولى يمثل البهودى المطحون المضغوط المضطهد الضائع في مدينة نيو يورك التي تجسد المجتمع الأمريكي بكل جبروته وسطوته . ولعل تعاطف القراء الأمريكيين مع بطل بيلو يرجع إلى أنهم يشعرون بنفس الضغط والضياع الدى يسرى في وجدان أي إنسان عادى يعيش في المدينة الكبرة . لكن بيلو يؤكد من خلال كل المواقف والأحداث أن سبب ضياع ليفينال بعود إلى عقيدته البهودية وليس إلى الكيان الاجتماعي الرهيب الذي تمثله مدينة نيويورك ، والذي يمكن أن يسحق أي إنسان بصرف النظر عن عقيدته الدينية .

أما فى رواية و مغامرات أوجى مارش و فيدخل بيلو على مضمونه المفضل تنويعة جديدة تتمثل فى بطله اليهودى أوجى الذى يملك من الإمكانيات الشخصية والفكرية والثقافية ما يرتفع به درجات عدة فوق المجتمع الذى يعيش فيه . حتى هفواته وسقطاته ينظر إليها على أنها هفوات وسقطات إنسان عظيم من طينة غير طينة البشر المعاديين . فإذا أقدم على السرقة فإنه يسرق الكتب لأنها غذاء القلب والروح . وإذا مارس الدعارة فإنه يقول : إن الإنسان لا يمكن أن يتجاهل حاجته الملحة إلى الحب والتناغم والتلاحم . بل إن بيلو لم ينس أن يلعب بنغمة معاداة السامية التقليدية التى أغرم اليهود بإلصاق تهمتها بكل من يحاول أن يضع أمامهم مرآة صادقة لكى يروا فيها شخصيتهم الحقة . وبذلك لم يخرج بيلو برواياته من الجيتو اليهودى الشهير .

لعل الرواية الوجيدة لبيلو التى تنانى عن العنصرية الضيفة هى رواية ٥ هندرسون ملك الأمطار ١ التى تنتمى إلى النوع الميتافيزيق . ههندرسون هنا يمثل الإسان الباحث عن الحقيقة والحكة فى كل زمان ومكان . ولذلك كانت هذه الرواية أنضج روايات بيلو فنيا بحيث خلت من الانحياز والخطابة الأخلاقية المصطنمة ، وخرجت من الحجيو اليهودى المغلق إلى المجال الإنساني الرحب . ولكن تظل رواية ١ هندرسون ، نغمة شاذة بالنسبة للاتجاه الفكرى العام لبيلو .

# مغامرات أوجى مارش :

تمثل رواية x مغامرات أوجي مارش n الاتجاه الفكرى الأساسي لبينو . ففيها يقدم لنا بطله اليهودي في دور الشطار المقامرين الذين عرفهم الأدب الشعبي في مختلف بلاد العالم وعلى مر تاريخه . وكأن بيلو بهذا يربد أن يوحى من طرف خنى إلى الأمريكيين بأنهم يملكون الأدب الشعبي العريق في شخصياته اليهودية وهو مدرك تماما أن الأدب الأمريكي يعد أحدث أدب بين الآداب العالمية العربقة وغير العريقة . لذلك يحيط بيلو بطله أوجي مارش بهالات من البطولة والأمجاد. بل غالبا مايطلق عليه لفظ «الملك» بكل ماتحمله هذه الكلمة من دلالات وظلال . فائعالم كله لا يتسع لهذا الملك الجديد الذي تغلفه مسحة من التراجيديا ممزوجة بالتنويعات الأخلاقية والمينافيزيقية . فكل شيء بالنسبة لأوجى عبارة عن جزء من عالم كبير واسع وممتد ليشمل تيار التاريخ الإنساني كله بما يحمله من تداخل عضوى بين الأزمان والأجناس والصراعات والتناقضات والإرهاصات . ويمثل أوجى مارش هنا نقطة الالتقاء بين كل هذه العوامل الأزلية والأبدية . أي أن بطل بيلو اليهودي يشكل بؤرة الحضارات الإنسانية التي تلتق فيها وتتفرع منها . وهذا ما ينطبق بشكل آخر على ليفينثال بطل « الضحية » . أما من ناحية الشكل الفني لرواية « مغامرات أوجي مارش « فهي عبارة عن وجهة نظر البطل في العالم والكون والأحياء . يبدو البطل مستقلا تمام الاستقلال عن هذا العالم برغم اختلاطه به . وبالتالى فإنه يعيش حياته بوجهين : أحدهما يظهر به بين البشر العاديين بكل تفاهتهم وسطحيتهم ، والآخر ينظر به إلى الكون الشاسع الذي يتسع لفكره الرحب والشامل. وقد حاول بيلو أن يضني ملامح الأسطورة على بطله كما نجد في ا الفقرات التي تصف النسور ، وكأنه أحد أبطال الإلياذة أو الأوديسا . لكن بيلو فشل في ذلك فشلا ذريعا بحبث بدت هذه الفقرات دخيلة ومقحمة على بناء الرواية .

أما رواية وهندرسون ملك الأمطار وفتقدم لنا بطلا يرفض حياته الارستقراطية الهائة في المجتمع الأمريكي ويهجره إلى أفريقيا في رحلة لاكتشاف نفسه الضائعة . فالرواية هي رحلة في وجدان البطل من خلال التحليل النفسي المستمر لحواطره المتداعية . يبدو أمامنا هندرسون رجلا ضخا عنيفا يبحث عن معني حياته من خلال الأحاسيس المؤلمة على وجه الحصوص . ويدرك تماما أنه غير صالح لمخالطة الآخرين لأنه لم يدرك بعد من هو على وجه اليقين . فعرفة الآخرين لابد أن تبدأ بمعرفة الذات ، وهندرسون لم يجد ذاته بعد ، وخاصة أن المجتمع الأمريكي المعاصر بدوامته الرهيبة لا يمنح الفرصة للإنسان حتى يجد نفسه أو حتى يبحث عنها . ولذلك كان عليه أن يرحل إلى المجتمع البدائي في أفريقيا لعله بنأى عن العوامل المعقدة والمتشابكة التي تعوقه من أن يدرك كنه نفسه ، فقد كان يطارده إحساس غريب ومرهق ، يجعله يوقن بأن المكان الذي يشغله في الحياة هو مبكان نشخص آخر كان من الضروري أن يشغله هو . ويبدو أمامه عبث الوجود بجسدا في شخصه هو مما يدفعه إلى مضحكة ونكن لا معني لها لأنه لا يجني منها سوى الندم وتأنيب الضمير .

نكن المواقف التي تبدو فاقدة للمعنى إذا أخذكل على حدة . تبدو زاخرة بالإبحاءات الرمزية إذا نظرنا إليها من خلال النص الروائي ككل . فمثلا في زمن الجفاف وندرة المياه يحاول هندرسون القضاء على الضفادع بمجة أنها تلوث المياه داخل البرميل ، وتكون النتيجة أنه يفجر البرميل بما فيه من ضفادع . ولكن الحقيقة أنه يريد القضاء على التلوث الذي يشعر به كامنا في أعاق نفسه وذلك بالتخلص من الضفادع التي يتجسد فيها ركوده وتعفه . ولا يولد العنف سوى الدمار الذي يأتى عليه كها يأتى على كل أحاسيسه بالتلوث . لقد تمثلت مأساته في ذلك الحوف من الركود والتعفن لرغبته الملحة في الحياة التي تملأ إرادتها الجاعة كل دنياه ، لذلك فهو دائم البحث عن عزج ، وعليه أن يتحرك بعيداً عن عالم الخناز برحين اشتغل بتربيتها ورعايتها ، إلى عالم الأسود حيث كل شيء يبدو على حقيقته الخطيرة التي لا تقبل الجدل . كانت رغبته الملحة والعارمة في أن ينطلق بكيانه إلى آخر شيء يبدو على حقيقته الجزء بالكل ، والكل بالجزء ويصير الكل واحدا . كانت حياته رحلة خارج أسوار الذات بهدف الاندماج تماما في حياة الكوكب الذي يعيش عيه البشر .

يؤكد هندرسون أنه كتب على الجبل المعاصر من الأمريكيين أن يسيحوا فى أرجاء المعمورة فى محاولة مستميتة المبحث عن حكمة الحياة . ومن الواضح أن محاولة البحث عن الذات بالحزوج عن دائرة الذات نفسها تمثل نغمة أساسية تتردد فى الأدب الأمريكي المعاصر. لذلك نجد أن هندرسون يردد تقريبا نفس الكلام الذى قاله من قبل أوجى مارش يحندما يوضح موقف الإنسان من الكون فيقول : « لقد علمنا المجتمع المحيط بنا أن البحث عن النبل هو بمثابة الجرى وراه السراب . لكن القضية ليست بهذه البساطة لأن السراب الحقيق هو فى الابتعاد عن تلك الأحاسيس النبيلة التي لا ترتفع الإنسان فقط فوق مستوى وجوده الحيواني بل تسمو به فوق كيانه الإنساني أيضا . فعندما يدرك الجميع أن النبل وهم وسراب فقل على الدنيا السلام . تقول النصيحة التقليدية : كن أيضا . فعندما يدرك الجميع أن النبل وهم وسراب فقل على الدنيا السلام . تقول النصيحة التقليدية : كن واقعيا وفكر فيا يمكن عمله فعلا . لكن هذه النصيحة لا تخرج هي الأخرى عن كونها شعارا مزيفا . فأن لا أستطيع أن أعيش الواقع إلا إذا فكرت في تغييره . تلك هي العظمة الوحيدة التي يستطيع الإنسان أن يحققها .

فتزجيرالد تجسد هذا الاتجاه وتبلوره. فقد ثارت كل شخصياته ضد الأخلاقيات التقليدية وانطلقت وراء الملذات حتى قضى على بعضها فى نهاية الأمر. وبالمثل فقد هاجمت شخصيات بيلو القيود الاجتاعية النابعة من بيئتها ولكن بحثا عن أخلاقيات جديدة هذه المرة ، أخلاقيات يمكن أن تكون أشد صرامة من سابقتها ولكنها تمنح الإنسان فرصة أكبر لكى يمتحن إرادته ، وبحقق ذاته على مستوى أرقى فى الإنسانية.

وكمحاولة للهرب من الجيتو اليهودى الذى فرضه بيلو على معظم شخصياته ، فقد حاول الاهتهام بقضايا الجنس البشرى على مر التاريخ وليس بقضايا الجتمع الأمريكى المعاصر فقط ، ولذلك يعتبر الناقد جاك لودفيج رواية ، همدرسون ملك الأمطار ، تجسيدا لآراء برجسون ونيشه فى التطور والارتقاء . فهى رواية تحاول تتبع موقف الإنسان من الكون وألغازه مع تحديد مكانه فيه ، والتركيز فيها على حركة الكون . أما فى رواية ، مغامرات أوجى مارش ، فالأضواء كلها مركزة على البطل فى مواجهة المجتمع والكون لدرجة أن ناقدا مثل ليزلى فيلدر قارنه بها كلبرى فن بطل مارك توين الشهير . كان قصد فيلدر من هذا هو وضع صول بيلو على نفس مستوى كاتب أمريكا القومى مارك توين . لكن المعايير النقدية الموضوعية توضح أن مارك توين كان أمريكيا بمعنى الكلمة ، فى حين لم يستطع صول بيلو التخلص من الإطار اليهودى الذى أحاط به فنه الروائى . كانت القضية الأساسية الملحة عنى ذهن بيلو أنه حاول دائما إحاطة أبطاله بهالة من المجد والعظمة بمناسبة وبغير مناسبة . في رواية و هيرتزوج ، كان البطل خاليا عاما من كل أسباب العظمة ، ومع ذلك نجده يتمسح وبغير مناسبة . في رواية و هيرتزوج ، كان البطل خاليا عاما من كل أسباب العظمة ، ومع ذلك نجده يتمسح بعضها من وحى خياله . وبذلك يمكننا القول بأن معظم أبطال بيلو مصابون بعنون العظمة بطريقة أو بأخرى . على سبيل المثال يظن هيرتزوج وى نفسه عابل الأهمية والخطورة فيعلن على الملأ أنه سيقف بكل صلابة فى مواجهة كل ذى سلطة عاول أن يدوس على كريائه . ونظرا لهذا التطرف والمبالغة فى تصوير كبرياء البطل فإن مواجهة كل ذى سلطة عاول أن يدوس على كريائه . ونظرا لهذا التطرف والمبالغة فى تصوير كبرياء البطل فإن الموقف أنقلب إلى نقبضه وأصبح شخصية كوميدية تصل إلى حد أنفارس .

وقد جى اهنام بيلو المبالغ فيه بأبطاله على الشخصيات الأخرى حيث بدت كأبها كاثنات لا نعرفها ولا نستطيع حنى التعرف علمها . وهذا خطأ فنى غالبا ما يقع فيه الروائى الذى تسيطر عليه فكرة معينة و بحاول تجسيدها بكل الطرق فى شخصية بطله . عندئذ بهمل الشخصيات الأخرى وتتحول إلى مجرد أطياف أو ملامح فى شخصية البطل نفسها . أى أن بيلو نجع فى تقديم أبطال روائيين ولكنه فشل إلى حد كبير فى إبداع أعال روائية . والسبب فى ذلك عقدته اليهودية التى نحكت فى نظرته إلى المجتمع والكون ، وكانت بارزة ومسيطرة على الأحداث والمواقف والشخصيات على الرغم من محاولته صبغها بفلسفة كونية شاملة لا تحدها عقيدة أو جنس .

(1984 - 184A)

ستيفن فنسنت بينيه أديب أمريكي مارس كتابة الشعر والرواية والمسرحية . لكنه اشتهر أساسا كشاعر من. خلال قصائده السردية الطويلة التي تبلور الجوانب المختلفة للشخصية الأمريكية . لم بحاول اللجوء إلى الأفكار والمضامين العالمية لأنه وجدكفايته في تراث الفكر الأمريكي . كان من الشعراء الذين يؤمنون بضرورة خضوع البحور والأوزان لتظور المضمون، من هناكان التنوع والتعدد الذي نجده في توظيفه لهذه الأدوات الشعرية والذى أدى إلى حريته ومهارته فى استخدام التراكيب واللهجات انحتلفة طبقا لنوعية الشخصية وتفكيرها وتمشيا مع خصائص الموقف وحتمياته . ولعل هذا الاهتهام بالشخصيات والمواقف يرجع إلى قدرته القصصية التي مكنته سَ ممارسة الرواية والقصة القصيرة ، والتي ارتفعت ببعض قصصه إلى مستوى عيون الأدب الأمريكي . ولد ستيفن فنسنت بينيه في مدينة بيت لحم بولاية بنسيلفانيا . تلق تعليمه مابين كاليفورنيا وجورجيا وييل وباريس. بدأ حياته الأدبية بسلسلة متواضعة ولكن ناجحه من دواوين الشعر: «خمسة رجال وبوسي» ١٩١٥ ، و ﴿ مغامرة صغيرة ١٩١٨ ، و ﴿ السموات والأرض ١٩٢٠ ، و ﴿ موال وليام سيكامور ١٩٣٣ ، و « نشوة النمر » ١٩٣٥ . ثم حصل على منحة زمالة من مؤسسة جوجنهايم ساعدته على السفر إلى باريس لكي . يكمل ملحمته الشهيرة « جسد جون براون ، ١٩٧٨ التي فازت بجائزة بوليتزر ، ووضعته في الصفوف الأولى لشعراء أمريكا. فقد أصبحت هذه الملحمة من كلاسبكيات الأدب الأمريكي لماتحتويه من بانوراما واقعية للحرب الأهلية بكل ماتركته في الوجدان الأمريكي من عواطف شني، ورواسب عميقة، مما أغرى المخرج والممثل تشارلز لونون بأن بحولها إلى مسرحية عرضت بنجاح في نيويورك عام ١٩٥٣ ، ومنذ ذلك التاريخ لايخلو موسم مسرحي منها في إحدى بقاع الولايات المتحدة على الأقل.

في عام ١٩٣١ استمر بينيه في إخراج دواوينه الشعرية فأصدر ۽ مواويل وأشعار ۽ ، ثم «كابوس عند

الظهيرة \* 1980 ، ثم ه النجم الغربي \* 1980 ، والذي كان أول جزء في ملحمة أمريكا التي لم يكملها بينيه بسبب وفاته في نفس العام . وهو الاتجاه الذي كان قد بدأه عام ١٩٣٣ ، عندما كتب «كتاب الأمريكيين » الذي وجهه بصفة خاصة إلى الشباب لكي يعرفوا تاريخ وطنهم وتراثه ، وكان قد كتبه بالاشتراك مع زوجته روزماري بينيه .

أما عن نشاطه في مجال النثر القصصي فقد أصدر عدة محموعات من القصص القصيرة منها على سبيل المثال : « الساعة الثالثة عشرة » ١٩٣٧ ، و « حكايات قبل منتصف الليل » ١٩٣٩ ، و « الدائرة الأخبرة » التي نشرت عام ١٩٤٦ بعد وفاته وتحتوى على مجموعة من أشعاره الأخيرة . ولعل أكبر إنجاز له في مجال القصة يتمثل في قصة « الشيطان ودانيال وبستر « التي أصبحت من كلاسيكيات الأدب الأمريكي منذ صدورها عام ١٩٣٧ وتحولت فها بعد إلى أوبرا وضع موسيقاها دوجلاس مور . وكما كتب بينيه القصة القصيرة كتب الرواية أيضًا . ولكنه كان اقل توفيقًا وتجاحًا ، كما نجد في رواية « السونكي الأسباني » ١٩٢٦ ، و « ابنه جيمس شور ه ١٩٣٤. ويقال إن موت بينيه المبكر كان نتيجة لإجهاده الشديد في العمل الإعلامي في أيام الحرب. ولكى نتعرف على ملامح أدب بينيه يجدر بنا أن نستشهد ببعض أعاله الشعرية والقصصية لنرى حقيقة الإنجاز الذي أضافه إلى تراث الأدب الأمريكي. في ملحمة » جسد جون براون » يجسد بينيه مجرى الأحداث الذي أدى إلى الحرب الأهلية . تبدأ اللحمة بمقدمة عن الرق الذي داس على كرامة الإنسان ثم تتصاعد الأحداث إلى أن تصل إلى الغارة التي يشنها جون براون على معدبة هاربر مما يؤدي إلى إعدامه في النهاية . لاينحاز بينيه إلى أي جانب من جانبي الصراع بل ينظر إليهها نظرة مخايدة مشوبة بروح المأساة والتأثر التي تتجسد خلال اللقطات والشخصيات التي إشتهرت في الحرب والمعارك الفاصلة التي خاضتها ، والمآزق والصعاب التي تحملها سكان المدن الذين يعيشون في منطقة الجبهة ، والأحداث التي تجرى على الحدود ، واللحظات الرومانسية العابرة التي سرعان ماتطحنها آلة الحرب الجهنمية والشباب. والرجال الذين خدموا في الجيشين ثم السلام الذي بفرض نفسه أخيرا على ربوع البلاد . ومن الصور التي لاتنسي في الملحمة : صورة لنكولن ، وجرانت ـ وستونول جاكسون ، وجيفرسون ديفيز وغيرهم . ومن الواضح أن السرد الروائى في الملحمة يعتمد على دراسة مستفيضة وإلمام شامل بكل الملابسات الدقيقة التي أحاطت بظروف الحرب وكأن بينيه أراد أن بكتب الإلياذة

أما بالنسبة لأشهر قصصه فقد كتب بينيه والشيطان ودانيال وبستره الذى استخدم فيها مضمون أسطورة فاوست الشهيرة مع صبغها بالروح الأمريكية المحلية ، فالبطل جابزستون فلاح من نيوهامبشير باع روحه إلى الشيطان الذى جاء لكى ينفذ الصفقة المعقودة ويقبض على روح البعلل . لكنه يلجأ إلى المحامى الأشهر دانيال وبسترحتى ينقذه من براثن هذا الشيطان الذى تمكن من إغراثه والإيقاع به . ومن خلال دفاعه الفصيح المستميث أمام هيئة المحلفين الفاسدين الشريرين ، يستطيع وبستر أن بحصل لستون على البراءة وإطلاق سراحه ، تجمع القصة بين الخيال والواقع فى توليفة درامية لاتعرف الفصل بينها ، وإن كان بينيه قد جسد روح التفاؤل الأمريكي الذى يؤكد إمكانية الإنسان . لقهركل قوى الشر التي تتربص به فقد جاءت النهاية عتلفة عن خاتمة

فاوست الذي يسلم فيها روحه للشيطان طبقا للصك المعقود بينها والذي لأفكاك منه .

ف قصة «نساء السي» ١٩٢٦ ضمن مجموعة «الساعة الثالثة عشرة» يستخدم بينيه الحادثة الرومانية القديمة التي تغتصب فيها نساء النسي ، أساسا لقصته . كتبت هذه القصة المثيرة أمام خنفية وصفية مستمدة من مناظر وادى تهنيسي الذى ننتقل إليه عائلة مكونة من سبعة أبناء بعد وفاة الأب والأم والخادمة ويصبح من الواضح أن المنزل في حاجة إلى العنصر النسائي لكي يستقيم حاله . ويحل الإخوة المشكلة باختطاف سبع عرائس بالجملة ، تقابلن معهم في حفلة راقصة ، وتنتهي القصة نهاية سعيدة تعبر عن روح التفاؤل التي تسرى في قصص أمريكية كثيرة ولكي نقدر القصة حق قدرها يجب أن نتذوقها على المستوى الفولكلورى البسيط البعيد عن تعقيدات الحاة الحديثة

يبدو أن روح الحفة والمرح كانت تتجلى فى قصص بينيه أكثر من قصائده التى كان يضع فيها كل جديته بل صراحته . فى قصيدة \* صلاة ليزيح الله غمة الديكتاتورية \* ١٩٣٥ يهاجم بينيه روح الرعب التى أثارها صعود هتلر وموسولينى وستالين إلى المكان الذى يتحكمون منه فى مقدرات العالم . كانت القصيدة شحنة متفجرة من الغضب ، وصورة زاخرة بالرعب مما يحدث فى الدوئة الشمولية لمؤلاء المواطنين الذين قد يعارضون النظم الحديدية المفروضة عليهم . نجد نفس الجدية والصرامة فى قصيدة ه الملك داود \* ١٩٢٣ الذى يكتبها بينيه بأسلوب الموال حول القصة المثيرة للخطيئة والتوبة التى ارتكبها النبى داود كه وردت فى سفر صاموئيل الثانى فى العهد القديم . تبدو الخطيئة وكأنها القدر الذى يطارد الإنسان حيثها حل ، ولكن فى استطاعة الإنسان أن يقهرها بسلاح التوبة البتار . وهذا يؤكد نغمة التفاؤل مرة أخرى فى أعال بينيه حيث يستطيع الإنسان إثبات إرادته . ولعل هذا هو تميز بينيه عن معظم أدباء عصره الذين تركوا العنان للتشاؤم لكى يسيطر على أعهم ، لكن تفاؤل بينيه لم يكن ساذجا ومصطنعا بل استمده من ملامح المعخصية الأمريكية التى استطاعت أن تتصدر

Mark Twain

(141+ - 1440)

مارك توين هو الاسم المستعار لصامويل لانجهورن كليمنز. اتخذه فى أثناء عمله على السفن المبحرة على نهر المسيسيى ، وكان قد سمعه مرارا على ألسنة البحارة عندما كانوا يصيحون معلنين أن عمق النهر تحت السفينة بلغ اثنى عشرة قدما « اثنان من مقياس الفاثوم » وكان اصطلاح مارك توين يطلق على هذه الدرجة من مقياس العمق. ونظرا للصلة النفسية الوثيقة بين صامويل لانجهورن كليمنز ونهر المسيسيى الذى شكل كثيرا من أعاله الأدبية فيا بعد ، فقد رأى أن يستعبر لنفسه اسما يذكره دائما بالنهر الحبيب إلى قلبه . كان ارتباطه بالنهر صورة مصغرة لارتباطه بوطنه الأمريكي الأكبر. فقد رفض مارك توين أن يسير على نهج معاصريه الأمريكيين الذين أغرموا بكل ماهو أوروبي فى الأدب والفن والفكر والثقافه . بل كان يرى أن الأصالة الحقة هى التي تدفع الأديب إلى البحث عن جذور أدبه فى تربة وطنه ، فن الممكن استيراد أى شيء إلا الأدب والفن. هذا بالإضافة إلى كراهيته المطلقة للنظام الإقطاعي الذى ساد أوروبا فى القرن التاسع عشر وارتبط تاريخيا بتجار الحروب الأثرياء الذين ضحوا بأبناء الوطن فى سبيل مضاعفة ثرواتهم ولعل شخصية جان دارك كانت بمثابة الرمز الأوروبي الوحيد الذى حاز إعجابه وكتب عنه باستفاضة ، وعلى الرغم من روح المرح والدعابة والفكاهة الني إشتهر بها مارك توين ، إلاأنها كانت تحمل فى طباتها تهكما قاسيا وسخرية مريرة من العقائد والنظم الاجتاعية والحكومية التي طالما علمت الناس التفاهة والسطحية والرياء والحذاع والجشع .

ولد مارك توين فى مدىنة هانيبال بولاية ميزورى النى تقع على نهر المسيسيى . كان أبوه من الباحثين عن الثروة ، والفسار بين فى طول البلاد وعرضها ، وقد تشبع مارك توين بروح البحث والكشف وترك المدرسة عندما كان فى العاشرة وانطلق ليعيش صباه وشبابه فى حياة زاخرة بالمغامرات والترحال ، لكنه بعد وفاة أبيه عمل سبيا فى دار للطباعة كانت بالنسبة له مدرسة أخرى إذ أنه قرأ فيها كل ماقامت بطبعه من كتب . وبالفعل بدأ فى هذه

الفترة مراسلة الصحف والمجلات ثم دفعه حبه للترحال إلى الاشتفال بحارا على إحدى عابرات نهر المسيسيى . ثم جنديا في الحيش الكونفدرالى في الحرب الأهلية لمدة أسابيع قليلة . ثم مراسلا متنقلا في نيفادا وكاليفورنيا . كان الترحال المستمر منبعا لاينضب لمعرفة الحياة والنفس البشرية في صورها المتعددة ويعترف أن جميع الشخصيات التي قدمها في رواياته كانت مستمدة من الأشخاص الذين قابلهم وعمل معهم في الوظائف الكثيرة التي قام بها في مختلف الولايات . مكنته هذه الحياة العريضة من الاختلاط بأنماط عدة من البشر ، وبالتالى استطاع أن يتوغل لا خل مشاعرهم واكتسب بذلك القدرة على استبعاب روح الفكاهة والسخرية والتهكم التي تقابل حقائق الحياق المركة لتناقضاتها اللانهائية .

بدأ مارك توين حياته الأدبية بالاشتغال بالصحافة مثل كثير من الأدباء الأمريكيين ، ومن خلال الصور والمواقف واللقطات التى كانت تنشرها له الصحف ، استطاع أن يكتشف لنفسه منهجا أدبيا روائيا خاصا به أدى به إلى كتابة أول رواية له بعنوان "الضفدعة القافزة المبجلة " عام ١٨٦٥ . كانت عبارة عن لوحات متتابعة للمشاهد التى رآها والأشخاص الذين قابلهم . وقد اكتسب شهرة عريضة بعد نشرها في مختلف جوانب الحياة هناك ، مدته فيها بعد بمادة خصبة لسلسلة قيمة من المحاضرات ألقاها بعد عودته إلى الوطن . تراوحت حياته بعد ذلك بين إلقاء المحاضرات والتنقل بين مختلف البلاد ، ويكنى أن نعرف أنه عبر المحيط الأطلنطي عشرين مرة وقضى ثلاث عشرة سنة بعيدا عن وطنه . وكانت رواياته بصفة عامة الصدى الفني لتنقلاته سواء داخل أوخارج الولايات المتحدة ، ولذلك تشكل السيرة الذاتية والمشاهدات الشخصية المادة الحام لمعظمها . هذا لايقلل من القيمة الفنية لرواياته لأن رؤيته الفكرية المتبعزة ، وروحه الساخرة المتهكة ، وإبحانه بالتلقائية المتدفقة التى يتحتم القيمة الفنية لرواياته لأن رؤيته الفنكرية المتبعزة ، وروحه الساخرة المتهكة ، وإبحانه بالتلقائية المتدفقة التى يتحتم القيمة الفنية بين العناصر المتناقضة والمتنافرة سواء في الشخصيات أو المواقف أو وجهات النظر بحيث لم تعد بحرد تسجيل لمشاهدات شخصية . لذلك قال إيرنست هيمنجواى : إن كل الأدب الأمريكي ينبع من كتاب شجيل لمشاهدات شخصية . لذلك قال إيرنست هيمنجواى : إن كل الأدب الأمريكي حتى الآن .

## رائد الرواية الأمريكية :

يعد مارك توين رائد الرواية الأمريكية بلامنازع. كان أول أديب يبحث عن الأصالة الفنية ولابحاول تقليد الأنماط الأوربية ، وتمكن من بلورة الشخصية الأمريكية من خلال صوره الفنية المتنابعة لوادى المسيسي الشاسع الذي يمثل القلب النابض للولايات المتحدة . أما الروائيون الأمريكيون الذين سبقوه مثل هوثورن وميلقيل وهاولز فقد ساروا على نفس النهج الأوروبي في التأليف الروائي ، وإن كان بعض الروائيين قد ثارتوا ضد هذه التبعية إلا أن مارك توين كان يتميز باللامبالاة تجاه الأدب الأوروبي ، ليس عن جهل ولكن بحثا عن جنور الشخصية الأمريكية التي حتمت عليه الالتصاق بوجدان الإنسان الأمريكي وفكره ، وأدى هذا إلى البحث عن أشكال جديدة غير تقليدية . لذلك عندما زار أوروبا لأول مرة وكتب رواية ه السذج خارج الوطن « ١٨٦٩ كنتيجة لهذه الزيارة ، لم يكن تأثيرها عليه هذا التأثير الذي تمارسه على الشخص القادم من

منطقة متخلفة حضاريا بحيث يصاب أفقه الضيق بالانبهار والدهشة . بل تمثل تأثير أوروبا عليه في تلك اللامبالاة التي نظر بها إليها .

كانت هذه النظرة اللامبالية سببا في هجوم النقاد المغرمين بأوروبا عليه وانهامه بالجهل وضيق الأفق ولكنهم لم يفهموه على حقيقته فقد كان باحثا عن الأصالة القومية . وإذا كانت روح الدعابة والسخرية في بعض رواياته تميل إلى الحروج عن حدود اللياقة والذوق العام التقليدي . إلاأن هذا لايقلل من قيمة مارك توين على الإطلاق . فقد كان يعتقد أن أول شروط الشخصية القومية تتمثل في الاستقلال النام والنظرة الموضوعية إلى الشخصيات القومية الأخرى . يقول الناقد برنارد دى فوتو : إن جيلين من القراء لم يفها رواية ه السذج خارج الوطن الفهم الصحيح . واعتبرا مارك توين مجرد كاتب فكاهي مسل وليس أديبا ذا نظرة ورؤية فنية معينة . ويبدو أن نشأة مارك توين في أعاق وادى المسيسيي كانت سبا في عدم انتائه الفكرى والأدبي إلى التقاليد الأوروبية . كان الوادى بعيدا عن الساحل الشرق الموازى لأوروبا . وعندما ذهب مارك توين إلى أورباكان قد تشبع بمقومات الشخصية الأمريكية الآخذة في التكوين .

وإذا كان مارك توين قد رفض الانبهار بالشخصية الأوروبية فن الضرورى البحث عن الأسباب التي جعلته يقتنع بخصائص الحياة الأمريكية كما اختبرها بنفسه . عاش مارك توين صباه في مدينة هانيبال التي تطل على نهر المسيسيي وعلى الرغم من صغرها فإنها تعد نموذجا للوادى الكبير بحياته التي تجمع بين النعاس والبهجة والحيوية . كان موقعها الجغرافي سببا في هذه الحيوية . لأنها كانت على الطريق الذي يربط بين الشرق القديم والغرب البكر . وكان المهاجرون القادمون من أوروبا عبر انساحل الشرق يتدفقون بالآلاف مارين بهانيبال في طريقهم إلى سانت تويس التي تقع في الجنوب على بعد ثمانين ميلا . في هذه المدينة الصغيرة عرف مارك توين الزنوج والعبيد والمحاربين والفتاء السريع ، ولكن على الرغم من هذه الحيوية المتدفقة فإن المدينة كانت تتميز بالنعاس والهدوء ، كما يحلو لمارك توين أن يصفها . الرغم من هذه الحيوية المتدفقة فإن المدينة كانت تتميز بالنعاس والهدوء ، كما يحلو لمارك توين أن يصفها .

كانت هذه الحلفية الوصفية التي ميزت أهم أعال مارك توين مثل « توم سوير « ١٨٧٦ ، و « هاكلبرى فن « ١٨٨٨ ، و « الحياة على ضفاف المسيسيى « ١٨٨٣ ، لقد كانت نظرة مارك توين إلى نهر المسيسيى تضاهى نظرة قدماء المصريين إلى نهر النبل . كان المسيسيى بالنسبة له يجمع بين العذوبة والسلام وأحيانا أخرى بين الحزن والوحدة ، وفي أحيان ثالثة يتجسد فيه الخطر الداهم . وقد انتقلت هذه الأحوال المتقلبة إلى أعال مارك توين فنحتها بدورها كثيرا من الحيوية والتدفق . ونجح في تجسيد الحياة من خلال المزج العضوى بين الشخصيات والمشاهد ، وبذلك تحولت الحلفية الوصفية إلى عنصر حى نابض بالرؤية الفكرية والفنية .

### الخلفية الثقافية العريضة :

يندهش الكثيرون عندما يعلمون أن عمل مارك توين فى شبابه المبكر فى إحدى المطابع قد أتاح له فرصة للمعرفة والثقافة لاتتيحها المدارس والمعاهد النظامية . استطاع أن يهضم الأدب الإنجليزى كله ولم يتعد سنوات المراهقة بعد ، كما قرأ في التاريخ والفلسفة وتمكن فيا بعد من إجادة عدة لغات من تلقاء نفسه . وهذا يدحض النهمة التي حاول بعض النقاد الصاقها به ، وادعوا أنه جاهل ضيق الأفق لايكتب ولايسجل إلامايشاهده فقط . فني رواية ه هاكلبرى فن ع مثلا نجد تأثرا برواية ه دون كيشوت » وخاصة في سخريته من البطولات الرومانسية التي وردت في روايات السير وولتر سكوت وأيضا في عنصر البيرليسك الذي يقلد مواقف شكسبير وشخصياته بأسلوب مثير للضحك . كان من المحتمل أن تنقيد عبقرية مارك توين باعتبارات شتى في حالة تنقيه تعلما منتظا . ولكن ثقافته الذاتية المتنوعة شكلت مع فكره غير التقليدي مزيجا لانظير له من النظرة الشاملة للمجتمع والإنسان ، ومن الأسلوب المتفرد الذي لايكتبه إلامارك توين .

نعل أكبر خاصية اشتهر بها هي سرعة بديهته ولماحيته المرحة في رواياته ولكن قد يجني على البعض أن في إمكانه الانتقال في لحظة واحدة فقط من الدعاية المرحة إلى السخرية المرة . ومن يتعمق في أدبه يكتشف أن عناصر الكآبة والحزن واليأس كانت أعمق وأشمل من روح الفكاهة التي اشتهر بها . ويبدو أن هذه الروح المرحة ظاهريا كانت مهربه الوحيد من الوقوع في برائن اليأس المطلق المؤدى إلى الجنون . لكنها تم تطمس رؤيته الواضحة والمحددة لجوهر المأساة الذي ينطوى عليه هذا الكون ويشكل تردده بين الدعابة المشرقة والمرارة اليائسة المفتاح الرئيسي لفهم أدبه كله . لذلك لا يعد مارك ثوين بالبساطة والسهولة التي يعتقدها البعض في رواياته . فهذه نظرة القراء السذج الباحثين عن التسلية المؤقتة والاضحاك السريع . ورواية مثل « هاكلبرى فن » في نظرهم ليست سوى صورة مرحة لمرتع للأوغاد على نهر المسيسيي . ولكن الذي يتعمق في قراءتها سيكتشف أن نظرهم ليست سوى صورة مرحة لمرتع للأوغاد على نهر المسيسيي . ولكن الذي يتعمق في قراءتها سيكتشف أن روح الدعابة والمرح الظاهرية تحتوى على جهامة مظلمة تبلغ حد المأساة . ويكني وجود ينجر جيم طريد المجتمع وضحيته ، والذي يضارع في بطولته بطولة هاكلبرى فن نفسه .

كان كنا تقدم العمر بمارك توين ، كانت روح المرارة تطغى على كل ماعداها من عناصر أخرى في الرواية . فقد تحول مرح « توم سوير » إلى كآبة » الرجل الذي أفسد هايدلبرج » التي يهاجم فيها الرياء والتفاخر والثقة المزيفة بالنفس وغيرها من السلبيات التي تعتور الشخصيات في المجتمع الإقليمي المحدود . كان مارك توين قد حدد موقفه الفكري من خلال تأييده للحرية الفردية في مواجهة بطش النظام الاجتماعي . ويبدو أنه كان متأثرا إلى حد كبير بالكاتب الإنجليزي جوناثان سويفت مؤلف « رحلات جاليفر » . فقد عذبته حيرة الإنسان في الكون ، وبرز هذا العذاب في كتاباته الأخيرة مثل « الرجل الذي افسد هايدلبرج و » ماهو الانسان في نظره ذلك وبرز هذا العذاب في كتاباته الأخيرة الغامض » التي نشرت عام ١٩١٦ بعد موته . كان الإنسان في نظره ذلك الغرب الغامض حتى بالنسبة لنفسه وليس بالنسبة للكون فقط .

لم تكن نظرة مارك توين ناقمة على الحياة فحسب ، بل كانت ناقمة أيضا على نفسه وحتى على أعاله الأدبية . كان يحس فى كثير من الأحيان أنه مهها كتب فلن يعبر عها يجيش بصدره تجاه الكون والأحياء . لذلك كان على وشك أن يتوقف فى أثناء كتابة « هاكلبرى فن « وأن يتخلص مماكتبه بالفعل . وكانت النتيجة أنه لم يتمها إلابعد ست سنوات من التوقف المتردد والمحير . عاد إلى تكرار هذه العملية المقلقة فى أعمال أخرى تركها بدون أن تكمل . ولم ينشر معظمها حتى الآن ، وعلى الرغم من الرؤية المحددة الني تميز أعماله وتدمغها بطابع خاص

بها ، فإن حيرته المعذبة النابعة من عموض الكون وتعقيده ، منعته من الوصول إلى فلسفة ناضجة متكاملة ترى الحياة كلها في شمولها من خلال نظرة موضوعية لاتتعلق بالأمل أوتهرب من اليأس . ولعل الفلسفة المحددة التي وصل إليها في أواخر حياته قد تمثلت في الحتمية القدرية التي تؤكد أنه لايوجد اختيار حقيفي للإنسان في هذا الكون ، وأن عيم أن يرضخ لكل ماتأتي به الأقدار .

هناك ظاهرة واضحة في روايات مارك توين وهي أنها تكاد تخلو من الشخصيات النسائية الآسرة. وباستثناء الذكريات الشخصية لجان دارك ، فإن عالمه هو عالم الصبية والشباب والرجال. لكن يبدو أيضا أن سبب كتابته عن جان دارك أنه استغل خلفيته الثقافية العريضة في مجال التاريخ لكي يجسد موقف الإنسان تجاه الكون من خلال شخصينها الآسرة. وهذه الحلفية التاريخية لعبت دورا حيويا هاما في روايات مثل « الأمير والفقير » ١٨٨٢ و » يانكي من كونيتيكت في بلاط الملك آرثر » ١٨٨٩ اللتين قدم فيهها صورة خيالية زاخرة بالنهكم الساخر والإسقاطات الواقعية من خلال إنجلترا تحت حكم الملك آرثر. أي أن سياحة مارك توين لم تقتصر على الجغرافيا بل انطلقت إلى التاريخ لكي تنتقل من عصر إلى آخر. وهذا يدل على تنوع اهتماماته الفكرية والفنية.

تتمثل الإنجازات الحقيقية التي أضافها مارك توين إلى الأدب الأمريكي في أنه جعل من اللهجة الأمريكية ا الدارجة لغة تصلح للحوار الأدبى بعيدا عن القوالب اللغوية التقليدية التي وفدت إلى الأدب الأمريكي من٠ أوروبا . كما استطاع أيضا أن يحطم التبعية الأمريكية لأدباء أوروبا الذين تعودوا على اعتبار الأدب الأمريكى مجرد محاولات ساذجة لقوم قليلي الحظ في الثقافة والفكر والمعرفة ، وغاية مناهم أن يقلدوا الأنماط الأوروبية . وإذاكان كوبر وإرفنج وبو وويتمان قد مهدوا الطريق نحو الشخصية المستقلة للأدب الأمريكي . فقد نجح مارك توين في إرساء تقاليد هذه الشخصية وإجبار العالم الخارجي على النظر إليها بعين الاحترام ، ومازالت رواياته حتى الآن من أكثر الروايات رواجا في أوروبا بصفة خاصة والعالم الذي يتحدث الإنجليزية بصفة عامة . فقد اكتشف الناس الجانب الجاد والخطير الكامن وراء مرحه الظاهري . ويكني للتدليل على جديته تأكيده العملي الذي أوضح للأمريكيين أن استقلالهم الحقيق عن إنجلترا وأوروبا لن يكتمل إلابالاستقلال الفكري والفني . كانت النظرة الموضوعية هي السمة المميزة لمعالجة مارك توين لشخصياته . فعندما هاجم التأثير الأوروبي على الأمريكيين لم تأخذه الحمية لكي يدافع عن كل ماهو أمريكي سواءكان إيجابيا أوسلبيا بل وقف بالمرصاد لكل السلبيات المرتبطة بالمفخصية الأمريكية ، وسخر كل أسلحته في السخرية القاسية والتهكم المرير في تعرية كل هذه السلبيات مثل الجهل، والعجرفة ، والعنجهية ، وضين الأفق ، والثقة المزيفة بالنفس ، وسيطرة القبم المادية على كل ماعداها من قيم إنسانية أخرى . وقد تقبله القراء بسعة صدر بسبب روح الدعابة المشرقة التي تبدو وكأنها تهاجم هذه السلبيات في رفق ولين ، بينا باطنها ينطوى على هجوم كاسح لكل القيم المزيفة التي يتخذ منها الأمريكيون أساسا لتفكيرهم وسلوكهم. هذا مانجده في رواية والسذجخارج الوطن، على سبيل المثال حيث يصف فيها زيارة له مع أصدقائه الأمريكيين إلى كل من روما وجنوا . هناك يسمعون لأول مرة في حياتهم باسم. مايكل أنجلو على لسان مرشدهم السياحي في الفاتيكان. وعندما تبدأ الجولة في روما يعودون إلى تعذيب مرشدهم بنفس الأسئلة الجاهلة الغبية عن مايكل إنجلو. ويدور الحوار كالآتى:

ولقد أرانا المرشد شكلا لإنسان وقال : إنه تمثال من البرونز

فنظرنا إليه بلامبالاة ثم سأله الطبيب الأمريكي : هل هو نمثال لمايكل أنجلو؟ جاءت إجابة المرشد بالنفي.

قادنا المرشد إلى حلبة المؤتمرات الرومانية القديمة. فسأل الطبيب مرة أخرى : هل بناها مايكل انجلو؟

حملق المرشد فيه وقال : لقد بنيت قبله بألف سنة على الأقل.

وعندما وصلنا إلى المسلة المصرية. أعاد الطبيب نفس السؤال عن مايكل أنجلو! فصرخ المرشد: سادتي . . سادتي . . إنها بنيت قبله بألني سنة على الأقل!!

ويعلق مارك توين في سرده الروائي على هذا الحوار الساخر فيقول :

• لقد بلغ الإرهاق بالمرشد منهاه بسبب هذا السؤال الذي لا يريد أن يتوقف لدرجة أنه كان يبدو أحيانا وكأنه خائف من أن يرينا أي شيء آخر . لقد حاول البائس كل المحاولات الممكنة وغير الممكنة لكي بجعلنا ندرك أن مايكل أنجلوكان مسئولا فقط عن خلق جزء من العالم وليس العالم كله . لكنه لم يفلح بعد وببدو أنه لن يفلع . فقد كانت هذه الأسئلة ضرورية حتى لا يبدو الجهل والبله علينا . لذلك كان على المرشد أن يستمر ق معاناته . ولا يهم إذا لم يكن مستمتعا بأداء عمله ، يكني استمتاعنا نحن ، . هكذا كان السرد الروائي عند مارك توين زاخرا بالسخرية اللاذعة والتهكم اللماح. فالسذج هم الأمريكيون القادمون للاطلاع على الحضارة الأوروبية العريقة التي لا يملكون مثلها في بلدهم . ولذلك تميزت نظرة مارك توبن إلى كل من الشخصية الأوروبية والشخصية الأمريكية بالموضوعية الفنية . لم ينهر بالحضارة الأوروبية كما فعل معاصروه الذين كانوا مجرد مقلدين وتابعين لها ، وفي الوقت نفسه لم يمجد كل ما هو أمريكي لأنه ابتعد تماما عن التعصب الأعمى ا لأبناء وطنه . ولقد استفاد أدبه إلى حد كبير من هذه الموضوعية واستطاع أن يتعدى حدود الزمان والمكان لارتباطه بتناقضات الإنسان الملازمة دائما لتكوينه . فهو لم يصور مجرد أنماط أوروبية وأمريكية بل حرص على تجسيد القيم الإنسانية من خلال شخصياته القريبة من قلوب القراء . وساعده على ذلك قدرته الفائقة على استخدام روح الفكاهة اللاذعة ، وأحيانا أسلوب السخرية المريرة بالإضافة إلى نحويل اللهجات الدارجة والعامية إلى لغة فنية يصوغ بها حواره مما يجعل الشخصيات تنبض بالحياة وتنأى عن الافتعال والتصنع . لكن لا يعني هذا أنه لم يقع في بعض الأخطاء الفنية . فلم يكن واعيا بضرورات الشكل الفبي مما جعل معظم رواياته عبارة عن سلسلة أو حلقات من المواقف والمشاهد التي بمكن أن تتوقف بعد أىمشهد و بمكن ق الوقت نفسه أن تستمر إلى مالا نهاية ويبدو أن عمله في الصحافة قد أثر إلى حد كبير على أسلوبه الروائي . فكان بهتم بالموقف الذي يسرده في حد ذاته من غير أن تكون له نظرة شاملة إلى بناء العمل ككل. ولعلنا نغفر له هذا

الخطأ الذي يمكن أن يقع فيه أي رائد مثله لايملك التقاليد الراسخة السابقة عليه والتي تمنحه من الوعي الحاد ما يجعله يدرك الوحدة العضوية لعمله . ومع هذا فقد تسبب أسلوبه العفوى التلقائي في أن تنبض رواياته بالحياة وتقدم لنا عالما خاصا له ملاعمه المميزة. من هذاالعالم سعى مارك توين إلى الوقوف مع الإنسان ضد كل الضغوط التي تحاول سحقه. وكان هذا واضحا في مضمونه الفكرى الذي يستخدم كل أدوات الكوميديا والسخرية والحوار والوصف وغيره من الحيل الفنية لكي يساند كل القيم الإنسانية التي ينساها الناس في صراعهم المعيشي.

Allen Tate

**30** 

٣٠ آلن تيت

( ····· - 1444)

آلن تبت شاعر أمريكي معاصر وكانب سيرة ومقال ورواية ومن زعماء مدرسة النقد الحديث الني ساهم فيها بقسط وافر من الدراسات والأبحاث مع كل من جون كرو رانسم وروبرت بن وارين وكليانث بروكس. وقد تأثر شعره الميتافيزيقي إلى حد كبير بمنهج ت . س . إليوت . واستطاع بشعره ونقده أن يجرز مكانة قيادية مرموقة عند المثقفين والمفكرين الأمريكيين . قام بتقييم اشعار معاصريه من أمثال إليوت وباوند . ومن خلال هذا المنهج النقدى العملي استطاع أن يقدم نظريته في الشعر والنقد . فهو يؤمن بأن هناله صلة عضوية متبادلة بين الحياة والفن، في المواقف التي تحاكي فيها الحياة الفن. وإذا كان الشعر يزيد من وعينا بالحياة مهاكانت معقدة في حركتها ومعناها ، فإنه بذلك بكون ذا تأثير في أي نشاط إنساني ، ومنه العمل السياسي . يقول تيت إن الاعتراف بهذه الحقيقة ليس من شأن عصرنا لأنها قديمة جدا . وما زدناه فيها يعتبر انحرافا عن معناها العام . ويعترف تيت بأن المسئولية السياسية للشاعر تضايقه . وهو يبحثها في مقالة له بعنوان « الشاعر مسئول أمام من ؟ « لأنها تثيره أكثر مما تضجره . فهو يرى أن على الشاعر مسئولية عظيمة خاصة به : إنها المسئولية بأن يكون شاعرا بمعنى الكلمة . وأن ينظم القصائد لا أن يعيش على الضجيج الذي يثيره شعره . لذلك فالشعر يتناقض نماما مع الخطابة ، ويحمل تيت في نفسه شكا عميقا ، وظنا سيئا بهؤلاء الشعراء الخطباء . فمها يكن هناك من أشياء أخرى مرغوبة قد يؤمنون بها فإنهم لا يؤمنون بالشعر . إنهم يعتقدون أن الشعراء يجب أن بكتبوا مقالات أو ربما سيرهم الذائية ، ويشجعوا الجمهور بإلهاب حياسه ، ويؤازروا هذا الجانب أو ذا حسنا كان أم سيئا . لكن تيت يؤكد أن هذا النشاط لا يمت إلى بجال الشعر بصلة . فالشعر بعيد صباغة الحياة ككل ، ولا يرتبط بأحد عناصرها على حدة ، حتى ولو كان هذا العنصر مؤثرًا إلى حد كبير مثل العنصر السياسي.

ولد آلن تبت في كنتكي ، وتخرج في جامعة فاندربيلت عام ١٩٢٢ . وكان قد بدأ حياته العملية في ميدان

الأعال الحرة لكنه أثبت فشلا ذريعا جعله يبحث عن الطريق الذي يناسب مواهبه وملكاته وثقافته . عندلذ دخل السلك الأكاديمي وعمل مدرسا ثم أستاذا للغة الإنجليزية في جامعة برنستون . كما شارك أيضا في تدريس الشعر في هذه الجامعة في الفترة ما بين عامي ١٩٣٩ و١٩٣٩ . ثم قام بالتدريس في جامعة نيويورك و جامعة شيكاغو ، كما حاضر في الشعر الحديث في روما ، ومثل بلاده في عدد من المؤتمرات ، وهو عضو في المعهد الوطني للفنون والآداب . وابتداء من عام ١٩٥١ أصبح أستاذا للغة الإنجليزية وآدابها في جامعة مينيسوتا . كما رأس تحرير مجلة و سواني ريفيو ه الأدبية والنقدية التي كانت تصدرها جامعة الجنوب في بلدة سواني بولاية تينسي ؛ وكانت تصدر نصف شهرية ؛ وأسسها الأستاذ و . ب . ترنت عام ١٨٩٧ . وهي تهتم أساسا بالشئون الثقافية والفكرية لولايات الجنوب الأمريكي . وعندما أشرف عليها آلن تيت في منتصف الأربعينيات ، قام بتوسيع اهتاماتها وركز بصفة خاصة على المفهوم الجديد للشعر والثر والنقد .

أما عن الإنجازات الفردية لتيت فقد بدأ حياته كاتبا للسيرة كها نجد في كتابه و ستونول جاكسون و ١٩٢٨ . و و جيفرسون ديفيز و ١٩٣٩ ، لكن قيمته الحقيقية بنهض على شعره الذي يشمل ديوانه الأول و السيد بوب وقصائد أخرى و ١٩٣٨ ، و و قصائد ١٩٣٨ – ١٩٣١ و صدر عام ١٩٣٧ ، ثم و البحر الأبيض المتوسط وقصائد أخرى و ١٩٣٦ ، و ديوان و بحر الشتاء و ١٩٤٥ . أما عن كتاباته النقدية فقد أصدر و مقالات رجعية عن الشعر والأفكار و ١٩٣٦ ، و و المنطق في الجنون و ١٩٤١ ، و و عن حدود الشعر و ١٩٤٨ ، و و الشيطان المغزول و ١٩٥٨ . وكان قد جرب أيضا كتابة الرواية فكتب و الآباء و ١٩٣٨ وفي عام ١٩٥٩ قام تيت بجمع أهم مقالاته في كتاب بعنوان و مقالات بجمعة و .

### أثر الجنوب الأمريكي :

وآلن ثبت من الشعراء الأمريكيين الجنوبيين الذين تأثروا إلى حد بعيد بالقضايا والمشكلات التي عرفت بها هذه المنطقة . وكان قد انضم مع جون كرورانسم وروبرت بن وارين إلى و الجهاعة الهاربة و التي قال عنها الناقد ليونار دكاسبر: إنها كانت هاربة من الإقليمية العقيمة ، والأسطورة التي قات أوانها ، والذكريات المرتبطة بحياة الجنوب الهادئة الوادعة التي لن تعود . ومن أثر الجنوب الأمريكي على تبت اهتامه أيضا بالحرب الأهلية التي ركز عليها معظم كتاباته الأولى كه تجد في وستونول جاكسون و الذي يحلل فيه العلاقة بين الالتزام الناريخي للإنسان تجاه منطقته وبين الاهتام المبالغ فيه بالذات والذي يهدد كل القيم القديمة بالاندثار . استمرت هذه التنويعات في كتابات تبت وبرزت مرة أخرى في روايته و الآباء و وفي مجموعة من مقالاته ، وفي قصيدته المنويعات ألى المبت الكونفدرالي والتي قال عنها : إن شكلها الفني يحتوى على الصراع بين مبدأ الإيمان الحي بتقاليد الجنوب التي الدثرت فعلا ، وبين العالم المفت الذي يحيط بالجنوب . أي أنه صراع بين شخصية الجنوب التي تعاول أن تتاسك وبين شخصية الحيو بها ، بين النظام والفوضي .

هذا الصراع بين الضدين بمثل النغمة الأساسية في شعر تيت . يقول ر . ب . بلاكمور - مستخدما نقد صامو بل جونسون للشعراء الميتافيزيميين - إن في شعر تيت صورا تجسد العنف والتشتت والانفجار لكنها تخضع

كلها للنظام الصارم الذى يفرض به تيت شكله الفنى عليها . أما الناقد كليانث بروكس فيقول : إن شعر تيت بعيد أبحاد القرن السابع عشر . لكن إيفور وينترز لم يكن متعاطفا مع تبت بنفس الدرجة بحيث قال : إن كل ما بجده فى شعر تيت عبارة عن قوالب تقليدية يصب فيها عواطفه الحياشة . أما إذا ابتعدنا عن الأحكام النقدية المتناقضة ، فإننا نلحظ أنه على الرغم من سيادة التلاعب بالألفاظ واستخدام لغة المفارقة فى شعر تيت فإنه يعيد إلى الأذهان تلك الرعشة المحمومة التى عرفت بها قصائد إدجار آلان بو . فنى قصيدة « الذئاب » يقول تيت : « فى الغرفة المجاورة كانت الذئاب فى الانتظار

رءوسها خفيفة ، متطلعة ، لاهثة ليس فى الظلام ما يحول بينى وبينها سوى ذلك الباب الأبيض ببقعة الضياء لم تكن لتوجد فى القاعة أو البيت وخلف الباب الأمامى سمعت دقات خطوات رجل على درجات السم :

هذا الجو انحموم المسحور المشبع بالأرواح والأشباح لم يكن ليوجد إلا فى شعر بو . لكن تيت لم يترك العنان لشطحات الحيال لكى تحطم البناء الصارم الذى إشتهرت به قصائده ، لدرجة أن زوجته الشاعرة الأمريكية إيزابيلا جاردنر قد تأثرت به إلى حد كبير بحيث تميزت قصائدها بالتركيز الشديد والتكثيف الحادكما نجد فى ديوانها « أعياد ميلاد من المحيط « 1900 وديوان « المرأة » 1971 .

لعل أكبر إنجاز لتيت أن منهجه النقدى لم يكن لينفصل عن إنتاجه الشعرى. فهو يعتقد أن الشعر الناضج يعتمد على درجة التعادل بين المخصص والمجرد - أى الإحساس الذى يهدف إلى إثارته. وبالطبع قإن ما ينطبق على الحسم المحدد الذى يخلقه - مساويا للمجرد - أى الإحساس الذى يهدف إلى إثارته. وبالطبع قإن ما ينطبق على الشعر ينطبق على الفروع والأشكال الأخرى للأدب. هذا ما حاول تيت أن يعمله دائما فى أشعاره. وهو بحد فى مقالته و وظيفة النقد فى الوقت الحاضر الدور الذى يجب على الناقد أن يقوم به حتى بساعد القارئ على الوصول إلى أفضل استيعاب وتذوق للقصيدة. لذلك يرى أن التفسير التاريخي والسيكلوجي والبيولوجي للأدب قد عبر على أقل تقدير عن فوضي روحية ، برغم أن الأدب بطبيعته ضد أية فوضي روحية . فوظيفة الناقد هي بلوغ تلك المعرفة الخاصة والفريدة والكاملة التي تمدنا أشكال الفن العظيمة بها . وهذه المعرفة لا الأكاديمين الذين ظنوا أن الأدب عبارة عن عرد تاريخ يجب أن يدرس مثل أى فرع من فروع المعلومات الأكاديميين الذين ظنوا أن الأدب عبارة عن عرد تاريخ يجب أن يدرس مثل أى فرع من فروع المعلومات بهاجم تيت الانجاه السيكلوجي الذي نادى به ا . ا . رتشاردز في كتابه وأصول النقد الأدبي و فيقول : إن يهاجم تيت الانجاه السيكلوجي الذي نادى به ا . ا . رتشاردز في كتابه وأصول النقد الأدبي و فيقول : إن الناحية العلمية . فالأشياء والإشارات والعمليات التي يكتب عنها الشعراء . حتى المحدثون منهم لا يمكن التحقق من صحبها بأى من مقاييس العلم المعروفة لدينا ، ذلك لأن رتشاردز بؤمن بأن الشعراء متخلفون في العلوم ، من صحبها بأى من مقاييس العلم المعروفة لدينا ، ذلك لأن رتشاردز بؤمن بأن الشعراء متخلفون في العلوم ،

وبأن كلمات القصيدة ليست سوى إشارات يتحتم عليها أن تشير إلى شيء ما ، وهذا ما لا تفعله كلمات أحسن القصائد طبقا لاعتقاد تيت ؛ فالقصيدة تحدد شيئا مجسدا ولا تشير إليه مجرد إشارة ، ولكن رتشاردز ينتهى إلى أن الشعر ينبغى أن يعيد تنظيم أذهاننا لأنه على الرغم من أن العلم شيء حقيقي ملموس ، فإنه قد أخفق في أن يجلب لنا النظام الذهني . وعلى الرغم من أن الشعر نشاط وهمى زائف فإنه استطاع أن يرتب أذهاننا ويمنحها الراحة والانطلاق . وينتهى تيت إلى أن نظرة رتشاردز للأدب كانت محدودة لأن الأدب هو المعرفة الكاملة بالحبرة الإنسانية . وبالمعرفة يعنى تبت ذلك الفهم الفريد والمتنوع للعالم ، ولا يقدر على ذلك سوى الإنسان الذي يخترق بفكره الثاقب المظاهر المتغيرة .

### التوتر في الشعر:

يقول تيت فى مقالة « التوتر فى الشعر » إن كل القصائد الجيدة تشترك معاً فى خاصية التوتر التى تمكن القراء من تذوقها على نحو أفضل . والمعنى العام والكامل للقصيدة يكمن فى هذه الخاصية التي ينفرد بها الشعر كنشاط فكرى وجالى . فالتوتر عبارة عن البناء الكامل المنظم لكل المفاهيم والدلالات والأحاسيس التى تحتويها القصيدة . فكل دلالة تؤدى إلى التي تليها وهكذا يتكامل المعنى عند نهاية القصيدة بانتهاء الشحنة التي حملها التوتر الحناص بها . وإذا لم يحدث أى اتساق بين أية مرحلة والمرحلة التي تليها فى السياق ، فإن القصيدة تفقد معناها العام ، وبالتالى تضيع شحنة التوتر التي تمنح القصيدة الحياة النابضة الحناصة بها ، أى التي تمنحها قيمتها المطلقة .

يكمل تبت هذا المعنى فى مقالة ، الشعر والمطلق ، فيقول : إن الفكرة كلمة لا معنى ولا وجود لها فى القصيدة . فهى لا تسبق القصيدة مو حاجة الشاعر الملحة داخله إلى إقامة كيان جميل لم يكن له وجود من قبل . فهو يملك رؤية إلى الكون والوجود وهذه الرؤية لها تنويعات ومستويات وتفريعات متعددة . ومن حين لآخر تبرز على سطح وجدانه أو ذهنه إحدى هذه التنويعات ولا تهدأ إلا عندما تتجسد فى قصيدة جديدة . وبذلك تكون القصيدة هى التى تصنع الفكرة وتخلفها . فالموت – مثلا – ليس فكرة ولكنه عملية لها مراحلها المتعددة . ولوكان الأمر بخلاف ذلك لأصبح كل الناس شعراء ، تماما مثلها يظن أشخاص كثيرون أنهم شعراء لأن لديهم ما يظنون أنه مشاعر شعرية تجاه الأشياء . فليست هناك أفكار شعرية يمكن استخلاصها من القصائد الجيدة . وأية محاولة لاستخراج الفكرة من القصيدة لا يعنى إلا بعثرتها وقتلها . فالقصيدة كل مطلق بمعنى أنه لا يوجد أى شيء آخر يمكن أن يتجاوزها .

فى مقانة ير الذبابة الحائمة : تعليق على الخيال وعالم الواقع ير يحلل العلاقة بين الشعر والواقع كشىء موضوعى خارج عنا . وهذه العلاقة تؤكد لنا أن الخيال أرفع درجة من الحقيقة . فالحنال هو القوة المحركة وراء الواقع الظاهرى للأشياء . ولذلك فوظيفة الشاعر أن يعفت الأنظار إلى كل ما يستطيع أن يراه ، إن مهمته أن يخلق مالم يعرف حتى الآن ، وكناقد أن يعرف أشكاله . لم ير الإنسان صورته الحقة فى أى عصر إلا بفضل الشاعر أو الأديب . وقد علمنا الأدب الحديث أن الأديب لم يشارك مشاركة تامة فى حركة المجتمع فحسب ، بل أكد لنا

كذلك أنه ليس هناك إنسان آخر غيره قد قام بهذه المهمة كما حملها الأديب على عاتقه.

يعترف تبت أن الصلة التي تربط الشعر والأدب الحيالي الرفيع بالحركة الاجتماعية لم تكن تلقى الاهتمام الكافي سواء بالتأييد أو الرفض. فلم يعرف أحد ماهية تلك الصلة على وجه التحديد. لكن لا ربب في أن الشعر، حتى شعر ما لارميه ، له تأثير ما في السلوك ، وذلك بالقدر الذي يؤثر به في عواطفنا . والسؤال الآن هو : إلى أى مدى يؤثر الشعر في تفكير الإنسان وبالتالي في سلوكه ؟ إن المركب الكلى الذي يجمع بين الإحساس والفكر ، وبين العقيدة النظرية والتجربة الاجتماعية . والذي ينبع منه الشعر ، إنما هو العامل الرئيسي ذو الدلالة الذي ينبغي أن يتنبه له الشاعر قبل أي شيء آخر ، وإلا فستفقد لغته الصدق الفني ، وهو حلقة الاتصال العضوى بين الشيء والكلمة . وعدم تحقيق هذا الشرط الأساسي المنمثل في الصدق الفني ينتج شعرا مفتعلا لا يستطيع الوصول إلى أعماق الطبيعة الإنسانية . إن الطبيعة الإنسانية يجب أن تتجسد وتتبلور في اللغة حتى يتعرف عليها الناس ، وبالتالي يعرفون الطريق السلم الذي يجب عليهم أن بسيروا فيه .

أما الرأى بأن الشعراء يدلون الناس على ما ينبغى فعله فى الأزمات . ويقترض فهم أن يقوموا بدور مشرعى النظام الاجتاعى ، فعى ذلك أننا نطلب منهم بأن يتنصلوا من مسئولينهم الدقيقة الى هى بكل بساطة صدق التجربة الإنسانية بكل شمولها . والشاعر ليس مسئولا فى هذا الصدد أمام أى شخص أو سلطة سوى ضميره بالمفهوم الفرنسى لكلمة ضمير . أى العمل المشترك والمتبادل بين المعرفة والحكمة . وهذا الضمير أتاح للشاعر الناضج إرساء تقاليد صارمة ومقاييس مطلقة لا تتغير بتغير الأوضاع الاجتاعية . وإذا كان المحتمع عمر بأزمة طاحنة فلا بعنى هذا أن يتخلى الشاعر عن تقاليده ومقاييسه فى سبيل النهوين من الأزمة . وإلا ضاعت كل المقاييس النى تحدد حركة المحتمع على حقيقتها . وهكذا فالشاعر ليس مسئولا أمام المحتمع حتى يقدم له ما يرغب فيه لأن مسئوليته تتركز فى دوره كشاعر مسئول عن فته الخاصة ومسئون عن سيطرته على زمام لغة لها نظامها . ولا تتحاشى التجسيد الكامل للحقيقة التى بحملها إليه وعيه . ويستشهد تبت بعبارة يبتس عندما يقول : إنه و ينبغى على الشاعر أن بحمل الحق والعدل فى فكرة واحدة » .

### Henry David Thoreau

31

## هنری دیفید ثورو

41

(1411 - 1411)

لا بعد هنري ديفيد ثورو من زمرة الأدباء بمعنىالكلمة . فقد اقتصر نشاطه الأدبي على بعض الأشعار والمقالات وأدب الرحلات. ولكن أثره الفكري على الأدب الأمريكي منذ مراحله المبكرة عند ليصل إلى عصرنا هذا . كانت فلسفته الترانسيدنتالية التي ساهم في إرساء دعائمها مع إيمرسون ، وحبه للطبيعة البرية . وإيمانه بالحرية الفردية من الأفكار التي أثرت كثيرا في وجدان جيله والأجيال التي تلته بحيث أصبحت من الملامح المميزة للشخصية الأمريكية وبالتالى للأدب الذي يعكسها ويتفاعل معها . ولم تكن فلسفته مجرد تعالم ينتي بها هنا وهناك ، بل كانت أسلوبا عمليا لحياته لدرجة أنه اعتزل المحتمع كلية وعاش في كوخ بين أحضان الطبيعة لمدة تزيد على سنتبن لإبمانه بأن الطبيعة هي خبر معلم للإنسان وعليه دائما أن يستمع إلى أصوانها المليئة بالحكمة العميقة البعيدة عن النفاق الاجتماعي. فالطبيعة هي كتاب الله المفتوح لكي يقرأ الإنسان بين سطوره معالى ا وجوده الحقيق. وهذه الاتجاهات تجدها واضحة في أعال جيل الأدياء الذي عاصر ثوروكما تجدها في الأجيال التالية . فهي واضحة في أشعار وينهان وإميلي ديكنسون وروايات ميلفيلي وهوثورن وغبرهم من رواد الأدب الأمريكي . يقول دارسو الأدب الأمريكي : إن تاريخ الفكر المميز لشخصية هذا الأدب تبدأ من فلسفة وفكر كل من إبمرسون وثورو. فقد كانا صديقين حميمين في الحياة ورفيقين متلازمين في الفكر والفلسفة. ولد هبري ديفيد ثورو في مدينة كونكورد بولاية ماساتشوستس. وعلى الرغم من أن عائلته كانت رقيقة الحال فإن الحو الذي نشأ فيه كان حافلا بالحنان والدفء الأبوى . كان هنري ثالث الأولاد يتميز بوقار يزيد كثيرا على سنه . أظهر حبا غبر عادي للطبيعة منذ صباه المبكر حين كان يقضي معظم ساعات يومه بين أحضامها بعيداً عن جدران المنزل . وقد اختارته العائلة لكي تبعث به للدراسة في أكاديمية كونكورد نم في كلية هارفارد متحملة ق ذلك مصاريف دراسته كنوع من التضحية من أجل إشباع ميله المبكر للتعليم والدراسة . ولكي يكون في العائلة ابن تفخر بثقافته وعلمه أمام الآخرين . وعلى الرغم من نبوغه الذى أظهره فى الدراسة وتفوقه على أقرانه فإنه ظل مغمورا بلا امتيازات لأنه لم يكن يستند إلى أسرة ثرية ذات حسب ونسب . لم يرغب ثورو فى أن يكون عائة على أسرته فاشتغل بالتدريس فى كانتون وماساتشوستس فى العام الثابى من دراسته حيث عاش لبعض الوقت فى بيت الكاهن الأب أورستيزبراونسون الذى ساعده على تعلم اللغة الألمانية وأدبها . وكانت معلوماته فى اللغتين اليونانية واللاتينية لا بأس مها بحيث مكنته من الاطلاع على الحضارة المرتبطة مهها ، كها تعلم الإيطالية والفرنسية والأسبانية إلى حد منا .

وقد استفاد كثيرا من تعلمه لهذه اللغات. فعلى سبيل المثال استفاد من اللغة اليونانية الاقتصاد في استخدام الألفاظ ومحاولة حشدها بأكبر طاقة ممكنة من المعانى وظلالها. وساعده اطلاعه الواسع في الثقافات والآداب الأخرى على تكوين نظرة فلسفية شاملة إلى الكون والأحياء. وكان تأثير كولريدج وكارليل بالإضافة إلى التعاليم الهنودكية واضحا على أفكاره وكتاباته ؛ وعندما نخرج في هارفارد كان قد ألم بكل هذه المعارف والخبرات وأنشأ مدرسة مع أخيه في مدينة كونكورد قام بالتدريس فيها حتى عام ١٨٤١ حين أغلقت بسبب تدهور صحة أخيه . ذهب ثورو ليعيش مع رالف والدو إبمرسون في منزله بعد أن كانت أواصر الصداقة قد توطدت بيهنها منذ اللقاء الذي تم بينها عام ١٨٣٧. استمرت الصداقة بيهها حتى وفاة ثورو وإن كان قد اعراها بعض الفتور في أيامها الأخبرة .

#### استقلال الفرد:

لعل أكبر أثر مارسته صداقة ثورو لإ بمرسون أنها قدمته إلى رواد الفاسفة البرانسيدنتائية من أمثال مارجريت فولر ، وآموس برنسون آلكوت ، وثيودور باركر ، وجورج ربيلي ، ووليام إليرى تشاننج وغيرهم . وكانت بعض كتابات ثورو قد نشرت في مجلة «الدئيل» التي كانت لسان حال الجاعة التي أثرت تأثيراً مباشراً على أفكار ثورو وخاصة فيا يتصل بإيمانه الوثيق باستقلال الفرد عن أية قوالب اجتاعية واعتاده المطلق على إمكاناته اللذاتية . وقد أتاح وجود ثورو في بيت إيمرسون الفرصة له لكى يلتهم كل الكتب التي كانت تحتويها مكتبة ، كما كان لديه وقت الفراغ الذي كتب فيه مقالاته حتى ١٨٤٣ حين ترك المنزل لكى يعمل مدرساً خاصاً لأبناء وليام أخيى الديه وقت الفراغ الذي كتب فيه مقالاته حتى ١٨٤٣ حين ترك المنائلة في كونكورد فعاد إليه في عام ١٨٤٤ . مين أخيى إيمرسون في جزيرة ستاتين . لكن حنينه كان أقرانه في هارفارد يشقون طريقهم إلى المناصب القيادية . حين عكذا ظل ثورو بلا وظيفة محددة بينا كان أقرانه في هارفارد يشقون طريقهم إلى المناصب القيادية . حين عاد إلى كونكورد وقد قرر على حد قوله أن يعيش بعيدا في الغابات . فقد عزم على أن يبحث عن المعنى الحقيق المجرسون قد اشترى بضعة فدادين على حدود بحيرة والدن العذبة حيث منح ثورو الإذن لكى يبنى لنفسه كوخا . إيمرسون قد اشترى بضعة فدادين على حدود بحيرة والدن العذبة حيث منح ثورو الإذن لكى يبنى لنفسه كوخا . وقام ١٨٤٥ أنم ثورو بناء بيته الجديد الذي عان فيه مدة تزيد على العامين حياة أقرب إلى معيشة الرهبان والنساك . لم يكن يحصل على أى معاش ولذلك اعتمد تماما على نفسه في فلاحة الأرض وزراعة الطعام الذى والنساك . كمان يومه محتشدا بالعمل المتواصل منذ مطلع الشمس حتى مغربها . وكان يسير على قدميه يوميا إلى

مدينة كونكورد ، وفى طريقه كان يتجاذب أطراف الحديث مع العال الإيرلنديين القائمين على إنشاء خطوط السكك الحديدية . وكثيرا ما كان بجلس أمام كوخه ويدعو نذارة للجلوس معه ومناقشة الأمور العامة ، أو بحدف بقار به عبر البحيرة ، أو يسير فى الغابات متأملا حياة النباتات والحيوانات . وكان يسجل كل ملاحظاته اليومية فى كراسة معه وذلك أثناء سيره الوئيد على ضفاف نهرى كونكورد ومبريماك .

لم يكن ثورو يفصل بين حياة الفكر وحياة العمل . فها في نظره وجهان لعملة واحدة . كان يعمل في فلاحة الأرض وإنماء النباتات كماكان ينسي فكره ويطوره تماما . فعلى الرغم من عزلته الجغرافية عن المحتمع ، لم يكن منعزلا فكريا عن تيارات الحياة المعاصرة . فقد اندلعت الحرب المكسيكية عندماكان يقضي عامه الثاني في والدن . وأثارت معها قضية الرق - والعبودية . عندئذ أعلنها ثورو صريحة أنه لا يمكن أن يؤيد حكومة تطبق مبدأ الرق وطبق كلامه عمليا عندما رفض دفع الضرائب المستحقة عليه مما أدى إلى سجنه . ولكن أفرج عنه في اليوم التالى عندما دفعت عمته استحقاقات الحكومة . ولم يكن ثورو راضيا عن سلول؛ عمته بالمرة . ظل على موقفه الصريح الرافض من السلطة عندما ألتي سلسلة محاضرات بعنوان ، العصيان المدنى ، نشرت فيما بعد كمقالة في محلة دورية « أوراق الجال » عام ١٨٤٩ . هاجم فيها المواطنين الذين لا يتحدون حكومتهم إذا فرضت عليهم بعض القوانين التي لا تتمشى مع المبادئ التي آمنوا بها وعاشوا من أجلها ، لأنه يتحتم عليهم التعبير عن وجهة نظرهم حتى ولو بأسلوب سلى غير مدمر وقد تأثر كل من تولستوى وغاندى بما جاء في هذه المقالة الشهيرة . في سبتمبر ١٨٤٧ ترك ثورو والدن بعد أن أكمل مخطوطه a أسبوع على ضفاف نهرى كونكورد ومبريماك a + لكنه لم يوفق في نشره فعمل في مصنع أبيه للأقلام الرصاص ، وعاد للعيش في منزل إيمرسون الذي كان في ا أورباً في ذلك الوقت. وعندما نشر المخطوط عام ١٨٤٩ امتدحه النقاد، ولكن توزيعه لم يزد على ماثتي نسخة . عندئذ أدرك ثورو أنه لن يستطيع أن يعيش من قلمه فاشتغل بأعمال بناء المنازل والطلاء والنجارة وغيرها من الحرف اليدوية الشاقة . وكانت المرة الأولى التي أثبت فبها مهارته الاقتصادية عندما ابتكر مادة أفضل من الجرافيت أنتجها في مصنع أبيه واستطاع بها أن بحتكر سوق أقلام الرصاص . لكن لم يشغله هذا عن مواصلة جولاته المعتادة في الغابات والأودية . مع تسجيل مشاهداته وملاحظاته بأسلوب علمي منظم . وقام برحلات إلى غابات مين عام ١٨٤٦ ثم كرر زياراته لها وأيضا كيب كود ١٨٤٩ ، ثم إلى كندا في عام ١٨٥٠ مع إليري تشاننج ، ثم إلى نيويورك عام ١٨٥٦ حيث زار وولت وينمان الذي كان ثورو يكن لشعره إعجابا عظما . ظل ثورو على تعاطفه مع العبيد وطالما أقلقه قانون هروب العبيد الذى صدر عام ١٨٥٠ وأوقع عقوبات. صارمة على كل من يساعد عبدا على الهروب إلى كندا . كرس ثورو قلمه ولسانه للدفاع عن هؤلاء العبيد البؤساء ونطرق به الأمر إلى دراسة الأوضاع الاجتماعية بصفة عامة وخاصة البظروف الاقتصادية التي كانت تتحكم في حياة العال في المصانع والمناجم . حاضر محللا العوامل الاجتماعية والسياسية التي قضت على روح العدالة الإنسانية في محاضرة بعنوان ه الرق في ماساتشوستس ، عام ١٨٥٤ ، ثم كتب دراسة بعنوان ، الحياة بدون مبدأ ، نشرت عام ١٨٦٣ بعد وفاته . وظل ثورو طوال حياته يسجل مذكراته يوميا بناء على نصيحة إيمرسون له عام ١٨٣٧ . كانت مذكراته زاخرة بالتحليل النفسي للذات الإنسانية . وارتباط هذه الذات بالطبيعة . أما

كتاباته – سواء التي نشرت أو التي لم تنشر – فكانت تسجيلا لرحلاته وجولاته ، واحتوت على النثر والشعر في نفس الوقت . كما نجد في « أسبوع على ضفاف نهرى كونكورد ومر بماك » و «والدن : أو الحياة في الغابات » ١٨٥٤ التي يناقش فيها نظريته في العلاقة ذات الأبعاد الثلاثة بين الإنسان والمحتمع والحكومة بالإضافة إلى وصفه لحياته على شاطئ محرة والدن .

بعد وفاته نشر فی عام ۱۸۹۳ کتاب له بعنوان « رحلات » بحتوی علی تسع مقالات کتبت فی فترات متباعدة وکان بعضها عبارة عن محاضرات مثل « التفاح المری » و « غابات مین » و « کیب کود » و » یانکی کندا » التی یصف فیها رحلته إلی مونتریال وکیوبیك ومونتمورنسی وسانت آن ، کیا بحتوی الکتاب أیضا علی مقانة ثورو الشهبرة « العصیان المدنی » . ثم نشرت مختارات من مذکراته فی أربعة کتب : « الربیع المبکر فی مساتشوستس » ۱۸۸۱ و « الصیف » ۱۸۸۸ و « الشتاء » ۱۸۸۸ و « الخریف » ۱۸۹۱ کیا قام ه . س . سولت بنشر مختارات من أشعاره عام ۱۸۹۹ بعنوان ه أشعار الطبیعة » وفی عام ۱۹۰۹ نشرت معظم کتاباته فی عشرین محلدا .

لعل الأثر الذي مارسته فلسفة ثورو على الفكر الأمريكي الذي تسلل إلى مضامين معظم الأعهال الأدبية . هذا الأثر يرجع إلى فكره المتناسق والخالى من التناقض تماما . فهو يعتقد أن الحكومة المثلى هي الدولة التي تحكم . و سذا يتفق تماما مع مفهوم جيفرسون للدبمقراطية . لم يكن من دعاة الفوضوية كما قد يتبادر للذهن لأول مرة بسبب الحياة البوهيمية الطبيعية التي عاشها . ولم يؤيد التفكر الثوري في كل مظاهره بل كان من دعاة احترام الحربة الشخصية والمحافظة على الكيان الذاتي والفردي للإنسان الذي بجب أن يعيش بوحي من ضميره . كان ثورو على استعداد لتحدى الأغلية إذا فقدت الإبمان بالقيم والمبادئ فعلى الرغم من إبمانه بالديقراطية فإنه كان يؤمن بأن الحق نيس دائما مع رأى الأغلبية التي تحتاج إلى التقويم من حين لآخر . كانت فل الموقت النائب الواقعي لفلسفته يوضح أن الدستور على الرغم من أجل الأغراض العملية الطارئة . لكن في الوقت نفسه كان الحائب الواقعي لفلسفته يوضح أن الدستور على الرغم من أخطائه لا بأس به ويصلح لكي يكون نقطة أنطلاق بلى المستقبل وخاصة إذا تخلص من سبياته . ويعتقد ثورو أن الإنسان مخلوق ناقص ولكن هذا لا يمنعه من السعي نحو الكال . أثر هذا المفهوم على الأدب الأمريكي وبرز في شخصيات معظم الروايات ومضامين أغلب القصائد والمسرحيات . فالحياة الحقة تتمثل فقط في تحقيق الذات بطريقة أو بأخرى . وإذا كان ثورو قد عاش بدون أي نوع من الملكية الشخصية أو الدخل الثابت فإنه لم يدع إلى الزهد أو رفض الحياة المحادة .

### انجازه الأدنى:

أما من الناحية الأدبية فيعد أسنوب ثورو من أفضل الأساليب التي عرفها الأدب الأمريكي من حيث التحكم في الحملة وحشدها بالمعنى دون أن تفقد جالها اللغوى. كان يشبه إيمرسون في تركيزه على الفكرة أما تقسيم الموضوع إلى فقرات فتابع لتطور الفكرة . أما شعره الذي لم يقرأه أحد في وقته . فيعتبره النقاد الآن متقدما

بمراحل عدة من عصره. جمع فى مضمونه وشكله ملامع الشعر الميتافيزيتى الإنجليزى ممزوجة بالأساليب الاغريقية القديمة. فلم يقرض الشعر طبقا للأوزان والقوافى التقليدية، بل اهتم أساسا بالصورة الجريئة التى قامت بدور الوحدة الأساسية للقصيدة كنها. وبذلك مهد الطريق لقصائد إميلى ديكنسون التى كتبتها فى مرحلة متأخرة من عمرها، وفى الوقت نفسه سبق المدرسة التصويرية أو الإبماجية الشعرية التى سادت القرن العشرين بزعامة إيمى لويل وازرا باوند وغيرهما من شعراء المدرسة.

يتمثل أعظم ميراث تركه ثورو ، فى أفكاره التى ربما لا تشكل فلسفة متكاملة بالمعنى الفنى للكلمة . لكنه بصفة عامة كان يؤمن بضرورة القيم الأخلاقية التى تترسب فى وجدان الفرد وعقله بحيث لا يستطيع الاستغناء عنها أبدا . وبحكم أنه أحد زعماء الفلسفة الترانسيدنتائية فقد أوضح أن هذه القيم المجردة تجد لنفسها تجسيداً ملموسا فى الطبيعة البكر التى لم تفسدها يد بشر . ولذلك كلما كان الإنسان قريبا من الطبيعة ومولعا بها ، كان ملموسا فى الطبيعة والخير والجال . وعلى الرغم من أن ثورو لم يرفض الملكية المادية فإنه اعتبرها مجرد وسيلة إلى غاية أبعد وأسمى تتمثل فى الإشباع الفكرى والروحى للإنسان . كان متفقا نماما مع جيفرسون فى أن أرواح الناس أهم بكثير من سبطة الدولة المفروض فيها أن تخدمهم لا أن تتسلط عليهم . وهذا بمنحهم الحق فى مقاومة الدولة عندما تنتقل من ممارسة السلطة كخدمة وطنية إلى فرض التسلط كإجراء تعسنى .

لم يقتصر تأثير ثورو على الأدب والفكر فى أمريكا ، بل تخطى الحدود إلى أوروبا وآسيا . فنجد كتابه والدن " وقد أصبح أحد النصوص التى يتحتم على أعضاء حزب العال فى بريطانيا أن يدرسوها ويستوعبوها جيدا . كما كان الأديب الروسى تولستوى من أشد المعجبين بأفكار ثورو ويبدو أنها كانت من الدوافع التى أدت به إلى التخلص من محتلكاته ، ورفضه مسايرة التقاليد الاجتماعية الفاسدة فى أواخر عمره . أثرت مقالة ثورو المعصيان المدنى " على غاندى عندما قرأها فى سجن بريتوريا عيث جعل منها الأساس الفكرى لحركة المقاومة السلبية السلمية التي تزعمها لتحرير الهند من الاستعار البريطانى . وهذا دليل على أن فكر ثورو كان ملتزما بالإنسان فى كل زمان ومكان . هنا تكن أصالته وعمقه وخصوبته وقدرته على الانتشار والاستمرار . ولنا أن نتصور مدى تأثيره على أدباء أمريكا سواء على معاصريه أو الذين جاءوا بعده ، إذا أدركنا انتشار مثل هذا التأثير إلى الفكر الإنساني على نطاق العالم كله .

على الرغم من أن أفكاره لم تكن جديدة كل الحدة - وهذا شيء ليس بالغريب بالنسبة لمعظم الأفكار الإنسانية - فإنه أضاف إلى الفكر العالمي لمسة منعشة ومتحررة من قيود المحتمع التقليدي الذي عاش أسير عاداته المتوارثة . فقد آمن بأن تاريخ البشرية هو تاريخ بحرر الإنسان . وأن ثراء الإنسان لا بقاس بعدد الممتلكات الي يجوزها بالفعل ، وإنما يقاس بالأشياء التي رفض امتلاكها . فالثراء الداخلي للإنسان لم يهيم كثيرا بالثراء الحارجي له و وهذا مبدأ له دلالته الخطرة في محتمع بهض على أسس النجاح المادي مثل المحتمع الأمريكي . ولا عجب في أن تجدد معظم شخصيات الروايات والمسرحيات الأمريكية تسعى جاهدة لتحقيق هذا الثراء الداخلي بعد أن عجز الثراء الخارجي عن إشباعها . فلا شك أن هناك شيئا من ثورو في معظم أدباء أمريكا إن لم يكن فيهم

James Thurber

32

# جيمس ثيربر

44

(1971 - 1498)

يعد جيمس ثيربر رائد الأدب الفكاهي الساخر بين الأدباء الأمريكيين المعاصرين الذين تناولوا المجتمع الأمريكي بالتحليل والفحص ابتداء من الثلاثينيات وحتى نهاية الخمسينيات. فقد وجد ثيربرأن مزج الفكاهة بالحنيال يمكن أن يزود الأديب بسلاح فعال ومؤثر في القارئ الذي لابد أن يغير نظرته إلى الحياة إذا ما تشرب روح الفكاهة ذات الأفق الحيال الواسع. وهدف الفكاهة ليس في التسلية والضحك، فهي نظرة جادة وشاملة وثاقبة تمكن الإنسان من رؤية الحياة بمقائقها العاربة، وبالتالي فهي قوة تصحيحية تحرص دائما على أن تسير الأمور في المجتمع في مجراها الطبيعي والمنطق والمعقول. والمفكر الاجتماعي الذي لا يملك هذه القوة لا يستطيع أن يتبين الحركة الحقيقية للمجتمع لأن نظرته ستكون محدودة بزاوية معينة. والإنسان – في نظر ثيربر – مخلوق كوميدي فكاهي في جوهره، ولكن تفاهات الحياة اليومية هي التي تجعله يظن في نفسه أنه بطل مأسوى. مثل هذا الظن يصلع مادة خصبة للكوميديا والفكاهة.

ولد جيمس ثيربر بمدينة كولومبس بولاية أوهايو . يحكى عن طفولته وصباه المبكر فيقول : إن عائلته كانت نموذجاً مثالياً للعائلات التي لا تعرف في حياتها سوى السطحية والعبث والتفاهة . وهذا يدل على أن نظرته الثاقبة بدأت منذصباه المبكر الذي لم يفقد فيه روح الدعابة التي اشتهر بها بالرغم من الحادث المؤلم الذي وقسع لإحدى عينيه وجعلها تفقد البصر تقريبا . فهذا الحادث لم يقعده عن ممارسة حياته بطريقة طبيعية فالتحق بجامعة اوهايو في عام ١٩١٣ ورفض طلب تجنيده عندما اندلعت الحرب العالمية الأولى بسبب ضعف بصره . فاشتغل في كولومبس عام ١٩١٩ . وحتى عام ١٩٢٧ عمل عبراً صحفياً في كل من كولومبس ونيويورك وباريس . ثم رأس تحرير بجلة والنيويوركره ولكنه لم يحتمل قيود العمل الإدارى فاستقال لكى يتفرغ لكتابة القصص القصيرة والمالات لنفس المجلة التي استفادت من إدارته لها ، وزاد توزيعها بسبب الشخصية المميزة والأسلوب المتبلور .

واللون المحترم الذي حازته في نظر القراء.

يعتبر معظم النقاد كتابات ثيربر على أنها أكثر الإضافات أصالة إلى تراث الأدب الأمريكي وخاصة فها يتصل بروح الفكاهة والخيال. أما عن أسلوبه فقد امتاز بالوضوح والتحديد والسلاسة مع إدراك عميق لإبقاعات النثر الأمريكي. تفوق على كتاب جيله الذين عالحوا نفس المضامين عندما لم يلجأ إلى الحيل اللفظية التي تثير الضحك من خلال النكات والقفشات . ولذلك لم يتأثر أدب ثيربر بمرور الوقت لأنه عالمج دائما الموقف الإنساني في خصائصه الأصيلة الثابتة . أما النكات والتلاعب بالألفاظ وغير ذلك من الحيل السطحية عــد الكتاب الآخرين ففد اندثرت بمرور الزمن لأن التلاعب بالألفاظ وبالنكات مرتهن بعصره ويفقد دلالته بمروره . أما أصالة روح الفكاهة عند ثيرير فتنبع من النظرة الفلسفية الناضجة والمحددة والثاقبة . والإحساس الإنساني الشامل المدرك لضعف النفس البشرية مما يفسر إقبال الجمهور على أعاله برغم مضي نصف قرن على بعضها . وبرغم روح السخرية التي تحمل أحيانا لمسات من المرارة واليأس من تطور الإنسانية إلى الأفضل . من الأفكار التي تميزت بها كتاباته أنه أحال الحنس من عاطفة ناعمة متناغمة إلى حرب سجال بين الحنسين. وغالبًا ما ينتصر فيها الجنس اللطيف الذي يتصوره الناس ضعيفًا. وامتدت كتابات ثهربر لتشمل كل الهفوات والسخافات الإنسانية ، ولكن كان قلمه رقيقًا ذكيا بحيث امتزجت السخرية بالحب . فهو يحب الإنسان برغم كل تفاهاته وصراعاته . وكما عرف ت . س . إليوت الشعر بأنه أحاسيس الشاعر عندما تتشكل من خلال تفكيره الهادئ المتزن ، فقد عرف ثيربر روح الفكاهة بأنها فوضى العواطف عندما يفكر فيها الأديب. بنفس الهدوء المتزن . وعلى الرغم من أن هذه الفوضى هي التي تتعامل مع الضحك وتثيره على الفور . فإن القدرة على تنظيمها فكريا وعقليا هي التي تملك إمكانية التأثير المستمر على القارئ.

لم تقتصر قصص ثيربر القصيرة على عنصر الفكاهة بل مزجته بعالم الخيال الرحب الذى يعكس على الواقع أضواء حادة وجديدة لم يعرفها من قبل. فالخيال ليس هروبا من حتميات الواقع بل إثارة أفكار جديدة تحطم الحدود التقليدية للواقع وتغير من خصائصه بحيث يمكن أن يحاكي مثاليات الخيال، إذا سار تطوره في طريقه الصحيح. وفي بعض قصصه الأخرى يدور المضمون حول المواقف المرعبة التي تنتمي إلى عالم الموت والأشباح. كان ثيربر حساسية خاصة تجاه المحاوف الحفية، والصراعات الصامتة التي تنهش الإنسان من المداخل؛ وهذه الحساسية منحت البناء الدرامي عنده شخصيته المميزة التي تجسد العلاقة العضوية بين الظاهر الاجتهاعي للإنسان والكيان السيكلوجي له. وهذا الاتجاه يتجلي في قصة «الحياة السرية لولترميتي» التي تجسد العالم الخيالي لرجل عادى جدًّا يحلو له دائما أن يحيط نفسه بهالات البطولة الوهمية وبجتر في خياله كل أعال البطولة الخارقة التي العدى جدًّا بحلو له دائما أن يحيط نفسه بهالات البطولة الوهمية وبجتر في خياله كل أعال البطولة الخارقة التي المحدد أن يقوم بها.

جمع ثيربر بين كتابة المقالة والقصة وبين رسم الشخصيات الكاريكاتيرية التى استمدها من عالم الإنسان والحيوان على حد سواء . وقد اعتبر النقاد الصور واللوحات والشخصيات التى رسمها ثيربر مكملة للشخصيات التى وردت فى قصصه ولقطاته . ولكن ثيربر نفسه لم يهتم كثيرا بلوحاته ورسوماته واعتبرها بجرد حرفة لكسب المال ، على الرغم من نجاحه فى هذا المجال أيضا . من هذه الرسومات : كلب البحر المسترخى فى غرفة النوم ،

والكلاب انعنيدة التي تتصرف بمنتهى الاحترام والتقدير لنفسها ، والنساء اللاتي يكشفن عن أغراضهن الخفية في ممارسة سلطاتهن على الرجال ، والرجال الذين يعلنون الثورة فقط في حالة سكرهم البين . كل هذه الشخصيات الكاريكاتيرية التي رسمها ثيربر في لوحاته بخطوط بسيطة واضحة ، أصبحت الآن من الشخصيات والنماذج الشائعة في الصحافة الأمريكية في القرن العشرين . لكن مع بداية الأربعينيات كانت قوة إبصار ثيربر قد ضعفت لدرجة أصبح فيها عاجزا عن الاستمرار في رسوماته . ومع ذلك كان إنتاجه في هذا المجال كافيا لكي يحدد لرسامي الكاريكاتير والكارتون النماذج التي يمكن أن يرسموا على نمطها . فقد ثرك ثيربر بصهاته واضحة في هذا المجال لدرجة أن معظم الصور التي أنتجها الآخرون بعده جاءت نقليداً لرسوماته التي عرف بها في هذا النوع من الرسم الفكاهي .

من أشهر كتابات ثيربر: كتاب «هل الجنس ضرورى ؟ « الذى اشترك فى كتابته مع ١. ب . هوايت عام ١٩٢٩ ، و«البومة فى غرفة النوم ومطبات أخرى » ١٩٣١ ، و«كلب البحر فى غرفة النوم ومطبات أخرى » ١٩٣٧ ، و«كلب البحر فى غرفة النوم ومطبات أخرى » ١٩٣٧ ، و«اترك عمره» ١٩٣٥ ، و«اترك عقلك جانبا » ١٩٣٧ ، و «الحيوان الذكر » وهى مسرحية كتبها عام ١٩٤٠ بالاشتراك مع إليوت ناجنت ، و «مرحبا بك فى عالمي » ١٩٤٧ ، و «رجال ونساء وكلاب » ١٩٤٧ ، و «الغزال الأبيض » قصة خيالية للأطفال ١٩٤٥ ، و «الوحش الذى يكن داخلى وحيوانات أخرى « ١٩٤٩ و «ألبوم ثيربر» ١٩٥٧ و «كلاب ثيربر » ١٩٥٥ أما عن كتابه الأخير الذى يضم مجموعة مقالات بعنوان «فوانيس ومهاميز» فقد نشر عام وفاته ١٩٦١ .

لعل من أهم الأفكار التي ابتكرها ثيربر ورسخها في تراث الأدب الأمريكي ، أن الصراع الإنساني الحقيق لا يدور بين الدول ، أو بين الحاكم والمحكوم ، أو بين الفقراء والأغنياء ، أو بين الآباء والأبناء ولكنه يدور بين الرجل والمرأة . لذلك يتحتم على الأدب الإنساني أن يتوغل في أبعاد هذه العلاقة الخصبة الغريبة التي تحمل في طيائها الحفط الذي سلكته وتسلكه الإنسانية على مر تاريخها . فكل الصراعات الأخرى هي نتيجة حتمية للصراع الحنى الذي يدور بين الرجل والمرأة في عاولة مميتة لسيطرة أحدهما على الآخر . أما الحب فهو الوأجهة البراقة التي يبرر بهاكل منها تصرفاته . وغالبا ما ينهزم الرجل في هذا الصراع الأزلى الأبدى . لكن المرأة توهمه بالمحافظة على كبريائه حتى يتصور أنه المنتصر . لذلك يستمر في أوهامه وأحلامه البطولية بينا تستمر المرأة في ممارسة سلطانها الحنى عليه . وحتى في الحالات التي ينتصر فيها الرجل ، ندرك أن انتصاره كان نتيجة لخطأ ارتكبته المرأة في حسابات المعركة وليسي نتيجة لقدرته الذاتية .

كانت هذه الأفكار الاستفزازية التى احتوتها كتابات وقصص جيمس ثيربر بمثابة الدفعة الدائمة التى حافظت على إقبال القراء عليها , فقد استخدم قدرته الفكاهية والخيالية فى تجسيد هذه الخصائص التى تزخر بالنظرة الثاقبة الجدية وهى خصائص لاتتأثر باختلاف الزمان أو المكان .

44

# Hamlin Garland

 $(198 \cdot - 147 \cdot)$ 

هاملين جارلاند كانب قصة قصيرة وروائى أمريكى استطاع أن بجسد فى أعاله الحياة القاسية والخشنة التى عاشها فلاحو الغرب الأوسط فى أمريكا. وقد أدى به هذا الاتجاه إلى التأكيد على القيمة الاجتاعية للقصة . فهى ليست للنسلية أو النرفيه لأن ها وظيفة أهم من هذا بكثير . إنها صرخة مستمرة من أجل العدالة الاجتاعية . لذلك اعتبر النقاد جارلاند من أبرز رواد الواقعية فى الأدب الأمريكى . فلم يترك لمحة من لمحات الواقع الذى عاشه بالفعل إلا وضمنها رواياته لدرجة أنه وضع العنصر التسجيلى فى أحيان كثيرة فوق حتميات الشكل الغنى . وتحولت بعض رواياته إلى مناداة بالإصلاح الاجتماعي والاقتصادي . فكثيراً ما طغت شخصية المصلح الاجتماعي على الروائى الفنان داخله مما أدى إلى تجاهل النقاد له وعدم تقييمهم لأعاله . وطالما نادى بأن الحقيقة هي خاصية أسمى بكثير من الجمال ، وأن الهدف الأسمى للفنان يتركز فى أن يمد ارض العدالة إلى أبعد الآفاق الممكنة . طبق جارلاند هذه المبادئ فعلاً فى رواياته التي تميزت بقوة الوصف وأصالة التصوير ولكنها فقدت الممكنة . طبق جارلاند هذه المبادئ فعلاً فى رواياته التي تميزت بقوة الوصف وأصالة التصوير ولكنها فقدت البريق الجهالية لأنها تعد تسجيلاً مباشراً لعصر اندثر . ولعل شرارة الحياة الكامنة فى رواياته هى التي تجعلها تسحق القراءة حتى الآن .

ولد هاملين جارلاند فى بلدة ويست سالم بولاية ويسكونسن . كانت أسرته دائمة الترحال منذ عام ١٨٦٩ عندما انتقلت إلى ولاية أيوا . وبعد اثنى عشر عاماً انتقلت مرة أخرى إلى الغرب حتى حدود داكوتا . لكن جارلاند قرر أن يستقل بنفسه وأن يبحث عن عمل له فى إلينوى وويسكونسن . أراد أن يكمل تعليمه مستخدماً فى ذلك دخله من عمله لكن جامعة هارفارد رفضت قبوله فبدأ مرحلة تعليم نفسه بنفسه ، قضاها فى المكتبة العامة ببوسطن حيث قرأ أعال داروين ، وهكسلى ، وهلمهولتز ، وهاكل ومعظم الكتاب الأمريكيين . فى عام

1۸۸٤ تمكن من الالتحاق بمدرسة بوسطن لعلوم اللغة والخطابة ، ثم أصبح مدرساً فيها . كون صداقات في تلك الفترة مع أعظم أدباء العصر وكتابه وعلى رأسهم الروائى وليام دين هاولز . فقد ساعدوه وشجعوه على إلقاء محاضرات فى بوسطن وفى ضواحيها فى موضوعات فنية وأدبية شنى تبدأ من ما بكل أنجلو إلى جوكين ميللر . كما قام بعرض الكتب الجديدة فى مجلة ه ترانسكربت « ببوسطن .

و عام ١٨٨٧ عاد جارلاند إلى الغرب لكى يتفقد أحوال عشيرته وذلك بعد أن تشبع بالنظريات الاشتراكية التي نادى بها هنرى جورج و الروايات الواقعية التي كتبها وليام دين هاولز مما فتح عينيه على الحياة القاسية والحجافة والشاقة التي بجياها فلاحو الغرب الأوسط في أمريكا . عندثذ تأكد أنه حصل على مادة خام تصلح لقصص تنادى بالعدالة الاجتماعية التي لم يتمتع بها هؤلاء الفلاحون . عاد إلى بوسطن نكى يكتب اللقطات والقصص التي جمعت بعد ذلك في كتاب بعنوان وطرق الرحيل الرئيسية والمحالة الموب واقعى يتناقض تناقضاً القصص الأولى في الأدب الأمريكي التي تحمل اللون المحلى والحلفية الإقليمية في أسلوب واقعى يتناقض تناقضاً أمام خلفية غاية في الجهامة مما أثار ضده النقاد والقراء الذين اعتادوا الأسلوب الرومانسي في الرواية . فقد ظهر أمام خلفية غاية في الجهامة مما أثار ضده النقاد والقراء الذين اعتادوا الأسلوب الرومانسي في الرواية . فقد ظهر الفلاح لأول مرة ضحية للأعاصير والآفات الزراعية التي تلتهم مجهود العام كله ، بينا ترفض الطبقات الاجتماعية الأخرى مساعدته مما يجعله بقع تحت طائلة الدبون والحجوزات . ومع ذلك تركز القصص على الجانب الخير في طبيعة هؤلاء الفلاحين الذين فشل البؤس في أن يجعلهم خارجين عن المجتمع . في قصة والغربان و بجد سردا المعطف الذي يسبغه فلاحو القربة على صحفي وزوجته . وفي قصة وزوجة الرجل الفيب و تمكن الزوجة من المعتمع القرية في زوجها الذي كان يدبر مصرفاً وأضاع أموال الفلاحين عاقته في مضار بات سوق المؤالة .

جمع جارلاند مجموعة أخرى من القصص المشابهة فى كتاب وأهالى البرارى ، ١٨٩٧ . وفى و غراميات على جانب الطريق، ١٨٩٧ . وقد مدح وليام دين هاولز كتاب وطرق الرحيل الرئيسية ولكن الجمهور لم يتقبله بسعة صدر نظرا للصورة الكثيبة المظلمة التى قدمها لحياة الفلاحين الذين غالباً ما ظهروا فى الروايات الأخرى على أنهم مخلوقات الله السعيدة التى ترعى فى جنته طوال النهار . لم يعبأ جارلاند بجفاء الحمهور بل استمر فى نفس الاتجاه وبنفس الإصرار الذى ينادى بالإصلاح الاجتاعى والاقتصادى . فى عام ١٨٩٧ نشر ثلاث روايات تكشف أساساً عن الفساد السياسى السائد فى المجتمع الأمريكى : وعضو البيت الثالث ، و وجاسون إدواردز ، و «فساد الوظيفة» .

فى عام ١٨٩٣ انتقل جارلاند إلى شيكاغو وأسس الجاعة الأدبية التى عرفت باسم «سكان الصخرة» وتكونت من أدباء الغرب الأوسط لتنادى بنفس اتجاهات جارلاند. وفى عام ١٨٩٤ نشر مجموعة مقالات بعنوان «أصنام محطمة» حاول فيها الوصول إلى نظرية أدبية أسماها «الجوهرية» وهى قريبة إلى حد كبير من واقعية هاولز. قامت على عنصر الملاحظة الدقيقة ، والوصف التفصيلي . لكنه تجاوز نظريات هاولز عندما أكد أن اهتها الأدبب ليس مقصوراً على الطاهر السطحي للحقيقة ، وعليه أن يتوغل إلى الدلالات الميتافيزيقية

والسيكلوجية التي تعبر عنها الواقعية الظاهرية . بذلك يقترب جارلاند كثيراً من الروائيين الطبيعيين في فرنسا بل إنه قال : إن على الروائي أن يعكس الملامح السلبية السيئة والجوانب الإيجابية الطبية على حد سواء . فليست وظيفته مقصورة على تجسيد السلبيات فقط . وعلى الرغم من أن جارلاند فشل في تطبيق هذه النظرية المتكاملة على أعاله ، فإنها أثرت على الجيل الواقعي التالى في الرواية من أمثال ستيفن كرين ، وإ . و . هاو ، وهارولد فريدريك . بن يمكننا القول بأن اعتقاد جارلاند بأن البيئة هي العامل الأساسي والفعال في تشكيل حياة الإنسان قد مهد الطريق للمدرسة الطبيعية التي ازدهرت عندما أوشك القرن التاسع عشر على الانتهاء ، وهي المدرسة التي من ستيفن كرين ، وفرانك نوريس ، وثيودور درايزر .

في عام ١٨٩٥ كتب جارلاند رواية «روز داتشرز كولى» التي يعتبرها النقاد أفضل روايات جارلاند فكرا وفئاً. فهي تدور حول فتاة ريفية من ويسكونسن تحاول الحروب من جو الكآبة الفكرية ، والقحط الروحي المحيط بها في المزرعة ، إلى جامعة ويسكونسن حيث تدرس وتنمي عقلها ثم إلى شبكاغو تحقيقاً لحملها الذي يدفعها إلى احتراف الكتابة والأدب. وترفض الزواج على أساس أنه يشكل عقبة في طريق مستقبلها الأدبي ولكنها تغير تفكيرها بعد ذلك . من الواضح أن جارلاند استغل كل معلوماته عن المجتمع المعاصر لكي يضعها في مواجهة بطلته . كان جارلاند – على غير عادته – حريصاً على بناء الروايه ، وجال الأسلوب واعتبرها النقاد الرواية التي مهدت للحركة الواقعية في الرواية الأمريكية ، وبررت في الوقت نفسه الفهم الذي قابل به جارلاند أعال كتاب الجيل التالي من أمثال ستيفن كرين . لكن بعض النقاد وجدوا أن نهاية الرواية كانت رومانسية أكثر عمل مضمونها الواقعي ، وشخصية البطلة الناضجة المتكاملة ، وصور الحياة الأدبية في شبكاغو في أواخر القرن .

ونكى يحقق الشعبية التى كان بحلم بها ، كتب جارلاند عدة روايات عن الهنود الحمر والغرب الأقصى حتى يكتسب حب الجمهور . ويبدو أن حاسه للإصلاح الاجتاعي والاقتصادي اندثر وتلاشي . ومن سخريات القدر أن هذه الروايات التى استغرقت اثني عشر عاماً حازت على شعبية ساحقة على الرغم من أنها كتبت للتسلية فقط وتقل في المستوى كثيراً عن أعاله المبكرة . فهي زاخرة بالشخصيات النمطية التقليدية والحبكات الرومانسية المبالغ فيها ، أما الواقعية العلمية فقد تلاشت إلى لمحات لا تكاد تظهر . من أشهر هذه الروايات «قائد كتيبة الحصان الرمادي » ١٩٠٧ التى تدور حول مظاهر الاستغلال التي يمارسها رجال الحدود ورعاة البقر ضد هنود سنيوكس الحمر . بذلك يمكننا القول بأن جارلاند لم يستطع الهروب من نظرته الاجتماعية الواضحة حتى في هذه الروايات الرومانسية التقليدية . ولكن الفكر كان هزيلاً كما كانت الشخصيات تمطية وسطحية وغير مفنعة . من روايات تلك الفترة «هيسبر» ١٩٠٣ التي تعالج مشكلات العمل بين عال المناجم ، و «سحر المال» من روايات تلك الفترة على مضمون رومانسي يدور حول علاقة مقامر بامراة من الغرب الأوسط . و«كافانو : حارس الغابة » ١٩٩١ التي تعد أكثر رواياته رواياته رواية واقعية عن رعاة البقر في الغرب الأقصى ، و «ابنة عامل الغابة» ١٩٩١ الرواية الرومانسية التي تتخذ من ولاية كولورادو خلفية لها .

منذ أواخر القرن التاسع بدأ جارلاند في الاهتمام بتسجيل سيرته الذانية بأسلوب أدبي . فقد اعتبر نفسه أحد

الرواد الأوائل الذين استكشفوا المجتمع الأمريكي طولاً وعرضاً. وانتهت هذه المجهودات إلى نشره كتاب «ابن الحدود الوسطى « ١٩٩٧ الذي وصف فيه مغامراته وخبراته في الغرب الأوسط وأكد فيه نظرته الاجتماعية الصارمة التي كانت سبباً في رفض رواياته الأولى من الجمهور ، والتي سجلت له في الوقت نفسه ريادته للاتجاه الواقعي الطبيعي. فقد بلور الحياة في البراري والسهول ، والصعاب التي تجعل الرجال والنساء يبلغون سن المشيب قبل الأوان ، والسياسة الجشعة الأنانية التي يتبعها أصحاب الأراضي لكي يجبروا الرجال من أمثال جارلاند الأب على الكفاح من أجل السادة اللاهثين وراء ما أسموه بالحدود الجديدة النائية .

أثبع جارلاند هذا الكتاب بآخر من نوعه بعنوان ه ابنة الحدود الوسطى ه ١٩٣١ الذي يعتبر تكملة له ونال عليه جارلاند جائزة بوليتزر. شجعه هذا النجاح على الاستمرار في هذا النوع من التأليف فكتب ه صناع الطرق في الحدود الوسطى « ١٩٢٨. قال الناقد آرثر هوبسون في الحدود الوسطى » ١٩٢٨. قال الناقد آرثر هوبسون كوين : إن هذه الكتب الاربعة تشكل ملحمة الهجرة ، والصراع ، والإحباط في الغزو المستمر لطبيعة لا ترحم ، والإصرار الإنساني في مواحهتها . وهي ملامح لا يمكن لأى مؤرخ للأدب أو للحياة أن يهملها . عندما انتقل جارلاند من نيويورك إلى كاليفورنيا عام ١٩٣٠ واصل إنتاجه الأدبي فكتب «لقاءات على جانب الطريق » ١٩٣٠ و «أصدقاء على الدرب » ١٩٣٠ . و «أصدقائي من الأدباء المعاصرين » ١٩٣٢ ، وهجران ما بعد الظهيرة » ١٩٣٤ . وكلها كتب اعتمدت على ذكرياته وسيرته الذاتية . كما كتب كتابين في علوم الروح واننفس : «أربعون عاماً من البحث النفسي » ١٩٣٦ ، «سر الصلبان المدفونة » ١٩٣٩ . أي أنه في يترك القلم حتى آخر سنة من عمره . وهذا دليل على أن الكتابة الأدبية كانت رسالة عمره التي كرس من أجلها كل وقته وجهده وفكره . ولم يؤثر على مكانته في تراث الأدب الأمريكي سوى اهنامه الزائد عن الحد بالإصلاح الاجتاعي والاقتصادى ، وبحثه عن الشعبية عند قراء التسلية والترفيه . أما فيا عدا ذلك فقد أضاف إنجازات لا تنكر إلى الرواية الواقعية الطبيعية في الأدب الأمريكي .

34

(1970 - 1918)

راندل جاريل شاعر وناقد له نشاط أكاديمي في تدريس الأدب بالجامعات الأمريكية . مارس أيضاً كتابة الرواية . ولكنه لم يكتسب شعبية ضخمة بسبب صعوبة شعره بالنسبة للقارئ العادى الذي لم يتعود الصور الشعرية المتداخلة والمتقطعة بمهارة حرفية مقصودة . ومن الواضع أن حياة جاريل الأكاديمية قد أثرت في فكره وشعره بحيث حصر نفسه في دائرة المثقفين القادرين على تذوق الشعر ذي الدلالات والحلفيات الثقافية المتعددة . لكنه انفعل بأحداث الحرب العالمية الثانية ، وأراد أن يخرج إلى الناس من برجه الأكاديمي ، فكتب أشعاراً في منهى البساطة والسلاسة التي تجارى جو الحرب انحموم . وفيا عدا ذلك فقد استوحى قصائده من اللوحات العالمية والمسطوعات السيمفونية وغيرها من عناصر الثقافة الرفيعة والمتخصصة التي لا تتأتى للقارئ الذي ارتبطت في ذهنه التسلية المباشرة بالأعال الغنية .

ولد جاربل في مدينة ناشفيل بولاية تنيسي التي تلقي تعليمه في جامعتها . بدأ حياته العملية بالتدريس في الجامعة ، وعرض الكتب الحديثة في مجلة «الأمة» . لم يمنعه عمله الأكاديمي من المساهمة في الحرب العالمية الثانية إذكان ضمن الطيارين الذين خدموه في سلاح الطيران الأمريكي . في تلك الفترة أصدر ديوان «دماء من أجل أجنبي» ١٩٤٨ ، و «صديق صغير» ١٩٤٥ . ثم «خسائر» ١٩٤٨ ، و «عكاز الفريق السابع» من أجل أجنبي « ١٩٥٠ ، و «صديق صغير» ١٩٥٥ . ثم حديقة حيوان واشنطن « ١٩٦٠ . أما عن دراساته النقدية فقد جمعها في كتابين : «انشعر والعصر» ١٩٥٧ و «قلب حزين في السوير ماركت» ١٩٦١ . كما زاول كتابة الرواية عندما أصدر عام ١٩٥٤ و صور من معهد «التي تدور حول الحياة في إحدى كليات البنات وتسلط عليها أضواء ساخرة زاخرة بالدعابة والمرارة في الوقت نفسه .

يتميز شعر راندل جاريل بأنه يمتد ليصل بجذوره إلى تراث الشعر الإنجليزى وخاصة المدرسة الميتافيزيقية كما

فى ديوانه « دماه من أجل أجنى » الذى يبرز تأثره بالشعراء الميتافيزيقيين الذين عاصروا شكسبير فى القرن السادس عشر وعلى رأسهم جون دن ، وأيضاً نلاحظ تأثره بانشاعر الإنجليزى المعاصر و . هد . أودن . يهتم جاريل بالوصول إلى عقل القارئ أساساً ، بعد ذلك يأتى دور العاطفة . فالوصول إلى العاطفة عن طريق العقل يزيد من حدة وعى الشاعر بالشكل الفنى لقصيدته ، وفى الوقت نفسه يحدد القارئ داخل إطار ذهنى معين بمنعه من التخبط العشوائى بين شطحات العاطفة . ويؤمن جاريل بأن عظمة الإنسان تكن فى صموده ، وإصراره على إثبات إرادته وشجاعته فى مواجهة مصيره ، وذلك على الرغم من الهزيمة والاندثار والموت الذى فى انتظاره .

استقبل النقاد أشعار جاريل بالتقدير والاحترام وخاصة لما تمتاز به من حساسية مرهفة تجاه موقف الإنسان المعاصر من الكون والمصير والوجود . في ديوانه : «قصائد مختارة » يجبي ضحايا عصرنا الأسود الذي يؤكد أن الخلطيئة الكامنة داخل الإنسان مازالت تورده موارد التهلكة . فاللحظة التي يشعر فيها الإنسان أنه أصبح سيد الكون هي نفس اللحظة التي يصل فيها إلى قة عزلته وغربته . يرى جاريل أن أمريكا التي كانت في نظر المهاجرين قلعة العدالة والسعادة ، قد كشفت عن وجهها الحقيق وأثبتت أن هذه كلها من أوهام الإنسان في البحث عن الجنة الموعودة . وقد وجد جاريل في لوحة الفنان الألماني ألبريشت ديرار «الفارس والموت الشيطان» تجسيداً حياً لكل أحلام البشرية وأوهامها . ولا يفرق جاريل بين أدوات الفنان التشكيلي وأدوات الشاعر بل يرى أنه رسمها بالشعر من خلال الألوان والخطوط . فنحن نعجب به على الرغم من أنها لا تربحنا على الطلاق لأن الفن العظم يجمع بين الألم والنشوة في لحظة واحدة .

قام جاريل بتجربة جديدة في كتابه النقدى «قلب حزين في السوبر ماركت» عندما نقد بنفسه قصيدته «امرأة في حديقة حيوان واشنطن» التي حمل الديوان اسمها وحاول الوصول إلى أقصى درجات الموضوعية باعتبار الشاعر شخصاً آخر غيره . وأثبت بذلك أن في إمكان الشاعر أن يتجرد إلى حد كبير جدًّا من ذاتيته . أما الشاعر الذي لا يستطيع ذلك فلن يخرج بشعره من نطاق الانطباعات الذاتية التي ربما لا نهم أى أحد آخر غيره . وقد تميزت كتابات جاريل النقدية بوعي عميق ، وثقافة شامنة . ومع ذلك لم يفرض هذه الثقافة على أدواته النقدية بل جعل منها بجرد أضواء تحليلية على العمل الذي يتناوله بالنقد .

ساهم جاربل بقسط وافر فى تقييم شعراء وأدباء أمريكا سواء الذين سبقوه أو الذين عاصروه. لكنه وقع أحياناً فى خطأ التعميم وخصوصاً عندما كان يتحمس للشاعر الذى يقوم بتقييمه. فثلاً نجده فى تقييمه لوولت ويتان يتطرف فى استخدام أفعل التفضيل لدرجة أن التقييم يتحول فى أحيان كثيرة إلى مجرد تبجيل. صحيح أن وولت ويتان يتمتع عمكانة رفيعة ورائدة فى محال الشعر الأمريكي لكن ليس معنى هذا أن يرتفع به الناقد إلى عنان السماء. فهذا ليس من مهمته التى تعتمد على التحليل الهادئ الموضوعي. أما فى كتاباته النقدية بصفة عامة فإن جاريل يتميز بالموضوعية المتأنية التى تضيف إلى إنجازات مدرسة النقد الحديث نحات ذكية وعميقة نابعة من شمول ثقافته ونفاذ بصيرته.

Paul Green

35

٣٥ بول جرين

( ..... - 1A48)

بول جرين كاتب مسرحى تخصص فى تقديم قضايا الزنوج الأمريكيين فى مسرحياته من خلال أسلوب واقعى يحلل حركة المجتمع الأمريكي بكل صراعاته الداخلية . وهو يرى أن تاريخ الأمة وأساطيرها . وعداتها الشعبية ومعتقداتها الدينية ، وآمالها ، ومثلها العليا يمكن أن تقدم للكاتب المسرحى مادة خصبة للتجسيد الدرامي . لكن يتحتم عليه أن يعالج موقف الإنسان فى خصائصه الثابتة بدلاً من أن يركز تحليله على المظاهر الاجتماعية المؤقنة . فالدراما الواقعية لا تعنى تصوير الواقع الاجتماعي وتسجيله حرفيا بل تهدف أساساً إلى بلورة الواقع الإنساني من خلال إلقاء الأضواء على نوعية العلاقة بين الإنسان والمجتمع . أي أن المسرحية الناضجة تتخذ من مأساة الإنسان محورا لها . بينا بشكل الواقع الاجتماعي الراهن محرد خلفية تتناقض أو تتناغم معها . لذلك يؤكد بول جرين أنه من حق الكاتب المسرحي أن يستخدم المضامين المحلية والإقليمية بشرط أن يمزجها بقدرته التخيلية حتى يعيد صياغتها فنيا . ويخرج مها من محال الواقع الاجتماعي المعاش إلى ميدان الواقع الفني الرحب . وهو الميدان الذي يتيح له كل قدرات التجريب والابتكار . كان هذا العنصر الخيالى في مسرحيات جرين سبباً في مزجها بلغة الشعر وروحه على الرغم من خلفيتها الواقعية الطاغية الني تتخذ من حياة الجنوب الأمريكي مادة لها .

ولدبول جرين في مدينة ليلنجتون بولاية كارولينا الشهالية . تخرج في جامعة الولاية مما أهله لتدويس الفن الدرامي والفلسفة فيها . بدأت شهرته ككاتب تدور أحداث مسرحياته في كارولينا الشهالية كما نجد في مجلد الرادة السيد ومسرحيات اخرى العرى العرف العربية الطريق الموحش العربية الذي يحتوى على ست مسرحيات كتبت لتقدم أساساً على مسارح الزنوج . وتأكد نفس الانجاه في مسرحيتي اله الحقل ا و وفي حضن إبراهام اللتين عرضتا على مسارح برودواي عام ١٩٧٧ وفازت الأخيرة نجائزة بوليتزر . استمر جرين في كتابة مسرحياته

ذات الطابع الواقعي المميز فكتب «بيت كونللي ومسرحيات أخرى» ١٩٣١ ، ثم مسرحية ، حقل بوتر « ١٩٣٥ التي أطلق عليها عنواناً آخر، أسرعي أيتها العربة » كها اشترك جرين مع الروائي الزنجي ريتشارد رايت في تقدم روايته «ابن البلد» على المسرح عام ١٩٤١. وعندما أحس أن واقعيته الممزوجة بالحيال والشعر تتفق مع مسرحية «بيرجنت» لابسن . قام بإعدادها على الطريقة الأمريكية وعرضت عام ١٩٥١.

فى الثلاثينيات عاش وعمل لبعض الوقت فى هوليوود . لكن نجاحه هناك كان محدوداً للغاية بسبب عقليته الأكاديمية التى تعجز عن عاراة التنافس التجارى الذى تنهض عليه هوليوود أساساً . واضطر إلى العودة لشغل وظيفته كأستاذ فى جامعة كارولينا الشيالية . ومع ذلك فقد كتب سيناريوهات سينائية ناجحة لأفلام قوبلت بالتقدير والإعجاب من جمهور المتفرجين على وجه الخصوص . لكنه لم يتخلص فيها من خصائص المسرح التى تتبع أساساً من الحوار والمكان المحدد ، بيها السبها بطبيعها تريد منافسة المسرح باستخدام إمكاناتها التى لا تتأنى له . فالكاميرا بمكن أن تنطلق وراء المغامرات والأحداث المثيرة بين الحبال والتلال ، وفى السهول والأودية . ولكن جرين لم يقم عت ضغوط هذه الإغراءات لا عانه أن الفن هو فكر وليس إثارة فقط .

و أواخر الثلاثينيات بدأ جرين مهنم عما أسماه المسرحيات النابعة من تاريخ الشعب ، وأساطره وعاداته ومعتقداته وآماله وقيمه ، وهي المسرحيات الني قدمها على المسارح التجريبية التي أقيمت خصيصاً على سفوح التلال لهذا الغرض ، من هذه الأعال التي أطلق علمها اصطلاح ه الدراما السيمفونية « نذكر : «المستعمرة الضائعة » ١٩٣٧ ، و «المجد الشامل « ١٩٤٧ ، و «إيمان آبائنا » ١٩٥٠ ، و «طريق البرية » ١٩٥٥ ، و «نثق المرحيات أثبت الموسيق يمكن أن يوازي البناء الدرامي و بضاعف من تأثيره على الجمهور . لذلك لعبت الموسيق دوراً حبوبا في الأسلوب الذي أخرجت به هذه المسرحيات ، فلم تكن محرد خلفية تصويرية لمواقف المسرحية بل شكلت جزءاً عضويا من التعبير الدرامي .

لم يشأ جرين أن يترك تجربته النقدية والمسرحية دون أن يسجلها في محموعة مقالات نشرها في كتاب بعنوان التارات الدارمي و عام ١٩٥٣ . قدم في هذا الكتاب مفهومه الشامل للدراما . وإمكاناتها اللانهائية التي يجب ألا تقع تحت طائلة قانون العرض والطلب التجارى . فغالباً ما تكون مقاييس برودواى غير صالحة لإنتاج الأعمال المسرحية الناضجة فكراً وفنا . وهذا ما طبقه جرين فعلاً عندما قدم مسرحياته التجريبية في المساوح الصغيرة التي أقيمت على سفوح التلال عني الرغم من نجاحه السابق على مساوح برودواى التي شعر أنها لا ترحب بالتجريب الذي يعتمد على تقديمها للقوالب المعروفة والمضمونة نجاريا مثل الواقعية المتطرفة ، أو الحيالية الرومانسية ، أو الشاعرية الحالمة ، ولكنها لا تسمح عزج هذه العناصر لإنتاج مسرحية لم يتعود عليها الذوق العام للجهاهير . .

ولكى نتتبع التطور الفنى الذى طرأ عنى مسرحيات جرين يجدر بنا أن نتعرض لبعض مسرحياته التى تمثل الملامح البارزة فى فنه . فى مسرحية «فى حضن إبراهام» التى فازت بجائزة بوليتزر يستغل جرين الواقع الاجتماعى للزنوج الأمريكيين فى إخراج تراجيديا حادة زاخرة بأحساسيس الشفقة والرعب . يحاول فيها البطل

المولد إبراهام ماكريني أن يساعد الزنوج بإقامة مدرسة لهم في إحدى مدن كارولينا الشهالية . ويسانده أخوه الأبيض غير الشقيق لونى الذى يرفض منحه أية مساعدة مالية أو عينية لتنفيذ مشروعه مما يؤدى إلى اشتعال الصراع الدرامي الذي يدفع بإبراهام إلى قتل أخيه لونى . هكذا تتولد المأساة من النوايا الطبية التي تهدف إلى مساعدة الآخرين والارتقاء بهم . ولا يسعى جرين إلى تسجيل الواقع الاجتماعي بقدر ما يبلور الصراع اليائس الذي يخوضه إبراهام من اجل مساعدة بني جنسه الذين ينتمي إليهم بحكم نصفه الأسود . ولاشك فإن دمه المختلط بوضح لنا وقوعه بين شنى الرحى : البيض والسود ، سواء على المستوى الاجتماعي الخارجي أو المستوى النفسي الداخلي . كان من الطبيعي أن ينتهي به الحال إلى نهاية مأسوية لأنه لم بملك المقومات أو الإمكانات التي تجعل منه قائداً ناجحاً لبني جنسه . فقد اضطهده البيض وأشاح السود بوجوههم عنه . وعندما يقتل أخاه ، يقع صريع رصاص الانتقام . لكن هذا لا يمنع أنه امتلك روح الشجاعة وتحدى كل قوى المجتمع العاتية غير واضع صالحه الحاص في الاعتبار ، أو مقدراً لإمكاناته المحدودة .

في مسرحية وإله الحقل والتي كتبت في نفس عام وفي حضن إبراهام ويعود جربن إلى الحياة التقليدية الضيقة التي يحياها البيض في الحنوب الأمريكي وفهي ليست حياة متسلقي الحبال بكل حيوبتها وانطلاقها وخطورتها ولكنها حياة الزارعين الذين لا يأتى لهم الغد بأي جديد وفي شخصية بطله وهاردي جيل كرايست ويبلور جربن نوعاً من الرجولة غير العادية التي تفور داخل رجل متزوج من امرأة عليلة ولكنه يحس بالحيوية تتدفق منه مرة أخرى عندما يتعلق بابئة أخت زوجته التي تدعى رودا والتي تبادله الحب الملتهب ينجح جرين في تجسيد الصراع بين طبيعة العاشقين الثائرة الفائرة وبين المجتمع انضيق الخانق الذي يحيط مها وتتتصر هذه الطبيعة في النهاية لأنها تتمشى مع سنة التطور ولكن جرين يتطرف في المأساة بتقديم كثير من الأحداث المرعة مثل انتحار خطيب رودا و ونسى بذلك أنه عندما تزيد المواقف الميلودرامية على الحد قإنها تفقد قدرتها على إقناع المتفرج و

في مسرحية «بيت كونللي» تدور الأحداث أيضاً في الجنوب كاشفة الصراع الذي يدور بين ملاك الأراضي الذين فقدوا قدرتهم على مواصلة التحدي وبين الفلاحين الأجراء الذين ارتبطوا عاطفيا ومصيريا بالأرض على الرغم من عدم امتلاكهم لها . ذلك لأنهم يستمدون منها القدرة على مواصلة الحياة . . وتتغلب طبقة الأجراء على طبقة الملاك من خلال ابنة أحد الفلاحين التي تتمكن من الإيقاع بويل كونللي في غرامها بصرف النظر عن انتائه إلى الطبقة الأرستقراطية . ويتم الزواج بينها فعلا ولكها لا تعيش عالة عليه بل تثبت أنها قادرة على مساعدته وإنقاذه في نهاية المسرحية . تتميز شخصيات المسرحية بالحيوية والإقناع والدقة في التصوير وذلك لارتباطها بعمود فقرى أساسي للأحداث دون أي تدخل من الكاتب .

فى مسرحية «حقل بوتر» أو «أسرعى أيتها العربة» يعود جرين إلى تحسيد حياة الزنوج مرة أخرى من خلال تفاصيلها المقاسية المريرة ولكن على أمل التخلص من السلبيات هذه المرة . يبرك جرين الواقعية باستخدامه الرمزية التى تكثف دلالات الأحداث . والتى تكشف العيوب التى تعتور حياة الزنوج . فهم ليسوا بضحايا المجتمع فقط . ولكنهم ضحايا أنفسهم أيضاً بسبب حياتهم التى لا تخرج عن نطاق الغريزة البدائية والتى

لاتخطط للمستقبل بل تسير في طريق بلا هدف محدد.

ق مسرحية «المحد الشامل» وهي إحدى درامات جرين السيمقونية . يمجد جرين أمريكا من خلال الدور التاريخي الذي لعبه توماس جيفرسون في إرساء دعائم الدعقراطية . تبدأ المسرحية ممنظر في قصر الملك جورج الثالث في لندن عام 1۷۷0 يعقبه فوراً الثورة الأمريكية من أجل الاستقلال مع تركيز بقعة الضوء على جيفرسون وفيرجينيا . ويقول الناقد أتكنسون بروكس : إن أسئوب المسرحية لا يختلف كثيراً عن أسئوب التأليف الموسيق بكل تنويعاته وإيجاءاته . وهذا دليل على خصوبة مسرح بول جرين الذي استخدم كل الأدوات الفنية التجريبية من موسيق . وشعر وواقعية ورمزية لكي بقدم رؤية فريدة خاصة به تحاه مأساة الإنسان الناتحة عن ضغوط المحتمع المعاصر والظروف المحيطة به .

36

(1910 - 1AY1)

اشهرت إلين جلاسجو برواياتها وقصصها القصيرة الاجتاعية التي تستمد مادتها من مجتمع الجنوب الأمريكي بكل تحيزه وتعصبه وضيق أفقه وقيمه المتخلفة . بل إنها ترغلت في مضمونها المحلي لدرجة أنها لم تخرج عن نطاق فرجينيا التي عاشت فيها طيلة حياتها . وعلى الرغم من صدق تصويرها الفني فإنها عجزت عن الحصول على شهرة شعبية عريضة لأنه كان من الصعب على القارئ الذي ليس لديه أدنى فكرة عن الحياة في الجنوب أن يتذوق رواياتها وقصصها القصيرة التي تقدم من الشخصيات والمواقف والمعانى والرموز مالا يستوعبه سوى من خبر الجنوب الأمريكي سواء في الحياة أو في الكتب . فقد اختارت إلين جلاسجو مجتمعاً محدوداً للغاية وحرصت على ألا تشرح عن حدود الواقعية التقليدية التي تجسد الواقع الاجتاعي من خلال نظرة ناقدة ساخرة فاحصة ، ولكنها لا تحاول كثيراً الحزوج إلى انجال الإنساني الرحب . فكانت شخصياتها بمثابة أعضاء في مجتمع مرتهن بظروف معيشية مؤقتة ، أكثر من كونهم بشراً يحملون خصائص الإنسان التي لا يحدها زمان أو مكان . ونعل الجانب الإنساني الشمال في نظرتها إلى مجتمع الجنوب يتمثل في رفضها اعتبار أهالي الجنوب جنساً قائماً بذاته ويختلف عن باقي الأمريكيين ، فيها انطووا على أنفسهم داخل مجتمعهم الضيق المحدود ، فما زالوا ينتمون إلى البشر بكل الخصائص والسهات الإنسانية الثابتة

ولدت إلين جلاسجو في مدينة ريتشموند بولاية فرجينيا ، ولم تلتحق بمدارس معينة ، بل تلقت تعليمها بالمنزل . كانت حيانها عادية وهادئة مما أثر على مضمون رواياتها التي خلت تماماً من كل الشطحات الرومانسية ، والمواقف المسرفة في العاطفة التي سادت مجتمع الجنوب . فهو مجتمع يعيش في الأوهام والأحلام التي لن تتحقق ، ويسرف في التعبير العلني والصريح عن العواطف المأسوية والمشاعر الذاتية . أما الين جلاسجو فقد رفضت كل هذه السهات واعتبرتها نوعاً من عدم النضج ، وضع هذا الاتجاه في رواياتها مثل «صوت الناس»

الحرداء، و هعجلة الحياة « ١٩٠١ ، و هفرجينيا « ١٩١١ ، و هالحياة وجابرييللا « ١٩٩١ و هالأرض الحرداء » ١٩٢٥ و هذه هي حياتنا « ١٩٤١ . و «المهرجون الرومانسيون » ١٩٢٦ و «الحياة الظليلة » ١٩٣٧ و هشريان من حديد » ١٩٣٥ . وأيضاً في قصصها القصيرة مثل مجموعة «الظل الثالث » التي كتبها عام ١٩٣٣ ولكي نتعرف على ملاعها الرئيسية بمكننا الاستشهاد ببعض رواياتها على سبيل المثال . فروايتها «الأرض المجرداء» تتميز بالأحداث الطبيعية التلقائية ، والشخصيات ذات الأبعاد المتعددة ، والحظوط الفكرية الخصية . فقد أصيبت دورنيدا أوكلي بخيبة الأمل في الحب . ولكي تعوض هذا الإحباط والفشل فإنها تضع كل همها ونشاطها في العناية بالفدادين الجرداء انتي يمتلكها أبوها ، والتي ترمز إلى حياتها الجافة اليائسة . وبالفعل تنجع في تحويل الأرض إلى بقعة خصبة خضراء ، وتثبت للجميع أنه إذا صع العزم وضع السبيل وأن الثروة في انتظار كل كادح محنهد . لكن المحتمع الضيق الذي تعيش فيه لا يسمح لها بالنجاح والتفوق على كل المستويات . فهي تفشل في علاقاتها مع الرجال ، فنراها تعشق واحداً بينها توشك على الزواج من آخر . ثم ترفض طبيباً في نيويورك وفي الثابية تتزوج من الرجل الذي رفضها قبل ذلك ، ثم تقوم على رعاية الرجل الذي أحبها فعلاً عندما تصبح سكيرة مفلسة . وهذه المأساة لا تحدث إلا في الجنوب الذي يحيط الفرد بالإحباط من كل جانب لمدرجة أن يتحول النجاح إلى أسطورة كاذبة .

في رواية «المهرجون الرومانسيون» تتجلى مقدرة إلين جلاسجو على كتابة كوميديا السلوك الزاخرة بالسخرية ، كما نجد في رواية ﴿ الحياة النظليلة ﴿ . فالرواية نحكي قصة زواج القاضي الكهل هانويل من أنابل أبتشرش التي لم تنعد ثمانية عشر ربيعاً . وهذه القصة ربما تحولت إلى كوميديا رخيصة بين يدى كاتب أقل موهبة ا من إلين جلاسجوسالتي بلورت المضمون في مزيج فني رقيق من اللماحية والعاطفية التي لا تخلو من بعض الرثاء . فمن الممكن أن تتميز تصرفات هانوبل بالحياقة والتفاهة ، ولكنها تمتزج بالوقار والسلوك المتزن الرزين مما يجعل القارئ يتحمس له في بعض الأحيان ، بل يتعاطف معه في الوقت الذي يضحك فيه من تفاهانه وحاقاته . لعن أصالة إلين جلاسجو تتمثل في أنها لم تكتب إلا عن المجتمع الذي تعرفه جيداً . من هنا كانت الحياة التي تنبض بها رواياتها . في رواية «فرجينيا» تدور الأحداث حول حياة امرأة من الجنوب في الفترة من ١٨٨٤ إلى ا ١٩١٢.كان زواجها فاشلاً، ومُ تستطع أن تؤقلم نفسها مع البيئة الجديدة مماأظهرها بمظهر غير لائق أفقدها احترام زوجها وبناتها . ولكني تعوض خيبة الأمل المحيطة بها من كل جانب صبت حنانها وحبها على ابنها الذي بادلها نفس الشعور . يقول الناقد إدوارد واجن نخت إن إلين جلاسجوكانت قد بدأت روايتها بلون من التهكم. الساخر لبيئة فرجينيا لكنها غيرت رأيها مع تطور الأحداث وأصبحت أكثر تعاطفاً مع شخصياتها مما جعل رواياتها نجمع بين العنصرين ; الاجتماعي والمأسوى في آن واحد . ساعد هذا على التوغل داخل نفسية المرأة التي شهدت تقلبات اجتماعية ونفسية كثيرة مع مطلع القرن العشرين . سيطر هذا الاتجاه الروائى على أعمال إلين جلاسجو فها بعد حتى إننا نجد في رواية « شريان من حديد « تصويراً للمرأة الأمريكية ذات الإرادة الصلبة والعزيمة الحديدية | في مواجهة كل الأهوال والصعاب في جبال فرجينيا حيث استقرت لأول مرة ، ثم في مدن فرجينيا بعد أن قامت المدن وانتشر العمران. يعتبر النقاد هذه الرواية من أحسن روايات إلين جلاسجو لأنها ركزت على العنصر

الإنسانى المأسوى فى الشخصيات أكثر من تركيزها على الجانب الاجتماعى المؤقت للمواقف. ساعدها على ذلك اختيارها لفترة السنوات التى سبقت وواكبت فترة الانهبار الاقتصادى الشهير الذى بدأ مع مطلع الثلاثينيات من هذا القرن. لم تحاول المؤلفة تمجيد المرأة الأمريكية ، بل تركتها تتفاعل مع الأحداث. وتتصارع مع الأقدار حتى تجسد بأسلوب درامى ما أسمته بشريان الحديد الذى يسرى في داخلها و يمنحها ذلك الصمود الرائع لإثبات إرادتها.

لعل هذه النغمة المأسوية التي تبرز في روايات إلين جلاسجو ترجع إلى أنها ولدت في فترة إعادة التعمير والبناء التي أعقبت هزيمة الجنوب في الحرب الأهلية . وهي فترة كانت بمثابة اكتشاف الذات لمعظم الجنوبيين ، ومكنت إلين جلاسجو من أن ترى بعين فاحصة الأسباب الحقة والعوامل السيكلوجية التي أدت إلى كل هذه الآسي التي غرق فيها الجنوب . لكنها رفضت النظرة التقليدية التي كانت تدمغ الجنوبيين كلهم بصفات وسلبيات واحدة كما لوكانوا قد خرجوا من قالب واحد . تقول إحدى شخصياتها في رواية « الحياة الظليلة تا : « إنه لهراء أن نكلم عن أهل الجنوب كما لوكانوا جنساً خاصاً مستقلاً بذاته ، يطلب نفس المطالب ويفكر بنفس الأسلوب . كما رفضت أيضاً أن تصور الشخصية الجنوبية في صورة المرض العقلي والنفسي مثلها فعل بعض الكتاب الآخرين . كانت نظرتها المأسوية الشاملة إلى مجتمع الجنوب سبباً في إحساس التطهير المربح الذي يستشعره القارئ بعد الانتهاء من القراءة .

لم تكن المأساة هي العنصر الوحيد المشكل لأعالها ، بل اتخذت من روح الدعابة والتهكم ضوه أ بكشف الجوانب الأخرى من النفس الإنسانية ، وينأى بها عن الإسراف المحج في العاطفة . يقول الناقد هـ . س . كانبي : إنهاكانت من أعظم الروائيين الأمريكيين الذين قضوا على الرومانسية المريضة التي سيطرت على أهالى الجنوب ، إذ حرصت على أن تقدم لهم حياتهم بكل سلبياتها وتناقضاتها دون أية حساسيات تقليدية . يقول الناقد ألفريدكازن إنه على الرغم من أن إلين جلاسجو قد ولدت ونشأت في مجتمع الجنوب بل إنها لم تخرج منه طيلة حياتها فإنها استطاعت أن تكتشف سلبياته ، وأن ترفض مثله ، وأن تنقده بأسلوب ساخر تهكمي يدل على نظرتها الموضوعية الشاملة ، أو كما تقول هي شخصيا : إن كل ما عملته أنها اشتغلت بتقليب التربة الخصبة التي ارتوت بغرور الإنسان .

من أهم إنجازات إلين جلاسجو أنها بلورت صراع الأجيال كها خبرته فى الجنوب. فى رواياتها الأولى تصارع الأجيال الناشئة من أجل التحرر من القيم والمثل الأثيرة عند جيل الآباء. وجاءت الحرب العالمة الأولى لكى تضاعف النضج الفكرى عندها بحيث بدت الشخصيات والمواقف فى الروايات التالية أكثر عمقاً وأخصب فكراً. لكنها عندما تقدمت بها السن بدت أكثر تحفظاً بحيث اختفت ثورتها المبكرة وحل محلها نوع من الإصرار على مواجهة الواقع دون رفضه رفضاً نهائيا. تجلى هذا الاتجاه فى رواية ه شريان من حديد، التى تمثل مرحلتها الروائية الأخيرة التي استطاعت فيها أن تزيد من التصاقها بالإنسان وأن تبتعد بنفس الدرجة عن المحيط الاجتاعي الذي استغرق رواياتها الأولى. لعل هذا هو إنجازها الحقيقي الذي أفسح لها مكانة ملحوظة على خريطة الرواية الأمريكية، ذلك لأن المجتمع دائم التغير في ظروفه ومظاهره، أما الإنسان فخصائصه ثابتة مها تغير المكان أو اختلف الزمان.

(1997 - 1MY)

روبنسون جيفرز شاعر أمريكي له وجهة نظر محددة في الحضارة المادية المعاصرة التي بلغها الإنسان وظن انه حقق بها حلم الإنسان القديم . فكل أشعار جيفرز تنطق بالرفض التام لهذه الحضارة التي يرى فيها بربرية تزيد على تلك التي عرفت بها حياة الحيوانات المفترسة والطيور الجارحة . والدليل على ذلك تلك الحروب المدمرة التي خاضها الإنسان ضد أخيه الإنسان ، والأسلحة الفتاكة التي اخترعت لتدمير ما بناه الإنسان على مر الأجيال في لحظة طيش عابرة . لم يعبر جيفرز عن رفضه للحضارة في قصائده فقط بل قام بتنفيذه فعلاً في حياته إذ بني لنفسه بيتاً من الصخر بالقرب من مدينة الكرمل في شهال كاليفورنيا ، حيث أشبع رغبته الملحة في العزلة والانطواء وعشق الطبيعة البرية الوحشية التي لم تصل إليها يد الإنسان . وكان من الطبيعي أن ينعكس هذا الفكر على قضائده فيصبغها بلون متشائم . لكن التشاؤم الذي يمتاز بالصدق الفني والأصالة الفكرية خير من التفاؤل الذي يلون الوجود بصبغة وردية بيها الصراعات الوحشية والدموية تهدد مستقبل الإنسان وتشكل مصيره. ولد روينسون جيفرز في مدينة بيتسبورو بولاية بنسيلفانيا ابناً لعالم في اللاهوت وأستاذ في الأدب الكلاسيكي مما أثر على فكره وثقافته منذ سنى حداثته الأولى. تلق تعليمه في جامعة المدينة ، ثم انتقل إلى سويسرا وألمانيا لإكمال دراسته العليا التي عاد بعدها لدراسة الطب في جامعة كارولينا الجنوبية كما درس بعدها علوم الغابات في جماعة واشنطن . لذلك لا نستطيع أن نحدد اهتمامه الفكرى والأدبي والعلمي في فرع واحد من فروع المعرفة . انعكس هذا على شعره الذي يستمد معظمه من المعاني والدلالات النابعة من الأدب الكلاسيكي والكتاب المقدس، والتي تبلور الطريق المسدود الذي دخلته الحضارة الصناعية الحديثة. وعلى الرغم من أن أغلب الشخصيات التي وردت في قصائده جاءت من الحياة المعاصرة ، فإن جيفرز لا يربطها بفترة مؤقتة بل يحاول أن يصل من خلالها إلى الخصائص الجوهرية للنفس البشرية . استمد جيفرز خلفية أشعاره من المناظر

والمشاهد المحيطة بمنزله الصخرى الذى يطل من سفح الجبل على البحر الذى يتدفق حتى ينطبق عليه الأفق. وهذه المناظر الحالدة هى التى منحت شخصياته خصائصها الجوهرية التى لا تتأثر بتغير المكان او مرور الزمان. أما الحياة الصناعية والتجارية في المدن الكبيرة فتتغير وتتبدل من يوم لآخر ولذلك فهى تطمس معها الأصالة الإنسانية الثابتة. ولاشك فإن المناظر التى عاش بينها كانت شبيهة بتلك التى تتابعت في الأساطير الكلاسيكية. لذلك لم يشعر جيفرز بغربة عندما استخدم مضامينها في قصائده مما منحها عمقاً في المعنى الذي يعبر عن العلاقة الأزلية والأبدية بين الإنسان والكون.

لم يلتفت أحد إلى جيفرز عندما أصدر أول ديوانين له: «زجاجات النبيذ وتفاحات « ١٩١٢ . و «أهالى كاليفورنيا « ١٩١٦ . فقد كانت قصائد قصرة تستمد من مناظر كاليفورنيا خلفية لها . لكن شهرة جيفرز بدات عام ١٩٢٤ عندما أصدر ديوانه « تامار وقصائد أخرى « الذى بتخذ مضمونه من قصة تامار في العهد القديم . والتي يغتصب فيها آمنون أخته تامار . فقد وجد جيفرز في هذه القصة تجسيداً لإحساساته نحو فشل الإنسان في تخطى حدود رغباته الذاتية ، ونزعاته البربرية ، ويبدو أن ميله نحو التدمير والتخريب والاعتداء والاغتصاب أتوى بكثير من قواه الخلاقة البناءة . برى جيفرز أن الانكباب الفاسق على الملذات لبس سوى عبودية الانسان لذاته التي تحاصره من كل جانب ، لذلك فإن مأساة تامار ليست سوى النتيجة الحتمية لهذه النزعة العدوانية المدمرة .

فى نفس الديوان يقدم جيفرز مسرحية شعرية بعنوان «العرج وراء المأساة» التى يقيمها على مسرحينى وأجامنون « و حاملات القرابين « اللتين تشكلان الحزأين الأول والثانى من ثلاثية الأوريستية لأيسكولس . تبدو براعة جيفرز فى استخدام ثقافته الكلاسيكية الواسعة عندما تنطلق مسرحيته من مضمونها الإغريق لكى يشكل بها رؤية جديدة تركز أكثر على الدور الذى قامت به كاساندرا . وتصرف النظر قليلاً عن الصراع المعروف بين الظروف الملزمة لطرفى الصراع . وجد جيفرز نغمته الأساسية فى التناقض بين رغبات الكترا الحنسية التي تدفعها إلى استعطاف أوريست لكى يمكث معها فى المدينة وبحكم الشعب ، وبين رغبة أوريست الملحة و قطع كل علاقة معها ، بل قطع كل رابطة تربطه بالحنس البشرى كله . وقد نجع جيفرز فى تقدم شخصيات نضجة ومتبلورة من خلال الحوار الذى وظف فيه الشعر توظيفا دراميا فعالاً ، مما جعل بناء المسرحية متنسقاً . وأكد فى الوقت نفسه أن مهارة جيفرز فى الكتابة للمسرح لا تقل عن مهارته فى الشعر . والدليل على ذلك أن المسرحية عرضت بنجاح على مسارح برودواى عام ١٩٥٠ .

في ديوان «الفرس المبرقش» ١٩٢٥ يسرد جيفرز في قصيدة بنفس العنوان قصة تدور أحداثها في الجبال بالقرب من منطقة مونتيري في كاليفورنيا وتتخذ من جو الأسطورة خلفية لها. فالقصة تعالج حب امرأة تدعى كاليفورنيا لفرس أحمر رائع الجهال . ترى فيه القوة والجهال وكل الصفات التي تصل إلى درجة المثال . لكن يحدث أن يقع زوجها العنيف المتوحش تحت أقدام الفرس الذي يسحقه بسنابكه مما يضطرها إلى قتله بالرصاص ولكنها تشعر في الوقت نفسه أنها قتلت عالم المثال الذي عاشت فيه . والقصيدة زاخرة باللوحات الحية النابضة . والأحداث التي تنتمي إلى عالم الأسطورة الخصب ذي الرموز والمعاني والدلالات المتعددة . لذلك يعتبرها النقاد

من أفضل قصائد جيفرز إذا استطاع القارئ أن يستوعب كل معانيها من خلال التناقض الدرامي بين القوة والجال والحيوية والصفاء المتمثل فى الفرس وبين جشع الإنسان المتحضر وحبه للسبطرة على كل ما حوله مما يعجل بنهايته فى معظم الأحيان.

فى قصيدة «نساء بوينت سير» ١٩٣٧ يقدم جيفرز شخصية كاهن أراد أن يتجاوز الطقوس التقليدية مخاً عن نظرة جديدة للعقيدة لكن عقله بختل وبهتز بسبب وقوعه بين شقى الرحى المتمثلين فى رواسبه القديمة ورغباته الجديدة. أراد جيفرز من خلال مأساة هذا الكاهن أن يبلور الأخطار التي ترتب على سوء الفهم الذي يصيب الإنسان عندما يقدم على شيء جديد دون أن يكون قد استعد له نفسيا وروحيا وفكريا. فالحياة كلها دهاليز مغلقة وطرق مسدودة ، وكهوف مظلمة . لذلك فإن احتالات الحطأ والحنطر أكثر من احتالات الصواب وتحقيق الهدف المرجو.

فى ديوان «كودور وقصائد أخرى» ١٩٢٨ يعود جيفرز فى قصيدة «كودور» إلى الأدب الإغريني الكلاسيكى فيقدم قصة بوربيديس التى تدور حول فيدرا وهيبوليت من خلال رؤية جديدة . تشتعل الرغبة العارمة داخل فبراكودور نجاه ابن زوجها هود الذى يرفض التجاوب معها . ولكن أباه يشك فى أنه اغتصب فيرا فيقتله . وعندما يعلم كودور مؤخراً أن هود كان بريئا ، يعانى أقسى المعاناة من عدم قدرته على التكفير عن ذنبه ، لأنه أدرك جيداً أن الأوان قد فات وأنه لم يعد هناك مستقبل أو أى نوع من العقاب على هذه الأرض يمكن أن يغسل داخله من الإحساس بالذنب القاتل . فقد كتب على الإنسان أن يتحمل مغبة سوء إدراكه للأمور .

فى ديوان «عزيزى يهوذا وقصائد أخرى» ١٩٢٩ بستمد جيفرز مضمونه مرة أخرى من الإنجيل. فهو يرى التناقض واضحاً للغاية بين شخصيتى المسيح ويهوذا. فبينا يرمز المسيح إلى البذل والعطاء والتضحية والحب، يرمز يهوذا إلى الحشع والأخذ والأنانية والحقد. ولذلك فالمسيح هو الحياة بكل ما تحمله هذه الكلمة من معنى، بينا بجسد يهوذا الموت والظلام والحراب. يرى جيفرز في يهوذا نجسيداً لكل العناصر التى تنهض عليها الحضارة الصناعية ، التجارية ، المادية المعاصرة.

ق ديوان «الهبوط إلى عالم المونى « ١٩٣١ يستخدم جيفرز الأساطير الإغريقية وخاصة في القصيدة الدرامية هغد ساية عصر « الني تدور حول قيام بوليكسو بإعدام هينين بعد عشرين سنة من سقوط طروادة . فالحضارة المادية في نظر جيفرز تميل إلى القتل والتخريب ولذلك فهي تحمل في طيانها بذور اندثارها . وهذا المفهوم أكده مرة أخرى في ديوان وهبوط ثورسو على الأرض وقصائد أخرى « ١٩٣٧ ، والذي بجسد في قصيدته التي تحمل عنوانه الشخصيات التي ترمز بدرجات مختلفة إلى رغبة الموت الدفينة والمؤثرة في الاتجاه الذي تشقه الحضارة الحديثة . فالقصيدة تنهض على رغبات هبلين ثورسو المتناقضة تجاه زوجها عيث نتردد مشاعرها بين جه وكراهيته ، كذلك تجاه أخب العاجز الذي يعشقها ، وتجاه الموت نفسه الذي تتمناه وترفضه في الوقت نفسه . وهذه الحيرة التي وقع فها الإنسان ليست سوى نتيجة حتمية للتعقيدات التي جلبتها الحضارة معها واعتبرها البشر تطوراً إلى عالم أفضل .

يتجلى عشق جيفرز للطبيعة في ديوانه «امنح قلبك للصقور وقصائد أخرى» ١٩٣٣ ويعتر أن الإنسانية بشكلها الراهن مازالت محرد نقطة بداية للجنس البشرى الذي يؤكد عجزه في كل تصرفاته ، وعلى الإنسان أن يتجاوز هذه الإنسانية البدائية إذا أراد أن يعيش حياة حقة ، فإما أن يستسلم للحياة السلبية والمستقرة التي تعيشها الأحجار الصامدة في الطبيعة ، أو يقلد الصقور في حيانها المنعزلة التي تريد أن تصل بها إلى عنان السماء لكي تخدم الله الذي لابد أنه لم يرض بعد عن الوضع الراهن للبشرية على الأرض .

في ديوان «ميديا» ١٩٤٦ يعيد جيفرز صياغة المسرحية الكلاسيكية القديمة لكى تقدم على المسرح المعاصر بنجاح باهر في نيويورك عام ١٩٤٧. وفيها يبلور جيفرز نغمته الأساسية التي تنعى الإحباط الذي يطارد عالمنا المعاصر والتي ترددت من قبل في قصيدته «عند ميلاد عصر» ١٩٣٧ التي يستخدم فيها أسطورة من الأساطر الشائعة في حياية عهد الحضارة الإغريقية - الرومانية وبداية عصر المسيحية . محمد شخصيات القصيدة الحوع الروحى الذي يبهش أحشاء الحضارة المعاصرة والذي يرز في آخر دواوينه : «حقل الحوع وقصائد أخرى» الروحى الذي يبهش أحشاء الحضارة المعاصرة والذي يرز في آخر دواوينه : «حقل الحوع وقصائد أخرى» بوضعها الراهن . فقد خضمت ذات الإنسان إلى الحد الذي فقد فيه الرؤية الموضوعية تماماً ، وأصبح فيه بوضعها الراهن . فقد تضخمت ذات الإنسان إلى الحد الذي فقد فيه الرؤية الموضوعية تماماً ، وأصبح فيه راضياً عن نفسه كل الرضا . وآن الأوان لكي ينتقل الشعر من الإنسان إلى الطبيعة التي تسبر طبقا لنظام رائع عجز الإنسان عن أن يسبر على تهجه . وعلى الشاعر أن يبلور نظام الكون أمام الإنسان حتى يشعر محجمه الضئيل الذي لا وزن له في مواجهة هذا النظام الأزلى الأبدى .

أعلن جيفرز رفضه لإنسان عالمه المعاصر سواء على مستوى أمريكا أو على مستوى العالم أجمع . قال و إحدى قصائده : « إنني أفضل أن أكون دودة داخل تفاحة برية عن أن أكون حلقة في سلالة الإنسان « وتمي أن يكون الناس في المستقبل أقل عدداً من الصقور حتى تقل نسبة التلوث في العالم . عبر جيفرز عن كل هذه التنويعات من خلال شعر حر منطلق ، وفي أبيات طويلة ترسيم لوحات متتابعة . وقد قضى تشاؤمه من مصير الإنسان على أي احتال لوجود عناصر الكوميديا أو الدعابة أو المرح . اعتذر عن هذا في قصيدته « نقد الذات في فراير » . وقد تناوله كل النقاد بالحدية اللازمة وخاصة أن معظم نبوه أته قد تحققت باندلاع الحرب العالمية الثانية ، تم اعتراع القنبلة الذرية ، والحرب الكورية ، بل إنه عاش حتى رأى بدايات حرب فيتنام المريرة . ولاشك فإن هذا الاهمام المكثف بمصيرالإنسان من خلال رؤية شعرية ناضجة فكراً وفناً قد جعل بعض النقاد بتحمسون لحيفرز لدرجة أن اعتروه أعظم شعراء عصره ، وبعل من أشعاره تجسيداً حبا لحقيقة موقف الإنسان في فيكفي روينسون جيفرز أند قام بدور ضمير عصره ، وجعل من أشعاره تجسيداً حبا لحقيقة موقف الإنسان في فيكفي روينسون جيفرز أند قام بدور ضمير عصره ، وجعل من أشعاره تجسيداً حبا الأمريكي .

38

(1917 - 1884)

هنرى جيمس من أعمدة الرواية الكلاسيكية الأمريكية. برع في الرسم الدقيق والتحليلي لملامح شخصياته سواء من الداخل أو من الحالج، وكان من أوائل الروائيين العالمين الدين ركزوا على الشكل الفني للرواية كفيمة جالية في حد ذاته ، وخاصة أن الرواية العالمية قبله كانت زاخرة بالوثائق والمستندات والأخبار والحوادث والتعليقات والآراء الشخصية للكاتب بحجة أنها غير متقيدة بفترة زمنية مثل المسرحية المرتبية العرض ، أو القصيدة التي تستخدم لغة الاستعارة والجاز والإيقاع الموسيقي . لذلك كان من الصعب العثور على شكل متبلور للرواية إلى أن جاء هنرى جيمس وأوضح أن البناء الدرامي للرواية ضرورة فنية بدونها يمكن أن يطلق على الرواية أي اصطلاح إلا أنها عمل فني . أكد جيمس أنه إذا كانت هناك تعليقات وآراء في الرواية فلابد أن والجتمع . وإذا كان يتحتم على المؤلف أن يتخذ موقفا فكيه معينا تجاه عصره ومجتمعه ، قالرواية كلها كبناء درامي وجسم عضوى تجسد هذا الموقف الفكرى الذي ينفذ إلى جوهر النفس البشرية مستخدما أدوات الفن درامي وجسم عضوى تجسد هذا الموقف الفكرى الذي ينفذ إلى جوهر النفس البشرية مستخدما أدوات الفن أساسيًا في هذا الوعي الفني الحاد المبكر الذي تميز به عمن سبقه أو عاصره من القصصيين . كان نشاطه الأدبي أساسيًا في هذا الوعي الفني الحاد المبكر الذي تميز به عمن سبقه أو عاصره من القصصيين . كان نشاطه الأدبي متشعبا بحيث غطى الرواية ، والقصة القصيرة ، والمواية القصيرة ، والمسرحية ، والنقد الأدبي ، وأدب الرحلات ، والسيرة الذاتية ، بالإضافة إلى حصيلة ضخمة من الرسائل التي تبادلها مع قادة الفكر العالى في عصره .

وساعدته حياته الحاصة على بلوغ هذه المكانة المرموقة بين رواد الصف الأول للرواية العالمية. فقد ولد في مدينة بوسطن حفيدا لوليام جيمس الذي كان من أوائل المليونيرات الأمريكيين، وقد ورث أبوه ثروة ضخمة مكنته من العيش كأحد كبار الأثرياء فى كل من نيوبورك ونيوبورت وكمبردج ، مع الانتقال اللاستقرار فترات طويلة بين عواصم أوروبا . وقد سجل هنرى جيمس ذكريات طفواته وصباه وشبابه فى سيرته الذاتية التى تتكون من مجلدين : المجلد الأول « صبى صغير وآخرون » والثانى « ملاحظات على ابن وأخ » ومن الواضح أن المقصود بالأخ هنا وليام جيمس عالم النفس الشهير الذى كان الأخ الأكبر لهنرى والذى فتح عينيه على دراسته السيكلوجية التى تهدف إلى تحليل النفس البشرية فى محاولة لبلوغ جوهرها الأصيل . وهذا ما فعله هنرى فى رواياته . لكن بدلا من استخدام مناهج علم النفس التحليل ، استخدم أدوات الفن الروائى التشكيلي . ساعدت مدينة نيوبورك – التى قضى فيها هنرى جيمس صباه – على نفتيح ذهنه وبصره لعالم المسرح الرحب . ظل متعلقا طوال حياته بهذا الفن العريق ، وتمنى أن ينبغ فيه . وعندما انتقلت العائلة إلى أوروبا ، اتصل جيمس بالحضارة الغربية فى عنفوانها ، ووجد فيها خصوبة وبلورة وتحديدا على النقيض من المحتمع الأمريكي الذى تركه ولم بجد فيه إلا ثلاثة أعاظ من البشر : الرجل المهمك فى عمله نيل مهار ، والسكر

أما في أوروبا فقد وجد هبرى جيمس أعاطا من التفكير والسلوك يصعب حصرها تحت بنود محددة . وبالإضافة إلى ذلك كان أبوه حريصا على أن يحصل أبناؤه على أكبر قدر ممكن من انتعليم المتنوع والثقافة العميقة . لذلك تنقل الأبناء بين المدارس الألمانية والسويسرية مما منحهم ثقافة عالمية بمعنى الكلمة ، وجعلهم يتخلصون من السذاجة والبراءة التي عرف بها الأمريكيون في ذلك العصر .

الضائع الذى لا نجد من يشكو له همه . والزعم السياسي الذى يشتغل بالقانون والحطابة والكتابة وغبرها من . الوسائل الني تمكن أن تؤدى به إلى زعامة أحد الأحزاب التي قد تدفع به إلى البيت الأبيض .

مارس هنرى جيمس عدة فنون على رأسها الرسم ، ولكنه وجد ضالته أخيرا فى قلمه . هارس ترجمة بعض روائع الأدب الفرنسى ، ولكنه لم يقابل بالترحاب إذ أن سنه لم تكن تزيد فى ذلك الوقت على الثامنة عشرة . وعلول عام ١٨٦٤ استطاع أن ينشر أول قصة له بعنوان « خطأ مأسوى » وفى العام نفسه نشرت له « محلة أمريكا الشهالية » مقالة مسهبة عرض فيها أحد الكتب . وسرعان ما رحبت به محلات « الأمة » و « الأطلنطى الشهرية » وقد استفاد كثيرا من الصداقة التي عقدت أواصرها بينه وبين الروائي الأمريكي وليام دين هاولز الذي شجعه عندما رأس نحرير المحلة الأخيرة . كانت القصص المبكرة التي نشرها ذات مسحة كثيبة وحزينة ووقورة أكثر مما يحتمل الذوق السائد فى ذلك الوقت ، ولكن هاولز وقف مع جيمس مؤيداً له بكل قواه كروائي وكرئيس تحرير ، ظهرت براعة جيمس في النقد الأدبي في عرض الكتب التي نشرها في أوائل حياته الأدبية . كان قاسيا على كل أديب لا يدرك أسرار حرفته ، ولا يعي حدود موهبته ، وقد وضحت ثقافة جيمس وإلمامه الشامل على كل أديب لا يدرك أسرار حرفته ، ولا يعي حدود موهبته ، وقد وضحت ثقافة جيمس وإلمامه الشامل بالآداب الإنجليزية والفرنسية المعاصرة وطالما عقد مقارئات بينها وبين إنتاج أدباء أمريكا .

ارتفع مستوى أعال جيمس كثيرا بعد رحلته الأوروبية الني قام بها عفرده عام ١٨٦٩ عندما بنغ السادسة والعشرين . زار فلورنسا والبندقية وروما الني بهرته بعراقها وأصالتها . لكن جيمس لم ينس أبدا أنه أمريكي . ولذلك نظر إلى الحضارة الأوروبية دائما بعن أمريكية . صحيح أن المحتمع الأمريكي في ذلك الوقت لم يكن إطلاقا على المستوى الحضاري لأوربا . إلا أن جيمس وجد أن الأمريكي الذي يفقد نظرته الأصيلة محاولا

التقليد الأعمى للأوروبيين ، يفقد فى الوقت نفسه هويته الأمريكية مع عجزه الأكيد عن أن يصبح أوربيا . كان الشغل الشاغل لجيمس هو تقييم نوعية العلاقة بين النمط الأوروبي والنمط الأمريكي ، وبرز هذا الاتجاه فى القصص التي كتبها فى تلك الفترة مثل الحج العاطني ، ١٨٧١ التي تأثر فيها بهوثورن والتي أبرزت الاتجاه الأمريكي الذى ساد السبعينيات وهو الاتجاه الذى تمثل فى رحلات الحج التي قام بها الأمريكيون إلى إنجلترا وأوروبا بحثاً عن تراثهم .

#### هروبه من الحياة التقليدية :

شعر جيمس أنه لو استقر في أمريكا . لعاش حياة تقليدية محدودة بمكن أن تقتل فيه روح الإبداع والابتكار ، بالإضافة إلى أن المحتمع الأمريكي أصبح في نظره محتمعا بسيطا وبدائيا بمقارنته بالمحتمعات الأوروبية . ومحتمع مثل هذا لا بمكن أن يمد فكره ووجدانه بالخصوبة اللازمة لفنه . لذلك فكر في الاستقرار نهائيا في أوروبا . وشد الرحال مع أخبه وليام إلى باريس حيث نشأت صداقة وطيدة هناك بينه وبين إدمون دى جونكوروموياسان وفلوبير وتبرجنيف . وفي عام ١٨٧٦ انتقل إلى إنجلترا حيث عاش هناك بقية حياته . وهو العام الذي نشر فيه روايته الأولى «رودريك هدسون» وبدأت أعاله تنشر وتنتشر : «مدام دى موف « و « الأمريكي » ١٨٧٧ ، و « الأوروبيون » ١٨٧٨ ، و « حلقة دولية » تم ه ديزي ميللر » و « حفنة رسائل » وغيرها .

سيطرت الفكرة العالمية على أعال تلك الفترة كبث لا نجد أبه اتجاهات علية أو إقليمية فيها . وساير هذا الاتجاه ميول جيمس التي نزعت إلى الثقافة العالمية المتشعبة ، وإلى منافشة قضية الأمريكيين الذين هاجروا إلى أوروبا للاستقرار فيها . لذلك زخرت روايات الفترة بالتلاحم أو التناقض بين الشخصيات الأمريكية والشخصيات الأوروبية والإنجنيزية مهاكان انغاسه والشخصيات الأوروبية والإنجنيزية مهاكان انغاسه فيها . فقد أظهر قدرته على التقييم الموضوعي للاحتكاك الذي جرى بين الثقافتين . وانعكس هذا التقييم على شخصياته التي لم يكن منحازا إلى إحداها سواء بحكم جنسبته الأمريكية أو بدافع من ثقافته الأوروبية . نجد هذا في «حفة رسائل» و «حلقة دولية » و ه مدام دى موف » التي ابتكر فيها صراعا دراميا أصيلا نانجا عن التصادم بين الثقافتين . فانفتاة الأمريكية في القصة الأخيرة نمط نسائي مرعب لا يهتم بأى شيء في هذه الدنيا سوى بالمركز الاجتماعي والممتلكات المادية . أما زوجها الداعر فينتمي إلى الارستقراطية الفرنسية وتننهي به الحال إلى الانتحار ، ينها الشاب الأمريكي الذي طالما أظهر إعجابه ووطه بها يهرب منها وهو بحمد الله أنه لم يقع في برائها . في «رودريك هدسون» وهي أولى روايات جيمس الطويلة – بحد جنسيات متعددة أيضا تنحرك أمام خلفيات اجتاعية تتمثل في نورثها مبتون وما ساتشوستس . ونلحظ موقف جيمس من هذه الحنسيات والحلفيات في الأسلوب الروائي الذي يعرضها به . وخاصة عندما يركز على الشخصيات الرومانية وغيرها من التي تعيش في الأسلوب الروائي الذي يعرضها به . وخاصة عندما يركز على الشخصيات الرومانية وغيرها من التي تعيش في المسلوب الموائي الذي يعرضها به . وخاصة عندما يركز على الشخصيات عطية أثيرة عند جيمس لدرجة أنه يعبد المنطقية الذي تؤدي من موقف إلى آخر . ويدو أن هناك شخصيات عطية أثيرة عند جيمس لدرجة أنه يعبد

إظهارها في قصصه ورواياته . فمثلا رولاند مانيت ذلك المثال الأمريكي الذي برع واشهر في فن النحت ، عبارة عن تكرّر لبعض الأعاط العاجزة جسديا والني قدمها جيمس في أعال سابقة . لكن هذه الشخصيات اختفت بعد نشره لرواية « البقن » بل ان رودريك نفسه أصبح شخصية مهزوزة وغير متحضدة او مثقفة بحبث صرف جيمس نظره عن تمطه ولم يكرره في رواياته الناضجة التي توالت بعد ذلك .

يبدو التطور الناضج لحبمس في روابة ، الأوروبيون ، الني تبدو أقل طموحاً وأكبر إتقاناً من سابقتها . فقد نجح جيمس فى تجسيد روح اللقاء والالتحام بين فيلبكس يانج والبارونة مونستر اللذين بمثلان الأوروبيين وبين أقاربهما الذين يعيشون في ولاية نيوانجلاند الأمريكية ، وهم آل ونتورث . فنرى الأبعاد المتعددة لهذه العلاقة بعيدا عن التقرير المباشر والسطحى للمواقف. وكل لمسة يضيفها جيمس إلى المواقف أو الشخصيات تؤكد لنا أن الرواية هي أساسا كوميديا سلوك . ولكن السلوك هنا – كما هو الحال في كل أعال جيمس – ليس مجرد مظاهر اجتماعية جوفاء لأنه بجسد ويبلور الالتزام الأخلاق للشخصيات ، أو افتقارها إلى مثل هذا الالتزام . أما « ديزى ميللر » فيظهر فيها جيمس قدرته على كتابة القصة الطويلة التي اشتهر بها . نشرت في إنجلترا ولاقت عاجا ساحقاً . بطلة الرواية فتاة أمريكية أدت مها سذاجنها وبراءنها الى أن تتصرف في المحتمع على سجيم بصرف النظر عن رأى الآخرين فها . وقد حاولت الحالية الأمريكية في روما أن محد من انطلاقها حبى لا يشمت فها الأوروبيون الذين نظروا إليها نظرات زاخرة بالشك والربية . كان إعجاب جيمس بشخصية ديزي ميللر سبب في أنه كرر بعض ملامحها في بطلاته بعد ذلك . فهي فتاة تثير أشجان القارئ بصدق وأصالة وخاصة عندما بموت بالحمى بسبب عدم إعان وينتربورن مها . فقد عجز ذلك المهاجر الأمريكي عن إدراك الأبعاد الرحبة والعميقة المحب الذي كانت تكنه له . اكتسبت شخصية ديزي ميللر شعبية ساحقة عند جمهور القراء لدرجة أن الناشرين الـلاهثين وراء طبع الروايات ذات المضامينالعالمية والبطلات الأمريكيات ذوات الجاذبية الآسرة . هؤلاء الناشرون طاردوا جيمس لمدة طويلة حتى يكتب لهم المزيد من هذا النوع الروائي . وبحكم أنه كان يعيش من قلمه ، فلم يعدم الوسيلة التي يرضي بها الناشرين ، وفي الوقت نفسه أصر على احترام فنه وخاصة أن اتجاهاته في الرواية ذات المضمون العالمي والجنسيات المحتلفة كانت بمثابة موجة العصر. ومن هنا لم يحدث تناقض بين

تبدو المقدرة النقدية لجيمس في كتابه و هوثورن و ١٨٧٩ الذي قدمه كنوع من العرفان بجميل هذا الروائي الأمريكي الرائد وذلك على الرغم من مضامينه المحلية واهتماماته الإقليمية التي لا تخرج عن حدود المنطقة التي ولد بها وخبرها . لكن التناقض بين هوثورن بمضامينه المحلية وجيمس باتجاهاته العالمية لا ينفي وجود الحلفية الأمريكية التي تحكم الاثنين. فإذا كانت خلفية هوثورن تتمثل في نيوانجلاند فإن جيمس لم يهرب إطلاقا من فكره الذي تولى بين أحضان نيويورك . بتضع هذا في قصة ، ميدان واشنطن و ١٨٨٠ التي تتخذ خلفيتها من مدينة نيويورك ، وتدور حول صراع بين أب وابنة تربد أن تفرض عليه خطيبها الذي لم يقتنع به ، فقد اعتبره مجرد شخص لا قيمة له بالمرة . وإن كان جيمس بحاول أن يدل برأيه الشخصي من خلال الصراع ، إلا أن فكر الشخصيات يبدو متسقا عيث تؤدى العلاقة الحدلية بين الفكر والسلوك إلى نتائج حتمية .

الالتزامات الفنية والرواج التجارى.

## تشبعه بالروح الإنجليزية :

على الرغم من إصرار جيمس على أمريكيته ، فإنه يبدو أن الأديب هو ابن بيئته الفعلية وليس ابن بيئته الني نشأ فيها . يقول الناقد فريدريك و . دوبى فى كتابه وهنرى جيمسه : إن استقرار جيمس لمدة طويلة فى إنجلترا جعله يتقمص الشخصية الإنجليزية . هذا التطور يبدو واضحا فى شخصياته الأمريكية التى وردت فها بعد . فلم تعد تلك الشخصيات البريئة الساذجة التى تنظر إلى الحضارة الأوروبية نظرة الانبهار والمقارنة المستمرة كها نجد فى و ديزى ميلاء بل أصبحت شخصيات مركبة ومعقدة بحيث يستحيل الفصل بينها وبين الشخصيات الأوروبية . وقد أدى هذا بجيمس إلى المزيد من العالمية والانتشار .

تعتبر رواية و صورة لسيدة و ١٨٨١ من أرق الروايات التي عرفتها اللغة الإنجليزية . فيها ينتقل جيمس ببطلته الجذابة الرائعة إيزابيل آرشر من ألبنى حيث قضت طفولتها إلى أوروبا حيث عرفت الحياة والنضوج بكل أبعاده وتناقضاته واحتالاته اللانهائية . وبسبب الثروة الطائلة التي منحها إياها ابن عمها العاجز رالف تاتشيت . تقع ضحية لشاب رياضي صائد للثروات بحيث تتزوجه زواجاً يحمل في طياته كل معانى الاستغلال والانتهازية . ولعل الصراع الدرامي الذي تنهض عنيه الرواية يتمثل في حاجة إيزابيل إلى الاستقلال والحرية الشخصية بل واستحقاقها لها ، ولكن مثل هذه الحاجة الطبيعية والمنطقية تؤدى بها إلى الوقوع في برائن الانتهازية ، لأنها ظنت أن كل البشر يتمتعون بنفس البراءة والعفوية والتلقائية التي جاءت بها من أمريكا . عندئذ يدرك القارئ أنه لابد من المعابير والضوابط التي تسلح الإنسان بالوعي الكامل بحقائق الحياة ، حلوها ومرها . أما الحرية الشخصية بدون الوعي الاجناعي فلابد أن تتحول إلى انزلاق مستمر إلى آفاق لا يتمناها الإنسان إطلاقا .

يكاد يجمع النقاد على أن الأسلوب النترى الذى كتب به جيمس رواية و صورة لسيدة و يعد القمة الفنية التي بلغها بالنسبة لإنتاجه كله . فالنثر يتميز بالرشاقة والمرونة والسلاسة والانسيابية والقوة والكثافة الزاخرة بالاستعارات والرموز . كان جيمس دقيقا في اختيار ألفاظه وجمنه وصوره ، نفس دقة الشاعر الذى يكتب قصيدة لا تزيد عن سطور معدودة . ومن الواضح أن الكلمة المناسبة الدقيقة كانت دائما طوع قلمه ، بحيث كانت تقول من المعاني والدلالات ما يزيد كثيرا عن معناها الجرد التقليدى المرتبط بها . ولا شك فإن تمكن الأديب من اللغة التي يكتب بها يعد من ضرورات صنعته التي تيسر له عملية تشكيل عمله بالأسلوب الذى يطمح إليه . وعلى الرغم من عالمية المضمون الذى عالجه جيمس والذى يزخر بالجنسيات والحضارات والثقافات والحلفيات المتباينة فإن تمكنه من أدواته النثرية ساعده على إبراز تناسق الشكل الفني ، وخاصة أنه لم يرتبط بالحلفية الفكرية نفس ارتباطه بالشخصية الرئيسية مما منحها حياة مستقلة بذاتها بلورت بالتالي الاستقلال الذاتي الذى كانت تهدف إليه من خلال الأحداث والمواقف المتنابعة . لذلك يقول الناقد ف . ر . ليفيز في كتابه والتقاليد العظيمة » إن رواية وصورة لسيدة » هي أعظم ما أنتج جيمس لأنه استفاد من كل الأدوات الفنية التي عمل من روايته عالما مستقلا بذاته .

لكن تشبع جيمس بالروح الإنجليزية لم يجعله ينسي مسقط رأسه بوسطن فكتب ، أهالى بوسطن ، التي تعد

الرواية الوحيدة له التي تتخذ من الحياة الأمريكية وحدها خلفية فكربة ووصفية لها . فالتجربة التي تمر بها الشخصيات أمريكية محضة . لكن البناء الدرامي للرواية لا يمتاز بنفس التناسق والقوة والحيوية الني وجدناها في ه صورة السيدة. ويبدو أن موهبة جيمس لم تكن تبلغ مداها إلا في مناطق الاحتكاك بين الثقافتين الأوروبية والأمريكية . لذلك يعود في رواية ء الأميرة كازاماسها » إلى تحليل عوامل القلق التي تنهش الحضارة الأوروبية من الداخل. يلغي جيمس على كاهل إحدى الشخصيات تبعة اكتشاف أمحاد أوروبا في محالات الإنجاز الثقافي وهل كان يستحق كل هذا الصراع الدموى لكي تتبلور ملامحه في النهاية . فقد كانت شخصية هايسنث روبنسون مثلا للإنسان الذي بملك في عقله ووجدانه عصارة الثقافات والحضارات المعاصرة . لكنها كانت مثل النحف التي يحتويها قصركبير يعيش فيه فرد واحد فقط لا يتمنع بها ولا يستخدمها الاستخدام الصحيع. يمدح الناقد ليونيل تريلنج رواية " الأميرة كازاماسها " في كتابه " الحيال الليبرالي، لأنها تدخض ادعاءات بعض النقاد الذين يقولر : إن جيمس كان منعزلا تماما عن عصره ، واستمد مضامينه من خياله المحض . في هذه الرواية بجسد جيمس روح الثورة التيكانت تعتمل داخل المحتمع الأوروبى إيذانا بتغيرات جوهرية بدأت بانتهاء القرن التاسع عشر . ونفس الاتجاه نجده في رواية « ربة الشعر المأسوية » التي تجسد الصراع بين الإنسان المعاشق للفنون وبين المحتمم الإنجليزي التقليدي المعاصر ذي الاهتمامات البورجوازية المادية الضيقة. ولا شك فإن المضمون الاجتماعي الواقعي يلعب دورا هاما في روايات جيمس التي لا تعتمد على الحيال في كل جزئياتها . فمثلا تمثل مدينة بوسطن فى رواية « أهالى بوسطن » الإفلاس الروحى الناتج عن الحشع المادى الذى يطارد الحميع بسياط. من نار . كانت نتيجة هذا الهجوم الاجتماعي السافر أن فشلت هذه الروايات في تحقيق نفس الرواج التجاري لروابات جيمس المبكرة.

دفع هذا الالتزام الاجتماعي جيمس إلى محاولة الكتابة للمسرح على أساس أنه وسيلة اتصال بالحمهور أكثر مباشرة وحيوية من الرواية . ولعشقه لهذا الفن العظيم منذ صباه الباكر في نيويورك . لكنه عاد بخنى حنين من المحاولة اليائسة التي تمت عام ١٨٩٥ عندما عرضت له مسرحية «جي دومفيل « واستقبله فيها الحمهور ليلة الافتتاح بالصراخ والصفير في وجهه ، مما أجره على العودة إلى الرواية والقصة . ولكن هذه الحادثة لم تقلل من حنينه الجارف إلى المسرح بحيث كتب بعض المسرحيات دون أن يعمل على عرضها تجاريا . وقد برزت ميوله المسرحية والدرامية في أسلوبه الروائي الذي اعتمد على الاقتصاد اللفظي ، والتكثيف الرمزي ، والتركيز الدرامي . فالرواية في نظره – لا تقل أبداً عن المسرحية في خضوعها لحتميات الشكل الفي وجاليات البناء الدرامي . بل إن رواية ه البيت الآخر ، عبارة عن إعادة صياغة لإحدى مسرحياته ، استطاع فيها أن بحدث في نفس القارئ أثراً حاداً مباشراً مثيراً للغاية لا يحدث إلا بين جمهور المسرحية . والرواية في حقيقتها كانت تقف في منتصف المسافة بين المسرحية المعروضة والقصة المكتوبة .

ومع احترام جيمس لكل الضرورات الفنية والجالية ، فإنه لم بهمل نقد النقائص الاجتماعية التي تنبع من الطبقة والبيئة والثقافة والتربية . هذه النقائص ترجع إلى إساءة فهم معنى حب الملكية . فالإنسان يميل بغريزته إلى حب الملكية ويعميه جشعه عن امتلاك الأشياء التي تهمه وتفيده فقط ، فهو بحب امتلاك كل ما تصل إليه يده

وبأية وسيلة. لذلك تقع معظم شخصيات جيمس ضحية لهذه الرغبة العارمة ، فهى تريد الحصول على أكبر قدر ممكن من الممتلكات المادية ظنا منها أنها بهذا بمكن أن تنمى الحوانب الروحية والحالية في حياتها . فهى تمتلك التحف والتماثيل واللوحات ليس بدافع عشقها للفن ولكن بدافع حمها للامتلاك وميلها للمظاهر الاجتماعية . أما العبب الأخلاق الآخر الذى يهاجمه جيمس فيتمثل فى الشراهة الجنسية التي تحول الحب بكل مظاهره الحلاقة الإيجابية إلى مجرد إشباع لنزوة بهيمية لا تعبأ بشخصية الطرف الآخر . وهناك رذيلة ثالثة يسميها جيمس ه رذيلة السائح » التي تزين لعين السائح العابرة أنه توغل فى فهم حضارة وثقافة البلد الذى يزوره لدرجة أنه يتكلم عنها بأسلوب الدارسين المتخصصين ، وغالبا ما يكون مثل هذا السائح ثريا أرستقراطيا بحيث يظن أن ثروته لا تؤمله لامتلاك أى شيء والحديث عن أى شيء .

وغالبا ما ينشأ الصراع الدرامي عند جيمس ، ببن النقائص والعيوب التي سبق ذكرها ، وبين روح الفنان أو الفكر الأصيل الذي ينظر إلى الحياة في جوهرها بعيداً عن أي زيف أو خداع . فهو بملك الحيال الرحب أو الذي يكشف له الوجود في لمحة خاطفة ، ولذلك يحتفل بالحياة ويتذوقها بدون أية محاولة لامتلاك مظاهرها المادية الحوفاء . بل إن بعض شخصيات جيمس عد منتهى متعتبا في التضحية بنفسها من اجل استمرار المعانى والقم الإنسانية العظيمة . يؤدى هذا الدور الحضاري في روايات جيمس ، الفنان أو المرأة ، لكنه لا يجمع ببن الفطين في رواية واحدة لتشابه دوريهها . فعادة ما يكون الصراع الدرامي بين الفنان أو المرأة وبين محدثى النعمة الذين يعتبرون الحياة من ممتلكاتهم المادية .

مع مطلع القرن العشرين ألف جيمس أعظم روايات له «أجنحة الحيامة » 1907 ، و «السفراه » . 1908 ، و «السفراه » . 1908 ، و «البيدة ه إن لم تكن روه «الإناء الذهبي « 1908 ، وهي على نفس المستوى الفني الرفيع لرواية «صورة لسيدة ه إن لم تكن ترتفع عنها . فلم يعد جيمس مهتما بالخلفية الاجتماعية الواقعية بقدر تركيزه على الحياة الشعورية واللاشعورية لشخصياته . ويستحسن أن نأخذ فكرة عن كل منها لأنها تمثل التطور الذي طرأ على فن جيمس وأصبح يعرف به في تراث الرواية الأمريكية بصفة عامة .

تدور أحداث رواية و أجنحة الحامة و حول كيت كروى التي تذهب بعد وفاة أمها لتعيش مع عمنها مسز لاودر . وتعرض عليها أن تتبناها بشرط أن تهجر أباها الوسيم ذا السمعة السيئة نهائيا . لكن كيت لا تحتمل صرامة عمنها فترفض طلبها وتعود لنحياة مع أبيها الذي يتركها بدوره ويذهب للاستقرار بمفرده في بيت لعمنها في لانكستر جيت في غرب لندن . ويأتى الإنفاذ لكيت عندما تقع في غرام ميرتون دينشر أحد الصحفيين الذين يعملون في شارع فليت . فيخطبها لنفسه بدون استشارة عمنها التي كانت تخطط لتزوجها من اللورد مارك أو أي رجل ثرى آخر . ويحدث أن تبعث الجريدة بدينشر إلى أمريكا في مهمة لمدة ستة أشهر لكي يبعث إليها من هناك بسلمة من المقالات . في أثناء غيبته تأتى سوزان - إحدى صديقات العمة - من أمريكا وبصحبتها فتاة ثربة جدا تدعى ميللي ثيل ، تصبح سوزان وميللي من أفضل صديقات العمة . بينا أواصر الصداقة المتينة تنعقد بين ميللي وكيت . وبعد عودة دينشر نكتشف أنه قابل ميللي في نيويورك وحدثت بينها جاذبية خفية . لكي ميللي كانت مريضة بحيث نصحها الطبيب بعدم إجهاد نفسها والتعرض للشمس أطول مدة ممكنة . فيذهب الجميع إلى مريضة بحيث نصحها الطبيب بعدم إجهاد نفسها والتعرض للشمس أطول مدة ممكنة . فيذهب الجميع إلى

مدينة البندقية حيث يزورهم دينشر واللورد مارك. ويكتشف الجميع مدى الغرام الذى تكنه ميللى لدينشر على الرغم من مرضها الذى تزايدت خطورته مع الأيام. ومن الواضح أنها لم تكن على علم بالخطوبة السرية الني تمت بين دينشر وكيت.

عندما تتأكدكيت من أن مُيللي في طريقها إلى النهاية نحث دينشر على التقدم لطلب يدها على سبيل إدخال السعادة إلى قلبها من ناحية . وبهدف أن يرث ثروتها الطائلة كزوجها الأرمل من ناحية أخرى ، وبالتالى يصبح الطريق مفتوحاً لكيت لكي تتزوج من دينشر. لكن الخطة تفشل بسبب تدخل اللورد مارك – أحد قناصي الثروات – الذي يطلب بد ميللي وعندما ترفضه يخبرها على سبيل التشفي بالخطوبة السرية بين دينشر وكيت . وبعد موت ميللي يتلق دينشر مظروفا مختوما كانت ميللي قد تركته له قبل وفاتها . كان متأكدا أنه يحتوي على تنازل له عن كل ثروتها ، ولكنه يأخذه إلى كيت دون أن يفضه . فتقوم هي الأخرى بحرقه دون فتحه . كما ترك دينشر الحيار أيضا لكيت لكي تفض الخطاب الذي أرسله هؤلاء الذين تآمروا على ميللي وثروتها . ولكن كيت تعترف أخيرا بالمعنى الإنساني العظم الذي عاشت ميللي من أجله فتقول لدينشر : ٥ إنها فعلت هذا من أجلنا . فقد كنت أعرف طبيعتها جيدا . . إنها طبيعة الحامة التي تمد أجنحتها لكي تحتوى الجميع تحت ظلها . ١ أما رواية ، السفراء ، فتدور حول لويس لا مبرت ستريذر الذي ترك مدينة ووليت بما ساتشوستس في طريقه إلى أوروبا مبعوثا من أرملة ثرية في منتصف العمر كان قد خطبها قبل سفره . وكانت مهمته في أوروبا أن يقنع ابنها تشادويك نيوسام لكي يعود من باريس ويشارك في المشروعات الاقتصادية التي تنهض بها الأسرة . فقد انقطعت خطابات تشادويك منذ أمد بعيد واعتقد الجميع أنه وقع في غرام امرأة من ذلك النوع الذي لا يعرف سوى المال والجنس. وبينا بمر بانجلترا في طريقه إلى باريس توثقت أواصر الصداقة بينه وبين عانس أمريكية تدعى ماريا جوسترى. كانت امرأة ناضجة بمعنى الكلمة، اصطحبت ستريذر وعاميه الساذج القروى وإيمارسن إلى كل أماكن السياحة في لندن وباريس ، بعد ذلك أصبحت مستشارة ستريذر في كل خطوة جديدة يتخذها . ويفاجأ ستريذربتشادويك وقد تغير من النقيض إلى النقيض . فلم يعد ذلك الشاب الشرس العنيف الذي عرفته العائلة في أمريكا . من خلال اللقاء الذي تم بين الرجلين يدرك ستريذرأن هذا التغير الملحوظ الذي طرأ على تشادويك كان نتيجة مباشرة للتأثير الحضاري الذي مارسته عليه مدام دى فايونيه .

من خطابات ستريذرإلى مسز نيوسام تدرك أن مهمته فى إرجاع ابنها قد باءت بالفشل ، فترسل ابنتها المتزوجة سارة بوكوك مع زوجها وأخته الصغيرة كسفراء آخرين إلى باريس . ولكن سارة تفشل هى الأخرى فقد أدرك الجميع بمحض المصادفة أن تشادويك ومدام دى فايونيه عاشقان . هنا يطرأ التغير على شخصية ستريذر هو الآخر . فيرى أن الحب قيمة إنسانية عظيمة ترتفع فوق أى مشروع اقتصادى . وقد لمس هذه الحقيقة بنفسه فى تلك العلاقة السامية بين تشادويك ومدام دى فايونيه . وقارن بينها وبين العلاقة المادية التى تربط بينه وبين أم تشادويك فى أمريكا . كانت النتيجة أن أكد ستريذر على تشادويك ألا يهجر معشوقته التى جعلت منه هذا المخلوق الراق ، فقد أدرك أنه ليس من الأخلاق إطلاقا أن يهجر الرجل مثل هذه المخلوقة الرائعة . وعندما يتأكد ستريذر من إخلاص تشادويك يعمل معاكسة تماما للمهمة التى ستريذر من إخلاص تشادويك بعمه معاكسة تماما للمهمة التى

أرسل من أجلها إلى باريس.

في رواية و الإناء الذهبي و نجد نفس الانجاه الفني والفكرى الذي وجدناه من قبل في و أجنحة الحهامة و و السفراء و لدرجة أن بعض النقاد بعتبرون هذه الروايات ثلاثية مسلسلة تكل بعضها بعضا. فشخصية ماجي فيرفر عبارة عن تكلة لنجوانب الإنسانية والحضارية الرائعة الني تميزت بهاكل من ميللي ثبل ومدام دى فايونيه من خلال نفس الالتقاء الفكرى والاجتماعي بين الأوروبيين والأمريكيين. هذا لا يعني أن هنرى جيمس كان يكرر نفسه ، بل يعني وحدة نظرته تجاه حضارة عصره بصفة خاصة وتجاه الكون والأحياء بصفة عامة . هذه الوحدة الفكرية النابعة من فلسفة عددة ارتبطت ارتباطا عضويا بوعيه الحاد بجاليات الشكل الفني لأعماله الرواثية والقصصية . لذلك لم يقدم مجرد صور وصفية لخصائص عصره وملاعه كما فعل كثير من الرواثيين الذين سبقوه أو عاصروه بل اهتم أساسا بتقديم أعمال فنية ذات أشكال درامية متبلورة واستطاع بهذا أن يتعدى حدود الزمان وقيود المكان . ساعدته في ذلك عالمية مضمونه الذي احتوى جنسيات وثقافات وحضارات متباينة منحته خصوبة فكرية وفنية عالية . من هنا كانت المكانة المرموقة التي أحرزها في تراث الرواية العالمية .

## Theodore Dreiser

39

ثيودور درايزر

44

(1980 - 1AY1)

يعد ثيودور درايزر رائد المذهب الطبيعي في الرواية الأمريكية . فهو يؤمن بأن للطبيعة المادية قانونا أخلاقيا وبيولوجيا بمكن فهمه وإدراكه عن طريق دراسة الطبيعة نفسها . وليس عن طريق دراسة عالم ما وراء الطبيعة الذي يتكون من كل الظواهر الميتافيزيقية . ويرى درايزر – شأنه في ذلك شأن كل الكتاب الطبيعيين – أن الإنسان جزء من الطبيعة . وفي الوقت نفسه يعد الجزء المدرك والواعي بها ولذلك فإن أي فهم لجوهر الطبيعة الجامدة أو الإنسانية لابد أن يتم من خلال عقل الإنسان وقدرته على التفكير والتحليل والتحديد . ينطبق هذا على الظواهر التي تحدث في كل عصر وكل مجتمع من حروب وأوبلة ومجاعات وانتصارات واكتشافات ونظريات . . إلخ من الظواهر الاجتماعية التي تخضع لكل القوانين الطبيعية من صراع وتطور وتقدم ونشوء وارتقاء ، أما القانون الأخلاق الذي يكمن وراء هذه الظواهر فيمكن استنباطه ودراسته من إمكانات الطبيعة ومنهجها حتى لا يتحول الإنسان إلى لعبة في يد القدر . ومن الواضح أن درايزر تأثر بالاكتشافات العديدة في مبدان علم النفس والاجتاع والاقتصاد ، وهي الاكتشافات التي بدأت في وضع القوانين الدائمة التي تفسر الحركة المؤقتة للمجتمع . ويعتبر النقاد أن الفادة الكبار الثلاثة للمذهب الطبيعي في الأدب العالمي هم : إميل زولا وثيودور درايزر وجورج مور . فقد عملوا على بلورة الجانب الفسيولوجي في حياة الإنسان وارتباطه الوثيق بمملكة الحيوان التي تخضع لكل قوانين التطور ، والتي تعتمد على غرائز حفظ النوع من أنانية وحب للذات وعدم التقيد بقوانين المجتمع وتقاليده إذا وقفت عقبة في سبيل إثبات كيانه .كانت هذه النظرة التشاؤمية سببا في مسحة الكآبة التي لونت أعالهم الأدبية ، إذ أنها بلورت الواقع الجاثم بكل تفاصيله الدقيقة والقبيحة دون أية مواراة ، من هناكانت نغمة السخط التي لم يستطع درايزر أن يتغلب عليها . فقد وجد أن الإنسان مخلوق حيوانى وسلبي من نتاج الوراثة والبيئة ، وليس في إمكانه الإفلات من المصير المحتوم ، وهو ليس مؤثرًا بقدر ما هو متأثر

بالظروف المحيطة به .

ولد ثيودور درايزر في مدينة تيراهوت بولاية إنديانا التي التحقى بمدارسها وتلقى تعليمه العالى بجامعتها . وفي أوائل التسعينيات من القرن الماضى اشتغل بالصحافة وتحرير المقالات في كل من شيكاغو ونيويورك . ويبدو أن عمله في الصحافة منحه مادة خصبة وجد أنها تصلح لكى تكون مضامين لروايات تستلهم الواقع وتلقى عليه أضواء فاحصة حادة . فكتب في عام ١٩٠٠ أولى رواياته " الأخت كارى » التي صادرتها الرقابة فور صدورها وسحبتها من السوق بحجة منافاتها للأخلاق والعرف . لم تكن روايته " العبقرى » ١٩١٥ بأحسن حظ منها . فقد وقفت منها الرقابة نفس الموقف المتعسف ، مما أجبر درايزر وغيره من كتاب جيله أن يخوضوا صراعا طويلا من أجل تأكيد حق حرية التعبير . وانتصر هذا الجيل الرائد بدليل الحرية التي أتيحت لكتاب الجيل التالى الذي مهد له درايزر الطريق نحو اختيار الأفكار والمضامين التي تتراءى له . ولم تكن ريادة درايزر نظرية بقدر ماكانت عملية . فقد نشر ما يزيد على عشر روايات طويلة بالإضافة إلى مجموعة ضخمة من المقالات والأبحاث التي تتناول الجوانب المختلفة للمجتمع المعاصر . كاكتب أيضا بعض الأشعار والمسرحيات .

لكن مكانة داريزر في ريادة الأدب الأمريكي ستظل راسخة بفضل رواياته ، وخاصة رواية « مأساة أمريكية » التي كتبها عام ١٩٢٥ وأصبحت فيا بعد علامة مميزة من علامات تراث الرواية الأمريكية . فهي تحمل في طياتها الخصائص الإنسانية للحتمية التراجيدية التي تتمثل في الضرورات الاجتماعية المحيطة بشخصياته . استطاع درايزر بهذه الرواية أن يتفوق كثيرا على نفسه . وأن يتخلص من الواقعية الكثيبة المحدودة التي سيطرت على رواياته الأولى من أمثال «جيني جيرهارت» ١٩١١. تتميز « مأساة أمريكية » بمرونة الأسلوب السردى وتجسيد الشخصيات الحية ، وتطوير المواقف الدرامية على عكس خصائص النثر في كتب درايزر الأخرى ، والتي تلجأ إلى التأنق اللفظي ، والعبارة الطنانة كما نجد مثلا في سيرته الذاتية التي كتبها عام ١٩٣٧ بعنوان « كتاب عن نفسي » .

## مأساة أمريكية:

تشكل رواية « مأساة أمريكية » نموذجا لأسلوب درايزر ومذهبه فى الفن والحياة . ولد بطلها كلايد جريفيث من أبوين فقيرين فى مدينة كانساس وعندما بلغ سن الصبا عمل بالخدمة فى أحد الفنادق لكى يعتمد على نفسه فى اكتساب رزقه . لكن الأمور لا تسير على هذا المنوال إذ يأتى عم غنى له ليأخذه معه إلى مدينة نيويورك لكى يشتغل فى مصنع يملكه هناك . فى هذا المصنع تبدأ المأساة عندما يقع كلايد جريفيث فى غرام روبرتا ألدين التى يعاشرها جنسيا وتحمل منه بالفعل . لكنه بصرف النظر عنها بمجرد أن يبلغ مأربه منها وبقع فى حب فناة أخرى تدعى سوندرا فينشلى . ولكى لا تحدث أية مناعب من عشيقته الأولى فإنه يفرر التخلص منها بقتلها . وبالفعل ببدأ فى تنفيذ خطته فيستدرجها لتستقل معه قارب تجديف على سطح بحيرة . وإذ بالقارب ينقلب رأسا على عقب مما يؤدى إلى غرق الفتاة . وعلى الرغم من أنه كان من الصعب إثبات أن انقلاب القارب وغرق الفتاة عن عمد ، إلا أنه يتم القبض على جريفيث ويحكم عليه بالإعدام ، وينفذ الحكم بالفعل .

لا يوضع هذا الموجز السريع للرواية ضخامتها الزاخرة بالتفاصيل الدقيقة الواقعية وأسلوبها السردى الذى يعمل فى طياته الإحساس بالحتمية المفروضة على الإنسان والتى تلعب دور القدر الذى لا فكاك منه . فلا يهم إذا ثبت تهمة القتل العمد على جريفيث أم لم تثبت ، طالما أن الظروف المحيطة قد أصدرت حكمها المسبق بإنهاه حياته . فالنهاية كانت نتيجة طبيعية للمواقف والملابسات التى مر بها البطل . وليست نتيجة لحكم بالإعدام صدر عليه من المحكة . فالظروف تؤثر فى الفرد أكثر من تأثيره عليها بمراحل . كان درايزر بهذا يمثل نغمة غريبة وجديدة على الروح الأمريكية التقليدية التى تعتبر أن الإنسان قادر على أن يحقق إرادته ، بدليل أن تلك البلاد المترامية الشاسعة قد تحولت على يديه إلى أقوى دولة فى العصر بعد أن كانت مجرد مساحات من الصحارى والمستقعات والمراعى والغابات والبحيرات .

لكن عندما أصبحت المدن الأمريكية تضاهى مثيلاتها الأوروبية فى النعقيد . وجد داريزر أن المذهب الطبيعى الذى نشأ فى أوروبا على يدى زولا يمكن أن يجد له بيئة صالحة فى مدن وشوارع وطرقات منتصف الغرب الأمريكى الذى خبره درايزر جيدا . فقد عاش فى منازله وفنادقه ورأى كيف تضغط الظروف الاجتماعية على الناس لدرجة أنهم يأتون أفعالا خارجة عن إرادتهم . وماكانوا ليفعلوها لو تغيرت الظروف الطارئة والمحيطة . وفى افتتاحية و مأساة أمريكية و يقدم درايزر مادة غزيرة من الضغوط التى تسحق روح الإنسان تحت وطأتها . ولكن لا يهتم درايزر كثيرا بالبحث عن الأخلاقيات التى تتشكل بتغير هذه الضغوط وذلك على النقيض من كتاب الطبيعية التقليدية . فهو يعتقد أن على الروائى أن يجسد رؤيته لحركة الإنسان داخل المجتمع دون أن بعبر عن رأيه الشخصى بصراحة .

يأخذ النقاد على درايزر أن أسلوبه لم يكن علميا بما فيه الكفاية وخاصة أن الأسلوب العلمى الدقيق هو السمة المميزة للمذهب الطبيعى لدرجة أن زولا أطلق على روايته اصطلاح و الرواية العلمية ولكن هذا لا ينفى وجود لماحية حادة فى أجزاء كثيرة من رواياته وخاصة تلك التى تتعامل مع العلاقة بين الفرد والمجتمع . فى هذه الأجزاء تنبض الشخصيات بالحياة ، وتضع المواقف بالحيوية على الرغم من أن شخصياته نتاج للظروف الاجتماعية وليست من ذلك النوع المهيمن إلى حد ما على مقدراته . فغالبا ما نراها وقد تحولت إلى ريشة فى مهب رياح المحتمع . ومع ذلك تكتسب عطفنا وحوفنا عليها بحكم مواجهتها لقوى لا قبل لها بها . من هناكان العنصر التراجيدى الذى يعد السمة المميزة لكل روايات درايزر بلا استثناء . هذا وحده يجعله رائداً للمدرسة الطبيعية فى الأدب الأمريكي بصفة عامة .

كان للمذهب الطبيعي آثاره السيئة أيضا على الشكل الفنى لروايات درايزر. فقد كان في بعض الأحيان يتقمص ثوب الفيلسوف وينسي تماما دوره كروائى فنان. فتتحول الرواية بين يديه إلى مناقشة وجدل طويل بين الشخصيات حول ظروف المجتمع وموقف الفرد منها. وذلك بدلا من أن يجسد هذه الظاهرة داخل مواقف درامية متتابعة. وقد برز هذا العيب في رواية المصرح العمرة المعالميل المثال. لكن في رواياته التي أدرك فيها الشكل الفنى ووظيفته استطاع أن يخضع اتجاهات فلسفته الطبيعية لحتميات الموقف الدرامي كما نجد في رواية التي كتبها عام ١٩١٤ ثم المأساة أمريكية التي كواية التي كتبها عام ١٩١٤ ثم المساقة أمريكية التي

أوضع فيها حدود الطموح الإنسانى والتى لا يمكن لـلإنسان أن يتخطاها . أما عندماكانت الفلسفة تتغلب على التشكيل الدرامى فى بعض الأجزاء فى رواياته فإن هذه الأجزاءكانت تتحول إلى تحقيق صحفى من ذلك النوع الذى تعود عليه فى مطلع حياته الصحفية .

## قدر الإنسان:

في عام ١٩٩٧ قال درايزر في مقالة له بمجلة ، الفاينانشير » إننا نعاني من قدرنا الذي لم نصنعه بأيدينا . وهذا القدر يتمثل في الطبائع التي جبلنا عليها . فإن نقاط ضعفنا ونقائصنا لا تخضع أبدا لإرادتنا وأفعالنا . أما الإنسان الذي يتجاهل هذه النقائص بل يتحداها فعليه أن يدفع الثمن الذي تحكم به الأقدار عليه . هذه الأقدار ليست قوى غيبية بقدر ما هي ظروف مادية ملموسة ومع ذلك نعجز عن التحكم فيها . يتجلى هذا الخط الدرامي في رواية ، مأساة أمريكية ، فهي مأساة لأن البطل فيها تحدى ظروفه الاجتماعية ولم يقنع بها ، وهي أمريكية لأنها تدور في صميم المجتمع الأمريكي الذي يلعب الدور الجديد للقدر ، فقد سعى كلايد جريفيث إلى تسلق درجات السلم الاجتماعي دون أن يكون مؤهلا فكريا ونفسها لذلك ، ومتجاهلا في الوقت نفسه قوانين البيئة والوراثة التي تؤكد أن البقاء للأصلح . وغالبا ما تثبت شخصيات درايزر أنها ليست الأصلح ، من هنا كان العنصر المأسوى الملازم لها .

ينبع الصراع الدرامى فى روايات درايزر من استمرار التغيرات الاجتاعية وديناميكيتها المطردة. وحتى إذا لام الإنسان مكانه وقبع فى عقر داره فلن ترحمه حركة المجتمع لأنها قدر يتحتم على الجميع مواجهته بطريقة أو بأخرى. كان كلايد جريفيث من ضحايا هذه التغيرات بسبب طبيعته التى ألزمته بأن يكون ما هو عليه . وبأن يفعل ما فعل . أى أن عنصر القدر هو حاصل العلاقة بين طبيعة الإنسان الحاصة وحركة المجتمع العامة . وإذا وقع الإنسان بين شتى الرحى فلا يستطيع مقاومة رغباته الجاعة وفى الوقت نفسه يعجز عن مواجهة ضغوط المجتمع ، لأنه لن يمتلك البصيرة النافذة التى تمكنه من تقويم موقفه أولا بأول . أما عن القيم الأخلاقية فهى نابعة أساسا من حركة المجتمع ومفروضة على حياة الإنسان حتى لو لم تكن متمشية مع سعادته الشخصية . وعلى الإنسان أن يسايرها إلى أقصى مدى ممكن حتى لا يتعرض لبطش المجتمع الذى لا يرحم . فهذه الأخلاقيات التقليدية تظل تمارس سلطانها إلى أن تصل إلى قمة سطونها على لسان المحلفين فى قاعة المحكمة عندما ينطقون بالحكم الذى قد يعنى الموت أو الحياة لأحد أفراد المجتمع .

على الرغم من أن درايزر كان مغرقا في اتجاهه الطبيعي . فإنه حاول قدر إمكانه أن يتفادى الخطأ التقليدي الذي تعود الأدباء الطبيعيون أن يقعوا فيه . فقد حرص على أن يجعل شخصياته بشرا مقنعين . وليسوا مجرد انماط اجتماعية مسطحة تمثل ملامح المجتمع المعاصر فقط . لذلك كثيرا ماكانت عوامل البيئة والوراثة في الحلفية الوصفية للرواية . استطاع درايزر بذلك أن يثبت مكانته كفنان روائي استطاع أن بظع الرواية الأمريكية باتجاهات اجتماعية وإنسانية جادة . وأن يبتعد بالأدب الأمريكي عن مجالات التسبة الساذجة وتزجية أوقات الفراغ ، ولعل أكبر إنجاز لدرايزر أنه لم يهدف إلى تلبية طلبات جمهوره من القراء عن طريق دغدغة غرائزهم أو

انتزاع ضحكاتهم . بل قام بدور الرائد فى مجال الرواية الطبيعية . ولم يحرص على شعبيته كهدف فى حد ذاتها وخاصة إذا وقفت هذه الشعبية فى طريق أداء رسالته الفكرية والفنية . ولم يتخلص من روح الكآية المأسوية التى سادت معظم رواياته لأنه وجد أن الصدق الفنى يحتم وجودها . من هنا اكتسب احترام المثقفين وإن كان قد خسر شعبيته بين القراء العاديين .

(1944 - 1491)

جون دوس باسوس أديب أمريكي جمع بين كتابة الرواية وقرض الشعر. وهو من الأدباء الذين يؤمنون بنظرية معينة في الأدب ويقومون بتطبيقها فعلا في أعالهم الرواثية والشعرية على حد سواء. ونظريته توضع أن الحيال في الأدب لا يبدأ من فراغ. ولكنه طاقة بملكها الأديب لكي يشكل بها مضمونه الفكري. لذلك فالحيال عبارة عن إعادة تنظيم وصياغة الواقع بحيث يتخذ شكله الجالى الذي يفقده في الحياة اليومية . أي أن الإضافة الحقيقية التي يقوم بها الأديب هي في إضفاء المعنى على الأحداث والمواقف والشخصيات من خلال ترتيب عناصرها وجزئياتها ترتيبا يعتمد على الحذف والإضافة لكي يبدو العمل الأدبي في نهاية الأمركيانا مستقلا له حياته الذاتية الخاصة به التي ينفصل بها تماما عن الحياة الأم التي استمد منها أصوله ومادته الخام . بهذا يقترب جون دوس باسوس من أسلوب المونتاج السيبائي الذي يقطع اللقطات المحتلفة ويقوم بلصقها في تتابع معين يستنتج منه المتفرج المعنى وراء التناقض أو التسلسل الموجود بين لقطتين متتابعتين . وهذا يستدعى من المتذوق أو المتلق أن يكون أكثر إيجابية فى تذوقه وفهمه الفنى بدلا من أن يسترخى فى مقعده فى كسل لكى ينتبع التسلسل الميكانيكي للأحداث في جب استطلاع ساذج فالأدب الناضج لا يثير حب الاستطلاع عند القارئ فقط بل يثير قدراته العقلية والعاطفية أيضا ويجعله أكثر قدرة على فهم الحياة التي يعيشها .

ولد جون دوس باسوس فى شيكاغو فى أسرة ذات أصل برتغالى. لم يتلق فى صباه تعلما منتظا بسبب تنقلات والديه في أوروبا . لكنه تمكن فها بعد من إكمال تعليمه في جامعة هارفارد . ومثل معظم الشباب لأمريكي شارك في الحرب العالمية الأولى التي بانتهائها أدرك أنه أصبح له من الثقافة والخبرة ما يؤهله للعمل بالصحافة . كانت الصحافة هي الاحتراف الوحيد الذي مارسه قبل أن يجدد مستقبله كروائي . واستمدت رواياته الثلاث الأولى مادتها من خبرته عندما خدم في الجيش الأمريكي . بل إنه طبق نظريته الأدبية في إعادة

40

صياغة تجاربه فى الحرب العالمية الأولى بحيث تخرج من نطاق الأحداث التاريخية إلى مجال الأعهال الأدبية . قد تبدو رواياته تسجيلية لأول وهلة ، وهذا ما يوحى به أسلوبه فى كتابه ، الولايات المتحدة الأمريكية فى منتصف القرن ، ولكن النظرة الواعية المتأنية سوف توضح أن الأمر لم يكن مجرد تسجيل مباشر ، بلكان إعادة صياغة عكمة للمضمون الواقعى .

لا تتجلى هذه الصياغة المحكة فى أعاله الروائية فقط ، بل نجدها أيضا فى قصائده مثل تلك التى نجدها فى ديوانه « عربة بلا لجام » الذى كتبه عام ١٩٢٧ وفيه جسد تجاربه التى مر بها فى الحرب العالمية الأولى . وعندما وجد أن هناك من التجارب مالا يصلح لإعادة صياغته فى روايات أو قصائد ، قام بتسجيل هذه التجارب فى مجموعة مقالات بعنوان « عبر الطريق مرة أخرى » كتبها فى نفس العام ١٩٣٧ . كان وعى دوس باسوس بالشكل الفنى لأعاله الأدبية حادا بحيث لم يسمح لأبة مضامين أن تعالج فنيا فى روايات أو قصائد ، فاقتصر على تسجيل بعضها فى مقالات .

## تذكرة إلى ما نهاتن :

ف عام ١٩٢٥ أثبت جدارته الفنية كروائى عندما كتب روايته و تذكرة إلى مانهاتن و التي أثبت فيها مقدرته على التطبيق الفعلى لنظريته الأدبية فى الصياغة التشكيلية . فقد استخدم أسلوبه فى المونتاج السيغائى أو الروائى لكى يصور الزحام الرهيب الذى تشكله ناطحات السحاب ، وكتل البشر ، وحركة المركبات فى مدينة نبويورك . لم يحاول أن يصف هذه المناظر والمشاهد بالأسلوب التقليدى التقريرى الذى يسرد ، وعلى القارئ أن يرى كل شيء من خلال منظار الروائى ، بل جعل من روايته لوحات متتابعة من جهة السرد الظاهرى ، ولكنها فى الوقت نفسه غير متتابعة لأنها تخلت عن التسلسل الميكانيكى . وعلى سبيل التوضيح نجد أنه بانتهاء لوحة معينة تأتى بعدها لوحة أخرى لا نحت إليها بصنة ، ولكن بعد الانتهاء من الرواية ككل نكتشف العلاقات العضوية بين عنلما اللقطات واللوحات . أى أن دوس باسوس يتبع أيضا أسلوب الفنان التشكيلي الذى يظل يضيف ضربات فرشاته المتتابعة إلى أن يكمل المعنى العام للوحته . بينها لا تستطيع أية ضربة واحدة منها أن تعطى معنى مستقلا عن العمل الفنى . فعناها لا يستوعب إلا بعد الاستيعاب الكامل للوحة ككل .

هكذا تتوارد الشخصيات والمواقف في روايات دوس باسوس أمام أعيننا ، وتبدو لأول وهلة فاقدة للترابط العضوى مما يجعلنا نسأل دائما عن السبب الذي من أجله أتى بها دوس باسوس ، ولكن بمجرد الانتهاء من الرواية وإدراك معناهاككل ، تتلاشى هذه التساؤلات تلقائيا . أما القارئ المتعجل الذي يلهث وراء المعنى أولا بأول فإنه غالبا ما يفقد الصبر عندما يضل طريقه بين المواقف المتعارضة والشخصيات المتنافرة نظرا لتعوده على الشكل التقليدي للرواية والذي يعتمد على التسلسل الميكانيكي للأحداث من خلال تطور الحبكة ، وبلوغ المعقدة التي تحل في النهاية . لكن ما يجعل قراءة روايات دوس باسوس سهلة إلى حد كبير . ارتباطها الوثيق بالواقع . فهو لا يضيف كثيرا من عندياته أو من خياله ، بل يقف من الواقع نفس موقف المثال من قطعة الحجر بالرقع . فهو لا يضيف كثيرا من عندياته أو من خياله ، بل يقف من الواقع نفس موقف المثال من قطعة الحجر التي يتركها توجى له بالشكل الفني الذي ستتخذه استنادا إلى نوعيتها وحجمها . لذلك فهو يقدم الشخصيات

كما رآها فى الحياة تقريبا ولكن بشرط آن تؤدى وظيفتها الدرامية فى النص الروائى. أى أن روايات دوس باسوس تصلح كهادة يدرسها علماء الاجتماع والاقتصاد والتاريخ بسبب ماتحتوى عليه من عنصر تسجيلى. صحيح أن هذا العنصر التسجيلى قد أخضع تماما لحتميات البناء الدرامى ولكنه يظل بارزا ومحددا بحيث يمكن استخلاصه ودراسته على حدة . وهذا لا يعيب روايات دوس باسوس فنيا طالما أنه لم يضع الشكل الفنى لروايته فى خدمة العنصر التسجيلى . يتمثل هذا الشكل الفنى لرواية ، تذكرة إلى مانهاتن ، فى أنها لوحات واقعية لمدينة نيويورك فى متصف العشرينيات من هذا القرن . وعلى ذلك يمكن لأى قارئ فى أى مكان أو زمان مختلفين أن يتذوقها لأنها تربط أكثر بالإنسان ونتيجة جهده الحضارى المتمثل فى هذه المدينة الرهبية : نيويورك .

يبدو أن دوس باسوس وجد نفسه في هذا المنهج الروائي فاستخدمه وطوره في رواياته التالية التي تشكل فها يبها ثلاثية ، الأولى : و الولايات المتحدة الأمريكية و ١٩٣٨ ، والثانية و التوازى الثانى والأربعون و ١٩٣٠ ، والثالثة : رواية و ١٩١٩ و التي كتبها عام ١٩٣٧ . ولم يكتب الثلاثية طبقا لترتيبها الزمني بل عاد في النهاية إلى كتابة الجزء الأول منها على سبيل إكال الصورة الفنية ، كما كتب بعد ذلك رواية و الثروة الضخمة « عام محمة وغنية ماديا ، ولكنها أفقر دول العالم روحيا . فقد طغت عليها القيم التجارية والمادية بحيث تحول الإنسان نفسه إلى إحدى السلع القابلة للرواج أو المهددة بالكساد . ولكي بجسد هذه الحقيقة الرهبية لجأ دوس باسوس نفسه إلى أسلوب المونتاج السينائي بكل حذافيره فقدم مقتطفات من الصحف والمجلات ، وما تقوله الإعلانات والملصقات في الطرق والشوارع ، ونصوص الأغاني الشعبية السائدة في تلك الفترة ، بينا تقطع هذه العناصر الملصقات في الطرق والشوارع ، ونصوص الأغاني الشعبية السائدة في تلك الفترة ، بينا تقطع هذه العناصر الملصقات في الطرق والشوارع ، ونصوص الأغاني الشعبية السائدة في تلك الفترة ، بينا تقطع هذه العناصر الملصقات في الطرق والثوارع ، ونصوص الأغاني الشعبية السائدة في تلك الفترة ، بينا تقطع هذه العناصر الملصقات في الطرق والثوارع ، ونصوص الأغاني الشعبية السائدة في تلك الفترة ، بينا تقطع هذه العناصر الموسائي الذي يتنقل بعدسته من مكان إلى آخر لكي يختار الزوايا واللقطات الني يمكن أن يصور بها الحياة كما تتراءى له في خياله .

# محاولات اليسار لاحتواله :

استغلت قوى اليسار الأمريكي الاتجاه الواقعي التسجيلي في روايات دوس باسوس وحاولت أن تجعل منه فنانها الأولى ، بل حاولت أن تحيل واقعيته النقدية إلى واقعية اشتراكية . بينا كان الهدف الأساسي لدوس ياسوس هو الارتقاء الروحي بالمجتمع الأمريكي المعاصر . أي أنه كان يهاجم الحياة القائمة على المادة وحدها لأنه يرى أن الإنسان هو روح وجسد ولا يمكن أن يعيش بعنصر واحد منها . وهذا الانجاه الروحي ينأى بدوس باسوس تماما عن التيارات المادية اليسارية . ومع هذا فسر النقاد اليساريون المضامين السياسية والاجتماعية في رواياته التالية على أنها دعوة صريحة لأكثر اتجاهات اليسار تطرفا . وطبقوا هذا التفسير على رواية ، مغامرات شاب ، ۱۹۳۹ بحكم أن مضمونها يدور حول نظرة الشيوعيين إلى المنحرف الخارج عليهم . بينا نلمح تعاطف دوس باسومي مع هذا المنشق الباحث عن ذاته بعيدا عن القوالب العقائدية الصماء .

كان أهم إنجاز فكرى لدوس باسوس أنه لم يخضع أعاله لأيدلوجية معبنة بل ترك الحياة بكل صراعاتها وتناقضاتها تطبع بصهاتها الأصيلة على رواياته. هذا ما نلمحه فى رواية و رقم واحد و التى كتبها عام ١٩٤٣ وفيها يتخذ من هيوى لونج بطلا لروايته لكى يهاجم كل النظم الشمولية والدكتانورية والفاشية التى تحاول إذلال الإنسان وإخضاعه بحجة استئباب النظم والأمن. كان هيوى لونج ( ١٨٩٣ – ١٩٣٥) سياسيا أمريكيا ومحافظا لولاية لويزيانا فى الفترة ( ١٩٣٨ – ١٩٣٩) وعضوا فى الكونجرس ابتداء من عام ١٩٣٠ وعلى الرغم من كفاءته فى الإدارة السياسية والتى شهد بها الجميع وخاصة عندما أثبت قدرته على تحسين وإصلاح عدة مرافق وخدمات عامة ، فإنه تبنى اتجاهات سياسية شمولية متشبها فى ذلك بالحكام الدكتاتوريين الذين بزغ نجمهم فى أوروبا بظهور هتار فى ألمانيا وموسولينى فى إيطاليا . كان نتيجة هذا المنهج أن أغتيل على درجات سلم كابيتول الولاية بعد أن أعلن ترشيع نفسه لرثاسة الجمهورية فى الانتخابات التالية .

وجد دوس باسوس مادة خصبة فى شخصية هيوى لونج لكى يتخذ منه بطلا لروايته ، ويعلن من خلاله رفض كل النظم الشمولية والدكتاتورية . كان هيوى لونج تجسيدا لكل خصائص الدكتاتور من عنف وقسوة وإرهاب ، وعدم إيمان بأى مبدا ، وقد استخدم دوس باسوس كل هذه الصفات فى بطله وطبق منهجه فى الرواية التسجيلية التى تقوم بإعادة صياغة الواقع بترتيب جزئياته فنيا .

مما يجدر أن نعرفه أيضا عن جون دوس باسوس أنه بالإضافة إلى رواياته فى أدب الرحلات فإنه مارس الكتابة للمسرح فكتب مسرحية « جامع القامة » ١٩٢٩ ومسرحية « أسعد الأوقات » ١٩٦٨ لكن مكانته فى الأدب الأمريكي المعاصر ستظل مرتهنة بالحيوية الني تميز منهجه الروائي الذي يعتمد فى معناه على العلاقة العضوية بين اللوحات والمواقف المتتابعة والمتعارضة فى الوقت نفسه .

Hilda Doolittle

ميت درين

(1431 - 1MT)

هلما دوليتل أو (هـ. د.) كما تعودت أن تختصر اسمها على أعالها الشعرية والنقدية والروائية تعد من رواد المدرسة التصويرية في الشعر الأمريكي والإنجليزي على حد سواء . وهي المدرسة التي ازدهرت في مطلع القرن العشرين وشارك في إرساء دعائمها إزرا باوند وإيمي لويل ووليام كارنوس ويليامز وف. س. فلنت من أمريكا ، وت. ١. هيوم وريتشارد أولدنجتون وفورد مادوكس فورد من إنجلترا .كان من تأثير هذا الاتجاه عليها أن تميزت أشعارها بصرامة كلاسيكية لا تسمع بوجود أية أحاسيس ذاتية داخل القصيدة . من هنا كان الوقار الذي سيطر على صورها واستعاراتها . فالقارئ لا يشعر بأية مداعبة أو فكاهة أو خفة من أى نوع ، بل تتوالى الأبيات كما لوكانت طفسا من الطفوس الإغريقية القديمة التي يتلوها الناس في حضور الآلهة ، أو داخل المعابد . كل كلمة مكتوبة بتحفظ وحساب . لذلك فالجال الذي تثيره أشعارها من النوع البارد الذي ينتمي إلى الماضي . وليس من النوع الساخن الذي يتدفق من ينبوع الحياة المعاصرة . وقد تأثرت - بطبيعة الحال – مضامينها بحيث استمدت معظمها من الأساطير الإغريفية القديمة ؛ ولكبي تخفف من وطأة الإحساس بالقدم والتوغل في الماضي السحيق . لجأت إلى استخراج صورها الشعرية من طبيعة بلاد اليونان المعاصرة . مع ذلك بدت هيلدا دوليتل وكأنها تعيش بجسدها فقط في العصر الحاضر ، أما عقلها ووجدانها فقد وقعا أسيري الماضي ولم يتخلصا منه أبدا . ولدت هيندا دوليتل في بلدة بيت لحم بولاية بنسيلفانيا ، وتلقت تعليمها ما بين جامعة فيلاديلفيا وكلية برن ماور ، ثم استقرت في أوروبا منذ عام ١٩١١ حتى وفاتها في زيورخ عام ١٩٦١ . في عام ١٩١٣ تزوجت من الشاعر الإنجنيزي ريتشارد أولدنجتون أحد رواد المدرسة التصويرية في الشعر . ومنذ ذلك احين أصبحت هيلدا أحد أعضاء المدرسة الشعرية الجديدة . كان أول نشاط أدبي ملموس لها عندما اشتركت مع زوجها عام ١٩١٥. في إحياء حركة الترجمة من الونائية واللاتينية ، كما أصدرت معه ديوانا شعريا بعنوان «صور قديمة وحديثة» في العام نفسه . لكن نزعتها الفكرية الاستقلالية جعلتها تستقل بإنتاجها الأدبى فيا يعد ، بل إنها طلقت من أولدنجتون بعد سنوات قليلة من حياتها الزوجية والأدبية معه .

كان أول إنتاج أدبى مستقل بها ، ديوانا بعنوان وحديقة البحرو عام ١٩١٦ ثم تبعته بديوان وهايمن: إله الزواج عند الإغريق ١٩٢١ ، ووهليودورا وقصائد أخرى و ١٩٢٤ ، ووالقصائد المجمعة ١٩٢٠ ووالواج ووالم ١٩٢٥ وهو عبارة عن مأساة شعرية تستمد مضمونها من الأساطير الإغريقية ثم والجدران لا تسقط ١٩٤٤ ، وودين الملائكة و ١٩٤٥ ، ووإزدهار الساق ١٩٤٦ وهي ثلاثية شعرية . كانت قصائدها الأولى قد نشرت في مجلة وشعره التي روجت لكل اتجاهات المدرسة التصويرية في الشعر . وترجمت مسرحية وأيون وليوديز عام ١٩٤٧ ، كاكتبت دراسة عن شكسير وغيره من أدباء العصر الإليزاييقى بعنوان وعلى ضفاف نهر آفون عام ١٩٤٧ . وكانت لها عاولات في بجال الرواية أيضا ، استمدت معظم مضامينها من المواقف التاريخية كما نجد في رواية والوثيقة الضائعة و ١٩٢٦ ، ووهيديلاس و ١٩٢٨ ثم معظم مضامينها من المواقف التاريخية كما نجد في رواية والوثيقة الضائعة و وحياتها في أثناء الحرب العالمية الأولى ، وعلاقاتها بالشخصيات الأدبية المشهورة في ذلك الوقت وخاصة د . ه . لورانس الذي قدمت له صورة تحليلية لكل جوانب أدبه وشخصيته من خلال معرفتها به . كان آخر عمل كتبته هو قصيدة طويلة تملأ كتابا كاملا بعنوان و هيلين في مصره وقد نشرت بعد وفاتها عام ١٩٦١ بمقدمة كتبها الناقد هوراس جريجورى .

كانت هيلدا دوليتل الوحيدة من رواد المدرسة التصويرية في الشعر التي حافظت على اتجاهات الحركة وأبرزتها في أعالها . فقد تخلى إزرا باوند عن الحركة بعد أن أحس بمحاولات إيمي لويل لطبعها بطابعها الخاص ، وحاولت إيمي لويل بدورها أن تطور في مفاهيمها الفنية ، وانفض السامر بعد سنوات قليلة ، وحكم النقاد باندثار المدرسة التصويرية مع مطلع العشرينيات . لكن هيلدا دوليتل لم تتخل عن تأثرها باتجاهات المدرسة التي برزت بصفة خاصة في أعالها الأخيرة ، وتمثلت في مزج الحدة والتركيز بالصفاء والشفافية من خلال توليفة رمزية زاخرة بالإيحاءات والدلالات التي لا يفهمها ويتذوقها سوى القارئ المثقف الملم بالآداب والفنون الكلاسيكية ، لأنه إذا لم يفهم مدلول الرمز وارتباطاته فلن يستطيع إدراك معنى العمل كله . وخاصة أن الصورة الشعرية تلمح أبى المنى دون أن تقرره بطريقة مباشرة . لم يقتصر منهجها على قصائدها فقط بل سيطر أيضا على رواياتها التي تميزت بالشكل الفنى المحكم الذي يعتمد على التلميح دون التصريح . حتى في روايتها وأمر بمواصلة الحياة ه كانت تتكلم بالصورة وليس بالكلمة برغم أن من حقها استخدام الأسلوب التقريري بحكم أن الرواية عبارة عن السيرة الذائية المؤلفة ا، متخذة من القالب الروائي بجرد وسيلة توصيل للقارئ .

لا يعنى إصرار هيلدا دوليتل على اتباع أساليب المدرسة التصويرية أن أعالها كانت بجرد تطبيقات لها. فقد كانت من النضج الفنى الذى يؤهلها للاستفادة من مثل هذه الأساليب وتوظيفها فى خدمة أعالها . كما أن من حتى الفنان أن يرفض اتجاهات أخرى لا تساعده على تطوير أعاله وإنضاجها كما فعل إزرا باوند وويندهام لويس عندما رفضا الارتباط أكثر من اللازم بالمدرسة التصويرية حتى لا تتحول إلى قالب مفروض على أعالها. أما

إخلاص هيلدا دوليتل لهذه المدرسة التصويرية فكان نوعا من الصدق الفنى الذى يمنح الأديب وضوح الرؤية . وثبات الهدف . وأصالة الاتجاه . لذلك قوبنت أعالها بالاحترام والتقدير من دوائر المثقفين في أمريكا وأوروبا . لكنها عجزت عن الحصول على شعبية بين جمهور القراء العاديين بسبب خلفيتها الثقافية العميقة . وصورها الرمزية الكثيرة . من هنا كانت الشهرة المحدودة التي حازتها على المستوى العالمي .

## 12 Emily Dickinson

# إميلي ديكنسون [27] إميلي ديكنسون

إميل ديكنسون شاعرة أمريكية ذات طابع فريد سواء في حياتها أو في شعرها . عاشت حياة منعزلة عاما لدرجة أنها لزمت عقر دارها معظم فترات حياتها . وكان من الطبيعي أن يكون شعرها انعكاسا لهذه العزلة المستمرة . تميزت قصائدها بعالم من صنع خياها ، عالم يبحث وراء الجال والحقيقة وغيرها من المطلقات التي كانت تحلو لها السياحة بينها بعيدا عن ضغوط الحياة المادية . تبدو أفكارها وأحاسيها وكأنها قادمة من عالم آخر زاخر بالرؤى المثيرة ، والشطحات الصوفية . بل أكدت أنه لا فرق بين المجرد والمجسد ، فهذه كلها تقسيات مفتعلة من صنع البشر ولذلك فإنها لا تنظر إلى الجال والحب والعدالة على أنها تجريدات ، بل كياثات شاهقة لها وزنها وكنافتها وأبعادها الني يصعب على شعراء كثيرين استخدامها الاستخدام الفني السليم . وهي ترى الله في هذه القيم العليا ، ويحلو لها أن تسأله في قصائدها عنها حتى يزيدها علما بها . وفي دير من الأحيان تبدو أشعارها زاخرة بالحكم والأمثال . وصورها مشبعة بالمعاني والدلالات التي لا تتكشف من القراءة الأولى . وعلى الرغم من أن أسلوبها يبدو عميرا وصعبا ومعقدا في بعض قصائدها فإن رباعياتها التي اشتهرت بها تميزت بالسلاسة والتدفق والعمق .

ولدت إميلي ديكنسون بمدينة أمهرست بولاية ماساتشوستس ، ولا يعرف الكثير عن حياتها ، فعندما بلغت السادسة والعشرين من عمرها لم تخرج من بينها إطلاقا ، وهو البيت الذي ولدت وماتت فيه ، ومازالت حياتها تثير كثيرا من التساؤلات وعلامات التعجب بين مؤرخي الأدب الأمريكي . لكن يكني نوعية المناخ الفكري الذي نشأت فيه ، كانت عائلتها من عائلات نيو إنجلاند التي نالت حظا وافرا من التعليم والثقافة والتشرب بروح الفكر والفن . وكان أبوها من المحامين المشهورين في المدينة وانتخب عضوا في الكونجرس لدورتين متنالينين مما أتاح لإميلي أن تصحبه بضعة أسابيع في أثناء عمله النيابي في واشنطن . وفي طريق عودتها إلى أمهرست زارت

فيلاديلفيا وقابلت المفكر ورجل الدين تشارلز وادورث الذي يقال : إن فكره أثر في حياتها وفي شعرها إلى حد كبير للغاية . وابتداء من عام ١٨٥٦ قبعت في سجنها الاختياري ، ولم يرها أحد بعد ذلك حتى من أهل المنزل لأنها لم تكن تخرج من غرفتها إلا نادرا . كانت تعشق الموسيق التي وجدت فيها خير صديق . ولم تكن تنوى كتابة الشعر بطريقة متعمدة ، أو حتى الكتابة الأدبية من أي نوع . لكنها بدأت بكتابة الخطابات إلى جميع أصدقائها ومعارفها . كانت تقضى أياما بطولها في كتابة هذه الخطابات التي تعبر فيها عن مكنونات نفسها وعن أحاسيسها نحو الآخرين .

لم يعلم الناس بشعرها إلا بعد وفاتها ، فلم ينشر في حياتها إلا أربع قصائد بدون رضاها . وكانت عملية الطبع والنشر شيئا لم تفكر فيه على الإطلاق ، فسألة التعبير عن الأحاسيس هي مسألة شخصية بحتة بالنسبة لها . وكما حاولت إخفاء شخصها وحياتها عن الآخرين . أخفت أفكارها وأحاسيسها أيضا . لكن بعد وفاتها اكتشفت الأسرة أن أدراج حجرتها مليئة بالقصائد التي تقترب من الألفين . وظهر أول مجلد لها عام ١٨٩٠ بعنوان «قصائد إميلي ديكنسون» وبمقدمة من صديق الأسرة والكاتب الذي قام بجمع القصائد وتنسيقها توماس وينيتورث هيجينسون . كانت الرؤى العفوية المنطلقة التي احتوت عليها القصائد متناقضة تماما مع الأسلوب الشعرى المنتق المفتمل الذي ساد أشعار تلك الفترة . وبالرغم من عناصر الجدة والإغراب في شعرها ، فإن النقاد الحتفلوا بالديوان عندما لمسوا أصالته التي تجمع بين النقاء الوجداني والصفاء الفكرى في أشعار بليك وبين التعبير التلقائي البعيد عن الروح التطهرية التي سادت معتقدات أهالي نيو إنجلاند . لاقي الديوان نجاحا كبيرا لدرجة أنه طبع ست مرات في فترة لا تزيد على أسابيع قلبلة . وفي السنة التالية ( ١٨٩١) صدر الجزء الثاني من أشعارها . وفي عام ١٨٩٣ نشرت عام ١٩٣١ مزيدة ومنقحة . أما الجزء الثالث من أشعارها فقد نشر في نفس العموعة التي نشرت عام ١٩٣١ مزيدة ومنقحة . أما الجزء الثالث من أشعارها فقد نشر في نفس العموعة التي نشرت عام ١٩٣١ مزيدة ومنقحة . أما الجزء الثالث من أشعارها فقد نشر في نفس العموعة الذي نشر فيه الجزء الثاني .

فى عام ١٩١٤ صدر الجزء الرابع من قصائدها . ولكن كانت آثار مدرسة النقد الجديد قد بدأت فى شق طريقها ، فاتهم بعض النقاد إميلى ديكنسون بعدم قدرتها على التحكم فى الشكل الفنى لقصائدها ، وعدم اهتامها بقواعد اللغة ، وأوزان الشعر وقوافيه . لكن إميلى ديكنسون وجدت أيضا من يدافع عنها ، وبدأ جمهورها فى الازدياد ولكن تدريجيا . فجأة فى عام ١٩٧٤ أصبحت إميلى ديكنسون شخصية مهمة للغابة فى بحال الأدب العالمي ، أى بعد أربعين سنة تقريبا من موتها . وذلك عندما صدرت قصائدها الكاملة فى كتاب بعنوان وحياة وخطابات إميلى ديكنسون وفى العام نفسه صدرت الطبعة البريطانية لأشعارها المختارة بمقدمة للناقد كونراد إيكن . بعد ذلك زاد الاهتام والحهاس لشعرها كل الحدود لدرجة أن الشاعر الإنجليزى مارتن أرمسترونج يقول : إن كونراد إيكن أوضع أنه ربما كان شعر إيملى ديكنسون أفضل شعر كتبته امرأة فى اللغة أرمسترونج يقول : إن كونراد إيكن أوضع أنه ربما كان شعر إيملى ديكنسون أفضل شعر كتبته امرأة فى اللغة

تبارى النقاد فى الإشادة بقيمة أشعارها فنهم من قال : إنها وليم بليك ولكنه امرأة هذه المرة ، وآخر يقول : إنها وولت ويتمان ولكنه زاخر بالحكم والأمثال ، ومنهم من يقول : إنها أسطورة نيو إنجلاند الغامضة . . . إلخ . من الأوصاف التي أسبغت عليها . ووجد المحللون النفسيون مادة خصبة في حياتها الغريبة والغامضة لكي يشرعوا فى تحليلاتهم ، ولكن قصائد إميلى ديكنسون كانت من العمق والخصوبة بحيث أبت الخضوع لتفسيراتهم المتعسفة . لم تكن قصائدها مجرد مرآة أو نسخة من عواطفها الشخصية بل كانت أعالا أدبية متكاملة من طراز فريد حتى ولو لم يكن هذا قصدها . فى عام ١٩٣٩ صدرت مجموعة جديدة بعنوان وقصائد أخرى لإميلى ديكنسون واحتوت على ست وسبعين قصيدة . وفى عام ١٩٣٠ وهو العيد المتوى لميلادها ، كانت حركة الإحياء التي شهدتها قصائدها قد بلغت القمة وأصبحت الشغل الشاغل لمعظم مثقفى تلك الفترة . توالى النشر حتى صدر فى عام ١٩٣٥ مجلد جديد بعنوان وقصائد غير منشورة لإميلى ديكنسون »

#### طغيان السيرة الذاتية:

كانت الحياة الغريبة الغامضة التي عاشنها إميلي ديكنسون مثارا لحب استطلاع كانبي السيرة الذاتية بحيث طغى اهتامهم بحيانها على دراستهم للقيمة الفنية لشعرها فصدرت كتب تؤرخ لحيانها واسرارها المؤكدة وغير المؤكدة على حد سواء ، مثل كتاب وإميلي ديكنسون : الحنفية الإنسانية و لجوزفين بوليت ، وكتاب وحياة وفكر إميلي ديكنسون و لمجنفييف تاجارد ، وكتاب وإميلي ديكنسون : صديقة وجارة ه لما كجرجر جينكنز ، وكتاب وإميلي ديكنسون : وجها لوجه للدام ببانكي . بل إن هناك مسرحيات ألفت عن حيانها مثل مسرحية و السماء المشق و لفردريك ج . بول وفنسنت يورك التي عرضت عام ١٩٣٤ ، وكذلك مسرحية و بيت أليسون و لسوزان جلاسبل التي اغذت مادتها من قصائد إميلي التي نشرت بعد وفاتها ، وقد نالت المسرحية جائزة بوليتزر لعام جلاسبل التي أضواء موضوعية على قصائد إميلي ديكنسون كأعال فنية في حد ذاتها .

بدأ الاهتام الموضوعي بأعال إميلي بدراسة علمية لجريس ب. شبرر بعنوان والتركيب الغريب للأفعال المستخدمة في قصائد إميلي ديكنسون في مجلة والأدب الأمريكي و عام ١٩٣٥. وعلى الرغم من أن الدراسة كانت تميل إلى اللغويات أكثر من تركيزها على الجانب الأدبي فإنها كانت محاولة علمية جادة أبرزت الجوانب المتعددة في شعرها والتي يمكن أن يتعرض فا النقاد. أوضحت الدراسة أن التلقائية العنيفة التي كتبت بها القصائد كانت سببا في أن الشكل الغني لم يكتمل في بعضها ، وكأنها لم تنضج بعد . لكن معظم قصائدها تبدو مشبعة بالفكر غير التقليدي ، والأحاسيس الجديدة المثيرة ، والرؤى ذات الدلالات البعيدة ، والتسابيح الصوفية المنطلقة في عالم الروح . فهي ترى أن الوجود الحقيق للإنسان ليس في الاتحاد مع الآخرين ، وليس في الانتماء إلى هذا العالم ولكنه في الوحدة مع الخالق وسياحة الروح في عالم ما وراء المادة . كانت تؤمن أن الكلمة طاقة مقدسة يجب على الإنسان أن بحافظ على قيمتها . لذلك تقول في إحدى قصائدها :

« هل تستطيع الشفاه الفائية
 أن تحمل هذه الشحنة المتفجرة
 لذلك اللفظ المرسل؟
 لعلها لا تسحق تحته!

وتتوالى الحكم والامثال في قصائدها بلا أدنى افتعال ، فقد امتزجت تماما بالصور والاستعارات وخرجت من نطاق التقرير المباشر إلى مجال التجسيد الفنى . كانت الصورة الشعرية المفضلة التى تكررت في قصائدها كنفية أساس هي شخصية الطفلة المدللة التي تتخذ من الله أبا لها ، وتداعبه طمعا في المزيد من الحب والحنان . من خلال هذه الصورة استطاعت أن تجسد وحدة الكون كله ، وعلاقة الأرض بالسماء ، والمادة بالروح ، والواقع بالمثال . كانت أبياتها مشحونة ومتفجرة بالمعاني المتعددة والمختلفة والمتناقضة في الوقت نفسه . وإذا كانت النغمة الرئيسة هي الحب فهو ليس بالحب التقليدي بين البشركما نجد في قصائد الشعراء الآخرين إنه تلك العاطفة الأزلية والأبدية التي تشكل وحدة الكون وبدونها لا تقوم له قائمة . لذلك كان الجانب الميتافيزيق متغلبا على ما عداه من عناصر أخرى في القصائد . فقد آمنت بأن كل شيء موجود في هذه الحياة إنما يوجد أصلا في عالم الفكر والروح . أما عن مفهومها للحرية فكانت تعتقد أن الحرية هي حرية الروح وليست حرية الجسد . عبه الحياة ، ولتحطيم قيود المادة القائلة .

يقول بعض النقاد إن إميلى ديكنسون بذرت البذور الأولى للمدرسة التصويرية التي تزعمتها بعد ذلك إبمى لويل وازرا باوند في أوائل القرن العشرين. بل إن استعاراتها وصورها أثرت كثيرا على أشعار ١.١.كمنجز وأرشيبالد ماكليش. وإذا كان ماكليش قد قال في كتابه «فن الشعر»: إن الشعر لا يعني شيئا وإنما يكون في حد ذاته فقد سبقته إميلي ديكنسون في قصيدة لها عندما قالت: إن «الجال ليس له سبب وإنما يكون في حد ذاته فهي لا تفصل بين الجال والفكرة أو بين الطبيعة والفلسفة. تقول في إحدى قصائدها:

ه لم بخبرنی قوس قزح أبدا

أن الربح العاصفة على وشك الهبوب

لكنه على أية حال أكثر إقناعا

من كل الفلسفات التي عرفها الإنسان،

وهى لا تحاول بذلك أن تحط من قدر الفلسفة وإنما تريد أن تقول: إن قوس قزح هو الفلسفة بعينها. وقد أدى حبها للطبيعة إلى النزعة الرومانسية التي تميز قصائدها القصيرة بصفة خاصة آمنت بأن الطبيعة هي كتاب الله المفتوح لكل من يقرأ. وهذا الكتاب يقول: إن الحكمة ليست في التملق بالآمال، أو في محاربة اليأس ولكن في النظرة التي ينظر بها الإنسان إلى هذا الكون. فالاتحاد مع الكون دون طمع في ثواب أو خوف من عقاب هو خير ما يصل إليه الإنسان من فلسفة . تقول في إحدى قصائدها:

دنعم بالطبع أصلى فهل يسمعنى الله ؟ إنه برعى الماء والهواء والطائر بين الأغصان ولست أقل من هذا الطائر: يقول النقاد : إن إميلى ديكنسون حملت لواء الرومانسية فى النصف الثانى من القرن التاسع عشر بعد أن أوشكت على الاندثار . وهى نزعة تسرى فى معظم قصائدها لدرجة أنها تجد منتهى السعادة فى العزلة عن الآخرين ثم فى العزلة الكبرى فى الموت كما تقول فى قصيدة والروح تختار مجتمعها و التي تتكلم فيها عن الموت منتهى العذوبة والرقة :

ولأننى لا أستطيع أن أقف للموت

فقد تفضل هو بالوقوف لي»

لكنها لم تنكر ذاتها فى أشعارها ، بل كانت تعتقد أنه طالما أن شخصها جزء لا يتجزآ من الكون فهى ترى الكون من خلاله ، بل إنه كون فى حد ذاته . فتقول :

« فخورة أنا بقلبي الكسير

للقصيدة . يقول آلن تيت معلقا على منهجها الشعرى :

طالما أننى لم أكسره

فخورة أنا بالألم الذى يعصرنى

طالما أنني لم أصنعه

فخورة أنا بليالى السهد الطويلة فقد تحملتها بدون أقمار

تلك هي عظمة الله داخلي

حنی لو سمیت ذلاء

اعتبر الناقد آلن تيت هذه القصيدة من أروع القصائد فى اللغة الإنجليزية شكلا ومضمونا . ولاشك فإن أروع قصائد إميلى ديكنسون هى التى تحتوى على المواقف الدرامية ذات الدلالات السيكلوجية النابعة من أعاق النفس البشرية . قالت فى أحد خطاباتها : إن الغناء فى الشعر خير وسيلة للهروب من أحاسيس الحوف التى تطارد الإنسان أينها حل . أى أن الوظيفة السيكلوجية للشعر تتمثل فى التنفيس بل تخلق كيانا موضوعيا

د إن شعرها من أروع الاعترافات الشخصية التي عرفها الشعر. فهي اعترافات تكشف عن النفس البشرية كلها في كل زمان ومكان ، إنها النفس التي تتردد بين الشك واليقين ، بين الظلام والنور ، بين المعرفة والجهل ، بين الحلاص واليأس منه . هذا الشعرينيع من حياة الفكر الحالص حين يتجرد الشاعر من كل التفاهات الطارئة للظروف المؤقنة . ولا شك أنه لو عاشت إميلي ديكنسون في العصور الوسطى لأحرقها الناس . وكنا سنعذرهم لأنها كانت ساحرة بالفعل . وكانت الكلات أدواتها في ممارسة ذلك السحر الفني الراق . ه

لعل من الأخطاء التي ارتكبتها إميلي ديكنسون أنها كانت تكرر أفكارها وصورها ، مع إهمال في بعض الأحيان لتنظيم القصيدة بالشكل الذي يسهل على القارئ فهمها وتذوقها . وقد لا نلومها على ذلك لأن هذا القارئ لم يكن في اعتبارها على الإطلاق عندما كتبت أشعارها ، فهى لم تفكر في النشر على الإطلاق . لذلك وقعت أسيرة التكرار في مجال الوزن واللفظ والإيقاع . لكن هذا لا ينني احتشاد شعرها بالمحسنات اللفظية والبديعية المتعددة التي تمكنت من توظيفها تماما في القصيدة ، وقدرتها على استخدام الألفاظ العادية في مواقع غير عادية على الإطلاق مما يجعل كل ألفاظها وتعبيراتها تبدو جديدة كل الجدة وكأنها تستخدم أول مرة في اللغة . وهذا أدق معيار لعظمة الشاعر وقدرته الفائقة على تطويع اللغة وإعادة صياغتها ، وتحويلها من مادة خام مشوشة إلى شكل جميل متناسق . يستطيع القارئ أن يدرك كل هذه الإنجازات برغم بعض القوافي المبتورة ، والأوزان المكسورة ، والصعوبات اللغوية التي تنتج عن إهمال بعض قواعد اللغة . وقد نستطيع القول بأن إميلي ديكنسون كانت تعمد أحيانا إلى الخروج عن معايير الشعر وقواعد اللغة على أساس أنهها مجرد مادة خام ومن حق الشاعر أن يصوغها كها يشاء طالما أنه متمكن من فنه . لذلك كانت إميلي ديكنسون متقدمة بمراحل عدة عن عصرها الذي يصوغها كها يشاء طالما أنه متمكن من فنه . لذلك كانت إميلي ديكنسون متقدمة بمراحل عدة عن عصرها الذي بموغها كها يشاء طالما أنه متمكن من فنه . لذلك كانت إميلي ديكنسون المتعرب والتجديد في الشكل والمضمون على حد سواء . لذلك يعتبرها النقاد الآن من أعظم الشاعرات اللاتي عرفهن العالم على مر تاريخه .

. .

John Crowe Ransom 43

**٤٣ \ جون كرو رانسم** 

(..... - 1AAA)

جون كرو رانسيم من أعمدة المدرسة الحديثة في الشعر والنقد وبالإضافة إلى شعره ذي المستوى الفيي الرفيع فقد اعتبره النقاد والمفكرون أرسطو النقد الجديد . استطاع أن يصل إلى نظرية متكاملة في مجال البلاغة الأدبية . وهذه النظرية تقول : إن أي عمل أدبي متكامل لابد أن يلتحم في داخله عنصرا النسيج والتركيب ، فهما الشرط الأساس الذي يفرق بين الأدب والعلم . فني المعادلات والنظريات العلمية تستخدم الألفاظ والجمل والصور كمجرد أداة توصيل للفكرة . وتنتهي دلالتها بتوصيل تلك الفكرة أو المنطق العام للنظرية . لكن للعمل الأدني منطق مختلف تماما إذ إن الفكرة لا قيمة لها في حد ذاتها . فهي لا تنقصل أبدا عن النسيج الذي صنع منه العمل الأدبي . فالحد الفاصل بين الأدب والعلم أن الأدب لا يهتم أساسا بالمعانى العامة أو الأفكار المجردة كما يفعل العلم، لأن وظيفته الحقيقية تكمن في قدرته على امتصاص هذه المعاني والأفكار والأحاسيس، ثم إعادة صياغتها وتشكيلها لكي تتلقاها بصورة مجسمة . يضع رانسيم الأدب في مكان الصدارة بالنسبة للعلم عندما يوضح أن المعرفة التي يقدمها لنا الأدب ألصق بحياتنا الشخصية من المعرفة التي يزودنا بها العلم إذ أنها معرفة بالمحدد المادى المخصص وليست بالمطلق العام المجرد . وهذا يحتم على الأديب إذا أراد أن ينتج أدبا ناضجا – أن يقوم بتتمهر النسيج والتركيب، أو المضمون والشكل، أو المعنى والبناء فى بوتقة تحيلها إلى وحدة عضوية لانتجزأ , هذه البونقة تختلف من أديب إلى آخر باختلاف ثقافته وخبرته ووعيه بالتقاليد الأدبية وبالشكل الفني الخاص بعمله.

ولد جون كرو رانسم في مدينة بولاسكي بولاية تنيسي . وحصل على ليسانس الآداب في جامعة فاندر بيلت . ثم سافر إلى إنجلترا حيث حصل على درجة جامعية أخرى فى الآداب الإنسانية من جامعة أوكسفورد فى منحة من منح رودس عام ١٩١٣. بعد ذلك جند فى القوات المسلحة واشترك فى الحرب العالمية الأولى متطوعا فى إحدى كتائب مدفعية الميدان لمدة عامين. وبعد انتهاء الحرب عاد إلى التدريس بجامعة فاندربيلت حتى عام ١٩٣٧. ثم شغل كرسى الشعر فى كلية كينيون بولاية أوهايو حيث أصدر بجلة كينيون - نصف الشهرية - والتى تزعمت مدرسة والنقد الجديد، عندما نادت بضرورة التحليل الموضوعي فى النقد. لم يقتصر دورها على نشر المقالات والاتجاهات النقدية الجديدة ، بل نشرت أيضا القصائد الشعرية الطليعية التى تبرز بأسلوب عملى صحة النظريات الجديدة . وبرسوخ مكانة رائسم فى بحال النقد والشعر حصل على جائزة بولنجن وجائزة راسل لوينز ، كما اختير مستشارا فخريا للقسم الأدبى فى مكتبة الكونجرس .

وعن إنتاجه الشعرى فقد أصدر أول دواوينه عام ١٩١٩ بعنوان وقصائد إلى الله » ثم ديوان ولفحات برد وحسى # ١٩٧٤ . وه وعد الحر دين عليه # ١٩٢٧ ، وه قصائد مختارة # ١٩٤٥ . أما عن إنجازاته في مجال النقد فقد كتب والله بدون رعد، ١٩٣٠ ، ووجسم العالم؛ ١٩٣٨ ، ووالنقد الجديد، ١٩٤١ ، ثم ودليل الطالب الجامعي إلى الكتابة، ١٩٤٣ ؛ وبالإضافة إلى هذه الإنجازات الفردية في بجالى النقد والشعر، فقد أصدر مجلة والجياعة الهاربة، من عام ١٩٢٧ إلى ١٩٣٥ ، وشارك في تحريرها آلن تبت وروبرت بن واربن . كان لها دوي هائل في أوساط المثقفين في الجنوب الأمريكي لأنها تناولت القضايا الفكرية والاجتماعية والسياسية التي تهمهم ولم تقتصر على مجالات الأدب والفن . وبالرغم من النجاح الصحنى الذى أحرزه رانسم مع تيت ووارين فإنه وجد أن إنجازه في مجال النقد والشعر سيكون أضخم وأكثر فائدة للحباة الثقافية في أمريكا بصفة عامة فأصدر ومجلة كينيون؛ على مدى عشرين عاما من ١٩٣٩ إلى ١٩٥٨ وهي المجلة التي جعلته عميد النقاد الأمريكيين. يبدو أن عوامل البيئة والنشأة والثقافة الأولى قد أثرت على شعره بحيث منحته الطابع المميز له والذي يتمثل فى نظرته الأرستقراطية والثهكمية وأسلوبه الوقور الزاخر بالحنين إلى السمو والمثالية . ساهم رانسيم في تغيير النظرة الأوروبية التقليدية إلى الأدب الأمريكي وخاصة إلى أدب الجنوب الأمريكي . فقد تعود الأوروبيون على النظر إلى الأدباء الأمريكيين على أنهم قوم سذج يفتقرون إلى الحضارة ذات الجذور المتشعبة والعميقة التي تمنح أدبهم الثراء والخصوبة اللازمين . لكن رانسم شب في عائلته الجنوبية الارستقراطية معتزا بتقاليدها وثقافتها النابعتين من المجتمع الزراعي الذي لم تلوثه المدنية المادية المعقدة . وضم هذا الاعتزاز في مقالاته في مجلة والجاعة الهاربة». لذلك كان تفكيره متدينا إلى حد كبير ، وكان إيمانه بالله لا يتزعزع كما وجدنا في عمله النثري الضخم ، الله بدون رعده . هاجم كل الفلسفات المادية التي أفرزتها المدنية الحديثة على أساس أن هدفها كان قتل الروح الحقيقية التي تجعل من الإنسان إنساناً .

## تنويعاته المفضلة :

تنتمى تنويعات رانسم الشعرية إلى المجال الميتافيزيق الذى ينظر إلى الكون على أنه وحدة واحدة لا تقبل الانفصام بين مظهره المادى وجوهره الروحى . ويبدو أنه استوحى نظريته النقدية فيا يختص بوحدة العمل الأدبى من إيمانه بوحدة الكون . فالقصيدة الجيدة مثلا عبارة عن تكثيف للحظة شاملة مطلقة من لحظات الكون فى مثل هذه القصيدة بتعذر الفصل بين النسيج والتركيب بحيث يستحيل تطبيق منهج التشريح الذى يتبعه العلم .

فلا يوجد حد فاصل بين الفكر والشعور والحدس . ويتفق رانسم في هذا مع ت . س . إليوت الذي علم جيله تذوق أشعار جون دن وأندرو مارفيل وغيرهما من زعماء المدرسة الميتافيزيقية التي سادت الشعر الإنجليزي في ا النصف الثانى من القرن السادس عشر والنصف الأول من القرن السابع عشر . تبدو هذه الروح الميتافيزيقية في ا قصائد رانسيم من أمثال «الرأس المطلى» وه الحاصدون الأثريون » التي يطبق فيها نظريته في استحالة الفصل بين النسيج والتركيب. وتكمن إنجازاته الحقيقية ف مجال القافية والموسيقي واللغة أكثر من براعته في استخدام الأوزان . كان من الوعى الحاد والمهارة الفنية بحيث طور الشعر الحديث بأسلوب أصيل لا يمت إلى الادعاء بصلة . يعتمد منهجه الشعرى على ربط المعنى بالإيقاع . وتوازى اللغة القديمة باللغة المعاصرة لمد أبعاد النسيج الذي يحتوى التضاد بين الارستقراطية الزراعية الجنوبية والمديمقراطية التجارية السائدة في حياة المدن ، بين قيم الفروسية المندثرة والقبم المضادة التي سادت المجتمع الصناعي الذي أحال الكون إلى دخان وتراب ورماد . إذا كان الموت والفساد يمثلان النغمتين الأساسيتين في قصائد رانسم ، فإن مهارته الفنية التي تستفيد بكل المؤثرات والأدوات الشعرية ، قد ساعدت على طرد روح التشاؤم واليأس والملل ، ومنحت قصائده روحا تطهيرية تسرى في وجدان القارئ وتخلصه من كل الأحاسيس القلقة والمرهقة . في قصيدة « فيلوميلا» يرفض رانسم الإعجاب التقليدي الذي يكنه شعراء أوروبا للعندليب ويوضح أن العبرة ليست بجمال الصوت ، ولكنها بالمناسبة التي يسمع فيها هذا الصوت . لذلك فهو لا يشعر بأى سحر أو نشوة لأن صوت الطائر في غابة باجلي يبدو خاليا من الأبعاد والمعانى فيدير له الشاعر ظهره ويتركه ويمضى . وهذا لا يعني سوى رفض رانسم لتقاليد الشعر في أوروبا . هذه التقاليد التي ظنت أنها تصلح لكل زمان ومكان . لذلك يعتقد رانسم أن الشعر يجسد روح المكان الذي ينشأ فيه ، فإذا كان مضمونه محليا ، فإن الشكل الفني الجميل بمكن أن يتذوقه أي إنسان ، أى أن الشكل هو الأداة الوحيدة التي يمكن أن تخرج بالمضمون إلى الجال الإنساني العالمي . ولا يجد رانسم عيبا في أن يستغرق المضمون المحلى كل خيال الشاعر طالما أنه متمكن من أدواته الفنية . في قصيدة وصبى ميت، لرانسم تجده يستوحى كل تقاليد الشعر الشعبي السائد في الولايات الجنوبية عندما يقول:

> «لقد رحل ابن العم العزيز وكأنه رقم طرح من المسألة شهد بذلك ذلك الغصن الأخضر المتفرع من شجرة فرجينيا العجوز ولم يرحب أحد من الصحاب بالتبادل فالراحل إلى دنيا الظلام لايحل محله أحد، تلك الدنيا

التي لا تحب وجودي على الأرض؛

هذه النغمة الميتافيزيقية الحادة في أشعار رانسم تدل على عدم رضاه على التحولات الفيزيقية التي نفرض على الجنوب الأمريكي محاولة تحويله من مجتمع زراعي هادئ إلى كيان صناعي صاخب . وقد أصبحت مقاومة . ولايات الجنوب لهذا التطور إحدى التنويعات الأساسية عند شعراء الجنوب الأمريكي ، ومنها استمد رانسم اتجاهاته الميتافيزيقية التي ترفض القيم المادية القاتلة للمجتمع الصناعي الجديد. كان حنينه جارفا لتلك الحياة الهادثة الوادعة بكل قيمها الإنسانية ؛ إنه لا يرفض الحضارة ولكن على الحضارة الحديثة ألا تنسى في سبيل تطورها سعادة الإنسان . لذلك نلمح تحت نغمة الحنين الحزين إيقاعات صاخبة وخشنة برغم الرشاقة الغنائية التي تبدو على القصيدة لأول وهلة . وهذا يذكرنا بأسلوب جون درايدن الشاعر الكلاسيكي أكثر من مارفل الشاعر الميتافيزيقي ، لأن رانسم لا يقتصر على شطحات الروح وانطلاقاتها في عالم الميتافيزيقيات ، بل يخوض التغيرات الاجتماعية بكل عنف وجرأة كما نجد في قصيدة والكابئن كاربنتر» التي يقول فيها :

ورددت الريح صدى ضرباتهم

تمنيت لو انهال بنصف ضرباته

مدافعا عن قريته ومزرعته

ولكن كانت يده مغلولة إلى عنقه،

هنا نشعر بالطاقة الجسدية للشخصية على النقيض من الجو الروحانى الذى نجده فى الشعر الميتافيزيق ، لأن رانسم يؤمن بصفة عامة أن الجسد هو الدليل المادى على ثنائية الحياة الإنسانية التى تنقسم إلى روح ومادة . من هناكانت حاجة الشاعر إلى المزج بين روح التراجيديا والتهكم لأنها الوسيلة الوحيدة التى تمكنه من إدراك العلاقة الحفية والوثيقة بين الحياة والموت ؛ فهى توسع إدراكه ، وتعلهر روحه ولكن بدون ألم قد يقضى على أمله تماما في هذا الكون . فروح التهكم تمكن الإنسان من إدراك معنى الحياة المادية لنجسد ، بينا تسبح به التراجيديا في عالم الروح والموت . في قصيدة الفتيات الزرقاوات يقول رانسم :

و لتمارسن جالكن أينها الفتيات الزرقاوات

قبل أن بذوى

وسأصرخ بكل أصوات الشعر

مخلدا الجال الذي لن يقدر على خلقه أي إنسان

برغم أنه هش للغاية ه .

هكذا يتكلم رانسم عن الموت بدون إثارة أوجاع القارئ وآلامه ، فالموت في قصيدته عبارة عن وغرفة مكتب بنية اللون ، أو «رجل مهذب يرتدى معطفا من التراب ، أو «المملكة المنسية » . وقد حرص رانسم على تناسق قصيدته بحيث منعه هذا من الانقياد وراء الشطحات اللاعقلانية . لكن أشكاله الكلاسيكية الصارمة كانت سببا في قتل أحاسيس النشوة المبتافيزيقية التي نجدها في قصائد وليام بالمريبتس أو هارت كرين أو إزرا باوند على سبيل المثال . لذلك يبدو شعره – في أحسن حالاته - كما لوكان نظاما بديعا من الوعي الحاد بالكون والأحياء ، أما عندما يكون في أسوأ حالاته فإن القصيدة تبدو كما لوكانت حائطا من القسيفساء الزاخرة بالزخرفة التي يرسمها الفنان بوعي يقترب من الصنعة أكثر من اعتاده على الإلهام الشعرى . تمثل قصيدتا ه الرأس المطلى » وه خطاب إلى الدارسين في نيو إنجلاند » خير تموذج للإبداع الشعرى عند رانسم . فني القصيدة الأولى

يجد الشاعر جهال الكون كله من خلال الجهال الذي خلق به الله جد الإنسان. وتتتابع صور والحديقة المصخرية، ووالطيور الزرقاء، ووالقواقع البحرية، ووالكهوف الجبلية، ووالحصون الحديدية حول المدن، واشعر العرافة، ووحدائق الزيتون، ووالعندليب، ثم تتلاقى هذه الصور من خلال الحب الذي يجمع أجساد البشر وأرواحهم، فتبدو وحدة الكون كأروع ما تكون.

### الإضافات الفنية والنقدية:

تقول الناقدة فيفيان كوش: إن أعظم إنجاز لرانسم أنه أثبت قدرة الشاعر على تقديم بناء تشكيل خصب وجميل معتمدا في ذلك على بجرد أفكار وفلسفات عادية جدا. فالشعر العظيم لا يصدر عن أفكار عظيمة بقدر ما ينهض على تشكيل جميل لا ينفصل عن الفكرة التي يوحى بها. أى أن الأفكار العميقة هي التي تنبع من الشعر وليس العكس. أما الناقد راندل جاريل فيعتقد أن إضافات رانسم إلى تراث الشعر العالمي تكن في حاسيته التي تجمد العالم كما هو بكل متناقضاته المهمة والبسيطة على حد سواه. وليس كالشعراء التقليديين الذين يظنون أنه يُتحتم على الشاعر أن يكتب فقط عن الأفكار العظيمة والتحولات المصيرية في حياة الأفراد والأم. فالشاعر العظيم هو من يجعل الأشياء التي قد نعتقد أنها تافهة ، تبدو عظيمة ومؤثرة في حياتنا ، أما الشاعر الذي ينهث وراء ما يظن أنه أفكار وفلسفات عظيمة فلن يكون عظيم إلا بمقدار عظمة شعره هو فقط. والشاعر الرائد هو الذي لا يرتدى ثياب الشعراء الذين سبقوه ، فهي كفيلة بأن تحيل شعره إلى قوالب صماء والشاعر الرائد هو الذي يتناسب مم هذا الضوه .

على الرغم من الدور الريادى الكبير الذى قام به رائسم فى مجال النقد والعمل الأكاديمي بالجامعة فإن كثيرا من الدارسين بعتبر أن كل هذه الإنجازات فى مرتبة تالية لشعره . ولكن فى اعتقادى أن رائسم الناقد والأستاذ الجامعي لا ينفصل عن رائسم الشاعر ، فكلها أنشطة أدبية مكلة لبعضها بعضا وتنبع من نفس الاتجاه الفكرى والفنى الذى يتجنب الإسراف فى التعبير عن العاطفة ولا يحترم البلاغة الأدبية الجوفاء التى تعتمد على القوالب والعبارات الطنافة ؛ ويهاجم التقاليد الرومانسية التى تجعل من ذاتبة الشاعر محور الكون فى القصيدة . وقد أثبت رائسم قدرته الفائقة على استخدام المضامين الرومانسية التقليدية التى تصور العندليب والليل والقمر والعزلة والوحدة والموت والمعمت والسكون . . . إلخ وذلك بدون أن تجرفه نفس الشطحات المسرفة فى الذاتبة أو الماطفية . فهو يعتقد أن الأعكل الفنى الناضج يمنح للشاعر السيادة على أى مضمون بحيث يتحكم فيه – بوعيه أو بلا وعيه - من أول إلى آخر كلمة فى القصيدة . فى والأجراس تدق لابنة جون وايتسايد، يقدم رائسم تجربة نفسية حافلة بالمشاعر الجياشة ، ولكن تظل هذه المشاعر بجرد مادة خام طوع يدى الشاعر فى الصياغة نفسية حافلة بالمشاعر الجياشة ، ولكن تظل هذه المشاعر بجرد مادة خام طوع يدى الشاعر فى الصياغة والشكيل :

الأوزة الكسول مثل سحابة ثلجية
 بتساقط منها الثلج على العشب الأخضر

بلفها الصمت والسكون والنعاس والكبرياء من يسمعها صوته: يا للأسف،

فالمضمون هنا يدور حول فتاة صغيرة رحلت عن هذا العالم ، وهو مضمون مثير لحيال الرومانسين لدرجة الإجهاش بالبكاء ، ولكن رانسم استخدم أدوات الشاعر من استعارات وصور وإيقاعات بحيث قدم تجربة جالية موضوعية بعيدة كل البعد عن أحاسيسه الذاتية . وهذا يرجع إلى وعبه الحاد بجاليات الشكل الفنى ، وثقافته الواسعة ، ونظرته العميقة إلى الكون والأحياء . وإن كان لا يجارى الشعراء في تقاليعهم المستحدثة ، إلا أن شعره يبدو أكثر أصالة من أية موجة تجديد مفتعلة . هذه الأصالة تصدر عن قدرته الفائقة في التقاط الملحظة الجميلة والمثيرة بكل ماتحويه من حنين جارف إلى عالم مثالى ، وإحساس بالزوال السريع للكون المادى ، وكبرياء الإنسان في مواجهة القوى التي تبطش به ، وقدرته على القيام بالبطولات في عالم طحنته الضغوط المادية . يقول بعض النقاد : إنه على الرغم من هجوم رائسم الكاسح على الرومانسين ، فإنه يبدو رومانسيا في بعض قصائده إذا كان المضمون يحتاج لمثل هذا الاتجاه . فليست القضية أن تكون رومانسيا أو غير ذلك ،

يقول بعض النقاد: إنه على الرغم من هجوم رائسم الكاسح على الرومانسين ، فإنه يبدو رومانسيا في بعض قصائده إذا كان المضمون يحتاج لمثل هذا الاتجاه . فليست القضية أن تكون رومانسيا أو غير ذلك ، ولكن القضية هي التحام المضمون المناسب بالشكل المناسب . أما إذا كنت رومانسيا على طول الحنط فعني ذلك أن شعرك قد أصبح أسير القوالب . في قصيدة والبيت الكبير القديم ، يبلور رائسم الكبرياء المندثر لأحد بيوت الريف الجنوبي ، وهذا الرئاء يتتمى إلى صميم الشعر الرومانسي ، لكن رائسم استخدمه لأنه يناسب المضمون المعالج . ينطبق نفس المنهج على قصيدتي و الكابتن كاربنتر ، و «اثنان في أغسطس « فيهما نجد مزيجا من الرومانسية و التهكم الذي افتقده كثير من الرومانسين التقليديين .

ولعل روح التهكم فى أشعار رانسم ترجع إلى الإعجاب الذى يكنه لأعال الروائى والشاعر الإنجليزى توماس هاردى . فقد تأثر به سواء فى الشكل أو المضمون واعترف بهذا التأثر فى مقالته التى كتبها فى ٥ المجلة الجنوبية ، وسيف ١٩٤٠ وقال فيها : إن شعر هاردى عبارة عن كنز من التهكم الذى قل أن نجد له نظيرا . ولكن كان لرانسم ميزة عنه وهى أنه حصل على تعليم وثقافة زادا من حدة وعيه ، ومكناه من إخضاع هذه الطاقة التهكية لمتميات الشكل الفنى فى المتعمن قصائده لأنه انساق وراءها . يقول رانسم : إنه لو تحكم هاردى فى هذه الطاقة فإن شعره سيفقد بعضا من وحشيته . ولكنه سيكتسب جهالا أكثر . هنا تبدو ضرورة الاحتراف والصنعة بالإضافة إلى الوعى والموهبة . ولا ينسى رانسم التنويه بالعنصر الميتافيزيق فى أشعار هاردى وقصصه فيقول :

ه هناك أصالة ميتافيزيقية راقية تكن فى أشعاره الغنائية وقصصه القصيرة. فهو قادر على إيراد التفاصيل المقيقة واللمحات الحادة التى تبلور الكون كله فى لحظة واحدة ، وإيمانى لا ينزعزع بمثل هذه العبقريات ، فهى ميزة أساس نفتقدها فى مثات الناظمين الذين لا ينطوون تحت البند الأصيل للشعراء ، والذين يكتبون القصائد فى مثل الجال الناعم والظاهرى الذى نجده فى العربات الجديدة التى تنتجها شركة فورد ، وبنفس الكثرة تقريبا . ه

فالشاعر الذي يتحول إلى مصنع لإنتاج القصائد لا بمكن أن يكون إلا من الناظمين الذين يجيدون حرفة

النظم وصنعته ، ولكنهم لا يملكون موهبة الشعر وعبقريته . فالتجربة الشعرية الناضجة تجسد النظام المتكامل للحياة الإنسانية كلها ، ولا يمكن لبعض الأبيات المنظومة أن تحتوى مثل هذا النظام الكونى ، بل إن قيمة القصيدة تنهض على موقفها بالنسبة لهذا النظام ومدى الإضافة التى أنجزتها تجاهه . فكل عمل فنى هو توسيع لرقعة الثقاليد الأدبية السابقة عليه ، وإذا تحول إلى بجرد قالب أصم بحيث يفقد الصلة بهذه الثقاليد فإنه يقضى على نفسه بالموت . ولما كان الشاعر هو الإنسان الذى تمكن من الوصول إلى حياة منظمة تناغمت فيها المطالب المتباينة للدوافع المختلفة ، والذى يجلب له نشاطه الحر العلليق أكبر مقدار من اللذة المتجددة ، ويتطلب منه الحد الأدفى من الكبت والتضحية ؛ لهذا كانت التجربة الشعرية من التجارب الفنية التى تعد أصدق مثال للحالات الذهنية التى يبلغ التناغم والانسجام والتوافق مع الذات والعالم حدا كبيرا . في هذه الحالات تنتقل دوافعنا من الذهنية التي يبلغ التناغم والانسجام والتوافق مع الذات والعالم حدا كبيرا . في هذه الحالات تنتقل دوافعنا من الشعر من أهم الومائل التى ينتقل عن طريقها هذا التأثير . وقد أدرك جون كرو رانسم هذه الحقيقة جيداً ، الشعر من أهم الومائل التى ينتقل عن طريقها هذا التأثير . وقد أدرك جون كرو رانسم هذه الحقيقة جيداً ، وأبت قدرته على التحكم في أدوات الشكل الفني حتى تصل القصيدة إلى القارئ وتحدث فيه الأثر المطلوب .

11

 $(141 - 14 \cdot A)$ 

ريتشارد رايت من الأدباء الزنوج الذين جعلوا من رواياتهم وقصصهم تجسيدا للمآسى التى عانى منها السود بسبب التفرقة العنصرية التى ترسبت في المجتمع الأمريكي الأبيض منذ أيام الرق والعبودية . وقد أطلق النقاد عليه رائد التراجيديا السوداء في الأدب الأمريكي . لكن رايت وقع في خطأ الدعاية المباشرة لمبدأ معين ، واتخذ من بعض رواياته وقصصه منبرا للترويج له . بل إنه ظن أن اعتناقه للمبادئ الشيوعية ودعوة السود إلى الإيمان بها يمكن أن يمنح وجودهم ثقلا بين البيض . لكنها كانت نوعا من الكيد والعناد أدى إلى مزيد من أعال العنف والتفرقة العنصرية استمرت حتى موته في مطلع الستينيات . فقد تراكم عداء العقيدة السياسية على عداء اللون مما ترتب عليه انفجار أعال العنف الدموى في الخمسينيات وحتى منصف الستينيات . ولكن عندما أدرك السود أن طريق الكيد والعناد طريق مسدود ، اتجهوا إلى العمل الإيجابي المثمر ، كل في موقعه ينمى نفسه ويضاعف إنتاجه الذي يعود عليه بالفائدة الشخصية . وخاصة أن المجتمع الأمريكي مجتمع مفتوح ومن الممكن للسود أن المجتمع الأمريكي مجتمع مفتوح ومن الممكن للسود أن يستفيدوا بنفس الأساليب التي يستغلها البيض . ومع ذلك فقد كانت روايات ريتشارد رايت نتيجة طبيعية لسنوات المرارة الطويلة التي تجرعها السود منذ استخدمهم البيض في مزارعهم ومناجمهم بعد جلبهم من موطنهم المؤوية .

ولد ريتشارد رايت فى مزرعة بولاية مسيسيى . وبعد ميلاده مباشرة ترك أبوه الأسرة ولم يعد مرة أخرى مما أدى إلى وضعه فى ملجأ للأيتام حتى بلوغه السن التى تؤهله للالتحاق بالمدرسة . بدأ حياته العملية موظفا فى مكتب للبريد ولكنه أدرك من البداية أن الوظيفة الروتينية لا تصلح له . فقرر أن يبدأ مستقبله الحقيق كأديب وكاتب ونشر بالفعل مجموعة قصص عام ١٩٣٨ بعنوان «أبناء العم توم» التى يعتبرها النقاد امتدادا لنفس الخط الذى ابتكرته هارييت بيتشر ستو فى روايتها الشهيرة «كوخ العم توم» ، وكانت أول صرحة فنية موجهة ضد نظام

الرق والعبودية ، ولكن شهرة رايت لم ترسخ إلا عندما نشر عام ١٩٤٠ رواية ، ابن البلد، التي يجسد فيها رايت - بحيوية ومرارة في الوقت نفسه - حياة صبى أسود يدعى بيجر توماس ، يشعر في كل لحظة بعيشها أن المجتمع يتآمر ضده بهدف القضاء عليه نهائيا . وليس هناك أى دوافع لهذا السلوك العدائي سوى لون الصبى الأسود وجنب الذي لا ينتمى إلى سلالة السادة البيض .

ينمو الصبى فى أزقة شبكاغو وحواريها. وتظل الضغوط الاجتماعية تطارده من كل جانب إلى أن تدفعه إلى ارتكاب جريمتين. ويقبض عليه رجال الشرطة بعد مطاردة عنيفة ومثيرة فوق أسطح المنازل. ويقدم للمحاكمة حيث يتولى الدفاع عنه محام شيوعى ، وتنتهى المحاكمة بالحكم عليه بالإعدام. ومن الواضح أن رايت استغل خبراته الشخصية عندما عاش فى أزقة شيكاغو فى صدر شبابه ، مضافا إليها قضية روبرت نيكسون الصبى الزنجى الذى أعدم بالكرسى الكهربائي فى شيكاغو عام ١٩٣٨ بسبب قتله لفتاة بيضاه . ولكن رايت لم يترك المادة الحام التي استنى منها مضمون روايته لكى تحولها إلى مجرد تسجيل حرف لها . بل اعتنى بالشكل الفنى بتنسيقه للأحداث المثيرة ، مما جعل رايت الأديب الزنجى الأول فى أمريكا .

كان نجاح الرواية دافعا لتحويلها إلى مسرحية كتبها رايت بالاشتراك مع بول جربن وقام بإنتاجها أورسون ويلز عام ١٩٤١. وطبعت الرواية في الحنارج بلغات متعددة ، وقابلها النقاد بالتقدير والإعجاب في كل مكان نشرت فيه حتى أن بيتر مونرو جاك أسماها والمأساة الأمريكية للسوده . ولكى يستغل رايت موجة النجاح التي أحدثتها وابن البلده كتب سيرته الذاتية التي حكى فيها الأحداث والمواقف التي مربها في شبابه بعنوان وصبى أسوده ١٩٤٥. وهي السنوات التي عانى فيها من البؤس والبطالة والضياع في شيكاغو مما دفعه إلى الانضام مع بداية الثلاثينيات إلى الحزب الشيوعي كنوع من الانتقام مما أصابه . ولكنه رفض مبادئ الحزب فيا بعد وهجره نهائيا كيا اعترف بذلك في كتابه والأله الذي سقط عام ١٩٥٠ . فعندما أجبر المجتمع الأمريكي على الاعتراف نهائيا كيا اعترف بذلك في كتابه والأله الذي سقط عام ١٩٥٠ . فعندما أجبر المجتمع الأمريكي على الاعتراف المزيد من العداء للسود . بل إنه هاجر أيضا إلى باريس مع بداية الخمسينيات حيث استقر فيها حتى نهاية حياته . وتلاشت اتجاهاته الشيوعية نهائيا بعد كتابه واللامنتمي و ١٩٥٣ الذي وصف فيه الحزاب الذي حاق بالسود الأمريكيين على أيدى المتطرفين السياسيين من البيض .

نجحت أيضا روايته والحلم الطويل ، ١٩٥٨ بحيث قامت كبتى فرينجز بإعدادها للمسرح عام ١٩٥٠. لكن رايت لم يقتصر فى نشاطه على كتابة الرواية بل كان يعتز بدوره كمفكر مماجعل كتاب والقوة السوداء ١٩٥٤. كان مجرد عرض لأفكاره وانطباعاته بعد زيارة له لساحل الذهب فى أفريقيا ، ثم وستار اللون ، ١٩٥٦ الذى كان تقريرا مفصلا لوقائع مؤتمر باندونج الشهير . كما عبر عن رأيه فى السياسة التى طبقها الجنرال فرانكو فى أسبانيا وانتقدها بعنف وقسوة فى كتابه ، أسبانيا الوثنية ، ١٩٥٧ كما ألقى محاضرة فى نفس العام بعنوان : وأيها الرجل الأبيض . . اصغ ، ضمنها كل فلسفته التى نادى بها من قبل وطالب فيها بمحوالظلم العنصرى الذى يمثل وصمة فى جبين الحضارة الإنسانية المعاصرة . ومن الواضع أن مكانة ريتشارد رايت تحددت فى الأدب الأمريكي بدعوته الحضارية بإلغاء الحواجز بين الجواجز التى عمل الأدب الإنسانية مصوره على تحطمها و إذالتها .

**Elmer Rice** 

(197V - 1A9Y)

ولد إلمر رايس فى مدينة نيويورك وكانت أسرته من الأسر اليهودية المهاجرة من شرق أوروبا . وبعد أن بدأت شهرته فى ميدان الكتابة للمسرح استبدل اسمه اليهودى إلمر ليون رايزنستاين باسم إلمر رايس شأنه فى ذلك شأن معظم مشاهير اليهود الذين يستبدلون أسماءهم – التى قد تثير بعض الحساسيات – بأسماء لاتينية . لم يقتصر نشاطه على التأليف المسرحى بل تعداه إلى الرواية ، والمقالة ، والنقد . وفى مطلع حياته لم يكن يهدف إلى الاشتغال بالأدب والنقد ، بل تلقى تعليمه فى المدارس العليا ثم درس القانون استعدادا للاشتغال بالمحاماة . لكنه لم يمارس المهنة عندما تأكد سن قدرته الفكرية والفنية على شق طريقه إلى عالم الأدب .

كانت أول مسرحية له هي و محاكمة القاتل و التي ظهرت له عام ١٩١٤ وفيها استغل دراسته القانونية في صياغة مضمونها . فقد أحال خشبة المسرح إلى قاعة المحكة نفسها ، ووجد ان الصراع بين الدفاع والادعاء ، بين النفي والإثبات يشكل مادة خصبة للصراع الدرامي المحكم القائم على السبب والنتيجة مما بجنبه الثغرات التقليدية التي تعتور بناء كثير من المسرحيات . كما أن المفاجآت التي تنطوى عليها المحاكهات تشكل مواقف درامية مثيرة . لكن رايس لم يلتزم بالشكل التقليدي للمحاكمة الذي يعتمد على مقارعة الحجة بمثبلتها ، بل كان من أوائل الكتاب الذين استخدموا الفلاش باك أو العودة إلى الماضي لاستخراج الأحداث والمواقف المرتبطة بالموقف الراهن الذي تعيشه الشخصية . وإذا كان هذا الأسلوب قد أصبح شائعا بل تقليديا في السينة العالمية اليوم ، إلا أنه كان طليعيا بلا شك في عام ١٩٩٤ .

فى عام ١٩٢٣ كتب رايس مسرحية «آلة الجمع» التي نجحت نجاحا باهرا وجعلته من كتاب المسرح الأمريكي المرموقين. فهي مسرحية تعبيرية زاخرة بالسخرية والتهكم اللاذع من مظاهر الحضارة الآلية الحديثة التي أحالت البشر إلى مجرد كاثنات لا حول لها ولا قوة ، أو أصفارا على الشال. ويتجسد هذا المفهوم من خلال

حياة وموت رجل تافه يدعى مستر صفر ، وزوجته السيدة صفر . ونفس الألقاب الكثيرة تطلق على باقى شخصيات المسرحية فنقابل مستر واحد وزوجته ، ومستر اثنين وزوجته وهكذا بالترتيب العددى حتى مستر ستة وزوجته . كل هذه الشخصيات عبارة عن مخلوقات بائسة كتب على حياتها أن تكون بلا معنى سواء على المستوى العقلى أو العاطني بهذه المسرحية هاجم رايس النظام الاجتماعي الذي أحال كل المثل العليا إلى قيم تجارية خاضعة لقانون العرض والطلب ، وجعلت الإنسان المعاصر خاويا من أى امتلاء روحى ، بحيث أصبحت حركته صادرة عن الضغوط الحارجية وليس بدافع من ذاته .

وكما أن مسرحية هآلة الجمع الشورية فى مضمونها ، فهى طليعية أيضا فى شكلها . فهى تقع فى سبعة مناظر تتسلسل تسلسلا تعبيريا ورمزيا بعيدا عن التفاصيل الواقعية التى تربط دائما بين الواقع والفن الذى يعد فى نظرها مجرد صورة للواقع الأصل . لا يهدف رايس إلى تقديم شخصيات تثير احترامنا وإعجابنا ، بل إن بطله مستر صفر لا يزيد فى قيمته الشخصية كثيرا على الدلالة التى يوحى بها اسمه . بينا الشخصيات التى تدور حوله لا تعدو مجرد كونها سلسلة من الأرقام . فني هذا العصر المادى الميكانيكي فقد الإنسان كل صفاته الذاتية المميزة وأصبح مجرد قطرة في محيط هادر الأمواج . هذه القطرة تتحرك مع ارتفاع الموجة وهبوطها ، ولا تملك لنفسها أية إرادة تجملها عن القطبع أو المجتمع .

من الطبيعي أن نتوقع أن تكون حياة مستر صفر كاسمه . فهي حياة خاوية إلا من المظاهر الاجتماعية الفارعة . تتجسد هذه المظاهر في عمله كموظف إداري يقضي حياته في مكتبه الحائق بين الملفات والأقلام ، وتسير حياته على وتيرة واحدة من السلوك الاجتماعي التقليدي الزاخر بالأقاويل وانشائعات حتى الرذائل والفضائل لا لون فا . وعلى الرغم من كل هذا المسخ والفسياع واللامعني فإن حياة هؤلاء الكتبة من أمثال مستر صفر تنطوي على عنف بالمغ ضد سيطرة الآلة على كيانهم البشري برغم تفاهته . فبعد قضاء ربع قرن في خدمة صاحب المتجر ، يأمل مستر صفر في الحصول على علاوة ترفع من مرتبه الهزيل ولكن صاحب العمل يفكر جديا من ناحيته في استبدال الكتبة بآلات جمع لا تقع في نفس الحنطأ البشري المعرض له الكتبة . فما يهمه هو المزيد من النجاح المادي بصرف النظر عن هؤلاء البؤساء الذين أفنوا عمرهم في خدمته .

هكذا يفكر صاحب العمل بأسلوبه الرأسمالى ، وهكذا يتحد رأس المال مع الآلة لكى تكون نهاية مستر صفر وأمثاله على أيديها . ولا ينقم مستر صفر على الآلة أو على رأس المال ، ولكنه يثور على صاحب العمل الذى يكتنى بالاعتذار له عن طرده ولكن الأمر لا يمر بهذه البساطة بل يهجم على صاحب العمل ويطعنه بفتاحة الورق . بهذا الأسلوب تتراكم عوامل العنف والقسوة تحت طبقات هذه الحياة السطحية التافهة لكى تنفجر فى نهاية الأمر حتى لو جاءت بطريق الصدفة المحضة ، فدوام الحال من المحال حتى لوكان يبدو أنه لن يتغيركها فى حالة المستر صفر . لذلك فالصراع الدرامى يسرى فى المسرحية كتيار خلقى يظل يتفاعل ويتراكم إلى أن يطفو على السطح بفعل الضغوط المتصاعدة والمؤثرة فيه .

#### بين السخرية والتعبيرية :

يبلغ المزيج بين السخرية والتعبيرية قته عندما نقابل مستر صفر فى العالم الآخر وقد انتقل من القبر إلى النعيم فإن حياته السابقة على وجه الأرض أفقدته القدرة حتى على الاستمتاع بهذا النعيم . كانت حياته الدنيوية عبارة عن آلة جمع لا تحس ولا تشعر ، لكن الجنة لا تحتمل وجود مثل هذه الآلات . فالجنة هى إحساس سعيد قبل أى شيء آخر . وتتجلى تعبيرية رايس فى المنظر الأخير من المسرحية عندما نرى مستر صفر ضمن العبيد الذين عرفهم التاريخ البشرى سواء أيام الفراعنة أو الرومان أو غيرها من العصور التي عرفت نظام الرق . لا يوجد فرق بين القيد الحديدى الذي كان يحيط رقبة العبد فى قديم الزمان وبين الياقة المنشاة البيضاء التي يتقن موظف العصر الحديث لمسها حول رقبته .

عندما يتقرر عودة مسترصفر إلى الأرض مرة أخرى لدورة جديدة من دورات الحياة ، فإنه يعود لكى يقوم بنفس الوظيفة الوحيدة التى عرفها وأتقنها فى حياته السابقة على الأرض ، وهى العمل على آلة الجمع . فيدو أن الإنسان مازال عبدا لمجموعة من العادات ، وأسوأ هذه العادات هى الوظائف الروتينية عندما تستغرق الإنسان وتستحوذ على كيانه البشرى بكل تطلعاته وانطلاقاته وآماله فى وجود أفضل وغد أجمل . يحاول رايس أن يدخل الحب فى نهاية المسرحية كنوع من تحريك هذا الركود الرهيب عندما يشاهد المستر صفر طبف فتاة جميلة يتخايل أمامه على البعد فينطلق وراءه فى طريق عودته إلى الأرض ، لكن هذه اللمسة تبدو مفتعلة إلى حد ما لأن الحب كان قد مات من قبل فى المسرحية ، فى شخصية ديزى الموظفة الروتينية الكثيبة التى تقع فى حب زميلها فى المكتب لكنها لا تجد فى نفسها القدرة على إعلان هذا الحب . نفس الوضع ينطبق على زميلها الذى يبادلها الحب دون أن ينبس ببنت شفة لأنه لا يجد التشجيع الكافى منها ، بل إنه لا يلقى منها أى تشجيع . ويموت الحب مختنقا بين الملفات والمكاتب التى تتجاور حبيسة الغرفة الكثيبة .

ولكى يعبر رايس عن الهواجس والأوهام التى تنتاب الشخصيات من الداخل ، فإنه لجأ إلى أسلوب الموتولوج الداخل الذي يسمح للشخصية بالتعبير عا يجيش بصدرها أمام الجمهور . هذا الأسلوب فعال في مسرحية فقدت شخصياتها القدرة على الاتصال الحقيق فيا بينها . وأصبحت حياتها مجرد دائرة مفرغة من اجترار الأوهام والهواجس الذاتية التي لا تعرفها الشخصيات الأخرى وإنما يعرفها الجمهور فقط حتى يزداد فهمه وإدراكه لسلوكها والتفكير الكامن خلفه . وكما يقول عزج المسرحية فيليب مولو في مقدمة الطبعة الأولى : إن المنبح التعبيري يساعد المؤلف على إفراغ كل الشحنات العاطفية التي تنوه بها شخصياته ، فيكشف بذلك عنها كما تكشف أشعة إكس التكوين غير المرقى للأشياء .

ف عام ١٩٢٩ كتب رايس مسرحية ومنظر من الشارع؛ التي حققت نجاحا باهرا وحصل بها على جائزة بولينزر للمسرح، وفيها يقدم رايس شريحة من حياة الطبقات الدنيا التي تتمثل بصفة خاصة في المهاجرين الإيطاليين والروس والإيرلنديين والسويديين واليهود الذين يعيشون على هامتس المجتمع الأمريكي. أما عن أحداث المسرحية فتدور في حي فقير من أحياء نيويورك حيث يعيش هؤلاء البؤساء حياة عفنة راكدة. لكنه

العفن الذى يتراكم لكى يؤدى إلى العنف والجريمة فى نهاية الأمر ، كما حدث من قبل فى مسرحية آلة الجمع . وقد اتهم النقاد رايس باتجاهه نحو اليسار بسبب إصراره على مهاجمة الأرستقراطية والرأسمالية الأمريكية ، ولكن اتهامهم لم يكن فى محله لأن رايس كان يهدف إلى احترام كرامة الإنسان وكيانه بصرف النظر عن دخله المادى أو عقيدته الدينية ، أو مركزه الاجتماعي .

لعل أروع ما فى الانجاء الفكرى عند إلمر رايس أن ديانته اليهودية لم تؤثر على فنه أو تضيق من نظرته إلى المضامين التي يعالجها بحيث يراها من جانب واحد كما يفعل كثير من الكتاب اليهود . وحتى عندما يذكر اليهود فإنه يذكرهم فى مسرحياته كمجرد أقلية ضمن الأقليات الأخرى من أجانب وإيطاليين وكاثوليك وزنوج ، ولا يحاول التركيز على اليهود بصفة خاصة . لذلك تمكن مسرحه من أن يغزو العالم المتحضر كله لأنه تفادى النظرة العنصرية الفسيقة . اعتبر رايس مسرحه موجها إلى الإنسانية الرحبة كما نجد فى مسرحية ونحن بشره التي كتبها عام ١٩٣٣ ، ومسرحية ويوم النطق بالحكم ، ١٩٣٤ التي عاد فيها إلى استخدام دراسته القانونية كما فعل من قبل فى أولى مسرحياته وعاكمة القاتل ، ١٩١٤ ، لأن الجريمة كانت تمثل نفية أساسية فى مسرحه . في ديوم النطق بالحكم ، تبدو الجريمة سياسية على نطاق دولى لأن رايس استمد مضمونها من محاكمة الزعيمين الشيوعيين ديمتروف وتيلمان اللذين انهمها هتلر بتدبير حريق الريشتاج (البرلمان الألماني) . وهو نفس المضمون الذي عالجه في العام التالى ١٩٣٥ الروائي الفرنسي أندريه مالرو في رواية وزمن الاحتقار»

استمر رايس فى كتابة المسرحيات الجادة فكتب ومنظر أمريكى « ١٩٣٨ و وحياة جديدة « ١٩٤٣ التى يجسد فيها العمراع بين المثالية الفنية والعجرفة الاجتماعية . ونكن لا يمكن النفاضى عن الجانب الخفيف والمرح أحيانا عند رايس كما نجد فى مسرحية وزر نابولى ثم مت « ١٩٧٩ ، ومسرحية والشاطئ الأيسر « التى يوضح فيها أن الهجوم على المجتمع الأمريكى لا يعنى أنه أسوأ من المجتمعات الأخرى ، وأن الهروب من أمريكا لا يكفل النجاة من الحياة المادية التى أصبحت تسيطر على العالم كله . وعندما كتب رايس مسرحيتى واثنان فى جزيرة » النجاة من الحيام المجتمع المجاري والمزى . فأطهر براعته الفائقة فى توظيف الحيل المسرحية التي ساعدته على إبراز منهجه التعبيرى والرمزى . فألغى الحواجز بين المسافات الزمانية والمكانية ، ولم يعد الجمهور يغرق بين الحالم والحقيقة ، أو بين الماضى والحاضر ، أو بين الشعور واللاشعور .

لم يقتصر نشاط رايس على كتابة المسرحية بل تعداه إلى الرواية فكتب «رحلة إلى بوريليا» عام ١٩٣٠ وهى رواية تسخر من مدينة هوليوود عاصمة السيغا برغم ما لهذه المدينة من بريق عالمي أخاذ. ونفس المنهج تقريبا نجده فى رواية والمدينة الإمبراطورية و ١٩٣٧ التى تتخذ مادتها من الحياة فى مدينة نيويورك. كما كتب رايس رواية والعرض يجب أن يستمر، ١٩٤٩ . ولكن رواياته لم تحز على نفس مكانة مسرحياته ، ولذلك عرفه العالم ككاتب مسرحي فقط .

## المسرح الحي :

على الرغم من أن رايس لم يشتغل بالدراسة الأكاديمية ، إلا أن مكانته ككاتب مسرحي مرموق جعلت

جامعة نيويورك تدعوه عام ١٩٥٧ لتدريس مادة الدراما لطلبة الدراسات العليا في كلية الآداب والعلوم. لم تكن هناك خطة محددة للمقرر لأن كل ما طلب منه هو تقديم خبرته العملية في مجال المسرح الذي اتخذ منه مهنة وحياة طوال عمره. قبل رايس الدعوة على أساس أنها تنبع له فرصة تنظيم خبراته العملية وتبويب أفكاره عن المسرح . كانت نتيجة هذه المحاضرات هو كتاب والمسرح الحي، الذي نشره ليقدم للقراء فكرة عن المسرح كمؤسسة اجتاعية ، والعلاقة العضوية بين شقيه الآلى والإنساني ، وتأثيرها على إنتاج الأدب المسرحي. لم يكن كتاب والمسرح الحي، عبارة عن تسجيل محاضرات رايس لطلبته لأن محاضراته كانت ارتجالية محفة ، ولكنه كتبه من جديد بحيث أصبح مضمونه نسيجا مركبا من المحاضرات والمناقشات التي دارت في قاعة الدرس . يتواضع رايس فيقول : إن كتابه لا يحتوى على نظرية نقدية أو بحث أكاديمي بمعني الكلمة ، ولكن من يقرأ الكتاب يكتشف أن المؤلف بملك نظرة معدة وثاقبة إلى مهنته كمؤلف وغرج مسرحي . هذه النظرة تصل أحيانا الكتاب يكتشف أن المؤلف بملك نظرة معدورة مباشرة أو غير مباشرة وغالبا لا شعوريا عن أفكاره يكشف عن شخصية الفنان ، ويعبر عنها سواه في صورة مباشرة أو غير مباشرة وغالبا لا شعوريا عن أفكاره وأحاسيسه . قد تكون هذه الأفكار والأحاسيس عادية ومألوفة أو تافهة وسخيفة ، لكننا نستطيع القول بأنه عندما يفرغ الفنان من عمله فإنه يشعر بالراحة والاسترخاء ؛ إلا أن شعور الفنان بالرضا عن نفسه لا يكل تماما والخون عمله الفني إلى أكبر جمهور ممكن من المتذوقين ولذلك فالحنق والتوصيل هما وجهان لعملة واحدة هي الفن .

وفيا يختص بالفن المسرحى فإن رايس يعتقد أن التوصيل عنصر جوهرى وبدونه لا يقوم للمسرح قائمة . فالمسرحيات تكتب لتؤدى أمام الجمهور في قاعة المسرح. وإذا انطبق هذا على الموسيق فإن الفن المسرحى يبدو أكثر تعقيدا لدرجة أن الفارق بينها يصبح فارقا في النوع وليس في الدرجة . وإذا نظرنا إلى فن المسرح ككل ، فإن التثيل ، والنظارة ، والبناء وعوامل أخرى كثيرة ، تمثل مؤسسة متكاملة ولها صفاتها الحناصة ويمكن أن نطلق عليها اصطلاح و الجسم الحي ع . من هناكان عنوان والمسرح الحي ، الذي أطلقه رايس على دراسته الشيقة . فهو يؤمن بأنه إذا كان المسرح كبناء ومؤسسة يستخدم في توصيل المسرحيات ، فإن له وجودا اجتماعيا وفنيا حيا خاصا به . ويمكن توضيح أهمية ذلك بأنه لولا وجود فن المسرح ، لما وجد فن كتابة المسرحيات . وبمعنى آخر فإن المسرح ككل عبارة عن حياة متكامنة يعيشها كل من يعمل به ، وليس عرد وظيفة يؤديها وينتهى منها وكأنها لم

وجوهر الدراما بالنسبة لرايس الحركة لا الكلمة ، والمسرحيات تكتب لتمثل أمام النظارة . وكما يقول أرسطو فإن المسرحية عبارة عن عاكاة الحركة . بل إن الكلمات فى الحقيقة ليست ضرورية لحنق المسرحيات وتوصيلها كما نرى فى المسرحية الإيمائية الصامتة ، وعروض مسرح العرائس ، والعروض التنكرية ، والباليه وغيرها من المهرجانات العالمية التي ثهز مشاعر جموع المشتركين فيها دون أى فهم للكلمات المتبادلة . بل إن هناك من يستمتع بمشاهدة عروض الأوبرا دون أن يفهم اللغة المنطوقة بها لمجرد أن يعرف قصة أو حدوثة الأوبرا ، فالموسيقى والمناظر والإصاءة وغيرها من عناصر العرض تغنى المتفرج عن فهم الكلمات فى الاستمتاع بالأوبرا المعروضة .

والأفلام الصامتة تمثل شكلا من أشكال الأداء المسرحى ، ولها من الشعبية العالمية ما يفوق شعبية الأفلام الناطقة . وقد غزا تشارلي تشابلن وميكي ماوس العالم بدون كلمة واحدة نطق بها اللسان .

لا يعنى هذا أن نص المسرحية لا ينقل إلى القارئ شيئا من تأثيرها المسرحي فكلها حسنت الصياغة الفنية للنص ، وكلها كان القارئ أكثر إدراكا وأوسع خيالا ، كان أثر المسرحية المقروءة أكثر فاعلية وإمتاعا . ولكن من النادر أن يرتفع الأثر الناتج عن قراءة النص إلى مستوى أثر الأداء المسرحي الممتاز . وحتى التوجيهات المسرحية التي يكتبها المؤلف مع الحوار مثل ويكاد ينفجر غضبا » أو وعيناها تفيضان بالدموع و مثل هذه التوجيهات المسرحية لا تحدث نفس الأثر الذي تحدثه مشاهدة المتفرج وهو هشدود الأعصاب في مقعده للممثل وهو يذرع منصة المسرح جيئة وذهابا بينها يكاد ينفجر غضبا ، أو تدمع أعيننا حزنا على الدموع التي تفيض من عيني ممثلة حسناء .

يؤكد رايس أن الأحداث التي تقع في المسرحية لها تأثير أكثر وقعا وفاعلية من الأشياء التي تروى. فالحركة - وحتى إذا كانت صامتة - فإنها أعلى صوتا من الحوار نفسه. ونادرا ما تثير النكتة اللاذعة أو اللعب بالألفاظ نفس القدر من الضحك الذي يثيره موقف مثل التقاء شخصيتين متناقضتين. ويعرف هذا النوع من الضحك في لغة المسرح بضحك المواقف. فعندما نقرأ نص مسرحية تجلس فيها شخصية على قبعتها ، أو على مقعد لم يجف طلاؤه بعد ، أو يسقط فيها شخص في هوة عميقة ، أو أن يفقد سرواله. فلا نتجاوب مع القراء بأكثر من ابتسامة عابرة . بينا إذا تجسدت هذه المواقف على المسرح فإنها تثير بيننا عاصفة من الضحك . وما ينطبق على الكوميديا ينطبق أيضا على التراجيديا عندما نشاهد مثلا الشخص الشرير وقد علت وجهه أمارات السوه ، وهو بمرق متلصصا فوق منصة المسرح لكي ينفذ هدفه الإجرامي . إن هذا المشهد يبعث في نفوسنا الإثارة والرعب بدرجة أكبر مما يدل عليه وصفه في النص المكتوب .

لا يهدف رايس بهذا الكلام إلى التقليل من شأن المسرحيات في عالم الأدب المقروه ، أو إلى تلبيط عزيمة هواة قراءة المسرحيات . فني الإمكان الحصول على النشوة والإثارة الفائقة من بجرد قراءة النص المسرحي ، بل ويسر الكاتب المسرحي أن يرى أعاله في أيدى القراء . لكن هذا لا يكفيه إطلاقا لأنه يكتب أساسا لكي تتحول مسرحيته إلى جسم حي ينبض فوق خشبة المسرح أمام أكبر عدد ممكن من النظارة . ويرى شخصياته تدب فيها الحياة ويسمعها وهي تردد كلاته . هناك بعض الكتاب المسرحيين - ورايس منهم - يبدأون كتابة النص بعمل نموذج أولى لما سنكون عليه منصة المسرح ، حتى يتأكدوا من نوعية الأثر الذي ستحدثه المواقف في نفس الجمهور ، ولكي يجعلوا تمركات شخصياتهم في حدود الرؤية التي تتحكم فيها مساحة المنصة ذانها . والكاتب المسرحي المدرك نماما لأسرار صنعته يضع نصب عنيه دائما ، أنه لكي يوصل ماكتبه ، فإنه يعتمد على جهاز المسرحي المدرك فقط على عناصر مادية وآلية وتنظيمية ، بل ويشتمل أيضا على عوامل التوصيل المفسرة للنص نفسه . إن هذا الجهاز يسمى المسرح وبدونه لا يكون هناك فن مسرحي على الإطلاق . وقد أدرك رابس هذه الحقيقة جيدا وأخرجها إلى حيز الوجود في أعاله المسرحية .

## Edwin Arlington Robinson

# الدوین آرلنجتون روبنسون (۱۸۶۹ – ۱۹۳۵)

إدوين آرلنجتون روينسون من أعمدة الشعر الأمريكي الذين سعوا إلى بلورة الشخصية الأمريكية في قصائدهم بعيدا عن التأثيرات التي مارستها أوروبا على الوجدان الأمريكي. لكنه لم يقع أسير المحلية الإقليمية التي تمنع الشاعر من الإنطلاق إلى آفاق الإنسانية الرحبة . فقد قدم كثيرًا من الشخصيات الأمريكية ومعها شخصيات من قوميات أخرى ، ولم يحاول أن يتعسف في فرض تعريف محدد لها . فالشعر في نظره يستطيع بلورة الشخصية القومية من خلال الشخصية الإنسانية الشاملة ، ولا يقتصر دوره على التعريف المحدد الضيق الذي تلجأ إليه كثير من العلوم الطبيعية . ظهر روبنسون في وقت كان الشعر الأمريكي يعاني فيه من انحسار موجمه العظيمة التي بدأها وولت ويتان وإدجار آلان بو وإميلي ديكنسون. ولم يكن إزرا باوند وت. س. إليوت وجون كرورانسم قد ظهروا بعد . لذلك يعتبر النقاد شعر روبنسون إرهاصا لهذه المدرسة التي بدأت مع مطالع القرن العشرين وتركت بصاتها واضحة على الشعر العالمي المعاصر بصفة عامة . وعلى الرغم من أنه لم يحدث ثورة في مجال الشكل الفني للقصيدة ، إلا إنه نجع في استغلال الإمكانيات المتاحة في مجال الوزن والإيقاع وخاصة في قصائده القصيرة التي فضلها معظم النقاد على قصائده الطويلة التي تميل إلى السرد الروائي ذي التحليل المسهب . ولد إدوين آرلنجتون روبنسون في بلدة هيدتايد بولاية مين. وبعد ميلاده بفترة وجيزة انتقلت أسرته للاستقرار في مدينة جاردنر التي تعد مسقط الوأس الحقيق له ، والتي كانت الخلفية الدائمة لمعظم قصائده وإن كان قد غير اسمها إلى تلبرى . في صباه عاش روبنسون حياة هادئة روتينية ، ولم يبدأ حبه للشعر إلا في المدرسة العليا على بدى أحد مدرسيه ١ . ت . شومان الذي كان شاعرا هاويا ومن المهتمين بالأشكال المستحدثة التي بلغها الشعر الفرنسي . ثم التحق بجامعة هارفارد لكنه لم يكمل تعليمه عندما عاد مضطرا إلى مدينة جاردنر بسبب سوء صحة أبيه . ضافت الدنيا في وجهه في تلك الفترة وخاصة أنه كان يعاني من إصابة في إحدى أذنيه . وهي

فنرة أثرت فى شعره وصبخته بمسحة من التشاؤم على الرغم من إنكاره لهذه المسحة . كان اعتقاده فى نفسه أنه لابصلح لأى شىء ولعل سلوته الوحيدة كانت فى الشعر الذى منحه جزءا من تعويض اللامعنى المحيط به من كل جانب .

نشر أول ديوان له على حسابه الخاص وكان بعنوان « السيل والليلة السابقة » ١٨٩٦ ، ثم أعاد نشره فى العام التالى بعنوان » أطفال الليل » واعتبر منذ ذلك الوقت من أشهر أعال روبنسون التى تكشف قدرته على التحليل السيكلوجي والتوغل في أدغال النفس البشرية . من أشهر قصائد الديوان » ريتشارد كورى » التى يقدم فيها صورة مجسدة لإحدى الشخصيات في ستة عشر سطرا على طريقة الشاعر الإنجليزى روبرت براوننج . والقصيدة ليست مجرد صورة وصفية لكنها تسرد ما يشبه القصة القصيرة التى تحمل في طبانها معنى شاملا من ماني الحياة ، والتي تحكى مأساة رجل انتهت حياته بالانتحار على الرغم من المجاح الذي حققه .

كان الرئيس ثيودور روزفلت قد قرأ الديوان وأعجب به ، فأمر بتعيين روبنسون في مصلحة الجمارك بنيوبورك. واستلم عمله بالفعل ولكنه بحاسة الشاعر المرهفة أدرك أن هذه الوظيفة ليست إلا من باب الإعاشة فأبت عليه كبرياء الفنان أن يستمر فاستقال بالفعل على الرغم من حاجته الملحة إلى العون الاقتصادى . كان من المتوقع أن يعيش بعد ذلك حياة كلها قلق وتوتر وعوز وعزلة لم يخفف وطأنها سوى بعض الأصدقاء القليلين ، أو اللجوء إلى الحنمر هروبا من موجات الاكتئاب التي اجتاحت كيانه . وكان الشعر قد منحه بعض التوازن ، فاستمر في كتابة القصائد المتناثرة التي جمعها بعد ذلك في ديوانه «كابتن كريج و الذي نشره عام ١٩٠٧ تجلت نظرته الموضوعية إلى الحياة في عدم سماحه للاكتئاب النفسي أن يسيطر على روحه الشعرية طالما أن القصيدة في حاجة إلى نغمة متفائلة ، كما نجد في قصته التي كتبها بالشعر المرسل ضمن الديوان بعنوان وسيرة أنديل « والتي تسرد موقفا وعد فيه رجل زوجته وهي على فراش الموت ألا يتزوج مرة أخرى ، بينانجد موقفا مقابلا لذلك فيه تعد امرأة زوجها الذي يلفظ أنفاسه الأخيرة نفس الوعد ويحدث أن يتقابل الرجل والمرأة اللذان بقيا على قيد الحياة ، و يخوضان معركة نفسية مع الضمير الذي يذكرهما دائما بوعديهها للراحلين . لكن تيار الحياة أقوى من أي وعد طارئ ، فتنصر الحياة ويلتق الطرفان .

في عام ١٩١٦ نشر روبنسون ديوانه التالى « الإنسان في مواجهة السماء » الذي يحمل عنوان القصيدة الرئيسية انتى كانت من أسباب ترسيخ شهرته . فقد أطلق روبنسون لتأملاته العنان ، وألق أضواء فاحصة على الفسفات والمعتقدات الكثيرة التي تحاول تفسير موقف الإنسان – ذلك المخلوق المنعزل – من الكون. فالشعر من أقدر فروع المعرفة الإنسان ، ولذلك فالرجل الذي نراه في القصيدة يرمز إلى الإنسان في كل زمان ومكان ، وعلى الرغم من أن مآسى الحرب العالمية الأولى هي التي أوحت القصيدة فإن روبنسون انخذ منها رمزا للنار التي يحترق بها انعالم الذي أشعلها بنفسه وعليه أن يدفع ثمن ذلك الخطأ المأسوى . بينا يمثل غروب الشمس رمزا للموت المحيط بالبشرية من كل جانب . استفاد روبنسون من العلوم الحديثة في تفسير علاقة الإنسان بالكون . وأثبت بذلك قدرة الشعر على الاستفادة بكل فروع المعرفة . ويبدو أن الجو الذي أحدثته الحرب قد ضاعف من نوبات الاكتئاب داخل روبنسون ، فاندفع بكل قوته في

تيار الإيمان بالعدمية التي أفقدت الوجود كل معنى معقول له . حازت القصيدة إعجاب معظم النقاد من أمثال هـ . هـ . كلارك الذى وصفها بالخصوبة الفكرية الممزوجة بوقار الشكل ، بيغا قارنها تشارلز كيستر بالجال الذى يلمسه القارئ في ملاحم دانتي . أما إيمرى نيف فيربطها بالمراثي العظيمة التي عرفها الشعر الإنجليزى في القرن التاسع عشر ، ولكنه قال : إنها تتميز بالروح الهجومية التي تمزج الضحك بالاحتقار ، والتهكم بالتعاطف والوقار . بيغا يقول الناقد هاو واجنر إنها حطمت معظم تقاليد الشعر الكلاسيكي واقتربت أكثر من اللازم من أسلوب النثر السردى . وله الحق في هذا لأن القصيدة تتألف من ٣١٤ سطرا ولا تتبع وزنا واحدا ، بل تختلف في الطول وتتميز قوافيها بعدم التناسب أو التكرار . ولعل روبنسون كان يؤمن بأن مضمون القصيدة هو الذي يتحكم في نوعية الأوزان والقوافي المستخدمة وليس العكس .

أما عن قصيدة و ميرلين و ١٩١٧ فكانت أولى قصائده الثلاث التى تتخذ من عصر الملك آرثر وفرسان المائدة المستديرة مضمونا لها . وهى قصيدة سردية من الشعر المرسل وتتناول الإيمان الصارم الذى لا يحيد للحكيم ميرلين الذى استدعاه الملك آرثر لاستشارته بخصوص مؤامرات مودريد ابنه غير الشرعى ، والعلاقة الغرامية المحرمة بين جينفر ولونسيلوت . هاجم النقاد القصيدة بسبب فقدانها للوحدة العضوية ، ويبدو أن المضمون سيطر على فكر روبتسون لدرجة أنسته الضرورات الجالية للشكل الفنى . تمثل هذا المضمون في التعفن الذي كان يعتمل في دنيا الملك آرثر . وأن المصير الذي عانى منه واستحقه ، كان نفس المصير المتربص بالأجيال التي تلت هذه الحقية التاريخة .

في قصيدة و لونسيلوت و ١٩٧٠ استأنف روبنسون نفس المضمون متخذا منه إسقاطات على عصره . فهو يجسد الفوضي والدمار الذي أعقب غرام لونسيلوت بجينفر ، واكتشاف الملك لنخيانة المزدوجة ، خيانة الزوجة وخيانة الصديق . وعندما يأمر آرثر بحرق الملكة يهرع لونسيلوت ورفاقه إلى إنقاذها ، ويقضي الاثنان شهورا عدة سويا . لكن لونسيلوت يعيد جينفر إلى آرثر ويشترك في حرب تنتهي بسقوط آرثر ثم يزور جنيفر في أحد أديرة الراهبات الذي لجأت إليه ، ولكنه يرحل وحدة باحثا عن بصبص من الضوه ربما اخترق هذا الفلام المدلم . يعتقد النقاد أن هذه القطارة المست من أفضل أعال روبنسون . يقول كريبورج أن الصراعات في هذه الثلاثية تبرز الرجال في صورة مشوهة . فهم ينتمون إلى المجتمع الأمريكي المعاصر لروبنسون بكل الإحباط واليأس والفشل والصراع الفكري الذي يبثه . لذلك تلاشت تماما الهالات الرومانسية التي عهدناها في هذه القصص الطالمة .

أما القصيدة الأخيرة فى الثلاثية و تريسترام و ١٩٢٧ فتعد أفضل الثلاثة من حيث اعتادها على العاطفة الإنسانية كعمود فقرى لها بدلا من اهتامها بالسرد الروائى للقصة . لم يعد التهكم المرير هو الأساس . بل الأحاسيس المتضاربة التى يصعب تحديدها فى كلمة . وقد قوبلت القصيدة بحاس كبير وحصل بها روبنسون على جائزة بوليتزر . اعتبرها إيمرى نيف أفضل قصيدة فى اللغة الإنجليزية اتخذت من قصة تريسترام مضمونا لها ، وإن لم تكن تحفة روبنسون الوحيدة . يقع تريسترام بعنف فى غرام إيزولت الزوجة الفائنة لعمه العجوز ، لكنه يتزوج من إيزولت أخرى لم يستعلم أن يبادلها الحب إطلاقا ، وهى التى يسيطر استسلامها المثير للشفقة على القصيدة من ايزولت أخرى لم يستعلم أن يبادلها الحب إطلاقا ، وهى التى يسيطر استسلامها المثير للشفقة على القصيدة من

أولها إلى آخرها أما جميم القصيدة تفسه فيتكون من السعادة التي تلوقها العاشقان لكنها انتهت بالموت بحشد الشاعركل طاقاته ليلورة هذه العلاقة من صور البحر والنجوم وكل الرموز التي توحي بعالمها الحناص. ولا ينسى روبنسون أن يناقض بين الزوجة والعشيقة : الزوجة المهملة التي تعيش تحت أمر زوجها الذي لا يرغب فيها ، والعشيقة التي يلهث في أعقابها دون أن يحصل عليها في النهاية . كان الوصف التجسيدي الدقيق للعاطفة المحتنقة من أعظم إنجازات روبنسون الشعرية في هذا المجال .

فى عام ١٩٢١ نشر روبنسون ديوانه « حصاد آفون « الذى ترك فيه أقاصيص العصور الوسطى ، وعاد إلى العصر الحديث لكى يستغل اكتشافات علم النفس الجديدة فى تحليل شخصياته . لذلك يتركز اهتامه على تحليل الأفكار والأحاسيس والحالات النفسية ، مبتعدا كثيرا عن الاهتام بأحداث القصة فى حد ذاتها . فى هذه الأفكار والأحاسيس عاميا من نيويورك يعيش مطاردا بالخوف من أوهامه . تجسدت هذه الأوهام فى القصيدة يقدم روبنسون عاميا من نيويورك يعيش مطاردا بالخوف من أوهامه . تجسدت هذه الأوهام فى شخص اعتقد أنه ألد أعدائه ، وعاش على هذا الاعتقاد ، ولكنه عندما يعلم بموت عدوه لا يشعر بالارتباح بل تبدأ حياته فى الفصور إلى أن تنتهى هى الأخرى وكأنها كانت تتغذى على الخوف والرعب والعداوة ، ربما كان روبنسون يرمز بهذا العدو إلى الشبطان الذى يطارد الإنسان منذ ميلاده إلى مماته فهو يعود إلى نعمته المفضئة فى تجسيد حيرة الإنسان فى هذا الكون الذى يعيش فيه مطارداً دون أن يدرى عاما من الذى يطارده .

على الرغم من تجاح قصائد روبنسون القصيرة فإن هدفه دائما كان كتابة القصائد السردية الطويلة التي تجمع بين الكثافة الشعرية والتحليل الروائى . في قصيدة « الرجل الذي مات مرتين » ١٩٧٤ يعتمد روبنسون على الشعر المرسل الذي يسرد به حياة بطله الموسيق الذي حطم حياته بالانكباب على الملذات الحسية . وعندما يستيقظ ضميره ويؤنيه بمرارة ، يجزق مخطوطين لسيمفونيتين كان قد انتهى من تأليفها . ويستعد لمغادرة الحياة بقتل نفسه جوعا في غرفة السطح التي يقطها . ولكن فجأة يشعر بنبض المبقرية داخله مرة أخرى ويقرر أن يعيش من أجل فنه . ينفذ قراره بالشروع في تأليف سيمفونيته الثائلة . لم يستطع أن يصم أذنيه عن الاستاع إلى نداء الحياة . ومن الواضح أن المضمون الفكري للقصيدة يؤكد بأسلوب فني أن الإنسان مسئول عن خلاص نفسه وعليه أن يتخذ القرار بإرادته الذاتية . أما انتظار العون من الآخرين فلا يعني سوى الاستسلام للموت . يشكل الاعتهاد على النفس إحدى النفات الرئيسية في قصائد روينسون بصفة خاصة ، وفي الأدب الأمريكي بصفة عامة .

فى قصيدة «شكوك ديونيسياس » ١٩٧٥ يبدو وعى روبسون بالأوضاع السياسية التى يمكن أن تنزدى فيها الإنسانية . هذا ما حدث بالفعل عندما قامت النازية فى ألمانيا والفاشية فى إيطانيا بعد ذلك . يعبر روبنسون عن عاوفه من التطورات السياسية التى على وشك أن تجرف العالم إلى جحيم النظم الشمولية الديكتاتورية التى تدعى النظام والكفاءة والحرية بينا تهدف أساسا إلى قهر الإنسان عقلا ووجدانا والقصيدة عبارة عن حوار بين الشاعر وإله الحنصب الإغريق ديونيسياس الذى يرمز إلى الحياة الحرة المنطلقة بكل معانيها . فى نفس الديوان يقدم روبنسون قصيدة تعالج نفس المضمون من خلال الحوار الشعرى بعنوان « ديموس وديونيسياس » ١٩٧٥ وهى قصيدة تنبض بحب الحياة وتؤكد أنه بالرغم من وجود الديمقراطية كضرورة حيوية فإنها لا تملك الضهانات التي قصيدة تنبض بحب الحياة وتؤكد أنه بالرغم من وجود الديمقراطية كضرورة حيوية فإنها لا تملك الضهانات التي

تحافظ على استمرارها وتأصيلها . والسبب في ذلك أنها في أحيان كثيرة تلبس ثوب ديكتاتورية الأغلبية التي تجبر لإنسان العبقرى على أن يصبح ضسن القطيع . لذلك يجب أن يتمتع الفرد بالديمقراطية بنفس الدرجة التي يتمتع بها المجتمع وإلا تحولت إلى أبشع صور الديكتاتورية . لعل روينسون كان متأثرا في هذا بنظرية الفيلسوف كالفن التي تؤكد أنه لن ينقذ الأغلبية سوى القرار الحكيم الذى تتخذه الصغوة القليلة المختارة . يقول ديونيسياس في القصيدة : إن الديمقراطية لا تعنى المساواة المطلقة وإلا تحولت إلى نوع من الديكتاتورية الشمولية التي تحول الأمة إلى قطيع يساق إلى حيث لا يعلم . ومن الواضع أن الفيلسوف الأمريكي إيمرسون كان له دور كبير في تشكيل هذا المفسون في الوجدان الأمريكي وكان من الطبيعي أن يعكس روبنسون هذا المفهوم في قصائده .

قى قصيدة ه بيت كافندر ، ١٩٧٩ يجسد روبنسون شكوك الإنسان وحيرته فى هذا الكون ، وعجزه عن الوصول إلى مرحلة اليقين من خلال شخصية كافندر الزوج الذى دفع يزوجته من أعلى الصخرة إلى الهاوية لأنه شك فى إخلاصها له . لكنه لم يتعد مرحلة الشك إلى اليقين ، وظلت الوساوس تنهش عقله ووجدانه مع تجواله المدائم على حافة الصخرة لعنه يتخلص من النار الني تشتعل داخله .

يبدو أن نظرة روبنسون المأسوية إلى الكون كانت تزداد قتامة كلما تقدمت به السن. فقد كانت قصائده المبكرة زاخرة بالنهكم والسخرية كما نجد فى ديوان « المدينة التى تقع أسفل النهر » ١٩١٠. فمثلا فى قصيدة « مينفر تشيف أنه تشيف « ١٩٠٧ بقدم روبنسون صورة لشخصيته زاخرة بالنهكم والسخرية وروح الدعابة. فيها يشعر تشيف أنه ولد خارج زمنه ، فينطلق بوجوده إلى العصور الوسطى حيث الرومانسية والمثالية على أمل أن يرتدى حلة الفرسان الحديدية ، ولا يستخدم النقود التى تذكره بالحياة المادية . يبدو أن القصائد التى كتبها روبنسون فى حالة نفسية طيبة إلى حد ما ، كانت من أنضج قصائده شكلا ومضمونا لأن الفكرة لم تسيطر عليه تماما ، وبالتالى لم تنسه الضرورات الجالية للشكل الفنى . من هنا كان اختياره للألفاظ والجمل والأوزان موفقا من الناحية الوظيفية .

على الرغم من إنجازات روبنسون وإضافاته التي لا تنكر إلى تراث الشعر الأمريكي ، فإنه كان يفتقد فى بعض الأحيان إلى الصور الدرامية المجسدة مما أوقعه فى خطأ التقرير المباشر . والخطابة البلاغية . لكن كانت هذه الأخطاء نتيجة لريادته فى البحث عن تقاليد جديدة للشعر الأمريكي بعد وينمان . ويعترف معظم النقاد بأنه مهد الطريق لمدرسة الشعر الجديد التي تزعمها إزرا باوند ، وت . س . إليوت ، ووليام كارلوس ويليامز وغيرهم من الشعراء الذين حملوا لواء نهضة الشعر الحديث .

## فيليب روث

14

47 Philip Roth

(..... - 1974)

فيليب روث من القصصين الأمريكين اليهود الذين لا يرون المجتمع الأمريكي أو العالم الخارجي إلا من خلال نظرة لا يمكن أن تتخلى عن لونها اليهودى القع . وهو ككاتب قصة قصيرة أو طويلة لم يحقق نجاحا يذكرفي مجال القصة كفن أدبي قائم بذاته . فلم يكن يملك الوعي الحاد بضرورات الشكل الفني وحتميات البناء الدرامي . لكن مضمونه الذي يصدر أساسا عن الفكر اليهودى العنصرى جعل دوائر الصحافة والنشر الواقعة تحت النفوذ الصهيوني تقوم بالدعاية الضخمة لقصصه بحيث فرضته فعلا على مجال القصة الأمريكية المعاصرة . وغمن نعلم جيدا الدورالخطير الذي تلعبه أجهزة الإعلام والدعاية في تشكيل الرأى الحاص للمواطن الأمريكي وغمن نعلم جيدا الدورالخطير الذي تلعبه أجهزة الإعلام والدعاية في تشكيل الرأى الحاص للمواطن الأمريكي روث خبيئا بحيث لم يقع في محظور الدعاية الصريحة للكيان اليهودي داخل المجتمع الأمريكي بل استخدم السخرية الظاهرة لكي يبدو وكأنه خارج على المجتمع البهودي ، وبالتالي يستطيع أن يستقطب القراء الذين لا السخرية الظاهرة لكي يبدو وكأنه خارج على المجتمع البهودي ، وبالتالي يستطيع أن يستقطب القراء الذين لا التعاطفون مع البهود . وفي الانسياق مع شخصيات قصصه وأحداثها يمكن أن يتحول هؤلاء القراء الذي قلوب التعاطف مع الفكرة اليهودية من خلال تتابع المواقف الفكاهية التي تقرب الشخصيات اليهودية إلى قلوب التعاطف مع الفكرة اليهودية من خلال تتابع المواقف الفكاهية التي تقرب الشخصيات اليهودية إلى قلوب القراء .

ولد فيليب روث فى مدينة نيومارك بولاية نيوجيرسى , وتدرج فى التعليم حتى حصل على درجة الماجستير من جامعة شيكاغو عام ١٩٥٥ الذى قام بعده بالتدريس فى نفس الجامعة , ومنذ عام ١٩٥٠ أصبح محاضرا زائرا لقسم التأليف الأدبى فى جامعة أيوا كان أول إنتاج قصصى له ، وداعا كولومبس ، عام ١٩٥٩ وهو عبارة عن قصة طويلة ومجموعة من القصص القصيرة أثارت جدلا بين القراء والنقاد وحازت على جائزة الكتاب القومى فى نفس العام مما جعل روث بحصل على منحة جوجنها يم للتفرغ لكتابة انقصة . فى ، وداعا كولومبس ، تبرز مهارة

روث فى استخدام السخرية اللاذعة حتى لا يتهمه أحد بالدعاية لفكرة معينة .كانت القصة الطويلة التى استعار الكتاب عنوانها تعالج – بأسلوب عميق ولكن جارح – أحداث قصة حب وقعت صيفا . أما باقى القصص القصيرة فتتخذ من الحياة اليهودية المعاصرة مضمونا لها بحيث تبدو هذه الحياة وكأنها مستقلة تمام الاستقلال عن المجتمع الأمريكي .

من الواضع أن أعاله لم تكن تستحق كل هذه الضجة ولكن النفوذ اليهودى في الإعلام والنشر قام بدوره خير قيام. ويكفي مثلا أن نسبع الروائي اليهودى الأمريكي صول بيلو وهو يمتدحه بقوله: « لقد أثبت روث مهارته الفائقة وسرعة بديهته الحاضرة ، ونشاطه الفكرى المتوقد وهو لم يزل بعد في السادسة والعشرين من عمره ». وقد نشر بيلو هذا الرأى في مجلة «كومنترى » التي تصدرها الدوائر الثقافية الصهيونية في الولايات المتحدة . ولم يكن بيلو هو الوحيد الذي دق الطبول لمقدم روث بل اشترك معه كثيرون من كبار النقاد من أمثال أفريد كازن وإيرفنج هاو طمعا في اكتساب رضاء مراكز القوى الصهيونية في مجال الأدب الأمريكي . من الواضع أن اليهود يغططون لكل شيء يريدون القيام به . فعندما قرروا فرض فيليب روث على ميدان القصة الأمريكية ، في الحال اختفت العيوب والأخطاء الفنية التي تعتور قصصه . فثلا لم ينقد أحد المواقف أو على الأحداث التي يقحمها روث من أجل الإبحاء بأفكاره اليهودية . ولم نسمع هجوما على البناء الدرامي المنهار عنده ، أو على الخاتمة التي يقحمها روث من أجل الإبحاء بأفكاره اليهودية ، وداعا كولومبس » ومع ذلك تغاضي عنه النقاد أو سياق المقصة . كل هذا نجده في قصة روث الطويلة « وداعا كولومبس » ومع ذلك تغاضي عنه النقاد وتكلموا عن عقريته المبكرة والمستقبل الباهر الذي تنظره القصة الأمريكية على يديه . كان ستانلي إدجار هبان هو الناقد الموحيد الذي تناول قصص روث بالنقد الموضوعي ولذلك كان من الطبيعي أن يكون صوته خافتا بهن دقات الطبول الذي يقرعها النقاد الآخرون .

وبعض قصص روث القصيرة لا تخرج عن كونها مجرد نكات سخيفة . ومع ذلك انبرى النقاد لاستخراج الكنوز الفكرية الكامنة تحت سطحها . وعندما أصدر روث كتابه الثانى ه دعوة للذهاب ه عام ١٩٦٢ لم يحدث أى تطور فى فنه القصصى بل وقع فى نفس الأخطاء والثغرات مما يؤكد أن روث لم يملك اساسا الوحى الحاد بأصول فن القصة ، وإنما يكتب فقط لتسجيل دعايته المسترة للفكرة اليهودية . فكتابه اثنانى عبارة عن رواية طويلة تزيد فى حجمها عن « وداعا كولومبس » حوالى ستة أضعاف . وهى نفس النسبة التى تضاعفت بها أخطاؤه وثغراته وبالتالى لا يمكن أن نصفها بالرواية ذات الشكل الفنى المحدد ، والوحدة العضوية الجالية . بل هى فى الواقع قصتان متصلتان برباط مفتعل ومقحم . ويحاول روث أن يشتت فكر القارئ بعيدا عن هذه الأخطاء بتقديم توليفة خصبة من المواقف الجنسية لكى يوحى بعالمية مضبونه . فالجنس ليس قاصرا على اليهود فقط أو على أية فئة أخرى بل تشترك فيه جميع مخلوقات الله على أرضه ، وهو الطاقة التى تمكن الإنسان من التوالد والاستمرار .

وقد تطرف روث في استخدامه للمواقف الجنسية في روايته الأخيرة « شكوى بورتنوى » أو « داء بورتنوى » التي تستمد مضمونها أيضا من دواثر اليهود في أمريكا ، وتتخذ مظهر السخرية مما يسمونه هناك « الأم اليهودية »

وهى الأم التي تستولى على كيان أبنائها تحت ستار من الحب والحنان والعطف. والرواية مفرطة في البذاءة لدرجة أنها تتخذ من العادة السرية عند النشيء محورا لما تحفل به من نكات ومواقف مضحكة. ولكنها تأخذنا في النهاية إلى سياحة في إسرائيل حيث يجد اليهود الحلاص. هكذا بكشف فيليب روث عن حقيقته الصهيونية برغم إخفاء دعايته تحت ستار من الفكاهة والجنس. وليس عجيبا أن يحرص على دس هذه الدعاية في كل قصصه لأنها السبب الوحيد الذي جعل منه قصاصا.

(1958 - 19.A)

ثيودور روثكه شاعر أمريكي معاصر يؤمن بأن وظيفة الشعر الأساس هي مساعدة الإنسان على معرفة نفسه أى أن الشعر هو الوسيلة الفنية التي يمكن أن تضع مبدأ أرسطو « اعرف نفسك » موضع التنفيذ . وعندما يتمكن ـ الإنسان من إدراك حقيقة نفسه . فإن كل فروع المعرفة الأخرى بمكن أن تأتى تباعا . فعلى الرغم من أن النفس هي أقرب العناصر إلى الإنسان، بل هي الإنسان نقسه، فإنها أصعب أنواع المعرفة على الإطلاق بسبب المتناقضات والمتغيرات اللانهائية التي تصدر عنها بصفة مستمرة . يرى روثكه أن علم النفس الحديث بكل وسائله وأدواته لم يصل بعد إلى مستوى التجربة الشعربة التي تشكل وجدان المتذوق من الداخل وتجعله أكثر قدرة على معرفة نفسه وبالتالى معرفة الكون بأسره ، لأن الجزء لا ينفصل عن الكل ، والذات لا تتناقض مع الموضوع . ـ وقد اعتبر روئكه نفسه رائدا للفضاء الداخلي يصول فيه ويجول ليخرج منه بضوء جديد ينير به السبيل الذي تسلكه الإنسانية في مسيرتها الأزلية الأبدية . لعل هذا هو السبب الذي جعل النقاد يتطرفون في البحث عن الدلالات السيكلوجية الكامنة بين أبيات قصائده ، ويطبقون عليه مناهج فرويد ويونج في التحليل النفسي . لكن لم يكن هذا هو هدف روئكه على الإطلاق لأن الرموز والدلالات التي حددها رواد علم النفس في تفسيرهم للأحلام والأوهام لا تمت بصلة إلى الرموز والدلالات الفنية التي يقصدها الشاعر عن عمد لكي يحدث أثرا نفسيا محددا في قارئه.

ولمد ثيودور روثكه في مدينة ساجينولا. بولاية ميشيجان. وبعد أن أكمل تعليمة العالى قام بالتدريس في كليات لا فاييت . وينسيلفانيا . ويننجتون ثم في جامعة واشنطن . كان أول ديوان يصدر له بعنوان «البيت المفتوح؛ عام ١٩٤١ وفيه وضع فلسفته النفسية التي تقول : إن الحياة الحقيقية للإنسان هي في أن يعيش كالبيت المفتوح للشمس والهواء والنجوم . ثما يجدد كيانه بصفة مستمرة ويجعله قادرا على اكتساب مناعة ضد التحجر

48

والتعفن والتجمد. أما الإنسان الذي يغلق على نفسه أبواب أسراره دون أي تنفيس عنها ، فإنه لا يتمتع بالشمس أو الهواء وبالتالى يتحول إلى كهف مظلم في الوقت الذي يظن فيه أنه يحافظ على كبريائه وكرامته وأسراره الحناصة . أما الحياة التلقائية العفوية فهى تمنح الإنسان الفرصة لكى يفكر في أشياء أهم من مجرد الحفاظ على المظاهر الحارجية ، إذ أن روثكه يعتقد أنه لا يوجد ما يسمى بالحقيقة الداخنية أو المظهر الحارجي . فكلاهما شيء واحد والفصل المتعسف بينهها لابد أن يؤدي إلى انفصام الشخصية .

في عام ١٩٤٨ أصدر روثكه ديوانه الثانى « الابن الضائع وقصائد أخرى » ، ثم ديوان ه حتى النهاية « ١٩٥١ ، ه الاستيقاظ » ١٩٥٣ ، ثم «كلبات إلى الربع » ١٩٥٨ ، وهي تعالج نفس فلسفة روثكه ولكن بتنويعات مختلفة . فني ديوانه الأخير الذي يحتوى على بعض قصائده الأولى يتناول موضوعات ومضامين قد تبدو عنلفة لكنها في الواقع تدور حول محور نظرته الثابتة إلى موقف الإنسان من نفسه ومن الكون . فكلها تجسد مفهومه للطفولة والحب اللذين يعتبرهما أهم عنصرين تنهض عليها الحياة الحقيقية للإنسان . اتهم بعض النقاد روثكه بأنه ذاتي أكثر من اللازم وأنه لم يخرج في أية قصيدة له عن دائرة ذاته المتضخمة ، لكنهم لم يدركوا أنه لم يكن يفصل بين الذات والموضوع . فهو عندما يكتشف ذاته فإنه في الوقت نفسه يكتشف الكون كله . والشاعر الذي لا يسمى إلى إدراك حقيقة ذاته لا يمكن أن يدرك حقيقة الآخرين . لم يقع روثكه في محظور تحويل قصائده إلى مجرد صور مكررة للأفكار والأحلام الشخصية التي تنتاب وجدانه ، بل أصر دائما على الربط المضوى بين ذاته والكون . لذلك حصل على جائزة بولنجن عام ١٩٥٨ عن ديوان «كلبات إلى الربع » الذي احتشد بالكلبات المنوجة بكل عناصر الطبيعة الكونية .

يقسم النقاد الإنتاج الشعرى لروثكه إلى قسمين : الأول يحتوى على القصائد التي تتبع شكلا فنيا صارما ، متحسد أفكارا منطقة محددة ملحات ذهذة متدقدة ، مااثاذر شتما عا القصائد الله تعتمد عا تاقالة الرومانسيين السلبيين. لكنه نظرة عميقة وشاملة تحتوى النكون كنه في لحظة مكثفة تتشبع بها ذات الإنسان بكل جوارحها. في هذه اللحظة يصير الواحد في الكل ، والكل في واحد. وهذا يشكل أسمى درجات المعرفة التي يمكن للإنسان أن يصل إليها. أما الانغلاق داخل الذات فلن يؤدى إلا إلى العزلة وبالتالي لن يدرك الإنسان الكون الذي يعيش فيه لأن الظلام قد ملا الفضاء الداخلي عنده بحيث ضاعت ذاته نفسها من بين يديه. وقد جسد روثكه هذه الحقيقة في قصائده من خلال تنويعات مختلفة ومتعددة نما وضعه في الصفوف الأولى بين شعراء جيله.

William Saroyan

٤٩ وليام سارويان

(..... ~ 14.A)

وليام سارويان أديب أمريكي من أصل أرمني. استطاع أن يجمع بين كتابة القصة القصيرة والرواية والمسرحية ، وأن بحوز على شهرة تكاد تتساوى مع شهرة الأدماء الأمريكيين العالمين من أمثال وليام فوكبر وآوثر ميللر وتنيسي وليامز وجون ستاينبك . ولد سارويان في مدينة فريسنو بولاية كاليفورنيا عن أبوين أرمنين. تلؤ قدرًا ضئيلًا من التعليم. وسرعان ما التحق بعدة وظائف طلبًا للرزق. استمر على هذا المنوال حتى عام ١٩٣٢. عندما بدأ في إفساح مكان له في الحياة الأدبية في أمريكا . وبعد ذلك بعام واحد استطاع أن يصدر أول مجموعة قصص قصيرة يعنوان ه الشاب الجرئ فوق العقلة الطائرة « . وهذه المجموعة فتحت له أبواب الشهرة والشعبية " وأصبح له جمهور من القراء المتحمسين الذين ينتظرون إنتاجه بشوق ، سواء كان قصصا قصيرة أو روايات أو مسرحيات. أصبح معروفا بأسلوبه الذي يجنح إلى التجديد بل والغرابة والشذوذ كما عرف بمضمونه الإنساني. الواسع الذي يحب الإنسان ويعطف على تطلعاته بصرف النظر عن أية فوارق طبقية . أو صراعات اقتصادية . أو تناقضات اجتماعية . ولذلك فالإنسان في أعال سارويان هو إنسان كل زمان ومكان . وضع هذا الاتجاه في ا روايته الشهيرة والكوميديا الإنسانية » التي كتبها عام ١٩٤٣ .

يصر وليام سارويان على مواكبة الحياة التي يعيشها بكل تفاصيلها الدقيقة . فهو لا يهتم بجزء هون الآخر ، بل تتساوى في نظره جميع عناصر هذه الحياة من حيث الأهمية والأولوية . وهو يختلف مع الأدباء والمفكرين ا الذبن يختارون مضامينهم من الحياة طبقا لاعتبارات الأهمية التي يتصورومها في أذهانهم . فالحياة قد تتبدي على حقيقتها العارية في الأحداث والمواقف التي يظنها البعض من التفاهة والسطحية بحيث يرفضون الالتفات إليها كلية . يتضح هذا الانجاه الفكري في سيرته الذاتية التي كتبها عن طفولته بعنوان « راكب الدراجة في بيفرل هيلزه والتي صدرت عام ١٩٥٢ وفيها بقول:

«كان كل يوم جديد بمثابة مغامرة مثيرة ، فاليوم في حد ذاته مغامرة بصرف النظر عن الأحداث التي تقع فيه . هذا اليوم الجديد فرصة للاقتراب من منابع الصحة الفكرية والجسدية التي تتساوى مع معانى الحلود التي يتخيلها الإنسان في تنث اللحظة من الاتحاد مع الحياة تصل الأحاسيس إلى الذروة التي تتنفس فيها مع الكون كله سر الوجود بما يحمله من مادة ونور ونار وزمان . ولا يوجد معنى آخر للحياة إلا في تلك اللحظة التي يتحد فيها الإنسان مع الكون . هذا الاتحاد لا يبدو فقط في الأحداث الملحمة ، لكن في كل لحظة من لحظات اليوم الذي يعيشه الإنسان العادى » .

هنا يتقق سارويان مع ديهاميل عندما يقول إنه لغنى ذلك الذى يرى الحياة اكتشافا مستمرا. ويتخذ سارويان من نفسه ميدانا لكل التجارب الفكرية والوجدانية ، فطالما أن الإنسان جزء عضوى من الكون ، فإنه من الممكن أن يدرك الكون كله من خلال نفسه . هذا لا يعنى التضخم البالغ لذاته ، بقدر ما يعنى الإدراك الحقيق للعلاقة العضوية بين الإنسان والكون ، فالإنسان - فى نظر سارويان - هو ذلك الكائن الذى يعرف مكانه جيدا من العالم : غيدئذ يمكنه الانطلاق من قيود النحظة الراهنة ، والحزوج إلى انجال المشحون بالقوى غير المحدودة والمعجزات الباهرة . ذلك انجال الذي يفقد فيه الزمن سطوته التي يفرضها على الإنسان .

### الصراع بين الواقع والخيال:

لعل الصراع الواضح بين الواقع والخيال في أعمال سارويان ، يرجع إلى التناقض الذي يمور داخله بين قوى الإذلال الاجتماعي وبين تطلعات الطموح اللانهائي. ولعل أكبر مظاهر الإذلال تعود إلى الضغوط التافهة التي تفرضها الحياة اليومية على الإنسان وتجعله ينفصل عن ذاته ، وتجبره على فقدان الثقة والصدق والإيمان بالكون والأحياء . أما تطلعات الطموح اللانهائي عند سارويان فتتجلى في قدرة الإنسان على السمو فوق دوامات الحياة التقليدية ، والاتحاد مع الكون في مظاهره الثابتة والمطلقة . من هنا كانت المسحة الدينية التي تغلف معظم أعال سارويان. لذلك يقول النقاد : إن أعاله عبارة عن سياحة صوفية بمثنا عن حقيقة الوجود ، لمدرجة أنه يترك أحيانا قلم الفنان المبدع ، ليلبس مسوح الأنبياء الذين يتكلمون إلى البشر بوحي من السماء . وقد يرفض بعض القراء هذه النغمة لما قد يظنوه تعاليا من كاتب منظر إليهم على أنهم بشر خاطئين وقد يكونون هالكين لا محالة . يبدو هذا الاتجاه واضحا على إحدى مسرحيات سارويان المبكرة » زمن حياتك » عام ١٩٣٩ والتي بدأ بها مستقبلا مسرحيا لامعا . لكن نزعته العفوية والتلقائية بل والارتجالية ، بالإضافة إلى اهتمامه الزائد بالفكرة مع إهمال الشكل الفني بعض الشيء ، كل هذه العناصروقفت عقبة في سبيل نجاحه وانتشاره مما جعله يقف متخلفا خطوة أو خطوتين وراء هيمنجواى وفوكنر وأونيل وستاينبك . لكن الناقد جون جاسنر يقول : إن نجاح سارويان – الذي ربما يكون محدودا – يعود إلى المذاق الحاص الذي تتميز به أعماله . فقد حافظت شخصياته على اتساقها مع عالم عملي ، مادي صاخب ، هذا العالم الذي استمتع سارويان بقلبه رأسا على عقب كان جاداً بما فيه الكفاية لكي يعرف كيف يواجه ذلك العالم السوق المبتذل بمثل هذه المؤلفات الناضجة من قبيل « زمن حياتك « و « قلبي في الأراضي العائية » « والكوميديا الإنسانية » و « أهل الكهف». فهناك نوع من الذكاء الحاد الهائم الذي يكن وراء ذلك القناع الساذج من البساطة ، ووراء احتجاجه العاطني ، وشطحاته العفوية . يؤكد جون جاستر أن سارويان - في أيام بجده - استطاع أن يهزم العالم العادي المادي التافه باستخدامه نوعا معافظا من التفكير . لم يكن سارويان ثوريا بالمفهوم العقائدي التقليدي . كان واثقا من أن أفكاره الشخصية العادية يمكن أن تساعده على تحقيق مثل هذا الهدف . ولكن هذا التواضع البادي لا يخني و جود مقياس من الجرأة المثيرة في أعاله التي تمجد الحب الإنساني على أنه أقوى من أية طاقة أخرى في هذا الكون . فهذا الحب الذي يعتقد الناس أنه بجرد عاطفة تقليدية يمكن الاستغناء عنها ، يمكن أن يصنع المعجزات لو آمن الناس بحقيقة جوهره أما تلقائية سارويان العاطفية - وهي العنصر الذي أسف له الناس كثيرا ونعوه عليه - فكانت بمثابة النصل القاطع الذي يعرى الزيف والحنداع ويكشف الأقنعة بمنهي البساطة والبراءة من خلال شخصيات المعيزة ، مها كانت غرابة سلوكهم أوشذوذه ، هي أنهم يفكرون بسرعة وبحسم وبأصالة ؛ وقبل كل شيء ، فإنه المميزة ، مها كانت غرابة سلوكهم أوشذوذه ، هي أنهم يفكرون بسرعة وبحسم وبأصالة ؛ وقبل كل شيء ، فإنه المحبح مؤكدة وحدة البشرية القائمة على الحب والاتحاد .

هذا الأتجاه يتضح فى مسرحية سارويان ، أهل الكهف ، التى كتبها عام ١٩٥٧ حيث يتمسك بهلوان عجوز بمهنته فى كبرياء ، ومعه ممثلة متعطلة وطاعنة فى السن . ويأويان سويا إلى مسرح مهجور سرعان ماتقوض أركانه فرقة من عمال الهدم . ثم ينضم إليهها فى هذه المأساة ملاكم محترف سابق عجوز ، يتميز بالرقة والعذوبة بقدر مايمتلك من قوة وعنف ، فَقَدَ لقبه بسبب رقته غير العادية مع متحديه .

يفتح الملاكم الباب لفتاة لابيت لها سرعان مانظن أنها وقعت في حبه ، لكنها بعد بضعة ساعات تقع في حب باثع لبن يتمتع بقدر مساو من الرقة والعذوبة . فهو شاب رشيق خفيف الظل ، زاده الصمم رشاقة وخفة . وتقوم امرأة عاملة وزوجها ودبهها المدرب – الذي طالما كان جزءا من عرضها المسرحي – بغزو هذا الكهف في تلك الليلة الصاخبة التي سبقت هدم المسرح . المرأة تحمل طفلها والملاكم يسرق اللبن من أجلها ، بينا باثع اللبن يطارده ويقع في حب الفتاة . لاتقتصر هذه العواطف الإنسانية على هذه الشخصيات بل تمتد أيضا إلى شخصية رئيس فرقة عهل الهدم الذي يؤجل هدم المسرح بضعة أيام كمنحة كريمة للذين يأويهم . لكن هذا لاينني وقوع الهدم ويغادر اللاجئون الغرباء جنتهم المتهدمة البائسة حين تننهي مسرحية «أهل الكهف» التي مزج فيها سارويان العناصر الخيالية بالسيريالية والرمزية لكي يجسد فكرته عن وحدة البشرية القائمة على الحب مزج فيها سارويان العناصر الخيالية بالسيريالية والمعزية على .

ويؤكد المضمون الإنساني في أعال سارويان أن الأبرياء والأنفياء من البشر لامأوى لهم في قلب المدينة القاسية المتحجرة . إن فقرهم الذي لامهرب منه يوضع إلى أي مدى يمارس المجتمع ضغوطه الرهيبة على الإنسان العادى المطحون . هاجم النقاد مسرحية «أهل الكهف» على أساس أن شخصياتها تمثل أشباحا قدمت من فترة الكساد في الثلاثينيات ، وأن سارويان عالجها دراميا واجتماعيا كما لوكان لم يسمع أبدا عن التأمين ضد البطالة وعز مشروعات الإسكان الشعبي . لذلك تميزت الشفقة الني لابد أن يكون المتفرجون قد شعروا بها إزاء مشردي

سارويان يعدم تصديق وضعهم. لكن هذه النظرة النقدية خاطئة فى صميمها لأنها تقيم المسرحية من الناحية الاجتاعية والتاريخية فقط ، بينها كان هدف سارويان منها هو تجسيد غربة الإنسان فى هذا الكون وحاجته الملحة إلى الحب والاتحاد مع الآخرين. لذلك استخدم الأساليب والأشكال الفنية المميزة للسيريالية والرمزية بعيدا عن تقارير الواقع الاجتماعي والتسجيل التاريخي. ولعل النغمة المميزة لمسرح سارويان أنه يضع شخصيات معقولة فى مواقف معقولة ، ومن الاحتكاك الدرامي بين الشخصية فى مواقف عمقولة ، ومن الاحتكاك الدرامي بين الشخصية والموقف تتكشف الخصائص الجوهرية للنفس البشرية بصرف النظر عن الملابسات الاجتماعية الراهنة أوالإيماءات التاريخية المرتبطة بفترة معينة من الماضي . .

#### الثقة في صغار الناس:

في أواثل الأربعينيات كان سارويان من الأدباء الأمريكيين الذين ألقوا الأضواء على حياة الناس العاديين ، مع تقديس حرية صغار الناس . هذا من ناحية المضمون ، أما من جهة الشكل فقد تخلص سارويان من الأنواع التقييدية للسيطرة الدرامية الحرفية ، ورفض الشخصيات الملحمية أوالتراجيدية البطولية ، وركز على الأحاسيس العفوية للقلب النتي الصافي الذي يتمتع به صغار الناس . لذلك كان سارويان من أعظم وأشهر كتاب المسرح الأمريكي في الأربعينيات عندما كتب و قلبي في الأراضي العالية ، و و زمن حياتك ، ولا يجدر بنا أن نرجع فقدان مسرحياته الأخيرة لبريق سارويان المعروف إلى آفاقه المحدودة الحاصة . فربحا كان الدوى الهائل الذي أحدثه كل من تنيسي وليامز وآرثر ميللر بعد عام 1980 ، مسئولا عن انطباع التخلف الزمني والسطحية الذي يغلف الأشكال الفنية التي قام بها سارويان ، إذا ماقورنت بإنجازات وليامز وميلار . ولكن هذا لاينفي يغلف الأشكال الفنية التي قام بها سارويان وخاصة أن الكفاءة في التأليف المسرحي نيست بالضهان الكافي أبداً للنجاح التجاري أوالاستحسان النقدي . ولاشك فإن عدم نجاح سارويان تجاريا في الخمسينيات المعني عدم نجاحه الغني بأية حال من الأحوال .

يبدو أن ممارسته لكتابة القصة القصيرة جعلته يلجأ إلى الارتجال التلقائي في التحليل النفسي للشخصيات في مسرحياته والمسرح بطبيعته لايمتمل كل عناصر التحليل والسرد التي تجد مجالا أكبر في القصة حيث يمكن للشخصية أن تخلو إلى شخصية أخرى لتبئها مكنون ذاتها ، وحتى يمكنها أن تتحدث في هذا الصدد إلى القارئ نفسه . أما المسرح فيعتمد على الاقتصاد اللفظي إلى أبعد الحدود الممكنة . ولكن النقاد غفروا لسارويان هذا الارتجال التنقائي بسبب قدرته الفائقة على إشاعة أحاسيس التفاؤل والحب والتعاطف بين الجمهور. هذا بالإضافة الى أن النبرة الغالبة على مسرحه ، نبرة زاخرة بجب الإنسانية بكل متناقضاتها وصراعاتها وضعفها وقوتها . ويعتقد سارويان أنه لولا الأمانة والصدق والإخلاص لفقدت الإنسانية كل مقومات الحياة المعقونة . فعلي الرغم من قوى الشر التي تتربص بالإنسان سواء داخله أوخارجه ، فإن الصدق والإخلاص والأمانة تمكنت من منحه الكثير من الأصالة والصلابة والصمود . هذه الصفات تتجسد في معظم شخصيات سارويان التي تواجه ضغوط الحياة وصراعاتها وليس في أبديها غير تلك الأسلحة التي قد تبدو غير ذات فاعلية في بعض الأحيان ، ولكن الحياة وصراعاتها وليس في أبديها غير تلك الأسلحة التي قد تبدو غير ذات فاعلية في بعض الأحيان ، ولكن

النصر النهائي معقود لها ، وإلا كانت الإنسانيه قد اندثرت منذ زمن بعيد .

لعل الميزة التى يتحل بها مسوح سارويان أنه يبتعد عن الوعظ والإرشاد والحض على اتباع الصدق والإخلاص والأمانة. فالصراع الدرامي يجسد هذه الصفات داخل شخصيات تحيا أمامنا على منصة المسرح وتثير تعاطفنا وحبنا. من خلال هذه الأحاسيس تبدو روعة هذه المثل العلبا التى يعتنقها سارويان. فهو يملك القدرة على إثارتنا فنيا في مواجهة شخصيات قد تتحول إلى مخلوقات تقليدية ومملة وباهتة بين يدى كاتب آخر لايرى في الحياة سوى المواقف الملحمية البطولية والأحداث التاريخية الفاصلة. أما سارويان فيستمر في كشف النفس المبشرية من خلال أبسط الناس الذين يعيشون حياة أقل من العادية ، لأن عبقرية الحياة عنده تكن في أبسط مظاهرها ، أما التعقيد فن صنع الإنسان الذي أغرم باختراع القوانين والتقاليد والعادات وكل مامن شأنه أن يحيل حياته إلى قيود ثابتة قادرة على طمس أى إحساس صادق بها . هذه الفلسفة تنجل في قصة قصيرة لسارويان بعنوان وحياتي على هذه الأرض » يقول فيها :

و أنا ضد مامن شأنه أن يحيل الحياة إلى وجود تافه لامعنى له . فى إمكانى أن أحب شخصا يجمع بين البلاهة والإخلاص ، ولكننى لا يمكن أن أحب إنسانا يجمع بين العبقرية والحيانة . وطالما سخرت طوال حياتى من تلك القواعد والتقانيد والعادات والقوالب ، لأنه كيف من الممكن تطبيق مثل هذه القيود على مخلوق باهر مثل الإنسان ، فكل حياة جديدة هى فى حد ذاتها قانون خاص بها ، وحقيقة جديدة ، ومعجزة لم تحدث من قبل . كل شىء فى هذه الحياة باهر وراثع ومثير ، حتى ما يسمونه بنقاط الضعف الإنساني » .

هذه القصة ليست مهمة كعمل فني ، ولكن أهميتها تكن في أن سارويان يعبر فيها بوضوح وصراحة عن مذهبه الإنساني في الحياة .. وهو بهذا يعد امتدادا لمذهب الإنسانية أوالهيومانزم في الأدب ، ذلك المذهب الذي يؤمن أن في الحياة الإنسانية من الحتى والخير والجهال وايسبغي أن نهتز له وأن نبحث وراءه وأن نصوعه في الأشكال الفنية الجميلة مها بدا المضمون كثيبا وبائسا . بل إن الضعف الإنساني ذاته إذا ماتحول إلى مضمون فكرى لعمل فني جميل ، فإن الضعف ذاته يتحول إلى عنصر جميل في حياتنا التي لاتستغني عن الجال في هذا العالم المادي القاتل . هذا الاتجاه واضع في معظم أعال سارويان ابتداء من مسرحيته الطوينة ذات الفصل الواحد و قلبي في الأراضي العالمية ، التي كتبها عام ١٩٣٩ والتي يجسد فيها معاناة الروح الشعرية والشاعرية الباحثة عن الجال في عالم تطحنه المادة ومرورا بمسرحية و زمن حياتك » التي تسودها روح التفاؤل المشرق من الباحثة عن الجال في عالم تطحنه المادة ومرورا بمسرحية و زمن حياتك » التي تسودها وح التفاؤل المشرق من العذبة وبصيرته المفيئة ، نفس المضمون يكرره سارويان بتنويعات جديدة في مسرحياته التالية : و أغنية عذبة قديمة للحبيبة ١٩٤٠ ، و «الشعب الجميل» ١٩٤١ ، و «أهل الكهف» ١٩٥٧ ، و «سام : ملك القفز» قديمة للحبيبة ١٩٤٠ ، و «الشعب الجميل» ١٩٤١ ، و «أهل الكهف» ١٩٥٧ ، و «سام : ملك القفز» العبي في سترادفورد بندن ، ومن الواضع أن النغمة الأساس عند أي كاتب تبرز بشدة في حانة ارتجاله التأليف من وحي الساعة .

يبدو أن النقاد قد أصابهم الملل بسبب هذا التفاؤل المستمر الذي يبدو غير مبرر أحيانا من الناحية الدرامية ،

لذلك عبروا عن إعجابهم البالغ بمسرحية "أهلا هيا إلى الخارج " التى كتبها سارويان عام ١٩٤٧ واعتبروها أفضل مسرحياته فنيا لأنه تخلى فيها عن روح التفاؤل المبالغ فيها واستطاع من خلالها أن يبلور مضمونا إنسانيا عميقا يتمثل فى الحكم بالإعدام على إنسان لم ينل نصيبه من المحاكمة العادلة ، ولم يتأكد أحد من أنه المذنب الحقيق . هذا المضمون المأسوى استطاع سارويان أن يجسده فى مسرحية من فصل واحد فقط ، ومع ذلك تمكن من أن يصل إلى أغوار إنسانية عميقة قد تعجز عن الوصول إليها المآسى الكلاسيكية الصاخبة . وهذا إن دل على شيء فإنه يدل على الخصوبة انفنية التى يتمتع بها سارويان ، ويؤكد فى الوقت نفسه أنه لم يلتزم بالتفاؤل السطحى الساذج المصطنع بل جعل نظرته إلى الحياة تشمل كل جوانبها المشرقة والمظلمة على حد سواء .

J.D. Salinger

50

ج . د . سالينجر

(..... - 1414)

جيروم ديفيد سالينجر من الروائيين الأمريكيين المعاصرين الذين لم يكتبوا عددا كبيرا من القصص ولكنهم استطاعوا أن يفسحوا لأنفسهم مساحة مرموقة على خريطة الأدب الأمريكي وخاصة أن الإنجازات الأدبية تقاس قيمتها بالكيف، أما الكم فيأتى في مرحلة متأخرة بعده . بل إننا نستطيع القول بأن سالينجر أقام شهرته على رواية واحدة فقط هي روايته الأولى « حصاد الحشيم » التي كتبها عام ١٩٥١ ، ثم تبعها بتسع قصص قصيرة بعنوان « مع حبي و بؤسي « ١٩٥٣ ، و بعدها مجموعة قصصية أخرى بعنوان « فرانى و زووى » بعنوان « ورانى و زووى » المعتبول أن سالينجر من كتاب الرواية الهواة ، بمعنى أنه لا يكتب إلا إذا أحس بدافع ذاتى يدفعه إلى التأليف ، ولكنه لا يهتم إذا كان محافظا على جمهور قرائه أم أن هذا الجمهور قد نسيه . وهي الحقيقة التي يحرص عليها كل الأدباء المحترفين بأن يكونوا دائما في المصورة التي اعتاد القراء على رويتها لهم .

ولد ج . د . سالينجر في نيوريوك ، وتلقى تعليمه بين مانهاتن وبنسيلفانيا . ومثل معظم الأدياء الأمريكيين الذين شاركوا في الحربين العظميين بطريقة أو بأخرى ، خدم سالينجر في القوات الأمريكية العاملة في أوروبا أثناء الحرب العالمية الثانية . لكن يبدو أن تجربة الحرب لم تترك أثارا عميقة في نفسه كروائي بدليل أن رواياته وقصصه القصيرة التي كتبها بعد عودته إلى وطنه من الجبهة الأوروبية لم تتناول هذا المضمون . ويبدو أن سالينجر يعتقد أن حياة السلم لا تقل أهمية وخطورة عن حياة الحرب ، لأن مصير الإنسان يتقرر بطريقة حتمية بصرف النظر عن السلم أو الحرب . كان اهنهام سالينجر الأساسي منصبا على الحياة الأمريكية المحلية . لذلك فهو روائي أمريكي قع من السهل أن يسيء فهمه القارئ الذي لا يملك فكرة واضحة عن المجتمع الأمريكي المعاصر ، أو القارئ الذي يرفض قيم هذا المجتمع وتقاليده . ويقصر سالينجر تركيزه أيضا على حياة المراهقين والشباب من خلال المعاناة الروحية والفكرية والجسدية انتي يجرون بها .

اختار سالينجر قطاع المراهقين والشباب بصفة خاصة لأنه برى فيه خير نموذج للإنسان الأمريكي الذي ما زال يتميز بالعفوية والتلقائية والبراءة بل والسذاجة والاندفاع و التهور والعنف وغير ذلك من الخصائص التي تعرف بها فترة المراهقة في حياة الإنسان. والمجتمع الأمريكي نفسه مجتمع جديد بكل ما تحمله الكلمة من معان ، فإذا قيس عمره بأعار المجتمعات العريقة الأخرى. فلن يتعدى مرحلة الطفولة لا مرحلة المراهقة. لكن هذه الجدة تدعمت بالقوة المادية مما جعل المجتمع الأمريكي يسلك أحيانا سلوك المراهق بكل عنفه واندفاعه. وقد يرتكب من الخاقات ما يندم عبيه بعد ذلك ، لأنه إذا بدأ الحاقة فلابد وأن يصل فيها إلى نهايتها. ولعل الحرب في فيتنام طوال السبينيات وأوائل السبعينيات تدل دلالة واضحة على الاندفاع العنيف الذي يشكل خاصية بارزة في الشخصية الأمريكية.

كان سالينجر مدركا لهذه الخاصية عندما كتب روايته الأولى و حصاد الهشيم اللي يصور فيها مغامرة مراهق أمريكي يدعي هولدن كولفيلد لم يتعد السابعة عشرة من عمره ، طرد من مدرسته لتقصيره في أداء واجباته ، لكنه لا يعود إلى منزله بل يقرر الحياة بعيدا عنه إلى أن ينتهي الفصل الدراسي ويرجع إلى أهله في ميعاده السنوي المعتاد . ولكي ينفذ ما جال بخاطره فإنه يذهب إلى أحد فنادق نيوبورك لكي يقضي تلك الفترة القلقة والمضطربة من حياته . تبدو براعة سالينجر الروائية عندما يصف لنا آخر أيام بطله المراهق في الدراسة ، وهي أيام حافلة بالتجوال في الشوارع والطرقات دون أي هدف محدد ، وإقباله على الشراب في هذه السن المبكرة ، ومواعيده الغرامية التي لا تفضى إلى شيء ، ورقصه في الحانات كالمجنون في عاولة مستمينة لطرد القلق الذي ينهشه من اللعرامية التي لا تفضى إلى شيء ، ورقصه في الحانات كالمجنون في عاولة مستمينة لطرد القلق الذي ينهشه من اللعامل بالاحتقار والاشمئزاز من معظم الشخصيات التي يتعرف عليها ، ثم يمتد هذا الإحساس الكئيب لكي يشمل البطل نفسه عندما يدرك أنه فشل في العثور على المغي الكامن وراء حياته .

وبرغم أن كل المواقف المتنائية تصور لنا سأم البطل وملله من كل شيء ، إلا أن السأم لم يتسلل إلى نفسية القارئ لأن سالينجر اهتم بإضفاء جو من الوصف الدقيق الزاخر بالتفاصيل الحيوية والمثيرة للمواقف التي يمر بها مراهقه . وحرص أيضا على تيار الشعور واللاشعور عند بطله بحيث قدم لنا الصراعات والتناقضات والآلام التي تعتمل داخله . ثم بلور لنا العلاقة العضوية بين ما يدور خارج البطل وداخله في هذه المرحلة الحرجة من مراحل النمو والبلوغ . ومشكلة هولدن كولفيلد أنه يبحث عن الصدق الإنساني الذي يجعله يشعر أن هذا العالم مكان صالح للحياة . لكنه يصدم عندما يكتشفأن الناس الذين يقابلهم عبارة عن صور زائفة وباهتة للحياة البشرية كما يتصورها . تنعكس هذه الحقائق على حياته فيظن في نفسه الجنون والعته . ولكي يجسد سالينجر الدوامة الروحية والفكرية التي تجتاح بطله ، فإنه بصاب بنوبات دوار عنيف تنتابه من حين لآخر .

#### المفهوم الروائي للبطولة :

من رواية « حصاد الهشيم » يمكننا استنباط المفهوم الروائى عند سالينجر للبطولة . فهو يرى أن البطل الروائى وإن كان غالبا يمثل قطاعا عريضا من المجتمع الذي يعيش فيه ، فإنه من الضروري أن يبتعد عن النمطية بحيث يمثلك الحياة الخاصة به . وهذه الحياة الذاتية تنبع من الصراعات والتناقضات التي تميز شخصية البطل ، والتي تجعل القارئ عاجزا عن إلصاق صفة أو صفتين به . فهو مزيج من الصفات الإنسانية المنسجمة والمتناقضة على حد سواء ، مما يجعل من المستحيل إدراج الإنسان تحت بند أو نمط معين بالذات . هذا المفهوم واضح في شخصية هولدن كولفيلد الذي يتميز بالغموض والتعقيد والتناقض إلى حد ما ، بحيث بمكننا القول بأنه حالة نفية مريضة بالقصور في التفكير والإدراك العقلي ، كما نستطيع في الوقت نفسه أن نقول إنه رمز للبراءة والنقاء والحساسية المرهفة التي لم تطمس معالمها الحضارة المادية بعد . وهذه الصفة الأخيرة هي التي رأتها الشخصيات التي تنتمي إلى نفس جيل البطل في الرواية ، والتي منحت الرواية شخصيتها المعيزة وشهرتها الواسعة ، وجعلنها رواية تنبؤية تستشرف آفاق المستقبل للحياة في أمريكا بصفة عامة .

يجدر بنا أن ننوه باللغة التي يوظفها سالينجر في سرده الروائي . فهو يستخدم اللغة الدارجة بل واللهجة المحلية بحثا عن الصدق الفني ، لأنه يعتقد أن اللغة في يد الروائي عبارة عن مادة خام قابلة للتشكيل ، ولا يعترف بوجود القوائب المسبقة . لكن استخدام اللهجة المحلية سلاح ذو حدين لأنه إذا تمكن الروائي من الصدق الفني الذي يبحث عنه فقد يكون من الصعب على القراء الذين لا يستوعبون تلك اللغة المغرقة في المحلية ، أن يتذوقوا العمل الفني بصفة عامة . كان سالينجر مدركا لهذه الحقيقة الفنية فحاول ابتكار لغة ثالثة تجمع بين الإنجليزية الكلاسيكية واللهجة الأمريكية المحلية حتى يجمع بين الصدق الفني وسهولة الوصول إلى قرائه . من خلال هذه اللغة قدم عرضا ساخرا وتهكيا لشخصياته من خلال المستويات اللغوية المتعددة التي تستخدمها في التعبير عن نفسها تجاه الآخرين . ساعدت سالينجر على هذه أذنه الحساسة التي تلتقط التعبيرات والألفاظ ذات الدلالات المتوعة التي يطلقها الناس في حوارهم الميومي المتعجل .

لعبت مستويات اللغة المتعددة والمتنوعة التي تستخدمها الشخصيات دورا في تحديد موقفها من البطل. ووضح هذا في لعبة البطل الزاخرة بألفاظ البحث عن معنى الوجود الإنساني ، وبين لغة الشخصيات الأخرى التي تمثل المجتمع الأمريكي بكل ما يطغى عليه من مادية بحتة . فلا نجد في لغتهم سوى الاصطلاحات الجافة التي تميز لغة رجال الأعال . وكانت معظم انقيم البريئة التي ترسبت في وجدان هولدن ، قد ورثها من أخيه الأصغر اللي الذي مات في سن الزهور ، ومن أخته الصغرى فوبي ، ومن حلمه القديم الذي صور له تفسه واقفا وسط حقل الشعير وبحسكا بالأطفال قبل أن يسقطوا من فوق قمة الصخرة . ومن هذه الصورة جاء عنوان الرواية الحرف ، منقذ الأطفال في حقل الشعير» ولكنا آثرنا ترجمته إلى «حصاد الهشيم» لأنها أقرب إلى المعنى الفنى الذي قصد إليه سالينجر . فقد عاد البطل في نهاية الرواية إلى بيته بعد أن فشل في العثور على القيم التي تشربتها طفولته وظن أنه سيجدها على نطاق أوسع في جولته الهروبية في نيوبورك .

فى عام ١٩٥٣ صدرت مجموعة قصصية لسالينجر بعنوان ه تسع قصص » فى نيويورك ، وهى نفس المجموعة التى صدرت فى العام نفسه فى إنجلترا بعنوان « من أجل اسما ، مع حبى وبؤسى » . لكن يبدو فيها سالينجر غير متمكن من خصائص فن القصة القصيرة . فهذا النوع من القصة ليس قصيرا من ناحية المطول ، ولكنه شكل فنى متكامل له بدايته ووسطه ونهايته . ومن الواضح أن هذه المجموعة كان من نتائج عمل

سالينجر كمحرر فى مجلة « القصة » التى تركها بعد ذلك لكى يعمل محررا أدبيا لجريدة » النيويوركر » . وإذا كان الحوار الذى احتوت عليه هذه القصص حوارا براقا ورشيقا بكل ما يحمله من تفاصيل دقيقة ، فإن الشكل الفنى لهذه المجموعة لم يكن بنفس النضوج الذى لاحظناه من قبل فى رواية » حصاد الهشيم » . ولعل هذا سببه أن سالينجر اهتم بالتحليل النفسى إلى درجة أحالت قصصه إلى مجرد حالات معروضة على المحلل النفساني للدراسة . فقد لعب التحليل النفسى دورا كبيرا فى روايته الأولى ، لكنه لم يسهب فيه لدرجة الحزوج من مجال الأدب وولوج ميدان علم النفس كما فعل فى هذه المجموعة القصصية .

أدى هذا ببعض النقاد إلى اعتبارا سالينجر الروائى الأمريكى المتخصص فى العقد النفسية ، والانهيارات المعصية ، والضحكات المجنونة مع مزيج مرعب من الوحدة والعزلة والغربة . فهذا هو المضمون الذى يستمد منه كل رواياته وقصصه القصيرة ، لدرجة أن أحد النقاد نشر مقالة فى جريدة ، نيشن ، بعنوان ، جديسون سالينجر : مرآة لأزمة العصر ، ولكن الناقد دونالد بار يرفض هذا المفهوم تماما فى دراسة له يعنوان ، قديسون وحجاج وفنانون ، ويقول أن سالينجر فنان أولا وأخيرا ؛ والفن لم يخلق ليكون فى خدمة التحليل النفسى ؛ ولا يكتب سالينجر عن حالات مرضية لأنه يقدم لنا قديسين وحجاج وفنانين يبحثون عن المعنى الكامن خلف وجودهم فى هذا العالم المجنون . ولا شك أن هولدن كولفيلد بطل ، حصاد الهشيم ، يمثل هذا المزيج من القداسة والفن فى عالم لا يعترف بها أصلا .

#### الحب ضرورة للإنسانية:

برى سالينجر أن مأساة الإنسان المعاصر تكن فى أنه أوشك أن يفقد القدرة على الحب وعلى الإحساس بالغير. فهذه الحساسية هى التى تفرق بين الإنسان وبين غيره من المخلوقات الأخرى. لذلك تقع كل شخصيات سالينجر فى الحب وإن اختلف مفهومه من شخصية إلى أخرى. فالحب بجتلف من شخص لآخر اختلاف بصهات الأصابع ، ولكن الجميع يتفقون على أن الحياة بدون حب هى الجحيم بعينه كها تقول إحدى شخصيات سالينجر التى يعيش بعضها فى هذا الجحيم على أمل أن يتحقق الحب الذى يراود خياها. هذا الأمل فى الحب يجعل روح التفاؤل تسرى فى قصص سالينجر على النقيض من روح العدمية السائدة فى الرواية الأوربية الأخرى عمة والفرنسية خاصة . وهذا التفاؤل الذى يميز الأدب الأمريكي – إذا ما قورن بالآداب الأخرى – يرجع إلى روح الجدة والقوة والآفاق المتعددة التى يمكن للإنسان الأمريكي أن يصل إليها . فما زال الفرد الأمريكي بشعر بأنه يملك من الحرية ما يجعله يحفق كل ما يتعناه .

فى المجموعة القصصية الأخيرة التي كتبها سالينجر عام ١٩٦٧ بعنوان \* فرانى وزووى ٥ تبدو المسحة الصوفية واضحة سواء فى سلوك الشخصيات أو فى ألفاظ الحوار الذى تستخدمه . والصوفية هنا ليست هروبا من الحياة وليست رفضا لها ، ونكنها إحساس جارف بجوهرها يجعل الإنسان أكثر قدرة على مواجهة تقلباتها وأشكالها المتغيرة . هذا المفهوم يتجسد بصفة خاصة فى شخصية سيمور جلاس الذى يعد النمط الذى يكاد يتكرر فى قصص المجموعة . لكن أسلوب السرد الروائي لم يتطور عند سالينجر منذ ٥ حصاد الحشيم ٥ بل نشعر أنه تجمد ،

وأنه على وشك الدخول في طريق مسدود قد ينتهلي إلى الإفلاس الفنى . وحتى الرموز الخصبة ذات الدلالات المتعددة التي وجدناها في روايته الأولى ، تحولت إلى ألفاظ شبه تقريرية ثما ضيق من أفق قصص سالينجر الأخيرة ، وقصر من طول نفسه في السرد الروائي مما يجعلنا نشك كثيرا في أنه سيكتب رواية ثانية على مستوى روايته الأولى

لعل أهم إضافة قام بها سالينجر في مجال الأدب الأمريكي أنه أدخل فيه عالم الطفولة والصبا والمراهقة كمراحل معقدة تتحكم في الشكل الذي يتخذه الإنسان عندما ينضج. ولا شك أن سالينجر يختلف كثيرا عن سلفه الأمريكي مارك توبين عندما كتب رواياته التي تدور حول مغامرات الصغار من أمثال الا توم سويرا و هاكنيري فن الله كانت روح المدعاية والبراءة هي التي تشكل انعالم الروائي عند مارك توبين الذي لم يعش تلك الحياة المعقدة والمرهقة التي قدمها سالينجر في أعاله القصصية . لم يستطع سالينجر أن يفصل بين عالم الطفولة البريئة وبين عالم الحضارة المادية الرهيبة ، بل إنه رأى هذه الطفولة في شخصياته الكبيرة سنا . لأن الطفولة عنده ليست مجرد مرحلة من مراحل العمر . ولكنها روح البراءة والصفاء والنقاء والحب ؛ تلك الروح التي بدونها تفقد الحياة طعمها نهائيا . وبذلك بجسد سالينجر الروح المسيحية التي تتمثل في الآية التي نطق بها السيد المسيح : الإذا لم ترجعوا وتصيروا كالأطفال ، فلن تدخلوا ملكوت السهاوات الهي والآية الأخرى التي تقول : « دعوا الأولاد يأتون إلى ولا تمنعوهم لأن لمثل هؤلاء ملكوت السهاوات الهي الآية الأخرى التي تقول : « دعوا الأولاد يأتون إلى ولا تمنعوهم لأن لمثل هؤلاء ملكوت السهاوات الهياوات الهي المنتونة المينونة المينونة التي المنونة التي المناها المينونة المينو

يتجلى هذا المفهوم فى قصص « النزول إلى القارب » ، و «العم ويجلى فى كونيتبكت « و « تبدى » و « زووى » و « فرانى » و « ارفعوا أعمدة السقف أيها النجارون » . وهو مفهوم جعله أحيانا يغرق فى العاطفة الصوفية مما أثر على وعيه بالشكل الفنى لأعاله . فليس من المفروض على القصصى أن يتتبع العاطفة الإنسانية إلى الحد الذى تأخذه فيه يعيدا عن الحدود الجمالية للشكل ، لأن العاطفة ليست سوى أحد العناصر المشكلة للقصة وليست كل شيء فيها .

بالرغم من هذه العيوب الفنية ، فقد تمكن سالينجر من أن يفسح لنفسه مكانا على خريطة القصة الأمريكية المعاصرة بدليل أد معظم كنيات الآداب بالجامعات الأمريكية تدرس الآن أعانه القصصية نطلبتها . وفي لقاء تم بين سالينجر وبين الناقد والروائي ا . م . فورستر ، قال الأخير إن اسم سالينجر لن يذكره تاريخ الأدب العالى باحترام وتبجيل فحسب بل إنه سيرتفع إلى مصاف زعماء المدرسة الإنسانية (الهيومانزم) القديمة في الفكر العالمي . وإذا كان الملحب الإنساني القديم ينادى بأن للإنسان عزة وكرامة لا ينبغي أن تضيعا بين جدران الأديرة التي يهرب إليها البشر، خوفا من خوض خضم الحياة ، فإن سالينجر ينادى بأن صفات البراءة والطهارة والتقاء والحب لا ينبغي أن تضيع بين تقلبات وتعقيدات الحياة المادية المعاصرة . فالإنسان روح قبل أن يكون جسدا وعندما تنسحق هذه الروح تحت وطأة مطالب الجسد ، فإن الإنسان يفقد بالتالي إنسانيته ، ولا خير في أدب لا يبتم بإنقاذ هذه الروح التي تشكل الجوهر الحقيق للوجود الإنساني في هذا الكون .

## George Santayana

# ٥١ جورج سانتيانا

(1401 - 1011)

جورج سانتيانا فيلسوف وشاعر وروائى وناقد يمثل ظاهرة فريدة فى تراث الأدب الأمريكي . فهو ليس أمريكي المولد أو الجنسية ، فقد ولد في إسبانيا وظل محافظا على جنسيته الإسبانية على الرغم من انتقاله إلى الولايات المتحدة والاستقرار فيها منذ صباه المبكر . وطالما أن هذه كلها مسائل تنتمي إلى القوانين واللوائح التي تحدد جنسية المواطن ، فهي قضايا لاتهم الأدب أو الفن في كثير أو قليل . فالفن لا يعترف بالحدود الجغرافية أو التقسهات السياسية ولذلك بعد جورج سانتيانا من كبار الأدباء الأمريكيين الذين تركوا تراثا ضخا في الشعر والنقد وفلسفة الجال. قضى أربعين عاما منذ صباه في الولايات المتحدة وأصبح أمريكيا قلبا وقالبا. ولم تترك إسبانيا في وجدانه سوى ذكريات الطفولة البعيدة . من خلال عمله كأستاذ في قسم الفلسفة بجامعة هارفارد استطاع أن يترك بصاته واضحة على الفكر والثقافة والفلسفة والفن والأدب في أمريكا . يكفي أن نذكر أن من تلاميذه في هارفارد كان . ت . من . إليوت ، وكونراد ايكن ، وولتر ليمان ، وفيليكس فرانكفورتر . ولد جورج سانتيانا في مدينة أفيلا بإسبانيا حيث قضي طفولته التي انتقل بعدها مع أسرته للاستقرار في مدينة كمبردج بولاية ماساتشوستس حيث تعلم وحيث قام بالتدريس بعد ذلك . منذ ذلك الحين لم يشعر بالحنبن إلى إسانيا على الرغم من أنه ظل إسباني الجنسية والسلوك. بدأ تعليمه في مدرسة بوسطن اللاتينية حيث بدأت حاسته الشعرية في التكوين والتطور لدرجة أنه مارس كتابة الشعر بالفعل في تلك الفترة المبكرة. ثم التحق بجامعة هارفارد . وقضى عامين للدراسة في برلين حيث تبحر في الفلسفة الإغريقية . أما الفلسفة الألمانية فلم يشعر بميل إليها . عاد إلى جامعة هارفارد حيث أكمل دراسته العليا وحصل على درجتي الماجستير والدكتوراه مما مكنه من العمل أستاذًا للفلسفة في نفس الجامعة . أغرم بالتدريس وكان محاضرا طلق اللسان وحاضر البديهة لدرجة أن أحد تلاميذه عبر عن قدرته في هذا المجال بأنه كان يتلاعب بعقول تلاميذه بفعل أفكاره الجديدة المثبرة ، في

الوقت الذي يتلاعب فيه بعواطفهم من خلال موسيقي كلماته وجمله المنمقة الجميلة .

على الرغم من المتعة التى وجدها سانتيانا فى التدريس فإنه كره أن يكون أستاذا محترفا بمعنى الكلمة . فالوظيفة بالنسبة له قيد يجب أن يتخلص منه . وقد حانت الفرصة عام ١٩١٢ عندما آلت إليه تركة مكنته من الاعتهاد عليها ماليا ، فاستقال من الجامعة وقضى بقية حياته فى الترحال والدراسة . كان يقوم برحلات من وقت لآخر إلى إسبانيا لكنه تعود قضاء الشتاء فى روما والصيف فى باريس . قضى الحرب العالمية الأولى فى إنجلترا ؛ ومنذ بداية الحرب العالمية الثانية وحتى وفاته استقر نهائيا فى روما ودفن فى فيرونا .

يقول سانتيانا عن عمله: إنه ينقسم إلى فرعين: فرع شعرى وآخر أكاديمى. أما الفرع الشعرى فينقسم إلى وعسائله عنائية وخلافه و ١٨٩٤ و « لوسيفر: مأساة عقائدية » وهى عبارة عن مسرحية شعرية يعبر فيها سانتيانا عن إيمانه بالطبيعة التى وجد فيها كل الحب والحلاص ، فلم تعد الفلسفة المجردة بقادرة على إشباع روح الإنسان. ثم ديوان و راهب الكرمل وقصائد أخرى ١٩٠١، و «مناجاة فى إنجلترا» ١٩٢٥، و «حواريات راقصة » ١٩٢٥ التى يظهر فيها ستة أشباح – منها خمسة من فلاسفة الإغريق الفدامي – يتحاورون مع روح إنسان غريب على ظهر هذه الأرض حول حياة العالم وتجربة الإنسان والأخلاقيات والمنطق والعقل والحكومة المنائية . وفي طبعة ١٩٤٨ أضاف سانتيانا ثلاثة حواريات أخرى .

فى عام ١٩٣٥ كتب سانتيانا روايته الوحيدة ، البيوريتانى الأخير ، النى جلبت له الشهرة على المستوى الشعبى . فقد جسد فيها فلسفته التى تدور حول الصراع بين سيطرة الأفكار المجردة ونداء الحياة الحسية من خلال سرد روائى ساخر . يشتعل الصراع الدرامى بين رجل من أهالى نيوانجلاند الذين عرفوا بنزعتهم البيوريتانية أو التعلهرية التى تنظر إلى أية متعة فى الحياة على أنها خطيئة أو رجس من الشيطان ، وبين شاب آخر من أصل لاتينى لا يعرف فى هذه الحياة خيرا أعلى وأسمى من متع الحس التى يتذوقها الإنسان بكل كيانه . يبدو أوليفر آلدن كما لو كان آخر سلالة التطهريين المنقرضة . ولذلك تعتريه الشكوك ، وتعصف به الظنون التى يعالجها سانتيانا بربح من النهكم والعطف . ويؤدى أوليفر واجبه فى الحياة بصلابة وصرامة لدرجة أنه يبدو بارادا وفاقدا لكل عاطفة وإحساس . ومن الواضح أن سانتيانا استمد هذه الشخصيات من الأشخاص الذين تعرف عليهم لكل عاطفة وإحساس . ومن الواضح أن سانتيانا استمد هذه الشخصيات من الأشخاص الذين تعرف عليهم اثناء حياته فى هارفارد .

أما عن الفرع الآكاديمي في إنتاج سانتيانا فيبدأ بكتاب وحاسة الجال و ١٨٩٦ وفيه يقدم الخطوط الرئيسية لنظريته في الجال ، وو تفسيرات الشعر والدين و ١٩٠٠ الذي يطبق فيه أفكاره النظرية . أما أهم عمل أكاديمي له فهو و حياة المنطق : أو مراحل التقدم الإنساني و الذي نشر في خمسة أجزاء : و مقدمة والمنطق في الوعي و ١٩٠٥ ، و و المنطق في الدين و ١٩٠٥ ، و و المنطق في الفن و ١٩٠٥ ، و و المنطق في الفن و ١٩٠٥ ، و و المنطق في المنطق في المنطق في الفن و ١٩٠٥ ، و المنطق في الفن و ١٩٠٥ ، و المنطق في الفن و ١٩٠٥ ، من خلال فلسفته التي تؤكد أن لكل شيء مثالي مجرد قاعدة طبيعية ملموسة ، وأن لكل شيء طبيعي تطورا مثاليا بجردا . تأثر سانتيانا بنظرية صديقه عالم النفس وليام جيمس الخاصة بتيار الوعي عند الإنسان ؛ وأوضع أن للمعرفة الإنسانية قطبين : قطب فيزيقي مادي يتجسد في نتائجها العملية ، وقطب ديالكتيكي جدلي يوضح

حقيقة الأفكار والقيم والموضوعات. وتتشكل حياة المنطق المجرد فى مظاهر ملموسة هى المجتمع والدين. والفن، والعلم. ومن الواضح أن سانتيانا لم يأت بجديد فى المنطق الفلسنى. لكنه كان منظا فى أفكاره وأسانيبه التى اكتسبت سحرا وجاذبية. وقد تراجع سانتيانا عن معظم التفسيرات فى كتابه ذى المجلدات الأربعة: «مملكة الكينونة » ١٩٢٧ – ١٩٤٠ الذى اعتمد فيه على فلسفة ديفيدهيوم وشوبتهاور أكثر من اعتماده على المؤثرات الأولى.

يعتمد كتاب « حياة المنطق » على التفسير المادى للطبيعة والحياة . وهو التفسير الذى تغير إلى حدما فى كتابه ه الشك والغريزة الحيوانية ، ١٩٧٣ الذى يوضح فيه أنه إذا كان المنطق يجبر الإنسان على التشكك ثم البحث جاهد: عن اليقين ، فإن الغريزة الحيوانية تؤدى إلى المعرفة اليقينية الكاملة . وقد مهد هذا الكتاب للأفكار التي وردت فى الذى يليه « مملكة الكينونة » الذى يعالج فيها سانتيانا الجوهر ، والمادة ، والحقيقة والروح طبقا لتسلسل المجلدات الأربعة .

ومن الطبيعي أن نتوقع أن يكون سانتيانا فيلسوفا عندما يخوض في مجال النقد . وهذا ما نجده في كتبه : «ثلاثة شعراء فلاسفة : لوكريتاس ، ودانتي ، وجيته ١٩٩٧ و « الأفلاطونية والحياة الروحية » ١٩٧٧ و « فكرة المسيح في الأناجيل » ١٩٤٦ . كما كتب دراسات تناول فيها الشخصية الأمريكية مثل « الرأى الفلسني في أمريكا » ١٩١٨ . وفي عام ١٩٥١ كتب « السيطرة والسلطان : تأملات في الحرية والمجتمع والحكومة ؛ وفيه نادى يفكرة الحكومة العالمية التي يمكن أن تحل كثيرا من مشكلات البشرية .

ولم يدع سانتيانا أنه أتى بما لم يأت به الأوائل. فقد قال فى مقدمة كتابه والشك والغريزة الحيوانية « ا إننى بصفة عامة رجل جاهل إلى حد كبير ، فأنا شاعر فى أغلب الأحوال ، وليس فى إمكافى سوى أن أقدم على المائدة ما يعرفه كل إنسان بالفعل « . ولكنه كان يمتلك قدرة عجية على تحليل أى موضوع ساخن تحت ضوء منطقى بارد للغاية . وقد قبل : إنه عبر عن نظريته الفلسفية فى جملته الشهيرة « إن الفوضى تكن فى أعاق كل شىء « وأصبحت جملة تضرب مضرب الأمثال مثل : « هؤلاء الذين لا يتذكرون الماضى لابد وأن يحكم عيهم بتكراره » ، و وانتعصب هو مضاعفة جهودك عندما تكون قد نسبت هدفك تماما » ، و « كل شىء فى هذه الحياة يمكن أن نتغنى به إذا نظرنا إليه من الناحية المثالية ويمكن أن نبكى عليه إذا فكرنا فى مصيره من الزاوية المأسوية ، و يمكن أن نضحك منه إذا أدركنا حقيقة وجوده من الجانب الكوميدى » . من أقواله المأثورة أيضا : « إنه من الأسهل أن تجعل من المنحل قديسا من أن تقوم بنفس المهمة مع المغرور الراضى عن نفسه » . ولا شك قإن هذه النظرات الثافرات الثاقرات الثاقرة أنه أن أنكاره وتفسيراته ألقت أضواه كاشفة على بجالات الشعر والنقد والرواية مما يحفظ له مكانه بين أعمدة الأدب الأمريكى خاصة والعالمي عامة

DY

(193V - 14VA)

ولد الشاعر الأمريكي كارل ساندبرج في بلدة جيلزبرج بولاية إلينوى من أبوين سويديين هاجرا إلى الولايات المتحدة في النصف الثانى من القرن التاسع عشر للاستيطان بها . ومنذ صباه الباكر ترك المدرسة ليشتغل بعدة أعال متواضعة للغاية ، وذلك قبل أن يلتحق بالجيش لكي يشارك في الحرب الإسبانية الأمريكية . بعد انتهاء الحرب عاد إلى مسقط رأسه لكي يلتحق بالجامعة هناك ، ثم اتجه فها بعد إلى الاشتغال بالصحافة في شيكاغو . وكان في هذه الأثناء قد بدأ في نشر أول أشعار له متأثرا فيها إلى حد كبير بشاعر أمريكا الكبير وولت ويتمان وخاصة في شعره الحر ، وفي صوره المستمدة من الحياة الإقليمية والربفية التي عرفت بها مناطق الغرب الأوسط الأمريكي .

برع ساندبرج فى أشعاره القصيرة التى لا تزيد فى بعض الأحيان على فقرة واحدة فقط ، ولكنها مشحونة بالمعانى وأصدائها ، وبالصور وظلالها . وقصائده لا تخلو من حاس للحياة الأمريكية وخاصة الروح الدبمقراطية التى تميزها . فى عام ١٩٢٦ نشر أول مجلدين عن سيرة الرئيس لينكولن الذى كرس لدراسته جزءا كبيرا من حياته فيا بعد . كان عنوان المجلدين الأولين : وإبراهام لينكولن : سنوات البرارى ، . تبعها المجلدان الثالث والرابع عام ١٩٣٩ بعنوان وإبراهام لينكولن : سنوات الحرب و . بذلك تمت المجلدات الأربعة لهذا العمل الضخم الذى يعد مرجعا هاما لكل من يهمه دراسة هذا الرائد الأمريكي الذى ساهم بأكبر قسط فى إنشاء الدوئة الأمريكية .

كتب ساندبرج أعالا نثرية أخرى ، لكن قيمته فى التراث الأمريكى ستظل متمثلة فى إنجازه الشعرى الذى خلفه فى الدواوين التالية : « قصائد شيكاغو » عام ١٩٦٥ ، و «حصاد القمح » ١٩٦٨ ، و «الدخان والصلب » ١٩٢٠ ، و «صباح الحيريا أمريكا » ١٩٢٨، و «نعم لكل الناس » ١٩٣٦ . و «الديوان الكامل »

• ١٩٥٠ . وكان قد سبق له أن نشر ديوانا من الشعر الشعبى والفولكلورى عام ١٩٢٧ بعنوان ₪ حقيبة الأغانى الأمريكية ₪ ضمنه كل الأغانى الفولكلورية التى جمعها فى جولاته السنوية فى أنحاء الولايات المتحدة . فى عام ١٦٥٢ أصدر سيرته الذاتية فى كتاب بعنوان ₪ الغرباء الصغار . . هكذا دائما » .

لا ينتمى ساندبرج إلى قائمة الشعراء التصويريين أو التشكيليين الذين تزعمهم الشاعر الأمريكي إزرا باوند والشاعرة الأمريكية إيمي لويل ، لكنه نجح في خلق صورة خاصة بشعره للشعب الأمريكي بحيث يراه القارئ من خلال منظار خاص به . ويكاد القارئ المتمرس لا يخطئ اللمسات المميزة لساندبرج وهي اللمسات التي بدأت في أول دواوينه : قصائد شيكاغو : ١٩١٥ التي تحتوى على مزيج من الطبيعية التي تصور الحياة الصناعية في أمريكا ، مع وعي اجتماعي جاد بما يدور في المجتمع ، وإسراف بعض الشيء في العاطفية وإيقاعات الشعر الحر التي تميز كلام الرجل العادى في حياته اليومية . يغلف كل هذه العناصر تكوينات لغوية وأسلوبية لا يستخدمها سوى الأمريكان . ومن الواضع أن روح الشاعر تنضع بالحب لكل مظاهر الحياة الأمريكية . فهو ليس من الشعراء المتمردين أو المتشائمين أو الساخرين أو الناقين على المجتمع الذي يحتويهم .

#### موقف النقاد منه:

يبدو أن النقاد المعاصرين قد تعودوا من الشعراء أن يكونوا ثوريين ساخطين على أوضاع المجتمع التقليدى ، إذ يبدو - في نظرهم - أن عصر التغنى بالطبيعة والناس والكون قد انتهى إلى غير رجعة ولم يتبق للشعراء سوى النقمة المرة والنود الساخر . لكن ساندبرج خرج من نطاق هذه النقمة وجعل من قصائده لوحات متنابعة تصور الحياة الأمريكية وخاصة في الريف والأقاليم النائية التي لم تدخلها الحضارة الصناعية المعقدة بعد . ولما أحس النقاد بنغمة التوافق شبه الكامل بين الشاعر والمجتمع اتهموا ساندبرج بالسوقية المسرفة في العاطفة ، وبعدم قدرته على التحكم في الشكل الفني لقصائده . وبالرغم من هذا الهجوم فلم تتأثر شعبيته وشهرته . وهذا يرجع إلى الساطته وسلاسته في التعبير الدارج المباشر بعيدا عن التعقيد الأكاديمي ، وهذه الخاصية جعلته أقرب إلى قلب المواطن الأمريكي العادى الذي لم ينل حظا وافرا من الثقافة . لا يغيب هذا عن أي شاعر لأن الشعر في أساسه لمناط غريري قبل أن تهذبه الثقافة والمعرفة الشاملة .

لعل شعبية ساندبرج لا تعود فقط إلى اهتهامه بالفولكلور الغنائى الأمريكي ، لكنها ترجع أيضا إلى الروح القومية المتفائلة التي تسرى في قصائده . فالشعر في نظره هو تجسيد فني لروح الأمة بكل تاريخها وتراثها ونبضها الحي . طبق هذا الاتجاه عمليا في ديوانه ، صباح الخيريا أمريكا ، وفي ترجمته لحياة إبراهام لينكولن ، بل استخدم معظم الأشعار الفولكلورية التي جمعها كمضمون لكثير من قصائده حتى يدخلها تراث الشعر الكلاسيكي الأمريكي ، وحتى يحميها من الاندثار عندما لا تجد من يتناقلها . والشعركها يعرفه ساندبرج عبارة عن تشكيل جديد يتكون من الزهور البرية والبسكويت . يقصد بهذا الجمع بين العفوية والتلقائية الموجودة في الطبيعة وبين الصنعة التي تحميلها إلى شيء يمكن للإنسان أن يتذوقه ويستمتع به .

تتخلل أشعار ساندبرج نغمتان أساسيتان : الأولى تلك التي تتغنى بالأحاسيس انذاتية التي تثيرها الحياة

اليومية داخل الشاعر بحيث تنبع القصيدة كلها من بؤرة الشعور واللاشعور عند الشاعر، كما نجد في قصيدة ، الضباب وانطلاقة النفس ه. أما النغمة الثانية فتلك التي تقدم بانوراما عريضة للحياة الزراعية والصناعية ، والخاذج التي تعيش فيها من فلاحين وعال وطفيدين. والقصيدة في هذه الحالة عبارة عن تعليق فني على ما يدور داخل هذه المجتمعات ، كما نجد في قصيدة ه أوساواتومي : القتلة ، . باختصار قإن النغمة الأولى تركز على ما يدور داخل الشاعر بينا تبلور الثانية ما يدور حول الشاعر. لكن من الصعب الفصل الكامل بين النغمتين نظرا للعلاقة العضوية بينها ؛ فإذا كانت الأولى بمثابة مركز الدائرة فإن الثانية تقوم بدور قطر الدائرة.

من السهل تتبع الأثر الذى مارسه الشاعر وونت ويتمان على ساندبرج وخاصة من ناحية تجسيد روح الأمة والإحساس بنبضها ، لكن ساندبرج لا يملك نفس نظرة ويتمان الشمولية التى تتوغل إلى جوهر الأمة وتراثها ، فهو غالبا ما يقنع بتقديم عرض وثائق من نماذج المواطنين بمختلف مشاربهم ، بالإضافة إلى الأفكار التى تدور في أذهانهم وتؤثر في سلوكهم . أغراه هذا العرض الظاهري عن امتلاك رؤية شاملة وثاقبة تحاول الوصول إلى نظرية فكرية أو نظرة فنية تتعدى حدود المكان والزمان . هنا نرى أن البساطة التى تميز شعر ساندبرج تصل في بعض الأحيان إلى السطحية ، وهذا تأثير سلبي يتعدد حجمه على خريطة تراث الشعر الأمريكي . فهو وإن كان مغرما بالأمة الأمريكية بصفة عامة ، فيجب ألا يمنعه هذا من الوصول إلى هذه الحقيقة عن طريق خاص به من خلال التفاصيل الدقيقة التي يقابلها في حياته اليومية . والشعر – كما نعرف – هو تحويل الحناص إلى العام ، وليس مجرد القفز إلى العام . فغالبا ما يصيب هذا القفز الشاعر بالغموض والسطحية .

قال الناقد الأمريكي كونراد إيكن: إن مشكنة ساندبرج تتمثل في غرامه بصيغة الجمع فللحياة في نظره عبارة عن مجموعات وكتل بشرية تتحرك في المكان والزمان ولكن هذا لا يعني أن لا يهتم بالفرد في حد ذاته فالفزد في التراث الأمريكي يشكل محور انتشاط الإنساني كله الكن الحياة الحديثة طحنت هذا الفرد داخل الضغوط الرهيبة التي تشكلها الكتل البشرية التي تتحرك كأمواج البحر غير عابثة بقطرات الماء التي تتكون منها الضغوط الرهيبة التي تشكلها الكتل البشرية التي تتحرك كأمواج البحر غير عابثة بقطرات الماء التي تتكون منها هذا الاهتام المبالغ فيه أحيانا - بهذه الفكرة جعل ساندبرج ينسي الاهتام بحتميات الشكل الفني في بعض عصائده المجاه على المناته على المناته كشاعر جعل بعض النقاد يغفرون له سيطرة المادة الحام بشوائبها ونتوه انها على جاليات الشكل الفني للقصيدة .

#### الصدق القني :

لعل الصدق الفنى الذى يلتزم به ساندبرج فى معاناته كشاعر , يعد من علامات أصالته , فهو لا يلتزم بترديد النغمة الواحدة حتى لا يدخل شعره من باب أدب الدعاية الساذجة , فإذا كان قد حاول تجسيد روح الأمة الأمريكية بكل ما تحمله من انطلاق وقوة وأمل فإنه لم ينس بلورة ذلك الإحساس بفقدان السعادة مع تتابع الفرص الضائمة فى حياة الأمريكيين كها نجد فى قصيدة «طوفان السكان» أما فى قصيدة «الثلاثيات» التى كتبها عام ١٩٢٠ فتشتمل على روح الدعاية التهكية المريرة ، يعبر عنها بتراكيب لغوية محلية مع راديكالية استغزازية

أصيلة . في الأبيات التالية يسخر من هؤلاء الذين يغرمون بالوعظ والإرشاد حتى يعموا أبصار الآخرين عن رؤيتهم على حقيقتهم . تحده يقول :

ه هؤلاء الرجال ذوو الصحة المتفجرة

من شواربهم الدسمة ووجناتهم التي لوحتها الشمس

بيها زهور الزنبق تتدلى من عراوى القمصان

يقولون لى : إن الحكمة الذهبية العليا تتجلى في :

« الأم والوطن والسماء »

لكن الزمن لم يرحم كلاتهم الرنانة

فدارت الساعات والأيام لتطحنهم طحنا

وتدخلهم جميعا دنيا الفناء ٥ .

يقول الناقد الأمريكي ألفريد كازن: إن الديوان الشعرى الكامل لساندبرج يجسد إمكانات الراديكالية الأمريكية الأصيلة ، والتي لم تتحقق بعد لأنها لم تجد بعد الفرصة المناسبة لكي تعبر عن نفسها تعبرا كاملا. هذه الروح الراديكالية التي تسرى في قصائد ساندبرج روح أمريكية بحتة من ناحية إيمانها بأنه إذا تساوى الناس في الحقوق والواجبات ، فلا يمكن أن يتساووا في القدرة والكفاءة والموهبة . لذلك فالمساواة المطلقة حلم لن يتحقق وإذا تحقق فإنه يتحول إلى كابوس عندما نجد الكفاءة وقد قيدت ، والكسل وقد ركبه الغرور والثقة والطمأنينة لأنه لن يجد من ينافسه . وبالتالي فإن القيمة الذائية للفرد تضع هباء . أما الراديكالية فتعتبر الفرد بكل خصائصه وقدراته المتميزة بحور النشاط الإنساني والاجتماعي كله في هذا الكون .

لكن هذا المضمون المسيطر على فكر ساندبرج ، لم يسيطر بدوره على كل قصائده بمعنى أنه لم يهدد الشكل الفنى لكثير من قصائده التى تملك الصيغة الجالية الخاصة بها . والدليل على الوعى التشكيلي الذى يمتلكه ساندبرج أنه طلب من القراء ذات مرة أن يفكروا في مصير قصائد شكسبير الغنائية لو لم تكن قد كتبت بالشكل الفنى الذى كتبت به . كان من المحتمل جدا أن تضيع تلك العواطف والمشاعر الرائعة هباء لو لم يتضمنها الشكل الغنائي الذى جسدها . لكن إذا طبقنا هذا المهج النقدى على قصائد ساندبرج نفسه فسندرك عجزه عن الاستفادة العملية به في كتابة أشعاره . فإن كان يمدح شكسبير الأسلوبه المكثف المشحون بأقصى طاقات العواطف الإنسانية مع الاقتصاد في استعال التراكيب والكلمات بقدر الإمكان فإننا نجد أن بعض قصائد ساندبرج أصيبت بالإطناب ، والإسهاب التعبيري الذي يؤدي في بعض الأحيان إلى تمييع المعيي وإفساد اللحظة الشعرة أطادة .

لعل اشتغاله بالصحافة في مطلع حياته ، أثر على شعره فيا بعد . كان حريصا على أن يجعل كل قارئ يفهم مايقول : لم يعرف الأبراج العاجية التقليدية التي اغرم كثير من الشعراء بالسكني فيها . من هنا كانت البساطة والسلاسة وأحيانا السداجة والسطحية التي سيطرت على بعض قصائده التي تعالج - بصفة خاصة - الحياة اليومية للمواطن الأمريكي العادى ؛ وهي الحياة التي تشبع بها تماما في صباه المبكر عندما اشتغل عامل منجم

فحم . ثم أجيرا فى مزرعة ، وبناه ، وخادم فندق ، وجنديا وسائق عربة لنقل الألبان ، وأخيرا صحفيا قبل أن يبدأ حياته الأدبية كشاعر . كل هذه الوظائف المتنافية ، والصور المتنابعة أثرت على قصائده فيا بعد من حيث التصوير الواقعى الذى طغى عليها . يعتبر بعض النقاد أن أشعار ساندبرج بصفة عامة تشكل السيرة الذائية للأمة الأمريكية منذ مطالع هذا القرن . ولا يعنى هذا أن ساندبرج استطاع أن يحيط بكل البقاع الأمريكية ، لكنه اتخذ من شيكاغو مركزا لينطلق منه إلى الأمة بأسرها وليعود إليه مرة أخرى .

#### الصور الشعرية الموضوعية :

على النقيض من وولت وينمان ، فإنه من النادر أن تشعر بذاتية الشاعر مسيطرة على قصائد ساندبرج فهو يختنى تماما وراء الصور واللوحات والمواقف الني تتتابع أمام القارئ . يعزو بعض النقاد هذا إلى عمله كصحفى ف مطلع حياته ، لأن الصحافة تحتم تقديم التقرير الصحفى كما لوكان بجرد رؤية شاهد عيان . أفادت هذه الخاصية قصائد ساندبرج من حيث تميزها بالمدقة والبلورة ، والحيوية ، والاقتصاد اللفظى ، وتلقائية الوصف الصحفى ، وإن كانت بعض القصائد تنقصها الرؤية الشعرية الناقبة ، إلا أن الصور الزاخرة بالحيوية الحسية تغطى هذا النقص . وكثير من قصائد ساندبرج تبدأ كما لوكانت بقلم شاهد عيان بحكى ما برى ، كما نجد في إحدى قصائد ديوان و نعم لكل الناس ه الني يقول فيها :

« جلست ذات مساء مع عامل في تفجير الديناميت

تناولنا العشاء في مطعم ألماني .

والتهمنا لحم البقر المطبوخ بالبصل ا

هكذا تبدو أشعار ساندبرج فى منتهى البساطة الوصفية ، لكن بمجرد الاستمرار فى انقراءة تتكشف لنا الأبعاد الفكرية التى تحتويها . بل إن هذه البساطة تغريه باستخدام العامية وما تحويه من روح دعاية شعبية كها فى القصيدة التالية من نفس الديوان :

ه ذات يوم أشاع عامل نفط في المساء

أن في الجحيم تفجرت بئر بترول كطوفان الماء

وإذ بكل عال النفط يهرعون إلى الجحيم .

ووسط الهرج والمرج قال لنفسه :

ربما لم تكن إشاعة ، وصدق كذبته

واندفع هو الآخر إلى الجحيم كالشيطان الرجيم.

لعل نزعته الصحفية المباشرة فى كتابة الشعر جعلت قصائده أقرب إلى النثر الذى كان سائدا فى العشرينيات والثلاثينيات . كان ساندبرج ثاثرا بطبيعته ضد الصور الشعرية التقليدية الزاخرة بالمواقف الكلاسيكية والإيماءات القادمة من الماضى السحيق . بل إنه ثار أيضا ضد الصور المعقدة لأنها تحيل استمتاع القارئ بالقصيدة إلى مجرد معاناة مضنية قد تجعله يسأم العملية كنها ويصرف نظره عنها . والشعر – كما يقول ساندبرج فى تعريف آخر له –

عبارة عن صدى صوت يبحث عن ظل راقص لكى يشاركه فى الرقصة . فلا داعى لأن يجرى الشاعر وراء العبارات الطنانة ، والألفاظ الرنانة ، فالشعر مجرد اتحاد هامس بين الصدى والظل بعيدا عن شمس الحياة المحرقة . فى هذه ينافس ساندبرج هيمنجواى فى أسلوبه الهادئ الرزين الذى يعبر عن المواقف المصيرية بأبسط الألفاظ وأكثرها رقة وهدوءا وانزانا . فى قصيدة «الأيدى البيضاء » نقابل امرأة من ذلك النوع المسرف فى العاطفية وهى زوجة لصانع أطر للصور واللوحات فى مدينة أبوا . تضطرها الحياة إلى التقوقع داخل ذانها ، فتكتب دراسات عن شعراء العصر الفيكتورى وتتقدم بها إلى أحد النوادى الأدبية المحلية . ولكن لا يفلح شىء في هذا الوجود لكى يمنحها الإحساس بالقناعة والرضا ، لذلك تعود إلى المصحة العقلية التي سبق لها أن دخلتها قبل ذلك فى نفس العام . والقصيدة عبارة عن تجسيد درامى لهذه الشخصية دون أية محاولة من الشاعر للتعليق أو التحليل . يقول ساندبرج :

ه بالأمس غسلت يديها سبعا وأربعين مرة

أثناء ساعات الصحو...

وفى الليل كان نومها مضطربا بهواجس

جعلنها تحاول تنظيف يديها من بقع

تخيلتها وقد لصقت بيديها .

الآن وضع كبير الأطباء يده على دقنه .

وعبر إصبعه المنحني عن حيرته أمامها . . » ـ

فى بعض قصائده الأخرى نلاحظ تأثر ساندبرج بالغنائية التى ميزت قصائد الشعراء الإيماجيين أو التصويريين . وذلك على الرغم من مهاجمته لهذه المدرسة الشعرية . فنى قصيدة « الضباب » التى تعد من أنجح قصائده يقول :

عيهط الضباب عند قدمى القطة الصغيرة
 الني تجلس في إطلالة على الميناء والمدينة
 بينا الصمت بطبق عليها وعلى الكون

عندئذ تتحرك والحياة في أقدامها .. .

هذه الصورة الشعرية الزاخرة بالمعانى وظلالها وإيجاءاتها المتعددة . دليل واضح على الخصوبة التى تتميز بها قصائد ساندبرج . هذا بالإضافة إلى التنويع من التقرير الصحفى إلى الموقف الدرامى إلى الرؤية الشعرية إلى الصورة المكتفة . لعل هذا يرجع إلى عدم تقيد ساندبرج بأية قوالب شعرية أو نظريات نقدية سابقة . بل توك موهبة الشعر على سجيتها تصقل نفسها من خلال المران والكتابة المستمرة . من هنا كانت أصالة ساندبرج وإضافته التى أفسحت له مكانا مرموقا فى تراث الشعر الأمريكي المعاصر .

# William Styron

**53** 

# ۳۵ وليام ستايرون

( ..... - 1440)

وليام ستايرون من الرواثبين الأمريكيين المعاصرين الذين استطاعوا الجمع بين المحلية والعالمية في رواياتهم . نشأ في ولاية فرجينيا وتأثر بقضايا الزنوج والعنصرية والعزلة الإقليمية التقليدية الني تطبق على أهائى الجنوب . لم يشذ ستايرون في ذلك عن باقي أدباء الجنوب الأمريكي ، لكنه لم يشأ أن تستغرقه القضايا الفكرية المحلية بحيث تنأى برواياته عن المجال الإنساني العالمي الرحب . فقد حرص على اختراق الظواهر الاجتماعية الطارئة لكي يصل إلى الجوهر الحقيق الكامن فيها ، والمرتبط بالإنسان بصرف النظر عن الزمان والمكان . ساعده على ذلك الطاقة الشعرية الكامنة في رواياته . فهو يؤمن أن الشعر روح تسرى في كل الأعمال الفنية الناضجة حتى لوكانت مكتوبة نثرًا كالرواية ، لأن الشعر أشمل وأسمى من مجرد النظم الذي يخضع للوزن والقافية . أدى هذا المنهج بستايرون إلى الاعتماد على التشكيل الموسيقي الذي يستخدم الليتموتيف أو الجملة اللحنية المميزة الني تبرز مع ظهور بعض الشخصيات المعينة . بالطبع كانت أداته الروائية في استخدام هذا الليتموتيف متمثلة في تقديم بعض الشخصيات التي يوحي وجودها بدلالات مقصودة في المواقف الدرامية التي تحتويها .

أدى وعي ستايرون الحاد بإمكانات الشكل الفني لرواياته إلى الحزوج إلى نطاق العالمية برغم محلية المضمون الذي عالجه . لذلك تعد أول رواية له ﴿ أَرَقَدُ فَى الظَّلَامِ ﴾ التي كتبها عام ١٩٥١ من أفضل الروايات الأمريكية -الني كتبت في أعقاب الحرب العالمية الثانية . ثم أكد مكانته الفنية بعد ذلك في روايتيه التاليتين ه الرحف الطويل ؛ ١٩٥٧ ، و لا اشعل هذا البيت نارا ؛ ١٩٦٠ التي أثبت فيها براعته في استخدام أدوات التشكيل الروائي . تقدم لنا الروايات الثلاث ثلاثة أنواع مختلفة من الأبطال تجسد العناصر الأساسية لمفهوم البطولة في عصرنا هذا . فني رواية « الزحف الطويل » نقابل الكابئن مانيكس ذلك البطل الروائي المتمرد الذي يوحي وجهه ذو الجرح القديم والشبيه بالذئب ، يوحى بالقلق أينًا حل . فهو يتحدى سلطة قائد سفينته لأنه بكره أن يتحول الإنسان من شخصية وكيان مستقل بذاته إلى مجرد رقم فى قائمة مثيثة بالأرقام . يدرك مأساته عندما يرى نظرة الجميع إليه وكأنه معتوه ، فقد تحولت عملية البحث عن الذات إلى محاولة لا يقوم بها إلا مجنون . هذا هو مفهوم العصر لكيان الإنسان الذى طالما نادت الأديان والفلسفات الإنسانية باحترامه وتقديره . لا يعنى هذا إلا أن روح القطيع قد سيطرت على الجميع ، وأصبح الشاذ هو من يحاول تأكيد كيانه الذاتى الخاص به . في رواية « اشعل هذا البيت نارا » يتعمق ستايرون أكثر في بلورة موقف الإنسان من هذا العصر ويقدم لنا مضمونا زاخرا بعناصر الجريمة والعقاب ، بعوامل الرعب التي تطارد الإنسان بسبب إحساسه بالمذنب والتي تجعله مضمونا زاخرا بعناصر الجريمة والعقاب ، بعوامل الرعب التي تطارد الإنسان بسبب إحساسه بالمذنب والتي تجعله الشكل الفتي للرواية يبدو مركبا ونابضا بالحياة المتدفقة . فلقد قرر بطل الرواية كاس كنسولفنج أن يبحث عن ذاته الحقيقية حتى ينقذ نفسه من العدم . وتحقيق الوجود هنا ليس معناه الفلسي المطاق ، ولكنه يعني الوجود ذاته الحدي المجتمى لهذا الوجود فإنه من حق الإنسان أن يحققه بعيدا عن كل عوامل الضغط والإرهاب . بالبساطة التي يتصورها البشر . فالوجود ليس مجرد تواجد على سطح الأرض لمدة معينة . لأن له من الأبعاد والأعاق والمعاني والمدلات ما يزيد على هذا المفهوم الضيق عراحل كثيرة .

## الخيال الشعرى:

لم يجنح ستايرون في رواياته الثلاث إلى التجريدات الفلسفية والأفكار المطلقة . بل استخدم إمكانات الفنان التي تتمثل في رحاية الحيال وعمق الشعر . يبدو تأثير فوكنر عليه واضحا في روايته الأولى بصفه خاصة . لكنه تأثير إيجابي نظرا لنمكن ستايرون من أدواته الفنية بحيث أخضع هذا التأثير وغيره لحتميات الشكل الفي عنده . بذلك كانت أعاله إضافة إلى النراث الروائى الذي أنتجه فوكبر ، ولم تكن بجرد تقليد لها . هذا على الرغم من أن روائيين آخرين مثل وليام همفرى لم يستطيعوا الفكاك من أسر فوكنر . أما ستايرون فقد رفض تماما التقيد بقضايا الملونين المحلية والمرتبطة بالجنوب الأمريكي كما فعل معظم معاصريه الجنوبيين . فنجده يقول عن روايته الأولى « أرقد في الظلام » : « لن تجد في الرواية إلا أشياء محددة وقليلة يمكن أن توصف بأمها جنوبية علية . فقد استخدمت على سبيل المثال الزنوج كنفات رئيسية أو ليتمونيف يمتد في الرواية من أولها لآخرها ولكنني حرصت – وأرجو أن أكون قد نجحت – على أن تسلك شخصياتي سلوكا إنسانيا يمكن أن تسلكه في أي

يمكننا أن نذكر الملامح الجنوبية الأخرى في رواياته ، مثل الأسلوب البلاغي في السرد الروائي الذي يشبه لغة الإنجيل ، والصراع بين العقيدة الدينية الراسخة وتيارات الشك والقلق الوافدة مع التطور الاجهاعي الجديد . والتناقضات العرقية والعنصرية بين البيض من ناحية والملونين والسود من ناحية أخرى ، والتصنيع الذي بدأ الزحف على الجنوب الزراعي التقليدي . . إليخ ، ولكن مع الاعتراف يوجود كل هذه التأثيرات

الجنوبية في روايات ستايرون ، إلا أنه يصب اهنهامه الأساسي على قوى الشر والكبت والإرهاب الكامنة في النفس البشرية والني كثيرا ما تصل بها إلى حافة التحلل وهاوية الموت . لذلك لا بحد مثلا في روايته الأولى ضحية واحدة أساسية كما بحدث في الروايات التقليدية ، بل كل الشخصيات الرئيسية هي ضحايا للظروف العاتبة الني تطبق عليها من كل جانب . فالأب ميلتون لوفتيس وزوجته هيلين وابنهها بيتون قد حسوا كلهم داخل جدران مأساة أسرية ، نحول الحب فيها إلى إحساس جارف بالذنب ؛ لدرجة أن الشخصية التي تصر على البحث عن البراءة الطفولية المفتقدة لابد وأن يكون الموت نصيبها لأنها تبحث عن سراب قاتل سيؤدى بها إلى أن ترقد في البهاية في ظلام الأبدية . هذا ما يحدث نماما لكل الشخصيات ولكن الظلام لا يعم كل الأشياء بل هناك الوواية : « عندما أصلي فإن صلاني تصعد إلى السماء كنفية دخان . ياريي إنبي أموت ، هذا كل ما أعرفه الكوليس لى سواك يا أبي وحبيبي لكي أنتمي إليك ، بل أطير لأنمتع بدفء أحضانك . تحطمت نفسي في هذا العالم المفطرب ، وانشطرت القشرة اخارجية الجميلة . قد أصعد إلى السماء في وقت غير الآن ، ولكني أرقد في الظلام ومعي النور الحاص في مشعا بين ذرات الرماد والنراب » .

بهذه النغمة تبدأ وتنهى الرواية مما يدل على تلك المسحة المسيحية الصوفية التى تغلف مصير شخصيات ستايرون. فهى تبحث عن البراءة أو الطفولة فى عالم لا يعرف سوى المرارة والتعقيد. فإذا أخذنا مأساة بيتون على حدة فسنجد أن ستايرون يقدمها على ثلاثة مستويات: الأول اجناعى، والثانى عائلى، والأخير خاص وشخصى. أما بالنسبة للمستوى الأول فنشعر أن المناظر أو المشاهد التى يقدمها الروائى من فرجينيا إنما يعى بها أن هناك أشياء غير طبيعية نجرى فى هذا الإقليم. فقد فقدت الطبيعة الوحشية البريئة روحها المنعشة الحلابة بفعل المصانع ومستودعات النفط المتناثرة هنا وهناك. تكن لا يعنى هذا أن ستايرون من الروائيين الذين يبحثون عن خلاصهم بين أحضان الطبيعة، فهو يرى أن للطبيعة قوى الفساد والفوضى الخاصة بها. أى أمها تعكس الطبيعة التي جبل عليها المجتمع فى الجنوب الأمريكي حيث التربة دموية وزاخرة بالإثم والشركا يصفها ميلتون لابنه قبل ذهابه للالتحاق بالجامعة. ويؤكد له أن عليه أن يسير فى محر ضيق خانق طويل قبل أن يصل إلى مصيره.

تتجسد الخلفية الاجتماعية في المناظر المتتابعة مثل حفل الحطوبة الراقص الذي يقيمه آل لوفتيس ، وحفل زواج ابنهم ، واللقاءات المعتادة في النادى الريني ، وعلاقاتهم بآل كارترايت . . إلغ كل هذه المظاهر تؤكد الشخصية الصلبة العنيدة لمجتمع يرفض أن يتطور وأن يستنشق رياح التغيير . لكن الصراع الدرامي لا يتوقف عند هذه الصلابة العنيدة بل يتوازن بناء الرواية عندما يبرز العنصر الآخر المتمثل في شخصية برجر الذي يقدم فلسفة المجتمع الجديد الذي يفرض نفسه بقوة وبعنف على المجتمع القديم ، فهو قادم من نيويورك ومعه كل قيم المجتمع الصناعي . يقول برجر لبيتون : إن من خصائص المجتمع الصناعي الجديد أن ينتج أسرا وعائلات قابلة للتحلل السريع ، فهذه هي حضارة الآلة وثقافتها . لكننا إذا قارناه بمجتمع الجنوب فسنجد أنه لا يتميز بنفس النفاق الاجتماعي ، والزيف الذي يضع المظاهر الحارجية في مرتبة أهم من الأخلاقيات الحقيقية . فقد تخلص

مجتمع الشيال الصناعي من كل هذا لأنه لا يمنك الوقت الكافى لمثل هذه القشور الجوفاء التي مازال مجتمع . الجنوب الزراعي يتمسك بها وكأمها سر وجوده .

# موقف الفرد من المجتمع :

يبنور ستايرون التطور في المجتمع الجنوبي من خلال موقف ثلاثة أجيال منه . يمثل الجيل الأول أبو مينتون بكل حكمته التقليدية وأقواله البليغة ، والجيل الثابى في لوفتيس وزوجته وموقفها المردد من التغيير ، وحيابها الني أصابها العقم ، تم يأتى الجيل الثالث في شخصيني بيتون وبرجر اللذين يجسدان المرارة التي تدمر القديم بخنا عن الحلاص الذي لم تنضح معالمه بعد ، وإذا كان المجتمع الكبير مصابا بمثل هذا الفساد والتحلل ، فن الطبيعي أن يكون المجتمع الأسرى الصغير امتدادا عضويا له ، فرواية « أرقد في الظلام » زاخرة بالحيانة و لحب الانتقامي ، والصراع الحي والكبت المتفجر ، برغم الجو الأسرى المسيطر على سلوك الشخصيات التي تبدو بالغة بحكم السن فقط ، لكن سلوكها الواقعي يؤكد أنها لم تتجاوز مرحلة الطفولة بعد ، فالرواية نحكي لنا قصة زوج يفون زوجته ، وابنة لا تستطيع الحقاظ على وفائها نجاه الرجل الذي تزوجته . هناك أيضا قصة هيلين التي لا تحب إلا من تتحكم فيه ، ومودى التي لا تعبي سوى الجزء الطفولي في شخصية روجها ، وميلتون الذي تدفعه رغباته الحسية إلى الاعتماد على دوالي دون أن يشعر بجاهها بأية بادرة حب . وبيتون التي تبحث بجنون عن زوج يشبه أباها لإصابنها بعقدة البكترا ، بيها تكن لأمها كل أحاسيس الحقد والمقت .

هذا هو المناخ العاتلى الذى تتحرك فيه شخصيات ستايرون الذى لا يضع حدا فاصلا بين الحير والشر. فربما تكون البراءة سببا فى كل هذا الفساد المستشرى ، وربما يكون الحب الزائد عن الحد. فكل شيء فى هذا العالم يزيد عن حده ينقلب إلى ضده . أو كما يقول ميلتون : إن العواطف الجاعة المبالغ فيها لابد وأن تؤدى إلى سوء التفاهم والصراع غير المتوقع . وإذا لم تكن هناك روح التسامح والغفران فإن الانتقام بحل محلها . وما دام الانتقام قد حل فلابد أن يأتى الموت فى أعقابه . لذلك كان من الطبيعي أن تنتجر بيتون فى بهاية الرواية ، لأن الروح العدمية تسيطر على الرواية من أولها لآخرها . وأهم خصائص العدمية أنها مذهب ينظر إلى الوجود نظرة ديناميكية ، فعنى الحياة يكن في اللحظة التي تفصل بين سكرات موت العالم القديم وصيحات ميلاد العالم الجديد، وبين الأنقاض والبناء الذى لم يكتمل بعد . ولا مناص للأديب العدمي من أن يكون على درجة عالية من الوعي الاجهاعي من أجل بلورة الجديد بكل إيجابياته وسلبياته دون عاولة التبرير أو التجميل .

لعل ستايرون من الروائيين الذين ينطبق عليهم قول إرنست فيشر في كتابه ، ضرورة الفن ، ب إن العدمية ليست بجرد إبراز البشاعة والقسوة والعنف والقبح ، فهذه مهمة سهلة للغاية قد يتمكن من القيام بها أى شخص ذو إدراك سليم . لكن الأديب العدمي هو الذي ينفذ من خلال البشاعة والقسوة إلى إرهاصات الميلاد الجديد ، وبذا يوضع أن العدم هو الوجه الآخر للوجود ولا يمكن القصل بيبها لأن معي كل مهها يكن في الآخر ، وإذا كنا نستمتم بالوجود أو نحاول الاستمتاع به والحرص عليه فعلى الأقل يجب ألا نحاف من العدم ، بل إن معي

الحياة نفسها يكمن في التعرف عليه وليس في تجاهله والهروب منه . هذه هي مهمة الأديب العدمي والتزامه تجاه عصره . وقد جسد ستايرون هذه الحقيقة في نوعية العلاقة التي تربط الفرد بمجتمعه وبأسرته .

أما المستوى الثالث للصراع الدرامي بعد المجتمع والأسرة فيتمثل في العلاقة التي تنشأ بين الفرد وبين كيانه الذاني . من الواضح أن العلاقة العضوية بين الكيان الاجناعي والكيان الذاتي للفرد تجعلها وجهين لعملة واحدة . فالحب هو الجحيم بعينه لأنه يتحول إلى مقايضة لشراء السعادة الشخصية لشقاء الآخرين ، أو أن يجب الإنسان دائما الشخص الذي لا يستحق الحب ولا يقدره . كل هذه العوامل المأسوية تتجسد في المواقف الواحد بعد الآخر . فالفرصة الوحيدة المتاحة للإنسان هي فرصة ضائعة في الوقت نفسه . ولا يجد الإنسان من يشكي اليه همه تعويضا عن الفرصة الضائعة ، وتكون النتيجة أن تعيش بيتون – على سبيل المثال – طوال عمرها في حوار داخلي مع نفسها لا ينهي . هذه العزلة بكل رموزها المتعددة تصور لنا السجن الذي تعيش فيه بيتون مع شعورها بالإثم والذب ، وتطلعانها الطفولية إلى الحرية ، وتتحول حيانها إلى تيار متدفق من الذكريات اليي لا شهرب مها إلا بالموت .

بمقاربة ستايرون بالأدباء الأمريكيين الذين نشأوا مثله في الجنوب الأمريكي . نجد أن الصورة التي قدمها نختلف تماما عن صورة الجنوب في أدبهم . لم يعد تلك الأرض البكر ذات المراعي الشاسعة والخصوبة العذراء . والقطعان التي ترعى هنا وهناك في نعاس وطمأنينة . قالإنسان في رواياتهم يستخدم ألفاظا وتعبيرات أبطال العصر الإليزابيني. يستيقظ مع الفجر. ويقضي يومه في انطلاق وقوة ، ويهرع إلى مخدعه مع غروب الشمس . ويرتكب من المعاصي ما لا يؤنب ضميره أو يصبيه بالإحساس بالذنب والإثم. أما في روايات ستايرون فالصورة محتلفة تماماً . فهناك غموض مأسوى ممزوج بالمهكم المرير الذي يغلف التجربة الإنسانية في محاولتها الهروب من الهاوية السحيقة . فهي رؤية خاصة بستايرون لأنه لم يحاول تقليد من سبقوه أو الحنضوع للقوالب التي تميزت بها أعهاهم . هذا لا ينطبق فقط على المضمون بل ينطبق أيضا على الشكل بحكم العلاقة العضوية بينها . ـ بانسبة تنشكل الفيي فإن ستيرون يضيق المساحة المكانية الني تتحرك فيها الشخصيات حنى يشتعل الصراع بيها ويصل إلى أبعد مدى له . بيها لا توجد حدود للمساحة الزمنية الني تصور كل شطحات الشخصيات وذكريامها المتداعية من الماضي . كان المؤلف مرتبطا ببطلته بيتون الني شكلت أفكارها وتصرفانها العمود الفقرى للمواقف . وذلك حتى لا يحرج عن الحدود الجالية لشكله الروائي . وخاصة أن الزمن في الرواية ليس في اطراد متسلسل وإنما يبدو متقطعا ومتناثرا . والشخصيات لا تتكشف أمامنا من خلال تصرفانها بقدر ما تتكشف من خلال الإطلال على ملامع ماضيها المحتلفة ( الفلاش باك ) . بل إن التوغل يستمر فى ذكريات الماضي لدرجة أن الرواية تتحول في أجزاء كثيرة إلى ذكريات داخل دكريات من خلال خواطر متنابعة . فلا يمكن أن تصلح الحبكة التقنيدية في سرد العوامل الني أدت إلى مصير عائلة لوفتيس . فقد بدأت عوامل هذا المصير منذ ميلاد الشخصيات مما يعجز الروائي عن كتابة قصة شخصياته من المهد إلى اللحد.

بهذا الأسنوب الروافى لا يصبح عامل الزمن محرد تتابع حتمى لكنه سلبى بحيث يكتبى بتسجيل عملية ا ارتكاب الإنم والتكفير عمه . بل يتحول إلى عامل نشيط وإيجابى يوحى ويتنبأ بمصير الشخصيات ولكن ق غموض يحاكى الغموض الأزلى والأبدى الذى ينطوى عليه الكون ذاته . ومع تقطيع التسلسل الزمنى وتجنبه التتابع التقليدى تتوازى أحاسيس الشخصيات . وتتعارض مشاعرها بحيث تخلق نوعا من التعليق الفنى على بعضها البعض . فهناك معى ثالث ينتج من التوازى والتعارض بين إحساسين أو موقفين لكل منهما معناه الحناص به . فالحياة أشمل وأكبر من أن تحتويها الشخصيات لأن الذى يحدث هو النقيض من ذلك تماما . أى أن الحياة هى الني ختوى الشخصيات والمواقف . ولا يستطيع الروائى أن يبلور هذه الحقيقة إلا من خلال العلاقات المتعارضة والحطوط المتوازية الني تمتد بين الشخصيات المحتلفة . أما التركيز على الشخصيات في حد ذاتها فإنه يعمل الرواية من عمل في متكامل إلى مجرد ذريعة مؤقتة لتقديم هذه الأنماط .

لم تقتصر هذه المستويات المتعددة على خنق الشخصيات فقط . بل انتقلت إلى أسلوب السرد الروائى ذاته . فلا يربط ستايرون نفسه بضمير المتكلم أو الغائب فقط . بل ينتقل بين محتلف الضائر حتى في حالة المونولوج الداخلى لشخصياته . زاد هذا من حيرة القارئ الذي يتعين عليه أن يتسلع باليقظة الكاملة حتى لا تفلت خيوط الأحداث والمواقف من بين يديه . وأحيانا أخرى نرى الحدث الواحد من عدة زوايا متعددة تختلف باختلاف نظرة الشخصيات إليه . ولا مانع من أن يضيف الروائى نظرته الحاصة أيضا إلى ذلك . بل إن الروائى يمزج بين الواقع والوهم . أو بين الحقيقة والحيال بحيث تتلاشى الحدود التقليدية بيهها . فيطفى الليل فجأة على المهار ، وبيتلم الظلام الضياء . وهذا يدل على أن ستايرون كان مؤمنا بأن الواقعية الفنية تختلف تماما عن الواقع الذي وبيتلم الظلام الضياء . وهذا يدل على أن ستايرون كان مؤمنا بأن الواقعية الفنية تختلف تماما عن الواقع الذي تناوله بالمالجة بحج ستايرون في هذا إلى حد كبير ؛ والدليل على ذلك أنه حطم قيود المضمون المحلى الذي تناوله بالمعالجة الدرامية . وتخلص في الوقت نفسه من إسار التسجيل المؤقت لأحداث مضت . بذلك أنتج أدبا لا يخضع المدرامية . وتخلص في الوقت نفسه من إسار التسجيل المؤقت لأحداث مضت . بذلك أنتج أدبا لا يخضع حدود المكان أو قبود الزمان وهذه هي السمة المعيزة لكل أدب إنساني ناضج .

# Gertrude Stein

# عه جرترود ستاین

(1981 - 1498)

يرتبط اسم الأدببة الأمريكية جيرترود ستاين دائما بالتجديد وبكل ما هو طليعي في الأدب بصفة خاصة والفن بصفة عامة ، فجعلت من نفسها راعية لكل أديب وفنان يحاول أن يتبع اتجاها لم يعرفه أحد من قبل مها كان هذا الاتجاه في مننهي الغرابة والشذوذ والغموض. ارتبط اسم جيرترود ستاين أيضا بالحياة الصاحبة التي لا تعرف لنفسها حدوداً ، وكان الجنس من الملامع الأساس لهذه الحياة . لم تكن تعبأ بأي تقاليد أو معابير أخلاقية ؛ ولذلك اعتبرها كثير من معاصريها من المنحلين المنحرفين. نجد الغرابة نفسها في كتاباتها وتلاعبها باستخدامات اللغة وألفاظها ؛ فقد كانت تحاول الوصول إلى المصادر الأولى للغة قبل أن تدخلها تعقيدات الحياة الحديثة . كانت تعتقد أن الوضوح الناصع الذي لا مجتمل اي لبس هدف كل كاتب ، لكنها لم تنجع إطلاقا في تطبيق نظريتها هذه ؛ لأن كتاباتها -- سواء الشعرية أو النثرية – كانت في بعض الأحيان نموذجا للفوضي والاضطرابات وانعدام المعنى ؛ كما نجد مثلا في ميلها إلى التكرار الذي لا يضيف أي معنى إلى الجملة على حين تظن أنه يصل إلى لب الحقيقة ! تقول في إحدى جملها التكراوية : « الزهرة هي الزهرة عندما تكون

ولدت جيرترود ستاين في مدينة ألجيني يولاية بنسلفانيا . وتلقت تعليمها في كلية راد كليف التابعة لجامعة هارفارد ، ثم انتقلت للدراسة في كلية طب جون هو بكنز , ومنذعام ١٩٠٣ استقرت في باريس التي سحرتها ، واعتقدت أنها المكان المناسب الذي تستطيع أن تمارس فيه حياتهاكما تشاء ! وبالفعل ظلت بها إلى أن ماتت عام ١٩٤٦ . كان بيتها رقم ٢٧ في شارع دى فليرو ملتقى الأدباء الفرنسيين والأمريكيين من كل حدب وصوب . فقد بدأ المد الأدبي الأمريكي المعاصر بخروج كثير من الأدباء من ولاياتهم للطواف بمختلف بقاع العالم للتزود بالمعرفة والخبرة . ولكن استقر المقام بمعظمهم في باريس مثلما فعل هنرى ميللر وإيرنست هيمنجواي وشيروود

أندرسون وإزرا باوند: فمنذ مطالع القرن الحالى كانت باريس كعبة الفنانين والأدباء. وكان صالون جبرترود ستاين الأدبى أكبر دليل على هذه الظاهرة لدرجة أن بعض النقاد يعتقدون أن الملامح الأساس للأدب الأمريكي المعاصر تشكلت في هذا الصالون الشهير.

بالطبع لم تكن جيرترود ستاين مجرد سيدة صالون أدبى ؛ كما أغرمت بذلك بعض سيدات المجتمع الفرنسى الأرستقراطي ، بل أصرت على أن تخوض في معظم الاتجاهات الفنية والأدبية معتمدة في ذلك على ثقنها المطلقة بنفسها ، وعلى خلفينها الثقافية العريضة ، وعلى خبرنها ذات الجوانب المتعددة . فكما درست الأدب – تلقت تعليا طبيا . وكانت تلميذة نجيبة لوليام جيمس عالم النفس الشهير . بذلك جمعت بين دراسة وتشريح مخ الإنسان وبين السلوك النفسي الذي ينتج عن تكوينه بطريقة معينة . انعكست هذه الحصيلة الثقافية على أسلوبها الأدبي بحيث تميز بالجدة المبالغ فيها إلى حد الغرابة . وفشلت في خلق جمهور عريض من القراء والمتذوقين . كانت شهرتها مدوية فقط بين المثقفين المغرمين بالتقاليع الجديدة وقلدها الكثير منهم في كتاباته . ولكن فشلت هذه التقاليع في التحول إلى اتجاهات فنية متكاملة وراسخة . وإذا كان لها أثر عملي فيكمن في تحريكها الحياة الأدبية وفتح نوافذها على كل ما هو جديد بدون عقد أو حساسيات .

كان أول إنجاز حقيق لجيرترود ستاين إنما هو دراستها التي استمرت في كتابتها من عام ١٩٠٨ إلى ١٩٠٨ تحت عنوان « نشأة الأمريكية ، وفيها قدمت تحليلا نفسيا لمكونات الشخصية الأمريكية ، ومنهجها الفكرى في الحياة ، ولم تخف إعجابها بالعقلية الأمريكية التي لاتكاد تؤمن بالمستحيل . في عام ١٩٠٩ كتبت «حياة ثلاثة من البشر » وفي عام ١٩٠٥ « أزرار رقيقة » ثم نشرت كتاب « الإنشاء الأدبي كشرح للفكر « ١٩٣٦ ، و« كيف تكتب ؟ « ١٩٣٨ ، و «ماتيس وبيكاسو وجيرترود ستاين » ١٩٣٣ . جمعت محاضراتها التي ألقنها في أثناء وجودها في الولايات المتحدة في كتاب بعنوان « محاضرات في أمريكا » عام ١٩٣٥ ، وكتبت دراسة تحليلة وللوحات ) بيكاسو واتجاهاته عام ١٩٣٨ بعنوان « بيكاسو » ثم « برويزى وويلي « ١٩٤٦ . لم تشأ جيرترود ستاين أن تترك الموسيق بدون أن تخوض فيها ، فكتبت أو برا « أربعة من القديسين في ثلاثة فصول » عام ١٩٣٤ ووضع ألحانها موسيق أمريكي يدعى فيرجيل تومسون . جربت أيضا الكتابة للباليه فألفت باليه » باقة حفل الزواج » الذي وضع موسيقاه لورد بيرنرز الذي يعد أحد الأعمدة الني قام عليها باليه كوفنت جاردن الشهير .

# أسلوبها الروائى :

حاولت جيرترود ستاين في رواياتها محاولة لم تحدث من قبل ولن تحدث بعدها لاستحالتها ! عبر عن هذه الحقيقة ] . م . فورستر في كتابه و ملامح الرواية « عندما قال : « من الواضح أن الحياة المحكومة بعنصر الزمن حياة كلها ذلة وضعة بحيث تبعث على تساؤلنا : هل يستطيع الروائي أن يمحو هذا العنصر من رواياته كها استطاع الصوفي أن يلغيه من تجاربه . وأن يضع مكانها بديلا حيا لها ؟

لقد حاولت روائية واحدة أن تلغى الزمن من أعالها ولكنها فشلت في محاولتها هذه فشلا ذريعا . وفشلها هذا يلقننا درسا مفيدا : لقد فاقت جيرترود ستاين إميلي برونتي . وستيرن . وبروست في أنها حطمت ساعتها وسحقتها ثم بعثرت أجزاءها على العالم مثل أشلاء أوزيريس. وهي لم تفعل هذا بدافع الشر، ولكن لغرض نبيل! كانت تأمل أن تخلص القصص من طغيان الزمن وأن تعبر فيه عن الحياة بالقيم فقط لكنها فشلت؛ لأن القصصي إذا تخلص تماما من الزمن فلن يستطيع أن يعبر عن شيء إطلاقا! يمكننا أن نلحظ الهاوية التي تنزلق إليها في رواياتها الأخيرة: فهي تريد أن تلغى هذا الوجه من أوجه الرواية، ذلك التتابع الزمني، وأنا أشفق عليها؛ فهي لن تستطيع أن تفعل هذا دون أن تلغى التتابع بين الجمل، وهذا لن يتيسر دون إلغاء الترتيب بين الكلمات داخل الجمل أيضا، الأمر الذي يتحتم معه إلغاء ترتيب الحروف والأصوات داخل الكلمات! لذلك فهي تقف على حافة الهاوية ولكن ليس هناك ما يدعو للسخرية في تجربة مثل تجربتها؛ فهذه المحاولة أهم بكثير من إعادة كتابة « روايات و يفرني » مرة أخرى ».

ويؤكد ١. م. فورستر فى ختام تحليله لمحاولة جيرترود ستاين أن التجربة مقدر لها الفشل برغم هدفها الأصيل ؛ فالتنابع الزمنى لا يمكن تحطيمه دون أن يجرف فى حطامه كل ما سيحل محله . وستصبح الرواية التى تعالج القيم فقط غير مفهومة ولا قيمة لها ! ويبدو أنها حتمية فنية أن تقص الرواية عنينا حكاية بطريقة ما ، لكن من الواضح أن جيرترود ستاين كانت تلهث وراء التجريب والإغراء مها كانت النتيجة غير موفقة عمليا . أرادت أن تحدث ثورة فكرية وأدبية وفنية وأن تثبت للعالم الغربي العربق حضاريا أن أمريكا قادرة على ابتكار الحركات والاتجاهات الجديدة بالرغم من عمرها القصير في الحضارة .

اهتمت جيرترود ستاين أساسا باللغة لكى تؤكد أن الأمريكيين قادرون على التعامل مع اللغة الإنجليزية على مستوى الإنجليز أصحابها الأصليين. وعندما كان إيرنست هيمنجواى وشيروود أندرسون يترددان عليها في مطلع شبابهها للتزود بنصائحها وخبراتها كانت تقول لهيمنجواى : وعليك أن تمارس تدريبات لغوية مستمرة مع التركيز الدائم حتى تصل إلى جوهر اللغة ، وتصبح طوع قلمك ؟ ، فني رأيها أن السبيل الوحيد للتمكن من ناصية اللخة يكن فى التركيز على استعالاتها المتعددة سواء بالنسبة للألفاظ أو الجمل أو التراكيب المختلفة. فهى بالنسبة للكاتب والأديب مثل أدوات الحرفة التى يستخدمها الصانع فى حرفته ».

تأثر هيمنجواى بنصائحها إلى حد كبير ، ولكن كان تفكيره عمليا بحيث ضوع اللغة ووصل بها إلى مستوى من البساطة والسلاسة بحيث يمكن أن يطلق على أسلوبه الروائى « السهل الممتنع » فهو يستطيع التعبير عن أروع الانفعالات المعقدة فى أبسط التراكيب اللغوية وأسلسها ! ويبدو أن مكانة جيرترود ستاين فى الأدب الأمريكي المعاصر قد رسخت فقط بسبب اتجاهاتها الثورية ، وتأثيراتها المتعددة التى مارستها على بعض أعلام الأدب الأمريكي المعاصر . أما أعالها الأدبية فى ذاتها فلا يمكن أن تفسيع لها هذه المكانة التى حصلت عليها ؛ لذلك المجهت أساسا إلى كتابة سيرتها الذاتية حتى نظل تجربتها الفنية والحياتية حية للأجيال التائية ولا يهم إذا كان اسم البطلة مستعارا فى هذه التراجم ، لأنه من الواضع أن جيرترود ستاين وضعت فيها عصارة حياتها .

# السيرة الذاتية لأليس ب. توكلاس:

من أهم كتب جيرترود ستاين في الترجمة الذاتية كتاب و السيرة الذاتية لأليس ب. توكلاس و الذي كتبته عام ١٩٣٣ ، وقد استعارت اسم صديقتها بكى تختى خلفه ، تسرد فيه مراحل تطورها الأدبي والفكرى ، وقراءاتها الضخمة التي غطت تقريبا معظم فروع المعرفة الإنسانية وتجاربها المدرسية والأكاديمية فيا أسمته بالكتابة الأتوماتيكية ، ودراساتها السيكلوجية التي قامت بها تحت إشراف وليام جيمس ، كما أن أخاها ليوستاين ناقله الفن الحديث ساعدها في تهذيب ذوقها الفني وخاصة بالنسبة للفنون التشكيلية . هذا يبدو بوضوح في مجموعتها الضخمة من ( اللوحات ) العالمية . أثر هذا بدوره على أسلوبها الأدبي وحاولت أن تطبق في رواياتها وأشعارها ما فعله صديقها الحميم بيكاسو في لوحاته الشهيرة . كانت تؤمن بوحدة الفنون ، وأن الفنان الذي يغلق على نفسه أبواب نوع واحد من الفنون الأخرى ، لكي أبواب نوع واحد من الفنون الأخرى ، لكي تثرى الفن الذي تخصص فيه . وكما كانت لوحات بيكاسو أعالا إبداعية لا تحت إلى تقليد الحياة أو تصويرها فوتوغرافيا بصلة كذلك كانت جيرترود ستاين تؤكد دائم أن اللغة التي يستخدمها الأديب في كتاباته ليست تقليدا للأصوات أو الألوان أو المشاعر ؛ لأنها إبداع فكرى وخلق فني قائم بذاته .

وعلى الرغم من استقرارها فى باريس منذ عام ١٩٠٣ حتى وفاتها عام ١٩٤٦ فإنها لم تفقد اعتزازها بأمريكيتها على الإطلاق ، بل كانت تعتقد أنها سفيرة الفكر الأمريكي إنى عاصمة النور . وكانت لها نظرية غريبة فى هذا المضار وهي أن أمريكا هي أعرق وأقدم بلد فى العالم طالما أنها سبقت العالم كله حضاريا منذ مطلع القرن العشرين ! فالحضارة فى رأيها - لا تقاس بالقدم والكم ، لكنها تقاس بالانتشار والكيف . ونيست هذه هي عقدة جيرترود ستاين وحدها ، بل عقدة الأمريكيين كلهم عندما يدركون أن جدورهم الحضارية لم تنبت منذ القدم على أرضهم ، لكنها قدمت مع المهاجرين من جميع أرجاء المعمورة ، وامتزجت لكى تشكل أحدث حضارة مادية عرفها الإنسان .

من الطبيعي أن يرفض الناشرون التعاون مع كاتبة مثل جبرترود ستاين بهذه الغرابة والشذوذ ؛ فحرص الناشر على جمهور القراء صادر عن حرصه على رأس ماله ولا يمكن أن يفرط فيه بوضع نفسه تحت رحمة شطحات جبرترود ستاين ! لكنها لم تيئس ودخلت في معارك متعددة مع ناشرين كثيرين . وكانت تعلل عدم إقبال الناشرين عليها بأن عبقرينها لا يمكن أن يدرك أبعادها هؤلاء الناشرون ! وطالما قالت عن نفسها إنها المحور الذي يدور حوله الأدب الحديث كله ، وأن شهرتها انحصرت فقط بين دواثر المثقفين ، لأنها لم تفكر في يوم من الأيام أن تكتب لدغدغة غرائز رجل الشارع ! من هنا جاءت فكرتها التي تقول : إن « المعة تَكُون ولا تصف » فالكاتب الذي يعجز عن إيجاد الجديد والغريب بل الشاذ من الأفكار والمشاعر عليه أن يكسر قلمه ويبحث عن ما فالكاتب الذي يعجز عن إيجاد الجديد والغريب بل الشاذ من الأفكار والمشاعر عليه أن يكسر قلمه ويبحث عن الذلك تعد قصصها الأولى من أمثال « الأشياء كما هي » عام ١٩٠٣ – لكنها نشرت بعد وفاتها كذلك قصة «حياة ثلاثة من البشر» عام ١٩٠٥ – تعد من أفضل قصصها وأسلسها لأن تنظيم المعاني

والأفكار والألفاظ كان الطابع المميز لها .

لكن الإغراب بدأ في كتابها و نشأة الأمريكيين و الذي قدمت فيه دراسة شبه موسوعية للكيان النفسي والعقل لأمتها وجدت جيرترود في المضمون الضخم فرصة لإبرازكل اتجاهاتها في التجريب اللغوي والإغراب الفكرى ، ولإظهار براعتها في التحليل النفسي ، وتتبع كل الدوافع الخفية والـلاواعية المتحكمة في الشخصية الأمريكية . وقد بدا القارئ مبهورا ومذهولا أمام هذا العالم الغريب المتشابك ، لكن مع توغله داخل الصفحات تحول الإنبهار والذهول إلى عدم استيعاب لما يقرؤه ، مما أدى به إلى الشعور بالإجهاد والملل وإنقاء الكتاب جانبا في النهابة! أدركت جيرترود هذه الحقيقة في مرحلة متأخرة وحاولت أن تجعل من حاستها النقدية رتبيا على شطحاتها اللغوية حتى تلتزم في كتاباتها بأكبر قدر ممكن من البناء والتنظيم . فالانسياب اللغوى والتدفق الفكرى ميزتان إذا أحسن استغلالها في حدود الأدوات المنظمة لها من أجل بناء متناسق يسهل إدراكه وتذوقه. لكن المحصلة النهائية لإنجازات جيرترود ستاين لم تكن لمصلحتها . فعلى الرغم من ضخامة إنتاجها الأدبي والنقدى الذي طبعته جامعة ييل في ثمانية مجلدات ، فإن مكانتها في الأدب الأمريكي المعاصر ستظل قائمة فقط بفضل كتابيها في السيرة الذاتية : • السيرة الذاتية لأليس ب. توكلاس » و • السيرة الذاتية لكل إنسان » ١٩٣٧. ف هذين الكتابين نجد كل مواهبها الأدبية من تلاعب بالأفكار إلى سرعة البدية ، إلى كشف آفاق جديدة في اللغة والفن والحياة ! فقد كانت حياتها الشخصية المثيرة والخصبة نموذجا لهذه الاكتشافات المتتابعة . وإذاكانت معايير النقد الحديث تحتم الاهتمام بالأعمال الأدبية للكاتب بصرف النظر عن حياته الشخصية وميوله الذاتية – فإنه من الصعب تطبيق هذه المعايير على جيرترود ستاين . كانت حياتها الشخصية في أحيان كثيرة أهم من إنجازاتها الأدبية ؛ لذلك ستظل في تاريخ الأدب الأمريكي من الشخصيات التي أثرت في جيلها والأجيال الني تلتها وليست من الشخصيات التي أنتجت : فعلى الرغم من سلاسة نثرها وبساطته فإن الندفق الجامح للتراكيب اللغوية المستحدثة جعله ببدو معقدا للقارئ العادي على الأقل. كان من الصعب التفريق بين نثرها في قصصها وشعرها في قصائدها . ويبدو أثرها واضحا في غرام أدباء الخمسينيات في أمريكا بمزج النثر بالشعر حتى يستفيد كل منها بإمكانات الآخر التعبيرية ، بل أصبح هذا المزج فها بعد سمة من سمات الأدب العالمي المعاصر . بذلك أثبتت جيرترود ستاين أن الأدباء الأمريكيين المحدثين قادرون على التأثير في اتجاهات الأدب في بلاد الحضارة العربقة.

John Steinbeck

(141A - 14.Y)

بعد جون ستاينبك من الروائيين الأمريكيين المعاصرين الذين استطاعوا نقل البيئة الإقليمية الأمريكية لكمي بتذوقها القارئ العالمي من خلال قوالب وأشكال روائية مبتكرة . لم يكن ارتباطه بالبيئة المحلية سببا في إنغلاقه على نفسه قاما . وكتابته لروايات لايتذوقها إلا القارئ الأمريكي . فقد رأى العالم كله من خلال مدينة مونتيري الصغيرة وكبفورنيا . لذلك فالقارئ ينتبع أبطاله وشخصياته و صراعهم مع ظروف البيئة المحلية . كما لوكان متتبعًا لصراع الإنسان القدرى مع أحوال الكون والوجود ! هذا الاتجاه الإنساني الأصيل أهله للحصول على جائزة بوليتزر الأدبية الأمريكية عام ١٩٤٠ وبعدها بعشرين سنة فاز بجائزة نوبل العالمية في الأدب عام ١٩٦٠ . لكن تحسـه لكل ماهو أمريكي جعله يتورط في خطأ فاحش في أخريات أيامه كاد أن يشوه صورته الإنسانية والعالمية المشرقة : فقد دعته وكالة المحابرات الأمريكية لزيارة فيتنام عام ١٩٦٧ لرؤية الجنود الأمريكيين وهبو يجاربون معركمهم الحاصرة ضد الوطنيين الفيتناميين وكان التورط الأمريكي ف فيتنام في طريقه إلى بنوغ القمة . واستقل ستاينبك طائرة من طائرات السلاح الجوى الأمريكي لمشاهدة إحدى الطلعات الجوية ضد مراكز الفدائيين الفيتناميين وعاد بعده: ستاينبك ليصف هذه الطلعة ويقول : إن أصابع المقاتل الحوى الأمريكي على مفاتيح إسقاط القنابل كانت مثل أصابع عازف البيانو الماهر الذي بعزف أعظم كونشرتو ق العصر الحديث ! وبالطبع ثارت كل الأقلام المتحررة ضد ستاينبك في جميع أنحاء العالم . ومع هذا فنحن لانستضع أن ننكر مكانة ستايبك الأدبية سبب تصريح أهوج ألقاه في أخريات حياته !

وُند ستنينىك عام ١٩٠٢ ق كاليفورنيا التي لم تفارق صورها دهنه طوال حياته الأدبية مما جعلها تشكل الحافية الوصفية لكل رواياته . وهي الحافية التي لم تكن مجرد نسيج زخرق . بلكانت ذات تأثير فعال في تفكير شخصياته وسنوكها . بمعبى آخركانت كاليفورنيا المضمون الرئيسي الذي استمد منه ستاينبك مادة كل رواياته . يبدو أن ستاينبك لم يكن يهدف بصفة متعمدة لكى يشتغل بحرفة الأدب ، فقد تلنى تعليمه بجامعة ستانفورد ، واستغل بعدة حرف ووظائف متواضعة قبل أن يشرع فى شق طريقه كروائى ، ومن الممكن أن نقول : إن إلحاح إحساسه العميق بكاليفورنيا عليه ربما اضطره إلى التعبير عن نفسه أدبيا ، فاكتشف موهبته الأدبية الني أثبتت وجودها فى معظم الأعمال الني كتبها بعد ذلك ، هذا بالإضافة إلى فشله فى معظم الأعمال التي أسندت إليه ، ومها وظيقة مراسل صحى فى نيويورك . كل هذه العوامل ساعدت على دفعه إلى حرفة الأدب التي وجد فى نفسه ميلا خاصا إليها

بدأستاينبك حياته الأدبية بكتابة رواية «كأم من ذهب» عام ١٩٢٩ وكانت تدور حول حياة السيرهنرى مورجان القرصان البحرى الشهير الذى دوت شهرته الآفاق في القرن السابع عشر. لكن هذا الانجاه الذي يستمد مضمونه من التاريخ لم يستمر بعد ذلك في روايات ستاينبك المتعاقبة التي استمدت مضمونها من صراعات الفلاحين والأجراء الكادحين في منطقة كاليفورنيا وهي الروايات التي اكتسبت شهرة عالمية ، ولاقت نجاحا كبيرا مماجعل اسم ستاينبك يلمع بين أسماء إيرنست هيمنجواي ووليام فوكنر وف. سكوت فتزجيرالد.

## الإنجازات الروائية :

بدأت سلسلة الإنجازات الروائية لستاينبك برواية ، تورتيلا فلات ، الني كتبها عام ١٩٣٥ وفيها يصف حياة الفلاحين الذين يستوطنون مدينة مونتيرى بكل ماتحمله هذه الحياة من مباهج وعبرات ، وآمال وآلام ، وضحكات ودموع ، يشكل النهكم المرير الهادئ النغمة المعيزة للرواية بصفة عامة ؛ ويتميز السرد الروائي بنوع من الانسيابية الني تمزج الشخصية بالخلفية وحلاوة الحياة بمرارة الصراع في وحدة فنية من ابتكارستاينبك . فهولايتقيد بالأشكال الروائية الني سبقته بل يترك الرواية بين يديه تشكل نفسها بنفسها ، لذلك فن الصعب العثور على انحناءات بارزة أونتوه ات حادة في الشكل الفني لروايته مماجنبها بعضا من الافتعال والتصنع برغم التدخل الشخصي للكاتب بتعليقاته التي ضاعفت من إحساس القارئ بوجهسة نظر الروائي وتعاطفه مع الفلاحين الكادحين من خلال إدارته للحوار ، وتطويره للشخصيات ، وهي شخصيات عادية جدًّا برغم بذور البطولة المأسوية الكامنة داخلها .

يقول ستاينبك في تقديمه لرواية «تورتيلافلات»: إنه يهدف إلى تسجيل سلسلة من القصص التي تدور حول بطله دافي ورفاقه على حقيقتها قبل أن تنتشر انتشارا كبيرا، وتؤخذ فيا بعد على أنها أساطير صرفة! كانت مأساة بعظه أنه يجسد مباهج عدم نحمل المسئولية، لذلك يقدم ستاينبك من خلاله صورة واقعية لبطل مزيف، لكنه لاينتمي إلى هالة أبطال الأساطير القديمة البراقة، وبطل ستاينبك ليس مزيفا فقط، لأنه محدود القدرة والكفاءة بل لأنه عاجز أيضا عن إدراك أوجه النقص التي تعتور كيانه هذه السمة المأسوية تطغي على الرواية كلها برغم روح الفكاهة التي تبدو في الظاهر! فهي ملخمة تدور حول هزيمة الإنسان الفوضوى الذي لايخضع لقانون الحياة ونظامها، والشيء الذي لايتغير يموت، وهذا المبدأ ينطبق على المجتمعات، كما أنه ينطبق على الأفراد؛ فلاوجود في هذه الحياة للإنسان اليائس المستكين الذي يحاول أن يقلسف التواكل على أنه مذهب

أصيل من مذاهب الحياة!

في عام ١٩٣٦ كتب ستاينبك رواية «المعركة المشكوك فيها» فكانت سببا في حيرة شديدة أصابت النقاد. لأنها تختلف في منهجها الروائي اختلافا بينا وروايات ستاينبك السابقة عليها. وعلى الرغم من أمها تصف دور المحرضين الشيوعيين في إضراب زراعي فإنها لاتعد رواية تقدمية يسارية بالمفهوم العقائدي، فهي لاتمجد بطولات المبروليتاريا، بل إن ستاينبك نفسه يصر على أنه لم يقصد من روايته أن تكون منشور دعاية ساذجة . لأمها لاتدور أساسا حول الإضراب الذي يعد مجرد مسألة ذات أهمية عابرة ، أوأهمية علية لاغير ، كما أمها ليست عملا. يبحث عن الحلول للمشكلات التي تتناولها بالسرد الروائي .

يقول الناقد وارين فرنش فى كتابه عن جون ستاينك : إنه ربما أسىء فهم رواية « المعركة المشكوك فيها » لأنها أول رواية طويلة لستاينيك كتبت بأسلوب موضوعى بسيط واضح ، ذلك الأسلوب الذى أتقنه فى قصصه انقصيرة فى مجموعة « المهر الأحمر » والذى استخدمه فى أغلب رواياته الحامة فيا بعد . تمتاز الرواية بخلوها الناء من تعليقات المؤلف ، إذ أن ستاينيك قدم وجهة نظره بأسلوب أكثر صرامة وفنية وإحكاما من الأسلوب الذى استعمله فى رواياته السابقة ، فالقارئ لا يرى ولايسمع إلامايراه ويسمعه جم نولان من اللحظة الني بقرر فيها أن يقدم خدماته للشيوعيين حنى وفاته وعلى الرغم من أن الأضواء تسلط أحيانا على قطاعات مختلفة من الفلاحين المفربين عن جمع الفاكهة ، فإن جم لا يغيب مطلقا عن مسرح الأحداث .

وستاينبك من الروائيين المؤمنين بكرامة الفرد وإنسانيته . لذلك فوقفه ضد الشيوعية واضح في الرواية . ويفصح عنه من خلال حديث الطبيب بيرتون مع جيم عندما يقول له : إنك لاتستطيع أن تبيى الشيء العنيف الإبالعنف ! وبيرتون طبيب يتطوع لمساعدة المضربين . وهو أكثر الشخصيات المثيرة للإعجاب في هذه الرواية . ولا يصعب على القارئ ملاحظة تعاطف الروائي معه .

يرى ستاينبك أن المحرضين لا يميلون إلى العنف فقط ، بل إنهم يرفضون أى تفكير منطق في المعيى الحقيق اللذى ينطوى عليه موقفهم ، ذلك يتضع في قول بيرتون لحيم : إنكم جميعا تغضبون عندما يصل إلى مسامعكم أي سؤال . ويرى ستاينبك أيضا أنه يتحتم على رواد الفكر أن يكونوا قادرين على إدراك حقيقة الأهداف الثورية التي يسعون إليها من أجل تغيير المجتمع ، ولكن الشيوعيين في كل روايات ستاينبك على عداء متواصل مع التفكير المنطق مثلا نجد في شخصية بنجى في رواية " إلى إنه مجهول " ودانى فى " تورتيلا فلات " وجبر في المعركة المشكوك فيها " ، لايقف ستاينبك ضد الشيوعية فقط ، بل ضد كل شكل من أشكال انتعصب الفكرة الحزيبة المجردة التي تنتهك الكرامة الإنسانية وأية معركة يخوضها المتعصبون هي " معركة مشكوك فيه ال

## عن الفنرات والرجال:

فى عام ١٩٣٧ كتب ستاينبك رواية «عن الفئران والرجال» وهى تدور حول حياة اثنين من فلاحى الأرض الأجراء : لينى الفلاح الأبله ذى البنية القوية والهائلة . وصديقه جورج الذى نذر نفسه لرعايته . تعد رواية «عن الفئران والرجال» التحقة الأدبية التى جلبت المال والشهرة والتقدير لستاينبك ، فهى الرواية

الني وجد فيها ستاينبك الشكل الذي كان يكافع في سبيل الوصول إليه . وهو الطريقة الموضوعية لنسرد الروائي . وهي في الحقيقة مسرحية وضعت في قالب روائي . وامتازت بالكمال الفي فيا يختص بالبناء ذي السرد المركب الذي لانلاحظه بوضوح في روايات ستاينبك وقصصه السابقة .

على الرغم من الأحداث المأسوية التي نقابلها و " عن الفتران والرجال " فإمها ليست مأساة بالمفهوم التقليدى . فهي ملهاة تدور حول انتصار إرادة البقاء التي لايقف أمامها حائل . بمعي أنها لاتجد هزيمة الإنسان و مواجهة الطبيعة التي لاترحم . لكنها تقص حكاية الإنسان المنتصر دائما على الطبيعة برغم آلامه المرحة . هذه الآلام مصدرها إصرار الإنسان على ارتباطه بأحلام العظمة وتميزه على غيره من البشر . يونسع الناقد بيتر ليسكا في كتابه " عالم جون ستاينبك الكبير " أن رواية " عن الفتران والرجال " تتناول فارسا من طبقة أدى . وشخصا تحت الرعاية بشتركان و حلم لايمكن أن يتحقق لافتقاد الشخص الأخير إلى المقدرة العقلية التي بعرج - كيا يلحظ حاجة ليني الواضحة إلى جورج . كيا يلحظ حاجة ورج إلى لبي وإن كانت أقل وضوحا فإمها لاتقل عنها شدة . يقول جورج في حكم الصريح على نفسه : " لست على قدر كبير من الذكاء وإلا فحاقت بتعبثة الشعير في الزكاب لقاء خمسين دولار من الواضح أن جورج في حاجة إلى الي لسبب آخر غير مجرد تبرير فشله الشخصي : فجورج الايقوم على بالإضافة إلى الإقامة الشاملة . ولوكنت على قدر محدود من الذكاء لكنت الآن من أصحاب المزارع الصغيرة " حاية ليي ورعايته ، وإنما يوجهه ويسيطر عليه فقط ! إن ليي لايتكلم إلا باذن من جورج ! ولاشك في أن حورج ليس بالراعي الذي يحمه من ارتكاب أفعال لايمكن أن يكون مسئولا عمه بسبب قصوره العقلى . كن جورج ليس بالراعي الذي يكرس حياته كلها في التفكير من أجل غيره بل إنه يكتسب الإحساس بقونه الشخصية من إصدار الأوامر إلى ليني .

أمارواية «أعناب الغضب» التي كتبها ستاينبك عام ١٩٣٩ فتمثل قة تعاطفه الإنساني والفني مع مأساة الأخير الذي يعمل في أرض لن تعود عليه بأية منفعة شخصية . فهي ملحمة تجسد حياة عائلة مهاجرة من فلاحي أوكلاهوما وهروبها من الظروف القاسية التي فرضت عليها البحث عن الأرض الموعودة التي تعلقت بها أمالها لكن خيبة الأمل كانت في إنتظارها أيضا في تلك الأرض الموعودة في كاليفورنيا . ونظرا للواقعية الساخنة التي كتبت بها الرواية فقد أثارت جدلا كبيرا بين النقاد الذين طالما قارنوها برواية «كوخ العم توم» الشهيرة . لكن بعضهم إنهمه بالإسراف في الرومانية العاطفية ، وبالمبالغة في الواقعية المبلودرامية .

والجدل الذى أثارته هذه الرواية لايرجم فقط إلى مضمومها المثير. لكنه يرجع أيضا إلى شكلها غير التقليدى . فقد أزعجت الفصول الاعتراضية أوالمتداخلة القراء الذين تعودوا الشكل التقليدى للسرد . أما النقاد الذين يهتمون بالوحدة العضوية للقصة فلايمكن أن يرحبوا بطريقة ستاينبك في تقطيع أوصال السرد الرئيسي بإدخال أجزاء لاتضيف شيئا مباشرا وجديدا إلى قصة آل جود ! ولكن يجب ألانأخذ الموضوع بهذه البساطة . لأننا إذا تعمقنا في البناء الدرامي للرواية فلن بجد أي المحراف في هذه الفصول المتداخلة عن مجرى السرد الرئيسي . بحلل الناقد بيتر ليسكا في كتابه ء عالم جون ستاينبك الكبيره المهج الدرامي الذي يربط الفصول

المتداخلة بالأحداث الرئيسية في قصة آل جود ، فيقول : إمها أسلوب لتكوار تفاصيل معينة بعناية مرسومة ومقصودة وليس مجرد تكرار للموضوعات العامة فقط ، فكل فصل من فصول آل جود يتزاوج هو والفصل المتداخل الذي يسبقه ، ويوضح كلاهما الموقف نفسه فيتناول أحدهما الظروف بوجه عام ، ويتناول الآخر التأثير اللذي تمارسه هذه الظروف على آل جود بصفة خاصة .

أما المقارنة التقليدية بين « أعناب الغضب » و « كوخ العم توم » فتدل على سوه فهم لكلا الروائيين. فعلى الرغم من ان كلا من هارييت ستو وجون ستاينبك قد حاول إثارة القراء ضد شرور في المجتمع بالفعل فقد انخذ كل منها مواقف محتلفة تمام الاختلاف في مواجهة هذه الشرور ووسائل علاجها الصحيحة . نادت هارييت ستوبثورية ملنهية إلى الغاء نظام الرق الفاسد . لأمها كانت تعتقد - كها أوضحت في خاتمة الرواية - أنه نظام فاسد في جوهره ويتحتم القضاء عليه ، أي أنها كانت تحض مباشرة على الفضيلة ، وقصدت بذلك إلى تهديد النين أمعنوا في مخالفة التعاليم المسيحية بعقاب سماوى . أما ستاينبك فكان كثير الشك في دور الفنان الذي يقوم بالوعظ والإرشاد والتوجيه والنهديد لقرائه ، لذلك فهو يتبع طريقا محتلفا ، ولايهاجم النظام المقائم ، لأن الثورة الحذرية في نظره ربما أتت بنتائج مناقضة تماما للأهداف التي قصدت إليها ، فهو يؤيد الإصلاح والتغيير السلمي والتدريجي مع النظر إلى أن البقاء دائما للأصلح .

## أفول القمر:

فى عام ١٩٤٢ نشر ستاينبك أول رواية له تتخذ من الحرب العالمية مضمونا لها . وقد أثارت رواية و أفول القمر فضجة قد تزيد عن تلك التي أثارتها وأعناب الغضب و من قبل وهاجمها بعض النقاد من أمثال جيمس ثيربر على أساس أن شكلها مصاب بالتصنع والافتعال . وأن مضمونها زاخر بمهادنة المنازية ! ولكن عندما انتهت حمى الحرب واستقرت الآراء الموضوعية أجمع النقاد على أن رواية و أفول القمر «كانت فاشلة إلى حد ما كدعاية سياسية وكرواية فنية على حد سواء . لعل شهرتها ترجع إلى روح الخرية التي تسرى فيها ، والتي تثير إعجاب كل المفكرين الأحرار .

كانت رواية « أفول القمر » قد ألفت لكى تمسرح مباشرة مثل رواية » عن الفتران والرجال » ، ومع ذلك فإنها تفتقر إلى الإحساس باخركة الحتمية الكاسحة في مواجهة كارثة عاتية لاتمكن مقاومنها . وهو الإحساس الذي تميزت به روايات ستاينيك السابقة . إننا نشعر بشخصية عظيمة واحدة هي شخصية العمدة أوردن الذي يزداد هيبة ويتحرك بعظمة نحو مصير لايستحقه . ومع ذلك فإن الكاتب لايركز عليه إلانادرا . لعل الخطأ الفني الذي ارتكبه ستاينيك تركز في فشله في أن يواثم بين لفزى الذي يرمي إليه وبين الحبكة . فإذا طبقنا منهج ١٠١ . ريتشاردز في النقد فإن ستاينيك فشل في خلق العلاقة العضوية بين الوسيلة التي تتمثل في السرد وبين المضمون أوالرسالة التي يربد الكاتب أن يوصلها إلى القارئ .

فى عام ١٩٤٤ كتب ستاينبك رواية «كانيرى رو» التى قال عنها للتنقد بيتر ليسكا : إنه كتبها كمهرب له من حالة الانقباض الني كان يعانى منها بسبب الحرب ، لكن ليس من المفروض أن نأخذ كلام ستاينبك على علاته لأنه من السخف أن نخلط بين روايته هذه ذات الأسلوب الساخر المتقن وبين الآلاف من روايات الهروب الساذجة التي كتبت خصيصا لتنشر مسلسلة في المجلات ، ولتريح أعصاب القراء ، وتؤكد لهم أن الدنيا مازالت بخير برغم أهوال الحرب التي مازالت مشتعلة على قدم وساق . وقد أطلق ستاينيك نفسه على روايته تعبيرا ذا دلالة محددة عندما قال عنها : إنها قطعة شهية المظهر وسامة المخبر ! : أي أنها رواية جادة تحمل في طياتها رسالة موجهة إلى عالم سقط في برائن أخطائه وخطاياه .

لكن اهتمام ستاينيك البالغ برسالته الموجهة إلى القراء من خلال روايته أصاب البناء الدرامي لها بثغرات وفجوات شوهت كثيرًا من جاله وتناسقه . فكان من السهل على القارئ ملاحظة الجهد الذي بالغ ستاينبك في ا القبام به لإبراز هذه الآراء . والعجيب أنه لم يهنم أحد – سواء من النقاد أو القراء – بهذه الآراء التي اعتبرها سناينبك الهدف الأساسي من روايته . وهي الآراء التي لاتعدو أن تكون تلخيصا للاتهامات التي وجهها من قبل إلى انجتمع في رواياته الأولى ؛ فهو يهاجم دائمًا رغبة الإنسان الملحة في الحصول على المكانة الاجتماعية المحترمة ؛ لأ-با رغبة غالبا ماتدفع الإنسان لكي يلهث لاغتصاب استقرار غير طبيعي لحياته ، وفي أثناء هذا تسيطر القسوة الدشية على فكره وسلوكه تجاه الآخرين! يبدو هذا واضحا في اكانيري رو ا عندما يقول دوك بطل الرواية لأحد فسيوفه ه قد يبدو من الغرابة والشذوذ بالنسبة لي أن الصفات التي نعجب بها في الناس – وهي الطببة ا والكدم والصراحة والأمانة والفهم والإحساس - صفات ملازمة للفشل في نظامنا الاجتماعي ! وأن تلك ت عناسا التي تمقنها مثل القسوة والجشع وحب التملك والضعة وتمجيد الذات والمصلحة الشخصية إتما هي من خسائد. اللجاح بلامنازع! وبينا يعجب الناس بالصفات الأولى فإنهم يلهثون وراء تمار الأخرى!». نلك هي التنويعة الرئيسة في معظم روايات ستاينبك . إنه يركز على هذا التناقض الساخر الذي تنهض عليه الحباة الانسانية . فالإنسان في نظره حيوان زاخر بالتناقضات الفاضحة وخصوصا عندما يدعى الإعجاب بشيء نه يسعى إلى الحصول على شيء آخر مختلف تماما . لكن الحياة لاترحم الإنسان عندما يرتكب عَدْه الحاقات ا والتناقضات . فإذا بخنا عن الصراع والإحباط والفشل الذي يصيب الإنسان فسنجد أنه يتمثل بمنتهي الوضوح . في التناقف بين مايقوله وبين مايفعله .

حرب سناينبك مرة أخرى في «كانيرى رو » طريقة مركبة في السرد الروائي ، وعلى الرغم من الحفاوة البالغة الني قربت بها من جمهور القراء على أساس أنها إحدى كلاسيكيات الكوميديا الأمريكية الحديثة – فإن سناينبك لم يكن راضيا ، لأن أحدا لم يدرك حقيقة الحرفية الفنية التي كتبت بها ، فقد اعتبرها الجميع مجموعة من الأحداث المسلية والطريفة غير وثيقة الصلة العضوية . ور بماكان هذا الظن يرجع إلى بناء الرواية المحير الذي لا يعتوى على الحبكة الروائية التقليدية : فالمحاولات التي قام بها عدد من سكان كانيرى رو . في مونتيرى بكاليفورتيا ليكرموا دوك - صاحب معمل ويسترن البيولوجي - بإقامة حفلة له ، قد وفرت عمودا فقريا للرواية لم يدركه القراء ، لأن القصة الأساس لا تتمشى مع حركة الحبكة التقليدية في ارتفاعها البطئ نحو قة العقدة ثم الخناضها السريع نحو الخاتمة . في كانيرى رو ، تتوقف الحبكة من آن لآخر عن طريق الفصول المتداخلة التي تعلق على الحركة كا وجدنا من قبل في « أعناب الغضب » .

يضيق بنا المجال للتعرض لكل روايات ستاينبك وقصصه القصيرة من أمثال « مراعى السماء » عام ١٩٣٢ . و « إلى إله مجهول » . و « المهر الأحمر » ١٩٣٧ . و « الوادى الطويل » ١٩٤٨ . و « الأتوبيس الطوائى » ١٩٤٧ . و « المؤلق » ١٩٥٧ . و « الحميس العقب » ١٩٥٤ . و « شرق عدن » ١٩٥٢ . و « الحميس العقب » ١٩٥٤ . و « شرق عدن » ١٩٥٢ . و « الحميس العقب » ١٩٥٤ . و « شرق عدن » المواد على هذه الأعال وخاصة أن و « شتاء سخطنا » ١٩٦١ . لكن ماتقدم من تعليل سريع يمكن أن يلقي أضواء على هذه الأعال وخاصة أن مبح الكاتب لايتغير كثيراً من عمل إلى آخر وإلا فقد أسلوبه المتميز وشخصيته الفنية المتفردة . وكان ستاينبك من الروائيين ذوى الأسلوب الذي يمكن التعرف عليه من أول صفحة من صفحات رواياته .

# Harriet Beecher Stowe

56

# هاربيت بيتشرستو

07

(1141 - 1411)

هاربيت بيتشر ستو روائية أمريكية استطاعت أن ترسخ مكانتها فى الأدب الأمريكي بفضل واحدة فقط من رواياتها الني مازالت تقرأ حتى الآن . وأكدت في الوقت نفسه خلود صاحبتها في هذا المجال . هذه الرواية هي «كوخ العبر توم » النّي نشرت مسلسلة لأول مرة عام ١٨٥١ . ثم في كتاب في العام التالي . وقد حازت شهرة ا عالمية ، وتركت أثرا كبيراً في الفكر الإنسابي في النصف الثابي من القرن الماضي لدرجة أنه عندما زارت مسز ستزيراهام لنكولن في البيت الأبيض ، قال لها الرئيس الأمريكي في مزيج من المزاح والجدية إن الرواية كانت السبب المؤدى إلى الحرب الأهلية . أثبتت لأهل الشهال أن الرق نظام يتنافى مع أبسط المبادئ الإنسانية . أما الجنوب فكان ينضح بالكراهية للرواية ولصاحبتها . ولم بحدث من قبل أن أثرت رواية في تفكير الناس وسلوكهم كما فعلت هذه الرواية التي تعد جزءًا حيا من النراث الأمريكي ، والتي ترجمت إلى عدد لابحصي من اللغات . ولدت هاربيت ببتشرستو في مدينة نيتشفيلد بولاية كونيتكت لأحد رعاة الكنيسة المشهورين . كما تزوجت أيضا من كاهن له مكانة مبجلة بين رجال الدين . كانت حياتها الفكرية قد أصيبت بانفصام لعدة سنوات بسبب إعجابها بالفلسفة التطهرية « البيوريتانية « وفي الوقت نفسه رفضتها لقسوتها وصرامتها . ولم يحدث أن انقادت وراء ألجو المحافظ الذي عاشت فيه . بل احتفظت باستقلالها الفكري الذي أدى بها إلى ولوج عالم الأدب الصاخب بكل التيارات الفكرية المتعارضة ، تحول هذا الاستقلال إلى نوع من الثورة الفكرية الني بلغت قنها في «كوخ العم توم » . لكن لم تخل الرواية من ثغرات تاريخية ، ونتو،ات اجنماعية ، وأخطاء فنية ؛ بل إن بعض النقاد قال : بأن الروايات الأخرى الني كتبتها مسر ستوترتفع درجات كثيرة عن «كوخ العم نوم » إذا ماقورنت بها من الناحية الفنية . وقد حازت أعالها الأخرى على الإعجاب والاحترام على أساس ريادتها في مجال الأدب الإقليمي المحلي الذي يحاول الخروج بقضاياه الإنسانية إلى المجال العالمي. ويقال : إن هده

الروايات من أفضل ماكتب عن ولاية نيو إنجلاند. ومع ذلك لم تحصل على أية شهرة. فالقارئ العادى لم يسمع مثلاً عن رواية ، إغراء الكاهن « ١٨٥٩. أو « أهالى المدينة القديمة » ١٨٦٩.

عندما بلغت هاربيت الثالثة عشرة من عمرها اصطحبها أخنها إلى مدرسة البنات . وفى العام التالى أثبتت جدارتها العملية وإستطاعت القيام بتدريس الفلسفة الاخلاقية فى نفس المدرسة . في عام ١٨٣٤ كتبت أول قصة لها وحازت جائزة فى مسابقة للقصة كان إدجار آلان بو من المشتركين فيها . كانت القصة بعنوان «العم لوط» ونشرت فى مجلة «وسترن» الشهرية . وفى عام ١٨٣٥ عندما كانت تقوم بالتدريس فى سينسناتى نشرت كتابا فى الجغرافيا . وفى العام التالى تزوجت من كالفن سنو فأصبح اسمها هاربيت بيتشر سنو . بعد أن كان همارييت بيتشر فقط . لعب زوجها دورا هاما فى حيانها عندما أدرك قيمة موهبنها الأدبية . وحنها على الاستمرار فى الكتابة . فقد كان محبا للثقافة والمعرفة بحكم عمله أستاذا للاهوت بكاية باودوين منذ عام ١٨٤٨ .

ذات صباح كانت مسر ستو تصلى في كنيسة مدينة برونزويك بولاية مين ، وفجأة رأت فها يشبه الرؤيا عبدا أسود ذا شعر أبيض وأسمال بالية وهو يجلد بالسياط في قسوة لانظير لها . في مساء نفس اليوم بدأت مسز ستو ا رواينها الشهيرة الني جلبت لها من الشهرة والثروة مالم تتوقعه أبداً . أصبحت من أعمدة الرواية الأمريكية الناشئة . في عام ١٨٥٣ زارت أوروبا مع زوجها ، واستقبلا استقبالا باهرا . وأحيطا بالإعجاب والتقدير حيثًا حلاً . انتهزت مسرّ ستو القرصة فزارت أرملة اللورد بايرون وعبرت عن رأيها بصراحة في زوجها وهو رأى لم يكن في صالحه على الإطلاق ، ونشرته في مقالة بعنوان « القصة الحقيقية لحياة مدام بايرون « ١٨٦٩ . وتبعنها بكتاب بعنوان ﴿ دَفَاعَ عَنْ مَدَامُ بَايِرُونَ ﴿ ١٨٧٠ . لَمْ تَوْثُرُ النَّهُمُ الَّتِي وَجَهَنَّهَا مَسْرَ سَتُو إِلَى لُورِدُ بَايِرُونَ وَعَلَى رأسها ممارسة الجنس مع المحارم . على المكانة المرموقة الني حصلت عليها بين مثقني إنجلترا وخاصة بعد زيارتها . عندما أوشكت الحرب الأهلية على الانتهاء نزحت عائلة ستو إلى بلدة ماندارين بفلوريدا حيث بذلت مسز ستو أقصى مافي وسعها لكي ترفع من الروح المعنوية لأهالي الجنوب. وخاصة الزنوج منهم بعد أن طحننهم. الحرب . في أثناء الفترة التي عاشتها هناك كتبت أعالا عدة تشمل وصفا روائيا للمناظر المحلية التي وقعت عيناها عليهاكما في وأوراق النخيل الصغيرة ١٨٧٣ ، وهو نفس العام الذي عادت فيه مع أسرتها إلى نيوانجلاند حيث أسست منزلاً في هارتفورد كرست فيه حياتها للكتابة ، كانت تكتب أحيانا بالاسم المستعار كريستوفر كراوفيلد . من أعالها «الماى فلاور أو مناظر وشخصيات وسط أبناء المهاجرين» ١٨٤٣ ، و «المرشد إلى كوخ العم توم» ١٨٥٣ ، و «ذكريات مشمسة من بلاد أجنبية » ١٨٥٤ ، و «قصائد دينية » ١٨٦٧ ، و «نساؤنا الشهيرات» ١٨٨٤ ، و «دريد» التي وصفت بأنها قصة مستنقع الرعب العظيم ١٨٥٦ ، وكانت هجوما كاسحا آخر على

من الطبيعى أن نتوقع لبعض كتاباتها أن تكون من باب السيرة الذاتية ، مثل «عزيزى تشارلى وما العمل معه « ١٨٥٨ ، و «نحن وجيراننا» ١٨٧٥ ، يعتبر معظم النقاد أن أفضل كتبها هى التى تستمد مادتها من الحياة في نيوانجلاند ، ومن خبرتها الشخصية بهذه الحياة . من هذه الأعمال «إغراء الكاهن» ١٨٥٩ ، و «لؤلؤة الجزيرة: ١٨٦٧، ووأهالى المدينة القديمة، ١٨٦٩، ووقصص المدفأة، ١٨٧٧، ووسكان بوجانوك، ١٨٧٨. يبدو أنها درست الأساطير المحلية والحواديت الشعبية كما تجلت موهبتها الأصيلة فى الرسم المرح للشخصيات، واستطاعت أن تستخرج من صبا زوجها مادة خصبة للذكريات.

من العيوب الواضحة في أسلوب مسر ستو أن تلجأ إلى التكرار والإطناب كثيرا . مما يؤثر على النركيز والتكثيف عندها . كذلك فإمها لاتملك ناصية اللغة فها يتصل بتركيب الجمل ، وعلم المعافى . وأحيانا تصاب مقدرتها على الوصف والتحليل بالغموض وعدم الدقة . وعندما تصل المواقف في رواياتها إلى قمة درامية مكثفة فإنها تعجز عن استغلالها الاستغلال الفني المناسب بل تبدو وكأمها مجرد هاوية غير متمكنة من أسرار الصنعة . ومع ذلك فنحن نغفر لها هذه الهنات والأخطاء لأن تدفق السرد الروافي عندها يجتاح في طريقه كل ما من شأنه أن يشوه الصورة المهائية لأعالها كها نجد بصفية خاصة في ه كوخ العم توم » الني يجدر بنا أن نلم بها إلمامة سريعة للتعرف على خصائص فن الرواية عند هاربيت بيتشر ستو .

تدور الفكرة الرئيسية للرواية حول عبد زنجى أمريكى يدعى العم توم يمر بمراحل متعددة وقاسية من المعاناة والعذاب والألم. وهذه كلها عوامل تضيف إلى شخصيته هالات من الوقار والكبرياء والصمود. كان مصدر هذا العذاب بانكى أبيض يدعى سيمون ليجرى تصل به القسوة إلى جلد العم توم حنى الموت. لكن الرواية لاتقتصر على هذا العمود الفقرى من الأحداث، بل تقدم لنا بانوراما عريضة لحياة الجنوب الأمريكي من خلال شخصيات متعددة ومتنوعة مثل إيفا الصغيرة ابنة السيدة أوجستين سان كلير التي تمتلك العم توم الذي كرس حياته لخدمة ابنتها في حب وصفاء وإخلاص، ومثل الفتاة المولدة إليزا، والصبي الزنجى الشفي توبسى، ومس أوفيليا العائس التي تمثل الحياة الجافة في نيوابجلاند، وماركس صائد العبيد.

من الواضع أن هذه الشخصيات تركت بصانها فيا بعد على شخصيات الروايات الكثيرة التي كتبت في مطنع هذا القرن . ويبدو أنه ليس في استطاعة روائى أمريكى أن يقدم شخصية زبجية في أعاله دون أن يتأثر بزنوج هارييت بيتشر ستو .

من المناظر التي لاتنسى في رواية وكوخ العم توم » المنظر الذي تصف فيه المؤلفة موت إيفا الصغيرة وهومنظر زاخر بكل الأحاسيس الإنسانية المتعارضة والمتناغمة . كذلك المنظر الذي نهرب فيه إليزا فوق الجليد حاملة ولدها هاري . بيها زوجها في أعقابها ولكن عن طريق آخر حتى يتمكنا من تضليل صائدي العبيد الذين شرعوا في اقتفاء أثرهما . تمثلت الخلفية الوصفية لكل هذه الأحداث في مزارع القطن وغيره من المحاصيل التي أنتجها أصحاب الأراضي البيض في كانتكي ولويزيانا ، واستخدموا فيها العبيد لكي يستخرجوا كل ما يمكن أن تأتي به . لايهم في ذلك حياة العبيد التي كانت تقل في القيمة عن حياة الدواب والماشية . كان قلم مسز ستو ناضحا بكل العطف واخب والحنان سواء للزنوج أو لأهالي الجنوب . زخرت المناظر بالألوان الجذابة واللقطات الحية التي رأينا فيها الشخصيات على حقيقنها بعيدا عن النظرات السائدة في تلك الأيام وخاصة عند أهالي الشال .

كانت مسرَ ستو في منهيي الحذر من دعاة التفرقة العنصرية الذين أصابتهم في مقتل برواينها هذه . أدى هذا ا

بها إلى كتابة والمرشد إلى كوخ العم توم و لكى توضع بالبراهين والأسانيد أبها أخذت المناظر والشخصيات والأفكار مما يدور فعلا في الحياة ولم تدع شيئا من خيافها على سبيل الإثارة ونهيج المشاعر. أعادت نفس المحاولة في كتابها و دريد: أوقصة مستنقع الرعب العظيم والذي ناقشت فيه نظام الرق من وجهات نظر متعددة وجديدة وأعادت فيه إظهار شخصيات روايانها الأولى ولكن بأسماء جديدة. بل إنها قالت للذين أظهروا لها العداء ، إن الله عز وجل هو الذي كتب وكوخ العم توم ولم تكن هي سوى الوسيلة التي كتبت الإملاء. كانت تقصد بهذا أن الله لايمكن أن يرضى عن نظام يستعبد فيه إنسان أخاه الإنسان إلى درجة القضاء على حباته مناطق الرق في العالم كله . وعندما قرأها الناقد إدموند ويلسون عام ١٩٥٠ كتب يقول : إنها عمل يثير في داخل مناطق الرق في العالم كله . وعندما قرأها الناقد إدموند ويلسون عام ١٩٥٠ كتب يقول : إنها عمل يثير في داخل القارئ أحدث ماوصل إليه الذكاء الاجهاعي . فقد نظرت إلى المضمون الفكرى نظرة إنسانية موضوعية لاتنحاز الماري أحدث ماوصل إليه الذكاء الاجهاعي . فقد نظرت إلى المضمون الفكرى نظرة إنسانية موضوعية لاتنحاز الماري عن منافق الطروف تحت وطأة الطروف المؤقتة . وهذا ما يخب أن يتوافر في أي عمل أدبى ناضيع . وعلى الرغم من أن هاربيت بيتشر ستو لم تكن واعية ومدركة تماما لضرورات الشكل الفني التي حتمتها معابير النقد الحديث ، الإ أنها قدمت إضافة ضخمة إلى تراث الرواية الأمريكية بصفة خاصة ، والرواية العائمية بصفة عامة . لم تكن الأخطاء القنية النهنية النقية الموادة بلاطاء الذين يكتبون بلاخلفية ضخمة من التقاليد الراسخة .

# Wallace Stevens

# والاس ستيفنز

\_\_\_

(1400 - 1AV4)

يعتبر والاس ستيفتز من كبار شعراء أمريكا المعاصرين . حقق لنفسه مكانة في الصفوف الأولى على الرغم من أنه لم يفكر يوما في احتراف الشعر . كان يقرض الشعر فقط في أوقات فراغه باعتباره هوايته المفضلة التي يلجأ إليها بعيدا عن مشاغل العمل اليومي . وآمن بأن الهواية هي الوسيلة الوحيدة التي يمكن للفنان أن يقدم بها أفضل إنتاج أدبي له . ولو أصبح الشعر أو أى فن آخر مجرد احتراف فإنه بذلك يترك مجال الإبداع الفني إلى ميدان الصنعة . صحيح أن الصنعة تشكل جزءا حيويا من عملية الخلق الفني ، لكنها ليست كل شيء . فهناك الموهبة التي تصقلها الخبرة والثقافة والمران المستمر ، وهذه الموهبة لا تنمو وتتطور إلا في ظل الهواية . وإذا نظرنا إلى كبار الشعراء والفنانين الذين عاشوا من أقلامهم وأعالهم سنجد أن الهواية كانت تلعب دورا كبيرا في انتاجهم على الرغم من احترافهم الصريح . يعتقد ستيفتز أنه لا يعيب الشاعر أن يمارس مهنة أخرى يكتسب منها رزقه طالما أنها تتبح له وقت الفراغ الملازم لمارسة هوايته المحبة . فعلاقة الفنان الهاوى بعمله هي علاقة حب خالصة بينا ينظر المحترف إلى إنتاجه الفنى في ظل اعتبارات متعددة بعضها لا يمت إلى الفن بصلة .

ولد والاس ستيفنز فى بنسيلفانيا ، تلنى تعليمه فى مدرسة الحقوق التابعة لجامعة هارفارد أولا ثم جامعة نيويورك . مارس مهنة المحاماة بالفعل ، وشغل وظيفة نائب رئيس إحدى شركات التأمين الكبرى . ظل حريصا على ممارسة مهنته بيئا استمر فى قرض الشعر حنى حاز جائزة بولينزر عام ١٩٥٥ أى فى نفس العام الذى شهد وفاته فى هارتفورد بولاية كونيتيكت . فاز بالجائزة بعد صدور ديوانه الشعرى الكامل عام ١٩٥٤ والذى جمع فيه قصائده الني اشتهر بها ابتداء من قصائد ديوان « انتناغم » ١٩٢٣ حتى ديوان « أطياف الخريف » - ١٩٥٠ . كانت حصيلته الشعرية عبارة عن ستة دواوين غير قصائده ومقالاته وعاولاته المسرحية التى نشرت عام ١٩٥٧ بعد وفاته بعنوان « ما بعد الرحيل » .

اشنهر ستيفنز بين شعراء أمريكا بقدرته الفائقة على تحويل الأفكار الجافة ، والقوائب الصماء ، والمنعنق الصارم إلى مضمون شعرى من الطراز الأول ، ويحمل في طياته كل انفعالات الوجدان وتناقضات النفس البشرية . كان ابتكار ستيفنز أساسا في مجال المضمون واستخدام اللغة ، لكنه النزم إلى حد كبير بالأشكال والأوزان الشائعة للقصيدة . كانت اهتماماته الفلسفية معاصرة للثورة التشكيلية أو الإيماجية التي أحدثها الشعراء من أمثال إزرا باوند وت . س إليوت وإيمي لويل وبدأت قبل الحرب العالمية الأولى . وهي الثورة التي قالت : إن الشاعر يتكلم بالصورة وليس من خلال الكلمة . لكن لم يتأثر شعر ستيفنز إلى حد كبير بهذه الثورة لميله إلى استخدام الإمكانات الوجودة فعلا للقصيدة . كان يعتقد أنها قادرة على استيعاب كل أفكار وأحاسيس الشاعر مها كانت جديدة أو غريبة .

تراوح المضمون الشعرى عند ستيفنز بين إحياء مواقف التاريخ واستلهام روح العصر. لكنه كان يختلف عن إليوت وباوند فى أنه كان يجهد نفسه فى البحث عن إجابات وحلول لقضايا الإنسان المعاصر. وطبقا لمعايير النقد الحديث فهذه ليست مهمة الشاعر التي تقتصر على بلورة رؤيته تجاه الكون والعالم والأحياء. ويبدو أن اهتمامه الأساسي بالمضمون الفكرى لشعره ، أدى به إلى التوغل فى قضايا قد تكون من اختصاص الفيلسوف أو المفكر الاجتماعي . ولو أنه اهتم بالقضايا الفنية المرتبطة بالابتكار في مجال الشكل لما أجهد نفسه فى البحث على الإجابات والحلول .

#### استخدامات اللغة الشعرية :

اعتبر ستيفنز اللغة الشعرية المادة التي يجب على كل شاعر أن يصوغها طبقا لنوعيات المضامين التي يتناولها بالمعالجة الشعرية . تميز استخدام ستيفنز للغة الشعر باللجوء إلى المبالغة البلاغية ، والإغراب التعبيرى برغم أنه اعتمد على الألفاظ والتعبيرات التي يستخدمها الناس في حياتهم اليومية . ولعل الإضافة الحقيقية لستيفنز في روح الكوميديا التي يدبجها في قصائده مضافا إليها خلفية ثقافية عريضة تنأى بها عن مجالات الشعر الشعبى وأول شيء بلاحظه القارئ في قصائد ستيفنز أنه يرتب الكلمات بنظام معين خاص به . وهذه سمة الشعراء الكبار الذين تتحول اللغة العادية إلى لغة جديدة كل الجدة بين أيديهم . لم يكن ستيفنز من الشعراء الذين يسلسون القياد لعقلهم الباطن بل كان واعيا ومدركا تماما لاستخدامات كل الأدوات الشعرية وبالذات في مجال اللغة العادية أكثر منها في مجال الوزن والقافية . وقد لبست قصائده كل أثواب الجدة والحداثة بسبب اعتاده على اللغة العادية المعاصرة وتجنبه لكل التعبيرات والقوالب التقييدية التي غالبا ما تسلب القصيدة روحها ونبضها .

لم يلهث ستيفنز وراء التأنق اللفظى بل كثيرا ما تعمد أن يصدم القارئ بعناوين وجمل مثل: « الضفادع تأكل الفراشات. الحيات تنتهم الضفادع. الحنازير تزدرد الحيات. البشر يبتلعون الحنازير « وفي عناوين أخرى مثل: « شبحان في ليلة بنفسجية خصبة » ، و « زخارف وردية لأشجار الموز » و « إمبراطور الآيس كريم » و « نظارة عمى » ، وجمل أخرى من هذا النوع الغريب كما نجد في افتتاحية قصيدة « الترنيمة المتأخرة من سفح الجبل » والتي يقول فيها :

هأيتها السيدة، فلتكشفى عن رأسك، ولتقذف بغطائها فالنجوم تسطع علىجين الكون غير الموجود!!.».

لعل الترجمة العربية لهذين البيتين لا تبين مدى الإغراب الذى يلجأ إليه ستيفنز فى تركيبه الشاذ للجمل للدرجة أن القارئ يعجز فى بعض الأحيان عن إدراك المعنى الذى يقصده الشاعر. وقد يؤدى هذا الإغراب إلى مواقف كوميدية يهدف إليها ستيفنز من خلال التناقضات الني تجسد اللامعنى فى حياتنا وتبرز هذه المواقف إذا ما تمعنا فى الأسلوب الذى يرتب به ستيفنز ألفاظه ، و بدون هذا التمعن الواعي تبدو قصائده فى منتهى السطحية بل والسخافة . من هنا كانت شعبيته بين المتففين أكثر منها بين الجمهور العادى الذى لا يملك الوقت أو الصبر لكى يستخرج ما بين السطور والألفاظ . لكن الإغراب ليس السمة الوحيدة المعيزة لشعر ستيفنز لأنه يعتمد على مزج العادى بالشاف ، والمتافع بالجمهول ، والمتوقع بغير المتوقع .

يبدو أن ستيفنز تأثر بالمدرسة الشعرية التي تزعمها إليوت وباوند من خبث الاعتاد على التلميح دون التصريح ، والتجسيد دون التجريد ، والمعادل الموضوعي دون التعبير المباشر . فلا نجد فكرة واحدة محددة بأسلوب مباشر في قصائده . وكما يقول في إحدى قصائده فإنه توجد ثلاث عشرة زاوية للنظر منها إلى طائر البلبل . وقد ضمن ستيفنز اتجاهاته النقدية في قصائده التي تدور حول منهج تأليف القصيدة واستخداماتها المتعددة كما نجد في قصيدة : « الإنسان يحمل الشيء « التي تبدأ كالآتي :

ه لابد أن تقاوم القصيدة ذكاء الإنسان

ولا تستسم له إلا بعد إثبات تجاحها ...

وتنتهي القصيدة بقول ستيفنز:

ه لابد أن نحمل أفكارنا على كاهلنا طوال الليل

حنى يبزغ الفجر وتبدو كل الأشياء

ناصعة في وضع النهار البارد ، . .

فى كثير من قصائده يصف ستيفنز تجربة الشاعر الني يمر بها ويعانى منها على أمل أن يصل إلى جوهر الأشياه في النهاية . فنجده يختم قصيدة ه الترنيمة المتأخرة من سفح الجبل ه بقوله : ه لقد اقترب منى ظل عالم خارجى لم نعسل إليه من قبل . كان قد جسد فى قصيدته - كما فى معظم قصائده - تجربة فناه الذات الإنسانية فى الذات الكونية ، وكيف يجد الإنسان ذاته بالتخلص منها . كانت هذه النزعة الصوفية سببا فى الغموض الذى يخيم على الكونية ، فالأشياء تفقد فصائصها المميزة والمتعارف عليها مما يحتم على القارئ أن يشحد تفكيره لكى يكتشف لها الحنصائص التي تتمشى مع طبيعة القصيدة , فالخصائص التقليدية خصائص نسبية تتغير مفاهيمها من فرد لآخر ، أما خصائص الأشياء داخل القصيدة فطلقة ولذلك تتميز بالغموض والشمول شأنها فى ذلك شأن كل المطلقة الميتافيزيقية فى حياتنا . يعتقد ستيفنز أنه بوصول القارئ إلى هذه الحصائص المطلقة ، فإنه يصل إلى جوهر الأشياء . فالشعر عنده ليس مجرد موسيقى تتغنى بعواطف اتشاعر الذائية بل جوهر القصيدة وبالتالى إلى جوهر الأشياء . فالشعر عنده ليس مجرد موسيقى تتغنى بعواطف اتشاعر الذائية بل تجسد هروب الشاعر من ذاته كها يقول فى القصيدة التالية :

ه نحن لا نتكلم عن ذواتنا في القصائد

فدواتنا لا تخرج عن نطاق المفردات والمقاطع

أما القصائد فتنبع من الكلام الذي لا تقوله ذواتنا ه .

يبحث ستيفنز عن تجسيد للكون بأكمله من خلال طاقة الخيال والتخيل الكامنة عندالشاعر، لكن المعضلة التي تواجه الشاعر أن الكون غير قابل للتجسيد المطلق بسبب تغيره المستمر الذي يحيط كل الأشياء بالغموض، ويلفها بالضباب. ومع ذلك فهذا الكون النسبي المادى قادر على التسبيح بقدرة الخالق المطلقة. ولا عجب في هذا فقد تعود الإنسان على إدراك المطلق من خلال النسبي، والمستمر من خلال المؤقت، والحالد من خلال الفافي. يستشهد ستيفنز في إحدى قصائده بالطقوس المسيحية التي تجعل من سر تناول جسد المسيح ودمه في الكنيسة طريقا إلى الاتحاد مع الذات العليا الأزلية والأبدية. فيقول:

وإنه ليس مخمر ذلك الذي نشربه!!

وإنه ليس بخبر ذلك الذي نأكله ! ! . .

لكنها اتحاد مع ذات المسيح ، وفناء فى الذات العليا وهروب من قيود العالم المادى فى الوقت نفسه . فحياة الروح على هذه الأرض المادية الفائية معادلة مستحيلة التحقيق بصفة مستمرة ، وعلى الإنسان أن ينطلق دائما من إسار المادة إلى عالم الروح واضعا فى اعتباره أنه لكى يدرك الروح لابد وأن يمر بالمادة أولا . يعد هذا المضمون القلسفى النغمة الأساس التى ترددت فى معظم دواوين وأشعار ستيفنز كما نجد فى « التناغم » ١٩٣٣ ، و « ألرجل ذو القيئارة الزرقاء » ١٩٣٧ ، و « أجزاء من عالم آخر » ١٩٤٧ ، و « الانتقال إلى الصيف » ١٩٤٧ ، و « أطياف الحزيف » ١٩٥٠ . وقد عبر عن فكرة المادة والروح نفسها فى كتاب جمع فيه مقالاته عام ١٩٥٩ بعنوان « الملاك الضرورى » .

# المضمون الفلسق :

كان هذا المضمون الفلسنى فى شعر ستيفنز يشكل مادة صعبة الهضم بالنسبة للقارئ العادى ، بحكم أنه يحتمل تفسيرات متعددة ومعقدة وغامضة . لكن يقول النقاد : إنه لو توافر القارئ على قراءة الأعال الكاملة لستيفنز فسيمكنه إدراك كل الرموز والظلال ، لأنه سيتوغل فى عالمه ، وسيفهم كل المفاتيح المؤدية إلى الاستيعاب الصحيح . فعلى الرغم من الاستخدامات الغريبة للغة ، والصور الشعرية المغرقة فى الإغراب والخيال ، فإن تحرر قصائد ستيفنز من المنطق الصارم للأشياء التقليدية سيمكن القارئ من اكتشاف المعنى الشامل لأشعاره ، وهو معنى تقليدى وشائع إلى حد بعيد . ومنى استوعب القارئ هذا المعنى فسيفك كل الرموز المرتبطة بالاستعادات والشبيهات والصور ، عندئذ سيصبح ستيفنز أكثر سلاسة وسهولة من شعراء آخرين مثل الرئيطة بالاستعادات والشبيهات والصور ، عندئذ سيصبح ستيفنز أكثر سلاسة وسهولة من شعراء آخرين مثل المنادة ، وفي هذه الفكرة تكن طبيعة الرئيسي والمضمون المفضل لديه يتمثلان في أسبقية الحيال الخلاق على المادة ، وفي هذه الفكرة تكن طبيعة الشعر والرمز ، كما تكن طبيعة الوجود طبقا للمفهوم المسيحى : وفي البدء كانت الكلمه » .

يعتقد ستفنز أنه إذا أدرك الإنسان أبعاد هذه المقولة ، فإنه سيعرف هدفه فى الحياة المادية ذاتها والطريق المؤدى إليه . فى قصيدة ، كوب الماء ، من ديوان ، أجزاء من عالم آخر ، يصف ستيفنز جوهر عملية الإدراك الذى لا ينفصل أبدا عن الخيال فيقول :

ه هنا في المركز تقف الكوب

بيها الضياء يخترق كالأسد ليشرب قلبها

في تلك اللحظة تتحول الكوب إلى بركة تحتوى الكون

وتبدو عيناه ومخالبه حمراء صاخبة بالحياة

عندما يبلل الضياء الزبد حول فكيه

وتدور الأعشاب دورات الحياة في المياه ٪ .

يريد ستيفتر بهذا أن يؤكد أن خيال الشاعر قادر على إدراك الكون كله من خلال أصغر الموجودات ومع ذلك فالصور والرموز معقدة وغامضة لدرجة يعجز معها القارئ العادى أن يصل إلى درجة معقولة من الفهم والتذوق. فالشاعر لايحدد شيئا على الإطلاق لأنه يعتقد أن الطاقة الكامنة فى الرموز قادرة على إدخالنا فى عالمه الخيالى ومعايشة صوره، وبالتالى يمكننا الوصول إلى كنه الأفكار الواردة فى شعره، والني تقترب كثيرا من مفهوم الفيلسوف الأمريكي إبمرسون للطبيعة. فالطبيعة هى مصدر الخير والحق والجال عند إبمرسون، والإنسان يستطيع أن يجد خلاصه بين أحضانها. فالخالق يتكلم من خلالها إلى الإنسان وهي أسمى وسائل التعبير والفن التي يمكن للفنان أن يستخدمها بلاحدود، إذ أنها ترمز إلى العلاقة المتبادلة بين الذات الإنسانية والذات العلبا. وعندما يجبها الإنسان بوجدانه وفكره فإن عقله يستطيع أن يصل إلى أعلى درجات الحدس واليقين. بهذا يتحد وعندما عبها الإنسان بوجدانه وفكره فإن عقله يستطيع أن يصل إلى أعلى درجات الحدس واليقين. بهذا يتحد الفكر مع المادة ويتحولان إلى جسم عضوى من خلال لفة الرمز التي يستخدمها الشعر. وعلى الرغم من الشكر مع المادة ويتحولان إلى جسم عضوى من خلال لفة الرمز التي يستخدمها الشعرى يعد رومانسيا بمعنى الكلمة المتخذام ستيفنز للرمز والذي ينتمي إلى أسلوب القرن العشرين ، فإن خياله الشعرى يعد رومانسيا بمعنى الكلمة ولايختلف عن الاتجاهات التي ميزت أشعار وردزورث وكولريدج.

فى قصيدة و فكرة من نظام الكون ، يصف ستيفنز كيف سار ذات مساء على ساحل البحر ، وكيف استمع إلى غناء امرأة يعلو على صوت الأمواج . وتتحول القصيدة إلى تفسير للأغنية التى تشكل معظم الخصائص المميزة لشعر كولريدج . تقول القصيدة :

اكان صوتها أصداء رددت أقوى نغات السماء

تلاشى الصوت تاركا للزمن الوحدة والعزلة

كان الغناء هو البناء الذي جسد العالم

وكلما صدحت بالغناء ردد البحر الأصداء

مُ تدفق بين طيات الأصداء

وأصبح من المستحيل التفريق بين المرأة والبحر

عندما رأيناها تسير مسرعة على الأمواج

عرفنا أنها لاتشمى إلى أفواج البشر فبينها كان مصنوعا من مادة الغناء تلك المادة التي لاتعرف الفناء».

يذكرنا الموقف والمضمون بقصيدة وردزورث و الحاصد الوحيد » على الرغم من أن المهج الشعرى لستيفنز أكثر تعقيدا من البساطة التي تجدها عند وردزورث . فالخيال قوة تشكينية وليس للشاعر تجربة سوى الحيال كي يعيش فيها ، فهو المدخل الحقيق والوحيد للحياة ، بل إنه الحياة نفسها لأنها تتبعه دائما . يؤمن ستيفنز بأن الحيال والمادة هو الطاقة الوحيدة القادرة على تغيير الشكل المادى للعالم ، ويجب الايحدث أى انفصام بين الحيال والمادة وإلاتحولت المادة إلى كيان أصم لامعنى له ، لأنه بدون الحيال يتحول الإنسان إلى أدفى مرتبة في المحلوقات . ووحدة الوجود لاتتأتى إلامن الإيمان بأنه ليس هناك فرقا بين مايعتبره البشر مها . ومايظنونه غيرذلك ، فكل الموجودات تتناسب لكي تصب في تيار الكون الأزلى . هذا الاتجاه واضع في قصيدة ستيفنز و رجل مستودع القامة » من ديوان و أجزاء من عالم آخر » ، والتي يجسد فيها الشاعر وحدة الوجود من صور الأشياء التي يلقي بها الناس في مستودع القامة :

المستودع القامة زاخر بالصور تمر المطبعة تمر الأيام مثل صفحات الجرائد من المطبعة وباقات الورق وباقات الورق وأيضا الشمس والقمر بجوار قصائد حارس الباب ملقاة على علبة كمثرى من الصفيح والصدأ تدس القطة أنفها في الحقيبة الورقية في الكورسية . في الصندوق وبجوارها تنشر أوراق الشاي من أقاصي الأرض» .

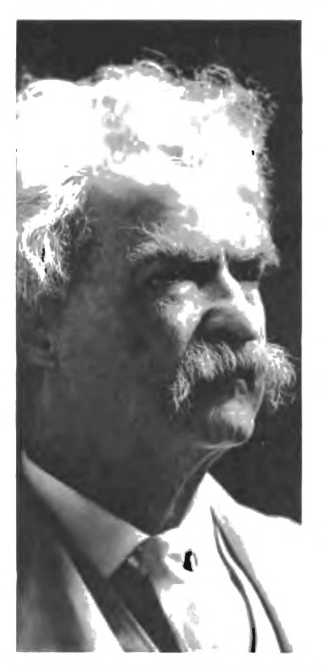
أما الرجل الذي يجلس على حافة مستودع القامة ويتأمل هذه الصور المتتابعة . فيذكرنا بالرجل الأجوف في قصيدة ت . س . إليوت الشهيرة . فهو كرجل تقليدى ضيق الأفق لايرى أى معنى لهذه الصور . فقد ورث عن مجتمعه من القوائب الفكرية الجاهزة مايغنيه عن إعال فكره . لقد فقد القدرة على الخيال برغم أشعة الشمس والقمر التي تتتابع على القامة وتضيف إليها من المعانى وظلالها مايوحي بكثير من الأفكار الجديدة . وفي الوقت نفسه يمكن أن يجسد مستودع القامة المجتمع التقليدى الزاخر بالصور الميتة والنظم العفنة . لكن بمجرد أن يستخدم الرجل القابع على حافة المستودع خياله سندب الحياة في هذه الصور وتتحول إلى كيان جديد تماما . هكذا تتتابع الصور وتتصارع وتتناقض في قصائد ستيفنز ، ولكن كل الجزئيات تنصهر أخيرا في بوتقة الخيال كا نجد في قصيدة « المفاجأة الأخيرة للعاشق الحني ه التي لا تنفصل فيها الشمعة عن الظلام ، فلولا ضياء الشمعة ماعرفنا الظلام ماعرفنا الضياء . كذلك لا تنفصل الذات الإنسانية عن الذات العليا أبدا . هذا ماعرفنا بقضيدة الشاع الأمريكي وونت ويتان « أغنية نفسي » ويبدو أنه فرض ظله على كل الشعراء الأمريكين

فها يختص بهذا الوجد الصوفى المؤمن بوحدة الوجود التي نجدها واضحة فى قصيدة ستيفنز و مداخل إلى كل ماهر. ممكن ه .

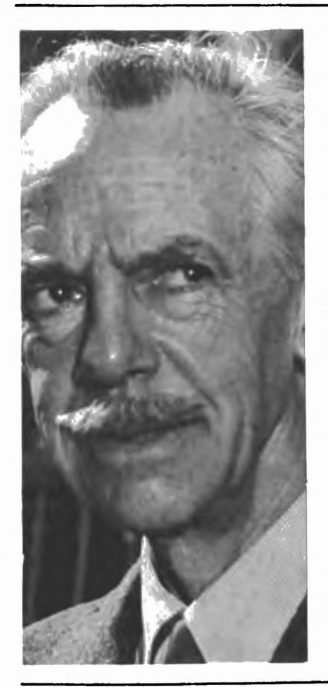
لعل قصيدة و ملاحظات على الحيال الأسمى » تمثل فلسفة ستبفنز بصفة عامة ، فالحيال الأسمى هنا هو الحقيقة العليا التي يقدر الشعر فقط على تقديمها كما هي إلى الإنسان . فالقصيدة تؤكد أن الشعر يجدد الحياة ويعيد صياغتها ، وأن الفكرة الأولى التي نبعت منها كل أفكار الإنسان لاتوجد إلافي الشعر الذي قد يحتوى في قصيدة واحدة من عدة سطور بداية العالم ونهايته . لكن إصرار ستيفنز على إبراز هذه الفكرة في معظم قصائده أصابها بكثير من الرتابة والتكرار وخاصة عندما نقرأ قصائده تباعا . لكن الفكرة في حد ذاتها رائمة وخصبة بدليل أنها ساعدته على تقديم بعض القصائد التي تعد من أروع ماعرفه الشعر الأمريكي المعاصر مثل قصيدته المبكرة «صباح الأحد» .

لكن بحرور الوقت وتتابع القصائد تكررت الفكرة. حاول الشاعر تفادى هذا التكرار بالتلاعب بأدوات البلاغة اللفظية حتى يبهر القارئ، وكانت النتيجة على عكس مايتمنى، فقد أصيبت قصائده بالغموض بالإضافة إلى الرتابة ومع ذلك يعتبر النقاد والاس ستيفنز من أعظم شعراء أمريكا الذين يأتون مباشرة بعد إليوت وباوند وربحا فروست. فلابوجد منافسون حقيقيون له . وبعد أن اتهم فى العشرينيات بالحذلقة الشعرية ، اعترف به فى الأربعينيات كشاعر له مضمون فلسفى عميق ومتعدد الأبعاد بينا شهدت الخمسينيات مقالاته ودراساته النقدية والجالية فى الصحف والمجلات . وعلى الرغم من أن قيمة ستيفنز كشاعر فوق كل جدل ، فإنه مازال فى حاجة إلى تقييم موضوعى حقينى ، وخاصة أن النقد الحديث لم يعتن العناية الواجبة بإنجازاته الشعرية القيمة .

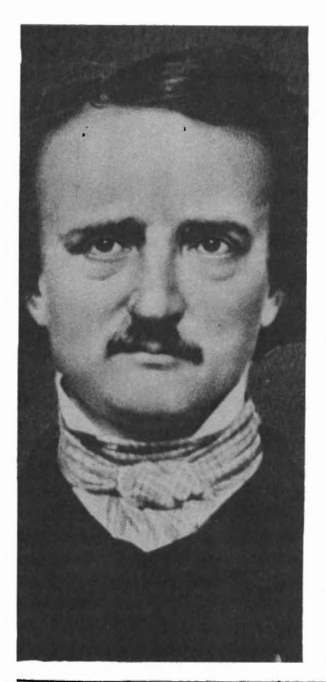
# صور مختارة لأدباء الموسوعة



۲۹ – مارك توبن



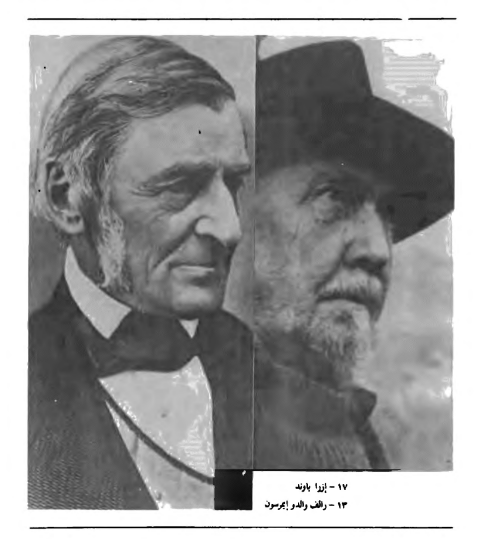
١٠ - بوچين أونيل



۲۲ – إدجار آلان بو



٥٥ - جون ستاينېك





۵۶ – جبر ترود ستاین



٤٧ – فيليب روث



١٢ – رالف إيليسون



۳۸ – هنری جیمس



10 – دورونی بارکو



۳۱ - هبري دهيد تورو



۱ – بول ط



وح - شدهور حرابزد



٥ - ت . س . إليون







۲۸ - سنیفن



٧٤ - جيمس بولدوين



# أدباء الموسوعة الجزء الأول

| صعحة |                    |                                         |                                       |
|------|--------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| 4    | Introduction       |                                         | <ul> <li>منهج الموسوعة</li> </ul>     |
| ١٥   | Agee. James        | (1400-14.4)                             | ۱ – آجي – جيمس .                      |
| ۱۸   | Albee, Edward      | (····- 197A)                            | ۲ – آلبی – إدوارد                     |
| 4 £  | Algren, Nelson     | ( 14.4)                                 | ٣ – آلجرين – نلسون .                  |
| ۲v   | Alcott, Louisa     | ( 1444 - 1444 )                         | <ul><li>٤ – آلكوت – لويزا .</li></ul> |
| ۳.   | Eliot, T.S.        | ( ۱۹٦٥ – ۱۸۸۸ )                         | <b>ه</b> – إليوت – ت <sub>م</sub> س . |
| **   | Anderson, Robert   | (····-141V)                             | ۹ – آندرسون – روبرت                   |
| ٤٢   | Anderson, Sherwood | ( PVA ! - 13P1 )                        | ٧ - أندرسون - شير و ود                |
| ٤٦   | Anderson, Maxwell  | ( MAN - POP)                            | ۸ – أندرسون – ماكسويل                 |
| ••   | Odets, Clifford    | (1477 - 14.7)                           | ۹ – أوديتس – كليفورد                  |
| ٥٦   | O'Neill, Eugene    | ( 1907 - 1444 )                         | ١٠ – أونيل – يوجين .                  |
| 78   | Aiken, Conrad      | ( ۱۸۸۹ )                                | ۱۱ - أيكن -كونراد .                   |
| 77   | Ellison, Ralph     | ( • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <b>۱۲</b> – إيليسون – رال <b>ف</b> .  |
| 11   | Emerson, R.W.      | ( 1447 - 14.47 )                        | ١٣ - إيمرسون رالف والدو               |
| ٧٤   | Inge, William      | ( · · · · - 1417)                       | ۱۶ - إينج - وليام                     |
| ۸٠   | Parker, Dorothy    | ( 1474 - 1447 )                         | ۱۵ - بارکر - دوروثی .                 |
| ۸۳   | Barry, Philip      | ( 1989 - 1897 )                         | ۱۹ – باری – فیلیب                     |
| ۸٦   | Pound, Ezra        | ( 1947 - 1440 )                         | ۱۷ – باوند – إزرا                     |
| 44   | Bradbury, Ray      | ( 1971)                                 | ۱۸ – براد بیری – رای .                |
| 90   | Brooks, Cleanth    | ( 19.7)                                 | ۱۹ – بروکس – کلیانث                   |
| ١    | Buck, Pearl        | ( 1947 - 1497 )                         | ۲۰ – بك – بيرل                        |
| 1.7  | Belasco, David     | (1971 - 1404)                           | ۲۱ – بلاسکو– دیفید .                  |
| 1.4  | Poe, Edgar Allan   | ( 1484 - 1444 )                         | ۲۲ – يو – إدجار آلان.                 |
| 117  | Porter, K.A.       | ····- ۱۸۹·)                             | ۲۳ – بورتر –کاثرین آن                 |

#### صفحة

| 171 | Baldwin, James    | ( **** - 1478)     | ۲۶ - بولدوین - جیمس            |
|-----|-------------------|--------------------|--------------------------------|
| 177 | Purdy, James      | ( *** - 1477)      | ۲۵ – بیردی – جیمس .            |
| 174 | Bellamy, Edward   | ( \A¶A - \Ao+ )    | ۲۲ - بیلامی – إدوارد .         |
| 144 | Bellow, Saul      | ( •••• - 1410 )    | ۲۷ – بیلو– صول                 |
| 150 | Benét, S.V.       | ( 1414 - 1444 )    | ۲۸ – بینیه – ستیفن فنسنت       |
| 11. | Twain, Mark       | ( 141 1740)        | ۲۹ – توین – مارك               |
| ١٤٧ | Tate. Allen       | ( **** - \^44 )    | . ۳۰ – نیت – آلن               |
| 107 | Thorcau, H.D.     | ( YAAY - YAAY )    | ۳۱ – ثورو – هنری دیفید         |
| 104 | Thurber, James    | : 1971 - 1698)     | ۳۲ – ثیر بر – جیمس .           |
| 17. | Garland, Hamlin   | ( 148 - 147 )      | ۳۳ – جارلاند – هاملین          |
| 171 | Jarrell, Randall  | ( 1970 - 1918 )    | ۳۶ – جاريل – راندل .           |
| 177 | Green. Paul       | 1 **** 1442)       | ۳۵ – جرین – بول                |
| 14. | Glasgow, Eilen    | ( 1410 - 1AVE)     | ٣٦ – جلاسجو – إلين             |
| ١٧٣ | Jeffers, Robinson | ( 1977 - 1AAV )    | ۳۷ – جيفرز – روبنسون           |
| 177 | James, Henry      | ( 1417 1/127 )     | ۳۸ – جیمس – هنری               |
| ۱۸٦ | Dreiser, Theodore | ( 1480 - 1441 )    | ۳۹ – درايزر – ئيودور .         |
| 111 | Dos Passos, John  | ( 1471 1747 )      | ۰ ٤ دوس باسوس جون              |
| 140 | Doolittle, Hilda  | ( 1471 – 1447 )    | ٤١ دوليتل – هيلدا              |
| 144 | Dickinson, Emily  | ( 1887 - 188°)     | ٤١ – ديكتسون –إميلي .          |
| 3.7 | Ransom, J.C.      | ( •••• – ۱۸۸۸ )    | ٤٢ – رانسم – جون کر و          |
| 411 | Wright, Richard   | ( \47• \4•A )      | ٤٤ - رايت - ريتشارد .          |
| *1* | Rice, Elmer       | ( 1477 - 1447 )    | <b>ء ۽</b> – رايس – إلمر     . |
| 714 | Robinson, E.A.    | ( 1970 - 1879 )    | ٤٦ – رو بنسون – إدوين آرلنجتون |
| 471 | Roth, Philip      | (····- 1977)       | ٤١ – روث – فيليب               |
| **  | Roethke, Theodore | (1477-14.4)        | ۴۸ روثکه ثیودور .              |
| *** | Saroyan, Wi'liam  | (····~ 14·A)       | ۶۹ – سارویان – ولیام           |
| 777 | Savinger, J.D.    | ( · · · · - 1414 ) | ٥٠ - سالينجر – ج . د .         |
| 711 | Santayana, George | ( 1701 - 1011 )    | ٥١ – سانتيانا – جورج.          |
| Yii | Sandburg, Carl    | ( 1474 - 1444 )    | ۰۲ – ساندبر ج –کارل            |
|     |                   |                    | <b>~</b>                       |

### صفحة

```
Yo. Styron, William

 ۳۵ – ستایرون – ولیام .

                         ( ... - 1970 )

 ۵٤ – ستاین – جیرنر ود.

                         ( 1417 - 1AVE)
707
      Stein, Gertrude

 ٥٥ – ستاينبك – جون .

      Steinbeck, John
                         ( 147A - 14.Y )
177
                                                   ٥٦ - ستو - هاربيت بينشر .
                         (11\Lambda 1 - 1\Lambda 11)
      Stowe, H.B.
Y 7 A
                                                   ٧٥ - ستيفنز - والاس .
      Stevens, Wallace
                          1900 - 1049)
777
                                              ه صور مختارة لأدباء الجزء الأول
TVA
```

# موسوعة أدباء أمريكا

