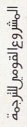
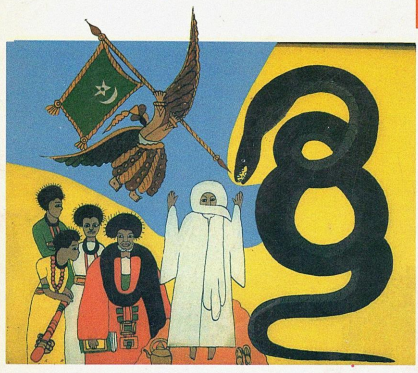
# الوقنية والاسلام









كى بما وهو پاند كار زجمه وعلق عليه وحققه على مراجعه العربية رام فرو لا وبالبع

طبعتة ثانيتة منقحة

30

## المشروع القومى للترجمة



تاريخ الإمبراطوريات الزنجية فى غرب إفريقية طبعة ثانية منقحة

تا'ليف : ك. مادهو يانيكار

ترجمه وعلق عليه وحققه على مصادره العربية

أحمد فؤاد بلبع



#### المتن ترجمة لكتاب:

#### THE SERPENT AND THE CRESCENT

A History of the Negro Empires of Western Africa

#### K. MADHU PANIKAR

#### **Asia Publishing House**

Bombay . Calcutta . New Delhi . Madras

London . New Yourk

# وفجز ولأول

# تصدير الطبعة الثانية

مؤلف متن هذا الكتاب المؤرخ والسياسي ورجل الدولة الهندي سردار كاقالام مادهاقا پانيكار ( ١٨٩٥ – ١٩٦٣ ) . ولد بولاية ملبار ( كيرالا حاليا ) بالهند . وتلقى تعليمه في الكلية المسيحية بولاية مدراس الهندية ، ثم في كلية « كريست تشرش » في أكسفورد بانجلترا ، حيث التحق بقسم التاريخ الحديث . كما تعلم القانون بقصد مزاولة المحاماة ، وقام بالتدريس في جامعتي أليجار وكلكتا بالهند ، ثم تحوّل إلى الاشتغال بالصحافة رئيساً لتحرير جريدة هنوستان تيمس في عام ١٩٢٩ .

دخل مجال الحياة السياسية في خدمة أمراء الهند، وأصبح سكرتيراً لرئيس الأمراء، وشغل أيضاً منصب وزير خارجية ولاية باتيالا، ثم وزير خارجية ولاية باتيالا، ثم وزير خارجية ولاية بيكانر، فمنصب رئيس وزرائها ( ١٩٤٧ – ١٩٤٧). وبعد استقلال الهند عين سفيراً لبلاده في الصين ( ١٩٤٨ – ١٩٥٧)، ثم سفيراً لها في مصر ( ١٩٥٧ – ١٩٥٧)، وسفيراً لها في فرنسا ( ١٩٥١ – ١٩٥٩). كما عين بلجنة إعادة تنظيم الولايات الهندية . وفي الأعوام الأخيرة من حياته عاد إلى الحياة الجامعية ، وكان آخر منصب له عند وفاته في ١٠ ديسمبر ١٩٥٨ هو نائب رئيس جامعة ميزور.

ويعتبر پانيكار أحد الباحثين الثقة في علاقات أوروبا بآسيا وإفريقية في مرحلة الاستعمار والتوسع الاستعماري منذ بداية الكشوف الجغرافية - ومن أشهر كتبه في هذا المجال Asia and Western Dominance الذي صدرت له ترجمة عربية في القاهرة في عام ١٩٦٢ تحت عنوان : آسيا والسيطرة الغربية ، وهو كتاب بالغ الأهمية ، ويتبين منه إلمامه ، إلى جانب اللغتين الإنجليزية والفرنسية ، باللغة البرتغالية التي يبدو أنه درسها لتيسر له الاطلاع على وثائق المستكشفين البرتغاليين الذين كان لهم دور رائد في حركة استكشاف آسيا وإفريقية .

ولپانيكار أيضاً دراسات وكتب متنوعة فى الأدب والمسرح والتاريخ والسياسة ، وبخاصة فى تاريخ القومية والولايات الهندية ، وأثر البرتغاليين والهولنديين فى ولاية ملبار . وقد أصدر فى عام ١٩٥٥ كتابه الشهير In Two Chinas الذى عبر فيه عن تعاطفه مع الصين التى يقول عنها إنه أمضى فيها أحلى سنى حياته الدبلوماسية . كما كان پانيكار أحد المعدين الثلاثة للمجلد السادس والأخير «القرن العشرين » من موسوعة تاريخ البشرية التى أصدرتها منظمة اليونسكو .

أما كتابه The Serpent and the Crescent ، الذى أضع بين يدى القراء ترجمة عربية لنصه ، إلى جانب تعليقاتى عليه وتحقيقاتى له على جميع مصادره العربية ، فقد صدر عن دار النشر الهندية " Asia Publishing House " ، فى عام ١٩٦٢ ، أى في العام الذي توفي فيه ، ويبعو أنه آخر أعماله .

وقد استند پانيكار في إعداد هذا الكتاب إلى بعض المصادر الأجنبية ، إنجليزية وفرنسية ، ولكن مصادره الأساسية في أغلب أجزاء الكتاب مصادر عربية وإسلامية قديمة ، وهو بطبيعة الحال قد نقل عن الترجمات الأجنبية لهذه المصادر ، سواء أكانت إنجليزية أم فرنسية ، وهي ترجمات مستكملة ومتوفرة في الخارج في جميع المكتبات ومراكز البحث العلمي الهامة ، ومن اليسير الرجوع إليها . ولم يكن مقبولاً بئية حال لدى ترجمة عمل بهذه الخصوصية والأهمية أن يُكتفى فيه بمجرد النقل المباشر المتعجل إلى العربية ، فالمؤلف أورد الافاً من أسماء الأشخاص والأماكن والأحداث ، ومئات من الفقرات الكاملة ، وهذه أخذها جميعا من ترجمات أجنبية لمراجع عربية قديمة . ولذلك فإن ردها إلى العربية بالترجمة المباشرة يعد تشويهاً للكتاب ، وانتقاصاً خطيراً من قيمته ، وإخلالاً بطلارة النصوص القديمة ودقتها .

لذلك كان لزاماً أن يكتب كل اسم لعلم أو مكان أو حدث كما ورد فى مصدره الأصلى ، مصدره الأصلى ، وأن تنقل كل فقرة مصدرها عربى من منطوقها الأصلى . ولما كان الكتاب قد خلا تماماً من الحواشى وقوائم المصادر والمراجع ، فإنه يكون غنيًا عن البيان أن جميع الحواشى بذيل صفحات الكتاب ، التى تزيد

على أأف حاشية ، هى جهد شخصى قمت به ومسؤولية شخصية أتحمل تبعاتها . والحقيقة أنه كان جهداً مضنياً للغاية استغرق سنوات ، واقتضى الرجوع إلى عشرات المراجع التاريخية والجغرافية العربية القديمة والتنقيب فيها ، بل وقراءة بعضها بالكامل ، توصلاً إلى اسم أو فقرة ، أو توثيقا لحادثة .

وكانت النية متجهة في الأصل إلى أن يكون العنوان الرئيسي للكتاب ترجمة حرفية لصيغته بالإنجليزية ، أى الثعبان والهلال . ولكن عنواناً عربياً بهذه الصيغة قد يجعل من المتعذر على القارئ العربي للوهلة الأولى فهم مقصد الكتاب ؛ لـذلك آثرت استخدام عنوان أكثر دلالة على مقصده هو الوثينة والإسلام ، حتى وإن كان العنوان الفرعى للكتاب ( تاريخ الإمبراطوريات الزنجية في غرب إفريقية ) يفي ببعض الغرض .

ومن أجل مزيد من الإيضاح لما قصد إليه المؤلف من العنوان الرئيسى ( الثعبان والهلال ) أشير إلى أن « الثعبان » يكاد أن يكون قاسماً مشتركاً في غالبية الديانات الوثنية الإفريقية . فالإفريقيون تنتشر بينهم فكرة أن أرواح الأسلاف تسكن الحيوان : من ذلك الزولو الذين يقولون بأن أرواح الأسلاف تسكن الأفاعي ، ولذا فهم لايقتلونها ؛ والماساي يرون الرأى نفسه ، ولكنهم يحددون أفعى معينة لكل قبيلة ؛ وعند البارى ثعبان أخضر خالٍ من السم تتمثل فيه روح النجون الأرضى وأرواح السلف .

وفى بلاد الهوسا عندما وصل الرحالة المجهد باياچيدا إلى إحدى القرى كان يريد جرعة ماء ، فقيل له إنه لا أمل فى الحصول على الماء لأن الثعبان الذى يحرس البئر لايسمح باستخراج الماء إلا مرتين فى الأسبوع ، عندئذ طلب باياچيدا دلواً ، وجذب الثعبان بعيداً وقتله . كذلك تنتشر بين قبائل إفريقية كثيرة فكرة الثعبان الضخم الذى يقوم على حراسة أبار المياه .

وأحب في هذه العجالة أن أبرز فكرة أولاها بانيكار جُلُّ اهتمامه وتناولها في كتابه في أكثر من وضع ومناسبة ، وتتمثل هذه الفكرة في

العقبتين الرئيسيتين اللتين كانتا ، في رأيه ، تقفان حجر عثره تحول دون أن يحقق الإسلام مزيدا من الانتشار في إفريقية ، وهما تجارة الرقيق واستخراج الذهب .

ذلك أن صيد البشر والاتجار فيهم كانا عماد الاقتصاد في الدول السودانية والإفريقية ، ومن بينها الدول الإسلامية التي قامت في غرب إفريقية ، وكانا يحققان لهذه الدول أرباحا تبلغ من الضخامة حدًا صرف أنظار حكامها عن تشجيع أي نشاط زراعي أو صناعي ، فقد كان الرقيق عصب صادراتها والسلعة الغالبة فيها ، ومن أثمان بيعهم كانت تسدد أثمان الجانب الأكبر من وارداتها ، وبخاصة الأسلحة اللازمة للحروب ببل إن الجزية كانت تدفع بالرقيق أكثر مما تدفع بالذهب ، كما أصبحوا العملة الشائعة في هذه الدول . فضلا عن أن الرقيق كانوا سلعة يسهل الحصول عليها . وفي داخل هذه الدول كانت توجد سوق كبيرة الرقيق بوصفهم من ضرورات الحياة ، فهم في الأعمال الشاقة كانوا يستخدمون بديلا عن حيوانات الجر والحمل والنقل التي كانت نادرة الوجود . وقد عُرفت بلاد حيوانات الجر والحمل والنقل التي كانت نادرة الوجود . وقد عُرفت بلاد السودان منذ أقدم العصور بأنها سوق الرقيق ، وكان الطريق من تشاد إلى طرابلس مارًا بكوار وفزان هو طريق الرقيق . ويقول پانيكار إن هذا الطريق الملطخ بالدماء لابد أن يذكّر المرء بما أحدثته تجارة الرقيق من تثير مدمر على حياة السودان الاقتصادية .

وهكذا فإن الدول الإسلامية في غرب إفريقية بتجارتها وجهازها الإدارى وأساليبها الإنتاجية القائمة على تجارة الرقيق ، « رذيلة السودان الكبرى »، لم تكن تعدو دولاً مغتصبة أساسها اقتناص البشر والاتجار بهم، ممازج بها في نزاع مع الإسلام ، إذ لم يكن من صالح الدول الإسلامية على وجه الخصوص انتشار الإسلام في المناطق الوثينة التابعة لها ، فالإسلام يحرم استرقاق المسلمين ، ولذلك فإنه من الناحية الجوهرية ظل الإسلام في هذه الدول دين طبقات عليا ودين مدن . ففي البرنو ظل الأهالي

على وثنيتهم على الرغم من أن المايات (السلاطين) اعتنقوا الإسلام بداية من حكم الماى دونمه بن أوم ( ١٠٨٦ – ١٠٩٧)، كذلك ظل الهوسا على وثنيتهم برغم أن الملوك وأبناء الطبقات العليا اعتنقوا الإسلام عند حلول القرن الثانى عشر.

وهذه المعضلة لم تحل إلا في القرن التاسع عشر عندما تمزقت تجارة بلاد السودان مع شمال إفريقية ، وأدينت تجارة الرقيق عبر المحيط . عندئذ حاول الحكام المسلمون والمجاهدون في كل مكان إدخال الوثنيين في الإسلام . ويقول بانيكار إنه مالم تحتل هذه المشكلة مكانها الجدير بها في تفكيرنا فإن تاريخ الإسلام بأسره في إفريقية ، وعدم انتشار الإسلام بين بعض القبائل ، أو بين أقسام كبيرة من القبائل الأخرى ، سيظلان من الألغاز المحيرة .

والعائق الثانى أمام انتشار الإسلام فى غرب إفريقية على نطاق واسع كان ، فى رأى پانيكار ، هو استخراج الذهب . وقد قدم منساموسى سلطان مالى تفسيرا لعدم قيام سلاطين مالى بتبليغ الإسلام فى المناطق الوثينة التابعة لهم ، برغم أن ذلك كان باستطاعتهم ، وهو أن خبرتهم قد علمتهم أنهم عندما يغزون منطقة للوثنيين ، ويرتفع فيها صوت الآذان ، ينخفض محصول الذهب ، على حين يزيد فى المناطق الوثنية المجاورة لها . ولذلك استقر رأيهم على ترك هذه المناطق فى أيدى الوثنيين ، والاحتفاظ بعلاقات طيبة معهم ، مقابل أن يحصلوا منهم على إتاوة سنوية مقررة من الذهب والرقيق .

والإشارات إلى ذلك كثيرة في كتب الجغرافيين والمؤرخين العرب القدامي ، وبخاصة في تحفة النظار لإبن بطوطة ، وفي صبح الأعشى للقلقشندي ( نقلا عن التعريف بالمصحف الشريف « في الحديث عن غانة » ومسالك الأبصار لإبن فضل الله العمري ، انظر ، الحاشية ١ – ١٤ أدناه) . واكتفى هنا بما ورد في الصفحتين ٢٨٧و ٢٨٧ بالجزء الخامس من صبح

الأعشى: « قال فى مسالك الأبصار: وفى شمالى بلاد مالى قبائل من البربر بيض تحت حكم سلطانها: وهم ... قال: وكذلك فى طاعته قوم من الكفار بعضهم يأكل لحم الأدميين. ونقل عن الشيخ سعيد الدكالى: أن فى طاعة سلطانها بلاد مغارة الذهب، وهم بلادهمج، وعليهم إتاوة من التبر تحمل إليه كل سنة، ولوشاء أخذهم، ولكن ملوك هذه المملكة قد جربوا أنه مافتحت مدينة من هذه المدن وفشا فيها الإسلام، ونطق بها داعى الآذان، إلا قلّ بها وجود الذهب، ثم يتلاشى حتى يعدم، ويزداد فيما يليه من بلاد الكفار، فرضوا منهم ببذل الطاعة، وحمل قُرِّ عليهم.»

هذا ما حكاه منساموسى سلطان مالى وغيره من الحكام الإفريقيين المسلمين ، وماقاله الجغرافيون والرحالة والمؤرخون العرب نقلا عنهم وعن غيرهم . وقد قالوه انسياقاً وراء خرافة لا أساس لها واعتقاد وهمى خاطئ وضار رسخ فى أذهان الحكام المسلمين لبلاد السودان ، واعتبروه حقيقة واقعة . وپانيكار بدوره انساق وراءهم دون محاولة منه لكشف طبيعة مثل هذه المعتقدات ، ومدى ماألحقته ، ولاتزال ، بالشعوب المتخلفة التى يأسرها سحر الخرافة وتستعبدها قوة العادة . وعلى أية حالة فإن ذلك هو ماكان يعتقد فيه هؤلاء الحكام ومايتقيدون به ، فامتنعوا عن غزو المناطق الوثنية الغنية بالذهب خشية ضياع هذه الثروة من أيديهم ، مؤثروين بقاء أهلها على وثنيتهم مقابل الإتاوة التى يحصلون عليها منهم ، واكتفاء ببذل الطاعة .

ويلزم التنويه إلى أن كلمة السودان مستخدمة في الكتاب ، متنه وحواشيه ، بأكثر من مدلول ، فهي تشير إلى أهل المنطقة ، وهم زنوج نوو بشرة سوداء، وذلك تمشيا مع تسميتهم في كتب الجغرافيين والمؤرخين العرب القدامي ، وتمييزاً لهم عن البيضان ، أهل الشمال الإفريقي ذوى البشرة البيضاء ، كما تشير إلى الأرض التي يقيمون عليها (بلاد السودان) . هي تستخدم أيضا كصفة ، فيقال مثلا « العلماء السودان » . هذا وقد استخدمت كلمة الرقيق ، في المتن والحواشي ، في صيغتي المفرد والجمع ،

فيقال رقيق واحد وخمسة رقيق ، وذلك بدلا من كلمتي « عبد » و « عبيد » .

وأود أن أشير أيضا إلى أن پانيكار قد نقل فى توسع واستفاضة عن كتابين غاية فى الأهمية هما : تاريخ الفتاش لمحمود كعت وتاريخ السودان لعبد الرحمن السعدى ، وكان هذان الكتابان من أهم المصادر فى دراسته ، ويخاصة فى تناوله لتاريخ الدول الإسلامية فى غرب إفريقية - غانا ومالى والسنغى - ، وأوضاعها الاقتصادية وجهازها الإدارى وأحوال المجتمع فيها ، كما كانا عماده فى سرد وقائع وأحداث الغزو المراكشى لدولة السنغى ، ولما كان مؤلفا هذين الكتابين من أبرز العلماء الزنوج الذين كتبوا تاريخ بلادهم بالعربية ، كان لزاما على أن أورد عنهما نبذتين وافيتين تدققان الغرض . وبرغم حرصى على الإيجاز فقد كانت هاتان النبذتان طويلتين بدرجة تعذر معها إيرادهما فى ذيل المتن ، مثلما كانت الحال مع بقية المراجع التاريخية التى اتسع الذيل لنبذ موجزة عنها ، ولذلك أفردت لهما حيزًا مستقلا فى نهاية الكتاب .

وفيما يتعلق بقائمة أسماء المايات (حكام كانم – بريو) فقد جاءت هذه الأسماء فيها مبتورة ، كما جاءت تواريخ توليهم السلطة مختلفة عنها في مصادر أخرى في حدود بضع سنوات . ولذلك حاولت استكمال الأسماء وضبط التواريخ مستعينا بمصدرين آخرين ، كما هو موضح في موضعه بنهاية الكتاب ، كما أضفت أسماء المايات الذين حكموا بعد ظهور آسرة الكانمي ، وتواريخ تولى هؤلاء المايات السلطة .

كذلك أضيف بنهاية الكتاب ثبت بالمراجع - وجانب كبير منها مراجع عربية وأجنبية حديثة - وهانب كبير وهي المراجع عربية وأجنبية حديثة وهي المراجع التي اطلعت عليها وأخذت عنها معظم ماورد بحواشي الكتاب، واستعنت بالعربية القديمة منها في تحقيق المتن على جميع ما أخذه يانيكارمنها .

تنويه أخير: هو أنه تحقيقا للترابط بين موضوعات الكتاب ، وبخاصة فيما بين الحواشى ، وتيسيراً للإسناد فيما بينها ، فقد رمزت لكل حاشية بتسلسلها الرقمى فى الفصل الذى تقع فيه ، وبرقم الفصل نفسه . فمثلا الحاشية ١ – ٥٥ ترمز للحاشية رقم ٥٤ فى الفصل الأول ؛ والحاشية ٧ – ٢٣ ترمز للحاشية رقم ٢٤ فى الفصل السابع ، وهكذا .

أرجى أن أكون قد وفقت ،

أحمد فؤاد بليع

اكتوبر ١٩٩٧

# مقــدمة أولا

إفريقية هى آخر الحدود ، والحدود الحقيقية هنا تنحصر فى فراغ المعرفة ، والجهل المطبق يجعل منها القارة المظلمة ، وأنا أرى أن أقصر هذه الدراسة على ماكان العرب يسمونه بلاد السودان Bilad es Sudan (۱) . والبلاد الأصلية ضداقت ، وما أتناوله هنا لا يعدو الأقطار التى كانت تعرف فيما سبق على أنها إفريقية الغربية الفرنسية وتشاد ونيچيريا وغانة . وهذه المنطقة يسيطر عليها نهر النيجر (۲) وروافده .

والنيچر أحد أنهار العالم الكبرى ، وهو ينبع من مرتفعات غينيا ، ويجرى قرابة ألف ميل نحو الشرق ثم يتحول نحو الجنوب الغربى ، وبعد بضع مئات أخرى من الأميال يصب فى المحيط الأطلسى ، وفى هذه الرحلة الطويلة يتعرض لتغيرات كثيرة ، فمن مجرى جبلى فى المرتفعات يصبح قرب بمكو نهراً بطيئاً مهيباً عرضه قرابة الميل ، ولاتصب فيه أية روافد عند اتجاهه نحو الشرق على الرغم من أنه فى الأزمنة السابقة ، عندما لم تكن الصحراء الكبرى على الرغم من أنه فى الأزمنة السابقة ، عندما لم تكن الصحراء الكبرى

<sup>(</sup>١) جريا على عادتهم في تسمية الزنوج جنوبي الصحراء الكبرى بالسودان ، والبيض في الشمال بالبيضان .

<sup>(</sup>٢) ساد اعتقاد لدى المؤرخين والجغرافيين العرب بأن نهر السنفال هو نهر النيچر ، وقالوا عنه إنه يتجه من الشرق إلى الغرب ، وقال بذلك ليو الإفريقي أيضا ، ولكن إبن بطوطة ، وهو سابق عليه ، قال بأن نيل مصر ( نهر النيچر ) يتجه من الغرب إلى الشرق ، وكان أول من أكد هذه الحقيقة من المستكشفين الأجانب الرحالة الاسكتندي مونغوبارك الذي وصل إلى المنطقة في عام ١٧٩٥ موقداً من الجمعية الجغرافية الملكية لاكتشاف نهر النيچر . وننقل هنا بعض ماجاء عن رحلته : « لقد رأيت بسرور بالغ ثمار الغرض الاساسي يتمثل أمامي في عظمة نهر النيچر الذي يتلألا مع شمس الصباح ... والذي يصب في بطء ناحيسة الشرق ... إن انحناء النهر صوب الشرق لم يثر في نفسي دهشة أو قلقا ... رغم أني كنت أفضل دائما الاعتقاد بأنه يجري في الاتجاه المخالف ،ه Discovery and Exploration الدال Discovery and Exploration

منطقة صحراوية ، كانت هناك بضعة أنهر تتدفق نحو الجنوب ، بيد أن النيچر في الوقت الحاضر يكاد يصب كل مياهه في المنطقة شبه القاحلة . وبرغم أن منطقة البحيرات ، بما تبقى فيها من بحيرات سابقة ، تمتلئ خلال فصل الأمطار ، فإن النيچر بسبب تدفقه غير المستوى لم يكن ذا فائدة عظيمة في تتمية الموارد الزراعية للأرض .

بعد التحول نحو الجنوب الغربى يصبح النيچر نهرا مختلفا تماما ، إذ تصب فيه جداول استوائية كثيرة ، وعندما يدخل مواطن اليوربا (٢) تصبح له قوة نهر استوائى عظيم وغزارته . وقرب الساحل يتفرع إلى عدد لايحصى من الجداول التى تتصل ببعضها بعضاً مكوّنةً بذلك دلتا هائلة .

والنيچر عرف للعالم منذ وقت طويل ، وقديما كان هناك خلط بين النيل والنيچر ، بل زعم أنهما نهر واحد . وكان النيچر عادة يسمى نيل الزنوج ، ولكن هذا الاسم هو لسوء الحظ إحدى تلك المقارنات التى تزيد الأمور غموضا بدلا من أن تجلوها . والنيل فضلا عن ذلك شريان الحياة بالنسبة لمصر ، فهو الذى خلق الرخاء المصرى ، أما النيچر فليس لديه ادعاء من هذا القبيل ، فهو لم يقدم إلى البشرية عونا مماثلا . وإلى جنوبي الصحراء الكبرى يقيم سكان مستقرون ، وقامت هناك مراكز تجارية عظيمة .

ودلالة النيچر فى تاريخ العالم ذات وجهين ، فالشعوب التى عاشت فى النطقة التى يسيطر عليها هى التى صنعت تاريخ غرب إفريقية . وعلى الرغم من أن هذا التاريخ قد عولج على أنه لا أهمية له ، فربما تكون دلالته العظيمة أنه يصور كيف أن ثقافة تجارية لم تُنمَّ موارد إنتاجية قد دمرت الحضارة . والدلالة الحقيقية لتاريخ غرب إفريقية بالنسبة للعالم هى أن ثقافة فياضة النشاط ، قامت

<sup>(</sup>٢) تقع أوطان اليوريا غرب نهر النيچر ، وهم يشكلون حاليا أكبر قومية تعبش في غرب نبجيريا ، وقد احتفظوا بوثنيتهم حتى منتصف القرن الثامن عشر ، ومع تغلغل الإسلام هناك ، لاسيما في الورن ، أصبحت هذه المنطقة جزءاً من إمبراطورية خلفاء عثمان دان فوديو ، وبعد مجئ الاستعمار حدثت حركة تبشيرية واسعة النطاق ، ويشكل المسلمون منهم الآن حوالي الثلث ، والمسيحيون أكثر قلبلا ، والوثنيون الدن ، الباقي ، ويحتفظ هؤلاء الوثنيون بكثير من عباداتهم الوثنية القديمة وبخاصة عبادة الاسلاف .

لا على الإنتاج وإنما على التبادل ، وتخصصت في تجارة الرقيق ، قد أخفقت في أن تتطور إلى ما هو أبعد من مرحلة معينة . ومرجع ذلك أن التجارة في الزباد والتبر والعاج والبشر ، وإن حققت رخاء المستغلين بها ، كانت بغير جنور حقيقية . ولم يكن النشاط الذي انخرطت فيه الدول الإفريقية سوى أحد أوجه نشاط متعدد الصور ؛ فالزباد والتبر والرقيق كان يُجمع ويباع . ولم تكن هذه الدول بالمعنى الواسع تشجع الزراعة أو الحرف ، وذلك لأن الأرباح التي تستخلص من الاتجار في البشر كانت على درجة من الضخامة تجعل التشجيع النشط للصناعة والزراعة في غير صالح الطبقات الحاكمة .

وظلت التجارة الإفريقية تجارة في مواد الترف ، ولم تكن لإفريقية الغربية حضارة مكتفية ذاتيا شأن الصين أو الهند . فسعيها الدائم كان نحو توريد التبر والرقيق مقابل مواد الترف القادمة من الشمال . ولكن على الرغم من أن المنسوجات القطنية والحريرية وغيرها كانت ترد إلى السودان بالفعل ، فإن المواد الغذائية الأساسية كان يتعين زراعتها ، وهكذا وجدت الزراعة ، وإن كانت في الأساس زراعة كفاف . وربما تبين في وقت ما أن الصناعات القطنية يمكن أن تزدهر ، يبد أنه في التنازع بين مصالح القطن والاتجار في الرقيق انعقد لواء النصر لهذا الأخير .

# ثانيا

تعد الصحراء الكبرى الأساس لفهم تاريخ غرب إفريقية ، فهذا التاريخ الذى بدأ علماء الآثار ينقبون عنه لايمكن فهمه إلا على أساس أن الصحراء الكبرى كانت منذ آلاف السنين منطقة شديدة الخصوبة ، ومع الجفاف التدريجي للمنطقة أرغم الناس على هجرة الصحراء الكبرى ، وبذلك أصبحت الحاجز العظيم . فإلى أين تحرك هؤلاء الناس ؟ يقول بعض الدراسين الثقة إن الحضارة المصرية نشأت منهم ، وكذلك ربما يكون بعضهم قد تحرك إلى غرب إفريقية ، يبد أنهم لم يستطيعوا تطوير نفس المستوى من الحضارة بسبب الأحوال الأقل ملاعة .

ولقد أحدث اكتشاف لوى (٤) لسلسلة جديدة تماما من النقوش الصخرية ثورة في تفكيرنا عن تاريخ الصحراء الكبرى . فالنقوش تشير إلى مراحل متعاقبة في تطور هذه الحضارة بدءا من العصر الحجرى المبكر ، وانتهاء بالنقوش وأعمال الحفر الخاصة بالقرن السادس عشر قبل الميلاد ، والتي تحتوى على صور لخيول وعجلات حربية والهجمات الوحشية لحروب الصحراء ، ويميز لوت ست عشرة حقبة على الأقل في هذه الحضارة ، من الصيد حتى رعى الماشية ، مع وقوع مرحلة الصيد عند حوالي القرن التاسع قبل الميلاد ، ومن الصور يمكننا تمييز بعض نماذج زنجية شديدة الوضوح ، وبالقرب من واحة أوروهت عند حافة تاسيلي (٥) عثر لوت على رسم لقناع شديد الشبه بالأقنعة التي كان يرسمها أبناء قبيلة سنفو (١) الذين يقطنون ساحل العاج .

ويقال إن الصحراء الكبرى كانت منطقة شديدة الخصوبة حتى أربعة آلاف عام قبل الميلاد ، ويؤيد ذلك وجود بقايا الحيوانات الاستوائية وحيوانات البحر المتوسط فى الصحراء الكبرى ، وفى سلسلة جبال أحجار (") تظهر الضفاد ع

<sup>(</sup>٤) هنرى اون H.Lhote: رحالة فرنسى ومن علماء السلالات البشرية ، بدأت رحلاته إلى إفريفية في عام ١٩٢٨ ، وزار مناطق أحجار وتاسيلى وأير وتشاد ومنحنى النيچر وشعال الكمرون ، حيث أجرى مراسات السلالات ، والفصائص الأنثرپولوچية الشعوبها ، وكذلك السمات الأركيولوچية ، وبخاصة أعمال الرسم والحفر والنقش ، فضلا عن دراساته على الجماجم في تاسيلي التي أثارت اهتمامه أكثر من غيرها . وقد واصل نشاطه في عام ١٩٥٦ على رأس بعثة لتصوير الرسوم الجدارية المشهورة في تاسيلي الخالية تماما من الحياة الآن بعد أن كانت أهلة بقوم خلفوا قدرا هائلا من الرسوم على جدران بيوتهم .

<sup>(</sup>٥) أصل الكلمة من لغة البرير ، ومعناها هضبة ، وهي سلسلة جبلية جيرية في أقصى جنوب الجزائر بالقرب من حافة الصحراء الكبرى ، وقد وردت في الأصل القرنسي لكتاب لوت ، وفي ترجمته الانكليزية ، Tassili ، لذا أثرت كتابتها تاسيلي بدلا من Tassall كما أوردها بانيكار .

<sup>(</sup>٦) إحدى القبائل التى تشكل أسلاف الشعوب الحالية الناطقة بلغة الجور والقاطنة إلى الشرق من المندى ، توجد غالبيتهم حالياً فى كوت دى قوار (ساحل العاج) ، كما توجد أجزاء أخرى فى مالى ، اشتهرت ممالكهم القديمة بالشفال النحاس والحديد ، وقد تميزوا بالاسلوب المجرف Concave Style ) . تأثرت بهم القبائل المنصرة من الاشانتي من حيث استخدام الاقنعة الخشبية فى رقصاتها خلال المراسم الدينية .

 <sup>(</sup>٧) أحجل : اسم يطلق على الهضبة الهائلة وسط الصحراء ، وقد أسماها إبن بطوطة ( محمد بن
عبد الله اللواتي ) هكار : « إلى بلاد هكار ، وهم طائفة من البرير ملثمون لاخير فيهم ... • تحقة النظار في
غرائب الأمصار وعجائب الأسفار ، طبعة بيروت ، الصفحتان ١٩٠٧ .

عقب سقوط الأمطار . وتوجد التياتل والنعام في مناطق كثيرة ، وقد اصطاد الچذرال مرغريت النعام في المنطقة بين واحتى غادريا ولاغوست . كما توجد تماثيل في حالة متحللة عند إندى . ومازالت أشجار الصنوبر ناضرة عند الحافة الجنوبية لسلسلة جبال تاسيلي ، وتبين النقوش الصخرية للفيلة وأفراس البحر والزراف أن الرسامين كانت لديهم معرفة وثيقة بهذه الحيوانات بصورتها التي هي عليها الآن . وقد اكتشفت مؤخرا مجموعة جديدة من النقوش بها جمال وثيران ، كما تشمل كائنات بشرية مسلحة بالحراب ، وتظهر بها العربات وثيات العجلتين وذات الأربع عجلات ، وفي واحة أورورهت اكتشفت نقوش تتضمن عربات كثيرة يتراوح طولها بين ١٥ و ٥٥ سنتيمتراً ، ويمكن تقسمها إجمالاً إلى أربعة أنواع : ١ – عربات ذات عجلتين وعريش واحد ؛ ٢ – عربات ذات عجلتين ويدين ؛ ٢ – عربات ذات عجلتين وعريشين ؛ ٤ – عربات ذات عجلتين ويدين ؛ ٣ – عربات ذات عجلتين وعريشين ؛ ٤ – عربات ذات أربع عجلات .

وقد قوبلت النقوش الصخرية في الصحراء الكبرى بترحيب حار بوصفها أحد الاكتشافات العظيمة في عصرنا . فحركة الجمل في السلويت ( الصورة الظلية ) ، على سبيل المثال ، يمكن مقارنتها بأروع الأعمال الفنية في أي عصر . كما عثر في واحة چيرات على الخيول التي تجر العربات وهي تركض في اتساع ، أي تتحرك قدماها اليمنيان الأمامية والخلفية معا ، وكذلك قدماها اليسريان ، وهو أسلوب يتميز له فن العصر الميسيني ، (^) ولكنه لم يعرف في مصر . وعلى مقربة من هذه النقوش الصخرية تظهر كائنات بشرية عارية شبيهة بسكان الكهوف الإثيوبيين القدامي الذين وصفهم الرومان .

والمنطقتان الأساسيتان اللتان عثر فيهما على الرسوم الصخرية هما تاسيلي - فزان والمنطقة الساحلية من مراكش الجنوبية ؛ والعربات ذات اليد

<sup>(</sup>٨) العصو المسينى: نسبة إلى المدينة الإغريقية القديمة ميسينى . بدأ منريخ سكليمان حفائرة فى موقع طروادة فيما بين عامى ١٧٨٠ و ١٨٣٣ ، ثم امتدت إلى ميسينى فى عام ١٨٧٦ ثم إلى تيرونسى فى عام ١٨٧٨ ثم إلى تيرونسى فى عام ١٨٨٨ ، وهى الحفائر التى كشفت عن فنون العصر المسينى .

الواحدة تسود في الغرب ، على حين أن العربات ذات اليدين هي السائدة في فزان ، ومما يسترعي الأنظار في الرسوم الصخرية أنها تقتصر على طريقي التجارة الكبيرين اللنين كانا يمران بطبيعة الحال بالمناطق الأكثر ازدحاماً بالسكان . وما يهمنا بالنسبة لهذه الرسوم هو التوصل إلى تعاقب زمني . واستناداً إلى تيوبور موبو (۱) فإن هذه الرسوم تنطوي على مشكلة بالغة التعقيد، وإنه من المتعنر الوصول إلى ماهو أكثر من تعاقب زمني تقريبي للغاية . وليس باستطاعتنا أن نقرر ما إذا كان ينبغي تمييز فترة الخيل كوسيط في التعاقب العام : (أ) التياتل ؛ (ب) الماشية ؛ (ج) الخيول ؛ (د) الجمال . يبد أن بعض المؤرخين صوروا فترتين عريضتين . والحيوانات التي تظهر في الفترة الأولى هي أساسا حيوانات استوائية مثل فرس البحر والزراف ، وهذه توجد حتى درعة وجبال أطلس وفزان . وترجع هذه الرسوم إلى فترة مبكرة كان باستطاعة الصحراء الكبري فيها أن تقيم أود هذه الحيوانات ، مبكرة كان باستطاعة الصحراء الكبري فيها أن تقيم أود هذه الحيوانات ، خاصة بالثيران .

والنقوش الصخرية لم يعثر عليها فى الصحراء فقط ، بل فى بُرْكُ (١٠) أيضا بالقرب من بحيرة تشاد . ويرى هوارد (١١) أن نقوش بُرْكُ شديدة الشبه بتلك التى عثر عليها فى إندى، ولكن بينما تشمل الحيوانات التى عثر عليها فى إندى

 <sup>(</sup>٩) شوبور موبو Theodore Monod : (روان ۱۹۰۲ - ؟) من علماء التاريخ الطبيعى الفرنسيين ،
 شغل منصب مدير المعهد الفرنسى لإفريقية السوداء . وصف چيولوچيا ونباتات الجزء الأكثر جفافا من
 الصحراء الكبرى ، عارض فروينيوس بعض نظرياته .

<sup>(</sup>١٠) بُرُكُ : جزء من منطقة تشاد بإفريقية الاستوائية ، تحيط بها إندى من الشرق وجبال تبستى من الشمال ، وتنبسط في اتجاء الجنوب والشرق ناحية سهول وداى ودارفور ، يستقر بوديانها الشمالية سكان ينحدون من قبائل التدا والنكازا والعرب الذين قدموا من الشمال . اشتهرت بالتجارة ويخاصة في الرقيق الذين كانوا ينقون عبرها فيما بين وسط القارة وشمالها . أجرى فيها أركل حفائر أثرية هامة .

<sup>(</sup>۱۱) ب. هوارد B.Huard عالم فرنسي متخصص في حضارات ماقبل التاريخ.

الزراف والتياتل والنعام والكلاب فإن النقوش الستة والعشرين الموجودة في بُركُ تصور فقط الثيران والجمال والفيلة ، فهل كانت الفيلة والثيران تعيش في عصر واحد ؟ إن هوارد يعتقد ذلك ، وبخاصة أن « الماشية لها قرون على شكل أقواس ، وأنها قادمة من مصر » ، وتتدلى من أعناق الثيران تمائم تشير إلى حضارة رعوية ، كما يرى أن النقوش الصخرية تظهر تثيرات مصرية تسترعى الأنظار .

ولحضارة النوك (١٠) أهمية أكبر لفهم غرب إفريقية . وقد اكتفشت هذه الحضارة مصادفة في هضبة چوس ، ولذا تمس الحاجة إلى مسح أركيولوچي شامل لهذه المنطقة . ويعتقد قاج (١٠) الذي كان شديد الاهتمام بحضارة النوك أن هذه الحضارة ترجع إلى القرن الخامس قبل الميلاد . بيد أنه تأكد بناء على الاختبارات الكربوئية (١٠) أنها لابد أن تكون قد قامت حوالي القرن الثاني ق.م. إن التعقيد والتنوع البالغين للاثار التي وجدت في هذه الكهوف يدعوان للعجب ، وقد غيرا تماما الأفكار التي كانت سائدة عن فن النحت في غرب إفريقية ، إذ أنه حتى اكتشاف حضارة النوك كان الشائع عن هذا الفن ، شأنه شأن فن النحت المصرى ، أنه فن جاف وجامد للغاية . يبد أن النوك أثبتوا أن تماثيلهم ، التي هي أبعد ما تكون عن الجمود ، تزخر بتشكيل وليونة ولدونة تجعل بينها التي هي أبعد ما تكون عن الجمود ، تزخر بتشكيل وليونة ولدونة تجعل بينها وبين فن النحت الهندي أوجه تماثل وشبه صارخين . ويتناول فاج تمثالا برونزيا

<sup>(</sup>۱۲) النوك : موقع في شمال نيچيريا : عثر فيه على عدة تماثيل صغيرة ورؤوس بالحجم الطبيعى بعد القرن الثانى ق.م، وقامت حضارته على الحجارة والعديد ، أي ماتلا العصر الحجرى المديث . وقد أجرى فاج حفائرة به في وادى بنوى وإلى الشمال منه ، وثمة تضارب بين العلاقة الوراثية بين حضارة النوك والفن البشرى لدى إيفه .

<sup>(</sup>۱۳) پرنارد قاج: عالم أثرى شهير ألقت حفائرة الضوء على حضارة النوك. وتمتاز الآثار الخزفية التى عثر عليها بالنضج الفنى ، ويأسلوب تخرج به على قانون تصوير الوجه من الأمام الشائم في النحت الإفريقي ، كما جذبت أنظار الدارسين بسبب ماألقته من ضوء على إفريقية فيما قبل التاريخ .

<sup>(</sup>١٤) الاختبارات الكربونية: إسمها الطمى « تقدير عمر الآثار بوساطة الكربون المشع » ، وهى تعتمد على نسبة الكربون التى تخلق في العينة بمرور الزمن بتأثير الأشعة الكونية ، وهى نسبة تزداد كلما طال عمر العينة . وعن طريق قياسها وتقديرها يمكن تحديد عمر العينة ، ولذا تختص هذه الاختبارات بالعينات المكونة من مواد عضوية كالعظام والبقايا الحيوانية والإفرازات النباتية . وهى تعطينا عمر العينة في حدود مائة سنة بالعجز أو الزيادة ، كما تقتصر على العينات التي يتجاوز عمرها ألف عام .

فى وضع الجلوس به قدر من الليونة والحيوية والتشكيل تفتقر إليه التماثيل المصرية القديمة . كما استرعى نظره تمثال طبيعى على قاعدة لجسد قرد بلا رأس ، وكذلك تمثال لرأس قرد ، والتمثالان مصنوعان بطريقة تثيرا لإعجاب ، ويجمعهما تماثل واضح مع القرود في فن النحت الهندى . والأمر الأكثر أهمية ، حتى من التشكيل ، هو أن النوك وفروا صلة نسب بقن قبائل إيفه (٥٠) وينين (١٠) ، وأن استمرار التراث من النوك إلى بنين قد أرسى الأساس النظرية القائلة بأن فن غرب إفريقية له منشأ خارجي .

ولاتكمن أهمية النوك فقط فى أنها ترسى حضارة غرب إفريقية على قواعد راسخة فى موطنها المحلى ، وإنما فى أنها تساعد أيضا على إثبات أن الاكتشافات التى تمت فى چوس ليست ظاهرة منعزلة . فوجود محاور حجرية ، وكذلك الكثير من مصنوعات الصفيح والحديد ، يوضح أنه لابد أن مدنية حضرية قد قامت فى الهضبة . ويقول وينرايت (١٠) إن مصنوعات الحديد قد نشأت فى وادى النيل الأعلى حوالى القرن الرابع ق.م. ، ومن هناك انتشرت إلى مصر . كذلك قد تكون الجسور الحجرية التى عثر عليها من صنع الشعب نفسه .

ولايشذ النوك عن هذه القاعدة ، وتساعدنا أعمال لوبوف في حوض تشاد

<sup>(</sup>١٥) إيقه: في جنوب نيچيريا الحالية . كانت في وقت ماأهم مراكز نحت العجارة في غرب إفريقية ، كما كانت العاصمة الدينية لليوربا ، والتمثال الرئيسي لعبادتهم هو إله البحر أولوكون ، وثمة شكوك حول منشأ أسلوب إيفه في النحت وإن لم يقم دليل معقول على أن منشأه ليس محليا خالصا ، ويغذي هذه الشكوك شدة اقترابه من الأساليب الفنية القياسية الكلاسيكية الإخريقية ، والتماثل الغريب بين أساطير إيفه وأساطير اليونان .

<sup>(</sup>١٦) بنين: اسم أطلق على شعب وحضارة ومملكة ونهر . واشتهرت بمشغولاتها من النحاس ، وإن ظلت حتى أواخر القرن الثالث عشر تحصل على الرؤوس اللازمة للموتى من إيفه ، ويقال إن بدايات فنها إنما تنبع من تراث إيفه . كاد فنها أن يقتصر على تزيين البلاط . وتنوعت مصنوعات البرونز عند بنين حتى أصبحت كلمة البرونز جزءاً من المصطلحات التقايدية المستخدمة في وصف إعمالها . أنظر الفصل الثامن أمناه ( الفرع الخاص ببنين ) .

<sup>(</sup>۱۷) ج . أ. وينوايت G.A.Wainwright : من علماء المصريات ، قام بحقائر كثيرة في وادى النيل ، وله دراسات كثيرة في العلاقات المتبادلة بين مختلف الحضارات الإفريقية ، كما أن له مؤلفات في ديانات مصر القديمة وتاريخها ومواقعها الاثرية .

على الإلمام بشيئ عن شعب الصلو (١٠) . فالتماثل بين نظريات تلك الأيام والقسمات البارزة في فنها ، وبين نظريات العصور التالية وقسماتها ، إنما هو تماثل يسترعى الأنظار حقاً . وماتم التنقيب عنه ليس كثيرا جداً ، فهناك أولا أشكال صلصالية ذات أجسام بسيطة ، ولكن بأسلوب مبهرج في الوجه ؛ وهناك ثانيا حلى وأدوات تستعمل في الطقوس الدينية . ولكن مايسترعى الأنظار أكثر في رأى لوبوف هو الأشغال البرونزية التي تصنع بطريقة الشمع المفقود (١٠) التي تدل على تفوق في تشكيل القوالب « ويمكن مقارنتها بما هومتميز في الأشغال الخزفية ، كما تدل على معرفة كاملة بتقنيات البرونز ، ويمكن القول بأن الأشغال الجوهرات تعتبر بين الأشغال البرونزية ( والنحاسية ) أكثر الأشكال دقة في إفريقية السوداء » . وهكذا كلما ازدادت معرفتنا بافريقية الغربية أصبحت نظرتنا أكثر اتساعا ، وكما يقول المثل الروماني القديم : إن كل شئ جديد نعرفه عن إفريقية يكتسب مغزي جديدا .

#### ثالثآ

إفريقية هي أرض الأسرار . وكان بلينوس (٢٠) مجرد معبر عن هذه الفكرة ، عندما أعلن أنه يوجد دائما شئ جديد عن إفريقية ، ولايزال باستطاعة إفريقية أن تأتى بالمفاجآت ، وذلك لجهلنا الشديد بهذه القارة الهائلة ، وقد أجاد هيليريلوك (٢٠) التعبير عما يشعر به معظم الناس تجاه إفريقية .

<sup>(</sup>١٨) الساق : شعب عاش فى جنوب بحيرة تشاد وشرقها ، ويعتقد أن الكوتوكو الحاليين من سلالتهم. اشتهروا بمهارتهم فى تشكيل الخزف وفى بناء قراهم من الطين . تزخر أماكن عبادتهم بتماثيل صغيرة مضصصة القربان . كانت عبادة الأسلاف أهم عبادة لديهم ، فعنما يموت أحدهم يوضع قناعه الجنائزى فى المحراب . وقد قام عالم الآثار الفرنسى جب لويوف بحفائر أركيولوچية جنوب تشاد كشفت عن أثار هضارة قديمة فى دلتا نهر شارى ، وكشفت حفائر أخرى له عن موقع ينتمى إلى العصر الحجرى الحديث ، وعن معبد هام عند تاجو به تماثيل وأقنعة فخارية مثيرة ترمز إلى عبادة الأسلاف .

<sup>(</sup>١٩) الشمع المققود Circ perduc : طريقة قديمة شائعة في صناعة التماثيل من البرونز .

 <sup>(</sup>٢٠) بلينوس الأكبر: ( جايوس بلينوس سكوندس ) (٢٣ -٧٩م) ، عالم نبات روماني ترك كتابا
 قيّما في التاريخ الطبيعي أشبه بموسوعة في طبيعة الكون والجغرافيا وعلم الأعراق وعلم الحيوان وتاريخ الفنون .

 <sup>(</sup>۲۱) چوزیف هیآیریلول : (۱۸۷۰ – ۱۹۵۳) ، کاتب اجتماعی وشاعر بریطانی ، وضع مؤلفات أدبیة
 وتاریخیة کثیرة وبواوین شعریة .

# أواه يا إفريقية 1 أيتها الأرض الغامضة 1 كم تكتنفك الرمال ، وكم تزخرين بالعشب والأشجار

ذلك خليق تماما بإفريقية السوداء: أما إفريقية الشمالية ومصر فلم تكونا فقط معروفتين جيدا ، وإنما كانتا جزءًا من عالم البحر المتوسط . وبالنسبة للإغريق والرومان كان شمال أوروبا ، وليس إفريقية ، هو الأرض الغريبة غير المألوفة ، وكان ازدياد نفوذ الكنيسة في أوروبا ، وهيمنة الإسلام على سواحل آسيا وإفريقية الواقعة على البحر المتوسط ، هما اللذان حطَّما وحدة هذه الحضارة . ففي أوروبا جمعت المسيحية الشمال والجنوب معا ، وفي آسيا وإفريقية ظهر إلى الوجود مجتمع إسلامي دينا ، وعربي ثقافة ، وأصبح النزاع أمراً مقرراً بين المسيحية والإسلام ، ومع ذلك فإنه حتى هنا احتفظ عالم البحر المتوسط بوحدته ، كما أن مراكش وشبه جزيرة أيبريا جمعهما لبعض الوقت تاريخ مشترك ، وفي شرقي البحر المتوسط حافظت بيزنطة (٢١) في أول الأمر ، ثم الامبراطورية العثمانية بعد ذلك ، على وحدة ذلك الجزء من عالم البحر المتوسط سليمة لم تمس . وفي صقاية وكاليريا (٢٢) ( جنوب إيطاليا ) ازدهرت دولة إسلامية لبعض الوقت في القرنين التاسع والعاشر الميلاديين. وحتى عندما حل القرن الرابع عشر الميلادي « كان هناك اعتقاد بأن شعبي صقلية وكلايريا يمكن أن يكونا أكثر تعاطفا مع المكم الإسلامي الذي سبب المتاعب للأسبان خلال الفترة التي كانت بلادهم محتلة فيها ». وفي إيطاليا تحطمت العلاقات السياسية ، بيد أنه ظلت هنا علاقات تجارية وثيقة بين المدن

 <sup>(</sup>٢٢) بيزنطة: مدينة قديمة على البسفور قامت استانبول على موقعها ، استولى عليها الرومان
 واختارها قسطنطين الأول ( ٢٣٠ ) موقعا القسطنطينية التي أصبحت فيما بعد عاصمة للإمبراطورية البيزنطية .

<sup>(</sup>٢٣) صقلية وكالإبريا: فتح العرب صقلية في عهد الأغالبة على يد القاضى أسد بن الفرات في منتصف القرن التاسع المبلادي . وفي بداية القرن الحادي عشر استولى النورمان ( الشماليون أو الفيكنج ) على صقلية ، ولكنهم سمحوا العرب بالبقاء فيها ، وكان لهم جنود من العرب . وقد عاش الشريف الإدريسي – الجغرافي العربي المعروف – في بلاط روجار ملك النورمان ، وأطلق إسمه على كتابه في الجغرافيا ، كتاب روجار ، وكان بعض ملوك النورمان يتكلمون العربية .

الأوروبية وبول البربر . كما كانت المدن الإيطالية ومرسيليا وتواوز وكل مقاطعة برواليانس (٢٠) على صلة وثيقة بدول البربر : فقد كانت هذه المدن تحتفظ بقناصل في جميع الموانئ البحرية الهامة . وكان هؤلاء القناصل يرعون مصالح مواطنيهم ويقوم ون بتمثيلهم لدى الدول الإسلامية . وكانت سفائن ناپولى وبيزا والبندقية ومرسيليا وقشتالة (٢٠) تقوم بزيارات منتظمة لموانئ البربر ، وسيطرت چنوا وبيزا ، كما سيطر نورمان صقلية فيما بعد ، على هذه التجارة . وكان الأمر الهام هو الحصول على معاهدة تتضمن حقوقا استئثارية ، وكان نورمان صقلية هم أول من حصل على حقوق احتكارية ، ولكن مالبث أن تبعهم الآخرون . وقد أدركت بول البربر أن منح مثل هذه الحقوق مالبث أن تبعهم الآخرون . وقد أدركت تتمسك بالمنافسة الطليقة والتجارة الحرة . ونرى فيما سيأتي كيف أن المنافسة بين الولايات الإيطالية من أجل التجارة كانت على درجة من الضراوة جعلتها تتطلع إلى التغلغل في الصحراء سعيا وراءها .

كذلك لم تكن التجارة هي العامل الوحيد في الوحدة ، فقد احتفظ شمال إفريقية ، حتى بعد الفتح العربي ، بعلاقات وثيقة مع جنوب أوروپا ، وكان المرتزقة الأوروپيون يشكلون الحرس الخاص لبعض الحكام في شمال إفريقية ، وذلك لنفس السبب الذي من أجله كان حكام فرنسا يفضلون السويسريين لحراستهم . وكان اعتناق الدين المسيحي مباحا منذ وقت مبكر ، وحتى في العصر الوسيط كانت هناك جاليات مسيحية كبيرة تعيش في المنطقة . وكان للمرتزقة المسيحيين حق ممارسة الشعائر الدينية وفق طرائقهم الخاصة وكانوا يمارسونها تحت إشراف قسس يرسلون من روما .

<sup>(</sup>٢٤) يروقانس : مقاطعة فرنسية تقع في جنوب شرق فرنسا ،

<sup>(</sup>٢٥) قشتالة · كستلا بالاسبانية ، مملكة قديمة بشمال أسبانيا ووسطها . كانت تنقسم إلى قشتالة القديمة وقشتالة الجديدة ، وقام الملوك اللاحقون بتوسيع الأولى على حساب العرب ( قشتالة الجديدة ) ، وقد عرفت قشتالة بأنها حملت عبء المقاومة المسيحية ضد الإسلام في الأندلس ، واستطاعت عن طريق توحيد الإمارات المسبحية الشمالية أن تدفع الوجود الإسلامي شيئا فشيئا خارج أسبانيا .

وهكذا ظل عالم البحر المتوسط محتفظاً بوحدته حتى بعد حدوث الانقسام إلى مسيحية وإسلام ، بيد أنه كان يستسلم في بطء لمفهوم العالمين المسيحي والإسلامي . وأدى الاندماج العرقي بين قبائل البرابرة السابقة ، مثل الفرنجة والسكسون والتيوتون (٢٦) والشماليين (٢٧) من ناحية ، والأتراك والأكراد من ناحية أخرى ، واعتناق هذه القبائل لدين جديد ، إلى ظهور قوى جديدة . وتحول توازن القوى من سواحل البحر المتوسط إلى شواطئ بحر الشمال وسهول آسيا. فضلا عن أن مفهوم « آسيا » و « أوروبا » أخذ يزداد بروزاً . وفي ذلك قال أرنولد توينبي : « لقد وُجد هذا الوهم عندما أعطى عقل هيليني (٢٨) متوقد الخيال تغييرا ثوريا في المعنى للإسمين الجغرافيين التقليديين أوروبا وأسيا ، بتحويلهما من خريطة البحارة إلى الخريطة السياسية وإلى الرسوم البيانية التي سجلها علماء الاجتماع للمواطن البشرية والحضارات ، وهذه الحيلة من حيل الخيال كانت لسوء الطالع حيلة موحى بها ، إذ على الرغم من أنه كان على هيرودوت أن يحوِّلها إلى هذا البيان الأدبى الجيد ، فإنها كانت مع ذلك وهماً حوَّل المعقول إلى لا معقول ... أما عن مطابقة قارات البحارة بمواطن المضارات المتنوعة فقد كان ذلك - لو أمكن - حتى أقرب إلى الوهم من سوء التطبيق السياسي لهذه المصطلحات البحرية ، وذلك لأن المؤرخ لايمكنه على الإطلاق أن يضع إصبعه على أية فترة ، مهما بلغت من القصر ، لم يكن فيها من التنوع الحضاري المتميز بين السكان الأسيويين والأوروبيين

<sup>(</sup>٢٦) التيوتون : الجرمان .

<sup>(</sup>٢٧) الشماليون ( الفيكنج ) : تعرف الفترة مابين ٧٥٠ – ٩٩٩م باسم فترة قراصنة البحار أو الفيكنج ، لأنه في ذلك الوقت تعرضت أوروبا للغزوات البحرية التي كان يشنها سكان اسكنديناوه ، الذين عُرفوا بالشماليين أو الفيكنج . استخدموا السفن في غزواتهم التي بدأوا أولاها على الجزيرة البريطانية ، ثم شبه جزيرة نورمنديا بفرنسا في عام ٨٩٠ ، ويعدها توصلوا إلى معرفة البحر المتوسط وبحر قزوين ويحر أزوف ، كما اتجهوا أيضا إلى جزر الأطلسني .

<sup>(</sup>٢٨) هيليتى: العصر الهليتى هو عصر الحضارة اليونانية في بلاد اليونان نفسها ، أن قبل الغزو المقنونية ، ويقابله عصر الحضارة الهلنستية ، أي عصر انتشار الحضارة اليونانية في المشرق عقب فتوحات الإسكندر.

أكثر مما بين شاطئين متقابلين يفصلهما ممر مائى واه .... » وهكذا فإن المؤرخين الأوروبيين الذين كتبوا عن روما وعن اليونان يزعمون بأن تلك الحضارة إنما هى تراث الأوروبيين الشماليين ، فى حين يستبعد منها شمال إفريقية وشرق البحر المتوسط اللذان شاركا فيها . ويمكن لإفريقية الاستوائية بدورها أن تزعم الشئ نفسه ، لابالنسبة لروما فقط ، وإنما بالنسبة لمصر أيضا .

وكان باستطاعة شمال أوروبا أن يدعى لنفسه مأشورات اليونان وروما ، ليس لأن لأبنائه أية حقوق « كسأوروبيين » ، بل لأنهم كانوا مخضعون في رفق للتأثير الحضاري لهذه المأثورات ، وبالمثل أصبح العرب في الفترة بعد القرن السابع الميلادي المؤتمنين الرئيسيين على معارف الإغريق . فلماذا لم تكن استفادة شعوب إفريقية الاستوائية ، والتي تقع بدورها على حدود حضارة البحر المتوسط ، قدر استفادة شعوب شمال أوروبا ووسطها وشعوب صحراء شبه الجزيرة العربية ؟ لقد كانت تلك مسألة حفر افية أكثر منها أي شيء آخر . فالإمبر اطورية الرومانية هي التي أيخلت الحضارة إلى شمال أوروبا ووسطها ، إذ امتدت حدودها حتى الراين والدانوب . وبعد اضمحلال روما لم تكتف الكنيسة بإدخال البرابرة في الدين المسيحي ، بل فرضت القانون الروماني أيضاء وخلقت مجتمعا جديدا أساسه المفاهيم الرومانية والتبوتونية . بيد أن هذا كان مستطاعا في أوروبا لأنه لم تكن هناك حواجز جغرافية كبيرة بين عالم البحر المتوسط والشمال ، ولذلك كان من المكن حدوث تغلغل بطيئ . وبالثل لاتوجد حواجز طبيعية كبيرة بين السواحل الآسيوية للبدر المتوسط والجزء الداخلي مما يعرف اليوم بالشرق الأوسط . وهكذا فإن ماسمح للأوروبيين باكتساب الأساس الذي يقيمون فوقه بنيانا علويا ليس عبقرية ينفربون بها ، وإنما هو الاتصال المستمر من خلال الغزو والتجارة .

فماذا كان الوضع في إفريقية ؟ كان شمال إفريقية المركز لمجتمع حيوى شديد البأس. وقد قدم هذا المجتمع طوال تاريخه رجالاً نوى تميز عظيم

يكفينا أن ندكر منهم القبيس أوغسطين (٢٠) وأبن خلون (٢٠) بيد أن حضارته ظلت بسبب الصحراء الكبرى حضارة ساحلية محدودة الصلات بالداخل . وقد أقيمت مراكز تجارية معينة . ولكن مصاعب عبور الصحراء وأخطاره حدَّت كثيراً من الاتصال بين الساحل والداخل ، لذلك أخفق شمال إفريقية في القيام بدور فعال في نشر حضارته في المناطق الاستوائية . وكانت النتيجة مزدوجة – فلم يتلق شمال إفريقية أي معين من البأس البربرى ، وظل حضارة ساحلية ، كما كان من نواح كثيرة جزيرة تفتقر إلى العمق الجغرافي وعاجزة عن تنمية حضارة مستقلة ، وأصبح بسبب الدين الإسلامي واللغة العربية تابعا للشرق فكريا وثقافيا . فضلا عن ذلك ظلت إفريقية الاستوائية إحدى مناطق العالم القليلة للغاية التي تكاد تعتمد كلية على مواردها الخاصة . وهكذا فعلى الرغم من أن سكان الغابات في شمال أوروبا ووسطها ، وكذلك سكان الغابات في الأجزاء المطيرة من إفريقية ، قد بدأوا من نفس المستوى وكافوا يفتقون إلى نفس المرابا ، فإن الأوروبي استطاع أن يحقق تقدما سريعا

<sup>(</sup>٢٩) القديس أوغسطين: ( ٣٦٠- ٣٥٠م) ولد في طاجسكا من أعمال نوميديا ( الأن سوق الأخرس بالجزائر ) لأب وثني وأم مسيحية . شب أول الأمر على وثنية أبيه ، ثم اعتنق المسيحية وهو في الرابعة والثلاثين ، وعلا شأنه في العالم المسيحي بسبب دفاعه الشديد عن الكنيسة . أيقن بوجود العقل ، فالشك هو نفسه تفكير عقلي ، ووجود العقل في الإنسان دليل على وجود الله ، والمعرفة المسية كلها موضع شك من العقل حتى يثبتها أو ينفيها ، إنن فمصدرها هو الله . يقسم الناس إلى طائفتين : أهل ه مدينة الله » ولهم نعيم مقيم ؛ وأهل الدنيا ولهم حياة الرنيلة وعذاب الأخرة . من كتبه المشهورة الاعترافات . وهو أقرب إلى السيمة الناتية ؛ مدينة الله وهو تحليل ديني المجتمع والتاريخ ؛ الثالوث . وفيه شرح للعقيدة المسيحية وأدرك ما وتغيد ما أثير حولها من أباطيل . وقد جمع أوغسطين بين الثقافة اليونانية والعقيدة المسيحية وأدرك ما بينهما من اختلاف وتأثير متبادل .

<sup>(</sup>٣٠) أبوزيد ولى الدين عبد الرحمن بن محمد الشهير بابن خلاق : ( ١٣٣٢ - ١٤٠١ ) ، المؤرخ وعالم الاجتماع العربي المعروف ، وقد أخذ عنه پانيكار إشارات واقتباسات كشيرة بذلت جهدى التحقيقها على مصدرها العربي . وبالنسبة لمقدمة إبن خلاون رجعت إلى الطبعة التي حققها الدكتور على عبد الواحد وافي ( الطبعة الأولى ١٩٥٧ ، لجنة البيان العربي ، القاهرة ) ، وساشير إليها بطبعة لجنة البيان العربي ؛ أما عن العبر وبيوان المبتور والخبر في أيام العرب والعجم والبرير ، ومن عاصرهم من نوى السلطان الأكبر ، فتوجد منه عدة طبعات ، أولاها وأقدمها طبعة بولاق ، ١٨٦٨ ، ثم طبعة « دار الشعب » ، وطبعة بيروت ، والأخيرة أفضلها وتتضمن فهارس كشافة بالترتيب الأبجدي للأعلام والبلدان واقتبائل وغيرها ، وقد أخذت عن الأولى وعن هذه الأخيرة ، وأشرت إليهما على التوالي بطبعة بولاق وطبعة بيروت .

للغاية بسبب قدرته على استعارة الأساليب الفنية والأفكار وغيرها من مقومات الحضارة ولأن الأوروبي كان لديه كنز من حكمة عالم البحر المتوسط المتراكمة يستعيد منه ويكيف وينمى ، تمكنت تلك الحضارة الأوروبية من أن تتموسريعا .

أما إفريقية الاستوائية فكانت أقل حظاً ، فقد تركت وشأنها . صحيح أن بعض التجار وقليلا من الدعاة المسلمين ، وحملات الغزو العارضة ، قد حملوا معهم الأفكار الأجنبية ، إلا أن الضغط المستمر للأفكار والبشر ، الضرورى لخلق الحضارة ، كان مفتقدا . وهكذا تطورت إفريقية الإستوائية على أساس ظروفها الخاصة . وكانت حضارتها تنمو باطراد وإن لم تكن في لعان حضارات المناطق الأخرى ، وكان من المحتم أن تنمو حضارة غرب إفريقية بسرعة أكبر لو أنه هيئ لها أساس اقتصادى مختلف . وكما سنحاول أن ندلل فيما بعد ، فإن السبب الذى من أجله عجزت إفريقية الاستوائية عن أن تتطور بسرعة أكبر هو أن شمال إفريقية كان بالنسبة لها عامل هدم أكثر منه عامل بناء .

# رابعا

خليق بنا قبل أن نقطع شوطاً أبعد أن نصغى إلى مشورة أعظم المؤرخين الإفريقيين . فابن خلاون ، أعظم مؤرخى شمال إفريقية ، يذكر الصعاب التى يواجهها كل من يحاول كتابة التاريخ . ويقول إن المادة التاريخية ينبغى أن تضبط مرارا ، وإن المرء ينبغى أن تكون لديه القدرة على أن يزن الأمور ، وأن يأخذ حذره من المبالغات . « وكثيرا ما وقع المؤرخين والمفسرين وأئمة النقل المغالط فى الحكايات والوقائع لاعتمادهم فيها على مجرد النقل غثًا أوسميناً لم يعرضوها على أصولها ، ولاقاسوها بأشباهها ، ولا سبروها بمعيار الحكمة ، والوقوف على طبائع الكائنات ، وتحكيم النظر والبصيرة فى الأخبار . فضلوا من الحق وتاهوا في بيداء الوهم والغلط ، ولاسيما في إحصاء الأعداد من الأموال والعساكر إذا عرضت فى الحكايات ، إذ هي مظنة الكذب

ومطية الهذر ، ولابد من ردها إلى أصولها وعرضها على القواعد » . (١٦) ويـورد إبن خلاون ، على سبيل المثال ، الرواية المنافية المعقول التى رواها البكرى (١٦) عن « المدينة ذات الأبواب » (١٦) التى يزيد محيطها على مسيرة ثلاثين يوما وبها عشرة آلاف باب ، ورواية المسعودي (١٦) عن « مدينة النحاس » التى يقول فيها إنها مدينة كل بنائها نحاس بصحراء سجلماسة ... « وإنها مغلقة الأبواب ، وإن الصاعد إليها من أسوارها إذا أشرف على الحائط صفق ورمى بنفسه ، فلا يرجع آخر الدهر . » ويقول إبن خلاون إن ما ينبغى أن نأخذ حذرنا منه هو اللغو الذي تنطوى عليه حكايات من هذا القبيل . « فصحراء سلجماسة قد نفضها الركاب والأدلاء ولم يقفوا لهذه المدينة على خبر ثم أن الأحوال التى نكروا عنها كلها مستحيل عادة مناف للأمور الطبيعية في بناء المدن واختطاطها؛ فأن المعادن غاية الموجود منها أن يصرف في الآنية والخرثي ، وأما تشييد مدينة

<sup>(</sup>٣١) العبر ، المجلد الأول ( مقدمة إين خلدون ) ، طبعة بولاق ، الصفحتان ٧ و ٨ .

<sup>(</sup>٣٢) أبو عبيد ، عبد الله بن أبى مصعب بن أبى زيد محمد بن أيوب بن عمرو البكرى : الوزير الفقيه والعالم الله عن والجفرافي العربي المعروف . لم تصدر الكتب بسنة ميلاده ، وإنما ذكرت سنة وفاته ( ٤٨٧ه ) عن سن متقدمة ، ولد في الأندلس ، وشغل بها مناصب عالية ، أهم مؤلفاته المسالك والممالك . وقد طبع البارون دى سلين جزءاً من هذا الكتاب باسم المغرب في تكريلاد إفريقية والمغرب ، مع مقدمة بالفرنسية ، وصدر في الجزائر في سنة ١٨٥٧ . وأصدرت دار الكتاب الإسلامي بالقاهرة طبعة مصورة لهذا الكتاب ، وعن هذه الطبعة أخذت ماأوردته نقلا عن البكري .

<sup>(</sup>٣٣) د ومن الأخبار المستحيلة ... مانقله البكرى في بناء المدينة ذات الأبواب تحيط باكثر من ثلاثين مرحلة وتشتمل على عشرة آلاف باب والمن إنما اتخذت التحصين والاعتصام كما يأتى ، وهذه خرجت عن أن يحاط بها . ء العير ، المرجع السابق ، الصفحة ٢٠ .

<sup>(</sup>٢٤) على بن المسن بن على بن عبد الله : ( ٩٠٠ – ٩٥٧ م ) الجغرافي والمؤرخ العربي ، من نرية الصحابي الجابل عبد الله بن مسعود ، وإذا عرف بالسعودي . ولا ونشأ في بغداد ، واستقر ومات في مصر ، جاب معظم أرجاء العالم القديم . خرج على من سبقه في كتابة التاريخ ، فعدل عن كتابته سنة بسنة وقسمه حسب الموضوع ؛ اقتفى إبن خلسون أثره في كتابة التاريخ ، وتأثر به إبن حسوقل والبيروني . أعظم كتبه مروج الدهب ومعادن الجوهر ، وقد حققه محمد محيى الدين عبد الحميد ، وصدرت طبعته الأصلية عن مطبعة بمصر شم صدرت له طبعة مصدورة عن المكتبة العصرية صيدا – بيروت ، وهي الطبعة التي أخذت عنها .

منها فكما تراه من الإستحالة والبعد » . (٢٥) ولو وجدت حقيقة غريبة كهذه فلابد أن لاحظها الرحالة وورد ذكرها على اسانهم ، ولكن شيئا من ذلك لم يحدث .

ومسرة أخسرى فيما يتعلق بالأنساب ، إذ يبين إبن خلاون أن المؤرخين العرب حرصوا على إثبات أن العسرب غزوا المغرب تحت لواء الملك اليمنى تبع الذى حكم وقت سليمان . واستنادا إليهم فإن الملك هو الذى أطلق عليهم كلمة بربر «حين سمع رطانتهم وقال ما هذه البربرة » ، وإنه قام بتوطين بعض قبائل حمير فى الغرب ، وتزعم الأسرة الحاكمة فى المغرب أنها تنحدر منها . ويقول إبن خلدون « إن ملك التتابعة إنما كان بجزيرة العرب وقرارهم وكرسيهم بصنعاء اليمن ... فلا يجد السالكون من اليمن إلى المغرب طريقا غير السويس ويبعد أن يمر بهذا المسلك ملك عظيم فى عساكر موفورة من غير أن تصير من أعماله ... وأيضا فالشقة من البحر إلى المغرب بعيدة والأزودة والعلوفة للعساكر كثيرة ... وإن نقلوا كفايتهم من ذلك من أعمالهم فلاتفى الرواحل بنقله ... » (٢٦) .

وأخيرا: ينبغى للمرء أن يحذر من الأحكام المسبقة ، وأن يزن أية مشكلة بعقلانية ، ليتبين إن كان حدوثها ممكنا ، وأن يتقبل الحل الذى يبدو أقرب إلى العقل على ضوء الحقائق ، فغزوة حميرية للمغرب مثلا بدت لإبن خلدون أمراً غير محتمل ، وربما من وحى خيال المؤرخين ، وتاريخ غرب إفريقية ، كما سنرى ، زاخر بخرافات من هذا القبيل تحتاج إلى قدر أكبر من الفحص والتدقيق . (٢٧)

<sup>(</sup>٣٥) هذه الاقتبانيات نقلاً عن العبر ، المرجع السابق ، الصفحتين ٣٠ و ٣١ . وبذلك يكون من الواضح أن ما ذكره بانيكار منسوباً إلى البكرى والمسعودى إنما مصدره العبر . ( الخرثي هو أساس المنزل . ) ونورد هنا فقرة أخرى تسبق تلك التي أوردتها في المتن : « وكما نقله المسعودي أيضاً في حديث مدينة النحاس وإنها مدينة كل بنائها نحاس ... » المرجع نفسه ، الصفحة ٣٠ .

<sup>(</sup>٣٦) المرجع نفسه ، الصفحتان ٩ و ١٠ .

<sup>(</sup>٣٧) « وأمسا الأخبار عن الواقعات فلابد في صنقها وصحتها من اعتبار المطابقة . فلذلك وجب أن ينسظر في إمكان وقوعه ... وإذا كان ذلك فالقانون في تمييز الحق من الباطل في الأخبار بالإمكان والاستحالة أن ننظر في الاجتماع البشري الذي هسو العمران ... وإذا فعلنا ذلك كان ذلك لنا قانونا في تمييز الحق من الباطل في الأخبار والصدق من الكذب بوجه برهاني لامدخل الشك فيه . «الرجع نفسه ، الصفحة ٣١ .

#### خامسا

ماذا كان القدماء يعرفون عن إفريقية الاستوائية ؟ يقدم هيروبوت (٢٠) ثلاث روايات مستقلة عن العلاقات مع غرب إفريقية منها أسطورة ناسامون (٢٠) .

« إن مجرى النيل معروف لاحيث يعبر مصر فقط ، وإنما أيضا إلى مسيرة شهور جنوبا براً وماءً ؛ وذلك لأن الحسابات توضح أن ذلك هو الوقت اللازم السفر من جزيرة فيله حتى الصحراء . فعند تلك النقطة يجرى النهر من الغرب إلى الشرق ؛ وبعد ذلك لايعرف مجراه على وجه اليقين ، فالمنطقة غير مأهولة بسبب الحرارة » . ويذكر هيروبوت أنه سمع رواية من بعض أهالى سيرين (١٠) تفيد أنهم تناولوا موضوع النيل والغموض الذى يحيط بمجراه خلال زيارة لمبط وحي أمون (١٠) ، وذلك في حديث لهم مع الملك الأموني ايتارخوس الذي لخبرهم أن بعض الناسامونين ، وهم شعب يعيش في سرت وفي البلد الذي يقع نحو الشرق ، قد زاروه ذات يوم وأخبروه أثناء الزيارة أن فريقا من خمسة شبان نحد الشرق ، قد زاروه ذات يوم وأخبروه أثناء الزيارة أن فريقا من خمسة شبان فقد كشفوا الصحراء الليبية ، وحاولوا والتغلغل إلى أبعد مما تغلغل أحد من

<sup>(</sup>٢٨) هيروبوت: ( ٤٨٤ - ٤٢٥ ؟ ق.م ) المؤرخ الإغريقي المعروف ، زار بلدانا كثيرة من بينها مصر ، كان كاتبا موهوبا طلى الأسلوب بارعا في الوصف قديراً على الصياغة الأخاذة لما يسمعه . وهو خليق بمكانة ملحوظة في تاريخ البشرية والمضارة ، وصفه شيشرون باته « أبو التاريخ » لأنه هو الذي خلق فلسفة التاريخ وأول من عالجه كموضوع بحث علمي . وقد عثرت على ترجمة عربية قديمة كاملة لكتابه في التاريخ ، استعنت بها في ضبط ترجمة الفقرات التي أوردها پائيكار عنه ، وجاء في صدر هذه الترجمة مايلي « تاريخ هيروبوتس الشهير ، ترجم من الفرنسوية بقام الشهم الغيور حبيب أفندي بسترس ، طبع في بيروت بمطبعة القديس جاورجيوس سنة ١٨٨٠ – ١٨٨٧ » .

<sup>(</sup>٢٩) الناسامونيون: شعب عاش في سُرّت. وسرت اسم قديم لخليجين داخليين من البحر المتوسط في سلحل إفريقية الشمالي، أحدهما كبير ويعرف الآن بخليج السدر، والآخر صفير واسمه الآن خليج قابس.

<sup>(</sup>٤٠) سيرين : مدينة القيروان الحالية بتونس .

<sup>(</sup>٤١) مهبط وهي آمون: واحة سيوة المعروفة ، حيث أقامت الجالية الإغريقية معبدأمون الشهير الذي زاره الإسكندر الأكبر عقب مجيئه إلى مصر . ذاعت شهرته عند الإغريق بخاصة بسبب ماقيل عن هلاك جيش قبين الذي جاء لغزوها .

قبل • « وكل ساحل ليبيا ، الواقع على البحر المتوسط ، من مصر حتى رأس سوايس (٢٠) حيث نهايته ، تقطنه قبائل مختلفة من الليبيين ، عدا الجزء الذى يمتلكه الإغريق والفينيقيون ؛ غير أنه في الأجزاء الداخلية جنوبي المنطقة الساحلية المأهولة لاتوجد سوى الحيوانات المفترسة ، وإذا توغلنا أكثر في اتجاه الجنوب وجدنا صحراء مجدبة لاحياة فيها من أي نوع » . وقد بدأ الشبان أسفارهم بمؤونة طيبة من الزاد والماء ، وبعد المرور بالأجزاء المأهولة من البلد وصلوا إلى منطقة الحيوانات المفترسة ، ثم مضوا إلى الصحراء يعبرونها في اتجاه الغرب ، وبعد أيام ترحال عديدة عبر الصحراء لمحوا بضع أشجار فوق رقعة منبسطة . ولكن ماإن اقتربوا من المكان وأخنوا في التقاط شيئ من الفاكهة من الأشجار حتى أطبق عليهم بعض رجال قصار – أقصر من المألوف وقبضوا عليهم وساقوهم عنوة . وكان حديث هؤلاء الأقزام غير واضح . كما لم يكن باستطاعتهم أن يفهموا الناساء ونيين . ومضى الرجال القصار بالناساء ونيين خلال بقعة مليئة بالمستنقعات ، وأخيراه وصلوا إلى مدينة سكانها جميعا سود البشرة ولهم نفس القامة القصيرة . وكان يشق المدينة من الغرب الشرق نهر كبير ملئ بالتماسيح » (٢١)

ويذكر هيروبوت ، وهو يقدم وصفاً لشعب ليبيا ، أنه يوجد إلى الغرب من الأمونيين (12) داخل الصحراء ، على مسيرة عشرة أيام ، مكان يدعى أرجله (10) ، وهنا يأتى الناسامونيون من أجل محصولهم من التمر . وعلى

<sup>(</sup>٤٢) **رأس سوليس** : المقصود بها في أغلب الظن المنطقة الصخرية في ساحل إفريقية الغربي التي عرفت فيما بعد باسم سبارطل .

<sup>(</sup>٤٣) ربما كان هذا النهر هو النيچر كما جاء في رحلة موليان .

<sup>(</sup>٤٤) **الأمونيون** : سكان واحة سيوة .

<sup>(</sup>٤٥) • وحدود بلاد الأوشية من الغرب بلاد الناسامونه وهم كثيرو العدد . وفي الصيف يترك الناساموني مواشيهم على شاطئ البحر ويصعدون إلى قطر يقال له اوجيلس ليحملوا منه التعر في الخريف . ، تاريخ هيرودوتس ، بيروت ، ١٨٨٧ ، الصفحة ٢٢٣ .

مسيرة عشرة أيام أخرى في اتجاه الغرب تقع بلاد الغارمنطيس (٢٠) ، وهم أفراد قبيلة غفيرة العدد ينشرون الطمى فوق الملح ليبنروا حبوبهم ، (٧٠) وعلى مسيرة ثلاثين يوما أخرى من بلاد الفارمنطيس توجد أرض لوتو فاجي (٨٠) ، والماشية لديهم ترعى وهي تتقهقر في سيرها ، وتفسير هذه العادة الغريبة يكمن في تكوين قرونها التي تنحني إلى أمام وإلى أسفل مما يمنعها من التحرك في الاتجاه المعتاد ، إذ لو حاولت ذلك لاصطدمت قرونها بالأرض » . ويقوم الفارمنطيس بصيد سكان الكهوف السود في عربات تجرها أربعة خيول ، وسكان الكهوف هؤلاء يعنون بسرعة فائقة . وهم يأكلون الحيات والسحالي وغيرها من الزواحف ، ويتكلمون لغة لاتجمعها صلة بأية لغة على وجه الأرض ، ويظن من يسمعها أنها صراح خفافيش . »

وعلى مسيرة عشرة أيام أخرى يوجد موطن قبيلة أتارنته التى لا يتخذ أفرادها أية أسماء فردية ، فأتارنته هو الاسم الجماعى للقبيلة . ولما كانت الشمس هى سبب بؤسهم كله فإنهم يلعنونها وينعتونها بكل إسم معيب . وبعد مسيرة عشرة أيام أخرى فى اتجاه الغرب نصل إلى جبل أطلس . ويتخذ هذا الجبل شكل مخروط رشيق ، ولكن ارتفاعه لايستهان به ، ولذا فإن قمته لاترى إذ لا تغادرها السحب قط لاصيفاً ولاشتاءً . والأهالي يسمونه عمود السماء ،

<sup>(</sup>٤٦) الفارمنطيس: شعب أقام جنوب غرب طرابلس الحالية ، واتخذوا اسمهم من جارما ( جرما عند الإدريسى ) ، وفزان الحالية جزء من أراضى الغارمنطيس القديمة ، وعندما غزا الرومان بالادهم فى الفرن التاسع قبل الميلاد أطلقوا عليها اسم فزانيا ، ومنها اسم فزان . كانت غدامس معقلالهم قبل ظهور المسبحبة . تضاربت حولهم الآراء ، هل من أصل ليبى أم زنجى ، ومن رأى المؤرخين والجغرافيين العرب أنهم من البيضان ، أي ليسوا زنوجا .

 <sup>(</sup>٤٧) و وسكان هذه البلاد أمة الغارامنته وهي كثيرة العدد يطرحون فوق الملح ترابا ثم يزرعون "
 تاريخ هيروبونس ، المرجع السابق ، الصفحة ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٤٨) لوتوقلجى: الاسم الذي عرفت به جربه الحالية لدى الجغرافيين الإغريق والرومان حتى القرن الرابع الميلادي . وجربه جزيرة تبعد قليلا عن ساحل إفريقية الشمالي وتشكل جزءاً من تونس ، ويفصلها عنها مضيقان أحدهما غرباً ويؤدى إلى خليج قابس . تصارع نورمان صقلية والاسبان والاتراك على ملكيتها . سقطت في أيدى الاتراك في عام ٩٦٨ .

ومن أجله يسمونه أتلنته ، ويفترص فيهم ألا يأكلوا أية مخلوقات حية وألا يروا قط أحلامًا في منامهم . (٤٩)

ويقول هيروبوت إن البحر يفسل ليبيا من جميع جوانبها ماعدا حيث تتصل بأسيا . وأثبت ذلك الملك المصرى نخاو ، فقد أرسل أسطولا مزوّدا ببحارة من الفينيقيين ، ويحمل أمرا بالطواف حول إفريقية ، وأبحر الفينيقيون نحو المحيط الجنوبي ، وكانوا عندما يحل الخريف يحطون الرحال في بقعة مريحة على الساحل الليبي ، ويبذرون الحب وينتظرون حصاد العام التالي ، وبعد جنى المصول يبحرون مرة أخرى ، وبعد عامين كاملين دخلوا إلى البحر المتوسط ، وفي العام الثالث عابوا إلى مصر ، وقد أعلنوا أنهم « عندما اتجهوا نحو الغرب حول طرف ليبيا الجنوبي كانت الشمس على يمينهم — في اتجاه الشمال منهم . وبهذه الكيفية اكتشف في أول الأمر أن ليبيا مصاطة بالبحر .... » ويذكر هيروبوت أن أكزركسيس ملك القرس أرسل قائد جيشه ساتاسب ليطوف بحرا حول إفريقية ، لكنه لم يوفق ، فقد حاول أن يذهب في عكس الاتجاه الذي سار فيه الفيني قيون . (١٠) « بعد عبور المضايق انكفأ راجعا إلى رأس سبارطل ، فيه الفيني قيون . (١٠) « بعد عبور المضايق انكفأ راجعا إلى رأس سبارطل ، واستمر في الإبحار جنوبا عدة شهور ولكن عندما تبينت له ، بعد المسافة الطويلة التي قطعها ، ضرورة الإبحار مسافة أخرى أقلع عائدا إلى مصر . «ويدو أنه وصل إلى إفريقية الغربية ، فهو يذكر أنه وصل إلى أرض يقطنها أناس قصار وصل إلى إفريقية الغربية ، فهو يذكر أنه وصل إلى أرض يقطنها أناس قصار

<sup>(</sup>٤٩) و وكذلك على مسافة عشر مراحل من الغرامنته تجد أكمة أخرى من الملح ونبع ماء وحولها الناس ويسمون أتارنته . وهم وحدهم ممن أعرف من الناس ليس لهم أسماء تميز بعضهم عن بعض ، وهم يلعنون الشمس حينما تكون في أعلى نقطة من ارتفاعها وقوتها ويشتمونها بكل أنواع الشتائم لأنها تحرقهم وتحرق جلوبهم .

وعلى مسيرة عشر مزاحل تجد أكمة أخرى من الملح وحولها ناس . وجبل أطلس يتصل بتلك الأكمة وهو ضيق مستدير من كل جهة لكنه شامخ حتى يستحيل على مايقال أن ترى قمته لسبب الغيوم التى لاتزال محجوبة بها شتاء وصيفا وأهل البلاد يقولون إنه عمود من السماء ، ومن اسم هذا الجبل سموا أثلثته ، ويقال إنهم لايتكلون شيئا مافيه حياة وأنهم لايرون أحلاما مطلقا . » تاريخ هيرونوتس ، المرجع السابق ، الصفحة ٣٢٨.

<sup>(</sup>٥٠) الفينيقيون: قـوم يتكلمون السامية ، احتلوا الساحل الشرقى للبحر المتوسط واستقروا فـى فينيقـيا (بين صـور وصيدا) . اكتسبوا مهارة شديـدة فى المالحة والتجارة حتى أصبحـوا سادة التـجارة فـى البحر المتوسط ( ١٢٥٠ ق . م ) . حينما رحلوا أنشاؤا مستعمرات أشهـرها قرطاچة .

القامة يرتدون ثيابا مصنوعة من سعف النخيل . « وعندما نزلوا إلى البركان الأقزام يهجرون مواطنهم ويفرون إلى الجبال . »

بعد محاولة الدوران بحرا حـول إفريقية جاء القرطاچيون (١٥) تحت قيادة هائو (٢٥) . « يروى لنا القرطاچيون أيضا أنهم يبحرون مع عنصر من البشر يعيش في جزء من ليبيا فيما وراء أعمدة هرقل (٢٥) . وعندما يجئ أفراده إلى هذا البلد يفرغون بضاعتهم ويرتبونها بعناية بمحاذاة الشاطئ ، ثم يعودون إلى قواربهم ويطلقون دخانا ، حتى إذا رأوا كمية معينة من الذهب وضعت مقابل البضاعة يعودون إلى الشاطئ ويلقون نظرة عليه . فإذا اعتقدوا أنه يمثل ثمنا معقولا حملوه ومضوا به ، وإذا بدا لهم من الناحية الأخرى ضئيلا للغاية يعودون إلى قواربهم وينتظرون ، ويحضر الأهالي ويضيفون إلى الذهب حتى يعودون ، وتتوفر أمانة كاملة لدى الجانبين ؛ فالقرطاچيون لايمسون الذهب قط حتى تتساوى قيمته مع ما يقدمونه للبيع ، والأهالي لايمسون البضاعة قط حتى يتخذ أصحابها الذهب . » (١٠)

 <sup>(</sup>٥١) القرطلچيون : نسبة إلى قرطاچة في خليج تونس التي أسسها الفينيقيون في القرن التاسع قبل الميلاد ، والتي ينتمي إليها الملاح هانو .

<sup>(</sup>٥٢) هاتى: بحار قرطاچى قام قبل ٤٨٠ قم برحلة إلى المحيط الأطلسى وغرب إفريقية . سارت الرحلة بمحاذاة ساحل شمال إفريقية ، ويقال إنها اخترقت جبل طارق ، ووصلت إلى ريودى أورو حيث أسست مركزا تجاريا استخدم كقاعدة لرحلات القرطاچيين صوب الجنوب . وقد كتب هاتو تقريرا عن رحلته باللغة البونية علق في معبد ملكارت بقرطاچة ، وقد عثر فيما بعد على كتاب باليونانية عنوانه Periplus يقال إنه ترجمة لتقرير هانو .

<sup>(</sup>٣٥) أعمدة هرقل: عرف جبل طارق عند الجغرافيين بكالبى أو الايبى ،أما الربوة عند سبته على الساحل الإفريقي في مواجهة جبل طارق فعرفت وقتئذ بأبيلا ، وقد شكلت كالبى وأبيلا ماعرف بأعمدة هرقل التي ظلت طويلا أقصى ماتصل إليه للغامرات البحرية .

<sup>(36)</sup> هذا النوع من التجارة عرف بالتجارة الصامته ، وقد حفلت كتب المؤرخين العرب بإشارات إليها مما يؤكد استمرار وجودها في إفريقية حتى أيامهم و .... وساروا ( التجار ) مجدين بعناية حتى يقدموا الموضع الذي يحجز بينهم وبين أصحاب التبر فإذا وصلوا ضربوا طبولا معهم عظيمة تسمع من الاقق ... فإذا علم التجار أنهم قد سمعوا الطبل أخرجوا ماصحبهم من البضائع المذكورة فوضع كل تأجر مايضصه من ذلك كل صنف على جهة ويذهبون عن الموضع مرحلة فيئتي السودان ومعهم التبر فيضعون إلى جانب كل صنف منها مقدارا من التبر وانصرفوا ، ثم يئتي التجار بعدهم فيأخذ كل واحد منهم ما وجد بجانب بضاعته من التبر ويتركون البضائع ويتصرفون بعد أن يضربوا طبولهم ....ه ياقوت الحموى ، كتاب معجم البلدان ، طبعة طهران ، ١٩٦٥ ، المجلد الأول ، الصفحتان ٨٢١ و ٨٢٢ .

ولرحلة هانو اهمية كبيرة في فهم علاقة الفينيقيين بغرب إفريقية ، فهل دار هانو حول إفريقية ؟ إن هيروبوت ، رغم روايته للقصة ، لايؤمن بها من جميع جوانبها ، وموضع اعتراضه أن هانوا يذكر أن الشمس تأتى من الجانب الأيسر ، ولكن ذلك هو بطبيعة الحال أقوى سبب لقبولها اليوم . غير أن نوع الرحلة التي قادها هانو لابد أن تكون قد خلفت وراها شيئا ، فقد أخذ معه شلاثين ألف رجل ، ويحملنا هذا على الاعتقاد بأنه كان ينوى أن يؤسس مستعمرات . والرواية الوحيدة المتوفرة لدينا عن رحلة هانو هي تلك التي قدمها هيروبوت ، وتعتمد روايته على ماكان شائعا يومئذ . فلا الترجمة اليونانية لكتاب يرييلوس (٥٠٠) ، ولا الأصل المحفوظ بأحد معابد قرطاچة ، قد رآه أحد من العلماء القدامي أو اقتبس منه . وأدى هذا بالبعض إلى القول بأن الوثيقة هي في المقام الأول بغرض الدعاية ، وبأن هانو لم يدر بحرا حول إفريقية ، ولكن ذلك لايدعونا إلى الوقوف عند هذا الحد ؛ لم يدر بحرا حول إفريقية ، ولكن ذلك لايدعونا إلى الوقوف عند هذا الحد ؛ السفن القرطاچية أبحرت حتى وصلت إلى بريطانيا ، وفيما عدا مصاعب الملاحة والمشكلة المتعلقة بحجم الأسطول الذي قاده هانو ، فإنه لايوجد ما يدخض قيام الحملة الفينيقية .

وقد أثارت رحلة هانو جدلاً شديدًا ، لاسيما حول مدى ماوصل إليه الفينيقيون فعلا أسفل ساحل إفريقية الغربية . وهمل كل ماهنالك أنهم عبروا مضيق جبل طارق وأبحروا بمحاذاة ساحل مراكش ؟ ذلك أن جدب التربة وندرة المياه والمصاعب الملاحية ، مثل الرياح والتيارات البحرية المعاكسة ، قد حملت غالبية الناس على الاعتقاد بأنهم لم يتقدموا إلى ماهو أبعد من مراكش الجنوبية . وترد على ذلك الحجة القائلة بأن الغوريللا وحمم النار المتدفقة إلى البحر قد ذكرها هانو الذي تدعونا روايته لها إلى الاعتقاد بأن الفينيقيين لابد أن يكونوا قد بلغوا سيراليون على الأقل . بل إن

<sup>(</sup>٥٥) پريپلوس Periplus : كلمة يونانية معناها النوران بصرا حول الأرض ، من أهم ماتبقى من هذا الكتاب « بريبلوس البحر الأحصر " Periplus Mare Erythracum " . أنظر الحاشية ١ - ٥٠ أعلاه .

پالر (٥٠) يرى أن مترجمى الفينيفيين من أهل ليكسيتاى (٥٠) هم من أسلاف الفولاني (٥٠) . وعلى جانب آخر يرجح كثيرا أن بعض رجال رحلة هانو ، الذين بلغ عددهم ثلاثين ألفا ، هم البقايا المتناثرة من بدو الصحراء الذين كانت لدى الفرعون رغبة شديدة في التخلص منهم ، وكانت رحلة هانو فرصة ليرسلهم إلى أخر الدنيا ، وهؤلاء البدو قد يكونون بالفعل أسلاف الفولاني ، لأنهم كما يقول بيرتون (٥٠) لا يـزالون يتمسكون بالأسطورة القائلة بأنهم قدموا أصلا عبر البحار . وربما يكون ذلك تفسيرا لحالتهم البدوية ، ولحبهم للرعى ، وكذلك لحركتهم في اتجاه الشرق .

وكانت معرفة الرومان بالصحراء الكبرى أوسع قليلا من معرفة الإغريق ، ومع ذلك يؤكد سالوست (١٠) أن ماكان يعرف عن إفريقية قليل . « لم يكن في

<sup>(</sup>٥٦) هـرپرت ريتشمــوند پالمـر: مـن أبـرز مؤرخى غـرب إفريقيــة ، ويخاصـة إمبراطـورية البرنو ، من أشهـر كتبـه Bornu Sahara and Sudan ، وتوجـد نسخة منه بـدار الكتب وأخـرى بمعهد الاثار الألـانى بالقاهرة ، وهو يتضمن سردا تفصيليا لتــاريخ مــايات ( سلاطــين ) الاسـرة السيفية فى برنو ؛ Sudanese Memoirs ، ويقع فى ثلاثة مجلدات فى كتاب واحد ويتضمن تراجم كاملة لبعض من أهم المؤلفات العربية فــى تاريخ المنطقة ، لاسيما مؤلفات أحمد بن فرتوا مؤرخ الأسرة السيفية ، وكذلك تأريخ كانو ؛ ولايوجد أثر لهذا الكتاب فى جميع المكتبات العامة بالقاهرة ، ولكن توجد نسخة وحيدة منه فى مكتبة قسم التاريخ بكلية الأداب ، جامعة الإسكتدرية .

<sup>(</sup>٥٧) ليكسيتاى: منطقة العريش الحالية فيما كان يعرف بمراكش الأسبانية .

<sup>(</sup>٨٥) أنظر الماشية ١ - ١٠٦ أدناه .

<sup>(</sup>٥٩) سير ريتشارد ف . بيرتون : (١٨٢٠ - ١٨٢٠ ) ، مكتشف ولغوى وكاتب بريطانى : تعلم عدة لفات شرقية منها العربية . زار مكة والمدينة متخفيا فى زى حاج مسلم ، وكتب عن رحلته = القصة الشخصية لمات شرقية منها العربية . وقد أصدرت الهيئة العامة الكتاب بمصدر مؤخراً ، ضمن سلسلة = الآلف الكتاب الثانى ء ترجمة لهذه القصة تحت عنوان رحلة بيرتون إلى مصدر والعجاز ، الجزء الأول ، قام بها دكتور عبد الرحمن عبد الله الشيخ . قام بيرتون مع سبيك وأخرين برحلة إلى الصومال ثم إلى شرق إفريقية البحث عن منابع النيل ، وبقى فى طابورة ، على حين سار سبيك شمالا واكتشف بحيرة فيكتوريا ، ترجم = ألف ليلة م إلى الإنكليزية .

<sup>(</sup>١٠) سالوست ( جايوس سالوستيوس كريسبوس ) : ( ٨٦ - ٤٣ ق . م ) مؤرخ روماني معروف .

مقدورى أن أقدم في يسر رواية أكيدة وثابتة عن هذه المناطق ، وعن هؤلاء الذين يندر أن تجمعهم رابطة بسبب القيظ أو صعوبة الاتصال أو الاتساع الشديد الصحراء . » وقد أدت إقامة مقاطعة رومانية في شمال إفريقية بعد تدمير قرطاچة إلى خلق مشكلة الصدود المفتوحة ، فروما لم تكن ترى أنه من الضرورى أن تغزو الصحراء ، ولكنها عزمت على إقامة مواقع تستطيع منها كبح جماح البدو . ووُجّهت إلى القبائل حملة تأديبية عارضة ، وبذلت محاولة للسيطرة على المراكز التجارية . وفي العام التاسع عشر قبل الميلاد قاد كورتيليوس بالبوس (۱۱) حملة إلى فُزان ، وأخضعت مدن مثل غدامس (۱۲) كورتيليوس بالبوس (۱۱) حملة إلى فُزان ، وأخضعت مدن مثل غدامس (۱۲) مفتوحاً . وإذا أخذنا برواية بطلميوس (۱۲) فلابد أن يكون الرومان قد وصلوا إلى حدود بلاد السودان في العام المائة بعد الميلاد . « أما عن الرحلة من بلاد الغارمنطيس إلى بلاد الإثيوبيين ، فقد قاد سيتيميوس إلاكوس جيشا من ليبيا في اتجاه الجنوب ، ووصل إلى بلاد الإثيوبيين في ثلاثة شهور . وكذلك فإن في اتجاه الجنوب ، ووصل إلى بلاد الإثيوبيين في ثلاثة شهور . وكذلك فإن بولوس ماترنوس الذي بدأ من لييتس ماجنا (۱۲) ، وزحف من جاراما بصحبة ملك بولوس ماترنوس الذي بدأ من لييتس ماجنا (۱۲) ، وزحف من جاراما بصحبة ملك

<sup>(</sup>٦١) كورنيليوس بالبوس: هناك شخصان حصلا على المواطنة الرومانية في القرن السابق للميلاد: كورنيليوس بالبوس الكبير، وابن أخيه كورنيليوس بالبوس الصغير. ومن الواضح أن المقصود هنا هو الأخير الذي اشترك في حروب الإسكندرية والحروب الأسبانية، وأوقع الهزيمة بالفارمنطيس وضم بلادهم إلى الامبراطورية الرومانية وأسماها فزانيا.

 <sup>(</sup>٦٢) غدامس: مدينة في واحدة تحميل نفس الاسم، كانت معقل الفارمنطيس قبل ظهور السيحية.

<sup>(</sup>٦٢) كلسوديوس يطلميوس : نشأ بالإسكندرية ، وتوفى بعد عام ١٦١ م. مالم فلك ورياضة وجغرافيا وفيزيقيا ومؤرخ يونانى مصرى . قام بتبويب وتسجيل نتائج وقوانين علماء الإسكندرية . تعتبر أعماله الجغرافية أقرب إلى الفلك وقد اعتدد فيها على أعمال مارينوس .

<sup>(</sup>٦٤) ليپتس ماجنا: ميناء قديم في موضع طرابلس الحالية أسسه بحارة من صيدا ، أغارت عليه قبائل من فزان وهدمته في القرن الرابع الميلادي ، وأعاد البيزنطيين بناءه وتحصينه ، ولكن سرعان مادمره البرير . خلف أطلالا رومانية رائعة .

الغارمنطيس في اتجاه الإثيوبيين ، قد وصل بعد أربعة أشهر إلى أجيسومبا (١٥٠) ، وهي منطقة يتجمع فيها الكركدن »

وذلك لابد أن يكون قد وصل بالرومان إلى حسود إفريقية الزنجية . وثمة أسباب أخرى تحمل على الاعتقاد بأن غرب إفريقية كان مألوفا لدى الرومان ، وقد أكدت الحقائر الأثرية الأخيرة معرفتهم بالصحراء الكبرى . فعلى بعد قرابة ٤٥٠ ميلا جنوب ليپتس ماجنا ، أى حوالى خمسين ميلا شمال مرزق (٢٦) ، وجدت خرائب ترجع إلى عصر الرومان . كما عثر هنا في غابة صغيرة وحيدة على بقايا أوان خزفية . وفي غات (١٦) تم الكشف عن كميات كبيرة من الأواني الخزفية من أيام الرومان . هذا وقد عثرت البعثة الإيطالية التي أرسلت إلى المحراء في عام ١٩٣٣ على مقبرة في چيرما بها أدوات شبيهة بأدوات قرطاچة .

وفضلا عن التأثيرات المعروفة من المحتمل تماما وجود تأثير الشرق من خلال إفريقية الوسطى . ويرجح أن الطريق من الشمال لم يكن قد استخدم حتى جاء الجمل . ذلك أن الجمل ، استنادا إلى بعض المؤرخين ، حيوان آسيوى . وقد التقى به الرومان أول الأمر في أثناء حملتهم على عرب الصحراء ، وجئ به في القرن الأول الميلادي ، وسرعان ماأصبح عماد النقل في الصحراء ، وهكذا فإن مشكلة السفر في الصحراء – النقل – لم تحل إلا بعد إدخال الجمل . كذلك يبدو من المحتمل أنه لم يحدث أي تغلغل واسع من الشمال قبل القرن الرابع الميلادي عندما أصبح الجمل مألوفا في الصحراء .

<sup>(</sup>٦٥) أچيسومبا : تم ضبط الاسم على الموسوعة البريطانية ( Agisymba ) طبعة ١٩٥٨، 746 D ، ١٩٥٨ - ١٩ ، وقد وردت في النص الإنجليزي ه Asigymba .

<sup>(</sup>٦٦) جادت في النص الإنكليزي MUZURK ، وربما كان ذلك خطأ آخر ، فالقصود هنا هو واحة نُق Morzok التي اتخذتها أسرة بني محمد عاصمة لها ، وتقع على بعد ٢٥٠ ميلا إلى الشمال الشرقي , واحة غات . وقد وربت بهذه الصبغة في أطلس تاريخ الإسلام ، للدكتور حسين مؤنس ، الصفحات ٦٦ و ٨١ و مواضع أخرى .

<sup>(</sup>٦٧) غات: كانت هى وغدامس مركزين يتحكمان فى الطرق التجارية المحاذية لصحراء الحمادا من ناحية الفرب، والمتجهة إلى الجنوب بين سلسلتى الجبال أحجار وتمو قاصدة النيچر وبحيرة تشاد، أخنت أهميتها التجارية تتضامل عند أوائل القرن الحالى.

ولا ينبغى أن يحملنا ذلك على الاستنتاج بأن إفريقية لم تكن تعرف الجمل، وربما يكون قد جاء مباشرة من شبه الجزيرة العربية . ذلك إن إفريقية واليمن يفصلهما عند الطرف الجنوبي للبحر الأحمر شريط مائي ضيق تعبره الزوارق حتى في أيامنا هذه بون أية صعوبة . والسودان – سواء المصري الإنكليزي السابق أو الفرنسي السابق – بلاد رعوبة . ولوكان العرب قد عبروا المياه لما وجدوا اختلافا شديدا . وكان هناك فيما يبدو طريقان شائعان : أحدهما يحاذي سفوح الجبال ويدخل بلاد السودان ؛ والثاني يمر بوادي النيل قرب كورسوكو ويمتد عبر صحراء العطمور (١٨) حتى يتصل بالنيل بالقرب من أبو حمد (١٦). وهذا يعني مروره بمنطقة قاحلة ، وإن كانت تزوده بقدر كاف من الماء . وإذا كان باستطاعة العرب إدخال كل من الجمل والحصان. فضلا عن أن مصر ومورى (٢٠) القديمتين كانتا في فترة عظمتهما التاريخية عنوانيتين من الناحية الحضارية ، وربما تكونان قد تغلغلتا في الحوض الواقع بين النيل وبحيرة تشاد. ويرى معظم الخبراء البريطانيين أن هذا قد حدث فعلا ، وأن التأثيرات المصرية على غرب إفريقية ، إن وجدت ، يرجح أنها جاءت من الشرق أكثر مما جاءت من الشمال ، ومن ناحية أخرى يؤكد مونى (٢١) أنه في العصور التاريخية على الأقل كانت النوبة وتشاد موزعتين بين بول صغيرة متعددة ، وبعد أن بخل الإسلام مصر والسودان كانت دولة دخلة (٢٠) المسيحية بمثابة حاجر فعال ، وإن كاد مفعولها أن يتلاشى في عصر العظمة المصرية . فحملات الاتجار المصرية تغلغلت في إفريقية السوداء ، وبرغم ذلك فليس هذاك مايقطع بأنها عبرت المنطقة

<sup>(</sup>٦٨) صحواء العطمور: بشمال السودان ومن أكثر جهاته جفافا. تخترقها سكة حديد وادى طفا أبو حمد.

<sup>(</sup>٦٩) وردت في النص الإنكليزي Abou Hamed ، ولكن صحة الاسم أبوحمد Abou Hamad .

<sup>(</sup>٧٠) مروى: عاصمة الملكة النوبية الجنوبية التى عرفت باسم مملكة مروى فيما بين القرنين الثالث قبل الميلاد والثالث الميلادى . من أشهر ملوكها الملكة كنداكة أو كنداسة فى النصف الثانى من القرن الأول الميلادى ، وكانت ملامحها زنجية ظاهرة . تأثرت حضارتها كثيرا بالحضارة المصرية .

<sup>(</sup>٧١) مونى: عالم فرنسى من المهتمين بحضارة شرق إفريقية .

<sup>(</sup>٧٢) ننقلة: مديرية شمال جمهورية السودان ، وعلى بعد ١٤٠ كم منها كانت دنقلة القديمة عاصمة دنقلة المسيحية أو مملكة المقرة ، اعتلى عرشها أول حاكم مسلم تابع المماليك في عام ١٣٦٦ ، وحمكها الماليك الفاروق فيما بين عامى ١٨٦١ و ١٨٢٠ ، ووقعت في أيدى المهديين .

القاحلة بين النيل وتشاد ، إذ الأرجح أن هذا الطريق لم يكن أكثر صعوبة من الطريق الشمالى . لكن ماذا كان هناك من حوافز بالنسبة للمصريين ؟ إن احتياجاتهم من العاج والرقيق ، وبل والأقزام ، وكذلك من المعادن ، كان يمكن الحصوبل عليها من المنطقة الاستوائية . وحتى إذا كان ذلك هو سبب تغلغلهم في حوض تشاد فإن المنطقة لم يكن بإمكانها أو توفرلهم شيئا مما يفتقرون إليه . وهكذا فإن تأثير مروى على دارفور لا يعنى بالضرورة أن المصريين قد وصلوا إلى وادى النيچر ، والأمر المرجح هو اتجاه الناس غربا بمجرد أن تحللت سلطة مروى . ودارفور كانت جارة لمروى ، لذلك خضعت باستمرار لتأثيرها الحضارى . ولاينازع مونى في أن طريق النيل – تشاد لم يكن مستخدما ، وإن كانت الأدلة على ذلك واهية الغاية . ففي منطقة تشاد لم يعثر على شيئ من عالم البحر المتوسط ذى قيمة أثرية كبيرة ، وماتم العثور عليه بأعداد كبيرة إنما هو من آثار العصر العربى . ويأخذ مونى عن كاتب فارسى مجهول الاسم ، وكذلك عن إبن حوقل (٢٧) الذى يقول إنه برغم أن التجار المصريين كانوا يذهبون إلى السودان من أجل حجر الشب والقصدير والخصيان ، فإنهم لم يكونوا راضين عن الطريق .(٢٠) وكان الطريق المفضل هو الطريق بين فزان وكوار وهو طريق مشترك الطريق .(٢٠) وكان الطريق المفضل هو الطريق بين فزان وكوار وهو طريق مشترك الطريق .(٢٠) وكان الطريق المفضل هو الطريق بين فزان وكوار وهو طريق مشترك

<sup>(</sup>۷۲) أبو القساسم محمد بن العلى الموسلى: لا يعرف تاريخ مولده ، توفى فى عام ۹۷۷ . ولا ونشأ وترفى فى بغداد . رحالة وجغرافى عربى معروف ، بدأ التجوال يوم أن انقطع المسعودى عن الترحال ، بدأ ترحالة من بعداد فى عام ۹۷۳ متخذا التجارة مهنة له ، ولكنه ربما كان داعية سياسيا ، زار شمال إفريقية والانداس ونايولى وباليرمو ، وعرف عن كثب العراق وإيران وجزءا من الهند . كما دخل بلاد البلغار ووصل إلى أعالى القولجا ، يحمل مُوَّأَفَه فى العادة اسم كتاب المسالك والمالك ، والمفاوز والمهالك برغم وجود تسمية أخرى له هى كتاب معورة الأرض ، وقد نشر دى غويه طبعة أولى منه ، ونشر كرامس طبعة ثانية أفضل منها عن أقدم مخطوطة له ، وهى مخطوطة استانبول التى ترجع إلى عام ١٠٨٦ ، أى بعد مائة عام من تاليف الكتاب ، وقد أخذت عن طبعة أصدرتها « دار الكتاب الإسلامى » بالقاهرة تحت عنوان كتاب صورة الأرض .

<sup>(</sup>٧٤) و وفيها الطريق من مصر وغانة فتواترت الرياح على قواظهم ومفردتهم ، فأهلكت غير قاظة واتت على غير مفردة ، وقصدهم أيضنا العدو فأهلكهم غير دفعة ، فانتقلوا عن ذلك الطريق وتركوه إلى سجلماسة ،» إبن حوقل ، كتاب صورة الأرض ، الصفحة ٦٥ .

<sup>«</sup> وأما الواحات فإنها كانت معمورة ... وكان يسلك من ظهرها إلى بلاد السودان بالمغرب على الطريق الذي كان يؤخذ ويسلك قديما في مصر إلى غانة فانقطع ، .... ولم نزل سافرتهم وسافرة أهل مصر على غير طريق تتصرف إلى المغرب وبلد السودان في براري ، ولم ينقطع ذلك إلى حين أيام دولة أبى العباس أحمد بن طواون . وكان لهم طريق إلى فزان وبرقة فانقطع ... » المرجع نفسه ، الصفحتان ١٤٢ و١٤٢ .

مع طريق غرب السودان حتى زويلة ثم يتفرع من هناك . وهكذا كانت غالبية التجارة فى العصر الوسيط تتم عن طريق الصحراء ، بيد أن الطريق الشرقى لم يكن مجهولا ، وربما يكون هو طريق الهجرة كما تزعم الروايات . وهذه الهجرة لم تكن على أية حال من مصر ، بل كانت على الأرجح حركة إلى الداخل لأناس من السودان الشرقى .

ولاينبغى أن نبخس قددر التأثيرات المصرية . وسواء أكان حرخوف (من) أم غيره من التجار المصريين قد جاء إلى غرب إفريقية ، فمن المؤكد أن تجارة الرقيق والعطور التي كانت تواجه منافسة شديدة قد أغرت المغامرين المصريين بالتغلغل على مهل في غابات إفريقية الوسطى ، ويصعب تماما الحصول على بينة على تجارة الرقيق أو المقايضة في العصور الوسطى . ولكن الروايات التي نقلت إلى مصر ،كتلك الخاصة بسحرة چني (٢٠) ، قد يكون أساسها إحساسا شعبيا . والاكتشافات الأخيرة في برن تعزز بيورها الاعتقاد بأن طريق النيل – تشاد لم يكن حاجزا فعالا .

وقد توصل أركل (٧٧) إلى بيانات هامة ترجع أن طريق بحيرة تشاد كان مستخدما . وكشفت حفائر الخرطوم عن عظام تياتل وحيوانات تعيش في المستنقعات مثل جزدان البوص ، وهي حيوانات لا تعيش الآن في الخرطوم ، وأقرب شيئ لها عثر عليه هو لعنصر منقرض في واد يمتد من سلسلة جبال

<sup>(</sup>٧٥) حرشوف : ( ويقال هاركيف ) وزير بيبى الثانى فى أواخر الدولة القديمة . قاد أربع قوافل إلى التوبة أشهرها الثالثة التى بلغ فيها السودان ، وسلك إليه طريق الأربعين ، وحمل عند عودته البخور والعطور والسمسم وخشب الأبتوس وجلد الفهد ، وكذلك قزما من قلب إفريقية .. وبونت أخبار تلك الرحلة على جدران قبره .

<sup>(</sup>٧٦) چنى: كانت العاصمة الثقافية لإمبراطورية السنغى ومركزا التعليم الزنجى ، يعتقد أن السنغى أسسوها في القرن الثامن الميلادى . يقول بعض المؤرخين إنها أعطت أسمها لكل الساحل وإن كلمة غينيا مشتقة منها . مازالت توجد بها اثار من الفنون المراكشية . تصث عنها السعدى وكعت كثيرا عرفت بلؤاؤة النيجر .

<sup>(</sup>٧٧) إ.ج الركل: مؤرخ أثار معروف ، عين مديرا لمصلحة الآثار والأنثروبهاوچيا بالسودان ، أبرز من أرخ السودان وألفى الضوء على منشأ الفن الإفريقى ، أثبتت حفائرة فى شمال الخرطوم أن شعب هذه المنطقة كان زنجيا يسنخدم الفخار ويعيش على الاسماك والحيوانات والتقاط الفاكهة ، كما يستخدم المحار والبلالة والمطرقة المصنوعتين من الحجر ، وعثر أركل أيضا على أثار تنتمي إلى العصر الحجري الحديث .

أحجار . كما عثر في الخرطوم على حراب بها ثقب وثلاث شوكات معكوسة أو أكثر . وأقرب شيئ إلى هذه الحراب عثر عليه في غرب إفريقية على بعد ٢٥٠ ميلا من المكان الذي عثر فيه على عينة منقرضة من جرذان البوص . والمصنوعات الحجرية التي تصفها مس كاتون ثومبسون (١٨٠) بأنها تنتمى إلى العصر الحجري الحديث بمنطقة الفيوم لم توجد فقط في الخرطوم وإنما وجدت أيضا في هضبة تبستي (١٨) إلى الجنوب الشرقي من جبال أحجار ، وجدت أيضا في هضبة مستى (١٨) إلى الجنوب الشرقي من جبال أحجار ، فضلا عن أزولا . ويتمثل وضوح حضارة الفيوم في الآلة الحجرية (١٨) الأزميل المقعر (١٨)) التي لم يعثر عليها في وادى النيل وإنما في غرب إفريقية والخرطوم . وهناك أيضا الأعمدة الحجرية العظمية التي اكتشفت في الخرطوم وعليها نقوش غير واضحة للجمال ، كما اكتشفت أعمدة مماثلة في لمكوردار بموريتانيا .

ولذلك نستطيع أن نخطص إلى أن طعريق النيل - تشاد كان مستخطعا منذ العصور القديمة ، وأن الجمل قد دخل إفريقية من الشرق ، وتستند إلى ذلك نظرية بالمراق الشرق ، وتستند إلى ذلك نظرية بالمراق الشرق ،

<sup>(</sup>٧٨) مس كاتون ثومبسون: عالة آثار اشتهرت بحفائرها بمنطقة الفيوم التى كشفت عن حضارة تنتمى إلى العصر الحجرى الحديث تماثل فى قسمات كثيرة تلك التى كشفت عنها حفائر أركل فى الخرطوم ، وترجع هى وحضارة الخرطوم إلى حوالى ٣٩٠٠ ق.م .

 <sup>(</sup>٧٩) تبستى: منطقة جبلية وسط الصحراء تقطنها حاليا قبائل التيبو . بها مجار مائية جافة غائرة
 العمق استكشفها جزئيا چوستاف تشيجال في عام ١٨٧٠ ، واستكمل كولونيل س . تيلهو أعماله في عام ١٩١٥ .

<sup>(</sup>۸۰) وردت في النص الانجليزي و gonge ، ولكن صحتها و gouge ، وتؤكد ذلك الصفحة ٣٠ من كتاب أركل و Early Khaitum ، كما أن المقابل الانجليزي لكلمة و أزميل ، هو و gouge ،

<sup>(</sup>٨١) الطوارق: مسلمون من البربر يقطنون غرب الصحراء الكبرى من توات حتى تمبكت ، ومن فزّان حتى زندر . ويفضلون سكنى المراكز التى تتفرع منها طرق التجارة . بشرتهم صفراء مشوبة باحمرار وشعرهم أسود حريرى الملمس ، وعيونهم سوداء وأنوفهم صغيرة ، وأجسامهم مفتولة العضلات ، وهم طوال القامة لطاف الشمائل يلبس رجالهم اللثام ليل نهار ، ولا يظهر من اللثام غير عيونهم ، على حين لاتلبسه نساؤهم ، وإذا أسماهم العرب بالملثمين أو أهل اللثام ، كما يسمون المسوفة في بعض المصادر . يشتغلون بتربية الإبل، ويحتقرون الزراعة ويتركونها للعبيد ، ويعكس النظام القبلى عندهم بعض ملامح النظام الأمومى، وتتمتع المرأة عندهم بمركز ممتاز في المجتمع ، ولها حق الاختلاط واكتيار الزوج والاشتراك في مجالس القبيلة .

البليميين (٢٨) القدامى الذين استوطنوا النيچر الأعلى ثم رحلوا فيما بعد إلى برنو ، وقد استخدم عرب الشوا (٢٨) بدورهم هذا الطريق للوصول إلى برنو .

وجدير بنا أن نتذكر أن المنطقة بين تشاد والنيل كانت مأهولة بالسكان . وكانت توجد بدنقلة في القرن السابع الميلادي أغلبية مسيحية وأقلية مسلمة . وفي عام ١٥٧ ، أي بعد أحد عشر عاما من فتح العرب لمصر ، وقع الحاكم عبد الله بن سعد (١٩) مع حاكم دنقلة معاهدة تعهد فيها الأخير بالإبقاء على المسجد المحلى والسماح بإقامة الشعائر الدينية فيه ، مما يبين أن دنقلة كانت بها جالية إسلامية كبيرة وأن المسلمين كانوا يزورونها . ولم يكن من العسير على التجار المصريين ، حتى في العصور القديمة ، أن يتغلغلوا في المنطقة ، وبخاصة أن المسبرين المبشرين المسيحين في القرنين الثاني والثالث ، ولذلك فبرغم الافتقار إلى دليل مباشر على وجود مصرى في تشاد ، فإنه ينبغي التسليم بإمكانية أن مصر ومروى لم تكونا غريبتين على غرب إفريقية .

<sup>(</sup>٨٢) تحمل هذا الاسم قبيلة عنوانية من بنو الصحراء عاشت في مناطق النوية بين النيل والبحر الأحمر ويطلق عليها بعض المؤرخين اسم البجاة (أو البجة). كانوا يحجون إلى إيزيس في جزيرة فيله - تتكون حاليا من البشاريين وبني عامر والهننوه وغيرهم ، اعتنق كثيرون منهم المسيحية في القرن السانس اليلادي . ظلوا لفترة يشكلون تهيدا لمصر العليا ، وبخاصة الطبية ، ولكن محاولات غزوها صنت جميعاً .

<sup>(</sup>٨٣) عرب الشوا: يتركزون على الشواطئ الجنوبية والغربية لبحيرة تشاد . تكونت تجمعاتهم نتيجة هجرات عربية إلى برنو منذ القرن السابع عشر . ينقسمون إلى مجموعات حسب نظام حياتهم ، فمنهم رعاة الإبل ورعاة البقر إلخ .. من أهم مجموعاتهم : الحصاونة الذين جاءوا عن طريق طرابلس ؛ جهيئة الذين جاءوا عن طريق وادى النيل الأوسط . كان لهم دور كبير في تاريخ البرنو وفي قوة جيشها إذ كانوا يزودونها بالفرسان الشجعان المدربين ، فقد كان الفرسان عماد جيش برنو ، أنظر ، الفصل السادس أدناه .

<sup>(</sup>٨٤) عبد الله بن سعد بن أبي سرح: (؟ - ١٥٧ م) قرشى ، فاتح إفريقية - شارك عمرو بن العاص فتح مصر ، ثم ولى الحكم فيها عام ١٩٤٧ . رحف لفتح مابين طرابلس الغرب وطنجة ، ودان له الشمال الإفريقى . غزا البيزنطيين بحرا وانتصر عليهم فى معركة ذات الصوارى فى عام ١٩٤٢ ، وقد سميت كذلك لكثرة ما استخدم فيها من السفن . انضم إلى معاوية بالشام بعد مقتل عثمان ، مات بعسقلان . وقع مع حاكم دنقلة معاهدة البقط ( البقط بمعنى العهد والميثاق ) فى عام ١٩٥٧ ، وبمقتضاها ألزم النوبيون أنفسهم بإعادة من نزل بلادهم من المسلمين والعبيد الأبقين والنميين الذين يجب عليهم أداء ضريبة الرؤوس ، ويتحمل بإعادة مسجد يشيد فى دنقلة .

فهل كانت هناك تأثيرات مصرية على غرب إفريقية ؟ تخلص الآنسلة هومبرجر من دراسة أجرتها في اللغات الزنخية إلى أن هذه اللغات مشتقة من اللغة المصرية القديمة . وذلك زعم لايمكن لغير العلماء أن يقروا صحته ، ولكن هومبرجر تقول إن أحدا لم ينقض حجتها . وفضلا عن الأشغال المعدنية التي يقول وينرايت إنها كانت منتشرة على نطاق إفريقية الزنجية ابتداء من السودان وفيما بين الإيوى (٩٠)، فإنه لاتـزال تعلـق بالذاكرة صـورة « كور » يعمل بالقدم ، كذلك توجد بالقرب من الأويو (١٨) حلقة خطاف أخضر اللون تلتف حول حديد متوهج داخل الفرن ، وتستخدم هذه الطقة في سحب الحديد إلى ، الخارج ، وهي شديدة الشبه بصور بعض الصناعات المعدنية المبكرة . وثمة أعراف معينة في نيچيريا حملت بعض العلماء ، بسبب تماثلها مع أعراف مصير القديمة ، على الاعتقاد بأنها قد تكون مصرية المنشأ . فالكبش على سبيل المثال حيوان مقدس عند اليوريا متلما هو مقدس لدى المصريين ، كما أن ديانة اليوريا تجمعها بديانة مصر القديمة عناصر شبه كثيرة تسترعي الانتداه. وبالمثل يوجد شبه مثير بين تابوت مقبرة أتاجلاً ذي الشكل الكهفي المجوف ، أو القوارب التي استعمالت كتوابيت عند النوبي (٨٧) ، وبين الرسومات الموجودة على الجبانات المصرية.

<sup>(</sup>٨٥) الإيوى: شعب من أصل زنجى ، توزع أبناؤه لأسباب تاريضية إلى أربعة أقسام: ساحل النعب ، توجب لاند البريطانية ؛ توجب لاند الفرنسية ؛ داهومي . يشاطبرون الأشانية ، توجب لاند الفرنسية ؛ داهومي . يشاطبرون الأشانية ، يشكلون الغالبية العظمي من سكان جنبوب توجو ، وهم يشتغلون بالزرامة والتجارة .

<sup>(</sup>٨٦) الأوبو: فروع من اليوربا. قامت بولتهم قبل القرن الصادى عشر فى جنوب غرب نيجيريا الحدادى عشر فى جنوب نيجيريا الحديثة ضمن ماعرف بدول الفابات، وقبل أن يبدأ الأوروبيون التجارة على الساحل تاثر توسعهم بالرغبة فى صيد الرقيق لبيعهم للأوروبيين وبالحصول على الاسلحة فى المقابل. وصلت بولتهم إلى نروة رخانها وإنساعها فى القرن الثامن عشر، بعد ما أدت تجارة الرقيق إلى حروب مستمرة وتحلل فعلى.

<sup>(</sup>٨٧) النوبى: مجموعة القبائل بجنوب نيچيريا ووسطها حيث يوجد خليط من الوثنيين والمسلمين ، وحيث تنتشر لغة خاصة تعرف بلغة النوبى ، وتشمل قبائل الباتاتشى و البينى والبينو والشاكيانج والديبو والإيباجى والإيباجى والإيباجى والإيباجى والإيباجى والديبو والديبو بغض الممالك والويل القوية .

وقد فضل آخرون البحث عن منشأ فينيقى أو يهودى أو حتى إغريفى . من ذلك قول فروبنيوس (<sup>(A)</sup> بأن المصنوعات الخزفية الجميلة في إيفه لابد أنها من صنع الإغريق الرحل الذين استقروا في المنطقة ، وبأن بلاد الميوربا هي أتلنتس المفقودة . وتكمن أهمية دراسة التأثير الحضارى على غرب إفريقية في أنها تعطينا مفتاحا لفهم الفكر الأوروبي . ويقال إن ديانة الناس هنا قبل مجئ الإسلام لابد أن تكون اليهودية أو المسيحية . وعلى أساس أدلة واهية للغاية يقال إن الطوارق لابد أنهم كانوا مسيحيين لأن كلمة عيسى في لغة التمشيكت تعنى إلها ، وأن مقبض السيف عند الطوارق عبارة عن صليب .

وبين هـــذه الأساطير تعـد الأسطورة اليهودية أكثرها أهمية . يقول البكرى إنه وجدت فــى مراكش جاليتان يهوديتان ، وإن مـهنـة المعمار في سجلـماسة كانت وقـفا (١٠٠) عليهما . والادريسي (١٠٠) هـو الـذي أقـام

<sup>(</sup>٨٨) ليو قروبتيوس: (١٨٧٣ - ١٩٣٨) ، مستكشف وعالم آثار ألمانى ، ويعد من أهم المصادر فى فنون ماقبل التاريخ . أسس و معهد المورفولوچيا الثقافية ، فى فرانكفورت عام ١٩٢٢ ، اهتم بالكتابة فى الفواكلور عند اليوريا وقبائل أخرى .

<sup>(</sup>٨٩) و وأهل سجلماسة ... والبناون عندهم يهود لايتجاورهم هذه الصناعة » ، البكرى ، المغوب في ذكر باكد إفريقية والمغرب ، الصفحتان ١٤٨ و ١٤٩ .

<sup>(</sup>١٠) أبو عبد الله محمد بن محمد الإدريسي (اللقب بالشريف): ( ١٠٩٠ - ١٠٩٠) الرحالة والبغرافي العربي الكبير ، زار بلدانا كثيرة وخلف وصفا شيقا لمعالمها . طاف بآسيا الصغرى ومصر ومراكش والأنداس ، وعبر البحر إلى إنجلترا بعد أن زار فرنسا ، ثم عاد إلى صقلية حيث قويل بالترحاب وأغنقت عليه العطايا والهبات من ملكها روجر الثاني المعروف في الكتب العربية باسم « رجار » . وقد اصطنع له الإدريسي كرة أرضية كتب عليها بلحرف عربية كل مليعرفه عن البلدان المختلفة ، وقد فقدت هذه الكرة وققت معها المعارف الجغرافية قيمة علمية عظيمة . سجل مشاهداته في كتاب أطلق عليه نزهة المشتاق في اختراق الأقلق . نلمع في كتابه ملامع واضحة الجغرافيا البشرية ، وصلة بين الجغرافيا الاجتماعية والاقتصادية ، كما لا يخلو من لمحات لتوزيع الأعراق البشرية ومن إشارات إلى بعض نظم الحكم السائدة مما يعد محاولة أولى لدراسة الجغرافيا السياسية . قام جويرت في عام ١٨٦٠ بترجمته إلى الفرنسية ونشره عن نسخة خطية بمكتبة باريس تعتبراختصاراً لنسخة موجودة في مكتبة الأسكوريال بأسبانيا ، ثم صدرت عن نسخة خطية بمكتبة باريس تعتبراختصاراً لنسخة موجودة في مكتبة الأسكوريال بأسبانيا ، ثم صدرت المختل بلبوات كثيرة بلغات مختلفة ، منها كتاب صدر في الهند بالعربية يحوى ماجاء في نزهة المشتاق عن الهند بالعربية يا من بحر القائم ، إلخ .. وقد أصدرت مكتبة الثقافة الدينية بالقاهرة طبعة من نزهة المشتاق في اختراق الإفاق ، وعن هذه الطبعة حققت أصدرت مكتبة الثقافة الدينية بالقاهرة طبعة من نزهة المشتاق في اختراق الإفاق ، وعن هذه الطبعة حققت أصدرت مكتبة الثقافة الدينية بالقاهرة طبعة من نزهة المشتاق في اختراق الإفاق ، وعن هذه الطبعة حققت أسرت مكتبة الثقافة الدينية بالقاهرة عليعة من نزهة المشتاق في اختراق الإفاق ، وعن هذه الطبعة حققت أستراك مناكرات الشعافة بالمناكرة عن الإدريسي ، وسأشير إليها بنزهة المشتاق في المؤلد عن الإدريسي ، وسأشير إليها بنزهة المشتاق .

الأسط ورة اليهودية على أساس سليم ، وهو يقول ، استناداً إلى الروايات ، إن رجال لملم يهود ، لكنهم أنغمسوا في الجهل وعدم التقوى . ومن العسير أن نفهم كيف استطاع الإدريسي الحصول عملي هذه الرواية . (۱۰)

ومع مقدم العصور الوسطى ارتدت الأسطورة فى الواقع إلى حقيقتها . ففرنائنز (١٠) يقول إن الجريوت يهود لأنهم يمارسون الختان ، ولأنهم محتقرون. وقد عثر ملفانتي (١٠) على يهود فى مدن الصحراء الكبرى مثل توات (١٠) ، حيث كانوا يتبعون للطبقة الحاكمة المحلية ، وكان بعضهم شديدى الثراء . ولكن ملفانتي لسوء الحظ ليس شاهدا يركن إليه لأنه وجد أيضا فى الصحراء الكبرى تجارا هنودا وكذلك فلسطينيين . وكعت (١٠) هو الشاهدالأكثر أهمية على وجود فترة يهودية في غرب إفريقية ، وها ويذكر أن اليهود كانت الهم مملكة

<sup>(</sup>٩١) • أرض للم ... وأهلها فيما يذكره أهل تلك الناحية يهود والغالب عليهم الكفر والجهالة . • نزهة المشتاق ، المجلد الأول ، الصفحة ١٩ .

<sup>(</sup>٩٢) أنطوتيو فرناند : مستكشف برتغالى قام باستكشاف منطقة المونوتوما ( الماشولاند ) قبل عام ١٥٠٤ . وألجريوت طائفة من المغنين والمداحين ومحيى الحفلات .

<sup>(</sup>٩٣) أنطونيو ملفانتى: رحالة إيطالى فى القرنُ الخامس عشر تحدث عن تاجر مصرى جاء إلى هذه المنطقة بصحبة بعض الهنود المسيحيين ومعهم نحاس النباداته بالذهب . قدم فى عام ١٤٤٧ وصدفا المجتمع اليهودى المزدهر فى تامنتيت ( تندرم ) الذى قضى عليه المغيلى .

<sup>(</sup>٩٤) توات : مجموعة الواحات في غرب الصحراء الكبرى ، من أهمها واحتا جرارة في الشمال وتيديكات في البيهم ويديكات في الجنوب مع مركز عين صالح الهام . أطلق عليها الفرنسيون أرخبيل توات . وضع العرب أيديهم عليها في القرن الرابع الهجرى ونشروا فيها الإسلام .

<sup>(</sup>٩٥) محمود كعبت: مسؤرخ بولة السنفى الكبيرى، وصاحب المرجع التاريخى المعروف تاريخ الفتاش فى أخبار البلدان والجيوش وأكبير النساس، الذى حقق ونشره، إلى جانب ترجمة فرنسية له، المستشرق الفرنسى فيودا . وسأشير إلى هذا الكتاب أدناه باسمتاريخ الفناش . من أجل مزيد من التفاصيل عن الكتاب وصاحبه انظر الإضافة المرفقة بنهاية الكتاب .

فى الصحراء الكبرى اتخذت عاصمة لها مدينة تامنتيت (١٠) التى تقع على طريق النخيل وهو عبارة عن أرخبيل من الواحات يمتد مسافة ٨٠٠ ميل ، وتتم صيانته بنظام من الفجارا (١٠) ولكن السعدى (١٠) لايقول شيئا عن هذه الأشياء الرائعة . ويزودنا كعت بمفتاح لهذه الأسطورة عندما يقول إن أسكيا محمد رأى حلما عن بنى رسرائيل .(١٠) وهكذا يكون بنو إسرائيل هم الملاذ الذى يلجأ إليه في كل شيئ يتعذر تفسيرة . وهذا هو الأساس الذى بنى عليه ديلافوس (١٠٠) نظريته في الأصول اليهودية .

وربما كان التأثير الأكثر أهمية هو تأثير الفينيقيين الذين استوطنوا شمال إفريقية . فقرطاچة مثلا لم يكن غائبا عنها أنه توجد عبر الصحراء مملكة غنية بمواردها الاستوائية . ولابد أت التجار الفرطاچيين قد عبروا الصحراء بحثا عن العاج والذهب ، واستوطنو هناك وتزوجوا بنساء محليات . وقد حاول ديلافوس دعم هدا الاستدلال بدراسة في تأثير اللغات السامية على اللغات السودانية ، وتبين له أن هذا التأثير كان كبيرا ، وعلى الرغم من أن معظم هذا التأثير قد جاء بعد الإسلام ومن اللغة العربية ، فإن بعضه قد حدث – طبقا لرأية – قبل

<sup>(</sup>٩٦) يرجح أن هذه المدينة هي تندرمة أو تندرم التي أشار إليها محمود كعت .

د وفي هذا العام وهو عام الثاني والتسعماية بنيت تترمة وأمره اسكي محمد أن يبني انفسه مدينة ...
 فلما جاء عمر يريد بناها أي تتدرم ... وقال له هل وجدت هنا أحداجين تنزل فقال له ما وجدت هنا حينئذ إلا
 عبدا شيخا كبيرا ابيض شعره حتى أحمر من بقايا قوم بني إسرائيل ، تاريخ الفتاش ، الصفحات ٢١و٣٦و٦٤ .

<sup>(</sup>٩٧) أحد أساليب الرى التى استخدمها سكان الواحات ، ويخاصة توات وغرارا . وهو عبارة عن قنوات من صنع الإنسان تمغر تحت سطح الأرض بميل خفيف لجب المياه الجوفية إلى الواحة بفعل الجاذبية الأرضية .

<sup>«</sup> حتى أتى تندرم فأعجبه ذلك المكان وكان قبل مسكن قوم بنى إسرائيل وأجداثهم وآبارهم هنالك إلى الآن فلهما رأوا أبارهم ووجدوها يومئذ ثلاثمائة وثلاثين بيرا في جوانبها ووسطها ورأوا عجيب حفرها وحالها ... والمرجم ناسعه ، الصفحة ٦٢ .

<sup>(</sup>٩٨) عيد الرحمن بن عبد الله بن عمران بن عامر السعدى ( وقيل السعيدى ) : صاحب تاريخ السودان . من أجل مزيد من التفاصيل أنظر الإضافة المرفقة بنهاية الكتاب .

<sup>(</sup>٩٩) أفاض محمود كعت في سرد تفاصيل هذا العلم بحيث يتعتر نقل اقتباس موجز يفي بالغرض انظر ، المرجع نفسه ، الصفحات ٢٤ وما بعدها .

<sup>(</sup>١٠٠) موريس ديلاقوس: (١٨٠٠ ~ ١٩٢٦) ، المستشرق الفرنسى المعروف ، وصهر المستشرق الفرنسى المعروف ، وصهر المستشرق الفرنسي هودا ، وقد قاما معا بتحقيق كتاب تاريخ الفتاش ، وترجمته إلى الفرنسية ، يعد من أقدر العلماء الفرنسيين دراية بالشؤون الإفريقية ، وله مؤلفات كثيرة في هذا المجال ، وقد عمل محاضرا بمعهد اللفات الشرقية الحية في باريس ،

الإسلام . كما أن الأشكال اللغوية التى اتخذتها بعض الكلمات مختلفة تماما عما يمكن أن تكون عليه لو كانت قد استعارتها من اللغة العربية .

ومنذ وقت قريب قالت السيدة مييرو ڤيتز (۱۰۱) إن « ثقافة الأكان (۱۰۱) وحضارتهم ليستا من منشأ زنجى إفريقى ، وإنما يمكن تصنيفها بوجه عام على أنهما من أصل ليبى — بربرى ، ويصورة أكثر دقة على أنهما من أصل ليبى — فينيقى أو قرطاچى » . وهى تؤسس نظريتها على أنهم أموميون (۱۰۲) ، وأن أنظمتهم الدينية متماثلة ، وبخاصة تأنيت ونياني (۱۰۱) . ولكن صفات النياني الكثيرة وطقوس عبادتهم — التضحية بالأطفال والعذارى ، دور القمر الهام فى العبادة ، مفه وم النياني كألوهية مسلحة ، المخروط الثلاثي ، ثنائية الجنس ،

<sup>(</sup>١٠١) إيقًا ل. و. مييرواليتر: اشتهرت بكتاباتها التى تبحث فى الراويط الحضارية بين مصر القديمة والأكان فى غانة . ولها فى هذا الموضوع ، إلى جانب بحوثها ومقالاتها الكثيرة الهامة ، أربعة كتب من بينها كتاب At the Court of an African King الذي قام الدكتور زاهر رياض بترجمته إلى العربية ضمن سلسلة الألف كتاب الأول تحت عنوان فى بلاط ملك إفريقى .

<sup>(</sup>١٠٢) الآكان: أهم المجموعات القبلية في غرب إفريقية ، وهم جميعا من أصل زنجى ، وينتمى إليهم الأشانتي والجزء الأكبر من سكان غانة ، ويمكن تقسيمهم اليوم من الناحية اللغوية إلى مجموعت بن رئيسيتين: الفنتي والترى .

<sup>(</sup>١٠٢) الأمومية : اصطلاح يستخدم لوصف العشيرة أو العائلة التي تتركز حول الأم بدلا من الأب ، فتسكن العائلة في موطن الأم ويأتي الأب ليميش معها ، وتكون مسؤولياته نحو الأولاد قليلة إلا فيما يتعلق بمعاشهم . ويحمل الأولاد إسم الأم ، ويتمتع الخال بسلطة كبيرة على أولاد أخته الذين يرثون ممتلكاته .

<sup>(</sup>١٠٤) تأنيت : الإلهة العذراء ، إلهة السموات والقمر والوصية على شعب قرطاجة ، وهي تقابل الإلهة شتروت عند الفينيقيين ، وهناك أسطورة فينيقية تقول إن تأنيت هي نفسها الإلهة ديبر أو إليزا مؤسسة قرطاجة ، وكانت ديبو إبنه الملك ماتون وزوجة لاسبرياس ، وقد ذبح زوجها على أيدي أخيها بيجماليون ، فهريت بعد ذبحة إلى قبرص ، ومنها إلى ساحل إفريقية حيث اشترت قطعة من الأرض أسست عليها قرطاجة .

أما شيائي فقد وجدتها في الكتب التي توفرت لدى شيامي . وأقول في هذا الصدد إن الأكان كانوا يرون القمر إلها ينبغي عبادته ، وإن أصلهم يرجع إلى أشعته التي تجسدت في صورة الأم التي أنجبت عشائرهم الأولى . وقد عرفت الإلهة الأم لديهم باسم « نيامي » المشتق من لفظ « نيام » بمعنى البريق والضياء . وإذا تعرفنا على طبيعة عقيدة القمر لدى شعوب قرطاچة فإننا نرى أوجه شبه كثيرة بين عقيدتي تانيت ونيامي ، كما نرى أيضا أن « الطواطم المفضلة » ، وهي الحيوانات التي تجسدتا فيهما ، تكاد أن تكون واحدة لدى القرطاجيين والإكان .

الحيوان الذى هو رمز مقدس للإلهة – قد وجدت أيضا فى عبادة الإلاهات لدى شعب أمومى آخر ، لذلك يكون من الخطأ الاعتقاد بأن النظام الاجتماعى الذى قام لديهم إنما هو نتيجة أصلهم الليبى البربرى . ومن سوء طالع الإفريقى أن أقل تماثل بينه وبين الشعوب الأخرى قد حمل مؤرخى إفريقية الأوروبيين على استنتاج أن الثقافة لا يمكن إلا أن تكون قد جاءت من الخارج .

وعلى الرغم من أن الأوروبيين قد حاولوا أن يرجعوا الحضارة الإفريقية إلى أصول يهودية وقرطاچية ومصرية ، فإنه قله منهم حاولت إجراء دراسة منظمة عن إمكان وجودتأثيرات هندية . والحقيقة أن فلدورا شو (١٠٠٠) بذلت محاولة لتبين أن الفولاني (١٠٠٠) قد جاوا من الهند . غير أن كثيرين يتفقون على وجود تماثل يسترعى الأنظار بشدة في النمط العرقي اشعوب ماليزيا وميلانيزيا وجنوب البهند وإفريقية . كما أن بعض الأنثروبولوچيين على استعداد للتسليم بأنه توجد بدرجة ما صفات نرافينية (١٠٠٠) في إفريقية . ويشير لاترن في كتابه blody الجزء من غرب إفريقية حيث توجد التماثلات الثقافية . تعلق بإنونيسيا وبذلك الجزء من غرب إفريقية جاء من الحيط الهندى ، وهو فالودع الذي استعمل كعملة في غرب إفريقية جاء من الحيط الهندى ، وهو الا بستخدم إلا في ملبار (١٠٠٠) وحدها مثل استخدامه في غرب إفريقية من أجل

<sup>(</sup>١٠٥) فلورا شو . زوجة لورد فردريك چون لوجارد ، ولذا يشير إليها پانيكار في مواضع أخرى باسم ليدى لوجارد . اشتهرت بكتاباتها في شؤون المستعمرات البريطانية ، وقد ذاع صيت لورد لوجارد في أواخر القرن الماضي ومطلم القرن المالي في استكشاف القارة الإفريقية وغزيها .

<sup>(</sup>١٠٦) القولاتى: هم قبائل القولبى المعروفة أيضا بالفولا ، وقد أطلق عليهم العرب إسم الفلاته . يوجدون فى غرب بلاد السودان والبعض من شرقها من سنغمبيا غربا إلى تشاد شرقا ، منهم الرعاة الرحل والزراع المستقرون ، يشكلون الطبقات الحاكمة فى بعض أجزاء نيجيريا الشمالية ، نشروا نفوذهم خلال إمبراطورية غانة ، ثم شقوا طريقهم إلى بلاد الهوسا ، ويؤرخ فتحهم بإعلان عثمان دان فوديو حربا مقدسة على أمرائها فى عام ١٨٠٤ ، يتكلمون لغة الفلفدى ذات الأهمية الكبيرة فى فهم بعض مشكلات اللغة في إفريقية .

<sup>(</sup>١٠٧) الدرافيديون: اسم أطلق على أكبر مجموعة من سكان الهند قبل مجئ الآريين إليها ، ويطلق اليوم على مجموعة بشرية كبيرة تعيش بجنوب الهند ، ويفترض أنهم من سلالة درافيديى ما قبل التاريخ ، ويقترض نهم من سلالة درافيديى ما قبل التاريخ ، ويتميزون بخصائص زنجية واضحة .

<sup>(</sup>١٠٨) ملبار : ولاية هندية عند أقصى جنرب الهند ، وقد ظلت تعرف بهذا الإسم حتى إعلان الاستقلال ، ومنذ ذلك العين أصبحت تعرف بولاية كيرالا التي يتنعي إليها پانيكار مؤلف هذا الكتاب .

قراءة الطالع . وفي كوش (١٠٠١) كان الودع يستعمل كقطع نقود صغيرة القيمة ، وهكذا يحتمل أن يكون قد ظهر في أجزاء أخرى من الساحل الغربي . فضلا عن أن أركل ، على سبيل المثال ، يربط مابين التيسيجونت ، وهو قرط يستعمله الطوارق ، وبين الأقراط التي عثر عليها في جبال جارو (١٠٠٠) . ويتفق مونو أيضا على أن الطوارق لا يعرفون أصل الأقراط أو مصدرها ، وعلى أنه توجد أوجه شبه ملفتة للنظر بينها وبين أقراط أسام (١٠٠١) ، فكل منها يتخذ شكل القارب . ثالثا ، فأن التلاخميت ، استنادا إلى أركبل ، لابد أن يكون قرطا كرمليا من جوچرات (١٠٠١) له الشكل المتدهور للإلهة الأم على هيئة لينجام يوني (١٠٠١) . وهذا القرط ربما جاء إلى الصحراء الكبرى إما من السودان الشرقي أو من سوريا .

وقد عثر بومان وأنكرمان (۱٬۱۰) فى غرب إفريقية على مجوهرات ذات تأثير هندى على هيئة الدنتلا ، وإن أى دارس يعقد مقارنة بين المعبد الهندى والمعبد فى غرب إفريقية لابد أن يتبين بينهما تماثلات تسترعى الأنظار كثيرا . وكان الاجبيرا (۱٬۰۰) فى نيچيريا ، على غرار قناصة الرؤوس فى أسام وإندونيسيا ، ينظرون إلى الرأس على أنها مصدر الخصوبة ، كما كانوا يعتبرون الحياة مادة محسوسة يمكن تحويلها إلى مادة أخرى . ويرتبط ذلك بعيادة الحجارة ،

<sup>(</sup>١٠٩) كرش : إمارة هندية سابقة في غرب الهند ، أصبحت في عام ١٩٥٦ جزءاً من حكومة بومباي.

<sup>(</sup>۱۱۰) جبال جاور: مقاطعة في وادى أسام ، أخذت اسمها عن الجارو ، وهم قبيلة تنمى إلى التبت ويورما ، والأرجع أنهم قسم من قبيلة بوبو التي احتلت في وقت ماجزءا كبيرا من أسام .

<sup>(</sup>١١١) أسام : الولاية الشمالية الشرقية لجمهورية الهند ، تكاد بنغلاديش أن تفصلها عن بقية الهند .

<sup>(</sup>۱۱۲) چوچرات : مدینة بغرب باکستان ، توجد حالیا فوق موقع کان ماهولا فیما سبق ، طبقا الروایات ، بمدینتین متعاقبتین دمرت الثانیة منهما فی عام ۱۳۰۳ ،عام الغزو المغولی ، وبعد ذلك باکثر من مائتی عام شید شیرشاه أو آکبر شاه المدینة الحالیة .

<sup>(</sup>١١٣) لينجام - يهني: انتشرت في أجزاء من العالم عبادة الذكر حيث تقدس وظيفة الإخصاب التي يرمز لها بعضو التذكير ، وقد عرفت على وجه خاص في الهند ، وهناك يسمى عضو التذكير لينجام أو لينجا، ووقابله عضو التأثيث يوني .

<sup>(</sup>١١٤) أتكرمان : عالم ألماني واصل دراسات فروينيوس منذ عام ١٩٠٤ في الانثروپولوچيا والمضارات الإفريقية .

<sup>(</sup>١١٥) الإجبيرا: إحدى قبائل نيچيريا الشمالية ، وهم بنتمون إلى مجموعة النوبي وينتشر الإسلام بينهم ، كما يقوم التبشير المسيحي بدور كبير هناك .

واستخدام النواقيس الخشبية الضخمة ، وشعائر أكل لحوم البشر ، والمعالجة الخاصة للفك الأسفل (١١٦). كما يرتبط به أيضا زورق محفور بشكل خاص ، وينظر إلى هذا الزورق باحترام وتوقير في كل من أسام ونيجيريا ؛ ففي أسام يوضع في قاعة العزاب ، وفي نيچيريا الشرقية يوضع في مكان خاص يسمى مبان. وبين كل من قبائل الناجا (١١٧) ونيجيريا الشرقية يرتبط الموت بنضج المحصولات ، كما أن هذه القبائل تضع عظام الموتى في مخزن الغلال الخاص بالعائلة ، وتتبع عادة مماثلة في نيجيريا الشرقية . والأرواح التي تغادر الأجساد الراحلة تزود بأجساد أخرى . ومن بين المعتقدات الأساسية في غرب إفريقية أن الأرواح يمكن أن تغادر الجسد عندما يكون الشخص نائما ، وقد تهيم الأرواح على وجوهها ، ولذلك فإن الموت الجسدى ينظر إليه في نيجيريا ، كما هي الحال في الهند ، على أنه مرحلة انتقالية . ومن هنا لايتعذر على المرء أن يجد أوجه شبه تسترعى الأنظار بين الرقصات الشعبية ذات الأقنعة ، وبخاصة تلك التي يؤديها أهالي نيجيريا ، والرقصات الشعبية في الهند . ولعل الأمر الأكثر إثارة هو صناعة التاريس – صناعة اللباد أو قماش لحاء الشجر من أجل القوارب التي تصنع بدق أنسجة الحيونات مع بعضها بعضا حتى تمتزج فيما بينها . وهذه الصناعة لاتوجد إلا في الهند وإندونيسيا ونيجيريا وبين بعض الزنوج السودان .

فهل نخلص من ذلك إلى أن حضارة غرب إفريقية قد تأثرت تأثرا عميقا بالهند ؟ إن التأثيرات الهندية ، شأنها شأن التأثيرات المصرية والقرطاچية والإغريقية ، يمكن أن تكون قد تغلغلت في غرب إفريقية ، إذ أنه لا الصحراء الكبرى أو الغابات الاستوائية كانت تشكل حاجزا يحول دون هذا التغلغل .

<sup>(</sup>١١٦) تنتشر عادة خلع القواطع بين قبائل البارى ، ولها دور رئيسى فى نظام التنشئة لديها ، وقوامها خلع القواطع الأربعة السفلى . وعند الدنكا تجرى هذه العملية فى سن العاشرة وتعتبر لديهم مظهرا لتنشئة الصبى وانتقاله إلى مرحلة الفتوة . تعرف كذلك عند القبائل التى لاتمارس الختان فى حفلات التنشئة، مثل قبائل سارا . وقد تتخذ عادة انتزاع القواطع الأمامية وسيلة لحفظ المرأة من تطلع الرجال الغرباء .

بيد أن أى تأثير هندى فى غرب إفريقية لابد بالضرورة أن تكون فعاليت غير المباشرة أقوى من فعاليته المباشرة . وكانت مروى هى المكان الذى أثرت فيه حقا الحضارتان الإغريقية والهندية ، ومنها يمكن أن تكون هذه التأثيرات قد تغلغلت إلى الداخل . وكانت كوش (١١٠) وأكسوم (١١٠) مستودعين كبيرين لتجارة إفريقية الشرقية . ولكن هذه التأثيرات كانت كبيرة وهامة فى مروى . « فأبيدماح » أسد مروى المعبود ، نو الرؤوس الثلاث والذراعين ، يبنو أنه تكييف التصور الهندى للإنسان الأسد ، نارسيمها مورثى . (١٠٠٠) ثم هناك صورة للك مروى يركب فيلا وهو عارى الظهر ، وهى صورة يرى أركل أنه لانظير لها فى وادى يركب فيلا وهو عارى الظهر ، وهى صورة يرى أركل أنه لانظير لها فى وادى النيل كله . والقطن الذى تم التعرف عليه فى المقبرة الشمالية فى مروى لابد أنه جاء من الهند ، كما أن نوع الخزانات التى عثر عليها فى مروى أيضا لابد

وربما يكون غرب إفريقية قد تأثر بحضارات أخرى ، ولكن ينبغى توخى الحذر فى استخلاص نتائج من أوجه الشبه . فأهالى جبال الناجا ونيچيريا الشرقية قبليون ، كما أن أوجه الشبه التى تسترعى انتباه المراقب قد يكون مرجعها ربود فعل البشر للظروف المائلة ، وليس هناك مايدعو إلى الاستنتاج بأن جماعة ماأخذت عن أخرى . وينطبق ذلك بالمثل على التأثيرات الأخرى .

<sup>(</sup>١١٨) كوش : اسم قديم لبلاد النوبة أيام الأسرة المصرية القديمة الثانية عشرة ( ٢٠٠٠ ق.م ) ، ويرجع أن د كرما ه كانت عاصمة لها .

<sup>(</sup>۱۱۹) أكسوم : عاصمة لنولة حملت نفس الاسم في شمال الحبشة ، بلغت أقصى ازدهارها فيما بين القرنين الثاني والسادس . كشف العالم الألماني ليتمان عن حضارتها حين عثر على نقوش تحمل أخبار حملات الملك د عيزانا ، الأربع التي قضى فيها على قوة القبائل المجاورة .

<sup>(</sup>١٢٠) تاراسيمها مورثى: إله هندى ورد اسمه كثيرا فى أساطير الديانة الهندوستانية منذ آلاف السنين . يحمل نفس فكرة « أبو الهول » عند قدماء المسريين ، إلا أن له جسم إنسان ورأس أسد على خلاف « أبو الهول » .

## سادسا

هناك شعبان يكتسب أصلهما أهمية خاصة في تاريخ غرب إفريقية هما : الفولاني واليوربا . وفي رأى ليدى لوجارد (١٢١) أن الفولاني قبيلة غجرية هندية تحركت إلى المنطقة الاستوائية من شمال إفريقية . وتستند السيدة لوجارد في ذلك إلى ماذكره استرابو (١٣٢) من أن المؤرخين يقولون بوجود مملكة ذات أصل هندى في الجهة المقابلة لأسبانيا ، بل ان لوجارد تقول بأن الونقارة (١٣٢) ، وهم الجماعة التجارية الكبيرة في غرب إفريقية ، قد جاءوا من مدينة أونجارا في شمال غرب باكستان . وتكمن دلالة أصول الفولاني في أنهم يعنون أحد العناصر الرئيسية التي تحركت من منطقة إلى أخرى منشئة الحضارات .

ونجد فى أعدمال ديلافوس أفضل تأريخ للفولانى بوصفهم صانعى حضدارة غرب إفريقية وعلى أساس هذه الأعمال بنى معظم المؤرخين نظريتهم فيما يسمى العنصر الرئيسى وهو يرى أن الفولانى من أصل يهودى سوريانى فعندما قادموسى قومه عائدا إلى إسرائيل لم يتبعه قومه جميعا وفضل بعض منهم التحرك فى اتجاه الغرب وقد اكتسب هؤلاء السوريانيون خلال عبوديتهم الطويلة فى مصر بعض الخصائص المصرية (١٣٤)

<sup>(</sup>۱۲۱) ليدي لوجارد : « فلوراشو ، زوجة فردريك لوجارد ، أنظر الماشية ١ - ١٠٥ أعلاه .

<sup>(</sup>۱۲۲) استرابو (أو استرابون): ( ۱۳ق م - ؟) جغرافي إغريقي ، زار روما ويروي أنه زار الجزر الجزر الإغريقية حيث قابل أغسطس الذي كان في طريق عهدته إلى روما ، وأنه صحب إيليوس جالوس والى مصر في رحلته إلى الصعيد . له أسفار كثيرة ، ولكنه لم ير كل المناطق التي نكرها ، وإنما اعتمد في ذلك على أعمال الجغرافيين الإغريق الآخرين .

<sup>(</sup>۱۲۲) وتقارة: الاسم الذي أطلقه عليها الإدريسي و وأرضه بثرض وتقارة وهي بلاد البتر: ...» ، تزهة المشتاق ، المجلد الأول ، الصفحة ٣٣ . ويبدو أن كلمتي واكوري ووتقارة تنتميان إلى الأصل نفسه ، كذلك يبدو أن السونتكي والديولا والمندفقو كلها تسميات تودي نفس الغرض .

<sup>(</sup>۱۲۶) تضمنت هذه العبارة مغالطات تاريخية أرى تصحيحها على النحو التالى : ١ - أن اليهود لم يعوبوا إلى إسرائيل لأنهم كانوا في مصر ولم يغنوا إليها ؛ ٢ - أن موسى ولا وعاش في مصر حتى الخروج ولم يصل أبدا إلى إسرائيل بنص الترراة ؛ ٣ - أن إسرائيل كانت إسم يعقوب ولم تطلق على أرض فلسطين إلا بعد دخول اليهود إليها بمدة ؛ ٤ - أن اليهود لم يكونوا مستعبدين في مصر ، بل كانوا يعيشون معززين مكرمين في أرض جاسان ( محافظة الشرقية ) [أنظر ، شفيق مقار ، قواط سياسية التوراة ، رياض الريس الكتب والنشر ، نند ، ١٩٨٧ .]

وعندما بلغوا برقة تحركوا من هناك جنوبا في بطء وفي مجموعات مختلفة إلى توات وأير (١٢٥) ، وفي نهاية الأمر وصلوا إلى ماسنة . وهنا اتبع النظام الذي وضعه النبي يوسف في مصر ، فاحتل الرعاة مراكز النفوذ ، وفيما بعد استولوا على السلطة . وقد حكموا مايزيد على ثلاثمائة عام ، وفي ذلك الوقت حدث امتزاج ملحوظ في الدم . وكان حكمهم جائرا ، وتمكن السكان المحليون من طردهم ، ولكنهم وجدوا ملاذا لهم بين السونتكي (١٣١) – حيث استطاعوا بمرور الوقت الاستيلاء على السلطة ، وكانت هذه بداية مملكة غانة . وثار السونتكي بدورهم بعد أن ضاقوا بهم نرعا . وحدث أيضا امتزاج في الدم ، وتحرك أسلاف الفولاني إلى جورجول التي كانت جزءا من إمبراطورية التكرور (١٣١) . وهنامرة أخرى اتبع أسلاف الفولاني النظام الذي وضعه النبي يوسف ، وتزوج رئيسهم بإبنة الأمير الحلى . وبمرور الوقت استولوا على السلطة ، ولكنهم لم يلبثوا أن طربوا منها . وعلى الرغم من أن حكمهم لمنطقة التكرور لم يزد على مائتي عام ، فإنهم اتخذوا من لغة التكرور لغة لهم ، كما أخذوا عنهم نظام الطوائف والطبقات .

<sup>(</sup>١٢٥) أيُرُّ: منطقة جبلية في الصحراءالكبرى ، أهم مدنها أغدس ، سكانها من الطوارق أو البرير المسلمين ، مع وجود خليط قوى من الدم الزنجى ، وهم من البيو أساسا ، وإن كانت لديهم محال دائمة تستخدم كمراكز تجارية ومحطات القوافل ، تسمى د أهير ، أيضا .

<sup>(</sup>۱۲۱) السونتكي : ورد الإسم في الــتن Sonnike ، وصحته Soninke ، والسونتكي تعنى السركلي أو الواكري ( وعكري كما وردت في تأريخ الفتاش) ، ويبنو أن السونتكي والونـقارة ينتمون إلى أصل واحد. و الواكري ( وعكري كما وردت في تأريخ الفتاش) ، ويبنو أن السونتكي والونـقارة ينتمون إلى أصل وعلى فقال بمير بن يعقوب ياأمير المؤمنين وخليفة المسلمين إني سمعت من شيخي شمهروش رضى الله عنه وأرضاه أن جد سغى وجد وعكري وجد ونكر كانوا جميعا إخوانا شقائق ... و تأريخ الفتاش ؟٢ و٥٠ . [ سغى : سنةي ؛ وعكري : واكرري أو سونتكي ؛ ونكر : ونقارة . ]

<sup>(</sup>١٢٧) التكرور: شعب من الزنج يقطن معظمهم في وهاد فوتا السنغالية ، كما تنتشر مساكنهم في أنحاء أخرى من إفريقية الغربية ، وهي مساكن أقاموها في منتصف القرن التاسع عشر بعد غزوات الحاج عمر ، وجرى العرف من بعد على إطلاق اسم تكرور على جميع بلاد السودان المعتدة من المحيط الأطلسي إلى حدود وادى النيل والتي دخلها الإسلام ، وإذا أصبحت في نظرهم مرادفة لكلمة سودان ، وتبعهم في ذلك المؤرضون الذين كتبوا بالعربية ، وهم جميعا من المسلمين ، بل إنهم كانوا أسبق شعوب السودان إلى الإسلام ، وقد تغلغل الإسلام في قوتا السنفائية حوالي النصف الأول من القرن الحادي عشر عند بداية حركة المرابطين وتحت رعايتها .

ولكن بل (١٢٨) أكثر اعتدالا ، إذ يكتفى بذكرأن عربيا أو يهوديا إسمه عقبة بن ياسر جاء من الشرق ، وأقام بالبلاد ، وتزوج بامرأة وطنية إسمها مع مغ (١٢٨) ، وأنجب منها أربعة أولاد ، وبعد بضع سنوات غادر البلاد . وقد شب أولاده وهم يتكلمون لغة مولدة وتحركوا جميعا في اتجاه الشرق ، وعندما جاء الإسلام إلى البلاد اتخنوه دينالهم . ولم يذكر بلمر شيئا عن أمجادهم الماضية ، كذلك لم يفعل المؤرخون شيئا من هذا القبيل . ويزعم بالمر أن الفولاني هم على الأرجح أبناء مخلطون لنساء من البربر وجنود سود ، وأنهم أخنوا العادات الرعوية عن البربر . وتجد فكرة الأصل المختلط للفولاني بعض سند لها في حقيقة أن الأبناء المخلطين للجنود الفرنجة والنساء الوطنيات في الشرق (سوريا ولبنان) قد عرفوا بالبولاني ، والصعوبة التي تكتنف نظرية ديلافوس هي أن الفولاني ، كما يقول بالمر ، شعب حديث المنشئ ، فقد ورد ذكره لأول مرة في القرن الحادي عشر ، ولايوجد فضلا عن ذلك أي دليل على هجرة ذكرهم لأول مرة في القرن الحادي عشر ، ولايوجد فضلا عن ذلك أي دليل على هجرة

<sup>(</sup>١٢٨) سلطان محمد بلّ : ( ١٧٨١ - ١٨٣٧ ) . يرد إسمه بلّو في مصادر كثيرة . والواو الساكنة هنا لمد الإشباع ، وربما تحذف كتابة كما ورد في كتابات بلّ نفسه . إبن الشيخ عثمان دان فوديو ، يعتبر أبوه وعمه عبد الله محمد بن عثمان وجده محمد بن عثمان من النماذج البارزة في تاريخ الدعوة الإسلامية في بلاد الهوسا كما سيجئ بيانه ، اتسم وقته للبحث والدرس والتأليف ، برغم انهماكه في مشاكل الحكم والعرب والإدارة . استمرت خلافته إحدى وعشرين سنة ، وتوفي في برنو « بلده وموضع رياطة » . له مؤلفات كثيرة في تاريخ هذه المنطقة من أشهرها « إنفاق الميسور في تاريخ بلاد التكوور » الذي نقل عنه بانيكار في مواضع كثيرة . وفي مناسبة زيارة أحمد بلّ رئيس وزراء شمال نيچيريا لمصر في عام ١٩٦٤ ، شكات وزارة الأوقاف المصرية لجنة من موظفي الوزارة لتحقيق الكتاب ونشره . وصدر الكتاب أثناء الزيارة مع مقدمة بقام أحمد بلّ . كذلك قام المستشرق البريطاني هوينتج في عام ١٩٥٧ بنشر طبعة مصورة المخطوطة الكتاب عهد إليه بها احدابناء نيچيريا ، وقد أخذت عن طبعة وزارة الأوقاف .

<sup>(</sup>۱۲۹) نقل پانيكار هذه الرواية عن انفاق الميسور ، اذلك فضلت كتابة الإسم كما ورد به ، رغما عن اختلافه عما ورد بالمتن Bajaange : « قال لهم أمير التوروذ : أتيتمونا بالدين ونحن جاهلون به ، فخلفوا اننا من يعملنا فخلفوا لهم عقبة بن ياسر – أو عقبة بن عامر – أو عقبة بن نافع ، فجلس يعلم الدين والشرائم فزوجه ابنته – مج مغ – فولد منها أربعة أولاد : دعت – وناس – ووى – ورعرب ، ثم سار لبلاده حتى وصل مصر وخلف بنيه عند أمهم ، فشبوا وتكلموا بلسان غير لسان أبيهم وأمهم ، ... ولما جاء الإسلام أسلموا عليها ، وأقبلوا في أمر الدين متمسكين به غاية التمسك ، ... ه إنقاق الميسور ، الصفحتان ٢٧٦ و ٢٧٦ .

هذا على الرغم من أن عبد الله الفودي ، في كتابه **تزين الورقات ،** طبعة م . مكست ، جامعة إبادان ، ١٩٦٣ ، قد كتب الإسم بطريقة تقارب ماورد في المتن : « وتزوج عقبة ابنة ملكهم بجَّ مُنغُ فولد الفولانيين جميعا » ، المسفحة ٤٠ . وهذا الاسم يعنى السيدة العجوز الفريدة الفولانية . أما في الترجمة الانجليزية لهذا الكتاب ، وهي جزء منه ، فقد وردت Bajju Manghu ، الصفحتان ٩٧ و ١١١ .

تمت عن طريق أير . ثم أنه يبدو غريبا أن الفولاني من سكان المدن ، الذين فقدوا معظم سماتهم العنصرية المميزة بعد مائة عام من غزوهم لبلاد الهوسا (۱۲۰) ، كان باستطاعتهم المحافظة على نقائهم العنصرى طوال فترات تنقلهم . فلو أنهم غزوا ماسنة لكانوا على الأقل قد اتخنوا لغة الناس وأعرافهم ، أو فرضوا لغتهم وأعرافهم على رعاياهم ، إذ يزعم أنهم اتخنوا لغة التكرور وأعرافهم . والحركة في اتجاه الغرب كانت حركة اضطرارية أملتها مصالح السياسة السيادية ، وقد وطنهم منسات (۱۲۰) مالى في ماسنة ، وذلك على الأرجح للتحكم في العناصر المستعصية في تلك المنطقة . وينبغي أيضا إزالة اللبس الذي نشأ بسبب غزوات من يسمون بالفولاني في القرن التاسع عشر ، إذ أن ذلك صحيح على وجه الإجمال فقط . وتتحدث كـتب التاريخ عـن الغـزو الـذي قـام بـه التـورنكي أو التورنكوا الـذين هـم شعب من التكرور .

إن سبب بروز الفولانى كعنصر سائد هو أنهم ليسوا زنوجا . فملامحهم الجسدية تنتاقض بوضوح مع ملامح الزنوج ، كما أنهم يوفرون مخرجاً مرضياً لمن يتوق إلى العثور على تأثير أجنبى مهيمن فى إقامة الإمبراطوريات . ولذلك من الشائع القول بأن الغزاة الحاميين هم الدين أقاموا النولة المنظمة والحضارة بين الزنوج : فالزنجى ، كما كان يعتقد ، عاجز عن إقامة حضارة . ولذلك كاد الفولانى أن يكونوا البديل الحقيقى . وكما يقول ديلافوس نفسه ،

<sup>(</sup>١٣٠) الهوسا: كلمة تدل على نفة وحضارة أكثر من دلالتها على شعب معين . يقصدبهم الأقوام السنين يعيشون الآن في مناطق نيچيريا الشمالية وما حولها ، فضلا عن جالباتهم المستشرة في مراكز تجارية كثيرة في غرب إفريقية . توطنوا في بادئ الأمر في برنو وشرق بحيرة تشاد ثم اتجهوا غربا ، ليسوا من سلالة زنجية خالصة ، إذ اختلطوا أولا بالسكان الأصليين ثم بالبرير وأخيرا بالفولاني ويالعرب القادمين من الشمال . تركز تنظيمهم السياسي حول المدن ذات الأهمية التجارية والتي تطورت فيما بعد إلى مايسمي ممالك الهوسا السبع . انتشر الإسلام بينهم منذ القرن الثامن الهجري . يتبعون مذهب الإمام مالك، ويتكلمون لفة حامية تنتمي إلى اللغات البربرية في شمال إفريقية ، وتكتب بحروف عربية وحروف لاتينية .

<sup>(</sup>١٣١) جمع منسا ، وهو نقب سلاطين مالي كما سيرد بيانه تفصيلا في الفصل الثالث .

<sup>«</sup> ذكر سلطان مالي ... وهو السلطان منسى سليمان .. » تحقة النظار ، الصفحة ١٩١ .

«لأنهم قليلا ما يكونوا سائدين وأقوياء، فإنهم كثيرا جدا مايقبلون قوانين البلدان التي تستقبلهم ويعيشون بين الزنوج كأتباع ، بل في بعض الأحيان كمنبوذين ». وهم صنف يندر أن يقبلهم الملوك أزواجاً لبناتهم . كما أن المؤرخين الأوروبيين المبكرين لم يكونوا فقط مقتنعين بأن الزنجى عاجز عن إقامة حضارة ، بل كانوا أيضًا بحكم تربيتهم يرغمون على تفسير كل شئ من زاوية الكتاب المقدس. فاليهود والفلسطينيون ، حام وسام ، هم النقاط الثابتة التي ينورحولها تفسيرهم لتاريخ غرب إفريقية . وقد نظر الزوار الأوائل إلى النزاع القائم بين الطوارق والبرير على نحو مانظروا إلى النزاع بين الفلسطينيين واليهود ، بل أن دارسا مارزا وضع كتابا عن الحضارة العبرية في غرب إقريقية . والكتاب المقدس ليس في أفضل الأحوال مرشدا سليما إلى التاريخ . وكما يشير إبن خلاون ، فإنه لم بذكر في التوراة سبوي أن نوحا قد دعا على حام بأن يكون نسله عبيداً لسام ، وإنه لم يرد في أي موضع منها ذكر الون البشرة ، وليس القول بأن الزنوج هم أحفاد حام إلا تبريراً للعبودية . (١٣٢) وقد قيل عن أهل الشمال إنهم أحفاد يافت (١٣٢) « وما أداهم إلى هذه الغلط إلا اعتقادهم أن التمييز بين الأمم إنما يقسم بالأنساب فقط ، وليس كذلك ؛ فإن التمييز للجيل أو الأمة يكون بالنسب في بعضهم كالعرب وبني إسرائيل والفرس ، ويكون بالجهة والسمة كما للزنج والحبشة والصقالية والسودان ، ويكون بالعوائد والشعار والنسب كما للعـرب ؛ ويكون بغير ذلك من أحوال الأمم وخواصهم ومميزاتهم ، » .(١٣٤) بيد أن إبن خليون حاول أن يفسر الفروق بين الزنوج وغيرهم بالنظر إلى العوامل المناخية ، وهو يعزو سواد الزنوج إلى الحرارة ، ويرجع بياض السلاف وغيرهم إلى

<sup>(</sup>١٣٢) و وقد توهم بعض النساب ممن لا علم لديه بطبائع الكائنات أن السودان هم وأدُ حام بن نوح المختصوا بلون السواد لدعوة كانت عليه من أبيه ظهر أثرها في لونه وفيما جعله الله من الرق في عقبه ... ودعاء نوح على ابنه قد وقع في التوراة وليس فيه ذكر السواد وإنما دعا عليه بأن يكون ولاه عبيدا لولد إخوته لاغير .. ء العبر ، المجلد الأول ، الصفحتان ٧٠ و ٧١ .

<sup>(</sup>١٣٢) د ولما رأى النسابون اختلاف هذه الأمم بسماتها وشعارها حسبوا ذلك لأجل الأنساب : فجعلوا أهل الجنوب كلهم السودان من وكد حام .. وجعلوا أهل الشمال كلهم أو أكثرهم من ولا يافت ... ء المرجع نفسه ، الصفحة ٧٧ .

<sup>(</sup>١٣٤) المرجع نفسه ، الصفحة ٧٢ .

البرودة (۱۲۰) الأمر الوحيد هو أنه مادام التمييز قد تم على أيدى البيض فقد لاحظوا العمومية الشاملة للسود ، فلم يستطيعوا أن يميزوا فيما بينهم شعباً عن آخر ، ولكن إبن خلدون يرى أن كلا من أهل الشمال وأهل الجنوب قد أزيحوا من المراكز الحقيقية لحضارة المنطقة المعتدلة - التي كان مركزها البحر المتوسط (۲۰۱) .

وتحفل بالإثارة نظريات أصل العناصر المتعلقة بقبائل الأكان واليوربا ، إذ أنها تلقى ضوءاً كاشفا على مأساة المثقفين الزنوج ، وتبين أن الزنوج قد سلموا بوجهة النظر الغريبة ، ومفادها أنهم عاجزون عن تطوير حضارة خاصة بهم . وهكذا نجد بيوباكو (١٧٧) شديد الحرص على إثبات أن أسطورة اليوربا عن أنوبوا والديك إنما تتضمن رواية الكتاب المقدس للطوفان . كذلك يحكى بيوباكو قصة موريني وأولورجوبو على أنها تحوير اليوربا للبعث . فموريني كان عليها أن تضحى بابنها أولورجوبو لالهة النهر ، ولكنه بدلا من أن يموت يصعد إلى السماء بوساطة حبل . وبالمثل أحذ بيوباكو عن رواية سلطان بِلُّ التي تقول إن اليوربا ، شأنهم شأن الهوسا ، وقد انحدروا من قبائل كنعان . (١٨٥)

<sup>(</sup>٢٥٠) و وفى القول بنسبة السواد إلى حام غفلة عن طبيعة الحر والبرد ... وذلك أن هذا اللون شمل أهل الإقليم الأول و البرد ... وذلك أن هذا اللون شمل أهل الإقليم الأول والثانى من مزاج هوائهم الحرارة المتضاعفة بالجنوب ، فإن الشمس تسامت رؤوسهم مرتين في السنة ... فيكثر الضوء لأجلها ويلح القيظ الشديد عليهم وتسود جلودهم ... ونظير هذين الإقليمين مما يقابلهما من الشمال ... شمل سكانهما أيضا البياض من مزاج هوائهم البرد المفرط ... فتبيض ألوان أهلها وتنتهى إلى الزعورة ، ويتبع ذلك ما يقتضيه مزاج البرد المفرط من زرقة العيون وترش الجلود وصهوية الشعور . » المجمع نفسه ، المجلد الأول ، الصفحة ٧١ .

<sup>(</sup>١٣٦) أفاض إبن خلدون طويلا في هذه النقطة ، المرجع نفسه ، الصفحة ٤٠ وما بعدها .

<sup>(</sup>۱۲۷) سابورى أولادينى بيوياكو: مؤرخ وأنثروبولوچى نيچيرى ، ولد فى أبيكوتا ، نيچيريا ، فى عام ١٩١٨ ، تعلم فى اندن وعمل باحثا ودارسا فى آثار بلاده ، تولى إدارة مشروع البحوث التاريخية المتعلقة بقبائل اليوريا ، وله كتاب بعنوان The Egba and Their Neighbours ، ( الإيجبا وجيرانهم ) ،أكسفورد ، بقبائل اليوريا ، وله ١٩٦٦ ، المسفورد ، ٢٦٥ الضفحتان ٧ و ٣٦٥ .

<sup>(</sup>١٣٨) ، وأما بلده فبلدة واسعة ، ... فمنها الأخبار العجبية ، والأمور الغربية ... وأهل هذا البلا على ما يقال - أنهم من بقايا بنى كنعان الذين هم عشيرة نمرود ... ، وسبب مقامهم بالغرب ... أن يعرب قحطان هو الذي طريعم من العراق إلى المغرب فسلكوا بين مصر والحبشة ، حتى وصلوا إلى يرب ، وكان يخلفون في كل بلد طائفة منهم ... ، إنفاق المسعور ، الصفحة ٤٨ . [ يقصد بكلمة يرب هنا اليوربا . ]

وأول من قدم تفسيرا لقصة موريني هو جونصون (١٣٩) الذي ربما انتهى كمسيحي إلى الاعتقاد بأن التماثل بين أساطير اليوريا والأساطير المسيحية يؤدي إلى المزيد من التحول من دين لآخر - ولكن الاتجاه الحديث هو المطابقة بين موريني والعذراء مريم . بل إن فكرة العذراء قد أخذ بها ، وإيفه بدورها ارتبطت بعيسى . كما أن المحاولة التي قام بها بيوباكو ، استنادا إلى رواية بلُّ ، ومستعيناً باقتباسات من فروبنيوس ولوكاس وغيرهما ، لإثبات أن اليوربا انحدروا من كنعان أو من الشرق ، لاتعدو أن تكون محاولة للبحث عن أصل أجنبي -وللتماثل مع مصر وقعه عند لوكاس ، ومرجعه في المقام الأول هو الدين . بيد أن كل المجتمعات الزراعية تقريبا لدبها معبد مماثل ، كما أن التماثلات يمكن أن توجد لامع جزر بولينيزيا فقط ، وإنما مع المكسيك أيضا . ومن سوء الطالع أنه لايوجد دليل مدعوم بالوثائق على هجرة اليوربا أو هجرة أية قبيلة أخرى . ويشير بيوباكو إلى مصادر تقيلدية وعربية ، ولكنها مصادر لم يرد لها ذكر في أي مكان . صحيح أن بلِّ قد أشار إلى ذلك ، ولكن كتاباته كانت في النصف الأول من القرن التاسع عشر . وعلى أية حال فإن غالبية القبائل الإفريقية تفاخر بأن تجد لنفسها أصلا يمنيا أو فلسطينيا ، وسبب ذلك في أغلب الظن هو أن الديانتين السائدتين في المنطقة قد نشأتا في هذين البلدين .

والأمر الأشد أهمية بكثير من سلاسل الأنساب الجاهزة هو الخرافات المتعلقة بأصول قبائل معينة. ففي منطقة السنغي تبين قصية والأيمن (١١٤)

<sup>(</sup>۱۲۹) صعوبل چونسون : صاحب کتاب History of The Yorubas ( تاريخ اليوريا ) ، لاجوس ، ۱۹۳۷. ويمكن القارئ أن يجد بعض اقتباسات من هذا الكتاب في بازل دافيدسون ، المرجع السابق ، الصفحين ۷۸ و ۷۹ .

<sup>(</sup>١٤٠) ضبط الإسم على تاريخ السودان ، وقد ورد الإسم في الترجمة الفرنسية الساودان ، Za-Alayaman د ذكر ملوك سغى أول من تملك فيها من الملوك زا الأيمن ثم زازاكى .. ء تاريخ السودان ، Za-Alayaman د زا عفى الملحق الثانى التاريخ الفتاش ( الترجمة الفرنسية ) Dioua, dja ( و dia و dja ( الترجمة الفرنسية أن كلمة الله أ dia ، وفقا المجة السودانية ، تعنى بالفرنسية « dia و est venu» الالججة السودانية ، تعنى بالفرنسية « ell est venu» الالهجة السودانية ، تعنى بالفرنسية « dia المحتود الاسم الله ورد الاسم المعنى المحتود المحتود المحتود الله على المحتود الله على المحتود المحتود المحتود الله على المحتود المحتود المحتود المحتود المحتود الله ورد الاسماء مسلوك السنفى الأول المحتود المحتود أن عدد أسماء مسلوك السنفى الأول المحتود المحتود أن أي جاء من اليمن ، ثم أصبحت كلمة « زا » ( أي جاء ) لقبا لملوك السنفى الذين خلفوا « زا الأيمن ، أول ملك بينهم ،

نموذجاً إسلامياً مفروضياً على نموذج محلى . فالأصل اليمني للأجانب الذين جاءوا إلى هذه المنطقة لا أهمية له بطبيعة الحال ؛ وإنما الأمر الهام هو أن القبائل السائدة التي مارست السلطة في تلك البلاد كانت تتحكم في مصادر المياه . وتقول الأساطير إن سمكة حكمت البلاد ، وإن كل شخص كان يخضع لها ، وهذه الأسطورة شائعة . ففي بلاد الهوسا عندما وصل الرحالة المجهد باياچيد إلى إحدى القرى كان يريد جرعة ماء . وأبلغته امرأة عجوز ، عندما سالها بعض الماء ، بأنه لا أمل في الحصول عليه لأن الثعبان الذي يحرس البئر لايسمح باستخراج الماء إلا مرتين فقط في الأسبوع . عندئذ طلب باياجيد دلوا، وجذب التعبان بعيدا وقتله بسيفه ، ومرة أخرى نأخذ أصل مدينة وعُدُغُ ( وجانوجو ) . ذلك أن حِنّيا منع دجنة من استخراج الماء من أحد الآبار ، وبعد أن اختبر كل منهما قوة الآخر عقدا بينهما حلفا تُوِّج بزواج دجنة بإبنه الجنِّي ، ويقضى بأن يمسك أبناء دجنة بزمام السلطة ماداموا يحافظون على التحالف، وكان يعبر عن ذلك في الرواية الشعبية بأن يفتدى حفيد الجنِّي ، وهو ثعبان ضخم يقوم على حراسة الماء ، بعذراء جميلة . وعندما قام شاب أضناه الحب يدعى مامادي ، ستتم التضحية بمحبوبته ، بقتل الثعبان قاست وغدغ كثيرا طيلة سبع سنوات ، وأرغم الناس على الهجرة .

وعلى أساس قصص الأصل أو النسب هذه يكون من المستطاع الإلمام بفكرة ما عن التاريخ المبكر السودان . فعندما أخذت الصحراء الكبرى تزداد جدبا تحرك الناس الذين يعيشون فيها صوب الجنوب ، وذهب البعض منهم إلى وادى النيل ، وطوروا بمرور الوقت الحضارة المصرية القديمة ، وتحرك البعض الآخر إلى وادى النيچر ، وهنا طوروا في ظروف أقل سخاء الحضارة المبكرة لغرب إفريقية .

وعندما تحرك أهالى الصحراء الكبرى إلى غرب إفريقية كان يقطنها أناس نوو بشرة حمراء وقامة قصيرة ، وسرعان ماجعلوا منهم أتباعا وأقنانا ، وظلوا يحكمونهم بوصفهم أمراء إقطاعيين . وفي الصحراء الكبرى تعلموا أساليب حفظ المياه واستخدامها بأكثر الطرق فعالية ، وأصبحوا أصحاب الماء ، وكانوا

يقترون فى تقديمه للفلاحين الاقنان فى أيام معينة من الأسبوع . بل إنه حتى فى الوقت الحاضر مازال الأمير الإقطاعى فى المصحراء الكبرى يتحكم فى الماء ، ويربط الفلاحون به ولا يحصلون على الماء إلا بإذنه ، وهكذا فرضوا على أقنانهم اقتصاداً زراعياً .

وثمة قدر معين من التأييد غير المباشر لوجهة النظر هذه . فكعت مثلا يروى لنا أن كتفار (١٤١) عمر عثر في تندرمه (١٤١) على بعض آبار عميقة للغاية يزيد عمقها على ١٠٠ قدما ، وفي بلاد لابي عثر ليس فقط على آبار ، بل كذلك على أطلال خزانات ماء تحت الأرض . ويضيف كعت أن آبار تندرمه كانت مقسمة بين سبعة أمراء ، وإذا أخذ أحد الجنود ماء من بئر لايتبع مولاه فلابد أن يحصل صاحب البئر على تعويض .(١٤١) وذلك على وجه التحديد هو ماتحاول الحكايات الشعبية أن تنقله لنا . فقد تحكمت في المياه أرستقراطية غازية ، وقهرت الناس الذين لم يكن يسمح لهم باستخراج الماء إلا في أيام ثابتة معينة .

وقد دُمَّر هذا الحكم التعسفى عندما حدث غزو جديد من جانب البدو ، فهؤلاء البدو كانوا أفضل تسليحا ، ولديهم بغال أو خيل ، وأهم من ذلك أنه كانت لديهم حراب مصنوعة من الصديد شديدة الشب بالعنزة ( السيف القصير أو الحربة ) والسيف . فضلاً عن أن جزءا كبيرا من السكان كان راغبا في

<sup>(</sup>١٤١) كَلْفَار : كلمة كانت تستخدم كمرادف لعبارة « كرمن فار » التى سيشار إليها أدناه تفصيلا . أنظر ، الماشيتين ١٢ -- ٢ و ١٢ -- ٥ أدناه ، ويبدو أنها مشتقة من لغة المندنغو ، ومعناها الماكم الأول أو الرئيس الأعلى الذي كانت مرتبته تلى مباشرة مرتبة الأسكيا ( السلطان عند السنغى ) .

<sup>(</sup>١٤٢) تُعْدِرِهة : مدينة على الضفة اليسرى لنهر النيچر بالقرب من بحيرة فاتى ، كانت عاصمة كرمن ومقرا الكرمن فار . • وتولى عمر كمزاغ الكنفاروية وذلك في تلك السنة وهو أول من تسمى بهذا الاسم ولم يكن قبل ذلك بخلاف بلمع ويتُكفّرُم فإن اسميهما موجودان منذ زمن شي وفي هذا العام وهو عام الثاني والتسعماية بنيت تتعرمه وأمره اسكى محمد أن بيني لنفسه مدينة فجعل يتفتش في الجزائر والمحارى حتى أتى تندم فأعجبه ذلك المكان وكان قبل مسكن قوم بني إسرائيل وأجداثهم وأبارهم هناك إلى الآن ... • تاريخ الفتاش ، الصفحة ١٢ . [ انظر ، الماشية ١ - ٩٦ أعلاه . ]

<sup>(</sup>١٤٣) ه ويحفر بعضهم مقدار مانة وأربعين نراعا وبعضهم مقدار مائتى نراع وبعضهم مائة إلى سنين نراعا وكل ما نقصت على سنين نراعا فلا تصلح للسلق ... وفى القرية يومئذ سبيعة ملوك من بنى إسرائيل منهم ... كل منهم يتبعه جيش عرمرم وكل ملك مع جندة له ابار وكل من أخطأ وسقى سلقه من أبار غير ملك يرد ُحسابه الملك صاحب البير سواء كان حرا أو عبدا ... ه تاريخ القتاش ، الصفحتان ١٢ و ١٣ .

الثورة . وهكذا كان باستطاعة زا الأيمن وباياچيد أن يطيحا بالحكام . وقد تزوجا من الأهالى ، ويقال إن الأسر تنحدر منهما . وربما كانت الطبقة الحاكمة فى بلاد لابى أكثر استقرارا فى السلطة ؛ وأغلب الظن أنها قامت بتحصين المدن التى أخفق الغزاة فى الاستيلاء عليها ، ولذلك كان التحالف مفضلا ، وهو وإن لم يكن أمرا يسيرا فقد دام بعض الوقت ، ولو أن البدو قد انتصروا فى نهاية الأمر . ولم يكن البدو يألفون الرى ، ولم يحاولوا المحافظة على النظام الذى ورثوه ، فسرعان ما أحدث الزمن أثره وأصبحت الآبار عديمة الجدوى ، وتلاشت الحضارة القديمة .

## سابعا

كان النموذجان السائدان اللذان أثرًا في تاريخ غرب إفريقية هما البدو وسكان الوادى المستقرون ، وكان هؤلاء الأخيرون زنوجا في الأساس ، وصانعي كل حضارة قامت في السودان الغربي .

وقد كان البدو منذ أقدم العصور ينتقلون بصفة مستمرة إلى المناطق المستقرة . ويرجح أن يكون أهالى الصحراء قد نزحوا في العصور القديمة إلى وادى النيل ووادى النيچر في وقت واحد تقريبا . وفي وادى النيل أدى ذلك إلى ازدهار المضارة المصرية ، أما في النيچر . كما رأينا فيما سبق ، فلم يحدث إلا تطور أكثر تقييدا .

والفرق فى التطور بين مصر وغرب إفريقية يمكن تفسيره أساسا بنزوات النهرين . فالنيل أصبحت له الهيمنة فى اقتصاد مصر ، وقد أقر المصريون بذلك بأن جعلوا منه إلها لهم . أما على النيچر فلم يكن مستطاعاً استخدام النهر إلا بأعظم قدر من المهارة فى العمليات الزراعية ، ولذلك لم يكن بمقدور البسو أن يضارعوا المصريين لأن اقتصادهم لم يقم على قاعدة واسعة ولم يكن مزدهرا . كان النهر يزودهم بحياة مريحة على حساب سخط السكان الأصليين . كان النتيجة أن موجة جديدة من المهاجرين ، الذين كانوا يقيمون

في الصحراء ولم يألقوا أعمال الرى ، قامت بتدمير النظام المكروه .

وهكذا لم يكن الزنوج هم السكان الأصليون لغرب إفريقية . فحتى فى الوقت الحاضر يتم العثور على بقايا لهم فى الصحراء الكبرى . أما القاطنون الأصليون فهم طبقا لغالبية الأساطير المحلية أناس نوو بشرة حمراء وقامة قصيرة . وقد نزح الزنوج إلى هذه المنطقة من الشمال واستوطنوا فيها . وحتى فى غضون العصر التاريخي كان يوجد فى الصحراء الكبرى عدد كبير من السكان الزنوج . وكان السكان الذين استوطنوا الصحراء لفترة طويلة زنوجا فى الأساس ، وكان نفوذهم هو النفوذ السائد عبر الصحراء .

وبالبطء نفسه الذى أكرهت به غزوات شمال إفريقية المختلفة السكان على الاتجاه نحو الجنوب دخل عنصر جديد إلى الصحراء هو بدو الصحراء . وهؤلاء يبدو فيما بينهم تماثل شديد في السمات المميزة سواء أكانوا من الطوارق أم العرب أم البربر ، وفيما يتعلق بغرب إفريقية فإن الطوارق ، وليس العرب أو البربر ، هم العنصر نو الأهمية . وأصل الطوارق يبدو موضع خلاف ، بيد أنهم قوم أموميون عاشوا مشتتين في الصحراء . ويعتقد رود أن الطوارق أحفاد البليميين الذين استوطنوا أعالى النيل اتقاء لخطر الغزاة البرابرة . ومن رأى ونكلر أنه في ظل البليميين أصبح الجمل هو حيوان الصحراء المفضل . ولابد أنهم نزحوا في اتجاه الشرق وأقاموا بالفعل في كانم في القرن العاشر ، ومن هناك نزحوا إلى أير التي وصلوا إليها طبقا للروايات المحلية في القرن الحادي عشر .

وينقسم الطوارق إلى عشائر مختلفة تتقاتل بصورة دائمة فيما بينها ، ومجتمعهم من الناحية الجوهرية مجتمع هرمى - فالإمراچن أو المحاربون يحتلون مكانة تعلو الأمراء اللذين هم أتباع لهم ، ويلى هؤلاء الأقنان وأخيرا الرقيق .

وكان الطوارق خلال معظم تاريخهم يخضعون للملوك الزنوج الذي يقدمون لهم بناتهم ، وكان عدم وجود مستوطنات لهم يعنى أنهم كثيرو الترحال ، وأن بإمكانهم الإغارة على القرى الزنجية ، وفي فترات الفوضى ، عندما تحطمت

الحكومة المركزية ، كانوا ينقضون على وادى النهر وينهبون الريف ، ولكن فى فترات السلم كانت الإمبراطوريات السودانية تستخدمهم فى حراسة الصحراء وحماية طرق التجارة ، وذلك أمر فى صالح الطوارق بقدر ماهو فى صالح السكان المستقرين ، ذلك أن أهالى الصحراء كانوا يعتمدون على السكان المستقرين فى الحصول على حاجتهم من النرة ، ويتمتعون بحرية ترك جمالهم ترعى فى الأراضى القريبة من النهر ، ويستمدون ثروتهم من التجارة بين الشمال والجنوب .

والشعوب التي يمكن مقارنتها ببدو الصحراء الكبرى هي القبائل البدوية في أواسط آسيا: الهون (١٤٤) والاتراك والمغول. ولكن هذه المقارنة ليست بالمرة في صالح أهالي الصحراء الكبرى. فسكان آسيا الوسطى كانوا حقا برابرة ، كان يدمرون ، ولكنهم أدخلوا زخما جديدا إلى المراكز التي غزوها . وفضلا عن ذلك كان لديهم تنظيم مهيب ، وريما كانوا أعظم قوة عسكرية في عصرهم . وهكذا كانت فتوحاتهم منتظمة وأدت إلى تكوين إمبراطوريات كبيرة ، ولكن الحقيقة أنها سرعان ماتحطمت بسبب اتساعها . وفي غرب إفريقية تغلغل أهالي الصحراء ، دمروا ، لكنهم لم يقيموا حضارة ولا كان باستطاعتهم تقديم صفوة سياسية وعسكرية جديدة . ومن المكن تماما أن يكون كثيرون من أبناء الطوارق قد تغلغلوا في وديان النهر واستوطنوا فيها ، وتزوجوا بنساء زنجيات فذلك يحدث حتى في أيامنا هذه .

ويعتبر البربر أكثر الشعوب الرعوية الأخرى أهمية ، ولذلك تزعم غالبية العائلات النبيلة أنها ذات أصل بربرى ، ويرجح أن أعدادا من البربر والطوارق كانت بين الحين والآخر تستقر في وادى النيجر وأن بعضا منهم قد تزوجوا

<sup>(</sup>١٤٤) الهون: شعب رحل من شمال آسيا الوسطى ، كان تنظيمهم فى الفالب عسكريا ، وكانوا منقسمين إلى قبائل . ظهروا فى القرن الثالث قبل الميلاد عندما بنى سور المدين العظيم لحصرهم ، احتلوا المدين ثم غزوا وادى الفولجا ، وتقدموا غربا دافعين القوط الشرقيين والغربيين أمامهم ، ويهذا بدأوا موجات الهجرات التى حطمت الامبراطورية الرومانية ، انسحبوا بعد موت الامبراطور شويوسيوس الثانى ، ولايعرف عن حركاتهم بعد ذلك إلا القليل .

بنساء محليات . كما يرجح أيضا أن تكون نساء البرير قد اتخذن أزواجا لهن من الزنوج ، فذلك كان يحدث خلال فترة لاحقة ، ويمكن أن يكون قد حدث في فترات مبكرة ، لأن فكرة الأمير الأبيض الذي يفرض سطوته على السود إنما هي فكرة حديثة . فقبل أن يقع الغزو المراكشي كان السود يحكمون البيض في الصحراء .

والمجموعة الرعوية الهامة الأخرى هي الفولاني ، وقد أوليت اهتماما كبيرا للأبحاث المختلفة التي عينت بدراسة أصول هذا الشعب ، وأنا معني هنا بدورهم في التاريخ . إنهم مجموعة مشتتة . من ذلك أن جائن (١٤٠) مثلا يربط مابين كلمة « فولا » والتشتت . ووجوهم ليست جميلة بأية حال ، وهم أقل سوادا من الزنوج ، وملامحهم أكثر لينا . كما أنهم لايتكلمون البولار كمجموعة وطنية . ويرى مولارد أن ثمانين في المائة من الفولاني الذين يتكلمون البولار من سلالة الرقيق ، فضلاً عن أنهم قليلو الكلام ويتجنبون المدن ، ويقتصر اهتمامهم على العناية بماشيتهم . وولعهم الشديد إلى حد الهوس بالماشية مو الذي يميزهم عن غيرهم ، وهم إذا كانوا مسلمين يحكمهم المرابطون ، أما إذا كانوا وثنيين فيحكمهم كهنتهم . وقد كان المرابطون المسلمون هم الذين حققوا فيما بينهم فيعا من التماسك الاجتماعي .

والأمر الهام فيما يتعلق بالفولاني هو طبيعتهم المشتتة ، على حين كمنت القوة العظيمة لبدو الصحراء في أن الجمل كان يوفر لهم قدرة على الحركة تفتقر

<sup>(</sup>١٤٥) جادن : عمل ضابطا بالجيش الفرنسى بافريقية فى أواخر القرن الماضى ، وقام بدور فى هزيمة البطل الإفريقى المعروف سامورى ( أنظر الفرع عاشرا من الفصل التاسع ) . له فضل العثور على مخطـوط لكتاب تذكرة النسيان فى أخبار ملوك السودان ، فقد رأى جادن مؤلفا عربيا فى أيدى زعيم سودانى ، وقيل له إنه يحوى معلومات تاريخية هامة ، فطرأت له فكرة نسخه ، وحمل النسخة معه إلى فرنسا حيث سلمها للمستشرق الفرنسى هودا ، الذى قام بتحقيقها ونشرها بالعربية ، كما نشر ترجمة فرنسية لها عام ١٩٠١ تحت رعاية مدرسة اللغات الشرقية المية بباريس ، وكتاب تذكرة النسيان مجهول المؤلف ، وإن تنين من فقرة فى الجزء الخاص بتاريخ سكتو أن مؤلفه هو الحاج سعيد الذى كان يعمل مقرنا القرآن لدى و عليوة = إبن محمد بلً . والكتاب يعد ثالث المراجع العربية الهامة فى تاريخ هذه المنطقة بعد تاريخ الفتاش وتاريخ السودان ، كما يعد تكلمة للكتاب الأخير ، إذ أن الأحداث التاريخية التى يتناولها وقعت بعد تلك التى يتناولها تاريخ السودان . ولا توجد نسخة عربية من هذا الكتاب فى أية مكتبة عامة فى القاهرة ، ولكن توجد نسخة من الترجمة الفرنسية بقاعة الاطلاع بالمكتبة العامة بجامعة القاهرة .

إليها ممالك السودان ، وهي قدرة كانت تمكنهم من توجيه الضربة والفرار على وجه السرعة . وقد افتقر الفولاني تماما إلى قدرة من هذا القبيل . وبينما كان البرير والطوارق يعيشون على النهب ، ومن ثم كانوا معتادين على استخدام الأسلحة ، فإن الفولاني لم يكونوا حتى بداية القرن التاسع عشر يعرفون بنزعتهم الحربية ، وكثيرا ما نقرأ عن الغارات التي كانت تشن على الفولاني ، وعن السرقات التي كانت تتعرض لها ماشيتهم ونساؤهم . كيف إذن واصل الفولاني الحياة في حين كان كل شئ يسير ضدهم ؟ أولا ، كان هناك الاعتزاز بالعنصير ؛ فالفولاني حتى عندما يكون مولَّدا ، أو حتى عندما تكون الطريقة الوحيدة لتمييزه عن الزنجي هي زعمه بأنه فولاني ، كان يظل فولانيا . وهكذا فإن الفولاني المقيم الذي استقر في مكان ما ، واتخذ له أعرافا وعادات ، وتزوج حيث يقيم ، لم يكن يفقد أبدا إحساسه بعنصره . وفي القرن التاسع عشر كان الفولاني في طليعة الحركة نحو إقامة دولة في ماسنة والإطاحة بنظام ممالك الهوسا . ثانيا ، فتنة نساء الفولاني ، فقد دفع أناس بارزون كثيرون إتاوة لقاء سحرهن ، بيد أن قلة نادرة هي التي ذهبت إلى ما ذهب إليه مولارد حين قال إن الفولاني الذين كانوا يرسلون بناتهم عن طيب خاطر إلى حريم الأمراء السود , كانوا يستخدمون جمالهن لتأمين مراكزهم في الجماعة .

إن الصانعين الحقيقيين للحضارة في غرب إفريقية هم السود . والعناصر في إفريقية ، وبخاصة في السودان ، متشابكة للغاية بحيث يتعذر على المرء الحديث عن عنصر الولوف أو السركلي أو الموسى . بيد أنه يمكن تمييز فئتين عريضتين . ففي الشمال المتاخم للصحراء الكبرى توجد مجموعة من الناس طوال القامة ، والجزء الأسفل من أجسامهم شديد الطول بالنسبة لبقية الجسم ، وهم نوو هيكل عظمى نحيل للغاية . وهؤلاء هم قبائل الولوف والسرير والسركلي والسنغي والغرمة والمرسى . وفي هذه المجموعة الشمالية توجد سلسلة مراتب اجتماعية ؛ فالشماليون كانوا أكثر تأثرا بالإسلام ، ومع ذلك فإن التمايز الحقيقي في السودان لم يكن بين من تأثروا بالإسلام ، وبين من لم يتأثروا به ،

ولكنه بمعنى عام تمايز جغرافى بين مناطق السقانا (١٤٠١) ومناطق الغابات ، وهو تمايز استمر حتى وقتا هذا ، وربما نلمسه بصورة أوضح فى شعب مثل الموسى الذى هو فى الواقع شعب من سكان الحدود . وقد كانت قبائل الموسى طوال تاريخها بمثابة درع ضد الغارات القادمة من الشمال ، وكانت غاراتها متد بعمق فى الشمال ، وتسفر لا عن نهب تمبكت وحدها ، بل ولاته (٢٤٠١) أيضا. بل إن ممالك الموسى تشكل حتى فى الوقت الصاضر حاجزاً ضد انتشار الإسلام جنوبا . فالتماسك الاجتماعى فيما بينهم انتهى بهم إلى قبول الكاثوليكية دينا لهم مع احتفاظ إمبراطورهم برئاسته القبلية . واكنهم عندما يستقرون فى مستعمرات شركة النيچر سرعان مايكتسبون أساليب عندما يستقرون فى مستعمرات شركة النيچر سرعان مايكتسبون أساليب الحياة السودانية ، وفى مقدمتها اعتناق الإسلام . فهم باعتبارهم سكان حدود يواجهون كلا النوعين من الأساليب ، ولكن التماسك الاجتماعى كان ينتهى بهم دائما إلى الوقوف فى وجه انتشار الإسلام فى مناطقهم . وهكذا بعم دائما إلى الوقوف فى وجه انتشار الإسلام فى عبادة الاسلاف (١٤٠١)

<sup>(</sup>١٤٦) السقانا هي المناطق التي تحد الغابات الاستوائية وتقصل بينها وبين المحاري الحارة ، وهي تجود بكية من الأمطار تنمو عليها أعشاب تكفي ارعى الماشية .

<sup>(</sup>۱۶۷) ولاته: إلى الشعال الفريى من تمبكت ، وشعرقى الحوض ، وهذه الكلمة ربما تعنى الأراضى المرتفعة كناية عن الطبيعة المرتفعة المنطقة في مقابل أراضى المسوض المجاورة التي تعنى الأراضى القليلة الفحود ، أسماها السنفى د بير » (أنظر ، تاريخ الفقاش ، المسفحة ٤٧ ومواضع أخرى ؛ وكذلك تاريخ السودان ، الصفحة ٢٠ ومواضع أخرى ؛ وكذلك تاريخ السودان ، الصفحة ٢٠ ومواضع أخرى . ) تسمى أيضا د ولاتن » ، كلما أسماها إبن بطولة د إيولاتن » د ثم إلى مدينة إيولاتن .... بعد شهرين كاملين من سجاماسة .... » تحفة التقار ، الصفحة ١٨٧ .

<sup>(</sup>١٤٨) عبادة الأسلاف: تنتشر بين الإفريقيين فكرة أن أرواح الأسلاف تسكن الحيوان ، فالرواق يقولون بأن أرواح الأسلاف تسكن الاقاعى ، والذلك فهم لا يقتلونها ، ويرى المسلى الرأى نفسه ، واكنهم يقولون بأن أرواح الأسلاف تسكن الأقاعى ، والذلك فهم لا يقتلونها ، ويرى المسلى الرأى نفسه ، واكنهم يحددون أفعى لكل قبيلة ، وعند البارى ثعبان أخضر خال من السم تتمثل فيه روح النجون الأرضى وأرواح السلف ، والرجل عند الدنكا لابد أن يكون له أخلاف يمجدون روحه ، فإذا لم يكن قد تزوج تظل الروح ناقمة عليه حتى يتزوج ، وعند السمرة تتقمص الروح طفلا يتخذ اسم سلفه ، وعند السار اتحل روح جد الأسرة في أحد أحفاده ، ولذا لا يليق أن يعيش الطفيل منع أبيه تحت سقف واحد ، فيربي بعيداً عن الاسرة .

ولا توجد الصلابة نفسها في المجموعات الاجتماعية ، وإن كانت الطقوس الدينية تبقى على القبيلة موحدة . وتتمتع النساء بحرية أوسع كثيرا ، وتوجد بينهن وبين الرجال مساواة أساسية إزاء العمل . والمجتمع مجزأ ، ولاتزال الأسرة هي الوحدة الأساسية فيه ، أما العائلة الممتدة والقبيلة فتعلوانها . وزراعة الكفاف هي حرفتهم الرئيسية . كما أن حفلات التنشئة (١٤٠) وفئات الأعمار (١٠٠) ، والطقوس الدينية الأخرى ، تحافظ على وحدة القبيلة . وبرغم أن التمايز بين السقانا والغابات حيوى للغابة ، فلاينبغي إعطاؤه أكثر مما يستحق . والمجتمع القبلي لايقل إحساسه بطائفته عن أي مجتمع مقسم إلى مراتب اجتمعاعية ، أما رؤساء القبائل والأطباء السحرة وفئات كبار السن مع جمعياتهم ، فكانوا منغلقين على أنفسهم شأن أية أرستقراطية .

<sup>(</sup>١٤٩) نظام التتشئة: فترة التنشئة هى فترة البلوغ عند الجنسين ، وفى ختامها ينتقل الفتى إلى مرحلة الرجولة ، وهو لكى يثبت صلاحيته لهذا الانتقال يجب أن تتوفر لديه صلابة بدنية وقوة احتمال وقدرة على قهر الخوف ، ذلك أن استسلامه للخوف يجعله موضع امتهان وفى عداد الصبيان ، ولا يجوز له الزراج ، وبرغم أن مرمى هذا النظام أو معناه واحد عند مختلف القبائل فإن مراسمه تختلف من قبيلة لأغرى ، فعند الملساى يطوف الصبية بالمنازل يلتمسون الهدايا ، وهذه يقدمونه إلى رجل من كبار السن ليقوم بتنشئتهم ، ويتقبل الزعيم الهدايا ويزيد عليها ، ويعد ليوم التنشئة الذي تجرى فيه عملية الفتان ، وكل عصابة يتم ختانها تأخذ لنفسها اسما خاصا مثل د الأسود » أو د المفيرين » ، ويقضى أفرداها فترة طويلة في معسكرات يزرعون فيها ويرعون الماشية ويعدون الغارات ، ثم يعود كل منهم إلى مسكنه بعد أن يكون قد تزوج لينضم يزرعون فيها ويرعون المالوري فتقوم عملية خلع القواطع مقام عملية الفتان ، فليس الفتان من عادتهم .

<sup>(</sup>١٥٠) فئات الأعمار: يختلف نظام فئات الأعمار باختلاف القبائل، وأهم اعتبار فيه تقسيم العمر إلى ثلاث مراحل أساسية: مرحلة الصباحتى سن الرابعة عشرة؛ مرحلة الفتوة حتى سن الثلاثين؛ مرحلة النضج والرجولة بعد ذلك . أما عند البارى والنيليين الحاميين فالمراحل ليست محددة تماما . فبعد فترة يؤديها الأولاد في الخدمة يدخلون مرحلة الفتوة ( بعد الخامسة والشلائين ) ثم الشيخوخة ( بعد الخامسة والخمسين ) . وتوجد عند البمبرة جمعية كومو السرية ، وهي جمعية دينية لها سلطات روحية من بينها مباشرة المراسم الجنائزية ، فيحرس الميت زملاؤه في الرتبة والسن .

## غانـة (\*)

منشأ غانة مغلف بالغموض . فالإفريقيون الشماليون واليهود والبربر ، كل هؤلاء كان لهم نصيب في نسبة تأسيس غانة إليهم . رأى واحد حول هذا المنشأ تجمع عليه الاجتهادات المختلفة ، مفاده أن حكامها الأوائل كانوا من العنصر الأبيض . يقول محمود كعت وهو سندنا الرئيسي : « واختلف أي قبيلة هم كانوا منها من وعكرى وقيل من ونُجر وهو ضعيف لا يصمح وقيل من الصنهاجة وهو أقرب عندى لأنهم يقولون في نسبهم أسنكع صُوب بهمزة مفتوحة فسين مهملة ساكنه فكاف مضمومة فعين مضمومة وهم حم في اصطلاح سودان لقبأ والأصح أنهم ليسوا من السوداين والله أعلم وقد بعد زمانهم ومكانهم علينا ولايتأتى لمؤرخ في هذا اليوم أن يأتى بصحة شئ من أمورهم يقطع بها ولم يتقدم لهم تاريخ فيعتمد عليه » . (١) ويستبعد كعت بطريقة عرضية الروايات المحلة حول الأصول الزنجية .

<sup>(\*)</sup> غانة التى يتناولها المؤلف فى هذا القصل ليست يطبيعة الحال غانة الحديثة التى اتخذت هذا الاسم تيمنا ، والـتى تقـع علــى بعـد قرابة ألف ميل جنوب غانة القديمة . ويقـول الدكـتور إبراهيــم طـرخـان ( « إمبراطورية غانة الإسلامية » ، الصفحة ٢٠ ) إن مدى إتساعها ليس معروفا بالضبط ، وإنها كانت صاحبة السيادة والنفوذ فى الأراضى الواقعة بين النيور والمحيط الأطلسى ، وإنها امتدت من ناحية الشمال ، وخضعت لها غالبية القبائل الصحراوية ، وامتدت شرقا إلى جنوب تمبكت وجنوبا بغرب إلى أعالى النيور وأعالى السنفال ، وربما امتدت فى بعض الأحيان إلى المشارف الشمالية لما هو الآن جمهورية غانة الحديثة ، وإلى أطراف منطقة الغابات الاستوائية . وتقع أطلالها اليوم بالقرب من الحدود الجنوبية لجمهورية موريتانيا الحديثة ، ضمن أراضى جمهورية مالى الحديثة .

<sup>(</sup>۱) محمود كعت ، تاريخ الفتاش ، الصفحة ٤٢ . وعكرى : وهم السركلى ، ومعناها بلغة أهل المنطقة الرجل الأحمر ، أي غير الأسود ؛ وتُجر الصفحة ٤٢ . وعكرى : وهم السركلى ، ومعناها بلغة أهل المنطقة عمرية الأحمر ، أي غير الأسود ؛ وتُجر المنطقة عمرية ويقصد بعبارة ه والمحون في لغتهم أسكم صوب كلقب لهم ، وهو يعادل كلمة حام ( إبن سيدنا نوح ) . كما يقصد بعبارة « والأصح أنهم ليسوا من السوادين » أنهم ليسوا من أصول زنجية . هذا ومن المعروف أن الصنهاجة ليسوا زنوجا ، فصنهاجة صيفة عربية لاسم قبيلة زنانة البرورية الكبيرة التي تشكل إحدى المجموعتين الكبيرةيين اللذين ينقسم اإليهما البربر في شمال إفريقية .

وسندنا الآخر بطبيعة الحال هو السعدى . وهو لايذكر سوى أن الحكام كانوا من العنصر الأبيض ، وأنه كان هناك أربعة وأربعون أميراً ؛ إثنان وعشرون منهم حكموا قبل الهجرة ، وإثنان وعشرون بعدها . (٢) تلك هى المعلومات التى يقدمها رواة التاريخ . فلا السعدى ولاكعت عزز رأيه القائل بأن حكام غانة كانوا من العنصر الأبيض بأية أدلة تدعمها الوثائق . ولقد كتب السعدى وكعت روايتهما فى القرن السابع عشر ، بعد أن اجتاح المرابطون غانة بستة قرون . ولكن المؤرخين قبلوا قولهما بأن حكام غانة كانوا من العنصر الأبيض . ومرجع ذلك على أية حال هو الاعتقاد بأن الزنوج كانوا عاجزين عن السيس إمبراطورية . ومن رأى إرقوى أن فكرة الأمراء البيض الذين يسيطرون على سكان مستسلمين صاغرين لها مصدرها فى العصور الحديثة ، وأنه لايوجد في تاريخ السودان ما يؤيدها .

وهذه الروايات البالغة الغموض حول مؤسسى غانة قد انتهت بمؤرخى غرب إفريقية إلى تكوين بعض النظريات المثيرة ، وأكثرها سذاجة تلك التى قدمتها ليدى لوجارد ، ومفادها أن الناس الذين كونوا مملكة غانة من الونجر ، وأنهم ربما قدموا من أنجر ، وهى مدينة في شمال غرب شبه القارة الهندية على حدود إيران . ومع ذلك فإن النظرية المسلم بها على نطاق واسع هي تلك التي قدمها ديلافوس ، ومفادها أن الإمبراطورية قد تأسست على أيدى اليهود . وقد تبنى كل من بوقل وفاج هذه النظرية ، بيد أنه لايوجد في التاريخ مايم كن أن يحملنا على الاعتقاد بأن اليهود ، حتى بعد مذبحة عام ١١٥ م (٦) ، قد

<sup>(</sup>٣) قبل الميلاد كانت الدولة الرومانية ترقب الصراع الدائر في صفوف اليهود انتتهز فرصة التدخل ، وحانت الفرصة عندما نشب صراع بين قائدين منتافسين من اليهود ، فاجتساح الرومان فلسطين في عام ٢٧ م سحق الامبراطور الروماني تيطس ثورة قام بها يهود بيت المقدس ودمر أورشليم وأحرق الهيكل الذي كان قد بني برعاية قورش ، وفي عام ١٣٥ م دمر الرومان أورشليم مسرة أضرى تماما وتخلصوا ممن تبقى من اليهود بالقتل والتشريد ، فرحل من استطاع منهم الهرب إلى مصر وشمال إفريقية وأسبانيا وأوروبا ، ومن هنا يرجع أن يكون تاريخ منبحة اليهود المشار إليها هو عام ١٣٥ م ، وليس عام ١١٥ م .

تحركوا جنوبا فى الصحراء إلى أبعد من المغرب أو مصر ، وهما بلدان كانا معروفين لديهم جيدا . وقد يكون غريبا أن يتحرك اليهود بنسائهم وأطفالهم إلى منطقة لم تكن حتى الجيوش الرومانية راغبة فى التغلغل فيها . كذلك لا أحد يعرف ديانة الناس الذين أسسوا غانة . فإذا حكمنا بأنهم الطوارق وعناصر صحراوية « بيضاء » أخرى ، فالأمر الاكثر احتمالا أنهم كانوا فى ذلك الوقت قبيلة وثنية أمومية . ذلك أن الخيار لا ينحصر بين الأديان السماوية الثلاثة ، ولا يوجد مايحتم بأنهم كانوا مسيحين أو يهوداً قبل اعتناقهم الإسلام . ومع ذلك فالأرجح أنه كانت توجد جاليات مسيحية ويهودية كثيرة على ساحل شمال إفريقية — كما كانت الحال فى الأجزاء الأخرى من الإمبراطورية الرومانية — وهذه الحقيقة ربما تكون قد أدت بديلافوس إلى أن يعزو تأسيس غانة إلى اليهود .

وفى السودان . مثلما فى مصر ، استولى البدو أصحاب الماشية ، طبقا لهذه النظرية ، على السلطة والنفوذ ، واستوطنوا بين قبائل السوننكى ، وتمكنوا فى نهاية الأمر من تحقيق السلطة السياسية ، وكانت تلك هى بداية غانة . وبعد قرنين أو نحو ذلك هب الأهالى ثائرين ، « وأطيح بالأسرة الحاكمة اليهودية السوريانية » ، وجاء إلى السلطة رئيس قبيلة محلى من السوننكى تحت اسم بتنجن .

وإلى هذا الفراغ قدمت موجة جديدة من السوننكى بقيادة قيمغ الذى كان حاكما لقبائل السوننكى فى وغو (1). وقد أثبت أنه قائد واسع الحيلة ، ولم تعترضه أية صعوبة فى غزو غانة . وهكذا فإن قيمغ الذى ورد نكره فى قاريخ الفتاش ليس هـو مؤسس الأسرة المالكة البيضاء ، وإنما الأسرة المالكة السوداء ، ولذا فإن المسألة المتعلقة بما إذا كانت قد قامت هناك أسرة مالكة بيضاء تظل برمتها مشكوكا فيها إلى أقصى حد .

والقليل الذى نعرفه عن غانة مصدره الجغرافيون العرب الذين كان لديهم بعض الإلم ببلاد الزنوج . فلو كانت هناك أسرة حاكمة بيضاء لما أحجموا عن

 <sup>(</sup>٤) وغسو : وردت في تاريخ السودان وغسو ، الصفحة ٢١ ؛ وفي تاريخ الفتاش و وكد ، الصفحة ١١٩ ، وفي تكتب الآن و واجادوجو » .

ذكرها . (٥) **فاليعقوبي** يقول في كتاب البلدان إن ملك غانة ملك عظيم ، وإن بلاده غنية بمناجم الذهب ، ويخضع له عدد كبير من الممالك (٢) . ويضع كل من اليعقوبي والمسعودي (٧) غانة بين البلاد الزنجية ، ولم ترد في مولفاتهما إشارة إلى أصل أبيض . كما إبن حوقل الذي زار أودغست وكان على علاقة وثيقة بتجارها ، يضع غانة بين البلاد الزنجية (٨). ويحنوه حنوه كل من البيروني (١)

 <sup>(</sup>a) قال الشوارزمى ، الجغرافى العربى المعروف ، إن « غانة قوم يسمون إغرمنطين » . الخوارزمى ، معروة الأرش ، تحقيق هانس فون مزيك ، قيينا ، مطبعة أنواف هواز هوزن ، ١٩٢٦ ، الصفحة ١٠١ .
 والمقصود بالإغرمنطين هنا شعب الغارمنطيس ، وهم من البيض . ( أنظر الحاشية ١ - ٢٠ ) .

<sup>(</sup>١) أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب بن واضح ( الشهير باليعقوبي ) : جغرافي ومؤرخ أصفهاني عربي . قام بالترحال شرقا وغربا وزار بلاد فارس وأرمينيا والهند والشام والمغرب والأنداس ، يعد كتاب البلدان من أقدم المسادر الجغرافية وأوثقها . وتوجد في المكتبات طبعة منه أصدرتها ه دار إحياء التراث العربي » . كما أن له كتابا آخر عنوانه تاريخ اليعقوبي ، توجد منه طبعة في جزأين أصدرتها ه دار صادر » في بيروت . ويبدو أن پائيكار قد خلط بين الكتابين ، فالإشارة الواردةفي المتن ليس مصدرها كتاب البلدان ، وإنما تاريخ اليعقوبي ، الجلد الأول ، الصفحة ١٩٤ : « ثم مملكة غانة ، وملكها أيضا عظيم الشئن ، وفي بلاده معادن الذهب ، وتحت يده عدة ملوك » .

<sup>(</sup>٧) وبلا تفرق ولد نوح في الأرض سار ولدكوش بن كنعان نحو المغرب حتى قطعوا نيل مصر ، ثم الفترقوا ، فسارت طائفة منهم ميمنة بين المشرق والمغرب ، وهم النوبة والبجة والزنج ، وسار فريق منهم نحو المغرب ، وهم أنواع كثيرة ، منهم الزغاوة والكانم ومركة وغانة وغير ذلك من أنواع السودان والدمادم . » المسعودي ، موج الذهب ومعادن المجوهر ، الجزء الثاني ، الصفحة ٤ .

 <sup>(</sup>A) و ولقد رأيت بأودغست صكاً فيه ذكر حقّ لبعضهم على رجل من تجار أودغست .. • كتاب صورة الأرض ، الصفحة ٩٦ . • وملك أودغست هذا يخالط غانة ، وغانة أيسر من على وجه الأرض من ملوكها .. • المرجع نفسه ، الصفحة ٩٨ .

<sup>(</sup>٩) أبو الريحان محمد بن أحمد الخوارزمى البيرونى : ( ٩٩٣ او ٩٧٣ – ١٠٤٨ ) مؤاف عربى من أصل فارسى . حصل كثيرا من العلوم ، فكان مؤرخا وافويا وأدبيا وعالما بالرياضيات والفيزياء والفلك والطب والفلسفة والتصوف والأديان ، وله فى ذلك مولفات قيمة تتميز بالإحاطة الشاملة والبحث الدقيق ، منها الآثار الباقية عن الفرون الخالية ؛ تاريخ الهند ؛ تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة فى العقل أو مراولة ؛ القانون المسعودى ( فى الهيئة والنجوم ) . له مع ابن سينا مراسلات وموازنات قيمة بين المذاهب الفلسفية والصوفية ، وله أيضا كتب فى الأدب منها : شرح شعر أبى تمام ؛ مختار الأشعار والأسفار .

 <sup>«</sup> ونسبة القلعة إلى الذهب ممكن أن يكون اسما وضعيًا ، وممكن أن يكون وصفا حقيًا ، فإن جزائر
 الزنج تسمى « أرض الذهب » ، لأن الذهب الكثير يرسب في غسالة التراب القليل منه » . تحقيق ما الهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرتولة ، طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية ، حيدر أباد ، الهند ، ١٩٥٨ ،
 الصفحة ٢٣٣ .

والبكرى (١٠) . وكان الإدريسى أول من قال شيئا مختلفا ، فهو يشير إلى أن الحاكم ينحد من سلالة صالح بن عبد الله ، وهو من نسل النبى ، وقد وضع غانة على نهر النيچر ، وربما كان مرجع ذلك أن الإدريسى كتب بعد غزو المرابطين . وقد انقسمت غانة إلى جزأين : خضع الشمالى منهما لملك من البربر ربما كانت لديه مزاعم بأنه من سلالة الأشراف . (١٠)

وهكذا لايوجد مايدعونا إلى أن نقيم الدليل على أن غانة كانت نولة بيضاء . فالمؤرخون الذين كتبوا بعد قيامها بأكثر من ألف عام يتعنر الأخذ عنهم كمصادر يُعوَّل عليها . والجغرافيون العرب القدامي لايذكرون شيئا عن أسرة حاكمة بيضاء في غانة ، كما يفعلون مثلا بالنسبة لكانم ، ثم إنهم يقرون بصورة قاطعة بأن غانة مملكة زنجية . ومن المؤسف أن ضرورة تقديم تفسير للأحداث الإفريقية يستند إلى الكتاب المقدس ، وربط كل شئ بحام وسام ، وكذلك العزوف عن الاعتقاد بأن الزنوج كان في مقدورهم أن يؤسسوا إمبراطورية ، يكمنان وراء غالبية الظنون المتعلقة بالأسرة البيضاء في غانة .

ماذا نعرف عن غانة ؟ أقل القليل في الحقيقة ! فمصدرنا الذي يعولًا عليه ، والذي يتناول غانة في شيئ من الإفاضة ، هو البكرى الذي يذكر المنطقة من حين لآخر ، وهذا ما يقوله عن غانة : « وغانة سمة لملوكهم واسم البلد أوكار واسم ملكهم اليوم وهي سنة سنتين وأربع ماية تنكامنين ... وغانة مدينتان سهليتان أحدهما المدينة التي يسكنها المسلمون وهي مدينة كبيرة فيها إثنا عشر مسجدا أحدهما يجمعون فيه ولها الايمة والمؤنون والراتبون وفيها

 <sup>(</sup>١٠) « وأفضل الذهب ببلاده ( بلاد ملك غانة ) ماكان بعدينة غيارها وبينها وبين مدينة اللك مسيرة ثمانية عشر يوما في بلاد معمورة بقبايل السودان ... » البكرى ، المغرب في تكر بلاد إفريقية والمغرب ، الصفحة ١٧٦ .
 « وهي كان منزل ملك بلاد السودان المسمى بغانة .. » المرجع نفسه ، الصفحة ١٦٨ . ( المقصود بمنزل الملك هنا عاصمته . )

<sup>(</sup>۱۱) « وغانة مدينتان على ضفتى النهر الحلو وهى أكبر بلاد السودان قطرا وأكثرها خلقا وأوسعها متجرا وإليها يقصد التجار المياسير من جميع البلاد المحيطة بها وأهلها مسلمون وملكها فيها يوصف من ذرية صالح بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن على بن أبى طالب وهو يخطب لنفسه ولكنه تحت طاعة أمير المؤمنين العباسى . ه الإدريسي ، فزهة المشتاق في اختراق الآفاق ، الجزء الإول ، الصفحة ٢٢ .

فقهاء وحملة علم وحواليها أبار عذبة منها يشريون وعليها يعتملون الخضروات ومدينة الملك على ستة أميال من هذه وتسمى بالغابة والمساكن بينهما متصلة ومبانيهم بالحجارة وخشب السنط والملك قصير وقباب وقد أحاط بذلك كله حابط كالسور وفي مدينة الملك مسجد بصلى فيه من يفد عليه من المسلمين على مقرية من مجلس حكم الملك وحول مدينة الملك قباب وغابات وشعراء يسكن فيها سنحرتهم وهم النين يقيمون بينهم وفيها بكاكيرهم وقبور ملوكهم ولتلك الغابات حرس ولايمكن لأحد دخولها ولامعرفة ما فيها وهناك سجون الملك فإذا سجن أحد انقطع عن الناس خبره وتراجمة الملك من المسلمين وكذلك صاحب بيت ماله وأكثر وزرائه ولا يلبس المخيط من أهل دين الملك غيره وغير ولي عهده وهو ابن اخته ويلبس ساير الناس ملاحف القطن والحرير والديباج على قدر أحوالهم وهم أجمع يحلقون لحاهم ونساؤهم يحلقن رؤسهن وملكهم يتحلى بحلى النساء في العنق والذراعين ويجعل على رأسه الطراطير المذهبة عليها عمايم القطن الرفيعة وهو يجلس للناس والمظالم في قبة ويكون حوالي القبة عشرة أفراس بثيات مذهبة ووراء الملك عشرة من الغلمان بحملون الحجف والسيوف المصلاة بالذهب وعن يمينه أولاد ملوك بلده قد ضغروا رؤسهم على الذهب وعليهم الثياب الرفيسعة ووالسي المدينة بين يدى الملسك جالس في الأرض وحواليه الوزراء جلوسا على الأرض وعلى باب القبة كلاب منسوية لا تكاد تفارق موضع الملك تحرسه في أعناقها سواجير الذهب والفضة يكون في الساجور عدد رمانات ذهب وفضة وهم ينذرون بجلوسه بطبل يسمونه دبا وهو خشبة طويلة منقورة فيجتمع الناس فإذا دنا أهل دينه منه جثوا على ركبهم ونثروا التراب على رؤسهم فتلك تحيتهم له وأما المسلمون فإنما سلامهم عليه تصفيقا باليدين وديانتهم المجوسية وعبادة الدكاكير وإذا مات ملكهم عقنوا له فيه قبة عظيمة من خشب الساج ووضعوها في موضع قبره ثم أتوابه على سرير قليل الفرش والوطا فأدخلوه في تلك القبة ووضعوا معه حليته وسلاحه وانيته التي كان يأكل فيها ويشرب وأدخلوا فيها الأطعمة والأشرية وأدخلوا معه رجالا ممن كان يخدم طعامه وشرابه وأغلقوا عليهم باب القبة وجعلوا فوق القبة الحصر والأمتعة ثم اجتمع الناس فردموا فوقها بالتراب حتى تأتى كالجبل الضخم ثم يخندقون حولها حتى لايوصل إلى ذلك الكوم الا من موضع واحد وهم يذبحون لموتاهم الذبائح ويقربون لهم الخمور.» (١٠)

وغانة كانت بلدا يستخرج منه الذهب ؛ وجميع ركاز مناجمها ملك للملك ، وباستطاعة الأهالى أن يتخنوا التبر (تراب الذهب) فقط ، وبون ذلك كان لابد أن يكثر الذهب حتى تنعدم كل قيمة عملية له . وقد زعم أن الملك يمتلك كتلة من الذهب في حجم ضخم (١٠) . وكان لدى ملك غانة جيش من مائتى ألف محارب ، أربعون ألفا منهم مسلحون بالأقواس والسهام ، وكانت الخيول هناك ضئيلة الحجم . ويذكر البكرى أن كلمة غانة هى لقب الملك وأن البلاد اسمها أوكار ، وموقع العاصمة لايمكن تحديده إلا على ضوء المسافات التي ذكرها البكرى من أماكن مختلفة . فقد كانت على مسيرة أربعة عشر يوما من أودغست ، وأربعة أماكن مختلفة . فقد كانت على مسيرة أربعة عشر يوما من أودغست ، وأربعة أيام من سامقندى ، وخمسة عشر يوما من تاهمكة.(١٤)

<sup>(</sup>١٢) دالبكرى ، المرجع السابق ، الصفحات ١٧٤ إلى ١٧٦ .

<sup>(</sup>١٢) • وهي (غانة ) بلاد التبر المذكورة الموصوفة كثرة وطيبا والـذي يطعه أهل المغرب علما يقينا لا اختلاف فيه أن له في قصرة لبنة من ذهب وزنها ثلاثون رطلا من ذهب تبرة واحدة خلقها الله خلقة تامة من غير أن تسبك في نار أو تطرق بالة وقد نقذ فيها ثقب وهي مربطة لفرس الملك وهي من الأشياء المغربة التي ليست عند غيره ولاصحت لأحد إلا له وهو يفضر بها على سائر ملوك السودان ، الإدريسي ، نزهة المشتلق ، الجزء الأول ، الصفحة ٢٢ .

 <sup>«</sup> لقد انتهى به الحال فى سرفه وتبنيره أن باع حجر النهب الذى كان فى جملة اللخيرة عن أبيهم وهو
يزن عشرين قنطارا منقولا من المعدن من غير علاج بالصناعة ولاتصفية بالنار كانوا يرونه من أنفس الذخائر
والغرائب لندرة مثله فى المعدن a العير ، المجلد السادس ، الصفحة ٢٠٣ .

<sup>(</sup>۱٤) « وفى سنة ست وأربعين غزا عبد الله بن ياسين أودغست وهو بلد قايم العمارة مدينة كبيرة ففيها أسواق ونخل كثير وأشجار المناء وهى فى العظم كشجر الزيتون وهو كان منزل ملك السودان المسمى بغانة قبل أن تدخل العرب غانة وهى متقنة المبانى حسنة المنازل ومسافة مابينها وبين سجلماسة مسيرة شهرين وبينها وبين مدينة أودغست خمسة شر يوما » البكرى ، المرجع السابق ، الصفحة ١٦٨ .

د فأما الطريق من غانة إلى غياروا فإلى مدينة سامقندى أربعة أيام » المرجع نفسه ، الصفحة ١٧٧ .

د وعلى تسع مراحل من مدينة انبارة مدينة كرفة وبينها وبين مدينة غانة مسيرة خمس عشرة رحلة ...
 الرجع نفسه ، الصفحة ٧٩٩ .

د فأما الجادة من غانة إلى تادمكة وبينهما مسيرة خمسين يوما .. ، المرجع نفسه ، الصفحة ١٨١ .
 وقد وردت بعض المسافات بصورة غيد دقيقة في المتن ، أما أسماء المدن فقد تم ضبطها على البكرى .

وعلى أساس هذه الحسابات اعتقد مؤلفون مختلفون ، ومن بينهم كولى (۱۰) وبارث (۱۱) ، أن عاصمة غانة كانت تقع عند مكان على منحنى النيچر ، بيد أنه استناداً إلى روايات الأهالي ، وإلى ماذكره كعت من أن العاصمة تسمى قُنْبِ(۱۱) رجِّح بونيل دى ميزيير (۱۱) بأن العاصمة كانت تقع على حافة الصحراء الكبرى . بيد أنه كان هناك بلدان يحمل كل منهما اسم قُنْب ، وقد ربطت الأساطير المحلية بين العاصمة ومدينة قنب الواقعة على مسافة مائتي ميل إلى الشمال من بمكو ،

<sup>(</sup>۱۵) وليم بيسبورو كولى : مؤلف كتاب The Negroland of The Arabs ، لندن ١٩٤١ . توجد نسخة منه بمكتبه جامعة القاهرة .

<sup>(</sup>١٦) هنويخ بارد : (١٨٦ - ١٨٢٥) المستكشف والمستشرق الألماني المعروف . بدأ رحلاته في عام ١٨٤٥ مـن طنچة وزار شمال إفريقية ، ثم سافر إلى مصر وصعد مع النيل حـتى وادى حلفا . عبر سينا إلى الشمام وأسيا الصغرى واليونان . قام في عام ١٨٥٠ مع زميلين له برحلة إلى قلب إفريقية موفدين من قبل المحكومة البريطانية ، غير أن زميليه توفيا فاتكمل الرحلة بمفرده وعاد إلى مصر بعد رحلة بالفة الأهمية اخـترق خـلالها الصحراء الكبرى ، وعبر البلاد من بعيرة تشاد وباجرمي إلى تمبكت غربا والكمرون جنوبا . وطبعت قصة رحلاته بالإنكليزية والألمانية في وقت واحد في ثلاثة مجلدات تحت عنوان ( 185 - 1857 ) وأصدر بعد ذلك كتابا جمع قبه المفودة الإفريقية . كان أول من عرف أوروبا بكتاب عبد الرحمن السعدى تاريخ المعودان ، ولكنه نسبه خطأ إلى أحمد بابا . ( أنظر ، الإضافة المرفقة بنهاية الكتاب ، والخاصة بعبد الرحمن السعدى .)

<sup>(</sup>۱۷) « ..... إن كيمه من المطوك الأوائل وقد مضى منهم عشرون ملكا قبل ظهور رسول الله صلى الله عليه وسلم واسم بلدة قُتْبِ قُنْبِ مدينة عظيمة ... « تأويه الفتاش ، الصفحة ٤١ . ( وربت تُمْبِ في الترضية الفرنسية koumbi .)

<sup>(</sup>١٨) بونيل دى ميزيير: ضابط عمل فى إفريقية وتعمق فى الإسلام. كلف فى عام ١٩١١ بمهمة البحث عن مخطوطات لمؤلفات عربية نتناول تاريخ المنطقة . وتمكن بفضل درايته بالشؤون الإسلامية من كسب ثقة رجال الدين والفكر ، واستطاع أن يحصل من سيدى محمد الإمام بن السيوطى - المعلم بمدرسة تمبكت - على مخطوط كان سيدى محمد يعتبره أندر ما فى مكتبته ، فقام بنسخه وعهد بالنسخة إلى معهد اللفات الشرقية الحية بباريس ، ويتبين للمستشرق هودا أنه مؤلف نو أهمية تاريخية كبيرة ولكن تنقصه المسقصات الثلاث الأولى فتعذر معرفة عنوانه . وفى عام ١٩١٢ عثر مسيوبريقييه على مخطوط أخر به الصفحات الثلاث الأولى فتعذر معرفة عنوانه . وفى عام ١٩١٢ عثر مسيوبريقييه على مخطوط أخر به الصفحات الناقصة ، وعرف منه أن المخطوط إنما هو لكتاب تاريخ الفتاش ، وإذا ينسب إليه فضل اكتشاف مرجع تاريخي هام ، وقد قام دى ميزيير في عام ١٩٤١ بأعمال حفر في منطقة د الساحل » جنوبي الصحراء الكبري ، واقتنع بأن هذا الموقع ربما يكون هو عاصمة غانة . وفي عام ١٩٤٩ استانف الباحثان توماس ورايموندموني أعمال الحفر في الموقع نفسه ، وأوضحا أن الأثار التي عثرا عليها ليست سوى بقايا المينة الإسلامية أن القصراء عند العرب هي بحر الرمال .]

وهذا الموقع يبدو مثاليا التجارة عبر الصحراء الكبرى على طول الطريق الغربى ، وكان هذا هو أقصر طريق من البحر المتوسط إلى السودان . وقد جيئ ببونيل دى ميزيير إلى قُنْب صالح عندما أبدى رغبته وهو فى ولاته فى زيارة العاصمة القديمة لغانة . ومع ذلك فكما يقول مونى (١١) . « لايمكننا اليوم أن نؤكد فى يقين ، حتى بعد الحفائر التى أجريت فى الأعوام ١٩١٤ و ١٩٣٩ و ١٩٤٩ – ١٩٤٩ فى موقع قنب صالح ، أنها كانت حقيقة قُنْب غانة » . ولكنه يوجد يقين معقول أساسه أن قنب هى المدينة الوحيدة التى ورد إسمها فى أى مرجع ، وأن الروايات المحلية تربط ما بين قنب صالح وغانة . وتشير الأطلال التى عثر فى الحفائر – الأوانى الفخارية والخرز إلخ – إلى موقع من العصور الوسطى .

وبالنسبة للجغرافيين العرب كانت مملكة غانة هي بلاد الذهب . فالفراري (١٠) الفلكي ذكر غانة بوصفها بلاد الذهب . كما أن الخوارزمي (١٠) المغرافي وإبن حوقل يذكرون جميعا ذهب غانة . يقول اليعقوبي : « ثم مملكة غانة ، وملكها أيضا عظيم الشأن ، وفي بلاده معادن الذهب ، وتحت يده عدة ملوك » (٢٠) . وهذا رأى إبن حوقل في ملكها : « وغانة أيسر من على وجه

A.O.F. رايموند مونى : مستكشف ومؤرخ فرنسى . له أعمال كثيرة من أهمها . L'Encyclopedie Coloniles Navigations Medievales sur Cotes Sahariennes Anterieures á la . ١٩٠٨ . لشبونة ، ١٩٠٨

<sup>(</sup>۲۰) محمد بن إبراهيم الفزاري: أول فلكي في الإسلام ، ترجم الخليفة العباسي المنصور رسالة « السندهنذ » المشهورة في الفلك ، وكانت مع رحالة هندي قدم بها إلى بغداد ، قيل أنه أول من صنع الاسطرلاب في الإسلام ، كان أول جغرافي عربي يذكر مملكة غانة وعدة بلدان إفريقية قبل ١٨٥ هـ (١-٨ م) .

<sup>(</sup>٢١) أبو جعفر محمد بن موسى الضوارزمى: ( ٢ - ٥٥ ) ، رياضى وفلكى جغرافى ، ظهر فى عصر المأمون وكانت له مكانة سامية لديه . له فضل تعريف العرب والأوروبيين بنظام الأعداد الهندى . واضع عصر المأمون وكانت له مكانة سامية لديه . له فضل تعريف العرب والأوروبيين بنظام الأعداد الهندى . واضع الأساس لعلم الجغرافية العربى ، ذلك أن كتابه صورة الأرض الذى وضع فى أواخر عهد المأمون – أو فى عهد خليفته المعتصم على مايراه بعض المستشرقين – يعتبر من أمهات الكتب فى علم الجغرافية . وقد وردت به أسماء يونانية قديمة وأسماء معاصرة مما يدل على المتمامه ببطلميوس وتأثره به ، اشترك فى وضع الخرائط التى طلبها المأمون للأرض ، كما رسم مصوراً لوادى النبل . هذا وقد أخذت عن كتابه صورة الأرش ( أنظر الحاشية ٢ - ٥ أعلاء ) .

<sup>(</sup>٢٢) تاريخ اليعقوبي ، طبعة « دار صادر » ، المجلد الأول ، الصفحة ١٩٤ .

الأرض من ملوكها بمالدية من الأموال والمدخرة من التبر المثار على قديم الأيام المتقدمين من ملوكهم .. ، » (٢٢) وقد كانت إفريقية الغربية تكتسب بالفعل شهرة واسعة باعتبارها بلاد الذهب .

والتاريخ السياسي لغانة مازال مجهولا لنا ، إلا في أكثر التفصيلات غموضا ، ونحن لانعرف شيئا عن الحكام الأوائل ، واستنادا إلى ديلافوس فإن الإمبراطورية التي دانت لقيمغ لم تكن تمتد فقط إلى أوكار وباغن ، وإنما أيضا إلى كل أقاليم الساحل والحوض وتاجنت ، وربما امتدت جنوبا بغرب حتى بلاد التكرور ، ولكنها في الشرق لم تمتد إلى ما وراء نهر النيچر ، وهذا أساسه ضرب من التخمين بطبيعة الحال ، ولكن النقطة الهامة هي أنها كانت مملكة محراوية ، وكان رخاء غانة رهنا ببقاء طريق الصحراء مفتوحا ، ومع الغزل العربي لشمال إفريقية ظهر خطر اضطراب هذا الطريق ، وهكذا ففي القرن الثامن قام بنو أمية ، عندما أحكموا قبضتهم على مراكش الغربية ، بشن هجوم على غانة فيما بين عامي ٢٧٤ و ٧٥٠ . وكان هذا الهجوم هو أول حملة مراكشية ضد إحدى دول إفريقية الغربية نعرف عنه شيئا ، ولم تكلل الحملة مراكشية ضد إحدى دول إفريقية الغربية نعرف عنه شيئا ، ولم تكلل الحملة بالنجاح ، وكان أحفاد الغزاة يعيشون في أوكار على أيام البكرى تحت اسم الهنهين (١٢) .

وإليكم كيف يصف إبن خلدون تزايد قوة القبائل الصحراوية التي كان عليها أن تطيح بالإمبراطورية الزنجية وبالممالك المستقرة في شمال إفريقية .

« هذه الطبقة من صنهاجة هم الملثمون الموطنون بالفقر وراء الرمال الصحراوية بالجنوب أبعنوا في المجالات هنالك منذ دهور قبل الفتح لايعرف أولها فنزحوا عن الأرياف ووجنوا بها المراد وهجروا التلول وجفوها واعتاضوا منها بألبان الأنعام ولحومها انتباذاً عن العمران واستئناسا بالانفراد وتوحشا

<sup>(</sup>٢٢) إبن حوقل ، المرجع السابق ، الفقرة ٥٦ ، الصفحة ٩٨ .

<sup>(</sup>۲٤) « ويبلاد غانة قوم يسمون بالهنهين من نرية الجيش الذي كان بنو أمية أنفنوه إلى غانة في صدر الإسلام وهم على دين أهل غانة إلا أنهم لايتكحون في السودان ولا يتكمونهم فهم بيض الألوان حسان الوجوه . » البكرى ، المرجع السابق ، المعقحة ١٠٩ . ( المقصود باقليم الساحل في هذه الفقرة ليس الإقليم الواقع على ساحل المحيط الأطلسي ، وإنما الإقليم الواقع جنوبي حافة الصحراء الكبرى ) .

بالعز عن الغلبة والقهر فنزلوا من ريف الحبشة جوارا وصاورا ما بين البربر وبلاد السودان حجزا واتخنوا اللثام خطاما تميزوا بشعاره بين الأمم وعقوا فى تلك البلاد وكثروا وتعددت قبائلهم من كذالة فلمتونة فمسوفة فوتريكه فزغاوة ثم لمطة إخوة صنهاجة كلهم ما بين البحر المحيط بالغرب إلى غدامس من قبلة طرابلس وبرقة والمتونة فيهم بطون كثيرة منهم بنو ورتنطق وبنوزمال وبنوصولان وبنوناسجة وكان موطنهم من بلاد الصحراء يعرف كأكرم وكان دينهم جميعا المجوسية شأنهم برابرة المغرب » (۲۰) .

وفى القرن التاسع نجحت قبيلة زناتة (صنهاجة) فى فرض سيطرتها على غرب الصحراء الكبرى ، وكان تعاظم قوتها الإقليمية يعنى أنها سرعان ماستدخل فى نزاع مع غانة . وقد أثبت رئيسها تيلوتان أو تين يروتان أنه حاكم عظيم . فقد كان يتبعه أكثر من عشرين ملكا زنجيا ، وامتدت حدود مملكته مسيرة شهرين ، وتجاوز قوام جيشه مائة ألف من راكبى الجمال . وقد شن حروبا ناجحة ، وتمكن من احتلال أوغام التى يذكر البكرى أنها تقع شرقى غانة. (٢١) وقد حاول مونى تحديد هذه المدينة على أنها أشام ، المدينة البدوية القديمة الواقعة على النيچر ، على بعد أربعين ميلا إلى الشمال الغربي من تمبكت . ويقول إبن خلدون إن يروتان توفى سنة ٢٢٢ هـ ، وبحلول سنة ٣٠٧ هـ (٩١٩م) كان قد تم القضاء على سيادة الصنهاجة فى غرب الصحراء الكبرى . وكان باستطاعة غانة أن تغزو الصوض وتاجنت ؛ ومـم ذلك احتفظت أودغست باستطاعة غانة أن تغزو الصوض وتاجنت ؛ ومـم ذلك احتفظت أودغست

<sup>(</sup>٢٥) إبن خلدون ، العبر وبيوان المبتدار والخبر ، طبعة بولاق ، المجلد السادس ، الصفحة ١٨١ ، تحت عنوان : • الطبقة الثانية من صنهاجة وهم الملثمون ومالهم بالمغرب من الملك والدولة » ، وأود أن أشير إلى أن بانيكار أخذ عن إبن خلدون اقتباسات أخرى ترد مواضعها فيما يلى نلك من ، العبر الصفحات ١٨٦ إلى ١٨٦ .

<sup>(</sup>٢٦) « وكان صاحب أودغست فى عشر الضمسين وثلاث ماية تين يروتسان بن ويسند بن نـزار رجـل من صنهـاجة وكان قــد دان له أزيد من عشرين ملكاً من ملـوك السودان كلهم يــودى إليـه المــزية وكان عمله مسيرة شهرين فى مئلها فى عمارة يعتــد بها فى ماية ألــف نجيب واستمـده بعرين ملـك ماسين على ملك أوغام فأمده بخمسين ألف نجيب فدخلت بلد أوغام وعساكره غافــلة فغنمت البلــد وأحرقته . » البــكرى ، المرجــع السابق ، المسفحة ١٥٥ .

باستقلالها برغم احتفاظها بعلاقات وثيقة مع غانة . فإبن حوقل يذكر أن أودغست كانت مدينة مستقلة . (٧٧)

وقد أدى تدعيم سلطان البربر في الشمال إلى ضعف مؤقت في قوة غانة ، ويعتقد سيلافوس أن أتباع يروتان الزنوج العشرين ربما كانوا أتباعاً لغانة أيضا . وقد يكون ذلك وضعاً غريبا لما يمكن أن يؤدى إليه من نزاع بين السلطتين . والأمر الأكثر احتمالا هو أن غانة فقدت مقاطعاتها النائية في الشمال ، كما أن تدعيم سلطان صنهاجة لابد أنه أدى إلى عرقلة تجارتها ، وهو ما يعد ضربة عنيفة لهذه التجارة ، لأنه يجعل باستطاعة البربر المتحكمين في طرق التجارة فرض شروطهم على غانة . ولقد كان تدهور سلطان الصنهاجة إيذانا ببداية عهد جديد من الرخاء لغانة .

ذلك هو أوج سلطان غانة ، فقد أصبحت من جديد المركز التجارى العظيم ، وأذلّت أعاق الأتباع الذين استفادوا من ضعفها . بيد أن ذلك كان مجرد فسحة من الوقت قصيرة ، إذ أن قوة جديدة كانت في سبيلها إلى الظهور في الصحراء من شائها أن تدمر المملكة الزنجية ، هي قوة المرابطين . فقد فرضت القبائل البريرية ، وبخاصة لمتونة وجدالة سلطانها على الصحراء الكبرى ، وخرج أحد أفرادها ، وهو يحيى بن إبراهيم الجدائي ، إلى مكة لأداء فريضة الحج . وهناك راعته الخلافات بين المذاهب في البلدان العربية حيث أشد الناس تقيدا بالشعائر العينة . وفي طريق عودته فكر في أن يصطحب معه عالما متفقها في الشريعة

<sup>(</sup>٣٧) و ولهم ملك يملكهم ويدبرهم تكبره صنهاجة وسائر أهل تلك الديار . ه إبن حوقل ، المرجع السابق ، الصفحة ٩٨ ، الفقرة ٥٧ ، أوبفست واحة تغنواست الحالية في تاغنت ، وكانت أهم محطات القوافل في هذه المنطقة ، واليعقوني هوأول من أشار إليها ويسميها و غسط ه . و ثم يصير إلى بلد يقال له غُسط ، وهو وادعامر ، ... يغزو بلاد السودان وممالكهم كثيرة . و كتاب البلدان ، الصفحة ١٠ ١ . كذلك تحدث عنها الإدريسي : و وفي هذا الجزء أيضًا قطعة من شمال أرض غانة وفيها مدينة أودغست ... و نزهة المشتاق ، المجلد الأول ، الصفحة ١٠ ١ . ويقول ياقوت الحموى ، نقلا عن المهليي ( معجم الميلان ، طبعة دار الكتب العلمية ، بيروت ، المجلد الأول ، مادة أونَّغَسْتُ رقم ١١٤٤ ، الصفحة ٢٢٩ ) و قال المهلبي : أونغست مدينة بين جبلين ... جنوبي سجلماسة ... بها أسواق جليلة ، وهي مصر من الأمصار جليل .. وأهلها مسلمون يقرؤون القرآن ويتفقهون ، ولهم مساجد وجماعات ، أسلموا على يد المهدى عبيد الله ... و

الإسلامية يكون عونا على محاربة الجهل المتفشى في الصحراء ، ووقع اختياره على عبد الله بن ياسين . ومن المؤكد أن إبن ياسين لم يكن شديد التفقه في الدين ، بيد أنه كان واحداً من رجال الدين الذين تمكنوا عن طريق الجمع بين العصا والتهديد بعذاب الآخرة من أن يفرضوا إرادتهم ومن أن يحملوا الناس على اتباع ما يعتقد أنه الرأى الصحيح ، ومن ثم فرض انضباطا حديدياً على رعاياه . ولكن سكان الصحراء الذين يعشقون الحرية لم يرق لهم مسلكه ، واضطر إبن ياسين إلى الفرار وإلى أن يتخذ لنفسه ملجأ في جزيرة في نهر السنغال حيث أسس رباطاً . وكان الرباط شديد التمسك بشعائر الدين ، وفرض فيه الانضباط بصرامة عسكرية . وعندما حصل إبن ياسين على سرية قوامها ألف من الجنود الحسني التدريب ، والذين يتمتعون بالانضباط والتشدد الديني، قرر أن يفرض بمساعدتهم سلطانه على لمتونة وجدالة ـ(٢٨) وفي عام ٢٤٤١ تمكن المرابطون بقيادة إبن ياسين من إخضاعهما ، ولكن رجال القبائل المتحراوية ثاروا ضد القيود الاستبدادية التي فرضها الغازي عليهم ، وأجبر على الفرار إلى سجلماسة . وبمساعدة جيش تم تجنيده من بين رجال القبائل أرَّغم إبن ياسين قبيلتي جدالة ولتونه على الإدغان اسلطانه ، وأصبح باستطاعه عندئذ تكوين جيش قـوامة ثلاثون ألفا تلهمهم الحماسة الدينية وعلى استعداد للفداء. وبهذا الجيش تحرك نحو الشمال وسيطر على سجلماسة المركز العظيم لتجارة

<sup>(</sup>٢٨) « كان هؤلاء الملثمون ... وكانوا على دين المجوسية إلى إن ظهر فيهم الإسلام لعهد المائة الثالثة ... وجاهدوا جيرانهم من السودان عليه فدانوا لهم .. وكانت رياسة كل بطن منهم في بيت مخصوص ... ولما أفضت الرياسة إلى يحيى إبراهيم الكندالى .. وخرج يحيى بن إبراهيم لقضائه فرضه في رؤساء من قومه في سنى وأريعين وأريعين وأريعين المنافق في منصرفهم بالقيروان شيخ المذاهب المالكي أبو عمران الفاسى .. ، عهد إليه أن يلتمس لهم من يثق بدينه وفقهه ... فبعت معه عبد الله بن ياسين بن بك الجنواى ووصل معهم يعمم القرآن ويقيم لهم اللين ثم هلك يحيى بن إبراهيم وافترق أمرهم وأطرحوا عبد الله بن ياسين واستصعبوا علمه وتركوا الأخذ عنه لما تجشمو فيه من مشاق التكليف فاعرض عنهم وتركوا وتسك معه يحيى بن عمر بن تلاكاكين من رؤساء لمتونة وأخوه أبو بكر فنبنوا عن الناس في ربوة يحيط بحرر النيل من جهاتها ... فنطوا في غياضها منفردين للعبادة وتسامع بهم من في قلبه مثقال حبة من غير فتسابلوا إليهم ودخلوا في دينهم وغيضتهم ولما كمسل معهم ألف من الرجالات .. فخرجوا وتتلوا من استعصى عليهم من قيائل لمتونة وكثمالة ومهمومة حتى إنابوا إلى الحق واستقاموا على الطريقة . » العبر ، المنفحتان ١٨٧ و ١٨٧ .

الصحراء ، ثم اتجه جنوبا ، وقرر فتح المركز التجارى العظيم الآخر فى قلب الصحراء ، أو بغست - وكانت مدينة داعرة منغمسة فى اللذات - بابل الصحراء الكبرى ، وقد نهبت المدينة فى عام ١٠٥٤ ، ليس فقط بسبب انحلالها الخلقى وحياتها الشهوانية ، وإنما أيضا بسبب تبعيتها لغانة رغم كونها مملكة بربرية . ومن هنا كانت إساءة لكل من تزمتهم الددينى وكبريائهم البربرى . ولمرة واحدة أرخى إبن ياسين قبضته الحديدية وسمح اقواته بالسلب والنهب والاغتصاب . (٢٠)

واستاء أهل سجلماسة كثيرا من احتلال المرابطين لمدينتهم ، إذ لم يكونوا يتدخلون فقط فى ملذاتهم الجسدية وإنما فى التجارة أيضا . فالطريق المتجه إلى الجنوب ، إلى أودغست وولاته ، كان تحت سيطرة إبن ياسين . وبينما كان المرابطون ينشرون الدمار فى أودغست ثار أهل سجلماسة وذبحوا الحامية الصغيرة هناك ، ولذلك تحرك إبن ياسين فى اتجاه الشمال ؛ أما سجلماسة فقد ألقت باللائمة على الصنهاجة لخشيتها من المحاربين الصحراويين ؛ ومرة أخرى احتل إبن ياسين سجلماسة وقرر غزو الشمال .

كانت مراكش عندئذ فى فترة أزمة ، ولذلك لم تكن فى حالة تمكنها من مقاومة المحاربين الصحراويين - وفتح إبن ياسين السوس فى عام ١٠٥٦ دون مشقة تذكر ، وبعد أن عبر جبال أطلس غزا دولة أغمات التى لا تقل ضعفا - ومات إبن ياسين فى عام ١٠٥٧ فى موقعة حربية ، وانتقلت الإمبراط ورية إلى

<sup>(</sup>٢٩) يسهل إدراك أثر العوامل الاقتصادية في هذا النزاع ، فبسبب اهتمام المرابطين بالسيطرة على طرفة طريق القوافل الفريي عبر المسحراء الكبرى فقد اصطدموا مع مملكة غانة المسيطرة على طرفة الجنوبي ، وكذلك مع قبائل زناتة المختلفة المسيطرة على طرفة الشمالي ، لذا كان الزناتة القوة الرئيسية المناهضة المرابطين . ويمكن تفسير بطش المرابطين بقدغست عند احتلالهم لها بأن معظم سكانها كانوا من الزناتة . ولا بأس من قراءة رواية البكري لفزوها :

<sup>«</sup> وفسى سنة ست وأربعين غزا عبد الله بن ياسين أوبغست ... وكان يسكن هذه المدينة زناتة مع العرب ، وكان يسكن هذه المدينة زناتة مع العرب ، وكانوا متباغضين متدايرين ، وكانت لهم أموال عظيمة ورقيق كثير ، ... فاستباح المرابطون حريمها وجعلوا جميع من فيها فيئاً ... وإنما نقموا عليهم أنهم كانوا تحت طاعة صاحب غانة وحكمه . » البكرى ، المرجع السابق ، الصفحة ١٦٨ .

الأمير أبى بكر الذى كان موجودا بالفعل فى الشمال ، وكان قد تزوج بالملكة البربرية الجميلة زينب . وأدى موت إبن ياسين إلى ثورة القبائل الصحراوية التى تتقاتل فيما بينها . الأمر الأكثر خطورة أن قبيلة عربية جديدة هى قبيلة بنى حمًاد ، قامت بغزو المنطقة . لذلك استدار أبو بكر نحو الجنوب لمواجهة الخطر ، وترك قيادة الجيش فى شمال إفريقية لإبن عمه يوسف بن تاشفين ، كما طلق ذلك الرمز الملكية البربرية – الملكة زينب – التى تزوجت على الفور بالقائد الجيد الجيش . (٢٠)

وقد أثبت يوسف بن تاشفين أنه ليس مجرد فاتح عظيم ، بل حاكم عظيم أيضا . فقد أخضع لسيطرته كل شمال إفريقية ومراكش . ذلك أن أبا بكر بعد أن تغلب بنجاح على الثورة وأوقف غارات بنى حمّاد ، اتجه صوب الشمال تراوده فكرة حكم الامبراطورية بكاملها . ولكنه عندما وصل إلى العاصمة الشمالية قدم له يوسف هدايا ثمينة وأمتعة خاصة بالصحراء . وأدرك أبو بكر مايرمي إليه يوسف وعاد إلى الصحراء ونذر حياته لغزو غانة . (٢٠)

<sup>(</sup>٣٠) « .. وقدم مكانه أخاه أبا بكر وندب المرابطين إلى فتح المغرب فغزا بلاد السوس سنة ثمان وأربعين وافتتح ماسة وتارودانت .. وقر أميرها لقوط .. إلى تادلا واستضاف إلى بنى يفرن ملوكها وقتل معهم لقوط .. صاحب غمات وتزوج إمرأته زينب بنت إسحق النفراوية وكانت مشهورة بالجمال والرياسة .. ثم دعا المرابطين إلى جهاد برغواطة ... وقد أمّ المرابطين بعده سليمان بن حروا ليرجعوا إليه فى قضايا دينهم واستمر أبو بكر بن عمر فى إمارة قومه على جهادهم ثم استأصل شافتهم ومحا أثر دعوتهم من المغرب .. ثم نازل أبو بكر مدينة لواته، وافتتحها عنوه وقتل من كان بها من زناتة ... وبلغه وهو لم يستتم فتح المغرب بعد ما وقدع من الخلاف بين لمتونة ببلاد المسحراء .. فخشى افتراق الكلمة وانقطاع الوصلة وتلافى أمره بالرحلة وأكد ذلك وزحف بلكين بن محمد بن حماد صاحب القلمة إلى المغرب .. فارتحل أبو بكر إلى المصحراء واستعمل على المصرب ابن عمه يوسف بن تاشفين ونزل له عن زوجه زينب بنت إسحاق . » المجلد السادس ، الصفحتان ۱۸۲ و ۱۸۶ .

<sup>(</sup>۲۱) و .... فحينتذ سار يوسف بن تاشفين في عسكره من المرابطين وبوّخ أقطار المغرب ثم رجع أبو بكر إلى المغرب فوجد يوسف بن تاشفين قد استبد عليه وأشارت عليه زينب أن يريه الاستبداد في أحواله وأن يعد له متاع الصحراء وماعونها ففطن لذلك الأمير أبو بكر وتجافى عن المنازعة وسلم له الأمر ورجع إلى أرضه فهلك لمرجعه سنة ثمانين وأربعمائة .. ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٨٤ .

ولم تكن إمبراطورية غانة حتى ذلك الوقت قد غُلبت على أمرها . فقد سقطت أودغست في عام ١٠٥٤ ، وكان لسقوطها أثره على تجارة غانة ، وهي التجارة التي اضطريت بالفعل نتيجة لقيام دولة الصحراء . وعندما قام المرابطون بغزو السوس وممالك مراكشية أخرى توقفت التجارة . ومع ذلك قاومت غانة ببسالة برغم عنف الضربة . وأخذت المقاطعات تسقط في بطء في أيدى الشماليين ، ولكن الملك كان لايزال مسيطرا على البلد الأصلى . وفي عام الحرب تواصلت دون انقطاع أربعة عشر عاما . وبسقوط العاصمة في أيدى المحاربين الصحراويين كفت إمبراطورية عن غانة الوجود كقوة عظيمة . (٢٠)

وحتى بعد انتصار البربر احتفظت غانة بوجود هو أقرب إلى الشبح ، ولكن مجدها كان قد بارحها . فالتجارة التي قام عليها رخاؤها دمرت ، والمركزان التجاريان ، أودغست وسجلماسة ، كانا في أيدى الغزاة الصحراويين . ويعتقد ديلافوس أن الغزو والفتح قد مزقا الإمبراطورية إلى جزأين : الشمالي منهما وسقط في أيدى عائلة بربرية تزعم أنها من الأشراف ؛ وفي الجنوب ظلت الأسرة الوثينة القديمة تحتفظ بالسلطة . ولم تعد غانة التي أصابها الوهن في وضع يمكنها من ممارسة أي نفوذ على المقاطعات التابعة التي أخذت تستقل عنها واحدة تلو الأخرى .

<sup>(</sup>٢٣) « شم أن أهل غانية ضعف ملكهم وتلاشى أمرهم واستغط أمر الملشمين المجاورين لهم من جانب الشمال مما يلى البربر ... وعبروا على السودان واستباحوا حماهم ويلادهم واقتضوا منهم الإتاوات والجزى وحملوا كثيراً منهم على الإسلام فدانوا به ثم اضمحل ملك صاحب غانية وتظب عليهم أهل صوصو المجاورون لهم من أمم السودان ... هى نواحيهم تلك واستطالوا على الأمم المجاورين لهم .. ء المرجع نفسه ، السفحة ٢٠٠٠ .

## مالي وتوطيد أركان الدولة الإسلامية \*

لايتوفر لدينا من الوثائق والأسانيد عن ظهور دولة مالى ونموها قدر ما يتوفر عن دولة السنغى . وقد نشأت الإمبراطورية فى الأصل عند المندى (۱) ، واستنادا إلى ديلافوس فإن عاصمة الدولة ، التى أصبحت فى مجرى الزمن أهم إمبراطورية قامت فى السودان ، كانت قرية صغيرة تسمى كنجابا . ولكن ديلافوس عدل عن أرائه وانتهى فى عام ١٩٢٤ إلى أنه كانت هناك عاصمتان : العاصمة القديمة ، وهى دياليبا ، عند ملتقى نهر سنكرنى بالنيچر فى مواجهة كنجابا . ووجهة النظر هذه تجد سندا لها فى تاريخ الفتاش ، ومع ذلك يقال إنه

<sup>(\*)</sup> مالى هي أعظم ممالك السودان المسلمين ، قامت في القرن الثالث عشر الميلادي في جنوب المغرب متصلة غريا بالمحيط الأطلسي ، وشرقا ببلاد البرنو ، وشمالا بالمحياء الكبرى ، وجنوبا باليسج الوثنيين . وقد اشتملت على خمسة إقاليم كل منها مملكة مستقلة ، ثم اجتمعت كلها تحت ملك صاحب مالى ، ومالى هي أصل مملكته . وهذه الأقاليم هي : ١ - مالى : واتخذت الإمبراطورية هذا الاسم ، وقاعتها بنبي ؛ ٢ - صوصو : إلى الغرب من إقليم مالى ؛ ٣ - بلاد غانة : غرب إقليم صوصو ، وتجاور المحيط ؛ ٤ - بلاد كوكو : شرق إقليم مالى ؛ ٥ - بلاد تكرور : شرق إقليم كوكو وقاعنته مدينة تكرور . وقد قامت مالى في قلب السودان وفي حوض النيچر ، وأصبحت غانة بعد ضعفها أحد أقاليم إمبراطورية مالى الإسلامية . أما جمهورية مالى الديثة فهي جزء من نولة مالى الإسلامية وسميتها ووارثتها بالرغم من قلة مساحتها ، وقد استقلال إحياء للمجد القديم [ عن د. عيسى عبد الظاهر ، الدعوة الإسلامية .. الصفحة ١١٩ ؛ الاستقلال إحياء للمجد القديم [ عن د. عيسى عبد الظاهر ، الدعوة الإسلامية .. الصفحة ١٩٩ ؛ وكذلك د. إبراهيم على طرخان ، إمبراطورية مالى الإسلامية . ]

<sup>(</sup>۱) مالى هى النطق الذى عادة مايعطيه البيل ( الفولانى ) هى ما سنة ، وكذلك السنفى فى تعبكت ، للإقليم الذى يقيم به المندى ( أو المندنغو، أو الونجر – أنظر الماشية ٢ - (أعلاه ) الواقع على الشاطئ الأيسر النيجر فيما بعد تعبكت فى اتجاه أعلى النهر ، كما يعطونه للإمبراطورية التى كان رؤساء هذا الاقليم هم رؤساؤها ، وذلك فيما بين القرنين الحادى عشر والسابع عشر ، والتى غزا السنفى الجزء الشمالى منها عند نهاية القرن الخامس عشر .

فى أيام سوندياتا تغيرت العاصمة إلى نيامى (٢). بيد أنه فى مقابل ذلك لدينا رواية إبن بطوطة التى يذكر فيها عندما دخل عاصمة مالى كانت مقابر المسلمين هى أول ماقابله (٢). ولكن الحفائر التى أجريت فى نيامى ، وإن تكن قد أدت إلى اكتشاف مدينة من العصور الوسطى ، لم تكشف عن أية مقابر إسلامية . وعلى الجانب الآخرينكر العمرى بشكل محدد فى المبالك ان إقليم مالى هو

وأشكر الظروف التي أغنتني عن مشقة الاستعانة بمخطوط دار الكتب ، إذ استطعت الحصول على معظم ماورد في المتن نقلا عن المسألك من مصدرين هما صبح الأعشى القلقشندي ، طبعة بولاق ؛ مطكة مالي عند المفرافيين العرب ، الدكتور صلاح المنجد الذي استقى اقتباساته من المسألك من مخطوط دار الكتب ، وكانت حكومة مالي قد عهدت إلى الدكتور المنجد بعد الاستقلال بجمع ماورد عن نولة مالي الإسلامية في المسادر العربية القبيمة .

<sup>(</sup>Y) « ويد سلطان ملّ مبسوطة على الكل بالقهر والغلبة وكنا أسمع من أعوام عصرنا يقواون سلاطين الدنيا أربعة ماخلا السلطان الأعظم سلطان بغداد وسلطان مما وسلطان برن وسلطان مل ويلده التى كانت فيها الإمارة للكُنُ اسمها جارب وأخرى تسمى ينع .. » تاريخ الفتاش ، الصفحة ٨٠ . • واسم قريتهم ينع من أرض مل وهي مدينة ملكي ... » المرجع نفسه ، الصفحة ٥٠ . [ ملي هي مالي ؛ برن هي مرنؤ؛ جارب هي التي قصد بها يانيكار دياليبا ؛ ينع هي التي قصدبها نيامي – وردت في الترجمة الفرنسية Niani ؛ مُلكي هو سلطان مالي ، ذلك أن كلمة كُنُّ KOI عني السلطان أو الملك . ]

<sup>(</sup>٣) إبن بطوطة ، محمد بن عبد الله اللواتي الطنجي :(١٠٠٤ – ١٣٧٨) ، ولد في طنجة ، واستغرقت أسفاره ٣٨ عاما بدأها بالحج عن طريق شمال إفريقية ومصر . زار بلاد العرب والشام وفارس وشرق إفريقية ومصر . زار بلاد العرب والشام وفارس وشرق إفريقية وأسيا الصغري والقرم والفولجا الادني . دخل القسطنطينية ومنها إلى خوارزم وبخاري وتركستان وأفغانستان ، ثم الهند حيث قضى ثمانية أعوام في خدمة سلطان دلهي الذي أرسله في سفارة إلى الصين ، وعاد إلى فاس حيث أقام فيها وعاد إلى فاس حيث أقام فيها حتى وفاته أملى وصف رحلاته باسم تحفة النظار ، وغرائب الأمصار، وعجائب الأسفار (ساشير إليه بتحفة حتى وفاته أملى وصف رحلاته باسم تحفة النظار ، وغرائب الأمصار، وعجائب الأسفار (ساشير إليه بتحفة النظار) . وقد أخذت عن طبعة حديثة (١٩٩٧) صدرت في بيروت عن دار الكتب العلمية في جزء واحد .

<sup>«</sup> فوصلت إلى مدينة مالى حضرة ملك السودان ، فنزات عند مقبرتها ووصلت إلى محلة البيضان » تحقة النظار ، الصفحة ١٦٩ .

<sup>(</sup>٤) شبهاب الدين أحمد بن يحى بن قضل الله العصرى الدهشقى: (١٣٠١ – ١٣٤٨) . ولد بدمشق وخدم السلطان الناصر محمد بن قانوون . وضع مؤافين هامين أولهما : مسالك الأبصار في ممالك الأتصار ، وهو موسوعة في ٢٧ جزءا ولاتقل أهمية وضخامة عن موسوعة النويرى ، وإن كانت أضيق منها نطاقا لاقتصارها على التاريخ والجغرافيا ، وهى تحوى وصفا للأرض والسكان والممالك والاقطار ومسالكها ، فضلا عن استطرادات أدبية وتاريخية وتراجم للأعلام . لم يكن مخطوط له هى مكتبات أورويا معتمدا على مخطوطات والبحاثة المصرى شيخ العربية أحمد زكى باشا تصوير مخطوط له في مكتبات أورويا معتمدا على مخطوطات استانبول ، وأودعه دار الكتب بالقاهرة ، كما تولى تحقيق الجزء الأول منه ونشره في عام ١٩٦٤ . ثم أصدر المعهد الفرنسي للآثار الشرقية بالقاهرة ، مؤخرا الأجزاء الخاصة بممالك مصر والشام والمجاز واليمن ، والتي قام بتحقيقها الدكتور أيمن فواد سيد . أما باقي الأجزاء فمازالت على حالها . ثاني المؤلفين هو التعريف بالمسطح الشريف ، وهو مصدر هام للتاريخ والجغرافية التاريخية . وقد استطاع العمري في هذا المصنف الجاف بطبيعته أن يرتفع إلى مستوى راق في العرض الأدبى دون افتقاد النظرة الشاملة إلى مجموعه ، واقتفى القلقشندي إثره في صميح الأعشى في صناعة الأنشا ، وكاد أن يطبق ترتيبه وتبويبه بحذافيها ، وقد نشر بالقاهرة سنة ١٣١٧ هـ .

الموضع الذى توجد به قاعدة الملك وأن عاصمة الدولة هى نيني (٥) ، وأن مالى لا تعنى سوى المقاطعات المحلية .

ولايعرف عن التاريخ المبكر لمالي إلا النزر اليسير ، وقد كان البكرى أول من نكرها ، ولكنه لايقول شيئاً عن فترة ماقبل الإسلام . (1) أما الإدريسي الذي قدّم رواية مشوسة فقد أوضح أمرين : ففي منطقة لما ، أي المنطقة الوثنية ، لاتوجد إلا مدينتان أو قريتان كبيرتان هما مكل وبو ، والسكان يهود يعيشون في جهل وعدم تقوى . وهو يذكر بوجه خاص طقوس التنشئة لديهم ، وعندما يصلون إلى مرحلة البلوغ تكون وجوهم موشومة بعلامات القبائل بوساطة الكي بالنار . ومالي لم تكن مدينة كبيرة ، وليس بها أسوار ، وبيوتها من الطوب المحروق . كما يقول إن لملم هي المنطقة التي كانت قبائل الصالا والتكرور وبريس وغانة تجتاحها من أجل الرقيق . وهكذا عندما تظهر مالي في التاريخ ، فإنما تظهر كجزء من غانة وكبلد وثني اعتاد الشماليون الإغارة عليه من أجل الرقيق . (٧)

 <sup>(</sup>a) د قاعدة الملك بها مدينة بني a ، مملكة مالي عند الجغرافيين العرب ، المعفحة ٤٣ .

<sup>«</sup> وقاعته على مانكره في « مسالك الأبصار » : مدينة بنبي .. » ، صبع الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٨٢ .

<sup>«</sup> وحاضرة الملك لأهل مالي هو بلد بني متسم الخطة » العبر ، المجلد السادس ، الصفحة ٢٠٢ .

وقد زارها إبن بطوطة في عام ١٣٥٢ وأسماها مالي ،أي أطلق عليها اسم الإمبراطورية التي كانت عاصمة لها ، أنظر الماشية ٢ - ٢ أعلاه .

<sup>(</sup>٦) و وورا مه بلد اسمه ملل وملكهم يعرف بالسلماني ه . البكري ، المرجع السابق ، الصفحة ١٧٨ .

<sup>(</sup>٧) • ومن مدينة تكرور إلى مدينة بريس على النيل مشرقا ١١ مرحلة ومدينة بريس صغيرة لاسور لها غير أنها كالقرية الحاضرة وأهلها تجار متجولون وهم في طاعة التكروري ، وفي الجنوب من بريس أرض للم ... وأهل بريس وملى وتكرور غانة يقيرون على بلاد للم ويسبون أهلها ويجلبونهم إلى بلادهم فيبيعونهم من التجار الداخلين إليهم فيضرجهم التجار إلى سائر الأقطار وليس في جميع أرض لملم إلا مدينتان مسفيرتان كالقرى اسم إحداهما على واسم الثانية بو .. وأهلها فيما يذكره أهل تلك الناحية يهود والغالب عليهم الكفر والجهالة وجميع أهل بلاد لملم إذا بلغ أحدهم الحلم وسم وجهه وصدغاه بالنار وذلك علامة لهم .. ونهة المشتاق ، المجلد الأول ، الصفحة ١٩ .

دوبناء هذه المدينة ( بنى ) باياد من طين ، مثل جدران بساتين دمشق ، وهو أن يبنى تقدير ثلثى ذراع بالطين ، ثم يترك حتى يجف ، .. هاكذا حتى يتناهى .. » مطكة مألى ، المرجع السابق ، الصفحة ٤٦ .

وبتؤكد الروايات المحلية ذلك بدورها ، فهى تقول إنه كانت هناك مملكتان : كيرى وبو . ويبدو أن كيرى كانت بولة مستقلة ، وأول من عرف من حكامها هو منسانيفين تيراوورا ، غير أن دو كانت خاضعة لغانة . ويذكر البكرى أن مملكة بو امتدت عبر منطقة مسيرتها ثمانية أيام ، وأن قواتها مسلحة بالسهام والأقواس . (^) وحكام بو من أسيرة كوناته ، ويقول مونتييه إن إسم كوناته غريب على مالى ، فهو من أصل سوننكى . وتفيد الروايات المحلية أن رؤساء بو الأوائل لم يكونوا يتمتعون بأية سلطات ، إنما كانوا مجرد موظفين تابعين لإمبراطورية غانة . وكان من عادة السودان أن يوجد في كل بولة تابعة ممثل لسلطة الإمبراطور ، بمثابة مندوب سام ، وإن تكن وظيفته الرئيسية هي إبلاغ الإمبراطور عن الوضع السياسي ، ويشغل هذه الوظيفة عادة رقيق سبق تحريره ، وربما كان أبناء كوناته هم ممثلو غانة ، فقد أصبحوا حكاما مستقلين عندما كسرت شوكة غانة نتيجة لغزو المرابطين .

وتشير روايات الأهالي إلى جورماندانا كوناته بوصف أول حاكم عظيم لملكة دو . وجورماندانا هذا قد يكون هو نفسه برمندان (١٠) الذي ذكره المؤرخون العرب . ويذكر ليو (١٠) أن أول حاكم مسلم

 <sup>(</sup>٨) « وما وازاها من ضفة النيل الثانية مملكة كبيرة .. سمة ملوكهم دو وهم يقاتلون بالنشاب » ،
 البكرى ، المرجم السابق ، الصفحة ١٧٨ .

<sup>(</sup>٩) « ويقال إن أول من أسلم منهم ملك اسمه سرمندانة ويقال بِرَمَنْدانة ... » ، المقريزى ، النهب المسبوك في ذكر من حج من الخلفا والملوك ، لجنة التأليف والترجمة والنشر بالقاهرة ، الصفحة ١٠ . [ وجاء بحاشية بالصفحة نفسها « وقال القلقشندى بعد هذه الجملة : ثم حج بعد إسلامه ، فاقتفى سننه فى الحج ملوكهم من بعده » ، صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٩٣. ]

<sup>(</sup>١٠) الحسن بن محمد الزياتى الوزان المعروف بليو الإقريقى : ( ٣- ١٥٥٢ ) ولد بقرطبة ، وفي سيرة حياة شبه كبير بسيرة حياة الإدريسي ، يرد إسمه في المصنفات الأوروبية Africanus الإدريسي ساقته ( Africanus ) أي يوحنا الأسد الايبري أو الإفريقي . قام من مراكش بصحبة عمه في رحلة بلوماسية ساقته إلى تمبكت ، حيث تعرف على إفريقية الداخلية والشمالية . زار استانبول ، وفي طريق عودته وقع أسيرا في أيدي قراصنة من صقلية أهدوه لبابا روما ليون العاشر الذي عرف باطلاعه على المسألة الشرقية ، فاسترعي الوزان نظره ، وفي روما اضطر إلى اعتناق المسيحية واتخاذ إسم ولى نعمته ، وهو چيوفاني ليوني ، كما أجاد الإيطالية واللاتينية إلى جانب الأسبانية . وفي عام ١٥٠١ أتم الترجمة الإيطالية لكتابه وصف إفريقيا الذي وضعه أصلا بالعربية ، وبعد عامين تمكن من الإفلات عائدا إلى إفريقية حيث طرح المسيحية وعاد إلى الإسلام . وهناك خلافات حول وجود أصل عربي لكتابه ، كما صدرت آراء ترجح أنه كتب بالإيطالية رأسا. الإسلام . وهناك خلافات حول وجود أصل عربي لكتابه ، كما صدرت آراء ترجح أنه كتب بالإيطالية رأسا. أولاهما أصدرتها جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض بمناسبة انعقاد المؤتمر الجغرافي أولاسلامي الأول بالرياض ، وصدرت الثانية ضمن الإسلامي الأول بالرياض ، وصدرت الثانية ضمن منشورات الجمعية المغربية التأيف والترجمة والنشر (دار الغرب الإسلامي) سنة ١٩٧٨ ، وسنشير إليها بطبعة المغرب.

لمندى اعتنق الإسلام على يد أحد أعمام يوسف بن تاشفين ، (١١) وقد أطلق إبن خلاون على هذا الرجل إسم برمندان . (١٣) والبكري هو الوحيد بين المؤرخين العرب الذي يقدم لنا رواية اعتناقه للإسلام . فقد تعرضت المملكة لجفاف استمر عدة سنين ، ومن أجل الحصول على المطر ضحَّى الملك والشعب بماشية كثيرة ، وكان يبدو أن الماشية تشرف على الهلاك . وكان يعيش بين المندى رجل مسلم شديد البورع والتدين ، ويعمل جاهدا عليي هداية الناس إلى البدين الحنيف ، فاستغاث به الملك ليرى ما إذا كانت قدراته الدينية تستطيع التغلب على الجفاف ، وأجابه الرجل بإنه إذا ما تعهد بالاعتراف بالـله وبوحدانيته ، وبرسالة النبي وشريعة الإسلام ، فإن الله ستأخذه الرحمة به ، وسيعم المملكية رضاء يحسدها عليه الجميع . وتعهد الملك بأن ينفعل ذلك ، وقسرا الرجسل الطاهر آيات من القرآن ، وأدخله في دين الإسلام ولقنه تعاليمه وفرائضه ، ثم طلب إليه أن يمسبر حتى يوم الجمعة ، وفي هذا اليوم وبعد أن تطهرا وتوضاً وارتديا الملابس القطنية ، انتصب الرجل واقفا وبدأ الصلاة ، والملك الذي اهتدى على يديه يقف عن يمنيه ، وقضى الرجلان جانبا من الليل على هذا السنحو ، الرجسل المسلم يصلى والملك يقول آمين ، وفي الصباح جادت السماء بالمطر ، فأمر الملك بتحطيم كل الأصنام وطرد الكهنة كافة . وأصبح هـ وخلفاؤه مسلمين صالحين ، ولكن أهل مملكته ظلوا على

<sup>(</sup>۱۱) « لأنهم كانسوا من السابقين إلى اعتناق الإسلام ، فحكمهم عند إسلامهم أكبر أمراء ليبيا وهو عم ليوسف ( ابن تاشفين ) ملك مراكش . ودام الحكم في عقبه إلى عهد أسكيا ، فأصبح آخرهم خاضعا له .. ، وصف إفريقيا ، طبعة المغرب ، الجزء الثاني ، الصفحة ١٦٥ .

 <sup>(</sup>۱۲) و وكانـوا مسلمــن يذكــرون أن أول مـن أسلم منهــم ملـك إسمه برمندان .. وحج هذا الملك
 واقتفى سننه في الحج ملوكهم من بعده ... ع ، العبر ، الجلد السادس ، الصفحة ۲۰۰ .

وأسماه إبن خلدون في موضع آخر برمندار ويرمندانة : « وحج جماعة من ملوكهم وأول من حج برمندار ، وسمعت في ضبطه من بعض فلاتهم برمندانة ، وسبيله في الحج هي التي اقتفاها ملوكهم من بعده ،ه العير ، المجاد الخامس ، الصفحة ٤٣٣ .

وثنيتهم . (<sup>۱۲)</sup> وتذكر رواية تؤيدها كتب المقريزي (۱۱) أن أحد حكام مالى ، وهو موسى كيتا الأكرى ، قد أدى فريضة الحج في عام ۱۲۱۳ .

وسرعان ما أطيح بالأسرة الحاكمة الأصلية وحلّت محلها أسرة كيتا الحاكمة التى لم تكن من رعايا مالى، وإنما من « الونقارة » ، وقدمت إليها من منطقة أخرى . وطبقا لرواية تاريخ الفتاش فإن أفرادها من أصل بربرى.(١٠٠)

<sup>(</sup>١٣) د وراءه بلد اسمه ملل وملكهم يعرف بالمسلماني وإنما سمى بذلك لأن بلاده اجدبت عاما بعد عام فاستصفوا بقرابينهم من البقر حتى كادوا يفنونها ولايزدانون إلا قحطا وشقاء وكان عنده ضيف من المسلمين يقرأ القرآن ويعلم السنة فشكا إليه الملك مادهمهم من ذلك فقال له أيها الملك لو آمنت بالله تعالى وأقررت بوحدانيته وبمحمد عليه السلام وأقررت برسالته واعتقدت شرائع الإسلام كلها لرجوت لك الفرج مما أنت فيه وحل بك وأن تعم الرحمة أهل بلدك وأن يحسدك على ذلك من عاداك وناواك فلم يزل حتى أسلم وأخلص نيته وأقرأه من كتاب الله مما تيسر عليه وعلمه من الفرائض والسنن مالا يسع جهله ثم استانا به إلى ليلة جمعة فقمره فتطهر فيه طهرا سابغا والبسه المسلم ثوب قطن كان عنده ويرزأ إلى ربوة من الأرض فقام المسلم يحملي ويللك عن يمينه ياتم به فصليا من الليل ماشاء الله والمسلم يدعو والملك يؤمن فما انفجر الصباح إلا والله قد أعمهم بالسقى فامر الملك بكسر الدكاكير وإخراج السحرة من بلاده وصح اسلامه وإسلام عقبه وخاصته وأهل مملكه فوسموا ملوكهم منذ ذاك بالمسلماني . «البكرى» ، الرجع السابق ، الصفحة ۱۷۸ .

<sup>(</sup>١٤) تاج الدين أحمد بن على المتريزى: (١٣١٤ - ١٤٤٢) ، مؤرخ مصرى ، ولد بالقاهرة . برز فى البحث والدراسة عمل بديوان الإنشاء ، ثم عين قاضيا فإماماً لجامع الماكم ، واختاره السلطان برقوق لوظيفة محتسب القاهرة والوجه البحرى ، انتقل إلى دمشق حيث قام بالتدريس والنظر على أوقاف المارستان النورى والقلانسية ، وعاد ليتوفر على الدرس والعلم ، رجعت إلى مؤلفاته التالية : المواعظ والاعتبار بنكر المخطط والآثار المعروف بكتاب الضطط ؛ كتاب السلوك لمعرفة دول الملوك ، تحقيق الدكتور محمد مصطفى زيادة ، والدكتور محمد جمال الدين الشيال ، مطبعة دار الكتب المصرية ، ١٩٣٤ ؛ المذهب المسبوك في تكر من حج من الخلفا والملوك ، ( انظر الحاشية ٣ - ٩ ) ؛ جنى الأزهار من الروض العطار ، مخطوطة بقسم المخطوطات بدار الكتب المصرية تحت رقم « ٨٥٤ جغرافية » ؛ قطعة عنوانها الغير عن أجناس السوبان تم المخطوطات بدار الكتب المصرية تحت رقم « ٨٥٤ جغرافية » ؛ قطعة عنوانها الغير عن أجناس السوبان تم تحقيقها ونشرها في العدد الخامس عشر من الدورية Annales Islamologiques ( حوليات إسلامية ) التي يصدرها المعهد العلمي الغرنسي للآثار الشرقية بالقاهرة ، الصفحات ١٩١ إلى ١٩٥٠ .

<sup>(</sup>١٥) « فقلت إنى أحب أن أعرف أصل سُفّى واصل وعكرى فقال دميرين يعقوب يا أمير المؤمنين وخليفة المسلمين أنّى سمعت من شيخى شمهروس رضى الله عنه وأرضاه أن جدّ وعكرى وجد ونكر كانوا إخوانا شقائق وأبوهم كان ملكا من ملوك اليمن إسمه تراس بن هارون فلما مات أبوهم تولى على الملكة أخوه يسرف بن هارون فضيق على أبناء أخيه أشد التضبيق فهاجر الأبناء من اليمن إلى ساحل البحر المحيط ومعهم زوجاتهم ووجداوا هناك عفريتا من الجن فسألوه عن إسمه فقال روَّد بن سار فقالوا ماجاء بك في هذا المكان فقال تك قالوا وما اسم هذا المحل فقالوا لا أعلم فقالوا يحق لهذا المكان أن يقال له تكرور ه ، في هذا المكان أن يقال له تكرور ه ، تأريخ الفتاق على هذه القبيلة وهو « ونقارة » بدلاً من « ونجر » - وكلمة تكرور تتكون من كلمتين هما تك وروَّد . وكلمة تكرور تتكون من كلمتين هما تك وروّد . وكلمة تكرور تتكون من كلمتين هما تك وروّد . وكلمة تكرور تتكون من كلمتين هما تك وروّد . وكلمة تكرور المكان أن الظر ، الحواشى ١-٣٣ و١٢٠ (١٦٣ علاه ، كذلك مصيرا أو قدرا ؛ أما كلمة روّد فهي إسم عفريت . أنظر ، الحواشى ١-١٣٧ و١٢٥ أعلاه ، كذلك الإضافة الخاصة بمحمود كعت في نهاية الكتاب . ]

وقد قدمت أسرة كيتا واستقرت في جارب (١٦) ، وهي قرية بالقرب من سجرى . وكانت إبنة رئيس دُجُلو تعانى مرضاً جلديًا صد عنها راغبى الزواج ، ولكن فاماغان زعيم المهاجرين أبدى رغبته في الزواج منها ، فأكسبه هذ الزواج قوة ، ونشأت المتاعب بينه وبين إخوته الثلاثة ، واتخذ أهالى بلدة دود جُ جانب الإخوة ، وأرغم فاماغان على الإلتجاء إلى كيرى . وفي النزاع الذي ترتب على ذلك بين كيرى وبود جُ كان النصر حليف كيرى بالرغم من كثرة حلفاء دودج ، وأصبح فاماغان الرئيس الأعلى لمالى .

وظلت غانة قائمة برغم ما أصابها من ضعف شديد . فقد فقدت مقاطعاتها الشمالية ، وفي الجنوب كانت القبائل المختلفة تعمل على تأكيد استقلالها . وفي عام ١٠٧٦ استقلت عنها كياج (١) ، إحدى ولاياتها ، تحت حكم أسرة ديارسو التي ظلت تحكم حتى عام ١١٨٠ عندما مات الملك بياما . وكانت لهذا الملك زوجتان ، وبسبب شعور أولاد الزوجة الثانية أنهم الجانب الأضعف فقد طلبوا العون من رئيس حرس المملكة ديارة كُنْتي الذي كفل لهم النصر ، بيد أن الشقاق دب بينهم لخلاف حول وراثة العرش ، وانتهى هذا الشقاق العائلي باستيلاء ديارة كنتي على السلطة . وفي عام ١٢٠٣ خلفه إبنه سمن فرد .

كان سُمنَّغُرُ فاتحا عظيما وضع نصب عينيه إقامة إمبراطورية كبيرة للصوصو، فقام في عام ارتقائه العرش بالهجوم على غانة التي كان الضعف قد تمكن منها ، وقضى عليها تماما . (١٨) وفر السكان المسلمون نحو الشمال وأسسوا مدينة

<sup>(</sup>١٦) و وبلده التي كانت فيه دار الإمارة للكي اسمها جًارب ... ، تاريخ الفتاش ، الصفحة ٢٨ .

<sup>(</sup>١٧) « ولا يتولى ملك كياج الا عبيده وأمراء » تاريخ الفتاش ، الصفحة ٣٩ .

 <sup>(</sup>١٨) و ثم اضمحل ملك أصحاب غانة وتغلب عليهم أهل صوصو المجاورون لهم من أمم السودان واستعبدوهم وأصاروهم في جملتهم و ، العبر ، المجلد السادس ، الصفحة ٢٠٠ .

تقع إمارة الصوصوفي منطقة كُنياغة وهضبة المندى ، وقد ظلت تحكمها أسرة ديارسو السوننكية من عام ١٠٧١ إلى عام ١١٨٠ . وأخذ أفراد هذه الأسرة يتزوجون بنساء إحدى عشائر الفلاته هي عشيرة صو وأصبح نسلهم يعرفون بالصوصو ، كما أطلق إسم صوصو على العاصمة وعلى الملكة ، وفي سنة ١١٨٠ أطاح بهذه الأسرة محارب من السوننكي يدعى ديارة كُنْتي ، وتولى هو حكم البلاد وبعد الهزيمة فرت الأسرة مع أنصارها إلى تكوير حيث أنشات أسرة حاكمة هناك ظلت تتوارث الحكم حتى أطاح بها الووأف في عام ١٣٥٠ .

ولاته ، وأصبح السودان يواجهون الآن صراعا من أجل الإمبراطورية ، كانت هناك دول مستقلة تتصارع من أجل السيادة ، تتصدرها مملكة الصوصو بزعامة سمنغر ومملكة مالي ، وكانت الأولى أكثر منعة من الأخيرة إذ امتدت من النيچر شرقا حتى جلم وتاجنت غربا والسنفال جنوبا . بيد أنه تعين على سُمُنْفُرُ كي يدعم سلطته أن يخضع مالي ، وحانت له الفرصة عندما توفي ناري فاغان ملك غانة . وتوجد روايتان لما حدث ، ولكنهما تتفقان على أن مالي خضعت لحكم الصوصو . وتذكر إحدى الروايتين أن نارى فاغان أنجب إثنى عشر ولدا ، أحد عشر منهم من زوجة واحدة ، وسندياتا من الزوجة الأوخرى . وقام سُمُنْفُرُ في غضون عام واحد من موت نارى فاغان بغزو الملكة ، وقتل الأحد عشر ولدا ، ولكنه أبقى على سندياتا الصغر سنه وإصابته بالشلل ، غير أن سندياتا كان عليه أن يعترف بسلطان سنمنْغُرُ . وتقول الأسطورة إن سندياتا شفى بمعجزة عندما سلمت إليه عصا والده الملكية ، وعندئذ عقد العزم على تدمير سُمَّنَّفُرُ . وتبين له أن خير طريقة لتحقيق غرضه هي إيفاد شقيقته لتعمل عينا له في بلاط الصوصو . ولم يلبث إمبراطور الصوصو أن وقع أسير جمالها ، وكان شرطا لأن تسلم له نفسها هو أن يثق بها ويبوح لها بمصادر قوته السحرية . وعندما كشف لها عما أرادت اختفت في صبيحة اليوم التالي . وهكذا استطاع سندياتا ، الذي يجله المندي باعتبار ساحرا عظيما ، التغلب على ملك الصوصو .

وتقول رواية مختلفة إن نارى فاغان كانت له زوجتان: سونجولو وكوتويوبولا ، والأخيرة جارية . وقد أنجبت كل منهما ولداً في اليوم نفسه ، ولكن مولد دنجارام ، إبن الجارية ، أبلغ لأبيه قبل إبلاغه بمولد الإبن الآخر . وهكذا على الرغم من أن سندياتا ولد أولا ، فإن أخاه ، إبن الجارية ، هو الذ أصبح الإبن الأكبر . وكان لسندياتا من أمه أخ وأخت آخران . وعندما مات نارى فاغان انتقل الحكم إلى دنجارام ، ولكنه لم يكن يستطيع أن يُعول على ولاء الشعب لكونه إبن جارية . ولذلك عقد العزم على قتل سندياتا . وفر سندياتا مع أمه وأخته وأخته . عندئذ رأى دنجارام أن يدعم قوته بعقد حلف مع سمنغر ،

وقدم له أخته ليتزوجها ، واحتفظ سمنغر بالفتاة ، ولكنه رفض أن يشن حريا على سندياتا ، وكان يرمى من وراء ذلك إلى الإبقاء على مالى ضعيفة ومفككة . أما دنجارام الذى حكم عشر سنوات فقد قرر أن يثئر للإهانة ، ولكنه دحر وسقطت مالى في يد الفاتح .

وفى هذه الأثناء مد سندياتا سلطانه عن طريق مصاهرة الأسرة الملكية فى ديارة (١٠)، وفى غضون ست سنوات أخضع القبائل المجاورة لسيطرته، ومع ذلك كان يخشى منازلة الصوصو . وكان شعب مالى يئن تحت وطأة القهر الذى فرضه الصوصو ، وكان المخلّص الوحيد أمامه هو سندياتا فاستغاث به . واستشار سندياتا هاتف الوحى الذى تنبأ له بالنصر إذا ماتت أمه فى تلك واستشار سندياتا هاتف الوحى الذى تنبأ له بالنصر إذا ماتت أمه فى تلك الليلة ، وعندما حدث ذلك ازداد ثقة . كما أن المعلومات التى زودته بها أخت دنجارام ، زوجة سمنغر ، كانت عونا له أيضا . وفى موقعة كيسى فى عام ١٩٢٥ كان النصر حليف سندياتا . وأصبح المندى الذين قبضوا على الصولجان الإمبراطورى وثيقى الصلة بالسودان الغربى ، بحيث أصبحت لمالى والسودان ، في رأى معظم العرب والأوروبين ، حدود مشتركة .

ولايقدم المؤرخون العرب الشيئ الكثير عن مؤسسى عظمة مالى . فإبن خلاون لم يقل سوى مايلى « ... ، وكان ملكهم الأعظم الذى تغلب على صوصو وافتتح بلادهم وانتزع الملك من أيديهم اسمه مارى جاطة معنى مارى عندهم الأمير النين يكون من نسل السلطان وجاطه الأسد » . (٢٠) وفي الأساطير المحلية ليس هناك سوى منسا موسى البطل العظيم الذى حرر مالى من سيطرة الصوصو ، كما أن عبارة « الأمير الأسد » ربما تكون اللقب الذى أسبغه شعب

<sup>(</sup>١٩) ديارة: تقع في مقاطعة كنفي على مسافة قصيرة إلى الشمال الشرقي من الموقع الحالى لمدينة نيورو التي كانت عاصمة المقاطعة . وردت في صبيغة « زار ع في كل من تاريخ الفتاش ، الصفحة ٣٩ ، وتاريخ السوان ، الصفحة ٧٧ .

<sup>(</sup>۲۰) العبر ، المجلد السادس ، الصفحة ۲۰۰ . هذا ويقدم إبن خلدون تفسيرا آخر لعبارة « مارى جاطة » : « ويفلب على دولته وزيره مارى جاطة ومعنى مارى عندهم الوزير وجاطة تقدم » ، المرجع نفسه ، الصفحة ۲۰۲ . ويبدو من سياق الحديث أن سندياتا هو نفسه مارى جاطة .

معترف بالجميل . ودلالة سندياتا في التاريخ السوداني هي تبجيله لبراعته في السحر . فهو الساحر العظيم الذي استطاع اجتياز جميع العقبات . وما دامت الأساطير قد جعلت منه ساحراً عظيماً فقد كان العلماء يظنون به الظنون ويحاولون الحط من قدرة مثلما فعلوا مع سنَّ على (٢١) . وبعد أن أتم إمبراطور مالي غزو الصوصو مد سلطانه على غانة – التي أصبحت دولة تابعة ، وبذلك امتدت إمبراطوريته إلى ساحل الأطلسي .

وخلف سندياتا إبنه منساولى ، « .. وكان من أعظم ملوكهم .. » (٢٣) . وقد أدى فريضة الحج فى عهد السلطان المملوكى الظاهر ببيرس ، وخلفه إثنان من إخوته هما ولى الثانى ، الذى حكم من عام ١٢٧٠حتى عام ١٢٧٤ ، ثم خليفة ، وهو مختل العقل ، « وكان أحمق يغلب عليه الحمق فيرمى الناس بالسهام فيقتلهم ، فوثب به أهل مملكته فقتلوه . » (٢٣) أما الحاكم التالى ، حسب رواية إبن خلدون ، فهو أبو بكر إبن أخت سندياتا .ويقول إبن خلدون إن الأسرة المكلية في مالى ، على غرار البربر في كل مكان ، كانت أمومية ، وإن الوراثة كانت تنتقل من الخال إلى إبن أخته . (٤٢) ويبدو هذا الكلام غريبا لأنه لم يذكر عن ولى ولا عن ولى الثانى أنه قد اغتصب السلطة ، ولذلك فإن كل ما يمكننا أن نظلص إليه هو أن أبا بكر لم يكن السلالة المباشرة . فهل انقرضت السلالة نظلص إليه هو أن أبا بكر لم يكن السلالة المباشرة . فهل انقرضت السلالة

<sup>(</sup>٢١) تم ضبط الاسم على تاريخ السودان ، الصفحة ٦ ، ومواضع أخرى ، وسيرد ذكر سنّ على بالتقصيل في الفصل الرابع .

 <sup>(</sup>۲۲) « ثم ملك بعده ابنه ( منساولی ) ومعنی ( منسا ) بلغتهم السلطان ، ومعنی ( ولی ) علی ، وكان من أعظم ملوكهم ، وضع أيام الظاهر بيبرس صاحب مصر . » صبح الأعثى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢٣) « ثم ملك من بعده أخوه ( والى ) . ثم ملك من بعده أخوه ( خليفة ) وكان أحمق يغلب عليه الحمق .. فقتلوه » ، المرجع نفسه ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>۲٤) لم يرد هذا التسلسل في العبر بنفس الترتيب الذي أورده پانيكار ، وإنما ورد بهذا الترتيب في صبيح الأعشى نقلا عن العبر و وقد ذكر صاحب العبر . . قال : ويقال إن أول من أسلم منهم ملك إسمه ( بُرامندانه ) ... ثم ملك بعده أخوه خليفة ... فوثب به أهل مملكته فقتلوه . وملك بعده سبط من أسباط م مارى جاظة ه المقدم ذكره ، إسمه ( أبو بكر ) على قاعدة العجم في تمليك البنت ه صبيح الأعشى ، المرجع نفسه ، الصفحتان ٢٩٣ و ٢٩٣ ، لذا يبدو أن پانيكار كان ينقل في بعض الأحيان عن صبيح الأعشى مايورده نقلا عن العبر ، ثم ينسبه إلى العبر مباشرة .

المباشرة ؟ أو كان أبو بكر قائدا لثورة نجح في الاستيلاء على العرش ؟ ذاك أن شعب مالى لم يكن أموميا ، كما أن أبا بكر يمكن أن يكون إبن أخت سندياتا وجنديا مظفرا في الوقت نفسه ، أو أن السلالة الشرعية ربما تكون قد انتهت . وأبو بكر لم يخلفه أحد من أبنائه أو أى شخص من أخلاف سندياتا ، وإنما خلفه سيكرة ، وهو مغتصب السلطة ، وتلك الحقيقة تؤيد فكرة أن أبا بكر نفسه كان قائدا موفقا وصل إلى السلطة . فقد حكم أبو بكر عشر سنوات ، وعند موته (عام ١٢٨٥) استولى سيكرة أبرز جندى في عهده على العرش . وكان سيكرة في أثناء حكم أبى بكر قد قاد جيشا عند تكدا وحاصرها إلى أن سقطت في يده . واستنادا إلى إبن خلون فإن أهمية تكدا لمالى ترجع إلى أنها تقع على طريق الحج ، كما كانت مدينة تجارية هامة . ويحدد إبن خلاون موقع تكدا على مسيرة عشرين يوما من وارقلة نحو الغرب ، فهى ملتقى القادمين من بلاد السودان قاصدين الحج . (٥٠)

فمتى قامت مالى بغزو غلى (۲۱) ؟ كانت غاو المركز التجارى العظيم لوادى النيچر الشرقى ، ومن ثم كانت منافسا خطيرا لمالى . ويرى مونتيه أنها فتحت منذ عام ۱۲۰۰. ويوضح تاريخ السودان وتاريخ الفتاش والملحق الثانى لتاريخ الفتاش أن تمبكت وسنغى كانتا خاضعتين لمالى في عهد منسا موسى . وينكر

<sup>(</sup>٢٥) و بلا هلك [ مارى جاظة ] ولى عليهم من بعده مولى من مواليهم تغلب على ملكهم اسمه ساكورة وقال الشيخ عثمان ضبطه بلسانهم أهل غانية سيكرة وحج أيام الملك الناصر وقتل عند مرجعه بتاجورا » . العبر ، المجلد السادس ، الصفحة ٢٠٠ . و ويغلب على دولته وزيره مارى جاطه ... وهو الآن حجر السلطان واستبد بالأمر عليه ونظر في تجهيز العساكر وتجهيز الكتائب وبُوخ أقطار الشرق وتجاوز تخوم كوكر وجهز إلى منازلة تكرت بما وراحها .. وتكرت هذه على سبعين مرحلة من بلد واركلا من الجانب القبلى الغربي وفيها من الملثمين يعرف بالسلطان وعليهم طريق الحج من السودان . » العبر ، المرجع نفسه ، الصفحة ٢٠٢ . [المقصود بتكرت هنا و تكدا » ؛ والمقصود بواركلا هو وارقلة . ويلاحظ الفرق في المسافة بين ماذكره إبن خلون ويانيكار .]

<sup>(</sup>٢٦) غلو : مدينة نشات في أول الأمر على الضّفة اليمنى لنهر النيچر ، ولكن القسم الواقع منها على ضفته اليسرى هو الذي أصبح مدينة غار الحالية . وقد كان « زاكسى » الملك الخامس عشر من أسرة « زا » الحاكمة في سنفي ، وأول من أسلم من ملوكها ، هو الذي نقل إليها عاصمة ملكه . وردت في تأريخ الفتاش كاع وكوكو » ، الصفحة ٥٤ ؛ وكذلك « كاو » ، الصفحة ١٤ ؛ ووردت في تأريخ السودان « كاغ » ، الصفحة ٧٤ ؛ ووردت في تأريخ السودان « كاغ » ، الصفحة ٧ .

الملحق أن مسجد تمبكت قد بنى قبل عهد منسا موسى ، أما تاريخ السودان فلاينسب إلى موسى إلا بناء المئذنة ، (٢٧) لذلك يمكن القول في شئ من التأكيد إن غاو كانت خاضعة لسيطرة مالى في عهد سيكرة .

وقد أدى سيكرة فريضة الحج عندما كانت مصر تحت حكم السلطان الملك المناصر ، ويقول ديلافوس إن سيكرة سلك في عودته الطريق الشرقي ، وقتل على أيدى رجال العناكل (٢٨) ، وحملت جته إلى برنو حيث حنطت ثم نقلت إلى مالى . ويبدو ذلك بعيد الاحتمال ، ولا يذكر ديلافوس أى مصدر يؤيد نظريته . فإذا كان الغرض الأساسي الذي دفع سيكرة إلى غزو تكدا هو تأمين طريق الحج كما يقول إبن خلدون ، فإنه يبدو غريبا أن يختار طريقا يمر في امتداده كله بمناطق ينعدم فيها الاستقرار . وإذا سلمنا بأنه كان بالغ الحمق بحيث يختار الطريق الشرقي ، فحتى عندئذ يكون الطريق الذي اختاره بعيدا جدا نحو الجنوب عن طريق الحج الحالي ، ويمر في مناطق كانت في ذلك بعيدا جدا نحو الجنوب عن طريق الحج الحالي ، ويمر في مناطق كانت في ذلك بتاجوار . فتاجورا التي ذكرت على أنها المكان الذي نزل به سيكرة في رحلة بتاجوار . فتاجورا التي ذكرت على أنها المكان الذي نزل به سيكرة في رحلة عودته يمكن أن تكون المدينة الواقعة على ساحل البحر المتوسط على بعد عشرين كيلو مترا إلى الشرق من طرابلس . وكانت أول محطة هامة من طرابلس إلى برقة ، وكانت أهميتها آخذه في الأزدياد . ومن هنا كان من الأيسر له أن يأخذ طريق الحج العادي وأن يعود إلى مالي .

<sup>(</sup>٢٧) « وقيل إن السلطان كنكن موسى هو الذي بنى صومعة الجامع الكبير التي بها ... » تاريخ السودان » الصفحة ٨ . [ المقصود بالصومعة هنا المئذنة . ]

 <sup>«</sup> وكان ملكن كنّكُ موسى سلطانا صالحا تقيا عابدا ... ومن علامة صلاحه أنه كان يعتق كل يوم نفسا
 وحج إلى بيت الله وبنى فى حجه مسجد تنبكت ... » تاريخ الفتاش ، الصفحة ٣٧ . [ ملكن كنّكُ موسى يعنى موسى بن كنّكُ ملك مالى ، ذلك أن ملّ هى مالى وكن تعنى الملك أو السلطان . ]

أما عن الملحق الثانى لتاريخ الفتاش ، الذى تنفرد به الترجمة الفرنسية ويخلو منه النص العربى فقد جاء به ، الصفحة ٣٣٥ ، أن ملك مالى يمثلك مقرا ملكيا فى تمبكت معروفا جيدا .. وبالقرب من شمال هذا المقد كان يوجد المسجد الملكى .

اما الجامع الكبير فالسلطان الحاج موسى صاحب ملّى هر الذي بناها وصومعتها على خمسة صفوف ع تاريخ السودان ، الصفحة ٥٦ . [ يتضح هنا أن تاريخ السودان ينسب إلى منسا موسى بناء المسجد والصومعة .]

<sup>(</sup>۲۸) العناكل: قبيلة من العرب الإفريقيين من أصل حامى. عبادتهم الأساسية الدكاكير والأشجار ، ويدين كثيرون منهم بالإسلام من الناحية الاسمية ، « ولما هلك [ مارى جائلة ] ولى من بعده مولى من مواليهم تغلب على ملكهم اسمه ساكورة وقال الشيخ عثمان ضبطه بلسانهم أهل غائبة سيكرة وحج أيام الملك الناصر وقتل عند مرجعه بتاجررا .. » العبر ، المجلد السادس ، الصفحة ٢٠٠ .

ويقول إبن خلدون إنه بعد وفاة سيكرة عادت الامبراطورية إلى أخلاف مارى جاظة . وكانت هناك فترة من الفوضى تولى السلطة خلالها ثلاثة حكام لفترات قصيرة للغاية . وأخيراً ارتقى العرش منسا موسى بن أبى بكر . (٢١)

وكان منسا موسى شابا أسمر البشرة وسيما ممتلئا طويل القامة ، كما كان متبحراً في الفقه المالكي شديد التمسك بدينه . والحدث العظيم في عهده هو أداؤه فريضة الحج ، الذي أثار شعورا فياضا في العالم الشرقي كله . وقد أدى الفريضة في عام ١٣٢٤ ، وبدأ رحلته من تمبكت في حاشية ضخمة ، وتفاوتت تقديرات عدد من صحبوه تفاوتا كبيرا . فيصل السعدي في تقديرهم إلى ستين ألفا ، (٢٠) ويقدرهم تاريخ الفتاش ، نقلا عن إبن حجر العسقلاني ، بخمسة عشر ألفا ، ولكنه يقدرهم في موضع آخر بثمانية آلاف فقط .(٢١) ويقدرهم المقريزي بعشرة آلاف ، ولكنه يذكر أيضاً أن خمسة عشراً لف جارية صحبن الامبراطور .(٢٠) ويقدم إبن خلون رقما آخر هو إثنا عشر ألفا لحمل أمتعته ومؤنه ، ويضيف أنهم كانوا يلبسون أقبية الديباج والحرير اليماني . (٢٠٠) ويقول

<sup>(</sup>۲۹) و وصبح أيام السلطان الملك الناصر و محمد بن قلاوون و ورجع فقتل في أثر عوده . وملك بعده (قو) بن السلطان ماري جاظة ثم ملك من بعده ( محمد بن قو ) ثم انتقل الملك من ولد ماري جاظة إلى ولد أخيه أبي بكر . فسولى منهم ( منسا موسى ) إبن أبي بكسر ، قال في العبر : وكان رجلا صالحا وملكا عظيما ... و مديع الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٩٤ .

 <sup>(</sup>۲۰) و تنبیه ، سلطان کنکن موسی هو أول من ملك سغی من سلاطین ملی وهو صالح .. قد حج بیت الله الحرام وكان مشيـه فی أوائل القرن الثامن فی قوة عظیمة وجماعة كثیرة والجندی منهم ستون ألفا رجالا .. ، تاریخ السودان ، الصفحة ۷ .

<sup>(</sup>٣١) الاقتباس المنفوذ عن إبن حجر العسقلاني ورد في الملحق الثاني من تاريخ الفتاش ، أي في الترجمة الفرنسية ، الصفحة ٣٣٠ . أما الترجمة الفرنسية ، الصفحة ٣٣٠ . أما الاقتباس الأخر فورد في النص العربي : و وخرج كنك موسى بقوة عظيمة ومال جسيم ... سأل يوم خروج الباشا على بن عبد القادر إلى توات زاعما أنه يريد الحج عن عدد من مشى معه من قومه فقيل له يبلغ من معه من حدو شمانية آلاف » . تاريخ معه من حدوث شمانية آلاف » . تاريخ المناش ، الصفحتان ٣٣ و ٣٢ .

<sup>(</sup>۲۲) بعد بحث مضن في كتب المقريزي لم أجد فيما يختص بعدد من صحبوا منسا موسى (ثناء أدائه فريضة الحج سوى هذه الإشارة : « ويقال إنه قدم معه أربعة عشر ألف جارية برسم خدمته خاصة فأتبل أصحابه على شراء الجوارى من الترك والحبوش » اللهب المسبوك ، المرجع السابق ، الصفحة ١١٧ .

<sup>(</sup>٣٣) «ثم انتقل ملكهم من ولد السلطان مارى جاظة إلى ولد أخيه أبى بكر فولى عليهم منسا موسى بن أبى بكر ... وحج سنة أربع وعشرين وسبعمائه ... قال والذى تحمل آلته وحريته من الوصائف خاصة إثنا عشر ألفا لابسات أقبية الديباج والحرير واليمانى » . العبر ، المجلد السادس ، الصفحتان ٢٠٠ و ٢٠٠ .

محمود كعت إنه فى الطريق مابين تفازة (١٠) وتوات أحست الامبراطورة برغبة فى الاستحمام ، فأقيمت هناك بحيرة صناعية إرضاء لنزوتها . وربما كانت فى هذه الرواية مبالغة واضحة . (٢٠) لذلك لايسع المرء إلا أن يستعيد نصيحة إبن خلدون الحكيمة إلى كل من يعنيه أمر التاريخ بأن يتحاشى تصديق ماهو بعيد الاحتمال دون بينة .

ووصل الامبراطور وحاشيته إلى القاهرة في العاشر من مايو ١٣٢٤، (٣٦) ومكث ثلاثة أيام عند الأهرامات ضيفاً على السلطان قبل أن يدخل المدينة ويعدد كتاب المسالك ألوان المراسم المعقدة المتبعة في تلك الأيام . وأظهر

<sup>(</sup>٣٤) تفارة: إسم يطلق على منجم مشهور بمعدن الملح إلى الشمال الشرقي من تاويني ، وإلى الجنوب الفريي من توات . ذاع إسمها بسبب ندرة الملح عند الزنوج وارتفاع ثمنه ، حتى أنه كان يبادل بمثل وزنه ذهبا . ذكرها إبن بطوطه وغيره من الرحالة والجغرافيين العرب : « فوصلنا بعد خمسة وعشرين يوماً من سجلماسة إلى تفازى ومن عجائبها أن بناء بيوتها ومسجدها من حجارة الملح وسقفها من جلود الجمال ، ولا شجر فيها إنما هي رمل فيه ملح .... » تحقة النظار ، طبعة بيروت ، الصفحة ٦٨٤ .

<sup>(</sup>٣٥) د حدث أن خرجت معه زوجته المسماة إنار كُتْت مع خمسماية نسوتها وخدمها إلى أن نزل بموضع من صحارى بين توات وتغاز ضعربوا بها العطن وياتت ونجته تلك معه فى فسطاطه ساهرة ونام هو ثم استيقظ ووجدها ساهرة لم تتم فسالها أما نمت ... فأتشدها بالله عما أصابها فقالت ليست إلا وسخ بدنى وبرنها وقد تمنيت البحر فاغتسل وأخوص فاغتمس وأعوم فهل لك تحصيل ذلك وإيجاده فى ملكك ونهض كنك موسى جالساً وغاظه ذلك وجلس متفكراً ثم أمر بعبده الذى هو رئيس عبيده وقومه المسمى فَرْبُ .. قال له يافرب منذ تزوجت بزوجتى هذه ما طلبت منى وما خاطبتنى بما تقصر عنه قدرتى ... إلا فى هذه اليلة فقد سأتنى البحر وإيجادها من العدم فى قفارها ... وليس لهذا موجد إلا الله وحده فقد أعجزتنى الآن ... وأمرهم بحفرة وحفوها وأخرجوا ترابها ثم حفرها ... وليس لهذا موجد إلا الله وحده فقد أعجزتنى الآن ... وأمرهم بحفرة وحفوها وأخرجوا ترابها ثم حفرها ... ثم أمر بالرمال والأحجار حتى امتلأت الحفرة ثم امر بجنوات الحطب فجمعوه فوقها ثم بقلبات بلنغة ووضعها فوق ذلك كله ثم رمى عليها النار وقد اشتعل فذاب بجنوات الحطر فجمعوه فوقها ثم بقلبات بلنغة ووضعها فوق ذلك كله ثم رمى عليها النار وقد اشتعل فذاب وزقهم وحلّوا افواه القرب والزهال وكسرهم وماست الحفر وصارت كالفضار ثم أمر بالمياه التى فى قريهم ورقه وحلّوا افواه القرب والزهرق فانصبت وسالت إلى الحفر حتى امتلأت وأعلت وسمت بحيث تضطرب فيها الأمواج وتلاطم البحر العظيم .... » تاريخ الفتاش ، الصفحات ٣٤ و ٣٥ ر ٣٠ .

<sup>[</sup> ضربوا بها العطن معناها حـطُوا الرحال : فَرْبُ كلمة يمكن أن تكون اسما خالصاً أو لقباً ، وهـى تعنى عند المندنغو الرئيس الأعلى ويقول إبن بطوطة إن الغربا معناه النائب ، تحقة النظار ، المرجع السابق ، الصفحة ٢٨٧ ؛ البلنغة ، وهـى زيد الشيئة ، وقد أشار إليا باتيكار كثيرا ويخاصة في الفصل الحادى عشر (الاقتصاد ) باعتبارها من المحصولات الهامة في المنطقة ، وأشار إليها إبن بطوطة باسم الغرتى ، المرجع نفسه ، الصفحة ٢٨٨ .]

<sup>(</sup>٣٦) السادس عشر من رجب عام ٧٢٤ .

السلطان عزوفا عن معاملة إمبراطور مالى كندً له ، وحاول مهمندار (٢٧) البلاط أن يحمل موسى إما على تقبيل يد السلطان أو الركوع بين حضرته ، مما يعنى اعترافه بالسلطان سبيدا أعلى له . ولم يبد موسى رغبة في أن يفعل هذا أوذاك . ولم تذلل هذه العقبة إلا عندما همس أحد الحكماء بشيئ في أذن الإمبراطور ، ووافق على أن يكون ركوعه لله . وهكذا ركع الإمبراطور عندما دخل قاعة الاستقبال ، واكنه تظاهر بأن ركوعه لله وليس للسلطان ، وبذلك كان باستطاعته الاحتفاظ بكبريائه . ونهض السلطان لاستقبال موسى والحفاوة به . ودامت المقابلة طويلا . وبعد ذلك بعث السلطان بالهدايا لموسى ، وكبار مرافقيه ، ولكنها كانت هدايا تليق بأمير وليس بإمبراطور . وهكذا أظهر سلطان مصر بجلاء أنه لم يقبل الامبراطور الأسود نداً له ، وإنما كحاكم تابع فقط . (٢٨)

<sup>(</sup>٢٧) د فسألت الأمير أبا العباس أحمد بن الحاكى المهمندار ..... » معلكة مالى ، المرجع السابق ، الجزء الخاص بالمسالك ، الصفحة ٦١ .

<sup>(</sup>٣٨) د قال في مسالك الأبصار : قال لي المهندار خرجت لملتقاه من جهة السلطان فلكرمني إكراماً عظيماً ، وعاملني بثجمل الأداب ، .... قال : ولما قدم ، قدم الغزانة السلطانية حملاً من التبر ... وكنت أحاوله في طلوع القلعة للاجتماع بالسلطان ... فيأبي خشية تقبيل الأرض السلطان ويقول جئت الحج لا لغيره ، ولم أزل حتى وافق على ذلك . فلما صار إلى المضرة السلطانية قيل له قبل الأرض ، فتوقف وأبي إباءً ظاهراً وقال : كيف يجوز هذا ؟ فأسر رجل كان إلى جانبه كلاماً - فقال : أنا أسجد لله الذي خلقني وفطرني ثم سجد ؛ وتقدم إلى السلطان ... فبعث إليه السلطان بالخلع الكاملة له ولأصحابه ، وخيلا مسرجة ملجمة ....... وأجرى عليه الأنزال والإقامات الوافرة مدة مقامه » . صبح الأعلى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٩٥ .

وفيه قدم منسا موسى ملك التكرور يريد الحج ، وأقام تحت الأهرام ثلاثة أيام فى الضيافة ، وغدى (منسا) إلى بر مصر فى يوم ... وطلع إلى القلعة ليسلم على السلطان ، وامتنع عن تقبيل الأرض ، فلم يجبر على ذلك ، غير أنه لم يمكن من الجلوس فى الحضرة السلطانية ، وأمر السلطان بتجهيزه للمج .. على المقريزى ، كتاب السلوك ، المرجع السابق ، الجزء الثانى ، القسم الأول ، الصفحة ٢٥٥ .

د ولما خرج منسا موسى من بلاد المقرب الحج ... وأهدى إلى الناصر هدية حفيلة يقال إن فيها
خسين ألف دينار ، ولقيه السلطان بمجلسه ، وحدثه ووصله وقرب إليه الخيل والهجن ، وبعث معه الأمراء
يقومون بخدمته ع العبر ، المجلد الخامس ، الصفحة ٤٣٤ .

ع ٤٩٠٤ : موسى بن أبى بكر سالم التكرورى ملك التكرور قدم حاجا سنة ٧٧٤ في رجب فادخل إلى السلطان فامتنع عن تقبيل الأرض وقال لا أسجد لغير الله ، فاعفاه السلطان وقريه وكرمه وأحسن تجهيزه إلى الحجاز ... ، إبن حجر العسقلاني ، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة ، القاهرة ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ، ١٩٤١ ، الصفحتان ١٥٥ ، ٥٠٠ .

وقد دخل موسى مصر حاملا معه مقداراً هائلا من تبر الذهب . يقول إبن خلىون ، نقلا عن الحاج يونس ، ممثل مالى فى مصر ، إن موسى أحضره عه ثمانين حملاً من تبر الذهب زنة كل منها ثلاثمائة رطل ، (٢١) ويصل المسالك بهذا العدد إلى مائة حمل ، (٢٠) فى حين يقول تاريخ الفتاش إن نقل الذهب تطلب أربعين بغلا .(٢١) وثمة تقدير وسط لما حمله من التبر يتراوح بين ثلاثمائة كيلو جرام وثلاثمائة وخمسة وسبعين كيلو جراما .

وراعت أهل القاهرة عزة نفس الحاكم السودانى ، كما راعهم أيضا ورع أفراد حاشيته والملابس النفيسة التى يرتدونها . فإلى ذلك الحين لم يكونوا يألفون رؤية زوَّار بهذه الفخامة قادمين من الغرب . واهتز موقف الاستعلاء الذي كان المصريون يتخذونه من السودان . والآن استقر رأيهم على استغلال الإمبراطور ، وظهرت براعة أهل القاهرة الذين صنعوا من استغلال الأجانب منذ أقدم العصور فنًا رفيعاً . بيد أن إقامة موسى لسوء حظهم لم تدم طويلا ، فقد أعد له السلطان الترتيبات المضى في رحلة حجّة .

وعندما حان موعد الدج أعد السلطان ، استنادا إلى المسالك ، الترتيبات لسفر موسى وحاشيته ، وأقيمت المحطات على الطريق للعناية

<sup>(</sup>٢٩) ضبط اسم الماج يونس على العبر . « ( قال الماج يونس ترجمان هذه الأمة بمصر ) جاء هذا الملك منسا موسى من بلاده بثمانين حملاً من التبر كل حمل ثلاثة قناطير ... « العبر ، المجلد السادس ، الصفحة ٢٠٠ . [ جرت عادة سلاطين مصر على أن يستخدموا في بلاطهم تراجمة يتواون نقل الرسائل الواردة من البلدان الأخرى ، والحاج يونس كان واحداً من هؤلاء ، إذ كان يعمل مترجماً للمراسلات التكرورية في بلاط الناصر محمد بن قلاوون .] ويقدر إبن خلون هذا العدد في موضع آخر بمائة حمل : د... وكان أعد لنفقته من بلاده فيما يقال مائة حمل من التبر في كل منها ثلاثة قناطير .... » العبر ، المجلد الخامس ، الصفحة ٤٣٤ .

<sup>(</sup>٤٠) ه وذكر ( مسالك الأبصار ) عن إبن أمير حاجب والى مصر أنه كان معه مائة حمل ذهبا انفقها في سفرته تلك على من بطريقه إلى مصر من القبائل ثم بمصر ... **: مسبع الأعثني ،** الجزء الخامس ، الصفحة ٢٩٦ .

<sup>(</sup>٤١) « وحدثتى شيخنا مور بكر بن صالح ونكرب رحمه الله أنه كان معه حمل أربعين بغلة من الذهب» تاريخ الفتاش ، الصغصة ٣٦ . [ مور : كلمة تستخدم فى السودان بمعنى مسلم ، أو تسبق اسم شخصية مسلمة جليلة ، وعندئذ يكون معناها شيخاً ؛ ونكرب : كلمة تتخذ صورة الجمع فى لغة الفلاته لكلمة ونقارة التى تشير بوجه عام إلى مجموعة أسرة المندخو المشتغلة بالتجارة . ]

بالدواب (٢٠) . ويقول المقريزى إن سعف الدين إيتمش أمير الحج تلقى الأوامر من السلطان بالسهر على راحة موسى حتى يؤدى فريضة الحج ، وإن أمراء الحج فى الطريق تلقوا أوامر مكتوبة بأن يعاملوا الامبراطور بالاحترام والتقدير . (٢٠) وفى اليوم الثالث من أكتوبر ١٣٢٤ (١٤) أقلعت قافلة الحج فى طريقها إلى الحجاز .

وعامل الإمبراطور الحجاج الآخرين بسخاء شديد ، واستناداً إلى مُهنّا بن عبد الباقى العجرمى فقد نعمت مكة والمدينة بسخائه وكرمه . وقد حصل مهنا منه على أكثر من مائة مثقال من الذهب ، ويقول المسالك إن مهنا كان دائم الحديث عن كرم الإمبراطور .(١٠) ومع ذلك يكون من الغريب ، على الرغم من أن المؤرخين العرب الذين عاصروه قد بهرهم بهاؤه وسخاؤه ، أن يقدم محمود كعت وجهة نظر مخالفة بقوله إن أهل مكة والمدينة لم يعتبروه كريما لأنه منحهم عشرين ألف قطعة من الذهب ، على حين أن الأسكيا منحهم مائه ألف قطعة . (١٠)

<sup>(</sup>٤٢) ء قال في د مسالك الأبصيار »: قال لى المهمندار ... ولما أن أوان المج بعث إليه ( السلطان الناصر ) بمبلغ كبير من الدراهم ، وهُجُن جليلة كاملة الأكوار والعُدّة لمركبه ، وهجن أتباع لأصحابه وأزواد جمّة ، وركز له العليق في الطرق ، وأمر أمير الركب باكرامه واحترامه » صبيح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٩٦ .

<sup>(</sup>٤٣) ضبط إسم سيف الدين إيتمش على المتريزى : د وقدم منسا موسى هديته ، وخرج مع الركب بعدما أوصى به السلطان الأمير سيف الدين إيتمش أمير الركب فسار راكباً وحده في ساقة الحج حتى قضى حجه ء ، المتريزي ، الذهب المسبوك ، المرجع السابق ، الصفحة ١٧٢ .

<sup>(</sup>٤٤) منتصف ذي القعدة سنة ٧٢٤ هـ .

<sup>(</sup>٤٥) ضبط إسم مُهنّا بن عبد الباقي العجرمي على مسالك الأبصار : « وحدثتي مُهنّا بن عبد الباقي العجرمي الديل (نه كان في صحبة موسى لما حج ، وأنه أفاض على العجيج وأهل الحرمين سجال الإحسان . وكان في غاية التجمل وحسن الزي في سفره هو ومن معه ، وتصدق بمال كثير ، قال : ونابني منه نحو مائتي مثقال من الذهب ، وأعطي رفاقي حملاً ، وبالغ مهنا في وصف ما رآه منه من الكرم وسعة النفس ورفاهية الحال » مملكة مالي ، المرجع السابق ، الجزء الخاص بعسالك الأبصار ، الصفحتان ١٤ و ١٥٠ .

<sup>(</sup>٤٦) المقصود هذا هو و أسكيا العاج محمد » سلطان السنعى كما يتضبح من الاقتباس التالى :
و... ولكن ما وصفوه بالجمود والكرم لأنه ما تصدق فى الحرامين مع كثرة ملكه إلا بعشرين آلفا ذهباً بنسبة ما تصدق به أسكيا الماج محمد فيهما وهو مائة آلفا ذهبا ... » تاريخ السودان ، الصفحة ٧ .

وهكذا يتضح أن پانيكار قد نسب هذه الرواية خطأ إلى محمود كعت ، فهى لم ترد أصلا فى تاريخ الفتاش ، وإنما ذكرها عبد الرحمن السعدى فى تاريخ السودان .

وعندما عاد الإمبراطور إلى القاهرة كان أكثر إفراطا في عطاياه ونفقاته . فكل من كان له شأن يذكر في بلاط سلطان مصر ، كل موظف لديه ، حصل من الامبراطور على هدية من ذهب . وكان تجار مصر سباقين إلى اغتنام تلك الفرصة الطيبة ، وكانوا يبيعون له ما يساوى دينارا بثمانية دنانير . وحمل موسى معه من بين ماحمل ثماني جاريات في مقتبل العمر وألبسة قطنية ومتاعا كثيرا . وتضخمت نفقاته حتى أثرت على سوق الذهب . (٧١) ويقول العمري إنه قبل مجئ موسى إلى القاهرة لم يحدث أن هبطت أسعار الذهب عن ٢٥ درهما للمثقال ، ولكنها بعد نفقاته الهائلة لم تكن تزيد على ٢٢ درهما (١١) . والمصريون الذين ترامت إلى أسماعهم قصص عن نباتات تحمل الذهب في السودان ، أصبحوا الآن مستعدين لتصديق الحكايات المعنة في الخيال التي سمعها العمري من الإمبراطور ، (١١) وأصبحت صورة السودان الذهبي محفورة في عقول العالم العربي .

 <sup>(</sup>٤٧) « فاقبل أمنحابه على شراء الجوارى من الترك والحبوش والمغنيات والثياب فانحط سعر الدينار
 سنة دراهم » . المقريزى ، الذهب المسبوك ، المراجع السابق ، الصنفة ١١٦ .

 <sup>«</sup> وأمر السلطان بتجهيزه للحج ، فنزل وأخرج ذهباً كثيراً في شراء ما يريد من الجوارى والثياب وغير
 ذلك حتى انحط الدينار سنت دراهم » ، المقريزى ، كتاب السلوك ،الرجع نفسه ، الجـزء الثانى-القسم الأول ، الصفحة ٢٥٥ .

<sup>«</sup> وحدثتى ( المهمندار ) خلق من تجار مصر والقاهرة عما حصل لهم من المكاسب والربح عليهم ، فإن الرجل منهم كان يشترى القميص أو الثوب والازار وغير ذلك بخمسة ننائير ولا يساوى دينارا واحد ..... ه مملكة مالى ، المرجم السابق ، الجزء الخاص بالمسالك ، الصفحة ٦٤ .

<sup>(</sup>٤٨) « ولقد كان الذهب مرتفع السعر بمصر إلى أن جاء ( منسا موسى ) إليها في تلك السنة . كان المثقال لا ينزل عن خمسة وعشرين درهما ، ومازاد عليها في الغالب . فمن يومئذ نزلت قيمته ورخص سعره ، واستمر على الرخص للأن لا يتعدى المثقال اثنين وعشرين درهما وما دونها ، وهاذا من مدة تقارب اثني عشر سنة إلى اليهم لكثرة ماجلبوه من الذهب إلى مصر وأنفقوه فيها » المرجع نفسه ، الصفحة ١٥ .

<sup>(</sup>٤٩) « وقد حكى في « مسالك الأبصار » عن الأمير إبى الحسن بن أمير حاجب عن السلطان (منسا موسى) سلطان هذه الملكة : أنه ساله عند قدومه الديار المصرية صاجاً عن معادن الذهب عندهم فقال : توجد على نوعين : فوع في زمان الربيع ينبت في المسحراء ، له ورق شبيه بالتغيل ، أصوله التبر . والثاني يوجد في أماكن معروفة على ضفاف مجارى النيل ، تحفر هناك حفائر فيوجد فيها الذهب كالحجارة والحصى ، فيؤخذ : قال : وكلاهما هو المسمى بالتبر » صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٨٨ . [ انظر فيما يتعلق بابن أمير حاجب الحاشية ٣ – ٤٥ أدناه . ]

كانت نفقات موسى من الضخامة بحيث أتت على ما جلبه معه من ذهب كثير ، لذا تعين عليه في رحلة العودة أن يقترض ، كما باع القصر الذي أهداه السلطان إياه ليقيم فيه . وقد اقترض أموالا من كبار تجار القاهرة بفائدة مقدارها ١٣٢ في المائة ، (٥٠) وكان من بين هؤلاء التاجر سراج الدين الذي اقترض منه خمسين ألف دينار . ويقول كتاب المسألك إن التجار لم يستطيعوا استرداد المال الذي أقرضوه إياه لأن الشخص الذي رافق الامبراطور مات ، ولأن الرسول الذي تلاه لم يصل إلا بعد أن كان الامبراطور قد مات . ويقدم إبن بطوطة رواية مختلفة . فالوكيل الذي أرسله سراج الدين قرر الإقامة في مالى ، بطوطة رواية مختلفة . فالوكيل الذي أرسله سراج الدين قرر الإقامة في مالى ، بطوطة رواية مختلفة . فالوكيل الذي أرسله سراج الدين قرد الإقامة في مالى ، بطوطة رواية مختلفة . فالوكيل الذي أرسله سراج الدين قرد الإقامة في مالى ، فمات في الليلة نفسها . وثارت شكوك حول دس السم له ، ولكنها الساحلى ، ومات في الليلة نفسها . وثارت شكوك حول دس السم له ، ولكنها كانت شكوكا واهية الأساس مادام إبنه الذي شاركه الطعام لم يصب بأتى . وواصل الإبن سيره إلى مالى حيث حصل على مال أبيه كاملا وعاد إلى القاهرة . (١٥)

كانت الأشياء التى انطبعت فى ذهن موسى عندما زار الشرق كثيرة ، فهو شأن كل مسلم ورع أراد أن يؤدى فريضة الحج ، وإن لم يخل الأمر من

<sup>(</sup>٥٠) د قال في د مسالك الأبصار » ... وذكر عن ابن أمير حاجب والى مصر أنه كان معه مائة حمل نعباً انفقها على سفرته تلك على من بطريقه إلى مصد من القبائل ثم بمصد ، ثم من مصر إلى الحجاز توجها وعودة ، حتى احتاج إلى القرض فاستدان على ذمته من تجار مصر بمالهم عليه فيه المكاسب الكبيرة ، بحيث يحصل لأحدهم في كل علامائه دينار سبعمائة دينار ربحاً ، وبعث إليهم بذلك بعد توجهه لبلاده ... » المرجع نفسه ، الصفحتان ٢٩٦ / ٢٩٦ . [يتضح من ذلك عدم دقة نسبة الربح التي أوردها پانيكار لأنها وفقاً لهذا الاقتباس تكون ٢٣٣ في المائة .]

<sup>(</sup>٥) و وبهذه البلدة (تمبكت) قبر الشاعر المفلق أبى إسحاق الساحلى الغرناطى المعروف ببلده بالطويجن وبها قبر سراج الدين بن الكويك أحد كبار التجار من أهل الاسكتدرية - حكاية - كان السلطان منسى موسى لما حج نزل بروض اسراج الدين هذا ببركة الحبش خارج مصر وبها ينزل السلطان واحتاج إلى مال فتسلفه من سراج الدين وتسلف منه أمراؤه أيضا وبعث معهم سراج الدين وكيل له يقتضى المال فاقام بمالى فتوجه سراج الدين بنفسه لاقتضاء ماله ومعه إين له فلما وصل تتبكتو أضافه أبو اسحاق السلطى فكان من القدر موته تلك الليلة فتكلم الناس فى ذلك واتهموا أنه سم فقال لهم ولده إنى أكلت معه ذلك الطعام بمينه فلو كان فيه سم لقتلنا جميعاً لكنه انقضى أجله ويصل الولد إلى مالى واقتضى ماله واضعف أبى ديار مصر ع . تحفة النظار ، طبعة بيروت ، الصفحة الال

اعتبارات سياسية . وقد أصبح موسى مدركا لما يمكن أن يفضى إليه الاعتماد الزائد على الشمال من إضرار بمصالحه ، فأراد أن يؤثر فى حكام الشرق بورعه وثروته وقوته . وفاقت القصص الخرافية التى رواها لأبناء الشرق عن ثروته واتساع مملكته خيال مانتشوزن (٢٠) . وبسبب سخائة وإسرافه صدق القاهريون كل ذلك على الفور . كما كان موسى موفقا للغاية فى أهدافه السياسية ، فقد تواصلت علاقاته بمصر بعد زيارته لها فضلا عن دعم هذه الزيارة لروابط الإسلام .

ومع ذلك يقدم تاريخ الفتاش دافعا آخر . فموسى عن غير قصد منه كان سبباً في موت أمه ، نانا كنكن (٥٠). وقد أثقل عليه تأنيب الضمير ، وحاول أن

<sup>(</sup>٥٢) فريهر فون مانتشورن: ( - ١٧٩٠-١٧٩٧ ) ، ألمانى من هانوفر ، عمل ضابطاً بالجيش الروسى . اعتاد بعد تقاعده فى ضبعته تسلية نفسه برواية قصص خفيفة الظل ممعنة فى الخيال عن جرأته وبسالته كجندى - ونشرت هذه القصص فى مجموعة من الكتب تحمل جميعها فى جزء من عناوينها عبارة « بارون مانتشوزن » ، من أهمها « مغامرات بارون مانتشوزن » .

هذا وقد حكى منسا موسى لأهل القاهرة كثيراً من القصص الوهمية والفراهية ، منها قصة النباتات التى تحمل الذهب ( انظر ، الحاشية ٢-٤٩ أعلاه ) ، التى رواها لابن أمير حاجب ، ومنها أيضاً القصتان التاليتان اللتان رواهما لإبن أمير حاجب والى مصر عنه أنه فتح بسيفه وحده أربعاً وعشرين مدينة من مدن السودان نوات أعمال وقرى وضياع . قال في مسالك الأبصار : قال ابن أمير حاجب والى مصر عنه أنه فتح قال ابن أمير حاجب : سائته عن سبب انتقال الملك إليه - فقال : إن الذي قبلي كان يظن أن البحر المحيط له غاية تعرك ، فجهز مثين سفن ، وشحنها بالرجال والأقراد التي تكفيهم سنين ، وأمر من فيها أن لا يرجعوا عتى يبلغوا نهايته أو تنفد أزوادهم ، فغابوا مدة طويلة ، ثم عادت منهم سفينة واحدة وحضر مقدمها ، فسأله عن أمرهم : فقال : سارت السفن زمانا حتى عرض لها في البحر في وسط اللَّجَّة جَرِيَّة عظيمة ، فابتلغ تلك عن أمرهم : فقال : سارت السفن زمانا حتى عرض لها في البحر في وسط اللَّجَّة جَرِيَّة عظيمة ، فابتلغ تلك المراكب وكنت آخر القوم فرجعت بسفينتي ؛ فلم يصدقه : فجهز ألفي سفينة ألفا الرجال وألفا للأزواد ، واستخلفني وسافر بنفسه ليعلم حقيقة ذلك ، فكان أخسر العهد به ويمن معه ع . هميج الأعشى ، المباحر، الخامس ، الصفحتان ٢٩٢ و ٢٩٥ .

<sup>(</sup>٥٣) لمانا كتكن : معناها في لبغية المندنف « الجدة كنكن » ، أو « السيدة كنكن » ؛ وتعبير نانا » يستخدم للاحترام والتبجيل ويسبق عادة أسماء السيدات النبيلات أو المتقدمات في السن ، أما « كنكن » فهو إسم منسا موسى .

د ولحجة سبب حكاه لى الطالب الحافظ لقصائص الأوائل وهو محمود تم رحمه الله ذكران ملكى كتك موسى هو الذي قتل أمه ثانا كتك خطأ واسف لذلك وندم وخاف عقوبة ذلك وتصدق بمال جسيم وعزم على صوم الدهر وسأل بعض علماء زمانه عما يفعل في الاستغفار لهذا الذنب العظيم فقال له أرى أن تفزع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وتهرب إليه وتنخل في حرمته وتستشفع به وسيشفعه الله فيك وهذا هو الرأى وعقد العزم على ذلك في يومه وقام بجمع المال والجهاز للسفر » تاريخ الفتاش ، الصفحة ٣٣ .

يكفر عن ذنبه بتقديم العطايا الضخمة العلماء ، بيد أن أحد فقهاء المسلمين الذين سألهم الرأى أشار عليه بأداء فريضة الحج ليكفر عن ذنبه تماما .

وحتى ذلك الوقت كانت تجارة السودان وقفاً على المسلمين المراكشيين ، ولم ولكن بعد زيارة موسى أخذ التجار المصريون يهتمون بتجارة السودان . ومع ذلك فإن مسالك الأبصار يشير إلى أن جشع أهالى القاهرة قد أثار اشمئزاز السودان حتى أنهم - استنادا إلى إبن أمير حاجب (١٠) - « لو رأوا اليوم أكبر أمير حاجب (١٠) م الطن ، لما رأوا أثمة العلم والدين ، وقيل لهم إنه مصرى أمهنوه ، وأساءوا به الظن ، لما رأوا من سوء معاملتهم » (١٠٠) . وعلى الرغم من أن السودان قد احتفظوا بشكوكهم في أساليب التجارة المصرية والأمانة المالية المصرية ، فقد اتخذ البلاط عادات السلاطين والمماليك - الجتر والأعلام والطنابير (٢٠) ، كما اتخذ أيضا عاداة

<sup>(</sup>٤٥) ضبط إسمه على صبح الأعلى ومعلكه مالى ( المرجعين السابقين ) نقلاً عن مسالك الأبصار . هذا وقد ورد ذكر إبن أمير حاجب كثيراً ، ومن الواضح أنه كان مصدراً هاماً لابن فضل الله العمرى فيما رواه عن منسا موسى ، ولا بأس من القاء بعض الضوء على طبيعة علاقة إبن أمير بمنسا موسى ، وهى الملاقة التى سمحت له بأن يروى كل ما رواه ، والعديث للعمرى صاحب مسالك الأبصار :

د وحكى لى الأمير أبو الحسن على بن أمير حاجب أنه كان كثير الاجتماع بالسلطان موسى ملك هذه البلاد لما قدم مصر حاجاً . وكان هو نازلا بالقرافة ، وابن أمير حاجب وإلى القرافة إذ ذاك ، واتحنت بينهما المسجبة . وأن هاذا السلطان موسى حدثه بكثير من أحوال بلاده ومن يجاوره من أمم السودان .. عملكة مالى ، المرجع السابق ، الجزء الخاص بالمسالك ، الصفحة ٥٦ .

<sup>(</sup>٥٥) و وحدثنى خلق من تجار مصد والقاهرة عما حصل لهم من المكاسب والربح عليهم ، فإن الرجل منهم كان يشترى القميص أو الثوب والإزار وغير ذلك بخمسة دنانير وهو لا يسوى ديناراً واحداً ، وكانوا في غاية سلامة الصدور والطماتينة يجوز عليهم مهما حرز عليهم ، يتخنون كل قول يقال بالقبول والمدق ، ثم ساحت ظنونهم بأهل مصر غاية الاستياء لما ظهر في غشهم لهم في كل قول ، وفي تزاحمهم المفرط في أثمان ما يباع عليهم من الأطعمة والسلع ، حتى أنهم لو رأوا اليوم أكبر أثمة السلم والدين ، وقيل لهم إنه مصرى أمهنوه ... عمملكة مائي ، المرجم السابق ، الجزء الخاص بالمسائك ، الصفحة ١٤٤ .

<sup>(</sup>١٥) و وأما في الركوب فقد جرت عادة سلطان هذه الملكة أنه إذا قدم من سفر أن يحمل على رأسه الهتر راكب ، وينشر على رأسه علم ، وتضرب أمامه الطبول ، والطنابير ، والبوقات بقرون فيها صناعة محكمة ، قال إبن أمير حاجب ؛ وشعار هذا السلطان أعلام وألوية كبار جداً ورنكه أصغر في أرض حمراء ،ه صبح الأمشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٠٠. [ يتضع من رواية صبح الأعشى أن سلاطين مالى قد اتخذوا هذه العادات قبل مجئ منسا موسى إلى مصر ، ولم يتخذوها عن البلاط المعلوكي خلال زيارته لها كما يقول بإنيكار ، والجتر هنا هو المظلة ، انظر ، الحاشية ٢-١٧ أعلاه .]

إهداء الثياب . وربما كان الأمر البالغ التأثير هو اتباع أحكام إسلامية أكثر تشددا أدخلها في بلاد السودان علماء قدموا من القاهرة . ومتذ ذلك الحين كان على دول السودان الغربي أن تصبح إسلامية البناء ، وأن تتخذ المظاهر التي نشأت في المشرق الإسلامي . بل كانت هناك ممارسات أبلغ مفعولا هي التنجيم والأعمال السحرية ، وهي ممارسات أضيفت إلى الأعراف الوطنية وساعدت على تعزيز قبضة الوثنية .

وقد صحب السلطان في عودته من الشرق المعمر عبد الله بن خديجة الكومي وأبو إسحاق الطويجن وعبد الرحمن التميمي . ويقول ربن خلدون ، نقلا عن المعمر عبد الله ، إن السلطان أبدى رغبته في بناء قاعة استقبال مطلية بالمصيص ، لأن أبنية كهذه لم تكن معروفة في تلك البلاد . وقام أبو إسحاق الطويجن ، وكان ذا مهارة عظيمة في حرف كثيرة ، ببناء قاعة مربعة تعلوها قبة، وأودع هذا البناء كل عبقريته ، وتفنن في طلائه وزخرفته بنقوش عربية الطراز لاتعرفها هذه البلاد ففتن السلطان بالقاعة ، ومنح الطويجن إثني عشر ألف مثقال من الذهب ، وأنزله في بلاطه منزلة عالية . (٥٠) ويقول ديلافوس إن مسجدي غاو وتمبكت قد بنيا على يد هذا الزائر ، وقد يكون ذلك أمرا محتملا وإن لم يرد له ذكر في كتابات المؤرخين المعاصرين لتلك الفترة .

 <sup>(</sup>٥٧) ورد اسم أبو اسحاق الطويجن في العبر ، ولكني ضبطته على تحقة النظار ، انظر العاشية
 ٦-١٥ أعلاه ؛ أما اسم المعمر عبد الله بن خديجة الكرمي فقد تم ضبطه على العبر :

وحج سنة ... فولى عليهم منسا موسى بن أبى بكر وكان رجلا صالحا وملكا عظيما له فى العدل أخبار تؤثر عنه وحج سنة ... وأقيه فى الموسم شاعر الأندلس أبو اسحاق إبراهيم السلطى المعرف بالطونجق وصحبة إلى بلاده وكان له اختصاص وعناية ورثها من بعده إلى الآن ... ولقيه فى منصرفه صاحبنا المعمر أبو عبد الله بن خديجة الكومى من ولد عبد المؤمن كان داعية بالزاب الفاطمى المنتظر ... قال (أبو خديجة) ورجعنا معه إلى حضرة ملكه فراد أن يتخذ بيتا بمقعد سلطانه محكم البناء مجللا لغرابته بأرضهم فأطرفه أبو اسحاق الطونجق ببناء قبة مربعة الشكل استفرغ فيها إجادته وكان صناع اليدين وأصقى عليها من الكلس ووالى عليها بالأصباغ المشبعة فجاحت من أتقن المبانى ووقعت من السلطان موقع الاستغراب لفقدان صنعة البناء بأرضهم ووصله بأثنى عشر ألفا من مثاقيل التبر مثوبة عليها إلى ما كان له من الأثرة والميل إليه والصلات السنية ء العبر ، الجزء السادس ، الصفحتان ٢٠٠ و ٢٠٠ .

وتم ضبط اسم عبد الرحمن التميمي على تاريخ السودان : « يقول يا أهل سنكرى كفاكم سيدي عبد الرحمن التميمي وهو جاء من أرض المجاز صحبة السلطان موسى صاحب ملّى حين رجع من الحج ... » الصفحة ١٥ .

ويشير العمرى وإبن خلعون إلى اتساع الإمبراطورية ، وإلى الثروات التى أسبغت عليها أهميتها . فقد امتدت من طور ( السنغال ) فى الغرب إلى مولى فى الشرق ، وخضعت لها قبائل نيتصر ونيتغراس ومعوسة ولمتونة (٥٠) . بيد أن قبائل أير وتدمكة وأودغست كانت مستقلة . وبين الأقاليم الإثنى عشر التى ذكر مسالك الأبصار (٥٠) أنها تابعة لمالى يرد إسم غانة التى كان حاكمها هو الوحيد الذى يحمل لقب ملك ، وإن كان مع ذلك ملكا تابعا . (٥٠) وقد خضعت تدمكة لفترة قصيرة لحكم مالى ، ولكنها أصبحت مستقلة فى أيام العمرى ، ومع ذلك قام سيكرة بغزو تكدا ، (٥١) وظلت منذ ذلك الحين تحت حكم مالى . ويذكر مسالك الأبصار أن موسى أخبر الزواوى بأنه يمتلك مناجم للنحاس هناك . (١٠)

<sup>(</sup>٥٨) ضبطت هذه الأسماء على صبح الأعثى نقلا عن مسأك الأبصار ، كما يتضح من الاقتباس التالى : د قال فى مسالك الأبصار : وفى شمال بلاد مالى قبائل من البرير بيض تحت حكم سلطانها : وهم نيتصر ونيتفراس ومدوسة ولتونه ع . صبح الأعثى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٥٩) د وذكر في مسالك الأبصار: أن هذه الملكة تشتمل على أربعة عشر إقليماً ، وهي غائة ... » صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصغمة ٢٨٦ . [ يختلف الرقم الذي ذكره صبح الأعشى عن ذلك الذي ذكره بانبكار.]

<sup>(</sup>١٠) د قال في مسالك الأبصار : ونقل عن الشيخ سعيد الدُكَّائي : أنه ليس بمملكته من يطلق عليه اسم ملك إلا صاحب غانة ون اسم ملك إلا صاحب غانة ون غيره لمدم انتزاعه منه والاستيلاء عليه استيلاء كلياً . فقد قال في التمريف : وأما غانة فإنه لا يملكها وكثه مالكها ، يتركها عن قدره عليها : لأن بها وبما وراحها جنوبا منابت الذهب ه المرجع نفسه ، الصفحة ٢٩٢.

دثم قد حكى في مسالك الأبصار عن والى مصر عن منسا موسى المقدم ذكره : أن الذهب ببلادة حمي له لان بلادهم لا شيء بها . ثم قال : وكلام الدكالى أثبت وعليه ينطبق كلامه في التعريف حيث ذكر غانة ثم قال : وله عليها إتاوة مقررة تحمل إليه كل سنة ء المرجع نفسه ، الصفحتان - ٢٩ و ٧٩٠ . [ المقصود بوالى مصر هنا هو إبن أمير حاجب ، أما التعريف فهو اسم كتاب هام آخر العمرى عنوانه بالكامل . التعريف بالمصطلح الشريف ، وقد نشر بالقاهرة سنة ٢٩٠ هـ ، مطبعة السعادة . ]

 <sup>(</sup>١١) يقول إبن خلدون إن الذي غزا تكرت (تكدا) هو ماري جاظة الذي حكم قبل سيكرة . ( انظر الحاشية ٢ - ٢٥ أعلاه )

<sup>(</sup>١٢) ضبط اسم الزوادى على صبيح الأعشى نقالا عن مسالك الأبصال : « ثم قد حكى في مسالك الأبصال ... قال الشيخ عيسى الزواوى : قال في السلطان موسى : إن عنده في مدينة اسمها (نكوا) معنن نحاس أحمر ، يجلب منه قضبان إلى مدينة بنبى قاعدة مالى فيبعث منه إلى بلاد السودان الكفار ، فيباع وزن مثقال بثاثى وزنه من الذهب ، يباع كل مائة مثقال من هذا النحاس بسنة وسنين مثقالاً وثاثى مثقال من الذهب ، عميم الأحشى ، الجزء الخامس ، الصفحتان ٣٩٠ و ٢٩١ . [ يبدو أن المقصود بعدينة « نكوا » هنا هو مدينة تكوا .]

كذلك تم غزو غاو فى أيام سيكرة . ومع ذلك يذكر إبن خلدون أن البعض يعتقدون أن غزو كَوْكُوْ قد حدث فيما بعد ، إذ ينسب إلى الحاج يونس مترجم المراسلات التكرورية فى القاهرة : « ... وقال الحاج يونس ويمال التكروري إن الذى فتح كوكو هو سقمنجة من قواد منسا موسى ... » (١٢) .

وقد مات منسا موسى فى عام ١٣٣٧ ، وخلفه إبنه مغا (١١) الذى اضطلع بدور نائب الملك عندما كان موسى خارج بلاده يؤدى فريضة الحج . ولم يحكم منسا مغا الأول إلا أربع سنوات ، ولكن فترة حكمه القصيرة شهدت فرار أميرى السنغى ، وتخريب تمبكت ونهبها فى عام ١٣٣٩ على أيدى قبائل الموسى الوثنية . (١٠) وعند موته خلفه سليمان أحد إخوة موسى ، وحكم تسع عشرة سنة من عام ١٣٤١ حتى عام ١٣٦٠ ، وفى عهده تمزقت الإمبراطورية من جراء الخلافات الداخلية ، إذ تزوج سليمان ببنت عمه قاسا ، ويقول إبن بطوطة إنه طبقا لأعراف هذا الشعب كانت قاسا تحكم مشاركة مع سليمان . وقد طلقها سليمان ،

<sup>(</sup>١٣) كُوكُو عند إبن خلدون ومعظم المؤرخين والجغرافيين هي مدينة و غاو و ( انظر الفاشية ٣ – ٢٦ أعلاه ) . وقد ضبط اسم و سقمنجة و على العبر الذي وردت به ثلاث إشارات مختلفة : أولاها تنسب غزو كوكي إلى ماري جاظة السابق على سيكرة ، وفيها يقول إبن خلدون إن ماري جاظة تجاوز حدود كوكر ( انظر الحاشية نفسها ) ؛ الثانية تنسب غزوها إلى سيكرة : و ولما هلك ماري جاظة ولى من بعده مولى من مواليهم تغلب على ملكهم اسمه ساكورة ... وكانت دولته ضخمة اتسع فيها نطاق ملكهم وتغلبوا على الأمم المجاورة لهم وافتتح بلاد كوكو وأصارها في مملكة أهل مالي ... و العبر ، المجلد السادس ، الصفحة ٢٠٠٠ ؛ الثالثة تتسب غزو كوكو إلى سقمنجة كما يرد في المتن نقلا عن العبر ، المرجع نفسه ، الموضع نفسه .

<sup>(</sup>۱٤) و واتصلت أيام منسا موسى هذا خمساً وعشرين سنة ولما هلك ولى أمر مالى من بعده ابنه منسا مغا ومغا عندهم محمد وهلك لأربع سنين من ولايته وولى أمرهم من بعده ابنه منسا سليمان بن أبى بكر وهو أخو موسى واتصلت أيامه أربعا وعشرين سنة ثم هلك فولى من بعده ابنه منسا بن سليمان ... و المرجع نفسه ، الصفحة ٢٠١ . [ يوجد فارق بين مدة حكم سليمان التى وردت فى المتن ، وهى تسع عشرة سنة ميلادية وتلك التى ذكرها إبن خلدون ، وهى أربع وعشرون سنة هجرية . ]

<sup>(</sup>١٥) د ثم غزا إليها في أيام دولتهم سلطان موش في جيش عظيم فضاف منهم أهل ملّى وهربوا وتركوا البلد لهم فدخل فيها وأنسدها وحرقها وخربها وقتل من قتل وأكل ما فيها من الأموال وولى إلى أرضه ثم رجع إليها أهل ملى وملكوهامائة عام قال العلامة الفقية أحمد بابا رحمه الله تعالى خربت تنبكت ثلاث مرات الأولى على يد سلطان موش ... ، تاريخ السودان ، الصفحتان ٨ و ٩ . [ الأميران المشار إليهما هنا هما سلّمن نار وعلى كُلن ، وكان منساموسى قد أخلهما رهينتين لضمان عدم حدوث ثورات أثناء تأديته لفريضة الحج . أنظر ، تأريخ السودان ، الصفحتان هوا . ]

واتخذ إمرأة من عامة الشعب إسمها بنجو كزوجة أولى له . ولم تعترف أية أميرة من الأميرات ببنجو ملكة عليهن ، ورفضن أن يهلن التراب على رؤوسهن فى قاعة الاستقبال ، وإنما هلنة على أذرعهن فقط . ومع ذلك كانت قاسا تعامل كإمبراطورة ، وكن يقدمن الولاء لها بنثر التراب على رؤوسهن . وشكت بنجو إلى الإمبراطور ، وعندما غضب الإمبراطور سعت قاسا إلى طلب الأمان فى المسجد ، ومن هناك أخذت تحرض النبلاء ، وبخاصة أبناء عمومتها . وهذه الخلافات بين الملكتين التي مزقت الدولة كانت مجرد انعكاس للصراع الحزبي في أورقة البلاط . فقد كان هناك حزبان أحدهما يؤيد أبناء مغا ، والآخر يؤيد سليمان . وكانت قاسا تلقى التأييد من أبناء عمومتها ومن حزب مغا ، ولكن سليمان استطاع أن يركب العاصدفة باكتساب الرؤساء العسكريين ، فقد اكتسبهم عندما أثبت أن قاسا تتآمر مع جاطل ، أحد أبناء عمومته ، الذي سبق أن طرد بسبب خيانته ، (١٦)

وفى أيام سليمان جاءت إلى مالى سبفارة من مولاى أبى الحسن سلطان مراكش (١٧) . وكانت مالى في عهد موسى الأول تقيم علاقات وثيقة مع مراكش

<sup>(</sup>١٦) و واتفق في أيام إقامتي بمالي أن السلطان غضب على زوجته الكبرى بنت عمه المدعوة بقاسا ومعنى قاسا عندهم الملكة وهي شريكته في الملك على عادة السودان ويذكر اسمها مع اسمه على المنبر وسجنها عند بعض الفرارية وولى في مكانها زوجته الأخرى بنجوولم تكن من بنات الملك فاكثر الناس الكلام في ذلك وانكروا فعله وبضل بنات عمه على بنجو يهنئنها بالملكة فجعان الرماد على أذرعهن ولم يترين رؤوسهن ثم أن السلطان سرح قاسا من ثقافها فنخل عليها بنات عمه المامدة فشكت بنجو إلى السلطان بذلك فغضب على بنات عمه فضف منه وستجرن بالجامع فعفا عنهن واستدعاهن وعادتهن إذا دخلنا على السلطان أن يتجردن عن ثيابهن ويدخلن عرايا ففعلن ذلك ورضى عنهن وصرن ياتين باب السلطان غنوا وعشيا مدة سبعة أيام وكذلك يفعل كل من عفا عنه السلطان وسارت قاساً تركب كل يوم في جواريها وعبيدها وعلى رؤوسهم التراب وتقف عند المشور متنقبة لا يرى وجهها وأكثر الامراء الكلام في شائها فجمعهم السلطان في المشور وقال لهم دوغا على السانه إنكم قد أكثرتم الكلام في أمر قاساً وإنها اذنبت ذنباً كبيراً ثم أتى بجارية من جواريها مقيدة مغلولة السانة إنكم عن عاعدك فاخبرت أن قاسا بعثتها إلى جاطل إبن عم السلطان الهارب عنه إلى كنبرني واستبعته ليخلع السلطان عن ملكه وقالت له أنا وجميع العساكي طوع أمرك فلما سمع الأمراء ذلك قالوا هذا فنب كبير وهي تستحق القتل عليه هخافت قاساً من ذلك واستجارت بدار الضفحة ١٩٧٧ ،

<sup>(</sup>١٧) هو المستعين بالله إبراهيم بن أبي الحسن المريني ( أبو سالم ) الذي حكم في عام ١٢٥٩ .

وبتبادل مع سلطانها الرسائل الودية . (^^) وفضلا عن ذلك أصبحت بلاد السودان معروفة على نطاق أوسع . كما أن إبن بطوطة ، رحّالة الإسلام ، كان عليه بسوره زيارتها . وربما كان الغرض من وراء إيفاد السفارة المراكشية هو الرد على النفوذ المصرى الذي أخذ يتزايد في نيامي . وقد استقبل السودان تلك السفارة بحفاوة ، وعندما عادت إلى فاس صحبتها سفارة من مالى يرافقها خدم يحملون التراب . وفي فاس كان السلطان إذا وجّه إليهم عبارة ما أهالوا التراب على رؤوسهم الأمر الذي كان يضحك رجال البلاط المراكشي . (^1) وفي عام ١٣٦٠ قرر سليمان إيفاد بعثة ثانية أكثر فخامة إلى مراكش . وبعد أن بدأت السفارة مسيرتها مات العاهلان قبل وصولها فتوقفت مراكش . وبعد أن بدأت السفارة مسيرتها مات العاهلان قبل وصولها فتوقفت مي ولاته . (^٧) ويقول بارث إن سليمان أعاد بناء تمبكت التي دمرها الموسى .

<sup>(</sup>١٨) « كان السلطان أبى الحسن مذهب فى الفخر يتطلول به إلى منازعات الملوك الأعاظم واقتفاء سننهم فى مهاداة الاقتال والأمصار وإيفاد الرسل على ملوك النواحى القاصية والتفوم البعيدة وكان ملك مالى أعظم ملوك السودان لمهده ومجاورا لملكه بالمغرب .... وسما سلطان مالى منسى المتقدم ذكره فى أخبارهم إلى مخاطبته فؤفد عليه فرافقيس من أهل مملكته مع ترجمان من الملثمين المجاورين لمالكهم من صنهاجة فوفدوا على السطان فى التهنئة بالغلب والظفر فاكرم وفادتهم وأحسن مثواهم ومنقلبهم ونزع إلى طريقته فى الفخر فاتحف طرفاً من متاع المغرب وماعونه من نخيرة داره وإسناها وعين رجالاً من أهل دولته كان فيهم كاتب الديوان أبو طالب بن محمد بن أبى مدين ومولاه عنبر الخصى وأوفدهم بها على ملك مالى منسا سليمان ... ع العبر ، المجلد السابم ، الصفحة ٢٦٦ .

<sup>(</sup>١٩) نكر إبن جزى عن أدب السودان : وأخبرنى صاحب العلامة الفقية أبو القاسم بن رضوان أمزه الله إنه لما قدم الحاج موسى الونجراتى رسولا عن منسى سليمان إلى مولانا أبى الحسن رضى الله عنه كان إذا دخل المجلس الكريم حمل بعض ناسه معه قفة تراب فيترب مهما قال له مولانا كلاما حسنا كما يفعل ببلاده ، تحقه النظار ، طبعة بيروت ، الحاشية ٤٢ ، الصفحة ١٩٤٤ .

<sup>(</sup>٧٠) « كان السلطان أبو الحسن لما أهدى إلى ملك السودان منسا سليمان بن منسا موسى هديته المذكورة في خبره اعتمل في مكافاته وجمع لمهاداته من طرف أرضه وغرائب بلاده وهلك السلطان أبو الحسن خلال ذلك ووصلت الهدية إلى أقصى تُغورهم من الارس وهلك منسا موسى قبل قصولها فاختلف أهل مالى وافترق أمرهم ... حتى قام منهم منسا زاطة واستوسق له أمرهم ونظر في أعطاف ملكه وأخبر بشأن الهدية واختزانها بوالات فقر بانهاذها إلى ملك المغرب ... العبر ، المجلد السابسع ، الصفحة باك . [ والات هي ولاته . ]

وخلف سليمان إبنه كاسا ، ولكن سرعان ما اندلعت حرب أهلية ، وبعد تسعة أشهر استولى إبن عمله مارى جاظة على السلطة ، (۱۷) والآن أمرت السفارة باستئناف السير إلى مراكش ، فوصلت فاس في عام ١٣٦١ ، وكان من بين الهدايا التي تحملها « حيوان الزرافة الغريب الشكل العظيم الهيكل المختلف الشبه بالحيوانات » ، وكانت هذه أول إشارة إلى الزرافة التي أحدث وصولها مظاهر إعجاب في كل مدينة مراكشية شاهنتها . (۷۷)

وكان مارى جاظة ، استنادا إلى إبن خلدون ، أسوأ ملوك مالى على الإطلاق ، فقد كان ضعيفا محبًا للملذات ، فاستنفد الكنوز وكاد أن يأتى على نفائس القصر . وما أثار استغراب إبن خلدون من إسراف مارى جاظة وسفهه أنه باع التجار المصريين كتلة صلبة من الذهب ترن عشرين قيراطا .

<sup>(</sup>٧١) • قال في العبر .. وملك بعده أخوه ( منسا سليمان ) بن أبي بكر ، وهو أخو منسا موسى المقدم ذكره ... قال في العبر : ودام ملكه أربعا وعشرين سنة ، ثم مات ، وولى بعده ابنه ( قنبتا بن سليمان ) ومات لتسعة أشهر من ملكه . وملك بعده ( ماري جاظة ) ابن منسا مفا بن منسا موسى » صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٩٧ . وقد ورد بحاشية بالصفحة نفسها تعليقا على كلمة • قنبتا » مايلي : وقع في العبر ج ٢ ص ٢٠٠ و ٢٠٠ « قفتا »

واختلف أهل مالى وافترق أمرهم وتواثب ملوكهم على الأمر وقتل بعضهم بعضاً وشغلوا بالفتنة حتى
 قام فيهم منسا زاطة واستوسق له أمرهم .... ء العبر ، المجلد السابع ، الصفحة ٢١٠ .

والقصود هنا بمنسا زاطة هو ماري جاظة .

<sup>(</sup>٧٢) \* .. حتى قام فيهم منسا زامة واستوسق له أمرهم ونظر في أعطاف ملكه وأخبر بشأن الهدية واختزانها بوالات وأمر بانفاذها إلى ملك المغرب وضم إليها حيوان الزرافة الغريب الشكل العظيم الهيكل المختزانها بوالات وأمر بانفاذها إلى ملك المغرب وضم إليها حيوان الزرافة الغريب الشكل العظيم الهيكل المختلف الشبه بالعيوانات وقصلوا بها من بلادهم قوصلوا إلى قاس ... وكان يوم وفادتهم يوماً مشهوداً جلس لهم السلطان بيرج الذهب مجلس العرض ونودى في الناس بالبروز إلى المدحراء قبرزوا ينسلون من كل حدب حتى غص بهم الفضاء وركب بعضهم بعضا في الازدهام على الزرافة إعجاباً بخلقتها وأنشد الشعراء في معرض المدح والتهنئة ووصف الحال وحضر الوفد بين يدى السلطان وأدوا رسالتهم بتأكيد الود والمفات والغر على إبطاء الهدية بما كان من اختلاف أهل مالي وتواثبهم على الأمر وتعظيم سلطانهم وما صاروا إليه والترجمان يترجم عنهم وهم يصدقونه بالنزع في أوتار قسيهم عادة معروفة لهم وحيوا السلطان يحثون التراب على رؤسهم سنة ملوك العجم ثم ركب السلطان وانفض ذلك الجمع وقد طار به الذكر ... على المرجع نفسه ، المرضع نفسه .

وكان مارى جاظة أول حاكم لدينا عنه بعض المعرفة يصاب بمرض النوم . (٣٠) « يعتاده غشى النوم عامة أزمانه حتى يكاد لايفيق ولايستيقظ إلا فى القليل من أوقاته ويضر صاحبه ويتصل سقمه إلى أن يهلك (قال) ودامت هذه العلة بخلطه مدة عامين اثنين حتى هلك سنة خمس وسبعين وسبعماية » (٧٠) .

وخلف جاظة إبنه موسى الثانى ( ١٣٧٤ – ١٣٨٧ ) ، وكان موسى الثانى مجرد أمير فضلا عن ضعفه ، فانسلت السلطة من بين يديه إلى يدى الرأس المديرة للجهاز الإدارى – مارى جاظة آخر . وكان مارى جاظة هذا رئيسا للرقيق وقائدا للجيوش ، ومن هذا الموقع الممتاز حكم الإمبراطورية باسم موسى ، وقد كان قائدا قديرا تمكن من أن يعيد مد نفوذ الإمبراطورية حتى غار ، وخضعت تكا مرة أخرى لحكم مالى . (٧٠)

<sup>(</sup>٧٣) \* ٣٢٤٥ مارى جاظة بن منسا بن مغا ... ملك بعد أبيه وسار سيرة قبيحة وبالغ فى التبنير والفسق توفى سنة ٧٧٥ وولى بعده ابنه منشا موسى » إبن حجر العسقلانى ، الدرر الكامنة فى أعيان المائة المائة ، المرجع السابق ، الجزء الثالث ، الصفحة ٣٦٧ .

<sup>«</sup> قال في مسالك الأبصار ... وملك بعده ( ماري جائلة ) بن منسا مغا ... فاقام أربح وعشرين سنة أساء فيها السيرة وأفسد ملكهم ، وأتلف نخائرهم بسرف وتبنيره ، حتى انتهى به الحال في السرف أنه كان بخزائنهم حجر ذهب ، زنته عشرون قنطاراً منقولاً من المعدن من غير سبك ولا علاج بالنار ، وكانوا يرونه من أنفس نخائرهم لندور مثله في المعدن ، فباعه على تجار مصر المترددين إليه بأبخس ثمن ، وصرف ذلك كله في الفسوق ، وكان آخر أمره أن أصابته علل النوم وهو مرض كثيراً ما يصيب أهل تلك البلاد لا سيما الرؤساء منهم ، يأخذ أحدهم النوم حتى لا يفيق، فلقام به سنتين حتى مات سنة خمس وسبعين وسبعمائة . » صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحتان ٢٩٧٧٩٣ .

وهكذا يذهب كل من صبح الأعشى في هذا الاقتباس ، والعبر ( المجلد السادس ، الصفحة ٢٠١) ، إلى تقدير واحد لوزن حجر الذهب هذا : هو عشرون قنطاراً : أما تقدير بانيكار لهذا الوزن فهو عشرون قيراطاً ... والتقدير الأول بمعيار القنطار المعروف لدينا مبالغ فيه جداً ، في حين أن تقدير بانيكار هزيل للفاية ، فالقيراط لا يتعدى جزءاً صغيراً من الجرام . وربعا كان التقدير الأقرب إلى المنطق هو ثلاثون رطلاً ، فال به الإدريسي وهو أنه « لبنه من ذهب وزنها ٣٠ رطلاً » ( انظر الحاشية ٢ – ١٣ أعلاه .)

<sup>(</sup>٧٤) هذا الاقتباس مأخوذ من ألعبر ، المجلد السادس ، الصفحة ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٧٥) • قال في مسالك الأبصار ... وملك بعده ابنه ( موسى ) فنكّب عن طريق أبيه ، وأقبل على العدل وحسن السيرة ، وتقلب على دولته وزيره ( مارى جاظة ) فحجره وقام بتدبير الدولة ؛ وكان له فيها أحسن تدبير ه صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحتان ٢٩٦ و ٢٩٧ .

<sup>«</sup> ووأواً من بعده إبنه موسى فاقبل على مذاهب العدل والنظر لهم ونكب عن طريق أبيه جملة ، وهو الآن مرجو الهداية ويقلب على بوائم جاملة .... وهو الآن قد حجر السلطان واستبد بالأمر عليه ونظر في تجهيز العساكر وتجهيز الكتائب وبوخ أقطار الشرق من بلادهم وتجاوز تضوم كوكو وجهز إلى منازلة تكرت بما وراها من بلاد الملثمين .... ع العبر ، المجلد السادس الصفحة ٢٠٢ . [ سبقت الإشارة إلى أن كوك هي غاو ؛ وأن تكرت هي تكدا . ]

وكان مارى جاظة ، الذى حكم بوصفه وزير القصر ، آخر حاكم قوى لمالى . وظلت مالى بعده ، لمدة قرن آخر ، بولة قوية ، ولكن الاضطرابات فى سنغى زادت متاعبها . وبعد موسى الثانى وقعت الإمبراطورية تحت رحمة القادة العسكريين المتنافسين ، وسادت حالة من الحرب الأهلية . وحكم مغا الثانى بضعة أيام قبل أن تخلعه الانكشارية وتودى بحياته . واستولى صندكى ، رئيس الرقيق ، على السلطة ؛ ولكن قسما من الجيش ظل على ولائه للأسرة المالكة القديمة ، وبعد عامين من القتال تمكن مغا الثالث الذى جاء من المنطقة الوثنية ، وادعى أنه من سلالة سندياتا من خال منساقو ، من الاستيلاء السلطة . (^)

كذلك أدى تمرد الموسى والسنغى فى منطقة بحيرة بييو (٣) إلى إضعاف سلطة مالى ، وفقدت مالى مقاطعاتها الشرقية ، فى حين ظلت إمبراطورية عظيمة فى الغرب . أما دولة الموسى فى ياتنجا ، التى كانت مزيجا من نظام إقطاعى حربى وديانة قبلية وإمبراطور مقدس ، فكانت دولة حربية قوية قادرة

<sup>(</sup>۷۱) د ... ویقی منسا موسی حتی مات سنة تسع وثمانین وسبعهائه . وملك بعده أخوه (منسامغا) وقتل بعده بسنة أونحوها ، وملك بعده (صندكی) زوج أم منسا موسی المقدم ذكره ، ومعنی (صندكی) اوزیر ؛ ووثب علیه بعد أشهر رجل من بیت ماری جاظة ، ثم خرج من ورائهم من بلاد الكفرة رجل اسمه (محمود) ینسب إلی (منساقو) بن منسا ولی ، بن ماری جاظة ، ولقبه منسا مغا ، وغلب علی الملك فی سنة .... ، مسبح الأعشی ، الجزء الخامس ، الصفحتان ۲۹۷ و ۲۹۸ .

د ثم بلغنا لهذا العهد أن منسا موسى توفى سنة ... وولى بعده أخوه منسا مفا ثم قتل اسنة أو نحوها وولى بعده مندكى زوج أم موسى ومعنى صندكى الوزير ووثب عليه بعد أشهر مسن بيت مارى جاطة ثم خرج من بلاد الكثرة وراهم وجاهم رجل اسمه محمود ينسب إلى منسا قو بن منسا ولى بن مارى جاطة الأكبر فتغلب على الدولة وملك أمرهم سنة ثنتين وتسعين ولقبه منسا مغا » . العبر ، المجلد السادس ، المعفحة ٢٠٢ . [ يتضح هنا أن اسمى صندكى وقو تم ضبطهما على كل من العبر وصبح الأعشى (الذي ينقل عن مسالك الأبصار ) . ]

<sup>(</sup>٧٧) بيس : أوردها بانيكار « Dabo » ، ولكنها وردت في الموسوعة البريطانية « Debo » كذلك وردت « صفحه المرسوعة الفرنسية لكتابي تاريخ الفتاش وتاريخ السودان ، ووردت « دب » في النص العربي لكل منهما : الصفحة ٩٤ من تاريخ الفتاش والصفحة ١٣ من تاريخ السودان . وقد كتبتها دييو . وهي إحدى البحيرات التي تعترض نهي النيچر في المنطقة الرسوبية قبل وصوله إلى تعبك .

على الصمود في وجه الغزوات الأجنبية ، كما زودتها مواردها البشرية والاقتصادية باستقرار افتقرت إليه الدول الإسلامية الأكثر شهرة ، فسارعت إلى الاستفادة من الموقف المتقلب . وفي الفترة التي تمكّن فيها الضعف من مالي كان الموسى قد قاموا بالفعل بتمرد عند منحنى النيچر ، وعجزت مالي عن مقاومة النهب الذي تعرضت له تمبكت . واستفاد الموسى من فترة الحرب الأهلية ، ومن حالة الفوضى التي أعقبتها ، في القيام بسلسلة من أعمال التمرد في منطقة بحيرة ديبو . كذلك استفاد المسنفى بدورهم من الاستقلال الحديث الذي حصلوا عليه لمهاجمة مالي . فقام ماداو (١٨٠٠) ، حاكم السنغي ، بمهاجمة مالي ونهب العاصمة ، وعاد بالغنائم والأسلاب والرقيق . وكانت لذلك آثاره على رخاء السنغي . وبطول عام . ١٤٣ كانت مقاطعات أروان (١٨٠) وولاته وتمبكت التي تقم في الشمال قد سقطت في أيدي الطوارق . (١٨٠)

وبسقوط تمبكت فى أيدى الطوارق انتهى وجود مالى كإمبراطورية ، بيد أنها استمرت تمارس السيادة كسلطة إمبراطورية على المناطق الغربية قرنا آخر

<sup>(</sup>٧٨) أوردها پانيكار Ma Daou ؛ وأوردها تاريخ الفتاش ماسعو وكذلك مادع ، وأكتبها ماداو .

<sup>« ..</sup> ثم بعد شي بارُدُلُ ينبُ ثم شي مادعو ثم شي محمد كركيا .... » تاريخ الفتاش ، الصفحة ٤٢ .

<sup>« ..</sup> وكذلك هو ورثهم من شي مادُغُ وهو الذي تغلب على ملِّكُي وكان أصلهم تحت ملِّكُي .. » المرجع نفسه ، الصفحة ٥٠ .

وقد وردت في الترجمة الفرنسية لتاريخ الفتاش Madogo ، ولكنها وردت في الملحق الثاني من هذه الترجمة Madao .

<sup>(</sup>٧٩) أروان : مدينة مكانها اليوم معروف جيداً ، وهي تقع على بعد ٢٥٠ كيلو متراً شمالي تعبكت على الطريق ما بين تلوديني وتتدوف . وردت يُرونُن في تاريخ القتاش ، الصفحة ٢٣ ؛ ووردت اروان في تاريخ السودان ، الصفحة ٢٠ ؛ ووردت اروان في تاريخ السودان ، الصفحة ٢٠ .

<sup>(</sup>٨٠) « ... وفي آخر دولة أهل ملّى بتنبكت أخذ توارق مغشرن يغيرون عليهم ويفسدون في الأرض من كل جهة ومكان وسلطانها أكلّ اكَمْلُولُ فتشوشوا من كثرة ضررهم وإذايتهم ولا يقفون لهم المقاتلة قالوا البلد الذي لا ينفع عنها سلطانها لا يجوز له ملكها فسلّموا فيها ورجعوا إلى ملى فملكها أكل المذكور أربعين عاماً تتمة » تاريخ السودان ، الصفحة ٩ . [ المغشرن : كانوا إحدى قبائل الطوارق بالقرب من النيجر ؛ أكل اكملول Akil - Akameliuel : جاء بالحاشية ٣ بالصفحة ١٧ من الترجمة الفرنسية لتاريخ السودان أن كلمة « اك » في الجزء الثاني من الاسم تعنى إبنا ويالتالي يكون الاسم أكل بن ملول . ]

لتشهد سقوط غريمتها سنغى في أيدى الغزاة المراكشيين . وعلى الرغم من أن إسم مالي كان يدغدغ جشع الأوروبيين ، فقد حقت عن أن تحسب ضمن مجموعة بول غرب إفريقية . بيد أنه حتى عام ١٤٨٠ كانت مالى لاتزال قوية ، وإن تكن قد فقدت سطوتها . وواصلت سنغي مهاجمة مالي ، واضطرت مالي إلى طلب العون من البرتغاليين ، ففي عام ١٤٨٠ قررت البرتغال إيفاد سفارتين الأولى من إلمينا (١٨) والأخرى من غمييا ، واستقبلت السفارة من جانب المنسا الذي بعث برسالة إلى ملك البرتغال عن طريق بيدرو رانيال . وعلى الرغم مماطراً على سلطة المنسا من ضعف ، فقد ظل معتزاً بنفسه ، وكان يعتقد أنه لايوجد في العالم أجمع سوى أربع ممالك يمكن مقارنتها بمالي ، هي التكرور وبغداد والقاهرة واليمن ، (٨٠) كما أنه أي لم يحظ أيُّ من الملوك الذين سبقوه على عرش مالى باستقبال سفارة موفدة من ملك مسيحي ، وقد أعرب أيضا عن دهشته من اتساع المملكة البرتغالية . بيد أن مالي ، وإن كانت لاتزال تفخر بماضيها ، والتي استمرت قرنًا آخر ، لم تعد دولة عظيمة ، وسرعان مامزقها التوكولور الفولاني وكذلك البمبرة ، واضطر المنسا مرة أخرى إلى طلب المساعدة من البرتغاليين ضد الفولاني ، فقام الفولاني بسحب مزاعمهم . وجاءت آخر محاولة من جانب مالى لاستعادة مجدها الإمبراطوري في عام ١٥٩٩، ولكنها انتهت بدورها - كما سنرى - بالإخفاق التام .

<sup>(</sup>٨١) إلينا : مازالت توجد فيما كان يعرف بساحل الذهب . كانت موقعا لأهم قلعة بناها الأوروبيون عنوة على الساحل الغربي لإفريقية ، وكانت تعرف بقلعة ساوچورج دامينا ، وقد بدأ ديبجو دازمبوجا البرتغالي بناها في عام ١٤٨٧ فوق رأس ضخرية بالقرب من مصب نهر بنيا ، انتقلت ملكيتها إلى الهولنديين في عام ١٦٣٧ . كانت مركزاً للاتجار مع الإفريقيين في تبر الذهب ، ثم أصبحت تجارة الرقيق عملها الرئيسي في القرن الثامن عشر ، مكتبها صلتها بالأشانتي من الاحتفاظ بأهميتها إلى أن انتقلت إلى بريطانيا في عام ١٨٧٠ عندما كانت في حالة حرب مع الأشانتي .

<sup>(</sup>٨٢) و ويد سلطان مل مبسوطة على الكل بالقهر والغلبة وكنا نسمع من أعوام عصرنا يقواون سلاطين الدنيا أربعة ماخلا السلطان الاعظم سلطان بغداد وسلطان مصر وسلطان برن وسلطان مل ، متاريخ الفتاش ، الصفحة ٨٣ . [ إذا كان تاريخ الفتاش هو المصدر الذي أخذ عنه پانيكار فلابد أنه خلط بين برن (برنو) واليمن . هذا والمقصود بسلطان مل هو سلطان مالى . وتشير عبارة السلطان الاعظم إلى و الخليفة العثماني » . على الرغم مما جاء في تاريخ الفتاش من أنه سلطان بغداد . ]

## غاو وسيادة السنغى 🛪

عندما أخذت قوة غانة في الأقول كانت هناك ممالك كثيرة في السودان. ففي أقصى الغرب كانت هناك مملكة التكرور ثم مملكة سلا<sup>(۱)</sup> ومملكة بريسى ، وهي ممالك سكانها من المسلمين وحرفتهم الرئيسية صيد الرقيق من منطقة لملم . وفي ذلك الوقت كانت مملكة التكرور ذات أهمية كبيرة ، في حين كانت بريسي تابعة لها ، كما كانت المركز الكبير للونقارة ، وهم تجار وثنيون يحملون تبر الذهب إلى مختلف بلدان السودان ، ومع ذلك فهي مكان فقير ليست به مدينة مسورة .(۱)

<sup>(\*)</sup> أقام السنغى من قديم الزمان على ضفاف النيچر الأوسط ، وأصبحت غار عاصمتهم ومدينتهم الكبرى ، وامتدت حدود بلادهم حتى شمات المسافة الواقعة على منغنى النيچر ، وجاورهم الطوارق من الشمال ، وجاورتهم من الفرب والجنوب جماعات شتى من أهل السودان أهمها المندنغو . كما امتدت بلادهم شرقا حتى اتصلت ببرنو وكانم وتشاد ، وشمات مدينة تمبكت في عهد سن على ، وخضعت لهم مملكة الموسى الوثنية في عهد أسكيا الحاج محمد . وتسرب نفوذهم إلى شمال نيچيريا ، ودانت لهم كاتسنا وغوير وكانر وزنفرا وزاريا ، وشمل نفوذ دولتهم منطقة السفانا في امتدادها من الشرق إلى الغرب . [نقلا عن دكتور حسين مؤنس ، أطلس تاريخ الإسلام ، الزهراء للإعلام العربي ، الصفحتين ٤٣٥٥/٢٤]

<sup>(</sup>١) كتبها البكرى سلى : «وتسير من مدينة تكرور إلى مدينة سلى وهى مدينتان على شاطئ النيل وأهلها مسلمون على يد وارجابى، البكرى ، المغرب في ذكر إفريقية والمغرب ، الصفحة ١٧٧ .

 <sup>(</sup>٢) بريسى ، وتكتب بريسا أيضا ، وهي كذلك برسنى التي ذكر البكرى أنها «بغربي غيارو على النيل ...
يسكنها المسلمون وما حولها مشركون ..» المرجم نفسه ، الصفحة ١٧٧.

ومن مدينة تكرور إلى مدينة بريسى على النيل مشرقا اثنتا عشرة مرحلة مدينة بريسى مدينة صغيرة
 لاسور لها غير أنها كالقرية الحاضرة وأهلها متجولون تجار وهم في طاعة التكروري .. «الإدريسي ، نزهة المشتاق،
 المحطة ١٩.

أما المملكة التى كانت ذات أهمية حتى فى أيام عظمة غانة فهى غلو<sup>(7)</sup>. ويشير إليها اليعقوبي باعتبارها أعظم الممالك وأكثرها أهمية . وهو يقول إن كل ملوك الزنوج يدفعون الجزية لكوكو (غاو) . وكتب المهلبي حوالي ٩٩٦ يقول إن ملك غانة مسلم، وأن الملك ونبلاءه يعيشون على ضفة النهر الغربية ، على حين توجد الأحياء التجارية على الضفة الشرقية ويتردد عليها التجار من كل بلدان العالم . وحتى ذلك الوقت كانت غاو مركزاً ثقافيا عظيما ، لها مساجدها كما توجد بها مدرستان . وبينما يذكر المهلبي أن الملك ونبلاءه يلبسون القمصان والعمائم ويركبون الخيل غير المسرجة ، (١) فإن البكري يقول إن عامة الشعب وثنيون يعبدون الدكاكير وزيهم الملاحف والجلود وأشياء أخرى تختلف باختلاف يسارهم ، كما يقول إن المسلمين وحدهم هم الذين يمكن أن يكونوا حكاما في غاو. (١)

كانت غاو بالتأكيد أكثر أهمية من الصوصو<sup>(۱)</sup> أو مالى . ويقول إبن حوقل ، الذي زار أودغست في عام ٩٦١ ، إن ملكها تابع لغاو ، وقد كانت غاو مركزا

<sup>(</sup>٣) دثم مملكة الكوكو ، وهي أعظم ممالك السودان وأجلها قدرا وأعظمها أمرا ، وكل الممالك تعطى للكها الطاعة ، والكوكو إسم المدينة ، ودون هذا عدة ممالك يعطونه الطاعة ، والكوكو إسم المدينة ، ودون هذا عدة ممالك يعطونه الطاعة ويقرون له بالرئاسة على أنهم ملوك بلدانهم ، فمنهم مملكة المرو ، وهي ممسلكة ... ومملكة مردنة ... فهذه كلها تنتسب إلى مملكة الكوكو .ء اليعقوبي ، تاريخ المعتان ١٩٤٠ و ١٩٤ عادد] المعقوبي ، المجلد الأول ، الصفحتان ١٩٢ و ١٩٤ . [سبقت الإشارة إلى أن كوكو هي غاق أنظر الحاشية ٣ – ٢٦ أعلاد]

<sup>(</sup>٤) د١٠٤٤ - كوكى: وهو إسم أمة وبلاد من السودان ، قال المهلبى : كوكو من الإقليم الأول ، وعرضها عشر درج ، وملكهم يظاهر رعيته بالإسلام وأكثرهم يظاهر به وله مدينة على النيل من شرقيه إسمها سرناه .... وله مدينة على عربي النيل سكنها هو ورجاله وثقاته ، ويها مسجد يصلى فيه ، ومصلى الجماعة بين المدينتين وله في مدينته قصر لا يسكنه معه أحد ... وجميعهم مسلمون وزيّ ملكهم ورؤساء أصحابه القمصان والعمائم ويركبون الخيل أعراء ... ويا المحدى ، كتاب معجم البلدان ، طبعة دار الكتب العلمية ، بيروت ١٩٩٠ ، الجزء الرابع ، مادة كوكر، الصفحة ٢٣٥.

<sup>(</sup>ه) دويين تادمكة ومدينة كوكو تسع مراحل ... وهي مدينتان مدينة الملك ومدينة المسلمين وملكهم يسمى قندا وزيهم كزى السودان من الملاحف وثياب الجلود وغير ذلك بقدر جدة الإنسان منهم وهم يعبدون الدكاكير كما تفعل السودان ويضرب بجلوس الملك الطبل ويرقص النساء السودانيات بالشعور الجثلة المسترسلة ... وإذا ولى منهم ملك دفع إليه خاتم وسيف ومصحف يزعمون أن أمير المؤمنين بعث بذلك إليهم وملكهم مسلم ولا يملكون غير المسلمين ،، المرجم السابق ، الصفحة ١٨٣.

 <sup>(</sup>٦) كانتت إمارة الصوصو التي حكمتها أسرة كونتي أقوى بول المرابطين جنوبي الصحراء الكبرى ، وكان الصوصو قد قدموا إلى فوته جلٌ في القرن الثالث عشر ، ثم بدأوا الهجرة في اتجاه سلحل الأطلسي عندما ازداد عدهم .

تجاريا هاما اعتادت القوافل من مصر وورقلة أن تفد إليه بانتظام ، على الرغم من أنه لم يكن يفد إليها من سجلماسة سوى عدد قليل من القوافل . كذلك لم تكن غاو مملكة جديدة ، ويشير تاريخ السودان إلى أن أول « زا » اعتنق الإسلام هو راكسن اللك الرابع عشر من هذه الأسرة . وكأن الملك الرابع عشر من هذه الأسرة . وإذا افترضنا أن متوسط حكم كل منهم عشرون عاما فلابد أن تكون المملكة قد تكونت من منذ عام ٧٠٠ .

فلماذا لم تصبح غاو دولة متفوقة السيادة قبل هذا التاريخ ؟ إن صلات غاو التجارية كانت مع مصرفى الشرق ؟ ومع ذلك كان من الأيسر أن تتزود بلاد السودان باحتياجاتها من الشمال . فما دامت الطرق تحتفظ بأهميتها ، فإن شعب غاو – السنغى – على الرغم من سيطرته على جيرانه ، لم يكن باستطاعته أن يُحُكِم الإمساك بالصولجان الإمبراطورى . وهو لم يستطع أن يبسط هيمنته إلا عندما إزدادت أهمية الطرق في وسط الصحراء الكبرى . وبالمثل لا ينبغي أن نغفل أن غانة ومالى كلتيهما كانت أقرب إلى مناطق الذهب ، وبذلك كان باستطاعتهما اجتذاب التجار من الشمال ، على حين افتقرت غاو إلى تلك الميزة وتعين عليها الحصول على الذهب من الغرب ، وأصبح الرقيق ، وليس الذهب ، أهم الصادرات .

وعلى الرغم من أن غاو قد قامت منذ حوالى عام ٧٠٠ ، فإنها لم تبرز على الساحة إلا فى وقت متأخر جدا . وكما رأينا وقعت فى نزاع مع مالى ، ومنذ أيام سيكرة حتى نهاية القرن الرابع عشر كانت خاضعة لنيامى . وكلما تمزقت مالى تحت وطأة الفتن ، كان باستطاعة غاو تأكيد استقلالها ، ولكن ما إن يستعاد النظام فى نيامى حتى تسارع إلى الاعتراف بسيادتها .

<sup>(</sup>٧) و ذكر ملوك سخى ، أول من تملك فيها من الملوك زا الأيمن ثم زازكى ثم ... ثم زاكتُكى هؤلاء أربعة عشر ملوكا ماتوا جميعا في جاهلية وما أمن أحد منهم بالله ورسوله صلى الله عليه وسلم واللهي أسلم منهم والكُسني يقال له في كلامهم مسلم دم معناه أسلم طوعا بلا أكراه رحمه الله وذلك في سنة أربعمائة من هجرة النبي ... عتاريخ السودان ، الصفحتان ٢ و ٣ . [يفهم من هذه الفقرة أن زاكسي هو الملك الخامس عشر وليس ألرابع عشر كما ذكر باينكار . ]

وقد أصبح السنغى متحدين تحت حكم «زا» . وكان السرّك المنوع النين يحترفون صيد الأسماك منتشرين على طول النهر في مقاطعتى تللبرى وبنتيا (۱) ، وهؤلاء السرك هم حراس المقدمة ، وقد بذلوا جهداً كبيراً لتوسيع رقعة مملكة سنغى الوليدة وكان مركز الدولة الجديدة هو كوكيا (۱۰) التي تقع على بعد ١٤٠ كيلو مترا من غاو وقد اعتنق زاكسي الإسلام ، وتولى الحكم حوالي عام ١٠٠٠ ، وهو الملك الرابع عشر في سلسلة الحكام ، وقام بنقل العاصمة من كوكيا إلى غاو . وعرف لدى مؤرخى السودان على أنه «مسلم دم» أى أسلم طوعاً (۱۱) وفي أيام البكرى فرض السنغى سلطانهم على القبائل المجاورة ، بيد أنه حتى عندما فتحتها مالى لم تكن مملكة ميزة . وفي أيام منسا موسى أخذ أميران من السنغى ، هما سلّمن نار وعلى كُلن ، حيوث ثورات . يقول تاريخ السودان : « فلما بلغا مبلغ الاستخدام أخذهما سلطان حدوث ثورات . يقول تاريخ السودان : « فلما بلغا مبلغ الاستخدام أخذهما سلطان ملى لأنهم في طاعتهم » (۱۱) واحتجز الأميران المفترة طويلة ، واضطلعا بوظائف مختلفة في بلاط مالى ، وتمكنا بفضل مهارة على كلن من الفرار من نيامي في عهد وعرفا طرقاته ومسالكه ، وتمكنا بفضل مهارة على كلن من الفرار من نيامي في عهد

<sup>(</sup>A) السُولُكُ: تم ضبط الاسم على تاريخ الفتاش وتاريخ السودان . وقد ورد فى الترجمة الفرنسية لكل منهما Sorko مثلما كتبها بانيكار. دفقال الشيخ فما الذى ملكهم لى سائغ فقال الشيخ الأولى قبيلة جِنْدِكَتَ .. والثانية قبيلة جَمْ وَلَ .. والعاشرة تسمى بسرُكُ .. وتاريخ الفقاش ، الصفحة ١٤. ووردت كذلك فى تأريخ السودان ، الصفحتان ١٠ و ١٩٦٠.

 <sup>(</sup>٩) تألبرى ويتنيا : تقع بنتيا على مسافة ١٥٠ كيلو مترا إلى الجنوب من غار ، أي في أول منطقة تركز فيها السنفي ، وهي تللبري – أسنتنع .

<sup>(</sup>١٠) كُلُوكِها : وردت في تاريخ الفتاش كُوكِها وكوكي وكُلِكِي وكوكيه : ووردت في تاريخ السودان كوكها .

د ... وصلى العيد في كوكيا .. ء تاريخ الفتاش ، الصففة ٤٦ . د .. هرب من جزائر المحيط إلى كوكي... ء المبغمة ٨٥ .

د .. ومكث في السلطنة تسع سنين .... في بلد كُيْكي .هالصفحة ٩٣ - د ...الباشا محمود لم يزل في كُوكِيّة .»
 الصفحة ١٦٩ .

د ... حتى انتهى بهما القدر إلى كوكيا .. » تاريخ السودان ، الصفحة ٤ .

<sup>(</sup>١١) أنظر الماشية ٤ - ٧ أعلاه .

<sup>(</sup>١٢) تاريخ السودان ، المنفحة ٦ .

منسا موسى ، واستطاع على كلن الذى أصبح «زا» أن يؤكد استقلال السنغى . ولابراز هذا الحديث قرر الإثنان أن يُعرفا مستقبلا على أنهما أسرة سنّ (١٦) . ولايعرف عن على كولن أكثر من أنه نجح في تحرير السنغي ، ولم تكن بولة السنغي حتى ذلك الوقت شديدة الاتساع ، بل إن مارى جاطة سلطان مالى قام بغزو غاو مرة أخرى .

ولم يكن باستطاعة السنغى توسيع رقعة دولتهم إلا فى أثناء فترة الفوضى التى أعقبت وفاة موسى الثانى . ويرجع إلى مادغ (١٤) الفضل فى صعود قوة السنغى ، فقد حرر مادغ أربعا وعشرين قبيلة تستعبدها مالى ، ولكن بينما أصبح أبناء بعضها أحرارا ، فإن أبناء البعض الآخر ظلّوا ملكا للدولة . وأفادت الحملة أيضاً أنه استطاع جمع أسلاب كثيرة ، وبفضل هذه الأسلاب ازدهرت إمبراطورية السنغى . ومذذ ذلك الوقت أخذت رقعة غاو تتسع فى بطء ، ولكن باطراد ، حتى أيام سن على .

كان سنّ على فاتحاً عظيماً ، وفيه اتحدت أعراف الإسلام والوثنية ، التي كانت تمضى متلازمة وسببت قدراً هائلاً من إراقة الدماء في غرب إفريقية . فأمه كانت وثنية ، في حين كان أبوه مسلما . ولذا وحد في داخله فكرة ملك مقدس وفكرة زعيم ديني ، واستطاع على الفور أن يصبح سلطانا وملكا ساحرا .

<sup>(</sup>١٣) سن : وتكتب أحيانا و شي، ، ومعناها خليفة السلطان .

ه ثم بعد شي بارُدَلُّ يُنْبُ ثم شي مادعو ثم شي محمد كوكيا ثم شي محمد فار .. » تاريخ الفتاش ، الصفحة ٤٢ . • وأما سن الأول على كلن فكان من قصته ... » تاريخ السودان ، الصفحة ه .

<sup>[</sup> يقول پانيكار في الفصل السابق « مالي وتدعيم النولة الإسلامية إن هذين الأميرين قد فراً في عهد مسامعًا إبن منسا موسى وليس في عهد منسا موسى نفسه ، انظر الماشية ٢-١٥٠]

<sup>(</sup>١٤) مادغ : وربت في تاريخ الفتاش مادغو ومادغ ؛ ووربت في تاريخ السودان محمد داعوا .

تاريخ الفتاش : د ... ثم شي مادعو ثم شي محمد كوكيا ... عد الصفحة ١٤٢ د .. وكذلك هو ورثهم من شي مادغ .. ء ، الصفحة ٥٥ .

تاريخ السودان : « ... وفي سنة ... توفي سن على بن سن محمد داعوا ... » ، الصفحة ٧٠.

وينظر إليه مؤرخا السودان ، عبد الرحمن السعدي ومحمود كعت ، باعتباره حاكما فاجرا . يقول تاريخ السودان : « أما الظالم الأكبر والفاجر الأشهر سن على . . فإنه كان ذا قوة عظيمة ومتنة جسيمة ظالما فاسقا متعدياً متسلطا سفاكا للدماء قتل من الخلق مالا يحصيه إلا الله تعالى ... ».(١٥) ويمضي تاريخ السودان قائلا : « ومن أخلاق هذا الظالم الفاسق التلاعب بدينه يترك خمس صلوات إلى الليل أو إلى الغد ثم يومي قاعداً مراراً متكررة ذاكرا أسماهم ثم يسلّم تسليمة واحدة..». (١٦١) ثم أنه (حتى في يوم الجمعة ) لم يكن يشاهد لا هو ولا أحد ممن حوله في المسجد الجامع أو في أي مسجد آخر . وخوفا منه لم يكن آلاف الرجال والنساء الذين يقيمون داخل قصره يصومون أو يصلون في شهر رمضان ، كما أنه لم يكن يحفظ الفاتحة ، أو أية سورة أخرى من القرآن ، عن ظهر قلب . وكان عدم المبالاة يغلب عليه في صلواته ، فلا يسجد أو يتهدج أو يظهر الخشوع . وأم تكن علاقاته مع النساء يحكمها زواج أو تنظمها رابطة أخرى يقرها الإسلام . وإذا ما راقت له امرأة أخذها إلى قصرة ضاربا عرض المائط بزوجها أو أسرتها . وكان يسمح بنهب المسلمين وذبحهم . « فإنه كان .... سفاكا الدماء قتل من الخلق مالايحصيه إلا الله تعالى وتسلط على العلماء والصالحين بالقتل والإهانة والإذلال ...»(١٧) ومع ذلك يشير تاريخ الفتاش مرار إلى الأماكن التي كان سنّ على يؤدي فيه الصلاة في رمضان والأعياد .(١٨)

<sup>(</sup>۱۵) **تاريخ السودان** : الصفحة ۱۶ .

<sup>(</sup>١٦) المرجع نفسه . الصفحة ١٧ .

<sup>(</sup>١٧) المرجع نفسه ، الصفحة ١٤ .

<sup>(</sup>۱۸) و وطلع على شي على شهر رمضان في بنبر وصلى العيد في كُتتُعْ... ومضى إلى تُمْسَعُ وطلع عليه رمضان في تمسع وطلع عليه ومضان في تُمْسَعُ وصلى العيد فيها .. ومضان في تمسع وصلى العيد فيها .. تم مضي ورجع إلى كاع .. وطلع عليه شهر رمضان وصلى العيد فيه .. وطلع عليه شهر رمضان في منصور وصلى العيد في كوكيا .. » تاريخ الفتاش ، الصفحتان 63 و ٤٦.

وهكذا فإن ما يؤخذ على سن على أنه لم يكن مسلما صحيح العقيدة، وأنه لم يكن مستعدا لاضطهاد الوثنيين ومكافأة المسلمين بصرف النظر عن أهليتهم . بيد أن تاريخ الفتاش يذكر أيضا أنه كان يحتفظ بسجل دقيق للعلماء ، وينظر إلى درجة استحقاقهم ويمنحهم عطايا كبيرة . (١٩) كذلك لاينبغي أن نغفل أن عبد الرحمن السعدى ومحمود كعت قد مجدًا الأساكي «سلاطين السنغي» في كتابيهما ، ولم يكن ممكنا أن يتم ذلك إلا بالحط من شأن سن على .

وقد اعتلى سن على العرش في عام ١٤٦٥ ، وكان عهده الذي استمر سبعة وعشرين عاما حروبا متواصلة أسفرت عن توسيع الإمبراطورية في كل اتجاه . ويقول تاريخ الفتاش إن النصر كان دائما حليف سن على ، وأنه لم يعرف الهزيمة أبدا. (٢٠) وكانت قوة السنغى أشد وطأة على الدولة القبلية الوثنية ، دولة الموسى الذين ربما كانوا الشعب الوحيد الذي قارب أن يكون قومية في غرب إفريقية . وقد هزم نعسر الأول ، الذي يشير إليه تاريخ الفتاش على أنه كُمدا عُ(٢١) ، في كُب ، وهي قرية صغيرة بالقرب من بحيرة ديبو ، وطارد الموسى حتى بُمبرة ، ولكنهم أفلتوا من الدمار ، واستطاعوا أن يحافظوا على قوتهم والتقهقر في حالة طيبة انتظاراً لفرصة أفضل . وذلك لأنه على الرغم من أن إمبرطورية السنغي كانت

<sup>(</sup>١٩) وربعد رحيل الفقهاء إلى بير قلد القضاء الفقيه القاضى حبيب حفيد السيد عبد الرحمن التميمى وبالغ فى تعظيم ابن عمة المأمون والد عُمارلٍدُ المأمون حتى لا يقول له إلا أبى وبعد موته حين شرع الناس فى نكر مساويه يقول المأمون لا أقول فى سنَّ على سوء إلا أنه أحسن إلى ولم يعمل فى سوءاً كما عمله فى الناس لايذكره بحسن ولا قبيح فعظم قدره عند أبى البركات الفقيه محمود بذلك لأجل عدالته ..ه تاريخ السودان ، الصفحة ٦٦ .

وومع هذه الإسامة كلها التي يقعل بالعلماء يقر بفضلهم ويقول لولا العلماء لا تطو الدنيا ولا تطيب ويفعل الاحسان في آخرين ويحترمهم ..ء المرجع نفسه ، الصفحة ٦٧ -

<sup>(</sup>٢٠) ووكان منصورا وما قابل أرضا قصده إلا خريه وما كسر له جيش كان فيه قط غالبا غير مغلوب لم يترك بلداً ولا مدينة ولاقرية من أرض كنت إلى شيردك إلا وقد جرى خيله فيه وحارب أهله وغار عليهم ...» تأريخ القتاش، الصفحة ٤٢ .

 <sup>(</sup>١١) تقبل حاشية في الصفحة ٨٥ من الترجعة الفرنسية التاريخ الفتاش إن كلمة كمداع ربما كانت اسم
 العائلة لنعسر الأول أي لقبه .

قوية فإن الموسى كانوا شعبا أكثر اتحادا ويتمتع بتماسك تفتقر إليه الشعوب الأخرى في غرب إفريقية. (٢٠٪ وخلال الأعوام الثلاثة التالية أخضع سن على الشعب الوثنى في جبل هُنْبِر (٢٠٪ الذي كان النوجون أبرز قبائله . وأثبت المعقل الجبلى الذي احتمت به القبائل أنه مكان يتعذر اقتحامه ، وقنع سن على بأن منع هذه القبائل من اكتساح السهول . وتقول بعض المصادر إنه استدار بعد ذلك ضد الفولاني لأنه شعر بتزايد خطرهم وسحقهم تماما .

وكرس سن على الأعوام الشلاثة التى تلت ذلك لمحاولة غزو ولايات مثل بيدان وتُد وتُسكُ وغيرها. وقُتل أسكى بغن ، أحد قادته البارزين ، فى أثناء حربه مع الطوارق فى أزّوت (٢٤) وعلى الرغم من الهزائم المتكررة التى لحقت بالموسى والطوارق في فإنهم لم يكفّوا عن القتال . وقد تمكن الطوارق فى عام ١٤٣٣ من انتزاع تمبكت من مالى ، ونصبوا عليها حاكماً تابعا لهم . واعتاد هذا الحاكم ، محمد فض، أن يدفع للطوارق جزية مقدارها ثلث موارد المدينة .(٢٥) وعندما ارتقى سن على العرش بعث إليه محمد نض بخطاب تهنئة . وفى عام ١٤٦٥ توفى نض وخلفه إبنه

<sup>(</sup>٢٢) «وسمع بخبر سلطان موشى المسمى كُمْدًا عُ وارتحل من ديرٌ والتقيا في كُبِ وهزم جيشه وتبعه إلى بِنَّبَرُ ونجا بنفسه حتى دخل في بلده في دار مملكته المسمى ارقم ... تاريخ الفتاش ، الصفحة ٤٥ .

<sup>«</sup>وطلع عليه شهر رمضان في بلد نعسر من بلاد موش وصلى العيد فيه ..ه المرجع نفسه ، الصفحة ٤٦.

ووفى السنة الرابعة غزا غزوة نعسر وهو سلطان موش ومشى معه .. فأمره أن يجعلها جهادا في سبيل الله ....، تاريخ السودان ، الصفحة ٧٤.

<sup>(</sup>٢٣) دوبلد أبيهما همير ...، تاريخ القتاش ، الصفحة ١٤٠ .

<sup>«..</sup> وغزى إلى جبل همير وما والاه ..» المرجع نفسه ، الصفحة ١٨٣ .

<sup>(</sup>٢٤) «... ثم دخل فى أثر بيدان حتى انتهى إلى داع .. وقاتل أهل تُنَّد .... وهزم تُسكُ جيش أسكى بغن... وخرج بجيشه إلى أزَّوَبَ وقت غزوته ومات أسكى بغن وارتحل شى عال إلى تُسكُ ... المرجع نفسه ، الصفحتان ٥٤ و٤٠ . .

<sup>(</sup>۲۵) دفاؤل من ابتداً فيه الملك كما تقدم أهل ملى .. ثم طوارق مغشرن وبواتهم أربعون عاما وتاريخه من عام سبعة وثلاثين في القران التاسع (۱٤۲۲م) ... ثم سنّ على ... وفوّض أمر البلد على تتبكت كي محمد نض وهو منهاجي ... وكل ما جاء من الغرامة فلتنبكت ثلثها عادة .. فبعث اسنّ على سرّا أن يأتي حتى يمكّن له تنبكت فتملكه .ه تاريخ السودان ، الصفحات ۲۲ و ۲۲ و ۲۲ .

عمر الذى أرسل إلى سنّ على خطابا حافلا بالتهديدات يقول فيه إن تحت تصرفه قوات تكفل له مواجهة أى غزو ، ولكنه سرعان ماتراجع عن تهديداته لأن الرئيس الطوارقى أكل أكملول أبدى استياءه لأنه لم يكن يحصل إلا على ثلث الموارد فقط ، وأخذ يشن غارات على تمبكت لنهب التجار واغتصاب النساء . وإزاء ذلك الشطط استغاث عمر بغاو . وكان سنّ على يتحين الفرصة فظهر على رأس جيش كبير. (٢٦) وعند ما أحس أكل باقتراب جيش غاو أخذ في التقهقر ، وتذكر عمر خطابه ورأى أنه من الأفضل أن ينضم إلى الطوارق تاركا المدينة في أيدى أخيه المختار الذي خضع لسنّ على تمبكت في عام ١٤٦٨ .

وكانت تمبكت فى ذلك الوقت مدينة يغلب عليها الإسلام ، وآثر علماؤها المسلمون مغادرتها مع أكل ، وعامل سن على فقهاء المسلمين باعتبارهم أصدقاء للطوراق ، وحقرهم بكل وسيلة ممكنة ، (٢٧) وأختطفت فى تمبكت ثلاثون عذارء مسلمة ، وأرسلن إلى كابر على بعد ثمانية أميال ، وأمرن بالعودة سيرا على الأقدام ، وعندما عجزن عن السير قتلن جميعا. (٢٨) كما قُتل المسلمون الذين حاولوا الفرار ، ونُهبت المدينة . ويرى السعدى أن ما عوملت به تمبكت أشد مما عاملها به الموسى فى عام ١٣٢٧ ، أو المراكشيون فى عام ١٩٥١ .

<sup>(</sup>٢٦) ه ولما تولى السلطنة كتب له تنبكت كُى الشيخ محمد نض كتابه بالسلام والدعاء له وطلب منه أن لا يخرج باله معه لأنه من جملة عياله ولما توفى وتولى ابنه عمر كتب له يعكس ما كتب أبوه وقال له ... وجميع القوة متوافرة عنده ومن تعرض معه يرا ما معه من تلك القوة ... ودخل (سنٌ على) في تنكبت في رابع رجب الفرد أو خامسه وهي خامس سنة من دخوله في السلطنة عمل فيها فسادا عظيما جسيما فحرقها وكسرها وقتل فيها خلقا كثيرا ...ه تاريخ السودان ، الصفحتان ١٤ره ١٠. [ عمر أورده بانيكار Amer ]

 <sup>(</sup>٢٧) والسلط على العلماء والصالحين بالقتل والإهانة والإذلال ...، تاريخ السودان ، الصفحة ١٤ .

<sup>(</sup>۲۸) ق.. وأمر يوما باتيان ثلاثين من بناتهم الأبكار ليتخذهن جواريات وهو في مرسى كبر وأمرأن لاياتين إلا على أرجلهن مابرزن من الخدور قط وخدامه معهن يسوقهن حتى وصلن موضعا مجزن عن المشى بالكلية فبعث له بخبرهن فقر بقتلهن فقتلن جميعا والعياذ بالله ... عالم بعض نفسه ، الصفحة ٦٦. كبر هي كابر ، وقد كتبها بانيكار Kabara ووردت كذلك في الترجمة الفرنسية ، وسماها إبن بطوطة كَابَرة ، تعقه النظار ، طبعة بيروت ، الصفحة ١٩٠٠]

وبعد أن حطم سن على قوة الطوارق قرر أن يسحق الموسى القوة الرئيسية الأخرى في ذلك الوقت . وقد ألحق بهم الهزيمة ، ولكنهم انسحبوا إلى بمبرة. (٢١) وفي عام ١٤٦٩ عانوا مرة أخرى يمارسون التهديد ، فهزمهم السنغى وطارنوهم حتى عاصمة ياتنجا . ولكن الموسى لم يكونوا قد قهروا بعد . وفي العام التالى قام سن على بشن حملة على الطوارق فألحق بهم هزيمة سهلة إلى الشمال من تمبكت . وفي عام ١٤٧٠ سار إلى بُركُن عاصمة ياتنجا حيث كان في انتظاره نصر حاسم . وبيم سن على المدينة وأخذ عددا كبيرا من الأسرى . ولكن الموسى واصلوا القتال ، وتحرك ضدهم جيش بقيادة هيكئ حقق نجاحا مماثلا في الميدان ، ولكنه أخفق مرة أخرى في تحطيم مقاومة الموسى . وقام جيش ثالث بمهاجمة الفولاني في ماسنة أحدى من سحق قوتهم. (٢٠) ولم تكن لدى سن على أية ثقة في الفولاني ، ولم يشغل أحد منهم في عهده أي منصب في الإدارة أو القضاء . وظل الفولاني منذ ذلك الحين وحتى سقوط إمبراطورية السنغي أتباعا يتعرضون للإغارة عليهم باستمرار من أجل الرقيق . وبعد ذلك تحولت الجيوش الثلاثة إلى چنى ، لؤلؤة الينچر ، التي كان الحصار مفروضاً عليها باستمرار منذ بداية حكم سن على . وواجه جيش سن على بعض المحصار مفروضاً عليها باستمرار منذ بداية حكم سن على . وواجه جيش سن على بعض المقاومة من حكام المقاطعات ، ولكنه هزمهم بسهولة ووصل إلى چنى (٢١) وظل حاكم المقاومة من حكام المقاطعات ، ولكنه هزمهم بسهولة ووصل إلى چنى (٢١) وظل حاكم المقاومة من حكام المقاطعات ، ولكنه هزمهم بسهولة ووصل إلى چنى (٢١) وظل حاكم

 <sup>(</sup>۲۹) و وسمع بخبر سلطان موشى المسمى كمدع وارتحل من دير والتقيا فى كُب وهزم جيشه وتبعه إلى
 بُنْبُرُ ونجا بنفسه حتى دخل بلده فى دار مملكته المسى ارقم ... » تاريخ الفتاش ، الصفحة ٤٥ .

<sup>(</sup>٢٠) و ومضى إلى بركُنَ مدينة التى فيها دار مملكة مُوشكُى ومعرها واسر أهلها وقتلهم شر قتلة ثم خرج إلى مكل وهربوا ولم يدركهم ورجع وجهز جيشا عظيما وجعل هيكُى يعنت أمير الجيش إلى قتل تتُك يَعنعُ وقتلوه ورجع الجيش إلى وارتحل بهم إلى ككر ... وقاتل أهل جنّن وقاتل أهل من لل مرتين ثم مضى وحمل الفلاتيين إلى كوكر ... المرجع نفسه ، المسفحتان ٤٠٠ و ٤٠٠ . [بَركُنَ Barkona : موقع ياتنجا ؛ مُوشكُى Mossi - Koi : سلطان الموسى ؛ ميكى يعت Hikoi Yate ؛ تتُك يَعمَعُ Tanga - niama ؛ تتك يَعمَعُ Hikoi Yate : تتلُ هي مالي .]

<sup>(</sup>٢١) د ... ومن حين كانت المدينة (چنى) ما غلب أحد أهلها من الملوك إلا سنّ على وهو الذي طرّعهم وملكهم بعدما حاصرهم في ثلك المدينة سبع سنين وسبعة أشهر وسبعة أيام على ما قال أهلها ومحلته في زُبرُ يقاتلونهم كل يوم حتى يدور بهم البحر فيرتحل بجيشه إلى وضع يقال له نبكه شن سميت كذلك لأجل مكثه فيها فيمكنون هنالك ويحرثون إلى أن يييس الماء فيرجعون إلى زُبرُ المقاتلة وهم كذلك إلى العدد المذكور من الأعوام ... حتى وقعت المجاعة في أهلها ونقصت قوتهم .. ثم شاور السلطان قيادة وكبراء جيشه في التسليم اسنٌ على فوافقوه على ذلك...، تاريخ السودان ، الصفحة ١٤ .

چنى يقاتل سنّ على طيلة الشهور الستة التالية ، بيد أن المياه ارتفعت فى نهر النيچر وفرقت بين الجانبين . ومع ذلك حاصر سنّ على المدينة بأربعمائة قارب . وحطمت معنويات جديش چنى ، وبخل سنّ على المدينة مظفرا . (٢٦)

وعومات چنى على نقيض واضع لما عومات به تمبكت ، فلم تكن چنى مدينة يمسك فيها العلماء وأنصارهم من أبناء القبائل الصحراوية بزمام السلطة ، وإنما كانت مدينة زنجية أبدت مقاومة جبّارة للحفاظ على استقلالها . وعومل حاكم چنى معاملة الند ، ودعاه سن على لمجالسته فوق بساطه . (٢٢) ولم تنهب چى ولاعومات كمدينة مهزومة . وبعد تأكيد حاكم چنى كتابع للسلطان عاد هذا الأخير إلى غاو وأنعم بالهدايا على كثيرين ، وواتى جد عبد الرحمن السعدى حظاً إذ حصل على جارية من الفولاني . (٢١)

وكرس السلطان السنوات الأربع التالية (١٤٧٧ – ١٤٧٦) لتنظيم الإمبراطورية وتدعيمها . وفي الوقت الذي تم فيه إخماد القلاقل في منطقة البحيرات ، كان الوثنيون في جبل هنبر يتعرضون للهجوم بانتظام .

وما إن حل عام ١٤٧٧ حتى عاد الموسى يهددون من جديد ، واكتفوا فى ذلك العام بنهب ولأته ، المركز التجارى العظيم في الصحراء الغربية ، ثم نهبوا المنطقة

<sup>(</sup>٢٢) د فما أصبح حتى فاض البحر واحاط بالبلد وحال الماء بينهما وحصرهم شى باربعمائة سفن لثلا يخرج خارج ولا ينخل داخل ثم مافارقهم إلا أن قهرهم وملكهم ودخل فى سبورهم ... و تاريخ الفقاش ، المبلعة ٥٠ .

<sup>(</sup>٢٣) د ... فبعث المرسول إليه بذلك فاتعم وقبل ثم خرج إليه مع كبراه جيشه فلما قرب إليه نزل ومشى إليه برجله فلقيه بالترحيب والإكرام فلما رآه شابا حديث السن قبضه واجلسه إلى جبنه فوق بساطه ... هذا هو السبب فى مجالسة سلطان سغى مع سلطان جنى على بساط واحد ... فبعث سن على حصان سرجه لركوب زوجته إليه فى المحلة فلما وصلته رد الجصان لسلطان جنى عطيةً مع جميع آلاته وهى عند أهل جنى إلى الأن .. » تاويخ السودان ، الصفحتان ١٤ و ١٥ .

<sup>(</sup>٢٤) و ويفعل الإحسان في آخرين ويحترمهم ولما غار على الفلانيين من قبيلة سنفتير بعث كثيرا من نسائهم لكبراء تتبكت ويعض العلماء والسالحين هنيًا لهم وأمرهم أن يتخلوهم جوارى فمن لا يرعى أمر دينه اتخذها كذلك ومن يرعى أمر دينه تزوج منهم جد جدتى أم والدى السيد الفاضل الخير الزاهد الإمام عبد الله البلبالي تزوج التي بعثها له واسمها عايشة الفلانية، المرجع نفسه ، الصفحة ٦٧ .

بأكملها وسقطت ولاته فى أيديهم . (٢٥) وفى ذلك الوقت فكر سن على فى شق قناة من رأس الماء على شاطئ بحيرة فاجيبين إلى ولاته بتحويل النيچر إلى أحد مجارية السابقة . ومرماه من ذلك هو إيقاف غارات الموسى لأن طريق المواصلات كان يمكّز السنغى من تركيز قواتهم على وجه السرعة . ولكن ذلك لم يخرج إلى حيز التنفيذ ، لأن حركة الموسى كانت بطيئة وهم فى طريق العودة بسبب ضخامة الأسلاب والرقيق ، فهاجمهم سن على وأرغمهم على الفرار. (٢٦)

<sup>(</sup>٢٥) د ... وبخل كُبُرُ سنة اثنين وثمانين وثمانين وثمانمائة . (٢٤٧٧م) وهي السنة التي بخل موش في سام .. وخرج من كبر سنة خمس وثمانين وثمانمائة وفيها بخل موش في بير .. حاصرهم شهرا ..ه المرجع نفسه ، الصفحتان ٨٦و٦٦ [ بير الواردة هنا هي ولاته عند السنفي ] .

<sup>(</sup>٣٦) دثم شرع في حفر بحر رأس الماء الوصول إلى بير في البحر وهو يشتغل بذلك بالجد والاجتهاد في قوة عظيمة فإذا الخبر جاءه أن موشكًى عزم إليه في جيشه بغزو ... فرجع لملاقات موشى كي فالتقي معه ... فاقتلوا هنالك فهزمه سن على وهرب وتبعه حتى دخل في حد أرضة ...ه المرجع نفسه ، الصفحة ٧٠ .

<sup>(</sup>٣٧) الموجون: قبيلة زنجية تعيش فى المنطقة الجبلية حول بانديا جارا وهمبرى على بعد ١٢٠ ميلا جنوب غرب تمبكت ، حيث كانوا يحتفظون بطابية محصنة الوثنية فى مواجهة ضغوط الإمبراطوريات الإسلامية .

<sup>(</sup>۲۸) ه ... ثم غزا كُرْمَ فظبهم وخربهم وهي آخر غزوته ... وفي سنة ثمان وتسعين وثمانمائة (۱٤٩٢م) توفي سن على بن سنّ محمد داعوا راجعا من غزوة كُرُمَ بعد ما حارب الزغرانيين والفلانيين وقاتلهم ولـا وصـل بلاد كُرْمَ في رجوعه أطلق عليه سيل هذالك في الطريق يسمى كُنِ فهلكه ... **» تاريخ السودان ، الصفحتان ٧و**٧٠ .

<sup>(</sup>٣٩) و وشى حينئذ فى بلد يقال له فُنُ من بلد الحجر فمات فى يومه وأهلكه موت الفجاة فلما تمقق جنده بموته دفتوه فى مكانه ... وكان موته فى شهر المحرم افتتاح سنة الثامن والتسعين بعد ثمانمائة من الهجرة (١٤٩٧م) انتهى وفى درر الحسان فى أخبار بعض ملوك السودان أن موت شى عال كان فى سنع تسع وتسعين من القرن الثامن فمكث فيها سبعا وعشرين سنة وأربعة أشهر وخمسة عشر يوما ... ، تاريخ الفتاش ، الصفحتان ١٥و٧ه .

لم يكن سنّ على حاكما عظيما فقط ، بل كان إداريًا عظيما أيضا ، ويفضل المؤرخون إظهاره كحاكم جبار ، وأن يعزوا الفضل كله إلى أسكيا محمد . وهكذا فإن الانتصارات التى حققها سنّ على تنسب إلى عبقرية محمدالطورى ، وبالمثل ينسب كل ما قام به من تنظيم إدارى للإمبراطورية إلى أسكيا محمد . (11) ولكن محمد الطورى لم يمكن سوى واحد من القواد ، وربما كان دندفار افنب أكثر امتيازا ، بل إن محمد الطورى عمل تحت إمرة دندفار أفنب . (13)

كانت حملات سنّ على موجهة فى المقام الأول ضد الوثنيين وفى مقدمة هؤلاء جمعيا الدوجون والفولانى والكُرمُ أعداؤه الأساسيون ، فى حين كان العدو الذى يتعين عليه مواجهته هو الطوارق البدو الذين كانوا خطراً دائما على السكان المستقرين على الرغم من اعتناقهم الإسلام . وهكذا كان سنّ على بتحطيمه قوة الوثنيين أحد المهندسين الرئيسيين لصرح القوة الإسلامية . ومع ذلك كان من كبار المشتغلين بالسحر ، وطبقت شهرته كساحر الآفاق . وقد عرف منحنى النيچر ، لاسيما بالقرب من غاو ، ممارسة السحر . ويقال إن أحد الفراعنة حصل على ساحر من هذه المنطقة . (٢١) وعلى أية حال فقد أصبحت مأثورات السحر المحلية مرتبطة بالإسلام، ومن الممكن أن يكون سنّ على ساحراً ومسلماً صالحاً فى آن واحد ، وهو السلم الوحيد الذي انغمس فى السحر . من ذلك أن مايات (٢١) البرنو بدورهم

<sup>(</sup>٤٠) دفتولى ابنه أبو بكر داعو السلطنة في بلد نتغ وكان الأسعد الأرشد محمد بن أبي بكر الطوري وقيل السلنكي من كبار قياد سنّ على فلما بلغة ذلك اضمر في نفسه الخلاقة وتحيل في ذلك بأمور كثيرة فلما فرغ من إبرام حبل تلك الحيل توجه إليه فيمن كان معه من خواصه فغار عليه في البلد المذكور ... فانهزم جيشه وولى هاربا حتى وصل قرية يقال لها كافي وهي بقرب كاغ فوقف هنالك حتى جمع عليه جيشه ثم التقى معه فيها فجرى بينهما حرب شديد وقتال عظيم ومعركة هائلة حتى كادوا يتفانون ثم نصر الله تعالى الأسعد الأرشد محمد بن أبي بكر وهرب سنّ أبويكر داعو ... إلى أن توفي فتملك الأسعد الأرشد يومئذ فكان أمير المؤمنين وخليفة المسلمين ...ه وهرب سنّ أبويكر داعو ... إلى أن توفي فتملك الأسعد الأرشد يومئذ فكان أمير المؤمنين وخليفة المسلمين ...ه

<sup>(</sup>٤١) دثم ارتحل إلى بحر لول وجمع جيشا كثيفا واخرج دندفار افنب وجمله أمير ذلك الجيش ... ثم جهز جيشا وأرسل دندفار افنت إلى قتل بيدان في بلد نُومٌ ومضى فارن افنب إلى دند الأمر أرسله شي عال به ..» تاريخ الفتاش ، الصفحتان ٤٦ و٤٧. [ دندفار افنب : دند مقاطعة باقصى جنوب السنفى ؛ فار أوفارى بمعنى حاكم أو رئيس . وبذا فإن دندفار افنب يعنى افنب حاكم دند .]

<sup>(</sup>٤٢) دحتى انتهى بهما القدر إلى بلد كوكيا وهو قديم جدا فى ساحل البحر فى أرض سنغى كان فى زمن فرعون حتى قبل حشر منه السحرة فى مناظرته مع الكليم عليه السلام، تاريخ السودان ، الصفحة ٤ . [المقصود بالكليم سيدنا موسى عليه السلام.]

<sup>(</sup>٤٢) مايات البربق : مايات جمع ماى ومعناه السلطان ، والمقصود هنا سلاطين البرنو [أنظر ، القصل السادس أدناه .]

اشتهروا بالسحر . ويشير ملفانتي إلى أن أحد حكام ولاته كان يستطيع عن طريق السحر التغلب على من يغزو بلده . بل إن الحاج عمر كان يوزع التمائم على جنوده لحمايتهم من العدو .

وعقب وفاة سن على تولى السلطنة إبنه سن بار . (11) ويقول محمود كعت إن سن بار لم يكن مسلما ، فقد رفض اعتناق الإسلام على الرغم من أن العلماء طلبوا إليه ذلك شلات مرات . (10) وقدم الوزراء جميعا الولاء لسن بار ماعدا وزير واحد. (11) وبعد أربعة أشهر من ولايت ثار ضده محمد الطورى . وتمكن الملك بمؤازرة جميع أتباع الإمبراطورية وأمرائها من هزيمة الأسكيا ، ولكن الأسكيا انتصر في معركة ثانية . أما دندفار أفنب الذي قاد جيوش سن بار فقد وجد ميتا في النيچر ، وتقهقر سن بار إلى أير (11) ، التي تقع

<sup>(</sup>٤٤) هو نفسه أبو بكر داعو . [ أنظر الحاشية ٤ - ٠٠ أعلاه . ]

<sup>(</sup>٤٥) و مانزل القتال بينهما قط إلا بعد ما أرسل العالم الولى ... إلى شى بار يدعوه إلى الإسلام ... وامتنع وهم بقتله ... ورجع إلى أسكى محمد العالم العمر وما يقتله ... ورجع إلى أسكى محمد العالم المسالح ... ألفا صالح جور إلى شى بار أيضا ثانيا وأتاه وبلغة رسالة أمير اسكى محمد قما زاد إلا عتراً وإباية وامتناعا وتجبرا ... ولما بلغ الأمير اسكى مارأى من شى بار جمع أهل مشورته ... وشاورهم فيما يفعل هل يقاتل شى بار أو يرسل إليه ثالثا واتفقوا على أن يرسل إليه رسولا ثالثا يداريه ويلين له الكلام .. فأرسلنى إليه أى أنا الفقير المحتاج الفع كعت ... وتلطفت له رغبة في أن يهديه الله وامتنع وتغيظ ...ه تاريخ الفتاش ، الصفحتان ٢٠و٤٥ . [الفقير المحتاج الفع كعت المشار إليه في هذه الفقرة هو محمود وتغيظ ...ه تاريخ الفتاش ، هذا وقد سبقت الإشارة إلى أن كلمة الفع تعنى «الفقيه» ، وقيل «الفاهم» أيضا .]

<sup>(</sup>٤٦) و وله وزراء يومئذ تنيف على عشرة وزير .. وكلهم مع شى بار إلا منس كور وحده فإنه هرب إلى أمير اسكى محمد وبايعه وأما درم كى سندى ... وغيرهم وهؤلاء المذكورن كل أمير بحدته له جيش عرمرم وكلهم مع شى باره ، المرجع نفسه ، الصفحة ٥٤ .

<sup>(</sup>٤٧) \* ثم تجهز أمير المؤمنين اسكى الحاج محمد وأمر بضرب الطبل واستجاش جيشه عليه في ساعتنذ وكلهم بايعه على المبيث عليه في ساعتنذ وكلهم بايعه على المبيث على المبيث حرب عظيمة المبيث المبيث عرب عظيمة واعانه الله على شي بار وهزم جيشه ... وكان مع شي بار نندفار افنب وهو من أشجع الناس رمي بنفسه يومئذ في البحر ومات فيه .. ولما هزم الله جيشه هرب بنفسه إلى أير فبقي هناك إلى أن توفى فتملك الأرشد الاسعد يومئذ .. ، المرجع نفسه ، الصفحة ٥٥ .

بين غُنَّفية (۱۸) وتلِّلبرى – الموطن الأصلى السنغى -- وهناك أسس مملكة لم تعمَّر طويلا (۱۵۹۰ – ۱۵۰۰) .

وقد كان محمد الطورى قائدا من السركلى ، ولكن أساطير السنغى تؤكد أنه إبن أخت سن على . كما يذكر تاريخ الفتاش أن سن على ومحمد الطورى لهما أصل مشترك. (14) إذ تقول الأساطير إن أخت سن على تزوجت بجنًى ، وظهرت نبوءات بأن إبنها سيكون سببا فى وفاة أخيها . ولذلك كان سن على يقتل أبناها واحد بعد الأخر ، ولكن من حسن طالع محمد الطورى أنه ولد فى نفس الوقت الذى ولد فيه ابن إحدى وصيفاتها ، ووافقت هذه الوصيفة على أن تضع إبنها مكانه . وعندما شب محمد الطورى نبح سن على ، ولما طالب أولاد سن على بالثئر طالبت أخته بدورها بالثئر لأولادها الستة . وكان لذلك ثلاثة جوانب ففى المقام الأول كان محاولة لإضفاء بالثئر لاسرعية على الأسكيا بجعله إبن أخت سن على ؛ وكان ثانيا مستوغا شرعيا لاسكيا كي يقتل سيده ؛ وكان أخيراً تبريراً إضافيا لزيارة الأماكن المقدسة .

وتقول الأساطير إنه عندما وصلت أنباء اغتصاب السلطة إلى القصر صاحت أخوات سنّ قائلات أسكيا ومعناها المغتصب . ويقال إن القائد اتخذ هذه الكلمة لقبا لأسرته الحاكمة. (٥٠) وعلى الرغم من أن السعدى يذكر هذه الرواية فإن كعت يقول

<sup>(44)</sup> مُتَّفِية : وربت في تاريخ القتاش في صبغ مختلفة منها : كوكيا . الصفحتان ٥ كو٦٤ ؛ كوكي الصفحة ٨٥؛ كيكي ، الصفحة ٨٥؛ كيكي ، الصفحة ٨٤؛ كيكي ، الصفحة ٤٠ . وغنفية هي العاصمة القديمة الشديمة الشديمة الشديمة الشديمة الشرفي عشر ٤٠ . ما خاص مطها . وكثيرا ماكانت تستخدم مقرا الملوك بعد نقل العاصمة إلى غال (بداية القرن الحادي عشر) .

<sup>(</sup>٤٩) السركلي : ويقال أيضا السوننكي أو الواكوري .[أنظر ، الحاشية ١ - ١٢٦ أعلاه .]

دفاعلم أن شى واسكى محمد ومور هوجار جدّ أهل مُوركُبُرُ وفقهاؤها كلهم من أصل واحد، تاريخ الفتاش ، الصفحة ٤٨ . [شى هو سنّ على : محمد الطورى هو أسكيا محمد .]

<sup>«</sup>فتولى إبنه ( إبن سن على ) أبو بكر السلطنة في بلد دُنغٌ وكان الأسعد الأرشد محمد بن أبي بكر الطوري وقيل السلّنكي من كبار قياد سنٌ على ..ه تاريخ السودان ، الصفحة ٧١.

<sup>(</sup>٥٠) دثم نصر الله الأسعد الأرشد محمد إبن أبى بكر وهرب سنّ أبو بكر داعوا إلى أينٌ فبقى هنالك إلى أن توفى فتملك النبي بكر وهرب سنّ أبو بكر داعوا إلى أينٌ فبقى هنالك إلى أن توفى فتملك الأسعد الأرشد يومئذ فكان أمير المؤمنين وخليفة المسلمين ولما بلغ الخبر بنات سنّ على قالت أسكيا معناه في كلامهم لايكون اياه فلما سمعه أمر أن لا يلقب إلا به فقالوا أسكيا محمد ..ه المرجع نفسه ، الصفحة ٧٠ ومواضع أخرى ؛ [بلدة «أين» الواردة في تاريخ الفتاش ، الصفحة ٥٠ ومواضع أخرى ؛ كذلك وربت «أير» في تاريخ السودان . «وفي السادسة غزا إلى أير» ، الصفحة ٥٠ . أما في الترجمة الفرنسية فقد وربت «أير» في منيفة « أين Ayan » ، الصفحة ١٠٧ ، و «أير Ayar » ، الصفحة ٩٠ .]

إن أسكيا كان اقبا ، كما يقول إن أسكيا بغن أرسل على رأس حملة ضد تُسكُ ولكنهم أوقعوا به الهزيمة . (٥١) وحاول الأسكيا في البداية الاعتماد على سحر سن، ولكن لما كان أبناء سن على قد أبطلوا مفعول جميع التعاويذ ، فقد عجز عن أن يفعل شيئا .

وكانت المشكلة الأولى التى واجهت الاسكيا هى إضفاء الشرعية على اغتصابه السلطة . واستقر رأيه على أن أفضل وسيلة لذلك هى أداء فريضة الحج والحصول على اعتراف الخليفة به سلطانا . ورأى أيضا أن من الأمور الجديرة بالاهتمام العمل على استمالة المسلمين الذين يستحونون على جميع المناصب الإدارية الهامة ويسيطرون على الحياة الاقتصادية في البلاد . وقد حقق ذلك بالإنعام على العلماء والمرابطين بالرقيق والعطايا الكبيرة ، وبالحرص على إعلاء مكانة الإسلام في البلاط ، وأضفى على نفسه صفة أمير ورع ، وذلك لحمل العلماء على إدراك ما عاد به التغيير من مكاسب . وخلال أربع سنوات كان قد دعم سلطته بما يكفى لأن يترك أخاه كنفار عمر كنائب له وأن يخرج إلى أداء فريضة الحج .

ولم تترتب على أداء أسكيا محمد لفريضة الحج أية اضطرابات فى البلاد . وقد صحبه فى رحلته ثمانمائة فقط من رجاله ، وحمل معه ثلاثمائة ألف مثقال ذهبا من كنوز سن على . (<sup>70)</sup> ويزعم السعدى أنه كان أكثر سخاء فى الأماكن المقدسة من منسا موسى .<sup>(70)</sup> ولكن ذلك يبدو مشكوكا فيه لأن كرم موسى أصبح من قبيل الأساطير .

<sup>(</sup>٥١) د ... ثم اخرج أسكى بغن وأرسله إلى تسك فانظر اسم اسكى فى وقت شى وزمنه وهو بخلاف ماطيه جل الناس بأن أسكى محمد هو أول من لقب به وتسمى بذلك حتى ذكروا سبب تسميته وتلقيبه بذلك .. وهزم تُسكُ جيش أسكى بغن ... ومات أسكى بغن ... ع تاريخ الفتاش ، الصفحتان ١٤و٤٤.

<sup>(</sup>٥٢) و والجندى الذى ذهب بهم معه ألف وخمسمائة رجال خمسمائة فرسانا وألف رجلى منهم .. وأما المال فثلاثمائة ألف ذهبا الذي أخذه عند الخطيب عمر من مال سنّ على الذي تحت يده ... و تاريخ السودان ، الصفحة ٧٢ .

<sup>(</sup>٥٣) ع فورخ أهل المشرق مجيئه ذلك وتعجبوا من قوته في ملكه ولكن ما وصفوه بالجود والكرم لأنه ماتصدق في الحرامين مع كثرة ملكه إلا بعشرين ألفا ذهبا بنسبة ما تصدق به أسكيا الحاج محمد فيهما وهو مائة ألفا ذهبا .. ع المرجع نفسه ، الصفحة ٧.

وفى مكة ابتاع حديقة وأقام تكية لينزل بها الحجاج القادمون من بلاد السودان. (10) وأمضى الأسكيا وقته بين العلماء والتقى بالسيوطى الذى تأثر كثيرا بآرائه ، واستطاع إغراء عائلة من الأشراف بمرافقته عند عودته . كما قدم الولاء للخليفة العباسى المتوكل الذى عينه من قبله واليا على بلادالسودان . (60) وهكذا فإنه بالنسبة للسودان أصبح الأسكيا هو السلطان الشرعى .

وواصل أسكيا محمد تدعيم مكانته بين العلماء ، فكان أول حاكم في غرب إفريقية يرغم النساء على العزلة في الحريم ، وأصبح على نساء الطبقة العليا ارتداء الحجاب . كذلك أخذ بوجهة النظر العربية بأن وضع الأب ، وليس الأم ، هو الذي يحددما إذا كان الطفل يولد حرًا أم عبدا ، فكان الطفل الذي يولد لأب حر وأم جارية يعد حرًا . (٢٥) وأنعم على العلماء بعطايا سخية من بينها أعداد كبيرة من

<sup>(36)</sup> ء فتصدق الأمير في الحرمين من ذلك المال بمائة ألف ذهبا واشترى جنانا في المدينة الشرفة وحبّسها على أهل التكرور وهي معروفة هنالك وانفق بمائة ألف واشترى السلع وجميع ما يحتاج إليه بمائة ألف ... ثم لقى كثيرا من العلماء والمسالحين منهم الجلال السيوطي ... » المرجع نفسه ، الصفحة ٧٢ . . .

و قلما ملكه الله جميع أرض شي وتمكن في السلطنه عزم على الذهاب إلى بيت الله الحرام ... وتهيأ وخرج في العام ... وتصدق على فقراء الحرمين بماثة ألف دينار ذهبا واشترى بمثلها جنانا وبيوتا وحبسها على الفقراء والطماء والمساكين .. و تاريخ الفتاش والصفحة ١٦ .

<sup>(</sup>هه) ه ولقى فى ذلك الأرض المبارك الشريف العباسي فطلب منه أن يجعله خليفته فى أرض سفى فرُضى له بذلك وأمره أن يسلم فى أمرته التى هو فيها ثلاثة أيام وياتيه فى اليوم الرابع ففعل وجعل خليفته وجعل على رأسه قلنسوة وعمامة من عنده فكان خليفة صحيحا فى الإسلام .. » تاريخ السودان ، الصفحة ٧٢ .

<sup>«</sup> حتى اتفق جميع علماء عصره على أنه خليفة وممن صرح له بذلك الثميع عبد الرحمن السيوطى والشيخ محمد بن عبد الكريم المغيلي والشيخ شمهروش الجنّى والشريف الحسنى مولاي العباس أمير مكة ... وأما الشريف الحسنى مولاي العباس أمير مكة ... وأما الشريف الحسنى مولاي العباس فكان مع أمير المؤمنين وخليفة المسلمين أسكى الحاج محمد جالسا بحزاء الكعبة يتحادثان فقال له الشريف مولاي العباس ياهذا أنت الحادى عشر من الخلفاء الذين ذكر رسول الله صلى وسلم ... ثم خرج يوم الجمعة ونادى أسكى الحاج محمد واجلسه بمسجد البلاة الشريفة مكة وجعل على رأسه قلنسوة خضراء وعمامة بيضاء وأعطاء سيفا وأشهد الجماعة الحاضرين أنه خليفة بترض التكرور ... تاريخ الفتاش ، الصفحة ١٧ .

<sup>(</sup>١٥) د وأمر لأهل مورِكُيْرَ أن يتزوجوا ماشاء فيتبعهم أولادهم وهو موجود إلى الآن لم يتبدل .. ه المرجع نفسه ، الصفحة نفسها .

د ثم قال أسكى للشيخ المذكور فما حال من أدعى من هذه القبائل أنه ابن حرّ أو حرّة فقال الشيخ أما من ثبت أن اباه حرّ وأمه من هذه القبائل فملكه لك سائغ وأما من ثبت أن أمه حرّة وأباه من هذه القبائل فان كان قد أقام في دار أبيه وعمل بعمله فلك أيضا ملكه وان كان قد خرج من دار الأب إلى دار الأم فليس لك ملكه .. « المرجع نفسه ، الصفحتان ١٤وه ١.

الرقيق ومساحات ضخمة من الأرض . وفي عهده حدث التدعيم الحقيقي لمجتمع الرقيق في السودان . وتم تعيين شيخ للإسلام يقيم في تمبكت ، وتكون له السلطة العليا في أمور الدين جميعا . وكانت تمبكت في ذلك الوقت مدينة تسود فيها التأثيرات البدوية الموريتانية ، وظلت كذلك لفترة طويلة . وهو بإنشائه منصب شيخ الإسلام ، الذي كان يشغله إما عالم موريتاني أو خاضع للنفوذ الموريتاني ، إنما كان يدمر إمبراطوريته . كذلك كانت له مراسلات مع السيوطي، (٥٠) ودعا المغيلي (٥٠) إلى بلاطه كضيف رفيع المقام ، وهو الرجل المسؤول عن مذبحة يهود توات وعن اعتناق ممالك الهوسا للإسلام .

وهكذا كان أسكيا محمد التجسيد الكامل للروح الإسلامية في السودان . وبينما امتدح المؤرخون العرب منسا موسى سلطان مالى باعتباره داعية الإسلام في غرب بلاد السودان ، وأفاضوا في الثناء عليه ، فإن الأسكيا واتاه الحظ بأن امتدحه المؤرخون الذين عاصروه . وكان عائد تقواه ، أو ريما عائد إرضاء مطالب العلماء ، عائدا ضخما نسيت معه تماماً جريمة قتله لسن على ، وقبلت أسرته كحساحبة السيادة الشرعية . وفضلا عن ذلك كان المؤرخون والعلماء ينتمون إلى هذه الطبقة التي استبدت بها مشاعر الكراهية تجاه على بير (٥٠) ولطخت إسمه ، في حين رفعت منزلة أسكيا محمد لا باعتباره قائدا عظيما فقط ، وإنما حاكما عظيما أيضا . بل

<sup>(</sup>٥٧) جلال الدين عبد الرحمن السيوطى: (١٤٤٥ - ١٥٠٥) ، ولد ومات بمصر . تنقل في الشام والمجاز والبين والبين عبد الرحمن السيوطى: (١٤٤٥ - ١٥٠٥) ، ولد ومات بمصر . تنقل في الشام والمجاز والبين والمهند والمنبن من عمرة ليتقرغ التاليف ، ووضع نحو ستمانة مصنف من أممها الاتقان في علىم القرآن وحسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ، يعد الأن ، وبخاصة في أسيوط ، من الأولياء المسالمين .

 <sup>(</sup>٥٨) محمد بن عبد الكريم المغيلي : توفي بتوات في عام ١٥٠٢ . فقية إسلامي ينتسب إلى قبيلة مغيلة في
 تلمسان . عرف بمعاداته اليهود ويتنفيذه مذبحة لهم في توات في عام ١٤٩٢ ، وبعد ذلك جاء إلى غار .

<sup>(</sup>٥٩) على بير أي على الكبير ، والمقصود هذا سن على .

وفي عام ١٤٩٨ بدأ أسكيا محمد الجهاد ضد الموسى لتوطيد مركزه كحاكم مسلم . فدولة الموسى كانت تواصل الازدهار دون أن يطرأ عليها أى انكماش . لذلك قرر الأسكيا مهاجمتها ، فعن طريق اعتناق الكفار للإسلام يمكن تأمين أسرته ضد الخطر الذي يمثلونه . وتلقى نعسر إمبراطور الموسى إنذاراً من الأسكيا يطلب منه فيه نبذ دينه واعتناق الدين الحق . ورد عليه نعسر بأن تلك مسالة لا يمكنه أن يتخذ قرارا بشأنها إلا بعد استشارة أرواح الأسلاف . «ثم مشى إلى بيت صمنهم مع وزرائه»(١٠٠) لأداء الصلوات ، وهناك أشارت عليه أرواح الأسلاف بالقتال . وكان نعسر يجد متعة وتسلية في نهب إمبراطورية السنغى ، فأرسل ردا ينطوى على التحدى ، وهو رد كان يترقبه الأسكيا فقام بغزو ياتنجا.(١٠) واستطاع الموسى أن يقاتلوا قتالا شديدا ، وفي النهاية حقق الأسكيا نصرا ، غير أنه كان واحداً من تلك الانتصارات الأقرب إلى الهزيمة والتي كثيرا ما حققها . ولم تكن لدى الموسى رغبة لا في اعتناق الإسلام ولافي الاعتراف بالأسكيا سيّداً عليهم ، وإنما كانوا مستعدين لواصلة القتال ، وتحركوا إلى مواقع في الجنوب يسهل الدفاع عنها .

وبعد أن أخفق أسكيا محمد في محاولاته ضد الموسى استدار إلى باغنة (١٢) ، وهي منطقة إلى الغرب من ماسنة ، وموقعها لا يسهل الدفاع عنه ، ويشكل السكان المستقرون فيه جزءاً من كل إمبراطورية قامت في بلاد السودان . ولم يجد الأسكيا مشقة في غزوها ، ثم استدار إلى أير في الصحراء. (١٦) ووافق سلطان أغادس على دفع جزية مقدارها خمسون ألف دوكة . وهذه هي المرة الأولى التي يتم فيها غزو أير على أيدي السودان . غير أن الملكة الصحراوية لم يكن في مقدورها دفع هذا المبلغ الضخم ، وثار أشراف الطوارق ضد السلطان محمد بن عبد الرحمن وذبحوه . وفق السلطان الجديد عاصمة ملكة إلى أغادس وتوقف عن دفم الجزية .

<sup>(</sup>٦٠) تاريخ السودان ، الصفحة ٧٤ .

<sup>(</sup>٦١) • وفي السنة الرابعة غزا غزوة نعسر وهو سلطان موش ومشى معه السد المبارك مور صالح جور فأمره أن يجعلها جهادا في سبيل الله فلم يخالفه في ذلك .. » المرجع نفسه ، الصفحة نفسها .

 <sup>(</sup>۱۲) وردت باغن في تاريخ السودان ، الصفحتين ٩ و ١٠ ؛ وكذلك في تاريخ الفتاش ، ٩ وفي السنة الخامسة غزى باغن فار. ٤ الصفحة ٧٠ .

<sup>(</sup>٦٣) و وفي السادسة غزى تلظ في أين ، المرجع نفسه ، الصفحة نفسها .

<sup>«</sup> وفي السادسة غزا إلى ابر وأخرج تلظ في سلطنته ..» تاريخ السودان ، الصفحة ٧٠ .

وفى السنوات التالية (كز الأسكيا جهوده على تحطيم إمبراطورية مالى . ففى عام ١٥٠١ أرسل أخاه عمر لغزو مقاطعة زار . ودافع الحاكم عن زان ، عاصمة المقاطعة ، دفاعاً قوياً وأوقع الهزيمة بعمر . عندئذ جاء الأسكيا بنفسه ، وبعد مقاومة قصيرة سقطت المدينة ، وكان من بين الأسرى الذين وقعوا في يده إبنة المنسا الحاكم . (١٥٠) وفي عام ١٥٠٦ أرسل الأسكيا قواته ضد مقاطعة أخرى في مالى ، هي غلّم ، (١٦) وخربها وضمها إلى غاو . وفي عام ١٥١٧ أرسل أخاه داوود لفزو مقاطعات مالى ، وتلقى العون من مغشرن كُن ، (١٦) أحد أتباعه وتزوج بإحدى بناته . فمنذ أن قام سن على باقضاء أكل (١١) رئيس الطوارق أذعن المغشرن لسيادة فمنذ أن قام سن على باقضاء أكل الما رئيس الطوارق أذعن المغشرن لسيادة السنغى . ولما أحس إمبراطور مالى بأن قوته تتداعي طلب إلى تثيض (١٦) أن يعلن العصيان على السنغى . وفي العام نفسه قام تُنْيض الذي ادعى الخلافة بتحدى إمبراطورية السنغى . وكان تنيض أميراً مقداما من الفوتا ويتمتم بطاقة عظيمة إمبراطورية السنغى . وكان تنيض أميراً مقداما من الفوتا ويتمتم بطاقة عظيمة

<sup>(</sup>٦٥) ووفي السابعة بعث أشاه عمر كمزاع إلى زان ليقاتل فتى قلّى قائد سلطان ملى على المدينة فامتنع منه .. فأرسل الخبر الأمير أسكيا .. فجاء الأمير بنفسه فقاتله وغلبه وخرب البلد ورفع دار سلطان ملى وسبا أهله وفى هذا السبى جاءت مريم داب والدة ابنه إسماعيل .. ء المرجع نفسه ، الصفحة ٢٥ .

<sup>(</sup>٦٦) غُلَم : في اقليم باكل بالسنفال شرق فوته ، كتبها العرب وقلنبوه . لا يزال التكرور يطلقون على سكان منطقة غلم إسم غلمبو - وردت وكلنبوت» في تاريخ السودان دوفي الثالثة عشرة غزا كلنبوت وهي ملى .. .» الصفحة ٧٦ . وكذلك في تاريخ النتاش ، الصفحة ٧٠ .

<sup>(</sup>۱۷) مغشرن كى: المغشرن (أو المقشرن) إحدى قبائل الطوارق بالقرب من النيهر ؛ كى تعنى الرئيس أو السلطان ، ومغشرن كى هو سلطان المغشرن «ذكر تنبكت ونشاتها ، فنشأت على أيدى توارق مقشرن »، قاريخ السلطان ، الصفحة ۲۰ ؛ «وهرب بإسماعيل إلى بير مغشرن كى» ، الصفحة ۸۳ ، «وينت زوجة مقشرن كى ماتت ببلدة تنبكت .. » تاريخ الفتاش ، الصفحة ۱۸۸ .

<sup>(</sup>١٨) أكل : ووفى آخر دولة أهل ملى يتنبكت أخذ توارق مغشرن يغيرون عليهم ويفسدون فى الأرض من كل جهة وسلطانهم أكل أكملول» تاريخ السودان ، الصفحة ١٠ : وأما أكل سلطان توارق ... ، المرجع نفسه ، الصفحة ٢٠ .

<sup>(</sup>١٩) تَثْيِفَى : ورد في المتن Tenguella ؛ وورد في تاريخ الفتاش وتُثيِّضَ ، الصفحة ٤٠ ومواضع أخرى ؛ وورد في ترجمته الفرنسية Téniedda أو Tenguella ، الصفحة ٢٧ والحاشية ؛ أما في تاريخ السودان فقد ورد في نصه العربي تينض ، الصفحة ٧٧ ، وفي ترجمته الفرنسية Tayenda ، الصفحة ١٧٧ .

واستقر مقامة فى كتك (٢٠٠) و أشاع تنيض الدمار فى مملكة كياج (٢١) وحولها إلى مسحراء . واستغاث حاكم كياج بكنفار عمر الذى قاد حملة إلى كيك ، وهزم تنيض وفقدت مالى مقاطعاتها الشمالية. (٢٠٠)

وبينما كان الأسكيا يحرز الانتصار تلو الآخر على نولة مالى الإسلامية ، كانت حملاته ضد كل نولة وثنية تنتهى بكارثة . ففي عام ١٥٠٤ شن الحرب ضد الوثنيين في برُكُ (٢٠)، وهُزم جيشه ، ويقول الفتاش إنه لم يتمكن من الهرب إلا بسبب قدراته السحرية . ويبدو أنه ضحى طواعية بجيش السنغى حتى يكف شعب دندى ومؤيدو الأسرة الحاكمة الشرعية عن أن يكونوا قوة تهدد عرشه . وفي هذه الحملة فقد الأسكيا إحدى زوجاته المفضلات - أم الأسكيا المقبل إسحاق - التى وقعت أسيرة في أيدى الوثنيين في بُرنك .

وفى عام ١٥١٣ شن الحرب على كاتسنا (٢٤) التى كانت خاضعة لسيادة السنغى، واكنها أعلنت العصبيان . وتمكن خمسون فارسا من أن يستعيدوا ولاعها . ثم استدار الأسكيا إلى أير التى توقفت عن دفع الجزية ، وتمكن من عزوها بمساعدة كُنْتُ

 <sup>(</sup>٧٠) كتك : ووهو سلطان فوت ويقال فوط كتك وكان قويا منصورا شجاعاً ذا بأس خرج عن ملك فوط وجاء إلى كتك وأقام بها وتسلطن هناك ..» تاويخ الفتاش . الصفحتان ٧٧و٧٧ .

<sup>(</sup>٧١) كياج: دولا يتولى ملك كياج إلا عبيده، ، المرجع نفسه ، الصفحة ٢٩ .

<sup>(</sup>٧٢) ووفى الثامنة عشر قتل أى تنيض الكذاب الذى ادعى النبوة والرسالة لعنة الله عليه قتله كنفار عمر كمزاغ بفير علم أسكى رأمره خرج من تندرم إليه ونصره الله عليه ... وسبب خروجه أى كنفار عمر وذلك أن كياج فرن وقع بينه وبين تنيض ملك فوت أمور جسيمة وتشاجر وحلف بأن يكسر بلده ويصيره صحراء وكان أقوى منه قوة وخيلاً ورجالاً فاستفائ بكنفار عمر ولذلك خرج إليه ..ه المرجع نفسه ، الصفحتان ٧٤٥٧١ .

<sup>(</sup>٧٣) بُرُكُ : «أنت منصور عادل كثير الفرح والعطاء والمعدقة لا يعجزك موضع في مملكتك إلا موضع واحد يقال له بركُه المرجع نفسه ، الصفحة ١٣ . [أنظر الحاشية ١ – ١٠ أعلاه .]

<sup>(</sup>٧٤) كاتسنا : أوردها پانيكار « Katsina » ؛ ووردت «كشن» في كل من تاريخ الفتاش وتاريخ السودان ، وكذلك « Katsena » في الترجمة الفرنسية للثاني . وهي من بلاد الهوسا الهامة شرق سكت وشمال غرب كانو .

<sup>«</sup> وفي التاسعة عشر غزى كشن » تاريخ الفتاش ، الصفحة ٧٧ .

<sup>«</sup> وفي آخر التاسعة عشر غزا غزوة كثنن » . تاريخ السودان ، الصفحة ٧٨ .

رئيس كَب (٥٠) بون صعوبة كبيرة . بيد أن متاعب أسكيا محمد لم تنته . ففى أثناء تقسيم الأسلاب لم يوضع كُنْتَ فى الحسبان ، وتمسك كَنْتَ بأخذ حصته بنهب قافلة السنغى . وسبب ذلك ضيقا شديدا للأسكيا ، لأنه رأى من العار أن يتعرض للهزيمة على أيدى كَنْتَ ، وأن يحرم هو نفسه من غنيمته التى حصل عليها بشق النفس .

فمن كان كَنْتَ هذا ؟ لقد ظهر كَنْتَ لأول مرة في أعمال البكرى الذي أعطى هذا اللقب لحكام كوغة أو السنغى . ومن الواضح أن الحكام من أسرة « زا » الوثنية الأصلية الحاكمة كانوا يحملون لقب كُنْتَ ، ولذا فإن الكُنْتَ هو المكافئ للمنسا عند السنغى . أما الكنت الذي أسس الأسرة الحاكمة الوثنية العظيمة في كُبِّ فكان إبن أحد ضباط جيش كاتسنا . وقد ساءت سمعة هذا الضابط بسبب ذنب صغير ارتكبه ونتيجة له اتجه نحو الغرب حيث كانت تقيم مجموعات مشتتة من الفولاني والهوسا والسنغى . وهنا أسس فرقة مختارة من قطاع الطرق . وخلال الحملة على كاتسنا ظل على الحياد ، ولكنه في الحرب ضد أير اشترك اشتراكا فعالا ، إذ أنها كانت تتوافق مع رغبته في التوسع نحو الشمال .

وبعد أن نَهُب الأسكيا تجهز للدفاع عن نفسه . وفى الفترة 101 - 1010 أرسل الأسكيا جيشا كبيرا ضده - وكان هذا الجش ثالث حملة له ضدو دولة وثنية . وهُزم الأسكيا وأرغم على التقهقر من المنطقة ،  $\binom{(V)}{2}$  كما كان هذا الجيش هو آخر

<sup>(</sup>٧٥) أرجح وجود خطأ هنا ، ذلك أن كُنتُ عكما ورد في تاريخ السودان هو صاحب ليك ( Liki في الترجمة الفرنسية، الصفحة ١٢٩) . وورجع في الثانية والعشرين (١٥١٥ - ١٥١٦) وفي رجوعُه خالف عليه كُتُ صاحب ليك الملقّب بكُنتُ وسببه أنه لما وصل بلده حين رجع معه من تلك الغنوة انتظر سهمه من تلك الغنيمة فلما انقطعت رجاؤه منه سال دند فارى عن سهمة فقال له إن طلبته لتغوطت فسكت ثم جاءة أصحابه فقالوا له أين سهمانا عن هذه الغنيمة مارايناها إلى ألأن الاتسالها فقال سالتها قال لي دند فارى إن عدت سالتها لتغوطت ولا اتغوط وحدى وإن كنتم تتغوطون معي سالت فقالوا نتغوط جميعا معك فقال بارك الله هذا الذي أريد فعاد إلى دندفارى فسأله فأبي فخالفوا وصار بينهم إلى قتال عظيم فامتنعوا وخرجوا من طاعة الأمير أسكيا الحاج محمد إلى انتراض دولة سغى فقام كُنتُ بنفسه ... » تاريخ السودان ، الصفة ٧٨ .

 <sup>(</sup>٧٦) • وفي الثالثة والعشرين ، (١٥١٦ - ١٥١٧) غزا إليهم فما نالوا منهم نيلا ...» المرجع نفسه،
 الصفحة ٨٨ .

حملاته بسبب فقده بصره فی عام ۱۵۱۹ . وفی العام نفسه مات أخوه عمر فمنح منصبه (کرمن فاری) لیحیی ، وهو آخ له ، کما منحه لقب کانفار .(۷۷)

وعلى الرغم من أن أسكيا محمد فقد بصره فقد واصل نشاطه السياسى ، وكان يعتمد على مستشاره الأمين على كلن (٨٩) في تنفيذ سياساته ، وكذلك على أخيه كانفار يحيى في توفير السند العسكرى الضرورى . وظلت هذه «التوليفة» الغريبة طيلة أعوام عشرة تضطلع بإدارة أعظم كيان سياسى في إفريقية الزنجية ، ولكن سخط أمراء الإمبراطورية كان آخذا في الأزدياد . فالبلاط محور كل نفوذ كان خاضعا لسيطرة على كلن . وكان يحيى هو نائب كرمن واتخذ تندرمة عاصمة له . ووصلت حالات التذمر بين الأمراء إلى ذروتها ، وغادر على كلن البلاط لزيارة كرمن. وعندما ترامت أخبار السخط في صفوف الأمراء إلى أسماع يحيى قرر السفر إلى غاو ، وهناك عمل على إثناء موسى وأنصاره عن تنفيذ خطتهم المقترحة ، ولكنه لم يوفق . (٢٩) وذات يوم عندما كان يحيى في إحدى جولاته أعد له موسى وإخوته كمينا قتل فيه ، وترك موته الطريق مفتوحا أمام موسى . ودخل موسى غاو

 <sup>(</sup>٧٧) و وفي السادسة والعشرين (١٥١٩) مات أخوه عمر كمزاغ في اليوم الثالث من الربيع الأول فلحتجب
 .. وجعل أخاه يحيي كرمن فارى ... ٤ المرجع نفسه ، الصفحتان ٧٩٥/١٧ .

د وفى الفامسة (والعشرين) نزل كبر فى شهر رمضان ثم رجع إلى كاع فى تلك الرمضان ولحق الخبر يدم نزل كاع بمرض كرمن فار عمر كمزاغ وكر راجعا خفية إلى تتدرم ودخله ليلا وتوفى عمر فى تلك الليلة ... ولم يفطن أحد من أهل كاع بذهابه حتى رجع وجعل أخاه كرمن فاريحيى ... قيل إنه إبن روجته وهو ربيبه وقيل إنه أخوه لامه وقيل أنه ابن أخى أمه كُسنى ... ثم خرج إلى كاع حين سمع بخبر أسكى موسى أنه بريد عزل أبيه ويدخل حين ضعف بصره ...ه تاريخ الفتاش ، الصفحتان ٧٧ و ٧٨ .

<sup>(</sup>٧٨) من المؤكد أن المقصود هذا هو دعلى قان، ، ذلك أن من يعرف باسم دعلى كان، هو سنَ على كان الذي سبق على فان بحق على الله على الله

<sup>.</sup> وأما سنّ على كلن فكان من قصيته إنه سكن في الخدم عند سلطان ملى هو وأخوه سلمن نار ..ه **تاريخ** السويان ، الصفحة ه .

دوقد عمى (أسكيا محمد) في أواخر دولته ولم يفطن به أحد الأجل قرب على فلن منه ومالزمته أياهه ، المرجع نفسه ، الصفحة ٨٠ .

<sup>(</sup>٢٩) ولأجل قرب على فلن منه وملازمته اياه فجعل موسى يهدد عليه ويتوعده بالقتل فخاف منه وهرب إلى تتدرم عند كرمن فارى يحيى فى السنة الرابعة والثلاثين ، وفى السنة الخامسة والثلاثين خالف عليه فار منذ موسى فذهب إلى كوكيا مع بعض اخوانه فارسل الأمير لأغيه فرن يحيى فى تتدرم أن يجئ لتقويم اعوجاج هؤلاء الأطفاله المرجم نفسه ، الموضع نفسه .

فى عام ١٥٢٩ وأعلن نفسه إمبراطورا ، وأقمى أسكيا محمد عن العرش ـ وهكذا فإن عهد أسكيا محمد الذى بدأ باغتياله المرجح لسنّ على وبتورة ما ، قد انتهى بسجنه على أيدى إبن أخيه .(٨٠)

وأسكيا موسى لم يكن خليعا فقط ، بل كان متعطشا للدماء أيضا . فأول عمل أقدم عليه بعد توليه السلطنة هو قتل كل من يحتمل أن ينازعه العرش ، ولقى كثيرون من إخوته نهاية دموية ، كما استولى على حريم عمه. (١٨) وبسبب غلظة قلبه وغدم تقواه ناهضة العلماء وحكام الأقاليم ، ولم يخفوا رغبتهم فى رؤية أسكيا جديد . ولم يدم حكمه طويلا ، فقد ثار إخوته ضده بعد حكم لم يتجاوز واحداً وعشرين شهرا ، وخلفه أحد أبناء أسكيا محمد ، الذى حمل عند تولى السلطنة لقب محمد بنكن ، وحدد إقامة أسكيا محمد فى جزيرة كنكاك. (٢٨) ولكن بنكن كان عليه أن يقمع ثورة

<sup>(-</sup>٨٠) • دفجاء وأمره أن يذهب اليهم في كوكيا ووكّد عليه أن لايبلغ معهم التمريث فوصلهم هناك ولقوه بالقتال حتى جرح وتمكن منه فسقط على الأرض وخرّ على وجهه عريانا وجعل يتكلم بما سيكون فيهم من المحدثات .. ثم توفي فجعل الأمير ابنه عثمان يوباب كرمن فارى وارسله إلى تتدرم ، ثم رجع موسى وإخوته إلى كاغ وفي أخر هذه السنة عزل الأمير والده يوم الأحد يوم عيد الأضحى قبل الصلاة والأمير في المصلى فحلف أن لا يصلى أحد حتى يتولى الأمرة فسلم له والده فكان أميرا ساعتئذ فصلى الناس صلاة العيد وبقى هو في داره وأسكيا الوالد في دار السلطنة ولم يخرجه منها في حياته ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ١٩٥٠ . [الذي قام بسجن أسكيا محمد ، كما سيتضع بعد دك ، هو ابن أخيه الاي حمل القي محمد بنكن بعد أن خلف موسى بن أسكيا محمد في منصب الأسكوية.]

 <sup>(</sup>٨١) دثم نخل أسكيا موسى في قتل اخوته فهرب كثير إلى تندرم عند كرمن فارى عثمان يوياب.. المرجع نفسه ،الصفحة ٨١.

دولم يتول سلطنة سنغى واسكُوينتُه اخف وارذل منه فسلطنة سنغى على ماقيل أكبر منه ومن سفاهته أنه لما عزل والده أسكى محمد واخرجه من دار المملكة امتنع بجواريه وسراريه أن يدخلن عليه وحبسهن عنه انفسه ودعى عليه أسكى محمد وقال اللهم اكتفف عورته وافضحه واستجاب الله دعوته وركب في غده مع كافة جيشه وحرك فرسة ليجريه وسقط عن فرسه وقطع حبل سراويله وعليه أربع قصصان وانفلت القمصان إلى رأسه ويقى عريانا ولم ييق في الجيش أحد لم يرد عورته، تأريخ الفتاش ، الصفحتان ٨٢هـ٨٤.

<sup>(</sup>٨٢) هوفي السادس والثلاثين (١٥٢٩ – ١٥٣٠م) قاتل هو والحوته .. وغلب الحوته هنالك فقتل من أولاد عمه كرمن فار عمر أكثر من ثلاثين ... وهرب كرمن فار عثمان إلى تمن وفي سنة سبع وثلاثين قتل في قرية منصور.. وتولى بعده أسكى محمد بنكن ... فلما تولى أمر باجلاء عمه الأكبر أسكى محمد رحمه الله واخرجه من بلد كاع إلى جزيرة كتكاك واسكته فيهاء المرجع نفسه ، الصفحة ٨٣.

ووقتل جماعة كثيرة معه من قومه ورحل عمه أسكيا الحاج محمد من دار السلطنة فدخل فيها ويعث به إلى جزيرة كتكاك موضع بقرب المدينة من جهة المغرب فسجنه فيها ...ه **تاريخ السودان ،** الصفحة ٨٧ .

قام بها كانفار عثمان ، أحد أبناء كنفار عمر ، وقطع بنكن رأسه ورؤوس أحد عشر من إخوته . وفي أبريل ١٥٣٧ ، بعد حكم دام ست سنوات وشهرا وحدا ، تمكن ائتلاف من إخوته من أن يحلق به الهزيمة . ونودى بإسماعيل ، أحد أبناء أسكيا محمد، إمبراطورا جديدا ، وهرب بنكن إلى تندرمة ، ولجأ هو وأخوه الكانفار لدى أمبراطور مالي. (٨٣) وفي عام ١٥٣٧ تمكن إسماعيل ، الذي خلف بنكن ، من إطلاق سراح والده وعندئذ خلع عليه الأسكيا شارات الملك وقلده منصب خليفة السودان. (٨١) وخلال حكمه الذي استمر عامين وسبعة شهور حدثت مجاعة دمرت إمبراطورية السنغي. (٨٥)

وفيما بين خلع أول أسكيا وعام ١٥٤٠ ، الذى تولى فيه إسحاق السلطنة ، تولى السلطنة ثلاثة ملوك . وأدى هذا التغير المستمر ، وماصحبه من مؤامرات وثورات ، إلى إضعاف السلطة المركزية . ولذا واجهت إسحاق مشكلة إعاد النظام وروح الانضباط إلى الإدارة . فأجرى حركة تطهير عامة ، وأعدم قادة الجيش والحكام عقابا لهم على تصرفاتهم خلال الفوضى.(٨٦) وبعد أن استعاد إسحاق النظام قام

<sup>(</sup>٨٣) ويقى تلك السنة يعنى سنة ثلاث وأربعين (أبريل ١٥٣٧) قام عليه ابن عمه أسكى إسماعيل بن أسكى محمد فتولى السكن محمد فتولى السلطنة خارج بلد كاغ فلما اتصل الخبر بأسكى محمد بنكن خرج هاربا إلى تنبكت فتبعته الغيول ثم خرج منها ودخل تندرم وهناك كرمن فار عثمان شقيقه .. فلما رآه عثمان معزولا هاربا تبعه وهربا إلى مل ..ه تاريخ الفتاض ، الصفحة ٨٥ .

<sup>(</sup>٨٤) دفلما تولى أسكوية أمر ساعتند باخراج أبيه أسكى محمد المرحوم من تلك الجزيرة يعنى كتكاك التى أجلاه محمد بنكن كرى إليه ... ولما أخرج اباه من تلك الجزيرة وأسكته فى بعض بيوت دار المملكة اتى بشكاره له وحل ربط فمها وأخرج منها قميصا وشاشية خضراء وعمامة بيضاء ... والدخل فى عنقه سيفا وقال هذا قميص قمصنى به شريف مكة ... وقلدنى هذا السيف وقال أنت أميرى ونائبى وخليفتى فى اقليمك وأنت أمير المؤمنين وأنا خليفته وأميره ونائبه ..ه المرجع نفسه ، الصفحة ٨٦. [تولى اسكوية يعنى تولى منصب الأسكيا.]

<sup>(</sup>٨٥) و وكان في أيام أسكى إسماعيل قحط وجوع » المرجع نفسه ، الصفحة ٩٢ .

<sup>«</sup>وتوفى أخوه الأكبر .. عام اثنين وأربعين وتسعمائة في الطاعون المسمى كُفٍ ... ومات في هذا الطاعون خلق كثيره المرجع نفسه ، الصفحتان ٩٢ و ٩٣.

دفى العام الثاني والأربعين ... في أول الطاعون المسمى كُف ..، تاريخ السودان ، الصفحة ٩٢ .

<sup>(</sup>٨٦) ووقتل من الناس أهل الجند خلقا كثيرا وكان من سيرته إذا خال من أحد أدنى شيء من التعرض السلطنة لابد أن يقتله ويخرجه من أرضه هذا دابه وعادته فيدخوله السلطنة أوسل زغرانيا واحدا إلى بير ليقتل كرمن فارى عثمان وجعل له جعلا ثلاثين بقرة ...ه المرجع نفسه ، الصفحة ٩٥ .

بتدمير بندك ونهبها. (١٨٠) وفي الفترة ١٥٤٦ – ١٥٤٨ أرسل أخاه داوود الذي مقررا أن يخلفه على رأس حملة ضد مالى . وتقهقر المنسا ، وتمادى داوود في إظهار ازيرائه للمنسا بتحويل قصره إلى مبولة عامة. (١٨٨) وفي عام ١٥٤٦ واجه إسحاق تهديدا مراكشيا ، فبعث رسالة ساخرة أدت في حينها إلى كبح الاندفاع المراكشي. (١٩٨) ويقول تاريخ الفتاش إن إسحاق كان ملكا قوياً وقوراً صالحاً يواظب على أداء الصلاة . ولكن السنوات التي أعقبت خلع أسكيا محمد شهدت فتورا في الحمية الدينية . ففي أحد الأيام المطيرة لم يكن يوجد بالمسجد وقت صلاة العشاء الإإمام المسجد وأسكيا إسحاق في عام ١٥٤٩ بعد حكم دام تسم سنوات ، وخلفه أخوه داوود. (١٠٠)

<sup>(</sup>٨٧) وفي التاسعة والأربعين (١٥٤٢ - ١٥٤٣) غزا إلى تَعْبُ آخر سلاطين بتُدكتُه المرجع نفسه ، الصفحة ٩٦.

<sup>(</sup>٨٨) ووفى الثاني والخمسين أرسل أخاه كرمن فارى داوود إلى ملى ، فهرب منه سلطان ملى ونزل بعسكره فى بلده وتأخر فيه سبعة أيام ويَرَّح فى العسكر أن كل من يريد أن يطيّر الماء فليفعله فى دار السلطنة وفى سابع اليهم امتلأت الدار كلها بالفائطه المرجع نفسه ، الصفحة ٩٨.

<sup>(</sup>٨٩) ووقد بعث إليه في أيام قوته مولاي أحمد الكبير سلطان مراكش أن يسلم له في معنن تفاز فبعث له في الجواب أن أحمد الذي سمع ليس في الياء ما زال ما حملت به أمه ثم أرسل الفين ركابا من التوارق وأمرهم أن يغيروا على آخر بلد درعة إلى جهة مراكش بلا إخراج روح أحد ...ه المجع نفسه ، الصفحة ٩٩ .

<sup>(</sup>٩٠) ووكان أسكى اسحق مرضياً صالحا مباركا كثير الصدقات ملازما صلاة الجماعة عاقلا فطنا ذا دهاء قيل: اتى يوما إلى المسجد لصلاة العشاء الأخيرة ليلة ذات مطر وظلمة وطين وجلس فى المسجد وحده ثم اتى المؤذن ونادى بالأذان ثم وقد المسباح وجلس ينتظر الجماعة والإمام ثم لم يجئ أحد حتى جاء الأمام وحده واحيا المسجد ثم قال له المؤذن أيها الأمام قم فنصلي ولعلك تنتظر مجئ أسكى إسحاق قانه لا يخرج من مرقده فى المطر والظلمة والطين وأين هو الساعة على سريره المفروش عليه بأنواع الحرير فأجابة أسكى إسحاق فى جانب المسجد قائلا إن كان أسكى إسحاق هو المنتظر فها هو قد سبقكما فقوما نصلى فقاما متعجبين فى خروجه وحده إلى الصلاة ... متاريخ الفتاش ، الصفحتان ٨٧ و٨٨ .

<sup>(</sup>٩١) دوفى أول السادس والخمسين (١٥٤٩ - ١٥٥٠م) مات أسكى إسحاق ومكث فى السلطنة تسع سنين وتسعة أشهر وتسع ليالى فى بلد كُيْكَى وهناك قبره وله من الأولاد بِنُك سلَّمَنَ وعبد الملك الذي جعله ول العهد ولم يرضى أهل سعى إلا أسكى داوود دولى السلطنة بعده أخوه أسكى داوود بن أسكى محمد ..ه المرجع نفسه ، الصفحة ٩٣ .

وأخذ داوود على نفسه إحياء أمجاد جيوش السنغى ، فكان حكمه الذى دام أربعة وثلاثين عاما (١٥٤٩ – ١٥٨٣) سلسلة من الحملات ضد الحكام الذين ورث عدامهم لأسرته . وانتهت حملة قام بها ضد الموسى في عام ١٥٤٩ (٢٠) بالنتيجة غير الحاسمة المعتادة . وفي العام التالى تمكن من اكتساح الفولاني في ماسنة، (٢٠) بيد أن السنغى هزموا في عام ١٥٥٧ في موقعة ضد كبّ ، وتخلى داوود عن كل فكرة لديه لغزو كبّ ، وأقام معها سلما نهائيا . (١٠) وفي الفترة ١٥٥٨ – ١٥٥٩ وجه داوود حملة ضد مالى ، وخرب مقاطعاتها الحدودية ، وتمكن من أسر إبنة المنسا وتزوجها . (٥٠)

وبينما كان النصر حليف أسسكيا داوبد ضد مسالى التى عساود الهجوم عليها مع تابعه وصهره مغشرن كى ، فقد فشل السنغى تمامسا ضد الموسى فى الفترة ١٥٦١ – ١٥٦١. (٩١٠) وكان لابد من الهجوم على منحدرات همبر بدورها فى عام ١٥٦٤ . كذلك أظهر الفولاني جسموسا شديدا فثأر منهم داودد بنهب

<sup>(</sup>٩٢) وذكر غزوات، وفي شهر شوال من العام الذي تولى فيه غزا إلى موش ...، تاريخ السودان ، الصفحة ٢-١

<sup>(</sup>٩٢) لم استدل على حملة قام بها أسكيا داوود فى عام ١٥٥٠ (٩٥٧ هـ) غدد ماسنة ، وإنما كانت له فى هذا العام حملة أخرى . دوفى آخر العام السابع والقمسين غزا إلى تم اسم موضع فى أرض باغن ويقال له ترمسى وكم ما الرجع نفسه ، الموضع نفسه .

<sup>(</sup>٩٤) كذلك الحال في عام ٢٥٥١ (٩٥٩ هـ) هناك رواية أخرى .

<sup>«</sup>وفي التاسع والخمسين وقعت الخصومة بين أسكيا داوود وبين كنت سلطان ليك وفي الموفي ستين اصطلحا ...» المرجم نفسه ، الصفحة ١٠٠٣ .

<sup>(</sup>٩٥) ووفى السنة السادسة والستين (١٥٥٨ – ١٥٥٩) غزا إلى بلد سوم فى أرض ملى وتوفى سوم انْزُ عند وصوله هناك فولى البنه مقامه فجاز إلى ديكُرلًا وقاتل فيها قائد سلطان ملى مع كنّتِ فَرنْ وغلبه وفى هذا الطريق تتوج نارُ ابنة سلطان ملى ورحلها إلى سغى فى مملكة عظيمة من حلى وعبيد واماء واثاث وامتعة ..ه المرجع نفسه، الصفحتان ١٠٢ و ١٠٤ .

<sup>(</sup>٩٦) دوفي التاسعة والستين (١٥٦١ - ١٥٦١) صعد أسكيا داوود بُرْنُ فغزا إلى موش ثانية فهرب هو وجيوشه كلهم منه ومات كيم كي وأبو بكر سو ابن فار محمد بنكن سنبل وكثير من الناس ورجع في شهر رجب من هذا العامه المرجع نفسه ، الصفحة ١٠٦.

ماسنة. (<sup>۱۷)</sup> وفي عام ۱۵۸۲ ، وهو العام الأخير من حكم داوود ، اجتاحت الأوبئة والمجاعات مدينة تمبكت. (۱۸۹)

وبعد داوود جاء الحاج الذي دام حكمه أربع سنوات وخمسة شهور . وقد نجح في غزو الموسى ، وقتل حاكم وغَدُ<sup>(٩٩)</sup> ، وعاد برقيق كثير . وفي آخر عهده أصيب بمرض لاشفاء منه ، فعزله أخوه محمد بان ونفاه إلى تُنْدِيى. (١٠٠٠) وقد حكم محمد بان سنة وأربعة أشهر وخلال حكمه حدثت مجاعة أخرى وعانى الناس شظف العيش. (١٠٠٠) وفي عهد محمد بان اندلعت حرب أهلية . فقد اكتشف كبرفرم ، أحد موظفى الإمبراطورية ، سرقة قطعة ملابس من أحد رقيقه . وحامت الشكوك حول أحد خدم بلمع صادق ، ونقل كبر هذه الشكوك إلى بلمع الذي استجوب الضادم

<sup>(</sup>٩٧) دوقى سنة تسعين بعد تسعمائة ... وفيها وقع القطاعين من فلان ماسنة على قارب أسكيا الماج من جنى ونهبوا بعض أمتعته .. فلما بلغ الخبر قرن محمد بنكن نهض ساعتثذ وتوجه لماسنة للانتقام منهم من غير مشاورة واحد ... الحاصل أغار على ماسنة وأفسدها إفساداً عظيما وقتل فيها من فضلاء الطلبة وصلحائها كثيرا مشاورة واحد ... الحاصل أغار على ماسنة وأفسدها إفساداً عظيما وقتل فيها من فضلاء الطلبة وصلحائها كثيرا فظهر لهم بعد موتهم كرامات عجيبة ... ولما بلغ الخبر اباه أسكيا داوود انكرها عليه جدا فكانت مطيارا عليه لأن أسكيا ما تأخر بعد الوقعة في الدنيا ...ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٩٧٦[ من الواضح أن رواية السعدي هذه تخلف عما أورده بإنيكار .]

<sup>(</sup>٩٨) دوفى سنة تسعين بعد تسعماية (٥٨٢ / م) وقعت فى تنبكت وباء عظيم ومات فيها خلق كثير ...ه ، المرجع نفسه ، المضع نفسه .

<sup>(</sup>٩٩) •ثم تولى الأمر بعده ابنه اسكى الحاج فى ذلك اليوم قبل دفئه وكان الحاج رجلا مليحاً لحياناً مهيباً ذا مروة ولم تطل مدته ومكث فى السلطنة أربع سنين وخمسة أشهر وعشرة أيام ... وفى شهر ولايته غزا أهل وكد وقتل فرن وكد وسبوا نراريهم وجميع أموالهم وزناجيهم إلى كاع ...، تاريخ الفتاش ، الصفحة ١١٩ . [وكد هى وقتل غن كاع مى غان]

<sup>(</sup>۱۰۰) دثم قام أسكى محمد بان بن أسكى داوود على أخيه الحاج فعزله وتولى السلطنة في المحرم عام خمسة وتسعين وتسعمانة [۱۰۸۲ – ۱۰۸۷] ونفي الحاج إلى تتُدبي بعد ضعفه بعلة لازمة فمالبث بعد عزله فمات ... المرجع نفسه ، الصفحتان ۱۲۵ و ۱۲۲.

<sup>(</sup>١٠١) دومكث محمد بان في السلطنة سنة وأربعة أشهر وثمانية أيام وكانت في ايامه غلاء وقحط ... المرجع نفسه ، الصفحة ١٢٦ .

فائكر التهمة . وقام بإبلاغ كبر بنتيجة التحقيق . ونشب بسبب ذلك شجار ، وقبض فرم على الخادم وأنزل به العقاب . وغضب بلمع وقام بذبح فرم (١٠٢) وبعد فترة تأمل أحس بلمع أن تصرفه يمكن أن يُشوّه ، واستقر رأيه على الثورة . وعملا على تحقيق هذا الهدف أوفد رسولا إلى الأسكيا يبلغه بما حدث ويؤكد له ولاءه ، وفي الوقت نفسه كان على الرسول أن يواصل السير إلى كرمن ، وأن يطلع كرمن فارى صالح على الأحداث (١٠٢) واقتراح بلمع ، وكان أخا لكرمن فارى ، أن يؤازره هذا الأخير في ثورته ، على أن يصبح هو الأسكيا وأن يصبح بلمع هو كرمن فارى (١٠٤) ووافق صالح ، وتحرك على رأس قواته إلى كبر . ولكن سرعان مانشب الخلاف بين طائخوين ، وقدر صالح أن يقتل بلمع (١٠٥) وفاجأ بلمع وكاد أن ينجح في مهمته ،

<sup>(</sup>۱۰۲) وأما سبب الشر الواقع بين محمد بان بن اسكى داويد وبين أخيه بلمع صادق وذلك سبب فناء سنفى وفتح باب الشر بينهم وسبب فساد ملكهم ... وقصة ذلك .. أن كُبر فُرم كان غلاما لاسكى على كُبر على على المنه وسبخ باب الشر بينهم وسبب فساد ملكهم ... وقصة ذلك .. أن كُبر فُرم كان غلاما لاسكى على كُبر على على المنهم ومسكن بلّمة ودار سلطنته هى كُبر وكبر فرم موكلا بالمرسى وسفن المسافرين ياخذ من كل سفنية غرامة من الداخل والفارج وبلمع يكون سلطانا على الجنديين ... وكان كبر فرم علوا هذا ظلوما غشوما ... سرق ملحفة بعواريه اسمها ... واتهم خديم بلمع بسرقتها وسمع كبرفرم بذلك وبعث مرسوله إلى بلمع صادق يذكر له بان علامه سرق ملحفة جاريته إما أن يأخذها منه أو يرسله إليه ليتولى سؤالها منه ... وامنتم .. ويمشى بينهما الرسل بالشتم والكلام القبيح إلى أن ظفر كبرفرم بذلك الغلام المتهم علي غفلة ... وطعنه بحريشه الكبير تحت ابطه وقطع قلبه وسقطه مينا وأمر بغلامه المسجون فانحل من قيوده ..ه المرجع نفسه ، الصفحتان ٢٦ و ١٢٧ . [الحريش هو الحرية.]

<sup>(</sup>١٠٢) ووخاف عقوبة اسكى بذلك وبعث رسوله إلى أخيه كنفار صالح بن اسكيابن داويد وهو بتندرم وأخبره بما فعل وأنه خرج في طاعة أسكى محمد بان وخلع عن بيعته ... المرجع نفسه ، الصفحة ١٢٧ .

<sup>(</sup>١٠٤) هرأمره أخاه كتفار صنالع بالمجئ إليه مع جيشه وأهل جنده ليتفق معه ويذهبان إلى اسكى داوود ويعزلانه ويتولى كتفار صنالح سلطنة أسكى ويكون سلطانا ويوليه كتفرويته .. ء المرجع نفسه ، الموضع نفسه .

<sup>(</sup>۱۰۰) ورأتاه رسوله واخبره وحضه وحته على الخروج معه وأجابه فرحا مسروراً ... وخرج بجيش عظيم ... وتوجهوا إلى بلمع صادق في كبر ... وخرج بلمع القائه وتلقوا هنالك ... وبعد نزولهم رجع بلمع إلى كبر لتجهيز ضيافتهم ونزولهم ... فلما رجع بلمع إلى داره لاخراج تلك الضيافة إليهم عقبه بعض الوشاة إلى أخيه كنفار صالح ومَّ له بقوله إنه يفدره ويريد قتله وحذره ... وصدقه كنفار صالح وكان رجلا خرفا فأمر بريط سرجه .. وخرج عازما حازما ... والمرجع نفسه ، الصفحتان ٢٧٧ و ١٨٨ .

وفي اللحظة الأخيرة تمكن أحد أنصار بلمع من قتل كرمن فارى.(١٠٦)

عندئذ تحقق النصر لصادق على رؤساء القبائل الذين أيدوا كرمن فارى وسار نحو غاو . وبعد مسيرة يوم منها خرج عليه الأسكيا بجيش قوامه ثلاثون ألفا لمنازلته، ولكن قبل أن تنشب المعركة توفى محمد بان فى فراشه حيث عثر عليه غلمانه فى صباح اليوم التالى.(١٠٧)

وأثار موته مشكلة أمام كبار ضباط الجيش . وبعد المداولة المناسبة استقر رأيهم على أن يحفظوا موت الأسكيا سرًا إلى حين تنصيب محمود بن أسكيا إسماعيل في منصب الأسكيا . وقبل محمود على الفور، (١٠٨) وأشير عليه بأن يتجنب أي نزاع بين الورثة حرصا على مصلحة الدولة ، ولضمان ذلك لابد أن يبقى موت الأسكيا طي الكتمان ، وأن يدعى الأمراء إلى المضرب الملكي الواحد تلو الآخر حيث

<sup>(</sup>١٠٦) ووحرك بلمع فرسه كانه يهرب ثم رجع إليه ورماه بحريش وركزه بين كتفيه حتى خرج من صدره وقيل أن الرامى هو غلام كان مع بلمع .. والأول أصبح بأن بلمع هو الرامى بيده .. واسقطه هنالك ميتا ونزل عليه ورفع رأسه ورضعه على حجره وهوفى سكرات الموت حتى خرج روحه على رجله ..ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٢٩ .

<sup>(</sup>۱۰۷) دفلما دفن بلمع أخاه كنفار صالح قام بفتنته ورجع إليه أصحاب كنفار المقتول وجيشه اجمعون واطاعوه ... وجعلوه سلطان وسموه أسكى ووافقهم على ذلك عامة تتبكت وتجارهم وبعض علمائها ... وتوجه إلى كاغ لمضاربة أسكى وعزله وقتله .. فلما دنا (من كاغ) .. خرج إليه اسكى محمد بان بجيش يضاعف جيشه خمس مرات مجموع ذلك ثلاثون ألفا ... ثم أتى مضجعه .. ونام إلى قرب وقت الظهر فجاء غلمانه المصيان الذين كانوا يوقتلونه .. فلم يتحرك فتأملوه فإذا هو ميت ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ١٣١ و ١٣٢ .

<sup>(</sup>۱۰۸) ووكتموا موته على أولاد أسكى داوود فجلسوا متحيرين متفكرين .. إلى أن اتفقوا على تولية كنفار محمود بن أسكى اسماعيل بن أسكى محمد .. وأرسلو إليه بأن أسكى يناديه وقام مسرعا مجيبا إلى أن أتى إليهم ووجدهم فى خباء أسكى وادخلوه واخبروه بموته .. فانا كلنا لا نرضى إلا عليك ولانتفق على أحد سواك .. فنرى نحن أن تولى السلطنة الساعة قبل أن يقطنوا بموته وتنادى جميع المعاندين منهم ... وترسل لكل واحد منهم رسولا ويقول أسكى هو الذى يناديه وكل من جاء منهم تأمرنا بقبضه وثقفه بالحديد ومن يستحق القتل منهم فنقتله الآن بأمرك حتى يتموا ثم نضرب عليك طبل السلطنة .. وسكت محمود عليا ثم أجاب وقبل راضيا ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ۲۲۲ و ۲۲۲ .

ينبحون . وأبدى محمود استعداده ، (١٠٩) وأرسل أحد رجال البلاط ليستدعى إسحاق أكبر أبناء أسكيا داوود . ولكن رجل البلاط اطلع إسحاق على المؤامرة . وحاصر إسحاق وأنصاره المضرب الملكى ، وقبله رجال البلاط أسكياً جديداً .

وعندئذ استدار إسحاق ضد بلمع وأحرز نصرا ملحوظا . وأعدم كبار قادة الثورة ، وطورد بلمع إلى أن أطبق عليه ولم يعد أمامه مهرب. (١١٠) ولكن إسحاق الثاني كان عليه الآن أن يواجه خطرا أشد – الغزو الذي يتهدد السنغي من الشمال.

<sup>(</sup>١٠٩) وواتفقوا على هذا الرأى وأرسلوا واحدا من الخصى المسمى تَبَكّل إلى إسحاق أولا وأمروا المرسول أن يقول له ان أسكى محمد بان يناديه فاتاه تبكل ... وظى به ونم له وخبره تبكل المذكور بعوت أسكى محمد بان والميه بينادونه بسببه وكشف له أسرارهم ووصاه بأن يحذرهم ... ثم أمر اسحاق باخوانه واحبابه .. وأخبرهم بما جرى .. ثم ركب وركب أهاليه معه .. فما راح القوم إلا وهج خيولهم فداروا بخباء أسكى واحبابه .. وأخبرهم بما جرى .. ثم ركب وركب أهاليه معه .. فما راح القوم إلا وهج خيولهم فداروا بخباء أسكى الذي فيه القوم .. فخرجوا إليهم خاضعين طائعين شائفين .. وقال لهم اسحاق قد علمنا ماجرى وسمعنا ماعقدتم عليه ... إما أن تسلموا لنا أو أن يكون هذا اليوم آخر أيامكم في الدنيا .. ورموا أنفسهم على الأرض ورجعوا ناكصين يحملون التراب على روسهم ومحمود معهم في ذلك قالوا كلهم أمر الله ثم أمرك السمع والطاعة اله ثم لك ناكصين يحملون التراب على روسهم ومحمود معهم في ذلك قالوا كلهم أمر الله ثم أمرك السمع والطاعة اله ثم لك

<sup>(</sup>١١٠) و وسار إلى بلمع صادق .. ولا علم عند صادق بموت محمد بان ولا بطلوع اسحاق .. فما فاجاه إلا بأربعماية فارس .. فلما أبصر بلمع صادق وقومه فرحوا بهم وظنّوا بهم أنهم جاء وا إليه مطيعين خارجين على محمد بان حتى إذا دنوا منهم نزلوا كلهم ووقفوا على الأرض وحيوه .. فأمر بلمع صادق رجلا من قومه أن يسألهم أحق ما تقولون فحلفوا له بذلك فدخل الروعة والخوف والخشية في قلوب جيشه وضرب بلمع صادق الطبل وأمر تلك الساعمة بالرحلة والركوب إلى ملاقاة إسحق ومحاربته .. وركب بلمع صادق ومن معه منكسرين قلوبهم ... وراوا شجعان أسكى ... ووثب بهم اصحاب أسكى وثبة الذئب الضرى على الخروف ... وما منهم من وقف ليطم ما الخبر بل كسروا وفروا عن بلمع وكثير منهم من نزل عن فوسه ونزل في البحر وعام وقطع البحر عريانا إلى كُرُّة...ه المرجع نفسه ، المسحتان ١٣٥ و ١٣١ .

## الغزو المراكشي 🖈

كان لشمال إفريقية منذ أقدم العصبور علاقات وثيقة بالسودان الذى اشتهر بذهبه . وقد غالب مراكش اعتقاد بأن ضم السودان أمر جدير بالاهتمام ، إذ عرف عنه فى تلك الأيام أنه أكثر مناطق العالم ثراء . ولم يكن ذهب سمرقند أو الهند يثير من الخيال قدر مايثيره ذهب السودان الذى ساد اعتقاد بأنه ينمو كالنبات (١)

أما كيفية غزو هذه المنطقة فكانت منذ وقت طويل موضع تفكير حكام مراكش . فهناك أولا مشكلة عبور الصحراء ، وهو مغامرة يحف بها من الأخطار قدر ما يحف بعبور المحيط الأطلسي . كتب توماس بيرنهير يقول : « إن جهاز الانحراف المغنطيسي يمكن أن يكون ذا جدوى لرحلة سنوية إلى غاو عبر بحر من الرمال حيث يتوجب عليهم استخدام الابره المغنطيسية والبوصلة) » .(٢) ثانيا ، كانت التقديرات لقوة إمبراطور السودان أنها كبيرة بدرجة تكفى التغلب على أية حملة قد تتمكن من عبور الصحراء . وإذا أخفقت الحملة في مهمتها فمعنى ذلك أن تقطع العلاقات التجارية مع السودان ، وأن يتدفق الذهب عبر مسالك أخرى .

<sup>(\*)</sup> آثرت استخدام كلمة مراكش للدلالة على المغرب الأقصى ، حتى لا تختلط بكلمة المغرب المستخدمة للدلالة على دول الشمال الإفريقي .

<sup>(</sup>۱) أنظر الحاشية ٣ - ٤٩ أعلاه ، ومن بين ماجاء بها : دسالة عند قدومه (منسا موسى) الديار المسرية حاجا عن معادن الذهب عندهم ... فقال توجد على نوعين : نوع في زمان الربيع ينبت في الصحراء ... مسيح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٨٩ .

<sup>(</sup>۲) ترماس بيرنهير: إقام في مراكش في أيام السلطان أحمد المنصور الذهبي ، وكان يعمل مراسلا لصهره إنوارد رايت عالم الرياضيات والهيدروغرافيا الانجليزي البارز المقيم في انجلترا ، وقد جاحت تلك الفقرة ضمن رسالة بعث بها إلى انوارد رايت في عام ١٦٠٠ . وللإطلاع على رساله إلى صهره ، إنظر ، أ.ج . تايلور -Mathe رسالة بعث بها إلى انوارد رايت في عام ١٩٠٠ . وللإطلاع على رساله إلى صهره ، إنظر ، أ.ج . تايلور -matical Practioners of Stuart and Tudor England

وإذ كان المراكشيون يضعون ذلك موضع الاعتبار فقد كانوا يفضلون استخداء الأساليب الدبلوماسية . يقول مارمول<sup>(7)</sup> إن محمداً ملك السوس ، مدفوعا بالرغبة في اقتفاء أثر اللمتونه ، وضع خطة لشن حملة على تمبكت وبقية بلاد الزنوج ، وقام بغزو الساقية الحمراء بجيش قوامه ألف وثمانمائة من الجياد وأعداد كبيرة من الإبل المحملة بالذخيرة والمؤن . ولما سمع أن ملك الزنوج يتحرك لملاقاته بجيش من ثلاثمائة ألف استدار نحو ودان التي لم تكن ضمن إمبراطورية السنغي واستولى عليها . ومحمد (٤) الذي يشير إليه مارمول على أنه ملك السوس فقط لابد أنه قاد هذه الحملة قبل فتح مراكش ، لأنه بعد ذلك اتخذ لقب سلطان مراكش . ولذلك يوجد ما يحمل على الاعتقاد بأن هذه الحملة قد تمت في عام ١٥٤٧ أو ١٥٤٣ .

<sup>(</sup>٣) مارمول كوفجال: لايعرف عنه إلا مانكره هو في كتابه إفريقيا . ولد في أوائل القرن السادس عشر ، سار في حداثة سنه في جيش الامبراطور شارلكان الذي غزا تونس في عام ١٥٢٥، وشاهدما قام به المرتزقة الصليبيون في هذه المدينة من أعمال السلب والنهب وهنك الأعراض . وبعد مغادرة شارلكان لتونس بقى هو فيها المسلمية كلفه بها ، وطال مقامه بها لنحو اثنتين وعشرين سنة إلى أن وقع في أيدى الأشراف السعديين ، وظل عندهم أكثر من سبعة أعوام يسير في ركابهم أينما ساروا ، وعاصر ثلاثة من ملوكهم : أحمد الأعرج ومحمد الشيخ وعبد الله الغالب . له مؤلفات كثير أهمها كتاب إفريقيا الذي نسج فيه على منوال كتاب وصف إفريقيا الحسن الوزان ، بل نقل أجزاء كثيرة منه ، ولا يفصل كتابه عن وصف إفريقيا سوى أربعين سنة ، ورغم المنفذ الكثيرة على كتابه بل نقل أجزاء كثيرة منه ، ولا يفصل كتاب الوزان .

وبعد أن قامت «الجمعية المغربة للتآليف والترجمة والنشره بترجمة كتاب الوزان ونشره ، ارتأت أن تعززه بترجمة ونشر كتاب مارمول لاتحاد موضوعهما ، وتمت الترجمة عن النص الفرنسي الذي ترجم بدوره عن الأصل الأسباني ، وقد صدرت الترجمة في عام ١٩٨٤ في ثلاثة مجلدات .

<sup>(</sup>٤) محمد المشار إليه هنا هو محمد المشيخ الذي لقب فيما بعد يمحمد المهدى، وهو إبن محمد القائم بأمر الله السعدى . فقد هاجر أسلاف السعديين في القرن السابع الهجرى واستقروا في درعة من بلاد السوس جنوب مراكش . وفي عام ١٠٠٩ طلب أهل السوس إلى محمد القائم بأمر الله تولى قيادتهم في حركة الجهاد التخليص البلاد من الحاميات البرتفالية . وبعد وفاة محمد القائم بأمر الله حوالي عام ١٥١٧ انتقل حكم السوس إلى ولديه محمد الشيخ وأحمد المشيخ يطمح في توحيد مراكش تحت سلطته ، فدخل في نزاع مع أخيه ومع الوطاسيين ، وتمكن من دخول فاس وإعلان نفسه سلطانا في عام ١٥٤٩ . وبذا يعد محمد المهدى (محمد المشيخ) هو المؤسس الحقيقي للأسرة السعدية .

<sup>«</sup>أصبح سلطان تعبوكتو يسمى اليوم امبراطور مالى ... سعى الشريف محمد ، عندما بلغ أوج مجده ، إلى امبراطورية مالى وغيرها من بلاد السودان ، استجابة لدأب الأسلاف اللتمونيين ، لذلك جهز جيشا من ألف وثمانمائة من الفرسان وعدد لايحصى من الجمالة وكميات هائلة من المؤن والنخائر ، لكنه لما علم أن امبراطور مالى خرج لمحاربته في الطريق ولى عائدا إلى ترودانت ...ه مارمول ، إفريقيا ، الترجمة العربية، المجد الثالث، الصفحة ٢٠٢ .

وكان الغرض من الحملة ، استنادا إلى مارمول الذى رافق جيش السلطان بصفته رقيقا ، هو غزو تمبكت ، ولكن غرض السلطان المعلن كان مجرد الوصول إلى مناجم تغازة . وكتب إلى إسحاق يطلب إليه التنازل عن هذه المناجم لمراكش . وجاء رد إسحاق واضحا لالبس فيه ، وهو أن الأسكيا عاقد العزم على الدفاع عن المناجم، «إن أحمد الذى سمع ليس هـ و إياه وأن إسحق الذى سـمـع ليس أنا إياه مازال ما حملت به أمه». (٥) وفضلا عن هذه الإجابة اللائعة فقد أرسل إسحاق قوة قوامها عشرة آلاف من الطوارق عبرت الصحرء إلى مراكش ونهبت درعة .

وكانت ودان هى البداية . ولم تكن العقبة أمام أهداف المراكشيين ومطامعهم هى قوة غاو ، وإنما الأحوال الجوية . وقد تعلم المراكشيون أن الجياد لايمكن أن تستخدم كوسيلة للنقل ، وأن ندرة المياه هى التي يمكن أن تحول دون نقل القوات بأعداد كبيرة ، وأن ما يتطلبه غزو إمبراطورية الزنوج هو جيش عالى التدريب يجرى اختيار أفراده بعناية ، وقادر على تحمل مشاق عبور الصحراء . وفي الوقت نفسه كان يراودهم شئ من الأمل في أن تنجح المفاوضات الدبلوماسية فيما فشلت فيه الحرب .

كانت الدبلوماسية إذن هي الخطوة التالية . فالتجار المراكشيون كان لهم دوما دور بارز على ضفاف النيچر ، وطريقتهم في التعامل كانت معروفة جيدا . كما أن أهمية الملح في تمبكت - كانت قيمة الملح تكاد تعاد قيمة الذهب نفسه - جعلت

<sup>(</sup>ه) هذه الفقرة منشوذة من تاريخ السودان: دوقد بعث إليه في أيام قوته مولاي أحمد الكبير سلطان مراكش أن يسلم له في معدن تفاز فبعث له في الجواب أن أحمد الذي سمع ليس هو إياه وأن اسحق الذي سمع ليس أنا إياه مازال ما حصلت به أمه ثم أرسل الفين ركابا من التوارق وأمرهم أن يغيروا على أخر بلد درعة إلى جهة مراكش بلا إخراج روح أحد فيرجعون على أثرهم ففاروا على سوق بني أصبح كيفما قام وثبت فأكلوا جميع ماوجوا في ذلك من الأموال فرجعوا كما أمرهم وما قتلوا أحدا وما ذلك الالبري أحمد المذكور قوته .ه تاريخ السودان ، الصفحتان ٩٩ و٠٠٠ .

هذا ومن المعروف أن الغزو المراكشي لدولة السنقي قد حدث خلال عهد إسحاق الثاني أسكيا السنفي الذي حكم في الفترة ١٨٥٨ - ١٩٥١.

من تغازه محور الصراع من أجل ممارسة الضغط على إمبراطورية الزنوج . وكان الرأى الراجح لدى المراكشيين أنه إذا أمكن التحكم فى تغازه أمكن إرغام السودان على التزام جانب التعقل. لذلك استقر الأمر على أنه بدلا من شن حملة عسكرية ضد تمبكت ، فإن السيطرة الاقتصادية الخانقة ستكون لها فعالية أقوى ، وهو ما يمكن تحقيقه بالاستيلاء على تغازة .

وكانت سياسة المراكشيين هي الإبقاء على الصحراء في حالة اضطراب . وكان باستطاعة الملك دائما توجيه البربر مثيري الفتن إلى الإغارة على الصحراء وقتل أعدائه ونهبهم . وفي عام ١٥٥٧ قتل حاكم تغازة في واحدة من هذه الغارات وذبيح الطوارق المستغلون بتجارة الملح . وعلى الرغم من أن المراكشيين استطاعوا خلق شعور بعدم الأمن فإنهم لم يوفقوا في الاستيلاء على تغازة ، وذلك لأن الطوارق المشعين الكثيري الترحال وأصحاب المصالح الحيوية في تجارة الملح كانوا يتخنون جانب السنغي ، وباستطاعتهم منع الاستيلاء على المكان . وكانت النتيجة الوحيدة التي أسفر عنها العنوان المراكشي هي أن المراكشيين أصبحوا مهتمين باكتشاف عدر جديد للملح ، وفي عام ١٥٥٧ شرعوا في استغلال مناجم تاوديني . وقد تقدم اكشيون في عام ١٥٥٧ بادعاءاتهم في تغازة ، وطالبوا بدفع جزية لهم ، بيد أنهم مدأوا حين قدم لهم أسكيا داوود هدية من الذهب مقدارها عشرة آلاف مثقال ، مما حمل على الاعتقاد بئن مراكش قد أخفقت مرة أخرى في تحقيق هدفها .

وفى السنوات القليلة التالية انصرفت مراكش عن التفكير فى العدوان بسبب انهماكها الشديد فى صد غزو أجنبى . فالنزاع المستمر بين مراكش وشبه جزيرة أيبريا انتهى باخراج المسلمين من أسبانيا والبرتغال . وكان الأيبريون بدورهم يفكرون فى غزو شمال إفريقية . وقد اشتهر هنرى الملاح بغزو سبته ، وأثار هذا النجاح شهية البرتغاليين إلى فتح طرق التجارة مما دفعهم إلى التفكير فى غزو مراكش نفسها .

ولم تتأخر الفرصة كثيرا . فقد ثار مطالب بالعرش المراكشي<sup>(۱)</sup>، وطلب العون من الحاكم البرتغالى . وقاد ملك البرتغال ، بعد أن حصل على البركة البابوية ، جيشا متعدد الأجناس خدم فيه المغامرون من كل بلد أوروبى تقريبا قوامه خمسة عشر ألف راجل وألف وخمسمائة فارس ، وبلغ مرافقو الحملة تسعة آلاف ، وتطلب الأمر خمسمائة سفينة لنقل القوات . وفي يونيه ١٩٨٨ أوقع المراكشيون بالملك البرتغالى هزيمة منكرة في موقعة القصر الكبير الإبالقرب من فاس بعد معركة لم تستمر أكثر من ست ساعات قتل فيه ثمانية آلاف من الأوروبيين ووقع في الأسر خمسة عشر ألفا منهم . وسقط في ميدان القتال ملك البرتغال علاوة على عدد كبير من أشراف البرتغال ، وكان المطالب بالعرش المراكشي ، وكذلك حاكم مراكش ، من بين من ماتوا في الموركة .

وكتبت موقعة القصر الكبير مصير البرتغال ، إذ غدت خلال نصف القرن التالى جزءا من أسبانيا . ذلك أن فتح إفريقية على أيدى المستكشفين الأوروبيين ، الذى قامت فيه البرتغال بالدور الأكبر ، قد أدى في النهاية إلى ضياع الاستقلال البرتغالي . ولم تكن آثار هزيمة البرتغال ملموسة في شبة جزيرة أيبريا وحدها ، بل على ضفاف النيچر أيضا ، إذ أصبح من المحتوم أن يؤدى النصر المراكشي العظيم إلى سقوط أسرة الاساكي .

<sup>(</sup>١) هو محمد المتوكل بن عبد الله الغالب، وقد تولى عبد الله الغالب السلطة في مراكش بعد وفاة والده محمد المهدى في سنة ١٥٥٧، وقولى السلطة من بعده ابنه محمد المهدى في سنة ١٥٥٧. وقولى السلطة من بعده ابنه محمد المتوكل، ويسبب المنازعات والمصاعب الداخلية ووجود أكثر من مرشح السلطة تمكن عمه عبد المالك بن أحمد الأعرج من طرده في سنة ١٧٥١ بمؤازرة العثمانيين وتولى عرش مراكش . فالتجأ محمد المتوكل إلى سباستيان ملك البرتفال الذي رحب به وأعد العملة لإرجاعه إلى السلطة ومد النفوذ البرتفالي على الإقليم . وقد حارب المتوكل في صفوف سباستيان واقى حتفه معه عند وادى المخازن قرب القصر الكبير ، وذلك في أغسطس ١٥٥٨ .

<sup>(</sup>٧) نزلت القوة البرتغالية في منطقة أصبيلا ، ودارت المعركة عند وادى المخازن قرب القصير الكبير في الشيمال الفريي لمراكش ، وقد حقق عبد الملك انتصارا مدويا في هذه المعركة ، ولكنه كان مريضا ومات يوم انتصاره فصيار الفخر كله الخيه أحمد المنصور الذي أعلن سلطانا على مراكش في اليوم نفسه ، ويذلك يكون قد سقط في هذه المعركة ثلاثة ملوك هم سباسيان ، والمتوكل ، وعبد الملك ، واشتهرت باسم معركة الملوك الثلاثة .

ويحتفل المغاربة في ٤ أغسطس من كل عام بهذا النصر الساحق ، وفي هذه المعركة لم تفقد البرتغال جيشها وملكها فقط ، بل فقدت استقلالها أيضا ، إذا لم يكن هناك وريث للعرش البرتغالي ، فمد فيليب الثاني ملك أسبانيا نفوذه إلى البرتغال وممثلكاتها .

وأصبح لمراكش ، لفترة قصيرة ، مكان تحت الشمس . وقد حضر تتويج السلطان الجديد أحمد دبلوماسيون من انجلترا وفرنسا ، وراودت إليزابيث آمال بأن تتبع مراكش انتصارها على البرتفال بحرب ضد أسبانيا . وكان أحمد المنصور الذي عرف بالذهبي – شابا واسع الاطماع شديد الطموح ، وتواقا إلى أن يدخل التاريح كفاتح عظيم ، لكن لم تكن لديه رغبة في أن يعرض حياته وعرشه للخطر ببدء حرب مع أسبانيا لمجرد تخفيف الضغط على انجلترا ، وإنما كان يبحث عن فريسة أيسر منالا .

ومرة ثانية أصبح لمناجم الملح دور بارز في العلاقات ما بين مراكش وغاو . ففي عام ١٥٥٧ أعرب السلطان أحمد عن رغبته في استئجار مناجم تعازة ، فأرسل بعثة محملة بالهدايا إلى أسكيا داوود لإتمام تلك الصفقة . ولم يكن داوود في ذلك الوقت شديد الاهتمام بمناجم تغازة ، ووافق على أن يؤجرها السطان أحمد مقابل عشرة آلاف قطعة من الذهب. (١٥٨١ جاءت الحملة المراكشية على توات ، وهي الحملة التي مكنت السلطان من تقدير الصعاب التي تكتنف إرسال جيش كبير عبر الصحراء ، وأرسل جيش قوامه عشرون ألفا ، ولكنه دفع ضريبة الصحراء القاسية . وكانت نتيجة ذلك أن أرسل السلطان أحمد في عام ١٥٨٤ بعثة دبلوماسية كبيرة إلى غاو التعرف على حالة البلاد واستكشاف الطرق ومدى توفر إمدادات المياه . واستقبلت البعثة بحفاوة من جانب أسكيا داوود (١) الذي ظن أن الأخ العظيم في طستمال إفريقية قد أصبح مرة أخرى معنيًا بالتجارة والثقافة .

<sup>(</sup>٨) هوفى سنة خمس وثمانين وتسعماية ... ليلة الجمعة خمسا وعشرين من شعبان (٧ نوفمبر ١٥٧٧) وفيها 
تــوفى السلطان مولاى عبد المالك فى مراكش ، وتولى أخوه مولاى أحمد الذهبى فبعث لاسكيا داوود أن يسلم 
فى خراج معدن تعاز عاما واحدا . وبعث له هو عشرة آلاف ذهبا هدية وعطية خير ، فكان سبب المحبة والوصلة 
بينه وبينه عتاريخ السودان ، الصفحتان ١١٠ و ١١١ . [ يلاحظ فى هذا الاقتباس والاقتباسات الأخرى التالية من 
تاريخ السودان شيئ من الاختلاف فى التواريخ عن المصادر التاريخية الأخرى ، فالمعروف أن السلطان عبد المالك توفى 
فى سنة ١٩٧٨.]

<sup>(</sup>٩) المقصود هذا هو أسكيا الماج الذي تولى سلطنة السنفى بعد وفاة أبيه أسكيا داوود في أغسطس ١٥٨٢ (رجب٩٩٠) وخلع منها في ديسمبر ١٥٨٦ (ذي الحجة٩٩٤) . «ثم ارسل السلطان مولاي أحمد الشريف الهاشمي رسوله إلى أسكيا الحاج بهدايا عجيبات وقصده في ذلك الاطلاع على حاله بلاد التكرور لأنه عزم على بعث رسوله إلى كاع فتلقًا أسكيا بالاكرام وأرسل له عند رجوع مرسوله أضعاف ما أرسل هو من الهدايا .» تاريخ السودان ، الصفحة ٢٠٠ .

وطوال هذه الفترة كان لمراكش مزية تتفوق بها على غاو . فالتجار في المدن السودانية هم أساسا من العرب ، وكما كانت الحال في المنطقة الساحلية ، فإن طبقة كومبرابورية كانت تسيطر على الحياة الاقتصادية في البلاد . وكان الكومبرابور يعملون في تعاون وثيق للغاية مع رؤسائهم من التجار العرب المسيطرين على المدن ، وفي البلاط كانت لهم مزية كبيرة . فهم يعرفون اللغة العربية ، لغة النبي، وينتمون أو يدعون الانتماء إلى عائلات الصحابة . ولما كان الملوك وأبناء الطبقات العليا من المسلمين ، فقد رحبوا بإخوانهم في الدين الأوسع علما القادمين من الشمال . ومع ذلك فإن العرب لم يكونوا ينظرون إلى الزنجي ، حتى وإن كان الشمال . ومع ذلك فإن العرب لم يكونوا ينظرون إلى الزنجي ، حتى وإن كان الشمال . ومع ذلك فإن العرب لم يكونوا ينظرون إلى الزنجي ، حتى وإن كان الشمال . ومن ثم فقد كانوا يعملون لصالح سلاطين مراكش ، تساندهم في ذلك طبقة معينة من التجار الزنوج المسلمين وأبناء الطبقات المتعلمة المسلمة ، إذ كانوا يؤمنون بأن الشمال بإسلامه الأكثر نقاء قد يكون من الناحية الفعلية أقدر على كانوا يؤمنون على العلم أن يتبعها .

واستنادا إلى السعدى ، فإن السلطان أحمد أرسل بعد عودة البعثة جيشا قوامه عشرون ألفا ولكنه هلك فى الصحراء. (١٠) وعندئذ قدم إنذاراً إلى السنغى يطالبهم فيه بالتنازل عن تغازة والاعتراف بالسيادة المراكشية ودفع جزية مقدارها مثقال من الذهب لقاء كل حمل من الملح إسهاما منهم فى جيش الإسلام . فبعث إليه إسحاق الثانى ، الذى يتولى السلطنة ، برد ملى بالسخرية قوامه حزمة من الأقواس والحراب على سبيل الهدية ، واح أحمد يتحين الفرصة (١٠)

<sup>(</sup>١٠) «.. وبعد ذلك وردت الأخبار أنه بعث جيشا فيها عشرون ألفا رجالا إلى جهة ودان وأمرهم بأخذ ما هنالك من البلدان على شاطىء البحر وغيرها حتى يصلوا إلى بلاد تنبكت فتخوف الناس من ذلك غاية الخوف ثم شتت الله ذلك الجيش بالجوع والعطش ، فتقرقوا شئر مئر ورجع من بقى منهم إليه وما قضوا شيئا من مراده بقرة البارئ تعالى ...« ، تاريخ السودان ، الصفحة ١٠٠.

<sup>(</sup>١١) ع... ومن جملة ماخاطبه فيه مولاي أحمد أن يسلم له في خراج معنن تغاز ... قلم يساعفه الأمير أسكيا إسحاق بما طلب من التسليم في ذلك المعنن بل تُبّع له الكلام في الجواب ويعث له صحبة جوابه حرشانا ونعلين من حديد ، قلما وصله ذلك عزم على صرف المحلة إليه بالغزو ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ١٢٨و١٢٧٠ .

<sup>[</sup>الحرشان هي الحراب : أسكيا إسحاق المشار إليه في هذا الاقتباس هو أسكيا إسحاق الثاني الذي تولى سلطنه السنغي في الفترة من ١٥٨٨ إلى ١٥٩١ بعد وفاة أسكيا محمد بان .]

حانت هذه الفرصة في عام ١٥٨٩ . ففي ذلك العام قدم إلى مراكش ولد كرنفل ، وهو زنجى من السنغى استنادا إلى بعض الرواة ، ويربرى استنادا إلى بعض أخر . وزعم أنه أخ أكبر للأسكيا وأنه هرب من مناجم تغازة ، حيث كان أخوه قد أودعه السجن ، وطالب بتاج غاو ودعا السلطان إلى تأييد مطلبه . (١٣) فاغتنم أحمد القرصة ، وعا مجلسا من مستشاريه ، وعارض المجلس إرسال حملة إلى السودان ، وقال الأعضاء إن خطر عبور الصحراء يشكل حاجزاً لايمكن التغلب عليه، وإن أرباح التجارة مع السودان رغم كل شيئ تتدفق على غزائنهم ، وإنه ليس هناك ما يحمل على الاعتقاد بأن الغزو سيزيد من حجم تدفق الذهب . ولكن السلطان مع ذلك لم يتزحزح عن موقفه ، اعتقادا منه أن الغزو سيؤدى إلى مزيد من الاستثمار لمناجم الذهب وإلى زيادة ثراء الجميع ، كما أن حاكم غاو لا ينتمى إلى قبيلة قريش ، وما دام قد رفض الاعتراف بالشريف سيدا له يكون من الضرورى غزو السودان . وقال اسلطان أحمد إن الطريق إلى السودان ليس حاجزا منيعا : «ألا يعبر التجار العزل عديمو الحيلة الصحراء بانتظام؟» ثم إن أحمد يملك ناصية التفوق العظيم الذى حققه المراكشيون على أهل السودان — فلديهم البارود والأسلحة النارية — ولذا فلا مد أن يكون الغزو سهلا .

واختار أحمد لقيادة قوات الحملة خصيًا أنداسيًا قصير القامة أزرق العينين يدعى جوار (١٢) ، وأنعم عليه بالباشوية . وكان جودار قبل ذلك يعمل جابياً للضرائب، وكان وقت توليه هذا المنصب لايزال في مرحلة الشباب ويفتقر إلى أية خبرة حربية . ويعد هذا الاختيار ضربة من ضربات الحظ ، إذ كان أكثر رفاق سنه

<sup>(</sup>١٣) عذلك أن ولد كرفض ، وهو رجل من خدام أمراء سنفى غضب عليه الأمير أسكيا اسحق بن داوود بن لأمير أسكيا السحق بن داوود بن لأمير أسكيا الحاج محمد فبعثه إلى تغاز برسم السجن هنالك وهو من بلادهم الذى فى ملكهم وحكمهم فكان من قدر الله انطلاقه من ذلك السجن وهرب إلى مدينة حمراء مراكش عند أميرها الشريف مولاى أحمد الذهبى ولم يدركه فيها ... فكتب ولد كرنفل كتابا وبعثه له فأخبره بمجيئه ويتخبار أهل سنفى ويما كانوا عليه من الأحوال الذميمة والطبائع الزديلة مع ضعف القوة وحضه على أخد الأرض من أيديهم فكتب الكتاب إلى الأمير اسكيا إسحاق بعد مابلغه كتاب ولد كرنفل وأخبره بمجيئه إليهم ،» تاريخ السودان ، الصفحة ١٣٧ .

<sup>(</sup>١٢) دمجئ الباشا جودار لبلاد السودان ، وهو فتى قصير أزرق ..، تاريخ السودان ، الصفحة ١٣٧ .

من الأسبان شهرة ، والأسبانى الوحيد ، من بين الأسبان الكثيرين الذين عملوا فى خدمة الدولة المراكشية ، الذى يمكن مقارنته بالكونكويستادورات (١٠) العظام . فعصبة الأسبان التى فتحت السودان لصالح مراكش يمكن مقارنتها من حيث البسالة والشجاعة والإقدام ، أو من حيث حبها للمغامرة ، بالجماعات التى صحبت كورتيز (١٠) إلى المكسيك أو بيزارو (١١) إلى بيرو . وهذه المقارنة ليست بالتأكيد فى صالح جودار ورفاقه . فقد صحبت جودار نخبة قوامها ألفان من المشاة المسلحين بالبنادق ، وخمسمائة من الخيالة بأسطة مماثلة ، وألف وخمسمائة من حملة الرماح، وستمائة من رجال المقدمة ، وألف من راكبى الجمال . كما زودت الحملة بستة مدافع كبيرة وأسلحة صغيرة كثيرة أقل حجما . وتكونت وسائل النقل من ثمانية آلاف جمل وألف من خيول الحمل (١١) وكان معظم حملة البنادق وكل رجال المفعية تقريبا من الأسرى المسيحيين الذين اعتنقوا الإسلام . واستخدمت الحملة اللغة الأسبانية لغة رسمية لها .

<sup>(</sup>١٤) الكهنكويستادور بالأسبانية معناه الفاتح ، وهو مصطلح يطلق على المحاربين الأسبان الذين ارتادوا أجزاء من العالم الجديد في القرن السادس عشر وفتحوها عنوه عن طريق الحروب ، وقد استطاعوا بعزيمتهم وشجاعتهم أن يخضعوا غالبية مناطق أمريكا الجنوبية وجميع أمريكا الوسطى لأسبانيا ، وكذلك أجزاء كبيرة من جنوب أمريكا الشمالية وغربها . ومن مشاهير هؤلاء الفاتحين الملجرو وبيدراريان وبيزارو وكيسادا وقالديقيا وكورتيز .

<sup>(</sup>١٥) إيرنان (أو إريرناندو) كورتين : (١٤٨٥-١٤٥٠) ، من أوائل الفاتحين الأسبان ، خدم في أمريكا اللاتينية وكوبا ، ثم ذهب إلى الكسيك في عام ١٩٥١ لفتحها ، وقاد حملة إلى مندوراس (٢٤-١٥٢٤) .

<sup>(</sup>١٦) قرانسيسكى بيزارى: (١٩٢٦-١٥٥١) ، فاتح أسبانى مشهور ، صحب أوهيدا إلى كولومبيا فى عام ١٥١٠ ، وبالبورا فى استكشاف المحيط الهندى ، تسلق جبال الأنديز إلى كاهاماركا ، ويعد أن ضمن فتح بيرو شرع فى إقامة مستوطنات جديدة (من بينها ليما) ، وأنفذ شريكه ألماجرو لفتح شيلى .

<sup>(</sup>۱۷) دفلما وصله ذلك عزم على صرف المطة إليه بالغزو وفي القابل (أي السنة التالية) في شهر المحرم فاتح عام التاسع والتسعين بعد تسعماية بعث المطة الكبيرة إلى سفى لقتالهم فيها ثلاثة ألف راميا ما بين أصحاب الخيل والرجل ومعهم من الاتباع ضعفها كل صنف وأجناس من الصناع والاطباء وغيرهما جعل عليها الباشا جودار ومعه نحو عشرة من القياد القائد المصطفى التركي والقائد ... ، تاريخ السودان ، الصفحة ۱۳۸ . [أول معرم ۹۹۹ يقابل ۲۰ أكتوبر ۱۵۹۰]

وفى ١٦ أكتوبر ١٥٩٠ بدأت الحملة مسيرتها ، وشقت طريقها مارة بتندوف وتغازة وتاودينى . وبعد مسيرة ١٣٥ يوما ، في ٢٨ فبراير ١٥٩١ ، وصلت إلى مدينة كاربارا إحدى مدن النيچر ، بالقرب من مدينة بمبا الحالية . وكانت الرحلة طويلة وشاقة ، ولابد أن الخسائر كانت فادحة . واستنادا إلى تاجر إنجليزى مقيم في مراكش فإن الحملة فقدت ثلث قوتها الضاربة قبل وصولها إلى النيچر .

ولم يخل عبور الصحراء من الأحداث . فالسنغى لم يكونوا يتوقعون العزو ، وقد أقدام والشيئتهم شيئن الدول الأخرى التي عاشت في ظروف مماثلة سلسلة من الاستحكامات ، وغامرهم إحساس بأن الصحراء الكبرى يمكن أن تحمى ظهورهم ، مما أعطاهم شعورا زائفاً بالأمن فلم يتخنوا الاحتياطات اللازمة من قبيل تسميم أبار الطريق . وعندما ترامت أنباء الغزو إلى أسماع الأسكيا كان المراكشيون قد دخلوا أرضيه فأمر بتسميم الآبار ، بيد أن ذلك جاء متأخراً للغاية ، فالمراكشيون على الأبواب والصحراء الكبرى تم عبورها ، وأصبح على سهام إسحاق وحرابه أن تواجه حملة البنادق الأسبان والمراكشيين .

أخذ إسحاق يستعد الحرب بجد واهتمام . ولما كان المراكشيون قد تغلغلوا في أراضية وأصبحوا بين غاو وتمبكت ، فإ المبادرة كانت في يد جودار . وقرر جودار السير نحو غاو ، اذلك قرر الأسكيا ، بكل مالدية من قوات ، أن يقطع عليه الطريق . وناشد جودار السنغى التسليم ، ولكن الأسكيا بجيشه المكون من إثنين وأربعين ألفا كان عاقد العزم على المقاومة . والتقى الجيشان في تندبي على النيجر . (١٨) ولم تكن لدى غاو أية قوات مدربة ، بل مجرد حشد إقطاعي في مواجهة جيش صغير ولكنه عالى التدريب . وسير السنغى في أول الأمر أعدادا كبيرة من الماشية في اتجاء المراكشيين ، ولكن هؤلاء فتحوا خطوطهم وتركوا الماشية تمر خلالها . وبدا جيش غاو عاجزاً عن إبداء أية مقاومة فعالة إزاء مدفعية جودار . وهزم السنغي

<sup>(</sup>۱۸) و فتوجهوا إلى بلد كاغ فتلقاهم الأمير أسكيا إسحاق في موضع يقال له تَتُكُنْبِعُ وهو في قرب تندبي في اثنى عشر ألقا وخمسمائة من الخيل وثلاثين ألفا من أرباب الرجل ولم يلتئم عليه العسكر لأن أهل سغي ماصدقوا بخبرهم حتى نزلوا على البحر فاقتتلوا هنالك يوم الثلاثاء السابع عشر من الشهر المنكور (۱۷ جمادي الاخرة ۹۹۹ - ۲ أبريل ۱۹۸۱) فكسروا جيش أسكيا طرفة عين ١٥ المرجع نفسه ، الصفحتان ۱۲۹ و ۱۲۰

بسهولة ماعدا نخبة منهم ركع أفرادها وقيد كل منهم ساقيه بساقى من بجانبه كيلا يتراجع أحد منهم ، وظلوا يطلقون السهام حتى فنوا عن آخرهم.(١٩)

وفي غضون ذلك قام إسحاق بتكوين جيش آخر ، وإكن الفع بكر لنبار ، وهو الشيخ الذي رافق الأسكيا ، أقنعه بألا يحارب . وكان هذا الشيخ ، كما يقول محمود كعت ، هو عبقرية السنغى الشريرة ، وقد نصح الأسكيا بألا يكون سببا في قتل إخوته في الدين ، وبأن يخشى الله ، فلابد أن يتحمل وزر جميع من قتلوا في ذلك اليوم . وأشار على الأسكيا بأن يرجع ليتامل ويتعبد ، وإذا مادعت الضرورة فليحارب في اليوم التالى . وفي النهاية حسم الأمر وأمسك بعنان فرس الأسكيا وقاده بعيدا عن أرض المعركة ، وعاد الأسكيا بجيشه سليما إلى غلو ، ولكن دون أية رغبة في القتال.(٢٠)

<sup>(</sup>١٩) وومات كثير من كبراء أهل الرجل يومئذ لما انكسر المسكر طرحوا دروقهم على الأرض وقعنوا عليه متربعين حتى وصلهم جيش جودار وقتلوهم صبرا على تلك الحال لأن من شأتهم عدم الفرار عند الانكساره المرجع نفسه . الصفحة ١٤٠ .

دفقال إن أسكى لقيهم بثمانية عشر ألف فارس مقائل ... وتسعة آلاف راجل وسبعماية منهم اثنى عشر سُونة بعصيهم فلما دنى منهم رجلية الرماة جثوا على ركبتهم يرمون بالرصاص وقد ساق ألف بقرات معه حين صف قتالهم وجعلها بينه وبين القوم وينزل عليهم الرصاص ويتبع رجاله البقرات حتى تخالطوا بهم فلما أحس البقرات بأصوات مدافعهم ولّوا على أصحاب أسكى حازمين متحيرين وصدم منه كيثرا ومات أكثرهم، تاريخ الفتاش الصفحة ١٤٧٤. [تقول حاشية بالترجمة الفرنسية ، الصفحة ٢٦٤ ، وإننا لا نعرف معنى كلم سونه، .]

<sup>(</sup>٢٠) هيمند ذلك نزل أسكى الفع بكر لنبار وأخذ بلجام أسكى .. ثم قال أسكى الفع المنكور اتق الله ولا تقتل نفسك وتقتل إخوانك وتهلك سنفى كلها مرة واحدة فى موضع واحد ... ولا نأمرك بالهروب وإنما نقول لك أن تخرج بهم من مقابلة هذه النار اليوم ثم تنظر فى الرأى ما نفعل ونرجع إليهم غدا بعزم وحزم ... وهو ومن معه من شجعانه ورؤساء قومه يأبون إلا القتال ... ثم لم يزل أسكى الفع به حتى غلبه وبيده عنان فرس أسكى يقوده ويهربه فلما رأى أصحاب أسكى أنه أدبر وتولى لم يقف بعده أحد منهم بل اتبعوه سوى الذين يقال لهم سونه وهم تسعة وتسعون لم يتحرك أحد منهم ويقوا جالسين تحت تروسهم وأدركهم أصحاب جوير قاعين فتلوهم أجمعين .ه المرجع نفسه ،

وكان هدفه عندئذ هو عبور النهر ، وطلب إلى أهالى غاو وتمبكت أن يعبروا ، واكن رئيس الميناء ولى هاربا ومعه القوارب. (١٦) وبعد أن تخلى إسحاق عن كل فكرة فى القتال ، بدأ فى نهاية الأمر المفاوضات مع جودار الذى كان قد دخل غاو . وكانت لدى جودار بدوره رغبة فى التفاوض . فلقد شاهد غاو على الطبيعة ، وكان ذلك كافيا كى يطرح جانبا أية أفكار عن ثراء السودان . ووجد لدى إسحاق استعدادا للاعتراف بسيادة مراكش ، ولأن يدفع مائة ألف مثقال من الذهب وألفا من الرقيق ، ولأن يسمح بتصدير الملح والأصداف ، مقابل الانسحاب العاجل من السودان . ولكن جودار لم يكن مخولًا أية سلطات التفاوض ، ولذلك عرض المقترحات على البلاط المراكشي. (٢٦) غير أن أحمد لم يدرك ماناله من حظ طيب ، وأعلن تبرمه من نتائج الحملة الهزيلة ، ورأى أن إحداث تغيير في قيادتها يمكن أن يحقق نتائج أفضل . وهكذا بينما أعلن لرعاياه أن نصرا كبيرا قد تحقق في السودان ، قرر المضي في الحرب بحمية أكبر . ووقع اختياره على محمود بن زرقون ، وهو أسباني آخر اعتنق الإسلام ، ليحل محل جودار على ضفاف النيچر. (٢٣) وأقلم محمود باشا إلى السودان

<sup>(</sup>٢١) «فولى الأمير إسسحاق وعسكره مدبرين منهزمين فبعث لأهل كاغ أن يخرجوا منه فرارا إلى جهة البحر ... فكان بكاء ونوحا فيها وارتفعت الأصوات بذلك ارتفاعا عظيما وشرعوا في الخروج واقتطاع البحر في القوارب بالمشقة والازدحام ... وأما أهل تنبكت فلم يمكن لهم الخروج والفرار إلى وراء البحر لأجل المشقة وثقل الحال، تاريخ السودان ، الصفحتان ٤٠ و ١٤١.

الأن صاحب المرسى منذ الفع ولد زِرْكُ هرب بجميع القوارب إلى ناحية بِنْكَ لما بعث إسحاق الأهل تنبكت بالارتحال ... المرجع نفسه ، الصفحة ١٤٥ .

<sup>(</sup>٢٢) «تم أنه رام الدخول في دار الأمير اسكيا إسحاق فامر باحضار الشهود فحضروا ودخل معهم فيها فلما طالعها وعاينها وعلم ما فيها حقرها وبعث له الأمير إسحاق إنه يصالح معه على ماية ألف ذهب وألف خديم يعطيها للأمير مولاي أحمد على يده ويرجع الجيش إلى مراكش ويسلم له في أرضه فبعث له أنه عبد مأمور لاتصرف له إلا بما أمره مولاه السلطان مكتب له بذلك ... فرجع إلى تنبكت مع أولنك الجيش لينتظر الجواب .» الرجم نفسه، الصفحة ١٤٨.

<sup>(</sup>٢٣) و ولنرجح إلى الكلام في تمام ذلك الصلح فلما بلغ المرسول بشوط على العجمي عند السلطان مولاي أحمد وهو أول من أتاه بخبر فتح أرض السودان وقرأ ذلك الفطاب غضب غضبا شديدا عزل جوار ساعتنذ وبعث محمود بن زرقون باشا بثمانين راميا ... وأمره بطرد إسحاق من أرض السودان وقتل القائد أحمد ابن الحداد العمرى حيث اتفق مع جودار على ذلك الصلح ... والمرجع نفسه ، الصفحة ١٤٤٤ .

بصحبة حرس قوامه أربعون أسبانيا ممن اعتنقوا الإسلام ، بعد أن حصل على إذن بتكوين جيوش غير نظامية في السوس ، وقرر أن يستخدم النيچر كوسيلة المواصلات وأن يبنى قوارب من أجزاء في درعة يمكن نقلها إلى النيچر (٢٤)

وهكذا بينما كان أحمد يستعد لمواصلة الحرب بحمية أكبر كان إسحاق عاكفا على إرضاء جودار بكل وسيلة ممكنة . وكانت حالة الجيش المراكشى يرثى لها ، فالمناخ شديد الوطأة عليه ، والموت يعصف بأفراده حتى لقد مات أربعمائة منهم فى أربعة عشر يوما ، بل إن نواب النقل بنورها كانت تنفق تباعا ، لذلك أشار إسحاق على جودار بالتحرك نحو تمبكت ، لأنها ليست أفضل حالا فقط ، ولكن أطيب مناخا أيضا . وتملكت إسحاق الرغبة فى استمالة جودار حتى لقد زوده بوسائل النقل . وانتقل جودار إلى تمبكت وراح ينتظر قدوم الرسل من مولاه .

ولم يؤد وصول محمود باشا إلى إفساد خطط السنغى وحدهم ، بل خطط جودار أيضا ، وفقد جودار منصبه ، وكان هدف محمود أن يحصل على أكبر قدر من الذهب ، ولهذا رأى ضرورة إخضاع البلاد كلها لسيطرته ، وشرع فى حماسة شديدة فى بناء القوارب بقطع كل ما تيسر له من أشجار ، بل إنه استخدم أخشاب الأبواب والنوافذ. (۲۰) بيد أن الأسكيا لم يكن غافلا عما يحدث ؛ فقد أرسل قائد أسطوله هيكي على رأس ألف من خيرة قواته للقضاء على نشاط المراكشيين، (۲۱) ولكن

<sup>(</sup>٢٤) «فعزل (محمود بن زرقون) جودار ساعتند وتحول الجيش معه وبالغ له في الملامة والإنكار عليه حتى قال له أي شيئ منعك من الحوق إلى إسحاق فاعتل له بعدم القوارب ولذلك شرح في صنع القوارب .... ثم إن محمودا عزم على الحركة إلى أسكيا أسحاق فاشتغل بإصلاح القوارب لأن صاحب المرسى منذ القع ولد زرك مرب بجميع القوارب إلى ناهية بذك ... و المرجع نفسه ، الصفحة ١٤٥٠ .

<sup>(</sup>٢٥) خلط پانيكار بين الأحداث ، فالذى صنع القوارب من الأشجار وأخشاب الأبواب والنوافذ ليس محمود 
زرقون ، بل أهالى تمبكت ، كما يتضمح من الاقتباس النالى : « لما بعث إسحاق أسكيا لأمل تنبكت بالارتحال 
فقطعوا جميع الأشجار الكبار الذين كانوا فى داخل مدينة تنبكت ونجروا منها الألواح وغصبوا الدفوف الغلاظ 
الكبار الذين كانوا فى أبواب الديار وركبوا منهن قاربين أنزلوا الأول فى البحر يوم ... ثم انزلو الثانى ... فبرز 
الباشا محمود مع الجيش كلها يوم الإثنين العشرين من الشهر المنكور (٢٠ ذى القعدة ٩٩٩ – ٩ سبتمبر ١٥٩١) 
ومعه الباشا جودار المعزول ... المرجع نفسه ، الصفحتان ١٤٥ .

 <sup>(</sup>٢٦) وبعث الأمير أسكيا إسحاق الفا ومايتين فرسانا من خيار عسكره الذين لا يواون الادبار وجعل عليهم
 هيكي أن سركيا وهو قد بلغ الفاية والنهاية في النجدة والشجاعة ... المرجع نفسه ، الصفحة ١٤٨.

الانقسامات بين الأمراء أدت إلى كارثة . وما إن انتهى محمود من بناء القوارب حتى شرع فى مطاردة الأسكيا ، وصحب معه جودار كى يأمن جانبه . وفى بنب تعرض إسحاق لهزيمة ثانية كانت نتيجتها ثورة فى القصر ، وحل محمد كاغ (غاو) محل إسحاق . وفر إسحاق إلى كُرم وأخذ معه «جميع ماعنده من عدد السلطنة والاتها». (٢٧) وفى كُرم قام الوثنيون بقتل آخر حاكم مستقل لغاو .

وكان محمد كاغ شديد الاهتمام بتحقيق السلم شأنه شأن أسكيا إسحاق ، فبدأ محادثات مع المراكشيين . وكانت تمبكت تعانى المجاعة ، فسارع الأسكيا بارسال المواد الغذائية إلى المراكشيين الذين أو شكت مواردهم على النفاد. (٢٨) وبعث بسفيرين - أسكيا الفع (٢١) وهيكي – إلى الباشا (٢٠) الذي طلب أن يقسم الأسكيا

(٢٧) دفعن قليل بليع أولئك الجماعة محمد كاغ وجعلوه أسكيا فتجهز إسحاق للذهاب إلى ناحية كُبِ فلما عزم قبض كبراء الجند الدين اتبعوه جميع ماعنده من عند السلطنة والانتها وشيعوه إلى موضع يقال به تار فتفارقوا معه هنالك يستغفر منهم ويستغفرون منه فبكى هو وييكون فهذا أخر العهد بينهم ثم توجه إلى تُنْفَنَى عند كفار كُرُم بقدرة البارئ تعالى الذى لا راد لأمره ولا معقب لحكمه وقد قاتلهم العام الماضى ... فقتلوه وابنه وجميع من معه.... وكان موته والله أعلم في جماد الآخر في العام المكمل للألفء المرجع نفسه ، الصفحة ١٤٩ .

(٢٨) دثم إن المجاعة دخلت في محلته (محمود بن زرقون) حتى أكلوا دوابهم فبعث لأسكيا محمد كاغ أن يغيثهم بالطعام أينما كان فأمر بحصاد ما صلح هنالك من الزرع في جهة حَرْصَ وهو النرة الأبيض فبعثه لهم .ه المرجم نفسه ، الصفحة ١٥٠ .

(٢٩) مو أسكيا الفع بكل لَنْبِلرُ (أنظر الحاشية ٥-٠٠ أعلاه) ، كما ورد في تاريخ الفتاش أيضا تحت اسم أسكيا الفع بكر الأنباري ، وقد عمل اسكيا الفع بكر لنبار سكرتيرا لأسكيا داوود وخلفائه ، وعبارة «أسكيا الفع» تعنى لدى السنفي «أسكيا الفقيه» ، ويقال إن كلمة الفع تحريف للكلمة العربية الفاهم .

(٣٠) دثم أن الباشا محمود بعث له أن ياتى لأخذ البيعة فعزم على ذلك ونهاه عنه إصحاب الرأى من قومه منهم هيكي له .... فلم يصوب الرأى الكاتب بكر لنبار المنكور فساروا إليهم جميعا فلما قربوهم بعث اسكيا محمد كاغ من يستأنن لهم فبعث الباشا محمود نحو أربعين رجلا من أعيان الجيش وكبرائهم للقائهم بلا عدة ولا سلاح فاشار إليه هيكى بقتلهم .... فلما رءاه الكاتب المذكور حلف لأسكيا إنه ليس عند الباشا محمود وأنه يرحب به بعد الله وميثاقة فسمع له ذلك وعمل عليه فلما دنوا منه سلموا عليه وبلغوا له سلام الباشا محمود وأنه يرحب به فتقدموا قدام أسكيا وأصحابه وقد احضر لهم شبائك الخداع والفدرة ... أما أسكيا محمد كاغ فقيد في الحديد وقيد معه شانية عشر رجلا من رؤسائه منهم هيكي له ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ١٥٠ و ١٥١ .

وتحدث الناس أن الكاتب بكر لبنار هو الذي غدر محمد كاغ وأصحابه وباعهم الباشا محمود حتى تمكن منهم فقال لبعض أصحابة في تنبكت لما سكن فيه بعد جميع الوقائع هذا الذي نسب إلى من الغدرة فوالله العظيم ما كان وما أخبرت محمد كاغ إلا بما يعلم الله في من النصح اتكالا وثقة على ما حلف لي محمود في ذلك وما غدر إلا هو فعدرني وما غدر محمد كاغ ...ه المرجم نفسه ، المشعة ١٩٥٣ .

يمين الولاء السلطان في حضرته ، وعارض هيكي في ذلك ، ولكن أسكيا الفع أقنع أسكيا محمد كاغ بأن ذلك هو الحل الأفضل في ظروف كهذه . واستقر رأى الأسكيا على القيام بزيارة الباشا . وتقدم المراكشيون لمقابلة السنغي ، ومرة أخرى توسل هيكي إلى الأسكيا أن يغتنم الفرصة بكلتا يديه وأن يقتل المراكشيين . ولكن مصير محمد كاغ كان قد تقرر بالفعل ، ذلك أنه وقع من جديد تحت تأثير أسكيا الفع ووثق بالمراكشين تماما . ودعا محمود باشا ضيفه الملكي إلى الغداء ، وعندئذ وضع أسكيا محمد كاغ وكل رجال حاشيته البارزين ، فيما عدا أسكيا الفع ، في الأغلال .

وسيق الأسرى إلى غاو فى الأغلال . وأشار عليهم هيكى الذى يفضل النضال دائما بأن يستخدموا أغلالهم ضد أسريهم ، وأن يقتلوا على الأقل بعضا من المراكشيين ، غير أن الأسكيا كان لا يزال يؤمن بفضائل الصبر . وفى غاو أودعوا السجن حتى تصل الأوامر من السلطان بقطع رؤوسهم. (٢١)

ويشير موت أسكيا محمد كاغ إلى مرحلة فى تاريخ السودان ، وأصبح على أمجاد غانة ومالى والسنغى أن تتحول إلى مجرد ذكريات ماض بعيد ، ذكريات ظلت مترسبة فى وجدان الشعب . وأصبحت السنين الثلاثمائة التالية فترة ممالك سريعة الزوال ، وحروب مستمرة ، وغارات من جانب المراكشيين والطوارق . ولم يعرف السودان عند منحنى النيچر طعم السلم مرة أخرى إلا مع مجئ الفرنسيين. (٢٢)

ومع ذلك لم تتوقف المقاومة على الإطلاق . والحقيقة أن السنغى أبدوا مقاومة أفضل من كل مقاومة أبدوها من قبل ، ونصب المراكشيون في غاو أسكيا عميلا ، هو الأسكيا سليمن(٢٣) ، ولكن السنغى الذين تراجعوا إلى موطنهم الأصلى في دندي

<sup>(</sup>٣١) «فبعثهم (محمود باشا) إلى كاغ عند القائد حم بركة وقد خلفه على ذلك وأمره بسجنهم في بيت دار سلطنتهم ثم بعد ذلك أمره بقتلهم وطبيح عليهم ذلك البيت فكان قبرهم الاهيكي لّ وحده فلما دخلوا المدينة امتنع لهم من الذهاب استعجالا للموت فقتل هناك وصلب ...ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٥١ .

ووقيل إن أسكيا محمد كاغ ما استاخر في النبيا بعد وفاة اسحاق إلا أربعين يوما ... عالرجع نفسه ، الصفحة ١٥٢ .

<sup>(</sup>٣٢) وهل عرفوا طعمه حقاً مع مجى الفرنسيين ااا!

<sup>(</sup>٣٣) دوأما سليمن بن الأمير أسكيا داوود فقيدوه مع المقبوضين ثم كلمه أهل الرأى فسرّحه ويقى عندهم مع أناس قلال منهم ... » المرجم نفسه ، الصفحة ١٥٧ .

دفجعل الباشا محمود سليمن أسكيا على من بقي من أهل سفى ...» المرجع نفسه ، الصفحة ١٥٢ .

استطاعوا أن يحتفظوا بالجنوب كله . وكان الأسكيا الموجود في دندى هو نوح إبن أسكيا داوود. (٢٤) وأثبت نوح أنه قائد فُطر على حرب العصابات . فقد نظم مقاومته على هذا الأساس. وعلى الرغم من أن النصر لم يكن حليفه في معظم معاركه، فإنه لم يكن يتيح للمراكشيين فرصة لتدعيم قوتهم . وقد طارد محمود باشا السنغي حتى كب وأوقع بهم الهزيمة في موقعة وام في عام ١٥٩١ ( ١٠٠٠ – ١٠٠٠هـ) ، غير أن الهزيمة زادت من تصميمهم على القتال ، وفي عام ١٥٩١ أوقع السنغي الهزيمة بالمراكشيين في برني. (٢٥)

(٣٥) عثم أن الباشا محمود جهز جيشه فتبع أسكيا نوح إلى أرض دند فوصل معه موصلا في ذلك حتى أن أهل الأرض كُنْتُ يسمع أصوات مدافعهم المقاتلة بينهم في يهم واحد ... ولم يزل الباشا محمود يتبعه بالغزو حتى بني قصبة في بلد كُنْنِ ... وجرت بينهما هنالك وقائع كثير شداد وكان يتبع نوحا في يوم حتى وصل مع جيشه بطحاء واسعة كبيرة جدا ... وكانت بينهما في ذلك الأرض معارك هائلة كثيرة ونال منهم أسكيا نوح مع قلة أتباعه مالم ينل منهم إسحاق أسكيا مع كثرة اتباعه ولو بعشر العشر وهات من أصحاب الباشا محمود يهم بُرِّتي شانون رجلا من خيار أرياب الرجل ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ٥٠٣ و ١٥٤ . [يتضح من هذا الاقتباس أن محمود باشا طارد السنغي إلى كثَّتُ وليس إلى كبَّ.]

هومتى قدم وجد نوحا قد ذهب وهرب إلى دند فلما تبعه الباشا محمود وجوير وجيشهما يقتفون اثاره وهم الإيشعرون باتهم على آثارهم نزلوا بمكان يسمى وام ومعه جم غفير من أهل سنغى والرجال والأطفال والعبيد والأماء ينتجعون معه من أهالى كاغ ونواحيها وأدركهم محمود بن زرقون هنالك نازلين وقت القيلولة فما نبههم إلا رهج الخيول ... وماكان إلا كلمح البصر ونوح جالس فأمره أصحابه بالركوب والهروب إلى أين قد هرينا إلى أن عجزنا ونصير اليوم حتى نموت على دين الإسلام ونستريح فحملوه اخوانه وأركبوه وفروا به ... ويسمى هذا اليوم عقبة الباشا محمود يوم وام يوم سفكوا دماءهم وسبوا نراريهم ...، تاريخ الفتاش ، الصفحة ١٦٨.

«وانرجع إلى ذكر رجوع الباشا محمود إلى تنبكت وقد تقدم أنه استاخر في أرض دند عامين في المعاربة مع أسكيا نوح ولم يظفر بمراده فيه ...، تاريخ السودان ، الصفحة ١٦٨

<sup>(</sup>٣٤) ووحين بعث محمد كاغ فى إطلاق أخويه المسجونين فار منذ المصطفى ويَنْتَلُ فرم نوح وهو أصغرهما سنا ونوح أصغر من المصطفى سنا فرحا فرحاً شديدا وعزما متى وصلا إليه يكرمان شأته حتى يمشيا قدامه متى ركب فى نعليهما فتلقيا فى الطريق بخبر هذه المصيبة وهى قبضته مع جماعته فوليا راجعين إلى أرض بند واجتمع عليهما جميع من كان من أهل سفى واتفقوا مع نوح أن يولوا أمرهم فارى منذ المصطفى ليكون أسكيا وام يقبل فقال لهم نوح أفضل وأبرك والبركة حيثما جعلها الله تكون لاتختص بالكبر ولا بالصغر فبايعوه ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ٢٥٢ ، ١٥٣ .

وكان المراكشيين متاعبهم أيضا في الأراضي التي سيطروا عليها . فانهيار أسرة الأساكي أسفر عن عدم وجود حكومة منظمة هناك . كما أن قبائل الطوارق والبمبرة وغيرهم ، سواء في الصحراء أو في السودان ، اجتاحتها رغبة في الانغماس في الملذات التي يوفرها نهب المدن . فما إن غادر محمود باشا مدينة تمبكت حتى هاجمها الطوارق ، وعلى الرغم من أنهم هزموا في ميدان القتال فقد تمكنوا من دخول المدينة ، وعجز الحاكم مصطفى عن مواجهتهم، (٢٦) فأرسل القائد مامي بن برون على رأس ثلاثمائة من الرماة اقمع الثورة في تمبكت ، وهي الثورة التي مكنت الطوارق من اقتحام المدينة . وتغلب إبن برون على الشعب برفق وأناة ظهرت نتيجتهما ليس في تمبكت فقط ، بل في چني أيضا ، وذلك لأن چني عندما تعرضت لتهديد البمبرة آثرت أن تقسم يمين الولاء المسطان، (٢٧) وبعد تغلبه على سكان المدينة استدار نحو الطوارق ، وكان هجومه عليهم عنيفا بدرجة انخفض معها ثمن الرقيق في السوق في السوق (٢٧)

وخضعت تمبكت لنفوذ أحد أعضاء الأسرة المالكة ، وهو بكر الذى نظم ثورة أخرى ، غير أن القائد المدينة حتى ظهر الخرى ، غير أن القائد استطاع قمعها ، ولكن ما إن غادر القائد المدينة حتى ظهر الطوارق خلف الأسوار وتمكنوا من طرد المصطفى الذى لم يقهر من قبل - ورفض

<sup>(</sup> ٣٦) دوقد تضرروا من طول ذلك المكث في الأرض تضررا فادحا عظيما من كثرة التعب وامتداد الجوع والتعرى والمرض من وخم الأرض .. ولما طالت المشقة على الباشا محمود في تلك الناحية كتب للأمير مولاي أحمد مشتكيا بمائهم من مقاسات الشدائد .... وبعد ذلك رجع محمود لتنبكت وما ظفر بالمراد في نوح ، وانرجع إلى تمام الكلام في الفتنة التي قامت بين أهل تنبكت وبين القائد مصطفى التركي ...ه المرجع نفسه ، الصفحة ٥٥٠ .

<sup>(</sup>٣٧) ووبلغ الباشا محمود ماجرى بين أهل تنبكت وبين القائد المسطفى من القتال وأنهم حاصروه فى القصبة ... فبعث القائد مامى بن برون فى ثلاثمائة وأربعة وعشرين راميا .... وهو رجل عاقل لبيب قسيس ... فكان خوفا عظيما فى البلد وخرج الناس رامين أنفسهم فى الصحارى والقفار فأصلح القائد مامى ما بين القائد المصطفى وبين أهل تنبكت وكان فرحا عظيما للناس ورجع البلد كل من خرج منها هاربا ... ودخلوا فى بيعة السلطان مولاي أحمد بسبب هذا الصلح وفتح الطريق إلى الأفاق ودخل الناس فى قضاء حوائجهم ومن أراد السفر إلى چنى وإلى غيره مشى إليه ...ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٥٧ .

دفلما تكلم مامى لدى القاضى بكلامه اللين وتلطفه وتملقه أرسل الفقيه محمد بغيع ليناديهم واتاهم ووجد كلا منهم كميًا في سلاحه نادى كبراهم فقال لهم هل تعرفوني قالوا بلى فقال انزلوا كلكم فاترنا فنزلوا فاتوا مسرعين ... وخرج مامى وركب وتوجه إلى القصبة ولما وصل إلى بعجند التقى مع رماة يسلبون ثوب رجل هنالك خطف خيله إليهم وسل سيفه وضرب منهم رجلا على عاتقه حتى شق كتفه وسقط ومات وأمر برأسه فعلق وسار ذلك في البلد وسرى فيه وفرح الناس به واعتقدوا أنه سيوفى ما وعد ووثقوا بقوله وظنوًا فيه خيرا فيبكر عراب أهل القضية خارجين إلى السوق ببضاعتهم ..ه تاريخ الفتاش ، الصفحة ٧٧١.

<sup>(</sup>٣٨) ، ثم إن القائد مامي تحرك إلى الزغرانيين اهل يُروُ فغار عليهم وقتل رجالهم وأتى بنسائهم وصبيانهم إلى تتبكت وياعوهم بمايتين ودعاً إلى اربعماية ودع ... ، تاريخ السودان ، الصفحنان ١٥٧ و ١٥٨ .

هارن ، مغشرن كُيْ ، قبول سيادة مراكش ، واعترف المراكشيون بدورهم بشخص أخر هو أوسنب المساعدة إلى أسياده الخر هو أوسنب المساعدة إلى أسياده المراكشيين ، ويمساعدته انتصر المراكشيون مرة تأنية ، ويؤكد السعدى أهمية هذه المساعدة بمهاجمته أوسنب هجوما مريرا في كتابه (٢٩)

وعندما وصلت الأمور إلى هذا المدى ساء وضع محمود باشا كثيرا ، فهو لم يعشر على قصور في السودان ، كما لم ير ذهبا قط . وأدت هزيمته في برنى وقسوة المناخ إلى استثارة غضبه ، وكانت المتاعب المستمرة في تمبكت كافية لحمله على اتخاذ إجراءات بالغة القسوة ، وأمر بتنفيذ أحكام إعدام سريعة بعد الثورة ، وفكر في تجريد أهالي المدينة من ثرواتهم عقابا لهم .

وأصدر الباشا إعلانا بأنه عازم على تفتيش كل بيت فى تمبكت فيما عدا بيوت من هم من سلالة الشريف سيدى محمود . واعتقد أعيان تمبكت وتجارها الأثرياء أن بيوت أولاد الشريف هى أكثر الأمكنة أمانا لإخفاء ثرواتهم ، فأخفوا فيها كل ماهو ثمين لديهم ، ومن ثم أعفوا المراكشيين من عناء تفتيش البيوت المختلفة . وطلب إلى الأشراف أن يجتمعوا فى مسجد سنكرى . وعندما التأم شملهم هناك فى أمان ألقى القبض عليهم واستولى على ثرواتهم ، وقام الجنود باغتصاب النساء وقتل الأعيان. (٤٠)

<sup>(</sup>٢٩) وقباء أوسنب التاركي مفشرن كُنُ لعاونة المصطفى مع أصحابه فحرقرا جميع البلد بالنار ... ثم عاد بنلك غدا فكان يومًا شبيدا على تنبكت وقاريوا ديار القاضى عمر بالحريق فجات واحدة من بناتهم تعدو ، فقالت له أوسنب وصل بغزوه إلى باب دار القع عبدُ وهو أخو الفقيه عبد الله بن الفقية القاضى محمود فقال لها الله تعالى يعطيه غزوا في باب داره ويسلط عليه أدنى الناس يفتضع به كما افتضح بنا فاستجاب الله دعاءه فجات غزوة توارق كلميني إلى باب خيمته فدخل عليه وأحد منهم فقتله في داخل الخيمة وهو ادناهم ...ه المرجع نفسه ، الصفحة ٢٥١ .

<sup>(</sup>٤٠) عقاما وصل تتبكت في قفوله من رأس الماء في قتال الصنهاجيين شرع في تدبير قبض الققهاء أولاد مسود رحمه الله ... فأول ما بدوا به من رأيهم أنهم برّحوا في البلد أن الباشا يدخل في ديار الناس غدا فلى دار وجد فيها السلاح فلا يلوم ربّها إلا نفسه إلا ديار الفقهاء أولاد سيّد محمود فقط فهرب الناس بأموالهم إلى عندهم في ديارهم على وجه الفريعة ظنا منهم متى رأى المال في أي دار ساعة التفتيش يلكها ظلما وعدوانا ... ، فدخلوا ديار البلد غدا وفتشوها جميعا ثم برّح بان يجتمع الناس كلهم غدا في جامع سنكرى الحلوف على بيعة السلطان مولاي أحمد فحلف التواتيون ... في اليوم الأول – ثم حلف الولاتيون ، فقال لم يبق إلا الفقهاء وأصحابهم وأتباعهم قبضهم جميعا الباشا محمود بن زرقون يبعنذ ... وأسرهم وأمر بهم إلى القصبة فريقين فريق نهب بهم في وسط البلد وفريق ذهب بهم خارج البلد من جهة القبلة ومنهم الشهداء الذين قتلوا يهمئذ ... ثم بخل الباشا محمود في ديارهم فرفع جميع ما فيهن من الأموال والمتاع والاثاث اللاتي لا يحصيها إلا الله ما بين أملاكهم وأملاكهم وأملاك سائر الناس من الودايع ونهب اتباعه ما اتصلوا بها وكشفواعوراتهم وجربوا حرائرهم وفطوا بهن القواحش وذهبوا إلى القصبة مع الرجال ...ه المرجع نفسه ، الصفحات ١٦٨ إلى ١٧١ . [سيّد محمود المذكور هنا القواحش وذهبوا إلى القصبة مع الرجال ...ه المرجع نفسه ، الصفحات ١٦٨ إلى ١٧١ . [سيّد محمود المذكور عنا هو محمود بن عمر بن محمد أقيت بن عمر بن عمر بن عمر بن محمد أقيت بن عمر بن عمر بن محمد أقيت بن عمر بن عمر بن عمر بن عمر بن محمد أقيت بن عمر بن عمر بن عمر بن محمد أقيت بن عمر ب

ولم تكن تمبكت قد تجرعت بعد كأس المهانة حتى الثمالة ، وكان عليها أن تعانى المزيد . فقد تقدم قاضى تمبكت أبو حفص عمر ((1) بالشكوى من فظائع الحاكم المصطفى إلى سلطان مراكش اعتقاداً منه أن أى قاض لابد أن يجد لديه آذانا صاغية بوصفه من قريش . واستقبل السلطان الرسل بالترحاب وأعادهم مع القائد بواختيار على رأس جيش من ألف ومائتى مقاتل ... وفى الوقت نفسه زود القائد بتعليمات سرية تقضى باحضار العلماء إلى مراكش بوصفهم فى رأية سبب المتاعب. وما إن وصل القائد بواختيار إلى تمبكت حتى وضع العلماء ، ومن بينهم القاضى عمر وأحمد بابا ، فى الأغلال ، (٢١ و٢١) وكانت الأغلال ثقيلة للغاية حتى أن أحمد بابا سقط وكسرت ساقه . وسيقوا جميعا فى أغلالهم إلى الشمال ، ولكن القاضى عمر وأحمد بابا استطاعا تجاوز المحنة . وهكذا قضى على النضبة المستنيرة التى كان أحمد بابا من أبرز ممثليها .

<sup>(</sup>٤١) القاضى أبو حقص عمر بن محمود بن عمر بن محمد أقيت .

<sup>(</sup>٤٢) وهنى القابل من مشى مراسيل القاضى عصر إلى مراكش بعث الأمير السلطان مولاى أحمد القائد بواختيار إلى تنبكت ... بعد قبض الفقهاء بقليل ... العاصل كتب كتاب أمن القاضى عمر وجمل المراسيل صحبة القائد بواختيار وامره أن يكلم الباشا محمود أن لا يتعرض لهم بسوء وهو قد كتب قبل له أن يقبضهم ويصرفهم إليه في القيود ولا علم عند أحد بذلك من خدامه فلما وصلوا بلد تفاز سمع القائد بواختيار جميع ما جرى عليهم على يد محمود بن زرقون فنادى شمس الدين بالليل وقال له مولاى أحمد غدرنى وغدركم ... ثم شرع الباشا في تسفيط الفقهاء إلى مراكش بعد تاخرهم في السجن نحو خمس أشهر ومشوا جماعة كثيرة آباءً وأولادا وحفائد وساء ورجالا ... تاريخ السودان ، الصفحات ١٧١ إلى ١٧٢.

<sup>(27)</sup> أحمد بابا: أبو العباس أحمد بابا أحمد بن أحمد بن أحمد بن عمر بن محمد أقيت بن على يحيى التكرورى الصنهاحي المسوفي التمبكتي . من كتاب السيّر العرب ، ينتسب إلى أسرة جلها من العلماء ، وولى معظم أفرادها القضاء . ولد بقرية أروان في نوفمبر ١٥٥٣ (أكتربر ١٥٥٦ في مصدر آخر) . كان يعتبر بين أخوانه من كبار فقهاء المالكية . رفض الاعتراف بالاحتلال المراكشي لتمبكت فقبض عليه وعلى أفراد أسرته واقتينوا إلى مراكش . وفي هذا الحادث فقد كتبه ، كما سقط عن ظهر جمل إبان رحلته فكسرت ساقه . وبعد عامين أطلق سراحه على ألا يفادر قصبة مراكش ، فانقطع التعليم في جامع الشرفاء حيث كان يستمع الروسه خلق كثير . ولما تولى مولاي زيدان السلطنة في سنة ١٠٦٠ أذن له هو ومن بقي من أسرته بالعودة إلى موطنه تمبكت . وقد توفي سنة ١٢٧٧ . له مصنفات تربو على الأربعين نعرف منها : نيل الابتهاج بتطريز الديباج ؛ كفاية المحتاج لمعرفة من أيس في الديباج ؛ شرحان موجزان لمفتصر الظيل بن إسحاق . [انظر، الموسوعة الإسلامية ، الطبعة العربية ،

كان الباشا محمود يتميز غيظاً لعدم حصوله على أسلاب كافية في تمبكت ، بل كان السلطان أكثر غضباً عندما لم يحصل إلا على مقدار ضئيل من الذهب قدمه الأسكيا مقابل انسحاب الجيش المراكشي ، هو مائة ألف مثقال ، وكان يرغب في المزيد. (13) واعتقد أن الباشا لم يرسل له نصيبه ، فبعث بمنصور بن عبد الرحمن مزودا بأوامر سرية بأن يقتله ويحل محله. (٥٩) وكان لمحمود أصدقاء في البلاط ، وجاءه تحذير بأن عبد الرحمن قادم ومعه أوامر بقتله . وأثر محمود أن يموت وهو يقاتل السنغي . وتحرك أسكيا نوح إلى هنبر ، وهناك نشد الباشا الموت بمهاجمته، وصرعه سهم مسموم صوبه إليه وثني من رجال القبائل . وفصل رأسه عن جسده وأرسل هدية إلى كُنْتُ كُب. (٢١)

<sup>(£2)</sup> وافسد الباشا محمود جميع المال اشتتها شذر مذر وتكرم بها الرماة ولم بيعث للسطان مولاى أحمد إلا ماية ألف مثقال إلا ماية ألف أخلال التي لانهاية لها ولم يبعث له منها إلا ماية ألف مثقال ألا ماية ألف مثقال ألا أله فضبا على غضب ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ١٧١، و١٥٤١. [يتضبح هنا وجود خلاف بين بانيكار وتاريخ السودان حول مقدار الذهب الدى جمعه الباشا محمود ، إذ يبدو مما ورد في هذا الاقتباس أن ما أرسله إلى السلطان أقل كثيراً مما جمعه .]

<sup>(</sup>٤٥) ووفي سنة ثالث وألف جاء القائد المنصور بن بك من مراكش بمحلة كبيرة فيها ثلاثة آلاف مقاتل وألف خيل ... وعاش القائد منصور بعد قدومه سنتين ونفي الظلم من بلد تتبكت وبلغ سعر صرف المثقال ثلاث آلاف ودعا ...» تاريخ الفتاش ، الصفحتان ١٨٢ و١٨٣٠ . [منصور بن بك الذي ورد في هذا الاقتباس هو منصور بن بكر المعروف أيضا بمنصور بن عبد الرحمن ، وقد تولى الباشوية في تمبكت في ١٢ مارس ١٥٩٥ وظل بها حتى ٩ نوفمبر ١٩٥١ وخلف فيها الباشا محمود بن على بن زرقون ، وهو ثالث باشا يصل من مراكش (نقلا عن تتكرة النسيان في أخبار ملوك السودان ، الترجمة الفرنسية ، الصفحة ٢٣٤.)]

<sup>(</sup>٤٦) دثم أن الباشا محمود تجهز ورجع لمحاربة أسكيا نوح ثانيا ... وقبض من القائد بو اختيار جميع مامعه من الرماة ونهب بهم معه وتلقى مع الباشا جودار في كُنْكُرُبو جائيا من مدينة كاغ وعرض عليه النهاب معه ... قبلغ أرض الحجر وفتح هنبر ودعكا وما في أحوازهما ، ثم أن السلطان مولاي أحمد بعث القائد منصور بن عبد الرحمن إلى أرض السودان برسم قبض محمود بن زرقون وقتله وإهانته فبعث له ولده مولاي بوفارس مرسولا بعجلة وسرعة أن يخبر بما ياتي به القائد منصور بن عبد الرحمن وأمره أن يحتال لنفسه قبل أن يصل إليه فلما بلغة الخبر وعلم بحقيقته لأنه خديم مولاي بوفارس خاصة دون أولاد مولاي أحمد توجه بجيشه إلى المن وال وفيهم أسكيا سليمن فنزلوا تحت الحجر هلما جن الليل عزم على الطلوع إلى الكفار فامتنع أسكيا سليمن من ذلك وقال الحجرلا يطلع عليه في ليل المقاتلة ولا يعلم أنه يريد الهلاك لنفسه ولهم أجمعين فلما كان آخر الليل نهب إلى الكفار الحجرلا يطلع عليه في ليل المقاتلة ولا يعلم أنه يريد الهلاك لنفسه ولهم أجمعين فلما كان آخر الليل نهب إلى الكفار ... منتقوا من نجا من أصحابة وأخبروهم أنه مات... قلما رموه بالنشاب وطاح على الأرض احتمله أولاد تتبكت على أعناقهم ليثوا به إلى الجيش ضايق عليهم الكفار فرموه وقطعوا رأسه وبعثوه لأسكيا نوح وبعثه أسكيا نوح على الملطنة بعد وفاة أبيه.]

وعندئذ توالت الأحداث سراعاً - فجودار الذي لم يقم بأي دور فعال بعد عزله ، سواء في المؤامرات السياسية أو في الحرب ضد السنغي ، برهن الآن على براعته في التأمر . وكان عازفا عن الاعتراف بعبد الرحمن كباشا . ورفع الخلاف إلى السلطان في مراكش الذي قسم السلطة بينهما : فجودار يشرف على السلطة المنية وعبد الرحمن على الجيش . ولم يكن هذا التقسيم للسلطة فعًالا ، إذا لم تكد تمضى عشرون شهرا حتى وافت عبد الرحمن المنية . والارجم أنه مات مسموما على بد جودار، (٤٧) وحل محله محمد طابع ، وهو موظف مدنى أقدم عهدا وصل على رأس مدد قوامه ألف جندى . وكان محمد طابع من الحمق بحيث أعفى جودار من القيادة العسكرية التي تسلمها ، وكانت النتيجة أن مات بدوره ، عندئذ تحدي مصطفى حاكم تميكت جودار ، وكان جودار رغب في أن يكون الجيش حُكُماً بينهما. واختبر جودار لتولى الباشوية. (٤٨) وكان لذلك أثره في المنصور الذي طلب إلى جودار عندئذ العودة إلى مراكش لتولى قمع الاضطرابات الداخلية فيها . ولكن جودار لم يكن راغبا في تسليم السلطة إلى قائد مدنى ، وأعلن أن الأوضاع تتطلب يدا عسكرية قوية ، وهو رأى كانت له وجاهته ، لأنه حتى مالى كانت راغبة في الاستفادة من انهبار قوة السنغي ، وساد اعتقاد لدى محمود الثالث منسا مالي أن باستطاعته الاستفادة من الفوضى التي أعقبت الغزو المراكشي لتدعيم مملكته ، وتلقى سلطان

<sup>(</sup>٤٧) د ثم وقع بينه وبين الباشا جوادر اختلاف ... حتى انتهى اختلافهما إلى المُكاتبة السلطان مولاى أممد فكتب لهما وفرق بينهما فقال حكم الأرض لجوادر حيث هو فتحها وحكم الجيش القائد منصور .... ومكث هناك شهورا وهو مريض .... فتوفى يوم .... وقيل ان جوادر اطعمه السم فقتله ....ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٧٧ .

<sup>(43)</sup> و ثم بعث السلطان مولاى أحمد الباشا محمد طلبع بمحلة فيها ألف رماة بين أرباب الفيل وأرباب الرجل فوصل تتبكت يوم .... ثم تجهز من منزله ذلك إلى الغزو فى الحجر فانتزع من جوادر الجيش الذى معه وذهب معه القائد المصطفى التركى ، ولما وصل أنكثد مات فيه يوم ... وقيل إن جوائر هو الذى اطعمه السم على يد نانا تركية ويقى هو فى بنك فى الحراسة فرجع القائد المصطفى بالعسكر ... وقيل أطعمه السم أيضا فلما وصل إلى جوائر فى مكان الحراسة استرد منه الجيش فابى بذلك المصطفى فتحاكما عند كبراء الجيش غلبه جوائر ... لأن الجيش بيده يومئذ ...ه المرجع نفسه الصفحتان ۷۷ و ۸۷۸. [ محمد طابع هو الباشا الرابع ، مكث فى تمبكت فى الفترة من ۲۸ ديسمبر ۱۹۵۷ حتى ۱۱ مايو ۱۹۵۸ ، أى أقل من خمسة أشهر . (نقلا عن تفكرة السيان ، الترجمة الفرنسية ، الصفحة ۲۲۵ .)]

مالى وعودا بالتأبيد من رئيس قبيلة كلّ ، حمد أمنة ، وهو زعيم فولانى لماسنة ،(14) وكذلك من رئيسى قبيلتين أخريين . كما راودته أمال فى أن تهب مدينة چنى للثورة ضد المراكشيين عندما يظهر جيشه على أبوابها ، وفى أن يتقهقر المراكشيون عندما يواجهون تلك الثورة . ويهذه الخطط ظهر المنسا أمام أسوار چنى فى عام ١٩٩٩ ، ولكن حاكم كلّ عجز عن مساندته ، كما رفض أهالى چنى القيام بالثورة . واستطاع جودار إرسال مدد إلى چنى ، وأرغم محمود على التقهقر. (١٥) وفى النهاية نجع عمار باشى أن يخلف جودار فى المنصب الذى باشيا ، وعاد الكونكويستادور جودار إلى مراكش .

وقبل أن نتابع تاريخ باشوات تمبكت يجدربنا أن نرى ما إذا كانت مراكش قد أفادت من غزو السودان . يرى السعدى أن مراكش لم تقد ماديا من هذا الغزو ، ومع ذلك فإن الوفراني يعقول إن السودان مكّن أحمد من أن يدفع رواتب

<sup>(</sup>٤٩) «ثم أمر السلطان مولاى أحمد الباشا جوادر في المجئ إليه في حدود العام السابع بعد الألف فكتب إليه أن يبعث من يقوم على الأرض ويكون وكيله على الجيش فبعث القائد المصطفى الفيل والقائد عبد المالك البرتقالي ثم رد إليه الجواب ثانيا بعجلة انهما لا يمسكان هذه الأرض لان سلطان ملى قد تحرك وأراد الجئ إلى هذه الأرض وكذلك صاحب ماسنة حمد أمنة عزم عليي الرجوع فيها .... فبعث الفتى عمار باشا وحده على راحلة دون الجيش ... فامر جوادر بالمجئ حينئذ عزما مؤكدا وإو كانت تلك الأرض كلها تتحرق بالنار ... « الرجع نفسه الصفحتان ١٨١ و ١٨٨ .

<sup>(</sup>٥٠) و وأما الباشا جوادر فتجهز الرجوع إلى مراكش ... ثم أن السلطان محمود صاحب ملي تجهز لغزو. أهل مدينة چني فبعث مرسوله ... وما أجاب دعوته من سلاطين كل ويندك إلا فدككى وأمكى وحمد أمنه صاحب ماسنة وقد بعث بخبره الحاكم سبد منصور الذي علي چنى للباشا عمار وطلب منه الإغاثة فوجه إليهم محلة فيها القائد مصطفى الفيل ... فهزموا ملى كنى وعسكره في طرفة عين ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ١٨٢ ، ١٨٢ ، ١٨٢ .

<sup>(</sup>٥١) هو الباشا الفامس عمار الفتى الطجّى ، أحد القواد الذين صحبوا الباشا جودار في العملة على دولة السنفى . ويبدو أنه رجع إلى مراكش ثم عاد إلى السنفى وتولى الباشوية في تمبكت ، كما سيتضم بيانه .[أنظر ، الحاشية ٥-٦- أنناه .]

 <sup>«</sup> جعل عليها (الحملة) الباشا جوائر ومعه عشرة من القياد القائد المصطفى التركى والقائد المصطفى ابن
 عسكر والقائد أحمد الحروسي الأنداسي ... والقائد عمار الفتي العلجي » المرجع نفسه ، الصفحة ١٣٨ .

موظفيه نهبا. (٢٥) كما أن الروايات المعاصرة يمكن أن تحمل على الاعتقاد بأن الكسب كان عظيما . كتب لورانس مانوك في عام ١٩٥٤ يقول : دمنذ عشرة أيام قدم من غاو كاهية (٢٥) أندلسى المولد ومعه موظف مغربي كبير كان الملك قد أرسله من قبل مع القائد حمود (١٥) ، وقد جلبوا معهم ثلاثين بغله محملة بالذهب . وقد رأيت بعيني رأسى هذين الشخصين قادمين إلى القصبة (قصر الشريف في مراكش) ، وهماليسا فقيرين ، بل على جانب كبير من الثراء ، بحيث قدما بون الحصول على أمر من الملك ... وقد استشف الملك من رسائل الاطراء عليهما من جانب القائد حمود مقدار الثروات التي جلباها معهما ، وكان ذلك سبب امتعاضه منهما ...» وعند نهاية الشهر كتب لورانس مادوك مرة أخرى يقول :«إن جزية تمبكت ستون كنتالا (قنطارا) من الذهب كل سنة ، وهي مبلغ طيب كما تعرفون . وجزية كاغ ستظهر وستعرفونها في الربيع». (٥٠) كذلك أفادت مراكش من العدد الكبير من الجنود الزنوج الذين شكلوا منذ ذلك الوقت جزءا هاما من جيشها .

<sup>(</sup>۲۵) الوقرائي المراكشي : هو العالامة عبيد الله محمد الصغير ، من علماء أوائل القرن الثاني عشر الهجري، مؤرخ الاسرة السعدية في مراكشي وصاحب كتاب نزهة العادي في أخبار ملوك القرن العادي الذي ضمنه أخبار الدولة السعدية ، وما حدث أيام ملوكها من المنازعات والحروب ، وقد ابتدأه بالملك محمد المهدى بن الملك القائم بالمر الله ، الذي بويع في سنة ٢٠١ هـ وانتهى فيه إلى أخبار السلطان مولانا المظفر بالله اسماعيل بن الشريف (أبر النصر) الذي بويع في سنة ٢٠٨ هـ ، وتاريخ ميلاد الوفراني غير معروف ، ولكنه توفي حوالي عام ١٠٨٠هـ (ابر النصر) الذي بويع في سنة ١٠٨٧ هـ ، وتاريخ ميلاد الوفراني غير معروف ، ولكنه توفي حوالي عام ١٨٥٠هـ في مكتبة جامعة القاهرة ، وهي بخط مغربي قديم تعفر على قراحة ، وتوجد اقتباسات من هذا الكتاب (لعلها ماخورة من طبعة باريس) في كتاب نقولا زيادة ، إفريقيات ، رياض الريس الكتب والنشر ، لندن ، ١٩٩١ ؛ ومن منظورة من هذا الكسب العظيم الذي يقول الوفراني إن أحمد المنصور فد حقة :

د ولما فتح عليه مماليك البلاد الإسلامية حمل له من التبر ما يغير الماسدين ويحير الناظرين حتى كان المنصور لا يعطى في الزواتب إلا النضار الصافي والدينار الوافي وكانت ببابه كل يوم أربعة عشر ماية مطرقة تضرب البينارغير ما هو معد لغير ذلك من صوغ الاقراط والطي وشبه ذلك . ولأجل ذلك لقب بالذهبي لفيضان الذهب في زمانه .» الصفحة ٢٨٤ .

 <sup>(</sup>٣٥) الكاهية : ضابط في الجيش المراكشي برتبة رفيعة • وكان مع طراد الأيمن .. خمسمائة صباحية مع
 كاهيتهم • تاريخ الفتاش ، الصفحة ١٤٦.

 <sup>(36)</sup> القائد حمود: هو الباشا الثانى محمود بن على بن زرقون الذى تسلم قيادة القوات المراكشية فى
سنفى من الباشا جوادر ، فى المفترة من ١٧ إغسطس ١٥٩١ حتى مارس ١٥٩٥ .

<sup>(</sup>هه) لوارانس مانوك : تاجر انجليزي كان يقيم في مراكش ، ويتراسل مع رئيسه انطوني داسل في الشركة البربرية في لندن ، وقد بعث إليه بالرسالة الأولى في أغسطس ١٩٩٤ ، ثم اتبعها برسالة ثانية في نهاية هذا الشهر .

فضلا عن ذلك فاننا عندما نرسم صورة نجد تماثلا مع أمريكا الأسبانية . فه هناك أيضا تدفق المعدن النفيس بكميات كبيرة أدت إلى إبطاء إيقاع الحيد الاقتصادية وإضعاف النسيج المعنوى للشعب . وفي النهاية ربما تكون مراكش قضرت من الغزو أكثر مما لوكانت التجارة قد استمرات تتدفق عبر المسالك المعتادة .

ولم يكن باستطاعه مراكش أن تحتفظ في السودان بقوات تكفي لإقرار السا في منطقة السنغي ، فبين عودة جودار في عام ١٩٩٩ ووصول عمار (١٥) -- أرسد أخر باشا من مراكش في عام ١٦٦٨(١٥) -- كان المراكشيون يجلسون فوق برميل مو البارود . فالقائد الذي تولى الباشوية بعد عودة جوادر حل محله سليمن(١٥) الذي استطاع المحافظة على السلم حتى عام ١٦٠٤ . وفي هذه السنة نشبت مرة أخرى معارك عسكرية ذات طابع عام . فقد قام هيكي صاحب دند بمهاجمة وادى النيچر كما بدأ الفولاني في شن الغارات . وفي عام ١٦٠٩ هاجم دند فارى مدينا چنى،(١٥) غير أن المدد الذي وصل في الوقت المناسب كان عونا الحامية المراكشية .

<sup>(</sup>٥٦) « وأما الباشا عمار فوصل في شهر رجب في السنة المذكورة وأما الباشا جوادر فتجهز الرجوع إلى مراكش في يوم الخميس السابع والعشرين من شعبان في العام المذكور .» تاريخ السودان الصفحة ١٨٧ . [السنة المشار إليهما ما هنا هي ١٠٠٧ هـ ، وهذه السنة بدأت في ٤ أغسطس ١٠٩٨ ، وبذلك يقع شهرا رجب وشعبان ١٠٠٧ في العام الميلادي ١٩٩٩ ، وقد تولى عمار الباشوية في تمبكت في فيراير ١٩٩٩ ومكث فيها حتى ١٩ مايو ١٦٥٠-]

<sup>(</sup>٥٧) القائد الذي تولى الباشوية في تمبكت في عام ١٦١٨ هو الباشا العاشر ُحَّد بن يوسف الاجناسي ، فقد تولاها في الفترة من يوليه ١٦١٨ ، وظل بها حتى بها حتى يناير ١٦١٩ .

ع وفي هذا الشهر تولى الباشا حد بن يوسف باتفاق أولئك الجيش .. ء المرجع نفسه ، الصفحة ٢٢٣ .
 [التاريخ المشار إليه في هذا الاقتباس هو ربيع الأول ٢٧ - ١ ، ومن المعروف أن العام الهجري ١٠٢٧ بيداً في ٢٩ ديسمبر ١٦١٧ ، وبذلك يقع هذا التاريخ في عام ١٦١٨ .]

<sup>(</sup>٨٥) القائد الذي تولى الباشوية بعد عودة جوادر إلى مراكش هو الباشا عمار الفتى ، وقد خلفه فيها الباشا السادس سليمن وظل بها في الفترة من ١٩ مايو ١٦٠٠ حتى يوليه ١٦٠٤ [ و ولنرجع إلى إتمام ذكر الباشا عمار فمكث في الولاية سنة وشهرين وأياما وغلب عليه فيها القائد المصطفى الفيل حتى صار كأنه صاحب الأمر ... فعزله السلطان من عنده وبعث الباشا سليمن ليكون صاحب الأمر .ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٨٨ .]

<sup>(</sup>٥٩) و وفي هذا العام جاء هيكى سيد كرى اجى بالغزو من عند اسكيا هارون دُنكْتيا بن الأمير اسكيا داوود صاحب دند أراد غزو طاعة اهل المخزن في البحر .... وفي القابل في العام الثامن عشر بعد الف جاء دندفارى بالمحلة الكبيرة من عند اسكيا في دند قاصدا أرض مدينة چنى فقطع البحر الكبير ...ه المرجع نفسه ، الصفحتان ١٩٤ و ١٩٥٠ . [ العامان الهجريان المشار إليهما هنا هما ١٠١٧ و ١٩٠٨ ، وهما يقابلان العامين الميلاديين ١٠٠٨ و ١٩٠٠ ، والمقصود بالمخزن في هذا الاقتباس هو البهاز الإداري للحكومة في مراكش .]

وقى عام ١٦١١ زحف جيش من السنغى نحو الغرب وأحذ المراكشيين على غرة وأوقع بهم الهزيمة فى موقعة استعد لها الطرفان من قبل . وقطع الاتصال بين غاو وتمبكت ، ولكن على باشا استطاع رشوة قائد السنغى كى يكف عن القتال. (١٠) وبحلول عام ١٦٢٠ كان المراكشيون قد طفح بهم الكيل تماما من السودان ، وعلى الرغم من أن الباشوات قد استمروا فى تمبكت فإن نفوذ السلطان صار موضع هزء وسخرية ، وأصبح الجيش هو السلطة الفعلية ، وكان الباشوات يتغيرون بسرعة تدعو إلى الدهشة حقًا . فقد حكم بعضهم أياما ، وحكم آخرون لبضعة أشهر ، وقليلون جدا امتدت ولايتهم لأكثر من عام. (١٦) وعمد الفولاني والطوارق والبمبرة إلى تخريب القرى ونهبها بل المدينة نفسها في بعض الأحيان . وبعد عام ١٦٢٠ أصبح نفوذ الباشوات محصورا في المدينة وحدها .

<sup>(</sup>٦٠) و وقيل إن القائد على بعث لدند فارى سيد ذهبا على يد اسكيا بكر لكى يرجع من غير قتال ... فرجع وسمع بذلك ... فرجع بناك ... فرجع القائد على بالمطة إلى تمبكت فعزل الباشا محمود لألك وتولى ضحوة الأربعاء الفامس عشر من شعبان المنير في العام المذكور ..ه المرجع نفسه ، الصفحة ٢٠١ [ القائد على باشا المذكور في المن وفي هذا الاقتباس هو الباشا الشامن على بن عيد الله التلمساني الذي تولى الباشوية في تمبكت في الفترة من ١١ أكتوبر ١٦١٢ إلى ١٦٢ إلى ١٦١٢ إلى ١٦٠٢ إلى ١٦١٢ إلى ١٦١٢ . والتاريخ المذكور هنا هو ١٥ شعبان ١٠١١ الذي يقابل ١١ أكتوبر ١٦١٢ .]

<sup>(</sup>٦١) ونسوق هذا بعض الأمثلة :

١ -- الباشا الثامن والعشرون علال بن سعيد الحروسي : تولى الباشوية ليوم واحد في أغسطس ١٦٦٠.

٢ - الباشا الخمسون الفابنكانو الشرقي بن محمد المواديسني: تولى الباشوية ثلاثة أيام في نوفمبر ١٦٨٢ .

٣ - الباشا الخامس والأربعون محمد بن بارضوان العلجي: ثلاثة أيام من ١٩ إلى ٢٢ أغسطس ١٦٨٠ .

٤ - الباشا الأربعون عبد الرحمن بن محمد كيراى الشرقى: شهر واحد وتسعة أيام ، من ٣ سبتمبر إلى
 ١٢ أكتوبر ١٦٧٣ .

ه -- الباشا المامس عشر على بن المبارك الماسى: شهران وسنة وعشرون يوما من ٢٠ يوليه إلى ١٧
 اكتوير ١٦٣٢.

٦ - الباشا الحادي والعشرون أحمد بن على بن عبد الله التلمسانى : ثلاثة أشهر وأربعة أيام من ١٠ نوفمبر
 ١٦٤٦ إلى ١٤ فبراير ١٦٤٧ .

<sup>[</sup> أنظر ، تذكرة النسيان في أخبار ملوك السودان ، الترجمة الفرنسية ، الصفحات ٢٦٤ إلى ٣٧٣ ، وكذلك دكتور محمود الغربي ، بداية الحكم المغربي في السودان الغربي ، رسالة دكتوراة تحت إشراف دكتور نقولا زيادة، مؤسسة الخليج للطباعة والنشر ، الكويت .]

ولم يحاول المراكشيون التغلغل إلى دند مرة أخرى حتى عام ١٦٣٥ عندما هزموا السنغى ثانية ، ومع ذلك فقد فشلوا فى إخضاعهم لسيطرتهم . وفى عام ١٦٤٠ استطاع السنغى اكتساح المراكشيين بمساعدة الزرمة . وعلى الرغم من أن السنغى ظلوا يحتفظون بوجود مستقل فى دند ، فإنهم لم يعد لهم شأن ينكر فى سياسات السودان . ولكن بحلول عام ١٦٦٠ كأن الحكم المراكشي قد انتهى أيضا حتى من الناحية الإسمية ، ففى ذلك العام لم تعد الخطبة تلقى باسم السلطان . ومع مجئ عام ١٦٨٠ كان الباشوات يحكمون فى تمبكت كأتباع للبمبرة .

لقد كان انتصار المراكشيين هو المقدمة لانهيار القانون والنظام في بلاد السودان . وعلى الرغم من أن المراكشيين أحرزوا نصرا مرموقا ، فقد أخفقوا كما رأينا في تأسيس إمبراطورية . ويقدوم عام ١٦٢٠ كانت طموحاتهم بهذا الشأن قد تبخرت ، وكما يقول رايموند للل في شئ من المبالغة : «ومن ثم فإن السودان ، الذين سبق أن رأيناهم يزخرون بكل هذا الشاط ، فقدوا روح المبادرة في ظل القبضة العسكرية الاستبدادية والتهديد المستمر لحياتهم وأسرهم وممتلكهاتهم ... وتضاطت التجمعات الهائلة من البشر إلى قرى لاشأن لها . كما أن تمبكت التي كان سكانها يربون على المائتي ألف انحطت إلى قرية لا يتجاوز سكانها خمسة عشر ألفا . يوحتى القيم الروحية تحللت في زحام ذلك الكرب الشامل . لقد كان ذلك الغزو بالنسبة لدول النيچر بمثابة بداية النهاية.» .

كان الأثر الرئيسى للحملة المراكشية هو اندثار نظام الدولة في بلاد السودان الذي ظل قائما منذ تأسيس دولة غانة ، وكانت الفترة ما بين موقعة تندبي وبداية القرن التاسع عشر هي فترة الفراغ الكبير في تاريخ هذه البلاد . لقد كانت فترة حاول فيها كل من الموسى والبمبرة والفولاني والطوارق والبربر الاستيلاء على غاو وتمبكت ، مدينتي السنغي الهامتين . بيد أن ظهور عصابات المأجورين التي أخذت في تخريب القرى ونهبها ربما كان أشد بلاء لعامة الشعب من محاربة هذه الدول لبعضها بعضها .

## إمبراطورية البرنوكانم (\*) وممالك الموسا

لم تحظ كانم باهتمام المؤرخين المسلمين إلا حوالى القرن العاشر الميلادى . يقول البكرى إن عقبة بن نافع الفهرى فتح فزان عام ٦٦٦ (٤٦ هـ) ، كما يذكر أنه على مسيرة خمسة عشر يوما صوب الجنوب كانت تقع قلعة كار(١) ،

<sup>(\*)</sup> بولة البرنو التاريخية لم يعد لها وجود في العصر الحاضر ، فقد تم تقسيمها في عام ١٨٩٤ بين النجلترا وفرنسا وألمانيا في غمرة الاستعمار الأوروبي ، وكان مهد هذه الأمبراطورية هو منطقة بحيرة تشاد شرق ممالك الهوسا ، ومن الدول التي تقوم الآن على أنقاضها أو تضم أجزاء منها :

۱ - جمهورية تشاد التي كانت مستعمرة فرنسية واستقلت في يونيه ١٩٦٠ . وقد شملت أغلب الأجزاء الشرقية من الإمبراطورية وإقليم كانم بأكمله . كانت عاصمتها فورت لامي نسبة إلى المستعمر الفرنسي لامي الذي هزم رابح في عام ١٩٠٠ ، ثم تغير إسمها إلى نجامينا . أغلب سكانها مسلمون . توجد بها أطلال نجيمي عاصمة البرنو الأولى في كانم .

٢ - جمهورية إفريقية الوسطى: كانت ضمن المستعمرات الفرنسية ، تقع جنوب تشاد ، وتضم الأطراف الجنوبية من إمبراطورية البرنو .

٣ - جمهورية النيهر: كانت مستعمرة فرنسية . تضم أغلب الأجزاء الشمالية والشمالية الغربية من إمبراطورية البرنو . وفيها مدينة بلما عاصمة حكومة الصو (العماليق) الأولى ، كما تضم واحة كُوار وزندر ومملكة أمير (أغادس) . عاصمتها نيامى على نهر النيهر .

٤ - جمهورية نيچيريا : كانت مستعمرة انجليزية . تضم برنو الأصلية غرب تشاد ، كما تضم جميع ممالك الهوسا . ينتشر أغلب المسلمين في الشمال . وتضم كثيرا من المن التاريخية القديمة ، وكذلك من مدن الهوسا التاريخية . عاصمتها أبوچا .

ه - جمهوزية الكمرون : كانت مستعمرة فرنسية . تضم بعض الأجزاء الجنوبية والجنوبية الغربية من برنر ، عاصمتها ياوندي .

<sup>(</sup>۱) مغضرج عقبة بن نافع الفهرى إلى المغرب بعد موية بن حديج وذلك سنة ست وأريعين ومعه بسر بن ارطأة وشريك بن سحيم المرادى فاقبل حتى نزل بغدامس من سرت فخلف عقبة جيشه هنالك واستخلف عليهم زمير بن قيس البلوى ثم سار بنفسة في أربع ماية فارس وأربع ماية بعير وثمانعاية قرية ماء حتى قدم ودان فافتتحها وأخذ ملوكهم ... ثم سالهم هل وراءكم من أحد قالوا نعم أهل جاوان وهو قصر عظيم على رأس المفازة على رأس جبل وعر وهو قصية كوّار فسار إليهم خمس عشرة ليلة فحاصرهم شهراً فلم يستطيع لهم بشئ فمضى أمامه على قصور كوّار فافتتحهاه البكرى ، الصفحتان ١٢ و ١٢ .

وإلى الجنوب من كوار كان يوجد بلد غير معروف . صحيح أن المملكة التى كانت تحكمها أسرة سيفى قد قامت بعد غانة أو غاو ، إلا أنها ربما كانت أكثر الممالك شهرة فى كل من غرب إفريقية ووسطها . وقد يكون لدولة أخرى وجود خاطف وسريع ، ولكن منذ أن قامت الأسرة التى تنسبها الأساطير إلى سيف بن ذى يزن بتأسيس كانم كان لهذه الدولة حتى يومنا هذا تاريخ مستمر . ليس ذلك فقط ، بل إن سلالة آل سيفى (٢) ظلوا يحكمون حتى القرن التاسع عشر ، كما ظلوا حتى اليوم أسرة بالغة الأهمية ، حتى وإن لم يعودوا يمسكون بزمام السلطة السياسية .

وكان شعب المتو (٦) الأسطورى هم السكان الأصليون لحوض تشاد . وبين هذا الشعب القوى استقرت جماعة رعوية مهاجرة كان يزعم بوجه عام أنها من البربر . وفي مجرى الزمن دخلت هاتان الجماعتان في نزاع ، وذلك لأن شباب الصو الأقوى بنية كانوا يفوزون دائما في ألعاب القدرة البدنية . وكان الرعاه الذين عاشوا بعض الوقت في المنطقة تواقين إلى السلطة السياسية ، ولكنهم كانوا يخشون الصو ، لذلك قرروا تحقيق النصر بالخديعة . كان رجال الصو شغوفين بمعرفة سر الحناء ، واستطاع البربر إقناعهم بأنه لابد قبل استعمال الحناء من إقامة مراسم تطهر بربط الأيدى والأقدام بجلود مبللة .

<sup>(</sup>۲) تقول سجلات البرنو وأساطيرهم إن ملوكهم الأول أحد عشر ملكاً ، وإن أولهم هو سيف بن ذي يزن وأخرهم جبل أو عبد الجليل بن شو (عرف باسم سلما) . وتقدر الفترة التى حكم فيها هؤلاء الملوك بنصو خمسة قرون ، وذلك على الرغم من أنه من الثابت علميا أن سيف بن ذى يزن وابنه إبراهيم (الذى يزعم أنه ثانى هؤلاء الملوك) قد ماتا فى اليمن . وتقول الأساطير إن ثالث الملوك هو دوغو بن إبراهيم ، ومنحته لقب الملى ، كما تقول عنه إنه مؤسس أسرة باعتباره أول من ألله بالملى . «چيمى ... (قال ابن سعيد) هى قاعدة بلاد الكانم وفيها سلطان الكانم المشهور بالجهاد وهو من ولد سيف بن ذى يزن ..» المقريزي ، الإلمام بلغيار من بارض العبشة من ملوك الإسلام ، مطبعة التآليف بمصر ، ١٨٩٥ ، الصفحة ٢٧ .

<sup>(</sup>٣) - قبائل المئون : من سكان منطقة تشاد . يقول بارث إن الصو أحد أقسام الفولاني ، كما يقول بالم إنهم أول سكان كوار . وقد كوار لهم بولة في القرن التاسع الميلادي مركزها بلما في واحة كوار . يرد البعض أصوابهم إلى الهكسوس على أساس التشابه في الخلقة وتشابه بورهم في إفريقية مع بور الهكسوس في مصر . كانوا يمثون قوة لها خطرها على إمبراطورية البرنو في كانم برغم خضوعهم لها .

ووافق الصنو دون أن يساورهم شك ، وعندما جفت الجلود أصبحوا لاحيلة لهم في أيدى ضيوفهم الذين ذبحوهم دون رحمة .

ورفض البدو الذين وصلوا إلى السلطة على هذا النحو أن يستكينوا لحياة الاستقرار ، ويذكر المقريزى على سبيل المثال أن كانم مملكة عظيمة ، وأن غالبية شعبها يدين بالإسلام (۱) ، وأن ملكها "بدوى رحال" ، ولكنه «إذا جلس سجد أهل نواته وانبطحوا على وجوههم» (۱) وكانت عاصمة المملكة قرية صغيرة تسمى نهيمى (۱) ، ولكن أعمال الدولة كانت تدار من معسكر الرئيس أينما وجد واستمرت الحال كذلك حتى أيام نونمه بن أوم (۱) الذي جعل من كانم مملكة عظيمة . وقد يكون من الأفضل أن يعالج تاريخ كانم على أساس الفترات السبع المنفصلة التي يقع فيها ، وهي : ١ - البداية كدولة إمبراطورية تحت حكم دونمه بن أوم : ٢ - القرنان الثاني عشر والثالث عشر ، وهما عصر عظمة كانم ؛ بن أوم : ٢ - الفترة الحروب الأهلية والفتن الداخلية ؛ ٤ - حروب البولالا ؛ ٥ - الفترة الحروب الأهلية والفتن الداخلية ؛ ٤ - حروب البولالا ؛ ٥ - الفترة

<sup>(</sup>٤) دويليهم الكانم ، وهم خلق عظيم ، والإسلام غالب عليهم ...» ورد هذا الاقتباس ضمن نص للمقريزى عنوانه الغير عن أجناس السودان . وقد نشر هذا النص بالصفحات ١٩١ إلى ١٩٥ من المجلد الخامس عشر من الدورية الهامة التى بصدرها «المركز العلمى الفرنسى للأثار الشرقية» بالقامرة : Annales Islamologiques (حوليات إسلامية) .

<sup>(</sup>٥) ورد هذان الاقتباسان بالمرجع نفسه ، الموضع نفسه .

 <sup>(</sup>١) نچيمي لاتزال أطلالها قائمة ، وهي على بعد ٢٥ ميلا إلى الشرق من بلدة مال . ترد في الكتب
 العربية أيضًا انجمي وچيمي . « ومدينتهم انجمي ... » هوايات إسلامية ، للجلد الخامس عشر ، الصفحة ١٩٢ .

<sup>«</sup> جيمي . وهي على النيل ... حسبما وجدناه في خط ابن سعيد قاعدة بلاد الكانم » الالمام ، الصفحة ٢٧ .

الثالث ... ملك الكانم . قال في « مسالك الأيميار » : وقاعدة اللك منها بلدة اسمها چيمي .» مسيح الأعشى ، الجزء الثامن ، الصفحة ٢٨ .

وفى شرقيها وجنوبيها قاعدة الكانم چيمى و إبن سعيد ، حوليات إسلامية ، المجلد السادس عشر ،
 المعلمة ١٦٢ .

<sup>(</sup>٧) نوتمه بن أوم الماى الثالث عشر في سلسلة مايات برنو . حكم حوالى الفترة ١٠٩٨ - ١٠٥٨ . وقد خرج للحج ثلاث مرات مارا بالقاهرة ، إلا أنه غرق في المرة الثالثة عند عيذاب في البحر ، وقيل إن الفاطميين خشوا بطشه إذا ما عاد من حجه ، فخرقوا سفينته ، وفي عهده بنيت مدرسة إبن رشيق في فسطاط مصر . وقد بني في عهده أول مسجد معروف في برنو ، وبونمه لقب في لفة الكانوري بمعنى إبن الملك . وقد أورد المفريزي إسمه على النحو التالى : « .. وأول من أسلم من ملوكهم محمد بن جبل بن عبم الله بن عشان بن محمد بن جبل بن عبم الله بن عشان بن محمد بن الميات إسلامية ، المجلد الخامس عشر ، الصفحة ١٩٧ .

العظيمة لبرنو ؛ ٦ - التدهور في القرن الثامن عشر ؛ ٧ - ظهور الفولاني ، وإحياء سلطة كانم - برنو .

كانت كانم لأكثر من سبب أعظم الدول الزنجية بنظامها الإدارى المحكم ، وجيشها المدرب الذى يستخدم الأسلحة النارية ، وبعلاقاتها الدبلوماسية ليس مع الدول الواقعة إلى الشرق فقط ، وإنما إلى الشمال أيضا . فضلا عن ذلك استطاع حكام البرنو أن يدّعوا الخلافة ، وهو مالم يفعله حاكم آخر من حكام السودان ، مما زاد من هيبتهم .(^)

وقد اعتاد سلاطن البرنو أن يشيروا إلى أنفسهم - فى محارمهم (١) وفى كل مجال آخر - باعتبارهم خلفاء ، وكانوا فى ذلك يحنون حنو أسرة الحفصيين فى تونس التى كانوا يقيمون معها علاقات دبلوماسية وثيقة . (١٠) وقد انفردوا

<sup>(</sup>٨) المعروف أن السلطات الصفصى في تونس المنتصر أبا عبد الله محمد (١٣٤٩ – ١٣٧٧) تلقب بأمير المؤمنين ، وتأثر به مايات البرنو النين كانوا على علاقات طيبة بأسرة الصفصيين واتخذوا هذا اللقب ويقول قوائم أنساب البرنو ، تبريرا لاتخاذ ألقاب الخلافة ، إن الخلافة انتقلت بعد الخليفة الأموى عمر بن عبد العزيز إلى برنو .

<sup>(</sup>٩) المحرم: (وجمعها محارم) هو خطاب امتياز وراثى كان الملوك يعطونه بعض أفراد الرعية وسلاتهم مقابل خدمات أدوها ، يعفون بعوجبه من الضرائب أو الخدمة العسكرية أو واجبات الضيافة للحكام أو نحو ذلك . وفي تاريخ الفتاض نماذج من هذه المحارم . وقد عرفت برنو بكثرة ما أصدره ماياتها من محارم ، إذا كانسوا يمنحونها لكبار الطماء وأسرهم إظهارا لعنايتهم بالعام والعلماء . وقد أورد الدكتور إبراهيم طرخان ، (إمبراطورية البرنو الإسلامية ، الصفحات ١٩٥ إلى ٢٠٠) نص المحرم الذي أصدره الماي دونمه أريس في عام ١٧٠٤ ، بشنان تجديد الامتيازات التي حصلت عليها جماعة من الفولانيين زمن الماي على جاجى بن زينب لقاء مساعدتهم لبرنو في صراعها ضد إمارة كبّ . ولكنه نكر خطأ أن نص هذا المحرم ورد غي صبح الأعشى ، الجزء الثامن ، المنفحات ١١٨ إلى ١٨٨ ، ذلك أن ماورد بهذه الصفحات من صبح الأعشى إمام ١٩٩٨ .

<sup>(</sup>١٠) «قال ابن سعيد ... ويليهم الكانم وهم خلق عظيم والإسلام غالب عليهم ومدينتهم چيمى ولهم التغلب على بلاد الصحراء إلى فزان وكانت لهم مهادنة مع الدولة الحفصية منذ أولها ...» العبر ، طبعة بولاق ، المجلد السادس ، الصفحة ١٩٩ .

 <sup>«</sup> ويها سلطان الكانم المشهور له بالجهاد وأفعال الخير وهو محمد بن جبل من واد سيف دى يزن ...
 والثياب تحمل له من الحضرة التونسية» إبن سعيد ، حوايات إسلامية ، المجاد السادس عشر ، المرجع السابق ،
 الصفحتان ١٦٤ و ١٦٥ .

بهذا الوضع ، إذ لم تكن هناك أسرة حاكمة أخرى في غرب إفريقية لديها مثل هذه المزاعم . إن أسكيا محمد ادعى لنفسه لقب الخلافة ، ولكن ذلك كان بالنسبة للسودان فقط ، على حين كان يعترف بخلافة السلطان العثماني . وتزعم الروايات أن الخلافة انتقلت إلى برنو خلال حكم عثمان بن زينب (١٢٧٩ – ١٣٠٠) . وأساس هذا الادعاء هو الزعم بأنهم من سلالة بني أمية . ويؤكد حكام البرنو الذين اتخنوا لقب ماى – أنه خلال إحدى فترات الفراغ التي أعقبت بعض الاضطرابات في الشرق الأوسط قدم إلى وسط إفريقية أمير أموى بصحبة بعض أتباعه وتزوج بإمرأة بريرية . ويزعم آل سيفي أنهم من سلالة هذا الأمير الأموى من ناحية النساء ، ومهما تكن حقيقة ذلك فقد أصبح آل سيفي عنصرا سائدا في العصور المبكرة بسبب انتسابهم إلى بني أمية ، ولكن هذا الانتساب أعطي بمرور الوقت اعتبارا أكبر بعد أن أصبحت العلاقات مع الدول الإسلامية أكثر بمرور الوقت اعتبارا أكبر بعد أن أصبحت العلاقات مع الدول الإسلامية أكثر عن أل سيفي ، قد أخنوا على محمل الجد أصلهم البريري ، وكذلك مزاعمهم عن آل سيفي ، قد أخنوا على محمل الجد أصلهم البريري ، وكذلك مزاعمهم بشأن الخلافة . وهكذا يشير البكري إلى أن أمير كانم من سلالة بني أمية . أمية ، أمية ، أمية ، أمية ، أمية . أمية ، أمية . أمية ، أمي

ونحن لم نحصل على تاريخ متصل لبرنو إلا بعد أن اعتنق مايات برنو الإسلام . وكان دونمه بن أوم (١٠٨٦ - ١٠٩٧) (١٠١ أول حاكم يعتنق الإسلام . وتحت حكم خلفائه انتهجت برنو سياسة توسعية . وعلى الرغم من أن الحكام

<sup>(</sup>١١) عثمان بن زينب: الماى التاسع عشر من سلسلة مايات برنو . حكم خلال الفترة ١٢٧٩ - ١٢٠٠ . القترن عهده بنشاط الدعوة الإسلامية حتى قيل إنه المقصود بالشخصية المعروفة في الكتب المربية باسم الهادي المأماني ، إشارة إلى ادعائه أنه من ولد عثمان بن عفان .

<sup>«</sup> قال في « مسالك الأبصار » : وأول من بث الإسلام فيهم الهادى العشماني ، ادعى أنه من ولد « عثمان بن عفان » رضى الله عنه وملكها ، ثم صارت بعده لليُزنيين . » صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، المسفحة ٢٨١ .

<sup>(</sup>١٢) « ويلد كانم أربعون مرحلة وهم وراء صحراء بلاد زويلة ... وهم سودان مشركون ويزعمون أن هناك قوما من بنى أمية صاروا إليهم عند محنتهم بالعباسيين ، وهم على زى العرب وأحوائهم . « البكرى ، الصفحة ١١ .

 <sup>(</sup>١٣) الماى الذي تولى الحكم في الفترة ١٠٨٦ – ١٠٩٧ هو الماى الثاني عشر أوم بن جبيل ، أما دونمه
 بن أوم فهو إبنه الماى الثالث عشر . أنظر الحاشية ٦ - ٧ أعلاه .

اعتنقوا الإسلام فإن الشعب ظل على وثنيته . وفي بداية القرن الثالث عشر حدث اختلاط في الأجناس . ومهما يكن أصل آل سيفي ، فإن حاكم كانم في الوقت الذي أرَّخ فيه الإدريسي كان أسود البشرة . وكان سالما الذي حكم في الفترة الذي أرَّخ فيه الإدريسي كان أسود (١١) . وهكذا أصبحت الأسرة الحاكمة مع بداية القرن الثالث عشر زنجية خالصة ، حتى وإن كانت من أصل ليبي .

وكان دونمه دباليمي (۱۰) هو الشخصية العظيمة في تاريخ البرنو المبكر. فقد قاد حملة إلى الجنوب ، وغزا القبائل الوثنية ، وفي الشمال امتد نفوذه إلى الصحراء الجنوبية بأسرها . ويذكر العبر أن هذا الحاكم أهدى زرافا إلى الملك المقصى في تونس ، أبى عبد الله المنتصر (۱۱) ، وأنه كان سببا في موت مغامر عربي حاول تنصيب نفسه في ودان .

وحتى بداية القرن الثالث عشر كانت دولة كانم هى السائدة ، وبرنو مجرد إقليم فى الأطراف . وكان مركز الإمبراطورية هو حوض تشاد ، بيد أن حكام البرنو أدركوا فى وقت مبكر أهمية تأمين طرق التجارة . وكانت بأما هى مركز تجارتهم فى الملح ، وقد ضمنوا تأييد قبيلة التدا التى تعيش فى الصحراء وذلك بالزواج ببنات رؤسائها ، وهو تأييد له أهميته ، لأنه من غير التحكم فى فزان

<sup>(</sup>۱۶) سللاً : (اسمه الإسلامي عبد الجليل بن بكر) ، وهو الماى السادس عشر ، وصحة الفترة التي تولى الحكم خلالها ۱۹۹۵ - ۱۲۲۱ . وكلمة سالماً معناها أسود ، وقد اشتهر بهذه التسمية لسواد لونه على خلاف أسلافه ، وفي عهده ازداد بناء المساجد .

<sup>(</sup>١٥) **دونمه دباليمى** : أحمد دونمه أن دونمه بن دابالا بن سالما (دابالا إسم أمه وسلما إسم أبيه) . الماى السابع عشر (١٢٢١ - ١٢٥٩) ، وهو الذي حطم المعبد الوثنى المعروف باسم «ميون» الذي كانت عبادته ما زالت قائمة والذي لم يكن أحد من مايات البرنو السابقين يجرؤ على الاقتراب منه .

<sup>(</sup>١٦) دوفي سنة خمس وخمسين وصلت هدية ملك كانم من ملوك السودان ، وهو صاحب برنو مواطئة قبلة طرابلس ، وكان فيها الزرافة ، وهو الحيوان الغريب الظق المنافر الطي والشيات ، فكان لها بتونس مشهد عظيم برز إليه الجلفي من أهل البلد حتى غُصٌ بها الفضاء ، العبر ، طبعة دار الكتاب اللبناني ، بيروت ، الجزء السادس ، القسم الثاني ، الصفحتان ١٥٨ و ٦٥٢ .

يستفاد من هذا النص أن الهدية وصلت في سنة ١٥٥ هـ ، أي ١٢٥٧ م ؛ ومن المعروف أن أبا عبد الله المنتتمس حكم تونس في الفترة ١٢٤٩ – ١٢٧٧ ، وأن دونمه حكم في الفترة ١٢٢١ – ١٢٥٩ .

لايكون باستطاعة كانم أن تحتفظ بعلاقات تجارية ودبلوماسية مع تونس ، وهي علاقات ذات أهمية كبيرة لها .

وقد أدى نمو الكانوري(١١) إلى تدعيم القبائل الوثنية . وشكلت قبائل الكُتْكُو والمسمعة والموسا اتصادا عرف بالكوارارافا . وبحلول عام ١٣٠٠ كان الكوارارافا من القوة بحيث يستطيع الصمود أمام غارات الكانورى . وقد قدّر أن يكون لهذا الاتحاد دور هام في سياسة المنطقة طيلة الأعوام الأربعمائة التالية ، وكانت هناك دول أخرى إلى الشمال والشرق . وكان الطوارق وغيرهم من قبائل الصحراء على استعداد دائما للفتك بالسكان المستقرين . ولذلك فإن أي ضعف يطرأ على قوة كانم كان يُغرى البدو بالإغارة على قوافل التجارة . والصعوبة التي واجهت كانم هي وضعها الجغرافي ، فلم تكن هناك حدود واضحة ؛ فهي تقع بين دول منحني النيچر ودارفور . وفي الشمال أرغمت بحكم وضعها الجغرافي على غزو فزان لأن العجز عن السيطرة على الصحراء كان يؤخذ كعلامة على الضعف ، وكدعوة لقبائل الصحراء القيام بأعمال النهب . ولذلك فإن الحدود المفتوحة في كل الجهات هي التي أدت إلى ظهور كانم كقوة حربية كبيرة ، وكان عليها لكي تعيش في أمان أن تخضع الآخرين ، أو أن حربية كبيرة ، وكان عليها لكي تعيش في أمان أن تخضع الآخرين ، أو أن يتمكنوا هم من إخضاعها . ولقد بذلت ما في وسعها لغزو الآخرين .

كان دونمه هو الحاكم العظيم في المرحلة المبكرة من إمبراطورية كانم - برنو. فقد قاد حملة ضد قرَمان زويلة أيده فيها الحفصيون. وعلى الرغم من أن المقريزي يقول إن دونمه هو أول حاكم مسلم لكانم (١٨) ، فإن ذلك يبدو غير صحيح ،

<sup>(</sup>١٧) قيائل الكانورى: يجمعها شبه كبير بقبائل الكانمبو من حيث كونها خليطا من عناصر مختلفة من العرب والبرير والزنوج ، كما اختلطت بالكانمبو . يكونون أغلب سكان كانم ويرنو ، وسادت لفتهم في المنطقة بحيث كانت كانورى تطلق على جميع العناصر المتكلمة بهذه اللغة بصرف النظر عن أصولها . يرجع إليهم الفضل في الإكثار من استخدام الخيول ، وعرفوا بأنهم من أمهر الفرسان .

<sup>(</sup>١٨) وقال ابن سعيد وكوكو مناحب تلك البلاد وهو كافر يقابل من غربيه مسلمى غانة ومن شرقيه مسلمى غانة ومن شرقيه مسلمى الكانم ... وهم مسلمون و ويمي من وهى على النيل ... قاعدة بلاد الكانم (قال ابن سعيد) وهى قاعدة بلاد الكانم وفيها سلطان الكانم المشهور وهو من ولد سيف بن ذى يزن المقريزى ، الإلمام ، المرجع السابق ، الصفحتان ٢٢ و ٢٧ .

لأن كلا من اليعقوبي والإدريسي يذكر أن حكام كانم كانوا مسلمين منذ فترة طويلة . (١٩) وتعود أهمية دونمه إلى إدراكه أنه لكى توجد كانم كدولة ، ولكى يحتفظ آل سيفى بموقعهم ، فإنه ينبغى دعم تنظيم الدولة بأسره . وقد أصر على إدخال قدر كبير من التناسق ، وكان سلاحه المفضل في ذلك هو الجيش . وهكذا استطاع إخضاع مختلف القبائل المجاورة لسيطرة كانم ، ويجمع الرواة على وصف دونمه بالحزم في إقامة حدود الدين ، وعلى أنه كان يحكم بالعدل .

وشهد القرنان التاليان توسعاً سريعاً لدولة كانم ، إذ دعمت قبضتها على حوض تشاد والصحراء الجنوبية . وكان جنود الكانمبو يدعمون إمبراطورية بنى سيف فى الصحراء الجنوبية . وكتب الإدريسى فى عام ١١٥٢ (٤٥٥ هـ) يقول إنه كانت هناك أربع مجموعات فى حوض تشاد : ففى الشمال كان يوجد أهل كُوّار الذين امتد نفوذهم حتى تبستى ؛ والزازاج الذين امتد نفوذهم إلى شمال تشاد ومركزهم فى تشاد ؛ والباغرمى وكانوا من البدو ؛ والكانمبو (أهل كانم) وكانوا أقوى هذه المجموعات .

وفى القرن الثالث عشر أدت سياسة التوسع والتكامل التى بدأها خلفاء دونمة الأول إلى ظهور كانم كنولة عظيمة ، وخضعت دنقلة ، الدولة المسيحية الكبيرة فى إفريقية الوسطى ، لسيطرتها . ومازال السور الحجرى فى ليجيا بوادى الغاب يذكرنا بالأيام العظيمة لدولة كانم ، ويقع هذا السور على بعد قرابة عشرين ميلا إلى الغرب من دنقلة ، وقد بنى على طراز الكانمبو التقليدى وله بوابة رئيسية كبيرة ومدخل جانبى صعفير . وقد امتدت نولة كانم فى القرن الرابع عشر من الجندل الأول شرقا إلى النيچر غربا ، ومن ودان فى إقليم طرابلس شمالا إلى يولا جنوبا . وقد تحرك الكانمبو بمحاذاة الواحات إلى فزان مؤسسين مستعمراتهم على طول الطريق . وعند نهاية القرن الثالث عشر كانت

<sup>(</sup>۱۹) « ووراء زويلة على خمس عشرة مرحلة مدينة يقال لها كُوَّار ، بها قوم من السلمين من سائر الأحياء أكثرهم بربر ، وهم يأتون بالسودان، اليعقوبي ، كتاب البلدان ، دار إحياء التراث العربي ، الصفحة ۲۰۱ .

دولة البرنو بدورها تزحف نحو السيادة . ويشير إليها إبن سعيد (٢٠) في عام ١٢٨٠ . كما أن إبن خلاون في حديثه عن تلك الأيام يدعو الحاكم ملك كانم وسيّد برنو .

كان اتساع الإمبراطورية يحمل فى طياته بنور التفتت والانقسام . فمن الشرق تدفق البدو والتجار العرب . وفى عام ١٣٨٦ وصل البدو بأعداد تكفى لأن يحاولوا التأثير فى السياسة ، وترتب على غاراتهم أن أخذ الضعف العام يدب فى أركان دولة كانم .

وكانت غارات العرب على درجة كبيرة من الأهمية . ذلك أن عثمان بن إدريس (٢١) ، ملى برنو ، كتب إلى أحد سلاطين الماليك في مصر (٢٦) يشكو تجار الرقيق من العرب دوبعد ذاك ، فقد أرسلنا إليكم رسوانا ، وهو إبن عمى ، إسمه إدريس بن محمد . من أجل الجائحة التي وجدناها ، وملوكنا ، فإن الأعراب الذي يسمون جُذاما وغيرهم قد سبوا أحرارنا : من النساء والصبيان ، وضعفاء الرجال ، وقرابتنا ، وغيرهم من المسلمين . ومنهم من يشركون بالله ، يمارقون للدين ، فغاروا على المسلمين فقتلوهم قتلا شديدا ؛ لفتنة وقعت بيننا وبين أعدائنا ،

<sup>(</sup>٢٠) على بن موسى بن محمد عبد الملك ، المعروف بابن سعيد العنسى الفرناطى : (٢٠١ – ١٩٢٨) ، ولد بغرناطة . أقام في الإسكندرية (١٢٤) ، ثم رحل إلى بغداد (١٢٥٠) ، ومنها إلى حلب فدمشق ، ثم عودة إلى الموصل فبغداد والبصرة ومكة . نهب بعد ذلك إلى تونس ، والتحقق بغدمة أبى عبد الله المستنصر ، وعاد إلى المشرق (١٢٦٨) ، وبلغ أرمينيا عن طريق الإسكندرية وحلب ، ثم عاد إلى تونس . صنف كتاب المغرب في طعى المغرب ، وتوجد طبعة منه في المكتبات تحقيق الدكتور شوقي ضيف ، كما صنف كتاب بسط الأرض في الطول والعرض ، وقد أصدر معهد مولاي الحسن في تطوان طبعة منه عام ١٩٥٨ ، حققها الدكتور خوان قريط جينيش ، الاستاذ بجامعة برشلونة ، كما يوجد له كتاب المجافرافيا الذي أصدرته ومنشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت . وقد تم تحقيق ونشر قطعة لابن سعيد عنوانها إقليم تشاد في المجلد السادس عشر من مجلة حوايات إسلامية التي يصدرها المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية بالقاهرة .

<sup>(</sup>۲۱) عثمان أوبيرى بن إدريس: الماى الثالث والثلاثون ، ولى الحكم فى الفترة ۱۲۹۲ -- ۱٤۲٥ . تعرض لحرب ضارية ضد حاكم الجنوب ، محمد بن دالاتو ، كما تعرض لاعتداءات قبائل جذام العربية المستقرة فى برنو ، وهى قبائل عرف عنها كذاك مساعدتها البولالا .

<sup>(</sup>٢٢) هو سلطان الظاهر دأبو سعيد برقوق، . وقد بصلته هذه الرسالة في عام ١٣٩٢ .

فبسبب تلك الفتنة قد قتلوا ملكنا عمر بن إدريس الشهيد (٢٧) ، وهو أخونا إبن أبينا إدريس الحاج ، بن إبراهيم الحاج (٢٠) ، ونحن بنو سيف بن ذى يزن ، والد قبيلتنا ، العربى القرشى ، كذا ضبطناه عن شيوخنا ، وهؤلاء الأعراب قد أفسدوا أرضنا كلها ، فى بلد برنو كافة حتى الآن ، وسبوا أحرارنا وقرابتنا من المسلمين ، يبيعونهم لجُلاب مصر والشام وغيرهم ، ويختدمون ببعضهم ؛ فإن حكم مصر قد جعله الله فى أيديكم من البحر إلى أسوان ، فإنهم قد اتخذوا متجراً ، فتبعثوا الرسل إلى جميع أرضكم ، وأمرائكم ، ووزرائكم ، وقضاتكم ، وحكامكم ، وعلمائكم ، وصواحب أسواقكم ، وينظرون ويبحثون ويكشفون ؛ فإذا وجدوهم فلينزعوهم من أيديهم ، وأيب تلوهم ، فإن قالوا نحن أحرار ونحن مسلمون فصدقوهم ولا تكذبوهم ، فإن تبين لكم ذلك فاطلقوهم وردوهم إلى حريتهم وإسلامهم .. والسلام على من اتبع الهدى . "(٢٥) .

ومع ذلك فإن سلطان مصر كان ذا مصلحة حيوية فى تحطيم إمبراطورية الكانورى . فإمبراطورية كبيرة تمتد من الجندل الأول إلى النيچر لابد أن تشكل تهديدا سياسيا ، والأسوأ من ذلك أنها كانت تتدخل بشكل خطير فى الغارات التى تشن من أجل الرقيق . فقد كانت هذه البلاد ظهيرا لمصر ، كما كانت منذ أقدم العصور مقسمة بين أصحاب الالتزام المختلفين . ولذلك لم تجد توسلات الماى آذانا صاغية .

 <sup>(</sup>٢٣) عمر بن إدريس : الماى الثلاثون من الاسرة السيفية ، وأول من انتقل من ماياتها من كانم إلى
 برنو . تولى الحكم في الفترة ١٣٨٧ -- ١٣٩١ .

<sup>(</sup>٢٤) إدريس بن حفصة بنت تيجال بن إبراهيم : (أمه حفصة بنت نيجال ، وأبوه إبراهيم ) ، الماى السادس والعشرون . تولى الحكم في الفترة ١٣٥٠ -- ١٣٧١ . • وكان ملكهم في حدود سنة سبعماية (١٣٠٠ م) السادس والعشرون . تولى الحكم في الفترة ١٣٥٠ - المرجع السابق . [الحاج إبراهيم المشار إليه في المتن وفي هذا الاقتباس هو الماى العشرون الحاج إبراهيم نيجال بن كاجودي الذي حكم في الفترة ١٣٠٠ - ١٣٢١ .] هذا الاقتباس هذه الرسالة في صبيع الأعشى ، الجزء الثامن ، الصفحتين ١٧١ و ١٨٨ .

بيد أن حروب البولالا التي بددت ثروات الكانمبو ، وكان البولالا فرعاً تابعاً من الأسرة السيفية ، وكان چيل سيكومامي (٢٠٠) إبن إحدى أميرات البرنو ، وسمى بولالا بسبب ضراوته وشراسته ، وقد ارتكب سيكومامى جريمة قتل ، وفر إلى النجيزام الوثنيين ، حيث أقام لنفسه مملكة في فترى بمساعدة العرب وغيرهم من البدو ، وخشى الماى دونمه أن تعمل أسرة البولالا الحاكمة على تفتيت إمبراطورية الكانوري فبياً بتوجيه الضربة وألحق بهم الهزيمة ، وكان الماى قد ترك ولي العهد داوود نجيامي (٢٠٠) في فترى لتولى شيؤون الحكم ، وسرعان مانشب الخلاف بينه وبين ولي العهد ، وبذلك استطاع أبو طحل حاكم البولالا غزو فترى . وعندما خلف داوود الماى دونمه استطاع البولالا طرده من نجيمى ، يقول المقريزي : "وكان قبيل سنة ثمان ماية ، وانتقض عليهم أهل كانم وارتبوا وبقيت برنوا في مملكتهم ، وهم مسلمون مجاهدون لأهل كانم ، ولهم اثنا عشر مملكة" (٢٠٠) .

<sup>(</sup>٢٦) تفيد المخطوطات التى عثر عليها فى بلاد البرنو أن أصل البولالا من العرب اليمنيين ، وأن أول اسلاطينهم شخص يدعى محمدا قبل إنه جاء من الغرب ، ومن سلالته زعماء البولالا الذين سبطروا على جزء من بلاد الكانم ، وهم فرع من الأسرة المقول بأنها سيفية ، وكلمة البولالا تعنى الأحرار أو النبلاء بلغة الطوارق ، وأصولهم البربرية المتاثرة بالدماء العربية تفسر مساعدتهم للعرب فى صراعهم مع مايات البرنو .

<sup>(</sup>۲۷) چيل سيكومامى (أو عبد الجليل سيكوما): زعيم البولالا القوى الذى حكم فى الفترة ١٣٦٥ - ١٤١٨ ، وعاصر تسعة من مايات البرنو ، أولهم الماى إدريس بن حفصة (١٣٥٣ -- ١٣٧٦) ، وأخرهم الماى عثمان بن إدريس (١٣٩٣ -- ١٤٢٥) صاحب الرسالة إلى برقوق سلطان الماليك فى مصر ، وقتل منهم أربعة هم : داوود بن فاطمة ؛ عثمان بن إدريس ؛ عثمان بن داوود ؛ وأبو بكر بن داوود . كما أنه الحاكم الرابع فى سلسلة حكام البولالا .

 <sup>(</sup>۲۸) داوود بن قاطعة بنت نیجال بن إبراهیم : (أمه فاطعة بنت نیجال وأبوه إبراهیم) ، للای السابع والعشرون (۱۳۷۱ - ۱۳۸۱) .

<sup>(</sup>٢٩) داوود لم يخلف الماى دونمه ، وإنما خلف إدريس بن حفصة بنت نيجال بن إبراميم ، الماى السادس والعشرين (١٣٥ - ١٣٧٦) . « وملك بعده ابنه الحاج إدريس ثم أخوه داوود بن إبراهيم بن عمر بن أخيه الحاج إدريس ثم أخوه عثمان بن إدريس . وكان قبيل سنة ثمان ماية . وانتفض عليهم أهل كانم ... » المقديزي ، حوليات إسلامية ، المجلد الخامس عشر ، الصفحة ١٩٥ .

وقد ارتبط ظهور قوة البولالا بثورة مجموعتين من الشعب ضد كانم . وكانت قوة الكانورى تستند إلى حلف بين قبائل البدو ، مثل قبيلة التدا ، والسكان الزنوج المستقرين في منطقة تشاد . وكان التدا عنصرا قويا في الدولة ؛ فأم دونمه بن أوم على سبيل المثال هي بنت أحد رؤساء المتدا . ويذكر المؤرخون أن دلك أن حروب البولالا قد بدأت لأن دونمه حطم إحدى التعاويذ . ويعتقد بارث أن ذلك يشير إلى حرب السنوات السبع التي شنها دونمه ضد التدا . والحلف مع التدا هو الذي مكن الكانم من السيطرة على الصحراء . وهكذا أمسك دونمه بجذور قوة الكانورى . ومن هنا كانت رغبة التدا في الانضمام إلى چيل سيكومامي في محاولة لتحطيم إمبراطورية الكانورى . وثمة شبه كبير بين حروب الكانورى . وليست مجرد حروب الإنجليزية - الفرنسية ، من حيث كونها حروبا طويلة الأمد ، وليست مجرد حروب بين جيوش نظامية وإنما حروب بين عصابات من قطاع وليست مجرد حروب بين جيوش نظامية وإنما حروب بين عصابات من قطاع الطرق اكتسحت المنطقة بأكملها . إن الأسر الحاكمة كانت مترابطة ، ولكن خلف هذا الترابط كان هناك صراع الفرع التابع من أجل إزاحة الأسرة الحاكمة من حوض بحيرة تشاد .

ومع ظهور قوة البولالا في فترى أرغم مايات كانم على ترك عاصمتهم القديمة والانتقال إلى برنو<sup>(٢٠)</sup> التي ازدادت أهميتها نتيجة لذلك في المقاطعات الخاضعة للمايات . وأصبحت كل جهود المايات خلال السنوات المائة والعشرين التالية مكرسة لاستعادة أرض أجدادهم .

<sup>(</sup>٣٠) عندما وضعت استحالة التغلب على البولالا وزعيمهم عبد الجليل ، الذين كانوا يلقون المساعدة من قبيلة جذامة العربية من ناحية الشمال والشرق ، لم تستطع الأسرة السيفية البقاء في العاصمة نجيمي ، وتوجه الماي عمر بن إدريس إلى إقليم برنو غربي بحيرة تشاد ، ومنذ عهد عمر بدأ حكم البولالا في كانم ، واستقر المايات السيفيون في برنو ، واتخذوا كاغا أو كاكا عاصمة لهم ، وفي برنو أخذوا يكافحون العودة إلى كانم والقضاء على البولالا . وبذا ينتهي عصر سيادة كانم وبيداً عصر سيادة البرنو .

 <sup>«</sup> وقاعدتهم مدينة كاكا ... فيما ذكر لى رسول سلطانهم الواصل إلى الديار المصرية مدهبة المجيج
 في الدولة الظاهرية (برقوق).» صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، المنفحة ٢٧٩ .

ومع استفحال الخطر اتجه مايات البرنو نحو الشمال . وقد أدى انهيار قوة الكانورى إلى ظهور قوة الطوارق في أسبن ، واشتداد فتكهم بالقوافل بحيث استحالت التجارة مع الشمال . وكان على جاهي (٢٦) ، الذي خلع الماى الحاكم في عام ١٤٦١ ، هو الذي قاد مقاومة الكانورى . وقد كتب إلى الشيخ مختار حاكم توات طالباً استئناف تجار توات لزياراتهم التقليدية : " أقسم بالله بأنى لن ألحق بكم أذى من أى نوع ، ويأنى لن أسمح لأحد أن يفعل ذلك . احضروا إلينا كما هي عادتكم . وأى شخص يحضر من توات حاملا منكم رسالة لن يطلب منه دفع أي شي ، أرضنا هي أرضكم مثلما كانت أرض أجدادكم . "(٢٦) وتلك حركة سياسية بارعة لأن السلطان كان يأمل في الحصول على تأييد دول شمال إفريقية في محاولة للإبقاء على طرق التجارة مفتوحة . واكن الأمر الأكثر أهمية هو أن قوة الكانوري قد استعيدت في فزان بما يكفي لأن يقدم السلطان تعهدا إلى تجار إفريقية الشمالية بحمايتهم من قطاع الطريق .

<sup>(</sup>۲۱) على جاهى بن بونمه بن زينب: الماى السابع والأربعون ، تولى الحكم في الفترة ١٤٧٢ - ١٥٠٧ ، وهو إبن الماى التاسع والثلاثين دونمه بن عثمان ، يعد من أعظم مايات إمبراطورية البرنو ، فقد أعاد إليها الهيبة ، وقضى على الحروب الأهلية ، واستعاد النظام ، خاض حروبا توسعية كثيرة حتى لقب وبالفازى ، بني عاصمة جديدة هي مدينة بيرنى أى المدينة الحمسينة التي ظلت عاصمة لبرنو إلى حين استيلاء الفولاني عليها ، عاصر إثنين من أعظم سلاطين السنفي ، سنّ على وأسكيا الحاج محمد ، قام بدور و صانع الملوك » ، فقد تمكن من عزل الماى الرابع والأربعون عثمان بن كادى في عام 1873 ، وولّى مكانه ماياً أخر متقدما في السن هو الماى الخامس والأربعون الذي لم يمكث في الحكم سوى عام واحد ، وجاء بعده الماى السادس والأربعون محمد بن محمد كادى ، الذي اضطره على الغازي إلى الهرب ، وحيننذ سنحت له الفرصة لتولى حكم البرنو ، ويقال إن وجاچي» تقابله بالعربية كلمة « المنتبر » . انظر ، بالم ، The Bornu ، المنتبر » . انظر ، بالم ، Sühara ; and Sudan

<sup>(</sup>٣٢) نورد فقرة أخرى سبقت هذه العبارة - و بعد ذلك يالها من غرابة ! لماذا تخليتم عن عادة آبائكم ، وتوقفتم عن زيارة بلدنا ؟ فمنذ أيام المعاهدة مع سيدنا الصنغير لم تجيئوا إلينا قط وبللر ، المرجع نفسه ، الصنفحة نفسها . [ المقصود بسيدنا الصنفير هنا هر جاچى بن إبمالا ، الماى الثالث والأربعون ، الذي عقد معاهدة مع عرب توات ، وقتله البولالا . ] وقد كتبت هذه الرسالة في شعبان ٨٤٢ (يناير ١٤٤٠) . عن المرجع نفسه ، الموضع نفسه .

وقد حاول على جاچى تدعيم نفوذ برنو على جنوبى الصحراء الكبرى ، وحالفه النجاح فى فزان ، وأعيد فتح طريق التجارة إلى الشمال . وفى وسط الصحراء الكبرى واتته الفرصة فى أخريات أيام حكمه ، وذلك عندما استغاث به حاكم أير الذى كان قد ضاق نرعا بسيطره كب . وقاد على جاچى حملة ضد كب ، ولكن على الرغم من أنه هزم كُنت كب (٢٦) ، فإن مدينة سوريم (٢١) الحصينة استعصت عليه ، وأرغم على التقهقر ، فطارده الكُنت وألحق به الهزيمة ، وقام بغزو برنو ، وهزم سلطانها فى سبع معارك استعد لها الطرفان من قبل ، ولكن الكُنت أرغم فى النهاية على التراجع ، وأصبحت حدود كب تقتصر على السنغى غربا والبرنو شرقا .

عامل آخر تسبب في إضعاف البولالا وأعوانهم من العرب ، هو ظهور قوة الأتراك العسكرية في المشرق ، فقد طرق العثمانيون أبواب مصر ، وشُغلت مصر تماما بهم بحيث لم يعد بإمكانها أن تفكر في مساعدة البولالا . واغتنم المايات الفرصة بمهارة ، وسارعوا إلى جلب المدربين الأتراك لإعادة تدريب الجيش ، وتشكلت سرية من حملة البنادق أصبحت خير وحداته .

ومع ذلك كانت كانم تواجه أعداءً آخرين أيضاً ، فى مقدمتهم وثنيو الجنوب الأقوياء ، إذ كان على كل الحكام تقريبا أن يشنوا الحرب ضدهم . وقد شكلت الشعوب الوثنية مثل الكوتوكو والماسا والموسئفو ، كما رأينا ، اتحادا اكتسب درجة من القوة أدركها المؤرخون العرب فى بداية القرن الرابع عشر . وهذا الاتحاد هو الكوارارافا . وسنحت لهذا الاتحاد فرصته الحقيقية خلال تصاعد

<sup>(</sup>٢٣) كُلُّتُ : وردت بهذه الصيغة في تاريخ السودان ، الصفحة ٨٨ ومواضع أخرى ؛ وكذلك في تاريخ الفتاش، الصفحة ٤٣ ومواضع أخرى ؛ وكذلك في تاريخ الفتاش، الصفحة ٤٣ ومواضع أخرى ، وكبُّ إحدى ممالك الهوسا ، وكان حاكمها كوتال ، المشهور بلقب كُنْت ، أي ملك ، أحد قواد السنفي العسكريين ، ولكنه خرج عليهم واستقل بمقاطعة كبُّ ، ثم اتسع ملكه باستيلائه على كاتسنا وغوير وزازو ، ثم امتد نفوذه إلى أير . وكُنْتُ اسم نولة ، وكذلك اسم حاكم تلك النولة التي يوجد مركزها في مقاطعة كبُّ ، في دند .

<sup>(</sup>٣٤) سوريم : مدينة بالقرب من سكتو ، وتعرف كذلك باسم سورماى . وهى مدينة محصنة يربو محيط أسوارها على عشرة أميال ، كما تشمل حصونا كثيرة وأحياء مسورة . وكانت تستخدم في مبانيها الحجارة والطوب الأحمر .

قوة البولالا ، وذلك عندما شغلت كانم فى الشمال والشرق ، فمد سلطته فى النصف الأخير من القرن الرابع عشر إلى الجزء الجنوبي من أراضى الهوسا ، وقاد ساركن كانو(٢٠٠) حملة ضد الاتحاد فى عام ١٣٨٥ . وظل تهديد الكوارارافا ماثلا قرابة ثلاثة قرون . يقول مؤرخ برنو(٢٠٠) ، « لقد قام الماى الغازى على بن زينب ، وهو من أصحاب المدن ذات الأسوار العالية والحراب الطويلة والجياد القوية ، بشن الحرب ضد وثنيي كونا حتى تشتت قواته أمام الهجوم الذى شنه الكونا ، ولكن العناد تسلط عليه هو والسلطان سعيد مونين باچو ، واستأنف رجاله المعركة مرة ثانية حتى أحرزوا النصر» . وهكذا على الرغم من أن النصر ظل فى المقام الأول إلى جانب برنو ، فإنه ظل نصرا مزعزعا . واستمر الاتحاد بمثابة شوكة أخرى فى جسد كانم -- برنو .

من ناحية ثانية كانت قوة البولالا هي التهديد الأشد خطورة . فعلى الرغم من أن تأييد العرب قد توقف ، فإن قوة البولالا ظلت مائلة . وكانت بولة البولالا منظمة وفق نفس المبادئ التي أخذت بها بولة الكانم . فالطبقتان الحاكمتان فيهما على غرار واحد ، والأسرتان الحاكمتان متزاوجتان . فالغازى على بن زينب ، على سبيل المثال ، تزوج بابنة سلطان البولالا(٢٧٠) ، غير أنه بعد عشرين عاما من حكمه لم يعد راغبا في أن تشكل قوة البولالا مصدر معاناة وضيق له ، فهاجم حماه وتغلب عليه ، ولكن سرعان ما قهره الموت . وكان لعلى الغازي إبن من أميرة بولالية إسمه إدريس كان عند وفاة أبيه لم يزل في الخامسة ، فأرسلته أمه إلى بلاط البولالا . وبعد وفاة أبيه أصبحت أخته — عائشة كيلي — وصيًا

<sup>(</sup>٣٥) ساركن : في لغة الهوسا بمعنى الملك أو الرئيس وجمعها سراكوما . وكان حكام بعض ممالك الهوسا يحملون هذا اللقب ، ويخاصه حكام كانو ، وريما يكون الساركن المشار إليه هذا هو ياجى بن تساميا ، الساركن الثاني عشر في سلسلة سراكوما كانو ، والذي حكم في الفترة ١٣٤٩ – ١٣٨٥ ، أنظر الحاشية ١٤ -- ١٤٨ ، أنظر الحاشية ١٤ -- ١٤٨ ، أنظر الحاشية ١٤ -- ١٤٨ ، أنظر كذلك ، بالم ، Sudanese Memoirs ، المجلد الثالث ، الصفحة ١٠٧ .

<sup>(</sup>٣٦) هو المؤرخ المعروف أحمد بن فرتوا ، أنظر الحاشية ٦ - ٤٤ أدناه .

<sup>(</sup>۲۷) هو محمد عُمْر ، الذي يسميه أحمد بن فرتوا دونمه بن سالما . الحاكم العاشر للبولالا الذي تولى الحكم في الفترة ١٤٧٩ - ١٠٠٨ ، أنزل به الماي إدريس بن على هزيمة كبرى حوالى عام ١٥٠٤ ، وبخل العاصمة التي لم يتمكن أبوه من دخولها .

على العرش . وعند بلوغه الثانية عشرة كتب إلى أمه وأخته يبلغهما بوجوده ، فسألتاه العودة ، وتوج ملكا .

وشهد عهد إدريس بن على (٢٨) بداية جولة أخرى من حروب البولالا كان سبب اشتعالها بسيطًا للغاية . فبينما كانت أم إدريس تجوب ربوع البولالا نهبت قافلتها وقطعت قدماها . واقتفى الكانمبو أثر الجناة حتى لانجا إحدى مدن البولالا . وطالب إدريس بتسليمهم إليه ، ولكن البولالا رفضوا طلبه . عندئذ قاد إدريس بن على جيشا ضد البولالا قوامه سبعون ألفا ، وألحق بهم الهزيمة في معركة دموية ، ثم قاد بعد ذلك جيشا إلى كانم وحررها . (٢٦) لقد انقضى من الأعوام مائة وعشرون منذ أن غادر داوود بلاد كانم ، ومن ذلك الحين كان إدريس أول ماى يعود إلى دخولها . وشن إدريس حملة ثانية ضد البولالا أنهكت قواهم ، ثم استدار لمواجهة التهديد الذي تشكله حملات السنغى في بلاد الهوسا على حدوده الغربية ، ولذلك اتخذ جانب كب في الحرب التي تخوضها ضد السنغى . واتبع خلفه محمد (١٠) السياسة نفسها وحقق بدوره نجاحا ضد البولالا أسينا . واتبع خلفه محمد بن إدريس فاق كل ما كان متوقعا ، ووقع ملك البولالا أسيرا . وفي عهد محمد بن إدريس استعادت الامبراطورية مجدها القديم . وربما يكون محمد هذا هو الذي قضى على مملكة التونجور في دارفور وأسس مملكة سيفية حاكمة هناك .

<sup>(</sup>۲۸) الماى إدريس بن على دونمه أو إدريس بن عائشة: الماى الثامن والأربعون ، حكم خلال الفترة المدترة الم

<sup>(</sup>٣٩) «بعد أن أصبح إدريس بن على خليفة فى أرض البرنو ، حشد جيشا من الحمر (البيض ، أى عرب البرنو) والسود وتوجه إلي أرض كاتم ، وحارب السلطان دونمه بن سالما وانتصر عليه ، فهرب دونمه مع ظول جيشه ، وخطل إدريس شيما – وهى چيمى الشهيرة عند الملوك السيفيين ، وأقام فيها فترة .» وردت هذه الفقرة فى ريتشموند بالم The Bornu Sahara and Sudan ، الصفحة ٢٢٦ ، مترجمة عن أحمد بن فرتوا .

<sup>(</sup>٤٠) محمد بن إدريس: الماى التاسع والأربعون ، إبن ادريس بن على بن عائشة ، تولى الحكم في الفترة ٧٥٧ - ١٠٤٥ .

ومع ذلك كان الزمن يدخر لإدريس أكثر شهرة (إدريس ألوما)(١١) مهمة الإجهاز التام على قوة البولالا . فقد شن البولالا ، في عهد حاكمهم بونمه بن محمد ، غارة على برنو . وكانت هناك حتى ذلك الوقت مسالة معلقة هي مسالة المدن الثلاث التي يحتلها البولالا بصورة غير شرعية . فكتب إدريس إلى سلطان البولالا طالبا إياه إعادة هذه المدن ، ولكنه رفض الخضوع ، عندئذ تحرك إدريس نحو كانم . وكان البولالا منقسمين إلى مجموعتين ، إحداهما تتبع السلطان عبد الجليل<sup>(٢٢)</sup> الذي هيمنت عليه رغبة القتال حتى نهايته المرة . وبعد أن أوقع به إدريس ألوما سلسلة من الهزائم شكل محمد بن عبد اللاه<sup>(11)</sup> حزما آخر يؤثر السلم .. وعلى الرغم من أنه كان يوجد في بلاط البولالا حزب نشط يعمل لصالح إدريس ، فإن الأمر تطلب حملات طويلة كثيرة قبل هزيمة عبدالجليل وتأمين مواقع محمد بن عبد الله . وبينما لم يكن البولالا أقوياء بدرجة تكفى لمواجهة إدريس ، فقد كان باستطاعتهم إرغام محمد بن عبد اللاه على النكوص عن شروط أية معاهدة . وعلى الرغم من أن إدريس أوقع بعبد الجليل هزائم متعددة فإنه ما إن انسحب جيش برنو حتى تمكن عبد الجليل من أن يوقع الهزيمة بمحمد بن عبد اللاه . وفي هذه الأثناء قام الماي إبريس بإخلاء كانم من سكانها . وعند نهاية الحملة السادسة كانت قوة البولالا قد أنهكت بسبب كثرة ماخاضوه من حروب ، مما أدى إلى تعاظم نفوذ حزب السلم . واستطاع محمد بن عبد اللاه ضمان السلم بأن ضحى بأجزاء هامة من أراضيه .

<sup>(</sup>١٤) إدريس بن على أو الحاج إدريس ألوما : الماى الثالث والخمسون ، أعظم سلاطين البرنو ، خضع لوصاية أمه الماجيرا عائشة في الفترة ١٩٧٠ - ١٩٠٠ ، وتولى الحكم في الفترة ١٩٧٠ - ١٦٠٢ ، عرف بإدريس بن عائشة ألوما نسبة إلى أمه التى تحلت بالعقل والحكمة وحسن التدبير ، وغرست في إبنها الشجاعة وحب الجهاد والتسك بالعدل ، سجل الإمام أحمد بن فرتوا حرويه في شتى الميادين ، كانت تربطه علاقة مصاهرة بنسرة البولالا الحاكمة في كانم ، فقد كان خاله هو محمد بن عبد اللاه حاكم البولالا في ذلك الوقت والذي كان يؤثر الصلح مع إدريس ويناوئ السلطان عبد الجليل الولع بالحرب ، وقد وقع اتفاقا مع إدريس لرسم الحدود يوضح معالم كانو ويرنو ،

<sup>(</sup>٤٢) محمد سووى هجد الجليل»: الحاكم السادس عشر البولالا ، تولى السلطنة في الفترة ٧٧٢ – ١٥٩٢ .

<sup>(</sup>٤٣) محمد من عبد الجليل الكبير بن عبد اللاه: الماكم السابع عشر للبولالا (١٥٩٧ – ١٦٣٣) ، كان إدريس ألوما يرتبط معه بعلاقة مصاهرة ووقع معه اتفاق سلم . وكان قد تولى السلطنة في عام ١٥٧١ بعد وفاة السلطان عبداللاه بن كادى ، ولكن محمد سووى عزله في عام ١٥٧٧ ، وتولى مكانه . ثم عاد محمد بن عبد اللاه إلى السلطنة بعد وفاة محمد سووى في عام ١٥٧٢ ، أنظر ، بالمر ، المرجع السابق ، الصفحة ٤٥ .

وكان على إدريس ألوما أن يواجه أعداءً اخرين أيضاً . فلم يكن البدو هم وحدهم الذين أكنوا استقلالهم . فقد أكده أيضا أتباع تقليديون مثل ممالك الهوسا . وما كان أكثر أهمية هو القبائل الوثنية الناشئة ، النجيزيم والنجافاتا والتبالا وغيرها . يقول أحمد بن فرتوا(11) إن الوثنيين عندما ارتقى إدريس العرش كانوا يستعبنون المسلمين . وكانت سياسته المتعلقة بالنجيزيم ذات ثلاثة جوانب . فقد أقام الحصون ، ومن هناك كان جنوده يقتلعون الغابات في الصيف ويتلفون محاصيل العدو في موسم الأمطار ، ويغيرون عليه في الشتاء . واستمات الوثنيون في الحرب . "لقد احتشد الكفار بقلوب تفيض بالغضب ، واستمات الوثنيون في الحرب . "لقد احتشد الكفار بقلوب تفيض بالغضب ، واشتبكوا مع المسلمين في معركة ضارية ، ونجحوا في حملهم على الكف عن القتال" . بيد أنه كان نجاحا لبعض الوقت . فحملة البنادق من الأتراك ورجال الحرس المدربون على الأسلحة النارية الصغيرة كانوا يشكلون قوة على درجة من الانضباط استحال معها على النجيزيم الصمود طويلا ، وحالف النصر الماي إدريس . وخضع التابالا والنجافاتا بدورهم .

وخلال هذه الفترة حققت كانو درجة من القوة ، وجرت عادتها على أن تغير على مملكة البرنو كلما تعرضت المتاعب . فقاد إدريس جيشا إلى كانو ، وبعد سلسلة من المواقع أرغمت كانو على الاعتراف بسيادة برنو . ومع ذلك كان الفولاني هم مصدر القدر الأكبر من متاعب إدريس ، وذلك بسبب ضعفهم وتعرضهم الفتك المستمر على أيدى الطوارق والقبائل الوثنية ، مثل النجاميزان والنجيزيم . وكان الفولاني عاجزين عن الدفاع عن أنفسهم ، واعتاد المطوارق الإغارة عليهم . وهكذا كان على السلطان أن يشن في عام واحد ثلاث حملات

<sup>(23)</sup> الإمام أحمد بن فرتوا : رئيس العلماء ومؤرخ بلاط برنو زمن الماى إدريس ألوما ، وله الفضل فى تخليد أعمال إدريس ألوما ، وله الفضل فى تخليد أعمال إدريس وتسجيل حروبه فى شتى الميادين . مؤلفاته مكتوبة بالعربية ، وقد عثر عليها بارث خلال رحلته ، ونشرها أمير كانو فى عام ١٩٣٠ ، وترجمها بالمر فى كتابيه . ومما يؤسف له أن النص العربى لمؤلفاته مفتقد . والإمام أحمد سليل أسرة دينية لها أثرها الكبير فى نشر الإسلام والعلوم الإسلامية فى برنو ، وجده البعيد هو داعية الإسلام المعروف محمد بن مانى الذى عاش فى القرن الحادى عشر . له مؤلفان رئيسيان يحملان الاسمين : ١) تاريخ السنوات الاثنتى عشرة الأولى من حكم إدريس ؛ ٢) حروب البولالا .

ضد الطوارق ، ولكنه عجز عن سحقهم . وتعرض الفولانى للإغارة مرة ثانية ، وأرغم السلطان على إرسال وزيره لمحاربتهم . وفى الاشتباك الذى حدث عند أجالاوا لم تلحق الهزيمة فقط بقطاع الطريق من أبناء الصحراء ، بل لقد طوردوا وسحقوا وأرغموا على قبول سيادة برنو . وفى عهد إدريس ألوما ظلت دارفور خاضعة لسلطان برنو . وقد عثر آركل فى دارفور ، على سبيل المثال ، على آثار كثيرة لسلطان ألوما ، فقد كان أول ماى يبنى مسجدا بالطوب الأحمر ، وأدخل ألوما نفس الطراز فى دارفور .

وعلى الرغم من أن النصر كان دوماً حليف إدريس ألوما ، فقد عجز عن وقف نمو الكوارارافا . ولم يتعرض اتحاد القبائل الوثنية لأى قمع من جيوش إدريس القوية ، بل ظلت قوته سليمة . وعلى خلاف الطوارق والهوسا لم يتم إخضاع الاتحاد ، وظل مصدرا للمتاعب لمايات كانم ، ووقف إدريس عاجزا عن كشر شوكته .

وكان القرن السادس عشر هو فترة عظمة برنو. ففى خلاله أعاد ثلاثة حكام عظام ، هم الإدريسان (١٩) ومحمد بن إدريس (٢١) ، بناء قوة النولة . واحتفظت برنو بسيادتها من دارفور إلى الحدود الغربية لبلاد الهوسا ، وخضعت فزان مرة أخرى لسيطرتها .

وفى عهد إدريس ألوما بلغت برنو أوج قوتها ، فقد أقام ألوما نولته الجديدة كقوة حربية خالصة ، وأدى الإصلاح الذى أدخله على الجيش إلى بلوغه مكانة لاتباريها مكانة أى جيش آخر فى بلاد السودان . كما استقدم فصيلة من حملة

<sup>(</sup>٤٥) هما إدريس بن عائشة وإدريس ألوما ،

<sup>(</sup>٤٦) المقصود هذا على الأرجح هو الماى الخامس والأربعون محمد بن إدريس الذي حكم خلال الفترة (٤٦) - ١٥٤٥ ، علما بأن هذاك مايا آخر يحمل نفس الاسم هو الماى الرابع والخمسون الذي خلف إدريس ألوما ، وتولى الحكم في الفترة ٦٠٦٢ - ١٦٨٨ ، والذي قتل في حرب القبائل الوثنية وقالت الوثائق إنه استشهد في حرب مقدسة ، ويعتبر عهده بداية مرحلة ضعف إمبرالحورية البرنو وتدهورها ، وهي المرحلة التي شهدت خمس مجاعات قاسية .

البنادق الأتراك توات تدريب حرسه المكون من الرقيق على استعمال الأسلحة النارية. ويفضل هذه الترتيبات أصبح جيش برنو فريدا في إفريقية الزنجية . ثم أحدث تغييرا شاملا في نظام النقل بالجيش بإحلال الإبل والجياد محل البغال والثيران . كما طور الملاحة النهرية ، فحلت القوارب الكبيرة محل الأشجار المجوّفة . وبذلك اكتسب جيشه قدرة على الحركة كان يفتقر إليها ، وأصبح لدى برنو جيش لايضارعه جيش آخر في إفريقية كلها ، وظل هذا الجيش محتفظا بشهرته حتى حروب الفولاني .

ولم تكن حمية إدريس الدينية بأقل من حميته العسكرية . كان يتمسك بالشريعة ، ويلتزم أحكام القرآن ، وأقام المساجد من الطين والطوب الأحمر ، بعد أن كانت تقام من الغاب . وفي عهده حل القضاة محل زعماء القبائل في إقرار العدل ، وكانت جريمة الزنا وغيرها تعامل بالشدة ، وتوقع بمرتكبيها عقوبات قاسية .

بعد إدريس لم يطرأ وهن على دولة البرنو ، بيد أن خلفاء الماى إدريس كانوا ضعافا . وقد استطاعت برنو دعم نفوذها حتى على الرغم من أن ملوكها الأخيرين لم يكونوا محاربين عظاما . يقول بارث إن الشيخوخة أخذت رويدا تنخر في عظام المملكة ، ومع ذلك كانت البيروقراطية قوية بما يكفى لتسيير الإدارة . وإلى ماقبل إدريس ألوما كانت المناصب الرفيعة في أيدى النبلاء ، ولكن الرقيق أصبح في إمكانهم الآن الوصول إلى أرفع المناصب . ولم يكن العلماء بغير نفوذ ، كما أن الإشارة المعتادة إلى الحكام على أنهم " إخوان في الدين " ، شديدو الورع والتقوى " ، شديدو الحدب على العلماء ، كانت تعنى طبقا لتفسير إرقوى أن الحكام ضعفاء . قد يكون صحيحا أن البيروقراطية الدينية والإدارية زادت قوتها بعد عهد ألوما ، ولكنه صحيح أيضا أن الملوك ظلّوا هم الحكام أصحاب النفوذ . فخليفة ألوما ، ولكنه صحيح أيضا أن الملوك ظلّوا هم الحكام أصحاب النفوذ . فخليفة ألوما ، على سبيل المثال ، تدخل في معركة داخلية بين أمصحاب النفوذ . فخليفة ألوما ، على سبيل المثال ، تدخل في معركة داخلية بين المطالبين الذي يتنافسون على سلطنة الطوارق . واستطاع عمر (٢٠٠) أن يفرض على المطالبين الذي يتنافسون على سلطنة الطوارق . واستطاع عمر (٢٠٠) أن يفرض على المطالبين الذي يتنافسون على سلطنة الطوارق . واستطاع عمر (٢٠٠) أن يفرض على المطالبين الذي يتنافسون على سلطنة الطوارق . واستطاع عمر (٢٠١) أن يفرض على المطالبين الذي يتنافسون على المؤرق المذي اختاره ، ولكن الطوارق تمكنوا من إبعاد هذا

<sup>(</sup>٤٧) الحاج عمر بن إدريس: الماى السادس والخمسون ، تولى الحكم خلال الفترة ١٦٢٥ -- ١٦٤٤ .

الشخص الألعوبة عندما انسحب جيش البرنو. ومع ذلك كان هدف برنو هو السيطرة على طريق التجارة المؤدى إلى فزان ، وكانت مدينة بلما ذات أهمية خاصة لها في هذه التجارة . ولهذا سمح عمر للطوارق بالاستقلال شريطة ترك القوافل وشائنها . وكان خليفته على بن عمر (١٩٤ الذي حكم خلال الفترة ١٦٤٥ – ١٦٨٠، رجلا من طراز مختلف . ففي عهده تمسكت برنو بالسيطرة على الصحراء ، لذلك أغار عمر على أغدس واستولى عليها بعد محاصرتها ، وطرد سلطانها إلى التلال ، وسيطرت برنو على كل المواقع الهامة في السلطنة . غير أن الطوارق شنوا حربا غير نظامية ، وعجز على طيلة أعوام ثلاثة عن إخضاع المحاربين في التلال . وفي النهاية حدثت مجاعة أرغمت برنو على الانسحاب .

كان فشل الحملة يعنى أن أغدس أصبحت منافساً لبلما كمركز لتجارة الملح - وتشير هذه الحملة إلى محاولة باسلة لتمسك برنو بسيطرة كاملة غير منقوصة على التجارة مع الشمال ، فالرخاء التجارى يعتمد عليها . وعلى الرغم من أن برنو استمرت لبعض الوقت ، فإن ظهور أغدس بجيش ذى قدرة هائلة ، ووقوعها على طريق التجارة المتجه إلى الشمال ، يعنيان أنه كان عليها إما أن تخوض حرباً طويلة الأمد أو أن تتلاشى على مهل .

وهذا هو ماحدث . فمع ذبول قوة برنو أصبح لاتحاد الكوارارافا السيطرة في الجنوب ، فقد ساد معظم بلاد الهوسا ، بل أطبقت قواته الحصار على ملك البرنو في عاصمته ، ومع ذلك ظلت برنو دولة قوية ، وإن تكن في مرحلة أفول .

## بلاد الموسا

كانت بلاد الهوسا تقع فيما بين النيچر الأعلى وإمبراطورية كانم - برنو . وعندما بلغت قوة الكانورى نروتها كانت هذه المناطق تخضع للنفوذ الإمبراطورى ،

<sup>(</sup>٨٤) الحاج على طاير بن الحاج عمر: الماى السابع والخمسون ، تولى الحكم فى الفترة ١٦٤٤ - ١٦٨٠ . وقعت في عهده ثانى المجاعات الخمس ، وقد استمرت هذه المجاعة أربع سنوات ، وعرفت باسم «دالاداما» . في عهده أيضا اجتاعت قبائل الكوارارافا المناطق الغربية من برنو .

وتعترف دائما بسيادة حكام كانم — برنو . وقد اعتمدت سلطة برنو الفعالة في هذه المنطقة على قوتها السياسية ، وواصلت ممالك الهوسا معاركها الداخلية الطاحنة بون تدخل خارجي يذكر . فضلا عن ذلك فإن موقع بلاد الهوسا أعطاها امتيازا خاصا -- فإمبراطوريات السودان تحمى مشارفها الشمالية ، على حين تقف برنو حائلا من ناحية الشرق . ولم يكن باستطاعة جودار باشا أو رابح (١٤) التغلغل في بلاد الهوسا بون الإطاحة بالممالك البالغة القوة في بلاد السودان الغربية .

كان هذا الموقع الجغرافي عوضا لممالك الهوسا عن افتقارها إلى قوة سياسية فعالة ، مثلما كان الرخاء التجاري والصناعة عوضا كبيرا لها عن المجد الحربي . فالرخاء التجاري الذي بدا واضحا منذ أيام ليو الإفريقي ((°) أصبح أشد وضوحا في القرون التي أعقبت القضاء على دولة السنغي في تندبي ((°) . وقد حلت كاتسنا ، ثم كانو فيما بعد ، محل تمبكت ليس فقط كمركز تجاري هام للجزء الغربي من بلاد السودان ، وإنما كمركز ثقافي أيضا . فتمبكت في عصر

<sup>(</sup>٤٩) رابح فضل الله أو رابع الزبير: (١٨٤٥ - ١٩٠٠) ، زعيم سودانى ، ولد بالخرطوم ، تلقى تعليما دينيا ، واشتغل بتجارة الرقيق ، ثم التحق بخدمة الزبير ود رحمة منصور وابنه سليمان . لما هزم جيسى باشا رجاله فى عام ١٨٧٩، فر مع بعض أتباع سليمان إلى بلاد قبيلة الأزندى ، وأسس سلطنة هناك (١٨٨٠ - ١٨٨٤) ، ثم قادهم إلى داربندا حيث اصطدم ببعثة فرنسية ، فذهب إلى وداى وهزم سلطانها . رحل إلى تشاد ، ثم إلى برنو فى عام ١٨٩٤ ، حيث كان يحلم بإنشاء دولة كبرى ، هزمه الفرنسيون قرب بحيرة تشاد ، وقتل فى المعركة فى عام ١٩٠٠ .

<sup>(</sup>٥٠) وورغم ذلك فإن الملك يتباهى بثروته وبالفزينة العظيمة التى يملكها ، وقد رأيت كل مايجهز به خيله من ركابات ومهاميز وأعنة وشكيمات كلها من الذهب ، وكذلك القصع والأوانى التى يستعملها للأكل والشرب معظمها كذلك من الذهب ، والسلاسل ، حتى سلاسل كلاب الملك ، كلها من الذهب الخالص، ، وصف إفريقيا ، طبعة المغرب ، الجزء الثانى ، الصفحة ١٧٧

<sup>(</sup>٥١) تنبى : هى المعركة التى أوقع فيها المراكشيون بقيادة الباشا جودار هزيمة حاسمة بجيش أسكيا اسحاق الثانى ، وكانت إيذانا بالنهاية الفعلية لنولة السنفى . وقد اختلفت التواريخ التى ذكرها السعدى وكعت والوفرانى لوقوعها . وتكتفى هنا برواية تاريخ الفتاش ، الصفحة ١٤٦ ، التى تذكر أن الملاقاة وقعت في يوم الثلاثاء التاسع من جمادى الأولى ٩٩٩ (ه مارس ١٥٩١) .

الباشوات ، مع ماكانت تموج به من ثورات القصر الدائمة ، ومع تعرضها لغزوات البمبرة والطوارق ، لم تكن بالمكان الذي يمكن أن تزدهر فيه المساعي الثقافية ، وإنما كانت مكانا للمغامرات الحربية ، لذلك سرعان ما وصلت كاتسنا وكانو إلى مكان الصدارة . ويبدو أن بلاد الهوسا كان بها طبقة مزدهرة من العلماء ، لأن من بين اتهامات الشيخ الكانمي التي لم ينكرها سلطان بل أن الحرائق التي أشعلها الفولاني قد دمرت عدداً كبيرا من الكتب(٢٠٠) . كما أن ملاحظات منهام(٢٠٠) وكلارتون(١٠٠) ، وكذلك بارث ، انصبت لاعلى نشاط المدن الصناعية وضوضائها فقط ، وإنما على المناخ الثقافي أيضا .

وبرغم أن المرء لايجد مشقة فى ملاحظة أن الهوسا لم يمارسوا قط سيطرة سياسية على جيرانهم ، وأنهم كانوا دائما خاضعين لهم ، فإن لهم تاريخا ممتعا يفسر حالة الحضارة فى غرب إفريقية .

وتقول الأساطير إن ممالك الهوسا كانت أربع عشرة مملكة قامت عن طريق غزوة من برنو قادها شخص يدعى بايزيد . وكان بايزيد هذا ، استنادا إلى بل،

 <sup>(</sup>٢٥) دثم إنه لم يرعنا (سلطان بِلُ) إلا وثيقة الحاج أمين (الكانمي) ، ونصبها ... ثم رأينا ما ينكره كل موفق ، وذلك إهانتكم للكتب برميها في الطرق وفي المواضع المستقذرة ... وإنفاق الميسور ، الصفحات ١٥٧ إلى ١٥٩ .

<sup>(</sup>٥٣) بيكسون بنهام: (١٧٨٦ - ١٧٨٦)، رحالة إنجليزى شارك فى حمادت البرتغال وأسبانيا وفرنسا ويلجيكا . فى عام ١٨٣١ انضم إلى كلايرتون وأوبنى فى حماة نظمتها الحكومة الإنجليزية وصلت إلى Narrative of Travels and Discoveries برنو فى عام ١٨٢٣ عن طريق فزان . كتب الجزء الأكبر من كتاب IN Northern and Central Africa in The Years 1822-1824 .

<sup>(36)</sup> هوغ كلايرتون : (١٨٨٧ - ١٨٨٧) رحالة اسكتلندى صحب بنهام وأوبنى فى الرحلة إلى بربو . ومن برنو قام باستكشاف بلاد النيچر . بعد وفاة أوبنى فى يناير ١٨٢٤ سار إلى كانر وسكتر حيث التقى بسلطان بلّ . نشرت قصة رحلته فى كتاب بنهام Narrative of Travels . عاد إلى انجلترا ، ثم أوفد فى حملة أخرى إلى إفريقية حيث نزل بمنحنى النيچر ويلاد اليوريا فى يناير ١٨٢٦ . مات بالوسنتاريا فى سكتو فى أبريل ١٨٢٧ . كان أول أوروبي يقدم وصف شاهد عيان لمالك الهوسا التى زارها فور إقامة الفولانى لامبراطوريتهم فى سكتو ، وضمن هذا الوصف Journal of Second Expedition into the Inteterior وقدمن هذا الوصف إلى إنجلترا .

رقيقا لدى سلاطين برنو<sup>(٥٥)</sup>. وعلى أية حال فإن الأساطير تذكر أن بايزيد قد قدم من برنو بصحبة إبنة السلطان وإحدى المحظيات ، وعندما وصل إلى بلاد الهوسا نبح الچنى الذى يقوم على حراسة الماء وحرر البلاد . وقد خلفه أبناؤه السبعة وكونوا الممالك السبع التى شكلت النواة الأساسية لبلاد الهوسا . وإلى جوار هذه الممالك السبع كانت توجد سبع ممالك أخرى سكانها ليسوا جميعا من الهوسا . وتعرف هذه الممالك الأخيرة بأنها أشباه الهوسا<sup>(٢٥)</sup> . وكلمة الهوسا لاتعنى عنصرا معينا ؛ فالهوسا مجموعة لغوية أكثر منها مجموعة قبلية . ولقد أقاموا أول الأمر في أسبن ، ثم طردهم الطوارق منها . والمناطق الشمالية هي مناطق الهوسا الحقيقية ، ولذا تحملت ضغطا أكبر . وفي الجنوب انحسرت مؤدية إلى قدر أكبر من الامتزاج .

وثمة سمة مميزة لبلاد الهوسا يتعين التأكيد عليها مرارا ، هي أنها مناطق حدود . فهي ليست فقط المنطقة التي التقي فيها السودان بثقافة بنين الخصبة ، وإنما هي أيضا نقطة التقاء للتأثيرات الشرقية والشمالية . وبرنو كما رأينا كانت على اتصال مستمر بمصر والسودان الشرقي (السودان المصرى الإنجليزي فيما بعد) ، وكاد تأثيرها أن تكون له الهيمنة على ممالك الهوسا . وإلى جانب أنها كانت منطقة حدود سياسية ، فقد كانت من نواح كثيرة حدودا عرقية . فالقبائل الشمالية تختلف كثيرا عن القبائل الجنوبية والشرقية . وكانت كل هزيمة تدفع بأعداد كبيرة من الناس إلى بلاد الهوسا . وكان عامل التوحيد الرئيسي هو لغة الشعب وثقافته اللتان مكنتاه من امتصاص القادمين الجدد .

<sup>(</sup>٥٥) ويزعموا أن عبداً اسلطان بربق يقال له بلو هو الذي ولد السودانيين من أهل هذا البلد ، ولذلك قلنا : إنهم من مماليك البرير من أهل بربوا ... وحدثتي الأخ أمير المؤمنين محمد الباقري .. أن كاشنة وكتوا وزكزك ودورونه وبريم ، كلهم من ولد بلو الذي هو معلوك سلطان بربواء إنقاق لليسور ، الصفحة ٤٤ . (بلو المشار إليه هنا هو بليزيد الذي ذكره بانيكار) .

<sup>(</sup>٥٦) يقول الدكتور عيسى عبد الظاهر إنه قامت فى هذه البلاد سلسلة من الإمارات أو الدول أو المالك الصدفيرة ، وقسم هذه المالك إلى مجموعتين : المجموعة الأصلية ، وعرفت باسم هوسا باكواى ، أى ممالك المهوسا السبم ، وهى : غوبر ؛ زكزك (زاريا الآن) ؛ دورا ؛ كانوا ؛ كاتسنا ؛ جاران جابا ؛ ورانو . ثم المجموعة الفرعية ، وهى زنفرا ؛ كبّ ؛ ياور ؛ نوبى ؛ يرب (أو المجموعة الفرعية ، وخرم . الدعوة الإسلامية فى غرب إفريقية وقيام دولة الفولاتى ، الصفحات ١٦٢ إلى ١٦٤ .

وقد كانت ثقافة الهوسا ، جنبا إلى جنب مع ثقافة اليوربا والبرنو ، من الثقافات التى تواصلت على الرغم من الهزائم والفتوحات الحربية . ولم تكن الدول الكبيرة فى المناطق الغربية من بلاد السودان ، إذا ماقورنت بها ، ذات مثورات عظيمة ، كما أن تاريخها يفتقد نبض الحياة ، فى حين ظل لمالك الهوسا مأثورات حية ، واستمرت طريقتها فى الحياة دون تغيير ، وإن لم يخل الأمر من تعديلات فرضتها ضرورة مسايرة الاقتصاد الحديث . وذلك فارق جوهرى يجدر بنا أن نتوقف عنده ، فالدول التى قامت فى بلاد السودان لم تحاول قط تطوير صناعة ما ، فى الوقت الذى حققت فيه الفنون والحرف لدى اليوربا والنوبى والهوسا شهرة عالمية ، وأرست فيه أركان الذاتية المستقلة الإقافة الإفريقية .

ولدينا فيما يتعلق بممالك الهوسا تأريخ كانو<sup>(٥٥)</sup> وكاتسنا وأبوچا ، وهى التأريخ التى سمحت لنا بتكوين فكرة عن تطورها السياسى . فملوك الهوسا ، شأن الملوك فى كل مكان ، كانوا ملوكا كهنة ، وقد سلب السلطة منهم عن طريق التحايل مستوطنون قدموا من الشمال . ففى كانو كان مغامراً يدعى باغودا ، وفى كاتسنا كان بربرياً يدعى كومايو . والأمر المثير فى أحداث السيطرة هذه هو أن البربر لم يحققوا ولو لمرة واحدة سيطرة سياسية عن طريق قوة عسكرية متفوقة ، وإنما كانوا يجيئون إلى السلطة عن طريق الحيل والمناورات . وقد تكون لذلك أسباب كثيرة لعل أيسرها أنهم منذ كانوا يتبعون النظام الأمومى اكتسب رجل منهم عن طريق الزواج سندا شرعيا للرئاسة ، لأنه يبدو غريبا أن يذعن الشعب المحلى للغزو . فقد ظل الشعب على دينه الوثنى على الرغم من أن الملوك

<sup>(</sup>٧٥) تأريخ كائل: لم يكن يعرف عنها شيئ حتى عام ١٩٠٣ ، حين اكتشف بارث مخطوطة لها فى برنو أشارت إليها ليدى لوجارد فى كتابها Propical Dependency ، الصفحة ٣٢١ . غير أن النسخة التى عثر عليها لبست كاملة ، إذ لم يرد فيها غير ٤٢ ملكا . وقد اكتشفت فيما بعد نسخة كاملة بالقرب من كاتسنا قام رتشموند بالمر بنرجمتها إلى الإنجليزية ونشرها فى كتابه Sudanese Memoirs . وقد أللت التأريخ حوالى عام ١٨٩٠ ، ولكنها تعتمد نصوصا سابقة على الجهاد ، وهى تعدد ٨٤ ملكا من ملوك الهوسا (الفولاني بعد عام ١٨٩٠) ، بداية من باغودا الذى وصل إلى كانو عام ١٩٩٩ ، وانتهاء بمحمد بلُ . [أنظر، بالمربة التالث ، الصفحات ٩ إلى ١٣٢ ، وكذلك اليونسكو تاريخ إفريقيا العام ، المجلد الرابع ، الطبعة العربة . العاشمة ، كلاد الرابع ، الطبعة

والطبقات العليا كانوا قد اعتنقوا الإسلام عند حلول القرن الثانى عشر . وقد كان يوسا الساركن الخامس لكانو ، الذى حكم فى الفترة ١١٣٦ – ١١٩٤ ، ملكا قويا ، ومن أجل أن يقيم سلطته على أساس سليم فقد قام ببناء السور حول كانو . وأنشأ إبنه ناغوشى (١١٩٤ – ١٢٤٧) (٥٠) نظاما لإيرادات الأرض بالاستيلاء على ثمن المحصول . ويبين هذا التدبير مدى تقدم نظام الزراعة فى بلاد الهوسا وإمكانية زيادة إيرادات الأرض بحيث تواجه نفقات ملك إقطاعى .

وقد ازدهرت الوثنية طوال هذه الفترة . وترسم تأريخ كانو خطأ فاصلاً بين الوثنيين والمسلمين ، ولكنها لاتذكر متى دخل الإسلام إلى كانو ، وإن كان الراجح أن ملوك كانو اعتنقوا الإسلام في وقت مبكر ، كما أن السياركن السابع (٥٠) كان قلقا بسبب تفشى الوثنية . وعمل على استئصالها ولكنه فقد بصره . وقام الساركن التاسع (١٠) بتدمير أماكن العبادة الوثنية . ولم تكن الأحوال أفضل في كاتسنا . ففي عام ١٣٨٠ اعتنق ساركن كاتسنا الإسلام ، ولكنه ما لبث أن ارتد إلى الوثنية . وفي الوقت نفسه على وجه التقريب شرع تجار الونقارة في الوقود على كانو بأعداد كبيرة حاملين معهم إسلاماً نقيًا . ولما كان التجار قد جاءا إلى أراضي الهوسا بأعداد أكبر ، فقد ساعد جوارهم للسكان المطيين وصلتهم الوثيقة بهم على انتشار الإسلام، ومع ذلك ظل حكام كاتستا على ولائهم لدينهم. وبسبب اليقظة الفكرية التي أحدثها الإسلام وألفه الهوسا الطويلة به ، كان من اليسير على المغيلي هداية الشعب إليه .

والمغيلى هو أحد الشخصيات العظيمة التى ارتبطت بالإسلام فى إفريقية السوداء . وقد ولد فى المنطقة الخلفية من الجزائر ، وسبرعان مابرع فى علوم الدين ، وتاق إلى هداية الوثنيين والكفار إلى الإسلام . واشتعلت حماسته الدينية عندما قتل اليهود إبنه ، فقام باستئصال شافة الجالية اليهودية فى توات .

<sup>(</sup>۵۸) يوسا أو تساراكى بن چيچيماسو : الساركن الضامس (۱۳۲ - ۱۹۹۵) ؛ ناغوشى بن تساراكى : الساركن السادس (۱۹۱۶ - ۱۲۶۷) .

<sup>(</sup>٩٩) جوجوبن چيچيمامس: الساركن السابع (١٢٤٧ - ١٢٩٠).

<sup>(</sup>٦٠) تسلميا بن شكاران : الساركن التاسم (١٣٠٧ – ١١٤٣) .

وقد عاش بعض الوقت في مملكة السنغى حيث لقى قدرا كبيرا من الاحترام ، وسرعان ما نشبت خلافات مرجعها تشدده في الدين ؛ فرحل عن السنغى إلى المناطق الجنوبية ، حيث قابلته الجالية الإسلامية بالترحاب ، واستطاع بفضل تفقهه وحكمته إدخال هذه الممالك في الإسلام . ولكن الوثنية لم تمت ، والحقيقة أنها ظلت تشكل قوة طوال تاريخ بلاد الهوسا .

وفي هذه الأثناء واصلت ممالك الهوسا حروبها المدرة ، وكانت كاتسنا أكثرها ولعاً بالقتال ، لذا انهمكت في حروب دائمة ، والحقيقة أنها حاولت منذ البداية أن تقيم لنفسها موقعا سائدا . فشنت حربا ضد سوتًا ، وهي مملكة زنجية بالقرب من أسبن ؛ وبخلت في حرب طويلة ضد غوبر ونوبي ويورا . وعندما اتسعت رقعة مالي كثيرا فيما بين عامي ١٣١١ و ١٣٨٧ خضعت لها ممالك الهوسا الشمالية ، بيد أن كاتسنا استفادت حتى من تبعيتها . فبحلول عام ١٣٦٠ كانت مملكة أسبن القديمة المستقرة قد فقدت قوتها البدائية ، وأخذت كاتسنا تتوسع جنوبا أيضا . وهكذا كانت كاتسنا برغم تبعيتها بولة قوية ، كما كانت أحد المستودعات الثانوية للتجارة عبر الصحراء . ولكن كانو كانت أقل حظًا ، فبسبب قربها الشديد من برنو لم تصبح مستقلة حقيقة إلا عندما ضعفت تلك الإمبراطورية .

ومع صعود دولة السنغى تحت حكم سن على أصبحت بلاد الهوسا همزة الوصل بين برنو والسنغى ، وكانت كاتسنا هى المكان الذى اصطدمت فيه هاتان الإمبراطوريتان القويتان . فقد حاولت كل منهما ، الواحدة بعد الأخرى ، السيطرة على أير بمساعدة كُنْتَ كب ، ولكنهما كانتا تضطران إلى الانسحاب بسبب امتداد خطوط المواصلات وقوة الكُنْتَ وعناده . وكان مرجع رغبتهما فى الاستيلاء على أسبن وأير مفهوما ، فذلك يمكنهما من الاقتراب من الحدود الشمالية لبلاد الهوسا ، ويدعم سيطرتهما الاقتصادية على المنطقة .

وبينما كانت هذه الأحداث تقع فى الشمال كانت سلطة اتحاد الكوارارافا تهيمن فى الجنوب . وسرعان ماشعرت كانو بقوته وأقامت معه علاقات تجارية ، فكانت ترسل الجياد إلى الجنوب وتحصل فى مقابلها على الرقيق . يبد أن قوة أخرى نشأت في بلاد الهوسا هي زاريا . فتحت حكم امرأة ذاعت شهرتها تدعى أمنة ، حكمت في نهاية القرن الخامس عشر ، أصبحت زاريا أقوى مملكة في بلاد الهوسا . وتتحدث تأريخ كانو عن أمنة بتوقير شديد . "في ذلك الوقت قامت زاريا تحت حكم أمنة بغزو جميع المدن حتى كوارارافا ونوبى . ودفعت لها كل مدينة الجزية . وأرسل لها ساركن نوبي أربعين خصيًا وعشرة آلاف من ثمار الكولا . وكانت أول من يحصل على الخصيان والكولا في بلاد الهوسا . واستمرت غزواتها أكثر من أربع وثلاثين سنة . «(١١) فمن كانت آمنة هذه ؟ يدلل بالمر على أن أمنة هي إبنة تورونكو باكوا التي أسست مدينة زاريا في عام ١٥٣٦ . وكانت تورونكو إمرأة مهاجرة ، وفسر بالمر إسمها على إنه يعنى إمرأة أجنبية تنتمى إلى التورونكاوا ، أي ببساطة من التكرور . وهو يربط بينها وبين حركة الفولاني في منطقة النبيجر الشرقي ، ويخاصة ماسنة ، ومن هنا يقول إنها ربما كانت من الفولاني . وهكذا فإن كلاً من ميك (١٢) وبالم يضعها في القرن السادس عشر ، في حين تقطم تاريخ كانو بأنها حكمت في القرن الخامس عشر . ومع ذلك يرى ميك أنها لابد قد جاءت من الجنوب ، وأن تفوقها قد يكون مرجعه حصولها على البنائق من التجار على الساحل . فضلا عن ذلك يبيو أن أمنة كانت من قبيلة أمومية ، فقد خلفت أمها ، بيد أنها لم تتزوج . ولاتذكر التاريخ سوى أنها اعتادت أن تتخذ عشيقا جديدا كل ليلة . والسيادة التي حققتها أمنة لايمكن تفسيرها إلا بأنها كانت على اتصال بالساحل ، وهو تفسير بدعمه أنها كانت أول من أدخل الكولا في بلاد الهوسا وأول من طلب الجزية عينا من الكولا التي كان يصعب الحصول عليها في بلاد الهوسا . وكان بلُّ واصْحا تماما حين قال إن أملاكها كانت تمتد حتى البحر (٦٣) . ولابد أيضا أنها استخدمت بعض الجنود

<sup>(</sup>١١) وربت هذه الفقرة في بالمر ، The bornu Sahara and Sudan ، الصفحة ٢١٩ ، وذلك نقلا ن تأريخ كانو .

<sup>(</sup>٦٢) س. ك . ميك : مؤلف كتاب Northern Tribes of Nigeria ، في مجلدين ، لندن ١٩٢٥ .

<sup>(</sup>٦٣) وبهذه الأتاليم السبعة قد كان فيها من العجائب والغرائب أمور كثيرة ، وأول من استقرت له الدولة فيها - على ما زعموا - آمنة بنت أمير زكزك - غزت هذه البلاد واستوات عليها قهرا ، حتى أدى إليها الخواج من كاشنة وكنوا ، وغزت في بلاد باوش حتى وصلت البحر المحيط ... ، إنفاق الميسور ، الصفحة 32 . [زكزك هي زاريا ؛ كاشنا هي كاتسنا ؛ كنوا هي كانو .]

المرتزقة لفتح بلاد الهوسا . ولكن لماذا اضمحلت زاريا بعد آمنة ؟ يمكن إرجاع ذلك إلى أن إمبراطورية البرنو استطاعت بجيشها الأفضل تدريبا أن تستولى على بلاد الهوسا بأسرها . وتقول تأريخ كانو إنه بينما كانت آمنة تحكم زاريا جاء إلى كانو أمير عظيم من برنو . يتضع ذلك من أن مفاتشي (١٠) ، وهو أمير من برنو ، كان يمارس نفوذا فعالا في كانو ، وأن الجزية كانت تدفع لبرنو . وتأريخ برنو قاطعة في هاتين النقتطين ، إذ تقول إن كل ممالك الهوسا كانت تدفع الجزية لبرنو .

كذلك كان اتحاد الكوارارافا يهاجم الهوسا مما ساعد على تدعيم سيطرة برنو . ولم تكن أسوار كانو ولا أسوار كاتسنا من المنعة بحيث تحول دون مهاجمة الكوارارافا للقرى . ولم يكن باستطاعة الهوسا وحدهم مواجهة الكوارارافا ، وكانت المساعدة من برنو هي العون الوحيد الذي يمكن أن يتوقعوه ، إذ كان للبرنو حساب قديم مع الكوارارافا عليهم أن يصفوه .

وهكذا لم يكن بوسع ممالك الهوسا إلا أن تظل تابعة لبرنو . فكانو على سبيل المثال كان يحكمها دغاتشى حتى عهد الساركن الحادى والعشرين . كما شن عبد اللاه (١٠) ساركن كانو الحرب على كاتسنا وزاريا وأوقع بهما الهزيمة . وعندما عاد إلى وطنه تبين له أن دغاتشى يستعد لخلعه بالخديعة . وحاول عبد اللاه أن يطيح بدغاتشى ، ولكن سلطان برنو جاء على رأس جيش كبير لمازرة دغاتشى . " لقد خرج ساركن كانو ومعه العلماء للقائه وأرغمه على

<sup>(</sup>٦٤) مفاتشى: فى أيام ساركن كانو الفامس عشر داوود باكون داميزا أو داوود بن كاناچيچى (الذى حكم غلال الفترة ١٤٢١ - ١٤٣٨) جاء إلى كانو أمير عظيم من برنو هو دغانشى بصحبة حشد من الرجال والمعلمين . وقد أعجب به الساركن ، وأعد له مع رجاله مقاما فى دوراى . وعندما خرج للحرب مع زاريا عهد إليه بشؤون الملك . وكلمة دغانشى فى لغة الكانورى معناها نبيل صغير أو رئيس صغير .

<sup>(</sup>٦٥) عبد الملاه بن محمد رمفا: ساركن كانو الحادى والعشرون الذى حكم خلال الفترة ١٤٩٩ – ١٥٠٩ . قام باعتدا مات كثيرة على قبائل الونقارة التابعة لبرنو، فاضطر ماى برنو إلى محاربته وطرده من كانو، وولى مكانه عبدا من عبيده هو محمد كيسوكى بن عبد اللاه الساركن الثاني والعشرون الذى حكم خلال الفترة ٢٠٥١ .

الركوع تحت قدميه ". (٦١) وبعد ذلك انسحب السلطان وتحايل عبد اللاه على خلع دغاتشي من منصبه وولى مكانه أحد خصيانه . وعاد العصر الذي سادت فيه برنوعلي ممالك الهوسيا بفوائد كثيرة ، فيعد أن تحررت هذه الممالك من مخاوفها من وقوع عنوان خارجي استطاعت تركيز جهودها على الإغارة من أجل الرقيق . وقد حققت في ذلك نجاحا هائلا انخفض معه ثمن الرقيق في أسواقه . ولم تسفر صلتها مع الشمال عن مجئ الفقهاء المسلمين فقط ، وإنما الكتب الإسلامية أيضا . ففي عهد الساركن العشرين محمد رمقا عبد الرحمن (١٧) وصل إلى كانو شريف من المدينة(١٨) ، وعمل هذا الشريف على تطهير الإسلام من البدع التي أقحمت عليه ، بعد أن أصبح يوجد في بلاد الهوسا مزيج غريب من الطقوس الوثنية ، وطلب إلى رمفا أن يقيم مسجدا للصلاة الجامعة ، كما أمره باقتلاع الأشجار التي يقدسها الوثنيون. وهكذا فعلى الرغم من أن الإسلام قد توطدت أركانه في بلاد الهوسا ، فإن الأعراف الوثنية ظلت مزدهرة في كانوحتى القرن السابع عشر . وخلال هذه الفترة عرفت بلاد الهوسا الملح الذي يجلب من أسبن وكذلك ثمار الكولا التي ازدهرت التجارة فيها مع الساحل. وسرعان ما أصبحت كانو وكاتسنا المستودعين الكبيرين لهذه التجارة ، كما تخصصتا في السروج الجلدية والدروع الخاصة بالجياد.

وقام رمفا (١٤٦٣ – ١٤٩٩) بكثير من الإصلاحات ، إذ مد أسوار المدينة وعزّز تحصيناتها ، وقيد سلطة النبلاء الإقطاعيين ، وبدأ في استخدام الرقيق والخصيان في حكم البلاد . ومن ذلك تعيين رقيق مكان دغاتشي ، واستخدم

<sup>(</sup>٦٦) ورد هذا الاقتباس ، وكذلك الفقرة التي تلته ، في بالمر ، Sudanese Memoirs ، المجلد الثالث، الصفحة ١١٦ .

<sup>(</sup>١٧) محمد رمقا عبد الرحمن بن يعقوب: ساركن كانو العشرون الذي حكم خلال الفترة ١٤٦٣ – ١٤٩٩. وهو أعظم سراكوما كانو ، وعصره من أزهى عصورها . في أيامه حضر من المدينة إلى كانو الإمام المغيلي ومعه أتباعه وكتبه ، كما حضر إليها من مصر الإمام جلال الدين السيوطي . وقد ألف المغيلي الرسالة المسماة دواجبات الأمراء» والتي تتضمن نصائح الساركن في أدائه مهام الحكم .

<sup>(</sup>٦٨) هو بطبيعة الحال الإمام محمد بن عبد الرحمن المغيلي .

العلماء لأول مرة فى شؤون الإدارة ، وأصبح الحكومة جهاز إدارى فعال ، مما ترتب عليه ازدهار كانو وكاتسنا .

كانت هذه فترة رخاء عظيم لبلاد الهوسا . فقد أدى انهيار بولة السنغى إلى تدهور تمبكت باعتبارها الطرف الجنوبى للطريق الممتد عبر الصحراء ، وأصبح كل تجار الشمال يجيئون إلى كانو وكاتسنا . وقد تميزت بلاد الهوسا على مدن منحنى النيچر بوقوعها في قلب أكثر مناطق السودان إنتاجية ، ويقربها الشديد من المناطق الاستوائية . وهكذا أصبح الحصول على الكولا والعاج ، وكذلك الرقيق ، أيسر في كانو وكاتسنا .

وفى الصراع مع كاتسنا كان لكانو اليد العليا . فمحمد كيسوكى (١٥٠٩- ١٥٠٥) الذى خلف عبد اللاه (١٥٠٩ كان مولعا بالحرب ، حتى أنه قام بمهاجمة برنو . ووسع كيسوكى الحدود وترك كانو فى حالة تأهب واستعداد . غير أن وفاته أعقبتها حرب أهلية . فقد تنازع الفلايمة (١٠٠٠ - قائد قوات كانو - وچولى - خال كيسوكى . وساند الغلايمة إبن الملك الراحل ، ولكنه رفض العرش فانتقل عندئذ إلى إبنه . ولكى تزيد كاتسنا الأمور سوءا فرضت المصار على كانو ، وأوقعت الهزيمة بقواتها فى الميدان ، ولكنها أخفقت فى الاستيلاء على المدينة . وفى العام التالى جاء دور كانو للقيام بالهجوم ، ولكنها هزمت وسرعان ماقابلت كاتسنا هذا العمل بمثله . وبينما كانت قواتها تشدد النكير على كانو هاجمها أيضا ساركن كوارارافا . وقد سجل المؤرخون ذلك فى عبارات بليغة : "لقد ترك شعب كانو المدينة وذهب إلى دورا ، مما ترتب عليه أن أتى الكوارارافا على البلاد بأسرها وأصبحت كانو غاية فى الضعف . وواصل رجال كاتسنا تخريب كانو ونهبها ، ولو أنهم لم يرعوا مقام العلماء فى كانو لتمكنوا من دخول المدينة

<sup>(</sup>٦٩) فيما يتعلق بعبد اللاه بن رمفا ، الساركن المادى والعشرين ، ومحمد كيسوكى ، الساركن الثانى والعشرين ، (نظر الماشية ٦ ، ٦٥ أعلاه .

<sup>(</sup>٧٠) القلديمة هو حاكم المناطق الغربية من برنو! في حين أن الكيفامة هو حاكم المناطق الجنوبية منها! واليربمة هو حاكم الأجزاء الشمالية، أما المسطرامة فهو حاكم الأجزاء الشرقية، ويشفل في الوقت نفسه منصب رئيس الخصيان في قسم العربم، أي كبير الخدم بالقصر.

وتخريبها تماما . ولقد حدثت مجاعة استمرت أحد عشر عاما" . ولكن كانو استعادت قوتها ، ولم يقم محمد زاكى (١٠٠) فيما بعد بمهاجمة كاتسنا فقط ، بل أوقع بها الهزيمة واستولى على أربعمائة من جيادها وستين من دروعها . وقدم خليفته محمد نازاكى شروطا رفضت كاتسنا قبولها ، واستؤنفت الحرب . وهزمت كاتسنا ثانية ، غير أن محمد نازاكى مات في الطريق تاركاً النزاع دون حسم .

وبينما كان حكام كانو منهمكين على هذا النحو في شؤون الحرب انسلت السلطة بالتدريج إلى أيدى البيروقراطيين . فهؤلاء ، ومنهم وومبى چيوا ، كانوا من القوة بحيث استطاعوا كبح جماح النبلاء ، وأصبحوا الحكام الحقيقيين للمملكة . وهكذا عندما مات كاتوبى أثناء عودته من كاتسنا ظل المنصب شاغرا فترة من الوقت قدم خلالها كل مسؤول كبير في الدولة مرشحه للمنصب . وذلك أمر طبيعي في بيرقراطية إقطاعية حيث الأرض والسلطة والجنود يتبعون المنصب . وقام الكوارارافا مرة أخرى بغزو كانو ونهبها ، وكانت قوتهم من الضخامة بحيث اضطر ساركن كانو(٢٠) إلى الفرار . وفي عام ١٦٧١ ، عندما عاد الكوارارافا ثانية ، انسحب الحاكم إلى دورا ونهب الوثنيون المدينة ، وذبحوا كثيرين من سكانها .

ووصل الأمر بالحكام أنهم استغاثوا بماى برنو. والتقى الماى على بن عمر (١٠) بالوثنيين ، الذين حاولوا محاصرته فى عاصمته ، ولكنه أحرز عليهم نصر مؤزّرا. وقد أتاح له استنجاد كانو به الفرصة ليس فقط ليهزم الوثنيين ، وإنما أيضا لحمل كانو على الإقرار بسيادته . وفى موقعة كبيرة أوقع بهم الهزيمة . ويمكن أن نلمس تحرر الهوسا فى أنشودة نظمها معلم من كاتسنا يدعى دان مارينا:

" لقد ضاقت بنا الأرض من فرط ما ضيق علينا العبو الخناق ،

<sup>(</sup>٧١) محمد زاكى بن كيسوكى: الساركن السابع والعشرون ، حكم كانو في الفترة ١٨١٨ - ١٦١٨ .

<sup>(</sup>٧٢) محمد نازاكي بن زاكي: الساركن الثامن والعشرون ، حكم كانو في الفترة ١٦١٨ - ١٦٢٣ .

<sup>(</sup>٧٢) هو دادي بن بلوا ، الساركن السادس والثلاثون الذي حكم في الفترة ١٦٧٠ - ١٧٠٣ .

<sup>(</sup>٧٤) هو الحاج على طاير بن الحاج عمر ، الماى السابع والخمسون . أنظر ، الحاشية ٦ - ٤٨ أعلاه .

حتى جاء على وكان على يديه خلاص أطفالنا وأولادهم النين لم يولدوا بعد . ومرت كانو بفترة انحلال لم تتماثل للشفاء منها إلا تحت حكم الفولانى . فقد قامت زمفرا وغوير بمهاجمة كانو ، وكذلك لم تكن كاتسنا بغير دور . بيد أنه في عام ١٦٧١ وصل الكوارارافا إلى كاتسنا ، ولم يقف في طريق كاتسنا إلى كانو سوى وفاة قائدهم العام .

وترتب على سنوات الحرب الطويلة أن أصبح البحث عن موارد جديدة أمراً ضرورياً . فتقررت جباية الچانجالى (١٧٤٠ – وهى فى الأصل جزية – من الفولانى لأول مرة . وفى أيام كوبارى (١٧٢١ – ١٧٤٢) دارت معارك طاحنة مع غوبر ، ولكنها لم تكن حاسمة . وكان لابد من شراء البنادق لهذه الحروب ، وشراؤها يحتاج إلى موارد . فزيدت الضرائب على التجار وجمعت الضرائب بقسوة تسببت فى انسحاب تجار كثيرين إلى كاتسنا . وحاول كوبارى الحد من نفوذ الموظفين بإرغامهم على أن يقدموا إليه الهدايا ، مما تسبب فى خرابهم . ولكن هذه الإجراءات جميعا لم تجد نفعا ، إذ عجزت كانو عن الصمود أمام أعدائها الكثيرين .

وبينما كانت كانو تئن تحت وطأة هذه المحن ، وصلت منافستها كاتسنا إلى ذروة رخائها . فمع تدهور كانو أصبحت كاتسنا المركز التجارى الذى لاينازع لبلاد الهوسا . فإلى كاتسنا كانت القوافل القادمة من الصحراء تمضى فى سبيلها ، ومع ازدياد رخائها كانت قوتها تنمو باطراد . فامتد سلطانها إلا مارادى وتاراوا فى الشمال ، وإلى زمفرا فى الغرب ، كما امتد نحو الجنو حتى برنين جوارى . وتراوح محيط أسوارها بين سبعة وثمانية أميال ، وأصبحت من جميع النواحى فى مقدمة مدن الهوسا . غير أن قوة جديدة أخذت تظهر فى الشمال ، هى قوة غوير التى يزعم رجالها أنهم من الأقباط ، وقد استقروا منذ وقت مبكر فى أسبن التى قام الطوارق بطردهم منها . فى هذه الأثناء بدأت قوة الفولاني تنمو على مهل فى بلاد الهوسا . وقد قدمت لهم

<sup>(</sup>۷۰) الهانجالي: ضريبة كانت تجبى من مختلف رعاة الماشية ، ومن بينهم عرب الشوا والفولاني ، بواقع رأس واحدة عن كل عشر رؤوس ، [نقلا عن ، دكتور مصطفى على بسيونى ، برنو في عهد الأسرة الكائمية ، دار الطوم للطباعة والنشر ، ١٩٨٤ ، الصفحة ١١٨٠]

المنافسات وحروب الهوسا الضروس الفرصة التي عضوًا عليها بالنواجذ، فاتجهوا جنوباً واستقروا في غوبر. وفي الفترة ما بين عامي ١٧٠٣ و١٧٢١ استبكت غوبر في صراع مع كانو كسرت فيه شوكتها . بعد ذلك قام باباري ملك غوبر ، بالتحالف مع زمفرا ، بمهاجمة كاتسنا ، ولكن بون نجاح يذكر - وعقب فشل باباري في هزيمة كاتسنا استدار على حليفته الأخيرة زمفرا . وفي عام ١٧٦٤ اندفعت قوات غوير إلى زمفرا ، ولكن ساركن زمفرا نجا بحياته . عندئذ تحولت زمفره إلى كاتسنا طلبا للعون ، وكانت كاتسنا تحركها رغبة شديدة في كسر شوكة غوبر وإخضاع زمفرة . وحاصرت القوات المتحالفة ملك غوبر في قلعته لمدة سبعة أعوام أوقعت في نهايتها الهزيمة بقواته ، ولكنها كانت هزيمة بدون نتيجة حاسمة . وتلت ذلك فترة من الحروب تعرضت قوات غوبر في مرحلتها الأولى لسلسلة من الهزائم . غير أن غوبر تحت حكم يعقوب استعادت موقعها في زمفرا فيما بين عامي ١٧٩٤ و ١٨٠٠ .

كانت ممالك الهوسا أشبه بالمدن – الدولة في إيطاليا خلال عصر النهضة . فهدفها الرئيسي هو الرخاء التجاري ، والحروب لا تعدو كونها وسيلة لمنع ظهور أية قوة منافسة . وفي ذلك قامت كاتسنا وكانو بدور هام ، فأسوار المدن وفرت الحماية لأصحاب الحرف ، ومكنت الزراع من مواصلة حياتهم العادية . ذلك أن الحياة خارج الأسوار كانت تحفها الأخطار دائما . وما يصفه باب كور  $^{(rv)}$  بأنه خبرته الخاصة خلال إقامته بين الفولاني ، ريما يكون صحيحا بالمثل بالنسبة للأيام الأولى . ولكن برغم مخاطر الحياة في القرية ، وبخاصة غزوات الكوارارافا ، فإن كاتسنا سرعان ماتمكنت بفضل موقعها الجغرافي من أن تحصل على حصة الأسد في تجارة الشمال .

<sup>(</sup>٧٦) باب كورٌ : ورد في المتن بابُ كَرُ Babo of Karo ، ولكن صحته باب كورٌ . وهو إين الصاح محمد بن الحاج الأمين كانوا ، مؤلف كتاب دور المسان في أخبار بعض ملوك السودان . وقد أخذ عنه كل من السعدي ومحمود كنت . وقد أفلت باب كورُ بمعجزة من مذبحة العلماء التي ديرها القائد المراكشي محمود في غاو . والدليل على ذلك أنه أورد في كتابه أحداثا وقعت بعد هذه المذبحة . انظر ، تاريخ الفتاش ، الصفحة على ومواضع أخرى . وقد ورد باباكُري في الصفحة - ٢٤ من تاريخ السودان : دوفي أواسط ربيع النبوي من هذا العام توفي صاحب والدي وملاطفه في چنيّ باباكري بن محمد كرى» .

## الا وروبيون في غرب إفريقية

## iek

عرفت أوروبا شمال إفريقية منذ وقت طويل . فالمدن الإيطالية كان لها قناصلها في غالبية دول شمال إفريقية لحماية مصالحها . وكان الأوروبيون حريصين في المقام الأول على أن تصل منتجات أواسط إفريقية في حرية إلى موانى البحر المتوسط . وما دام ذلك كان مكفولا ، فلم يكن يهمهم كثيرا كيف تتم التجارة ، كما أنهم لم يكونوا في وضع يسمح لهم بتحدى الدول العربية والبربرية المستقرة التي كانت تتحكم في طرق التجارة . ومع ذلك كان لديهم إلمام طيب بجغرافية الصحراء . فكاتدائية هيرفورد (القرن الثالث عشر) كانت تحتوى على خريطة للعالم سميت إفريقية فيها خطأ « أوروبا Europa » (١١) .

وكانت الأسباب التي جعلت الإيطاليين شديدي الاهتمام بالتجارة الإفريقية ذات وجهين . فالحروب الطويلة الأمد بين فرنسا وإنجلترا زعزعت الاستقرار السياسي ، وأسفرت عن عدم استقرار نقدى وانخفاض مستمر في قيمة العملات . وكان چاك كير ، الخبير المالي في فرنسا ، يشير على البلاط الفرنسي بضرورة وجود نقد مستقر . وفي هذه الظروف اجتمعت لجنة من الخبراء في چنوا ، في عام ١٤٤٧ ، وكانت چنوا شديدة الاهتمام بالعملة والتجارة الفرنسيتين . وقد تمكن بيت سنتريوني (١) المصرفي من إقناع اللجنة بضرورة وجود عملة صعبة ، وكانت حجته في ذلك أن المزية التي تتفوق به البندقية على

<sup>(</sup>١) وتعرف بخريطة هيرفورد (حوالي ١٢٨٠) ، وهي من عمل ريتشارد هالدنجهام .

<sup>(</sup>٢) بيت مصرفي كبير كان مقره في چنوا .

چنوا هى أن لديها عملة (الدوكات) ذات قيمة ذهبية ثابتة ، ومن ثم كان العالمان الإفريقى والإسلامي يستخدمانها كمقياس للقيمة . وأعلن سنتريوني أنه إذا سكت چنوا عملتها من الذهب ، فإنه يمكن التغلب على إحدى العقبات الرئيسية التى تعانيها في المنافسة مع البندقية ، وقد نجح سنتريوني في إقناع رجال الأعمال ذوى الرأى المتحجر بأن تسك چنوا عملتها من الذهب .

وعمل سنتريوني على استخلاص المزايا الكاملة لهذا القرار بالاهتمام بتجارة الذهب واتجهت الأنظار إلى إفريقية الغربية باعتبارها أغنى مناطق العالم بهذا المعدن ، وذلك رأى لم يكن يستند إلى خبرة عملية . ففى ذلك الحين كانت تروج فى أوروبا والعالم الإسلامي روايات كثيرة لاصلة لها بالواقع ، من بينها تلك التى تقول إن الذهب ينمو فوق الأشجار . (٢) وكان سنتريوني مهتما بعينها تلك التى تقول إن الذهب ولهذا الغرض نظمت بعثة استكشافية . وكانت أولى البعثات ذات الطابع التجارى الخالص التى أرسلتها أوروبا إلى إفريقية تحت إشراف رحالة تجارى يدعى أنطونيو ملقانتي أن ولم يستطيع ملفانتي الذي بدأ رحلته بزيارة توات أن يحقق نجاحا في مشروعه ، فهو لم يكتشف مصادر الذهب ، وعجز عن اكتشاف آلية هذه التجارة . وركز اهتمامه على توات التي كانت في وعجز عن اكتشاف آلية هذه التجارية العظيمة في الصحراء – وظلت كذلك إلى حين ناك الوقت أحد المراكز التجارية العظيمة في الصحراء – وظلت كذلك إلى حين قيام المغيلي في نوبة غضب بتدمير المستعمرة اليهودية . واعتقد ملفانتي أن توات يمكن أن تكون مكانا نمونجيا لفتح فرع لتجارته ، فهنا يجئ التجار من مصر ومعهم الماشية والإبل ، وتجئ القوافل العربية من الساحل محملة بالقمح والعملة الذهبية ، ويجئ التجار من تمبكت ومعهم التبر والزيوت النباتية . ومن بين والعملة الذهبية ، ويجئ التجار من تمبكت ومعهم التبر والزيوت النباتية . ومن بين

<sup>(</sup>٢) أنظر في الفصل الثالث إشارات بهذا الصدد ، ويخاصة العاشية ٢ - ٤٩ .

<sup>(</sup>٤) يقول بوقل إنه ساد لفترة طويلة اعتقاد بأن ملفاتتي كان ممثلا لبيت سنتريوني الشهير في چنوا ، ولكن الأبحاث أوضحت أن ذلك ليس صحيحا . كما يقول إن انطونيو ملفانتي كان تاجراً من چنوا وصل إلى إفريقية وتوغل حتى قلب الصحراء الكبرى بحثا عن الذهب ، وإنه أرسل من توات تقريراً يحوى معلومات جغرافية مفيدة عن الداخل ، ولكنه لايقول شيئا عن الغرض من الرحلة . بوقل ، The Golden Trade of ، الصفحة ٢١٨ والحاشية .

ما قاله أن التجار المصريين يجيئون ومعهم نصف مليون رأس من الإبل والماشية ، وهو رقم ليس غريبا على تلك المناطق . بل إن الأمر الأكثر غرابة أن ملفانتى يذكر أن التجار الهنود كانوا يجوبون تلك المناطق بصحبة المترجمين ، وأنهم مسيحيون يقدسون الصليب . ولكن على الرغم من أن توات تتمتع بكل هذه المزايا ، فقد كان هناك وضع غير موات لها ، هو أن التجارة مع إفريقية الاستوائية تتحكم فيها جالية تجارية تمارس احتكارا فعليا عن طريق فرض عمولة مقدارها مائة في المائة على كل صفقة . وموقف ملفانتي هذا شديد الشبه بموقف تاجر مقيم على الساحل غير مسموح له بالتوغل في الداخل خشية أن يخترق احتكارا تجاريا ، وذلك وضع تعين على أنصار التجارة المشروعة مواجهته في القرن التسام عشر .

ومع ذلك لم تترك چنوا وحدها فى المحاولة الرامية إلى تأمين التجارة فى الذهب ، فقد صحب ملفانتى رجل من البندقية يدعى كاداموستو وأخر من فلورنسا يدعى بنيئيتو داى . (٥) وحقق كاداموستو قدرا من النجاح استطاع معه اكتشاف آلية التجارة ، ولكن ذلك هو كل ما فى الأمر . كتب يقول : «إن الذهب الذى يأتى إلى ملّى يقسم إلى ثلاثة أجزاء : أولها تحمله قافلة إلى مكان يسمى كوتشيا على الطريق المؤدى إلى القاهرة ودمشق . والثانى والثالث تحملهما قافلة من ملّى إلى تمبكت ، ومنها يؤخذ جزء إلى توكت ، ومن هذه الأخيرة إلى تونس وبربرى ، والباقى إلى هودن ، ومنها إلى وهران وفاس ومراكش وأماكن أخرى ، حيث يتسلمه التجار الإيطاليون» . (١) أما المغامر الفلورنسى بنيديتو داى فقد وصل إلى تمبكت . «لقد وصلت إلى تمبكت، وهي مكان إلى بنيديتو داى فقد وصل إلى تمبكت . «لقد وصلت إلى تمبكت، وهي مكان إلى

<sup>(</sup>ه) ذهب بنيديتو إلى إفريقية معثلا لبيت بورتينارى المصرفى فى فلورنسا الذى كانت له مصالح تجارية واسعة فى الخارج ، كما وسع أنشطته بصفة خاصة على طول ساحل البرير ، حيث كانت فلورنسا قد حصلت على امتيازات تجارية استثنائية لتجارها ، وقد سمحت تونس لبنيديتو بالتوفل فى الداخل ، وهو ما أسفر عن استقراره فى تمبكت ، فقد سمع عنه فى عام ١٤٧٠ يمارس نشاطا تجاريا فى مختلف أنواع الاقصة والنسوجات ، بوقل ، المرجع نفسه ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٦) ملَّى : مالى ؛ بربرى : بلاد البربر ؛ هودن : بلاد الهوسا .

الجنوب من مملكة بريري أشد بلدان العالم جدبا . وهناك تجرى تجارة واسعة في بيع الملابس والأقمشة الصوفية الخشنة ، إلى جانب سلم أخرى تصنيم في لمباربيا . » ومع ذلك عجز بنيديتًو عن أن يفعل شيئا لمساعدة تجسارة فلورنسا ، ولم تستطيع مؤسسة يورتيناري الكبيرة التي تحملت نفقات رحلته أن تجنى محصولا ذهبيا . لذلك كان من الضروري إيجاد طرق أخرى للتغلغل في إفريقية الاستوائية . وثمة عوامل أخرى زادت من الاهتمام بالذهب الإفريقي . فمنتجات الشرق فالحة الثمن ، ومرجع ذلك تكاليف النقل البري الباهظة ، وكذلك تكاليف النقل بالسفن ، فضلا عن وجود خطر دائم بأن تؤدى التطورات في داخل أسيا إلى عرقلة التجارة وزيادة أثمان البضائع الشرقية. ذلك أن سداد ثمن البضائع لابد أن يتم بالذهب ، كما أن تدفق الذهب إلى الشيرق كيان يلحيق أضراراً شيبيدة باقتصبابيات النول الأوروبية. فإذا ما اكتشف طريق بحرى إلى جزر الهند فلا بد أن يقل هذا التدفق كثيرا ، وإلا تعين أن تصبح أوروبا أوثق اتصالا بمصادر الذهب الإفريقي . وهكذا فإن الأسباب الاقتصبادية - تخفيض تكلفة نقل البضائم ، وبالتبالي الحد من تدفق الذهب ، وثانيا المصول على الذهب بطريقة أيسر -كانت هي البواعث الرئيسية للمغامرة الأوروبية في إفريقية .

كانت الدول – المدينة الإيطالية مهتمه بإيجاد طريق جديد إلى الشرق ، فتجارتها مع الشرق عانت متاعب مستمرة بسبب الاضطرابات فى الشرق الأوسط . وقد تبينت هذه الدول التى تسيطر على تجارة الشرق أن تعاظم النفوذ الإسلامي يعرض مراكزها للخطر ، إذ كانت على علاقات تجارية مستمرة لا مع شمال إفريقية فقط ، وإنما مع الشرق ومصر أيضاً . وكانت البندقية تسيطر على التجارة الشرقية ، لذلك كانت منافستها الرئيسية چنوا في مقدمة البحث عن طريق جديد . وقد برز الإيطاليون

واليه ود<sup>(٧)</sup> فى رسم الخرائط الجغرافية . وكانوا على معرفة بالمراكز التجارية العظيمة في إفريقية .

وإذ عقد الإيطاليون العزم على تحقيق رغبتهم في اكتشاف طريق جديد ، فقد قرروا التغلغل داخل إفريقية ، وكان أبناء چنوا وفلورنسا والبندقية في طليعة من أقدم على هذه المحاولة ، وعلى الرغم من فشلهم فإنهم لم يغفلوا عن أهمية هذا الطريق . وقد أدى فشل هذه المدن في الوصول إلى المناطق الاستوائية إلى استعانتها بأسبانيا والبرتغال لتحقيق أهدافها عن طريق الرحلات البحرية .

## ثانيا

كانت الصحراء الكبرى في ذلك الوقت معروفة جيدا للجغرافيين وراسمى الخرائط الأوروبيين . وكان أغلب راسمى الخرائط من اليهود ، فقد عرفوا كل طرق التجارة إلى داخل إفريقية . ولم تكن الممالك هي ما يحرصون على إبرازه في خرائطهم ، وإنما طرق القوافل . ويمكن الوقوف على تفاصيل طرق القوافل . في خرائط إبراهام براسول ، وهو يهودي من مدينة أفينيون الفرنسية . وكان إبراهام كريسك ، أشهر راسمي الخرائط الأوائل ، أبرز أفراد مدرسة ميورقة . فقد رسم خريطة كاتالان في عام ١٣٧٥ بناء على طلب شارل الخامس ملك فرنسا ، وهي الخريطة التي توضح بشكل صائب موقع تمبكت . وهكذا كان الأوروبيون ، بسبب وجود اليهود وصلتهم الوثيقة بالجاليات اليهودية في شمال الغريقية ، على معرفة طيبة بطرق التجارة عبر الصحراء الكبرى .

<sup>(</sup>٧) كان اليهود يشكلون منذ العصور المبكرة عنصرا هاما في سكان مراكش ، ويرغم أنهم كانوا يعاملون باحتقار شأن كل الأجانب ، فقد كان هناك قدر من التسامح تجاههم مكنهم من القيام بدور بارز في تجارة مراكش ومن شغل مناصب هامة فيها . ومن مراكش انتشروا إلى واحات الصحراء الكبرى ، بل وإلى السودان . وعندما شرعت ميورقة في إعداد خرائط لإفريقية استعانت بهؤلاء اليهود ، كما كانت معلومات هذه الخرائط مستمدة منهم . ويذلك كان من السهل على راسمي الخرائط اليهود في ميورقة الحصول على معلومات عن طرق التجارة المؤدية إلى السودان . ورغم عدم دقة هذه الخرائط وضائة قيمتها الجغرافية فقد بدت شيئاً من الظلام وحددت مواقع أماكن مثل تمبكت وغاو ومالى . وكان أهم هذه الخرائط أطلس كاتالان الذي أعده إبراهام كريسك . [بوئل ، المرجع السابق ، الصفحات ١٢ الى ١٤٤٤] .

ولم تكن التجارة هي وحدها التي جعلت الأوروبيين على معرفة بإفريقية ، فهم من حين لآخر كانوا يؤخنون أيضا كرقيق . ولنتناول على سبيل المثال تاريخ النبيل التواوزي أسيلمي بيسالجير (^) . فقد غادر ديسالجير مدينة تاريخ النبيل التواوزي أسيلمي ديسالجير (قدي من سنة ١٤٠٧ ، وهي السنة نفسها التي تمت فيها رحلة بتتكورت (أ) إلى جزر كناريا . وربما يكون ديسالجير قد شارك في تلك المفامرة وأخذ أسيرا وبيع المغاربة . ويذكر تاريخ الفتاش أن رقيقًا مسيحيا وصل إلى غاو قادما من سكة الحمراء . وهناك وإتاه الحظ ، فبعد بضع سنوات وقعت في حبه أميرة من السنغي ، وتزوجته ومنحته بائنة كبيرة . وفي سنة ١٤٦٣ رغب في العودة إلى وطنه ، وحصل على إذن بمغادرة الإمبراطورية ، وعاد أنسيلمي إلى وطنه بصحبة زوجته وبناته الثلاث وستة من الخدم بينهم خصي يدعي إبن على حقق بعض الشهرة كطبيب . وأحدث قدوم هذه الأسرة الغريبة إلى تولوز هرجا كثيرا . وهناك وطد الخصي أقدامه كطبيب . ففي سنة ١٤٧٠ استطاع إبن على شفاء شارل ولى العهد من مرض ألم به .

وكان لبنات ديسالجير بدورهن ماسيهن وغرامياتهن . فكبراهن مارتا ، ذات الجمال المولّد الغريب ، تزوجت بدى فوبوا ، من أبناء إحدى الأسر المشهورة ، وأنجبت منه إبناً أسمته إيزاتاتشي . بيد أن البنتين الأخريين انتهى غرام كل منهما بمساة . فبينما كانتا عائمتين ذات يوم من نزهة مع إثنين من

<sup>(</sup>٨) أنسيلمي ديسالجير: ( ١٣٨٠ - ١٤٢٠) ، رحالة فرنسي من تواوز يعتبر في بعض الأحيان أول من شاهد نهر النيچر من الأوروبيين . وتقول الموسوعة البريطانية إنه وصل إلى غاو في سنة ٥ - ١٤ حيث تزوج من أميرة مسلمة من أهالي المنطقة أنجب منها بنتا وولدين (على خلاف بانيكار) ، ثم عاد إلى تواوز بصحبة أسرته ويعض الخدم ، ومن بينهم طبيب استطاع شفاء شارل السابع من مرض ألم به . وترد لايسالجير قصة كاملة في بريجز ، Titles of the Sectora ، المنفحة ٢٢ . هذا وقد وردت الفقرة التالية بالصفحتين ٧٥ و٨٥ من تاريخ الفتاش دهؤلاء القبائل الخمس كلهم أبوهم واحد وهو عبد النصاري حداد هرب من جزائر المحيط إلى كوكي مدينة السيين دمن شي محمد فار ... [كوكي مدينة السيين هي غاو عاصمة أسرة سنّ ؛ شي محمد فار هو سنّ محمد فار .] وأنا است على يقين من أن هذه الفقرة تنطبق على أنسيلمي ديسالجير، وعلى أية حالة فار هو سنّ محمد فار .] وأنا است على يقين من أن هذه الفقرة تنطبق على أنسيلمي ديسالجير، وعلى أية حالة فار مو الربط قد وردت في أكثر من مصدر أجنبي ، ومن بينها بوقل ، المرجع السابق ، الصفحة ١٠٠ .

الفرسان سقط الفارسان صريعين عند أبواب المدينة ، وهي حادثة انتهت بهما إلى أحد الأدرة .

### ثالثا

وثمة محاولة أخرى لاختراق الغموض الإفريقى جاءت من الغرب. وهذه المحاولة بدورها تدين بالفضل لراسمى الخرائط الميورقيين ولأصحاب المصالح الإيطاليين. وبينما يبرز معظم المؤرخين دور الملاحين البرتغاليين، فإن البيوت الإيطالية الكبيرة التى نظمت الحملات كثيرا ما يُغفل أمرها. ويُزعم أن إخوان في عام ١٢٩٢ بحملة بمحاذاة ساحل إفريقية ووصلوا إلى غمبيا، ولكنهم لم يعوبوا، وتبعهم مغامر آخر من چنوا يدعى بنزاويتو مالوشيلو(۱۱) الذي اكتشف جزر كناريا. بيد أن المسعودي يرجح أن الذي اكتشفها شاب من قرطبة يدعى خشخاش يظن أنه أبحر قاصدا جزر كناريا.

<sup>(</sup>١٠) أوجوايتو فيقاليو وجيبو فيقالو وسورليوني دي فيقالو: في مايو ١٢٩١ أبحر أوجواينو وجيبو فيقالدو من چنوا على رأس حملة مكونة من سفينتين بغرض الوصول إلى الهند بحرا والعودة باشياء مفيدة التجارة ، إلى جانب التبشير . ووصلت الحملة إلى رأس نَنْ على ساحل إفريقية الغربية ، ثم لم يسمع عنها شيئ . وفي مطلع القرن التالى قام سورليوني – إبن أوجواينو – برحلة بحثًا عن والده ، ويقال إنه تغلغل حتى مغانوكسو على الساحل الصومالي . [يحتمل أن تكون مغانوكسو هذه هي مقديشيو عاصمة الصومال الحالية .]

<sup>(</sup>۱۱) الإشارة التى وردت بالموسوعة البريطانية بهذا الشان هى إلى لانشبلوتو مالوشيلُو الذى قاد حملة أعدتها چنوا فى عام ۱۲۷۰ يبدو أنها أبحرت إلى المعط الأطلسى وأعادت اكتشاف جزر كتاريا ، وأقامت مستوطنة فوق جزيرة فى شمالها هى لانزاروت ، ويقال إنه قتل على أيدى أهالى هذه الجزر ، وتقول الموسوعة أيضا إن حملته ليست منبتة الصلة بمفامرات چنوا فى عام ۱۲۹۱ بقيادة إخوان ڤيڤالو ، ويذلك تكون رحلة لانشبلوتو مالوشيلُو سابقة على رحلة إخوان ڤيڤالو وليست لاحقة لها .

<sup>(</sup>۱۲) ووقد ذهب قوم إلى هذا البحر أصل ماء سائر البحار ، وله أخبار عجيبة أتينا على ذكرها في كتابنا وأخبار الزمان، في أخبار من غرر وخاطر بنفسه في ركوبه ، ومن نجامنهم ، ومن تُلف ، وما شاهدوا ، وما أوان منهم رجلا من أهل الأندلس يقال له خشخاش ، وكان من فتيان قرطبة وأحداثها فجمع جماعة من أحداثها ، وركب بهم مراكب استعدها في هذا البحر المحيط ، فغاب فيه مدة ثم انثنى بغنائم واسعة ، من أحداثها ، وركب بهم مراكب استعدها في هذا البحر المحيط ، فعاب فيه مدة ثم انثنى بغنائم واسعة ، وخبره مشهور عند أهل الأندلس]، المسعودي ، مروج الذهب ومعادن الجوهر ، الجزء الأول ، الصفحة ١٩٨ .

ويمكن القول بأن المرحلة الحديثة في اكتشاف إفريقية تبدأ من حملة چين دى بتنكورت وجاديفي دى لاسال (۱۲) إلى جزر كناريا في عام ۱۶۰۲ ، وهي الحملة التي أسفرت عن غزو أربع من الجزر الصغيرة . وبينما كان جاديفي دى لاسال يغزو الجزر ، قام بتنكورت بزيادة بلاط كاستيل (۱۱) حيث حصل على اعتراف بادعاءاته . وكان ذلك بداية الإدعاءات الأسبانية بجزر كناريا . وفي عام ۱۵۸۸ قام ماسيو دى بتنكورت – إبن أخ چين – ببيع حقوقه في جزر كناريا إلى الكونت أنريك دى جوزمان ، وأصبح النزاع علانية بين الإدعاءات الكاستيلية والبرتغالية على هذه الجزر . وقد حسم هذا النزاع في مؤتمر بازل ، حيث اتخذ قرار لصالح أسبانيا على أساس : ۱) أن چين قد أقسم يمين الولاء لملك كاستيل ؛ وهكا من الممتلكات القديمة لموك القوط .

ومع ذلك كان للبرتغال دور الريادة في اكتشاف الطرق البحرية إلى غرب إفريقية ، ويحملنا ذلك علي تقصى الأسباب التي أدت بهذه الأمة الصغيرة الواقعة على ساحل الأطلسي إلى أن يكون لها هذا الدور الهام في تطور أوروبا الحديثة ، إن الصراع الطويل الذي خاضته الدولتان الأيبريتان ضد الدول الإسلامية في شبه الجزيرة انتهى بهما إلى اعتبار المسلمين في كل مكان أعداءً لهما، ولم يكن من المستغرب أن تتجها إلى محارية الإسلام . وهكذا ما كاد

<sup>(</sup>۱۳) چين بتنكورت وجاديفي دي لاسأل: مستكشفان فرنسيان أبحرا من لاروشيل في مايو ۱٤٠٢ على ظهر سفينتين لغزو جزر كناريا . وقد نشا بينهما خلاف بسبب استيلاه دى لاسال على لانزاروت وجزء من فورت فنتورا من جزر كناريا ، وإثر فشل محاولة بتنكورت الأولى نهب إلى هنرى الثالث ملك كاستيل ، حيث حصل على دعمه وعلى لقب ملك ، ثم توجه إلى قادس في جنوب أسبانيا للحصول على تعزيزات ، ويذلك أسبح دى لاسال في مرتبة أدنى . وفي عام ١٠٤١ غادر بتنكورت الجزر ، وعهد بحكومته إلى ابن أغيه أمسيو ، وعندما تدخلت كاترين ملكة كاستيل في عام ١٤٠٤ بسبب سوء إدارته ، قام كاسيو ببيع منصبه لبعوث الملكة ، ثم أبحر إلى لشبونة حيث أعاد بيعه لهزى الملاح ، أمير البرتغال وراعى الاكتشافات الجغرافية ، ثم باعه من جديد لأنريك دى جوزمان أمير نبيبلا .

<sup>(</sup>۱٤) كاستهل : مملكة قديمة في أسبانيا يحدها من الشمال خليج بسكاى ، ومن الشمال الشرقى مقاطعتا الباسك ونافارى ، كما تحدها أسبانيا جنوبا ، ويقال إن الكلمة مأخوذة من القلاع الحدودية الكثيرة (كاستيلو Castillos) التي أقيمت لصد هجمات المسلمين . كانت تعرف عند المسلمين في الأندلس بقشتالة .

البرتغاليون يحصولن على استقلالهم حتى واصلوا نضالهم ضد الإسلام على ساحل شمال إفريقية ، وفي سبته حصل هنرى الملاح على معمودية النار ، ولكن تبين أن محاولة غزو شمال إفريقية تفوق كثيرا قدرات البرتغال ، وعلى الرغم من رغبتها في الحرب ، فقد أثرت أن تكون حربا غير مباشرة .

لقد عرفت إفريقية الغربية على نطاق أوروبا كلها بأنها أرض الذهب. واو أن البرتغال تمكنت من الوصول مباشرة إلى مناجم الذهب، لقضى ذلك على رخاء النول الإسلامية في شمال إفريقية، وساعد البرتغال على الإبلال من الصراع الطويل ضد الإسلام. فضلا عن ذلك لو أن البرتغال تمكنت من وضع يدها على منتجات المناطق الاستوائية لوفر عليها ذلك دفع أثمان باهظة للتوابل، ومكنها من الانضمام إلى محتكرى الاتجار فيها.

وأخير كانت هناك أسطورة پريستر چون(٥٠٠) ، وهو أمير مسيحى حكم فى قلب إفريقية ، وقطع الإسلام أواصره بأمراء أوروبا المسيحيين . وكما يقول أزورارا(٢٠٠) «كان (الأمير هنرى) يرغب فى معرفة ما إذا كان يوجد فى تلك المناطق أمراء مسيحيون لديهم من الحب للمسيح ما يدفعهم إلى تقديم العون له فى صراعه ضد أعداء العقيدة » .

وهذه التوليفة من الجشع التجارى والتعصب الدينى والمغامرة الحربية أعطت البرتغاليين حمية معنوية كفيلة بتنفيذ سياسة تتسم بالجرأة . ومع ذلك

<sup>(</sup>۱۵) Presier John : ملك خرافى من العصور الوسطى فى أسيا ، وإكن تاريخه تجمعت حوله فى الأصل نواة من الحقيقة . وقبل أن بظهر پريستر چون على المسرح مهدت لظهوره خرافة شبيهة فى أوروبا حوالى عام ۱۹۲۲ . وبعد ذلك تجلى پريستر چون على المسرح فى شخصية فاتح مسيحى يجمع بين كاهن وملك . عندنذ تختفى القصة الأسبوية لتظهر فى إفريقية .

<sup>(</sup>١٦) جوميز إينز دى أزورارا ( ؟ ١٤٧٤ ) ، ثانى مزرخ برتغالى مشهور يسجل الأحداث مرتبة وفق تواريخ وقوعها . له كتاب عن حوليات هصار سبتة والاستيلاء عليها يعد تكملة لكتاب لوب دحولية الملك چون الاول. ، وبعد إعداده بثلاث سنوات انتهى من مسودة كتابه دحولية اكتشاف غينيا وغزوهاء الذى هو مرجعنا الرئيسى في الوقوف على الرحلات البرتغالية المبكرة على طول الساحل الإفريةي وفي المحيط ، ويخاصة تلك الني تحت دعابة هنرى الملاح .

فإن عبقرية هنرى المنظمة هى التى سمحت برسم وتنفيذ سلسلة من التحركات قدر لها أن تأخذهم إلى الهند وإلى «ما بعدها» . وكان أكبر خطر واجبهته البرتفال هو الخوف الوهمى من أن هؤلاء الذين تجاوزوا رأس نَنْ (۱۰) لم يعوبوا قط ، وكذلك مما عرف عن الأطلسى من أنه بحر الظلمات . وكانت أساليب الأمير هنرى تقوم على العلم ، وكان أول قرار اتخذه هو جمع أكبر قدر من المعلومات عن إفريقية . وفى مركز قيادته فى ساجرس ، وهى نتوء جبلى صخرى يطل على البحر تجاه إفريقية . قام بجمع راسمى الخرائط وصناع الآلات بلحرية والمتخصصين فى بناء السفن . وهناك اضطلعت هيئة عامة بتنسيق ما البحرية والمتخصصين فى بناء السفن . وهناك اضطلعت هيئة عامة بتنسيق ما يتجمع من معلومات عن إفريقية . وفى عام ١٩٧٤ أبحرت سفينتان مسافة مائتى ميل إلى الجنوب من رأس نَنْ . وفى عام ١٩٧٤ نجح چيل إينس فى الالتفاف حول رأس بوچانير (١٠) . وفى عام ١٩٤٧ مركزا فى أرجوين (١٠) ، كما وصل رأس بوچان دى سنتريم فى عام ١٩٤١ إلى إلمينا أنه بمقدم عام ١٩٤٠ جوان دى سنتريم فى عام ١٩٤١ إلى إلمينا تبين أنه بمقدم عام ١٩٤٠ كان البرتغاليون قد دخلوا تجارة إفريقية الغربية .

ومع ذلك ينبغى عدم المبالغة فى منجزات البرتغاليين . وكما يقول أحد النقاد ، «إن الرحلات التى بدأها الأمير هنرى لم تكن اقتحاما للمجهول ، وإنما جزء من محاولة مستمرة لانتزاع السيطرة على شريان اقتصادى هام كان حتى ذلك الوقت فى أيد من أجنبية كثيرا ما كانت معادية » . وربما يكون ذلك تفسيرا لماذا لم يكن العرب الذين يتحكمون فى الطرق البرية المؤدية إلى منحنى النيچر يشغلون أنفسهم بالبحث عن طريق بديل . وكانت ضرورة التغلب على الموقع الاحتكارى

<sup>(</sup>۱۷) Cap Nun : تجاه جزر كناريا أمام ساحل غرب إفريقية .

<sup>(</sup>۱۸) Cap Bojadir : جنوب رأس نن . وكان جيل إينس أحد أتباع هنرى الملاح ، وقد عاد إلى سيده حاملا معه غصنا من نبات إكليل الجبل حصل عليه من أرض رأس بوچادير .

Arguin (۱۹) ؛ أي أغادير الواقعة على الساحل المغربي المطل على المحيط .

Elmina (۲۰) : مازالت تحتفظ بهذا الاسم في غانة الحالية .

لعرب شمال إفريقية هى التى دفعت چنوا وغيرها من المدن الإيطالية إلى الاشتراك فى حملات الكشف . ولم يكن لدى العرب دافع من هذا القبيل ، وعلى الجانب الآخر كان من صالحهم وقف كل محاولة لاكتشاف طرق بديلة . فضلا عن ذلك أخفق العرب فى استخدام الابتكارات التقنية التى تحققت عند نهاية العصور الوسيطة .

### رابعا

ترتب على اكتشاف ساحل غرب إفريقية وصول النول الأوروبية الأخرى ، وفى مقدمتها كاستيل والأنداس ، ولكن سرعان ما أصبحت فرنسا هى المتحدى البارز . وحاولت البرتغال أن تحمى مصالحها بحصولها على امتياز من البابا مارتن الخامس ومراسيم عامى ١٤٥٥ و ١٥٥٠ ، لكن أسبانيا زعمت أن أجداد إيزابيلا(٢٠) «كانوا دائما يمتلكون أجزاء من إفريقية وغينيا» . وقد اعترف بهذا الزعم فى المرسوم البابوى نوبيوم كم (٢٠٠ الصادر فى ٣١ يولية ١٤٣٦ . بيد اكتشاف أمريكا . فقد قسم البابا العالم بمقتضى المرسوم البابوى إنتر كاكتيا(١٠٠ الذى أصدره فى المرابع من مايو ١٤٩٧ ، فمنحت أسبانيا حكم جميع الجزر والأراضى القارية فى اتجاه الغرب والجنوب من «خط وهمى يبدأ من القطب الجنوبي – على مسافة مائة فرسخ فى اتجاه الغرب والجنوب من جزر أزورس والرأس الأخضر» . ومع ذلك رفضت البرتغال خط التقسيم هذا وأرادته أبعد فى اتجاه الغرب : ودارت المفاوضات بين الدولتين ، وانتهت بعقد معاهدة تروديسلاً فى السابع من يونيه ١٤٩٤ . وبموجب هذه وانتهت بعقد معاهدة تروديسلاً فى السابع من يونيه ١٤٩٤ . وبموجب هذه

<sup>(</sup>٢١) إيزابيلا: (١٤٥١ - ١٥٠٤) ملكة كاستيل ، إبنة چون الثاني ملك كاستيل ، وحفيدة چون الأولى ملك البرتغال ، وشقيقة هنرى الرابع الذي تربع على عرش كاستيل في عام ١٤٥٤ ، وزوجة فرديناند ملك أراجون . جامها إلهام باعتماد مخطط كولومبوس وتمويل مشروعه .

Bull Dudium Cum (YY)

Bull Inter Cactia (11)

المعاهدة نقل خط التقسيم ٣٧٠ فرسخا إلى الغرب من جزر الرأس الأخضر. وقد أكد البابا يوليوس الثانى المعاهدة بمقتضى المرسوم البابوى كاكوك(٢٠) الصادر في الرابع والعشرين من يناير ١٥٠٦ ، وكان باستطاعة البرتغال الارتياح لأن ادعاءاتها استقرت على أساس سليم .

ورغبت البرتغال في فرض سيطرة كاملة على المنطقة بسبب طموحاتها في احتكار التجارة مع إفريقية . وكان ذلك إيذانا ببداية نظام من الاحتكار ظل قائما حتى العصور الحديثة . وأسباب ذلك يسهل فهمها . فإفريقية الغربية لم تكن تنتج الذهب فقط ، وإنما الفلفل ومسك الزباد والعاج أيضا . واستنادا إلى باتشيو فإن البرتغال كانت تحصل على مائة وسبعين ألف ريال من الذهب سنويا، وإن تجارة غرب إفريقية كانت منذ البداية احتكاراً ملكياً ، إذ لم يكن باستطاعة أي شخص ممارسة التجارة في هذه المنطقة قبل الحصول على إذن من الأمير هنرى . وكان أول من حصل على امتياز كهذا هو فرانسوا جوميز ، الذي حصل عليه في عام ١٤٦٩ لمدة خمس سنوات مقابل مائتي ألف ري(٢٠) . كما حصل جوميز على احتكار أرجوين (أغادير) مقابل مائة ألف ري في السنة . وقد اكتشف الفلفل عندما قام أقبيرو بزيارة بنين في عام ١٤٨٦ . ومنذ ذلك الوقت أصبحت هذه السلعة احتكارا ملكيا ، وظلت كذلك حتى عام ١٥٠٦ ، عندما منع استيراد فلفل ملقا<sup>(٢١)</sup> بسبب منافسته للفلفل الهندي الذي كان البرتغاليون يسيطرون على تجارته . وفيما بين عامى ١٤٩٠ و١٥٠٦ كانت تخصص مائتا كنتال الوكيل التجاري البرتغالي الرئيسي في أنتيورب ، وقد عاد هذا المبلغ بأرباح طائلة . وكانت هناك سلم أخرى عالية الربحية ، ولكن هذه السلم جميعا سرعان ما تضاءات أمام الاتجار في البشر.

Bull Ca Quque (YE)

<sup>(</sup>٢٥) المارافيدى أو الرى عملة فضية صغيرة استخدمت فى كاستيل والبرتغال باعتبارها وحدة الحساب، وكانت قيمة العمالات المسكوكة من الذهب أو الفضة الثقيلة تقدر بعدد معين من المارافيدى أو الرى ، وكان هذا العدد يزداد دوريا مع التدهور فى قيمتها .

<sup>(</sup>٢٦) تقع مقاطعة ملقا على الساحل الجنوبي الغربي لشبه جزيرة الملايو ، استولى عليها البرتغاليون في عام ١٥١١ .

ولا عجب أن كان الفرنسيون والإنجليز عازفين عن قبول أوامر أحد بابوات بورچيا التى لم تقبلها البرتغال نفسها ، ولم يكن فرنسوا الأول مستعدا لأن يرى الفرنسيين وقد استبعدوا من تجارة العصر الأكثر ربحا ، وعلق على ذلك قائلا : «إن الشمس تضيئ من أجلى ومن أجل الآخرين ، وإنى أود أن أرى تلك الفقرة من وصية آدم التى تستبعدنى من القسمة» ، وكان الدخلاء الفرنسيون على استعداد تام المخاطرة بسفنهم وأرواحهم التماسا للأرباح العائدة من تجارة غينيا .

وقد تبينت البرتغال أن الشراسة غير مجدية في إبقاء المتطفلين الفرنسيين بعيدًا عن التجارة الذهبية ، إذ لم تكن هناك حجج بشأن بحار مغلقة يمكن أن تقنع فرانسوا الأول بأن من مصلحته الإبقاء على الاحتكار البرتغالى في وقت يستطيع فيه رعاياه ، عن طريق الاتجار مع الساحل الإفريقي الغربي ، الحصول على الذهب والفلفل بثمن يقل عن ذلك الذي يعرضه تجار الفلاندرز . وكان چان أنجو وغيره من تجار دييپ ولاروشيل يجهزون حملات كبيرة ليس فقط التجارة مع غرب إفريقية ، وإنما كذلك للاستيلاء على السفن البرتغالية القريبة من جزر الرأس الأخضر . وقد تمكنوا فيما بين عامي ٢٠٥١ و ٢٥١ من الاستيلاء على ثلاثمائة سفينة برتغالية ، كما تمكنوا عن طريق عرض أثمان أعلى للمنتجات على الساحل الإفريقي من تدمير التجارة البرتغالية تماما . وبذا تحطمت أول محاولة لإقامة احتكار ، كما أن الفرنسيين بعد أن تحدوا احتكار البرتغاليين محاولة لإقامة احتكار ، كما أن الفرنسيين بعد أن تحدوا احتكار البرتغاليين

فهل كان البرتغاليون حقا هم أول من وصل إلى ساحل إفريقية الغربى ؟ لقد قدم الفرنسيون فى القرن السابع عشر ادعاءً بأن التجار من أبناء دييپ كانوا يمارسون التجارة على الساحل الإفريقى . يقول فيان دى بلفون الذى قدم هذا الادعاء تأييدا لسياسة كولبير(٢٠) التجارية إن الوثائق الموجودة فى دييپ تثبت

<sup>(</sup>٢٧) چان بابتست كوليي : (١٦١٩ – ١٦٨٣) ، رجل بولة فرنسى كان في مقدمة المدافعين عن المذهب التجارى . ويرز في تنظيم الإدارة المالية ، ثم وجه اهتمامه إلى زيادة ثروة الأمة عن طريق تشجيع الصناعة والتجارة . وكان من أعظم منجزاته إنشاء البحرية التجارية ، وأصبح وزيرا لها في عام ١٦٦٩ ، وبعد ذلك تولى وزارة المستعمرات ثم وزارة القصر الملكي .

أن الفرنسيين قد سبقوا البرتغاليين في ممارسة التجارة في هذه المنطقة . وأكد قيام رحلات فرنسية في الأعوام ١٣٨٥ و١٣٨٠ و١٣٨٠ واستنادا إلى دى بلفون فإن الفرنسيين أقاملوا مستعمرات على السلحل عند «پيتى دييپ» و «پيتى پاريس» . ولكن مبنى بلدية دييپ دمر في عام ١٦٩٤ ، فلم تعد هناك من وسيلة للتثبت من الادعاءات الفرنسية ، ومع ذلك ففي حوالي عام ١٨٦٠ حاول پيير ماريني أن يثبت صحة الرواية بوساطة نسخة من إيصال ملاحي ادعى وجود أصله في المتحف البريطاني . وقد حصل ماريني علي هذه النسخة من لوكان دى روزني الذي حصل عليها بدوره من مستر كارتر الذي قام بنسخها من الإيصال الأصلي . وقد أوضحت التحقيقات أنه لا يوجد مخطوط كهذا في المتحف البريطاني . كما أن لغة الكتابة وأسلوبها يمتان إلى القرن السادس عشر أكثر مما يمتان إلى القرن الرابع عشر . كذلك كانت هناك اختلافات أخرى . وكان بلفون يعزو الفضل إلى تجار دييپ ، في حين تؤكد وثائق ماريني بور مدينة روان .

ويقول الفرنسيون إن فرنسا بعد عام ١٤١٠ كانت بسبب الحرب الأهلية عاجزة عن الاحتفاظ بارتباطاتها مع غرب إفريقية . ويستند الإدعاء الفرنسى المي افتراض مؤداه أنه لما كان النورمنديون يعرفون الساحل المراكشي وجزر كناريا فلم يكن من الصعب عليهم أن يندفعوا نحو الجنوب . فضلا عن ذلك فقد قامت صناعة للعاج في دييپ في القرن الخامس عشر ، ويزعم أن هذه الصناعة كانت تعتمد على العاج المستورد من غرب إفريقية . وهناك ثلاثة شهود لا تجمعهم رابطة يتحدثون عن وجود فرنسي في غرب إفريقية . فييتر دي ماري في عام ١٦٠٧ يشير إلى هذا الوجود ؛ كما أن صمويل براون ، وهو جراح أقام في قلعة فورناشو من عام ١٦١٧ حتى عام ١٦٢١ ، يعلن أن الفرنسيين هم الذين بنوا قلعة إلمينا . ودكتور داير أيضا يتحدث عن حصن فرنسي مجهز بمدفعية ثقيلة لها أرقام تبدأ برقم ١٣ ، أماً رقماها الأخيران فمطموسان . كذلك يتحدث الرحالة الفرنسي پير لابا عن الاكتشاف الفرنسي لإفريقية . وفوق

الخرائط التى أعدها راسمو الخرائط الفرنسيون ظهرت «پيتى پاريس» ابتداء من عام ١٦٣٧ وپيتى باريس» ابتداء من عام ١٦٣٧ . بيد أنه لسوء الحظ لم يقدم أى دليل مدعم بالوثائق .

وفى الآونة الأخيرة وقفت مسز إيشا مبيروقيتز إلى جانب الادعاءات المفرنسية ، وذلك على أساس الروايات المحلية . فقد أقام الفرنسيون ، استنادا إليها ، مبنى مزودا بمصطبة المدافع رسمت فوقها بعض النقوش . وقد حطم البرتغاليون هذا النصب التذكارى ، ولكنهم لم يزيلوا هذه النقوش . وتذكر مسز مييروڤيتز أن هناك صورة للقديس أنطونى تعود إلى ذلك الوقت مازالت تستخدم على الساحل كتعويذة دينية ، وذلك على الرغم من أنها لم تستطع رؤيتها .

وفى مقابل ذلك توجد حجج لها وزنها . فلو كان للفرنسيين أسبقية فى الكشف فحمن المؤكد أن فرنسوا الأول لم يكن ليترك تقسيم العالم بون تحدّ ، وكان لابد أن يتمسك بحقوقه . وفى القرن الرابع عشر لم تكن الأرقام العربية قد شاع استعمالها ، على الرغم من أن الإنجليز والفرنسيين كانوا على دراية بها . ويصعب التسليم بأن الفرنسيين قد وضعوا هذه الأرقام فى نُصب تذكارى فى إلمينا ، ومع ذلك فإن فرنسا قد احتلت إلمينا فى عام ١٩٨٧ ، ومن المحتمل أن يكون الحصن قد شيّد فى ذلك الوقت . أما بيازلى ويرستيج ، اللذان بحثًا تلك القضية ، فقد خلصا إلى أنه بينما كان فى مقدور الفرنسيين الوصول إلى الساحل ، فليس هناك دليل على أنهم فعلوا ذلك ، ويبدو أن الرأى حول هذه القضية لم يحسم حتى الآن .

### خامسا

فأى نوع من إفريقية واجهه الأوروبيون الأوائل ؟ لقد كان اهتمامهم مقصورا على المناطق الساحلية ، ولم يتوغلوا في الداخل عدا في حالة أو حالتين -

وبخاصة البعثة البرتغالية إلى مالى . (٢٨) ولأن هدفهم كان التجارة ، فقد اكتفوا بالمناطق الساحلية ، واعتمدوا على الحكام ورؤساء القبائل المحليين لتزويدهم بمنتجات المناطق الداخلية . وكانت سياسة الأوروبيين على الساحل هى أن يبنوا قلعة ويقيموا علاقات ودية مع الأهالى لصالح التجارة . وقد أدرك الإفريقيون منذ اللحظة الأولى أخطار السماح للأجانب بامتلاك مكان محصن . وأجرى الرئيس كوامى أنسا تحليلا لأخطار ترك البرتغاليين يبنون قلعة ، وأعلن رداً على الطلب البرتغالي :

« لست غير مبال بالشرف الكبير الذي أسبغه على اليوم سيدكم العظيم رئيس البرتغال . قد كنت أسعى دوما إلى أن أكون جديرا بصداقته ، وذلك بتحرى الدقة في تعاملي مع البرتغاليين ، وبجهودى الدؤوبة لتدبير شحنة عاجلة للسفن . ولكن حتى ذلك اليوم لم ألاحظ قط فارقا كهذا في مظهر رعاياه . فهم حتى الآن يكتفون بارتداء الملابس المتواضعة ، ويقنعون في سهولة بما يحصلون عليه من بضائع ، دون أية رغبة حتى الآن في الاستمرار في هذا البلد ، ولا تغمرهم السعادة أبدا إلا عندما تكتمل شحنتهم ويتخنون عدتهم للعودة إلى الوطن ، والآن ألحظ فارقا غريبا . ذلك أن كثيرين ممن يرتدون الثياب الغالية يتوقون إلى السماح لهم ببناء البيوت ومواصلة الحياة بيننا . فرجال لهم مثل هذه المنزلة ، وعلى رأسهم قائد يبدو من مظهره أنه من عبيد الله خالق الليل والنهار ، لا يمكن أن يُكُرهوا أنفسهم على تحمل مشاق هذا المناخ ؛ ولن يكون باستطاعتهم تدبير أي من وسائل الترف المتوفرة في بلدهم . إن تباين باستطاعتهم تدبير أي من وسائل الترف المتوفرة في بلدهم . إن تباين

<sup>(</sup>٢٨) عندما شعر محمد الأول منسا مالى بوطاة السنفى لم يجد بُدًا من الاستعانة بقوة خارجية لمساندته ، فاستفاث في عام ١٤٨١ بالعثمانيين ، ثم عاد فطلب مساعدة البرتقال ، وبسبب خشية ملك البرتغال من امتداد نفوذ العثمانيين إلى قلب إفريقية ، فقد أسرع بالاستجابة لاستفاثة المنسا . وبعث إإليه بسفارتين لا يعرف شيئ عن أخبار الأولى منهما ، أما السفارة الثانية فتوجهت عن طريق إلمينا ، ووصلت إلى عاصمة مالى ، ولم يعد من أعضائها الثمانية إلا شخص واحد هو بطرس رئيل الذي قدم وصفا لأحوال مالى في ذلك الوقت . وفي عام ١٩٥٤ استنجد المنسا محمود الثاني بالبرتغاليين ، فجاحت بعثة لم يكن هنفها مساعدة المنسا ضد أعدائه ، وإنما لبحث مسائل تجارية .

الأهواء المألوف لدينا جميعا سيؤدى حتما إلى الشقاق والخصام ؛ وإنه لمن الأفضل كثيرا أن تمضى كل أمة منا فى السياسة نفسها التى انتهجتها حتى الآن ، فيسمح لسفنكم بالمجئ والذهاب كما هى العادة ، ثم أن الرغبة فى أن يرى كل منا الآخر بين الفينة والأخرى هى التى ستصون السلم فيما بيننا . ولكون الأرض والبحر متجاورين دائما ، فإنهما على خلاف باستمرار ويتشاحنان حول أيهما سيذعن للأخر ، فالبحر يحاول فى عنف شديد إخضاع اليابسة بدورها مصممة فى عناد مماثل على أن تناوئ البحر . »

وكان هدف البرتغاليين هو إقامة منطقة يستطيعون منها السيطرة على المناطق الريفية ، فالقلعة تمكّنهم من أن تكون لديهم «... جالية مدنية مجاورة نعتمد عليها بوصفها جزيرة للنفوذ البرتغالى . » وهكذا فإن القلاع التى كان من المقرر نشرها على طول الساحل كانت بمثابة تحدّ مباشر للحكام الإفريقيين ، وهم قد اعتبروها كذلك . وقد بذل كوامى أنسا قصارى جهده لتفادى اتخاذ قرار بشأن هذه القضية ، ولكن البرتغاليين استطاعوا إرغامه على أن يعطيهم الأرض . أما فى وايداح (٢٠) فقد أصر الملك على عدم إقامة بيوت على الطراز الوربي ، بل إن الأوروبيين لم يكن باستطاعتهم أن يقيموا بيوتا حتى على الطراز الوطنى . وهكذا فى عام ١٧١٥ ، على سبيل المثال ، عندما سرق وكيل هولندى فى وايداح أربعين زوجا من الأحذية من الوكيل الإنجليزى ، قرر الأخير أن يتولى بنفسه تنفيذ القانون للقصاص منه ، فقام الملك بتجريد الوكيل الإنجليزى ، ووضعه فى الأغلال وشحنه على أول سفينة توفرت له .

<sup>(</sup>۲۹) وأيداح : مدينة قديمة مكتفلة بالسكان في داهومي ، بالقرب من كوتونو ، وتعرف بحديقة داهومي لكثرة مابها من أشجار الموالح ، كان للبرتغاليين قلعة بها ، وكانت من «النول - المدينة» على ساحل الرقيق (ساحل غينيا) الذي أصبح داهومي فيما بعد ، كما كانت من أهم المراكز التجارية وكبرى المحطات التي تقوم بعور الوسيط في تجارة الرقيق . وقعت معارك شرسة بين قوات داهومي وفرنسا ، ونزلت حملة فرنسية في كوتونو (مينا، داهومي الرئيسي) وقعت على إثرها معاهدة «وأيداح» في أكتوبر ١٨٩٠ ، التي منحت فرنسا حق هماية بورتونوفو (عاصمة داهومي الان) واحتلال كوتونو لفترة غير محدودة ، تعرف كذلك باسم «قيدا» .

ولم يكتف الرؤساء الإفريقيون بعدم السماح للتجار ببناء القلاع ، بل إنهم حتى عندما سمحوا بها ، كما في حالة إلمينا وغيرها ، ادعوا السيادة عليها ، كما طالبوا بأن تكون الموانى مفتوحة ، وبأن يكون باستطاعة أي شخص زيارتها . كذلك لم يشجعوا الأوروبيين على القيام بعمل مباشر ، ولم يكن يسمح لهم بالقيام بغارات من أجل الحصول على الرقيق ، وإنما كانوا يستطيعون شراءهم فقط . ففي عام ١٧٥٤ ، عندما قبض القبطان الإنجليزي لإحدى سفن نقل الرقيق على ثلاثة من الرعايا الأحرار ، قبض على قبطان السفينة الإنجليزية التي جاءت في إثرها ، ولم يطلق سراحه إلا بعد أن ترك ثلاث رهائن .

ولقد ترتب على العلاقة مع التجار الأوروبيين اضطرابات سياسية واجتماعية . فحتى ذلك الوقت كانت السلطة السياسية في أيدى الدول المنظمة في الداخل ؛ ومع إدخال الأسلحة الأوروبية ، وكذلك مع ما جاء في أعقاب التجارة من رخاء مادى - متجسدة في بضائع في أول الأمر ثم في البشر بعد ذلك - نمت قوة الدول الساحلية . إذ أن هذه الدول كانت تعتمد على التجارة ، وكان هدفها توريد الرقيق والحصول على البنادق التي تستطيع بها مد سلطانها .

ولم يكن الزنوج الذين واجههم الأوروبيون على الساحل همجا أو يعيشون في أحوال بدائية ، بل كانوا حتى في ذلك الوقت تجارا ممتازين ولديهم دول حسنة التنظيم ومدن مسورة . وكان بعض حكامهم ملوكا أقوياء ، بيد أنه حتى صغار رؤساء القبائل كانت لديهم رغبة كاملة في استخدام القوة ضد الأوروبيين . ولذلك فليس هناك أساس في التاريخ للفكرة القائلة بأنه قبل القرن التاسع عشر كان الأوروبيون في غرب إفريقية يعتبرون سادة ، وبأن الإفريقيين كانوا يرهبونهم . والحقيقة أن الأوروبيين أنفقوا أموالا كثيرة لإغراء الإفريقيين بالذهاب إلى أوروبا ولإيهامهم بأبهة بلدانهم وعظمتها .

وثمة حقيقة أخرى لصالح الإفريقيين لم يتوانوا عن استغلالها ، وهى إنه على الرغم من أن كل دولة أوروبية حاولت إقامة احتكار يقصر التجارة على شركة واحدة ، فإن تنافس الدول الأوروبية على الفلفل والذهب والعاج كان بمثابة

ميزة كبيرة للإفريقيين . فضلا عند ذلك لم تكن لدى هؤلاء المتطفلين ممانعة فى دفع أشمان أعلى ماداموا لا يتحملون تكاليف محددة ، من قبيل الإنفاق على وكالة تجارية أو على الوكلاء التجاريين اللازمين لتسييرها . وأدرك الإفريقيون ذلك ، فدأبوا على رفع أثمانهم .

وكان لدى الإفريقيين ، استنادا إلى مارمول ، استعداد للنظر إلى الأوروبيين على أنهم مخلوقات جبّارة ، من ذلك أن الزنوج ، عندما رأوا الحملة المراكشية ، التى رافقها مارمول ، ظنّوا أن سلطان مراكش يستخدم فى الحملة مخلوقات جبارة يمكن أن تدمر الزنوج . فالبشرة البيضاء كانت تعتبر فى بعض المناطق خاصة بأناس نهضوا من القبور ، (٢٠) وكذلك كان الزنوج يخشون أن يكون سبب تجارة الرقيق هو أن الأوروبيين مغرمون بأكل اللحم الأسود .

#### سادسا

ريما كان الإتجار في الرقيق القادم من إفريقية قديما قدم التاريخ ، فقد انغمس العرب وأبناء شمال إفريقية في تجارة الرقيق قبل أن يكتشف البرتغاليون ساحل إفريقية الغربي ، وحتى بعد اكتشاف أمريكا لم تكن تجارة العرب في الرقيق مما يستهان به . ولكن التجارة عبر الأطلسي كانت أعظم أهمية بكثير بسبب اعتماد مزارع القطن وقصب السكر على عمل الرقيق . بيد أن دلالة الأطلسي في تجارة الرقيق دلالة كمية ، ففي خلال عشرين عاما نقل ملايين الإفريقيين إلى الأمريكتين ، وكان هذا الكم الضخم ، مقترنا بعجز العالم الجديد عن امتصاص السكان الزنوج في نسيجه الاجتماعي ، هو مبعث مشكلاته الاجتماعي ، هو مبعث مشكلاته الاجتماعي ، هو مبعث

<sup>(</sup>٢٠) وكان عدد من الأسرى التصارى يقومون بخدمات فى بلاط الشريف (السعدى) ، ورافقوه فى رحلته ، وكان صدفار الزنوج وكبارهم يتهافتون على رؤيتهم والتحدث معهم ، معتقدين أنهم أعجوية الخلائق البشرية ، وعلمنا أن بعض رجال حاشية الشريف أذاعوا فى وسط القوم ، وبغية بث الخوف فى قلوب الأسرى المسيحيين ، أن هؤلاء النصارى يأكلون اللحم البشرى ويمزقون أجساد ضحاياهم بمخالبهم وأسنانهم . « مامول ، إفريقيا ، الترجمة العربية ، المجلد الثالث ، الصفحة ٢٠٢ .

والرق كمؤسسة لم يكن جديدا على أوروبا . فالتجار الأثرياء في شمال إيطاليا كانوا يستوردون فتيات في الثالثة عشرة والرابعة عشرة من مناطق التتار البعيدة ليتخنوهن خادمات أو محظيات . وقد أسر أحد القباطنة البرتغاليين الأوائل ٢٣٣ فرداً من إفريقية ، كان بعضهم أسود البشرة مثل الإثيوبيين ، والبعض الآخر أبيض البشرة كالأوروبيين . ومع ذلك فإنه حتى نهاية القرن الخامس عشر وبداية القرن السادس عشر لم تكن هناك تجارة منظمة في الرقيق . فأزورارا ، على سبيل المثال ، يذكر أنه في خلال حياة الأمير هنري لم يجلب إلى البرتغال إلا قرابة تسعمائة من الرقيق . ويسبب ما قام به المشرون اليسوعيون من منع استخدام الهنود الأمريكيين كعمال في المزارع التجارية ، عمد الاستعماريون إلى جلب الرقيق الزنوج إلى جزر الهند الغربية وأمريكا ، بيد أنه طوال هذه الفترة كان الرقيق يجلبون في أعداد صغيرة إلى أسبانيا والبرتغال. وكما يقول أزورارا فإنهم «كانوا يقومون بتعليم الحرف الميكانيكية لمن يجلبونهم في سن الشباب ، كما كانوا يمنحون الحرية لمن يرون فيهم استعداداً لكسب عيشهم ، ويزوجونهم بنساء البلد ويعطونهم أملاكا» . وكان الغرض من ذلك هو استخدام أسراهم من الإفريقيين كعمال زراعيين ، إذ أن شبه جزيرة أبيريا قد أقفرت من سكانها في أثناء مبراعها ضد المغاربة . وأكثر هؤلاء الرقيق مهارة أصبحوا أصحاب حرف ، وهكذا فإن الطبقات الدنيا من سكان شبه الجزيرة ، في الفترة ما بين اكتشاف غرب إفريقية وبداية شحن الرقيق إلى أمريكا ، كانت تحقن باستمرار بالدم المغربي والزنجي.

فهل اللوم فى ذلك يقع بأكمله على الأوروبيين وحدهم ؟ لقد قام الإفريقيون بدور نشط فى هذه التجارة ، بل يمكن القول إنه دور بارز . كما كان لظهور داهومى وأشانتى كدولتين استبداديتين ، وللصراع فيما بين ممالك اليوربا المختلفة ، علاقة بأرباح التجارة . فأشانتى وداهومى كانتا تواقتين إلى إقامة اتصال مباشر مع الأوروبيين بحيث تستطيعان الاستئثار بأرباح الوسطاء . إن ليقربول ويرستول ليستا وحدهما اللتين تعاظم ثراؤهما من دم الرقيق ، وإنما

تعاظم ثراؤها منه أيضا الدول الإفريقية التى تقتنص رعاياها وتأسرهم وتبيعهم رقيقا يكدحون بعيدا عن أوطانهم .

وجدير بنا أن نتذكر أن العرب ريما كانوا حتى أكثر أهمية في تجارة الرقيق من الأوروبيين . فالنول الإسلامية في السودان كانت ترى في اقتناص الوثنيين ممارسة عادية ، وربما تجد مشاعر المسلمين أفضل تعبير عنها في كلمة أمير كونتاجورا(٢١) «كيف يمكن لقط أن يكف عن صيد الفئران» . غير أن الرق في الدول الإسلامية كان مختلفا ، ذلك أن إبن الجارية من رجل حريصبح حرا ، ومن ثم فإن الجواري اللاتي كن يشكلن العنصر الرئيسي في تجارة الرقيق إلى الشرق الأدنى كان يتم امتصاصهن بسهولة في النسيج الاجتماعي . ويقول أحد المصادر إن السبب الذي كان العرب من أجله يفضلون الفتيات الزنجيات في حريمهم كمحظيات وخادمات هو أن البشرة السوداء تحتفظ في أشهر الصيف بطراوتها وبرودتها ، وتلك ميزة تفتقدها النساء العربيات . كذلك لم يصبح الرقيق أبدا مشكلة اجتماعية في الشرق الأدنى أو في شمال إفريقية ، ومرجع ذلك أنهم كانوا يستخدمون أساسا إما خدما في المنازل أو جنودا في الجيوش، مثل الفصائل الزنجية في جيش مولاي أحمد سلطان مراكش ، أو كانوا من الخصبيان والموظفين المدنيين ، كما في جميع بلدان الشرق الأدنى . وقد اختلط هؤلاء الرقيق بالرقيق القادمين من البلقان والقوقاز ، كذلك لم يظهر أبدا في أي من هذه البلدان شعور بأن الإسلام يستحل استرقاق الزنوج . فمن كان يمكن أن يباع كرقيق هو غير المؤمن ، أبيض البشرة كان أو أسودها .

ومن السمات المميزة الأخرى الرق في الشرق الأدنى هو أنه كان أساسا أحد مظاهر البذخ ، بيد أنه في الأمريكتين كان له أساس اقتصادي وطيد : فالرقيق كانوا يجلبون أساسا العمل في المزارع التجارية . واذلك فإن الزنوج في الشرق قد امتصوا في السكان المحليين ، إذ لم يكونوا يشكلون مجموعة عرقية ، كما أن اعتناقهم للإسلام كان يحل أية مشكلة اجتماعية .

<sup>(</sup>٣١) كونتاجورا: إحدى إمارات الفولاني في شمال نيچيريا .

كذلك لم يكن الرقيق سلعة تباع فقط الأجانب ، ففى إفريقية بدورها كانت توجد سوق كبيرة للرقيق . وقد ترتب على عدم وجود حيوانات الجر ، سواء كوسيلة للانتقال أو للأعمال الشاقة ، أن أصبح استخدام البشر من ضروريات الحياة ، في حين أن الحيوانات لم تكن تستخدم إلا في البلدان التي تتوفر بها . وقد قام الاقتصاد الزراعي كله على الرق ، حيث لم يكن يوجد عمال أجراء ولا فلاحون يربطهم بالأسياد نظام للمزارعة . ومن أجل الحصول على العمال اللازمين لحقل شخص ما ، أو لمنطقة أدخل فيها نظام الطوائف المهنية ، كان لابد من اقتناص الرقيق ، فينقض القناصة في المساء على قرية آمنة ، يأسرون شبابها ويقتلون شيوخها . وكانت الدول الكبيرة ، بل الصغيرة أيضا ، تنظم حملات في المناطق المجاورة للحصول على الرقيق ، وعندما اشتد الطلب على الرقيق كان المجرمون المدانون بالزنا والشعوذة والقتل يباعون كرقيق . وشاع في الأيام الأخيرة أسلوب آخر هو القبض على أي مدين عجز عن سداد دينه ،

ومع ذلك ارتبط التطور الحقيقى لتجارة الرقيق بنمو المزارع التجارية فى جزر الهند الغربية . وهكذا ففى عام ١٥١١ قام برلمان بوربو بتحرير الزنوج النين نزلوا هناك ، مع إشارة إلى أن فرنسا ، أم الحرية ، لاتسمح بأى رقيق . وكان مرجع هذه المشاعر «المهذبة» أنه لم يكن لفرنسا حتى ذلك الوقت مصلحة راسخة فى تجارة الرقيق . ولكنها سرعان ما أذعنت لقانون الضرورة الاقتصادية . فلم يكد يمضى قرن واحد حتى طالب مجلس البولة فيها بفرض رسم مقداره خمسة فى المائة على كل رقيق . وهكذا أدت الضرورة الاقتصادية بفرنسا ، مثاما أدت بغيرها ، إلى الانغماس فى تجارة الرقيق .

فما المزايا التى كان بلد ما يستخلصها من تجارة الرقيق ؟ فى عام ١٧٨٨ أعلنت لجنة التجار النين يمارسون التجارة مع إفريقية ما يلى : «ولكن آثار التجارة على بريطانيا العظمى مجزية للغاية فهى من حيث آثارها المباشرة. تستخدم قرابة ١٥٠ سفينة تنقل سنويا فى هذا البلد شحنات تزيد قيمتها على مليون جنيه ، وتشكل مصنوعاتنا الجانب الأكبر من هذه الشحنات ؛ أما من حيث آثارها البعيدة فلا يكاد يوجد فرع من فروع التجارة نو أهمية لهذه الأمة لا يستخلص منها المزايا» . وكان هذا بطبيعة الحال خلاف الأرباح من المزارع التي هي ثمرة عمل الرقيق الإفريقيين . كما أن إيريك وليامز ، وهو كاتب من أبناء جزر الهند الغربية يشغل الآن(٢٣) منصب رئيس الوزراء في ترينيداد ، يقول عن حق إن نشأة الرأسمالية في أوروبا الغربية ترتبط ارتباطا وثيقا بأرباح تجارة الرقيق .

وقد نشأ نظام توريد الرقيق على نطاق واسع عندما أقدم فيليب الرابع ، ملك أسبانيا ، في عام ١٦٤٠ على منع كل تجارة مع البرتغال . فحتى نلك الوقت كان التاج الأسباني ، الذي كان يسيطر على كل من الأمريكتين وساحل إفريقية الغربي ، قادرا على تزويد الأسواق بحاجتها دون تدخل خارجي . ومع استقلال البرتغال أصبح توريد العمال مشكلة حادة ، ومنح الملك الأشيينتو(٢٦) لإثنين من أبناء چنوا لم يكن باستطاعتهما الوفاء به إلا عن طريق تعاقدات واسعة النطاق من الباطن . وأصبح الأشيينتو موضوع نزاع بين الدول وأحد منجزات بريطانيا الرئيسية ، إذ أن معاهدة أوتريخت كانت الضمان للأشيينتو .

وكانت تجارة الرقيق تنمو بسرعة مع ارتفاع قيمة جُزُر السكر في أعين الأوروبيين ، ووصلت الأرقام إلى متوسط سنوى يتجاوز مائة ألف . وحتى بعد

<sup>(</sup>٣٢) وقت صدور الكتاب بطبيعة الحال.

<sup>(</sup>٣٣) الأشيينت : كلمة أسبانية معناها التزام بالضرائب أو عقد ، وقد أصبح لها رئين سيئ بسبب معاهدة الأشيينت في عام ١٧٠٠ ، فبعد قيام أسرة بوربون الملكية الأسبانية في عام ١٧٠٠ تأسست شركة فرنسية حصلت على الامتياز المطلق التجارة الرقيق الأسبانية – الأمريكية ، وفي معاهدة «أوتريخت» السلم طالبت الحكومة البريطانية بالاحتكار ، وتبعا لذلك خولت معاهدة «أشيينتو» الرعايا البريطانيين إدخال ١٤٤ ألفا من الرقيق إلى سوقي پورتو بيللو ولافيراكروز ، وهو حق أسيئ استخدامه ، ويحجة تجديد أحكام هذه المعاهدة بدأت تجارة تهريب واسعة النطاق ، ونشات خلافات كثيرة أعلنت الحرب بسببها في عام ١٧٣٩ ، وبموجب معاهدة أخرى وافقت الحكومة البريطانية على تجميد معاهدة «أشيينتو» كلية مقابل أن تدفع أسبانيا

انسحاب البريطانيين والفرنسيين من تجارة الرقيق ، لم يتناقص كثيرا عدد الإفريقيين الذي يباعون في أسواق الرقيق ، كما يتبين من الأرقام التالية :

|            | 1            | 1744        |
|------------|--------------|-------------|
| متوسط سنوى | ۸٥           | ۸۳۷ – ۱۸۱۰  |
| شرحه       | 98           | 1410 - 141. |
| شرحه       | 1.7          | ١٨١٩ – ١٨١٥ |
| شرحه       | 1.7          | ۱۸۲۰ – ۲۸۱  |
| شرحه       | 170          | 124 - 124   |
| شرحه       | ٧٨٥٠٠        | ۱۸۲۰ – ۱۸۳۰ |
| شرحه       | 150          | ۱۸٤٠ – ۱۸۳٥ |
| j          | 78           | 148.        |
| į.         | 70.97        | 1381        |
|            | ٠٠ ٤٨٢       | 731/        |
| ,          | 77.00        | 738/        |
| , ,        | ٧٠/٤٥        | 1468        |
|            | ۵۸۷۶۳        | ١٨٤٥        |
|            | <b>Y///Y</b> | 7381        |
| <b>.</b>   | 77031        | ۱۸٤٧ ٠      |

ويرجع الانخفاض أساسا إلى أن جزءا من الأسطول البريطاني كان يتجول في القرن التاسع عشر على طول ساحل إفريقية الغربي بهدف منع التجارة . فضلا عن ذلك فإن هذه الأرقام لا يمكن مقارنتها بأرقام التجارة فيما بين عامي المناد عن ذلك فإن هذه هي الفترة التي وصلت فيها قوة أصحاب المزارع التجارية إلى نروتها . وكما أعلن بت (١٦٠) فإن الدخل السنوى الذي حصلت عليه بريطانيا من جزر الهند الغربية في عام ١٧٩٨ وصل إلى أربعة ملايين من الجنيهات ، مقابل مليون واحد من التجارة مع بقية العالم . وتفيد تقديرات سيرچوسيا تشايلدز أن كل بريطاني يقيم في جزر الهند الغربية «يوفر مع السود العشرة الذين يعملون معه ، بعد استبعاد مأكلهم واستخداماتهم واستخداماتهم واستخداماتهم

<sup>(</sup>٣٤) وأيم بن و رئيس وزراء بريطانيا في ذلك الوقت .

وإلى جانب الأرباح من جزر الهند الغربية فقد أفاد الأوروبيون من التجارة مع غربى إفريقية أيضا . فما نوع البضائع التى كانوا يبيعونها الإفريقيين؟ لقد كان هناك نظام معقد التجارة ؛ وأحصى بوزمان (٢٠) في كتاباته في نهاية القرن السابع عشر ماثة وخمسين سلعة مختلفة تبادلتها التجارة مع منطقة ساحل الذهب وحدها . وتنوعت الأصناف من المنسوجات القطنية والصوفية إلى الحلى والرصاص والسيوف والبنادق والبارود . وكان ربع الشحنات المرسلة إلى غمبيا يتكون من قصبان حديدية . وفيما بين أنجولا وساحل الذهب كانت المنسوجات الهندية تشكل الجزء الأكبر من التجارة . ويشير آدمز وباريوت (٢٠) إلى مختلف أنواع المنسوجات المرغوب فيها . كما أن المنسوجات الهندية كانت هي الأصناف السائدة حتى بداية القرن التاسع عشر ، بيد أنه بعد الثورة الصناعية في انجلترا أصبحت المنسوجات تصنع في لانكشير ، وإن احتفظت بالأسماء انجلترا أصبحت المنسوجات تصنع في لانكشير ، وإن احتفظت بالأسماء والتشكيلات الواردة في هذه القوائم — البيبوتابوليس ، الرومالس ، اللينجيس ، والتشكيلات الواردة في هذه القوائم — البيبوتابوليس ، الرومالس ، اللينجيس ، الكاستوز ، التشيللوز ، وكثير غيرها ، وقد حُرف بعض هذه الأسماء بحيث لايكاد يبدو أنها هندية .

ويؤكد رينتشون ذلك ، كما يعدّ على النحو التالى الأصناف التى كان الإفريقيون يطلبونها من الفرنسيين : (١) الحرير الهندى ؛ (٢) الأسلحة والبنادق والمدافع والبارود ؛ (٣) وفى مقدمة كل ذلك الخمور ، «ماء الحياة» ؛ (٤) المرايا والسكاكين ؛ (٥) الأوانى الزجاجية ؛ (١) المنتجات المرجانية ، وقد وصف كاتب إفريقى أسلوب التجارة بقوله « إن المحطات أو الوكالات التجارية هى قواعد

<sup>(</sup>۲۵) وأيم بوزمان: توفرت لديه خبرات ومشاهدات خاصة بوصفه الركيل التجارى الرئيسى اشركة مولندية مقرما في إلينا. أرسل عشرين خطابا إلى صديق له في مولندا تضمنها كتاب بعنوان New and مولندية مقرما في إلينا. أرسل عشرين خطابا إلى صديق له في عام ١٧٠٥.

<sup>(</sup>٣٦) چون باريهت : ينتمى إلى القرن السابع عشر . عمل وكيلا للشركة الفرنسية الإفريقية . قام برحلتين على الأقل في غرب إفريقية في الفترة ١٦٧٨ - ١٦٨٢ . له كتاب بعنوان A Description of the برحلتين على الأقل في غرب إفريقية في الفترة Coasts of North and South Guinea ، نشر في لندن لأول مرة في عام ١٧٣٢ .

لاغنى عنها للعمليات التجارية . وهى ما إن تقام ، ثم يزداد عددها ، حتى تنتشر التجارة على نحو أفضل كثيرا . فالسفن المحملة بالبضائع الأوروبية كانت إما تحمل معها التجار اللازمين أو تزود التجار الموجودين ببضائع يتجرون فيها . وكانت الأصناف التي ينبغي مبادلتها بالرقيق مختلفة ومتعددة ، ومن بينها الأواني المصنوعة من النحاس أو القصدير ، صناديق الخرز العاجية المختلفة الأحجام ، البنادق والبارود ، والمشتريات الروحية والويسكي والبراندي والروم » .

فماذا كانت آثار هذا التغلغل الأوروبي على ساحل إفريقية الغربي ؟ لقد نشأت في المقام الأول طبقة من المولدين والمسيحيين الوطنيين ادعت لنفسها حق التمتع بمزايا خاصة . وقد أعترف بطبقة كهذه في دول مثل داهومي . وقد انتمى إلى هذه الطبقة فالنتين مندريس ، أحد قباطنة السفن ، كما انتمت إليها أسرة دى سورًا صاحبة الدور الهام في تاريخ داهومي الحديث . فضلا عن ذلك خلقت التجارة طبقة من أمراء التجارة الوطنيين ، مثل چاچا ونانا ، وبُولاً -مدينة مثل براس ويونى اللتين لم تكونا قادرتين فقط على الوقوف في مواجهة الأوروبيين ، بل على مزاحمتهم في ميدانهم أيضا . وفي دلتا النيچر أدى الاتصال بالأوروبيين إلى نمو نظام البيوت التجارية ، وهو مزيج من التجارة والسياسة جعل من هذه المدن الإفريقية مبورة مصغّرة للنولة - المدينة في إيطاليا . بيد أنه أدى قبل كل شيئ إلى ظهور الدول الاستبدادية التي كانت داهومي خير مثال لها . والغرض هنا كان التجارة أيضًا ، ولكن لما كانت هذه النول غير واقعة على الساحل فقد أقامت حكما استبداديا يمكنها من التحرك في اتجاه الساحل لإقامة علاقات تجارية مباشرة مع الأوروبيين . وثمة نتيجة أخرى هي أن قوة النولة بأكملها أصبحت موجهة للحصول على الرقيق . وام تكن هذه قوة سياسية واقتصادية فقط ، وإنما قوة روحية أيضا - مثل أرق تشوكو لونج جوجو – استخدمت لصالح تجارة الرقيق . وكانت محصلة كل ذلك هي الانهيار التام لمعنويات المجتمع .

وكان الاعتبار الثانى – ولعله أكثر الاعتبارات أهمية – هو أنه مادامت التجارة فى البشر هى المصدر الرئيسى لرخاء غرب إفريقية ، فقد انعدم الحافز على تنمية أى مجال من مجالات الإنتاج . وهكذا أسفرت تجارة الرقيق عن قتل الحوافز ، وإعاقة التنمية الصناعية والزراعية . فمن حيث الزراعة يمكن أن نلمس ذلك جيدا من السياسة التى انتهجها البرتغاليون تجاه شجرة زيد الشيئة (٢٠٠) الذى كان أحد العناصر الهامة فى تجارة داهومى الداخلية . وبسبب خشية البرتغاليين من أن يكتسب أهمية فى تنمية التجارة المشروعة ، ومن ثم يحدث تأثيراً ضاراً على تجارة الرقيق ، فقد حملوا الملك على فرض رسوم باهظة على أشجاره ، وعندما فشلت الرسوم فى تحقيق الغرض اقنعوا الملك ، وهو صاحب مصلحة مماثلة فى تجارة الرقيق ،

وكانت النتيجة الثالثة للاتصال بالأوروبيين هي الإحساس العام بعدم الأمن . ذلك أن المرء إذا عاش في ذعر من أن يقبض عليه جاره ويبيعه في سوق الرقيق فإنه يفتقد الشعور بالأمن ، وهو الأساس الذي لا يقوم بدونه أي مجتمع . ولذلك أصبح الإفريقيون شديدي الإيمان بأن يعيشوا حاضرهم وبأن يتركوا غدهم وشأنه . وهذه العادة التي تعني في الواقع أن الإفريقي يأكل جيدا وقت جمع المحصول ويتضور جوعا قرب نهاية السنة الزراعية كانت هي النتيجة المباشرة للغارات من أجل الرقيق ، وأن إفريقيي ذلك العصر لم يكن باستطاعتهم أن يفكروا في المستقبل .

<sup>(</sup>٣٧) أن شجرة أم القرن ، لها بزر يؤخذ منه دهن وزيد ، وربما يكون هو القرآمي الذي أشار إليه إبن بطوطة في تحقة النظار : موالغرتي هو ثمر كالأجاص شديد الحلاية ... ويدق عظمه فيستخرج منه زيت لهم فيه مناقع فمنها أنهم يطبخون به ويسرجون السرج ويقلون به هذا الأسفنج ويدهنون به ... ه المرجع السابق ، الصفحة ٦٨٩ .

# أويو وظهور الدول الساحلية على المحيط الأطلسي

ربما كانت أويو ، دولة اليوربا ، بتاريخها الطويل الحافل الذى ظل دون تسجيل على خلاف تاريخ برنو والسودان الغربى ، أكثر دول غرب إفريقية شهرة . فمجتمع اليوربا ، بفنونه ودينه ، يقف على قدم المساواة مع أكثر المجتمعات والفنون والأديان مدعاة للإعجاب فى الجزء الغربى من بلاد السودان . كما أن الأشغال البرونزية وأعمال الحفر على الخشب لدى اليوربا والبيني(١) تعد من أروع أعمال الإبداع الفنى فى غرب إفريقية . ومع ذلك فنحن لا نعرف سوى النزر اليسير عن حضارة اليوربا أو تنظيمهم الاجتماعى ، ولذا فإن ما نقدمه يمكن أن يكون شديد الإيجاز .

وقد تناولنا الأبحاث الخاصة بأصول اليوربا في فصل سابق بشيء من الإسهاب . واليوربا كانوا في بداية تاريخهم إما أتباعاً للنوبي أو لإحدى القبائل الخاضعة لتلك الإمبراطورية . وفي القرن الثاني عشر قام أمير من البورجو<sup>(۲)</sup> إسسمه أودوداوا بغزو المنطقة ، وبني دولة مستقلة ، وكان ذلك بداية أويو .

 <sup>(</sup>١) البينى: مجموعة قبلية إفريقية ، ذات روابط لغوية وثقافية وثيقة تقطن غرب النيچر الأدنى ، كان لهم
 وقت وصول البرتغالين إلى الساحل النيچيرى إمبراطورية ذات مستوى ثقافى وتنظيمى عال .

<sup>(</sup>٢) البورجو: (أو الباربا) منطقة داخلية في غرب أفريقية ، ربما يكون اسمها مشتقا من الحشائش المائية المسائية المائية أن السنعمار تنازع عليها الفرنسيون والبريطانيون فقسمت بينهم ، وإذا نرى الجزء الغربي منها يقع في داهومي ، والشرقي في إيلودين بنيجيريا . تحيط بها أراضي اليوربا من الجنوب .

ولما كانت أسرة بورجو الحاكمة وثيقة الارتباط بالنوبى ، فإن التزاوج فيما بينهم كان أمراً شائعاً ، وقد تزوج أورانيان إبن أوبوداوا بأميرة من النوبى . وفى ذلك الوقت كانت البلاد مكونة من غابات كثيفة ، وكان حكامها الأوائل خبراء في الصيد واقتفاء الأثر . وبسبب كثافة الغابات كان اليوربا يتجمعون فى قرى صغيرة سرعان ما أصبحت مدناً . وخلف أوبوداوا إبنه أورانيان الذى حقق شهرة أكبر . وكان أورانيان أصغر أبناء أوبوداوا السبعة ، وقد تُوج الستة الآخرون رؤساء أيضا ، ولكن ألافين (حاكم) أوبو أعترف به كرئيس للولة اليوربا . وخلف أورانيان إبنه أجاكا الذى عمل بالفعل كنائب للملك عندما ذهب أورانيان إلى وخلف أورانيان إبنه أجاكا الذى عمل بالفعل كنائب للملك عندما ذهب أورانيان إلى بعد حكم دام سبعة أعوام ، وارتقى شانجو العرش ووجد أن أويو يسيطر عليها الأولويو - كورو الذين لن يسمحوا له بدخول عاصمته ، ولكنه تمكن من دخولها عن طريق الاحتيال . وشن طوال الأعوام السبعة التالية ، بمساعدة أصهاره من النوبى ، حربا ضد رؤساء اليوربا المتوجين الآخرين حتى اعترفوا لأويو بالزعامة . وبعد هذه الأعوام السبعة انسحب إلى الغابة وشنق نفسه . وعاد أچاكا إلى وبعد هذه الأعوام السبعة انسحب إلى الغابة وشنق نفسه . وعاد أچاكا إلى العرش وكرس كل اهتمامه لطرد النوبى ، وحالفه التوفيق فى ذلك .

ولفترتى حكم أچاكا وشانجو أهمية كبيرة في فهم تاريخ اليوربا المبكر . وقد كان لحكام اليوربا ، على غرار الشعوب البدائية في أماكن أخرى ، مدة حكم محددة - سبعة أعوام . وكان أچاكا مصلحاً ينشد أن يجعل من الملكية قوة مركزية في بلاد اليوربا . لذلك كان من الضروري إلغاء فترة الأعوام السبعة . وعلى الرغم من أنه كان يحظى بتأييد قوى بين النوبي ، فإن العناصر المختلفة ، في ارتباط بالنوبي ، لم تسمح بتحطيم الأعراف . فاعتزل أچاكا ، ولكنه لم يقدم على الانتحار . وخلفه شانجو الذي حاول بمساعدة النوبي إخضاع الرؤساء الذين ساندوا أچاكا . وكان حكمه الذي استمر سبعة أعوام فترة حروب متواصلة ضد رعاياه . وبعد انقضاء الأعوام السبعة احتفل بذهابه إلى الغابة وشنق نفسه هناك . وشانجو هو آخر حاكم حافظ على فترة الأعوام السبعة ، ولذلك رفع إلى

مصاف الآلهة . أما أجاكا الذى كان يعيش فى هدوء بعد فترة الأعوام السبعة الأولى ، فقد أصبح ملكا للمرة الثانية ، وطرد أتباع شانجو وشن الحرب ضد النوبى ، وأخيراً أكد استقلال اليوربا .

غير أن أتباع شانجو استقروا في مكان يدعى أوچو ، وأخنوا بعد فترة يفدون إلى إيفه ، مدينة اليوربا المقدسة ، من أجل التجارة ، حيث استقبلوا بحفاوة شديدة ، وحملوا معهم عبادة شانجو ورغبوا في الاحتفال بعيده . ولكن أونى (حاكم) إيفه طردهم تحاشياً لوقوع حرب أهلية ، وإن كان ذلك قد أدى بالفعل إلى الحرب الكبيرة في تاريخ اليوربا المبكر – حرب الموديكي . وفي البداية كان النصر حليف أوني إيفه ، ولكن أوجو انتصرت في النهاية ، وقبل شعب اليوربا بأسره عبادة شانجو .

وبوفاة شانجو انكسرت عادة ارتقاء العرش لمدة سبعة أعوام . وطوال الفترة بين القرنين الحادى عشر والثامن عشر واصل اليوربا توسيع سلطتهم ، وإن يكن مع تقلبات كبيرة . غير أن أويو لم تكن مملكة مركزية . فبنين مثلا أسسها أناس من أويو ، وأسرتها الحاكمة فرع من أسرة أويو . واستمدت سلطتها الملكية من الهيئة التى أرسلها حاكم أويو ، ولكنها كانت مستقلة سياسياً . ويالمثل كانت بولة داهومى تابعة لأويو ، وما دامت الجزية تدفع والتجارة مستمرة ، فإن أويو تدع الأمراء المحليين وشأنهم .

ولم يكن اليوربا مجموعة عرقية واحدة ، بل كانوا تنوعًا من قبائل توحد بينها الأعراف الحضارية للمجموعة الحاكمة . وكانت معابدهم ومراتبهم الاجتماعية شبيهة بمثيلاتها عند الهنود ، وتعتبر المجموعات القبلية المختلفة أعضاء في مجتمع اليوربا شريطة اعترافها بسلطة أوني إيفه الروحية وسلطة الألافين (الحاكم) السياسية . والنتيجة أن اليوربا كانوا على غرار الهوسا نظاما للحكم أكثر منهم دولة واحدة ، ولكن بينما كانوا يفتقرون إلى سلطة مفردة ، فإن سلطة الأونى الروحية وسلطة الألافين السياسية لم تكونا محل نزاع ، كذلك لم يكن من أمور السياسة أن تتعرض الدول البعيدة عن المركز للغزو ، فأي قائد ساخط يعلم

أن ثمن الفشل هو فقدان حياته كان يفضل أن يقيم لنفسه دولة جديدة على أن يتراجع ، وبالمثل يستطيع الأمير غيرالمدرج في تسلسل وراثة العرش أن يؤسس دولة جديدة ، ولا يطلب منه أكثر من أن يخطر الألافين ، وبمرور الوقت يرسل حاكم أويو هيئة السلطة ويتم الاعتراف به كحاكم شرعى لتلك المنطقة .

والحكام لم يكونوا مستبدين ، فسلطتهم تخضع لرقابة كبار موظفى الدولة النين يتولى بعضهم مناصبهم بالوراثة ، وكذلك لرقابة رؤساء العشائر ، وقبل كل شيء الجمعيات السرية (<sup>7)</sup> والكهنة . وكان كهنة شانجو مجموعة قوية شأنهم شأن جمعية أوجبونى أقوى الجمعيات السرية لدى اليوربا . وإذا لم يكن الحاكم سهل الانقياد ، فإن الجمعية تستطيع دائماً إرغامة على الانتحار بأن ترسل له ببض الببغاء . ونظراً لقدسية شخص الحاكم ، فإن إراقة دمه تعتبر عملا مقدساً ، وإذا لم يذعن الملك لاقتراح الجمعية بالانتحار ، فإن الخنق يكون الحل الأخير . وإذا لم يذعن الملك مهيئا بالمثل لهذه الظروف ، فإن هذا الإجراء كان نادراً ما يحدث .

وتنظيم النواة عند اليوربا بسيط الغاية . فالألافين يحظى بالاحترام على غرار الامبراطور الرومانى المقدس ، ولكن الشعب لا يرغب فى طاعته إلا عندما تكون لنيه القوة الكافية لإملاء إرادته . وللألافين حرسه الخاص ، الإيشو ، ووكلاؤه ، الإيلارى ، الذين يجمعون له القبيلة بناء على أوامره . وفي أويو فإن سلطته تحدها الأويوميسى ، وهي هيئة الرؤساء الذين يتوارثون رئاسة عشائر الأويو ؛ وفي المقاطعات يحكم البال أو الأوبا كأمير إقطاعي .

<sup>(</sup>٣) جمعيات ذات طابع دينى أساساً وتعتبر بمثابة الأرستقراطية الحاكمة ، وتكون في بعض الحالات – مثل جمعية التندا في إفريقية الاستوائية – الوسيلة الوحيدة للحكم . وهي تعمل على دعم القانون وتكون في الوقت نفسه ضابطاً يحول دون قيام استبدادية كاملة . وفي إفريقية يوجد بوضوح ترابط بين الجمعيات السرية والهيكل السياسي القبيلة . ومع تطور السلطة من المجالس المحلية إلى الأوتوقراطية القبلية كان هناك تطور مواز للجمعيات السرية في إفريقية . وهي تتكون لدى البمبرة من جميع المراهقين المختونين ، ويتولى رئيسها حراسة المعبد وإدارة شؤون التراث القبلي . أما على ساحل غينيا فهي عبارة عن أندية خاصة لا تقبل في صفوفها إلا من يصلح من الأفراد ، وتتعتبر الجمعيات الديئية في إفريقية الاستوائية عشاً للجمعيات السرية .

ولكن الحاكم الحقيقى لمدن اليوربا لم يكن البال أو الأوبا ، وإنما أعضاء جمعية « أوجبونى » الذين يتكونون من أكثر النبلاء نفوذاً فى المدن ، كما يشكلون البلاط ، وجعلوا من أنفسهم السلطة الحقيقية وأصحاب القرار فى المدن ، أما الأوبا فهو من الناحية النظرية الموظف التنفيذي الذي يعطى تلك السياسة قوتها . وقد تدعمت سلطة أعضاء الجمعية بسبب ما يشكلونه من هيئة انتخابية تقوم بانتخاب الأوبا من بين العشيرة الحاكمة .

وكان مما شجع الطبيعة الأوليجاركية لسلطة اليوربا أنهم كانوا أساساً سكان مدن ، إذ كانوا أكثر المجموعات التى تسكن الحضر فى إفريقية ، ومنظمين وفق نظام طوائف حقيقى . وكانت الصناعة ، حيث وجدت ، تقوم على الطائفة . وقد توفرت لهم حماية فعالة بفضل أسوار المدن وتركز السكان ، وكان معنى ذلك توفر الوقت لدى الطبقات العليا ليكرس أفرادها أنفسهم فى تفانٍ لشؤون الحرب والسياسة .

وقد اعتمدت قوة الامبراطورية على الحكام ، وبدعم بناء الدولة بفضل سلسلة من الحكام الأقوياء في القرنين الخامس عشر والسادس عشر ، وفي القرن السادس عشر قاد إديچي ، حاكم نوبي ، جيشاً إلى بلاد اليوربا ، وفي الجزء الأخير من هذا القرن كانت غزوات نوبي من العنف والتوفيق بحيث دمرت مديد أويو القديمة . وفي الفترة نفسها أدخل الحصان إلى بلاد اليوربا ، ربما من بلاد النوبي ، مما عزز قوتهم . وقد احتل النوبي أجزاء من بلادهم ، وشن أورومبوتو الحرب ضد بوسا ، ولكنه لم يوفق ضد النوبي . كذلك أخفق أچيبوبيدي في زحزحة النوبي من أويو ، ولم يتمكن من ذلك إلا بمساعدة أبيپا ، وفي نهاية الأمر تغلبت أويو على التهديد القادم من الشمال .

وكان البرتغاليون من أوائل الأوروبيين الذين عرفوا شيئا عن حكام اليوربا ، ولكن معلوماتهم عن اليوربا لم تكن جديدة ، وقد حصلوا عليها عن طريق اتصالهم بالمناطق الساحلية . مثال ذلك أن باروس وباتشيو يشيران إلى ملك عظيم وقوى يدعى أوجانى حكم في الداخل ، وكان يعتبر بين الزنوج « كالبابا بيننا » .

وقالا إن الوثنيين كانوا يحتفظون بالأوجانى فى احترام وتوقير كبيرين . وكان حكام بنين يفعلون الشيئ نفسه ، ويرسلون إلى أويو القضيب النحاسى الذى يعنى السلطة الملكية . وكان طبييعاً أن يعتقد البرتغاليون أن الأوجانى كشخص لا يقل أهمية عن « يريسترجون » الأسطورى(<sup>1)</sup> .

وبمقدم نهاية القرن السابع عشر استعادت أويو قوبها بعد فترة من التدهور، واستطاعت بمساعدة الحصان هزيمة قوة الفون (٥) الصاعدة . ويذكر بوزمان أن جيوش أويو وصلت إلى پورتونوڤو (٢) في عام ١٦٩٨ ، وتم إخضاع بلاد الفون . معيش أويو وصلت إلى پورتونوڤو (٢) في عام ١٦٩٨ ، وتم إخضاع بلاد الفون . أما القائد الذي أخفق في العودة بملك الفون سجينا فقد شنق . بعد ذلك أرسل ملك أويو جيشا إلى بلاد البوسا (٧) . وهكذا كانت أويو ، عند موت أوچيچي ، قد امتدت كثيرا في اتجاه الشمال والغرب . ومع ذلك ضعفت سلطة الألافين مع نمو سلطة الباسورون ( رئيس الوزاراء ) والكافانكا ( قائد الجيش ) . وفي حوالي عام ١٧٧٠ استولى الباسورون جاها على السلطة الفعلية ، ومذذ ذلك الوقت أصبح المسؤولان الكبيران في الدولة ، الباسورون والكافانكا ، الحاكمين الفعليين أصبح المسؤولان الكبيران في الدولة ، الباسورون والكافانكا ، الحاكمين الفعليين النبود . وبذلك قبض الباسورون جاها على السلطة الفعلية في إمبراطورية يحدها النبيجر شمالاً والبحر جنوباً وغرباً ، وتضم مملكة داهومي . وكان جاها في الحقيقة أول رجل من العامة يستولى على السلطة السياسية ، وظل يحتفظ الحقيقة أول رجل من العامة يستولى على السلطة السياسية ، وظل يحتفظ بسلطته عن طريق تدبير اغتيال أسياده الملكيين . وقرب نهاية حياته استطاع بسلطته عن طريق تدبير اغتيال أسياده الملكيين . وقرب نهاية حياته استطاع بسلطته عن طريق تدبير اغتيال أسياده الملكيين . وقرب نهاية حياته استطاع

<sup>(</sup>٤) چون القسيس ( پريسترچون ) : انظر ، الحاشية ٧ - ١٥ أعلاه .

<sup>(</sup>ه) في داهومي الحالية عندما أعلن تاكوبونو ملكا في أوائل القرن السابع عشر قام بتأسيس الأسرة التي حكمت داهومي حتى نهاية القرن التاسع عشر . وجرت العادة عند موت الملك أن يحنط جسمانه وينبع عند من الناس القيام بخدمته في الدار الأخرى . والصلة وثيقة عند الفون بين الإنسان والحيوان ؛ إذ يزعمون أن لكل إنسان شبيها وصنوا من الحيوان .

 <sup>(</sup>۱) پورتونوف: عاصمة داهومى ، ومركز تجارى رئيسى بها ، تقع بالقرب من كوتونو ميناء داهومى
 الرئيسى ، كانت لها أسماء كثيرة ، وهذا الأسم هو الذي عرفت به لدى الفرنسيين ، بها العديد من المساجد
 والكنائس .

 <sup>(</sup>٧) بوسًا: تقع على النيچر . أصبحت في عام ١٨٩٤ موضع منافسة بين انجلترا وفرنسا ، وقام الفرنسيون بغزوها .

الصاكم أبروبون أن يحرز نصراً على الكافانكا وأن يهزم الباسورون . وأبقى أبرودون على السلطة الملكية ، ولكنها سلطة ظاهرية أكثر منها سلطة حقيقية . فالسلطة كانت بالفعل في أيدى كبار موظفى الدولة . وكان تهديد الفولاني يلوح في الأفق ، وأنيط بالكافانكا دور شرير في تقويض قوة اليوربا .

## بنسين

كان البرتغاليون أول من وصل من الأوروبيين إلى ميناء جواتو العظيم ، حيث وجدوا مملكة مستقرة تمارس السلطة هناك . وكانت بنين في عصورها الأولى دولة أوليجاركية يقسم زعماؤها إلى ثلاث فئات ، يحتل المرتبة العليا بينها الأوزاما النين يتوارثون مناصبهم ويتقدمون على الأسرة الحاكمة . وقد كانوا أمراء شبه مستقلين وظيفتهم الرئيسية تنصيب أوبا(^) جديد ، وكانوا هم النبلاء الذين دعوا أويو إلى إرسال أمير ليحكمهم ، كما يشغلون غالبية المناصب الرفيعة في النولة ، وكان رؤساء المدن ، برغم كونهم أقل مرتبة ، أكثر فعالية وتأثيراً لأن مناصهم لم تكن وراثية . وكان العسكريون والرؤساء الدينيون ينتمون إلى هذه الفئة . ويلى هؤلاء رؤساء القصر الذين كانوا رؤساء في البلاط .

وكان الأوزاما أقويا دائما ، ويستطيعون في جميع الأحوال تحدى السلطة الملكية . ومع ذلك فإن أي حاكم قوى باستطاعته دائما أن يضرب مجموعة من الرؤساء بالمجموعة الأخرى ، ولكن الأوزاما والأمراء الملكيين الذين يملكون إقطاعات من الأرض باستطاعتهم إثارة المتاعب لأى حاكم ضعيف .

يقول مؤرخ بنين إن المملكة تمسست على أيدى الأوبا جوبو ، أحد أبناء أوبوداوا ، الذى أصبح حاكما تحت اسم أوچيسو ، أى أن بنين تأسست على وجه التقريب فى نفس الوقت الذى تأسست فيه أوبو . وقد قام أچيسو ، بسبب مؤامرات زوجته

<sup>(</sup>٨) الأوبا : الاسم الذي كان يحمله ملوك بنين .

ذات الصظوة لديه ، بنفى إبنه الوحيد كالمرهان ، وهو عمل ندم عليه فيما بعد ، ولكن الأمير رفض العودة إلى بنين . وبعد وفاة أوچيسو سادت فترة من الفوضى ، وأوفدت سفارة إلى إيفه لطلب أمير آخر ، فأرسل أوداودا إبنا آخر من أبنائه هو أورنايان . وتزوج أورنايان بأميرة محلية وأنجب منها ولداً أسماه إيواكى ، وعندما شب إيواكى عاد أبوه إلى إيفه تاركاً إياه كاول أوبا لبنين . وفي عهده هو وخلفاؤه من بعده زاد النبلاء سلطتهم وكونوا إمبراطورية أوليجاركية ، فتصدى لهم إيويدو ، خامس حاكم لبنين ، وتمكن من تقليص سلطتهم . وعندما تبين له أن النبلاء المحليين بقيادة أوچياموي يعارضون الأسرة الحاكمة في إيفه ، قام بنقل العاصمة ، وأوقع الهزيمة بالنبلاء الساخطين ، ومنع النبلاء من حمل سيوف الدولة ، وأرغمهم على الوقوف عندما يكونون في حضرته . وقد خلفه إبنه أوجووتا الذي كادت بنين تحت حكمه أن تكون في حالة حرب دائمة . وفي عهده قدم صناع البرونز من إيفه إلى بنين .

كانت بنين حتى ذلك الوقت دولة مستقلة ، وكانت قوة النبلاء المحليين قد تحطمت . وقد نظمت الملكة على أساس سليم مكّنها من التوسع . حدث هذا في عهد أوداجبيدو ، ففي أيامه وصل أهالي بنين حتى أكرا ليقيموا لهم مستعمرات . ودام حكمه أكثر من خمسة وعشرين عاماً ، وامتد نفوذ الأوباوات فوق مناطق واسعة من نيچيريا الحالية . بيد أنه أصيب بالعرج ، وهي عادة تفقده أهليته لحكم ، فحاول إخفاء عاهته ، واعتاد أن يحمل إلى قاعة الاستقبال ، وكان دائما أول من يصل إليها . وذات يوم اكتشف رئيس الوزراء عاهته ، فأرغم على الاعتزال . وبعد أوداجبيدو جاءت سلسلة من الحكام الضعاف ، حتى تولى السلطة إيوباري – الذي سمى عن جدارة بالكبير – وذلك بقتل أخية الأصغر الذي اغتصب العرش . وشُغلِ إيوباري دائما بالحرب . فلم يكن له هناك فقط أعداء أقوياء في الخارج يتعين قمعهم ، بل كانت هناك أيضا ثورات داخلية . وتم أيضا إخضاع النبلاء الذين زادت سلطتهم في عهد الملوك الضعاف . وتحت حكم أيوباري وصلت مملكة بنين إلى نروة قوتها . ويشير البرتغاليون الذي زاروا بنين إلى على أنه السيد الأعلى لسبعة ملوك .

ولم يكن أيويارى فاتحا حربيا عظيما فقط ، وإنما كان أيضا مصلحا أدخل الحفر على الخشب وأشغال العاج إلى بنين ، كما أحضر إليها إيجبو غومياغن الذى اشتهر بحق بمهارته فى الحفر على الخشب ، وأدخل الإيزيكين ، وهى اله هوائية ، وفي عهده أقام الأوروبيون أول اتصال لهم مع بنين ذات الأهمية لهم بسبب إنتاجها من الفلفل ، وكان من شأن النفوذ الأوروبي أن يحدث ثورة فى مجتمع المناطق الساحلية ، ولكن تأثيره فى بنين لم يكن بنفس درجته فى داهومى وأشانتى .

وبعد وفاة إيويارى دب الضعف فى أوصال المملكة ، فالاوتوقراطية التى أقامها تحتاج إلى حاكم قوى ، ولم يكن أحد ممن خلفوه حاكماً من ذلك الطراز . فقد حكم خليفته إيزوتى أربعة عشر يوماً فقط . وبعد وفاته قام الأمير أوكبامى بقتل إبن ايزوتى وزوجته ذات الحظوة كى يستولى على العرش . ولكن قسوته أرغمت الشعب على طرده ، ورفض أولووا ، الابن الثانى لإيزوتى ، العرش خوفا منه . عندنذ عرض الصواجان على إبنة إيزوتى الكبرى ، بيد أن شكوى نسائية وقفت فى طريقها . وأرسى شعب البينى فى ذلك قاعدة تقضى باستبعاد النساء من الحكم . وهكذا راح العرش يستجدى من يجلس عليه . وكان أوكبامى غير محبوب بالمرة بين النبلاء الذين أثروا بقاءه بعيداً عن السلطة العليا . وأخيراً مكن النبلاء من إقناع أولووا بقبول التاج ، غير أن حكمه لم يدم طويلا ، وعند تفكن النبلاء ، حرصاً على إبعاد أوكبامى عن العرش ، إلغاء الملكية ، وأقاموا نظاماً أوليجاركيا .

وأدى ضعف بنين إلى تعرضها للغزو ، وقام العامة الذين لم يكونوا يحبون النبلاء الكبار بدعوة أوكبامى للعودة ، وتوجوه ملكا ، واتخذ لنفسه اسم أوزواووا . وواجهته في حكمه مهمتان : أولاهما ، قمع النبلاء الذي زادت سلطتهم بدرجة هائلة ؛ ثانيتهما التصدي للغزو الأجنبي . واستقر رأيه على ضرورة سحق هذه الغزو ، وبعد أن ترك عاصمته للنبلاء الثائرين خرج لمحاربة إيوو . وطال أمد الحرب دون نتيجة ، فطلب مدداً من بنين ، ولكن النبلاء لم يكونوا حريصين على

مساعدته ، ورفضوا نجدته ، فوقع أسيراً فى أيدى إيوو ، بيد أنه تمكن من الهرب ، وفى نهاية الأمر ألحق الهزيمة بمعارضيه . وكان لأوزلووا عدو خارجى آخر ، هو زعيم الإديجا . وهنا أيضا كان النصر حليفه ، وخلال فترة حكمه اتسعت رقعة بنين بدرجة هائلة ، ولكنها حرمت من الهدوء الداخلى مثلما حرمت من السلم الخارجى ، إذ استمر يحارب جيرانه حتى مات بسهم مسموم فى موقعة إيشان .

وكان الأوزولووا ثلاثة أبناء يحقد كل منهم على الآخرين ، بيد أن أكبرهم مات قضاءً وقدراً . أما الآخران فقد ولدا في يوم واحد من أمّين مختلفتين . وعلى الرغم من أن أروانران كان يكبر أضاه ببضع ساعات فإنه لم يكن الوريث الشرعى الأن أمه لم تخبر الأوبا بمواده قبل أم أوساوى . وهكذا أصبح أوساوى هو الوريث الشرعى . وكان أروانران شديد التأثر الأنه برغم كونه الأكبر سنا لم يكن الوريث الشرعى ، لذلك حاول أن يغتال أوساوى .

وعندما مات أوزواووا خلفه أوساوى ، وتوّج تحت اسم إيسيچى . غير أنه واجه تحدى أروانران الذى أصبح رئيساً للأوبو . وكان الأوبو تواقين إلى تقليص سلطة المملكة ، فناصروا ادعاءات أروانران . وفى إحدى المواقع قتل إبن أروانران الوحيد ، فانتحر أبوه غرقا من فرط حزنه عليه . واستتب السلم بضعة أشهر . بيد أن هدف الأوبو كان تدمير سلطة بنين ، لذلك استمر القتال حتى تجرعوا هم مرارة الهزيمة كاملة على أيدى إيسيچى . ومع ذلك فقد تمكن حاكم الأوبو من الفرار ، ولكنه طورد إلى أن أرغم على الاعتراف بسيادة الأوبا .

وإيسيچى هو المسؤول عن حرب الإيدا ( ١٥١٥ – ١٥١٨) ذات النوافع الغريبة . فقد اعتاد أوليبا ، وهو رئيس قبيلة مجاورة ، أن يزهو بأن زوجته ليست جميلة فقط ، وإنما عفيفة أيضا . وعلى الفور شرع إيسيچى بهمة زائدة في إثبات أن السيدة ، ولو أنها جميلة ، ليس لديها كل هذا القدر من الفضيلة الذي يزعمه زوجها . وأرسل واحداً من أكثر حُجَّابه وسامة كى يوقع بها ، ووفق الحاجب في مهمته بعد أن قدم لها هدايا ثمينة . ولم يقنع الأوبا بذلك ، بل أبلغ

الأمير منافسه بأنه زوج إمرأة فاسقة . وأسر أوليبا الأمر في نفسه ، وأخذ يحيك المؤامرات مع الإيدا الذين قاموا بمهاجمة بنين ، ولكنهم أخفقوا في تحقيق أي نصر .

وخلال هذه الفترة تعرضت بنين لتغيرات كثيرة . فقد أسفرت غزوات حكامها منذ أيام إيويارى عن إخضاع عدد كبير من القبائل الخارجية التى امتصت بالتدريج . كما جلبت الغزوات عدداً كبيراً من الرقيق إلى بنين التى أصبحت مركزاً تجارياً كبيراً احتشد فيه التجار الأجانب . وكان إيويارى أول حاكم يقيم اتصالاً مع الأوروبيين . فقد قام روى دى سيكوير بزيارة بنين في عام ١٤٧٧ ، ومنذ ذلك الوقت حتى منتصف القرن الثامن عشر كان الأوروبيون على اتصال مستمر بها . وكانت بنين أكبر مورد للرقيق الذين يؤسرون من قبائل الإيبو ، وقد رحب إيويارى بالأوروبيين لا إيمانا بدينهم ، وإنما بسبب البنادق التى يستطيع الحصول عليها منهم .

وفى أيام إيسيچى أصبح نفوذ البرتغاليين سائدا فى بنين . وقد أوفد إيسيچى مبعوثاً إلى لشبونة ، وعند عوبته صحبه عدد من المبشرين . وفى عام ١٥٤٠ أرسل إيسيچى إلى ملك البرتغال صليباً من النحاس . وقد كتب نوارت بايرز إلى الملك ميشيل فى ٢٠ أكتوبر ١٩٥١ يقول « إنه صحيح تماماً أنى صديق لملك بنين ، وذلك لأن ملك بنين يصادق كل من يبلغه شيئا طيباً عن سموكم . ونحن نتناول الطعام مع إبنه . وقد ابتهج ملك بنين كثيراً بوصول المبشرين ، وخرج المبشرون مع الملك إلى الحرب ورافقوه عاماً بأكمله ، ولم يكن باستطاعة الملك أن يفعل شيئا حتى وضعت الحرب أوزارها ، إذ كانت لديه رغبة فى سلم « السر العظيم » . وقرب نهاية العام ، فى شهر أغسطس ، أمر الملك إبنه وإثنين من نبلائه العظام أن يتعملوا ، كما بنى كنيسة فى بنين . وقد تعلموا القراءة ، وفعلوا نبلائه العظام أن يتعملوا ، كما بنى كنيسة فى بنين . وقد تعلموا القراءة ، وفعلوا نبلائه العظام أن يتعملوا ، كما بنى كنيسة فى بنين . وقد تعلموا القراءة ، وفعلوا نبلائه العظام أن يتعملوا ، كما بنى كنيسة فى بنين . وقد تعلموا القراءة ، وفعلوا نبلائه العظام أن يتعملوا ، كما بنى كنيسة فى بنين . وقد تعلموا القراءة ، وفعلوا نبلائه العظام أن يتحدث البرتغالية بطلاقة .

 <sup>(</sup>٩) للاطلاع على النص الكامل (بالإنجليزية) لخطاب موارت بايرز إلى ملك البرتغال في ٢٠ أكتربر ١٥١٦،
 انظر ، بازيل داڤيدسون ، The African Past ، مكتبة بنجوين الإفريقية ، الصفحتين ١٩٠٠ و ١٩١٠ .

إن الفائدة الرئيسية التى عادت على بنين من اتصالها بالأوروبيين هى حصول حكامها على البنادق التى تيسر لهم غزو القبائل الداخلية . وفى عهد أورغوجبوا ، خليفة إيسيچى ، جردت حملة لفزو لاجوس إحدى مدن اليوربا . بيد أن الرؤساء نوى الأغطية البيضاء على رؤوسهم – حكام لاجوس التقليديين – ظلوا على قوتهم ، إذ أن التغيير فى السلطة العليا لم يكن له أثر مادى على مركز لاجوس .

وعندما كان أورغوجبوا يغزو لاجوس ، تأمر عليه النبلاء وحاولوا أن يستبدلوا به ولى العهد . وتبين أورغوجبوا من التحقيق الذى أجراه أن ولى العهد ليس ملاماً ، ومع ذلك ألغى لقبه . وشن خليفته اهنجبوندا حربا مظفرة ضد الأويو . وتم تثبيت الحدود بين بنين وأويو على أنها بلاد إيكيتى . وكان خلفاؤه ضعافا ، لذلك حدثت ثورات مستمرة بقيادة الأمراء النين تجرى في عروقهم الدماء الملكية . وظل لبنين مظهر الدولة العظيمة ، وكانت في النصف الأخير من القرن التاسع عشر على درجة من القوة تكفى لإرغام إبادان على الجلاء عن إيكيتى .

## أشانتي(١٠٠

كانت أشانتى وداهومى ، من نواح كثيرة ، مختلفتين عن بنين . فبينما كانت بنين من الناحية السياسية ، على غرار أويو ، أوليجاركية لا يكف النبلاء بداخلها عن التآمر ضد الملك ، كانت أشانتى وداهومى دولتين استبداديتين ، كما كانتا منظمتين من أجل الحرب وليس من أجل التجارة . لقد كانتا دولتين داخليتين شاغلهما الأساسى هو الوصول إلى الساحل لإقامة علاقات مباشرة مع التجار الأوروبيين بحيث تستطيعان الحصول على البنادق والبارود بثمن رخيص ، وبيع الرقيق دون وسطاء . ذلك أن الوسطاء يمتصون غالبية الأرباح التى تحققها التجارة .

<sup>(</sup>۱۰) الأشانتي : ينتمون إلى أسرة الأكان (انظر الحاشية التالية ) . شكلوا آخر وأكبر مملكة من ممالك الأكان . يتكون منهم أحد الأقسام الإدارية الثلاثة الرئيسية في ساحل العاج ( كوت دى ديشوار حاليا ) . اتخذ ملكهم اسم « أشانتيهين » وعاصمتهم كوماسي .

واتبعت داهومي وأشانتي هذه السياسة بإصرار شديد ، واستطاعتا في غضون القرن الثامن عشر بناء دولتين بمقدورهما الصمود في وجه الغارات .

ويزعم الأشانتي ، على غرار القبائل الأخرى المنتمية إلى مجموعة الاكان (١١) ، أن لهم أصلاً شمالياً وتقول أساطيرهم إنهم قدموا من الصحراء ، بل إن الأكان حتى في الوقت الحاضر يزعمون نوعاً ما من القربي لشعب چنى ، وقد انتشرت قبائل الاكان المختلفة على امتداد منطقة تشكل اليوم بولتي غانة وساحل العاج .

وكان النمو في أشانتي بطيئاً مقارنة بالنول القبلية المحبة للحرب ، وكانت نولة داخلية ليس لديها شريط ساحلي ، على حين أن النول الواقعة على الساحل هي التي دخلت في انصال مع التجار الأوروبيين ، وتستخلص مزايا التجارة ، كما تقوم بنور الوسيط وتتمتع باحتكار فعلى لتوريد الرقيق . ومعنى هذا أن ما كان الأوروبيون يبيعونه من بنادق وبارود من أجل الحصول على الرقيق إنما يدعم تلك الدول التي هي على اتصال مباشر بهم . وهكذا أدى التدخل الأوروبي إلى الإخلال بتوازن القوى على الساحل . فقد زاد رؤساء المناطق الساحلية من قوتهم ، ومن ثم قدرتهم على المساومة ، على حساب رؤساء المناطق الساحلية من قوتهم ، يسفر عن سيطرة سياسية ، فمرجعه حقيقة أن اهتمام هؤلاء الرؤساء كان ينص على التجارة في المقام الأول ، وأنهم كانوا يسيطرون سيطرة فعالة على تجار على الداخلية التي تنقل بحراً . وقد سيطرت كالإبار (٢٠) ويراس (٢٠) وغيرهما من الإمارات الأوليجاركية الساحلية على تجارة المناطق الداخلية .

 <sup>(</sup>١١) الأكان : أهم مجموعة عرقية في غرب إفريقية وموطنها ساحل العاج . كانت هجرتهم من الشمال عملية طويلة الأمد بدأت حوالي القرن الثاني عشر واكتمات حوالي عام ١٦٠٠ .

<sup>(</sup>١٢) كالابار: مدينة ومينا، بالقرب من خليج غينيا ، وهى الاسم الذى أعطاه المستكشفون البرتغاليون وقت ومسولهم في الغرن الخامس عشر الغبائل التي تقملن ساحل غينيا ، كان أهل كالابار يعملون كوسطاء بين التجار البيض على الساحل وقبائل الداخل ، واشتهرت بينهم جمعية الإيجبو السرية ،

<sup>(</sup>١٣) يراس : مبنا ، وموطن أوروبى على نهر براس أحد أفرع دلتا نهر الينهر ، أهالية يعملون وسطاء بين المبنا ، والداخل ، ولكن التجار الأوروبيين قينوا نشاطهم خلال النصف الثانى من القرن التاسع عشر ، كانت البضائع نصل إلى الميناء على قوارب نهرية لتنقلها السفن بحراً ، قد يكون أسمها Briss مأخوذاً من الأدوان والفضيان المحاسبة الني كان التجار الأوروبيون بيادلونها مقابل الرقيق وزيت النخيل .

ولم تكن أشانتي في موقع يمكنها من منازعة هذه الهيمنة المتفوقة . فقبل أن يستقر الأوروبيون كانت قبيلتا مامبروسي (١٠) وداجومبا(٥٠) هما القبيلتان الأكثر قربى لدول السودان ، ولديهما خيالة ودروع تهيمن على المنطقة . وبعد وصول الأوروبيين أصبحت الدولتان السائنتان هما النكيرا(٢٠) التي تتحكم في مناجم الذهب ، والأكامبو التي توفرت لها هيمنة كبيرة بفضل موقعها الجغرافي على امتداد طريق التجارة من الشمال إلى الجنوب . ويقدر من تنظيم القبائل المجاورة في دولة واحدة ، ونتيجة لإقامة المراكز التجارية على الساحل ، تمكنت أشانتي من أن تحتل المكانة التي تمتعت بها مامبروسي وداجوم با ذات يوم ، والتي تسربت فيما بعد إلى الأكامبو والدنكيرا .

ومن حسن طالع كوماسى أن ظهر بها فى أكثر الفترات حرجا فى تاريخ أشانتى زعيمان بارزان حقاً هما أوزاى توتو وأوكوروفو أروكويى ( الكاهن أروكويى ) (۱۷) . وكان النجاح الذى حققه أوزاى توتو هو الذى أرسى أسس دولة أشانتى ، بل إن أوكوروفو أروكويى الكاهن الكبير ورئيس وزارء كوماسى ، كان حتى أكثر أهمية من أوزاى توتو . فدهاؤه السياسى هو الذى بنى فى الحقيقة دولة قوية على أساس فتوحات أوزاى توتو .

<sup>(</sup>١٤) ماميروستى: قبيلة في غرب توجو .

<sup>(</sup>١٥) داجوميا: اسم أطلقه الهوسا على الداجياميا في شمال ساحل العاج ، الذين قد يكونون من الأصل العرقي الذين قد يكونون من الأصل العرقي الموسى ، إذ يشتركون مما في نفس الملامح الجسدية واللغوية والاجتماعية . كانت لهم ذات يوم مملكة قوية حاربت ضد الأشانتي في القرن الثامن عشر . وهم قوم محاربون ومزارعون ، ويشتغلون برعي الماشية والتجارة ، بينهم نسبة ضئيلة من المسلمين .

 <sup>(</sup>١٦) المنكيرا : كانوا من بول الأكان القوية في الجنوب الغربي من أشانتي ، وكانت ولايات الأشانتي
 المسغيرة تدين لهم بالولاء .

<sup>(</sup>۱۷) حوالى منتصف القرن السابع عشر أقام حكام بعض ولايات الأشانتي تعاونا بقيادة رؤساء كوماسي في محاولة لقمع انتهاكات الدوما . وعندما أصبح أوزاي توقو ملكا (كوماسيهين) في عام ١٦٩٧ تمكن هو وكاهنه أروكوبي من ترسيع هذا التحالف ، مما ترتب عليه إيقاع هزيمة حاسمة بالدوما . ثم عقدا العزم على تحرير الأشانتي من التبعية الدنكيرا ، وذلك بتحويل التحالف إلى اتحاد عسكرى بامكانه إقامة جماعة روحية للأشانتي بأكملهم يستعاض بها عن الوحدة الروحية الخاصة بكل ولاية . ( الدوما عشيرة أخرى من الأكان ) .

وفى نهاية القرن السابع عشر كان الساحل مقسماً إلى إمارات صغيرة تشن الحروب باستمرار ضد بعضها بعضا . وفى هذا الصدد لم تكن أشانتى تختلف عن غيرها . فالغرض من هذه الحروب لم يكن إقامة مملكة قوية عن طريق تدمير الممالك الأخرى ، وإنما حمل الملوك المنافسين على الاعتراف بسيادة الفاتح . وفى كل مرة تعرضت فيها القوة السائدة التقهقر ، كانت اللولة التابعة تشهر السلاح فى وجهها وتمتنع عن دفع الجزية ، ومن ثم لابد أن تُشنن حملة جديدة . وقد رأى أروكويى أنه ما دام الأشانتى شعبا واحدا ، فإن الحروب بين الأشقاء ينبغى تجنبها ، ولذا فقد عقد العزم على توحيد قبائل الأشانتى حول العرش ينبغى تجنبها ، ولذا فقد عقد العزم على توحيد قبائل الأشانتى حول العرش مؤسس شعب الأشانتى إلى السماء ، ولم يجلس عليه أحد قط ، بل يستعمل فقط مؤسس شعب الأشانتى إلى السماء ، ولم يجلس عليه أحد قط ، بل يستعمل فقط فى المناسبات الشعائرية . كان العرش فى تصور أروكويى هو الحاكم الحقيقى الشعب الأشانتى ، وكان باستطاعة كل رئيس وعشيرة تقديم فروض الطاعة للعرش دون أى شعور بأن كرامته قد مُستَ . وهكذا يكون أروكويى هو الشخص الذى أعطى الأشانتى إحساسا بالوحدة ، ومن هنا يمكن القول إنه كان بمثابة الذى أعطى الأشانتى إحساسا بالوحدة ، ومن هنا يمكن القول إنه كان بمثابة « الأب » اشعبه .

ويفضل النظام الذى أدخله أروكويى أمكن صبهر الأشانتى فى أمة واحدة . وتقول الاساطير المحلية إن أوزاى توتو قد أصدر مرسوما عالياً بأنه يتعين على أى عضو جديد ينضم إلى الاتحاد ألا يبوح بتاريخه القبلى السابق حتى وإن تعرض للموت . فتاريخه ينبغى أن يبدأ منذ يوم انضمامه إلى الاتحاد . وكانت الأعراف المحلية لمجموعات الأشانتى المختلفة موضع احترام ، وقد أبقى على سلطة الرؤساء ، وأصبحو أعضاء في مجلس رؤساء الأشانتى . ولم يكن من

<sup>(</sup>١٨) العرش الذهبي : تقول الاساطير إن أروكويي قد أحضر من السماء عرشاً خشبياً مزيناً بالذهب ، وذلك قبل انعقاد اجتماع كبير الرؤسا ، والشعب ، وإن هذا العرش هبط برفق على ركبتى أوزاى تـوتـو ، وأعلن أروكويي أن العرش بحتوى على روح شعب الاشانتي بأسره ، وأن قوة الأمة تتوقف على صونه ، وقد أصبح لكل فرد من الاشانني و لامان . أحدهما للعرش بولته ورئيسه ، والأخر للعرش الذهبي وحارسه الذي هو الان الان الاشانتيهين وكذلك الكوماسيهين ، وكان العرش الذهبي قداسة دائمة خاصة به ، كما كانت له أسبقية على الاشانتيهين نفسه .

اليسير أن تنجح هذه السياسة في الهيمنة على المنكيرا أو الجيامن أو الاكوابيم (١٠) ، فهؤلاء لهم ثقافاتهم الخاصة المميزة ، كما كانوا يتطورون بدورهم إلى مرحلة الأمة على غرار الأشانتي . وربما كان من الأيسر لو أن الأشانتي طوروا نظاماً لإدارة المقاطعات به حكام مسؤولون أمام كوماسي ، وذلك بدلا من الإبقاء على الرؤساء المحليين في السلطة . فقد احتفظ هؤلاء الرؤساء بسلطتهم على قبائلهم كاملة غير منقوصة ، وكان من شأن أي ضعف يطرأ على سلطة كوماسي وقوع ثورات هناك وهناك . كما أن أشانتي كانت محاطة بدول تم غزوها ، ولا تُكن أية محبة لكوماسي ، وتتحين الفرصة للإطاحة بالدولة الغازية . وسنري فيما سيأتي أنه مع نمو سلطة الإنجليز كانت هذه الدول أول من تخلي عن أشانتي .

وبينما كان أروكويى هو مؤسس وحدة الأشانتى ، فإن دور أوزاى توبو ، الفاتح العظيم ، لا ينبغى التهوين من قيمته ؛ فلولا فتوحات أوزاى توبو لظلت خطة أروكويى مجرد أحلام . كما أن أوزاى توبو قد أرسى الأساس الذى بنى أروكويى فوقه . وقد وجهت أولى حملات توبو الرئيسية ضد الجومبا . وفى أول هجوم له رُدُّ على أعقابه بعنف . عندئذ تبين له أنه ما لم تتوحد قوة شعب الأشانتي ضد الجومبا ، فلن يتيسر سحقهم . وصنع أروكويي مزيجا سحريا حمل الأشانتي على أن يهبوا حياتهم للصراع من أجل النصر . ودحر الجومبا . عند هذا المنعطف أظهر أروكويي حنكته السياسية ، فقد أوجد « العرش الذهبي » عند هذا المنعطف أظهر أروكويي حنكته السياسية ، فقد أوجد « العرش الذهبي » الذي أصبح منذ هذه اللحظة الرمز لوصول الأشانتي إلى مرحلة الأمة .

وقد كرس أروكويى وأوزاى توتو جل وقتهما لتدعيم الحلف عندما تعين على الاتحاد مواجهة التهديد الأكبر الموجّه من الدنكيرا المتحكمين فى مناجم الذهب، والذين يتحتم أن تمر تجارة أشانتى عبر أراضيهم . وقد أرغمت المصالح الاقتصادية أشانتى على أن تبحث لها عن طريق إلى الساحل ، مما أدى إلى اصطدامها بالدنكيرا . وأخفق الدنكيرا فى اتخاذ الحيطة اللازمة . ولابد أنهم

<sup>(</sup>١٩) **الأكوابيم**: من مجموعة أمم الأكان التي تعيش في شمال ساحل العاج . وتتحدث هذه المجموعة لغة التوى التي يتحدث بها الأشانتي أيضا .

أدركوا أن الأشانتى يجنون من الصعب الاعتماد عليهم فى الحصول على معدات الحرب ، وأنهم يحاولون حل هذه المشكلة بالقوة . كما كان عليهم تقليص قوة الأشانتى بمنع بيع الأسلحة لهم ، ولكنهم بدلا من ذلك سمحوا للأشانتى بتكديس كميات كافية من السلاح . وما إن فعلوا ذلك حتى قام أوزاى توتو بإرسال الملكة الأم (٢٠٠) ، وهى امرأة ذات جمال باهر ، إلى أراضى العنو . ورأها ملك الدنكيرا في مكان السوق ، وغرق إلى أذنيه في حبها ، فاختطفها واستثير أوزاى توتو ، بل شعب الأشانتى كله ، غضبا للمهانة التى لحقت بهم . ومات حاكم الدنكيرا ، وعامل خليفته نتون جيكارى شعب الأشانتى بازدراء شديد ، حتى لقد طالبهم بإتاوات متزايدة ، وكذلك بالزوجة المفضلة لدى كل رئيس من رؤسائهم .

وأرغم الأشانتي على أن يعلنوا الحرب قبل أن تكتمل استعداداتهم ، وسار جيش الدنكيرا إلى أشانتي ، وأصبح على مسيرة عشرة أميال من كوماسي . وفي أدنكو أبدى الرئيس مقاومة شديدة بجيشه الصغير ، وأوقف زحف الدنكيرا سبعة أيام ، وهي فترة سمحت للأشانتي بتعبئة قواتهم ، وفي فايازي أوقعوا بالدنكيرا هزيمة ساحقة . وسقط حاكم الدنكيرا في ميدان القتال . عندئذ صمم أوزاي توتو على سحق الدنكيرا وأخذ يتقدم داخل أراضيهم . ولحقت بالدنكيرا هزيمة ثانية على ضفاف نهر أوفين ، وضمت الأرضى الواقعة على ضفته اليسري إلى أشانتي ، وطرح أتباع الدنكيرا ولاحهم ، واكتمل النصر للأشانتي . ومن بين الغنائم التي وقعت في أيديهم المذكرة التي وافق الهوانديون بمقتضاها على أن الفنائم الدنكيرا ، ومنهم إلى الأشانتي . ومن الكومندا انتقات يدفعوا إيجار قلعة المينا الكوم أدا (إحدى قبائل المنطقة) . ومن الكومندا انتقات الذكرة إلى الدنكيرا ، ومنهم إلى الأشانتي .

وعلى الرغم من هزيمة الدنكيرا ، فإن أوزاى توبو كان عليه أن يحارب أخر حلفائهم ، ومن بينهم الأكيم . فقد أصبح الأكيم ولايات تابعة ، ولكن سرعان ما

<sup>(</sup>۲۰) الملكة الأم: تسمى الماجيرا لدى البرنو بلغة الكانورى ، كما تسمى كانديس فى مروى ، حيث كانديس كلمة زغاوية تعنى الأم . وليس من الضرورى أن تكون الملكة الأم هى الأم الحقيقية الملك . وكانت نتمتع بامتيازات كثيرة وسلطات واسعة فى الحكومة .

نشأت صعوبات بخصوص دفع الجزية . اذلك قرر أوزاى توبو في عام ١٧٣١ غزو مملكتهم ، وسمح الأكيم للأشانتي بعبور نهر برا(٢١) ، وعندئذ نصبوا له كمينا . وأصيب أوزاى توبو بسهم وهو في سريره ، واختفى جسده في النهر ، وقتل الرؤساء الذين صحبوه عن آخرهم . عندئذ واجه الأشانتي أزمة ، ولكنهم خرجوا منها منتصرين بفصل الأساس المتين الذي أرساه أروكوبي .

وأدت الحملة الفاشلة ضد الأكيم إلى انتفاضة القوى التى أخضعها الأشانتى لتوهم . ومع ذلك تمكن أوكوبو وارى (٢٢) ، الذى خلف أوزاى توتو كحاكم للأشانتى ، من إخضاع الأكيم والاستيلاء على مذكرات إيجار ثلاث قلاع فى أكرا . وفي عهده امتدت سلطة الأشانتي إلى بونى ، وهزم البونيتشين ، في أكرا . وفي عهده امتدت سلطة الأشانتي إلى بونى ، وهزم البونيتشين ، وأرغم على الاعتراف بسيادة الأشانتيهين (٢٢) . وعند موت أوكوبو وارى ثار الأكيم مرة أخرى بعد أن وعوا بتأييد من داهومى ، ولكن الأشانتي أخضعوهم قبل أن يتمكنوا من الاستفادة الفعالة من هذا التأييد . وانتهج أوزاى كوچو (١٢١) ، الذى يتمكنوا من الاستفادة الفعالة من هذا التأييد . وانتهج أوزاى كوچو (١٢١) ، الذى من الأشانتي في أراضى الباندا ، وعندما أعلنت أشانتي الحرب على الباندا ، من الأشانتي لبعض الوقت ، ولكن أشانتي انتصرت في النهاية . وسرعان ما تمكنت الشانتي لبعض الوقت ، ولكن أشانتي انتصرت في النهاية . وسرعان ما تمكنت أشانتي ، مستغلة الخلاف الذي نشب حول عرش داجومبا ، من إخضاع تلك المولة لسيطرتها . بيدأن أوزاى كوچو ، على غرار من سبقوه ، كان في متاعب المولة لسيطرتها . بيدأن أوزاى كوچو ، على غرار من سبقوه ، كان في متاعب

 <sup>(</sup>٢١) برا: أحد أنهار ثلاثة في ساحل العاج تفترق الغط الساحلي الرملي المنففض لتصب في البحر .
 وللنهران الآخران هما الفولة! وأتكويرا .

 <sup>(</sup>٢٢) أوكوبو وارئ : حكم حوالى الفترة ١٧٣١ – ١٧٤٢ ، أنخل ولايات الأكيم الشمالية والسيفوي في
 اتحاد الأشانتي .

<sup>(</sup>٢٢) البونيتشين : ملك البوني ؛ الأشانتيهين : ملك الأشانتي .

 <sup>(</sup>۲٤) أرزاى كرچو: حكم في الفترة ٢٥٧١ ~ ١٧٨١ ، ولذلك فلا يمكن أن يكون قد خلف أوكوبو وارى ،
 ولابد أن يكون قد خلف حاكم آخر أو أكثر .

مستمرة مع الدول المجاورة . وكان الأكيم مرة أخرى هم العدو الرئيسى ، ولكنهم في هذه المرة تحالفوا مع أسين ذات الاتصال الوثيق بالفانتي (٢٠) . وطلب أوزاى كوچو من الفانتي أن يقفوا على الحياد ، مغرياً إياهم بقدر لا يستهان به من الذهب . وأخذ الفاتني النقود ، ولكنهم لم يتعفوا عن الإخلال بالوعد ، وأقسم أوزاى كوچو أن يلقن الفانتي درساً . وقد أوفي بقسمه في عام ١٧٨٠ ، إلا أنه لم يكن باستطاعته شن حملة ضد الفانتي ، ومات في عام ١٨٨٠ . ومنذ أن مات أوزاى كوچو إلى أن أصبح أوزاى توبو كوامينا أسيب(٢١) حاكماً لأشانتي في عام ١٨٠٠ تولى السلطة في أشانتي حكام صغار تمتعت أشانتي في عهدهم بفترة من السلم . وفي عهد أوزاى كوامينا بدأت فترة جديدة في تاريخ أشانتي ، إذ اشتد الاندفاع نحو الساحل ، وسرعان ما دخل الأشانتي في نزاع مع الفانتي ومؤيديهم الإنجليز .

### داهومی

كانت داهومى المملكة التى جذبت أعظم قدر من الاهتمام فى القرن التاسع عشر . فنساؤها المحاربات ، وبسالة الفون (٢٧) الحربية ، والتنظيم الإدارى المملكة ،

<sup>(</sup>٢٥) الفائقى: شعب يعيش فى كرت بيثوار على ساحل الرأس - منطقة إلمينا - سيكوندى ، ويتحدث لغة قريبة من لغة الإشانتى ، ولديه تنظيم مماثل لتنظيمهم ، وإن كان أقل ولعاً بالحرب ، وريما يكون من نفس أصلهم العرقى .

<sup>(</sup>٢٦) تقول الموسوعة البريطانية إن إوزاى بونسو تولى حكم الأشانتى فى الفترة ١٨٠٠ – ١٨٢٠ . وإذاك قد يكون أوزاى بونسو تسمية أخرى الأوزاى توتو كوامينا أسيب . قاد حملة فى الفترة ١٨٠٦ – ١٨٠٧ لغزو الفانتى وصلت إلى الساحل ، وأرغمت قادة القلاع الإنجليزية والهولندية على الاعتراف بسلطة الأشانتى على الفانتى ، وقبول الأشانتى كأصحاب لهذه القلاع . كما قام بغزوات أخرى السول الساحلية فيما بين عامى ١٨٠٨ و ١٨٠٦ .

<sup>(</sup>٢٧) قسمت مملكة ألاّدا بعد وفاة أحد ملوكها بين أبنائه الشلائة ، وأسس ثالثهم ، وهو تاكربونس أو داكو ، مملكة داهومى فى الشمال ، وتقول الأساطير إن تاكوبونو ذهب إلى «دان» ملك شعب «الفون» وأرهقه بمطالب كثيرة ضاق بها ، فتساط عما إذا كان لدى تاكوبونسو « معدة لا تشبع أبداً» فهاجمة تاكوبونو وقطع رأسه وألقى بجشه فى أساس القصر الذى كان بينيه ، ومن هنا جاء اسم دان هومى Dun-homey ( أو داهومى ) ، أى معدة دان . وقد أعلن تاكوبونو ملكاً «الفون» ، وأسس الأسرة المالكة التى حكمت داهومى حتى نهاية القرن التاسم عشر .

ورقى أعرافها ، كل ذلك أثار فضول الرحالة الأوروبيين . وتعد داهومى من نواح كثيرة المثال الكلاسيكى للنولة الحربية الإفريقية . وقد أسس آخرون ، مثل شاكا(٢٨) ( مؤسس نولة الزولو(٢٩) ) ممالك حربية ، ولكنها كانت ممالك سريعة الزوال ، فى حين أن داهومى ظلت طيلة قرون ثلاثة ، تحت حكم ملوكها من الفون ، تنتهج سياسة قوامها التوسع . ويندر أن يوجد فى أى مكان فى العالم شعب أخضع كل شئ فيه لصناعة الحرب ، حتى إسبرطة القديمة أو بروسيا فى العصور الوسطى ، بمثل ما فعلت داهومى . فقد كان كل شيئ فيها ينظم على أساس الحرب ، فالحرب هى منظمة الخطو . وفى القرنين الثامن عشر والتاسع عشر حدت حدو داهومى كل نولة كبيرة على الساحل تقريباً ؛ مثل إبادان وأشانتي وغيرهما .

وعواقب هذه السياسة يمكن تصورها جيداً . فهى تعنى الإهمال التام الزراعة ، وتناقص السكان بسبب ماترتب على غزو داهومى من دمار واسع النطاق وغارات من أجل الرقيق ، ويسبب استدعاء النساء للخدمة فى الجيش فى أكثر سنوات عمرهن خصوبة . وكان جيش داهومى قوة حسنة الانضباط والتنظيم ، وعلى الرغم من أنه لا يمكن مقارنة أفراده بجنود أوروبا المدربين ، فإنه كان القوة الأكثر تسليحا والأفضل تدريبا فى غرب إفريقية . ومع ذلك لم يكن النجاح حليف سياسة داهومى ، فسياستها الحربية لم تكن مرتبطة بأى مقصد سياسى . لقد كان الفون قوة يخشى بأسها ، واكنهم أخفقوا فى خلق الامبراطورية التى تؤهلها لهم بسالتهم الحربية . وربما أمكن أن نلمس ذلك على أفضل وجه لدى مقارنتهم بالأشانتى .

<sup>(</sup>۲۸) شلكا: فر دشاكاء من موطن والده سنزانجاكونا ( ۱۷۵۷-۱۸۱٦) ، وفي موطنه الجديد نال إمجاب ديجيسوايو ، ومي موطنه الجديد نال إمجاب ديجيسوايو ، وم زعيم لثلاثين رئيساً ، وقيل إنه دبر لموت سنزانجاكونا ولولاية شاكا عرش الزولو برغم أنه لم يكن الوريث الشرعى ، وقد بدأ في عام ۱۸۲۱ غزو ناتال ، وأفرغها من جانب كبير من سكانها ، وتمكن بقسوة بالغة من بناء إمبراطورية ، حتى لقب بأتيلا إفريقية نسبة إلى أتيلا ملك الهون العظيم . كان شاكا أول من سخل في اتصال مع الاوروبيين في عام ۱۸۲٤ .

<sup>(</sup>٢٩) الزواق: يقطنون جنوب شرق إفريقية ، ويكونون القسم الشمالى الشرقى من مقاطعة ناتال فى جنوب إفريقية ، وهم إحدى قبائل مجموعة النجونى من شعب البانتو . وتقول اسطورة الزولو ، التى تعززها روايات الرحالة ، إنهم قبيلة مستقلة استقرت فى وادى نهر ميولوسى الأبيض عند نهاية القرن السابع عشر . يشكلون الآن عصب حركة إنكانا فى جنوب إفريقية ، التى تتخذ موقف العداء من المؤتمر الوطنى الأفريقى .

وربما كان أساچا الكبير أكثر توفيقاً من أوزاى توبو في هزيمة أعدائه . واكن بينما كان يقف إلى جانب أوزاى توبو واحد من أكثر رجال الدولة الإفريقيين حنكة ومقدرة ، فإن أساچا كان عليه أن يعتمد على القوة الحربية وحدها . وقد كانت محاولة أروكويي لصهر وحدة عشائر الأشانتي ودمجها في أمة واحدة عن طريق « العرش الذهبي » حركة رائعة جديرة برجل دولة في إفريقية القرن الثامن عشر . فضلا عن ذلك لم يؤد تفوق الأشانتي في السلاح ، ولا براعتهم الحربية ، إلى إغفال أن إلهة الأرض هي أكثر مصادر الثروة خصوبة . فعندما تدور رحى الحرب لم يكن ممكنا حدوث مخالطة جنسية أو زراعة . لذلك لم يكن الأشانتي يخوضون حرباً إلا بعد التروى اللازم ، وكانت الحرب لديهم وسيلة لغاية أكثر منها غاية في ذاتها .

ولكن على الرغم من أن الفون أخضعوا كل شيئ الحرب ، فإنهم وهبو أيضا فن إدارة شؤون الدولة . والحقيقة أنهم بنوا أمة عن طريق الحرب ، غير أنهم دعموا فتوحاتهم بسياسة حكيمة ، وأدخلوا آلهة الشعوب المقهورة في معبدهم الخاص الذي يضم آلهتهم ، وبذلك أمكنهم امتصاص هذه الشعوب . غير أنه مورست رقابة حازمة على الكهنة الذين يعدون بعد الملك أقوى هيئة في المملكة . فهؤلاء يجرى تدريبهم في الأديرة (٢٠) ، وأعطاهم ذلك شعوراً بالتضامن والوحدة جعل منهم قوة كبيرة . وعلى أية حال فهم يخضعون لسلطة الحاكم ، وذلك لأن الدين في نظر ملوك الفون هو آلية إدارية ينبغي استخدامها لصالح الدولة . والوجه الأكثر أهمية لدين داهومي هو عبادة السلف . ويحتل توواكيو ، الجد الأعلى القبيلة ، مكانة خاصة . والملك هو نفسه الكاهن الأكبر ، وقد استخدم الداهوميون عبادة السلف كوسيلة لدعم النسيج الاجتماعي ، ويعزز الاسلاف المؤلهون سلطة الحاكم الذي يكتسب الأولوهية عند وفاته .

<sup>(</sup>٣٠) تستمر عملية التدريب على الكهانة في الأميرة فترة سنتين أو ثلاث سنوات يفرض فيها على المتدرب مراعاة العفة التامة والامتناع عن شرب الغمر والشره في الطعام أو الاشتباك في شجار . ويعيش المتدرب تحت رعاية كاهن ، وفي السنة الأولى يلقّن شعائر التطهر وينام في أحراج معمورة بالأشباح والأطياف ؛ وفي الثانية يتطم الطلاسم والتمائم والمحرمات الدينية ؛ وفي الثانية العرافة والكهانة .

وكانت « الشعائر » كبيرة الدلالة في سياسة داهومي ، فهي الوسيلة التي يستشار بها الأسلاف . وفي كل قضية يعتقد فيها أن رأى الأسلاف جدير بأن يؤخذ في الاعتبار يوفد رسول إلى السماء . وفي فترات ثابتة خلال السنة تقام « شعائر مهيبة » تقطع فيها رقاب آلاف الناس (٢١) ، وهكذا فإن هذه الشعائر التي استرعت كثيراً أنظار الرحالة الأوروبيين إنما هي جزء من نظام للإبقاء على السلطات الملكية ، وذلك بأن يعلن للشعب أن الأسلاف استشيروا وأنهم وافقوا على السياسة .

والملك هو أب العالم أو سيده ، وبناته يتزوجن بكبار الضباط في الدولة ، ولكن الأميرات سواء كن متزوجات أو غير متزوجات ما لم تكن متزوجات برجال من طبقتهن – لديهن الحرية في اختيار العشيق الذي تهواه قلوبهن . والملك يحتفظ بحريم كثير ، ولكن هؤلاء مجرد نساء البيت ، أما الزوجات الملكيات فيعرفن بزوجات « الپانثر »(٢٦) ، ويعتبر النظر إليهن انتهاكا للحرمات ، وعندما يتجوان يقرع جرس حتى يبتعد المارة عن طريقهن .

وكانت الإدارة المركزية في داهومي أمراً جديراً بالملاحظة . فقد نظمت كنولة حربية استبدادية . ولكن هذه الاستبدادية كانت نظاماً مقبولاً بسبب اشتباك الفون في صراع ضد الشعوب المجاورة . وفي البلاط كان أمراء الأسرة الملكة يستطيعون التحدث نون قيود ، والملك ينصت إلى آراء موظفيه المتمرسين ، وقد قسمت المملكة إلى مقاطعات يخضع كل منها لحاكم من قبله يطلق عليه الكابوسير . والكابوسيرات هم القضاة الرئيسيون ويتمتعون بسلطات كبيرة . أما البعض الآخر ، مثل يوجن وزير الملك في وايداح ، فهم أعين الملك وأذانه ، ويفرضون رقابة حازمة على التجار الأوروبيين ، ولكنهم لم يكونوا مستبدين صغاراً ، فأي شخص يمكنه الاستغاثة بالملك من تجاوزاتهم . فضلا عن ذلك يحتفظ الملك باتصالات مستديمه مع الحكام عن طريق رسل يقيمون على مسافات منتظمة .

<sup>(</sup>٢٩) كان من المتبع بين قبائل الأشانتي والقون عند موت الملك أن يعنط جثمانه ، وأن يذبح عدد من الناس ليقوموا بخدمته في الدار الأخرى ، فالسلف من ملوكهم يأخذون في أعينهم صفة الآلهة العظام الحماة لمسالحهم .

<sup>(</sup>٢٢) النمر أو الكوجر ( الأسد الأمريكي ) .

كان الفون الذين أقاموا هذه المملكة الشهيرة محصورين أول الأمر في هضبة أبومي ، تحدهم من الشمال جبال ساڤالو ، أما من الجنوب فمملكة لم تدخل في اتحاد أدچا أو يورتو نوأو . ولكن فيما عدا الناجو ، إلى الغرب منهم ، وهم شعب من اليوربا ، فإنهم ينتمون جميعاً إلى الإيوى ، ومُهِّد الملكة هو أللاِّداح ، أو أرداح . فقد كانت أرداح بالفعل مملكة مستقرة في القرن الخامس عشر، وقد أشار إليها ليو الإفريقي، وأشار ميركاريتور في عام ١٥٦٠ وبلفارتيت في عام ١٥١٥ إلى مملكة دامي حول أرداح . وكانت أرداح تعتبر مملكة هامة ، فقد أوفدت في عام ١٦٥٨ مبعوثاً إلى فيليب الرابع ملك أسبانيا ، وأخر إلى فرنسا في عام ١٦٧٠ . وتقول الروايات إن شعب أرداح قدم من أجاسون ، وحوالي عام ١٦٢٠ مات ملكها داج - باسرى غينو تاركاً المملكة البنائه الثلاثة الذين توصلوا إلى اتفاق بأن يحكم أكبرهم مكان أبيهم ، ويأن يحاول كلا الأخوين الآخرين إقامة دولة خاصة به . واتجه داكو ، الأخ الأصغر ، نحو الشمال واستقر بين كينا وأجبوني ، في مكان يتبع رئيساً محلياً يدعى أويسو سمح للأمير الأجنبي بأن يقيم فيه . ولكن داكو أخذ على مهل يزداد قوة ، وسرعان ما بدأ القلق يساور أويسو من تزايد أتباع داكو ، فسأله عما إذا كان سيظل يبني على قدر ما تسع معدته . وأخذ داكو الأمر على محمل الجد وقام بذبح الأمير ، وفوق جسدة بني قصره . وهكذا بدأ البيت الملكي الداهومي سيرته في الغزو.

وحوّل داكو انتباهه إلى صغار الأمراء والرؤساء النين يهيمنون على المنطقة ، والذين كان داكو بدوره من قبل واحداً منهم ، وسرعان ما تمكن من إخضاع بعضهم لسيطرته ، وبخاصة رئيسا باخى وأغبون ، كما خاض حرباً ضد الماهى . وعند موته لم يكن هناك ما يميز أبومى عن غيرها من الولايات التابعة . وخلفه إبنه أخو الذى قاد ثورة من قبل ، وكان يحيا حياة قنّاص فى الغابة . ولدى سماعة بموت أبيه أسرع إلى العاصمة ، وارتقى العرش بعد أن قتل مغتصباً للعرش أعلن نفسه ملكاً . وواصل أخو سياسه أبيه فى إخضاع الرؤساء المجاورين

اسيطرة داهومي . ودام حكمه ثلاثين عاماً تدعمت النولة خلالها كثيراً ، وتحول رؤساء القبائل في بطء إلى أتباع للمملكة . وعند موته في عام ١٦٠٠ كان هناك مطالبان يتنافسان على العرش : أبوساسا إبن الحاكم الراحل ، وأخوه أكبا . وكان النصر حليف أكبا . ولكن أبوساسا لجأ إلى أويو . وتحرك جيش من أويو في اتجاه داهومي التي أرغمت على الاعتراف بسيادة أويو . وظلت داهومي طيلة الأعوام الثلاثين التالية تابعة لأويو ، ولكنها تبعية تعين على أويو أن تفرضها بحملات حربية مستمرة . وعلى الرغم من تبعية أكبا لأويو فإنه لم يتخل عن حياة الغزو ، واستطاع أن يخضع شعب الچغبي الذي يعيش بالقرب من مستنقعات نوهوا ، كما قام بغزو الولايات التابعة الصغيرة التي تضمها الهضبة .

وفيما بين موت أكبا وعهد أغاچا الذي ارتقى العرش في عام ١٧٠٨ ، وكان أول حاكم تاريخي لداهومي ، أحكم الفون في أبومي قبضتهم على الهضبة ، وكان تفوقهم عليها لا شك فيه . ومع ذلك فقد استمروا في حالة تبعية لأديو ، ولم يكن الماهي يعترفون بسلطتهم . وساير الملك الجديد أغاچا الزمن ، وكان يعلم أن تجارة الرقيق هي الطريق الرئيسي إلى الرخاء . وقد أشار داير (٢٦) إلى أن داهومي « ... بلد يقع بين أردرا وبنين تجاه الشمال الشرقي ، وهكذا فهي لا تصل إلى الساحل . وتُجلب أعداد كبيرة من الرقيق من المملكة إلى أرداح الصغيرة ، بعضهم أسرى حرب ، وبعض آخر حكم عليهم بهذه العقوبة عن جرائم ارتكبوها . وهؤلاء الرقيق يباعون الهولنديين والبرتغاليين الذين يقومون بنقلهم إلى أمريكا » . وهؤلاء الرقيق يباعون الهولنديين والبرتغاليين الذين يقومون منقلهم إلى أمريكا » . حجما . وانصرف اهتمام أغاچا إلى الاستئثار بمزايا التجارة كاملة باستبعاد حجما . وانصرف اهتمام أغاچا إلى الاستئثار بمزايا التجارة كاملة باستبعاد الوسطاء وإقامة اتصال مباشر مع الجالية الأجنبية التي تمارس التجارة . وقد عليه فتوحاته في الشمال الغربي بأعداد كبيرة من الرقيق ، ولكي يدعم عادت عليه فتوحاته في الشمال الغربي بأعداد كبيرة من الرقيق ، ولكي يدعم

<sup>(</sup>٣٣) أولقين داير: جغرافي هولندى عرف بالكفاءة وحسن الاطلاع . أصدر في عام ١٦٦٨ كتابا تحت عنوان وصف إفريقية Description of Africa ، نشر فيه عدداً من التقارير العالية القيمة عن أحوال بنين وبعض الدول والمدن الإفريقية الأخرى ، وقد جمع معلوماته من مصادر معاصرة كثيرة . يلخذ عنه كثيرون ممن يكتبون عن إفريقية .

مركزه تعين عليه أن يجد له منفذاً إلى البحر حيث يمكنه أن يقيم جالية تجارية أجنبية ، وأن يبيع الرقيق ، وأن يحصل على الأسلحة والذخيرة دون وسطاء لذلك قرر أن يحول اهتمامه إلى الولايات التابعة الساحلية . وكانت أرداح ، وهى المولة التي هاجر منها سلفه ، تحتفظ بعلاقات طيبة مع أبومي حتى عهد أغاچا ، ولكنها دخلت في حلف دموى مع ملك الهويدا ، وحنرته مراراً من الاستعدادات التي تجرى للحرب في أبومي . وبعد أن قامت داهومي بغزو الهويدا هاجم أغاچا أرداح ، وتمكن من فتحها بعد منبحة كبيرة . وأعقب هذا الفتح خضوع چاكين ، وهي بلد إلى الغرب من وإيداح . ولكن أغاچا كان عليه أن يزحف نحو الشمال قبل أن يستطيع إتمام فتوحاته ، وذلك لموجهة الغزو القادم من أويو . وتمكن وكانت معه مقادير كبيرة من شراب مسكر ، فتركها وانسحب مسافة ما . وعندما وجد جيش الأويو أن الجيش الداهومي قد انسحب بدأ أعمال النهب . ولم يكن الداهوميون يعرفون هذا النوع من الشراب ، وأفرطوا في تعاطيه ، وسرعان ما فقوا وعيهم ، فانقض عليهم الداهوميون وهم على هذه الحالة ، وثأروا منهم بعنف .

ومع ذلك رأى أغاچا أن من الحكمة العمل على تهدئة الأويو بإرسال هدايا كثيرة تصحبها واحدة من أجمل بناته . ويعد أن تمكن من تأمين حدوده الغربية على هذا النحو عن طريق القوة الحربية المزوجة بالخنوع ، عاد إلى مهمته التى لا تتوقف على الساحل . فقد أرسلت له وإيداح ، أكثر المدن الساحلية أهمية ، ردًا ينطوى على التحدى ، وعقد أغاچا العزم على سحقها . ولم تكن وايداح تدرك أن أغاچا يمكن أن يعود بهذه السرعة ، ولذلك لم تتخذ أية إجراءات دفاعية ، وسقطت المدينة دون مقاومة . وعندئذ فتح أغاچا كلا من سارى وتوفيز . وعلى الرغم من الهزيمة التى لحقت بداهومى ، فإنها لم تقهر وكان مازال لها جيش فى الميدان .

وأدت غارة أغاچا على الساحل إلى دخوله في اتصال مع الأوروبيين . وكان نفوذ الانجليز في ذلك الوقت سائدا في وايداح ، لذلك كانوا يؤينون تلك النولة .

ولكن الفرنسيين كانت لهم بدورهم وكالة تجارية في وايداح ، فساندوا أبومى . وقد تعرضت وايداح لهزيمة أخرى ، ومنذ ذلك الوقت أصبح نفوذ الفرنسيين هو السائد فيها . ومع ذلك ظل شعب وايداح يراوده الأمل ، فطلب العون من أويو التي أرسلت جيشاً أعمل التخريب في داهومي ، ولكن أغاچا رفض في تعقل سحب قواته من وايداح . وقد أدت حروب أغاچا المستمرة إلى تقلص جيشه ، ولما لم تكن التعزيزات الكافية متاحة له فقد كون في عام ١٧٢٩ كتيبة من النساء المحاربات ، اللاتي كن هن الأمازونات ، (١٤٠) وبهن استطاع أغاچا غزو وايداح ، ولم تكن سلطته على الساحل قد استقرت بعد . وبينما كان أغاچا مشغولا في بلاد الماهي ، ثارت الولايات الساحلية في عام ١٧٢١ بتشجيع من الهولنديين والإنجليز ، فأرسل أغاچا أفضل قائد لديه وجزءاً كبيراً من جيشه إلى الساحل ، وسحقت الثورة ونهبت الوكالات التجارية الهولندية والإنجليزية . وفي النهاية خضعت وايداح وجميع الولايات الساحلية لداهومي .

وأصبحت كتيبة « الأمازونات » التى كونها أغاچا أوسع الكتائب شهرة فى جيش داهومى . وفى الأصل لم تكن هذه الكتيبة من كتائب الصفوة ، إذ كانت تتكون من نساء قبض عليهن بتهمة الزنا أو سبقت إدانتهن بجرائم أخرى . وكن يعطين الخيار بين الالتحاق بالجيش أو القتل . وقد تأثر أغاچا بشجاعتهن ، وجعل منهن وحدة نظامية فى الجيش .

وكان غيزو هو الذي جعل من « الأمازونات » الفيلق المختار في الجيش ، واستبعد منه الرقيق والعناصر الإجرامية ، وسن قانونا يلزم كل شخصية معروفة

<sup>(</sup>٣٤) الأمازونات: تقول الأساطير اليونانية إنهن شعب خراقي من النساء اللاتي يحترفن الصيد والقتال ويقطعن الثدى الأيمن ليسهل عليهن استخدام القوس . وليس هناك تعليل مؤكد لأصل اللفظة وتاريخها ، والتفسير الوحيد المقبول هو القصة المائوفة الأرض بعيدة كل شئ فيها يسير في الطريق الخاطئ ، وهكذا تجارب النساء ، في حين أن الحرب هي وظيفة الرجال . وفي القرن السادس عشر أكد المستكشف الاسباني فوانسسكودي اوريينانا أنه دخل في نزاع مع نساء محاربات في أمريكا الجنوبية على ضفاف نهر المارانون المذي سحى فيما بعد « بالأمازون » . ومن المؤكد وجدود « الأمازونات » في جيش داهومي في العمور المدينة . ويقال إن وجودهن اختفى خلال الحماية الفرنسية .

تقديم إحدى بناته للملك . وجندت أوائك البنات في الأمازونات ، وكن يعرفن بأنهن زوجات الملك . وكان يحكم بالإعدام على من يزنى بهن .

وقسمت «الأمازونات» إلى خمس سرايا: ١) حاملات البنادق ؛ ٢) قانصات الأفيال ؛ ٣) حاملات السيوف ، ٤) راميات السهام ؛ ٥) المشاة . وكن يخضعن لتدريب مكثف . وقد شاهد دُنكان تمريناتهن ، ويقدم إلينا وصفا لهجوم صورى على سياج من الخوازيق ، وكانت الأرض والأسوار مغطاة بالأشواك ، ولكن الأمازونات اندفعن فوقها وعدنا للملك بالأسرى . ويفضل هذا النوع من التدريب تكونت لديهن مناعة ضد الألم والمشاق ، وأصبحن القوة الأشد رهبة في غرب إفريقية .

وبينما كان أغاچا مشغولاً في الجنوب ، كانت ماهي تخلق المتاعب في الشمال الشرقي . وماهي بلد جبلي يتعين على قوافل التجارة التابعة لداهومي أن تمر عبر أراضية وهي في طريقها إلى بلاد السودان . ولم تكن تضاريس ماهي ملائمة لعمليات المشاة في جيش داهومي ، وعلى الرغم من أن الملوك كانوا يرسلون الجيوش بانتظام لغزو ماهي ، فإن فتوحاتهم لم يكن لها طابع الدوام . فحملة أغاچا في عام ١٧٣٠ أقرت سلطته في القرى المحصنة ، وحافظت على طرق التجارة مفتوحة ، ولكن ماهي لم تقهر . وتلك مشكلة واجهت الملوك الذين خلفوه ، وظلت ماهي حتى الغزو الفرنسي شوكة في جنب داهومي .

وقد ترك أغاچا عند موته مملكة كبيرة لابنه وخليفته تغبوصون . (<sup>٢٥)</sup> بيد أن سلطة داهومي لم تكن مدعمة تماماً إلا فوق الهضبة . وظلت ماهي ، شأنها شأن غيرها من الدول المجاورة ، تعكر صفو السلم. وعلى الرغم من أن الدول الساحلية قد تعرضت الهزيمة أمام تنظيم أغاچا المتفوق ، فإنها لم تكن قد قهرت بعد ،

<sup>(</sup>٢٥) تغييمسون: ورد اسمه في المتن مكذا Tegboesun ، ولكنه ورد تغييزو Tegbesu في حاشية بالصفحة ٢٥٥ من كتاب دائيدسون ، The African Past ( نقلاً عن كتاب رويرت نوريس ، مذكرات عهد بوساً أهادي ، ملك داهومي Memoirs of the Reign of Bossa Ahadee . King of Dahomy ، الصفحة ١١ ) وجاء في هذه الحاشية أن بوساً أهادي هو نفسه الملك تغييرو الذي حكم داهومي في الفترة ١٧٢٧ - ١٧٧٥ .

وظلت على استعداد لخلق المتاعب . وكانت لدى الأويو في الغرب رغبة مستمرة في تخريب الدولة التابعة لها التي تزداد قوة ، وفي إخضاعها لسيطرتها . وهكذا لم يكن تغبوصون يواجه مشكلة سهلة . بل إن الأمر الأكثر أهمية هو أنه واجه في الفترة الأولى من حكمة ثورة قام بها وزيرة الثاني ميو، وقد تمكن وزيره الأول غو من سحق هذه الثورة في عام ١٧٣٥ . وفي عام ١٧٣٧ قام جيش الأويو بغزر داهومي . وتقهقر الملك ، في حين أبدت العاصمة أجبوني مقاومة شديدة -بيد أن الأويو عانوا أدراجهم بعد أن أعملوا النهب ، وأسروا أعداداً كبيرة من الرقيق . وقد أصبحت غزوات الأويو سمة سنوية بارزة . ففي كل عام ينقضون على داهومي كالجراد ، ينهبونها ويخربونها ويعوبون بالرقيق . كذلك لم تكن تلك هي النهاية . فالماهي ، الذين لم يتوقعوا أن يكون خليفة أغاجا فاتحا في عظمة أبيه ، قاموا بالثورة . وأرسل تغبوصون جيشاً لمواجهة الموقف . بيد أن الماهي اعتصموا بالجبال ، ومنها أخنوا يسببون المتاعب لجيوش داهومي . ومع وجود هدنة من حين لآخر ، استمرت حرب العصابات هذه حتى عام ١٧٧٧ عندما شعر الماهي بحاجتهم إلى بضع سنوات من السلم . كذلك لم يكن هناك هنوء على الساحل . فقد كان للبرتغاليين قلعة قوية في بلاد وإيداح ، وأحسوا أن الإدارة المركزية لدى داهومي يمكن أن تؤدي إلى تقليص أرباحهم من تجارة الرقيق ، ومن ثم قدموا التأييد للوايداح والبوبو، وكانوا يجدون الحماية في القلعة ، ولكن غو أخضعها في عام ١٧٤١ . وفي عام ١٧٤٣ ، بينما كانت داهومي مشغولة مع الماهي والأويو ، شهر الوايداح والبوبو السلاح مرة أخرى ، وحاصروا الحامية الداهومية في المدينة ، ولكن غو تمكن من طردهم بجيش قوامه خمسون ألفا .

وكان تغبوصون بدوره يرغب في توسيع الإمبراطورية ، وسنحت له الفرصة في عام ١٧٤٢ عندما مات أوزاي توبو ، حاكم أشانتي . وقد ثار النبلاء الساخطون والدول التي فتحت حديثا ضد أوكويي وارى ، وأرسلت فرقة من الجنود الداهوميين لمساعدته . وسحقت الثورة في يسر ، ولم تسفر المغامرة عن شيئ . وفي عام ١٧٥٠ راودت الأشانتي فكرة أن يلقنوا الداهوميين درساً ، وقاموا بغزو البلاد ، ولكنهم ربوا على أعقابهم .

ومع ذلك لم تقهر المنطقة الساحلية . فقد رفض الوايداح والبوبو النين تعرضوا لهزائم متكررة الاستسلام لقدرهم . كذلك لم يكن الإخلاص طابع الداهوميين الذين تسند إليهم المناصب في هذه المنطقة ؛ من ذلك أن نائب الملك أعلن العصبيان في عام ١٧٤٥ ، وأعدم شنقاً . ولكن أشد المتاعب التي واجهها تغبوصون جامته من صهره شامبو . فقد ازدادت قوة شامبو كثيراً ، ولخشيته من غضب الملك فر هارباً إلى البوبو ، وسرعان ما أصبح قائداً عاماً لجيشهم . وفي عام ١٧٥٣ أرسل الملك جيشاً كبيراً ليحسم القضية تماماً ، فانسحب البوبو إلى المستنقعات ، وطاردهم الداهوميون وأوقعوا بهم هزيمة ساحقة . وبحلول عام ١٧٦٣ كانت قوتهم قد نمت بدرجة تكفي لماصرة الداهوميين في وايداح عام ١٧٧٣ كانت قوتهم قد نمت بدرجة تكفي لماصرة الداهوميين في وايداح ففسها ، ولكنهم أخفقوا في الاستيلاء على القلعة . وظل تغبوصون ، حتى وفاته في عام ١٧٧٧ كانت بوات أله المضاع البوبو ، ولكن نون جنوى .

وواجه الملك الجديد كانجلا ( ١٧٧٥ – ١٧٨٩ ) المشكلات المعهودة لملوك داهومي ، وهي تدعيم السيطرة على الساحل واخضاع الماهي وبرء خطر الأويو وتوسيع المملكة . وقد حالفه الحظ بوجود خلاف على وراثه العرش في وايداح . واغتنم كانجلا هذه الفرصة ونصب مرشحه على العرش . وكانت تُرسل جيوش نظامية كل عام لتخريب ماهي ، ولكن شعب الجبال ظلّ على عناده ، وقام الأويو بهجوم في عام ١٧٨١ ، ولكنه كان مجرد غارة أخرى ، فقد كانت قوة الأويو تتقوض بالفعل ، وعلى الرغم من أنهم ظلوا على درجة كافية من القوة عشر سنوات أخرى ، فقد ازدادت داهومي ثقة بنفسها . وفي عام ١٧٧٨ قام كانجلا بمهاجمة أبّى بالتعاون مع ألادا (٢٠٠ التي يجيد أهلها القتال في المستنقعات . ولم يستطع الأبي الصمود في وجه الجيوش المتحالفة ، وأخضعوا بعد قتال وحشى . وكل هذا القتال المتواصل كانت له آثاره . وفي عام ١٧٨٧ قاست داهومي كثيراً بسبب مجاعة حلت بها .

 <sup>(</sup>٣٦) كما يتضع من الحاشية السابقة فإن تغبوصون ظل يتولى الحكم حتى عام ١٧٧٠ ، وذلك يؤكد أن
 الملك الجديد كانجلا تولى الحكم في ذلك العام .

<sup>(</sup>٣٧) ألادا : هي نفسها ۽ أرداح ۽ ، انظر المنفحات السابقة ،

وكان النقل مشكلة كبرى واجهت داهومى فى حروبها على الساحل بسبب كثرة الأخاديد والأنهار الصغيرة التى تعوق حركة الجيوش . ولكى يدعم الداهوميون سيطرتهم على البلاد قاموا ببناء الجسور والطرق وردم الخنادق . وقد أوضحت الثورات التى يقوم بها الشعب الساحلى بين الحين والآخر أن سيطرة داهومى تفتقر إلى الاستقرار ، وأن الشعب الساحلى يرفع راية العصيان كما سنحت الفرصة .

وفي عام ١٧٨٧ عادت داهومي إلى انتهاج سياسة توسعية ، فهاجمت باداجري ، (٢٨) بيد أن هذا الهجوم كان مجرد مناوشة أولية . وفي العام التالي قام الداهوميون ، بالتحالف مع ملك لاجوس ، بمهاجمة باداجري للمرة الثانية وأحرزوا نصراً مرموقاً . وكان ذلك بداية حلف مع لاجوس استمر حتى خضعت لاجوس للحماية الإنجليزية . وكان الغرض من الحلف مهاجمة مدن اليوربا المختلفة في الداخل والاستيلاء على تجارتها . ولكن داهومي لم تكن على درجة من القوة تكفي لمهاجمة الأويو . وكانت الصعوبة تكمن في أن الدول الأخرى تستطيع بدورها طلب حماية الأويو . ففي عام ١٩٧١ طلبت ألادا ، على سبيل المثال ، حماية الأويو، وهو ما يعني أن داهومي لم يكن باستطاعتها أن تهاجمهم.

وفى عام ١٧٨٩ خلف أغونويو كانجلا ، وكان حاكماً ضعيفاً ، ولكن كان عليه التصدى لمشكلة ماهى . فسيّر إليها ثلاثة جيوش ، ولكنه أخفق فى إخضاع أهل الجبال نوى المراس الصعب . ولقد كان ملك ألادا يتوق علنا إلى موت الملك الراحل ، ولكن أغونويو آثر الهدوء خشية من الأويو . وعلى الرغم من أن أغونويو لم يكن موفقاً فى حملاته الحربية ، فإنه كان حاكماً عادلاً . فقد خفض الضرائب وحارب جشع الجباة . وخلال حكمه الذى استمر ثمانى سنوات ازداد رخاء داهومى ، وكانت هذه الفترة من الهدوء هى التى هيأتها للنجاح الذى حققته فى النصف الأول من القرن التاسع عشر .

<sup>(</sup>٣٨) باداجري : مقاطعة تابعة كانت تدفع الجزية الولة بنين .

# غرب إفريقية في القرق التاسع عشر ازدهار الإسلام

## أولا

قامت النولة في غرب إفريقية ، مثلما قام اقتصادها ، على تجارة الرقيق . وقد حظرت بريطانيا تجارة الرقيق في عام ١٨٠٧ ، كما ألغت الرق على نطاق الامبراطورية البريطانية في عام ١٨٣٣ . وفي عضون بضع سنوات حذت فرنسا حنوها . وكانت معارضة النولتين الكبيرتين لتجارة الرقيق بمثابة نذير الموت لها .

وطرح موقف النول الأوروبية الجديد تجاه تجارة الرقيق مشكلتين أمام النول الإفريقية : أولاهما أن الرقيق يشكلون عصب صادرات غرب إفريقية ، وأن حصيلة بيعهم تكفى لسداد أثمان جميع الواردات تقريباً . فبماذا يستعاض عن هذه التجارة ؟ ثانيتهما أنه كان هناك حتى إلغاء هذه التجارة التقاء في المصالح بين الأوروبيين والنول الإفريقية الساحلية .

والآن أصبحت مصالح كل من الجانيين على طرفى نقيض . فقد ظلت الدول الساحلية مصالحها في تجارة الرقيق ، على حين انصرفت فرنسا وانجلترا بنشاط إلى القضاء عليها ، وإلى التوغل في الداخل التماساً التجارة المشروعة . وكان هناك إدراك بأنه ما لم يمارس ضغط أوروبي على الدول الداخلية ، فلن تتوقف الإغارة من أجل الحصول على الرقيق « رذيله السودان الكبرى » . وهكذا ارتبطت الدوافع التجارية « والإنسانية » ارتباطاً وثيقاً بالتوغل في الداخل .

كانت الدول الإفريقية في مأزق . فالتحول المفاجئ في موقف أوروبا تجاه تجارة الرقيق قوض الأساس الذي تقوم عليه القوة السياسية في المناطق الداخلية . ولقد اكتسبت الدول الساحلية قوتها على أساس مقايضة البشر بالبنادق والبارود ، والآن أدركت فجأة أن سوق الرقيق قد تدهورت إلى أدنى مستوى . والحقيقة أن البرتغاليين والأمريكيين كانوا مازالوا يمارسون تجارة واسعة في الرقيق ، بيد أن هذه التجارة أصبحت محفوفة بأخطار متزايدة ، حتى أنها توقفت من الناحية الفعلية في الستينات من القرن التاسع عشر . وأصبحت الأسواق المتاحة الوحيدة هي أسواق شمال إفريقية وغرب آسيا . وعلى ضوء هذا التغير في توازن القوى يمكن أن نرى قيام دولة الفولاني في سكتو وماسنة ، وكذلك قوة التوكولور في بلاد السودان . وعلى الساحل واصلت أشانتي وداهومي ازدهارهما بسبب قوة المشاعر القومية وما يكمن لديهما من مقدرة حربية . ولكن ادهارهما بسبب قوة المشاعر القومية وما يكمن لديهما من مقدرة حربية . ولكن

وكانت قد أقيمت في دلتا النيچر « سلطة قضائية قنصلية » – وهي نوع من « الحكم الثنائي » بين الضباط البريطانيين المشرفين على شحنات السفن والدول – المدينة التي نشأت على الساحل . وفي القرن التاسع عشر ازداد طلب البريطانيين على الصابون بسبب اهتمامهم بالنظافة . وقد اكتشف أن زيت النخيل أكثر ملاحمة لصناعة الصابون من الشحوم الحيوانية ، وأنه يمكن استخدامه أيضا في تشحيم الآلات . وهكذا كان باستطاعة دلتا النيچر أن تتحول إلى تجارة مشروعة دون أن يهتز اقتصادها . وكان لدى الدول – المدينة أساطيل نهرية قوية – قوارب مسلحة بالمدافع – وأسوار محصنة السيطرة على تجارة الزيت وتأديب القبائل الداخلية المناوئة . بيد أن الرقابة الثنائية (۱) أخذت تتداعى في دلتا النيچر مع عقدم السبعينات ؛ ودخل الضباط البريطانيون المشرفون على شحنات السفن في عقدم السبعينات ؛ ودخل الضباط البريطانيون المشرفون على شحنات السفن في

<sup>(</sup>١) بمقتضى اتفاقات وقعت بين بريطانيا وزعماء الساحل أقيم اختصاص قنصلى يقضى بتعاون الفريقين في مراقبة تجارة الزيت ، ومنح التجار البريطانيون حق التقاضي أمام قناصلهم وفقا لقوانينهم .

نزاع متزايد مع أمراء التجارة المحليين . واستخدمت الطقات والكارتلات والمقاطعة في محاولة لتحطيم قوة الخصوم . وكان أفراد الجالية التجارية الأجنبية تواقين إلى التوغل في الداخل لكسر احتكار رؤساء القبائل ، أما هؤلاء الرؤساء فلم يكونوا فقط مشغولين بالحيلولة دون ذلك ، وإنما كانوا يهدفون أيضا إلى تصدير الزيت رأسا إلى أوروبا .

وفى بلاد السودان كان الموقف مختلفاً ، فليست بها ثروة مادية تنتظر من يقوم بجمعها . وحتى فى أشانتى لم تزدهر تجارة الزيت ، ولم يكن الكاكاو قد أدخل بعد فى غرب إفريقية ، كما لم تكن للكولا سوق فى أوروبا . وواجهت أشانتى ، شأن غيرها من بول غرب افريقية ، مشكلة الصادرات التى تدفع من حصيلتها ثمن وارداتها من البنادق والبارود ، وإن وجدت بعض العون فى الذهب والتبر ، على حين أصبحت تجارة بلاد السودان مع شمال إفريقية والشرق أعظم أهمية بكثير ، وكان ذلك بطبيعة الحال هو المنفذ الرئيسى لتجارة هذه البلاد ؛ ولم يعد يصل إلى الساحل الغربي سوى القليل من الرقيق الذين يؤسرون فيها .

وثمة سمة مميزة أخرى للقرن التاسع عشر ، ربما تسترعى الانتباه أكثر من غيرها ، هى ظهور الروح القومية . فدول مثل أشانتى وداهومى وبرنو والبمبرة كان رد فعلها واحداً عندما واجهت الغزوات الأجنبية ، كما أن إحياء نولة البرنو تحت حكم الكانمى (٢) فى مواجهة جهاد الفولانى لا يمكن تفسيره إلا من زاوية القومية . فالفولانى كانوا إخوة فى الدين ، ولم ينكر الكانمى أن الهوسا لديهم أراء هرطقية للغاية . ولكن عندما طلب حكام الهوسا العون من السلطان (٢) هب لنجدتهم عن طيب خاطر .

وكانت المسألة الأساسية التي واجهت مسلمي السقانا<sup>(٤)</sup> هي الخلاف حول تفسير قواعد الإسلام . فبلُّ والكانمي ، مثلا ، اختلفا حول هذه المسألة ؛ كذلك

 <sup>(</sup>٢) الشيخ محمد الأمين الكانمي: يتناول الفرع « سابعا » من هذا الفصل حياة الشيخ الكانمي
 بالتقصيل ، كما ترد تفاصيل أخرى في الفرع « ثالثا » .

<sup>(</sup>٣) الإشارة هذا إلى سلطان البردو.

<sup>(</sup>٤) السقانا : المناطق التي تحد الغابات الاستوائية وتقع بينها وبين الصحاري الحارة .

فعل عمر<sup>(ه)</sup> وأحمدو<sup>(۱)</sup> . ويدال أحمدو على أن ولايات البمبرة التى قبلت حمادو<sup>(۷)</sup> سلطانا عليها لا يمكن شرعاً أن تعتبر ولايات يتعين الخروج للجهاد ضدها . وفى كلتا هاتين الحالتين كان الجانب الدينى هو العباءة التى يختفى تحتها الصراع من أجل السلطة ؛ فالفولانى فى سكتو ، وكذلك التوكولور ، كانوا يتوسعون ، وبرنو وماسنة كانتا تقفان فى وجه هذا التوسع . كما أن ماسنة التى قامت نتيجة للجهاد ضد الوثنيين كانت تمارس أعمال القتل ضد التوكولور متحالفة مع البمبرة . وهكذا أصبح الإسلام يستخدم من كلا الجانبين لدعم مركزه .

كذلك أدى ظهور مجموعات جديدة مثل التوكولور والفولاني إلى بزوغ الروح القومية . ففى برنو قام الكانمى ، بعد فقدانها أقاليمها الغربية ، بتنظيم مقاومة على أساس قومى واستطاع صد زحف الفولانى وطردهم . كما أن ممالك الهوسالم تتوقف أبداً عن القتال ، كما سنرى ، وظلت حتى قيام الحكم البريطاني تقاتل من أجل الاستقلال . وكان الخوف من قيام الهوسا بثورة داخلية شديداً للغاية ، عتى أنه عندما هدد رابح الامبراطورية كان الفولاني عاجزين ، بل عازفين ، عن

<sup>(</sup>ه) الصاج عمر: ( ۱۷۹۷ – ۱۸۲۵ ) ، من التكرور ، نشأ في فوتا جالون ( السنغال ) ، يعرف أيضا باسم عمر سيبوتل ، تربى تربية دينية ، وبخل في الطريقة التيجانية ، لقى عثمان دان فوديو في سكتو وحمادو الشيخ في حمدالاي ، وزوّجه محمد بلّ بابنته ، له فتوحات كثيرة ، وضم تميكت إلى مملكتة الواسعة التي شملت ماسنة والفوتاتورو ، قضى الفرنسيون على دولته عندما شرع أولاده يمدون سلطانهم إلى شمال وادى النيجر .

<sup>(</sup>٦) الشيخ أحمدو: إين الحاج عمر . حمل لواء الجهاد الإسلامي بعد وفاة أبيه . عهد إليه أبوه ، أثناء حملته على ماسنة ، بالنظر في شؤون المملكة ، وجعله خليفة له على أتباع الطريقة التيجانية . خاض نضالا مستمرا ضد الخارجين عليه . وقد ثار ضده بعض أفراد التيجانية غير معترفين بسلطته الدينية حينما انتخذ لفر أمير المؤمنين . توفى في عام ١٨٩٨ .

<sup>(</sup>٧) حمائو الشيخ (حمائو سيكل): ظهر بين الفولاني حوالي عام ١٨١٥ داعية ومجاهد إسلامي في منطقة ماسنة يدعى حمائو بارى ، اشترك في حملات عثمان دان فوديو الفتح بلاد الهوسا ، ومكافأة له على أعماله منحه عثمان اقد القبية وجعله أميراً على ماسنة ، فاستولى على چنى وتعبكت ، ومد سلطانه على جزء من بلاد البمبرة ، ويدلا من حمائو وردت في المتن كلمة حمد ألاى (أي الحمد الله) ، وهذا خطأ وقع فيه المؤلف ، ذلك أن «حمد ألاى ، ه و الاسم الذي أطلقه حمائو الشيخ على مدينة أنشاها في بلاد البمبرة ، واتخذها عاصمة له ، هذا وقد توفى حمائو الشيخ في عام ١٨٤٨ .

الدفاع عن الحدود . وقد أدرك الفولاني في سكتو قوة الروح القومية ، وكانوا يخشون أنه ما لم تتم تهدئة الهوسا ، فإنهم يمكن أن يطيحوا بهم عن طريق الانضمام إلى الأجانب . لذلك حاولوا التوصل إلى اتفاق معهم . وقد منع استخدام القوافيد (٨) كلفة ، واستخدمت لغة الهوسا في كل من الأغراض الرسمية والاجتماعية ، كما أخذ استخدام لغتهم يتزايد في الأعمال الإدارية . وهكذا كان الفولاني يندمجون ببطء في الهوسا ، حتى قبل أن تصبح نيچيريا الشمالية جزءاً من الإمبراطورية البريطانية .

وكان نمو الروح القومية لدى البمبرة حتى أكثر إثارة فعلى الرغم من أن البمبرة قد تعرضوا لهزائم متكررة على أيدى الحاج عمر ، الذى كان لجيشه تفوق هائل بفضل حملة البنادق والمدافع من الوولوف ، فإنهم لم يلقوا السلاح قط فبعد أن هزمهم الحاج عمر عادوا إلى محاربته بالتحالف مع الفولاني ، وعندما تبين لهم أن الفولاني ضعاف للغاية انضموا إلى الفرنسيين . ولكن مسعى البمبرة لم يكن إحلال السيادة الفرنسية محل سيادة التوكولور ، ولذلك فإنه عندما استقر النفود الفرنسي في البلاد حاربوا مرة ثانية من أجل استقلالهم . وكان التفوق الهائل للفرنسيين ، وكذلك ما أصاب البمبرة من تعب وإرهاق بسبب الحرب ، هما اللذان أديا إلى وضع حد الحرب .

وفى بلاد اليوربا بدورها ظهر إطار مماثل . فإقامة إمارة للفولانى فى إيلورين ، وانهيار إمبراطورية الأويو ، يمكن أن يحملا المرء على توقع سقوط اليوربا ، مثلما حدث للهوسا ، تحت السيطرة الأجنبية . ولكن الروح الحربية لدى اليوربا أكدت نفسها من جديد بعد أن واجهت الغزو الأجنبى ، وأصبحت إبادان وأبيكوتا مركزى المقاومة عند اليوربا . وكانت أشانتي وداهومي في طريقهما بالفعل إلى أن تصبحا دولتين قوميتين ، ولقد أدت حروب القرن التاسع عشر إلى تقوية هذه المشاعر . وهكذا أصبحت القومية الصاعدة هي السمة المميزة الأكثر وضوحاً لغرب إفريقية في القرن التاسع عشر .

 <sup>(</sup>٨) القواقيد : هي لغة الفولاني .

#### ثانيا

يعد الغزو المراكشى ، وما أعقبه من فوضى دامت قرنين ، على جانب كبير من الأهمية لفهم تاريخ القرن التاسع عشر . وقد أدى انهيار السلطة المركزية فى منحنى النيچر إلى نمو قوة بعض قبائل الصحراء ، التى كانت قبيلتا الكيل أوى (١) والأوليمنين (١٠) أكثرها أهمية . وسنحت للقبائل الصحراوية عندئذ فرص غير محدودة لمهاجمة جميع القوافل ، وعاد عليها ذلك بمنافع كثيرة . وطوال القرن التاسع عشر توغل الطوارق ببطء في وادى النيچر ، واستقروا في مقاطعات مختلفة . وكان عليهم لأول مرة أن يقوموا بدور نشط في الحياة السياسية للمنطقة . ولذلك فمن الضروري أن نام بفكرة ما عن قبائل الصحراء الرئيسية التي قُدر لها أن تحدث تأثيراً على بلاد السودان .

فالكيل أوى قبيلة تنتمى إلى قبيلة أوراغن القوية ، وقد استقرت فى وادى أول . وقد أصبحت هذه القبيلة على درجة كبيرة من القوة فى موطنها الجديد . وفى عام ١٧٦٠ قام الكيل أوى بطرد حكام الهابى من أسبن ووضعوا أيديهم على البلاد ، وفى الوقت نفسه توصلوا إلى اتفاق مع الزنوج وافق حاكم أسبن بمقتضاه على أن يتزوج بامرأة سوداء . وكانت نتيجة ذلك أن أصبحت الكيل أوى قبيلة مختلطة ، واتخذ أفرادها لأنفسهم العادات المستقرة الخاصة بالزنوج ،

<sup>(</sup>٩) الكيل أوى: كيل معناها قبيلة . وهم أحد فروع الطوارق . تمكنوا بمعاونة سيدهم إدريس ألوماً سلطان البرنو من طرد الكيل جيريس من أير والسيطرة على طريق القوافل الذي يربط بلاد الهوسا بغات ، وهو طريق كان ذا أهمية حيوية لبرنو . ينسبهم إبن خلون إلى قبيلة قتامة الذين قدموا من اليمن وعاشوا وتكاثروا في كردفان ومنطقة الذيل الأزرق . وقد عرفوا بتعاونهم مع قوات الاحتلال الفرنسي .

<sup>(</sup>۱۰) الأوليمنين: يرتبطون بمجموعة صنهاجة ( زناتة ) الغربية من الطوارق . استوطنوا النيچر الأعلى واستولوا على المراعى الخصية حول غاو متحدين حامية الأرما ، وتقلبوا عليها . وقد استرد الأرما عاصمة السنغى القديمة ، ومع ذلك سقطت مرة أخرى في أيدى الأوليمنين ، ورد إسمهم «العلوميديون» « وعلم الدين » في ترجمتين مختلفتين لكتاب بوفل ( The Golden Trade of the Moors ) ، الأولى قام بها دكتور زاهر رياض تحت عنوان الممالك الإسلامية ، ١٩٦٨ ، الصفحة ٢٢٩ ؛ والثانية قام بها دكتور الهادى أبو لقمة وبكتور محمد عزيز تحت عنوان : تجارة الأهب وسكان المقرب الكبير ، بنغازى ، الطبعة الثانية ، ١٩٨٨ ، الصفحة ٢٢٨ .

وعاشوا فى أكواخ من القش بدلا من الخيام . وكانت لغة الهوسا معروفة لديهم كلغة الطوارق تماماً ، ولذلك كان الطوارق الحقيقيون يعاملونهم بازدراء . وكان الأبوچيليت الذين سابوا المنطقة الواقعة إلى الجنوب من أسبن مماثلين الكيل أوى إلى حد كبير ، فهم ثمرة لتزاوج نساء الطوارق بالجنود الزنوج ، وبخاصة السنغى والهوسا .

وقد تحالفت الكيل أوى مع قبائل كثيرة أصغر حجماً ، أهمها قبيلتا الكيل فادايى والكيل فيروان (١١) ، وهما قبيلتان مشاغبتان كانتا تشنان غارات مستمرة على قبيلة الأوليمندن . وبينما كان اتحاد الكيل أوى قوياً فى أسبن ، كانت هناك مجموعة لا تقل قوة هى اتحاد الإيتيسان (١٢) والكيل چيريس (١٦) الخاضع لسيطرة حاكم أغادس ، وتمكن الكيل أوى من طرد أفرادها من هذه المنطقة . ومنذ ذلك الحين كان هناك عداء مستمر بين الاتحادين .

وقد استقر الكيل چيريس ، بعد أن طردهم الكيل أوى ، فى بلاد الأوليمندن ، حيث وحدت بينهم الكراهية المشتركة للكيل أوى . وكان لدى الكيل چيريس والايتيسان عدد كبير من الخيول ، ولكونهما قبيلتين إثنتين فقط فقد كان التماسك بينهما شديداً ، على حين كان اتحاد الكيل أوى مكوناً من قبائل لا تتحد فيما بينها إلا بين الدين والآخر ، كما حدث في حالة الهجوم على أولاد سلمان (١٤٠) .

 <sup>(</sup>١١) الكيل فيروان: قبيلة شديدة الارتباط بطوارق الجزء الشرقى من الصحراء الكبرى الذين يسمون بريوا. وهي إحدى العشائر المهاجرة الأولى من الكيل أوى .

<sup>(</sup>١٢) الإيتيسان: فرع من المسنهاجة .

 <sup>(</sup>١٣) الكيل چيريس: تريطهم قرابة شديدة بالايتبسان . وهم من الهوارة في فزان ، واذلك فهم بالمثل
 من الطوارق . وقد استوطنوا منذ عام ١٠٦٧ بين توات وغاو على النيچر .

<sup>(</sup>١٤) أولاد سليمان: قبائل مركزها منطقة هوارة على خليج سرت. وقد انتشرت في غرب بحيرة تشاد وفي منطقة البرابيش بصحراء تاوديني شمال تمبكت. وأثناء مقاومة الاحتلال الفرنسي أدى التنازع بين الطوارق والعرب إلى قبول إحدى عشائر أولاد سليمان الحماية الفرنسية، وكان ذلك طعنة فحركة المقاومة.

وعند بداية القرن التاسع عشر دخلت مجموعات أخرى غرب إفريقية ، ومن بينها عرب الشوا الذين استقروا بالقرب من بحيرة تشاد ، وهم شعب مسالم يهتم برعى الماشية أكثر من اهتمامه بفلاحة الأرض ، بيد أن الشيخ الكانمي استفاد منهم في حملاته على الفولاني . وكان الشعب الأكثر قوة هو أولاد سليمان ، وهم قبيلة عربية نزحت إلى الصحراء واستقرت على الحنود الشمالية لبرنو ، وانضم إليهم كل مغامر في المنطقة المحصورة بين الريف وفزان ، حتى لقد استطاعوا أن يقدموا للميدان ألفا من الخيالة ، كما كانت قوتهم من الضخامة بحيث خشى سلطان البرنو لقاءهم . وكان الهدف الذي وضعه أولاد سليمان نصب أعينهم هو طرد الكيل أوى من بلما والسيطرة على تجارة الملح ، ورأوا أن أفضل طريقة لتحقيق ذلك هي حرمان الكيل أديى من جمالهم ، ومن ثم بدأوا غاراتهم على الكيل أوى ، ويقول بارث إنهم نجحوا في الاستيلاء على ثلاثين ألف جمل . ولم يكن استمرار ذلك ممكنا . وكان أمام الكيل أوى أحد حلين : إما تدمير أولاد سليمان أو الانتقال إلى مراع جبيدة . واستقر رأيهم على الحل الأول ، وقاموا في هذا الصدد بجهد هائل لقوا فيه تحريضا من برنو التي رأت في وجود عصابة قوية من قطاع الطرق على حيودها الشيمالية مصيدر قلق دائم لها. واستطاع الكيل أوى حشد سبعة آلاف من الخيالة وراكبي الجياد ، وفي عام ١٨٥٠ أخذوا أولاد سليمان على غرة ، وأوقعوا بهم هزيمة قاسية . والآن بعد أن لم يعوبوا يشكلون تهديداً وضعهم سلطان البرنو تحت حمايته ، واستخدمهم في حراسة حدوده الشمالية .

وفى الغرب كان الأوليمندن ، بعد غزوهم لتمبكت فى عام ١٧٧٠ ، هم المجموعة السائدة . وعلى الرغم من أن ظهور الفولانى فى ماسنة كان يعنى أنهم لم يعودوا يسيطرون على تمبكت ، فقد كان لهم أصدقاؤهم هناك ، ومن ذلك أن الشيخ البكاى(١٥٠) ومعظم رجال الدين تحالفوا معهم ضد الفولانى .

<sup>(</sup>١٥) أحمد البكاري شيخ الكهنتا ( انظر الماشية ٩ - ٩٨ أبناه ) .

#### ثالثا

كان القرن التاسع عشر عصر ازدهار للإسلام . فبعد سقوط السنغى كانت سطوة المسلمين من جوانب كثيرة آخذة فى الأفول . وكان البمبرة والموسى ، وهما القوتان الأساسيتان فى غرب بلاد السودان ، من الوثنيين ، على حين كان هناك تسامح إزاء الممارسات الوثنية فى بلاد الهوسا والبرنو برغم اعتناقهم الإسلام . كما أن اعتناق الفولانى للإسلام ، سواء فى ماسنة أو فى بلاد الهوسا ، كان يسير ببطء . وهكذا لم يكن هناك ما يحمل على الاعتقاد بأن الإسلام يمكن أن يصبح عاملاً حيوياً فى هذه المناطق .

ويمكن أن نرجع التحول الملحوظ في هذا الوضع إلى ظهور الطوائف المتشددة في الدين في الصحراء. وكان السنوسيون (١٦) هم أكثر هذه الطوائف أهمية . فقد بني محمد المدنى زاوية بالقرب من مصراته ، وقام بتنقية شعائر الدين من البدع ومحاربة التضرع للأولياء والتبرك بالقبور . ودعم إبنه محمد بن عبد الله السنوسي سلطة طريقته على أهل الصحراء الشرقية التي تعنى السيطرة عليها أن السنوسيين يستطيعون ضمان طريق مأمون إلى بلاد السودان . وقد تغلغلت الأفكار الإصلاحية تغلغلا ظاهرا في بلاد السودان على طول هذا الطريق . فضلا عن ذلك كان معظم رجال الدين في كانو وتمبكت من بين من تلقوا العلم على أيدى رجال الزوايا بالصحراء ، ومن ثم اعتنقوا أفكار المصلحين .

<sup>(</sup>۱۱) الحركة السنوسية: مؤسس هذه الحركة هو السيد محمد بن على السنوسى الخطابى الحسنى الإديسى ، 
(۱۷۸ - ۱۸۸۷ ) ، فهو من سلالة الأدارسة ، وهو جزائرى الأصل ، ولد في مستفاتم بالجزائر في 
ديسمبر ۱۸۸۷ . انتقلت السنوسية من نطاق الصوفية العادية إلى الصوفية المجاهدة شئن معظم 
الحركات الصوفية المغربية . فقد حلت محل العصبية القبلية ، وتولت أمر الكفاح ضد الفزاة ، أنشأ 
مؤسسها قاعدة السنوسية في واحة الجغبوب بصحراء مصر الفربية ثم في الكفرة بصحراء ليبيا . قضى الفترة الأخيرة من حياته في الجغبوب . خلفه ابنه الأكبر السيد محمد المهدى السنوسي الذي 
تولى السلطة في الفترة ۱۸۵۹ - ۱۹۰۷ . وكانت الحركة قد أصبحت إمارة سياسية لها أرض وشعب ، وامتدت في عهده إلى برنو والنيجر وإلى وسط الصحراء وإفريقية المدارية الغربية وشمال تشاد وغدامس

وشرع الإفريقيون بدورهم ، وبأعداد كبيرة ، في زيارة شمال إفريقية وشرقها ، وكذلك الأماكن الإسلامية المقدسة . ويشير دنهام إلى كثرة عدد المحاج في برنو ، وإلى عدد من كانوا يمرون بأراضي البرنو في طريقهم إلى مكة . ومن بين الزعماء الثلاثة الكبار الكانمي وعمر والشيخ عثمان ، فإن الأخير هو وحده الذي لم يؤد فريضة الحج . أما الكانمي فقد تعلم في فاس وزار مكة ، وأمضى عمر سبع سنوات في المشرق وعاد خليفة للطريقة التيجانية (۱۷) . وذلك الس كل ما في الأمر . فالفاتحون الجدد كانوا جميعاً رجالاً متعلمين . من ذلك أن الكانمي وعثمان دان فوديو وعمر لم يكونوا ضليعين في المناظرات فقط ، وإنما في قرض الشعر أيضاً ، وذلك على نقيض صارخ لمن سبقوهم من حكام ، إذ لم يكن بين حكام غرب إفريقية العظام من عرف عنه نبوغ في العلم ، وإنما كان يعتمدون على من لديهم من متفقهين .

ويحتل الفولاني في سنكتو مكان الصدارة بين النول الإسلامية في القرن التاسع عشر ، ليس فقط لأنهم أول من بدأ الحركة الإصلاحية ، بل كذلك لأن نواتهم هي الوحيدة التي عاشت إلى يومنا هذا . فالحاج عمر أخذ أكثر مما يستطع استيعابه ، وفشل في تدعيم فتوحاته ، كما أن أسرة الكانمي الحاكمة سقطت قبل أن يقضى عمر على هجوم رابح وعلى ماسنة . بيد أن الأمر الأكثر أهمية هو أن كلا من أحمدو وعمر كان متأثراً من بعض النواحي بسكتو . وقد أنفق عمر وقتا لا يستهان به في كل من برنو وسكتو ، بل إن أحمدو طلب نصيحة الشيخ عثمان فيما إذا كان على حق في خروجه الجهاد .

<sup>(</sup>١٧) الطريقة التيجانية: تنسب إلى أبى العباس أحمد بن محمد بن المختار ، وهو فقيه مغربى ولد بالجزائر في عام ١٩٧٧ . خرج لأداء فريضة الصبح ، وأمضى فترة بالقاهرة عند عودت إلى بلاده . غلب عليه الاجرائر في عام ١٩٧٧ . خرج لأداء فريضة الصبح ، وأمضى فترة بالقاهرة عند عودت إلى بلاده . غلب عليه الاجراء الصوفى فانضم إلى الطريقة الخلوتيه ، ولكن سرعان ما اتخذ لنفسه اتجاهاً جديداً ضمن هذه الطريقة . وعند وفاته في عام ١٨٨٨ كانت الطريقة التيجانية قد علا شأتها في المغرب . وكانت الحركة التي قادها الحاج عمر من أهم الحركات الحربية التي قام بها أفراد التيجانية . وكثيراً ما كان أفراد مثل هذه الطرق الصوفية يفرضون أنفسهم على الناس باسم الدين ، ويزاولون السحر وينافسون الكهنة المتطبعين من الوثنيين في صناعتهم ، فحل المرابط محل الكاهن والساحر ، كما حلت جماعات الطرق الصوفية محل الجمعيات السرية الوثنية .

بيد أنه على الرغم من أن النصر كان حليف الإسلام ، بمعنى اعتناق عدد كبير من القبائل للإسلام ، وامتداد الحدود الجنوبية للإسلام حتى الغابات المطيرة في بلاد اليوربا وجبال أداماوا في وسط إفريقية ، فإن الأمر المثير هو أن الاندفاع الإسلامي قد تم احتواؤه - ذلك أن اليوربا كان باستطاعتهم أن يضعوا قيداً حاسماً على الفولاني في سكتو ؛ كما أن الموسى أوقعوا هزيمة حاسمة بماسنة ، ولم يتعرض البمبرة القهر على الرغم من الهزائم المتكررة - وفي الغرب كان باستطاعة كونج (١٨) تحدى ساموري (١٩) ، وحتى في بلاد الهوسا لم يكف كان باستطاعة كونج (١٨) تحدى ساموري (١٩) ، وحتى في بلاد الهوسا لم يكف حكام الهابي أبداً عن القتال - ولم يكن أمراء الفولاني يسيطرون إلا على المدن ، وكانوا يخشون أن يهب رعاياهم ثائرين ، ونظروا بنعر شديد إلى تنصيب فخر الدين بن رابح على الحدود الشرقية لبلادهم - وبمقدم منتصف القرن التاسع عشر كانت الحركة الإسلامية العظيمة قد فقدت حيويتها وعنفوانها .

فضلا عن ذلك لم يكن اعتناق الإسلام عامل توحيد ، إذ لم ينجع في التغلب على النزاعات الانعزالية والقبلية ، فالتوكولور لم يحاربوا ضد سامورى فقط ، وإنما ضد الفولاني أيضا ، وحروب الفولاني مع البرنو هي حروب بين بولتين إسلاميتين يتزعم كل منهما رجل دين . وكان كل من المسلمين والوثنيين يخشون بأس رابح . كذلك لم تكن جيوش المجاهدين مكوّنة من مسلمين فقط – بل إن الفولاني الوثنيين هم أول من أيد الشيخ عثمان . وقد حارب مسلمو البمبرة من أجل قبيلتهم أكثر مما حاربوا من أجل دينهم ، وذلك برغم أن كثيرين منهم حاربوا في جيوش عمر ضد الفولاني . لقد كانت النزعة القومية الوليدة ، وليس الدين ، هي العامل السائد في القرن التاسع عشر .

<sup>(</sup>۱۸) كونج : مستوطنة أنشاها السينوفو في أراضي السفانا شمال كون ديثوار ، اشتهرت بإنتاج الكولا ، استولين المتولين الكولا ، استولى عليها في عام ۱۸۸۹ قبل رئيسها الكولا ، استولى عليها في عام ۱۸۸۹ قبل رئيسها اتقاقية وضعت بمقتضاها تحت الحماية الفرنسية ، فاجتاحها ساموري ودمرها وطرد الفرنسيين منها ،

<sup>(</sup>۱۹) سلمورى: المجاهد أحمد سامورى تورى ، جد زعيم غينيا السابق أحمد سيكوتورى ، وزعيم المركة الإصلاحية التى نهضت في جنوب سنغامبيا ، وأخذت طريقاً مماثلاً لمركة الحاج عمر . بلغت حركته نروتها في عام ۱۸۸۱ ، وتمكن الاستعمار الفرنسي من القضاء عليها بعد أن خاض سامورى ضده نضالاً طويلاً ومريراً . اشتهر بالقدرة العسكرية والتقوى والحماسة الدينية . قضى على الشغوذة والسحر والمعتقدات الوثنية ، وأمر بإنشاء الزوايا ، وشجع الإقبال على المدارس .

#### رابعا

كان الفولاني أصحاب الدور الكبير في النهضة الإسلامية يتحركون طيلة القرون الماضية نحو الشرق . ويقول ديلافوس إن إبراهيم سعدو أسس أسرة ملكية في عام ١٦٩٠ ، وإن الفولاني ظلوا لفترة طويلة يمارسون الترحال مع ماشيتهم ، ولكن إذا استثنيا جالية كبيرة في ماسنة تابعة للمندنغو ، ومن بعدهم للسنغي ، فإن الفولاني لم يكن لهم حتى ذلك الوقت دور سائد في الحياة السياسية .

وبعد سقوط إمبراطورية السنغى اعترف الفولاني في أول الأمر بسيادة المراكشيين ، ثم بسيادة البمبرة في سيكو ، غير أنه تُكَشَّف أمام الفولاني مع نهاية القرن الثامن عشر عصر جديد . وقد حوَّلهم أحمدو في ماسنة وعثمان دان فوديو في بلاد الهوسا ، إلى عنصر تمزيق .

وعثمان دان فوديو أعظم أهمية بكثير من الشيخ أحمدو ، ليس فقط لأنه زعيمه الروحي ، بل كذلك لأن ما أنجزه عن طريق سلسلة متوالية من الأحداث الموفقة كان أقوى تأثيراً . وقد ولد عثمان في مَرت (٢٠) بأرض غدوير في ديسمبر ١٧٥٤ . وأبوه محمد – المعروف « بالفودي » أي الفقية – فولاني هاجر من فوبًا تورو . وقد درس في أغدس ، وبعد أن أكمل دراساته جاء إلى غوير ويداً دعوته ، وسرعان ما اكتسب مركزاً موقوقاً ، وأصبح معلماً لأطفال الأسرة المالكة . وقد شغل هذا المنصب في أيام ياكب ونفاتا . غير أن المتاعب بدأت عندما ارتقى العرش

<sup>(</sup>٢٠) تقول بعض المسادر إن عثمان دان فوديو ولد ببلدة طَقَلْ ( وترد أيضاً في صورة طَعَلْ أو دُغَلْ ) بأرض غوير . وقد وردت مَرتُ في مقطع شعرى للشيخ عبد الله بن محمد ، في كتابة تزيين الورقات ، الصفحة ٢٣ : « وإذا مَرَتُ مَنَ حُينًا حَينًا مَن مَن عَدا الكتاب أن مَرت هي المعلمة ٢٣ : « وإذا مَرَتُ مَن مَن هذا الكتاب أن مَرت هي البلاة التي ولد بها الشيخ عثمان ( الصفحة ٩٠ ) . كذلك جات العبارة التالية في تزيين الورقات الصفحة ٢٧ : « ويدخلون في جماعته ونحن في بلده الذي اشتهر به ونسب إله ، وهو طَقَلُ » .

<sup>«</sup> ولد الشيخ عثمان في قرية « طُفَلُ بارض جوير » ، عبد الله آدم الالورى ، الإسلام في تيجيريا وعثمان بن فودى ، الصفحة ٢٥ . وقد وردت كلمة دُغَلُ في إنفاق اليسور ، الصفحة ٩٨ .

تلميذه يُنْف (١٦) الذى كان ينبغى أن يكون مسلماً تقياً . وعلى الرغم من أن ينف قد تعلم على أيدى عثمان ، فإن إسلامه لم يكن صحيحاً ، وكانت لديه رغبة فى تشجيع الوثنية لا لشيئ إلا لمضايقة أستاذه . لذلك رأى عثمان أنه من الحكمة أن ينسحب إلى قرية طَقَل ، وأن يتفرغ للدين . بيد أن أتباعة تزاينوا فى طقل مع تدفق أعداد كبيرة من فوتاتورو وماسنة تحت رايته . لذلك ساورت ساركن (سلطان) غوبر الشكوك ، فقد أصبح المسلمون بمثابة تهديد له ، إذ كانوا يشكلون مجموعة شديدة التماسك تتملكها رغبة دائمة فى تحدى سلطة الدولة . ومن ثم كان يُنْف تواقا إلى إخضاع المسلمين ، وقام بمهاجمة معقلهم الرئيسى فى طقل .

وكان بعض أتباع شيهو ( الشيخ عثمان ) نوى صلابة شديدة فى الرأى ، وكان تلهفهم على اغتنام فرصة للصدام مع الحاكم أقوى من تمسكهم بأحكام دينهم . وكان أشهر أفراد هذه العصبة التى تموج بالاضطراب هو عبد السلام (٢٢) الذى استثار السلطان بامتناعه عن منح البركة لجنوده . وبناء عليه أرسل يُنْفَ جنوداً ليجيئوا بعبد السلام إلى القضاوا (٢٢) ، عاصمة غوبر . وقبض على عبد السلام وأتباعه ، ولكن عثمان تمكن من إطلاق سراحهم . وجاءت الإثارة من

<sup>(</sup>٢١) ياكب: سلطان غوبر، وقد حكم فى الفترة ١٧٥٠ - ١٨٠١؛ وخلفه إبنه نافاتاً فى الفترة ١٨٠١ - ١٨٠٠ ؛ وخلفه إبنه نافاتاً خلفه إبنه يتّف الذى حكم فى الفترة ١٨٠٠ / ١٨٠٨ ، وقد كان ينف تلميذاً للشيخ عثمان فى عهد أبيه نافاتا . وقد ضبطت غالبية الأسماء على إنفاق الميسور وتزيين الورقات وكذلك الحركات الإسلامية فى غرب إفريقية وقيام نولة الفولاني .

<sup>(</sup>٢٢) عبد السلام المشار إليه هنا لا ينتمى إلى تبيلة الشيخ عثمان ، وإنما إلى تبيلة عريو . نزل مكانأ قريباً من دار الشيخ وسماه د دار السلام ع . كان من تلاميذ الشيخ وأحد محاكيه في الوعظ والدعوة -

د فضاف بعض الجماعة من وعيدهم وهو قوم أخينا عبد السلام فهاجروا قبلنا « تزيين الورقات ،
 الصفحة ١٥ .

د ثم رجعنا إلى بلدنا فأخرج جيشاً بعد ذلك إلى جماعة عبد السلام فغزاهم ... فتهيأنا الهجرة .
 فهاجرنا إلى مكان في أطراف بلاده في البوادي يسمى قُدُ » . المرجع نفسه ، الصفحة ٥٥ .

<sup>(</sup>۲۳) القضاوا : يقال القالاوا أيضاً . أسسها بابارى ساركن غوبر لتكون عاصمة له ، وذلك في أرض زنفرا بعد أن فتحها في عام ١٨٠٧ .

الفولاني: ذلك أن ينف اعتبر ما أقدم عليه الشيخ تحدياً لسلطته ، فهاجم طقل وفر عثمان إلى قُدُ . وكانت هذه هي هجرة الفولاني .(٢٤)

وعندما فر عثمان إلى قُدُّ هبُّ لنجدته الفولاني من مختلف ممالك الهوسا ومن ماسنة – الوثنيون منهم والمسلمون على السواء ، وأعلن الشبيخ أميراً للمؤمنين ، واكن هذه لم تكن انتفاضة للمؤمنين ، ولا حتى للفولاني ؛ فقد كانت زنفرا ، إحدى ممالك الهوسيا ، هي أول من هب لمساعدته ، لا لشيئ إلا لوضع حد اسيطرة غوير . فالغويراوا ( شغب غوير ) كانوا يقيمون أصلا في أغدس ، ولكن الطوارق طريوهم منها ، ومن ثم جاءوا الى زنفرا واستقروا في شماليها ، وسرعان ما تحدوا سلطة ساركن زنفرا ، وأصبحت هناك حالة حرب مستمرة بين زنفرا وغوير . وكانت غوير أكثر قوة ، وتمكنت من تدمير برنين عاصمة زنفرا . ومع ذلك استمرت زنفرا نولة مستقلة ، وإن ظلت محصورة في المقاطعات الشمالية ، ولذلك كانت حليفاً طبيعياً للشيخ عثمان . وبسبب تحالف الفولاني مع زنفرا أرغم ساركن غوير على التفكير في السلم ، وكتب إلى الشيخ عثمان يطلب إليه العودة إلى طقل . وقدم الشيخ شروطه ، وهي « أن يتوب الأمير ، ويخلُّص دينه كما ينبغي ، ويتفق هو والمسلمون على دين واحد ، ويبسط القسط والعدل ، ويرد جميع ما سلبوه من الجماعة وما أسروا منهم »<sup>(٢٥)</sup> ، وأوفد الساركن مبعوبًا ، ولكن الشيخ أصر على أن يحضر الحاكم بنفسه ، ولم تقبل غوبر المهانة ، واستمرت الحرب .(۲۱)

<sup>(</sup>٢٤) يحد بوال يوم ٢١ فبراير ١٨٠٤ تاريخاً لهذه الهجرة . انظر ، بوائل ، المرجع السابق ، الصفحة ٢٢٦ .

<sup>(</sup>٢٥) إثقاق المسور ، الصفحة ٩٨ .

<sup>(</sup>٢٦) « ثم أنه كان أمير » غم » أرسل إلى الشيخ وطلب أن يصلح بينه وبين أمير غوبر .... وأخبر الشيخ أن أمير غوبر نتم وعزم أن يقبل على الشيخ كل خلة طلبها منه ... واتفق رأينا أن يجتهد الأمير ويسير إلى الشيخ بنفسه ، ويأخذ من الشيخ كل ما يريد ، .. فذهب ذلك الوزير حتى وافى الأمير وأخبره بجميع الأمور ، فكاد أن يقبل منه ، فجمع أهل مشورته ، واتفق رأيهم على عدم مسيره وإنفاذ البرداء ، فأتفنوا الشيخ الشريف .. فأخبره باباء الأمير عن المسير .. » المرجم نفسه ، الصفحتان ١١٥ و ١١٦ .

عندئذ كانت غوير حريصة على كسب حلقاء لها ضد الفولانى . وكتب ينف إلى حكام الهابى (٢٧) الآخرين لممالك الهوسا – كاتسنا ، كانو ، زازاو (زاريا الآن) ، نورا ، أسبن – يقول لهم إنه ترك جنوة نار صغيرة تنمو دون أن ينتبه إليها ، وإن نارها قد أحرقته ، وطلب إليهم أن يعيروا انتباها لخبرته وأن يقوموا بعمل ضد الفولانى المحليين في ممالكهم ، حتى لا يتكرر عندهم ما حدث في مملكته . وعقد هؤلاء الحكام العزم على التصدى بعنف للفولاني الذين رأوهم بالفعل يتقاطرون نحو غوير .(٢٨) ولكن الفولاني كانوا متأهبين لذلك ، وتمكنوا من الإفلات .

وقرر ساركن غوير تسيير حملة ضخمة ضد الشيخ ، ولكن بعض خيالته من الفولانى انحازوا إلى جانب الشيخ ، وبعد مناوشات محدودة عجز فيها فرسان الهوسا عن الانتشار السليم فى المستنقعات التقت القوتان فى تابكين كُتُ (٢٩) (عام ١٨٠٤) . ولم يكن لدى الشيخ سوى عشرين من الخيالة ، لذلك اعتمد على رماة السهام . أما الهوسا فقد اعتمدوا على الخيالة الذين يرتدون الدروع والذين عجزوا عن الصمود أمام رماة السهام من الفولانى ، وانعقد لواء النصر لقوات الشيخ عثمان بقيادة أخيه عبد الله . ولم يكن هذا النصر حاسماً ، ولكنه دعم قوة الشيخ ، إذ تجمعت تحت رايته أعداد متزايدة من الفولانى ومن الهوسا الساخطين .

<sup>(</sup>٢٧) الهابى: هم قبائل الدوجون الزنجية السودانية التى عاشت فى باندياجاراً وهمبرى جنوب غرب تعبكت ، والتى ظلت متشبثة بوثنيتها قرونا كثيرة ضد ضغوط الامبراطوريات الإسلامية الكبيرة والامبراطوريات التى ازدهرت فيما حولها ، تنظيمهم دينى وهرمى يحكمه مجمع شديد التكامل من الأفكار القسفية والكونية تحت حكم رؤساء كهنة مقدسين « الهوجون » ، يقوم دينهم على عبادة الأسلاف التى تمثلها أعمال العفر الشهيرة لديهم .

<sup>(</sup>۲۸) و وكان من حديثها أنه لما خرج بريدنا من عند أمير غوبر أخذ الأمير في التأهب والجهاز .. ، وكان من حديثها أنه لما خرج بريدنا من عند أمير أزين فأجابوه كلهم بما التمس منهم من مساعنته ومعاونته على كل من انتسب إلى الشيخ وأذنوا له في الغزو » إنفاق المسور ، الصفحة ١٠٠٧ .

<sup>(</sup>٢٩) ويقال كُتُ فقط : « فـنخرج لنا أمير المؤمنين جيشاً إليه وأمرنى عليه والتقينا معه في مكان يسمى فَرُسمَ تريياً من حوض هناك يسمى كُتُ » تريين الورقات ، الصفحتان ٥٥ و ٥٦ ، وورنت كُتو في إنفاق الميسور ، الصفحة ١٠٠ : « تمام الخبر عن واقعة كتر .... » .

غير أنه لم تكد تمضى بضعة أيام حتى تعرض بِلُّ لكارثة في مكد ، مرجعها أن خيالة الفولاني تحت قيادة تُنْبُ كابشو لم تكن لديهم دراية بالحرب ، فلانوا بالفرار فجأة . (٢٠) وانسحب بِلُّ ، ثم عاود الهجوم وأحرز النصر إثر تلقيه دعماً من قوات ساركن دَنْكَ وساركن برنو وساركن مَفَر ، بعد أن طرح هؤلاء الحكام ولاحهم لساركن غوير . وهكذا مرة أخرى كانت العناصر غير الفولانية - زعماء الهوسا غير الراضين عن غوير – هي التي قدمت لنجدة الشيخ (٢١) . غير أن الشيخ كان يرغب في إقامة تحالف مع كب ضد غوير ، كما رغب في أن تقف ممالك الهوسا الأخرى على الحياد . وإذ وضع هذا الهدف نصب عينيه ، فقد كتب في يوليه ١٨٠٤ إلى حكام كاتسنا وكانو وزازا قائلا لهم إن هدفه هو « نصر في يوليه ١٨٠٤ إلى حكام كاتسنا وكانو وزازا قائلا لهم إن هدفه هو « نصر الحق على الباطل وإحياء السنة وإخماد البدعة ه (٢٢٠) . ولم تكن لدى كاتسنا وكانو اللتين تزهوان بتاريخهما الإسلامي – وبخاصة كاتسنا التي اعتنقت الإسلام على أيدى المغيلي – رغبة في الانصات إليه ، ولكن ساركن زازا أصبح من أتباع الشيخ . غير أن الشيخ لم يكن عازماً على انتهاج السلم ، بل كان عاقد العزم على غزو غوير ، وربما ممالك الهوسا جميعاً .

وانتشرت الحرب عندئذ في بلاد الهوسا بأسرها . وقام أنصار الشيخ في كاتسنا وكانو بثورة ضد حكام الهابي ، وانضموا إلى الشيخ بأعداد كبيرة . ولم يكن الشيخ في ذلك الوقت متحالفا مع زنفرا فقط ، وإنما مع زازا أيضاً ، كما

<sup>(</sup>٣٠) « فنزل جيشناً بمَكن ونزلوا بكرار وقد جرى بيننا وبينهم محاورات ... فتبعهم الخيل وبعض الرجال ... فاقتتلوا ساعة ، فانحاز المنافق ثنب كابشو في خيل له ... فكانت الهزيمة فاستشهد جماعة من القراء والصلحاء حتى انتهى الفل إلى الجيش » . المرجع نفسه ، الصفحة ١١١ .

<sup>(</sup>٣١) « ثم أنه لما سار الجيش إلى منى فى مدة قليلة ورد علينا بريد غد ولغ وأمير دنك وأمير برم وأمير مفر كلهم بالتهنئة ، وكان أمير برم ومفر ودنك قبل هذا الجهاد بغاة على أمير غوير ولما وصل إليهم الخبر بما صنع الله المسلمين فرحوا بذلك جداً ، ورغبوا فينا لعداواتهم له ، لا رغبة فى الإسلام ، فداريناهم على ذلك لشدة احتياجنا إلى الميرة فأطلقوا إلينا عيرهم وتجارهم ، وانتفعنا بذلك » الرجع نفسه ، الصفحة ١١٧ .

<sup>(</sup>٣٢) المرجع تفسه ، الصفحة ١١٤ .

وقف إلى جانبه عدد من نبلاء الهابى فى غوبر، وفى كبّ بدورها كان له أنصاره . وكان عثمان مس ، وهو إبن كُنْتُ سابق ، يأمل فى أن يظفر بعرش كبّ بتأييد من الفولانى . وفى عام ١٨٠٥ تحرك المطالب بعرش كبّ نحوبرنين كبّ بمساعدة جيش من الفولانى بقيادة عبد الله شقيق الشيخ عثمان وعلى جيد قائد قوات الفولانى ، وتمكن من اكتساح فود حاكم كبّ بعد قتال ضار استمر ثلاثة أيام . وأصبح عثمان مسمى عندئذ حاكماً ، (٢٢١) ولكنه انضم بقواته فى نهاية العام إلى فود (ساركن كب ) والكيل چيريس وحاكمى غوبر ومارادى ضد الفولانى . وهكذا واجه الفولانى تحدياً خطيراً ، لأن ذلك كان ائتلافاً من أضخم ثلاث قوى فى شمال بلاد الهوسا يؤازره الطوارق . ورأى بل وعبد الله انتظار ما تجى به الأحداث ، ولكن على جيد ، القائد العام لقوات الفولانى ، رأى مهاجمة القوات المتحالفة ، وانتصر رأيه ، وقام جيش الفولانى بمهاجمة قلعة كولد الموالية ونهبها ، المتحالفة ، وانتصر رأيه ، وقام جيش الفولانى بمهاجمة قلعة كولد الموالية ونهبها ، ومنها تحرك جيش الفولانى نحو ألوس الواقعة على بعد عشرين ميلا غرب غواند . وفى ألوس قام جيش الفولانى بمهاجمة القوات المتحالفة ، ولكنه تعرض للهزيمة وفى ألوس قام جيش الفولانى بمهاجمة القوات المتحالفة ، ولكنه تعرض للهزيمة بعد قتال ضار منى فيه بخسائر فادحة ( نوفمبر ١٨٠٥ ) . (١٦٠)

<sup>(</sup>٣٣) و نكر غزوة كبّ . وكان من حديثها أنه لما نزلنا سانبغره ومعنا جموع أهل كب معن أعانونا على جهاد غوير وفيهم عثمان مسى ، وكان الشيخ ولاه على من سمع له من أهل كب وكان له جهة من بلد كب قبل هذا باغيا على سلطان كب ، فاجتمعنا وشاورنا في أمرنا ، فاجتمع رأينا في غزر كب فخرج بالراية قائد الجيش على جيد مع الوزير الأكبر ... ثم نهض إلى الحصن ففتحه الله عليهم فقتلوا وغنموا غنيمة عظيمة لم يغنم بمثلها وأسكتواعثمان مسى فيه » . المرجع نفسه ، الصفحة ١٣٣ . و برنين كب تعنى مدينة كب الرئيسية الحصينة ] : وربما كان الوزير الأكبر المشار إليه هنا هو عبد الله شقيق الشيخ عثمان .

<sup>(</sup>٣٤) و ذكر وقعة ألوس ... وأخبرنا بتحزب التوارك والغوابر وسائر أهل أحوس إلينا – فاتفق رأى سادتنا على الخروج إلى لقائهم ، ورأى البعض على انتظارهم حتى يصلوا إلى رجالنا فصدر الكل على الخروج إلى لقائهم بعد ذلك ، فخرج بالراية قائد الجيوش ... فسرنا حتى نزلنا بكولد ، وهو حصن فيه أهل النمة ويعض الجماعة ، فاكله الجيش ونهبوا ما فيه ... فمضينا حتى انتهينا إلى جميع التوارك ... ولما سمعنا بحسهم رأينا أثارهم وعبانا القتال ... فرموا ورمينا ، فحملت ميمنتهم على ميسرتنا ، فكانت الهزيمة .. ه المرجم السابق ، الصفحتان ١٣٣ و ١٣٤ .

وبعد هذه الهزيمة تراجع الفولانى إلى زنفرا وأعانوا تنظيم قواتهم ، على حين قام الشيخ عثمان بتسوية الخلاف حول وراثة عرش زنفرا . وفي الوقت نفسه فشلت القوات المتحالفة في الاستيلاء على غواند . وهذا الفشل لم يؤد إلى إضعاف القوات المتحالفة فقط وإنما قدم أيضا سنداً معنوياً للفولاني . وبعد بضعة أشهر أحرز الفولاني نصراً مؤزراً على الطوارق ( مارس ١٨٠٦ ) عند غولبن فَافَر بالقرب من زُرْم . (٢٥) وترتب على ذلك تمزيق الائتلاف ، لأن الطوارق لم تعد لهم مصلحة في محاربة الفولاني ، كما أن سلطان أغادس أصبح حليفا . وأدى هذا الضروج على الحلف إلى تدعيم صفوف الفولاني . ومع ذلك فكما يقول بلله ، و فل انفصلنا من أمر الوس اشتد في بلادنا الجوع لانتشارها فخرجت بالعير إلى الإطراف الغربية "(٢١) . واستمرت الحرب المتقطعة في الشمال ، وذلك لأن فود لم يكن راغباً في الخضوع . وسقطت مدن كب واحدة تلو الأخرى ، وربما كان بل صادقاً عندما قال « فهاجت نار من فوق ، كرامة للشيخ ، فانتشرت في ديارهم فكانت سبباً للفتح ، ففتحه الله علينا ومالت الخيل على جندهم حتى أفنوهم ، وقتل من قتل بالحصن من رجالهم ، وسبى ذراريهم ونساؤهم وجمع أموالهم "(٢٠)" .

وفي أثناء ذلك ركب الفولاني الموج في ممالك الهوسيا الأخرى . فقد سيقطت كانو وبورا في أيديهم ، ثم استداروا نحو حليفتهم السنابقة زنفرا ، واستواوا عليها أيضيا . وفي عام ١٨٠٦ لم يعد يقف في وجههم غير كاتسنا وأرغنغ . وقام بلنَّ في ذلك العام بهجوم غير موفق على القضاوا(٢٨) ، عاصمة أرغنغ . ولدى

<sup>(</sup>٣٥) ع هذه قصيدة ميمية في وقعة فَأفَر واد بزُرْمُ » تزيين الورقات ، الصفحة ٧٤ .

<sup>«</sup> غزية فَافَرْ وكان من حديثها أنه لما هزم الله التوارك .. ولما رجعوا لبلادهم أغلوا بالتأهب إلى غزو. زُرْمٌ فمكثوا طويلا ... ولما نحو زُرْمٌ رجعنا لبلادنا ً » إنقاق المسور ، الصفحة ١٤٠ .

<sup>(</sup>٢٦) المرجع السابق ، الصفحة ١٢٧ .

<sup>(</sup>٣٧) المرجع نفسه ، الصقمة ١٤٧ .

<sup>.. (</sup>٣٨) و ذكر غزوة القضال الأولى ... اجتمعنا بشاورنا في أمرنا فاتفق رأينا على قتاله والمسير إليه .. وقاتلناهم أشد قتال ، حتى كاد يفتح لنا ، واستشهد من جماعتنا الكثير ... ء المرجع نفسه ، الصفحتان ١٧٧ و ١٨٨٨.

عودته وجد أن والده مصاب بمرض خطير . وفي العام التالي وقعت أرغنغ معاهدة سلم ، ولكن الشيخ رفض قبولها ، وأصر على أن يحضر زعماء أرغنغ ويعلنوا الخضوع أمامه . وعندما فعلوا ذلك ذبحهم الفولاني واستثيرت أرغنغ وواصلت الحرب . (٢٩) وقام بلُّ بمحاولة أخرى ضد القضاوا في عام ١٨٠٧ ، ولكنه أخفق للمرة الثانية . (٤٠) ووصل الفولاني في عام ١٨٠٨ إلى ذروة نجاحهم ، فقد تغلبوا على مقاومة أرغنغ ، وخضعت لهم جميع مدن كب ، وغزوا قلعة القضاوا بدورها . (١١)

فضلا عن ذلك فإنه بينما كان الفولانى فى أوج انتصاراتهم ، كان باستطاعة كاتسنا التصدى لهم . كما أن حكام النول الأخرى من الهابى بنورهم لم يتخلوا كلية عن أمالهم . وفى شططهم استداروا نحو إمبراطور البرنو الذى كان سيدا عليهم ، ولكن وا آسفاه ! فامبراطورية البرنو التى كانت يوماً ما ذات قوة وبأس ، والتى حكمها مايات ( ملوك ) بنى سيف نون منازع لأكثر من ألف سنة ، أصبحت الآن مجرد صورة باهته لأمجادها السابقة . ومع ذلك فقد أوفد السلطان وزيره لمساعدة حكام الهابى . وبحر الوزير ، ورفع الفولانى فى برنو رايه العصيان .

<sup>(</sup>٢٩) « ذكر غزوات أرغتغ ، وكان من حديثها أن أهل أرغنع سالمونا ، ثم رأينا أخلافا . فنبذ إليهم الشيخ عهدهم ، ولما سمعوا بذلك وجهوا من أشبرافهم ليطلبوا لهم الأمان ، فقتلهم أغيلمات ، فثار الحرب ومضى الجند ، وفيهم الوزير الأكبر عبد الله وقائد الجيش على جيد وعبد السلام ، فقاتلوا أرغنغ أشد قتال ، وحاصروه ولم يفتح عليهم فرجعوا » المرجع نفسه ؛ الصفحة ١٤٨ .

<sup>(</sup>٤٠) د غزوة القضاو الثانية ... فاتفق رأينا في غزو القضاوا وعلينا قائد الجيش .... فاجتمعنا وشارينا ، فاتفق رأينا في غزو التوارك فسرنا إلى معسكرنا لنعبر إليهم ، فلقينا أشرافهم وافوا يلتمسون الصلح ، فصالحناهم على عهود ومواثيق » . المرجع نفسه ، المسفحتان ١٤٥ و ١٤٦ .

<sup>(</sup>٤١) د غزوة فتح القضاق الثالثة .... وأمرته بالتهيؤ إلى غزق أطراف القضاق ... فقاتلنا هناك ... ففتح الله علينا الحصن طرفة عين ، فمال المسلمون عليهم بالقتل والأسر ، وقتل أميرهم ينف ... وكان المسلمون أينما كانوا يتوقعون وقعة القضاق ... فلما كانت الوقعة وسارت بها الركبان سقط في أيديهم ، وانكسر ظهورهم ، فتاب بعضهم ، وتابع آخرون ، فاستقام أمر البلاد ، واطمأن جوانبها ، والعمد الله رب العلين ، . المرجع نفسه الصفحة ١٤٩ .

لذلك أوفد ملى برنو<sup>(٢١)</sup> رسولا إلى الشيخ التماسا للسلم . وبناء عليه كتب بِلَّ إلى الماى يشرح له أسباب الحرب ومنشأها ، كما أوفد بلَّ رسبولا إلى رؤساء الفولاني يحظر عليهم شن الحرب ضد برنو . بيد أنه وقت وصبول الرسول إلى برنو ، كان جيش برنو قد بدأ حملة أخرى . وتصدى له إبراهيم زاك<sup>(٢١)</sup> ، وهو رئيس فولاني في تلك المنطقة ، وأوقع به الهزيمة ووصل إلى مشارف عاصمة برنو ، ولكنه أخفق في الاستيلاء عليها . وكان ذلك بداية للحرب التي استمرت حتى النصف الثاني من القرن التاسع عشر .

ولهذا النزاع الطويل الأمد جانبه المثير والممتع ، ليس فقط بسبب ما فيه من إثارة تاريخية بوصفه حرباً بين زعيمين بارزين مثل الشيخ الكانمي وسلطان بل ، وإنما أيضاً بسبب الرسائل المتبادلة (33) بينهما والتي كتبت بلغة دينية ساحرة ، والتي يمكن مقارنتها من حيث السفسطة والسباب واستخدام المعتقدات الدينية من أجل أغراض دنيوية بالرسائل التي تبودلت بين إيفان الرهيب والأمير كورسكي (63) .

واستولى الفولانى على السلطة فى المناطق الغربية من برنو ابتداء من عام ١٨٠٧ ، ودمروا غسريميغو عاصمة برنو القديمة ؛ وقد تبين ماى أحمد أنه ليس قوياً بدرجة تكفى لإبداء مقاومة فعالة ضد الفولانى ، فاشتط فى عام ١٨١١

<sup>(</sup>٤٢) هو أحمد بن على الماى الرابع والستون الذي حكم برنو في الفترة ١٨٠٨ - ١٩٧١

<sup>(</sup>٤٣) « ثم أنه توفى ابن عبدور ، فقام الفقيه الأستاذ ، المحب المتفنن إبراهيم زائع ، وجاهد فخرب برنوا حتى وصل قريبا من الحصن ، وكاد أن يسالمه . » إنفاق المسور ، الصفحة ٢٥١ .

<sup>(</sup>٤٤) يتضمن كتاب إنفاق الميسور عدداً كبيراً من الرسائل المتبادلة بين محمد بِلّ والشيخ الكانمي ، وهي رسائل مطولة للغاية يحيث لا يفيد هنا في شئ نقل مقتطفات موجزة منها ، وكذلك فإن المجال لا يسمح بالنقل منها في توسع ، ومن ثم فلا مناص من الاكتفاء بالإشارة إلى أنها ترد في الصفحات ١٩٧ إلى ١٩٢ لمن أراد دراستها بعمق .

<sup>(</sup>٤٥) إي**قان الرابع** : ( ١٥٣٠ – ١٥٨٤ ) : تُرَج قيمىراً لروسيا في عام ١٥٤٧ ؛ **النريه كوريسكي :** كان خصماً عنيداً لايفان الرهيب ، من سلالة أمراء كييف ، دافع عن حقوق النبلاء المقهورين بمهارة أدبية كبيرة .

واستدار نحو الشيخ محمد الكانمى زوج إبنة حاكم نجالا . وأثبت الشيخ المتفقه فى الشريعة أنه جندى ممتاز ، وتلقى فى حربه ضد الفولانى مساعدة من عرب الشوا الذين استقروا بمحاذاة ساحل تشاد . وحشد الشيخ جيشاً قوامه ٥٠٠ من الخيالة وثلاثة آلاف من المشاه ، وبهذه القوة الصغيرة استطاع أن يوقع الهزيمة بإبراهيم زاك .(٢١)

## خامسا

اقد اعترف ببرنو لفترة طويلة باعتبارها القوة الإسلامية الرئيسية في إفريقية الوسطى ؛ ولذلك كان الشيخ توّاقاً إلى أن يعرف على أى أساس يشن الفولاني الجهاد . وكان هدفه أن يثبت أن الفولاني ليسوا معنيين بإصلاح الدين ورفعة شأنه ، وأن مقصدهم الحقيقي هو الاستيلاء على السلطة . وفي سلسلة من الرسائل تجادل الزعيمان الدينيان حول ما هي أركان الإسلام وما يشكل كفراً . وهذه الرسائل – التي يمكن بالمصطلحات الحديثة أن ندعوها دعاية إيديولوچية – وهذه الرسائل على الدبلوماسية الإفريقية فقط ، وإنما أيضاً على معرفتهما العميقة بالإسلام .

كان الخلاف الفقهى بين الفولانى والبرنو ، كما سبق أن أوضحنا ، يدور حول ما هى أركان الإسلام ، من ذلك قول بلّ عن أهل برنو : « أنا نجاهد أهل برنو وغيرهم بالكفر ، واستمسك فى تفكيرهم بركوب الأمراء لبعض المواطن ، قصداً للصدقة بها ، وانكشاف الحرائر ، وأخذ الرشوة وأكل مال اليتيم ،

<sup>(</sup>٤١) « فقام الفقية الاستاذ المحب المتفان إبراهيم زاك ، وجاهد وخرب برنو حتى وصل قريباً من الحصن ، وكاد أن يسالمهم ثم رجع وقام الأخوان الفلاتيون ... وجاهدوا أرض برنوا من جهة اليمين ، فوجه إليهم أمير برنوا جنوداً والله تعالى يردها عنهم ، حتى أفنوا أكثر جنود برنوا ... ولما رجع أمير برنوا هناك واستغاث بمن تخلف عنه ، وفيهم الماج الأمين ابن محمد الكانمى ، فهجموا على الطائفة ، فاستشهدوا فانتشر باقى الناس إلى ممتتم البلاد . ، إنفاق الميسور ، الصفحتان ٥١ و ١٥٧ . [وبذلك يتضح أن المقصود هنا ليس الشيخ محمد الكانمى وإنما إبنه الماج الأمين . ]

والجور في الحكم – كما ثبت عندنا من كفرهم ، بجهل الأصول ، والنبع للأحجار والأشجار» (٢٤). ويتهمهم فضلا عن ذلك بممارسة طقوس دينية معينة في النهر شبيهة بتلك التي كان المصريون يمارسونها على ضفاف النيل ، وبأن لديهم بيوتاً معظمة يمارسون فيها طقوسهم الرئيسية وعليها حراس معينون . (٢٩) ولا يؤمن سلطان بلّ برواية الكانمي بأن شعب برنو من المسلمين وبأن زعماءه يؤمنون بمحمد ، « لأننا لا نعرف ما إذا كانوا يتبعون وصايا فقهائهم أم حانوا عنها » . ويمضى بلّ في اتهامه للكانمي بأنه كاذب يدرك جيداً أن سلطان برنو وأهلها كفار ، ويزعمون بأنهم يقرون بالإسلام . فضلاً عن بعض نقاط أخرى تناولها الشيخ عثمان ، إذ يقول إن برنو وممالك الهوسا تقرض ضرائب لا تقضى بها الشريعة ؛ وإن موظفيها فاسدون ويتخنون لأنفسهم ألقابا لا يقرها الإسلام ؛ وإن أملها يرفضون التخلي عن أعراف أسلافهم ، ثم أن العقوبات التي توقع على مرتكبي الجرائم لا تتمشى مع الشريعة ؛ فهم لا يرجمون الزاني أو الزانية ، ولا يقطعون يد السارق ، ولا يتبعون أحكام الشريعة ، وإنما يستعيضون عنها يقطعون يد السارق ، ولا يتبعون أحكام الشريعة ، وإنما يستعيضون عنها يقوبات ذات أساس اقتصادي .

فضلاً عن ذلك فإن حكام الهوسا يعيشون في قصور مزينة ، ويحتفظون حريم كثير ، وتلك أمور يحرمها الإسلام . ولا ينكر الكانمي اتهامات بلّ ، وتزخر رسائله إليه بمستوى من السفسطة يفتفر بلّ إليه ، ويقول إن اتهاماته الخمسة لا تجعل من الحرب عملاً مشروعاً .(٤٩) «إن قلتم : فعلنا ذلك بكم لكفركم فإنا براء

<sup>(</sup>٤٧) من رسالة ويجهها بِلُّ إلى الكائمي ، المرجع نفسه ، الصفحتان ١٦٤ و ١٦٥ . وكلمة « تفكيرهم » في هذا الاقتباس وردت هكذا بالنص ، وربما كانت صحتها « تكفيرهم » .

 <sup>(</sup>٤٨) • أنهم يتبحون للأحجار والأشجار ، ويعملون البحر ، كما كانت القبط تقعل النيل أيام الجاهلية ،
 وأن لهم بيوتاً معظمة فيها أصنامهم ، ولها سدنة . » من رسالة أخرى من بل إلى الكانمي ، المرجع نفسه ،
 الصفحة ١٧٧ .

<sup>(</sup>٤٩) « ومن أعظم حججكم على تكفير عامة المؤمنين ، ركوب الأمراء لبعض المواطن ، قصداً للصدقة بها ، وكشف رؤوس الحرائر ، وأخذ الرشوة ، وأكل مال البتيم ، والجور في الحكم . وهذه الخمسة لا تبيح لكم هذا الفعل ... » المرجم نفسه ، الصفحة ١٥٨ .

من الكفر ، بعيدون عن ساحته ، فإذا كان إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة ، ومعرفة الله ، وصوم رمضان ، وعمارة المساجد ، كفراً - فما الإسلام ؟ .. أما ركوب الأمراء فبدعة شنيعة منمومة ، وجب النهى عنها والإنكار على فاعلها ، ... وأما كشف الرأس فحرام أيضاً ، ورد القرآن بالنهى عنه ، لكن لا تكفر فاعلته ... وكذا أخذ الرشوة وأخذ مال اليتيم والجور في الحكم ، وكل ذلك من الكبائر التي نهى الله عنها ، لكن لا يكفر أحد بعد أن استقر إيمانه بذنب ، فلو أمرتم بالمعروف ، ونهيتم عن المنكر ، واعتزلتم الناس حين لم ينتهوا ، لكان أحسن من هذا القتل ، ونهيتم عن المنكر ، واعتزلتم الناس حين لم ينتهوا ، لكان أحسن من هذا القتل ، إذ الأمر والنهى متوقف على شروط : منها ألا يؤدي إلى ما هو أعظم منه ، وهذا نهيكم قد ورطكم ، وأدخل عليكم وعلى المسلمين ضرراً دنيوياً وأخروياً ... »(00)

والكانمى فضلاً عن ذلك يتهم الفولانى بأنهم: (١) يطأون الكتب التى يرد فيها إسم الله ؛ (٢) ويحنثون باليمين ؛ (٣) ويقتلون الرجال ويأسرون النساء والأطفال(٥٠) ؛ ويخلص من ذلك إلى ما يلى : « فيا عجباً منكم بعد أن كانت لكم التقدمة فى العلم والدين ، أحببتم الملك ورغبتم فيه وسوات لكم نفوسكم ، وتخيلتم ما تخيلتم ، واستدللتم بظواهر لا تنهض لكم دليلاً ... ه(٢٠)

ورد بِلُّ على الكانمى لا يقل أهمية ، فهو يرفض ما يقوله الكانمى عن الشيخ عثمان ، ويتهمه بالتخبط والجنون (٥٠٠ . وحجته في ذلك أنه ما دام الشيخ يقول

<sup>(</sup>٥٠) من رسالة أخرى من الكانمي إلى بلُّ ، المرجع نفسه ، الصفحتان ١٥٨ و ١٥٩ .

<sup>(</sup>٥١) و نعم رأينا منكم ما ينكره كل موفق ، وذلك إهانتكم الكتب برميها في الطرق وفي المواضع المستقنرة – وفيها اسم الله تعالى . وتعلمون أن من ألقى أية من القرآن في موضع مستقنر كفر ، والعياذ بالله ا وكذلك رأينا من بعضكم من يعاهدون ويؤكدون الإيمان ، ثم ينقضونها بعد توكيدها ، بقتل الرجال واسترقاق النساء والأبناء ... و المرجع نفسه ، الصفحتان ٥٩١ و ١٦٠ .

<sup>(</sup>٥٢) الرجع نفسه ، الصفحة ١٦٠ .

<sup>(</sup>٥٢) و وأما قواك : يا عجباً ~ إلى فعلكم ، فكلام مختلط ، أو كلام من تخبطه الشيطان من المس ، تشهد لنا بالغير ، ثم تشهد لنا بالشر ، كفى بهذا خبالاً وخبطاً ... وهكذا قواك فى الشيخ عثمان بن فودى : شهدت له بالغير ، ثم ألمت إليه بالشر ، خبطاً منك وخبالاً فى قلبك ، كفى بهذا منك نقيصة ء . المرجع نفسه الصفحة ١٦٩ .

بأنهم جابوا المتاعب المسلمين بسبب الحرب ، فإن ذلك لا يعنى إلا أنه يتخذ جانب الهوسا . وفي هذه الحالة يوضع بل أن الكانمي لا يعنيه ما يقوله الشيخ . وربما يكون بل قد أدرك أنه بمقتضى الشريعة لا يمكن تبرير الحرب ضد ممالك الهوسا برفض الكانمي العرض الذي قدمه الشيخ بأن يدع فقهاء الشرق يقررون ما إذا كانت هذه الحرب جهاداً أم لا .(١٥)

لقد أوضح بل سبب حروبه مع برنو ، وهو لا يرجعها إلى كفرهم الذى لا يملك بشأنه دليلاً يكفى لأن يكون حكماً قائماً بذاته ، « لأنه ما بعث أمير برنو — على ما بلغنا — على إذاية المجاورين لكم من الجماعة المنتسبين إلى الشيخ ، حتى ألجاهم إلى الهجرة ، وبدأهم بالمقاتلة ، إلا التعصب لملوك حوس ونصرتهم ، ... فهؤلاء كفار مرتدون مثلهم بإجماع ،... أما أموالهم ففى ردها لهم وجعلها فى الفئ خلاف تقرر فى علم الفقه ... فإذا كان الأمر كما ذكرت من أنهم تابوا وأقلعوا ، فوضع القتال إذ ذاك عما بيننا وبينهم واجب » .(٥٠)

وكتب عثمان دان فوديو بدوره إلى الكانمى يقول: « وقد بين لنا الشيخ الحق ورأيناه واتبعناه »(٥٠) . وجاء فى رد الكانمى على الشيخ: « وكذلك رأينا من بعضكم من يعاهدون ويؤكدون الأيمان ، ثم ينقضونها بعد توكيدها ، بقتل الرجال واسترقاق النساء والأبناء ، فيا عجباً منكم بعد أن كانت لكم التقدمة فى العلم والدين ، أحببتهم الملك ورغبتم فيه وسوّات لكم نفوسكم ، \_ " التربيلة ، والدين ، أحببتهم الملك ورغبتم فيه وسوّات لكم نفوسكم ، \_ " التربيلة ،

<sup>(</sup>٥٤) د أعلم أن سبب قتالنا لكم فلأنكم واليتم كفار حوس (الهوسا) بوننا بغير تقية منهم ... ولقيامكم أيضاً على إذاية المجاورين من الجماعة حتى ألجاتموهم إلى الهجرة ، وبدأتموهم بالمقاتلة ، تعصباً لملوك حوس وتصرة لهم ... ه المرجم نفسه ، الصفحة ١٦٧ .

و فإذا كان الأمر كما قيل فسنوجه بريدنا ( مخداد بن ليم ) ويعضر معه سادات المشرق من الجماعة ، فترجهون أنتم من ترضونه لأموركم وتأمنونهم وراء ظهوركم ، فيكون الموعد بسيكو فيتماقدون على عهود ومواثيق يتوافقون عليها ويتراضون فيوضع القتال ، ويثبت السلم ... فإذا كان الأمر كما ذكرت من أنهم تابوا وأقلعوا فوضع القتال إذا ذاك عما بيننا وبينهم واجب ء . المرجع نفسه ، الصفحتان ١٧٤ و ١٧٥ .

<sup>(</sup>٥٥) الرجع نفسه ، الصفحات ١٧٣ إلى ١٧٥ .

<sup>(</sup>٥٦) من رسالة لمحمد بلّ ردًّا على الشيخ الكانمي ، المرجم نفسه ، الصفحة ١٦٢ .

واستدالتم بظواهر لا تنهض لكم دليلاً ، لا سيما وقد سمعنا من سير الشيخ عثمان بن فودى ورأينا في تآليفه ما يخالف فعلكم «(٥٥) . وما يريده الكانمي هو أن يأمر الشيخ أتباعه بعدم الإغارة على برنو . وهكذا يتضح أن عثمان دان فوديو لم تكن لديه حجة لشن الحرب ، فضلاً عن أن الجهاد لا يمكن الخروج له إلا بشروط ، ومن المشكوك فيه ما إذا الشيخ قد تقيد بهذه الشروط ، فرسالته إلى أحمدو حاكم ماسنة تبين أنه لم يكن يولى الشروط الموضوعة للخروج للجهاد أهمية كبيرة .

وكانت هناك أسباب أخرى لثورة الفولاني لا تقل أهمية عن الأسباب الدينية ، في مقدمتها انزعاج حكام الهابي المتزايد من النفوذ الذي تكتسبه طبقة الفقهاء التي تتعارض أعرافها الاجتماعية مع أعراف الهوسا . وقد أصدر نفاتا ، أمير غوير ، الذي شغل الشيخ عثمان في عهده منصب معلم الأسرة المالكة ، قوانين لتقليص قوة تلك الطبقة ، يقول عنها محمد بلّ : « فلم يرعنا إلا إنذار أمير غوير نافاتا بثلاثة أمور : أنه لم يرض لأحد أن يعظ الناس إلا الشيخ وحده ، ولم يرض لأحد بالإسلام فليعد إلى ما وجد يرض لأحد بالإسلام فليعد إلى ما وجد عليه آباءه وأجداده ، وألا يتعمم أحد بعد اليوم ، ولاتضرب امرأة بخمارها على حييه الإداره في الأسواق ، كل ذلك سعى منه في مكيدتنا ... ه(١٥٥) .

ويعتبر ذلك بطبيعة الحال تعدياً على حقوق المسلمين . وكان أمن الدولة هو الذى دفع نفاتا إلى اتخاذ هذه الإجراءات . فالإسلام كان يقتصر على طبقات معينة في بلاد الهوسا : وكان من الضرورى المحافظة على النسبة بين الوثنيين والمسلمين ، فزيادة عدد المسلمين تعنى أن تكون السلطة في أيدى الفقهاء . وكانت قوة المسلمين كأقلية تكمن في تماسكهم الاجتماعي ؛ وكان نفاتا يأمل في الفضاء على هذا التماسك عن طريق منع لبس العمامة وارتداء الخمار . بيد أن

<sup>(</sup>٧٥) المرجم نفسه ، الصفحة ١٦٠ .

 <sup>(</sup>٨٥) هذا الاقتباس لم يرد بنصه في المتن ، إنما صباغ بانيكار معانيه بأسلوبه . ولما كان الأمر لا يعنو اختلافاً في الصياغة ، فقدت أثرت أن أورده طبقاً لنصه في إنفاق الميسور ، الصفحتين ٩٦ و ٩٧ .

هذه الإجراءات لم تسفر عن ثورة ، على الرغم من أنها كانت تعنى أن الفقهاء قد انقلبوا على حكام الهابى ، وبدأوا تحريض السكان .

وقد تفشى السخط فى بلاد الهوسا . إذ أن الحروب المستمرة منذ نهاية القرن السادس عشر ، وكذا غزوات الكوارارافا ، أدت إلى تدمير الاقتصاد . ولجأ الحكام من أجل الحصول على البنادق والبارود والخيول إلى زيادة الضرائب .

وقد ترتب على الضرائب إبعاد التجار الأجانب من كانو منذ بداية القرن الثامن عشر ، وفرضت ممالك الهوسا الأخرى بدورها الضرائب والمكوس على قوافل التجارة . بل إن العامل الأكثر أهمية في زيادة السخط العام كان نظام إيرادات الأراضى ، وكذلك الچانجالي التي فرضت على أغنام القبائل الرعوية . فهذه الضرائب قد فاقمت السخط كثيراً بين الفلاحين . وكان تجنيد الهوسا للمسلمين إجبارياً في جيوشهم بمثابة إضافة الوقود إلى النيران المضطرمة . وكانت الحادثة التي أشعلت ثورة الفولاني متصلة بهذه القضية الأخيرة ، فقد رفض عبد السلام ، أحد أتباع الشيخ عثمان ، أن يبارك الجنود الذين جندتهم غوير من بين رعاياها المسلمين . وهكذا لم تكن الأسباب الاقتصادية أقل أهمية من الأسباب الدينية .

ويزداد ذلك وضوحاً إذا أجرينا تحليلاً للطبقات التى أيدت الجهاد . أولاً ، كان هناك نبلاء الهابى غير الراضين عن غوير ؛ ويلى هؤلاء أهميةً الزنفرا الذين كانوا يعتبرون غوير عنوة لهم ؛ وكان هناك أيضاً المطالب بعرش كبّ ؛ وكان لابد لنبلاء الهابى والزنفرا أن يتخنوا جانب أى متحدً لسلطة غوير . وبصرف النظر عن هؤلاء النبلاء ، فقد حصل الشيخ على تأييد الفولاني الفقراء ، المسلمين والوثنيين على السواء، الذين أثقلت الچانجالي كاهلهم . كذلك أيده أهل القضاوا ، مسلموهم ووثنيوهم ، في المراحل الأولى ؛ كما كان الفولاني من سكان المدن يتخذون حتى وقت نجاح الثورة موقفاً معتدلاً من الشيخ عثمان . فخيالة غوير من الفولاني ، على سبيل المثال ، حاربوا في البداية ضد الشيخ ، ولكنهم ما إن

أدركوا قوة الشيخ حتى تخلوا عن يُنْفَ ، أمير غوير ، وربما لقى الشيخ التأييد أيضاً من التجار ، وكذلك الحرفيين ، بسبب الضرائب الفادحة والطابع التعسفى للإدارة ، وقد استفاد الشيخ كثيرا من هذه النقطة الأخيرة ، ومن حقيقة أن حكام الهابى قد استبدلوا بالعقوبات التى نصت عليها الشريعة عقوبات اقتصادية .

ولم تتضح الجوانب الدينية والعرقية الجهاد إلا بعد نجاح الشيخ عثمان ، فكل حملة الرابات تقريباً كانوا من الفولاني ، بل إن حكام الهابي الذي اتخنوا جانبه ، مثل حاكمي زنفرا وزُورُ ، قد حل محلهم الفولاني . وهكذا أفاد الشيخ كثيراً من السخط الاقتصادي والسياسي المتفشى في بلاد الهوسا كي يفرض سيطرة المسلمين من الفولاني .

لقد كانت ثورة الفولانى رد فعل للتجددات التي أدخلها الهوسا على الإداره ، ولم يكن مرجعها حقيقة أن ينف عد عافي نعادا عى وصحهاده للمسله ين . أو أن الوثنيين قد أصبحوا خلال أيامه أكثر مجاهرة بتقيدهم باعرافهم التقليدية ، وإنما مرجعها أن عهدى ينف ونافاتا قد شهدا تزايد سلطة طبقة الفقهاء . وقد أخفقت إجراءات نفاتا لتقييد نموهم ؛ وكان باستطاعة هؤلاء الفقهاء استغلال السخد السائد بإبلاغ التالاكاوا أن حكام الهابى غير مسلمين . وإلى جانب الفساد في الإدارة والضرائب الباهظة – التي ركز عليها المجاهدون لكسب تأييد شمعبى – ركز الشيخ كثيراً على إدارة القضاء . فقد شكا من أن حكام الهابى لا يتبعون الشريعة ؛ فهم لا يجلدون أو يرجمون الزانى أو الزانية ، ولا يقطعون يد السارق ، ولا رقبة القاتل ، ولا أطراف من يحدث أذى بدنياً بشخص آخر . والحقيقة أنهم عنه بالمفهوم الحديث للعقوبات الاقتصادية . وفي هذا النظام مساس بالفقهاء من الناحية الشخصية ، فكانوا في مقدمة من عارضه . وفي بلاد الهوسا اقتصر دورهم على تأدية الواجبات الدينية ، ولم يكن يسمح لهم بالتدخل في الشؤون السياسية . أما الحكام الأكثر اهتماماً بأمور الاقتصاد والإدارة فلا يطلبون مشورة العلماء .

والواقع أن بل قد سلم بذلك ضعمناً عندما كتب إلى الكانمى يقول بأن الفولانى لا يعرفون ما إذا كانت برنو تتبع وصايا علمائها .(٩٥)

ويمكن ملاحظة أن ثورة الفولاني كانت في أساسها حركة محافظة ذات نغمات عرقية خافتة من حقيقة أن الفلاحين الفقراء الذين ساندوها بحماسة في مراحلها الأولى سرعان ما خبت حميتهم وانقلبوا على الفولاني . الأمر الثاني أن زعماء الحركة كانوا أن يكونوا جميعاً من الفولاني . وليس مرجع ذلك أنه كانت لديهم معرفة أكبر بالإسلام ؛ فبعضهم كان جاهلاً ، مثال ذلك زعماء البرنو من الفولاني الذين أحالوا الكانمي - عندما سبألهم عن أسباب الحرب - إلى الكتب الدينية ، بل إن الشيخ أحمدو لم تكن لديه الكتب الكافية لتسيير الإدارة وفقاً لأحكام القرآن . فضلاً عن أن الفولاني ما إن يصلوا إلى السلطة حتى يصبح لديهم من الحريم أكثر مما لدى حكام الهابي ، كما كانوا يعيشون في قصور مزينة ؛ واستمرت الضرائب على نفس فداحتها في عهد الطبقة الحاكمة القديمة . ومع ذلك فقد طبقوا إجراءات تنطوى على تمييز ضد الوثنيين والهوسا ، وأصبح القضاء بأسره موجهاً ضد الوثنيين ، وكان هناك قانون لهم وآخر للمسلمين . فطبقاً للشريعة يدفع من يقتل شخصاً من غير عمد ديَّة لأهل القتيل ، ولكن أعراف الوثنيين تمنعهم من قبول تعويض نقدى عن وفاة قريب لهم ، وإذلك يفلت المسلم من أي عقاب . وثمة مثال أكثر أهمية هو أنه عندما ألفيت الجانجالي ، كانت الماشية واللحوم التي تباع في الأسواق معفاة من الضريبة ، على حين لم تكن الحال كذلك بالنسبة للخضروات . وكان المستفيدون من ذلك هم الفولاني بطبيعة الحال . كذلك جُرِّد الوثنيون من حق حمل السلاح ، لأن واجب حماية السلطنة يقع على عاتق المسلم . وبذلك تكون النولة في ظل الفولاني قد تخلت عن

 <sup>(</sup>٥٩) و فاعلم أنا ذكرنا في كتابنا الأول أنه ليس عندنا حقيقة أثمتها وسلاطينها ، ولكن بيلفنا الأخبار بما هو أكثر مما ذكرت فيهم ، وهل هم باقون عن ما يؤثر عن أوائلهم أم غيروا و . المرجع نفسه ، الصفحة ١٧١ .

المبادئ الثلاثة: المساواة أمام القانون؛ واجب كل فرد في الدفاع عن الدولة؛ تساوى الفرص أمام الجميع . وهكذا تكون سياسة العصور الوسطى التي انتهجها الفولاني قد سحقت سياسة الهوسا العصرية الصاعدة.

## سادسا

بمقدم عام ۱۸۰۸ كان قد تم دحر كب وأرغنغ (۱۰۰) ، وكانت كاتسنا (۱۰۱) هى الوحيدة التى استطاعت الصمود فى وجه الفولانى خلف أسوار مدينتها العظيمة طيلة سنوات سبع ، بل إن بداية المجاعة لم تستطع أن تخضع المدينة . ولم يغادر حاكم كاتسنا مدينته ويلجأ إلى مارادى إلا عندما ارتفع ثمن النسر غير النظيف ووصل إلى ٥٠٠ كوردى . وأصبحت مارادى وكب وأرغنغ ودندى مراكز تقف فى وجه الإسلام . فالمارادوا (شعب مارادى) واصلوا مهاجمة الفولانى فى كاتسنا ، بل وحاصروا المدينة ، ولم تتمكن كاتسنا من طرد الهوسا إلا بمساعدة سكتو . وقد أقدم ننكم ، حاكم مارادى (۱۲) ، على الانتحار بعد فشله ، وخضعت مارادى للفولانى بعض الوقت .

وبعد عام ١٨٠٧ ترك الشيخ الشؤون الدنيوية للدولة في أيدى أخيه عبد الله وإبنه محمد بلّ ، وقسم المناطق التي فتحها فيما بينهما: بِلُّ على المناطق الشرقية

<sup>(</sup>١٠) د ذكر غزوات ارغنغ .. ثم اجتمعنا وشاورنا ، فاتفق رأينا على غوهم وغور أرخ فسار الجيش وعليه قائد الجيش ، فشننا الغارة على أهل أرغنغ فأصبنا غنائم ... ثم أنه لم تزل السرايا منا غادية عليهم ورائحة ، حتى استلانو ، فاجتمعنا وشاورنا في أمرنا فاتفق رأينا على غزو أرغنه فمضينا بالجند ، حتى نزلنا عليهم ، فطلبوا منا الصلح ، فصالحناهم ، فحينئذ استقام لنا بلد كبّ . ه المرجع نفسه ، الصفحتان ١٤٨ و ١٤٩ .

<sup>(</sup>١١) ه تلخيص ما وقع في كاشنة .. فسار أمير كاشنة الكافر الذي ولى بعد المقتول إلى دَنْكُمُ ونزل بها فصار إليه عمر دلاج إلى حصن كاشنة ، ثم أنهم نهضوا إلى حصن كاشنة ، ثم أنهم نهضوا إلى حصن كاشنة ، فأخرجوا عمر دلاج منه ، وأكلوا جميع ما وجدوه .» المرجع نفسه ، الصفحتان ١٢٨، و ١٢٩ . [ كاشنة هي كاتسنا ] .

<sup>(</sup>١٢) ربما تكون كلمة « دنكم » اسم مكان أيضاً ، فقد أشار إليها إنفاق الميسور ( الصفحة ١٣٠ ) على أنها كذلك « فساروا وعليهم الأخ المطفر إلى دنكم » . أما مارادي فهي إحدى مقاطعات غوير ، وأغلب سكانها من الهوسا ، وأكثر من نصفهم مسلمون . انظر أيضاً الحاشية ٩-١٨ أدناه .

ويتخذ سكتو عاصمة له ؛ وعبد الله على المناطق الغربية ويتخذ غواند عاصمة له . (۱۲) وفى عام ١٨١٧ مات عثمان المجاهد الذى ألهم الفولاني الحمية والتشدد ، وحثهم على أن يخوضوا حرباً لا رحمة فيها ضد الوثنيين ، وكذلك ضد المسلمين الذين لا يتقيدون بأصول الإسلام . وعلى الفور نشئ نزاع بين بل وعمه عبد الله ، فقد كان عبد الله يتوقع أن يخلف الشيخ باعتباره أكبر أفراد العائلة سنا ، وعنما ركب إلى سكتو وجد أن أبواب المدينة قد أغلقت في وجهه ، فقفل عائداً إلى غواند . بيد أنه في طريق عودته وجد أن عبد السلام ، الذي أدى عدم استعداده لمنح البركة لقوات غوير إلى قيام الغويراوا (أهل غوير) بمهاجمة الشيخ ، قد أعلن راية العصيان واستولى على كلنبنته ؛ ففرض عبد الله الحصار على المدينة ، وهب بل لمساعدته . وعندما رأى عبد الله إبن أخيه ترجل عن جواده واعترف به قائداً للمؤمنين . (١٦) وسحقت ثورة عبد السلام بسهولة على أيدى جيشي سكتو وغواند المؤمنين . (١٦) وسحقت ثورة عبد السلام بسهولة على أيدى جيشي سكتو وغواند اللذين اندمجا في جيش واحد .

وقد نظم الشيخ عثمان إمبراطوريته بطريقة خاصة . فقد منح الرايات لمختلف رؤساء الفولانى ، وقام هؤلاء بطرد الهابى من مناطقهم وأصبحوا أمراء عليها . واستمرت هذه العملية فى عهد خلفائه ، وفى إيلورين وأدماوا قام إثنان من حملة رايات أمير المؤمنين بتأسيس إمارتين للفولانى .

<sup>(</sup>٦٣) « ولما فتح الله له وليّ أخاه الوزير سائر بلاد الغرب .... وولاني سائر بلاد الشرق ۽ المرجع نفسه ، الصفحة ٢١٣ .

<sup>(</sup>١٤) جاء في الجزء الانجليزي من تزيين الويقات ، الصفحات ١٨ إلى ٢١ ، أن الثوار قد أقاموا في نهاية الأمر في كلنبنته ، بالقرب من غوائد ، عندئذ هبّ بِلّ لمساعدة عمه بعد مناشدة من إحدى زوجات عبد الله ، وأن النزاع بينه وبين عمه ، وإن كان يرجع في الأساس إلى الطريقة التي عولجت بها وراثة الإمارة ، إنما يعزى أيضاً إلى خلاف مذهبي بين الاثنين حول الموقف الذي ينبغي اتخاذه من ثوار من قبيل عبد السلام . فعندما ظهر بلّ أمام كلنبنته ، وقابل عمه هناك ، ثار بينهما جدل حول ما إذا كان أتباع عبد السلام وثنيين أم لا . وقد سقطت كلنبنته في العام الثامن عشر من الجهاد ( ١٨٥٠–١٨٢٧ ) . ويقال إن عبد الله كان متسامحاً عليماً ، مع قدر كبر من العزم والتصميم ، بل عدم الرحمة إذا ما تطلبه تحقيق الهدف الأخير ، كما يقال إن موقفه من عبد السلام قد خلا من الحقد والكراهية والمشاعر المتطرفة .

وأوقعت زنفرا الهزيمة بسلطان بِلُّ في أول عام من حكمه واكن الفولاني تأروا لهزيمتهم . وكان موت الشيخ بمثابة حياة جديدة تزوَّد بها كل من لديه رغبة في التصدى للفولاني والإسلام . فتحالف ساركن كاتسنا وساركن غوبر مع الطوارق . ولكن الفولاني أنزلوا هزيمة قاسية بالحلفاء في موقعة دع عام ١٨٢٠ ؛ ووقع ساركن غوبر في الأسر ،(٥٠٠ وقتل ساركن كاتسنا ،(٢٠١ ولاذ الكيل چيريس بالفرار . لذلك طلب بِلُّ إلى شعب غوبر أن يختار حاكماً جديداً ، فاختاروا إبنه فوديو .

وأمضى بلِّ الجانب الأكبر من حياته يحارب الهوسا ؛ وظل كُنْتَ كبِ (۱۷) بوجه خاص شوكة في جنبه . وفي عام ۱۸۲۳ سيّر عبد الله قوة كبيرة بقيادة محمد البخاري بن الشيخ عثمان ضد فود ، حاكم كبً ، الذي كان عندئذ في كُمْب . وانضمت قوة من سكتو إلى قوات غواند ، واستطاع فود طرد جيوش الفولاني المتحالفة ؛ ومع ذلك فإن الحروب المستمرة أنهكت قوى شعب كُمْب ، وأرغم فود على الاعتزال . وفي عام ۱۸۲٦ تعقبته قوة من الفولاني ، وتمكنت من قتله . (۱۸۱ لقد أبقى فود بلاد الهوسا الشمالية بأسرها في غليان مستمر ؛ ولذلك

 <sup>(</sup>٦٥) د فلما كانت الواقعة وسارت بها الركبان سقط في أيديهم ، وإنكسر ظهورهم ... ، إنفاق الميسور ،
 الصفحة ١٤٩ .

<sup>(</sup>٦٦) و وخرج إليه أمير كاشئة ، وسار حتى وصل بمحله فعباً القتال ، فتلاقاهم الجماعة ، ولم ينجعوا فيهم شيئاً ، فرجعوا إلى حصنهم وتحصنوا ، فسار إليهم أمير كاشنه بالجيش ، حتى وصلوا إلى الحصن وقائله ، فرجعت إليهم خيل الإسلام من ناحية فهزموهم ، وقتل أمير كاشنه ... ء المرجع نفسه ، الصفحة ١٢٩.

<sup>(</sup>٦٧) انظر الحاشية ٦ – ٣٣ أعلاه .

<sup>(</sup>١٨) و فسار أمير كاشنة الكافر ( فود ) الذي ولى بعد المقتول إلى دنكم ونزل بها فسار إليه عمر دلاج في نفر يسير ، فكانت الهرزيمة ورجع عمر دلاج إلى حصن كاشنة ، فأخرجوا عمر دلاج منه ، وأكلوا جميع ما وجدوه ، ورجعوا إلى دنكم وكان الأخ المظفر محمد محمود من أهل الحفاظ ، ممن أعان جماعة كاشنة على جهادها ... ولما أخرجوا عمر دلاج ، خرج بالراية وقد اتفق خروجه بخروج جماعة كنور لنصرة عمر دلاج ، حتى اجتمعوا قريباً من حصن كاشنة فساروا وعليهم الأخ المظفر إلى دنكم فقاتلوها أشد قتال ، ففتحوها بإذن الله ، وقتلوا أمير كاشنة الكافر، وصناديد قومه...ه إنفاق الميسور، الصفحتان ٢٩/١ و ١٢٠ .

فإن موته ، وحلول ساركن هزيل محله في كب ، أنعشا أمل الفولاني في وضع حد المقاومة ، واكن دون جدوى . فقد قامت أسرة حاكمة جديدة في أرغنغ . وكان كران أول ساركن من كب لأرغنغ . وحافظ كران على أعراف حكام كب الموروثة ، وقاد المقاومة الوطنية . وهكذا كان لأرغنغ دور حيوى في حركة المقاومة المولاني لا يقل عن دورها أيام الغزو المراكشي . ففي عام ١٨٣١ شن سلطانا سكتو وغواند هجوماً على الكنت ، واستوليا على عدد كبير من المدن ، وأضرما النار في غنغ ، وهزم كران ومات أثناء المعركة . بعد ذلك ظلت أرغنغ طيلة ثمانية عشر عاماً ( ١٨٣١ – ١٨٤٩ ) تعترف بسيادة الفولاني ، لكنها عادت فأكدت استقلالها . وفي عام ١٨٣٥ واجه بل من جديد جيشي مارادي وغوير ، ولكن القوتين المتحالفتين دحرتا في موقعة داكوراوا . وخضعت مارادي الفولاني ثمانية أعوام استعادت بعدها استقلالها .

وأمضى العم وإبن أخيه سنوات حكمهما يشنان الحملات على الوثنيين والهوسا ، ولكنهما أخفقا في تحقيق الاستقرار في مملكتهما . وكانت مارادى ، عند وفاة بلّ ، خاضعة لسيطرة الفولاني ؛ وتعرضت أرغنغ للافول بموت كرّان ، وقبلت ممالك الهوسا الأخرى سلطة الفولاني . وكان ذلك نرورة ما حققه الفولاني من نجاح ، وبعد وفاة بلّ حدث أفول سريع .

كان بل أكثر حكام الفولانى ثقافة وكفاءة ، كما كان تقيًا ورعاً على غرار أبيه وعمه من قبله . ويقول المؤرخ عن حق « إنه كان عادلاً لا ينفق من بيت المال » . وفي مظهره الشخصى كانت له هيئة نبيلة ، ويبلغ طوله خمسة أقدام وست بوصات ، وله لحية قصيرة مجعدة سوداء ، وفم دقيق وجبهه رقيقة وأنف إغريقى وعيناوان سوداوان . وكان عالماً واسع الإلمام ليس فقط بتاريخ الإمبراطوريات الإسلامية ، بما فيها الإمبراطورية التى قامت فى أسبانيا ، وإنما بالمذاهب المسيحية المبكرة أيضاً . ويعرف جميع صور البروج وبعض المجموعات النجمية وكثيراً من النجوم ، ويلم باستيلاء بريطانيا على الهند . وكان قبل كل شئ ولوعاً بتقصى المعرفة ، فقد وجه إلى كلابرتون أسئلة كثيرة عن أوروبا ليقف على أحوالها .

وركّز بلّ كثيراً على المعرفة: « إن المعرفة لا يمكن بلوغها إلا بالعلم ، والمتعلمون هم أقرب الناس إليها » . ومع ذلك فقد سار ذكره في التاريخ على أن يحرق الكتب ، والكانمي من بين من اتهموه بذلك . (١٦٠) وعلى الرغم من أنه كان مغرماً من الناحية الشخصية بالكتب ، فلم يفلح في السيطرة على رجال القبائل ذوى المراس الصعب .

ولم يعين بلّ عند وفاته خلفاً له ، ولم يترك سـوى بعض النصائح الوزير . (۱۷)

« حذار من الشقاق ، ولتكن أول من يتبعه بشأن ما تتفق عليه الرايات الثلاث . »
وكان هناك حزبان في البلاط ، الحزب الذي يؤيده القائد العام الجيش ،
ويرغب في تنصيب البخاري ، خال بلّ ، أميراً المؤمنين ، ولكن أسرة بلّ أوضحت
أن عبد الله سلطان غَنْدُ لن يؤيد أي شخص ليس من سلالة الشيخ عثمان .
وانتخب عتيق على (۱۷) ، إبن الشيخ عثمان ، تحت إسم ساركن المسلمين . وقد
بدأ عتيق ، الذي وصفه كلابرتون بأنه « أمير تُعوزُه الكفاءة » ، عهده بغارة على
داماري ، وهي مدينة مسورة في زنفرا ، ولكنه لم يوفق في محاولته . وفي العام
التالي (١٨٤٠) حاول أن يستولي على مدينة مسورة أخرى ، وأخفق المرة الثانية ،
وهذا الفشل المتكرر شجع أعداءه . فقام ساركن غوير ومارادي ، بالتحالف مع
الطوارق ، بمهاجمة أمير غوير صنيعة الفولاني . وهذا الأمير هو على فوديو ،
إبن بلّ وإبن أخ ساركن غوير ، ويقول عنه المؤرخ « إنه كان شائن السلوك ، يبتز
الأموال ، ويفرط في القهر والملذات ، وإنه كان يفسق ويعربد حتى أن أمه كانت
تجيّ وتشاهد المجون وتجالس المعربدين » . وكان شديد الفجور حتى لم تكن أية
امرأة جميلة في إمارته تأمن على نفسها . ويؤكد المؤرخ عن حق أنه « اعتاد أن

<sup>(</sup>١٩) من رسالة من الكانمي إلى بلّ د نعم رأينا منكم ما ينكره كل موفق ، وذلك إمانتكم للكتب برميها في الطريق وفي المواضع المستقدرة – وفيها اسم الله تعالى ، وتعلمون أن من ألقى أية من القرآن في موضع مستقدر كفر .. ء المرجع نفسه ، الصفحتان ١٩٥ و ١٩٠ .

<sup>(</sup>٧٠) وزيره الأكبر غطاطو بن ليما .

 <sup>(</sup>٧١) ويقال أبو بكر عتيق . حكم في الفترة ١٨٣٧-١٨٤٧ ، حاول إدخال بعض الإصلاحات في وقت
 كانت فيه الحمية الدينية لدى الفولاني آخذه في الانحسار .

يسلك سلوكاً لم يُعرف عن أحد من سلاطين غوير على الرغم من أنهم كانوا وتنيين ». ولم يكن سلوك النبلاء الآخرين خيراً من سلوكه . ولذلك فلا عجب أن بلغ استياء الشيخ أحمدو ، الحاكم الفولاني لماسنة ، من سلوكهم حداً أعلن معه أنه إذا احتفظ أهل سكتو بأكثر من زوجتين فسيجئ لتخليص الدين من البدع .

وفي عام ١٨٤١ قام عتيق بمهاجمة غوبر التي أصبحت تشكل مع مارادي مركزاً للمقاومة . ولم يكن المارادوا ، الذين عزز الهوسا من كاتسنا قواتهم ، قد فقدوا كل أمل في استعادة أراضيهم القديمة – بل إن السعدي ظل يطلق على حاكم مارادي إسم ساركن كاتسنا – بل كانوا دائماً في طليعة المقاومة . واصطدم عتيق بجيشي غوير ومارادي اللذين اضطرا الفولاني إلى الفرار . غير أن الفولاني عادوا واكتسحوا الطفاء من ميدان المعركة . وفي العام الخامس من حكمه هاجم عتيق غوير للمرة الثانية ، وعلى الرغم من الهزيمة التي ألحقها بجيش غوير وكاتسنا ، فإنه أخفق في الاستيلاء على حصونهما . وفي طريق عودته اشتد عليه المرض ، وأراد جنوده التخلي عنه في الطريق ، ولكن عندما أعيد إلى وطنه كان قد فارق الحياة .

وأعاد موت عتيق طرح مسألة وراثة الحكم . وكان الإمام ، وكذلك جزء من الجيش ، إلى جانب أحمد الريافي (٢٠) . أما الوزير فكان يؤيد عليًا (٢٠) كما أيده أبناء چت القائد العام للجيش . وعلى الرغم من أن على چت نفسه كان أكثر ميلاً إلى الريافى ، فقد أقنعه أبناؤه بتأييد على . وفى المجلس حاول الإمام حث المجتمعين على اختيار أحمد الريافى بإعلانه أن معارضة اختياره إنما هى من عمل الشيطان . غير أن النتيجة كانت غير متوقعة : إذ شعر على چت بأنه أهين وغادر الاجتماع . وفى الاجتماع التالى جاء أحمد الريافى بصحبة أنصاره ،

<sup>(</sup>٧٢) أحمد الرياقي : إبن الشيخ عثمان ، تولى الإمارة في الفترة ١٨٦٧ - ١٨٧٣ .

<sup>(</sup>٧٣) على: إبن محمد بلُّ ، تولى الإمارة في الفترة ١٨٤٢ - ١٨٥٩ .

<sup>(</sup>٧٤) أحمد عتيق: إبن عتيق على ، تولى الإمارة في الفترة ١٨٥٩ - ١٨٦٦ .

فقد التمس مشورة الوزير ؛ وكان الوزير يعلم جيداً أن القائد قد ارتبط بتأييد على ، وترك له الخيار قائلاً : « أما عنى فسأكون خادماً لمن تضعوبه في السلطة » . عندئذ طلب على چت أن يحضر على من محمد بل الاجتماع ؛ وعندما حضر أقسم له القائد العام يمين الولاء .

وحكم على حتى عام ١٨٥٩ ، وفي عهده انهارت إمبراطورية سكتر المتداعية . وقد هاجم غوبر في العام الأول من حكمه ودحر جيشها ، غير أنه عندما انسحب الفولاني تقدم الغوبراوا وألحقوا دماراً واسعاً بمناطق الحدود ، وأصبح الغوبراوا الآن أكثر جرأة وإقداماً ، وكما يقول المؤرخ ، « كان الوثنيون يغيرون في كل اتجاه » . ولم يكن الوثنيون هم وحدهم الذين أثاروا المتاعب لعلى ، بل كان عليه أن يواجه المتاعب من إبن عمه أحمد عتيق . فبعد أن خاب أمل عتيق في أن يصبح أميراً المؤمنين أخذ يصارع أخاه عمر الذي رفض أن يستقبله في حصنه ، وأطاح عتيق بعمر الذي سلم القلعة إلى أخ آخر ، هو سامبا . وأخذ سلطان غوبر يتحين الفرصة ، وبحيلة بارعة أرغم سامبا والجزء الأكبر من قواته على مغادرة القلعة ، ثم دمرها . عندئذ طلب عتيق المساعدة من الأمير موسولومي . وأرسل جيش من سكتو ، غير أنه بالقرب من قلعة غوص « انقض عليهم سلطان غوبر ، ودارت بين الجانبين معركة عنيفة استشهد فيها أرت ساه ساهاب القائد العام المسلم للجيش وكبار القادة في جيشه . ولاذ جيش المسلمين بالفرار وتشتت بطريقة مشينة » . وكان انتصار غوبر كاملاً . واستقبات زنفراً المنتصرين بالأحضان ، وتم إخلاء كل حدود سكتو الشمالية .

ولم تكن غوير هى المنطقة الوحيدة التى تتعرض فيها سلطة الفولانى للانهيار: فقد أصبح حكام كانو الفولانيون معروفين بالجبن على نطاق بلاد الزنوج ، وفى عام ١٨٤٤ حاولت أسرة الهابى الحاكمة القديمة أن تستعيد المدينة ، ولكنها دحرت بعد قتال استمر عاماً . كذلك أمكن عزل كانو عن إمارات الفولانى الأخرى ، على الرغم من تمتعها بالأمان بسبب أسوارها العالية . ولم تكن الطرق آمنة ، فالننجى الوثنيون يسيطرون على القرى بعيداً عن الطرق الرئيسية ، وباستطاعتهم قطع المواصلات كلما شاءوا .

وكان البخاري مصدر المتاعب الكبرى التي واجهها على . فهذا الزعيم الفولاني ، الذي كان شيخاً لقبيلة خديجة ، قد سبب – بالتحالف مع برنو – قدراً هائلاً من المتاعب لسكتو . وعندما تولى البخارى الإمارة كان عليه أن يواجه تحدى أحمدو ، أخيه الأصغر ، فقد تآمر أحمدو مع سكتو ، وحمل أمير المؤمنين على خلع البخاري . ولم يكن البخاري ، الأمير المحارب المقدام ، بالشخص الذي يقبل ذلك في استسلام ، فبعد أن طُرد من خديجة ، ألقى بنفسه بين ذراعي برنو . ولم يكن يحرك الشيخ غير رغبته الشديدة في خلق المتاعب لإخوانه المسلمين، فزود البخاري بالرجال والسلاح . ويمساعدة هذا الجيش تمكن البخاري من غزو خديجة وقتل أخيه . وفي عام ١٨٤٧ قام وزير سكتو باستدعاء البخاري باسم أمير المؤمينين . ورفض البخاري في أول الأمر ، ولكنه تحرك فيما بعد على رأس جيش . غير أنه لم يكن تواقاً إلى الصرب ، وأرسل الهدايا إلى الوزير . وكان الوزير قد قبل بالفعل رشوة كبرة من كانو لأن البخاري « نشر الرعب والعمار حتى أبواب كانو نفسها » ، ولأن من مصلحتها أن تسحقه . وفي موقعة تلت ذلك كان النصر للبخارى . وفي عام ١٨٤٩ أُرسل « جيش ضخم » بقيادة عبس حيدانو ، رئيس وزراء سكتو لمحاربة البخاري . ولم تشترك في هذا الجيش سكتو وحدها ، ولكن كانو وزارياً وزنفراً أيضاً ، غير أن الجيش لحقت به هزيمة نكراء . وأعطت هذه الانتصارات أملاً لوزير البرنو الذي فكر في تكوين حلف كبير ضد الفولاني يضم غوير ومارادي وأسبن ، وكذلك القبائل الغربية . وكان أعظم ما يطمح فيه الوزير هو غزو كانو . غير أن المتاعب مع وداى في الشرق ، ثم اندلاع حرب أهلية في برنو نفسها ، أنقذت الفولاني .

وام يكن ذلك هو نهاية متاعب على . فقد قام بخلع الأمير صادقو بتحريض من ساركن ياكى – قائد عام قوات كاتسنا – المتطلع إلى الإمارة ، ولكن كايرا ساركن ياكى لم يُنصب أميراً . ونتيجة لذلك أصيبت كاتسنا بضعف شديد ، واستطاعت قوات ماراداوا وغوير قطع الطريق بين كاتسنا وسكتو بحيث لا يمكن دفع الجزية . وفي عام ١٨٤٩ رفع كَنْتُ كبّ راية العصيان ، وكان قد قبل سيادة

الفولاني في عام ١٨٣١ . وأصبح على أرغنغ تحت حكم يعقوب ، إبن القراني ، أن تكون من جديد مركزاً هاماً للمقاومة التي يبديها الهوسا .

وفى عام ١٨٥٠ دحر هجوم على زنفرا شنته مارادى وغوبر بالتحالف مع الطوارق . وفى العام التالى أحرزت مارادى نصراً مرموقاً على كاتسنا . وهذه الهزائم المستمرة أدت بالفولانى إلى شن حملة كبيرة لإخضاع غوبر ومارادى . ودعا أبو بكر عتيق ، حاكم رابًا ، جميع الأمراء الشرقيين إلى الانضمام إليه فى حملة ضد غوبر ومارادى . وتمكنت جيوش الفولانى المتحالفة من أن تلحق الهزيمة بقوة كبيرة للعلو ، وأضرمت النار فى چيدان غُريرى ، عاصمة غوبر ، ولكنها هزمت أمام مارادى . وفضلا عن ذلك أخفقت فى إخماد روح القتال لدى الهوسا والوثنيين .

وبينما فشل الفولانى فى الشمال فى إخضاع الهوسا والوثنيين ، كانت مملكة غواند فى الغرب فى محنة أشد سوءاً . فقد كانت غوائد تطالب بالنيچر الأوسط بأسره . ووضع الفولانى فى ليبتاكر وصاى أنفسهم تحت حمايتها . وفى غورما على الضفة الغربية للنهر كان الفولانى قد غزوا الأماكن الرئيسية ، ولكن بعد أفول الاندفاع الأول للحركة الدينية تزعزع الاستقرار بدرجة ألمقت اضطرابا بالمواصلات على طول هذا الطريق الهام . وعند زيارة بارث لهذه المناطق كان عدم الاستقرار قد أجبر قوافل الكولا التى تبدأ من غونچا فى ساحل العاج على التخلى عن الطريق المباشر من يندى إلى كيمبا . فضلاً عن عدم وجود إدارة لدى غواند فى كفاءة إدارة سكتو . وقد كانت غواند تتكون من أجزاء من دولة كبً فواند فى كفاءة إدارة سكتو . وقد كانت غواند تتكون من أجزاء من دولة كبً وكيرما . القديمة ، هى ليبتاكو وصاى وغواند ، ثم مزقت إلى جزأين هما كبً وچيرما . وكانت كبً قد قبلت سيادة الفولانى فيما بين عامى ١٨٢١ و ١٨٤٩ ، ولكنها عادت فأكدت استقلالها فى عام ١٨٤٩ . وفى چيرما استمرت المقاومة بقيادة زعيم يدعى داوود تمكن ، بمساعدة كب فى أرغنغ ، من تحرير چيرما بعد حروب استمرت أكثر من عشرين عاماً ( ١٨٤٦ - ١٨٦١) .

ويعطينا بارث ، الذي زار سكتو ، وصفا للحالة التي كانت عليها البلاد في النصف الأول من القرن التاسع عشر . ولم يبد تفاؤلا بشأن قوة الفولاني ؛ ففي الشمال والشمال الغربي لم يكن للفولاني أية سيطرة . يقول بارث : « ومع ذلك فكما يتبين من الأمور فإنه ما لم ينجح الفولبي في أن يسحقوا تماماً الأقاليم المستقلة في الشمال والشمال الغربي ( وهو أمر مستبعد كثيراً على ضوء الضعف الحالي لإمبراطورية سكتو ) ، أو يقم الغوبراوا والماراداوا الذين ما زال ملكهم يحمل لقب ساركن كاتسنا بغزو هذه المدينة من جديد ، فستواصل هذه المبلاد تدهورها ، وتزداد كل عام خراباً » . ومرة أخرى يقول : « إن فزع هؤلاء الغزاة المخنثين من رئيس الغوبراوا المولع بالحرب ، ابن يعقوب ، هو أمر يكاد لا يصدق . فقد حكم منذ عام ١٨٣٦ ، وكان في العام السابق ( ١٨٣٥ ) قد حرض جميع السكان المحليين في مختلف المناطق ضد القبيلة الحاكمة . ولقد تمانوا كثيراً في فزعهم حتى أنهم أزالوا تماماً إسمه الحقيقي ، ولم يكونوا ينادونه بغير الماياكي أي المحارب » .

وهكذا ففى عام ١٨٥٤ ، بعد خمسين عاماً من الحروب المستمرة ، كان الموقف غريباً حقاً . ففى دند تمكن داوود ، أمير چيرما . على الرغم من هزيمته في الميدان ، من الهرب إلى يلو حيث واصل المقاومة . أما على . أمير المؤمين ، الذى قاد الحملة بنفسه ، فقد ترك المنطقة لأنه لم يستطع مسايرة إبن عمه خليل الذى كان يطالب بهذا الجزء من كب . ويسبب الحرب في دند وما ترتب عليها من انهيار الاتصالات أصبح موقف الفولاني في صاى لا يمكن الدفاع عنه ؛ وكانت غواند عاجزة عن عمل شئ ينقذ الموقف . فقد أصبحت القبائل الوثنية أكثر جرأة بحيث تعين على أهل غواند القيام بحملات منتظمة يومي الثلاثاء والخميس جرأة بحيث تعين على أهل غواند القيام بحملات منتظمة يومي الثلاثاء والخميس لجمع الخشب . وفي سكتو لم يكن الموقف أقل سوءاً ، إذ كان الوثنيون يسبون لجمع الخاس من أماكن لا تبعد عن سكتو أكثر من عشرة أميال . كما أن الطريق المباشر إلى كانو ، الذي لم يكن مأموناً في يوم ما ، قد قطع الآن تماماً . وفي عام ١٨٥٤ دمً رالهوسا مدينة مونويا ، وفي عام ١٨٥٤ لم يعد في الإمكان جمع عام ١٨٥٢ دمً رالهوسا مدينة مونويا ، وفي عام ١٨٥٤ لم يعد في الإمكان جمع

الجزية من كاتسنا . كذلك قطعت غوير منذ عام ١٨٥٣ الصلة بين سكتو وغواند . ويحكى بارث رواية خمسين عاماً من حكم الفولانى فى بلاد الهوسا . « واضعين فى الاعتبار الافتقار الشديد إلى الشجاعة والإقدام بين الأهالى ، وضعف على وروحه غير الولوعة بالحرب ، وضحالة خليل التامة ، وحيوية الشاب المحارب المقدام ماديمى ، رئيس كب التأثر ، الذى بدأ من موطنه فى أرغنغ ، على مسافة لا تتجاوز مسيرة ساعتين من موطن خليل ، حاملاً معه لهيب الدمار فى كل اتجاه – مقاطعة زامرما الثائرة وعلى رأسها حاكم على نفس القدر من الفتوة والنشاط ، هو داوود بن حمان جيمانه – مقاطعة دندينا فى ثورة علنية ، وممزقاً كل سبل الوصول إلى النهر . »

ويبدو أن الفولاني لم يكونوا يمارسون سلطة الحكم في بلاد الهوسا الشمالية إلا في مدنهم المسورة ، ولا يسع بارث إلا الشعور بالأسى « للحالة الباعثة على الرثاء التي أجد عليها هذه المملكة المتسعة » . ويبدو من رواية بارث أن الفولاني كانوا يعيشون في خوف دائم من أن يقوم الوثنيون يوماً ما بغزوهم في عقر دارهم . ولم ينقذ غواند من غزو دند لها سوى افتقار الأخيرة إلى الخيالة . ومع ذلك ظل الفولاني يثبتون وجودهم كقوة أربعين سنة أخرى . واعترف الأمراء بسكتو كزعيمة روحية لهم ، لكنهم أخنوا يزدادون استقلالا . وظلت الإمبراطورية « عظيمة من حيث اتساعها ، ولكن على درجة من الضعف لا يمكن وصفها بسبب مقاطعاتها التي لا تجمع بينها سوى صلات واهية » .

وبمقدم عام ١٨٦٦ كانت غواند راغبة فى إحلال السلم بينها وبين ساركن كبّ . وبمقتضى معاهدة توغا تخلت غواند عن كل ادعاءاتها بالسيادة على أرغنغ ، وأصبح من حق أرغنغ أن تحتفظ بجميع المدن التى تضع يدها عليها ، شريطة أن يظل الرقيق الذين أسروا فى أيدى آسريهم . وبعد أن أصبحت دند وكبّ مستقلتين ، لم يعد لغواند صلة مع صاى وليبتاكو . وعقب ذلك لم تعد غواند من ولايات الفولانى . وفي عام ١٨٧٣ عندما تولى حنفى إمارة غواند ، بدأ ساركن

كبّ الحرب مرة أخرى ، واستمرت هذه الحرب بصورة متقطعة حتى عام ١٩٠٧ عندما استولى عليها البريطانيون ، ولم تتخل مارادى أو دند قط عن الصراع ، وظلّتا حتى عام ١٨٩٨ تشنان الهجمات على كاتسنا ؛ وعندما فر أمادو إمبراطور التوكولور ، بعد هزيمته ، إلى دند قطع الوثنيون رأسه . ولم يكن الموقف أفضل في كانو . فقد واصل ننّچى الوثنى تهديد العاصمة ، وفي عام ١٨٩٨ تقدم سلطان ديما غَرَم إلى أسوار المدينة قبل أن تلحق به الهزيمة . وهكذا لم يتوقف الهوسا قط عن المقاومة . وبعد بلُّ كاد الفولاني أن يكونوا في حالة دفاع دائماً . فممالك الهوسا الشمالية كانت تغير على الفولاني باستمرار ، وكانت المدن المحصنة هي التي مكنت الفولاني في الجزء الأخير من القرن التاسع عشر من الصمود في وجه الهوسا .

## سابعا

كانت الأحوال صعبة للغاية في برنو عندما بدأ الغزو الفولاني ، فقد نجح هذا الغزو في إرسال الماي أحمد (٥٠٠ إلى المنفى ، وإخضاع عاصمته والأقاليم الغربية لسيطرة الفولاني . وفي خضم المحنة قام ماي البرنو باستدعاء الكانمي .

ويعد محمد بن أمين الكانمي أحد زعماء الإسلام البارزين في غرب إفريقية . وقد ولد في فزان ، وعلى الرغم من أن أبويه كانا من الكانورى ، فإن الكانمي كان مبرزاً في علوم القرآن . كما أدى فريضة الحج ، وأقام فترة طويلة في المدينة ومصر . وكانت زوجته إبنة حاكم إحدى المقاطعات – نجالا –، « وبسبب الاعتدال البالغ في حياته وحسن طباعه » كان الشيخ يحظى بحب وتقدير عظيمين . وقد أثبت الكانمي ، إلى جانب مواهبه كشاعر وفقيه ودبلوماسي ، أنه جندي لامع يتمتع بعبقرية جسورة ورأى صائب ، حتى أنه استطاع بأربعمائة جندي أن يهزم حامية للفولاني قوامها ثمانية آلاف ، وذلك بتسلق الأسوار ليلاً ومباغته العدو .

<sup>(</sup>٧٥) انظر الحاشية ٩-٤٦ أعلاه . ( هو أحمد بن على آخر ماى لبرنو قبل أن تظهر أسرة الشيخ الكانمي وتصبح صاحبة السلطة الفعلية . )

وقد استثير الكانورى حين روى لهم الكانمى رؤيا مفادها أن الله عهد إليه بمهمة تحرير برنو . وخلال الشهور العشرة الأولى كسب أربعين موقعة .

والقوة الرئيسية التى اعتمد عليها هى الخيالة الذين بلغوا ثلاثين ألفا ، إلى جانب عشرة الاف راجل . ولم تكن قوة الخيالة مكونة من الكانورى فقط ، بل أيضاً من عرب الشوا الذين جُنِّوا بأعداد كبيرة . وكان رجال الحرس الذين يشكلون صفوة هذا الجيش يرتدون « سترات من السلاسل تصنع في برنو وبلاد السودان » . ويقول دنهام إن هذا الحرس لا يمكن مقارنته إلا بجيش الفولاني الذي كونه السلطان بل .

وبمقدم عام ١٨١٤ كان الشيخ قد تمكن من صد الفولاني ، على الرغم من إخفاقه في إعادة فتح المقاطعتين الشماليتين الشرقيتين – كتاغوم وخديجة – اللتين كانتا قد ضمتا إلى إمبراطورية الفولاني .

ويمضى الوقت كان الكانمى قد وطد أقدامه ، وكانت برنو قد تقلصت مساحتها كثيراً . يقول دنهام : « كان يحدها من الشمال جزء من كانم والصحراء ؛ ومن الشرق بحيرة تشاد التي تُغطِّى عدة آلاف من الأميال المربعة وتضم كثيراً من الجزر المأهولة ؛ ومن الجنوب الشرقى مملكة لوغون ونهر شارى الذى يفصل برنو عن مملكة باجرمى وتختفى معالمه فى مياه بحيرة تشاد ؛ وفى الجنوب مملكة مندرا ، وهى مملكة مستقلة عند سفح سلسلة جبال ممتدة قديمة ؛ وفى الغرب بلاد السودان » .

وحول الكانمى اهتمامه إلى إعادة المناطق التى كانت تابعة لبرنو إلى سيطرة الماى . فبيغرمى التى كانت تابعة لبرنو أكدت استقلاها خلال فترة غارات الفولانى . وقد كرس الشيخ الفترة بين عامى ١٨١٦ و ١٨٢٤ لغزو بيغرمى ، التى عرف أهلها بالقوة والولع بالحرب ، وقد أوقعوا الهزيمة مرتين بالكانمى – ولم يستطع الشيخ التغلب عليهم إلا بمساعدة قوات من فزان . وعن طريق الاستفادة من نزاع نشأ تمكن الكانمى ، بمساعدة يوسف باشا حاكم فزان ، من أن ينصب أ

مرشحه عثمان على العرش . غير أن عثمان كان عازفاً عن الاعتراف بسيادة برنو بصرف النظر عما قدمه من وعود عندما كان حريصاً على ضمان مساعدة الشيخ . وأجبر الكانمي على أن يسير إليه سلسلة من الحملات ، وفي النهاية تمكن من إقناعه بالاعتراف بسيادة برنو ، وتعيين مندوب عنه يقيم في بلاطه .

وعلى الرغم من أن الشيخ خرج منتصراً ، فإن برنو عانت كثيراً . فقد قتل السلطان دونمه (١٠) في موقعة نجالا في عام ١٨١٧ ، كما فقد الشيخ أيضاً إبنه الأكبر في الحملة . وكان موت السلطان بطريقة غريبة للغاية . « لم يكن سلطان برنو يحمل أية أسلحة ، فمما يحط من كرامته أن يدافع عن نفسه » ، ولذلك كان يجلس ووجهه مغطى بشال ، « واخترقت جسمه مائة حربة » . وحدث كل هذا على بعد ٥٠٠ ياردة من قعلة أنغالا . وقد شهد دنهام انتصار برنو الحاسم في عام ١٨٢٤ ، ووصف هذا الانتصار بكثير من التفصيل . كان الشيخ يتحرك مع بعض قواته في مارس ١٨٢٤ نحو أنغالا عندما هاجمه البيغرميون في السهول الواقعة إلى الشمال الشرقي من أنغالا . ولم تكن لدى الشيخ رغبة في القتال ، الأمر الذي زاد من جرأة البيغرميين . ولذلك اتخذ تدابير وقائية . فوضع رقيقه من الموسغو(٢٧) ، المدربين على استخدام البنادق الحديثة ، في الجناح الأيسر ، كما وضع المدفعين اللذين كانا لديه في المقدمة مع العرب ، وحاملي الغدارات على يمينهم ويسارهم . واتخذ الشيخ مقر قيادته في القلب يحيط به حاملو الرماح من الكانمبو . وقام البيغرميون ، وعدهم خمسة آلاف من الجنود الأشداء بقيادة الكانمبو . وقام البيغرميون ، وعدهم خمسة آلاف من الجنود الأشداء بقيادة الكانمبو . وقام البيغرميون ، وعدهم خمسة آلاف من الجنود الأشداء بقيادة الكانمبو . وقام البيغرميون ، وعدهم خمسة آلاف من الجنود الأشداء بقيادة الكانمبو . وقام البيغرميون ، وعددهم خمسة آلاف من الجنود الأشداء بقيادة

<sup>(</sup>٧٦) هو نواحت بن أحمد الماى الخامس والسنون الذى تولى السلطنة فى عام ١٨٠٧ ، ثم تركها فى عام ١٨٠٧ ، ثم تركها فى عام ١٨١٤ ، ولكن الشيخ الكانمى – صاحب السلطة القطية – أعاده إليها فى عام ١٨١٤ ، وظل بها حتى عام ١٨١٧ .

<sup>(</sup>٧٧) الموسفو: مجموعة تشادية تنتمى لغوياً إلى المجموعة التشادية -- الحامية ، كما أنها إحدى مجموعات والصوب المكونة إلى جانب الموسفو من الكوتوكو والبوبوما والبوليو وغيرها . وهذه المجموعات لم تتشئ دولاً مستقلة ، وإنما كانت على هيئة مدن صغيرة ولذلك كان من السهل على حكام البرنو التعامل معها كل على حدة . وقد تمكن هؤلاء الحكام من امتصاص بعضها ، على حين وإصلت مجموعات أخرى البقاء ، ومنها الموسفو .

مائتى رئيس ، بمهاجمة القلب ، غير أن المدفعين مزقاً شملهم . عندئذ هاجمهم خيالة الكانورى وأوقعوا بالبيغرميين هزيمة منكرة . وترجل الرؤساء كى يعبروا النهر ، فقتلوا عن آخرهم ، وكان انتصار الكانمي حاسماً .

وقد سببت إقامة السلطة العثمانية في طرابلس قلقاً كبيراً للكانمي ، إذ بعث باشا طرابلس قائده محمد المُقْنى لاحتلال القواعد في فزان . وفي عام ١٨١٧ أغار المُقْني على حدود برنو ، وانزعج الشيخ بطبيعة الحال . ولما كان يواجه دولا معانية في الشرق والغرب ، فلم يكن يرغب في أن يهدد باشا عثماني حنوده الشمالية . وكان يخشى أن يقتدى بلُّ بالمثل الذي سبق أن ضربه ، فيتحالف مع طرابلس ضد برنو . والحقيقة أنه كان هناك ما يدعو إلى القلق ؛ فقد دخل بلٌّ في مراسلات وديّة مع الباشا ، ولم يأت عام ١٨٢٦ حتى كان الكانمي قد نجح في زعزعة النفوذ العثماني ، إذ تمكن رئيس محلى يدعى عبد الجلال ، بتأييد من العدد الكبير من السكان الذين ينتمون إلى برنو ، من طرد العثمانيين من فزان . ويمكن أن نلمس قلق الشيخ الهائل ، الذي سببته له علاقة برنو بطرابلس ، من رغبته في شق طريق إلى مكة عبر وسط إفريقية لتجنب المناطق التي يسيطر عليها الباشا . ولكن حالت دون تحقيق هذه الرغبة الأحوال المضطرية في وسط إفريقية ، وعمليات النهب التي يتعرض لها الحجاج بالقرب من بحيرة فترى . وسبب أخر لعداء برنو هو أنه خلال الاضطرابات مع بيغرمي بعث الشيخ بأسرته إلى فزان معتمداً على الحلف الذي وقعه ، فاحتجز الباشا أفرادها هناك .

كذلك كانت للشيخ متاعبة مع وادى . فقد نمت قوتها بدورها ، وقامت بالتعاون مع الطوارق وأهالى فزان بنهب كانم . ويصف دنهام كانم بأنها « أسوأ بلاد الزنوج حظاً وأكثرها تعرضاً للاضطهاد ، وهى طلباً للحماية تتأرجح بين وداى وبرنو » . وكان الطريق من برنو إلى كانم وعراً ، وعلى الرغم من أن الشيخ كان يُسير جيشاً كل عام ، فإنه لم يستطيع أبدأ تحقيق شئ جدى .

وبعد نجاح الشيخ في بيغرمي أولى المشكلات الداخلية جلَّ اهتمامه . فجعل ممارسة شعائر الدين أكثر صرامة ، وأقام الحد على من يرتكب الفحشاء . وكان في مقدمة ما اتخذه من إجراءات تشجيع التجارة مع شمال إفريقية ، وإقامة علاقات طيبة مع جيرانه ، ولكن الخوف من غارات الفولاني كان قوياً ، بحيث لم يكن يسمح لأي غرباء بدخول العاصمة في غياب الشيخ . وقد مات الشيخ الكانمي في عام ١٨٣٥ .

ولم تكن لدى الشيخ أية مطامح فى الحلول محل الأسرة المالكة القديمة ، وكان فخوراً بأن يُعرف على أنه محرر شعبه . ومع ذلك فقد ركز كل السلطة بين يديه ، وحكم البلاد كحاكم دنيوى مطلق . وبالتالى كانت له مع الماى متاعب ليست باليسيرة . ورغب خليفة أحمد فى التخلص منه ، ولكن الهزائم العسكرية أرغمت الماى على استدعاء الشيخ . وحاول الشيخ أن يستبدل بالماى أخاه ، بيد أن هذا الأخ بدوره أعرب عن عدم استعداده لقبول الشيخ كسيد له . وبعد ثلاث سنوات أعاد نونمه إلى العرش ، ولكنه جرده من كل سلطة . وعندما مات السلطان العجوز أجلس أضاه محمد على العرش ، وأقام له قصراً في بيرناى الجديدة ، واستقر هو في أنغورو ، على بعد ثلاثة أميال . وبرغم أن ثلاثة أمايات تواوا العرش خلال فترة وجوده في السلطة ، فإن قبضة الكانمي المحكمة على البلاد هي التي أرغمت المايات على قبول وضع أقل شأناً .

وخلف الكانمي إبنه الشيخ عمر (١٨٣٥-١٨٨٠) ، وكان قد أعرب عن رغبة صريحة في أن يخلف إبنه الأصغر عبد الرحمن أخاه عمر . وحاول عمر أن يبني

<sup>(</sup>۷۸) هؤلاء المايات الثلاثة هم : بونمه بن أحمد ، الماى الخامس والستون (۱۸۰۷–۱۸۱۱) ، وفي عهده أصبح الكانمي صاحب السلطة الفعلية في برنو في عام ۱۸۰۹ ؛ محمد نجارهما ، الماى السادس والستون الماراح ۱۸۱۷) ، وقد عزله الشيخ الكانمي وأعاد بونمه بن أحمد الذي استمر في الحكم حتى عام ۱۸۱۷ ؛ إبراهيم أخو بونمه ، الماى السابع والستون (۱۸۱۷–۱۸۲۷) . أما آخر المايات ، وهو على بن بولاتو ، الماى الثامن والستون ، فقد حكم أربعين يوماً فقط إذ ذبحه الشيخ عمر محمد الكانمي ، بعد أن لحقت الهزيمة بهذا الأخير في موقعة قوصيري .

إمبراطوريته بأساليب سلمية ، ونجح فى ذلك مع بيغرمى ، كما نجح مع الفولانى بعد حملة غير موفقة . ولكن تعذر عليه كبح جماح الولايات التابعة الكبيرة المسيطرة على الحدود الغربية ، وواصلت هذه الولايات غاراتها داخل إمبراطورية الفولانى . وعندما تعرض حاكم زندر للتهديد قام بثورة ، فسيّر عمر جيشاً بقيادة عبد الرحمن لسحقها .

وهيأ ذلك الفرصة لإنصار الأسرة المالكة القديمة . إذ خلت العاصمة من القوات ، وسلّح آل سيفي أنفسهم ، ودعوا ملك وداى إلى المجئ للإطاحة بعمر وإعادة أسرتهم إلى السلطة ؛ وتحرك جيش وداى نحو قوصيرى في مارس ١٨٤٦ ؛ ولم يدرك عمر أن غزواً أجنبياً قد وقع إلا عند وصول هذا الجيش إلى قوصيرى ، فاتخذ الإجراءات على الفور ، فقيد الماى إبراهيم بالأغلال ، وبعد أن جمع قوة تقرب من الضمسمائة تحرك نحو قوصيرى . وضرب معسكره على نهر لوجونى ، في حين كان الوداى على الضفاف الشرقية لنهر شارى . وأغلقت قوصيرى أبوابها في وجه الجانبين ، ولكن عواطفها كانت مع الأسرة المالكة القديمة . وبفضل المدفعين اللذين يمتلكهما عمر لم يتمكن الوداى من عبور النهر عني عندئذ قدمت قوصيرى المساعدة لقواتها بأن دلتها على مخاضة في النهر لا يقوم على حراستها إلا عرب الشوا الذين انضموا إلى الوداى ، فأخذ عمر على غرة . وفي موقعة قوصيرى في ٨ مارس ١٩٨٦ لحقت الهزيمة بعمر ، وسقط أخوه في مارس قطع رأس الماى .

والآن ترك عمر قوصيرى ، وتراجع نحو الغرب فى حالة أقرب إلى الفرار ، فطارده الوداى حتى نجورنو ، ونهبت العاصمة ، وفى بيرناى أعلن سلطان وداى رسمياً تنصيب على ، إبن الماي إبراهيم ، حاكماً لبرنو . بيد أن جيش برنو كان لا يزال سليماً ، وكان عبد الرحمن يتحرك شرقاً لملاقاة غزو الوداى ، ولم يكن سلطان محمد تواقا إلى مواجهة جيش برنو الرئيسى ، واستقر رأيه على السلم ،

وخان حلقاءه في برنو ، وأبلغ عمر أن النبلاء الكبار قد دعوه المجيّ والإطاحة بمغتصب السلطة ، وقدّم دليلاً على ذلك مراسلات أنصار أل سيفي . وقبل محمد هدية من المال وانسحب إلى مملكته .

ومع ذلك فإن الماى على والشخصيات البارزة في برنو فضلوا الموت وهم يقاتلون على أن يعيشوا بقية حياتهم في المنفى . وسحق الماى في موقعة حامية ، وسقط على ، آخر مايات آل سيفى في الميدان ، وتلك نهاية ملائمة لأسرة حكمت في حوض تشاد لأكثر من ألف عام . وهكذا وقع بأنصار الأسرة المالكة القديمة انتقام رهيب .

وأصبح عمر الآن أمنا على عرشه . وقاد حملة على زندر ، واستسلم الحاكم ، ولكن أعيد إلى منصبه . كما قاد حملات على القبائل الأخرى التى أعلنت العصيان ، ونجح فى إعادتها إلى نفوذ برنو . ولكن عمر ، على الرغم من نجاحه البارز فى إعادة إقرار سلطة برنو ، سرعان ما باعد بينه وبين كثيرين من مؤيده ، ومرجع ذلك اتخاذه الحاج بشير وزيراً ومستشاراً خاصاً له ، وهو إبن تيراب مستشار والده وصديقه القديم . وظل تيراب مستشاره الخاص حتى سقط فى موقعة قوصيرى .

وكان الحاج بشير رجلاً متعلماً كثير الأسفار ، ويتمتع بنظرة إلى الأمور أعمق مما هو مألوف لدى الإفريقيين ، كما أدى فريضة الحج ، ولكنه شابته رنيلتان : ولع بالنساء إلى درجة الجنون ، وتقتير شديد . فقد جمع حريماً بلغ خمسة آلاف إمرأة قال عنه بارث إنه كان متحفاً بشرياً لجمال المرأة . ولكن بينما أظهر موهبة ملحوظة فى جمع النساء والثروة ، لم تكن لديه مقدرة إدارية ولا حربية لتسيير شؤون إمبراطورية عظيمة من إمبراطوريات العصور الوسطى . ويذكر بارث على سبيل المثال أن الوزير كان حريصاً على إبقاء طريق التجارة مع الشمال مفتوحاً لدرجة أنه كان على استعداد لأن يدع العثمانيين يحتلون بلما وكوار . وكان ذلك هو مدى قدرة الوزير كرجل بولة . ونتيجة لذلك أخذ السخط يطفو على السطح ، ووجد الساخطون قائداً لهم في شخص الأمير عبد الرحمن .

غير أن عبد الرحمن لم يكن بعد مستعداً الثورة ، وكان على علاقات ودية مع حاكم منذرا الذي أقنعه بالثورة . وقاد الوزير حملة إلى مندرا ، ولكن لما لم تكن لدى أي من الطرفين رغبة في القتال ، فقد قنع الوزير بهدية من عشر جوارى . ووضح الآن مقصده الحقيقي من قيادة هذه الحملة ، إذ أراد بها أن تكون حملة إغارة من أجل الرقيق داخل بلاد الموسغو الوثنيين . وقد كانت قبيلة الموسغو جزءاً من اتحاد الكوارارافا ، ولكن عندما تحطمت قوة هذا الاتحاد نجحت الموسغو بدرجة ما في الاحتفاظ باستقلالها . غير أنه كان استقلالاً مزعزعاً ، إذ أن الفولاني والبيغرميين والبرنو كانوا يشنون غارات مستمرة على الموسغو . فقد كان من صالح برنو الإبقاء على القوة الحربية للقبائل الوثنية لتكون بمثابة قيد على الفولاني . وهكذا فعلى الرغم من حرصه الشديد على أسر الرقيق ، فإنه لم يكن راغباً في تحطيم قوتها .

وفى النصف الثانى من عام ١٨٥٧ رفع عبد الرحمن راية العصيان ، وأعلن نفسه حاكماً لغوچيبا . وتعقبه عمر والوزير هناك ، ولكنهما هزما فى المعركة التى ترتبت على ذلك . وحاول الوزير الفرار بثروته إلى وداى ، ولكنه وقع فى أسر عرب الشوا الذين بعثوا به إلى كوكاوا حيث تبين لعبد الرحمن أنه مدان بالخيانة وأعدمه شنقاً . وسمح لعمر بأن يعيش فى بيت الوزير السابق ، ولكنه نفى فى عام ١٨٥٤ إلى ديكوا . وكان شعبه لا يزال يكن له حبًا هائلاً ، فاستعاد مكانته . وفوق سهول د أرض الكبير » استطاع عمر إحراز نصر حاسم واستعادة مملكته ، وأعدم مغتصب السلطة عبد الرحمن .

وسمحت الأحوال المضطربة في إمبراطورية برنو للطوراق بتدعيم قبضتهم في الشمال . ولم يلق التيبو ، القائمون منذ زمن بعيد على حراسة الطريق إلى بلما وفزان ، تأييداً من برنو في حربهم ضد الطوارق ، وشيئاً فشيئاً استولى الطوارق على تجارة الملح ، كما كانوا يغيرون على كانم التي تحوات إلى أرض جرداء بعد أن كانت قلب الإمبراطورية .

وواتى عمر الحظ فكان له إبن ولوع بالحرب . فمنذ عام ١٨٦١ أخذ إبنه بوكار يشن الحملات على الموسعو الذين تمكن من إخضاعهم فى عام ١٨٦٥ ، وفى العام نفسه هاجم أداماوا ، من إمارات الفولانى ، ولكن دون أن يحقق نجاحاً . وفيما بين عامى ١٨٦٩ و ١٨٧١ وجه حملاته نحو البيديت الذين اعتادوا نهب كانم . بل إن بوكار تمكن من أن يعيد قوصيرى إلى طاعته .

وخلف بوكار والده في عام ١٨٨٠ ، وكانت فترة حكمه (١٨٨٠-١٨٨٨) أقصر بكثير من أن تحقق شيئاً ملموساً . فقد أمضاها بأكملها في حملات حربية على مختلف القبائل التي كانت دائمة الثورة . وتعين على خليفته التصدي لأعظم تهديد واجهته برنو في تاريخها الطويل – وهو الغزو الذي قام به رابح .

وتاريخ رابح الشخصى على قدر كبير من الأهمية والإثارة . فقد نمّى مطامحه وصقل قدراته في ظل القوة المتصاعدة لأسرة محمد على في مصر . فقد حكم محمد على وإسماعيل كانت مصر تسعى إلى التحول إلى دولة عصرية . وكان محمد على قائداً عسكرياً لامعاً . وفي عهده قامت مصر بفتح السودان . وعلى الرغم من أن إسماعيل كان أكثر طموحاً ، فإنه كان يفتقر إلى ألمعيّة أبيه ، (٢٩) وإنما كانت لديه الفطنة السياسية ليدرك أنه إذا كان لمصر أن تصبح قوة حقيقية فلابد لها أن تحظى بتأييد دولة أوروبية ما . ورفع إسماعيل راية مكافحة الرقيق ، فضمن له ذلك عطف بريطانيا ، ومن ثم خدمات بعض راية مكافحة الربيطانيين من أمثال غوردون وصمويل بيكر . (٨٠)

<sup>(</sup>٧٩) هكذا وربت في النص الإنجليزي ، وإكن إسماعيل هو إبن إبراهيم باشا وحفيد محمد على .

<sup>(</sup>٨٠) جاوز پانيكار الحقيقة كثيراً . فلم يكن شرطاً أبداً أن تحظى مصر بتأييد نولة أوروبية لكى تصبح قوة حقيقية ، وإنما كان يكفى لكى يتحقق ذلك أن تتوقف النولة الأوروبية عن التنخل فى شؤون مصر وأن تكف أذاها عنها . ومن المؤكد أن بريطانيا لم تتحرك يوماً بنوافع عطف نحر مصر ، سواء عندما رفع إسماعيل راية مكافحة تجارة الرقيق ، أو عندما أقدم هو أو أى حاكم غيره على القيام بعمل ما . وإنما عملت بريطانيا حثيثاً ودائماً على خدمة أهدافها الاستعمارية ، وعلى أن تتخا من مصر بعد أن استعمرتها نقطة وثوب لاستعمار السودان الشقيق . ولم يكن الضباط البريطانيون من أمثال غوربون وبيكر ممن يمكن أن يقدموا خدماتهم لمصر ، واكنهم كانوا خدم البلد الذى ينتعون إليه .

وعلى الرغم من أن السودان وإفريقية الاستوائية كانتا اسمياً تحت إمرة حاكم عام يقيم في الخرطوم ، فإن الحكام الحقيقيين للمنطقة كانوا مجموعة من تجار الرقيق وحلفائهم من رجال الإدارة . وكان من بين هؤلاء الحلفاء الزبير (٨١) الذي عين حاكماً لبحر الغزال في عام ١٨٧٠ . ولم يقنع الزبير ببحر الغزال في استولى على باشوية دارفور عنوة . وكان لذلك رد فعل عنيف لدى حكومة القاهرة ، فاستدعت الزبير الذي كان على درجة من السذاجة بحيث ذهب ليسجن هناك . عندئذ أعلن إبنه سليمان راية العصيان ، ولكنه هزم على أيدى المصريين ، وتشتت شمل جيشه . (٨١)

أما رابح الذى كان جندياً فى الجيش المصرى فى السودان ، فقد وجد أن من الأجدى له أن ينضم إلى الزبير فى غاراته من أجل الرقيق . وكان تشتت جيش الزبير هو الفرصة التى ينتظرها رابح ، فتحرك نحو الغرب بجيش صغير قوامه تسعمائة وستين من حملة البنادق . وكان يطمح فى أن يؤسس لنفسه مملكة ، وهى غاية نذر لها طاقاته الهائلة ، ومن أجل تحقيقها كان عليه أن يحصل على أكبر قدر من الأسلحة الحديثة ، وسبيله الوحيد إلى ذلك هو أسر الرقيق وبيعهم للتجار . وكان جيشه صغيراً ، واكنه مزود بالبنادق الحديثة ، وفضلاً عن ذلك كان مقسماً إلى ألوية ويتولى تدريب وقيادته جنود محترفون . وفضلاً عن ذلك كان تحت إمرته ١٩٠٠ من الجنود المسلحين بالبنادق ، واستطاع وفي عام ١٨٨٨ كان تحت إمرته ١٩٠٠ من الجنود المسلحين بالبنادق ، واستطاع

<sup>(</sup>٨١) الزبير ود رحمت منصور: (١٩١١-١٩١٣) ، قائد وإدارى سودانى ، اشتغل بالتجارة فى بداية حياته واشتد نفوذه بمنطقة بحر الغزال ، تمكنت الحكومة المصرية من استمالته فقام بفتح دار فور . استدعى القاهرة وعاش بها مدة طويلة ، ثم نزح السودان حيث مات . وتختلف المصادر مع ما جاء فى المتن من أنه سجن فى القاهرة ، ولكنه منع من العودة إلى السودان بتأثير من غوربون ، فقد عاش فى القاهرة مكرماً ، وتخلى له الخديوى إسماعيل عن أحد قصوره فى حلوان ، كما كان مقرباً من توفيق نجل الخديوى .

<sup>(</sup>AY) تقول المصادر أيضاً إن سليمان بن الزبير لم يقم بثورة ، وإنما افتعل غوربون هذه الثورة ليتمكن من قتله ، وقد علم الزبير ، بعد عودته من الحرب التركية الروسية التي اشترك فيها ( عام ١٨٧٧ ) ، بمقتل إبنه في بحر الغزال في عام ١٨٧٧ ، وقد ظل حتى أخر لمظة في حياته يعتقد أن إبنه قد قتل برغم ولائمه للحكومة المصرية .

بهذه القوة أن يهزم جيشاً كبيراً سيّره إليه سلطان وداى . وأصبح الطريق إلى بحيرة تشاد ممهداً أمامه ، كما أصبح باستطاعته شن غاراته من أجل الرقيق في منطقة واسعة للغاية .

وبمقدم عام ۱۸۸۹ كان رابح قد أقام فى المنطقة حكومة على درجة عالية من الاستقرار ، وامتد نفوذه إلى نهر شارى . وبتشجيع منه نفض حاكم داركومبى ولاءه لملك وداى . كما أن حاكم وداى الذى فكر فى أن يعيد تأكيد سيادته قد تعرض لهزيمة حاسمة . والآن قرر رابح سحق بيغرمى ، وتلك مهمة أنجزها بسهولة كبيرة .

ودخل رابح بالفعل فى صراع مع الفرنسيين النين كانوا يصاولون ربط ممتلكاتهم فى شمال إفريقية بممتلكاتهم فى غرب إفريقية ووسطها . وقاد كرامبل حملة من الشمال إلى وسط إفريقية ، ولكن سلطان داركومبى قام بمهاجمة اللواء ونبح أفراده فى وداى . واستولى رابح على مائة بندقية وكمية كبيرة من النخيرة .

وواجهت برنو الآن قراراً صعباً . فقد استقر رأى الشيخ حكيم على أن الفطنة تقتضى التصدى لرابح قبل أن يستفحل أمره . وكان لديه جيش من ثلاثة آلاف مقاتل مسلحين جميعاً بالبنادق ، كما كان باستطاعة برنو أن ترسل إلى الميدان جيشاً يزيد على ذلك بعشر مرات . لذلك قرر الشيخ حكيم مهاجمة رابح ، ولكن بينما كان حكيم بصدد اتخاذ قراره هاجمه رابح . وبغباء شديد وجد جيش برنو نفسه يخوض مستنقعات شاسعة ، كما لم يكن نداً لجيش نظامى يسوده الانضباط ، ووقعت به هزيمة حاسمة على أيدى رابح .

وشرع رابح الآن في فتح مناطق برنو المختلفة . وفي عام ١٨٩٣ قام بتخريب نغوليوا ونهبها ، وفي عام ١٨٩٤ فتح إمارة دايباني ، وفي عام ١٨٩٦ انطفأت الومضة الأخيرة في مقاومة برنو عندما فتحت مقاطعة بيدى الوثنية .

وكرس رابح جلَّ وقته لتنظيم إمبراطوريته ، فسمح الرئيس المحلى بالاستمرار في ممارسة سلطاته، ولكنه منح الضباط الذين يعينهم سلطة الرقابة على أعماله

وأعاد تنظيم تحصيل الضرائب ، وحدد المبالغ التي يتعين على كل مقاطعة أن تدفعها . وزاد قوة الجيش إلى خمسة آلاف ، ونظمه في وحدات من ١٥٠ جندياً إلى ٢٠٠ جندى . ووضع خططاً للحملات المقبلة عن طريق تخزين مؤونة كافية . ولو أن رابح أتيح له الوقت الكافي لتمكن من تحطيم قوة أمراء البرنو ، وتأسيس ملكية عسكرية تعتمد على إدارات محلية ، ولأمكنه أيضاً إخضاع الفولاني الذين سادهم الذعر بالفعل من قوته .

غير أن الوقت كان يمضى سريعاً . ففرنسا كانت تكتسب على مهل مزيداً من الأراضى . وفى عام ١٨٩٨ قبل البيغرى بعثة فرنسية لخشيتهم من رابح . وفى عام ١٨٩٩ أرسلت فرنسا حملة صغيرة بقيادة بريتونيه . ولكن بريتونيه هزم فى تاغبو . كذلك وصل البريطانيون والألمان من الجنوب إلى حدود برنو ؛ ونشطت بريطانيا فى بلاد الهوسا ، وألمانيا فى أداماوا . وفى عام ١٩٠٠ أرسلت فرنسا ثلاثة ألوية ضد رابح ، وفى موقعة قومسيرى هزم رابح وقتل .

## ثامنا

يعد سقوط السنفى ، كما رأينا ، بداية فترة من الفوضى . إذ قامت القبائل الصحراوية والإمارات الوثنية بتخريب المنطقة ونهبها . وكان البمبرة أكثر القبائل الوثنية أهمية . والبمبرة – وهم تعبير شامل لكل القبائل الوثنية فى المقاطعات الغربية من بلاد السودان (٨٢) – ينتمون إلى مجموعة المندى اللغوية ، وبرذ وجودهم مع بداية القرن السابع عشر . وكانوا أصلا خاضعين لأباطرة مالى ، وسنحت لهم فرصة للتوسع مع انهيار تلك الإمبراطورية ، فشرعوا على مهل يبسطون نفوذهم على بلاد السودان بأسرها ، وذلك بفضل شخصية الحكام الذين تولوا مقاليد أمورهم منذ منتصف القرن السابع عشر ، ومن هؤلاء الحاكم المقتدر كالأيان الذي حكم في سيجو في الفترة ١٦٥٧ – ١٦٨٧ ، وقام في عام ١٦٧٠ بالهجوم على تمبكت ، وأرغم الباشا على التبعية له ودفع الجزية . وفي أثناء ذلك

 <sup>(</sup>٨٢) يرد تعبير البمبرة في تاريخ الفتاش كمقابل الوثنين و ... أربعا وعشرين قبيلة أرقاء .. ثلاثة منه
 من كفار قبائل بنبر .. و الصفحة ٥٥ . ( قبائل بنبر هي قبائل البمبرة . )

استولى الحسنيون<sup>(۱۸)</sup> على السلطة فى مراكش . وطارد الرشيد أحد أعضاء أسرته إلى ضواحى تمبكت ، ولكن إمبراطور البمبرة التقى به على رأس جيش كبير ، وأرغم الجيش المراكشى على التراجع . وأعقبت موت كالديان فى عام ١٦٨٢ فترة من الفوضى دامت إلى أن ارتقى بيتون كوليبالى<sup>(۸۵)</sup> العرش .

كان بيتون كوليبالى أعظم حكام البمبرة ، بيد أن حتى فى عهده لم يكن البمبرة شعباً متحداً ، بسبب كثرة مالديهم – على غرار الموسى – من زعماء منغمسين فى حروب مهلكة مستمرة . ولم تفلح محاولات بيتون فى جمع شملهم فى مملكة واحدة . وفى عام ١٧٧٠ ، بعد بضع سنوات من توليه الحكم ، حاصره فى سيجو حاكم آخر تذكر إحدى الروايات أنه أحد أباطرة مالى ، وتقول رواية أخرى إنه أحد حكام كونج الأول . ولكنه تغلب على منافسه ، ثم أخذ يوسع حدود مملكته . وكان السلاحان اللذان اختارهما لتحقيق هدفه جيشاً عاملاً وأسطولاً نهرياً . كما شكل حرساً بريتوريا عرف بالتونيون (١٨) قوامه شبان طموحون ومجرمون ومجرمون يؤثرون الموت على الرق ، وأنشاً من هذه المجموعات

<sup>(</sup>٨٤) العسنيون: يعرفون بالأشراف العلويين . استقرت أحوالهم في عام ١٦٦٦ على أيدى مولاي الرشيد الذي اغتصب الحكم من أخيه أحمد الشريف . ويعد الرشيد بحق مؤسس الأسرة العلوية التي مازالت تحكم مراكش حتى الآن . وقد نشأت هذه الأسرة في الجنوب موطن الأشراف الذي خرجت منه الأسرة العلوية أيضاً . وتنتمى كلتا الأسرتين إلى فرع شهير من الأشراف يعرف بالأشراف الحسنيين تمييزاً لهم عن الأشراف الحسينيين الذين يقطنون الشمال . [ انظر ، الدكتور صلاح العقاد ، المغرب العربي ، الصفحة ١٨ وما بعدها . ]

A History of Islam in) كالنيان : ورد اسمه هكذا في المتن وورد اسمه بالكامل في تريمنجهام (Ao) كالنيان يستمد (Ao) كالنيان يستمد (West Africa ، الصفحة ١٤٨ ) على النحو التالى : كالنيان كواوبالى ، ويقول تريمنجهام إن كالديان يستمد شهرته من شهرة حاكم من سلالته هو بيتون ماماري كواوبالى الذي حكم في الفترة ١٧١٧–١٧٥٥ ، كما يقول إن بيتون هو الذي أسس بولة سيجو ، وإنه كان رئيساً لرابطة عمرية تحولت إلى جيش وكسبت شهرة كبيرة وغنيمة هائلة من الرقيق .

<sup>(</sup>٨٦) تونديون: التونديون الوثنيون من الوواوف. ويقول تريمنجهام (المرجم السابق، الصفحتان ٤٦ و ٢٢٤) إن التونديون أطاحوا حوالى عام ١٢٠٠ بأسرة منا الحاكمة ، وإنه بعد ذلك بمائة عام حلّت محل التونديون أسرة من الفوابى جاءت من منطقة تيرمى شمال شرق فوتا ، حيث سُمُّى الحكام الجدد و لام تيرمى و ، ، أي رؤساء التيرمى ، وريما يكون إسم التونديون الوارد في المتن مشتقاً من هذا السياق .

جيشاً نظامياً ، وشرع فى توسيع أسطوله واختار له عشيرة من الصيادين -- السومونو احتكاراً على السومونو احتكاراً على النقل النهرى ؛ فكان لهم الحق فى تحصيل المكوس من الركاب . وفى مقابل ذلك كان عليهم وضع عدد من السفن تحت تصرف الملك .

ومضى بيتون كوليبالى فى استخدام جيشه وأسطوله اللذين شكلهما وفق طراز جديد . ففتح مقاطعات مالى ومد سلطة البمبرة إلى ماسنة ، وأرغم باشاوات تمبكت مرة أخرى على الاعتراف بالبمبرة أسياداً لهم . أما البمبرة غير المستعدين لقبول حكمه ، وبخاصة كوليبالى مساسى (٨٨) ، فقد أرغمهم على مغادرة مملكته ، فتحوكوا إلى الجانب الآخر من النهر حيث أسسوا مملكة كارته .

ومرة أخرى كان موت بيتون كوليبالى بداية فترة من الفوضى ، إذ لم يكن إبنه الأكبر حازماً فذبحه الحراس أصحاب السلطة الفعلية واعتنق إبنه الثانى الإسلام ، فاستثار ذلك مشاعر الشعب ، وقد قتل بدوره بعد حكم قصير . وخلفه رقيق يدعى كفاديوغو دام حكمه ثلاث سنوات ، ثم تولى السلطة رقيق آخر يدعى نفولا ديارا .

وكان نغولا ديارا ثالث حاكم عظيم لملكة البمبرة ، وكان عند ارتقائه العرش قد تجاوز الأربعين ، بيد أنه في فترة حكمه التي استمرت أربعة وعشرين عاماً (١٧٦٧ إلى ١٧٨٧) (٨٩٨) أعاد النظام وقيد سلطة الحرس وضباطه ، ووسع امبراطورية

 <sup>(</sup>٨٧) السومونو: إحدى عشائر البمبرة الوثنية في منطقة ماسنة ، أفلتت في بداية القرن التاسع عشر
 من قبضة البمبرة الوثنين وانضمت إلى مملكة حمادو الشيخ في ماسنة .

<sup>(</sup>٨٨) يورد تريمنجهام ( المرجع السابق ، الصفحتان ١٤٨ و ١٤٩ ) أسماء وتواريخ وأحداثا مختلفة لا أرى بأسا من الإشارة إليها . فيقول إن مساسى Masa-Si هو اسم العشعيرة المنافسة لبيتون ، وإن مسا تولى الحكم في الفترة ١٩٥٠–١٧٥٠) هو الذي دخل في تولى الحكم في الفترة ١٩٥٥–١٧٥٠) هو الذي دخل في نزاع مع بيتون في عاصمته سيجو ، وإن سي باماما ( ١٧٥٤–١٧٥٨ ) هو الذي فر واستولان في كآرته بين السونكي .

<sup>. (</sup>٨٩) يقول تريمنجهام ، الصفحة ١٤٩ ، إن بيارا حكم خلال الفترة ١٧٦١--١٧٩٠ ، وإنه انتصر على الفولاني في كالاري وماسنة ، وإنه سيطر على چنى وسكنو وتمبكت ، وإنه تعرض لنكسات عندما هاجم الموسى في ياتنفا .

البمبرة التى كاد الصراع بين الجماعات المتنازعة فيها أن يقضى عليها . وأعاد فتح تمبكت : وكان الباشوات خلال فترة ضعف البمبرة قد خضعوا للأوليمندن . وقد ذاع صيته حتى أن چاكسون ، القنصل البريطاني في مراكش ، سمع عنه في عام ١٨٠٠ ، أي بعد موته بثلاثة عشر عاماً . ويقول چاكسون إن ملك البمبرة كانت لديه ثلاثة قصور في تمبكت ، وقصر في چنى ، وفي تمبكت كانت السلطة موزعة بين الأرما (١٩٠) والبمبرة ، فاختص الأرما بالشؤون الداخلية ، والبمبرة بالشؤون الداخلية ، والبمبرة بالشؤون الداخلية ،

وتمكن نغولا ديارا من استعادة ولاء الفولاني في ماسنة بعد أن رفعوا راية العصيان . وشن حملة على حاكم ياتنغا ، وهو من الموسى ، تأييداً لمطالب بالعرش . وقد ذكر موثغو بارك<sup>(۱۱)</sup> أن حاكم ياتنغا قاد حملة مفاجئة على چنى ، ولم يستطع البمبرة الذين أخذوا على غرة أن يحولوا دون تخريب المدينة ونهبها . وبعد نغولا ديارا جاء منسونغ<sup>(۱۲)</sup> الذي واصل أعراف حكام البمبرة .

وكان موت منسونغ في عام ١٨٠٨ بداية فترة جديدة في تاريخ بلاد السودان ، إذ بدأ جهاد الفولاني في بلاد الهوسا ؛ وأصبح ازدهار الإسلام ملموساً في بلاد السودان أيضاً ، وواجه البمبرة الوطأة الشديدة لهذا الازدهار .

<sup>(</sup>٩٠) الأرما: سلالة الفزاة المركشيين ونساء أرستقراطية السودان . اكتسبوا بمرور الوقت مميزات خاصة وأصبحوا أصحاب السلطة الفعلية ، وانفصلوا عن مراكش . وهم أشبه «بالمولدين» في الأندلس من أب عربى أو بربرى وأم مسيحية ، أو «البركبول» في الحروب الصليبية من أب سورى وأم يونانية .

<sup>(</sup>۱۹) موتقوبارك: (۱۷۷۱ - ۱۸۰۱ م) مستكشف اسكتلندى أوقد لاستكشاف النيچر . وصل غمبيا فى يوئيه ۱۷۹۵ ، وصعد فى النهر ، ثم شرع فى استكشاف المناطق الداخلية ، وعبر حوض السنفال الأعلى ومنطقة كارتة . امتلأت رحلته بالمشاق والصعاب ، وقد سجنه رئيس مراكش بضعة أشهر . سار فى اتجاه المصب حتى سيلا ، ثم سيجو ، لكنه اضطر العودة بسبب المشاق وانعدام الوسائل . ضمّن أحداث رحلته كتاب Travels in the Interior of Africa ( توجد نسخة منه بدار الكتب بكورنيش النيسل) وفى عام ۱۸۰۳ قاد رحلة أخرى لاكتشاف النيجر انتهت بغرقه فى النهر عندما هاجمه بعض الأهالى .

<sup>(</sup>۹۲) منسونغ: حكم فى الفترة -۱۷۱-۱۸۰۸ ، وقد خلف نغولا ديارا الذى حكم فى الفترة ١٧٦١--١٧٩ ، وجاء بعده دا ديارا فى الفترة ١٨٠٨-١٨٢٧ ، زاره مونغوبارك .

وكان أحمدو ، من الفولاني ، أول المنادين بالجهاد في بلاد السودان . وهو شخصية أقل أهمية من الكانمي وعثمان دان فوديو ، وقد شارك في الأحداث المثيرة التي وقعت في غوير ، غير أن علماء چني ، وكانوا إما من الطوارق أو الأرما ، لم يسمحوا له بالوعظ في مسجد چني . وكان أحمدو مرابطاً هاماً عرف بالورع والتقوى ، وسرعان ما اجتمع له مريدون . وبخل مريدوه في نزاع مع الأردو بسهولة ، ولكن ملك الأردو بسهولة ، ولكن ملك البمبرة أرسل جيشاً لتأييد تابعه . وفي ٢١ مارس ١٨٨٨ أوقع أحمدو الهزيمة بجيش البمبرة ؛ كما لحقت بالبمبرة هزيمة ثانية في ١٢ مايو من العام نفسه .

وكان محمد غاليچو من بين من قبلوا زعامة الشيخ أحملو الروحية . وقد أقام غاليچو إمارة صغيرة للفولاني في ماسنة . وبعد هزيمة الأربو توقع الشيخ أحملو أن يقسم غاليچو يمين الولاء له . ولكن غاليچو بينما كان راغبا في الاعتراف بزعامته الروحية ، لم يكن مستعداً لقبوله حاكماً دنيويًا . وطرد غاليچو بعد صراع لم يدم طويلاً ، فذهب إلى غواند حيث أعطاه عبد الله بقعة واسعة في ليپتاكو .

وأصبح مركز أحمد الآن وطيداً في ماسنة ؛ وأنشأ عاصمة له في حمداًلاى . وتميزت حمداًلاى على سكتو بكون ماسنة دولة دينية . وكان يدير السلطة مجلس من أربعين عالماً يبتون في كل أمور السياسة ويعملون كمحكمة عليا ؛ وفي كل مقاطعة يوجد قائد عسكرى ولجنة تشريعية وأخرى دينية ، وباستطاعة هاتين اللجنتين دعوة المجلس الأعلى في حالة اختلافهما مع القائد العسكرى . وعند وفاة أحد أعضاء المجلس الأعلى تقوم هيئة من ستين عالماً يسمون المحكمين بتعيين عضو آخر بدلاً منه .

<sup>(</sup>٩٢) الأربو: اللقب الذي اتخذه حكام ماسنة ، ومعناه « قائد الهجرة » . وقد رفض حمانو الشبيخ هذا اللقب باعتباره غير مناسب لوضعه ، واتخذ مثل الشبيخ عثمان لقب « أمير المؤمنين » ، وزعم أنه آخر الأثمة الاثنى عشر . ( انظر تريمنجهام ، المرجع السابق ، الصفحات ١٥٠ و ١٧٧ و ١٧٩ . )

وقد حاول المجلس الأعلى أن يحكم طبقاً للشريعة الإسلامية ، ولكن أعضاءه لم يكن لديهم أى كتب فى الفقه ، وأمضوا فى المجلس سبع سنوات قبل أن يحصلوا من عثمان دان فوديو على بعض الكتب التى مكنتهم من إسناد أحكامهم . وكان حكام حمداً لاى أكثر المجاهدين تشدداً : يمعنون فى اضطهاد الوثنيين ، ويحرمون التدخين ، وينزلون أقصى أنواع العقاب بمن ينتهكون الشريعة .

وعلى الرغم من أن أحمدو قد أقام دولة دينية ، فقد عجز عن استمالة المسلمين من الأعراق الأخرى . ففى مويتى ، على سبيل المثال ، كان الفولانى يخشون حتمية قيام علاقات ودية بين التجار المولدين ، الذين كانت صلاتهم مع تجار تمبكت وچنى ، وهؤلاء التجار وحلفائهم من الطوارق . ولذلك اضطهدهم الفولاني بغرض تدمير تجارتهم .

واعتبر البمبرة معركتى عام ١٨١٨ ثورة مقاطعة نائية ، وعقدوا العزم على سحق الفولانى بمهاجمتهم فى أضعف نقطة لديهم – ما شيتهم . وكان الفولانى على استعداد للتضحية بكل شئ دفاعاً عن ماشيتهم . وقد جرت عادتهم على الانتقال بماشيتهم من مكان لآخر بحثاً عن المرعى ، لذلك كان من السهل على البمبرة الإغارة عليهم . وبعد بضع مفاجآت اتخذ الفولانى تدابير لحماية الماشية بإرسال قوات لحراستها ، ولما تبين للبمبرة أن الغارات أكثر تكلفة أخنوا يرسلون حملات منتظمة .

واستطاع البمبرة ترويض أنفسهم على ضياع ماسنة التى لم تكن سوى إمارة تابعة تدفع الجزية ، وليس لضياعها تأثير جدى على قوتهم ، ولكن الموقف كان مختلفاً تماماً فيما يتعلق بحكام ماسنة من الأربو . فظهور حمداًلاى هدد نفس مصدر قوتهم . لذلك حاربوا الفولانى بعزم شديد آملين أن تؤدى مقاومتهم إلى تدخل فعال من جانب البمبرة . وذلك هو ما حدث على وجه التحديد . فقد أرسل دا(٩٤) ، حاكم سيجو ، حملة للاستيلاء على ماشية الفولانى ، ولكنه هزم .

<sup>(</sup>٩٤) هو دا ديارا الذي خلف منسونغ ، انظر الحاشية ٩ - ٩٢ أعلاه .

وبعد هزيمته استدار نحو فيل تُتُغارا ، المحارب العظيم من البمبرة ورئيس سارو . ومنذ ذلك الحين أصبحت الإغارة على الفولاني الشغل الشاغل لمحاربي سارو من البمبرة .

وحروب الحدود هذه لم تكن أبداً حروياً حاسمة . وقد فقد الفولاني ماشية كثيرة ، على الرغم من إحراز بضعة انتصارات ملحوظة ، واستمرت الحرب مع البمبرة ، وإن كان قد اعترف بالفولاني كقوة مستقلة . وفي الوقت نفسه فإن أحمدو لم تغب عن باله الطريقة التي عاملته بها چنى ، لذلك عقد العزم على الحط من شأنها بقوة السلاح . وبعد حصار استمر تسعة أشهر استسلمت چنى . وخضعت لؤلؤة وادى النيچر لحكم واحد من الأتقياء . وعلى الرغم من أن السنفى كانوا مسلمين ، فقد كانوا مولعين بشراب العسل المخمر ، وليست لديهم أية أمرهم على طلب المساعدة من سارو وسيجو ليطرحوا عنهم حكم الفولاني أمرهم على طلب المساعدة من سارو وسيجو ليطرحوا عنهم حكم الفولاني الكروهين . واسوء الحظ اكتشفت مكاتباتهم مع البمبرة . وفي هذه الأثناء قتل القاضي ، وألقى بالفولاني الذين تركوا في المدينة إلى خارجها . وأرسلت حمدالاي جيشاً نظامياً تحت إمرة القائد العام ، وأعلن أن چنى في حالة ثورة ، وهو ما سمح الفولاني بتحويل أهلها إلى رقيق والاستيلاء على ممتلكاتهم . وعجزت چنى عن الصمود وسقطت في أيدى الفولاني .

ولم يكن الأردو ، أى البمبرة في سيجو وسارو ، هم وحدهم الذين يتعين على حمداً لاى الدخول في نزاع معهم . فالفولاني الوثنيون في الجنوب كانوا يعارضونهم أيضاً . واشتدت حماسة الفولاني في بوبو بوجه خاص للإغارة على قوافل المسلمين ، لذلك أرسلت حملة ضدهم . وهزم الفولاني الوثنيون في موقعة نغونكورو ، ووقع في أيدي المسلمين المنتصرين عدد كبير من الأسرى ، وخيروهم بين الموت أو اعتناق الإسلام . بيد أن مقاومة الوثنيين لم تتوقف ، ففي هجوم ليلي مباغت قتل الفولاني الوثنيون قائد المسلمين ، وعجز الجنود المسلمون عن الاستيلاء على قرية نوما المحصنة .

وفى بلاد ديلغودى ، التى حاول الفولانى فتحها ، كانت توجد ثلاث قبائل أعلن رؤساؤها الأربو خضوعهم لحمدالاى ، ولكن الفولانى كانوا يأملون إدماج أراضيها فى مملكتهم . وحدث نزاع على رئاسة هذه القبائل أتاح لهم فرصة للتدخل .

وبسبب غزو ديلغودى دخل الفولاني في نزاع مع الموسى . فقد خشى ياتنفا نابا (٩٥) أن يكون غزو الفولاني ننير شر له ، فعباً جيشه . وعندما هزمت ديلغودى استغاثت بياتنغا . وأرسل النابا جيشاً أوقع هزيمة ساحقة بالفولاني . ومع ذلك كان سلوك الموسى سيئا ، واستطاع الفولاني إعادة فتح البلاد بمساعدة الرؤساء المحليين .

وقد حدث فزع شديد في كارته نتيجة لهزيمة سيجو على أيدى الفولاني في موقعة نوكوما . وكان موديان موريبا ، الذي حكم كارته حتى عام ١٨٣٤ ، يحتفظ بعلاقات سلمية مع الفولاني ، ولكن إبنه غاران كان ذا طبيعة مختلفة ، وكان خليله والأثير لديه فولانيا مسلماً ويكثر من الحديث إلى الملك عن حمدالاي ، وسئم الملك هذا الحديث وطرد خليله الذي لم يسعه إلا اللجوء إلى حمدالاي . عندئذ قام جيش بقيادة الشيخ أحمدو بغزو كارته ، ولكن غاران أوقع به الهزيمة ، وأرغمت الوحدات المهزومة على التراجع ، وتعقبها البمبرة وأحاطوا بها ، ولكنهم قبل أن يجهزوا على جيش الفولاني وصلت تعزيزات من ماسنة أنقذت الشيخ أحمدو .

وقد أحدث ظهور الفولانى كقوة إسلامية تأثيراً سيئاً على قبيلة ولد مبارك المغربية . فالمسلمون كانوا حتى الآن أتباعاً لها ، ولكنهم أخنوا يتحولون إلى ماسنة ، وهو ما أغضب سيدى مختار (٢٦) رئيس قبيلة ولد مبارك ، فعزم على

<sup>(</sup>٩٥) ياتتفا نايا : حاكم ياتنغا .

<sup>(</sup>٩٦) الشيخ سيدي المختار الكبير: (١٧٢٩-١٨١) ولد في أروان ، وأقام دعوته على الجهاد الأكبر ، أي جهاد النفس ، باعتباره خير وسيلة للإصلاح ونشر الإسلام ، حقق نجاحات كثيرة ، واجتنب دارسين كثيرين مما أثار حسد وغيرة عدد من المتفقهين في العلوم الإسلامية . بخل في مجالات كثيرة كان فارسها الذي لا ينازع ، ألف أكثر من ثلاثمانة كتاب ورسالة ركز فيها على أهمية الجهاد الأكبر .

تدمير قوة الفولانى ، فجهز جيشاً مغربياً كبيراً غزا به ماسنة ، ويرغم ما لاقاه المغاربة من نجاح ملحوظ فى بداية حملتهم ، فقد دحروا فى النهاية وأرغموا على الانسحاب .

وكان هناك عدو أكثر خطورة هو جيش الطوارق . فبدو الصحراء كانوا يعتدون على منطقة السفانا ، ويدخلون في نزاعات مع الفولاني . وكان التفوق بوجه عام من نصيب الفولاني ، ولكن الطوارق ظلوا يشكلون خطراً .

وفى عام ١٨٢٦ فتح الفولانى تمبكت ، ولم يكن هذا العمل مقبولاً لدى سيدى محمد (١٧٠) ، رئيس البكاى ، فهو لكونه من سلالة أسرة قديمة من الأولياء البارزين لم يكن مستعداً لقبول سلطة الشيخ أحمدو ، وطلب إلى أنصاره الامتناع عن إيتاء الزكاة . وعندما واجه الفولانى هذه الثورة قرروا قمعها بالقوة . وتحطمت مقاومة الأرما والطوارق تماماً ، وانسحب سيدى محمد من أزواد ، وخلفه رئيس أكثر ولعاً بالحرب هو أحمد البكاى (١٨٠) الذى عاد إلى أزواد . أما الطوارق الذين أثار حماستهم وجود زعيمهم بين ظهرانيهم ، فقد بدأوا في نهب القرى ، وركزوا في سلسلة من الحملات على إبادة ماشية الفولاني . وفي هذه المرة كان الطوارق أكثر توفيقاً . فمع مقدم عام ١٨٤٢ كانت الحروب وأعمال السلب والنهب المستمرة التي يمارسها الطوارق قد أرغمت الفولاني على توجيه حملة كبيرة اسحقهم ،

<sup>(</sup>٩٧) سيدى محمد: عالم بارز ومرشد دينى ، وكان من الكونتا الذين هاجروا من توات فى القرن الخامس عشر إلى غرب الصحراء الكبرى ، حيث اكتسب احترام بنى حسن فى مراكش . ورغم أنه رجل علم وبين فقد أبدى استعداده لمسائدة الإجراء العسكرى الذى اتخذه بنو حسن ضد فرع من الصنهاجة يرتبط به عن طريق المصاهرة ، ونشأ بسبب ذلك نزاع بينه وبين أقاريه .

<sup>(</sup>٩٨) سيدي أحمد البكاي: من زعماء الكونتا البارزين في المحراء الكبرى الغربية . وهو إبن سيدي محمد ، واستقر في ولاته . أدخل الطريقة القادرية في غرب إفريقية . عاصر وصول المسكشف الألماني بارث إلى بلاده ، فكتب رسالة إلى زعماء المنطقة المسماح له بالمرور بصفته صديقاً لبلاده وضيفاً عليها ، التف حوله سكان المحمراء لمقاومة الحاج عمر الذي بدأ بيطش بهم ويرغمهم على اتباع الطريقة التيجانية . [الحواشي ٢٩ و ٩٧ و ٩٨ منفوذة في الأساس عن كتابين هما: دكتور محمد سعيد القشاط ، التوارق ، مركز دراسات وأبحاث شؤون الصحراء ، ليبيا ؛ بيتر ب كلارك ، West Africa and Islam ، لندن ، ١٩٨٢ . ]

واكنهم تعرضوا لعقاب صارم . ففى موقعة تويا على ضفاف النيچر حاقت بهم هزيمة مشؤومة ، وقتل كثيرون منهم أو غرقوا فى النهر ، وسقطت تمبكت فى أيدى الطوارق بقيادة زعيمهم الروحى أحمد البكاى . ولكنه نصر لم يفد شيئاً . فتمبكت تعتمد على ماسنة فى الحصول على الملح ، وباستطاعة الفولانى ، حتى وإن انسحبوا من المدينة ، العودة إلى إخضاعها ، فاضطر سيدى البكاى إلى المساومة : الفولانى يحرسون المدينة ؛ والسلطة المدنية تترك فى أيدى إثنين من القضاة ، أحدهما من السنغى والآخر من الفولا .

وعلى الرغم من العداء بين أحمد البكاى وحمدالاى ، فقد احتفظ البكاى بعلاقات ممتازة مع سكتو التى قام بزيارتها حيث استقبله بِلُّ باحترام كبير . واكنه بسبب انصرافه إلى العلم كان عديم الفعالية ، وليست لديه دراية حقيقية بالشؤون السياسية .

وفي عام ١٨٤٥ مات الشيخ أحمدو ، وخلفه ابنه أحمدو الذي عرف بأحمدو شيخو . ولم يكن أحمدو الثانى محارباً ، بيد أن إبن عمه بالبو ، قائد جيوش الفولانى ، كان باستطاعته قمع البمبرة والطوارق . وكان لابد أن يواجه أحمدو بعوره مشكلات الفولانى الدائمة في ماسنة – وفي مقدمتها كيفية التغلب على الطوارق الذين لا يصرون فقط على رعى ماشيتهم في منطقة الدلتا ، وإنما على نهب القرى أيضاً . وفي عام ١٨٤٦ ، بعد أن خلف أحمدو شيخو أباه في حكم حمدالاي بعام واحد ، نحر الطوارق في معركة كبيرة . لكن هذه الانتصارات ، سواء أكانت لصالح الفولاني أم الطوارق ، لم تغير الموقف عسكرياً ؛ وواصل الطوارق الإغارة على مناطق منحني النهر ونهبها .

وكان عهد أحمدو الثاني عهد حروب مستمرة . فالبمبرة والفولاني لا يكفون عن الإغارة على أراضي بعضهم بعضاً . وكان التفوق إلى جانب البمبرة الذين استولوا على أعداد كبيرة من ماشية الفولاني . كذلك لم يذق أحمدو الثاني طعم السلم في تمبكت بسبب مضايقات سيدى البكاي المستمرة له . لكن الأسرة لم تكن مخلصة في قبول سلطته ، وإن استطاع أحمدو أن يرغمهم على احترام النظام .

ومع ذلك احتفظ البكاى بهيمنته الروحية عن طريق صداقته اسكتو ، وبهيمنته السياسية عن طريق التحالف مع الأوليمندن . ومات أحمدو شيخو في عام ١٨٥٣ ، وخلفه إبنه أحمدو الثالث .

وفى عام ١٨٥٤ قرر الفولانى تسيير حملة إلى الطوارق ، ولكن غزوا قام به الموسى فى الجنوب أرغمهم على تغيير خططهم . وواصل البكاى معارضته للفولانى . بيد أن السنغى ، على الرغم من كراهيتهم للفولانى ، كانوا أشد كراهية للطوارق ، ولذلك لم يكونوا يريدون محاربة الفولانى . وهكذا استطاع الفولانى البقاء فى تمبكت .

وكان عهد أحمدو الثالث مضطربا . فعمر وطد بالفعل أقدامه في الغرب ، وسرعان ما استطاع تحطيم قوة البمبرة . ولذا واجه أحمدو الثالث طوال عهده مهمة تحطيم عمر . وسنتناول في الفرع التالي من هذا الفصل محاولاته المتعددة وأسباب فشله في نهاية الأمر .

وقد أسدى الفولانى فى سكتو وماسنة خدمة كبيرة للسودان ، إذ كانوا سدًا منيعاً فى وجه بدو الصحراء الذين أخنو يستقرون فى بطء ببلاد السودان . وقد شاهدهم بارث فى ليبتاكو وفى بلاد الهوسا . كما يرجع إلى الفولانى الفضل الأكبر فى إحباط محاولة الطوارق .

#### تاسعا

ولد عمر ، آخر المجاهدين العظام في القرن التاسع عشر ، في فوتاتورو في عام ١٨٢٧ ، وبعد أن عام ١٧٩٤ ، وبعد أن أمضى بضعة أشهر في فوتاجالون ، قرر أن يصحب سيده عبد الكريم (١٩) إلى

 <sup>(</sup>٩٩) الشيخ عبد الكريم أحمد بن الناقل: من علماء قوتاجالون البارزين ، أخذ عن الشيخ محمد الغالى .
 وقد تخلف عن القيام برحلة الحج مع الحاج عمر لمرض ألم به .

مكة ، ولكن عبد الكريم لم يستطع القيام بالرحلة ، فقام بها عمر بمفرده . وهناك التقى بالشيخ محمد الفالي (۱۰۰) ، فأصبح من مريديه ومقدما (۱۰۰) للطريقة التيجانية . وأقام في الحجاز حتى أثر في الشيخ بورعه وتقواه فمنحه بركته . وفي الوقت نفسه أصبح شيخاً وخليفة لإفريقية السوداء كلها .

وبعد أن أقام سبع سنوات في المشرق بدأ رحلة العودة . وفي طريق عودته أقام علاقات وثيقة مع مشايخ جامعة الأزهر الذين ينتمون إلى طريقته ، كما زار برنو وسكتو ، وظل في سكتو حتى وفاة بل في عام ١٨٥٢ ، عندما انتقل إلى حمدالاي حيث أكرم الشيخ أحمدو وفادته . وقد رأى أحمدو في عمر منافساً له ، ولكنه سمح له بالإقامة في حمدالاي حيث رزق ولدا هناك . ثم انتقل إلى تيرو ، ولكن في سيكورو أودعه حاكم تايفولو السجن . ويقول البعض إن ذلك قد حدث بناء على مشورة أحمدو . ولكن عمر لم يمض وقتاً طويلاً في السجن ، وسرعان ما وصل إلى الفوتا .

وخير ما يوصف به الوضع السياسى فى الفوتا فى ذلك الوقت هو أنه فوضى منظمة . فالعلمانى ، كما كان الحكام يعرفون ، ليس لهم دور فعال ؛ إذ يحكمون لفترة قصيرة ليستبدل بهم غيرهم . أما السلطة الفعلية فهى فى أيدى رؤساء العشائر . وعندما عاد عمر إلى الفوتا فى عام ١٨٤٦ لقى ترحيباً حاراً من العلمانى . وسرعان ما أدرك أن الحالة غير المنظمة بين الفوتا والسنغال لابد أن تعطى الفرصة للفرنسيين الذين بدأوا يوطدون أقدامهم فى البلاد .

كان عمر في وضع موات بوجه خاص ، ويقيم علاقات شخصية مع كبار العلماء في الحجاز وسوريا ومصر. كما التقى بشيخ برنو وسلطان سكتو وأمضى

<sup>(</sup>۱۰۰) سيدى محمد القائى: كان فى مكة مجاورا ، فاجتمع به الحاج عمر هناك ، ومكث معه حتى أتم مناسك الحج ، وظل يخدمه ثلاث سنوات ، وتلقى عنه الأنكار . وقد نظم عمر فى سلك الطريقة التيجانية ، وتعهده حتى بلغ مبلغ الفطام ، وجعله من خلفائه .

<sup>(</sup>١٠١) مقدم الطريقة : نائب شيخها ، وهو من أمره الشيخ ، أو من أذن له بالإذن ، بتلقين الأذكار والأوراد اللازمة ، بعد أن يكون قد تدرب على يديه ، وهو الذي ينخذ عليه الناس المهد .

معهما بعض الوقت ، وكذلك مع الشيخ أحمدو في حمدالاي . وهكذا كان لديه فهم أفضل مما لدى أي شخص آخر لما يفكر فيه المصلحون والحكام في غرب إفريقية . وكان لعمر ميزة أخرى ، فهو لأنه عاش بالقرب من الساحل كان باستطاعته أن يلحظ على الطبيعة مدى نمو قوة الأوروبيين ، وقادراً بدرجة كافية على أن يدرك أنه من غير قدر من المشاركة والتعاون معهم ، فلن يكون ممكناً بناء وحدة سياسية مستقرة . وهكذا حاول استمالة الفرنسيين . وفي عام ١٨٤٦ تمت مقابلة بينه وبين كاى في دوناى ، كذلك رحب به قائد قلعة بايل .

وكان هدف عمر مزبوجاً: فهو من ناحية يرغب في تدعيم منطقة التكرور عن طريق جعلها مركزاً لقوة التيجانية ؛ كما يعمل من ناحية أخرى على توسيع سلطته بادخال الوثنيين في الإسلام . فأخذ في جمع الأتباع عن طريق الوعظ والدعوة في المدن المحيطة بالطرق . وفي الفوتا كسب بعض الأتباع ، ولم يلبث الرؤساء أن ضاقوا نرعاً بقوته الآخذة في النمو . وأوفد يعبا سكلو ، رئيس الميالوكانوغو(١٠٠٠) ، ثلاثة رسل لتهديد الشيخ . بيد أن عمر كان يتمتع بقدرة على الإقناع مكنته من إدخال هؤلاء الرسل في الإسلام . والآن بعد أن أصبح الخطر ماثلاً تماماً أمام يمبا قرر التصدي لعمر ، فهاجمه بجيش كبير ، ولكن عصبة عمر الصغيرة من المتحمسين أوقعت به الهزيمة على الرغم من تفوقه العددي . وسقطت إمارة يمبا في يد عمر الذي أدخل أهلها في الإسلام بحد السيف . وسمكن يمبا بمساعدة رئيس البانديوغو من مقاومة عمر في القرية الحصينة تايبا التي تحدّث عمر قرابة خمسة شهور ، ولكنه استولى عليها في النهاية بهجوم شنه عليها . واعتنق يمبا الإسلام ، ودعا عمر إلى دنغوراي . وبعد هذا النجاح الأول جنّد عمر المزيد والمزيد من الرجال ، وسرعان ما خضعت فوتا تورو بأكملها اسيطرته . واستدار عمر الآن نحو هدفه الرئيسي - إخضاع البمبرة الوثنيين .

<sup>(</sup>۱۰۲) في ترمينجهام ، المرجع السابق ، الصفحة ۱۸۱ ورد جيمبا ساخو حاكم جالونكه بدلا من يمبا سكّل رئيس الديالوكادوغو ، وكذلك دنجيراى بدلا من دنفوراي ، وهي التي استقر فيها الحاج عمر بعد عودته من الحج وجولاته في مصر ويرنو تحت حكم الكانمي وسكتو تحت حكم محمد بلّ وماسنة (۱۸۲۸) تحت حكم حماد شيخو .

كان البمبرة في ذلك الوقت ، كما رأينا ، أعظم قوة حربية في السودان ، فلو أن عمر أسس مملكة مستقرة ، إذن لأمكن سحق ممالك البمبرة . فضلاً عن ذلك فإن البمبرة وتنيون ، ولذا فإن شن الحرب عليهم لابد أن يكون إنجازاً للشيخ جديراً بالتقدير . ولذلك عقد عمر العزم على الخروج للجهاد .

وتحرك عمر من دنغوراى بجيشه المجند حديثاً . واتجه تفكيره إلى اتخاذ دنغوراى قاعدة للعمليات ، ومنها يخضع صغار الرؤساء على حدود بلاد البمبرة . فخرب بمبوك ، واتجه إلى فاربناً التى كان أحد قواده ، عثمان بوبو ، يهاجمها من اتجاه آخر .

وكانت فرنسا قد وطّدت أقدامها بالفعل فى السنغال ، ولها حامية فى باكل ومحطة تجارية فى سينوبولو ، وكان على قوات فوتا تورو أن تمر بهذين الموقعين لتصل إلى بلاد البمبرة . فإذا ما اعترض الفرنسيون طريق عمر فلابد أن تنتهى الحملة كلها بكارثة ، ولذا كان من الضرورى ضمان حيادهم ، فأودع عمر أبناءه رهائن فى أيدى الفرنسيين .

وفى باكل قرر عمر تخريب بلاد البمبرة بعد أن تلقى مدداً من فوتا ، فركز قواته على الضفة اليسرى النيچر ، ولكن ملك كارته اعترض طريقه بجيش كبير . وأسقط فى يد عمر ، إذ أن خطته كانت تقوم على مفاجأة البمبرة ، وإذا أرسل فصيلة كبيرة من جيشه لعبور النيچر عند نقطة بالقرب من قايس ، ومهاجمة البمبرة من الخلف . ودحر البمبرة ولانوا بالفرار . وأعاد عامادى كانديان تجميع قواته ، ودارت رحى معركة ثانية يوم الخامس عشر من فبراير ١٨٥٥ . ودحر كانديان للمرة الثانية ، واعتنق الإسلام ، وأرسل عمر ثلاثة من طلبته يحملون الأنباء الطيبة إلى الفوتا من أجل تجنيد المزيد من القوات . بيد أن البمبرة كانوا لا يزالون بعيدين كثيراً عن الهزيمة . كذلك لم يكن الفولاني في ماسنة سعداء بإنتصار عمر ، لخشيتهم من أن يجئ نورهم بمجرد أن ينتهي عمر من البمبرة . وأصبح على البمبرة في كارته الدخول في صراع مم التوكولور ، وهو صراع لم وأصبح على البمبرة في كارته الدخول في صراع مم التوكولور ، وهو صراع لم

يكن هناك ما يدعمه سوى القومية والدين ، وطوال فترة سيطرتهم لم يكن باستطاعة التكرور المسلمين إخضاع البمبرة الوثنيين .

وهكذا فإن اعتناق مامادى للإسلام لم يكن بأية حال إيذانا بنهاية البمبرة ، بل كان بالأحرى بداية المقاومة القومية ، واستطاع عمر أن يوقع الهزيمة بقوة البمبرة التى حاولت قطع اتصالاته عن طريق فرض الحصار على نيويورو ، ولكن البمبرة سرعان ما أرسلوا جيشين آخرين للميدان أخفق التوكولور في هزيمتهما . وكان هناك موقع عسكرى آخر للبمبرة تحت إمرة كانديان ، وقد وصف وكان هناك موقع عسكرى آخر للبمبرة تحت إمرة كانديان ، وقد وصف واقيتال (۱۰۲) بأنه من أفضل القرى المحصنة في غرب إفريقية . وعاني جيش التوكولور الذي يحاصر كانديان خسائر كبيرة بلغت خمسمائة رجل دون تحقيق أية نتيجة ؛ كذلك دحر البمبرة فصيلة أخرى للتوكولور ، وبلغ الموقف درجة من الدقة حملت عمر على طلب مدد جديد من فوتا ، وجاء بنفسه ليشرف على حصار جيوشه لكانديان .

ووصل جيش من البمبرة لإنقاذ الحامية ؛ وعندما رأى البمبرة الشيخ تراجع جيشهم ، فتعقبه الشيخ ، ولكنه لم يستطيع الالتحام به إلا عندما قسم جيشه إلى فصائل . وهكذا بعد أن نجح البمبرة في خديعتهم ، شنوا هجوماً على عبد الفقيه ، أحد ضباط عمر . وبحر عبد الفقيه ، ولكن عمر وصل في الوقت المناسب لإعادة الأمور إلى نصابها . ووجه عمر اهتمامه الآن إلى نيوارا (١٠٠٠) التي أعلن ملكها خضوعه في نفس الوقت الذي خضع فيه مامادي ، بيد أنه بعد أن فشلت الانتفاضة العامة التي قام بها البمبرة أعلن ملك ديوارا العصيان . وأرسل عمر أحد ضباطه لمعاقبة ديوارا ، ولكنه لم يوفق ، فذهب عمر بنفسه ، وتحقق له النصر في القتال الذي دار هناك .

<sup>(</sup>١٠٣) أ. وافينال (Raffenal) : ورد اسمه رافينل (Raffenel) في تريمنجهام ، الصفحة ١٧٢ ؛ وكذلك في بوفل ، الصفحة ٢٣٦ : وهو رحالة فرنسي زار هذه المناطق في منتصف القرن الماضي ، ويضع كتاباً عن رحلته عنوانه Nouveau Voyuge au Pays des Négres .

<sup>(</sup>١-٤) بيوارا (Dyward): ورد اسمها ديارا Dyara في تريمنجهام ، الصفحة ٤٥ . حصلت على استقلالها عندما قام المرابطون بغزو غانة ، وفي عام ١٧٥٤ خضعت البعبرة في عهد مساً ، ولكنها احتفظت بقدر من الاستقلال . ظلت تناوئ الإسلام إلى أن سقطت في أيدى الحاج عمر في عام ١٨٥٤ .

غير أن عمر لم يكن قد صفى حسابه مع البمبرة ، وكان يعلم أنهم يمكن أن يثوروا مرة أخرى . ولذا كان هدفه هو القضاء التام على كل مقاومة فى بلاد البمبرة ، وعملاً على تحقيق هذا الهدف أوفد مبعوثاً إلى أحمدو الثالث يقترح عليه تقسيم البلاد بينهما . وكانت ماسنة مرتابة فى الزيادة الهائلة فى قوة التوكولور ، ولذلك رد عليه أحمدو بأنه مرتاح لما هو قائم . وكى يؤمن أحمدو ممتلكاته أرسل جيشاً لمساعدة كارته ،غير أن هذه القوة لقيت الهزيمة على أيدى عمر . كذلك اتخذ عمر خطوات دبلوماسية ، ولم يكن يرغب في أن تتدخل سيجو فى حملته على كارته وديوارا ، فبعث برسول إلى سيجو يبلغها أن خلافه إنما هو مع ديوارا وحدها ، وأنه راغب في أن يظل على علاقات طيبة معها . وبادله حاكم سيجو نفس المشاعر ، وبعث إليه بمرابط من التوكولور ، ولكن نبلاء دولته لم يشاطروه وجهة نظره بحجة أنه يريد تسليم سيجو إلى الفاتح التوكولورى ، وتمكنت مؤامرة في البلاط من عزله وقطع رأسه . وهكذا أخفقت المحاولات لإقامة علاقات وبية مع البمبرة في سيجو والفولاني في ماسنة في وقت يصفى فيه حسابه مع كارته وديوارا .

كذلك عجز عمر عن إقامة علاقات ودية مع الفرنسيين أيضاً ، فقد لجأت بقايا جيش كآرته بعد هزيمتها إلى خاصونكي ، وصمم عمر على معاقبة الخاصو وسير جيشاً إلى بلادهم ، وسقطت إثنتان من قلاعهم الهامة ، ولكن ميدين أدارا العاصمة ، حيث يقيم الملك ، أيدت مقاومة عنيفة . وكانت تحمى ميدين قلعة بناها الفرنسيون ، على حين قبل الخاصو الحماية الفرنسية . وهكذا دخل عمر ، بسبب هجومه على خاصونكي ، في نزاع مع الفرنسيين . وصمدت ميدين ، ودحر جيش التوكولور ، وأرغم على التراجع . وعاد عمر إلى كونديان في فولوبوغو ، على رأس سبعة آلاف رجل ، حيث بنى قلعة هناك .

وظل عمر فى هذا المكان حتى ديسمبر ١٨٥٧ ، ثم احتل بوبو ، حيث دخل مرة أخرى فى نزاع مع الفرنسيين. وفى الشهر نفسه أوقع هزيمة بجيش فرنسى

<sup>(</sup>١٠٥) الخاصر في فوتاجالون ؛ ميدين عاصمة فوتاجالون .

فى نديوم ، واستولى على مدفعين . ومن بوبو انتقل إلى فوتاتورو . وفى غضون عام قام بتنظيم هجرة هائلة للتوكولور فى اتجاه الشرق ، إذ أدرك عمر بالفعل أنه إذا كان لابد من الاحتفاظ بالأراضى التى فتحها فإنه يتعين عليه توطين أتباعه فيها ، ولما كان البمبرة فى كأرته فى حالة ثورة دائمة ، وكانت علاقته بالفرنسيين قد ساءت ، فقد تركزت أماله على تدعيم سلطته فى كأرته وفولوبوغو عن طريق التوكولور هناك . بيد أنه أثناء زحفه نحو فولوبوغو حاول الاستيلاء على حصن ماتان الفرنسي ، ولكنه لم يوفق . وفى مركيا نجح فى هزيمة البمبرة والديوارا بمساعدة المدفعين . ولكن فى غضون ذلك أوقع الفرنسيون هزيمة قاسية بجيش بمساعدة المدفعين . ولكن فى غضون ذلك أوقع الفرنسيون هزيمة قاسية بجيش عمر التخلى عن الفوتا تماماً ، وكى يدعم مركزه على ضفاف النيچر قرر إخضاع سيجو لسيطرته .

ولم تكن علاقات سيجو مع عمر ودية . فقد ساعدت الديوارا ، وجعلت من أراضيها ملجاً للفارين من البمبرة . وأدرك عمر أنه ما لم يسو حساباته مع سيجو ، فسيظل مركزه غير مأمون . فضلاً عن أن الطعام في مركيا أخذ في النقصان ، فترك النساء وتحرك نحو نيامينا . ويفضل المدفعين اللذين كانا لديه لم يجد صعوبة في هزيمة البمبرة في سيجو .

وسنحت لعمر فرصة جديدة للفتح . ذلك أن رئيس السانساندينغ الذي كان خاضعاً لسيجو ، ثم خضع فيما بعد للفولاني ، رأى من الأفضل له أن يعيش تحت حكم التوكولور ، لذلك دعا عمر إلى القدوم لتحريره ، ولبّى عمر دعوته بحماسة شديدة ، ولكن لم تكد تمضى خمسة شهور حتى تبين للسانساندينغ أن مظالم عمر أشد جوراً من مظالم القولاني . وبعد أن أحيط أحمدو الثالث علما بالوضع كتب إلى عمر عارضاً عليه أولوية مطلبه بسانساندينغ ، إذ أنه أدخل شعب سيجو في الإسلام . ورد عليه عمر مقترحاً إقامة حلف ضد سيجو ، واعتبر أحمدو هذا الرد إهانة له ، فسير جيشاً بقيادة عمه قوامه ثمانية آلاف من الخيالة وخمسة آلاف راجل مسلحين بالرماح وألف بندقية ، تأييداً لمطلبه ولحمل عمر على الانسحاب من سانساندينغ .

واستطاع جيش الفولانى الانضمام إلى البمبرة دون أن يلقى مقاومة من التوكولور ، وحدثت مواجهة بين الجيشين عبر النهر استمرت شهرين ، عندئذ قسم عمر جيشه إلى جزأين أحدهما بقيادة ألفا عمر بويلا عبر النيچر عند سانساندينغ ، والآخر بقيادة ألفا عثمان عبر النيچر عند مكان أدنى . وفي يناير ١٨٦١ لحقت هزيمة ساحقة بجيشى البمبرة والفولانى المشتركين ، وتراجع جيش الفولانى نحو ماسنة . وبعد أسبوع من انتصار تيو تحرك عمر نحو سيجو التي لم تبد أية مقاومة .

ونتيجة لفتح التوكولور لأقوى دولة في بلاد السودان انقلب التوازن في هذه البلاد . ولو أن عمر استطاع إحكام قبضته على سيجو وكارته لدان له وادى النيچر بأكمله . وكان الفولاني في ماسنة هم القوة الوحيدة التي تستطيع إبداء مقاومة ما ، فضلاً عن أن المسلمين في منحنى النيچر كانوا في غالبيتهم من أتباع الطريقة القادرية (۱۰۱۱) ، في حين كان عمر الداعية البارز للطريقة التيجانية . وربما كان ذلك هو ما دعا الشيخ البكاى ، أحد الشخصيات البارزة في تمبكت ، إلى الاستنجاد بالملكة فيكتوريا . ومع ذلك فإن سفراءه لم يذهبوا أبعد من طرابلس ، حيث أعادهم الحاكم العثماني محملين بالهدايا .

والتمس رؤساء قبائل البمبرة إحلال السلم ، ولكن عمر أصر على أن يعتنقوا الإسلام ، وأرغموا على ترك أبنائهم وإخوتهم كرهائن . واتخذ عمر من سيجو عاصمة لإمبراطوريته . ومع ذلك فإن عليًا ملك سيجو لم يستسلم ، وكان يتوقع المساعدة من أحمدو . وسير حاكم الفولاني جيشاً كبيراً ، ولكن عمر أوقع به الهزيمة . وفكر أحمدو في إجراء مفاوضات ، ولكن عمر لم يكن مستعداً لقبول

<sup>(</sup>١٠٦) الطريقة القادرية: طريقة صوفية تنتسب إلى مؤسسها عبد القادر الهيلاتي أحد الأقطاب الأربعة : الرفاعي والهيلاتي أحد الأقطاب الأربعة : الرفاعي والهيلاني والبدوي والدسوقي . انتشرت في العراق واليمن والصومال والهند وتركيا ومصر والمغرب وغرب إفريقية ووسطها ، وبخاصة بين قبيلة الكرنتا العربية وفي منطقة نفوذ عثمان دان فوديو وأحمدو لويو . ومن أشهر قادتها سيدي أحمد البكاي .

السلم بون تسوية خلافاتهما حول سيجو عن طريق تحكيم أحمد المرابطين. وفضل أحمدو الحرب على التخلى عن إدعاءاته الوهمية في سيجو. وسارع عمر باغتنام هذه الفرصة ، فترك إبنه أحمدو في سيجو نائباً عنه وقام بغزو ماسنة.

كان لدى عمر جيش قوامة ثلاثون ألفا ، وفي موقعة كوينهو أوقع هزيمة بجيش الفولاني الذي تراجع إلى جنى . وتولى أحمدو الثالث قيادة هذه القوة وأحاط بعمر في سيوال بين سفارا وحمدالاي . وواجه عمر أزمة حرجة ، وإكن الفولاني فشلوا في الاستفادة من الموقف . فبدلا من مهاجمة عمر ، انتظروا أن أن تكون المبادأة من جانبه . واستفاد عمر من الوقت كثيراً في إعداد قذائف لمدفعيه ، وبعد أن استكمل ما كان لديه من نقص من الذخيرة هاجم الفولاني الذين عجزوا ، مثلما عجز اليمبرة من قبل ، عن الصمود أمام القذف المتواصل من جانب رجال مدفعية عمر من الوواوف . وعلى الرغم مما أبداه أحميو الثالث من بطولة في الحرب ، فقد هزم جيشه ودخل عمر إلى حمدالاي مظفَّراً . وهكذا فتح عمر كل الأجزاء الغربية من بلاد السودان . ووقع أحمدو الثالث أسيراً وقطعت رأسه ؛ وأودع على ملك سيجو السجن . بيد أنه برغم هذا النصر الذي يبدو حاسماً ، فإن الفولاني لم يكونوا قد هزموا تماماً ، وكانوا على درجة كبيرة من العناد ، وراحوا يتحيّنون الفرصة التي سرعان ما سنحت . فعمر كان توَّاقاً إلى فتح تمبكت ، العاصمة التجارية لبلاد السودان ، كما كانت أيضاً معقلاً للطريقة القادرية . ولكنه قبل أن يتمكن من مهاجمة تمبكت هبِّ الفولاني ثائرين . ووجد عمر أن اتصالاته مع سيجو قد قطعت ، وأن الخناق قد ضُيِّق عليه في حمداً لاى ، ولكن التعلب العجوز كان على درجة هائلة من التمرس بحيث لا يوقع به في عرينه ، فأسرع بالهرب محاولاً الانضمام إلى جيش التوكواور الرئيسي ، بيد أن الفولاني كانوا في أعقابه ، وفي بندياغاره أرغم عمر على القتال وانعقد لواء النصر للفولاني في ١٢ فبراير ١٨٦٤ ، ولاقي عمر حتفه . وهكذا فإن عمر على الرغم من أنه دمّر مملكتي البميرة والفولاني ، فإنه أخفق في تدعيم فتوحاته .

وبينما كان عمريفتح بلاد الفولانى ، كان أحمدو يحكم فى سيجو ، وقام بزيارة لأبيه فى حمداً لاى فى عام ١٨٦٧ ، ولكن عمر أعاده خشية قيام البمبرة بالثورة . وعقد أحمدو العزم على أن يقضى تماماً على رؤساء البمبرة العسكريين ، حتى إذا ما ركب الحمق رؤوس البمبرة فلا يجدون لهم قادة . لذا أخذ يوليهم اعتباراً كبيراً بغية كسب ثقتهم . وفى ٢٣ مارس ١٨٦٣ دعا أحمدو رؤساء البمبرة إلى اجتماع يستمعون فيه إلى محتويات رسالة وردت من عمر . وعندما جاءا ألقى القبض عليهم وأرسلهم إلى حمداً لاى حيث قطع عمر رؤوسهم .

وهكذا نجح أحمدو فى كسب الجولة الأولى . ولكن ذلك لم يكن يعنى أن الثورة لن تحدث ، إذ سرعان ما نشبت الثورة فى سانساندينغ وفى كل منطقة الشمال والشمال الشرقى . وأخذ أحمدو الآن يعمل بصورة مستقلة ، فلم يعد باستطاعته الاعتماد على أبيه الذى يصارع الموت فى ماسنة ، ولم يلبث أن مات .

وقد سببت الثورة العامة شمال النهر مصاعب كثيرة لأحميو . لذلك عزم على ألا يذيع نبأ موت أبيه . وقام البمبرة الثائرون بذبح أفراد حاميات التوكولور . وأرسل مصطفى ، حاكم نيورو ، مدداً إلى أحميو قوامه ألفا رجل . وبعد أن أضاف تييرنو ألسانى هذا المدد إلى جيشه قام بالهجوم على سانساندينغ ، وكنه هزم وأرغم على التراجع . وأثبت بوبوسيس ، الذي قاد مقاومة البمبرة في سانساندينغ ، أنه قائد مقتدر . وفي عام ١٨٦٤ ظهر مركز جديد للمقاومة التي يبييها البمبرة هو سيجو نفسها . فقد بدأ كيغي مارى ، أخو حاكم سيجو الأخير ، الإغارة على المدينة . وتعرض أحميو لهزيمة ثانية في عام ١٨٦٥ ، ولكنه أحرز في وقت لاحق من هذا العام نصراً مرموقاً على كيغي في توغو ، ومع ذلك لم تكسر روح القتال لدى البمبرة .

وبينما أحمدو يواجه هذه المتاعب استطاع التوكولور في ماسنة تحت قيادة تيدياني إخضاع الفولاني بصورة فعالة . وبحلول عام ١٨٦٦ كان قد نجح في إخضاع ماسنة ، ولكنه لم يظفر بالنجاح نفسه ضد البمبرة ، فقد أخفق أمام سانساندينغ .

فى هذه الأثناء كانت إمبراطورية عمر قد تمزقت من الناحية الفعلية . فتيديانى يحكم فى ماسنة ، وحبيبو فى دنغوراى ، ومختار فى كونياكرى ، والرقيق مصطفى فى نيورو . وتعين على أحمدو الانتظار بضع سنوات قبل أن يتمكن من إخضاع الإمبراطورية لسيطرته ؛ وفى عام ١٨٧٠ انتزع نيورو من مصطفى (١٠٠٠) ، وفى عام ١٨٧٠ باغت حبيبو ومختار وأودعهما السجن . وهكذا كان أحمدو بمقدم عام ١٨٧٧ قد أعاد توحيد مختلف أقسام إمبراطورية عمر ، فيما عدا ماسنة التى ظلت تحت حكم تيديانى .

ومع ذلك لم تكن سيطرته فعالة . فالبمبرة كانوا يشكلون تهديداً مستمراً ، وظلوا يقاتلون على الرغم من هزائمهم المتكررة ، فضلاً عن ذلك كان تغلغل الفرنسيين في بلاد السودان يمضى سريعاً في طريقه ، فقد وصلوا إلى بماكو في عام ١٨٨٣ . ورأى أحمدو من الحكمة أن ينتقل من سيجو إلى نيورو ، وانتقل بالفعل في عام ١٨٨٨ .

ولم يكن التخلغل الفرنسى ممكناً إلا لأن قوة أحمدو لم تكن وطيدة الأركان . وعندما فتح الفرنسيون سيجو فى عام ١٨٩٠ رحب بهم البمبرة كمخلّصين ، بيد أنهم لم يكونوا أقل من التوكولور عزوفاً عن قبول سيادة الفرنسيين ، وسرعان ما ثاروا ، ولكنهم سحقوا . وواصل الفرنسيون تقدمهم ويلغوا كونياكرى فى ديسمبر من هذا العام ، وفى يناير ١٨٩١ هزموا التوكولور فى معركة حاسمة ،

<sup>(</sup>۱۰۷) يقول دكتور عبد الرحمن زكى إن إخوة أحمدو الثلاثة قاموا فى ثلاثة مراكز عسكرية للدفاع عنها ، فى نيورو وكونياكرى وديالا ، بالإضافة إلى حاميات كونديان ومورجولا ودنفوارى وماسنة ، وإنه مما يؤسف له أن شقيقه عجيبو حاكم دنفوراى تحالف مع الفرنسين ضده ، فدرك أن بقاءه فى سيجو أكثر خطراً عليه ، فقرر فى عام ١٨٨٤ الذهاب إلى نيورو ، وخلع شقيقه «المنتقى» عن الحكم ، ثم تخلى عنها فيما بعد . حركة الإصلاح الديني فى غرب إفريقية (صحيفة معهد الدراسات الإسلامية فى مدريد ، المجلد الثالث عشر ، ١٥٦) . ومن الواضع أن دكتور عبد الرحمن قد قصد بعجيبو شقيقه حبيبو ، وإنه قصد بالمنتقى شقيقه مختار .

ويقول تريمنجهام ، الصفحة ١٨٥، إن إخوة أحمدو كانوا يحكمون بصورة مستقة من الناحية الفطية . فحبيب الذي ثار في عام ١٤٨ كان حاكما لدنغوراي ، ومختار كانت عاصمته في كونياكري ، ومصطفى رقيق والده كان يحكم كارته من نيورو .

وتراجع أحمد إلى بندياغارا ، ومن هناك أعلن الجهاد ضد الفرنسيين وعرض حلفا على سامورى وملك سيكاسو بهدف طرد الفرنسيين ، ولكن هذا الحلف لم يتحقق . وفي عام ١٨٩٣ عزم الفرنسيون على الإجهاز على سلطة أحمدو ، وشرعوا يغيرون على بقايا الإمبراطورية . وفي هذا العام سقطت سان وچنى في أيدى الفرنسيين ؛ وفي العام التالى سقطت كارته وماسنة . وفي عام ١٨٩٥ هزم أحمدو بصفة نهائية وأرغم على الفرار ، ووقع في أيدى الوثنيين .

#### عاشرا

كان سامورى زعيماً أكثر ثورية من عثمان دان فوديو أو الحاج عمر . وهو على غرار معظم زعماء السودان فى القرن التاسع عشر كان زعيماً دينياً وسياسياً فى أن واحد . والحقيقة أنه وجد فى بلاد السودان خلال هذا القرن زعماء كثيرون يحملون القرآن بيسارهم والسيف بيمينهم . ومن المؤكد أن سامورى قد تحلى بهذا التقليد العظيم . وبينما كان الحاج عمر شاعراً وفيلسوفاً أثرى لغة التوكولور ، كما كتب أيضاً بالعربية ؛ وبينما أعترف بعثمان دان فوديو عالماً ورعاً وتقياً ترك السياسة لأخية وإبنه ؛ فإن سامورى كان جندياً بسيطاً ، وإنما على جانب كبير من المهارة ، وظل يشن حرب عصابات على الفرنسيين وإنما على جانب كبير من المهارة ، وظل يشن حرب عصابات على الفرنسيين

كانت خططه غاية فى البساطة . وقد مارس نشاطه على حدود سيراليون وساحل العاج وغينيا وليبريا . وهكذا إذا ما ركز البريطانيون قواتهم ضده انتقل إلى أراضى الفرنسيين والعكس . لم يكن له معسكر ثابت ، بل كان ينتقل بحريمه وجيشه ورقيقه من مكان لآخر . وهذه القدرة على الحركة لم يكن لها نظير . ففى وقت ما ، على سبيل المثال ، يكون لديه جيش قوامه عشرون ألفاً مع من يتبعهم من نساء وأطفال وخدم ، ومع ذلك تكون لديه القدرة على التحرك بسرعة ، وهى قدرة وفرت له بضع مزايا من بينها أنه كانت تمكنه من أن يجند لجيشه من كل المناطق .

وكان الأسلوب المستخدم هو كتيبة التجنيد (۱۰۸) ، ولما كان البديل هو الموت أو الرق ، فإن الخدمة في جيش ساموري كانت تعتبر امتيازاً كبيراً . ثانياً لم تكن لدى ساموري قاعدة للعمليات ، ولم يكن غزو الأرضى يؤثر فيه ، فالأمر لا يعدو الانتقال إلى منطقة أخرى . وقد قام الفرنسيون مراراً بغزو مناطقه ، ولكنه سرعان ما يحشد جيوشاً جديدة ويغزو مناطق جديدة . وهكذا كان الأمر بمثابة لعبة و الغمضية »(۱۰۱) التي برع فيها ساموري .

والموقف السياسى بدوره كان فى صالح سامورى . فالسلطة السياسية تحطمت تماماً فى بلاد السودان ، وأعلن سامورى نفسه « إماما » ليدعم مكانته . ولكن ينبغى عدم المبالغة فى قيمة الكسب الذى حققه سامورى من هذا اللقب . فزعماء الفولانى والتوكولور كانوا من أعلام الجهاد ، وحافظين للقرآن متفقهين فيه . ولا يعزو أحد إلى سامورى أنه فقيه إسلامى . وأقرب من يقارن به هو رابع ؛ فكلاهما قاطع طريق هدفه إقامة إمبراطورية . وعلاقة الإسلام بهدف كهذا لا تعدو أن تكون علاقة واهية .

وكان القرن التاسع عشر هو فترة أمراء الحرب في بلاد السودان . من ذلك سلسلة أمراء الحرب التي دفعت بلاد اليوربا إلى مواجهة داهومي والفولاني . وكان أمراء الحرب من الفولاني يعرفون كنموذج لمن يحمل لقب شيخ ويقيم لنفسه إمارة . كما أن الشيخ الكائمي ، الذي أبلي بلاء حسناً في الفقه والحرب على السواء ، استولى على مملكة برنو القديمة . وكان ساموري خير مثال لأمراء الحرب .

ولم يكن فشل سامورى النسبى مرجعه افتقاره إلى المهارة الحربية أو الفطنة السياسية ، وإنما كان وجود الأوروبيين هو مصدر سوء حظه . إذ كانت فرنسا

<sup>(</sup>١٠٨) كتيه التجنيد Press gang : كتيبة يقودها ضابط مكلف باكراه الناس على الالتحاق بالجيش -

<sup>(</sup>١٠٩) المُمْضِيةِ : لعبة أطفال يغمض فيه أحدهم عينيه ، وبعد إعطاء الباقين وقتاً كافياً للاختباء يمضى البحث عنهم .

تبسط نفوذها ، ببطء ولكن فى اطراد ، على الأجزاء الغربية من بلاد السودان . وقد برزت أسماء سلسلة من الحكام الفرنسيين باعتبارهم ممن أخضعوا مناطق واسعة من بلاد السودان العلم الثلاثى الألوان (۱۱۰) . وقد شن سامورى فى بداية السبعينات حملة على إمبراطور التوكولور الفسيحة ، ولكن هذه الغارات على ما كان يعتبر مناطق التوكولور أدخلته فى نزاع مع الفرنسيين . لذلك قرر سامورى أن يطرح جانباً هذا الجزء من بلاد السودان . وكان الفرنسيون بدورهم سعداء بالتخلص منه ، لانشغالهم فى ذلك الوقت فى حملة على المرابطين فى السنغال الذين كانوا يشكلون خطراً مباشراً للغاية .

واستخدم ساموری هذه الفسحة من الوقت بمهارة ، فجنوده الذین عرفوا بالصوفا (۱۱۱) کانوا یغیرون علی مناطق واسعة وبعیدة وینشرون الرعب فی الجزء الشمالی من ساحل العاج وفی غینیا وسیرالیون ، وزاد ذلك من عدد جنوده ورقیقه . بید أن الصدام مع الفرنسیین لم یکن ممکناً تجنبه طویلاً لاسیما أنه لم یعد لدیهم ما یشغلهم عن مواجهته . وحتی عام ۱۸۷۹ کان ساموری قد غزا أراضی صغار الرؤساء ، وشرع فی تکوین جیش کبیر یغییر به علی مناطق التوکولور . بید أنه فی عام ۱۸۸۸ اصطدم الصوفا بالفرنسیین بالقرب من بماکو ولحقت بهم الهزیمة . وفی عام ۱۸۸۸ اصطدم الصوفا بالفرنسیین بالقرب من بماکو ولحقت بهم وزعم کل من ساموری والفرنسیین أنه صاحب منطقة بوری الغنیة بالذهب ، وساء وزعم کل من ساموری والفرنسیین أنه صاحب منطقة بوری الغنیة بالذهب ، وساء موقف ساموری وانسحب إلی سیرالیون . وهناك وقع معاهدة مع فرنسا یعترف فیها بملکیتها للضفة الیسری من النیچر ، حتی نقطة التقائه مع تنگیسو . وهنا فیها بملکیتها للضفة الیسری من النیچر ، حتی نقطة التقائه مع تنگیسو . وهنا أیضاً واجه المتاعب . ولم تعترف مملکة کیساگو بسلطانه ، وصمدت القلعة أیضاً واجه المتاعب . ولم تعترف مملکة کیساگو بسلطانه ، وصمدت القلعة النصری من الفرنسیین الفرنسیین واجه المتاعب . ولم تعترف مملکة کیساگو بسلطانه ، وصمدت القلعة النصرة فی وجهه أکثر من عشرة شهور . والان طلب ساموری من الفرنسیین الفرنسیین

<sup>(</sup>١١٠) العلم الثلاثي الألوان هو العلم القرنسي .

<sup>(</sup>۱۱۱) الصوفا: المعنى المرفى لهذه الكلمة هو سائس الخيول ( Groom ) أو أحد أفراد الفرقة التى تحرس قصر الحاكم ، وقد استخدمهم كل من رابح وسامورى فى جيوش نظامية ، ويقول تريمنجهام ، المسفحات ١٦٠ و ١٨٥ و ١٩٦ نقلاً عن ا ، بيروز ، إن سامورى قام بتجميع القرى فى ١٦٢ مقاطعة تضم كل منها أكثر من عشرين قرية ، وتخضع كل مقاطعة لرئيس يتم اختياره وفقاً لأعراف المندنكا ، وإلى جانبه يدين إثنان من الصوفا ، وذلك ظاهرياً لمساعبته ، وفي الحقيقة للإشراف عليه .

مساعدته فى إخضاع القلعة . ومن منطلق حكمة شديدة رفض الفرنسيون طلبه ، وذلك لأن سامورى كان مستغرقاً فى كيساكو ، فى حين كانت فرنسا تخضع بقية بلاد السودان .

كذلك واجه سامورى المتاعب من جانب آخر . فصتى الآن كان سامورى يحصل على السلاح من البريطانيين الذين وجدوا أن تلك أفضل طريقة لشغل الفرنسيين . ولكن سرعان ما تبادل الصوفا إطلاق النار مرتين مع البريطانيين ، مما جعل هؤلاء يدركون الأخطار التى ينطوى عليها تزويد سامورى بالسلاح . وبدأت القوات البريطانية تتحرك صوب حدود ساحل الذهب . وإذ كان الفرنسيون يدركون أن الاحتلال الفعلى يمثل من وجهه نظر القانون الدولى تسعة أعشار حق لللكية ، فقد تحركوا سريعاً بدورهم نحو حدود ساحل الذهب .

وما إن وقف الفرنسيون والبريطانيون في مواجهة بعضهم بعضاً ، حتى أخذ القلق يساور سامورى بشأن استمرار حصوله على السلاح والذخيرة . لذلك قرر التحرك من جبال كونج صوب حدود ليبريا ، حيث يمكنه من هناك مواصلة إنهاك الفرنسيين . ولكن الفرنسيين واصلوا مطاردته بعنف ، وكانت حركة جيشه قد تباطأت للغاية بسبب كثرة من معه من نساء ورقيق وممتلكات وأتباع . كما أن الشعوب التي قهرها طويلاً أصبحت قيداً على حركته ، فكانت تهاجم جيشه باستمرار وتقوم بنهبه ، وتُطلِّع الفرنسيين باستمرار على تحركاته . وفي ٢٨ بستمبر ١٨٩٨ ، بينما كان سامورى يؤدي صلاة العشاء ، باغته بعض الإفريقيين من حلفاء الفرنسيين وقطعوا رأسه .

ومع ذلك فقد أصبح سامورى هو البطل القومى لغرب إفريقية . أما قسد وفظائعه ، وأساليبه فى التجنيد ، وكثرة الرقيق الذين يعملون فى جيشه كحمالي للسلاح والذخيرة ، والمتطلبات اليومية لجيش يتحرك باستمرار ، فهذه قد نساها الناس جملة وتفصيلاً ؛ ولم يعوبوا يذكرون الآن سوى قوات الصوفا المروعة التى كان باستطاعتها شن حرب العصابات . كذلك نُسيت الآن حقيقة أن هذه الحرب كان موجهة ضد القوكواور وكيساكو ، على حين أن حملاته ضد الفرنسيين ،

فيما عدا حملاته في السنتين الأخيرتين التي لم تكن ذات أهمية حقيقية ، قد تحوات إلى أسطورة وطنية - ففي ذلك يعد ساموري شخصية هامة حقاً ، حيث برز في الأحوال غير المستقرة لسودان القرن التاسع عشر كواحد من أمراء الحرب نوى الأهمية الكبيرة ؛ غير أننا ينبغي ألا نخلط بين الصراعات الوطنية حقا التي شنتها دول مثل أشانتي أو داهومي وبين حملات ساموري - فحتى عمر قد أدرك ضرورة تدعيم سلطة في بلاد السودان ، إذا كان يتعين شن نضال وطني حقيقي ضد فرنسا . وكانت محاولته بناء إمبراطورية تمتد من السنغال إلى ماسنة تشكل تهديداً حقيقياً للغاية لفرنسا . غير أن فرنسا كانت هي القوة السائدة بالفعل في السنغال ، وعجز عمر عن تدعيم بلاد السودان . أما ساموري ، على خلاف عمر ، فلم تكن لديه فكرة عن ضرورة هذا التدعيم . وكان السلب على خلاف عمر ، فلم تكن لديه فكرة عن ضرورة هذا التدعيم . وكان السلب والنهب هما ما يفهمه من الناحية الواقعية . بيد أن جنوده من الصوفا كانوا أقوياء ، وأبدوا مقاومة فعلية ضد الفرنسيين ، فأصبح ساموري رمز المقاومة أقوياء ، وأبدوا مقاومة فعلية ضد الفرنسيين ، فأصبح ساموري رمز المقاومة الإفريقية ضد أوروبا .

# غرب إفريقية في القرق التاسع عشر

#### الدول الساحلية

شهدت نهاية القرن الثامن عشر تفسخ الأويو . وكان موت أبيوب في بداية النهاية . بقول صمويل چونسون (١) : « لقد طفح بالأمة كيل الظلم : فالقسوة والاغتصاب والغدر انتشرت على نطاق واسع : والمقاطعات كانت تئن تحت نير القهر . وأصبح الاسترقاق واغتصاب الأملاك لأتفه الجرائم من الأمور التي تحدث كل يوم ، وكان إرهاب الأمراء ومظالمهم فوق كل احتمال » . وهب كبار النبلاء ثائرين .

وكان من أبرز هؤلاء أسانفا ، كافانكا الألافين (٢) ، الذى كان مقره فى إيلورين . وطلب الألافين إلى أسانفا مهاجمة إيويرى المدينة المنيعة . وكان ذلك بمثابة حكم بالموت ، لأن من عادة اليوربا أن الكافانكا إما أن ينتصر أو يموت . فقام الكافانكا بقتل الرسول الملكى ، وأعلن استقلاله . وكانت هذه هى الضربة الأولى ، وتبعه رؤساء آخرون ، وسرعان ما أصبح الرؤساء التابعون ، برغم ولائهم الإسمى للألافين ، مستقلين من جميع النواحى ، وأخذو يتقاتلون فيما بينهم . وقد انفرد أسانفا بأنه أول من أدخل عناصر أجنبية فى هذه الحرب المهلكة .

<sup>(</sup>۱) صمول چونسون: صاحب كتاب History of the Yorubas (تاريخ اليوريا ، لندن: ۱۹۲۱). وقد اكتمل هذا الكتاب في عام ۱۹۲۷ ، ولكنه لم ينشر إلا في عام ۱۹۲۱ ، ويوصف باته أهم دراسة أجريت لتاريخ اليوريا ، ويستند أساساً إلى الروايات الشفهية لملكة اليوريا ( انظر الحاشية ۱–۲۹ أعلام ) .

<sup>(</sup>Y) كَامْانْكَا الْأَلَافِينْ: القائد العام لجيش الألافين ( الملك ) .

كانت هذه العناصر هى الفولانى الدين أخنوا يستقرون فى إيلورين . وطلب أسانفا إلى عالم بارز يدعى عليمى أن يستقر فى إيلورين ، فجاء ومعه أتباعه المسلمون ، وانضم إليهم كثيرون من مسلمى اليوربا والهوسا . والهوسا جنود من طراز جيد ، مما أعطى أسانفا ميزة على أمراء الحرب الآخرين من اليوربا . وانتقلت أعداد كبيرة من الفولانى ببطء إلى إيلورين ، وأدخلوا السكان المحليين فى الإسلام ، وظهر حزب مسلم قوى . وتبع ذلك وقوع انقلاب ، وهزم أسانفا على يد قائد فولانى هو أبو السلام ، إبن عليمى . أما الفولانى الذين لم يكملوا بعد غزوهم لبلاد الهوسا ، فقد كسبوا موقع قدم فى بلاد اليوربا .

كانت أحوال اليوربا خلال هذه الفترة جديرة بالشفقة . فالحروب المهلكة كانت أمراً مألوفا . وأخذت تطوف بأرجاء البلاد مجموعات قوية تنقض على القرى الآمنة في سكون الليل ، وبذلك فإنه حتى إذا تمكن الرجال من الفرار ، فلابد أن يسقط الأطفال والنساء في أيديها ليباعوا كرقيق . (٢) وأصبحت الجندية المهنة الشائعة لليوربا ؛ وأهملت الصناعة والزراعة . وتقدم الصفوف رجال جبارون طموحون يفتقرون إلى الضمير والأخلاق ، وحاولوا بناء سلطتهم حول أماكن محصنة . وكانت تلك هي بداية إبادان وأبيوكوتا ، المدينتين القويتين في بلاد اليوربا ، وقد أقيمت الأولى فوق صخرة لصد غزوات داهومي ، وأقيمت الثانية لصيانة بلاد اليوربا من هجمات الفولاني .

<sup>(</sup>١) كان قناصة الرقيق ينقضون على القرى في الصباح الباكر أو أثناء الليل يطلقون الرصاص على أهلها ويشعلون النار في منازلها ، حتى إذا باعر سكانها بالهرب تلقفهم المحاصرون وشرعوا في اصطبادهم . وكان الموت نصيب من يبدى أية مقاومة ، وإذا نجع بعض الهاربين في الاختباء بأحد الكهوف فإن الغزاة يطلقون عليهم مادة القلفل فيرغمونهم على الغروج مخافة الاختناق . وكان الرقيق يساقون كالماشية بعد أن يطلقون عليهم مادة القلفل فيرغمونهم على الغروج مخافة الاختناق . وكان الرقيق يساقون كالماشية بعد أن يربطوا من أعناقهم بالحبال ، ويسيرون في صفوف طويلة تحت مباشرة رؤساء يحملون في أيديهم كرابيج كبيرة يهبطون بها على أبدان هؤلاء البؤساء . وكان الضعيف الذي يسقط من الإعباء يحل وثاقه ويترك مكانه حتى يموت . [ نقالا عن الدكتور زاها رياض ، تاريخ غانة العديث ، دار المعرفة ، ١٩٦١ ، المسخمة بن ه و ١٥ . ]

أما الفولائى الذين انتفضت أوداجهم من جراء سهولة انتصارهم على ممالك الهوسا ، فقد ساد لديهم اعتقاد بأن بلاد اليوربا بدورها قد دان قطافها ، ولكنهم جانبوا الصواب . فطاقة الفولائى كانت مشتتة بالفعل على امتداد منطقة فسيحة للغاية . كما أن الافتقار إلى فكرة سياسية ، وإلى خطة حربية فعالة ، وقبل كل شئ إلى التنسيق ، كان يلحق الخراب والفوضى بفتوحاتهم . وقد أخفقوا فى إحكام قبضتهم على بلاد الهوسا قبل أن يمنوا نشاطهم إلى الكمرون وإلى برنو ، وأخيرا إلى بلاد اليوربا . ولذا لم تكن قوتهم ترتكز على أساس صلب . فكل ما فعلوه هو اجتياحهم للأراضى وإدخال بعض الناس فى الإسلام . وفى بلاد اليوربا لم يُضنيق عليهم الخناق فحسب ، وإنما حوصروا فى نهاية الأمر داخل قعلتهم فى إيلورين .

وكان الكبح الذي يقع في بلاد اليوربا مزدوجا . فضيالة الفولاني لم يكونوا نوى أثر في المنطقة (1) ثانيا كانت هذه هي المرة الأولى – بخلاف برنو – التي تعين فيها على الفولاني مواجهة شعب ينمي وعياً قومياً . فالحرب فيما بين اليوربا بعضهم بعضا لم تكن تعتبر عملا خاطئا ، وإنما في حرب ضد أجانب مثل الفولاني فإن الأمة كلها تقف متحدة . وهكذا فإن ما كان يقف بالفعل في وجه الفولاني في بلاد اليوربا ، كما في برنو ، هو شعور بالانفصالية . وكان لدى اليوربا شعور بأنهم أمة ، ويعتبرون الفولاني غزاة أجانب ، لذا وقفوا في وجههم عبهه موحدة . بيد أنهم استمروا في الوقت نفسه يحاربون بعضهم بعضا . وكانت إيلورين مقاطعة حدودية ، وعجز الفولاني عن تركيز أية قوات كبيرة ؛ ومن ثم فإن الحرب المهلكة لم يكن لها من الناحية الفعلية أي أثر في القضية . وقد يقول المرء إن فتح إيلورين وغدر أسانفا قد عادا على اليوربا بإدراك أنهم شعب واحد . وقد حُطً من قدر أسانفا باعتباره خائنا لشعب اليوربا ، وأصبحت الحرب ضد الفولاني نضالاً من أجل صيانة الوجود القومي .

<sup>(</sup>٤) هذه منطقة غابات يتعذر على الخيالة الحركة فيها .

وبعد بداية ظهور وعى قومى فى النضال ضد الفولانى ، فى كل من برنو وبلاد اليوربا ، ذات أهمية حيوية فى فهم الوضع السياسى فى نيچيريا اليوم ، فقد تفوقت قومية اليوربا على قومية الكانورى بسبب التعليم المسيحى الذى عزز وعى اليوربا بإعطائهم وسيلة لكتابة لفتهم وأدبأ قومياً . كما لقيت القومية التشجيع فى كتب مثل تاريخ اليوربا لصمويل چونسون ، ولكن تظل الحقيقة الأساسية ، وهى أن غزو الفولانى لإيلورين كان الصخرة التى بنيت عليها قومية اليوربا . لذلك أصبح من المبادئ الأساسية فى عقيدة اليوربا أنه مهما اشتدت المعارك الداخلية ، فإن القتال من أجل طرد الفولانى يعد التزاماً قومياً لا ينبغى أن يخل به شئ .

وهكذا كانت نتيجة عنوان الفولانى نهوض قومية اليوربا . فلقد ظهرت إلى الوجود في غرب إفريقية فكرة جديدة أكثر فعالية في الصمود في وجه الفولانى من مقاومة اليوربا المسلحة . وبعد ذلك بمائة عام كان لزعيم شمالى أن يتحدث عن استئناف تقدم الفولانى نحو البحر . كان ذلك مجرد بلاغة ؛ فالشماليون عجزوا عن أن يدركوا ما الذي اعترض طريقهم .

### داهـومی

سادت فى نهاية القرن الثامن عشر فترة هدوء تحت حكم أغونوبو ، وهو أمير مسالم وفر فترة هامة لالتقاط الأنفاس ، لأن داهومى فى القرن التاسع عشر كانت أكثر ولعا بالحرب . وعند موته خلفه أدانزان ، وسجن أخاه الأكبر غيزو الذى كان وليا للعهد ، وبيعت أم غيزو لتجار الرقيق .

كان أدانزان أميرا قاسيا ، ومازالت تحكي فى داهومى روايات كثيرة عن قسوته ، منها المدرسة التى أنشأها لتدريب الضباع والأسود لاستخدامها فى إرهاب أعدائه بالقائهم فى أقفاصها ، واعتياده شن بطون النساء لمعرفة نوع الجنين ، وإخصاء الرجال الذين يعتقد أنهم يتخلَّقون بأخلاق النساء . ولم يكن الداهوميون مستعدين لتحمل هذا الحكم القاسى فترة طويلة . ودخل إخوة غيزو وأخواته فى حلف للإطاحة به ، ولقوا فى ذلك مساعدة فريق من الناس الذين قدًر لهم القيام بدور هام فى القرن التاسع عشر .

وقد ترتب على إغارة داهومى على الساحل أن أصبحت على اتصال مع الأوروبيين . وكان النفوذ الأوروبي ينمو في بطء بسبب سيطرة النواة على التجارة الخارجية . ومع ذلك حصل بعض التجار عند نهاية القرن الثامن عشر على قدر من النفوذ يكفى لتمكينهم من التدخل في شؤون المملكة ، ومن هؤلاء شاشا فرانشسكوبي سوزا ، وهو پرتغالى مُولًد قدم إلى وايداح في عام ١٧٨٨ كقائد القلعة الپرتغالية . وقد اعتزل شاشا منصبه بعد وصوله بقليل ، وبدأ يعمل كتاجر مستقل له ارتباطات في بادجري ووايداح ، وكذلك في البرازيل . وكان دي سوزا صاحب نفوذ كبير في وايداح ، بل كان أكثر أهمية من الحاكم نفسه . وقد استدان منه أدانزان أموالا كثيرة كان دي سوزا يخشي عدم سدادها ، فقدم إلى أبومي وهدد بقطع جميع الارتباطات التجارية والانتقال إلى بلاد اليوربا إذا لم يسدد له دينه .

وكانت تلك خطوة متهورة إذ أودعه أدانزان السجن . وفى السجن دخل دى سورًا فى حلف دم مع غيزو ، وتمكن بمساعدة مؤيدى غيزو من الفرار من السجن . وأصبح دى سورًا الآن مرتبطا مع غيزو بكلمة شرف ، وكذلك بمصالح اقتصادية ، وقدم إلى الأمير كميات من المنسوجات القطنية والمشروبات الروحية والمدخان مكنته من استمالة حراسه والهرب بدوره من السجن . وقد ازداد أنصاره كثيرًا حتى أنهم لم يجدوا صعوبة فى الوصول إلى العرش .

وقد كان فرانشسكودى سوزا ، بوصفه أبرز مولد فى داهومى ، يمثل مجموعة التجار المولدين الذين سيطروا على الحياة الاقتصادية فى الساحل ، والذين كسب أدانزان عدامهم بسبب فداحة الضرائب والقسوة فى تطبيق القوانين . وقد ارتبط بعضهم – مثل أولفييه حاكم المصن الفرنسى فى وايداح – بالأسر الحاكمة . فأخت أولفييه كانت متزوجة بأغونويو ؛ لذلك عمل كوسيط بين غيزو ودى سوزا الذى كان مختفيا . وهكذا جاء غيزو إلى السلطة بمساعدة مجموعة من الأمراء المتحالفين مع طبقة كومبرالورية مولدة ، وبذلك يكون غيزو قد أدخل منذ بداية عهده عنصرا خطراً فى نظام الدولة بداهومى . وقام غيزو بتنصيب دى سوزا حاكما لغليهاوس ، وتقييد سلطات اليوغافان الذى كان حتى بتنصيب دى سوزا حاكما لغليهاوس ، وتقييد سلطات اليوغافان الذى كان حتى المصالح الأوروبية تقتصر على التجارة ، فإن ذلك لم يكن يضعف داهومى ، بيد المصالح الأوروبية تقتصر على التجارة ، فإن ذلك لم يكن يضعف داهومى ، بيد أن المولدين اتخنوا جانب الأوروبيين عندما أصبح لهؤلاء أطماع سياسية . وهكذا ففى عام ١٨٨٠ تأمر شاشا الرابع مع البرتغال لإخضاع داهومى وهكذا ففى عام ١٨٨٠ تأمر شاشا الرابع مع البرتغال لإخضاع داهومى الحماية البرتغالية .

ويتسم عهد أدانزان بأهمية كبيرة لأن داهومى لم تصبح مستقلة حقا إلا تحت حكمه . فحتى ذلك الوقت كانت داهومى تابعة للأويو ، وعلى الرغم من أنها قد قامت خلال القرنين السابقين بغزو كل الدول المجاورة تقريبا ، فإنها هى نفسها كانت مملكة تابعة . وقد توقف أدانزان عن دفع الجزية وأثار ذلك غضب حاكم الأويو ، وبعث إلى ملك داهومى برسول يحمل فأسا وأبلغه أنه لابد أن يكرس قدرا أكبر من الاهتمام بحقوله حتى تصل الجزية بانتظام . ورد عليه أدانزان فى تحد قائلا له إن ملوك داهومى عرفوا السيف أكثر مما عرفوا الفأس وإنهم يفضلون فلاحة الأرض بالسيف .

وقد أصبح غيزو ملكاً في لحظة مواتية للغاية . فبمقدم عام ١٧٧٠ كانت إمبراطورية الأويو آخذة في التداعي ، وكان تأكيد الكافانكا للاستقلال مجرد

ستر للضعف الكامن في إميراطوريته . وقد استفاد أتباع الأويو من الضعف الذي طرأ عليها ونفضوا ولاعهم للكافانكا . واحتفظت داهومي بقوتها الحربية ، على حين كانت قوة عنوها الرئيسي تتداعي . ولذلك عقد غيزو العزم على أن يحطم إلى الآبد التهديد الذي ظل معلقا فوق دولة داهومي مثل سحابة تنذر بالرعد والمطر . فقام بغزو إمارات اليوربا الواقعة على حدود داهومي وأدمجها في مملكته . ولكن چين وهي دولة على حدود داهومي ، طردت الحاكم وأقامت أوليجاركيه تحت حكم جندي يدعي أشادا . وعجز غيزو عن غزو چين وأرغم على عقد صلح معها وعاد إلى بلده . وبعد عامين قام أشادا بصحبة ألف من التجار بزيارة أغبوني ، ففاجأه غيزو وهزمه ، وسقطت چين في يده .

بيد أن نجاح غيزو الكبير كان في الجنوب ، فقد شد أزره الحلف الذي أقامه مع لاجوس ، والذي احتضنه « البرازيليون » وأبناء سيراليون المقيمين في داهومي ، إذ أن لاجوس ، على غرار داهومي ، كانت شديدة الاهتمام بتجارة الرقيق ؛ لذلك كان التحالف بينهما أمراً طبيعيا . وقد عاش كوسوكو ، أمير لاجوس ، في پورتو نوڤو ووايداح حيث أقام علاقات وثيقة مع تجار الرقيق البرتغاليين ، وكان لأفراد أسرتي دي سوزا وأولڤييه تأثير كبير في اكتساب جانبه . وقدتدعمت كثيرا مصالح تجار الرقيق في عام ١٨٤٥ عندما استولى كوسوكو على لاجوس ، واعتاد الحلفاء أن يغيروا على المناطق الداخلية باستمرار . وتأثرت بادجري بوجه خاص بهذه الدعلات التي تُشَن من أجل الرقيق . وأصبحت لاجوس ووايداح وپورتونوڤو المراكز الرئيسية لهذه التجارة الرقيق . وأصبحت لاجوس ووايداح وپورتونوڤو المراكز الرئيسية لهذه التجارة على الساحل .

وكان غيزو على علاقات ودية مع تشودى ، رئيس أبيوكوبا ، ويكن احتراماً كبيراً لمهارته العسكرية ، وساوره اشك فيما إذا كان يستطيع غزو أبيوكوبا . وبموت تشودى ساءت العلاقات سريعا مع أبيوكوبا ، فهاجمها غيزو . ولم يوفق غيزو في الاستيلاء على المدينة ، ولكنه نهب القرى . وكان مرجع فشله أن الإيغبا

أقاموا علاقات ودية مع المبشرين والتجار البريطانيين ، ولذا أرسل البريطانيون العون لهم . ويهذا العون تمكنت أبيوكوتا من أن تصد الهجوم . وأخذ غيزو هزيمته مأخذ الجد ، وشرع يعد للحرب بهمة وحماسة . بيد أن غزو أبيوكوتا أوقف مرارا ، وسبب ذلك أن هدف غيزو كان الحصول على الرقيق . فالحرب لم تكن من أجل التوسع ، وإنما من أجل الرقيق . وأوضحت المقاومة التي أبدتها أبيوكوتا أن فتحها سيكون باهظ الثمن ، ولذلك فإنه على الرغم من غاراته المستمرة على الإيغبا لم يقم بئية محاولة للاستيلاء على أبيوكوتا ، وفضل مهاجمة مدن أضعف مراساً ، مثل أوكيادن ، على بعد ثلاثين ميلا إلى الشمال الغربي من بادجرى . وفي عام ١٨٤٨ تمكن غيزو من الاستيلاء على المدينة بمساعدة أهلها والحصول على عشرين ألفا من الأسرى .

وفي هذه الأثناء أخذت الدول الأوروبية ، وبخاصة بريطانيا وفرنسا ، تبدى اهتمامها بتدعيم نفوذها على الساحل . ونجحت فرنسا في عام ١٨٥١ في توقيع معاهدة تجارية مع داهومي ، تعهد غيزو بمقتضاها بالمحافظة على سلامة الحصن الفرنسي في وايداح . وأرسلت بريطانيا بعثة إلى غيزو لإقناعة بالتخلي عن تجارة الرقيق مقابل تعويض مالي . فضلاً عن ذلك كانت حريصة على وقف هجمات غيزو المستمرة على أبيوكرتا والجزء الجنوبي من بلاد اليوربا . ومنذ عام ١٨٤٠ كان ملك داهومي مستعدا الموافقة على استقرار البريطانيين في وايداح ، بل كان راغبا أيضا في التخلي عن تجارة الرقيق إذا ما دفع له تعويض مناسب . كذلك كان المبشرون تواقين بوجه خاص إلى استمالة الداهوميين إلى مجال نشاطهم . وفي عام ١٨٤٨ ذهب وينيت حاكم ساحل الذهب إلى أبومي ، ووقع معاهدة أضفت الحماية على التجارة البريطانية ، وأعلن الملك أنه سيتخلي عن تجارة الرقيق . وفي عام ١٨٥٠ حاول القنصل البريطاني بيكروفت مرة ثانية تجارة الرقيق . وغي عام ١٨٥٠ حاول القنصل البريطاني بيكروفت مرة ثانية إبدخال الملك في المسيحية عن طريق إبراز مزايا التجارة المشروعة ، وعرض على المكالك تعويض مقداره ثلاث آلاف جنيه استرليني لمدة ثلاث سنوات مقابل تخليه المتجارة الرقيق .

غير أن الملك لم يكن على استعداد التخلى عن تجارة الرقيق ، وأعلن أن الداهوميين ليسوا فلاحين وإنما هم محاربون ، وأن رخاء الدولة يتوقف على هذه التجارة . ومضى الملك فى طريقه معربا عن شكواه من نفوذ المبشرين المتزايد فى بالبجرى وأبيوكوتا ، واقترح أن تترك بريطانيا هاتين المدينتين وشأنهما ، وأن يستقر البريطانيون فى وايداح . ورفض بيكروفت ذلك . وكانت النتيجة أن وقع غيزو فى عام ١٨٥١ معاهدة مع فرنسا .

وأصبحت بريطانيا الآن مقتنعة بأن داهومى عاقدة العزم على تدمير أبيوكوتا ، وأرسل إلى غيزو احتجاج شديد اللهجة ، وحُذِّر المبشرون في أبيوكوتا وبالدجرى من الغزو الوشيك . وكانت خطة الداهوميين تقضى بغزو أبيوكوتا ، في حين تقوم پورتونوڤو ولاجوس بغزو بالدجرى ، وتدخلت بريطانيا بصورة فعالة ،إذ قدمت الذخيرة لأبيوكوتا وقام رعاياها بتوجيه الدفاع عن المدينة .

وتقدم غيزو نحو أبيوكوتا بجيش قوامه عشرة آلاف رجل وسعة آلاف من « الأمازونات » . وتظاهر شعب إيشاجا بالاستسلام ، ولكنه حنر أبيوكوتا خفية ، وهكذا فقدالداهوميون عنصر المفاجأة ، فضلاً عن ذلك فسدت بعض نخيرتهم ، ومع ذلك تقدموا بفيلق مترابط . ووصف بيرتون ، الذي زار داهومي في ذلك الوقت ، الهجوم قائلا إنه وقع على كلا ضفتي أوغون ، وكانت المسافة بين نقطتي الهجوم حوالي الميل . وحارب الداهوميون منذ شروق الشمس حتى الغسق ، وتراجعوا في نظام ، ولم يجرؤ جيش الإيغبا على تعقبهم . وكانت خسائر الداهوميين في الأرواح فادحة .

وأدى الفشل عند أبيوكوتا إلى تعريض الائتلاف بأكمله للخطر . ورغبت أبيوكوتا ، بتأييد من المبشرين ، في إزاحة كوسوكو من لاجوس ، كما رغبوا في أن يظل الطريق بين أبيوكوتا وبادجرى مفتوحا ، ولذا كان من الضرورى حماية بادجرى من كل من داهومي ولاجوس . وهكذا شكلت بادجرى وأبيوكوتا حلفا ضد داهومي وأصدقائها ، ووضعتا نفسيهما تحت حماية بريطانيا غير الرسمية .

والآن حاول غيزو إقناع بريطانيا باتباع سياسة الحياد . وبرر هجومه على أبيوكوتا بغارات الإيغبا المستمرة على أراضيه ؛ كما برر فشله أمام أبيوكوتا

بالافتقار إلى القوات الكافية سواء لحماية المدن المفتوحة أو لمحاصرة أبيوكوتا . ووعد بأنه في هجومه التالي على أبيوكوتا لن يمس البريطانيين إذا اتخذت بريطانيا موقف الحياد .

غير أن اعتبارات التبشير ومحاربة تجارة الرقيق كانت تُسيطر على السياسة البريطانية ، كذلك كان للمصالح التجارية دور هام . وسرعان ما التقت مصالح التبشير بالمصالح التجارية . وكانت لاجوس هى المفتاح إلى الداخل ، كما كانت تعد أهم ميناء لتجارة الرقيق بعد وايداح وپورتونوڤو . لذلك كان ضروريا لكى تزدهر « التجارة المشروعة » الاستيلاء على لاجوس وتدمير تجارة الرقيق .

ولم يقف غيزو مكتوف اليدين بعد هزيمته تحت أسوار أبيوكوبا . وفى كل عام كان يهدد بالهجوم ، ثم يقنع بالإغارة على مناطق الإيغبا . ومع ذلك فقد هـاجم ملك سافو وهزمه ، وهو الملك الذي كثيرا ما تباهى بأنه أقوى من داهومي .

وفى عام ١٨٥٨ مات غيزو ، وخلفه غليفلى الذى واجه ثورة داخلية أمكنه سحقها بسهولة . وفى عام ١٨٦٠ أقام غليغلى « الطقس الدينى الكبير » لأبيه ، وفى العام التالى أخذ يستعد لكى يشن على أبيوكوتا الحملة التى أرجئت طويلا . ولكن مرض الجدرى أضعف كثيرا من قوة جيش داهومى ، وأرغم الداهوميون على التراجع قبل محاصرة أبيوكوتا . وفى عام ١٨٦٢ قاد غليغلى جيشاً من ستة آلاف للهجوم على إيشاغا التى قدمت لغيزو معلومات خاطئة خلال غزوه لأبيوكوتا ، وسقطت المدينة ونُهبت دون صعوبة كبيرة . وفى العام الذى تلاه هاجم الداهوميون إيغبارا — وهى مدينة صغيرة — وبمروها تماما ، ثم تقدموا نحو أبيوكوتا ، غير أن غليغلى انسحب دون مهاجمتها بسبب سوء قيادة جيشه أسوارها تحت إشراف البريطانيين . ومع ذلك عاود غليغلى الهجوم عليها فى أسوارها تحت إشراف البريطانيين . ومع ذلك عاود غليغلى الهجوم عليها فى العام التالى ، وإنما من أحد جانبى النهر فقط . وبعد قتال استمر ساعتين فقد أنبه غليغلى الكثير من رجاله قرر أن يتراجع ، ولكن التراجع هذه المرة لم يكن فيه غليغلى الكثير من رجاله قرر أن يتراجع ، ولكن التراجع هذه المرة لم يكن منظما ، وسرعان ما تحول إلى فوضى شاملة ، وتعقبه الإيغبا ، وفقدت داهومى هذه المرة الرجل .

وهيمن على الفترة اللاحقة من حكم غليفلى قيام علاقات مع فرنسا . فمع تزايد النفوذ البريطاني في لاجوس ، كانت فرنسا تركز على وايداح وپورتونوڤو . وكل خطوة بريطانية في لاجوس كان يرد عليها بخطوة فرنسية في داهومي .

وكانت شركة فرنسية قد حصلت في عام ١٨٤٠ على إنن ببناء حصن في وايداح حيث كان البريطانيون والبرتفاليون يمتلكون قلاعا بالفعل . وفي عام ١٨٥٠ فشل البريطانيون في إقناع رئيس پورتونوڤو بقبول الحماية البريطانية ثم قنفوا المدينة بالقنابل . ولذلك قبلت پورتونوڤو في عام ١٨٥٣ الحماية الفرنسية . وفي عام ١٨٥٨ أعطى الملك غليغلى للفرنسيين قرية كوتونو وستة كيلو مترات من الأرض إلى الداخل .

وقداحتل الفرنسيون بيتي بويو في عام ١٨٦٤ ، ويورتو ساجريرو في عام ١٨٦٨ . وفي هذه الأثناء كان البريطانيون يدعمون ممتلكاتهم على طول الساحل النيجيري . وكانت ألمانيا بدورها منهمكة في توجو لاند . وقد أدت الحرب الفرنسية الألمانية في عام ١٨٧٠ إلى وقف التوسم الفرنسي ، ولكن الفرنسيين الذين كانوا يواجهون نمو قوة الألمان في توجو احتلوا كوتونو ويورتونوڤو بقوة مسكرية . واحتج الملك غليفلي على هذا الخرق للمعاهدة ، غير أن فرنسا بدلا من أن تسحب قوتها العسكرية بدأت تفرض الرسوم في عام ١٨٨٧ . وكان لذلك أهمية كبرى بالنسبة للملك لأنه أدى إلى نقص كبير في إيراداته ، وأوضح التجار أن الرسوم ينبغي دفعها لوكلائه المعتمدين وحدهم . وفي الوقت نفسه أعلن فسخ معاهدة عام ١٨٧٨ ، وطلب إلى الفرنسيين الجلاء عن يورتوبوڤو وكوتوبو . ولم يبد الفرنسيون استعداداً للانسحاب ، وفي عام ١٨٨٩ استولى الداهوميون على يورتونوڤو إثر هجوم مفاجئ ، ولم تكن لدى فرنسا قوات كافية بالقرب من يورتونوقو حتى تستيطع اتخاذ إجراء فعال ضد الداهوميين ، ورأت أن من الأفضل تسوية الأمور بالوسائل الدبلوماسية . وبوضع هذا الرأى في الاعتبار قام الحاكم بايول بزيارة داهومي في عام ١٨٨٩ ، فاستقبله غليغلي بكياسة ، ولكنه رفض أن يبحث معه أية أمور ، كذلك لم يسمح له بمغادرة البلاد ، بيد أن بايول قبل أن يغامر بمخول داهومي كان قد أخذ كابوسير ( حاكم ) كوتونو كرهينة . وتوقعا للأحداث المقبلة تم تعزيز حامية كوتونو بثلاث فصائل من الرماة المهرة ، في الوقت الذي كان فيه الطراد ساكس يقف على مقربة من الكان . وفي عام ١٨٨٩ استبد بغليغلى مرض قضى عليه ، وخلفه بيحانزين .

واستفاد بايول من الفترة بين موت غليفلى ومجئ بيحانزين وفر من داهومى . والآن انتزع الفرنسيون پورتونوڤو من الداهوميين ، وأخذ بيحانزين يستعد لمهاجمة المواقع الفرنسية على طول الساحل ، وقبل أن يشرع في الهجوم على الفرنسيين قبض على مبشرى وايداح وتجارها كرهائن . وكان بين الرهائن المبشر دورچيرى الذى قام فيما بعد بدور هام في مفاوضات السلم .

ولم يفلح الداهوميون فى الاستيلاء لا على كوتونو أو پورتونوقو ، ولذلك بدأوا المحادثات . ولكى يدلل بيحانزين على حسن نواياه أفرج عن المبشرين . وكان الفرنسيون بدورهم راغبين فى التفاوض ، وأوفدوا الأب دورچيرى إلى أبومى . وكان بيحانزين على استعداد التنازل عن حقه فى جمع الرسوم فى كوتونو وتسليم پورتونوقو ، كما وافق أيضا على قبول الحماية الفرنسية . وفى مقابل ذلك وافقت فرنسا على أن تدفع له عشرين ألف فرنك سنويا .

ومع ذلك فإن الداهوميين لم يكونوا قد قبلوا الهزيمة ، وكانوا يرينون فترة يلتقطون فيها الأنفاس ويعينون تنظيم جيوشهم ، إذ كانوا يدركون أن الجيش الفرنسي أفضل تسليحا وتنظيما . وبالنقود الني يقدمها الفرنسيون اشترى بيحانزين مدافع سريعة الطلقات من الألمان ودعا جنود توجو النين دربهم الألمان لإعادة تنظيم الجيش . وفي عام ١٨٩١ قام بيحانزين بمحاولة ثانية لطرد الفرنسيين بدأها بغزو پورتونوڤو في أغسطس من العام نفسه ، وعاد بألفين من الغرنسيين بدأها بغزو پورتونوڤو في أغسطس من العام نفسه ، وعاد بألفين من الأسرى . وفي العام التالي هاجم الداهوميون سفينة فرنسية في نهر الويمي . ورأى الفرنسيون الغزو الألماني لتوجو ، وأدركوا ضرورة العمل بسرعة حتى يمكن إبقاء الألمان بعيدين عن داهومي . وفي العام نفسه قام الكولونيل نودز يمكن إبقاء الألمان بعيدين عن داهومي . وفي العام نفسه قام الكولونيل نودز بغزو أبومي ، وفي عضون عام واحد كان قد غزا الملكة بأسرها .

## أشانتي

ارتقى أوزاى كوامينا أسيبى (٥) عرش أشانتى في عام ١٨٠٠ ، وكان حاكما مرموقا دخل الأشانتى في عهده في نزاع مع كل من الفانتى والأوروبيين على الساحل ، وواجه في بداية عهده المتاعب المعتادة مع جيرانه ، واكنه تغلب عليها بحلول عام ١٨٠٥ ، وبدأ الحرب في ذلك العام ، وهي حرب استمرت مائة عام مع فترات توقف ، ولم تنته إلا مع توطد السيادة البريطانية .

وقد بدأت هذه الحرب على نطاق محدود ، عندما قام الأشانتيهين<sup>(٦)</sup> بتسوية خلاف بين ثلاثة من رؤساء الأسين ، ولكن رئيسين منهم تنازعا حول مضمون التسوية ولم يتقيدا به . وبعد أن حاول الأشانتيهين تسوية الأمر عن طريق التفاوض بدأ الحرب وطورد الأسين عبر نهر برا ، وفي النهاية لجأوا إلى أبورا عاصمة اتحاد الفائتي .

كان الفانتى فى ذلك الوقت أقوى شعوب الساحل ، ولهم اتصال دائم مع الأوروبيين الذين اعتاد الفانتى معاملتهم بقدر كبير من الازدراء . وبحلول عام ١٧٦٥ كان رؤساء الفانتى المختلفون فيما بينهم قد أقاموا اتحاداً ، وكاذ المسائل العامة تناقش فى مجلسهم ، واستطاعوا توسيع حدود مملكتهم طريق الدبلوماسية والحرب . وأدرك الفانتى أنه سيكون عليهم إن عاجلا أو أج أن يحاربوا الأشانتى - ولم يكن الأشانتى حتى ذلك الوقت قد دخلوا فى نزاع مع أية قوة كبيرة فيما عدا داهومى ، حيث كان النصر فى هذا الصدام حليف الداهوميين . وكان رؤساء الفانتى الذين اجتمعوا فى أبورا يعلمون أنهم يبتون فى مسألة سلم وحرب ، ولكن لم يكن من اليسير وجود خيار لديهم . فبعد أن أخرجوا الأشانتى من حساباتهم تعين عليهم إما أن يتخلوا جانب الأسين ،أو

<sup>(</sup>ه) ورد اسمه في كتباب الدكتور زاهر رياض تاريخ غاتا الحديثة: و أوزاي توتوكوامينا بونسو ه ؛ أما في الموسوعة البريطانية فقد ورد اسمه و أوزاي بونسو و فقط ، وعلى أية حال فإن هذا الاسم هو الذي يعرف به ، بل إنه أستخدم على هذا النحو في المتن ، انظر الفقرات التالية من هذا الفرع .

<sup>(</sup>٦) الأشانتيهين : ملك الأشانتي .

يقبلوا التبعية دون إطلاق نار . ومع ذلك فثمة عامل آخر ساعدهم على اتخاذ قرارهم ، وهو أنهم لن يستطيعوا في حالة الهزيمة الالتجاء إلى القلاع . وهكذا لم يكن لدى الفانتي ما يفقدونه إذا ما حاربوا الأشانتي .

ولم يكن الأشانتيهين تواقا إلى محاربة الفانتى ، واقترح عليهم إرسال منبوبين لمناقشة الأمر ، والسماح للأشانتى بمطاردة الرؤساء الهاربين داخل أراضى الفانتى . وأجاب الفانتى بقتل الرسل ، وكانت النتيجة نشوب الحرب التى انتهت بتعرضهم لهزيمة قاسية ، ووصل جيش الأشانتى إلى أبورا . والآن لجأ الرئيسان – من الأسين – اللذان كانا سببا في الحرب ، إلى قلعة كيب كوست ، وأرغم الحاكم البريطاني على أن يصل إلى قرار . وقضى قراره بتأييد الفانتى والرئيسين اللذين لجآ إلى الحصون . وتقدم جيش الأشانتى الآن نحو الحصون ، وعلى الرغم من إخفاقه في الاستيلاء عليها ، فإن البريطانيين وحلفاهم حوصروا بداخلها . وقرر الحاكم تورين تسليم الرئيسين ، ووافق على الاعتراف بتبعية بلاد الفانتى للأشانتى ، وبحق الأشانتى في ملكية الأرض التي تقوم عليها الحصون الأوروبية . بل إن تورين سلم نصف من لجلوا إلى حمن أنامبو . وهكذا خرج الأشانتى مظفرين تماما من أول حملة لهم على الساحل .

وهكذا اشترى الحاكم تورين السلم بخيانة أصدقائه . وتيقن الأشانتي من 'تن أن البريطانيين لا يولون اعتباراً للناس ، وأن اهتمامهم منصرف إلى عارة وحدها . وقد كانت فعلة تورين التي لا يمكن تبريرها أول حلقة في لسلة التخبط والأخطاء الفاحشة التي تميزت بها علاقات بريطانيا مع الأشانتي .

وفى النصف الثانى من عام ١٨٠٦ قرع الأشانتى طبول الحرب وأخنوا يتقدمون نحو الشرق مدمرين ما فى طريقهم من محاصيل . وفى عام ١٨٠٧ كانوا لا يزالون عند الساحل ، ثم أرغمهم انتشار الجدرى والنوسنتاريا على عبور نهر برا .

ورفض الفانتى قبول الخضوع لمجرد أنهم خسروا معركة واحدة . وما إن انسحب الأشانتى حتى بدأوا يتحرشون بحليفتى الأشانتى على الساحل - أكرا وإلينا . واستطاعت أكرا أن ترد الفانتى بحسم ؛ وعند إلينا أخفق الفانتى أيضا . وفضلا عن ذلك بعثت إلمينا برسول إلى أشانتى ، وسيّر الأشانتيهين أيضا . وفضلا عن ذلك بعثت إلمينا برسول إلى أشانتى ، وسيّر الأشانتيهين جيشا قوامة خمسة وعشرون ألفا تحت قيادة أبوكوفيرفير إلى إلمينا ، وقوة أصغر من أربعة آلاف بقيادة أبيادنكوا إلى إكرا . وطلب إلى أبوكوا رئيس الأكيم مساعدة دنكوا ، ولكنه بدلا من أن يفعل ذلك أعلن الحرب على الأشانتى ، وانضم إليه قريبه رئيس الأكواپيم . وقلب ذلك خطة الأشانتى رأسا على عقب . وطلب إلى أبو كوفيرفير أن يستدير نحو المتمردين ، على حين اتجه دنكوا نحو وطلب إلى أبو كوفيرفير أن يستدير نحو المتمردين ، على حين اتجه دنكوا نحو بعناد وأنزلوا بالأشانتى خسائر فادحة في الأرواح ، وأرغم الأشانتي على طلب العون من أكرا . وعندما وصل المدد من أكرا قرر المتمردون التقهقر ؛ واستطاع الكواپيم شغل جيش الأشانتي عن طريق شن حرب عصابات في المؤخرة .

وفى هذه الأثناء كان فيلق دنكوا الصغير قدهزم جيش الفانتى عند أبام ، والكنه أصيب بخسائر فائحة ، ولم يعد فى حالة تسمح له بمحاربة جيش الأكيم . لذلك قرر دنكوا التقهقر ، بيد أنه مات بالجدرى قبل أن ينفذ خطته . وهكذا فشلت تماما حملة عام ١٨١١ التى علق عليها الأشانتى كل هذه الآمال الكبار .

لذلك كان أوزاى بونسو غير راض عن نتائج الحملة ، وقرر فى عام ١٨١٤ إخضاع بلاد الفانتى كلها لسيطرته . ولتحقيق هذا الغرض كان من الضرورى أولاً سحق رؤساء الأكيم والأكواپيم المتمردين . فأرسل فيلقا صغيرا بقيادة أبيا لنكوا ليغلق طريق الهرب فى اتجاه الجنوب الغربى – إلى الأكيم . وتقدم الجيش الرئيسى بقيادة أمانكوا وهزمه فى يسر ، وواصل سيره نحو أكرا . وهناك انتظر عاما مؤملا أن يبدأ المتمردون بمهاجمته ، وفى هذه الأثناء لم يكن لدى جنوده عمل يؤبونه فنهبوا أكرا ، فتحول هذا الحليف إلى عدو . والآن تحرك أوزاى نحو الأكواپيم ، ولكن دون نجاح ينكر . ومع ذلك سرعان ما واتاه الحظ لقاء مثابرته . فقد سقط رئيس الأكيم فى أيدى وحدة مغيرة من الأشانتي ولجأ إلى الانتحار ، كذلك وقع رئيس الأكواپيم فى أيدي معن طريق الغدر .

وبنتيجة للحملات الثلاث توطدت أقدام الأشانتي وأصبحوا أصحاب السلطة العليا على ما يسمى غانة الآن . إذ خضع لهم الأكيم والأكواپيم ، وتحطمت أطماع الفائتي في إقامة دولة ساحلية لهم ، وتحولوا إلى ولاية تابعة للأشانتي ، واضطر الأوروبيون إلى الاعتراف بسيادة الأشانتي .

ومع ذلك كان موقف أشانتى ضعيفا بدرجة جوهرية . لقد كان لها ميزة محلية ، ولكن بريطانيا كان باستطاعتها في أى وقت ممارسة تفوقها الساحق على الساحل . وفي هذا الوقت كانت بريطانيا مشغولة بإحكام قبضتها على الهند ، ولكن كان يتعذر عليها أن تعيش في ساحل الذهب في ظل تهديد دائم بوقوع غزو من الشمال ، واستغل الفائتي الموقف بمهارة شديدة ، فنعتوا الأشانتي بأسوأ الصفات ، وقالوا عنهم إنهم لا يولون إهتماما لشئ غير الحرب . وعامل الأشانتي البريطانيين كأصدقاء الفائتي ، إذ أن البريطانيين قد تدخلوا والتمسوا لهم المغفرة . وكانوا يعتقبون أن باستطاعة بريطانيا حمل الفائتي على الحترام نصوص الاتفاقية . وكانت « الشركة » من جانبهم حريصة على الاحتفاظ بعلاقات طيبة مع الأشانتي الذين يتحكمون في الطريق إلى الداخل ، الاحتفاظ بعلاقات طيبة مع الأشانتي الذين يتحكمون في الطريق إلى الداخل ، فإذا ما مورست التجارة المشروعة بفعالية كان على الشركة أن تختار بين الاتفاق مع الأشانتي أو غزوهم .(٧)

وكان البريطانيون واعين بالبدائل المتاحة ، وفي عام ١٨١٧ أوفدت إلى كوماسي بعثة برئاسة فردريك جيمس ، وعضوية ت . أ . باوبيتش(^) ،

<sup>(</sup>٧) كانت هناك ثلاث شركات في منطقة ساحل الذهب ، بريطانية وفرنسية ودانمركية ، ولكن ضعف الشركة الدانمركية اضطرها إلى بيع جميع حقوقها للشركة البريطانية ، ولم يلبث التنافس التجارى بين الشركتين البريطانية والفرنسية أن اضطر الشركة الفرنسية إلى الانسحاب ، ويذلك خلا الجو للشركة البريطانية .

<sup>(</sup>۸) توماس إدوارد باوديتش: ( ۱۷۹۰ - ۱۸۲۶ )، رحالة إنجليزى ومؤلف. في عام ۱۸۱۶ حصل على وظيفة لدى « الشركة الإفريقية التجارة » التي أوفدته إلى ساحل الذهب. وفي عام ۱۸۱۷ أوفد بصحبة جميس ومتشنصون في بعثة إلى كوماسي. وأعد في عام ۱۸۱۹ سردا لرحلته في كتاب عنوانه كتاب عنوانه ( بعثة من كيب كوست إلى أشانتي ).

وهتشنصون وآخرين . ووقّعت معاهدة وافق الأشانتي بمقتضاها على آلا يشنوا الحرب ضد الدول الساحلية و قبل أن يتيحوا للحاكم فرصة للتدخل » ؛ وعلى أن تكون صيانة السلم بين الأشانتي والشعوب الساحلية تحت حماية الشركة . وأعطى الحاكم حق معاقبة الزائرين من الأشانتي و الذين يدانون بجرائم ثانوية » ، في حين يعهد بالجرائم الكبرى إلى الأشانتيهين . واحتج بلاط الأشانتي أيضا على تخفيض إيجار القلاع ، وهذه المسألة بدورها أمكن علاجها .

وهذه « المعاهدة المبهمة الصياغة ذات الوجهين » كانت عرضة لسوء التفسير . وثمة صعاب ثلاث كان يمكن أن تنشأ . فقد قبلت بريطانيا مسؤولية قمع الفانتي إذا ما فشل الأشانتي في ذلك ، وأن تتخذ موقف الحياد فيما إذا قرروا معاقبة الفانتي . فضلا ذلك كان هناك اختلاف تام بين المفاهيم القانونية لدى البريطانيين والأشانتي ؛ إذ كان من الصعب الاتفاق على ما يعد عناصر جريمة ثانوية وعناصر جريمة كبرى . كما أن الفانتي الذين تعمل الشركة لصالحهم لم يكونوا بدورهم مستعدين التقيد بنصوص المعاهدة .

وسرعان ما واجهت المعاهدة اختباراً قاسياً . ففي عام ١٨١٨ انهمك الأشانتي في حرب مع غايمان ، ومنع الملك إرسال أية أنباء عن الحرب إلى الساحل . ولما انقطعت الأنباء خلص الفانتي إلى أن الأشانتي تعرضوا لهزيمة حاسمة . ولذلك أساوا معاملة التجار الأشانتي ، وأخنوا يتصرفون على أساس أن الأشانتي قد هزموا . أما الرسل الذين جاوا في النهاية بأنباء الانتصار وهم يحملون عظام الفك الخاصة بالأعداء فقد أهينوا بشدة . وشكا الأشانتي إلى الحاكم الذي تحاشى التدخل في المسألة . وفي مارس ١٨١٩ احتج الأشانتيهين رسميا لدى الحاكم طالبا معاقبة المجرمين ، وإلا اضطر إلى غزو مملكة الفانتي . ولم يتخذ الحاكم أي إجراء برغم كثرة ما قُدَّم من احتجاجات ؛ ولكن باوديتش الذي كان حاضرا عرض الذهاب إلى كوماسي .

واستقبل باوديتش بحفاوة ، وشكا الأشانتيهين من عدم أمانة الحاكم - وقد جرت العادة أن يُدفّع إيجار الحصون في صورة بضائع - وطبقا لما قاله الملك فإن الحاكم يفرض أثمانا للبضائع أعلى من الأثمان العادية بمقدار خمسين في

المائة ، وإذلك لم يكن الإيجار يدفع بالكامل . وقد أقرت المعاهدة الجديدة بذلك ، كما سلمت بأن بلاد الفانتى جزء من إمبراطورية الأشانتي . أما الأشانتيهين والرؤساء الأشانتي فقد أقروا هم أنفسهم بأنهم رعايا بريطانيون .

وكان ذلك إنتصاراً هامًا لباوديتش ، فالمعاهدة جعلت من أشانتي محمية بريطانية ، ومع ذلك رفض الحاكم التصديق على المعاهدة لأنها جعلت الفانتي مقاطعة من مقاطعة من مقاطعات أشانتي ، بل رفض أن يسمح لرسل الأشانتيهين بالتوجه إلى لندن لشرح الأمور للحكومة في لندن . وقد تحلى الأشانتيهين بقدر ملحوظ من الصبر والحلم ، فعلى الرغم من أن الشركة وحلفاها الفانتي قداستثاروه مرارا ، فقد أحجم الأشانتي عن غزو الساحل . وفي عام ١٨٢٢ راود الأشانتي أملا في أن تتحسن الأمور عندما تستولى الحكومة البريطانية على الحصون الساحلية من الشركة وتخضعها لإدارتها المباشرة . وعين سيرتشارلز ماكارتي ، حاكم سيراليون ، حاكما لساحل الذهب أيضا . ولكن سير تشارلز سرعان ما خضع لنفوذ تجار الساحل ، ولم يفعل شيئا لعلاج مظالم الأشانتي .

وفى عام ١٨٢٧ أدت حادثة صغيرة فى نهاية الأمر إلى استثارة الأشانتى .
فقد سب أحد رجال الشرطة الأشانتيهين أمام بعض تجار الأشانتى فاختطفوه .
لذلك عبرت جيوش الأشانتى نهر برا فى عام ١٨٢٣ قبل أن يتمكن الحاكم ،
الذى كان يستعد للحرب ، من القيام بهجوم . وفى معركة أسمانكو التى دارت
رحاها فى عام ١٨٢٤ واجه سير تشارلز جيش الأشانتى بقوة صغيرة من
وحدات بريطانية وبعض وحدات إضافية من الفائتى . وتأكد لسير تشارلز أن
السخط متفش فى صفوف الأشائتى ، وإنه إذا ما عزف النشيد القومى
البريطانى ، فإن رؤساء الأشائتى لابد أن يتخلوا عن ملكهم ، فلما لم يحدث ذلك
لم يعد أمام ماكارتى من خيار سوى محاربة الأشائتى . وفى الساعة الرابعة
بعد الظهر نفدت نخيرته ، فعبرت جيوش الأشائتى النهر ، وهذمت البريطانيين
تماما وكان الحاكم نفسه بين من سقطوا فى ساحة القتال .

ولم يعش أوزاى بونسو ليقطف ثمار النصر ؛ إذ مات في أثناء الحملة ،

وخلفه أوزاى يلى . وكان موته يعنى أن الأشانتى قد غابت شمسهم . ومع ذلك ففى عام ١٨٢٦ عبر جيش كبير نهر برا ، وبعد تحركات دامت سبعة أشهر تجمع هذا الجيش فى دودوا استعدادا لمهاجمة أكرا . وهنا أحرز البريطانيون وحلفاؤهم نصرا جديرا بالذكر ، وتداعت قوة الأشانتى الهجومية ، وأعربوا عن رغبتهم فى السلم . غير أنه بسبب عناد الفانتى والدنكييرا استمرت حرب لا نهاية لها حتى عام ١٨٢١ .

وفى عام ١٨٣١ وقعت معاهدة مع الأشانتى ، وبمقتضاها : ١ - وافق الأشانتى على إيداع ستمائة أوقية من الذهب وعضوين من الأسرة المالكة كضمان : ٢ - يمنح الاستقلال لأتباع الأشانتى السابقين ، وكذلك للأسين وغيرهم ممن طلبوا الحماية البريطانية ، على أن يمنعوا من إهانة الأشانتيهين ؟ - يمتلك البريطانيون بمقتضى حق الفتح الأرض المقامة عليها حصونهم ؛ وهذا البند هو أهم البنود جميعا .

وبمقتضى معاهدة عام ١٨٣١ أصبحت الأجزاء الجنوبية من ساحل الذهب — أى المنطقة التى يحدها نهر برا شرقا ، ونهر الفولتا غربا ، وتمتد حتى حدود أشانتى — محمية بريطانية وعزل الأشانتى عن البحر ، وأصبحت النخيرة التى يشترونها تمر بمناطق تخضع للحماية البريطانية . وأدت هذه المعاهدة إلى وقوع حرب أهلية في أشانتى . ذلك أن الجوابن ، من أعضاء الاتحاد الأصليين ، لم يكونوا مستعدين لقبول سيادة كوماسى ، فأعلنوا الثورة ، ولكن سرعان ما حلت بهم الهزيمة . ولكن على الرغم من الصدام المتكرر بين مصالح البريطانيير والأشانتي ، ووقوع حوادث مختلفة حاول كل من أنصار الحرب في كوماسى وحلفاء بريطانيا استغلالها كمبرر لشن الحرب ، فإن الحرب لم تقع لأن الشانتيهين كان حاكما مسالما .

ومع ذلك أرغم الأشانتي في عام ١٨٦٣ على الحرب . فقد عثر رجل من الأشانتي على و صاجتين » من الذهب ، وبدلا من أن يسلمهما إلى خزانة الأشانتي كما يقضى العرف ، احتفظ بهما لنفسه واتجه نحو الجنوب . وكان

ذلك جرما كبيرا في قانون الأشانتي ، وبعث الأشانتيهين إلى الساحل طالبا تسليم الرجل ، بل إن الأشانتي تعهدوا بألا يلحق بالرجل أي أذى . ووقع الحاكم باين في مأزق شائك . فالدليل ضد الرجل مجرد إشاعة ؛ والجريمة من وجهة نظر الإنجليز ليست بالجريمة الكبرى . ولم يكن الحاكم مطمئنا إلى العهد الذي قطعه الأشانتيهين على نفسه . ومع ذلك لم يفت پاين أن حمايته للرجل « ستوغر صدر أقوى ملك على الساحل ، إن لم تثر غضبه » .

وقررت الحكومة عدم التنازل عن الجانى . وجاءت سفارة ثانية من كوماسى في فبراير ١٨٦٧ ، واتهمت بريطانيا رسميا بخرق المعاهدة . وهكذا كانت المعاهدة المبهمة الصياغة سببا للحرب التي نشبت في ذلك العام . فعندما رفضت بريطانيا تسليم الرجل شرع الأشانتي في شراء النخيرة . وكانوا مازالوا في سلم مع الدنكييرا الخاضعين للحماية البريطانية ، غير أن هؤلاء عندما أدركوا أن شراء السلاح سيؤدي إلى الحرب اعترضوا طريق هذه القوافل . واعتبر ذلك استفزازا جديدا . وفي مارس ١٨٦٧ عبر الأشانتي عبر نهرا برا مرة أخرى ، وأرغموا البريطانيين الذين كانوا تحت قيادة الماجور كوتشرين على الانسحاب . وبرغم هذا الانتصار فقد اضطر الأشانتي إلى الانسحاب خوفا من انتشار الجدري والدوسنتاريا .

وشعرت الحكومة في لندن ، مثلما شعر الحاكم في كيپ كوست ، بأنه لا مناص من غزو الأشانتي ، وبأنه لابد من إظهار قوة بريطانيا للاشانتي وللنول لخاضعة للحماية . ورأت الحكومة أن إرسال جيش بريطاني عبر نهر برا يمكن أن يكون أكثر تأثيرا . وحتى الآن كان الأشانتي دائما في موقف الهجوم ؛ وعقد الحاكم پاين العزم على غزو الأشانتي . ولكن الفصائل المكونة من أبناء جزر الهند الغربية ، والتي تشكل قلب الجيش ، لم تستطيع تحمل قسوة المناخ ، واضطر البريطانيون إلى الانسحاب . وفي عام ١٨٦٥ أرسل الأشانتي سفارة واضطر البريطانيون إلى الانسحاب . وفي عام ١٨٦٥ أرسل الأشانتي يلتمسون السلم أدى إلى انسحاب السفارة على الفور . ومع ذلك لم يقم الأشانتي بغزو المحمية مرة ثانية . وقد مات الأشانتيهين كواكر دوا الأول في عام ١٨٦٧ ، في حين كان الأشانتي من الناحية الرسمية مازالوا في حالة حرب مع البريطانيين .

ونتيجة لنهوض الأشانتي ونمو قوة البريطانيين على الساحل تبدد كل ما كان لدى الهولنديين من مطامع في إقامة إمبراطورية في غرب إفريقية . غير أنه كان لدى الهولنديين من الحصون انتزع أغلبها من الأشانتي ، وأهمها إلمينا . وتوصل الهولنديون والبريطانيون إلى اتفاق بشئان تبادل بعض الحصون لتجنب التداخل بينها . وهكذا فإن تبعية قبائل إفريقية حليفة للبريطانيين ، الدنكييرا والواساو والكومندا ، كانت تنقل من دولة أوروبية إلى دولة أوروبية أخرى ، على حين ظلت إلمينا ، التي كانت تابعة للهولنديين ، راسخة في ولائها للأشانتي . ولم يشارك الهولنديون أنفسهم في الحروب ، والحقيقة أنهم كانوا يحتفظون بعلاقات ممازة مع كوماسي .

وفى عام ١٨٦٧ واجهت أشانتى متاعب من جراء احتفالات تشييع جنازة الملك الراحل ، ولكن الملك الجديد كوفى كريكارى أرسل فى العام التالى جيشا لمساعدة إلمينا المشتبكة فى حرب مع اتحاد الفانتى . وحاولت الحكومة البريطانية التوصل إلى هدنة بين الفانتى وإلمينا وقدمت اقتراحات قبلتها إلمينا وقبلها الفانتى ، وتقضى بتعليق التحالف بين الأشانتى وإلمينا لمدة ستة أشهر وباستئناف العلاقات التجارية . وكان طبيعيا أن تقبل إلمينا هذه الاقتراحات لأن وصول جيش الأشانتى لمساعدتها يتطلب ستة أشهر على الأقل .

وغدت المشكلة حتى أكثر تعقيدا عندما قرر الهوانديون في عام ١٨٦٩ ترك الساحل ، كما كانوا مستعدين التخلى عن حصونهم لاعتبارات مالية . وزعم الهولنديون أن الأشانتى ليس لهم حقوق فى إلمينا ، وأنه لا يربطهم بها سوى علاقات صداقة ؛ غير أنهم عجزوا عن أن يفسروا لماذا كانوا يدفعون إيجار القلعة للأشانتي . ولذلك أحجم البريطانيون عن الاستيلاء على إلمينا قبل أن يلمسوا دليلا على أن الأشانتى ليس لهم حقوق هناك . وأرسل الهولنديون موظفا إفريقيا يدعى بانچى إلى كوماسى ليحصل على إعلان بهذا المعنى من الأشانتيهين . وقام بانچى بتزوير وثيقة كان من الواضح أنها أرضت البريطانيين .

وفى ٩ ديسمبر ١٨٧٧ تحرك جيش الأشانتي من كوماسي صوب الجنوب، وبعد أن عبروا نهر برا هزموا الجيوش المتحالفة في سلسلة من المصادمات . وبوغتت قوة بريطانية صغيرة ولحقت بها الهزيمة بالقرب من دوكوا . وتقهقرت الجيوش المتحالفة ، ولكنها بعد أن دعمت صفوفها استطاعت صد الأشانتي . وبدا أن الأشانتي قد هزموا ، ولكن الحلفاء أصيبوا بخسائر فادحة في الأرواح ، ولذلك قرروا التفرق . ولم يتعقب الأشانتي الجيش المتحالف ، وإنما أقاموا معسكرهم في دوكوا . وفي شهر مايو تجمع جيش كبير للفانتي والدنكييرا في جوكوا ، عندما انقض عليهم الأشانتي وقضوا تماما على الجيش المتحالف . وتحرك الأشانتي الآن نحو إلمينا التي كانت تحاصرها قوة بريطانية قوامها مائة وعشرة من جنود البحرية ومساعديهم من الإفريقيين . ولم يكن كل شئ على ما يرام بالنسبة لجيش الأشانتي ؛ فالجدري والدوسنتاريا كالمعتاد نالا منه كثيرا ، ولذلك كانوا تواقين إلى التراجع بشرف ، ولكن الأشانتيهين كان متصلبا ، وليس على استعداد للسماح للجيش بالعودة إلا بعد غزو كيب كوست .

فى هذه الأثناء كان المدد يتدفق من سيراليون وبريطانيا . وفى أكتوبر وصل سير جارنت ووازلى ، أحد جنود بريطانيا البارزين ، ليتولى قيادة الحملة . ووضع وولزلى خطة لهجوم ذى ثلاث شعب ، بيد أن طابور كولونيل وارد تعرض لهزيمة حاسمة على أيدى أساموا نكوانتا ، بل إن الطابور الآخر لم يبدأ فى التحرك . ومع ذلك فإن الجيش الرئيسى بقيادة وولزلى عبر نهر برا . وواصل جيش الأشانتى الذى تمرس على حروب الغابات إعاقة التقدم البريطانى ، ولكنهم لم يكونوا ندًا للبريطانيين الأفضل تسليحا ؛ فبنادق الأشانتى التى تحشى من فوهتها لم تكن تقارن بالبنادق البريطانية ذات الطلقات السبع . يقول ستانلى – الذى رافق الجيش كمراسل حربى – إن الأشانتي كانوا بالمثل نوى تجهيز طيب ، وإنهم كانوا أكثر من ندً للبريطانيين فى مناطق الغابات . ووصل تجهيز طيب ، وإنهم كانوا أكثر من ندً للبريطانيين فى مناطق الغابات . ووصل وولزلى إلى كوماسي ، واكنه وجدها قد هجرت . وكان قلقا على خطوط تموينه ، ويتحاشى أن يضيَّق عليه الخناق في كوماسى ، فقرر الانسحاب قبل موسم ويتحاشى أن يضيَّق عليه الخناق في كوماسى ، فقرر الانسحاب قبل موسم الأمطار . وفى طريق عوبته لحق به رسول من قبل الأشانتيهين ، وأبلغه أن

الأشانتيهين على استعداد للتسليم بشروط . وكانت النتيجة توقيع معاهدة فومينا (١) التى وجهت فى نهاية المطاف ضربة إلى قوة الأشانتي أصابتها بالشلل . فبمقتضاها وافق الأشانتيهين على ما يلى : 1 - 1 التنازل عن كل إدعاءاته بالسيادة على الدنكييرا والأكامبو والأسبن والأدانسى ؛ 1 - 1 دفع تعويض مقداره خمسون ألف أوقية من الذهب ؛ 1 - 1 التخلى عن التحالف مع إلمينا ؛ 1 - 1 سحب قواته من الجنوب الغربى ؛ 1 - 1 بقاء الطرق التجارية والطريق بين كوماسى وبرا مفتوحة ؛ 1 - 1

ودمرت معاهدة السلم نسيج النظام الإمبراطورى للأشانتى ، فقد ثارت المقاطعات ، وفى كوماسى عزل كوفى كريكارى فى عام ١٨٧٤ ، وارتقى العرش ملك جديد يدعى منسا بونسو هزيمة الجوابن الذين أعلنوا راية العصيان ، وأعاد تلك الولاية إلى سلطة كوماسى المباشرة . ولكن على الرغم من أنه استطاع إقرار سلطة كوماسى فإنه لم يكن محبوبا ، إذ كان ينظر إليه على أنه تابع للبريطانيين . وفاض الكيل بالزعماء عندما فر أمير من

<sup>(</sup>٩) تقول الموسوعة البريطانية إن الأشانتي لم يقبلوا هذه المعادهة كتسوية دائمة ، وظلوا يشكلون تهديدا لأراضي الشاطئ ، وإنه بعد مفاوضات مطولة لاحقة أرسل البريطانيون إنذارا إلي كوماسي في عام ١٨٩٥ ، أعقبوه بحملة عسكرية أخرى ، وحل اتحاد الأشانتي ، وإعلان الحماية البريطانية على البلاد . ويسبب حاجتهم إلى حماية مناطق الأشانتي الداخلية التجارية من الاحتلال الفرنسي والألماني ، وكذلك إلى مكافحة غارات ساموري من أجل الرقيق ، قاموا في الفترة ١٨٩٠ - ١٨٩٨ بتوزيز نفوذهم في مناطق الأشانتي الشمالية .

<sup>(</sup>١٠) كانت لدى الأشانتي قبل اعتناقهم المسيحية عادة تقديم الأضاحي ، فينحرون الطير والكلاب والخنازير والأغنام حسب المناسبات ، والغرض هو انتقال قوة الحياة والإحضاب إلى المتعبد . أما الأضاحي البشرية فلم تكن تقدم إلا في المناسبات الكبيرة مثل موت الملك والأعياد السنوية .

الأشانتي يطالب بعرش غايمان إلى البريطانيين طالبا حمايتهم . فأرسلت إلى الساحل بعثة من الأشانتي تحمل الفأس الذهبية . وأساء البريطانيون فهم طبيعة الفأس ، واعتقلوا أن الأشانتي الذين يشترون بنادق شنيدر التي تحشى من الخلف يستعنون للحرب . لذلك أعد البريطانيون لعبور نهر برا ثانية ، وعلى الفور استسلم منسا بونسو طالبا السلم . وأغضب ذلك حزب الحرب في كوماسي ، وعندما طلب منسا في عام ١٨٨٣ تحكيم البريطانيين في الخلاف بين إثنين من الرؤساء ، عزل من منصبه ، وخلفه كواكا بوا الثاني ، ولكنه مات في يونيه ١٨٨٤ . وكان موته بداية فترة من الحرب الأهلية استمرت حتى عام ١٨٨٨ ، عندما أجلس برمبه على العرش تحت اسم كواكا دوا الثالث ، وكان صبيا في السادسة عشرة يخضع لسيطرة أمه ( الملكة الأم ) . وفي عهده أعاد الأشانتي تدعيم موقفهم . بيد أنه في عام ١٨٩٥ طلب وزير المستعمرات إلى الأشانتي قبول مقيم بريطاني ، وعدم شن الحرب على القبائل التي تعيش خارج أراضيهم . وتشاور الأشسانتي فيما بينهم ، وفي ٢٨ مارس ١٨٩٥ بعثوا بسفارة إلى إنجلترا . وفي أبريل وصل حاكم جديد (١١) يحمل تعليمات بتقديم إنذار إلى الأشانتي يذكرهم فيه بأن الغرامة لم تدفع ، وبأن طرق التجارة لم تبق مفتوحة ، وبأن تقديم الأضاحي البشرية مازال مستمرا ؛ وإذا لم تصل إجابة مرضية حتى ٣١ أكتوبر فستعتبر المكومة البريطانية نفسها حرة في اتخاذ ما تراه من إجراءات .

وكانت السياسة التى يتبعها البريطانيون ذات وجهين: فكانوا يمنحون الحماية لكل رئيس يتمرد على الأشانتيهين؛ وفى الوقت نفسه يريبون منه تحمل عبء الغرامة بأكمله. وكان السبب المقيقى للإنذار هو أن بريطانيا قد قررت غزو أشانتى . وعندما لم يقم الأشانتيهين بالرد فى الوقت المحدد، تحرك طابور

<sup>(</sup>١١) هو السير وليم مكسويل الذي عين ماكما لقلعة كيب كوست.

بريطانى نحو كوماسى ، ولم يلق أيسة مقاومة ؛ وفي كوماسى أعلن الأشانتيهين خضوعه بخلع نعليه ، وخلخاليه الذهبيين ، وأحاط بقدمى القائد البريطاني .(١٢)

بل أن الأشانتي عانوا حتى مهانة أكبر . ففي عام ١٩٠٠ قدم الحاكم العام إلى كوماسى ، وطلب إليهم أن يسلموه « عرش الملك النهبي » ليجلس عليه ، وأعلن أن ملكة بريطانيا هي سيدة الأشانتي ، وأن من حقه كممثل للملكة أن يجلس عليه . (١٣) وأصاب هذا الطلب الأشانتي بالذهول ، فالعرش هو رمز قوميتهم ، ولذلك أخذوا تحت حكم الملكة الأم يستعدون للحرب ، واحتجز الحاكم ومن معه في الحصن ، وفرض عليهم حصار محكم . وعلى الرغم من أن الأشانتي أبدوا مقاومة عنيفة ، كما لجنوا إلى حرب العصابات ، فإن طابور الإنقاذ الذي أرسل تحت قيادة الكولونيل ولكوكس استطاع الوصول إلى كوماسي وأصبح الأشانتي في نهاية الأمر جزءاً من إمبراطورية لا تغيب عنها الشمس .

<sup>(</sup>١٢) قرر الأشانتي الخضوع والدخول في حماية « الرجل الأبيض » ، ومع ذلك تقدم الطابور البريطاني ، وبخل كوماسي في ١٧ فبراير ١٨٩٩ ، وفي اجتماع عام قدم الملك خضوعه التام للقائد البريطاني فرانسس سكوت .

<sup>(</sup>١٣) كان الملك قد أخفى و عرشه النهبى ، في مكان ما حتى لا يدنسه الغزاة . وكانت مطالبة الأشانتي بتسليمه إهانة يتعنر عليهم احتمالها ، إذ هم ينظرون إليه كرمز تتجمع فيه جميع أوراح أسلافهم ، ولم يكن الملك يجلس عليه إلا نادرا وفي المناسبات الكبيرة ، فكيف وجلوس حاكم أجنبي عليه !!

## وفخزر وفكني

## الاقتصاد

## iek

لم تكن أوروبا القرن التاسع عشر هي منشأ الاستعمار في إفريقية ، فاقتصاد بلاد السودان منذ أقدم العصور كان اقتصاد مستعمرات . والسمة المميزة لاقتصاد المستعمرات هي أن التجارة تكون هي السائدة فيه ، وليس الإنتاج . صحيح أنه في العالم الحديث تضطلع المناطق المستعمرة بإنتاج البضائع للبلدان الاستعمارية ، من ذلك أن المنتجات الاستوائية التي لا تنتجها أوروبا ، وكذلك المعادن كالقصدير أو الحديد التي لا تتوفر لهذه البلدان كفايتها منها ، يتم إنتاجها لإشباع حاجة السوق . بيد أن اقتصاد المستعمرات تسيطر عليه يضع شركات أجنبية تكاد تنفرد بكل أرياح التجارة ، وقد كانت تسيطر على التجارة في مستعمرات فرنسا السابقة في غرب إفريقيا ثلاث شركات كبيرة ، وفي مستعمرات بريطانيا السابقة في المنطقة نفسها تسم شركات . وثمة سمة ثانية هي أن تمويل التجارة والإنتاج يكون في أيدى جالية أجنبية . فالشركات التجارية تقدم قروضًا إلى الوسطاء المحليين ، وهؤلاء بدورهم يقدمون القروض إلى المنتج الفعلى . وهكذا فإن المحصول حتى قبل أن ينضج لا يعود ملكًا للمنتج . وسمة ثالثة لاقتصاد المستعمرات هي أن الموارد الإنتاجية للبلد لا تُنُمِّى لصالحه وإنما لتلبية متطلبات اقتصاد أكثر تقدما . وهكذا فإن غالبية المناطق إنما تعتمد على ناتج أوَّلي واحد ، أو منتجين ، تتقلب أسعاره أو أسعارهما تقلبا شديداً .

فهل كانت هذه الظاهرة جديدة فيما يتعلق ببلاد السودان ؟ وهل كان اقتصاد هذه البلاد في العصور الوسطى يختلف اختلافا كبيراً عن اقتصادها اليوم ؟ لابد من الاعتراف بانه فيما عدا بلاد الهوسا واليوربا لم يكن النظام يختلف اختلافا ملحوظا . والحقيقة إنه فيما يتعلق بالمناطق الواقعة شمال بلاد الهوسا كان النظام في حالة أسوأ ، ذلك أن الأستعمار الحديث ينمى الموارد الاقتصادية ، وإن يكن بطريقة غير متوازنة ، على حين أن استعمار العصور الوسطى لم يكن ينمى أية موارد . ولم تجر دراسة جادة السيطرة الاقتصادية التى مارستها دول شمال إفريقية على بلاد السودان من زاوية تأثيرها على اقتصاد المنطقة . والمنتجات التى كانت موضوعا الطلب – الرقيق والخصيان والذهب والعاج والزباد والعنبر والمسك – لم يكن ممكنا أن تؤدى بحكم طبيعتها إلى تنمية الموارد الاقتصادية . وكان محصول التصدير النباتي الوحيد هو الدخن الذي يصدر إلى قبائل الصحراء . وقد أدخل العرب الذين قدموا من الشمال والشرق بعض محاصيل جديدة – القطن والأرز والقمح ، وفي مقدمتها الشمال والشرق بعض محاصيل جديدة – القطن والأرز والقمح ، وفي مقدمتها بين المناطق الإفريقية ) في المقام الأول ، ولم تكن موضوع طلب في الشمال بسبب حجمها الكبير ، وتكاليف نقلها عبر الصحراء . وهكذا كانت صلة الشمال الإفريقية التجارية تقرض على بلاد السودان اقتصاد سلب ونهب .

ثانيا ، كانت التجارة في أيدى تجار شمال إفريقية . فتجار غدامس وتوات ومراكش أو وكلاؤهم كانوا يوجدون في كل المراكز التجارية الرئيسية . والواردات، وكذلك الصادرات ، كانت في أيديهم . ونحن بينما نسمع عن العدد الكبير لقوافل الشمال الإفريقي التجارية التي كانت تزور بلاد السودان ، فإننا لا نسمع شيئا عن أي تجار من أهل السودان قاموا بزيارة لشمال إفريقية . وحتى في بلاد السودان كان تجار شمال إفريقية يمولون التجارة ، ولم يكن الإفريقيون سوى وكلاء لهم .

ولذلك كان شمال إفريقية هو الذي يجنى منافع التجارة ، فأبناؤه كانوا يتحملون عبء المخاطر ويحصلون على الأرباح . والحقيقة أن بعض المدن الصغيرة الواقعة على طرق القوافل الرئيسية كانت تعيش أساسا على التجارة عبر الصحراء . كما أن رخاء سجلماسة العظيم بأكمله كان مرجعه التجارة مع

بلاد السودان . وقد برزت أهميتها عندما منع السلطان أحمد بن طواون (١) التجار المصريين والسوريين من استخدام الطريق الذي يبدأ من الواحة الخارجة إلى غرب بلاد السودان بسبب كثرة حوادثه . وأدى ذلك بتجار المشرق إلى المجئ إلى مراكش حيث أقاموا في سجلماسة . وتزايد رخاء المدينة بدرجة كبيرة ، وأصبحت تحقق لخزانة القيروان إيرادات مقدارها أربعمائة ألف دينار ، وهو مبلغ كان يعادل نصف إيرادات منطقة البربر بأكملها ، ويعطينا فكرة عن أهمية التجارة . وعلى الرغم من أن المدينة كانت مزدهرة عندما زارها إبن بطوطة ، (٢) المتجارة . فعلى الإفريقي في أيامه يقول إن المدينة كانت أطلالا ، (٣) إذ أنها خُريت بعد موت السلطان أحمد المنتصر في عام ١٣٩٣ .

ومدينة تلسمان كانت مركزاً آخر تمتع برخاء كبير بسبب تجارته مع بلاد السودان . وكانت قليلة الإنتاج ، بل لم يكن بها سكان كثيرون ، ولكنها أصبحت محطة نهائية للتجارة عند الطرف الشمالى ، وبخاصة بعد أن احتل المسيحيون وهران . وقد حققت أرباحاً وفيرة عن طريق فرض المكوس على واردات بلاد السودان وصادراتها . ولم تكن المدن الكبيرة هي وحدها التي تحصل على الأرباح من التجارة ، بل إن المدن الصغيرة الواقعة على طول طريق القوافل كانت تحصل بدورها على أرباح ضخمة ، فمدينة مثل تاغواست كانت تصدر المنتجات الصوفية إلى ولاته وتمبكت ؛ ومدينة أخرى مثل يفران تصنع الأوعية النحاسية وأواني الزينة كانت سوقها الوحيدة في بلاد السودان . ولقد كان ليفران بطبيعة الحال فترة مجد عارضة . ففيما بين عامي ١٥٠٩ و ١٥٥١ عندما احتل البرتغاليون أغادير ، كانت مركزاً لتصدير المصنوعات الأوروبية إلى بلاد السودان .

وكانت توجد بغالبية المدن الجنوبية في مراكش نسبة كبيرة من السكان

 <sup>(</sup>٢) و وتوجهت برسم السفر إلى بلاد السودان فوصلت إلى مدينة سجاماسة وهى من أحسن المدن وبها التمر الكثير الطيب ع تحفة النظار ، الصفحتان ٦٨٣ و ٦٨٤ .

<sup>(</sup>٣) « وتبدى سجلماسة في الوقت الحاضر مهدمة تماما كما سبق أن قلنا ، فإن سكانها تجمعوا في قصور وتشتتو في كل مكان تقريبا من أراضى المنطقة ، وصف أفريقوا ، طبعة الرياض ، الصفحة ٤٩٩ .

السود . ومرجع ذلك ليس سواد بشرة السكان ، بل إن عدداً كبيراً منهم اتخذ محظيات من بلاد الزنوج ، وكان معظم سكان هذه المدن من أبناء المحظيات . من ذلك أن أبا يزيد الحمّار (3) الذى قام بثورة فى شمال إفريقية كان إبن جارية سودانية ، وقد حقق هولاء الشماليون أرباحا طائلة من التجارة ؛ فالجارية الصغيرة السن التى تساوى ستة مثاقيل فى غاو يمكن أن تباع في فاس بخمسة عشر ؛ والحصان الذى يساوى ست دوكات(٥) فى بلاد البربر يمكن أن يباع بأربعين أو خمسين دوكة فى غاو . بيد أن منتجات غرب إفريقية كانت دائما من مواد الترف فى شمال إفريقية . لذلك لم تكن التجارة تعود على الفقراء بمنفعة تذكر ، وإنما كان المستفيدون الرئيسيون منها هم التجار الأغنياء والأمراء .

لقد كانت هذه أساساً تجارة في سلع الترف ، ويمكن أن نلمس ذلك من البضائع التي أرسلها حاكم تنستته على سبيل الهدية إلى سلطان فاس . وقد حمل هذه البضائع سفير زنجي أثار سلوكه ونطقه فكاهة ومرحا وغبطة بين رجال البلاط في فاس ، وكانت كلها تقريباً واردة من بلاد السودان ، ومن بينها خمسون رقيقاً زنجيا وخمسون جارية زنجية وعشرة خصيان وزرافة وجمل وعشر نعامات وستة عشر من قط الزباد ورطل من المسك وآخر من العنبر وستون من جلود بقر الوحش التي تصنع منها الدروع الخفيفة . ويذكر ليو الأثمان التي كانت هذه الأشياء تباع بها في فاس ، فالرقيق يباع بعشرين دوكة والجارية بخمس عسشرة والخصي بأربعين والجمل بخمسين وقط الزباد

<sup>(3)</sup> أبو يزيد مخلد بن كيداد : من قبيلة يفران الزناتية . ولد من " جارية هوارية " . قاد أقوى الثورات ضد الفاطميين في المغرب الأقصى وأخطرها وأطولها أمدا . وشملت ثورته أربع مراحل بين انتصار وانكسار ، وشغلت هذه الثورة عصر القائم بأمر الله كله وعامين من عهد إبنه اسماعيل المنصور الذي سجل انتصاره على أبي يزيد في عام ١٤٧ ببناء مدينة أسماها "المنصورية" . وقد المنصور الذي سجل انتصاره على أبي يزيد في عام ١٤٧ ببناء مدينة أسماها "المنصورية" . وقد وقعت بأبي يزيد هزيمة منكرة في ذلك العام وسقط أسيرا في أيدي المنصور . وعندما استولى على مرماجنة في المرحلة الثانية من ثورته أهداه أهلها حماراً أشهب اللون ، فكان يركبه ، ولذلك سمني صاحب الحمار . [انظر ، دكتور السيد عبد العزيز سالم ، المقرب الكبير ، الجزء الثاني (العصر صاحب الحمار . [انظر ، دكتور السيد عبد العزيز سالم ، المقرب الكبير ، الجزء الثاني (العصر المسدومة البريطانية ، مادة "Abu Yazid" ، وأيضا تاريخ أقريقها العام ، اليونسكر ، الطبعة الموسومة البريطانية ، المجلد الثالث ، الصفحات ٢٣٣ وما بعدها . ]

 <sup>(</sup>٥) الدوكة Ducat : عمله إيطالية ذهبية ترد في المصادر العربية باسم مثقال ، وكانت تزن في أيام ليو الإفريقي حوالي ثلاثة غرامات ونصف الغرام .

بمائتى دوكة وكان الرطل من المسك أو العنبر يساوى ستين دوكة ، أما جلود بقر الوحش وهى أرخصها ، فكانت القطعة منها تباع بثمانى دوكات ، لذلك كان من المجزى القيام برحلة إلى بلاد السودان بأكبر عدد ممكن من الجمال .

ومع ذلك فإن الرحلة إلى بلاد السودان لم تكن أبداً رحلة للمتعة . فقد كانت الصحراء حاجزاً مهيباً يحدد الظروف التى تباشر فيها التجارة . كما أن بحر الرمال الذى يفصل السودان عن عرب شمال إفريقية هو فراغ من الناحية الفعلية ، وتسيطر بلاد السودان على الجزء الجنوبي منه بمختلف واحاته . وفي فترات الضعف ، أو عندما تسود الفوضي في المناطق المأهولة ، كان أهل الصحراء ، الطوارق والبربر ، والعرب أيضاً ، ينقضون على السكان الزنوج المستقرين ويُعملون فيهم النهب . ونادراً ما كان البيض (١) في الصحراء هم السادة ، حتى حلت الفوضى التي أعقبت الغزو المراكشي فأعطتهم الفرصة لأن يعملوا النهب يون خوف من الانتقام .

لقد كانت الصحراء عازلا بين بلاد السودان والشمال ، ولم يكن بالإمكان عبورها إلا عن طريق القوافل المنظمة . ومرجع ذلك هو الصعوبات الضخمة التي تكتنف عبور الصحراء فرادى أو في أعداد صغيرة . فضلا عن ذلك كان هناك خطر قيام قبائل الطوارق والتيبو بمهاجمة من يعبرها . وهكذا أصبحت القوافل هي وسيلة عبور الصحراء .

ولكى تحقق التجارة أقصى ربح لها ، فلابد أن تكون الأصناف التى يتم الاتجار فيها خفيفة الوزن غالية الثمن ، وفى مقدمة هذه الأصناف الذهب والرقيق والعاج والمسك والعنبر والزباد ، وذلك بسبب ربحيتها الشديدة وخفة وزنها . وأدت التجارة مع الشمال إلى وجود طرق مألوفة ونشأة المحطات الوسيطة التي يجد فيها المسافر المتعب بعض الراحة . وفى بلاد السودان نفسها أدت هذه التجارة إلى نمو المدن الواقعة على حافة الصحراء والتى هى بمثابة نهايات لخطوط القوافل . وهذه المدن أشبه ما تكون بالحصون والمدن الواقعة على الساحل الغربي . وربما

<sup>(</sup>٦) إشارة إلى الطوارق ، وهم ليسوا زنوجا .

كانت العلاقة التى ربطت بين نهوض غانة ومالى وتجارة الصحراء هى نفس العلاقة التى ربطت بين نهوض أشانتى وداهومى والتجارة البحرية ، إذ أن نتيجة هذه الحركات – من بحرى الرمال والمياه – كانت واحدة : وهى تنمية وازدهار حضارة تجارية .

وتطور تجارة غرب إفريقية يمكن أن يكون - منذ العصور التاريخية على الأقل - وثيق الإرتباط بدخول الجمل والنخيل . وثمة اختلاف في الرأى حول تاريخ استخدام الجمل لأول مرة في الصحراء . فالبعض يقول إن الجمل وجد في الصحراء منذ زمن بعيد ، ودليلهم على ذلك الهياكل العظمية لجمل العصور السحيقة . ومن ناحية أخرى توجد أدلة كثيرة على أن الجمل يمكن ألا يكون من أصل إفريقي . والأدلة سلبية بحكم طبيعتها . فالقرطاچيون بينما كانوا يعرفون الحصان والفيل ، يبدو أنهم لم يكونوا يعرفون الجمل . كما أن هيروبوت في تعداده الشامل لحيوانات إفريقية لم يشر مطلقا إلى الجمل . ولم يستخدم الرومانيون الجمال في حملاتهم الإفريقية المبكرة . ويقول سالوست إن الرومان رأوا الجمل لأول مرة في الحملة ضد ميثريداتس . (٧) ويذكر بليني أيضا أن الجمل له أصل أسيوي أكثر منه أصل إفريقي . لذلك يبدو محتملا أن يكون الجمل والنخيل مستجدين نسبيا في شمال إفريقية ، وأن يكونا قد وصلا إليه حوالي القرن الرابع الميلادي . وكان جوتييه وجيزيل ، وهما خبيران فرنسيان في شؤون شمال إفريقية والصحراء الكبري ، من أنصار هذا الرأى .

ومن المؤكد أن إدخال الجمل والنخيل قد أحدثا ثورة في النقل ، وهي ثورة لابد أنها أثرت بدورها في التجارة . فبمساعدة سفينة الصحراء أصبح من المكن نقل حمولات أثقل وزنا ، وقلت المخاطر عما سبق ولو أنها كانت لا تزال كثيرة ، كما أصبحت الرحلة تستغرق وقتا أقل . وكانت النتيجة نموًا في النشاط

 <sup>(</sup>٧) ميثريداتس السادس: (١٣١ - ١٣٥ق. م) ملك بونتوس القديمة ، ويعرف بميثريداتس
 الأكبر . اشتبك مع الرومان في ثلاثة حروب عرفت باسمه . كان بسبب دهائه وشجاعته وقدرته على
 التنظيم أخطر خصوم روما الشرقية .

التجارى أسفر عن نشأة عدد كاف من المدن عند نهايات الطرق عند الجانب الآخر من الصحراء . ونمت المدن لضمان إمدادات مطردة وكبيرة من البضائع المطلوبة ، وتوفير احتياجات المسافرين ووسائل الراحة اللازمة لهم . وهذه المراكز الحضرية لابد أنها شكلت النوى للول جيدة التنظيم . كما أن غانة التى جاءت إلى الوجود في هذا الوقت لابد أنها أصبحت على علاقة وثيقة بالتجارة عبر الصحراء الكبرى .

وكانت هناك خمسة طرق معروفة جيداً تربط شمال إفريقية ببلاد السودان . وكان أبعدها غريا هو الطريق الذي يسير بمحاذاة الساحل من مراكش حتى بلاد السودان في الجنوب ، وكان هذا الطريق هو أيسرها قبل إدخال الجمل . أما الطريق الغربي فكان يبدأ من مراكش والجزائر حتى سجلماسة ومنها إلى بلاد السودان . وكان هناك طريقان في الوسط ، أحدهما يبدأ من طرابلس ويمر بِفِرَانِ وِمُرْزُقُ وِكُوَّارِ إِلَى بِحِيرِةِ تَشَاد ، والآخر يبدأ من غدامس ويمر بِغات حتى بلاد الهوسا وغرب بلاد السودان . أما الطريق الشرقي فكان ببدأ من برقة ويمر بالكفرة وتبستى . وكان هذا الطريق وعرا ولم يطرأ عليه تحسن ما إلا في القرن التاسع عشر مع نمو قوة السنوسيين في هذه المنطقة وإنشاء المزارع وحف العيون . فضلا عن ذلك فإنه بينما كان مايات برنو أقوياء ، وكان الحفصيو الذين أقاموا علاقات طيبة معهم يحكمون في تونس ،(^) كان باستطاعه إمبراطورية البرنو حماية الطريق من فزان حتى تشاد من تهديد الطوارق بالرغم من أنه كان طريقا اصطناعيا ووعرا . ولكن هذا الطريق لم يعد مأمونا في القرن الثامن عشر بسبب الضعف الذي طرأ على إمبراطورية البرنو، ولذلك هجرته القوافل . وفي القرن التاسع عشر أصبحت زندر أكثر أهمية ؛ فقد أفادت في ربط برنو بالشمال على امتداد الطريق الغربي المار بغات وغدامس.

 <sup>(</sup>٨) د (قال ابن سعيد) .. ويليهم الكانم وهم خلق عظيم ... ولهم التغلب على يلاد الصحراء
 إلى فـزان وكانت لهم مهادنة مع النولة الحفصية منذ أولها .. » العبر ،الجلد السادس ،
 الصحة ١٩٩٩ .

وربما كان ضروريا بالمثل أن نلم بالأخطار والمصاعب التي كان على القوافل أن تواجهها . فالصحراء الكبرى ذات مساحة شاسعة على الرغم من كثرة ما يوجد بها من واحات ووديان تنعم بحياة نباتية وحيوانية ، وهناك مناطق جبلية مثل تبستي وأحجار وأبر ، بيد أن غالبية الصحراء تتكون من كثبان رملية عالية ثابتة ومتحركة ، ومنخفضات تغطى بطونها المصباء ، وهضاب عرت العوامل المختلفة صخورها . وكانت هناك دائما مشكلات العطش والمتاعب الجسمانية ، مثل تشقق الشفاه وبشرة الوجه بسبب العواصف الرملية . وعلى الطريق من فاس إلى تمبكت كانت المياه مشكلة دائمة ، لذلك اعتاد المسافرون أن يحملوا معهم على ظهور الجمال مؤونة من المياه تكفيهم سبعة أيام ، بيد أنه حتى هذه الكمية كانت تنفد في بعض الأحيان ، عندئذ كانوا يرغمون على ذبح الجمال واستعمال الماء الذي تختزنه ، وإذا لم يكن هذا الماء كافيا فلا يكون أمامهم سوى مواجهة الموت . هذا فضلا عن الخوف الدائم من أن تضل القوافل طريقها في الصحراء ، وكانت القوافل تتغلب إلى حدما على هذه المشكلة باصطحاب **أدلاء(<sup>٩)</sup> يعرفون مواقع العيون ويمكنهم الاهتداء بالنجوم مثل** الملاحين . كذلك كان هناك دائما احتمال تعرض القوافل لهجمات رجال القبائل المنجراوية ، ومع ذلك كان للصحراء سحرها أيضًا ؛ فقيما وراءها يوجد ذهب بلاد السودان الذي أغرى كثيرين جدا من المغامرين بالسعى إلى الثروة على الجانب الآخر من الصحراء .

وقدأثارت بعض القصص الخيالية شهية التجار من أهل الشمال ، ومنها تلك القصة التي رواها منساموسي للعمري في القاهرة ،(١٠) وهي قصة كانت بطبيعة الحال دعاية خالصة ، ومفادها أن الذهب نتاج نباتي ، كما أنها قصة

 <sup>(</sup>٩) الدليل: أسماه إبن بطوطة و التكشيف ع . و والتكشيف إسم لكل رجل من مسوفة يكتريه أمل القافلة ع تحقة النظار ، الصفحة ٨٥٠ .

<sup>(</sup>١٠) انظر ، رواية منساموسى لفضل الله العمرى ، الحاشية ٣-٤٩ أعلاه .

ونورد هنا قصة أخرى رواها الإدريسى: "فإذا أخذ النيل في الرجوع والجزر رجع كل من في بلاد السودان المنحشرين إلى تلك الجزيرة بحاثا يبحثون طول أيام رجوع النيل فيجد كل منهم في بحثه هناك ما أعطاه الله سبحانه كثيرا أو قليلا من التبر وما يخيب منهم أحد فإذا عاد النيل إلى حده باع الناس ما حصل بأيديهم من التبر ... فرهة المستاق ، المجلد الأول ، الصفحة ٢٤ . [ المصود بالنيل هنا هو نهر النيجر .]

موغلة في القدم . فالفقيه (١١) في القرن العاشر الميلادي يذكر أن الزنوج يزرعون الذهب في الصحراء ، كما يزرع غيرهم الجزر ، وأنهم يحصدونه في الصباح . ويكرر ياقوت هذا المعنى . ومن العمري يمكننا أن نقف على اللتفاصيل الكاملة لهذه القصة المثيرة . فقد قال له الإمبراطور إن هناك نوعين من النباتات التي تنتج الذهب ، نوع يظهر في الربيع وينمو في الصحراء في أعقاب سقوط المطر ، وذلك لا يُعول عليه لأن سقوط الأمطار في الصحراء ليس مؤكدا ، والنوع الآخر ينمو على ضفاف النيل ويزدهر طول العام . والمنطقة التي يوجد بها الذهب بكثرة هي تلك الواقعة جنوب غانة . ويظهر الذهب في أغسطس عند اشتداد الحرارة ، وعندما يفيض النهر لا يكون لازما سوى الحفر الحصول عليه . ويبيو أن المنسا كان يتمتع بسعة خيال هائلة ، لأن القصة الأخرى التي رواها العمري عن سلفه الذي أبحر إلى المحيط تبو بالمثل ممارسة لخيال خالص . (١٦) وثمة قصة أخرى لأحد الرحالة تتعلق بذهب بلاد السودان رويت لبتنكورت في جزركناري . وتفيد هذه القصة أن الزنوج كانوا يدعون نوعا ضخما من النمل يحفر الأرض ليخرجوا الذهب ثم يبادلونه بمنتجات أخرى .

وكان تجار مصر وشمال إفريقية يميلون إلى تصديق هذه الروايات ، وكان يتدفق عليهم من الذهب ما يكفى لإثارة اهتمامهم بالتجارة . وكانت الأرباح

<sup>(</sup>۱۱) إبن الفقيه: أبو بكر أحمد بن محمد بن إسحاق الهمزانى ، جغرافى عربى وضع حوالى عام ٩٩٣ مؤلفا شاملا عنوانه كتاب البلدان ، وقد فقد هذا الكتاب ، ولكن عُمل له مختصر يقول دى غويه إن الذى وضعه يحتمل أن يكون على بن حسن الشَيْزُرى حوالى عام ١٠٢٧ ، ونشر دى غويه هذا المختصر فى عام ١٨٨٥ فى المكتبة الجغرافية العربية ، المجلد الخامس . [ إنظر ، الموسوعة الاسلامية ، المبعة العربية ، مادة و إبن الفقيه » . ]

<sup>(</sup>١٢) ه قال في مسالك الأبصار: قال إبن أمير حاجب: سائته عن سبب إنتقال الملك إليه - فقال إن الذي قبلي كان يظن أن البحر المحيط له غاية تدرك ، فجهز مئين سفن ، وشحنها بالرجال والأزواد التي تكفيهم سنين ، وأمر من فيها ألا يرجعوا حتى يبلغوا نهايته أو تنفد أزوادهم ؛ فغابوا مدة طويلة ، ثم عاد منهم سفينة واحدة وحضر مقدمها ، فسائه عن أمرهم . فقال : سارت السفن زمانا طويلا حتى عرض لها في البحر في وسط اللجه واد له جرية عظيمة ، فابتلع تلك المراكب وكنت آخر القوم فرجعت بسفينتي، ؛ فلم يصدقه : فجهز أُلفي سفينة ألفا للرجال وألفا للأزواد ، واستخلفني وسافر بنفسه ليعلم حقيقة ذلك ؛ وكان آخر العهد به وبمن معه ... عصبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحتان ٢٩٤ و ٢٩٠ .

هائلة ، وفيها تكمن الإثارة . وفي أوقات استقرار الحكم ببلاد السودان كان الخطريقل إلى أدنى حد ، كذلك لم يعدم الأمر عناصر مثيرة أخرى . فنفس أسماء سجلماسة وأودغست وولاته وتوات ، تلك المدن الخاملة في الصحراء ، كانت تثير فيهم ذكريات تجارة الذهب . ومن هذه المدن سجلماسة التي شيدها البرير في عام ٧٥٨ ، وأصبحت عاصمة تأفيلات (١٦) – الجزء الجنوبي من مراكش – في عام ٧٠٨ ، وكانت النقطة التي تبدأ منها القوافل رحلتها الطويلة . وقد أعطاها وضعها الممتاز عند سفح منطقة الكول بجبال الأطلس موقعا مواتيا . وكانت تشكل المحطة النهائية العظيمة في الشمال لتجارة الصحراء . وقد أمكن زراعة الخضروات والمحاصيل الغذائية عن طريق نظام للقنوات . قال إبن بطوطة عن سجلماسة إنها « من أحسن المدن وبها التمر الكثير الطيب وتشبهها مدينة البصرة في كثرة التمر ولكن تمر سجلماسة أطيب وصنف إيرار منه لا نظير له في البلاد . «(١٠) وكان المكان يزدحم بأمراء التجارة الذين أثارت بيوتهم وحدائقهم حسد أكثر الناس ترحالا وهو إبن بطوطه الذي قابل هناك أخا لتاجر تعرف إليه في الصين . (١٥)

وكان المسافرون الذين يتجمعون هناك ينعمون بكل الملذّات التى يمكن أن توفرها « مدينة من أكبر مدن العالم المزدحمة بالسكان » ، والتى تعيش على التجارة ، وكانت هناك وكالات تجارية وسماسرة يمكنهم تزويد القادم بمعلومات عن حالة التجارة في بلاد السودان ، وفوق كل ذلك ذهب وصياغ اشتهروا بصنع أرقى المشغولات الذهبية وأنقاها ، وللباحثين عن اللذة كان هناك الطعام الشهى :

<sup>(</sup>١٣) تافيلات: أكبر واحات الصحراء الكبري . بها حتى الآت أطلال سجلماسة . وهي مهد أسرة الأشراف العلويين التي لا تزال تحكم الملكة المغربية .

<sup>(</sup>١٤) تعقة النظار ، الصفحة ١٨٤ .

<sup>(</sup>١٥) و وتزلت منها عند الفقيه أبى محمد البشرى ، وهو الذى لقيت أخاه بمدينة قنجنفو من بلاد الصين فياشذ ما تباعدا فأكرمني غاية الأكرام ، ١٠المرجم نفسه ، الصفحة نفسها .

السحالى والكلاب المسمنة (١٦) والقمح والتمور التى تفوق فى حلاوتها كل فاكهة أخرى (١٧) ثم كانت هناك نساء جميلات الطلعة يسهل نيلهن ، ويتمتعن ببدانة كانت موضع الإعجاب على نطاق العالم العربى .(١٨)

وعلى مسيرة خمسين يوما إلى الجنوب من سجاماسة توجد المدينة الشهيرة أودغست . وكان بإمكان المسافر الذى يمضى قرابة الشهرين فى الصحراء تحت نير الحرارة والعواصف الرملية أن يجد الراحة فى هذه المدينة التى تمتعت بشهرة لا تفوقها فيها سوى باريس المعاصرة . وقد اشتهرت بجودة طعامها ، وتفوقت طاهياتها فى صنع الفطائر والكعك المحشو بالجوز والشعرية بالعسل ولحوم الجمال المجففة والتعابين المطهوة فى الماء والملح أو الاسفنط . وأطعمة كهذه لابد أن تثير شهية أكثر الناس ولعاً بالطعام وتذوقا له . وكانت أثمان الطاهيات مرتفعة ، وتباع الواحدة منهن بمائة مثقال ذهبا . (١٩)

وعندما زار بارث أودغست الصحراء الكبرى وجد نساءها فى حالة عبث وسعى إلى اللذة على الرغم من أن أخلاقهن كانت قد تحسنت على أيامه . وقد اشتهرت نساؤها بجمالهن على الرغم مما قاله أحد المسافرين فى العصور الوسطى من « أنك لا تكاد تجد أحدا من السكان ليس ضحية حمّى أو أعراض

<sup>(</sup>١٦) و وأهل سجلماسة يسمنون الكلاب وياتكاونها كما يصنع أهل مدينة قفصة وقسطيلية .... البكري ، المرجم السابق ، الصفحة ١٤٨ .

د وقد حكى إبن سعيد .. وليس فيها نثاب ولا كلاب لأنهم يسمنونها ويأكلونها ...، صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ١٤٦ .

 <sup>(</sup>۱۷) و وبها نخيل كثير وأنواع من التمر لا يشبه بعضها بعضا وفيها الرطب المسمى بالبرنى
 وهى خضراء جدا وحلاوتها تقوق كل حلاوة ع نزهة المشتاق ، المجلد الأول ، الصفحة ٢٢٦ .

 <sup>(</sup>١٨) و ونساوهم يستعملنه في السمن وخصب البدن ولذلك هن في نهاية السمن وكثرة اللحم . ع
 نزهة المشتاق ، المجلدالأول ، صفحة ٢٢٦ .

<sup>(</sup>١٩) • وبها سودانيات طباخات محسنات تباع الواحدة منهن بماية مثقال وأكثر تحسن عمل الأطعمة الطبية من الجوزنيقات والقطايف وأصناف الطوات وغير ذلك . . ، البكرى ، المرجع السابق ، الصفحة ١٩٨٨ .

الاكتئاب » . وكان المسافرون يهيمون فى نشوة غامرة من خصورهن النحيلة وأردافهن وصدورهن وأكتافهن الممتلئة ، على حين كانوا فى الوقت نفسه ينعون عليهن تجردهن من الأخلاق . (٢٠)

ومع ذلك فإن أوبغست ، ملكة الصحراء ، لم تكن تنتج ما يكفيها من الطعام . فكل ما كانت الواحة تنتجه هو مقدار محدود من الأغنية بمجهود الرقيق لمواجهة استهلاك سكانها ، ولكنها كانت تستورد الجانب الأكبر من احتياجاتها من مواد الترف ، بما فيها الأغنية ، وكان باستطاعة التجار المطيين أن يفرضوا ما يشاون من الأسعار التي يُرغُم المسافرون المتعبون على دفعها . وقد قام المرابطون بتدمير هذه المدينة الغريبة التي سيطر الجشع التجاري على كل شئ فيها ، حتى على نزوات النساء ، وسعطت في أيديهم في عام ٥٠٠٠ . (١٦)

وفى الطرف الجنوبى من الطريق كانت تقع مدن السودان الكبيرة - غانة وتمبكت وولاته ثم كانو فيما بعد . وكانت ولاته تقع عند الطرف الجنوبى لطريق القوافل على مسيرة عشرة أيام من تغازة ، وتمر الرحلة إليها بأكثر مناطق الصحراء قسوة ، فالحر فيها قائظ ، ولا يوجد بها سوى القليل من النخيل ، ولكن السكان كانوا يزرعون القثاء . وكان يقطنها المسوفة الذين يرتدون ملابس مستوردة من مصر . ويقول إبن بطوطة الذي كان يولى النساء الجميلات اهتماماً كبيراً إن نساء ولاته نوات جمال فائق . (٢٢)

 <sup>(</sup>٢٠) « ويها جوار حسان بيض الألوان منثنيات القدود لا تنكسر لهن نهود لطاف الخصور ضخام الإرداف واسعات الأكتاف .» المرجم نفسه ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>۲۱) « وفي سنة ست وأربعين غزا عبد الله بن ياسين أوبضست ، وهو بلد قايم العمارة مدينة كبيرة فيها أسلواق ونخل كثير وأشجار الحناء .» المرجع نفسه ، الصفحة ١٦٨ . [ الاشارة هنا إلى العام الهجرى ٤٤٦ الذي يقابل العام الميلادي ١٠٥٤ ، وفي هذا اختلاف عماورد بالمتن .]

<sup>(</sup>٢٢) • وبلدة إيوالاتن شديدة الحر وفيها يسير نخلات في ظلالها البطيخ وماؤهم من أحساء بها ولحم الضمان كثير بها وثياب أهلها حسان مصرية وأكثر السكان بها مسوفة ولنسائها الجمال الفائق وهن أعظم شأتا من الرجال . • تحقة النظار • الصفحة ٦٨٧ . [ إيولاتن هي ولاته ؛ والمسوفة هم الطوارق أهل االلثام . ]

وكانت هذه المدن تعتمد كلية على تجارة الشمال . ويمكن بدرجة ما تفسير ظهورها وسقوطها بما يطرأ من تغيرات على السلطة عند الطرف الشمالى ، فالطريق يفقد أمنه بسبب ظهور قبيلة صحراوية ، وما يفاقمه من دمار ناشئ عن قحولة المنطقة . ونرى ذلك على نحو أفضل فيما يتعلق بتمبكت .

فقد تأسست تمبكت في عام ١٠٠٠ ، وكانت محلة صغيرة استقر فيها بعض تجار چنى للمتاجرة مع الطوارق ، وسرعان ما برزت أهيمتها بسبب موقعها الجغرافي . وهي تقع عندمنحنى النيچر حيث يتوغل النهر في الصحراء كثيرا ، ويكون عند أقرب نقطة له من واحة الصحراء الفسيحة - توات . لذلك كان « المسافرون يتوقفون هنا . وزاد السكان بمشيئة الله ، وبدأ الناس يبنون لأنفسهم مبان أنيقة . وكانت القوافل القادمة من الشمال والشرق في طريقها إلى مالى تتوانى في المعسكر لتكملة مؤونتها وسرعان ما قامت سوق ، واستبدلت بالحاجز المصنوع من أشجار شائكة جافة حظيرة مرتفعة من الصمير أصبحت مكانا يلتقى فيه المسافرون القادمون بالزوارق والجمال » .

هذه هى الميزة الكبيرة التى تمتعت بها تمبكت . فلم تكن هناك مدن كثيرة على غرارها يتحكم موقعها فى التجارة الصحراوية والنهرية ؛ ذلك أن المدن الواقعة فى المنطقة المنخفضة تغمرها المياه فى أثناء الفيضانات ، على حين أن المدن المرتفعة تتعرض للعزلة والجفاف عندما ينخفض النهر . وكان يمكن لچنى التى أسماها دى بوا(٢٣) « لواؤة النيچر » أن تكون منافسا لتمبكت لو لم تكن تقع فى منطقة منخفضة . والنيچر ينحنى متجها نحو الجنوب الشرقى قبل وصوله إلى تمبكت ، ثم تنحسر المستنقعات التى تتكون بسب ارتفاع منسوب المياه لتصبح مجرى محدداً الغاية . وتمبكت نفسها تنعزل عن النهر عندما

<sup>(</sup>٢٣) فليكس دى بوا : صاحب الكتاب المتع Tombouctou Ia Mysterieuse ( تعبكت المامضة ) الذى يتضمن سرداً لتاريخ المنطقة ووصفا لمدنها وسجلا بالنطق الفعلى الأسماء سلاطين السنفى . أنظر الحاشية ١ - ١٤ أعلاه .

تنخفض المياه ، ولكن قناة تصلها بقرية كابرة (٢٤) التى تبعد عنها مسافة ثمانية أميال ، وتضطلع بمسؤوليه التجارة النهرية عندما تتخفض المياه .

وفي عهد منساموسي كانت تمبكت قد أصبحت مدينة هامة ، وزادها موسى أهمية عندما بني بها مسجد سنكوري (٢٥) ، ولكنها لم تصل إلى أوج مجدها إلا في عهد سلاطين السنغي . فمع انتقال السلطة السياسية إلى شرق منحني النيجر أصبحت تمبكت ،المركز التجاري الأول لبلاد السودان. ومع ذلك احتفظت تمبكت طوال تاريخها بالسمات الميزة لمدينة صحراوية . ويقول إبن بطوطة إن تمبكت لها مظهر مدن الطوارق ، وإن معظم سكانها ينتمون إلى قبيلة السوفة . (٢٦) كذلك يذكر بارث - الذي زار المدينة في الفترة ٣-١٨٥٤ - أن تميكت خاضعة لنفوذ الطوارق ، وعلى الرغم من مظهر تمبكت كمدينة صحراوية فقد كانت ذات أهمية كبيرة نتيجة لتحكمها خلال العصور الوسطى في توزيع الواردات القادمة من الشمال . فبسبب وقوعها عند نقطة حيوية على النهر ، فإن تجار الشمال عندما يصلون إليها يستطيعون الاستفادة من النهر في توزيع بضائعهم ، وقد أدرك أباطرة بلاد السودان منذ وقت مبكر أهمية النقل النهرى وبذلوا ما في وسعهم لتنظيم هذه الوسيلة الحيوية من وسائل الاتصال ، فكان هناك موظفون مهمتهم تزويد المسافرين بحاجتهم من القوارب ، وجمع المكوس ممن يستخدمون النهر في أغراض النقل . وقد تمتعت تمبكت وكابرة بموقع نموذجي ساعدهما على التحكم في التجارة.

<sup>(</sup>۲۶) ورد في طبعتي الرياض والمغرب لكتاب ليو الأفريقي وصف إفريقيا أن كابرة تبعد إثني عشر ميلاً عن تعبكت ، وجاء اسمها و كابر أ عن النص العربي لكتاب تاريخ السودان ، كذلك ورد بحاشية في الصفحة ٢٥ من الترجمة الفرنسية لهذا الكتاب أنها كتبت في إحدى مخطوطات النص العربي و كبيرة ، وليس كابر .

<sup>(</sup>٢٥) هو مسجد تمبكت الكبير الذي بني في عهد منسا موسى في عام ١٣٢٥ ، وقد قام ببنائه عربي من الأندلس صحب المنسا في عوبته من مكة ، هدمه القاضي العاقب في عهد أسكيا داود وبني مكانه مسجدا جديداً ما زالت أطلاله باقية حتى اليوم .

<sup>(</sup>٢٦) « ثم سافرنا منها إلى تُتبكتو ... وبينها وبين النيل أربعة أميال وأكثر سكانها مسوفة أهل اللثام ، تحقة النظار ، الصفحة ٧٠١ [ ويقصد إبن بطوطة بالنيل هنا نهر النيچر ، أما المسوفة فهم الطوارق . ]

وميزة أخرى تمتعت بها تمبكت هي شهرتها على نطاق بلاد السودان كمركز للدراسات الإسلامية . ويثير ذلك قدراً من الدهشة لأن غاو وجدت بها مساجد ومدارس حتى قبل أن تبدأ تمبكت حياتها . ولكن تمبكت كانت على اتصال أوثق مع الشمال ، وتوجد بها دائما أعداد كبيرة من البربر والطوارق ، إلى جانب طبقة من المرابطين من أهل موريتانيا لها وضع سائد في المدينة . وهذه الطبقة هي التي قَدَّمت إلى تمبكت خيرة ما لديها من أساتذة وفقهاء عظام ، وكانت مصدر شهرتها كمركز للدراسات الإسلامية ، مما جذب إليها طبقة من التجار الأثرياء لديها الرغبة في تشجيع العلماء .

وأدى سقوط حكم الأساكى (٢٧) إلى تدهور تمكبت: فالباشوات عجزوا عن حفظ النظام، والبمبرة والفولانى والطوارق أخنوا يغيرون عليها بصورة مستمرة ونتيجة لذلك أخذ التفوق التجارى يتسلل فى بطء إلى مدن الهوسا، حتى أن القوافل القادمة كانت وقت زيارة بارث لغرب إفريقية قد أصبحت صغيرة الحجم، وبارث يعتبر التقديرات التى توضع فى شمال إفريقية، مثل تقديرات چاكسون، بأن متوسط القافلة عشرة آلاف جمل، تقديرات تنطوى على مبالغات شديدة. ففى أيامه نادراً ما كانت أية قافلة تزيد على ألف جمل، بل إن عدد جمال القافلة العادية كان يتراوح بين السبعين والمائة.

وكان لمدن السودان بعض السمات المميزة . ففى غالبيتها تعيش جاليات أجنبية كبيرة ترتبط بالطبقات الحاكمة بروابط الدين ، وفى بعض الأحيان بروابط المصاهرة . (٢٨) ولكن رجال الأعمال والعلماء المقيمين فيها لم يكونوا سواء بحكم الأصول العرقية أو العقيدة مؤيدين للدول الزنجية، ، بل كانوا في كل مناسبة على استعداد للتضحية بمصالح الدولة من أجل مصالح الشماليين .

<sup>(</sup>٢٧) بعد الغزو المراكشي ، وانهيار دولة السنغي ، وتولى باشوات مراكشيين حكم البلاد .

<sup>(</sup>٢٨) « فوصلت إلى مدينة مالى .. وقصدت محمد بن الفقيه ... وكان الفقيه متزوجا ببنت عم السلطان فكانت تتفقدنا بالطعام وغيره » تحفة النظار ، الصفحة ١٩٩١ .

ووُجِدَت بهذه المدن أحياء خاصة للمقيمين الأجانب . ففي غانة ، كما يقول البكرى ، كانت تفصل المدينة الوثنية عن المدينة الإسلامية منطقة شجيرات كثيفة يتخللها طريق يصل بينهما . (٢٩) وهكذا كان التجار الأجانب المسلمون يعيشون في منطقة مختلفة ؛ وفي مدن معينة مثل غار كانوا يعيشون على الضفة الأخرى للنهر . وكانت لهم حياتهم الخاصة ، شائهم شأن التجار الأوروبيين الذين ظلوا حتى وقت قريب يعيشون على الساحل . والحقيقة أنه كان هناك تشابه صارخ بين التاجر القادم من شمال إفريقية المقيم في بلاد السودان والتاجر الأوروبي على الساحل . فكلاهما انتهى إلى نوع من حياة العزلة بعيدا عن الجماعة التي يستخلص منها أرباحه . وكانت الحياة الاجتماعية لهؤلاء التجار تقتصر على استضافة بعضهم بعضا ، أو استضافة أعيان البلد . وكان الزائر « الأبيض » الرفيع الشأن يلقى دائما ما يلقاه الملوك من ترحيب وضيافة وتكريم . وكان الرفيع الشأن يلقى دائما ما يلقاه الملوك من ترحيب وضيافة وتكريم . وكان

وفى القرن التاسع عشر كانت تجارة شمال إفريقية بأسرها تقريبا فى أيدى تجار غدامس وتوات . وعلى الرغم مما لحق بهذه التجارة من أضرار نتيجة لبزوغ نجم الفولانى وظهور القبائل الصحراوية وإلغاء تجارة الرقيق ، فقد كان لا يزال لها شائها . ومن حين لآخر كان يشاهد على الطريق تاجر مراكشى يدعى أنه من الأشراف يسافر مع « سريته »(٣٠) ومرافقاتها الكثيرات . وكان لهؤلاء التجار الأغنياء ، شأن اليهود في أوروبا العصور الوسطى ، نفوذ كبير

<sup>(</sup>۲۹) « مدينة غانا مدينتان سهليتان أحدهما المدينة التي يسكنها المسلمون وهي مدينة كبيرة فيها إثنا عشر مسجدا .. ومدينة الملك على ستة أميار من هذه وتسمى بالغابة والمساكن بينهما متصلة ... » البكرى ، المرجم السابق ، الصفحة ١٧٥ .

 <sup>«</sup> وقد ذكر في تقويم البلدان : أنها مدينتان على ضفتى نيلها ، إحداهما يسكنها المسلمون
 والثانية يسكنها الكفار ... عبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٤٨٢ .

 <sup>(</sup>٣٠) وردت في المتن -siriya والسرُية كلمة عربية صحيحة ، جمعها سراري ، ومعتاها المرأة المملوكة التي يتخذها الرجل للذاته الجسدية بطريقة غير شرعية . [ انظر ، جبران مسعود ، الرائد ، مادة د السريّة » ، الصفحة ٨١٩ .]

على سياسات البلد استطاعوا تحقيقه عن طريق تقديم القروض للأمراء المحليين ، من ذلك أن الأمير الكبير والقدير عبد المؤمن (٢١) كان مدينا التاجر المغربى عبدالخالق بثلاثين مليون كوردى . والعلاقة مع الأهالى كانت دائما على مستويين : فعلى المستوى الأعلى كان باستطاعه التجار ، بسبب ثروتهم مستويين : فعلى المستوى الأعلى كان باستطاعه التجار ، بسبب ثروتهم ومعرفتهم بالعالم الخارجى وانتمائهم إلى نظام اجتماعى أجنبى ، إقامة علاقات ودية مع أفراد الأسرة الملكية وكبار الأعيان . وهكذا يمكن مقارنة مكانة دى سوزا في وايداح بمكانة التاجر محمد بن القتيه (٢٢) في بلاط المنسا . أما على المستوى الأدنى فكانت علاقتهم لا تتعدى وكلاءهم ومن يعشن معهم من النساء . وكان لهؤلاء العملاء أهمية كبيرة إذ أن التاجر الأجنبي الذي يعيش على الساحل أو في العاصمة بعيدا عن وطنه ، كان يعتمد كلية على وكيله في الحصول على البضائع وتصريفها . وعلى غرار قباطنة السفن والوسطاء الذين الحسبوا نفوذا على الساحل ، كان التجار من الونقارة بالمثل عنصرا قوياً في مجتمع السودان .

وربما كان الونقارة أكثر الشعوب السودانية غرابة . فهم على غرار الديولا (٢٣) الذين جاء ابعدهم كانوا جميعهم تقريباً مسلمين وتجارا محترفين يقومون بجمع المنتجات وبيعها في المدينة . وقد ساد الاعتقاد طويلاً بأن بلاد الونقارة هي التي

<sup>(</sup>٢١) عبد المؤمن بن على: مؤسس دولة الموحدين في المغرب. في عام ١١٤٥ تمكنت طائفة جديدة من الموحدين تحت قيادته من محاصرة فلول المرابطين في فاس، ثم الاستيلاء عليها. أسس مملكة جديدة امتدت من المحيط الأطلسي إلى سرت، ولكنها لم تعمر أكثر من مائة عام. [ أنظر، المغرب الكبير، المرجع السابق، الصفحات ١٧٥ هما بعدها ؛ وكذلك تجارة الذهب وسكان المغرب الكبير، المحمتين ١٤٥ - وهو ترجمة عربية صدرت في ليبيا لكتاب بوثل، المرجع السابق.]

<sup>(</sup>٣٢) محمد بن الفقيه زوج بنت عم المنسا سليمان سلطان مالى الذى حكم فى الفترة ١٣٤١ - ١٣٦٠ . أنظر ، الحاشية ١١-٨٧ أعلاه . ويخصبوص أسرة دى سوزا فى وايداح ، أنظر الصفحات الأخيرة من المتن بالفصل السابع أعلاه .

<sup>(</sup>٣٣) الديولا: إحدى المجموعات العرقية في ساحل العاج ، وبينهم نسبة كبيرة من السلمين .

يجئ منها الذهب ، (٢٤) ففى أغلب الأحوال كان هؤلاء الوسطاء هم الذين يجلبون الذهب لبيعه فى المدن السودانية . وكان التجار من الونقارة يعملون لحساب رؤسائهم فى شمال إفريقية ، بيد أنهم كوسطاء حققوا أرياحاً كبيرة استثمروها فى تجارة الرقيق . وقد أصبحوا بوجه عام من المسلمين واتخنوا عادات رؤسائهم ، وكانوا أساسا أداة فى انتشار الإسلام فاقت فى أهميتها النول المنظمة . وكانت مصلحتهم فى انتشار الإسلام ذات ثلاثة أوجه : (١) كانت الجماعات التى تعتنق الإسلام توفر سوقا مأمونة لبيع التمائم ؛ (٢) كان الونقارة يشجعون بيع القطن ، ذلك أن مزارع القطن الواسعة التى بدأوها بعمل الرقيق كانت تحقق أرباحا كبيرة ؛ (٣) كانت الاحتياجات المادية للسكان الذين يعتنقون الإسلام فى غرب إفريقية كان يرجع إلى الحماسة الدينية لدى بعض انتشار الإسلام فى غرب إفريقية كان يرجع إلى الحماسة الدينية لدى بعض المجاهدين ، بقدر ما يرجم إلى اعتبارات الربح المجردة لدى الونقارة .

فما الدور التى قامت به البيوت التجارية الكبيرة فى عواصم الدول فى ذلك كله ؟ كانت هذه البيوت تعمل أساسا كوسطاء بين التجار الإفريقيين والعالم المفارجى ، وهى التى تقرر الصادرات والواردات وكمية كل صنف . فضلا عن ذلك فإنها تتحكم فى أسعار الصرف ، لأنها على غرار المؤسسات التجارية فى العصور اللاحقة كان بإمكانها ، مادامت واردات البلاد وصادراتها فى أيديها ، أن تحدد أبن ينبغى تحقيق الأرباح .

وقد تغير نظام التجارة من التجارة الصامتة (٢٥) التي وصفها هيروبوت

<sup>(</sup>٣٤) « وتتصل مملكته ( ملك غانة ) وأرضه بأرض ونقارة وهي بلاد التبر المذكورة الموصوفة به كثرة وطيبا ... ، فزهة المُشتاق ، المجلد الأول ، الصفحة ٢٣ .

<sup>(</sup>٣٥) أنظر الماشية ١ – ٤٥ أعلاه وبها اشارة إلى التجارة الصامئة واقتباس واف بشائها عن ياقوت الحموى ، كتاب معجم البلدان . ونورد هنا اقتباسا آخر عن صبح الأعشى : « قال إبن المسائغ : وحدثت أن من أمم السودان الداخلة من لا يظهر لهم بل إذا جاء التجار بالملح وضعوه ثم غابوا ، فيجئ السودان فيضعون إزاءه الذهب ، فإذا أغذ التجار الذهب ، أخذ السودان الملح . والجزء الخامس ، الصفحة ٢٩١ .

إلى المبادلات التجارية المعقدة القائمة على الائتمان . وكانت التجارة الصامتة فعالة في الذهب بوجه خاص . وقد جرت عادة تجار الشمال أن يذهبوا إلى المناطق التي يوجد بها الذهب ، ويضعون كمية البضائع التي يريدون بيعها ، ويضع السكان المحليون مقدار الذهب الذي هم على استعداد لدفعه ، وإذا اتفق على ترتيب يقبله الطرفان يتم التبادل .

فماذا كانت أسباب ممارسة و التجارة الصامتة » ؟ ليس من اليسير معرفة هذه الأسباب : فصعوبات اللغة كان يمكن التغلب عليها ، وإذا كان الخوف هو السبب فلابد أن يكون ذلك كافيا لكى تمتنع التجارة أصلا . ربما يكون التفسير المعقول الوحيد هو أن السكان المحليين لم يكونوا يرغبون فى الكشف عن مصدر الذهب ، وأن أفضل طريقة اعتقدوا أنها تحقق لهم ذلك هى تجنب كل اتصال . وقد يفسر ذلك لماذا قطعت العلاقات التجارية مع الونقارة عندما أسروا إثنين من الأهالى وأخنوهما إلى مالى . فالأهالى كان باستطاعتهم إرغام الونقارة على إعادة الرجلين قبل أن يستأنفوا التجارة . وقد تكون هذه أول محاولة للمقاطعة ، ولاستخدام الاحتكار بشكل فعال من جانب شعب بدائى استطاع عن طريق منع التوريد أن يحقق مراميه ، ويمكن أن نلمس أن ذلك كان أساسا محاولة للمحافظة على الاحتكار من حقيقة أن الصينيين قد مارسوا الأسلوب نفسه فيما يتجارة الحرير .

وبصرف النظر عن العنصر الاحتكارى في « التجارة الصامتة » فإن التقدم في التجارة مع الشمال ربما لم يكن أقل من مثيله في أي مكان أخر من العالم ، وليس في ذلك ما يثير الدهشة ، إذ أن التجارة كانت بأكملها في أيدى العرب ، وتسيطر عليها بضع شركات تجارية . فتنظيم قافلة تجارية وتوفير دليل لها ، ثم المضى في رحلة تستغرق عادة ستة أشهر ، وتوزيع البضائع في الداخل من خلال التجار المحليين ، وشراء الذهب والعاج والزباد والرقيق ، كل ذلك يتطلب خبرة ائتمانية وجسارة وكفاءة تنظيمية . وكان ذلك في الحقيقة مشروعا ينطوى على المغامرة وذا طبيعة رأسمالية عالية . فالمخاطر التي تحف بسفر الأفراد على مسؤوليتهم الخاصة لابد أنها كانت بالغة الضخامة ، كما أن رأس المال اللازم

كان من شأته ألا يبقى داخل التجارة سوى الأفراد نوى الثراء الشديد والموغلين في المخاطرة .

وكان أشهر البيوت التجارية التي نعرف عنها شيئا بيت إخوان المقرى . (٢٦) وكان المركز الرئيسي لهذا البيت التجاري الكبير في سجلماسة ، المحطة التي تبدأ منها القوافل . وقد أقام إثنان منهما في تلسمان وإثنان آخران في ولاته . وكان الأخوان المقيمان في ولاته مسؤولين عن الطرف الجنوبي لطريق القوافل في السودان ، ومن مهامهما تنظيم تصدير المنتجات السودانية . أما الطرف الموجود عند تلمسان فكان يشرف على الواردات من شمال إفريقية وأوروبا الموجود المنتجات كل من أوروبا وبلاد السودان ، واتخاذ قرار بشئن الأصناف أثمان منتجات كل من أوروبا وبلاد السودان ، واتخاذ قرار بشئن الأصناف المطلوبة والأثمان التي يمكن أن تباع بها . وقد حاول إخوان المقرى ، على غرار المغامرين التجاريين فيما بعد ، التوغل في الداخل ، بل إن أحدهما وصل في عام ١٣٥٧ إلى العاصمة مندنغو حيث لم يواجه أية متاعب لأن البيت التجاري عام ١٣٥٧ إلى العاصمة مندنغو حيث لم يواجه أية متاعب لأن البيت التجاري

أما الجالية التجارية العربية في مالي فكانت تجمع بين أفراداها رابطة وثيقة ولها تنظيمها الخاص بها . وفي عهد سليمان كان رئيس الجالية العربية في مالي هو محمد بن الفقيه الجزولي (٢٧) ، وهو مراكشي تزوج بابنة عم منسا سليمان . وكان من بين أعضائها البارزين الآخرين عبد الوكيل المقرى ، المتزوج

<sup>(</sup>٣٦) تكون بيت تجارى من خمسة إخوة يسمون المقرى ، وكانوا شركاء متساوين ، يقيم إثنان منهم فى ولاته حيث يجمعان العاج والذهب ، وفى بعض الأحيان يزوران الأسواق الهامة فى الجنوب ، ويقيم إثنان أخران في تلمسان مهمتهما تزويد الآخرين بالمنتجات الأوروبية ، أما الخامس فهو رئيس المؤسسة ومقره فى سجلماسة التى كانت لا تزال أهم مراكز الشمال ، حيث يراقب الأسواق عن قرب ويخبر إخوته بتقلبات أسعار البضائم .

<sup>(</sup>۳۷) و كنت كتبت قبل ذلك لجماعة البيضان وكبيرهم محمد بن الفقيه الجزولي وشمس الدين بن النقويش المصرى ليكتروا لى دارا ... تحقة النظار ، الصفحة ١٩٠ .

## بابنة محمد بن الفقيه ، وشمس النين بن التقويش المصرى .<sup>(٣٨)</sup>

ولم تكن مصالح المصريين في السودان بالأمر الجديد . ويذكر حدود العالم (٢٩) أن التجار المصريين اعتادوا زيارة بلاد السودان ومعهم الملح والرصاص لبيعهما مقابل وزنهما ذهبا ، كما اعتادوا أيضا سرقة أطفال الزنوج وخُصيهم وبيعهم في مصر . وكانت واحة الخارجة هي منفذ مصر إلى بلاد السودان ، وقد أشار إبن حوقل إلى تجارتها مع بلاد السودان .(٠٤) ويؤكد السودان بدورهم العلاقات القديمة مع مصر . وكانت غاو بصفة خاصة على علاقة وثيقة بواحة الخارجة ، ولكن يبدو أن النشاط التجارى مع المصريين قد توقف بعد سقوط غانة . وقد أراد منسا موسى إحياء المصالح المصرية للحد من السيطرة الشمالية ، لذلك روّج للحج على نطاق واسع ، فعادت بلاد السودان إلى ذاكرة التجار المصريين والسوريين ، ولم تكد تمضى بضع سنوات حتى أصبح الشرق منافسا للشمال .

ويذكر إبن خلدون أنه عندما زار بسكرة في عام ١٣٥٣ (١٥٤هـ) التقى

 <sup>(</sup>٣٨) الاسم الصحيح لعبد الوكيل المقرى هو د الفقيه المقرى عبد الواحد ، وهو صنهر محمد بن
 الفقيه .

وجاء صهره الفقيه المقرى عبد الواحد بشمعة وطعام ثم جاء إبن الفقيه إلى من الغد وشمس
 الدين بن النقويش ، وعلى الزودي المراكشى ، وهو من الطلبة ... » تحقة النظار ، الصفحة ١٩١ .

<sup>(</sup>٣٩ ) حدود العالم: مخطوطة في الجغرافيا ، مؤلفها فارسى مجهول الإسم ، وتعرف باسم « مخطوطة يومانسكي » ، وربما كانت أقدم مخطوطة جغرافية بالفارسية .

<sup>(</sup>٤٠) محتى يمضى على ظهر الواحات إلى أرض النوية ، آخذا إلى البحر المحيط وممتدا إلى حقيقة الغرب بنواحى أرض غانة وأرض أودضست ع و وأما الواحات فإنها بلاد كانت معمورة بالمياه والأشجار والقرى والروم قبل فتحها ، وكان يسلك من ظهرها إلى بلاد السودان بالمغرب على الطريق الذي كان يؤخذ ويسلك قديما من مصر إلى غانة فانقطع » ابن حوقل ، المرجع السابق ، الصفحتان 14.

بالسفير القادم من تكده الأمير يوسف بن مرزا الذى أبلغه أن قافلة قوامها إثنا عشر ألف جمل قدمت من الشرق ومرت بتكده فى طريقها إلى مالى .(١٤) ويشكل ذلك فى أى وقت مغامرة تجارية كبيرة ، كما أن دخول التجار العرب الشرقيين إلى هذا المجال قد حطم بصورة فعالة الاحتكار الذى تمتع به حتى ذلك الوقت الإفريقيون الشماليون .

كما أن ملفانتى (عام ١٤٤٧) أفاض كثيرا في شرح أهمية التجارة الشرقية ، وإن تبين له أن تجار غدامس ومراكش يسيطرون على التجارة . كذلك لم تكن التجارة من حيث قيمتها مما يستهان به . ولما كانت هذه التجارة تتجه إلى تشجيع الاحتكار فقد ترتب عليها تركز مالى . ويذكر إبن حوقل أنه وجد في حوزة تاجر من أودغست صكًا قيمته أربعون ألف بينار حصل عليه من تاجر في سجلماسة . (٢٤) وكان مضيف ملفانتي في توات يمتلك ثروة شخصية مقدارها مائة ألف دينار ، وكان أخوه المقيم في تمبكت أكبر تاجر هناك . كما يذكر ملفانتي أن التجار المصريين اعتابوا القدوم إلى توات وهم في طريقهم إلى السودان ومعهم قطيم من الأغنام تعداده نصف مليون .

وهكذا كانت تجارة السودان ذات طابع رأسمالى عالى التنظيم ، وتستهدف تحقيق الربح السريع أكثر مما تستهدف تنمية الإنتاج . وكانت الأرباح تتدفق على خزائن أمراء التجارة في توات وغدامس وسجلماسة ، ومنها يمولون التجارة . وكان تجار توات يحمون مصالحهم بفرض عمولة مقداها مائة في

<sup>(13)</sup> وولقد قدمت على بسكرة سنة أربع وخمسين أيام السلطان أبى عنان ... ولقيت صاحب تكرت عند يوسف بن مزنى أمير بسكرة وأخبرنى عن استبحار هذا المصرى في العمارة ومرور السابلة وقال لي اجتاز بنا هذا العام سفر من تجار المشرق إلى بلد مالى كانت ركابهم إثنى عشر ألف راحلة وذكر لي غيره أن ذلك هو الشأن في كل سنة ، وهذا البلد في طاعة سلطان مالى من السودان ء العبر ، المجلد السابع ، الصفحة ٥٢ .

<sup>(</sup>٤٢) • ولقد رأيت صكا بدين على محمد بن أبى سعدون بأودغست ، وشهد عليه العدول باثنين وأربعين ألف دينار • إبن حوقل ، المرجم السابق ، الصفحة ٦٥ .

المائة على جميع العمليات التي يؤبونها التجار غير المنتمين إلى شركتهم .

والطبيعة الاحتكارية للتجارة في حاجة إلى تأكيد وتوضيح ، وذلك لأن السودان ، فيما عدا الونقارة ، لم يكونوا يحققون أرباحاً من التجارة . إذ أن التجارة كان يسيطر عليها العرب ، كما كانوا يمولونها ، ولم يكن دور الونقارة يتعدى التوزيع المحلى ، بل إن التمويل القصير الأجل كان يقوم به التجار الأجانب . وهكذا فإن أى شخص في تمبكت يمتلك جملا أو جزءاً من جمل كان يمكنه أن يطلب قرضا في صورة قماش ، فيقدم إليه المول الأجنبي القماش ، وبهذا القماش يشتري إما رقيقا أو ملحا ، وأى من هاتين السلعتين كان يمكن بيعه بربح كبير . ويمكن للتاجر أن يشارك في الربح دون أن يستضدم شيئا سوى رأسماله . وهذا التمويل القصير الأمد هو الأساس الذي تمارس وفقاً له التجارة عند الطرف السوداني ، فالتاجر يقدم البضائع والموزع يذهب لبيعها وتسوق البضائع التي يحتاج إليها . وبغضل التسهيلات الائتمانية في شكل بضائع تجارية كان باستطاعة التاجر الأجنبي التحكم في تجارة الداخل . ولم يكن ذلك قصرا على الوزعين ، فكلاپرتون عرضت عليه سلفة مالية غير محددة للقدار من تجار غدامس ، وكان باستطاعته الحصول على نقود في كانو بإعطاء كميالة على القنصل البريطاني في طرابلس .

فما السلع التى كانت بلاد السودان تصدرها ؟ كان الذهب أبرز السلع . وقد رُويت عن تصدير الذهب من بلاد السودان قصص حافلة بالمبالغات . وقد رأينا خيبة أمل أحمد . (٤٣) وقد قدر بارث التجارة فى الذهب القادم من تمبكت فى منتصف القرن التاسع عشر بعشرين ألف جنيه استرلينى سنويا . وكان الذهب يجلب من بامبوك أو بورى ، وإن كان أساسا من المدينة الأولى . وحتى

<sup>(</sup>٤٣) الاشارة هذا إلى أحمد الذهبي سلطان مراكش الذي راودته أحلام ضخمة حول ثراء دولة السنغي وذهبها والسيطرة علي مناجم الملح فيها ، فقرر غزوها ، ثم جاءت نتائج الحملة هزيلة ومخيبة لأماله ، انظر الفصل الخامس أعلاه : الغزو المراكشي .

إذا إفترضنا أن التجارة كانت أضخم حجما وقت ازدهار الإمبراطوريات، فإنها لم تكن كبيرة للغاية . فضلا عن أن المنطقة الغنية بتبر الذهب كانت توجد فى السودان الغربى ؛ وبداية من القرن السابع عشر انتقل مركز تجارة بلاد السودان إلى كاتسنا وكانو . وكانت تجارة الرقيق أكثر أهمية حتى من تجارة الذهب . فهذه التجارة كانت توفر الجنود للجيوش من مراكش حتى تركيا ، والجوارى للحريم أو كخادمات في المنازل ، والخصيان لحراسة الحريم ، والرقيق العاديين لزراعة الأرض . وكانت قافلة الرقيق الطويلة تذهب إلى الشمال وإلى الشرق ، ولذلك فإن كل البلدان العربية تقريبا كان لديها خليط كبير من الدم الزنجى في سكانها .

وكانت تجارة الرقيق تعنى أن الدول المنظمة تقوم بحملات اعتيادية في المناطق الوثنية - بلاد لم لم -(13) لأسرهم . وقد وصف كل من بارث ودنهام حملات أسر الرقيق في كثير من التفصيل . وعرفنا من البكرى أن غانة اعتادت أن تفعل الشئ نفسه ، وكذلك مالى وسنغى . وترتب على ذلك أن الحروب في بلاد السودان كانت أساسا غارات من أجل الرقيق ، بل إن الجزية كانت تدفع بالرقيق أكثر مما تدفع بالذهب . فالرقيق أصبح هو العملة الشائعة في غرب إفريقية .

وكان الرقيق بطبيعة الحال أهمية بالغة . وكانت كل الممارسات التجارية تجرى في غرب إفريقية على أساس ائتمان يتراوح منته بين شهرين وثلاثة أشهر . والرقيق أفضل وسيلة الدفع التجار الأجانب . ومن ذلك أن مونتييه الذي باع كمية من البضائع اسلطان سكتو أعظي سنداً باثنين وسبعين رقيقا يحصل عليهم في كانو . ويذكر ليو أيضا أن السلطان في برنو يشتري الأصناف التي

<sup>(</sup>٤٤) يقول عنها إبن بطوطة « بلاد الليميين وهي آخر عمالة مالي ... « تحقة النظار ، الصفحة ١٩٠٠ . ويسميهم البكري النعدم « وإذا سار الساير من بلاد كوكر .. انتهى إلى مملكة يقال لها الدمدم يأكلون من وقع إليهم « البكري ، المرجع السابق ، الصفحة ١٨٣ .

يحتاج إليها من التجار الأجانب، ثم يخرج في حملة لأسر الرقيق، فإذا استطاع الحصول على عدد كاف دفعه للتجار ثمنا للبضائع التي اشتراها، فإذا لم يتمكن فعليهم الانتظار حتى العام القادم والصلاة من أجل نجاح حملة السلطان القادمة. (63)

وصنف آخر أكثر إثارة هو قط الزباد . فهذا الحيوان البرى في غرب إفريقية كان يصلًا في أعداد كبيرة إلى شمال إفريقية لأنه ينتج إحدى مواد الترف العربي التي يشتد الطلب عليها – وهي المسك – ويتم الحصول على المسك بضرب القط حتى يفرزه . وتجدر الإشارة إلى صنفين آخرين ، أحدهما الصمغ . ويذكر البكرى أن المملكة العربية في أسبانيا تستورد كميات كبيرة من الصمغ من غرب إفريقية . (<sup>(13)</sup>) والثاني هو العاج ، ويصدر أساسا إلى أسواق شمال إفريقية . وكانت تجارة غرب إفريقية مع أوروبا أيضا تتكون من العاج والصمغ والرقيق .

هما البضائع التى كانت بلاد السودان تستوردها ؟ ان استقرار تجارة الواردات من الشمال يدعو إلى الدهشة . وكانت الأصناف الأساسية منذ البداية

<sup>(</sup>ه٤) و لكن الملك الحالى لهذه البلاد جاء بتجار من بلاد البرير لياتوه بخيل يستبدلونها بعبيد ، يأخذون مقابل كل فرس خسمة عشر أو عشرين عبدا ، فكان يشن الغارة على العدو بهذه الخيل ، ويترك التجار ينتظرونه إلى عوبته ، وربعا مكثوا في انتظاره شهرين أوثلاثة أشهر ، وهم على نفقة في هذه المدن ، وعند عوبته يجلب معه أحيانا من العبيد ما يكفي لأداء المبلغ الواجب التجار ، وأحيانا يضطر التجار إلى انتظار السنة الموالية لأن المك لم يكن له من العبيد ما يفي بالثمن ، فهذه الغارة لا يمكن القيام بها دون خطر إلا مرة واحدة في السنة » وصف إفريقيا ، طبعة المغرب ، الجزء الثاني ، الصفحتان ١٧٦ و ١٧٧ .

<sup>(</sup>٤٦) « ثم تسير منه إلى شرف عال مشرف علي أودغست فيه طير كثير – وفيه أشجار الصمغ الذي يجلب إلى الأنداس يصمغ بها الديباج » ، البكرى ، المرجع السابق ، الصفحتان ٥٠ . ١٨٠ .

هى الملح والخيول والملابس والكتب ، ومجموعة منوعة من البضائع الأوروبية بدءا من السيوف من مصانع سوانچن فى ألمانيا إلى المرايا والزجاج من البندقية . وكان الملح أهمها جميعاً لانعدام وجوده فى أى مكان فى غرب إفريقية . وكانت اللول القوية ، مثل غاو ويرنو ، تتحكم فى مناجم الملح بالصحراء الكبرى — فبرنو تتحكم فى مناجم بلما ، وغاو فى مناجم تغازة وفيما بعد فى مناجم تاودينى . وقد أصبح الملح سلعة مربحة الغاية بسبب بعد مناجمه عن مراكز الاستهلاك الرئيسية ، وصعوبات نقله ، والطلب الهائل عليه مع قلة الكميات المعروضة منه . ويقول إبن بطوطة إن حمولة جمل من الملح كانت تساوى في ولاته ما بين ثمانية وعشرة مثاقيل أودنانير ذهبية ، وفى مالى كانت تباع بمبلغ يترواح بين عشرين وثلاثين دينارا ، وقد يصل إلى أربعين دينارا فى بعض يترواح بين عشرين وثلاثين دينارا ، وقد يصل إلى أربعين دينارا فى بعض الأحيان .(٧٤)

وكان ملح تاودينى مكونًا من خمس طبقات ؛ والطبقة الرابعة منها خليط من الأسود والأبيض وهى أفضل الطبقات . وفى تمبكت كان ثمن لوح الملح بين ثلاثة آلاف وستة آلاف ودعة ، تبعا لما إذا كانت القوافل قد وصلت أم لا . ويصف بارث فى شئ من التفصيل الأساليب المعقدة لتجارة الملح . وتجار غدامس النين يتحكمون فى هذه التجارة كانوا يشترون التوركيدى (٤٨) فى كانو ، ثم يمضون إلى أروان حيث يبادلونه بالملح بسعر ست قطع من التوركيدى لكل ثمانية لوح من الملح ، ثم يأخذون الملح إلى تمبكت حيث يباع بستة مثاقيل لكل ثمانية ألواح من الملح . بل إن ثمنه أعلى من ذلك فى سانساندينغ حيث يبادل لوح الملح

<sup>(</sup>٤٧) و فيحملون منها الملح وبياع الجمل منه بايوالاتن بعشرة مثاقيل إلى ثمانية ، وبمدينة مألى بثلاثين مثقالا إلى عشرين وربما انتهى إلى أربعين مثقالا ، وبالملح يتصارف السودان كما يتصارف بالذهب والفضة ، يقطعونه قطعا ويتبايعون به ، وتحقة النظار ، الصفحة ٦٨٤ .

<sup>(</sup>٤٨) التوركيدي: نوع من القماش كان ينسج في كانو، وشاع استعماله كعملة في تمكبت.

بمثقال . ومرجع ذلك أساسا تكلفة النقل ! فالملح يتم تفريغه من فوق ظهور الجمال في چافربى ، ومن هناك يحمل على ظهور الحمير . أما النول الجنوبية ذات الموقع غير الملائم فكان عليها أن تعتمد على غاو وتمبكت من أجل الحصول على الملح . وكانت ألواح الملح تجزأ إلى قطع أصغر يأخذها التجار المحليون إلى الداخل . وكان التحكم في مناجم الملح يعنى السيطرة الاقتصادية على بلاد السودان . والحقيقة أن رغبة أحمد الذهبي في استغلال احتكار الملح والسيطرة على تجارة بلاد السودان هي التي دفعته إلى الغزو المراكشي . لهذه الأسباب كان الملح غالى الثمن ويكاد أن يساوي مثل وزنه ذهبا .

والحصان كان صنفا هامًا آخر . فالخيول الأصيلة لم تكن توجد في غرب بلاد السودان ، بل إن البغال كانت تجلب إلى بلاد الهوسا عن طريق الحجاج . وفيما بعد أصبحت الخيول نادرة ، وترتب على ندرتها ارتفاع كبير في أثمانها . فنولة السنغي ، في قمة مجدها ، لم يكن لديها سوى أربعة آلاف حصان ، في حين كانت لديها أعداد كبيرة من المشاة . ومع ذلك فإن الحصان هو الذي أعطى الشماليين ميزة على جيرانهم الوثنيين . وكانت الخيول تجلب من الشمال والشرق ، وفي السودان كانت أثمانها ، استنادا إلى ليو ، تصل إلى عشرة أمثال أثمانها في بلادها الأصلية . (٤٩) ويمكن أن نلمس أهمية الخيول من الرعاية التي كانت توفرها لها الإمبراطوريات السودانية . فكعت ، على سبيل المثال ، يذكر أن الاسطبلات الملكية في غانة كان بها ألف حصان . « ويقال إن المأل مربوطين في داره عادة معروفة إن مات واحد منهم في صبح جيّ المؤر مكانه عوضه قبل المساء وفي الليل كذلك ولا ينام واحد منهم إلا على زربية

<sup>(</sup>٤٩) « لا يوجد في هذه البلاد من الخيل غير البراذين الصغيرة ... أما الجياد فتأتى من بلاد البرير ، تصل مع القافلة ثم تعرض بعد عشرة أيام أو اثنى عشر يوما على الملك ليأخذ منها العدد الذي يريده ويدفع فيه ثمنا مناسبا .» وصف إفريقيا ، طبعة المغرب ، الجزء الثاني ، الصفحتان ١٦٦ و ١٦٧ .

ولا يربط إلا بحرير في عنقه وفي رجله ولكل منهم آنية من النحاس يبول فيها لا يقطر من بوله على الأرض قطرة إلا في الإناء لا في ليل ولا في نهار ولا ترى زبلا واحدا تحت واحد منهم ولكل منهم من الخدمة ثلاثة أنفس يجلسون تحته واحد منهم بعلفه وواحد منهم بسقيه وواحد منهم موكل على رصد بوله وحمل زبله .»(٥٠) وفي سنغى كانت هناك قبيلة خاصة بالخيول ، وكانت لكانو وكاتسنا تجارة ناجحة مع الجنوب في الخيول .

كما كانت القوافل تنقل إلى الجنوب النحاس والملابس المطرزة والدمقس وزجاج البندقية والرصاص ، والصلب والسيوف من سوانچن ، والبنادق فيما بعد . ويقول ليو إن الكتب كانت صنفاً هاما وإن الإفريقيين أحبوها أكثر من أى شعب أخر ، وإنهم كانوا يستوردنوها بأعداد كبيرة . (٥١)

وبينما استحوذت العلاقات التجارية الخارجية على اهتمام كبير ، فإن التجارة الداخلية التي أهملت كانت أعظم أهمية . وأيًا ما كانت العلاقات السياسية لاول السودان فإن هذه الدول نادراً ما كانت تتدخل في شؤون القوافل التجارية . ويذكر بارث أنه على الرغم من أن ممالك الهوسا المستقلة كانت تحارب الفولاني ، فإنها كانت تسمح القوافل بالمرور دون أن تتعرض لها . وقد برزت في هذه التجارة الداخلية ثلاث جماعات – الونقارة والديولا والهوسا . ويذكر ليو أن الونقارة – وهم بلد يضعه ضمن بلاد الهوسا – كانوا يتاجرون مع بلاد بعيدة . (٢٥) وحتى في المناطق التي يتعذر استخدام الحيوانات فيها كانت

<sup>(</sup>٥٠) تاريخ الفتاش ، الصفحة ٤١ .

 <sup>(</sup>٥١) د يوجد في تومبوكتو العديد من القضاة والعلماء والأثمة .. ويباع هذا الكثير من الكتب المخطوطة التي تساتى من بلاد البربر . ويجنى من هذا البيع ربح يفوق كل بقية السلع . ه وصف إفريقيا ، طبعه الرياض ، الصفحة ٥٤١.

<sup>(</sup>٥٢) و والسكان أغنياء كثيراً لانهم يذهبون مع بضائعهم لاقطار بعيدة ولانهم يجاورون من الجنوب ، البلاد التي يوجد بها الذهب بكميات كبيرة ، المرجع نفسه ، الصفحة ٥٥٢ .

البضائع تحمل فوق رؤوس الحمالين . (<sup>(٥٣)</sup> ونجد تأييداً لذلك أيضا لدى بارث الذى كتب بعد ليو بثلاثة قرون . فاستناداً إليه كان تجار الهوسا يذهبون إلى برنو ومعهم أعداد كبيرة من الحمالين يحملون على رؤوسهم شحنات الكولا والتبغ والقطن والاقمشة والملابس ، بل كانوا يزورون دارفور ومعهم التوركيدى والريجا لمباداتهما بنحاسها وحميرها .

وربما كان الهوسا أكثر الجماعات الثلاث أهمية . فموقعهم الجغرافي علي جانب الطريق الممتد من الشمال إلى الجنوب، وقربهم من برنو ويلاد اليوربا ، وفرا لهم ميزة كبيرة . كما أن خصوبة التربة وكدح الشعب سمحا لهم بالاستفادة من هذه الميزة إلى أقصى درجة . وكانت كاتسنا وكانو من أكثر مدنهم تقدما . ويذكر ليو الإفريقي أن كاتسنا قرية صغيرة ليس بها صناعة وسكانها فقراء وجهلة . (30) ومع ذلك فإنها برزت في ميدان التجارة عند نهاية القرن السابع عشر . فبفضل موقعها وطيب هوائها أصبحت لها ميزة على منافستها العظيمة كانو . وبينما كان المرء يرغم على استخدام الحمار للسفر من كانو جنوباً ، فإنه كان يمكنه استخدام الجمل من كاتسنا . كما أن كاتسنا . كما أن كاتسنا . كما أن كاتسنا كنان لدى كاتسنا صناعة هامة متخصصة في المنتجات الجلاية والسروج كذلك كان لدى كاتسنا صناعة هامة متخصصة في المنتجات الجلاية والسروج

غير أن كانو كانت أهم مدن الهوسا . ويتحدث ليو عن تجارها المتمدنين الأثرياء ، وعن سورها المبنى من الطين .(٥٥) وقد تدهورت أهميتها بسبب

<sup>(</sup>٥٢) و ويضطر تجار وانغارة ، حينما يسافرون لبلاد الذهب ، أن يجتازوا جبالا عالية ووعرة لا تستطيع حيوانات النقل اجتيازها فينظمون أنفسهم كالتالى : يحمل عبيدهم على رؤوسهم البضائع والأشياء الضرورية لهم ، والموضوعة في قشور قرع عريضة وعميقة ، ويستطيع كل عبد أن يقطع عشرة أميال سيرا وحتى أكثر من ذلك مع حمل مقداره مائة رطل على الرأس ، المرجع نفسه ، الصفحة ٥٥٠ .

 <sup>(36)</sup> وكل الأماكن المسكونة في هذا القطر هي قري صغيرة مؤلفة من أكواخ القش ولجميعها منظر كريه .. وهذا يجتمع الفقر والبناءة.ه المرجع نفسه ، الصفحة ٥٥٠ .

<sup>(</sup>٥٥) • ولها جدار سور ، مبنى من عواميد ومن طين . والبيوت مبنية من نفس المواد . ويتألف السكان من صناع متمدنين ومن تجار أغنياء .» المرجع نفسه ، الصفحة نفسها .

الحروب المستمرة التى أفقدت القوافل أمنها ، والضرائب الباهظة التى يفرضها الحكام . وانتقل التجار إلى كاتسنا . وفى القرن التاسع عشر حدثت حركة فى الاتجاه الآخر ، فتحت حكم الفولانى أصبحت كانو العاصمة العظيمة لبلاد السودان . وكانت الميزة التى تتمتع بها كانو ذات وجهين : فقد كانت أعظم مدينة صناعية داخل إفريقية ، كما كانت مركزاً تجاريًا عظيماً . ونظراً لوقوعها فى أكثر مناطق غرب إفريقية خصوبة كان باستطاعتها أن تفى باحتياجاتها من الطعام ، وكذلك باحتياجات صناعاتها من المواد الأولية . كما أن أسوارها التى بلغ محيطها سبعة أميال ، كانت تعطى مواطنيها شعوراً بالأمن .

ويصف كل من كلاپرتون وبارث كانو بشيئ من التفصيل ، ويقولان إن سكانها يتراوحون بين ثلاثين وأربعين ألف نسمة ، ويصلون خلال موسم العمل إلى ستين ألفا . وهم خليط يسوده الكانورى والهوسا ، وإن تواجد بها التجار من جميع أنحاء غرب إفريقية وشمالها ، بل من مصر أيضا . والمدينة تفتقد الجاذبية ، وبيوتها تبنى من الطين والقش ، وهى مقسمة إلى جزأين يفصلهما مستنقع يستخدم كمجرور أيضا .

وكانت أهمية كانو ترجع إلى تجارتها ، إذ كانت أكبر سوق في بلاد السودان ، وكانت اسوقها أهمية رئيسية ، ويوجد بها موظف لتنظيمها والإشراف عليها . وتم توفير أحياء مستقلة بها للأنواع المختلفة من البضائع . فالماشية تباع في الضواحي ، والأطعمة والضضروات في أحد الأحياء ، فالأقمشة سواء المنتجة محليًا أو المستوردة في حي ثان ، والسيوف والسكاكين والأصناف المماثلة في حي ثالث ، والمرايا وأنوات الطعام والأواني الفخارية في حي رابع . وكانت هناك سقائف مستقلة الرقيق بعضها الذكور وبعض للأناث وبعض ثالث للأطفال . وثمن كل صنف يحدده موظف السوق الذي يحصل عن كل صفقة تزيد قيمتها على ثمانمائة كردي على عمولة مقدارها خمسون كرديًا . ومن العادات الأخرى التي سادت في سوق كانو أن يقدم البائع خصماً مقداره إثنان في المائة من ثمن البيع « مُجلّبة الحظ » ؛ وإذا تم البيع في بيت مستأجر يكون صاحب البيت هو المستفيد . وإذا لم يكن المشترى بعد وصوله إلى بيته يكون صاحب البيت هو المستفيد . وإذا لم يكن المشترى بعد وصوله إلى بيته

راضيا عن السلعة التى اشتراها يمكنه إعادتها - لأن اسم البائع يطبع على القماش - واسترداد نقوده بعد خصم نسبة مئوية صغيرة .

ولما كانت صناعتنا القطن والجلود هما الصناعتان الأساسيتان في كانو، فإن منتجاتهما تشكل جزءاً كبيراً من تجارتها . وكانت الأقمشة القطنية تُصدَّر إلى تمبكت ، وإن لم يكن مباشرة بسبب الأحوال المضطربة ، إذ تنقل أولا إلى غات وغدامس ، ومنها إلى تمبكت .

وكانت ميزة كانو الكبيرة هي أنها بيت المقاصة الكبير لبلاد السودان .
وبينما كانت قيمة المثقال تتقلب بعنف في تمبكت ، وكان حكام برنو يتلاعبون في
أسعار الصرف لاستخلاص أكبر قدر من الأرباح ، فإن قيمته ظلت ثابتة في
كانو ، لذلك كانت لديها تجارة ترانزيت ذات قيمة كبيرة . وكانت أثواب النوبي
والريجا تأتى إلى كانو حيث تباع لتجار الشمال . وقد برز في سوق كانو تجار
من النوبي . وكانت هناك سلعة هامة أخرى في تجارة الترانزيت هي ملح
النطرون الذي تقوم القوافل القادمة من برنو بنقله إلى جومل ، ومنها ينقل إلى
النوبي عن طريق كانو . وكان الملح بدوره سلعة هامة في هذه التجارة ، وتتزود
ممالك الهوسا الجنوبية والأجزاء الشمالية من بلاد اليوربا بحاجتها منه عن
طريق كانو . وقد قدر بارث قافلة الكيل أوى القادمة إلى كانو بما يتراوح بين
الفين وخمسمائة وثلاثة آلاف جمل ، يستطيع كل جمل منها أن يحمل أربعة
ألفين وخمسمائة وثلاثة الاف جمل ، يستطيع كل جمل منها أن يحمل أربعة

وقد حاول بارث أن يعطى تقديراً لتجارة كانو وللإيرادات التى تعود على المولة منها . ووضع قائمة بالأصناف المصنوعة فى شمال إفريقية وأوروبا والمتوفرة فى كانو . فالقطن أهم الواردات ، وتصل قيمته إلى أربعين مليون كردى ؛ كما تستورد كانو من الحرير السميك حمولة قرابة مائة جمل قيمتها سبعون مليون كردى ، ومن الأقمشة الصوفية ما قيمته خمسة عشر مليون كردى ، ومن الخرز خمسون مليونا ، ومن السكر إثنا عشر مليونا ، ومن الورق خمسة ملايين ، والسيوف خمسون مليونا ، والنحاس والقصدير عشرون مليونا ، وزيت الورد أربعون مليوناً . وبذلك تبلغ قيمة واردات كانو مبلغاً جديراً بالاعتبار هو

٢٩٧ مليون كردى . وحتى إذا حوانا هذا المبلغ إلى جنيهات استرلينية لكان مبلغاً له دلالته يقرب من مليون ونصف المليون . وكانت الصادرات كبيرة بدورها . فقد وصلت قيمة صادرات الأقمشة القطنية وخدها ، استناداً إلى بارث ، إلى ثلاثمائة مليون كردى ؛ تبلغ حصة تمبكت فيها ستين مليوناً . وبلغت قيمة صادرات الصنادل عشرة ملايين ، والجلود خمسة ملايين ، والعاج خمسة وسبعين ألفاً ، والرقيق مائتى مليون .

ومع ذلك كانت هناك سلعة أخرى في التجارة الداخلية هي جوزة الكولا التي تعدُّ من أهم مواد الترف في غرب بلاد السودان . وكانت آمنة إحدى مواطنات زاريا هي التي أدخلت الكولا في بلاد الهوسا ؛ وبسبب مذاقها المر ، وخواصها كمثيرة الشهوة الجنسية ، وقدرتها على إرواء العطش ، اشتد الاقبال عليها وأصبح من المألوف تقديمها إلى الضيوف . وتقسم جوزة الكولا إلى ثلاث رتب حسب الحجم والموسم ؛ فالمحصول المبكر منخفض الشمن ، في حين أن المحصول المتأخر أغلى ثمناً بسب صغر حجم الجوزة . ويمكن الاحتفاظ بالجوزة الجيدة لمدة سنتين ، أما الجوزة الرديئة فلا تتجاوز عشرة أشهر . ويقول بارث العظيم الكولا . أما الجمير فيقدمها الموسى والأشانتي . كذلك كانت سلجا هي المركز تجارية ، ويَقدم إليها التجار من بلاد الهوسا البعيدة عبر طرق غير مأمونة تجارية ، ويَقدم إليها التجار من بلاد الهوسا البعيدة عبر طرق غير مأمونة لشراء جوزة الكولا ، وبيع مصنوعات الساحل (٥١ الشعوب الواقعة على المحيط . لشراء جوزة الكولا ، وبيع مصنوعات الساحل (١٥ الشعوب الواقعة على المحيط .

<sup>(</sup>٥٦) وردت في النص الانجليزي كلمتا Coast, Sahel متجاورتين ، وكلتاهما تبدو للوهاة الأولى بمعنى واحد ، واكن الواقع في النص غير ذلك . فالمقصود بكلمة Coast هذا هو الدول الواقعة على المحيط الأطلسي ، أو الدول الساحلية . أما كلمة Sahel فريما قصد بها أمر آخر . ومن المعروف أن العرب يسمون الصحراء بحر الرمال . وكل بحر له ساحل ، ويذلك يكون الساحل هنا هو الدول الواقعة جنوبي الصحراء الكبرى ، أي المتعارف عليه في المتن ببلاد السودان . وقد اصطلحت دوائر الأمم المتحدة على تسميتها و بدول الساحل » .

ما قرروا الإقامة لفترة طويلة فإنهم يفضلون الإقامة في يندى ، وهي مكان مريح . وكانوا يُحْضررون معهم الأقمشة والملح والبطاطين الصوفية والأخفاف ، وهي أصناف تحقق التجارة فيها أرباحاً عالية « إن المائة من جوزة الكولا التي تشترى في سلجا بثلاثة عشر تباع في سكتو أو كانو أو أية سوق رئيسية أخرى من أسواق الهوسا بما يتراوح بين مائة وثلاثة وأربعين ومائة وخمسة وستين . » بل إنها تباع بأثمان أعلى في تمبكت التي تحصل على حاجتها من جوزة الكولا من تنغرين . وقد يترواح ثمن الجوزة الواحدة بين عشر ودعات ومائة ولعة (٥٠) تبعا لحالة العرض . وكان يمكن الاستفادة من الأرباح في شراء الأشياء التي يندر وجودها على ساحل المحيط .

وثمة سلعة أخرى احتلت مكاناً هامًا في التجارة هي ملح النطرون . ويقول بارث أن كانو يمر بها في السنة العادية ما لا يقل عن عشرين ألف حمل من هذا اللح الذي يجلب أساساً من برنو ونوبي وزندر .

فضلًا عن ذلك دخلت في التجارة منتجات أخرى مصنوعة في مختلف المناطق . فزجاج النوبي وخرزهم انتشرا على نطاق غرب إفريقية . كذلك كانت للصنادل التي يصنعها الأرما في تمبكت سوق جاهزة تمتد حتى شمال إفريقية . وكان تخصص المناطق المختلفة في منتجات مختلفة من بين الحوافز المشجعة للتجار . من ذلك أن أثمان الثياب التي يصنعها النوبي تقل أسعارها في غُندُ عنها في كاتسنا بقدار ٢٠ في المائة . ولذا يقوم التجار بنقل البضائع من منطقة لأخرى .

#### ثانيسا

من المتطلبات الجوهرية للتجارة الواسعة وجود عملة سليمة . وكان أساس العملة هو الذهب . فعلى سبيل المثال يذكر ليو أنه لم تكن توجد في چنى أية عملات أجنبية ، وإنما يستخدم الذهب الخالص كعملة ، أما المعاملات الصغيرة

<sup>(</sup>٧٥) يقول ليو الأفريقى إن الودع « قواقع مجلوبة من بلاد فارس » ، وصف إفريقيا ، طبعة الرياض ، الصفحة ١٤٥ . وتقول الحاشية ٤٣ فى الصفحة نفسها إنها « تأتى فى الحقيقة من جزر الملايف فى المحيط الهندى » .

فتتم بالقضبان الحديدية .(^^) وفي تمبكت أيضاً يستخدم الذهب الخالص كمقياس القيمة ، حيث المثقال هو العملة المسكوكة الرسمية ، وتتحدد قيمته بالتبر . وفي أيام ليو كانت قيمة المثقال في تمبكت ٢٣٨, ٤ غرام من الذهب .(^٥) ويقول بارث إنه تُستخدم في بلاد السودان أنواع مختلفة من المثاقيل ، ومثاقيل أغادس ومنفو وتمبكت أكثرها رواجاً ، بيد أن مثقال أغادس فقدأهميته عند بداية القرن التاسع عشر . وقد كان من المتعذر استخدام المثقال في الحياة اليومية ، وذلك لارتفاع قيمته بالنسبة لاحتياجات الناس اليومية ، ومن هنا ظل فيما عدا الصفقات الكبيرة – مجرد معيار القيمة ، كما كان – شأن العملات الذهبية في كل مكان – عملةً إسميةً ، وله تداول عام حتى في المناطق التي لم يكن هو العملة فيها . ومن أمثلة ذلك أن الأشانتي لم يكونوا يرفضونه في معاملاتهم على الرغم من أنهم يستعملون التبر أكثر مما يستعملون المثقال . وكانت له قيمة ثابتة من الذهب ؛ فكل ثلاثة عشر مثقالا تعادل أوقيتين من الذهب الخالص .

وفى القرن التاسع عشر استعملت عملات أخرى . وقد شاع استعمال ريال ماريًا تريزا(٢٠) والريال الأسباني(٢١) ، وبخاصة في برنو وبلاد الهوسا . والشئ الهام في هاتين العملتين هو أنهما ثقيلتا الوزن ومصنوعتان من معدن نفيس .

<sup>(</sup>٥٨) و والعملة التي يستعملها الزنوج من ذهب غير مسكوك أي التبر . كما يستعملون قطعا من المديد لتسديد ثمن أشياء زهيدة القيمة ، كالطيب والخبز والعسل ، وتزن الواحدة من هذه القطع رطلا أو نصف رطل أو ربع رطل .» المرجع نفسه ، الصفحة ٣٧٥ .

<sup>(</sup>٥٩) • وتستخدم قطع الذهب الصافى عوضا عن العملة المسكوكة هى حين يستعمل الودع لشراء الأشياء البسيطة ، وهى قواقع من بلاد فارس ، ويعادل الأونس الروماني من الذهب ستة وثلثين من دنانيرهم . ء المرجع نفسه ، الصفحة ٤٤٠ .

<sup>(</sup>۱۰) ريال ماريًاتريزا: الريال كلمة مقتبسة من « ريال » الأسبانية بمعنى « الملكى » . ضرب ريال ماريًاتريزا لأول مرة في عام ۱۷۵۱ ، ويسمى في مصر بالريال « أبو طاقة » نسبة للنافذة أي « الطاقة » المرسومة على صدر النسر المصور على أحد وجهيه .

<sup>(</sup>۱۱) الريال الأسباني: سمى في مصر « بالريال أبو منفع » ، وقد اختلفت أسعار الريالات المختلفة من نمساوية وهوائدية وألمانية وأسبانية وغيرها طيلة تداولها بمصر منذ عهد محمد على ، وتراوحت بين ۱۹ و۲۶ قرشا ، وقد ظلت متداولة إلى أن أوقف التعامل بالريالات الأسبانية والهوائدية والنمساوية .

وكان التبر والعملات الذهبية تستعمل لأغراض التجارة على نطاق واسع ، وبالنسبة للصفقات الكبيرة كان باستطاعة التاجر أن يقدم إذن صرف . وقد اعتاد التجار العرب تقديم كمبيالات (أوراق مالية) يمكن صرفها في إحدى المدن التجارية الكبيرة . فبارث على سبيل المثال عرض عليه مبلغ نقدى مقابل سحب كمبيالة على القنصل البريطاني في طرابلس .

وبالنسبة للصفقات الصغيرة كان الإفريقيون يستعملون عملات عديدة من أكثرها شيوعاً الودع والخرز الزجاجى . وكان الخرز الشائع فى لون الشيكولاته وتحيط حلقة بيضاء بوسط كل خرزة . أما الودع الذى يجى من الحيط الهندى فترجع أهميته إلى صغر قيمته . وجميع الصفقات التى يجريها الإفريقيون لتلبية احتياجاتهم اليومية تتم بالودع أو الخرز الزجاجى . وكان الودع أكثر العملات قبولاً على نطاق إفريقية بأسرها ، وقد حل محل أكثر النقود قيمة مثلما حدث للفارذنغ (٢٢) فى إنجلترا العصور الوسطى .

وقداً خذت قيمة الودع في الانخفاض السريع في أواخر العصور الوسطى . ففي أيام ليو كان المثقال يحتوى على ٢٣٨, ٤ جرامات من الذهب (٢٦) ويساوى ٤٠٠ ودعة فقط . وسبب ذلك أن الودع أحضر في أول الأمر من جزر ملايف إلى الهند . ومن هناك جاء به التجار العرب إلى مصر ، ومن مصر ذهب إلى غرب إفريقية . وبعد التغلغل الأوروبي في المحيط الهندى انتقلت كميات هائلة من الودع إلى موانى غرب إفريقية ، ومن هناك أخذ يتغلغل إلى الداخل في بطء . وقد أدى الغزو المراكشي إلى انخفاض قيمته ، ويذكر كعت أن قيمة الودع وقد أدى الغزو المراكشي إلى انخفاض قيمته ، ويذكر كعت أن قيمة الودع

<sup>(</sup>٦٢) القارتنغ: أصغر عملة إنجليزية ، ويساوى ربع بنس . أصبح جزءا من نظام العملة منذ حكم إنوارد الأول ، وكان حتى أيام مارى عملة قضية ، ثم استعمل فارذنغ تحاسى في عهد چيمس الأول ، ثم استبدل به فارذنغ من البرونز في عام ١٨٦٠ .

<sup>(</sup>٦٢) و وتساوى الأوقية الرومانية من الذهب عندهم سنة مثاقيل وتلثى مثقال . و وصف إفريقيا ، طبعة المغرب ، الجزء الثانى ، الصفحة ١٦٧ . ومن المعرف أن الأوقية تساوى ٢٨,٢٥٦ جراما ، ويذلك فإن المثقال السودانى يساوى ٢٨,٢٥٦ جرامات من الذهب .

انخفضت بعد الغزو إلى ثلاثة آلاف ودعة للمثقال الواحد . وفى الوقت الذى زار فيه بارث غرب إفريقية كانت قيمته قد انخفضت بدرجة هائلة . ففى كانو كان سعر صرف المثقال أربعة آلاف ودعة ، فى حين كان فى تمبكت يتراوح بين ثلاثة آلاف وخمسمائة وأربعة آلاف . وكان الجنيه الاسترليني فى أيام بارث يتراوح بين إثنى عشر ألف وثلاثة عشر ألف ودعة ، فى حين كان ريال ماريًاتريزا والريال الأسباني يساوى كل منهما ألفين وخمسمائة ودعة .

ولم تكن هذه العملات هى المقاييس المقبولة الوحيدة للقيمة . ففى برنو مثلا يذكر المقريزى أن نوعاً من القماش يسمى « الوندى » يستخدم كعملة ، وكل « قطعة منه طولها عشرة أذرع » ، ولكنه تيسيراً لاستعمالها تقسم إلى قطع طول كل منها ذراع واحد أو أقل . كما يقول إنه استعملت فى التجارة مواد أخرى مثل النحاس والرصاص وبعض الأصداف ، ولكن قيمتها تقدر بالقماش . ويذكر دنهام ذلك أيضا ويقول إن العملة الشائعة فى برنو هى أقمشة قطنية على هيئة قطع ، ولكنه يضيف أنه عرفت فى لوجون عملة معدنية مكونة من ألواح رقيقة من الحديد على هيئة حدوة حصان ، كل ٣٠٠ قطعة منها تساوى ريالاً .

فضلا عن ذلك استعمل النصاس والبرونز أيضا . يقول إبن بطوطة : ومعدن النحاس بخارج تكدا يحفرون عليه في الأرض ، ويأتون به إلى البلا فيسبكونه في دورهم ، يفعل ذلك عبيدهم وخدمهم . فإذا سبكوه نحاساً أحمر صنعوا منه قضبانا في طول شبر ونصف ، بعضها رقاق وبعضها غلاظ . فتباع الغلاظ منها بحساب أربعمائة قضيب بمثقال ذهب ، وتباع الرقاق بحساب ستمائة وسبعمائة بمثقال ذهب وهي صرفهم . يشترون برقاقها اللحم والحطب ، ويشترون بغلاظها العبيد والخدم والذرة والسمن والقمح . ويُحمل النحاس منها إلى مدينة كوبر من بلاد الكفار وإلى زغاى وإلى بلاد برنوا . (31) وعلى ساحل المحيط كانت الحلقات المعدنية وقضبان البرونز والنحاس الأصفر والأحمر تقبل على نطاق واسع في التعامل . ولكن الملح هو العملة الأكثر قبولا . ويقول إبن بطوطة إنه ليس من الضروري عند السفر في السودان حمل أية نقود ، بل يكتفي بعض الملح ، فبه يمكن الحصول على كل ضرورات الحياة .

<sup>(</sup>٦٤) نقلا عن تحفة النظار ، الصفحة ه ٧٠ . [ كوبر المشار إليها في هذا الاقتباس هي غوبر . ]

#### ثالث

كان لدى إفريقية فى العصور الوسطى نظام صناعى . وقد استطاع هذا النظام ، على الرغم من أنه لم يكن كمثيله فى آسيا وأوروبا ، أن ينتج سلعاً جيدة النوع لتلبية احتياجات السوق المحلية . وهذه الصناعة لا تعنى بطبيعة الحال الإنتاج الكبير فى ظل نظام المصانع ، وإنما مجرد حرف وصناعات منزلية . وكان عدم ارتداء جماعات وثنية كثيرة للملابس قيداً على التوسع فى الصناعات القطنية . وكانت المصنوعات الفخارية هى الأوانى الأكثر شيوعاً فى المنازل ، وذلك بدوره لم يكن يشجع على الانتاج الكبير . فضلا عن أنه لم يكن فى هذا البنيان الاجتماعى سوى القليل من العائلات التى تهتم بالحصول على منتجات الصناعة . ولما كانت هذه العائلات شديدة الثراء ، فقد كانت تستعمل الأقمشة الحريرية المشجرة وغيرها من أنواع المنسوجات القادمة من أوروبا وشمالى الحريرية المشجرة وغيرها من أنواع المنسوجات القادمة من أوروبا وشمالى إفريقية أكثر مما تستعمل المنتجات المحلية .

وفي كل حضارة من حضارات العصور الوسطى كان كبار حماة الفن والثقافة هم رجال البلاط والنبلاء ورجال الدين الذين يحتاجون إلى الملابس المطرزة الغالية الثمن وإلى معدات الحروب وأسلحتها . ولما كان باستطاعتهم بناء القصور الفخمة ، فإن ذلك لم يكن من شأنه فقط أن يوفر الوظائف للشعب ، وإنما أن يخلق أيضاً الأساس الضرورى لإنتاج البضائع ذات النوعية الجيدة . أما في أفريقية فإنه فيما عدا بضعة استثناءات ملحوظة لم تكن الصناعات المحلية تلقى تشجيعاً من رجال البلاط أو رجال الدين .

والحقيقة أن الدولة في بلاد اليوريا ويلاد الهوسا ومنطقة خليج بنين كانت تشجع الفنون إلى حد ما ، كما أن ذلك صحيح بوجه خاص بالنسبة لإيفه وبنين وداهومي . فالمعابد بما تحفل به من أعمال برونزية وخشبية ، والقصور بما فيها من أعمال الحفر والنقوش ذات النسق العربي ، والدروع وغيرها من المنتجات التي يطلبها رجال البلاط ، كانت بمثابة تشجيع للصناعة المتخصصة . ولكن ذلك كان في الجنوب أساساً ، وبخاصة في المناطق التي يتمتع فيها الأويو بنفوذ قوى . فالأويو كما رأينا كانوا دولة أوليجاركية بها أرستقراطية مستقرة .

وبفضل العدد الكبير من النبلاء وصغار الملوك وكبار التجار توفرت سوق المنتجات المحلية . ومن المناطق الأخرى التى تطورت فيها الصناعة إلى حد ما بلاد الهوسا ، التى كانت مع ذلك ظهيراً سياسيًا . ومرجع ذلك أنه كان يوجد بهذه البلاد ، كما فى بلاد اليوربا ، عدد كبير من الدول الصغيرة والتجار الكبار . بيد أنه حتى فى هذه الدول كانت الفنون الصناعية امتيازاً خالما الطبقة معينة . وفى بنين كانت عملية سبك البرونز بأكملها فى أيدى أحفاد الشخص الذى أدخل هذه الصناعة فى البلاد ، الذين يعيشون فى حى خاص بهم . وفيها اقتصرت الصناعات على العاصمة ؛ ومع ذلك كان باستطاعة رؤساء الأحياء والقرى الحصول على الدفوف والسيوف الخشبية ذات المقابض المنحوتة اللازمة للشعائر الدينية . أما العاج فيخصص كلية للملك .

وكانت كانو أشهر مركز للصناعة في بلاد السودان . ويقول بارث إنه بينما انحصرت أهمية تمبكت في كونها مركزاً للتجارة ، فإن أهمية كانو كانت مستمدة من التجارة والصناعة معا . وكانت كانو في الحقيقة هي مانشستر غرب إفريقية ، فقد كان القطن هو صناعتها الرئيسية . وكانت تنسج في كانو أنواع مختلفة من الأقمشة أهمها التوركيدي ، أي ملابس النساء ، والريغا وهي قمصان الرجال الطويلة ، والزين أي الأقمشة الصوفية المخططة المختلفة الألوان ، واللثام الأسود ( البراقع ) ، وارتبطت بذلك صناعة النيلة . وقد أمكن للكاناوا ( أهل كانو ) أن يضفوا على التوركيدي أجمل مواد الصباغة ، وهو ما لم يستطيعوا أن يحققوه بالنسبة للريغا ، وذلك أمر مستغرب تماما . وكانت للنسوجات القطنية المصنوعة في كانو تصدر إلى جميع أنحاء غرب إفريقية من أرغوين إلى بيغرمي ، ولكن كانو كانت تواجه في الجنوب منافسه شديدة من اليوريا .

وفى كتابهBlack Byzantium ( ييزنطة السوداء ) وصف نادل فى تفصيل كثير كيان نظام الطوائف فى نوبى ، كما وجد قبله بثلاثين عاماً ، وهو ما لم يطرأ عليه تغيير يذكر منذ العصور المبكرة . ويقول إن المجموعة التى تشارك فى ورشة عامة فى بيدا تكون أيضا وحدة عمل ، وعرف ذلك بالإيفاكو . وكل شخص

ينتمى إلى وحدة العمل ، سواء أكان من أقرباء رئيسها أم غريباً عنه ، يخضع لقواعد الإيفاكو . ولكل ورشة عريف يشرف على إنتاج المجموعة . ولذلك فلا يوجد إلى جانب دخل المجموعة أى دخل فردى . « إن التعاون الكثيف تفسره طبيعة هذا الإنتاج الكبير ، كما تفسره متطلبات الكفاءة والوفر ؛ فاستخدام فرن مشترك ومخزن مشترك للوقود والمواد الأولية ، وتخصص مهام الورش المختلفة ، وتقسيم العمل داخل الورشة الواحدة ، هذه جميعاً تضافرت لضمان درجة عائية من الكفاءة والعمل المشترك .»

ويقول دكتور نادل إنه في العصور الأولى كان عريف الورشة هو الذي يقوم بهذا الدور المقاول والممول بالنسبة للورشة ، ورئيس الطائفة هو الذي يقوم بهذا الدور بالنسبة للصنعة ، ورئيس الطائفة موظف لدى البلاط ويمثل الملك في كل الشؤون المتعلقة بتلك الصنعة . وهكذا ففي بيدا إذا وصل أي تاجر أجنبي ومعه الخرز فإنه لا يعرض بضائعه أو أحجاره الثمينة في السوق ، وإنما يذهب إلى رئيس الطائفة الذي يختار من بضائع التاجر ما يراه لائقا بالملك ورجال البلاط . ويقدم رئيس الطائفة نصائحه إلى الملك بخصوص الشراء ، وبعد إتمام الصفقة يوزع العمل بين الورش المختلفة . ويحتفظ رئيس الطائفة لنفسه بعمولة مقدارها ٢٠ في المائة ، وهذا المال يساعد على تمويل الصنعة . فإذا ما طلبت ورشة ما رأسمالا أو مواد أولية أو عمالا قام بتوفير احتياجاتها . لذلك فإن رئيس الطائفة هو محور الصنعة بأسرها . وينطبق هذا بوجه خاص على صناعة الخزف في بيدا . ورجال البلاط هم العملاء الرئيسيون لهذه الصناعة التي تعمل بكامل طاقتها لتلبية متطلبات مرافقات الحريم والبائنات والمهور .

وقد تطور نظام الطوائف كثيراً في غرب إفريقية . فالفتاش على سبيل المثال يذكر أنه كانت توجد في تمبكت ٢٧ ورشة للترزية ، كل منها تحت إشراف عريف ، ولدى كل عريف ما بين خمسين صبيًا ومائة صبى يعملون تحت إدارته .(٦٥) وذلك إلى جانب مشرفون مدققون لملاحظة عمل الصبيان ، وفي غير

<sup>(</sup>٦٥) و وأخبرنى محمد بن المولود أنه رأى منها سنة وعشرين بيتاً من بيوت الخياطين المسماة بتند بتاء مكسورة ولكل واحدة من تلك البيوت شيخ رئيس معلم وعنده من المتعلمين نحو خمسين وعند بعضهم سبعين إلى ماية ... تاريخ الفتاش ، الصفحة ١٨٠ .

صناعتى الخرز والبروبز ربما لم تكن سلطات العريف بمثل هذه الضخامة فى الصناعات الأخرى التى لا تتطلب رأسمالا بمثل هذا الحجم ، ولكن لا يوجد اختلاف ملحوظ بين هذه الصناعات . فرسوم الالتحاق بالطائفة ، والعلاقة بين العريف والصبى ، والمدة التى يقضيها الصبى فى التدريب ، وعلاقة الورش المختلفة برئيس الطائفة ، وعلاقة رئيس الطائفة بالبلاط ، كل ذلك كان نسقاً جيد الإعداد وركيزة للتنظيم الصناعى . وباستطاعة العامل المدرب ، فى فترات الرضاء ، أن ينشئ ورشة خاصة به عن طريق الاقتراض من أحد تجار الهوسا أو الونقارة .

وفى غالبية الحرف المتخصصة كانت التقنيات وقفا على فئة معينة من الناس. فصناع الخرز فى بيدا كانوا وحدة وثيقة الترابط ويزعمون أنهم هاجروا من مصر. وكانت فترة التدريب الطويلة التى يقضيها الصبى، وتكلفة فتح ورشة جديدة، بمثابة قيد على انتشار الحرفة. وفى تمبكت على سبيل المثال كان فن صنع الأخفاف وقفاً على رجال الأرما الذين يرفضون قبول صبيان من القبائل الأخرى.

ورأس المال كان قيدا أخر . ففي صناعة الزجاج كان ينبغي بناء فرن عرضه خمسة أقدام وعمقه قدمان في وسط الكوخ ، ويتعين تغطية فوهته بقطع من الفخار ، وتزويده بكمية ضخمة من حطب الوقود كي يظل عند درجة حرارة عالية لمدة إثنتي عشرة ساعة على الأقل لإتمام العملية . وتتطلب صناعة الزجاج أيضا الحصول من برنو على الصودا والرمل والمعدات اللازمة لها . وإلى جانب دفع الأجور للصبيان ، يوجد لدى كل عريف عدد من الرقيق للقيام بالأعمال الشاقة ، وذلك بدوره يتطلب قدراً من رأس المال .

ولم يكن هناك تخصص وظيفى فقط ، وإنما تخصص جغرافى أيضاً . فالنوبى على سبيل المثال تخصصوا فى صنع الخرز والخلاخيل والزجاج ، وكان رجاجهم ذا لون أسود داكن لامع ، واكنهم لم يتفوقوا أبداً فى تاوينه . وأنتج النوبى أيضا نوعاً خاصا من « الأتواب » . وتخصصت بنين وإيفه فى المشغولات

والتماثيل البرونزية ، وكانت لهذه المشغولات أهمية خاصة لأنها لم تكن تستخدم في الطقوس الدينية فقط ، بل في تسجيل التاريخ أيضاً . وكانت صناعة الأخفاف تخصصاً لتمبكت وكانو . كذلك كانت كانو مركزاً كبيراً لصناعة الجلود . والأخفاف المصنوعة في كانو تجمع بين المتانة وقوة التحمل والنوق الرفيع ، ولها سوق كبيرة لا في غرب إفريقية فقط ، وإنما في الشمال أيضا . وكانت الجلود المدبوغة ، وبخاصة النوع الذي اشتهر باسم « الجلد المراكشي » صناعة أخرى مستقرة في كانو . وكان هذا النوع يصنع من جلود الأغنام الحمراء التي انفردت بها كانو ، وذلك بعد دبغها بعصير نبات محلي .(٢٦) ومن مراكش كان هذا الجلد يصدر إلى أوروبا . كما اشتهرت كاتسنا بدروعها المبطنة .

وصناعة القطن هى الصناعة التى انتشرت على نطاق غرب إفريقية بنكمله .
ويقول دنهام إن صناعة القطن كانت على درجة كبيرة من التقدم فى بلاد اليوربا ،
ويذكر الشئ نفسه عن بلاد الهوسا . ويعطينا كلاپرتون وصفا لصناعة القطن .
فبعد أن يجمع القطن من شجيراته يجهز بعناية ويوضع فى سلال ، ثم تقوم
النسوة بفزله على مغزل رقيق . وقد عرف هناك نوعان من الأنوال : رأسى
ويستخدمه الرجال ، وأفقى وتستخدمه النساء . والأول مستقيم ضيق يعمل
بالبدالات . والشريط الطويل الضيق من القماش ينسج بعرض خمس بوصات
وطول عشرة أذرع ، ويقسم إلى خمس قطع طول كل منها ذراعان . وذلك نمط
نو طابع فردى من أنواع العمل يخالف مثيله فى صناعة الزجاج ، ويقوم به
الرجل مع أبنائه غير المتزوجين . وقد شاهد كلاريتون فى بعض هذه الأكواخ
أكثر من ثمانية أو تسعة من المغازل والأنوال .

<sup>(</sup>٦٦) « وعلى وادى درعة شجر كثير وثمار عظيم وهناك شجر التاكوت يشبه شجر الطرفاء ويهذا التاكوت يدمم الجلد الغدامي » البكري ،، المرجم السابق ، الصفحة ١٥٢ .

وكانت الأقمشة القطنية سلعة هامة فى تجارة غرب إفريقية ، وكان التجار البرتغاليون والهوانديون والبريطانيون ينقلونها من بنين إلى ساحل الذهب حيث يشتد الطلب عليها . والأقمشة المصنوعة فى إفريقية شديدة المتانة . وقد تبين لكاتب بريطانى فى بداية القرن العشرين أن أقمشة كانو واليوربا القطنية أمتن كثيرا من أقمشة لانكشير وتعيش مدة أطول ، وإن تميزت لانكشير برخص منتجاتها . وقد تفوقت أقمشة كانو بوجه خاص من حيث الجودة واللمعان وجمال الألوان .

وعلى الرغم من أهمية هذه الصناعات ، فإن مكانة صناعة التعدين في الاقتصاد جديرة بإشارة خاصة . ذلك أن استخراج الملح والذهب والنحاس ، وكذلك ملح النطرون ، كان من دعائم اقتصاد بلاد السودان . وقد اكتسبت تكدا أهميتها لا بسبب تجارتها فقط ، وإنما بسبب صناعتها التعدينية أيضاً ، فقد تخصصت هذه المدينة في إنتاج النحاس ، ويقوم بالعمل في مناجمها الرقيق من كلا الجنسين . ويسبب وقوع مناجمها في وسط الصحراء كانت ظروف العمل فيها بالغة القسوة ، لذلك فإن إحلال عمال جدد كان يجرى على نطاق واسع ، وربما تطلب الأمر دفعة جديدة من الرقيق كل ستة أشهر . ويتم تحويل النحاس إلى قضبان طولها شبر ونصف شبر ، بعضها رفيع والآخر سميك . وتسخدم هذه القضبان محلياً ، أما النحاس في صورته الخام فيصدر إلى برنو وغوير وللناطق الوثنية .

وقد عرف غرب إفريقية منذ القدم استخراج النحاس على نطاق واسع: عرفه سكان غانة ، كما أبلغ منسا موسى المصريين بأنه يمتلك مناجم النحاس ووصف إبن بطوطة استخراج النحاس فى تكدا بشئ من التفصيل ، ويقول : وديار تكدا مبنية بالحجارة الحمر ، وماؤها يجرى على معادن النحاس يتغير لونه وطعمه بذلك» (١٧) وعلى الرغم من معرفة السودان القديمة بالنحاس ، فإن مدى سيطرتهم على مصادر إمداداته موضع خلاف . فنحن نسمع منذ أقدم العصور عن أن بلاد السودان تستورد النحاس من شمال إفريقية ومصر والحقيقة أن بعض إمبراطوريات بلاد السودان سيطرت على تكدا ، ولكن الأمر الأرجح هو أن تكدا لم تكن تنتج من النحاس ما يفى باحتياجاتها .

<sup>(</sup>٦٧) يرد هذا الاقتباس في تحقة النظار ، الصفحة ٧٠٤ .

وثمة مدينة أخرى كانت تعتمد كلية على الصناعة هى تغازة ، وهى مدينة تقع على مسيرة خمسة وعشرين بوما إلى الجنوب من سجلماسة ، ولم تكن لها حضارة يمكن أن تعتز بها - وبيوتها مبنية من صخور الملح الصلبة ، ولكن سقوفها تصنع من جلود الجمال .(٦٨) والعنصر السائد فيها هو رجال القبائل الذين يستخدمون الرقيق في استخراج الملح ، ولبلما طابع مماثل إلى حد كبير .

وفى منطقة بحيرة تشاد كان لصناعة ملح النطرون أهميتها الكبيرة . ويقول بارث إن قوافل هذا الملح تذهب بانتظام إلى كانو ، ومنها ترسل إلى الجنوب . ومع ذلك فمن الناحية الاقتصادية تتم مبادلة كل ذلك بالذهب . صحيح أن معظم الذهب هو من الذهب الغريني ، وأن عمليات استخراجه ربما لم تكن أكثر تقدما من العمليات التي يتبعها الإفريقيون اليوم في تلك المناطق ، ولكن بعض الذهب في أشانتي والموسى كان يستخرج عن طريق التعدين ، وعلى أية حال فقد احتفظ بالإنتاج عند مستوى عال جداً ، وأصبحت بلاد السودان تعرف بأنها أرض الذهب .

## رابعا

من الأسئلة الهامة في التاريخ الإفريقي هو لماذا لم يتطور في القارة نظام سليم للزراعة . فغرب إفريقية به أنهار كثيرة ، ومما يثير الدهشة أنه لم يستخدم منها نهر واحد في أعمال الري . ولا يمكن أن يكون مرجع ذلك أن أبناء غرب إفريقية عجزوا عن اختراع الساقية ، لأن الصفوة منهم كانوا يقومون بانتظام بزيارة شمال إفريقية وشرقها ، فلو أنهم كانوا مهتمين حقًا بالاشتغال بالزراعة لما تعذر عليهم الاستعانة بخبير من هناك . وإذا كان منسا موسى قد استطاع الحصول على مهندسين معماريين من شمال إفريقية ، وإذا كان أباطرة البرنو قداستطاعوا الحصول على خبراء أتراك لتدريب جيوشهم على استعمال الأسلحة قداستطاعوا الحصول على خبراء أتراك لتدريب جيوشهم على استعمال الأسلحة

<sup>(</sup>١٨) و فوصلنا ... إلى تعازى ... وهى قرية صغيرة لا خير فيها ومن عجائبها أن بناء بيوتها ، ومساجدها من حجارة الملح وسقفها من جلود الجمال .. ولا يسكنها إلا عبيد مسوفة الذين يحفرون على الملح ... وقرية تغازة على حقارتها يتعامل فيها بالقناطير المقنطرة من الذهب ... على المرجم نفسه ، المرجم نفسه ، المرجم نفسه ،

النارية ، فإنه لا يمكن قبول التفسير القائل بأن الافتقار إلى الساقية كان هو السبب في إهمال الزراعة . كما لا يمكن القول بإن الزراعة لم تتطور بسبب عدم سخاء التربة . فهضبة الجزائر والهضبة الإيرانية وهضبة الدكن بالهند ليست أكثر سخاء . بيد أن نظام الفوجًارا(٢٩) في شمال إفريقية ، ونظام الرى الجيد في بلاد فارس ، والقناطر والسنود والخزانات في هضبة الدكن ، هذه جميعا توضح أنه حيث تبدى النولة اهتماماً بالزراعة يمكن التغلب على العقبات الزراعية . كذلك لا يمكن القول بأن الإفريقيين كانوا زراعاً غير مهرة . فالزراعة هي في المقام الأول علاقة الإنسان بالبيئة – فعليه أن يُكيف أساليبه لتناسب بيئته – فحقول المصاطب على سفوح الجبال ، وزراعة الفاداما ، وحتى الزراعة المنتقلة (٢٠) ، كانت كلها مساع التكيف مع البيئة ، وتبين أن الإفريقي زارع ماهر . المتعن إنجاز المزيد فالا يمكن أن يكون ذلك إلا عن طريق تدخل النولة . فلماذا عجز النظام الحكومي في غرب إفريقية بصورة متسقة عن رعاية الزراعة ؟

التفسير بسيط . وهو ان أهتمام دول غرب إفريقية كان منصبًا في المقام الأول على التجارة ، ولم يكن لديها اهتمام يذكر بتنمية الزراعة . كما أن تجارة الرقيق أدت إلى إهمال الزراعة . فالرقيق كان المصول عليهم سهلا ، وكانت الدول في بلاد السودان تقوم بغارات نهب من أجل أسر الرقيق وبيعهم لتجار شمال إفريقية . وقد عرفت بلاد السودان منذ أقدم العصور بأنها سوق للرقيق . بلا يبدو أن قرطاچة كانت تحصل منها على الرقيق . وكانت برنو بلا منازع في

<sup>(</sup>١٩) استخدم سكان الواحات أساليب مختلفة الرى ، من بينها الفجّارا والشادوف والعيون والأبار الطبيعية والاصطناعية والفوجّارا موجودة بوجه خاص فى توات وغورار ، وهى عبارة عن قنوات من صنع الإنسان تحفر تحت سطح الأرض بميل خفيف لجلب المياه الجوفية إلى الواحة بفعل الجاذبية الأرضية .

<sup>(</sup>٧٠) كانت خصوبة الأرض تقل بعد عدد من المحاصيل بسبب عدم استخدام الحيوان في الزراعة وعدم معرفة التسميد ، ولذلك كان الزارع يضطر إلى التخلى عن قطعة الأرض التي يزرعها والانتقال إلى غيرها ، وريما عاد إلى القطعة الأولى بعد فترة من الوقت ، ومن هنا سميت هذه الزراعة بالمتقلة . ويذلك لم تكن الأرض غير المزروعة سوى احتياطي للأرض الزراعية الملوكة للقبلة .

مقدمة الدول المشتغلة بتجارة الرقيق ، وكان الطريق من تشاد إلى طرابلس مارا بكوًّار وفزان هو طريق الرقيق . وهذا الطريق الملطخ بالدماء ، الذى تتناثر فيه الاف الهياكل العظمية ، لابد أن يذكر المرء باستمرار بما أحدثته تجارة الرقيق من تأثير مدمً على حياة السودان الاقتصادية . فالزراعة تعنى خلق طبقة من الفلاحين ، سواء على هيئة أقنان مرتبطين بالأرض أو رجال أحرار لفلاحتها ، ثم بعد ذلك يصدر الفائض للحصول على مواد الترف . بيد أنه لم تكن هناك سوق يصدر إليها الناتج الزراعى ، كما لم يكن من بين السمات المميزة للتجارة الإفريقية وجود فائض من منتجات الزراعة يسمح بالتصدير . ولم يكن ممكنا أن تتطور الزراعة ما دام الرق سائداً : فقد كانت الدول في بلاد السودان حتى في أفضل أيامها ، باستثناء الهوسا ، تقوم على سلب الرقيق .

ويتضح ذلك إذا ما قارنا بين بلاد السودان والهند . ففى الهند التي قام اقتصادها دائما على الاكتفاء الذاتى ، كان رخاؤها يعتمد لاعلى التجارة وإنما على الزراعة . وكانت الدولة تعتمد على الإيرادات التى تعتمد بدورها على الزراعة ، لذلك قامت الدولة بدور فعال فى رعايتها . فأقيمت السدود والجسور والخزانات والبحيرات الصناعية . ولما كانت إيرادات الأرض هى المصدر الرئيسي للدخل ، فقد كان هناك حشد هرمى من الموظفين ابتداء من باتوراى (رئيس) القرية فصاعداً ، مهمته تقدير إنتاجية الأرض واتخاذ الإجراءات لزيادتها ، ومسح الأرض وتقدير درجة خصوبتها حتى يمكن ربط الضريبة عليها . كما أن أشغال الرى والتحكم فى المياه كانت تعنى بدورها وجود إدارة للأشغال العامة وجهاز إدارى لترشيد استخدام المياه . لذلك كانت الهند ، على غرار غيرها من البلدان الزراعية ، دولة بيروقراطية في جوهرها .

أما فى غرب إفريقية فلم تكن الزراعة أبداً حرفة هامة ، وإن كانت قد ازدهرت بالفعل . فكعت يذكر أن الأساكى كانت لديهم مزارع كبيرة تنتج الدخن والأرز . كما يذكر بارث أن تجارة أغادس هى أساساً فى الدخن الذى يشترى من الزنوج . وكانت أشجار الصمغ من بين المصمولات الأخرى التى تزرع على نطاق واسع . وقد ذكر البكري فى القرن العاشر أن منطقة السنغال تنتج

الصمغ الذى يبادل به القطن من الممالك العربية فى الأندلس . (٧١) ويشير ليو الإفريقى ألى أنه توجد فى چنى كميات وافرة من الشعير والأرز والقطن . وكان اللحم رخيصاً أيضا بسبب القطعان الكبيرة من الماشية . وفى تمبكت ومالى وغاو وغوير وكانو كانت المواد الغذائية موجودة بوفرة . (٢٧) كما يقول ليو إن الحقول تفلح بطريقة جيدة . ويذكر كل من بارث وكلاپرتون أن الزراعة يعتنى بها كثيرا ، وأن جميع الحقول محاطة بسياح محكم ، وأن المحصولات الرئيسية هى القطن والأرز والنيلة والقمح والبصل والقثاء . وقد وجد بارث مزارع كبيرة للتبغ بالقرب من كانو ويلاد الموسغو . أما دنهام فقد وجد القمح والنيلة والأرز والتمر هندى ، وكذلك الفول السودانى والبقول ، بكميات وافرة . وكلاپرتون بدوره يعتبر بلاد الهوسا منطقة للزراعة الجيدة ، وتحدث عن « بلد ذى زراعة جيدة » أشبه بمنتزه منمًى فى بريطانيا . كما توجد مزارع للقطن محكمة السياج ، بل إن الهوسا يستخدمون بذرة القطن لتغذية الماشية .

وقد أدخل التبغ إلى غرب إفريقية بعد الغزو المراكشى ، وكانت مراكش قد حصلت عليه من الأندلس . وقرب نهاية القرن الثامن عشر أصبحت زراعته حرفة أساسية . ويبدو أن بعض التبغ كان يُصدر إلى مراكش . وقد ترتب على تدعيم سلطة الفولانى فى حمد ألاى توجية ضربة إلى محصول التبغ ، فقد حُرِّم مضغه وتدخينه باعتبار ذلك مخالفاً لتعاليم الإسلام .

وكان التدهور الكبير في الزراعة يرجع إلى حقيقة أنه لم يكن هناك ، بعد انهيار الإدارة المركزية في بلاد السودان ، أمن يسمح للفلاحين بفلاحة حقولهم

<sup>(</sup>٧١) أنظر الماشية ١١ -٤٦ أعلاه .

<sup>(</sup>۷۷) « أما الشعير والروز والماشية والسمك والقطن فتوجد ( في چني) بكثرة كاثرة ... والحبوب والمواشي (في تمبكت) كثيرة جداً ، بحيث إن اللبن والسمن يستهلكان فيها بكيفية مفرطة ... ويكثر في البلاد ( في مالي ) الحب والقطن واللحم ... الخيز واللحم فيها (في غاو) كثيراً جداً .. تضم (غوير) عنداً كبيراً من قرى يسكنها رعاة الغنم والبقر ، لأن فيها كمية وافرة من هذه الانعام ... ويعيشون ( في كانو) من تربية الغنم والبقر أو من فلاحة الأراضي التي تتبت كثيراً من الحب والأرز والقطن .. » وصف إفريقيا ، طبعة المغرب ، الجزء الثاني ، الصفحات ١٦٢ إلى ١٧٢ .

فى هنوء وسلام . وقد لاحظ بارث ، وهو مراقب شديد التدقيق ، أنه فيما بين عامى ١٨٥٠ و ١٨٥٥ تحولت المنطقة الواقعة بين زندر وكانو إلى صحراء حقيقية بعد أن كانت يوما ما أحد مشاهد الحياة الزاخرة بالنشاط والكثيرة المدن والقرى ، بل إنه فى عضون أربع سنوات مضت بين زيارتين متتاليتين له كانت حقول التبغ المزدهرة بالقرب من كاتسنا قد خربتها الحروب الداخلية الضروس .

كذلك لم يكن نظام الزراعة وقفاً على المناطق الداخلية . فالحقيقة أن الزراعة فى الدول الساحلية كانت أكثر تطوراً . وقد وجد دنكان محصولات ممتازة من أنواع مختلفة من القمح والأرز تزرع فى داهومى ، وكان يرى أن شعب مالى يتمتع بكفاءة زراعية ممتازة ويستخدم روث البقر سماداً للتربة . وكان دنكان شديد التأثر بحالة الزراعة حتى أنه قارن الحقول المزروعة جيداً فى داهومى بمثيلاتها فى بريطانيا .

كذلك لم يكن ملوك داهومى غافلين عن أهمية الزراعة . ففي القرن التاسع عشر كانوا يشجعون بنشاط توطين الزنوج الذين قدموا من البرازيل أو سيراليون بمنحهم قطعاً من الأرض دون مقابل . وقد وجد دنكان بالقرب من وايداح مزارع ناجحة يمتلكها زنوج عائدون من البرازيل .

وقد أدخل هؤلاء الرقيق العائدون أساليب جديدة . وزار دنكان مزرعة بها طاحونة لطحن الذرة والكاسافا « عبارة عن طارة ، ليست أفقية وإنما عمودية مثل طاحونة الشعير ، وعرضها قرابة ست بوصات ، وتدورداخل جرن على شكل نصف دائرة . وحافة الطاحونة مغطاة بلوح من النحاس مخرم بثقوب صغيرة ، واللوح مثبت على الحافة بالمسامير مع وجود الجانب المدبب نحو الخارج . وتدار الطارة بنفس الطريقة التي يدار بها حجر المسن ، ويمكن رفع الجرن أو خفضه حسب الصاجة . وهذه الآلة صنعها صاحب المزرعة بنفسه بالقرب من هذا المكان » .

ومع ذلك ينبغى أن يقر فى الأذهان أنه على الرغم من أن أباطرة السودان وملوك داهومى وغيرهم كانو يشجعون زراعة المحاصيل الغذائية ، فإن دولهم كانت قائمة أساساً على تجارة الرقيق ، وتضحى بأى محصول يتعارض مع هذه المصلحة الحيوية . فعندما أراد الونقارة تشجيع زراعة القطن ، وانتهاج سياسة

نشطة لهداية الوثنيين ، تعارض ذلك بشدة مع مصالح تجارة الرقيق . وبالمثل في داهومي ، حيث استطاع البرتغاليون في القرن التاسع عشر ، عندما أحسوا أن صادرات زبد الشيئة ستشجع نمو التجارة المشروعة ، ومن ثم تلحق الضرر بتجارة الرقيق ، حمل حاكم داهومي على فرض رسم باهظ على هذه المادة . ولكن التجارة استمرت دون نقصان فضوعف الرسم . ولم يحل ذلك المشكلة ، وإنما إدى إلى التهريب ، فاضطر الملك إلى اقتلاع أشجار زبد الشيئة .

وكانت الغُرتى أو شجرة زيد الشيئة التى يستخرج الزبد من حباتها تزرع على نطاق واسع فى بلاد السودان . يقول إبن بطوطة « والفرتى .. ثمر كالأجاص شديد الحلاوة مضر بالبيضان إذا أكلوه ، ويدق عظمه فيستخرج منه زيت لهم فيه منافع . فمنها أنهم يطبخون به ويسرجون السرج ، ويقلون به هذا الأسفنج ، ويدهنون به ويخلطونه بتراب عندهم ويسطحون به الدور كما تسطح بالجير » .(٧٢)

أما سكان مناطق الغابات المطيرة فالزراعة هي حرفتهم الرئيسية ومحور ديانتهم . ووظيفة الحاكم ، كما رأينا ، هي استرضاء الآلهة كي ينتظم المطر . ولديهم سنة قمرية طولها 30 تيوماً ، وترتبط كل فترة من السنة ارتباطاً وثيقاً بعملية زراعية معينة ، من ذلك أنه في شهر مارس ينبغي أن يؤسر رجل أجنبي ويضحى به بدفنه في الأرض في احتفال كبير ، وفي بنين يتعين التضحية بعنراء عند الاعتدال الربيعي لضمان محصول طيب . وبالمثل فإن احتفال اليام (34) في أشانتي وبنين هو أساسا احتفال ديني مرتبط بالزراعة . ويؤكل محصول اليام

<sup>(</sup>٧٣) تعفة النظار ، المنفحة ٦٨٩ .

ومنها شجر اسمه فاريتى ، حمله شبيه بالليمون وطعمه يشبه الكمثرى بداخله نوى ملحم ، يؤخذ ذلك النوى وهو طرى ، فيطحن فيخرج منه شيى شبيه بالسمن يجمد ، وتبيض به البيوت وتوقد منه السروج ، ويعمل منه المسابون وإذا قصد أكله وضع ... صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٨٨ .

 <sup>(</sup>٧٤) اليام: نبات من الفضيلة الديوسقورية ، منه أنواع تزرع لدرناته التي تؤكل ، وأنواع التزين . ولفظه يام معريه عن البرتغالية ، وهذه من أصل إفريقي .

الجديد فى احتفال كبير بعد أن يضحى بالرقيق قريانا لإلهة الأرض كى يزيد دمهم من خصوبة التربة - وفى اليوم الخامس يوفد رسول إلى الأسلاف . ولاحتفال اليام دلاله سياسة أيضاً - ففى أشانتى وداهومي وبنين يتعين وجود الرؤساء الصغار فى البلاط خلال هذا الاحتفال .

وعلى شاطئ المحيط كان المحصولان الرئيسيان ، إلى جانب اليام ، هما الكسافا ونخيل الزيت . وهذه المحاصيل الثلاثة تشكل أغذية السكان الأساسية . وقد ازدهرت القاقلة الذكرية لبعض الوقت إلى أن أتى الفلفل الهندى على سوقها ، وحاول البرتغاليون إدخال شجرة جوز الهند ، ولكن المحاولة أخفقت .

كيف كانت الزراعة منظمة في بلاد السودان ؟ ففي إمبراطورية السنغي كان الامبراطور نفسه أكبر مالك الأرض ، ويذكر الفتاش أنه توجد ضياع ملكية في جميع أقاليم الإمبراطورية ، (٥٠) كذلك كان الحكام والوزراء يمنحون مساحات ضخمة من الأرض ، وكان العلماء بنورهم يمنحون مساحات ضخمة . ويقدم كعت مثالاً للسخاء الملكي ، هو أن محمد تل - المعلم الواسع النفوذ - قد منح سبعين قرية بجميع من يقيم عليها من الرقيق ، كما منع حق تسلم إيجار الأرض من الرجال الأحرار في هذه القرى .(٢٦) وكان النبلاء والعلماء هم كبار ملاك الأرض ، ولم يكن الملك يمنحهم الأرض فقط ، بل الرقيق اللازمين لأعمال الزراعة أنضاً .

ولكن الرقيق الذين يفحلون الأرض تم إمتلاكهم في الحروب ،(٧٧) فقد أدت الحروب المستمرة مع مالي إلى امتلاك أربع وعشرين من القبائل المستعبدة ،

 <sup>(</sup>٧٥) و وليس في قرية من قرى ماذكرناه إلا وله فيه عبيد وفَنَّفَ وحرث ، ع تاريخ الفتاش ،
 الصفحة ٤٩ . [ الْفَتَف هو الملاحظ أو المشرف .]

 <sup>(</sup>٧٦) و ويكون ماوجد في تلك المسافة من ثلاث قبائل - ملكا له ، أى الشيخ محمدتل ، ومن
 ليس هؤلاء فيكون حوزا له » المرجع نفسه ، الصفحة ٣٢ .

<sup>(</sup>٧٧) ه ثم سناله أيضنا (أسكيا محمد سنال السيوطى) عن أمر أربعة عشر قبيلة الذين وجدهم بيد شي بار مملوكة له ورثها عن آبائه فقال الشيخ صفهم لي فوصفهم له فقال أما نصفهم فملكه لك سائغ وأما النصف الآخر فتركهم أفضل لأن فيه شبهة . ع المرجع نفسه ، الصفحة ١٤ .

ثلاث منها تنتمى إلى البمبرة ، وأفرادها أقنان يعملون بالزراعة لدى ملوك مالى ، وقد قام حكام السنغى بتوطين الزارعين المهرة من أبناء هذه القبائل الثلاث فى ضعياعهم ، وفى الحملات ضد الموسى والنوغون ثم اقتناء أعداد أخرى من الرقيق ، وتم توطين رقيق الموسى فى منطقة دند .

ويتفاوت عدد الرقيق في كل ضيعة بين عشرين ومائة أسرة حسب مساحتها .(<sup>٧٨)</sup> وتتكون كل أسرة من رجل وزوجته وأطفاله وتمنح قطعة من الأرض تفلحها من أجل الملك ، وتعمل تحت إشراف ملاحظ يعرف بالفَنْفَ ينتمي إلى رقيق المالك ، ويشرف فَنْفَ واحد على عمل عشرين أسرة من الرقيق ، وإذا كانت المزرعة كبيرة – يورد كعت مثالا لمزرعة في دند يعمل بها مائتا رقيق – يعين فَنْفَ كبير ليكون مسؤولا عن المزرعة .

وإلى أن جاء أسكيا محمد كان الملك يمتلك كل ما تنتجه المزارع الملكية ، ويستخدم هذا الانتاج لمواجهة متطلبات أهل بيته الكثيرى العدد ، بمن فيهم رقيق البلاط ، وكذلك لإطعام القوات الموجودة في الصاميات المختلفة . أما الفائض فيخزن في الشون الملكية لمواجهة أي نقص عارض . ويقوم الصاكم بتوقير البنور والأكياس الجلدية التي تعبأ فيها الحبوب . وفي وقت الحصاد يقوم كبار الموظفين في إدارة الإيرادات بزيارة المزارع للإشراف على الصحاد والتعبئة ، واعتاد الملك أن يمنح الفَنْفُ المسؤول عن مزرعة ما قضيبا من الملح وبعضا من جوزة الكولا وقميصا أسود ورداء أسود لزوجتة . (٧٩)

و الناتج من المزارع الملكية يكفى لسد احتياجات البيت الملكي . ويقول كعت

<sup>(</sup>٧٨) » في تحت يد بعض الفنافي ماية عبد وعند بعضهم خمسون وسنون وأريعون وعشرون ... المرجم نفسه ، الصفحة ٩٠٤ . [ الفنافي جمع فَنْفُ ]

 <sup>(</sup>٧٩) ويرسل أسكى لرئيسهم مع الرسول الذي يأتى لعمل صنونه ألف كورية والكملية الواحدة من الملح والقميص الأسود والملحفة السوداء لزوجة ذلك الرحيس ع المرجع نفسه ، الصفحة ٩٥ . [ الصنون جمع صننية ، وهي كيس من الجلد يسع حوالي ٢٥٠ لترا ؛ والكملية هي القضيب .]

إن هذا الناتج يتجاوز فى بعض السنين أربعة آلاف كيس يسع كل كيس ما بين مائتى لتر ومائتين وخمسين لترا من الحبوب . (٨٠) والنبلاء ببورهم ينتجون طعاما يكفى أهل قصورهم . أما الطبقات الفقيرة فتتضور جوعا أو تعيش على التسول ما لم تكن مرتبطة بأحد النبلاء . وهناك ضياع موقوفة على المساجد ، ومن ثم فهى مخصصة لسد حاجة أبناء السبيل . فأسكيا داوود ، على سبيل المثال ، قدم مزرعة يقوم بفلاحتها ثلاثون من الرقيق لسد حاجة الفقراء فى تمبكت (٨١) ، ولابد أن آخرين قد اقتفوا أثره .

ويبدى من رواية القتاش أن المنح الملكية إذا لم تستخدم فلابد أن ترد للتاج ، من ذلك أن الملك كان قد منح حقل أرز لأحد المعلمين ، فأهمل فلاحته ، فادعى كَبَرَ فَرْم . (٨٢) ، وهو رقيق يقع الأرز في منطقة نفوذه ، أن المعلم فقد حقوقه في حقل الأرز بسبب الإهمال ، وقال إن الحقل نتيجة لذلك قد أعيد إلى أملاك الملك وإنه من واجبه كممثل للملك أن يقوم بفلاحته .

ولا يبدو أن السودان قد تمتعوا برخاء أكبر في العصور الوسطى . فالطبقة العليا من الأمراء والتجار والمعلمين كانت أفضل حالا بكثير ، كما أن أحوال المسلمين الفقراء لم تكن شديدة السوء ، ولكن الوثنيين - وهم كثيرون - كانوا يعيشون بالتأكيد في ظل ظروف بدائية الغاية . ذلك أن قدرهم في ظل حكام يعتبرونهم "أشياء" تباع كان قدرا يدعو إلى الأسى حقًا .

 <sup>(</sup>٨٠) و وقد يحصل له من ذلك من الطعام في بعض سنين ما ينيف على الأربعة آلاف صنية على المربعة المربع نفسه ، الصفحة ٩٤ .

<sup>(</sup>٨١) « وكان يرسل ( أسكيا داوود ) للقاضى العاقب بن محمود كل عام أربعة آلاف صنية يقسمها على مساكين تنبكت وأقام لمساكين تنبكت جنانا فيها ثلاثون عبدا اسمه جنان المساكين » لم جم نفسه ، الصفحة ١١٥ .

<sup>(</sup>٨٢) قُرْمٌ معناها حاكم ، والمعنى هنا حاكم كُبُرٌ ، أو كابرة في كتابات أخرى .

# الإدارة

## lek !

الدولة كيان اصطناعى تعتمد قوته على مدى حسن تنظيمه . وما المحافظة على القانون والنظام ، وتوفير الأمن فى وجه العدوان الخارجى ، ووجود نظام للقوانين ونظام محكم لجمع الإيرادات ، سوى علامات مميزة لدولة حسنة التنظيم . وقياسا على هذه المعايير هل يمكن القول بأن إمبراطوريات السودان فى العصور الوسطى كانت دولاً أكثر منها تجمعات ضخمة من القبائل ، أدت إليها وجمعت بينها القوة المجردة ؟ الإجابة على هذا السؤال واضحة لا لبس فيها ؛ فدول السودان فى العصور الوسطى كانت لديها تنظيمات على درجة عالية من الكفاءة .

ومن الخطأ النظر إليها علي أنها دول إقطاعية . فالإقطاع بمعنى حيازة أرض من أمير إقطاعي يدين له فرد في المقابل بالولاء ، ويؤدى له خدمة عسكرية ، لم يتطور في غرب إفريقية . والحقيقة أنه نشأ في مناطق معينة من غرب إفريقية إقطاع وليد . غير أن هذا الإقطاع يختلف اختلافا له دلالته عن الإقطاع الذي وجد في أوروبا .

ففى بلاد السودان كان النظام العام نوعا من السمو والسيادة ، والسلطة العليا يُعترف بها على أنها التفوق ، ولكن الدول التابعة تحتفظ ببلاطها الخاص وجيوشها . وكان كل من الجزية والرقيق هما الأسلوب المألوف الذى يتبعه الأمراء المهزومون تعبيرا عن اعترافهم بالإمبراطور سيداً لهم . ويعنى هذا أن سلطة هؤلاء الأمراء تظل كاملة ، وأن أى إضعاف للسلطة الإمبراطورية كان يؤدى إلى ثورات مستمرة . وهكذا نجد في تاريخ هذه الدول تكرارا للحملات ضد نفس الشعب .

وقد اختلف التنظيم من منطقة لأخرى . ففى مالى والسنغى وغيرهما من إمبراطوريات السودان كانت النولة منظمة كوحدة ومقسمة إلى إدارات إقليمية . واتبع إطار مماثل فى داهومى . ولكن فى بلاد اليوربا والأشانتى كان الحاكم رئيسا لاتحاد ؛ ويحتفظ الحكام الخاضعون له بسلطتهم فى مناطقهم . وفى بنين كانت سلطات النبلاء الذين يتوارثون ألقابهم ، حتى وإن قُيدت ، سلطات لها دلالتها ؛ وفى اليوربا كان ألافين أويو يُعترف به باعتباره الحاكم الأعلى ، ولكن عليه أن يؤكد سلطته من وقت لآخر ليجعل دعاواه المبهمة حقيقة واقعة . أما حكام ممالك اليوربا المختلفة فكانوا أن يكونوا مستقلين ، وقد أجرى فروينيوسن مقارنة بارعة بين نول اليوربا وبين الإمبراطورية الرومانية المقدسة .

وهكذا يمكن تقسيم النظام الإدارى فى بلاد السودان إلى فئتين عريضتين: أولاهما تتكون من برنو ويوربا وبنين ، ولديها نظام إقطاعى وليد به نبلاء بالوراثة يسيطرون على مقاطعات . والنظام ربما بلغ حد الكمال فى برنو فى عصورها الأولى ، فهنا كان مجلس الملك يسيطر عليه أمراء الأقاليم النين يكونون فى بعض الأحيان أقوى من الملك ، فالكيفامة والغلديمة واليريمة (۱) ، على سبيل المثال ، أمراء إقطاعيون أقوياء ، بل هم أمراء عسكريون شبه مستقلين . وكانت طبقة الأمراء – بسبب كثرة أولاد الملوك – عنصر تمزيق فى الإمبراطورية . أما فى مالى وسنغى ، وربما فى غانة ، فالعناصر الإقطاعية كانت ضعيفة ، والسلطة عادة فى أيدى أمراء أو حكام يدفعون الجزية أو قادة عسكريين . ومن الفتاش يمكن الحصول على فكرة عن الإدارة فى إمبراطورية السنغى . ولذلك الفتاش يمكن الحصول على فكرة عن الإدارة فى إمبراطورية السنغى . ولذلك يجدر أن ندرس بشيء من التفصيل التنظيم الإداري لهذه الإمبراطورية .

كان تنظيم إمبراطورية السنغى بسيطا للغاية . ففى المركز توجد السلطة الإمبراطورية وحولها تتجمع الدول التابعة التى تدفع الجزية ، وتقدم الهدايا المعتادة ، وتساعد السلطة الإمبراطورية فى حملاتها على الدول الأخرى بالرجال والمؤن . وفى بعض الأحيان يوجد فى البلاط ممثل مقيم للإمبراطور ، ولكن

<sup>(</sup>١) انظر الحاشية ٦ - ٧٠ أعلاه .

سلطته محدودة ، وبوسع الدول التابعة أن ترفع راية العصيان في أى وقت تضعف فيه السلطة المركزية ، أو إذا ارتقى السلطة في الدول التابعة أمير مولع بالحرب .

والأقاليم الرئيسية في الإمبراطورية أفضل تنظيما ، فهي مقسمة إلى مناطق يتولاها حكام . وهؤلاء الحكام يكونون غالبا أمراء من الدم الملكي ، إما إخوة للإمبراطور أو أبناء عمومته ، ويتوقف توليهم لمناصبهم على الرضى الملكي ، وباستطاعتهم الانتقال من مقاطعة لأخرى .

وكان النظام الإدارى فى الواقع على ثلاثة مستويات: نواب الملك الكبار الثلاثة - الكُرْمِنَ فار (٢) الذى يسيطر على المناطق الشمالية ؛ العند فار (١) الذى يسيطر على المناطق الجنوبية ؛ الباغنَ فار (١) الذى يسيطر على المناطق المتاخمة لمالى . وهذه المناصب يشغلها الأمراء الذين يتمتعون بثقة الإمبراطور الكاملة ، والكرمن فار هو أيضا الكنفار (٥) ، وهو لقب شرفى يعترف بحامله على أنه الأمير الأول . والكرمن فار هو أكثر المناصب أهمية فى الإمبراطورية ، وفى عهد

<sup>(</sup>٢) كُرُمِنَ قالِ : أى حاكم كُرمِنَ ، وكلمة قارِ أو فَرَنْ أو فَرِنْ أَو فَرِبْ أَنْ أَصْبَ مِن أَصَلَ مندنغو ومعناها رئيس أو حاكم أو قائد عسكرى ، وكرمن فار هو أرفع منصب بعد الأسكيا ، وقد شغله عمر أخو أسكيا الحاج محمد ، وكرمن هي موطن محمود كعت صباحب تاريخ الفتاش ، داعلم رحمنا الله وإياك أن الإمام العادل والسلطان الفاضل أسكيا الحاج محمد لما تولى السلطة أقام طريقة سنفى وجعل فيها قواعد وذلك أن ليس له أحد في جنده يفرش له في مجلسه إلا جنكي وكلهم يحملون له التراب إلا جنكي فإنه لا يحمل إلا دقيق الطعام وكلهم يقلون الطاقية عند حمل التراب إلا كرمن قاره تاريخ الفتاش ، الصفحة ١١ .

 <sup>(</sup>٣) مندهار : رئيس أو حاكم دند في جنوب السنفي . دوليس فيهم من يتعدى عليه بقول الصدق إلا
 دندقار .ه المرجع نفسه ، الصفحة ١١ .

 <sup>(</sup>٤) باغن فل : أى رئيس باغن أو حاكمها . وباغن مقاطعة تابعة ضخمة المساحة بين بحيرة دييو
 وتمبكت ، دوفي العام الخامسة غزى (أسكيا محمد) باغن فان . » المرجع نفسه ، الصفحة ٧ .

ورفى السابع عشر أرسل (أسكيا محمد) عليا المسمى عَلِ قُلَنْ وبلمع محمد كرى إلى بلقن قال مع قَتِ ، ع المرجع نفسه ، الصفحة ٧٦ .

<sup>(</sup>٥) كتفار: كلمة من أصل مندنغو تعنى الحاكم الأول أو الرئيس الأعلى .

<sup>«</sup> فاستغاث لذلك بكنفار عمر ، » المرجع نفسه ، الصفحة - ٤٠ .

أسكيا محمد شغله عمر في أول الأمر ثم يحيى بعد موته ، وكلاهما من إخوة الإمبراطور ، وبعد موت يحيى ، خلال حكم أسكيا ، شغل عثمان بن أسكيا محمد منصب الكرمن فار ، وعندما تولى أسكيا محمد بونكان السلطة ، عهد إلى أخيه عمر بهذا المنصب . وقد شغله حمّاد حقيد أسكيا محمد بعد موت بونكان وفرار عمر ، وعند موته خلفه على كُسل (١) إبن أسكيا محمد . وخلال عهد أسكيا داوود تولى هذا المنصب ثلاثة أشخاص : أحدهم كسيه الزغرائي (١) ، وقد يكون هو الشخص الوحيد الذي ولى هذا المنصب من غير أفراد الأسرة وقد يكون هو الشخص الوحيد الذي ولى هذا المنصب من غير أفراد الأسرة الحاكمة ؛ وخلفه يعقوب أخو إسماعيل ؛ وأخيرًا محمد بوندان بن داوود . وخلال عهد إسحاق الثاني شغل منصب الكرمن فار محمود إبن أسكيا إسماعيل (٨) .

ولكن الفتاش الذي يذكر بالتفصيل أسماء الأمراء الذين شغلوا منصب الكرمن فار لا يشير إلى نائبى الملك في بند وياغن ، وتوضح إشارة عارضة أنه يتولاهما أمراء إما إخوة للإمبراطور عن طريق الأم أو من أقرب أقريائه ، والأرجح أنه ساد في بند وياغن نظام مماثل ، لأن السنفي في دند على صلة بكب وممالك الهوسا وغورمة وممالك الموسى الجنوبية ؛ ولم تكن باغن تسيطر فقط على المناطق الغربية والمناطق المتاخمة لمالى ، وإنما على الصحراء الجنوبية حتى ولاته أيضا . وكان السنفي يعلقون أهمية كبيرة على حدوبهم الشمالية ، لأنه إلى جانب منصب نائب الملك كان أهم قائد عسكرى لديهم ، وهو بلّم ع (1) يوجد أيضا في الشمال ، ويتخذ مقر قيادته في كابرة .

<sup>(</sup>١) دثم أمر بأن ينادي كل من حضر هنالك من أولاده كلس فرم ... وكنفار على كُسرُرٍ وأحضروهم وأمره بقراءة الكتاب عليهم .ه المرجم نفسه . الصفحة ٧٤ .

<sup>(</sup>٧) كسيه بن حوام : وهو زغرائى الأصل ، وكان من أحباب أسكى داوود وأحظى الناس عنده فلما تولى داوود اسكيويه وكسى حيننذ يكون بلمع وجعله كتفار ومات فى كتفاروية فى بلد بوي وقبره هناك .» المرجع نفسه ، الصفحتان ١٨٥ و١٨٨ . (كسى هو كسيه .)

<sup>(</sup>٨) «ثم كرمن فار يعقوب بن أسكى محمد تولى بعده ومكث فيها خمسة عشر سنة ومات فى تندرم ...
ثم كرمن مرينكن بن داوود عقب يعقوب ثم عزل حين مات أبوه أسكى داوود وتولى أخوه الحاج أسكيويه ... ثم
كرمن فار محمود بن إسمعيل تولى كنفاروية بعد صالح وهو أخر كرمن فار ... ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٨٦ .
مرينكن الوارد فى هذا الاقتياس هو نفسه محمد بونكان الذى أشار إليه پانيكار خطأ على أنه محمد بوندان .

<sup>(</sup>٩) بَلَّمْع : لقب بلغة المنتفو يعنى الأمين العام المملكة . ويزد جمعه بلامع في المرجع نفسه ، الصفحة ١٨٦ .

ونواب الملك الثلاثة هم أهم موظفى الإمبراطورية ، ويسيطرون مع بلمع على معظم قواتها المسلحة ، وبإستطاعتهم إذا وحنوا قواهم أن يطيحوا بالأسكيا ، ولذلك يشغل هذه المناصب أكثر من يوثق فيهم من الأمراء .

وبينما كانت المقاطعات الوسطى تخضع لإدارة مباشرة ، فإن غالبية المقاطعات كان يحكمها أمراء تابعون من أهمهم البركي (١٠) وهو الحاكم الوحيد الذى يشير إليه تاريخ الفتاش على أنه ملك ، وترجع أهمية بر إلى موقعها ، فبسبب وقوعها على الذراع الأيمن للنيچر ، أسفل كُرْمن ، فإن لحكامها دورا هاما في تاريخ السنفى ، كما أن حاكم بر هو الأمير الحاكم الوحيد الذى أيد الأسكيا في العصيان الذى وقع ضده ، وكوفىء على ذلك بمنحه حكم فَر . (١٠) ولكن محاولة ثانية للقيام بنفس الدور خلال ثورة بلمع صادق (١٠) انتهت بكارثة ، إذ تمكنت قوات إسحاق الثانى من تخريب بر . وهكذا فمن الخطأ اعتبار الدول المختلفة التي أشارت إليها التآريخ مقاطعات في الإمبراطورية ؛ فهي أساسا ولايات تابعة تعترف بسيادة الإمبراطور . وبينما يشير الفتاش مرارا إلى الكرمن فار وبلمع ، وأحيانا إلى الدندفار والباغن فار ، باستثناء مملكة بر ومُقشرَنْ كُنُ (١٠) ، فإنه لا يشير مطلقا إلى حكام المالك التابعة .

<sup>(</sup>١٠) البَركُمُّ : كُي بلغة السنغى معناه الرئيس أو صلحب الأمر والنهى ، يَرَ مقاطعة شمال بحيرة دييو. على الذراع الأيمن النيچر ، وولا فيهم من ينهاه عن أمر ويتبعه أحب أم كره إلا بركى . » الرجع نفسه ، الصفحة ١١ .

<sup>(</sup>۱۱) ووقع اسكى محمد بركى منس كور وليس معه أحد من سلاطين التكوور وسنغى غيره ولم يجبه أحد دعاه غيره ونصره الله اسكى محمد الحمد لله على ذلك فهرب شى بار إلى زاغ ... وكلهم مع شى بار إلا منس كور وحده فإنه هرب إلى أمير اسكى محمد ورايعه ... مع بركى منس كور بن موسى الذي أمره اسكى محمد على أرض فَنَ حين نصره الله على شى بار . ء المرجع نفسه ، الصفحات ٥٣ و ٥٤ و ٥٥ [مَنْسُ منا بمعنى ملك بلغة المندنفو ، وهو لقب يحمله رؤساء بر .]

<sup>(</sup>١٢) بلمع صادق : إبن أسكيا دارود . دوأما سبب الشر الواقع بين أسكى محمد بان بن أسكى دارود وبين أخيه بلمع صادق وذلك سبب فناء سنغى وفتح باب الشر بينهم وسبب فساد ملكهم وقطع سلك نظام دولتهم إلى أن نزلت محلة أهل مراكش بهم .ء المرجع نفسه ، الصفحة ١٢٦ .

 <sup>(</sup>١٣) مَقْضَرَنْ كُي : رئيس المقشرن ، وكان المقشرن يشكلون إحدى قبائل الطوارق بالقرب من النيجر
 ويئت زوجة مقشرن كي ماتت ببلاة تنبكت .» الرجع نفسه ، الصفحة ١١٨ .

ومن سوء الطالع أن الإدارة في إمبراطورية السنغي ليست مدعمة بصورة كاملة بالوثائق ، والقليل الذي نعرفه من تاريخ الفتاش يسمح لنا بأن نفترض وجود إدارة عالية التنظيم لديها ، إذ يقدم ، على سبيل المثال ، قائمة بالمناصب الهامة يمكن منها أن نلم بفكرة عن هذا النظام الإداري ، فقد كان هناك نواب الملك الثلاثة :

الكُرْمِنَ فار : ويقال عادة الكنفار - نائب الملك في كُرْمِنَ ، وعاصمته تِنْسِمُ . الدنّد فار : نائب الملك في دند في الجنوب .

الباغن فار: نائب الملك عند الحدود الشمالية والغربية ؛ ويسيطر على الحدود المتاخمة لمالى .

كذلك كان هناك الأمراء التابعون الآتون:

بَرَكُیْ بَنْ ِكُیْ تمبکتُ كُیْ تَرَّتُنْكُیْ كَرْكُیْ هِنْبُرِكُیْ هَنْبِرِكُیْ (۱۱) مَقْشَرَنْ كُیْ

<sup>(</sup>٤٤) قوأما يرم كي سندي ، وترتتكي ، وون كي ، وكُركي ، وچنكي وغيرهم ...ه الرجم نفسه ، الصفحة ٥٤ . د مُنْبِرِكُي مُنْسُ ... ه الرجم نفسه ، الصفحة ١٨٠ .

ويشير تاريخ الفتاش إلى الحملات التى وجهت ضد تمبكت وچنى ، ويقول صراحة إن چنّكُي ظل يحكم مملكته حتى بعد الغزو . (١٥)

وكان بلمع أكثر الزعماء العسكريين أهمية ، ويشغل منصب قائد عام الجيش ، وتحت إمرته ضباط كثيرون أهمهم :

الأسكيا : كان لقبا حربيا إلى أن اضطلع أسكيا محمد بالسلطة الطيا . (۱۱)
 ويذكر الفتاش أن أسكيا باغَنَ قاد جيشا ضد تُسكُ (۱۷) ، كما يشير إلى محمد الذي خلف باغن في منصب الأسكيا على أنه قائد في الجيش .

٢ - المارنَّف : بعد أن أصبح أسكيا لقبا لملوك الأسرة الحاكمة يبدو أن وظائف ذلك المنصب مارسها المارنف ، فاسحاق ، على سبيل المثال ، قام بترقية أخيه محمد هاو من منصب المارنف إلى منصب بلمع . (١٨)

- ٣ تُرُعُ فُرُمُ (١١) : رئيس الخيل .
- ٤ نيينا فَرْمُ (٢٠) : قائد المقدمة .

<sup>(</sup>١٥) «أرسل رسوله إلى تنبكت وهو في بلد چن يحاصرهم واتاه بأن أهل تنبكت يهريون .... المرجع نفسه ، الصفحة ٤٨ .

و وخنكُي من أصغر عبيد ملكي وارذل خدمه وحسبك أنه لا يقف إلا على زوجته أي زوجة ملكي وإلها
 يعطى غرامة إقليم جنى . » المرجع نفسه ، الصفحة ٣٧ .

 <sup>(</sup>١٦) « فانظر اسم اسكى فى وقت شى وزمنه وهو بخلاف ما عليه الناس بأن اسكى هو أول من لقب
 به . « المرجم نفسه ، الصفحة ٤٦ .

<sup>(</sup>١٧) و ثم اخرج اسكى يفن وارسله إلى تُسلُّك .. وهزم تُسلُّك جيش اسكى بفن . و المرجع نفسه ، الصفحتان و و٢٠٤ .

 <sup>(</sup>١٨) و واطلع أخاه محمد كاغ مارتًف وجعله بلمع . و المرجع نفسه ، الصفحة ١٤٥ . [ محمد كاغ هو محمد غاو ، وقد ورد خطأ في المتن محمد هاو . ]

<sup>(</sup>١٩) « ومن أولاد تَرَعْ فَرْمَ الفك . » المرجع نفسه ، الصفحة ٨٠ .

 <sup>(</sup>٠٠) و وذلك أن ليس له أحد في جنده يقرش له في مجلسه الا چنكي . ع المرجع نفسه ، الصفحة ١١ .
 چنكي هو دييناكي أو ديينا فرم .]

- ه تُنْد فَرْمٌ (٢١): قائد الجبل ، وقد تولى أسكيا محمد هذا المنصب قبل أن يصبح أسكيا .
  - ٦ كُرَى فَرَمَ (٢٢) قائد المسكر .
- ٧ كُتُلُ قُرْمُ
   ١ واجبات هذه المناصب غير معروفة ، ولكنها بوضوح
   ٨ كَسَرِينَكُ
   ٩ حَصَلُ قَرْمُ

وكان الأسطول صغيراً نسبياً ، وليس به سوى ضابطين لهما بعض الأهمية ، وكان الهيكُيُّ هو قائد الأسطول (٢٤) ، وله أهمية بالغة ، حتى أنه أسندت إليه القيادة المستقلة لأحد الجيوش في عهد سن على ، وكان الضابط الآخر هو الحار قرم (٢٥) رئيس الملاحة .

. وإلى جانب هؤلاء الضباط العسكريين ، الذين يبدو أنهم يشاركون فى الإدارة المدنية ، كان هناك عدد كبير من الوزراء الذين يتولون الإدارات المختلفة ، ومن بينهم :

<sup>(</sup>٢١) « وفي هذا الجيش اسكى محمد وهو ملقب يومئذ بتتنقرم . » المرجع نفسه ، الصفحة ٤٦ .

<sup>(</sup>٢٢) و وكرى قرم على . » الرجع نفسه ، الصفحة ١٤٨ .

<sup>(</sup>٢٣) « وفيه أخوه عمر كمزاغ وهو يومئذ كتل قوم . ، المرجع نفسه ، الصفحة ٤٦ .

<sup>«</sup> ولا من يناديه باسمه (الحاج محمد) في مجلسه إلا كسرينك . » المرجع نفسه ، الصفحة ١١ .

د واختار من قومه خمسين فارسا وأمر عليهم حصل فرم علوا ... واحقهم حصل فرم هنالك وخيول أصحاب بلمع (صادق) في المرعى يأكلون الحشيش ودخل حصل فرم وقومه بينهم ودين خيولهم وجمالهم وهنالك أخنوا جميع من تبعه إلا بلمع وحده فإنه رمى في المياري والبسط وقبضوا جميع من تبعه إلا بلمع وحده فإنه رمى فرسه في بميرة كُيم . ء المرجع نفسه ، الصفحات ١٣٧ إلى ١٣٩ .

<sup>(</sup>۲٤) « وفي الجيش هيكي انظر أيضا اسم هيكي في نواته وهو أيضا بخلاف ما يقولها أهل سنغي بأنه لم ينشأ إلا في زمن اسكيا محمد وذكروا سبب تلقيب هيكي بذلك . » المرجع نفسه ، الصفحة ٤٦ .

 <sup>(</sup>٢٥) و وحار قرم عبد الله ... ع المرجع نفسه ، الصفحة ٧٤ . [حار قرم بلغة السنفى معناه وزير المياه . ]
 المياه . أي المسئول عن شرطة الأنهار والبحيرات ومصايد الأسماك الخ . ]

فار مُنْدُ : ريما كان أهم منصب مدنى في الإمبراطورية ، وقد شغله كل من إسماعيل وداوود قبل ارتقائهما العرش ، ومن المحتمل أنه كان مسؤولاً عن الشؤون الداخلية . (٢٦)

ونيفرم: وزير الأرض.

باكل فرم: وزير الزراعة.

سع فرم : وزير الغابات .

كُلِسفرم : وزير الخزانة .

بنَّفرم: وزير المرتبات (مرتبات الجند والموظفين).

باركى : وزير المبادلات ( التجارة ) .

نَعَى فرم : وزير المشتريات .

أرمين : • وزيرا الأشغال العامة ، عهد إليهما ببناء تندرم . • يمكن : • يمكن :

كُرى فرم : وزير البيضان .

وركى قرم: وزير التموين.

كارً فرم : وزير العدل .

لنتن فرم: دلالة هذا المنصب غير معروفة . (۲۷)

<sup>(</sup>٢٦) و وكان في أيام اسكى إسماعيل قحط وجوع وكان فار منذ يوم ينتقل ويطلع اسكويه . ٤ المرجع نفسه ، الصفحة ٨٧ .

مفلجابه كبيرهم وهو فار منذ . » المرجع نفسه ، الصفحة ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢٧) وتيقرم: دونيفرم ...ه، الصفحة ٧٤ .

باكل فرم : ورد اسمه خطأ في النص الإنجليزي وصحته بابل فرم . « ويابل فرم فُعُم ... الصفحة ٧٩ .

وإلى جانب ذلك كان المدن والقرى أيضا موظفوها الخاصون بها ، فالقرية لها رئيسها المسؤول أمام رئيس المقاطعة ، المسؤول بدوره أمام حاكم الإقليم . أما المدن فكان لها نظام أكثر إحكاما وتعقيدا ، فكل مدينة تخضع لحاكم يعرف بالفَرْب . (٢٨) وكان حكام المدن عادة من سلالة الرقيق . ويشير الفتاش إلى حاكم كَبر الذي تحدى سلطة بلمع ودعاه رقيقا متغطرسا . (٢٩) وكان تحت إمرة الفرب موظفون مختلفون يذكر كعت منهم :

مُنْدُ : مفتش شرطة المدينة أو رئيسها ؛

اشرع منذ: منقذ الأحكام ؛

تمس منذ: اختصاصه غير معروف ؛

بريوش منذ: المسؤول عن الأجانب ؛

كُيْرٌ بَنْدٌ منذ: المسؤول عن ضواحى المدينة ؛

أرمين : «أن يأتيا تندرم ويتمان بناء سور داره والذي يتولى تلك البناء أرميزر واخاه باركى بكر الزغراني ابنى دند فار . » الصفحة ٢٠ . وهكذا يتضمع أن من عهد إليهما ببناء تندرم هما أرميز وباركى بكر، وليس أرميز وجيمكى كما ورد في المتن . «وقام جيمكى داويد بن اسحاق . » الصفحة ١٥٠ .

كُرِّيُّ قرم : الوزير المسؤول عن شؤون الأسر البيضاء المقيمة في الملكة والمسافرين العرب أو البرير . وكرى قرم مور موسى » . الصفحة ٧٩ .

وَرَكِي : موركي حماده ، الصفحة ١١٨ .

كَارُ قرم : «كَارُ قرم يُكُرُ» ، الصفحة ١١٨ .

لَنْاتَ قرم : «لذان فرم بكره ، الصفحتان ١٠٥ ، ١١٨ .

(٢٨) الْقُرْبُ: كلمة بلغة المندفق ، وقد تكون اسما لشخص أو لقبا ، ومعناها الرئيس الكبير .

«ثم أمر بعيده الذي هو رئيس عبيده وقومه السمي فرب» الصفحة ٣٤ .

(٢٩) ووقصة ذلك .. إن كبر قرم كان غلاما (هاكما) لاسكى على كَبِرَ على عادتهم ومسكن بلمع ودار سلطنته هي كبر .. وكان كبر قرم علوا هذا ظلوما غشوما خصيا فاجرا مسيطرا جاهلا جبارا عنيدا ... ، ، المسقحة ١٦٧ وما يعدها .

<sup>=</sup> كلسفرم: «كلسفرم سليمان. » الصفحة ١١٨.

باركى: «باركى بكر الزغراني . ، الصفحة ١٥ .

بعى قرم : ددعى قرم سنَّ . ؛ الصقحة ١١٨ .

يوب كي : رئيس الأسواق . (٢٠)

ولدى إمبراطورية السنغى أيضاً عدد كبير من الموظفين الملحقين بشخص الإمبراطور ، أهمهم أسكيا الفع (٢١) رئيس المجلس القضائي الخاص بالملك والمعلم الملحق بالأمبراطور ، ويعمل تحت إمرته عدد كبير من الكتبة ، من بينهم :

- ١ باريكي : رئيس المراسم والمشرف على الاحتفالات ؛
- ٢ -- هُكُ كُرِّي كي: الخمس الرئيسي (رئيس خمسيان القصر)!
  - ٣ هو كُركى: الأمين العام للقصر؛
  - ٤ وَأَنْدُع: المترجم؛ وربما كان المتحدث الرسمى باسم الملك؛
- ه غارشغ : المشرف على الخيل ؛ وربما يعهد إليه بالإشراف على
   الاسطبلات الملكية .
  - ٢ زننغ : اختصاصه غير معروف ؛
    - ٧ طُرْكُي : الحلاق الملكي .
    - ٨ جُيمكى : رئيس خدم القصر ؛

<sup>(</sup>٣٠) وتنبكت منذ والبربوش منذ وكُبُر بند منذ . • الصفحة ١١٠ . [ البريوش قبيلة عربية من قبائل موريتانيا الرئيسية . ]

اشرع منذ لقب يستخدمه السنفى بمعنى رئيس الشرطة أو منفذ الأحكام ، وهو مكون من كلمة شرع (شريعة) التي انتشر استخدامها في لفات السودان في صورة الشرع ، د هكذا قاله بابا أشرع منذ بمدينة جني .. و الصفحة ٢٥٠ .

وأصحاب اسكى الذين كانوا سكان تنبكت منذ وتصر منذ . ، الصفحة ١٣١ .

ورد بحاشية بالصفحة ٢٠٣ من الترجمة الفرنسية لتاريخ الفتاش أن بريوش منذ هو المسؤول عن شؤين البريوش العرب . ودوالبريوش منذ .. » الصفحة ١٠٠ .

ويجد بُوبُ كي وتنبكت منذ والبريوش منذ وكُيْر بَنْدَ منذ . ، الصفحة ١١٠ .

 <sup>(</sup>۲۱) أسكيا القع: سكرتير اسكيا داوود وخلفائه ، عرف باسم اسكى الفع الاتبارى ، وكذلك باسم بكر
 لنبار ، و اسكى الفع بكر الانبارى ، ع ، الصفحة ١٠٤ و ويكر لنبار أسكيا الفع هو الكاتب ، ع الصفحة ١٣٤ .

٩ - فَنْف : رئيس الرقيق . وكان عدد الرقيق كبيرا ، وكان لهم دور هام في إدارة الممتلكات الملكية . (٢٢)

ويشغل الأمراء غالبية المناصب الهامة في الدولة . ويصدق ذلك بوجه خاص على مناصب الوزراء . ويذكر الفتاش أنه في خلال عهد أسكيا محمد شغل مناصب باغن فرم وكلسفرم ونيفرم وسع فرم وكرى فرم وحار فرم هذا أو ذاك من أبنائه . (<sup>77)</sup> وقد شغل إثنان من أبناء كرمن فار عمر منصبين لهما أهمية كبيرة هما : باغن فار وترع فرم . (<sup>71)</sup> كذلك يتعين توفير مناصب مناسبة لأبناء الملوك الذين لا يحصى لهم عددًا . فمثل هذه الوظائف هي التي تضمن ولاءهم . والبنات بدورهن لا يمكن تجاهلهن ، كما يمكن بطبيعة الحال أن يتزوجن بالأمراء التابعين . وهكذا فإن إحدى بنات أسكيا محمد تزوجت ببلمع هنبركي ، وتزوجت

<sup>(</sup>٣٢) دثم نابوا باركى وهو كركى ويطانته ويعض كبراء الجيش . » الصفحة ١٣٢ . و وياريكى تبكل الخصى . » الصفحة ١٤٨ . وردت هدكرى كي أيضا في تاريخ الفتاش . دومن أمراء النواحى ابنه اسكى موسى وهدكر على فلّن وغيرهم . » الصفحة ١٦ .

<sup>«</sup>ومعه ثمانمائة رجل من الجندي منهم ابنه اسكي موسى وهك كرى على فلان . » الصفحة ٦٥ .

وندع: المترجم بلغة السنغي . «وقال لترجمانه وندع قل لهذه الجماعة . « الصفحة ٥٤٠ .

غارشة : سرّاج أو مرتّق السروج ، دفقال أنا غارشة بكر فقال انت من جندى قال نعم . » الصفحة ١٠١ . وفقال (اسكما داوود»)... فقال إلى من وفي أي شيره فقال العبد بعثتني لحمل ميراث خنيمك زنا

وفقال (اسكيا داووده)... فقال إلى من وفي أي شيء فقال العبد بعثتني لحمل ميراث خديمك زنغ موسى سَقَتْسارُه الصفحة ١٠٢ .

طوكى : حلاق بلغة السنغى ، وسرق ملحقة بعض جواريه اسمها غُنْغَى أم طُرُكُى بُرِ ،ه الصفحة ١٢٦ . جيمكى : رئيس العمال بلغة السنغى ، المسؤول عن الأشغال العامة ، ويقال أيضا رئيس ميناء غُيِّمَ فى أطراف مدينة غار ، ووقام جيمكى داويد بن اسحاق ...ه الصفحة ١٥٠ .

فَتْفَ : والجمع فنافى «وليس فى قرية من قرى ما ذكرناه إلا وله فيه عبيد وفنف وحرث فى تحت يد بعض الفنافى ... والفنافى جمع فنف ، وهو رئيس العبيد ويقال أيضا لرئيس السفينة .» الصفحتان ٩٤ وه٩٠ . «اعطاه الحرث والعبيد وفنفيهم .» الصفحة ٩٠٠ .

<sup>(</sup>٣٣) دثم أمر بأن ينادى كل من حضر هنالك من أولاده كلس فرع سليمان كند نكرى وونيفرم موسى يتُيل وشاع فرم علوا وجار فرم عبد الله وكنفار على كسل ، الصفحة ٧٤ .

<sup>(</sup>٣٤) دوأما كرمن فار عمر قد ولد أولاداً كثيراً إلا إن أكثرهم لم يصب اسما ولا موضعا يشتهر به غير أنهم كلهم شجعانا أهلى القتال ... ومن أولاده ترع فرم الفك ... وباغن فار عبد الرحمن . » الصفحة ٨٠ .

أخرى ببلمع محمد كرى (<sup>(7)</sup>) ، الذى خلفه ابنه محمد (<sup>(71)</sup>) فى منصب بلمع . وأكثر بنات عمر أهمية زوجة بركى وزوجة الأمير يعقوب الذى تولى منصب كرمن فار فيما بعد . وعند موت كرمن فار يعقوب تزوجت أرملته باسكيا داوود (<sup>(71)</sup>) . ولم تكن الوظائف الهامة توفر لأبناء الحاكم وحدهم ، وإنما لأبناء الأمراء الآخرين أيضا . فبنغفرم محمد حَيْغ (<sup>(71)</sup>) هو ابن حار فرم عبد الله . كما أن اثنين من أبناء دندفار شغلا خلال عهد أسكيا محمد منصبى ارميز ويركى (<sup>(71)</sup>) ، وكان بركى ، عند ارتقاء أول أسكيا العرش ، يشغل وزارة هامة ، كما تزوج بابنة عمر .

ولا يقدم الفتاش تفاصيل عن شاغلى المناصب خلال عهود خلفاء أول أسكيا ، ولا تتوفر أية تفاصيل أخرى إلا خلال عهد أسكيا داوود ، وهي تفاصيل تؤكد أن المناصب الرفيعة كادت أن تكون وقفًا على الأمراء . ففي عهد داوود شغل منصب كرمن فار على التوالي ثلاثة من أبنائه ، كما شغل منصب بلمع إبنان أخران . (1) ومن المناصب الأخرى التي شغلها أبناء الأمبراطور بن فرم ،

<sup>(</sup>٣٥) وومن بناته ... حاو دعكى أم هنبركي منس ، تاريخ الفتاش ، الصفحة - ٨٠ .

وومن بناته ... حاو داكي أم هنبركي منس ،ء تاريخ السودان ، الصفحة ١٣٤ .

ورجعل هماد ولد أرثى بنت أسكيا العاج محمد كرمن فارى ابن بلمع محمد كرى .» المرجع نفسه ، الصفحة ٩٤ .

<sup>(</sup>۲۱) منحة الاسم هنا حماد : دثم حماد أربق بن بلمع محمد كرى ،ه المرجع نفسه ، الصفحة ۱۳۵ .
دثم استخلف بعد هروب كنفار عثمان في كنفاروية كرمن فان حماد بن أربق بنت اسكى محمد وأبوه بلمع محمد وأبوه بلمع محمد كرى ،ه تاريخ الفتاش ، الصفحة ۸۷ .

<sup>(</sup>٢٧) وريناته كبّر تزوج بها كنفار يعقوب ثم تزوجها اسكيا داوود بعد مون يعقوب .ه الصفحة -٨ .

 <sup>(</sup>٢٨) «ثم تولى اسكى اسحاق بعد موت اسكى إسماعيل وهو وحار قرم عبد الله شقيقان أمهما كلثوم
 وحار عبد الله والد بنغفرم محمد حَيْغَ ... المرجع نفسه ، الصفحة ٨٧ .

<sup>(</sup>۲۹) واأمر اسكى محمد بلمع محمد كرى وينكفرم على كندا نكنكى أن يلتيا تتدرم ويتمان بناء سور داره والذي يتولى البناء أرميز وأخاه باركى بكر الزغرانى ابنى نندفار ، 3 الصفحة ١٥٠ .

<sup>(</sup>٤٠) دشم كرمن فار مرينكن بن داريد عقب يعقوب ثم مزل هين مات أبوه اسكى داريد ... ثم كرمن فارى الهادى بن اسكى داريد تولى كتفارويه بعد مرينكن المذكور ... ثم تولى بعده كتفار صالح ابن اسكى دارود .» الصفحة ١٨٦ .

لنتن فرم ، دعى فرم ، ونيفرم ، كارفرم ، وركى فرم ، حار فرم ، ويشير الفتاش إلى ثلاث فقط من بناته تزوجن بالحكام الذين يدفعون الجزية والمعلمين .

أما برنو فكانت منظمة بطريقة مختلفة ، إذ كان لها طابع إقطاعي أكثر وضوحا . وفي أيام برنو الأولى كان أهم الأسخاص في المملكة هم الأمراء الإقطاعيون الأعضاء في المجلس الأعلى . وفي البلاط تمارس الملجيرا ((13) ، الملكة الأم ، والغوسما ، الملكة ، نفوذًا كبيرًا . والأمراء والمعلمين والرقيق بدورهم أهمية كبيرة في البلاط . ويتكون مجلس الملك من طبقتين : طبقة الكاروبي ، أو المستشارين الأحرار مولدا ؛ طبقة الكاتشيلا أو الرقيق . ومع ذلك فقبل حروب البولالا كان المجلس الأعلى مكونًا من أمراء المملكة الذين يقبصون على السلطة كلها . ويتكون المجلس الأعلى من الموظفين الآتين :

١ - الكيغامة - القائد العام للجيش ؛

٢ -- اليريمة ؛

٣ -- المونييومه ؛

٤ - الغلديمة ؛

ه - التشيرومة - ولي العهد ؛

٦ - الأريچينومة ؛

٧ -- الفوفومة ؛

٨ – الكاضلمة ؛

<sup>(</sup>٤١) الملجيرا : الملكة الأم الشرعية ، ولكن ليس من الضرورى أن تكون الأم الحقيقية الماى ، وسواء حكم إبنها ، إن كان لها أبناء ، أو حكم شخص آخر ، فإنها تظل محتفظة بلقبها ومنزلتها وسلطتها ، ولها الكلمة النافذة فى شؤون الحكم . وقد قضت الملجيرا فاطمة بحبس إبنها الماى (حوالى عام ١٩٧٧) لسوء إدارته فى شؤون الحكم . وكانت الملجيرا عائشة أم الماى إبريس ألوما تمارس مهام الحكم الإسمى والفعلى خلال فترة وصايتها على إبنها فى الفترة ١٩٥٧ – ١٥٧٠ . (عن الدكتور طرخان ، المرجع السابق) ، ومن المشهور فى دولة البرنو الإسلامية نسبة الماى إلى الأم بسبب سمو منزلة النساء عندهم ، وأمثلة ذلك كثيرة فى المفصل السادس أعلاه .

٩ - الكاغوستمة ؛

١٠ - البغارومة .

هؤلاء النبلاء هم الحكام الوراثيون لمختلف مناطق الإمبراطورية ، وينبغى أن يضاف إثنان من أبناء الرقيق :

١١ - المسطريمة ؛

١٢ – اليرومة .

ومرة أخرى فإن الإدارة فى إمبراطورية الفولانى مختلفة عنها فى الدول الأخرى . فقد أنعم عثمان دان فوديو براية الجهاد الخضراء على أفراد كثيرين . وكان هؤلاء يقومون مع أبنائهم بغزو الأقاليم ، ولكنهم كانوا يعترفون بأمير المؤمنين بوصفه رئيس الإمبراطورية . (٢١) وكان أمراء الأقاليم حكاما مستقلين فى كل الأمور الداخلية ؛ بل إنهم يشنون الحرب ويقيمون علاقات خارجية خاصة بهم . ولم تكن هناك سياسة متناسقة أو إدارة . فكل رئيس قرية يبت فى كل الأمور المتعلقة بالقرية ، كما يقوم بتحصيل الضرائب التى يرسل ما يتبقى منها بعد اقتطاع حصته إلى رئيس المقاطعة . وهذا الأخير له نفس الوضع بالنسبة للأمير . وبينما يقوم الأمير بتحصيل الإيرادات فإن الجزية الخاصة بسكتو يقوم بتحصيلها موظفو السلطان . ويعهد بتحصيل الجزية من المناطق إلى موظفى سكتو المختلفين ، فالغلديمة ، على سبيل المثال ، مسؤول عن تحصيل الجزية من رفوا وكاتسنا .

ولم تكن الجزية منتظمة أبدا ، وبخاصة من المناطق الشمالية والشرقية الدائمة الاضطراب ، فبينما كانت زاريا تدفع الجزية كل شهرين ، فإن كاتسنا

 <sup>(</sup>٤٢) وثم بعد نحو عام جهز أمير المؤمنين جيشا وأعطى الراية محمدا فساروا مع جيش قليل ...»
 تزيين الورقات ، الصفحة ٧١ .

دفلم يفجأتي إلا صائح : السلاح السلاح ، وإصباحاه ، فغرزت الرايات حتى يتخلها أمير الجيش قائد الجيوش .» انفاق الميسور ، الصفحة ١٠١ .

هثم أنه لما اطمئنا أياما ، خرجت بالراية في طلب القوم ، فسلكت الشمال ...ه المرجع نفسه ، الصفحة ١١٠ .

كانت تستطيع دائما انتحال الأعذار لعدم دفع الجزية بحجة أن الحرب مع غوير ومارادى تأتى على كل إيرادات المنطقة ، وأن دفع الجزية يُحمِّلها ما لا تطيق . كذلك لم تكن زمفرا أفضل حالا ، إذ بينما كان لكاتسنا على الأقل أمير مسؤول عن المنطقة كلها ، فإن الحالة المضطربة في زمفرا ألزمت حاكم كل مدينة محصنة أن يدين بولاء مباشر للسلطان .

ولم يترتب على غزو الفولاني لأراضى الهوسا أى تغيير في النظام الإداري لمختلف ممتلكاتهم . ففى كانو مثلاً ظلت المناصب القديمة على ما هى عليه ، وإن شغلها حكام جدد . وكان الغلديمة أكثر الموظفين أهمية ، ويقول بارث إن نفوذه يفوق نفوذ الأمير نفسه .

وكان كبار الموظفين هم: السيركين بواكى - المشرف على شؤون الخيل ؛ الباندن كانو - قائد المشاة ؛ الألكالى - القاضى ؛ التشيروما - الوارث الشرعى ؛ السيركين باى - رئيس الرقيق ؛ الغابو - المشرف على بيت المال ؛ السيركين شانو - الأمين العام للإمدادات والتموين في الجيش . وخلال غياب الأمير لا يعهد بالسلطة إلى الغلبيمة وحده ، وإنما بمشاركة الغابو والسيركين شانو .

وفى منطقة الغابات لم يكن الحكم ديمقراطيًا ، فالطابع المفكك للمجتمع يعنى أن يكون لكل عشيرة رئيسها ، وأن تتوحد العشائر وقت الحرب تحت قيادة رئيس أعلى . ولما كانت السلطة مجزأة على هذا النحو فإن القرارات المتعلقة بالقبيلة لا يمكن اتخاذها إلا عن طريق التشاور ، ولذلك يجتمع الرئيس الأعلى مع كبار السن للبت في جميع المسائل الهامة .

وهذا التنظيم كان كافيا لقبيلة ، واكن كانت توجد على شاطىء المحيط دول مثل داهومى وبنين وأشانتى ، وهى دول تتطلب نظاما أكثر تعقيداً . ويمكن أن نأخذ داهومى مثالا ، على الرغم من أنها من نواح كثيرة لا تصلح نمونجا . فملوكها نوو سلطة مطلقة ، وقد اكتسبوا بمرور الزمن قدسية كبيرة باعتبارهم أصلا زعماء لأبناء بلادهم . كما تعزز مركزهم الدنيوي عن طريق عبادة الأسلاف التى مكنت كل ملك حى من الاعتماد على أسلافه المقدسين . والملك

محود السلطة كلها ، ويمكن أن نلمس سلطاته المطلقة من حقيقة أنه يستطيع تمويل الزنجى إلى رجل أبيض ، ولم يكن هذا بطبيعة الحال يعنى تغيير لون بشرته ، وإنما الإنعام عليه بوضع معين ، فيستطيع أن يرتدى بنطلونا وأن يحمل مظلة من طراز أوروبى .

ويلى الملك فى سلم السلطة الأمراء الملكيون ، ويلى هؤلاء كبار موظفى النواة ، ومنهم «مين غاو» أعلى الضباط المدنيين ويشغل منصب رئيس الشرطة ؛ ويليه «غاو» – القائد العام للجيش . وكان «ماو» – قائد الميسرة والشخصية ذات المرتبة الثانية فى المملكة – هو المتحدث الرسمى باسم الملك والمسؤول عن إعلان الحرب وتحصيل الإيرادات واستلام الجزية . أما الشخصية ذات المرتبة الثالثة فى المملكة فهو «يوغاو» أو نائب الملك على الساحل ، بل هو عينا الملك وأذناه ، ويشرف على المقيمين الأجانب وعلى تجارتهم . وكانت الشخصية ذات المرتبة الرابعة فى المملكة هى الخصى الرئيسى ، وكان رئيسا للقصر ومشرفا على أهل البيت الملكى .

وفى داهومى لم يكن الموظف فرداً أبداً ، وإنما كان إثنين دائما ، فحتى الملك كان مزدوجا – ملك للريف وآخر للحضر . ولم يكن ذلك ازدواجاً فقط ، وإنما كان شخصين فى شخص واحد . فكل موظف كان مزدوجاً ، موظف للملك المين .

والكابوسيرات ، كما يعرف موظفو المقاطعات ، هم مجرد موظفين إداريين ، حتى عندما يكون الكابوسير مسؤولا عن منطقة هامة . ومع ذلك فإن السقالو يعد استثناء لهذه القاعدة ، فهو يشرف على الطريق إلى ماهى ، ولذا فإن للحاكم حقوقا معينة يترك تقديرها للظروف . ولكن ليس باستطاعة أحد ، حتى نائب الملك ، أن يحكم بإعدام أحد رعايا داهومى .

وبتتم الاتصالات بين العاصمة وبوقا - مخفر الحدود مع مالى عند الشمال الغربي - بوساطة عدائين يقفون عند محطات بينها مسافات منتظمة .

### ثانيا

كانت إمبراطورية البرنو على نقيض ملحوظ مع إمبراطورية السنغى ، فعلى الرغم من أن هذه الإمبراطورية بدأت كملكية إقطاعية ، فقد اتجهت في فترة العصور الوسطى نحو المركزية ، وقطعت المركزية فيها شوطا أبعد بكثير من الشوط الذي قطعته في منطقة السنغي . وقد شهدت حروب البولالا أفول الدولة الإقطاعية وظهور ملكية مركزية . كما أن عهود أباطرة البرنو الثلاثة العظام التي استغرقت القرن السادس عشر قد شهدت تدعيم الدولة ، وهو تدعيم تحقق من خلال سلسلة من الإجراءات . أولها إنشاء جيش عامل فرقته المختارة هي حرس القصر المكون بأكمله ، حتى ضباطه ، من الرقيق ، والذي يتولى تدريب أفراده على استعمال الأسلحة النارية مدربون أتراك . ثانيها انتزاع الإمبراطور السلطات القضائية من الرؤساء القبليين وحكام المقاطعات ، وتعيينه قضاة يشغلون مناصب دائمة في الإمبراطورية . ثالثها تحصيل الإيرادات لمواجهة الانفاق على الجيش والإدارة ، وهو ما يعنى أن رجال الملك قد زانوا سلطتهم . فضلا عن ذلك أدت حروب البولالا إلى انحلال في الإقطاع الذي كان قد نما في برنو ؛ ففقد بعض الأمراء مقاطعاتهم ، وأصبحوا شباغلي مناصب مرموقة ، ولكن دون سلطة فعلية . غير أن البعض ، مثل الغلديمة ، الذي لم يتأثر بحروب البولالا ، لم يحتفظ بمكانته فقط ، وإنما بسلطته أيضًا ، وعدد هؤلاء قليل . وعلى غرار النبلاء الفرنسيين في عهد «العاهل العظيم» (٤٢) تدفق نبلاء البرنو إلى مناصب البلاط وإلى الحروب.

وفى بطء أفل نجم الأمراء الإقطاعيين ، ونشا البيروقراطيون الرقيق . وفى الجيش ربما سار التحول بسرعة لا بأس بها ، واكنه سار ببطء في مستويات

<sup>(</sup>٤٣) GRAND MONARQUE : ريما يكون المقصود هذا هو لويس الرابع عشر الذي حكم فرنسا في الفترة ١٦٤٢ - ١٧١٥ ، والذي يلقب «بالملك الشمس» دولويس الأكبر» . رفع الملكية إلى ذروة مجدها ، وحول الدولة إلى ملكية مطلقة ، فقد أكره النبلاء على الاعتماد على الملك في أرزاقهم وفي الاحتفاظ بمراكزهم ، وأنقص سلطات ولاة الأمور المحليين .

الإدارة العليا . ومع بداية القرن الثامن عشر ازدادت أهمية الرقيق حتى سيطروا على الإدارة في القرن التالي .

وأدى التدهور في سلطة كبار ضباط الأقاليم إلى ظهور فريقن : أحدهما فريق الكوغانة – المستشارين الأحرار مولدًا – النين يمثلون مختلف المجموعات العرقية والإقليمية ؛ ثانيهما وأكثرهما أهمية فريق الرقيق ، ويخاصة ضباط الجيش المعروفون بالكلاتشيلا . وفيما عدا المونييوما ، فإن جميع الضباط الذين قابلهم بارث ينتمون إلى هذه الطبقة . ويذكر ناختيفال (13) إثنين وأربعين من هؤلاء الرؤساء وستة عشر من حملة البنادق وخمسة وعشرين من رماة الرماح وواحدا من رماة السهام . ويسمح لنا ذلك بأن نلم بفكرة عن جيش برنو الذي كانت قوته الرئيسية تكمن فيما لديه من رماة الرماح ، ومع ذلك كان حملة البنادق هم الأكثر أهمية ، إذ أن البندقية كانت أداة فعالة في ترسيخ سلطة برنو. وفي الوقت الذي دعم فيه الكانمي سلطته كان الرقيق ، موظفين مدنيين كانوا أم جنودا ، قد أحكموا قبضتهم على البلاد . كما أن مجلس الملك الذي اشترك فيه أشراف الملكة ، المانياوات ، والمستشارون الأمراء مواداً ، قد تحول بعد حروب البولالا إلى هيئة صورية ، فالسلطة تركزت في يد الإمبراطور ويمارسها الرقيق الذين يحيطون به . وفي البلاط احتفظ المستشارون الأحرار مولداً وكبار الأمراء بمكانتهم ، ولكن سلطتهم كانت محدودة . وفقد أعظم لقب بينهم ، الكَيْغامة ، القائد العام للجيش ، قيمته كلية ؛ إذ أصبح يمنح للرؤساء الصغار . والمهام التي أكسبت الكيفامة قوته في الأيام الأولى أصبح يمارسها أحد الرقيق ، أما الخُصيَّان ، المسطريمة واليرومة ، فلم يزيدا سلطتهما فقط ، وإنما أضطلعا أيضا بإدارة مناطق مختلفة .

<sup>(33)</sup> چرستاف ناختيفال: (١٨٤٣ – ١٨٨٥) مستكشف ألمانى ، أوقده ملك بروسيا في عام ١٨٦٩ في بعثة إلى سلطان البرنو ، فزار تبستى وبوركر ومناطق في الصحراء الكبرى لم تكن معروفة الأوروبيين ، ومن برنو نهب إلى باجرمى ، ثم وصل إلى الخرطوم في عام ١٨٧٤ مارًا بكريفان . وصف رحلت في كتاب بالألمانية عنوانه SAHARA UND SUDAN . أوقده بسمارك كمفوض خاص إلى غرب إفريقية حيث قام بعور هام كانت نتيجته ضم توجولاند والكمرون إلى الإمبراطورية الألمانية .

ويمنح القادة العسكريون وموظفو البلاط والأمراء والأعيان مقاطعات حسب أهميتهم . من ذلك أن الملكة الأم تضع يدها على أربع وعشرين مقاطعة مع إيراداتها ، ويحصل القادة العسكريون الذين يعهد إليهم بالدفاع عن الحدود على نصيب أكبر . ولبعض القبائل ، وبخاصة الوثنيون والبدو ، مندوب مقيم في البلاط يمثل مصالحها ، ويحصل على راتبه من إيرادات القبيلة . ويشغل هذا المنصب عادة شخص أثير لدى السلطان . وفي بلاد الهوسا سيطر الرقيق على الإدارة ، وبخاصة منذ أيام محمد رومقا . (٥٠) فالأمير البرنوى دغاتشى حل محله أحد الرقيق . وبحلول منتصف القرن السابع عشر كان الرقيق قد وطنوا أنفسهم كطبقة إدارية ، وارتبط صعودهم بتدعيم السلطة الملكية .

وفيما عدا الأمراء الملكيون والرئاسات القبلية المحلية ، أصبح الرقيق أهم مجموعة في النولة . وهم على غرار الانكشارية التركية والحرس البريتوري الروماني كانوا السلطة الحاكمة الفعلية في البلاد ، لأن المناصب الإدارية والحربية يتم شغلها أساسا من بينهم . وهناك سببان لهيمنة الرقيق في الإدارة . والمحربية يتم شغلها أساسا من بينهم . وهناك سببان لهيمنة الرقيق في الإدارة والهما أنه كان من تقاليد الحكام المسلمين أن يجننوا للإدارة والجيش أشخاصا لديهم ولاء تام لإمبراطورهم . ففي إمبراطوريات شمال إفريقية كان هذا الحرس البريتوري مكونًا أساسا من أوروبيين ؛ وفي الهند كان الرقيق الأتراك والأفغان يزوبون الحكام المسلمين الأول بحاجتهم من الكادر الإداري . كما أن الاعتماد على الرقيق قد أملاه إلى حد ما يبديه الأمراء والرؤساء المحليون في كل مكان من اتجاه إلى عدم الولاء للحكومة الملكية المركزية . وكانت مزايا نظام الرقيق ذات شقين : أولهما أن الرقيق لا ولاء لديه إلا لمن ملكه ؛ ثانيهما أن هذا النظام أن الرقيق للموهبة حيث المقدرة هي وحدها التي يُعولُ عليها . وكان

<sup>(</sup>٤٥) محمد رومقا بن يمقوب: من أعظم ملوك أسرة الرنقاوية أو الريقاوية التى حكمت كانو فى القرن الخامس عشر ، وعهده من أزهى عهود كانو ، وخلاله حضر إلى كانو الإمام محمد المقيلي الذي تولى الإمامة والقضاء فيها ، كما حضر إليها من مصر الإمام جلال الدين السيوطي . (نقلا عن د. عيسى عبد الظاهر ، الدعوة الإسلامية في غرب أفريقيا وقيام تولة الفولاني ، الزهراء الإعلام العربي ، الصفحة ١٧١ . ) وهو الساركن العشرون في كانو ، وقد حكم في الفترة ١٤٦٢ – ١٤٩٩ .

باستطاعة الرقيق الارتقاء إلى أرفع المناصب في الإمبراطورية ، كذلك كان الرقيق أهميتهم أيضا في اقتصاد النولة .

والرقيق في إمبراطورية السنفى أهميتهم في المستويات الأدنى من الإدارة . والمعلمون هم الأشخاص المهمون حقًا في الحكومة المركزية ؛ فقدرتهم على القراءة والكتابة ، وكذلك معرفتهم بالشريعة ، منحتاهم ميزة ساحقة . وهكذا شغل أحدهم منصب السكرتير الخاص للإمبراطور ، ومن ثم مستشاره الأمين ، ولذلك كانت أهمية الرقيق في مجالات أخرى ؛ فهم المسؤولون عن أهل البيت الملكى ؛ كما أنهم رسل الملك ؛ ويشكلون الحرس البريتورى ، ويزوبون الجيش بالجانب الأكبر من الجنود ، بما في ذلك فيالق الصفوة ، بل إنهم في المقام الأول يتحكمون في الإيرادات . وفي أيام الأساكي الأخيرين أصبح الموظفون من الرقيق على درجة كبيرة من القوة حتى أن بلمع — وهو من كبار النبلاء في الإمبراطورية — كان يمكن لأي رقيق أن يتحداه .

وإلى جانب ذلك يقدم الفتاش أمثلة لرقيق مرتبطين بالإدارة وتحصيل الإيرادات ، وشديدى الثراء ويمارسون سلطات هائلة . من ذلك أن مسكلُ الله (٢٤) ، وهو رقيق ، عهد إليه بالمسؤولية عن الإيرادات المتحصلة من مقاطعات معينة . وكان مسكلُ الله رجلا ثريا واعتاد أن يعيش كأى نبيل عظيم . وقد اتهم بالفساد وطالبه السلطان بأن يقدم ألف كيس من الغلال ، فعرض مسكلُ الله أن يقدم هذه الكمية من محصول العام السابق : وهو عرض أدهش السلطان الذي لم يكن لديه هو نفسه كل هذه الكمية في مخازنه ، على حين كان لدى هذا الرقيق عدد كبير من «الشون» يختزن فيها الغلال ، ولذلك قدم الكمية المطلوبة دون مصاعب . (٤٧)

<sup>(</sup>٤٦) مسكلُ الله : يعنى بلغة السنغى من بوسعة أن يفعل أي شيء -

ولهم رئيس يقفون عليه اسمه مسكلُ الله ومعناه مس كُلُ الله كل أمر كان ويكون من كل ما هو كائن في البنيا والآخرة الله هو مقدرة ومكونة سبحانه لا إله إلا هو ويحصد له من هذه المزرعة ألف صنون من الأرز ... تاريخ الفتاش ، الصفحة ٩٠ .

<sup>(</sup>٤٧) بشأن هذه الواقعة انظر ، المرجع نفسه ، الصفحات ٩٥ إلى ١٠١ .

وقد قامت بول السودان ، ومن بينها برنو ، على الحكم المطلق ، ولذلك فإن الملك هو الشخص الأكثر أهمية . ويقوم الملك الحاكم عادة باختيار خليفته من بين إخوته وأبنائه ، ولكن مركزه يتوقف على تأييد الأمراء وكبار النبلاء . وفي كل من إمبراطورية السنفي والفولاني لم تكن وراثة العرش ، كما رأينا ، مقيدة بنظام معين . فأمير بارز مثل محمد بلُّ يمكن أن يصل إلى السلطة نون حرب أهلية ، ولكن كثرة الأمراء أعطت كبار النبلاء ، ويخاصة قادة الجيش ، الفرصة التآمر . ومع ذلك فإن هناك حدودًا لهذا التآمر ، فالحاكم لابد أن يكون من سلالة مؤسس الأسرة الملكية ، وهو شرط يتمسك به كبار حكام الأقاليم والأمراء . فعندما تحدى أسكيا محمد نفوذ شي بان لم يؤيد الأسكيا أحد من كبار موظفي النولة أو كبار النبلاء ، فيما عدا استثناء بارز هو الأمير التابع برُّكي منسا موسى وابنه منساكور (٤٨) . وفي برنو بدورها لم يكن الشعب يكن حبًا صادقا لأسرة الكانمي الحاكمة ، على الرغم من أن الكانمي يعتبر محررا . وكان من القيود على سلطة الإمبراطور كثرة عدد الأمراء الذين يتحكم بعضهم في إيرادات وقوات مقاطعات بكاملها . وباستطاعة أعضاء الأسرة المالكة أن يعزلوا الملك وأن يستبدلوا به شخصا آخر . وإمكانية القيام بعمل كهذا كانت بطبيعة الحال وقفًا على أقرب الأقرباء ، كما أن من يخلف الملك ينبغي عادة أن يكون سليلا للأسرة المالكة . ومع ذلك فإن هناك استثناءً ملحوظًا هو مالى ، حيث وبجد عدد من مغتصبي السلطة وقادة الجيش الذين صعدوا من صفوف الرقيق.

وفى مجتمع كهذا من الطبيعى أن يكون البلاط هو مركز السلطة . فالبلاط يوجد به الأمراء ومعظم الحكام ، فيما عدا الحكام المسؤولون عن المدود . ويوجد في إميراطوريتي مالى والسنغي ، وكذلك في برنو ، تدرج في مراتب

<sup>(</sup>٤٨) وبله وزراء يومئذ تنيف على عشرة وزير منهم يركى منس موسى ..... وكلهم مع شى بار إلا منس كور وحده فإنه هرب إلى أمير اسكى محمد وبايعه .... وكان مع شى بار دندفار أفنب وهو من أشجع الناس .... وكان مع الحاج محمد مس كور المذكور ابن منس موسى . » الصفحتان ٤٥ وهه . [ شى بان الوارد إسمه فى المنا صحة إسمه شى بار . ]

النبلاء . فبلمع أو القائد الأعلى له حق الجلوس على بساط في حضرة الإمبراطور ، كما أنه دون بقية النبلاء يظهر الاحترام للإمبراطور بالدقيق بدلا من التراب . (13) كذلك فإن كرمن فار ، الرجل الأول في الإمبراطورية ، يعفى من خلع غطاء رأسه عندما يتترب . (٥٠) وقد أصبح كرمن فار أهم المناصب عندما أنعم أسكيا محمد على أخيه عمر – الكرمن فار – بلقب إضافي مماثل للقب دأمير الأمراء» عند أباطرة المغول ، هو لقب «كنفار» (٥١) . ويركن هو وحده الذي له حق معارضة السلطان ، سواء لقيت هذه المعارضة هوى لديه أو لم تلق . وبدنهفار له حرية الكلام (٢٥) ، كما أن لأحد الشرفاء امتياز الجلوس مع السلطان على سريره ، في حين باستطاعة القاضى استخدام الرسل الملكيين . (٢٥)

والامتيازات في برنو ذات ترتيب مختلف . فكبار النبلاء يتمتعون بامتياز تغطية سروجها تغطي سروجها بقماش كبير يتدلى إلى الأرض ، والمرتبة الثالثة فلها حق تغطية بقماش يصل إلى نهاية كفل الحصان ، أما المرتبة الثالثة فلها حق تغطية سروجها بقماش أبيض .

وفى برنو ، كما فى إمبراطوريتى السنغى والفولانى ، كان الرؤساء العسكريون أقوياء . فالقائد العام لجيش برنويتمتع بسلطات هائلة ، ويعتبر أبناؤه، على غرار أبناء الماى ، أمراء للإمبراطورية . وعلى الرغم من أنه لا يستطيع أن يصبح الماى ، فبمقدوره أن يؤثر فى الأمراء بدرجة تكفى لأن تجعل

<sup>(</sup>٤٩) اعتقد أن المقصود هنا هو «چنكى» وليس بلمع ، دوذاك أن ليس له أحد من جنده يفرش له فى مجلسه الاجنكى وكلهم يحملون له التراب إلا جنكى فإنه لا يحمل له إلا تقيق الطعام، المنفحة ١١ .

<sup>(</sup>٥٠) وركلهم يقلعون الطاقية عند حمل التراب إلا كرمن فار . ، الصفحة ١١ .

<sup>(</sup>١٥) ووتولى عمر كمزاغ الكنفاروية وذلك في تلك السنة وهو أول من تسمى بهذا الاسم ولم يكن قبل ذلك بخلاف بلمع ويتكفرم فإن اسميهما موجودان منذ زمن شي .... ء الصفحة ٦٢ .

<sup>(</sup>٢٥) ووليس فيهم من يتعدى عليه بقول الصدق إلا دندفار ولا فيهم من ينهاه عن أمر ويتبعه أحب أم كره إلا بركي، الصفحة ١١ .

 <sup>(</sup>٥٣) دولا في أرضه من ينادي عبده ويرسله بأمر ولا يقدر أن يأبي ويفعل له في الأمر ما يفعل في
 امراسكي إلا القاضي ... ولا من يجلس معه على سريره إلا الشرفاء ..ه الصفحة ١١ .

منهم أداة سبهلة الانقياد . وكانت الكلمة الحاسمة فى اختيار السلطان فو إمبراطورية الفولانى بدورها هى للقائد العام للجيش . ولكن سلطة الإمبراطور فى برنو تحد منها بصورة فعالة سلطة أمراء الأقاليم : اليريمة الذى يحرس التخوم الشمالية ؛ الغلديمة حاكم الغرب ونائب الملك هناك ، والذى لا يتحكم فى المقاطعات الغربية فقط ، وإنما يشرف أيضا على ممالك الهوسا التى تنفع الجزية .

وفى غاو ، كما فى برنو ، ليس للحكام نفس أهمية كبار النبلاء . إنهم يحكمون مقاطعات ، ولذلك فهم موظفون لهم أهميتهم ، ولكن لكونهم لا يتحكمون فى مناطق الحدود ، ولا يشغلون أية قيادات حربية كبيرة ، فلا يمكن مقارنتهم بنبلاء المرتبة الأولى .

وفى منطقة السنغى يمكن القول إن كلمة «كُيّ» استخدمت بمعنى حاكم له مرتبه أمير . وهكذا يتحدث الفتاش دائما عن مَقْشَرَ كُيْ وملكيْ وباركيْ . وقد يمنح لقب «فار» الولاة الذين يضطلعون بكل من السلطتين المدنية والحربية . من ذلك دندفار الذي يسيطر على دند أبعد مقاطعات إمبراطورية السنغى إلي الجنوب ، على جانبى النيچر أسفل نهر ساى . كما أن فَرْبُ لقب يحمله أحد كبار رجال الإدارة من الرقيق . ويذكر الفتاش ذلك فيما يتعلق بمالى، مفترضا أنه مستخدم في غاو بدورها . (30)

وفى غالبية هذه الدول يعتبر رئيس الخصيان شخصا ذا أهمية كبيرة ووثيق الصلة دائما بالإمبراطور. ولما لم تكن له أسرة فإنة يعتقد أن المشورة التى يقدمها - بوصفة رقيقاً - إلى سيده لايشوبها غرض. وكما رأينا فإن هؤلاء الرقيق زادوا سيطرتهم بالتدريج حتى أحكموا قبضتهم على الإدارة ، وهم لم يكتفوا بتركيز السلطة في أيديهم ، بل كنسوا ثروات كبيرة أيضا. ففي برنو يضطلع رئيس الخصيان بوظيفة المسطريمة الذي يقوم على حراسة الملكة الأم ،

<sup>(</sup>٤٥) « وقد خرج كنك موسى (أى منسا موسى سلطان مالى) إلى الحج من هنا ... ثم أمر بعبده الذى هو رئيس عبيده وقومه المسمى فُرْبُ ء ، الصفحة ٣٤ .

وتحت إمرته يوجد البرومة الذي يقوم على حراسة الملكة ، ولكليهما أهمية كبيرة حتى خلال الفترة الإقطاعية . وعلى الرغم من أن هنين الموظفين من الرقيق ، فإن مكانهما هو في المجلس الأعلى مع الأمراء . وفي إمبراطورية الموسى فإن رئيس الخصيان يلي كبار الإقطاعيين مباشرة ، ويتمتع بنفس مرتبة الكاهن الرئيسى والمشرف على أهل البيت الملكى . وفي داهومي لم يكن هناك أمراء إقليميون يتعين كبح جماحهم . فالكابوسيرات مجرد موظفين في الدولة ليست لديهم أية سلطات مستقلة .

ولما كان للتجارة دور حيوى فى اقتصاد بلاد السودان وسياستها ، فقد حظيت باهتمام كبير من جانب الحكام . ويذكر إبن بطوطة أن التجار فى ولاته ، الواقعة فى اتجاه الشمال من مالى ، «وهى أول عمالة السودان ونائب السلطان فيها فرباحسين وفربا معناه النائب ولما وصلناها جعل التجار أمتعتهم فى رحبة وتكفل السودان بحفظها وتوجهوا إلى الفريا وهو جالس على بساط فى سقيف وأعوانة بين يديه بأيديهم الرماح والقسى وكبراء مسوفة من ورائه ووقف التجار بين يدية وهو يكلمهم بترجمان على قربهم منه احتقاراً لهم . فعندئذ ندمت على قيومى بلادهم لسوء أدبهم واحتقارهم للأبيض» . (٥٠) وهكذا فإنه يتعين على التجار فور وصولهم إلى محطة الحدود أن يبلغوا الحاكم .

وبعد أن يحصل التجار على إذن من الحاكم يتقدمون نحو إحدى مدن السودان الرئيسية . وهنا يحلون ضيوفاً على أحد التجار الأجانب المقيمين الذي يرتب مع السكان المحليين إيجاد اتصال بينهم وبين التجار المحليين الذين يعملون كوسطاء ووكلاء تجاريين . والبيوت التجارية الكبيرة ذات المصالح الدائمة في بلاد السودان مندوبون مقيمون يرعون مصالحها . من ذلك أن إخوان المقرى لهم مندوب في تمبكت . وما إن يصل تاجر زائر حتى يسعى لزيارته التجار الأجانب المقيمون والتجار المحليون ، وكذلك رجال السلطات المحلية الذين يخصصون له ، إذا لزم الأمر ، مكانا في السوق يمكنه أن يعرض بضائعه فيه .

<sup>(</sup>٥٥) تحفه النظار ، الصفحة ١٨٧ .

وكان التجار الأجانب ، وكذلك أفراد الجالية الأجنبية بوجه عام ، يعيشون مستقلين . فلهم حى خاص بهم فى المدينة ، ويرأسهم تاجر منهم يكون عادة أكبر التجار المقيمين سنا ، ومن واجباته تقديم المشورة إلى القادمين الجدد بشأن الطريقة الصحيحة لمباشرة النشاط ، وله مكان فى مجلس المدينة حيث يستطيع أن يعرض وجهة نظر الجالية .

وعند موت أحد الأجانب يختم بيته بحضورالجالية الأجنبية ، ويدير ممثل الجالية شؤونه حتى يتولاها وريث له . (١٥) ويوجد لدى الدول الإفريقية موظف مختص برعاية مصالح الجالية الأجنبية ، وتحت إمرته موظفون مختلفون مهمتهم التفتيش على السوق ، ورعاية القادمين الجدد . وقد أثنى الزائرون بوجه عام على أمانة السودان وصدقهم ونزاهتهم ، ويوقع الحاكم عقابا قاسيا بأى موظف يتبين فساده . بل إن الحكام على الساحل أكثر حزماً في مراقبة التجار الأجانب . وفي داهومي وبنين كانت التجارة الخارجية من الناحية الفعلية احتكاراً حكومياً . في داهومي وبنين كانت التجارة الخارجية من الناحية الفعلية احتكاراً حكومياً . التجارة ، ويقوم هذا الموظف بزيارة رسمية له . وبعد أن يقوم الموظف بالتفتيش على البضائع ويتبين له أنها مناسبة ، تناقش أثمان البضائع المقرر توريدها ، ويتم الاتفاق عليها . وبعد أن يحصل الملك وكبار النبلاء على حصتهم من الهدايا ويتم الاتفاق عليها . وبعد أن يحصل الملك وكبار النبلاء على حصتهم من الهدايا يسمح الموظفين والتجار الذين يأذن لهم الملك بالاتجار مع الأوروبيين .

ولما كانت الممالك في بلاد السودان تهتم اهتماما حيويا بالتجارة الخارجية، فقد كانت الإجراءات تتخذ لضمان انتعاش هذه التجارة . ومن أهم الأمور ، إلى جانب نزاهة الإدارة ، ضمان الأمان الكامل للطرق ، ووجود نظام سليم للموازين والمكاييل . وقد وحدد إمبراطوريات مالى والبرنو والسنغى موازينها ، كما أن من بين وظائف مفتشى السوق التأكد من استعمال موازين ومكاييل صحيحة .

<sup>(</sup>٥٦) و قمن أقعالهم الحسنة قلة الظلم ، قهم أبعد الناس عنه ، وسلطانهم لا يسامح أحد في شي منه ، ومنها شمول الأمن في بلادهم ، فلا يخاف المسافر فيها ولا المقيم من سارق ولا غاصب ، ومنها عدم تعرضهم لمال من يموت ببلادهم من البيضان ولى كان القناطير المقنطرة إنما يتركونه بيد ثقة من البيضان حتى يتخذه مستحقه ، المرجع نفسه ، الصفحة ٦٩٨ .

ولم تكن أساليب الحرب المستخدمة في بلاد السودان تختلف عن تلك المستخدمة في أسيا وأوروبا . فالأسلحة تتكون من الأقواس والسهام والنبال والسيوف ، بيد أنه يوجد فرق حيوى واحد ، هو أن بدو آسيا الوسطى أدخلوا الحصان في حروبهم ، وأن الجيوش الآسيوية والأوروبية قامت على الخيالة . وفي أوروبا كانت الهيمنة في العصور الوسطى للفارس ، وهو راكب حصان يرتدى الدروع أعطته قدرته على الحركة ميزة على المشاة .

فماذا كان الوضع في بالاد السودان؟ إن الحصان لم يكن من الحيوانات الشائعة . فملك غانة لم يكن لديه سوى ألف حصان ، وتوضع العناية التي يعطى إياها مدى قيمته العالية . ولم يكن يستثنى من ذلك الا برنو . فحصان البرنو على الرغم من صغر حجمه حيوان قوى البنية ، مما جعل حكام البرنو في غير حاجة إلى الحصول عليه من الشمال . وبفضل الحصان حققت الدول السودانية الإسلامية تفوقاً حربيًا على الوثنيين . أما في المناطق التي تعوق طبيعتها حركة الحصان ، فإن الوثنيين كانوا يستطيعون الصمود .

والميزة التى وفرها الحصان للدول التى لديها خياله يمكن أن نلمسها من وصف سنيلغروفى لغزو قام به الأويو لداهومى . فقوات داهومى كانت تتكون من المشاة ، ولكن لديها مدافع ، وهو ما تفتقر إليه الدول الداخلية فيما عدا برنو . وعلى الرغم من أن ملك داهومى أحرز نصراً فإنه كان يخشى غزواً ثانياً . «ولما كان قد خبر من قبل هول مثل هذه الأعداد من الخيول بالنسبة لجيشه المكون من المشاه ، فقد استقر رأيه على الفرار إلى الغابات والأدغال . »

وإذ آثر جيش داهومى دفع الجزية علي مواجهة خيّالة الأويو ، فإن المرء يمكن أن يتفهم جيدا سر نجاح حملات الإغارة من أجل الرقيق التى تشنها غانة ومالى والسنغى فى مناطق الوثنيين . وجدير بالذكر أن نجاح العصابات الصغيرة من الكونكويستانورات (٥٠) الأسبان في أمريكا اللاتينية ضد نول مستقرة ، مثل المكسيك وبيرو ، إنما يرجع إلى الميزة التي لاتقارن التي منحها الحصان لهذه العصابات .

وكانت معرفة إمبراطوريات السودان الإسلامية للحديد ميزة أخرى لها على الوبتنين . فزا الأيمن (٥٩) أحضر معه حدادين يصنعون الحريون ، (٩٩) كذلك عرفت غانة ومالى الأسلحة المصنعة من الحديد التى أدخلتاها على الأرجح عن طريق الشمال . وكما حدث في أجزاء أخرى من العالم ، فإن الجمع بين الأسلحة الحديدية والحصان أعطى المسلمين ميزات هائلة على الوبتنيين الذين لم يكونوا قد عرفوا مثل هذا الجمع بعد ، ولم تكن جيوش دول السودان تقل كفاءة عن أي جيش آخر في العالم حتى بداية الحروب الحديثة . وقد استطاعت غانة الصمود أمام البربر ، وكانت الحرب التي شنها المرابطون المتحمسون طيلة أربعة عشر عاما هي وحدها التي حطّمت قوتها الحربية .

ولم تكن الدول الوثنية فى حالة عجز تام . فما إن يحسن حملة الأقواس تنظيم صفوفهم ، وعندما لاتكون بلادهم مكشوفة للغاية ، فانهم يكونون أكثر من نِدِّ للخيالة . ففى كريسى (٢٠) وأچينكورت (٢١) هُزِمت زهرة الخيالة الأوروبيين

<sup>(</sup>٥٧) الكونكويستانور : معناه الفاتح ، وقد أطلق على المحاربين الأسبان الذين فتحوا بقوة السلاح أجزاء من العالم الجديد ، ويخاصة المكسيك وبيرو ، في القرن السادس عشر .

<sup>(</sup>٩٩) العربون: رمح شائك أو حربة شائكة لصيد الحيتان.

<sup>(</sup>١٠) كريسى : بلدة فرنسية صغيرة دارت فيها إحدى معارك حرب الماتة العام بين فرنسا وإنجلترا في عام ١٣٤٦ . وفيها انتصر إبوارد الثالث ملك إنجلترا على فيليب السادس ملك فرنسا ، واستطاع فيها الانجليز بأقواسهم الطويلة التي ظهرت الأول مرة في أوروبا أن ببينوا زهرة النبلاء الفرنسيين .

<sup>(</sup>۱۱) أچينكورت: قرية في شمال فرنسا اشتهرت بالنصر الذي حققه هنرى الرابع ملك انجلترا على الفرنسيين في عام ۱۶۱۰ ، وكان الجيش الانجليزي فيها يضم ١٠٠٠ من رماةالسهام ، وفي المعركة لم يأخذ الفرنسيون في عام من خبرة معركة كريسي ، إذ كان خيالتهم هدفا سهلا لرماة السهام الإنجليز .

أمام حملة الأقواس من العامة . وفي إفريقية بدورها كثيراً ما أكد حملة الأقواس تفوقهم . ويصف أبو حامد (١٦) الأسلحة التي استخدمها الوثنيون وكان لها مثل هذا الأثر الفتاك على الخيالة السودان . «وقسيهم صغار قصار رأيتهم في بلاد المغرب ونبلهم ورأيت قسيهم وأوتارهم من لحاء الشجر الذي في بلادهم ونبلهم قصار كل سهم شبر ونصالهم شوك شجر كالحديد في القوة قد شدوه في نبلهم بلحاء شجر يصيبون الحدق » . (١٦) وهكذا كان باستطاعة الوثنيين الصمود أمام الخيالة السودان .

كذلك لم تكن القوارب غير مألوفة لدى السودان . ورواية منسا موسى عن الحملة التى خرجت لاكتشاف الجانب الآخر من المحيط لاينبغى أن تؤخذ مأخذ الجد . (١٤) بيد أن سن على حاصر چنى بأربعمائة قارب ، بل فكر فى استخدام إحدي قنوات النيچر في الالتفاف حول جناح جيش الموسى . (١٥) ويشغل الهيكى المشرف على القوارب منصبا رفيعا فى إمبراطورية السنغى . وفى برنو

<sup>(</sup>١٢) أبو هامد الأتداسى الفرناطى: محمد بن عبد الرحمن بن سليمان المازنى القيسى . رحالة أنداسى عربى وجامع العجائب فى القرن الثانى عشر الميلادى . روى فى مصنفاته التواريخ الهامة لحياته الحافلة بالمغامرات . وقد فى غرناملة ، وترك موطنه إلى غير رجعة وهو في الثلاثين ، فقضى بضع سنوات فى إفريقية ، ثم انتقل إلى القاهرة ، وتوقف فى دمشق ، ومنها إلى بغداد ثم فارس . وفى بغداد نشر المسنفين اللذين تسببا فى شهرته وهما : دالمعرب عن عجائب المغرب ؛ متحقة الالباب (أو الأحباب) وتحية الأعجاب ، وهما يحفلان بمعلومات طريقة وسجلات وثيقة ، وكذلك بأخبار تدخل فى باب العبائب والاساطير .

<sup>(</sup>٦٣) هذا الاقتباس نقلا عن الصفحتين ٤٢ و٤٣ من كتاب تحقة الألباب ، الذي نشر نَصنه العربي في عدد يوليه - سبتمبر ١٩٢٥ من مجلة Journal Asiatique.

<sup>(</sup>١٤) انظر الحاشية ١١ - ١٢ أعلاه .

<sup>(</sup>٦٥) «فلما أصبح حتى فاض البحر وأحاط بالبلد وحال الماء بينهما وحصرهم شى بأريعمائة سفن الملا يخرج خارج ولايدخل داخل ثم ما فارقهم إلا أن قهرهم وملكهم وبخل فى سورهم وبزل فى وسط دار چنكى .... تاريخ الفتاش ، الصفحة ٥٠ . «ثم شرع فى حفر بحر رأس الماء الوصول إلى بير فى البحر وهو يشتغل بذلك بالجد والاجتهاد فى قوة عظيمة فإذا الغبر جاء أن موسى كس عازم إليه فى جيشه بغزو ... فرجع لملاقاة موش كى قالتقى معه في چنكى تُعى قرية فى قرب بلد كب من وراء البحر فاقتتلوا هناك فهزمه سن على وهرب وتبعه حتى بخل فى حد أرضه ء تاريخ السوبان ، الصفحة ٧٠ .

وفرت بحيرة تشاد لآل سيفى حافزا كافيا على صناعة أسطول نهرى مزود بقوارب يبلغ طول الواحد منها خمسين قدما ، ويستطيع نقل أكثر من خمسين شخصا مع خيولهم . ولدينا بعض الروايات عن معدات الجنود والطريقة التى يحاربون بها . ويقول دنهام إن الرؤساء وحرس الشيخ يرتدون دروعا من السلاسل أو الزرد . ويذكر كلاپرتون أن حملة الأقواس من الفولانى لديهم حقائب من الجلد تسع حاجاتهم ، كما «يحملون أوان من الحشائش الجافة مجدولة بإحكام شديد تستخدم في حفظ الماء » .

والخيالة مسلحون بالسيوف والدروع والرماح . وسيوفهم مماثلة لتلك التى استخدمها فرسان مالطة ، ولكن دروعهم أكثر إثارة . فالرأس مغطاة بخوذة مبطنة من القماش الأحمر ، أما الجنود فيرتدون دروعا مبطنة وجوارب تحمى سيقانهم . وفي كانو أدخل رومفا الخوذة الحديدية . ودرع الخيالة هو أكفأ الأجزاء في معداتهم ، وسواء منه المصنوع من جلد الثور أو الفيل «يكون جزءا دائريا ضخما قطره قرابة خمسة أقدام» .

وأسلوب القتال بسيط للغاية: فالخيالة هم القوة الرئيسية ، والمشاة يستخدمون كقوة مساعدة . والخيالة عدد معين من المشاة الدعمهم ، ويستفيد المشاة من كل فرصة يتيحها لهم الخيالة .

ليس ذلك فحسب ، إذ أن السودان كان لديهم نظام للفروسية ، والعمرى يذكر ذلك عن مالى ، وعلى الرغم من أن المؤرخين لم يشيروا إلى هذاالموضوع فإن دول السودان الأخرى لابد أنها أدخلت نظاما شبيها . ويقول العمرى : «والأبطال من فرسانهم (فرسان دولة مالى) تلبس أساور من ذهب ، فمن زادت فروسيته لبس معها أطواقا من ذهب ، فان زادت لبس مع ذلك خلاخل من ذهب ، فكما زادت فروسية البطل ألبسه الملك سراويل متسعة ....» (٢٦)

<sup>(</sup>٦٦) ورد هذا الاقتباس في صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٩٩ ، نقلا عن الشيخ سعيد الدكالى ، وأيس نقلا عن العمرى .

والتنظيم الحربى بسيط بدوره . فهناك جيش صغير عامل مكون من رقيق البيت الإمبراطورى ، ثم هناك القوات الخاصة لأمراء الأقاليم ، ويتعين على كل حاكم منهم أن يقدم عددا محددا من الجنود للجيش الإمبراطورى ، وإلى جانب ذلك تسند إليهم مسؤولية حراسة الأقاليم الخاضعة لهم والإشراف على الحدود. أما القوات الإمبراطورية فمهمتها حراسة المدن الهامة ، وبخاصة تلك الواقعة على طرق التجارة ، وكذلك حراسة الطرق الصحراوية . وهذا النظام شبيه للغاية لما كان سائدا في المشرق الاسلامي بأسره . كما أن الحاكم شبيه بالنسائدار في المند الذي تتوقف أهميته على عدد القوات التي يطلب إليه إعدادها .

وكانت داهومى هى أكثر الدول الحربية شهرة في غرب إفريقية . ويقدم چون دنكان الذى طاف بداهومى فى الفترة ٢ -- ١٨٤٣ ، وريتشارد بيرتون الذى ذهب على رأس بعثة دبلوماسية إلى بلاط غليغلى (١١٠) ، وصفين لجيش داهومى يسمحان لنا بأن نلم بفكرة عن مقدرة داهومى العسكرية .

كان الجيش الداهومي مكونا من المشاة ، وليس به خيالة . ومع ذلك فبسبب الطريقة التي يجرى بها إعداده للحرب أصبح قوة تثيرالرعب في غرب إفريقية . ودنكان ، على سبيل المثال ، يعتبره متفوقا على أي جيش آخر جنوبي الصحراء الكبرى . والحملات التي تشنها داهومي كان يجرى التخطيط لها بعناية كبيرة ، فالجواسيس يرسلون أولا إلى المملكة التي يقرر الملك غزوها ، ويتخفون عادة في هيئة تجار ، ويدخلون في «ميثاق دم » (١٨) مع الملك ، ويُزوّبون برجال يوثق بهم

<sup>(</sup>١٨) ميثاق الدم: في داهومي وتوجو توجد جمعية وميثاق الدمه. يقوم نظام الاحتفال بها على مجموعة معقدة من الطقوس والنقوش والأدوات والمخاليط التي يجلس الأعضاء الجدد حولها ، ثم تحضر جمجمة بشرية بها خليط عجيب من تراب ورماد وحجر الصواعق وحديد البنادق ، ويؤخذ دم فصادة من مقدم ساعد كل منهم، ويلتقط هذا الدم السائل على قشرة ليمون ويصب في الجمجمة التي تدار عليهم ليشريوا منها ، ويذلك يصبح كل الحضور إخوة في الدم يتوجب عليهم التأخي والتعاون في السراء والضراء ، ويسود اعتقاد بأن من يخرج على هذا الميثاق يصاب بالجنون المطبق أو تنزل به أشنع الكوارث .

في هيئة رقيق يعرضونهم البيع لعلية القوم . وبذلك يكون هؤلاء الرقيق في موقع يسمح لهم بجمع معلومات يُطْمَأن إليها يبعثون بها إلي رؤسائهم الذين هم فى حالة حركة مستمرة بوصفهم تجاراً . ويبعث التجار بهذه المعلومات إلى المسؤولين المسكريين في داهومى . والجواسيس لا يكافئون على الفور ، وإنما بعد انتهاء الحملة ، بعد التأكد من جنوى المعلومات التى يقدمونها ومدى صحتها . وهكذا كانت هذه المعلومات عونا كبيرا لداهومى في تخطيط حملاتها بدقة شديدة . وبعد جمع المعلومات يحاول الملك تهدئة شكوك عنوه الذي وقع عليه الاختيار . ويمكن له أن يحقق ذلك بالتظاهر بتحريك قواته في اتجاه مختلف والقيام بأنشط مضللة .

والجيش مقسم إلي جناحين ، كل جناح منهما تحت قيادة ضابط: الجناح الأيمن تحت قيادة المين غو ، والأيسر تحت قيادة الميو ، ويتكون كل جناح من فصائل مختلفة ، أشهرها فصائل الفانتي والأشانتي التي تشكل حرس البيت الملكي .

ويظل الجيش الداهومي في حالة استعداد دائم عن طريق التدريب العنيف . وقد أشرنا فيما سبق إلى تدريب «الأمازونات» ، ولم يكن تدريب القوات النظامية أقل عنفا ، إذ تقوم باستعراضات عسكرية منتظمة أمام القادة العسكريين والملك ، ويجرى التفتيش على ملابس أفرادها وأسلحتهم . كما أن الحملات المستمرة في أرض متفاوتة الوعورة ، مثل مستنقعات الساحل وتلال الماهي ، قد أهلتها لحاجهة كل مخاطر القتال .

وكان لدى دول السودان معرفة بالتحصينات ، وبخاصة برنو التى طورت فن البناء بالحجر ، لذلك أمكنها إيجاد نظام سليم لبناء الحصون ، كما أن غالبية المدن الواقعة على حدود برنو كانت ذات أسوار ضخمة . وانتقل فن بناء الحصون من برنو إلى بلاد الهوسا ، ولكن بينما تبنى الأسوار في برنو إما من الحجر أو القرميد ، فإنها تبنى في بلاد الهوسا من الصلصال أو الطين . فمدينة كتاغوم ، على سبيل المثال ، لها سوران من الصلصال الأحمر ارتفاع الواحد

منها عشرون قدماً وسمكه عشرة أقدام ، وهذان السوران متساويان في الحجم . كما توجد ثلاثة خنادق عمق كل منها عشرون قدما : أحدهما في الداخل ، والثانى بين السورين ، والثالث في الخارج . وبالمثل مدينة غزوا الصغيرة ذات الأهمية الاستراتيچية، لأنها تحمى الحدود الجنوبية لاتحاد مارادى - غوبر ، فقد كانت ذات أسوار رباعية الأضلاع لها بوابات على كل جانب عمق الواحدة منها إثنا عشر قدما ، وعند قمتها متاريس يمكن أن يتحصن في كل منها إثنا عشر مراة الأسهم .

والانطباع السائد لدي معظم الناس عن غرب أفريقية هو الإحساس بالعدل السائد بين الأهالى . ويدعوهم إبن بطوطة عن حق بأنهم نوو اهتمام أصيل بالعدل ، فقد اتصل بكثيرين من الزنوج وتبين له أنهم يمقتون الظلم أشد المقت . (١٦) ويؤكد ليو الأفريقي ذلك ، فالزنوج شعب عادل ، وملوكهم يبذلون ما في وسعهم لمنع الظلم . ويوافق الرحالة الأوروبيون بدورهم على ذلك .

وكان أباطرة مالى يضطلعون بجدية بدورهم كمصدر العدل ، ويضرب إبن بطوطة مثالين لذلك : «وحضرت مجلس السلطان في بعض الأيام ، فأتى أحد فقهائهم ... وقام بين يدى السلطان وتكلم كلاما كثيرا . فقام القاضى فصدقة ، ثم صدقهما السلطان ... وكان إلي جانبى رجل من البيضان ، فقال : أتعرف ما قالوه فقلت لا أعرف . فقال إن الفقيه أخبر أن الجراد وقع ببلادهم ، فخرج أحد صلحائهم إلى موضع الجراد فهاله أمرها فقال هذا جراد كثير . فأجابته جرادة منها وقالت إن البلاد التى يكثر فيها الظلم يبعثنا الله لفساد زراعتها فصدقه القاضى والسلطان ، وقال عند ذلك للأمراء إنى برئ من الظلم ومن ظلم منكم عاقبته ، ومن علم بظالم ولم يعلمنى به فذنوب ذلك الظالم في عنقه ... وحضرت الجمعة يوما فقام أحد التجار من طلبة مسوفة ويسمى بأبى حفص ، فقال يا أهل المسجد أشدهدكم أن منسى سليمان في دعوتى إلى رسول الله صلى الله

<sup>(</sup>١٩) «فمن أفعالهم الحسنة قلة الظلم ، فهم أبعد الناس عنه ، وسلطانهم لا يسامح أحد في شيئ منه» تحقه النظار ، الصفحة ١٩٨٨ .

عليه وسلم . فلما قال ذلك خرج إليه جماعة رجال من مقصورة السلطان ، فقالوا له : من ظلمك ؟ من أخذ لك شيئا ؟ فقال منشاجو إيولاتن يعنى مشرفها أخذ منى ما قيمته ستمائة مثقال ، وأراد أن يعطينى فى مقابلته مائه مثقال خاصة . فبعث السلطان عنه للحين ، فحضر بعد أيام وصرفها للقاضى ، فثبت للتاجر حقه فاخذه . وبعد ذلك عزل المشرف عن عمله . "(٧٠)

فماذا كانت مصادر إيرادات النول الإفريقية ؟ كانت ضريبة الأرض هي أساس نظامها المالي ، وكقاعدة عامة لم تكن الضيرائب تفرض على المحسول ، وإنما على الزارع . وفي بلاد الهوسا كانت هناك ضريبة الرأس على كل ذكر بالغ ، ومقدارها ثلاثة آلاف كوردى ، وإن تفاوت مقدارها من مكان لآخر . وفي كانو لم يكن الكوربين كازا (٧١) - ريم الأرض - يفرض على الأرض ، وإنما كان على رب الأسرة أن يدفع ألفين وخمسمائة كوردى . وساد في برنو نظام مماثل . وفي زاريا لم تكن الضريبة تفرض على الفرد ، وإنما على الأنوات -خمسمائة كوردي على كل فأس ، على أساس أن الفأس تنتج ما بين مائة ومائتي حزمة من سيقان الحبوب ، كل حزمة بها مكيالان ، في حين أن الفرد يكفيه خمسين مكيالا في السنة . وهكذا فإن الفأس تنتج ما بين مائتي وأربعمائة مكيال ، فيكون الفائض لديه ما بين مائة وخمسين وثلاثمائة وخمسين مكيالا . وإذا كان كل رجل يعول فردين فان ذلك يحقق له دخلا كافيا . ولما كان الافريقيون متعددي الزوجات ، فإن العمل الزراعي تؤديه الإناث ، ولذلك لابد أن يخل الأسرة في زاريا كان كبيرا. وحتى في كانو وبرنو، حيث يفرض على كل أسرة سعر جزافي موحد ، فان دخل الأفراد الذين يعملون إلى جانب عمل الرقيق كان مرتفعا ، وهناك ضرائب أخرى : سبعمائة كوردي على الوعاء الكبير من مواد الصباغة ؛ ستمائة كوردي على كل نخلة ؛ ضريبة صغيرة على الخضر

<sup>(</sup>٧٠) أورديانيكار هذه الرواية بأسلوبه ، وقد أوردتها بنصها الأصلى ، المرجع نفسه ، الصفحة ١٩٦ .

<sup>(</sup>٧١) وردت كودين كازا Kudi-n-Kasa في بيتر ب. كلك ، West Africa and Islam ، الصفحة المسلمة كارا ودت كودين كازا (ضريبة الأرض) واحدة من الضرائب المنافية المربعة الإسلامية التي فرضها حكام كانو المسلمون في القرن السابع عشر .

التى تباع فى السوق . والضرائب على المنتجات الزراعية فى بلاد الهوسا كانت تمييزية ، فاللحوم والماشية التى تباع في السوق معفاة من الضرائب . وقد فرض حكام الهابى فى القرن الثامن عشر ضريبة الهاتجالي (٢٢) ذات العبء الفادح على الرعاة .

وفى العصور المبكرة لم تشكل إيرادات النولة من الأرض عبنا ثقيلا على الفلاحين . تقول تآريخ كانو إن هذه الإيرادات لم تتعد ثمن المحصول خلال حكم الساركن السادس (في بداية القرن الثالث عشر) . (٧٢) وفي أيام ليو كانت إيرادات برنو من الأرض تساوى عشر المحصول . (٧٤)

وقد زادت حاجة ممالك الهوسا إلي الايرادات زيادة كبيرة بحلول القرن السابع عشر ، لاسيما بسبب الحروب المستمرة التي أرغمتها على البحث عن مصادر جديدة ؛ وجمعت الچانغالى لأول مرة في نهاية هذا القرن . ومع إدخال المدفع في القرن الثامن عشر أصبحت الإيرادات الشغل الشاغل الحكام ، فازداد نشاطهم في جمع الضرائب من التجار ، وفرضت ضريبة حتى على الزيجات . وقيدت بشدة سلطات الموظفين الإداريين ، سواء كانو محافظين أم رقيقا رئيسيين . وبدأ الحكام في نهب هؤلاء الأخيرين وإرغامهم على تقديم الهدايا .

وإلى جانب هذه الضرائب كان لدى بلاد الهوسا وبرنو نظام محكم للغرامات . ففى كانو فرضت غرامة مقدارها عشرة آلاف كوردى للتعدى بالإيذاء البدنى أو استعمال العنف ، وغرامة مقدارها مائة ألف كوردى للعمل غير

<sup>(</sup>٧٢) الهانجالى: هى الضريبة على الماشية ، انظر الماشية ٢ – ١٧ أعلاه ، ويقول كلارك (الرجع نفسه ، الصفحتان ٩٩ و ١٢٣ ) ، نقلا عن تأريخ كانو ، إنها ضريبة أخرى من الضرائب غير الاسلامية التى فرضها حكام الهوسا ، وإنها أثارت سخط الرعاة من الفولاتى ، وكانت باهظة بدرجة أدت إلى تقيص التجارة.

<sup>(</sup>٧٢) هو ناغوش بن تسراكي ساركن كانو السادس ، الذي حكم في الفترة ١١٩٤ - ١٢٤٧ .

 <sup>(</sup>٧٤) وولا يفرض عليه أى خراج ماعدا عشر ما تنتجه الأرض .» وصف إفريقيا ، طبعة المغرب ، الجزء الثاني ، الصفحة ١٧٦ .

الشرعى ، وفى حالة القتل يتم الاستيلاء على ممتلكات القاتل . ولكن البند الأكثر أهمية هو الرسوم على المواد المتداولة فى التجارة ، والتى أعفى منها تجار أسبن النين ينقلون الملح مقابل تقديم بعض منه على سبيل الهدية . أما البضائع الأخرى فتفرض عليها رسوم تصل إلى خمسمائة كوردى عن كل حيوان ينقل حملاً . ويدفع نفس المقدار عن الجمل أو الثور الذى ينقل حمولات أثقل مما ينقله الحمار . وفى كاتسنا فرضت ضريبة مقدارها ألفان وخمسمائة كوردى عن كل أسرة ، وكذلك ضريبة مقدارها خمسمائة كوردى عن كل وفى برنو ، وبخاصة فى مقاطعة مونييو ، يدفع كل رجل ضريبة رأس مقدارها ألف ودعة عن لل حمل دابة . كذلك باستطاعة نفسه وألفا ودعة عن كل حمل دابة . كذلك باستطاعة الأمراء الإقطاعيين تحصيل أموال كبيرة على سبيل الجزية .

وبند الإيرادات الأكثر أهمية في بلاد الهوسا هو الضرائب على التجارة ، وقد استغل حكامها ذلك إلى أقصى حد . ويذكر ليو أن الضرائب أثقلت كاهل سكان غوبر – التي كانت في ذلك الوقت مركزا تجاريا هاما ، وظلت كذلك إلى أن خرب الأسكيا تجارتها . (٥٠) وتشيير تأريخ كانو إلى أن التجار الأجانب اضطروا إلى مغادرتها بسبب فداحة الضرائب . ويقول ليو إن حاكم ونقارة استخلص عائدات كبيرة من التجارة والضرائب . (٢٠) ففي كانو مثلا حقق تصدير البضائع واستيرادها إيرادات معقولة على هيئة مكوس ، وإلى جانب ذلك كان الحاكم يحتدل على الإبجار هن أكشاك عرض البضائع .

وكان يوجد بطبيعة الحال فساد ورشوة في الإدارة ، ومظاهر الفساد هذه هي التي أعلن الشيخ عثمان الحرب عليها ، وبعض النقاط التي أتارها على

<sup>(</sup>٧٥) ورأثقل (الملك) كاهل السكان بالضرائب ، وكانوا قديما يحققون أرباها تجارية هائلة ، فأصبحوا الآن فقراء ، ونقص عددهم أكثر من النصف ؛ لأن أسكيا أخذ من البلاد عددا كثيرا من الناس ، احتفظ ببعضهم أسرى واستخدم البعض الأخر كعبيد له ع . المرجع نفسه . الصفحة ١٧١ . [أسكيا المشار إليه هنا هو أسكيا الحاج محمد الذي غزا كاتسنا في عام ١٥١٣ ، ويمكن أن تكون حملته هذه قد وصلت إلى غوير . ]

<sup>(</sup>٧١) «وانكرة إقليم .... يسكنه شعب كبير يحكمه ملك ..... ويستخرج موردا كبيرا من رسوم السلع والضرائب التجارية، المرجع نفسه ، الصفحة ١٧٥ . [ وانكرة المشار إليها هنا في ونقارة ] .

جانب كبير من الأهمية لأنها تسمح لنا بأن نلم بفكرة عن طريقة سير الجهاز الإدارى . وكان لجانب من هذه المظاهر ، مثل الاستيلاء على ممتلكات الشخص الذي يموت في مملكتهم ، أثر عنيف على الطبقات الغنية . ولكن من اليسير أن نفهم لماذا سادت هذه العادة . فالحاكم كان هو صاحب الأرض كلها ، ولم يكن الأمراء الكبار يتمتعون إلا بحق الانتفاع ، وتعود الملكية إلى الحاكم عند وفاة المالك . وفي الهند المسلمة بدورها ، تحت حكم بعض السلاطين ، كان الحاكم رث الممتلكات تلقائيا . وقد ساد نظام مماثل إلى حد كبير في أوروبا خلال العمس الإقطاعي ، حيث كان على إبن المتوفى قبل أن يضع يده على التركة أن يدفع مبالغ كبيرة للأمير الإقطاعي . أما المظاهر الأخرى لسوء استخدام السلطة التم أثارها الشيخ فهي ثانوية نسبيًا: الهدايا والرشاوي التي تقدم إلى كبار الموظفين مقابل قضاء الأعمال ؛ التاورًا أو اللحوم التي يحصل عليها مفتش السوق من الجزار ؛ الأغاما أو الرسم غير القانوني على البضائم الأخرى غير اللحوم ؛ الكامورا أو الاستيلاء غير القانوني على الحيوانات لنقل مؤن السلطان. ولكن هذه الحيوانات يتم ردها إذا تقدم صاحبها بشكوى ضد الموظف إلى مجلس الملك . ولذلك يمكن تقسيم سوء استخدام السلطة في مجال الإدارة إلى ثلاثة أقسام : طلب الهدايا - وهو في رأى بارث له طبيعة الرسوم ؛ سوء استخدام السلطة في السوق؛ إعطاء احتياجات الحاكم الأفضلية على احتياجات الأفراد . وقد استمر بعض هذه المظاهر خلال حكم الفولاني ، بل إن الهداما المألوفة ما زالت تقدم إلى الحكام والرؤساء .

# المجتمع والحضارة في غرب إفريقية

## 1ek

كان من الحقائق الثابتة فى فكر المؤرخين الأوروبيين أن إفريقية الاستوائية لم تقم فيها حضارة . ذلك أن نظام النولة فى غرب بلاد السودان لم يكن حتى منتصف القرن التاسع عشر معروفا للدارسين الأوروبيين إلا من خلال المغرافيين العرب مثل البكرى أو الإدريسى ، أو من خلال المؤرخين العرب مثل إبن خلنون والمقريزى . وقد كشفت زيارة بارث لإفريقية الغربية عن وجود كتابات باللغة العربية عن غرب إفريقية ، مثل كتابى السعدى وكعت ، وكذلك كتابات دان فوبيو وبلً وعمر .

ومع ذلك فإنه حتى بعد اكتشاف فن بنين وإيفه ، رفض الدارسون الأوروبيون التسليم بوجود طابع مستقل بذاته الثقافة غرب إفريقية . وبالنسبة للبعض كان صهر البرونز بطريقة الشمع المفقود انعكاسا إما للتأثيرات البرتغالية أو الهندية التى تحللت بمضى الوقت . ففروبنيوس ، على سبيل المثال ، شاهد فى إيفه ، لا ثقافة وطنية ، وإنما تدهور الفن الإغريقى .

ووجهة النظر القائلة بأن ثقافة غرب إفريقية لم تكن ثقافة وطنية ، وإنما ثقافة مستوردة تحللت مع الوقت ، وجدت دعما فى الأفكار التى يؤمن بها الإفريقيون عن ماضيهم . فليست هناك قبيلة واحدة من قبائل غرب إفريقية الرئيسية تزعم أنها من سكان المنطقة الأصليين : فجميعها تزعم أنها هاجرت إما من المشرق أو من الشمال . وغالبية هذه القبائل تزعم أنها إما من أصل

بربرى أو مصرى أو آسيوى . وهذا التطابق بين وجهتى النظر الأوروبية والإفريقية أعطى دعما إضافيا للنظرية القائلة بأن الحضارات التى جاءت مع المهاجرين قد تعرضت للتدهور .

ومن الغريب أن هؤلاء المهاجرين لم يجلبوا معهم لا أبجدياتهم ولا معداتهم مثل العجلة . وذلك لأن معظم الناس يسلمون بأن الإفريقى قد أخفق حتى العصور الحديثة في وضع أبجدية ، وبأن الافتقار إلى العجلة قد اتخذ تفسيرا لعبم تطوير نظام سليم للنقل والزراعة .

إن العجلة والأبجدية اللتين تشكلان الأساس لأية حضارة - فالأولى لتنمية الموارد المادية ، واللتين كان يمكن أن يحققهما التدوين وإمعان التفكير باستمرار فيهما - لم يتم استحداثهما في غرب إفريقية ، فإذا لم يكن المهاجرون يعرفونهما ، فمن المستبعد أنهم كانوا أفضل حالا من السكان المحليين .

كما أن غرب إفريقية لم يقدم حتى الآن سوى النزر اليسير سواء من المدونات أو من الآثار القديمة ، على حين أن مناخ المنطقة ، وكذلك المواد التقليدية التى استخدمت في البناء ، لا تحملنا على أن نتوقع من الحفائر القادمة ما يساعدنا على حل هذا الغموض . ومع ذلك فإن ما نعرفه عن السودان الأوسط له من الأهمية ما يكفى لأن نخلص إلى بعض الاستنتاجات غير النهائية عن الحضارة في غرب إفريقية .

#### ثانيا

يجدر بنا أن نضع نصب أعيننا حقيقة أن حضارة غرب إفريقية هي من الناحية الجوهرية حضارة عصور وسطى . لذلك ينبغى ألا تقارن بالحضارة الصناعية الراهنة ، وإنما بالحضارة التي عرفتها أوروبا قبل الثورة الصناعية .

والتنظيم الاجتماعي في غرب إفريقية لا يختلف من الناحية المادية عن أي مجتمع آخر من مجتمعات الرقيق أو الأقنان . فعلى رأس المجتمع يوجد الحاكم

الذى كان يُعتبر فى إفريقية المسلمة أميراً للمؤمنين . وترتبط شخصية الملك ارتباطاً وثيقًا بالسحر . ولم يكن يُوفَّر كسحرة حكام من أمثال سوندياتا وسنّ على فقط ، بل حتى حكام مسلمون مشهورون مثل إدريس ألوما وأسكيا محمد . وفى الدول الوثنية ارتبطت الخصوبة والأمطار بالملك . وكانت فترة السبع سنوات هى القاعدة بين النوبى واليوربا . كذلك كان الحكام هم الرؤساء الروحيون للشعب . فإمبراطور الموسى ، على سبيل المثال ، هو الحارس الرئيسى لأيك شعبه المقدسة ، وجرت عادته أن يستشير أسلافه بانتظام . وفى داهومى وبنين توفد رسل بانتظام إلى السماء لاطلاع الأسلاف على أحداث الأرض .

وللحكام قدسيتهم فى إفريقية الوثنية . وبين الإيبو تعقب موت الملك فترة سبع سنوات يجرى المطالبون بالعرش خلالها نبوءاتهم . فإذا صدقت نبوءة أحدهم انتخب ملكا ، ولكن عليه قبل أن يُتَوِّج أن يموت ميتة احتفالية . فيعامل الملك المنتخب على أنه جثة ويدفن فى قبر قليل العمق ، وبعد أن يمر خلال احتفالات تَطهر مختلفة يظهر ككائن مقدس .

ولم يكن الملك نائبا للإله فقط ، وإنما هو نفسه مقدّس . وهو كملك مقدس ليس بحاجة إلى أن يأكل أو ينام ، ولذلك فهو لا يأكل في حضور أحد على الإطلاق . ولدى ملوك بنين وأشانتي فروض بينية كثيرة ، أهمها تقديم القرابين للأسلاف . فالملوك لا يموتون. ، وإنما يقصدون العالم الآخر ، ويظل موتهم سرًا حتى يرتقى العرش ملك جديد . وإلى جانب الطقوس الدينية كان يفترض في الملك أنه يتحكم في المطر وخصوبة التربة ، وهو باعتباره متحكما في الخصوبة عليه أن يموت ميتة احتفالية .

كذلك لم يكن الملك فى المناسبات الرسمية يخاطب أى شخص مباشرة ، بل يفعل ذلك من خلال موظف يعرف بترجمان الملك . ويصف إبن بطوطة مهام «الدوغا» فى بلاط مالى (١) ، كما أن كُتّابا بريطانيين وأوروبيين كثيرين أفاضوا

 <sup>(</sup>١) وفعن أراد يكلم السلطان كلم نوفا ، ويكلم نوغا لذلك الواقف ، ويكلم الواقف السلطان ، و تحفة النظار ، الصفحتان ٢٩٢ و ٦٩٢ .

في شرح مهامه في بلاط ملوك المناطق الساحلية ، ولأن الدوغا هو المتحدث الرسمي باسم الملك ، فهو يتمتع بنفوذ هائل .

والملك ككائن مقدس يعامل باحترام شديد . وتعتبر طبيعة الملك المقدسة جوهرية لفهم النظام الاجتماعي واحتفالات البلاط في إفريقية . فمن غير هذه الطبيعة لا يكون هناك معنى لبعض مراسم البلاط مثل اقتراب الشخص من الملك وهو يزحف على أربع ، وتتريب الرأس ، وغير ذلك من العادات .

ولم تكن الدول الوثنية هي وحدها التي تعامل الملك على أنه مقدس ، بل شاطرتها في ذلك بعض الدول الإسلامية الشهيرة . فبرنو ، على سبيل المثال ، على الرغم من كونها دولة إسلامية ، كانت تعامل إمبراطورها على أنه ملك مقدس . ففي قاعة التشريفات يجلس الملك فيما يشبه قفصا ذا قضبان ، ويغطى وجهه بلثام . ولم يكن المايات الأخيرون في برنو يحملون سلاحا أو يأكلون في حضور أحد . كما أن النبلاء لم يكونوا يواجهون الملك ؛ مثال ذلك أن الغلديمة ، وهو الحاكم القوى للتخوم الغربية ، كان يجلس وظهره إلى الملك مخافة ألا تحتمل عيناه الضعيفتان مهابة الملك التي هي كأشعة الشمس القوية .

ومن المؤكد أن الملك في العصور المبكرة كان كاهنا في الأساس ، ولكن السلطات الكهنوتية انتقلت في بطء إلى آخرين ، ففي دلتا بنين كانت عبادة الأسلاف من الطقوس الدينية الرئيسية ، وظل الملك لا مجرد رئيس عسكرى ، وإنما الكاهن الأعلى أيضا .

#### ثالثا

لما كان الملك مصدر كل السلطة ، فإن البلاط كان المؤسسة الأكثر أهمية فى هذه الدول ، ولدينا لحسن الحظ رواية شاهد عيان لاحتفالات مالى ، فالبلاط يتبع مراسم دقيقة للغاية ، وعلى الرغم من أن هذه المراسم تختلف من منطقة لأخرى ، فإن المبادىء الأساسية واحدة ، ويزودنا إبن بطوطة بوصف غاية فى الحيوية لبلاط مالى ، فيقول إن سلطان مالى كانت «له قبة مرتفعة بابها بداخل

داره ، يقعد فيها أكثر الأوقات . ولها من جهة المشور طيقان ثلاثة من الخشب مغشاة بصفائح الغضة ، وتحتها ثلاثة مغطاة بصفائح الذهب . فإذا جلس أخرج من شباك إحدى الطاقات شرابة حرير ... ثم خرج من باب القصر نحو ثلاثمائة من العبيد في أيدى بعضهم القسى ، وفي أيد بعضهم الرماح والدرق . فيقف أصحاب الرماح منهم ميمنة وميسرة ، ويجلس أصحاب القسي كذلك .... فمدعون نائبه قنجا موسى ، وتأتى الفرارية وهم الأمراء ، ويأتي الخطيب والفقهاء فيقمدون أمام السلحدارية يمنة ويسرة من الشور. ويقف روغا الترجمان على باب المشور وعليه الثياب الفاخرة» . ويمضى إبن بطوطة قائلا : «ذكر جلوسه بالمشور - ويجلس السلطان أيضًا في بعض الأيام في المشور وهنالك مصطبة تحت شجرة ، لها ثلاث برجات يسمونها البُنْبي ، وتفرش بالمرير وتجعل المفاد عليها ، ويرفع الشطر ، وهو شبه قبة من المرير وعليه طائر من ذهب على قدر البازي . ويخرج السلطان من باب في ركن القصر وقوسه بيده وكنانته بين كتفيه ، وعلى رأسه شاشية نهب مشدودة بعصابة ذهب ، لها أطراف مثل السكاكين رقاق ، طولها أزيد من شبر . وأكثر لباسه جبة حمراء موبرة من الثياب الرومية التي تسمى المطنفس. ويخرج بين يديه المغنون بأيديهم قنابر الذهب والفضة ، وخلفه نحو ثلاثمائة من العبيد أصحاب السلاح ، ويمشى مشيا رويدا ويكثر التأنى ، وربما وقف ينظر في الناس ، ثم يصعد برفق كما يصعد الخطيب المنبر . وعند جلوسه تضرب الطبول والأبواق والأنفار ، ويخرج ثلاثة من العبيد مسرعين ، فيدعون النائب والفرارية فيدخلون ويجلسون ، ويؤتى بالفرسين والكبشين معهما ، ويقف نوغا على الباب ، وسائر الناس في الشارع تحت الأشجار».

وفى يوم الجمعة يقام بعد صلاة العصر نوع مختلف من الاحتفالات . ويقول إبن بطوطة إنه كان موجودا في مالى خلال احتفالات عيد الأضحى وعيد الفطر . ويجلس السلطان في أيام العيدين بعد العصر على البنبي ، وتأتى السلحدارية بالسلاح العجيب ، من تراكش الذهب والفضة والسيوف المحلاة

بالذهب وإغمادها منه ورماح الذهب والفضة ودبابيس البلور ، ويقف على رأسه أربعة من الأمراء يشربون الذباب ، وفي أياديهم حلية من الفضة تشبه ركاب السرج . ويجلس الفرارية والقاضي والخطيب على العادة ، ويأتي نوغا الترجمان بنسائه الأربع وجواريه ، وهن نحو مائة عليهن الملابس الحسان ، وعلى رؤوسهن عصائب الذهب والفضة فيها تفافيح ذهب وفضة . وينصب لدوغا كرسي بجلس عليه ويضرب الآلة التي هي من قصب وتحتها قريعات ، وبغني بشعر يمدح السلطان فيه ويذكر غزواته وأفعاله ، ويغنى النساء والجواري معه ويلعبن بالقسى . ويكون معهن نحو ثلاثين من غلمانه ، عليهم جباب الملف والحمر ، وفي رؤوسهم الشواشي البيض ، وكل واحد منهم متقلد طبله يضريه . ثم يأتي أصحابه من الصبيان ، فيلعبون ويتقلبون في الهواء كما يفعل السندي ، ولهم في ذلك رشاقة وخفة بديعة . ويلعبون بالسيوف أجمل لعب ، ويلعب دوغا بالسيف لعبا بديعا ، وعند ذلك يأمر السلطان له بالإحسان . فيؤتى بصرة فيها مائتا مثقال من التبر ، وينثر ما فيها على رؤوس الناس . وتقوم الفرارية فينزعون في قسيهم شكرا السلطان . وبالغد يعطى كل واحد منهم الوغا عطاء على قدره . وفي كل يوم جمعة بعد العصر يفعل نوغا مثل هذا الترتيب الذي ذكرناه» .

«وإذا كان يوم العيد وأتم نوغا لعبه ، جاء الشعراء ويسمون الجُلا (بضم الجيم) وأحدهم جالى ، وقد دخل كل واحد منهم فى جوف صورة مصنوعة من الريش تشبه الشقشاق ، وجعل لها رأس من الخشب له منقار أحمر كثنه رأس الشقشاق . ويقفون بين يدى السلطان بتلك الهيئة المضحكة ، فينشدون أشعارهم . وذكر لى أن شعرهم نوع من الوعظ يقولون فيه للسلطان إن هذا البنبي الذي عليه ، جلس فوقه من الملوك فلان وكان من أحسن أفعاله كذا ، وفلان وكان من أفعاله كذا ، فافعل أنت من الخير ما يذكر بعدك . ثم يصعد وفلان وكان من أفعاله كذا ، فولان وكان من أفعاله كذا ، فافعل أنت من الخير ما يذكر بعدك . ثم يصعد إلى كبير الشعراء على درج البنبي ، ويضع رأسه في حجر السلطان . ثم يصعد إلى أبنبي فيضع رأسه على كتفه الأيسر ،

وهو يتكلم بلسانهم ، ثم نزل ، وأخبرت أن هذا الفعل لم يزل قديما عندهم قبل الإسلام ، فاستمروا عليه .

«وحضرت مجلس السلطان فى بعض الأيام ، فأتى أحد فقهائهم وكان قدم من بلاد بعيدة ، وقام بين يدى السلطان وتكلم كلاما كثيرا . فقام القاضى فصدقه ، ثم صدقهما السلطان . فوضع كل واحد منهما عمامته عن رأسه ، وترب بين يديه ، » (٢) وحتى عندما أرسلت سفارة من مالى إلى بلاط مراكش حملت معها أوعية من التراب ليترب أفرادها رؤوسهم . (٢) ولكن المسلمين فى البلاط لم يكونوا يفعلون ذلك ، وإنما يكتفون بالتصفيق . وبالمثل فإن الأهالى يخطون الحضرة الملكية وهم راكعون ، فى حين يعفى الأجانب من هذه العادة .

<sup>(</sup>٢) جميع الاقتباسات الواردة في هذا الفرع مأخوذة ، كما هو واضح ، عن تحفة النظل . وقد أورد پانيكار بعضها مرسلا وأورد البعض الآخر بين معقوفين ، وقد أوردتها جميعا بنصها الأصلى . تحفة النظار ، الصفحات ٢٩٢ إلى ٢٩٦ .

ويقول بنيكار في بداية الفرع التالي درابعاء إن إبن بطوطة هو شاهدنا الرئيسي على عظمة بلاط مالي ، على حين أن المراجع العربية الأخرى لا تظو من إشارات من هذا القبيل ، وفيما يلى اقتباس لا يقل أهمية وطرافة إنقله عن صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٠٠ .

دأما جلوس السلطان في قصره فإنه يجلس على مصطبة كبيرة ، على دكة كبيرة من أبنوس ، كالتخت على قدر المجلس العظيم المتسع ، عليها أنياب الفيلة في جميع جوانبها ، الناب إلى الناب ، وعنده سلاح له من نقب كله : سيف ومزراق ، وقوس ، وتركاش ونُشَاب ، وعليه سراويل كبير ، مُفصَّل من نحو عشرين نصفية ، لا يلبس مثله أحد منهم ، بل هو من خصوصيته ؛ ويقف خلفه نحو ثلاثين معلوكا من الترك وغيرهم ممن تبتاع له من مصر ، بيد واحد منهم چتر من حرير عليه قبة ، وطائر من نهب صفة بازى يحمل على يساره ، وأمراؤه جلوس يمينا وشمالا ؛ ثم مونهم أميان من فرسان عسكره جلوس ؛ وبين يديه شخص يفني له وهو سيافه ، وأخر سفير بينه وبين الناس يسمى الشاعر ؛ وتنهى إليه الشكارى والمثالم فيفصلها بنفسه ؛ ولا يكتب شيئا في الغالب ، بل يأمر بالقول بلسانه ؛ وحوله أناس بأيديهم طبول ينقون بها ، وأناس يرقصون وهو يضحك منه عا وخلفه صنجقان منشوران وأمامه فرسان مشدوران محصًلان لركويه متى أحب ، ع

<sup>(</sup>٢) دأنه لما قدم الحاج موسى الونجراتي رسولا عن منسى سليمان إلى مولانا أبى الحسن رضى الله عنه كان إذا دخل المجلس الكريم حمل بعض ناسه معه قفة تراب فيترب مهما قال له مولانا كلاما حسنا كما يفعل ببلاده، تحفة النظار ، حاشية بالصفحة ٦٩٤ .

# رابعا

إبن بطوطة مرة ثانية هو شاهدنا الرئيسى على روعة بلاط مالى والاحتفالات المرتبطة بالتشريفات الملكية (المشور) «ذكر جلوسه بقبته – وله قبة مرتفعة بابها بداخل داره يقعد فيها أكثر الأوقات . ولها من جهة المشور طيقان ثلاثة من الخشب مغطاة بصفائح الفضة ، وتحتها ثلاثة مغشاة بصفائح الذهب ، أو هى فضة مذهبة ، وعليها ستور ملف . فإذا كان يوم جلوسه بالقبة رفعت الستور ، فعلم أنه يجلس . فإذا جلس أخرج من شباك إحدى الطاقات شرابة حرير قد ربط فيها منديل مصرى مرقوم ، فإذا رأى الناس المنديل ضريت الأطبال والأبواق .

«ثم خرج من باب القصر نحو ثلاثمائة من العبيد في أيدى بعضهم القسى وفي أيدى بعضهم الرماح الصغار والدرق . فيقف أصحاب الرماح منهم ميمنة وميسرة ، ويجلس أصحاب القسى كذلك . ثم يؤتى بفرسين ملجمين ، ومعهما كبشان يذكرون أنهما ينفعان من العين . وعند جلوسه يخرج ثلاثة من عبيده مسرعين ، فيدعون نائبه قنجا موسى وتأتى الفرارية وهم الأمراء ويأتى الخطيب والفقهاء فيقعدون أمام السلحدارية يمنة ويسرة في المشور ويقف دوغا الترجمان على باب المشور وعليه الثياب الفاخرة من الزردخانة وغيرها ، وعلى رأسه عمامة ذات حواشي لهم في تعميمها صنعة بديعة ، وهو متقلد سيفا غمده من الذهب ، وفي رجليه الخف والمهاميز ولا يلبس أحد ذلك اليوم خفا غيره ، ويكون في يده رمحان صغيران ، أحدهما من ذهب والآخر من فضة وأسنتهما من الحديد .

« ويجلس الأجناد والولاة والفتيان ومسوفة وغيرهم خارج المشور ، وفي شارع هنالك متسع فيه أشجار ، وكل فرارى بين يديه أصحابه بالرماح والقسى والأطبال والأبواق ، وبوقاتهم من أنياب الفيلة ، وآلات الطرب المصنوعة من القصب والقرع ، وتضرب بالطاعة ولها صوت عجيب . وكل فرارى له كنانة قد علقها بين كتفيه ، وقوسه بيده ، وهو راكب فرسه ، وأصحابه بين مشاة وركبان .» (1)

<sup>(</sup>٤) تحقة النظار ؛ الصفحتان ١٩٢ و٦٩٣ .

وقد أعقبت عودة منسا موسى من مصر إدخال عادات إسلامية إلى البلاط . فالمطلة (٥) ، على سبيل المثال ، أصبح معترفا بها كشارة ملكية ؛ وبدأت عباءات الشرف والعمائم تمنح تعبيرا عن الحظوة لدى الملك . ويقول كعت إن أسكيا محمد بنكن كان أول إمبراطور يدخل المُثرِف – وهو نوع من البوق . وقبل ذلك كان حكّام أير هم وحدهم الذين يستخدمون الفترف . كما أدخل بنكن عادة أخرى هي أن تسبقه موسيقي الدفوف عندما يخرج في رحلة نهرية ، وكان أيضا أول من صنع أزياء من القطن لخدمه ، وزينهم بالأساور . (١) وفي دولة السنغي كان من عادة الملك حين يكون في مجلسه ويريد أن يبصق ، أن يتقدم إليه أحد رقيقه ويمد إليه كمه فيبصق قيه ، ويقدم رقيق آخر قطعة قماش كي يجفف شفتيه . وعندما يخرج الملك أو أمير ملكي في جولة بالمدينة على ظهر جواد ، يسير على جانبية رجلان يمسكان بسرجه ، ويضع الملك أو الأمير يديه على كنديهما . (٧)

وجرت العادة في مالي ، عندما يصل أي عربي إلى المدينة ، أن يقدمه رئيس الجالية البيضاء رسميا في البلاط . (^) كما اعتاد السلطان أن يقدم

<sup>(</sup>٥) د ومنها: المطلة ، واسمها بالفارسية: الچتر ، ويعبر عنها العامة الآن بالقبة والطبر ، وهي قبة من حرير أصفر ، تحمل على رأس الملك ، على رأس رمح بيد أمير يكون راكبا بصذاء الملك ، يظلله بها حالة الركوب من الشمس في المواكب العظام ، وسياتي ذكرها في الكلام على ترتيب المملكة في النولة الفاطمية . ، صبح الأحشى ، الجزء الثاني ، الصفحة ١٣٢ .

<sup>(</sup>٦) د وأول من فصل ملف وند وصنع السوار لخدمه وأول من مشى بالدفوف فى السفينة وهو الذى اخترع فترف وغينند إلتى اللهو وفترف يشبه البوق وغينند وهو كالطبل ... وهما معروفان عندهم وام يكن فترف إلا اسلطان أير ع تاريخ الفتاش ، الصفحة ٨٤ . [ ملف وند معناها دارياء من الجوخ ، كما ورد ف الترجمة الفرنسية لتاريخ الفتاش ، الصفحة ٨٤ (Vetements de drap) . ]

<sup>(</sup>٧) ه وكان إذا جلس مجلسه جاء رجل كلما أراد أن يتفل مد إليه كمه فيتفل فيه وكان إذا ركب يمشى معه رجلان ينفذ أحدهما قربوس سرجه على يمينه والآخر على يساره ويضع بده اليمنى على رأس الذي يمينه واليسرى على رأس الذي بشماله وتبعوه في ذلك أولاده، . المرجع نفسه ، الصفحة ١١٦ . [ القربوس هو حتى السرج ، أي قسمه المقوس المرتفع من قدام المقعد ومن مؤخره ؛ يتفل معناها ييصق . ]

 <sup>(</sup>٨) دفوصلت إلى مدينة مالى حضرة ملك السودان .. وصلت إلى محلة البيضان وقصدت محمد بن
 الفقيه .... ولما فُرخ من ذلك تقدمت فسلمت على منسى سليمان ....ه تحقة النظار ، الصفحتان ١٩١٠ و١٩٣٠ .

للزائر هدية رمزية تعبيرا عن الترحيب بقدومه . ولم يكن إبن بطوطة راضيا عن هديته . (١) فعلى خلاف طغلق حاكم دلهى (١) لم يكرمه إمبراطور مالى على الرغم من أنه أقام شهرين فى بلده . ولذلك فاتح الدوغا الذى أشار عليه أن يشكو إلى الإمبراطور . ومن الواضح أن سليمان قد نسى وجود إبن بطوطة ، فأصلح خطأه بأن أمر له بحصان ، ومنحه كل ما يلزم لحياة مريحة ، كما أنعم عليه بهدية مقدارها ثلاث وثلاثون دوكة وثلث دوكة . وعند مغادرة إبن بطوطة البلاد منحه الإمبراطور هدية مقدارها مائة دوكة . (١)

### خامسا

ويلى الملك مرتبة أمراء الأسرة المالكة والرؤساء البارزون . وهؤلاء الرؤساء أمراء تابعون . وقد جرت العادة في بلاد السودان على استقدام أبناء الأتباع في بلاط الحاكم الأعلى ، وهي عادة مكنت الإمبراطور من أن يغرس الشعور

<sup>(</sup>٩) وذكر سلطان مالى – وهو السلطان منسى سليمان .. وهو ملك بخيل لا يرجى منه عطاء كبير ... واستدعى الأمراء والققهاء والقاضى والخطيب وحضرت معهم .... ذكر ضيافتهم التافهة وتعظيمهم لها – ولما انصرفت بعث إلى الضيافة فخرج ابن الفقيه من داره مسرعًا حافى القدمين وقال قم قد جاءك قماش السلطان وهديته فقمت وظننت أنها الخلع والأموال فإذا هى ثلاثة أقراص من الخبز وقطعة لحم بقرى .... فعندما رأيتها ضحكت وطال تعجبي من ضعف عقولهم وتعظيمهم الشيء الحقير . ه المرجع نفسه ، الصفحتان

<sup>(</sup>١٠) المعنى هنا ليس طغلق نفسه ، وإنما إبنه محمد طغلق (١٣٢٥ – ١٣٥١) ، الذي امتدت في عهده رقعة بلاده ، وعرف بأنه طاغية سافك للدماء ، وقد بذل بعض المؤرخين محاولة لتبييض وجهه ، مثل إبن بطوطة ، وبا مات السلطان تغلق استولى إبنه محمد على الملك من غير منازع له ولا مخالف عليه ... وهذا الملك أحب الناس في إسداء العطايا وإراقة الدماء فلا يخلو بابه عن فقير يغني أو حي يقتل وقد شهرت في الناس حكاياته في الكوم والشجاعة وحكاياته في الفتك والبطش بنوي الجنايات» . المرجم نفسه ، الصفحة ٢٥٥ .

<sup>(</sup>۱۱) وفيما يلى بقية قصة إبن بطوطة مع منسى سليمان: وذكر كلامى السلطان بعد ذلك وإحسانه إلى - واقمت بعد هذه الضيافة شهرين لم يصل إلى فيهما شيء ... فتكلمت مع دوغا الترجمان فقال تكلم عنده وأنا أعبر عنك بما يجب فجلس في أوائل رمضان وقمت بين يديه وقلت له إنى سافرت بلاد الدنيا ولقيت ملوكها ولى ببلادك منذ أربعة أشهر ولم تضفني ولا أعطيتنى شيئا فماذا أقول عنك عند السلاملين ... فأمر لى عند ذلك بدار أنزل بها ونفقة تجرى على ... وأعطاني معهم ثلاثة وثلاثين مثقالا وثلثا وأحسن إلى عند سفرى بمائة مثقال ذهباء . المرجم نفسه ، الصفحة ٦٩٢ .

بالولاء فى قلوب الأمراء الذين يدفعون الجزية ، وسمحت بأن يكون هؤلاء الأمراء على دراية بعادات البلاط الإمبراطورى وأساليبه ، كما أنها بمثابة تدبير وقائى : فالأمراء يعتبرون رهائن لضمان حسن سلوك آبائهم .

ويلى أمراء الأسرة المالكة كبار موظفى الإمبراطورية وولاة المقاطعات وقواد الجيش غير المنتمين إلى الأسرة المالكة . ويشكل هؤلاء الطبقات العليا . وهذه القشرة العليا الرقيقة – وقد رأينا في الفصل الخاص بالإدارة كم هي رقيقة – هي صاحبة السلطة الفعلية ، وكادت أن تمتك كل الأرض .

وللأمراء أهمية خاصة ، فهم مجموعة كبيرة بسبب كثرة أبناء الملك من حريمه الضخم ، والأسكيا العظيم يشتهر بأن لديه مائة من الأبناء ، ويشغل هؤلاء الأمراء معظم المناصب السياسية والرتب العالية في الجيش ، ولأنهم يشكلون طبقة مستقلة – المينا (١٠) في برنو ، والسن (١٠) في سنغي – فهم يعدون عنصر اضطراب ، غير أنه ما عدا في الموسى حيث يقطع أولاد الحاكم ضياعا واسعة ، استمرت عادة الأباطرة في بلاد السودان في استخدام الأمراء الملكيين في الإدارة المباشرة . وقد حاول الحكام انتهاج سياسة تدعم نفوذ الأسرة الحاكمة باتخاذهن زوجات من قبائل مختلفة وتزويج بناتهم بأتباعهم . وهكذا تزوج مقشرن كي بإحدى بنات الأسكيا ، (١٠) ولو كان محمد الطوري من السركلي وإبن أخت سن على لتزوجت أخت هذا الأخير بأحد رؤساء السركلي .

<sup>(</sup>١٢) المُينَّا في لغة الكاتوري بمعنى أمير (Mai - Na أن Mai - Na) ، على حين أن الماي رام أو المَرْيم (Mariam أف Mariam) في لغتهم بمعنى أميرة .

<sup>(</sup>١٣) سُنْ بلغة السنغى تعنى الرئيس أو رب الأسرة ، أو أحد أعضاء الأسر النبيلة . وكان السَنْ المين من الله الله الله الله الله الذي يعيشون فى تميكت فى حى مستقل هو حى سنكرى (حى السَنْ) ، وقد أطلق اسم سنكرى على المسجد الذي أميم هناك (مسجد سنكرى) ، دوأما سنن بسين مفتوحة فنون ساكنة فهم أجل عباد الله فى زمانهم كرما وحفظ المرومة والسكوت وترك ما لا يعنى ولزوم بيوتهم ونقع المسلمين ورقد محتاجهم وتلك فيهم خلقة وجبلة رحمهم الله ورضى عنهم ...، تاريخ الفتاش ، الصفحة ١٧٩ ،

<sup>(</sup>١٤) ووما عرفنا من الملوك من تولى له عشرة من الأولاد السلطنة سوى داوود وحده ومن أولاده أيضا ... ومن الإناث فكثيرة ومنهن ... وبنْتَ رُوجة مَقْشَرَنُ كي ...ه المرجع نفسه ، الصفحة ١١٨ .

يقول إبن أمير حاجب إن الطبقات العليا تتمتع بحق «السيد» . وقد استدعى حاجب انتباه منسا موسى إلى تعارض ذلك مع الإسلام وضرورة عدم السحماح به . وتسامل الإمبراطور عما إذا كان يمكن أن تستثنى الأسرة المالكة من ذلك ، ولكن عندما قيل له إن ذلك غير ممكن أقلع عنه . (٥١) ومع ذلك ظل هذا الحق قائما ؛ إذ يذكر الفتاش أن حاكم بر حصل على وعد من أسكيا محمد بألا تؤخذ بناته كمحظيات وإنما كزوجات شرعيات . (١١) ويبدو من هذه الرواية أن الأمراء التابعين عليهم أن يرسلوا بناتهم إلى الحريم الملكى . وتقول تأريخ كانو بوضوح إن محمد رومفا قد أدخل «حق السيد» في للاد الهوسا .

ولم يقتصر الأمر على ذلك ؛ فالفجور يشجعه حق الحاكم في أخذ بنات الجنود كمحظيات ، وسبب ذلك أن الجنود كانوا يعنون رقيقا للإمبراطور ، ومن هنا فله حق على بناتهم ، ولما كان الرق هو أساس المجتمع في بلاد السودان ، فقد تفشى الفجور على نطاق واسع . فالطبقات العليا كانت تحتفظ بحريم كثير وكذلك بعدد كبير من الجوارى . كما جرت عادة السلاطين أن يقدموا هبات من الجوارى لكبار النبلاء والعلماء ، إذ كانت هذه الهبات إحدى الوسائل القليلة لكسب رضاهم . لذلك فلا عجب أن ذكر الفتاش أنه لم يولد أحد من الأساكي من أم حرة عدا أسكيا محمد مؤسس الأسرة .

<sup>(</sup>١٥) وقال في مسالك الأبصار : وذكر لي عنه إبن أمير حاجب : أنه حكى أن من عادة أهل مملكته أنه إذا نشأ لأحد منهم بنت حسناء ، قدمها له أمّةً موطوءة ، فيملكها بغير تزويج مثل ملك اليمين – فقلت له : إن هذا لا يحل لسلم شرعا – فقال : ولا الملوك ؟ – فقلت : ولا الملوك وأسأل العلماء ، فقال : والله ما كنت أعلم ذلك ا وقد تركته من الآن ...، صبح الأعشى ، الجزء المامس ، الصفحة ٢٩٦ .

<sup>(</sup>١٦) ددخل معه بُركُى منس كُورَ وأمسك بِمُعَمُدة من الشبكة الشريفة وقال يا اسكيا محمد هذا رسول الله صلى الله عليه وسلم وهذا أبو بكر وعمر رضى الله عنهما بخلت في حرمتهم أطلب منك أشياء الأولى أن لا تجعل بناتي في الدار إلا بالنكاح ۽ تاريخ الفتاش ، الصفحة ٦٩ . [ دار هذا الحديث في الأراضي المقدسة حيث كان بركي في رفقة اسكيا محمد في رحلته للحج . ]

وعلى الرغم من أن الحريم الكبير كان شائعا فإن النساء كن موضع تقدير ، ولا ينظر إليهن بأية حال على أنهن مجرد متاع . وحتى أيام أسكيا محمد في غاو ، ومحمد رومفا في كانو ، لم يكن النقاب قد عرف بعد . فضلا عن ذلك فإن الملكة الأم والملكة تشغلان مناصب هامة في البلاط ، لا في الدول الوثنية وحدها ، وإنما في برنو ولدى الهوسا أيضا . وكما أشار بلُّ فإن هذه الدول كانت تضع الملكة على رأس الحريم ، وتلك عادة غير إسلامية سادت في إفريقية غربيها وشرقيها ، كما سادت بين الغاندا بدورهم .

وفي برنو كان للملكة الأم - الماجيرا - مكانة هائلة ، وبور هام في احتفالات البلاط ، كما كانت المسؤولة الوحيدة عمن يضمهم البيت الملكى ، وعن طعام الإمبراطور ، ولها حق القيتو على كل تصرفات الإمبراطور . أما الإمبراطورة - القوسما (١٠) - فتشغل بدورها منصبا واسع السلطات . وبالنسبة لمالى لا تتوفر لدينا لسوء الحظ أية معلومات أصيلة ، ولكن إبن بطوطة يذكر أن العادة جرت بتتويج الإمبراطور مع الإمبراطورة التي تشاركه السلطة الأمبراطورية . (١٨) وبين الموسى أيضا تُتُوَّج الملكة وتشارك في السلطة مشاركة فعالة . وفي أشانتي تقوم الملكة الأم بدور نشط للغاية . وبين الأكان ينتخب الملكة الأم مجلس العشيرة الملكية ، وهي ترأس الدولة عند غياء الأكان ينتخب الملكة الأم مجلس العشيرة الملكية ، وهي ترأس الدولة عند غياء الملك . وإذا مات أحد الحكام فإن الملكة الأم تتشاور مع كبار الموظفين لتعييا خلف له . أما في سنغي حيث قامت مملكة إسلامية تماما ، وفي إمبراطورية الفولاني ، فليس للملكة الأم والملكة أي دور على الإطلاق . وهكذا فإنه حتى في برنو ، التي خلا إسلامها من الشبهات ، سادت الأعراف الوثنية الخاصة بالقرابة والنسب .

<sup>(</sup>۱۷) وردت دغرمسوه "Gumsu" في إمبراطورية البرنو الإسلامية ، الرجع السابق ، الصفحة ۲۱۰ ، وكذلك دغومساه "Gumsa" في بالر ، Bomu Sahara and Sudan ، الصفحة ۲۲ .

 <sup>(</sup>١٨) وواتفق في أيام إقامتي بمالي أن السلطان غضب على زوجته الكبرى بنت عمه المدعوة بقاسا ..
 وهي شريكته في الملك ويذكر إسمها مع إسمه على المنبر a . تحقة النظار ، المنفحة ١٩٧ .

والطريقة المتحررة غير العادية التي يعامل السودان النساء بها تنعكس بدورها في موقف الشيخ عثمان الذي عالج هذه القضية بطبيعة الحال بالرجوع إلى القرآن . وقد دلَّل على أن القرآن لم يخص المرأة في أية آية منه بإعداد الطعام وغسل الملابس ، وإن ألزمهن بطاعة أزواجهن بما يتفق وتعاليم القرآن وأحكام السنة . ولذلك فمن الضروري أن يتعلمن ، أما الرجال الذين لا يعلمون بناتهم أو زوجاتهم فإنما يفعلون ذلك بدافع من حب الذات .

وهكذا كانت المرأة في إفريقية تحتل مكانا مرموقا . فحتى في مالي وبرنو حيث أصبح الإسلام هو الدين التقليدي أعطيت المرأة مكانة عالية . ولعل مرجع ذلك أن البربر والطوارق أصحاب أعظم أثر على الإسلام في بلاد السودان يكرّمون المرأة . ويقول إبن بطوطة إن الإباحية كانت سائدة بين الجنسين . «دخلت يوما على أبي محمد يندكان المسوفي الذي قدمنا في صحبته ، فوجدته قاعدا على بساط ، وفي وسط داره سرير مظلل عليه امرأة معها رجل قاعد ، وهما يتحدثان . فقلت له ما هذه المرأة ؟ فقال هي زوجتي . فقلت وما الرجل الذي معها ؟ فقال هو صاحبها ! فقلت له أترضي بهذا وأنت قد سكنت بلادنا وعرفت أمور الشرع ؟ فقال لي مصاحبة النساء الرجال عندنا على خير وحسن طريقة ، لا تهمة فيها ، ولسن كنساء بلادكم . فعجبت لرعونته وانصرفت عنه » . ويمضي إبن بطوطة قائلا : «دخلت يوما على القاضي بإيوالاتن .. فوجدت عنده امرأة صغيرة السن بديعة الحسن فلما رأيتها ارتبت وأردت الرجوع فضحكت مني ولم يدركها خجل ، وقال لي القاضي لم ترجع ؟ إنها صاحبتي ، فعجبت من مني ولم يدركها خجل ، وقال لي القاضي لم ترجع ؟ إنها صاحبتي ، فعجبت من شائدهما فإنه من الفقهاء الحجاج . وأخبرت أنه استأنن السلطان في الحج في ذلك العام مع صاحبته ، لا أدري أهي هذه أم لا ، فلم يأذن له » (١٠) .

وتلى هؤلاء الأمراء والملوك الأتباع طبقة المعلمين التى يتوقف نفوذها الفعلى على ورع الملك وعلى سياسته . فخلال حكم الأسكيا الذى منحوه تأييدهم كطبقة ، أو خلال حكم أباطرة البرنو الأخيرين ، تمتعوا بنفوذ قوى للغاية . وفى الوثنية

<sup>(</sup>١٩) ورد هذان الاقتباسان في تحفة النظار ، الصفحة ٦٨٨ .

كان السحرة يحتلون مكان المعلمين ، فللسحرة نفوذهم القوى فى إفريقية الاستوائية ، ويعنون بصورة ما طبقة وراثية . وفى داهومى ربما كان النظام أشد تقدما بسبب نظرته إلى الدين كوسيلة إدارية . فلقد أدرك حكام داهومى دلالة الدين فى المجتمع ، ومع ذلك فإن داهومى ليست فريدة فى هذا المضمار . ففى بلاد اليوربا ، يحتل الكاهن مكانة هامة ، ويعتبر الدين والكهانة أداتين للتكامل القومى ، ومن ثمَّ عنصرين هامين فى المجتمع .

ويلى الكهنة التجار ورؤساء الطوائف الذين كانوا موظفين يعينهم القصر على الرغم من ضالة مكانتهم . وكان لدى البعض منهم عدد كبير من الرقيق الذين يستخدمون إما كحمالين أو كادحين في الورش . وبرغم أنهم نادرا ما اهتموا بالسياسة وأن دورهم الاجتماعي كان محدودا ، فقد قاموا بدور هام في الاقتصاد .

وبونهم بكثير يأتى الأحرار الذين يعرفون فى بلاد الهوسا بالتلاكاوا .
وطبقة التلاكاوا أكبر مجموعة فى كل المجتمعات الإفريقية . فبارث على سبيل
المثال يعتقد أن حوالى نصف سكان إمارة كانو ينتمون إلى هذه الطبقة ، وأن
أفرانها بصورة ما أسوأ حالا بكثير من رقيق المنازل لدى الحكام وكبار النبلاء .
فبينما باستطاعة هؤلاء الرقيق الارتقاء إلى المناصب العالية ، بل أن يصبحوا
حكاما ، فإن الفلاحين الفقراء سحقتهم الضرائب ، وخربت الحروب المستمرة
حقولهم ؛ كما أنهم يؤسرون فى حملات الإغارة من أجل الرقيق ، ويتعين عليهم
باستمرار أخذ الحذر لا من غدر حكامهم فقط ، بل من قطاع الطريق من
الطوارق والبربر ، وقد أخذنا فيما سبق عن حنود العالم كى نوضح كيف كان
التجار المصريون يأسرون أطفال الفلاحين الإفريقيين ؛ كما توضح الرسالة التى
بعث بها ماى برنو إلى السلطان الملوكى فى مصر أن الفلاحين الأحرار ، سواء
أكانوا مسلمين أم وثنيين ، ليسوا من هذه الناحية أفضل حالا من أسلافهم فى
العصور المبكرة ، ويحدث من حين لآخر ، إذا ما عجز أحد الحكام عن أسر
الرقيق ليدفع ثمن وارداته ، أن يبيع فلاحيه رقيقاً .

ويلى الأحرار من هم من نسل الرقيق ، فهؤلاء حتى وإن لم يعوبوا رقيقا لا يصبحون أبدًا أحرارًا تمامًا . فهم يستخدمون عادة فى بيوت أسيادهم ، ويظلون من موالى الأسرة ، كما يقدمون الهدايا لأسيادهم السابقين النين من حقهم أن يتخنوا من بناتهم جوارى لهم . بيد أنه كما يذكر باب كور (٢٠) فإن بعض الأطفال يحررون عند ميلادهم وتتبناهم الأسرة ، ويكون فى إمكانهم الزواج بنساء حرائر ، بل إن بعضهم تزوج ببنات أسيادهم .

ويلى الأحرار كذلك من يولنون لآباء من الرقيق ؛ فهؤلاء يظلون رقيقًا ، ويعمل أغلبهم في خدمة أسيادهم ، ويظلون على أرضهم . ومع ذلك فهم لا يفلحون الأرض ، وإنما يصبحون من أرباب الحرف ، وباستطاعتهم أن يعملوا في مزارعهم الخاصة بعد الانتهاء من العمل الذي يعهد به أسيادهم إليهم وهذاك حدود لحريتهم ؛ فليس باستطاعتهم مغادرة أرض سيدهم دون إذن منه ، وعليهم أن يحصلوا على إذنه قبل الزواج بفتاة سرعان ما تصبح جارية لسيدهم إذا حازت إعجابه . ومن ناحية أخرى لا يستطيع سيدهم بيعهم ، وبذلك يكونون أكثر شبها بالأقنان منهم بالرقيق .

وهكذا يمكن بوجه عام تقسيم الرقيق إلى أربع فئات . فى القمة يأتى الرقيق فى بيت الإمبراطور وبيوت علية القوم . وهؤلاء لا يديرون أملاك سيدهم فقط ، بل يستطيعون أيضا أن يصبحوا ضباطًا ، وأن يمارسوا نفوذًا قويًا فى الجيش . ويليهم رقيق الجيل الثانى الذين يتمتعون ببعض الحقوق ولا يمكن بيعهم . وإلى الفئة الثالثة ينتمى الرقيق الذين يحترفون المهن . وأخيرا يأتى الرقيق الذين يفلحون الأرض أو يعملون فى المناجم .

وقد قامت الزراعة في بلاد السودان على عمل الرقيق . فالملك مثلا يمتلك عدداً كبيراً من القبائل ملكية شخصية . من ذلك أن الأسكيا حصل بعد انتصاره على سنّ بار على أربع وعشرين قبيلة مملوكة لأسرة سنّ ، وحرر منها

<sup>(</sup>۲۰) انظر ، الحاشية ٦ – ٦٨ أعلاه ،

الأسكيا إثنتى عشرة قبيلة بناء على مشورة عبد الرحمن السيوطى ، أما القبائل الإثنتا عشرة التى احتفظ بها فهى أساساً طبقات محترفة تشتغل بأعمال تخص العبيد . (٢١) وكان الاقتصاد يعتمد على هذه القبائل الإثنتى عشرة إلى جانب الرقيق الآخرين الذين يؤسرون فى الحروب . وهؤلاء جميعًا مرتبطون بالأرض ويمكن بيعهم أو تقديمهم كهدايا هم والأرض التى يفلحونها . وقد قدم الأسكيا إلى القاضى محمد تل ، على سبيل الهدية ، أكثر من سبعين قرية تقيم فيها ثلاث من القبائل المستعبدة ، وكذلك الإيجار الذى يدفعه الرجال الأحرار فى هذه القرى . وذلك مجرد مثال واحد . (٢٢) فالكرم الملكى يتجلى فى صورة هدايا من الرقيق ومن الضياع بمن عليها من الرقيق . وهذا النوع الأخير يقدم إلى العلماء . ولكون القبائل المستعبدة أساس الاقتصاد فإنه يجدر بنا تتبع دورها فى الإمبراطورية .

وثلاث من القبائل التى حصل عليها الأسكيا من سن بار تتبع البمبرة واعتادت العمل فى ضياع أباطرة مالى . كذلك استخدم سن بار أفرادها كاقنان زراعيين ، فيعطى كل زوج قطعة أرض صغيرة يزرعانها لسيدهما ، ويكون محصولها لمن يضمهم البيت الملكى ، ويخزن الفائض فى المخازن الملكية . وظل هذا النظام معمولا به حتى أيام أسكيا محمد الذى انتهج سياسة مختلفة ، فقرر

<sup>(</sup>٢١) دثم تهيأ أسكى الحاج محمد الرجوع فلما وصل مصر وجد هناك الشيخ عبدالرحمن السيوطى فساله ... ثم سأله أيضا عن أمر أربعة وعشرين قبيلة الذين وجدهم بيد شى بار مملوكة له ورثهم عن آبائه فقال الشيخ صفهم لى قوصفهم له فقال له الشيخ أما نصفهم فملك لك سائغ وأما النصف الأخر فتركهم أغضل لأن فيهم شبهة فقال للشيخ فما الذين ملكهم لى سائع فقال الشيخ الأولى قبيلة ... ثم قال أسكى الشيخ المذكور فما حال من ادعى من هذه القبائل أنه ابن حر أو حرة فقال الشيخ أما من يثبت أن أباه حر وأم من هذه القبائل أنه ابن حر أو حرة فقال الشيخ أما من يثبت أن أباه حر

<sup>(</sup>٢٢) ووالتنبيه الثانى نذكر فيه ما الشيخ العالم التقى الولى الصالح محمد تل وينسبونه إلى بنى مداس من الكرامات والعطاء من الأمير اسكيا ... وجعل له أن يركب جمله ويسير به نهارا واحدا ويكون كل ما وجد أمى ثلك المسافة من ثلاث قبائل ... ملكا له أى الشيخ محمد تل ومن ليس من هؤلاء فيكون حوزا له ومبدا تلك المسافة ... ومنتهاه إلى دودكُسُره المرجع نفسه ، الصفحتان ٣١ و٣٠ .

حدًا أدنى يتعين على المزرعة أن تنتجه ، وحدًا أقصى لما تحصل عليه الدولة منها ، وما يفيض عن ذلك يكون من حق الزارع . (٢٢)

وواجب القبيلة الرابعة هو قطع الحشائش اللازمة للجياد . وفي أيام الأساكي فرضت عليها أيضا مهمة جديدة هي صنع القوارب التي يستخدمها شبان القبيلة في قطع الحشائش من ضفة النهر . كذلك عهد إليها أسكيا محمد بمهمة رعاية الخيول الملكية . (٢٤) أما القبيلة الخامسة فعليها واجبان : أحدهما توفير الأسماك المجففة للبيت الملكي ؛ ثانيهما تلبية طلبات الأسكيا من وسائل النقل النهرى . ولهذه القبيلة ميزة ما على غيرها ، فأبناؤها مكرسون كلية لخدمة الملك ، ولا يمكن لأحد أن يستخدمهم أو يبيعهم إلا بإذن صريح من الملك ، ما على الذي منح بعضا منهم على سبيل الهدية . (٢٥) والقبيلة السادسة

<sup>(</sup>۲۳) ويستذكر أسماء القبائل إن شاء الله ثلاثة منه من كفار قبائل بنبر الأولى ... فورثهم شي بار من أبيه شي عال .. واكن هذه القبائل الثلاث من قلاد ملكي وعادتهم منذ كانوا بيد ملكي لا يتزوج أحد منهم إلا بعد أن أعطى أصبهاره أربعين ألف ودع كراهية أن تدعى المرأة الحرية أو أولادها ورغبة في أن يكونوا مع أولادهم في ملك ملكي وهولاء القبائل الثلاثة المذكورة أنفا من أصل واحد ... وغرامتهم في كل عام إذا حصدوا كانوا ملكا له أربعون نراعا الزوج وزوجته .. فلما ملكهم أسكي محمد جعل غرامتهم في كل عام إذا حصدوا زروعهم يأمر رجلا من قمه يأخذ غلاتهم فمن استطاع منهم أن يعطى عشر أفتات أخذها ومن استطاع عشرين فتا أخذها وهكذا إلى ثلاثين فتا فلا يجاوزها لأن هذا هو الحد الذي لا يزاد فوقها ولو استطاع صاحب الغرامة ألفا وكان اسكي محمد يأخذ بعض أولادهم ويجعلهم أثمان الأفراس» . المرجع نفسه ، صاحب الغرامة ألفا وكان اللكي محمد يأخذ بعض أولادهم ويجعلهم أثمان الأفراس» . المرجع نفسه ، المخمتان ٥٥ و ٥٠ . [ التلاد : كلمة عربية صحيحة معناها التالد أو المال الأصلى القديم ، والمقصود هنا الرقيق الذين ولدوا في قصر ملكي ؛ الفت يساوي حوالي ٢٠٠ لترا والجمع أفتات . ]

<sup>(</sup>٢٤) ووأما القبيلة الرابعة والمسماة جِنْدِكِتَ .. ومعنى الكلمة في لفتهم قطاع الحشيش .. وغرامتهم المعنيش للأفراس إلى أن مساروا في يد أسكى محمد وتركهم ووجدهم لا يصلحون إلا لخدمة الأفراس ولكن زادهم اسكى محمد بثن أمر كبراهم أن يصنعوا لصبيانهم خدم الأفراس سفنا يخدمون بها الأفراس وكان اسكى محمد يثخذ بعض صبيانهم ويخدمهم أفراسه أين وجدهم، المرجم نفسه ، الصفحتان ٥٦ و٧٥ .

<sup>(</sup>٢٥) ووأما القبيلة الخامسة هم الزناجية ... يأخذ غرامتهم كلما غاص البحر يأخذ ممن استحق عشر حزمات من الحيتان اليابسات ومن استحق تسعا فتسع ... كل بقدره لاكن لا يزيد فوق العشر وكل من أتى إليه بحاجة من حوائج السفن أخذ منهم سفينة وملاحين ويعطيه واتخذهم اسكى محمد واختار لخدمته وأهل

مخصصة للعمل في البيت الملكي ، فأبناؤها يعملون خدمًا فيه ورسلاً خصوصيين للملك ، كما يقومون بدور الحرس للملك عند خروجه . ولكونهم مكرسين للخدمات الشخصية فقط ، فإنهم معفون من أن ينتجوا شيئا لاستعمال القصر . (٢٦) أما أبناء القبائل من السابعة حتى الحادية عشرة فيستخدمون كحدادين فقط . وهذه القبائل من سلالة رقيق مسيحي قدم إلى غاو من جزر المحيط الأطلسي ، وعلى كل أسرة منها أن تصنع مائة حربة ومائة سهم في السنة . (٧٧)

وثمة حدث يلقى ضبوءً قويًا على الأحوال السائدة فى تلك الأيام هو النزاع بين كعت وكَبْرَ فَرَمَ بشأن حقل أرز منحه الملك لكعت . من ذلك أن كبر فرم لم ينازع فى المنحة الملكية ، وإنما ادعى أن الأرض جزء من النومين العام ، وأنها كانت دائما جزءً من أملاك كبر فرم يفلحه من أجل الملك . فضلا عن ذلك فإنه مهما يكن حق المعلم (كعت) فى الأرض ، فهذا الحق لم يعد قائما لأنه لا يفلحها . وعلى الرغم من أن الموظف عجز عن أن يجد له مخرجا ، فإن أراضى النومين الملكي تشكل جزءا بالغ الأهمية من اقتصاد الإميراطورية .

وجرت العادة في بلاد السودان أن يستخدم الرقيق من أسرى الحرب في

\_\_\_\_

بيته ما أذن لأحد أن يخدمهم ولا أن يبيعهم إلا هو وأولاده إلا الشريف المستى صقل بن عال فإنه قد أعطاه أولاد زنجى يسمى قرنطلك كلهم وهر يومئذ الفان وسبعمائة حين قدم هذا الشريف إلى كاغ ، المرجع نفسه ، الصفحة ٥٧ . ( الصقل : مولاى أحمد عرف بالصقل بنفال : «فقرأها فإذا إنا فيها أحمد بن عبد الرحمن بن إدريس .. بن الحسن بن على بن أبي طالب وأمه فاطعة بنت رسول الله ..» المرجع نفسه ، الصفحة ١٩ . )

<sup>(</sup>٢٦) وإما القبيلة السادسة فاسمها أربى وهم عبيده وحشمه وضمه وبناته يخدم من زوجته ويحرثون له وأولاده وفتيانهم يحملون السلاح قدامة وخلفه فى الحرب وغيرها ويرسلهم لحوائجه الخاصة ولا حاجة لهم غير خدمته وإذاك لا غلة عليهم» . المرجع نفسه ، الصفحة ٥٧ .

<sup>(</sup>۲۷) ووأما القبيلة السابعة والثامنة والتاسعة والعاشرة والعادى عشر فقبائل الحدادين ... وهؤلاء القبائل الخمس كلهم أبوهم واحد وهو عبدالنصارى حداد هرب من جزائر المحيط إلى كوكى ... وغرامتهم من زمن شي إلى زمن اسكى محمد مائة رمح ومائة سهم كل عام من كل بيت ... وأما الثانية عشر فقبيلة كُرنّكُى ... المجم نفسه ، المنفحتان ٥٧ و٥٨ .

مزارع السلطان ما لم يكن قد بيعوا لتجار أجانب . وكانت تستخدم في مزارعه بوجه خاص قبائل الموسى والدوغون والبمبرة التي حاربها السنغي . وكل عمل خيرى في بلاد السودان كان أساسه الفلاحة التي يقوم بها الرقيق . وهكذا فإنه أجل إطعام فقراء تمبكت خصص أسكيا داوود للفقراء مزرعة عرفت بالجنان يفلحها ثلاثون من الرقيق . (٢٨)

أما مجموعة الرقيق الذين يعرفون برقيق البيت الملكي فلهم بطبيعة الحال وضع خاص ، فهم فرقة مختارة يتمتعون بميزات يفتقر إليها غيرهم من الرقيق . (٢٩) وتعد هذه المجموعة طريقة باهظة التكاليف لاختيار الموظفين الإداريين والقادة الحربيين . فالافتقار إلى طبقة حاكمة مناسبة – وهي الطبقة التي وفرها في النظام الإقطاعي ملاك الأراضي ووفرتها في المجتمع البورچوازي الطبقة التجارية – هو من أسباب ضعف النظام الإداري في بلاد السودان . كذلك لم تكن هناك مصلحة طبقية حيوية مرتبطة باللولة ، لذا لم تكن هناك طبقة مستعدة للدفاع عنها أو طبقة لديها ما تفقده إذا انعدم وجود الدولة . والولاء الشخصي كانت له دائما حدود ، وتلك صعوبة عجز السودان عن التغلب عليها .

عيب آخر شاب التنظيم الاجتماعى فى بلاد السودان نابع من الأسس التى يقوم عليها . فقد كانت يفتقد ، إن شئنا تعبيرا أفضل ، ما يمكن أن يسمى إيديولوچية . فعول السودان ، بتجارتها وجهازها الإدارى وأساليبها الإنتاجية القائمة على الرقيق ، تحولت على نحو أو آخر إلى عول مغتصبة أساسها اقتناص البشر والاتجار بهم ، مما زَجَّ بها فى نزاع مع الإسلام . فهذه العول ، وكذلك التجار الأجانب الذين يعيشون على الرقيق ، لم يكن من صالحهم أن

<sup>(</sup>۲۸) وفنادى الفع كعت كاتبة بكُرُ لُنْبَارُ ... وأعطاه (الأسكى) حرثا يقال له زُنْفَرعُ في أرض يونُ وعليها ثلاث عشر عبيد وهو الذي تخاصم (كعت) مع كبر فرم علوا عليه يحرثونه له اعطاه الحرث والعبيد وفَنْفُهُمُّ واعطاه بِزُرَه أربعين صنَّيَّة . ء المرجع نفسه ، الصفحتان ١٠٨ و١٠٨ .

<sup>(</sup>٢٩) انظر الحواشي ١١ - ٨٦ و١١ - ٨٧ و١١ - ٨٨ أعلاه .

ينتشر الإسلام فى المناطق الوثنية . وقد أدى تحريم الإسلام لاسترقاق المسلمين إلى تباطؤ اعتناق الإسلام . بيد أنه فى الصراع بين المصالح التجارية والمصالح الدين منتصرا . الدينية خرج الدين منتصرا .

#### سادسا

كان فن غرب إفريقية الذى ترك كل هذا الأثر العميق في العالم الغربي فنا هادفا . والإفريقيون لم يدركوا مذهب الفن من أجل الفن ، إذ أن الفن عندهم يخدم غرضين : أولهما غرض وحيد الجانب تماما هو توفير سلع الترف للبلاط ؛ وثانيهما ديني واجتماعي في الأساس . وقد برعوا في أشغال البرونز والنحاس وثانيهما ديني واجتماعي في الأساس البرونز في إيفه وبنين وظيفتان ؛ أولاهما توفير الأشياء اللازمة للمعابد ؛ وثانيتهما تصوير تاريخ الشعب الهذه الصور والتماثيل تعرض الجوانب المختلفة لتطور المجتمع ، وتيسر لنا فهم هذا التاريخ والتماثيل تعرض الجوانب المختلفة لتطور المجتمع ، وتيسر لنا فهم هذا التاريخ ومن أعمال الحفر على قصر آهومي خلص ووترلوت إلى نتائج معينة عن تاريخ داهومي . ويمكن أن نلمس «طابع البلاط» في الفنون من حقيقة أن رؤساء مختلف الطبقات الحرفية كانوا أعضاء في البلاط الملكي ؛ ومن هؤلاء هنتوچي «رئيس الصيًاغ» الذي كان من رجال البلاط نوى المرتبة الثانية في داهومي وقد سبق أن رأينا أن رؤساء مختلف الطوائف في بنين ونوبي كانوا أعضاء في البلاط الملكي .

والطابع الاجتماعي للفن الإفريقي يبرز بوضوح في أقنعتهم . فهذه الأقنعة ، كما يشير هولاس ، هي التشخيص للاستور الأخلاقي ؛ الأداة الدائمة الموكل إليها المحافظة على تقاليد القبيلة وأعرافها .

### سابعا

كان الإفريقيون يُصور عادة على أنهم همج عراة . وهذا بالطبع أحد الأحكام المسبقة التي لا تبررها دراسة دقيقة للحقائق . فمن بين الأصناف التي كان السودان يستوردونها الأقمشة الحريرية المطرزة الغالية الثمن . وهذه

الأقمشة تستخدمها الطبقات العليا . ويصف تاريخ الفتاش كيف كان علية القوم يلبسون في هذه الأيام ، ويقول إن بلّم كان يرتدى درعا من الصيد فوقه بوبو (قميص) أخضر مصنوع في سوس ، وسيفه معلق في عنقه . ويتمنطق بحزام ، (٢٠) وعندما أراد إسحاق الثاني أن يرى الخزانة التي كان سلفه يضع فيها ملابسه جاءه الرقيق بسبعين حقيبة مصنوعة من جلد النمر في كل منها ثلاثون ثوبا من قماش يسمى دب أو الحرير أو الجوخ ، وكل ثوب مكون من الجلباب الطويل المعروف بالبوبو وسروال وعمامة . (٢١)

كذلك لم يقتصر ارتداء الملابس على المناطق التى ساد فيها التأثير الإسلامى . ففى بنين كان عامة الناس يرتنون نطاقا حول وسطهم ، وترتدى النساء قميصا يصل إلى منتصف الساق ، أما الطبقات الغنية فملابسها أفضل كثيرا ، إذ يرتدى الفرد منها قميصاً داخليًا ، فوقه رداء أنيق من القطن يتراوح طوله بين ست عشرة وعشرين ياردة ومزين بزخارف عند الوسط ، ويعلوه لفاح طوله قرابة ياردة وعرضه شبران ، ويحلى بشريط من المضرمات . واعتادت النساء ارتداء ملابس رفيعة النوق ، وأهم رداء لديهن قميص قطنى من الكاليكو «الذي ينسج في هذه البلاد وهو بديع جدًا ومشجر بألوان متعددة غاية في الجمال» . ويغطين صدورهن بقماش جميل طوله ياردة ، ويتزين بعقود من المرجان وخواتم من النحاس ، ويستخدمن زيت النخيل على شعرهن الذي المرجان وخواتم من النحاس ، ويستخدمن زيت النخيل على شعرهن الذي شعفل فيه التجعدات الصغيرة مكانها السليم» .

<sup>(</sup>٣٠) وركان بلمع لابسا يومئذ درعًا من الحديد وجعله شعارا ولبس فوق ذلك قميصا سوسيًا أخضر دثارًا وسيفه في عنقه وحزامه في وسطه تاريخ الفتاش ، الصفحة ١٢٨ . [ كلمة دبوبوه لم ترد في النص العربي التاريخ الفتاش ، وإنما وردت فيه كلمة دقميص» ، وإنما وردت كلمة دبوبو دboubou في الترجمة الفرنسية لتاريخ الفتاش ، الصفحة ٢٣٣ ، التي أخذ عنها بإنيكار بطبيعة المال . ]

<sup>(</sup>٣١) وأنه لما تولى (اسكيا إسحاق الثاني) ودخل في دار الملكة وبات فيها أول ليلة ملكه أمر بخصى هنالك الذي كان عنده أثواب اسكى (محمد بان) وبيده مفتاح بيت لباسه وبودي بحضرة اسكى الفع بكر المذكور وأمره بإخراج الأثواب جميعا وأخرج إليه سبعين شيكارة من جلود النمر في كل واحدة منها ثلاثون ثوبا من كتان دب والحرير والملف وكل مع قميصه السراويل الكبيرة وعمامة، المرجع نفسه ، الصفحة ١٤٤٠ .

والملابس فى برنو أكثر اتقانا ، وتقدر مكانة كبراء القوم بعدد ما يرتدونه من جلاليب ، والشائع أن يرتدى الرجل إثنى عشر جلبابا الواحد منها فوق الآخر ، وذلك لابد أنه معرقل للحركة وغير مريح ، وبخاصة عندما تشتد الحرارة . وشاع بين المسلمين أيضا ارتداء الطاقية أو العمامة .

وملابس الطبقات العليا والحكام أفضل كثيرا بطبيعة الحال . ويصف بارث ملابس أحد الحكام ، وهي عبارة عن ثوب مخطط باللونين الأخضر والأبيض ، وسروال فضفاض «ذي إطار أرقط ، ولونه شبيه بريش دجاج غينيا ، ومطرز بحرير أخضر عند مقدمة الساقين ، وفوقهما عباءة حمراء مطرزة ، في حين تلف حول طاقيته الحمراء عمامة غاية في الأناقة يتقاطعها اللونان الأحمر والأبيض ، وسيفه مدلى فوق كتفه الأيمن بمشابك سميكة من حرير أحمر مزينة بعدد هائل من الشراريب ، ويمتطى جوادا ممتازا أسرف في تزيين رأسه وعنقه بشراريب وأجراس كثيرة وأكياس جلدية صغيرة بها أحجبة وتعاويذ ، ويبدو تحت السرج وأجراس كثيرة وأكياس جلدية صغيرة بها أحجبة وتعاويذ ، ويبدو تحت السرج غطاء مكون من رقع مثلثة صغيرة من جميع ألوان قوس قزح» . وهناك تنوع أيضا في ملابس الرجال ، فالريجا – وهو قميص الرجال – كانت توجد منه أنواع كثيرة ، ويذكر بارث منها الريجا ساكي ذا المربعات الصغيرة الزرقاء والبيضاء المنتشر بين الطوارق ؛ «وقميص دجاجة غينيا وهو باهظ التكلفة نوعا ما – ويعادل النوع الجيد منه عشرين ألف كوردي – والتوب الحرير المخطط ؛ والجلابية الحمراء والبيضاء المطرزة بالحرير الأخضر» .

وكان رداء النساء فى برنو يصنع فى بعض الأحيان من قماش قطنى أزرق طوله قرابة ثلاث ياردات ونصف ياردة وعرضه ياردة واحدة ، وفى أحيان أخرى من قماش مقلم بخطوط زرقاء وبيضاء . أما النساء الأفضل حالاً فيلبسن عادة توركيدى حول الوسط وأخر يطرح فوق الكتفين . والتوركيدى الأسفل يلف بإحكام حول الجسم ويثبت عند النهدين ويتدلى حتى الركبتين .

وبساء البرنو يُضنفرن شعرهن في ضفائر دقيقة ؛ ضفيرتان عند كل جانب وضفيرة في الوسط ، وتصبغ الضفائر بالنيلة ، كما يصبغ الحاجبان واليدان

والنراعان والقدمان والساقان باللون الأزرق ، وتستخدم الحناء على الكفين والأظافر وأصابع القدمين ، ويصبغ الرجال والنساء شفاهم بلون أحمر من زهور شجرة الغورجى ، فاللون الأحمر القانى الذى يستخرج من هذه الزهور هو من علامات المجمال ، واعتادت نساء البرنو التنزه فى المدينة ، فتترك الواحدة منهن ذيل فستانها يجرجر خلفها ، وتضع على كتفيها شالا زاهى الألوان ، كما تزين مؤخرة رأسها بحلى فضية .

## ثامنا

يبدى الإفريقيون عناية خاصة بطعامهم ، والأذرة هى المحصول الغذائى الرئيسى ، وأكثر الوجبات انتشارا هى الأذرة المجروشة التى تضاف إليها «صلصات» مختلفة . وبرغم وفرة الطعام فإنه لم يكن يروق للأجانب . فالسودان على سبيل المثال يعتبرون الأذرة المجروشة المضاف إليها العسل واللبن طعاما شهيا ، أما إبن بطوطة المتأنق في مأكله فلم يستسغ طعمها ، كما نرى من ملاحظته «ألهذا بعانا الأسود ؟» . (٢٦) وفي بنين والمنطقة الساحلية تعتبر الكاسافا والبطاطس المحصولين الرئيسيين ؛ والبطاطا بدورها طعام مفضل ، إذ تسلق وتدهق وتصنع منها فطائر تؤكل مع لحم البقر والضئن والدجاج . أما الفقراء فيأكلون السمك المجفف أو المدخن مع الخبز .

و «عرقى البلح» هو المشروب الشائع ، وفي السودان استعمل شراب أقوى تأثيرا يصنع من الأذرة ؛ فالسنغى والبمبرة والهوسا يولعون بالشراب ، وقد ترتب على الاتصال بالأوروبيين في المنطقة الساحلية معرفة الروم والچن والبراندي التي أصبحت من المشروبات الوطنية .

<sup>(</sup>٣٢) فثم إن مشرف إيوالاتن ، ويسمى منشاحو ، استدعى من جاء فى القافلة إلى ضيافته ، فابيت من حضور ذلك ، فعزم الأصحاب على أشد العزم ، فتوجهت فيمن توجه ثم أتى بالضيافة ، وهى جريش اللى مخلوطا بيسير عسل ولين ، وقد وضعوه فى نصف قرعة صبروه شبه الجفئة ، فشرب الحاضرون وانصرفوا ، فقات ألهذا دعانا الأسود ؟ قالوا نعم ا وهو الضيافة الكبيرة عندهم . فأيقنت حينئذ أن لا خير يرتجى منهم ، تحقة النظار ، الصفحة ٨٧٧ .

### تاسعا

الموسيقى والرقص فى مقدمة وسائل التسلية ، ويذكر ليو أن الإفريقيين مغرمون بهما ، وأنهم يفضلون تمضية سهراتهم في الرقص وإقامة الولائم . (٢٣)

ومن آلاتهم الموسيقية الأكثر انتشارا القيثارة والناى الشبيه بالبوق والطبلة . وقد عاب الفولانى على الهوسا غرامهم الشديد بالموسيقى وعزفهم على النقارية وغيرها من الآلات الموسيقية فى المناسبات ، فى حين أن المسلمين الحقيقيين لا يقرعون الطبول إلا لاستدعاء الجيش أو لاستثارة الهمم ، غير أنه لم تجر دراسة جادة للموسيقى الإفريقية إلا مؤخرا .

ومن بين الوسائل الأخرى للتسلية الحفلات التنكرية والملاكمة . وقدم لنا كلاپرتون وصفا وافيا لمباراة ملاكمة عند الهوسا . فالمتلاكمان يدخلان الحلبة بعد أن يدلكا جسميهما بعناية ، ثم يحاولان إبراز قوتهما بعبارات من قبيل «أنا جدع» ، «أنا أسد» ، «أنا فيل» ، وإذا تبين وجود صداقة بين المتلاكمين انسحب أحدهما وحل آخر محله . غير أن هذا العراك ليس ملاكمة تلتزم القواعد المعروفة ، ولا يجمعه شبه بقواعد الملاكمة الحديثة ، وإنما هو صراع من أجل الحياة لا يحظر فيه على المتلاكمين أى نوع من الضربات ، وغالبا ما تنتهى الملاكمة بموت أحد المتنافسين .

# عاشرا

يحدد طراز البيوت المواد التي تتوفر عند بنائها . وقد كثر استعمال الطمى لوفرته . والبيوت تبنى داخل مجمع كبير محاط بأسوار ، وتتخذ عادة أشكالا رباعية . وتتكون بيوت علية القوم من طابقين . أما الأكواخ فهى مستديرة ذات جدران منخفضة وسقف مخروطي . والمباني الأكبر مستديرة بدورها وذات

<sup>(</sup>٣٣) ووقد فُطر أهل تنبكتو على المرح ، وتعوبوا على التجول في المدينة بين الساعة العاشرة ليلا والواحدة صباحا ، وهم يعزفون على آلات الطرب ويرقصون وصف إفريقيا (طبعة المغرب) ، الجزء الثانى ، الصغمة ١٩٧٠ .

جدران رأسية . كما عرف نوع آخر هو البيت المستدير الذى يكتسب متانة من جدران رأسية (على شكل خيمة) وأبوابه المستندة إلى عمودين جانبيين . والغرف الواسعة التي لا يمكن تسقيفها بشدّة واحدة تُقبّى من الداخل بعقد زائف من الطين يخفى الكوابيل الخشبية الحاملة . وتطلى البيوت باللون الأبيض ، وتكتسب مظهرًا صلبًا أملس بفضل الشمس الاستوائية ، ويعاد طلاؤها بالطين كل سنتين ، وتزين جدرانها وأبوابها بالتماثيل ، ويضعى عليها النحت على الخشب رونقا وجمالا . (٢١)

ولم يكن السودان يجهلون فن البناء بالحجارة ، ومع ذلك لم تكن الحجارة تستخدم على نطاق واسع ، من ذلك ما يذكره البكرى من أنه فيما عدا القصر كانت البيوت الوحيدة التى تبنى بالحجارة هى بيوت التجار الأجانب ، وهى بيوت كبيرة الحجم محاطة بالحدائق . ولما زار منسا موسى القاهرة عاد وبصحبته مجموعة كبيرة من المعاريين والحرفيين النين انتشر على أيديهم البناء بالحجارة . (٣٥)

وفى قواتا العليا اكتشف ديلاقوس ولابوريه خرائب لبيوت كبيرة كل بيت منها قائم بذاته وهذه البيوت ، أو بالأحرى القلاع لأنها لم تكن تتجمع معا وإنما توجد منفصلة ، قد وجدت فى منطقة واسعة يرى الخبراء أنها كانت فيما سبق منطقة غنية بالذهب ، كما يرون أن هذه البيوت كان يقيم فيها المسرفون على مناجمه ويقول لابوريه إنه توجد بالقرب منها أبار جيدة الإعداد يتراوح عمقها بين ١٥ و٢٠ مترا مما يوحى بأنها كانت تستخدم فى استخدم العادن النفيسة ومع ذلك ربما استخدمت هذه

<sup>(</sup>٣٤) ومدينة بنبى .. قال فى مسالك الأبصار .. وهى ممتدة تقدير طول بريد فى عرض مثل ذلك : ومبانيها متفرقة ، ويناؤها بالبالستا ، وهو أنه يبنى بالطين بقدر ثاثى نراع ، ثم يترك حتى يجف ، ثم يبنى عليه مثله . وكذلك حتى ينتهى ؛ وسقوفها بالخشب والقصب ، وغالبها قباب أو جملونات كالاقباء ..ه مسيح الأحشى ، الجزء الخامس ، الصفحة ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٣٥) «ومدينة غانة مدينتان سهليتان أحدهما المدينة التي يسكنها المسلمون ... ومدينة الملك على ستة أميال من هذه وتسمى بالغابة والمساكن بينهما متصلة ومبانيهم بالعجارة وخشب السنط والملك قصر وقباب وقد أحاط بذلك كله حايط كالسور .. وحول مدينة الملك قباب وغابات ...» البكرى ، الصفحة ١٧٥ .

الآبار أيضا في الحصول على المياه اللازمة للزراعة . وتؤيد ذلك شهادة بارث بخصوص آبار برنو التي كانت حتى أكثر عمقا . وليس لدى سكان هذه المنطقة علم بمن قام ببناء هذه البيوت ، وعلى أية حال فإن معلوماتهم الراهنة عن فن البناء تؤكد على الأقل انعدام صلتهم بها . وليس باستطاعة سكان بلاد اللابي تزويدنا بأية معلومات عمن قاموا بالبناء ، فهم لا يعرفون أكثر من أن هذه البيوت كانت قائمة عندما جاء الى بلادهم . (٢٦)

ويذكر ديلافوس ولابوريه أن البيوت تبنى من الصخور الحمراء والطمى ، وعندما تكون البيوت من طابقين فإن قممها تبنى بالطمى مع تثبيت أحجار بداخلها . وقد قسما البيوت إلى نوعين : مستطيلة الشكل ودائرية ، وتحيط جدرانها بمساحة تتراوح بين خمسين ومائة متر ، وتقسم إلى غرف مختلفة ، من بينها غرفة للمطبخ وأخرى تستخدم كمخزن ، ولذلك فهى رحبة ومريحة ، فضلا عن أنها مزخرفة بعناية ، وبها نقوش وقباب وأروقة وأعمدة ذات تناسب قريب للغاية من مثيله في أي مكان آخر .

وقد ساد من قبل اعتقاد بأن هذه البيوت بناها البرتغاليون ، ولكن ديلافوس يؤكد أن ذلك لا يستند إلى حقائق . فالبرتغاليون لم يعيشوا فى هذه المنطقة ، والمرة الوحيدة التى زاروا فيها المناطق الداخلية كانت مع السفارة التى جاءت إلى مالى ، ومنذ ذلك الحين لم يصلوا إلى هذه البلاد ؛ وحتى إذا كانوا قد وصلوا إليها فإلقامة قصيرة للغاية لا تسمح لهم ببناء هذه البيوت الرحبة المريحة كذلك لم تكن هذه البيوت معزولة عن بقية غرب إفريقية . ففى قنب صالح أخرجت حفائر توماسى إلى النور بيوتا يمكن مقارنتها بتلك التى عثر عليها فى بلاد لابى . فهذه البيوت كبيرة نسبيا ، طولها سبعة وعشرون مترا وعرضها

<sup>(</sup>٣٦) نذكر من هؤلاء وشاعر الأندلس أبا إسحاق إبراهيم الساحلى المعروف بالطويجن، الذى صحب منسا موسى إلى بلاده وينى له قبة مربعة الشكل أودع فيها كل مهاراته ، وكانت موضع استغراب منسا موسى لفقدان صنعة البناء فى بلاده، . انظر الحاشية ٣ – ٧٥ أعلاه .

خمسة عشر مترا ، ومقسمة إلى حجرات مختلفة ، الكبيرة منها طولها ثمانية أمتار وعرضها خمسة أمتار ، أما الصغيرة فطولها خمسة أمتار وعرضها متر وربع المتر ، وجدرانها متينة يبلغ سمكها في بعض الأماكن حوالي المتر ، وهي مبنية من كتل الشست المغطاة بالملاط ، والسطح الداخلي للجدران مغطي بنوع من الجص الأصفر . وغالبية البيوت ذات طابقين يربط بينهما سلم من الشست ، ويجدرانها فتحات مدسوسة . ويذكر بارث أن قصر المونييورو «صلب بديع الزخرفة» . وفي غمبرو ، وهي مدينة صغيرة في برنو ، عثر بارث على مسجد متين البناء ، تهدمت بعض أجزائه . وتوجد أطلال مبانٍ من «طوب أحمر مشكل بطريقة غير منتظمة ، كما هي الحال في أوروبا ، ولكنه من نواح أخرى يبدو جيدا تماماً» .

وفي برنو بدورها شاعت البيوت المبنية بالحجارة . ويشير دنهام وأودني إلى ضخّامة قصور السلاطين المتهدمة في برنو ، وإلى أن بيوتها جيدة البناء ، وبداخلها عدة أحواش تفتح عليها أبواب الغرف المحيطة بها فتجعلها ألطف جوا . كما يذكر أودني أن البيوت في برنو القديمة ضخمة ومبنية بطوب أحمر ، ويتراوح سمك جدرانها بين ثلاثة وأربعة أقدام وارتفاعها بين ستة عشر وثمانية وعشرين قدما ، وأن المسجد ضخم ومهيب الغاية . ويؤكد باوديتش بدوره أن الإفريقيين كانت لديهم بيوت جيدة ، وكتب عن كوماسي ، على سبيل المثال ، يقول : «ثمة أمر أثار دهشتي كثيرا – وإن لم يكن على الإطلاق من أهم الجوانب الكثيرة التي تقرر تفوقهم على عامة الزنوج – هو اكتشاف أن كل بيت له مجرور إلى جانب المجارير العامة للطبقات الدنيا خارج المدينة . وهذا المجرور موجوب تحت عقد صغير في مكان ناء من المبني ، ولكن لا يندر وجوده في الدور العلوي أيضا على دعم الدور العلوي ، فإن الفتحات تكون ذات محيط صغير ، وإنما محفورة إلى عمق هائل ويصب فيها يوميا ماء مغلى يمنع بصورة فعالة حدوث أي تأقف أو امتعاض . وتحرق الفضلات والنفايات كل صباح في خلف الشارع . محفورة إلى عمق هائل ويصب فيها يوميا ماء مغلى يمنع بصورة فعالة حدوث أي تأقف أو امتعاض . وتحرق الفضلات والنفايات كل صباح في خلف الشارع .

والإفريقيون يحرصون على الأناقة والنظافة في محال إقامتهم ، مثلما يحرصون على نظافة أبدانهم» . (٣٧)

ومع ذلك فإنه في مناطق معينة أخرى كانت البيوت تبنى من الطمى أو الخيرزان . وقد تبين لأودنى الذي أعجب إعجابا شديدا ببيوت برنو ولوجون أن بيوت كانو سيئة البناء ، ومبنية من الطين والصلصال . أما تمبكت فبيوتها مبنية بطوب قائم الزوايا مصنوع من الطين . وفي بوريم ، بين تمبكت وغاو ، توصل الأهالي إلى أنه يمكن عن طريق خلط الطمى بدهن نباتي الحصول على طلاء أكثر قدرة على مقاومة المطر ، وهو طلاء استخدم في تمبكت أيضا . ويذكر إبن بطوطة إن لديهم نوعًا من التراب يمكن استخدامه بدل الجير بعد خلطه بزيت نباتي ، وقد استخدمه السودان في أعمال البناء .

فضلاً عن ذلك كانت المدن في بلاد السودان مخططة بعناية فائقة : فمدن برنو كانت كبيرة وجيدة البناء ، وتحيط بها أسوار يتراوح ارتفاعها بين حمسة وثلاثين وأربعين قدما وسمكها قرابة عشرين قدما . ويشير باوديتش إلى كوماسي على أنها مدينة متسعة ذات بيوت رحبة تقع على جانبي شوارع عريضة ، ويثني الكتاب الهولنديون على شعب بنين لبيوته الجيدة البناء . فالقصور بها عدد لا يحصى من الغرف ، وتبني على مساحة هائلة . أما بيوت علية القوم والتجار الأغنياء فنظيفة ورحبة ومقسمة إلى أجنحة مناسبة ، ولو أنها مبنبة بالطين . وبرغم أن أمورا كثيرة كانت بمثابة الصدمة لهم ، فإنهم لم يكو يعتبرون الزنوج نوى مستوى منخفض من زاوية الرخاء المادي . وقد كانت غواتو ميناء بنين ، مدينة كبيرة يصلها ببنين طريق ممهد : يقول بارث الذي زار بنين أنها «شديدة الاتساع ، مساحتها قرابة ستة فراسخ (ثمانية عشر ميلا) . . وبها ثلاثون شارعا غاية في الاتساع ، يبلغ اتساع معظمها عشرين باعا (مائة وعشرين قدما) ، أما طولها فيصل إلى ميلين» . وكان عرض الشارع في بنين وعشرين قدما) ، أما طولها فيصل إلى ميلين» . وكان عرض الشارع في بنين

رد هذا الاقتباس في بازل داڤيدسون ، The African Past ، الصفحة ۲۲۶ ، نقلا عن توماس . Mission from Cape Coast to Ashantee

يزيد ثمانى مرات على عرض شارع فارموس فى امستردام . ودنهام يعتبر لوجون مدينة جميلة ذات بيوت كبيرة مقامة على كلا جانبى الطريق ، والشارع الرئيسي فيها لا يقل عن شارع يول مول اتساعا أو إثارة .

وقد اتبعت المدن نمونجاً عاماً ؛ فبها أسواق كثيرة وطرق تظللها الأشجار . وحيث كانت الجياد تستخدم ، فإن الطرق كانت من الاتساع بحيث تسمح لثلاثة أو أربعة جياد بالسير جنبا إلى جنب دون أية مضايقات . كما إن إبن بطوطة الذي جال البلدان الإسلامية جميعاً وجد أن الطرق في إفريقية شائها شان الطرق في أي مكان آخر في العالم . (٢٨)

<sup>(</sup>۲۸) «وتلك الطرق كثيرة الأشجار ، وأشجارها عادية ضخمة ، تستظل القافلة بظل الشجر منها. » تحقة النظار ، الصفحة ۸۸۸ .

# الإسلام في السودان

# **iek**

يشكل الصراع بين الإسلام والوثنية جنور مشكلة غرب إفريقية . فالنول الإسلامية واجهت مشكلة عويصة ؛ فلو أنها عزمت على المضى قدما في نشر الإسلام لتوقفت تجارتها وتقوض إطارها الاجتماعى بأسره . وعلى الجانب الآخر فإن دينها يفرض عليها تبليغ الإسلام . وهذه المشكلة لم تحل إلا في القرن التاسع عشر عندما تمزقت تجارتها مع شمال إفريقية ، وأدينت تجارة الرقيق عبر المحيط . عندئذ حاول المجاهدون في كل مكان إدخال المشركين في الإسلام . وبون أن تحتل هذه المشكلة مكانها الجدير بها في تفكيرنا ، فإن تاريخ الإسلام بأسره ، وعدم نجاحه في هداية الفولاني والبمبرة ، بل وقسم كبير من السنغي ، سيظلان من الألفاز المحيرة .

وقد ذاع صيت بلاد السودان دائما بأنها أرض السحر . وبقول الأساطير إن الفراعنة كانوا يحصلون على سحرتهم من غاو . وقد عززت الروايات الإسلامية عن الچان أساطير السحر الوطنية . وهكذا فإن أم اسكيا محمد ، استنادا إلى الأساطير الوطنية ، تزوجت بواحد من الچان . وقد رأينا ما كان للسحر من دور هام في فولكلور غرب إفريقية . فسوندياتا ، على سبيل المثال ، تغلب على سمننفر بماله من قدرة أكبر على السحر . كما أن ذلك العمل لم يكن وثنيًا تماما . ذلك أنه حتى أباطرة كانم – برنو ، وهم أكثر حكام غرب إفريقية تمسكا بالإسلام ، قد زعموا أنهم سحرة متمرسون . كما أن المجاهدين من أمثال الحاج عمر أدخلوا في روع أتباعهم أن التمائم التي يباركونها يمكن أن

تحمى الجنوب من طلقات البنادق . ولقد أدى الاتصال بالإسلام إلى تعزيز أعراف السحر بدلا من إضعافها .

وكان الوثنيون في بلاد السودان من القوة والوضوح بحيث شبههم المسالك ببقع بيضاء في جسم بقرة سوداء . يقول العمرى إن ملك مالى كان في حرب دائمة ضد الوثنيين . وواصلت الوثنية الازدهار في مالى نفسها لأن معظم البغرافيين والمؤرخين متفقون على أن الملك وعلية القوم فقط هم النين يعتنقون الإسلام ، أما عامة الشعب فيدينون بدينهم التقليدي . وقد أعطى منساموسي ، الذي كانت لدية قدرة لاتبارى على استغلال حسن نية العرب ، سببا قويًا لعدم قيام إمبراطور مالى بإدخال الوثنيين في الإسلام . ولم يكن السلطان ، استنادا إلي الزواوى ، يفرض الجزية على الوثنيين الذين يعملون في مناجم الذهب ، لأن لألك من شأنه خفض الناتج من الذهب . ويقدم إبن سعيد سببًا أكثر أهمية لتواتي مؤلاء الملوك في هداية الوثنيين ، فيقول إنه كان باستطاعتهم أن ينتزعوا بسمهولة المناطق الغنية بالذهب ، ولكنهم لم يفعلوا ، لأن خبرتهم علمتهم أنهم عندما يغزون مدينة الوثنيين وينطقون فيها بالآذان ينخفض فيها محصول الذهب ، غدما يغزون مدينة الوثنيين وينطقون فيها بالآذان ينخفض فيها محصول الذهب ، في حين يزيد في المناطق الوثنية المجاورة . ولذلك قرروا ترك هذه المناطق في أيدى الوثنيين ، والحصول منهم على إتاوة سنوية من الذهب والرقيق .(١)

<sup>(</sup>۱) د فقد قال في التعريف: وأما غانة فإنه لا يملكها وكأنه مالكها ، يتركها عن قدرة عليها : لأن بها ويما وراءها جنوبا منابت الذهب ، وذكر ما تقدم من أن منابت الذهب متى فشا فيها الإسلام والأذان ، عدم فيها نبات الذهب ، وصاحب مالى يتركها لذلك لأنه مسلم ، وله عليها إتاوة كبيرة مقررة تحمل إليه كل سنة، صبح الأعشى ، الجزء الخامس ، الصفحتان ۲۹۲ و ۲۹۲ .

<sup>«</sup> قال في مسالك الأبصار . وكذلك في طاعته قوم من الكفار بعضهم يأكل لحم الآسيين . ونقل عن الشيخ سعيد الدكائي أن في طاعة سلطانها بلاد مغارة الذهب . وهم بلاد همّج ، وعليهم إتارة من الثير تحمل إليه كل سنة ، ولو شاء أخذهم ، ولكن ملوك هذه المملكة قد جريوا أنه ما فتحت مدينة من هذه المدن وفشا بها الإسلام ، ونطق بها داعي الآذان ، إلا قل بها وجود الذهب ثم بتلاشي حتى يعدم ، ويزداد فيما يليه من بلاد الكفار ، فرضوا منهم ببذل الطاعة ، وحمل قُرر عليهم ... ع المرجع نفسه ، الصفحتان ٢٨٦ و ٢٨٧ .

<sup>«</sup> وذكر عن الشيخ عيسى الزواوي عن السلطان ( منساموسي) المقدم ذكره أيضا أنه .. في=

وهكذا أثرت مالى الاحتفاظ بعلاقات طيبة مع الوثنيين في المناطق الغنية بالذهب . ويشير إبن بطوطة إلى جماعة قدمت من مناطق هؤلاء الوثنيين ، يرتدى أفرادها ملابس من حرير ويضعون في آذانهم أقراطا ضخمة من الذهب . واحتفى بهم منساموسى رسميًا ، وقدم لهم فتاة لغدائهم . (٢)

فلماذا إذن قبل حكام السودان الإسلام ؟ إن اعتناق الإسلام كان ذا دلالة اجتماعية أكثر منها دينية ، إذ كان وسيلة لاكتساب منزلة رفيعة . فهناك أولا مسألة الهيبة والمكانة ، ذلك أن تجار شمال إفريقية المسيطرين على العلاقات التجارية الخارجية مسلمون جميعا ، ويتحدثون مع الحكام الوثنيين باستمرار عن قوة الدول الإسلامية واتساع رقعتها . وكان حكام السودان يأملون ، عن طريق اعتناقهم للإسلام ، أن ينتموا إلى مجتمع الإسلام . سبب ثان أكثر أهمية هو أن الأديان الإفريقية أديان قبلية ؛ فعندما تحقق قبيلة ما هيمنة سياسية فإن القبائل المهزومة لايمكن أن تقبل ديانة القبيلة المنتصرة . وقد حقق الإسلام هدف توحيد الطبقات الحاكمة في مختلف القبائل ، ولكن هذه الطبقات بينما اعتنقت الإسلام لم تتخل عن معتقداتها القبلية ، وظل رؤساؤها بمثابة الكهنة الكبار اطقوسهم القبلية . بل إن أسكيا محمد نفسه حاول السيطرة على الشعار التقليدي لأسرة السنغي الملكية ، ولم يتحول إلى الإسلام بكل قلبه إلا عندما التقليدي لأسرة السنغي الملكية ، ولم يتحول إلى الإسلام بكل قلبه إلا عندما فشل في ذلك .

وهكذا كان الإسلام من الناحية الجوهرية دين طبقة عليا ودين مدن في المقام الأول . وبذا لم ينتشر على نطاق واسع . فحتى بين المندنغو والهوسا

<sup>=</sup> مملكته أمماً من الكفار لا يأخذ منهم جزية ، إنما يستعملهم في إخراج الذهب من معادنه .. » المرجم نفسه ، الصفحة ٢٨٩ و ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٢) وقدمت على السلطان منسى سليمان جماعة من هؤلاء السودان الذين يأكلون بنى آدم ، ومعهم أمير لهم ، وعادتهم أن يجعلوا في آذانهم أقراطا كبارا ، وتكون فتحة القرط نصف شبر ، ويلتحفون في ملاحف الحرير ، وفي بلادهم يكون معدن الذهب ، فأكرمهم السلطان وأعطاهم في الضيافة خادماً ، فذبحوها وأكلوها ، ولطخوا وجوههم وأيديهم بدمها وأتوا السلطان شاكرين ،» تحقة النظار ، الصفحة ٧٠٠ .

الذين اتصلوا بالإسلام لفترة طويلة لم تكن نسبة المسلمين عالية . وعند بداية القرن التاسع عشر ، بعد أن شرع المجاهدون يدخلون الأهالي في الإسلام بحد السيف ، ظل على الوثنية خمسون في المائة من الهوسيا وثمانون في المائة من البمبرة وعشرون في المائة من المندنغو .

ويثير ذلك مزيدا من الدهشة فيما يتعلق بمالى وبرنو اللتين كانتا بولتين إسلاميتين منذ حوالى القرن الصادى عشر . وقد حمل الونقارة الإسلام إلى الهوسا في القرن الرابع عشر ؛ والمغيلي نفسه حوّل أهالي كانو وكاتسنا إلى الإسلام ، ومع ذلك زعم المجاهدون في القرن التاسع عشر بأن هؤلاء الناس وثنيون ، فما أسباب هذا الفشل في المحافظة على تراثهم الإسلامي ؟

إن اعتناق الإسلام لم يؤد إلى التخلى عن المعتقدات الوثنية ؛ كما أن الشعائر الإسلامية لا يعدو أنها فرضت من أعلى فوق الأعراف القديمة . وقد اعتنق السبودان الإسسلام ليتواهموا مصع الظروف المحيطة بهم ، وهمم بصفة عامة لم يكونوا متعلمين ، وعلى الرغم من أنهم كانوا يمؤدون المصلاة ويحرصون على إقامة شعائر الإسلام فقد ظلت الأعراف القديمة هي السائدة بينهم . ويمرور الوقت عبدوا الأشجار والحجارة ، وواصلوا ممارسة الطقوس القديمة التي لم تفقد سطوتها . بيد أنهم في الوقت نفسه كانوا يزعمون أنهم مسلمون . بل إنه حتى يومنا هذا لم يتخل الهوسا واليوريا عن تقاليدهم القديمة . فالأشجار والحجارة مازالت تقدس في بلاد الهوسا ، ومازال أهالي الهوسا يمارسون «البوري» التي أشعل الشيخ عثمان الحرب ضدها . أما رؤساء اليوريا الذين يدينون بالإسلام فمازالوا يتعبدون لآلهتهم الوطنية .

كذلك لم يتخل السودان عن أعرافهم الاجتماعية . ويقول إبن بطوطة إنه على الرغم من مواظبة الناس في مالى على إقامة الشعائر الدينية ، فإنهم يسمحون النساء بحرية لا مبرر لها . فنساؤهم لسن محجبات ، بل إن بنات

الإمبراطور يسرن عاريات تماما . (٣) وفي برنو تشغل الملكة الأم والملكة مناصب لا يقرها الإسلام ، وتحتفظ الدولة بطقوسها ونظامها الإداري .

بل إن الإسلام اليوم لم يستطع أن يفرض تَوحُداً أو تماثلا على السودان . ففي فوتاتورو يحتفظ التوكولور ، أقوى المجموعات المسلمة في غرب إفريقية ، بجوانب معينة من تنظيمهم التقليدي . فهم يتبعون النظام الأمومي ، ويلقنون أنه برغم أن الأب والأم يمكن أن يفشلا في التعرف على إبنهما ، فإن الخال لا يعجز عن ذلك . كما أن الاحتفالات الإسلامية تتلوها في كثير من الأحيان الاحتفالات الاسلامية .

ولا ينبغى أن يخلص المرء من ذلك إلى أن السودان يفتقرون إلى الوفاء والإخلاص . فإبن بطوطة الذى لايكن السود غير الاحتقار ينكر أن أهل مالى يحرصون على إقامة الشعائر الدينية ، ويشتد إقبالهم فى أيام الجمع على المسجد الجامع ، ولذلك فإن علية القوم وميسورى الحال يبعثون بغلمانهم لحجز أماكن لهم بفرش سجادة الصلاة فيها ، فإن لم يفعلوا تعنر عليهم إيجاد مكان لهم ما لم يذهبوا فى الصباح الباكر . والناس يذهبون إلى المسجد فى أحسن هندام ، ومن لا يمتلك سوى جلباب واحد يحضر به نظيفا . (3)

<sup>(</sup>٣) دومن مساوىء أفعالهم كون الخدم والجوارى والبنات الصغار يظهرن للناس عرايا باديات العورات . ولقد كنت أرى في رمضان كثيرا منهن على تلك الصورة . فإن عادة الفرارية أن يفطروا بدار السلطان ، ويأتى كل واحد منهم بطعامه ، تحمله العشرون فما فوقهن من جواريه وهن عرايا . ومنها دخول النساء علي السلطان غير مستترات ، وتعرى بناته ، ولقد رأيت في ليلة سبع وعشرين من رمضان نحو مائة جارية خرجن بالطعام من قصره عرايا ، ومعهن بنتان له ناهدان ليس عليهما ستره المرجع نفسه ، الصفحة ١٦٨٠ .

<sup>(</sup>٤) ومنها مواظبتهم الصلوات ، والتزامهم لها في الجماعات ، وضربهم أولادهم عليها ، وإذا كان يوم الجمعة ولم يبكر الإنسان إلى المسجد ، لم يكن يجد أين يصلى لكثرة الزحام ، ومن عادتهم أن يبعث كل إنسان غلامه بسجادته ، فيبسطها له بموضع يستحقه بها حتى يذهب إلى المسجد ... ومنها البسهم الثياب البيض الحسان يوم الجمعة ، ولو لم يكن لأحدهم إلا قميص خلق ، غسله ونظفه وشهد به المجمعة ، المحمة ، المحمة ، المحمة ، المحمة ، المحمة ، المحمة ، والم المحمة ، والم المحمة ، والم يكن الأحداد المحمة ، المحمة ، والم المحمة ، والم المحمة ، والم يكن الأحداد والم يكن الأحداد والمحمة ، والم يكن الأحداد والمحمة ، والم المحمة ، والم يكن الأحداد والمحمة ، والم يكن الأحداد والمحمد ، والم يكن الأحداد والمحمد المحمد والمحمد والمحمد

فضلا عن ذلك يذكر ابن بطوطة أن السودان يحملون أطفالهم على حفظ القرآن ، كما يقول إن قاضيا قيد أطفاله ولم يفك قيدهم حتى حفظوا ذلك الجزء من القرآن الذي حدده كواجب يومى لهم .(٥)

ومع ذلك فإن الإسلام كان يقتصر أساساً على المدن . فإبن بطوطة ، وهو مصدرنا الرئيسى ، أمضى أطول فترة من زيارته في العاصمة بطبيعة الحال . فضلا على ذلك فإنه لم يكن على اتصال إلا برجال البلاط والفقهاء . وهؤلاء الفقهاء كانوا حريصين على أن يحفظ أبناءهم القرأن ؛ كما أن منصبى القاضى والإمام وغيرهما لم يكن يسمح بشغلها إلا لمن لديه فهم سليم للقرآن والشريعة والحديث . إنها لم تكن سوى مصلحة طبقية ؛ فالمعلمون الذين كتبوا التاريخ إنما مجّوا أولئك النين يدعمون صدالحهم

### ثانيا

كانت الطبقات المتعلمة تمارس نفوذا أكد كتدا مما بسمح به اعدادها ، فكان باستطاعتها أن تلطخ سمعة حاكم عظيم مثل سن على (٦) . بل إن أسكيا محمد ، الذي كسب جانب العلماء بكثرة العطايا وقبول أفكارهم عن دور الحاكم العادل ، كان يخشي في حالة وقوع هزيمة حربية في كب ما قد يقوم به العلماء

<sup>(</sup>ه) ه ومنها عنايتهم بحفظ القرآن العظيم، وهم يجعلون لأولادهم القيود إذا ظهر في حقهم التقصير في حفظه ، فلا تفل عنهم حتى يحفظون ، ولقد دخلت على القاضى يوم العيد وأولاده مقيدون ، فقلت له ألا تسرحهم ؟ فقال لا أفعل حتى يحفظوا القرآن ! ومررت يوما بشاب منهم حسن الصورة عليه ثياب فاخرة ، وفي رجله قيد فقات لن كان معى ما فعل هذا ؟ أقتل ؟ ففهم عنى الشاب وضحك ، وقيل لى إنما قيد حتى يحفظ القرآن . » المرجع نفسه ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>١) وإليكم ما قاله محمود كعت ، وهو من أبرز أبناء هذه الطبقات ، عن سن على : « ثم خلف سلّمَنْ دام الظالم الفاجر الملعون المسلط شي عال وهو آخرهم ملكا الذي سارت الرفاق بقبح سيره وكان منصورا وما قابل أرضا قصده إلا خربه وما كسر له جيش كان فيه قط غالبا غير مغلوب ... وهو سلطان جبار قاسى القلب يأمر بإلقاء الطفل في المهراس ويأمر أمه أن تدعّه وتدعّه الأم وهو حي ويطعمه الخيول وكان فاجرا فاسقاء تاريخ الفتاش ، الصفحة ٤٢ . [ شي عال هو سنّ على ] .

من إثارة . وقد أدرك أحمد الذهبي سلطان مراكش أنه ما لم يقض على نفوذ العلماء ، فإن بلاد السودان ستظل في حالة اضطراب دائم .

وأسباب هذا النفوذ الهائل متعددة . فالعلماء هم الحفّاظ على سلامة العقيدة ، وكان باستطاعتهم التأثير على السكان المسلمين في المناطق التي تقوى فيها قبضة الوثنية والسحر . أما في المناطق التي لا يكون الإسلام فيها وطيد الأركان فيتعين وجود عين ساهرة . فداعيتان من أمثال الشيخ عثمان دان قوبيو أو الحاج عمر كان باستطاعتهما دائماً استمالة القسم المتحمس من السكان وشن الجهاد . وقد حدث هذا في بلاد الهوسا والتكرور التي كان الكانمي وبلله يمثلان هذا الجانب فيها ، ولما كان العلماء هم أبرز أبناء الطبقة المتعلمة ، فقد كانوا يشغلون مناصب القضاء والمناصب الرئيسية في الإدارة ، ويسيطرون على مجالس المشورة ، كذلك كان الكتبة يسجلون أعمال الملك ، ويحملون مراسلاته مجالس المشورة ، كذلك كان الكتبة يسجلون أعمال الملك ، ويحملون مراسلاته الى الدول الأخرى ، ومن ثم كان يستحيل تسيير الإدارة دون تأييدهم .

فضلا عن ذلك كان العلماء يتمتعون بتماسك تفتقر إليه الأقسام الأخرى في المجتمع ، إذ كانوا يدركون أنهم كمتعلمين يتفوقون كثيرا على كبار القوم العاديين ، وربما كانوا المجموعة الوحيدة في بلاد سودان العصور الوسطى التي إذا ما اتحدت أمكنها أن تشكل تحديًا فعالا للسلطة الحاكمة . وهكذا اعترف الأساكي مرارا يتفوق العلماء ، فأسكيا محمد كان في موقف حرج بوجه خاص لأنه بعد مقتل سن على اتخذ منه أغلب النبلاء موقفا معارضا ، ولذلك اعتمد عليهم كلية . ولكي يظفر بالاعتراف به كحاكم شرعى فلابد أن يرتضوه خليفة ، ويذكر تاريخ الفتاش الخطوات التي اتخذها وصولا إلى هذا الاعتراف ، والتي ويذكر تاريخ الفتاش الخطوات التي اتخذها وصولا إلى هذا الاعتراف ، والتي أعلنه العلماء في نهايتها الخليفة الحادي عشر .(٧) وترتب على ذلك أنهم كانوا يمنحون امتيازات خاصة ، فالأسكيا كان يمنحهم الرقيق والأموال دمع يمنحون امتيازات خاصة ، فالأسكيا كان يمنحهم الرقيق والأموال دمع

<sup>(</sup>٧) دحتى اتفق جميع طماء عصره على أنه خليفه وممن صرح له بذلك الشيخ عبد الرحمن السيوطى والشيخ محمد بن عبد الكريم المغيلى والشيخ شمهورش الجنى والشريف الحسنى مولاى العباس أمير مكة ... ثم تهيا أسكى الحاج محمد الرجوع ( من مكة ) فلما وصل مصر وجد هناك الشيخ عبد الرحمن السيوطى فسائه أسكى عن الخلفاء الذين ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم أنهم سيأتون بعده فقال الشيخ هم اثنا عشر ، خمسة منهم بالدينة واثنان بمصر وواحد بالشام واثنان بالعراق وقد مضى هؤلاء كلهم ويقي اثنان=

القيام بمصالح المسلمين، .(^) وانتهج الحكام الذين خلفوه السياسة نفسها، فكانوا يزوبونهم بحراس لضمان سلامتهم ويعفونهم من أية التزامات قبل المولة . واتبعت برنو سياسة مماثلة كما تشهد بذلك المحارم المتعددة .(٩)

وجرت عادة الأساكى أن يسالوا العلماء النصيحة فى كل المسائل الهامة ، من ذلك مسالة القبائل المستعبدة التى أحالها أسكيا محمد إلى المغيلى والسبوطى ، والتى أخذ فيها بمشورتهما . (١٠) وفى الحج أيضا صحب الأسكيا شيوخا كثيرين . وهؤلاء المشايخ وأقاربهم ، إلى جانب قلة آخرين ، كانوا يهيمنون على الحياة الفكرية والشرعية للإمبراطورية .

### ثالثا

يمكن تقسيم المعلمين في بلاد السودان إلى ثلاث طوائف: أولاها طائفة المعلمين من أبناء شمال إفريقية ؛ ثانيتها طائفة المعلمين الموريتانيين ؛ ثالثتهما طائفة المعلمين من السودان ، وكانت مصالح هذه الطوائف الثلاث تتباعد بين الحين والآخر ، فمعلمو الطائفة الأولى نادرا ما استقروا في بلاد السودان ، ومن هؤلاء المغيلي الذي يعتبر زائرا ، بل إن مولاي الصقلي الذي جاء إليها بصحبة أسكيا محمد بناء على وصية مولاي العباس لم يستقر هناك في حقيقة الأمر . (١١) فهو بوصفه شريفا استقبل بترحاب كبير وأعفيت أسرته من

بارض التكرور أنت أحدهما وياتى بعدك الثانى قبيلتك منسوبة بطورد من أهل اليمن ، ع المرجع نفسه ،
 الصفحتان ۱۲ و ۱۲ .

<sup>(</sup>A) وله من المناقب وحسن السياسة والرفق بالرعية والتلطف بالمساكين ما لا يحصى ولا يوجد له مثيل لا قبلة ولا بعده وحس العلماء والصالحين والطلبة وكثرة الصدقات وأداء الفرض والنوافل وكان من عقلاء الناس ودهائهم والتواضع للعلماء وبذل النفوس والأموال لهم مع القيام بمصالح المسلمين وإعانتهم على طاعة الله وعبادته المرجع نفسه ، الصفحة ٥٩ . [ وبذل النفوس والأموال لهم ۽ هذا بمعنى منحهم هبات من الرقيق والمال . ]

<sup>(</sup>٩) انظر الحاشية ٦ - ١٠ أعلاه .

<sup>(</sup>١٠) « فلما ثبتت له السلطنة واستقامت المملكة خرج من ذلك كله وجعل يسال العلماء عن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ويمشى على أقوالهم رحمه الله . « المرجم نفسه ، الصفحتان ١١ و ١٢ .

أية التزامات ، وأصبح قاضيا لتمبكت ، ولكن الأسكيا كان شديد الاعتماد عليه حتى أنه عندما تحرك إلى غاو كان الشريف في صحبته . وقد تزوج بسيدة عربية من تافلالت وأنجب منها خمسة أطفال . (١٢) وعند موته غادر بعض أطفاله البلاد . (١٣) وأظهر أحد أحفاده فيما بعد بعض العقوق للسلطان . ومع نلك فإن عربا أقل شأنا وجدوا في بلاد السودان مكانا يستطيعون فيه أن يمارسوا نفوذا هائلاً وأن يحيوا حياة مريحة . ويشير إبن بطوطة إلى كثيرين من القضاه العرب .

ومجموعة أخرى من المعلمين أكثر أهمية هي مجموعة المعلمين الموريتانيين . وعلى الرغم مما كان لدى هؤلاء من شعور بالاستعلاء على السودان ، فإن ولاءهم للدولة لم يكن موضع نقاش . وينتمى بعض من أبرز الرجال في غاو إلى القبائل الصحراوية . ولكن المعلمين السودان يشكلون العدد الأكبر ، غير أن أرفعهم شأنا تعلموا في شمال إفريقية أو في الصحراء .

والمعلمون كطبقة لم يكونوا ببالون بالسياسة ، ولا يهمهم في شيء أن يكون الأساكي أو المراكشيون هم الذين يحكمون بلاد السودان . أمران إثنان استحوذا على جُلُّ اهتمامهم : أن يكون طابع النولة إسلاميًا ، وألا تمس

<sup>(</sup>۱۱) و ثم طلب (اسكيا محمد) من مولاى العباس أن يعطيه واحدا من الشرقاء إما أخاه أو ابنه ليتبركوا به وهذا بعد ما أمره مولاى العباس على أرض التكوير وبين أنه واحد من الخلفاء الاثنى عشر وقال له مولاى العباس فسأعطيك إن شاء الله من هو كأتا ولكن لا يمكن ذلك الآن ثم أمر مولاى العباس ابن أخيه مولاى الصقلى أن ينزل إليه ، ع المرجع نفسه ، الصفحتان ١٦ و١٧ .

<sup>(</sup>١٢) و وقصدت تنكبت فاقام الشريف الحسنى أحمد الصقلى بتنبكت ونكح هناك إمرأة إعرابية من أهل تافلات اسمها زينب فولدت له مزاور ومحمد وسليمان ورقية وزينب ثم إن الإمام اسكيا الحاج محمد أطال الله حياته وأسكننا واياه جنته لما لم يجد صبرا على مفارفته قدم إليه بنفسه فأزعجه إلى كاغ وأضافه .. واضافه .. والمبغدة ٢٢ .

<sup>(</sup>١٣) د ورجع محمد وسليمان إلى مدينة بغداد وبقي مزاور في بلد تنبكت ونكح إمرأة من الأعراب اسمها زينب بنت وهب فوادت .. ثم ارتحل هؤلاء الأشراف من تنبكت اسبب جوع خافوا منه على أنفسهم وعيالهم .. » المرجع نفسه ، الصفحة ٣١ .

امتيازاتهم . ولم يكن القواد المراكشيون ، محتذين في ذلك حنو كل الأسبان الذين اعتنقوا الإسلام ، يعاملون العلماء بالاحترام الذي اعتاده خلال حكم الأساكي ، ومن ثم فقد دخلوا في نزاع مع المراكشيين . ومع ذلك ففي البداية كانت هناك أعداد لها دلالتها من العلماء ممن لديهم على الأرجح ميل شديد نحو المراكشيين اعتقاداً منهم أن سيطرة الشمال السياسية لن تؤدى فقط إلى تعزيز الوجود الإسلامي ، بل كذلك إلي تطهير الإسلام من البدع . ولابد أن المعلمين من أبناء شمال إفريقية قد عززوا وجهة النظر هذه ، وكذلك بعض فقهاء السودان الأكثر تشددا .

وتحت حكم الأساكى أصبح تفرق مصالح قطاعات العلماء المختلفة أمرا علنيًا لأول مرة . وفى القرن التاسع عشر ازداد عمق التفرق والاختلاف داخل الجماعة الإسلامية إلى درجة لا يمكن التغاضى عنها . فآل البكاى ومؤيدوهم من الطوارق والأرما كانوا أقوياء فى تمبكت وغاو . والمعلمون من الأرما والموريتانيين هم الذين منعوا أحمدو الفولانى من أن يخطب في غاو ؛ لخشيتهم من أن يصبح إماما للمسجد الجامع . وفى تمبكت اتبع البكاى وأنصاره سياسة العداء المستحكم تجاه الفولانى . وقد أدى التشدد الدينى عند الفولانى إلى إبعاد من تبقوا من ممثلى النظام القائم ، بيد أن الأمر لم يعدم نغمات عرقية نشاذ . فمعلموا تمبكت ينتمون إلى القبائل الرحل ، ومعارضتهم للفولانى ذات جنور عرقية ، ووصل بهم الأمر إلى تفضيلهم للبمبرة الوثنيين ، لأن البمبرة لا يتدخلون فى الشؤون الدينية أو المدنية .

# رابعآ

لقد كان المعلمون ، كما رأينا ، طبقة هامة في بلاد السودان ، وكان السلاطين يمنحونهم كطبقة هبات كبيرة . ويتحدث المؤرخون باستمرار عن الملوك الورعين المتدينين . وكانت أفضل طريقة التعبير عن الورع هي دائما تقديم المنح والعطايا من الأرض والرقيق العلماء . وهكذا تمكن العلماء كطبقة من تجميع ثروات كبيرة بسبب المنح السخية التي يقدمها مختلف السلاطين . ويشير تاريخ

# الغتاش في مواضع كثيرة إلى المنح التي قدمها الأساكي إلى الفقهاء .(١٤)

وكان الحظ مواتيا أيضا للعلماء لكونهم على نحو ما طبقة وراثية . وإذا أخننا حالة أسرة كعت كمثال لذلك ، فإنها لم تكن من أية ناحية حالة استثنائية . فمحمود كعت إبن الحاج المتوكل كعت هو إبن فقيه بارز أدى فريضة الحج . وقد ولا في عام ١٤٦٨ ، وكان صديقا حميما لأسكيا محمد وأحد مستشاريه الأوفياء ، ورافقه إلى مكة عند أدائه فريضة الحج . (١٥١) وكان أحد المعلمين الذين نهبوا كمبعوثين إلى سن بار لمطالبته بالتخلى عن الوثنية واعتناق الإسلام . (١٦١) وهكذا فإنه ينتمى إلى جماعة المعلمين الذين كانوا أداة في اغتصاب أسكيا محمد للسلطة ؛ وهو ما ترتب عليه تدعيم الدولة الإسلامية . وقد عاش كعت الكبير حتى سن متقدمة ، وشارك كمستشار في مقاومة الأساكي للمراكشيين ، وتزوجت ابنته بالمختار قُنْبل (١٧) قاضى تندرمه الذي كان من أبنائه محمد كعت الأصغر . كذلك كان أبناء كعت الكبير بدورهم على درجة كبيرة من الأهمية .

<sup>(</sup>١٤) دوفقهائهم الذي حج معهم لاستنتايه صالح جور ومحمد تل وقال لهم فإذا جاوا موضع الذى عرف باسكين إلى موضع عرف بقا حوز اك يا صالح جور وأنتم الشهداء . وفيه ثلاث قبيلة ملكا لك.. ثم قال يا محمد تل إذا وصلوا حركتس كيفر وركب في مقابله من طلوع الشمس إلى حين غربت عليك حوز اك وفيه ثلاثة قبيلة ملكا اك .. ، تاريخ القتاش ، الصفحة ٧١ .

<sup>(</sup>١٥) لمزيد من التفاصيل عن محمود كعت صاحب تاريخ الفتاش ، انظر الإضافة اللحقة بنهاية الكتاب .

<sup>(</sup>١٦) وما نزل القتال بينهما ( بين إسكيا محمد وسنّ بار ) إلا بعد ما أرسل العالم الولى المسالح محمد تل ... إلى شي بار يدعوه إلى الإسلام ... ويعد ذلك أرسل اسكى محمد العالم المسالح التقى ذا المناقب والكرامات الوعكرى الأصل الفا صالح جور إلى شي بار أيضا ثانياً وأتاه وبلغه رسالة أمير أسكى محمد فما ازداد إلا عتوا وإباية وامتناعا وتجبرا ... واتفقوا علي أن يرسل رسولا ثالثا يداريه ويلين له الكلام لمل الله يهديه إلى الإسلام فأرسلني إليه أي أنا الفقير المحتاج الفع كعت وذهبت إليه . ه المرجع نفسه ، الصفحتان ٥٣ و ٤٥ .

<sup>(</sup>١٧) و سمعته من والدى المختار قنبل .. ، المرجع نفسه ، الصفحة ٧٠ . وقد تولى المختار قنبل منصب قاضى تندرمة في عام ١٧٠ عقب وفاة والده محمد قنبل الذى كان يتولى هذا المنصب ، وكلمة قنبل ليست لقبا ، وإنما هى من لغة المندنفو ، ومعناها الأحمر ، وتطلق على بعض الأفراد بسبب لون بشرتهم وشعرهم . [ انظر ، تذكرة النسيان في أخبار ملوك السودان ، الترجمة الفرنسية ، الصفحة ١٥٥ ، وكذلك تاريخ الفتاش ، الترجمة الفرنسية ، الصفحة ١٥٥ ، الحاشية ١٠ .]

فإبنه يوسف كان متفقها في الشريعة ، وإبنه إسماعيل كعت كان قاضيا . (١٨) أما حفيده محمد باب بن يوسف (١٩) فكان عالما بارزًا آخر .

أما عائلة المعلمين الأكثر تميزاً في فترة عظمة غاو فهي عائلة أقيت التي يرجع أصلها إلى قبائل جدالة . ولم تكن أهمية هذه العائلة ترجع فقط إلى تقوى أبنائها وورعهم ، بل كذلك إلى تفقههم الشديد في الدين . وقد أقامت أصلا في ماسنة ، ثم غادرتها إلى ولاته ، ومنها إلى تمبكت لتستقر هناك . فمحمد بن عمر بن محمد أقيت (٢٠) ولد في تمبكت في عام ١٦٤٨ ، وعين قاضيا للمدينة في عام ١٤٤٨ ؛ وأصبح فيما بعد شيخا للإسلام . وقد مات في عام ١٨٥٨ ؛ وخلفه ثلاثة من أبنائه على التوالي في منصب قاضي تمبكت : محمد الذي شغل المنصب إلى أن مات عام ٥٦٥ ((٢١) ؛ والعاقب الذي شغل المنصب حتى عام ١٥٨٨ ؛ وعمر الذي تولى قضاء تمبكت خلال عهد أسكيا الحاج . (٢٢) وقد شيد العاقب مسجد تمبكت الكبير مكان المسجد الذي تهدم والذي كان منسا موسى قد شيده ؛ كما أعاد بناء المسجدين الأخرين ، سنكرى وسيدى يحيى ، اللذين قد شيده ؛ كما أعاد بناء المسجدين الأخرين ، سنكرى وسيدى يحيى ، اللذين كانا قد تهدما بدورهما . (٢٢)

 <sup>(</sup>١٨) و اوقفنى عليه خالى القاضى إسماعيل بن الفقيه القاضى محمود كعت و تاريخ الفتاش ،
 الصفحة ٧٢ . وذكره الفقيه يوسف كعت بن الفع كعت و المرجع نفسه ، الصفحة ١٢٩ .

<sup>(</sup>۱۹) « وحكى لى سبطى محمد بابٌ بن يوسف كعت » المرجع نفسه ، الصفحة ١٧٥ . [ والحديث هنا لمحمود كعت . والسبط هو والد الواد . ]

<sup>(</sup>۲۰) صحة الاسم محمود بن عمر : « ولما رماه ولى الله تعالى الفقيه سيدى محمود بن عمر بن محمد أتيت . » تاريخ السودان ، الصفحة ۱۸ . ومرجع هذا الاختلاف أن پانيكار قد نقل عن الترجمة الفرنسية لتاريخ السودان التى ورد بها الاسم فى الصفحة ۲۲ «محمدا» مثلما جاء فى النص الإنجليزى .

 <sup>(</sup>۲۱) و وتولى القضاء بعد الفع محمود بن عمر واده القاضى محمد بن محمود ... ع تاريخ الفتاش ،
 الصفحة ۹۳ .

<sup>(</sup>۲۲) ورمنهم أولاد شيخ الإسلام أبى البركات ولى الله تعالى الفقيه القاضى محمود بن عمر بن محمد أقيت القاضى محمد والقاضى العاقب والقاضى عمر والفقيه عبد الله والولى الزاهد الفقيه عبد الرحمن ..» تاريخ السودان ، المنفحة ۲۳ .

 <sup>«</sup> العاقب بن محمود بن عمر بن محمد اقيت بن عمر بن على بن يحيى الصنهاجى قاضى تنبكت .. »
 المرجع نفسه ، الصفحة ٤٠٠ .

الفكرية المدينة ، ومن بينهم أبو حفص عمر كرى النحوى البارز . (٢٤) والفقيه أحمد بن محمد بن سعيد حفيد عمر بن محمد أقيت ، وهما معروفان جيداً. (٢٥) أما العالم الذي برز بين هذه العائلة المتميزة فهو أحمد بابا « العلامة الفقيه .. (الذي) حصل عدة فنون من العلم كالفقه والحديث والأصول والبيان والنحو والمنطق والعروض والحساب» (٢٦) ، والذي كان أكثر أعضاء الصفوة المثقفة شهرة في تمبكت . وقد وضع أحمد بابا أسفارا كثيرة لم يصل إلينا شيء منها ، ولذا فهو يعرف أساسا بالإشارات الكثيرة إلى أسفاره في كتب التاريخ . (٢٧)

ومحمد تُلِ معلم هام آخر من أصل بربرى ، وهو ينتمى إلى فرع بنى مداس من قبيلة صنهاجة . وقد منحه أسكيا محمد كل ما يتعلق بثلاث قبائل مستعبدة ، وكذلك حق الانتفاع بريع الأرض التى تدخل فى نطاق هذه القرى . وذلك هو الثمن الذى دفعه له لقاء تأييده له ضد سنّ بار .(٢٨) كما أن الفع صالح جور

<sup>(</sup>٢٣) د أما الجامع الكبير فالسلطان الحاج موسي صاحب ملّى هو الذى بناها ... والقبور لاصقة بها ... وتلك عادة السودان أهل المغرب لا يبفنون موتاهم إلا فى رهاب مساجدها ... فلما جدد الفقبه العدل القاضى محمود بناها خريها وسواها مع جميع القبور بالأرض من كل جهة منيرً العاضى محمود بناها خريها وسواها مع جميع القبور بالأرض من كل جهة منيرً الجميع مسجدا وزادها زيادة كبيرة ، تاريخ السودان ، الصفحتان ٥٦ و ٥٧ .

<sup>«</sup> ثم رجع وشرع فى بناء المسجد الجامع وفى سنة ... شرع في بناء مسجد سنكرى ... أنه لما حج وأراد الانصراف والقفول إلي تتبكت استانن خادم الكعبة المشرفة أن يحد الكعبة ويكيك بقدمه طولا وعرضا وجاء بالحبل المكيل فلما أراد بناء مسجد سنكرى أخرج ذلك الحبل وكال تلك العرصة التى أراد بناها فيه على الأرتاد وينى عليها وهو على مقدار الكعبة مازادت وما نقصت عليها بشيء ... ثم رجع لبناء مسجد سوق تتبكت وهو آخر بنيته و تاريخ الفتاش ، الصفحتان ١٢١ و ١٢٧ .[ وقد جاء بحاشية بالصفحة ٢٢٣ من الترجمة الفرنسية أنه من المحتمل أن يكون مسجد سوق تمبكت هو مسجد سيدي يحيى الذي يقع بالقرب من سوق رائجة للغاية في تمبكت .]

<sup>(</sup>٢٤) دبيت الشيخ النحوى أبى هفص عمر كُرَى بن العلامة أبى العباس أحمد ذى الكرامات بن محمود بن عمر بن محمد أقيت ه المرجم نفسه ، الصفحة ١٧٤ .

<sup>(</sup>٢٥) « ما جرى بينه ويين الفقيه أحمد بن محمد بن سعيد سبط القاضى محمود بن عمر بن محمد اقيت a المرجع نفسه ، الصفحة ١١٣ .

<sup>(</sup>٢٦) تاريخ السودان ، الصفحة ٢٢٢ .

<sup>(</sup>٢٧) يجد القارىء تعريفا بالعالم الجليل أحمد بابا فى الحاشية ٥ - ٤٢ أعلاه ، ويتضع من هذا التعريف - على خلاف ما يقوله بإنيكار - أنه تبقت لدينا بضعه كتب من تأليفه ، وذلك بعدما فقد الجانب الأكبر منها في أثناء اقتياده إلى مراكش .

الذى قام هو الآخر بدور مماثل قد كوفى، بالطريقة نفسها . (٢٩) وهناك عائلة أخرى من البرير ، هى عائلة سيدى يحيى الأنداسى التاداسى أول إمام لمسجد سيدى يحيى فى تمبكت ، كما شغل منصب قاضى تمكبت حتى وفاته فى عام ١٤٩٣ . (٢٠) وبغيغ (٢٩) من العائلات الهامة الأخرى . فمحمود بغيغ خلف عمر أقيت فى منصب إمام تمبكت ، وكان إبناه محمد وأحمد من علماء الشريعة (٢٢) ، كذلك قاوم محمد الاستبداد المراكشى . ومحمد بغيغ لم يقبض عليه ، والأرجح أن المراكشيين أرسلوه إلى مراكش أملا فى حمله على تأييدهم . فقد استدعاه القائد وطلب إليه أن يشهد على وثيقة تلقى تبعة كل الفظائع التى ارتكبت في غاو وتمبكت على العلماء وكبار القوم المتمردين . وعندما رفض بغيغ ووجه باسكيا الفع بكر أنبار (٢٢) الذى أقسم بأنه رأى خطابا من بغيغ إلى أسكيا نوح . (٢٤)

#### ومن الفقهاء الآخرين في بلاط الأسكيا: محمد بن عمر ! محمد زكريا ؛

<sup>(</sup>٢٨) انظر الحاشيتين ١٤-١٤ و ١٤-١٦ أعلاه . « ما نزل القتال بينهما قط إلا بعد ما أرسل (اسكيا محمد) العالم الولى الصالح محمد تل الشريف ينسبونه إلى بنى مداس إلى شي بار يدعوه إلى الإسلام » تاريخ الفتاش ، الصفحة ٥٣ .

<sup>(</sup>٢٩) انظر الحاشية ١٤ - ١٦ أعلاه أيضا .

<sup>(</sup>٣٠) و سيدى يحيى الأنداسى التاداسى وهو ثابت النسب وهو سيدى يحيى بن عبد الرحيم بن عبد الرحم بن عبد الرحمن الثمالبي بن يحيى البكاى ... بن الحسن بن على بن أبى طالب رضى الله عنه ، و المرجع نفسه ، المحمنان ٥٢ و٥٦ . [ وجاء بحاشية بالصفحة ١٠١ من الترجمة الفرنسية لتاريخ الفتاش أن سيدى يحيى كان أول إمام السجد تمبكت الذي يحمل إسمه ، وقد بناه محمد نض سلطان تمبكت اثناه حياة سيدى يحيى .]

<sup>(</sup>٣١) وردت د بقيع » في كتاب نبل الابتهاج بتطريق الدبياج لأحمد بابا ، الصفحة ٩٤ د أخذ عنه جماعة منهم العلامتان الصالحان الفقيهان الأخوان شيخنا محمد وأخوه أحمد إبنا الفقية محمد بقيع » [ بغيغ عشيرة من المندفو .]

 <sup>(</sup>٣٢) « حين أتاه مع السيدين الفقيهين محمد بغيع وأخيه أحمد ابنى القاضى محمود بغيع رحمهم الله
 في كاغ » تاريخ الفتاش ، المنفحة ١١٦ .

<sup>(</sup>٣٣) ورد اسمه في صديغ مختلفة في تلويخ الفتاش ، في الصفحات ١٠٤ و ١٠٨ و ١٠٤ ، هي على التوالى : بكر الأنبار ؛ بكر الأنبار ؛ بكر بن لنبار ، وقد عمل سكرتيرا لأسكيا داوود وخلفائه ، وعندما تسبق اسمه عبارة « اسكيا الفع » فإنه يعني فقيه الأسكيا بلغة السنغي ، كما يعني السكرتير الملكي .

<sup>(</sup>٣٤) جاء بحاشية بالصفحة ٦٦٣ بالترجمة الفرنسي<mark>ة لتاريخ الفتاش أن اسكيا نوح خلف محمد غلى ،</mark> وأنه قاوم بنجاح في الفترة ١٥٩٢ ~ ١٩٩٨ قوات القائد المراكشي محمود باشا في دند حيث أقام هناك=

محمد تننك ؛ موبب قاسم جنكاس ؛ القاضى العاقب ؛ الخطيب محمد جعيت ؛ القاضى مند الفع ؛ القاضى محمد بنديع ؛ الشيخ مُوكار (٢٥) وكان هناك مؤرخ بارز آخر هو باب كور ابن الحاج محمد بن الحاج الأمين كانوا ، والأرجح أن أصله من كانو . وقد أخذ كل من السعدى وكعت عن كتابه ، درر الحسان في أخبار بعض ملوك السودان (٢٦) وقد كان من حسن حظه أنه أفلت من مذبحة

مملكة لم يستطع المراكشيون قهرها ، وبذلك قامت في سنغي بعد الفزو المراكشي مملكتان : الأولى تحت
سلطة المراكشيين ؛ كان ينصب علهيا أسكيا صورياً مقره تمبكت ؛ والثانية مستقلة تحت حكم أسكيا آخر
مقره في دند ، وفي أغلب الأحيان كان الأساكي الألعوبة في تمبكت بصعدون ويسقطون مع صعود الباشوات
المراكشيين وسقوطهم .

وردت قصة الباشا المراكشى ( القائد المراكشى) واسكيا الفع بكر لنبار ومحمد بغيغ بالتفصيل في تاريخ المقتاش ، الصفحات ١٧٥ إلى ١٧٧ ، وساقتطف أقل عدد من الجمل يغطى أحداثها : و إن الباشا محمود مر بمحمد بغيع يوما فناداه ... ولما وصل إليه الشيخ .. ناوله كتاباً مطوبًا وبد له بواة وقلما فقال اكتب شهادتك فيه وفتح الشيخ الكتاب وتأمله فإذا فيه ما صورته وليعلم أمير المؤمنين السلطان ... إننا ما قبضنا هؤلاء الفقهاء ... إلا أن ظهر لنا ما في نفوسهم من عداوة السلطان ... وفيه شهادة جل أعيان تتبكت وكبراثها على ذلك وإعلام ( إمضاء ) القاضى محمد وقال له أكتب شهادتك ... فتعوذ الشيخ بالله من ذلك أي من أن يضع شهادته ... ثم التفت الباشا محمود إلي اسكى الفع لنبار ... وقال له يا الفع بكر أما رأيت الكتاب قال بلى رأيته بخط يده ... ثم قام ( محمد بغيع ) إلي موضع جلوسه ... وأخذ الباشا بيده وقبلها وقال ارجع إلى دارد أتاه اسكى الفع بكر لنبار المذكور ووقف ببابه وسلم وقيل من أنت فقال أنا اسكى الفع بكر لنبار المذنب الفاجر الأثيم وتبسم الشيخ وأمر بالباب ففتح له .. ه

(٣٥) محمد زكريا: ورد في تاريخ الفتاش كاغ زكريا ، أى زكريا المنتمى إلى كاغ ، و وكاغ زكريا بن أحمد ء الصفحة ١١٦ . محمد تتلك : أى محمد المنتمى إلى تننك ، وهي موقع في ما سنه و ومحمد تتنك عالم المعقد ١١٦ . المعقد ١٦٠ .

موبب قاسم جنكاس : والفقيه القاضى موبب قاسم جنكاس ء المرجع نفسه ، الصفحة ٥٠ - موبب معناها مُؤبّ لل أستاذ . ورد موبب زنكاس في تاريخ السودان ، الصفحة ٥٠ د ومات موبب زنكاس سنة .. ء د العاقب بن محمود بن عمر بن محمد اقيت .. قاضى تنبكت ء تاريخ السودان ، الصفحة ٤٠ .

المُطيبِ محمد جعيت : « ثم أمر بسبعة بعشرين (عبدا) إلى الخطيب محمد جعيت خطيب كاغ وهو قاضي .. ، تاريخ الفتاش ، الصفحة ١٠٦ .

القَاضي هند القع : • وأعطى أخت القاضي هند الفع ألف شاه .. : المرجع نفسه ، الصفحة ١٠٨ .

القاضي محمد بِنُديع : « والقاضى محمود ينديع » المرجع نفسه ، الصفحة ٦٠ . ورد كذلك محمود بِنُّبُغُ فى الصفحة ١٦ من المرجع نفسه . وقد ورد فى النص الإنجليزى ، وكذلك فى الترجمة الفرنسية التاريخ الفتاش ، الصفحة ٢٠ ، Nidobogho ، وإذا تكون صحة الإسم فى القاضى محمود بِنُديع ،

الشيخ محمد هُوكارُ: والشيخ مور محمد هُوكارُه ، المرجع نفسه ،الصفحة ١٦ .

العلماء (۲۷) .

وهناك إثنان من المعلمين لطخا سمعتهما بسبب عدم ولائهما للدولة ، أحدهما أسكيا الفع لنبار . وربما كان لنبار أهم عضو في طبقته ، وإن لم يكن مرجع ذلك هو ورعه أو تفقهه . فقد شغل منصب رئيس مجلس القضاء في بلاط الأسكيا ، وهكذا كان منه دائما بمثابة أذنيه . ويبد من تاريخ الفتاش أنه ندر نفسه لخدمة المصالح المراكشية ، كما دعا إلى مهادنة المراكشيين ، وأخرج أسكيا إسحاق قسراً من ساحة القتال . وبعد أن استقر الباشوات المراكشيون في تمبكت تعاون معهم في مطاردة الخوارج والمنشقين . وربما يكون هو المعلم الإفريقي الوحيد من البربر الذي فعل ذلك . (٢٨) وحالة نكران أخرى للجميل أكثر افتضاحا هي حالة محمد بن القاسم ، وهو حفيد أحمد الصقلي الذي غمره أسكيا محمد بجوده وسخائه . وقد حصل إبن القاسم نفسه على عطايا ضخمة من بينها مائتان وخمسون رقيقا وفروا له جميع احتياجاته . ومع ذلك فلدي تلقيه رسالة من الشريف حاكم مراكش مفادها أنه لا يليق بأمثاله البقاء في بلد يخوض حربا ضده ، نسي إبن القاسم كل ما يدين به للسنغي ، وقرر مغادرة السودان برقيقه . ولم يوافق بعض الرقيق علي الانتقال إلى مراكش ، بيد أن الشريف أصر على

<sup>(</sup>٣٦) دمكذا نقلته من درر الحسان في أخبار بعض ملوك السودان تأليف باب كرر بن الحاج محمد بن الحاج الأمين كانوا ۽ المرجع نفسه ورد اسم درر الحسان على نحو آخر . د قاله باب جور بن الحاج محمد في جواهر الحسان ۽ (انظر الحاشيه ٦ – ١٨ أعلاه)

<sup>«</sup> وفي أواسط ربيع النبوى .. توفى مسلحب والدى وملاطفه في جنى بابا كرى بن محمد كرى » تاريخ السودان ، الصفحة ٢٤٠ .

<sup>(</sup>٣٧) الإشارة هنا على الأرجح هى إلى منبحة العلماء التى ارتكبها القائد المراكشى محمود باشا فى غاو (انظر الحاشية ٥ - ٤٠ أعلاه) ، والدليل على أن باب كور قد أقلت من هذه المذبحة هو أنه أورد في درر الحسان أحداثا وقعت بعدها .

<sup>(</sup>٢٨) انظر الحواشي ٥ - ٢٠ و ٥ - ٢٩ و ١٤ - ٢٣ أعلاه .

### خامسا

كانت بلاد السودان أحد مراكز الفقه العظيمه ، فليو الإفريقي مثلا يقول : «ويباع هنا الكثير من الكتب المخطوطة التي تأتى من بلاد البرير ويجنى من هذا البيع ربح يفوق كل بقية السلع» . (٤٠) وتلك إفادة جديرة بالإعتبار ، لأن جميع المؤلفين يتفقون على أن الملح في تمبكت يساوى قيمته ذهبا . فإذا كانت الكتب قد نافست الذهب والملح فلابد أن التعطش للمعرفة كان عظيما للغاية حقاً .

وكان الأساكى يشجعون التعلّم والمعرفة ، وكانت لدى أسكيا داوود مكتبة ضخمة ، ويقول تاريخ الفتاش إنه اعتاد شراء مخطوطات أو نسخ من جميع الكتب الجديدة التى تصل إلى بلاده . ويقوم الكتبة في مجلس القضاء بالبلاط بنسخ هذه الكتب ، ويتولى الأسكيا توزيع النسخ على المعلمين . كما جرت عادة الأساكى على شراء الكتب لهم ، مثال ذلك أسكيا داوود الذى اشترى لمحمود كعت نسخة من القاموس قيمتها ثمانون مثقالاً . (١٤)

وقد أصبحت المساجد في تمبكت مراكز للتعلّم ، ولكنها لاتقارن بجامعات

<sup>(</sup>٣٩) محمد بن القاسم بن مزاور : « ونكح (الشريف أحمد الصقلى ) امرأة من الأعراب اسمها زينب بنت رهب فولدت إبن القاسم ومحمد الهاشمى ..» تاريخ الفتاش ، الصفحة ٣١ . [ ومن ذلك يتضح أن محمد بن القاسم هو حفيد أحمد الصقلى . ]

 <sup>«</sup> والتفت ( اسكيا داوود ) إلى ... إبن القاسم بن مزاور الشريف الونكرى وسأله عما يحبه من الماله
 المرجع نفسه ، الصفحة ۱۱۷ .

ا. أرسل الأمير مولاى أحمد الذهبى رسولا إلى أخيه الشريف محمد بن القاسم يأمره بالرحلة من الله الأرض إذا لا يليق بأمثاله الجلوس بأرض الفتن فأرسل هو إلى جميع عبيده الزناجية ... فلما قدموا إليه أمرهم بالرحلة جميعا فاستشفعوا بأعيان ذلك البلد فقبل شفاعتهم فيهم كلهم إلا أهل انكند فقال يا أهل انكند إنى أحب أن ترحلوا ... ومع ذلك لم يرضوا بتلك الرحلة .. ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٤٤٩ ،

 <sup>(</sup>٤٠) وصف إفريقيا ، طبعة الرياض ، الصفحة ٤١٥ . وحديث ليو الإفريقي هذا هو عن تمبكت .

<sup>(</sup>٤١) دومناقب اسكى داوود وإحسانه مع طلبة العلم وحميد سيره مع الرعية أكثر من أن يؤتى ببعضه فكيف بكله وفي تتبعه طول ومن تلطفه وتوقيره العماء والمسالحين وصبيره عليهم ما حكاه لى بعض أشياخنا عتاريخ الفتاش ، الصفحة ١١٣ .

الشمال . والحقيقة أن الرغبة في الحصول على الكتب من شمال إفريقية وغرب أسيا كان مرجعها أنه على الرغم من وجود طبقة متعلمة في بلاد السودان ، فإن إنتاجها الفكرى لم يكن على درجة كافية من الجودة . وعلى أية حال فإن الكتب التي يضعها العلماء السودان لايمكن مقارنتها بتلك التي تصدر عن جامعتي الأزهر وفاس . فضلا عن ذلك كانت هناك مسألة اللغة ، فالطبقات المتعلمة في بلاد السودان كانت بارعة في اللغة العربية - لغة الدين والأدب والثقافة - ولكن هذه البلاد كانت تبعد كثيراً عن المراكز الحيوية للمعرفة العربية . وكانت لمعاهد التي أقامتها اللول الاستعمار في مستعمراتها .

والجانب الاستعمارى فى ثقافة السودان مثير حقاً . فمثلما كان الآسيويون في العصر الاستعمارى يذهبون إلى أكسفورد وباريس لمتابعة الدراسات العليا واستكمالها ، كان السودان يذهبون إلى فاس والأزهر . وكان الطلبة من سنكرى (٢٠) يذهبون إلى فاس لدراسة المذهب المالكى ، وإلى الأزهر ومكة لدراسة الفقه والشريعة . وكان رجال الدين الزائرون يستقبلون باحترام كبير ويمنحون المناصب الهامة ، وكان للمعلمين الحق فى التدريس ، وباستطاعة أية أسرة أن ترسل إليهم أولادها ، بيد أن تكاليف التعليم كانت باهظة ، ولذلك كانت الأسر الغنية فى وضع أفضل ، إذ يكفى أن تدفع أحد الرقيق وبقرة ثمنا لتعليم الولد . أما الأطفال الفقراء فعليهم أن يعملوا لدى الشيخ كى يسددوا ثمن الحسمهم . وقد كان الاشتغال بالفقه مباحاً لكل من ولد حراً ، بيد أن تكلفة الحصول على الكتب ، والجهد الشاق الذى يتطلبه نسخها ، وحفظ القرآن عن

د وذكر (محمود كعت) أنه رأى في بلد تنبكت نسخة القاموس تباع وقد قبل فيه ثمانون مثقالا واوقفتها في يد صاحبها حتى اتيك واطلب منك خلاصها وتكون نخيرة لك عند الله .. واشترى ( اسكيا داويد) له تلك النسخة بثمانين مثقالا ء المرجع نفسه ، الصفحان ١٠٨ و ١٠٩ . [ القاموس المشار إليه هنا هو القاموس المحجم اللغوى الذي ألفه الفيروزيادي ، وهو أشهر المعجم الصفيرة وأشملها .]

وهو أول من اتخذ خزائن المال حتى خزائن الكتب وله نساخ ينسخون له كتباً وريما يهادى به
 العلماء المرجم نفسه ، الصفحة ٩٤ .

<sup>(</sup>٤٢) الإشارة هنا إلى مسجد سنكرى الشهير في تمبكت .

ظهر قلب ، والوقت الطويل الذي يتطلبه التمكن من الحديث والشريعة والسراسات الرفيعة المستوى في المذهب المالكي ، وكذلك تكاليف السفر إلى الخارج – لأن معظم هؤلاء المعلمين السودان تلقوا تعليمهم لا في مساجد بلاد السودان فقط ، وإنما في موريتانيا وفاس ،بل في القاهرة ومكة أيضا – كل ذلك يعنى أن التعليم كان وقفا على أقلية . وكما هي الحال في كل مستعمرات العصر الحديث ، حيث كانت المناصب العالية تسند عادة إلى المتخصيصين الذين تدربوا في الخارج ، فإنه في إمبراطوريات العصور الوسطى ببلاد السودان كان للعلماء الذين يتلقون تعليمهم في مدارس فاس وموريتانيا مكانة خاصة مرجعها أن السودان كانوا يتبعون المذهب المالكي وأن أبناء موريتانيا وشمال إفريقية كانوا أصحاب النفوذ للهيمن في بلاط ملوك السودان .

وما دام السودان قد تشربوا الثقافة العربية ، فقد حرصوا على أن تكون لهم صلة دائمة بآخر التطورات الأدبية والفقهية في العالم العربي ، ومن ثم أقبلوا بشدة على اقتناء الكتب التي تصدر فيه . وشاعت المكتبات الضخمة في بيوت العلماء ، إذ يذكر أحمد بابا أن مكتبته كانت تضم ألفًا ومائتي مجلد ، بالرغم من أنها كانت من أصغر المكتبات في تمبكت .

ولا يعنى ذلك أن السودان لم يضعوا أية مؤلفات ، بيد أنه من الصعب تقدير عدد ونوع الكتب التي وضعت في بلاد السودان لأن فترة الفراغ الكبير التي أعقبت موقعة تتنبي (٤٦) لم تشهد فقط دمار المكتبات ، بل شهدت أيضا نهاية النشاطات الثقافية كافة ، ومع ذلك فإن أسماء مثل محمد بن أبي بكر (٤٤) الذي أمضى حياته في التعبد والتدريس والمحاجاة في مجلس القاضي إنما هي

<sup>(</sup>٤٢) مرقعة تثنيى: الموقعة التى ألحق فيها المراكشيون بقيادة جودار باشا هزيمة حاسمة بجيوش اسكيا إسحاق الثانى سلطان السنغى ، والتى كانت إيذانا بالنهاية الفطية انولة السنغى .

د وقدموا ( المراكثميون ) كاغ فى أول جمادى الأولى سنة تسع وتسعين وتسعماية .. وملاقاتهم مع اسكى إسحاق فى موضع تسمى سنكى قريبا من تقديى .ه المرجع نفسه ، الصفحة ١٤٦ .

<sup>(</sup>٤٤) « وفي ضحوة الاربعاء ، توفى الآخ البار النافع الصديق الملاطف المحب الناصح محمد بن أبي بكر بن عبد الله كرى السناوى كان محبًا الفقراء والمساكين والطلبة محسنا إليهم ء تاريخ السودان ، الصفحة ٢٤٢ .

أسماء جديرة بالاحترام ، ويتحدث تاريخ السودان عن أحمد بابا باعتباره أوسع فقهاء بلاد السودان علمًا . كما أن بِلُ وعثمان دان فوديو وعبد الله ، من حكام الفولاني ، والحاج عمر لم يكونو فقط فقهاء مرموقين ، بل شعراء أيضا ، فضلا عن أن السعدى وكعت وإبن فرتوا والمؤرخين من الفولاني قد سجلوا بأمانة الأحداث الهامة في بلادهم .

#### سادسا

كانت المعرفة الإسلامية تنتشر ببطء في بلاد الهوسا . وحتى نهاية القرن السادس عشر كانت غاو وتمبكت وغسرميغو هي المراكز الكبيرة المعرفة . وقد دخل الإسلام بلاد الهوسا لأول مرة خلال التوسع العظيم لإمبراطورية مالى ؛ ويقول مؤرخ كانو إن الإسلام دخل بلادهم خلال حكم ياجي ( ١٣٤٩ - ٥٨٣١) (٥٤) على أيدى بعض التجار من الونقارة . ورغم أن هؤلاء قد شيدوا مسجدا فإنهم لم يوفقوا إلى إدخال الوثنيين في الإسلام ، وخلال حكم يعقوب (٢٤) (٢٥١ – ١٤٥٢) جاء المسلمون من الفولاني إلى بلاد الهوسا ؛ وبعضهم أقام هناك والبعض الآخر ذهب إلى برنو . وقد أحضروا معهم كتب الفقه والشريعة . ومنذ ذلك الوقت توطدت أركان الإسلام في بلاد الهوسا . وتشير تآريخ كانو إلى قدم شريف من المدينة ، خلال حكم محمد رومفا (١٤٦٧ – ١٤٩٩) ، وربما كان هذا الشخص هو المغيلي الذي يُزعم أنه زار كانو وكاتسنا . وكان له فضل إقامة الإسلام على أسس سليمة باقتلاع الشجرة التي يقدسها الوثنيون وإقامة مئذنة مكانها . ومنذ أيام المغيلي ظلت التقاليد يقدسها الوثنيون وإقامة مئذنة مكانها . ومنذ أيام المغيلي ظلت التقاليد الإسلامية قوية في بلاد الهوسا . (٧٤) فعلى سبيل المثال يشير التأريخ إلى قدوم الإسلامية قوية في بلاد الهوسا . (٧٤)

<sup>(</sup>٤٥) بلجى بن تسلميا : الساركن الحادى عشر اكانو ويسمى عليًا ، حكم فى الفترة ١٣٤٩ - ١٣٨٥ . وفى عهده استقامت أمور الإسلام ، ووفد على كانو حوالى أريمين من العلماء المسلمين ، على رأسهم العالم عبد الرحمن زيت . وقد عهد إليهم ياجى بالإشراف على أمور القضاء وذبح الحيواذات وغيرها .

<sup>(</sup>٤٦) يعقوب بن عبد الله بورچا: الساركن التاسع عشر لكانو، حكم فى الفترة ١٤٥٢ - ١٤٦٠. وفى عهده وصل إلى كانو من برنو وغرب بلاد السودان عدد آخر من العلماء المسلمين الذين اكتملت بهم الثورة الدينية فى كانو.

فقهاء كثيرين فى أيام كيسوكى (٤٨) ( ١٥٠٩ – ١٥٦٥ ) ، غير أن الهوسا لم يتخلوا عن عاداتهم الوثنية ؛ وكان الإسلام مجرد غطاء علوى للمعتقدات التقليدية .

لقد استعرضنا في عجالة حالة المعرفة في تمبكت أيام الأسكيا . ولم تكن برنو كمركز للثقافة تقل شهرة . يقول بلً إنه كان يوجد في برنو معلمون ممتازون درسوا القرآن ، وليس لهم نظير في بلاد الهوسا . ويؤكد آخرون أيضا أن التقاليد الإسلامية كانت وطيدة الأركان في برنو ، ومنهم دنهام الذي يشير إلي أنه وجد في برنو عدداً كبيراً من الحجاج الذين برعوا في الكتابة بالحروف العربية . «كانت كل قافلة تغادر برنو إلى فزان تحمل عددا كبيرا من نسخ القرآن بخط الكتبة في برنو ، وكانت النسخة تباع في بلاد البربر أو في مصر مقابل خمسين أو ستين ريالا » . ومن بين معلمي برنو يذكر بل البكري وتلميذه أبا بكر الباركوم ، وكذلك الشيخ طاهر القولاني . (١٩) وفي أير يشير بل إلى المعلم العاقب (١٠) كشارح لكتاب مختصر خليل (١٥) ويشير إليه السعدي بدوره المعلم العاقب من تمكت ، وكان تلميذاً المغيلي ، وقد عاش في النصف الاخير على أنه فقيه من تميكت ، وكان تلميذاً المغيلي ، وقد عاش في النصف الاخير

<sup>(</sup>٤٧) انظر الحاشية ٤ – ٨٥ أعلاه ،

<sup>(</sup>٤٨) محمد كيسوكي: انظر الحاشية ٦ - ٧١ أعلاه .

<sup>(</sup>٤٩) د من علماء ، هذا البلد (برنو) الإمام العالم العلامة ، المتفان الفهامة ، شيخ الشيوخ نو الفهم والرسوخ ، الشيخ البكرى ، أخذ العربية والبلاغة في جاندون .. ومنهم العالم العلامة ، الفقيه الفهامة ، المعروف بابن آجروم ، أخذ عن الشيخ البكرى له تأليف تدل على وفور علمه .. ومنهم العالم العلامة ، الفقيه الفهامة ، أبو يكر الباركوم ، المعروف الشيخ الطاهر بن إبراهيم الفلاني ، كان نسيج وحده ، عالما بالمنقول والمعقول ..» إنفاق الميسور ، الصفحة ٣٧ .

<sup>(</sup>٥٠) دريلى هذا البلد من جهة الشمال بلدة أهير .. فمنهم الاستاذ الفقيه العاقب بن عبد الله الانصمنى المسوفى ، قال أحمد (بن) باب .. العاقب .. من أهل تكدة ... فقيه نبيه ، ذكى الفهم ، وقاد الذهن ، له تعاليق من أحسنها كلامه على قول خليل ، المرجع نفسه ، الصفحات ٣٩ إلى ٤١ .

<sup>«</sup>العاقب بن عبد الله الأنصمي المسوفي .. وقاد الذهن ، مشتغل بالعلم ، في لسانه نراية ، له تعاليق من أحسنها كلامه على قول خليل .ء تاريخ السوان ، الصفحة ٤١ .

<sup>(</sup>٥١) خليل بن إسحاق بن موسى بن شعيب : من فقهاء المذهب المالكي في القرن التاسع الهجري ، نشأ بمصر وشغل منصب مدرس المالكية بالشيخونية بمصر . ألف شرح ابن الحاجب في ستة مجادات ، وله =

من القرن الخامس عشر .

كما برز كثيرون من المعلمين والمتفقهين في بلاد الهوسا ، في مقدمتهم عبد الله سنك (<sup>۲۰)</sup> الذي درس في أغادس وفزان ، ومن المسلم به أنه أعظم عالم في زمانه . وفي كاتسنا ، في القرن السادس عشر ، كان هناك محمد (<sup>۲۰)</sup> الذي درس على أيدى المغيلي وسافر إلى الشرق حيث التقي بشيخ الإسلام زكريا والعالم الكبير القلقشندي ، ووضع تعليقات وشروحا على كتاب مختصر خليل . ومن العلماء المبرزين الآخرين رمضان بن أحمد ، وهو مواطن من فزان درس البخاري . (<sup>30)</sup>

وحتى القرن السادس عشر كان الاهتمام منصبًا فى المقام الأول على أمور الفقه والشريعة . وكان العمل الذى أنجز في هذا الجانب فى بلاد الهوسا عملا نقليًا أكثر منه عملا إبداعيًا . وكانت أغادس هى المركز العظيم التعلَّم الذى يزوره الدارسون من الهوسا ، إذ كانت فى العصور الوسطى مركزا معروفا

<sup>(</sup>٥٢) «من علماء هذه الأقاليم السبعة المذكورة آنفا ، التي هي : دور وكاشنة وكنو وغوير وزكزك -- الشيخ الإمام العلامة النحرير الفهامة ، فريد دهره ، وحيد عصره ، عبد الله سك ، الفلاتي البغاتي ، الصلاتي البغاتي . رحل في طلب العلم إلى أقدر ( أغادس ) وإلى فزان .. وله من شيخه البكري جزء يسير في مجاوبته ، إنفاق الميسور ، الصفحة ٥٠ [الإقليمان الباقيان هما بيرام ورانو .]

<sup>(</sup>٥٣) درمنهم القاضى محمد بن أحمد بن أبى محمد التائختي قال أحمد بابا .. عرف بَايُدُ أحمد مضافا لأسم أحمد ومعناه : إبن كان فقيها عالما ، فهاما محدثا ، متفننا محصلا ، جيد الحفظ ، حسن الفهم كثير المنازعة ... ولقى بتكدة الإمام المفيلي ، وحضر دروسه ثم رحل للشرق .. فلقى أجلاء ، كشيخ الإسلام زكريا والبرهانين : القلقشندي ..، له تقاليد وطرز على مختصر الشيخ خليل ء المرجع نفسه ، الصفحة ٥ .

 <sup>(</sup>٥٤) وومنهم الشيخ العلامة ومضان بن أحمد ، وكان أصله من فزان ، استوطن زنفر ، وله قصائد
 وتواليف : منها نظمة على رواة البخارى ، أي رواية الفروع عن الأصول ، المرجع نفسه ،الصفحة ٥٣ .

للتعلَّم تخصص فى علوم الفقه . وقد ركز معظم معلمى أغادس على التدريس في المسجد ، ولكن بعضا منهم ، مثل الشيخ عثمان بندور (٥٥) وجبريل ، جمع بين التدريس فى المسجد والوعظ المتجول خارجه ، وتخصصت الفالبية العظمى من معلمى أغادس في قضايا معينة ؛ منهم محمد تُثبُّر (٥٥) الذى ألمَّ بأخبار قريش وعلق عليها ؛ وجبريل الذى تخصص فى الكوكب الساطع (٥٧) ومحمد بن راج الذى درس البخارى (٨٥) ؛ ومحمد المغورى الذى اشتهر علي نطاق إفريقية كمعلق على المختصر . (٩٥) ويذكر عبد الله ، الأخ الأصغر لعثمان دان فوديو ،

وقد أصبح تأثير تمبكت منذ القرن السادس عشر هو السائد في بلاد الهوسا . ويعنى ذلك أن المؤلفات الدنيوية أخذت تحظى باهتمام أكبر ، وأن كتابة التاريخ أصبحت أهم وظيفة يضطلع بها المعلمون .

<sup>(</sup>٥٥) الشيخ عثمان بندور الكبوي ، قرأ عليه عثمان دان فوديو الفقه .

<sup>(</sup>١٥) دقاضي القضاة محمد سُنْبُ، إنفاق المسور ، الصفحة ٥٦ .

د الإمام محمد تُنْبُ بن عبد الرحمن ۽ تزين الورقات ، الصفحة ١٠ .

<sup>(</sup>٧٥) الشيخ جبريل بن عمر: تخصص في صحيح البخاري ، وكان له أثره الكبير علي عثمان دان فوديو . فقد رحل عثمان إلي أغادس حيث يقيم الشيخ جبريل ، ولازمه مدة عام ، وأخذ عنه صحيح البخاري ، وهو مالكي متشدد . دومنهم الأستاذ جبريل بن عمر شيخ الإسلام العلامة المحقق ، القدوة النظار الصالح البركة الحاج، إنفاق الميسور ، الصفحة ٤٥ .

<sup>«</sup>ثم رجع شيخنا عثمان إلي الوطن وتركنى عنده ( أى ترك الشيخ عبد الله عند الشيخ جبريل) قلبثت عنده نحو شهرين قرآت عليه الكوكب الساطع السيوطى مستمعا كتبا شنتى عنده تقرؤها الطلاب، تزيين الورقات ، الصفحة ٢١ .

<sup>(</sup>٥٨) دفوجدت (الشيخ عبد الله) الشيخ عثمان خرج إلى الحاج محمد بن راج لقراءة البخارىء المرجع نفسه ، الصفحتان ٢١ و ٢٢ .

<sup>(</sup>٥٩) صحة الإسم محمد المنقوري ومنهم شيخ الشيوخ ، الفقيه المهيب ، محمد المنقوري ، نقل مختصر خليل ، ومهر جدا ، وتصدر التعريس، إنفاق الميسور ، الصفحة ٥٦ . [ ورد اسمه علي النحو الذي ورد به في المن (المغوري al-Maghuri) في المقدمة الإنجليزية لكتاب تزيين الورقات ، الصفحة ٧ . وإذا يرجج أن يكون بانيكار قد أخذ عن هذا المصدر .]

وتنبغى الإشارة إلى أهمية المؤلفات الدنيوية في بلاد الهوسا في القرن الثامن عشر . فعبد الله يذكر أنه درس علم النحو والصرف والمنطق . (٢٠) وهو بالطبع قد درس القرآن وكتب التفسير ؛ وأعمال السنوسيين ؛ والشعراء الستة . كما درس «علم الحديث الذي يأتي عن طريق المعرفة ، مثل العراقي ، وعلم الحديث الذي يقتصر على الأحاديث الصحيحة التي يتصل سندها من الراوي إلى النبي ، مثل البخاري »(٢١) وقد تعلم على أيدي شيوخ كثيرين ، سواء من الشرق أو الغرب ، وأصبح من الدارسين المبرزين .

## سابعا

أقامت إفريقية الغربية في القرن التاسع عشر علاقات وثيقة للغاية مع المناطق المجاورة . ولا يرجع ذلك كلية إلى التجارة ، وإنما أقام هذه العلاقات أيضا على مراحل وبيدة الحجاج المتجهون إلى مكة ، مثلما يفعل البعض منهم حتى اليوم بإقامتهم في المدن المختلفة . ولم تكن الدولة الإفريقية تتدخل في شؤون المسافرين المعتادين ، سواء أكانوا حجّاجاً أم تجاراً . وهكذا سافر كل من كلاپرتون وبارث إلى بلاد الهوسا ومعهما خطابات توصية من حكام برنو . وفي ذلك ما يدعو إلى الدهشة كثيرا في حالة كلابرتون لأن بِلُّ والشيخ الكانمي تبادلا خطابات مليئة بالقدح والذم .

وفى معظم المدن كان هناك مواطنون أو زائرون يكثرون من السفر ؛ ففى كتاغوم التقى كلاپرتون برجل من الفولا سبق أن سافر إلى القسطنطينية وبغداد .

<sup>(</sup>٦٠) ورام (فسر لغات هذه القصيدة هنا لأنى فسرتها فى النسوخ المكتوبة ... وإن يسر الله لنا سنضم عليها شرحا إن شاء الله يبرز محداتها لأنها قد حوت من علوم العربية وعلوم البلاغة ... ، تزيين المرفقات ، المسفحة ٢٧ .

<sup>(</sup>١٦) هذه الفقرة ملفوذة من المقدمة الإنجليزية لكتاب وتزيين الورقات» ، الصفحتين ٦ و ٧ . وعن أعمال السنوسيين ورنت بهذه المقدمة إشارة إلى كتاب التوحيد لأبى عبد الله السنوسي . أما الإشارة إلى العراقي فتتعلق بالفيته الشهيرة في علم الحديث .

وفى كاتسنا زار بارث شريف من اليمن سبق أن زار بلاد البربر ، ويوشك على السفر إلي تمبكت . وفى مناطق الأداماوا قابل بارث رجلا من الفولانى زار مكة ، وعاد منها حاملاً كتبا كثيرة كان يأمل بيعها فى تمبكت والغرب . ومرة أخرى هنا حالة الحاج أحمد ، وأصله من البمبرة . وقد بدأ حيات العملية بتنظيم الحفر لاستخراج الذهب فى بمبوك ، ثم قام بحملات تجارية صغيرة بين توات وتمبكت ، وبين كانو وأغادس ، وأخيرا ذهب إلي الشرق ورافق إبراهيم باشا فى حملته على سوريا ، وزار البصرة وبغداد . شم التحق بخدمة الحرم النبوى فى المدينة ، وأرسله الإمام ليحصل على بعض الرقيق من بيغرمى .

وكان يوجد بالمراكز التجارية العظيمة ، مثل كانو أو تمبكت ، سكان لديهم معرفة كاملة بالبلاد الإسلامية ، وكان الاتصال بالشمال ذا جانب واحد . فلم يكن يزور شمال إفريقية إلا أقل القليل من السودان ، حتى من الهوسا الموجودين في كل زمان ومكان . ولكن الأراضى القريبة من الشرق الأدنى والقاهرة وغرب بلاد السودان ، وفي مقدمتها الأماكن الإسلامية المقدسة ، كانت مألوفة لديهم . كما أنهم لم يكونوا يجهلون جغرافية بلاد السودان . ففي بيغرمي ناقش بارث نظام النهر في وداى مع رجل من الفولا . وفي برنو تعرف دنهام على أحد مواطني سيراليون رأى الإنجليز هناك . والحقيقة أن بلً أخبر كلاپرتون أن كثيرين من أتباعه يزورون المنطقة الساحلية ، وأن نهر كارا يصل إلى البحر عند مكان يدعى ركا على مسيرة عشرين يوما من نوبي ، ومع ذلك لم يكن مستعدًا لأن يُزرِده بخريطة خشية أن يبحر الإنجليز في النهر إلى الداخل .

# قوائم الائسر الحاكمة

# أسرة كيتا الحاكمة في مالي

| ناری فامغان                                                    | 1414 - 14                                           |
|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| دنجارام                                                        | 1771 - 1771                                         |
| سوندیاتا ( ماری جاطة )                                         | 1771 - 0071                                         |
| ولى الأول                                                      | 174 1700                                            |
| ولى الثاني                                                     | 1778 - 177.                                         |
| خليفة                                                          | 3771 - 0771                                         |
| أبو بكر ( مفتصب ؟ )                                            | 1710 - 1740                                         |
| سيكرة ( مغتمب ؟ )                                              | ۱۳۰۰ – ۱۲۸۵                                         |
| قو                                                             | 18.0 - 18                                           |
| موسى الأول                                                     | 1777 - 17.0                                         |
| مغان الأول                                                     | 1781 - 1777                                         |
| سليمان                                                         | 1271 - 1281                                         |
| سنيمان                                                         |                                                     |
| ستیمان<br>کاسا ( عزل )                                         | - 177.                                              |
| _                                                              |                                                     |
| كاسا ( عزل )                                                   | - 177.                                              |
| کاسا ( عزل )<br>ماری جاطة الثانی                               | - 177.<br>1771 -3771                                |
| کاسا (عزل) .<br>ماری جاطة الثانی<br>موسی الثانی                | - 177.<br>177 3771<br>3771 - 7771                   |
| کاسا (عزل) .<br>ماری جاطة الثانی<br>موسی الثانی<br>مفان الثانی | - 177.<br>177. – 3771<br>3771 – 7771<br>7771 – 7777 |

## أسرة الأساكي الحاكمة في غاو

| محمد         | 1079 - 1898 |
|--------------|-------------|
| موسىي        | 1081 - 1089 |
| محمد بنكن    | 1077 - 1071 |
| إسماعيل      | 108 1088    |
| إسحاق الأول  | 1089 - 108. |
| داوود        | 1301-7201   |
| الحاج        | 7201-5201   |
| محمد بان     | 7ho/ - 4ho/ |
| إسحاق الثانى | 1001-1001   |
| محمد غاو     | 1801-7801   |
|              |             |

# الأسرة السيفية الحاكمة في كانم - برنو

| التاريخ الميلادى التقريبي | المايات السيفيون                                |
|---------------------------|-------------------------------------------------|
| 7A.1 - YP.1               | أوم بن جبيل ( أو هيوم بن جيل )                  |
| 1101-1-91                 | ىونمە ب <i>ن</i> أوم                            |
| 11// - 1101               | دالابیری ( أو بیری بن نونمه )                   |
| 1198 - 1144               | دالابكر (أو عبد الله بكر بن بيرى )              |
| 3911 - 1771               | سالما ( أو عبد الجليل بن بكر )                  |
| 1771 - 1771               | أحمد دونمه ( أو دونمه بن دابالا بن سالما )      |
| ) POY1 - XYY1             | كادى ( أو عبد القديم ) بن متالا ( متالا اسم أمه |
| 18 1449                   | عثمان ( بیری ) بن زینب                          |
| 1771 - 17                 | الحاج إبراهيم نيجال بن كادى                     |
| 1787 - 1771               | عبد الله بن كادى                                |

| 737/ - X37/ | سالمًا (تسليم) بن حوا (أو إبن عبد الله)         |
|-------------|-------------------------------------------------|
| 1789 - 1787 | كورجانا ( أوكور ) الصغير                        |
| 150 1254    | كور الكبير                                      |
| 1505 - 150. | كور محمد ( أو محمد بن عبد الله )                |
|             | إدريس بن حفصة بنت نيجال بن إبراهيم ( أمه حفصة   |
| 1071 - 1707 | بنت نيجال وأبوه إبراهيم)                        |
|             | داوود بن فاطمة بنت نيجال بن إبراهيم ( أمه فاطمة |
| 1777 - 1777 | بنت نيجال وأبوه إبراهيم)                        |
| 1           | عثمان بن داوود                                  |
| 17.71       | عثمان بن إدريس                                  |
| }           | أبو بكر (لياتو ) بن داوود                       |
|             |                                                 |

## انتقال الاسرة السيفية من كانم إلى برنو

| عمر بن إبريس                                | 1741 - 1841 |
|---------------------------------------------|-------------|
| سعيد محمد مازا أوماچا                       | 1491        |
| كادى أفونو بن إدريس                         | 1897 - 1891 |
| عثمان ( بیری ) بن إدریس                     | 1870 - 1897 |
| عثمان كالينواما بن داوود                    | 1870        |
| دونمه بن عمر                                | 1874 - 1870 |
| عبد الله أوچا بن عمر                        | 7731 - 1731 |
| إبراهيم بن عثمان                            | 1731 - 7331 |
| ء، ہے۔ ۔<br>کادی بن عثمان                   | 1331 - 3331 |
| ی بن<br>سونمه بن بیری ( أو سونمه بن عثمان ) | 1884 - 1888 |
| محمد بن متالا ( متالا إسم أمه )             | 180 1881    |
| العدو بن عائشة بنت عثمان                    | 1607 - 160. |
| . 2.12                                      |             |

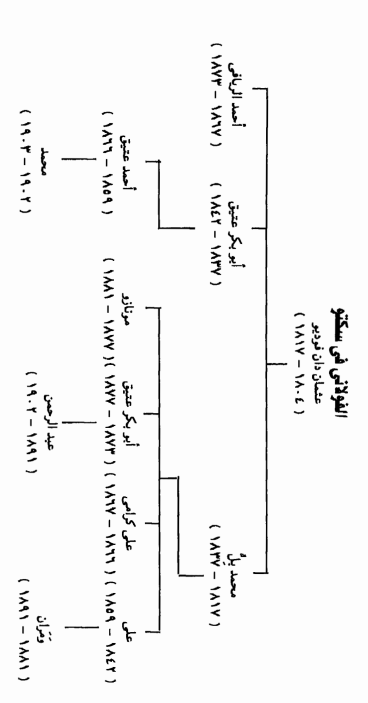
| 1600 - 1807                              | محمد بن کادی                                           |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 0031 - 1731                              | <br>حاچی بن إیمالا                                     |
| 1537 - 1531                              | بای ۱۰ و و<br>عثمان بن کادی                            |
| 1574 - 1577                              | عمر بن عبد الله أنجا<br>عمر بن عبد الله أنجا           |
| VF31 - 7V31                              | محمد بن محمد کادی                                      |
| 10.7 - 1877                              | <br>على جاچى بن ىونمه بن زينب ( أبوه يونمه وأمه زينب ) |
| 7.01-1701                                | إدريس كاتاجار مابي بن على بن عائشة                     |
| 1701-0301                                | محمد بن إدريس                                          |
| 0301-1301                                | على بن إدري <i>س</i><br>على بن إدريس                   |
|                                          | دونمة محمد بن فانامي بن محمد ( فانامي اسم أمه ،        |
| 1301-0001                                | محمد اسم أبيه )                                        |
| 0001-7501                                | عبد الله بن دونمه                                      |
| 7501 401                                 | - وصاية الماچيرا عائشة على ابنها إدريس ألوما           |
| 17.7-104.                                | إدريس بن على ألوما أو إدريس عائشة ألوما                |
| 7.51 - 1.51                              | محمد بن إدريس                                          |
| $\lambda I \Gamma I = 0 \gamma \Gamma I$ | إبراهيم بن إدريس                                       |
| 0751 - 3351                              | الحاج عمر بن إبريس                                     |
| 3371 - 1871                              | الحاج على طاير بن الحاج عمر                            |
| 1749 - 177.                              | إدريس بن على                                           |
| 1717 - 1717                              | دونمه بن على                                           |
| 1741 - 1717                              | الحاج حمدون بن دونمه                                   |
| 1781 - 4341                              | محمد بن الحاج حمدون                                    |
| 140 1451                                 | ىونمه جانا                                             |
| 141 - 140.                               | على بن الحاج حمدون                                     |
| 1841 - 141                               | أحمد بن على                                            |

وبعد « أحمد بن على » جاء « نونمه بن أحمد » (١٨٠٧ – ١٨١١) ، وفي عهده ظهرت أسرة الشعيخ محمد الكانمي الذي أصبح صاحب السلطة الفعلية في برنو ، وأعقبه «محمد نجلروما» (١٨١١ – ١٨١٤) ، وقد عزله الشيخ الكانمي وأعاد «نونمه بن أحمد» (١٨١٤ – ١٨١٧) ؛ وأعقبه أخوه «إبراهيم» (١٨١٧ – ١٨٤٢) ، ثم «على بن دلاتو» الذي حكم ٤٠ يوماً وكان آخر مايات الأسرة السيفية .

هذا وقد وردت الأسماء في المتن مبتورة ، كذلك فإن تواريخ تولى المايات السلطة تختلف من مصدر تاريخي لآخر في حدود بضع سنوات . وقد استكملت الأسماء مستعينا بمصدرين آخرين ، كما حاوات قدر الإمكان التوفيق بين التواريخ الواردة في المتن وتلك الواردة في هذين المصدرين : انظر ، إبراهيم على طرخان ، إمبراطورية البرنو الإسلامية ، المرجع السابق ، الصفحات ١٧٩ إلى ١٨٥ ؛ وكذلك ريتشموند بالمر Bornu, Sahara and Sudan ، المرجع السابق ، المرجع السابق ، المرجع السابق ، المرجع السابق ،

#### داهومی

| 17.7 – 17                          | أويغباشا               |
|------------------------------------|------------------------|
| م۲۲ <i>۱ – ۱</i> ۲۲                | داكو                   |
| ٠٨٢ – ١٦٨٠                         | أكبا                   |
| \Y\\ - \Y\\                        | أغاجا                  |
| \YVo - \YYX                        | تغيوصن                 |
| \VX4 - \VVo                        | كنْغَلا                |
| 1747 - 1749                        | َ<br>أُغُونُويِو       |
| <b>YPY</b> - <b>A</b> / <b>A</b> / | أدَنْزان               |
| \\\\ - \\\\                        | غيزو                   |
| PONI - PANI                        | ۔۔<br>غلیغلی           |
| 1416 - 3141                        | ۔ ی<br>بیهانز <i>ن</i> |
| 1444 - 1494                        | بيه رن<br>أغلو أغلو    |



# تواريخ الائحداث

# مرتبة بحسب التسلسل الزمنى بالتقويم الميلادى

| ۲    | تأسيس ىولة غانة                                  |
|------|--------------------------------------------------|
| ٦    | تأسيس غاو                                        |
| 177  | عقبة بن نافع يغزو فزان                           |
| ٦٩.  | أسرة «زا» الحاكمة في غاق                         |
| ٧    | ظهور قوة صنهاجة                                  |
| ٧٣٤  | غزو شمال إفريقية لغانة                           |
| ٧٥٠  | تأسيس مملكة وَغُدُ غُ                            |
| ٧٨٠  | قَيْمَغَ يؤسس مُ إمبراطورية السوبنكي في غانة     |
| ۸    | غزو البربر لتفازة                                |
| ۲۳۸  | وفاة تين يروتان                                  |
| ۸٩.  | لمطة تأسىر محمد كاغ                              |
| 98.  | غزو لمتونة لغانة                                 |
| 171  | غاو تفرض سيطرتها على أودغست                      |
| 99.  | غانة تسيطر على لمتونة ؛ وتعيد هيمنتها على أوبغست |
| ١٩   | اعتناق زاكُسني للإسلام                           |
| 1.87 | بداية جهاد المرابطين                             |
| 1.08 | غزو المرابطين لأودغست                            |
| 10.1 | غزو إبن ياسين للسوس                              |
| ۱۰۵۷ | وفاة إبن ياسين                                   |
| 1.11 | غزو المرابطين لغانة                              |

| ١٠٨٥ | اعتناق دونمه بن أوم للإسلام              |
|------|------------------------------------------|
| ١١   | تأسيس تمبكت                              |
| ١٢   | كيتا أللاكوى ينشىء مملكة المندى          |
| 17   | ناجوشى ساركن كانو يغرض ضريبة الأرض       |
| 17.7 | غزو الصوصو لغانة                         |
| 377/ | انتصار سندیاتة (ماری جاطة) فی موقعة کیری |
| 170. | تأسيس غاو                                |
| 1779 | انتقال الخلافة إلى كانم                  |
|      | ارتقاء منسا موسى العرش                   |
| 17.4 | ظهور قوة الكوارارافا                     |
| 3771 | سفر منسا موسى إلى مكة لأداء فريضة الحج   |
| 1777 | الموسىي ينهبون تمبكت                     |
| ١٣٣٥ | هرب علی کوان .                           |
| ۱۳۸- | اعتناق محمد كوراني حاكم كاتسنا للإسلام   |
| 18.7 | غزو بتنكورت لجزر كناريا                  |
| 1271 | غزو الطوارق لأروان وولاته وتمبكت         |
| 180. | غزق الكوارارافا لبرنو ويلاد الهوسا       |
| 1870 | سنً على                                  |
| 1278 | قیام سنؑ علی بغز <u>و ت</u> مبکت         |
| 184. | نهب الموسى لولاته                        |
| 1841 | وصول جوان دی سنتریم                      |
| 184- | البعثة البرتغالية إلى مالى               |
| 189. | تولى إيوبارى الكبير السلطة في بنين       |
|      | وفاة سنَّ.على                            |

| 1897        | أسرة الأساكي في غاو                          |
|-------------|----------------------------------------------|
| 10.7        | المغيلي في بلاد الهوسا                       |
| 1014-1010   | حرب الإيدا                                   |
| 7101-V101   | حملة السنغى ضد أيْر                          |
| 730/        | الحملة المراكشية ضد ودان                     |
| 7501        | السنفى يبدأون استغلال مناجم الملح في تاوديني |
| ۱۵۷۸        | موقعة القصر الكبير                           |
| ۱۸۵۱        | الحملة المراكشية ضد توات                     |
|             | الغزو المراكشي                               |
| 1091        | موقعة تندبى                                  |
| 1090        | هزيمة المراكشيين السكيا نوح                  |
| 1099        | قيام محمود سلطان مالى بغزوچنى                |
| 7171        | باشوات تمبكت يصبحون مستقلين                  |
| 177.        | غزو البمبرة لتمبكت                           |
| 1751 - 7751 | وصنول الكوارارافا إلى كاتسنا                 |
| ١٦٨٠        | استيلاء الطوارق على غاو                      |
| 1408        | مولد عثمان دان فوديو                         |
| 3PV1        | مولد عمرتل                                   |
| ۱۸-٤        | الجهاد الفولاتي                              |
|             | موقعة أأوس                                   |
| ١٨٠٥        | غزو الأشانتي للساحل                          |
| ۲.۸۱        | موقعة غوان فَافَرَ                           |
|             | خطر بريطانيا لتجارة الرفيق                   |
| /٧٠٨        | الغزو الفولاني لبرنو                         |

| استغاثة الماى بالشيخ الكانمي          | 1411 |
|---------------------------------------|------|
| حملة الأشانتي ضد الفانني              | 3/1/ |
| موقعة نجالا                           | ١٨١٧ |
| محمد بِلُّ يصبح أمير المؤمنين         |      |
| الفولاني في ماسنة يصبحون مستقلين      | ۱۸۱۸ |
| بعثة باوديتش إلى كوماسى               | 1771 |
| إلغاء بريطانيا لتجارة الرقيق          | ١٨٣٣ |
| الفرنسيون بينون قلعة في وايداح        | ۱۸٤٠ |
| موقعة قوصبيرى                         |      |
| عودة عمر إلى فوتا                     | 7381 |
| إعلان الحماية البريطانية على لاجوس    | 1781 |
| انتصار الفولاني وموبت عمر             | 378/ |
| توقيع معاهدة بين فرنسا وداهومي        | ٨٧٨  |
| داهومى تصبح محمية بريطانية            | 1881 |
| الفرنسيون يلحقون الهزيمة بالشيخ أحمدو | ۱۸۹۵ |
| غزو رابح لبرنو                        | ۲۶۸۱ |
| غزو الفرنسيين لمملكة رابح             | 19   |
| غزو بربطانيا لأشانتي                  | 19.1 |

# القبائل الهامة ومواطنها

| 21. 211      | .laall                      |
|--------------|-----------------------------|
| القبيلة      | الموطن                      |
| ١ – الأشانتي | منطقة الأشانتي في غانة      |
| ٢ – البمبرة  | مقاطعتا سيجو وبَمكو في مالي |
| ٣ – البرنو   | المنطقة الغربية من نيچيريا  |
| ٤ - الفولاني | على نطاق غرب إفريقية        |
| ه — الهوسا   | فى نيچيريا الشمالية والنيچر |
| ۲ – الکانوری | في برئو                     |
| ۷ — المندنقق | فی مالی                     |
| ۸ – السنغي   | في السنغي                   |
| ٩ اليوريا    | المنطقة الغربية من نيچيريا  |

## مصادر البحث والتحقيق التى رجع إليها المترجم

### المصادر العربية

#### \* إبراهيم على طرخان

- ١ إمبراطورية غانة الإسلامية ، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر ، ١٩٧٠ .
  - ٢ دولة مالى الإسلامية ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٧٧ .
- ٣ إمبراطورية البرنو الإسلامية ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٧٥ .

#### \* إبن بطوطة

٤ - تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار ، شرحه وكتب هوامشه طلال حرب ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الثانية ، ١٩٩٢ .

#### \* إبن حوقل

٥ - كتاب صورة الأرض ، دار الكتاب الإسلامى ، القاهرة .

#### \* إبن خلدون

- العبر ، وبيوان المبتدإ والخبر ، في أيام العرب والعجم والبرير ، ومن عاصرهم من نوى السلطان الأكبر ، طبعة بولاق ، سبعة مجلدات .
- العبر ، دار الكتاب اللبناني ، مكتبة المدرسة ، بيروت ١٩٨٤ ، سبعة مجلدات في أربعة عشر جزءا .
- ٨ مقدمة إبن خلدون ، طبعة دار الشعب ، معتمدة على الطبعة التى أصدرتها «لجنة البيان العربي» بتحقيق الدكتور على عبد الواحد وافى .

#### \* إبن سعيد

- ٩ -- كتاب الجغرافيا ، منشورات المكتب التجارى للطباعة والنشر والتوزيع ،
   بيروت ، سلسلة «نخائر التراث العربي» ، الطبعة الأولى ، ١٩٧٠ .
- ١٠ قطعة عن «منطقة بحيرة تشاد» نشرت بالمجلد السادس عشر من نورية حوايات إسلامية التي يصدرها المعهد العلمي الفرنسي للأثار الشرقية بالقاهرة ، الصفحات ١٦١ إلى ١٦٥ .

#### \* إبن فرحون

۱۱ - الديباج المذهب في معرفة أعيان طماء المذهب ، دار عباس بن شقرون ، القاهرة ، ۱۳۵۱ هـ .

#### \* أبو حامد الغرناطي

۱۲ - تحفة الألباب، نشر في عدد يولية - سبتمبر ١٩٢٥ من مجلة Journal Asiatique.

#### \* أحمد بايا

۱۲ - نيل الابتهاج بتطريز الديباج ، على هامش الديباج المذهب لابن فرحون .

#### \* أحمد شلبى

١٤ - موسوعة التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية ، المجلد السادس ،
 مكتبة النهضة المصرية ، الطبعة الأولى ، ١٩٧٢ .

#### \* أحمد فؤاد بلبع

١٥ - عبد الرحمن السعدى ، عصره وكتابه تاريخ السودان ، دراسة فى
 ٥٨ صفحة نشرت بالمجلد العشرين من «المجلة المصرية للدراسات التاريخية» ،
 ١٩٧٣ .

١٦ - أفريقيا والإسلام ، سلسلة «أفريقيا اليوم» ، لجنة الشئون الأفريقية
 بالاتحاد الاشتراكي العربي .

#### \* ال دريسي

١٧ – نزهة المشتاق في اختراق الآفاق ، في مجلدين ، مكتبة الثقافة الدينية .
 القاهرة .

#### \* آدم عبد الله الألوري

۱۸ – الإسلام في تيجيريا وعثمان بن فودى ، دار عبد الحميد أحمد حنفى ،
 القاهرة ، ١٣٧٠ هـ .

#### \* پانیکار ، ک . مادھو

١٩ – الثورة في إفريقية ، ترجمة روفائيل جرجس ، مراجعة محمد محمود الصياد ، سلسلة الفكر السياسي والاشتراكي ، المؤسسة المصرية العامة الاتآليف والترجمة ، ١٩٦٤ .

#### \* البكرس

٢٠ – المغرب في ذكر بالاد إفريقية والمغرب ، دار الكتاب الإسائمي بالقاهرة ،
 مع مقدمة بالفرنسية بقلم دى سلين .

#### \* بوڤل

۲۱ – الممالك الإسلامية في غرب أفريقيا وأثرها في تجارة النهب عبر الصحراء الكبرى ، ترجمة لكتاب بوقل Golden Trade of the Moors قام بها دكتور زاهر رياض ، مكتبة الأنجل المصرية ، القاهرة ، ۱۹۲۸ .

۲۲ - تجارة النهب وسكان المغرب ، ترجمة أخرى لنفس الكتاب قام بها
 یكتور الهادی أبو لقمة ویكتور محمد عزیز ، منشورات جامعة قاریونس ،
 بنغازی ، لیبیا ، ۱۹۸۸ .

#### \* البيرونس

٢٢ – تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرتولة ، طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية ، حيدر أباد ، الهند ، ١٩٥٨ .

#### \* حسن أحمد مجمود

٢٤ – الإسلام والثقافة العربية في إفريقية ، الجزء الأول ، دار النهضة العربية ، ١٩٦٣ .

#### \* حسن عيسى عبد الظاهر

٢٥ – النعوة الإسلامية في غرب أفريقية وقيام نولة الفولاني ، الزهراء
 للإعلام العربي ، ١٩٩١ .

#### \* حسين مؤنس

٢٦ – أطلس تاريخ الإسلام ، الزهراء للإعلام العربي ، ١٩٨٧ .

#### \* جلال يحسى

۲۷ – المغرب العربي الحديث والمعاصر ، الهيئة المصرية العامة الكتاب ،
 فرع الإسكندرية ، ۱۹۸۳ .

#### \* الخوارزمس

۲۸ – مررة الأرض ، تحقيق هانس فون مزيك ، مطبعة أنواف هوازهوزن ، قيينا ، ۱۹۲٦ .

#### \* داڤيدسون ، بازل

٢٩ – أفريقيا تكتشف من جديد ، ترجمة نبيل بدر وسعد زغلول ، مراجعة محمود شوقى الكيال ، الدار القومية للطباعة والنشر ، سلسلة «من الشرق والغرب» ، العدد ٣٩ .

#### \* دیشان ، هوبیر

٣٠ - الديانات في أفريقيا السوداء ، ترجمة أحمد صادق حمدى ، مراجعة محمد عبد الله دراز ، الألف كتاب الأول ، العدد ٥٢ ، دار الكتاب المصرى ، ١٩٥٦ .

#### \* زاهر رياض

٣١ - تاريخ غانة الحديث ، دار المعرفة ، ١٩٦١ .

٣٢ - كشف أفريقيا ، إشراف وتقديم ، معهد الدراسات الأفريقية ، دار
 المعرفة ، ١٩٦١ .

#### \* سليجمان ، س . ج .

٣٣ - السلالات البشرية في أفريقية ، ترجمة يوسف خليل ، مراجعة محمد محمود الصياد ، مكتبة العالم العربي ، ١٩٥٩ .

#### \* السيد عبد العزيز سالم

٣٤ – المغرب الكبير ، العصر الإسلامي ، الدار القومية للطباعة والنشر ،
 ١٩٦٦ .

#### \* سدنکو ، فیکتور

٣٥ – الاستعمار البرتفالي في أفريقيا ، سلسلة قضايا سياسية ، وكالة نوڤوستي للأنباء .

#### \* شفيق مقار

٣٦ - قراح سياسية التوراة ، رياض الريس الكتب والنشر ، لندن ، ١٩٨٧ .

#### \* شوقى عطا الله الجمل

٣٧ – المغرب العربي الكبير في العصر المديث ، مكتبة الأنجار المسرية ،
 ١٩٧٧ .

#### \* صلاح الدين المنجد

٣٨ - مملكة مالى عند الجغرافيين المسلمين ، بيروت ، دار الكتاب العربى ،
 ١٩٦٣ . وهو اقتباسات تتعلق بنولة مالى الإسلامية وردت فى مصادر عربية قديمة متنوعة ، من أهمها «مسالك الأبصار فى ممالك الأمصار» .

#### \* صلاح العقاد

٣٩ – المغرب العربي ، الجزائر – تونس ، المغرب الأقصى ، مكتبة الأنجلو
 المصرية ، ١٩٦٢ .

#### \* عبد الرحمن زكس

- ٤٠ السلمون في العالم اليوم ، أفريقية الإسلامية (١) ، مكتبة النهضة المصرية ، ١٩٥٨ .
- ١٤ المسلمون في العالم اليوم ، أفريقية الإسلامية (٢) ، مكتبة النهضة المصرية ، ١٩٥٨ .
- ٤٢ الإسلام والمسلمون في غرب أفريقيا ، مجموعة محاضرات ألقيت في معهد الدراسات الإسلامية ، مطبعة يوسف .
- ٤٣ الإسلام والمسلمون في أفريقيا ، مجموعة محاضرات ألقيت في معهد الدراسات الإسلامية ، القاهرة ، ١٩٧٠ .

٤٤ - تاريخ العل الإسلامية السودانية بالقريقيا الغربية ، الألف كتاب الأول ،
 رقم ٣٨٤ ، المؤسسة العربية الصيئة للطبع والنشر والتوزيع ، القاهرة ، ١٩٦١ .

#### \* عبد الرحمن السعدس

٥٤ - تاريخ السودان ، وقف على طبعه وترجمته إلى الفرنسية السيد هودا
 بمشاركة تلميذه بنوا ، مكتبة أمريكا والشرق ، ياريس ، ١٩٦٤ .

#### \* عبد اللطيف حمزة

٤٦ – القلقشندي في كتابه صبح الأعشى ، المؤسسة المصرية العامة التأليف والترجمة والطباعة والنشر ، سلسلة «أعلام العرب» ، ١٢ ، ١٩٦٢ -

#### \* عبد الله بن محمد الفودس

٤٧ - تزيين الورقات ، قسم النشر بجامعة إبادان ، نيچيريا ، ١٩٦٣ ، مع ترجمة إنجليزية ومقدمة قام بهما م. هيسكيت .

#### \* عبد الله عبد الرازق إبراهيم

٨٤ - المسلمون والاستعمار الأوروبي لأفريقية ، سلسلة «عالم المعرفة» ،
 الكويت ، العدد ١٣٩ ، ١٩٨٩ .

٩٤ – الإسلام والحضارة الإسلامية في نيچيريا ، مكتبة الأنجلو المصرية ،
 ١٩٨٤ .

#### \* على أحمد الشحات

ه م - أبو الريحان البيروني ، دار المعارف بمصر ١٩٦٨ -

#### \* على حسنى الذربوطلى

١٥ – المسعودي ، دار المعارف بمصر ، سلسلة «توابغ الفكر العربي» ،
 ٣٨ ، ٣٨ .

#### \* العمرس ، إبن فضل الله

٥٢ - التعريف بالمصطلح الشريف ، طبع بمطبعة العاصمة ، بحوش الشرقاوي بالقاهرة ، ١٣١٢ هـ .

#### \* القلقشندي

٥٣ – صبح الأعشى في صناعة الإنشا ، الهيئة المصرية العامة الكتاب ، ١٩٨٥ ، أربعة عشر جزءا أضيف إليها جزءان من تصنيف وإعداد محمد قنديل البقلي ، أولهما يتضمن فهارس الكتاب ، وثانيهما يتضمن مصطلحات .

#### \* کراتشکو فسکس ، آ . س . ن .

٥٤ - تاريخ الأدب الجغرافي العربي ، ترجمة صلاح الدين عثمان هاشم ،
 مراجعة إيغور بليايف ، الإدارة الثقافية ، جامعة الدول العربية ، ١٩٦١ .

#### \* کرفجال ، مارمول

٥٥ - إفريقيا ، ثلاثة مجلدات ، مترجم عن النص الفرنسى ، المترجم بدوره
 عن الأصل الأسياني ، الجمعية المغربية للتأليف والترجمة والنشر ، ١٩٨٤ .

#### \* ليون ال فريقى

١٥ – وصف إفريقيا ، ترجمه عن الفرنسية محمد حجى ومحمد الأخضر ، منشورات الجمعية المغربية للتأليف والترجمة والنشر ، الطبعة الثانية ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ١٩٨٣ .

٧٥ – وصف إفريقيا ، ترجمه عن الفرنسية عبد الرحمن حميدة ، وراجعه على عبد الواحد ، قامت بنشره جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، كلية العلوم الاجتماعية ، بمناسبة انعقاد المؤتمر الجغرافي الإسلامي الأول بمدينة الرياض ، في الفترة ٢/٢١ إلى ١٣٩٩/٢/٨٨ هـ .

## \* محمد بلُّو بن عثمان بن فودس

٥٨ - إنفاق الميسور في تاريخ بالاد التكرور ، إدارة الوثائق والمكتبات
 بوزارة الأوقاف ، القامرة ، ١٩٦٤ .

#### \* محمد الحافظ التيجانس

٥٩ – الحاج عمر الفوتى سلطان النولة التيجانية ، الزاوية التيجانية بمصر ،
 ١٣٨٣ هـ .

#### \* محمد سعيد الهشاط

١٠ – التوارق ، عرب الصحراء الكبرى ، مركز دراسات وأبحاث شئون الصحراء ، طرابلس ، ليبيا ، الطبعة الثانية ، ١٩٨٩ ، وهو رسالة حصل بها محمد سعيد المشاط على درجة الدكتوراة من جامعة بودابست .

#### \* محمد عبد الغنى سعودس

٦١ - قضايا أفريقية ، سلسلة عالم المعرفة ، الكويت ، العدد ٣٤ ، ١٩٨٠.

#### \* محمد عبد الفتاح إبراهيم

٦٢ - حديث في الطوابع الثقافية الإفريقية ، مكتبة الأنجلو المسرية ،
 ١٩٦٥ .

#### \* مجمد عوض مجمد

٦٣ – الشعوب والسلالات الإفريقية ، الدار المصرية للتأليف والترجمة ،
 ١٩٦٥ .

#### \* محمد الغربس

٦٤ – بدایة الحکم المفریی فی السودان الغربی ، رسالة دکتوراة تحت إشراف د. نقولا زیادة ، مؤسسة الخلیج الطباعة والنشر ، الکویت -

#### \* محمود كعت

٦٥ – تاريخ الفتاش في أخبار البلدان والجيوش وأكابر الناس ، قام بتحقيقه وترجمته إلى الفرنسية السيد هودا بالاشتراك مع السيد ديلافوس ، مكتبة أمريكا والشرق ، باريس ، ١٩٦٤ .

#### \* محمود محمد الوقاد

٦٦ – انتشار الإسلام في غانة ، رسالة تحت إشراف د. زاهر رياض ،
 ١٩٦٨ .

#### \* المسعودي

٦٧ - مروج الذهب ومعادن الجوهر ، أربعة أجزاء ، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد ، المكتبة العصرية للطباعة والنشر والتوزيع ، صيدا - بيروت ، ١٩٨٧ .

#### \* مصطفی علی بسیونی أبو شعیشع

٨١ - برنو في عهد الأسرة الكانمية ، دار العلوم للطباعة والنشر ، ١٩٨٤.

#### \* المقريزي

١٩ – كتاب السلوك لمعرفة دول الملوك ، الجزء الأول ، تحقيق جمال الدين الشيال ، دار الكتب المصرية ، ١٩٣٤ ؛ الجزء الثانى ، تحقيق محمد مصطفى زيادة ، لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ١٩٤١ .

٧٠ - اتعاظ الحنفا باخبار الخلفا ، مطبعة دار الأيام ، سوريا ، ١٩٠٩ .

٧١ – قطعة تحت عنوان «الخبر عن أجناس السودان» ، منشورة بالصفحات ١٩١ إلى ١٩٥ من المجلد الخامس عشر من الدورية التي يصدرها المعهد العلمي الفرنسي للآثار الشرقية ، حوليات إسلامية .

٧٢ – الذهب المسبوك في تكر من حج من الخلفا والملوك، لجنة التأليف والترجمة والنشر، تحقيق الدكتور جمال الدين الشيال، مكتبة الخانجي بمصر ومكتبة المثنى ببغداد، ١٩٥٥.

#### \* نقول زيادة

٧٣ - إفريقيات ، براسات في المغرب العربي والسودان الغربي ، رياض
 الريس للكتب والنشر ، لندن ، ١٩٩١ .

#### \* هیرودوت

٧٤ - تاريخ هيروبوتس الشهير ، ترجمه عن الفرنسية حبيب بسترس ،
 مطبعة القديس جاورجيوس ، بيروت ، ١٨٨٧ .

#### \* وايدنر ، دونالد ل .

٧٥ - تاريخ أفريقيا جنوب الصحراء ، الجزء الأول ، ترجمة شوقى الجمل وعلى أحمد فخرى مع مقدمة بقلم عبد الملك عودة ، مؤسسة سجل العرب ، ١٩٦٧ .

#### \* وودیس ، چاک

٧٦ - جنور الثورة الأقريقية ، ترجمة وتعليق أحمد فؤاد بلبع ، ومراجعة عبد الملك عودة ، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر ، ١٩٧١ .

#### \* يأقوت الحموس

٧٧ - معجم البلدان ، سبعة أجزاء ، الجزءان الأخيران منها للفهارس ،
 تحقيق فريد عبد العزيز الجندى ، الطبعة الأولى ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان .

#### \* يسرى عبد الرازق الجوهري

٧٨ – الكشوف الجغرافية ، دار المعارف بمصر ، ١٩٦٥ .

#### \* التعقويي

۷۹ - تاریخ الیعقوبی ، مجلدان ، دار صادر - بیروت .

٨٠ - كتاب البلدان ، السلسلة الجغرافية ٦ ، دار إحياء التراث العربى ،
 ١٩٨٨ .

#### \* اليونسكو

 ٨١ – الطبعتان العربية والإنجليزية للمجلدات الأربعة الأولى من تاريخ إفريقيا العام.

#### \* طائفة من أساتذة الجامعات البريطانية

۸۲ – فجر التاريخ الأفريقي ، ترجمة عبد الواحد الإمبابي ، مراجعة محمد عبد العزيز إسحاق ، الدار القومية للطباعة والنشر ، سلسلة «كتب ثقافية» ، العدد ١٧٥ .

٨٣ – المسوعة العربية الميسرة ، دار القلم ومؤسسة فرانكلين للطباعة والنشر ، القاهرة ، ١٩٦٥ .

٨٤ - دائرة المعارف الإسلامية ، الطبعة العربية حتى حرف «الحاء» ، إعداد وتقديم إبراهيم زكى خورشيد ، أحمد الشناوى وعبد الحميد يونس ، دار الشعب ، القاهرة .

#### المصادر الاجنبية

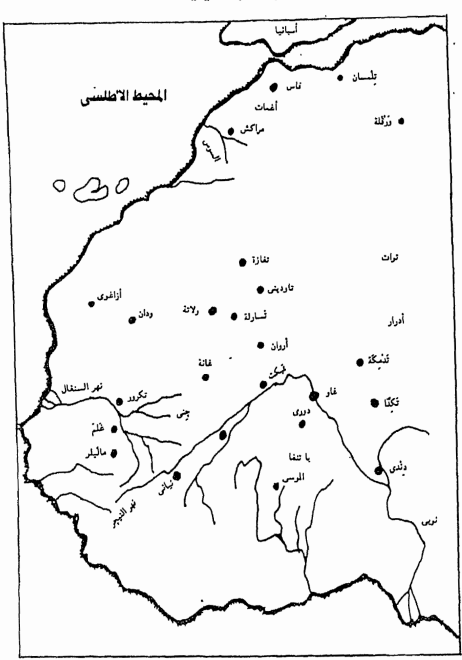
- 1 ANTUBAM, kofi, Ghana's Heritage of Culture, koehler & Amelang, Leipzig, 1963.
- 2 ARKELL, A. J., Early Khartoum. An Account of the Excavations of on Early Occupation Site Carried out by the Sud. Government Antiquities Service 1944 1945, London, 1949.
- 3 BAKER, I. N. L., History of Geographical Discovery and Exploration, London, 1949.

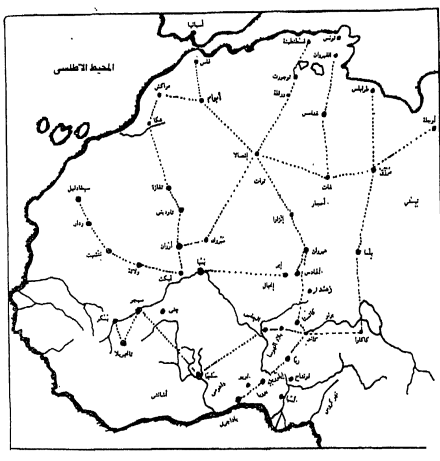
- 4 BARTH, Heinrich, Travels and Discoveries in North and Central Africa, (1857 58), London, Frank Class & Co. Ltd., 3 vols., 1965.
  - المجادان الأول والثالث موجودان بالمكتبة المركزية لجامعة القاهرة ، المجلد الثاني مفقود .
- 5 BAULIN, Jacques, *The Arab Role in Africa*, Penguin African Library, 1962.
- 6 BOVILLE. W., The Golden Trade of the Moors, Oxford University Press, London, 1958.
- 7 CLAPPERTON, Hugh (1788 1827), OUDNEY and DENHAM, Narrative of Travels and Discoveries in Northern and Central Africa in the Years 1822 1824, London 1826.
  - 8 CLARKE, Peter B., West Africa and Islam, London, 1982.
- 9 DAVIDSON, Basil, The Africa Past, Chronicles From Antiquity to Modern Times, Penguin African Library, 1966.
- 10 DIOP, Cheik Anta, The African Origin of Civilization, Myth or Reality, Edited and Translated by Mercer Cook, Lawrence Hill & Co. 1974.
- 11 MEYEROWITZ, Eva. L. R., At the Court of an African King

توجد له ترجمة عربية قام بها الدكتور زاهر رياض ، ضمن سلسلة الألف كتاب الأول ، تحت عنوان في بلاط ملك أفريقي .

- 12 PALMER, Richmond, *The Bornu Sahara and Sudan*, John Murray, LONDON, 1936.
- 13 PALMER, R., Sudanese Memoirs, Three volumes in one, Krank Class & Co. Ltd.
- 14 PARK, Mungo, Travels in the Interior of Africa, London, 1799.
- 15 PARRINDER, Goffrey, Religion in Africa, Penguin African Library, 1969.
- 16 POST, KEN, The New States of West Africa, Penguin African Library, 1964.
- 17 SIK, Endre, *The History of Black Africa*, 2 vols., Akadémiai Kiado, Budapest 1966.
- 18 TRIMININGHAM, J. Spencer, A History of Islam in West Africa, Glasgow University Publications, London, 1962.
- 19 WESTERMANN, Dietrich, Handbook of African Languages, Part II., Languages of West Africa, Oxford University Press, 1952.
- 20 TEDZKIRET EN-NISIAN FI AKHBAR MOLOUK ES-SOUDAN
- ترجمة فرنسية لكتاب تلكرة النسيان في أخبار ملوك السودان ، قام بها أ. هودا ، الأستاذ بمدرسة اللغات الشرقية الحية ببارس ، في عام ١٩٠١ .
  - 21 ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA, 1958 Edition.

## شمال غرب إفريقية





طرق التجارة - غرب إفريقية

### محمود كعت وكتابة ر تاريخ الفتاش ،(+) ( إعداد المترجم )

محمود كعت مؤرخ بولة السنغى الكبرى: ٨٧٣ – ١٠٠٧ هـ (١٤٦٨ – ١٩٥٣م). ونأخذ فى تاريخ وفاته برواية السعدى فى تاريخ السودان دوفى ليلة الاثنين أول ليلة من المحرم الحرام الفاتح العام الثانى بعد ألف قرب طلوع الفجر توفى العلامة الفقيه القاضى محمود كعة بن المتوكل على الله فى أركيا وحمل إلى تنبكت وصلى عليه بعد صلاة العشاء الآخرة من ليلة الثلاثاء ودفن ساعتئذ بمجاورة قبر الفقيه أحمد بن الحاج أحمد ..» تاريخ السودان ، الصفحة ٢١١ . (الفقيه أحمد بن الحاج أحمد الوارد اسمه فى عبارة السعدى هو والد العلامة الذائع الصيت أحمد بابا) . وبذلك يكون محمود كعت قد عاش قرابة مائة وتسعة وعشرين عاما هجرية ، أى حوالى مائة وخمسة وعشرين عاما ميلادية .

شغل منصب القضاء ، ونظراً لشهرته بالفقه وسعة العلم فقد سمى بالألفا (الفع) ، وهى كلمة استخدمها أهل تمبكت اختصاراً لكلمة «الفقيه» . كذلك كان يسمى أحيانا سيدى محمود كعت أو القاضى محمود كعت . كان صديقا شخصيًا للأسكيا الحاج محمد ، سلطان بولة السنغى ، فصحبه فى تأدية فريضة الحج ، وكان موضع ثقته وصاحب كلمة مسموعة لديه ولدى خلفائه ، عاش طويلا حتى أنه عاصر الغزو المراكشي .

<sup>(\*)</sup> ملمونة : هذه النبذة عن محمود كمت ، وكتابه تاريخ الفتاش ، والنبذة التي تليها عن عبد الرحمن السعدى ، وكتابه تاريخ السودان ، مأخوذتان ، في الجانب الأكبر منهما ، عن مقدمة الترجمة الفرنسية لكل منهما .

ونتوقف قليلا عند إسم محمود كعت كما ورد في صدر كتابه «محمود كعت الكرمني دارا التنبكتي مسكنا الوعكري أصلا» . وكلمة كعت تنطق عند أهل المنطقة «كاتي» ، فهم يكتبون حرف العين للدلالة على المد ، وتطبيقا على ذلك يكتبون كلمة «ألفا» في صبيغة «ألفع» ، وكلمة «واكوري» في صبيغة «وعكري» ، وعلى الرغم من أنى أخذت بقاعدة كتابة أسماء الأعلام حسب ما تنطق وليس حسب طريقة كتابتهم لها ، فقد فضلت الاحتفاظ بكلمة «كعت» على حالها ، فهكذا تكتب في الدراسات الإفريقية . أما عبارة «الكرمني داراً» فتعنى أن عائلته كانت تقطن كرمن أحد أقاليم تندرمة حيث مازال يعيش بعض أحفاد هذه العائلة . وتعنى عبارة «التنبكتي مسكنا» أن مدينة تمبكت كانت موطنا له ، ولا يخفى أن الميم الساكنة السابقة على حرف الباء كثيرا ما تكتب «ن» . وأخيراً عبارة «الوعكري أصلا» وهي تعنى أنه من أصل واكوري ، أي سوننكي أو سركلي .

وقد بدأ محمود كعت كتابة مُؤلّفه وهو في الخمسين من عمره ، وعلى الرغم من أنه عمّر طويلا فإنه لم يكتب كل الأحداث التي وردت به . فهذه الأحداث تنتهى عند ١٠٠٨ هـ (١٦٠٠ م) ، أي بعد وفاته بست سنوات ، بل لقد أشير في الكتاب إلى تواريخ تذهب إلى ١٠٧٦ هـ (١٦٦٥م) . والأرجح أن يكون كل ما كتبه هو معظم الفصول السنة الأولى ، حسب التقسيم الوارد في الترجمة الفرنسية ، إذ توجد حتى في هذه الفصول أجزاء من سيرة سن على والأسكيا العاج محمد يبدو أنها منقولة من مذكرات خلّفها . والأمر المؤكد أنه لم ينه مؤلّفه ، الحاج محمد يبدو أنها منقولة من مذكرات خلّفها . والأمر المؤكد أنه لم ينه مؤلّفه ، وقد ترك أولاده بدورهم ، وكثيرون منهم شغلوا مناصب هامة ، بعض الأوراق والمذكرات . واستفاد من هذا كله إبن إحدى بناته مستعيناً إلى جانب ذلك بالروايات التي سمعها من أخواله . وبذلك يكون تاريخ الفتاش ثمرة تعاون بين بالروايات التي سمعها من أخواله . وبذلك يكون تاريخ الفتاش ثمرة تعاون بين الجد وحفيده وثمرة جهد الأبناء . ويبدو أن هذا الحفيد كان يتحلى بقدر هائل من إنكار الذات ، كما كان يُجلُّ جدًّه وينزله منزلةً عاليةً ، فحرص على أن ينسب العمل بكامله إلى جدًّه ، ومن ثم لم ينكر إسمه ، ولم يصل إلينا هذا الاسم ، كما لم يكن من المستطاع الاستدلال عليه . وكل ما نعرفه عن هذا الحفيد هو إسم لم يكن من المستطاع الاستدلال عليه . وكل ما نعرفه عن هذا الحفيد هو إسم لم يكن من المستطاع الاستدلال عليه . وكل ما نعرفه عن هذا الحفيد هو إسم لم يكن من المستطاع الاستدلال عليه . وكل ما نعرفه عن هذا الحفيد هو إسم لم يكن من المستطاع الاستدلال عليه . وكل ما نعرفه عن هذا الحفيد هو إسم

والده المختار قنبل ، كذلك نعرف من أسماء من استعان بؤراقهم ومذكراتهم من أخواله القاضى إسماعيل كعت والقاضى محمد الأمين كعت ويوسف كعت .

ويشتمل الكتاب على مُلْحُقين ، الأول والثانى ، أشار إليهما پانيكار وأخذ عنهما كثيرا ، وهما بالطبع ضمن ما أضيف إلى الكتاب بعد وفاة محمود كعت . وقد خلا النص العربى مع الأسف الشديد من الملحق الثانى رغما عن أهميته الشديدة ، على حين انفردت به الترجمة الفرنسية ، وعلى الرغم من أنّى بصورة عامة قد اقتصرت في تحقيقي لما نقله پانيكار عن الكتاب على النص العربي ، فقد اضطررت في حالات قليلة إلى أن أرد إلى العربية بعض إشارات نقلها پانيكار عن الملحق الثاني .

وعنوان الكتاب هو: «تاريخ الفتاش في أخبار البلدان والجيوش وأكابر الناس». وإذا علمنا أن أهل منطقة تمبكت لا ينطقون حرف «الشين» مثلما ننطقه ، وإنما ينطقونه «س» ، فإن عنوان الكتاب يمكن أن يكون على النحو التالى : تاريخ الفتاس ، في أخبار البلدان والجيوس وأكابر الناس . وتلك صورة سجعية كان يفضلها في ذلك الوقت من يكتبون بالعربية . ومع ذلك فقد فضلت كتابة الاسم على النحو التالى : «تاريخ الفتاش» فذلك هو الاسم الشائع الآن .

وقد قام بتحقيق الكتاب ونشره وترجمته إلى الفرنسية المستشرقان الفرنسيان ديلافوس وصهره هودا ، وتم العمل تحت إشراف معهد اللغات الشرقية الحية ببارس في عام ١٩١٣ ، أي بعد نشر تاريخ السودان بخمسة عشر عاما ، وسبب ذلك أن العثور على مخطوطات تاريخ السودان سبق العثور على مخطوطات تاريخ النونسكو نشر النص العربي مع ترجمته الفرنسية في مجلد واحد في عام ١٩٦٤ .

## عبد الرحمن السعدى وكتابه دتاريخ السودان، ( إعداد المترجم )

عبد الرحمن بن عبد الله بن عمران بن عامر السعدى (ويقال السعيدى):

١٠٠٤ هـ -? (١٥٩٦م - ؟) من إسمه يتضح أن ليس فى أجداده سوى أسماء عربية ،

ومع ذلك يتعنر القطع بأنه من أصل عربى خالص ، ففى ذلك العصر كان من

عادة المسلمين نوى الأصل البربرى أو غيره أن ينسبوا أنفسهم إلى أصل عربى

أو شريف ، وإذا كانوا يقفون فى سرد الأسلاف عند حد معين بحيث لا يحتوى

الاسم على أى اسم غير عربى . وإذا كانت كلمة السعدى صحيحة فإن ذلك

يرجح انتسابه إلى قبيلة بنى سعد الذين تنتمى إليهم مرضعة الرسول ، وانتماءه

بالتالى إلى الأمراء السعديين . وهو على أية حال ينتمى إلى عائلة محترمة فى

تمبكت ... وقد أخذنا فى تاريخ ميلاده بروايته هو نفسه : «وفى ليلة الأربعاء ليلة

الفطر عند استهلال الشهر والناس مازال فى الزغاريت والتهاليل عليه والتباشر

به ولد جامع هذه الكراريس عبد الرحمن بن عمران بن عامر السعيدى ألهمه الله

رشده وأثبته فى ديوان السعادة عنده وذلك فى العام الرابع بعد الألف ....» تاريخ

اشتغل السعدى فى أول حياته بتحرير العقود فى چنى إلى جانب وظيفة إمام جامع سننكرى (حتى ١٠٣٦ هـ) ، ثم عزل وعاد إلى تمبكت حيث عين إماما لهذه المدينة ، ولقب بالكاتب مكافأة له على خدماته ، إذ أخذ يشارك فى شؤون بلاده ويقوم بدور الوسيط لدى أمراء السودان المختلفين . وربما كان ذلك هو ما حمله على التفكير فى كتابة التاريخ للربط بين الأحداث الجارية والماضية ، فخلف لنا كتاب تاريخ السودان الذى يعد من المراجع الأساسية فى تاريخ هذه المنطقة ،

كما أنه من المصادر الرئيسية التى أخذ عنها بانيكار . والكتاب يقف في أول الأمر عند أحداث الخامس من ذى الحجة ١٠٦٣ (٢٨ نوفمبر ١٦٥٢): «وهنا انتهت المجموعة بحمد الله وحسن عونه بتاريخ نهار الثلاثاء لخمس خلون من ذى الحجة الحرام العام الثالث والستين والألف ...» تاريخ السودان ، الصفحة ٣١٤.

وبعد عام ونصف أضاف إليه فصلا يتضمن آخر ذكريات له بحيث وقفت أحداث الكتاب عند السادس عشر من جمادى الأولى ١٠٦٥ : «... وأخبر فيه أن السلطان مولاى محمد الشيخ توفى فى الثانى والعشرين من الربيع النبوى عام خمسة وستين وألف ... وفى السادس عشر من جمادى الأولى ورد كتاب من عند القائد على بن عبد العزيز الفرجى ... تم وكمل بحمد الله تعالى وحسن عونه» ، الصفحتان ٢٢٢ و٣٢٣ .

فى ذلك التاريخ كان السعدى قد بلغ التاسعة والخمسين ، والأرجح أن لم يعش طويلا بعد ذلك ، وإلا لأضاف جديدا إلى الكتاب . وهكذا فعلى الرغم من أنه بدأ كتابه بعد البدء فى كتابة تاريخ القتاش بوقت طويل ، فإن أحداث كتابه تنتهى قبل أحداث هذا الأخير بحوالى عشر سنوات .

وكتاب تاريخ السودان لا يتناول سوى تاريخ جزء من بلاد السودان ، هو إمبراطورية السنغى ، وبخاصة أحداث الغزو المراكشى ، إلى جانب بضع عبارات عن دولة مالى . وينصب اهتمامه الأكبر على تمبكت مسقط رأس المؤلف وعلى دورها المجيد في عالم الزنوج . وقد بدأ إعداد الكتاب وقت دخول تمبكت عصر الانحلال ، بعد أن عجز المراكشيون عن إدارتها وجعلها مركزاً للثروة لمراكش ، وبعد أن نشروا فيها أعمال القسوة والنهب .

ويتكون الكتاب من جزأين مختلفين في طبيعتهما: الأول ، ويحوى موجزا المعلومات التي جمعها المؤلف من روايات شفوية ومكتوبة يندر نكر مصدرها ، لذلك تشويها تغرات وعيوب كثيرة وتفتقر إلى اليقين ، ولم يذكر السعدى فيما يتعلق بتاريخ بلاده سوى معجم سيرة لأحمد بابا ، وكتاب إسمه الخبر ، ولم يذكر فيما يتعلق بتاريخ المغرب سوى كتاب «الحلل الموشية في نكر أخبار المراكشية» . الثانى ، وله طابع المذكرات الشخصية ومصدر معلوماته شهود عيان ، بل المؤلف نفسه أحيانا بحكم صلته المباشرة بأحداث بلاده . وهذا الجزء حي وزاخر بالمعلومات . إذ أن الوظائف التي شغلها والمهام التي كان يكلف بها سمحت له بالدخول في تفصيلات بالغة الدقة وذات فائدة في تعريفنا بالبيئة التي عاش فيها.

وقد كتب السعدى تاريخه على نسق غالبية المؤرخين العرب من حيث عدم وجود خطة للكتابة ، وكتابة التاريخ سنة بسنة . كما كان يجهل فن الكتابة ، واستخدم لغة فيها كلمات غير واردة بالمعاجم لا تعبأ بقواعد النحو ، ومع ذلك خلت غالبية كتابته من الغموض . ويمكن إرجاع بعض عيوب الكتاب إلى العادة التى جرى عليها الناسخون من حرصهم على جمال الخط أكثر من حرصهم على دقة النقل .

وفى الجزء الثانى يتضح رأى المؤلف فيما كان يجرى أمامه من أحداث ، كما نتبين منه اتجاهه وتفكيره . والكتاب رغم عيوبه يتيح الإلمام بفكرة عن التنظيم الحربى والإدارى للمنطقة فى القرنين السادس عشر والسابع عشر ، كما يلقى ضوءا على نمط من النظام الإقطاعى لم يكن لأمراء الأقاليم فيه من هدف سوى هدم وحدة الحكومة وتشجيع الغزاة الخارجيين . ويفيد ما ذكره الكتاب عن المراكشيين فى تقويم ما كتبه المراكشيون أنفسهم عن تاريخ بلادهم . والكتاب حافل بنبذ عن سير العلماء ولكنها لاتهدينا بدقة إلى أفكار ومشاعر الفئة المستنيرة من السكان . كما يزخر بأحداث بالغة الأهمية تبين أن هؤلاء الذين ينكر عليهم الكثيرون أية مبادرة فى مجال التقدم إنما كانت لهم حضارة خاصة بهم لم يفرضها عليهم شعب أخر .

وقد كان أ. روسو هو أول من أشار إلى وجود الكتاب ، وإن كان الرحالة الألمانى بارث هو أول من عُرَّف أوروبا به ، فقد استقى منه معلومات كثيرة استخدمها في سرد رحلته ، ولكن أهالى تمبكت خدعوه فنسب الكتاب خطأ إلى

أحمد بابا ، ومرجع الخطأ أن تراث السودان بأسره متجسد في أحمد بابا ، لذلك ينسب إليه كل كتاب قيم . وتولى تحقيق النص العربي ونشره وإعداد ترجمته الفرنسية المستشرق الفرنسي هودا (بمساعدة مسيو بنوا) تحت رعاية مدرسة اللغات الشرقية الحية ببارس ، وكما حدث بالنسبة لتاريخ الفتاش أعادت منظمة اليونسكو في عام ١٩٦٤ نشر النص العربي وترجمته الفرنسية في مجلد واحد .

## محنويات الكناب

| زقم الصفحة | •                                      |
|------------|----------------------------------------|
| ٧          | تمـنير                                 |
| •          |                                        |
|            | والجحزء اللأواق                        |
|            | الفصل الاول                            |
| ١٥         | مقدمة                                  |
| ١٥         | أولا                                   |
| ۱۷         | ثانیا                                  |
| 77         | ئاڭ                                    |
| 79         | رابعا                                  |
| 44         | خامسا                                  |
| ٥٥         | سادسا                                  |
| ٦٤         | سابعا                                  |
|            | الفصل الثانى                           |
| ٧١         | غـانة                                  |
|            | الفصل الثالث                           |
| ٨٧         | مالي وتوطيد أركان النولة الإسلامية     |
|            | الفصل الزابع                           |
| 111        | غال وسيادة السنغى                      |
|            | الفصل الخامس                           |
| 101        | الغزو المراكشي                         |
|            | القصل السبادس                          |
| 177        | إمبراطورية البرنو - كانم وممالك الهوسا |
| 197        | بلاد الهوسا                            |

#### رقم الصفحة

|              | الفصل السابع                                 |
|--------------|----------------------------------------------|
| 711          | الأوروپيون في غرب إفريقية                    |
| 711          | أولا                                         |
| 410          | ثانیا                                        |
| <b>41</b> 4  | <u>ئاڭ</u>                                   |
| 771          | رابعا                                        |
| 270          | خامسا                                        |
| 779          | سانسا                                        |
|              | الفصل الثامن                                 |
| 749          | أويو وظهور النول الساحلية على المحيط الأطلسي |
| 720          | بنین                                         |
| Yo.          | أشانتي                                       |
| ٧٥٧          | داهومـىداهـومـى                              |
|              | الفصل التاسع                                 |
| <i>P</i>     | غرب إفريقية في القرن التاسع عشر              |
| <i>P</i>     | ازدهار الإسلام                               |
| <i>P</i> 7 7 | أولا                                         |
| 377          | ثانيا                                        |
| 444          |                                              |
| ۲۸۰          | رابعا                                        |
| ٢٨٩          | خامساخامسا                                   |
| 797          | سادسا                                        |
| ۲٠۸          | سابعا                                        |
| 419          | ثامنا                                        |

| تاسعا                          | تاس       |
|--------------------------------|-----------|
| عاشراعاشرا                     | عاش       |
| فصل العاشر                     | الفصل الد |
| رب إفريقية في القرن التاسع عشر | •         |
| يول الساحلية                   |           |
|                                |           |
| أشانتي                         |           |
| <del>_</del>                   | رسب       |
| פלבי, פנטיא                    |           |
| 0 . 2 .                        |           |
| فصل الحادى عشر                 | القصال    |
| عس العالق عسر<br>اقتصاد        |           |
|                                |           |
| أولا                           | أولا      |
| ثانیا                          | ثانيا     |
| ئاڭ                            | ثالثا     |
| ا                              | رابعا     |
| فصل الثانى عشر                 | الفصل الث |
| لإدارة                         | الإدارة . |
| أولا                           | أولا      |
| ئانيا                          | ثانيا     |
| فصل الثالث عشر                 | الفصل الث |
| جتمع والحضارة في غرب إفريقية   | لجتمع وا  |
| أولا                           | _         |
| ثانیا                          | ثانيا     |
| -<br>ثاث                       | ثالثًا    |
| رابعا                          | رابعا     |
|                                | . 🤝       |

رقم الصفحة

| خامسا                                  | /۲         | ٤٧         |
|----------------------------------------|------------|------------|
| سانسا                                  | 14         | <b>የ</b> ሃ |
| سابعا                                  | ۲۲         | ٤٨'        |
| ثامنا                                  | 77         | ٤٨         |
| تاسعا                                  | ۸V         | ٤٨'        |
| عاشرا                                  | ۸Y         | ٤٨'        |
| الفصل الزابع عشر                       |            |            |
| الإنسالام في السودان                   | <b>1</b> 7 | ٤٩         |
| أولا                                   | 18         | ٤٩         |
| ثانیا                                  | ٨,         | ٤٩.        |
| ثالثا                                  | • •        | ٥٠         |
| رابعــا                                | ٠٢         | ٥-         |
| خامسا                                  | ٠٩         | ٥٠         |
| سادسا                                  | ١٢         | ۱٥         |
| سابعا                                  | 71         | ۱۵         |
| قوائم الأسر الحاكمة                    | ۱۹         | ۱۵         |
| أسرة كيتا العاكمة في مالي              | 19         | ۱ه         |
| أسرة الأساكي الصاكمة في غلق            | ۲.         | ۲۵         |
| الأسرة السيفية الحاكمة في كانم – بونق  | ۲.         | ۲۵         |
| القولاتي في سكتو                       | 37         | ۲۵         |
| تواريخ الأحداث                         | ۲٥         | ۲۵         |
| لقبائل الهامة ومواطنها                 | 49         | ۲۵         |
| مصائر البحث والتحقيق                   | ۳۱         | ۲٥         |
| ﻠﻤﯩﺎﺱ ﺍﻟﻐﺮﯨﻴﺔ                          | ٣١         | ۲٥         |
| لماس الأجنبية                          |            | ٤٥         |
| فـرائـط                                |            | ٤ ۵        |
| حمود كعت وكتابه تاريخ الفتاش           | ٤٧         | 30         |
| عبد الرحمن السعدي وكتابه تاريخ السودان | ٥-         | ٥٥         |

#### المشروع القومى للترجمة

أ - د . أحمد درويش جون کوین اللغة العليا أ- أحمد فؤاد بليم مادهو بانيكار جي. ام الوثنية والإسلام جورج/ جيمس التراث المسروق ت : شوقی حلال اتى كاريتنكونا ت: أحمد الحضري كيف تتم كتابة السيناريق ت : د. محمد علاء الدين منصور إسماعيل فصبيح ثريا في غيبوبة اتجاهات البحث السانى ميلكا إفيتش ت : د. سعد مصلوح/ د. وفاء كامل فابد العلهم الإنسانية والفلسفة الوسيان غولدمان ت : يوسف الانطاكي ماکس فریش ت : د، مصطفی ماهر مشعلوا الحرائق أندروس. جودي التغيرات البيئية ت : د، محمود محمد عاشور ت : محمد معتصم وأخرون جيرار جينيت خطاب الحكاية ت : د. محمد هناء عبدالفتاح فيسوافا شمييوريسكا مختارات ت : أحمد محمود ديفيد برانستون وابرين فرانك طريق الحرير ت : عيد الوهاب طوب روپرتسون سمیث ديانة الساميين ت : حسن المون جان بيلمان نوبل التطيل النفسي والأنب ت : أشرف رفيق عفيفي انوارد لويس سميث حركات الفن المعاصر ت : د. لطفی عبد الوهابیحی/ مارتن برنال أثينة السوداء د. فاروق القاضي/ د. حسين الشيخ/ د. منيرة كروان / د. عيد الوهاب علوب ت : محمد جمال عبد الرحيم واحة سيوة وموسيقاها ت : سيد توفيق هائز جورج جادامر تجلى الجميل ت: د. إبراهيم النسوقي شتا جلال النين الرومي المثنوي ت : د. یکر عباس باتريك بارندر ظلال المستقبل مصادر دراسة التاريخ

الإسلامي

## المشروع القومى للترجمة

( نُدت الطبع )

| ت : د. محمد مصطفی بدوی    | فيليب لاركين         | م <b>ختا</b> رات          |
|---------------------------|----------------------|---------------------------|
| ت : د. طلعت شاهين         | مختارات              | ِ الشعر النسائي في أمريكا |
|                           |                      | اللاتينية                 |
| ت : د. نعيم عطية          | حورج سفيريس          | الأعمال الكاملة           |
| ت : د. يمني طريف الخولي/  | ج. ج. کرواثر         | قصة العلم                 |
| د. بدوی عبد الفتاح        |                      |                           |
| ت : د. ماجدة محمد على     | مىمد بهرنكى          | خوخة وألف خوخة            |
| ت : سيد أحمد على الناصري  | جون أنتيس            | مذكرات رحالة              |
| ت : أحمد محمد حسين هيكل   | محمد حسين هيكل       | دين مصد العام             |
| ت : المهد <i>ى</i> أخريف  | اکتافیں باٹ          | اللهب المزنوج             |
| ت : نخبة                  |                      | التنوع البشرى الخلاق      |
| ت : د. محمد عاطف أحمد     | بيتر جران            | ما بعد المركزية الأوربية  |
| السيـد/ إبراهيم فـتـحى    |                      |                           |
| سلیمان/ محمود ماجد        |                      |                           |
| ت : د. مصطفی إبراهیم فهمی | ديفيد روس            | الانقراض                  |
| ت : د. حياة جاسم          | والا <i>س</i> فاوتن  | النظريات الحبيثة السرد    |
| ت : د. محمود السيد        | بابلو نيرودا         | قصيدة حب                  |
| ت : أحمد محمود            | رويرت نونيا جون فاين | التراث المغدور            |
| ے د حصة عبد الرحمن منیف   | روجر ألن             | الرواية العربية           |

طبع بالهيئة العامة لتسئون المطابع الاعيريه رقم الإيداع ١٣٢٤٣ / ١٩٩٧



# THE SERPENT AND THE CRESCENT



#### K. MADHU PANIKAR

مؤلف هذا الكتاب المؤرخ والسياسي ورجل الدولة الهندي مادهو پانيكار ، وعضو لجنة التاريخ في اليونسكو ، وصاحب عملين بارزين أولهما عن آسيا ، وعنوانه آسيا والسيطرة الغربية ، وثانيهما الوثنية والإسلام الذي يتكون من جزأين ، يشتمل الأول منهما على مقدمة في الحضارة التي اندثرت في الصحراء الكبرى ، وفيما قد يكون لهذه الحضارة من علاقة بالحضارات القديمة : مصرية أو رومانية أو فينيقية ، وربما هندية أيضا ، كما يتناول تاريخ الدول الإسلامية التي قامت في غـرب إفريقيـة : غانة ومالي والـسنغي ، ثم الغزو المراكشي لهذه الأخيرة الذي كان إيذانا بانهيار نظام الـدولة في هذه المنطقة ، وكذلك دولة البرنو - كانم وممالك الهوسا ودول الساحل الغربي . ويعرض للكشوف الجغرافية الأوروبية التي صحبها مجئ الأوروبيين وإقامتهم للحصون على الساحل وانغماسهم الشرير في تجارة الرقيق . ويطغى على الكتاب من بدايته وحتى نهايته تحليل مفجع لتجارة الرقيق ولدور كل طرف من أطرافها : الحكام الإفريقـيين والتجار العـرب والدول الاستعـمارية . ويختـتم هذا الجزء بمرحلة ازدهار الإسلام بالمنطقة في القرن التاسع عشر على أيدى دعاة ومجاهدين من أمثال محمد الكانمي وعثمان دان فوديو والحاج عمر ، وعلى أيدى الحركات الصوفية ، وفي مقدمتها السنوسية والتيجانية وغيرها . أما الجزء الثاني من الكتاب فينفرد بأربع دراسات متميزة في اقتصاد المنطقة ونظامها الإداري ، والمجتمع والحضارة والإسلام فيها . كما يؤكد على ما كان للاتجار في البشر من آثار مدمرة على اقتصاد المنطقة ، فقد كان الحكام يعتبرونه مصدر دخلهم الرئيسي ، وانصرفوا بذلك عن تنمية أي نشاط زراعي أو صناعي .