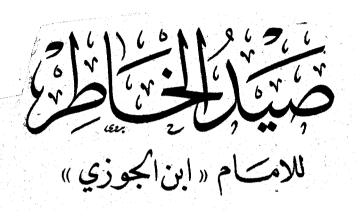


للإمام ابن الجوزي

راجعه علي الطنطاوي

حققه حي<sup>ا</sup>لطنطاوي

دارالفكربيمش



مققه ووضع فهارسَد وَعناوِي فصولد ناجي الطنطاوي راجعه ووضع مقدمت وعلق عليه على الطنط اوي

الجزء الأوّل

دارالعن كربيشق

جميع الحقوق تحفوظة الطبعة الأولى

مطابع دارلهن كريشق

ب أندار عمن الرحمن الرحيم المحت خفرة المحت خفرة ونتوب اليه ونت خفرة ونعوذ باندين شهر ورأ نف نا وسينات عمان ، الله ما جعل عملي هذا فالص الكوب اليائي المحت ا

# المقتسدمة

كنت أمل في بغداد نحو سنة (١٩٣٦) أدرس في كلية العادم السرعية في الاعظمية ، وأقيم فيها منفرداً ، فكنت اذا طال علي الليل ، وأوحشت الوحدة ، أفزع الى مكتبة الكلية ، أستعير منها الكتاب بعد الكتاب أنظر فيه ، فأطالع بعضها وأكتفي من بعضها بتصفع أوواقه ، والالمام بمرضوعاته ، وبعض أختار منه . وكان فيا أستعرت منها ، كتاب بلغ من اعجابي به ان استبقيته عندي ، الى ان فارقت الكلية ، أقرأ فيه كل يوم ، فيلا أمل القراءة فيه ، ولا تخلو نظرة فيه من موعظة أتعيظ بها ، او فائدة أستفيدها ، او طرفة آنس بها . وفيه فوق ذلك تحليل النفوس وقيه وصف المجتبع . في أساوب مبتكر ، وطريقة في التصنيف وقيه وأما لأحد من المصنفين .

وكان الكتاب و صد الحاطر لابن الجوزي ،

- Y -

وفي هذا الاسم توفيق عجيب : ذلك أن الحواطر لاتفتأ

تمر على الذهن ، كأنها الطيور التي تجوز سماه الحقل ، تواهـا لحظة ثم تفتقدها ، فكأنك مارأيتها ، فاذا انت اصطدتها وقيدتها ملكتها أبداً . لذلك جعل المؤلف هذا الكتاب « قيداً لصيد الحاطر » فكان الاسم نفسه نفحة من نفحات العبقرية . وقـد قلده فيه ( أحمد أمين ) فستى ديوان مقالاته ( فيض الحاطر ) وشتان ما هما .

ولو أن كل عالم ، بل لو ان كل متعلم فيد مايمر بذهنه من الحواطر لكان من ذلك ثروة له ولاناس : يعود هو بعد سنين الى ما كتب ، فيرى فيه تاريخ تفكيره ، ويجد فيه ماافتقد من نفسه . والانسان ابداً في تبدل ، يذهب منه ( شخص ) وبولد ( شخص ) وحينا تقرأ وأنت ( شيخ ) خواطرك التي سجلتها وأنت ( شاب ) تجد شيئاً غريباً عنك ، كانك ماكنت انت صاحبه ، وكانه خطر على بال غيرك . ثم انه ان كان عالماً او مفكراً ، كان من هذه الحواطر كتاب علم وأدب وفن ككتاب ابن الجوذي .

#### - ٣ -

فلما عدت الى دمشق ، فتشت عن نسخة من الكتاب – وكانت نسخه نادرة من تلك الايام – حتى وجدتها ، فجعلت أنظر فيه دائماً ، ورآه اخي ناجي ( القاضي الشرعي ) فأولع

به ، ولازم مطالعته ، حتى كاد يحفظه عن ظهر قلبه ، ووضع العناوين الفصوله ، واتخذ له فهادس ، يصنع ذلك لنفسه لايفكر في طبعه ولا في نشره .

فلما رأيت ذلك ، ورأيت الكتاب جيداً جداً ، ونسخه فليلة جداً ، فكرت في نشره ، وكان في الكتاب كثير من التحريف والحطأ ، ففتشنا عن نسخ منه مخطوطة وأمدنا الصديق الدكتور صلاح الدين المنجد ( مدير معهد المخطوطات ) بها ، فاشتغل اخي ناجي بمقابلة المطبوع عليها ، وحققه ما استطاع ، وان لم يسلم من كثير من الغموض ، ومن آثار تحريف النساخ ، لانه لم يجد نسخة مخطوطة صحيحة يعتمد عليها .

وكان عملي فيه ان راجعته ، فرأيت المؤلف رحمه الله ، يسجل يتبع في كل خاطرة ( وحي الساعة ) كما يقولون ، يسجل ما يخطر على باله ، فيقع أحياناً في تناقض : يسوق الرأي قد ساق من قبل ضده ، ويذم شيئاً كان قد وقع هو فيه ، ويأتي بآراء لايسلم له بها ، ولا يجوز السكوت عنها ، فكنت أعلق على ذلك بجا أبين به الصواب الذي أعرفه ، وان كنت لا أصلح تلميذاً لتلامية تلاميذه ، وأين انا من ابن الجوزي ? ولكنه الواجب . والغلام ان عرف الحق في مسألة ود فيها على شبخ الاسلام ، وقد تلقي ابو حنيفة علمه (الذي

قاله هو ونسيه ) من حجام في مكة ، وردّت عجوز على همر وهو على المنبر ، فقبل منها ورجع الى رأيها .

#### - 5 -

وأنا قديم التعظيم لابن الجوزي ، قديم الحب له ، ولقد كان كتابه في سيرة عمر بن عبد العزيز الذي نشره خالي الاستاذ عب الدين الخطيب سنة ( ١٣٣١ ) ه من اوائل ما قرأت من الحتب ، وقد خلف في نفسي أثراً لايزول ، وكان من أسباب الرشاد لي والحد فله ؛ ولرب كلمة يسمعها الناشيء ، أو كتاب يقرؤه ، أو انسان يصحبه ، يكون شبب دخوله الجنة أو دخوله النار ، ويكون بداية سيره في طريق الحير أو في طريق الشر ، فلينتبه الشبان لما يقرؤون ولمن يصحبون ، ولينتبه قبل ذلك آباؤهم ، فليختاروا لهم المدارس التي تعلمهم ماينفعهم ، وتثبت عليم المانهم واخلاقهم ، ولايكون فإلك الا ان كان القاءون عليها ، والمدوسون فيها من اهل الدين فلك الا ان كان القاءون عليها ، والمدوسون فيها من اهل الدين فلك الا ان كان القاءون عليها ، والمدوسون فيها من اهل الدين فلك الا ان كان القاءون عليها ، والمدوسون فيها من اهل الدين فلك والعلم بالشريعة والعمل بما يعلمونه منها .

-0-

رأيت ابن الجوزي في هذه السيرة مؤرخاً جامعاً ، واسع الرواية ، ثم قرأتِ له و تلبيس ابليس ، فوجدت فيه مجدثاً فقياً فاقداً بصيراً ، يزن الناس عيران السنة الصعيحة فيوفع من

يرجع في هذا الميزان ، ومخفض من يكون مرجوحا ، لايبالي في الحق كبيراً ولا صغيراً ، ولايخدعه عن حقيقة المرء سعة جاهه وشهرته بالصلاح ، ولقد كان هذا الكتاب أول مانهني الى انحرافات بعض الصوفية عن طريق السنة .

ثم قرأت له كتاب ( الاذكياء ) الذي جمع فيه من أخبار أذكياء الملوك والقضاة والاطباء كل معجب مطرب ، وقرأت له كتاباً في د اخبار الحقى والمغفلين ، فيه من النوادر والطرائف مايضحك الحزن .

ولما أراد صديقنا (يومئذ) الاستاذ حسام الدين القدسي أن يطبع كتابه في د أخبار الظراف والمتاجنين ، كلفني أن أقدم له بكلمة فكتبنها ، وهذه المقدمة من آثار الشباب التي لاأرتضيها وقد كتبنها سنة طبع الكتاب وهي سنة ١٣٤٧ هـ أي قبل ثلث قرن كامل .

#### -7-

وعجبت من كثرة الموضوعات التي الف فيها ، ثم رأيت كتاب و عقود الجوهر في تواجم من لهم خمسون تصنيفاً فاكثر، لجنيل العظم ، وقدد ذكر ابن الجوزي ، وعد من مؤلفاته مئة وتسعة وعشرين مؤلفاً ، فازداد عجبي منه واعجابي به . وقرأت ترجمته في و البداية والنهاية ، فرأيته يصفه بأنه

و أحد أفراد العاماء برز في عاوم كثيرة ، وانفرد بها عن غيره وجمع المصنفات الكيار والصغار نحوا من ثلاثاته مصنف ، وكتب بيده نحواً من مثني مجلَّد ، وله في العلوم كلهـا اليد الطولى ، والمشاركات في سائر انواعها ، من التفسير والحديث والتاريخ والحساب والنجوم والطب والفقه وغير ذلك من اللغة والنحو . وله من المصنفات في ذلك كله مايضيق هذا المكان عن تمدادها ، وحصر افرادها ، منها كتابه في التفسير المشهور بـ « زاد الماير » وله تفسير ابسط منه – أي أوسع – لكنه ليس بمشهور ، وله جامع المسانيد استوعب غالب مسند أحمد وصحيحي البخاري ومسلم وجامع الترمذي ، وله كتاب و المنتظم في تواريخ الامـم من العرب والعجم » في عشرين عجلداً ، وقد أوردنا ( يقول ابن كثير ) في كتابنا هذا كثيراً من حوادثه وتراجمه ولم يزل يؤوخ اخبار العالم حتى صار هو تاديخًا: ماذات تدأب في التاريخ مجتهداً حتى رأيتك في الناريخ مكتوباً...

- ٧-

وقال ابن خلكان :

و انه كان علامة عصره ، وامام وقته ، في الحديث وصناعة الوعظ ، صنف في فنون كثيرة ، منها «زاد المسير في التفسير» أدبعة اجزاء أتى فيه بأشياء غريبة ، وله في الحديث تصانيف

كثيرة ، وله « المنتظـم » في التاريخ وهو كبير ، وله « الموضوعات » في ادبعة اجزاء ذكر فيها كل حديث موضوع، وله « تلقيح فهوم الاثر » على وضع كتاب المعادف لابن قتيبة \_ اي على طريقته ومنهاجـه \_ وله « لقط المنافع » في الطب .

وبالجلة فكتبه اكثر من أن تعد"، وكتب بخطه شيئاً كثيراً ، والناس بفالون في ذلك حتى يقولوا إنه جمعت الكراديس التي كتبها وحسبت مدة عمره ، وقسمت الكراديس على المدة، فكان ما خص كل يوم تسع كراديس .

وهذا شيء عظيم لايكاد يقبله العقل.

ويقال: انه جمعت براية أقلامه التي كتب بها حديث رسول الله على الله فحصل منها شيء كثير، أوصى ان يسخن به الماء الذي يغسل به بعد موته ، فقعل ذلك فكفت . . . . »

وقال الحافظ الذهبي :

ما علمت أن احداً من العلماء صنف ماصنف هذا الرجل »
 وقال ابن تسبية :

« عددتله أكثر من الف مصنف ، ورأيت بعد ذلك ما لم أره(١٠) وقال الموفق المقدسي :

وكان ابن الجوزي امام اهل عصره في الوعظ ، وصنّف في

<sup>(</sup>١) ابن رجب في الذيل

فنون العلم تصانيف حسنة وكان صاحب فنون ، وكان يدوس الفقه ويصنف فيه ، الا اننا لم نوض تصانيفه في السنة ولا طريقته فيها (١) .

#### -1

ويقول ابن الجوزي نفسه في د لفتة الكبد ، :

« وقد علمت يابني أني صنفت مئة كتاب ، فهما التفسير الكبير عشرون مجلدا ، والتاديخ عشرون مجلداً ، وتهذيب المسند عشرون مجلداً ، وجلداً ، وباقي الكتب مابين كباد وصفار يكون خمسة مجلدات ومجلدين وثلاثة وأربعة وأقل واكثر »

وقال القطيعي :

« نارلني ابن الجوزي كتابا بخطته فيه فهرست مؤلفاته كلها (٢) وقد عرض في « صيد الحاطر » لذكر طائفة من كتبه منها :

لقط المنافع في الطب ( ذكره في الفصل ٥٣ ) ذم الهوى ( الفصل ٦٣ ) تلبيس أبليس ( الفصل ٧١ و ٢٤٧ و ٣٠٨ و ٣١٢) كتاب الاذكياء ( الفصل ١٨٤ ) المنتظم ( الفصل ٣٠٨ ) واخبار الحسن واخبار سفيان الثوري واخبار ابراهيم بن ادهم واخبار بشر الحافي واخبار احد بن حنبل واخبار معروف الكرخي ، وكتابه في أغاليظ الغزالي في الإحياء ( الفصل ٣٣٣ )

<sup>(</sup>١) لم يرض عنه على رغم عصبيته للحنابلة وتحامله على الاشاعرة ، فــــاذا (لعمري ) يقول عنه لوكان معتدلاً ?!

<sup>(</sup>٢) وهذا الفهرست موجود في الذيل لابن رجب ( ١ : ٦ : ١ )

وقد عابوا عليه أشياء (۱): منها كثرة أغاليطه في تصانيفه ، وعذره في هذا واضع ، وهو أنه كان مكثراً من التصانيف ، فيصنف الكتاب ولايعتبره بل يشنغل بغيره ولربا كتب في الوقت الواحد تصانيف عديدة ، ولولا ذلك لم يجتمع له هذه المصنفات الكثيرة . وقد ينقل من التصانيف في علم من غير أن يكون متقناً لذلك العلم من جهة الشيوخ والبحث ، ولهذا نقل عنه أنه قال : « أنا مرتب ولست بمصنف ،

وكان إذا رأى تصنيفاً وأعجبه ، صنّف مثله في الحال وان لم يكن قد تقدّم له في ذلك الفن عمَل ، لقوة فهمه وحدّة ذهنه ، فربا صنف لاجل ذلك الشيء ونقيضه بحسب مايتفق له من الوقوف على تصانيف من تقدّمه .

#### -, 1 • =

أما منزلته في الوعظ فما عرف من يدانيه فيها ، ولقد قرأت سير عشرات من اساتذة الوعظ ، فما رأيت من أوتي من قوة العادضة ، وحسن التصرف في فنون القول ، وشدة التأثير في الناس ، ماأوتيه ابن الجوزي .

<sup>(</sup>١) الذيل لابن رجب

ولم يكن الوعظ في صدر الاسلام صناعة ، ولا كان في الناس من ينقطع اليه ويعرف به ، ولم تكن تعقد له المجالس : يُنصب للوعاظ فيها الكراسي ، ويجتمع فيها الآلاف من الناس ، بل كان الرجل يلقى العالم فيسأله الموعظة ، فيعظه بكلمة تخرج من القلب، لا يعمد فيها الى تجويد عبارة ، ولا الى تحسين لفظ .

ثم نشأت طبقة اتخذت الوعظ حرفة، وعقدت له المجالس ، وخلطت فيه السنة الصحيحة بالاسر اثبليات ، والرواية بالخطابيات، وكان هؤلاء الوعاظ يعرفون بـ « القصاص » (١)

فما كان عصر ابن الجوزي حتى صار الوعظ فنــاً له قواعده وله اصوله ، واتسعت مجالسه وارتفعت منزلة اهله ، حتى رووا أنه حضر مجلس ابن الجوزي مئة الف ? ولست ادرى كيف كانوا يسمعون صوته ويفهمون عنه !

#### -11-

فلما كانت خلافة المستضيء قوي اتصال ابن الجوزي به ، وصنف له الكتاب الذي سماه « المصباح المضيء في دولة المستضيء ، ولما خطب لم بمصر وانقطع حــكم العبيديين ــ الذين يدعون بالفاطميين ــ ألـّف

<sup>(</sup>١) وقد ظن شفيق جبري ( من جهله بهذه العلوم ) ان القصاص مثل اسكندر دوما وأضرابه ، فخبط في الكلام عنهم في كتابه عن ( الاغاني ) خبط أعثى في ليل بهيم

كتاب و النصر على مصر ، وحضر عنده وقرأه عليه . ثم أذن له أن يجلس للوعظ فى وباب بدر، في البلاط، واعطاه مالاً

## - 1.4-

وتحت أيدينا وثيقة نادرة المثال ، فيها وصف مجلس من مجالس وعظه ، حضره الرحالة النبيه الثقة ، وسجّله في رحلته القيّمة ، هو ابن جبير الاندلسي الذي قدم بغداد سنة ( ٥٨٠ ) وحضر مجالس ابن الجوزي قبل وفاته بسبع عشرة سنة ، وقد كان عمره يومتذ سبعاً وسبعين سنة ، قال :

« ثم شاهدنا مجلساً ثانياً له بكرة يوم الخيس بباب بدر في ساحة قصر الحليفة ، ومناظره مشرفة عليه ، وهدا الموضع من حرم الحليفة ، وقد خص ابن الجوزي بالوصول اليه ، والتكلم فيه ، ليسمعه من تلك المفاظر (۱) الحليفة نفسه ووالدته ومن حضر من الحرم ، ثم يفتح الباب للعامة فيدخلون الى ذلك الموضع وقدبسط بالحصر ، وجلوس ابن الجوزي بهذا الموضع كل يوم خيس .

فبكرنا لمشاهدته ، وقعدنا الى ان وصل هذا الحسبر المتكلم ، فصعد المنبر وأزاح طيلسانه عن رأسه متواضعاً لحرمة المكان ؛ وقد تسطر 'قراء القرآن امامه على كرامي موضوعة '۲)، فابتدرو اللقراءة

<sup>(</sup>١) أي النوافذ والشرقات (٣) أي جلسوا صفوفاً كا لاسطر

على الترتيب، فشو قوا ماشاؤوا وأطربوا ماارادوا، وبادرت العيون بلاسال الدموع .

فلما فرغوا من القراءة ، وقد احصينا لهم تسع آبات من سور مختلفات ، صدع ابن الجوزي بخطبته الزهراء، واتى بأوائل الآبات في اثنائها منتظات، ومشى في الحطبة على فقرة آخر آبة منها في الترتيب الى ان أكملها، وكانت الآبة و الله الذي جعل لـكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصرا ان الله لذو فضل على الناس، فهادى على هذا السين، وحسن أي مبصرا ان الله لذو فضل على الناس، فهادى على هذا السين، وحسن أي تحسين فكان يومه هذا أعجب من أمسه (۱۱)، ثم اخذ في الثناء على الخليفة والدعاء له ولو الدته و كنسى عنها به والستو الاشرف و الجناب الارآف،

وكان الحليفة يومئذ الناصر الذي جدد شباب الحلافة العباسية بعد الهرم ، ثم شرع يسلك سبيله في الوعظ ، كل ذلك بديهة لاروية ٢٠ ويصل كلامه في ذلك بالآيات التي كان قرأها القراء من قبل في المجلس فأرسلت وابلها العيون ، وأبدت النفوس مر" شوقها المكنوث ، وتطارح الناس عليه بذنوبهم معترفين (٣) وبالتوبة معلنين ، وطاشت الالباب والعقول ، وكثر الوله والذهول . وصارت الناس لا تملك تحصيلا ، ولا تميز معقولاً ، ولا تجديلهم سبيلا .

<sup>(</sup>١) وكان قدومف عجلسه الاول في رحلته ﴿ ﴿ ﴾ اي ارتجالاً لا إعدادآ

<sup>(</sup>٣) الاعتراف من شمار النصرانية . اما الاسلام فيرغب المذنب بستر الذنب والتوبة منه لله وحده .

ثم في اثناء مجلسه كان ينشد أشعاراً من النسبب مبرّحة التشويق، بديعة الترقيق تشعل القلوب وجدداً، ويعودموضها الغزلي وجداً (١) وكان آخر ما أنشده من ذلك :

أين فؤادي ? أذابه الرجد ُ وأين قلبي ? فما صحا بعد ُ

في أبيات، لم يزل يرددها ، والانفعال قد أثر فيه، والمدامع تكاد عنع خروج الكلام من فيه ، الى ان خاف الافعام ، فابتدر القيام ونزل عن المنبر عجلا"، وقد اطار القلوب وجلا"، وترك الناس على أحر من الجر ، يشيعونه بالمدامع الجر، فمن معلن بالانتحاب ، ومن متعفير بالتراب ، فياله من مشهد ماأهول مرآه ، وما أسعد من رآه، قال : « وما كنا نحسبان متكاماً في الدنيا يعطى من امتلاك النفوس والتلاعب بها ماأعطي هذا الرجل » .

## - 14-

وهـذا وصف لمجلس آخر من مجالسه ، كتبـه ابن الجوزي عقلمه ، قال :

و وسألني أهل الحربية (٢) أن أعقد عندهم مجلساً الوعـظ ليلة ، فوعدتهم ليلة الجمعة سادس وبيسع الاول (٣) وانقلبت بغداد ، وعبر أهلها عبوراً زاد على نصف شعبان (٤) زيادة كبيرة ، فعبرت الى باب

<sup>(</sup>١) الوعظ في سنة الاسلام بالآيات والاحاديث لا بأشمار الفرام .

<sup>(</sup>٢) ضاحية في بغداد (٣) ايسنة ٢٩ه

<sup>(</sup>٤) الاحتفال بنصف شعبان والدعاء فيه بدعة مالها اصل م- ٢

البصرة (١) ، فدخلتها بعد المغرب ، فتلقاني أهلها بالشبوع الكثيرة ، وصَّحَبَىٰ مَنَّا خُلَقَ عَظِيمٍ ﴾ فلما خرجت من باب البصرة ، رأيت أهل الحربية قد أقباوا بشموع لايمكن احصاؤها، فأضفت الى شموع أهل باب البصرة ، فحزرت: بألف شمعة ، وما رأيت البوية إلا عماوءة بالاضواء، وخرج أهل المحال" والنساء والصبيان بنظرون ، وكان الزحام كالزحام بسوق الثلاثاء ، فدخلت الحربية وقد امتـــلا الشارع خرجوا يطلبون المجلس وسعوا في الصحراء بين باب البصرة والحربية مَعُ الْمُجْسَعِينَ فِي الْمُحَلِّسُ كَانُوا ثَلَامًا لَهُ اللَّهِ مَا أَبِعِدُ الْقَائِلُ .

وهـذا وصف محلس ثالث:

قال ابن الجوزي : ﴿ وَتَكَامَتُ بُومُ الْخَيْسِ ﴾ خامس رجب من هذه السنة (٣) في قصر الحليفة ، بعد العصر ، وحضر السلطان ، واخذ الناس أماكنهم من بعد صلاة الفجر ، وأكريت دكاكين ، فـكان كل موضع رجل بقير اط، حتى انه اكترى دكان لثالبة عشر رجلاً بثانية عشر قيراطاً ، ثم جاء رجل فأعطاهم ستة قر اربط حتى جلس معهم ، وكان الناس يقفون يوم مجلسي من باب بدر (٤) الى باب النــوبي كأنه العمد ، .

ثم ذكر مجالسه سنة احدى وسبعين بباب بدر ، وحضور الحليفة

<sup>(</sup>٢) جم روشن وهوخس" النافذة (۱) وهو من ابواب بغداد

<sup>(</sup>٤) من ابواب قصر الحليفة (٣) اي سنة ٦٩ ه

عنده غير مرة وازدحام الناس من نصف الليل ؛ وكان يعظ هو وأبو الحير القزويني . قال :

د وكنت أنكلم اسبوعاً ، وابو الحير النزويني اسبوعاً ، وجمعي عظيم ، وعنده عدد يسير ؛ ثم شاع ان امير المؤمنين لايحضر الا " مجلسي » . قال :

د وبعث الي بعض الامراء من اقارب أمير المؤمنـين : (والله ما احضر أنا ولا أمير المؤمنين غير بحلسك ، وأنما تلتحنا مجلس غيرك يوماً وبعض يوم آخر )

وحد" ثني بعض خدم الحليفة ان الحليفة حضر يوماً المجلس متحاملا لمرضحصل له \_(قال)ولولاشدة محبتك للحضر، لما كان اعتراد من الالم.

وتكامت يوم عرفة بباب بدر فكان مجلساً عظيما ، تاب فيه خلق كثير ، وقطعت شعور كثيرة ، وكان السلطان حاضراً .

ثم في يوم عاشوراء سنه اثنتين وسبعين تكلمت بباب بدر، وامتلأ المكان من السحر، وطلع الفجر وليس لاحد طريق، فرجع الناس، وامتلأت الطرق بالناس قياماً يتأسفون على فوت الحضور.

وكان يوم المجلس تفلق ابواب المكان بعد الظهر اشدة الزحام ، فاذا جئت بعد العصر فنتح لي ، وزاحم معي من يحنه ان يزاحم ، حتى قال امير المؤمنين : ماهذاالرجل آدمي ، لما يقدر عليه من الكلام».

قال ابن رجب:

و قرأت بخط ناصع الدين الحنبلي الواعظ ، انه اجتمع في ابن الجوزي من العلوم مالم بجتمع في غيره ، وكانت بجالسه الوعظية جامعة للحسن والاحسان باجتاع الظراف في بغداد ونظاف الناس ، وحسن الكلمات المسجعة ، والمعاني المودعة في الالفاظ الرائجة ، وقراءة القرآن بالاصوات المرجعة ، والنفات المطربة ، وصبحات الواجدين (١٠ ودمعات الحاشعين ، وانابة النادمين ، وذل التاثبين ، ووعظوهو ابن عشرسنين الى ان مات ، ولم يَشغله بن الاشتغال بالعلم شاغل ، ولا لعب ولا لما ، ولا سافر الا " الى مكة ، ولقد كان فيه جمال لاهل بغداد خاصة وللمسلمين عامة ،

#### - 17-

واعانه على ذلك انه كان ـ كما قال الموفق ــ لطيف الصوت ٤ حلو الشائل ، رخيم النغمة ، موزون الحركات ، لذيذ المفاكمة .

قال ابن كثير:

د وقد حضر مجلس وعَظه الحُلفـــاء والوزراء والملوك والامراء والعلماء والفقراء ، ومن سائرصنوف بني آدم ، وأقل ما كان يجتمع فيه

<sup>(</sup>١) وهذا كله يخالف لطريقة السلف ، لم يعرفه خير القرون .

عَشَرَةُ آلَافَ ، وربما اجتبع فيه مئة الف (١) وربما تـكلم من خاطره على البديمة نظماً ونثراً .

وكان يسبع وعظه مرة الحليفة المستضيء العبّاسي ، فالنفت الى ناحيته وهو في الوعظ وقال: يا أمير المؤمنين ، إن تكلمت خفت منك ، وان سكت خفت عليك ، وان قول القائل لك : إنق الله ، خيرمن قوله لكم : انكم أهل بيت مغفود لكم ، وكان عمر بن الحطاب يقول : اذا بلغني عن عامل أنه ظلم فلم أغتيره فانا الظالم ، وكان عمر يضرب بطنه عام الرمادة ويقول : قرقر أو لا تقرقر ، والله لاذاق عمر ممناً ولا مميناً حتى يخصب الناس (٢)

فبكى المستضيء ، وتصدق بمال كثير ، واطلق المحبوسين وكسة خلقاً من الفقراء »

## 14-

قال ابن الجوزي في « لفتة الكبد » :

ولقد وضع الله لي من القبول في قلوب الحلق فوق الحد ، واوقع كلامي في نفوسهم فلا يوتابون بصحته ، وقد اسلم على يدي نحو مئتين من أهل الذمة ، ولقد تاب في بجالسي اكثر من مئة الف ، وقد قطعت اكثر من عشرين الف سالف بما يتعاناه الجهال (٣)

<sup>(</sup>١) يمني تقديراً لا تحقيقاً (٢) انظر كتابنا ( اخبار عمر )

<sup>(</sup>٣٠) اي كما يصنع المخنثون اليوم من ترجيل الشمر وتجعيده وتلميعه وتعطيره » وحمل المشط ، والتشيه في ذلك بالنساء .

وكان سر ُ نجاحه في قوة بديهته، وسرغة بادرته، وحضورذهنه، ونوادر أجوبته، مع كثرة محفوظه، وسعة روايته.

ومن اندر الاجوبة أنه وقع النزاع على عهده في المفاضلة بين ابي بكر وعلى ، بين أهل السنة والشيعة ، ورضوا فيا بينهم بما بجيب به الشيخ ابو الفرج ، فأقاموا له رجلًا وسط المجلس ، فسأله عن ذلك ، فقال على الفور :

و أفضلها من كانت ابنته تحته ،

ونزل في الحال حتى لايراجع . فقالت الشيعة : يريد علمياً ، لأن بنت النبي مِلِيَّةٍ تحته . وقال اهل السنة :يريد ابا بكر، لان ابنته تحت النبي مِلِيَّةٍ .

عليه عليه .
قال ابن خلكان : ﴿ ولو جاء هذا الجواب بعد الفكر النام " ،
وامعان النظر ، لـكان في غاية الحسن ، فكيف وهو على البدية ؟ »
ومن اجوبته ان رجلا سأله : أيها افضل ، أسبح أو استغفر ؟
فقال : الثوب الوسخ احوج الى الصابون منه الى البخور
وسئل عمّن أوصى وهو في النزع فقال : هذا رجل طين سطحه في كانون
ومن قوله : ﴿ شهوات الدنيا انموذج ' يعرض ولا ' يقبض » اي

ومن قوله: و سهوات الدنيا المودج يعرض ولا يقبض ، اي إنها الموذج Fchantillon السّدات في الآخرة ، يواها المرء معروضة في الدنيا ، ليختار منها مايريد اقتناءه فيها ، يقدم ثمنها عملا صالحا يشتريها به من اسواق الجنة .

وقال في حديث و اعمار امتي مابين الستين الى السبعين »: انها طالب اعمار الاوائل لطول البادية ، فلما شارف الركب بلد الاقامة قبل : حثوا المطتي

ومن كلامه : كمن قنع طاب عيشه ، ومن طمع طال طيشه .

ومن مناجاته: « الهى لاتعذّ ب لسانا مخبر عنك ، ولاعيناً تنظر الى علوم تدلّ عليك ، ولاقدما تمشي الى خدمتك ، ولا يداً تكتب حديث رسولك ، فبعزتك لاتدخلني النار ، فقد علم العلها اني كتت أذبّ عن دينك »

#### -19-

وابن الجوزي عربي قرشي تيمي، يتصل نسبه بابي بكر الصديق ابوه علي بن محمد ( بن علي بن عبيدالله (۱) )بن عبد الله بن حمادي بن احمد بن محمد بن جعفر ، وجعفر هذا هو الذي لقب بـ « الجوزي » نسبة الى مشرعة الجوز ، وهي فرضة (۲) نهر البصرة ، وقيل بل نسبة الى جوزة كانت في داره بواسط لم يكن بواسط جوزة غيرها ، وتوارث ابناؤه هذا اللقب .

وجعفر هذا هو ابن عبد الله بن القاسم بن النضر بن القاسم بن محمد بن عبد الله بن عبد الرحمن ابن القاسم بن محمد بن ابي بكر الصديق. وكان أهله تجاداً بالنحاس (٣) لم يشتغل منهم بالعلم غيره ، قال في

<sup>(</sup>١) الريادة من ذيل الطبقات لابن رجب (٢) الفرضة المرفأ

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية وذيل الطبقات

د لفته الكبد » : د واعلم يابني أننا من اولاد أبي بكر الصديق ، ثم
 تشاغل سلفنا بالتجارة والبيع والشراء فما كان من المتأخرين من رزق
 همة في طلب العلم غيري .

وقد صرّح في مواضع من « صيد الخاطر » بأث أباه نوني وهو صغير ، وكان موسراً ، وقد خلف اموالا كثيرة ، فما اعطره منها الا " عشرين ديناراً ودارين ، وقالوا له : هذا نصبك من ارث ابيك، فاشترى بذلك كتباً . وان أمه اهملته وانصرفت عنه (١)

وذكر أبن كثير أن عمته رعته وأخذته لمــــا أدرك الى مسجد محمد بن ناصر الحافظ ، فاعتنى به واسمعه الحديث وحفظه القرآن .

وفي شذرات الذهب: ان محمدبن ناصر خاله'``. وكان مولده في بغداد وقال: لا أحقق تاريخ مولدي غير أنه مات والدي سنة أربع عشرة ، وقالت الوالدة: كان لك من العبر ثلاث سنين .

وقد اتنق كل من ترجم له على أنه لم يكن في صغره يألف الصبيان او يلعب لعبهم وآنه نشأ على العفاف والصلاح .

قال في و لفتة الكبد ، : اذكر نفسى ولي همـــة عالية وأنا في الكتب ابن ست سنين وأنا قرين الصبيان الكبار ، قد وزقت عقلا وافراً في الصغر ، يزيد على عقل الشيوخ فما اذكر أنى لعبت في طريق مع الصبيان قط ، ولا ضحكت ضحكاً عالياً ، حتى أني ولي سبع

<sup>(</sup>١) قال ابن رجب: لما مات ابوء كفلته امه وعمته .

<sup>(</sup>٢) واظنه وهمأ من صاحب الشذرات

سنين او نحوها أحضر وحبة الجامع ، فأطلب المحدث يتحدث فأحفظ جميع ما أسمعه ، وافعب الى البيت واكتبه ، ولقد رفق بي شيخنا أبو الفضل ابن ناصر وحمه الله ، وكان مجملني الى الشيوخ ، فأسمعني المسند وغيره من الكتب الكبار ، وأنا لا اعلم ما يرادمني ، وضبط لي مسموعاتي الى ان بلغت ، فناولني ثبتها (١) ولازمته الى ان توفي وحمه الله ، فنلت به معرفة الحديث والنقل . ولقد كان الصبيات ينزلون الى هجلة ويتفرجون على الجسر ، وأنا في زمن الصغر آخد خراً واقعد حجزة من الناس (٢) فأتشاغل بالعلم .

#### - 4 -

وأبو الفضل محمد بن ناصر ، هو الحافظ الثقة البغدادي ، فقيه كان شافعياً ثم مال الى مذهب الحنابلة ، وعني بالحديث فبرع قيه ، وصار شيخ المحدثين، وكان ديناً فقيراً متعففاً نظيفاً، وقف كتبه على طلب العلم . ووصفه ابن الجوزي بأنه كان حافظاً ضابطاً متفننا ثقة من أهل السنة لامغيز فيه ، وكان كثير الذكر صربع الدمعة . (قال) : وهو الذي تولى تسميعي الحديث ، وعنه الحذت ما أخذت من علم الحديث ، قرأت عليه ثلاثين سنة ، ولم استفد من أحداستفادتي منه . قال ابن الجوزي : وحملني ابن ناصر الى أبي القاسم المروي في سنة عشرين فلقنني كلمات من الوعظ ، وجلس لوداع اهل بغدداد

<sup>(</sup>١) اي اجازه بها (٢) اي مبتدا عنهم

مستنداً الى الرباط الذى عند السور في الحلبة ، ورقتّاني يومئذ المنبو، فقلت الكلمات ، وقدُّر الجمع يومئذ بخمسين الفاً .

## - 11 -

ثم صحب أباالحسن \_ ابن الزاغوني \_ ولازمه. قال ابن الجوذي:
كان له في كل فن من العلم حظ وافر، ووغظ مدة طويلة، وصحبته
ذماناً فسمعت منه الحديث، وعلقت عنه من الفقه والوعظ، وكانت
له حلقة بجامع المنصور يناظر فيها يوم الجمعة قبل الصلاة، ثم يعظ فيها
بعد الصلاة، ويجلس يوم السبت ايضا.

وشهد ابن ناصر للزاغوني أنه كان فقيه الوقت (١) وانسه كان مشهورا بالصلاح والديانة ، والورع والصيانة .

وتوفي ابن الزاغوني حين بلغ ابن الجوزي سن الحلم (٢) فطلب ابن الجوزي خلفته (٣) فلم يُعط ذلك لصغره ، وأعطيت الحلفة لابي على الرذاني ، فذهب ابن الجرزي الى الوزير ، فألقى بين يديه فصلا في المواعظ ، فأذن له بالوعظ في جامع المنصور (قال) فتكلمت فيه فحضر مجلسي أول يوم جماعة من اصحابنا الكبار من الفقهاء ، منهم عبد الواحد بن شعيب ، وابو على بن القاضي ، وابو بكر بن عيسى وغيرهم ، ثم تكلمت في مسجد معروف (١) ، وفي باب البصرة ، ونهر

<sup>(</sup>١) اي في الذهب الحنبلي (٢) سنة ٢٨ه

<sup>(</sup>٣) اي ان يحل عله (٤) اي الكرخي

المعلى ، فاتصلت الجالس ، واشتد الزحام ، وقوي اشنفالي بفنون العلم ، وانقطعت مجالس أبي على الرذاني .

## -77-

وقرأ بعد ابن الزاغوني الفقه والحلاف والجــدل والاصول على ابي بكر الدينوري والقاضي أبي يعلى .

وتتبهم مشايخ الحديث والفقه ، فكان منهم القاضي ابو بكر الانصاري ، وأبو القاسم الحريري، وابو السعادات المتوكلي، وأخوه يحيى ، وابو عبد الله البارع ، وابو الحسن علي بن احمد الموحد ، وابوغالب الماوردي ، وابو منصور بن خيرون ، وابو القاسم السبر قندي ، وعبد الوهاب الاغاطي، وعبد الملك الكرخوي ، وابو سعد الزوزني وأبو سعد البغدادي ، ويحيي بن الطراح ، واسماعيل بن ابي صالح المؤذن ، وأبو القاسم علي الهروي الواعظ ، وأبو منصور القزاز ٤ وعبد الجبار بن منده ، (قال) ﴿ وَلَمْ اقْنَعَ بَفَنْ وَاحْدٌ ، بِلْ كَنْتُ أسمع الغقه والحديث وأتبع الزهاد ، ثم قرأت اللغة ، ولم أترك احداً مَنْ يُرُوي وَيَعَظُ ﴾ ولاغربياً يقدم إلا وأحضره واتخـــير الفضائل ﴾ ولقد كنت ادور على المشايخ لسماع الحديث فينقطع نفسي من العدو مأكل ، ماأذلني الله لمخلوق قط ، ولوشرحت احوالي لطال الشرح. ي وهو يصف شيوخه في الفصل (٩٤) بأن منهم من لم يكن يتحرج

من الغيبة وأن منهم من يأخذ على التحديث اجرة ، وأن منهم من يسرع بالجواب لئلا ينقص جاهه ، وأن منهم من كان على نهج السلف كعبد الوهاب الانفاطي وابي منصور الجواليقي ، وانه لذلك انتفع على من انتفاعه بغيرهما .

#### -24-

والانماطي هو المحدث الحافظ، الفقيه الحنبلي، كان واسع الرواية، دائم البشر، سريع الدمعة عند الذكر، حسن المعاشرة، جمسع الغوائد، وخرج التخاريج، كان بقية الشيوخ.

ذكره ابن الجوزي في عدة مواضع من كتبه كمشيخته وطبقات الاصحاب المختصرة والتاريخ (١) وصفوة الصفوة وصيد الحاطر وأثنى علمه كثيراً ، ومما قاله عنه :

و انه كان ثقة ثبتاً ، ذا دين وورع ، كنت اقرأ عليه الحديث وهو يبكي ، فاستفدت ببكائه اكثر من استفادتي بروايته ، دخلت عليه في مرضه ، وقدبلي وذهب لحمه ، فقال: ان الله عزوجل لايئتهم في قضائه . ومارأينا في مشايخ الحديث اكثر سماعا منه ، ولا اكثر كتابة للحديث منه مع المعرفة به ، ولاأصبر على الاقراء ، ولااكثر همعة وبكاء مع دوام البشر ، وحسن اللقاء، ولايغتاب عنده احد(٢)

<sup>(</sup>۱) ابن رجب (۲) وكان على ذلك الشيخ بدر الدين الحسني عدث الشام في القرن الرابع عثر

وكان سهلا في اعارة الاجزاء، وكنا ننتظره يوم الجمعة بجامع المنصور، فلايجيء من الفنطرة العليقة ، فلايجيء من الفنطرة العليقة ، فسألته عن هذا فقال : تلك دار ابن معروف القاضي ، فلما غضب عليه السلطان اخذها وبني عليها القنطرة. قال لنا: وسمعت أن ابن معروف أحل (١١) كلمن يرعليها، إلا " اني لا افعل . توفي يوم الخيس (١١) المحرم ٥٨٣٥

والجواليقي أستاذ عصره في علوم العربية ، وكان مدرّسها في المدرسة النظاميـة (٢) وكان امام الحليفة المقتفي ، كان متديناً ثقة ورعاً ، غزير الفضل ، كامل العقل ، مليح الحط كثير الضبط ، له التصانيف الكثيرة .

قال ابن الجوذي: « قرأت عليه كتابه المعرب ، وغيره من عصائيفه » وكان بمن تلقى عنه ابن ناصر ، وله قصة طريفة مع ابن التلمية النصراني طبيب المقتفي ، مروية في الشذرات (٣) توفي يوم المحرم ٥٤٠

#### - 48 -

وهو يكثر الكلام عن نفسه في وصيد الحاطر ، فيبين انه نشأ في النعيم ، وربي على الدلال ، وأنه قد حبّب إليه العلم من زمن الطفولة ، ولم يوغب في كل فن ،

<sup>(</sup>۱) اي سامح

<sup>(</sup>٢) وهي اول جامعة في الدنيا ﴿ ﴿ ٣) ٤ : ١٢٧

وأنه يتردد أبداً بين الزهد والعبادة ، وبين العلم والبحث (۱) وأن من لدانه وأصحابه من أنفق عمره في اكتساب الدنيا ، ثم لم ينل منها ماناله هو ، وأن عيشه ألين من عيشهم ، وجاهه أعلى من جاههم (۲) وبين كيف كان ، في زمن الطلب ، بأخذ معه أرغفة يابسة ويخرج في طلب الحديث ، فيقعد على غرر عيسى ، لايقدر على أكل هذا الحبز في طلب الحديث ، فيقعد على غرر عيسى ، لايقدر على أكل هذا الحبز البابس إلا "عندالماء ، كلما أكل لقمة شرب عليها شربة ، وانه وجدمع ذلك من لذة العلم وحلاوة الإيمان ، ما يخاف على نفسه العجب ان شرحه (۳) وبيتن أنه سلك في أول أمره طريق الزهاد ، وأنه برع في الوعظ حتى اتصل بهذه البراعة بالسلطان فنقد بصحبته ماكان مجد في قلب من النور (ن) ووصف علو همته وطموحه (٥) .

## - 70 -

قال أبن العماد:

وكان يراعي حفظ صحته ، وتلطيف مزاجه ، وما يفيد عقلاةوة و وهنه حدة ، لباسه الابيض الناع المطيّب ، وله بجون لطيف ، ومداعبات حلوة ، ولا ينفك من جارية حسناء ، وما تناول مالاً من جهة لا يتيقين حليّها ، ولا ذل لأحد ، قال في «لفتة الكبد، يخاطب ولده : « وماذل أبوك في طلب العلم قط ، ولا خرج بطوف في البلدان

<sup>(</sup>١) الفصل ٢١ (٢) القصل ١٦٧

<sup>(</sup>٣) النصل ١٦٧ ايضا (٤)

<sup>(</sup>ه) النصل ۱۷۸

كغيره من الوعاظ ، ولا بعث رفعة الى أحد يطلب منه شيئاً . ، وكانت لحيته قصيرة جداً ، وقد ذكروا أنه شرب و حب البلادر (١٠) فسقطت لحيته وكان يخضبها بالسواد الى أن مات ، وصنف في جواز الحضاب بالسواد بجلداً .

## - 77 -

قال ابن كثير:

وكان فيه بهاء وترفّع واعجاب بنفسه ، وسمو بها أكثر من مقامها ، وذلك ظاهر في كلامه ، في نثره ونظمه ، فمن ذلك قوله :

وأكابد النهج العسير الاطولا حَرْيَ السعيدالىمدىماأمــّلا أعبا سواي توصلا وتغلفــــلا وسألته: هل زارمثلى?قال لا! مازلت أدرك ماغلا بل ماعلا تجري بي الآمال في حلبانه أفض بي التوفيق فيه الى الذي لوكان هذا العلم شخصاً ناطقاً

قال ابن رجب: بما عيب عليه مايوجد في كلامه من الثنـآء على نفسه ، والترفّع والتعاظم وكثرة الدعاري ، ولا ريب أنه كان عنده من ذلك طرف ، سامحه الله .

## - 77 -

كان الوزير ابن يونس الحنبلي قد عقد مجلساً الركن عبد السلام

Semecarpuc Anardium

<sup>(</sup>١) هو حب البلاذر ( بالذال ) واسمه الملي باللاتينية :

ابن عبد القادر الجيلي (۱) ، وأحرقت كتبه ، وكان فيها من الزندقة وعبادة النجوم ، ورأي الاوائل شيء كثير ، وذلك بمحضر من ابن الجوزي وغير من العلماء ، وانتزع الوزير منه مدرسة جد" وسلسها الى ابن الجوزي .

فلما ولي الوزارة ابن القصاب \_ وكان رافضاً خبيئاً \_ سعى في القبض على ابن يونس ، وتتبّع أصحابه ، فقال له الركن : أين أنت عن ابن الجوزي ? فانه ناصي ومن أولاد أبي بكر ، فهو من أكبر أصحاب ابن يونس ، وأعطاه مدرسة جدي ، وأحرةت كتبي بمشورته .

فكتب ابن القصاب الى الحليفة الناصر ، وكان الناصر له ميل الى الشيعة ، ولم يكن له ميل آخر أيامه الى الشيخ أبي الفرج ، بل قد قبل انه كان يقصد أذاه ، وقبل ان الشيخ دعا كان يعرض في بحالسه بذم الناصر، فأمر بتسليمه الى الركن عبد السلام فجاء الى دار الشيخ وشتمه و اغلظ عليه ، وخم على كتبه وداره ، وشتت عياله .

فلما كان في أول الليل ، حمل في سفينة وليس معه الا عدو" الركن ، وعلى الشيخ غلالة بلا سراويل ، وعلى وأسه تخفيفة ، فأحدر الى واسط ، وكان ناظرها شيعياً فقال له الركن : مكنتي من عدو " ي لأرميه في المطمورة ، فزيره ، فقال : يازنديق ارميه بقولك ? هات خط الحليفة ، واقد ، لو كان من اعل مذهبي لبذلت روحي ، ومالي ، في خدمته ، فعاد الركن الى بغداد .

<sup>(</sup>١) مو عبد السلام بن عبد الوماب بن عبد القادر الجيلاني

قال أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي، رحمة الله تعالى عليه :

الحبيد في حداً يبلغ دخساه ، وملى الله على السرف مين المحتباء ، وعلى من صساحه ووالاه ، وسلم تسليم لا يدولة منتهاه .

لا كانت الحواطر تجول في نصفح أسباء تعرض لها ، ثم تُعوض عنها فتذهب ، كان من أولى الأمور حفظ ما يخطر لكيلا ينسى . وقد قال عليه الصلاة والسلام : و قدوا العلم بالكتابة ، (۱) وكم قد خطر لي شيء ، فاتشاغل عن إتبائه فندهب ، فأتأسف عليه . ورأيت من نفسي أنني كلما فتحت بصر التفكر ، سنح له من عجائب الغيب ، ما لم يكن في حساب فانتال عليه من كثيب التفهيم ما لا يجوز التفريط فيه ، فجعلت فانتال عليه من كثيب التفهيم ما لا يجوز التفريط فيه ، فجعلت في خيب .

<sup>(</sup>١) قال الشيخ نامر الألباني : الحديث موتوف على أنس

# ١ \_ في أثر الموعظة

قد يعرض عند ساع المواعظ السامع يقظة ، فافا انفصل عن الحلس الذكر عادت القسوة والففلة . فتدبرت السب في ذلك فعرفته . ثم رأيت الناس يتفاوتون في ذلك ، فالحالة العامة أن القلب لا يكون على صفته من اليقظة عند ساع الموعظة بعدها لسبين :

أحدهما ، أن المواعظ كالسياط ، والسياط لا تؤلم بعد انقضائها ، إيلامها وقت وقوعها .

والثاني ، أن حالة ساع المواعظ بكون الأنسان فيها مُزَاح العِللة (١) ، قد نخلى بجسمه وفكره عن أسباب الدنيا ، وأنصت بحضور قلبه ، فاذا عاد الى الشواغل اجتذبته بآفاتها ، فكيف بصح أن بكون كما كان ?

وهذه حالة تعم الحلق ، إلا أن أرباب اليقظـــة يتفاوتون في بقاء الأثر ، فمنهم من يعزم بلا تودد ، ويمضي من غير التفات ، فلو

<sup>(</sup>١) أزاح علته أي هيأ له الاسباب ولم يترك له ما يتملل به ، ومزاح الملة هنا أي خال من الشواغل . انظر الفصل (٣٣) .

توقف بهم وكب الطبع لضَجَوا ، كما قال حنظة عن نفسه : و نافق حنظة ، و منهم أقوام بميل بهم الطبع الى الفغلة أحياناً ، ويدجوهم ما تقدم من المواعظ الى العمل أحيانا ، فهم كالسنبلة تميلها الرياح ، وأقوام لا يؤثر فيم إلا بقدار ساعه ، كماه دحرجته على صفوان (١) .

## ٧\_ في جواذب الدنيا

جواذب الطبع الى الدنيا كثيرة ، ثم هي من داخل ، وذكر الآخرة أمر خارج عن الطبع ، ثم هو من خارج ، وربا ظن من لا علم له أن جواذب الآخرة أقوى ، لما يسبع من الوعيد في القرآن ، وليس كذلك ، لأن مشَل الطبع في ميله إلى الدنيا ، كالماء الجاري فانه يطلب الهبوط ، ولمنا دفعه إلى فوق مجتاج إلى التكلف ، ولهذا أجاب معاون الشرع بالترغيب والترهيب يقوى جند العقل ، فأما الطبع فجواذبه كثيرة ، وليس العجب أن يُغلب ، إنما العجب أن يُغلب .

## ٣ ــ في لذة المعصية و تعب الطاعة

من عاين بمين بصيرته تناهي الأمور في بداياتها ، قال خيرها ،

<sup>(</sup>١) الصناة والمروة والصنوان والمروان الصخر

ونجا من شرها ، ومن لم يو العواقب غلب عليه الحس ، فعاد عليه الحالاً ما الطلب منه السلامة ، وبالنصب ما رجا منه الراحة . وبيان هذا في المستقبل يتبين بذكر الماضي ، وهو أنك لا تجلو ، أن تكون عصيت الله في حرك ، أو أطبته ، فأبن لذة معصيتك ؟ وأبن نعب طاعتك ؟

هيمات رحل كلَّ بما فيه ! فليت الذنوب إذ تخلّت خَلّت ! وأذيدك في هذا بياناً مَثَلُ سَاعة الموت ، وانظر إلى مرارة الجسرات على التفريط ، ولا أقول كيف تقلب حلاوة اللذات ، لأن حلاوة اللذات استحالت حنظلا ، فبقيت مرارة الأس بلا مقاوم .

أَوَّاكِ مَاعَلِت أَنَّ الْأَمَرِ بِمَوَاقِبِهِ ? فَرَاقَبِالِمِوَاقِبِ تَسَلَّمُ وَلَا عَلَى مع هوى الحِينِ تندم .

# ٤ \_ في التفكر في الموت

من تفكر في عواقب الدنيا ، أخذ الحذر ، ومن أيتن بطول الطريق تأعب السفر .

ما أعجب أمرك يا من يوقين بأمر ثم بنساه ، ويتبعق ضرو حال

<sup>(</sup>١) ما ، فاعل عاد .

ثم يغشاه ، وتخشى النائل واله أعتى أن تخشاه

تغلبك نفسك على ما نظن ، ولا تغلبها على ما تستيقن .

أعجب العجائب ، سرورك بغرورك ، وسَهُوْكَ في كَمُوكَ مِمَا قد خبىء لك .

تَفَارُ بَصَّمَتِكُ وَتَنْسَى دَنُو السَّمَ ، وَتَقَرَّحُ أَبِعَافَيْتُكُ عَافَلاً عَنَ قرب الآلم ، لقد أراك مفسرع عنوك مقرعك ، وأبدى مضجع سواك قبل المات مضجعك ، وقد شغلك نيل لذاتك ، عَنْ ذَكْرُ خوات ذاتك :

كأنك لم تسبع بأخبار من مضى ولم تر في الباقين مايصنع الدهر فان كنت لاتدري فتلك ديادم عاما عال الربيع بعدك والتبو

وكيف تنام المين وهي قريرة ? ولم تدر من أي المحلين تنزل ?

<sup>(</sup>١) نزل عن منزلته .

### ٥ \_ في الابتعاد عن الفتنة

من قارب الفتنة بعدت عنه السلامة ، ومن ادعى الصبر وكل الى نفسه . ورب نظرة لم تناظر (۱) ، وأحق الاشياء بالضبط والقهر اللسان والعين ، فإياك إياك أن تغتر بعزمك على ترك الهوى ، مع مقاربة الفتنة ، فان الهوى مكايد ، وكم من شجاع في صف الحرب اغتيل ، فأتاه ما لم بحتسب بمن يأنف النظر اليه ، واذكر حمزة مع وحشي :

ختبصر ولا تَشِم كل برق رب برق فيه صواعق حَيْن (٢) واغضض الطرف تسترح من غرام تكتسي فيه ثوب ذل وشبين فبسيلاء الغتي موافقة النفسس وبدء الهوى طبوح العين

### ٦ ـــ في عقو بة العلماء

أعظم المعاقبة أن لا يحس المعاقب بالعقوبة ، وأشد من ذلك أن يقع السرور بما هو عقوبة ، كالفرح بالمال الحرام، والتمكن من الذنوب. ومن هذه حاله لايفوز بطاعة .

<sup>(</sup>١) أي لم تمل .

<sup>(</sup>٢) شام البرق يشيمه نظر اليه يرى أين يمطر :والحين الهلاك

وإني تدبرت أحوال أكثر العلماء والمتزهدين فرأيتهم في عقوبات لا يحسون بها ، ومعظمها من قبل طلبهم للرياسة . فالعالم منهم يغضب ان دد عليه خطؤه ، والواعظ متصنع بوعظه ، والمتزهد منافق أو مراء . فأول عقوباتهم ، إعراضهم عن الحق شغلا بالحلق ، ومن خني عقوباتهم سلب حلاوة المناجاة ، ولذة التعبد .

إلا" رجال مؤمنون ، ونساء مؤمنات ، يحفظ الله بهم الادض ، بواطنهم كظواهرهم بل أجلى ، وسرائرهم كعلانيتهم بل أحلى ، وهميهم عند الثريا بل أعلى ، إن عُرفوا تنكروا ، وإن دُنيت لهم كرامة أنكروا . فالناس في غفلانهم ، وهم في قطع فلانهم ، تحبهم بقاع الأرض ، وتفرح بهم أملاك الساء . نسأل الله عز وجل التوفيق لانباعهم ، وأن يجعلنا من أتباعهم .

### ٧ \_ في علو الهمة

من علامة كمال العقل ، علو المهة والراضي بالدوث دني : ولم أد في عيوب الناس عياً كنقص القادرين على التمام

# ٨ ــ في أحباب الله

سبحان من سبقت محبته لاحبابه ، فمدحهم على ما وهب لهم ،

واشترى منهم ما أعطاع ، وقدم المتأطر من أوصافهم ، لموضع إيثارهم ، فباهل بهم في صوامهم ، وأحب خلوف أفواعهم . يا لمنا من خالة مصوفة لايقدر عليها كل طالب ، ولا يبلغ كنه وصفها كل يُخاطب

## ٩ \_ في الاستعداد للموت

الواجب على الفاقل أخذ الغدة لرحية ، فانه لايعلم من يقبؤه أمر دبه ، ولا يددي من يستدعى ، وأنن وأيت علماً كثيراً غرم الشباب ونسوا فقله الاقرائ ، وألهام طول الأمل . وربا قال العالم الحض لتفسه : و اشتقل بالعلم م اصل به ، فيتساهل في الرهد تجبة الراجة ، ويؤخز الرجاء لتحقيق التوبة ، ولا يتعاشى من غيبة أو شالحها ، ومن كب شبة يأمل أن يعوها بالودع ، وينسى أن الموت قد بغت .

فالقاقل من الحطى كل لحظة خفها من الواجب عليه ، فان بفته المزت رئي مستعداً ، وان نال الأمل ازداد خيراً .

#### ١٠ ـ في أن الشدائد لتمحيص الذنوب

خطرت في فكرة فيا بجرى على كشنير من العسالم من

المصائب الشديدة ، والبلايا العظيمة ، التي تتناهى إلى نهساية الضغوبة فقلت : سيتمان الله . إن الله أكرم الأكرمين ، والتحريج يوجب المساعة فإ وجه هذه المعاقبة ?

فتفكرت ، فرأيت كثيراً من الناس في وجودهم كالعدم، لا يتصفحون أدلة الوحدانية ، ولا ينظرون في أواس أله تعالى ونواهيه > بل يجرُون على عاداتهم كالبُائم ، فإن وأفق الشرع مرادم ، وإلا فعوكمُم على أغراضهم . وبعد الحصول على الديناد ، لايبالون أمن حلال كان أم من حرام . وان سهلت علیم الصلاة فعلوها ، وان لم تسهل ترکوها ، وفیم من يبارز بالذنوب العظيمة ، مع نوع معرفة المناهي ، ودعا قويت معرفة عسالم منهم ، وتفاقت ذنوب ، فعلت أن العقوبات ، وإن عظمت دون أجرامهم ، فأذا وقعت عقوبة لتبعص ذنباً ، ماح مستقيثهم : ترى هذا بأي ذنب ? وينس ما قد كان ، بما تتزلزل الأرض لبعضه . وقد يهان الشيخ في كبره ، حتى ترجمه القاوب ، ولا يدري أن ذلك لاهماله حق الله تعسالي في شاب ، فتى رأيت معاقبًا ، فأعسالم أنه لذنوب

## ١١ \_ في علماء الدنيا والآخرة

تأملت التعاسد بين العاب ، فرأيت منشأه من حب

اللدنيا ، فإن علماء الآخرة يتوادون ولا يتعاسدون ، كما قال عز وجل دولا يجدون في صدور م حاجة مما أوتوا ، وقال تعالى : د والذين جاؤوا من بعد م يقولون دبتنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجعل في قاويمنا غلا للذين آمنوا ، وقد كان أبو الدرداء يدعو كل ليلة لجماعة من اخوانه . وقال الامام أحمد بن حنبل لولد الشافعي : د أبوك من الستة الذين أدعو لهم كل ليلة وقت السعر » .

والأمر الفارق بين الفتتين : أن علماء الدنيا ، ينظرون الى الرياسة فيها ، ويحبون كثرة الجمع والثناء ؛ وعلماء الآخرة ، عمزل من ايثار ذلك ، وقد كانوا يتخوفونه ، ويرحمون من بـلى بـه .

وكات النخعي لايستند إلى سارية . وقال علقمة (١) : 

و أكره أن يوطأ عقبي (٢) ، ، وكان بعضهم إذا جلس اليه أكثر من أدبعة قام عنهم . وكانوا يتدافعون الفتوى ، وعبون الخرل ، ومثل القوم ، كمثل داكب البحر ، وقد خب(٣)،

<sup>(</sup>١) علقمة النعني تابعي جليـل توفي سنة ١٢ واخــــذ عنه ابراهـيم النخمي واشتهر من قبيلة النخم جاعة ولكن اذا اطلق النخمي كان المقصود به ابراهيم ، واذا اطلق اسم ابراهيم كان هو المقصود .

<sup>(</sup>٢) أي أن يشي الناس خلفي .

<sup>(</sup>٣) أي اضطرب وهاج .

فعنده شغل إلى أن يوقن بالنجاة ، وأنما كات بعضهم يدعو لبعض ، ويستفيد منه ، لأنهم ركب تصاحبوا فتوادوا ، فالأيام والليالي مراحلهم إلى سفر الجنة .

# ١٢ – في أن تصفية الاحوال بتصفية الاعمال

من أحب تصفية الاحوال (١) ، فليجتهد في تصفية الاعمال . قال عز وجل : « وأن لو استقاموا على الطريقة ، لاسقيناهم ماء عَدَقاً ، وقال النبي صلى الله عليه وسلم فيا يروي عن ربه عز وجل : « لو أن عبادي أطاعوني لسقيتهم المطر بالليل ، وأطلعت عليم الشمس بالنهار ، ولم اسمعهم صوت الرعد ، وقال صلى الله عليه وسلم : البر لا يبلى ، والاثم لاينسى والديان لاينام (٢) وكما تدين قدان .

وقال أبو سليات الداراني<sup>(٣)</sup>: د من صفتى صُفتي له ومن كدر كدر عليه ، ومن أحسن في ليله كوفيء في نهاره ، ومن أحسن في نهاره كوفيء في ليله » .

وكان شيخ يدور في الجالس ويتول : ﴿ مَنْ سَرْ أَنْ

<sup>(</sup>١) اصطلاح صوق بمنى ( حالات النفس ) ٠

<sup>(</sup>٢) وفي رواية : والديان لايموت اعمل ما شئت كما تدين تدان .

 <sup>(</sup>٣) هو عبد الرحن بن عطية ونسبته الى قزية داريا من قرى دمشق صوفي
 مشهور مات سنة ٢١٥

تدوم له العافية ، فليتل الله عز وسبل » ، وكان القضيل بن حياص ، يقول : و الي لأعضي الله ، فاعرف ذلك في خلق دابتي ، وجاربتي،

واعلم وفقك الله \_ انه لا يحس بضربة مبنج ، واغب يعرف الزيادة من النقصات المحاسب لنفسه ، ومنى رأيت كلافياً في حال فاذكر نعبة ما مشكرت ، أو زلة قد معنى معلمت ، واحذر من نقار النعم ، ومقاجأة النقم ، ولا تعتز يسعة بساط الحلم ، فربما عجل انقباضه . وقد قال الله عز وجل : في إن الله لايغير ما بقوم ، حتى يغيروا ما بأنفسهم ، . وكان أبو على الروذباري (١٠) يقول : من الاغترار أن تسيء ، فيعسن أبو على الروذباري (١٠) يقول : من الاغترار أن تسيء ، فيعسن اليك ، فتترك النوبة ، توهما أنك تسامح في الهفوات .

#### ١٣ — في التكليف

تُفْكُرت يوما في النكليف ، فرأيته ينقسم إلى سهـــل وصعب ، فأما السهل فهو أهمــال الجوادح ، إلا أن بعضاً منها هو أصعب من بعض ، فالوضوء والصـــلاة أسهل من الصـوم ، والمعب ديما كان عند قوم أسهل من الزكاة ، وأما الصعب

<sup>(</sup>۱) احد بن بحد ، هو من ذریة کسری ، بندادي سکن مصر وتونی به ۱ سنة ۳۲۲ . کان من تلامید الجنید ،

خيتفاوت ، فبعضها أصعب من بعض ، فن المستصعب النظر والاستدلال المرصلان إلى معرفة الحالق ، فهذا صعب عند من غلبت عليه أمور الحس ، سهل عنسد أهل العلل ، ومن المستصعب غلبة الموى وقهر النفوس ، وكف أكف الطبع عن التمرف فيا يؤثره ، وكل هذا يسيل على العاقل للنظر في ثوابه ودجاء عاقبته ، وان شق عاجلا ، وأغا أصعب التـكاليف وأعجبها ، أنه قد ثبتت حكمة الحالق عند العقل ، ثم ترأه يُفقر المتشاغل بالعسلم ، المقبل على العبادة حتى يعضه الغار بناجذيه ، فيذل المجاهل في طلب القوت ، ويُغني الفاسق مع الجهل، حتى تغيض الدنيًا عليه، وتواه ينشىء الاجسام وبيجيمها ﴾ ثم ينقض بناء الشباب في مبدأ أمره ، وعند استكمال بنائه فإذا به قد عاد هشيا ، برتراه يؤلم الاطفال ، حتى يرجمهم كمل طبع، ثم يقال له : ﴿ إِيَاكُ أَنْ نَشَكَ فِي أَنْهِ أَدْجِمُ الرَّاحِينَ ﴾ ؟ ويسمع بادسال موسى لملى فرعون ، ويقال له : اعتقد امث الله تعالى اصل فرعون ، وأعلم أنه ما كان الآدم بد" من أكل الشجرة ، وقسيد وبنغ بتوله : « وعمى آدم وبه » وفي مثل عذه الاشاء تحير خلق ، حني خرجوا إلى الكيفر والنكذيب، ولو فنشوا على سر هــــذه الاشياء ، لعُلُوا الن تُسلم هَذِهِ الامور ، تكليف العقل ليذين ؛ وجدًا أصل له أبيم جعل منه

السلامة والتسلم . نسأل الله عز وجل أن يكشف لنه الغوامض ، التي حيرت من ضل إنه قريب مجيب .

#### ١٤ ــ قيمة الوقت

ينبغي للانسان أن يعرف شرف زمانه ، وقدر وقده ، فلا يضيع منه لحظة في غير قربة ، ويقدم الافضل فالافضل من القول والعمل . ولتكن نبته في الحير قائمة من غير فتور ، بما لايعجز عنه البدن من العمل ، كما جاء في الحديث: نبة المؤمن خير من عمد (۱) . وقد كان جماءة من السلف نبة المؤمن خير من عمد أ(۱) . وقد كان جماءة من السلف يبادرون المحظات . فنقل عن عامر بن عبد قيس (۱) : أن رجلا قال له : « كلمني » فقال له : « المسك الشمس » وقال ابن ثابت البناني (۱) : ذهبت ألقن أبي ، فقال : « يابني دعني ، فاني في وردي السادس » . ودخاوا على بعض السلف عند موته ، وهو يصلي ، فقيل له ، فقال : « الآن تطوى صحيفني » . فاذا علم الانسان وإن بالغ في الجد بان الموت يقطعه عن صحيفني » . فاذا علم الانسان وإن بالغ في الجد بان الموت يقطعه عن

<sup>(</sup>١) في الجامع الصغير : رواه الطبراني ، وضعه العراقي .

<sup>(</sup>٢) عامر بن عبد الله من عباد التابعين الحسد عن الى موسى الاشعري - توفي سنة ه ه

<sup>(</sup>٣) ثابت البناني من اعلام التابمين توفي سنة ١٢٧ .

العبل ، عمل في حياته ما يدوم له أجره بعد موته ، فإن كان له شيء من الدنيا ، وقف وقفاً ، وغرس غرساً ، واجرى نهراً ، ويسعى في تحصل ذرية تذكر الله بعده ، فيكون الأجر له ، أو أن يصنف كتابا من العلم ، فإن تصنيف العالم ولده المخلد (۱) ، وأن يكون عاملا بالحير ، عالما فيه ، فينقل من فعله ما يقتدي الغير به ، فذلك الذي لم يت :

قد مات قوم وهم في الناس أحياء

# ١٥ \_ من حيل الشيطان

وأيت من أعظم حيل الشيطان ومكره ، أن يخبط اوباب الأموال بالآمال ، والتشاغل باللذات القاطعة عن الآخرة وأعالها ، فإذا شغلهم بالمال نحريضا على جعمه ، وحثاً على تحصيله ، أمر هم بحر استه بخلا به ، فذلك من متين حيله ، وقوى مكره . ثم دفن في هذا الأمر من دقائق الحيل الحفية ، أن خو ف من جعه المؤمنين ، فنفر طالب الآخرة منه ، وبادر التائب بان يخرج مافي يده ، ولا يزال الشيطان بحرضه على الزهمه ، ويأمره بالترك ، ويخوف من طرقات الكسب ، اظهاراً لنصعه وحفظ دينه . وفي خفايا ذلك عجائب من مكره ، وربا تكلم الشيطان على لسان بعض المشايخ عجائب من مكره ، وربا تكلم الشيطان على لسان بعض المشايخ الذين يقتدى بهم التائب ، فيقول له . اخرج من مالك وادخل في الذين يقتدى بهم التائب ، فيقول له . اخرج من مالك وادخل في

<sup>(</sup>١) أي كتبه مي أولاده .

زمرة الزهاد ومنى كان الى قداء أو عثاء ، فلست من أعل الزهــد ، ولا تتال مراتب العزم ، وربســا كرد عليه الاحاديث البعيدة عِن الصحة والواردة على سبب ولمعنى ، فاذا أخرج ما في يده ، وتعطل عن مكامسه ، عاد يعلق طبعه بصلة الاخوان ، أو يحسن عنده صحبة السلطان ، لانه لايتوى على طريق الزهـــد والترك إلا أياما ، ثم يعُودُ الطُّبِّعِ فَيتَقَاضَى مطاوباته ، فيقع في أقبح بمـا فر منه ، ويبذل أول السلع في التعصيل دينه وعرضه ، ويصير متمندلا به!!! ، ويقف في مقسام البد السفلى . ولو أنه نظر في سير الرجال ونبلائهم وتأمل صحاح الأحاديث عن رؤسائهم ، لعلم أن الحليل عليه الصلاة والسلام كان كثير المسال ، حتى ضاقت بلدته بمواشيه ، وكذلك لوط عليسه الصلاة والسلام ، وكثير من الانبياء عليهم الصلاة والسلام ، والجيم الغقير من الصحابة ، وانما صبروا عند العدم ، ولم يتنعوا من كسب ما يصلحهم ، ولا من تنــاول المباح عند الوجود . وكان أبو بحجر رضي الله عنه نخرج التجاوة والرسول صلى الله عليه وسلم حيي . وكان أكثرهم بخرج فاضل ما يأخذ من بيت المــال ، ويسـلم من ذِلَ الحَاجِــة إلى الاخِوان . وقد كانِ أبن همر : لا يود شيئاً ، ولا بسأل

<sup>(</sup>١) أي أغذ الدين العرض عسمة (مندبلا) يقال : تقدل بالمتدبل وعندل.

ولمني تأمِلت أكثر أبهل الدين والعلم على هذه الحال ، فوجدت العلم شغلهم عن المكاسب في بداياتهم ، فلما احتاجوا إلى نفوسهم فَلُواْ ﴾ وهم أحق بالمز ، وقد كانوا قديماً يكفيهم من بيت المال متدين على شيء إلا ببذل شيء من دينه ، وليته قدر ، فرنجسا تلف الدين ولم يحصل له شيء . فالواجب على العاقل أن يحفظ مَا مِعِهُ ﴾ وأن يجتهد في الكسب ليربح مداداة ظالم ، أو مداهنة جاهل ، ولا يلتفت إلى ترهات المتصوفة ، الذين يدعون في الفقر ما يدعون . فما الفقر إلا مرض العجزة ، والصابر على الفقر ثواب الصابر على المرض . اللهم إلا أن يكون جباناً عنالتصرف، مهتنماً بالكفاف ، فليس ذلك من مراتب الأبطـــال ، بل مو من مقامات الجبناء الزهاد ، وأما الكاسب ليكون المعطي لا المعطَى ، والمتصدق لا المتصدق عليه ، فهي من مراتب ومخاطرة الفقر .

## ١٦\_ لا تأسف على ما فات

تأملت أحوال الغضلاء ، فوجدتهم في الاغلب قد بخسوا من حظوظ الدنيا ، ورأيت الدنيا عالماً في أيدي أهل النقائص ،

فنظرت في الفضلاء ، فإذا هم يتـــأسفون على ما فاتهم بما ناله ألو النقص ، وربما تقطع بعضهم أسفاً على ذلك ، فخاطبت بعض المتأسفين فقلت له : ﴿ وَمِحْكُ تَدُّو أَمْرُكُ ﴾ فأنت غالط من وجوه أحدها ، إنه إن كانت لك همة في طلب الدنيا ، فاجتهد في طلبها تربح التأسف على فوتها ، فان قعودك متأسفاً على ما ناله غيرك ، مع قصور اجتهادك غانة العجز . والثاني ، إن الدنيا إنما تواد لتُعبرَ لا لتعمر ، وهذا هو الذي يدلك عليه علمك ويبلغه فهمك ، وما يناله أهل النقص من فضولها يؤذي أبدانهم وأديانهم ، فاذا عرفت ذلك ثم تأسفت على فقد ما فَقَدْ ، أصلح لك ، كان تأسفك عقوبة لتأسفك على ما تعلم المصلحة في بعده ، فاقدَع بذلك عذاباً عاجلاً، إن سامت من العذاب الآجل . والثالث ، انك قد علمت بخس حظ الآدمي في الجُملة ، من مطاعم الدنيا ولذاتها بالاضافة إلى الحيوان البهم، لانهُ ينال ذلك أكثر مقداراً مع أمن ، وأنت تنـــاله مع خوفوقلة مقدار ، فاذا ضوعف حظك من ذلك لجنسك كان لاحقاً بالحيوان البهيم من جهة أنه يشغله ذلك عن تحصيل الفضائل ، وتخفيف المؤن يحث صاحبه على نيل المراتب ، فاذا آثرت مع قلة الفضول الفضول ، عدت على ما علمت بالازراء فشنت علمك(١) ودللت على اختلاط رأيك . .

<sup>(</sup>۱) اي ان عملك هذا أزرى على علمك وشانه

#### ١٧ \_ عصيان العاماء

تأملت إقدام العلماء بالعقاب(١) على شهوات النفس المنهي عنهــا ٤ فرأيتها مرتبة تزاحم الكفر لولا تلوّح معنى ، وهو أن الناس عند مواقعة المحظور ينقسمون ، فمنهم جاهل بالمحظور أنه محظور ، فهذا نوع عذر ، ومنهم من يظن المحظور مكروهاً لا محرماً فهذا قريب من الاول ، وربما دخل في هــــذا القسم آدم ﷺ ، ومنهم من يتأول فيغلط ، كما يقال إن آدم عليه الصلاة والسلام نهي عن شجرة بعينها ، فأكل من جنسها لا من عينهــــا(٢) ، ومنهم من يعلم التحريم ، غير أن غلبات الشهوة أنسته تذكر ذاك فشغله ما وأى هما يعلم ، ولهذا لا يذكر السارق القطع بل يغيب بكليته في نيل الحظ ، ولا يذكر واكب الفاحشة الفضيحة ولا الحد ، لان ما يرى يذهله عما يعلم . ومنهم من يعلم الخطر ويذكره ، ٣٠٠ غير أن الاخذ بالحزم أولى بالعاقل، كيف وقد علم أن هذا الملك الحكيم قطع البد في ربع دينار ،

<sup>(</sup>١) الجار والمجرور متملقان بـ ( العلماء )﴿ أي اقدام العالمين بعقاب الشهوة .

<sup>(</sup>٢) على هامش النسخة الخطية : لعل هنا سقطاً وتقديره : ومنهم من يعلم الخطر ويذكره غير أنه يغتر بالحلم والعفو . وهذا وان كان صحيحاً غير أن الاخذ بالحزم أكمل .

<sup>(</sup>٣) لمل هاهنا كلاماً ناقصاً .

وهدم بناء الجسم الحبكم بالرجم بالحجادة ، لالتذاذ سساعة . وخَسَف . ومَسَنَع . وأغرق .

## ١٨ ــ الله يمهل ولا يهمل

من تأمل أفعال الباري سبحانه ، رآها على قانون العدل ، وشاهد الجزاء مراصداً للمجازى ، ولو بعد حين . فلا ينبغي أن يغتر مسامح ، فالجزاء قد يتأخر . ومن أقبح الذنوب التي قد أعد لها الجزاء العظيم الاصرار على الذنب ، ثم يصانع صاحبه باستففاد وصلاة وتعبد ، وعنده ان المصانعة تنفع . وأعظم الحلق اغتراراً من أتى ما يكرهه الله ، وطلب منه ما يحبه هو ، كما دوي في الحديث : و والعاجز من اتبع نفسه هو اها وتنى على الله الاماني ، . ويما ينبغي المعاقل أن يترصده ، هو اها وتنى على الله الاماني ، . ويما ينبغي المعاقل أن يترصده ، وقوع الجزاء ، فان ابن سيرين (١١) قال : عيرت دجلا ققلت ؛ يا مفلس ، فأفلست بعد أربعين منة . وقال ابن الجلا ، ١٠٠٠ ؛ وتاني شيخ لي وأنا أنظر إلى أمرد ، فقال : و ما هدذا ؟ لتجدن غها ، فنسيت القرآن بعد أربعين صند . وبالضد

<sup>(</sup> ١ ) مجد بن سيرين من أعلام التابعين كان عالم البصرة في أيامه وكان من الساد توفي سنة ١١٠

 <sup>(</sup>٢) أبو عبد لله أحد بن يحبى ،بغدادي سكن الشام ، من تلاميذ ذي الثون
 وأبي تراب، صوفي من الفرن الثالث .

من هذا كل من عمل خيراً أو صحح نية ، فلينتظر جزاها الحسن ، وإن امتدت المدة . قال الله عز وجل : و إنه من ينتق ويصبر فإن الله لا يُضيع أجر الحسنين ، وقال عليه الصلاة والسلام : « من غض بصره عن عاسن امرأة أثابه الله إيماناً ، يجد حلاوته في قلبه ، . فليعلم العاقل أن ميزان العدل لا يجابي .

## ١٩ ــ انحراف الصوفية

تأملت أحوال الصوفية والزهاد ، فوجدت أكثرها منحرفاً عن الشريعة ، بين جهل بالشرع ، وابتداع بالرأي ، يستدلون بآيات لا يقهمون معناها ، وبأخاديث لها أسب اب ، وجهورها لا يشب . فمن ذلك ، الهم سمعوا في القرآن العزيز : « وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور ، . « إنما الحياة الدنيا لعب ولمو وزيئة ، أهلها من علوا في الحديث : « للدنيا أهون على الله من شاة مبئة على أهلها » ، فبالغوا في هجرها من غير تجت عن حقيقها ، وذلك أنه مالم يعرف حقيقة الشيء فلا يجوز أن يدح ولا أن يدم . فإذا أنه مالم يعرف حقيقة الشيء فلا يجوز أن يدح ولا أن يدم . فإذا بختنا عن الدنيا وأينا هذه الاوض البسيطة (١) التي جعلت قراواً المثملة ، يختنا عن المصلحة فيه ، ويدفن فيها أشواتهم ، ودوع ، وحيوان ، لموضع المصلحة فيه . ووأينا ما عليا من ماه ، وذوع ، وحيوان ،

 <sup>(1)</sup> البشيطة إلى الوامصة لا أنها بيست كروية ، قامة طفاء الخنطين يتولوث
 بكروية الارش من قبل المؤلف بقرون .

كله لمصالح الآدمي ، وفيه حفظ لسب نقائه ، ورأنــــا بقاء الآدمي سبباً لمعرفة ربه ، وطاعته إياه وخدمته ، وماكان سبباً لبقاء العارف العابد يمدح ولا يذم . فبان لنا أن الذم إغا هو لافعال الجاهل ، أو العاصي في الدنيا ، فانه إذا اقتنى المال المباح ، وأدى زكاته ، لم يلم ، فقد علم ما خلف الزبير ، وابن عوف وغيرهما ، وبلغت صدقة على رضي الله عنه أربعين ألفاً . وخلف ابن مسعود تسعين ألفاً ، وكان الليث بن سعد يستغلُّ كل سنة عشــر بن ألفاً . وکان سفیان(۱) پنجر بمال ، وکان این مهدی پستغل" کل سنة أانی دينار . وإن أكثر من النكاح والسراري كان مدوحاً لا ملوماً ، فقد كان للني عليه زوجات ، ومراري . وجمهور الصحابة ، كانوا على الاكثار من ذلك ، وكان لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه أدبع حرائر ، وسبع عشرة أمة ، وتزوج ولده الحسن نحواً من أربعمنة . فان طلب التزوج للاولاد ، فهو الغاية في التعبد ، وإن أراد التلذذ فباح ، يندرج فيه من التعبد ما لا يحصى ، من إعفاف نفسه والمرأة ، إلى غير ذلك . وقد أنفق موسى عليه السلام من عمر • الشريف عشر سنين في مهر بنت شعيب ، فلولا أن الذكاح من أفضل الأشياء ، لما ذهب كثير من زمان الانبياء فيه ، وقد قال

<sup>(</sup>١) هما سفيانات : الثوري وابن عيينة وكلاهما من الاعلام ، والمراد الاول عند الاطلاق لانه أكبر وأشهر .

ابن عباس رضي الله عنهما : ﴿ خيار هذه الامة أكثرهــــا نساء ﴾ ؛ وكان يطأ جارية له ويُنزل في أخرى . وقالت سرية الربيع بن خيثم : كان الربيع يعزل . وأما المطعم فالمراد منه تقوية هذا البدن خُدمة الله عز وجل ، وحق على ذي الناقة أن يكرمها لتحمله ، وقد كان النبي علي ياكل ما وجد ، فان وجد اللحم أكله ، ويأكل لحم الدجاج ، وأحب الاشياء اليه الحلوى والعسل . وما نقل عنه أنه امتنع من مباح . وجيء علي رضي الله عنه بفالوذج فأكل منه ، وقال : ما هذا ? قالوا : يوم النوروز ، فقال : نورزونا كل يوم . وإنما يكره الاكل فوق الشبع ، واللبس على وجه الاختيال والبطر . وقد اقتنع أقوام بالدون من ذلك ، لان الحلال الصافي لا يكاد يمكن فيــــه تحصيل المراد ، وإلا فقد لبس النبي يمالي عليه حلة اشتربت له بسبعـة وعشرين بعيراً . وكان لتميم الداري(١) حلة اشتريت بألف درهم ، يصلي فيها بالليل . فجهاء أقوام ، فأظهروا التزهد ، وابتكروا طربقة زينهـــا لهم الهوى ، ثم تطلبوا لها الدليل، وإنما ينبغي للانسان أن يتبع الدليل لا أن يتبسع طريقاً ويطلب دليلها ، ثم انقسبوا : فمنهم متصنع في الظاهر ، ليث الشرى في الباطن ، يتناول في خلواته الشهوات ، ويعكف على اللذات . وُيري الناس بزيه أنه متصوف متزهد ، وما تزهد إلا القبيص .

<sup>(</sup>١) صحابي سكن القدس توفي سنة . ٤ .

وإذا نظر إلى أحواله فعنده كبر فرعون . ومنهم سلم الباطن ٤ إلا أنه بالشرع جاهل . ومنهم من تصـــدر وصنف فاقتدى به ألجاهلون في هذه الطويقة ، وكانوا كعبي أتبعوا أعمى ، ولو أنهم تلمحوا للإمر الاول ، الذي كان عليه الرسول عليه والصحابة رضي الله عنهم ، لما زاغوا . ولقد كأن جماعــة من المحتقين ، لا يبالون بعظتم في النفوس إذا حاد عن الشريعة ، بل يوسعونه لوماً . فنقل عن أحمد أنه قال له المروزي : ما تقول في النكاح? فقال سنة النبي مُلِيِّةِ ، قال : قد قال ابراهيم(١) . قال : فصاح بي وقال جنَّتنا بِبُنَيَّات الطريق ! وقيل له أن سرياً السقطي قال: لما خلق الله تعالى الحروف ، وقفت الالف وسجدت الباء ، فقال: نفروا الناس عنه . واعلم أن المحقق لا يهوله اسم معظم ، كما قال وجل لعلي بن أبي طالب وضي الله عنه : أنظن أنا نظن أن طلعة والزبير ، كانا على الباطل ? فقال له : ﴿ إِنِّ الْحَقِّ لَا يَعْرُفَ بالرجال ، اعرف الحق تعرف أهله ي . ولعمري أنه قد وقو في النفوس تعظيم أقرام ، فاذا نقل عنهم شيء فسمعه جاهل بالشرع قبله لتعظيمهم في نفست كما ينقل عن أبي يزيد رضي الله عنه ، أنه قال : تراعنت على نفسي فحلفت لا أشرب الماء سنة . وهذا إذا صع عنه ، كان خطأ قبيحاً ، وزلة فاحشة ، لان الماء ينقذ

١٦» بريد أن يحدثه عن ابراهم بن أدم فا تركه يتم جلته

الْاَعَدُيةُ إِلَى الْبِدِنَ ﴾ ولا يقوم مقامه شيء ﴾ فاذا الح يشرب فلد سمى في أذى بدنه ، وقد كأن يستعذب الماء لرسوَل الله علي ا أفترى هذا فعل من يعلم أن نفسسه ليست له ، وأنه لا يجوز التصرف فيها إلا عن إذن مالكها ? وكذلك ينقلون عن بعض الصوفية ، أنه قال : سرت الى مكة على طريق التوكل حافياً ، فَكَانَتَ الشُّوكَةُ تَدخُلُ فِي رَجِلَى فَأَحَكُمَا بِالْآرِضُ وَلَا أَرْفُعُهَا ، وَكَانَ على" مسح ، فكانت عيني أذا المتني أذلكها بالمسح فذهبت إحدى عبني . وأمثال هذا كثير وربا حلما القصاص على الكرامات ، وعظيوها عند العوام ، فيخالِل لهم أن فاعل هذا أعلى مرتب من الشَّافِعي ، وأحمد . ولعمري إن هذأ من أعظم الذنوب وأقبح العبوب ، لان الله تعالى قال : ﴿ وَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسُمُ ﴾ وقال النبي عَلَيْكُ ؛ إن لنفسك عليك حقاً . وقد طلب أبو بكر رضي الله عنه، في طربتي المجرة للنبي مالي ، ظلاً عتى رأى صغرة ففرش له في طُلْهَا . وَقُدُ نُقُلُ عَنْ قَدَمَاءُ هَذَهُ الْآمَةُ بِدَافِاتُ هَذَا النَّقْرِيطُ ﴾ وكان سببه ، من وجبين . أحدهما الجهل بالعلم ، والثاني : قرب العهد بالزهبانية ، وقد كان الحسن يعيب فرقداً السبغي(١١ ، ومالك بن

<sup>(</sup>١) في الاصل المطبوع والخطوط وفي طبقات الشعران وفي كثير من الكتب السنجي بنون وجيم وهو السيخي بباء وخاء نسبة للسبغة من نواحي البحرة .

دينار (۱) ، في زهدهما ، فرئي عنده طعام فيه لحم، فقال : لا رغيني مالك ، ولا صحنا فرقد . ورأى على فرقد كساء ، فقال : يا فرقد ان أكثر أهل النار أصحاب الاكسية . وكم قد ذوق قاص " مجلسه بذكر أقوام خرجوا الى السياحة بلا زاد ولا ماء ، وهو لا يعلم أن هذا من أقبح الافعال ، وأن الله تعالى لا يجر "ب عليه ، فربا مهمه جاهل من التائبين ، فخرج فمات في الطريق ، فصاد للقائل نصيب من إنمه . وكم يروون عن ذي النون : أنه لقي المرأة في السياحة فكلمها وكلمته ، وينسون الاحاديث الصحاح : لا يحل لامرأة أن تسافر يوماً وليلة إلا بمعرم ! وكم ينفاون : أن أفواماً مشوا على الماء وقد قال ابراهيم الحربي (۱) : لا يصح أن أحداً مشي على الماء قط (۱) !

فاذا سمعوا هذا قالوا: أتنكرون كرامات الاولياء الصالحين?

<sup>(</sup>١) اذا اطلق الحسن فهو البصري سيد التابعين وفرقد السبخي ومالك بن دينار من عباد الحدثين ماتا كلاها سنة ١٣١ .

<sup>(</sup>٢) من أعلام المحدثين كان من تلاميذ احمد بن حنبل توفي سنة ٥ ٨٠

<sup>(</sup>٣) وقولهم «كل ماجاز أن يكون معجزة لني جاز أن يكون كرامةلولي» غير مسلم . راجع بحث الاستاذ السيد الحفر حسين شيخ الازهر السابق في «رسائل الاصلاح» ومنظومة الوهبانية في الفقه الحنفي وشرحها وفيها أن من ادعى لولي طي الارض جاهل وقيل بكفره . راجع «الوهبانية» و «البرازية».

فنقول: لسنا من المنكرين لها ، بل نتبع ما صع ، والصالحون هم الذين يتبعون الشرع ، ولا يتعبدون بآرائهم . وفي الحديث : ان بني اسرائيل شددوا ، فشـدد الله عليهم . وكم يحتون على الفقر حتى حملوا خلقاً على اخراج أموالهم ، ثم آل بهم الامر إما الى التسخط عند الحاجة ، وإما الى التعرض بسؤال الناس. وكم تأذى مسلم بأمرهم الناس بالتقلل ، وقد قال النبي مِثَلِيِّم : « ثلث طعام ، وثلث شراب ، وثلث نفس ، ، فما قنعوا حتى امروا بالمبالغة في التقلل . فحكى أبوطالب المكين في قوت القلوب : أن فيهم من كان بزن قوته بكر به (٢) رطبة ، ففي كل ليلة بذهب من رطوبتها قليل ، وكنت أنا بمن اقتدى بقوله في الصب ، فضاق المَعْيُ وأوجب ذلك مرض سنين . أنترى هــــذا شيء نقتضيه الحكمة أو ندب اليه الشرع ? وإنما مطيـــة الآدمي قواه ، فاذا سعى في تقليلها ضعف عن العبادة . فانا لو دخلنا دياد الروم ، فوجدنا أثمان الحمور واجرة الفجور ، كان لنا حلالا بوصف الغنيمة. أفتريد حلالا على معنى أن الحب. من الذهب لم ننتقل مذ خرجت من المعدن ، على وجه لا يجوز ! فهذا شيء لم ينظر فيه رسول الله مَالِيَّةٍ . أوليس قد سمعت أن الصدقة عليه حرام ، فلما تصدق على

<sup>(</sup>١) إعجد بن علي من مثاينع الصوفية سكن بنداد وتوفي بها سنة ٣٨٦ .

<sup>(</sup>٢) وهي كربة النخل والطري منها يؤكل اليوم في السراق .

'بُو يَبُرةُ بِلَنْهُمْ فَاهِدُكُ ۚ ، جَازُ لَهُ أَكُلُ تَلَكُ الْعَبِنُ لَتَغَيْرِ الْوَصَّفِ وقد قال أحد بن حنبلن : أكره التقلل من الطعام ، فان أقواماً فَعْلُوهُ فَعْجُرُوا عَنِ الفرائض ، وهذا صحيح . فان المتقلل لايزال يَنْقُلُلُ ، الى أنْ يَعْجَزُ عَنِ النَّوَافَلُ ثُمْ عَنِ القرائضُ ﴾ ثم يعجزُ عَن هُبَاشُرَةً أَهُلُهُ وَإِعْقَافُهُمْ ، وعن بذل القوى في الكسب لهم ، وعن قعل عَبْر قد كان يفعله ، ولا جو لنك ما تسبعه من الأخاذيث ، التي تحت على الجوع ، فان المراديها إما الحث على الصوم ؛ وإما التمي عن مقاومة الشب ع . فأما تنقيص المطعم على الدوام ، فمؤثر في القوى ، فلا يجوز . ثم في هؤلاء المذمومين من يرى هيدر اللهم ، والذي عِلِيِّ كَانَ وِدَ أَنْ يَأْكُلُهُ كُلُّ يُومٌ ، وأَسْمَعُ مَنَى بِلاّ محاباة ، لا تحتجن علي بالمهاء الرجال ، فتقول قد قال بشر ( او قال أبراهم ابن أدم ، وان من احتج بالرسول علي وأصعابه وضوان الله عليهم أقوى حجة ، على أن لافعال أولئك وجوهاً نحملها عليها بحسن ألطن . ولقد ذاكرت بعض مشايخنا ما يووى عن جماعة هُمَّالَ : أخسن ما نقول أن نُسكَّت ، يشير الى أن هذا جهل من قاعله ، وتأولت أنا لهم فقلت: لعل ما دفتوا من كتبهم ما فيه شيء -من الرأي ، فما رأوا أن يعمل الناس به ، ولقد روينا في الحديث

<sup>(</sup>١) بشر بن الحاؤث ﴿ الحَالَى \* المتوني سنة ١٠٠ .

عن أحمد بن أبي الحواري'١٠؛ أنه أخذ كتبه فرمى جــــا في البحر وقال : نعم الدليل كنت ، ولا حاجة لنا إلى الدليل ؛ بعد الوصول الى المدلول . وهذا أذا أحسنا به الظن ، قلنا كان فيها من كلامهم ما لايرتضه ، فاما أذا كانت علوماً صحيحة ، كان حسدًا من أفعش الاضاعة وأنا وإن تأولت لهم هذا ، فهو تأويل صحيح في حقالعلماء منهم ﴾ لأنا قد دوينا عن سفيات الثوري : أنه قد أوصى بدين كتبه ، وكان ندم على أشياء كتبها ، عن قوم ، وقال : حملني شهوة الحديث ( وهذا لانه كان يكتب عن الضعفاء والمتروكين ) فكأنه لما عسر عليم التبييز؟ أوصى بدفن الكل . وكذلك من كان له رأي من كلامه ثم رجع عنه ، جاز أن يدفن الكتب التي فيها ذلك ، فهذا وجه التأويل للماساء ، فاما المتزهدون ، الذين وأوا صورة فعل العلماء ، ودفنوا كتباً صـــالحة لئلا تشغلهم عن التعبد ، فانه جهل منهم ، لانهم شرعوا في اطف اء مصباح يضيء لهم ، مع الاقدام على تضبيع مال لا يحل . ومن جملة من عمل بواقعة دفن كتب العلم ، يوسف بن أسباط ثم لم يصبر عن التحديث فخلط فعد في الضعفاء . أنبأنا عبد الوهاب بن المبادك ، قال أخبرنا محمد بن المظفر الشــــامي ، قال أخبرنا أحمد بن محمد العتيقي ، قال حدثنا يوسف بن أحمد ، قال حدثنا محمد بن عمرو العقيلي ، قال حدثنا

<sup>(</sup>١) احد بن عبد الله الحدث الراهد احد الاعلام توفي في الشام سنة ٢٤٦

محمد بن عيسي ، قال أخبرنا أحمد بن خالد الحلال . قال : سمعت شعيب بن حرب يقول: قلت ليوسف بن أسباط(١) كيف صنعت بكتبك ? قال : جثت الى الجزيرة ، فلما نضب الماء دفنتها حتى جاء الماء عليها ، فذهبت . قلت : ماحلك على ذلك ? قل: أردت أن يكون الهم هماً واحداً . قال العقيلي : وحدثني آدم ، قال سمعت البخاري قال قال صدقة (٢): دفن يوسف بن أسباط كتبه ، وكان بعد يغلب عليه (٣) ، فلا يجيء كما ينبغي، وقال المؤلف قلت : الظاهر أن هذه كتب علم ينفع ، ولكن قلة العلم أوجبت هــــذا النفريط، الذي قصد به الخير ، وهو شر . فلو كانت كتبه من جنس كتب الثوري ، فان فيها عن ضعفاء ولم يصح له التبييز قرب الحال . إنما تعليله بجمع الهم ، هو الدليل على أنها ليست كذلك ، فانظر الى قلة العلم ، ماذا تؤثر مع أهل الحير . ولقد بلغنا في الحديث عن بعض من نعظمه ونزوره ، انه كان على شاطىء دجلة ، فبال ثم تيمم ، فقيل له الماء قريب منك ، فقال خفت أن لا أبلغه ، وهذا وإن كان تلاعبو ا به ، من جهة أن التيمم ، إنما يصع عند عدم الماء . فاذا كان

<sup>(</sup>١) العالم الراهد المجاهد المتوفي سنة ١٩٠

<sup>(</sup>٢) مدقة بن الحديث الناسخ راجـم الفصل (٢١١) .

<sup>(</sup>٣) أي يضطر الى التحديث بلا كتاب .

الماء موجوداً ، كان تحريك البدين بالتيمم عبثــــاً . وايس من ضرورة وجود الماء ان يكون الى جانب المحدث ، بل لو كان على أذرع كثيرة ، كان موجوداً ، فلا فعل التيمم ، ولا أثر حينتُذ. اتباعه ، وخَفَت اذامات أشياعه ، أفضل من ألوف تتمسح العوام بهم تبركاً ، ويشيع جنائزهم ما لا محصى . وهل الناس إلا صاحب أثر يتبعه ، أو فقيه يفهم مراد الشرع ويفتي به ? نعود بالله من الجهل ، وتعظيم الاسلاف تقليداً لهم بغيو دليل ! فان من ورد المشرب الاول رأى سائر المشارب كدرة ، والمحنــة العظمى مدائح العوام . فيكم غرث كما قال على رضي الله عنه : ﴿ مَا أَبْقَى خَفَقَ النَّمَالُ وَرَاءُ الْحُقَى ، مِنْ عَقُولُهُمْ شَيْئًا ﴾ . ولقد رأينا وسمعنا من العوام ، أنهم يمدحون الشخص ، فيقولون : لاينام الليل ، ولا يفطر النهاد ، ولا يعرف زوجة ، ولا يذوق من شهوات الدنيا شيئًا ، قد نحل جسمه ، ودق عظمه ، حتى أنه يصلي قاعداً ، فهو خير من العلماء الذين يأكلون ويتمتعون . ذلك مبلغهم من العلم ، ولو علموا أن الدنيا كلهـا لو اجتمعت في القمة فتناولها عالم يفتي عن الله ، ويخبر بشريعته ، كانت فتوى واحدة منه يرشد بها الى الله تعالى خيراً وأفضل من عبادة ذلك العابد باقي عمر. ! وقد قال ابن عباس رضي الله عنها : فقيه واحد أشد على

لمِهلِيسِ من ألف عابد . ومن سمع هذا الكلام فلا يظنن أنني أمدح من لا يعمل بعلمه ، وإنما أمدح العاملين بالعلم ، وهم أعلم بمصالح أنفسهم ، فقد كان فيهم من يصلح على خشن العيش ، كأحمد بن حنيل ، وكان فيهم من يستعبل وقيق العيش ، كسفيان الثودي مع ورعه ، ومالك مع تدينه ، والشافعي مع قوة فقه ، ولا ينبغي أن يطالَب الانسان بما يقوى عليه غيره ، فيضعف هو عنه ، فات الانسان أعرف بصلاح نفسه ، وقد قالت وابعة : إن كان صلاح قلبك في الفالوذج فـكله ، ولا تكونن أيها السامع بمن يرى صور الزهد ، فرب متنعم لا يربد التنعم ، وإنما يقصد المصلحة . وليس كل بدن يقوى على الحشونة خصوصاً من قد لاني الكد" وأجهده الفكر ، أو عضه الفقر ، فانه إن لم يرفق بتفسه ، يترك واجباً عليه من الرفق . فهذه جملة لو شرحتها بذكر الإخبار والمنقولات اطالت ، غير أني سطرتها على عجل حين جالت في خاطري ؛ والله ولي النفع برحمته .

# ۲۰ ـــ النفس والروح

قد أشكل على الناس أمر النفس وماهيتها ، مع إجماعهم على وجودها ، ولا يضر الجهل بذاتها مع إثباتها ؛ ثم أشكل عليهم مصيرها بعد الموت ؛ ومذهب أهل الحق أن لها وجوداً بعد

مِوتِهَا ﴾ وأنها تُنعُم وتُعذُّ ب ﴾ قال أحمد بن حنبل : أرواح المؤمنين في الجنة ، وأرواح الكفار في النار!! ، وقد جاء في أحاديث الشهداء : أنها في حواصل طير خضر تعلق(٢) من شجر الجنة . وقد أخذ بعض الجهلة بظواهر أحاديث النعيم ، فقالوا: ان الموتى بأكلون في القبور ، وينكمون ، والصواب من ذلك ، أن النفس تخرج بعد الموت الى نعيم أو عدَّابٍ ، وأنها تجد ذلك الى بوم القيامة ، فاذا كانت القيامـة ، أعيدت الى الجسد ليتكامل لهما التنعم بالوسائط. وقوله ( في حواصل طيو خضر ) دليل على أن النفوس لاتنال لذة الا بواسطة ، امن كانت ثلك لذة مطعم أو مشرب ، فأما لذات المعارف والعلوم فيجوز أن تنالها بذاتها ، مع عدم الوسائط . والمقصود من هذا المذكور أني رأبت بعض الانزعاج من الموت ، وملاحظـة النفس بعين العدم عنده ، فقلت لها : أن كنت مصدقة الشريعة فقد آخبرت بما تعرفين ، ولاوجه للانكار ، وان كان هناك

<sup>(</sup>١) وما يقال في استحفار الارواح لادليل له من النقل ولا من المقل . على ان حضور ارواح المؤمنين بمكن لانها طليقة بوان كان ليس قطعا لاحتال ان يكون المتكلم على لسانها جثيا او شيطاناً وان يكون الامركله من قبيل الوم. اما استحضار ارواح الكفار فنير ممكن لانها مسجونة مقيدة ومايدعي مته باطل قطعاً . واوسع مرجع في امر الروح كتاب ابن القم وليس كل مافيه مسلماً له .

ريب في اخبار الشريعة ، صار الكلام في بيان صحة الشريعة فقالت : لاربب عندي ، قلت ، فاجتهدي في تصحيح الابمان ، وتحقيق التقوى ، وأبشري حينئذ بالراحة من ساعة الموت ، فاني لا اخاف عليك الا من التقصير في العمل ، واعلمي أن تفاوت النعيم بقدار درجات الفضائل فارتفعي باجنحة الجد الى اعلا أبراجها ، واحذري من فانص هوى ، أوشرك غرة ، ولله الموفق .

## ٢١ \_ بين العلم والعمل

قلت بوماً في مجلسي: لو أن الجبال حملت ماحملت لعجزت ، فلما عدت الى منزلي ، قالت لي النفس : كيف قلت هذا ، وربما أوهم الناس أن بك بلاء وأنت في عافية في نفسك وأهلك ? وهل الذي حملت الا التكليف الذي يحمله الحلق كلهم ? فما وجه هذه الشكوى . فأجبتها أني لما عجزت هما حملت ، قلت هذه الكلمة لا على سبيل الشكوى ، ولكن للاسترواح ، وقد قال كثير من الصحابة والتابعين قبلي : ليتنا لم نخلق ! وما ذاك الا لا ثقال عجزوا عنها ، ثم من ظن أن التكاليف سهلة فما عرفها ؛ أترى يظن الظان أن التكاليف غسل الا عضاء برطل من الماء ، أو الوقوف في عراب ، لاداء ركعتين ? هيات ! هذا أسهل التكليف ، وإن التكليف هو الذي عجزت عنه أسهل التكليف ، وإن التكليف هو الذي عجزت عنه

الجبال ، ومن جملته : أنني اذا رأيت القدر يجري بما لايفهمه العقل ، ألزمت العقل الاذعان للمقدر ، فكات من أصعب التكليف ، وخصوصاً فيا لايعلم العقل معناه كايلام الاطفال؛ وذبح الحيوان ، مع الاعتقاد بأن المقدر لذلك والآمر به أرحم الراحمين . فهذا بما يتحير العقل فيه ، فيكون تكليف التسلم ، وترك الاعتراض . فكم بين تكليف البدن وتكليف العقل! ولو شرحت هذا لطال؛ غير اني أعتذر عا قلته ، فاقول عن نفسي ، ومايلزمني حال غيري : /إنني رجل حبب الي" العلم من زمن الطفولة فتشاغلت به ، ثم لم يحبب اليّ فن واحد منه ، بل فنونه ، ثم لاتقتصر همتي في فن على بعضه ، بل أروم استقصاءه ، والزمان لايسع ؛ والعبر أضيق ، والشوق يقوى ، والعجز يقعد ، فيبقى وقوف بعض المطاوبات حسرات ، ثم إن العلم دلني على معرفة المعبود ، وحشني على خدمته ، ثم صاحت بي الادلة عليه اليه ، فوقفت بين يديه ؛ فرأيته في نعته وعرفته بصفاته ، وعاينت بصيرتي من ألطافه ما دعاني الى المَيَهَان في محبته ، وحركني الى التخلي لحدمته ، وصار بملكني أمر كالوجـــد كلها ذكرته ، فعادت خاوتي في خدمتي له ، أحلى عندي من كل حلاوة ، فكلها ملت الى الانقطاع عن الشواغل والى الحاوة ، صاح بي العلم : أين تمضي؟ أتعرض عني وأنا سبب معرفتك ? فاقول له : الها كنت دليلًا وبعد الوصول يستغني عن الدليل ، قال : هيمات ! كلما زدت.

زادت معرفتات بمعبوبات ، وفهبت کیف النرب منه ، ودلیل هذا ، انك تعلم غداً ، انك اليوم في نقصان ، أو ماسمت يقول لنبيه عليه . ﴿ وقل وب زِدني علما › . ثم ألست تبغي القرب منه ? فاشتغل بدلالة عباده عليه ، فهي حالات الانبياء عليهم الصلاة والسلام . أما عامت أنهـم آثروا تعليم الحاق ، على خاوات التعبد ، لعلمهم أن ذلك آثر عند حبيبم ? أما قال الرسول علي الله على رضي الله عنه : لأن يهدي الله بك رجلا ، خير لك من حمر النعم ? فلمـــا فهبت صدق هذه المقالة ، نهو "ست على تلك الحالة ، وكلما تشاغلت بجمع الناس على ، تفرق همي ، واذا وجدت مرادي من نفعهم ، ضعت أنا ، فأبقى في حيز التمير متردداً ، لا أدري على أي القدمين أعتمد ، فاذا وقفت متحيراً صاح العلم ، قم لكسب العيال ، وادأب في تحصيل ولد يذكر الله ، فإذا شرعت في ذلك قلص ضرع الدنيا وقت الحلب ، ورأيت باب المعاش مسدوداً في وجهي ، لان صناعة العلم شفلتني عن تعلم صناعة ، فاذا التفت الى أبناء الدنيا ، رأيتهم لايبيعون شيئًا من سلعهـــا الابدين المشتري وليت من نافقهم أو راياهم (١) نال من هيناهم. بل وبما ذهب دينه ولم يحصل مراده ، فان قال الضجر: اهرب . قال الشرع : كفي بالمرء إنَّا أن يضيع من يقوت . وان قال العزم : انفرد . قال : فكيف بن تعول ? فغابة

<sup>(</sup>١) أي عاملهم بالرياء

الامر التي أشرع في التَّلَلُ من الدنيا ، وقد دبيت في تعينها ، وغذيت بلبانها ، ولطف مزاجي فوق لطف وضعه بالعادة ـ فاذا غيرت لبانسي وخشنت مطعمي ، لأن النوت لا مجتمل الانبساط نفر الطبع لفراق العادة ، فعل المرض فقطبع عن واجبات ، واوقع في آفات . ومعلوم أن لين اللقبة بعيد التحصيل من الوجوء المستطابة وتخشينها لمن لم يألف سعي في تَلْفُ النَّفُسُ ، فأقول : كيف أصنع وما الذي أفمل ? وأخار بنفسي في خُلُواتي وأثربد من البكاء على نقص حالاتي . واقول: اصف حال العلماء وجسمي يضعف عن عادة العلم ، وخال الزهاد ، وبدني لايقوى على الزهد ، وحال المحبين ، ونخالطة الحلق تشتت همي ، وتنقش صور المحبوبات من الموى في نفسي. فتصدأ مرآة قلى ، وشجرة المحبة لمحتاج الى تربية في تربة طيبة ، التسقى ماء الحلوة ، من دولاب الفكرة ، وان آثرت النكسب لم أطق ، وأن تعرضت لابناء الدنيا مع أن طبعي الأنفة من الذل ، وتديني بمنعني ، فلا يبقى الميل مع هذين الجاذبين أثر ، ونخالطة الحلق تؤذى النفس مع الانفاس ؛ فلا تحقيق التوبـة. أقدر عليه ، ولانيل مرتبة من علم أو عمل أو محبة يصع لي. فاذا رأيتني كما قال القائل:

الفاه في الماء مكتوفاً وقال له إياك أباك أن تبتل بالمساء غيرت في أمري ، وبكيت على عمري ، وأثادي في فاوات خلواتي بما سمعته من بعض العوام(١) وكأنه وصف حالي: واحسرتي كم أداري فيك تعثيري مثل الاسير بلاحيل ولا سيرى ماحيلتي في الموى قد ضاع تدبيري لما شكات جناحي قلت لي طيري

#### ٢٢ ـ دواء لترقيق القلب

تأملت أمر الدنيا والآخرة فوجدت حوادث الدنيا حسية طبيعية ، وحوادث الآخرة ايمانية يقينية . والحسيات أقوى جذبًا لمن لم يقو علمه ويقينه . والحوادث إنما تبقى بكثرة اسبابها فمخالطة الناس ، ورؤية المستحسنات ، والتعرض بالملذوذات ءيقوي حوادث الحس والعزلة والفكر ؛ والنظر في العلم يقوي حوادت الآخرة . وببين هذا بأن الانسات اذا خرج يمشى في الاسواق وبيصر زينة الدنياء ثم دخل الى المقابر فتفكر ورق قلبه ، فانه مجس بين الحالتين فرقاً بيناً ، وسبب ذلك النعرض بأسباب الحوادث، فعليك بالعزلة والذكر والنظر في العلم ، فإن العزلة حمية والفكر والعلم أدوية . والدواء مع التخليط لاينفع ، وقد مَكنت منك أخلاط المخــالطة للخلق ، والتخليط في الافعال . فليس لك دواء إلا ما وصفت لك ، فأما اذا خالطت الحلق وتعرضت الشهوات ، ثم رمت صلاح القلب رمت المبتنع.

<sup>(</sup>١) من المواليا وهو نوع من الشمر المامي

# ٢٣ ـ في ان الممنوع مطلوب

تأملت حرص النفس على مامنعت منه ، فرأيت حرصها يزيد على قدر قوة المنع ، ورأيت في الشرب الاول(١) أن آدم عليه السلام لما نهي عن الشجرة حرص عليها مع كثرة الاشجاد المفنية عنها وفي الامثال : المرء حريص على ما منع ، وتواق الى مالم ينل . ويقال : لو أمر الناس بالجوع لصبووا ، ولو نهوا عن تفتيت البعر لرغبوا فيه ، وقالوا مانهينا عنه إلا لشيء . وقد قبل :

أحب شيء الى الانسان مامنعا

فلما مجتت عن سبب ذلك وجدت سببين ، أحدهما : ان النفس لاتصبر على الحصر فانه يكفي حصرها في البدن صورة فاذا حصرت في المعنى ( بمنع ) زاد طبشها ولهاذا لو قعد الانسان في بيته شهراً لم يصعب عليه ، ولو قبل اله : لاتخرج من بيتك يوماً طال عليه . والثاني : انها يشق عليها الدخول تحت حكم ، ولهذا تستلذ الحرام ، ولا تسكاد تستطيب المباح. ولذلك يسهل عليها التعبد على ماترى وتؤثر ، لا على مايؤثر "

<sup>(</sup>۱) الشرب جمع شارب كر كب.

<sup>(</sup>٢) اي على ماترى وتؤثر هي لاعلى ما يؤثر الشرع

### ٢٤- في العزلة

مَاذَالَت نَفْسَي تَنَازَعَنِي بَا يُوجِبه بجلس الوعسظ ، وتوبة الثانيين ، ورؤية الزاهدين ، الى الزهـد والانقطاع عن الحلق والانفراد بالآخرة ، فتأملت ذلك فوجدت عمومه من الشيطان ، فان الشطان برى أنه لاغاو لي علس من خلق لا محصون ٤ ببكون ويندبون على دنوبهم ، ويقوم في الغالب جماعة يتوبون ويقطعون شعور الصبا ؛ وربما بلغوا خسين ومئة . ولقد تاب عندي في بعض الايام اكثر من مئة ، وهومهم صبيات قد نشأوا على اللعب والانهاك في المعاصي . فكأن الشيطان لبعد غوره في الشر رآني أجتذب إليّ من أجتذب منه ، فأراد ان يشغلني عن ذلك بما يزخرفه ليخاو هو بمن أجتذبه من يده ٤ وكقد حسّن الي الانقطاع عن الجـــالس وقال : لايخلو من تصنع الخلق

فقلت : اما زخرفة الالفاظ وتزويقها ، واخراج المعنى مستحسن العبارة ففضيلة لارذيلة ، واما ان اقصد الناس عا لايجوز في الشرع فعاذ الله ، ثم رأيته يريني في التزهد قطع اسباب ، ظاهرها الاباحة من الاكتساب ، فقلت له : فإن

ظاب في الزهد ، وتكنت من العزلة ، فنقد ما بيدي أو احتاج بعض عائلتي ، ألست اعود القهقرى ? فدهني اجمع مايسد خلتي ويصونني عن مسألة الناس ، فان مد عمري ، كان نعم السبب ، وإلا كان المائلة ، ولا اكون كراكب أواق ماءه لرؤيه سراب ، فلما ندم وقت النوات لم ينتفع بالندم ، وانحا الصواب توطئة المضجع قبل النوم ، وجمع المال الساد المخملة قبل الكبر ، اخذاً بالحزم ، وقد قال الرسول مالية : و لأن تترك ورثتك أغنياء خير للمامن ان تتركيم عالة يتكففون الناس .» وقال « نعم المال الصالح ، الرجل الصالح .»

وأما الانقطاع فينبغي أن تكون العزلة عن الشر لا عن الحير ، والعزلة عن الشر واجبة على كل حال . وأما تعليم الطالبين وهداية المريدين ، فإنه عبادة العالم . وأن من تغفيل بعض العلماء إيثاره التنفل بالصلاة والصوم ، عن تصنيف كتاب أو تعلم علم ينفع لأن ذلك بدر يكثر ربعه ، ويمتد زمات نقعه . وأنا تميل النفس الى مايزخرفه الشيطان من ذلك لمعنيين:

أحدما: حب البطالة لأن الانقطاع عندها اسهل.

والثاني : لحب المدحة فانها اذا توسمت بالزهد كان ميل العوام اليها اكثر ، فعليك بالنظر في الشرب الاول ، فكن مع الشرب المقدم . وهم الرسول بين واصحابه ، رضي الله تعالى عنهم ، فهل نقل عن أحد منهم ماابتدعه جهلة المتزعدين

والمتصوفة ، من الانقطاع عن العلم ، والانفراد عن الحلق ؟ وهل كان شغل الانبياء الامعاناة الحلق ، وحبهم على الحيو ونهيم عن الشر ؟ إلا ان ينقطع من لبس بعالم يقصد الكف عن الشر ، فذاك في مرتبة المحتمي يخاف شر التخليط . فأما الطبيب العالم بما يتناول فانه ينتفع بما يناله .

## ٧٥ ـ المراد من الخلق

تأملت المراد من الحلق قاذا هو الذل واعتقد التقصير والعجز ، ومثلت العلماء والزهاد العاملين صنفين ، فأقمت في صف العلماء مالكا وسفيان وأبا حنيفة والشافعي واحمد ، وفي صف العباد مالك بن ديدار ورابعة ومعروفاً الكرخي وبشرابن الحادث .

فكلها جد العباد في العبادة وصاح بهم لسان الحال: عباداتكم لا يتعداكم نفعها ، وأنما يتعدى نفع العلماء وهم ورثة الانبياء ، وخلفاء الله في الارض وهم الذين عليهم المعول ، ولهم الفضل ، اذاً أطرقوا وانكسروا ، وعلموا صدق تلك الحال . وجاء مالك ابن دينار الى الحسن يتعلم منه ويقول : الحسن استاذنا .

واذا رآى العلماء لهم بالعلم فضلا ، صاح لسان الحال بالعلماء : وهل المراد من العلم إلا العمل ? وقال احمد بن حنبل : وهل يراد العلم إلا لما وصل إليه معروف ?

وصح عن سفيان الثوري قال : وددت أن يدي قطعت ولم اكتب الحديث .

وقالت أم الدرداء لرجل : هل عملت بما عامت ? قال : لا . قالت : فلم تستكثر من حجة الله عليك ?

وقال ابو الدرداء: ويل لمن لم يعسلم ولم يعمل مرة ، وويل لمن علم ولم يعمل سبعين مرة ،

وقال الفضيل: يففر للجاهل سبعون ذنباً. قبل ان يغفر العالم ذنب واحد، فما يبلغ من الكل قوله تعالى: ﴿ أَفَنَ يَعْلَمُ كُنَ لَا يَعْلَمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

فدل العلماء العلم على ان المقصود منه العمل به وانه آلة فانكسروا واعترفوا بالتقصير . فعصل الكل على الاعتراف والذل ، فاستخرجت المعرفة منهم حقيقة العبودية باعترافهم ، فذلك هو المقصود من التكليف .

<sup>(</sup>١) الآية : (هل يستوي الذبن يعلمون والذين لايسلمون ) . وفي التنزيل ( أفن يخلق كمن لايخلق ) ? ولمل المؤلف النبس عليه الامر بينها .

#### ٢٦ ـ حب الله

تأملت قوله تعالى د يجبهم ويحبونه ، ، فاذا النفس تأبي البَّاتَ عَبِّهُ لَلْخَالَقُ تُوجِبُ قَلْقًا ١٠ ﴾ وقالت: عبته طاعته، فتديرت ذلك فاذا يها قد جهلت ذلك لغلبة الحس . وبيان هذا ، ان عبة الحس لاتتعدى الصور الذاتية ، وعبة العلم والعمل ترى الصور المعنوية فتحبها . فإنا نوى خلقاً مجبون أبا بكر رضي الله عنه ، وخلقاً يجبون عسلي بن ابي طالب رضي الله عنه ، وقوماً تتعصون لأحد بن حنال ، وقوما للاشعرى ، فيتتتاون وبدلون النفوس في ذلك . ولسوا بمن رأى صور القوم ، ولا صور القوم توجب المحبة . ولكن لما تُصُوَّرت لهم المماني فدلتهم على كمال القوم في العلوم ، وقــــع الحب لتلك الصور التي شوهدت بأعين البصائر ، فكيف بمن ضيع تلك الصور المعنوية وابتذلها ? وكيف لا أحب من وهب لي ملذوذات حسي ، وعرفني ملذوذات علمي ، فإن التذاذي بالعـلم وادراك العلوم أولى من جميع اللذات الحسية ، فهو الذي علمني وخلق لي إدراكاً وهداني الى ما أدركته . ثم انه ينجلي لي في كل لحظة في مخلوق جديد أراه فيه بانقسان ذلك الصنع وحسن ذلك المصنوع . فكل محبوباتي منه وعنه وبه : الحسية والمعنوية ، وتشهيل سبل الاحداك به ، والمدركات منه ، وأله من كل

<sup>( ، )</sup> يريد بالقلق مانسية نحق « الانفعال النفسي »

للة عرفاني له ، فلولا تعليه ماعرفته ، وكيف لا أحب من أَتَا بِهِ ، وبِتَاتِي منه ، وتدبيري بيده ، ورجوعي إليه ، وكل مستحسن تحبوب هو صنعه وحسنه وزينه وعطف النقوس اليه ، فكذلك الكامل القدرة أحسن من المقدور ، والعجيب الصنعة أكمل من المصنوع ، ومعنى الادراك احلى عرفاناً من المُدُوكُ ، ولو اننا رأينا نقشاً عجيباً لاستغرَّقْهُمَا تعظمِيمُ النقاش وتمويل شأقه وظريف حكمته عن حب المنقوش ، وهذا ما تترقى اليه الافكار الصافية ، اذا خرق نظرها الحسيات ونفذ الى ماوراءها ، فعينئذ تقع بحبة الحالق ضرورة ، وعلى قدر رويَّة الصانع في المصنوع يقع الحب له ، فإت قوي أوجب قلقاً وشوقاً ، وان مال بالعادف الى مقام المبية أوجب خوفاً ، وان انحوف به الى تلم الكوم أوجب وجاء قوباً ، و و قد علم كل أناس مشربهم ،

# ٢٧ ـ التسليم أولى

تأملت حالاً عبيبة ، وهي ان الله سبحانه وتعالى قد بنى هذه الاجسام متقنة على قانون الحكمة ، فدل بذلك المصنوع على كال قدرته ، ولطيف حكمته . ثم عاد فنقضها فتحسيرت المعقول بعد اذعانها له بالحكمة في سر ذلك الفعسل . فأعلمت أنها ستعاد للمعاد ، وإن هذه البنية لم تخلق إلا لتجوز في مجاز

المعرفة وتتجر في موسم المعاملة ، فسكنت العقول لذلك . ثم ما بلغ بعض المقصود بنيانه ، وأعجب من ذلك أخذ طغل من أكف أبويه يشلملان ولا يظهر سرسليه. والله الغني عن أخذه وهما أشد الحلق فقراً إلى بقائه . وأظرف (١) منه إبقاء هرم لايدوي معنى البقاء ، وليس له فيه إلا مجرد أذى . ومن هـذا الجنس تقتير الرزق على المؤمن الحكيم ، وتوسعته على الكافر الاحمق، في نظائر لهذه المذكورات يتحير العقل في تعليلها ، فيبقى مبهوتاً . فلم أزل أتلم جلة التكاليف ، فاذا عجزت قوى العقل من الاطلاع على حكمة ذلك وقد ثبت لها حكمة الفاعل علمت قصورها عن درك جميع الطلوب فأذعنت مقرة بالعجز وبذلك يؤدى مفروضُ تكليفها ؛ فاو قبل المعلل : قد ثبت عندك حكمة الحالق بما بني أفيجوز أن ينقدح في حكمته أنه فقض ? لقال : إني عرفت بالبرهان أنه حكسم ، وأنا أعجز عن ادراك علل حكمته ، فأسلتم على رغمي مقرأ بعجزي (٢).

## ٢٨ ـ في الحب والزواج

تأملت في فوائد النكاح ومعانيه وموضوعه . فرأيت ان الأصل الاكبر في وضعه وجود النسل ، لأن هذا الحيوات

<sup>(</sup>١) اي اعجب

<sup>(</sup>٢) هذا هو الحق وقداخذه كانتالفيلسوف الالماني الاشهر فقاله بمدقر ون طوال

لايزال يتحلل ثم 'يخلف المتحلل الغذاء'، ثم يتحلل من الاجزاء الاصلية مالا 'يخلفه شيء فاذا لم يكن بد" من فنائه وكان المراد امتداد أزمان الدنيا جعل النسل خلفاً عن الاصل ، ولما كانت صورة النكاح تأباها النفوس الشريفة من كشف العورة وملاقاة مالا يستحسن لنفسه ، جعلت الشهوة تحث" ليحصل المقصود.

ثم رأيت هذا المقصود الاصلى يتبعــه شيء آخر ، وهو استفراغ هذا الماء الذي يؤذي دوام احتقاله ، فان المنتي ينفصل من الهضم الرابع فهو أصفى جوهر الفذاء وأجوده ، ثم يجنبع ، فهو أحد الذخائر النفس فانها تدخر لبقامًا وقوتها الدم ، ثم المني ، فاذا زاد اجتاع المني اقلق على قدر اقلاق البول للحاقن ، إلا أن اقلاقه من حيث المعنى اكثر من اقلاق البول من حيث الصورة ، فتوجب كـ ثرة أجتاعه ، وطول احتباسه ، أمراضاً صعبة ، لأنه يترقى من بخاره الى الدماغ فيؤذي ، وربما أحدث 'سمَّة ، ومتى كان المزاج سليماً فالطبعر يطلب بروز المنيِّ أذا اجتمع ، كما يطلب بروز اليول ، وقد تنحرف بعص الامزجة فبقل اجتاعه عنده فبندر طلبه لإخراجه وأنما نتكلم عن المزاج الصحيح ، فأقول :

قد بينت انه اذا وقع به احتباسه أوجب أمراضاً وجدد أفكاراً رديثة ، وجلب العشق والوسوسة الى غير ذلك من

الآكات . وقد نجد صعيح المزاج عِرْج ذلك اذا اجتمع وهو بعد متقلقل ، فكأنه الآكل ألذي لايشبع ، فبحثت عن ذلك فرأيته وقوع الحلل في المنكوح إما لدمامته ، وقبح منظره ، أو لآفة فيه ، أو لأنه غير مطاوب للنفس، فحينتذ بخرج منسه ويبقى بعضه ؛ فاذا أردت معرفة ما يدلك على ذلك فقس مقدان خروج المني في الحل المشتى ، وفي المحل الذي هو دونه ، كالوطء بين الفخذين بالاضافة الى الوطء في محسل النكاح ، وكوطء البكر بالاضافة الى وطء النبب ، فعلم حينتذ أن تخيّر المنكوح يستقمي فضول المني ، فيحصل النفس كال اللذة ، لموضع كمال بروز الغضول . ثم قد يؤثر هذا في الولد أيضاً ، فإنه أذا كان ( أي الولد ) من سابين قد حبسا أنفسها عن النكاح مُدَيَّدَة كان الولد أقوى منه من غيرهما ، أو من المدمن على النكاح في الاغلب ، ولهذا كره نكاح الاقارب لأنه ما يقبض النفس عن انبساطها ، فيتخيل الانسان أنه ينكع بعضه ، ومدح نكاح الفرائب لهذا المعنى ، ومن هـذا النن بحصل كثير من المقصود من دفع هذه الفضول المؤذية بمنكوح مستجد وان كان مستقبح الصورة مالا يحصل به في العادة.

ومثال هذا ان الطاعم اذا امتلاً خبزاً ولحاً حيث لم يبق فيه فضل لتناول لقبة ، قدمت إليه الحاوى فيتناول ، فاو

قدم أعجب منها لتناول لأن الجدّة لها معنى عجيب .

وذلك أن النفس لا تميل الى ما الفت ، وتطلب غير ماعرفت ، ويتخابل لها في الجديد نوع مراد ، فاذا لم تجد مرادها صرفت الى جديد آخر ، فكأنها قد علمت وجود غرض تام بلا كدر ، وهي متخابله فيا تراه (١) . وفي هذا المهنى دلبل مدفون على البعث لأن خكش من همته متعلقة بلا متعلق نوع عبث (١) . فافهم هذا ، فاذا رأت النفس عبوب ما خالطت في الدنيا عادت تطلب جديداً .

ولذلك قال الحكماء: العشق العمى عن عيوب المحبوب . فمن تأمل عيوبه سلا ، ولذلك يستحب للمرأة أن لا تبعد عن زوجها بعداً ينسيه إياها ، ولا تقرب منه قرباً عله ، وكذلك يستحب له ، لئلا علما أو يظهر لديه مكنونات عيوبها ، وينبغي له أن لا يطلع منها على عورة ، ويجتهد في أن لايشم منها إلا طيب ويع ، الى غير ذلك من الحصال التي تستعملها النساء الحكمات ، فانهن يعلمن ذلك بفطرهن من غير احتياج (الى تعليم) .

فاما الجاهلات فانهن لاينظرن في هذا فيتعجل التفات الأزواج عنهن . فمن أداد نجابة الولد وقضاء الوطر فليتخير المنكوح إن

<sup>(</sup>١) في هذا اشارة الى نظرية افلاطون في المثل العليا .

 <sup>(</sup>٢) اي ان الانسان كلما تال لذة في الدنيا طمع باخرى فلا يتنبه الا لذة ليست في الدنيا وهي لذات الجنة .

كَانَ زُوجِةً فَلِينْظُرُ الْجَافَاذُا وَقَعِتُ فِي نَفْسَهُ فَلَـتَزُوجِهَا ﴾ ولينظر في كيفية وقوعها في نفسه . فات علامة تعلق حما بالقلب أنه الأبكاد يصرف الطرف عنه ، فاذا انصرف الطرف قلق القلب بتقاض النظرة(١٠٠) فهذا الفاية . ودونه مراتب ، على مقاديرها يكون بلوغ الاغراض ، وإن كان جادية تشترى فلينظر اليا أَبِلِغِ مِنْ ذَلِكُ النَّظُرِ ، ومِن قِدِر على مِناطِقة المرأة أو مُكَالِمُهُا عَا يوجب التنبيه ثم ايرى ذلك منها فان الحُسْن في الفم وفي العينين . وقد نص أحمد على جواز أن يبصر الرجل منالمرأة التي يويد نكاحها مِا هُو عِورَةً ﴾ يشير الى ما يزيد على الوجه(٢) ، ومن أمكنه أن يؤخر العقد أو شراء الجارية لينظر كيف نوقان قلبه ، فانه لا يخفي على العاقل توقان النفس لأجل المستجد ، وتوقانهـــا لأجل الحب ، فاذا رأى قلق الحب أقدم . فانه قد أخبرنا محمد بن عبد الباقي النزار قال أخبرنا حمد بن أحمد ، قال أخبرنا أبو نعيم ، قال حدثنا سليان بن أحمد ، قال حدثنا عبد الجبار بن أبي عامر ، قال حدثني أبي ، قال حدثني خالد بن سلام ، قال حدثنا عطاء الجراساني قال : مكتوب

<sup>(</sup>١) أي اشتقل بطلب نظرة الجدي .

<sup>(</sup>٢) ليس في المعروف من الذهب احد جواز ذلك

في التوراة كل تزويج على غير هوى(١) حسرة وندامــــة الى يوم الغيامة

ثم ينبغي المتخير أن يتفرس الأخلاق فانهـا من الحفي فات الصورة اذا خلت من المعنى كالت كغف سراء الدمن ، فان نجابة الولد مقصودة ، وفراغ النفي س من الاعتام أصل عظم يوجب أقبال القلب على المهات . ومن فرغ من المهات العارضة أقبل على المهات الأصلية . ولهذا جاء في الجديث : لا يقني القاضي يين اثنين وهم غضان » . و و اذا وضع العَشاء وحضرت العشاء فابدؤوا بالعَشاء ، . فين قدر على امرأة صالحة في الصورة والمهني فليغيض بن عود إنها ، ولتجنه هي في مراضيه من غير فرب عل ، ولا بعد ينسي ، وتقدم على التصنع له يحصل الغرضان منها : الولد وقضاء الوطر ، مع الاحتراز الذي أوصيت به ، تدوم الصحبة ومجصل الغناء بها عن غيرها . فان قدر على الاستكثار فأضاف اليها سواهما عالماً أنه يبلغ الغرض الذي يفرغ قلبه زيادة تقريغ كان أفضل لحاله > فات خاف من وجود الغيرة ما يشغل ألقلب الذي قد اهتممنا بجمع همتمه ، أو خاف وجود مستحسن بشغل قلبه عن ذكر الآخرة ، أو يطلب منه ما يوجب خروجه

<sup>(</sup>١) اي ميل من اللب لا الحوى عن العثق ، على ان ذلك لااصلة وليس في التورأة ، ولو كان فيها لا اخذة به لانه عنائف لما عندناً .

عن الورع ، ويدخل فيا أوصيت به انه « يَبْعد في المستحسنات العفاف » ، فليبالغ الواجد لهن في حفظهن وسترهن ، فان وجد ما لا يوضيه عجل الاستبدال فانه سبب السلو ، فائ قدر على الاقتصار فان الاقتصار على الواحدة أولى . فان كانت على الفرض فنع ، وإن لم تكن استبدل .

وزكاح المرأة المحبوبة يستفرغ الماء المجتمع ، فيوجب نجابة الولد وقامه ، وقضاء الوطر بكهاله ، ومن خاف وجود الغيرة فعليه بالسراري فانهن أقل غيرة ، والاستظراف لهن أمكن من استظراف الزوجات ، وقد كان جماعة يمكنهم الجمع وكان النساء يصبرن فكان لداود عليه الصلاة والسلام مئة امرأة ، ولسليات عليه الصلاة والسلام ألف امرأة ، وقد علم حال نبينا علي وأصحابه ، وقد كان لأمير المؤمنين علي رضي الله عنه أدبع حرائر، وسبع عشرة سرية . وتزوج ابنه الحسن رضي الله عنه بنحو من أدبع مثرة الله غير هذا بما يطول ذكره . فافهم ما أشرت اليه تفزوه ان شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>١) ما رواه عن داود وسليان من الاسرائيليات التي لم تصع وما نسله الحسن انكره عليه ابوه .

## ٢٩ ــ كل ذنب له عقوبة

كل شيء خلق الله تعالى في الدنيا فهو أنموذج في الآخرة ، وكل شيء بجري فيها أنمرذج ما يجري في الآخرة . فأما الحلوق منها فقال ابن عباس رضي الله عنهها : ليس في الجنهة شيء يشبه ما في الدنيا لا الأسماء . وهذا لان الله تعالى شوق بنعيم الى نعيم ، وخوف بعذاب من عذاب ، فأما ما يجري في الدنيا فكل ظالم معاقب في العاجل على ظالم قبل الآجل وكل مذنب ذنباً ، وهو معنى قوله تعالى : ومن يعمل سوءاً 'يجز به » .

وربما رأى العاصي سلامة بدنه وماله فظن ان لا عقوبة ، وغفلته عما عوقب به عقوبة ، وقد قال الحكماء : « المعصية بعد المعصية عقاب المعصية ، والحسنة بعد الحسنة ثواب الحسنسة » ، وربما كان العقاب العساجل معنوياً كما قال بعض أحبار بني اسرائيل : « يا رب كم أعصيك ولا تعاقبني » فقيل له : « كم أعاقبك ولا تدري ، أليس قد حرمتك حلاوة مناجاتي ? » .

فمن تأمل هذا الجنس من المعاقبة وجده بالمرصاد ، حتى قال وهب بن الورد : وقد سئل أيجد لذة الطاعة من يعصي ? فقال : ولا من هم من (١٠).

فرب شخص أطلق بصره فحرم اعتبار بصيرته ، أو لسانه

 <sup>(</sup>١) يرد هذا ، م يوسف ، وقصة الثلاثة الذي اغلق عليهم النسار ،
 وحديث السبة الذي م في ظل العرش .

فعرم صفاء قلبه ، أو آثر شبة في مطعه فأظلم مر" ، وحرم قيام الليل ، وحلاً و المناجاة أه الى غير ذلك ، وهذا أمز يغرقه أهل عائشة النفوهي ، وعلى ضفه بجد من يتقين الله تعشالى من حسن الجزواء على التقوى عاجلا ، كما في حديث أبي أمامة عن النبي عليه يقول الله تعسالى : « النظرة الى المرأة سهم مسموم من سهام الشيطان ، من توكه ابتغاء مرضاقي آتيته إيانا بجد حلاوته في عليه المناه ، فهذه نبذة من هذا الجنس تنبه على مغفلها .

فاما المقابلة الصريحة في الظاهر فقل أن تختبس ، ومن ذلك فول النبي بالله : العبد ليحوم الرزق ، وان العبد ليحوم الرزق بالذنب بصيب . وقد دوى المفسرون : أن كل شخص من الأسباط جاء باثني عشر ولداً وجاء يوسف باحلا عشر بالهندة "" . ومثل هذا اذا تأمله ذو بصيرة رأى الجزاء وفهم ، كما قال الفضيل : إلى لاعلم الله غز وجل فاعرف ذلك في خلق دابتي وجاديتي ، وعن أبي عثان النيسب بوري "انه انقطع شسع قعله في مضيه الى الجنة فتعوق لاصلاحه ساعة ، ثم قال : إنما انقطع لاني ما اغلسلت

<sup>(</sup>١) قال الشيخ قاصر الالبانى : هذا الحديث ضعيف .

<sup>(</sup>٢) العبعة نوم الفعين . قال الشيخ نامر ؛ صيفك .

<sup>(</sup>٣) يتبر ال تعنه مع امرأة العزيز . الطن التعسل ١٩٩٥ كا وَثَلَيْفِي عَلِيهُ .

<sup>(</sup> ٤ ) شيخ الصوفية في نيسابور توفي سنة ٩٩٨

غسل الجمعة . ومن عجائب الجزاء في الدلتا أنه لما أمتدت أيدي الظلم من اخوة يوسف وشرَوه بنين بخس أمتدت أكفهم بين يديه بالطلب ، يقولون : و وقصد قاعلينا بالغواها : و ما حزاء الهمة ملك الموأة خلالا ، ولما بنات عليه بالغواها : و ما جزاء من أراد بالملك سوءاً ، أنطقها الحق بقولها : و أنا واودته » ولو أن شخصاً ترك معصية لاجل الله تعالى لرأى غرة ذلك ، وكذلك اذا فعل طاعة . وفي الحديث : م اذا أملقتم فتاجووا الله بالصدقة ، أي عاملوه لزيادة الارباح العاجلة .

وللد رأيتا من سامع نفسه بما يتم لمنه الشرغ ، ظلماً للراحة الغاجلة ، فانقلبت أحوالة الى التنفض المساجل ، وعكست علمة المقاضد .

حُكَى بعض المُشَابِع : أنه اشْتُرى في زَمَن سُبَابِه جَارِية ﴾ قَال : فلما مِلكُمُهَا تَافَت نَعْلَى البها قَا زَلْت أَسَالَ الْفَقَهَا وَلَمْ عَلَوْقًا فِي خَلْمُهُمْ فَال ! لا يجرز النظر البها بشهوة ، ولا لمسها فَ وَلا لمسها فَ وَلا لمسها فَ وَلا لمسها فَا اللهُ بَعْدَ حَيْضَهَا .

قال : قَسَّالُتُهَا فَاخْبُونَنِي أَنَهَا أَشْتُربِتْ وَهِي حَافِضٌ - فَقَلَتْ : قُرُكِ الآخر •

 قال : فقلت لنفسي وهي شديدة التوقان لقوة الشهوة ، وقرب المصاقبة : ما تقولين ?

فقالت : الايمان بالصبر على الجر شئت أو أبيت .

فصبرت الى أن حان ذلك فأثابني الله تعالى على ذلك الصبر نيل ما هو أعلى منها وأرفع .

### ٣٠ – من دلائل الوحدانية

نظرت في الادلة على الحق سبحانه وتعالى فوجدتها أكثر من الرمل ، ورأبت من أعجبها ان الانسان قد يخفي ما لا يرضاه الله عز وجل ، فيظهره الله سبحانه عليه ولو بعد حين ، وينطق الألسنة به وان لم يشاهده الناس . وربما أوقع صاحبه في آفة يفضحه بها بين الحلق فيكون جواباً لكل ما أخفى من الذنوب ، وذلك ليعلم الناس أن هنالك من يجازي على الزلل ، ولا ينفع من قدره وقدرته حجاب ولا استتار ، ولا ينضاع لديه جمل ، وكذلك يخفي الانسان الطاعة فنظهر عليه ويتعدث الناس بها وباكثر منها ، حتى أنهم لا يعرفون له ذنبا ولا يذكرونه وباكثر منها ، حتى أنهم لا يعرفون له ذنبا ولا يذكرونه إلا بالمحاسن ، ليعلم أن هنالك وباً لا يضيع عمل عامل ، وأن قلوب الناس لتعرف حال الشخص وتحبه أو تأباء ، وتذمه أو

تمدحه ، وربما لم يتحقق ما بينه وبين الله تعالى فانه يكفيه كل هم ، ويدفع عنه كل شر ، وما أصلح عبد ما بينه وبين الحلق دون الحق، لا انعكس مقصوده وعاد حامده ذاماً .

### ٣١ ــ طبقات الغافلين

تأملت الارض ومن عليها بعين فكري ، فوأيت خوابها أكثو من عرائها ، ثم نظرت في المعبور منها ، فوجدت الكفار مستولين على أكثره ، ووجدت أهل الاسلام في الارض قليلا بالاضافة الى الكفار ، ثم تأملت المسلمين فرأيت الأكساب قد شفلت جمهورهم عن الرزاق ، وأعرضت بهم عن العلم الدال عليه . فالسلطان مشغول بالأمر والنهي واللذات العارضة له ، ومياه أغراضه جاربة لاسكر (۱) لها ، ولا يتلقاه أحد بموعظة بل بالمدحة التي تقوي هوى النفس ، وإغا ينبغي أن تقاوم الأمراض باضدادها . كما قال عمر بن المهاجر ، قال لي عمر بن عبد العزيز : إذا رأيتني قد حدت عن الحق فخذ بثيابي وهزني ، وقل : مالك يا عمر ؟ وقال عمر بن الحطاب رضي الله عنه : وحم الله من أهدى النا عبوننا .

فأحرج الحلق الى النصائح والمواعظ السلطان . وأما جنوده فجمهورهم في سكر الهوى ، وزينة الدنيا ، وقد انضاف الى

<sup>(</sup>١) المكر ؛ سد المياه وهو من عامي الثنام الفصيح .

ذلك الجهل ، وعدم العلم ، فلا يؤلهم ذنب ، ولا يأزعجون من لبس حرير ، أو شرب خو ، عن دبا قال بعضهم : ايش يمل الجندي ، أيلبس القطن ? ثم أخذهم للاشياء من غير وجهها ، فالطلم معهم كالطبع .

تم نظرت في النجار فرأيتهم قد غلب عليهم الحرص ، حتى لايرون موى وجوه الكسب كيف كأنت ، وصار الربا في معاملاتهم فاشياً ، فلا يبالي احدم من أين حصلت له الدنيا ، وهم في باب الزكاة مفرطوف ، ولا يستوحشن من تركها إلا من عمم الله .

ثم نظرت في أرباب المقاش ، فوجدت الغش في معاملاتهم عاماً ، والتطفيف والبخس ، وهم مع هذا مغمورون بالجهل .

ورأيت عامة من له ولد يشغله ببعض هذه الاشفالطلباً للكسب قبل أن يعرف ما يجنب غليه وما يتأدب به .

ثُمْ نَظُرَتْ فِي النِّسَاءَ \* قُرايتُهِنَ قليلاتُ الدَّينَ \* غَطَيَاتُ الجَهُلُ\* ماعندهن من الآخرة خَبْرُ إلا مَن عشم الله . فقلف : واعبق في بقي خدمة الله غن وجلغ ومعرفت ؛ فنظرت فاذا العلماء ، والمتعلمون ، والعباد ، والمتوهدوس ، فنظرت فاذا العلماء ، والمتعلمون ، والعباد والمتزهدي ، فرأبت جهورهم يتعبد بغير علم ويألمن الى تعظيمه ، وتقبيل يده ، وكتوة أتباعه ، حتى أن أخده لو أضطن الى أن يشسبوني حاجة من النوق لم يفعل ، لثلا ينتكسو جاهه ، ثم تترقى بهم رتبة الناموس الى أن لا يعودوا مريضا ، ولا يشهدوا جنسازة ، إلا أن يكون عظيم القدر عنده ، ولا يتراووون ، بل ربا ظن بعض ، فقد صارت ولا يتراووون ، بل ربا ظن بعلمون . وفيهم من يقدم على الفتوى النواميس كالأونان يعبدونها ولا يعلمون . وفيهم من يقدم على الفتوى بجهل لثلا يخل بناموس التصدر ، ثم يعيبون العلماء لموسهم على الذنيا ما هم فيه ، على الذنيا ما هم فيه ، لا تثاول المباحات .

مَ تأملت الفلماء والمتعلمين ، فرأيت القليل من المتعلمين من عليه أمارة النجابة ، لان أمارة النجابة طلب العلم الفيل به ، وجهورم بطلب ما يصيره شبكة التكسب ، إما ليأخذ قضاة متكان أو لنصير فاضي بلد ، أو تقدر منا بدير بلا عن أبناء جنسه مُ يكن .

ثُمُّ نَامَلُتَ النَّمَاءُ ثَرَّ أَبِتُ الْكَارُامُ لِتَلَاعُبُ بِهِ الْمُونَى وَيُسْتَعَدَّمُهُ ا فهو يؤثر ما يصده العلم عنه ، ويقبل على ما ينهاه ، ولا يكاد بجد

فوق معاملة الله سبعــانه ، وإنما همته أن يقول : ألا أن الله لايخلى الارض من قائم له بالحجة ، جامع بين العلم والعمل ، عارف بحقوق الله تعالى ، خائف منه . فذلك قطب الدنيا ، ومنى مات أخلف الله عوضه ، وربما لم يمت حتى يرى من يصلح النيابة عنه في كل نائبة . ومثل هذا لا تخلو الارض منه ، فهو في مقام النبي للحدود ، وربما قل علمه أو قلت معاملته . فأما الكاملوث في جميع الادوات فيندر وجودهم ، فيكون في الزمان البعيد منهم واحد . ولقد سبوت السلف كلهم فاردت أن استخرج منهم من جمع بين العلم حتى صاو من الجمهدين ، وبين العمل حتى صار قدوة للعابدين ، فلم أو أكثر من ثلاثة : أولهم الحسن البصري ، وثانيم سفيان الثوري ، وثالثهم أحمد بن حتبل(١) ، وقد أفردت لأخبـار كل واحد منهم كتاباً ، وما انكر على من رَبّعهم سعيد بن المسيب ، وان كان في السلف سادات ، إلا أن أكثرهم غلب عليه فن ، فنقص من الآخر ، فمنهم من غلب عليه العلم ،

<sup>(</sup>١) لقد حجر المؤلف واسماً وإلا فاين ابو حنيفة وابن ابن المبارك وابن الاوزاعي وابن المثات من أمثالهم بمن كانوا في العلم مقصد الطالبين ، وكانوا في العبادة والورع ائمة المتقين ، ان طالب العلم يستطيع ان يعد منهم عشرات من غير ( سبر ولا استقصاء ) . وانظر شهادته للائمة الاربعة جيعاً بالعبادة في النصل (٤٠) .

ومنهم من غلب عليه العمل ، وكل هؤلاء كان له الحظ الوافر من العمل ، والنصيب الأوفى من المعاملة والمعرفة ، ولا يؤيس من وجود من يحذو حذوهم ، وإن كان الفضل بالسبق لهم . فقد أطلع الله عز وجل الحضر على ما خنى عن موسى عليها السلام . فخزائن الله ملوءة وعطاؤه لا يقف على شخص . ولقد حكي لي عن ابن عقيل انه كان يقول عن نفسه : أنا محت في قارب ثم كسر . وهذا غلط . فمن أين له ?

فكم معجب بنفسه كشف له من غيره ما عاد مجتقر نفسه على ذلك ، وكم من متأخر سبق متقدما ، وقد قيل :

ان الليالي والايام حاملة وليس يعلم غير الله ما تلد

## ٣٢ ــ محاورة النفس

وأيت ميل النفس الى الشهوات زائداً في المقدار حتى انها اذا مالت مالت بالقلب والعقل والذهن ، فلا يكاد ينتفع بشيء من البدن . فصحت بها يوماً وقد مالت بكليتها الى شهوة : ويحك تنى لحظة أكلمك كلمات ثم افعلى ما بدا لك.

قالت : قل أسمع .

قلت : قد تقرر قلة ميلك الى المباحات من الشهوات ، وإن

جل ميلك الى الحرمات ، فأنا أكثف لك عن الامرين ، فربا وأيت الحادين مرين .

أما المباحات من الشهوات فحطلة لك ولكن طريقها صعب ، لان المال قد يعجز عنها ، والكسب قد لا يحصل معظمها ، والوقت الشريف يذهب بذلك ، ثم شغل القلب بها وقت التحصيل ، وفي حالة الحصول ، وبحذو القوات . ثم ينغصها من النقص ما لا يخفى عيز .

إن كان مطعماً فالشبع مجدث آفات ، وإن كان شخصاً فللملل أو الغراق ، أو سوء الحلق . ثم ألذ النكاح أكثره لمجاناً للبدن ، الى غير ذلك ما يطول شرحه .

وأما الهومات ، فتشتبل على ما اشرنا اليه من المباحات ، وتزيد عليه خوف عقاب الدنبا و فضيحتها ، ووعيد الآخرة ، ثم الجزع كلما ذكرها التائب ، وفي قوة قهر الهوى لذة تزيد على كل لذة . ألا ترى الي كل مفهوب بالهوى كيف يبيكون ذليلا ، لأنه تهر ، غيلاف غالب الهوى فإنه يبكون قوي القلب عزيزاً لانه قهر ، فالحذر المين من دوية المشتمي يعين الحسن ؛ كا يرى اللص لذة أخذ المالي من الحرر ز ، ولا يرى بعين فيكر ، القطع ؟ وليفتح عين البصيدة لتأمل العواقب واستحالة الاذة نفصة ، وانقلاما عن كونها إذة إما لملل أو لغيره من الآفات ، او لانقطاعها بامتناع الحبيب، فتكون لللل أو لغيره من الآفات ، او لانقطاعها بامتناع الحبيب، فتكون

المعصية الأولى كلفة تناولها جائع ، فما ودّت كلّب الجوع ، بل شهّت الطعام . وليتذكر الانسسان لذة قهر الهوي مع تأمل فوائد الصبر عنه ، فمن وفق لذلك كانت سلامته قريبة منه .

## ٣٣ ــ الشواغل عن الله

خطر لي خاطر والمجلس (١) قد طاب ، والقلوب قد حضرت ، والعيون جارية ، والرؤوس مطرقة ، والنفوس قد ندمت على تفريطها ، والعزام قد نهضت لاصلاح حثوونها ، وألسنة االوم تعمل في الياطن على تضييع الحزم وترك الحذر ، فقلت لنفسي : ما بال هذه النقظة لاتدوم ، فافي أدى ان النفس واليقظية في المجلس متصافيان متصادقان ، فاذا قمنا عن هذه التربة ، وقعت الغربة ، متصافيان متصادقان ، فاذا قمنا عن هذه التربة ، والقلب ما يزال في أملت ذلك فرأيت ان النفس ما تزال متيقظة ، والقلب ما يزال عليه أله يبحانه وتعالى قد كل ما يستعمل في اجتلاب الدنيا ، في مهرفة الله يبحانه وتعالى قد كل ما يستعمل في اجتلاب الدنيا ، والعدب في مهرفة الله يبحانه وتعالى قد كل ما يستعمل في اجتلاب الدنيا ، والعدب في مهرفة الله يبحانه وتعالى قد كل ما يستعمل في اجتلاب الدنيا ، والعدب في مهرفة الله يبحانه وتعالى قد كل ما يستعمل في اجتلاب الطعام والشماب

<sup>(</sup>١) بني علم وعظه . انظر النصل (١) .

والكسوة ، وينظر في صدد ذلك ، وما يدخره لغده وسَنَّته ، اهتم بخروج الحدث وتشاغل بالطهارة ، ثم اهتم مجروج الفضلات المؤذية ، ومنها المني ، فاحتاج الى النكاح ، فعلم أنه لا يصح لملا باكتساب كسب الدنيا ، فتفكر في ذلك وعمل بمقتضاه ، ثم جاء الولد فاهتم به وله ، وإذا الفكر عامل في أصول الدنيـــــا وفروعها ، فأذا حضر الانسان المجلس فأنه لا يحضر جائماً ، ولا حاقناً ، بل يحضر جامعاً لهمته ناسياً ما كان من الدنيا على ذكره ، فيخلو الوعظ بالقلب فيذكره بما ألف ، ويجذبه بما عرف ، فينهض عمال القلب في زوارق عرفانه ، فيعضرون النفس الى باب المطالبة بالتفريط ، ويؤ اخذون الحس بما مضى من العيوب ، فتجري عيون الندم ، وتنعقد عزائم الاستدراك . ولو أن هذه النفس خلت عن المعبودات التي وصفتها ، لتشاغلت بخدمة باريها ، ولو وقعت في سورة حبه ، لاستوحشت عن الكل شغلا بتربه . ولهذا اعتبد الزهاد الخلوات ، وتشاغلوا بقطع المعرقات ، وعلى قدر مجاهدتهم في ذلك نالوا من الحدمة مرادهم، كما أن الحصاد على مقدار البذر . غير اني تلمحت في هـذه الحالة دقيقة: وهيأن النفس لو دامت لها اليقظة لوقعت فيا هو شر من فوت ما فاتها ، وهو العُبِحْبِ بحالها ، والاحتقار لجنسها ، وربما توقت بقرة علمها وعرفانها ، الى دعوى : ﴿ لِي ، وعندي ، وأستحق، ،

فتركها في حومة ذنوبها تتخبط ، فاذا وقفت على الشاطى، وقامت محتى ذلة العبودية أولى لها . هذا حكم الغالب من الحلق ، ولذلك شغلوا عن هذا المقام . فمن بذر فصلح له فلا بد له من هفوة يراقبها عين الحوف من عقابها رفقاً بها ، تصع له عبوديته ، وتسلم له عبادته ، والى هذا المعنى أشار الحديث الصحيع : « لو لم تذنبوا لذهب الله بكم وجاء بقوم يذنبون فيستغفرون فيغفر لهم » .

#### ٣٤ \_ في المال

تفكرت فرأيت أن حفظ المال من المتعين ، وما يسميه جهاة المتزهدين توكلاً من إخراج ما في اليد ليس بالمسسر وع . فان النبي والله على أخراج ما في اليد ليس بالمسسر وع . فان النبي والله قال لكعب بن مالك : « أمسك عليك بعض مالك » ، أو كما قال له . وقال لسعد : « لأن تترك ورثتك أغنياء خير من أن تتركهم عالة يتكففون الناس » . فإن اعترض جاهل فقال : فقد جاء أبو بكر رضي الله عنه بكل ماله . فالجواب : أن أبا بكر صاحب معاش وتجارة ، فاذا أخرج الكل أمكنه أن يستدين عليه فيتعيش . فمن كان على هذه الصفة لا أذم اخراجه لماله ، وإغا فيتعيش . فمن كان على هذه الصفة لا أذم اخراجه لماله ، وإغا من أولئك إلا أنه ينقطع عن المعاش فيبقى ككلاً على النساس ، من أولئك إلا أنه ينقطع عن المعاش فيبقى كلاً على النساس ، مستعطيهم ويعتقد أنه على الفتوح ، وقلبه متعلق بالحلق ،

وطمعه ناشب فيهم . ومتى حُرك بابُه نهض قلبه . وقال : رزق قد جاء .

وهذا أمر قبيع بن يقدر على المعاش ، وإن لم يقدر كان إخراج ما يملك أقبيع ، لانه يتعلق قلبه بما في أيدي الناس ، وربما فل لبعضهم ، أو تزين له بالزهد . وأقل أحواله أن يزاحم الفقراء والمسكافيف والزامني ('') في الزكاة . فعليك بالشرب ('') الاول ، فانظر هل فيهم من فعل ما يفعله جهلة المتزهدين . وقد أشرت في أول هذا الى أنهم كسبوا وخلفوا الاموال ، فرد المشرب الاول الذي لم يُطرر ق فانه الصافي ، واحذر من المشارع المطروقة بالآراء الفاسدة الحارجة في المعنى كالكمين على الشريعة ، مذعنة بلسان حالها أن الشرع ناقص مجتاج الى ما يتمم به .

واعلم وفقك الله تمالى ان البدن كالمطية ، ولا بد من علف المطية ، والاهتام بها . فاذا أهملت ذلك كان سبباً لوقوفك عن السير . وقد رئي سلمان رضي الله عنه يحمل طعاماً على عاتقه فقيل له : أتفعل هذا وأنت صاحب رسول الله ملك عن فقال : ان النفس اذا أحرزت قوتها اطمأنت . وقال سفيان الثوري: اذا حصلت قوت شهر فتعد .

<sup>(</sup>١) أصحاب الامراض المؤمنة .

<sup>(</sup>٢) جمع شارب مثل ركب جمع راكب والمراد السلف .

وقد چاء أقوام لبس عندهم سوى الدعاوى فقالوا : هذا شك في الرّازق والثقة به أولى . فإياك وإيام . وربما ورد مثل هذا عن بعض صدور الزهاد من السلف فلا يعول عليه ، ولا يهولنك خلافهم . فقد قال أبو بكر المروزي : سمعت أحمد بن حنبل يرغب في النكاح ، فقلت له : قال ابن أدهم فما تركني أتم حتى صاح علي وقال : أذكر لك حال دسول الله على وأصدابه ، وتأتيني ببنيات الطريق (١٠).

واعلم وفقك الله ، انه لو رفض الاسباب شخص يدعي التزهد وقال : لا آكل ولا أشرب ، ولا أقوم من الشبس في الحر ، ولا أستدفى، من البرد ، كان عاصياً بالاجراع . وكذلك لو قال وله عائلة : لا أكتسب ورزقهم على الله تعالى ، فأصابهم أذى كان آعاً . كما قال عليه الصلاة والسلام : « كفى بالمرء إنماً أن يضيع من يقوت ، واعلم أن الاهتام بالكسب يجمع الهم ، ويفرغ القلب ، ويقطع الطمع في الحلق ، فان الطبع له حتى يتقاضاه . وقد بين الشرع ذلك فقال : « إن لنفسك عليك حقاً ، وإن لعينك عليك حقاً ، وإن لعينك عليك حقاً ، ومثال الطبع مع المريد السالك ، كمثل كاب عليك حقاً ، ومثال الطبع مع المريد السالك ، كمثل كاب لايعرف الطارق ، فكل من رآه يمشي نبع عليه ، فان ألقى اليه

<sup>(</sup>١) تقدم في الفصل ١٩ وبنيات الطريق، الازقة المتفرعة عن الجادة العامة والمثال مقتبى من الحديث المشهور .

كسرة سكت عنه . فالمراد من الاهتام بذلك جمع الهم لا غير غافهم هذه الاصول فان فهمها مهم .

## ۳۵ \_\_ الشهوات مصاید

تأملت في شهوات الدنيا فرأيتها مصايد هلاك ، وفُخُوخَ تَلَف ، فمن قوي عقله على طبعه وحكم عليه يَسْلُم ، ومن غلب طبعه فيا سرعة هلكته . ولقد رأيت بعض أبناء الدنيا كان يتوق الى التَسَرّي ، ثم يستعبل الحرارات المهيجة المباه ، فما لبث أن انخلت حرارته الغريزية وتلف . ولم أر في شهوات النفس أسرع ملاكاً من هذه الشهوة ، فانه كلما مال الانسان الى شخص مستحسن أوجب ذلك حركة الباه زائداً عن العادة ، وإذا رأى أحسن منه زادت الحركة وكثر خروج المني زائداً عن الاول ، فيفنى جوهم زادت الحركة وكثر خروج المني زائداً عن الاول ، فيفنى جوهم فلا يوجب ذكاحها خروج الفضلة المؤذبة كما ينبغي ، فيقع الناذي بالاحتباس وقوة النّوق ق الى منكوح .

وكذلك الفرط في الاكل فانه يجني على نفسم كثيراً من الجنايات ، والمقصر في مقدار القوت كذلك . فعلمت أن أفضل الامور أوساطها ، والدنيا مفازة فينبغي أن يكون السابق فيها

#### ٣٦ \_ زهد السلف

بلغني عن بعض زهاد زماننا انه قدم اليه طعام فقال : لا آكل . فقيل له : لم ? قال : لان نفسي تشتهيه ، وأنا منذ سنين مابلـّغت نفسي ما تشتهي .

فقلت : لقد خفيت طريق الصواب عن هذا من وجهين ، وسبب خفائها عدم العلم .

أما الوجه الاول: فإن النبي بَرَائِع لم يكن على هـــذا ولا. أصحابه ، وقد كان عليه الصلاة والسلام يأكل لحم الدجاج ، ويجب الحلوى والعسل ، ودخل فرقد السبخي على الحسن وهو يأكل الفالوذج . فقال : يا فرقد ما تقول في هذا ? فقال : لا آكله ولا أحب من أكله . فقال الحسن : لعاب النحل . بلباب البر . مع سمن البقر . هل يعيبه مسلم ?

وجاء رجل الى الحسن فقال : أن لي جاراً لا ياكل الفالوذج . فقال : ولم ? قال ، يقول لا أؤدي شكره ، فقال : أنجادك جاهل وهل يؤدي شكر الماء البارد ?

وكان سفيان الثوري يحيل في سفره الفالوذج ، والحمل المشوي . ويقول : ان الدابة اذا أحسن اليها عملت .

الرهبانية وأنا خائف عليهم من قوله تعالى : ﴿ لَا تَحْرُمُوا طَيْبَاتُ ما أحل الله لـكم ، , ولا تعتدوا ، . ولا يحفظ عن أحد من السلف الاول من الصحابة من هذا الفن شيء إلا أن يكون ذلك لعارض ، وسبب ما يروى عن ابن عمر رضي الله عنها أنه اشتهى شَيْئًا مَآثَرُ بِهِ فَقَيْرًا ﴾ وأعتق جاريته رميثة ١١١ ، وقال : انها أحبُّ الحلق الى" ، فهذا وأمثاله حسن ، لانه إبثار بما هو أجود عند النفس من غيره ، وأكثر لها من سواه ، فاذا وقع في بعض الاوقات ، كسرت بذلك الفعل سورة هواها أن نطغى بنيل كل ما تريد ، فأما من دام على مخالفتها على الاطلاق ، فانه يُعمي هَلَمَا ، وَبَهِلَّدْ خُواطَرُهَا ، وَيَشْتَتْ عَزَايُمِنَا ، فَيُؤْدِيهَا أَكْثُو مَا ينفعها ، وقد قال ابراهيم بن أدهم : إن القلب اذا أكره هي ، وتحت مقالته سر لطيف ، وهو أن الله عز وجل قد وضع طبيعة الآدمي على معنى عجيب ، وهو أنها تختار الشيء من الشهوات مما يصلحها نم فتعلم باختيارها له صلاحه ، وصلاحهما به . وقد قال

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا ( اخبار عمر ) طبع دار الفكر ، صفحة (٧٦)

حكماء الطب : ينبغي أن يفسح للنفس فيا تشتمي من المطاعم ، وإن كان فيه نوع ضرر ، لانها إغا تختار ما يلايها ، فاذا قمعها الزاهد في مثل هذا عاد على بدنه بالضرر ، ولولا جواذب في الباطن من الطبيعة مابقي البدن ، فان الشهوة المطعام تبور ، فاذا وقعت الغنية عابناول كفت الشهوة ، فالشهوة مريد ورائد ، ونعم الباعث على مصلحة البدن ، غير أنها إذا أفرطت وقع الاذى ، ومتى منعت ما تويد على الاطلاق مع الامن من فساد العاقبة عاد ذلك بفساد أحوال النفس ، ووهن الجسم ، واختلاف السقم ، الذي تتدامى به الجلة ، مثل ان يمنعها الماء عند استداد العطش ، والفذا عند الجوع ، والجاع عند قوة الشهوة ، والنوم عند غلبته ، حتى ان المنتمة اذا لم يتروح بالشكوى قتله الكمد .

فهذا أصل اذا فهمه هذا الزاهد علم انه قد خالف طريق الرسول وأصحابه ، من حيث النقل ، وخالف الموضوع في الحكمة، ولا يازم على هذا قول القائل : فمن أين يصفو المطعم ? لانه اذا لم يصف كان الترك ورعاً ، وإنما الكلام في المطعم الذي ليس فيه ما يؤذي في باب الورع ، وكان ماشرحته جوابا المقائل: ماأبلغ نفسي شهوة على الاطلاق.

والوجه الشاني : اني أخاف على الزاهد أن تكون شهونه انقلبت الى الترك فصار يشتهي أن لا يتناول ، وللنفس في هذا مكر خي ، ورياء دقيق ، فان سامت من الرياء الخلق ، كانت الآفة من جهة تعلقها بمثل هذا الفعل ، وادلالها في الباطن به ، فهذه مخاطرة وغلط ، وربا قال بعض الجهال : هذا صدّ عن الحير والزهد ، وليس كذلك ، فان الحديث قد صح عن الذي يرابي أنه قال : وكل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد ، ولا ينبغي أن يغتر بعبادة جربج ، ولا بتقوى ذي الحويصرة ، ولقد دخل المتزهدون في طرق لم يسلكها الرسول يرابي ، ولا أصحابه ، من إظهار التخشع الزائد في الحد ، والتنكوش في تخشين الملبس ، وأشياء صار العوام يستحسنونها ، وصارت لاقوام كالماش يجتنون من أرباحها تقبيل البد ، وتوفير التوقير ، وحراسة الناموس ، وأكثرهم في خاوته على غير حالته في جلوته ، وقد كان ابن سيرين يضحك بين الناس قبقهة ، وإذا خلا بالليل فكأنه قبتل أهل القرية .

فنسأل الله تعالى علماً نافعاً فهو الاصل ، فمنى حصل أوجب معرفة المعبود عز وجل ، وحرك الى خدمت ، وتتضى ما شرعه وأحبه ، وسلك بصاحبه طريق الاخلاص ، وأصل الاصول العلم ، وأنفع العلوم النظر في سير الرسول والمجالة وأصحابه . وأدلتك الذين هدى الله فيهداهم اقتده ،

### ۳۷ — جهاد النفس

تأملت جهاد النفس فرأيته أعظم الجهاد ، ورأيت خلقاً من العلماء والزهاد لا يفهمون معناه ، لان فيهم من منعها حظوظها على الاطلاق ، وذلك غلط من وجهين ، أحدهما : انه رب مانع لها شهوة ، أعطاها بالمنع أوفي منها ، مثل أن يمنعها مباحاً فيشتهر بمنعه إياها ذلك فيرضي النفس بالمنع لانها قد استبدلت به المدح ، وأخفى من ذلك أن يرى ( بمنعه إياها ما مَنَع ) انه قد فَصَل سواه بمن لم يمنعها ذلك ، وهاذه دفائن تحتاج الى منقاش (١٠ فهم مخلصها .

والوجه الثاني : أننا قد كافنا حفظها ومن أسباب حفظها ميلها الى الأشياء التي تقيمها ، فلا بد من اعطائها ما يقيمها ، وأكثر ذلك أو كله ما تشتميه ، ونحن كالوكلاء في حفظها . لانها ليست لنا بل هي وديعة عندنا ، فمنعها حقوقها على الاطلاق خطر ، ثم رب شد" أوجب استرخاء ، ورب مضيّق على نفسه فر"ت منه فصعب عليه تلافيها ، وإنما الجهاد لها كجهاد المريض العاقل ، يحملها على مكروهها في تناول ما ترجو به العافية ، ويذو"ب في المرارة

<sup>- (</sup>۱) أي ملقط دقيق

قليلا من الحلاوة ، ويتناول من الاغذية مقدار ما يصفه الطبيب . ولا تحمله شهوته على موافقة غرضها من مطعم ربا جر جوعاً ، ومن لقمة ربما حرمت لقبات ، فكذلك المؤمن العاقل لا يترك جامها ، ولا يبمل مقودها ، بل يرخي لها في وقت والطول (١١ بيده ، فا دامت على الجادة لم يضايقها في التضييق عليها ، فافا وآها قد مالت ودها باللطف ، فان و نَنت وأبنت فبالعنف ، وبحبسها في مقام المداراة ، كالزوجة التي مبني عقلها على الضعف والقلة ، فهي تدارى عند نشوزها بالوعظ ، فان لم تصلح فبالهجر ، وليس في سياط التأديب أجود من سوط عزم .

هذه مجاهدة من حيث العمل ، فاما من حيث وعظها وتأنيبها، فينبغي لمن رآها تسكن الخلق ، وتتعرض بالدناءة من الاخلاق أن يعرفها تعظيم خالقها لها فيقول : ألست التي قال فيك: خلقتك بيدي، وأسجدت الله ملائكتي ، وارتضاك المخلافة في أرضه ، وراسلك ، واقترض منك(٢) واشترى(٣) ؟

<sup>(</sup>١) الطول الزمام قال لبيد : (كالطول المرخى وثنياه في البد) .

<sup>(</sup>٢) اشارة الى من يقرض الله قرضاً حسنا .

<sup>(</sup>٣) أن الله أشترى من المؤمنين \_ الآية .

فان رآها تنكبو ، قال لها : هل أنت إلا قطرة من ماء مهين ، تقتلك شرقة ، وتؤلك بقه . وإن رأى تقصيرها عرفها حق الموالي على العبيد ، وإن ونت في العمل ، حدثها بجزيل الأجر . وإن مالت الى الموى ، خوفها عظيم الوزر . ثم يحذرها عاجل العقوبة الحسية ، كقوله تعالى : « قل أرايتم إن أخذ الله سمعكم وأبصاركم ، والمعنوبة كقوله تعالى : « سأصرف عن آباتي الذين يتكبرون في الارض بغير الحق ، فهذا جهاد بالقول ، وذاك جهاد بالقعل .

### ٣٨ \_ في الدعاء

 فقلت له : اخسـاً بالعين ، فما أحتاج الى تقاض ، ولا أرضاك وكيلا .

ثم عدت الى نفسي فقلت : إياك ومساكنة وسوسته ، فانه لو لم يكن في تأخير الاجابة إلا أن يبلوك المقدر في محاربة العدو لكفى في الحكمة .

قالت : فسلَّني عن تأخير الأجابة في مثل هذه الناؤلة .

فقلت : قد ثبت بالبرهان أن الله عز وجل مالك، والمالك التصرف بالمنع والعطاء ، فلا وجه للاعتراض عليه .

والثاني: انه قد ثبتت حكمته بالأدلة القاطعة ، فرعا رأيت الشيء مصلحة والحكمة لا تقتضيه ، وقد يخفى في الحكمة فيا يفعله الطبيب ، من أشياء تؤذي في الظاهر يقصد بها المصلحة ، فلعل هذا من ذاك .

والثالث : انه قد يكون التأخير مصلحة ، والاستعجال مضرة، وقد قال النبي عليه : ( لا يزال العبد يخير ما لم يستعجل ، يقول : دعوت فلم يُستجب لي » .

والرابع . إنه قد يكون امتناع الاجابة لآفة فيك فربما يكون في مأكولك ِ شبهة ، أو قليك وقت الدعاء في غفلة ، أو تزاد عقوبتك في منع حاجتك لذنب ماصدقت في التوبة منه ،

فابحثي عن بعض هذه الأسباب لعلك تقعي بالمقصود ، كما روي عن أبي يزيد رضي الله عنه : أنه نزل بعض الأعاجم في داره ، فجاء فرآه ، فوقف بباب الدار ، وأمر بعض أصحابه فدخل ، فقلع طيناً جديداً قد طينه ، فقام الاعجمي وخرج ، فسئل أبو يزيد عن ذلك فقال : هذا الطين من وجه فيه شبهة ، فلما زالت الشبهة زال صاحبها . وعن ابراهيم الحواص رحمة الله عليه : أنه خرج لانكار منكر ، فنبحه كلب له فمنعه أن يمني ، فعاد ودخلي المسجد ، وصلى ثم خرج ، فبصب الكلب له فمنى وأنكر فزال المنكر ، فسئل عن تلك الحال فقال : كان عندي منكر ، فنعني الكلب ، قلما عدت تبت من ذلك ، فكان ماراية .

والحامس: انه ينبغي أن يقع البحث عن مقصودك بهذا المطاوب ، فربما كان في حصوله زيادة إثم ، أو تأخير عن مرتبة خير ، فكان المنع أصلح ، وقد روي عن بعض السلف انه كان يسال الله الغزو ، فهنف به هاتف : إنك إن غزوت أسرت ، وإن أسرت تنصرت .

والسادس: انه ربماكان فقد ما فقدته سبباً للوقوف على الباب واللَّج و (١) وحصوله سبباً للاشتغال به عن المسؤول ، وهذا الطاهر

<sup>(</sup>١) اللج مصدر لجأ وهو على وزن منع عِثم منعاً

بدليل انه لو لا هذه النازلة ما رأيناك على باب الله ، و فالحق عز وجل علم من الحلق استغالم بالبر عنه ، فلذ عهم في خلال النعم بعوارض تدفعهم الى بابه ، يستغيثون به ، فهذا من النعم في طي البلاء ، وإنما البلاء المحض ، ما يشغلك عنه ، فأما ما يقيمك بين يديه ، فبيه جالك . وقد حكي عن يحيى البكاء انه رأى دبه عز وجل في المنام، فقال : يارب كم أدعوك ولا تجيبني . فقال : يا يحيى إني أحبان أسمع صوتك .

وإذا تدبرت هذه الاشياء تشاغلت بما هو أنفع لك ، من حصول ما فاتك من دفع خلل ، أو اعتذار منزلل ، أو وقوف على الباب المارباب .

### ٣٩ ــ تهوين المصيبة

من نزلت به بلية ، فاراد تمحيقها ، فليتصورها أكثر بما هي تهن ، وليتخايل ثوابها وليتوهم نزول أعظم منها ، يوى الربح في الاقتصار عليها ، وليتلمح سرعة زوالها ، فانه لولا كرب الشدة ، ما رحبت ساعة الراحة ، وليعلم أن مدة مقامها عنده ، كمدة مقام الضيف فليتفقد حوائجه في كل لحظة ، فياسرعة انقضاء مقامه ، ويا لذة مدايحه وبشره في المحافل ، ووصف المضيف بالكرم . فكذلك الشدة ، ينبغي أن تراغى الساعات ، ويتفقد فيها أحوال

النفس ، ويتلمح الجوارح ، مخافة أن يبدو من اللسان كلمة ، أو من القلب تسخط ، فكأن قد لاح فجر الأجر، فانجاب ليل البلاء » ومدح الساري بقطع الدجى ، فما طلعت شمس الجزاء ، إلا وقد وصل منزل السلامة .

## ٤٠ \_ في الحوف

لما رأيت رأي نفسي في العلم حسناً ، فهي تقدمه على كل شيء كه وتفضل ساعة التشاغل به على ساعات النوافل ، وتقول ، أقوى دليل لي على فضله على النوافل ، اني رأيت كثيراً بمن شغلهم نوافل الصلاة والصوم عن نوافل العلم ، عاد ذلك عليهم بالقدح في الاصول ، فرأيتها في هذا على الجادة السهلة والرأي الصحيح ، إلا أني رأيتها واقفة مع صورة التشاغل بالعلم ، فصحت بها : فما الذي أفادك العلم ? أين الحذر ? أو ما سمعت بأخبار أخيار أين الحوف ؟ أين الحذر ? أو ما سمعت بأخبار أخيار أم الأحبار في تعبدهم واجتهادهم ? أما كان الرسول علي سيد الكل ، أن قام حتى ورمت قدماه ؟ أما كان أبو بكر رضي الله عنه شجي " النشيج ، كثير البكاء ؟ أما كان في خد عمر رضي الله عنه خطان من آثار الدموع ؟ أما كان عثمان رضي الله عنه غنم القرآن في ركعة ؟ (1) من آثار الدموع ؟ أما كان عثمان رضي الله عنه عنم القرآن في ركعة ؟ (1)

<sup>(</sup>١) لا أدري من أين جاء المؤلف بهذا ?

أما كان على رضي الله عنه يبكي بالليل في محرابه حتى تخضل لحيته بالدموع ، ويقول : يا دنيا غري غيري ? أما كان الحسن البصري على قوة القلق ? أما كان سعيد بن المسبب ملازماً المسجد فلم تفته صلاة في جماعة أربعين سنة ? أما صام الاسود بن يزيد (۱) حتى الحضر واصفر ? أما قالت بنت الربيسع بن خيم (۱) له : مالي أدى الخناس ينامون وأنت لا تنام ? فقال : إن أباك يخاف البيات ؟ أما كان أبو مسلم الحولاني (۱) يعلق سوطاً في المسجد يؤدب نفسه إذا فتر ? أما صام يزيد الرقاشي (۱) أوبعين سنة ، وكان يقول : والهفاه سبقني العابدون ، وقطع بي ؟ أما صام منصور بن المعتسر (۱۰) أوبعين سنة ؟ أما كان سفيان الثوري يبكي الدم من الحرف (۱) ؟ أما كان سفيان الثوري يبكي الدم من الحرف (۱) ؟ أما كان

<sup>(</sup>١) الاسود بن يزيد بن قيس النخي من التابين ، وقد نشأ من قبيلة النخع جلة من الاعلام أشهرهم ابراهيم ، وقد أخذ عن الاسود ، ومنهم علقمة وشريك القاضي ، توفي الاسود سنة ٥٠ .

 <sup>(</sup>٢) تابعي متعبد أخذ عنه الشعبي وابراهيم النخمي ، توقي سنة ٦٤ .

 <sup>(</sup>٣) ابو مسلم الحولاني الياني الزاهد ، هاجر الى رسول الله صلى الشعليه وسلم
 ظلم يدركه ، نزل الشام ، توفي سنة ٦٢ .

<sup>(</sup>٤) يزيد بن ابان الرقاشي المحدث البصري الزاهد ضعفه ابن معين .

<sup>(</sup>ه) السلمي الكوني أحـــد الاعلام ، من تلاميذ ابراهيم ( واذا أطلق اسم ابراهم فهو النخمي ) ثقة متعبد توفي سنة ١٣٢ .

 <sup>(</sup>٦) المؤلف نفسه في هذا الكتاب وفي (منهاج القاصدين) وفي (تلبيس ابليس)
 يكثر اللوم على مثل هذا ، ويدعو الى اتباع السنة ، والقصد في العبادة .

ابراهيم بن أده (١) يبول الدم من الحرف ? أما تعلمين أخبار الأنة الاربعة في زهدهم وتعبدهم ، أبو حنيفة ، ومالك ، والشافعي ، وأحمد ? فاحذري من الاخلاد الى صورة العلم ، مع ترك العمل به ، فانها حالة الكسالى الزّمني :

وخذ لك منك على مهلة ومقبل عيشك لم يسدبر وخف هجمة لاتقبل العثا روتطوي الورود على المصدر ومثل لنفسك أي الرعب ل يضك في حلبة المحشر

#### ٤١ ـ العلم والعبادة

ما يزيد العلم عندي فضلا، أن قوماً تشاغلوا بالتعبد عن العلم، فوقفوا عن الوصول الى حقائق الطلب، فروي عن بعض القدماء أنه قال لرجل: «ياأبا الوليد، ان كنت أبا الوليد، يتودع أن يكنيه ولا ولد له . ولو أوغل هذا في العلم لعلم أن النبي مافعل النفير كني صهيباً أبا يجيى ، وكني طفلا فقال: ياأبا هير، مافعل النفير (٢) . وقال بعض المتزهدين: قيل لي يوماً ، كل من هذا اللبن . فقلت: هذا يضرني . ثم وقفت بعد مدة عند الكعبة فقلت: اللهم انك تعلم اني ماأشركت بك طرفة عين ،

<sup>(</sup>١) الزاهد المشهور المتوفي سنة ١٦١

<sup>(</sup>٢) هو طائر . اسمه النفر والنفير على التصفير

فهتف بي هاتف: ولايوم اللبن? وهذا لوصع جاز أن يكون تأديباً له، لئلا يقف مع الاسباب ناسياً للمسبب، والا فالرسول الله قد قال: مازالت أكلة خبير تعاودني حدى قطعت الهري (١). وقال: مانفعني مال كمال أبي بكر.

ومن المتزهدين أقوام يرون التوكل قطع الاسباب كلها وهذا جهل بالعلم . فان النبي مالية : دخل الغاد ، وشاور الطبيب ، ولبس الدرع ، وحفر الحندق ، ودخل محة في جوار المطعم بن عدي وكان كافراً ، وقال لسعد : لأن تدع ورثتك أغنياء خير الك من أن تدعهم عالة يتكففون الناس ، فالوقوف مع الاسباب مع نسيان المسبب غلط ، وكل هذه الظلمات الها تقطع بمصباح العلم ، ولقد ضل من مشى في ظلمة الجهل أو في زقاق الموى .

#### ٢٤ ـ الملائكة والشر

ماأزال أتعجب بمن يرى تفضيل الملائكة على الانبياء والاولياء . فان كان التفضيل بالصور ، فصورة الآدمي أعجب من ذوي أجنحة ، وان تركت صورة الآدمي لاجل اوساخها المنوطة بها فالصورة ليست الآدمي ، أنا هي قالب . ثم قد

<sup>(</sup>١) الشريان الابهر

استحسن منها مايستقبح في العبادة ، مشل خاوف في الصائم ، ودم الشهداء، والنوم في الصلاة ، فبقيت صورة معمورة ، وصاد الحكم للمعنى . أكم مرتبة نجهم(١١) ، او فضيلة يباهي بهم وكيف دار الامر فقد سجدوا لنا . وهو صريح في تفضيلنا عليم ، فان كانت الفضيلة بالعلم فقد علمت القصة ، يوم و لاعلم أنا ، « يا آدم أنبئهم » . وان فضلت اللائكة بجوهرية ذواتهـــم فجوهرية أرواحنا من ذلك الجنس، وعلينا اثقال أعباء الجسم، بالله لولا احتياج الراكب الى الناقة فهو يتوقف لطلب علقهما ويرفق في السير بها لطرق أرض مني قبل العشر(٢). واعجبا اتفضل الملائكة بكثرة التعبد! فما تشم صعاد (٣) ، أو يتعجب من الماء أذا جرى ، أو من منجدر يسرع ? أغرا العجب من مصاعد ? بلي قد يتصور منهم الحلاف ، ودعوى الألهـــــة . لقدرتهم على دك الصغور ، وشق الارض لذلك توعدوا : ﴿ وَمَنْ يُقْدُلُ مُنَّهُمُ أَنِّي إِلَّالُهُ مِنْ دُونُهُ فَذَلُكُ نَجْزِيهُ جَهُمُ ﴾ ﴾ لكنهم يعلمون عقوبة الحق فيحذرونه . فأما بعدنا عن المعرفة الحقيقية وضعف يقيننا بالناهي ، وغلبة سهوتنا مع الغفلة ، مجتاج

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل (٢) اي قبل عشر ذي الحجة

 <sup>(</sup>٣) لم اجد « صماد » بمنى « صمود » وهي في بمض النسخ « صاد » ويستقير بها المنى ، ولكن يأتي بمدها « مصاعد » فلاتخلو الجملة في الحالين من اضطراب لعله من تحريفات النساخ .

الى جهاد أعظم من جهادهم ، تالله لوابتلي احد المقربين بما ابتلينا به ، لم يقدر على التاسك ، يضبع احدنا وخطاب الشرع يقول له : اكسب لعائلتك ، واحذر في كسبك . وقد تمكن منه ماليس من فعله ، كعب الاهل ، وعلوق الولد بنياط القلب ، واحتياج بدنه الى مالا بد منه ، فتارة يقال للخليل عليه السلام : أذبح ولدك بيدك ، وأقطع ثمرة فؤادك بكفك ثم قم الى المنجنيق لترمى في النار . وتارة يقال لموسى عليسه السلام : صم شهراً ليلا ونهاداً ، ثم يقال الغضبان : اكظم ، وللبصير : أغضض ، ولذي المقدُّ ل: أحمت ، ولمستلذ النوم: تهجد ولمن مات حبيبه : اصبر ، ولمن أصب في بدنه : اشكر، والواقف في الجهاد بين اثنين : لايحل ان تغر . ثم اعلم أن الموت يأني بإصعب المرارات فينزع الزوح عن البدن ، فاذا نزل فاثبت ، واعلم أنك مزق في القبر فلا تتسخط لأنه بما يجرى به القدر وان وقع بك مرض فلا تشك الى الحلق، فهل الملائكة من هذه الاشياء شيء ? وهل ثم إلاعبادة ساذجة اليس فيهــــا مقادمة طبع ، ولارد هوى ، وهل هي إلا عبادة صوديةبين وكوع وسجود وتسبيح ، فأين عبادتهم المنوية من عبادتنا ? ثم اكثرهم في خدمتنا بين كتبة علينا ، ودافعين عنا ، ومسخرين لارسال الربح والطر ، واكبر وظائنهم الاستغفاد لنا ، فكيف

يفضاون علينا بلا علة ظاهرة ، أما حُكت على محك التجارب ومنهم هاروت وماروت ، فخرجوا أقبع من بهرج (۱) و لا تظن أي أعتقد في تعبد الملائكة نوع تقصير ، لانهم شديدو الاشفاق والحرف ، لعلمهم بعظمة الحالق ، لكن طمأنينة من لم يخطىء تقوتي نفسه ، وانزعاج الغائص في الزلل يرقي دوحه الى التراقي ، فاعرفوا اخواني شرف أقداركم وصونوا جواهركم عن تدنيسها بلوم الذنوب ، فأنتم معرض الفضل على الملائكة فاحذروا أن تحطكم الذنوب الى حضيض الهائم ، ولا حول ولاقوة إلا بالله العلي المظم .

## ٤٣ ـ النجاة في التسليم

رأيت كثيراً من الخلق وعالماً من العاساء ، لاينتهون عن البحث عن اصول الاشباء التي أمروا بعلم جُلها ، ومن غير بحث عن حقائقها ، كالروح مثلا ؛ فالله تعالى سترها بقوله : « قل الروح من أمر ربي ، فلم يقنعوا . وأخذوا يبحثون

<sup>(</sup>١) هاروت وماروت عند كثيرمن المفسرين لم يكونا من الملائكة ، يؤيد هذا قراءة والملكين» بكسراللام. وما ادري كيف يصفهم المؤلف بمثل هذا والله يصفهم بأنهم عباد مكرمون? وهذه امور سمنية لابجال العقل فيها ولم يرد فيها نص صريح هوالسكوت عن البكلام فيها اول .

عن ماهينها ولايقعون بشيء ، ولايثبت لأحد منهم برهان على مايدعيه ، وكذلك العقل . فانه موجود بلا شك ، كما أن الروح موجودة بلا شك ، كلاهما يعرف بآثاره لابحقيقة ذاته فان قال قائل : فما السر في كتم هذه الاشياء ? قلت : لان النفس مائزال تترقى من حالة الى حالة فلو اطلعت على هذه الاشياء لترفت الى خالقها ، فكان ستر مادونه زيادة في تعظيمه ، لانه اذا كان بعض مخلوقاته يعلم جملة فهو أجل وأعلى ، ولوقال قائل : ما الصواعتى ? وما الرق ? وما الزلازل ? قلنا : شيء قائل : ما الصواعتى ? وما البرق ؟ وما الزلازل ? قلنا : شيء مزعج ويكفي . والسر في ستر هذا أنه لوكشفت حقائقه خف مقدار تعظيمه ، ومن تامح هذا الفصل علم أنه فصل عزيز فاذا ثبت هذا في المخلوقات ، فالحالتي أجل وأعلى .

فينغي أن يونف في اثباته على دليل وجوده ، ثم يستدل على جواز بعث رسله ، ثم تتلقى أوصافه من كتبه ورسله ، ولايزاد على ذلك . ولقد بحث خلق كثير عن صفاته بآرائهم خماد وبال ذلك عليم ، واذا قلنا ، انه موجود ، وعلمنا من كلامه أنه حميع ، بعدير ، حي ، قادر ، كفانا هذا في صفاته ، ولانخوض في شيء آخر . وكذلك نقول : متكلم والقرآن كلامه ، ولا نتكف مافوق ذلك ، ولم يقل السلف قلاوة ومتاد ، وقراءة ومقروه ، ولا قالوا استوى على المرش

بذانه ، ولا قالوا ينزل بذاته (۱) ، بل أطلقوا ماورد من غير زيادة . وهذه كابات كالمثال فقس عليها جميع الصفات ، تغز سليماً من تعليل ، متخلصاً من تشبيه .

#### ٤٤ ـغفلة الخلق

رأيت اكثر الحلق في وجودهم كالمعدوماين ، فمنهم من لايعرف الحالق ، ومنهم من يثبته على مقتضي حسه ، ومنهم من لايفهم المقصود من التكليف . فترى المتوسمين بالزهد يدأبون في القيام والقعود، ويتركون الشهوات ، وينسون ما قد أنسوا مِنهُ مَن شَهُوةُ الشَّهُرةُ ، وتقبيلُ الأيادي . ولو كُلُم أحدهم لقال: ﴿ أَلِمُلِي يِقَالَ هَذَا ? وَمَنَ فَلَانَ الْفَاسَقُ ؟ ﴾ فهؤلاء لايفهمون المقصود . وكذلك كثير من العلماء ، في احتقارهم غيرهم ، والنكبر في نفوسهم ، فتعجبت كيف يصلح هؤلاء لجاورة الحق ، وسكن الجنة ? فرأيت ان الفائدة في وجودهم في الدنيا ، تجانس الفائدة في دخولهم الجنة ، فانهم في الدنيسا بين معتبر به ، يعرف عارف الله سبحانه نعمة الله عليه ، عا كشف له ما غطي عن ذاك ، وبتم النظـــام بالاقتداء . تصور اولئك ، فان العارف لايتسع وقته لخالطة من يقف

<sup>(</sup>١) هذا هو الحق ، ومن اراد اتباع السلف آمن بها جاء من عند الله على مرادائ فلوش، وأوّل مالاينهـ النزي الا مؤوّلا.

مع الصورة ، فالزاهد كراعي البهم . والعالم كؤدب الصبيان ، والعارف ملقن الحكمة ، ولولا نقاط (۱) الملك وحارسه ، ووقاد أتونه ، ماتم عيشه ، فمن تمام عيش العارف استعال أولئك بحسبهم ، فاذا وصلوا اليه حرر مانعهم ، وفيهم من لايصل اليه ، فيكون وجود أولئك كزيادة ( لا ) في الكلام هي حشو ، وهي مؤكدة ، فان قال قائل : فهب هذا يصح في الدنيا ، فكيف في الجنة ? والجواب. ال الانس يصح في الدنيا ، فكيف في الجنة ? والجواب. ال الانس بالجيران مطلوب ، ورؤية القاصر من تمام لذة الكامل، ولكل شرب . ومن تأمل ما اشرت اليه كفاه ومز لفظي عن تطويل الشرح (۲)

### 20 \_ معرفة الله

لا تامعت تدبير الصانع في سوق رزقي بتسخير السحاب ، وانزال المطر برفتى ، والبذر تحت الارض كالموتى ، قد عفن ينتظر نفخة من صور الحياة ، فاذا به اهتز خضراً ، وانقطع عنه الماء ، مديد الطلب يستعطي ، وأمال دأسه خاضعاً ، ولبس حلل التغير ، فهو محتاج الى ما أنا محتاج اليسه من حرارة الشمس ، وبرودة الماء ، ولطف النسم ، وتربية الارض

<sup>(</sup>١) اي الموكل بالنفط

<sup>(</sup>٢) تأملت قرأيت ان هذا الرمز لم يكف وكان خيراً لوعمد الى تطويل الترج

فسبحان من أراني فيها يوبيني به ، كيف تربيني في الاصل فيا أيتما النفس التي قد اطلعت على بعض حكمه ، قبيح بك والله الاقبال على غيره ، ثم العجب كيف تقبلين على فقير مثلك ، يناديني لسان حاله : « بي مثل ما بك ، ياحمام !» فارجعي الى الاصل الاول ، واطلبي من المسبب ، وياطوبي لك أن عرفتيه ، فان عرفانه ملك الدنيا والآخرة .

#### ٤٦ ـ تحذير الاخوات

كنت في بداية الصبوة . قد ألهمت ساوك طربق الزهادة بادامة الصوم والصلاة ، وحببت الي الحلوة . فكنت أجدقلباً طيباً . وكانت عبن بصيرتي قوية الحدة تتأسف على لحظة تمضي في غير طاعة ، وتبادر الوقت في اغتنام الطاعات ، ولي نوع انس وحلاوة مناجاة . فانتهى الامر الى أن صار بعض ولاة الامور يستحسن كلامي ، فأمالني اليه فمال الطبيع . فقدت تلك الحلاوة ، ثم استالني آخر ، فكنت اتقي مخالطته ومطاهه ، لحوف الشبهات ، وكانت حالي قريبة ، ثم جاه الناويل فانبسطت فيها يباح ، فعدم ما كنت أجد ، وصارت المخالطة توجب ظامة في القلب الى ان عدم النور كله ، فكان حنيني ال ماضاع مني يوجب انزعاج أهل المجلس ، فيتويون ويصلحون . واخرج مفلساً فيها بيني وبين حالي . وكثر

ضجيجي من مرضي ، وعجزت عن طب نفسي ، فلجأت الى قبور الصالحين (١١) ، وتوسلت في صلاحي فاجتذبني لطف مولاي بي الى الحاوة على كراهة منى ، ورد قلبي علي بعد نفور مني ، وأراني عب ماكنت اؤثره ، فافقت من مرض غفلتي ! وقات في مناجاة خلوتي : سيدي كيف اقدر على شكرك ? ونبهتني من رقدتي ، واصلحت حالي على كره من طبعي ، فما اربحني فيها سلب مني إذ كانت ثمرته اللجأ اليك ، وماأوفر جمعي اذ غرته المبالي على الحاوة بك ، وما اغناني اذ أفقرتني الیك ، وما آنسنی اذ أوحشتنی من خلقك ، آه علی زمان ضاع في غـير خدمتك ! أسفا لوقت مضى في غير طاعتك ا قد كنت اذا انتبت وقت الغجر لايؤلمني نومي طول الليل ، واذا انساخ عني النهار لايوجعني ضياع ذلك اليوم ، وماعلمت ات عدم الاحساس لقوة المرض . فالآن قد هبت نسام العافية ، فاحسست بالالم فا سندللت على الصحة . فياعظهم الانعام تمم لي العافية ، آه من سكر لم يعلم قدر عربدته الا في وقت الأفاقة ? لقد فتقت مانصعب رتقه . فوا أسفا على بضاعة ضاعت ، وعلى ملاتح تعب في موج الثمال مصاعداً

<sup>(</sup>١) أي لويارتها الزيارة المشروعة والاعتبار بها .

مدة ثم غلبه النوم فرد الى مكانه الاول .

يامن يقرأ تحذيري من التخليط . فاني وان كنت خنت نفسي بالفعل ، نصبح لاخواني بالقول ، احذروا اخواني من الترخيص فيها لايؤمن فساده ، فان الشيطان يزين المباح في أول مرتبة . ثم بجر الى الجناح . فتلمحوا المآل ، وافهموا الحال، ووبما أراكم الفاية الصالحة ، وكان في الطريق اليها نوع مخالفة ، فيكن الاعتبار في تلك الحال بابيكم : وهل أدلك على شجرة فيك وملك لايبلي ، ? الها تأمل آدم الغابة وهي الحلد .

وهذا أعجب مصايد إبليس يصيد بها العلماء ، يتأولون لمواقب المصالح ، فيستعجلون ضرر المفاسد . مثاله أن يقول المعالم ادخل على هذا الظالم فاشفع في مظلوم ، فيستعجل الداخل ورية المنكرات ، ويتزلزل دينه . وربما وقع في شرك صار به أظلم من ذلك الظالم ، فمن لم يتق بدينه فليحذر من المصائد ، فانها خفية . وأسلم ماللجبان العزلة ، خصوصاً في زمان قد مات فيه المعروف ، وعاش المنكر ، ولم يبتى لاهل العلم وقع عند الولاة ، فمن داخلهم دخل معهم فيا لايجوز ، ولم يقدر على جذبهم ما هم فيه .

ثم من تأمل العلماء الذبن يعبلوت لمم في الولايات يواهم منسلخين من نفع العلم قد صاورا كالشرط. فليس الا العزلة

عن الحلق ، والاعراض عن كل تأويل فاسد في الخالطة ، ولان أنفع نفسي وحدي ، خير لي من أن انفسع غيري واتضرر ، فالحذر الحذر من خوادع التأويلات ، وفواسد الفتاوى ، والصبر الصبرعلى ماتوجبه العزلة (١) فانه أن انفردت بمولاك فتع ك بآب معرفته . فهان كل صعب ، وطاب كل مر ، وتيسر كل عسر ، وحصلت كل مطاوب ، والله الموفق بفضله ولاحول ولا قوة إلا به .

### ٧٤ - في الورع

تأملت على نفسي تأويلا في مباح انال به شيئاً من الدنية الا أنه في باب الورع كدر ، فرأيته أولا قد احتلب در الدين فذهبت حلاوة المعاملة لله تعالى ، ثم عداد فقلص ضرع حلي له فوقع الفقد المعالين ، فقلت لنفسي : مامثلك إلا كمثل وال ظالم جمع من غير حله ، فصودر ، فأنخذ منه الذي جمع وا 'نزم مالم يجمع . فالحذر الحذر من فساد التأويل ، فان الله تعالى لا يخادع ، ولا ينال ماعنده بمصيته .

<sup>(</sup>۱) الحق في امر العزلة ماجاء في الاحياء وماذكره المؤلف فيالكتاب الذي اختصره فيه وهو « منهاج القاصدين » وقد تكون العزلة مطلوبة لناس دون ناس وفي زمان دون زمان وانظر الفصل « ۲۲ » و « ۶۸ » و « ۸۸ » و « ۹۸ » من هذا الكتاب

#### ٨٤ ـ م حديث النفس

رأبت نفسي كلما صفا فكرها ، أو اتعظت بدارج ، او ذارت قبور الصالحين ، تتحرك همتها في طلب العزلة ، والاقبال على معاملة الله تعالى . فقلت لها بوماً ، وقد كلمتني في ذلك : حدثيني مامقصودك ? ومانهاية مطلوبك ? أتراك تريدين مني أن أسكن قفراً لاانيس به فتفوتني صلاة الجماعة . ويضيع مني ماقد علمته لفقد من أعلمه ، وان آكل الجشيب (۱) الذي لم أتعوده ، فيقع نضوى طلحا (۱) في يومين . وأن ألبس الحشن الذي لاأطيقه . فلا أدري من كرب محولي أين أنا ? وان أتشاغل عن طلب ذرية تتعبد بعدي مع بقاء القدوة على الطلب بالله ! مانفعني العلم الذي بذات فيه عري ان وافقتك ؟ .

وانا اعرفك غلط ماوقع لك بالعلم . اعلمي أن البدن مطية ، والمطية أذا لم يرفق بها لم تصل براكبها الى المنزل ، وليس مرادي بالرفق الاكثار من الشهوات ، وأغا اعني الحذ البلغة الصالحة للبدن ، فحينتُذ يصفو الفكر ، ويصع العقل ، ويقوى الذهن ألاترى الى تأثير المعوقات عن صفاء الذهن في قوله عليه

<sup>(</sup>١) اي الحلط من الطمام

<sup>(</sup>٢) طلح البعير فهو طلح أي اعبا وتعب والنضو المهزول .

الصلاة والسلام: و لايقضي القاضي بين اثنين وهو غضبان ، ، وها الجوع ومايجري بجراه من كونه حاقناً أو حاقباً ' الآكل ، فاذا وحاقبا ' ان . وهل الطبع الاككاب يشغل ' الآكل ، فاذا رمى له مايتشاغل به طاب له الأكل . فاما الانفراد والعزلة فعن الشر لاعن الخير ، ولو كان فيها لك وقع خير لنقل عن وسول الله علي وعن اصحابه وضي الله عنهم . هيات لقد عرضت ان اقواماً دام بهم التقلل واليبس الى ان تغير فكرهم وقري الخلط الدوداوي عليهم ، فاستوحشوا من الناس .

ومنهم من اجتمعت له من المآكل الردّية اخلاط كجة ، فبقي اليوم واليومين والنسلانة لايأكل وهو يظن ذلك من المداد اللطف ، واذا به من سوء الهضم . وفهم من ترقى به الخلط الى رؤية الاشباح فيظنها الملائكة ، فالله الله في العلم والله الله في العقل ، فان نور العقل لاينبغي ان يتعرض باطفائه ، والعلم لايجوز الميل الى تنقيصه ، فاذا حفظا حفظا وظائف الزمان ودفعا مايؤذي ، وجلبا مايصلح ، وصارت القوانين مستقيسة في المطعم والمشرب والمخالطة .

فقالت لي النفس : فوظف لي وظيفة واحسبني مريضاً قد كتبت له شربة . فقات لها قد دللتك على العلم وهو طبيب

<sup>(</sup>١) الحاقن بالبول والحاقب بالغائط .

ملازم ، يصف كل لحظة لكل داء يعرض، دواء يلائم .

وفي الجُملة ينبغي لك ملازمة تقوى الله عز وجل في المنطق والنظر ، وجميع الجوارح ، وتحتق الحلال في المطعم، وايداع كل لحظة مايصلح لها من الحير ، ومناهبة الزمان في الافضل ومجانبة مايؤدي الى مايؤذي من نقص ربح أو وقوع خسران ولانعملي عملا إلا بعد تقديم النية ، وتأهبي لمزعج الموت فكأك قد (١) ، وماعندك من مجيئه في أي وقت بكون ، ولاتتعرض لمصالح البدن ، بل وفرجا عليه وناوليه آياها على قانون الصواب لاعلى مقتضى الهوى ، فان اصلاح البدن سبب لاصلاح الدين . ودعي الرعونة التي يدل عليها الجهل لا العلم ، من قول النفس فلان يأكل الحل والبقل ، وفلان لاينـــام الليل ، فاحملي ماتطيقين (٢) . وماقد عامت قوة البدن عليه فان البهيمة إذا أقبلت الى نهر او ساقية فضربت لتقنز لم تفعل حتى تؤننفسها فان عامت فيها قوة الـُّطفر (٣) طـَفرت ، وان عامت أنها لاتطبق لم تفعل ولو قتلت . وليس كل الابدان تتساوى في الاطاقية ولقد عمل القوام من المجاهدات في بداياتهم اشياء أوجبت

<sup>(</sup>١) اي فكأنه قد جاء

<sup>(</sup>٢) هذا هو الحق لا ماجر اليه اللم في النصل «٤٠»

<sup>(</sup>٣) اي الوثب.

امراضاً قطعتهم عن خير ، وتسخطت قلوبهم بوقوعها ، فعليك بالعلم فانه شفاء من كل داء والله الموفق .

#### ٤٩ \_ الرد على المشبهة

عجبت من اقوام يدعون العلم ، ويمسلون الى التشبيه بحملهم الاحاديث على ظواهرها ، فلو أنهم أمر وها كما جاءت سلموا . لأن من أمر ماجاء من غير اعتراض ولاتعرض ، فما قال شيئاً لاله ولا عليه ، ولكن اقواما قصرت علومهم ، فرأت أن حمل الكلام على غير ظاهره نوع تعطيل ، ولوفهموا سعة اللغة لم يظنوا هذا . وماهم الا بمثابة قول الحجاج لكاتبه وقد مدحته الحنساء فقال :

اذا هبط الحجاج ارضاً مريضة تتبع أقصى دائها فشفاها المناه المناه الداءالعضال الذي بها غلام اذا هز القناة شفاها

فلما أغت القصيدة قال لكاتبه: اقطع لسانها . فجاء ذاك الحكاتب المغفل بالموسى . فقالت له : ويلك الها قال اجزل لها العطاء . ثم ذهبت الى الحجاج فقالت : كاد والله يقطع مقولي . فكذلك الظاهرية الذين لم يسلموا بالتسليم ، فانه من قوأ الآيات والاحاديث ولم يزد لم ألمه . وهذه طريقة السلف . فأما من قال : الحديث يقتضي كذا ، ويجمل على كذا ، مثل أن

يقول استوى على العرش بذاته ، وينزل الى الساء الدنيا بذاته فهذه زيادة فهمها قائلها من الحس لامن النقل ، ولقد عجبت لرجل أندلسي يقال له ابن عبد البر صنف كتاب التمهيد فذكر فيه حديث النزول الى الساء الدنيا فقال : هذا يدل على أن الله تعالى على العرش لانه لولا ذلك لما كان لقوله ينزل معنى وهذا كلام جاهل بمعرفة الله عز وجل ، لأن هذا استسلف من حسه ما يعرفه من نزول الاجسام فقاس صفة الحق عليه .

فأين هؤلاء واتباع الاثر ، ولقد تكلموا بأقبح مايتكلم به المتأولون ، ثم عابوا المشكلمين

واغلم أيها الطالب الرشاد . انه قد سبق اليذا من العقل والنقل أصلان راسخان . عليها مر الاحاديث كابها ، أما النقل فقوله سبحانه وتعالى : و ليس كمثله شيء » . ومن فهم هذا لم يحمل وصفا له على مايوجبه الحس . وأما العقل فانه قد علم مباينة الصانع الهصنوعات ، واستدل على حدوثها بتغيرها ، ودخول الانفعال عليها ، فثبت له قدم الصانع ، واعجبا كل العجب من راد لم يفهم ? أليس في الحديث الصحيح أن الموت يذبح بين الجنة والنار ، أو ليس العقل اذا استغنى في هذا مرف الامر عن حقيقته لما ثبت عند من يغهم ماهية الموت عرض يوجب بطلان الحياة . فكيف عات الموت ؟

 <sup>(</sup>١) لا تثبت المقيدة الا بالدليل القطمى : بالآبة أو الحديث المتواتر تواتراً حقيقياً ، أن كان هذا الدليل لا يحتمل التأويل .

فاذا قيل له : فما تصنع بالحديث ? . قال : هذا ضرب مثلا باقامة صورة ليعلم بثلك الصورة الحسية فوات ذلك المعني . قلنا له : فقد روي في الصحيح د تأتى النقرة وآل عمرات كأنها غامنان ، فقال : الكلام لايكون غامة ، ولا يتشبه بها ، قلنا له : أفتعطل النقل ، قال : لا ، ولكن يأتي توابها ، قلنا : فما الدليل الضارف لك عن هذه الحقائق . فقال : علمي : بأن الكلام لايتشبه بالاجسام ، والموت لايذبح ذبح الانعام ، ولقد علمتم سعة لغة العرب . ماضاقت أعطانكم من سماع مثل هذا ، فقال العلماء: صدقت. هَكَذَا نَقُولُ فِي تَفْسَيْرِ نَجِيءُ البَقْرَةُ ءُوفِيدُهِ المُوتَ افْقَالُ : وأعجبالُسُكُمُ صرفتم عن الموت والكلام مالايليق بها ، حفظاً لما علمتم من حقايقهما فكيف لم قصرفوا عن الالَّـه القديم مايوجب القشبيَّه له عِجْلَقَهُ (١) ، بما قد دل الدليل على تنويه عنه ، فما زال يجادك الحصوم بهذه الادلة ، ويقول : لا أقطع حتى أفطع ، فمـا قطع حتى فيطع .

<sup>(</sup>١) كقوله تعالى وجاء ربك » وقوله « انا نسينام » و «الله يستهزى و بهم» فان العربي الذي نزل القرآن بلغته لايفهمه الا مؤولا ، معروفا عن ظاهره و مثلها « يد الله فوق ايديهم » وآية الاستواء على العرش فان قبل ان الله اثبت لنف يدين بقوله « بل يداه مبسوطتان » قلنا : وفي القرآن : ( بين يدي رحسته ) و ( بين يدي عذاب شديد ) فهل لاحة والعذاب يدان ? لا واتما هو تمثيل يفهمه العربي ، هذا مع العلم ان اتباع السلف في السكوت عن الحوض في هذا كله و تفويض امره الى الله احسن .

# السر في حذف آية الرجم من القرآن لفظاً

تفكرت في السر الذي أوجب حذف آبة الرجم (۱) من القرآن لفظاً . مسع ثبوت حكمها إجاعا ، فوجدت لذلك معنين . أحدهما : لطف الله تعالى بعباده في أنه لا يواجبهم باعظم المشاق ، بل ذكر الجلد وستر الرجم ، و من هذا المعنى قال بعض العلماء : الله تعالى قال في المكروهات و كتب عليكم الصيام » . على لفظ لم يسم فاعله ، وان كان قد علم أنه هو الكاتب ، فلها جاء الى مايوجب الراحة قال و كتب على نفسه الرحمة ، والوجه الثاني : أنه يبين بذلك فضل الامة في بذلها النفوس قنوعاً بعض الادلة فان الانفاق لما وقع على ذلك الحكم كان شروع الحليل عليه المصلاة والسلام ، في ذبح ولده عنام ، وأن شروع الحليل عليه المصلاة والسلام ، في ذبح ولده عنام ، وأن الوحي في اليقطة آكد .

## ٥١ ـ الاسبـاب التي تنافي التوكل

عرضت لي حالة لجأت فيها بقلبي الى الله تعالى وحده ٤ عالما بانه لايقدر على جلب نفمي ودفع ضرى سواه ٤ ثم قمت أتعرض بالاسباب . فانكر علي يقبني . وقال : هذا قدح في

<sup>(</sup>١) نسخ آيَّة بلفظها كما يروى في آية الرجم لم يثبت بدليل يقيد الط .

التوكل ، فقلت : ليس كذلك . فان الله تعالى وضع من الحكُّم، وكان معنى حالي أن ما وضعت لا يفيد وأن وجوده كالعدم(١). وما زالت الاسباب في الشرع(٢) كقولهتمالى : ﴿ وَإِذَا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك وليأخذوا أسلحتهم » . وقال تعــالى : ﴿ فَذَرُوهُ فِي سَنْهِ ﴾ وقد ظاهر النبي عَالِيُّهُ بِين درعين ، وشاور طبيبين ، ولما خرج الى الطائف لم يقدر على دخول مكة حتى بعث الى المطعم بن عدي فقال : أدخل في جوارك ، وقد كان يمكنه أن يدخل متوكلا بلا سبب . فاذا جعل الشرع الامور منوطة بالاسباب ، كان إعراضي عن الأسباب دفعاً للحكمة ، ولهذا أرى أن التداوي مندوب اليه ، وقد ذهب صاحب مذهبي (٣) الى أن ترك التداوي أفضل ، ومنعني الدليل من اتباعه في هذا ، فإن الحديث الصحيـ أن النبي مِرَاقِيٍّ قال : ما أنزل الله داء إلا وأنول له دواء فتداووا . ومرتبة هذه اللفظة الأمر ، والامر إما أن يكون واجباً ، أو ندباً ولم يسبقه حظر فيقال ، هو أمر إباحة ، وكانت عائشة رضي الله عنها تقول : تعلمت الطب من كثرة أمراض رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وما ينعت له .

<sup>(</sup>١) يوجز المؤلف أحيانا حتى ينيب المنى، وهو يريد ان يقول هنا ان الحكم والاسباب من خلق الله ، فان كان الاخذ بها لايفيد كان وجودها كمدمها .

<sup>(</sup>٢) أي مازاك موجودة معترفاً بها (٣) يعني به الامام احمد بن حنبل.

وقال عليه الصلاة والسلام لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه : «كل من هذا فانه أوفق لك من هذا » ومن ذهب الى أن تركه أفضل احتج بقوله عليه الصلاة والسلام : « يدخل الجنة سبعون الفا بلا حساب » ثم وصفهم فقال : « لا يكتوون ، ولا يسترقون ، ولا يتطيرون ، وعلى ربهم يتوكلون » وهذا لا ينافي التداوي ، لانه قد كان أقوام يكتوون لئلا بمرضوا ويسترقون لئلا تصيبهم نكبة ، وقد كرى عليه الصلاة والسلام صعد بن زرارة ، ورخص في الرقية في الحديث الصعيم ، فعلمنا ان المراد ما أشرنا اليه .

وإذا عرفت الحاجة الى اسهال الطبع ، رأبت أن أكل البلوط ما يمنع منه علمي ، وشرب ماء التبر هندي أوفق ، وهذا طب ، فاذا لم أشرب ما يوافقني ، ثم قلت : اللهم عافني، قالت لي الحكمة : أما سمعت : و اعقلها وتوكل ? ، اشرب وقل عافني ، ولا تكن كمن بين زرعه وبين النهر كف من تراب ، تدكاسل أن يوفعه بيده، ثم قام يصلي صلاة الاستسقاء ، وما هذه الحالة إلا كحال من سافر على التجريد لانه يجرب بوبه عز وجل على التجريد لانه يجرب بوبه عز وجل

<sup>(</sup>١) أي بلا زاد ولا رفقة ، وهذا السفر معصية لانه غالف للسنة والمدار في الطاعات كما على الاتباع واقتفاء أثر الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولا خير فيا خالف السنة . انظر ( الفصل ١٤٠ ) .

على يرزقه أو لا ، وقد تقدم الامر اليه : و وتؤودوا ، فقال : لا أتؤود . فهذا هالك قبل أن يهلكه ، ولو جاء وقت صلاة وليس معه ماء لم على تفريطه ، وقيل له : هلا استصحبت الماء قبل المفازة ، فالحذر الحذر من أفعال أقوام دققوا فمر قوا عن الاوضاع الدينية ، وظنوا أن كال الدين بالحروج عن الطباع ، ولولا قوة العلم والرسوخ فيه ، لما قدرت على شرح هذا ولا عوفته . فافهم ما أشرت اليه ، فهو أنفع لك من كراديس تسعها ، ولكن مع أهل المعاني لا مع أهل الحاني لا مع أهل الحاني لا مع أهل الحاني .

#### ٥٢ \_ النظافة

تلمحت على خلق كثير من الناس اهمال أبدانهم ، فمنهم من لا ينظيب فيه بالجلال بعد الأكل ، ومنهم من لا ينقي يديه في غسلها من الزهم ، ومنهم من لا يكاد يستاك ، وفيهم من لا يكتمن ، وفيهم من لا يكتمن ، وفيهم من لا يكتمن الإبطال الى غير ذلك . فيعود هذا الاهمال بالحلل في الدين والدنيا ، أما الدين فانه قد أمر المؤمن بالتنظف و الإغتسال المجدمة لأجل اجتاء بالناس ، ونهي عن دخول المسجد إذا أكل الثوم ، وأمر الشرع بتنقية البواجم الأ، وقص الأظفار ، والسواك ، والاستحداد الله الك من الآداب ، فاذا أهل ذلك ترك

<sup>(</sup>١) مفاصل الاصابع (٣) يريد التنظر والتطيب.

مسنون الشرع . وربما تعدى بعض ذلك الى فساد العبادة ، مثل أن يهل أظفاره فيجمع تحته الوسخ المانع الماه في الوضوء أن يصل ، وأما الدنيا فاني رأيت جماعة من المهملين أنفسهم ، يتقدمون الى السرار (۱) والغفلة التي أوجبت اهمالهم أنفسهم ، أوجبت جهلهم بالأذى الحادث عنهم . فاذا أخذوا في مناجاة السر ، لم يمكن أن أصدف عنهم ، لأنهم يقصدون السر ، فألقى الشدائد من ربع أفواههم ، ولعل أكثرهم من وقت انتباههم ما أمر أصعه على أسنانه، ثم يوجب مثل هذا نفور المرأة ، وقد لا تستحسن ذكر ذلك للرجل، فيشر ذلك التفانها عنه .

وقد كان ابن عباس رضي الله عنها يقول: إني لأحب أن أثرين للمرأة ، كما أحب أن تتزين لي ، وفي الناس من يقول: هذا تصنع وليس بشيء ، فان الله تعالى زبننا لما خلقنا ، لان العبن حظاً في النظر ، ومن تأمل أهداب العبن والحاجبين ، وحسن ترتيب الحلقة ، علم أن الله تعالى زين الآدمي ، وقد كان النبي وتيب الحلقة الناس وأطيب الناس . وفي الحديث عنه على برفع يديه ، حتى تبين عفرة ابطيه ، وكانت ساقه ربما انكشفت فكأنها يديه ، حتى تبين عفرة ابطيه ، وكانت ساقه ربما انكشفت فكأنها منه ربح بحيارة (٢) ، وكان لا يفارقه السواك ، وكان يكره أن يشم منه ربح

<sup>(</sup>١) أي يدنو منك لبكامك سرآ فيؤذيك بريحه

<sup>(</sup>٢) جارة النطة باطن جدّعها ، وهو يؤكل اليوم غضاً في السراق .

لبست طيبة . وفي حديث أنس الصحيح : ما شانه الله ببيضاء (١٠). وقد قالت الحكماء : من نظف ثوبه قل همه ، ومن طاب ريحه زاد عقله ، وقال عليه الصلاة والسلام لأصعبابه : ﴿ مَالَكُمُ تدخلون على 'قلماً'') . استاكوا ، وقد فضلت الصلاة بالسواك، على الصلاة بغير سواك ، فالمتنظف ينعم نفسه ، ويرفع منها عندها، وقد قالت الحكماء : من طال ظفره قصرت بده . ثم إنه يقرب من قلوب الحلق ، وتحبه النفوس ، لنظافته وطبيه ، وقد كات النبي عليه يحب الطيب ، ثم إنه يؤنس الزوجة بتلك الحال ، فان النساء شقايق الرجال ، فكما أنه بكره الشيء منها فكذلك هي تكرمه ، وربما صبر هو على ما يكره وهي لاتصبر ، وقد رأيت جاعة يزعمون أنهم زهاد ، وهم من أنذر النساس ، وذلك أنهم ما قو"مهم العلم ، وأما ما يحكى عن داود الطائي : أنه قيل له لو سرحت لحبتك ، فقال : إني عنها مشغول ، فهذا قول معتذر عن العبل بالسنة ، والاخبار عن غيبته عن نفسه بشدة خوفه من الآخرة ، ولو كان مفيقاً لذلك لم يتركه ، فلا يحتج بحال المغلوبين، ومن تأمل خصائص الرسول مِلْنِيْ وأى كاملا في العلم والعبل ، فبه بكون الاقتداء وهو الحجة على الحلق

<sup>(</sup>١) أي أنه لم يشب . والحديث في مسلم .

<sup>(</sup> ٢ ) القلمة صغرة الاستان .

## ٥٣ ــ خطأ المبالغة في اتقاء الحر والبرد

تأملت مبالغة أرباب الدنيا في اتقاء الحر والبرد . فرأيتها تعكس المنصود في باب الحكمة . وإنما تحصل مجرد لذة ولا خير في لذَّ تُعقبُ ألماً . فأما الحرَّ فانهم يشربون الماء المثلوج ، وذلك على غاية في الضرو ، وأهل الطب يقولون : انه يحدث أمراضاً صعبة يظهر أثرها في وقت الشخوخة . ويصنعون الحيوش(١) المضاعفة ، وفي البرد يصنعون اللبود المانعة للبرد ، وهذا من حيث الحكمة يضاد ما وضعه الله تعالى . فانه جعل الحر لتحلل الاخلاط ٢ والبرد لجمودها ، فيجعلون هم جميـع السنة ربيعاً ، فتنعكس الحكمة التي وضع الحر والبرد لها ، ويرجع الأذى على الابدان ، ولا يظف سامع هذا أني آمره بملاقاة الحر والبود وإنما أقول له : لايفرط في التوقي ، ويعرض في الحر لما مجلل بعض الأخلاط ، الى حد لا يؤثر في القوة ، وفي البرد بأن يصبيك منه الأمر القريب لا المؤذي ، فان الحر والبرد لمصالح البدن . وقد كان بعض الامراء يصون نفسه من الحر، والبرد أصلا فات عاجلا ،وقد ذكرت قصته في كتاب لقط المنافع في علم الطب .

<sup>(</sup>١) عادة عراقية باقية الى الآن هي وضع الحيش على النوافذ ورشه بالماء باستمرار لترطيب الجو في حرارة الصيف .

### ٥٤ \_ الصبر على الفضاء

ليس في السَّكَايف أصعب من الصبر على القضاء ، ولا فيه أفضل عن الرضى به ، فأما الصبر فهو فرض ، وأما الرضيا فهو فضل، وإنما صعب الصبر لان القدر يجري في الاغلب عكروه النفس ، وَلَيْسُ مَكِرُوهُ النَّفْسُ يَقْفُ عَلَى المَرْضُ وَالآذَى فِي البِّدَنُ ﴾ بِلُ هُو يْنَنُوع ، حتى يتحير العقل في جريان القدر ، فمن ذلك : أنك إذا وأيت مغموراً بالدنيا قد سالت له أوديتها حتى لا يدري ما يصنع بَالمَالُ ، فهو يصوغه أو اني يستعملها ، ومعلوم أن الباور والعقيق والشُّبُّهُ ، قد يكون أحسن منها صورة ، غير أن قلة مبالاته بالشريعة جعلت عنسده وجود النهي كعدمه ، ويلبس ألحربو ، وَيُظُّلُمُ النَّاسُ ، والدُّنيا منصبُّ عليه ، ثم يرى خُلقاً من أهل الدين، وطلاب العلم ، مغمودين بالفقر والبلاء ، مقهودين تحت ولاية ذلك الظالم ، فعينتذ يجد الشيطان طريقــــاً للوسواس، ويبتدي بالقدح في حكمة القدر ، فيحتاج المؤمن الى الصبر على ما يلنى من الشر في الدنيا ، وعلى جدال ابليس في ذلك ، وكذلك في تسليط الكفار على المسلمين والفساق على أهل الدين . وأبلغ من هذا إيلام الحيوان ، وتعذيب الاطفال ، فني مثل هذه المواطن يتمحض الايمان ، وبما يقري الصبر على الحالتين النقل والعقل : أما ألنقل فالقرآن والسنة . أما القرآن فنقسم الى قسين : أحدهما بيان سبب إعطياه السكافر والعاصي ، فن ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّا عَلَيْ لَمِم البَوْدَادُوا الْمَا وَاحْدَةُ ، لَجُعَلْنَا لَمْنَ لَمَا الرَّحْنَ لِيونَهُم سَقَفًا مِن فَضَةً » ، ﴿ وَإِذَا أَرْدُنَا أَلْنَ يَكُونُ النَّاسُ أَمَةً وَاحْدَةً ، لَجُعَلْنَا لَمْنَ يَكُونُ النَّاسِ أَمَةً وَاحْدَةً ، لَجُعَلْنَا لَمْنَ يَكُونُ النَّاسِ أَمْ وَإِذَا أَرْدُنَا أَلْنَ النَّاسِ عَلَى قَرْبَةً أَمْرِنَا مِتَرَفِيهَا فَقَسَقُوا فَيْهِا » . وفي القرآن مِن هذا كثير .

والقسم الثاني: ابتلاء المؤمن بما يلقى كفوله تعالى: وأمحسبتم أن تدخلوا الجنت ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم » ، و أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين شحلوا من قبلكم مستهم البأساء والفراء وزلزلوا » ، و أم حسبتم أن تختركوا ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ، . وفي المقرآن من هذا كثيو .

وأما للسنة فمنقسمة الى قول وحال . أما الحال : فانه على عان يتقلب على و'مال حصير تؤثر في جنبه ، فبكى عمر وضى الله عنه . وقال : كسرى وقيصر في الحرير والديباج ، فقال له على الحرة ولهم و أفي شك أنت يا عمر ? ألا ترضى أن تكون لنا الآغرة ولهم الدنيا ؟ يه ، وأما القول فكقوله عليه الصلاة والسلام : ولو أن الدنيا تساوي عند الله حناح بعوضة ما سقى كاوراً منها شربة ماه » .

وأما العقل : فانه يقوي عساكر الصير يجنود، منها أن يقول:

قد ثبتت عندي الادلة القاطعة على حكمة المقدّر ، فلا أترك الاصل الثابت لما يظنه الجاهل خللا .

ومنها أن يقول: ماقد استهولته أيها الناظر من بسط يد العاصي هي قبض في المعنى ، وما قد أثر عندك من قبض يد الطائع بسط في المعنى ، لان ذلك البسط بوجب عقابا طويلا ، وهذا القبض يؤثر انبساطاً في الاجر جزيلا ، فزمان الرجلين ينقضي عن قريب ، والمراحل تطوى ، والركبان في الحثيث .

ومنها أن يقول: قد ثبت أن المؤمن بالله كالاجير ، وأن زمن التكليف كبياض نهاد ، ولا ينبغي للستعمل في الطين أن يلبس نظيف الثياب ، بل ينبغي أن يصابر ساعات العمل ، فاذا فرغ تنظيف ولبس أجود ثيابه . فمن ترفه وقت العمل ندم وقت تفريق الاجرة ، وعوقب على التواني فياكلف ، فهذه النبذ تقوي أزر الصبر ، وأزيدها بسطاً فأقول : أترى إذا أريد اتخاذ شهداء ، فكيف لا مخلق أقوام يبسطون أيديم لقتل المؤمنين ، أفيجوز أن يفتك بعمر إلا مثل أبي لؤلؤة ? وبعلي إلا مثل أبي ملجم ? أفيصع أن يقتل يحيى بن زكريا إلا جباد كافر ? ولو أن عين القهم زال عنها غشاء العشا لوأت المسبب لا الاسباب ، والمقد والمقد لا الاقدار ، فصبرت على بلائه ، إيثاراً لما يريد ، ومن

هُمَا يَنشَأُ الرَضَى ، كَمَا قَبِلَ لَبَعْضِ أَهِلِ البَلاء : ادْعُ اللهُ بَالْعَافَيَةِ ، فَقَالَ : أَحَبُهُ إِلَيْ أَحِبُهِ اللهِ اللهُ عَزَ وَجِلَ .

ان كان رضاكم في سهري فسلام الله على و َسنَي

### ٥٥ \_ درجات الرضى بالقضاء

لما أنهيت كتابة الفصل المتقدم ، هتف بي هاتف من باطني : هعني من شرح الصبر على الاقدار ، فاني قد اكتفيت بانموذج ما شرحت ، وصف حال الرضا فاني أجد نسبها من ذكره فيه روح للروح ، فقلت : أجا الهاتف اسمع الجواب ، وافهم الصواب . إن الرضى من جملة ثمرات المعرفة ، فاذا عرفته رضيت بقضائه ، وقد يجري في ضمن القضاء مرارات ، يجد بعض طعمها الراضي ، أما العارف فتقل عنده المرارة لقوة حلاوة المعرفة ، فاذا ترقى بالمعرفة الى المحبة ، صارت مرارة الاقدار ، حلاوة كالمال القائل :

عذابه فيك عذب وبُعده فيك قرب وأنت عندي كروحي بل أنت منها أحب حسبي من الحب أني لما تحب أحب وقال بعض المحين في هذا المعنى :

ويقبح من سواك الفعل عندي فتفعله فيحسن منك ذاكا

فصاح بي الماتف : خدثني بماذا أرضي ? قدر الي أرضي في أقداره بالمرض والفقر ، أفارضي بالكسل عن خدمته ، والبعد عن أعل جنته ? فين لي ما الذي يدخل تحت الرضا ، ما لا يدخل ، فقلت له : نعم ما سألت ﴿ فاسمع الفرق سماع من ألقى السمع وهو شهيد ، أرض عاكان منه ، فأما الكسل والتخلف فذاك منسوب اليك ، فلا تُرض به من فعلك ، وكن مستوفياً حقه عليك ، مناقشاً نفسك فيما يقربك منه ، غير راض منها بالتواني تى المجاهدة ، فأما ما يصدر من أفضته المجردة التي لا كسب لك فيها ، فكن راضياً ما ، كما قالت رابعة رحمة الله عليها ، وقد ذكر عندها رجل من العباد يلتقط من مزبلة فيأكل ، فقيل: هلا سأل الله تعالى أن يجعل رزقه من غير هذا ? فقالت : ان الراضي لا يتغير ومن ذاق طعم المعرفة ، وجد فيه طعم المحبة ، فوقع الرضا عنده ضرورة (١٠) ، فينبغي الاجتماد في طلب المعرفة بالأدلة ، ثم العمل بمقتضى المعرفة بالجد في الحدمة ، لعل ذلك يورث المحبة ، فقد قال سبحانه وتعالى (أي في الحدبث القدسي): « لا يزال العبد يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه ، فاذا أحببته كنت سمعه

<sup>(</sup>١) هذا اذا بذل الجهد في اتخاذ الاسباب للوصول الى أطيب من هذا المطلم وسلك كل طريق حلال يوصل اليه ، وسأل الله خيراً منه، ثم لم يجد غيره ، أما من غير سمى ولا عمل فلا .

# ٥٦ \_ حاجة طالب العلم الى المعاش

وأيت جمهود العلماء يشغلهم طلبهم العلم في زمن الصباعن المعاش ، فيحتاجون الى ما لا بد منه ، فلا يصلهم من بيت المال شيء ، ولا من صلات الاخوان ما يكني ، فيحتاجون الى التعرض بالاذلال ، فلم أر في ذلك من الحكمة إلا سبب ، أحدهما : قمع إعجابهم بهذا الاذلال ، والثاني : نفع اولئك بثوابهم ، ثم أمعنت الفكر فتلمحت نكتة لطيفة ، وهو أن النفس بثوابهم ، ثم أمعنت الفكر فتلمحت نكتة لطيفة ، وهو أن النفس عنها بالعزم ، ووأت أقرب الاشياء شبهاً بها مزبلة عليها الكلاب ، ونبَت أو غائطاً يؤتى لضرورة ، فاذا نزل الموت بالرحلة عن أو غائطاً يؤتى لضرورة ، فاذا نزل الموت بالرحلة عن مثل هذه الدار ، لم يكن القلب بها متعلق متحكن فتهون حينية .

## ٥٧ ــ وجوب التلطف بالبدن والرد على المتزهدين

ما ذال جماعة من المتزهدين يزرون على كثير من العلماء إذا البسطوا في مُباحات ، والذي مجملهم على هـذا الجهل ، فلو

كان عندم فضل علم ما عابوهم ، وهذا لان الطباع لاتتساوى ، فرب شخص يصلح على خشونة العيش ، وآخر لا يصلح على ذلك ، ولا يجوز لأحد أن مجمل غيره على ما يطيقه هو ، إن لنا ضابطاً هو الشرع ، فيه الرخصة وفيه العزية ، فلا ينبغي أن يلام من حصر نفسه في ذلك الضابط ، ورب رخصة كانت أفضل من عزام، لتأثير نفعها ، ولو علم المتزهدون أن العلم يوجب المعرفة بالله تعالى ، فتنبت القلوب من خوفه ، وتنحل الاجسام للحذر منه فوجب التلطف بالاجسام حفظاً لقوة الراحلة ، ولأن آلة العلم والحفظ، القلب والفكر ، فاذا رفهت الآلة جاد العمل ، وهـذا أمر لا يُعلم إلا بالعلم ، فلجهل المتزهدين بالعلم أنكروا ما لم يعلموا ، وظنوا أن المراد إتعاب الابدان ، وانضاء الرواحل ، وما علموا أن الحوف المضني مجتاج الى راحة مقاومة ، كما قال القائل : روحوا القاوب تعي الذكر .

# ٥٨ \_ علم الوَرَق وعلم الحرق

ليس في الوجود شيء أشرف من العلم ، كيف لا وهو الدليل، فاذا عدم وقع الضلال ، وأن من خني مكائد الشيطان أن يزين في نفس الانسان النعبد ليشغله عن أفضل التعبد وهو العلم ، حتى لمنه ذين لجاعة من القدماء أنهم دفنوا كتبهم ورموها في البحر ، وهذا

قد ورد عن جماعة ، وألحسن ظني بهم أن أقول: كان فيا شيء من وأيهم وكلامهم فما أحبوا انتشاره ، وإلا فمن كان فيا عم مفيد صحيح لا يخاف عواقبه ، كان رميا إضاعة للمال لا يحل ، وقد دنت حيلة أبليس ألى جماعة من المتصوفة حتى منموا من حمل ألحابر تلامدتهم ، حتى قال جعقر الحلدي : لو تُركِي الصوفية جشم باسناد الدنيا . كتبت مجلساً عن أبي العباس الدوري فلقيني بعض الصوفية فقال له صوفي : بعض الصوفية ، فقال له صوفي : المستر عورتك . ودأيت محبرة مع بعض الصوفية ، فقال له صوفي :

وقد أنشدوا الشلي :

إذا طالبوني بعلم الورق وزت عليم بعلم الحرق

وهذا من خيي حيل ابليس ، ولقد صدق عليهم الجليس ظنه ، وإنحا فعل وزينه عندهم لسببين ، أخدهما : أنه أوادهم بمسون في الطلقة ، والثاني : ان تصفيح العلم كل يوم يزيد في العالم ، ويكشف له ما كان خي غنه ، ويقوي إيمانه ومعرفته ، ويريه عيب كثير من مسالكه ، إذا تصفيح منهاج الرسول على والصحابة ، فأراه أبليس حد تلك الطرق بأخفى خيلة ، فأظهر أن المقصود العمل لا العلم لنفسيت ، وخني غلى الهدوع أن العلم عمل وأي عمل ،

فاحذر من هذه الخديعة الخنية ، فان العلم هو الاصل الأعظم ، والنور الاكبر ، وربما كان تقليب الاوراق أفضل من الصوم والصلاة والحج والغزو ، وكم من معرض عن العلم يخوض في عدّاب من الهوى في تعبده ، ويضيع كثيراً من الفرض بالنفل ، ويشتغل بما يزهمه الافضل عن الواجب ، ولو كانت بعنده شعلة من نور العلم لاهتدى ، فتأمل ماذكرت لك ترشد بان شاء الله تعالى .

# ٥٩ ــ وجوب تعليل النفس لتصبر على ما ُحمَّلت

مر" بي حمالان تحت جذع ثقيل وهما يتجاوبان بانشاد التنغم، وكلمات الاستراحة ، فأحدهما يصغي الى ما يقوله الآخر ، ثم يعيده أو يجيبه بمثله ، والآخر همته مثل ذلك ، فرأيت انها لو لم يفعلا هذا زادت المشقة عليها ، وثقل الامر ، وكلما فعلا هذا هان الامر ، فتأملت السبب في ذلك ، فاذا به تعليق فكر كل واحد منها بما يقوله الآخر ، وطربه به ، واحالة فكره في الجواب بمثل ذلك ، فينقطع الطريق ، وينسى ثقل المحمول ، فأخذت من هذا اشارة عجيبة ، ورأيت الانسان قد حمل من النكليف أموراً صعبة ، ومن أثقل ما حمل مداراة نفسه ، وتكليفها الصبر عما تحره ، فرأيت الصواب قطع طربق الصبر

بالتسلية والناطف النفس ، كما قال الشاعر :

فان تشكت فعلمها المجرة من ضوءالصباح وعدها بالرواحضمي ومن هذا ما يحكى أن بشراً الحاني وحمة الله عليه سار ومعه وجل في طريق فعطش صاحبه فقال له: أنشرب من هذه البشر ؟ فقال بشر : اصبر إلى البئر الاخرى ، فلما وصلا اليها ، قال له : البئر الاخرى . فما ذال يعلمه ، ثم النفت اليه فقال له : هكذا تنقطع الدنيا .

ومن فهم هذا الاصل علل النفس وتلطف بهـ ووعدها الجيل لتصبر على ما قد حملت ، كما كان بعض السلف يقول لنفسه : والله ما أديد بمنعك من هذا الذي تحبين إلا الاشفاق عليك .

وقال أبو يزيد رحمة الله عليه : ما زلت أسوق نفسي إلى الله تعالى وهي تبكي ، حتى سقتها وهي تضحك ، واعلم أن مداراة النفس والتلطف بها لازم ، وبذلك ينقطع الطويق فهذا رمز الى الاشارة. وشرحه يطول

#### ٦٠ \_ المنكرات في مجالس الصوفية والوعاظ

تأملت أشاء نجري في مجالس الوعظ يعتقدها العوام وجهال العلماء قربة وهي منكر وبُعد ، وذاك أن المقرىء يطرب

وفي الوعاظ من يتكام على ظريق المهونة والمجبة ، فتوى المائك والسوقي الذي لا يعرف فرائض تلك الصدلة يزق أثوابه دعوى لحبة الله تعالى ، والصافي حالاً منهم وهو أصلحهم يتخايل بوهمه شخفاً هو الحالق ، فيبكيه شوقه اليه لما يستغ من عظمته وترخمته وجماله ، وليس ما يتخايلونه المقبود ، لان المعبؤد لا يقع خيال ، وبعد هلما فالتحقيق منع العوام صعب ، ولا يتكافرون في خيال ، وبعد هلما فالتحقيق منع العوام صعب ، ولا يتكافرن ، يتفعون بمر الحق ، إلا أن الواعظ مأمود بان لا يتعدلى الطواب ، ولا يتخبه ولا يتعرض لما يقسده ، بل يجذبهم الى ما يصلع بالطف وجه ، ولا يتعرض لما يقسده ، بل يجذبهم الى ما يصلع بالطف وجه ، وهذا الجناع الى صناعة ، فأث من العوام من يعبه حسن وهذا الجناع الى صناعة ، فأث من العوام من يعبه عمن ومنه من ينقاد ببيت من

<sup>(</sup>١) أي ينبغي للمحتسب ان يمنعهم منه - وقد بطّلت الآن وظيفة الهنسب ، وانظر الكلام عُنها في كتاب ( اللّحكام السّلطانية ) .

الشعر ، وأحرج الناس الى البلاغة الواعظ ليجمع مطالبهم ، لكنه ينبغي أن ينظر في اللاؤم الواجب ، وأن يعطيهم من المباح في اللفظ ، قدر الملح في الطعام ، ثم يجتذبهم الى العزائم ، ويعرفهم للطريق الحق .

وقد حضر أحمد بن حنبل فسمع كلام الحادث الهاسي فبكمه . ثم قال : لا يعجبني الحضود . وإنما بكن لائ الحال أوجبت المبكاء ، وقد كان جاعة من السلف يرون تخليط القصاص (١) فينهون عن الحضود عنده ، وهذا على الاطلاق لا يحسن اليوم ، لانه كان الناس في ذلك الزمان متشاغلين بالعلم ، فرأوا حضوو القصص صاداً لهم ، واليوم كثر الاعراض عن العلم ، فانفع ما العامي مجلس الوعظ ، يرده عن ذنب ، ويحركه الى توبة ، وإنما الحلل في القاص .

# ٦١ ـ الردعلي المتأولين

من أضر الاسباء على العوام كلام المتأولين والنَّفاة الصفات والاضافات ، فان الانبياء عليهم الصلاة والسلام بالغوا في الاثبات ليتقرد في أنفس العوام وجود الحالق ، المان النفوس تأنس بالاثبات

<sup>(</sup>١) العماس في الاصطلاح القدم الوعاظ . وقد غلط من لا قيم له ولا علم عنده نسبهم مثل اهل القصص من أدباه القرب - من ذلك ما تجب شفيق جبري في كتابه الذي درس قيه الاغالى لان الفرج وجو كتاب فيه دعوى عربطة وجبل بين.

فاذا سمع العامي ما يوجب النفي طرد عن قلمه الاثبات ، فكان أعظم ضرو عليه ، وكان هذا المغزِ • من العلماء على زعمه ، مقاوماً ما يفتون به ، وبيان هذا أن الله تعالى أخبر باستوائه على العرش ، فأنست النفوس الى اثبات الالَّه ووجوده ، قال تعالى: ﴿ وَبِيقِي وجه دبك ، وقال تعالى : ﴿ بِلْ يِدَاهُ مُبْسُوطُنَانَ ﴾ وقال : ﴿ غَضُبُ الدنيا وقال : قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن ، وقال كتب النوراة بيده ، وكتب كتاباً فهو عنده فوق العرش ، الى غير ذلك بما يطول ذكره . فاذا امتلأ العامي والصبي من الاثبات ، وكاد يأنس من الأوصاف عا يفهمه الحس قيل له : و ليس كمثله شيء ۽ فمحي من قلبه ما نقشه الحيال ۽ وتبقي ألفاظ الاثبات متبكنة ، ولهذا أقر الشرع على مثل هذا ، فسبع منشداً يقول : وفرق العرش رب العالمينا ، فضحك وقال له آخر : أويضحك دبنا ? فقال نعم ، وقال : إنه على عرشه هكذا ، كل هذا المقرو الاثبات في النفوس ، وأكثر الحلق لا يعرفون الاثبات إلا على ما يعلمون من الشاهد ، فيقنع منهم بذلك الى أن يفهموا الننزيه ، فأما إذا ابتدأ بالعامي القارغ من فهم الاثبات . فقلنا : ليس في السماء ، ولا على العرش ، ولا يوصف بيد ، وكلامه صفة قائمة مِدَاتَه ، وابس عندنا منه شيء ، ولا يتصور نزوله ، امَّحَى من قلبه تعظيم المصحف ، ولم يتحقق في سره اثبات إله .

وهذه جناية عظيمة على الانبياء ، توجب نقض ماتعبوا في بيانه ، ولا مجوز لعالم أن يأتي الى عقيدة عامي قد أنس بالاثبات فهوشها ، فانه يفسده ويصعب صلاحه ، فأما العالم فا قد أمناه ، لانه لايخفى عليه استحالة تجدد صفة الله تعالى ، وأنه لامجوز أن يكون استوى كما يعلم ، ولا مجوز أن يكون محولا ، ولا أن يوصف علاصقة ومس ، ولا أن ينتقل ، ولا يخفى عليه أن المراد بتقليب القلوب بين أصبعين الاعلام بالتحكم في القلوب، فان ما يدبره الانسان بين اصبعين هو متحكم فيه الى الغاية .

ولا يحتاج الى تأويل من قال الاصبع الاثر الحسن ، فالقلوب بين أثرين من آثار الربوبية ، وهما : الاقامة والازاغة . ولا الى قاويل من قال : يداه نعمناه ، لانه اذا فهم أن المقصود الاثبات . وقد حدثنا بما نعقل ، وضربت لنا الامثال بما نعلم ، وقد ثبت عندنا بالاصل المقطوع به أنه لا يجوز عليه ما يعرفه الحس ، علمنا المقصود بذكر ذلك .

عَلَوْقُ أَوْ غَيْرُ عَلَوْقُ \* كُلُّ وَلَكُ لِيصِلُ عِلَى الْآتِبَاعِ \* وَتَبَتَّى ٱلْفَاظِ الاثبات على حالما ، وأجهل الناس من جاء إلى ما قصد النبي عليه تعظيمه ، فأضعف في النفوس قوى التعظيم ، قال النبي عليه : لا تسافروا بالقرآن الى أرض العدر ، يشير الي المصعف . ومتبع الشب افعي أن يجمله المجدث بملاقته تعظيا له ، فاذا جاء متحذلتي خَالِ : الكلام صفة قائمة بذات المسكلم ، فمعنى قوله هذا إن ما همنا شيء يحتوم ، فهذا قد ضاد عا أتى به مقصود الشرع، وينبغي أنْ ينهم أوضاع الشرع ومقاصد الانبياء عليه الصلاء والسلام ، وقد منعوا من كشف ما قد قدَّت الشرع ، فنهى وسول الله عليه عن الكلام في القدر ، ونهي عن الاختلاف ، لان هذه الاشياء تخرج الى ما يؤذي 4 فان الباحث عن القدر اذا بلغ فهمه الى أن يقول : فضي وعاقب تزلزل إيمانه بالعدل ، وإن قال : لم يقدر ولم يقض تَرُلُولُ إِيمَانُهُ بِالقَدُوةُ وَالْمُلِكُ ﴾ في كان الأولى ترك الحوض في هذه الاشياء ، ولعل قائلًا يقول : هذا منع لنا عن الاطلاع على الحقائق ، وأمر بالوقوف مع التقليد .

فأقول: لا إنما أعلمك أن المراد منك الايمان بالجلل ، ويبا أمرت بالتنقير ، مع أن قوى فهمك تعجز عن أدراك الجائق ، فأن الحليل عليه العلاة والسلام قال : أدني كيف تحيي ، فأداه ميناً حيي ، ولم يره كيف أحياه . لان قواه تعجز عن أدراك ذلك . وقد كان النبي صلى الله عليه وسسلم الذي بُعث ليبين الناس ما نذل الهم ، يقنع بهن النساس بنفس الاقراد واعتقاد الجيكل .

وكذلك كانت الصحابة ، فما نقلى عنهم أنهم تكانوا في تلاوة ومتاو ، وقرابة ومقروه ، ولا كنهم قالوا لستوى بعني استولى وينزلي بعني يرحم ، بل قنعوا باثبات الجل التي تثبت التعظيم عند المنفوس ، وكفوا كف الحيال بقوله : « ليس كمثله شيء » . ثم هذا منكر ونكير، إنما يسألان عن الاصول الجملة فيقولان : من ديك ? وما دينك ؟ ومن نبيك ؟ ومن فهم هذا الفهل من تشبيسه الجسة ، وتعطيل المعطة ، ووقف على جادة السلف الاول ، وافح الموفق .

# ٦٢ - فوائد السمع والبصر

قرأت هذه الآية: وقل أرأيتم إن أخذ الله سيمكم وأبصاركم وختم على فلوبكم من إله غير الله يأتيكم به ، فلاحت لي منها إشارة كدت أطيش منها ، وذلك أنه ان كان عنى بالآية نفس السمع والبصر فان السمع آلة الأدراك المسموع ، والبصر آلة الادراك المبحرات ، فيها بعرضان ذلك على القليب ، فيتدبر ويعتبر ، فاذا عرضت الحيادة المبارع السمع والبحر ، أوصلا إلى القلب أخبارها عرضت الحيادة السمع والبحر ، أوصلا إلى القلب أخبارها

من أنها تدل على الحالق ، ونحمل على طاعة الصانع ، وتحذّر من بطشه عند مخافته ، وان عنى معنى السمع والبصر ، فدلك يكون بذهر لها عن حقائق ما أدركا ، شغلا بالهوى ، فيعاقب الانسان بسلب معاني تلك الآلات ، فيرى وكأنه ما رأى ، ويسمع وكأنه ما سمع ، والقلب فاهل عما يتأدى به ، لا يدري ما يراد به ، لا يؤثر عنده أنه يبلى ، ولا تنفعه موعظة نجلى ، ولا يدري أين هو ، ولا المراد منه ، ولا الى أين يحمل ، وإغا يلاحظ بالطبع مصالح عاجلته ولا يتفكر في خسران آجلته ، بالطبع مصالح عاجلته ولا يتفكر في خسران آجلته ، فلا يعتبر برفيقه ، ولا يتعظ بصديقه ، ولا يتزود الطريقه كما الشاعر :

الناس في غفلة والموت يوقظهم وما يفيقون حتى ينفد العسر يشيعون أهاليهم بجمعهم وينظرون الى مافيه قد قبروا ويرجعون الى أحلام غفلتهم كأنهم مارأوا شيئاً ولانظروا وهذه حلة أكثر الناس ، فنعوذ بالله من سلب فوائد الآلات ، فانها أقدح الحالات .

#### ٦٣ ــ في العشق

نظرت فيا تكام به الحكماء في العشق وأسبابه وادويته وصنفت في ذلك كتابا سميته بـ (دم الهرى)،وذكرت فيه عن الحكماء أنهم

قالوا: سبب العشق حركة نفس فارغة ، وأنهم اختلفوا ، فقال قوم منهم: لايعرض العشق إلا لظراف الناس . وقال آخرون: بل لاهل الغفلة منهم عن تأمل الحقائق .

إلا أنه خطر لي بعد ذلك معنى عجيب أشرحه همنا : وهو أنه لا يتمكن العشق إلا مع واقف جامد ، فاما أرباب صعود الهميم فانها كلما تخايلت ما توجيه المحية فلاحت عيوبه لها ، إما بالفكر فيه أو بالمخالطة له ، تسلت وتعلقت بمطلوب آخر ، فلا يقف على درجة . العشق الموجب التَّمستك بتلك الصورة ، العامي عن عيوبها ، إلا جامد واقف ، وأما أرباب الانفة من النقائص ، فانهم أبدأ في الترقي ، لا يصدم صاد ، فاذا علقت الطباع محبة شخص لم في البداية لقلة النفكر أو لقلة المخالطة والاطلاع على العيوب ، واما لتشنت بعض الحلال الممدوحة بالنفوس من جبة مناسبة وقعت بين الشخصين ، كاظريف مع الظريف ، والفطن مع الفطن ، فيوجب ذلك المحبة ، فاما العشق فلا . فهم أبدأ في السير ، فلا يوقف وابل الطبع يتبع حادي الفهم ، فان الطبع متعلقاً لانجده في الدنيا ، لانه يروم ما لايصح وجوده من الكمال في الاشغاص ، فَاذَا تَلْمُعُ عَبُونِهَا نَفُر ، وأما مَتَعَلَقُ القاوبِ مِنْ مُحَبَّةُ الحُالِقُ الباريءِ ، فهو ما نع لها من الوقوف مع سواه ، وان كانت محبته لا تجانس

عِيةِ الْجَاوِقِينِ ؛ غير أن أربابِ المِيرِفَةِ وَ الْهِي، قد شَعْلِهم حَيْهُ عَنْ حَبِ غيره ، وصارت الطباع مستفرقة لقوة معرفة القادِب ويجيترا كا قالت رابعة :

أحب حبيباً لا أعاب بجبه وأحببتُم من فيهواه عيم ب

ولقد روي عن بعض فقراء الزهاد أنه مر طِهر أة فأعجبته ٤ فيخطبها الى أبيها ، فزوجه وجاء به الى المنزل والبسه غير خلقانه ٤ فلها جن الليل صاح الفقير : شابي ثيلني ، فقدت ما كنت أجده . فهذه عثرة في طريق هذا الفقير دلته على أنه منحوف عن الجاهة ٤ ولما تمتوي هذه الحالات أرباب المعرفة بالله عز وجل وأهل الانفة من الرذائل . وقد قال ابن مسعود : إذا أعجبت أحدكم امرأة فليتذكر مثانتها .

ومثال هذه الحال أن العقل يغيب عند استحلاء تناول المشتمي من الطعيام ، عن التفكر في تقليبه في الفم وبلعه ، ويذهل عند الجاع عن ملاقاة القاذورات لقوة غلبة الشهرة ، وينسي عند بلع الرخاب استحالته عن الغذاء ، وفي تغطية تلك الاحوال مصالح ، إلا أن أرباب اليقظية يعترجم من غير طلب لها في غالب أحوالمم ، فينغص عليم لذيذ العبش ، ويوجب الانفة من وذالة الهوى ، وعلى قدو النظر في العواقب يخف العشق عن قلب العاشق ، وعلى قدو النظر في العواقب بخف العشق عن قلب العاشق ، وعلى

عُدر جُوْد الدُّهُن يقوى القلق ، قَالَ المُتَّمِي (١) :

لو فكر الفاشق في منتهى حسن الذي يسبيه لم يسبه م يسبه م يسبه وجموع ما اردت شرخه ، أن طباع المتقطين تأرقى فلا تقف مع شخص مستحسن ، وسبب ترقيها التفكر في نقص ذلك الشخص وعبوبه ، أو في طلب ما هو أهم منه ، وقاوب العسارفين تأرقى الى معروفها ، فيعتبر في معبر الاعتبار ، فاما أهل الفقة فجمودهم في الحالتين ، وغفلتهم عن المقامين ، يوجب أسرهم وحيرتهم

# ٦٤ ـ بين ألخوف والرجاء

<sup>(</sup>١) من تسيلة ألي يمرني بها عند الدولة بمنته .

الاعتراف بالتقصير أنجح في الحرائب ، على أنني أنا وهو نطلب من النفل لا باعمالنا ، فاذا وقفت أنا على قدم الانكسار معترفاً بذنوبي، وقلت : أعطوني بفضلكم ، فمالي في سؤالي شيء أمت به ، وربما تلمح ذاك حسن عمله وكان صاداً له ، فلا تكسر بني أبتها النفس فيكفيني كسر علمي بي لي ، ومعي من العلم الموجب للأدب ، والاعتراف بالتقصير ، وشدة النقر الى ما سألت ، ويقيني بفضل المطلوب عنه ، ما ليس مع ذلك العابد ، فبارك الله في عبادته ، فربما كان اعترافي بتقصيري أوفي .

#### ٦٥ ـ اختلاف الأفهام

قرآت من غرائب العلم ، وعجائب الحيكم ، على بعض من يدعي العلم ، فرأيته يتاوى من ساع ذلك ، ولا يطلع علىغوده ، ولا يشرئب الى ما يأتي ، فصدفت عن إسماعه شيئاً آخر وقلت : إنما يصلح مثل هذا لذي لب بتلقاه تلقي العطشان الماه ، ثم أخذت من هذا إشارة هي أن لو كان هذا يفهم ما جرى ، ومدّحني لحسن ما صنعت لعظهم قدر ، عندي ، ولأريته محاسن مجموعاتي وكلامي، ولكنه لما لم أره أهلا صرفتها عنه ، وصدفت بنظري اليه ، وكانت الاسارة أن الله عز وجل قد صنف هذه المخلوقات فأحسن التركيب، وأحكم الترتيب ، ثم عرضها على الالباب ، فأي لب أوغل في وأحكم الترتيب ، ثم عرضها على الالباب ، فأي لب أوغل في

النظر مدح على قدر فهمه فاحبه المصنف ، وكذاك أنزل القرآن يحتوي على عجائب الحكم ، فمن فتشه بيد الفهم ، وحادثه في خلوة الفكر ، استجلب رضى المتكلم به وحظى الزلفى لديه ، ومن كان ذهنه مستفرق الفهم بالحسبات ، صرف عن ذلك المقام ، قال الله عز وجل : «سأصرف عن آباتي الذين يتكبرون في الارض بغير الحق ، .

#### ٦٦ ـ زيادة عمر المؤمن خير

دعوت يوماً فقلت اللهم بلغني آمالي من العلم والعمل ، وأطل هري لابلغ ما أحب من ذلك ، فعارضني وسواس من ابليس ، فقال : ثم ماذا ? أليس الموت ? فما الذي ينفع طول الحاة ?

فقلت له : يا أبله . لو فهمت ما نحت سؤ الي علمت أنه اليس، بعبث ، أليس في كل يوم يزيد علمي ومعرفتي ، فتكثر ثمار غرسي يوم حصادي ? أفيسرني أنني مت منذ عشرين سنة ، لا والله ؟ لاني ما كنت أعرف الله تعالى عشر معرفتي به اليوم وكل ذلك ثمرة الحياة التي فيها اجتنيت أدلة الوحدانية ، وارتقيت عن حضيض التقليد الحياة التي يفاع البصيرة ، واطلعت على علوم زاد بهسا قدري ،

#### ٦٧ ـ العارفون واتخاذ الأسباب

قارب العارفين يغار عليها من الاسباب وان كانت لا تساكنها لانها لما انفردت لمرفتها انفرد لها بتولي أمورهـــــا ، فاذا عرضت بالاسباب محي أثر الاسباب : و ويوم حنين إذ أعجبتكم كثرتكم فلم نَعْنَ عَنْكُم شَيْئًا ﴾ . وتأمل في حال يعقوب وحذره على يوسف عليها السلام . حتى قال : أخاف أن يأكله الذئب . فقسالوا : د أكله الذئب ، فلما جاء أوان الفرج ، خرج يهوذا بالقبيص فسبقته الربح و إني لأجد ربح يوسف ، وكذلك قول يوسف عليـ. السلام الساقي : و اذكرني عند ربك ، فعوقب بان لبث سبع سنين ، وإن كان يوسف عليه السلام يعلم أنه لاخلاص إلا باذن الله ، وأن التعرض بالأسباب مشروع ، غير أن الغيرة أثرت في العقوبة ، ومن هذا قصة مريم عليها الســـلام و وكفُّلُهَا وْكُرِيا ، فَقَادُ المسبب من مساكنة الاسباب : وكلما دخل عليها ذكريا المحراب وجد عندها رزقا به ومن هذا القبيل ما يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : و أبى الله أن يرزق عبده المؤمن إلا من حيث · mie y

والاسباب طريق ، ولا يد من ساوكها ، والعارف لايساكها غير أنه (١) يجلي له أمرها ما لا يجلي لفيره من أنها لا تساكن ، وربما عرفت أن مال اليها وان كان ميله لايقبله ، غير أنه أقل المفوات يوجب الادب . . . . . . . الأطوفن الليلة على مئة أمرأة ٤ تلدكل واحدة منهن غلاما . ولم يقل أن شاء الله ، فما حملت إلا واحدة جاءت بشق غلام ، ولقد طرقتني حالة أوجبت النشبث ببعض الاسباب ، إلا أنه كان من ضرورة ذلك لقاء بعض الظلمة ، ومداراته بكامة ، فبينا أنا أفكر في تلك الحال دخل علي قارى، فاستفتح ، فنفاءلت بما يقرأ فقرأ : ﴿ وَلَا تُرَكِّنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَامُوا ا فتسكم النار وما لـكم من دون الله من أولياء ثم لا تنصرون · . فبهت من إجابتي على خاطري ، وقلت لنفسى : اسمعي فانني طلبت النصر في هذه المداراة فأعلمني القرآن أنني إذا ركنت إلى ظالم فاتني ماركنت لاجله من النصر ٤ فياطوبي لمن عرف المسبب وتعلق به ٤ فانها الفاية القصوى ، فنسأل الله أن يرزقنا .

#### ٦٨ ـ درجات قوة الايمان

المؤمن لايب الغ في الذنوب وإنما يقوى الهوى وتتوقد نيران

 <sup>(</sup>١) ما يلي من الكلام مضطرب ولمل تحريفاً عراه من النماخ أو شيئاً سقط
 منه ولم نهتد لوجه اصلاحه .

<sup>(</sup> ٢ ) بياش في الأصل .

الشهوة فينحدر وله مداد ، لا يعزم المؤمن على مو اقعته، ولا على العود بعد فراغه ، ولا يستقص في الانتقام ان غضب ، وينوي التوبة قبل الزلل ، وتأمل إخوة يوسف عليهم السلام ، فانهم عزموا على التوبة قبل إبعاد يوسف فقالوا : ﴿ اقتلوا يُوسف ﴾ ثم زاد ذلك تعظيماً فقالوا : ﴿ أَوَ أَطُرُحُوهُ أَرْضاً ﴾ . ثم عزموا على الإثابة فقالوا : ﴿ وَتَكُونُوا مِنْ بِعِدْهِ قُومًا صَالَحِينَ ﴾ . فلما خُرْجُوا به الى الصحراء هموا بقتله بمقتضى ما في القلوب من الحسد ، فقال كبيرم : « لا تقنلوا يوسف وألقوه في غيابة الجب ، ولم يود أن يوت بل يلتقطه بعض السيارة ، فأجابوا الى ذلك ، والسب في هذه الاحوال أن الايان على حسب قوته ، فتارة يردها عند الهم ، وتارة يضمف فيردها عند المزم ، وتارة عند بمض الفعل ، فاذا غلبت الغفلة ، وواقع الذنب ، فتر الطبع ، فنهض الايمان ، فينغص بالندم أضعاف ما النذ

# ٦٩ ـ إذا عظَّم العالم نفسه خفيت عليه أخطاؤه

أفضل الاشياء التزيد من العلم ، فانه من اقتصر على ما يعلمه فظنه كافياً استبد برأيه ، وصاد تعظيمه لنفسه مانعاً له من الاستفادة ، والمذاكرة تبين له خطأه ، وربما كان معظماً في النقوس فلم يتجاسر على الرد عليه ، ولو أنه أظهر الاستفادة

لأهديت البه مساويه فعاد عنها ، ولقد حكى أبن عقيل عن · أبي المعالي الجويني أنه قال : ان الله تعالى يعلم جمل الاشياء ولا يعلم التفاصيل(١) ، ولا أدريأي شبهة وقعت فيوجه هذا المسكين حتى والاستواء عاسة .. وكيف أصف هذا بالنقه والزهد وهو لايدري ما يجوز على الله بما لا يجوز(٢) ، ولو أنه ترك تعظيم نفسه لرد صبيان بكر بن مقسم : فانه عمل كتاب الاحتجاج القراء ، فأتى فيه مِغُوالله ، إلا أنه أفسد علمه بإجازته أن يقرأ بما لم يقرأ به ، ثم تفاقم ذلك منه حتى أجاز ما يفسد المعنى ، مثل قوله تعالى : على استياسوا منه خلصوا » . فقال: يصلح أن يقال هنا نُجياً أي خلصوا كراماً بوهاء من السرقة ، وهذا سوء فهم القصة ، خان الذي نسب الى السرقة فظهرت معه ما خلص ، فما الذي ينفع خلاصهم ، وإنما سيقت القصة ليبين أنهم انفردوا وتشـــاوروا فيا مصنعون ﴾ وكيف برجعون الى أبيهم وقد احتبس أخوهم ، مأى وجه النجاة ها هنا ، ومن تأمل كتابه رأى فيه من هذا الجنس ما يزيد على الاحصاء أكثر من هذا الفن القبيع ، ولو

 <sup>(</sup>١) أعوذ بالله ، انه لايكن أن يقولها ، وهذه كتبه وهذه مباحثه ،
 ( فتبينوا على أن تصبيوا قوماً ) .

<sup>(</sup> ٣ ) متى قال هذا ? وأين ? واذا لم يوصف النزالي بالفقه والزهد فن لمسري يوصف بها يعده ?

أنه أصغى الى علماء وقته ، وترك تعظيم نفسه لبان له الصواب، غير أن اقتصار الرجل على علمه إذا مازجه نوع رؤية النفس حبس من إدراك الصواب ، نعوذ بالله من ذلك .

## ٧٠ ـ إذا عملت خيراً فاحمد الله

تأملت قوله عز وجل: « بمنون عليك أن أسلموا ، قل لا تمنوا علي إسلامكم ، بل الله بمن عليكم أن هدا كم للا يمان ، فرأيت فيه معنى عجيبا ، وهو أنهم لما وهبت لهم العقول فتدبروا بها عيب الأصنام ، وعلموا أنها لا تصلح العبادة ، فوجهوا العبادة الى من فطر الاشياء ، كانت هذه المعرفة ثمرة العقل الموهوب لمم الذي به باينوا البهائم ، فاذا آمنوا بفعلهم الذي ندب اليه العقل الموهوب ، فقد جهلوا قدر المرهوب ، وغفلوا عمن وهب ، وأي شيء لهم في الشهرة والشجرة ليست ملكاً لهم (١) ، فعلى هذا كل متعبد وبجنهد في علم وعمل إنما وأى بنور اليقظة ، وقوة الفهم والعقل ، حكواباً ، فوقع على المطلوب . فينبغي أن يوجه الشكر والعقل ، حكواباً ، فوقع على المطلوب . فينبغي أن يوجه الشكر الله من بعث له في ظلام الطبع النبس . ومن هدذا الغن حديث الثلاثة الذين دخلوا الغار ، فانحطت عليهم صخرة فسدت باب الغاد ،

 <sup>(</sup>١) أي انه مادام العقل نفسه من خلق الله ، وهو ملك له ، فليس لصاحب المقل شيء يدعيه لنفسه ويفتخر به .

فقالواً : تعالواً نتوسل بصالع أعمالنا ، فقال كل منهم : فعلت كذا وكذا ، وهؤلاء ان كانوا لاحظوا نعبة الواهب للعصبة عن الحطأ فتوسلوا بانعامه عليهم الذي أوجب تخصيصهم بتلك النعمة عن أبناء جنسهم ، فبه توسلوا البه ، وان كانوا لاحظوا أفعــــالهم فلمحوا جزاءها ظناً منهم أنهم هم الذين فعاوا فهم أهل غيبة لاحضوره ويكون جواب مسألتهم لقطع منهم الدائمة . ومثل هذا دؤية المتني تقواه حتى انه يرى انه أفضل من كثير من الحلق ، وربما احتقر أهل المعاصي وشمخ عليهم ، وهذه غفلة عن طريق السلوك ، ربما أخرجت ، ولا أقول لك خالط الفساق احتقاراً لنفسك ، بل أغضب عليهم في الباطن وأعرض عنهم في الظاهر وتلمح جريات الأقدار عليهم في الباطن فأكثرهم لا يعرف كمن عصى ، وجهورهم لا يقصد العصبان ، بل يربد موافقة هواه ، وعزيز عليه أث يعصي ، وفيهم من غلب عليه تلمح العفو والحلم فاحتقر ما يأتي القوة يقينه بالعفو ، وهذه كلها ليـت بأعذار لهم ، ولكن تلمحه أنت يا صاحب التقوى ، واعلم أن الحجة عليك اوفى من الحجة عليم ، لأنك تعرف من تعصي ، وتعسلم ما تأتي ، بل انظر الى تقليب القاوب بين اصبعين فرعا دارت الدائرة فصرت المنقطع ، ووصل المقطوع ، فالعجب بمن يُدل بخيرٍ عمله ، وينسى من أنعم ووفق .

#### ٧١ ـ الردعلي المبتدعة والمشبهة

اعلم ان شرعنا مضبوط الاصول ، محروس القواعد ، لاخلل فيه ولا دخل ، وكذلك كل الشرائع ، إنما الآمة من المبتدعين في الدين أو الجهال ، مثل ما أثر عن النصارى حين رأوا إحياء الموتى على بد عيسي عليه السلام ، فتأملوا الفعل الحارق العادة الذي لايصلح للبشر ، فنسبوا الفاعل الى الآلهية ، ولو تأملوا ذاته لعلموا أنها مركبة على النقائص والحاجات ، وهــذا القدر يكني في عدم صلاح إلسَّهيته ، فيعلم حينئذ أن ما جرى على يديه فعل غيره ، وقد يؤثر ذلك في الفروع ، مثل ما روي أنه فرض على النصارى صوم شهر فزادوا عشر بن يوماً ، ثم جعاوه في فصل من والغروع ، وقد قارب الضلال في أمتنا هذه المسالك ، وأن كان همومهم قد حُفظ من الشبرك والشك والحلاف الظب هر الشنيــع 6 لأنهم أعقل الأمم وأفهمها ، غير أن الشيطان قارب بهم ولم يطمع في إغراقهم ، وإن كان قد أغرق بعضهم في مجاد الضلال . فمن ذلك أن الرسول مِلْكِيْرُ جاء بكتاب عزيز من الله عز وجل قبل في صفته : و ما فرطنا في الكتاب من شيء ، ، وبين ما عداه يشكل ما محتاج الى بيانه بسنته كما قبل له : و لتبين الناس

ما نزال اليم ، ، فقال بعد البيان : تركنكم على بيضاء نقية ، فجاه أقرام فلم يقنعوا بتبيينه ، ولم يرضوا بطريقة أصعبابه ، فبعثوا ثم انفسهوا ، فمنهم من تعرض لما تعب الشرغ في إثباته في القاوب فمحاه منها ، فإن القرآن والحديث يثبتان الإله عز وجل بأوصاف تقرر وجوده في النفرس ، كقوله تعالى : د ثم استوی علی العرش ، وقوله تعالی د بل بدا. مبسوطتان ، وقوله تعالى ﴿ وَ لِتَصْنَعَ عَلَى عَنِي ﴾ ﴾ وقول النبي صلى الله عليه وسلم : يغزل الله الى السماء الدنيا ويبسط يده لمسيء الليل(١) والنهـــاد ، ويضعك ويفضب ، وكل هذه الأشياء وبان كان ظاهرها يوجب تخايل التشبيه ، فالمراد منها إثبات موجود ، فلما علم الشرع ما يطرق القاوب من النوهمات عند سهاعها قطع ذلك بقوله : ه ليس كمنه شيء ، ، ثم أن هؤلاء القوم عادوا إلى القرآنة الذي هو المعجز الأكبر . وقد قصد الشرع تقرير وجوده فقال : « إنَّا أَنْزَلْنَاهُ » ﴿ نَزَلُ بِهِ الروحِ الْأَمَيْنُ ﴾ ﴿ فَلَمْ نِي وَمَنْ يُكَذَّبُ بهذا الحديث، ﴿ وهذا كتاب أنزلناه ﴾ . واثبته في القاوب يقوله تعالى : و في صدور الذين أوتوا العلم ، و في المصاحف بقوله تعالى : و في لوح محفوظ ، وقول الرسول صلى الله عليه وسلم : لا تسافروا

<sup>(</sup>١) انظر النصل «٤٩ » والنصل «١٠ » .

القرآن الى أرض العدو ، فقال قوم من هؤلاً: «مخاوق» فأسقطوا حرمته من النفوس ، وقالوا : لم ينزل ولا يتصور نزوله ، وكيف تنفصل الصفة عن الموصوف ، وليس في المصعف إلا حبر وورق ، فعادوا على ما تعب الشــــارع في إثبانه بالمحو ، كما قالوا : إن الله عز وجل ليس في السباء ، ولا يقال استوى على العرش ، ولا ينزل الى السباء الدنيا ، بل ذاك رحمته ، فحوا من القاوب ما أريد إثباته فيها ، وليس هذا مراد الشارع . وجاء آخرون فلم يقفوا على ما حده الشرع ، بل مماوا فيه بآرائهم فقالوا : الله على العرش، ولم يتنعوا بقوله : « ثم استوى على العرش » ، ودفن لمم أقوام من سلقهم دفائن ، ووضعت لهم الملاحدة أحاديث ، فلم يعلموا ما يجوز عليه بما لا يجوز ، فأثبتوا بها صفاته . وجهور الصعيـح منها آت على توسع العرب فأخذوه هم على الظاهر ، فكانوا في ضرب المثل كجما ، فان أمه قالت له : احفظ الباب ، فقلعه ومشى به ، فأحْذ ما في الدار ، فلامته أمه فقال : إنما قلت احفظ الياب ، وما قلت احفظ الدار ، ولما تخاياوا صورة عظيمة على العرش ، أخذوا يتأولون ما يناني وجودها على العرش ، مثل قوله : ﴿ وَمَنْ أَتَانِي عِشَى أَتَبِتُهُ هُرُولًا ﴾ . فقالوا : ليس المراد به دنو الباب ، وإنما المراد قرب المنزل والحظ ، وقالوا في قوله تعسالي : ﴿ إِلَّا أَنْ بِأَنِّهِمَ اللَّهِ فَي ظَلَّكُ هِ ، هُو مُحْمِلُ عَلَى

ظاهرهـ ا في مجيء الذات ، فهم مجلونه عاماً وبحرمونه عاماً ، ويسمون الاضافات الى الله تعالى صفات ، فانه قد أضاف اليه النفخ والروس . وأثبتوا خلقه باليد ، فلو قالوا خلقه لم يحن أنكار هذا بل قالوا هي صفة تولي بها خلق آدم دون غيره ، فأي مزية كانت تكون لآدم ? فشغلهم النظر في فضيلة آدم ، عن النظر الى ما هو يليق بالحق ما لا يليق به ، فانه لا يجوز عليه المس ، ولا العمل بالآلات ، وإنما آدم أضافه اليه . فقالوا : نطلق على الله الحديث وهو قوله عليه السلام: إذا ضرب أحدكم فليجتنب الوجه، ولا يقل قبَّع الله وجهك ولا وجها أشبه وجهك ، فإن الله خلق آدم على صورته . فلوكان المراد به الله عز وجل الحان وجه الله سبحانه بشبه وجه هذا المخاصم لان الحديث كذا جاء ، ولا وجهاً أَشْبِهِ وَجِهَكَ ﴾ ورورا حديث خولة بنت حكيم : «وان آخروطئة وطئها الله بوج ، وما علموا النقل ولا السير وقول الرسول على الله عليه وسلم : واللهم اشدد وطأنك على مضر ، ، وأن المراد به آخر وقعة قاتل فيها المسلمون بوج ، وهي غزاة حنين . فقالوا : نحمل الحبر على ظاهر. وأن الله وطيء ذلك المـكان ، ولا شك أن عندهم أن الله تعالى كان في الارض ثم صعد الى السهاء ، وكذلك قالوا في قوله : ﴿ انَّ الله لا يمل حتى تماوا ﴾ ، قالوا : يجوز

آن الله يوصف بالملل فجهاوا اللغة وما علموا أنه لوكانت حتى ههنا اللغاية لم تكن بمدح. لأنه إذا مل حين نمل فأي مدح. وإنما هو كقول الشاعر :

جلت من هذيل مخرق لا على الشهر حتى علوا والمعنى لا يمل وإن ملوا ، وقالوا في قوله عليه الصلاة والسلام : الرحم شجنة من الرحمن تتعلق بمحقوي الرحمن . فقالوا : الحقو ، صفة ذات وذكروا أحاديث لو رويت في نقض الوضوء ماقبلت وهمومها وضعته الملاحدة ؛ كما يروى عن عبد الله بن عمرو . قال : خُلَقَ اللهُ الملائكة من نور الذراعين والصدر . فقالوا : نشبت هذا على ظاهره . ثم أرضوا العوام بقولهم ولا نثبت جوارح ، فكأنهم يقولون فلان قائم وما هو قائم ، فاختلف قولهم هل يطلق على الله عز وجل انه جالس أو قائم كقوله تعالى : ﴿ قَائمًا بِالقَسْطِ ﴾ وهؤلاء أخس فهما من جمعا لأن قوله قامًا بالقسط لا يواد به القيام ولمَّا هُو كَمَا يَقَالُ الْامْيَرُ قَائْمُ بِالْعَدَلُ . وَلِمَّا ذَكُرَتَ بِعَضَ أَقُو الْهُمِّ لثلا يسكن الى شيء منها فالحذر من هؤلاء عبادة " ع وإنما الطريق طريق السلف على أنني أقول لك قد قال أحد بن حنبل رحمة الله عليه : من ضيق علم الرجل أن يقلد في دينه الرجال ، فلا ينبغي أن تسمع من معظم في النفوس شيئًا في الاصول فتقلده فيه ، ولو سمعت عن أحد ما لا يوافق الاصول الصحيحة فقل هذا من الراوي

لانه قد ثبت عن ذلك الامام انه يقول بشيء من وأيه . فلو قدرنا صعته عنه فانه لا يقلُّد في الاصول ، ولا أبو بكر ولا عمر رضي الله عنهما ، فهذا أصل بجب البناء عليه فلا يهولنك ذكر معظم في النفوس ، وكان المقصود من شرح هذا أن ديننا سليم ، وإنما أدخل أقوام فيه ما تأذينا به ٢ ولقد أدخل المتزهدون في الدين ما ينفر الناس ، حتى أنهم يوون أفعالهم فيستبعدون الطريق ، وأكثر أدلة هذه الطريق القصّاص ، فان العامي أذا دخل ألى مجلسهم وهو لا يحسن الوضوء كلموه بدقائق الجنيد ، واشارات الشبلي ، فرأى ذلك العامي أن الطريق الواضح لزوم زاوية وترك الكسب للماثلة ومناجاة الحق في خلوة على زعمه ، مع كونه لايعرف أركان الصلاة ولا أدَّبه العلم ، ولا قو"م أخلاقه مخالطة العلماء ، فلا يستفيد من خاوته إلا كما يستقيد الحاد من الاصطبل. فات امتد عليه الزمان في تقلله زاد يبسه فربما خايلت له الماليخوليا أشب احاً يظنهم الملائكة ثم يطاطى، وأسه ، ويمد يده التقبيل ، فـكم قد وأينا من أكَّار ترك الزرع وقعد في زارية فصار الى هذه الحالة فاستواح من تعبه ، فلو قبل له عد مربضاً . قال : مالي عادة . فلمن الله عادة تخالف الشريعية ، فيرى العسامي بما يورده القصاص طريق الشرع هـذ. لا التي عليها الفقهاء ، فيقعون في الضلال

ومن المتزهدين من لا يبالي عمل بالشرع أم لاءثم تتفاوت جهالهم، فهم من سلك مذهب الاباحة ويقول: «الشيخ لا يعارض»، وينهمك في المعاصي .

ومنهم من يحفظ ناموسه فيفتي بغير علم ، لئلا يقال : الشيخ لا يدري . ولقد حدثني الشيخ أبو حكيم رحمة الله عليه : أن الشريف الدحائي وكان يقصد فيزار ويتبرك به حضر عنده يوماً فسئل أبو حكيم : هل تحل المطلقة ثلاثاً اذا ولدت ذكراً ? قال : فقلت لا والله . فقال لي الشريف : اسكت فوالله لقد أفتيت الناس بأنها تحل من ههنا الى البصرة .

وحكى لي الشيخ أبو حكم أن جد آذاد الحداد وكان يتومم بالعلم جاءت اليه امرأة فزوجها من رجل ولم يسأل عن انقضاء العدة ، فاعترضها الحاكم وفر"ق بينها وبين الزوج ، وأنكر علي المزوج ، فلقيته المرأة ، فقال : واسيدي أنا امرأة لا أعلم فكيف زوجتني ? فقال : دعي حديثهم ما أنت إلا طاهرة مطهرة .

وحدثني بعض الفقهاء عن رجل من العباد أنه كان يسجد السهو سنين ، ويقول : والله ما سهوت ولكن أفعله احتوازاً ، فقال له الفقيه : قد بطلت صلاتك كلها لأنك ذدت سجوداً غير مشروع .

ثم من الدّخل الذي دَخل في ديننا طريق المتصوفة ، فانهم سلكوا طرقاً أكثرها ينافي الشريعة . وأهل الندين منهم يقالون ويتخففون ، وهذا ليس بشرع حتى أن رجلاكان قريباً من ذماني يقال له كثير دخل الى جامع المنصور وقال : عاهدت الله عهداً ونقضته ، فقد ألز مت نفسي أن لا تأكل أربعين يوماً ، فحدثني من رآه أنه بقي عشرة أيام ثم في العشر الرابع أشرف على الموت ، قال : فا انقضت حتى تفرغ ، فصب في حلقه ماء فسمعنا له نشيشاً كنشيش المفلاة ثم مات بعد أيام .

فانظروا الى هذا المسكين وما فعله به جهله .

ومنهم من فسح لنفسه في كل ما يجب من التنعم واللذات واقتنع من التصوف بالقسيص والفوطة والعامة اللطيفة ، ولم ينظر من أبن يأكل ولا من أبن يشهرب ، وخالط الأمراء من أرباب الدنيا والباس الحرير ، وشراب الجور ، حفظاً لماله وجاهه .

ومنهم أقوام هماوا سنناً لهم تلقوها من كلمات أكثرها لا يثبت .

ومنهم من أكب على سماع الغناء والرقص واللعب ثم انقسموا فنهم من يدعي العشق فيــــه ، ومنهم من يقول بالحلول ، ومنهم وهذا الشرح يطول ، وقد صنفت كتباً ترى فيها البسط الحسن ان شاء الله تعالى . منها (تلبيس أبليس)، والمقصود أن تعلم أن الشرع تام كامل فان رزقت فهماً له فأنت تتبـع الرسول عَلِيُّكُمْ وأصحابه ، وتترك بنيات الطريق ولا تقلد في دينك الرجال ، فان فعلت فانك لا تحتـــاج الى وصة أخرى ، واحذر جمود - النَّفَلَة ، وانبساط المسكامين ، وجموع المتزهدين ، وشرَّه أهل الهوى ، ووقرف العلماء على صورة العلم من غير عمل ، وعمل المتعبدين بغير علم ، ومن أيده الله تعــالى بلطفه ورزقه الفهم ، وأخرجه عن ربقة النقليد ، وجعله أمة وحده في زمانه ، لايبالي. بمن عبث ولا يلتفت الى من لام ، قد سلم زمامه الى دليله في واضع السبيل ، عصمنا الله وإياكم من تقليد المعظمين ، وألممنا اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم ، فانه درة الوجود ، ومقصود الكون(١) صلى الله عليه وسلم وعلى آله وأصحـــابه وأتباعه ووزقتا اتباعه مع أتباعه .

 <sup>(</sup>١) ما منى (مقصود الكون) ? ان الكون بمنى الحلق ، والله بين.
 انه انما خلق الجن والانس لعبادته ، وايس في النقل ولا في المقل ان مقصود.
 الكون محد صلى الله عليه وسلم .

## ٧٧ \_ التقوى أصل السلامة

اعلم أن الزمان لا يثبت على حال كما قال عز وجل : « وتلك الأيام نداولها بين الناس » ، فتارة فقر وتلرة غني ، وتارة عز وتارة ذل ، وتارة يفرح الموالي وتارة يشبت الأعادي ، فالسعيد من لازم أصلا واحداً على كل حال ، وهو تقوى الله عز وجل ظانه ان استغنى زانته ، وان الهتقر فتحت له أبواب الصبر ، وان عوفي غت النعبة عليه ، وان ابنلي حملته ، ولا يضره ان نزل به الزمان أو صعد ، أو أعراه أو أشبعه أو أجاعه ، لأن جميع تلك الأشياء تزول وتتغير ، والتقوى أصل السلامة حارس لاينام، يأخذ باليد عند المائرة ، ويواقف على الحدود ، والمنكر من غرته لذة حصلت مع عدم النقوى فانها ستحول وتخليه خاصرا ، ولازم التقوى في كل حال فانك لا ترى في الضيق إلا السعة ، وفي ولازم التقوى في كل حال فانك لا ترى في الضيق إلا السعة ، وفي المرض إلا العافية ، هذا نقدها العاجل والآجل معلوم .

## ٧٣ ـــ قوة الإيمان

تأملت أمراً عجيباً ، وأصلاطريفاً ، وهو انهيسال الابتلاء على المؤمن ، وعرض صور اللذات عليه مع قدرته على نيلها ، وخصوصاً ماكان في غيركلفة من تحصيله كمحبوب موافق في خلوة

حصينة . فقلت : سبحان الله هينا يبين اثر الايمان لا في صلاة ركمتين ، والله ماصعد يوسف عليه السلام ولا سعد الا في مثل ذلك المقام، فبالله عليهم بالخواني تأملوا حاله لوكان وافق هواه من كان يكون . وقيسوا بين تلك الحالة وحسالة آدم عليه السلام ، ثم زنوا بميزان العقل على تلك الحطيئة ، وثمرة هذا الصبر . واجعلوا فهم الحال عدة لكم عند كل مشتهى ، وان الذات لتعرض على المؤمن فمني لقيها في صف حربه وقد تأخر عنه عسكر التدبر العراقب هزم ، وكأني أرى الواقع في بعض اشراكها ولسان الحيال يقول له: قف مكانك، أنت وما اخترت لنفسك ، فغانة أمره الندم والبيكاء فـــان أمن اخراجه من تلك الهوة لم يخرج إلا موهونا بالحدوش ، وكم من شخص زلت قدمه فما ارتفعت بعدها . ومن تأمل فل أخرة يوسف عليهم السلام يوم : « وتصدق علينا » هرف شؤم الزلل ، ومن تدبر أحواهم قساس مابينهم وبين أخيهم من الغروق، وان كانت توبتهم قبلت، لانه ليس من دقتع وخاط لمن ثوبه صحيح ، ورب عظم هيض لم ينجبر ، فان جبر فعلى وَ هُنَّى . فَتَنْقَطُوا اخْوَانِي لَعْرَضَ المُشْتَمَاتُ عَسَلَّى النَّفُوسُ ؟ واستوثقوا من لجم الحيل ، وانتبوا للغيم إذا تراكم بالصعود الى تلمة فربما مد" الوادي فراح بالركب.

#### ٧٤ ـ تأخر إجابة الدعاء

تأملت حالة عجيبة وهي أن المؤمن تنزل به النازلة فيدعو ويبالغ فلا يرى أثراً للاجابة ، فاذا قارب اليأس نظر حينتذ الى قلبه فإن كان راضياً بالاقدار غير قنوط من فضل الله عزوجل فالغالب تعجيل الاجابة حينئذ لأن هناك يصلح الايان ويهزم الشيطان (١)، وهناك تبين مقادير الرجال ، وقد أشير الى هذا في قوله تعالى : دحتى يقول الرسول والذين آمنوا معه : متى نصر الله ؟ يه ، وكذلك جرى ليعقوب عليه السلام فانه لما فقد ولداً وطال الامر عليه لم ييأس من الفرج فأخذ ولده الآخر ولم ينتطع أمله من فضل ربه و أن بأتبني بهم جميعاً ، وكذلك قال ذكريا عليه السلام « ولم أكن بدعائك رب شقياً » فاياك أن تستطيل مدة الاجابة . وكن ناظراً الى أنه المالك ، والى أنه الحكيم في التدبير، والعالم بالمصالح، وإلى أنه يوبد اختبارك لیباد آسرادك ، وإلى آنه بوید آن بوی تضرعك ، وإلى آنه بوید أن يأجرك بصرك ، الى غير ذلك . والى أنه يبتليك بالتأخير لتعادب وسوسة إبليس ، وكل واحدة من هذه الأشاء تقوي

<sup>(</sup>١) على هامش النسخة الحطية : لله وتبعد وسوسة الشيطان .

الظن في فضله ، وتوجب الشكر له إذ أمَّـ لك بالبلاء للالتفات الى سؤاله ، والفقر المضطر إلى اللجوء اليه غني كله .

#### ٧٥ ـ اللذة والمنفعة

لما كان بدن الآدمي لايقوم إلا باجتلاب المصالح ودفسع المؤذى ، دكب فيه المرى ليكون سياً لجلب النافع ، والغضب لبكون سبباً لدفع المؤذي، ولولا الهوى في الطعم، ماتناول الطعام فلم يتم بدنه ، فجعل له اليه ميل وتوق. فاذا حصل له قدر ما يقيم بدنه زال التوق ، وكذلك في المشرب والملبس والمنكح. وفائدة المنكع من وجهين . احدهما : إبقاء الجنس وهو معظم المقصودين. والثاني: دفع الفضاة المحتفنة المؤذي احتقانها، ولولا توكيب الهوى المائل بصاحبه الى النكاح ماطلبه احد، فقات النسل وآذى المحتلن. فأما العارفون فانهم فهموا المقصود ، وأما الجاهلون فانهم مالوا مـع الشهوة والموى ولم يفهموا متصود وضعها فضاع زمانهم فيما لاطائل فيه ، وفاتهم ماخلتوا لأجله وأخرجهم هواهم الى فساد المال وذهاب العرض والدين، ثم أداهم إلى التلف , وكم قد رأينا من متنعم يبالغ في شراء الجواري ليحرك طبعه بالمستجد فما كان بأسرع من أن وهنت قواه الاصلية فتعجل تلفه . وكذلك رأينا من زاد غضبه فغرج عن الحد فقتك بنفسه وبمن يجبه . فمن عسلم ان هذه

الاشياء إنما خلقت اعانة البدن على قطع مراحل الدنيا ، ولم تخلق لنفس الالتذاذ وإنما جعلت اللذة فيها كالحيلة في إيصال النفع بها ، إذ لو كان المقصود التنعم بها لما جعلت الحيوانات البيسية أوفى حظاً من الآدمي منها ، فطوبى لمن فهم حقائق الرضع ، ولم يمل به الهوى عن فهم حكم المخلوقات .

#### ٧٦ ـ المعاصي

من تأمل عواقب المعاصي رآها قبيحة ، ولقد تفكرت في الدنيا أقوام أعرفهم يقرّون بالزنا وغيره ، فارى من تعثرهم في الدنيا وع جلادتهم مالايقف عند حد ، وكأنهم قد البسوا ظلمة ، فالقلوب تنفر عنهم . فإن اتسع عليهم شيء فأكثره من مال الغير (۱) ، وان ضاق بهم أمر أخذوا يتسخطون على القدر ، هذا وقد شغلوا بهده الاوساخ عن ذكر الآخرة ، ثم عكست فتفكرت في أقوام صابروا الهوى ، وتركوا مالايحل . فمنهم من قد أينعت له ثمرات الدنيا من قوت مسئلذ ، ومهده مستطاب ، وعيش لذيذ ، وجاه عريض ، فإن ضاق بهم أمر وسعه الصبر ، وطبه الرضا ، ففهمت بالحال معنى قوله تعالى : وانه من يتق ويصبر فان الله لا يضيع أجر الحسنين ،

<sup>(</sup>١) غير لاتمرف ولايقال فيها « الغير » لانها ابلغالالفاظ في التنكير ،وربما الحق «كل » و « بعض » فمع انه يقال « الكل » و « البعض »

## ٧٧ ـ الأنس بالله

ينبغي العاقل أن يلازم باب مولاه على كل حال ، وانه يتعلق بذيل فضله ان عصى وان أطاع ، وليكن له انس في خاوته به ، فان وقعت وحشة فليجتهد في رفع الموحش ، كمأ قال الشاعر :

أمستوحش أنت بما جند تفاحسن اذاشت واستأنس

فان رأى نفسه ماثلا الى الدنيا طلبها منه ، أو الى الآخرة سأله التوفيق العمل لها ، فان خاف ضرر مايوومه من الدنيا سأل الله اصلاح قلبه ، وطب مرضه ، فانه اذا صلح لم يطلب مايؤذيه . ومن كان هكذا كان في العيش الرغد غير أن من ضرورة هذه الحال ملازمة التقوى ، فانه لا يصلح الانس إلا بها ، وقد كان أرباب التقوى يتشاغلون عن كل شيء إلا عن السبح، والسؤال ، وفي الحبر ، ان قتبة بن مسلم لما صاف (۱) التوك هاله امرهم فقال : ابن محمد بن واسع ? فقيل هدو في اقصى الميمنة جانع على سية قوسه يومي باصبعه نحو السهاء ، فقال الميمنة : تلك الاصبع الفاردة ، أحب إلى من مائة الف سيف شهيو ، وسنان طريو . فلما فتح عليهم قال له : ما كنت تصنع ؟ قال د : ما كنت تصنع ؟ قال : آخذ لك بمجامع الطرق .

<sup>(</sup>١) اي اا وقف حيالهم في الحرب

## ٧٨ ـ كتان الامور

ينبغي لمن تظاهرت نعم الله عز وجل عليه أن يظهر منها ماييين أثرها ، ولايكشب جلتها ، وهذا من أعظم لذات الدنيا التي يأمر الحزم بتركها ، فان العين حتى . واني تفقدت النعم فرأيت إظهارها حلواً عند النفس إلا أنها أن أظهرت لوديد لم يؤمن تشمَّت باطنه بالغيظ، وأن أظهرت لعدو فالظاهر إصابته بالعين لموضع الحسد ، إلا أنني رأيت بُعد الحسود كاللاژم ، فانه في حال البلاء يتشفى ، وفي حال النعم يصيب بالمين ولعمري إن المنعم عليه يشتهي غيظ حسوده ، ولكنه لايؤمن أن يخاطر بنعمته ، فإن الغالب أصابة الحاسد لهـ بالعين ، فلا يساوي الالتذاذ بإظهار ماغيظ به ماافسدت عبنه بأصابتها ، وكتان الامور في كل حال فعل الحازم ، فانه ان كشف مقدار سنه استهرموه ان کان کمبرأ ، واحتقروه ان کات صغيراً ؛ وان كشف مابعتقده ناصه الاضدادُ بالعدارة ، وان كشف قدر ماله استحقروه ان كان قليلا، وحسدوه ان كان كثيراً ، وفي هذه الثلاثة يقول الشاعر :

احفظ لسانك لاتبح بثلاثة سنومال مااستطعت ومذهب فعلى الثلاثة تبتلى بثلاثة بموه وبمخرق ومكذب

وقس على ماذكرت مالم اذكره ، ولاتكن من المذايسع الغر الذين لانجملون أسرارهم حتى يفشوها إلى من لايصلح كورب كلمة جرى بها اللسان ، هلك بها الانسان .

#### ٧٩ ـ عبرة العثرة

رأيت كل من يعدثر بشيء أو يزلق في مطر يلتفت الى ما عثر به ، فينظر البه ، طبعاً موضوعاً في الحلق ، إما ليحذر منه إن جاز عليه مرة اخرى من مثله ، أو لينظر مع احترازه وفهمه كيف فاته التحرز من مثل هذا ، فاخذت من ذلك اشارة وقلت : يامن عـ أو مراداً هلا" أبصرت مَاالذي عَثرك فاحترزت من مثله ، أو قبحت لنفسك مع حزمها نلك الوافعة ، فإن الغالب من يلتفت أن معنى التفاته : كيف عثر مثلي مع احترازه بمثل ما ادى ? فالعجب لك كيف عثرت بمثل الذنب الفلاني والذنب الفلاني ? كيف غرك ذخرف تعلم بعقلك باطنه ٤ وترى بعين فكرك مآله ? كيف آثرت فانياً على باق ?كيف بعت بوكش (۱) ? كيف اخترت لذة رقدة على انتباه معاملة ? آه لك لقد استويت عا بعت أحمال ندم لا يُقلتها ظهر (٢) ، وتنكبس رأس أمس بعيد الرفع ، ودموع حزَّن على قبح فعل مالمددها انقطاع ، واقمع الكل أن يقال لك: بماذا ? ومن أجل ماذا ?

<sup>(</sup>١) أي بنبن (١) أي لانحملها دابة .

وهذا على ماذا ? يامن قلب الغرور عليه الصنبيعة ، ووزن له والميزان راكب (١) .

# ٨٠ ـ اتباع القرآن والسنة

تأملت قوله تعالى : ﴿ فَمَن اتَّبِعَ هُداي فلا يُصَلُّ ولا يشتى ، قال المنسرون : هداي رسول الله مِرَاقِير وكتابي . فوجدته على الحقيقة أن كل من تبع القرآن والسنة وعمل بما فيها ، فقد سلم من الضلال بلا شك . وارتفع في حقه شقاء الآخرة بلا شك ، اذا مات على ذلك . وكذلك شقاء الدنيا فلا يشتى أصلاً . وبين هذا قوله تعالى : ﴿ وَمِن يَتِي اللَّهُ يجملُ له مخرجاً ، . فان رأيته في شدة فله من اليقيب بالجزاء مايصير الصاب (٢) عنده عسلا ، والا غلب طبب العيش في كل حال ، والغالب أنه لاينزل به شدة الا اذا انحرف عن جادة التقوى . فاما الملازم لطريق التقوى فلا آفة تطرقه ، ولا بلية تنزل به ، هذا هو الأغلب . فان ندر من تطرقه البلايا معالتقوى فذاك في الاغلب لتقدم ذنب يجازى عليه ، فان قدرنا عدم الذُّنْبِ ، فَذَاكُ لادخَالَ ذَهَبُ صَبِّرُ وَ كَيْرَ البلاء حتى يخرج تبرأ أحمر فهو برى عدوبة العداب ، لانه بشاهد المبتلي فيالبلاء الآلم . قال الشبلي : أحبك الناس لنمائك ، واناأحبك لبلائك .

<sup>(</sup>١) الصنبحة مايوزن به ، والميزان رأك ، اي متملق لايتحرك ولايزن .

<sup>(</sup>٢) الصاب: المركالملقم والصبر.

#### ٨١ - لذة المعصية ساعة

لاينال لذة الماصي الاستحران الغفلة ، فاما المؤنن فانه لايلتذ لأنه عند التذاذه يقف بازائه علم التجريم ، وحذرالعقوبة فان قويت معرفته وأى بعين علمه قرب الناهي ، فيتنفص عيشه في حال التذاذه ، فان غلب سكر الهوى كان القلب متنفصاً بهذه المراقبات ، وان كان الطبع في شهوته وما هي الالحظة ، ثم خذ من غريم ندم ملازم ، وبكاء متواصل ، واسف على ماكان مع طول الزمان ، حتى أنه لو تيقن العفو وقف بازائه حذاد العتاب ، فأف لاننال الا بمقدارة والغفلة.

#### ٨٢ ـ حق البدن

بكرت بوماً أطلب الحاوة الى جامع الرصافة . فجعلت الجول وحدي واتفكر في ذلك المسكان ومن كان به من العلماء والصالحين ، ورأيت أقواماً قد جاوروا فيه فسألت أحدم : منذكم أنت هاهنا ? فأوما الى قريب من أربعين سنة ،فرأيته في بيت كثير الدرن والوسخ وجعلت أتفكر في حبسه لنقسه عن النسكاح هذه المدة . فأخذت النفس نحسن ذلك ، وتذم

الدنيا والاغترار بها ، فأقبل العلم ينكر على النفس ، ونهض الفهم لحقائق الامور ، وموضوع الشرع يقوي ما قال العلم فينحل من ذلك أن قلت النفس : اعلى أن مؤلاء على ضربين : منهم من يجاهد نفسه في الصبر على هذه الاحوال فتفوته فضائل الخالطة لامل العلم والعبل وطلب الولد ، ونفع الحلق ، وانتفاع نفسه بمجالسة أهل النهم ، فيحدث له من نفسه حالة تشابه فيما الوحش ، فيؤثر الانفرادلنفس الانفر ادوريما حبس الطبع، وساء الحلق، وربما حدث من حبس مائه المحتقن سُسُسَّة أفسدت بدنه وعقله، وربما أورثته الجلوة وسوسة ؛ ورباطن أنه من الاولياء واستغنى بما يعرفه ، وربما خيل له الشيطان أشياء من الحبالات وهو يعدها كرامات ، وربما ظن أن الذي هو فيه الغاية ولايدري أنه الى الكراهــة اقرب ، فان وسول الله على : نهى أن ببيت الرجل وحده ، وهؤلاء كل منهم ببت وحده ، ونهى عن النبال وهـ ندا تبيّل ، ونهى عن الرحانية وهذا من خفي خدع ابليس التي يوقع بها في ووطات الضلال بألطف وجه وأخفاه

والضرب الذني : مشامج قد فنوا فانقطعوا ضرورة ، اذ ليس لاحدهم مارى فهم في مقام الزّمني ، وإن كان الضرب الاول قطعوا حبل نفوسهم في العلم والعمل والكسب وتعلقت همهم بفتوح (۱) يطرق عليهم الباب ، فرضوا بالعمى بعدالبصر» وبالزمن (۲) بعد الاطلاق .

فقالت لي النفس: لا أرضى هذا الذي تقوله ، فانك الما قبل الى ايثار نكاح المستحسنات والمطاعم والمشتهيات ، فاذا لم تكن من أهل التعبد فلا تطمن فيهم .

فقلت لها : ان فهمت حدثتك ، وان كنت تقلدين صور الاحوال فلا فهم لك .

أما المستحسنات فان المنصود من النكاح اشياء منها طلب الولد ، ومنها شفاء الفنس باخراج الفضلة المؤذية (٣) ، وكال خروجها لايكون الا بوجود المستحسن . واعتبر هذا بالوطء دون الفرج فانه يخرج من الفضلات ما لايخرج بالوطء في الفرج وبتام خروج تلك الفضلة تفرغ النفس عن شواغلها ، فتدري أن هي ، كما نأمر القاضي بالاكل قبل الحكم ، وننهاه عن الحكم وهو غضبان أو حاقن . وبكمال بلوغ هذا الفرض يكون كال الولد لتام النطقة التي تخلق منها ، ثم النفس حظ يكون كال الولد لتام النطقة التي تخلق منها ، ثم النفس حظ فور يستوفيه استيفاء النساقة حظها من العلف في السفر ، وذلك يعين على سيرها .

<sup>(</sup>١) اي بشيء ينتج به عليهم : عطية او هدية

<sup>(</sup>٢) اي الزمنة : المرض المزمن المقد (٣) تقدم هذا المن مرارة

واما المطاعم فالجاهل من يطلبها لذاتها أو لنفس لـنـــاتها . وإنما المراد إصلاح عدم الناقـة لجمع همها ،ونيل مرادها من غرضها الصارف لها عن الفكر في هواها .

واذا تأملت حال الشرب الاول رأيت من هذا عجباً ، فان النبي بيالي اختار لنفسه عائشة رضي الله عنها وكانت مستحسنة ، ورأى زينب فاستحسنها فتزوجها ، وكذلك اختار صفية (۱) وكان اذا وصفت له امرأة بعث يخطبها (۲).

وكان لعلي رضي الله عنه اربع حرائر ، وصبع عشرة سرية مات عنهن ، وقبل هذه الامة فقد كان لداود عليه السلام مائة امرأة ولسليان عليه السلام الف امرأة . فمن ادعى خللا في هذه الطرق ، او أن هؤلاء آثروا هواهم ، وانفقوا بضائع العمر في هذه الاغراض وغيرها أفضل ، فقد ادعى على الكاملين النقصان وانما هو الناقص فهمه لاهم ?

وقد كان سفيان الثوري اذا سافر ففي سفرته حمل مشوي وفالوذج ، وكان حسن المطعم ، وكان يقول إن الدابة اذا لم

<sup>(</sup>١) كلا ، ولكن اختيار عائشة لمكانة ابي بكر ، وزينب امتثالا للامر ، وصفية لصلحة سياسية ، ولوكان قصده الجمال ماكات زوجاته الباقيات كلبن كبيرات ثيبات ، ولما رضي وهو في شرخ الشباب ، وهو قبل النبوة بخديجة وهي اكبر منه ولم يجمم معها غيرها على ان ابتفاء الجمال في الزواج مطلوب شرعا وهو من السنة ، وهو أدعى للالفة والإحصان . (٢) مَن كان ذلك ?

نحسن اليها لم تعمل ، وهذه الفنون التي أشرت اليها ان قصدت المحاجة اليها ، أو لقضاء وطر النفس منها ، او لبلوغ الاغراض الدينية والدنيوية منها ، فكله قصد صحيح لايعكر عليه حاله . ومن يقوم ويقعد في ركعات لايفهم معناها ، وفي تسبيحات أكثر الفاظها ددية (١) ، كلا ليس الا العسلم الذي هو أفضل الصفات ، وأشرف العبادات ، وهو الآمر بالمصالح ، والناطق بالنصائح ، ثم منفعة العلم معروفة ، وزهد الواهد لايتعدى عتبة

بابه ، وقد قال علي : ﴿ لأن يهدي الله بك رجلًا خير لك

ثم اعتبر فضل الرسل على الانبياء عليهم الصلاة والسلام المواحور فضل الرسل على الانبياء عليهم الصلاة والسلام المواحور المراحور المن الله الماح في المباح وأكثر المتزهدين جهلة يستعبدهم تقبيل اليد الأجل تركهم ما أبيح ، فكم فونت العزلة علماً يصلح به أهل الدين ، وكم أوقعت في بلية هلك بها الدين ، والها عزلة العالم عن الشرفعسب (٣) ، والله الموفق .

ما طلعت عليه الشبس. ي

<sup>(</sup>١) لم يرد في الخطوط ولا المطبوع خبر المبتدأ ، وتقديره ظاهر

 <sup>(</sup>٢) اي الطيور الي كانوا يدربونها ويصطادون بها كالبازي والصغر ،
 انظر كتاب (البيزرة) . وكتاب ( حياة الحيوان الدميري) .

<sup>(</sup>٣) انظر النصل د٢٠٥

# ٨٣ ـ لاتغتر بحلم الله

ينبغي لكل ذي لب وفطنة أن يجذر عواقب المعاصي . فإنه ليس بين الآدمي وبين الله تعالى قرابة ولا وحم ، وإنه هو قائم بالقسط ، حاكم بالعدل ، وأن كان حلمه يسع الذنوب ، إلا أنه أذا شاء عفا فغا عن كل كثيف من الذنوب ، وأذا شاء أخذ باليسير ، فالحذر الحذر . ولقدرأيت أقراماً من المترفين كانوا يتقلبون في الظلم والمعاصي باطنة وظاهرة ، فتعبوا من حيث لم يحتسبوا ، فقلعت أصولهم ، وفاعرة من فواعد أحكموها لذراديم ، وما كان ذلك ونقص ما بنوا من قواعد أحكموها لذراديم ، وما كان ذلك من خير يقاوم مايجري من شر ، فمالت سفينة ظنونهسم ، فدخلها من ماء الكيد ما أغرقهم .

ورأيت أقواماً من المنتسبين الى العلم أهماوا نظر الحق عز وجل إليهم في الحلوات ، فعما محاسن ذكرهم في الجلوات فكانوا موجودين كالمعدومين ، لا حلارة لرؤيتهم ، ولا قلب عجن الى لقائهم .

فَاللَّهُ اللهُ فِي مراقبة الحق عز وجل ، فإن ميزان عدله تبين فيه الذرة ، وجزاؤه مراصد للمخطىء ولو بعد حديث ،

ودبما ظن أنه العفو وإنما هو إمهال ، وللذنوب عواقب سيئة ، فالله الله . الحلوات الحلوات . النيات الخلوات . النيات النيات . فإن عليكم من الله عيناً ناظرة ، وإياكم والاغـترار بجلمه وكرمه ، فكم قد استدرج .

وكونوا على مراقبة الحطايا بجنهدين في محوها ، وما شيء ينفع كالتضرع مع الحمية عن الحطايا فلعلة !

وهذا فصل اذا تأمله المعامل لله تعالى نفعه ، ولقد قال بعض المراقبين لله تعالى : قدرت على لذة وليست بكبيرة ، فنازعني نفسي إليها اعتاداً على صغرها ، وعظم فضل الله تعالى وكرمه . فقلت لنفسي : ان غلبت هذه فأنت أنت ، واذا التبت هذه فمن أنت ? وذكرتها حالة أقوام كانوا يفسمون الأنفسهم في مسامحة كيف انطرت أذكارهم ، وتمكنت عقوبة هالاعراض منهم ، فادعرت ورجعت عما همت به والله الموفق .

## ٨٤ ـ لاتستصغر الذنوب

كثير من الناس يتساعون في أمور يظنونها قريبة ، وهي تقدح في الاصول ، كاستعارة طلاب العلم جزأ الايودونه ، وقصد الدخول على من يأكل لمؤكل معه ، والتسامح بعرض العدو التذاذا بذلك ، واستصغاراً لمثل هذا الذنب ، وإطلاق

البصر استهانة بنطئ الحطينة ، وفتوى من لا يعلم لئلا يقال هو جاهل ، ونحو ذلك بما يظن صغيراً وهو عظيم ، وأهون ما يصنع ذلك بصاحبه ان يحطه من مرتبة المنديزين ببن الناس ، ومن مقام وفعة القدر عند الحق ، وربما قبل له بلسان الحال: أمن اؤتمن على امر يسير فغان ، قال بعض السلف : تسامحت بلقية فتناولتها فأنا اليوم اربعين سنة الى خلف ، فالله الله المسموا بمن قد جراب ، كونوا على مراقبة ، وانظروا في المواقب ، واعرفوا عظمة الناهي ، واحذروا من نفخة تحتقر، وشررة تستصغر فربما أحرقت بلداً .

وهذا الذي أشرت إليه يسير يدل على كشير ، وأغوذج يعرف باقي المحقرات من الذنوب ، والعلم والمراقبة يعرفانك ما أخلات بذكره ، ويعلمانك ان تلمحت بعين البصيرة أثرشؤم فعله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم .

### ٨٥\_ وجوب التوبة

رأيت من نفسي عجباً تسأل الله عز وجل حاجاتها ، وتنسى جناياتها ، فقلت : يا نفس السوء أو مثلك ينطق ؟ فان نطق حفيفها ان يكون السؤال العفو فحسب .

فقالت: فمن أطلب مراداتي ?

قلت : ما أمنعك من طلب المراه ، انما أقول حقي التوبة وانطلقي ، كما تقول في الفاصي بسفره أذا أضطر الى الميــــة لايجوز له أن يأكل ، فإن قبل لنا : أفيسوت .? قلنا لا بل يتوب ويأكل ?

فالله الله من غراءة على طلب الاغراض مع نسيان ماتقهم من الانوب التي توب تنكبس الواس ، ولسن تشاغلت بإصلاح مامض والندم عليه جاءتك مزاداتك ، كا دوى : ومن كان شغله فحكري عن مسألي اعطيته أفضل ما أعطي السائلان ، و وقد كان بشر الحاني بيسط بدبه السؤال ثم يسلها ويقول : مثلي لايسال ، ما أبقت الذنوب لي وجها .

وهذا عنص ببشر فتوة معوفته . كان وقت السؤال كالخاطب

فافهم ما ذكرته ونشاغل بالتوبة من الزلل . ثم العجب من سؤالاتك فإنك لا نتاد قسأل مها من الدنيا ، بل فضول العبش ، ولا نسأل صلاح القلب والدين مثل مانسأل صلاح الدنيا ، فاعتل أمرك فانك من الانبساط والغفة على شقا جرف وليكن حزنك على زلاتك شاغلا لك عن مراداتك ، فقدكان الحبن البصري شديد الحرف ، فلما قيل له في ذلك قال : وما يؤمنني أن يكون اطلع على بعض ذنو في فقال اذهب لاغفرت لك.

#### ٨٦ ـ من عرف الله خاله

أعجب العجب دعوى المعرفة مع البعد عن العرفان بالله ، ماعرفه إلا من خاف منه ، فاما المطمئن فليس من أهـــل المعرفة ، وفي المتزهدين أهل تغفيل يكاد أحدهم يوةن أنه ولي عبوب ومقبول ، وديما توالت عليه ألطاف ظنها كرامات ، ونسي الاستدراج الذي لغتت مساكنته الألطاف ، ورعيا احتقر غيره وظن ان محلته محفوظة به . تغره 'رُكَيْعات ينتصب فيها ، أو عبادة كينصب بها ، وربا ظن أنه قطب الارض وأنه لاينال مقامه بعده أحد . وكأنه ماعلم أنه بينا موسى مكالم 'نبيء بوشع ، وبينا ذكريا عليه السلام بحـــاب نشر بالمنشاد ، وبينا مجيى عليه السلام يوصف بأنه سيدسلط عليه كافر احتز رأسه ، وبينا بلعام معه الاسم الأعظم صار مشله كمثل الكاب ، وبينا الشريعة يعمل بها نسخت وبطل حكمها، وبينا البدن معبور خرب وسلط البلي عليه ، وبينا العسالم يدأب حتى ينال مرتبة يعتقدها ، نشأ طفل في زمان ترقى الى سبر عيوبه وغلطه ، وكم من متكلم يقول : ما مثلي لو عاش فسمع ما حدث بعده من الفصاحة عد نفسه أخرس هذا وعظ ابن الساك ، وابن حماد ، وابن سمعون ، لايصلــــ لبعض

تلامذتنا ولا يوضاه (١) ، فكيف بعجب من يَنْفَق (٦) شَيْئاً ? ووعا اتى بعدنا من لا يُعِدّنا .

فالله الله من مساكنة مسكن ، ومخالفة مقام . وليكن المتيقظ على انزعاج محتقراً الكثير من طاعاته ، خائفا على نفسه من تقلباته ، ونفوذ الاقدار فيه . واعلم ان تلمح هذه الاشياء التي أشرت اليها يضرب عنتى العجب ، ويذهب كبر الكبر (٣٠.

## ٨٧ ـ اذكر ربك في زمن البلاء

من عاش مع الله عز وجل طيب العيش في زمن السلامة خِنْت عليه في زمن البلاء ، فهناك الحسك . ان الملك عز وجل بينا يبني نقض ، وبينا يعطي سلب ، فطيب العيش والرضى هناك يبين ، فاما من تواصلت لديه النعم فانه يكون طيب القلب لتواصلها ، فاذا مسته نفحة من البلاء فبعيد ثباته .

قال الحسن البصري : كاتوا يتساوون في وقت النعم فإذا. نزل البلاء تباينوا .

فالماقل من أعد ذخراً ، وحصل زاداً ، وازداد من العدد

 <sup>(</sup>١) انا لم اكد اسم كلاما لواعظ اعلى طبقة من كلام ابن السباك وهو ابلغ
 من كل من قرآت 4 من الحة الترسل واساتذة البيان .

 <sup>(</sup>٣) أي يننق سوقه ، من النفاق و بنتج النون »

<sup>(</sup>٣) اي جه ومظه قال تمال ( والذي تولى كبره )

الله عند حرب البلاء ، ولابد من لقاء البلاء ، ولو لم يكن إلا عند صرعة الموت ، فانها إن نزلت والعباذ باقد فلم تجد معرفة توجب الرخي أو الصبر ، اخرجت الى الكفر ، ولقد سمعت بعض من كنت أظن فيه كثرة الحيو وهو يقول في ليالي موته : وبي هو ذا يظلمني . فلم أزل منزعجاً مهتماً بتحصيل عدة ألقى بها ذلك اللون . كيف وقد دوي أن الشيطان يقول لأعوانه في تلك الساعة : عليكم بهذا ، فان فات كم لم تقدروا عليه . وأي قلب يثبت عند أمساك النفس ، والاخذ بالكظم ونزع النفس والعلم عقارقة المجبوبات الى مالايدوي ماهو ، وليس في ظاهره الا القبو والبلاء .

فنسأل الله عزوجل يقيناً يقينا شر ذلك اليوم ، لعلنا نصبر القضاء ، أو نرضي به ، ونرغب الى مالك الامور في أن يب لنا من فواضل نعبه على أحبابه ، حتى يكون لقاؤه أحب الينا من بقائنا ، وتقويضنا الى تقديره اشهى لنا من اختيارةا ، ونعوذ بالله من اعتقاد الكيال لتدبيرنا ، حتى إذا انعكس علينا امر عدنا الى القدر بالتسخط . وهذا هو الجهل الحض ، والحذلان الصريم أعادنا الله منه .

### ٨٨ ــ صفة العارف بالله

لبس في الدنيا ولا في الآخرة أطيب عبشاً من العادمين بالله

عز وجل ، فان العارف به مستأنس به في خاوته ، فإن هت أهمه علم من أهداها ، وان صر" مر" حلا مداقه في فيه ، لمرفته بالمبتلي . وان سأل فتعرق مقصود، ، صار مراده ماجرى به القدو علماً منه بالمصلحة بعد يقينه بالحكمة ، وثقته بحسن التدبير . وصفة العارف أن قلبه مراقب لمعروفه (١١ ، قائم بين يديه ، ناظر بعين اليقين اليه ، فقد سيرى من بوكة معرفته الى الجواوح ماعذبها :

فإن تكلمت لم انطق بغيركم وان سكت فانتم عقد إضماري إذا تسلط على العارف أذى أعرض نظره عن السبب ، ولم يوسوى المسبب ، فهو في أطيب عيش معه ، ان سيجت تفكر في اقامة حقه ، وان نطق تكلم بما يرضه (١) لايسكن بقبد الى زوجة ولا الى ولد ، ولايتشبت بذيل محسة أحد، وأغا يعاشر الحلق ببدنه وروحه عنده وقت الرحيل عنما ، ولا وحثة له في القبر ولا خوف عليه يوم المحشر .

فأما من عَدِم المعرفة فانه معثو لايزال يضيع من البلاء لانه لايعرف المبتلي ويستوحش المقد غرضه لأنه لايعرف المصلحة ، ويستأنس يجنسه لانه لامعرفة بيته وبين وبه ، ويجاف من الرحيل لانه لازاد له ولا معرفة بالطريق .

<sup>(</sup>١) يعني الله جل جلاله (٢) اي يرض الله

وكم من عالم وزاهد لم يرزقا من المعرفة الاماوزق العامي البطال ، وربا زاد عليها !.

وكم من عامي رزق منها مالم يرزقاه مع اجتهادهما ، واتمــا هي مواهب وأقسام (١). ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء .

# ٨٩ ـ الصبر على التقوى

بالله عليك يامرفوع القدر بالتقوى لاتبع عزها بذل المعاصي ، وصابر عطش الموى في هجير المشتهى وان أمض وأدمض ، فاذا بلغت النهاية من الصبر فاحتكم وقل . فهو مقام من لوأقهم على الله لابره .

قالله لولا صبر عمر ماانبسطت يده بضرب الارض بالدرة ، ولولا جد انس بن النضر في ترك هواه . وقد سمعت من آثار عزمته و لئن اشهدني الله مشهداً ليوبن الله ما اصنع ، فاقبل بوم أحد يقاتل حتى قتل فلم يعرف الاببنانه . فاولا هذا العزم ما كان للانبساط ، يوم و والله لانكسر سن الربيع (٢) ، وجه ، بالله عليك تذوق حلاوة كف الكيف عن المنبي ، فانها شجرة تشر عز الدنيسا وشرف

<sup>(</sup>١) الاقبام جعقه وهوالنصيب

<sup>(</sup>٢) راجع اللمة في شيرة ابن مثام

الآخرة ، ومتى اشتد عطشك الى ماتهوى فابسط أنامل الرجاء الى من عنده الري الكامل ، وقل قد عيـل صبر الطبع في صنيه العجاف ، فعجل لي العام (١) الذي فيه أغاث وأعصر.

بالله عليك تفكر فيمن قطع أكثر العبر في التقرى والطاعة ثم عرضت له فتنسة في الاخير ، كيف نطع مركبه' الجرف فغرق وقت الصعود .

أف والله للدنيا لابل للجنة إن أوجب نيلهـــا أعراض الحبيب أ أنما نسب للعامي باسمه واسم أبيه ، فاماذوو الاقدار فالالتاب قبل الانساب .

قل لي من أنت وماهملك والى أي مقام ارتفع قدرك ، يامن لايصبر لحظة عمايشتهي . بالله عليك أتدري من الرجل ? الرجل والله من اذا خلا بما يجب من المحرم وقدد عليه وتقلقل عطشاً اليه نَظَرَ إلى نَظَرَ الحق اليه فاستحى من

اجالة همه فيما يكرهه ، فذهب العطش .

كانك لانترك لنيا الاما لاتشتي ؟ أو مالاتصدق الشهوة فيه ؟ أو مالاتقد و عليه ؟ كذا والله عادتك إذا تصدقت اعطيت كسرة لاتصلح لك ، أو في جماعة يدحونك ؟ هيات والله لانلت ولايتنا حتى تكون معاملتك لنا خالصة . تبذل اطايبك ، وتترك مشتهاتيك ، وتصبر على مكروهاتيك ،

<sup>(</sup>١)السنة لايام الجدب ومن ذلك قوله « است القوم » و« أصابتهم السنسة » والمام لاياب الحصب ، أذكر آيات سورة يوسف .

علماً منك ان كنت معاملا بأنك ابنيز وماغريت الشبس أأ. فأن تحتت عباً وأيت ذلك قليلا في جنب وضأ سبيبك عنك ، وما كلامنا مع الثالث (4).

# ٩٠ \_ إذا عليك بالتسليم

وأيت في العلل نوع منازعة التطلع الى جيسع عَيِم الحقى عز وجل في حَكَمَ ، فربًا لم يَثبين له بعضهًا مثل النقض بعد البناء ، فيقف متحيراً وربسا انتهز الشيطان تلك الفرصة ، فوسوس اليه : أبن الحكمة من هذا ?

فقلت له: احدد أن تخدع باسكين، فانه قد ثبت عندك بالدليل القاطع لمارأيت من اتقان الصابع حكمة الصانع ، فان خنى عليك بعض الحرك ، ثم مازالت الملوك اسراد ، فن انت حق تطلع بضعك على جميع حكه . يكفيك الجل (۳) وإياك أياك أن تتعرض لما مجنع عليك . فانك بعض موضوعاته وذوة من مصنوعاته . فكيف تتحكم على من صدوت عنه ، ثم قد ثبتت عندك حكمته في حكمه وملكه ؟

<sup>(</sup>١) اي لم ينته يوم السل

<sup>(</sup>٢) أي الذي لايرى تلسه عبد أقد اجبراً . ولا عباً له مطلبها .

<sup>(</sup>٣) اي فيم جلة الامر . وقد تقدّم مَدًا المشيمرارا ـ ومُوالطّريق المأمونُ لمن يريد الوصول ال حقيقة الاعان بالقضاء والقدر .

فاعل آلتك على قدر قوتك في مطالعة ما يكن من الحبكم ، فإنه حيورثك الدعش . وغض ها مخفي عليك فعقيق بذي البصر الشعيف ألا يقادي (١) نور الشبس !

### ٩١ ــ مجاهدة النفس

أعجب الاشاء بجاهدة النفس ، لأنها تحتاج الى صناعب عجيبة ، فإن أقواماً اطلقوها فيا تحب ، فاوقفتهم فيا كرهوا وإن أقواماً بالغوا في خلافها حتى منعوها حقها ، وظلموها . وأثر ظلمهم لها في تعبداتهم . فنهم من أساء غذاءها فأثر ذلك ضعف بدنها عن اقامة واجبها ، ومنهم من افرهها في خلوة أثرت الوجشة من الناس ، وآلت الى توك فرض أو فضل من عبادة مريض ، أو بر واللاة ، واغا الحازم من تعلم منه نفسه الجد وحفظ الاصول ، فإذا فسع لها في مباح لم تتجاسر أن تتعداه فيكون معها كالملك افا مازح بعض جنده ، فإنه لاينسط اليه فيكون معها كالملك افا مازح بعض جنده ، فإنه لاينسط اليه الغلام ، فإن انبيط ذكر هية المملكة . فكذلك المحتق يعطها ويستوفي منها ماعلها .

# ٩٢ - لاتضيُّع ساعات العمر

دأيت حوم الحلائق يدفعون الزمان دفعاً عجيباً . إن طال

 <sup>(</sup>١) أي يسابلها بقوله . ووزن (فاعلته ) بهذا الممنى قياسي ، يقال :
 جاريته أي سابقته في الجزي وكالبته أي سابقته في الكتابة . ورأميت اي سابقته في الكتابة . ورأميت اي سابقته في الرمي .

الليل فبعديث لاينفع ، أو بقراءة كتاب فيه غزاة وسمر ، وان طال النهار فبالنوم ، وهم في أطراف النهار على دجلة أو في الاسواق فشبهتهم بالمتحدثين في سفينة وهي تجري بهم ، وما عندهم خبر ورأيت النادرين قد فهموا معني الوجود ، فهم في تعبية الزاد والتأهب للرحيل ، الا أنهم يتفاوتون ، وسبب تفاوتهم قسلة العلم و كثرته بما ينتفكن في بلد الاقامة (١) ، فالمتيقظون منهم يتطلمون الى الاخبار بالنافق هناك ، فيستكثرون منه فيزيد ربحهم . والغافلون منهم مجملون ما اتفق ، وربما خرجوا لا مع خفير (١) . فكم بمن قد قطعت عليه الطريق فبقي مفلساً .

فالله الله في مواسم العبر ، والبدار البدار قبل الفوات ، واستشهدوا العلم ، واستدلتوا الحكمة ، ونافسوا الزمان ، وناقشوا النفوس ، واستظهروا بالزاد . فكأن قد حداالحادي فلم يفهم صوته مِن و تشعر دمع الندم .

### ٩٣ \_ تخليط العلماء والزهاد

أضر ما على المريض التغليط ، وما من أحسد الا وهو

<sup>(</sup>١) يريد ببلد الاقامة الدار الآخرة، اما الدنيا فهي دار عمر اليها .

<sup>(</sup>٢) بلا خنیر ، اي انفردوا بانفهم تشرخوا لفيالك بريد بذلك من لايشي على مدي الثرم .

مريض بالهوى ، والحية عنه رأس الدواء ، والتخليط يديم المرض . وتخليط أرباب الآخرة على ضربين :

أحدهما تخليط العلماء ، وهو إما لمخالطة الاضداد كالسلاطين فانهم يضعفون قوى يقينهم كلها زادت المخالطة ، ويقدحون دليلهم عند المريدين . فاني اذا رأبت طبيباً مخلط ومجميسني شككت أو وقفت .

والثاني تخليط الزهاد ، وقد يكون بمخالطة أرباب الدنيا . وقد يكون بمخلط الناموس في اظهار التخشع ، لاجتلاب محبة العوام . فاقد الله فان ناقـــد الجزاء بصير ، والاخلاص في الباطن ، والصدق في القلب ، ونعم طريق السلامة ستر الحال.

#### ٩٤ ـ يصف بعض شيوخه

لقيت مشابخ أحوالهم مختلفة ، يتفاوتون في مقاديوهم في العلم ، وكان أنفعهم لي في صحبته العامل منهم بعلمه ، وات كان غيره أعلم منه .

ولقيت جماعة من علماء الحديث مجفظون ويعرفون ولكنهم كانوا يتسامحون بغيبة مخرجونها مخرج جرح وتعديل. ويأخذون على قراءة الحديث أجرة (١١) ، ويسرعون الجواب لئلا ينكسر

<sup>(</sup>١) فكيف بمن يأخذ الاجرة على ثلاوة القرآن ، ويتخذ ذلك مهنة يعيش منها ، وقد نس ابن عابدين واقام الدلبــــل على ان ذلك حرام . كما أن قرامة القرآن بأنفام الفناء كما يقرأ اليوم لاتجوز ، نس على ذلك فقهاؤنا .

الجاء وان وقع خطأ . ولليت عبد الوهاب الاغاطي فكانت على قانون السلف لم يسمع في مجلسه غيبة ، ولا كان يطلب أَجِراً عَلَى سَمَاعَ الْحَدِيثُ ﴾ وكنت أذا قرأت عليه أحاديث الرقائق (١١) بكن واتصل بكاؤه ، فكنت وأنا صغير السن حينتذ بعمل بكارُه في قلبي ، ريبني قواعد . وكان على سمت المشايخ الذين ممعنـــا أوصافهم في النقل ، ولقيت الشيخ أبا منصور الجواليقي ، فسكان كثير الصبت ، شديد التحرى فيا يقول ، متقناً محققاً ، وربما سئل المسألة الظاهرة التي يبادر بجوابها بعض غامانه فبتوقف فيها حتى يتيقن ، وكان كثيرالصوم وَالْصَلَّتِ . فَانْتَفَعْتُ بِرَوْيَةً هَذَينَ الرَّجَلِينَ أَكْثُرُ مِنَ انْتَفَاعَى بِغَيْرِهُمَا فقيت من هذه الحالة أن الدليل بالفعل أدشد من الدليل بالقول ، ورأيت مشابخ كانت لمم خلوات في انبساطومزاح، فراحوا عن القلوب ، وبدد تبديدهم ما جمعوا من العلم ، فقل الانتفاع لهم في حياتهم ، ونسوا بعد نماتهم ، فلا يكاد أحد أن يلتفت الى مصنفاتهم

فاقه الله في العلم بالعمل قانه الاصل الاكبر والمسكين كل المسكين من ضاع عمره في علم لم يعمل به ، فقاته لذات الدنياوخيوات الآخرة ، فقدم مقلساً على قوة الحبة عليه .

<sup>(</sup>١) هي مايرفق الثلب من الاخبار .

### ٩٥ ـ الحالق يمهل ولا يهمل

سبحان الملك العظيم الذي من عرف خافه ، وما أمن مخرم قط من عرفه .

لقد تأملت أمراً عظيا أنه عز وجل بمبل حتى كأنه يهمل فيرى أيدي ألفصاة مطلقة كأنه لامانع ، فاذا زاد الانبساط ولم ترعو العقول أشخد أخد جبار ، واغا كأن ذلك الامهال ليباؤ صبر الصابر ، وليبلي في الامهال الظالم ، فيثبت هذا على صبره ، ويجزى هذا بقييح فعلم . مع أن هنالك من الحلم في طبي ذلك ما لا نقلب ، فاذا أشد أخذ عقوبة وأيت على كل غلطة تبعة . وربما جعت فضرب العاصي بالحجر الدامغ . وربما جعت فضرب العاصي بالحجر الدامغ . وربما خعت فضرب العاصي بالحجر الدامغ . وربما خفي على الناس سبب عقوبته فليل : فلان من أهل الحير فا وجه ماجرى له ? فيلول القدر : حدود لذنوب خفية صاد استيفاؤها ظاهراً . فسيفان من ظهر حتى لاخفاء به ، واستترحتى استيفاؤها ظاهراً . فسيفان من ظهر حتى لاخفاء به ، واستترحتى المقول من مؤاخذته . لاحول ولا قوة إلا بالله .

# ٩٦ ـ الاشتفــال بالعلم مع ترقيق القلب

تأملت العلم والميل البيسه والتشاغل به ، فاذا هو يقوي

القلب قرة بيل به الى نوع قساوة ، ولولا قوة القلب وطول الامل لم يقع التشاغل به ، فافي أكتب الحديث أرجو أن أرويه ، وأبتدىء بالتصنف أرجو ان أنه ، فإذا تأملت الى باب المعاملات (١) قل " الامل ، ورق القلب ، وجداءت الدموع ، وطابت المناجاة ، وغشت السكينة ، وصرت كأني في مقام المراقبة • إلا أن العلم أفضل وأقوى حجة ، وأعلى رتبة ، وان حدث منه ماشكوت منه . والمعاملة وأن كثرت الفوائد التي أشرت إليها منها فانها قريبة الى أحوال الجيان الكسلان ، الذي قد اقتنع بصلاح نفسه عن هدابة غيره ، وانفرد بعزلته عن اجتذاب الحلق الى دبهم . فالصواب العكوف على العلم مع تلذيع النفس بأسباب المرققات تلذيعاً لايقدح في كال التشاغل بالعلم . فإني لأكره لنفسي من جهة ضعف قلبي ورقته أث أكار زيارة القبور وأن احضر المحتضرين . لأن ذلك يؤثر في فكري ويخرجني من حيز المتشاغلين بالعلم الى مقام الفكر في الموت ، ولا أنتفع بنفسي مدة . وفصل الحطاب في هذا أنه ينبغي أن يقاوَم المرض بضده ، فن كان قلب ، قاسياً شديد القسوة وليس عند. من المراقبة ما يكفُّه عن الحطأ قاوم ذلك

<sup>(</sup>١) ريد الماملة مع الله ـ اي الذكر والمبادة ، لامعاملات الناس المروفة في كتب النقه .

بذكر الموت ومحاضرة المحتضرين . فأما من قلبه شديد الرقة فيكفيه مابه بل ينبغي له أن يتشاغل بما ينسيه ذلك لينتف بعيشه ، وليفهم ما يفتي به ، وقد كان الرسول بالله يزح ويسابق عائشة ، ويتلطف بنفسه فمن سار سيرته عليه الصلاة والسلام فهم من مضونها ما قلته من التلطف بالنفس .

#### ٩٧ ـ إفاقة المحتضر

أظرف الاشياء إفاقة المحتضر عند موته ، فإنه ينتبه انتباهاً لايرصف ويقلق قلقاً لايحد ، ويتلبف على زمانه الماضي ، ويود لو 'ترك والتدارك ، ويصدق توبته على مقدار يقينه بالموت ، ويكاد يقتل نفسه قبل مونها بالاسف (۱) ، ولو وجدت ذرة من تلك الاحوال في أوان العافية حصل كل مقصود من العمل بالتقوى ، فالعاقل من مثل تلك الساعة وعمل بمقتضى ذلك . فإن لم ينها تصوير ذلك على حقيقته تخايله على قدر يقظته ، فإن لم ينها تصوير ذلك على حقيقته تخايله على قدر يقظته ، فانه يكف كف الموى ويبعث على الجدد . فأما من كانت نلك الساعة نصب عينه كان كالأسير لها ، كاروي عن حبيب تلك الساعة نصب عينه كان كالأسير لها ، كاروي عن حبيب

<sup>(</sup>١) احست بذلك كله مرتين ؛ مرة لا كدت اغرق في بمر بيروت، ومرة لا أشرف بي المرض على الموتسنة ١٩٥٧ ووصنته في كتابي «من حديث النفس» ولو دام لي ذلك الشور لكنت من الصالحين . ولكني انفست في خضم الحياة كل احداقد على استنشاق ذلك النسي . اسألوا الله يولكم المنفرة

العجبي انه كان اذا أصب يقول الامرأته : اذا مت اليوم المفائن يغسلني ، وفلان عملني .

وقال معروف لرجل : صلُّ بنا الظهر .

فقال : إن صليت بكر الظهر لم أصل بكر العصر

فقال : وكانك تؤمل أن تميش الى العصر . نعوذ بالله من طول الامل . وذكر رجل رجلاً بين يديه بغيبة فجعل معروف بقول له : اذكر القطن اذا وضعوه على عينيك .

### ٩٨ - المتيقظ بأخذ إشارات من كل مايسمع

وبما أخذ المتيقظ بيت شعر فأخذ منه اشارة فانتفع بها ، قال الجنيد : ناولني سري" (١) رقعة فيها مكتوب .

جمعت حادياً في طريق مكة شرقها الله تعالى يقول : أبكي وما يدريك مايبكني أبكي حذاراً أن تفادقيني وتقطعي حيلي وتهجريني

فانظر رحمك الله ووفقك الى تأثير هذه الإبيات عنه سري احب أن يطلع منها الجنيد على ما اطلع عليه ، ولم يصلح للاطلاع على مثلها إلا الجنيد ، فإن أقواماً فهم كافة طبع

<sup>(</sup>۱) سرى السقطي

وخشونة فهم . قال بعضهم لما سمع مثل هذه : الام يشاد بهذه? إن كان إلى الحق فالحق عز وجل لايشاد اليه بلفظ تأنيت . وإن كان الى امرأة فأين الزهد ?

ولمسري ان هذا حداء أهل الففلة اذا سعوا مثل هذا ، ولذاك ينهى عن سماع القصائد وأقوال أهل الفناء ، لأن الفالب حل تلك الابيات على مقاصد النفس ، وغلبات الهوى ومن أين لنا مثل الجنيد وسرى ، وإذا وجدنا مثلها فها خبيرات على يسمعان . وأما اعتراض هذا الكثيف الطبع فالجواب : أن سريا لم يأخذ الاشارة من الغظ ، ولم يقس ذلك على مطلوبه فيعتبوه تأنيثاً أو تذكيراً ، وأغا أخذ الاشارة من المعنى ، فيعول : ابكي حذاراً فكأنه بخاطب حبيه يمني الابيات ، فيقول : ابكي حذاراً من إعراضك وإبعادك . فهذا الحاصل له . وماللتقت قط الى تذكير ولا إلى لفظ تأنيث فافهم هذا .

وما زال المتيقطون يأخذون الاشارة من مثل هذا حنى كانوا يأخذونها من هذا الذي تقوله العامة ويلقبونه بسكان وكان (١) فرأيت نخط ابن عقيل عن بعض مشايخه الكبار أنه ميم امرأة تنشد :

غسلت أنه طول الليل فركت أنه طول النهاد"

<sup>(</sup>١) نوع مسروف من الثمر العامي أي انه كالرجل والمواليا

خرج يعاين غـــيري زلق وقـع في الطبن فأخذ من ذلك اشارة معناها : ياعبدي اني حسنت خلقك وأصلحت شأنك ، وقومت بنيتك ، فأقبلت على غــــيري ، فانظر عواقب خلافك لى .

وقال ابن عقيل : وسمعت امرأة تقول ، من هذا (السكان وكان ) كلمة بتيت في قلقها (١) مدة :

كم كنت بالله أقل لك لذا التواني غــائله والقبيـــح خـــــيوه تبين بعـــد قليـــل قال ابن عقيل : فما أوقعه من تخجيل على إهمالنـــا لاموو غداً تبين خمايوها بين يدي الله تعالى .

## ٩٩ ـ مراقبة الله وترك الترخص

أمكنني تحصيل شيء من الدنيا بنوع من أنواع الرخص ، فكنت كلما حصل شيء منه فاتني من قلبي شيء ، فكلما استنارت لي طريق التحصيل تجدد في قلبي ظلمة . فقلت : يانفس السوء ، الاثم حزاز القاوب ، وقد قال : استفت نفسك ، فلا خير في الدنيا كلها إذا كان في القلب من تحصيلها شيء أوجب نوع كدر ، وإن الجنة لوحصلت بسبب يقدح في الدين أو في

<sup>(</sup>١) الغلق منها : التفكير فيها

المعاملة مالذت ، والنوم على المزابل مسمع سلامة القلب من الكدر ألذ من تكات الماوك.

ومازلت أغلب نفسي تارة وتغلبني أخسرى ، ثم تدعم، الحاجة إلى نحصيل مالابدلها منه . وتقول : فما اتعدى في الكسب المباح في الظاهر .

فتلت كما : أوليس الورع يمنع من هذا .

قالت: بلي

قلت : البس القسوة في القلب تحصل به .

قالت: بلي

قلت : فلا خير لك في شيء هذا ثمرته .

فغاوت يوماً بنفسي فقلت لها : ويحك اسمعي احدثك . إن جمعت شيئاً من الدنيا من وجه فيه شبهة أفانت على يقين من إنفاقه ?.

قالت : لا

قلت : فالحنة أن بحظى به الغير ولا تنالبن الا الكدر العاجل ، والوزر الذي لايؤمن . ومجك اتركي هذا الذي بمنع منه الورع لأجل الله فعامليه بتركه ، وكأنك لاتريدين ألا" تتركي الا ماهو محرم فقط أو مالايصع وجهه ، أو ما سمعت أث من ترك شيئًا له عوضه الله خيراً منه ? أمالك عبرة في أقوام جمعوا

فعازه سواه ، واملوا فما بلغوا مناه ؟ كم من عالم جمع كتباً كثيرة ما انتفع بها ، وكم من منتفع ما عنده عشرة اجزاء ؟ كم من طيب العيش لايملك دينادين ، وكم من ذي قناطير منفس ؟ أمالك فطنة تنامج أحوال من يترخص في وجه فيسلب منه من أوجه ؟ ديما نزل المرض بصاحب الدار أو ببعض من فها قانفتي في سنته اضعاف ما ترخص في كسبه ، والمتقي معانى .

فضعت النفس من لومي . وقالت : اذا لم اتعد واجب الشرع فما الذي تويد مني ?

فقلت لها : أضن بك عن الغبن وانت أعرف بباطن امرك . قالت : فقل لي ما أصنع .

قلت: عليك بالمراقب لل يراك ، ومثلي نفسك بحضرة معظم من الحلق ، فانك بين بدي المك الاعظم يرى من باطنك ما لايواه المعظمون من ظاهرك ، فغذي بالاحوط ، واحذري من الترخص في بيع اليتين ، والتقوى بعاجل الموى، فان وقع الطبع ما تلقين فقولي له : مهلا ، فيا انقضت مدة الاشارة ، والله مرشدك الى التحقيق ، ومعينك بالتوفيق .

## ١٠٠ - العقوبة بالمرصاد

ماذلت أسمع عن جماعة من الاكابر ، وأدباب المناصب ،

انهم يشرون الحور ، ويفسقون ويظلمون ، ويفعلون أشياه توجب الحدود فبقيت انفكر أقول : متى يثبت على مثل هؤلاء ما وجب حداً ? فأو ثبت فمن يقيمه ?

وأستبعد هذا في العادة لانهم في مقدام احترام لاجل مناصبهم ، فبقيت انفكر في تعطيل الحد الواجب عليهم ، حتى رأيناهم قد نكبوا وأخذوا مرات ، وموت عليهم العجائب ، فقوبل ظلهم بأخذ أموالهم ، وأخذت منهم الحدود مضاعفة بعد الحبس الطويل ، والقيد الثقيل ، والذل العظيم . وفي-م من قتل بعد ملاقاة كل شدة ، فعلمت أنه ما يهكل شيء .

فالحذر الحدَر فان العقوبة بالمرصاد.

# ١٠١ ـ من ادعى بغض الدنيا فهو كاذب

اجتهاد العاقل فيا يصلحه لازم له بمقتض العقل والشرع ك فن ذلك حفظ ماله وطلب تنبيته والرغبة في ذيادته ، لانسب بقاء الانسان ماله (۱) فقد نهى عن التبذير فيه ، فقيل له ولانزنو السقهاء أموالكم ، وأعلم أنه سبب لبقائه و السني جعل الله لكم قياما ، أي قواماً لمعاشكم وقال عز وجل ولا تبسطها كل السط ، وقال تعالى و ولا تبذيراً ،

<sup>(</sup>١١) انظر قصل ( ٣١)

وقال تعالى و لم يسرفوا ولم يتقشروا وكان بين ذلك قواما ، ومن فضية المال أن الله تعالى قال « من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً ، وقال تعالى « وأنفقوا في سبيل الله ، وقال تعالى « وأنفقوا في سبيل الله ، وقال الفتح ، «ينفقون أمو الهم ، وقال « لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح ، وجعل المال نعمة وزكاته تطهيرا ، فقال تعالى : « خذمن امو الهم صدقة تطهيره وتزكيم بها ، وقال عليه : « نعم المال الصالح للرجل الصالح ، وقال : « مانفعنى مال كمال أبي بكر »

وكان أبو بكر دضي الله عنه يخرج الى التجارة ويترك دسول الله على فلا ينهاه عن ذلك . وقال عمر بن الحطاب دخي الله عنه : « لان أموت بين شعبتي جبل اطلب كفاف وجهي احب الى من أن اموت غازيا في سبيل الله ، وكان جاعة من الصحابة دخي الله عنهم يتجرون ، ومن سادات التابعين سعيد بن المسيب ، فات وخلف مالا وكان يحتكر (۱) الزيت ومازال السلف على هذا . ثم تعرض نوائب كالمرض يحتاج فيها الى شيء من المال فلا يجد الانسان بداً من الاحتيال في طلبته فيبذل عرضه أو دينه ، ثم النفس قوة بدنية عند وجود المال وهو معدود عند الاطباء من الادوية ، حكمة وضعها الواضع في نبغ اقوام طلبوا طريق الراحة فادعوا انهم متوكلة ، وقالوا غن لاغسك شيئاً ، ولانتزود لسفر ، ورزق الابدان يأتي .

<sup>(</sup>١) لايعني الاحتكار بالمني المعروف اليوم فانه مذموم

وهذا على مضادة الشرع فإن رسول الله على نمن عن اضاعة المال ، وموسى عليه السلام لما سافر في طلب الحضر ترود ، وأبلغ من هذا قوله تعالى ( وترودوا فإن خير الزاد التقوى ) ثم يدعي هؤلاء المتصوفة بغض الدنيا فلا يفهمون ماالذي ينبغي أن يبغض (١) ، ويرون زيادة الطلب للمال حرصاً وشرها ، وفي الجلة أغا اخترعوا بآرائهم طريقاً فيها شيء من الرهبانية اذا صدقوا ، وشيء من البهرجة اذا نصوا شباك الصيد بالترهد فسموا ما يصل الهرم من الارزاق فتوحاً .

قال ابن فتية في غريب الحديث في قوله على : واليد العليا (٢) . قال هي المعطية . قال : فالعجب عندي من قوم يقولون هي الآخذة ، ولا أرى هؤلاء القوم إلا قوماً استطابوا السؤال ؟ فهم بحتجون الدناءة ، فأمدا الشرائع فإنها بريئة من حالهم .

وفي الحديث : خاق البلد بمواثي ابراهيم ولوط عليها السلام فافترقا . وكان شعيب عليه السلام كثير المال ، ثم قسد تد طمعه في زيادة الاجر من موسى عليه السلام فقال : « فإن

<sup>(</sup>١) وضع هذا المنى مراداً في النصول السابقة

<sup>(</sup>٢) البد المليا خير من البد السنلي

أغت عشراً فن عندك و (۱۱) ، وكان ابن عقبل رجه الله يقول: من قال اني لاأحب الدنيا فهو كذاب ، فإن يعقوب عليه السلام لما طلب منه ابنه يامين قال : « هل آمنكم عليه » . فقالوا : « ونزداد كيل بعير » . فقال : خذوه .

وقال بعض السلف: من ادعى بغض الدنيا فهو عندي كذاب الى ان ينبت صدقه ، فإذا ثبت صدقه فهو مجنون ، وقد نفر جماعة من المتصوفة خلقاً من الحلق عن الكسب ، وأوحشوا بينهم وبينه ، وهو دأب الأنبياء والصالحين . وإغا طلبوا طربق الراحة وجلسوا على الفتوح . فإذا شعوا رقصواء غاذا انهضم الطعام أكلوا . فإن لاحت لهم حيسة على غي أوجبوا عليه دعوة ، إما يسبب شكر أو بسبب استقفار ، أوجبوا عليه دعوة ، إما يسبب شكر أو بسبب استقفار ، وأطم الطامات ادعاؤهم ان هذا قربة ، وقد انعقسد إبجاع وأطم الطامات ادعاؤهم ان هذا قربة ، وقد انعقسد إبجاع العلماء أن من ادعى الرقص قربة الى الله تعالى كفر (٢) ء غلم العلماء أن من ادعى الرقص قربة الى الله تعالى كفر (٢) ء غلم العلماء أن من ادعى الرقص قربة الى الله تعالى كفر (٢) ء غلم العلماء أن من ادعى الرقص قربة الى الله تعالى كفر الأنسب أنهم قالوا : د مباح ، كانت أقرب حالاً ، وهذا لأن الفرت ولا ندب المنع أمر بالرقص ولا ندب إليه ، ولقد بلغني عن جاعة منهم أنهم كانوا يرقدون الشبع المنه ، ولقد بلغني عن جاعة منهم أنهم كانوا يرقدون الشبع

<sup>(</sup>١) أظن أن الادب الواجب مع الانبياء يمنع من اطلاق مثل هذه الالفاظ. (٣) ذكر ذلك أبن عابدين في الحاشية ( الجزء الثالث آخر باب المرقد ) وفي المنظومة الرهانية :

ومن يستحل الرقس قالوا بكفره ولاسيا بالدف يلهسو ويزمر والمرادبالرقس مايسمى اليوم بالذكر، قال ذلك ابن عابدين وبينه في الحاشية الوسعييان

في وجود المودان وينظرون الهسم ، فاذا سئوا عن ذلك سغروا بالسائل فقالوا : نعتبر بخلق الله ، الحقوام أقوى من النبي على حين أجلن الشاب الذي وقد عليه من وراء ظهره وقال : د وهل كانت فتة داوود إلا من النظر (١) >

ميات لقد عَلَكُ الشَّطَانَ ثلكُ الأَزْمَّةُ (٢) فقادُها إلى ماأراد والعيب من يدم الدنيا ومو ياكل فيشيع ، ولاينظر من أين المُطْعِمُ ، وَمَا زَأَلُ صَالِحُو الْسَلْفُ يَعْتَشُونَ عَنَ الْمُطْعِمُ حَيْ كَانَ أو أهم بن ادم يسهر هو وأصعابه ويقولون : مع من نعبل غداً ? وكات مرى المقطي يعرف بطيب الفذاء ، وله في الووع معامات . خماء قوم يتسون بالصوفية بدعون البساع أولئك السادة ، ويأكلون من مال فلان . وم يعرفون أمول تلك الاموال ، ويتولون : و وزَّفْنَا ، فواعباً اذا كان الآكل لايب إلى به من أبن ? ولا امتناع من شهوة ولا تقالى ، ولا يخلو الرباط (٣) من المطبيع ، ولا يتقطع لية ، . وأحله من مال قد عزف من أين هو ، والحام دائر والمني يدق بُدف فيه جُلاجل ورفيقه بالشبّابة ، وسعدى وليسلى في الانشاء ، والمُدان في الشرع ، ثم يذم الدنيا بعرد هذا ،

<sup>(</sup>١) قال الاستاذ الثيخ ناصر وهو المرجع اليوم في دواية الحديث في الثام : هذا الحديث مُعيِّف

<sup>(</sup>٢) جم زمام (٢) الرباط أشكية

فقولوا لنا : من يتلهى بالناس ، ولكن من مرت عليـــه زرجنتهم (١) فانه أخس منهم .

#### ١٠٢ \_ عظمة الخالق

عرض لي في طريق الحج خوف من العرب ، فسرنا على طريق خيبر ، فرأيت من الجبال الهائلة والطرق العجيبة ماأذهلني(٢) ، وزادت عظمة الخالق عز وجل في صدري . فصار يعرض لي عند ذكر تلك الطرق نوع تعظيم لاأجده عندذكر غيرها ، فصحت بالنفس: ويجك اعبري الى البحر وانظري اليه والى عجائبه بعين الفكر، تشاهدي أهوالاً هي أعظم من هذه ، ثم اخرجي الى الكون والتغتى اليه فإنك ترينه بالإضافة الى السبوات والافلاك كذرة في فلاة ، ثم جولي في الافـلاك وطوفي حول العرش وتلمحي ماني الجنـــان والنيران، ثم اخرجي عن الكل والنفي اليه، فانك تشاهدينه في قبضة القادر الذي لاتقف قدرته عند حد ، ثم النفني اليك فتلمي بدايتك ونهايتك ، وتفكري فيا قبل البداية ، وليس إلا العدم ، وفيا بعد البلى وليس إلا التراب ، فكيف يأنس بهذا الوجود من نظر بعين فكر. المبدأ والمنهى ? وكيف يغفل أرباب القلوب عن ذكر هذا الاله العظيم ?

<sup>(</sup>١) اي تدجيلهم:

اقال الله حين عبدتموه كلوا اكل البهائم وارتصوا لي ? (٧) ترى وصفها في كتابي « من نفحات الحرم » لأنها متصلة بجبال « المعلا » التي مررت بها ووصفتها .

بالله لوصعت النفوس عن سُكر هواها لذابت من خوفه او لفابت من حبة ، غير أن الحس غلب فعظمت قدرة الحالق، عنسد رؤية جبل ، وأن الفطنة لوتلمحت المعاني لدلت القدرة عليه أو في من دليل الجبل .

سبحان من شفل اكثر الحلق عا هم فيه هاخلقواله! سبحانه !

### ١٠٣ - وجوب الصبر على البلاء

البلايا نهايات معلومة الوقت عند الله عزوجل . فلابد المبتلي من الصبر الى أن ينقض أوان البلاء ، فإن نقلقل قبل الوقت لم ينفع التقلقل ، كما أن المادة اذا المدرت الى عضو فإنها لن ترجم ، فلابد من الصبر إلى حين البطالة . فاستعجال زوال البلاء مع تقدير مدته لاينفع. فالواجب الصبر وإن كان الدعاء مشروعاً ولاينفع إلا به ، إلا أنه لاينبغي للداعي ان يستعجل بل يتعبد بالصبر والدعاء والتسليم الى الحكيم ، ويقطع المواد التي كانت حبباً للبلاء ، فإن غالب البلاء أن يكون عقوبة فأما المستعجل فمزاحم للمدبر وليس هذا مقام العبودية وإنحسا المتام الاعلى هو الرضا والصبر هو اللازم ، والتلافي بكثرة الدعاء نعم المعتبد ، والاعتراض حرام ، والاستعجال مزاحمة لتدبير ، فافهم هذه الاشياء فإنها تهون البلاء .

#### ٤ - ١ - فوائد الصبر

ليس في الوجود شيء أصعب من الصبر اما عن الحبوب او على المكروهات ، وخصوصاً إذا امتد الزمان أو وقسع الباس من الفرج ، وتلك المدة نحتاج الى زاد يقطع به سفوها ، والزاد يتنوع من أجناس .

فينه تلمح مقدار البلاء ، وقد يمكن أن يكون أكثر (١) . ومنه أنه في حال فوقها أعظم منها مثل أن يبتلى بفقد ولد وعنده أمز منه ، ومن ذلك رجاء العوض في الدنيا .

ومنه تلمح الأجر في الآخرة .

ومنه التلذذ بتصوير المدح والثناء من الحلق فيا يمدحون عليه والأجر من الحق عز وجل .

ومن ذلك أن الجزع لايفيد بل يفضح صاحبه .

الى غير ذلك من الاشياء التي يقدحها العقل والفكر ، فليس في طريق الصبر نفقة سواها ، فينبغي للصابر أن يشغل بها فقسه ويقطع بها ساعات ابتلائه وقد صبّح المنزل (٢).

<sup>(</sup>١) من هذا المئ مراوا

<sup>(</sup>٢) شبه البلاء بطريق لم يبق منه الامسيرة لبلة ونهايتهالصباح

### ١٠٥ ـ قد تتأخر الاجابة بعد الدعاء

ينبغي لمن وقع في شدة ثم دعا أن لايختاج في قلبه أمر من تأخير الاجارة او عدمها ، لان الذي الد ١١ أن يدعو والمدعور مالك حكم ، فإن لم يجب فعل مايشاء في ملكه ، وان أخر فعل يقتض حكمته ، فالمعترض عليه في سره خارج عن صفة عبد ، مزاحم لمرتبة مستحق ، ثم ليعلم أن اختيار الله عز وجل عز وجل له خير من اختياره لنفسه . فريسا سأل سيئة سال به وفي الحديث : و ان وجلا كان يسأل الله عز وجل أن يوزقه الجديث : و ان وجلا كان يسأل الله عز وجل أن يوزقه الجيساء فيتف به هاتف ، إنك ان غزوت السرت ولمن اسرت تنصرت ، فإذا سلم العبد تحكيا لجكمته المرت وأبقن أن الكل ملكه ، طاب قلب قضت حاجته أو لم تقض .

وفي الحديث: و مامن مسلم دعا الله تعالى الا وأجابه. طاما أن يعجلها واما أن يؤخرها ولما أن يدخرها له في الآخرة ي . فاذا وأى يوم القيامة ان ما اجيب فيه قد ذهب ومالم يجب فيمه قد بقي ثوابه ، قال : ليتك لم تجب كي دعوة قط .

<sup>(</sup>١) المبد ، اي ليس من الأمر الا ان يدعو

فافهم هذه الاشباء وقد سلم قلبك من أن يختلج فسيه ديب أو استعجال .

## ١٠٦ ـ العلماء أفضل من الزهاد

من أراد أن يعرف رتبة العلماء على الزهاد فلينظر في رقبة جبريل وميكائيل ومن خص من الملائكة بولاية تتعلق بالحلق ، وقد وباقي الملائكة قيام التعبد في مراتب الرهبان في الصوامع (۱۰) . وقد حظي اولئك بالتقريب على مقادير علمهم بالله تعالى . فاذا مر أحدم بالوحي انزعج أهل الساء حتى يخبرهم بالحبر ، فاذا فزع عن قلوبه علوا : ماذا قال ربكم ? قالوا : الحتى . كما أذا أنزعج الزاهد من حديث يسمه سأل العلماء عن صعته ومعناه فسبعان من خص الحصوص بخصائص شرفوا بها على جنسهم ، ولاخصيصة أشرف من العسلم . يزيادته صار آدم مسجودا له وبنقصائه صارت الملائكة ساجدة . فأقرب الحلق من المالهاء .

وبيس العلم بمجرد صورته هو النافع بل معناه وإنما يَنالُ معناه من تَعَلَّمه العمل به ، فكلما دله على فضل اجتهد في نيله وكلما نهساه عن نقص بالغ في مباعدته ، فحنئذ يكشف العلم له سره ، ويسهل عليه طريقه ، فيصير كمجتذب بحث الجاذب فاذا حركه عجل في سيره . والذي لايعمل بالعلم لايطلعه

<sup>(</sup>١) شبه انقطاعهم العبادة بانقطاع الرهبان ، لا أن الرهبان كالملائكة ولاانهم على حق ، الحق اليوم ماجاء به خاتم الرسل صلى الله عليه وسلم ، ولغد كان كل رسول في ايامه على حق ، صلوات الله عليهم اجمين .

العلم على غوره ، ولا يكشف له عن مره فيكوك كمجذوب العلم على غوره ، ولا يكشف له عن مره فيكوك كمجذوب المال العلم عند . وإلا فلا تتعب .

## ١٠٧ ـ الاعتدال بين الدنيا والآخرة

أعلم أن أصلح الامور الاعتدال في كل شيء وأذا رأينا أُرباب الدنيا قد غلبت آمالهم ، وفسدت في الحير اعمالهم ، امرناهم بذكر الموت والقبور والآخرة . فاما أذا كان العالم لا يغيب عن ذكره الموت وأحاديث الآخرة لقرأ عليه وتجري وعلى لسانه ، فتذكاره الموت زيادة على ذلك لاتفيد الا انقطاعه عَرِهَ . بل ينبغي لهذا العالم الشديد الحوف من الله تعالى ، والكثير الذكر للآخرة ، أن يشاغل نفسه عن ذكر الموت ليبتد تُفَس أمله قليلا فيصنف ويعمل أعمال خير ، ويقدر على طلب ولد . فاما اذا لهج بذكر الموت كانت مفسدته عليه اكثر مَنْ مَصَلَّحَتُهُ ، أَلَمْ تُسْبَعِ أَنْ النَّبِي مِرْكِيِّهِ سَابَقَ عَانَّشَةً رَضِّي اللَّهِ عَنها فسبقته ، وسابقها فسبقها ، وكان يمزح ويشاغل نفسه ، فان مطالعة الحقائق على التحقيق تفسد البدن وتزعج النفس • وقد روي عن احمد بن حنيل رحمة الله عليه : أنه سأل الله تعالى أن يفتح يرد ذلك عنه .

> تم الجزء الأول ويليه الجزء الثاني وأوله ١٠٨ ـ طلب معالي الأمور

#### ١٠٨ ـ طلب معالى الأمور

من أعمل فكره الصافي دله على طلب أشرف المقامات ه وثباء عن الرضي بالنقص في كل حال ، وقد قال أبو الطب المتفي إ وثم أد في عبوب الناس عبداً كنفص القادرين على النقام

فيتبقى العاقل ان ينهي الى غابة ما يكنه ، فاو كات يتعدود اللادمي صعود السهوات لرأيت من اقبح الثقائص رضياء بالادض ، ولو كانت النبوة تحصل بالاجتهاد رأيت المقصو في تحصيلها في حضيض ، فيم أنه اذا لم مكن ذلك فيتبغي أن يطلب المبكن ، والنبوة الجالة عند الحكاء خروج النفس الي غابة كالها المبكن لها في العلم والعمل ، وإذا أشرع من ذلك

ماهيدل مذكوره على مغفله .

"أمًا في البدن ، فليست الصورة واخلا تحت كب الآدمي بل يدخل تحت كب الآدمي بل يدخل تحت كب غسينها وتزيينها ، فهيسح بالعائل إلممال نفيه وقد نبه الشرع على الكل بالبعض ، فأمر يغض الاطافار ، وتمن عن أكل النوم والبهل وتمن عن أكل النوم والبهل الوائد ، ومن عن أكل النوم والبهل الوائد ، ومنيني له ان يقيس على ذلك ويطلب

YFD

غاية النظافة ونهاية الزينة ، وقد كان الذي يالله يعرف مجسه بريبع الطب فكان الفاية في النظافة والنزاهة ، ولست آمر بزيادة التنشف الذي يستعمله الموسوسون أو المترفون ولكن الشوسط هو المحمود . ثم ينبغي له أن يوفق ببدنه الذي هو والحلته ولا ينقص من فوتها فتنقص فو"ثها . ولست آمر بالشيع الذي يوجب الجشاء إنما آمر بالتوسط فإن قوى الآدمي بالشيع الذي يوجب الجشاء إنما آمر بالتوسط فإن قوى الآدمي كمين جاربة كم فيها من منفعة لصاحبها ولغيره ، وبعين صابعاً ولا يلتقت الى قول الموسوسين من المتزهدين الذين جدوا في التقلل فضعفوا عن الفرائض ، وليس ذلك من الشرع ولا نقل عن الرسول على ولا أصحابه .

إِمَّا كَانَ الرسول ﷺ وأصدابه اذا لم يجدوا جاءوا ، وربا آثروا فصيروا ضرورة ، وكذلك ينبغي ان ينظر لهذه المراحلة في علفها ، فرب لقة منعت لقات ، فلا يعطيها ما يؤفيا بيل ينظر لها في الاصلح ، ولا يلتفت لمتزهد يقول : لاأبلغها الشهوات ، فإن النظر ينبغي ان يكون في حل المطعم ، وأخذ ما يصلح بقدار ،

ولم ينقل عن الرسول على ولا أصحابه رض الله عليم ما أحدثه الموسون في ترك المثنيات على الاطلاق ، إمّا نقل عنهم تركها لسبب . إما النظر في حلها ، او العنوف من مطالبة النفس بها في كل وقت ويجوز ذلك .

وينبغي له أن يجتهد في التجارة والكسب ليفضل على غيره ولا يفضل غيره عليه ، وليبلغ من ذلك غاية لاتمنعه عن العلم م ينبغي له أن يطلب الغاية في العلم ومن أفبت النقص التقليد فإن قويت همنه رقته الى أن يختار لنفسه مذهباً ولا يتبذهب لأحد (١) ، فإن المقلد أحمى يقوده مقلده . ثم ينبغي أن

<sup>(</sup>١) اي يستمد بالم والدأب ليصل الى القدرة على الاجتهاد وترك التقليد لا الزيجئد لنفسه وهو لايمرف من عدة الاجتهاد الا حفظ الاحاديث او معرفة مكان وجودها والبحث في كتب الرجال عن احوال رواتها .

والناس في هذه المسألة بين مفرط في اتباع المذاهب لايفرق بين الحكم المؤيد بالنص العربح وما هو رأي للفقيه . وبين مفرط لهيها يتركها جملة ويحاول ان يأخذ منالاحاديث رأساً ولولم يكن عنده ادوات الاخذ من الحديث .

والحق أن على المسلم أن يتفقه أولا على مذهب معين ، فيسرف أحكام دينه ، ثم ينظر في دلبلها ويخاول أن يتعلم مايعين على معرفة طرق الاستدلال وقوة الدليل ثم ينظر فأن رأى دليلا ثابتا أقوى من دليل مذهبه أخذ به ، وقد بين ابن عابدين في أول الحاشية أن الحنفي المقلد الذي يجد حديثاً صحيحاً على خلاف مذهبه عليه أن يأخذ به ( لاسيا في السادات ) ولا يخرج في ذلك عن كونه حنفياً .

والله قد اوجب على المسلم الباع الكتاب والسنة ، ولم ينزمه بجذهب من المذاهب الاربعة ولا غيرها ، وما التقليد الا رخصة العاجز عن الاخذ مث الكتاب والسنة. والمتأخرون الذين قالوا بالباع احدالمذاهب الاربعة انما قالواذلك لمارأوا من غلبة السجز على الناس ، ولئلا يصير الامر فوضى ، كل واحد يدعى انعمار ابا حثيف قال التافعى كما هم الحال الآن .

يطلب الفاية في معرفة الله تعالى ومعاملته ، وفي الجلة لايتوك فضيلة يمكن تحصيلها إلا حصلها . فإن الفنوع بما نزل المباوك<sup>(۱)</sup> حالة الاراذل .

ليس لي مال سوي كرمي فبه أمني من العسلام تنعت نفسي بمسارزةت وتمطت في العسلا همسي

#### ١٠٩ \_منفعة المال

ليس في الدنيا أنفع للعاماء من جمع المال للاستغناء عن اللناس ، فانه اذا ضم الى العلم حيز الكمال ، وأن جمهور العاماء شغلهم العلم عن الكسب ، فاحتاجوا الى مالا بد منه ،

<sup>(</sup>۲) اي سبق واجتياز

وقل العبر فدغوا مداخل سانهم وإن تأولوا فها (١٠) ، إلا أن غيرها كان أحسن لهم ، فالزعري مع عبد الملك ، وأو عبيدة مع طاهر بن أغمين ، وأن أبي الدنيا مؤدب المنتفد. وابن قتيبة صدو كتابه بمدح الوزير . وما زال خلف من العلماء والزهاد يعيشون في ظل جماعة من المعروفين بالظـلم . وهزلاء وإن كانوا سلكوا طريقاً من الناويل فانهم فقدوا من قلوبهم وكال دينهم اكثر نما نالوا من الدنيا . وقد وأينا جماعة من المنصوفة والعلماء يَعْشُون الولاة لاجل نَيل مافي أبديهم . فَتَهُمْ مِنْ يَدَاهِنَ وَيِرَائِي ، وَمَنْهُمْ مِنْ عِلْحَ عِالًا يَجُوزُ ، وَمَنْهُمْ من بسكت عن منكرات الى غير ذلك من المداهنات. وسيها الفقر ، فعلمنا أن كال العز وبعد الرباء اغا يكوي في البيع عن العمال الظلمة ، ولم نو من صم له هذا الا في أحد رجلين : أما من كان له مال كسعيد بن المسبب كان يتجر في الزيت وغيره وسنيسان الثودي كانت له بضائع ، وابن المبادك.

ومق لم يجد الانسان كصير هذين ، ولا كال أولئك منالطاهر تعليه في الحن والآفات ، ورعا تلف دينه

وأما من كان شديد الصبر فنوعاً بما وزق وان لم يكفه كبشر

الحاقء وأحدين حنال

<sup>(</sup>١) لقدم هذا المني مرارا

فعليك يا طالب العلم بالاجتهاد في جمع المال للغني عن الناس ، قائد يجمع لك دينك ، فما رأينا في الأغلب منافقاً في التدين والتزهد والتخشع ولا آفة طرأت على عالم إلا بحب الدنيا ، وغالب ذلك الفقر ، قان كان من له ما يكفيه ثم يطلب بتلك المخالطة الزيادة ، فغلك معدود في أهل الشره ، خارج عن حيز العاماء ، نعوذ يافث من تلك الأحوال .

# ١١٠ ـــ الفقه أفضل العلوم

أعظم دليل على فضيلة الشيء النظر الى نمرته ، ومن تأمل نمرة الفقه علم أنه أفضل العاوم ، فان أرباب المذاهب فاقرا بالفقه الحلائق أيداً ، وان كان في زمن أحدهم من هو أعلم منه بالقرآث أو باللغة .

واعتبر مذا بأهل زماننا ، فانك ترى الشاب يعرف مسائل الطلاف الظاهرة فيستنني ، ويعرف من حكم الله تعالى في الحوادث ما لايعرفه النحرير من باتي العلماء ، وكم رأينا مبرزاً في علم الترآن أو في المغة لا يعرف مع الشيخوخة معظم أحكام الشرع ، ودعا جهل علم ما ينويه في صلاته .

على أنه ينبغي الفقيه ألا يكون أجنبياً عن بافي العلوم ، فائد

لايكون فقيماً ، بل يأخذ من كل علم بحظ ، ثم يتوفر على اللقه خانه عز الدنيا والآخرة .

# ١١١ ـ حفظ الفروع وتضييع الأصول

رأيت كثيراً من الناس بتحرزون من رشاش نجاسة ولا يتعاشرن من غيبة ، ويكثرون من الصدقة ولا يبالون بماملات الربا ، ويتهجدون بالليل ويؤخرون الفريضة عن الوقت ، في أشياء يطول عدّها من حفظ فروع وتضييع أصول ، فبحثت عن سبب ذلك ، فوجدته من شبين :

أحدهما العادة ، والثاني غلبة الهوى في تحصيل المطلوب ، فانه قد يغلب فلا يترك سيماً ولا بصراً .

ومن هذا القبيل أن إخوة يوسف قالوا حين سمعوا صوت المنادي ، و إذكم لسارقون ، : « لقد عامتم ما جئنا لنفسد في الأرض وما كنا سارقين ، ، فجاء في التفسير أنهم لما دخلوا مصر كموا أفواه إبلهم لثلا تتناول ما لبس لهم ، فكأنهم قالوا: قد رأيتم ما صنعنا بابلنا فكيف نسرق ؟ ونسروا هم تفاوت ما بين الورع واختطاف أكلة لا يلكونها ، وبين القاء يوسف عليه السلام في الجب وبيعه بشمن نجس .

وفي الناس من يطيع في صفار الأمور دون كبارها ، وفيا

كُلُفَتَهُ عليه خنيفة أو معتادة ، وفيا لا يتقص شيئاً من عادته في مطعم وملبس .

رى أقواماً يأخذون بالربا ويقول أحده : كيف يراني عدوي بعين اني بعت داري ، أو تغير ملبوسي ومركوبي ! ونوى أقواماً يوسوسون في الطهارة ، ويستعملون الكثير ، ولا يتحاشون من غيبة ، وأقواماً يستعملون التأويلات الفاسدة في تحصيل أغراضهم مع علمهم أنها لا تجوز ، حتى إني وأيت رجلاً من أهل الحير والتعبد أعطاه رجل مالاً ليني به مسجداً ، فأخذه لنفسه وأنفق عوض الصحيح قراضة ، فلما احتضر قال لذلك الرجل : أجعلني في حل فاني فعلت كذا وكذا .

ونري أقواماً بتركون الذنوب لبعدهم عنها ، فقد ألفوا الترك ، وإذا قربوا منها لم يتالكوا ١٠١١ ، وفي الناس من هذه الفنون عجائب يطول ذكرها .

وقد علمنا أن خلقاً من علماء الهود كلنوا مجلون ثقل التعبد في دينهم ، فلما جاء الاسلام وعرفوا صحته لم يطيقوا مقاومة أهوائهم في محو دياستهم ، وكذلك قيصر فانه عرف رسول الله بهلي الدليل ثم لم يقدر على مقاومة هواه وترك ملكه ، فالله الله كفي تضييع الأصول ، ومن اهمال سرح الهوى ، فانه ان اهمات ماشية نفشت في ذروع التقى ، وما مثل الهوى إلا كسبع في عنقه سلسلة فان

<sup>(</sup>١) لذلك كان اول ما يتبغي للسلم الابتعاد عن خواطن الغتن ، وأسباب الاغراء ، بذلك يستريح قلبة في الدنيا ، ويتبو من العذاب في الآخرة.

المستوثق منه ضابطت كفه ، وربما لاحت له شهواته الغالبة عليه فلم تقاومها السلسلة فأفلت .

على أن من النباس من يكف هواه بسلسلة ، ومنهم من يُحْكَنَه بخيط ، قبنغي «قماقل أن مجدد شيساطين الموى ، وأن يكون بصيراً عا يقرى عليه من أعدائه ، وعن يقوى عليه .

#### ۱۱۲ ـ لاتثق باحد نما تعاشره

من أعظم الغلط الثقة بالناس والاسترسال الى الاصدقاء فان أشه الأعداء وأكثرهم أذى الصديق المنقلب عدواً ، لأنه قد اطلع على شقى السر ، قال الشاعر :

فان قلت : كيف بيقي الانسان بلا صديق ?

قلت لك : أتراك ما تعلم أن الجانس بحسد ، وأن أكثر العوام يعتقدون في العالم أنه لا يتبسم ولا يتناول من شهوات الدنيا شَدًا ، فاذا رأوا بعض انبساطه في المباح هبط من أعينهم ، قاذا كانت هذه حالة العرام ، ونلك حالة الحواص ، فمع من تكومث المعاشرة 2 لا بل والله ما تصع المعاشرة مع النفس لأنها متلونة ٢ وابس إلا المداراة فلخلق والاحتراز منهم(١) ، واتخاذ المعادف من غير طمع في صديق صادق ، فائ ندر فليكن غير بماثل ، لأن الحسد اليه ١٦ أسبق ، وليكن مرتفعاً عندتبة العوام ، غير لحامع في نيل مقامك ، وان كانت معاشرة هذا لا تشنى لأمن المعاشرة يَلْبُغِي أَنْ تَكُونَ بِينَ العَلِمَاءُ الْجِانَسِينِ ، لزمهم من الاشسارات في الخالطة ما تطيب به الجالسة ، ولكن لاسبيل الى الوصال(١٩٠٠ ومثل عَدْهُ الْحَالُ اللَّهُ انْ اسْتَخْدَمْتُ الاذْكِياءُ عَرَفُوا بِإَطْنَكُ ﴾ وأيت استغدمت الابله انعكست مقاصدك ، فلجعل الاذكياء لحواصك الجارجة ، والبُله لحوائمك في منزلك لئلا يعلموا أسرادك ، واقتع من الأصـــدقاء ، بن وصفته لك ، ثم لاتلق إلا متلوماً

<sup>(</sup>١) من كلام عر : خالطوا الناس وزايلوم

<sup>(</sup>٢) أي ال المائل .

<sup>(</sup>١) كان في السارة شيئاً من تحريف النساخ

درع الحذر ، ولا تطلعه على باطن يمكن أن يُستر عنه ، وكن كا يقال عن الذئب :

ينام باحدى مقلتيه ويتني بأخرى الأعادي فهو يقظان هاجع

# ١١٢ - على طالب العلم كسب المعاش

رأيت جاعة بمن أفنى أوائل حره وويعان شبابه في طلب العلم ، صَبَرَ على أنواع الأذى ، وهجر فنون الراحات ، أنفة من الجهل ووذيلته ، وطلباً العلم وفضيلته ، فلها نال منه طرفا وقعد عن مراتب أدباب الدنيا ومن لا علم له بالا بالعاجل ، ضاق به معاشه ، فسيافر في البلاد يطلب من الأراذل ، وبتواضع بعضه وأهل الدناءة والمُكاس (۱) وغيرم ، فخاطبت بعضهم وقلت : ويجك أين تلك الأنفة من الجهل التي سهرت لأجلها ، وأظات نهاوك بسبها ، فلها ارتفعت وانتفعت عدت الى أسفل ماقلين ؟

أَفَا بِقِي عندكَ ذَرة من الأَنفَة تنبو بِهَا عن مَعَامَات الأَراذَل ، ولا معك يسمير من العلم يسمير بك عن مناخ الموى ،

<sup>(</sup>١) أصماب المكوس . والمراد بالمكوس منا المظالم بأنواعها كلها .

ولا حصلت بالعلم قوة تجذب بها زمام النفس عن مراجه السوء ?

غير أنه تبين لي أن سهرك وتعبك كأنه كان لنيل الدنيا ، ثم اني أراك تزعم أنك تريد شيئاً من الدنيا تستعين به على طلب العلم . فاعلم أن التفاتك الى نوع كسب تستغني به عن الأواذل أفضل من التزيد في علمك ، فلو عرفت ما ينقص به لم تو ما قد عزمت عليه ذيادة ما مجتوي عليه هذا العزم: السفر الذي كله مخاطرة بالنفس ٢ وبذل الوجه الذي طالما صين لمن لا يصلح النفات مثلك الى مثله ٠ وبعيد أن تقنع بعد شروعك في هذا الأمر بقدر الكفاف ، وقد علمت ما في السؤال بعد الكفاف من الإثم ، وأبعد منه أن تقدر على الووع في المأخوذ ، ومن لك بالسلامة والرجوع الى الوطن ، وكم رمى قفر في بواديه من حالك ۽ ثم ما يجصله يغني ويبقى منه ما أعطى ، وعيب المتقين لماك ، واقتداء الجاهلين بك ، ويكفيك انك عدت على ما علمت من ذم الدنيا بشينه إذ فعلت ما يناقضه ؟ خصوصاً وقد مر أكثر العس ، ومن أحسن فيا مض يجسن فيا بتي

١١٤\_طريق الدرس لطالب العلم

وأيت الشَّرَّه في تحصيل الاشياء يغوَّت الشَّرَهُ مقصودٌه ٢

وقد وأينا من كان شرها في جمع المال فعصل له الكثير منه وهو حريص على الازدياد ، ولو فهم علم أن المراد من المال انفاقه في العمر ، فاذا أنفق العمر في تحصيله فات المقصودان جمعا ، وكم دأينا عن جمع المال ولم يشتع به فابقاء لغير، وأننى نفسه كما فالشاعر :

كدوجة القزاحا تبنيه يدمها وغيرها بالذي تبنيه ينتقع

وكذلك وأبنا خلقاً كثيراً بحوصون على جمع الكتب فينفقون أهادهم في كتابتها ، وكدأب أهل الحديث ينفقون الأهاد في اللسخ والسياع لملى آخر العمر ، ثم ينقسبون ، فمنهم من يتشاغل بالحديث وعلمه وتصحيحه ولعلم لا يقهم جواب حادثة ، ولعلم عنده علمايت ولمسلم سالمها أفذ ، مئة بطريق .

وقد حكى في عن بعض أصحاب الحديث انه سمع جزء ابن عرفة عنى هنا عرفة عنى هنا عرفة عنى هنا عرفة المن هنا على هنا على هنا على هنا على المن حبث صحنها ، والا من غيم معناها ، فتراه بقول الكتاب الفلاني سماعي وعندي به نسخة ، والكتاب الفلاني ما عنده من حيث فهم والكتاب الفلاني والفلاني فلا يعرف علم ما عنده من حيث فهم صحيح من سقيمة ، وقد صده استفاله بذلك عن المهم من العلم فيهم من العلم من العلم عن المهم من العلم فيهم كا قال المطبع :

زوامل للاخبار لاعلم عندها بتقلها الا كهم الاباعر لمسرك مايدري البعير اذاغدا بأوساقه اوراح ماني الغرائر الاستم ترى منهم من يتصدر ويفتقر الزمان الى تصدره الرواية غيمد بده الى ما لبس من شفله ، فان أفق أخطأ ، وإن تكلم في الاصول خلط ، ولو لا أني لا أحب ذكر الناس لذكرت من أخبار كبار علمائهم وما خلطوا ما يعتبر به ، ولكنه لا يختر

فان قال قائل : اليس في الحديث : و منهو مان لايشبعان ؛ طالب علم وطالب دنيا ،

على المحقق حالهم .

قلت: أمسا العالم فلا أقول له السبع من الغلم ، ولا اقتصر على بعضه ، بل أقول له قدم المهم فإن العاقل من قدو عره وعمل بمقتضاه . وإن كان لاسبيل الى العلم بمقدار العمر غير أنه ببني على الاغلب . فان وصل فقداعد لكل موحلة زاواً فوائ مات قبل الوصول فحسبه ذلك ، فاذا علم العاقل أن العمر قصير وأن العلم كثير ، فقبيع بالعاقل الطالب لكهال الفضائل أن يتشاغل مثلا بسباع الحديث ونسخه ليحصل كل طريق ، وكل يوابة ، وكل غريب . وهذا لايقرغ من مقصوده هنه في خسبن سنة خصوصاً ان تشاغل بالنسخ ، ثم لا محفظ القرآن .

أو يتشاغل بعلوم المترآن ولايفرف الحديث .

<sup>﴿</sup> ١ ) الاوساق جم وسقَ : الحل . والنرائر جم غراده : الكين والشوال،

أو بالخلاف في الفقه ولا يعرف النقل (الذي عليه مدار المسألة. فان قال قائل : فدبر لي ماتختار لنفسك .

فأقول : ذو المبة لايخنى من زمان الصبي كما قال سفان بن عينة :

قال لي أبي وقد بلغت خس عشرة سنة ، إنه قد انقضت عنك شرائع الصبا فاتبع الحير تكن من أهله . فجعلت وصية أبي قبلة أميل اليها ولا أميل عنها .

ثم قبل شروعي في الجواب أقول : ينبغي لمن له أنفة أن يأنف من التقصير المكن دفعه عن النفس ، فلو كانت النبوة مثلًا تأتي بكسب لم يجز له أن يقنع بالولاية (٢) ، أو تصود أن يكون مثلا خليفة لم يحسن به أن يقتنع بامارة ، ولوصح له أن يكون بشراً (٣)

والمقصود أن ينتهي بالنفس الى كالها المبكن لها في العلم والعمل ، وقد علم قصر العبر وكثرة العلم فيبندي بالقرآت وحفظه (3) ، وينظر في تفسيره نظراً متوسطاً لايخفي عليه بذلك منه شيء ، وإن صع له قراءة القراءات السبع وأشياء من النحو وكتب اللغة ، ابتدأ باصول الحديث من حيث النقال

<sup>(</sup>١) اي الدليل التغلي : : الآية او الحديث

<sup>(</sup>٧) انظر اللمل د ١٠٨٠

<sup>(</sup>٣) نسى المؤلف أنهفض فيا مضمن النصول البشر على الملالكة !!

<sup>(</sup>ع) انظر النصل ه ۱۲۰ » و « ۱۲۱ »

كالصحاح والمسانيد والسنن ، ومن حيث علم الحديث كمعرفة الضعفاء والاسماء ، فلينظر في أصول ذلك ، وقد رتبت العلماء من ذلك مايستغني به الطالب عن التعب ، ولينظر في التواريخ ليعرف مالايستغنى عنـه كنسب الرسول الله وأقادبه وأزواجه وما جرى له ، ثم ليقبل على الفقـه فلينظر في المذهب والحلاف وليكن اعتاده على مسائل الحلاف فلينظر في المسألة وماتحتوى عليه فيطلبه من مظانه ، كتفسير آية وحديث وكلية لغة ، ويتشاغل باصول الفقه وبالفرائض . وليعلم أن الفقه عليه مدار العلوم (١) ويكفيه من النظر في الاصول (٢) مايستدل به على وجود الصانع ، فإذا أثبته بالدليل وعرف مايجوز عليه مما لايجوز ، وأثبت ادسال الرسل وعلم وجوب القبول منهم ، فقد احتوى على المقصود من علم الاصول فإن اتسع الزمان التزيد من العلم فليكن من الفقه فانه الانفع ومها فسع له في المهل فأمكنه تصنيف في علم فانه يخلف بذلك خلفه خلفاً صِالحاً مع اجتهاده في التسبب الى اتخاذ الولد .

ثم يعلم أن الدنيا معبّرة فيلتفت الى فهم معاملة الله عز وجل ، فان مجموع ما حصله من العلم يدله عليه ، فاذا تعرض

<sup>(</sup>١) انظر الفصل ه ١١٠ ي

<sup>(</sup>٣) بريد علم اصول الدين وهو التوحيد لا علم اصول الفقه

وان أن عز وجل ، أقواماً يتولى توبيتهم ويبعث اليهم ومن الطفولية مؤدباً وبسبى العقل ، ومقوماً ، ويقال له القهم ، ويتولى تأديبهم وتثقيفهم ، ويهيء لهم أسباب القرب لهنه ، فإن لام قاطع قطعهم عنه . وأن تعرضت بهم فتنة هفهها عنهم . فنسأل الله عز وبيل أن يجعلنا منهم ، ونعوذ به من خذلان لاينفع معه أجنهاد ،

### ١١٥ ـ تقوى الله في الحلوات

إلا النفوة تأثيرات تبين في الجلوة ، كم من مؤمن بالله عز وجل عشويه عند الحلوات فيترك مايشتي حذراً من عقباً به ، أو يرجاء لمثوابه ، أو إجهالاً له ، فيكون بذلك النعل حقافه طرح عوداً هندياً على مجر فيقوح طيب فيهتنشقه الحيلائق ، ولا يدرون أن هو . وعلى قدر الجاهدة في ترك ما يقوي عبته ، أو على مقدار زيادة دفع ذلك الحبوب المتروك غيد الطب ، ويتفاوت تفاوت العود ، فترى هيون الحلق تعظم هــــذا الشخص وألسنتهم غدمه ولايعرفون أم ? ولا يقدرون على وصفه لبعدهم عن حقيقة معرفته وقد غند هذه الأرابيع بعد المرت على قدوها ، فهم من يذكر بالحير مدة مديدة ثم ينسى ، ومهم من يذكر مائة سنة ثم يخفى ذكره وقود ، ومهم أعلام يبقى ذكرهم أبدآ .

وعلى عكس هذا من هاب الحلق ، ولم مجتوم خلوته بالحق ، فأنه على قدر مبارزته بالذنوب وعلى مقادير تلك الذنوب ، تقوح منه ربيع الكراهة فتبقته القلوب ، فان قل مقدار ماجنى قل متد ربيع الكراهة فتبقته القلوب ، فان قل مقدار ماجنى قل قصارى الألمين له بالحيو ، وبقي بجرد تعظيمه . وإن كثر كان قصارى الامر سكوت الناس عنه لا بمدحونه ولا يذمونه . ورب خال بند بند كان سبب وقوعه في هوة شقوة في عيش الدنيا والآخرة ، وكانه قبل له : ابق بما آثرت ، فبيقى أبداً في التنفيط . فافظروا إخواني إلى العاصي أثرت وغشرت . قال المناهي أثرت وغشرت . قال في الدرداء وضي الله عنه : إن العبد ليخلو بمعصة الله تعماليه فيلقي الله بغضه في قلوب المؤمنين من حيث لا بشعر .

فتانتهما ماسطرته ، واعرفوا ماذكرته ولايمهاوا خاواتسكم ولا شرائزكم ، فان الاحال بالنية ، والجزاء على مقدار الاخلاص -م - ١٦

# ١١٦ ــ الرضى بالقدر

من عرف جريان الاقدار ثبت لما ، وأجهل الناس بعد هذا من قاواها . لان مراد المقد"ر الذل له .

فاذا قاويت القدر فنلت مرادك من ذلك لم يبق لك ذل . مثال هذا ، أن يجوع الفقير فيصبر قدر الطاقة ، فاذا عجز خرج الى سؤال الحلق مستحياً من الله كيف يسألهم ، وان كان له عدر بالحاجة التي ألجاته ، غير انه يرى أنه مفلوب الصبر فيبقى معتذراً مستحياً وذاك المراد منه . أوليس بخروج النبي بالله من مكة فلا بقدر على العود العالم عنى يدخل في خفارة المطعم بن عدي وهو كافر ، عبرة في ذلك ؟

فسبعان من ناط الامور بالأسباب ، ليحصل ذل العــادف بالحاجة الى التسبب .

### ١١٧ - يختبر الله صبر عباده

سبحان المتصرف بخلقه بالاغتراب والاذلال ليبلو صبوم، ويظهر جواهرم في الابتلاء ، هذا آدم بالله تسجد له الملائكة ثم بعد قليل يخوج من الجنة ، وهذا نوح عليه السلام يضرب حتى يغشى عليه ثم بعد قليل ينجو في السفينة ويهلك أعداؤه،

وهذا الحليل عليه السلام يلقى في النار ثم بعد قليل يخرج الى السلامة ، وهذا الذبيح يضجع مستسلماً ثم يسلم ويبقى المدح وهذا يعقوب عليه السلام يذهب بصره بالفراق ثم يعود بالوصول وهذا الكليم عليه السلام يشتغل بالرعي ثم يرقى الى التكليم وهذا نبينا محمد علي السلام يشتغل بالامس اليتيم ويقلب في عجائب يلاقيها من الاعداء تارة ومن مكايد الفقر أخرى ، وهو أثبت من جبل حراء . ثم لما تم مراه من الفتح ، وبلغ الفرض من أكبر الملوك وأهل الاوض نزل به ضيف النقلة ، فقال : واكرياه .

فن تلتع بحو الدنيا وعلم كيف تُتَلقى الامواج ، وكيف يُصبر على مدافعة الايام لم يستبول نزول بلاء ، ولم يقرح بعاجل رخاء .

# ١١٨ \_ لاتقدم على عمل لاتطيقه

ينبغي المعاقل أن لايقدم على العزائم حتى يزن نفسه هل يطيقها ، وبجرب نفسه في وكوب بعضها سرا من الحلق فانه لا يأمن أن يرى في حالة لايصبر عليها ، ثم يعود فيفتضح . مثاله ، دجل سمع بذكر الزهاد فرمى ثيابه الجيلة ولبس الدون ، وانفرد في زاوية ، وغلب على قلبه ذكر الموت

والآخرة ؛ فلم يلبث متقاض الطبع أن الح" بما جرت به العادة ، هن القوم من عاد برة (١) الى أكثر ما كان عليه كأكل الناقه مِنْ مَرَضُ ؛ ومنهم مِنْ تُوسِطُ الحالُ مُبْقَى كَالْدُبِدُبِ ۽ وَامَّا الْعَاقَلُ هُو يستر نفسه بين الناس بثوب وسط لايخرجه من اهل الحيو ، ولايدخه في زي اهل الفاقة ، فان قويت عزيته عل في بيته مايطيق ، وترك ثوب التجمل لستر الحال ، ولم يظهر شبشاً الخلق ، فانه ابعد من الرياء ، واسلم من الفضيحة

وفي الناس من غلب عليه قصر الامل وذكر الآخرة حتى دفن كتب العلم ، وهذا الغمل عندي من اعظم الحطأ وانت كافئ منقولا عن جماعة من الكبار ولقد ذكرت هــذا لبعض مشايخنا فقال : أخطؤوا كلهم ، وقد تاولت لبعضهم بانه كان فيها العاديث عن قوم ضعفاء ولم يميزوها ، كما روي عن سغيات في دفن كتبه ، او كان فيها شيء من الراي فلم يحبوا الت يؤهد عنهم ١١١ فكان من جنس تحريق عنان رضي الله عنه الفصاحف لثلا يؤخذ بشيء بما فيها من الجمع على غيره وهذا الكاويل يصع في حق علمائهم . .

فاما غسل احمد بن ابي الحواري كتبه وابن اسباط فتقريط محض، فالحذر الحذر من فعل بنع منه الشرع او من الالكاب

<sup>(</sup>١) اي عاد اليها تماماً كما يقال اليوم : « بالمرة »

 <sup>(</sup>٢) مر هذا المني مراراً ، انظر اللصل (١٩٥)

مایظن عزیم وهو خطینه ، او من اظهار مالا یقوی علیه المطهر فارجع الفهری وعلیکم من العمل با تطبقون کا قال الجانج.

### ١١٩ ـ لا خير في لذة من بعدها النار

أجهل الجهال من آثر عاجلًا على آجل لايامن سوء مفيته ، فَكَمْ قَدْ سَمَعْنَا عَنْ سَلَطُ اللَّهِ وَصَاحِبُ مَالُ أَطَلَقَى نَفْسَهُ فِي شَيْرِ أَنّها ، ولم ينظر في حلال وحرام ، فنزل به من الندم وقت للوت أضعاف ماالتذ ، ولو كان هـذا فحسب لكفي حزناً ، وكيف ؟ والجزاء الدائم بين يديه ، فالدنيا عبوبة للطبع ، لا ويب في ذلك ، ولا أنكر على طالبها ومؤثر شهوانها ، ولكن يتنفي له أن ينظر في كسبها ، ويعلم وجه أخذها ، ليسلم له هاقبة المنتاء ، وإلا فلا خير في لذة من بعدها النار .

وهل عد في العقلاء قط من قبل له : اجلس في المملكة سنة ثم نقتاك ؟ هيمات ، بل الامر بالعكس ، وهو أن العاقل من صابر مراوة الجهد سنة بل سنين لبستريح في عاقبته ، وفي الجلة ، أف للذة أعقبت عقوبة .

وقد أخبرنا عبد الرحمن بن محمد الغزاز قال أخبرنا البو بكر الحقيب قال أخبرنا الحسن بن أبي طالب قال حدثنا يوسف بن ممر

القواس قال حدثنا الحسين بن اسماعيل املاء قال حدثنا عبد الله بن أبي سعد قال حدثنا محمد بن علي الله عن أبي دلف . قال : وأبت كأن آتياً أبي بعد موت أبي فقال : أجب الامير .

فقمت معه فادخلني دار وحشة وعرة سوداء الحيطان مقلمة السقوف والابواب ، ثم أصعدني درجاً فيها ، ثم أدخلني غرفة فافأ في حيطانها أثر النيوان ، وإذا في أرضها أثر الرماد ، وإذا أبي عربان واضعاً رأسه بين ركبتيه فقال لي كالمستنهم : «لكف ؟

قلت : نعم أصلح الله الامير .

فأنشأ يقول :

أبلغن أهلنا ولا تخف عنهم ما لقينا في البرزخ الحفاقد قد سئلنا عن كل ما قد فعلنا فارحموا وحشي وماقدألا في

أفهمت ? قلت : نعم . فانشأ يقول :

فلو أنا إذا مِتنا تُوكنا لكان الموت راحة كل حيّ ولكنا إذا متنا بعثنًا ونسأل بعد. عن كل شيّ

# ١٢٠ - نصائح لطالب العلم

اهذات كلها بين حسي وعقلي ، فنهابة اللذات الحسية وأعلاها

النكاح ، وغاية اللذات العقلية العلم ، فمن حصلت له الفايتان في اللحادين ، غير الله النهاية ، وأنا أرشد الطالب الى أعلى المطلوبين ، غير أن لاطالب المرزوق علامة وهو أن يكون مرزوقاً علو الممة ، وهذه الحمة تولد مع الطفل ، فتراه من زمن طفولته يطلب معالى الامود ، كا يروي في الحديث أنه كائ لعبد المطلب مفرش في الحيث أنه كائ لعبد المطلب مفرش في الحيث في الحديث أنه كائل لعبد المطلب عليه وسلم يأتي وهو طفل فيجلس عليه فيقول عبد المطلب : إن لابني هذا شأنا .

فان قال قائل: فاذا كانت لي همة ولم أرزق ما أطلب فما الحيلة؟ فالجواب ، انه إذا امتنع الرزق من نوع لم يمتنع من نوع آخر ، ثم من البعيد أن يرزقك همة ولا يعينك ، فانظر في حالك فلعله أعطاك شيئاً ما شكرته ، أو ابتلاك بشيء من الهوى ما صبوت عنه ، واعلم أنه ربما زوى عنك من لذات الدنيا كثيرا ليوفرك على لذات العلم فانك ضعيف ربما لا تقوى على الجمع ، فهو أعلم يا يصلحك .

وأما ما أردت شرحه لك فان الشاب المبتدى، في طلب العلم ينبغي له أن يأخذ من كل علم طرفاً ، ويجمل علم الفقه الاه(١) ، ولا يقصر في معرفة النقل(٢) ، فبه تبين سيو السكاملين ، واذا رزق

<sup>(</sup>١) انظر آخر اللصل «١١٤» .

<sup>(</sup>٢) أي الأحاديث اليّ هي ادلة احكام اللقه .

فصاحة من حيث الوضع ثم أضيف البهب معرفة اللغة والنعو فلله شعدت شفرة لسانه على أجود مسن ٤ ومتى أدى العلم لمعرفة الحق وخدمة الله عز وجل فتحت له أبراب لا تفتح لفيره ، وينبغي له والتلطف أن يجعل جزءاً من زمانه مصروفاً" الى توفير الاكتسساب والتجادة ) مستنباً فيا غير مباشر لها ، مع التدبير في العبش المستنع من الاسراف والتبذير ، فان دواية العلم والعسل به الح هُوجة المعرفة لله عز وجل ، فرعا شغلته لذة ما وصل اليه عن كلُّ يْمِيءَ ؛ وبالها حالة سليمة من آفة ؛ وان وجد من طبعه منازعاً الى الشوق في النسكاح فليتعر" السراري ، فان الحرائر في الأغلب على ، وليعزل(١) عن المهاوكات الى أن يجرب خلقهن ودينهن 4 فان وضيهن طلب الولد منهن ، وإلا فالاستبدال بهن سيل ، ولا يتزوج حرة الا أن يعلم أنها تصبر على التزويج عليـــــا والنسر"ي 🔻 وليكن قصده الاستمتاع بها لا إجهاد النفس في الانزال ، قان فالك عِدْم قُولَه فيضعف الاصل ؛ فهذه الجامعة من الذَّكيُّه ألحن والعقل ذكرنها على وجه الاشارة وفهم الذكي يملي عليه ما لم أشرحه

<sup>(3)</sup> العزل الغاه الماء خارج ( الموضع ) لمنع الحمل .

# ١٢١ \_ على طالب العلم أن لا يجهد نفسه

وفعيل له : ما الذي كنت تفعل ?

قال: كنت أعبدكل اسبوع عشرة آلاف ودقة

ومن الفلط حفظ الكثير أو الحفظ من فتور ، قان القلب حادية من الجوارح ، وكما ان من الناس من يحبل المئة وطل (٢) ومنهم من يعجز عن عشرين وطلًا ، فكذلك القلوب ، فليأخذ الانسان على قدر قوته ودونها ، فانه اذا استنقدها في وقت ضاعت منه أوقات ، كما أن الشرء بأكل فضل لقبات يكوث سبباً الى منه أوقات ، والصواب أن بأخذ قدر ما بطيق ، ويعيد في

<sup>(</sup>١) أي بوله ، وكان جمالبول في قوارير وعرضه على الطبيبهو الاسلوب المشائم في القسمن الطبي عند اطباء العرب من قبل تسعيثة سنة ! (٣) القصيسج أن يقال : مئة الرطن ، أو المئة الرطل .

وقتين من النهاد والليل ، ويوفت القوى في بقية الزمان ، والدوام أصل عظيم ، فسكم بمن ترك بعد الحفظ فضاع زمن طويل في استرجاع محفوظ قد نسي ، والعفظ أوقات من العسر ، فأفضلها الصبا وما يقاربه من أوقات الزمان ، وأفضلها إعادة الاسعاد وأنصاف النهاد ، والفكروات خير من العشيات ، وأوقات الجوع (١) خير من أوقات الشبع .

ولا يجدد الحفظ بحضرة خضرة ولا على شاطىء نهو ، لان ذلك يلمي ، والاماكن العالية للحفظ خير من السوافل ، والحلوة أصل وجمع الهم "أصل الاصول ، وتر فيه النفس من الاعادة يوما في الاسبوع ليثبت المحفوظ وتأخذ النفس فوة كالبنيان يترك أياما حتى يستقر ثم يبنى عليه ، وتقليل المحفوظ مع الدوام أصل عظم ، وألا " يشرع في فن حتى يحكم ما قبله ، ومن لم يجد نشاطا " للحفظ فليتركه ، قان مكابرة النفس لاتصلع ، وإصلاح المزاج من الاصول العظيمة فان للماكولات أثراً في الحفظ .

قال الزهري : ما أكلت خلا منذ عالجت الحفظ

وقيل لابي حنيفة : بم يستعان على حفظ الفقه ?

قال : بجمع المم .

<sup>(</sup>١) يريد مايين الطنامين لإ وقت الجوع الشديد .

وقال حماد بن سلمة : بقلة الغم

وقال مكحول : من نظف ثوبه قل همه ، ومن طابت ويجه زاه عقله ، ومن جمع بينها زادت مروءته .

وأختار للمبتدي في طلب العلم أن يدافع النكاح مهما أمكن أحد بن حنبل لم يتزوج حتى تمت له اربعون سنة ، وهذا لأجل جع الهم ، فان غلب عليه الامر(۱) تزوج ، واجتمد في المدافعة بالفعل لتتوفر القرة على إعادة العلم ، ثم لينظر ما يحفظ من العلم فان العمر عزيز والعلم غزير ، وان أقواماً يصرفون الزمائ الى حفظ ما غيره أولى منه ، وان كان كل العلوم حسناً ولكن الاولى تقديم الاهم والافضل ، وأفضل ما تشوغل به حفظ القرآن، ثم الفقه وما بعد هذا عنزلة تابع ، ومن دزق يقظة دالته يقظته فلم يجتج الى دليل ، ومن قصد وجه الله تعالى بالعلم دله المقصود على الاحسن و واتقوا الله ويعلتكم الله ع(١) .

<sup>(</sup>١) كما هي الحال في زماننا الذي كثرت فيه المفريات والمفويات .

<sup>(</sup>٧) يحتج بعض الجبلة بهذه الآية ، على أن التصوف ينني عن الطلب ، فينال صاحبه اللم وهو قاعد ، والتقوى لفا تكون في الباع الاوامر واجتناب النواهي ، وما امرنا به طلب اللم ، في لم يطلب اللم لم يكن من أهل التقوى .

### ١٢٢ ــ اتق الله ولا تغتر بالسلامة

من أواد دوام العافية والسلامة فلينتي الله عز وجل ، فانه ما في عبد أطلق نفسه في شيء ينافيه التقوى و إن قل إلا وجد علمية عاجلة أو آجلة ، ومن الاغتوار أن نسيء فترى إحسانا فتظن انك قد سويحت ، وتنسى : و من يعبل سوءا نجز به ، . ودبا قالت النفس انه : ويتعفر ه فتساعت، ولا شك أنه يتغفر ولكن لمن يشاء ، وأنا أشرح لك حالاً فتامله بفكرك تعرف معنى المنفرة .

وذلك أن من هفا هفوة لم يقصدها ولم يعزم عليها قبل الفعل و لا عزم على العود بعد الفعل ، ثم انقبه لما فعل فاستغفر الله ، كان فعلد وإن دخله هدأ في مقام خطأ ، مثل أن يعرض له مستحسن فيغلبه الطبع فيطلق النظر ، وبتشاغل في حال نظره بالتذاذ الطبع ، عن تلمح معنى النبي ، فيكون كالغائب أو كالسكر ان ، فأذا انقبه لنفسه ندم على فعله ، فقام الندم بعسل تلك الاوساخ فأذا انقب لنفسه ندم على فعله ، نقصد . فهذا معنى قوله تعالى : و إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون ، و إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون ، فأما للداوم على تلك النظرة ، المردد لها ، المصر عليها ، فكأنه في مقام متعدد النبي هبادة والحلاف ، فالعفو ببعد عنه عقداد

إضراره ، ومن البعد ألا" يرى الجزاء على ذلك كما قال ابن الجلاء: وآني شيخي وأنا قائم أتامل حدًا أنصرانياً فقال :

ما هذا ? لتوبن غيها ولو بعد حين .

فنسيت القرآن بعد أربعين سنة .

واعلم أنه من أعظم المحن الاغتراد بالسلامة بعد الذنب ، فان العقوبة تتأخر ، ومن أعظم العقوبة ألا" يحس الانسسان بها ، وأن تكون في سلب الدين ، وطبس القلوب ، وسوء الاختيار النفس ، فيكون من آثارها سسلامة البدن وباوغ الاختيار النفس ، فيكون من آثارها سسلامة البدن وباوغ الاغراض .

قال بعض المعتبرين: أطلقت نظري فيا لا يحل لي ، ثم كنت أنتظر العقوبة فألجئت الى سفر طويل لا نية لي فيه ، فلقيت المشاق، ثم أعقب ذلك موت أعز الحلق عندي ، وذهاب أشياء كان لها وقع عظيم عندي ، ثم تلافيت أمري بالتوبة فصلح حالي ، ثم عاد الهوى فحم أني على إطلاق بصري مرة أخرى ، فطمس قلبي وعدمت وقته ، واستلب مني ما هو أكثر من فقد الاول ، ووقع لي تعترين عن المفقود ما كان فقده أصلح ، فلما تأملت ماعوضت وما سلب مني ، صحت من الم تلك السياط ، فها أنا أنادي من على الساحل ؛ إخواني احدروا لجة هذا البعر ، ولا تغتروا بسكونه، وها يك بالساحل ، ولا زموا حصن التقوى فالعقوبة مرة ، واعلموا

<sup>(</sup>١) الفصيح ، فأندًا اللهي من الساحل

أَنْ فِي ملازمة التقوى مرارات من فقد الاغراض والمشتهات ، غير انها في ضرب المثل كالحية تعقب صحة ، والتخليط دبما جلب موت الفجاة .

وبالله لو نمتم على المزابل مع الكلاب في طلب رضى المبنلي كان قليلًا في نيل دضاه ، ولو بلغتم نهابة الاماني من أغراض الدنيا مع إعراضه عنه كانت سلامت علاكاً ، وعافيتكم مرضاً ، وصحتكم سقماً ، والامر بآخره ، والعاقل من تلمع العواقب، وصابروا رحكم الله تعالى هجير البلاء فما أسرع زواله .

والله الموفق إذ لاحول إلا به ، ولا قوة إلا بفضله .

١٢٣ \_ الرد على أهل البدع والصوفية والمتكلمين والمشبهة

قدم الى بغداد جماعة من أهل البدع الأعاجم فارتقوا منابر التذكير العوام ، فكان معظم مجالسهم أنهم يقولون ليس لله في الأرض كلام ، وهل المصحف إلا ورق وعنص وزاج ? وأن الله ليس في السماء ، وأن الجارية التي قال لها النبي الله الله أي الله ؟ كانت خوساء فأشارت الى السماء أي ليس هو من الأصنام التي تعبد في الارض (١٠)

<sup>(</sup>١) نعم . ومن اعتقد أن الله في الساء حقيقة أى ان الساء مشتملة عليه ، الحذآ بظاهر الحديث كان مشهاً كافراً ، هذا والحديث حديث آحاد ، لا تثبت عثبه عقيدة ولا ينيد العلم باتفاق علماء الأصول .

ثم يقولون أين الحروفية الذين يزعمون أن القرآن حرف وصوت ? هذا عبارة جبريل .

فا زالوا كذلك حتى هان تعظيم القرآن في صدور أكثر العوام ، وصار أحدهم يسمع فيقول : هذا هو الصحيح ، وإلا فالقرآن شيء يجيء به جبريل في كبس . فشكا إلي جماعة من أهل السنة ، فقلت لهم : اصبروا فلا بد الشبات أن ترفع دأسها في بعض الأوقات ، وان كانت مدموغة ، والباطل جولة والمحق صولة والدجالون كثير ، ولا يخلو بلد بمن يضرب البرج على مثل سكة السلطان .

قال قائل : فما جوابنا عن قولهم ? قلت : اعلم وفقك الله تعالى أن الله عز وجل ورسوله قنعا من الحلق بالإيمان بالجل ولم يكلفا معرفة التفاصيل ، إما لان الاطلاع على التفاصيل بخبط العقائد ، وإما لان قوى البشر تعجز عن مطالعة ذلك ، فأول ما جاء به الرسول على إثبات الحالق ، ونزل عليه القرآن بالدليل على وجود الحالق بالنظر في صنعه فقال تعالى : « أمّن جعل الارض قراداً وجعل خلالها أنهاداً ، وقال تعالى : « وفي أنفسكم أفلا تبصرون ، . وما ذال يستدل على وجوده بمخاوفاته ، وعلى قدرته بمصنوعاته ، ثم أثبت نبوة نبيه بمعجزاته ، وكان من أعظمها القرآن الذي جاء به فعجز الحلائق عن مثله ، واكتفى من أعظمها القرآن الذي جاء به فعجز الحلائق عن مثله ، واكتفى

جذه الادلة جاءة من الصحابة ، ومغى على ذلك القراب الاول والمشعرب صاف لم يتكدر (۱) وعلم الله عز وجل ما سيكون من الديع فبالغ في إثبات الادلة وملاً بها القرآن ، ولما كان القرآن هو منبع العلوم ، وأكبر المعجزات للرسول ، أكد الامر فيه فقال تعالى : و وهذا كتاب أنزلناه مبارك » و ونغزل من القرآن ما هو شفاه » ، فأخبر أنه كلامه بقوله تعالى : و يريدون أن ببعلوا كلام الله » ، وأخبر أنه عسوع يقوله قعالى : « حتى بسع كلام الله » ، وأخبر أنه عفوظ فقال تعالى : « في لوح محفوظ » وقال تعالى: « بل هو آيات بينات نعالى : « في لوح محفوظ » وقال تعالى: « بل هو آيات بينات نعالى : « وما كنت نتاو من قبله من كتاب ولا تخطه بيبينك» وأثبات العراب المواتي التي توجب الحال شرحه من تعدد الآيات في هذه المعاني التي توجب إثبات القرآن .

ثم نز"ه نبيه على عن أن بكون أتى به من قبل نفسه فقال نعالى : « أم يقولون افتراه بلى هو الحق من وبك ، وتوعده لو فعل فقسال تعالى : « ولو تَقُوّل علينا يعض الاقاويل ، ، وقال في حق الزاعم أنه كلام الحلق حين قالى : « إن هذا إلا قول البشر ، سأصليه سقر ، ، ولما عذب كل أمة يتوع عذاب نولاه بعض الملائكة كصيحة جبريل عليه

 <sup>(</sup> ۲ ) ظريتولوا أنه في الساء ولم ينثنوا ، ولم يجتنوا الاستواء ولم يؤولوا ،
 ولم يتكلموا في ذلك بثيء ، ولكن لموضوا وسلموا .

السلام بشود ، وإدسال الربح على عاد ، والحسف بقادون ، وقلب جبريل دار لوط عليها السلام ، وإدسال الطير الأباييل على من قصد تخريب الكعبة . نولى هو بنفسه عقاب المكذبين بالقرآن فقال تعمالي : ﴿ ذُرْنِي وَمِنْ يَكُذُبُ مِهُمَّا الْحَدَّبُ ﴾ . و ذرني ومن خلتت وحيداً ﴾ . وهذا لأنه أصل هذه الشرائـ ه والمثبت لكل شريعة تقدمت، لأن جميع الملل لبس عندم مايدل على صعة ما كانوا فيه إلا كتابنك ، لأن كتبهم غيرت وبدلت ، وقد علم كل ذي عقل أن القائل : ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا قول الشر ، انما أشار الى ماسمه . ولاعتلف أولو الالباب وأهل الفهم للخطاب ؛ أن قوله ﴿ وأنه ﴾ كنابة عن القرآن ؛ وقوله : وتنزل به ، كناية أيضًا عنه وقوله : وهذا كتاب ، إشارة إلى حاضر . وهذا أمر مستقر لم يختلف فيه أحـــد من القدماء في زمن الرسول مِلْقِ والصعابة رضوان الله عليم عثم حس الشيطان مسائس البدع فقال قوم : هذا المشار اليه مخلوق، خَشِتَ الامام احمد رحمه الله ثبوتا لم يثبته غيره على دفع هذا الغول لثلا يتطرق الى القرآن مايمو بعض تعظيمه في النفوس، ويخرجه عن الاضافة إلى الله عز وجل. ورأى أن ابتداع مالم يقل فيه لإيجوز استعاله فقال : كيف أقول مالم يقل .

ثم لم يختلف الناس في غير ذلك ، الى أن نشأ علي بن اسمعيل الاشعري ، فقال مرة بقول الممتزلة ، ثم عن له فادعى أن الكلام صفة قائمة بالنفس. فأوجبت دعواه هذه أن ماعندنا محلوق وزادت فغيطت العقائد فما زال اهل البدع يجوبون في تيادها الى اليوم (١).

والكلام في هذه المسألة مرتب بذكر الحجج والشبه في كتب الاصول فلا أطيل به همنا بل أذكر لك جملة تكفي من أراد الله هداه ، وهو أن الشرع قنع منا بالايان جملة وبتعظيم الظواهر ، ونهى عن الحوض فيا يثير غبار شبهته ، ولايتوى

<sup>(</sup>١) الطمن في الاشمري طمن في عقيدة جهور المسلمين من سبمئة سنة الى اليوم ، لأنهم جيماً على مذهب الاشعري في المقائد، داو المائريدي وهوقريب منه يدينون بذلك ، ويؤلفون فيه كتبهم ، ويعلمونها في مدارسهم ، ومايضر الاشاعرة ان يسميهم ابن تبعية او ابن القيم الجهية « لاسيا في كتابه اجـــتاع الجيوش الاسلامية » ، ولايضر م ان وافقوا الممتزلة في شيء ، فانه ليس كل ماقال الممتزلة او قال الجهية باطلا ، بل ان فيه مالا يخلو من حق ، و ممن انصفهم من العلماء المتأخرين العالم السلفي الشيخ جال الدين القاسمي رحمه الله « انظر رسالته : الجهية والممتزلة » ، وليس معن قولي هذا ان الاشاعرة فوق النقد او انهم اهدى الناس ، والمن عند الناس عليه السلف قبل ان تكون هذه ولا يجب وجوباً اتباع مذهبهم ، والحير فياكان عليه السلف قبل ان تكون هذه المذاهب الكلامية كلها ، فن استطاع ذلك فيها ونست ، ومن ابي الا احد هذه المذاهب فليكن اشعريا ماتريديا وليكن مع جهور المسلمين .

على قطع طريقه افدام الفهم ، وإذا كان قد نهى عن الحوض في القدر فكمف يجوز الحوض في صفات المقدر ? وما ذاك إلا لاحد الامرين اللذين ذكرتها ، إما فحوف أثارة شبهة نؤلزل العقائد ، أو لأن قوى البشر تعجز عن إدراك الحقائق ، فاذا كانت ظواهر القرآن تثبت وجود القرآن فقال قائل ليس ههنا قرآن ، فقد رد الظواهر التي تعب الرسول ﷺ في إثباتها وقرو وجودها في النفوس ، وعاذا مجل ويحرم ، ويبت ويقطع ، وليس عندنا من الله تعالى تقدم (١) بشيء ، وهل للمخالف دليل إلا أن يقول : ﴿ قَالَ اللهِ ﴾ فيعود فيثبت مانفي . فليس الصواب لمن وفتى إلا الوقوف مع ظاهر الشرع <sup>(٣)</sup> فان اعترضه ذو شبهة *٤* فقال : هذا صوتك وهذا خطك ، فأبن القرآن ? فليقل له : قد أجمعنا أنا وأنت على وجود شيء به نحتج جميعاً ، وكما أنك تنكر على أن أثبت شيئًا لايتحقق لي إثبانه حسًا ، فأنا أنكر عليك كيف تنفي وجود شيء قد ثبت شرعاً ، وأمنا قولهم هل في المصحف إلا ورق وعفص وزاج ، هذا كقول القائل : هل الآدمي الالحم ودم ? هيمات إن معنى الآدمي هو الروح ، فمن نظر الى اللحم والدم وقف مع الحس". فان قال : فكذا

<sup>(</sup>١) اي أمر (٢) اي ونوف تفويض وتسليملاتشبيه ونجسيم

أقول أن المكتوب غير الكتابة ، قلنا له : وهذا بما ننكر. عليك لأنه لايثبت تحقيق هذا لك ولالحصك ، فات أددت بالكتابة ألحبر وتخطيطه فهذا ليس هو القرآن ، وات أودت لايصلع الحوض فها فان مادونها لاعكن نحقته عسل التفصيل كالروح مثلاً (١٠) ، فانا نعلم وجودها في الجلة ، فاما حقيقتها فلا . فاذا جهلنا حقائقها كنا لصفات الحق أجهل ، فرجب الوقوف مع السمعيات مع نفي ما بليق بالحق ، لان الحوض يزيد الحائض تخبيطاً ولا يفيده تحصيلاً بل بوجب عليه نفي مايتبت بالسبع من فير تحقيق أمر عقلي ، فلا وجه السلامة إلا طريق السلف والسلام . وكذلك أقول ان اثبات الاله بظواهر الآيات والسنق ألزم العوام من تحديثهم بالتنزيه وان كان النسنزيه لازماً . وقد كان ابن عليل يقول : الأصلح لاعتقاد العوام طواهر الآي والسنن ، لأنهم يأنسون بالاثبات فتي محونا ذلك من قلوبهم والت السياسات والحشمة وتهافت العوام في الشبهة أحب ً لِلْيِّ مِنْ اغراقهم في التنزيه ، لأن التشبيه يغيسهم في الاثبات ٢٠٠).

<sup>(</sup>١) عدّا صحيح ، ولكن المؤلف بخالف فعه قوله ، ظ ينوش تنويش السلف ولا قال بالجازكا غمل علماء الحلف ولكنه مال ال التأويل تارة والى التشبيه تارة (٣) أعوذ بالله ، كيف والمؤلف نفسه صاحب كتاب ﴿ وقع شبهة النشبيه يه ٢

فيطبعوا وعافوا شيئاً قد أنسوا الى ما يخاف مثله ويرجى كالتنزيه يرمي جم الى النفي ولا طبع ولا مخافة من النفي كومن تدير الشريعة وآما عامة المكافين في التشبيه بالالفاظ التي لايعطي ظاهرها سواه كقول الاعرابي : أو يضعك وبنا كالتعرب فعم

فلم يكفره من هذا القول (١٠).

# ١٣٤ ـ العلم والفقر

أعظم البلايا أن يعطيك همة عالية وينعك من العبل بعتضاها ، فيكون من تأثير همتك الأنفة من قبول أوفاق. الحلق استقالاً لحسل منهم ، ثم يبتليك بالفقر فتأخذ منهم ، ويلطف مزاجك فبلا تقبل من المأكولات ما سهل احضاره ، فتحتاج الى فضل نققة ، ثم يقلل دزقك ويعلق همتك بالمستحسنات ، ويقطع بالفقر السبيل ألين ، ويريك العلوم في مقام معشرق ، ويضعف بدنك عن الاعادة ويخلي بديك من المال الذي تحصل به الكتب ، ويقوي توقيك يديك من المال الذي تحصل به الكتب ، ويقوي توقيك الى درجات العارفين والزهاد ، ويخوجك الى مخالطة أدباب الهذيا وهذا البلاء المبين ، وأما الحسيس الهمة الذي لايستنكف الهدنيا وهذا البلاء المبين ، وأما الحسيس الهمة الذي لايستنكف

<sup>(</sup>١) اذا اخذه احد على ظاهره وقال باله يضمك د اي كضمكنا ، كار

من سؤال الحلق ، ولا يرى الاستبدال (١) بزوجته ، ويكتفي بيسير من العلم ، ولا يتوق الى احوال العارفين ، فبذاك لايؤلمه فقد شيء ، ويرى ماوجد هو الغابة . فهو يفرح فرح الاطفال بالزخارف ، فما أهون الامر عليه . اغا البلاء على العارف ذي الهمة العالية ، الذي تدعوه همته الى جمع الاضداد المتزيد من مقام الكمال ، وتقصير خطاه عن مدارك مقصوده فباله من حال ينفد في طريقه زاد الصابرين ، ولولا حالات غفلة تعتري هذا المبتلي يعيش بها ، لكان دوام ملاحظته المقامات يعمي بصره ، واجتماده في السلوك يحفي قدمه ، الحات الامداد له تارة ببلوغ بعض مراده وتارة بالغفلة عما قصد ، وهذا كلام عزيز لايفهمه إلا أربابه ، ولا يعلم كنهه إلا أربابه ، ولا يعلم كنهه إلا أصحابه .

#### ١٢٥ ـ فضيلة الصبر على مافيه شبهة

تواكنت على نفسي في طلبها شيئاً من أغراضها بتأويل فاسد . فقلت لها : بالله عليك تصبري إن في المعبر شفلاً بحذر الفرق من كثرة الموج عن الننزه في عجائب البحر . اذا همت بفعل فقدري حصوله ثم تلمي عواقبه وما تجتنين من أغرته ؛ فأقل ذلك الندم على ما فعلت ، ولا يؤمن ان يشر

<sup>(</sup>١) كأن الزوجة عنده متاع اذا رث جدده . لا ، ولكن رفيقة العمر ، لايستبدل بها الا ان اساءت او تعذرت معاشرتها .

غضب الحق عز وجـل وإعراضه عنك ، فأف القاطع عنـه ولو كان الجنة .

ثم اعلى أيتها النفس انه مايضي شيء جزافاً ، وان ميزان العدل تبين فيه الذرة فتلمي الاموات والاحياء ، وانظري الى من نشر ذكره بالحير والشر ، وزيادة ذلك ونقصانه ، فسبحان من أظهر دليل الحلوات على اربابها ، حتى أن حبات التلوب تتعلق بأهل الحير ، وتنفر من أهل الشر ، من غير مطالعة لشيء من أعمال الكل .

قال ابليس : أو تترك مرادك لاحل الحلق ؟

قلت: لا ، إنما هذا بعض الثهرات الحاصلة من طريق. الغرض . ونحن نرى من يشي ثلاثين فرسخاً ليقال : ساع ، فالمتقي قد نال شرف الذكر وان لم يقصد نيل ذلك مترجحاً له في وزن الجزاء وسيجعل لهم الرحمن ودا ، قالت النفس: القد أمرتني بالصبو على العذاب ، لأن توك الاغراض عذاب .

قلت: لك عن الغرض عوض ، ومن كل متروك بدل ، وانت في مقام مستعبد ولايصع للاجير أن يلبس ثياب الراحة في زمان الاستئجاد ، وكل زمان المتقي نهاد صوم ، ومن خاف العقاب ترك المشتمى ، ومن دام القرب استعمل الودع ، وللصبر حلاوة تبين في العواقب .

### ١٢٦ ـ اترك عاجل الهوى لآجل الثواب

من نازعته نفسه الى لذة بحرمة فشفله نظره اليها عن تأمل عواقبها وعقابها ، وسمع متاف العقل يناديه : ويجك لاتفعل ، فانك تقف عن الصعود ، وتأخذ في الهبوط ويقال لك : ابق عا اخترت . فان شغله هواه ، فلم يلتفت الى ماقبل له ، لم يؤل في نزول ، وكان مثله في سوه اختياره كالمثل المضروب ، في نزول ، وكان مثله في سوه اختياره كالمثل المضروب ، أن الكلب قال للاسد : ياسيد السباع ، غير اسمي فانه قبيح . فقال له : أنت خان ، لايصلح لك غير هذا الاسم .

قال : فجربني .

فاعطاه شقة لحم وقال : احفظ لي هذه الى غد وأنا أغير اسمك ، فجاع وجعل ينظر الى اللحم ويصبر ، فلما غلبته نفسه قالم : وأي ثنيء باسمي ، وما كلب الااسم حسن ? فأكل .

وهكذ الحسيس الهمة ، القنوع بأقل المنازل ، المختساد عاجل الهوى على آجل الفضائل . فاف الله في حريق الهوى اذا ثار ، وأنظر كيف تطفئه ، فرب زلة في بسئر بوار ، ورب أثر لم ينقلع ، والفائت لايستدرك على الحقيقة ، فابعد عن اسباب الفتية ، فان المقاربة عنة لايكاد صاحبها يسلم والسلام .

#### ١٢٧ \_ عاهدة المتقين

وأيت الحلق كلهم في صف محادبة ، والشياطين يرمونهم بنيل الهوى . ويضربونهم باسياف اللذة . قاما المخلطون فصرع من أول وقت اللقاء ، واما المتقون فني جهد من الجماعة ، فلا بند مع طول الوقوف في المحادبة من جراح فهم يجرحون ويداوون ، الا أن القتل محقوظ ، بلى ، إن الجراحة في الموجه شين باق (١) فليحذر ذلك .

#### ١٢٨\_ الدنيا فخ

الدنيا فغ ، والجاهل بأول نظرة وقع ، فاما العاقل المتني فهو يصابر الجاعة ، ويدوو حول الحسّب (۲) ، والسلامة بعيدة ، في من صابر واجتهد سنين ثم ني آخر الامر وقع ، فالحذر الحذر ، فقد وأينا من كان على سنن الصواب ، ثم زل على شفير النبر .

<sup>(</sup>١) جيد انهم امنوا القتل، ولم يأمنوا الجراح، مثل بذلك للمتقين ، لايقمون في الكفر لكن لايخلصون من المعاصي \_ وهذه الجسسة مثال على تعقيد المؤلف. وقدور تعبيره احيانا .

<sup>(</sup>٣) الحب الموضوع في اللغ ؛ مثل باللغ للمصية وبالحب للاتها .

### ١٢٩ ـ مرارة الذنوب وعواقبها

اعلموا اخواني ومن يقبل نصيحتي ، أن للذنوب تأثيرات قبيحة ، مراراتها تزيد على حلاوتها أضعافاً مضاعفة ، والمجازي بالمرصاد ، لايسبته شيء ولايغوته ، أو ليس يروى في التفسير أن كل واحد من أولاد يعقوب عليهم السلام ( وكانوا اثني عشر ) ولد له اثنا عشر ولدا . الا يوسف فانه ولد له أحد عشر وجوذي بتلك الهَمَّة فنقص ولداً (١) ، فوا أسفا لمضروب بالسياط مايحس بالالم ، ولمثخن بالجراح وما عنــده من نفسه خبر، ولمتقلب في عقوبات مايدرى بها ، ولعبري إن أعظم العقوبة أن لايددي بالعقوبة ، فواعجبا للمغالط نفسه يوضى ربه بطاعـــة ويسرق معصة ، ويقول : حسنة وسيئـة . وَيَكُ مَن كَيسَكُ تَنْفَق ، ومن بضاعتك نهدم ، ووجه جاهك تشين ، ورب جراحـة قتلت ، ورب عثرة أهلكت ، ورب فارط لايستدرك ، ويجك انتبه لنفسك ماالذي تنتطر باوبتك ? وماذا تترقب

<sup>(</sup>١) مر هذا المنى وهو رجم بالغيب بلا دليل . ذلك لان يوسف عليه السلام رأى برهان ربه فكف . ولو كان المجال مجال عقوبة لكان ذبهم فيا صنعوا به اكبر من همه الذي هم به . وانظر ماقاله المؤلف عنهم في الفصل ١١١٥» . ولو كان الفضل مكثرة الولد لكان اخوة يوسف افضل من أبراهيم عليه السلام .

بتوبتك ? المشيب ؟ فها هو أوهن العظم ، وهلى بعد رحيل الاهلى والاولاد والاقارب ، إلا اللحاق ؟ قدر أن ما تؤمله من الدنيا قد حصل ، فكان ماذا ؟ أما هو عاجل فشغلك عاجلا ، ثم آخر جرعة اللذة شرقة ، وإما أن تفارق محبوبك ويفارقك فيالها جرعة مربوة تود عندها أن لو لم تره.

آه لهجوب العقل عن التأهل ، ولمصدود عن الورود وهو يرى المنهل ، أما في هذه القبور نذير ? أما في كرور الزمان زاجر ؟ أبن من ملك وبلغ المني فيا أمل ? ناداهم في ناديم . هيات صحوا عن مناديم . فلو أن مايهم الموت . اغا القبور هنية . العمل حصل يامعدوماً بالأمس ، يامتلائي (١) الاشلاء في الغد بأي وجه تلقى ربك ? أيساوي ماتناله من الموى لفظ عتاب ؟ بالله ان الرحمة بعد المعاتبة ، ربا لم تستوف قلع البغضة من عقاب ؟

وقد أخبرنا عبد الرحن بن محمد القزاز قال ، أخبرنا أبو بكر الحطيب قال ، أخبرنا أحد بن الحسين المعدل قال ، أخبرنا أبو الفضل الزهري قال ، أخبرنا أحمد بن محمد الزعفراني قال ، حدثنا أبو العباس بن واصل المقري قال ، سمعت محمد بن عبد

<sup>(</sup>١) كلمة ثلاشي لا اصل لها في الغصيـ وفي كلام المؤلف كثيرجدا من امثالها

\*الرحمن الصيرفي قال : رأى جار لنا بحيل بن أكم بعد موته غي منامه فقال : مافعل بك ربك 9

فقال : وقفت بين يديه فقال لي ؟ سوأة لك ياشيخ

فقلت : يادب إن دسولك قال إنك لتستحي من ابناء الثانين أن تعذيهم وأنا ابن غانين أسير الله في الادض .

فقال لي : صدق رسولي قد عفوت عنك .

وفي رواية أخرى عن محمد بن سلم الحواص . قال : رأيت مجيى بن أكثم في المنام فقلت : مافعل الله بك ? فقال: أوقفني بين يدبه وقال لي باشيخ السوء لولا شببتك الأحرقتك المائد (١) .

والمقصود من هذا النظر بعين الاعتبار ، هل يني هذا بدخول الجنة فضلا عن لذات الدنيا ? فنسأل الله عز وجل أن ينهنا من وقدات الفافلين ، وأن يرينا الاشياء كا هي لنعرف عيوب الذنوب والله الموفق .

۱۳۰ – ومن يتق الله يجعل له مخرجاً
 خاق بي أمر أوجب فما لازما داناً ، وأخذت أبالغ في

<sup>(</sup>١) لايبن على مثل هذه المتامات حكم عرعي ، فلا يفتر ذو شبب بشيبه فيلم على صعبة .

الفكر في الحلاص من هذه الهموم بكل حية وبكل وجه . فارأيت طريقاً الفلاص ، ففرضت لي هذه الآية : « ومن يتق الله يجعل له مخرجاً » . فعلت أن التقوى سبب للمغرج من كل غ ، فا كان إلا أن همت بتحقيق التقوى فوجدت الخرج ، فلا ينبغي لخلوق أن يتوكل أو يتسبب أو يتفكر إلا في طاعة الله تعالى ، وامتثال أمره ، فإن ذلك سبب لفتح كل مر تر (۱) ، ثم أعجبه أن يكون من حيث لم يقدوه التفكر المحتال المدر ، كما قال عز وجال : « ويرزقه من حيث لم يتسبب المنس »

ثم ينبغي المتقي أن يعلم أن الله عز وجل كافيه فلا يعلق قلبه بالاسباب ، فقد قال عز وجل : « ومن يتوكل على الله غهر حسبه » .

# ١٣١ ـ عدم[جابة الدعاء وأسبابه

من العجب إلحاحك في طلب أغراضك وكلما ذاه تعويقها ذاه إلحاحك ، وتنسى أنها قد تتنع لأحد أمرين ، إمالمصلحتك

 <sup>(</sup>١) اي مفلق ، ورتاج الباب غلقه ، ومنه تولم ارتبع على الحطيب اذا حمر
 ومبؤ عن الكلام .

فربما طُلبت معجل أذى ، وإما لذنوبك فإن صاحب الذنوب بعيد من الاجابة ، فنظف طرق الاجابة من أوساخ المعاصي وانظر فيا تطلبه هل هو لاصلاح دينـك ، أو لمجرد هواك . فان كان الهوى المجرد ، فاعلم أن من اللطف بك والرحمه اك تعويقه ، وأنت في إلحاحك بمثابة الطفل يطلب ما يؤذيه فيسنع رفقاً به ، وان كان لصلاح دينك فربما كانت المصلحة تأخيره ، أو كان صلاح الدين بعدمه وفي الجملة تدبير الحتى عز وجل الك خير من تدبيرك ، وقد يمنعك ما تهوى ابتـلاء "ليباو صبوك . فأر و الصبر الجميل تو عن قرب مايسُسر ، ومتى نظفت طرق فار و الصبر الجميل تو عن قرب مايسُسر ، ومتى نظفت طرق منجري اصلح اك ، عطاء كان أو منعا .

#### ١٣٢ ـ الاستعداد للموت وقصر الأمل

يجب على من لايدري متى يبغته الموت ان يكون مستعداً. ولا يفتر بالشباب والصحة ، فإن أقل من يموت الاشياخ ، واكثر من يموت الشبان . ولهذا يندر من يمكبر ، وقد انشدوا: يُعمَّر واحد فيفر قوماً ويُنسى من يموت من الشباب ومن الاغترار طول الامل ، وما من آفة أعظم منه . فإنه لولا طول الامل ماوقع اهمال اصلاً . وإنما يقدم العاصي

ويؤخر التوبة لطول الامل، وتبادر الشهوات وتنسى الانابة لطول الامل، وان لم تستطع قيصر الامل، فاعل عمل قصير الامل، ولا تمس حتى تنظر فيا مضى من يومك ، فإن رأيت ذلة فامحها يتوية، أو خرقاً فارقعه باستغفار ، واذا اصبحت فتأمل مامضى في ليلك ، واياك التسويف فانه اكبر جنود ابليس :

وخذ لك منك على مهلة ومقب ل' عيشك لم يدبر وخَف هجمة لاتُقيل العِثا ووقطوى الورودعلى المصدر ومثل" لنفسك أي الرعيل يضمك في حلبة المحشر

ثم صور لنفسك قصر العبر ، وكثرة الاشغال ، وقوة الندم على التقريط عند الموت ، وطول الحسرة على البدار بعد الفوت ، وصور ثواب الكاملين وانت ناقص ، والجهمدين وانت متكاسل ، ولا 'تخال نفسك من موعظة تسمعها ، وفكرة تحادثها بها ، فإن النفس كالفرس المنتشيطين النان اهملت لجامه لم تأمن ان يرمي بك ، وقد والله دنستك أهواؤك ، وضيعت عمرك .

فالبدار البـدار في الصيانة ، قبل تلف البـاقي بالصبابة . فــكم تـُعر قل في فخ الهوى جناح جارم(١١ ، وكم وقع في بثر بوار مخرر . ولا حول ولا قوة إلا بالله .

<sup>&#</sup>x27; (۱) الجادم الجرم

### ۱۲۳ ـ حذار من المعاصي

الحذر الحذر من المعاصي ، فإن عواقبها سيئة ، وكم من معصية لا يزال صاحبها في هبوط ابداً مع تعثير اقدامــه ، وشدة فقره ، وحسراته على مايفوته من الدنيا ، وحسرة لمن نالها ، فلو قارب زمان جزائه على قبيحه الذي ارتكبه ، كان اعتراضه على القدر في فوات اغراضه بعيد العــذاب جديداً ، فوا أسفاً لمعاقب لايحس بعقوبته ، وآه من عقاب يتأخر حنى يفوا أسفاً لمعاقب لايحس بعقوبته ، وآه من عقاب يتأخر حنى يفسى سببه ، أوليس ابن سيرين يقول : عيّرت رجلا الفقر فافتقرت بعد اربعين سنة . وابن الجلاء يقول : نظرت الى شاب مستحسن فنسيت القرآن بعد أربعين سنة .

فولحسرة لمعاقب لايدري ان أعظم العقوبة عدم الاحساس الله . فاقة الله في تجويد التوبة عساها تكف كف الجزاء . والحقو الحذر من الذنوب خصوصاً ذنوب الحساوات . فإن المباوزة لله تعالى تسقط العبد من عينه ، وأصلح مابينك وبينه في السر وقد أصلح لك أحوال العلانية ، ولا تفتر بستره أيها العامي فريما يجذب عن هورتك ، ولا بجله فريما بغت العقاب، وعليك بالقلق والمسجء إليه والتضرع فإن نفع شيء فذلك ،

وتقوت بالحزن ، وتمزز كاس الدمع ، واحفر بعول الامني قُسُلِبِ(١) قلب الموى لعلك تنبط من الماء ما يفسل ِجرم 'جرمك(٢).

### ١٣٤ ـ الاستقامة ومراقبة الله تعالى

إخواني ، اسمعوا نصيحة من قد جرب وخبر ، أنه بقدر المخلاكم لله عز وجل يجلكم ، وبقدار تعظيم قدره واحترامه بعظم افداركم وحرمتكم ، ولقد رأيت والله من أنفق عمره في العلم الى ان كبرت سنه ، ثم تعدى بعض الحدود فهات عند الحلق ، وكانوا لايلتفتون إليه مع غزارة علم وقوة عاهدته . ولقد رأيت من كان يواقب الله عز وجل في صبوته مع قصوره بالاضافه الى ذلك العالم ، فعظم الله قدره في القلوب حتى علقته النفوس ، ووصفته بما يزيد على مافيه من الحيو ، ورأيت من كان يرى الاستقامة اذا استقام فإذا زاغ مال عنه اللطف . ولولا هموم الستر وشمول رحمة الحكريم المغنص هؤلاء الذكورون ، غير أنه في الاغلب تأديب أو المطف في العقاب كما قبل :

<sup>(</sup>١) العليب : البشر الواسمة (٢) الجرم بالتكسر الجسم والجرم بالفم الذلب م

ومن كان في سخطه محسناً فكيف يكون اذا مارضي ؟ غير ان العدل لايحابي ، وحاكم الجزاء لايجوز ، وما يضيع عند الامين شيء .

#### ١٣٥ - للبلايا اوقات قد تطول

ايها المذنب اذا احسست نفحات الجزاء فلا تكثرن الضجيج، ولاتقولن قد تبت وندمت فهل زال عني من الجزاء ماأكره فلعل نوبتك ماتحققت .

وان المجازاة زمانا عند امتداد المرض الطویل ، فلا تنجع فیه الحیل حتی ینقضی أوانه ، وان بین زمان : « وعصی » الى ابان : « فتلقی » (۱) مدة مدیدة . فاصبر أیها الحاطی، حتی یتخلل ماه عینیك خلال ثوب القلب المتنجس ، فاذا عصرته کفه الاسی ، ثم تكروت د فع الفسلات ، حكم بالطهارة .

بقي آدم يبكي على ذله ثلاثئة سنة ، ومكث أبوب عليه السلام في بلائه ثان عشرة سنة ، وأقام يعقوب يبكي على بوسف عليها السلام ثانين سنة (٢) والبلايا أوقات ثم تنصرم ،

<sup>(</sup>۱) اشَّارة الى آيتي ( وعصى آدم ربه فنوى ) و ( فتلقى آدم من ربه كلمات فتاب عليه ) ·

<sup>(</sup>٢) من اين جاه بهذه الارقام ?

ورب عقوبة امتدت الى زمان الموت . فاللازم لك أن تلازم عراب الانابة ، وتجلس جلسة المستجدي ، وتجعل طعامك القلق ، وشر بك البكاء ، فرعا قدم بشير القبول فارتد يعقوب الحزن بصيراً ، وإن مت في سجن سجنك (؟) فرعا ناب حزن الدنيا عن حزن الآخرة ، وفي ذلك ربح عظم .

## ١٣٦ ـ احذر عاقبة المعاصي

الواجب على العاقل أن يجذر مغبة المعاصي فان نادهة تحت الرماد . وربما تأخرت العقوبة ثم فَجَأت ، وربما جاءت مستعجلة . فليبادر باطفاء ما أوقد من نيران الذنوب ، ولاماء يطفي تلك النار الا ما كان من عين العين (١) ، لعل خصم الجزاء يرضى قبل أن يبيت الحاكم في حكمه .

### ١٣٧ ـ وجوب التوبة والعمل للآخرة

واعجبا من عارف بالله عز وجل مخالفه ولو في تلف نفسه! هل الميش الا معه ? هل الدنيا والآخرة الاله ? أفّ لمترخص فعل ما يكره لنيل ما يحب ، تالله لقد فاته اضعاف ماحصّل ،

 <sup>(</sup>١) نبع الدين ، يريد الدمع وللدين عثرات الممالي . انظر قصيدة جمئها كلها
 في مقدمة ( الصاحبي ) لاحمد بن فارس .

أُقيل على ما أقوله بإذا الذوق ، مل وقع لك تعثير في عيش ، وتخبيط في حال ، الا حال مخالفته ?

وا أدباب المعاملة بالله عليكم لاتكدروا المشرب ، قفوا على جاب المراقبة وقوف الحراس ، وادفعوا مالا يصلح أن يلج فيفسد ، واهجروا اغراضكم لتحصيل عبوب الحبيب ، فان اغراضكم تحصل على أنني أقول أف لمن ترك بقصد الجزاء (۱۱ ؟ اهذا شرط العبودية ؟ كلا إنما ينبعي لي إذا كنت علوكا أن أفعل ليرضى لا لأعطى ، فان كنت عباً دايت علم الارب في دضاه وصلا . اقبل نصعي باعدوعاً بغرضه أن ضعفت عن حمل بلائه فاستغث به ، وان آلمك كرب فختياره فانك بين يديه ، ولا تياس من دوحه وإن قوي خناق البلاء ، بائه إن موت الحادم في الحدمة حسن عند العقلاه . اخواني لنفسي أقول فن له شرب معي فليرد .

<sup>(</sup>١) اي وجاء المكافأة . ومن ترك الدب بقصد المكافأة كان عسناً في نظر الشرع ، ولايقال 4 : افت ا

أيتها النفس لقد أعطاك مالم تأملي ، وبلغك مالم تطلي ، وستر عليك من قبيحك مالو فاح ضجت المشام ، فسا هذا الضجيج من فوت كال الاغراض ? أملوكة أنت أم حرة ? أما علمت أنك في دار التكليف ، وهذا الحطاب ينبغى أن يكون الجهال ، فاين دعواك الموفة ؟ أتراه لو هبت نفحة ، فأخذت البحر كيف كانت تطيب لك الدنيا ؟

وا أسفا عليك لقد عشيت البصيرة السني هي أشرف ، وما علمت كم أقول : عسى ولعل ? وأنت في الحطأ إلى قدام قربت سفينة العسر من ساحل القبر ، ومالك في المركب بضاعة تربع .

تلاعبت في بجر العبر ويع الضعف ففرقت تلفيــتى اللوى وكان قد فصلت المركب .

بلغت نهاية الاجل وعين هواك تتلفت الى الصبا ، بالأعليك لا تشبئي بك الاعداء . هذا أقل الاقسام ، وأوفى منها أن أقول بالله عليك لايفوتنك قدم سابق مسع قدوتك على خطع المضاد .

الحلوة الحلوة ، واستحضري قرين العلق ، وجولي في حيرة الفكر ، واستددكي صبّابة الاجل قبل أن تميل بك

الصبَّابة (١) عن الصواب .

واعجبا كلما صعد العسر نزلت ، وكلما جد الموت هزلت أثراك بمن خم له بفتنة ، وفضيت عليه عند آخر عمره المحنة . كان أول عمرك خيراً من الاخير ، كنت في زمن الشباب اصلح منك في زمن أيام المشبب « وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون ،

نسأل الله عز وجل ما لايحصل مطلوبنــا الا به ، وهو توفيقه انه سميع مجيب .

### ١٣٨ ـ من ترك شيئاً لله عوضه الله خيراً منه

قدرت في بعض الايام على شهوة النفس هي عندها أخلى من الماء الزلال في فم الصادي . وقال التاويل : ماههنا مانع ولامعوق الا نوع ورع ، وكان ظاهر الأمر امتناع الجواز .

فترددت بين الامرين ، فمنعت النفس عن ذلك . فبقيت حيرتي لمنع ماهو الغاية في غرضها من غير صادّ عنه بحال الاحدر المنع الشرعي .

فقلت لما : يانفس والله مامن سبيل إلى مالايؤمن من دونه ?

<sup>(</sup>١) الصبابة : البغية والصبابة : الصبوة والميل .

فتفلقات ، فصحت بها : كم وافقتك في مراد ذهبت لذته وبقي التأسف على فعله ، فقد ري بـاوغ الفرض من هذا المراد ، أليس الندم يبقى في مجال اللذة اضعاف زمانها ?

فقالت: كيف أصنع ?

فقلت:

صبرت ولا والله مابي جلادة على الحب لكني صبرت على الرغم

وها أنا (١) انتظر من الله عز وجل حسن الجزاء على هذا الفعل . وقد تركت باقي هذه الوجهة (٢) بيضاء . أرجو أن ارى حسن الجزاء على الصبر فأسطر و فيه ان شاء الله تعالى . فانه قد يعجل جزاء الصبر وقد يؤخره ، فان عجل سطرته ، وان أخر فما اشك في حسن الجزاء لمن خاف مقام ربه ، فانه من ترك شيئاً لله عوضه الله خيراً منه ، والله اني ماتركته إلا لله تعالى ويكفيني تركه ذخيرة ، حتى لوقيل ني اتذكر يوماً آثرت الله على هواك ? قلت : يوم كذا وكذا .

فافتخري أيتها النفس بتوفيقك واحمدي من وفقك ، فكم قد خذل سواك . واحذري أن تخذلي في مثلما ولا حول ولاقوة إلا بالله العلى العظم .

<sup>(</sup>١) النصيح وهاانذا (٢) اي هذه الصفحة

وكان هذا في سنة احدى وستين وخسائة ، فلما دخلت سنة خس وستين ، عوضت خيراً من ذلك بما لايتارب ، بمسا لاينج منه ودع ولاغيره .

خلت : هذا جزاء الترك لاجلى الله سبعانه في الدنيا . ولأجر الآخرة خير والحد لله .

## ١٣٩ ـ تذهب اللذة ويبقى العقاب

لا انكر على من طلب لذة الدنيا من طريق المباح ، لانه ليس كل أحد يقوى على التوك ، انما الهنة على من طلبها فلم يجدها إلا من طريق الحرام فاجتهد في تحصيلها ، ولم يبال كيف حصلت فهذه المحنة التي بخس المقل فيها حقه ، ولم ينفع صاحبه وجوده لانه لو وزن ماأوثر وعقابه طاشت كفة اللذة التي فنيت عند أول فرة من جزائها ، وكم قد وأينا بمن آثر شهوته فسلبت دينه فليعجب العاقل حين التصفيع لاحوالمم ، كيف آثروا شيئاً مااقاموا معه ، وصادوا الى عقاب لايفادقهم فاقد الله في بخس المقول حقها ، ولمنظر السالك ان يضع فاقد الله في بخس المقول حقها ، ولمنظر السالك ان يضع التيقظ مقتوحة فانكم في صف حرب لايدرى فيه من أين يتلقى النبل ، مقتوحة فانكم ولا تعينوا عليها .

<sup>(</sup>١) أي في بلر فارخة مهجورة ـ وقد كرر هذه الصورة مراوا

# ١٤٠ ـ الطاعة بامتثال الأمر واجتناب النهي

الحق عز وجل أقرب الى عبده من حبل الوريد ، لكنه عامل العبد معاملة الغائب عنه البعيد منه ، فامره بقصد بيته ، ورضع البدين البه ، والسؤال له . فقلوب الجهال تستشعر البعد ، ولذلك تقسع منهم المعاصي . إذ لو تحققت مراقبتهم المعاضر الناظر لكفوا الأكف عن الحطايا ، والمتيقظون علموا قربه فعضرتهم المراقبة الحقيقية لما انبسطت كف بأكل ، ولا تعلم قدوت عين على نظر . ومن هذا الجنس و انه لينائ على قدوت عين على نظر . ومن هذا الجنس و انه لينائ على قلي ، ومتى تحققت المراقبة حصل الانس ، واغا يقع الانس بتحقيق الطاعة ، لأن المخالفة توجب الوحشة والموافقة مبسطة المستأنسين .

فياللذة عيش المستأنسين ، وباخسارة المستوحشين . وليست الطاعة كما يظن أكثر الجهال أنها في بجرد الصلاة والصيام . الما الطاعة الموافقة بامتثال الأمر واجتناب النهي هذا هو الاصل والقاعدة الكلمة .

فكم من متعبد بعيـد ، لانه مضيــع الاصل ، وهادم الحقق من العمر أو ارتكاب النهي . واغـــا المحقق من

أمسك ذؤابة ميزان المحاسبة التقس فأدى ماعليه واجتنب مأنهي عنه فان وزق زيادة تنفل وإلا لم يضره والسلام .

# ١٤١ \_ اللذات مشوبة بالنغص فعليك بدفع الاياتم

الدنيا في الجلة معبر . فينبغي للانسان ان لاينافس بلذائها وأن يعبر الايام . فانه لونفكر في كيفية الذبائح ووسخ من يباشرها وحمل الكامنخ (١) وغيرها من المأكولات ماطابت له ، ولوتفكر في جولان اللقة مختلطة بالريق ماقدد على اساغتها ، فلا يخلو من حالتين :

اما أن يريد التنعم باللذات المباحات ، أو يريد دفع الرقت بالضرورات . وأيها طلب فلا ينبغي له أن يبحث فيا يناله عن باطنه ، فانه لونظر الى عورة الزوجة نباعنها ، وقد قالت عائشة دخي الله عنها : مارأيته من وسول الله عنها ولارآه منى .

فينبغي العاقل أن يكون له وقت معاوم يأمر ذوجته بالتصنع له فيه ، ثم يغمض عن التفتيش ليطيب له عيشه ا وينبغي لها ان تتفقد من نفسها هذا فلا تحضره الاعلى

<sup>(1)</sup> الادام

أحسن حال ، وبمثل هذا يدوم العيش . فأما اذا حصلت البذلة بانت بها العيوب فنبت النفس وطلبت الاستبدال . ثم يقع في الثانية مثل مايقع في الاولى . وكذلك ينبغي ان يتصنع لها كتصنعها له ليدوم الود بجسن الائتلاف . ومتى لم يجر الامر على هذا في حتى من له أنفة من شيء تنبو عنه النفس وقع في أحد أمرين : اما الاعراض عنها ، واما الاستبدال بها . ويحتاج في حالة الاعراض الى صبر عن اغراضه ، وفي حالة الاستبدال الى فضل مؤنة وكلاهما يؤذي .

ر ومن لم يستعبل ما وصفنا لم يطب له عيش في متعـة . ولم يقدر على هفع الزمان كما ينبغي .

# ١٤٢ ـ نعم الله عليك كثيرة فلا تتعرض الى ما يكرهه

نازعتني نفسي الى أمر مكروه في الشرع ، وجعلت تنصب لي التأويلات وتدفع الكراهة . وكانت تأويلاتها فاسدة ، والحجة ظاهرة على الكراهة . فلجأت الى الله تعالى في دفع ذلك عن قلبي ، وأقبلت على القراءة وكان درسي قد بلغ الى سورة يوسف فافتتحتها . وذلك الحاطر قد شغل قلبي حتى لا أدري ماأقرأ . فلما بلغت الى قوله تعالى « قال معاذ الله أنه ربي أحسن مثواي ، انتهت لها وكاني خوطبت بها ، فأفقت من

للك السكرة ، فقلت : بانفس أفهت ? هذا حُر اليسع ظلماً فراعي حق من أحسن اليه ، وسماه مالكاً وأن لم يكن عليه ملك ، فقال : أنه دبي . ثم زاد بيان موجب كف كفه ما يؤذيه فقال : أحسن مثواي . فكيف بك وأنت عبد على الحقيقة لمولى مازال بجسن اليك من ساعة وجودك ، وأن سقر من عليك الزلك أكثر من عدد الحما .

افيا تذكرين كيف دباك وعلمك ووزقك ودافع عنك ، وساق الحير اليك ، وهداك أقوم طريق ، ونجاك من كل كيد ، وضم الي حسن الصورة الظاهرة جودة الذهن الباطن، وسهل لك مدارك العلوم حتى نلت في قصير الزمان مالم ينه غيرك في طويله ، وجلى في عرصة لسانك عرائس العلوم في حلل الفصاحة ، بعد أن ستر عن الحلق مقابجك ، فتلقوها منك بجسن الطن ، وساق وزقك بلا كلفة تكلف ولا كدر من ، وغداً غير نزر .

فوالله ما أدري أي نعبة عليك أشرح لك : حسن الصورة وصعة الآلات ، أم سلامة المزاج واعتدال التركيب ، أم لطف الطبع الحالي عن حساسة ، أم إلهام الرشاد منذ الصغر ، أم الحفظ بحسن الوقاية عن القواحش والزلل ، ام تحييب طريق التقل واتباع الاثر ، من غير جود على تقليد لمعظم ، ولا المخراط في سلك مبتدع و وان تمدوا نعبة الله لا تحصوها ،

كم كائد نصب لك المكايد نوقاك ، كم عدو حط منك بالذم فرقاك ، كم أعطش من شراب الاماني خلقاً وسقاك ، كم أمات من لم يبلغ بعض مرادك وابقساك . فأنت تصبعين وغسين سلية البدئ ، في تزيد من العسلم وبارغ الامل .

فان منعت مراداً فرزقت الصبر عنه بعد ان تبين لك وجه الحكمة في المنع حتى يقع اليقين بأن المنع أصلع.

ولو ذهبت أعد من هذه النعم مانسخ ذكره ، امتلات الطروس ولم تنقطع الكتابة . وانت تعلمين أن مالم أذكره أكثر ، وأن ما أومأت الى ذكره لم يشرح . فكيف يحسن بك التعرض بما يكره ، و معاذ الله أنه ربي احسن مثواي أنه لايفلح الظالمون ، .

# ١٤٣ - من حام حول الحمي أوشك أن يقع فيه

مادأيت أعظم فتنة من مقاربة النتنة . وقل ان يقاربهـ ا إلا من يقع فيها . ومن حام حول الحي يوشك ان يقع فيه . قال بعض المعتبرين (١) : قدرت على لذة ظاهرها التعريم ويجتبل

<sup>(</sup>١) اخلته يمن نفسه وانه هو مباحب اللسة

الاباحة ، اذ الامر فيها مردد ، فجاهدت النفس فقالت : أنت ما تقدر فلمــــذا تترك . فقارب المقدور عليه ، فإذا يمكنت فتركت كنت تاركاً حقيقة ، ففعلت وتركت ، ثم عاودت مرة أخرى في تأويل أرتني فيه الجوازَ ، وان كان الأمر محتمل . فلما وافقتها اثو ذلك ظلمة في قلبي لحوف أن يكون الامر محرماً . فرأيت أنها تارة تقوى على" بالترخص والتأويل، وتارة أقوى عليها بالمجاهدة والامتناع . فاذا رخصت لم آمن ان يكون ذلك الامر محظوراً ، ثم أدى عاجـلًا تأثير ذلك الفعل في القلب . فلما لم آمن عليها بالتأويل تفكرت في قطع طمعها من ذلك الامر المؤثر ، فلم أو ذلك إلا بأن قلت لها : قدري أن هذا الامر مباح قطعاً ، فوالله الذي لا إله إلا هو ، لاعدت إليه . فانقطع طبعها باليمين والمعاهدة. وهذا أبلغ دواء وجدته في امتناعها لأن تأريلها لايبلــغ الى ان تأمر بالحنث والتفكير . فأجود الاشياء قطع اسباب الغتن ، وترك الرخص فيما يجوز اذا كان حامـلًا ومؤدياً الى مالا يجوز . والله الموفق .

### ١٤٤ ـ سكرة الهوي

لولا غيبة العاصي في وقت المعاصي كان كالمعاند غير أن الموى بجول بينه وبين الفهم المحال ، فلا يرى إلا قضاء

شهوته ، وإلا فلو لاحت له المخالفة خرج من الدين بالحلاف ، فإنما يقصد هواه فيقع الحلاف ضمناً وتبعاً . واكثر مايقع هذا في مقاربة الفتنة ، وقل من يسلم عند المقاربة ، لانه كتقديم نار الى حلفا(۱) . ثم لوميز العاقل بين قضاء وطره لحظة ، وانقضاء باقي العمر بالحسرة على قضاء ذلك الوطر ، لما قرب منه ولو أعطي الدنيا ، غير أن سكرة الهوى نحول بين الفكر وذلك . أعطي الدنيا ، غير أن سكرة الهوى نحول بين الفكر وذلك . آه كم من معصبة مضت في ساعاتها كأنها كم تكن ثم بقيت آثارها ، وأقلها ما لابور من اكرارة في الندم . والطريق

الأعظم في الحذر أن لايتعرض لسبب فتنة (٢) ولايقاربه . فمن فهم هذا وبالغ في الاحتراز كان الى السلامة أقرب ـ

# ١٤٥ ـ دع المباحثات فربما آذت في الدين

البلایا علی مقادیر الرجال . فکثیر من الناس تراهم ساکتین راضین بما عندهم من دین ودنیا ، واوائك قوم لم یرادر ا

<sup>(</sup>۱) نبت من نبت البادية سريسع الاشتمال. يريد ان اجتاع المرأة والرجل في معرض الفتنة كاجتاع النار والبارود ، فاذا اجتمعا ولم يكن انفجار ، جاز ان يختلط الجنسان الاختلاط الذي نراه الان ، ثم لايكون سفاد ولا قساد .وهيات!
(۲) فلايزج بابنه وبنته في اه اكن الاختلاط ، ولوكانت اما كن علم . كان من ورائها «علم» الاولين والآخري .

لقامات العبر الرفيعة ، أو علم ضعفهم عن مقاومة البلاء فلطف بهم . إغا المحنة العظمى أن ترزق همة عالية لاتقنع منك الا بتحقيق الورع ، وتجويد الدين ، وكمال العلم ، ثم تبتلى بنقس تميل الى المباحات ، وتدعي أنها تجمع بذلك همها ، وتشفى مرضها ، لتُقبل ( مُزاحة العللة ) على تحصيل الفضائل . وهاتان الحالتان كضدين ، لان الدنيا والآخرة ضرتان ، واللازم في هذا المقام مراعاة الواجبات ، وأن لايفسع النقس في مباح لايؤمن ان يتعدى منه اعراض عن واجب ودع . المبتلي يصبح ، فاذن ببكي الطفل خير من أن يبكي الوالد .

واعلم أن فتح باب المباحات ربما جر أذى كثيراً في الدين . فأوثق السَّكْثُر (١) قبل فتح الماء ، والبس الدرع قبل لقساء الحرب ، وتلمح عواقب ما تجني قبل تحريك البد ، واستظهر في في الحذر باجتناب ما مخاف منه وان لم بتيقن .

# ١٤٦ ـ وصايا لطالب العلم

ينبغي لطألب العلم أن يكون جل حمت مصروفاً الحم الحفظ والاعادة . فلو صع صرف الزمان الى ذلك كان الاولى غير أن البدن مطية ، واعداد السير مظنه الانقطاع .

<sup>(</sup>١) سكر الماء من عامي الشام النصيح وهو المسناة اي سد الماء

ولما كانت القرى تكلّ فتحتاج الى تجديد ، وكان النّسيخ والمطالعة والتصنيف لابد منه ، مع أن المهم الحفظ ، وجبتقسم الزمان على الامرين ، فيكون الحفظ في طرفي النهاد وطرفي الليل ، ويوزع الباقي بين عمل بالنسخ والمطالعة ، وبين داخة المبدن وأخذ لحظته . ولاينبغي أن يقع الغبن بين الشركاء ، فانه متى أخذ أحدهم فوق حقه أثر الغبن وبان اثره .

وان النفس لتهرب الى النسخ والمطالعة والتصنيف عن الاعادة والتكرار ، لان ذلك اشهى وأخف عليها . فيلحدو الراكب من إهمال الناقة ، ولايجوز له أن يحمل عليها مالا تطيق . ومع العدل والانصاف يتأتى كل مراد .

ومن انحرف عن الجادة طالت طريقه . ومن طوى مناذل في منزل أوشك أن يفوته ماجد " لأجله . على أن الانسان الى التحريض أحوج لان الفتور أكثر من الجد .

وبعد فاللازم في العلم طلب المهم . فرب صاحب حديث حفظ مثلا لحديث : « من أتى الجعدة فليغتسل ، عشرين طريقاً ، والحديث قد ثبت من طريق واحد ، فشغله ذلك عن معرفة آداب الغسل . والعمر أقصر وأنفس من أن يفرط منه في نَفَس ، و كفي بالعقل مرشد الى الصواب من عضده التوفيق

# ١٤٧ ـ من أصلح سريرته ذاع فضله

إذا صع قصد العالم استراح من كُلَف التكليف ، فان كثيراً من العلماء يأنفون من قول (لا أدري) ، فيحفظون بالفتوى جاههم هند الناس لئلا يقال جهاوا الجواب ، وإن كانوا على غير يقيد با قالوا . وهذا نهاية الحذلان .

وقد روي عن مالك بن انس أن رجلا سأله عن مسألة. فقال : لا أدري . فقال : قطعت البلاان البِك .

فقال : ادجع الى بلاك وقل سالت مالكاً فقال. لا أدري .

فانظر الى دين هذا الشخص وعقله كيف استراح من الكلفة ، وحلم عند الله عز وجل .

ثم ان كان المقصود الجاه عندهم فقاويهم بيد غيره ، والله لقد وأيت من يكثر الصلاة والصوم والصبت ، ويتخشع في نفس ولباسه والقاوب تنبو عنه ، وقدره في النفوس ليس بذاك ، ورأيت من يليس فاخر الثياب وليس له كبير نفل ولا تخشع والقاوب فتافت على محبته ، فتدبرت السبب فوجدته السريرة .

كا دوي عن ألس بن مالك أنه لم يكن له كبير عمل من صلاة وصوم ، وإنما كانت له سريرة ، فن أصلح سريرته فاح عبير فضله *ه*  وعبقت القاوب بنشر طيبه ، فالله الله في السرائر ، فانه ماينقع مع فسادها صلاح ظاهر .

# ١٤٨ ــ لا تجزع من تأخر إجابة الدعاء

نزلت في شدة ، وأكثرت من الدعاء أطلب الفرج والراحة، وتأخرت الاجابة (١) ، فانزعجت النفس وقلقت ، فصحت بها : ويلك ، تأملي أمرك ، أمملوكة أنت أم مالكة ? أمدبترة أنت أم مدبترة ? أما علمت أن الدنيا دار ابتلاء واختبار ، فاذا طلبت أغراضك ولم تصبري على ما يناني مرادك فأين الابتلاء ?

وهل الابتلاء إلا الإعراض وعكس المقاصد ، فافهسي معنى التكليف وقد هان عليك ما عز ، وسهل ما استصعب ، فلما تدبرت ما قلته سكنت بمض السكون .

فقلت لها : وعندي جواب ثان وهو انك تقتضين الحق ١٠٠٠ بإغراضك ، ولا تقتضين نفسك بالواجب له ، وهذا عين الجهل، وإنما كان ينبغي أن يكون الامر بالعكس ، لانك بماركة

<sup>(</sup>١) لقدم هذا المني مرارأ.

<sup>(</sup>٢) أي تطالبين الله .

والمباوك العاقل يطالب نفسه بأداء حق المالك ، ويعلم أنه لا يجب على المالك تبليغه ما يهوى ، فسكنت أكثر من ذلك السكون .

فقلت لها : وعندي جواب ثالث ، وهو أنك قد استبطأت الإجابة وأنت سددت طرقها بالمعاصي ، فلو قد فتحت الطريق أصرعت ، كأنك ما علمت أن سبب الراحمة التقوى ، أوما سمعت قوله تعالى و ومن بتق الله يجعل له مخرجاً ويوزقه ، و ه يجعل له من أمر و يسرا ، أو ما فهمت أن العكس بالعكس ؟ آه من سُكْر غفلة صاد أقوى من كل سَكْر في وجه مياه المراد يمنعها من الوصول الى ذرع الاماني ، فعرفت النفس أن هذا حق فاطهأنت .

فقلت : وعندي جؤاب رابع ، وهو أنك تطلبين ما لاتعلمين عاقبته وربما كان فيسه ضروك ، فمثلك كمثل طفل محموم يطلب الحلوى ، والمدبر الك أعلم بالمصالح ، كيف وقد قال تعالى و وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لـكم ، فلما بان الصواب للنفس في هذه الاجوبة ، زادت طمأنينتها .

فقلت لها : وعندي جواب خامس ، وهو أن هذا المطاوب بنقص من أجرك ، ويجط من مرتبتك ، فنع الحق(١) لك

<sup>(</sup>١) أي منع الله .

ما هذا سبيله عطاء منه لك ، ولو أنك طلبت ما يصلح آخرتك كان أولى لك ، فأولى لك أن تفهمي ما قد شرحت فقسالت : لقد سرحت في رياض ما شرحت ، فهمت (١) إذ فهمت .

# ١٤٩ ــ على العالم طلب الغني

حضرنا بعض أغدية أرباب الاموال ، فرأيت العلماء أذل الناس عندم ، فالعلماء يتواضعون لهم ويذلون لموضع طمعهم فيهم وهم لا يحفلون بهم لما يعلمونه من احتياجهم اليم ، فرأيت هذا عيباً في الفريقين ، أما في أهل الدنيا فوجه العيب أنهم كانوا ينبغي لهم تعظيم العلم ، ولكن لجهلهم بقدر و فاتهم ، وآثروا عليه كسب الاموال ، فلا ينبغي ان يطلب منهم تعظيم ما لا يعرفون ولا يعلمون قدره ، وإغا أعود باللوم على العلماء واقول : ينبغي لكم ان تصونوا أنفسكم التي شرفت بالعلم عن الذل للانذال ، وأن كنتم في غنى عنهم كان الذل لهم والطلب منهم حراماً عليكم ، وإن كنتم في كفاف فلم لم تؤثروا النزه عن الذل بالعفة عن الحطام كنتم في كفاف فلم لم تؤثروا النزه عن الذل بالعفة عن الحطام الفائي الحاصل بالذلة ، إلا أنه يتخيل لي من هذا الأمر ، اني علمت قلة صبر النفس على الكفاف والعزوف عن الفضول ، فات

<sup>· (</sup>۲) من هام يويم

وجد ذلك منها في وقت لم يوجد على الدوام ، فالأولى علما أن يجتهد في طلب الغنى ، ويبالغ في الكسب ، وان خاع بذلك عليه كثير من زمان طلب العلم ، فانه يصون بعرضه .

وقد كان سعيد بن المسيب ينجر في الزيت وخلف مالا ، وخلف سفيان الثوري مالاً وقال لولاك لتمتدلوا بي (١) ، وقد سبق في كتابي هذا في بعض الفصول شرف المال ، ومن كان من الصحابة والعلماء يقتنيه ، والسر في فعلهم ذلك ، وحدّ على طالبي العلم على ذلك ما بينته من أن النفس لا تثبت على التعفف ، ولا تصبر على حوام التزهد ، وكم قد وأينا من شخص قويت عزيته على طلب للآخرة فأخرج ما في يديه ، ثم ضعفت فعاد يكتسب من أقبع وجه . فالأولى ادخار المال والاستغناه عن الناس ، فيخرج الطمع من القلب ، ويصفو نشر العلم من شائبة ميل .

ا ) أي اتخذوني بمسحة « متديلًا » أو ليل لها في عامية ذلك الرمان مني الخذ يريده المؤلف .

بغل الدين والوجه ، فطلب الواحة ونسي أنها في المعني عناء كا فعل جماعة من جهال المتصوفة في اخراج ما في أيديهم وادعاء التوكل ، وما علموا أن الكسب لا ينافي التوكل ، وإنا طلبوا طربق الواحة وجعلوا التعرض الناس كسباً ، وهذه طريقة مركبة من شبئين : أحدهما قلة الانفة على العرض ، الثاني قلة العلم .

## ١٥٠ ـ لو تأملالعاصي عظمة الخالق ما عصاه

تأملت وقوع الماصي من العصاه فوجدتهم لايقصدون العصاف وأنما يقصدون موافقة هواهم ، فتبع العصان تبعاً ، فنظرت في حبب ذلك الاقدام مع العلم بوقوع المخالفة فاذا به ملاحظتهم لكرم الحاتى ، وفضله الزاخر ، ولو أنهم تأملوا عظمت وهيبت ما انبسطت كف بمخالفته ، فانه ينبغي والله أن يجذو بمن أقل فعلم تعيم الحلق بالمرت ، حتى القاء الحيوان البهم الذبع ، وتعذيب لاطفال بالمرض ، وفقر العالم ، وغنى الجاهل ، فليعرض المقدم على الذنوب على نفسه الحذر بمن هذه صفته ، فقد قال الله تعالى ويجذوكم الله نفسه ، وملاحظة أسباب الحوف ادنى الى الامن من ملاحظة أسباب الحوف ادنى الى الامن من ملاحظة أسباب الرجاء ، فالحائف آخذ بالحزم ، والراجي متعلق عبل طبع ، وقد مخلف الطن .

# ١٥١ ــ على العالم أن لا يذل لأر باب الدنيا

رأيت عوم أرباب الاموال يستخدمون العلماء ، يستذلونهم بشيء يسير يعطونهم من زكاة أموالهم ، فان كان لأحدهم ختمة قال : فلان ما حضر ، وان مرض قال : فلان ما تودد ، وكل منته عليه شيء نزر يجب تسليمه الى مثله ، وقد رضي العلماء بالذل في ذلك لموضع الضرورة فرأيت أن هـذا جهل من العلماء بجب عليهم من صيانة العلم .

وهواؤه من جهتين : احداهما القناعة باليسير ، كما قيل : من دخي بالحل والبقل لم يستعبده أحد . والثاني صرف بعض الزمان المصروف في خدمة العلم الى كسب الدنيا ، فانه يكون سبباً لإعزاز العلم ، وذلكأفضل من صرف جميع الزمان في طلب العلم ، مع احتال هذا الذل .

ومن تأمل ما تأملته وكانت له أنفة ، قدر قوته ، واحتفظ عا معه ، أو سعى في مكتسب يكفه ، ومن لم يأنف من مثل هذه الأشياء لم يحظ من العلم إلا بصورته دون معناه .

۱۵۲\_ افهم مقصود أوامر الله بعقلك واتبع الدليل مدار الأمر كله على العقل ، فانه اذا تم العقل لم يعمل صاحبه إلا على أقوى دليل ، وثمرة العقل فهم الخطاب ، وتلمح المقصود من الامر ، ومن فهم المقصود وعمل على الدليل كان كالباني على أساس وثيق .

ثم رأيت خلقاً كثيراً لا يتبعون الدليل بطريق اثباته كاليهود والنصارى ، فانهم يقلدون الآباء ولا ينظرون فيا جاء من الشرائع هل صحيح أم لا ، وكذلك يثبتون الآله ولا يعرفون ما يجوز عليه بما لا يجوز ، فينسبون اليه الولد ، ويمنعون جواز تغييره ماشرع .

وهؤلاء لم ينظروا حتى النظر لا في اثبات الصانع وما يجوز عليه ، ولا في الدليل على صعة النبوات ، فتقع أعمالهم ضائعة كالباني على رمل .

ومن هـذا القبيل في المعنى قوم يتعبدون ويتزهدون ويُنصبون أبدانهم في العلم بأحاديث باطلة ، ولا يسـالون عنها من يعلم .

ومن الناس من يثبت الدليل ولا يفهم المقصود الذي دل

عليه الدليل(١). ومن هذا الجنس قوم سموا ذم الدنيا فتزهدوا ، وما فهموا المقصود ، فظنوا أن الدنيا تذم لذاتها وان النفس تجب حداوتها ، فحماوا على أنفسهم فوق ما يطاق ، وعذبوها بكل فوع ، ومنموها حظوظها ، جاهلين بقوله عليه الصلاة والسلام : حان لنفسك عليك حقاً ، وفيم من أدته الحال الى تزك الغرائض ، ونحول الجسم ، وضعف القوى ، وكل ذلك لضمف الفهم للمقصود والتلمع للمراد . كما روي عن داود الطائي(١) انه كان يترك ماء في والتلمع للمراد . كما روي عن داود الطائي(١) انه كان يترك ماء في دأت تحت الارض فيشرب منه وهو شديد الحر ، وقال لسفيان : الحرت تأكل الذيذ الطب ، وتشرب الماء البارد المبرد ، فتى تحب الموت والقدوم على الله ؟

وهذا جهل بالمقصود ، فان شرب الماء الحاد يورث أمراضاً في البدن ولا مجصل به الري ، وما أمرنا بتعذيب أنفسنا في المحورة ، بل مخلاف ما تدعو اليه مما نهى الله عند ، وفي الحديث الصحيد : أن أبا بكر رضي الله عنه لما حلب له الراعي في طريق

 <sup>(</sup>١) كن يعرف طرق الاحاديث ودرجاتها ولم يستكمل اسباب الاجتهاد والاستنباط فيدع ما عليه الفقهاء ويأخذ بما فهم من الحديث وان خالف هيه العلماء .

 <sup>(</sup>٣) داود بن نصير ولد في الكوفة ورحل الى بنداد فأقام فيها الى ان مات سنة ١٦٠ اخذ عن أبي حنيفة وغيره ثم اعتزل وثرم السبادة .

ألا ترى الى سفيان الثوري فانه كان شــــديد المعرفة والجوف ، وكان يأكل اللذيذ ويقول : إن الدابة اذا لم يحسن اليها لم تعمل .

ولعل بعض من يسبع كلامي هذا يقول : هــذا ميل على الزهاد ، فأقول: كن مع العلماء وانظر الى طريق الحسن، وسفيان، ومالك ، وأبي حنيفة ، واحمد ، والشــافعي ، وهؤلاء أصول الاسلام ، ولا تقلد في دينك من قل علمه وإن قوي زهده ، واحمل امره على انه كان يطيق هــذا ولا تقتد بهم فيا لا تطبقه ، فليس أمرنا الينا ، والنفس وديعة عندنا ، فإن أنكرت ماشرحته فأنت ملحق بالقوم الذين أنكرت عليهم .

هذا رمز الى المقصود والشرح يطول .

١٤٣ \_ عجز الخلق عن فهم حكمة الخالق

الواجب على العاقل أن يتبع الدليل ثم لا ينظر فيا يجني<sup>(۱)</sup> من مكروه .

<sup>(</sup>١) أي فيا ينتج عنه .

مثاله انه قد ثبت بالدليل القصاطع حكمة الخالق عز وجل وملكه وتدبيره ، فاذا رأى الانسات عالماً محروماً ، وجاهلا مرزوقاً ، أوجب عليه الدليل المثبت حكمة الخالق التسلم اليه ، ونسبة العجز عن معرفة الحكمة الى نفسه ، فان أقواماً لم يغملوا ذلك جهلا منهم . أفتراهم بماذا حكموا بفساد هذا الندبير ? أليس بمقتضى عقولهم ? أوما عقولهم من جملة مواهبه ? فكيف بحيم على حكمته وتدبيره ببعض محلوقاته التي هي بالاضافة اليه انقص من كل شيء ? ولقد بلغني عن المعين ابن الراوندي (۱) انه كان جالساً على الجسر (۲) وفي يده رغيف يأكله ، فجازت خيل واموال فقال : لمن هذه ? فقيل : لفلان الحادم . فلها مر الحادم . فجازت خيل وأموال . فقال : لمن المغيف الحين الله عنه المغيف .

ولو فكر المدبر لبانت له وجوه اقلها جهله بمن يدعي معرفته وقلة تعظيمه ، وذلك بوجب عليه أشد بما كان فيه من تضييق العيش ، ولكنه ميراث إبليس حيث اعتقد سوء التدبير في تفضيل آدم عليه السلام .

 <sup>(</sup>١) احد بن يميى متفلسف زنديق مات ببغداد سنسة ه ٢٤ ه وهو استاذ
 ملاحدة عصرة وامامهم ، واستاذ الجميع ابليس. (٢) چمر بفداد .

فالعجب من تلميذ يتمعلم (١) على أستاذه ، ومن بملوك يتيه على سيده .

وبما ينبغي ان يتبع فيه الدليل ولا يلتفت الى ماجنت الحال ، ان العلم اشرف مكتسب ، وقد رأى جماعة من الجهلة قلة حظوظ العلماء من الدنيا فازروا على العلم وقالوا لا فائدة فيه ، وذلك لجهلم عقدار العلم ، فأن تابع الدليل لايبالي ماجني ، وإنما يبين الاختبار بفقد الغرض . ولو لم يكن من الدليل على صدق نبينا صلى الله عليه وسلم إلا إعراضه عن الدنيا وتضيق العبش عليه ، ثم لم عليه شيئا وحرم اهله الميراث ، فدل على صدق طلبه لمطلوب آخر .

وربما رأى الجاهل قوماً من العلماء يفعلون خطيئة فيزري على العلم ويدعيه ناقصاً وهذا غلط كبير(٢) .

فليتق الله العاقل وليعمل بمقتضى العقل فيا يأمر به من طاعة الله تعالى والعمل بالعلم ، وليعلم ان الابتلاء في الصبر على فوات المطلوبات ، وليلزم اتباع الدليل وإن جنى مكروهاً والله الموفق.

١٥٤ \_ موافقة هوى النفس ومخالفته

قرأت سورة يوسف عليه السلام ؛ فتعجبت من مدحه عليهالسلام

<sup>(</sup>١) وفي الفصيح : يتمالم .

 <sup>(</sup>٢) وهو كثير في ايامنا. ينسبون النقص الى الدين ، اذا رأوا في بعض
 المشايخ تقصاً وإنما النقص عن تقص ، والدين برىء منه .

على صبره وشرح قصته الناس ورفع قدره بترك ما ترك ، فتأملت خبيئة الأمر فاذا هي مخالفة الهوى المكروه ، فغلت : واعجباً لو وافق هو اه من كان يكون ? ولما قد خالفه لقد صار امرأ عظيماً يضرب الأمثال بصبره ، ويفتخر على الحلق باجتهاده . وكل فلك قد كان بصبر ساعة فياله عزاً وفخراً ، يقاوم كل لحظة من فكره امثال ساعة الصبر عن المحبوب ، وبالعكس منه حالة آدم في مو افقته هو اه ، لقد عادت ١١٠ نقيصة في حقه ابدا لولا التدارك فتاب عليه .

فتامحوا رحمكم الله عاقبة الصبر ونهاية الهوى ، فالعاقل من ميز بين الأمرين : الحلوين والمرين ، فائ من عدل ميزانه ولم تملى به كفة الهوى وأى كل الادباح في الصبر ، وكل الحسران في موافقة النفس ، وكفي بهذا موعظة في مخالفة الهوى لأهل النبي والله الموفق .

١٥٥\_\_وجوب مزجالفقهو الحديث بالرقائقوسير الصالحين

وأيت الاشتغال بالفقه وسماع الحديث لايكاد يكني في صلاح القلب ، إلا أن يمزج بالرقائق والنظر في سير السلف الصالحين ، فأما مجرد العلم بالحلال والحرام فليس له كبير عمل في رقة القلب وإنما

<sup>(</sup>۱) يريد : « لغد كادت تكون » وما كانت ، وآدم ني،وهو ابو الانبياء، وم اكل البشر .

ترق القلوب بذكر رقائق الاحاديث ، وأخبار السلف الصالحين . لانهم تناولوا مقصود النقل ، وخرجوا عن صور الافعال المأمور جما الى ذوق معانيها والمراد بها .

وما اخبرتك بهذا الابعد معالجة وذرق . لأني وجدت جهور المحدثين وطلاب الحديث همة احدم في الحديث العالي (١٠ وتكثير الاجزاء . وجهور الفقهاء في عاوم الجدل ومايغلب به الحصم .

وكيف يرق القلب مع هذه الاشياء? وقد كان جماعة من السلف يقصدون العبد الصالح النظر الى سمته وهديه ، لا لاقتباس علمه . وذلك أن ثمرة علمسه هديه وسمته . فافهم هذا وامزج طلب الفقه والحديث بمطالعة سير السلف والزهاد في الدنيا ليكون سبباً لرقة قلبك .

وقد جمعت لكل واحد من مشاهير الاخيار كتاباً فيه أخباره وآدابه . فجمعت كتابا في أخبار الحسن (٢٠) وكتاباً في أخبار سفيان الثوري ، وابراهيم بن أدم ، وبشر الحافي ، واحمد ابن حنبل ، ومعروف (٣) ، وغيرهم من العلماء والزهاد . والله الموفق للمقصود . ولا يصلح العمل مع قسلة العلم ، فها في ضرب المثل كسائق وقائد والنفس بينها حرون ومع جد السائق والقائد ينقطع المنزل . ونعوذ بالله من الفتور .

<sup>(</sup>١) أي عالي السند . (٢) اي البصري (٣) اي الكوخي

### ١٥٦ ـ لاتترخص في مخالفة الاجماع

ترخصت في شيء بجوز في بعض المذاهب فوجدت في قلبي قسوة عظيمة . وتخايل لي نوع طرد عن الباب ، وبعد وظلمة تكاثفت . فقالت نفسي : ماهذا ? أليس ماخرجت عن اجماع الفقياء ?

فقلت لها: يانفس السوء جوابك من وجهين . أحدهما أنك تأولت مالا تعتقدين فلو استُنفتيت لم تُفتي بما فعلت . قالت : لو لم اعتقد جواز ذلك مافعلته .

قلت : الا أن اعتقادك هو ماتوضينه لغيرك في الفتوى .

والثاني أنه ينبغي لك الفرح بما وجدت من الظامة عقيب ذلك ، لانه لولا نور في قلبك ما أثر مثل هذا عندك .

قالت : فلقد استوحشت بهذه الظلمة المتجددة في القلب .

قلت : فاعزمي على التوك وقد"ري ماتركت جائزاً بالإجماع، وعدي هجره ورعاً ، وقد سلمت .

### ١٥٧ ـ لاتظاهر أحداً بالعداوة

ما أفادتني تجادب الزمان انه لا ينبغي لاحد أن يظاهر بالعدارة أحداً مها استطاع ، فانه ربا مجتاج اليه . وان الانسان قد لايظن الحاجة اليه يوماً ما كما قد مجتاج الى عو يد (١) منبوة لايلتفت اليه . وكم من محتقر احتيج اليه . وان لم تقع الحاجة الى ذلك الشخص في جلب نقع ، وقعت الحاجة في دفع ضر ولقد احتجت في عمري إلى ملاطفة أقوام ماخطر لي قطووع ألحاجة إلى التلطف بهم .

فينبغي لمن عاش في الدنيا أن يجتمد في أن الايظاهر بالعداوة أحداً لما بينت من وقوع احتياج الحلق بعضهم الى بعض كر وإقدار بعضهم على ضرر بعض.

وهذا فصل مفيد تبين فائدته للانسان مع تغلب الزمان.

١٥٨ ـ لذات الدنيا بمزوجة بالآفات والمنغصات

رأيت النفس تنظر الى لذات أدباب الدنيا العاجلة وتنسي كيف حصلت وما يتضمنها من الآفات .

<sup>(</sup>۱) عود صغیر

وبيان عِذَا أَنْكُ أَنْ وأَيِتُ صَاحِبِ أَمَادَةً وَسَلَطْنَةً فَتَأْمَلُتُ نعبته وجدتها مشوبة بالظلم . فات لم يقصده هو حصل من عماله . ثم هو خائف منزعج في كل اموره ، حذر" من عدو" أَنْ يُسَبُّهُ } قلق بمن هو فوقه أنْ يعزله ، ومن نظيره أن يكيده . ثم اكثر زمانه بيضي في خدمة من مخسانه من السلاطين ، وفي حساب أموالهم ، وتنفيذ أوامرهم التي لاتخلو من أشياه منكرة . وان عزل أربى ذلك على جميع مانال من لذة . ثم تلك اللذة تكون معبورة بالحذر فيها ومنها وعليها . وان رأيت صاحب تجارة رأيته قد تقطع في البلاد ، فلم يثل مانال الا بعد علو السن وذهاب زمان اللذة . كما حكى

أن وجلًا من أولاد الرؤساء كان حال شبيته فقيراً ، فلسا كبر استغنى وملك اموالا واشترى عسدا من الترك وغيرهم وجواري من الروم فقال هذه الابيات في شرح حاله :

ماكنت أرجو وإذكنت ابن عشرينا ملكته بعدان جاوزت سبعينا يَعْمَوْنَي بِأَسَارِيمِ (١) منعمة تكاد تُعقد من أطرافها لنا

عطف بي من بني الاتراك أغزلة مثل الغصون على كثبان بعوينا وخُرَّد من بنات الروم واثدة بحكين بالحسن حور الجنة العينا

<sup>(</sup>١) الاسروع في الاصل لفلي وهو ريد الاصابم

يردن أحياء ميت لاحراك به وكيف مجيين منيناً صاد مدفوة قالوا أنبنك طول الليل يسهرنا فما الذي تشتكي قلت الثانيئة وهذه الحالة هي الغالبة ، فان الانسان لايكاد يجتمع له كل مايحمه إلا عند قرب رحيله .

فان بدر مايحب في بداية شبابه فالصبوة مانعة من فهم التدبير في الالتذاذ ، والانسان في حالة الصبوة لايدري أين هو الى أن يبلغ ، فإذا بلغ كانت همته في المنكوح كيف اتفق ، وان تزوج جاء الاولاد فمنعوه اللذة وانكسر في نفسه وافتقر الى الكسب عليم ، فبينا هو قد دَعَكَ ( في تلك المديدة القريبة ) الشلائين ، وحَطَه الشيب فانفرق من نفسه لعله ان النساء ينفرقن منه ، كما قال ابن المعتز بالله :

لقد أتعبت نفسي في مشبي فكيف تحبني الحُرُد (١١) الكماب فاذا فهم المتبتع بالمستحسنات ، وخرج عن طلب صورة النكاح ، لم يجد ما لايبلغ به المراد ، فان كسب ضاع زمن تمتعه ، واذا تم المطلوب فالشيب أقبع قذى وأعظم مبغض .

ثم ان صاحب المال خائف على ماله ، محاسب لمعامليه » مذموم ان اسرف وان قار ، ولده يوصد موته ، وجاديتــه

<sup>(</sup>١) يقال خردد وخرد

قَد لا ترضى بشخصه ، وهو مشغول بجفظ حواشيه ، فقد مضى زمانه في محن ، واللذات فيها ، مضى زمانه في محن ، واللذات فيها ، ثم في القيامة بحشر الامير والتاجر ، الا من عصم الله .

فاياك إياك أن تنظر الى صورة نعيمهم فاغا تستطيبه لبعده عنك ، ولو قد نلته بود عندك ، ثم في ضمنه من محن الدنيا والآخرة مالايوصف .

فعليك بالقناعة مها أمكن ، ففيها سلامة الدنيا والدين . وقد قبل لبعض الزهاد وعنده خبز يابس : كيف تشتهي هذا؟ فقال : أترك حتى أشتهه .

#### ١٥٩ \_ مناحاة

وقع بيني وبين أرباب الولايات نوع معاداة لاجل المذهب فاني كنت في مجلس التذكير أنصر ان القرآن كلام الله وأنه قديم ، وأقدم أبا بكر ، واتفق في أرباب الولايات من يميل الى مذهب الروافض الى مذهب الاشعري (١)، وفيهم من يميل الى مذهب الروافض وتمالؤوا على في الباطن ، فقلت يوماً في مناجاتي المحق سبحانه وتعالى : سيدي نواصي الكل بيدك ، ومافيهم من يقدر لي

<sup>(</sup>۱) منزى البارة أن مذهب الاشعري من المذاهب الخالفة السنة وليس كذلك ، انظر تعليقة الفصل (۱۲۳)

على ضر ، الا أن تجربه على يده ، وانت قلت سبحانك و ماهم بضاربن به من أحد إلا بإذن الله ، وطيبت قلب المبتلى بقولك : و قل لن يصيبنا إلا ماكتب الله لنا ، فان أجربت على أيدي بعضهم مايوجب خذلاني كان خوفي على مانصرته اكثر من خوفي على نفسي ، لئلا يقال ، لوكان علىحق ماخذل ، وأن نظرت الى تقصيري وذنوبي فاني مستحق الخذلان غير أني أعيش بما نصرته من السنة ، فأدخلني في خفارته ، وقد استودعني إباك خلق من صالحي عبادك ، فان لم تحفظني بي فاحفظني بهم . سيدي انصرني على من عاداني ، فانهم لايعرفونك كا ينبغي ، وهم معرضون عنك على كل حال ، وأنا على نقصيري اليك أنسب .

# ١٦٠ ـ السعيد من ذلُّ وسأل الله العافية

روي عن الحلاج الصوفي (١) انه كان يقعد في الشمس في الحر الشديد وعرقه يسيل ، فجاز به بعض العقلاء فقال : ياأحتى هذا تقاوي على الله تعالى . وما أحسن ماقال هذا فانه ماوضع التكليف الاعلى خلاف الاغراض ، وقد يخرج صاحبه الى ان يعجز عن الصبر. فالجاهل الاحتى من تقاوى ويسأل البلاء كما قال ذلك الأبله :

<sup>(</sup>١) الحلالج قتل على الكنر بسيف الشرع فلا تفتر بكلام من يدافع عنه .

فكيف ماشت فاختبرني . والسعيد من ذل وسأل العافية المافية المافية الايوهب العافية على الاطلاق فلا بد من بلاء المفير يزال العاقل يسأل العافية لتغلب على جهور أحواله فيقرب الصبر على يسيو البلاء . وفي الجلة ينبغي للانسان ان يعلم أنه لاسبيل الى عبوبانه الفي كل جرعة غصص اوفي كل لقمة شجاً : ومن لم يعشق الدنيا قديماً ولكن الاسبيل الى الوصال وعلى الحقيقة ماالصبر إلا على الاقدار اوقل ان تجري الاقدار إلا على الخدار الاعلى خلاف مراد النفس . فالعاقل من دارى نفسه في الحقدار الإجراء وتسهيل الامر اليذهب زمان البلاء سالماً من الصبر بوعد الأجر اوتسهيل الامر اليذهب زمان البلاء سالماً من المحوى الله عرف الله قط .

نعوذ بالله من الجهل به ، ونسأله عرفانه ، انه كريم عبيب ـ

#### ١٦١ - انحراف الصوفية

الجادة السليمة والطريق القويمة ، الاقتداء بصاحب الشريح والبدار الى الاستنان به ، فهو الكامل الذي لانقص فيه فإن خلقاً كثيراً انحرفوا الى جادة الزهد وحملوا أنفسهم فوق الجهد فافاقوا في أواخر العسر ، والبدن قد نهك ، وفاتت أمور مهمة من العلم وغيره . وان أقواماً انحرفوا الى صورة العلم

خالفوا في طلبه ، فأفاقوا في أواخر العبر ، وقد فاتهم العمل به . فطريق المصطفى يراقي العلم والعبل ، والتلطف بالبدن ، كما أوصى عبد الله بن عمر و بن العاص وقال له : ان لنفسك عليك حقا . فهذه هي الطريق الوسطى عليك حقا . فهذه هي الطريق الوسطى الفضلى ، فأما اليبس المجرد ، فكم فو"ت من علم لو حُصّل نيل به أكثر مما نيل بالعبل ، فإن مثل العالم كرجل يعرف الطريق ، والعابد (١) جاهل بها ، فيشي العابد من الفجر الى العصر ، ويقوم العالم قبيل العصر فيلتقيان وقد سبق العالم فضل شوطه ،

فإن قال قائل: بين لي هذا . قلت: صورة التعب خدمة لله تعالى ، وذل له ، وربا لم يطلع العابد على معنى تلك الصورة ، لأنه ربا ظن أنه أهل لوجود الكرامة على يده ، وأنه خيرمن كثير من الناس ، وذلك كله لقلة العلم .

وأعني بالعلم فهم أصول العلم ، لاكثرة الرواية ومطالعة مسائل الحلاف ، فاذا طالع العالم الاصولي ، سبق هذا العابد ، وارشاده بحسن خلق ، ومداراة الناس ، وتواضعه في نفسه ، وارشاده الحلق الى الله تعالى ، فيعسر على هذا العابد ، وهو في ليل

<sup>(</sup>١) اي العابد بلا علم ، اما العالم العابد فهو الذي جمع الحير كله ، والعيادة الصحيحة هي غاية الحلق ، فن علم ولم يعمل كان علمه حجة عليه يوم يقوم الحساب .

جهله بالحال راقد . ربما تزوج العابد ثم حمل نفسه على التجفف فعيس زوجته عن مطاوبها ولم يطلقها ، وصاد كالتي(١) حبست الهرة فلا هي أطعمتها ولا هي أرسلتها تأكل من خشاش الارض.

ومن تأمل حالة الرسول على ، رأى كاملاً من الحلق ، يعطي كل ذي حق حقه ، فتارة يزح ، وتارة يضحك ، ويداعب الاطفال ، ويسمع الشعر ، ويتكلم بالمعاريض ، ويحسن معاشرة النساء ، ويأكل ماقدر عليه وفتع له ، وان كان الذيذا كالعسل ، ويستعذب له الماء، ويفرش له في الظل ، ولا ينكر ذلك .

ولم يسمع عنه بمثل ماحدث بعده من جهال المتصوفة والمتزهدين ، من منع النفس شهواتها على الاطلاق . فقد كان يأكل البطيخ بالرطب ، ويقبل ، ويص اللسان ، ويطلب المستحسنات .

<sup>(</sup>١) واصله : دخلت النار امرأة في هرة حبستها النع ..

فعليك بطريقته التي هي أكمل الطرق ، وبشرعته التي لاشوب فيها ، ودع حديث فلان وفلان من الزهاد ، واجمل أمرهم على أحسن محل ، وأقم لهم الاعذار مها قدرت ، فان لم تجد عذراً فهم محجوجون بنعله ، اذ هو قدوة الحلق ، وسيد المعتلاء . وهل فسد الناس الا بالانحراف عن الشريعة .

ولقد حدثت آفات من المتصوفة والمتزهدين ، خرقوا بها مبكة الشريعة ، وعبروا ، فنهم من يدعي الحجبة والشوق ، ولا يعرف الحجبوب ، فتراه يصبح ويستفيث ويجزق ثبابه ويخرج عن حد الشرع بدعواه ومضبونها . ومنهم من حمل على نفسه بالجوع والصوم الدائم ، وقد صع عن النبي علي أنه قال لعبد الله بن عمر : صم يوماً وافطر يوماً . فقال : أريد أفضل من ذلك . فقال : لا أفضل .

وفيهم من خرج الى السياحة فأفات نفسه الجماعة ، وفيهم من دفن كتب العلم وقعد يصلي ويصوم ، ولم يعلم أن دفنها خطأ قبيح ، لان النفس تففل وتحتاج الى التذكير في كل وقت ، ونعم المذكر كتب العلم .

وإغاد دخل إبليس على كل قوم منهم من حيث قدر ، وكان مقصوده بدفن الكتب اطفاء المصباح ، ليسير العابد في الظامة . وما أحسن ما قال بعض العاماء لرجل سأله فقال :

أويد أن أمضي الى جبل الآكام ، فقال : هذه ( هو كلّه ) وهي كلمة عامية معناها حب البطالة . وعلى الحقيقة الزهاد في مقام الحقافيش ، قد دفنوا أنفسهم بالعزلة عن نفسع الناس ، وهي حالة حسنة إذا لم تمنع من خير من جماعة ، واتباع جنازة ، وعيادة مريض ، الا انها حالة الجبناء ، فاما الشجعات فهم يتفلمون ويعلمون . وهي مقامات الانبياء عليم السلام .

آترى كم بين العابد اذا نزلت به حادثة وبين الفقيه ?

بالله لو مال الحلق الى التعبد لضاعت السريعة ، على أنه
لو فهم معنى التعبد لم يقتصر به على الصلاة والصوم فرب ماش في حاجة مسلم فضل تعبده ذلك على صوم سنة . والعبل بالبدن سعي الآلات الظاهرة ، والعلم سعي الآلات الباطنة ، من العقل والفكر والفهم ، فلذلك كان أشرف .

فان قلت : كيف تذم المعتزلين الشر الى التعب ؟ قلت : ما أذمهم ، بل حدثت منهم حوادث اقتضاها الجهان من الدعاوى والآفات التي سبها قلة العلم ، وحملوا على أنفسهم ( التي ليست لهم وعن غير اذن الآمر ) مالم يجز ، حتى أن أحدهم يرى أن فعل مايؤذي النفس على الاطلاق فضيلة حتى أن على ما الحتى : دخلت الحام فوجدت غفلة ، فآليت أن الأرج حتى أسبع كذا وكذا تسبيعة ، فطال الامر

فرضت ، وهذا رجل خاطر بنفسه في فعل ماليس له . ومن الميل المتصوفة والزهاد من قنع بصورة اللباس ، وركب من الجيل في الباطن مالا يسعه كتاب . طهر الله الارض منهم وأعان العلماء عليهم ، فان أكثر الجتى معهـم ، فاو أنكر عالم على أحدهم مال العوام على العالم بقوة الجهل .

ولقد رأيت كثيراً من المتعبدين وهو في مقام العجائز يسبح تسبيحاً لايجوز النطق به ، ويفعل في صلاله مالم ترد به السنة . ولقد دخلت يوماً على بعض من كان يتعبد ، وقد أقام إماماً وهو خلفه في جماعة يصلي بهم صلاة الضعى ويجهو فقلت لهم : إن النبي بيالي قال : صلاة النهار عجاء . فغضب ذلك الزاهد وقال : كم ينكر هذا علينا . وقد دخل فلان وأنكر ، غن نرفع أصواتنا حتى لاننام .

فقلت : واعجب ومن قال أيم لاتناموا ? ألبس في الصحيحين من حديث ابن عمر أن النبي بالله قال له : قم ونم وقد كان وسول المنهالله ينام ، ولعله مامضت عليه ليلة إلا ونام فيها . ولقد شاهدت رجلا كان يقال له حسين القزويني بجامع المنصور وهو يمشي في الجامع مشياً كثيراً داءًا ، فسألت ماالسب في هذا المشي ? فقيل لي : حتى لاينام .

النفس حظها من النوم اختلط العقل ، وفات المراد من التعبد لعد الفهم .

ولقد حدثني بعض الصالحين المجاورين بجامع المنصور ، ان رجلا اسمه كثير ، دخل عليهم الجامع فقال : اني عاهدت الله على امر ونقضته ، وقد جعلت عقوبني لتقسي أن لا آكل شيئاً اربعين يوماً . قال : فحك منها عشرة ايام قريب الحال يصلي في جاعة ، ثم في العشر الثاني بان ضعفه وكان يداري الامر ، ثم صاد في العشر الثالث يصلي قاعداً ، ثم استطرح في العشر الرابع ، فلما تمت الاربعون جيء بنقوع فشربه ، فسمعنا صوته في حلقه مثل مايقع الماء على المقلاة ، ثم مات بعد أيام . فقلت : يالله العجب ، انظروا مافعل الحمل باهله ، ظاهر هذا فقلت : يالله العجب ، انظروا مافعل الحمل باهله ، ظاهر هذا في النار ، الا أن يعفى عنه .

ولو فهم العلم وسأل العلماء لعرفوه انه يجب عليه أن يأكل ، وان مافعله بنفسه حرام . ولكن من اعظم الجهــــل استبداد الانسان يعلمه .

وكل هذه الحوادث نشأت قليلا قليلا حتى نمكنت . فأما الشرب الاول فلم يكن فيه من هذا شيء ، وماكانت الصحابة تفعل شيئاً من هذه الاشياء . وقد كانوا يؤثرون (١) ويأكلون

<sup>(</sup>١) يوثرون غيرم على انفسهم

دون الشبع . ويصبرون إذا لم يجدوا . فمن اداد الاقتداء فعليه برسول الله عليه أو صحابه ، فقي ذلك الشفاء والمطلوب .

ولاينبغي أن يخلد العاقل الى تقليد معظتم شاع اسمه ، فيقول : قال أبو يزيد ، وقال الثوري . فان المقلد (١) أهى ، وكم قد رأينا أهى يأنف من حمل عصا (٢) . فمن فهم هذا المشار اليه طلب الافضل والاعلى والله الموفق .

### ١٦٢ ـ الفلسفة والرهبانية

تأملت الدخل الذي دخل في ديننا ، في العلم والعمل فرأيته من طريقين :

فأما أصل الدخل في العلم والاعتقاد فمن الفلسفة . وهو أن خلقاً من العلماء في ديننا لم يقنعوا بما قنع به رسول الله عليه من الانعكاف على الكتاب والسنة ، فأوغاوا في النظر في مذاهب أهل الفلسفة ، وخاضوا في الكلام الذي حملهم على مذاهب ردية أفسدوا بها العقائد .

وأما أصل الدخل في باب العمل فمن الرهبانية ، فان خلقاً من المتزهدين أخذوا عن الرهبان طريق التقشف ، ولم ينظروا في سير نبينا علي وأصحابه ، وسمعوا فم الدنيا ومافهموا المقصود، فاجتمع لهم الاعراض عن علم شرعِنا مع سوء الفهم

<sup>(</sup>١) اي المقلد فيا يقدر على الاجتهاد فيه ، او لاضرورة له الى التقليد فيه ه الما تقليد المامي الذي لايقدر على الاجتهاد لأحد أثمة المذاهب الاربمة فواجب .
(٢) هذا مثال من يأنف من التقليد وهو عاجز عن الاجتهاد

المقصود ، فحدثت منهم بدع قبيحة . فأول ما ابتدأ به أبليس أنه أمرهم بالاعراض عن العلم ، فدفنوا كتبهم وغساوها ، وألزمهم زاوية التعبد فيها زعم ، وأظهر لهم من الخزعبلات ماأوجب إقبال العوام عليهم فجعل الهم هواهم ، ولو علموا أنهم منذ دفنوا كتبهم وفادقوا العلم انطقاً مصباحهم مافعلوا ، لكن ابليس دفيق المنقب .(١)

وبالعلم يعلم فساد الطريقين ويهتدي إلى الأصوب.

نسأل الله عز وجل أن لامجرمنا إياه فانه النور في الظلم . والانيس في الوحدة ، والوزير عند الحادثة .(٢)

### ١٦٢ ـ دواء البطالين

أعوذ بالله من صحبة البطالين . لقد وأيت خلقاً كثيراً يجرون معي فيا قد اعتاده الناس من كثرة الزيارة ، ويسمون ذلك التردد خدمة ، ويطلبون الجلوس ويجرون فيه أحاديث الناس ومالايمني ، ويتخلله غيبة . وهذا شيء يقمله في زماننا كثير من الناس ، وربا طلبه المزور وتشوق اليه واستوحش من الوحدة ، وخصوصاً في أيام التهاني والاعياد ، فتراهم يشي بعضهم الى بعض ، ولايقتصرون على المناه والسلام بل بمزجون ذلك بما فرقه من تضييع الزمان .

<sup>(</sup>١) اي الخرز (٢) اي المين عن المعيبة

فلما دأیت آن الزمان آشرف شيء ، والواجب انتهایه بغمل الحیر کرهت ذلك وبقیت معهم بین آمرین :

ان آنكرت عليهم وقعت وحشة لموضع قطع المالوف ، وان تقبلته منهم ضاع الزمان ، فصرت ادافع بالمقا جهدي ، فالحا علبت قصرت في الكلام الأتعجدل الفراق . ثم أعددت اهمالاً الاتمنع من المحادثة ، الوقات القائهم لشلا يمضي الزمان فارغاً . فجعلت من الاستعداد المقائهم قطع الكاغد. وبَرْي فارغاً . فجعلت من الاستعداد المقائم فطع الكاغد. وبَرْي الاقلام ، وحزم الدفائر ، فان هذه الاشياء الابد منها ، والانحتاج الى فكر وحضور قلب ، فأرصدتها الاوقات زيادتهم لثلا يضبع شيء من وقتي .

نسأل الله عز وجل أن يعرفنا شرف أوقات العبر ، وأن يوفقنا لاغتنامه . ولقد شاهدت خلقاً كثيراً لايعرفون معني الحياة . فمنهم من أغناه الله عن التكسب بكثرة ماله ، فهو يقعد في السوق أكثر النهار ينظر الى الناس ، وكم غر به من آفة ومنكر . ومنهم من يخلو بلعب الشطرنج ومنهم من يقطع الزمان بكثرة الحوادث (۱) من السلاطين والفلاء والرخص الى غير ذلك .

<sup>(</sup>١) اي رواية الحوادث واستعماء الاخبار ، ويجمع ذلك كله قراءةالجرائد وأستاع الاذاعات .

فعلمت أن الله تعالى لم يطلع على شرف العبر ومعرفة قدر أوقات العافية إلا من رفقه وألهبه اغتدام ذلك « وما يُلكَقًاها إلا ذر حظ عظيم ».

## ١٦٤ \_ التصنيف انفع من التدريس

رأيت من الرأي القويم ان نفع التصانيف اكثر من نفع التعليم بالمشافهة ، لأني أشافه في عري عدداً من المتعلين وأشافه بتصنيفي خلقاً لا يحصون ماخلقوا بعد (۱) ، ودليل هذا أن انتفاع الناس بتصانيف المتقدمين أكثر من انتفاعهم بما يستفيدونه من مشايخهم . فينبغي العالم ان يتوفر على التصانيف ان وفق المتصنيف المفيد ، فإنه ليس كل من صنيف صنيف وليس المقصود جمع شيء كيف كان ، وإنما هي أسرار يطلع وليس المقصود جمع شيء كيف كان ، وإنما هي أسرار يطلع ما فترق او يرتب ما شنت ، أو يشرح ما أهمل ، هذا هو التصنيف المفيد .

وينبغي اغتنام التصنيف في وسط العمر ، لأث أوائل العمر ذمن الطلب ، وآخره كلال الحواس . وربما خـان

<sup>(</sup>١) صحيح والله ، رحمه الله ، واجزل ثوابه . (٢) جعلتاالله منهم

الله والعقل من قدر عمره ، وإنما يكون التقدير على العادات النالجة ، لا أنه يعلم الغيب فيكون زمان الطلب والحقسط والتشاغل الى الاربعين ، ثم يبتدى، بعد الاربعين بالتصانيف والمقطم . هذا اذا كان قد بلغ مايربد من الجع والحقط ، وأوين على تحصيل المطالب .

فأما اذا قلت الآلات عنده من التكتب ، أو كان في اول همره ضميف الطلب فلم ينل مايويده في هذا الاوان على الشر التصانيف الى قام خسبن سنة . ثم ابتدأ يعد الحسبن في التصفيف والتعليم الى رأس السنين ، ثم يزيد فيا بعد السنين في التعليم ويسمع الحديث والعلم ويعلل التصافيف ١١٠ الى دأس السبمين ، فاذا جاوز السبعين جمل الغالب عليه ذكر الآخرة والتهيؤ الوحيل . فيوفر نفسه على نفسه إلا من تعليم محتسبه الو تصفيف يفتقر اليه ، فذلك اشرف العدد الآخرة .

ولتكن همته في تنظيف نفسه وتهذيب خلاله ، والمبالغية في استدراك زلاته ، فان اختطف في خـلال ماذكرنا فشية المؤمن خير من حمله ، وان بلغ الى هذه المنازل فقد بيشا

<sup>(</sup> ٧ ) اي يرجع عليها بالتصحيح والتنقيح وبيان الادلة والسلل ، ومنه على عبلت الدين الموصلي كتابه الذي بين فية ادلةا حسكام الختار وشرحه فيه والاختيار فتسليل الفتان،

مايصلح لكل منزل . وقد قال سفيان الثوري : من بلخ سن رسول الله على المنفذ لنفسه كفناً . وقد بلغ جماعة من العلماء سبعاً وسبعين سنة ، منهم أحمد بن حنبل ، فان بلغها فليعلم أنه على شفير القبر ، وأن كل يوم يأتي بعدها مستطرف . فان تحت له الثانون فليجعل همته كلها مصروفة إلى تنظيف خلاله ، ونهيئة زاده ، وليجعل الاستغفار حليفه ، والذكر أليفه ، وليدقتي في عاسبة النفس في بذل العلم ، أو مخالطة الحلق ، فان قرب الاستعراض الجبش يوجب عليم الحذر من العارض . وليبالغ في إبقاء أثره قبل رحيله ، مثل بت علم ، وإنفاق كنبه وشيء من ماله . أو بعد فمن تولاه الله عز وجل علمه ، ومن أراد ألمه . وبعد فمن تولاه الله عز وجل علمه ، ومن أراد ألمه . إنه قريب عجيب .

# ١٦٥ ـ العادات والشرع

رأيت عادات الناس قد غلبت على عملهم بالشرع ، غهر يستوحشون من فعل الثيء لعدم جريات العادة لا لنهي الشرع!

فسكم من رجل يوصف بالخير ببيع ويشتري ، فاذا حصلت

له القراضة باعها بالصحيح من غير تقليد لامام (١) ، أو عمل برخصة عادة من القوم ، واستثقالاً للاستفتاء .

ونرى خلقاً مجافظون على صلاة الرغائب ويتوانون عن الغرائض . وكثيراً من المتصوفين لايستوحشون من ظلم الناس ، ثم يتصدّقون على الفقراء. ورجا توانوا عن إخراج الزكاة ، وتكاسلوا باستعال التأويلات فيها . ثم إذا حضر الحدم مجلس وعظ بكى كأنه يصانع بتلك الحال .

ومنهم من بخرج بعص الزكاة مصانعة هما لم يخرجه . ومنهم من يعلم أن أصل ماله حرام ، ويصعب عليه فراقه للعادة .

وفيم من مجلف بالطلاق ويجنث ويرى الفراق صعباً ، فرعا تأول ودعب تكاسل عن التأويل السكالا على عفو الله تعالى ، ووعداً من النفس بالتوبة .

ومنهم من يرى أن استعال الشرع ربما كان سبباً في تضييق معاشه ، وقد ألف التنسح فلا يسهل عليه فراق ما قد الف . والعادات في الجلة هي الملكة .

<sup>(</sup>١) كانت الدرام بالوزن. والدرم إمسا ان يكون صحيحاً واما ان يكون قطماً فضية مكسرة من الدرم وهي القراضة ( والكلمة مستملة عند عوام الثام الى الآن ) ووجه انكار المؤلف كونها فضة وهي من الاموال الربوية لاتكون الا مثلاً بمثل بيد. يراجع باب « ربا الفضل » في كتب الفقه ، ورسالة القياس. في الشرع الاسلامي لابن تبيية .

ولقد حضر عندي وجل شيخ ان غانين سنة ، فالمكاريث منه دكانًا وعقدت معه العقد ، فلما افترقنا غدريمد أيام ؛ فطلست منه الحضور عند ألحاكم فأبى ، فأحضرته فعلف باليمين الغبوش أنه مابعته ، فقلت ماتدور عليه السُّنَّة ، وأخمه يبوطل لمن يجول بنني وبنت من الظَّلَمَة ؛ فرأيت من العوام من قد غُلبت عليه العادات فلا يلتفت معها الى قول فقيله ، يقول : هذا ماقبض الثمن فكيف يصع البيع ? وآخر يقول : كيف يجُونُ لك أن تأخذ دكانه بغير رضاء ? وآخر يقول : يجب عليك أن تقيله السم . فاما لم أقله أخذ هو وأقاربه بأخذون هرضيني ٬ ورأى أنه مجامي عن ملكه ، ثم سعى بي إلى السلطان سعاية بحرض فيها من الكذب ما أدهشني ، وبرطل ١٠٠ ما لا لحلق من الظامة ؟ فبالفوا وسعوا ، الا أن الله تفالى غِياني من شره . ثم إني أقت عليه البينة عند الحاكر ، فقال يعنى أرباب الدنيا للحاكم : لاتحكم له .

فوقف عن الحكم بعد ثبوت البينـة عنده ، فرأيت من هذا الحاكم ومن حاكم آخر أعلى منه من توك انفـاذ الحق حفظاً لرياستهم ماهو ن عندي مافعله ذلك الشيخ خفظاً لماله ، لجهله وعلم هؤلاء ، فتجلى لي من الامر أن العادات فليت

<sup>(</sup>١) العرطيل الرشوةوبرطه فنبرطل رشاء فاوتشىوهو من عامىالشامالنسيج

على الناس ، وأن الشرع أعرض عنه ، وأن وقعت موافقة عشرع فكما أتفق أو لاجل العادة ، فأن الانسان لو ضرب السياط ما أقطر في ومضان . عادة قد استسرت ، ويأخسة أغراض الناس وأموالهم عادة . فكم رأيت هذا الشيخ يصلي ويخافظ على الصلاة ، تم لما خاف فوت غرضه ترك الشرع جانباً . وكم قد رأيت أولئك الحكام يتعدون ويطلبون الغلم ، غير أنهم خافوا على رياستهم أن تزول تركوا جانب الدين . ثم أن أن تعالى نصرني عليه وتقدم إلى الحاكم بإنفاذ عنده ، وداوت الدنة فمات الشيخ على قل (١٠) . فنسأله عز وجلي التوفيق للانقياد لشرعه ومخالفة أهوائنا .

### ١٦٦ \_ عزلة العالم

ما أعرف العالم قط لذة ولا عزا ولا شرقا ولا واحسة ولا سلامة أفضل من العزلة ، فانه ينال بها سلامة بدنه ولايته وجلمه عند الله عز وجل وعند الحلق ، لأن الحلق يهوت عليم من يخالطهم ، ولا يعظم عندهم قول المخالط لهم ، والمها عظم قدن الحلفاء لاحتجابهم ، وإذا رأى العوام أحد العلماء

<sup>(</sup>١) اي على قلة وحاجة (٢) مااحتجباً ابوبكر ولاعمر ، وكانوا هم اعظم قدراً ، اتنا يعظم اقدار الحكام الباعم الشرع. ولو مثل لمز الحباب ، وذل البوش به بمجاب المرأة امس ، وسفورها البوم . لكان اقرب واصوب .

مترخصاً في أمر مباح هان عندهم . فالواجب عليه صيانه علمه وإقامة قدر العلم عندهم ، فقد قال بعض السلف : كنا نمزح ونضحك ، فاذا صرنا يقتدي بنا فما أراه يسعنا ذلك . وقال سفيان الثوري : تعلموا هذا العلم وأكظموا عليه ، والاتخلطوه بهزل فتبجه القلوب . فمراعاة الناس الاينبغي ان تنكر . وقد قال مالية لعائشة : لوالا حدثان قومك في الكفر لنقضت الكعبة وجعلت لها بابين . وقال أحمد بن حنبل في الركمتين قبل المغرب : وأيت الناس يكرهونها فتركتها .

ولا تسبع من جاهل برى مثل هذه الاشياء رياء ، انما هي صيانة للعلم .

وبيان هذا أنه لو خرج العالم الى الناس مكشوف الرأس الم في يده كسرة يأكلها فل عندهم وإن كان هذا مباحاً ، فيصير بمثابة تخليط الطبيب الآمر بالحية ، فلا ينبغي للعالم أن ينبسط عند العوام حفظاً لهم ، ومنى أداد مباحاً فليستتر به عنهم. وهذا القدر الذي لاحظه أبو عبيدة حين وأى عمر بن الحطاب دخي الله عنها قد قدم الشام راكباً على حمار ورحلاه من جانب ، فقال : يا أمير المؤمنين يتلقاك عظهاء الناس .

فما أحسن ما لاحظ ! الا أن عمر رضي الله عنــه أراد

 <sup>(</sup>١) انما هي عادات ، ولقد كان عامة علماه الاندلس « الا القضاة منهم »
 يكشفون رؤوسهم .

تأديب أبي عبيدة مجفظ الاصل فقال : إن الله أعزكم بالاسلام فيها طلبتم العز في غيره أذلكم . والمعنى ينبغي أن يكون طلبكم العز بالدين لا بصور الافعال ، وأن كانت الصور تلاحظ ، فإن الانسان بخلو في ببته عربانا (۱) ، فإذا خرج الى الناس لبس ثوبين وهامة ورداء ، ومثل هذا لايكون تصنعاً ولاينسب الى كبر . وقد كان مالك بن أنس يقتسل ويتطيب ويقعد للحديث .

ولاتلتفت ياهذا الى ماترى من بذل العلماء على أبواب السلاطين ، فان العزلة أصون العالم والعلم ، ومايخسره العلماء في ذلك أضعاف ماير بجونه . وقد كان سيد الفقهاء سعيد ابن المسيب لايغشى الولاة ، وعن قول هذا سكتوا عنه (٢) . وهذا فعل الحازم . فان أردت اللذة والراحة فعليك أيها العالم بعقر بيتك ، وكن معتزلا عن أهلك يطب لك عيشك ، واجعل القاء الاهل وقتا ، فاذا عرفوه تصنعوا القائك ، فكانت المعاشرة بذلك اجود .

وليكن لك بيت في بيتك تخلو فيه وتحادث سطور كتبك وتجري في حلبات فكرك ، واحترس من لقاء الحلق

<sup>(</sup>١) كلمة عريان غير ممنوعة من الصرف (٢) ولعلق العبارة تحريفاً من النساخ

وتجهوصاً العرام ، واجتهد في كسب يعفك عن الطبع . فهذه نهاية لذة العالم في الدنيسا . وقد قبل لابن المبارك : حالك لاتجالسنا ? فقال : الله اذهب فاجالس الصحابة والتابعين . وأشاد بذلك الى أنه ينظر في كنه

ومنى درّق العالم الغنى عن الناس والحلوة ؛ فان كان له فيهم يجلب التصانيف فقد تكاملت لذته ، وإن درّق فيها يرتقى الى معاملة الحق ومناجاته فقد تعجل دخول الجنة قبل المات (١٠). نسأل الله عز وجل همة عالية تسمو الى الكيال ، وتوفيقاً ليسالم الاعمال ، فالسالكون طريق الحق أفراد .

#### ١٦٧ \_ ثمرة العلم

تأملت أحوال الناس في حالة علو شائهم فو أيت أكثوا لحلق قبين خسارتهم حينئذ ، فمنهم من بالغ في المعاصي من الشباب ، ومنهم من أكثو من الاستبتاع باللذات حينئذ . فكلهم نادم في حالة الاحجو خين فوات الاستداراك النوب سلفت ، أو قوى ضعفت ، أو فضية فاتت . فيضي ومان الكبر في حسرات ، فإن كافت الشيخ افاقة من ذنوب قمد سلفت قال : وا أسفاً على ماجنيت . وان لم يكن له إفاقة صار متاسفاً على فوات ماكان

<sup>(</sup>١) لان قة المناجاة فالحلوات اجتلم القيات و كأنها من يسم الميمان .

يقلة يعد فأما من أنقق حصر الشباب في العلم ، فانه في ذمن الشيخوجة مجد جتي ماغرس ، ويلتذ بتصنيف ماجمع ، ولا يرى مايفقد من الذات البدن شيئاً (١) بالاضافة الى مايناله جن الذات العلم ، هذا مع وجود الذاق في الطلب الذي كان تأمل به ادراك المطلوب ، ورعا كانت تلك الاعمال أطيب بمها نيل منها كما قال الشاعر :

أهل عند تني وصلها طرباً ورب امنية أحلى من الظّهر ولقد فأملت نفسي بالاضافة الى عشيرتي الذين أنفقوا أهماؤهم واكتساب الدنيا ، وانفقت زمن الصبوة والشباب في طلب الميل ، قرأيتني لم ينتني ما تالوه الا مالو حصل لي ندمت عليه تم تأملت حالي فاذا عشي في الدنيا أجود من عيشهم ، وجاهيم ، ومانلته من معرفة العلم لايقاؤم ين الناس أعلى من جاههم ، ومانلته من معرفة العلم لايقاؤم فقال في ابليس : ونسبت قعبك وسهرك ? فقلت له : أيها الجاهل ، تقطيع الأيدي لاوقع له عنسد دؤية يوسف ، وها

جزئ اله المسير البه خيراً وان توك المطابا كالمزاء (١١

<sup>﴿ (</sup>١) لَمُنِيًّا مَفِيولَ ثَانَ دِيرِيءَ ﴿ (٢) جَمْ مَزَ لَوَةً ، أَي تَرَكَّبَا جِلْدًا عَلَى مَعْلَم

ولقد كنت في حلاوة طلبي العلم ألقى من الشدائد ماهو عندي احلى من العسل ، لاجل ما أطلب وأرجو .

كنت في زمان الصبا آخذ معى أرغضة يابسة فأخرج في طلب الحديث ، وأقعد على نهر عيسي (١) فلا أقدر على أكلها إلا عند الماء ، فكلما أكلت لقمة شربت عليها ، وعين همتي لاترى إلا لذة تحصيل العلم . فأثمر ذلك عنــدي أني عرفت بكثرة سماعي لحديث سير الرسول ﷺ وأحواله وآدابه ، وأحوال أصحابه وتابعهم ، فصرت في معرفة طربقه كابن أجود، وأثمر ذلك عندي من المعاملة مالايدرك بالعلم ، حتى أنني أذكر في زمان الصبوة ، ووقت الغُلمة والعزبة ، قدرتي على أشياء كانت النفس تتوق اليها توقان العطشان الى المـاء الزلال ، ولم يمنعني عنها الا ماأثمر عندي من العلم من خوف الله عز وجل . ولولا خطاياً لايخلو منها البشر ، لقد أخاف على نفسي من العُجثب غير أنه عز وجل صانني وعلمني وأطلعني من أسرار العلم على معرفته ، وإيشار الحلوة به ، حتى أنه لوحضر معي معروف ويشر (٢) لوأبنها زحمة

ثم عاد فغمسني في التقصير والتفريط حتى رأيت أقل الناس

<sup>(</sup>١)منِ خواحي بنداد (٢) ميروف الكوخى وبشر الحاق

غيراً مني . وتارة يوقظني لقيام الليل ولذة مناجاته ، وتارة عجره مني ذلك مع سلامة بدني . ولولا بشارة العلم بأن هذا نوع تهذيب وتأديب ، لحرجت اما الى العجب عند العمل ، واما إلى البأس عند البطالة . لكن رجائي في فضله قد عادل خوفي منه . وقد يغلب الرجاء بقوة أسبابه ، لاني رأيت أنه قد رباني منذ كنت طفلا ، فإن أبي مات وأنا لا اعقل به ، والأم لم تلتفت إلى " . فركز في طبعي حب العلم . وماذال يوقعني على المهم فالمهم . ومجملني الى من مجملني على الاصوب عنى قوسم أمري . وكم قد قصدني عدو فصده عني . واذ رأيته قد نصرني وبصرني ودافع عني ، ووهب لي ، قوي رجائي في المستقبل عا قد رأيت في الماضي .

ولقد تاب على يدي في مجالس الذكر اكثر من متني الف وأسلم على يدي اكثر من متني نفس ، وكم سالت عين متجبر بوعظي لم تكن تسيل . ويحق لمن تلمح هـذا الانعام أن يرجو النام .

وربما لاحت أسباب الحوف بنظري الى تقصيري وزللي . ولقد جلست يوماً فوأيت حولي أكثر من عشرة آلاف مافيم إلا من قد رق قلبه ، أو دمعت عينه . فقلت لنفسي : كيف بك أن نجوا وهلكت 9 فصحت بلسان وجدي : إلا تهي واسبه ي أن فضيت على بالعذاب غداً فلا تعليم بعذاي صياة للترمك لا لأجلي ، لئلا يقولوا عذب من دل عليه . إلهي قد قبل لنبيك يهي : اقتل أن ابي المنافق فقال : لا يتحدث الناس أن محداً يقتل أصحابه ، الهي فاحفظ حسن عقائده في يكرمك أن تعليم بعذاب الدليل عليك . حاساك والله يا وب ين تكدير الصافي .

﴿ لَاتَبَرِ عُوداً انت دِيْشُتُهُ حَامًا لِبَانِي الْجُود أَنْ يَنْقُصُا لَانْعَطِشِ الرَّوعِ الذي نَبْتُهُ \* بَصُوبِ إِنْعَامَكُ قَـدُ دُوَّضًا

## ١٦٨ ـ العاشق في عذاب

من الامور التي تخفى على العاقل ان يرى انه متى لم يكن عقده امرأة او جاوية جواها هوى شديداً انه لايلتذ في الدنيا ، فاذا صود محبوباً بملوكا تخايل لذة عظية ، واذا كان عنده من لايبل اليه اعتقد نفسه محروماً ، وهذا امر شديد الحقياء، هيئيفي أن يوضع .

وهو أن الملوك بهوك . ومنى فدر الانسان على مايشتيه مكة ومال إلى غيره ، تارة لبيان عيريه التي تكشفها المقالمة

فأنه قد قسال الحكماء : العشق العس عن عيوب المحبوب وتارة لمكان القدوة عليه والنفس لاتزال تتطلع الى مالاتقدر عليه ﴿ ثُم لُو قدرنا دوام الحبة مع القدوة فانها قد تكون ٢ والكن ناقصة عقدار القدرة ، واغا يتويها تجئي " المحبوب . فيكون عُجِنَّتِ كَالْامْتِنَاعِ ﴾ أو امتناعه من الموافقة ، فاذا صقا فلا بد من أكدار، منها الحذر عليه ، ومنها قلة ميله الى هذا العاشق أ وديما تكلف القرب مته بعلم الانسان بفسلة حيل محبوبه اليه يتغص بلي يبغص ۽ فاٺ خاف منه خيانة احتاج الى حراسته فقويت النُّغُصُ ؛ وأصلح المقدمات التوسط ، وهو اختيار ماتميل النفس اليه ولايرتقى الى مقام العشق ، فان العاشق في عذاب وأنما يتخابل (١٠ الفارغ من العشق التذاذ العاشق وليس كذلك فانه كا قبل:

وماني الاوص أشتى من عب ران وجدالهوى عَذْبُ المذاق محالة نرقة أو لاشتياق تراه باڪيا تي کل رفت ويبكي انءكو اخوف الغراق فيبكى ان ناوا شوقاً اليهم فتسخن عينه (٢) عند التداني وتسيغن عينه عنهيد الفراق

<sup>(</sup>١) يتخايل في اسلوب المؤلف : يتوم ويتخيل

 <sup>(</sup>٣) تئول الرب : اقر الله عيشية كتابة عن الضبك والبرور • فتال.

الولون : سخت مينه بيكتون جا عن البكاء

## 179 ـ علو الهمة بلا**ء**

ماابتلي الانسان قط بأعظم من علو همته . فان من علت همته بختار المعالي ، وقد لايساعد الزمان ، وقد تضعف الآلة ، فيبقى في عذاب . واني أعطيت من علو الممة طرفاً فانا به في عذاب ، ولا أقول : ليته لم يكن ؛ فانه انما مجلو العيش بقدر عدم العقل (١) ، والعاقل لايختار زيادة اللذة بنقصان العقل .

ولقد رأيت اقواماً يصفون علو همهم ، فتأملتها فاذا بها في فن واحد، ولايبالون بالنقص فيا هُو َ أهم ، قال الرضي : ولكل جسم في النحول بلية وبلاء جسمي من تفاوت همتي

فنظرت فاذا غاية أمله الإمارة ، وكان ابو مسلم الحراساني في حال شبيبته لايكاد ينام ، فقيل له في ذلك فقال : ذهن صاف ، وهم بعيد ، ونفس تتوق الى معالي الامور ، مع عيش كعيش الممج الرعاع .

قيل: فما الذي يبرد غليلك.

قال: الظفر بالملك.

قيل: فاطليه.

قال: لايطلب الا بالاهوال.

<sup>(</sup>١) ذو العلل يشقى في النمج بعله واخو الجالة. في الشقاوة ينم

قيل: فاركب الاهوال.

قال: العقل مانع.

فيل: فما تصنع?

قال : سأجعل من عقلي جهلا ، واحاول به خطراً لاينال الا بالجهل ، وادبر بالعقل مالا مجفظ إلا به ، فان الخول اخو العدم .

فنظرت الى حال هذا المسكين فاذا به قد ضبع أهم المهات وهو جانب الآخرة ، وانتصب في طلب الولايات . في فتك وقتل حتى نال بعض مراده من لذات الدنيا ، ثم ليتعم في ذلك أكثر من ثمان سنين ، ثم اغتيل ونسي تدبير العقل فقتل ، ومضى الى الآخرة على أقبع حال ، وكان المتني بقول :

وفي الناس من يرضى بميسور عيشه

ومركوبُه رجلاه والثوبُ جلدُه

ولكن قلباً بين جني مالكه

مدى ينتهي بي في مراد أحـد.

ترى جسه يكسى شفوفاً تربّه

فيختار ان يكسى دروعاً نهـد.

فتأملت هذا الآخر فإذا نهبته فيا يتعلق بالدنيا فحسب .

ونظرت الى علو همتي فرأيتها عجباً . وذلك أنني أروم من

العلم ما أتيقن أني لا أصل إليه ، لأنني أحب قبل كل الفناوم على اختلاف فنرنها ، وأربد استقصاء كل فره ، وهدانا أمر يعجز العمر عن بعضه ، فإن عرض لي همة في فن قد بلغ منتها، رأيته فاقصاً في غيره ، فلا أعد همته تامة . مثل المحدث فائه الفقه ، والفقيه فأته علم الحديث ، فلا أرى الرضي بتقصان حجن العاوم إلا حادثاً عن فقص الهمة .

ثم إني أدوم نهاية العمل بالعسلم ، فأتوق الى ودع يشر ، ووهادة الخلق ووهادة الخلق ومعاشرتهم بعيد" .

ثم إني أدوم الغنى عن الحلق ، واستشرف الافضال عليهم . والاشتقال بالمغ مانع من الكسب . وقبول المان بمسا تأباه المهة العالية .

ثم إني اتوق الى طلب الاولاد ، كا أنوق الى تحقيسق التصانيف ، لبقاء الحكفين ١٠٠ نائسين عني بعد التلف . وفي خلاب ذلك مافيه من شغل القلب الحب هنفرد.

ثم إني أروم الاستبتاع بالمستحسنات ، وفي ذلك امتشاع من جهة قلة المال ثم لو حصل فوق جمع الهمة .

<sup>(</sup>١) يشير إلى أنه أذا مات إن آدم انقطع عمد الا من للات : سدقة جاوية ، وعم الله عن الله أن أراد .

وكذلك أطلب لبدني ما يصلعه من المطباعم والمشادب \* خانه متمود الترف والتلطف ، وفي قلة المال مانع .

وكل ذلك جمع بين أضداد . فأين الله وما وصفته من حال من كانت غانة حمته الدنيا ?

وأما لا أحب ان يخدش حصول شيء من الدنيا وجه دينها بسبب . ولا أن يؤثر في علي ولا في حملي . فراقلتي من طلب قيام الليسل ، وتحقيق الودع ، مع اعادة العلم ، ومثقل القلب بالتصانيف ، وتحصيل مايلايم البدت من المطاعم ، ووا أسفي على مايفوتني من المناجاة في الحلوة مع ملاقاة الناس، وتغلسهم .

وماكدر الورع مع طلب لابد منه العائلة .

غير أني قد استسلمت لتعذيبي ، ولمل تهذيبي في تعذيبي ، ولمل تهذيبي في تعذيبي ، ولمل تهذيبي في تعذيبي ، ولمل المتربة الى الحق عز وجل ، وربا كانت الحيرة في الطلب دليـلا الى المقصود .

وها أنا<sup>17</sup>1 أسفظ الفاسي من ان يضيع منها نفس في غيج خائدة ، وان بلغ حمي مراده ، وإلا فنيسة المؤمن أبطخ من حمله .

<sup>(</sup>١) عليان عنى علو بما لااعرفهمن الله (٦) النصيح طاألة!

## ١٧٠ ـ التلطف بالجسم

لما مطرت هذا الفصل المتقدم ، رأيت اذكار النفس بما لا بد لها في الطريق منه ، وهو أنه لابد لها من التلطف ، فان قاطع مرحلتين في مرحلة خليق بأن يقف ، فينبغي ان يقطع الطريق بألطف بمكن . واذا تعبت الرواحل نهض الحادي يغنيها . وأخذ الراحة المجيد جدد . وغوص السابع في طلب الدر صعود . ودوام السيير يجشر الابل (١) والمفازة صعية .

ومن أداد ان يرى النلطف بالنفس فلينظر في سيرة الرسول ومن أداد ان يرى النلطف بنفسه ، ويمازح ويخالط النساء ، ويقبّل ويمس اللسان ، ومختار المستحسنات ، ويستعذب له المساء ويختار الماء البارد (٢) ، والأوفق من المطاءم كلحم الظهر والذراع والحلوى . وهذا كله دفق بالناقة في طريق السير . فأما من جرد عليها السوط فانه يوشك ألا يقطع الطريق . وقد قال على ال هذا المدين متين فأوغلوا فيه برفق ، فان المنبّدة لاأرضاً قطع ، ولاظهرا أبقى .

<sup>(</sup>١) يريد انه يتسبأ (٢) كرر هذا المنى من قبل

وأعلم أنه ينبغي العاقل أن يغالط نفسه فيا يكشف العقل عن عواره ، فأن فكر المتيقظ يسبق قبل مباشرة المرأة الى الها اعتناق جسد مجتوي على قذارة ، وقبل بلع اللقمة أنها متقلبة في الربق لوأخرجها الانسان (۱) ولو فكر في قرب الموت وما يجري عليه بعده ، لبغض عاجل لذته ، فلابد من مغالطة نجري لينتفع الانسان بعيشه كما قال لبيد :

فا كذب النفس إذا حدثها ان صدق النفس يزدي بالأمل وقال البستى (٢٠):

افد طبعك الكدودبالهم راحة ولكن اذا أعطبته ذاك فليكن

'تجِيمُ وعلا بشيء من المزح عقدار مايعطىالطعاممن الملح

وقال أبو علي بن الشبل (٣)

واذا هممت فناج نفسك بالمني

واجعل رجاءك دون بأسك جنة

واسترعن الحلساء بشك أنما

ودع التوقيع للحوادث أنه

وعداً فغيرات الجنان عدات حتى تزول بهمك الاوقات جلساؤك الحساد والشبات للحية من قبل المات مات

(١) هنابياش بالاصل

اتصد ذا المسير ام اضطرار

بربك ايسا النلك المداد

<sup>(</sup>٢) ابوالفتح علي بن الحسين كان من اكبرشمر اء عصره توفي في بخاري سنة. • ؛ ه

<sup>(</sup>٣) الحسين بن عبد الله فيلسوف شاعر توفي في بغداد سنه « ٤٧٤ ه » وله القصيدة النادرة المشهورة جدا :

في أعل مالسرور تبسيات لم يصف المتيقظين حسساة

عَامُمُ ليس له ثبات مثل ما لولا مفالطة النفوس عقولما ﴿ وَقَالَ أَيضًا :

بقاء النسار تحفظ بالرعاء ولاغدد لمساطول الرحاء وذكرها الشدائدني الرخاء

معنظ الجس تبقى النفس فه فبالياس المبض فلا غنوا وعبدما في شدائدها دخاء يمد صلاحها هذا وهـــذا وبالتركيب منفعة الدواء

وقد كان حوم السلف يخضبون الشيب لئلا يرى الإنسان مَنْهُمْ مُعَايِكُوهُ ، وأن كان الحضاب لايعدم النفس علمها يذلك ولكنه نوع محادمة النفس ، ومازالت توى الظاهر ، وانسا الله العقل مع الغائب ، ولابد من مغالطة تجري ليتم العيش ٢١٠ هاو عمل العامل بمنتض قصر الأمل ماكتب العلم ولاصنف.

فافيم هذا الفصل مع الذي تقدمه ، فان الاول في مقام العزية ، وهـذا في مكان الرخصة ، ولابد فتعب من داخة وأعالة . وأقد عز وجل على قدر صدق الطلب ٢ وقوة اللَّجَّة ونظع الحول والغوة ، وهو المونق .

<sup>(</sup>١) قال المتني: تصغو الحياة فجاهل او غاظ عمسا مضى منها وبايتوام ولمن عادم في المتالق تنسه ويسومها طلب الجال فتلتم

# ۱۷۲ ـ درس للشباب والشيوخ

قوام الآدمي بشيئين : الحوارة والرطوبة . ومن شأب الحرارة الآدمي محتاج الى تحصيل الحرارة الذي الآدمي محتاج الى تحصيل خلف المتحلل ، فأبدان النشء نغتذي باكثر بما يتحلل منها الآلابدان المتناهية تغتذي بمقدار مايتحلل منها ، والابدان التي قد الحنت في الهرم يتحلل منها اكثر بما تغتذي به ، فينغي قد الحنت في المرم يتحلل منها اكثر بما تغتذي به ، فينغي النكاح ، لأنه يربي قاعدة قوة إيجة الناسيء البالغ أن بتحفظ في النكاح ، لأنه يربي قاعدة قوة إيجة الرها في النكبر . وأما المتوسط والواقب السن فينغي أن يحتى فضول إلجاع ، فان حصل له مثل مايخرج منه فأسرف ، فاللازم في أن يسرع النقاد . وأما الشيخ فترك الناح كاللازم له ، خصوصاً اذا زاد عاد السن ، لانه فترك النكاح كاللازم له ، خصوصاً اذا زاد عاد السن ، لانه يتقق من الجوهر الذي لايحصل مثله آبداً .

ثم ينبغي أن ينظر العاقل في ماله فيكتسب أكثر بما ينفق ليكون الفاضل مدخواً لوقت العجز ، وليحذز السرف ، فائة العدل هو الاصلح . ثم ينظر في الزوجة ، والمطلوب منها شبتان : وجود الولد ، وتدبير المنزل . فاذا كانت مبدرة فعيب لايجتبل ، فان انفهت صفة العقر فلا وجه للامساك ، الا أن تكومت

<sup>(</sup>۱) خامايسى اليوم د الكالوري »

مستحسنة الصورة ؛ فان ضم اليها عقل وعفاف حَسنُن الامساك . وان كانت بمايحتاج أن تحفظ فتركها لازم .

فأما الحدم فليجتهد في تحصيل خادم لاتستعبده الشهوة ، فان عبد الشهوة له مولى غير سيده . ولينظر المالك في طبع المماوك ، فمنهم من لايأتي الا على الاكرام فيكرمه فانه يوبع محبته . ومنهم من لايأتي الا على الاهانة فليداره . وليعرض عن الذنوب ، فان لم يكن (١) عاتب بلطف ، وليحذر العقوبة ماأمكن وليجعل الماليك زمن داحة .

والعجب بمن يعنى بدابته وينسى مداراة جاريته ، وأجود المهاليك الصفار ، وكذلك الزوجات . لأنهم متفودون خُلْتَى المشترى ، وليحفظ نفسه الهيبة من الانحراف مع الزوجة ، ولا يطلعها على ماله ، فانها سفية تطلب كثرة الانقاق . وأما تذبير الاولاد فحفظهم من مخالطة تنفسد ، ومنى كان الصبي ذا أنفة حيياً رجي خيره . وليحمل (٢) على صحبة الاشراف والعلماء وليحذر من مصاحبته الجهال والسفهاء ، فائ الطبع لص ، وليحدر الصبي من الكذب غاية التحذير ، ومن الحاطة وليحذر الصبي من الكذب غاية التحذير ، ومن الحاطة المسيان . وليوصه بزيادة البر الوالدين . وليحفظ من مخالطة النساء فاذا بلغ فليؤوج بصبية فينتفعان .

هذه الاشارة الى تدبير أمور الدنيا

فأما تدبير العلم فينبغي ان يجمل الصبي من حسين يبلغ خس سنين على التشاغل بالقرآن والفقه وسماع الحديث وليحصل (١) اي الولد

له المحفوظات اكثر من المسبوعات ، لأن زمان الحفظ الى خس عشرة سنة ، فاذا بلغ تشتت همت ، فليضرب تارة » وبرشي أخرى ، ليبلغ ، وقد حصل محفوظات سنية . وأول ماينبغي ان يكلف حفظ القرآن متفتاً ، فانه يثبت ويختلسط باللحم والدم ، ثم مقدمة من النحو يعرف بها اللحن ، ثم الفقه مذهباً وخلافاً (١) . وما أمكن بعد هذا من العاوم فحفظه حسن . وليحذر من عادات اصحاب الحديث ، فانهم يفنون الزمان في سماع الاجزاء التي تتكرر فيها الاحاديث ، فيذهب العبر وما حصاوا فَهُسُمَ شيء ، فـــاذا بلغوا سنَّـــاً طلبواً جواز فتوی ، او قراءة جزء من القرآن ، فعادوا القهقری ، يحفظون بعد كبر السن فلا مجصل مقصودهم . فالحفظ في الصبأ للمهم من العلم أصل عظيم . وقد وأينا كثيراً بمن تشاغل بالمسموعات ، وكتابة الاجزاء ، ووأى الحفظ صعباً ، فمال الى الاسهل ، فمضى عمره في ذلك ، فلما احتاج الى نفسه قعمد يتحفظ على كبر فلم يحصل مقصوده . فاليقظة لفهم ) ماذكرت وانظر في الاخلاص ، فما ينفع شيء دونه .

<sup>(</sup>١) علم الحلاف ، اي الفقهالمقازن ـ كما يقولون اليوم ـ و «الحلاف» بينعلماء المذاهب المتعددة ، و «الاختلاف» بين علماء المذهب الواحد. واجودما اعرف من كتب الحلاف « بداية المجتهد » لابن رشد ، و « المقارنة بين المذاهب » الشيخ شلتوت شيخ الازهر اليوم .

#### ١٧٢ - الويل للمفرط المهمل

اشد الغلاء بغداد في أول سنة خس وسيعين (١٠ ، وكلما يعاد الشعير زاد ، فتواقع الناس على استراء الطعام ، فاغتبط من يستعد كل سنة يزرع مايقوته ، وفرح من بادر فيأول النيسان اللى استراء الطعام فانه يضاعف تمده ، وأخرج الفقراء ما في يبوته —م فرموه في سوق الهوان ، وبات ذل نقوس كانت عزية (٤ فقلت : بانفس خذي من هذه الحال اسادة ، ليغيطن عن له جمل صالح وقت الحاجة إليه ، وليفرحن من له جواب عقد اقبال المالة . وكل الويل على المفرط الذي لايتغلر في عاد المبالة . وكل الويل على المفرط الذي لايتغلر في عاد المبالة . وكل الويل على المفرط الذي لايتغلر في عاد في موسم الزوع مادالمت الووح في البدن ، فالزمان كلة يشترين قبل ان يدخل نسان الحجاد ، ومالك زوع ، وحاجة الشيرين قبل ان يدخل نسان الحجاد ، ومالك زوع ، وحاجة المؤترين الى أمواليم عقمهم من الابتار .

#### ۱۷۳ ـ نحبة غير متبادلة

﴿ تَأْمَلُتُ حَالَةَ أَرْهَجِتِي . وهو أَنْ الرَّجِلُ قَدْ يُقْعِلُ مَعْ أَمْرَأَتُهُ كُلِّ جَبِلُ وهي لاعب الا وكذا يَقْفُلُ مَعْ صَدَيْقَةً

<sup>🥻 (</sup>۱) اي خس رسيين رخسط .

والصديق يبغضه ، وقد يتقرب الى السلطات بكل ما يقدو عليه والسلطان لايؤثره ، فينقى متحيراً يقول : ماحيلتي ؟ فيخت أن تكون هذه حالتي مع الحالق سيحانه ، أنقرب اليه وهو الاويدني ، ودبا يكون قد كتبني شقاً في الازل ومن هذا خاف الحسن فقال : أخاف أن يكون اطلع على بعض ذوبي فقال : لاغفرت لك . فليس الا القاتي والحرف لعلى سفينة الرجا تسلم يوم دخولها الشاطىء من جرف

#### ١٧٤ ـ الاحاديث النبوية وعددها

<sup>(</sup>١) اي ان الحديث الواحســد مِكون له خسة طرق د اي خسة اسانية ع فيهدونه بخسة احاديث ، ومن منا جاءت هذه الارقامالكييرة ، وقد غلط في هذه المسألة احد امين في غير الاسلامونيت الاعليا في د الرساة ، من نحو ديم في في

أصحابه أربعة آلاف رجل وامرأة صحبوه نيفا وعشرين سنة عكة ثم بالمدينة ، حفظوا اقواله وأفعاله ، ونومه ويقظته وحركاته وغير ذلك سوى ماحفظوا من أحكام الشريعة . واحتج بقول أحمد : صح الحديث عن رسول الله على سبعيثة الف حديث وكسر ، وأن اسحاق بن راهويه كان على سبعين الف حديث حفظاً ، وأن أبا العباس بن عقدة قال : أحفظ لاهل البيت ثلاثمة الف حديث ، قال ابن عقدة : وظهر لابن كريب بالكوفة ثلاثمة الف حديث .

قلت: ولايحسن أن يشار بهذا الى المتون . وقد عجبت كيف خفي هذا على الحاكم وهو يعلم أن أجمع المسانيد الظاهرة مسند احمد بن حنبل ، وقد طاف الدنيا مرتين حتى حصله وهو أربعون الف حديث ، منها عشرة آلاف مكررة ، قال حنبل بن اسحق : جمعنا احمد بن حنبل انا وصالح وعبدالله وقرأ علينا المسند ، وقال لنا : هذا كتاب جمعته من أكثرمن سبعبئة الف وخمسين الفا . فما اختلف المسلمون فيه من حديث رسول الله علي متيقظ أنه اراد بكونه جمعه من بحجة . أفترى يخفى على متيقظ أنه اراد بكونه جمعه من سبعبئة الف انه أداد الطرق . لان السبعبئة الالف ان كانت من كلام وسول الله علي قديف أهملها ؟

فان قيل فقد اخرج في مسنده أشياء ضعيفة . ثم أعوذ بالله أن يكون سبعيثة الف مانحقق منها سوى ثلاثين الفا وكيف ضاعت هذه الجملة ? ولم أهملت وقد وصلت كلها الى زمن أحمد فافتقى منها ورمى الباقي ? واصحاب الحديث قد كتبوا كل شيء من الموضوع والكذب .

وكذلك قال أبو داود : جمعت كتاب السنن من ستمئة الف حديث . ولايجسن أن يقال أن الصحابة الذين دووها ماتوا ولم يحدثوا بها التابعين ؟ فأن الامر قد وصل الى أحمد فأحصى سبعمئة الف حديث ، وما كان الأمر ليذهب هكذا عاجلا ، ومعلوم أنه لو جمع الصحيح والحال الموضوع وكل منقول عن رسول الله علي مابلغ خمسين الفاً ، فأين الباقي ؟

ولا يجوز ان يقال تلك الاحاديث كلام التابعين ، فان الفقهاء نقلوا مذاهب القوم ودونوها واخذوا بها ، ولا وجه لتركها ، فقهم كل ذي لب أن الاشارة الى الطرق ، وان ماتوهمه الحاكم فاسد ، ولو عرض هذا الاعتراض عليه ، وقيل له : فاين الباقي ? لم يكن له جواب . لكن الفهم عزيز . والله المنعم بالتوفيق . ومثل هذا تغفيل قوم قالوا : إن البغاري لم يخرج كل ما صح عنده ، وان ما اخرج كالانموذج ، والا فكان بطول . وقد ذهب الى نحو هذا أبو بكر الاسماعيلي والا فكان بطول . وقد ذهب الى نحو هذا أبو بكر الاسماعيلي

ويعلى عن البخاري انه قال : ماتركت من الصعبع الكوم ولما يعني الطرق ، يدل على ماقلته أن الداد قطني وهو سيد الحفاظ جمع مايازم البخاري ومسلم إخراجه (۱) فبلغ مالم يذكراه الحاديث يسيرة ، ولو كان كما قالوا لاخرج بجدادات ، ثم قوله سايازم (البخاري) دليل صربع على ما قلته ، لانه من أخوج الاغرادج لايازمه شيء .

وكذلك اخرج ابو عبد الله الحاكم كتاباً جمع فيه مايلام البخاري إخراجه فذكر حديث الطائر فلم يلتفت الحفاظ الى عاقل . فما اقل فهم هؤلاء الذين شغلهم الحديث من التدفيق الذي لابازم في صحة الحديث . وإنما وقع لقلة الفقه والفهم . إن البخاري ومسلم تركا احاديث الموام ثقات لانهم خولفوا في الحديث ، فنقص الاكثرون من الحديث وزادوا ولو كان في الحديث ، فنقص الاكثرون من الحديث وزادوا ولو كان في الحديث ، فنهوا ان الزيادة من الثقة مقبولة ، وتركوا احاديث القوام لانهم انفردوا بالرواية عن شخص ، ومعلوم أن انفراد المؤتم المؤردوا بالرواية عن شخص ، ومعلوم أن انفراد المؤرد فهم . ولا المؤرد المن فالك الغرائب . وكل فالك المؤرائب . وكل فالك المؤرائب . وكل فالك

 <sup>(</sup>١) اي ماوجده من الاحاديث على شرطها . رأجم رسالة « شروط الأقة الخلية » طبع حسام الدين القدسي . وانظر كتاب [ بحم الزوائد]

الته مقبرة ولايقبل القدح حتى يبين سبب ٬٬٬ وكل من أم خالط الثقهاء وجهد مع الحدثين تأذى وساء فهمه . فالحسد أله الذي انعم علينا بالحالتين .

#### ١٧٥ ـ طبيعة النفوس

اعلى أن الله عز وجل وضع في النفوس اشياء لاتحتاج الحياد . فالنفوس تعلمها ضرورة ، واكثر الحلق لايحسنوت التعبير عنها . فانه وضع في النفس السالمصنوع لابه له من التعبير عنها . فانه وضع في النفس السالمصنوع لابه له من المانع ، وان المبنى لابه له من بان ، وان الاثنين اكثر من الواحد لايكون في مكانين في حالة واحدة ومثل هده الاشياء لانحتاج الى دليل (٢) ، وألهم العرب النطق بالمحتوب بالمحتواب من غير لحن (٣) ، فهم يغرقون بين المرقوع والمتحوب بأمارات في جبلتهم ، والساعجزوا عن النطق بالعلة ، قالى عامارات في جبلتهم ، والساعب عجزوا عن النطق بالعلة ، قالى عامارات في جبلتهم ، والساعب المحتوب عبان النطق بالعلة ، قالى عباق العقيلي عبان : كيف تقول (ضربت الحوك) ؟ فقال : اقول (ضربت الحوك) ؟ فقال : اقول (ضربت الحوك) ؟ فقال : اقول (ضربت الحوك) ، فأدرته على الرفع فأبي . وقال: لا اقول (الحوك) ابدألا

<sup>(</sup>١) ومن القدم الذي لم يبين سببه ، ولا وجه لقبوله ، ولا صحة له ، قليخ بعض الحدثين بسيد فقياء الاسلام الاعام الاعظم ابى حنيفة . واعجبه وابعده عن الحق اتهامهم اياء بسوء الحفظ ، وقد كان في حفظه نادرة الدنيا ، واعجوبة الدهرة (٣) وهي للديهيات

<sup>(</sup>٣) عله طكة الله بالغريزة ولينت من باب البديهات الطلبة .

قال : فكيف تقول ضربني الحوك ? فرفع ، فقلت : أليس زممت انك لانقول الحوك ابداً ? فقال : ايش هذا ؟ الحتلفت جهتها في الكلام !

وهذا ادل شيء على تأملهم مواقع الكلام ، واعطائهم اياه في كل موضع حقه ، وانه ليس استرسالا ولاترخيا .

قال عثمان : واللغة هي اصوات يعبر بها كل قوم عن أغراضهم ، والنحو انتحاء سَبْت كلام العرب في تصرف من اعراب وغيره كالتثنية والجمع والتحقير (١) والتكسير وغير ذاك لبلحق من لبس من أهل اللغة أهلها .

### ١٧٦ ـ علو الهمة

تعبوت احوال الاخيسار والاشرار فرأيت سبب صلاح الاخياد النظر <sup>(۲)</sup> ، وسبب اهال الاشرار إهمال النظر .

وذاك أن العاقل ينظر فيعلم أنه لابد له من صانع ، وأن طاعته لازمة ، ويتأمل معجزات رسول الله على فيسلم قياده الى الشرع ، ثم ينظر فيا يقربه اليه ، ويزلفه لدبه . فاذا شق عليه اعادة العلم تأمل ثمرته فسهل ذلك ، وأذا صعب عليه قيام الليل فكذلك ، وأذا رأى مشتهى تامل

<sup>(</sup>١) اي التصنير

<sup>(</sup>٢) كلمة النظر هنا ، وفي مثل هذا المنام المراد بها النظر العلى اي الفكر

عاقبته فعلم أن اللذة تفنى والعار والاثم يبقى ، فيسهل عليه اللبوك . وأذا أشتهى الانتقام بمن يؤذيه ذكر ثواب الصبر وندم الغضبان على أفعاله في حال الغضب . ثم لايزال يتأمل سرعة مر العبر فيغتنمه بتحصيل أفضل الفضائل فينال مناه .

وأب الفافل فانه لايرى الا الشيء الحاضر. فمنهم من لم يتامل في معنى المصنوع واثبات الصانع ، فجحدوا وتوكوا النظر ، وجحدوا الرسل وماجاؤوا به ، ونظروا الى العاجل ، ولم يتفكروا في مبدئه ومنتهاه ، فليس عنده من عرفان المطعم إلا الاكل . ولو تأملوا كيف أنشىء ولماذا جعل حافظاً للأبدان لعرفوا حقائق الامور . وكذلك كل شهوة تعرض لهم لاينظرون في عاقبتها بل في عاجل لذتها. وكم قد جنت عليهم من وقوع حد ، وقطع يد ، وفضيحة . وتعجيل اللذة يفوت الفضائل ، وبحصل الرذائل ، وسببه عدم فتعجيل اللذة يفوت الفضائل ، وبحصل الرذائل ، وسببه عدم منفل في العواقب . وهذا شغل العقيل ، وذاك المذموم مثغل الموى .

نسأل الله عز وجل يقظة ترينا العواقب ، وتكشف لنسا اللهضائل والمعائب ، انه قادر على ذلك .

#### ١٧٧ ـ المؤلف ذو همة عالية

خُلقت لي همة عالية تطلب الغايات ، فـُعَلت السن وما

يُلِفِت ما أملت ، فأخدت أسأل تطويل الغير ، وثَقِوبَة البُّدَانَة ، ويُقِوبَة البُّدَانَة ، ويُقوبَة البُّدَانَة ، ويُقوبَع الإمال ، فقلت : ماجرت على العادات ، وقد على العادات ، وقد قبل لرجل : لنا حويجة . فقال : اطلبوا لمسا وجيلاً . وقبل الأخر : جنناك في حاجة الاترزؤك . فقال : هلا طلبتم لمسا

فإذا كان أهل الأنقة من ارباب الدنيا يقولون حـذا فلم الانطبع في فضل كريم قادر . وقـد سألته هذا السؤال في وبييع الآخر من سنة خس وسبعين فإن حـد في أجل الما ويلفت ما أملته نقلت هذا الفصل الى ما بعد وبيضته ، واخبوت بيام غانه ولذ كريت عائم المصالح ، فائه لايتع مخلاً ، ولا حول الا به .

#### ١٧٨ \_ الرياء في العبادة

ما أقل من يعبل لله تعالى خالصاً لأن اكثر الناس لجبون ظهود عباداتهم . وسقيان التودي كان يتول : لا أعتا بما ظهر من علي . وكانوا يستزون أنفسهم \* واليوم تبسساب المقوم

<sup>﴿</sup> ٨ ) عاش ببعد ذلك فتين وعشرين بسنة

تشهره . وقد كان أيوب السختياني ١١٠ يطو"ل قبيصه حتى يقع على قدميسه ، ويقول : كانت الشهرة في التطويل ، واليوم الشهرة في التقصير . فساعلم ان ترك النظر الى الحلتى ، وعو الجاه من قلومهم بالتعمل واخلاص القصد وستر الحال ، هو الذي رفع من رفع .

فقد كان أحمد بن حنبل بمشي حافياً في وقت وبحمل نعليه في يديه ومخرج التقاط . وبشر بمشي حافياً على الدوام وحده. ومعروف يلتقط النوى (٢) .

واليوم صادت الرياسات من كل جانب . وما تتكن الرياسات حتى يتكن من الثلب النشاة ، ودؤية الحلق ، ونسيانه الحق ، فعينئذ تطلب الرياسة على أهل الدنيا .

ولقد وأيت من الناس عيباً حتى من يتزيا بالعام ، إن وآني أمشي وحدي أنكر علي ، وان وآني ازور فقسيواً عظتم ذلك ، وان وآني أنبسط بنبسم نقصت من عيه ، فقلت : فواعجباً هذه كانت طريق الرسول عليه والصحاية

<sup>(</sup>١) تقيه زاهد محدث جم الفضائل توفي سنة ١٣١

 <sup>(</sup>٧) وكان الثبية عبد الحكيم الافتال عتم عن اموال الامراء والاغتياء .
 فاذا احتاج تشكر وخوج ال بساتين النوطة فاشتقل « فاعلاً »

وخي الله عنهم . فصارت احوال الحلق نواميس لاقامة الجاه الاجرم والله سقطتم من عين الحق ، فأسقطكم من عين الحلق . فكم بمن يتعب في تربية ناموس ولا يُلتفت إليه ولا محظى بمراده ، ويفوته المراد الاكبر .

فالتفتوا الحواني الى اصلاح النيات ، وترك التزين المخلق . ولتكن همدنكم الاستقامة مع الحق ، فبذلك صعد السلف وسعدوا. وإياكم وما الناس عليه اليوم ، فإنه بالاضافة الى يقظة السلسف نوم .

## ١٧٩ ـ تأديب الولد

دالله ماينفع تأديب الوالد(١) إذا لم يسبق اختيار الحالق لذلك الولد ، فإنه سبعانه اذا أراد شخصاً رباه من طفولته وهداه الى الصواب ، ودله على الرشاد ، وحبب إليه مايتصلح ، وصحبه من يتصلح ، وبغض إليه ضد ذلك ، وقبح عنده سفساف الامور ، وعصه من القبائع ، وأخذ بيده كلما عثر. واذا أبغض شخصاً تركه دائم التمثير ، متخبطاً في كل حال ، ولم يخلق له همة اطلب المعالي ، وشغله بالرذائل عن

 <sup>(</sup>١) على الوالد أن يتبع الامر بانخاذ الاسباب ويسأل الله التوفيق ، فيؤدب ولده ما استطاع ، ويدءو الله أن يجمله من الصالحين .

الغضائل . وان قال كم خصصت بهذا ، قال الخطاب الذي لايجاب « بما كسبت ايديكم (١) . »

## ١٨٠ ـ من الادلة على الله

من اكبر الدليل على وجود الحالق سبحانه ان هذه النفس الناطقة المديرة المحركة للبدن على مقتضى ارادتها ، والتي دبرت مصالحها ، وتوقت الى معرفة الافلاك ، واكتسبت ما امكن تحصيله من العلوم ، وشاهدت العانع في المصنوع ، فلم يجبها متر وان تكاثف ، لايعرف مع هذا ماهيتها (٢) ولاكيفيتها ولاجوهرها ولامحلها بأشغالها ، ولا يفهم من ابن جاءت ، ولايدرى ابن تذهب ، ولاكيف تعلقت بهذا الجد. وهذا كله يوجب عليها ان لها مدبراً وخالقاً . وكفى بذلك دليلا عليه . اذ لو كانت وجدت بها لما خفيت احوالها . فسيحانه سبحانه .

<sup>(</sup>١) هذه أمور لامجال للمثل فيها ، والمطلوب فيها الوقوف عنـد النصوس ؛ ونصوص القرآن صريحة بأن العبد يدخل الجنة بعمله ، ويصلى الناربعله ، وفيالقران الآيات الكثيرة بهذا المني .

<sup>(</sup>۲) يل غن لانعرف ماهية الكهرباء والمتناطيس ، فاذا كان هذامدى جهلنا بتغوستا وبما حولتا ، فكيف نطمع ان نبعث بعقولنا فيصفات خالقهذه النفوس? وان نبعث في القضاء والقدر ? وان نقول « الصفة عينالموصوف ام لا » ? وهل هي ه قائمة بالذات ام لا » ? وما اليد ? وما الاستواء ?

## ١٨١ ـ تعلم الحديث خير من التنفل

سبحات من من على الخلق بالعلماء الفقهاء الذين فهموا مقصود الامر ومراد الشارع. فهم حفظة الشريعة فأحسن الله جزاءم. وان الشيطان ليتجافاهم خوفاً منهم ، فانهم يقدرون على أذاه ، وهو لايقدر على اذاه .

ولقد تلاعب بأهل الجهل والقليلي الفهم . وكان من اعجب فلاعبه ان حسن لاقوام ترك العلم ثم لم يقنعوا بهذا حتى قدحوا في المتشاغلين به . وهذا (لو فهموه) قدح في الشريعة . فان وشول الله على المقوا عني . وقد قال له ربه عزوجل: وبلغ ه فاذا لم يتشاغل بالعلم فكيف يبلغ الشريعة الى الحلق الابلغ ه فاذا لم يتشاغل بالعلم فكيف يبلغ الشريعة الى الحلق الوقد نقل مثل هذا عن كبار الزهاد ، كبشر الحافي المفقد قال لهباس بن عبد العظيم : لاتجالس اصحاب الحديث فاحب الديث القال لاسحق بن الضيف : انك صاحب حديث فاحب النوالا لاتحود الى اعتذر فقال : اغا الحديث فتنة الا لمن اراد الهديم ، واذا لم يعمل به فتركه أفضل .

وهذا عجب منه إ من ابن له ان طلابه لايريدون الله به ، وانهم لايعبلون به ? أو ليس العبل به على ضربين : عل بميا يجب ، وذلك لايسع احداً تركه ، والثاني نافلة ولايلزم .

والتشاعل بالحديث أفضل من التنقل بالصوم والعلاة وماأطنه والتشاعل بالحديث أفضل من التنقل بالصوم والتجلام الراء الا طريقه في هوام الجوع والتبعد ، وذلك شيء لايلام الحديث بالنان جيع اقسامه محودة. أفترى لو ترك الناس طلب الحديث كان بشر" يُفتي ? فسالة الحديث في الالتفات الى قول من ليس بقتيه ، ولا يولنك تعظيم اسمه فالله يعفو عنه .

# ١٨٢ ـ من عصى الله بطاعة غيره سلطه عليه

العاقل من يحفظ جانب الله عز وجل وان غضب الحلق وكل من يحفظ جانب المخلوةين ويضيع حتى الحالتي يقلب الله قلب الذي قصد أن يرضيه فيسخطه عليه .

قال المأمون لبعض أصحابه: لاتعص الله بطاعتي فيسلطني عليك . وكما بالغ طاهر بن الحسين فيا فعل بالأمين وفتك به وصلب رأسه وان كان ذلك عن ارادة المأمون ، ولكن يقيه أثر ذلك في قلبه ، فكان المأمون لايقدر ان يراه . والقسه هيل عليه يوماً فبكي المأمون ، فقسال له طاهر : لم فيني لاأبكل الله هينك ، فلقد دانت لك البلاه ?

فقال : أبكي لأمر ذكره ذل ، وسره حزن ، ولن هلو أمد من شجن .

فلما خرج طاعر أنفذ الى حبسين الحادم مئتي ألقب عدم

وسأله ان يسأل المأمون : لم بكي ؟

فلما تغدى المأمون قال : ياحسين استني .

قــال : لاوالله لا أسقيك حتى تقول لي لم بكيت حــين دخل عليك طاهر .

قال : ياحسين وكيف 'عنبت بهذا حنى سألت عنه .

قال : لغمي بذلك .

قال : ياحسين أمر ان خرج من رأسك قتلتك

قال : ياسيدي ومني أخرجت لك سرا ?

قال : اني ذكرت أخي محمداً وما ناله من الذلة فغنقتني العبرة فاسترحت الى إفاضتها . ولن يفوت طاهراً مني مايكره .

فأخبر حسين طاهراً بذلك ، فركب طاهر الى احد ابن ابي خالد فقال له : ان المعروف عندي ليس بضائع فغيبني عن عينه . قال : سأفعل .

فدخل على المأمون فقال : مابت البارحة .

قال : ولم ?

قال : لانك وليت فان ابن عباد خراسان ، وهو ومن معه أكلة وأس (١١)، فاخاف ان يخرج خارج من الترك فيصطلمه .

قال : فمن ترى !

قال : طاعر بن الحسين . فعد له فضى ، فيتى مدة ثم

<sup>(</sup>١) اي انهم لايثبتون لعوم الاحذا الزمن البسير .

قطع ا لدعاء للمأمون على المنبويوم الجعة .

فقال له صاحب البويد(١): مادعوت لأمين المؤمنين .

قال: سهو فلا تكتب.

فنعل ذلك في الجمعة الثانية والثالثة

فقال له : لابد ان اكتب لئلا يكتب التجار ويسبقوني قال : اكتب . فكتب .

فدعا المأمون احمد بن ابي خالد وقال :

انه لم يذهب علي احتيالك في امر طاهر ، وانا اعطي الله عبداً ان لم تشخص حتى توافيني به كما اخرجته من قبضي لنذمن عقباك ، فشخص وجعل يتاوم (٢) في الطريق ويعتل بالمرض ، فوصل الى الري (٣) وقد بلغته وفاة طاهر.

قلت : ولما خرج الراشد من بغداد وارادوا تولية المقتفي، شهد جماعة من الشهود بأن الراشد لايصلح للخلافة ، فنزعو« وولى المقتفي ، فبلغني انه ذكر للمقتفي بعض الشهود فذمه ، وقال : كان فيمن أعان على ابي جعفر.

وعلى ضد هذا كل من يراعي جانب الحتى والصواب يوضي عنه من سخط عليه . ولقد حدثني الوزير ابن هبيرة (٤) ان

<sup>(</sup>١) كان من تشكيلات الدولة ان معكلوالصاحببريد يكتب غبر مالى الحليفة

<sup>(</sup>٢) يتأخر ويتفاعس (٣) في موضوع طهران اليوموالنسبة اليها رازي ـ

<sup>﴿</sup>٤) العالم الحدث العادل كان من نوادر الرمان توفي سنة ١٠٠

المستنجد بافد كتب البه كفايا وهو يومثّن ولي عهد ، والعالد أن يسترم من أبيه (قائل) فعلت للواصل به : ولف مايتكنني اقرؤه ولا أجيب عنه .

فلما رلي الحلافة دخلت عليه فقلت : اكبر دليل على حدثيواخلاص افي ماحابيتك في ابيك .

فقال : صدقت ، انت الوزير .

وحدثني بعض الاصدقاء ان قوماً الحقوا الى المخزن بعض فين لهم ليستخلص ، فقال المسترشد لصاحب الحزن : خلصه لمن فسم ليستخلص ، فقال المسترشد لصاحب الحزن : خلصه لمن وحقه ماضنوا لنا . فأحضر ابن الرطبي (۱ وعرض الامر عليه ، فقال : ان السلطان قد تقدم (۱) ، قال : ما أفعل . فاحضر قاضياً آخر فيت الحكم . فأخبر الحلافة بالحال . فقال : أما ابن الرطبي فيست الحكم . فأخبر الحلافة بالحال . فقال : أما ابن الرطبي فيستركز على ما قال . وأما الآخر فيعزل . وذلك لانه باضالا ابن الرطبي . وكذلك ماطلبه السلطان من ابن الرطبي . وكذلك ماطلبه السلطان من ابن الرطبي . وكذلك ماطلبه السلطان من ابن الرطبي . فعظم قدره عند السلطان .

 <sup>(4)</sup> احد بن حلامة الفقيه الشافي تونى بيغداد ٢٠٥ م
 (٣) على بن عمد قامن الفضاة له البكتاب العظم د الاحكام السلطانية يه وغيره
 تونى سنة . ه ع

ومثل هذا اذا تتبع كثير . فينبغي ان بجسن القصد الطابة الجالق وان سخط الحلوق ، فانه يعود صاغرا ولا ينسخط الجالق فانه يسخط الحلوق فيفوت الحيثان جميعاً .

# ۱۸۳ ـ لاتعاشر من ليس له أصل ولاشرف

ينبغي العساقل أن ينظر الى الاصول فيهن بخسالطه ويعاشره ويشاركه ويحادقه ويزوجه أو يتزوج اليه . ثم ينظر بعد ذلك في الصور ، فأن صلاحها دليل على صلاح الباطن أما الاصول فإن الشيء يرجع الى اصله ، وبعيد بمن لا أصل له أن يكون فيه معنى مستحسن ، وأن المرأة الحسناء الذا كأنت من بيت ردي فقل أن تكون صدّنة ، وكذلك أيضاً المخالط والصديق والمباضع والمعاشر ،

فاياك أن تحالط الآمن له أصل يخاف عليب الدنس الم فالمعالب السلامة . وان وقع ذلك كان تادراً . وقد قال هم ابن عبد العزيز رضي الله عنه لرجل : أشر علي فيمن أستعمل . فقال : أما أدباب المدين فلا يريدونك » وأما أدباب الدنية فلا تردم ، ولكن عليك بالاشراف (١١) ، فانهم يصونون شرفهم ها الايضام .

وقد روى أبر بكر الصولي قال ، حدثني الحسين بن يحيى عنى

<sup>(</sup>١) افي الاغراف بالملاقم لابانساسم .

إسماق (۱) قال: دعاني المعتصم يوماً فأدخاني معه الحام ، ثم خوج فغلا بي وقال: باابا اسحق في نفسي شيء أريد أن أسالك عنه ، ان أخي المامون اصطنع قوماً فأنجبوا ، واصطفيت انا مثلهم فلم ينجبوا . قلت ومن هم ? قسال : اصطنع طاهراً وابنه وآل سهل فقد رأيت كيف هم . واصطنعت أنا الافشين فقد رأيت المره ، وأشناس فلم أجده شيئاً ، وكذلك وأيت بالام آل امره ، وأشناس فلم أجده شيئاً ، وكذلك ايتاخ ووصيف (۱) . قلت : ياأمير المؤمنين ، همنا جواب على أمان من الغضب . قال : لك ذاك . قلت : نظر أخوك الى الاصول فاستعملها فأنجبت فروعها ، واستعملت فروعا لا أصول فلم فلم تنجب (۱) ، فقال : باأبا اسحق مقاساة مامر بي طول هذه المدة أهون علي من هذا الجواب .

أما الصور ، فانه متى صحت البنية ولم يكن فيها عيب فالفالب صحة الباطن وحسن الحلق ، ومتى كان فيها عيب فالعيب

 <sup>(</sup>١) اسحاق بن ابراهم المصمى مدير الشرطة ببغـــداد الحام المـأمون والمتصم والوائق والمتوكل.

 <sup>(</sup>٢) هؤلاء كليم من غامان الاتراك الذين جاء بهم المتصم فجملهم قواد الدولة بورؤساءها فكانت جناية على تاريخنا .

<sup>(</sup>٣) لما أعتقدتم اناساً لا حلوم لهم ضمتم وضيمتم من كان يستقد ولو جملتم على الاحر ارتستكم حتكم السادة المذكورة الحشد

في الباطن أيضاً ، فاحذر من به عاهة كالاقرع والاعمى وغيو ذلك ، فان بواطنهم في الفالب ردية (١) .

ثم مع معرفة اصول الخالط وكمال صورته لابد من التجربة قبل المخالطة ، واستعمال الحذر لازم ، وان كان كما ينبغي .

### ١٨٤ ـ الذكاء والتلطف في طلب الاغراض

ينبغي أن يكون شغل العاقل في العواقب والتحرز بما يمكن ان يكون. ومن الغلط النظر في الحالة الحاضرة كالموافق لمعاشه ولصحة بدنه، وربما يجري له مصحوبه فينبغي ان يعمل على انقطاع ذلك، فيكون مستعداً لتغير الاحوال. وكذلك النظر في لذة تفنى وتبقى تبعتها وعارها، وإيثار الكسل والدعة لما يجيء من بقاء الجهل . وكذلك تحصيل المرادات التي لاتحصل الا بالتلطف في الاحتيال، خصوصاً اذا أديد من ذكي فانه يفطن بأقل تلويح، فن أراد غلبة الذكى دقتى النظر وتلطف في الاحتيال.

وقد ذكر في كتب الحيل مايشحد الحواطر ، وأتينا بجملة منه في كتاب الاذكياء ، مثل ماروي ان رجلا من الاشراف كان لايقوم لاحد ولايخشى احداً ، فجاز عليه بعض الوزراء فلم يرد ولم يقم ، فقال ذاك الوزير لرجل : أخبو فلانا اني قد

<sup>(</sup>١) الله اعلم بصحة هذا الحكم .

كلست لمع المؤمنين في حقه ، وقد أمو له بمئة النساء فلينظشر المغينيها .

قَاعْبِرِه ذَلِك الرَّجِل فَقَالَ الشهريف : ان كَانَ أَمَر لِي جَشِيهُ فَالِينَفَذُهُ لِي رَبِّي اللهِ عَلَيْ فَلَيْنَفَذُهُ لِي . وَاغَا مُقَطُّودُهُ انْ يَضْعُ مَنَى بِالنَّرَوْدُ عَلَيْهِ . . . . . . . . . . . . . . .

في وقع الانسان مع ذكي فينغي أن يتحرز منه ويسرق أغراضه بصنوف الاحتيال ، وينظر فيا يجرز وقوعه فليحتوز منه ، كا ينظر صاحب الرقعة النقلات . وكثير من الاذكياء لم يقدروا على اغراضهم من ذكي فأعطره وبالفوا في اكرامه ليعيدوه . قان كان قليل الفطنة وقع في الشرك ، وأن كأن ليعيدوه . فان كان قليل الفطنة وقع في الشرك ، وأن كأن لحيوى منهم ذكاء علم أن تحت هذه الجنية (١) خبية فزاده ذلك لمعتوازاً .

وأقوى ماينبغي أن يكون الاحتراز من موتور ، فائك الذا آخيت شخصاً فقد غرست في قلبه عدارة ، فلاتأمن تفريع تلك الشجرة ، ولاثلتقت الى مايظهر من ود وان حلف ، قات خاريته فكن منه على حذر .

١٨٥ ـ استعينوا على قضاء حوائجكم بالكتمان

وأيت اكثر الناس لايكالكون من إفشاء سرم ، فاذا ظهر

<sup>(</sup>١) الجنية: من مِن الثمرة ومي « ضية » في « مصولة عوالحبية ؛ الحبيلة

عاشوا من أخبروا به (۱).

فواعجبا كيف خاقوا بجب ذرعا ثم لاموا من أفشاه ، وفي الحديث: استعينوا على قضاء اموركم بالكتان (٢). ولعسري الله المنفس يصعب عليها كتم الشيء ، وتوى بافشائه واحد ، خصوطها أذا كان مرضاً أو همساً أو عشقاً ، وهذه الاشياء في افشائها قريئة (٢) أغا اللازم كتانه احتيال المحتال فها يويد ان بحصل به غرضاً ، فان سوء التدبير إفشاء ذلك قبل قامه ، فانه اذا طهر يطل مايراد أن يفعل ، ولاعذر لمن أفشى هذا النوم .

وقد كان النبي ﷺ اذا اواد سفراً ورسى بغيره. قان قافي قائل: انما أحدث . قبل له وكل حديث جاوز الاثنين شائع ، ودبا لم يُحتم صديقك .

وكم قد مهمنا من بجدث الملوك بالقيض على صاحب (٤) فتم الحديث الى الصاحب وهرب فغات السلطان مراده . واغسا الرجل الحاذم الذي لايتعداء سره ولا يفشيه الى أحد .

ومن العَبْرُ إِفْشَاء السر الى الولد والزوجة ، والمال من

بلياتهم فقالوا : مب

<sup>(</sup>١٠) اذاشاق صدر المره عن حفظ سر ضمور الذي يستودع السر أضيق

<sup>(</sup>٢) قال الاستاذ الشيخ نامر : ضعيف (٣) كذا ومفتشى المبن ان في افشائها راحة

<sup>(</sup>ء) تطلق كلمة العباحب على البامل والوزير ومنه الصاحب بن عباد ، وكتاب العسامة لابن المقنع ـ وهي الميوم في المشدكلمة تبطع كـ « السيد » .وريما اختصروها

جملة السر ، فاطلاعهم عليه \_ ان كان كثيراً فربما تمنوا هـ الله الموروث ، وان كان قليلا تبرموا بوجوده ، وربما طلبوا من الكثير على مقدار كثرته فأتلفته النفقات . وستر المصائب من جملة كتان السر ، الأن اظهارها يسر الشامت ويؤلم الحب . وكذلك ينبغي ان يكتم مقدار السن ، الانه ان كان كبيراً استهرموه وان كان صغيراً احتقروه (۱) .

وبما قد انهال فيه كثير من المفرطين انهـم يذكرون بين أصدقائهم اميراً او سلطاناً فيقولون فيه فيبلغ ذلك إليه فيكون سبب الهلاك . وربما رأى الرجل من صديقه اخلاصاً وافيــاً فأشاع سره . وقد قيل :

احدد عدوك مرة واحدر صديقك ألف مرة فارعا انقلب الصديق فكاث أدرى بالمضرة ورب مفش مر"ه الى زوجة او صديق فيصير بذلك رهيئاً عنده ولا يتجامر أن يطلق الزوجة ، ولا ان يهجر الصديق ، عامة أن يظهر سره القبيح . فالحازم من عامل الناس بالظاهر، فلا يضيق صدره بسر"ه . فان فارقت امرأة او صديق او خادم لم يقدر أحد منهم أن يقول فيه مايكره . ومن أعظم الأمرار الحلوات ، فليحدر الحازم فيها من الانبساط عرأى من علوق . ومن خلق له عقل ثاقب دله على الصواب قبل الوصابا.

<sup>(</sup>١) ومن اتوالمم : اكمّ ذهبك وذهابك ومذهبك .

#### ١٨٦ ـ طريقة الحفظ

مادأيت أصعب على النفس من الحفظ للعلم والتكرار ، وخصوصاً تكرار ماليس لها في نفس تكراره وحفظه حظ، مثل مسائل الفقه ، مخلاف الشعر والسجع ، فان لهـا لذة في في أعادته وأن كان يصعب ، لأنها تلتذ به مرة ومرتين ، فاذا زاد التكرار صعب عليهـا ، ولكن دون صعوبة الفقه وغيره من المستحسنات عند الطبع فتراها تخلد الى الحـدبث والشعر والتصانيف والنسخ لانه يمر بها كل لحظمة مالم تره ، فهو في المعنى كالماء الجادي ، لانه جزء بعد جزء ، وكذا من ينسخ مايحب أن يسبعه أو يصنف ، فأنه يلتذ بالجدة ويستربح من تعب الاعادة ، إلا أنه ينبغي للعباقل ان يكون جل ذمانه للاعادة ، خصوصاً الصبي والشاب ، فانه يستقر المحفوظ عندهما استقراداً لايزول ، ويجعل أوقات التعب من الاعادة النسخ ، ويحذر من تغلتها الى النسخ عن الاعادة فيقهرها ، فانه مجمله ذلك حمد السُرَى وقت الصباح ، وسيندم من لم يحفظ ندم الكُسَعي (١) وقت الحاجة الى النظر والفتوى ، وفي الحفظ

<sup>(</sup>١) رجل من العرب يفرب به المثل في الندم ، وخبره مع قوسه في « عجم الامثال » للميداني . وهو اجم كتاب لامثال العرب ، وان كانت اكثر قصصه موضوعة لا أصل لها .

تكته ينبغي ان تلميط ، وهو ان الفقيه مجفط الدوس ويعيده، تم يتركه فينساه فيحتاج الى زمان آخر لحفظه ، فينبغي است مجيكا الحفظ ويكثر التكراد ليثبت قاعدة الحفظ .

## ١٨٧ ـ العزلة للعالم وللعابد

ما أعرف نفعاً كالعزلة عن الحلق خصوصاً للعمالم والزاهد فائك لانكاد ترى إلا شامتاً بنكبة أو حسوداً على فعمة والمن يأخذ عليك غلطائك . فباللعزلة ما ألذهما . سلمت من كدر غيبة ، وآفات تصنع ، وأحوال المداجاة ، وتضييع للوقت ١١ . ثم خلا فيها القلب بالفكر ، لانه مستلذعته بالمخالطة فيدر أمر دنياه وآخرته . فمثله كمثل الحرية بمخلو فيها المعى الالكلاط فيذيها . وما رأيت مثل مايصنع الحسالط ، لانه يوى خالته الحاضرة من لقاء الناس وكلامهم ، فيستغل بها حما يوي نديه . فمثله كمثل وجل بويد سفراً قد أزف ، فجالس الموق ١٦ ، وما تؤود ، فجالس الموق ١٦ ، وما تؤود ، فجالس المخالطة كمن في العزلة إلا النفكر في زاد الرحيل والسلامة من شد الخالطة كفي .

ثم لاعزلة على الجقيقة إلا للعالم والزاهد ، فإنها بعلمات

 <sup>(</sup>١) قد اكثر المولف الكلام في المؤلة ، والحق فيها ما تاله مو في كتابه الامنهاج العلمين » الذي اختصر فيه « الاحياء النز الى » . (٢) ابن الرسول

مقصود العزلة ، وان كانا لا في عزلة . وأما العالم فعلمه مؤنب كم وكتبه عدثه ، والنظر في سبر السلف مقومه ، والتفكر في، حوادت الزمان السابق فرجته . فان ترقن بعلب الى مقام، المعرفة السكاملة المخالق سبحانه وتشبث بأذبال بحبته تضاعفت. لذاته ، واشتغل بها عن الاكوان ومافها . فخلا بحبيبه وعمل. معه يقتضي علمه .

و كذلك الزاهد تعبده أنيسه ، ومعبوده جليسه ، فاقه كينف لبصره عن المعبول معه غاب عن الحلق ، وغابوا عنه ه

الها اعتزلا ما يؤذي فها في الوحدة بين جماعة ما فهذات رجلان قد سلما من شر الحلق ، وسلم الحلق من شرورهما كابل هما قدوة للمتعبدين وعلهم المسالكين . ينتفع بكلامها السامع وتنشر هيبتها في المجامع وتنشر هيبتها في المجامع وقنشر الحلوة وان كرهها ليسر المها الصبر العسل . وأعوذ بالله من عالم خالط العالم ، خصوصاً الحبوب المهال والسلاطين كيتلب وكيتلب وتختلب فما محصل المهام من الدنيا الا وقد ذهب من هينه أمثاله .

ثم أين الأنفة من الذل القساق ? فالذي لايبالي بذلك عوب الذي لايذوق طعم العلم ولايدري ماالمراد به ؛ وكأن يعد وقد وقع في في بادية جُرُزُ (١) وقفر مهلك ، في تلك البراري وكذلك المتزهد اذا خالط وخلسَط ، فانه يخرج الى الرياء والتصنع والنفاق ، فيفوته الحظان ، لا الدنيا ونعيمها تحصل له ولا الآغرة .

فنسأل الله عز وجل خلوة حلوة . وعزلة عن الشر لـذ" (٢) يستصلحنا فيها لمناجاته ، ويلهم كلامنا طلب نجاته . انه قريب بجيب .

#### ١٨٨ ـ التزود للآخرة

ما أبلاً من لايعلم متى يأتيه الموت ، وهو لايستعد القائه . وأشد الناس بلَها وتغفيلا من قد عبر الستين وقارب السبعين فان مابينها هو معترك المنايا . ومن نازل المعترك استعد وهو غافل عن الاستعداد :

قال الشباب لعلمًا في شيبنا لدع الذنوب فما يقول الاشبب

والله أن الضحك من الشيخ ماله معنى ، وأن المزاح منه والده المعنى ، وأن تعرضه بالدنيا وقد دفعته عنها يضعف القوى ويضعف الرأي . وهل بقي لابن ستين منزل ? فأن طبع في السبعين فأغا يرتقى اليها بعناء شديد ، أن قام دفع الارض ، وأن مشى لحث ، وأن قعد تنفس . ويرى شهوات الدنيا

<sup>(</sup>١) اي مقفرة (٢) اي قديدة

ولا يقدر على تناولها . فان أكل كد المعدة ، وصعّب الهضم، وان وطيء آذى المرأة ، ووقع دَنِفاً لايقدر على ددماذهب من القوة الى مدة طويلة . فهو يعيش عيش الاسير . فان طبع في الثانين فهو يزحف اليها زحف الصغير :

وعشر الثانين من خاضها فنون

فالعاقل من فهم مقادير الزمان . فانه فيا قيل : قبل، البلوغ صبي لبس على عمره عيار ، الا ان يوزق فطنة ففيه بعض الصبيات فطنة تحثهم من الصغر على اكتساب المسكادم والعلوم . فاذا بلغ فليعلم أنه زمان المجاهدة الهوى وتعلم العلم . فاذا رزق الاولاد فهو زمان الكسب للمعامسة . فاذا بلغ الاربعين انهى قامه ، وقضى مناسك الاجل ، ولم يبقى الا الاغدار الى الوطن :

كأن الغتى يرقي من العمر معلما الى ان يجوز الاربعين وينحطآ فينبغي له عند تمام الاربعين أن يجعل جل همت التزود للآخرة . ويكون كل تلحه لما بين يديه ، ويأخذ في الاستعداد للرحيل . وان كان الحطاب بهذا لابن عشرين ، الا أن رجاد التدارك في حتى الصغير لا في حتى الكبير . فاذا بلغ الستين فقد أعذر الله اليه في الاجل وجاز من الزمن ، فليقبل بكليته الى بعع زاده ، ونهي، آلات السفر ، وليعتقد كل يوم يجيا فيه لغنية المحت

ماهيه في الحساب . خصوصاً اذا قوي عليه الضعف وزاد ، قافه الاعتراف كيو (١١) ، وكلما علت سنه فينبغي ان يزيد اجتهاده . فأذا دخل في عشر الثانين فليس الا الوداع . ومابقي بحكة (١١) . العسر تجادة الانفس . اسف على تقريط أو تعبد على ضعف . فسأل الله عز وجل يقطة تامة تصرف عنا رقاد الففلات ، وهلا صالحا نامن معه من الندم يوم الانتقال . والله الموفق .

# ١٨٩ ـ النبي عن علم الكلام

مانهي السلف عن الحوض في الكلام الا لامر عظم ، وهو أن الانسان يويد ان ينظر مالا يقوى عليه بصره فرجا تحيو فخص الى الحجب ، لأنا اذا نظرنا في ذات الحالق حار العقل ويهت الحين ، لانه (١٠) لايعرف شيئا لابداية له ، لايعلم الا الحسم والجوهر والعرض ، فاثبات مايخرج عن ذاك لايقهه ، وان نظرنا في افعاله وأيناه بحكم البناء ثم ينقضه ولانطلع على وان نظرنا في افعاله وأيناه بحكم البناء ثم ينقضه ولانطلع على تلك المحكمة ، فالاولى العساقل ان يكف كف التطلع الى مالايطيق النظر الله ، ومتى قام العقل فنظر في دليل وجود

<sup>(</sup>١) مُكفًا بالامل (٢) تنس ف الكلام ، والتقدير وما بلي بمكة الا منقطع (٣) للضمر يرجع ال الانسان

الحالق عصورات ، وأجاز بعثة نني واستدلى عميز أله ، كفاه فلك ان يتمرض لما قد اغني عنه ، واذا قال القرآف كلام ألله تعلى بدليل قوله وحتى يسبع كلام الله ، عيناه ، والما من تهذاي فقال : التلارة مي المتلو أو غير المسلو، والقراءة مي المقروء أو غير المروء ، فيضيع الزمان في غير تحصيل ، وقد يحكي ان ملكاً كتب الى حالة في الملدان اني قادم عليكم فاعلوا كذا وكذا ، فقعلوا ألا واحداً منهم ، فيانه قعد يتفكر في الكتاب فيطول : أترى كتبه قاماً أو قاعداً ؟ فما ذال يتفكر حي قدم الملك ولم يعمل ، امره به شيئاً ، فأحسن جوائل الكل وقتل هذا

## - ١٩- لذة العلم اعظم اللذات

لتن غفل طلاب الدنيا عن اللذة فيها واللذة فيها شرف العلم ؟ وزخرة العفة ، وأنفة الحية ، وعز القنباعة ، وحلاوة الافضائل على الحلق ، فأما الالتذاذ بالمطعم والمنتكح فشكل جاهل باللغة ؟ لان ذاك لايواء لنفسه بل لاقامة العوض في البدن والوله.

وأي لذة في النكاح وهي قبل المباشرة لانحصل ، وفي جاله المباشرة قلق لايثبت ، وعند انقضائها كأن ثم تكن ، ثم يشتر المنطب في المعدن . وأي لذة في جمع المال فضلا (١) عن الحاجة . فانه مستعبد اللخازن ، يبيت حذراً عليه ، ويدعوه قليله الى كثيره .

وأي لذة في المطعم وعند الجوع يستوي خشنه وحسنه ، فان اذداد الاكل خاطر بنفسه . قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه : بنيت الفتنة على ثلاث ، النساء وهن فسخ ابليس المنصوب ، والشراب وهو سيفه المرهف ، والدينار والدره ، وهما سهاه المسومان . فمن مال الى النساء لم يصف له عيش ، ومن أحب الدينار والدرهم كان عبداً لمها ماعاش .

### ١٩١ ـ الرد على المجسمة والفلاسفة

أصل كل محنة في العقائد قياس أمر الحالق على أحوال الحلق . فإن الفلاسفة لما رأوا ايجاد شيء لامن شيء كالمستحيل في العادات قالوا بقدم العالم . ولما عظم عندهم في العادة الاحاطة بكل شيء قالوا: انه يعلم الجمل لاالتفاصيل . ولما رأوا تلف الابدان بالبلاء أنكروا اعادتها . وقالوا : الاعادة رجوع الارواح الى معادنها . وكل من قاس صفة الحالق على صفات المخلوقين خرج الى الكفر . فإن المجسة دخلوا في ذلك لانهم حملوا أوصافه

<sup>(</sup>١) الفضل الزيادة ، اي المال الرائد عن الحاجة

<sup>(</sup>٢) ومن هذا الباب تول لانوازيه : فيهذا الكون لايني شيء ولا يجد شئء

على مايعقلون . وكذلك تدبيره عز وجل . فان من محكه على مايعقل في العادات وأى ذبح الحيوان لايستحسن ، والامراض تستقبح ، وقسة الغني الأبله ، والفقر الجلد العاقل أمراً ينافي الحكمة . وهذا في الاوضاع بين الحلق . فأما الحالق سبحانه فان العقل لاينهي الى حكمته . بلى ، قد ثبت عنده وجوده وملكه وحكمته ، فتعرضه بالتفاصيل على ماتجري به عادات الحلق جهل . ألا ترى الى أول المعترضين وهو ابليس كيف الحلق جهل . ألا ترى الى أول المعترضين وهو ابليس كيف فاظر فقال : أنا خير منه ? وقول خليفته (١) وهو أبو العلاء المعري :

رأى منك مالايشتى فتزندقا

ونسأل الله عز وجل توفيقاً للتسليم ، وتسليا للحكيم د ربنا لاتزع قاربنا بعد اذ هديتنا ».

أترى نقدر على تعليل أفعاله فضلا عن مطالعة ذاته ? وكيف نقيس أمره على احوالنا ? فاذا رأينا نبينا على يسأل في أمه وهم فلايقبل منه ، ويتقلب جائماً والدنيا ملك يده، ويقتل أصحابه والنصر بيد خالقه ، أوليس هذا ما يجير ?.

فمالنا والاعتراض على مالك قد ثبتت حكمته واستقر ملكه.

۱۹۲ ـ معالي الامور تحتاج الى تعب تاملت عجباً ، وهو أن كل شيء نفيس خطير يطول طريقه (١) نتن الناس بدوميانه ونيا الكنر العريح الذي لايژول . ويكافر النعب في غصيه . فان العلم لما كان أشرف الاشباء لم مجهل الا بالتعب والسهر والتكرار وهبير البلذات والراحة. حَمَّا قَالَ بِعض الفقيام : بقيت سنين أشتي المريسة لا أقدر به لأن وقت بيعها وقت سماع الدرس

وغو هذا تحصيل المال ، فانه يجتاج الى الخاطرات والاسفاد والتعب الكثير. وكذلك نيل الشرف بالكوم والجود ، فانه يغتقر الى جهاد النفس في بذل المحبوب، وربما آل الى النقر . و كذلك الشجاعة، فانها لانحصل الابالمخاطرة بالنفس. قال الشاعر "": لولا المشقة ساد الناس كلهم الجود يفقر والاقدام قتال

ومن هذا الفن تحصيل الثواب في الآخرة، فانه يزيد على قدر قوة الاجتهاد والتعبد، أو على قدر وقع المبذول من المال في النفس؛ أو على قدر الصبر على فقد المحبوب ومنع النفس من الجزع. وكذلك الزهد بجشاج الى صبر عن الهرى. والعقاف لايكون الا يكف كف الشره . ولولا ماعـاني يوسف عليه السلام ماقيل له أيها الصديق.

وله أقوام مادخوا من القضائل الا/ بتجصيل جميعها ، فهم يبالغون في كل علم ويجتهدون في كل عل ، ويثايرون على كل قَصْلة . فاذا ضعفت أبدانهم عن يعض ذلك قامت النيات تائبة وم لما سابقون. وأكمل احوالهم إعراضهم عن أحسالهم. فهم ﴿ ١ ﴾ المتنى وفي شعره خلالات وان لم يبلغ فيها مبلغ شيـخ الميرة ولا المتاعر

المنكافر ان مانيه .

يجتلاوتها مع النام ، ويعتذرون من التقصير . ومنهم من يزيد على هذا فيتشاعل بالشكر على التوفيق لذلك ، ومنهم من لايري ماجل أصلا<sup>(۱)</sup> لانه يرى نفسه وحمله لسيده .

وبالعكس من المذكور من ارباب الاجتهاد ، حال أهل الكسل والشره والشهوات ، فلئن التذوا بعساجل الراحة لقد أوجبت مايزيد على كل تعب من الاسف والحسرة . ومن تلميج صور بوسف عليه السلام وعجلة ( ماعيز )(١) بان له الفرق ، وفهم الربع من الحسران.

ولقد تأملت نيل الدو من البحر فرأيته بعد معافاة الشدائد.
ومن تفكر فيا ذكرته مثلا بانت له أمثال ، فالموفق من المبع قصر الموسم المعمول فيه ، وامتداد زمات الجزاء الذي لا آخر له انتهب حتى اللحظة ، وزاحم كل فضيلة ، فانها اذا فانت فلا وجه لاستدراكها . أو ليس في الحديث يقال للرجل : فرأ وارق فنزلك عند آخر آية تقرؤها ، فلو ان الفكر على في هذا حتى العبل حفظ القرآن عاجلًا .

#### ١٩٢ - كال الاعان

ليس المؤمن بالذي يؤدي فرائض العبادات صورة ، ويتجنب المختلف ال

<sup>(</sup>١) اي لاري عمد ابدا

قلبه اعتراض ، ولايساكن فيا يجري وسوسة . وكايا اشتد البلاه عليه زاد ايانه ، وقوى تسليمه . وقد يدعو فلا يوى للاجابة أثراً ، وسره لا يتغير لانه يعلم انه علوك وله مالك يتصرف بمنتض ارادته ، فان اختلج في قلبه اعتراض خرج من مقام العبودية الى مقام المناظرة ، كاجرى لابلبس . والايمان القوي يبين أثره عند قوة البلاء ، فأما اذا رأينا مثل يحيى بنزكريا تسلط عليه فاجر فيأمر بذبحه فيذبح . وربما اختلج في الطبع أن يقول فهلا" رد عنه من جعله نبياً ?

وكذلك كل تسلط من الكفار على الانبياء والمؤمنين وما وقع رد عنهم . فان هجس بالفكر أن القدرة تعجز عن الرد عنهم كان كفراً . وان علم أن القدرة منكنة من الرد وما ردت ، ويجوع المؤمنين ويشبع الكفار ، ويعافى العصاة ويمرض المنقين ، لم يبتى الا النسلم للمالك وان أمض وارمض وقد ذهب يوسف بن يعقوب عليها السلام فبكى يعقوب غانين سنة ثم لم ييأس ، فقال : و عسى الله أن يأتيني بهم جيعاً ، وقد دعا مومى عليه السلام على فرعون ، فأجيب بعد الوبعين سنة .

وكان يذبح الانبياء ولا ترده القدرة القديمــــة العظيمة . وصلب السحرة ، وقطع أيديهم . وكم من بلية نزلت بمعظتم القدار ، فما زاده ذلك الاتسليا ورضى فهناك ببين معنى قوله « ورضوا عنه » وههنا يظهر قدر قوة الايمان لا في دكعات ، قال الحسن البصري : استوى الناس في العافية فاذا نزل البلاء تباينوا .

## ١٩٤ ـ ألرد على علماء الكلام

أخر ما على العوام المتكلمون . فانهم يخبطون عقائدهم عا يسمعونه منهم .

من اقبع الاشياء أن يحضر العامي الذي لايعرف أوكان الصلاة ولا الربا في البيع ، بجلس الوعظ فلا ينهاه عن التواتي في الصلاة ، ولايعلمه الحلاص من الربا ، بل يقول له القرآن عند ذلك عام بالذات ، والذي عندنا مخلوق ، فيهون القرآن عند ذلك العامي ، فيحلف به على الكذب .

وبح المتكلم لو كان له فهم لعلم أن الله سبحانه وتعالى نصب أعلاما تأنس بها النفوس وتطبئن اليها كالكعبة وسماها بيته ، والعرش وذكر من صفاته اليد والسمع والبصر والعين ، وينزل الى السماء الدنيا (١) ، ويضحك

<sup>(</sup>١) النزول وامثاله من كون الله فيالساء الها جاءت به احاديث آحاد.واحاديث الآحاد لاتفيد الط ولكن يصل بها بغلبة الطن .

وكل هذا لتأنس النهوس بالهادات . وقد جل جما تضنته عِنْهِ العِمَات مِن الجراريع .

وكذلك عظم أمر القرآن ، ونهى المحدث أن عن المصعف فآل الامر بقوم من المتكارين الى أن أجاؤوا الاستنجاء به ، فهؤلاء على معائدة الشريعة ، لانهم بينون ما عظم الشرع . وهل الايفال في الكلام بما يقرب الى معرفة الحقائق التي لا يمكن خلافه أو ليس الشرب الأول ما تكلموا في شيء من هذا ، وات كانوا تعرضوا ببعض الاصول ؟ ثم جاء فقهاء الامصاد فهوا في الحرس في الكلام ، لعلمهم ما يجلب وما يجتنب ومن لم يقتم بعقيدة مثل الصحابة ولا بطريق مثل طريق أحمد ما الماد في المحاد فهوا المحاد في المحدد ف

والشافعي في ترك الحوض فلا كان من كان (١٠) المن تم باقد تأملوا ، أليس قد وجب علينا هجر الربا بقوله تعالى : « لا تأكلوا الربا » ! وهجر الزنا بقوله : « ولا تقربوا الزنا ، فأي فائدة لنا في ذكر قراءة ومقروء ، وتلاوة ومتلو وقديم وعدت (١٠) . فإن قبل : فلا بد من اعتقاد ، قلنا : طربتي السلف أوضع عجة ، لانا لانقوله تقليداً ، بل بالدليل والكنا لم نستفده عن جوهر وعرض وجزء لا يتجزء ، بل

<sup>(</sup>۱) ای کائنا من کان

<sup>(</sup>٢) واناليو حقيقي او عازي: واليد من التدود اوم على ظاهرها

يأدة النقل مع مساجدة العقل من غير بحث ما لاجتاج البيب ولمبين هذا مكان الشرح .

# ١٩٥ ـ لاينبغى الحزن للموت

ماذلت على عادة الحلق في الحزن على من بموت من الأهل والاولاد ، ولا اتخابل الا بلي الابدان في القبرر فأحزن لذلك. قرت بي احاديث قد كانت نمر بي ولا أتفكر فيها ، منها قُولَ النبي عَلَيْنَ : المَا نفس المؤمن طائر تعلق في شجر الجنــة حَمَّا يُوهِ اللهُ عَز وجل الى جسده يوم يبعثه . فرأيت أن الوحيل الى الراحة ، وإن هـذا البدن ليس بشيء . لافة مَرْ كُب تَفْكُكُ وَفُسْدَ ، وسيبني جديداً يوم البعث ، فلاينبغي أَنْ يَتَفَكِّرُ فِي بِلاهِ . وَلَتَسَكِّنَ النَّفْسُ الَّى أَنَّ الارواحِ انْتَقَلْتُ الى راحة فلا يبقى كبير حرَّث ، وان اللقاء للاحباب عن قرب. وأنما يبقى الاسف لتعلق الحلق بالصور ، فلا يرىالانساق الا جسدا مستحسناً قد نقض فيعزن لنقضه . والجسد ليس هو الآدمى ، أمَّا هو مركبه ، فالأرواح لاينالما البلي . والإيدان الست بشيء

واعتبر مدًا بما أذا قلمت ضرسك فرميته في حفرة ، فهل

عندك خبر مما يلقى في مدة حياتك ? فعكم الابدان حكم ذلك الضرس ، لاتدري النقس مايلقى . ولا ينبغي ان تغتم بتمزيق جسد المحبوب وبلاه ، واذكر تنعتم الارواح ، وقرب التجديد وعجل اللقاء والفكر في تحقيق هذا "يمن الحزن ويسهل الامر .

### ١٩٦ ـ احفظ لسانك ومذهبك

ينبغي العاقل ان الابتكام في الحاوة عن أحد بشيء حتى عثل ذلك الشيء ظاهراً معلناً به ثم ينظر فيا يجني . قرب رجل وثق بصديق فتكام عن سلطان بأمر فبلغه فأهلكه ، او عن صديق فبلغه فوقعت الواقعة . وكذلك ينبغي كتم المذاهب ، فانه مايربح 'مظئيرها إلا المعاداة . ولما صرح الشريف ابو جعفر في زمان المقتدي بمخالفة الاشاعرة أخذ وحبس حتى مات ، وكان المقصود قطع الفتن واصلاح الرعية ، فإنه أهم إلى السلطان من التعصب لمذهب .

#### ١٩٧ \_ حكمة الاقدار

رأيت كثيراً من المتفلين يظهر عليهم السخط بالاقدار ، وفيهم من قل إيمانه ، فأخذ يعترض ، وفيهم من خرج الى الكفر ، ورأى ان مايجري كالعبث ، وقال : مافائدة الاعدام بعد الايجاد ، والابتلاء بمن هو غني عن أذانا ?

فتلت لبعض من كان يرمز الى هـذا : ان حضر عقلك وقلبك حدثتك ، وان كنت تشكلم بمجرد واقعك من غـيو نظر وانصاف فالحديث معك ضائع . ويجك ، أحضر عقلك ، واسمع ما أقول :

أليس قد ثبت ان الحق سبحانه مالك ، والمالك ان يتصرف كيف يشاء ? أليس قد ثبت أنه حكم والحكم لا يعبث ؟ وأنا أعلم ان في نفسك من هذه الكلمة شيئًا فإنه قد سمعنا عن جالينوس انه قال : ما أدري ? أحكم هو أم لا ؟

والسبب في قوله هــــذا ، أنه رأى نقضاً بعد إحكام ، فقــاس الحال على أحوال الحلق ، وهو أن من بني ثم نقض لالممنى فليس مجكيم .

وجوابه لو كان حاضراً أن يقال: عاذا بان لك ان النقض ليس بحكمة ? أليس بعقلك الذي وهبه الصانع لك ? وكيف عب لك الذهن الكامل ويفوته هو الكمال (٢٠٠ وهذه المحنة التي جرت لابليس ، فانه أخذ يعيب الحكمة بعقله ، فلو تفكر علم ان واهب العقل أعلى من العقل ، وان حكمته أوفى من كل حكم ، لأنه بحكمته التامة أنشأ العقول .

<sup>(</sup>١) هذا جواب عظم . رحة الله على المؤلف

فيذا اذا تأمل المنصف زال عنه الشك . وقد أشار سيعانه المي غو هذا في قوله تعالى (أله البنات ولكم البنون ?) أي حيل لنفسه الناقصات وأعطاكم الكاملين ؟

فلم يبق إلا أن نضف العين عن فهم ماهيري إلى أنفسنا.
وتقول : هذا فعل عالم حكم ، ولكن مايين لنا معناه ،
وليس هذا بعجب ، فان موسى عليه السلام خفي عليه وجه الحكمة في نقض السفينة الصحيحة ، وقتل الفلام الجيل . فلما يبين له الحضر وجه الحكمة اذعن ، فلمتكن مسع الحالق كوسى مع الحضر .

أو لسنا نرى المائدة المستحسنة بما عليها من فنون الطعام النظيف المظريف يقطع ويضع . ولسنا غلك تلك الافعال ولانتكر الاقساد لاء لعلمنا بالمصلحة الباطنة فيه ، فما المانع أن يكون فعل الحق سيحانه له باطن لانعلمه ? ومن أجهل الجهال العبد المهوك اذا طلب أن يطلع على صر مولاه ، فإن فرضه التسليم لا الاعتراض . وفي لم يكن في الابتلاء بما تتكره الطباع الا أن يقصد إذعان العلم وتسلمه لكفى .

ولقد تأملت حالة عجيبة ، يجوز أن يكون المقصود بالموت هي أن الحالق سبحانه في غيب لايدركه الاجساس. فلو أنه لم ينقض هذه البنية لتخايل للإنسان أنه صُمّع لابتصائع . 1518 وقع الموت عرفت النفس نفسها التي كانت لاتعرفها لكونها في الجسد وتدرك عجائب الامور بعد دحيلها . فاذا ردت الى البدن عرفت ضرورة أنها مخلوقة لمن أعادها ، وتذكرت حالها في الدنيا . فان الافكار تعاد كما تعاد الابدان . فيقول قائلهم : وانا كنا قبل في أهلنا مشفقين ،

ومتى رأت مــاقد و'عدت به من امور الآخرة ، أيقنت نقيناً لاسك معه. ولايحصل هذا بإعادة ميت سواها، وانسا يحصل برؤية هذا الامر فيها فيبني بنية تقبل البقاء وتسكن جنة لاينقضي دوامها ، فيصلح بذلك اليقين أن تجاور الحق ، لانها آمنت بما وعد ، وصبرت بما ابتلى ، وسلمت لأقداره ، فلم تعترض ، ورأت في غيرها العبر ، ثم في نفسها . فهذه هي التي يقال لها : و ارجعي الى ربك راضة مَرضيّة فادخلي في عبــادي وأدخلي جنتى ، فأما الشاك والكافر فيحق لمها الدخول الى النار واللبث فيها، لأنها رأيا الادلة ولم يستفيدا ونازعا الحكيم واعترضا عليه، فعاد سُوم كفرهما يطبس قاوبها ، فبقيت على ماكانت عليه ، فلما لم تنتفع بالدليل في الدنيا لم تنتفع بالموت والاعادة. ودليل بقاء الحبث في القلوب قوله تعالى ﴿ وَلُو رُدُّوا لَعَادُوا لَمَا نَهُوا ا 

ولايمترض على خـــالله وموجده . ثم الويل للمتوض ، أيرُه اعتراف الاقدار ? فما يستفيد إلا الحزي ? نعوذ بالله بمن خذل .

### ١٩٨ ـ الصبر على المرض والموت

لاينبغي للمؤمن أن ينزعج من مرض أو انزول موت ، واق كان الطبع لايلك . الا أنه ينبغي له التصبر مها أمكن ع إما لطلب الاجر بما يعاني ، أو لبيان أثر الرضي بالقضاء ، وماهي إلا لحظات ثم تنقضي. وليتفكر الأعاني من المرض في الساءات التي كان يقلق فيها أن من في زمان العافية ? ذهب البلاء وحصل الثواب، كما تذهب حلاوة اللذات الحرمة وبيتى الوزر . ويمني ذمان التسخط بالاقدار ، ويبقى العتساب . وعل الموت إلا آلام تزيد فتعجز النفس عن حملها فتذهب ? فليتصور اللريض وجود الراحة بعد دحيل النفس، وقد هان مايلتي ، كما يتصود العاقية بعد شرب الشربة المرة . ولاينبغي ان يقم ليوع بذكر البلي، فأن ذلك شأن المركب (١)، أما الواكب فقي الجنة أو في الناو . وإمّا ينبغي أن يقع الاحتام الكلي عا يزيد في دوجات الفضائل قبل نزول المعو"ق عنها . فالسعيد من

<sup>(</sup>١) يني الجند

ونتى الاغتنام العافية ، ثم مجتاد تحصيل الافضل فالافضل في ذمين الاغتنام . وليعلم أن زيادة المناذل في الجنة على قدر التزيد من المنضائل حبيرة ، فليبالغ في المنضائل حبيرة ، فليبالغ في الجيدار . فياطول راحة النعب ، ويافوحة المفسوم ، وياسروو المحزون . ومتى تخايل دوام اللذة في الجنة من غسير منعض ولا قاطع ، هان عليه كل بلاء وشدة .

### ١٩٩٩ ـ ينبغي التلطف بالبدن بنوع غفلة عن الموت

حضرة يوماً جنازة شاب مات أحسن ماكانت الدنيا له م فرأيت مِن ذم الناس الدنيا ، وعب من سكن اليا ، والتقبيح الخافلين عن الاستعداد لهذا المصرع أمراً كبيراً من الحاضرين ، فقلت : نعم ماقلتم . ولكن اسمعوا مني مالم تسمعوه . أعجب الاشياء أن العاقل اذا علم قرب هذا المصرع منه أوجب عليه عقله البدار بالعمل والقلق من الحوف . وقد اشتد ذلك بأقرام فهاموا في البواري ، وطووا الايام بالجاعة ، ودأموا على سهر آلليل ، ولازموا المقابر ، فهلكوا سريعاً . ولمسري إن ما خافوه يستعق أكثو من هذا الفعل . ولكن نوى العقلي إن ما خافوه يستعق أكثو من هذا الفعل . ولكن نوى العقلي إنها تعلق هذا البدن ليعمل النفس كما تحمل الناقية الواكب ، ولا بد من التلطف بالناقة ليحصل المقصود من السيو ، ولا يحسن في العقل دوام السهر وطول القلق ، لأنه يؤثر في البدن فيفوت أكثر المقصود . كيف وقد خلق بدن الآدمي خلقاً لطيفاً ، فاذا هجر الدسم نشف الدماغ ، واذا دام على السهر قوي اليبس ، واذا لازم الحزن مرض القلب .

فلا بد من التلطف بالبدن بتناول مايصلحه ، وبالقلب با يدفع الحزن المؤذي له . وإلا فمتى دام المؤذي عجل التلف . ثم يأتي الشرع بما قد قاله العقل . فيقول : ان لنفسك عليك حقاً . وان لزوجك عليك حقاً . فصم وأفطر ، وقم ونم . ويقول : كفى بالمرء إناً أن يضيع من يقوت ، وبحث على النكام .

ودوام القلق واليبس يترك الزوجــة كالارملة ، والولد كاليتم . ولا وجه للتشاغل بالعلم مع هذا القلق ، ومن أراد مصداق ماقلته فليتأمل حالة الرسول عليه ، فانه كان يعد ماعنده من الحوف فياذح ، ويسابق عائشة ، ويكـبر من التروج . وكان يتلطف ببدنه ، فيختار الماء البائت (١) ، ويجب الحلوى واللحم . ولولا مساكنة نوع غقلة لما صنف العلماء ، ولا كتب الحديث . لان من يقول : ربحا مت اليوم ، كيف يكتب ? وكيف يسمع ويصنف ؟

<sup>(</sup>١) لانه يصفو بترسب ماقد يكون فيه من المكر

فلا يهولنكم ما توون من غفلة الناس عن ذكر الموت حق فكره ، فإنها نعمة من الله سبحانه بها تقوم الدنيا ، ويصلح الدين . وانما تذم قوة الغفلة الموجبة التفريط والاهمال المحاسبة النفس ، وتضييع الزمان في غير التزود ، وربما قويت فحملت على المعاصي . فأما اذا كانت بقدر ، كانت كالملح في الطعام لابد منه ، فإن كثر صار الطعام زعافاً . فالغفلة تمدح اذا كانت بقدر كما بينا ، ومتى زادت وقع الذم . فافهم ماقلته . ولا تقل فلان شديد اليقظة ما ينام الليل ، وفلان غافل ينام أكثر الليل ، فإن غفلة توجب مصلحة البدن والقلب لاتذم والسلام .

## • ٢٠٠ ـ الزهد الحقيقي ، وحقيقة العزلة

ما يكاد يحب الأجتاع بالناس الافادغ ، لأن المشغول القلب بالحتى يفر من الحلق . ومتى تمكن فراغ القلب من معرفة الحتى امتلأ بالحلق ، فصاد يعمل لهم ومن أجلهم ويهلك بالرياء ولا يعلم . وإني لأتأمل بعض من يتزيا بالفقر والتصوف وهو يلبس ثياباً لاتساوي ديناراً ، وعنده المال الكثير ، وقد أمرع نفسه بالمطاعم الشهية ، وهو عامل يمتنى الكبر والتصدر ، فيتقرب الى أرباب الدنيا ، ويستزري أرباب العلم ، ويزود أولئك دونهم . وإنما يورد ما عطمى ليشيع له اسم زاهد ،

فقرأه يربي الناموس وهو في احتياله كتعلب ، وفي نهوض على أَهْرَاضُهُ فِي البَاطَنُ كُلَبِ شرى. فأقول : سبحانُ الله ، مايَزُ هُدُ إلا الشباب ! أترى ماميع هذا قول النبي مِلْكُ : أن الله يجب أَنَّهُ يَرِي أَثُرَ نَعِبَتُهُ عَلَى عَبِده ? وأعوذ بالله من رؤية النفس؛ ودؤية الحلق، فإن من وأي نفسه تكبر، والمتكبر أحمق، لأنه مامن شيء بنكبر به إلا ولغيره أكثر منه ، ومن رأى الحلق عبدهم وهو لايعلم . فأما العامل فد سبحانه وتعالى فهو بعيد من الحلق ، فَاكَ تَقْرُبُوا اللَّهِ سَتَرَ حَالَهُ بَمَا يُوجِبُ بَعْدُمُ عَنْهُ . وقد وأينا مِنْ يرائل ولايدري فينتسع من المثي في السوق ، ومن زيارة الاغوان ، ومن أن يشتري شيئًا بنفسه ، وتوهمه ننسه اني أكره عالطة السُّوقة . واغا هذا يربي جاهاً بين العلماء . اذ لو خُلَاطِهم لامتُحي جاعه ، وبطل تقبيل يده ، وقد كان بشر الحاني يجلس في مجلس عند العطار . وابلغ من هذا كله أن نبينا على كان يشتري حاجته ويحملها . وخرج على بن ابيطالب وضى الله عنه وهو أمير المؤمنين الى السوق فاشترى توباً . وقد كان طلعة بن مطر ف قارىء أعل الكوفة ، فلما حكثر الجناس عليه مشي إلى الأحش خفراً عليسه ، فال الناس الي الامش وتركوا طلحة

هذا والله الكاويت الاحر ، والاكسير ، لامايظن اكسيرا في الكيبياء . والمعاملة مع الله تعالى هكذا تكون . فأما ضد هذه الحال فعالة عابد المخلق ملبس (١) وقد ع هذا جهود الحلق حامًا السلف .

أفدي ظباء فلاة ما عرفن بها مضغ الكلام ولاصبغ الحواجيب

### ٢٠١ ـ بعض المعاصي اقبح من بعض

كل المعاصي قبيحة ، وبعضها أقبح من بعض ، فان ألزة من القبح الذنوب ، فانه يفسد الفرش ويغير الانساب ، وهو بالحارة أقبح ، فقد روي في الصحيحين من حديث أبن مسعود قال : قلت بارسول الله أي ذنب أعظم ?

قال : أن تجمل الله ندأ وهو خلتك .

فلت : أثم أي ?

قال ؛ أن تقتل ولدك من أجل أن ينطعم معك.

قلت : ثم أي ? قال : أن تَوَانِيَ حَلَيْهُ جَارِكُ .

وقد روى البخاري في تاريخه من حديث المقداد بن الاسود عن النبي علي أنه قال : لأن يزني الرجل بعشرة نسوة أيسر

<sup>(</sup>١) في بيش الخطوطات مندس ومندس وملبس عن واحد

من أن يزني بامرأة جاره . ولأن يسرق من عشرة أبيات. أيسر عليه من أن يسرق من بيت جاره . وانما كان هذا ، لانه يضم الى معصية الله عز وجل انتهاك حتى الجار .

ومن أقبع الذنوب أن يزني الشيخ ، ففي الحديث : ان الله يبغض الشيخ الزاني . لان شهوة الطبع قد ماتت ، وليس فيها قوة تغلب ، فهو يحركها ويبالغ ، فكانت معصيته عنادا.

ومن المعاصي التي تشبه المعاندة لبس الرجل الحرير والذهب، خصوصاً خاتم الذهب الذي يتحلى به الشبخ (١) وانه من أبرد الافعال وأقبح الحطايا .

ومن هذا الفن الرباء والتخاشع واظهار التزهد المخلق ، فانه كالعبادة لهم مع اهمال جانب الحق عز وجل . وكذلك المعاملة بالربا الصريح ، خصوصاً من الغني الكثير المال .

ومن أقبع الاشياء أن يطول المرض بالشيخ الكبير ولايتوب من ذنب ، ولايعتذر من زلة ، ولايقضي ديناً ، ولايوصي باخراج حق عليه .

ومن قبائح الذنوب أن يتوب السادق والظالم ولايرد المظالم . والمفرّط في الزكاة أو في الصلاة ولايقضي .

<sup>(</sup>۱) ونما عمت به البلوى خاتم الزواج يتخذه الرجال من الذهب ، يخالفون فيه حكم الدين ، ليوافقوا الغربيين ؛ وان كان ابن تيمية يلطف الامر في رسالته ( الغياس في الشرع الاسلامي )

ومن أقبحها أن يجنت في يمين طلاقه ثم يقيم مع المرأة .
وقس على ما ذكرته ، فالمعاصي كثيرة ، وأقبحها لايخفى .
وهذه المستقبحات فضلا عن القبائح تشبه العناد الآمر .
في ما حجها اللعن ودوام العقوبة . واني لأرى شرب الحر في ذلك الجنس ، لأنها ليست مشتهاة لذاتها ولالريحها ولا لطعمها فيا يذكر ، انما لذتها فيا يقال بعد تجرع مرارتها ، فالاقدام على ما لايدعو اليه الطبع الى أن يصل التناول الى اللذة معاندة .
نسأل الله عز وجل ايمانا يحجز بيننا وبين مخالفته . وتوفيقاً لوضيه . فانما نحن به وله .

## ٢٠٢ ـ من ظن أنه خير من غيره فقد تكبر

اعتبرت على اكثر العلماء والزهاد (١) أنهم يبطنون الكبر فهذا ينظر في موضعه وارتفاع غيره عليه ، وهذا لايعود مريضاً فقيراً يرى نفسه خيراً منه . حتى أني دأيت جماعة يوما اليهم، منهم من يقول لاأدفن الا في دكة أحمد بن حنبل ، ويعلم أن في ذلك كسر عظام الموتى ، ثم يرى نفسه أهلا لذلك التصدر . ومنهم من يقول : ادفنوني الى جانب مسجدي ظنا منه انه يصير بعد موته مزوراً كمعروف الكرخي .

<sup>(</sup>١) قوله (اعتبر عليه )لاتمر فهالمربية الابتأويل

وهذه خلة مهلكة ولايعلمون ، قال النبي الله : من ظن أن الله خير من غيره فقد تكبر ، وقل من وأيت الا وهو بوى نفسه الما والعجب كل العجب بمن يرى نفسه ، أثراه عاذا وآها ? ان كان بالعلم فقد سقه العلماء ، وان كان بالتعبد فقد سقه العلماء ، وان كان بالتعبد فقد سقه العلماء ، أو بالمال فان المال لايوجب بنفسه فضية دينيسة . فان قال : قد عرفت مالم يعرف غيري من العلم في زمني ، فا على من تقدم .

قبل له : ما تأمرك يا حافظ القرآن أن ترى نفسك في العلم الحفظ كمن مجفظ النصف ، ولا يافقيه أن ترى نفسك في العلم كالعامي ، الما نحدر عليك ان ترى نفسك خبراً من ذلك الشخص المؤمن وان قل علمه ، فإن الحيرية بالمعاني لا بصورة العم والعبادة . ومن تامح خصال نفسه و ذنو بها علم انه على يقيق من الذنوب والتقصير ، وهو من حال غيره على شك . فالذي مجدر منه الأعجاب بالنفس ، وورية التقدم في أحوال الآخرة . والمؤمن الأيزال بحتقر نفسه ، وقد قبيل لعمر بن عبد العزيز وضي الله عند : أن مت ندفنك في حجرة وسول الله على أن أن أوى نفسى أعلا لذلك .

<sup>(</sup>١) لايزال هذا التمبير مستملا بمن ( تكبر ) عند عوام الثام .

وقد روينا : أن رجلا من الرهبان وأى في المنام قائلا يقول له : فلان الاسكافي خير منك ، فنزل من صومعته فجاه الله فسأل عن همه فلم يذكر كبير عمل .

فقيل في المنام : عد اليه وقل له ، مم صفرة وجهك ؟ فعاد فسأله فقال : مارأيت مسلماً إلا وظننته خيراً مسني «فقيل له : فبذاك ارتفع .

## ٢٠٣ ـ اصبر على غضب زوجتك وولدك وصديقك

منى دأبت صاحبك قد غضب وأخذ يتكلم بما لايصلع ،
فلا ينبغي أن تعقد على مايقوله خنصراً (١) ولا أن تؤاخذه
به ، فأن حاله حال السكرات ، لايدري مايجري ، بل
أصبر لقورته ، ولاتعول عليها ، فأن الشيطان قد غلبه ، والطبع
قد هاج ، والعقل قد استر ، ومتى أخذت في نفسك عليه ،
أو أجبته بمتضى فعلم كنت كماقل واجه بجنوناً ، أو كفيق
عاتب مغمى عليه ، فالذنب لك . بل انظر اليه بعين الرحمة ،
وتلم تصريف القدر له ، وتفرج في لعب الطبع به . واعلم
أنه أذا أنتبه ندم على ما جرى ، وعرف لك فضل الصبر .
وأقل الاقسام أن تسلمه فيا يقعل في غضبه إلى مايستربع به .
وهذه الحالة ينبغي أن يتلمعها الولد عند غضب الوالد ،

<sup>(</sup>١) أي لاتعده ولاتلتفت أليه .

والزوجة عند غضب الزوج ، فتتركه يشتغي بجا يقول ، ولاتعول ذلك ، فسيعود نادماً معتذراً ، ومنى قوبل على حالته ومقالته صارت العداوة منهكنة ، وجازى في الافاقة على مافعل في حقه وقت السكر . واكثر الناس على غيرهذا الطريق ، منى رأوا غضبان قابلوه بما يقول . ويعمل على مقتضى الحكمة ، هذا (١) ، بل الحكمة ماذكرته ، وما يعقلها الا العالمون .

## ٢٠٤ ـ اذا آذيت شخصاً فلا تثق بمودته

ليس في الدنيا أبله بمن يسيء الى شخص ويعلم انه قد بلغ الى قلبه بالاذى ثم يصطلحان في الظاهر ، فيعلم ان ذلك الاثر منحي بالصلح . وخصوصاً الماوك ، فان لذتهم الكبرى أن لا يتقع عليهم أحد ولا ينكسر لهم غرض . فاذا جرى شيء من ذلك لم ينجبر .

واعتبر هذا بأبي مسلم الحرساني ، فأنه غض من قدر المنصور قبل ولايته فحصل ذلك في نفسه فقتله . ومن نظر في التواريخ رأى جماعة قد جرى لهم مثل هذا . ولاينبغي لمن أساء الى ذي

<sup>(</sup>١) في الجملة شيء لعله من تحريف النساخ .

سلطان أن يقع في يده ، فانه اذا رام التخلص لم يقدر . فيبقى ندمه على ترك احترازه ، وحسرته على مساكنة الضان السلامة أشد عليه من كل مايلقى به من الهوان والاذى .

ومن هذا الجنس الاصدقاء المتاثلون. فانك متى آذيت شخصاً وبلغ الى قلبه أذاك فلا تثق بمودته ، فان أذاك نصب عينه ، فان لم يحتل عليك لم يكشف الك . ولا تخالط إلا من أنعمت عليه فهو لم يو منك شيئاً فيكون في نفسه ، وكذلك الولد والزوجة والمعاملون . ويلحق بهذا أن أقول ، لاينبغي أن تعادي أحداً ولاتتكلم في حقه ، فربما صارت له دولة فاشتفى ، وربما احتيج اليه فلم 'يقدر عليه . فالعاقل يصور في نفسه كل بمكن ويستر ما في قلبه من البغض والود ، ويدارى مع الغيظ والحقد . هذه مشاور العقل ان قبلت .

### ٥ • ٢ - العاقل من استعد لما يجوز وقوعه

كل من لايتامع العواقب ويستعد لما يجوز وقوعه فليس بكامل العقل . واعتبر هذا في جميع الاحوال . مثل أن يغتر بشبابه ويدوم على المعاصي ويسوف بالتوبة ، فربما أخذ بغتة ولم يبلغ بعض ماأمل . وكذلك إذا سوّف بالعمل أو بحفظ العلم ، فان الزمان ينقضي بالتسويف ويفوت المقصود كم

وربا عزم على فعل خير أو وقتف شيء من ماله فسوأف فينفت .

فالعاقل من أخمة بالحزم في تصوير مايجوز وقوعه وهلى عقتضى ذلك ، فان امتد الاجل لم يضره ، وان وقع المقوف كان محترزاً . وما يتعلق بالدنيا أن يميل مع السلطان ويسيء لملى بعض حواشه ثقة بقربه منه ، فرعا تغير ذلك السلطان فارتفع عدوه فانتقم منه . وقد بعادي بعض الاصدقاء ولايبالي به لانه دونه في الحالة الحاضرة ، فرعا صعدت مرتبة ذلك بعاشوفي ماأسلفه الله من القبيع وزاد .

فالعاقل من نظر فيا يجوز وقوعه ولم يعاد أحداً ، فان كان بينها ما يوجب المعاداة كم ذلك ، فان صع له ان يشب على عدوه فينتقم منه انتقاماً يبيعه الشرع جاز ، على ان العقر أصلح في باب العيش . ولهذا ينبغي ان يخدم البطال (١٠ ، فانه وبما هل (٢٠ فعرف ذلك لمن خَدَم . وقس على أغوذج ماذكرته من جميع الاحوال .

### ٢٠٦ ـ النهي عن مخالطة السلاطين

بقدر صعود الانسان في الدنيا تنزل مرتبته في الآخرة (٣٠.

<sup>(</sup>١) اي الساطل من المنصب (٢) اي ولي ولاية : سار عاملاً (٣) احياناً لاداغاً. فقد أوتي سليان ملكا لاينبني لاحد من بعده، وكان الحلفاء - الاربية ملوك الدنيا ، والغيالشاكر كالفتير الصاير ، وقد ذهب اطراد فور بالاجور

وقد صرح بهذا ابن هم رضي الله عنها فقال : والله لاينال أهد من الدنيا شيئاً الا نقص من درجاته عند الله ، وان كان عنده كرياً . فالسعيد من اقتنع بالبلغة ، فان الزمان أشرف من أن يضيع في طلب الدنيا . اللهم إلا أن يكون متورعاً في كسه معيناً لنفسه عن الطبع قاصداً اعانة أهل الحسير والصدقة على المحتاجين ، فكسب هذا أصلع من بطالته . فأهل الصعود الذي سببه مخالطة السلاظين فبعيد أن يسلم معه الدين، فلمن وقعت سلامته ظاهراً فالعاقمة خطرة .

قال أو محد التهيي . ماغيطت أحداً إلا الشريف أبا جعفو وم مات القائم بامر الله فانه غسله وخرج ينفض أكمامه فقعد في مسجده لايبالي بأحد ونحن مزعجون لاندوي مايجري علينا . وذاك أن التهيي كان متعلقاً على السلطان يمضي له في الرسائل فحاف مفية القرب . وقد وأينا جاءة من العلماء خالطوا السلطان فسكانت مغيتهم سبئة . ولعموي انههم طلبوا الراحة فأخطؤوك طريقها ، لان غوم القلب لايوازيها لذة مال ، ولا لذة مطعم ، هذا في الدنيا قبل الآخرة .

ومَن اشرف وأطيب عيشاً من منفره في زاوية لايخالط السلاملين ولايبالي أطاب مطعه أم لم يطب ، قائد لايخلو من كسرة وقعب ماء ، وهو سليم من أن يقال له كلمة تؤذيه ، أو يعيبه الشرع حين دخوله عليهم أو الحلق .

ولقد صدق ابن ادهم ، فان السلطان ان أكل شيئاً خاف ان يكون قد طرح له فيه سم ، وان نام خاف ان يغتال، وهو وراء المغاليق لايمكن ان يخرج لفرجة ، فان خرج كان منزعجاً من أقرب الحلق إليه ، واللذة التي ينالها تبرد عنده ، ولا يبقى له لذة مطعم ولا منكح ، وكلما استظرف المطاءم أكثر منها ففسدت معدته ، وكلما استجد الجواري أكثر منهن فذهبت قرته ، ولا يكاد يبعد مابين الوطء والوطء فيلا يجد في الوطء كبير لذة ، لأن لذة الوطء بقدر بعد مابين الزمانين، في الوطء كبير لذة ، لأن لذة الوطء بقدر بعد مابين الزمانين، في رحدق شهوة ، وقلق لم يجد اللذة التامة التي يجدها النقير اذا حجاء ، والعزب اذا وجد امرأة .

ثم أن الفقير يرمي نفسه على الطريق في الليل فينام .

ولذة الأمن قد حرمها الأمراء. فلذتهم ناقصة ، وحسابهم ذائد. والله ما أعرف من عاش رفيع القدر بالغاً من اللذات ما لم يبلغ غيره إلا العلماء المخلصين كالحسن وسفيان وأحمد، والعبّاد المحققين كمعروف ، فإن لذة العــــلم تزبد على كل لذة . وما ضرهم اذا جاعوا أو ابتلوا بأذى ? فإن ذلك زاد في رفعتهم وكذلك لذة الحلوة والتعبد. فهذا معروف، كان منفرداً بوبه عطيب العيش معه لذيذ الحلوة به ، ثم قد مات منذ نحو أربعم، نسنة فما يخلو أن يهدَى إليه كل يوم ما نقدير مجموعه أجزاء من القرآن، وأقله من يقف على قبره فيقرأ ( قل هو َ اللهُ أحد ) ويديها له . والسلاطين تقف بين يدي قبره ذليلة . هذا بعد الموت ، ويوم الحشر تنشر الكرامات التي لانوصف ، وكذلك قبور العلماء المحققين . ولما بليت أقوام بمخالطة الامراء أثر ذلك التكدير في أحوالهم كلها . فقال سفيان بن عيينه : منذ أخذت من مال فلان الامير منعت ما كان 'وهب لي من فهم القرآن .

وهذا ابو يوسف القاضي (١) لا يزور قبره اثنان(٢). فالصبر عن مخالطة الامراء وان أوجب ضيق العيش من وجه يحصّل

<sup>(</sup>١) وقبره وسط مقام الكاظم في الكاظمية ( بغداد )

<sup>﴿ ﴿ ﴾ ﴾</sup> لَوْ كَانَ الفَصَلَ بِعَدُد زُوارً الْقَبُورِ لَـكَانَ أَحَدُ البَدُويِ وَابَ عَرَبِي الْفَلَ مَنَ البَخَارِي وَمِسْلِمَ

طيب العيش من جهات ، ومع التغليط لاعصل متصود . فن عزم جزم . كان ابو الحسسن القزويني لايخرج من ليشه إلا وقت الصلاة ، فربما جاء السلطان فيقعد لانتظاره ليسلم عليه ، ومد النفس في هذا وبما أضجر السامع . ومن ذاق عرف .

# ٢٠٧ ـ أكثر الناس على غير الجادة

من عرف الشرع كا بنبغي وعسلم حالة الرسول على غير وأحرال الصحابة وأكابر العلماء علم أن أكثر الناس على غير الجاهة ، وإغا بمسون مع العادة ، يتزاورون فيغتاب بعضهم بعضاً ، ويطلب كل واحد منهم عورة أخيه ، ويحده ان كانت نعبة ، ويشت به ان كانت مصبة ، ويتكبر عليه ان حسح له ، ويخادعه لتحصيل شيء من الدنيا ، ويأخذ عليه العثرات أمكن . هذا كله يجري بين المنتسبين الى الزهد ان أمكن . هذا كله يجري بين المنتسبين الى الزهد الأ أوجاع ، فالاولى بمن عرف الله سبحانه وعرف الشرع وسير السلف الصالحين الانقطاع عن الكل ، فإن اضطر الى لقاء مشقسب الى العلم والحير تلقاء وقد لبس درع الحذر ، والمطل معه الكلام ، نم عجل الحرب منه الى غيالطة الكتب التي معه الكلام ، نم عجل الحرب منه الى غيالطة الكتب التي معه الكلام ، نم عجل الحرب منه الى غيالطة الكتب التي عوي تفسيراً لنطاق الكيل

# ۲۰۸ ـ دلائل الكمال وأسبابه

الكمال عزيز ، والكامل قليل الوجود . فأول أسباب الكمال تناسب أعضاء البدن ، وحسن صورة الباطن ، فصورة البدن تسمى خُلُقاً ، ودليل كال البدن تسمى خُلُقاً ، ودليل كال صورة البدن حسن الصت ، واستعال الادب . ودليل صورة الباطن حسن الطبائع ، والاخلاق . فالطبائع : العفة ، والنزاهة ، والأنفة من الجهل ، ومباعدة الشره . والاخلاق: الكرم ، والايثار ، وستر العيوب ، وابتداء المعروف ، والحلم عن الجاهل ، فين درق هذه الاشباء و قته الى الكمال ، وظهر عنه أشرف الحلال ، وان نقصت خلة أوجبت النفس .

# ٢٠٩ ـ التسليم للقضاء والرضا بالقدر

ليس في الدنيا أبله ١٠٠ بمن يريد معاملة الحق سبحانه على باوغ الاغراض ، فأين تكون الباوى اذن ? لا والله · بل لابد من انعكاس المرادات ، ومن نوقف أجوبة السؤالات ، ومن تشقي الاعداء في أوقات . فأما من يريد أن تدوم له السلامة

<sup>(</sup>١) أبلا سنة ولا تجيء اسم تنضيل .

والنصر على من يعاديه ، والعافية من غير بلاء ، في عرف التكليف ، ولا فهم التسليم .

أليس الرسول ﷺ يُنصر يوم بدر ، ثم يجري عليه ماجرى يوم أحد ? أليس يُصد عن البيت ثم قهر َ بعد ذلك ? فلا بد منجيد وردى ، والجيد يوجب الشكر ، والردى يحسرك الى السؤال والدعاء ، فان امتنع الجواب ، أريد نفوذ البلاء ، والتسليم القضاء .

وههنا يبين الايمان ، ويظهر في التسليم جواهر الرجال . فان تحقق التسليم باطناً وظاهراً فذلك شأن الكامل . وان وجد في الباطن انعصار من القضاء لامن المقضى فان الطبع لابد أن ينفر من المؤذي دل على ضعف المعرفة . فان خرج الامر الى الاعتراض باللسان ، فتلك حال الجهال ، نعوذ بالله منها .

# ٢١٠ ـ حاجة الكويم الى اللئيم بلاء

من الابتلاء العظيم اقامة الرجل في غير مقامه . مثل أن يحوج الرجل الصالح الى مداراة الظالم والتردد اليه ، والى مخالطة من لايصلح ، والى أعمال لاتليق به ، أو الى أمور تقطع عليه مراده للذي يؤثره ، مثل أن يقال العالم : تردد الى الامير والا خفنا عليك سطونه . فيتتردد فيرى مالايصلح ولايكنه أن

ينكر . أو مجتاج الى شيء من الدنيا وقد منع حقه فيحتاج ان يعرّض بذكر ذلك ، أو يصرح لينال بعض حقه . ومجتاج الى مداراة من تصعب مداراته ، بل يتشتت همه لتلك الضرورات .

وكذلك يفتقر الى الدخول في امور لاتليق به ، مثل أن المحتاج الى الكسب فيتردد إلى السوق أو يخدم من يعطيه أجرته . وهذا لايحتمله قلب المراقب لله سبحانه لأجل ما خالطه من الاكدار ، أو يكون له عائلة وهو فقير فيتفكر في اغنائهم المعدخل في مداخل كلها عنده عظيم وقد يبتلى بفقد من يجب الو ببلاء في بدنه ، وبعكس أغراضه وتسليط معاديه عليه الو ببلاء في بدنه ، وبعكس أغراضه وتسليط معاديه عليه الويكي الفاسق يقهره ، والظالم يذله . وكل هذه الاشياء تكدر عليه العيش ، وتكاد تزلزل القلب ، وليس في الابتلاء بقوة الاشياء إلا التسليم واللهج ، إلى المقدر في الفرج .

فيرى الرجل المؤمن الحازم يثبت لهذه العظام ولايتغير قلبه ، ولاينطق بالشكرى لسانه . أو ليس الرسول الله يحتاج أن يقول : من يؤويني من ينصرني ? ويفتقر الى ان يدخل مكة في جوار كافر ، ويلقى السلا على ظهره وتنقتل أصحابه ، وبداري المؤلفة ، ويشتذ جوعه وهو ساكن لايتغير . وماذاك الا أنه علم ان الدنيا دار ابتلاء ، لينظر كيف تعملون وما يهون

جله الاشياء علم العبد بالأجر ، وان ذلك مراد الحق : فالجرح الحذا أرضاكم الم ١١٠ .

#### ٢١١ ـ بخل العلماء والمتزهدين

لاينكر أن الطباع نحب المال ، لأنه سبب بقاء الابدان ، الكته يزيد حبه في بعض القلوب حتى يصير محبوباً لذاته لا للتوصل

به الى المقاصد ، فترى البخيل بجبل على نفسه العجائب ، ويمنعها اللذات ، وتصير لذاته في جمع المال . وهذه جبلة فيخلق كثير.

وليس العجب أن تكون في الجهال ، وينبغي أن يؤثر خيه عند العلماء المجاهدة الطبع ومخالفته ، خصوصاً في الافعال اللازمة في المال . فأما أن يكون العالم جامعاً للمال من وجود قبيحة ، من شهات قوية، وبحرص شديد، وبذل في الطلب ، ثم يأخذ من الزكوات ولاتحل له مع الغني ، ثم يدخره ولاينفع به ، فهذة بهيبية تخرج من صفات الآدمية ، بل البهيبة أعدر لانها بالرياضة ، بل البهيبة أعدر ولا أفادم العلم .

ولقد كات أبو الحسن البسطامي مقيا في رباط البسطامي

<sup>(</sup>۱) المثني وُصدره : ان كان سر" كم ماقال حاسدة

الذي على نهر عيسى ؛ وكان لايلبس الاالصوف شتاء وصيفاً » وكان مجترم ويُقصد ؛ فخلف مالاً يزيد على أربغة آلاف ديناد .

ورأينا بعض أشاخنا وقد بلغ الثانين وليس له أهل ولا ولد، وقد مرض فألقى نفسه عند بعض أصدقائه يتكلف له ذلك الرجل مايشتهه ومايشفيه ، فمات فخلف أموالاعظيمة .

ورأينا صدقة بن الحسين الناسخ ، وكان على الدوام يذم الزمان وأعلا ويبالغ في الطلب من الناس ويتجفف (١) وهو في المسجد وحدد ليس له من يقوم بأمره ، فات فخلف فيا قيل ثلاثثة ديناد .

وكان يصحبنا أبو طالب بن المؤيد الصوفي ، وكان يجمع المال ، فسرق منه نحو مئة دينار ، فتلهف عليها وكان ذلك سعب هلاكه .

ومن أعجب أحوال الناس أنك ترى أقواماً جلسوا على صُفّة القوم يطلبون الفتوح ، فيأنهم منها الكثير الذي يصيرون به من الاغنياء ، وهم لايتنعون من أخذ زكاة ولا من طلب وكذلك الفصاص ، مخرجون الى البلاد ويطلبون ، فيحصل لهم المال الكثير ، فلا يتركون الطلب عادة .

فياسبعان الله ! أي شيء أفاد العلم ? بل الجهل كانت لمؤلاء أعذر .

<sup>(</sup>١) اي يطلب جاف الميش

ومن أقبح أحوالهم لزومهم الاسباب التي تجلب لهم الدنيا من التخاشع والتناسك في الظاهر (١١)، وملازمة حث العزلة عن المخالطة ، وكل هؤلاء بمعزل عن الشرع .

ولقد تأملت على (٢) بعضهم من القدح في نظيره الى أن يبلسغ به الى التعرض به للهلاك . فالويل لهم ، وما أقل ما مايتمتعون بظواهر الدنيا ، وإن كان مقلب القلوب قد صرف القلوب عن محبتهم ، لأن الحق عز وجل لايميل القلوب الا الى المخلصين (٣) . فقد فاتنهم الدنيا على الحقيقة ، وهي مسك القلوب ، والآخرة بالانفاق ، وما حصلوا الا صورة الحطام ، فسأل الله عز وجل عقلا يدبر دنيانا ، ويحصل لنا آخرتنا ، والرزاق قادر .

### ٢١٢ ـ معرفة الحق سبحانه وطاعته

ينبغي لمن عرف شرف الوجود أن يحصل أفضل الموجود. هذا العمر موسم ، والتجارات تختلف ، والعامـــة تقول : عليــكم بما خف حمله وكثر ثمنه .

<sup>(</sup>١) ولا يزال في عصرنا ناس يتاجرون بالدين ويأكلون به الدنيا

 <sup>(</sup>٢) هذه مثل قوله « اعتبرت على » . ولا اعرف لها وجها في العربية إلابتأويل

<sup>(</sup>٣) إلا أن يكون ذلك استدراجاً أو نحوه كالذي نراه من ميل قلوب المنامة إلى المتدعين الدحالين.

فينبغي المستيقظ أن لايطلب الا الأنفس.

وأنفس الاشياء في الدنيا معرفة الحق عز وجل . فن العادفين السالكين من وافي في طريقه بغيته في السفر ، ومنهم من ينظر الى مايرضي الحبيب فيحمله الى بلد المعاملة ، ويرضي بالقبول غنا ، ويرى أن كل البضائع لاتفي بحق الحفارة ، ومنهم من يرى لزوم الشكر في اختياره السلوك دون غيره فيقر بالعجز .

وقد ارتفع قوم عن هذه الاحوال ، فرأوا بجرد التوفيق يشغلهم عن النظر الى العمل . اولئك الاقلون عدداً والاعظمون قدراً . هم أقل نسلا من عنقاء مغرب (١) .

# ٢١٣ ـ المبادرة الى التوبة والصلاح

من علم قرب الرحيل عن مكه استكثر من الطواف ، خصوصاً إن كان لايؤمل العود لكبر سنه وضعف قوته ، فكذلك ينبغي لمن قادبه ساحل الاجل بعلو سنه أن يبادر اللحظات ، وينتظر الهاجم عا يصلح له فقد كان في قوس الاجل منزع زمان الشباب ، واسترخى الوتر بالمشيب عن سية القوس ، فاغدر الى القلب وضعفت القوى أن يوتر ، وما بقي إلا الاستسلام لمحارب النلف ، فالبدار البداد الى التنظف ليكون القدوم على طهارة .

 <sup>(</sup>١) طائر لاوجود 4 كان العرب يتوهمون وجوده انظر الكلام عنه في
 « حياة الحيوا ن » للدمبري .

وأي عيش في الدنيا يطيب لمن أيامه السليمه تقربه الى الملاك ، وصعود عمره نزول عن الحياة ، وطول بقائه نقص مدى المدة ?

فليتفكر فيا بين يديه ، وهو أه بما ذكرناه . أليس في المصحيح : ما منكم أحد إلا ويعرض عليه مقعدد بعثك الله والعشي من الجنة أو النار فيقال هذا ، مقعدك ، حتى يبعثك الله فوا أسقا لمهد أ ، كم يقتل قبل القتل . ويا طيب عيش الموعود بأذيد المنى . وليعلم من شاوف السبعين ، ان النفس أنين . أعان الله من قد قطع عقبة العبر على رمل زدود الموت.

٢١٤ ـ الاقتداء بالنيعليه السلام في التسليم الى الله عز وجل

من أداد أن يعلم حقيقة الرض عن الله عز وجل في أفعاله وأن يدري من أن نشأ الرضى ، فليتفكر في أحوال دسول الله حليلة . فإنه لما تكاملت معرفته بالحالق سبحانه وأى أن المالق مالك ، وللمالك التصرف في علوكه ، درآه حكيماً لايصنع شيئاً عبثاً ، فسلم تسلم علوك لحكيم ، فكانت العجائب تحيي عليه ولا يوجد منه تغير ، ولا من الطبع تأفف ، ولا يعول بلسان الحال لو كان كذا ، بل يثبت للأقداد ثبوت الحجل لعواصف الرباح .

هذا سيد الرسل على ، بعث الى الحلق وحده والكفر قد ملا الآفاق ، فجعسل يغر من مكان الى مكان ، واستتر في داو الحيزران (۱) ، وهم يضربونه اذا خرج ويدموث عقب والقى السلا على ظهره وهو ساكت ساكن، ويخرج كل موسهم فيقول : من يؤويني من ينصرني ؟

تم خرج من مكة فلم يقدر على العود إلا في جوار كافر ولم يوجد من الطبع تأفف ، ولا من الباطن اعتراض إذ لو كان غير. لقال : يادب أنت مالك الحلق ، وقادر على النصر، فلم أذل ? كما قال هم رضي الله عنب يوم صلح الحديبية : ألسنا على الحق ، فلم نعطي الدنية في دينتا ؟ ولما قال هذا ، قال له الرسول على : إني عبد الله ولن يضيعني . فجيعت الكلمتان الأصلين المذين ذكرناهما . فقوله : إني عبد الله . اقواد بالملك وكأنه قال : أنا مملوك يفعل بي ما يشاء . وقوله : لن يضيعني بيان حكمته ، وانه لا يفعل شيئاً عبئاً .

ثم يبنلى بالجوع فيشد الحجر ، ولذ خزائن السادات والادض . وتقتل أصحابه ، ويشج وجهه ، وتكسر دباعيته، ويشل بعمه (٢) وهو ساكت . ثم يرزق ابناً ويسلب منه ،

<sup>(</sup>۱) كانت دار الارقم ، وهي في اصل الصفا ، ولم تكن خلفت الحيزران واغلا النهت النيا الحار بعد ذلك (۲) حزة في أحد

فيتعلل بالحسن والحسين فيخبر بما سيجري عليهـما . ويسكن بالطبع الى عائشة رضي الله عنها فينغص عيشه بقذفها ، ويبالغ في اظهار المعجزات فيقام في وجهة مسيلمة والعنسي وابن صياد. ويقيم ناموس الأمانة والصدق ، فيقال : كذاب ساحر .

ثم يعلقه المرض كما يوعك رجلان وهو ساكن ساكت. فإن أخبر بحاله فليعلـّم الصبر .

ثم يشده عليه الموت ، فيسلب روحـــه الشريفة وهو مضطجع في كساء ملبد وازار غليظ ، وليس عندهم ذيت يوقد به المصباح ليلتئذ .

هذا شيء ما قدر على الصبر عليه كما ينبعي نبي قبله . ولو ابتليت به الملائكة ماصبرت . هذا آدم عليه السلام يباح له الجنة سوى شجرة فلا يقع ذباب حرصه إلا على العقر . ونبينا يقول في المباح : مالي وللدنيا ? وهذا نوح عليه السلام يضج بما لاقى فيصيح من كمد وجده : « لاتذر على الارض من المكافرين دياراً » ونبينا عليه يقول : اللهم الارض من المكافرين دياراً » ونبينا عليه يقول : اللهم عند قومي فانهم لايعلمون (١) هذا الكليم موسى عليه ، يستغيث عبادة قومه العجل على القدر « إن هي إلا فتنتك » ويوجه

<sup>(</sup>١) قال الشيخ ناصر: ضعيف

اليه ملك الموت فيقلع عينيه (١) . وعيسى على يقول : ان حرفت الموت عن أحد فاصرفه عني . ونبينا على يخير بين البقاء والموت فيختار الرحيل الى الوفيق الاعلى .

هذا سليان ﷺ يقول : هب لي ملكا . ونبينا ﷺ يقول : اللهم اجعل رزق آل محمد قوتا .

هذا والله فعل رجل عرف الوجود والموجد ، فماتت اغراضه وسكنت اعتراضاته فصار هواه فيما يجري .

# ٢١٥ ـ من عرف النساء رضي بزوجته

اكثر شهوات الحس النساء . وقد يوى الانسان امرأة في ثيابها فيتخايل له أنها أحسن من زوجته ، أو يتصور بفكره المستحسنات وفكره لاينظر إلا الى الحسن من المرأة ، فيسعى في التزوج والنسري ، فاذا حصل له مراده لم يزل ينظر في عيوب الحاصل التي ما كان يتفكر فيها فيمل ويطلب شيئاً آخر ، ولايدري أن حصول أغراضه في الظاهر ربا اشتمل على عن ، منها أن تكون الثانية لادين لها أو لاعقل أو لاعبة لها أو لاعتبر فيفوتت أكثر مما حصل ه

<sup>(</sup>۱) هذه اسرائیلیات یکٹرالمؤلف رحمالله من ایراد مثلهاه \_ والرسول صلی الله علیه وسلم لایریدمنا ان نمدحه بذم الانبیاء من قبله . « لانفرق بین أحد من رسله » صلی الله علیه وعلیم جیماً .

وهذا للعني هو الذي أوقع الزناة في الفواحش. لانهسهم عالمهون المرآة حال استتاد عبوبها عنهم وظهود محاسنها ، فتلذهم الله الساعه ، ثم ينتقلون الى أخرى . فليعلم الطاقل أن لاسبيل الى حصول مراد تام كما يريد و ولستم بآخذيه الا أن تنعقبوا فيه و وما عبب نساء الدنيا بأحسن من قوله عز وجل « ولجم فيها أزواج منظهرة » ودو الانفة بأنف من الوسخ صووة ، فيها أزواج منظهرة » ودو الانفة بأنف من الوسخ صووة ، وعبب الحلق معنى ، فليقنع عا باطنه الدين ، وظاهره السقو والقتاعة ، فانه يعيش مرفه السر ، طيب القلب ومنى وما استكار من شغل قليه ورقة دينه ،

#### ٢١٦ - تعدد الصناعات

سيحان من شغل كل شغص بقن لتنام العيون في الدنيسة فأما العلوم فعبب الى هذا القرآن ، والى هسندا الحديث عوالى هذا النمو ، إذ لولا ذلك ما حفظت العلوم وألحم هسندا المتعيش أن يكون هراساً ، وهذا أن يكون هراساً ، وهذا أن ينقل الشوك من الصحراء ، وهذا أن ينقل البناد ليلتر أم الحلق . ولو ألمم أكثر الناس أن يكونوا خباذين مثلا ، فهن الحين وهلك (١) ، أو هراسين جفت الموايس . بل يلهم بات الحين وهلك (١) ، أو هراسين جفت الموايس . بل يلهم

<sup>(</sup>۱۱) ای کر فکندوفند

حدًا يقدر لينتظم أمر الدنيا وأمر الآخرة ويندر من الحلق من يلهبه الكمال وطلب الافضل ، والجلع بين العلوم والاحمال ومعاملات القلوب ، وتتفاوت أرباب هذه الحال . فسيحاث من يخلق ما يشاء ويختار . نسأله العفو إن لم يقع الرضى ، والسلامه إن لم نصلح للمعاملة .

# ٢١٧ ـ أحاديث الزهد

علم الحديث هو السريعة ، لانه مبين القرآن وموضع المعلال والمرام ، وكاشف عن سير وسول الله بيالي وسير اصحابه وقد مزجوه بالحكذب ، وادخلوا في المنقولات كل قبيح ، فأذا وفق الزاهد والواعظ لم يذكر الا ماشد بصحته ، وان خرما التوفيق ، عمل الزاهد بكل حديث يسمعه لحسن ظله بالرواة ، وقال الواعظ كل شيء يراه ، لجهد بالتصحيح ، فقسدت المحوال الزاهد ، وانحرف عن جادة المدى ، وهو لا يعلم . المحوال الزاهد ، وانحرف عن جادة المدى ، وهو لا يعلم . وخير أن علم الشهي شهوة وكيف لا وهوم الاحاديث الدالة على الزهد لا تشبت ، مثل عليث ابن عر وضي الله عنها : أيما أمرى و مسلم الشهي شهوة فود شهوته وآثر على نفسه غفر له : وهذا حديث موضوع ، يعلم الانسان ما أبيح له مما يتقوى به على الطاعة ومثل قوله : يعلم الانسان ما أبيح له مما يتقوى به على الطاعة ومثل قوله : يعلم الانسان ما أبيح له مما يتقوى به على الطاعة ومثل قوله :

قدم له ادمان فقال: أدمان في قدح ، لاحاجة لي فيه ، أكره أن يسألني الله عن فضول الدنيا. وفي الصحيح أن وسول الله عليه : أكل البطيخ بالرطب .

ومثل هذا اذا تتبع كثير، فقد بنوا على فساده، ففسدت احوال الواعظ والموعوظ، لأنه يبني كلامه على أشياء فاسدة ومحالات. ولقد كان جماعة من المتزهدين يعملون على أحاديث ومنقولات لاتصع، فيضيع زمانهم في غير المشروع. ثم ينكرون على العلماء استعالهم للمباحات، ويرون أن التجفف هو الدين. وكذلك الوعاظ يحدثون الناس بما لا يصح عن الرسول عندم شريعة. فسحان من حفظ هذه الشريعة بأخبار أخيار ينغرن عنها تحريف الغالين، وانتحال المبطلين.

#### ۲۱۸ \_ مسند احمد

كان قد سألني بعض أصحاب الحديث ، هل في مسند احمد ماليس بصحيح : فقلت : نعم .

فعظم ذلك على جماعة ينسبون الى المذهب ، فحملت أمرهم على أنهم عوام ، وأهملت فكر ذلك . واذا بهم قد كتبوا فتاوى . فكتب فيها جماعة من أهل خراسان ، منهم أبو العلام

الهبداني يعظمون هذا القول ، ويردونه ويقبعون قول من قاله . فبقيت دهشاً متعجباً ، وقلت في نفسي : واعجبا صار المنتسبون الى العلم عامة أيضاً ، وما ذلك الا أنهم سمعوا الحديث ولم يبعثوا عن صحيحه وسقيمه ، وظنوا أن من قال ماقلته قد تعرض المطعن فيا أخرجه أحمد ، وليس كذلك ، فإن الامام احمد روى المشهور والجيد والردي ، ثم هو قد رد كثيراً بما روى ولم يقبل به ولم يجعله مذهباً له . أليس هو القائل في حديث الوضوء بالنبية : بجهول ! ومن نظر في كتاب العلل الذي صنفه أبو بكر الحلال (١) وأى احاديث كثيرة كلها في المسند ، وقد طعن فيها أحمد .

ونقلت من خط القاضي أبي يعلى محمد بن الحسين (٢) الفراء في مسألة النبيذ قال : إنما روى احمد في مسنده ما اشتهر ٤ ولم يقصد الصحيح ولا السقيم .

 <sup>(</sup>١) احمد بن محسدمفسر لفوي \_ من كبار الحتابلة له كتاب « الجامع لعلوم.
 الامام احمد > توفي في بفداد سنة « ٣١١ >

<sup>(</sup>٢) صاحب [ الاحكام السلطانية ] وهو مثل كتاب [ الاحكام السلطانية ]. للماوردي . وهو عالم عمره ، كان مقربامن الحلفاء الساسيين وولي القضاملم بشرط الايخر ايام الموكب ولايخرج في الاستقبالات ولايدخل دار السلطان ، وكاث شيخ الحنابة في زمانه توفي سنة ٨٥ ٤

وبدل على ذلك أن عبد الله قال : قلت لأبي ، ماتلول في حديث ربعي بن حراس عن حذيفة ?

قال : الذي يرويه عبد العزيز بن أبي رواد (٢٠١٠

قلت:نعم ه

قال: الاحاديث بخلافه .

قلت : فقد فكرته في المسند .

قال : قصدت في المسند المشهور ، فلو أردت أن أقصد ماصح عندي لم أورد من هـــذا المسند الا الشيء بعد الشيء اللسير ، ولكنك يابني تعرف طريقتي في الحديث ، لست أخالف

ماضعف من الحديث اذا لم يكن في الباب شيء يدفعه .

قال القاضي : وقد أخبر عن نفسه كيف طريقه في المسند، فمن جعله أصلا الصحة فقد خالفه وترك مقصده .

قلت: قد غني في هذ الزمان أن العلماء لتقصيرهم في العلم صاروا كالعامة ، واذا مر بهم حديث موضوع قالوا قد روي. والبكاء ينبغي أن يكون على خساسة الهمم . ولاحول ولاقوة إلا بالله العلمي العظم .

#### ۲۱۹ ـ هوی النفس

بلغني عن بعض فساق القدماء أنه كان يقول :

<sup>(</sup>١) النَّكي مولى الملب المتوفَّى سنة ٩ ه ١

ما أدى العيش غير أن تتبع النفس هو اها فيخطئاً أو مصيباً فتدبرت حال هذا وإذا به ميت النفس ، ليس له أنف على عرضه ولاخوف عار . ومثل هذا ليس في مسلاخ الآدميين ، فان آلانسان قد يقدم على القتل الثلا يقال جبان ، وبحبل الاثقال ليقال ما قصر ، ويخاف العاد فيصبر على كل آفة من الفقر ، وهو يستر ذلك حتى لايرى بعين ناقصة . حتى أن الجاهل إذا قيل له : ياجاهل غضب . واللصوس المنهيئون للحرام اذا قال أحدهم للآخر : لاتتكلم ، فان أختك تقعل وتصنع اخذته الحية فقتل الاخت .

ومن له نفس لايقف في مقام تهمة لئلا يظن به .

فأما من لايبالي أن يرى سكران ، ولايهمه أن شهر بيخ
الناس ، ولا يؤلمه ذكر الناس له بالسوء ، فذاك في عداه
البهائم . وهذا الذي يريد أن يشع النفس هواها لايلتذ به إلا
أن لا مخاف عنتاً ولا لوماً ، ولا يكون له عرض مجذر
عليه ، فهو بهيمة في مسلاخ أنسان (۱) ، وإلا فأي عيش لمن
شرب الخر وأخذ عقيب ذلك وضرب وشاع في الناس ما قد
فعل به ، أما يفي ذلك باللذة ? لا ، بل يربي عليها أضعافاً .
وأي غيش لمن ساكن الكسل أفا وأى أقرائه قد يرزوا

<sup>(</sup>١) أي في جلد إنسان

في العلم وهو جاهل ، أو استغنوا بالنجارة وهو فقدير ، فهل يبقى للالتذاذ بالكسل والراحة معنى . ولو تفكر الزائي في الاحدوثة عنه ، أو تصور أخذ الحد منه ، لكف الكف ، غير أنه يرى لذة حاضرة كأنها لمع برق . ويا شؤم ما أعقبت من طول الاسى ، هذا كله في العاجل . فأما الآجل فمنغصة العذاب دائمة ، (والذين آمنوا مشفقون منها) نسأل الله أنفة من الرذائل ، وهمة في طلب الفضائل انه قريب مجيب .

### ۲۲۰ ـ المبارزة بالمعاصى

قد تبغت العقوبات ، وقد يؤخرها الحلم ، والعاقل من اذا فعل خطيئة بادرها بالتوبة ، فكم مغرور بإمهال العصاة كم عبل . وأسرع المعاصي عقوبة ماخيلا عن لذة تنسى النهي ، فتكون تلك الخطيئة كالمعاندة والمبارزة ، فان كانت توجب اعتراضاً على الحالق او منازعة له في عظمته ، فتلك التي لاتكلافي . خصوصاً ان وقعت من عارف بالله ، فإنه يندر إهماله ، قال عبد الجيد بن عبد العزيز (۱): كان عندنا بخراسان وجل كتب مصحفاً في ثلاثة أيام فلقيه رجل فقال : في كم كتب هذا ؟

<sup>(</sup>۲) ابن ایرواد الذي مسر ذكره قبل صفحتین

فاوماً بالسبابة والوسطى والابهام وقال : في ثلاث « وما مسنا من لغوب » .

فجفت أصابعه الثلاث ، فلم ينتفع بها فيا بعد .

وخطر لبعض النصحاء أنه يقدر أن يقول مثل القرآن؟

فصعد الى غرفة فانفرد فيها ، وقال أمهاوني ثلاثاً ، فصعدوا

إليه بعد الثلاث ويده قد يبست على القلم وهو ميت ، قال

عبد الجيد : ووأيت رجلا كان بأتي امرأته حائضاً ، فعاض (۱۱)

فلما كثر الامر به تاب فانقطع عنه . ويلحق هذا أن يعير الانسان شخصاً بفعل ، وأعظمه أن يعيره بجا لبس إليه ،

فيقول : باأهمى ، وباقبيح الحلقة .

وقد قال ابن سيوين : عيّر ت رجلا ً بالفقر فعبست على دين.
وقد تتاخر العقوبة وتأتي في آخر العبر . فياطول التعثير مع كبر السن لذنوب كانت في الشباب . فالحذر الحدد من عواقب الحطايا والبدار الدار الى محوها بالانابة ، فلها تأثيرات قبحة ان أسرعت ولا اجتمعت وجاءت .

<sup>(</sup>١) الحديث الصحيح السند ان كان مخالفا للشاهد المحسوس ، حكم بان رسول

<sup>(</sup>١) الحديث الصحيح السند ان فان عالما العصاف المساول الما و ومتى الله صلى الله عليه وسلم لم يقله ، فكيف بمثل هذه الاخبار الدي لااصل لها ? ومتى والناس رجلا حاض 12

### ٢٢١ ـ جمع المسال

اعلم ان الآدمي قد خلق لأمر عظيم . وهو مطالب بمعرفة خالقه بالدليل (۱) ، ولا يكنيه التقليد ، وذلك يفتقر الي جمع الهم في طلبه . وهو مطالب بإقامة المفروضات ، واجتناب الهام ، فإن سمت همته الى طلب العلم احتاج الى زيادة جمع الهم . فأسعد الناس من له قوت دار بقدر الكفاية ، لا من من الناس وصدقاتهم ، وقد قنع به ، فإنه حينتذ يجتمع همه لطلوباته من الدين والدنيا والعلم . وأما اذا لم يكن بله قوت لطلوباته من الدين والدنيا والعلم . وأما اذا لم يكن بله قوت يكفي فالهم الذي يويد اجتاعه في تلك الأمور يتشتت ويصير طالباً للتحيل في القوت ، فيذهب العمر في تحصيل قوت البدن الذي يويد من بقائه غير بقائه ، ويفوت المقصود ببقائه . ورعا احتاج الى الانذال . قال الشاعر :

حسى من الدهر ماكفاني يصون عرضي عن الموان عضافة أن يقول قوم فضل فسلان على فلان فينبغي العاقل إذا رزق قوتاً أو كان له مواد أن محفظها ليتجمع همه ، ولاينبغي أن ببذر في ذلك فانه مجتاج فيتشتت همه ، والنفس إذا أحرزت قوتها اطبأنت .

<sup>(</sup>١) أما الدليل العقلي الذي تمثليء بمثله كتب علم الكلام قلم يوجبه الله علم. المؤمن ، ولقد كان السلف لايسرفونه واعانيم اثبت من الجبال الرواسي .

فان لم يكن له مال اكتسب بقدر كفايته وقلل الغساد لليجمع همه ، وليقنع بالقليل ، فانه متى سمت همته الى فضول المال وقع المحذور من التشتت ، لأن التشتت في الأول المدم ، وهذا التشتت يكون الحرص عسلى الفضول ، فيذهب العمر على البارد :

ومن ينفق الايام في حفظ ماله مخافة فقر فالذي فعل الفقر فافهم هذا ياصاحب الهمة في طلب الفضائل ، فانك مسالم تعزل قوت الصبيان شتتوا قلبك ، وطبعتك طفل ، فقرغ همك من استعانته.

واعرف قدر شرف المال الذي أوجب جمع همك ، وصان عرضك عن الحلق . وإماك أن يحملك الكرم على فرط الاخراج فتصير كالفقير المتعرض لك بالتعرض لغيرك وفي الحديث أن بوجلا اتى رسول الله عليه فرأى عليه آثار الفقر ، فعرض به فأعطى شيتاً . فجاء فقير آخر فآثره الاول ببعض ماأعطى ، فرماه النبي عليه اليه ، ونهاه عن مثل ذلك .

والقناعة بما يكني ، وترك النشوف الى الفضول أصل الاصول . ولما أيأس الامام أحمد بن حنبل نفسه من قبول الهدايا والصلات المتبع همه ، وحسن ذكره . ولما أطبعها ابن المديني (١) وغيره

<sup>(</sup>١) علي بن عبد الله كان حافظ عصره توفي بسامر اء سنة ٢٧٤

سقط ذكرهم . ثم فيمن يطمع ? إنما هو سلطان جائر ، أو مزاير منان ، أو صديق مذل بما يعطى ، والعز ألذ من كل لذة ، والحروج عن دبقة المنن ولو بسف التراب .

#### ٢٢٢ ـ التجلد عند النكبات

قد ركب في الطباع حب التفضيل على الجنس. فما أحد إلا وهو بحب أن يكون أعلى درجة من غيره ، فاذا وقعت نكبة أوجبت نزوله عن مرتبة سواه ، فينبغي له أن يتجلد بستر تلك النكبة ، لئلا يرى بعين نقص ، وليتجمل المتعفف حتى لايرى بعين الرحة . وليتحامل المريض لئلا يشبت به ذو العافية . وقد قال الرحة يقدومه مكة وقد أخذتهم الحى فغاف أن يشمت بهم الاعداء حين ضعفهم عن السعي ، فقال : « وحم الله من أظهر من نفسه الجلد » .

فرماواوالرمل شدة السعي . وزال ذلك السبب وبقي الحكم به ليتذكر السبب فيفهم معناه . واستأذنوا على معاوية وهو في الموت ، فقال لأهله أجلسوني ، فقعد متمكنا يظهر العافية ، فلما خرج العواد أنشد :

وتجلدي الشامتين أريم اني لريب الدهر لا أنضع واذا المنية انشبت أظفارها الفيت كل تمينة لاتنفسع (١)

<sup>(</sup>١) من قسيدة الى زؤيب : أمن المنون وريبالتوجع وهي من اجل المرائي

ومازال العقلاء بظهرون التجلد عند المصائب والفقر والبلاء ، الله يتحملوا مع النوائب شمانة الاعداء ، وانها لأشد من كل نائبة . وكان فقيرهم يظهر العافية ، بلى . ثم نكتة ينبغي النفطن لها ، ربما أظهر الانسان كثرة المال وسبوغ النعم ، فاصابه عدو بالعين ، فلا يفي ما تبجح به بما يلاقي من انعكاس النعمة ، والعسين لاتصب إلا مايستحسن الشيء ، ولايكفي الاستحسان في إصابة العين حتى يكون من حاسد ، ولايكفي ذلك حتى يكون من شرير الطبع . فاذا اجتمعت هذه الصفات فيف من إصابة العين . فليكن الانسان مظهراً التجميل مقدار ما يأمن إصابة العين ويعلم أنه في خير . وليحذر الافراط في اظهار النعم ، فإن العين هناك عذورة .

وقد قال يعقوب لبنيه عليهم السلام و لاندخلوا من باب واحد وادخلوا من ابراب متفرقة ، وإنما خاف عليهم العين فليفهم هذا الفصل فانه ينفع من له تدبر .

#### ٢٢٣ ـ درجات الايمان

إنما خلقنا لنحيا مع الخالق في معرفته ومحادثته ورؤيته في البقاء الدائم . وإنما ابتدىء كوننا في الدنيا لانها في مثال مكتب نتعلم فيه الحط والادب ليصلح الصبي غند بلوغه للرتب فمن الصبيان بعيد الذهن يطول مكثه في المكتب ومجرج ومافهم شيئاً . وهذا مثال من لايعلم وجوده ، ولانال المراد من كونه .

ومن الصبيان من يجمع مع بعد ذهنه وقلة فهمه وعدم تعلمه أذى الصبيان ، فهو يؤذيهم ، ويسرق مطاعهم ، ويستغيثون من يده ، فلا هو صلح ولا فهم ولا كف الشر . وهذا مثل أهل الشر والمؤذين .

ومن الصبيان من علق بشيء من الخط لكنه ضعيف الاستخراج ، ردي الكتابه ، فخرج ولم يعلق الابقدر مايعلق به حساب معاملته وهذا مثل من فهم بعض الشيء وفاتته الفضائل التامة .

ومنهم من جو"د الخط ولم يتعلم الحساب ، وانقن الآداب حفظا ، غير أنه قاصر في أدب النفس . فهذا يصلح أن يكون كانباً السلطان على مخاطرة لسوء ماني باطنه من الشره وقلة التأدب .

ومنهم من سمت همته الى المعالي الكاملة ، فهو مقدم الصبيان في المكتب ونائب عن معلمهم ، ثم يرتفع عنهم بعزة نفسه ، وادب باطنه ، وكال صناعة الآداب الظاهرة . ولايزال حاث من باطنه مجثه على تعجيل التعلم ، وتحصيل كل فضية المله أن المكتب لايراد لنفسه بل لاخذ الادب منه ، والرحلة الى حالة الرجولية والتصرف ، فهو يبادر الزمان في نيل كل فضيلة . فهذا مثل المؤمن الكامل يسبق الأقران يزم التجادي،

ويعرض لوح عمله جيـد الحط ، فيقول بلسان حاله و هاؤم ا الحرووا كتابية ، .

وكذلك الدنيا وأهلها . من الناس هالك بعيد عن الحق وم الكفار . ومنهم خاطىء مع قليل من الايان فهو معاقب والمصير الى خير . ومنهم سلم ولكنه قاصر . ومنهم تام لكنه بالأضافة الى من دونه ، وهو ناقص بالاضافة الى من فوقه. فالبدار الدار يا أرباب الفهـوم فان الدنيا معبر الى دار اقامة ، وسفر الى القرب من السلطان ومجاورته فتهيؤوا للمجالسة واستعدوا المخاطبــة ، وبالغوا في استعال الأدب لتصلحوا. القرب من الحضرة . ولايشغلنكم عن تضير الحيل تكاسل . وليحمكم على الجد في ذلك تذكر يوم السباق ، فات قرب المؤمنين من الحالق على قدر حذرهم في الدنيا ، ومنازلهم على قدوهم ، فما منزل النفاط كمنزل الحاجب ، ولا منزل الحاجب كمكان الوزير ، جنتان من ذهب آنيتها وما فيها ، وجنتان من فضة آنيتها ومافيها . والفردوس الاعلى لآخرين . والذين في أدض الجنب ينظرون أهل الدرجات ، كما يرون الكواكب الدري .

فليتذكر الساعي حلاوة التسلم الى الامين ، وليتذكر في لذاذة المدح يوم السباق . وليحذر المسابق من تقصير لايمكن استدراكه . وليخف من عيب يبقى قبح ذكره . هؤلاه الجنسيون عتقاء الرحمن ، وليصبّر الهوى عن المشتهى ، فالايام قلائل . يدخل فقراء المؤمنين قبل الاغنياء الى الجنة بخسسة عام . فالجد الجد ، يا أقدام المبادرة ، فقد لاح العمّم خصوصاً لمن بانت له بانة الوادي ، إما بالعم الدال على الطريق ، وإما بالشب الذي هو علم الرحيل وهو يأمله أهل الجد ، وكان الجنيد يقرأ وقت خروج روحه ، فيقال له في هذا الوقت : فيقول أبادر طي صحيفتي . وبعد هذا ، فالمراد موفق . والمطاوب معان . واذا أرادك لأمر هيأك له .

# ۲۲۶ ـ تفاوت الهمم

تأملت حالة عجيبة وهو أن أهل الجنة الساكنين في أدخها في نقص عظيم بالاضافة الى من فوقهـم ، وهم يعلموت فضل أولئك . فلو تفكروا فيا فاتهم من ذلك وقعت الحسرات ، فير أن ذلك لا يكون ، لأن ذلك لا يقع لهم لطيب منازلهم ، ولا يقع في الجنة غ ، ويرض كل بما أعطي من وجهين :

أحدهما أنه لايظن أن يكون نعيم فوق ماهو فيه ، وأن علمت منزلة غيره .

والثاني أنه مجبب اليه كما مجبب اليه ولده المستوحش الحلقة ، فيؤثره على الاجنبي المستحسن . إلا أن نحت هذا معني لطيفاً . وهو أن القوم خلقت لهم هم قاصرة في الدنيا عن طلب الفضائل ، ويتفاوت قصورها . فيهم من مجفظ بعض القرآن ولايتتُوق الى النام . ومنهم من يسبع يسيراً من الحديث . ومنهم من يعرف قليلا من الفقه . ومنهم من قصد رضي من كل شيء بيسيره . ومنهم مقتصر على الفرائض . ومنهم قنوع بصلاة دكعتين في الليل ولو علت بهم الهم لجد"ت في تحصيل كل الفضائل ، ونبت عن النقص فاستخدمت البدن كما قال الشاعر :

ولكل جسم في النحول بلية وبلاء جسمي من تفاوت همي ويدل على تفاوت الهمم أن في الناس من يسهر في سماع سمر ولايسهل عليه السهر في سماع القرآن ، والانسان بحشر ومعه نقت المحمة ، فيعطى على مقدار ماحصلت في الدنيا ، فكما لم تتنق الى الكمال وقنعت بالدون قنعت في الآخرة بمثل ذلك . ثم أن القوم يتفكرون بعقولهم ، فيعلمون أن الجزاء على قدر العمل ، ولا يطمع من صلى ركعتين في ثواب من صلى ألفاً . فان قال قائل : فكيف يتصور لها أن تروم ماناله من هو أفضل منها ؟ قلت : أن لم يتصور نياه يتصور الحزن على فوته ، وهل دأيت قلما عزن على فوته ، وهل دأيت عامياً محزنا يتلقه ؟

هيهات . لوكات ذلك الحزن عنده لحركه الى التشاغل .

فليس عندهم همة توجب الاسف مع أنهم قد رضوا بما هم فيه . فافهم ماقلته وبادر ، فهذا ميدان السباق .

### ٢٢٥ ـ حكمة بقاء اهل الكتاب

تفكرت في إبقاء اليهود والنصارى بيننا وأخذ الجزية منهم المرايت في ذلك حكماً عجيبة . منها ماقد ذكر من أن الاسلام كان ضعيفاً فتقوى بما يؤخذ من جزيتهم المومنيا ظهود عزه (۱۱) بنالهم إلى غير ذلك بما قد قيل . ووقع لي فيه معنى عجيب . وهدو أن وجودهم وتعبدهم وحفظهم شرع نبيم علي دليل على انه قد كان انبياء وشرائع الوان نبينا على ليس ببدع من الرسل المقد اجتمعت الجن وهم على إثبات صانع الواد لوسل المون على باطلهم الرسل الجزية المحكيف لانصبر على حق الالدولة لنا الميتعمل مناهر وليرجع متبصر وفي بقائهم احتوام لما كان صحيحاً من الدين وليرجع متبصر وليستعمل مفكر .

#### ٢٢٦ ـ الاشتغال بفن واحد

قد ثبت بالدليل شرف العلم وفضله ، إلا أن طلاب العلم ا افترقوا ، فكل قدعوه نفسه الى شيء ، فمنهم من أذهب حمره

<sup>(</sup>١) المرة شورسوله والمؤمنين، فن ارادان يقال عزة المؤمنين، فليتمسك بالذين

في القراءات ، وذاك تفريط في العبر ، لأنه إنما ينبغي أن يعتبد على المشهور منها لاعلى الشاذ ، وماأقبح بالقارىء أن يُسأل عن مسألة في الفقه ولايدري ، وليس ما شغله عن ذلك إلا كثرة الطرق في روايات القراءات .(١)

ومنهم من يتشاغل بالنحو وعله فحسب ، ومنهم من يتشاغل باللغة فحسب ، ومنهم من يكتب الحديث ويكثر ولا ينظر في فهم ماكتب . وقد رأينا في مشايخنا المحدثين من كان يُسأل عن مسألة في الصلاة فلايدري مايقول ، وكذلك القراء ، وكذلك الهل اللغة والنحو .

وحدثني عبد الرحمن بن عيسى الفقيه قال حدثني ابن المنصوري قال حضرنا مع أبي محمد بن الحشاب ، وكان امام الناس في النحو واللغة ، فتذاكروا الفقه ، فقال : ساوني عما شئتم . فقال له رجل : ان قبل لنا رفع البدين في الصلاة ماهو فماذا نقول ? فقال : هو ركن !

فدهشت الجاعة من قلة فقهه .

وإنما ينبغي أن يأخذ من كل علم طرفاً ثم يهتم بالفقه ، ثم ينظر في مقصود العلوم ، وهو المعاملة لله سبحانه والمعرفة به والحب له وما أبله من يقطع عمره في معرفة علم النجوم ،

<sup>(</sup>١) اما قراءة القرآن بالغام الفناء ، واخذ الاجرة عليه ، كلاهما لايجوز

واغا ينبغي أن يعرف من ذلك اليسير والمنازل لعم الاوقات فأما النظر فيا يدعي أنه القضاء والحسكم فجهل محض ، لأنه لاسبيل الى علم ذلك حقيقة ، وقد جرب فبان جهل مدعيه ، وقد تقع الاصابة في وقت . وعلى تقدير الاصابة لافائدة فيه إلا تعجيل الغم .

فإن قال قائل : يمكن دفع ذلك . فقد سلم أنه لاحقيقة لله . وأبله من هؤلاء من يتشاغل بعلم الكيبيا (۱) فانه هذبان فارغ . واذا كان لا يتصور قلب الذهب نحاساً لم يتصور قلب الذهب نحاساً لم يتصور قلب النجاس ذهباً . فإنما فاعل هذا مستحل المتدليس على الناس في النقود ، هذا اذا صع له مراده . وينبغي لطالب العلم أن يصحح قصده ، إذ فقد الاخلاص يمنع قبول الاعمال . وليجتهد في بجالسة العلماء ، والنظر في الاقوال المختلفة ، وتحصيل في بجالسة العلماء ، والنظر في الاقوال المختلفة ، وتحصيل الكتب ، فلا يخلو كتاب من فائدة (۲) ، وليجعل همته الحفظ ، وليخدر ولا ينظر ولا يكتب إلا وقت التعب من الحفظ . وليحذر صحبةالسلطان ، ولينظر في منهاج الرسول المنظمة والتابعين ،

<sup>(</sup>١) الكيمياء في اصطلاحهم السمي لاكتشاف الاكسر الذي يحول المادن علما الى ذهب .

 <sup>(</sup>٧) كما ان كثيرا من الكتب لاغلو من مفرة ، واغا يقصد المؤلف رحمالة
 كتب الدين لاامثال الكتب التي يقبل عليها الشباب اليوم .

وليجتهد في رياضة نفسه والعبل بعلمه ، ومن نولاه الحق وفقه .

# ۲۲۷\_الأصنام والحجارة

طال تعجي من أقوام لهم أنفة وعندهم كبر زائد في الحد ، خصوصاً العرب الذين من كلمة يتفرون ومجاربوت ويرضون بالفتل حتى أن قوماً منهم أدركوا الاسلام فقالوا : كيف نركع ونسجد فتعلونا أستاهنا ، فقال رسول الله على المنعير في دين ليس فيه ركوع ولا سجود .

ومع هذه الأنفة يذلون لمن هم خير منه . هذا يعب حجراً ، وهذا يعبد خشبة ، وقد كان قوم يعبدون الحيل والبقر ، وان هـؤلاء لأخس من إبلبس ، فإن إبليس انف لادعائه الكهال أن يسجد لناقص فقال : و أنا خير منه ، وفرعون أنف أن يعبد شيئاً أصلاً . فالعجب من ذل هؤلاء المفتخرين المتعاظمين المتكبرين لحجر أو خشبة ، وإنها ينبغها أن يدل الناقص الكاملين . وقد أشير الى هذا في ذم الاصنام في قوله تعالى و ألهم أرجل يشون بها ، أم لهم أيد يبطشون بها ، أم لهم أيد يبطشون بها ، أم لهم أعين يبصرون بها ، والمعنى أنتم لكم ههذه المخاص المؤلات المدركة وهم ليس لهم ، فكيف يعبد الكامل الناقص ، محمد م

غير أن هوى القوم في متابعة الاسلاف واستعلاء ما اخترعوه بآراثهم غطى على العقول ، فلم تتأمل حقائق الامور . ثم غطى الحسد على أقوام فتركوا الحق وقد عرفوه . فأمية بن أبي الصلت ، يقر برسول الله على ويقصده ليؤمن به ، ثم يعود فيقول : لاأومن برسول ليس من ثقيف .

وابو جهل يقول: : والله ماكذب محمد قط ، ولكن اذا كانت السدانة والحجابة في بني هاشم ثم النبوة فما بقي لنا ? وابو طالب يرى المعجزات ويقول : إني لأعلم أنك على الحق ، ولولا أن تعيوني نساء قريش لأفروت بها عينك .

فنعوذ بالله من ظلمة حسد ، وغيابة كبر ، وحماقة هوى يغطي على نور العقل ، ونسأله إلهام الرشد ، والعمل بمقتضى الحق ر

#### ٢٢٨ \_ جماعة من الصالحين

قد سمعنا بجاعة من الصالحين عاملوا الله عز وجسل على طريق السلامة والمحبة واللطف فعاملهم كذلك ، لانهم لايحتمل طبعهم غير ذلك . ففي الاوائل بوخ العابد خرج يستسقى فقال : ماهذا الذي لانعسرفه منك ؟ اسقنا الساعة . فسقوا . وفي الصحابة أنس بن النضير يقول : والله لاتكسر سن الربيع . فجوى الامر كما قال . فقال النبي عليه : إن من عباد الدمن فجوى الامر كما قال . فقال النبي عليه النه من عباد الدمن

و أقسم على الله لأبره . وهؤلاء قوم غلب عليهم ملاحظة اللطف والرفق فلطف بهم ، وأجروا على ما اعتقدوا . وهناك أعلا من هؤلاء يسألون فلا يجابون ، وهم بالمنع راضون ، ليس لأحدهم انبساط ، بل قد قيدهم الحوف ، ونكس دؤوسهم الحذر ، ولم يروا ألسنهم أهلا للانبساط ، فغاية آمالهم العقو ، فان انبسط أحدهم بسؤال فلم ير الاجابة عاد على نفسه بالتوبيخ ، فقال : مثلك لايجاب . وربا قال : لعل المصلحة في منعي .

وهؤلاء الرجال حقاً، والأبله الذي يرى له من الحق أن يجاب خان لم 'يجب تذمر في باطنه كانه يطلب أجرة همله ، وكانه قد نفع الحالق بعبادته . وإنما العبد حقاً من يرضى ما يفعله الحالق فان سأل فاجيب رأى ذلك فضلا ، وان منع رأى تصرف مالك في مملوك ، فلم يجل في قلبه اعتراض بحال.

# ٢٢٩ ـ الواجب على العالم والزاهد

وأيت جماعة من العلماء يتفسعون ويظنون أن العلم يدفع عنهم ، ومايدرون أن العلم خصبهم ، وأنه يُنفغر المجاهل سبعون ذنباً قبل أن يغفر العالم ذنب ، وذاك لان الجاهل لم يتعرض بالحق ، والعالم لم يتأدب معه . ورأيت بعض المقوم يقول : أنا قد ألقيت منجلي بين الجحادين وغت . ثم كان يتفسح في أشياء لانجوز . فتفكرت فاذا العلم الذي هو معرفة

الحقائق ، والنظر في سير القدماء ، والتأدب بآداب القوم ، ومعرفة الحق ومايجب له ليس عند القوم ، إناء عندهم صور الفاظ يعرفون بها مايحل وما يحرم ، وليس ذلك العلم النافع . إنما العلم فهم الاصول ومعرفة المعبود وعظمته ومايستحقه . والنظر في سير الرسول على وصحابته ، والتأدب بآدابهم ، وفهم مانقل عنهم ، هو العلم النافع الذي يدع أعظم العلماء أحقر عند نفسه من أجهل الجهال .

ورأيت بعض من تعبد مدة ثم فتر ، فبلفني أنه قال : قد عبدته غبادة ماعبده بها أحد ، والآن قد ضعفت .

فقلت : ما أخوفني أن تكون كلمته هذه سبباً لرد الكل الأنه قد رأى أنه عمل مع الحق شيئاً ، وإنما وقف يسأل النجاة بطلب الدرجات ، ففي حق نفسه فعل ، وما مثله الا لمثل من وقف يكدي (١) ، فلا ينبغي أن بمن على المعطي . ولما سبب هذا الانبساط الجهل بالحقائق وأين هو من كبار علماء المعاملة (٢) الذبن كان فيهم مثل صلة بن أشيم إذا وآه السبع هرب منه ، وهو يقول اذا انقضى الليل عند صلاته : يارب أجرني من الناد ، ومثلي يسأل الجنة ؟!

وأبلغ من ذا قول عمر : وددت أن أنجو كفافاً لا لي.

<sup>(</sup>١) اي يسأل: يستجدي (٢) اي معاملة الله

ولا علي" . وقول سفيان عند موته لحماد بن سلمـــة : أترجو لمثلي أن ينجو من الناو ? وقول أحمد : لا . بعد .

فأنا أحمد الله عز وجل اذ تخلصت من جهل المتسمين بالعلي من هؤلاء الذين ذيمتهم ، وبالزهد من، هؤلاء الذين عبتهم ته فاني قد اطلعت من عظمة الخالق وسكير المحقتين على مايخرس. لسان الانبساط ؛ ويمحو النظر الى كل فعل . وكيف أنظر الى فعلى المستحسن ، وهو الذي وهبه لي وأطلعني على ماخفي. عن غيري ، فهل ذلك بي أو بلطنه ? وكيف أشكر توفيقي. الشكر ? ثم أي عالم اذا سبر أمور العاماء من القدماء لايحتقر نفسه ؛ هذا في صورة العلم ، فدع معنــاه وأي عابد يسبع بالعباد ولايجري في صورة التعبد ، فدع المعنى (١) . نسأل الله. عز وجل معرفة تعرفنا أقدارنا ، حتى لايبقى العُبُعِب بمحتقر ما عندنا أثر" في قلوبنا . ونرغب اليه في معرفة لعظمته تخرس. الالسن أن تنطق بالادلال ونرجو من فضله توفيقاً نلاحظ به آفات الاعال التي بها نزهو حتى تشهر الملاحظة لعيوبها الحجل من، وحودها . إنه قريب محبب .

### ۲۳۰ ـ الصبر والتسليم

سبب تنغيص العيش فوات الحظوظ العاجلة : وليس في الدنيا

<sup>(</sup>١) يريد أن يقول : في صورته فضلا عن منذاه « منى التعبد وحقيقته »

طيب عيش على الدوام إلا للعادف الذي شغله رضى حبيبه والتزود الرحيل اليه . فانه إن وجد راحة في الدنيا استعان بها على طلب الآخرة . وأن وجد شدة اغتنم الصبر عليها لثواب الآخرة . فهو راض بكل مايجري عليه . يرى ذلك من قضاء الحالق ، ويعلم أنه مراده ، كما قال قائلهم :

إن كان رضاكم في سهري فسلام الله عــــلى وسني فأما من طلب حظه فانه يقلق لفوت مراده ، ويتنفص لبعد مايشتهي ، فلو افتقر تغير قلبه ، ولو ذل تغير . وهذا لأنه قائم مع غرضه وهواه . ومــا أحسن قول الحشري : ايش علي مني وايش لي في ?

وهذا كلام عارف . لأنه إن كان ينظر إلى حقيقة الملكية فعبد يتصرف فيه مولاه ، فاعتراضه لاوجه له ، وارادته أن يقع غير مايجب فضول في البين . وان نظر أن النفس كالملك له فقد خرجت عن يده من يوم « ان الله اشترى » أفيحسن لمن باع شاة أن يغضب على المشتري إذا ذبحها أو يتغير قلبه . والله لو قال المالك سبحانه : الها خلقتكم ليستدل على وجودي ، ثم أنا أفنيكم ولا اعادة · ايكان يجب على النفوس العارفة به أن تقول سما لما قلت وطاعة ، وأي شيء لنا فينا حتى نتكلم . فكيف وقد وعد بالأجر الجزيل ، والحلود في النعيم ، الذي لاينفد . لكن وعد بالأجر الجزيل ، والحلود في النعيم ، الذي لاينفد . لكن

طويق الوصول تحتاج إلى صبر على المشقة ومايبقى لتعب ِ دمل ِ ( زرود ) (١) أثر اذا لاح الحرم . فالصبر الصبر َ باأقدام المبتدئين لاح المنزل . والسرور السرور َ يامتوسطين ضربت الحبم َ . والفرح الكامل ياعادفين ، قد تلفيتم بالبشائر .

زالت والله أثقال المعاملات عنكم ، فكانت معرفتكم بالمبتلى حلارة اعقبت شربة المجاهدة ، فلم يبتى في الفم للمر أثر . تخايلو قرب المناجاة ولذة الحضور . ودوار كؤوس الرض عنكم فقد أخذت شمس الدنيا في الافول :

ماييننب إلا تصر م مذه السبع البواقي حتى بطول حديثنا بصنوف ماكنا نلاقي

### ۲۳۱ ـ لاتركن إلى عدوك

من التغفل أن تعاقب شخصاً أو تسيء اليه إساءة عظيمة وتعلم أن مثل ذلك يجدد الحقد ، فتراه ذليلا لك طائعاً تأثباً مقلعاً عا فعل ، فتعود فتستطيبه وتنسى مافعلت وتظن أنه قد أغمى من قلبه . فرعا عمل لك المحن ونصب لك المكايد ، كما جرى لقصير مع الزباء (٢)، واخباره معروفة . فإماك أن تساكن

<sup>(</sup>۱) زرود : بادیة کثیر رملها

<sup>(</sup>٢) قصة الزباء موضوعة لا اصل لها

من آذیته ، بل ان کان ولابد فن خارج فما تؤمن الاحقاد. ومتی رأیت عدوك فیه غفلة لایثنیه مثل هذا فاحسن الیه ، فائه ینسی عداوتك ولایظن انك قد أضمرت له جزاء علی قبح فعله فحینئذ تقدر علی بلوغ كل غرض منه . ومن الحور اظهار العداوة للعدو . ومن أحسن الندبیر التلطف بالاعداء الی أن هكن . ولو لم یكن كان اللطف سببا فی كف أكفهم عن الاذی ، وقیم من یستحی لحسن فعلك فیتغیر قلبه لك . وقد كان جماعة من السلف اذا بلغهم ان رجلا قد شتهم أهدوا الیه واعطوه ، فهم بالعاجل یكفون شره ، ویجتالون فی تقلیب قلبه ، ویقع بذلك لمم مهلة لتدبیر الحیل علیه ان أدادوا و كفی بالذهن الناظر إلی العواقب والتأمل لكل مكن مؤدباً .

### ٢٣٢ ـ ربماكان المنع لطفا من الله بك

 فان قري عشقه لهن ضاع حمره وانقلب م الآخرة الى الاهتام بهن ". فان لم يودنه فذاك الملاك الاكبر . وان طلبن نفقة لم يطقها كان سبب ذهاب مروءته وهلاك عرضه . وان اودن الوطء وهو عاجز فربما أهلكنه او فجرن . ومات معشوقه هلك هو أسفا . فالذي يطلب الفائق يطلب سكينا لذبحه ومايعلم . وكذلك انفاذ قدر القوت فانه نعبة وفي الصحيحين أن دسول الله على الفائق اللهم اجعل درق آل محمد قوتاً . ومتى كثر ، تشتت الهم . فالعاقل من علم أن الدنية لم نخلق المتعم ، فقنع بدفع الوقت في كل حال .

#### ٢٣٣ ـ التعلل بالاقدار

رأيت جماعة من الحلق يتعللون بالاقدار ، فيقول قائلهم : إن و 'فقت فعلت . وهذا تعلل بارد ، ودفع للامر بالراح ، وهو يشير الى رد اقوال الانبياء والشرائع جيعها . قانه لوقال كافر الرسول : إن وفتني اسلمت ، لم يجبه الا بضرب العنق . وهذا من جنس قول الناس لعلي رضي الله عنه : ندغوك الى كتاب الله فقال : كلمة حق اديد بها باطل . وكذلك قول المتعللين عن الصدقة و أنطعم من لو يشاء الله أطعمه ، ولعمري أن التوفيق أمر خفي والحطاب

والفعل أمر جلي . فلا ينبغي أن يتشاغل عن الجلي بذكر الحني . وبما يقطع هذا الاحتجاج ان يقال لهذا القائل : إن الله سبحانه لم يكلفك شيئاً ، الا وعندك أدوات ذلك الفعل ولك قدرة عليه ، فاف كانت القدرة عليه معدومة والادوات غير محصلة فلا أمر ولا تكليف ، وان كنت تسعى بتلك الادوات في تحصيل غرضك وهواك ، فاسع جا في اقامة مغروضك .

مثال ذلك انك تسافر في طلب الربح ، وتُسأل الحسب فلا تفعل ، ويثقل عليك الانتباه بالليل ، فاو اردت الحروج الى العيد انتبهت سعراً ، وتقف في بعض اغراضك مع صديق تحادثه ساعات فاذا وقفت في الصلاة استعجلت ، وثقل عليك .

فایاك ایاك أن تتعلق بامر لاحجة لك فیه ، ثم من نصیبك ینقص ، ومن حظك بضیع ، فانما تُحَرَّكُ لك ، وانما نُحَرض لنفعك . فبادر فانك مبادر بك .

وما يزيل كسلك ان تأملته أن تتخايل ثواب المجتهدين وقد فاتك ويكفي ذلك في توبيخ المقصر ان كانت له نفس . فأما الميت الهمة : فما لجرح بميت ايلام .

كيف بك اذا قمت من قبرك وقد قرّبت نجائب النجاة الأقوام وتعثرت ، وامرعت أقدام الصالحين على الصراط وتخبطت هيمات و ذهبت حلاوة البطالة ، وبقيت مرارة الاسف ، ونضب ماء كاس الكسل ، وبقي رسوب الندامة . وماقد ر البقاء في الدنيا بالاضافة الى دوام الآخرة ! ثم فاقدر عرك في في الدنيا ونصفه نوم ، وباقيه غفلة و فيا خاطبا حور الجنب وهو لايملك فلساً من عزيمة ، افتح عين الفكر في ضوء العبو لعلك تبصر مواقع خطاك ، فان رأيت تشطاً من الباطن فاستغث بعون اللطف ، وتنبه في الاسحار ، لعلك تتامع مركب فاستغث بعون اللطف ، وتنبه في الاسحار ، لعلك تتامع مركب الادياح ، وتعلق على قطار المستغفرين ولو خطوات ، وانزل في رباعة المجتهدين ولو منزلا .

#### ٢٣٤ ـ الرد على المتكلمين والمتصوفة

الله عنه : ما أي الدوداء رضي الله عنه : ما أعرف سيئًا عليه اليوم إلا القبلة .

فقلت: واعجاً كيف لو وآقا اليوم وماعلينا من الشريعة الا الرسم ? والشريعة هي الطريق ، وانما تعرف شريعة رسولى. الله الله إما بأفعاله أو أقواله ، وسبب الانحراف عن طريقة إما الجهل بها فيجري الانسان مع الطبع والعادات ، ورعا أتخذ مايضاد الشريعة طريقاً ، وقد كانت الصحابة شاهدته وسمعت منه فقل أن ينحرف أحد منهم عن جادته ، إلا أن

إما الدرداء رضي الله عند رأى بعض الانحراف لميل الطباع فضح فإنه قد يعرف الانسان الصواب ، غير أن طبعه بميل عنه ، ومازالت الاحاديث المنقولة عن الرسول بالله وأصحابه وضي الله عنهم بقل الاسعاد بها والنظر فيها إلى أن أعرض عنها بالكلية في زماننا هذا وجهلت إلا النادو ، واتخذت طرائق تضاد الشريعة ، وصارت عادات ، وكانت أسهل عند الحلق من اتباع الشريعة . واذا كان عامة من ينسب الى العلم قد أعرض عن علوم الشريعة فكيف العوام ?

ولما أعرض كثير من العلماء عن المنقولات ابتدعوا في الاصول والفروع. فالاصوليون تشاغلوا بالكلام وأخذوه من الفلاسفة وعلماء المنطق. ودخلت أيدي الفروعين في ذلك فتشاغلوا بالجدل وتركوا الحديث الذي عليه يدور الحكم. ثم وأي القصاص (۱) ان النفاق بالنفاق ، فأقبل قوم منهم على التلبيس بالزهد ، ومقصودهم الدنيا . ورأى جمهورهم أن القلوب غيل الى الاغاني ، فأحضروا المطربين من القراء وأنشدوا أشعار الغزل ، وتركوا الاستغال بالحديث ، ولم يلتفتوا الى نهي العوام عن الربا والزنا ، وأمرهم بأداء الواجبات ، وصاد متكلمهم يقطع المجلس بذكر ليلى والمجنون والطور وموسى متكلمهم يقطع المجلس بذكر ليلى والمجنون والطور وموسى

<sup>(</sup>١) اي الوعاظ

وأي يزيد والحلاج والمذبان الذي لامحصول له ، وانفرد أقوام بالتزهد والانقطاع ، فامتنعوا عن عبادة المرضى ، والمشي بين الناس ، وأظهروا التخاشع ، ووضعوا كتباً الرياضات ، والتقلل من الطعام . وصارت الشريعة عندم كلام أبي يزيد والشبلي والمتصوفة ، ومعلوم ان من سبر الشريعة لم ير فيها من ذاك شيئاً .

وأما الامراء فجروا مع العادات ، وسهرا مايقهاونه من القتل والقطع سياسات ، لم يعماوا فيها بمقتضى الشريعة ، وتبع الاخير في ذلك المتقدم فأين الشريعة المحمدية ومن أين تعرف مدع الاعراض عن المنقولات ? نسأل الله عز وجل التوفيق علميام بالشريعة ، والاعانة على ود البدع أنه قادر .

#### ٧٣٥ ـ لذات الدنيا مشوبة بنغص

كنت أسمع علي بن الحسين الواعظ يقول على المنبر : والله الله بكيت البادحة من يد نفسي .

فبقيت أنا أتفكر وأقول: أي شيء قد فعلت نفس هذا حتى يبكي . هذا رجل متنعم له الجواري التركيسات . وقد بلغني أنه تزوج في السر بجملة من النساء ، ولا يُطَعْم إلا الفاية من الدجاج والحلوى ، وله الدخل الكثير والمال الوافر

والجاه العريض ، والافضال على الناس ، وقد حصل طوفةً من العلم ، واستعبد كثيراً من العلماء بمعروفه ، وداحته دائمة . فما الذي يبكيه ?

فتفكرت فعلمت أن النفس لاتقف على حد بل تروم من اللذات مالا منتهى له ، وكلما حصل لها غرض برد عندها وطلبت سواه . فيفنى العبر ويضعف البدن ويقع النقص كويرق الجاه ، ولا يحصل المراد وليس في الدنيا أبله (١) بمن يطلب النهابه في لذات الدنيا وليس في الدنيا على الحقيقة الذه الفا هي واحة من مؤلم .

فالسعيد من أذا حصلت له أمرأة أو جارية قال إليه ومالت اليه ، وعلم سترها ودينها ، أن يعقد الحنصر على صحبتها . وأكثر أسباب دوام عبتها أن لايطلق بصره . فمق أطلق بصره أر أطمع نفسه في غيرها فإن الطمع في ألجديد ينغص الحائق وينقص المخالطة ، ويستر عيوب الحارج ، فتبيل النفس الى المشاهد الغريب ، ويتكدر العيش مع ألحساض القريب كما قال الشاعر :

والمرء مادام ذا عين يقلما فيأعين الناس (٣ موقوف على الخطر

<sup>(</sup>١) القياس ان يقول ﴿ اشله بلاعة ﴾ الانتابة صفة . لايجي • منها إقبل التفضيل (٢) الذي احفظه - في اعين الدين - والدين بجم عيناه ، ومنة الحورالدي والمور

جم حوراً، وهي التي في العين منها حور ، وهي إبيان خييدة (ارتفا الله عند من النظر ومنظم النار من مستصفر الشرر

يسر مقلته ماضر مهجته لا مرحباً بسرور عاد بالضرو ثم تصير الشانية كالاولى ، وتطلب النفس ثالثة وليس لهذا آخر ، بل الفض عن المشتيات ، ويسأس النفوس من طلب المستحسنات ، يطيب العيش مع المعاشر .

ومن لم يقبل هذا النصح تعثر في طرق الموى وهلك على البارد . وربما سعى لنفسه في الملاك العــــاجل ، أو في العار ألحاضر ؛ فان كثيراً من المستحسنات لسن بصيِّنات ولايغي النبتع بهن بالعاد الحاصل ، ومنهن المبذرات في المال ، ومنهن المبغضة للزوج وهو يجبها كمابد صنم . وأبلهُ البُّله الشيخ الذي يطلب صيية .. ولعبري إن كال المتعة إنما بكون بالصبا كا قال القائل: (فقلت بنفسي النشأ الصغار) ومنى لم تكن الصبية بالغة لم يكمل لها الاستمتاع ، فاذا بلغت ارادت كثرة الجاع والشيخ لايقدر . فان حل على نفسه لم يبلغ مرادها ، وهلك سريعاً . ولاينيغي أن يَفْتُر بشهوته إلى الجاع فان شهوته كالفجر الـكاذب . وقــد وأينا شيخا اشترى جادية فبات معها فانقلب عنها مبتآء وكان في المارستان شاب قد بقي شهرين بالقيام فدخلت عليه زوجته فوطتها فانقلب عنها ميتاً . فبان أن النفس باقية بما عندها من الدم والمني فاذا فرغا ولم تجد ماء تعتبد عليه ذهبت ، وان قسع الشيخ بالاستبتاع من غير وطء فهي لانقنب فتصير كالعدر له فربما غلبها الهرى ففجرت أو احتالت على قتله ، خصوصاً الجوادي اللواتي أغلبهن قد جثن من بلاد الشرك ففيهن قسوة القلب .

وقبيح بمن عبر الستين أن يتعرض بكثرة النساء ، فإن اتفق معه صاحبة دين قبل ذلك فليرع لها معاشرتها ، وليتم نقصه عندها تارة بالانفاق ، وتارة بجسن الحلق ، وايزد في تعريفها أحوال الصالحات والزاهدات ، وليكثر من ذكر القيامة وذم الدنيا . وليعرض بذكر مجبة العرب فانهم كانوا يعشقون ولايون وطه المعشوق كما قال قائلهم :

اغـــا الحب قبلة وخمز كف وعضد<sup>(۱)</sup> انما العشق كذا ان *تكم ا*لحب فسد<sup>(۲)</sup>

فان قدر أن يشغلها مجمل أو ولد عرقلها به ، فاستبقى قوته في مدة اشتغالها بذلك فإن وطىء فليصبر عن الانزال حفظاً لقوته وقضاء لحقها .

وقد قبل لبشر : لمَ لم تتزوج ? فقال : على ماذا أغر مسامة » وقد قال الله عز وجل و ولمن مثل الذي عليهن بالمعروف »

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل والامع : مالحب الاقبلة ... مالحب الا حكدًا ...

<sup>(</sup>٢) ذلك ان الحب ليس الا رغبة في النكاح ، مها زوقة الشعراء ، فان تم المراد بطلت الرغبة، ومنهنا تبين ان الحب الثريف او العذري ، لاوجود له ، وكل حب غايته النكاح · انظر تنصيل الكلام في الحب في كتابي ـ صور وخواطر .

والمسكين من دخل في أمر لم يتلمج غواقبه قبل الدخول ورأى حبة الفخ فبادر طالباً لها ناسياً تعرقل الجناح والذبح . وبجموع ماقد بسطته حفظ البصر عن الاطلاق ، ويأس النفس عن التحصيل، قنوعاً بالحاصل خصوصا من قد علت سنه ، وعلم أن الصبية عدو "له متمنية هلاكه ، وهو يوبها لغيره . وفي بعض ماذكرته مايردع العاقل عن التعرض لهذه الآفات . نسأل الله عز وجل توفيقا من فضله وحملا بمقتضى العقل والشرع . انه قريب مجيب .

#### ٢٣٦ ـ موعظة في الاستعداد للموت

أعجب الاشياء اغترار الانسان بالسلامة ، وتأميله الاصلاح فيا بعد . وليس لهذا الامل منتهى ، ولا للاغترار حد"، فكلما أصبح وامسى معافى زاد الاغترار وطال الامل . وأي موعظة أبلغ من أن ترى ديار الاقران واحوال الاخوان وقبور المحبوبين ، فتعلم أنك بعد أيام مثلهم . ثم لايقع انتباه حتى ينتبه الغير بك . هذا والله شأن الحقى . حوشي من له عقل أن يسلك هذا المسلك . بل والله أن العاقل ليبادر السلامة فيدخر من زمنها للزمن ، ويتزود عند القدرة على الزاد لوقت العسرة . خصوصاً لمن قد

علم ان مرانب الآخرة الما تعاو بمقدار عاو العمل لها. وان التداوك بعد الفوت لا يمكن . وقد "ر أن العاصي عفي عنه . أينال مراتب العال ? . ومن أجال على خاطره ذكر الجنة التي لاموت فيها ولا مرض ولا نوم ولا غم ، بل لذاتها متصة من غير انقطاع ، وزيادتها على قدر زيادة الجد همنا ، انتهب هذا الزمان فلم ينم إلا ضرورة ، ولم يغفل عن عمارة لحظة . ومن رأى ان ذنباً قد مضت لذته وبقيت آفاته دائمة كفاه ذلك زجراً عن مثله ، خصوصاً الذنوب التي تتصل آثارها مثل أن يزني بذات زوج فتحمل منه ، فتلحق بالزوج ، فيمنع الميرات أهله ، ويأخذه من ليس من أهله ، وتتغير الانساب والفرش ، ويتصل ذلك أبداً ، وكله شؤم لحظة . فنسأل الله عز وجل ويتعلم الرشاد ، ويمنع المهساد ، انه قريب مجيب .

# ٢٣٧ ـ أفعال الخالق وأفعال المخلوق

تأملت سبب تخليط العقائد ، فإذا به الميل الى الحس ، وقياس الغائبات على الحاضر . فإن أقواماً غلب عليهم الحس ، خلما لم يشاهدوا الصانع جمدوا وجوده ، ونسوا أنه قد ظهر

بأفعاله ، وأن هذه الافعال لابد لها من فاعل ، فإن العاقل افا مر" على صحراء خالية ثم عاد وفيها غرس وبناء علم أنه لابد من غارس ، إذ الغرس لابكون بنفسه ولا البناء . ثم جاء قوم فأثبتوا وجود الصانع ، ثم قاسوه على أحوالهم فشبهوا ، حتى أن قائلهم يقول في قوله د ينزل الى السهاء ، : ينتقل . ويستدل بأن العرب لاتعرف النزول إلا الانتقال .

وضل خلق كثير في صفاته كما ضل خلق في ذانه . فظن أقوام أنه يتأثر حين سمعوا أنه يغضب ويرضي ، ونسوا أن صفته تعالى قديمة لايحدث منها شيء . وضل خلق في أفعاله فأخذوا يعللون فلم يقنعوا بشيء . فخرج منهم قوم الى أن نسبوا فعله الى ضده تمالى عن ذلك . ومن رزق التوفيق فليُحضر قلبه لما أقول : اعلم أن ذاته سبحانه لانشبه الذوات ، وصفاته ليست كالصفات، وأفعاله لاتقاس بأفعال الحلق. أما ذاته سمعانه فإنا لانعرف ذاناً إلا أن تكون حسب أ وذاك يستدعي سابقة تأليف ، وهو منزه عن ذلك ، لأنه المؤلف ، أو أن يكون جوهراً فالجوهر متميز ، وله أمثال ، وقد جل عن ذلك . أو عرضاً فالعرض لايتوم بنفسه بل بغيره ، وقد تعالى عن ذلك . فإذا أثبتنا ذاتاً قديمة خارجة مما يعرف ، فليعلم أث. الصفات تابعة لتلك الذات ، فلا يجوز لنا أن نقيس شيئاً منها على

مانعقله ونفهمه ، بل نؤمن به ونسلمه ، وكذلك أفعاله ؛ فإن أحدنا لو ففل فعلا لا يجتلب به نفعاً ، ولا يدفع به عنه ضراً عد عابثاً . وهو سبحانه أوجد الخلق لا لنفع يعود إليه ، ولا لرفع ضر ، إذ المنافع لاتصل اليه ، والمضار لاتتطرق عليه .

فان قال قائل : إنما خلق الحلق لينفعهم . قلنا : يبطله ، أنه خلق خلقاً منهم للكفر وعذبهم . ونراه يؤلم الحيوان والاطفال، وهو قادر ألا يفعل ذلك .

فان قال قائل : أنه يثيب على ذلك .

قلنا : وهو قاهر ان يثيب بلاهذه الاشياء ، فإن السلطان او أراد ان يغني فقيراً فجرحه ثم أغناه ليم على ذلك ، لأنه قادر ان يغنيه بلا جراح . ثم من يرى ماجرى لرسول الله على أصحابه من الجوع والقتل مع قدرة الناصر ، ثم يسأل في أمه فلا يجاب ، ولو كان المسؤول بمضنا قلنا : لم قنع ما لا يضرك غير ان الحق سبحانه لاتقاس أفعاله على أفعالنا ولا تعلل .

والذي يوجب علينا النسليم ان حكمته فوق العقل ، فهي تقضي على العقول ، والعقول لانقضي عليها . ومن قاس فعله على أفعالنا غلط الغلط الفاحش . وانما هلكت المعتزلة من هذا الفن. فانهم قالوا : كيف يأمر بشيء ويقضي بامتناعه ، ولو أن انساناً دعانا

الى داره ثم أقام من يصد الداخل لعيب. ولقد صدقوا فيما يتعلق والشاهد ، فاما كمن أفعاله لاتعلل ولايقاس بشاهد ، فانا لانصل الى معرفة حكمته . فان قال قائل : فكيف يمكنني أن أقود عقلي الى ماينافيه ? قلنا : لامنافاة ، لان العقل قد قطع بالدليل الجلي انه حكم ، وانه مالك ، والحكيم لايفعل شيئا إلا لحكمة ، غير أن تلك الحكمة لايبلغها العقل. ألا ترى أن الحضر خرق سفينة وقتل شخصا ، فأنكر علمه موسى عليها السلام بحكم العلم ولم يطلع على حكمة فعله ، فلما أظهر له الحكمة اذعن والله المثل الاعلى (١). فإماك إياك ان تقيس سُيمًا من أفعاله على أفعال الحلق أو شيئًا من صفاته أو ذاته سبحانه وتعالى . فانك أن حفظت هذا سلمت من النشبه الذي وقع فيه من رأى الاستواء اعتاداً ، والنزول نقلة ، ونجوت من الاعتراض الذي أخرج قوماً الى الكفر حتى طعنوا في الحكمة . وأول القوم ابليس، فانه رأى تقديم الطين على النار ليس بحكمة ، فنسي انه إنما علم ذلك ( بزعمه ) بالفهم الذي وهب له ، والعقل الذي منحه فنسي ان الواهب اعلم ( أو لم يروا ان الله الذي خلقهم هو أشد منهم قوة ) ولقـــد رأيت لابن الرومي (٢)

<sup>(</sup>١) هذا والله الحق ،الذي يريح قلب الانسان ويثبت الايمانويرض الرحمان (٢) في بعض الخطوطات : الرمودني ولم اقف على ترجمته . وماني الاصل من الله « ابن الرومي » فهوان لم يكن تحريفاً قليس المراد به ابن الرومي الشاعرة علماً

اعتراضاً على من يقول بتخليد الكفار في النار: ينبغي ان يقبل كل ما يقوله العقل ، ولا يرد بعضه اذ ليس رد بعضه باولى من رد الكل ، وتخليد الكفار لاغرض فيه للمعذّب ولاللمدّب فلا يجوز ان يكون

فقلت: العجب من هذا الذي يدعي وجود العقل ولا عقل عنده . وأول ما أقول له: أصح عندك الحبر عن الحالق المسبحانه انه أخبر بخلود أهل الناد أم لم يصح ? فان كان ماصح عنده فالكلام اذن في اثبات النبوة وصحة القرآن ، فما وجه ذكر الفرع مع جحد الاصل .

وان قال: قد ثبت عندي ، فواجب عليه ان يتحمل لاقامة العذر ، لا ان يقف في وجه المعادضة . واغا ينكر هذا من يأخذ الامر من الشاهد . وقد بينا أن ذات الحق لا كالذوات . وان صفته لا كالصفات ، وأن افعاله لاتعلل . ولو تلمح شيئا من التعليل لخاوه الكفار لبان ، اذ من الجائز أن يكون دوام تعذيبهم لاظهار صدق الوعيد . فانه قال : من كفر بي خلاته في العذاب ، ولاجنابة كالكفر ولاعقوبة كدوام الاحراق ، فهو يدوم ليظهر صدق الوعد . ومن الجائز أن يكون ذلك لنتمة يدوم ليظهر صدق الوعد . ومن الجائز أن يكون ذلك لنتمة تنعيم المؤمنين فانهم أعداء الكفار ، وقد قال سبعانه و ويشف صدور قوم مؤمنين ، وكم من قلق في صدر وحنق على أبي جهل صدور قوم مؤمنين ، وكم من قلق في صدر وحنق على أبي جهل

فيا فعل ، وكم غم في قلب حمّار وأمه سمية وغيرهم من أفعـال الكفار مهم فدوام عذابهم شفاء لقاوب أهل الايان .

ومن الجائز أن يدوم العذاب لدوام الاعتراض وذكر المعذب بما لايحسن ، فكلما زاد عذابهم زاد كفرهم واعتراضهم في بعذبون لذلك . ودليل دوام كفرهم و ويحلفون له كما يعفون لكم ، فاذن كفرهم ماذال ، ومعرفتهم به ماحصلت ، والشركامن في البواطن ، وعلى ذلك يقع التعذيب و ولو ردوا لما نهوا عنه » .

### ٢٣٨ ـ لا تعترض على الخالق

ينبغي المؤمن باقد سبحانه إذا نظر في الفصل الذي قد تقدم هذا أن لايعترض على الله سبحانه في شيء لا في باطنه ولا في ظاهره، ولايطلب تعليلات أفعاله . فإن المتكلمين أعرضوا عن السنن (۱) وتكلموا بآ وائهم فما صغى لهم شرب، بدليل اختلافهم . وكذلك إضمار القياس لما أعملوه جاءت أحاديث تعكر عليم . والصواب التعليل لما يمكن، والتسليم لما يخفى . وكذلك سؤال والحق سبحانه، فإذا دعا المؤمن ولم ير اجابة سلم وفوض وتأول الهنع، فيقول: دبما يكون المنع أصلع، وربما يكون لأجل ذنوبي، وربما يكون المتأخير أولى، وربما لم يكن هذا مصلحة .

<sup>(</sup>١) هذا الكلام ينطبق على من اعرض عن السنن ومتكلمو الاشاعرة لم يمرضواعنها فلا يشملهم .

واذا لم يجد تأويلا لم يختلج في باطنه نوع اعتراض ، بل يرى أنه قد تعبد بالدعاء ، فان أنعم عليه فبفضل ، وان لم يجب فسالك يفعل مايشاء . على أن اكثر السؤال إنما يقع في طلب أغراض الدنيا التي إذا ردت كان أصلح . فليكن هم العاقل في إقامة حق الحق (١) والرضا بتدبيره وان اساء (٢) . فني أقبلت عليه أقبل على اصلاح شأنك ، وإذا عرفت أنه كريم فلذ به ولاتسال . ومني أقبلت على طاعته فحال أن يجو "د صانع وينصح في العمل ثم لا يعطى الاجرة .

# ٢٣٩ ـ وجوب الاستعداد الدائم للعنيم في الجنة

والله اني لأتخابل دخول الجنة ودوام الاقامة فها من غير مرض ولابصاق ولا نوم ولا آفة تطرأ ، بل صحة دائمة واغراض متصلة لايعتورها منغص ، في نعيم متجدد في كل لحظة الى زيادة لاتتناهى ، فأطيش ويكاد الطبع يضيق عن تصديق ذلك لولا أن الشرع قد ضمنه . ومعلوم أن تلك المنازل انما تكون على قدر الاجتهاد همنا ،فواعجبا من مضيع لحظة يقع فيها فتسبيحة يغرس لها في الجنة نخلة أكلها دايم وظلها . فياأها الحائف من فوت ذلك شجع قلبك بالرجاء . وباأيها المنزعج لذكر الموت تلمح مابعد مرارة الشربة من العافية . فانه من ساعة

<sup>(</sup>١) اي حق الله (٢) اي وان كان في التدبير مساءة للمبـــد 4 لا ان الله يسيء تعالى الله عن ذلك .

خروج الروح لابل قبل خروجها تنكشف المنازل لأصحابها . فيهون سير المجذوب للذة المنتقل اليه . ثم الارواح في خواصل طير تعلق<sup>(۱)</sup> في اشجار الجنة . فكل الآفات والمخافات في نهاد الاجل ، وقد اصفرت شهس العمر . فالبدار البدار قبل الفروب ولا معين يرافق على تلك الطريق إلا الفكر اذا جلس مع العقل فتذاكر العواقب ، فاذا فرغ ذلك المجلس فالنظر في سير المجدين فأنه يعود مستجلبا للفكر منها للفضائل ، والتوفيق من وراء فأنه يعود مستجلبا للفكر منها للفضائل ، والتوفيق من وراء خلك . ومتى أرادك لشيء هياك له ؛ فأما مخالطة الذين ليس عندهم خبر إلا من العاجلة فهو من اكبر اسباب مرض الفهم وعلل العقل ، والعزلة عن الشر حمية ، والحية سبب العافية .

# ٢٤٠ ـ الاعراض عن الله عز وجل سبب الهموم

رأيت سبب الهموم والغموم الاعراض عن الله عـز وجل والاقبال على الدنيا . وكلما فات منها شيء وقع الغم لغواته . فأما من رزق معرفة بالله تعالى فانه يستغنى بالرضا بالقضاء ، فهها قدر له رضى ، وان دعا فلم ير أثر الاجابة لم مختلج في قلبه اعتراض ، لأنه بملوك مدبّر فتكون همته في خدمة الحالق . ومن هذه صفته لايؤثر جمع مال ، ولا مخالطة الحلق ، ولا الالتذاذ بالشهوات . لأنه إما ان يكون مقصراً في المعرفة فهو

<sup>(</sup>١) اي ترعى وتأكل .

مقبل على النعبد المحض يزهد في الغاني لينال الباقي و إما ان يكون له ذوق في المعرفة فانه مشغول عن الكل بصاحب الكل و فتراه متأدبا في الحلوة به و مستأنساً بمناجاته و مستوحشا من مخالطة خلقه و راضيا بما يقدر له و فعيشه معه كعيش كب قد خلا بجبيبه لا يويد سواه و لايتم بغيره و فأما من لم يوزق هذه الاشياء و فانه لايزال في تنفيص متكدر العيش و لان الذي يطلبه من الدنيا لايقدز عليه و فيبقى أبداً في الحسرات مع مايفوته من الآخرة بطيب المعاملة و نسأل الله عزوجل أن يستصلحنا له فانه لاحول ولاؤوة إلا به و

#### ۲٤١ ـ الدنيا دار الخيانة والاذى

تفكرت في نفسي فرأيتني مفلساً من كل شيء ، إن اعتبدت على الزوجة لم تكن كما أريد . ان حسنت صورتها لم تكمل أخلاقها . وان تمت أخلاقها كانت مريدة لفرضها لا لي ، ولعلها لننظر وحيلي .

وان اعتبدت على الولد فكذلك . والحادم والمريد لي كذلك ، فان لم يكن لمها مني فائدة لم يريداني .

وأما صديق فلبس، واخ في الله كمنقاء مغرب<sup>(۱)</sup>، ومعادف يفتقدون أهل الحيو ويعتقدون فيهم قد عدموا وبقيت وحدي .

<sup>(</sup>١) اي انه مثل المنقاء لاوجود له .

وعدت الى نفسي ، وهي لاتصفو الى أيضاً ولاتقم على حالة سليمة ظم يبق إلا الحالق سبحانه . فرأيت أني ان اعتصدت على انعامه فما آمن خلك البلاء ، وان رجوت عفوه فما آمن عقوبته فوا أسفا لاطمأنينة ولا قرار . واقلقي من قلقي ، واحرقي من حرقي ، بالله ما العيش الاني الجنة ، حيث يقع اليةين بالرضي والمعاشرة لمن لا يجزن ولا يؤذي ، فأما الدنيا فما هي دار ذاك .

#### ٢٤٢ ـ شروط مصاحبة السلطان

ينبغي لمن صحب سلطانا او محتشا أن يكون ظاهره معه وباطنه سواء ، فانه قد يدس اليه من كيثبره ، فربما افتضح في الابتداء . وقد كان جماعة من الملوك يقصدون تقريب المنادم ، ويجعلون له حجرة في دورهم ، فاذا أرادوا أن يختصوه اختبروه باطناوذاك لايدري ، فيظهر منه مالا يصلح فيطرد . ولقد امتحن أثر ويز رجلا من خاصته ، فدس اليه جارية معها ألطاف ، وأمرها ان لانقمد عنده فعملتها ، ثم أنفذها مرة أخرى وأمرها ان تقعد بعد التسليم هنية فقعلت ، فلاحظها الرجل . ثم بعثها مرة ثالثة وأمرها أن تطيل القعود عنده وتحدثه ، فأطالت الحديث معه ، فابدى لها شيئاً من الميل اليها . وقعدته ، فأطالت الحديث معه ، فابدى لها شيئاً من الميل اليها . فقالت : أخاف أن يطلع علينا » ولكن دعني أدبر في هذا .

فذهبت فاخبرت الملك بذلك ، فوجه غيرها من خواص جواريه بمثل ذلك ، فلما جاءته قال : مافعلت فلانة .

قالت : مريضة . فاربد لونه .

ثم فعلت الجارية الثانية مثل مافعلت الأولى ، فقالت له إن الملك يمني الى بستانه فيقيم هناك ، فان أرادك على أن تمني معه فأظهر أنك عليل ، فان خيرك بين الانصراف الى دور نسائك أو المقام ههنا فاختر المقام ههنا ، وأخبره أنك لاتقدر على الحركة ، فان اجابك الى ذلك جئت اليك كل ليلة مادام الملك غائباً .

فسكن الى قولها . ثم مضت وأخبرت الملك بذلك . فلما كان بعد ثلاث ، استدعاه الملك فقال :

آني مريض .

فعاد الرسول فاخبره فتبسم . وقال : هذا أول الشر . فوجه اليه محقة حمل فيها اليه فلما بصر به أبرويز قال :

والمحفة الشر الثاني .

فرأى العصابة على رأسه ، قال :

والعصابة الشر الثالث .

فقال له الملك : ايما أحب اليك الانصراف الى نسائك ليمر ضنك أو المقام همنا الى وقت رجوعي .

قال : المقام همنا أرفق لي لقلة الحركة .

فتبسم وقال : حركتك ههنا إن تركت أكثر من حركتك الى منزلك .

ثم أمر له بعصا الزناة التي كان يوسم بها من زني .

فايقن الرجل بالأمر ، وأمر أن يكتب ما كان من أمره حرفاً حرفاً فيقرأ على الناس حرفا حرفاً اذا حضروا ، وان ينفى الى أقصى المملكة ، وتجعل العصا على وأس رمح يكون معه حيث كان ليحذر منه من لايعرفه .

فلما نفي أخذ من بعض الموكلين مدية فجب بها فكره ومات من ساعته .

قلت : وقد كان جماعة من الامراء يتنكرون ويسألون العوام عن سيرتهم ، فيتكلم العامي بما لايصلح فيضطونه عليه وربما بعثوا دسيساً . ورب كلمات قالها مسترسل فبلتغها فضولي. ورأى حمر بن عبد العزيز رجلا من العمال كثير الصلاة ، فدس عليه من قال له : إن أخذت لك الولاية الفلانية فما تعطيني ? قال : أعطيك كذا وكذا .

قال عمر : غررتنا بصلاتك.

وقد بُلَـّغت أن رجلا كلم امرأة فاجابته فاستدعتــه الى دارها ، فلما دخل قامت عن قتله . فقد ينجلي من هذه الحكاية أنه لاينبغي أن يسكن الى قول امرأة أو بعل يجوز أنه يكون جاسوساً ومختبراً . وكذلك لايظهر ماينبغي اخفاره من مال أو مذهب أو سب رجل فربما كان له في الحاضرين قريب. ولايوثق بمودة لا أصل لها ، فربما كانت تحتها آفة تقصده . وليحذر من كل أمر يجتبل . ورب كلمة نقلها صديق الى صديق فتحدث بها من لايقصد أذى القائل فبالفت فتأذى .

ورب مظهر المحبة مبالغ حتى يستكن من مراده . فالحذر الحذر من الطمأنينة الى أحد ، خصوصاً من عدو آذيته او قتلت له قريباً ، فربما أظهر الجيل شبكة الاصطيادك كعديث الزباه .

# ٢٤٣ ـ الحرص والامل عندالمسنين

قد كنت أدجوك لنيل المنى واليوم لا أطلب الا الرضى مُ قَلَت : إِنفُس مالك ملجاً الا اللهج، واستفائة الغريق فان و مُعَت والا فَـكم من حسرة تحت التراب.

# ٢٤٤ ـ الكهل والزوجة الصغيرة

منكا لي بعض الاشباخ فقال : قد علت سني وضعفت قوتي ونفسي تطلب مني شراء الجواري الصغاد ، ومعلوم انهن يردن النكاح ولبس في ، ولا تقنع مني النفس بربة الببت اذ قد كبرت فقلت له : عندي جوابان : أحدهما الجواب العامي ، وهو أن اقول ، ينبغي أن تشتغل بذكر الموت وما قد توجهت البه ، وتحذر من اشتراء جارية لاتقدر على ايفاء حقها فانها تبغضك ، فان أجهدت استعجلت التلف . وان استبقت قوتك غضبت هي ، على أنها لاتريد شيخا كيف كان ، وقد أنشدنا على بن عبيد الله قال أنشدنا محد التبيعي :

أفق يافؤ ادي من غرامي واسته مقالة محزوت عليك شفيق علقت فتساة قلبها متعلق بغيرك فاستوثقت غير وثبتى وأصبحت موثوق وبين طليق وأصبحت موثوقاً وواحت طليقة فكم بين موثوق وبين طليق فاعلم أنها تعد عليك الايام ، وتطلب منك فضل المال لتستعد لغيرك ، وربا قصدت حتفك فاحذر ، والسلامة في الترك والافتناع بما يدفع الزمان .

والجراب الثاني فاني أقول ؛ لايخلو أن تكون قــــادراً على الوطء في وقت أو لاتكون ، فان كنت لانقدر فالأولى مصابرة الترك الكل ، وان كان يكن الحارم أن بداري المرأة بالنقلة وطيب الحلق الا انه يخاطر . وان كنت تقدر في أوقات على ذلك ، ورأيت من نفسك توقاً شديداً ، فعليك بالمراهةات فانهن ما عرفن النكاح ، وما طلبن الوطء ، وأغرهن بالانفاق وحسن الحلق مع الاحتياط عليهن ، والمنع من مخالطة النسوة . واذا اتفق وطء فتصبّر عن الانزال ريثًا نتضى المرأة حاجتها . واعتبد وعظهـا وتذكيرها بالآغرة . واذكر لها حكايات العشاق من غير زكاح وقبح صورة الفعل، ولفت قلبها الى ذكر الصالحين ، ولاتخل نفسك من الطيب والتزين والكياسة والمداراة والانفاق الواسع . فهذا ربا حرك الناقة المسير .مع خطر السلامة .

# ٥ ٢٤ ـ العاقل من احترس بما يجوز وقوعه

أبله الناس من عمل على الحال الحاضرة ولم يتصور تغيرها ولا وقوع مايجوز وقوعه •

مثاله أن يغتر بدولة فيعمل بمقتضى ملكه فاذا تغيرت هلك ، وربا عادى خلقاً اغتراراً بأنه متسلط أو أنه صاحب سلطان ،

فاذا تغيرت حاله أكل كفه ندماً عند فوات التداوك. وكذا من له مال يبذره سكونا الى وجود المال وينسى حاله عندالعدم. ومن يتناول الشهوات ، ويكثر من المآكل والمشارب والنكاح ثقة بعافيته ، وينسى مايعقب ذلك من الامراض والآفات .

ومن أظرف (١) الاحوال أن يجب جاديته فيعتقها ويجب لها ، أو أمرأة فيسكن اليها ويجب لها فتتمكن . ولا يمني الايام حتى يسلوها أو يطلب غيرها ، ولا يجد طريقاً للخلاص . فأن تخلص منها أخذت ماغنت منه فلقي من الغيظ أضعاف مايلتذ به ، فلاينبغي أن يوثق بامرأة ولا يحبة أنسان ، فأنه قد يجب أمرأة ويظن أنه لا يسلوها أبداً فيسترسل اليها والسلو يحدث . ودبما أحب غيرها فينسى الاولى فيصعب عليه الحلاص من الاولى . فالعاقل لا يدخل في شيء حتى يهيء الحروج منه ، فأن الاشياء فالعاقل لا يدخل في شيء حتى يهيء الحروج منه ، فأن الاشياء فالعاقل كل حال .

وكذلك يعطي ماله ولده ثم يبقى كلاً عليه فيتمنى الولد ملاكه ، وربما عل به في النفقة .

وكذلك قديثق بالصديق فيبث أسراره اليه ، فربما أظهر ذلك فكان منها مايوجب هلاكه .

وكذلك يغتر الانسان بالسلامة وينسى طروق الموت فيأتيه بغتة فيهته وقد فات الاستدراك ولم يبق إلا الندم. فالعاقل من كانت عينه مراقبة للعواقب، محترزة بمما يجوز وقوعه، عاملة بالاحتياط في كل حال حافظة السر" والمال، غير واثقة بزوجة ولا ولد ولا صديق، متاهبة الرحيل منهيئة النقلة. هذه صفة أهل الحزم.

# ٢٤٦ ـ معرفة ذات الله عز وجل مستحيلة

من أعجب الامور طلب الاطلاع على تحقيق العرفان لذات الله عزوجل وصفاته وأفعاله ، وهيهات . ليس إلا المعرفة بالجلة ولقد أوغل المتكلمون فما وقعوا بشيء فرجع عقلاؤهم الى التسليم ، وكذلك اصحاب الرأي ، مالوا الى القياس فإذا اشياء كثيرة بعكس مرادهم ، فلم يجدوا ملجاً الاالتسليم ، فسموا ما خالفهم استحسانا (۱): فالفقيه من على الماج يمكن ، فاذا عجز استطرح التسليم ، هذا شأن العبيد .

فأما من يقول لم فعل كذا ? ومامعنى كذا ? فانه يطلب الاطلاع على سر الملك ، ومايجد الى ذلك سبيلا لوجهين : الحلق ... الحدهما ان الله تعالى ستر كثيراً من حكمه عن الحلق .

والثاني أنه ليس في قوى البشر أدراك حكم الله تعالى كلها ، فلا يبقى مع المعترض سوى الاعتراض الخرج إلى الكفر و فليمدد بسبب إلى السهاء ثم ليقطع فلينظر هل يذهبن كيده

<sup>(</sup>١) لم يوضع مايريد ، فان كان يمني بـ « أهل الرأي » الحنفية ، ويقصد « الاستحسان » المروف عندم . فالحق غير ماقال .

مايغيظ ، والمعنى من رضي بأنعالي والا فليخنق نفسه فمـا افعل الا ما أديد .

# ٧٤٧ \_ فساد أهل الزمان وخاصة المتصوفة

من رزقه الله تعالى العلم ، والنظر في سير السلف ، رأى الن هذا العالم ظامة ، وجهورهم على غير الجادة ، والمحالطة لهم تضر ولاتنقع ، فالعجب لمن يترخص في المخالطة وهو يعلم ان الطبع لص يسرق من المحالط . وانحا ينبغي ان تقع المخالطة الدون للأرفع والاعلى في العلم والعمل ليستفاد منه ، فأما محالطة الدون فأنها تؤذي ، الا ان يكون عاميا يقبل من معلمه ، فينبغي أن عالم بالاحتراز . وفي هذا الزمان ان وقعت المحالطة المعوام فهم ظلمة مستحكمة ، فاذا ابنلي العالم بمخالطتهم فليشمر ثياب الحذر ، ولتكن مجالسته اياهم المتذكرة والتأديب فحسب .

وان وقعت المخالطة للعلماء فاكثرهم على غير الجادة ، مقصودهم حورة العلم لاالعمل به . فلا تسكاد ترى من تذاكره أمر الآخرة الحسا شغلهم الغيبة وقصد الغلبة واجتلاب الدنيا ، ثم فيهم من الحسد للنظراء مالايوصف .

وان وقعت المخالطة للأمراء ، فذاك تعرض لفساد الدين ، لان الله المادة العادة الع

عليهم والاعراض عن الشرع. وأن كانت ولاية دينية كالقضاء 4 فأنهم يأمرونه بأشياء لايكاد بمكنه المراجعة فيها ، ولو راجع لم يقبلوا . وأكثر القوم يخاف على منصبه ، فيفعل ما أمر به وان لم يجز . ورعا رأيت في هـذا الزمان أقواماً يبذلون المال ليكونوا قضاة ، أو شهوداً ، ومقصودهم الرفعة . ثم أكثر الشهود يشهد على من لا يعرفه ، ويقول أنه معر"ف ، ويدري انه كذاب ، وانه انما عر"ف لاجل حبة يعطاها ، وكم قد وقعت شهادة على غير المشهود عليه ، وعلى مكره . وان وقمت المخالطة للمتزهدين فأكثرهم على غير الجادة ٢ وعلى خلاف العلم ، قد جعاوا لانفسهم نواميس. فلا يتنسبون ولا يخرجون الى سوق ، ويظهرون التخشع الزائد . وكله نفاق. وفيهم من بلبس الصوف تحت ثبابه ، وربما لوَّ م بكمه ليُرى. وقد حسكي عن طاهر بن الحسين انه قال لبعض المتزهدين : مذكم قدمت العراق ?

قال : دخلتها منذ عشرين سنة ، وانا منذ ثلاثين سنة صائم . قال : سألناك مسألة فأجبت عن اثنتين .

وبنت الصوفية أربطة فهي خوارج على المساجد ، وهي دكاكين كرية يقعد فيها الكسالى عن الكسب مع القدرة عليه ، ويتعرضون بالقعود الصدقات ، ولأحوال الظلمة ، وقد أراحوا أنفسهم من

إعادة العلم . وأكثرهم لا يصلي نافلة ولا يقوم اللبل ، بل همهم الماكول والمشروب والرقص (١) . وقد اتخذوا سننة تخالف الشريعة فهم يلبسون المرقع لا من فقر ، وهذا قبيح . لانه لبس عندهم من أمارات الزهد سوى الملبس الدون ، فشابهم تصبح نحن زهاد ، وباقي أفعالهم المستورة تفضحهم افا اطلع عليها ، فالمطبخ دائر ، والحمام ، والحلوى كثيرة . والطيب والدعة ? والكبر حاصل بذلك الكير ، وقد قال النبي عليها لما لك بن فضية وقد رآه أشعث الهيئة : أمالك مال ؟ قال : بلى من كل المال آتاني الله عز وجل!

قال:فانالله عزوجل اذا أنعم على عبد نعمة أحب انترى عليه ـ

ومن أخلاقهم تنفير الناس عن العلم ، ويزهمون أن لاحاجة الى الوسائط ، والما هو قلب ورب (٢) . ولهم من الاقوال والإفعال المنكرات ما قد ذكرته في تلبيس ابليس .

آه لو كان لهذاالزمان 'مَرَ لاحتاج كل يوم الى مئة. در"ة .. لا بل كان يستعمل السيف في هؤلاء الحوارج ، وهم داخل البلد لاقدرة للعلماء عليهم . اذ قولهم فيهم لايقبل . فمن رزقه

<sup>(</sup>١) الذي يسمى اليوم « الذكر » وهو بدعة منكرة والصوفية اذا جاعوة اكلو واذا شبعوا رقصوا . انظر حكم الرقس ووصفه في باب المرتد من حاشية ابن عابدين (٢) اي ان من كلامهم في هذا المنى : حدثني قلي عن ربي !!

الله سبحانه النظر في سير السلف ، ووفقه للاقتداء بهم ، أن يعتزل عن أكثر الحلق ، ولا مخالطهم فانه من خالط أوذي، ومن دارى لم يسلم من المداهنة ، فالنصح اليوم مردود .

## ٢٤٨ ـ كيف تعامل أعداءك وحسادك

من البله أن تبادر عدواً أو حسوداً بالمخاصة . وأمّا ينبغي ان عرفت حاله أن تظهر له مايوجب السلامة بينكما ، وان اعتذر قبلت ، وان أخذ في الخصومة صفحت ، وأريته أن الامر قريب ، ثم تبطن في الحذر منه ، فلا تثق به في حال وتتجافاه باطناً مع إظهار الخالطة في الظاهر ، فإذا أردت أن تؤذيه فأول مانؤذيه به اصلاحك واجتمادك فيا يرفعك . ومن أعظم العقوبة له العقوعن ذله . وان بالغ في السب قبالغ في الصفح تنب عنك العوام في مثبه ، ويجمدك العلماء على حامك. وما تؤذيه به من ذلك وغيره في الباطن أضعاف ، وما تؤذيه يه من كلمة اذا قلتها له سمعت أضعافها . ثم بالخصومـة تعلمه أنتك عدو م فيأخذ الحذر وببسط اللسان ، وبالصفح بجهــل مانى باطنك ، فيمكنك حينتذ أن تشتفي منه عا يؤذي دينك فيكون هو الذي قد اشتفي منك وما ظفر قط من ظفر به الانم بل الصنح الجيل . واله يقع هذا بن يرى أن

تسلیطه علیه یاما عقوبة لذنب أو لرفع درجة أو للابتلاء فهو لایری الحصم واغا بری القدرة

## ٢٤٩ ـ حكمة منع اجابة الدعاء

إذا وقعت في محنة يصعب الحلاص منها فليس لك الا الدعاء والمائج، بعد أن تقدم التوبة من الذنوب ، قان الزلل يوجب العقوبة ، فاذا زال الزال بالتوبة من الذنوب ارتفع السبب 4 فَاذَا تُبِتَ وَدُعُوتَ وَلَمْ تُو لَلاجَانِةِ أَثُرًا فَتَفَقَدُ أَمُوكُ ، فَرَيْحًا كانت التوبة ماصحت ، فصححها ثم ادع ولاتمل من الدعاء ، فربما كانت المصلحة في تأخير الإجابة ، وربما لم تكن المصلحة في الاجابة ، فانت تثاب وتجاب الى منافعك . ومن منافعك أن لاتعطى ما طلبت بل تعوض غيره . فاذا جـــاء أبليس فقسال : كم تدعوه ولاترى اجابة ؟ فقل : أنا اتعبد بالدعاء ٢ وأنا موقن أن الجواب حاصل ، غير أنه ربما كان تأخيره لبعض المصالح على" مناسب ، ولو لم يحصل حصل التعبد والذل . فاياك أن تسأل شيئًا الا وتقرنه بسؤال الحيرة 4 فرب مطاوب من الدنيا كان حصوله سيبا الملاك ، وأذا كنت قد أمرت بالمشاورة في أمور الدنيا لجليسك ليبين لك في بعض

الآراء مايعجز رأيك وترى أن ماوقع لك لايصلح ، فكيف لاتسأل الخير ربك وهو أعلم بالمصالح والاستخارة من حسن المشاورة.

### ۲۵۰ ـ اكثر طبقات الناس فاسدون

نظرت الى الناس فرأيتهم ينقسبون بين عالم وجاهل ، فاما الجهال فانقسبوا ، فمهم سلطان قد ربي في الجهال ولبس الحرير وشرب الخور وظلم الناس ، وله عمال على مثل حاله ، فهؤلاء بمعزل عن الحير بالجملة . ومنهم تجار همتهم الاكتساب وجمع الاموال ، واكثرهم لايؤدي الزكاة ولايتحاشى من الربا فهؤلاء في صود الناس . ومنهم أدباب معاش يطففون المكيال ويخسرون الميزان ويبخسون الناس ويتعاملون بالربا وفي الاسواق طول النهاد لاهمة لهم الا ماهم فيه ، فاذا جاء الليل وقعوا نياماً كالسكارى فهمة أحدهم ما ياكل ويلتذ به ، ولبس عندهم من الصلاة خبر ، فان صلى احدهم نقرها أو جمع بينها ، فهؤلاء في عداد البهائم .

ومن الناس ذوو رذالة في جميع أحوالهم فهذا كناس وهذا ذبال وهذا نخال وهذا يكسح الحش<sup>(۱)</sup> فهؤلاء أرذل القوم.

ومنهم من يطلب اللذات ولايساعده المعاش فيخرج الى قطع الطريق ، وهؤلاء أحمق الجاعة ، إذ لاعيش لهم فات (١) كل هذا لاعيب فيه إن اضطر المرء اليه ، واللي الله فيه .

التذوا لحظة بأكل أو شرب فعركت الربع قصبة هربوا خوفه من السلطان ، وما أقل بقاءم ، ثم الفتل والصلب مع اثم الآخرة.

ومنهم أرباب قرى قد همهم الجهل ، واكثرهم لايتحاشى من نجساسة ، فهم في زمرة البقر . ورأيت النساء ينقسمن أيضاً ، فنهن المستحسنة التي تبغي (١) ومنهن الحائدة لزوجها في ماله ، ومنهن من لاتصلي ولاتعرف شيئاً من الدين فهؤلاء حشو النار . فاذا سمعن موعظة فانها كما مرت على حجر واذا قرىء عندهم القرآن فكأنهن يسمعن السمر .

وأما العلماء فالمبتدئون منهم ينقسبون الى ذي نية خبيشة يقصد بالعلم المباهاة لا العمل ، ويبل الى الفسق ظنا أن العلم يدفع عنه ، وإنما المتوسطون والمشهورون فاكثرهم يغشى السلاطين ويسكت عن انكار المنكر ، وقليل من العلماء من تسلم له نبته وبجسن قصده .

فمن اداد الله به خيراً رزقه حسن القصد في طلب العلم ، فهو يحصله لينتفع به وينفع ، ولايبالي بعمل بما يدله عليه العلم فتراه يتجافى أدباب الدنيا ، ويجذر مخالطة العوام ، ويقدم بالقليل خوفاً من المخاطرة في الدنيا في تحصيل الكثير ، ويؤثر العزلة فليس مذكرا بالآخرة مثلها ، وليس على العالم أضر من

<sup>(</sup>١) اي الجيلة التي تصير بنيا

الدخول على السلاطين فانه يحسنن العالم الدنيا ويهون عليسه المنكر، وربما اراد ان ينكر فلا يصح له ، فـان عدم القناعة وغلبته نفسه في طلب فضول الدنيا سلم عليه لانه يتعرض باربابها . وان الانسان ليشي في السوق ساعة فينسى عايرى مايعلم ، فكيف اذا انضم الى ذلك التردد الى الاغنياء والطمع في اموالهم ، فأما الوحدة فانها سبب رجوع القلب وجمسع المم والنظر في العواقب والنهيؤ للرحيل وتحصيل الزاد . فاذا انضمت اليها القناعة جلبت المستحسنة . ولانحسن اليوم المجالسة الا لكتاب بحدثك عن اسرار السلف. فاما مجالسة العلماء فمخاطرة ، أذ لا يجتمعون على ذكر الآخرة في الاغلب . ومجالسة العوام فتنة للدين ، الا ان يجترز 'عالسُهم ويمنعهم من القول فيقول هو ويكلفهم الساع. ثم يستوفز للبعد عنهم ولايمكن الانقطاع الكلي الابقطع الطمع. ولايتقطع الطمع الا بالقناعة بالبسير أو ينجر بتجارة ، أو أن يكون له عقار يستغلم ، فانه منى احتماج تشتت المم ، ومنى انقطع العالم عن الحلق وقطع طبعه فيهم وتوفر على ذكر الآخرة فذاك الذي يتقع وينتقع به. والله الموقق.

٢٥١ ـ الاستعداد للجنة والرد على المتصوفة

من تأمل بمين الفكر دوام البقاء في الجنة في صفء بلا

كدر ، ولذات بلا انقطاع ، وباوغ كل مطلوب النفس ، والزيادة الاعين دأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ، من غير تغير ولازوال . ولا يقال ألف ألف سنة ولا مئة ألف ألف . ولو أن الانسان عد الالوف الوف السنين لانقض عدده وكان له نهاية ، وبقاء الآخرة لانفاد له ، إلا انه لا يحصل ذلك الا بنقد هذا العمر . ومامقدار حمر غايته مائة سنة منها خمس عشرة صبوة وجهل ، وثلاثون بعد السبعين ان حصلت ضعف وعجز . والتوسط نصفه نوم ، وبعضه زمان اكل وشرب وكسب ، والمتنخل منه للعبادات يسير . أفلا يشترى ذلك الدائم بهذا القليل ?

ان الاعراض عن الشروع في هذا البيع والشراء لغبن فاحش في العقل ، وخلل داخل في الايمان بالوعد . فائ من يدري كيف يعقد البيع بالعلم ، هو الذي يدل على الطريق ويعرشف مايصلع لها ويحذر من قطاعها .

ولقد دخل أبليس على طائفة من المتزهدين بآفات اعظمها أنه صرفهم عن العلم. فكأنه شرع في اطفاء المصباح ليسرق في الظلمة ، حتى أنه أخذ قوما من كبار العلماء فالك بهم من ذلك ماينهن عنه العلم ، فرأيت أبا حامد الطوسي (١) يحكي عن نفسه في بعض مصنفاته قال : شاورت متبوعا مقدما من الصوفية في

<sup>(</sup>١) يريد به حجة الاسلام الامام الفرالي.

المواظبة على تلاوة القرآن فنعني منه ، وقال : السبيل ان تقطع علايقك من الدنيا بالكلية بحيث لايلتفت قابك الى اهل وولد ومال وعلم ، بل تصير الى حالة يستوي عندك وجود ذلك وعدمه ، ثم تخلو بنفسك في زاوية . فتقتصر من العباءة على الفرائض والروانب ، وتجلس فادغ القلب . ولاتزال تقول : الله . الى ان تنتمي الى حالة لو تركت تحريك اللسان وأيت كأن الكلمة جادية على لسانك ، ثم تنظر مايفتع عليك مما فتح مثله على الانبياء والاولياء (١) .

قلت: وهذا أمر لاأتعجب انافيه من الموصى به وانمسا أتعجب من الذي قبله مع معرفته وفهمه ، وهل يقطع الطريق بالاعراض عن تلاوة القرآن ? وهل فتح الأنبياء مافتح بمجاهدتهم ورياضتهم . وهل يوثق بما يظهر ? ثم ماالذي يفتح ? أثم اطلاع على علم الغيب أم وحي ?

فهذا كله من تلاعب ابليس بالقوم . ووبما كان مايتخايل من أثر الماليخوليا ومن ابليس . فعليك بالعلم ، وانظر في سير السلف هل فعل أحد منهم من هذا شيئاً أو امر به ? وانحا تشاغلوا بالقرآن والعلم فدلهم على اصلاح البواطن وتصفيتها . نسأل الله عز وجل علماً نافعا ، ودفعاً للعدو مانعاً ، إنه قادر

<sup>(</sup>١) ماخالفالشرع نردهولو جاءبه الفزالي او غيرالفزالي،وهذا بما يخالصالشرع

## ٢٥٢ ـ نصائح في الحب والبغض

من أراد اصطفاء محبوب ، فالمحبوب نوعان امرأة بقصد منها حسن الصورة ، وصديق يقصد منه حسن المعنى ، فإذا أعجبك صورة امرأة فتأمل خلالهـا الباطنة 'مدَيْدة قبل ان يتعلق القلب بها تعلقاً محكماً ، فان رأيتها كما تحب وأصل ذلك كله الدين كما قال : عليك بذات الدين \_ فيل الما واستولدها وكن في ميلك معتدل المل ، فانه من الغلط ان تظهر لمحبوبك المحبة ، فانه يشتط عليك ، وتلقى منه الأذى من التجتي والهجران والادلال وطلب الانفاق الكثير ، وان كانت تحبك ، لأن هذا إنما يجتلب حب الاذلال المقهور وثم نكتة عجيبة ، وهي انك دبما عملت بمقتضي الحال الحاضرة ، ومي نحكم بكمال الحب ، ثم ان ذلك لايثبت إليك فتقسم وتيقى مقهوراً ويصعب عليك الحلاص . وربا تمكنت بمعرفة سرك أو بأخذ كثير من مالك .

ومن أحسن ما بلغني في هذا أن جارية لبعض الحلفاء كانت نحبه حبا "شديداً ولا تظهر له ذلك ، فسئلت عن هذا فقالت: لو أظهرت ماعندي فجفاني هلكت . قال الشاعر :

لانظهرت مودة لحبيب فترى بعينك منه كل عجيب أظهرت يوماً للحبيب مودتي فاخذت من هجرانه بنصيب

وكذا ينبغي ان تكتم حبك الولد ، لانه يتسلط عليك ، ويضيع مالك ، ويبالغ في الادلال ، ويتنع عن التعلم والتأدب . وكذلك اذا اصطفيت صديقا وخبرته فلا تخبره بكل ماعندك ، بل تعاهده بالاحسان كما تتعاهد الشجرة ، فانها اذا كانت جيدة الاصل حسنت ثرتها بالتعاهد . ثم كن منه على حذر فقد تتغير الاحوال وقد قبل :

وأما إذا أبغضت شخصاً فلا تظهر ن ذلك ، فانك تنبه على أخذ الحذر منك ، وتدعوه الى المبارزة ، فيبال غيل حربك والاحتيال عليك ، بل ينبغي أن تظهر له الجيل إن قدرت ، وتبوه ما استطعت ، فانكسرت معاداته جبلة "بالحياء من بغضك ، فان لم تطق فهجر جيل ، لانبين فيه مايؤذي . ومتى سمعت عنه كلمة قذعة فاجعل جوابها كلمة جيلة ، فهي أقوى في كف لسانه ، وكذلك جميع مايخاف اظهاره ، فلا تتكلين به ، فربما وقعت كلمة أسقطت بها عز السلطان فنقلت تتكلين به ، فربما وقعت كلمة أسقطت بها عز السلطان فنقلت الله فسكانت سبب هلاكك ، أو عن صديق فكانت سبب عداوته ، أو صرت رهينا لمن معها خانفا أن يظهرها .

وكذا ينبغي أن تكم سنك فان كنت كبيرا استهرموك

وإن كنت صغيراً استحقروك.

وكذلك مقدار ما لك ، فانه ان كان كثيراً نسبوك في منقتك الى البخل ، وان كان قليلا طلبوا الراحة منك .

وكذلك المذهب ، فانك ان أظهرته لم تأمن أن يسبعه مخالف فيقطع بكفرك : وقد أنشدنا محمد بن عبد الباقي البزار : احفظ لسانك لانبع بثلاثة سن ومال مااستطعت ومذهب فعلى الثلاثة تبنيل بثلاثة بموه وبمخرق ومكذب

### ٢٥٣ ـ خادم السلطان كراكب البحر

طال تعجي من مؤمن بالله عز وجل مؤمن بجزائه يؤثر خدمة السلطان مع مايرى من الجور الظاهر فواعجباً ما الذي يعجبه دنيوياً فليس ثم الا ان يصاح بين يدبه بسم الله ، وأن يتصدر في المجالس ويلوي عنقه كبواً على النظراء ، ويأخذ الأسحات (١)وهو يعلم من أين حصل . وربما انبسط في البرطيل(٢). ثم يقابل هذا أن يصادر ويعزل ، فقستخرج منه تلك المرارة كل حلاوة كانت في الولاية :

وربما كان قريب الحال<sup>(٣)</sup> فافتقر بالمصادرة جداً ، ثم تنطلق الالسن المادحة بالذم . ثم لو سلم من هـذا فانه لايسلم من الرقيب له والحذو منه . فهو كراكب البحر أن سلم بدنه من الخوف .

<sup>( )</sup> بريد بها « سمت » ( ۲ ) الرشوة والبرطيل كلمة فصيحة و هي من عامي الشام ( ۳ ) اى ليس بالغني المقتدر . ويقال اليوم « في عامية المشام » فلان ضميف الحال

وان كان ديّناً فانه يعلم أنهم لابمكنونه في الغالب من العمل بمتضى الدين . فانهـــم يأمرونه بترك مايجب وفعل مالايجوز فيذهب دينه على البارد(١١) . ولعقاب الآخرة أشق .

#### ٢٥٤ ـ عليك بالقناعة

العجب من الذي أنف من الذل كيف لايصبر على جاف" الحبز ولايتعرض لمنن الانذال ?

أتراه مايعلم أنه مايقي صاحب مروءة! وانهان سأل سأل بخيلا لايعطي ، فان أعطى نزراً فانه يستعبد المعطى بذلك العمر ، ثم ذاك القدر النزر يذهب عاجلا ، وتبقى المنن والحجل ورؤية النفس بعين الاحتقار ، اذ صارت سائلة ، ورؤية المعطى بعين التعظيم أبددا . ثم يوجب ذلك السكوت عن معايب المعطى والبدار الى قضاء حقوقه وخدمته فيا بقي .

وأعجب من هذا من يقدر أن يستعبد الاحرار بقليل العطاء الفاني ولا يقعل ، فان الحر لايشتركي إلا بالاحسان قال الشاعر : تفضل على من شئت واعن بأمره فأنت ولوكان الامير أميره وكن ذاغني عن تشاء من الورى ولوكان سلطانا فأنت نظيره ومن كنت محتاجاً اليه و واقفاً على طبع منه فانت أسيره (٢٠)

 <sup>(</sup>١) اي على اهون سبب وهو تبيير عباسي عامي .
 (٢) واصله : احسن الى من شئت تكن اميره ، واستفن عمن شئت تكن نظيره ، واحتج الى من شئت تكن اسيره .

# ٧٥٥ ـ نصائح للشباب وعلاقتهم بالنساء

ينبغي الصي إذا بلغ أن يحذر كثرة الجاع ليبقى جوهره فيفيده ذلك في الكبر ، لانه من الجائز كبره والاستعداد المبائز حزم ، فكيف الغالب ? كما ينبغي أن يستعد الشتاء قبل هجومه ، ومتى انفتى الحاصل وقت القدرة تأذى بالقتر الدوقة الفاقة

وليعلم ذو الدين والفهم أن المتعة إغا تكون بالقرب من الحبيب ، والقرب بحصل بالتقبيل والضم ، وذلك يقوى المحبة والحجة يلذ وجودها والوطء ينقص المحبة ويعدم تلك اللذة . وقد كان العرب يعشقون ولايرون وطء المعشوق . وقال فائلهم : أن نكح الحب فسد .

فأما الالتَّذاد بنفس الوطء فشأن البهائم (١).

ولقد تأملت المراد من الوطء فوجدت فيه معنى عجيباً عِنْهُ على كثير من الناس ، وهو أن النفس اذا عشقت شخصاً أحبت القرب منه ، فهي تؤثر الضم والمعانقة الانها غابة في

<sup>(</sup>۱) والناس في مذا كالبياغ . هذه طبيشهم التي طبيه الله عليها ، لايد لهم فيها م - ۳۹

القرب ، ثم تربد قرباً يزيد على هذا فيقبل الحد . ثم تطلب القرب من الروح فيقبل الفم نم لانه منفذ الى الروح (١١) ۽ تم تطلب الزيادة فيمص لسان المحبوب ، وقد كان رسول الله عليه يتوشح عائشة ويقبلها ويص لسانها (٢). فاذا طلبت النفس زيادة في القرب الى النفس استعملت الوطء (٣٠) . فهذا سره المعنوي ، ومحصل منه الالتذاد الحسي.

### ٢٥٦ ـ الرد على المتكلمين

ليس على العوام أضر من سماعهم علم الكلام وإنما ينبغي أن يجذر العرام من سماعه والحوض فيه ، كما يجذر الصبي من شاطىء النهر خوف الغرق . وربما ظن العامي أن له قوة يدرك بها هذا وهو فاسد ، فانه قد زل في هذا خلق من العامـاء فكيف العوام ?

وما رأيت أحمق من جمهور قُنصاص زماننا ، فانه يحضر عندهم العوام الغشم فلا ينهونهم عن خمر وزنا وغيبة ، ولايعلمونهم أركان الصلاة ووظائف التعبد ، بل يلؤون الزمان بذكر

<sup>(</sup>١) بل هو منفذ الى المندة والامعاء وما فيها . ولكن الشهوة تعمي الدين وتمطل الفكر (٢) قال الاستاذ الشيخ ناصر : مص اللسان لم يصح .

<sup>(</sup>٣) أعانقها والنفس بعد مشوقة اليها وهل بعد المناق تداني وألثم فاهاكي تزول صبابني

فيشتد ما ألقى مسن الحيان كان فؤادي ايس يشفى غليله

سوى ان يرى الروحين تلتقيان

الاستواء وتأويل الصفات ، وأن الكلام قائم بالذات فيتأذى بذلك من كان قلبه سليا . وانما على العامي أن يؤمن بالاصول الحسة : بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، ويقنع بما قال السلف : القرآن كلام الله غير مخلوق . والاستواء حق والكيف مجهول . وليعلم أن رسول الله عليه لم يكلف الاعراب سوى مجرد الايمان ، ولم تتكلم الصحابة في الجواهر والاعراض . فن مات على طريقهم مات مؤمناً سليماً من بدعة . ومن تعرض لساحل البحر وهو لايحسن السباحة فالظاهر غرقه .

٢٥٧ ـ وجوب الاستعداد للآخرة وترك لذات الدنيا

أشد الناس جهلا منهوم باللذات.

واللذات على ضربين مباحة ومحظورة ، فالمباحة لا يكاد يحصل منها شيء إلا بضياع ماهو مهم من الدين . فاذا حصلت منها حبة قاونها قنطار من الهم . ثم لا تـكاد تصفو في نفسها بل مكدراتها الوف ، فاذا صور عدمها الالوف صار التصوير مفلصا الهوى عبراً النفس ، فاذا أنفت أنفت من الاسف على الدوام مالا يجويه صفة فهي نغر الغير (١) وتهدم العبر ، وتديم الأسى . ومع هذا فالمنهوم كلها عدى عن لذة طلب أختها . وقد عرف

<sup>(</sup>١) الجامل

جنابة الاولى وخيانها . وهذا مرض العقل ، وداء الطبع . فلا والله صاحبه هذا كذلك الى أن 'يختطف بالموت فيلقى على بساط ندم لايستدرك . فالعجب بمن همته هكذا مع قصر العبر ، ثم لايم بآخرته التي لذتها سليمة من شامت ، منزهة عن عائب دائمة الى الامد ، باقية ببقاء الابد . والها يحصل تقريب هذه بابعاء علك ، وعران هذه بتغريب تلك . فواعجبا لعساقل حصيف علك ، وعران هذه بتغريب تلك . فواعجبا لعساقل حصيف حسن التدبير ، فاته النظر في هذه الاحوال ، وغفل عن التسييز هذبي هذبي الامرين .

وان كانت اللذة معصية انضم الى ماذكرة، عار الدنساء والغضيمة بين الحلق، وعقوبة الحدود، وعقاب الآخرة، وغضب الحق سيعانه

بالله أن المباحات تشغل عن تحصيل القضائل فذم ذلك لبيان الحزم و فكيف بالمحرمات التي هي غابة الرذائل ? نسأل الله عز وجل يقظة تحركنا الى منافعنا ، وتزعجنا عن خواهعنا الله قريب.

٢٥٨ ـ التراخي والكسل بعداليقظة بسماع المواعظ وأسبابه تاملت على الحلق (١) واذا هم في حالة عجيبة يسكاد يقطع معها

<sup>(</sup>۱) بربد : تأملت الحلق

بفساد العقل . وذلك ان الانسان يسمع المواعظ وتذكر له الآخرة فيعلم صدق القائل ، فيبكي وينزعج على تفريطه ، ويعزم على الاستدراك ، ثم يتراخى عمله بمنتضى ماعزم عليه . فاذا فيل له : انشك فها و عدت به ? قال : لاوالله .

فيقال له : فاحل . فينوي ذلك ثم يتوقف عن العمل . وديما مال الى لذة عومة ، وهو يعلم النمي عنها .

ومن هذا الجنس تأخر الثلاثة الذين خُلاَّفوا ولم يكن لمم عذر وهم يعلمون قبع التأخر . وكذلك كل عاص ومفرط .

فتأطنت السبب مع أن الاعتقاد صحيح والفعل بطيء ؛ فاذا له ثلاثة أسباب (١):

أحدهما رؤية الهوى العاجل ، فان رؤيته تشغل عن الفكر

والثاني التسويف بالتوبة . فاو حضر العقل لحذر من آفات التأخير ، فربما هجم الموت ولم تحصل التوبة ، والعجب بمن يجو ذ سلب روحه قبل مضي ساعة ولا يعمل على الحزم ، غير أن الهوى يطيل الامد . وقد قال صاحب الشرع على الحزم : « صل صلاة مودع » وهذا نهاية الدواء لهذا الداء ، فانه من ظن انه لا يبقى الى صلاة الحرى جد واجتهد .

والثالث رجاء الرحمة ، فُهوى العاصي يقول : دربي رحيم ،

<sup>(</sup>١) عرش لهذا المني في أول الكتاب .

وينسى انه شديد العقاب . ولو علم أن رحمته ليست رقة اذ لوكانت كذلك لما ذبح عصفوراً ولا آلم طفلا ، وعقابه غير مأمون ، فانه شرع قطع اليد الشريفة بسرقة خسة قراريط . فنسأل الله عز وجل أن يهب لنا حزماً ببت المصالح جزماً .

## ٢٥٩ ـ ذم لباس الخيلاء

نظرت في قول رسول الله على لما لبس الحاتم ثم رمى به وقال : د شغلني نظري البكم ونظري البه ، وقوله : د هذا رجل بتبختر في حلمه مرجلا 'جمّته خسف به الارض، فهو يتجلجل فيها الى يوم القيامة ، ، فوأيت انه لاينبغي لأحد أن يلبس ثوباً معجباً ولا شبئاً من زينة ، لان ذلك يوجب النظر الى النفس بعين الاعجاب ، ، والنفس ينبغي ان تكون ذلية النفالق .

وقد كان قدماء الاحبار في بني اسرائيل بمشون على العصي الثلا يقع منهم بَطرَ في المشي . وابست أم المؤمنين عائشة وضي الله عنها درعاً لها فاعجبت به ، فقال لها رسول الله عليه الله وان الله لاينظر اليك في حالتك هذه ي . ولما لبس رسول الله عليه خيصة لها أعلام قال : « ألمتني هذه عن صلاتي ، .

وهذا كله يوجب الاعراض عن الزينة وما بجرك الى الفخر

والزهو والعجب . ولهذا حرم الحرير . وأقول على أسباب هذا : أن المرقعات التي يتتو"ق (١) فيها المتصوفة بالسوارك والتلميم ربما أوجبت زهو اللابس ، إما لحسنها في ذاتها ، أو العلمه انها تنبىء عنه بالتصوف والزهد . وكذلك الحاتم في اليد ، وطول الاكهام ، والنعال الصرارة (٢) ، ولا أقول : أن هذه الاشياء تحرم ، بل ربما جلبت ما يحرم من الزهو ، فينبغي العاقل أن يتنبه بما قلت في دفع كل ما يحذر من شره . وقد ركب ابن همر نجيباً فأعجبه مشيه ف نزل ، وقال : وانافع أدخله في البدن (٣) .

### ٢٦٠ ـ النهي عن مخالطة الناس

من أراد اجتاع همه واصلاح قلبه ، فليحذر من مخالطة الناس في هذا الزمان ، فانه قد كان يقع الاجتاع على ماينفع فكره ، فصار الاجتاع على مايضر .

وقد جربت على نفسي مراراً ان احصرها في بيت العزلة ، فتجتمع هي ويضاف الى ذلك النظرفي سير السلف فأرى العزلة

 <sup>(</sup>١) يتأنق
 صرير عندالمشي ـ وكانتمن امارات الشطار (٣) اي في الهدي

حمية ، والنظر في سير القوم دواه ، واستعال الدواه مع الحية عن التخليط نافع .

فاذا فسحت لنفسي في مجالسة الناس ولقائم تشتت المقلب ما قد المجتبع ، ووقع الذهول عما كنت أواهيه ، وانتقش في القلب ما قد رأته العين ، وفي الضبير مانسبعه الأذن ، وفي النفس مانطبع في تحصيله من الدنيا . وإذا جمهور الخالطين أرباب غفلة ، والطبع بمجالستهم يسرق من طباعهم . فإذا عدت أطلب القلب في أجد ، وأدوم ذاك الحضور ١٠ فأفقده ، فيبقى في خماد في أجد ، وما فائدة تعريض فلك اللقاء الناس أياماً حتى ما يسلو الموى . وما فائدة تعريض البناء المنقس ، فان دوام العزلة كالبناء ، والنظر في سير السلف بوفعه ، فاذا وقعت المخالطة انتقض ما بنى في مدة في لحظة ، وصعب التلاقي وضعف القلب .

ومن له فهم يعرف أمراض القلب ، وإعراضه عن صاحبه، وخروج طائره من قنصه ، ولا يؤمن على هذا المويض ان يكون مرضه هذا سبب التلف ، ولا على هذا الطائر المحصور أن لايقع في الشبكة .

وسبب مرض القلب انه كان عمياً عن التخليط معندياً بالعلم ،

<sup>(</sup>١) اي حضور القلب منم الله

فالجد الجد فانما هي أيام وما نرى ما يلقى ولا من يؤخذ منه ، ولا من تنفع بجالسته ، إلا ان يكون نادراً ماأعرفه : ملقي الصحاب آخو وجد نطارحه حديث نجد ولا صب نجادبه فالزم خلوتك ، وراع مابقيت ، واذا قلقت النفس مشاقة الى لقاء الحلق ، فاعلم أنها بعد كدرة فرضها ليصير لقاؤهم عندها مكروها ، ولو كان عندها شغل بالحالق لما أحبت الزحمة ، كا ان الذي يجلو بجبيبه لا يؤثر حضور غيره ولو انها عشقت طويق اليهن لم تلتقت الى الشام .

وسير السلف ، فخلط فلم يحتبل مزاجه فوقع المرض

#### ٢٦١ \_ هداية الغافلين

تفكرت في سبب هدارة من يهندي وانتباه من يتيقظ من رقاد غفلته ، فوجدت السبب الاكبر اختيار الحق عز وجل الذلك الشخص ، كما قيل : « اذا أرادك لأمر هماك له » . فتارة تقع اليقظة بمجرد فكر يوجبه نظر العقل ، فيتلم الانسان وجود نفسه فيما أن لها صانعاً وقد طالبه بحقه ، وشكر نعمته ، وخوفه عقاب مخالفته ، ولا يكون ذلك بسبب ظاهر . ومن هذا ماجرى لأهل الكهف ، « إذ قاموا فقالوا وبنا وب السبوات والارض ، وفي النفسير : ان كل واحمد منهم

أَلْقِي فِي قَلْمُهُ بِقَطْةً فَقَالَ : لابد لهذا الحُلقُ مِن خَالَقَ . فَاشْتَدَ كُرِب بُواطَهُم مِن وقود نار الحَذْر ، فَخَرْجُوا الى الصحراء ، فاجتمعوا عن غير موعد ، فكل واحد يسأل الآخر : ماالذي أخرجك ? فتصادقوا .

ومن الناس من يجعل الحالق سبحانه وتعالى لذلك السبب الذي هو الفكر والنظر سبباً (١) ظاهراً ، إما من موعظة يسمما أو يراها ، فيحرك هذا السبب الظاهر فكرة القلب الباطنة . ثم ينقسم المتيقظون فنهم من يغلبه هواه ، ويقتضيه طبعه ما يشتهي ، بما قد اعتاده ، فيعود القهقرى ولا ينفعه ماحصل له من الانتباه . فانتباه مثل هذا زيادة في الحجة عليه .

ومنهم من هو واقف في مقام المجاهدة بين صفين : العقل الآمر بالتقوى ، والهوى المتقاضي بالشهوات . فمنهم من يغلب بعد المجاهدات الطويلة فيعود الى الشر ويختم له به ، ومنهم من يَغلِب تارة و يُغلَب أخرى فجر احاته لا في مقتل (٢). ومنهم من يقهر عدوه فيدجنه في حبس ، فلا يبقى العدو من الحيلة إلا الوساوس .

ومن الصفوة أقوام مذ تيقظوا ما ناموا ، ومذ سلكوا ما وقفوا ، فهمهم صمود وترق ، كلما عبروا مقاماً الى مقــام

<sup>(</sup>١) اى بيمل لتفكير « الذي هو سبب الهداية » سبباً ظاهرا النم ...

<sup>(</sup>٢) أي في غير مقتل .

رأوا نقص ماكانوا فيه فاستغفروا . ومنهـــم من يرقى عن الاحتياج الى مجاهدة إما لحسـة مايدعو إليه الطبع عند. ولا وقع له ، وإما لشرف مطلوبه فلا يلتفت الى عائق عنه .

واعلم أن الطريق المرصلة الى الحق سبحانه ليست بما يقطع بالاقدام ، وانما يقطع بالقلوب . والشهوات الماجلة قطاع الطريق والسبيل كالليل المدلهم ، غير أن عين الموفق بصر فرس لانه يرى في الظلمة كما يرى في الضوء والصدق في الطلب ايناد (١) أين وجد يدل على الجادة ، وإنما يتمثر من لم مخلص . وانما عتنع الاخلاص بمن لايواد . فلا حول ولا قوة إلا بالله .

### ۲۲۲ ـ لو عرفت مقدارك ماتكبرت

عجبت لمن يعجب بصورته ، ومختال في مشبته ، وينسى مبدأ أمره . الما أوله لقمة ضمن اليها جرعة ماء ، فان شئت فقل كسرة خبز معها تمرات ، وقطعة من لحسم ومذقة من لبن ، وجرعة من ماء ، ونحو ذلك طبخته الكبد فأخرجت منه قطرات مني ، فاستقرت في الانثيين فحركتها الشهوة ، فصبت فبقيت في بطن الام مدة حتى تكاملت صورتها فخرجت طفلا " نتقلب في خرق البول .

<sup>(</sup>١) يريد انه انارة

وأما آخره فانه يلقى في التراب فياكله الدود ويصيروفاتا تسفيه السواني . وكم يخرج تراب بدنه من مكان الى مكان آخر . ويقلب في أحوال الى أن يعود فيجمع .

هذا خبر البدن . انما الروح عليها العمل ، فان تجوهرت بالادب ، وتقومت بالعلم ، وعرفت الصانع ، وقامت بحقه فما يضرها نقص المركب . وان هي بقيت على صفتها من الجمالة شابهت الطين بل صادت أخس حالة منه .

## ٢٦٢ . نصائح لطالب العلم الفقير

هيات ان يجتمع المم مع التلبس بأمور الدنيا خصوصاً الشاب الفقير الذي قد ألف الفقر ، فانه أذا تؤوج وليس له شيء من الدنيا اهتم بالكسب ، أو بالطلب من الناس فتشت همته وجاءة الاولاد فزاد الامر عليه ، ولايزال يرخص لنفسه فيا يحيل ، الى أن يلتبس بالحرام ، ومن يقكر فهمته ما يأكل وما يأكله أهله ، وما يرضي به الزوجة من النفقة والكسوة ، وليس له فلك . فاى قلب يحضر له ، وأى هم يجتمع ? هيات واقه . لا يجتمع الهم والعين تنظر الى الناس ، والسمع يسمع حديثهم ، والسان تخاطبهم ، والقلب متوزع في تحصيل ما لابد منه .

قان قال قائل: فكيف أصنع ?

قلت: إن وجدت ما يكفيك من الدنيا ، أو معيشة تكفّك فاقتع بها ، وانفرد في خلوة عن الحلق مها قدوت ، وان توجت فبفقيرة تقنع باليسير ، وتصبر أنت على صورتها وفقوها ، ولا تترك نفسك تطبع الى من تحتاج الى فضل نفقته فان وزقت امرأة صالحة جعت همتك . وإن لم تقدر فعالجة الصبر أصلم لك من المحاطرة .

وإياك والمستحسنات (۱) فان صاحبهن اذا سلم كعابد هنم وإذا حصل بيدك شيء فانقق بعضه ، فبحفظ الباقي تحفظ شتات قلبك . واحذر كل الحذر من هذا الزمان وأهله فما بقي منواس ولا مئو ثر ، ولا من يتم لسد خلة ، ولا من لو سئل أعطى إلا أن يعطي نزداً بتضجر ومنة يستعبد بها المعطى بقية العبر ، ويستثقله كلها رآه ويستدعي خدمته له ويتردد اليه . وإنما كان في الزمان مثل أبي عمرو بن نجيد سمع أبا عنائ المفري يقول بوما على المنبر : علي ألف ديناد ، وقعد ضاق صدري .

فضى أبو عمرو اليه في الليل بألف دينار ، وقال : اقض دينك. فاما عاد وصعد المنبر قال : نشكر ألله لابي عمرو فائه أراح قلمي وقضى ديني .

<sup>(</sup>۱) يريد الجيلات

فقام أبو عمرو فقال : أيها الشيخ ذلك المال كان لوالدتي وقد شقعلها ما فعلت فان رأيت أن تتقدم (١) بوده فافعل ،

فلما كان في الليل عاد اليه ، وقال له : لماذا شهرتني بين النساس ؟ فأنا مافعلت ذلك لاجل الحلق ، فخذه ، ولا تذكرني ماتواوغيب في التراب شخوصهم والنشر مسك والعظام رميم فالبعد البعد عين همته الدنيا ، فان زاد هم اليوم الى أن يحصل أقرب منه الى أن بؤثر . ولا تكاد ترى إلا عدواً في الباطن ، صديقاً في الظاهر ، شامتا بباطنه حسوداً على نعمته . فاشتر العزلة بما بيعت ، فإن من له قلب إذا مشى في الاسواق وعاد الى منزله تغير قلبه ، فكيف ان عرقله بالميل الى أسباب الدنيا ، واجتهد في جمع الهم بالبعد عن الحلق ليخلو القلب بالتفكر في المآب . وتتلمع عين البصورة خبم الرحيل .

## ٢٦٤ ـ على المريد ان يزورالقبور ولايخالط البطالين

كان المريد في بداية الزمان إذا أظلم قلبه أو مرض لب قصد زيادة بعض الصالحين فانجلى ما أظلم واليوم منى حصلت ذرة من الصدق لمريد فردته في بيت عزلة ، ووجد نسيا من روح العافية ، ونوراً في بإظن قلبه ، وكاد همه يجتمع وشتاته ينتظم ، فخرج فلقي من يوما اليه بعلم أو زهد رُئي عند البطالين

<sup>(</sup>١) أي تأمر

وهو يجري معهم مسلك الهذبان الذي لاينفع ، ورأى صورته صورة منتس (۱) ، وأهون ما عليه تضبيع الاوقات في الحديث الفارغ ، فما يرجع المريد عن ذلك الوطن الا وقد اكتسب ظلمة في القلب وشتاتا في العزم ، وغفلة عن ذكر الآخرة ، فيعود مريض القلب ، يتعب في معالجته أياماً كثيرة حتى يعود الى ما كان فيه ، وربا لم يعد لان المريد فيه ضعف ، قاذا رأى شيخاً قد جرب وعرف ثم يؤثر البطالة ، لم يأمن أن يتبعه الطبع .

فالاولى للمريد اليوم أن لايزور إلا المقابر ، ولايفاوض إلا الكتب ، التي قد حوت محاسن القوم ، وليستعن بالله تعالى على التوفيق لمراضيه ، فانه ان اراده هيأه لما يوضيه .

# ٧٦٥ ـ صفة أولياء الله

تأملت الذين بختارهم الحق عز وجل لولايته والقرب منه . فقد سمعنا أوصافهم ، ومن نظنه منهم بمن رأيناه ، فوجدته سبحانه لايختار الاشخصاً كامل الصورة ، لاعيب في صورته ، ولانقص في خلقته ، فتراه حسن الوجه ، معتدل القامة ، سليماً من آفة في بدنه . ثم يكون كاملا في باطنه ، سخياً جواداً عاقلا

<sup>(</sup>۱) اي ملبس « مدجل »

غير خب ولا خادع ، ولاحلوه ولاحسوه ، ولا فيه عيب من عيرب الباطن ، فذاك الذي يربيه من صغره فتراه في الطفولة معتزلا عن الصبيان ، كأنه في الصبيا شيخ ينبو عن الرذائل ويفزع من النقائص ، ثم لاتزال شجرة همته تشو حتى يرى نمرها متيدلا على اغصان الشباب ، فهو حريص على العلم ، منكش على العمل ، محافظ للزمان ، مراع للاوقات ، ساع في طلب على العمل ، محافظ للزمان ، مراع للاوقات ، ساع في طلب الفضائل ، خاتف من النقائص ، ولو وأيت التوفيق والإلهام الرباني كيف بأخذ بيده ان عثر ، ويمنعه من الحطأ ان هم ، ويستر عمله عنه حتى لايراه منه . ثم ينقسم هؤلاء . في الفضائل ، ويستر عمله عنه حتى لايراه منه . ثم ينقسم هؤلاء . في الفضائل ، ويستر عمله عنه حتى لايراه منه . ثم ينقسم هؤلاء . واتباع السنة . ويندر منهم من يجمع له الحكل ويرقبه الى عزاجة الحكاملين .

وعلامة أثبات الكمال في العلم والعمل ، الاقبال بالكاية على معامله الحقى ومحبته واستبعاب الفضائل كلها ، فاو تصووت النبوة أن فكتسب لدخلت في كسبه . ومراتب هذا لايجتملها الوصف، لكونه درة الوجود ، التي لانكاد تنعقد في الصدّف الا في كل ودود . نسأل الله عز وجل توفيقنا لمراضيه وقربه . ونعوذ به من طرده وابعاده .

# ٢٦٦ ـ اكثر الناس في غفلة عن الآخرة

اكثر الحلايق على طبع ردي لاتقومه الرياضة . لايدرون لم خلقوا ولا المراد منهم . وغاية همتم حصول بغيتهم من أغراضهم . ولايسالون عند نيلها مااجتلبت لهم من ذم . يبذلون العراض دون الغراض ، وبؤثرون لذة ساعة ، وان اجتلبت زمان مرض ، يلبسون عند التجاوات ثياب محتال ، في شعاد عنال ، ويلتبسون في المعاملات ، ويسترون الحال .

اف كسبوا فشهة ، وان اكلوا فشهوة ، ينامون الليل واف كانوا نياماً بالنهار في المعنى ، ولا نوم بهذه الصورة ، فاذا أصبحوا سعوا في تحصيل شهواتهم بحرص خنزير ، وتبصبص كلب ، والمنتراس أسد ، وغارة ذئب ، وروغان ثعلب ، ويتأسقون عند الموت على فقد الموى ، لاعلى عدم النقوى . ذلك مبلغهم من العلم ، كيف يقلح من يؤثر مايواه بعينه على مايبعره بعقله ؟ ومايدركه ببصره أعز عنده مما يواه ببصيرته .

تلك لو فتحوا أسماعهم لسبعوا هانف الرحيل في زمان الاقامة يصبح في عرصات الدنيا : تلمحوا تقويض خيام الاوائل . لكن غرهم كر الجهالة ، فلم يفيقوا الا يضرب الحد .

### ٢٦٧ - المال الحرام

أ دأيت بعض المتقدمين سئل هن يكتسب حلالا وحرامه من السلاطين والامراء ثم يبني المساجد والاربطة ، هل له فيما ثواب ?

فأفى بما يوجب طيب قلب المنفق ، وان له في انفاق مالا يملكه نوع سمسرة ، لأنه لايعرف أعيان المفصوبين فيرد .

فقلت: واعجب امن متصدين الفتوى لا يعرفون أصول الشريعة . ينبغي أن ينظر في حال هذا المنفق أولا ، فان كان سلطانا فما يخرج من بيت المال قد عوفت وجوه مصارفه ، فكيف يمنع مستحقه ويشغله بما لايفيد من بناء مدرسة ورباط وان كان المنفق من الامراء ونواب السلاطين ، فانه يجب ان يود ما يجب وده الى بيت المال ، وليس له فيه الا مافرض من ايجاب يكيق به ، فان تصرف في غير ذلك كان مصروفاً من ايجاب يكيق به ، فان تصرف في غير ذلك كان مصروفاً فيا ليس له ، ولو أذن له كان الاذن جائزاً . وان كان قد أقطع مالايقاوم همله (۱) كان ماياخذه فاضلا من اموال المسلمين لاحق له فيه ، وعلى من أطلقه في ذلك اثم أيضاً ، همذا اذا سلم المال وكان من حله . فاما إذا كان حراماً أو غصباً فكل المال وكان من حله . فاما إذا كان حراماً أو غصباً فكل تصرف فيه حرام ، والواجب وده على من أخذ منه أو على تصرف فيه حرام ، والواجب وده على من أخذ منه أو على

ور تنهم ، فان لم يعرف طربق الرد كان في ببت مال المسلمين يصرف في الصدقة ، ولم محظ آخذ و يصرف في الصدقة ، ولم محظ آخذ و يغير الانم . أنبأنا أحمد بن الحسن بن البنا قال أخبرنا محمد بن على الزجاجي قال أخبرنا عبد الله بن محمد الاسدي قال أخبرنا على بن الحسن قال حدثنا أبو داود قال حدثنا محمد بن عون الطائي قال حدثنا أبو المفيرة قال حدثنا الاوزاعي قال حدث في موسى بن سلبان قال سمعت القاسم بن مخيمرة يقول قال وسول الله على الله عن مائم ، فوصل رحماً ، أو النقة في سبيل الله ، جمع ذلك جميعاً فقذف به في جهنم .

فاما أذا كان الباني تاجراً مكتسباً للحلال فبني مسجداً أو وقف وقفاً للمتفقهة ، فهذا بما يثاب عليه . ويبعد من يكتسب الحلال حتى يفضل عنه هذا المقدار ، ويخرج الزكاة مستقصاة ، ثم يطيب قلبه بمثل هذا البناء والنفقة . إذ مثل هذا البنيات لايجوز أن يكون من زكاة . وابن سلامة النيسة وخلوص المقصد ? وان بناء المدارس اليوم مخاطرة ، أذ قد انعكف أكثر المتفقة على علم الجدل ، وأعرضوا عن علوم الشريعة ، وتركوا التردد الى المساجد ، وقنعوا بالمدارس والالقاب .

وأما بناء الاربطة (١) فليس بشيء أصلا ، لأك جمهور

<sup>(</sup>١) اي التكايا ونحوها

المتصوفة جلوس على بساط الجهل والكسل ، ثم يدعى مدعهم الحجة والقرب ، ويكره التشاغل بالعمل ، وقد تركوا سيرة مرى (١) وعادات الجنيد ، واقتنعوا باداء الفرائص ، ورضوا بالمرقعات ، فلا تحسن اعانتهم على بطالتهم وراحتهم ، ولاثواب في ذلك .

## ٧٦٨ ـ أخلاص القلب وذم الرياء

عجبت لمن يتصنع الناس بالزهد يوجو بذلك قربه من قلوبهم ، وينسى أن قلوبهم بيد من يعبل له ، فان رضى عمله ورآه خالصاً لفت القلوب اليه ، وان لم يره خالصاً أعرض بها عنه . ومتى نظر العامل الى النفات القلوب اليد، فقد زاعم الشرك (٢) ، لانه ينبغي أن يقتع بنظر من يعبل له ، ومن ضرورة الاخلاص إلفات القلوب اليد ، فذاك بحصل لا يقصده بل بكراهته لذلك (٣) . وليعلم الانسان أن أعماله كلها يعلمها ألحلق جملة ، ولمن لم يطلعوا عليها . فالقلوب تشهد المصلاح وان لم يشاهد منه ذلك . فاما من يقصد رؤية الحلق بعمله فقسد

<sup>(</sup>١) ايالىقطى

<sup>(</sup>٩) بريد : قارب الشرك . على انه ليس فيذلك شرك ، ولكن فيه نوع رياه (٩) الاسلام دين الفطرة ، ومن فطرة الانسان حب الثناء . والمطلوب الدري ذلك قصده كله ، بل يكون مقصده الاول رضا الله وثوابه

مضى العبل ضائعاً ، لانه غير مقبول عند الحلق ، لان قاوجهم لا لفتت عنه ، فقد ضاع العبل ، وذهب العبر .

ولقد أخبرنا ابن الحصين قال أخبرنا ابن المذهب قال أخبرنا أحد بن جعفر قال حدثنا عبد الله بن أحمد قال حدثني أبي قال حدثنا حسن بن موسى قال حدثنا ابن لهيمة قال حدثنا دراج عن ابي الهيم عن أبي سعيد الحدري عن رسول الله عليه أنه قال : لو أن أحدكم يعمل في صغرة صاء ليس لها باب والاكوة لحرج (عمله) الى الناس كاثنا ماكان .

فليتق الله العبد ، وليقصد من ينفعـــــه قصده ، ولاينشاغل بمدح مَـن عن قليل بلي هو وهم .

## ٢٦٩ ـ مخالطة العلماء للسلاطين واضرارها

قدم علينا بعض الفقهاء من بلاد الاعجام ، وكان قاضياً ببلده فرأيت على دابته الذهب ومعه أتوار (٢) الفضة وأشياء كثيرة من المحرمات .

فقلت : أي شيء أفاد هذا العلم (٢) . بل والله قد كثرت عليه الحبيب ، وأكبر الاسباب قلة عدم هؤلاء بسيرة السلف وما كان عليه رسول الله عليه . لا أنهم يجهلون الجلة ، ولكنهم

<sup>(</sup>١) جم تور وهو انام الثرب (٢) «العلم» فاعل «وهذا» مغمول به

يتشاغلون بعلم الحلاف ، ويقصدون التقدم ، ولا يقصدون سماع حديث ولانظرا في سيرالسلف ، ويخالطون السلاطين فيحتاجون الى التزيي بزيم ، فربما خطر لهم أن هذا قريب ، وان لم يخطر لهم فالهوى غالب بلا صاد ، وربما خطر لهم : ان هذا يحتمل ويغفر في جانب تشاغلنا بالعلم .

ثم يروف العلماء يكرمونهم لنيل شيء من دنياهم ، ولاينكرون عليهم . ولقد رأيت من الذين ينتسبون الى العلم من يستصحب المردان ، ويشتري الماليك ، وماكان من يفعل هذا إلا من قد يشي من الآخرة .

ورأيت من قد بلغ الثانين من العلماء ، وهو على هذه الحالة .

فالله الله يامن يربد حفظ دينه ويوقن بالآخرة ، اياك والتأويلات الفاسدة ، والاهواء الغالبة ، فانك ان ترخصت بالدخول في بعضها جر ك الامر الى الباقي ، ولم تقدر على الحروج لموضع إلف الموى ، فاقبل نصحي ، واقنع بالكسرة ، وابعد عن أرباب الدنيا ، فاذا ضج الموى فدعه لهذا ، وربا قال لك : و فالأمر الفلاني قريب ، فلا تفعل ، فانه يدعو الى غيره ويصعب التلاقى . فالصبر الصبر على شظف العيش . والبعد عن أرباب الهوى ، فما يتم دبن الا بذلك . ومتى وقع الترخص عن أرباب الهوى ، فما يتم دبن الا بذلك . ومتى وقع الترخص على الله عيره ، كالشاطيء الى اللهة ، وانما هو طعام دون .

طمام ، ولباس دون لباس ، ووجه أصبح من وجه ، وانما هي. أيام يشيرة .

٧٧٠ عجزالعقل عن ادراك حكمة الخالق ووجوب التسليم.

منْ تفكر في عظمة الله عزوجل طاش عقله لأنه مجتاج أن يثبت موجوداً لاأول لوجوده ، وهذا شيء لايعرفه الحس 4 وانما يقرّبه العقل ضرورة ، وهو متحير بعد الاقرار .

ثم يرى من أفعاله مايدل على وجوده فلا يخفى وجوده كم يجري في أقداره أمرور لولا ثبوت الدليل على وجوده لأوجبت الجحد ، فانه يفرق البحر لبني اسرائيل ، وذلك شيء لايقدر عليه سوى الحالق ، ويصيّر العصا حية ثم يعيدها عصا كوتتلقف ماصنعوا ولا يزيد فيها شيء . فهل بعد هذا بيان ?

فاذا آمنت السحرة تركهم مع فرعون يصلبهم ولا ينم والانبياء ببتلون بالجوع والقتل ، وزكريا ينشر ، ويجبى تقتله زانية . ونبينا والله يقول كل عام : «من يؤويني من ينصرني ? » فيكاه الجاهل بوجود الحالق يقول : « لو كان موجوداً لنصر أولياءه » فينبغي المعاقل الذي قدد ثبت عنده وجوده بالادلة الظاهرة الجلية ألا يمكن عقله من الاعتراض عليه في أفعاله ، ولا يطلب بها علة ، اذ قد ثبت أنه مالك وحكيم . فاذا خفي عليه وجه الحكمة في فعله نسبنا العجز الى فهو منا .

وكيف لا وقد عجز موسى عليه السلام أن يعرف حكمة خرق السفينة وقتل الفلام ، فلما بان له حكمة ذلك الفساد في المظاهر أقر" . فلو قد بانت الحكمة في أفعال الحالق جحد العقل جحد موسى يوم الحضر . فمنى دأيت العقل يقول : لم ? فأخرسه بان تقول له : يأعاجز انت لاتعرف حقيقة نفسك . في الك والاعتراض على المالك .

وقد رأينا خلقاً كثيراً وسمعنا عنهم انهم يقدحون في الحكمة الخالق للمنهم بحكمون العقول على مقتضاها ، وينسون أن حكمة الحالق وداء العقول ، فاياك أن تفسح لعقلك في تعليل أو أن تطلب فه جواب اغتراض ، وقل : له سلم تسلم ، فانك لاندري غور المجر الا وقد أدركك الغرق قبل ذلك .

هذا أمل عظم ، من فات الآدمي أخرجه الاعتراض الى الكفر .

### ٢٧١ ـ الكهولة خير واعظ

العجب بمن يقول : أخرج الى القابو فاعتبر بأهل البيلي.

ولو فطن (١) أنه مقبرة ، يغنيه الاعتبار بما فيها عن غيرها ، خصوصاً من قد أوغل في السن ، فان شهوته ضعفت ، وقواه قلت ، والحواس كلت والنشاط فتر ، والشعر ابيض ، فليعتبر بما فقد ، وليستغن عن ذكر من فقد ، فقد استغنى بما عنده عن التطلع الى غيره .

## ۲۷۲ ـ ذكر الآخرة

متى تكامل العقل فقدت لذة الدنيا فتضاءل الجسم، وقوى السقم، واشتد الحزن، لأن العقل كلما تله ح العواقب أعرض عن الدنيا، والتفت الى ماتلمح ولا لذة عنده بشيء من العاجل. والما يلتذ أهل الغفلة عن الآخرة، ولا غفلة لكامل العقل ولمذا لايقدر على مخالطة الحلق، لانهم كأنهم من غير جنسه، كما قال الشاعر:

مَانِي الدَّبَارُ أَخُو وَجِدُ نَطَارُحُهُ ﴿ حَدَيْثُ نَجِدُ وَلَا خُلُ نَجَارُيهُ (١١

#### ۲۷۳ \_ البعث

أدعى الطبايعيون أن مادة الموجودات الماء والتراب والناو والمواء فأذا كان في القيامة أذهب الاصول ، ثم أعاد الحيوان

<sup>(</sup>۱) المؤلف نفسه ومن « قبل سبعة نصول » بالحروج الى المقابر ! (۱) أسلاما سبع مسهد الاستعاد المساعة ا

<sup>(</sup>٢) في النصل « ٢٩٢ » ولا صب . وهي الرواية الصحيحة

ليملم انها كانت بالقدرة لاعن تأثير الكليات . ومن قدح في البعث فقد بالغ في القدح في الحكمة . ومن قال : الروح عرض ، فقد جمعد البعث لان العرض لا يبقى والاجساد تصير تراباً ، فان وجد شيء فهو ابتداء خلق . كلا والله ، بل يعيد النفس بعينها بدليل اعادة مذكوراتها «قال قائل منهم إنى كان لي قرين » .

وعزته ان لطفه في البدابة دليل على النهاية . حنن الوالدين ، وأجرى اللبن في الثدي ، وانشأ الاطعمة ، وأطلع العقل على العواقب . أفيحسن ان يقال بعد هذا التدبير ، أنه يهمل بعد الموت فلا يبعث !

أتوى من أحب أن يُعرَف فأنشأ الحلق وقال: دكنت كنزاً لاأعرف فأحببت ان أعرَف ، يؤثر أن يعدمهم فيجهل قدره.. سبحان من أهى أكثر القلوب عن معرفته .

## ۲۷۶ ـ دلائل التوحيد

سبحان من ظهر لحلقه حتى لم يبتى خفاء ، ثم خفى حتى كأنه لاظهور . أي ظهور أجلى من هذه المصنوعات التي تنطق كلها بأن لي صانعاً صنعني ورتبني على قانون الحكمة . خصوصاً هذا الآدمي الذي أنشأه من قطرة ، وبناه على اعجب

فطرة (١) ورزقه الفهم والذهن واليقظة والعلم ، وبسط له المهاد ، وأجرى له الماء والربح ، وأنبت له الزرع ، ورفع له من فوقه السهاء ، فأوقد له مصباح الشمس بالنهاد ، وجاء بالظلمة ليسكن ، الى غير ذلك ، بما لايخفى . وكله ينطق بصوت فصيح يدل على خالقه . وقد تجلى الحالق سبحانه بهذه الافعال فلا خفاء .

ثم بعث الرسل فقراء من الدنيا ، ضعاف الابدان ، فقهر بهم الجبابرة ، وأظهر على أبديهم من المعجزات مالا يدخل تحت مقدور بشر . وكل ذلك ينطق ، وقد تجلى سبعانه بذلك .

ثم يأتي موسى عليه السلام الى البحر فينفرق فلا يبقى شك في ان الحالق فعل هذا . ويكلم عيسى عليه السلام الميت فيقوم . ويبعث طيراً أبابيل تحفظ بيته فيهلك قاصديه . وهذا أمر يطول ذكره كله . يدل على أن تجلى الحالق سبحانه بغير خفاه . فاذا ثبيت عند العقول ذلك من غير ارتياب ولاشك ، جاءت أشياء كأنها تستر الظاهر على ماسبق من تسليط الاعداء على الاولياء ، وإذا ثبت التجلي بأدلة لاتحتمل الناويل ، عامت ان لهذا الحفة

<sup>(</sup>١) من درس علم الغريزة «الفسيولوجيا» واطلع على تركيب الجسم ووظائف اعضائه ازداد بالله ايماناً « وفي انفسكم أفلا تنظرون »

سراً لانعامه يفترض على العقل فيه النسايم للحكيم فمن سلسّم سلم؟ ومن اعترض هلك .

#### ٢٧٥ - الاحتماد

قد يدعي أهل مذهب الاجتماد في طلب الصواب واكثرم لايتصد الا الحق . فترى الراهب يتعبد ويتجوع ٢ والهودى بذل ويؤدي الجزية ، وصاحب كل مذهب ببالغ فيه وعِمَمُلُ النَّجِ والآذي طلباً للهدى ، وتحصل الآجر ، ومسع هذا فيقطع بضلال الاكثرين . وهذا قد يشكل ، والها كشقه أند ينبغي أن يطلب الهدى بأسبابه ، ويستعمل الاجتهاد بإلابانة، فأما من فائته الاساب، أو فقد بعض الآلات فلا يقال له عِيد. فالهود والنصاري بين عالم قد عرف صدق نبينا علي ثم عِسْكُ لُونَاسَتُه (١) فهذا معاند ، وبين مقلد لاينظر فهذا مهمل ، قيو يتعد مع أهمال الأصل ، وهـذا لاينفع . وبين ناظر منهم لاينظر حتى النظر ، فيقول : في التوراة أت دينيًا لاينسخ . وهو على غير ثقة أن هـذا غير معقول ولامدخل فيها 🦈 ويقول بالنسخ ذاك لاينظر في القرق ، فينبغي أث ينظر حق النظر

ومن هذا الجنس تعبد الحوارج مع اقناعهم بعلمهم القاصر،

(١) أي يمك عن الايمان حفظًا لرياسة (٢) كذا

وهو قولمم: « لاحكم الالله » ولم يفهموا أن التحكيم من حكم الله » فجعلوا قتال علي " رضي الله عنه وقتله مبيناً على ظنهم الفاسد . ولما نهب مسلم بن عقبة المدينة وقتل الحلق قال : أن دخلت الناد بعد هذا انني لشقى " .

فظن بجهله انهم لما خالفوا بيعة يزيد يجوز استباحتهم وقتلهم . فالوبل لعامي قليل العلم لاينهم نفسه في واقعة ، ولايذاكر من هو أعلم منه ، بل يقطع بظنه ويقدم .

وهذا أصل ينبغي تأمله ، فقد هلك في اهماله خلق لا مجمل وقد رأينا خلقاً من العوام اذا وقع لهم واقعة لم يقبلوا فتوى وجوء يومئذ خاشعة عاملة ناصة تصلى ناراً حامية ، .

#### ٢٧٦ ـ ذخائر البدنوالنفس

للنفس ذخائر في البدن منها الدم و المني (١) وأشباء تتقوى بها ؟ فاذا فقدت الذخائر ولم يبق منها شيء ذهبت . ومن ذخائرها التقوى بالمال والجاه ، وما يوجب الفرح ، فاذا فقدت ذلك وكانت عزيزة ذات أنفة حرجت ، وقد يهجم عليها الحوف فلا تجد ذخيرة من الرجاء يقاومه فتذهب ، ويغلب عليها الفرح فلا تجد من الحزن مايقاومه فتذهب . فاجتهد في حفظ ذخائرها وخصوصاً الشيخ ، فانه ينبغي له الا "يفراط باخراج الدم ،

<sup>(</sup> i ) فعيل بمني قاعل ، من « من » وأصل معتاها سال .

ولا اغراج المنى وان وجد سُبقاً ، الا ان يكون الشبق زائداً في الحد فيغرج المؤذي في كل حين . وعلامة أن يكون مؤذياً وجود الراحة عند خروجه . فنى رجد ضعفاً فقد آذى خروجه .

وليحفظ ذو الانفة على نفسه حشبته ، بأن لايقف في موقف يعاب به ، فانه يتبتع بذخيرة العز والانفة ويضاه النفس وجود ضد ذلك . وكذلك ينبغي أن يستعد لآخر عمره بالمال محافة أن يحتاج فيذل ، أو يسعى وقد كاتت الآلة ولأن يخلق لعدوه أولى من أن يحتاج الى صديقه . ولا يلتقت الى من يدم المال ، فانهم الحقى الجهال الذي الكلوا على خبز الراحة ، فاستطابوا الكسل والدعة ، ولم يأنفوا من تناول الصدقة ، ولا من التعرض السؤال . وقد كان لكل نبي معاش وبلجيع الصحابة ، وخلفوا أموالا كثيرة .

فافهم هذا الاصل ، ولاتلتفت الى كلام الجهال

#### ۲۷۷ ـ زهاد زماننا

رأيت في زهاد زماننا من الكبر وحفظ الناءوس (١) ورتبة الجاه في قلوب العامة ما كدت أقطع به على أنهـم أهل دياء ونفاق . فترى أحدم يلبس الثوب الذي يرى بعين الزهـد ، ويأكل أطابب الطعام ، ويتكبر على أبناء الجنس ، ويصادق

<sup>(</sup>١) أي الظاهر.

الاغنياء ، وبباعد الفقراء ، وبجب الحطاب بـ (مولانا) والمشي بجانبه ، ويضيع الزمان في الهذيان ، ويتقوت مجدمة الناس له والتسليم عليه .

ولو انه لبس ثوباً بخلطه بالفقهاء لذهب الجاه ، ولم يبق له متعلق . ولو أن أفعاله ناسبت ثيابه لهان الامر ، لكنهم بهرجوا على من لايخفى عليه من الحلق ، فكيف الخالق سبحانه وتعالى .

## ۲۷۸ ـ على المؤمن تأمين معاشه

كثيراً ماأعيد هذا المعنى الذي أنا ذاكره في هذا الكتاب بعبارات . ينبغي المؤمن ان يتشاغل بمعاشه ويرفق في نققته . فانه قد كان العلماء شيء من بيت المال ورفق من الاخوان ، ومعونة من العوام ، فانقطع الكل ، وبقي المتشاغل بالعلم أو بالتعبد مسكيناً ، خصوصاً ذو العائلة . وما رأينا مثل هذا الزمان القبيع ، فما بقي من يوماً إليه بمعونة والا باستقراض منه ، فيحتاج الانسان ان يدخل في مداخل الاتليق به ، وان يتعرض بما الايصلع . فينبغي تقليل العائلة ، وتقويت بله ، وان يتعرض بما الايصلع . فينبغي تقليل العائلة ، وتقويت القوت ، وترقيع الحلق ، وان أمكن معاش فهو أولى من التشاغل بالتعبد والمتعلم لفضول العالم . وإلا ضاع الدين في مداخل الاتليق مداخل الاتصلع . او التعرض لبذل نذل .

#### ٢٧٩ ـ الاحتزار والايمان بالقدر

ينبغي العاقل ان مجترز غابة مايكنه . فاذا جرى القدو مع اجترازه لم يلم . والاحتراز من كل شيء بمكن وقوء ه كو أخذ العدة لذلك . وهذا يكون في كل حال . قد قص دجل ظفره فعدار عليه فخبت بده فمات . ومر شيخنا أحمد الحربي وهو داكب بمكان ضيق فتطاطأ عملي السرج فانعصر فؤاده فرض فمات . وكان مجيى بن نزاد (١) شيخا مجضر علي قد طرق عليه ثقل الاذن فاستدعى طرقيا فحص أذنه فجرى شيء من مخه فمات . وانظر الى احتراز وسول الله فيرى شيء من مخه فمات . وانظر الى احتراز وسول الله خيرى شيء من مخه فمات . وانظر الى احتراز وسول الله حين مر على حائط مائل فأسرع .

وينبغي ان يحترز بالكسب في زمن شبابه اد خاداً لزمن شبه ، ولا ينبغي أن يتق بمعامل الا بوثيقة ، ويسادر بالوصية عامة ان يطرقه الموت ، ومجترز من صديقه فضلا من عدوه ، ولا يتق عودة من قد آذاه هو ، فأن الحقد في القاوب لايزول .

وليمتزز من زوجته فربما اطلعها على سر ثم طلقها فيتأذى عَمَا تَفْعَلُ بِهِ .

<sup>(</sup>١) في التيمورية ؛ بزاز

وقد كان ابن أفلح الشاعر بكاتب دئيساً في زمن المسترشد فعلم بذلك بوابه ، واتفق أنه صرف بوابه فنم عليه ونقضت داره . فهذه المذكورات أمثلة تنبه على مالم يذكر . وأهم الكل أن مجترز بأخذ العدة ، وتحقيق التوبة ، وقبل أن يجم عليه مالا يؤمن هجومه (١) وليحذر من لص الكسل ، فانه عملا على سرقة الزمان .

## • ٢٨ ـ الاكتفاء باليسير من أمور الدنيا

تأملت خصومات الماوك وحرض التجار ، ونفاق المتزهدين فوجدت جمهور ذلك على لذات الحس . واذا تفكر العاقل في ذلك علم أن أمر الحسيات قريب يندفع بأقل شيء ، وأن المعابة لايمكن نيلها ، وان بالغ عاد بالاذى على نفسه اضعاف ماناله من اللذة ، كمن يأكل كثيرا أو ينكع كثيراً .

فالسعيد من اهتم لحفظ دينه ، واخذ من ذلك بمقدار الحاجة. واعجبا ، هذا الملبوس إذا كان وسطاً خدم ، واذا كان مرتقعاً 'خدم ، فان نظر اللابس اليه معجبا به فان الله لاينظر اليه حينئذ . وفي الصحيح : بينا رجل يتبختر في بردته خسف به. والمشروب ان كان حراما فعقابه أضعاف لذته . وهتكه

<sup>(</sup>١) يريد الموت ، الذي لابد منه ، ولايترف وعده .

العرض بين الناس عقاب آخر ، و إن كان مباحاً فالشرم فيه يؤذي البدن .

وأما المنكوح فدارة المستحسن يؤذي فوق كل أذى مما ومقاساة المستقبح أشد أذى .

فعليك بالتوسط ، وتفكر في أحوال السلاطين ، كم قتلوا ظلماً ، وكم ارتكبوا حراماً ، ومانالوا إلا يسيراً من لذات الحس ، فانقشع غيم العمر عن حسرات الفضائل ، وحصول العقباب ، فليس في الدنيا اطيب عيشاً من منفره عن العالم بالعلم ، فهو أنيسه وجليسه ، قد قنع بما سلم به دينه من المباحات الحاصلة ، لاعن تكلف و لاتضيع دين ، وارتدى بالعز عن الذل المدنيا وأهلها ، والتتحف بالقناعة باليسير ، اذا لم يقدر على الكثير فوجدته يسلم وينه ودنياه . واستغاله بالعسلم يدله على الفضائل ، ويفرجه في البسانين . فهو بسلم من الشيطان والسلطان والعوام بالعزلة . ولكن لا يصلع هذا إلا العالم ، فانه اذا اعتزل الجساهل فاته العلم فتخبط .

# ٢٨١ ـ نصائح لطلاب العلم ١

تأملت حالة تدخل على طلاب العلم توجب الفقة عن المقصود، وهو حرصهم على الكتابة ، خصوصاً المحدثين فيستفرق ذلك

إمانهم فن أن مجفظوا ويفهموا ، فيذهب العمر وقد عروا عن العلم إلا اليسير . فمن وفق جعل معظم الزمات مصروفاً في الاعادة والحفظ ، وجعل وقت النعب من النكرار النسخ فيحصل له المراد . والموفق من طلب المهم ، فأن العمر بعجز عن تحصيل الكل ، وجمهور العاوم الفقه . وفي الناس من حصل له العلم وغفل عن العمل بمتضاه ، وكانه ماحصل شيئاً . نعوذ بالله من الحذلان .

#### **۲۸۲ ـ الاستشارة**

مااعتمد أحد أمرا أذا هم بشيء مثل النثبت ، فأنه متى عمل بواقعة من غير تأمل للمواقب كان الغالب عليه الندم . ولهذه أمر بالمشاورة لان الانسان بالنثبت يفتكر فتعرض على نفسه بالنفكر الاحوال وكأنه شاور وقد قبل : خمير الرأي خير من فطيوه . وأشد الناس تفريطا من عمل مبادرة في واقعة من غير تثبت ولا استشارة ، خصوصاً في يوجبه الغضب فأنه طلب الملاك أو الندم العظيم . وكم من غضب فقتل وضرب ثم لما مكن غضبه بقي طول دهره في الحسون والبكا والندم . والغالب في الماتل أنه يقتل فنفوت الدنيا والآخرة . فكذلك من عرضت له شوة فاستعجل لديها ونسي عاقبتها ، فكم من من عرضت له شوة فاستعجل لديها ونسي عاقبتها ، فكم من

قدم يتجرعه في باقي همره ، وعتاب يستقبله من بعد موته ، وعقاب لايؤمن وقوعه .

كُل ذَلِكُ لَــــلذَة لَحَظَة كَانَت كَبَرَق . فَالله الله . التُلبَتُ الله الله . التُلبَتُ النَّبَتَ فِي كُل الامور والنظر في عراقها . خصوصاً الغضب المثير للخصومة وتعجيل الطلاق .

## ٢٨٣ ـ من لم يحترز بعقله هلك بعقله

سألني سائل ، قد قال بعض الحكماء : من لم يحتوز بعقله علك بعقله . فما معنى هذا ؟

فبقيت مدة لاينكشف لي المني. ثم اتضع.

وذلك أنه اذا طلبت معرفة فات الحالق سبعانه من العقل فزع الى الحس فرقع التشبيه ، فالاحتراز من العقل بالعقل هو أن ينظر فيعلم أنه لايجوز ان يكون جسما ولاشبماً لشيء . واذا فظر العاقل الى أفعال الباري سبعانه دأى أشياء لايقتضها العقل ، مثل الآلام ، والذبع للحيوان ، وتسليط الاعداء على الاولياء مع القدرة على المنع ، والابتلاء بالمجاعة للصالحين ، والمعاقبة على المذنب بعد البعد بزلة ، وأشياء كثيرة من هذا الجنس يعرضها العقل على العادات في تدبيره فيرى أنه لاحكمة تظهر له فها . العقل على العادات في تدبيره فيرى أنه لاحكمة تظهر له فها .

انه مالك وانه حكيم وانه لايفعل شيئًا عبثًا ؟ فيقول بلي .

فيقال: فنحن نحترز من تدبيرك الثاني بما ثبت عندك في الأول ، فلم يبق إلا أنه خفي عليك وجه الحكمة في فعله ، فيجب التسليم له ، لعلمنا أنه حكيم .

حينئذ يذعن ويقول : قد سلمت .

وكثير من الحلق نظروا لمقتضى واقع العقل الاول فاعترضوا. حتى ان العامي يقول: كيف قضى علي سوء عاقبتي ، ولم ضيق وزتي ، وماوجه الحكمة في ابتلائي بفنون البلاء ?

ولو أنه تلمح أنه مالك حكيم لم يبق إلا التسليم لما خفي . ولقد أنس ببدية العقل خلق من الاكابر أولهم ابليس (١) ، فانه اعتقد تفضيل النار على الطين ، فاعترض . ورأينا خلقاً بمن نسب الى العلم قد زلوا في هذا واعترضوا ورأوا أن كثيراً من الافعال لاحكمة تحتها .

والسبب ماذكرنا ، وهو الانس بنظر المقل في البدية والعادات ، والقياس على أفدال المخلوقين ، ولو استخرجوا علم المقل الباطن (٢) ، وهو أنه قد ثبت الكمال للخالق ، وانتفت

<sup>(</sup>١) ابليس من الاكابر ?! (٢) الباطن صفة لملم

عنه النقائص وعلم أنه حكم لايعبث ؛ لبقي التسليم لما لايعقل . واعتبر هذا بحال الحضر وموسى عليها السلام فانه لما فعل الحضر أشياء تخرج عن العادات ، أنكر موسى ونسي إعلامه له باني انظر فيم لاتمله من العواقب . فاذا خفيت مصلحة العواقب على موسى عليه السلام مع عناوق ، فأولى أن مجفى علينا كثير من حكمة الحكم .

وعذا أصل ان لم يثبت عند الانسان اخرجه الى الاعتراض والكفر، وان ثبت استراح عند نزول كل آفة .

#### ۲۸۶ ـ مناجاة

فقال : مرحباً بمن يتوسل الينا بنا .

ثم قضي حاجته .

فأخذت من ذلك اشارة فناجيت بها فقلت : أنت الذي هديته من زمن الطفولة ، وحفظته من الضلال ، وعصته عن كثير من الذنوب ، وألهمته طلب العلم لابفهم لشرفه ، لموضع الصغر ، ولابجب والده . ورزقته فهماً لتفقهه وتصنيفه ، وهيأت له أسباب جمه ، وقمت برزقه من غير تعب منه ، ولا ذل المخلق بالسؤال ، وحاميت عنه الاعداء ، فلم يقصده حبار ، وجمعت له مالم يجمع لاكثر الحلق من فنون العلم التي لاقتكاه تجميع في شخص ، وأضفت اليها تعلق القلب بمرفتك وعبتك ، وحسن العبادة ، ولطفها في الدلالة عليك ، ووضعت له في القلوب القبول ، حتى أن الحلق 'يقبلون عليه ويقبلون مايقوله ، ولايشكون فيه ، ويشتاقون الى كلامه ، ولايدركهم الملل منه ، وصنته بالعزلة عن نخالطة من لايصلع . وآنسته في خلوته بالعملم تارة وبمناجاتك أخرى . وأن ذهبت أعد لم أقدو على احصاء عُشَيْر العُشَيْر و وأن نعدوا نعمة الله لاتحصوها ، فيانعامك المتقدم أتوسل اليك .

#### ٧٨٥ ـ قصص عن البخلاء

سبعان من جعل الحلق بين طرفي نقيض والمتوسط منهم يندر . منهم من يغضب فيقتل ويضرب . ومنهم من هو أيله أو قوي الحلم لايؤثر عنده السب . ومنهم شره يتناول كلما يشتهى . ومنهم متزهد يتجفف فيمنع النفس حقها . وكذلك نمائر الاشياء المحمود منها التوسط فالمنفق كل ما يجد مبذو هجيء الملل ويمنع نفسه حظها . ومعلوم أن المال لايواد لنفسه بأل

المصالح ، فاذا بذر الانسان فيه احتاج الى بذل وجهه ودينه ومنة البخلاء عليه ، وهذا لايصلح . ولأن مخلف الانسان لعدوه أحسن من أن يجتاج الى صديقه .

ومن الناس من يبخل . ثم يتفاوتون في البخلحتى ينتهي بالبخلاء الامر الى عشق عين المال ، فربما مات احدهم هز الا ولاينفقه ، فيأخذه الغير ويندم المخلف . ولقد بلغني في هذا ماليس فوقه مزيد ذكرته لتعتبر به . فحدثني شيخنا أبو الفضل بن ناصر عن شيخه عبد الححسن الصوري ، قال :

كان بصور تاجر في غرفة له يأخذ كل ليلة من البقال دغيفين وجوزة فيدخل الى غرفته وقت المغرب فيضرم الناد في الجوزة فتضيء بمقدار ماينزع ثوبه ، وفي زمان احراق القشر قد اشتوت فيمسح بها الرغيفين ويأكلها ، فبقي على هذا مدة فات ، فاخذ منه ملك صور ثلاثين ألفاً .

ورأیت أن رجلا من كبار العلماء قد مرض فاستلقی عند بعض اصدقائه لیس له من یخدمه ولایرافقه وهو مُضرّ ، فلما مات وجدوا بین كتبه خمستة دینار .

وحدثني أبو الحسن الواندمي قال : مرض رجل عندنا فبعث الى فعضرت فقال ، قد ختم القاضي على مالى فقلت ، ان شتت قمت وفتحت الحتم وأعطيتك الثلث تفرقه وتعمل بهماتشاء. فقال : لا والله ما أريد أن أفرقه ، بل أريد مالي يكون عندي . فقلت : مايعطونك . بلى أنا آخذ لك الثلث . فقلت : لا أردد .

فمات وأخذ ماله . قال : وجاء رجل فحدثني بعجيبة (قال) مرضت حماتي فقالت لي . أريد أن تشتري لي خبيصاً فاشتريت لها ، وكانت ملقاة في صفة ونحن في صفة أخرى فجاءني ولدي الصغير وقال :

واسيدي ، انها نبلع الذهب .

فقمت واذا بها نجعل الدينار في شيء من الحبيص فتبلعه ، فامسكت يدها وزجرتها عن هذا فقالت : أنا أخاف أن تتزوج على بنتى .

فقلت : ما أفعل .

فقالت: احلف لي فعلفت ، فاعطني باقي الذهب نم ماتت فدفنتها ، فلما كان بعد أشهر مات لنا طفل فعملناه اليا ، وأخذت معي خرقة خام وقلت اللحفار الجمع لي عظام تلك العجوز في الحرقة ، فجئت بها الى الببت وتركتها في اجًانة وصببت عليها الماء وحركتها ، فاخرجت ثمانين ديناراً أو نحوها كانت قد ابتلعتها . وحكى لي صديق لنا ، أن رجلا مات ودفن في الدار ، ثم نبش بعد مدة ليخرج فوجد تحت دأسه ليبنة

مقيرة (١) فسئل أهله عنها فقالوا : هو قير هذه اللبنة وأوصى أن تتوك نحت واسه في قبره وقال : ان اللبن ببلى سريعاً وهذه لموضع القار لاتبلى . فاخذوها فوجدوها وزينة (١) فكتبروها فوجدوافيها تسعيئة دينار فتولاها أصحاب التركات وبلغني أن رجلا كان يكنس المساجد ويجمع توابها ثم ضربه

فقال: هذا تراب مبارك ، وأربد أن يجعاره على لحدي. فلما مات جعل على لحده ، ففضل منه لبنات ، فرموها في البيت ، فجاء المطر فتنسخت اللبنات فاذا فيها دنانير ، فضوا وكشفوا اللبن عن لحده وكله بملوء دنانير .

وأللد مات بعض اصدقائنا وكنت أعلم له مالا كثيراً ، وطال مرضه فما أطلع أهله على شيء ولا أكاد أشك أنه من شعه وحرصه على الحياة ورجائه أن يبقى لم يعلمهم بمدفونه خوفا أن يؤخذ فيحيا هو وقد أخذ المال .

وما يكون بعد هذا الخزي شيء .

لبنا فقبل له : هذا لأي شيء ?

وحدثني بعض أصحابنا عن حالة شاهدها من هذا الفن . قال:

<sup>(</sup>١) مدهولة بالنار وهو النطران و مزكنة ي

<sup>(</sup>٢) اي الله

كان فلان له ولدان ذكران وبنت وله الف دينسار مدفونة فرض مرضاً شديداً فاحتوشته أهله ، فقال لأحد ابنيسه : لاتبرح من عندي .

فلما خلا به قال له:

إن أخاك مشغول باللعب بالطيور ، وأن اختك لها زوج توكي ، ومتى وصل من مالي الهما شيء انفقوه في اللعب ، وأنت على سيرتى واخلاقي ، ولي في الموضع الغلاني ألف ديناد، فاذا أنا مت فغذها وحدك .

فاشتد بالرجل المرض فمضى الولد فاخذ المال فعوفي الاب ، فجعل يسأل الولد ان يرد المال إليه فلا يفعل ، فمرض الولد واشفي (١) فجعل الاب يتضرع اليه ويقول :

ويجك خصصتك بالمال دونهم فتموت فيذهب المال ، ويحك لاتفعل ، فما زال به حتى أخبره بمسكانه ، فأخذه .

ثم عوني الولد ومضت مدة فرض الاب ، فاجتهد الولد أن يخبره بمسكان المال وبالغ فلم يخبره ومات وضاع المال .

فسيحان من أعدم هؤلاء العقول والفهوم . إن هم الا كالانعام بل هم أخل سبيلا .

<sup>(</sup>١) اي أشرف على الموت

#### ٢٨٦ ـالفرق بين المعارف والاصدقاء

كان لنا أصدقاء والحوان أعتد بهم . فرأيت منهم من الجفاء وترك شروط الصداقة والالحوة عجائب فالحذت اعتب ، ثم انتبت لنفسي فقلت :

وماينفع العتاب ، فانهم إن صلحوا فللعتاب لا للصفا فهمت عقاطعتهم ، ثم تفكرت فرأيت الناس بين معارف واصدقاء في الظاهر واخوة مباطنين ، فقلت : لاتصلح مقاطعتهم ، انما ينبغي أن تنقلهم من ديوان الاخوة الى ديوان الصداقة الظاهرة، فأن لم يصلحوا لها نقلتهم الى جملة المعارف ، وعاملتهم معاملة المعارف ، ومن الغلط ان تعاتبهم ، فقد قال يحيى بن معاذ: بئس الاخ اخ تحتاج ان تقول له اذكرني في دعائك .

وجهور الناس اليوم معارف ويندر فيهم صديق في الظاهر أما الاخوة والمصافاة فذاك شيء نسخ فلا يطبع فيه . وما أدى الانسان يصفو له أخوة من النسب ولا ولده ولا زوجته ، فدع الطبع في الصفا ، وخذ عن الكل جانباً ، وعاملهم معاملة الغرباء .

وإياك أن تنخدع بمن يظهر لك الود ، فانه مع الزمان

يبين لك الحال فيا اظهره وربما أظهر لك ذلك لسبب يناله منك ، وقد قال الفضل بن عياض :

واذا أردت أن تصادق صديقاً فأغضبه فان رأيته كما ينبغي فصادقه ، وهذا اليوم مخاطرة ، لانك اذا أغضبت أحداً صار عدواً في الحال ، والسبب في نسخ حكم الصف ، ان السلف كانت همتهم الآخرة وحدها فصفت نياتهم في الاخوة والخالطة فكانت ديناً لادنيا ، والآن فقد استولى حب الدنيا على القاوب ، فإن رأيت متملقاً في باب الدين فاخبر تقاله (١٠).

## ۲۸۷ ـ المتزوج الذي يتعلق بامرأة اخرى

رأيت المعافى لا يعرف قدر العافية إلا في المرض . كا لا يعرف شكر الاطلاق إلا في الحبس . وتأملت على الآدمي حالة عجيبة . وهو أن يكون معه امرأة لاباس بها إلا أن قلبه لا يتعلق بمحبتها تعلقاً يلتذ به ، ولذلك سببان .

أحدهما أن تكون غير غابة في الحسن

والثاني أن كل بملوك مكروه ، والنفس تطلب ما لا تقدر عليه ، فتراه يضج ويشتهي شيئًا بجبه أو امرأة بعشقها ، ولا

<sup>(</sup>١) اي اختبره تبغضه ، منالقلي الذي هو البغض . وهو مثل من امثال العرب

يدري انه آغا يطلب قيداً وثيقاً بنع القلب من التصرف في أمور الآخرة ، أوفي علم أو عمل ، ويخبطه في تصرف الدنيا ، فيبقى ذلك العاشق أسير المعشرق ، همه كله معه فالعجب لمطلق يؤثر القيد . ومستربح يؤثر النعب .

فان كانت تلك المرأة تحتاج ان تحفظ (١) فالويل له لاقرإد له ولا سكون .

وان كانت من المتبرجات اللواتي لايؤمن فسادهن فذاك هلاك بمرة، فلاهو ان نام يثلذذ بنومة، ولا ان خرج من الدار يامن من محنة .

وان كانت تريد نفقة واسعة وليس له ، فكم يدخل مدخل سوء لاجلها .

وان كانت تؤثر الجاع وقد علت سنه فذاك الهلاك العظيم . وان كانت تبغضه فما بقيت من أسباب تلفه بشية فيكون هذا ساعيا في تلف نفسه كما قال القائل :

غب القدود ونهوى الحدود ونعهم أنا غب المنونا وهذا على الحقيقة كعابد صنم . فليتق الله من عنده أمرأة لا بأس بها وليعرض عن حديث النفس ومناها فماله منتهى .

<sup>(</sup>۱) اي ان تراقب وغرس

ولو حصل له غرضه كما يريد وقع الملل وطلب ثالثة ، ثم يقع الملل ويطلب رابعة ، ومالهذا آخر . انما يفيده بالعاجل تعلق قلبه وأسر لبه ، فيبقى كالمبهرت ، فكره كله في تحصيل هايريد محبوبه ، فإن جرت فرقة أو آفة فتلك الحسرات الدائمة الن يقيي أو التلف عاجلا . وأين المستحسن المصون الدين ، الحب لمن محبه ? هذا أقسل من الكبريت الاحمر . فلينظر في تحصيل ما يجمع معظم الهم . ولا يلتفت الى سوآد الهوى وغابة المن ، وقد سلم .

#### ۲۸۸ ـ التقرب إلى الله تعالى

اذا تم علم الانسان لم ير لنفسه حملا واغا يرى إنعام الموفق لذلك العمل الذي يمنع العماقل ان يرى لنفسه حملا أو يعجب به وذلك بأشياه .

منها انه وفق لذلك العمل ووحبب البكم الابمان وزينه في الوبكم، ومنها أنه اذا ومنها أنه اذا لوحظت عظمة المخدوم احتقر كل عمل وتعبد. هذا اذا سلم من شائبة ، وخلص من غفلة . أما والغفلات تحيط به فينبغي أن يغلب الحذر من رده ، ويخاف العتاب على التقصير فيه ، فيشغل عن النظر اليه ؛ وتأمل على الفطناء احوالهم في ذلك ،

طَالَمُلاثِكَةُ الذِينَ يَسْبِعُونَ اللَّيلِ وَالنَّهَالِ لَايَفْتُرُونَ قَالُوا : مَاعِدِنَاكُ حَقَّ عَبَادَتك . والحليل عليه السلام يقول و والذي اطمع أن يغفر لي ، وماأدل (١) بتصرَّره على الناو وتسليمه الولد الى الذبع. ورسول الله على يقول : مامنكم من ينجيه عمله .

قالوا: ولا أنت.

قال: ولا أنا الا أن يتغمدني الله برحمته.

وأبو بكر رضي الله تعالى عنه يقول : وهل أنا ومالي إلا الك يادسول الله . وهمر رضي الله عنه يقول : لو أن لي طلاع الارض (۲) لافتديت بها من هول ماأمامي قبل أن أعلم ماالحبر . وابن مسعود يقول : ليتني اذا مت لاأبعث . وعائشة رضي الله عنها تقول : ليتني كنت نسياً منسياً .

وهذا شأن جميع العقلاء فرضي الله عن الجميع .

وقد روي عن قوم من صلحاء بني اسرائيل مايدل على قلة الافهام لما شرحته لأنهم نظروا الى أعمالهم فأدلوا بها. فمنه حديث العابد الذي تعبد خسبئة سنة في جزيرة وأخرج له كل ليلة رمانة ، وسأل الله تعالى أن يميته في سجوده . فاذا حشر قيل له ادخل الجنة بوحتي قال : بل بعبلي : فيوزن جميع عمله بنعبة واحدة فلا يغي ، فيقول : يارب بوحمتك .

<sup>(</sup>١) من الادلال (١) اي مل الارش

وكذلك اهل الغاد الذين انطبقت عليهم الصخرة فان احدم توسل بعمل كان ينبغي أن يستحي من ذكره، وهو أنه عزم الزنا ثم خاف العقوبة فتركه. فليت شعري بماذا يدل من خاف أن يعاقب على شيء فتركه لحوف العقوبة ، انما لو كان مباحاً فتركه كان فيه مافيه ، ولوفهم لشغله خجل المستة عن الاهلال ، كا قال يوسف عليه السلام: وماأبرىء نفسي . والآخر توك حبيانه يتضاغون الى الفجر ليسقي ابويه اللبن ، وفي هذا البر أذى للأطفال (۱) ، ولكن الفهم عزيز . وكأنهم لما أحسنوا قال لسان الحال: أعطوهم ماطلبوا ، فانهم يطلبون أجرة ماهاوا ، ولولا عزة الفهم ماتكبر متكبر على جنسه ولكان كل ولولا عزة الفهم ماتكبر متكبر على جنسه ولكان كل عليه . وفهم هذا المشروح ينكس رأس الكبر ، ويرجب عليه . وفهم هذا المشروح ينكس رأس الكبر ، ويرجب مساكنة الذل . فتأمله فانه اصل عظيم .

# ٢٨٩ ـ لاتسكن إلى توبتك ولو ُقبلت

ينبغي العاقل أن يكون على خوف من ذنوبه وان تاب مها

<sup>(</sup>١) مقتضى الحديث فيه مدح لهم على ما فعلوا ـ وفيه جواز توسل المرء بعمله الصالع، ومن جاء الحديث بجدحه ليس لنا ان تذمه بآرائنا ، وكيف يقبل ما يقول المؤلف ، وحديث السبعة الذين يظلهم الله بظل العرش معروف ، ومن هؤلاء السبعة ذاك المدين دعته امراة عتى تعد منها . . ثم ذكر العقوبة فقام عنها ا

وبكى عليها . واني رأيت اكثر الناس قد سكنوا الى قبول الثوبة ، وكأنهم قد قطعوا على ذلك ، وهذا أمر غائب . ثم لو غفرت بقي الحبل من فعلها . ويؤيد الحوف بعد التوبة أنه في الصحاح : أن الناس بأنون الى آدم عليه السلام فيقولون : أشقع لنا فيقول : ذنبي . والى نوح عليه السلام فيقول : ذنبي . والى عيسى صلوات الله وسلامه فليه الراهيم ، والى موسى . والى عيسى صلوات الله وسلامه عليهم فهؤلاه اذا اعتبرت فنوبهم لم تكن اكثرها ذنوبا حقيقة . غليم فهؤلاه اذا اعتبرت فنوبهم لم تكن اكثرها ذنوبا حقيقة . ثم أن كانت فقد تابوا منها واعتذروا وهم بعد على خوف منها . ثم أن الخبل بعد قبول التوبة لايرتفع ، وما أحسن ماقال ثم أن الحبل بعد قبول التوبة لايرتفع ، وما أحسن ماقال الفضيل بن عباض دحمه الله : واسوأتاه منك وان عفوت . فأف يقلب المؤمن وان غفر له (۱) .

فالحنر الحدر من كل مايوجب خبلا . وهذا أمر قل أن ينظو فيه تائب أو زاهد ، لانه يرى أن العفو قد غر الذنب بالتوبة الصادقة ، وماذكرته يوجب دوام الحدر والحبل .

#### ۲۹۰ ـ تفسير حديث

نعوذ بالله من سوء النهم وخصوصاً من المتسبين بالعلم .

<sup>(</sup>١) التائب من الذنب كمن لاذنب له \_ بل رنجا كانت التوبة في ذاتها حسنة من أكبر الحسنات . والوقوف عند النصوص اولى من تحكيم الرامي .

روى أحمد في مسنده أنه تنازع أبو عبد الرحن السلمي (`` وحيان بن عبد الله . فقال أبو عبد الرحن لحيان :

قد علمت ما الذي حدا صاحبك ( يعني علياً )

قال : ماهو ?

قال : قول النه على الله الله الله الله الله الله الله بدو فقال ، اعلوا ماشتم فقد غفرت لسكم .

وهذا سوء فهم من أبي عبد الرحمن حين ظن أف عليا قاتل وقتل اعتاداً على أنه قد غفر له . وينيغي أن يعلم إنما معناه ( لتكن أعمالكم المتقدمة ماكانت فقد غفرت لكم ) . فاما غفران ما سيأتي فلا يتضنه ذلك . أتراه لو وقع من أهل بدر (وحاشاهم) الشرك اذ ليسوا بمصومين ، أما كانوا يؤاخذون به ? فكذلك المعاصي .

ثم لو قلنا : أنه يتضبن غفران ماسياتي ، فالمعنى أن مآلكم الى الغفران .

ثم دعنا من معنى الحديث ، كيف بجل لمسلم أن يظن في أمير المؤمنين علي وضي الله عنه أنه فعل مالا يجوز اعتادا على أنه سيغفر له ?

<sup>(</sup>١) هو عبد الله بن حبيب كان استاذ عصره في قواءة القرآن توفي هنة ٥٨

حوشي من هذا . وانما قاتل بالدليل المضطر له الى الفتال فسكان على الحق . و لايختلف العلماء أن عليا رضي الله عنه لم يقاتل احدا الا والحق مع على (١١ . كيف وقد قال رسول الله عليه : اللهم ادر معه الحق كيفها دار .

فقد غلط أبو عبد الرحمن غلطاً قبيحاً ، حمله عليه أنه كان عنمانياً .

## ۲۹۱ ـ زهاد مراؤون

تاملت على متزهدي زماننا اشياء تدل على النفاق والرباء وهم يدعون الاخلاص. منها أنهم يازمون زاوية فلا يزورون صديقا، ولا يعودون مريضاً، ويدعون أنهم يريدون الانقطاع عن الناس اشتفالا بالعبادة. وانما هي اقامة نواميس (٢) ليشار اليهم بالانقطاع. اذ لو مشوا بين الناس زالت هيبتهم. وما كان الناس كذلك. كان رسول الله ملي يعود المريض، ويشتوي الحساجة من السوق. وابو بكر رضي الله عنه يتجر في البر (٣)، وابو عبيدة

<sup>(</sup>١) أفكان الباطل أذن مع عائشة ? مالنا ولهذا الكلام ? أليس أسلم لنا ألا " غوض فيه ? على أن الحقيقة أنه لم يكن أحد من الطرفين ينوي القتال \_ وقد بانة على ودوسلام \_ وما أثار القتال إلا الجرمون الذين قتلوا عثان .

<sup>(</sup>٢) اي الحرص على الظاهر .

<sup>(</sup>٣) الصحيح انه كان يتبعر بالبز اي القياش

ابن الجراح بجفر القبور ، وابو طلحة ايضا ، وابن سيرين يفسل الموتى (۱) وما كان عند القوم اقامة ناموس . واصحابنا يازمونه الصبت بين الناس والتخشع والتاوت ، وهذا هو النفاق . فقد كان ابن سيوين يضحك بالنهار وبين الناس ويبكي بالليل ، وقد رأيت من المتزهدين من يازم المسجد ويصلي فيجتمع الناس فيصلون بصلاته ليلا ونهاراً ، وقد شاع هذا له فتقوى نفسه عليه بجب المحمدة .

والنبي علي قال في صلاه التطوع: اجعلوا هذه في البيوت ، وفي اصحابنا من يظهر الصوم الدّام ، ويتقوت بقول الناس : فلان مايفطر اصلا .

وهذا الابله مايدري أنه لأنبل الناس يفعل ذلك ، ولولا هذا كان يفطر والناس يرونه يومين أو ثلاثة حتى يذهب عنه ذلك الاسم ثم يعود الى الصوم ، وقد كان ابراهيم بن أدهم اذا مرض يترك عنده من الطعام مايا كله الاصجاء . ووأيت في زهادنا من يصلي الفجر يوم الجمعة بالناس ويقرأ المعوذتين والمعنى قد ختبت ، فان هذه الاعال هي صريحة في النفاق والرباء .

وفيهم من يأخذ الصدقات وهو غني ، ولايسالي أخذ من

<sup>(</sup> ٢ ) انظر كتاب « صناعات الاشراف »

الظلمة أو من أهل الحير ، ويشي الى الامراء يسألهم ، وهو يدوي من أين حصلت اموالهم (١).

فالله الله في اصلاح النيات فان جهور هذه الاحمال مردودة . قال مالك بن دينار :

وقولوا لمن لم يكن صادقاً لايتعنى . وليعلم المراتي ان الذي يقصده يفوته ، وهو التفات القلوب اليه ، فانه منى لم يخلص حرم عجبته في القلوب ، ولم يلتفت اليه . والمخلص محبوب ، فلو علم المراثي ان قلوب الذين يرائيم بيد من يعصيه لمافعل .

وكم من قد رأينا من يلبس الصوف ، ويظهر النسك ، لايلتفت اليه ، وآخر يلبس جيد الثياب ويتبسم والقلوب تحبه . نسأل الله عز وجل اخلاصاً مخلصنا ، ونستعيذ به من رياء يبطل أحمالنا أنه قادر .

# ٢٩٢ ـ الحكمة في عدم إجابة الدعاء

من الجهل أن يخنى على الانسان مراد النكليف فانه موضوع على عكس الاغراض ، فينبغي العساقل أن يأنس بانسكاس الاغراض ، فان دعا وسأل بلوغ غرض تعبد بالدعاء ، فائ العطي مراده شكر ، وأن لم ينل مراده فلا ينبغي أن يلع في العلب ، لان الدنيا ليست ليساوغ الاغراض ، وليقل لنفحه وعسى أن تكرموا شيئاً وهو خير لكم ، ومن اعظم الجهل وعسى أن تكرموا شيئاً وهو خير لكم ، ومن اعظم الجهل

<sup>(</sup>١) اي يدري بكونها حصلت من حرام .

أن يتبغص في باطنه لانعكاس اغراضه ، وربما اعترض في الباطن» ودبما قال: حصول غرضي لايضر ، ودعائي لم يستجب .

وهذا كله دايل على جهله ، وقلة ايانه ، وعدم تسليمه المحكمة . وَمَن الذي حصل له غرض ثم لم يكدر ؟ هذا آدم طاب عيشه في الجنة واخرج منها ، ونوح سأل في ابنه فلم يعط مراده ، والحليل ابتلي بالنار ، واسحاق بالذبع (۱) ، ويعقوب بفقد الولد ، ويوسف بمجاهدة الموى ، وأبوب بالبلاء ، وداود وسلمان بالفتنة . وجميع الانبياء على هذا . ومالقي نبينا محمد عليه من الجوع والاذى وكدر العيش فعلوم .

فالدنيا وضعت للبلاء فينبغي العاقل أن يوطن نفسه على الصبر ، وان يعلم ان ماحصل من المراد فلطف ، ومالم يحصل فعلى أصل الحلق والجبلة للدنيا كما قيل :

طبعت على كدر وأنث تريدها صفوا من الاقذاء والاكدار (٢٠)

ومكاف الايام ضد طباعها متطلب في الماء جذوة ناد وهاهنا يتبين قوة الايمان وضعفه ، فليستعمل المؤمن من أدوية هذا المرض التسلم للمالك ، والتحكيم لحكمته ، وليقل ،

<sup>(</sup>١) الذبيح هو اسماعيل لا اسحاق (٢) المتهامي وأول القصيدة : حكم المنية في البرية جاري ماهذه الدنيا بدار قراد وهي من اجود مراثي العرب

قد قيل لسيد الكل د ليس لك من الامر شيء ، ثم ليسل نفسه بان المنع ليس عن بخل ، واغا هو لمصلحة لايعلمها ، وليؤجر الصابر عن أغرَاضه ، وليعلم الله الذين سلسوا ورضوا ، والذي من الابتلاء مقدار يسير ، والاغراض مدخرة تلقى بعد قليل ، وكأنه بالظلمة قد انجلت ، وبفجر الاجر قد طلع .

ومتى ارتقى فهمه الى أن ماجرى مراد الحق سبحانه ، اقتضى ايمانه ان يريد مايريد ، ويرضى بما يقدر ، اذ لو لم يكن كذلك كان خارجاً عن حقيقة العبودية في المعنى .

وهذا أصل ينبغي أن يتـامل ويعمل عليه في كل غرض انعكس .

## **۲۹۳\_ مخالطة العلماء للسلاطين وضررها**

رأيت خلقاً من العلماء والقنصاص تضيق عليهم الدنيا فيفزعون الى مخالطة السلاطين لينالوا من أموالهم ، وهم يعلمون ان السلاطين لايكادون يأخذون الدنيا من وجهها، ولايخرجونها في حقها ، فان اكثرهم اذا حصل له خراج ينبغي أن يصرف الى المصالح وهبه لشاعر ، وربما كان معه جندي يصلح أن تكون مشاهرته عشرة دنانير فاعطاه عشرة آلاف ، وربما غزا فاخذ ماينبغي أن يقسم على الجيش فاصطفاه لنفسه ، هذا غير مايجري من الظلم في المعاملات .

وأول مايجري على ذاك العالم انه قد حرم النفع بعلمه ، وقد رأى بعض الصالحين وجلا عالماً يخرج من دار يجبى بن خالد البرمكي فقال: أحد بالله من علم لاينفع ، ألم يو المنكرات ولاينكر ? ويتناول من طعامهم الذي لايكاه بحصل الا بظلم فينطس قلبه ، ويحرم لذة المعاملة للحق سبحانه ، ولايقدر اه أن يهتدي به أحد ? بل ربما كان فعله هذا سببا لإضلال الناس في الاقتداء به ، فهو يؤذي نفسه ويؤذي أميره ، لانه يقول لولا انني على صواب ماصحبني هذا وماانكر على ، ويؤذي العوام تارة بان يروا أن ما في الامير صواب وأن الدخول والسكوت عن الانسكار جائز ، ويجب الهام الدنيا ، ولاخير والله في عن الانسكار جائز ، ويجب الهام الدنيا ، ولاخير والله في سعه من الدنيا ضيقت طريق الآخرة .

وأنا افدي أقواماً صابروا عطش الدنيا في هجير الشهوات زمان العمر حتى رووا يوم للوت من شراب الرضى ، وبقيت أذكارهم 'تروك فتروي صدالللوب وتجعلوا صداها .

هذا الامام أحمد بحتاج فيخرج الى اللقاط (١) ولايقبل مال سلطان ، وهذا ابراهيم الحربي (٢) يتغذى بالبقل ويرد على المعتصم (٣)

<sup>(</sup>١) اي المل في الحقول يوم الحصاد

<sup>(</sup>٧) المحدث الراهد النقيه الملم كان من اصحاب احمد توفي سنة ٥٨٠

<sup>(</sup>٣) الصحيح انه ردّها على المتنهج. وابن المتضد من المتمرج

الف دينار . هذا بشر الحاني بشكو الجوع فيقال له : يصنع لك حساءً من دقيق فيقول : الحاف أن يقول لي هذا الدقيق من أبن لك(١)?

بقيت والله أذكار القوم ، وماكان الصبر الا غفوة نوم ، ومضت لذات المرخصين وبليت الابدان ، ووهن الدين فالصير الصبر يامن وفق . ولا تغبطن من انسع له أمر الدنيسيا ، فانك إذا تأملت تلك السعة رأيتها ضيقاً في باب الدين . ولا ترخص لنفسك في تأويل ، فعمرك في الدنيا قليل :

وسواء اذا انقضی یوم کسری نی سرور ویوم صابر کسری

ومنى ضجت النفس لقلة الصبر فائل عليها اخبار الزهاد ، فانها ترعوى وتستحي وتنكسر ان كانت لها همة او فيها يقطة ومثل لها بين ترخص علي بن المديني وقبوله مال ابن أبي دواد ، وصبر احمد . وكم بين الرجلين والذكرين . وانظر مايروي عن كل واحد منها وما يذكر ان به وسيندم ابن المديني أفأ قال احد سلم ديني (٢) .

## ٢٩٤ ـ أكثر الناس على غير الجادة

تأملت أحوال الناس فرأيت جمهورهم منسلا من ويقسة

<sup>(</sup>١) مر من كلام ألمؤلف ماينكر فيه على من يصنع مثل هذا

<sup>(</sup>٢) من جاءه شيء من هذا المال بلا طلب ولااستشراف نفس فليأخذه

هذا ماجاءت به السنة

العبودية ؟ فان تعبدوا فعادة او فيا لاينافي أغراضهم منافاة تؤذي القاوب . فاكثر السلاطين يحصلون الاموال من وجوه وبين وينفقونها في وجوه لاتصلح ، وكأنهم قد تملكوها وليست مال افد . اذا غزا احدم فغن الاموال اصطفاها لنفسه ، واعطاها اصحابه كيف اشتمى . والعلماء لقوة فقرهم وشدة شرههم ، بوافقون الامراء وينخرطون في سلكهم . والتجار على العقود الفاسدة . والعوام في المعاصي والاهمال لجانب الشريعة . فان فات بعض أغراضهم فريما قالوا: مانويد نصلي . لاصلى الله عليم .

وقد منعوا الزكاة وتركوا الامر بالمعروف . فمن الناس من يغره تأخير العقوبة . ومنهم من كان يقطع بالعفو واكثرهم منذلزل الايمان . فنسأل الله أن يميتنا مسلمين .

## ٧٩٥ \_ العالم الفقير بين اللثام

من العجيب سلامة دين ذي العيال اذا ضاق به الكسب. فا مثل الله اذا ضرب في وجهه سكر ١١٠٠ فانه يعمل باطنة ويبالغ حتى ينتح فتحة . فكذلك صاحب العيال اذا ضاق به الامر لايزال مجتال ، فاذا لم يقدر على الحلال ترخص في تناول الشبهات ، فان ضعف دينه مدّ يكده الى الحرام . فالمؤمن اذا

<sup>(</sup>١) السكر : سنة الماء . والكلمة مستعملة في الشام الى اليوم .

علم ضعفه عن الكسب اجتمد في التعفف عن النكاح ، وتقليل النفقة اذا حصل الاولاد ، والقتاعة باليسير . فاما من ليس له كسب كالعلماء والمتزهدين ، فسلامتهم ظريفة (۱) ، إذ قد انقطعت مواد السلاطين ومراعاة العوام ، فاذا كثرت عائلتهم لم يؤمن عليم شر بما يجري على الجهال . فمن قدر منهم على كسب بالنسخ وغيره فليجتهد فيه مع تقليل الثفقة والقناعة باليسير ، فان من ترخص منهم اليوم أكل الحرام ، لانه يأخذ من الظلمة خصوصاً إن اخذ بجحة التنتس والتزهد . ومن كان له منهم مال فليجتهد في تنميته وحفظه ، فما بقي من يؤثر ولا من يقرض . وقد صار الجهور بل الكل (۲۰ كانهم يعبدون المال ، فمن حفظه حفظ دينه . ولا يلتفت الى قول الجهلة الذين يأمرون باخراج المال ، فما هذا وقته .

واعلم أنه إذا لم يجتمع الهم ، لم يحصل العلم ولا العمل ولا العمل ولا التشاغل بالفكر في عظمة الله وقد كان هم القدماء يجتمع باشياء جهودها (٣) أنه كان لهم من بيت المال نصيب في كل عمام ، وفيهم من كان له ممال يتجر به وكان يصلهم فيفضل عنهم ، وفيهم من كان له ممال يتجر به

<sup>(</sup>١) اي عجيبة

<sup>(</sup>۲) تقدم ان «غیر » لایدخلیا « الـ » التعریف ابداً ، وان «کل » و « بمض » ملحقان بها فی ذلك عند بمض أهل الله

<sup>(</sup>٣) اي مظمها : مظم هذه الاشياء

كسعيد بن المسبب وسفيان وابن المبارك وكان همه عجتماً ، فقال سفيان : لولاك البهدلوني (١) وفقدت بضاعة لابن المبارك فبكر، وقال : هو قوام ديني .

وكان جماعة يسكنون إلى عطاء الاخوان الذين لاينتون. وكان البيث بن المبادك يبعث الى الفضيل وغيره. وكان الليث بن سعد يتفقد الاكابر ، فبعث الى مالك الف دينار ، وإلى ابن لحيعة (٢) الف دينار ، وأعطى منصور بن عمار الف دينار وجادية مثلاثمة دينار .

ومازال الزمان على هذا إلى أن آل الامر على المحاق ذلك ، فقلت عطايا السلاطين ، وقل من يؤثر من الاخوان ، إلا أنه كان في ذلك النقليل مايدفع الزمان . فاما زماننا هذا فقد انقبضت الايدي كلها ، حتى قل من يخرج الزكاة الواجبة ، فكيف يجتمع هم من يويد من العلماء والزهاد أن يعمل همه ليلا ونهاداً في وجوه الكسب وليس من شأنه ولايهتدى له . فقد رأينا الامر احوج إلى التعرض السلاطين والترخص في أخذ مالا يصلح ، وأخرج المتزهدين إلى التصنع لتحصيل الدنيا .

فالله الله يامن يريد حفظ دينه ، قد كروت عليك الوصة بالتقليل جهدك ، وخفف العلائق مها أمكنك ، واحتفط بدرهم بكون معك فائه دينك . وافهم ماقد شرحته ، فائ ضجت النفس لمواداتها فقل لها : ان كان عندك ايان فاصبري ، وان اردت التعصيل لما يفني ببذل الدين في انعمك . فنفكري في العلماء الذين جموا من غير وجهه وفي المنهسين (۱) الذين ذهب دينهم ، وزالت دنياهم . ونفكري في العلماء الصادقين كاحمد وبشر ، اندفعت الابام وبقي لهم حسن الذكر . وفي الجملة و من بتق الدفعت الابام وبقي لهم حسن الذكر . وفي الجملة و من بتق الدفعت الابام وبقي لهم حسن الذكر . وفي الجملة و من بتق الدفعت الابام وبقي لهم حسن الذكر . وفي الجملة و من بتق الدفعت الابام وبقي لهم حسن الذكر . وفي الجملة و من بتق الدفعت الابام وبقي لهم حسن الذكر . وفي الجملة و من بتق الدفعت الابام وبقي لهم حسن الذكر . وفي الجملة و من بتق الدفعت الابام وبقي المهر على البلاء والابام تندفع ، وعاقبة الصبر المحملة .

#### ۲۹٦ ـ كيف تعامل زوجة لاتحبهـا

شكا رجل من بغضه لزوجت وقال : ماأقدر على فراقها لأمور منها كثرة دينها على" وصبري قليل ، ولا اكاد أسلم من فلتات لساني في الشكوى ، وفي كلبات تعلم بغضي لها .

فقلت له : هذا لاينفع واغا تؤتى البيوت من أبوابها 4

<sup>(</sup>١) آي الملبسين ـ المدجلين ـ الذين يأكلون المدنيا بالحري ومااكثرم.

<sup>(</sup>۲) کذا

فينبغي أن تخلو بنفسك فنعلم أنهسا إنما سلطت عليك يذنوبك فتبالغ في الاعتذار والتوبة ، فأما التضجر والاذي لها فما ينقع كما قال الحسن بن الحجاج : عقوبة من الله لكم فلا تقـــابادا عقوبته بالسيف وقابلوها بالاستغفاد .

واعلم أنك في مقام مبتلي ولك اجر بالصبر , وعسى ان تكرهوا شيئًا وهو خير الح ، فعامل الله سبحانه بالصبر على ماقضي واسأله الفرج .

فاذا جمت بين الاستغفار وبين التوبة من الذنوب والصير على القضاء وسؤال الفرج، حصلت ثلاثة فنون من العبادة تثاب على كل منها . ولاتضيع الزمان بشيء لاينفع ، ولاتحتل'١١ ظناً منك أنك تدفع ماقدر : ﴿ وَانْ عِسْكُ اللَّهُ بِضِرَ فَـلا كَاشُفَ

وقد روينا ان جنديا نزل يوماً في دار ابي نزيد (٢٠) ، فجاء أبو يزيد فرآه فوقف وقال لبعض أصحابه : ادخل الى المكان الفلاني فاقلع الطبن الطري فانه من وجه فيه شبه فقلمه ، فغرج الجندي

وأما أذاك المرأة فلا وجه له لانها مسلطة فلبكن شغلك

<sup>(</sup>١) لا بل يمتال ان يتخذ الوسائل كلها ، ثم يرضى بما يكون ؛ اعقلها وتوكل

<sup>(</sup>٢) اي البيطامي

بغير هذا . وقد روي عن بعض السلف ان وجلا شتبه فوضع خده على الارض وقال اللهم اغفر لي الذنب الذي سلطت هذا به على (١٠.

قال الرجل: وهذه المرأة تحبني زائداً في الحد، وتبالغ في خدمتي، غير أن البغض لها مركوز في طبعي.

قلت له: فعامل الله سبعانه بالصبر عليها فانك تثاب. وقد قيل لابي عثان النيسابوري: ما ارجى عملك عندك ?

قال : كنت في صبوتي يجتمد أهلي أن الزّوج فآبى فجاءتني المرأة فقالت : باأبا عثان اني قد هويتك ، وأنا أسألك بالله ان تتزوجني .

فأحضرت أباها وكان فقيراً فزوجني وفرح بذلك . فلما دخلت إلى رأيتها عوراء عرجاء مشوهة ، وكانت لمحبتها لي تمنعني من الحروج فأقعد حفظاً لقلبها ولا أظهر لها من البغض شيئاً ، وكأني على جمر الغضا من بغضها .

فبقيت هكذا خس عشرة سنة حتى ماتث فما من هملي هو أرجى عندي من حفظي قلبها .

قلت له : فهذا عمل الرجال . وأي شيء ينفع ضجيج

<sup>(</sup>١) هذا من ادب النصرائية ، من شربك على خدك ... أما في الاسلام فإمة ان ترد البدران بمثله واما ان تعرش وتعفو ، أما جذا النعل فا قرأة مثله الأحد من العبدر الاول .

المبتلى بالتضجر باظهار البغض ؟ وإنا طريقه ماذكرته لك من التوبة والصبر وسؤال الفرج . وتذكر ذنوباً كانت هذه عقوبتها فإن وقع فرج في الحساب ، وإلا فاستعال الصبر على القضاء عبادة ، وتكلف اظهار المودة لها وان لم يكن في قلبك تثبت على هذا ، وليس القيد ذنب فيلام ، انا ينبغي النشاغل منع من قيده والسلام .

# ٧٩٧\_ على المؤمن أن يجمع همه ويعتزل الناس

لاريب أن القلب المؤمن بالإله سبحانه وبأوامره بحتاج ألى الانعكاف على ذكره وطاعته ، وامتثال أوامره ، وهذا يقتقو الى جمع الهم ، وكفى بما وضع في الطبع من المناذعة الى الشهوات مشتتاً الهم المجتمع . فينبغي للانسان أن يجتهد في جمع همه لينفره همه بذكر الله سبحانه وتعالى وأوامره والنهو القائه . وذلك إنما يحصل بقطع القواطع والامتناع عن الشواغل. وما يمكن قطع القواطع جملة ، فينبغي ان يقطع ما يمكن .

ومادأيت مشتتاً للهم مبدداً للقلب مثل شيئين : أحدهما ان تطاع النفس في طلب كل شيء تشتهيه وذلك لايوقف على حد فيه ، فيذهب الدين والدنيا ولا ينسال كل المراد ، مثل ان تكون الهمة في المستعسنات (١) أو في جمع المال أو في طلب الرياسة وبمايشبه هذه الاشياء . فياله من شتات لا جامع له ، يذهب العمر ولا ينال بعض المراد .

والثاني مخالطة الناس خصوصاً العوام والمشي في الاسواق فإن الطبع يتقاضى الشهوات وينسى الرحيل عن الدنيا ، ومحب الكسل عن الطاعة والبطالة والغفلة والراحة فيثقل على من ألف مخالطة الناس التشاغل بالعلم أد بالعبادة . ولا يزال مخالطهم حتى نهون عليه الغيبة ، وتضيع الساعات في غير شيء . فمن أداد اجتاع همه فعليه بالعزلة مجيث لايسمع صوت أحد ، فحينثذ مخلو القلب بمعادفه ولا تجد النفس دفيقاً مثل الموى يذكرها ماتشتهي ، فاذا اضطر الى الخالطة كان معها على وفاق ، كا متشوسي "كالضفدع لحظة ثم تعود الى الماء فهذه طريق السلامة ، ختامل فوائدها تطب لك .

#### ٢٩٨ ـ لاتسبوا الدهر فإن الله هو الدهر

ماوأت عيني مصيبة نزلت بالخلق أعظم من سبهم الزماث وعيبهم الدهر ، وقد كان هذا في الجاهلية ، ونهى رسول الله عن ذلك فقال : الانسبوا الدهر فان الله هو الدهر .

<sup>(</sup>١) يقصد بالمستحسنات كلما قالها النساء الجميلات

<sup>(</sup>۲) برید انها تطلب الهواء

ومعناه أنتم نسبون من فرق شملكم وأمات أهاليكم ، وتنسبونه الى الدهر ، وأنه تعالى هو الفاعل لذلك . فتعجبت كيف أعلم اهل الاسقام بهذه الحال وهم على ما كان أهل الجاهلية عليه ، ما يتغيرون ، حتى ربما اجتمع الفطناء الادباء الظراف على زحمهم فلم يكن لهم شغل الاذم الدهر وربما جملوا الله الدنيا ويقولون فعلت وصنعت حتى رأيت لابي القاسم الحريري يقول :

ولما تعامى الدهر وهو ابو الردى عن الرشد في انحائه ومقاصده تعاميت حنى قبل اني اخو عمى ولاغروان يحذوالنتي حذو والده

وقد رأيت خلقاً يعتقدون أنهم فقها، وفها، ولا يتحاشون من هذا . وهؤلاء إنما أوادوا بالدهر مرور الزمان ، فذاك لااختيار له ولامراد ولايعرف رشداً من خلال ، ولاينبغي أن يلام ، فانه زمان مد بر لامد بو في تصرف فيه ولايتصرف . ومايظن بعاقل أنه يشير الى أن المذموم المعرض عن الرشد السيء الحكم هو الزمان . فلم يبتى الا أن القوم خرجوا عن دبقة الاسلام ، ونسبوا هذه القبائح الى الصانع ، فاعتقدوا فيه قصور الحكمة وفعل ما لاينفعهم مع هذا اعتقاد اسلام ، ولافعل صلاة ، بل هم شر من لاكفار ، لاأصلح لهم شأنا ، ولاهداهم الى رشاد .

## **۲۹۹ ـ اغتنم ساعات عرك**

من عجائب ما أدى من نفسي ومن الحلق كلهم الميل الى الح الففلة عما في ايدينا مع العلم بقصر العمر ، وان زيادة الثواب حناك بقدر العمل ههنا .

فياقصير العمر اغتنم يَوْمِي مِنْ ، وانتظر ساعة النَّقْر ، واياك ان تشغل قلبك بغير ماخلق له ، واحمل نفسك على المر واقعها اذا ابت ، ولانسرح لها في الطَّوَلُ (١) ، فها أنت إلا في مرعى ، وقبيح بمن كان بين الصفين(٢) إذا تشاغل بغير ماهو فيه .

#### • ٣٠ ـ احفظ سرك واحترز من الناس

قد كررت هذا المنى في هذا الكتاب. وهو الامر بحفظ السير والحفر من الانبساط فيا الايصلع بين يدي الناس. فرب منبسط بين يدي من يظنه صديقا بقول في صديق أو في سلطان الاينهم في ذلك فيكون سبب هلاك ذاك. فأوصي السليم الصدر الذي يظن في الناس الحير ان يحترز من الناس ، وان الايقول في الحلق كامة الاتصلح المخلق. والايفتر بمن يظهر الصداقة أو التدن فقد عم الحث.

<sup>(</sup>١) اي لاغلة لهاالرسن (٢) اي في ساحة المركة

## ٣٠٨\_ التفكير في عظمة الخالق تسبيح المتيقظين

تأملت على اكثر الناس (١) عباداتهم فاذا هي عادات. فأما أرباب اليقظة فعادتهم عبادة حقيقة . فان الغافل يقول (سبحان الله) عادة والمتيقظ لا يزال فكره في عجابب المخاوقات أو في عظمة الحالق، فيحرك الفكر في ذلك فيقول : سبحان الله .

ولو أن انسانا تفكر في دمانة فنظر في تصغيف حبها وحفظه بالاغشية لئلا يتضاءل ، واقامة الماء على عظم العجم (٢) ، وجعل الغشاء عليه مجفظه . وتصوير الفرخ في بطن البيضة ، والآدمي في حشا الام ، الى غير ذلك من المخلوقات ، ازعجه (٣) هذا الفكر إلى تعظيم الحالق ، فقال : سبحان الله ، وكان هذا التسبيح غرة الفكر . فهذا تسبيح المتيقظين . وماتزال أفكارهم تجول فتقع عباداتهم بالتسبيحات محققة . وكذلك يتفكرون في قبائح خنوب قد تقدمت فيوجب ذلك الفكر حركة الباطن وقاتي القلب وندم النفس ، فيشر ذلك أن يقول قائلهم : أستغفر الله ، فهذا هو التسبيح والاستغفار . فأما الغافلون فيقولون ذلك عادة وشتان مايين الفريقين .

# ٣٠٢ ـ مخالطة الناسِ تظلم القلب

لايصفو التعبد والتزهد والاشتفال بالآخرة إلا بالانقطاع الله عن الحلق ، بجيث لا ببصر م ولا يسمع كلامهم إلا في وقت ضرورة كصلاة جعة أو جماعة (۱). ويجترز في تلك الساعات منهم. وإن كان عالماً يريد نفعهم وعدم وقتاً معروفاً واحترز في الكلام. وأما من بمثني في الاسواق اليوم ويبيع ويشتري مع هذا العالم المظلم ، ويرى المنكرات والمستهجنات فلا يعود الى البيت إلا وقد أظلم القلب . فلاينبغي للمريد أن يكون خروجه إلا الى الصحراء والمقابر . وقد كان جماعة من يكون خروجه إلا الى الصحراء والمقابر . وقد كان جماعة من السلف يبيعون ويشترون ويجترزون ، ومع هذا ماصفا لصافيم وقت حتى قاطع الحلق . قال ابو الدرداء : زاولت العبادة والتجارة فلم يجتمعا فاخترت العبادة .

وقد جاء في الحديث: الاسواق تلهي وتلغى <sup>(٢)</sup> فمن قــدر على الحمية النافعة واضطر الى المخالطة والكسب العائلة ، فليحترز احتراز الماشي في الشوك. وبعيد سلامته .

<sup>(</sup>١) مر" من كلامه مايقبح فيه الذي يحسنه هنا

<sup>(</sup>٢) راجع « ثبت الاحاديث » وتعليق الاستاذ الشيخ نامر الالباني عليها

#### ٣٠٣ ـ وجوب الورع عن الشبهات لتبقى لذة التقوى

من رزق قلباً طيبا ولذة مناجاة فليراع حاله وليحذر من التغير ، و الما تدوم له حاله بدوام التقوى . و كنت قد رزقت قلباً طيباً ، ومناجاة خلوة ، فأحضرني بعض ارباب المناصب الى طعامه ، فا أمكن خلافه ، فتناولت واكلت منه فلقيت الشدائد ، ورأيت العقوبة في الحال ، واستمرت مدة ، وغضبت على قلبي (۱) ، وفقدت كل ما كنت اجده فقلت :

واعجبا كنت في هذا كالمكره. فتفكرت ، واذا به قد يمكن مداراة الامر بلقيات يسيرة . وإنما التأويل تناول بشهوة اكثر عا يدفع المداراة .

فقالت النفس : ومن أين لي ان عين هذا حرام ? فقالت اليقظة : واين الورع عن الشهات ?

#### ٤ ٣٠٠ ـ المؤمن دائم اليقظة

همة المؤمن متعلقة بالآخرة فكل مافي الدنيــا مجركه الى

<sup>(</sup>١) كذا وفي الجلة تحريف

ذَكُو الآخرة . وكل من شغله شيء فهمته شفله .

الا ترى أنب لو دخل ارباب الصنائع الى دار معمورة وأيت البزاز ينظر الى الغرش ومجزر قيشه ، والنجاد الى السقف ، والبناء الى الحيطات ، والحائك الى نسج الثياب . والمؤمن اذا وأى ظلمة ذكر ظلمة القبو . وات وأى مؤلما ذكر العقاب . وان سمع صوتا فظيعاً ذكر نفخة الصور . وات وأى وان وأى وان وأى المؤمن في القبور . وان وأى وات وأى المؤمن في القبور . وان وأى الذة ذكر الجنة فهمته متعلقة بما ثم وذلك يشغله عن كل مام.

واهظم ما عنده انه يتخايل دوام البقاء في الجنة ، وان بقاء لاينقطع ولايزول ولايعتربه نفصة ، فيكاد اذا تخايل نفسه متقلبا في تلك المذات الدائة التي لاتفنى يطيش فرحاً ويسهل عليه مافي الطريق اليها من ألم ومرض ، وابتلاء ، وفقد عبوب ، وهجوم الموت ، ومعالجة غصصه ، فان المشتاق الي عبوب ، وهجوم الموت ، ومعالجة غصصه ، فان المشتاق الي التحمية يبون عليه دمل ذرود ، والتائق الى العافية لايبائي بمرادة الدواء ، ويعلم ان جودة الثمر ثم ، على مقدار جودة البدر همنا ، فهو يتخير الاجود ، ويغتم الزرع في تشرين العمر من غير فتور

ثم يتخايل المؤمن دخول النساد والعقوية فيتنفص عيشه ويقوى قلقه ، فعنده بالحالين شغل عن الدنيا ومافيها ، فقليه حاثم في بيداً الشوق تارة وفي صمراء الحوف اخرى ، فايوى البنيان ، فاذا نازله الموت قرى ظنت الملائكة والسلامة ، ورجا لنف النجاة فيون عليه ، فاذا نزل الى القبر وجاءه الملائكة يسألونه ، قال بعضهم لبعض : دعوه فما استراح الاالساعة . نسأل الله عز وجل يقظة تامة تحركنا الى طلب الفضائل ، وتنعنا من اختيار الرذائل ، فانه أن وفق ، والا فلانافع .

#### ٣٠٥ ـ لايختار الله عز وجل لمحبَّته الا الـكاملين

لقد اعتبرت على مولاي سبعانه وتعالى أمراً عجباً وهو أنه تعالى لاعتاد للحبته والقرب منه الا الكامل صورة ومعنى . ولست أي حسن التخاطيط وانما كال الصورة اعتدالها والمعتدلة ما تخاو من حسن ، فتتبعها حسن الصورة الباطنة ، وهو كال الاخلاق وزوال الاكدار ، ولايرى في باطنه خبئاً ولا كدراً ، بل قد حسن باطنه كما حسن ظاهره . وقد كان مومى عليه السلام كل من دآه يحبه . وكان نبينا بالله كالقس لية البدر . وقد يكون الولي أسود المون ، لكنه حسن الصورة لطيف المعاني . فعلى قدرما عند الانسان من النام في الصورة لطيف المعاني . فعلى قدرما عند الانسان من النام في كال الحلق والحلق ، يكون هله (۱۱) ، ويكون تقريسه الى

<sup>(</sup>١) مر من المؤلف هذا المني . وهو حكم لا يصح اطلاقه بدليل من التقل ولامن المعلل

الحضرة بحسب ذلك . فمنهم كالحادم على الباب ، ومنهم حاجب ، ومنهم حاجب ، ومنهم مقرب ، ويندر من يتم له الكمال . ولمله لابوجد في مئة سنة منهم غير واحد .

وهذه حكاية ماتحصل بالاجتهاد ، بل الاجتهاد بحصل منها . لانه اذا وقع تمام حث على الجد على قدر نقصانه . وهذا لاحيلة في أصله ، انما هو جبلة . واذا أرادك لأمر هيأك له .

### ٣٠٦\_ الردعلي الذين يعترضون على حكمة الخالق

تأملت على قوم يد عون العقول ، يعترضون على حكمة الحالق . فينبغي أن يقال لهم هذا الفهم الذي دلكم على ده حكمته أليس هو من منحه ? أفأعطاكم الكمال ورضي لنفسه بالنقص ? هذا هو الكفر المحض الذي يؤيد في القبع على الجحد .

فأول القوم ابليس ، فإنه رأى بعقله أن جوهر الناد أشرف من جوهر الطين فرد حكمة أقحالتي ، ومر على هذا خلق كثير من المعترضين ، مثل ابن الراوندي والبقري وهذا المعري اللمين يقول : كيف يعاب ابن الحجاج بالسخف (١١) والدهر أقبح فعلا منه .

<sup>(</sup>١) كذا . ولعادبالسيف»ولااعرفالمسريقولا كبذا . وان كان 4 شر منه

أترى يعني به الزمان ? كلا . فان بمر الاوقات لايفمل شيئاً وإنما هو تسقيف(١) . وكان يستعجل الموت ظناً منه انه يستريح ، وكان يوصي بترك النكاح والنسك ، ولا يرى في الايجاد حكمة إلا العناء والتعب ومصير الابدان الى البـ لي . وهذا لو كان كما ظن كان الايجاد عثاً ، والحق مـنزه عن العبث. قال تعالى ( وَمَا خَلَقْنَـا السَّاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَينِهَا بَاطَلًا ) فَاذَا كَانَ مَاخَلَقَ لَنَا لَمْ بَخِلْقَ عَبْنًا . أَفْنَكُونَ عَنْ ، ونحن مواطن معرفته ومحال تسكليفه ، قد وجِدنا عبثاً . ومثلي هذا الجهل أغا يصدر بمن ينظر في قضايا العقول التي يحكم بها على الظواهر ، مثل ان يرى مبنيا ينقض ، والعقل بمجرده صواب. كما كشف لموسى مراد الحضر فيخرق السفينة وقتل الفلام. ومعاوم أن ذبح الحيوان وتقطيع الرغيف ومضغ الطعام

لايظهر له فائدة سوى الاطلاق (١) فاذا علم انه غذاء لبدن من هو اشرف بدنا من المذبوح حسن ذلك الفعل. واعجم اذم يصد

واعجبا أو ماتقتضي العقول بوجوب طاعة الحكيم الذي يعجز عن معرفة حكم مخاوقاته ? فكيف يعارضه في افعاله ? نعوذ بالله من الحذلان .

<sup>(</sup>١) كذا ولمل الكلمة عرقة

### ٣٠٧ ـ يجب على من يعظ السلطان ان يتلطف به

ينبغي لمن وعظ سلطاناً أن يبالغ في التلطف ولا يواجهه عا يقتضى انه ظالم ، فان السلاطين حظهم التفرد بالقهر والفلبة فافا جرى نوع توبيخ لهم كان اذلالاً وهم لايجتبلون ذلك . وعظه ينبغي أن يمزج وعظه بذكر شرف الولاية ، وحصوله الثواب في رعاية الرعايا ، وذكر سير العادلين من أسلافهم . أليظر الواعظ في حال الموعوظ قبل وعظه ، فان كانت سيرته حميدة كما كان منصور بن همار وغيره يعظون الرشيد وهو يبكي . وقصده الحير زاد في وعظه ووصيته . وان دآه ظالماً لايلتفت الى الحير ، وقد غلب عليه الجهل ، اجتهد في ان لايراه ولا يعظه لأنه ان وعظه خاطر بنفسه ، وان مدحه كان مداهنا ، فان اضطر الى موعظته كانت كالاشارة .

وقد كان اقوام من السلاطين يلينون عند الموعظة ومجتماون الواعظين . حتى أنه قد كان المنصور يواجه بأنك ظالم فيصبر . وقد تفير الزمان ، وفسد أكثر الولاة وداهنهم العلماء ، ومن لايداهن لايجد قبولاً الصواب فيكست .

وقد كانت الولايات لايسالها إلا من أحكمت العادم ، وتتفته التجادب ، فصار أكثر الولاة يتساورن في الجيل فتأتي

الولاية على من ليس من أهلها . ومثل هؤلاء ينبغي الحذر منهم والبعد عنهم . فمن ابتلي بوعظهم فليكن على غاية التحرز فيا يقول، ولا ينبغي أن يغتر بتولهم : عظنا . فأنه لو قال كلمة . لاتوافق أغراضهم ناوت حراداتهم .

وليحدو مذكر السلطان ان يعرض له بارباب الولايات فانهم اذا سمعوا بذلك صار الواعظ مقصوداً لهم بالاهلاك خوفاً من ان يعتبر السلطان أحوالهم فتقسد أموره . والبعد في هذا الزمان عنهم أصلح ، والسكوت عن المواعظ لهم أسلم ، فمن اضطر تلطف عاية التلطف ، وجعل وعظه العوام وهم يسمعون ولايعينهم منه بشيء . والله الموفق ،

# ٣٠٨ ـ أخبار عن بعض من ادعوا النبوة

الحق لايشتبه بباطل. الما يموه الباطل عند من لافهم له . وهذا في حق من يدعي الكرامات . في حق من يدعي الكرامات . أما النبوات فانه قد ادهاها خلق كثير ظهرت قباعهم ، وبانت فضاعهم . ومنها مايوجبه خسة المسة والتهتك في الشهوات ، والتهافت في الاقوال والافعال حتى افتضعوا . فنهم الاسود المنسي ، ادعى النبوة ولقب نفسه ذا الجارة لأنه كان يقول يأتيني ذو الحار ، وكان أول أمر • كاهنا بشعوذ فيظهر الاهاجيب.

فَعْرِج فِي أُواخَر حَيَاةُ النّبي ﷺ فَكَانَبَتَهُ مَدْحَج وَنَجُرَانُ وَاخْرَجُواْ مُحْرَرُ فِي اللّهِ عَلَيْكُم وَمُعَالَمُ اللّهُ عَلَيْكُم وَمُعَالَمُ اللّهُ عَلَيْكُم وَمُعَالَمُ وَتُرْوِج بَنْتُهُ فَأَعَانَتُ عَلَى قَتْلُهُ وَتُرُوج بَنْتُهُ فَأَعَانَتُ عَلَى قَتْلُهُ وَتُرُوج بَنْتُهُ فَأَعَانَتُ عَلَى قَتْلُهُ فَلِي اللّهُ عَلَيْكُم . وَبَانَ المَعْلَاءُ أَنْهُ كَانَ يَشْعَبُذُ . فَبَالُكُ فِي حَيَاةً وَسُولُ اللّهُ عَلَيْكُم . وَبَانَ المَعْلَاءُ أَنْهُ كَانَ يَشْعَبُذُ .

ومنهم مسيلة ، ادعى النبوة وتسمى رحمان اليامة لانه كان يقول : الذي يأتيني رحمان . فآمن برسول الله على وادعى أنه قد أشرك معه . فالعجب أنه يؤمن برسول ويقول انه كذاب . ثم جاء بقرآن يضحك الناس ، مثل قوله : ياضفدع بنت ضفدعين نقشي ماتنةين ، اعلاك في الماء وأسفلك في الطين ، ومن العجائب سأة سوداء تحلب لبنا أبيض .

فانهتك ستره في هذه الفصاحة . ثم مسح بيده على وأس صبي فذهب شعره ، وبصق في بشر فيبست ، وتزوج سجاح التي ادعت النبوة . فقالوا : لابد لها من مهر .

فقال: مهرها اني قد اسقطت عنكم صلاتي الفجر والعتبة (۱). وكانت سجاح هذه قد ادعت النبوة بعد موت وسول الله عليه و استعدوا الركاب ، واستعدوا المناب ، ثم اعبروا على الرباب ، فليس دونهم حجاب .

فقاتاوه ، ثم قصدت اليامة فهابها مسيلة قراسلها وأعدى لها فعضرت عنده فقالت :

<sup>(</sup>١) اي المشاء

اقرأ علي ماياتيك به جبريل .

فقالت: صدفت انت نبي .

فقال لها : ألا قومي إلى المخدع ، فقد هيىء لك المضجع ، فان شئت فلقاة ، وان شئت على أدبع ، وان شئت بثلثيه، وان شئت به اجمع ١٠٠٠

فقالت : بل به أجمع فهو الشبل أجمع .

فافتضعت عند العقلاء من أصحابها ، فقسال منهم عطارد-ابن حاجب :

و اصبحت انبياء الناس ذكر انا على سجاح ومن بالافك اغو انا اصداؤه من رعيث حيثا كانا (٢) اضحت نبيتنا انثى يطاف بها فلعنة الله رب الناس كلهم اعتى مسيلة الكذاب لاسقيت

ثم انها دجعت عن غهسا وأسلمت ، ومازالت تبين فضائح مسيلة حتى قتل .

ومنهم طليحة بن خويلد ، خرج بعد دعوى مسيلة النبوة وتبعه أقوام ونزل سميرا ، فتسمى بذي النون ، يقول : أن الذي يأتيه يقال له ذو النون ، وكان من كلامه :

<sup>(</sup>۱) هذا رجر موزون (۲) رَوَىالبِتالاول نَقط، رَاجِعالطبري، والبِيتان الآخران مصنوعان اثر الصنعة والضعف ظاهر فيها .

ان الله لايصنع بتعنير وجوهكم ولافتح أدباركم شيئًا (!) فاذكروا . الله أعنة قياما .

ومن قرآنه: والحام والبام ، والصرد الصوام ، ليبلغن ملكنا المراق والشام . وتبعه غيبنة بن حصين ، فقالله خالد بن الوليد خجاء عيبنة الى طليحة فقال : ويحك أجاءك الملك ? قال: لا فارجع فقا تل . فقاتل ثم عاد ، فقال : أجاءك ؟ فقال لا . فعاد فقاتل فقال : أجاءك قال نعم . قال: ماقال لك ؟ قال : ان لك جيشاً لاتنساه .

فصاح عيينة : الرجل والله كذاب .

فانصرف الناس منهزمين ، وهرب طليعة الى الشام . ثم أسلم وضع اسلامه وقتل بنها وند .

وذكر الواقدي: أن رجلا من بني يربوع يقال له جندب بن كاثوم ، كان يلقب ( كردانا ) ادعى النبوة على عهد وسول الله يلطي . وكان يزعم ان دليه على نبوته انه يسمج مسامير الحديد والطين . وهذا لانه كان يطلي ذلك بدهن السلسان فتعمل فيه الناو .

وقد تنبأ رجل يقال له كهش الكلابي ، وكان يزعم ان الله تعالى اوحى اليه : يا أيها الجائع اشرب لبنا تشبع ، ولا تضرب الذي لا ينفع ، فانه لبس بمتنع . وزعم أن دليله على

<sup>(</sup>١) اي حينالسجود

نبوته أنه يطرح ببن السباع الضاربة فلا تأكله . وحيلته في خلك أنه يأخذ دهن الغار وحجر البرسان وقنفذاً عروقاً وزبد البعر وصدفاً عرقاً مسعوقاً وشيئاً من الصبر والحبط فيطلي به جسه ، فاذا قربت منه السباع فشمت تلك الارباح وذفورتها نفوت .

وتنبأ بالطائف رجل يقال له أبو جعوانة العامري ، وذعم أن دليله أنه يطرح الناد في القطن فلا مجترق . وهذا لانه يدهنه بدهن معروف .

ومنهم هذيل بن يعفور من بني سعد بن زهير ، حصى عنه الاصعي أنه عارض سورة الاخلاص فقال : قل هو ألله أحد ، الله كالاسد ، جالس على الرصد ، لايفوته أحد .

ومنهم هذيل بن واسع كان يزعم أنه من ولاد النابغـــة الذبياني ، عارض سورة الكوثر فقال له رجل : ماقلت :

فقال : انا اغطیناك الجواهر ، فصلى لربك وجاهر ، فسا مودك الاكل فاجر .

فظهر عليه السنوي فقتله وصلبه على العبود .

فعبر عليه الرجل فقال : إنا اعطيناك العبود ، فصل لوبك من قعرد ، بلا ركوع ولاسجود ، فما اراك تعود . وممن ظهر فادعى انه يوحى اليه المختار بن ابي عبيد ، وكان متخبطا في دعواه ، وقتل خلقا كثيرا وكان يزعم أنه ينصر الحسين رضوان الله عليه ثم قتل .

ومنهم حنظة بن يزيد الكوني ، كان يزعم ان دليه انه يدخل البيضة في القنينة ويخرجها منها صحيحة . وذاك انه كان ينقع البيضة في الحل الحامض فياين قشرها ثم يصب ماء في قنينة ، ثم يدس البيضة فيها ، فاذا لقيت الماء صلبت . وقد تنبأ اقوام قبل نبينا على كردادشت (١) وماني ، وافتضعوا، ومامن المدعين الامن خذل .

وقد جاءت القرامطة بحيل عجيبة . وقد ذكرت جمهور هؤلاء وحيلهم في كتابي التاريخ المسمى بالمنتظم . ومافيهم من يتم له الامر الا ويفتضع . ودليل صحة نبينا عليه اجلى من الشهس . فانه ظهر فقيراً والحلق أعداؤه فوعد بالملك فملك . واخبر بما سيكون فكان . وصين من زمن النبوة عن الشره وخساسة الهمة والكذب والكبر . وايد بالثقة والامانة والنزاهة والعفة . وظهرت معجزاته البعيد والقريب . وانزل عليه والعفة . وظهرت معجزاته البعيد والقريب . وانزل عليه الكتاب العزيز الذي حارت فيه عقول الفصحاء . ولم يقدروا

<sup>(</sup>۱) لم يثبت ان زرادشت ادعى النبوة وما يدرى ماحقيقته ، وأصل مذهبه التوحيد ثم خلطه اتباعه بالكفر : وكتابه « زندانا نستا »

على الاتيان بآبة تشبه فضلا عن سورة . وقد قال قائلهم وافتصع . ثم أخبر أنه لايعارض فيه فكان كما قال . وذلك قوله تعالى و فأتوا بسورة » . ثم قال و فان لم تفعلوا ولن تفعلوا » . وكذلك قوله و فتنوا الموت إن كنم صادقين ولن يتمنونه » فما تمناه أحد إذ لوقال قائل قد تمنيته لبطلت دعواه . وكان يقول ليلة غزاة بدر : غدا مصرع فلانهمنا فلايتعداه . وقال : اذا هلك كسرى فلا كسرى بعده . واذا هلك قصر فلا قيصر بعده (١) فما ملك بعدهما من له كبير قدر ،

ومن اعظم دليل على صدقه انه لم يرد الدنيا ، فكان يبيت جائما ، ويؤثر اذا وجد ، ويلبس الصوف ويقوم الليل . وإنما تطلب النواميس لاجتلاب الشهوات ، فلما لم يردها دل على أنه يدل على الآخرة التي هي حق ، ثم لم يزل دينه يعلو حتى عم الدنيا . وان كان الكفر في زوايا الارض الا انه يخذول . وصار . في تابعيه من امته الفقهاء الذين لو سمع كلامهم الانبياء القدماء تحيووا (٢) في حسن استخراجهم ، والزهاد الذين

ولا من استت له حال .

<sup>(</sup>١) انظر ثبت الاحاديث في آخر الكتاب.

<sup>(</sup>٢) أنا لا استحسن من المؤلف هذه الجرأة على الالبياء ، ولا احسبها غيسن في الشرع

لو والله الرهبات تحيروا في صدق زهدم . والفطناء الذين لانظير لمم في القدماء .

أوليس قوم موسى يعبدون بقرة ، ويتوقفون في ذبح بقرة ، ويعبرون البعر ، ثم يقولون : اجعل لنا الما وقوم عيسى يدخرون من المائدة وقد نهوا .

والمندون في السبت يعصون الله لاجل الحيتان .

وامتنا بحمد الله تعالى سلية من هذه الاشياء ، وإنسا في بعضها ميل الى الشهوات المنهي عنها . وذلك في الغروع لا في الاصول . فاذا ذكروا بكوا وندموا على تفريطهم .

فنحمد ألله على هذا الدين وعلى أننا من أمة هذا الرسول وقد كان جماعة من المتصنعين بالزهد مالوا الى طلب الدنيا والرياسة . فاستغواهم الهوى فخرقوا (١) باظهار مايشبه الكرامات كالحلاج وابن الشاش وغيرهما بمن ذكرت حال تلبيسه في كتاب تلبيس ابليس . وإنحا فعلوا ذلك لاختلاف أغراضهم . ولم يزل الله ينشىء في هذا الدين من الفقهاء من يظهر ماستره المتعلمون ، كما ينشىء من علماء الحديث من يتك يظهر ماستره المتعلمون ، حفظاً لهذا الدين ، وهفعاً الشبهات عنه .

<sup>(</sup>١) الخرقة التدجيل والشوذة

فلا يزال الفقيه والمحدث يظهران عوار كل ملبس بوضع حديث أو باظهار دعوى تزهد وتنهيس ، فلا يؤثر ما ادعياه الا عند جاهل بعيد من العلم والعمل « ليحتى الحتى ويبطل الباطل ولو كره الكافرون » .

# ٣٠٩\_ عَمرك قصير فاغتنم ساعاته

واعجبا من موجود لا يفهم معنى الوجود ، فان فيهم لم يعمل بمقتضى فهمه ، يعلم أن العمر قصير ، وهو يضيعه بالنوم والبطالة والحديث الفارغ وطلب اللذات . وإنما أيامه أيام عمل لازمان فراغ . وقد كلف بذل المال بمخالفة الطبع من الشرع فيخل به الى أن تضايق الحتاق فيقول حينتذ : فرقوا عني بعد موتي وافعلوا كذا ، فاين يقع هذا لو فعل ، وبعيد أن يفعل ، وإنما يراد بانفاقك في صحتك خالفة الطبع في تكافس مشاق الاخراج في زمن السلامة ، فافرق بين الحالتين مان كان لك فهم .

فالسعيد من انتبه بنفسه وحمل بمقتضى عقله ، واغتنم زمناً نهايته الزمن (۱) وانتهب حمرا ياقرب انقطاعه .

ويجك ماتصنع بادخار مال لايؤثر حسنة في صعيفة والأمكرمة في تاريخ . اما سمعت بانفاق أبي بكر وبخل ثعلبة

اما رأيت تأثير مدح حاتم وبخل الحباحب ا وبجك لو ابتلاك في مالك فقل لاستفت ، أو في بدنك ليلة بمرض لشكوت . فانت تستوفي مطلوباتك منه ، ولا تستوفي حقه عليك و ويل للمطففين ، ولتعلم أن هذا القدر المفراط فيه يجل الحلود الدائم في ثواب العمل فيه .

فسبحان من من على أقوام فهموا المراد فأتعبوا الاجساد وغطى على قلوب آخرين فوجودهم كالعدم وكيف لايتعب العاقل بدنه اتعاب البدن (۱۱ والمقصود مني . أترى ما بال الحق متجلياً في ايجادك أيها العبد! بلى و والله أن وجودك دليل وجوده . وأن نعمه عليك دليل جوده . فكم قدمك على سائر الحيوانات و فقدمه في قلبك على كل المطلوبات و واخيبة من جَهِلَه ، وافتر من اعرض عنه ، واذال من اعتز بغيره ، واحسرة من اشتغل بغير خدمته .

#### ٣١٠ ـ وجوب الاستعداد للموت

اني أعجب من عاقل يرى استيلاء الموت على اقرانه وجيرانه كيف يطيب عيشه ، خصوصاً إذا علت سنه . واعجبا لمن يرى الافاعي تدب اليه وهو لاينزعج . أما يرى الشيخ ديب الموت في أعضائه ، قد اخرج سكين القرى وانزل

<sup>(</sup>١) جمع بدنة وهي الناقة

متغشرم الضعف (۱)، وقلب السواد بياضا، ثم في كل يوم يزيد الناقص . فقي نظر العاقل الى نفسه مايشغله عن النظر الى خراب الدنيا وفراق الاخوان وان كان ذلك مزعجا . ولكن شغل من احترق بيته بنقل متاعه يلهيه عن ذكر بيوت الجيران . وانه لما يسلي عن الدنيا وجون فراقها استبدال المعارف بمن تذكره (۱) فقد رأينا أغنياء كانوا يؤثرون ، وعاسبين لانفسهم يتورعون ، فاستبدل السفهاء عن العقلاء ، والبغلاء عن الكرماء . فياسهولة الرحيل ، لعلى النفس تلقى من فقدت ، فتلحق بمن أحبت .

٣١٧\_ سجود الجمادات لله عزوجل واستثناء بعض العقلاءمنه

نظرت في قول الله تعالى «ألم تو أن الله يسجد له من في السموات ومن في الارض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب، ثم قال « وكثير من النساس » فرأيت الجادات كلهب قد وصفت بالسجود ، واستثني من العقلاء .. فذكرت قول بعضهم :

ماجعد الصامت من أنشاه ومن ذوي النطق أتي هذا الجعود

<sup>(</sup>۱) كذا

فقلت: ان هذه لقدرة عظيمة ، يوهب عقل الشخص مُ يسلب فائدته ، وان هذا لأقوى دليل على قادر قاهر ، وآلا فكيف يحسن من عاقل ألا يعرف بوجوده وجود من أوجده ؟ وكيف ينحت صنا بيده ثم يعبده ؟

غير أن الحق سبحانه وتعالى وهب الأقوام من العقــــل مايشبت عليهم الحجة ، وأحمى قلوبهم كما شاء عن الحجة (١) .

### ٣١٢ - وجوب العزلة وذم الصوفية

مادأيت أكثر أذي للمؤمن من مخالطة من لايصلح ، فان الطبع يسرق ، فان لم يشتبه بهم ، ولم يسرق منهم ، فتر عن علم . فان دوية الدنيا تحت على طلبها . وقد دأى رسول الله ستراً على بابه فهتكه وقال : مالي وللدنيا ? ولبس ثوبا له طراز فرماه وقال : شغلتني أعلامه . ولبس خاتما ثم دماه وقال : نظرت اليسكم ونظرت اليه .

وكذلك رؤية أرباب الدنيا ودورهم واحوالمم ، خصوصاً لمن له نفس تطلب الرفعة وكذا سماع الاغاني ، ومخالطة الصوفية اليوم الذين لانظر لهم في الرزق الحاصل ، بل لوكان من اين كان قباده ، ولايتودعون أن يأخذوا من ظالم ، وليس عندهم

<sup>(</sup>١) الحبة العلريق

خُوف كما كان أوائلهم . فقد كان سري السقطي يبكي طول الليل ، وكان يبالغ في الودع ، ولا لمم تعبد الجنيد ، واغا -مُ ١٣٠٠ أكل ورقص وبطالة وسماع اغان من المردان ، حتى قال بعض من يعتبر قوله حضرت مع رجل كبير يومــأ اليه من مشايخ الربط (٢) ومغنيم أمرد ، فقام الشيخ ونقطه بدينار على خده . وأدعاؤهم أن سماع هــذه الاشياء تدعو الى الآخرة فوق الكذب. وليس العجب منهم، أنما العجب من جهال يَنْفَعُون عليهم فيُنفقون عليهم . ولقد كان جماعة من القدماء يرون أوائل الصوفية يتعبدون ويتورعون فيعجبهم حسالهم ، وهم معذورون في أعجابهم بهم ، وأن كان أكثر النوم في تعبدهم على غير الجادة ، كما ذكرت في كتابي المسمى بتلبيس ابليس. فأما اليوم فقد برح الحَفَاء . أحدهم يترده الى الظُّلُّمة ويأكل اموالهم، ويصافحهم بقميص ليس فيه طراز ، وهذا هو التصوف فعسب. أو لا يستحي من الله من زهد في رفيع الاثواب لاجل الحلائق لَا لَأَجِلَ آلْحَقَ ، ولايزهد في مطعم ولا في شبهة .

فالبعد عن هؤلاء لازم . وينبغي للمنفرد لطاعة الله تعالى عن الحلق ان لايخرج الى سوق جُهُدَه ، فان خرج ضرورة غض بصره . وان لايزور صاحب منصب ولايلقاه ، فان اضطر داوى الامر . ولايخالط عامياً إلا لضرورة مع التحرز . ولا

<sup>(</sup>١) ثم وثة : هناك (٢)جع رباط: تكية او زاوية اي دار الكسالى

يفتح على نفسة باب التزوج (١) بل يقنع بامرأة فيهـــا دين فقد قال الشاع<sub>ر:</sub>

والمرء مادام ذا عين يقلُّها فيأعين العين موقوف على الحطر يسر مقلته ماضر مهجنب لا مرحباً بسرورعاه بالضرو

الاتباع المتعلمين . وان غلبت عليه العبادة ، زاد في احترازه. ولنجعل خاوته أنيسه . والنظر في سير السلف جليسه . وليكن له وظنفة من زيارة قبور الصالحين (٢) والحلوة بها . وينبغي ألا " يفوته ورد قيام الليل ، وليكن بعد النصف الاول . فليطل مها قدر ، فانه زمان بعيد المثل (٣). وليمثل وحيه عن قرب ليقصر أمله . وليتزود في الطربق على قدر طول السفر .

نسأل الله عز وجل يقظة من فضله . واقبالاً على خدمته . وان لانخذلنا بالالتفات عنه . أنه قريب تجيب.

٣١٣ ـ الله عز وجل غني عن طاعتنا ولأنفسنا نعمل

كلها نظرت في نواصل النعم عليّ تحيرت في شكرهــــا . وأعلم أن الشكر من النعم فكيف أشكر (١٤) لكني معترف

<sup>(</sup>١) اي تكراره والاكثار منه

<sup>(</sup>٧) اي الزيارة المشروعة لالسؤال من فيها واعتقاد أنه يضر وينفع

<sup>(</sup>۳) ای قلیل النظعر

<sup>(</sup>٤) اي كيف يشكر الله على ان انعم عليه فوفقه الشكر

التقصير . وأرجو أن يكون اعترافي قائماً ببعض الحقوق . وعندي خلة ارجو بها كل خير ، وهي أن من يصوم أو يصلي برى أنه تعبد ، ويخدم كأنه يقضي حتى المخدوم . وأنا أرى أني اذا صليت ركعتين فاغا قمت اكدى (١) فلنفسي أهمل ، اذا المخدوم غني عن طاعني .

وكان بعض المشايخ يقول : جاء في الحديث : الدعاء عبادة . وانا أقول : العبادة دعاء (٢) . فالعجب بمن يقف الخدمة يسأل حظ نفسه ، كيف يرى أنه قد فعل شبئا . الماء أنت في حاجتك ، ومنة من أيقظك لاتقاومها خدمتك فأنا أقول كما قال الاول :

يامنتهى الآمال أنت كفلتن وحفظتني وحفظتني وعدا الزمان علي كي يجتاحني فنعتني فانقاد لي متخشعا لما وآك نصرتني وكسوتني ثوب الغني ومن المطالب صنتني فاذا سكت بدأتني واذا سألت اجبتني واذا شكرتك زدتني فنعتني وبهرتني أو إن أجد بالمال فا لاموال أنت أفدتني

<sup>(</sup>۱) اي استجدي (۲) أيظن الاحق انه جاء باحسن من حديث رسول انه عليه وسلم والافاله يمارضه?

#### ٤ ٣٦ \_ نقائض العاماء

وأيت أكثر العاماء يتشاغلون بصورة العلم . فهم الفقيك التدريس ، وهم الواعظ الوعظ . فهذا يوعى درسه فيفوح بكثرة من يسمه ، ويقدح في كلام من يخالفه ، ويضي زمانه في التفكر في المناقضات ، ليقهر من يجادله ، وعينسه الى التصدر والارتفاع في المجالس . وربما كانت همته جمع الحطام ، ومخالطة السلاطين . والواعظ همته مايزو"ق به كلامه ويكثر جمعه ويجلب به قاوب الناس إلى تعظيمه ، قان كان له نظير في شفله أخذ كانت لما به معرفة لاشتغلت به ، وكان انسها بمناجاته ، وايثارها لطاهاته ، واقبالها على الحلوة به ، لكنها لما خلت من هذا تشاغلت بِالدِّنيا وذاك دنيا مثلها ، فاذا خلت بخدمة الله تعالى لم تجد لما طعها ، وكان جمع الناس أحب اليها ، وزيارة الحلق لما آثر عندها . وهذه علامة الحذلان . وعلى ضد هذا منى كان العالم مقبلا على الله سبحانه مشغولا بطاعته ، كان أصعب الأشاء عنده لقاء الحلق ومحادثتهم ، وأحب الاشياء اليه الحلوة . وكان عنده شغل عن القدح في النُظرَاء أو عن طلب الرياسة ، فان ماعلت به حمت من الاخرة اعلى من ذلك . والنفس لابد لما ما تشاغل به . فمن اشتغل لحدمة الحلق أعرض عن

الحق ، فانما يربي رياسته ، وذلك يوجب الاعراض عن الحق وماجعل الله لرجل من قلبين في جوفه .

# ٣١٥ ـ أكثر الناس لايرون الاشياء كما هي

قد جاء في الاثر ، اللهم أرنا الاشياء كما هي . وهذا كلام حسن غاية . واكثر الناس لايون الاشياء بعينها ، فانهم يون اللفاني كأنه باق ، ولايكادون يتخايلون زوال ماهم فيه وان علموا ذلك . إلا ان عين الحس مشغولة بالنظر الى الحاضر ، توى زوال اللذة وبقاء ائها ، ولو رأى اللص قطع يده هان عنده المسروق ، فمن جمع الاموال ولم ينفقها فما رآها بعينها ، اذ هي آلة لتحصيل الاغراض ، لاتراد لذاتها ، ومن وأى المصية بعين الشهوة فما رآها ، اذ فيها من العيوب ماشئت ، ثم المعصة بعين الشهوة فما رآها ، اذ فيها من العيوب ماشئت ، ثم غرتها عقوبة آجلة ، وفضيحة عاجلة ،

وانظر الى اكبر شهوات الحس وهو الوطء فان الماء لايحصل الا بعسد مطعم ومشرب ، ومن تفكر في المطعم نظر الى حرث الارض ، وانها تفتقر الى بقر الحراثة عليهن المحراث ، وهو حديد ومعه خشب ويتعلق به حبال ، فمن تفكر في همل الحبسال نظر في زرع القنب وتسريحه وفتله والحديد وجلبه وضربه ، والحشب ونباته ونجارته ، ودوران الدولاب وهمله ،

ثم استعصاد الزرع وحصده وتذريته وطعنه وعبنه وخبزه بم ومن عمل التنور وجلب الشوك . ومن هذا الجنس اذا نظر فيه كثر جداً حتى قالوا لانثال لقبة الا وقد عمل فيها ثلاثثة نفس أو نحوهم . فاذا أكل تلك اللفة فليفكر في خلق الاسنان لقطعها ، والاضراس لطعنها ، وعذوبة ماء الغم لحلطها ، واللسان ليقلبها ، وعضلات الغم يصعد منها ميء وببقى ميء حتى يصلح البلع. ثم يتناولها المعى فيوصلها الى الكبد فيقوم طابخاً لما ، فاذا صارت دما نفت رسوبها الى الطحال ، وماثيتها الحد المثانة ، واستخلصت من أخلص الدم وأصفاه الكبد والدماغ والقلب، وأخذت أجود ذلك فعدرته الى الانثيين معداً لحلق آدَمي . فاذا تحركت نيران الشهوة برزت تلك النطفة ، وقد حكم الشرع بطهادتها (١) ، وحكم لما بطهارة الرحم والحل الذي بباشره الذكر، فيغلق منها الآدمي الموحد .

فما جاء هذا الشخص الا باغلى الفلاء وبعد عجائب أشرة اليها ، لا أنا عددناها . أفن فهم هذا نجسن منه أن يبده تلك النطقة في حرام ، وان يطأ في محل نجس فتضيع ? فكم يتعلق بالزنا من محن لايفي معشار عشرها بلذة لحظة . منها

 <sup>(</sup>١) الذي ورد في الثرح وعليه مذهبنا «الحنني» حديث : اغسليه رطبساً
 واهر كيه يابسا . خلوكان طاهرا فلماذا تشبه او تنركه ?

هنك العرض بين الناس ، وكشف العودات الحرمة ، وخيانة الاخ المسلم في زوجته إن كانت منزوجة ، وفضيحة المزنى بها وهي كأخت أو بنت ، فان علقت منه ولها زوج الحقته بذلك الزوج, وكان هذا الزاني سبباً في ميراث من لايستحتى ومنع من يستحتى ثم يتسلسل ذلك من ولد الى ولد . وأما سخط الحق سبحانه فملوم قال تعالى « ولانقربوا الزنا انه كان فاحشة وساء سبيلا »وقال وضعها رجل في رحم لانحل له .

ومن له فهم فهو يعلم أن المراد من النطقة ايجاد الموحدين ولو لا تركيب الشهوة لم يقع الوطء ، لانه التقاء عضوين غيو مستحسنين ولا صورتها حسنة ولاريجها طيب ، وانحا الشهوة تغطي عين الناظر ليحصل الولد اصلا فهي عادض فمن طلب الشهوة ونسي جنايته بالزنا فما دأى الاشباء على ماهي (١). وقس على هذا المطعم والمشرب وجع المال وغيو ذلك .

#### ٣١٦ ـ الفائدة في خلق ما يؤذي

إن قال قائل أي فائدة في خلق مايؤذي ? فالجواب انه

<sup>(</sup>١) محيح والله ـ فليتعد الثاب عن الزنا بالابتعاد عن دواعيه وهيالنظر الى الاجنبيات والاختلاط بهن ومعاشرة من يسهل الطريق اليهن .

قد ثبتت حكمة الحالق فافا خفيت وجب التسليم . ثم لمث المستحسنات في الجلة انمرذج ما أعد من الثواب ، والمؤذيات أمرذج مسا أهد من المقاب . وما خلق شيء يضر الاوفيه منفعة . قيل لبعض الاطباء : إن فلانا يقول أنا كالمقرب أضر ولا أنفع .

فقال: ما أقل عله . انها لتنفع إذا شق بطنها ثم شدت على موضع اللسعة . وقد توضع في جوف فغاد مسدود الرأس مطبق الجوانب ، ثم يوضع الفخاد في تنور فاذا صارت رمادة سقى من ذلك الرماد مقدار نصف دانق أو أكثر من به الحصاة فيقتها من غير أن يضر بشيء من سائر الاعضاء (۱) . وقد تلقى في الدهن حتى يجتذب مغلوجا فزال عنه الفالج . وقد تلقى في الدهن حتى يجتذب قراها فيزيلي ذلك الدهن الاورام الفليظة ، ومثل هذا كثير . فألجاهل عدو لما جهله . وأكبر الحاقة ود الجاهل على العالم .

### ٣١٧\_كلما ازداد الايمان قويت محبة الخالق

كليا اوغلت الفهوم في معروفة الحالق فشاهدت عظمت. ولطفه ورفعته ، تاهت في عبته فغرجت عن حد النبوت .

<sup>(</sup>١) فارأي الاطباء?

وقد كان خلق من الناس غلبت عليه-م محبته فلم يقددوا على عالطة الحلق . ومنهم من لم يقدر على السكوت عن اليذكر ، وفيهم من لم ينم الا غلبة ، وفيهم من هام في البراري ، وفيهم من احترق في بدنه . فياحسن مخورهم ما ألذ سكره ، وباعبش قلقهم ما احسن وجده .

كان ابو عبيدة الحواص قد غلبه الوجد فكات بشي في الاسواق ويقول: واشرقاه الى من يراني ولا أداه. وكائ فتح بن سخرف يقول: قد طال شوقي اليك ، فعجل قدومه عليك (۱). وكان قبس بن الربيع كأنه مخور من غير شراب وكان ابن عقيل يقول: ان التبذل في سبحانه احسن من التجمل في غيره. هل وأيت قط عراة احسن من المحرمين ? هل وأيت للمتزينين برياش الدنيا كأثواب الصالحين ? هل وأيت من صعق الواجدين ? هل شاهدت ماه صافياً اصفى من دموع من صعق الواجدين ? هل شاهدت ماه صافياً اصفى من دموع المتأسفين ؟ هل وأيت وؤوساً هائلة كرؤوس المنكسرين ؟ هل لحق بالارض أحسن من جباه المصلين ؟ هل حرك نسيم هل لحق بالارض أحسن من جباه المصلين ؟ هل حرك نسيم هل لحق بالارض أحسن من جباه المصلين ؟ هل حرك نسيم

<sup>(</sup>١) السنة ان يقول : اللهم أحيني ماكانت الحياة خيراً لي وأمتني ان كاند الموت خيراً لي .

الاسحار أوراق الاشجار فبلغ مبلغ تحريكه اذيال المنهدين ؟ على ارتفعت اكف الراغبين ؟ على ارتفعت اكف الراغبين ؟ على حرك القلوب صوت ترجيسع لحن أو دنة وكر كما حرك حنين المشتافين ؟ وإنما يجسن التبذل في تحصيل أوفى الاغراض خلذلك حسن التبذل في تحصيل أوفى الاغراض خلذلك حسن التبذل في خدمة المنعم .

### ٣١٨ ـ فساد أولي الامر

في سبب تبذير الولاة . اكترم لا يعرف ولا يتأدب بآدابه بمرة . يتفق له قلة العقل في أصل الوضع ، ثم ذلك القليل لا يعاون بل يعان عليه . وذاك أن الجارحة إذا دام تعطلها عن عملها الذي هيئت له تعطلت وخدت ، ولهذا تنقص أبصار النساخ والرفائين (۱) وتحتد أبصار أهل البوادي ، لانه لاصادم لأبصارهم . وشغل العقل التفكر والنظر في عواقب الاحوال والاستدلال بالشاهد على الغائب . وهم يتلثون من الطمام دامًا وذلك يؤذي العقل . ثم يطيلون النوم ، فاذا انتبهوا شربوا المسكر فاتفق العقل تعطيل وتغطية فساء التدبير .

<sup>(</sup>١) المسال لايطابق المقال، فابصار النساخ الها كلت من كثرة الممل الا من قلته .

### ٣١٩ ـ لاتحدثوا العوام بمالاتحتمله عقولهم

من المخاطرات العظيمة تحديث العوام بالاتحتمله فلوبهـم ٤ أو بما قد رسخ في نفوسهم ضده . مثاله أن قوماً قد رسخ في قلوبهم التشبيه ، وأن ذات الحالق سيعانه ملاصقه العرش ، وهي بقدر العرش ، ويفضل من العرش أربع أصابع ، وسمعوا مثل هذا من أشاخهم ، وثبت عندهم أنه إذ نؤل انتقل الى السهاء الدنيا ، فخلت منه ست سموات ، فاذا دعى أحدم الى التنزيه وقيل له ليس كما خطر لك ، إنما ينبغي أن تر الاحاديث كا جاءت من غير مساكنة ماتوهم ، صعب هذا عليه لوجهين : أحدهما لغلبة الحس عليه والحس على الموام أغلب. والثاني لما قد سمعه من ذلك من الاشياخ الذين كانوا أجهل من. فالخاطب لهذا مخاطر بنفسه . ولقد بلغني عن بعض من كان بتدين أنه بمن قد رسخ في قلب النشبيه أنه سمع من بعض العلماء شيئًا من التنزيه فقال : والله لو قدرت عليه لتثلثه . فالله الله أن تحدث مخلوقاً من العوام بمسا لايحتمله (١) ، فانه

<sup>(</sup>١) ماذا يريد ان يتول ? هل ندع المامي المشبه على تشبيه لانبينة ? ولم لا? او لم يبين الرسول صلى الله عليه وسلم التوحيد لمن رسنع في ننسه الشرك ?

لايزول ماني نفسه ، ويخاطر الحدث له بنفسه فكذلك كل مايتعلق بالاصول .

٣٢٠ ـ حفظ الحدود واخلاص العمل هما ميزان المؤمن

لايغرك من الرجل طنطنته وماتراه يفعل من صلاة وصوم وصدقة وعزلة عن الحلق . إنما الرجل هو الذي يراعي شبتين، حفظ الحدود ، واخلاص العمل .

فكم قد رأينا متعبداً يخرق الحدود بالغيبة وفعل مالايجوز ما يوافق هواه . وكم قد اعتبرنا على صاحب دين أنه يقصد بفعله غير الله تعالى . وهذه الآفة تزيد وتنقص في الحلق . فالرجل كل الرجل هو الذي يراعي حدود الله ، وهي مافرض عليه وألزم به ولايتعداها إلى هواه ويجسن القصد ، فيكون علم وقوله خالصاً لله تعالى ، لايريد به الحلق ولاتعظيمهم له .

فرب خاشع لقال ناسك ، وصامت ليقال خائف ، وتادك للدنيا ليقال زاهد . وعلامة المخلص أن يكون في جلوته كخلوته . وربا تكاف بين الناس التبسم والانبساط لينبعي عنه أسم زاهد . فقد كان ابن سيرين يضعك بالنيار فاذا جن الميل فكأنه قتل أهل القرية .

واعلم أن المعمول معه (۱) لايريد الشركاء. فالمخلص مفرد له (۱) اي الله سبحانه وتعالى. بالقصد ، والمراتي قد أشرك ليحصل له مدح الناس ، وذلك ينقلب . لأن قلوبهم بيدمن أشرك معه ، فهو يقلبها عليه لااليه . فالموفق من كانت معاملته باطنة واعماله خالصة ، وذاك الذي تحبه الناس وان كرهوا ، كما يمتنون المرائي وان زاد تعبده . ثم ان الرجل الموجوف بهذه الحصال لايتناهى عن كال العلوم ولايقسر عن طلب الفضائل ، فلا الزمان أكثر عا يسعد من الحير ، وقلبه لايفتر عن العمل القلبي . الى أن يصور شغله بالحق سبحانه وتعالى .

#### ٣٢١ ـ الدفن في مقبرة احمد بن حنبل

رأيت خلقاً يغر طون في أديانهم ثم يقولون : احملونا اذا متنا الله مقبوة أحمد . أتراهم ماسمعوا أن رسول الله على المتنع من الصلاة على من عليه دين وعلى الغال (۱) وقال : ماينقعه صلاتي عليه . ولقد رأيت أقواماً من العلماء حملهم حب الصيت على أن استخرجوا اذنا من السلطان فدفنوا في دكة أحمد بن حنبل وهم يعلمون أن هناك خلقاً بعضهم على بعض ، ومافيهم الامن يعلم أنه مايستعتى القرب من مثل ذلك فاين احتقار النفوس وأما سمعوا أن عمر بن عبد العزيز قيل له تدفن في الحجرة أما سمعوا أن عمر بن عبد العزيز قيل له تدفن في الحجرة

<sup>(</sup>١) الناول السرقة من الثنيمة ، ولمل منه اخذ اموال الدولة بلا حق

فقال: لأن القي الله بكل ذنب ماخلا الشرك أحب الي من ان أدى نفسي أهلا لذلك. لكن العادات وحب الرياسة غلبت على هؤلاء ، فبقي العلم يجري على الألسن عادة لا العمل به ، ثم آل الامر الى جماعة خالطوا السلاطين ، وباشروا الظلم ، يزاحمون على الدفن بمقبرة أحمد ، ويوصوت بذلك ، فليتهم أوصوا بالدفن في موضع فارغ ، إنما يدفنون على موتى ، ويخرج عظام اولئك فيحشرون على ما ألقوا من الظلم حتى في موجم ، وينسون أنهم كانوا من أعوان الظلمة . اترى ماعلموا أن مساعد الظالم ظالم ? وفي الحديث : كفي بالمرء خيانة أن يكون أميناً المخونة .

قال السجان لاحمد بن حنبل : هل أنا من أعوان الظلمة ؟ فقال : لا أنت من الظلمة . إنما أعوان الظلمة من أعانك في أمر .

# ٣٢٢ ـ الحسد في طبيعة ابن آدم و لكن عليه أن لا يعمل به

دأيت الناس يذمون الحاسد ويبالغون ويقولون : لايحسد الا شرير بعادي نعبة الله ، ولا يرضى بقضائه ، ويبخل على أخيه المسلم . فنظرت في هذا فما رأيته كما يقولون . وذاك ان الانسان لايحب أن يرتفع عليه أحد ، فاذا رأى صديقه قد علا عليه تأثر هو ولم يحب أن يرتفع عليه ، وود أن لو

لم ينل صديقه ما ينال ، أو أن ينال هو مانال ذاك لتلا يوتفع عليه . وهذا معجون في الطين . ولا لوم على ذلك ، إنا اللوم أن يعمل بمقتضاه من قول أو فعل . وكنت أظن أن هذا قد وقع لي عن سر"ي وفعصي ، فرأيت الحديث عن الحسن البصري قد سبقي إليه .

قال أخبرنا عبد الحالى بن عبد الصدة قال أخبرنا ابن النقود قال أخبرنا المخلص (١) قال حدثنا البغوي قال حدثنا أبو دوح قال حدثنا مخلد بن الحدين عن هشام عن الحسن ، قال : ليس من ولد آدم أحدد إلا وقد خلق معه الحدد ، فمن لم يجاوز ذلك بقول ولا بفعل لم يتبعه شيء .

### ٣٢٣\_كثرة النساء مضرة على المرء

من أعظم الضرر الداخل على الانسان كثرة النساء ، وانه أولاً يتشت همه في محبتهن ، ومداراتهن وغيرتهن ، والانفاق عليهن ، ولا يأمن إحداهن أن تكرهه وتويد غيره ، فلل ختخلص إلا بقتله ، ولو سلم من جميع ذلك لم يسلم في الكسب لحن ، فان سلم لم ينج من السآمة لهن أو لبعضهن ، ويطلب مالا يقدر عليه من غيرهن ، حتى أنه لو. قدر على نساء بغداد كلهن ، فقدمت امرأة مستترة من غير البلد ، ظن أنه يجد كلهن ، فقدمت امرأة مستترة من غير البلد ، ظن أنه يجد

عندها ماليس عندهن . ولعمري إن في الجدة لذة ، ولحكن رب مستور اذا انكشف افتضع ، واذا سلم من كل أذى يتعلق بهن انهك بدنه في الجماع ، فيكون طلبه للالتذاذ مانماً من دوام الالتذاذ ، ورب لقسة منعت لقيات ، ورب لذة كانت سبباً في انقطاع لذات . والعاقل من يقتصر على الواحدة اذا وافقت غرضه ، ولا بد أن يكون فيها شيء لابوافق ، الما العمل على الغالب . فتوهب الحلة الردية للمجيدة (١١) ، وينبغي أن يكون النظر الى الحسن ، فإنه أن يكون الله الحسن ، فإنه أن يكون الما الحسن ، فإنه أن يكون الدين لم ينتفع ذو مروءة بتلك المرأة .

وما يهلك الشيخ سريماً الجاع ، فلا يغتر بما يرى من انبساط الآلة وحصول الشهوة ، فان ذلك مستخرج من قوته مالا يعود مثله ، فلا ينبغي أن يفتر بحركة وشهوة ولا يقرب من النساء ان كان له رأي في البقاء .

#### ٣٢٤- لايرجيخير من قليل العقل

اذا رأيت قليل العقل في أصل الوضع فلا ترج خيره . فاما ان كأن وافر العقل لكنه يغلب عليه الهوى فارجه . وعلامة ذلك أنه يدبر أمره في جهله فيستتر من الناس اذا أته فاحشة ، ويراقب في بعض الاحوال ، ويبكي عند الموعظة ،

<sup>(</sup>١) أي ينتفر لها الصفة السيئة فيها من أهل الصفة الحسنة .

ويمترم أهل الدين ، فهذا عاقل مغلوب بالموى . فاذا انتب بالمدم خنس شطان الموى ، وجاء ملك العقل . فاما اذا كان قليل العقل في الوضع ، وعلامته أن لاينظر في عاقبة عاجلة ولا آجلة ولا يستمي من الناس أن يوه على فاحشة ، ولا يدبر أمر دنياه ، فذاك بعيد الرجاء . وقد يندر من هؤلاء من يقلع ، ويكون السبب فيه خيرة من العقل غطى عليا

#### ٣٢٥ ـ يجب الاحتراز مما يجوز أن يقع

ينبغي الاحتراز من كل ما يجوز أن يكون ، ولا ينبغي أن يقال: الغالب السلامة . وقد رأينا من نزل مع الحيل في سفينة فاضطربت فغرق من في السفينة وان كان الغالب السلامة وكذا ينبغي أن يقدر الانسان في نفقته وان رأى الدنيا مقبلة لجواز ان تنقطع تلك الاسباب. وحاجة النفس لابد من قضائها، فاذا بذر وقت السعة فجاء وقت الضيق لم يأمن أن يدخل في مداخل سوء ، وان يتعرض بالطلب من الناس . وكذلك ينبغي للمعافى أن يعد للموض ، والقوي ان ينهيا المهوم .

وفي الجاله فالنظر في العواقب وفيا يجوز أن يقع شاك المقلاء . فاما النظر في الحالة الراهنة فحسب فعالة الجلمة الحتى

مثل أن يرى نفسه معافى وينسى المرض ، أو غنياً وينسى المقر ، أو يرى لذة عاجلة وينسى ما تجني عواقبها ، وليس العقل شغل إلا النظر في العواقب ، وهو يشير بالصواب من أين يقبل .

### ٣٢٦ ـ اصبر على البلاء وتعبُّد بالدعاء

يبين أيمان المؤمن عند الابتلاء ، فهو يبالغ في الدعاء ولا يرى أثراً للاجابة ، ولا يتغير أمله ورجاؤه ولو قويت أسباب اليأس ، لعلمه أن الحق (۱) أعلم بالمصالح ، أو لأن المراد من الصبر أو الايمان فانه لم يحكم عليه بذلك إلا وهو يريد من القلب التسليم لينظر كيف صبره ، أو يريد كثرة اللهج والدعاء . فاما من يريد تعجيل الاجابة ويتذمر إن لم تتعجل فداك ضعيف الايمان . يرى أن له حقاً في الاجابة ، وكأنه يتقاضى اجرة عمله . أما سممت قصة يعقوب عليه السلام ? بقي بنيامين لم يتغير أمله ، ووجاؤه لايتغير فلما ضم الى فقد يوسف فقد بنيامين لم يتغير أمله (۱) وقال : وعسى الله أن ياتيني بهم جميعاً » . وقد كشف هذا المعنى فوله تعالى و أم حسبتم ان تدخلوا

<sup>(</sup>١) الله عز وجل (٢) انظر الفصل «١٠١»

الجنّة وَلَمَا يَأْتُكُم مَثْلُ الذِينَ خَلُوا مَنْ قَبْلُكُمْ مَسَّتُهُمُ البّأَسَاهُ وَالذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَنْ وَالذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَنْ مَنْ نَصْرُ اللهِ تَوْيِبٍ ) .

ومعاوم أن هذا لايصدر من الرسول والمؤمنين إلا بعد طول البلاء وقرب اليأس من الفرج .

ومن هذا قول رسول الله ﷺ : « لايزال العبـد بخير مالم يستعجل » .

قيل له : وما يستعجل ?

قال : يقول ؛ دعوت فلم يستجب لي .

فاياك إياك ان تستطيل زمان البلاء ، وتضجر من كثرة الادعاء ، فائك مبتلى بالبلاء ، متعبد بالصبر والدعساء ، ولا قياس من روح الله وان طال البلاء .

# ٣٢٧ ـ لذات الدنيا منغصة ولا تفي بعواقبها في الآخرة

تفكرت في سبب دخول جهنم فاذا هو المعاصي ، فنظرت في المساصي فاذا هي حاصلة من طلب اللذات ، فنظرت في اللذات فرأيتها خدعاً لبست بشيء ، وفي ضمنها من الاكدار ما يصيّرها نفصاً فتخرج عن كونها لذات ، فكيف يتبع المعاقل نفسه ويرضى بجهنم لأجل هذه الاكدار ? فمن اللذات

الزنا ، فان كان المراد اراقة الماء فقد يراق في حلال ، وان كان في معشوق فمراد النفس دوام البقاء مع المعشوق ، فاذا كان ملكك فالمدك بملوك ، وان هو قاربه ساعة ثم فارقه فعسرة الفراق توبي على لذة القرب . وان كان ولد من الزنا فالفضيحة الداية. والعقوبة التامة ، وتنكيس الرأس عند الحالق والمخلوق .

وأما الجاهل فيرى لذته في بلوغ ذلك الفرض ، وينسى ما يجني نما يكدر عيش الدنيا والآخرة .

ومن ذلك شرب الجر ، فانه تنجيس الفم والثوب ، وابعاد المعقل ، وتأثيراته معادمة عند الحالق والمخاوق . فالعجب بمن يؤثر لذة ساعة تجني عقاباً وذهاب جاه . وربما خرج بالعربدة الى القتل .

وعلى هذا فقس جميع المذوقات ، فان لذاتها اذا وزنت عيزان العقل لا تفي بمشار عُشَيْر عواقبها القباح في لذة الدنيا والآخرة . ثم هي نفسها ليست بكبير شيء . فكيف تباع الآخرة بمثل هذا ؟

سبعان من أنغم على أقوام كلما لاحت له.م لذة نصبوا ميزان العقل ونظروا فيا يجني وتلمعوا ما يؤثر تركها فرجعوا الاصلح. وطمس على قاوب فهي ترى صورة الشيء وتنسى جناياته. ثم العجب أنا نرى من يبعد عن زوجته وهو شاب ليعدو

في الطريق فيقال : ساع <sup>(١)</sup> .

فيفلتب هواه لطلب ماهو أعلى وهو المـدح . كيف لايترك محرماً ليمدح في الدنيا والاخرى ?

ثم قد و (۱۲) حصول ماطلبت من اللذات وذهابها ، واحسب انها قد كانت وقد هانت وتخلصت من محنها . وأين تعب عالم قد درس العلم خمسين سنة ? ذهب النعب وحصل العلم . وأين لذة البطال ? ذهبت الراحة واعقبت الندم .

#### ٣٢٨ ـ اعمل بمقتضى عقلك لا بمجرد الحس

من وقف على موجب الحس هلك ، ومن تبع العقل سلم. لأن مجرد الحس لايرى إلا الحاضر وهو الدنيا . وأما العقل فانه ينظر الى المخلوقات ، فيعلم وجود خالق قد منح وأباح وأطلق وحظر ، وأخبر : أني سائلكم ومبتليكم ليظهر دليل وجودي عندكم بترك ماتشتهون طاعة لي . واني قد بنيت لكم دارا غير هذه لاثابة من يطيع ، وعقوبة من مخالف .

ثم لو ترك الحس وما يشتهي مع أغراضه قرب الامر ، الحسا يزني فيجلد . ويشرب الحر فيعاقب . ويسرق فيقطع

<sup>(</sup>١) اي عداء : بطل في المدو (٢) اي افرض

ويفعل زلة فيفضع بين الحلق . ويعرض عن العلم الى البطالة فيقع الندم عند حصول الجهل .

ثم انا نرى الكثير بمن عمل بمقتضى عقله قد سلمت دنياه وآخرته . ومأيز بين الحلق بالتعظيم . وكان عيشه في لذاته (غالباً) خيراً من عيش موافق الهوى . فليعتبر فو الفهم بماقلت وليعمل بمقتضى الدليل وقد سلم .

#### ٣٢٩ ـ العاقل من حفظ دينه بترك الحرام

العجب لمؤثر شهوات الدنيا ألا يتدبر أمرها بالعقل قبل ان يصير إلى منقولات الشرع ?

إن أعظم لذات الحس الوطء فالمرأة المستحسنة إنا يكون حال كالها من وقت بلوغها الى الثلاثين فاذا بلغتها أثر فيها ، ووبها ابيضت شعرات من رأسها فينفر الانسان منها . وقد يقع الملل قبل ذلك ، وطول الصحبة يكشف العيوب . وما عيب نساء الدنيا بابلغ من قوله تعالى د لهم فيها أزواج مطهرة ، . فلو تفكر الانسان في جسد بهوء بالنجاسة ماطاب له ضَده (۱۱) غير أن الشهوة تفطي عين الفكر . فالعاقل من حفظ دينه ومروءته بترك الحرام ، وحفظ قو"ته في الحلال فأنفقها في طلب الفضائل من علم أو عمل ، ولم يسع في افناء عمره وتشتيت قلبه في شيء لاتحسن عاقبته :

<sup>(</sup>١) جسد النتاة النتانة ، كيس من الحرير الناعم ، فيه الدم وبقسايا الطمام والاقدار ... فن تصور ماذا فيه ،لم تغتنه نسومة الكيس .

مافي هوادجكم من مهجتي عوض إن مت شوقا ولا فيها لها ثمن وهوم من رأينا من الكبار علبت غليم شهوة الوطء فانهدمت اهمارهم ، ورحلوا سريعا . وقد رأينا من العقلاء من زجر نفسه عن هذه المحنة ولم يستعبلها الا وقت الحاجة ، فبقي لهم سواد شعورهم وقوتهم حتى تمتعوا بها في الحياة وحصلواالمناقب، وعرفت منهم النفوس قوة العزيمة فلم تطالبهم بما يؤذي .

# • ٣٣٠ ـ رؤية النبي عليه السلام في المنام و كيفيتها

قد أشكل غلى بعض الناس رؤية النبي عَلَيْ وقوله : من رآني في المنام فقد رآني . فقال : ظاهر الحديث انه يراه حقيقة ، وفي الناس من يراه شيخاً وشاباً ومريضاً ومعافى .

فالجواب انه من ظن أن جسد رسول الله على المودع في المكان الذي رآه في المدينة خرج من القبر وحضر في المكان الذي رآه فيه فهذا جهل لاجهل يشبه . فقد يراه في وقت واحد الف شخص في الف مكان على صور مختلفة ، فكيف يتصور بهذا في شخص واحد ! وإنما الذي يرى مثاله لاشخصه . فيبقى و من رآني فقد رآني معناه قد رأى مثالي الذي يعرفه الصواب وتحصل به الفائدة المطلوبة .

فان قبل : فما تقولون في رؤية الحق سبحانه ? فنقول :

يرى مثالا لا مثلاً. والمثال لا يفتقر الى المساواة والمشاملة كا قال تعالى « أنزل من الساء ماء فسالت أودية بقدرها » فضربه مثالا للقرآن وانتفاع الحلق به . ويوضع هذا أنه إنحا يرى من رأى الحق سبحانه وتعالى على هيئة مخصوصة والحق سبحانه وتعالى منزه قد توحد فوضع ماقلنا (١).

# ٢٣١ ـ ماذا يجب أن يدرس طالب العلم

مذافصل غزير الفائدة . اعلم أنه لو انسع العبرلم أمنع من الايغال في كل علم الى منتهاه . غير أن العبر قصير ، والعلم كثير . فينغي اللانسان أن يقتصر من القراءات أذا حفظ القرآن على العشر (۱). ومن الحديث على الصحاح ، والسنن والمسانيد المصنفة . فات علوم الحديث قد انبسطت زائدة في الحد ، وما في هذا الجزء ، وإفا الطرق تختلف ، وعلم الحديث يتعلق بعضه ببعض وهو وإفا الطرق تختلف ، وعلم الحديث يتعلق بعضه ببعض وهو مشتمى ، والفقهاء يسبونه علم الكسالى ، لانهم يتشاغلون بكتابته وسماعه ، ولايسكادون يعانون حفظه ، ويفوتهم المهم وهو الفقه .

<sup>(</sup>١) اما في الدقل فالرؤية مستحيلة ، اما في النصوس فنيها « الى ربها ناظرة » وفيها « لاندركه الابصار » وامور الآخرة لاتقاس على امور الدنيا . (١) ومازاد عن العشر شاذ

لايعرفون الحديث ، والمحدثون لايعرفون الفقه ، فمن كان ذاهمة ونصح نفسه تشاغل بالمهم من كل علم ، وجعل جل شغله الفقه ، فهو أعظم العلوم وأهمها . وقد قال أبو ذرعة (١١) :

كتب إلي أبو تور (٢): فان هذا الحديث قد رواه ثمانية وتسعون وجلا عن رسول الله يهلج ، والذي صح منه طرق بسيرة ، فالتشاغل بغير ماصح بمنع التشاغل بما هو أهم ، ولواتسع العبر كان استيفاء كل الطرق في كل الاحاديث غاية في الجودة ، الحبر قصير .

ولما نشاغل بالطرق مثل بجيى بن معين فاته من الفقه كثير ، حتى أنه سئل عن الحائض أيجوز أن تفسل الموتى ? فلم يعلم ، حتى جاء ابو ثور فقال : يجوز ، لأن عائشة دخي الله عنها قالت : كنت أرجل وأس رسول الله عليه وانا حائض . فيعيى أعلم بالحديث منه ، ولكن لم يتشاغل بفهمه (٣). فأنا أنهى أهل الحديث أن يشغلهم كثرة الطرق .

ومن أقبح الاشياء أن تجرى حادثة يسأل عنها شيخ قد كتب الحديث ستين سنة فلايعرف حكم الله عزوجل فيها (٤).

<sup>(</sup>١) هما الثان من اعلام الحدثين : الرازي والدمثني

<sup>(</sup>٢) ابراهم بن خالد احد الله اللقه والحديث توفي هنة ٢٤٠

<sup>(</sup>٣) الحدثين صيادلة والفقهاء اطباء

<sup>(</sup>٤) واقبح منه ان يغتي بلا علم .

وكذلك انهى من يتشاغل بالتزهد والانقطاع عن الناس ان يعرض عن العلم . بل ينبغي أن يجعل لنفسه منه حظا ليعلم ان زل كيف يتخلص .

### ٣٣٢ ـ التقلل من الطعام وليس من الدين

معرفة الله سبحانه لاتحصل إلا لكامل العقل؛ صحيح المزاج. والترقي الى محبته بذلك يكون. وان أقواماً قلت عقولهم وفسدت أمزجتهم؛ فساءت مطاعهم، وقلست؛ فتخايلت لهم الحيالات الفاسدة، فادعوا معرفة الحتى ومحبته، ولم يكن عندهم من العلم مايصدهم عما ادعوا فهلكوا.

وليعلم ان في المأكولات افساد العقل ، وفيها ما يزيد في السوداء ، فيوجب الماليخوليا ، فترى صاحبها مجب الحسادة ، ويمرب من الناس ، ويقلل المطعم ، فيقوى مرضه فيتخايل له خيالات يظنها حقاً .

فمنهم من يقول : اني رأيت الملائكة .

وفيهم من يخرجه الامر الى دعوى محبة الحق والوله فيه ولايكون ذلك عن أصل معتبد عليه . وانما العاقل العالم يسير في الطويق بين الرفيقين العلم والعقل . فائ تقلل من الطعام فبعقل . وحد التقلل ترك فضول المطعم ، ومايخاف شره ، من

شَهَّةً أو شَهْوةً ، يجذر تعودها ، وأمـا زيادة التقلل مع القدرة . فليس لعقل ولاشرع ، إلا أن يكون الفقر عم فيتقلل ضرورة.

ومن تأمل حال رسول الله عليه واصحابه ، وجدم يأخذون عقدار ، ولايتركون حظوظ النفس التي تصلحها . وأحسن الامر وأعدله فول رسول الله عليه : ثلث طعام ، وثلث شراب ، وثلث نَفَس .

وقد قيال لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه وهو مريض : أصب من هذا الطعام فهو أوفق لك من هذا .

وكان علي يشاور الاطباء ويجنجم ويحث على التداوي ويقول : ما أنزل الله داء إلا وأنزل له شفاء فتداووا .

فجاء أقوام جهاوا العلم والحكمة في بنيان الابدان، فمنهم من أقام في الجبال بأكل البلوط فأصابه القولنج. ومنهم من قلل المطعم إلى أن ضعفت قواه، ومنهم من اقتصر على نبات الصحراء، ومنهم من كان لايتقوت الا الباقلاء والشعير، فأوجبت هذه الافعال أمراضاً في البدن ، وترقت الى إفساد العقل، واتفق لهم قلة العلم ، إذ لو علموا لفهموا ان الحكمة تنهى عن مثل هذا ، قان البدن مبني على اخلاط اذا اعتدلت وقعت السلامة ، وإذا زاد بعضها وقع المرض، وأكثر هؤلاء مرضوا وتعجل لهم الموت.

وفيهم من خرج إلى التسوّدُن (١) . وفيهم من لاحت له الوائح فادعى رؤية الملائكة إلى غير ذلك .

فأما أعل العلم والعقل فهربهم من الحلق لحوف المساصي ورثية المنكر . وفيهم من قويت معرفته فشغلته معرفة الحق ومحبته عن ملاقاة الحلق .

فهذه هي الحاوات الصافية ، لانها تصدر عن عسلم وعقل فتحفظ البدن ، لأنه ناقة نوصل . ولا ينبعي أن ينهاون بالماكولات ، خصوصاً من لم يعتده ، ولايلبس الصوف على البدن من لم يعتده . ولينظر في طريق رسول الله عليه وصحابته ، فانهم القدوة . ولايلتفت الى بنيات الطريق ، فيقال: مَلانُ الزاهد قد أكل الطين ، وفلان كان يشي حافيا ، وفلان بِنِي شَهِراً ما اكل ، فان المحققين من هؤلاء المخلصين الله تعالى على غير الجاده ، لأن الجادة اتباع رسول الله علي وأصحابه وماكانوا يفعلون . هذا ولعبري انه قـ د كان فيهم من يقنع بَالْمُدَةُ مِن اللَّبُ ، ويصبر الآيام عِن الطَّعَامِ . ولكن أما لضرورة، أو لانه معتاد لذلك ، كما يعتاد البدوي شرب اللـــبن وحده ولايؤذيه ذلك. وفي الحديث : ر عودوا كل بدن مااعتاد، وفي المتزهدين من أنجرج ماله كله عن يده زهداً . ومعلوم أن

<sup>(</sup>١) كلمة عامية عباسية لاتزال مستمعلة في عامية الشام .

الحاجات لاتنقضي ، فلما احتاج تعرّض الطلب ، وافتقر الى اخذ مال من يد من يعلم أنه ظالم وبذل وجه . وقد كانت الصحابة تتجر وتحفظ المال . وجهال المتزهدين يرون جمع المال بنائي الزهد . تفسخضة هذا الفصل أن أقول :

ينبغي لمن رزق فها أن يسعى في صلاح بدنه ، ولا يحل عليه مايؤذيه ، ولا يناوله من القوت ما لا يوافقه ، ولا يضيع ماله ، وليجتهد في استثاره لئلا مجتاج ، قانه مانافق زاهد إلا لأجل الدنيا .

ولينظر في سير الكاملين من السلف وليتشاغل بالعلم ك فانه الدليل . فحينئذ يجمله الامر على الحلوة بربه ، والاشتغال. بحبه ، فيكون ماظهر منه ثمرة نضجة لافجة . والله الموفق .

٣٣٣ ـ لاتضق صدراً بقلة المال، وعليك بالصبر

مارأيت أظرف (١) من لعب الدنيا بالعقول . وقد معمناً ورأينا جماعة من الفطناء الكاملي العقل لعبت بهم الدنيا حق. صادوا كالمجانين . فولوا الولايات فخرجوا الى القتل والضرب والحبس والشتم وذهاب الدين ، والمباشرة للظلم كله لأجل دنيا تذهب سريعاً . وهي في مدة اقامتها معجونة بالنفص .

فيا أيها المرزوق عقلا لاتبخسه حقه ، ولاتطفى، نور. \*

<sup>(</sup>۱) يريد : اعبب واغرب

واسمع مانشير به ، ولا تلتفت الى بكاء طفل الطبع لفوات غرضه ، فانك ان وحمت بكاءه لم تقدر على فطامه ، ولم يكنك تأديبه ، فيبلغ جاهلا فقيراً :

لاتسه عن أدب الصغير ولو شكا ألمالتعب ودع التحبير لشأنه كأبوالكبير عن الادب

واعلم أن زمان الابتلاء ضيف قراه الصبر ، كما قال أحمد أبن حنبل : إنما هو طعام دون طعام ، ولباس دون لباس ، وانها أيام قلائل .

فلا تنظر الى لذة المترفين ، وتامح عواقبهم ، ولاتضق صدراً بضيق المعاش ، وعلل الناقة بالحدُّو تَسِيرُ :

طاول بهاالليل مال النجم أم جنحا وماطل النومضن الجفن أم سمحا فان تشكت فعلها الجراة من ضوءالصباح وعدهابالرواح ضحى

وقد كان الهدي الى أحمد بن حنبل هدية فردها ، ثم قال معد سنة لاولاده : لو كنا قبلناها كانت قد ذهبت .

ومر بشر على بئر فقال له صاحبه : أنا عطشان . فقال : البئر َ الاخرى . فمر ً عليها فقال له : الاخرى .

ثم قال : كذا تقطع الدنيا .

ودخاوا الى بشر الحاني وليس في داره حصير ، فقيل له : ألا بذا تؤذى . فقال : هذا امر ينقضي . وكان لداود الطائي دارياوي اليها، فوقع سقف فانتقل الحسقف، الى أن مات في الدهليز و في عواقب الامور و وبعد هذا فلا اطالبك بهذه الرتبة ، بل أقول الك : إن حصل لك شيء من المباح لامن فيه ولا أذى ، ولا نلته بسؤال ، ولا من يد ظالم تعلم أن ماله حرام أو شبهة ، فافسح لنفسك في مباحاتها بمقدار ماتحتاج اليه . وكن مقدراً النفقة غبر مبذر . فان الحلال لايحتىل السرف ، ومتى أسرفت احتجت الى التعرض للخلق والتناول من الاكدار . وان ضاق بك أمر فاصبر ، فان ضعف الصبر فسل فاتح الابواب ، فهو الكريم وعنده مفاتيح الغيب .

واياك أن تبذل دينك بتصنع الخلق ، أوبتقرب الى الامراء وتستعطي أموالهم . واذكر طريق السلف ، كان ابن سمعون (۱) له ثياب يجلس فيها الناس ثم يطويها الى المجلس الآخر ورثها عن أبيه بقيت أربعين سنة . وكانت ميمونة بنت شاقولة (۱) تعظ الناس ولها ثياب قد بقيت أربعين سنة .

ومن صفا نظره ونهذب لفظه ، نفع وعظه ، ومن كدر كُدِّر عليه . والحالة العالية في هـذا اقبال القلب على الله

<sup>(</sup>۱) وفي نسخة ابن مسمود وهو غلط . وابن سمون هو محمد بن احمد مولده ووفاته ببنداد كان يضرب به المثل فيقال : اوعظ من ابن سمون توفي سنة ۸۷ س (۲) او ساقولة واعظة مشهورة توفيت سنة ۳۹۳

عز وجل ، والتوكل عليه والنظر اليه ، والتفات القلب عن الحلق ، فان احتجت فاسأله ، وان ضعفت فارغب اليه . ومنى ساكنت الاسباب انقطعت عنسه ، ومنى استقام باطنك استقامت لك الامور .

# ٣٣٤ ـ لاتحسن الظن بالاصدقاء وعلق قلبك بالله

وأيت نفسي تأنس بخلطاء نسمهم أصدقاء فبحثت التجاوب عنهم فاذا أكثرهم حساء على النعم ، واعداء لايسترون زلة ، ولايعرفون لجليس حقاً ، ولايواسون من مالهم صديقاً . فتأملت الأمر ، فاذا الحق سبحانه يغار على قلب المؤمن أن يجعل له شيئًا يأنس به ، فهو يكدر عليه الدنيا وأهلهاليكون انسه به . فينبغي أن يعد الحلق كلهم معارف ليس فيهم صديق بل تحسيهم اعداء . ولاتظهر ميرك لمخلوق منهم ، ولا تُعدّن " من يصلح لشدة لا ولداً ولا أخاً ولا صديقاً ، بل عاملهـــــم بالظاهر ، ولاتخالطهم إلا حالة الضرورة بالتوقي لحظة ثم انفر عنهم وأقبل ،على شأنك متوكلا على خالقك ، فانه لايجلب الحيو حواه ، ولايصرف السوء إلا إباه ، فليكن جليسك وأنبسك وموضع توكلسك وشكواك ، فسان ضعف بعرك فاستغث به ، وإن قسل يقينك فسسله القسوة ، و إياك أن تميل الى غيره ؛ فانه غيور ؛ وان تشكو من الله أو من الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه السلام : من خلصك من الجب ؟ من فعل مافعل ؟ قال : انت .

قال : فلم ذكرت غيري . فلأطيلن حبسك ، أو كما قال . هذا وإنما تعرض يوسف عليه السلام بسبب مباح و اذكر في عند ربك » و ويوم حنين اذ اعجبتكم كثرتكم ، وماأعرف العيش إلا لمن يعرفه ، ويعيش معه ، ويتأدب بين يديه ، في حركاته وكلباته كأنه يواه ، ويقف على باب طرفه حارسا من نظرة لا تصلح . وعلى باب لسانه حافظا له من كلمة لانحسن وعلى باب قلبه حماية لمسكنه من دخول الاغيار . ويستوحش من الحلق شغلا به . وهذا يكون على سيرة الروحانيين . فاما المخلط فالكدر غالب عليه . والمحق لايطلب إلا الارفع قال القائل :

الا لاأحب السير إلا مصاعداً ولا البرق إلا ان يكون يمانيا

۳۳۵ ـ انظر الى المقصود من العلم لا الى صورته فحسب وأيت اكثر العلماء مشتغلين بصورة العلم دون فهم حقيقته ومقصوده . فالقارىء مشغول بالروايات ، عاكف على الشواذ

<sup>(</sup>١) الذي اعرفه انه لايجوز ان يسمى الله او يوصف الا بما وصف به نفسه هان حمى نفسه حكيماً لم نسمه عاقلا ، وان كانت الحكمة عندنا هي المثل .

سرى أن المقصود نفس التلاوة ، ولا يتلم عظمة المتكلم ، ولا زجر القرآن ووعده وربما ظن أن حفظ القرآن يدفع عنه ، فقراه يترخص في الذنوب ، ولو فهم لعلم أن الحجة عليه . أقوى بمن لم يقرأ .

والمحدث يجمع الطرق ، ويحفظ الاسانيد ، ولا يشأمل مقصود المنقول ؛ ويزى أنه قد حفظ على الناس الاحاديث . فهو يرجو بذلك السلامة . وربما ترخص في الحطايا ظنا منه ان مافعل في الشريعة يدفع عنه .

والفقيه قد وقع له أنه بما قد عرف من الجدال الذي يقوي به خصامه ، والمسائل التي قد عرف فيها المذهب قد حصل بما يفتي به الناس ما يرفع قدره ، ويمحو فنبه ، فربما هجم على الحطايا ظنا منه ان ذلك يدفع عنه ، وربما لم يحفظ القرآن ولم يعرف الحديث وانها ينهيات عن الفواحش بزجر ورفق ، وينضاف إليه مع الجهل بها حب الرياسة ، وايثار الغلبة في الجدل ، فتزيد قسوة قلبه . وعلى هذا اكثر الناس، صور العلم عندهم صناعة ، فهي تكسيهم الكبر والحافة .

وقد حكى بعض المعتبرين عن شيخ افنى عمره في علوم كثيرة ، أنه فتن في آخر عمره بفستى اصر عليه ، وبادز الله به ، وكانت حاله تعطي بمضبونها ان علمي يدفع عني شر ماأنا فیه ولا یبقی له آثر . وکان کأنه قد قطع لنفسه بالنجاه » فلا یری عنده آثر الحوف ، ولا ندم علی ذنب .

قال : فتغير في آخر عمره ولازمه الفقر ، فسكان يلقي الشدائد ولا ينتهي عن قبسح حاله ، الى ان جمعت له يومة قراريط على وجه الكدبة فاستحيا من ذلك وقال : يارب الى هذا الحد ؟

قال الحاكي (١): فتعجبت من غفلت كيف نسي الله عز وجل ، وأراد هنه حسن التدبير له والصيانة وسعة الرزق ، وكأنه ماسمع قوله تعالى و وأن لو استقاموا على الطريقة لاسقيناهم ماء غدقا ، ولا علم ان المعاصي تسد أبواب الرزق. وان من ضبع امر الله ضبعه الله . فما رأبت علماً ما افاد كعلم هذا ، لان العالم إذا زل انكسر ، وهذا مصر لانؤله معصية، وكأنه بجوز له مايفعل ، أو كأن له التصرف في الدين تحليلا وتحريماً ، فمرض عاجلا ومات على أقبح حال .

قال الحاكي : ورأيت شخصاً آخر حصل صور علم فحمة أفادته ، كان أي فسق أمكنه لم يتعاش منه ، وأي أمر لم يعجب من القدر عارضه بالاعتراض على المقدر واللوم .

<sup>(</sup>١) اظنه يعني نفسه

خماش اكدر عيش ، وعلى أقبح اعتقاد حتى درج ، وهؤلاء لم يفهموا معنى العلم ، وليس العلم صور الالفاظ ، أنما المقصود فهم المراد منه ، وذاك يورث الحشية والحوف ، ويرى المنة للمنعم بالعلم ، وقوة الحجة له على المتعلم . نسأل الله عزوجل يقظة تفهمنا المقصود ، وتعرفنا المعبود .

ونعوذ بافد من سبيل رعاع يتستون بالعلماء لاينهام مايحملون ، ويعلموت ولايعملون ، ويتكبرون على الناس عالايعملون ، ويتكبرون على الناس عالايعملون ، ويأخذون عرض الآدنى وقد نهوا عما يأخذون، غلبتهم طباعهم ، وماراضتهم علومهم التي يدرسون ، فهم أخس حالا من العوام الذين يجهلون « يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون ،

# ٣٣٣ ـٰ على الفقيه أن يأخذ من كل علم بطرف

الفقيه أن يطالع من كل فن طرفا من تاديخ وحديث ولغة وغير ذلك . فان الفقه مجتاج الى جميع العلوم . فليأخذ من كل شيء منها مهمتاً .

ولقد رأيت ببض الفقهاء يقول : اجتمع الشبلي وشُمرَيك القالهي (ال فاستعجبت له كيف لايدري بعد مابينها .

 <sup>(</sup>٧٥ القاض العالم ولي قضاء الكوفة للهدي ، وله الحادثة المشهورة مع عيسى
 إن موسى الوالي ، وهو احد من ثبغ من قبيلة النخع .

وقال آخر في مناظرة : كانت الزوجية بين فاطمة وعلي وضي الله عنها غير منقطعة الحكم ، فلهذا غسلما فقلت له : ويحك فقد تزوج أمامة بنت زينب وهي بنت اختما فانقطع . ووأيت في كتاب إحياء علوم الدين المغزالي من هذا مايدهش من التخليط في الاحاديث والتواديخ فجمعت من المغليط في الاحاديث والتواديخ فجمعت من المغليط في كتاب .

وقد ذكر في كتاب له سماه المستظهري وعرضه على المستظهر بالله أن سليان بن عبد الملك بعث الى أبي حازم فقال له: ابعث لي من فطورك ، فبعث اليه نخالة مقلوة فأفطر عليها ، ثم جامع زوجته فجاءت بعبد العزيز ، ثم ولد له عمر وهذا تخليط قبيع ، قانه جعل عمر بن عبد العزيز ابن سليان بنعبد الملك ، فجعل سليان جده ، وانما هو ابن هه .

وقد ذكر أبو المعالي الجويني في أواخر كتاب الشامل في الاصول ، قال : قد ذكرت طائفة من الثقات المعتنين بالبحث عن البواطن ان الحلاج والجبائي القرمطي وابن المقنع نواصوا على قلب الدول وافساد الملكة ، واستعطاف القلوب وارتاد كل منهسم قطراً ، فقطن الجبائي في الاحساء ، وتوغل ابن المقنع في اطراف بلاد الترك ، وقطن الحلاج ببغداد فحمكم عليه صاحباه بالهلكة والقصور عن بلوغ الامنية لبعد أهل بغداد عن الانخداع ، وتوفر فطنهم وصدق فراستهم ،

قلت: ولو أن هذا الرجل أو من حكى عنه عرف التاديخ لعلم ان الحلاج لم يدرك ابن المقنع ، فان ابن المقنع () أمر بقتله المنصور فقتل في سنة أربع وأربعين ومائة ، وابو سعيد الجبائي القرمطي ظهر في سنة ست وغانين ومائتين ، والحلاج فتل سنة تسع وثلاغائة ، فزمان القرمطي والحلاج متقادبان ، فاما ابن المقنع فكلا " ، فينبغي لكل ذي علم ان يساه بباقي العلوم فيطالع منها طرفا ، إذ لكل علم بعلم تعلق ، وما أقبح عمدت يُسأل عن حادثة فلا يدري ، وقد شغله منها جمع ظرق الاحادث .

وقبيح بالفقيه أن يقال له : مامعنى قول رسول الله عَلَيْكُ كذا ? فلا يدري صحة الحديث ولامعناه . نسأل الله عزوجل همة عالية لاترضى بالنقائص بمنه ولطفه .

# ٣٣٧ \_ القدماء اصحاب همم علية لكثرة مصنفاتهم

كانت هم القدماء من العلماء عليه ، تدل عليها تصانيفهم التي هي زبدة أعمارهم الا أن اكثر تصانيفهم دثرت ، لان هم الطلاب ضعفت فصادوا يطلبون المختصرات ، ولاينشطون المطولات ، ثم اقتصروا على مايدرسون به من بعضها ،

<sup>(</sup>١) ابن المقنع الكاتب وابن المقنع الذي توغل في يلاد الترك غيره ، ذكره الطبري ، فالتخليط من المؤلف لامن الجويني ا

فدثرت الكتب ولم تنسخ و فسبيل طالب الكال في طلب العلم الاطلاع على الكتب التي قد تخلفت من المصنفات و فليكثر من المطالعة فانه يرى من علوم القوم وعلوهمهم ما يشحذ خاطره و ويحرك عزيمته المجد و وما يخلو كتاب من فائدة وأعرذ بالله من سير هؤلاء الذين نعاشرهم ولانوى فيهم ذاهمة عالية فيقتدي بها المبتدي و ولا صاحب ورع فيستغيد منه الزاهد و

فالله الله عليكم بملاحظة سير السلف ، ومطالعة تصانيفهم واخبارهم . فالاستكثار من مطالعة كتبهم روية لهم كماقال : فاتني أن ارى الديار بسمعي (١)

وأني اخبر عن حالي ، مااشبع من مطالعة الكتب، واذا وأيت كتابا لم أره فكأنني وقعت على كنز ، ولقد نظرت في ثبت الموقوفة في المدرسة النظامية (٢) فاذا به مجتري على نحر ستة آلاف مجلد . وفي ثبت كتب أبي حنيفة وكتب الحيدي (٣) وكتب شيخنا عبد

 <sup>(</sup>١) لسيد شعراء الفزل العذري : الشريف الرضي ، انظر ماكتبته عنه في
 كتابي «رجال من التاريخ» .

 <sup>(</sup>٣) الحيدي الذي يقصده هو محد بن قتوح محدث اندلسي الاصل رحل الى
 بغداد وتوفي فيها سنة ٨٨٤ وله تصانيف .

الوهاب (١) وابن ناصر وكتب أبي محمد بن الحشاب (٢) وكانت احمالاً وغير ذلك من كل كتاب اقدر عليه . ولو قلت : اني طالعت عشر بن ألف بجلد (٣)كان أكثروانا بعد في الطلب . فاستقدت بالنظر فيها من ملاحظة سير القوم ، وقدر همهم ، وحفظهم وعباداتهم وغرائب علومهم ، مالا يعرفه من لم يطالع قصرت أستزري ما الناس فيه ، واحتقر هم الطلاب . والله الحد .

# ٣٣٨ـ من العجب تعريض المرء نفسه للهلاك فيما لايفيد

ليس للآدمي أعز من نفسه ، وقد عجبت بمن بخاطر بها ويعرضها المهلاك . والسبب في ذلك قلة العقل ، وسوء النظر ،

فنهم من يعرضها التلف ليمدح بزعمه . مثل قوم يخرجون الى قتل السبع .

ومنهم من يصعد الى ايوان كسرى ليقال: شاظر، وساع يشي ثلاثين فرسخاً. وهؤلاء اذا تلقوا حملوا الى الناد. فان هلك ذهبت النفس التي يواد المال لأجلها.

<sup>(</sup>١) الانماطي عدث بنداد في عصره المتوفي سنة ٣٥ ه وقد تقدم ذكره في هذا الكتاب (٢) عبد الله بن احد من علماء السربية وقف مكتبته على طلبة الملم توفي فحد بغداد سنة ٦٧ ه

<sup>(</sup>٣) يقصد بالجلد الكتاب

وأعجب من الكل من مخاطر بنفسه في الهلاك ولا يدري، مثل ان يغضب فيقتل المسلم فيشفى غيظه بالتعذيب في جهنم .

وأظرف (١) من هذا الهود والنصارى ، فان أحدهم يبلغ فيجب عليه ان بنظر في نبوة نبينا عليه فاذا فرط فات فله الحاود في جهنم ، ولقد قلت لبعضهم : وبحك تخاطر بنفسك في عذاب الابد ، نحن نؤمن بنبيكم فنقول ، لو أن مسلماً آمن بنبينا وكذب بنبيكم أو بالتوراة خلد في النار ، فما بيننب وبينكم خلاف ، إذ نحن مؤمنون بصدقه وكتابه ، فلو لقيناه لم نخجل ولو عاتبنا مثلا، وقال : هل قتم بسبب بالسبت? والسبت من المفروع والفروع لايعاقب عليها بالحلود . فقال لي رئيس القوم : مانطلب كم بهذا لان السبت إنما يلزم بني امرائيل فقلت : فقد مانطاب كا وأنتم هالكون ، لانكم تخاطرون بأرواحكم في الهذاب الدائم .

والعجب بمن يهمل النظو فيا اذا توانى فيه أوجب الحاود في العقاب الدائم . وأعجب من الكل جاحد الحالق وهويرى أحكام الصنعة ويقول : لاصانع !

والسبب في هـذه الاشياء كلها قلة العقل وترك إعماله في النظر والاستدلال .

<sup>(</sup>١) اي اعب واغرب .

#### ٣٣٩ ـ وجوب كتان السر

لاينبغي العاقل أن يظهر سراً حتى يعلم أنه لمذا ظهر لاينادى بظهوره . ومعلوم أن السبب في بث السر طلب الاستواحة ببنه ، وذلك ألم قربب فليصبر عليه ، فرب مظهر سراً لزوجته فاذا طلقت بنته وهلك ، أو لصديقه فيظهره عليه حسداً له إذا كان بماثلا ، وإن كان عاميا فالعامي أحتى . ودب سر أظهر فكان سبب الملاك .

### • ٣٤ ـ دعوة العالم الفقير الى الصبر

مايتناهم في طلب العلم إلا عاشق العلم . والعاشق يتبغي أن يصبر على المكاوه ، ومن ضرورة المتشاغل به البعد عن الكسب . ومد فقد التنقلا لهم من الامراء ومن الاخواست . لازمهم الفقر ضرورة . والفضائل تنادي «حنالك ابتلي المؤمثون وذلزلوا ذلزالا شديداً ، فكلما خافت من ابتلاء قالت :

لانحسب الجد تمرآ أنت آكله لن تبلغ الجد حتى تلعق الصبوا

ولما آثر أحمد بن حنبل رضي الله عنه طلب العلم وكائب خقيراً ، بقي أدبعين سنة يتشاغل به ولايتزوج . فيتبغي المفتع أن يصابر فقره كما فعل أحمد ، ومن يطبق مــا أطاق ? فقد ود من المال خسين الغا وكان يأكل الكامنع ويتأدم بالملح ، فلا شام له الذكر الجيل جزافاً » ولا ترددت الاقدام الى قبره الا لمعنى عجيب . فياله ثناء ملا الآفاق » وجالا زين الوجود» وعزاً نسخ كل ذل . هذا في العاجل ، وثواب الآجل لا يوصف وتامع قبور أكثر العلماء لا تعرف ولا تزار . ترخصوا وتأولوا » وحالطوا السلاطين وذهبت بركة العلم » وعى الجاه » ووردوا عند الموت حياض الندم ، قيالها حسرات لانتلافي ، وخسراناً لا نجبو ، كان صحبة اللذات طرفة عين ، ولازم الاسف دائماً . فالصبر الصبر أيها الطالب الفضائل . فان لذة الراحة بالهرى أو بالبطالة تذهب ويبقى الامي . وقال الشافعي رضي ألف تفالى عنه :

يانفس ماهو إلا صور أيام كأن مدتها أضغات أحلام بانفس جوزي عن الدنيامبادرة وخلى عنها فان العيش قدام. ثم أيها العالم الفقير . أيسرك ملك سلطان من السلاطين ، وأن ماتعلمه من العلم لاتعلمه ؟

كلا ما أظن بالمتبقظ أن يؤثر هذا . ثم أنت أذا وقع لك خاطر مستعسن ، أو معنى عجيب ، تجد لذة لايجدها ملتذ بالاذات الحسية ، فقد حرم من وزق الشهوات ما قد رزقت ، وقد شاركتهم في قوام العيش ، ولم يبق إلا الفضول الذي لمذا أخذ لم يكد يضر .

ثم هم على المخاطرة في باب الآخرة غالباً . وأنت على السلامة في الاغلب .

فتلم با أخي عواقب الاحوال ، واقع الكسل المثبط عن الفضائل ، فان كثيراً من العلماء الذين ماتوا مفر طين يتقلبون في حسرات وأسف وأى رجل شيخنا ابن الزاغوني (۱) في المنام ، فقال له الشيخ : أكثر ما عندكم الغفلة ، وأكثر ماعندنا الندامة . فاهرب وفقك الله قبل الحبس ، وافسخ عقد الهوى على الذبن الفاحش . واعلم أن الفضائل لاتنال بالموبني ، وان يسير التقريط يشين وجه المحاسن . فالبدار البدار ونفس وان يسير التقريط يشين وجه المحاسن . فالبدار البدار ونفس النفس يترده ، وملك الموت غائب ماقدم بعد ، وانهض بعزية عازم :

إذا هم اللى بين عينيه عزمه ونكتب عن ذكر الحوادث جانبا ولم يستشر في أمره غير نفسه ولم يرض إلا قائم السيف صاحبا

وارفض في هذه العزيمة الدنيا واربابها . فبارك الله لاهل الدنيا في دنياهم ، فنحن الاغنياء وهم الفقراء . كما قال ابراهيم بن أدهم : لو علم الماوك مانحن فيه لجالدونا عليه بالسيوف .

فابناء الدنيا أحدم لايسكاد يأكل للمة إلا حراما أوشهة

<sup>(</sup>١) على بن عبيد الله المؤرخ الفقيه الحنبلي له مصنفات كثيرة توفي سنة ٧٧٠

وهو وإن لم يؤثر ذلك فوكيله يفعله ، ولايبالي هو بقلة دين وكيلاً . وان عروا داراً سخروا الفعلة ، وان جمعوا مالا فمن وجوه لاتصلح . ثم كل منهم خائف أن يقتل أو يعزل أو يشتم ، فعيشهم نغص . ونحن نأكل ما ظاهر الشرع يشهد له بالاباحة ، ولانخاف من عدو ، ولا ولايتنا تقبل العزل . والعز في الدنيا لنا لا لهم . وإقبال الحلق علينا ، وتقبيل أيدينا وتعظيمنا عندهم كثير . وفي الآخرة بيننا وبينهم تفاوت إن شاء الله تعالى فان لفت ارباب الدنيا اعناقهم يعلمون قدو مزيتنا ، وإن غُلت أيديهم عن اعطائنا فلذة العفاف اطيب ، ومرارة المن لاتفي بالمأخوذ ، وإنما هو طعام دون طعــام ، ولباس دون لباس ، وانها أيام قلائل . والعجب لمن شرفت نفسه حتى طلبت العلم ، إذ لايطلبه الاذو نفس شريفة كيف يذل ليذل من لاعزه الا بالدنانير ، ولا مفخره له الا بالمكنة . ولقد أنشدني أبو يعلى العاوي :

رب قوم في خلائقهم عرد قد صيووا غروا متر الله ماسترا مترى إن زال ماسترا أيقظنا الله من رقدة الغافلين ، ورزقنا فكر المتيقظين ، ووفقنا العمل بمقتضى العلم والعقل ، إنه قريب مجيب .

## ٣٤١ - وجوب التلطف بالبدن ليقوى على الطاعة

لاينبغي للانسان أن يجبل على بدنه مالا يطبق فات البدف كالواحلة أن لم يرفق بها لم تصل بالراكب. فترى في الناس من يتزهد وقد ربى جسده على الترف ، فيعرض جما ألفه ، فيتجدد له الامراض ، فتقطعه عن كثير من العبادات . وقسد قبل : ه عودوا كل بدن مااعتاد ، ، وقد قر"ب إلى وسول الله عليه ضب فقال : أجدني أعافه لانه ليس بارض قومي .

وفي حديث الهجرة : ان أبا بكر رضي الله عنسه طلب لرسول الله عليه الطل ، وفرش له فروة ، وصب على القدم الذي فيه لبن ماء حتى برد .

وجاء دسول الله مالي على قوم فقال : ان كان عندكم ماء بات في شن وإلا كرعنا .

وكان على الدجاج .

وفي الصعبع: أنه كان يحب الحلوى والعسل. وكان إذا لم يقدر أكل ماحضر (''. ولعسري أن في العرب وأهل السواه. من لايؤثر عنده التخشن في المطعم والملبس ، وذاك أذا جرى بعد توبته على عادته لم يستضر. فأما من قد ألف اللطف قائه اذا غير حالته تغير بدنه ، وقلت عبادته . وقد كان الحسن يدي

<sup>(</sup>١) كل هذه الماني تكرو من قبل

أكل اللعم ويقول: لارغيفي مالك ولاصحني فرقد (١٠) . وكأن ابن سيوين (١) لايخلى منؤله من حلوى . وكانت سقيان الثوري مساغر وفي سفرته الحكل المشوي ، والقالوذج .

وقالت رابعة (٣): ماأرى لبدن يراد به العبل فله اذا أكل القالوذج عيباً. فن ألف الترف فينبغي أن يتلطف بنف اذا المكنه، وقد عرفت هذا من نفسي ، فاني ربيت في ترف فلما البتدأت في التقلل وهجر المشنهى ، أثر معي مرضاً قطعنى عن كير من التعبد ، حتى أني قرأت في أيام كل يوم خسة أجزاء من القرآن ، فتناولت يوما مالايصلع فلم أقدر في ذلك اليوم على قرامنها ، فقلت : أن لقمة تؤثر قراءة خسة أجزاء بحل عرف عشر حسنات أن تناولها لكاعة عظيمة ، وأن مطعماً يؤذي البدن فيقوته فعل خير بنبغي أن يجر

وقد رأى رسول الله علي رجلا من أصحابه حضر عنده وقد تغير من التقشف فقال له: من أمرك بهذا ?

فالعباقل يعطي بدنه من الفذاء مايوافقه كا ينقي الغاذي

<sup>(</sup>۱) ذکر عذامن قبل وشرستاه

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> مَا اثنانُ مُحَدُّ وَالْحَيْنُ وَالْرَادُ عَنْدُ الْأَطَلَاقُ الْأُولُ

<sup>(</sup>۳) تولیت سنة ۱۳۵ کا روی المؤلف فی کتابه شذور العقور وعند ابن خلکان وغیره سنة ۱۸۵

شعير الدابة . ولانظنن أني آمر بأكل الشهوات ، ولا بالاكثار من الملذوذ ، الحا آمر بتناول مايحفظ النفس ، وأنهى هما يؤذي البدن . فأما التوسع في المطاعم ، فانه سبب النوم . والشبع يعمى القلب ، ويرهل البدت ويضعفه . فاقهم ماأشرت اليه ، فالطريق هي الوسطى .

#### ٣٤٢ - كال الفطنة بكمال العقل

إذا تكامل العقل قوى الذكاء والفطنة . والذي يتخلص اذا وقع في آفة . كما قال الحسن : اذا كان اللص ظريفاً لم يُقطع . فاما المفقل فيجنى على نفسه المحن .

هؤلاء اخوة يوسف عليهم السلام، أبعدوه عن أبيه ليتقدموا عنده ، وماعلموا أن حزنه عليه يشغسله عنهم ، وتهمته إياهم تُبغضهم اليه . ثم دموه في الجب فقالوا : يلتقطه بعض السيادة وليس بطفل ، إنما هو صبي كبير . وماعلموا أنه إذا التقط بحدث بجاله ، فيبلغ الحبر إلى أبيه، وهذا تفقيل .

ثم لمنهم قالوا: أكله الذئب ، وجاؤا بقسمه صعيماً ، ولو خرقوه احتمل الامر . ثم لما مضوا اليه يمتارون قال : «اثنوني بأخ لكم » فلو فطنوا علموا أن ملك مصر لا غرض له في أخيم . ثم حبسه مجمعة ، ثم قال : هذا اللصواع مخبوني أنه كان كذا وكذا .

هذا كله ومايفطنون. فلما أحس بهذه الاشياء يعقوب عليه السلام قال د اذهبوا فتحسسوا من يوسف ، وكان يوسف عليه السلام قد نهي بالوحي أن يعلم أباه بوجوده. ولهذا لما التقيا قال له: هلا كتبت إلى ?

فقال: أن جبريل عليه السلام منعني.

فلما نهي أن يعرقه خبره لينفذ البلاء كان مافعل باخيه تنبيهاً. فصار كأنه يعرض بخطبة المعتدة (١١)، وعلى فهم يوسف والله بكى يعقوب لاعلى مجرد صورته.

## ٣٤٣ ـ قُلُّل علائقك وتزود فألعمر قصير

الآدمي موضوع على مطاوبات تشتت الهم. العدين تطلب المنظور ، واللسان يطلب الكلام ، والبطن يطلب المأكول ، والفرج المنكوح ، والطبع بجب جمع المال . وقد أمرنا بجمع المم لذكر الآخرة والهوى يشتنه . فكيف اذا اجتمعت اليه حاجات لازمة من طلب قوت البدن وقوت العيال . وهذا يبكر الى دكانه ويفتكر في التحصيل ، ويستعمل آلة الفهم في يبكر الى دكانه ويفتكر في التحصيل ، ويستعمل آلة الفهم في نيل ما لابد منه ، فأي هم يجتمع منه خصوصاً ان اخذه الشر ، فينض من الدكان الى القبر .

<sup>(</sup>١) ذلك ان المتدو لاتكتب تصريحاً وتخطب لسريضاً

فكيف يحصل العلم أو العبل أو اخلاص القصد أو طلب الفضائل؟ فمن درّق يقظة ، فينبغي أن يصابر لنيل الفضائل . فان كان متزهداً بغير عائلة فقد كان السبتي (١) يعمل يوم السبت فيكتفي به طول الاسبوع .

فاف كان له مال باضع به من يكفيه بدينه ، وثقته أن يتم هو ، وان كان له عائلة جمع همه في نية الكسب عليهم فيكون متعبداً. أو أن يكون قنية مال كمقاد ناصفه في نفقته ليكفيه دخله . وليقلل الهم على مقدار مايكنه من حذف العلائق جهد ، ليجمع الهم في ذكر الآخرة فان لم يفعل أخذ في غفلته ، وندم في حقرته .

وأقبح الاحوال حال عالم نقيه كلما جمع همه لذكر الآخرة منته طلب القوت العائلة ، وربما احتاج الى التعرض بالظلمة وأخذ الشبهات وبذل الوجه . فيازم هذا التقدير في النفقة . واذا حصل له شيء من وجه دبر فيه . ولاينبغي أن يحمله قصر الامل على اخراج مافي يده . فقد قال على الرئب تترك ودثتك أغنياه حير من أن تتركهم عالة يتكففون الناس .

وأذل من كل ذلك التعرص البخلاء والامراء. فليدبر أمره،

<sup>(</sup>١/) كان من ابناء مارون الرشيد مزحسند وغنى واقب بالسبق الأله كان يشتثل يوم السبت ويتثرغ سائر الاسبوح السبادة .

ويقلل العلائق، ويحفظ جاهه، فالايام قلائل. وقد بُعث الى أحمد بن حنبل مال فسأله ابنه قبوله فقال: باصالح صُنّي (١). تم قال: أستخير الله، فاصبح فقال:

يابني قد هزم لي ألا أقبله ، هذا وكان العطاء هنياً ، وجاءه من وجوه ، فانعكس الامر اليوم .

## ٣٤٤ ـ كيف تعامل صديقك وحاسدك

العزلة عن الحلق سبب طيب العيش ، ولا بد من مخالطة عقداد . فدار العدو واستحله ، فرعيا كادك فأهلكك . وأحسن الى من أساء إليك ، واستعن على أمورك بالكتان ، ولتكن الناس عندك معارف . فأما أصدقاء فلا ، لأن أعز (١) الاشياء وجود صديق ، لأن الصديق يجب ان يكون في موتبة بماثل . فان صادقته عامياً لم تنتفع به لسوء أشلاقه وقلة علمه وأدبه . وان صادقت بماثلاً او مقارباً حمدك . واذا كان لك يقظة تابحت من أفعاله وأقواله مايدل عملي واذا كان لك يقظة تابحت من أفعاله وأقواله مايدل عملي حمدك « ولتعرفهم في لحن القول ، واذا أردت تأكيد ذلك عمله من يضعك (٣) عنده ، فلا يخرج إليه عا في قلبه .

<sup>(</sup>۱) قبل أمر من ﴿ صانه يم ﴿ ٢) اي اندر واقل ١ سـ/ انه نشاه

<sup>(</sup>٣) اي يدمك

فات أردت العيش فابعد عن الحسود ، لأنه يوى نعمتك . فربما أصابها بالعين ، فان اضطردت الى مخالطة فسلا تفش له مرك ولا تشاوره ، ولا يفرنك تملقه لك ، ولا مايظهره من الدين والتعبد ، فان الحسد يغلب الدين .

وقد عرفت أن قابيل أخرجه الحسد الى القتل . وأن إخوة يوسف باعوه بثنن بخس . وكان أبو عامر الراهب من المتعدين العقلاء وعبد الله بن أبي من الرؤساء . أخرجها حسد رسول الله عليه الى النفاق وترك الصواب . ولا ينبغي أن تطلب لحاسدك عقوبة أكثر بما هو فيه ، فانه أمر عظيم متصل لا يرضيه إلا زوال نعبتك . وكلما امتدت امتد عدابه ، فلا عيش له ، وما طاب عيش أهل الجنة إلا حسين نزع الحسد والغل من صدوره ، ولولا أنه 'نزع تحاسدوا ونغص عيشهم.

## ٥ ٢٤- الاقبال على اللذات وضرره في الدارين

من سار مع العقل ، وخالف طريق الهوى ، ونظر الى العواقب ، أمكنه أن يتمتع من الدنيا والذكر الجميل ، ويكونه ذلك سبباً لفوات مراده من الذات .

وبیان هذا من وجهین : أحدهما ان مال الی شهوات النكام واكثر منها قل التذاذه ، وفنیت حرارته ، وكان ذلك

سبياً في عدم مطلوبه منها . ومن استعمل ذلك بمقدار مايجيزه المقل ويحتمله كان التذاذه أكثر ، لبعد مابين الجاءين ، وأمكنه التردد لبقاء الحرارة .

وكذلك من غش في معاملته أو خان ، فانه لا يعامل فيقوته ربح المصاملة الدائمة لحيانته مرة ، ولو عرف بالثقة هامت معاملة الناس له فزاد ربحه .

والثاني أنه من اتقى الله وتشاغل بالعلم أو تحقيق الزهد ، فتح له من المباحات مايلتذ به كثيراً . ومن تقاعد به الكسل من العلم أو الهوى عن تحقيق الزهد لم يحصل إلا البسير من مراده . قال عز وجل ( وَأَنْ لو اسْتقاموا عَلَى الطّريقة لِلْمُنْفَيْنَاهُ مَاءً غَدَقاً ) .

## ٣٤٦ ـ اعمل لترضي الله ولو أسخطت الناس

ينبغي أن يكون العمل كله فه ، ومعه ، ومن أجله . وقد كفاك كل مخاوق وجلب لك كل خير . وإياك أن تميل عنه بموافقة هوى وارضاء مخاوق ، فانه يعكس عليك الحال ، ويفوتك المقصود . وفي الحديث : من أرضى الناس بسخط الله عاد حامده من الناس ذاماً وأطيب العيش من يعيش معه ?

فلت : بامتنال أمره ، واجتناب نهيه ، ومراعاة حدوده ، والرضى بقضائه ، وحسن الادب في الحلوة ، وكارة ذكره ، وسلامة الفلب من الاعتراض في أقداره ؟ فإن احتجت سألته ٤ خان أعمل والا رضيت بالمنع ، وعلمت أنه لم يمنع بخيلا" ، الخانظر لك . ولا تنقطع عن السؤال لأنك تتعب به ، ومتى دمت على ذلك رزقك عسه وصدق التوكل عليه ، فصادت الحجة تدلك على المقصود ، وأغرت لك محبته آياك ، فعينشذ تعيش عيش الصديتين . ولا خير في عيش أن لم يكن كذا فَانَ أَكُثُرُ النَّاسُ مُخْتِطُ فِي عَيْشُهُ ، يَدَادِي الْأَسْبَابِ وَعِيْسَـٰلُ إليها بقلبه ، ويتعب في تحصل الرزق بحرص زائد على الحد ، ويرغبه الى الحلق ، ويعترض عند انكسار الأغراض ، والقدر بجري ولا ببالي بسخط ، ولا بحصل له إلا ماقدر ، وقد فاته القرب من الحق والمحبة له والتأدب معه ، فذلك العيش عس الهام .

### ٣٤٧ ـ حكمة الطعام والشراب ووجوب الاقتصاد في تناولهما

نظرت في حكمة المطعم والمشرب والملبس والمنكع ، فرايت أن الآدمي لما خلق من أصول تتعلمل ، وهي الماه والقراب والنار والهواء ، وبقاؤة الما يكون بالحرارة والرطوبة والحرارة تحلل الرطوبة دائماً ، فلم يكن له بد من شيء يخلف

مايطل ، ولما كان اللحم لاينوب عنه إلا اللحم ، اباح ذبح الحيوان ليتقوى به من هو أشرف منه . ولما كان بدنه عناج الى كسوة وله قدره غيز ، وقدرة يصنع بها ما يقيه الأذى من القطن والصوف ، لم يجعل على جلده مايقيه خلقه ، يخلاف الحيوان البهم ، فانه لما لم يكن له قدرة على ما يفطي جلاه عوضه بالريش والشعر والوبر . ولما لم يكن بد من فناء الآدمي والحيوان هيج شهوة الجماع لتنخلف النسل . فقتضى العقل الذي حرك على طلب هذه المصالح أن يكون النناول للمطعم ولئ على طلب هذه المصالح أن يكون النناول للمطعم ومن الباية طلب الالنذاذ بالمطعم وان كان غير صالح والاكتار منه والشره في تناولة ، وكذلك الكسوة والنكااح .

ومن الحزم جمع المال وادخاره لعارض حاجة من ذلك . ومن التفغيل انقاق الحاصل ، فرعا غرضت حاجة فلم يقدرعلها فائر عدمها في البدن أو في العرض بطلبا من الانذال . ومن اقبح الامور الانهاك في النكاح طلبا لصور اللذة ناسيا مايجني ذلك من انحلال القرة ويزيد في الحرام بالعقوبة . فن مال الحي تدبير العقل سلم في دنياه وآخرته . ومن اعرض عن مشاورته أو عن القبول منه تعبل عطبه .

فليقهم مقصود الموضوعات وحكمها والمراد منها ، فمن لم يفهم ولم يعمل عقتض ما فهم كان كأجهل العوام. وانكان عالما.

#### ٣٤٨ ـ ضرر مخالطة الامراء

في خالطة الامراء . العجب بمن له مسكة من عقل أو عنده قليل من دين كيف يؤثر خالطتهم . فانه بالخالطة لهمأو العمل معهم يكون خائفاً من عزل أو قتل أو سم و لا يكنه أن يعمل إلا بمقتض أو امرهم . فان أمروا بما لا يجوز لم يقدر أن يراجع فقد باع دينه قطعاً بدنياه ، فمنعه بالحوف ولم يبق بيده إلا عاجل التعظيم وان يقال بين يديه بسم الله (١) ، وان ينفذ أو امره وذلك بعيد من السلامة في باب الدين وما يلته به منه في الدنيا بمزوج مجوف العزل والقتل .

#### ٣٤٩ ـ احسن الى الناس ولاتظهر العداوة لأحد

من الغلط العظيم أن يتكلم في حتى معزول بما لايصلع فانه لايومن أن يلي فينتقم . وفي الجلة لاينبغي أن يظهر العداوة لأحد أصلا ، فقد يوتفع المحتقر وقد لايتكن من لايعد ، بل ينبغي أن يكتم مافي النفوس على الاعداء ، فان

 <sup>(</sup>١) كانوا يقولونها بين يدى الامراء تنبيها على وصولهم او دخولهم ليشام
 لهم ويحتفل باستقبالهم .

أمكن الانتقام منهم كان العفو انتقاما لانه يذلهم . وينبغي أن يجسن الى كل أحد ، خصوصاً من يجوز أن يكون له ولاية ، وان يخدم المعزول ، فربما نقع في ولايته (١) . وقد دوينا أن رجلا استأذن على قاضي القضاة ابن أبي دواد (١) وقال : قولوا له ابو جعفر بالباب فلما سمع هش" وقال : إنذنوا له .

فدخل فقام وتلقاه وأكرمه وأعطاه خسة آلاف وودعه .

فقيل له : رجل من العوام، فعلت به هذا ?

قال : اني كنت فقيراً ، وكان هذا صديقاً فجئته بوماً فقلت له : أنا جائع . فقال : اجلس .

وخرج فجاء بشواء وحاوى وخبز فقال : كل .

فقلت: كل معي.

قال : لا . قلت : والله لا آكل حنى نأكل معي .

فأكل فجعل الدم يجري من فمه :

فقلت : ما هـ ذا ? فقال : مرض

فقلت: والله لايد أن تخبرني .

فقال : انك لما جنتني لم اكن أملك شيئًا ، وكانت أسناني

<sup>(</sup>١) هذه الماني كلها اعادها مرارأ

<sup>(</sup>٢) انظر الكلام عنه في كتابي « رجال من التاريخ »

مُضَبَّبَةَ بِشريط من ذهب ، فنزعته والمتويث به . فهل اكافي مثل هذا ?

وعلى عكس هذه الاشياء كان ابن الزيات وزير الوائق وكان يضع من المتوكل ، فلمسا ولى عذبه بانواع العذاب : وكذلك ابن الجزدي كان لايوقر المسترشد قبل الولاية فجرت عليه الآفات لما ولى .

فالعاقل من تأمل العواقب وراعاها ، وصور كل ما يجوز أن يقع فعبل بمتنفى الحزم .

وابلغ من هذا تصوير وجود المرت عاجلا ، لانه يجوز أن يأتي بغتة من غير مرض . فالحازم من استعد له وهل عل من لابندم اذا جاءه ، وحذر من الذنوب قانها كعدو مراصد بالجزاء، وأدخر لنفسه صالح الاهال فانها كصديق صديق بنفع وقت الشدة

وابلغ من كل شيء أن يعلم المؤمن أنه كلما زاد عمله في الفضائل علت مرتبته في الجنة ، وأن نقص نقصت ، فهو وأن دخل الجنة مايجد في نقص بالاضافة الى كال غير، ، غير أنه قد رضى به ولايشعر بذلك فرحم أنه من تلم العواقب ، وعمل عقتضى التلم . وأنه تعالى الموقق .

## ٣٥٠ ـ تلاعب الدنيا بالامراء والزهاد وغيرهم

لا جعت كنابي المسمى بالمنتظم، في تاريخ الموك والامم، الحلفت على سير الحلق من المساوك والوزراء والعلماء والادباء والفقهاء والحدثين والزهاد وغيره، فرأيت الدنيا قد تلاعبت بالاكثرين تلاعباً أذهب أدبانهم، حتى كانوا لايؤمنون بالعقاب. فمن الاهراء من يقتل ويصادر ويقطع ويحبس بغير حتى، ثم ينخرط في سلك المعاصي، كأن الامر اليه، أو قد جاءه الأمن من العقاب. فرعا تخايل: أن حفظي الرعابا يرد عني و وينسى من العقاب. فرعا تخايل: أن حفظي الرعابا يرد عني وينسى عذاب يوم عظم، .

وقد انخرط جماعة بمن يتسم بالعلم في سلك المعاصي لتعصيل أغراضهم العاجلة فما نفعهم العلم . ورأينا خلقاً من المتزهدين خالفوا لنيل أغراضهم . وهذا لأن الدنيا فنح والناس كعصافيو ، والمصفور يريد الحبة وينسي الحنق ، قد نسي أكثر الحلق ما لمم ميلا الى عاجل لذاتهم ، فاقبلوا يسامرون الموى ولايلتفتون الى مشاورة العقل ، فلقد باعوا بلذة يسيرة خيراً كثيراً ، واستحقوا بشهوات مرذولة عذابا عظيا ، فاذا نزل بأحدهم الموت قال : ليتني كم أكن ، ليتني كنت تراباً . فيقال له : آلآن ?

فوا أسغى لفائت لايمكن استدراكه ، ولمرتهن لايصع فكاكه ولندم لاينقطع زمانه ، ولمعذب عز عليه ايمانه بالله(١).

مانفعت العقول إلا لمن يلتفت اليها ويعول عليها ، ولا يمكن قبول مشاورها الا بعزيمة الصبر عما يشتهي . فتأمل في الامراء عمر بن الحطاب وابن عبد العزيز رضي الله عنها ، وفي العلماء أحمد ابن حنبل رحمة الله عليه . وفي الزهاد أويس القرني (١) . لقد أعطوا الجد حقه وفهموا مقصود الوجود . وماهلك المالكون الالقلة الصبر عن المشتمى ، وربما كان فيهم من لايؤ من بالبعث والعقاب . وليس العجب من ذاك الها العجب من مؤمن يوقن ، ولا ينفعه عقله .

# ٣٥١ - صاحب الهمة العالية في تعب دائم

من رزق همة عالية يعذب بمقدار علوها كما قال الشاعر : واذاكانت النفوس كبارا تعبت في مرادها الاجسام وقال الآخر :

ولكل جسم في النحول بلية وبلاء جسمي من تفاوت همتي وبيان هذا أن من علت همته طلب العلوم كلها ولم يقتصر

<sup>(</sup>١) كذا (٣) توفي سنة ٣٧ للمبرة

على بعضها وطلب من كل علم نهايته ، وهذا لا يحتمله البدن - ثم يرى أن المراد العمل فيجتمد في قيام الليل وصيام النهاد ، والجمع بين ذلك وبين العلم صعب . ثم يرى ترك الدنيا ويحتاج الى مالابد منه ، ويحب الايثار ولا يقدر على البخل ، ويتقاضاه الكرم البذل ، ويمنعه عز النفس عن الكسب ، فان هو جرى على طبعه من الكرم ، احتاج وافتقر وتأثر بدنه وعائلته ، وان أمسك فطبعه بأبى ذلك (۱) . وفي الجملة بحتاج إلى معافاة وجع بين أضداد ، فهدو أبداً في نصب لاينقضي ، وتعب لايفرغ . ثم اذا حقق الاخلاص في الاعمال زاد تعبه وقوي وصبه .

فاين هو ومن دنت همته . ان كان فقيها فسل عن حديث قال : ماأعرفه . وان كان محد ثا فسئل عن مسألة فقهية قال : ماأدري . ولايبالي إن قبل عنه : مقصر . والعالي الهبة يرى التقصير في بعض العلوم فضيحة قد كشفت عيبه ، وقد دأت الناس عودته ، والقصير الهبة لايبالي بمن الناس ، ولايستقبح سؤالهم ، ولا يأنف من رد ، والعالي الهبة لايجل ذلك ، ولكن تعب العالي الهبة داحة في المعنى ، وراحة القصير الهبة تعب وشين ، ان كان مم فهم . والدنيا دار سباق الى أعالي تعب وشين ، ان كان م فهم . والدنيا دار سباق الى أعالي

<sup>(</sup>١) اعاد هذه المماني كلها مرارآ

المعالي. فينبغي لذي المهة أن لايقصر في شوطه ، فان سبق فهو المقصود. وان كبا بجواده مع اجتهاد لم يُكرَم.

# ٣٥٢ ـ رضى الانسان عن نفسه مصيبة

المصيبة العظمى رضي الانسان عن نفسه واقتناعه بعلمه . وهذه محنة قد حت أكثر الحلق فترى اليهودي والنصراني يرى أنه على صواب ، ولا يبعث ولا ينظر في دليل نبوة نبينا عَلَيْهِ ، وأذا سمع ما ياين قلبه مثل القرآن المعجز هرب لئبلا يسمع . وكذلك كل ذي هوى يثبت عليه ، إما لانه مذهب أبيه واهـــــه ، أو لانه نظر نظراً أول فرآه صواباً ، ولم بنظر فياً يناقضه ، ولم يباحث العلماء ليبينوا له خطأه. ومن هذا حال الحوارج على أمير المؤمنين علي رضي الله تعالى عنه فانهم استحسنوا ماوقع لهم ولم يرجعوا الى من يعلم . ولما لقيم عبد الله بن عبـاس رضي الله عنها فبين لمم خطأهم وجبع عن مذهبه منهم ألفان ، وبمن لم يرجع عن هواه ابن ملجم ، فرأى مذهبه هو الحق ، فاستحل قتل أمير المؤمنين رضي الله تعالى عنه ورآه ديناً ، حتى أنه لما قطعت أعضاؤه لم يمانع ، فَهُمَا طُلَبِ لَمَانَهُ لِيقَطِّعِ انزعجِ وقال : كيف أبقي ساعة في الدنيا لا أذكر الله ? ومثل هذا ماله دواء ، وكذلك كان الحجاج يقول : والله ماأرجو الحير إلا بعد الموت . هذا قوله وكم قد قتل من لايحل قتله ، منهم سعيد بن جبير . وقد أخبرنا عبد الجاد الوهاب وابن ناصر الحافظ قالا أخبرنا المبادك بن عبد الجباد قال أخبرنا الحسين بن محد النصبي قال اخبرنا اسماعيل بن سعيد قال حدثنا أبو بكر بن الانبادي قال حدثنا أبو عبسى الحتلي قال حدثنا أبو عبسى الحتلي قال حدثنا أبو عبسى عامم عن عباد بن كثير عن قعدم قال ؛ وجد في سجن الحياج ثلاثة وثلاثون ألفاً ، مايجب على واحد منهم قطع ولا قتل ولا صلب

قلت: وهوم السلاطين يقتلون ويقطعون ظناً منهم جواف ذلك، ولو سألوا العلماء بينوا لهم. وهموم العوام يبادزون بالذنوب اعتاداً على العفو وينسون العقاب. ومنهم من يعتبد: أني من أهل السنة ، أو أن لي حسنات قد تنفع ، وكل هذا لقوة الجهل.

فينيغي للانسان أن يبالغ في معرفة الدليل ولا يساكن شبهته ، ولايثق بعلم نفسه . نسأل الله السلامة من جميع الآفات .

### ٣٥٣ ـ عقوبة المذنب واقعة ولو بعد حين

فصل ينبغي تأمله \_ إعلم أن الجزاء بالمرصاد ان كانت حسنة أو كانت سيئة . ومن الاغترار أن يظن المذنب إذا لم ير عقوبة أنه قد سومح . ودبا جاءت العقوبة بعد مدة ، وقل من فعل ذنباً إلا وقوبل عليه . قـال عز وجل و من يعمل سوءاً يجز به ي . هذا آدم عليه السلام أكل لقمة فقد عرفتم ماجري عليه . قال وهب بن منبه : أوحى الله تعالى اليه : 1لم اصطنعك لنفسي وأحللتك داري ، واسجدت لـــك ملائكتي ، فعصيت أمري ونسيت عهدي ، وعزتي لو ملأت الارض كلهم مثلك يعبدون ويسبحون في الليل والنهاد ثم عصوني ، لانزلتهم مناذل العاصين . فنزع جبويل التساج عن دأسه ، وحل ميكابيل الاكليل عن جبينه ، وجذب بناميته فأهبط . فبكي آدم ثلاثثة عام على جبل الهند تجري دموعه في أودية جبالها ، فنبتت بتلك المدامع أشجار طيبكم هذا . وكذلك داود عليه السلام ، نظرة نظرة فأوجبت عتـابه وبكاءه الدائم حتى نبت العشب من دموعه . وأما سليان عليه السلام فان قوما اختصوا اليه ، فكان هواه مع أحد الخصين نعوقب وتغير في أعين

الناس . وكان يقول : ﴿ اطعموني ﴾ فلا يطعم . وأمـــــا يعقوب عليه السلام ، فانه يقال أنه ذبح عجلا بين يدي أمه . فعوقب بفراق يوسف . وأما يوسف عليه السلام فأوخذ بالمم . وكل واحد من إخوته ولد له اثنا عشر ولدا ، ونقص هو ولدا لتلك المبة . وأما أبوب عليه السلام فانه قصر في الانكار على ملك ظالم لاجل خيل كانت في ناحيت فابتلى . وأما يونس عليه السلام نخرج عن قومه بغير اذن فالتقبه الحوت . وأوحى الله عز وجل الى ارميا : ان قومك تركوا الامر الذي أكرمت به آباءهم ، وعزتي لاهيجن عليهــــم جنوداً لايرحمون بكاءهم ، فقال : يارب هم ولد خليلك ابراهيم، وأمة صفيك مومى ، وقوم نبيك داود فأوحى الله تعالى اليه : إنما أكرمت أبراهم وموسى وداود بطاعيتي ، ولو عصوني لأنزلتهم منازل العاصين (١).

ونظر بعض العباد شخصاً مستحسناً نقال له شیخه : ماهذا النظر ? ستجد غبه . فنسی القرآن بعد اربعین سنه .

وقسال آخر : عبت شخصاً قسد ذهب بعض اسنانه فانتثرت أسناني . ونظرت الى امرأة لاتحل لي فنظر الى زوجتي من لا أربد .

<sup>(</sup>١) هذه كليا اسرائيليات لم يصم بها خبر

وكان بعض العاقبيّن ضرب أباه وسحبه الى مكان ، فقال له الاب : حسبك ، الى هنا سحبت أبي . وقال ابن سيرين : عيرت رجلا بالافلاس فأفلست . ومثل هذا كثير ،

ومن أعجب ماسمعت فيسه عن الوذير ابن حصير الملقب بالنظام أن المقتفى غضب عليه وأمر بان يؤخذ منه عشرة آلاف دينار ، فدخل عليه أهله محزونين وقالوا له : من أبن لمك عشرة آلاف دينار ?

فقال : مايؤخذ مني عشرة ولا خسه ولا أربعة .

قالوا: من أين لك ?

قال : اني ظامت رجلا غالزمته ثلاثة آلاف فما يؤخذ مني أكثر منها . فلما أدى ثلاثة آلاف دينار وقع الخليفة بإطلاقة ومسامحته في الباقي .

وأنا أقول عن نفسي . مانزلت بي آفة أو غ أو ضبق صدر الا بزلل أعرفه حتى يمكنني أن أقول ، هذا بالشيء الفلاني ، ورعا تأولت فيه بعد ، فأرى العقوبة . فينبغي للانسان أن يتوقب جزاء الذنوب فقل أن يسلم منه . وليجتهد في التوبة ، فقد دوي في الحديث : و ما من شيء أسرع لحاقاً بشيء من حسنة حديثة لذنب قديم . ه

ومع التوبة بكون خائفا من المؤاخذة متوقعاً لما ، فان

الله تعالى قد تاب على الانبياء عليهـــم السلام ، وفي حديث الشفاعة : يقول آدم ذنبي ويقول ابراهيم ومومى ذنبي .

فان قال قائل : قوله تعالى و من يعمل سوءاً يجزبه » غير فهو يقتضي أن لابجاوز عن مذنب ، وقد عرفنا قبول التوبة والصفع عن الحاطئين . فالجواب من وجهين :

أحدهما أن يحل على من مات مصراً ولم يتب ، فان التوبة تجب ماقبلها .

والثاني أنه على اطلاقه . فهو الذي اختاره أنا وأستدل بالنقل والمعنى . أما النقل ، فانه لما نزلت هذه الآية قال أبو بكر : بادسول الله أو نجازى بكل مالعمل ؟

المقال : الست غرض ? السن تحزن ? البس يصيبك اللاواء ? فذلك ماتجزون به .

وأما المعنى فان المؤمن اذا تاب وندم كان اسفه على ذنبه في كل وقت أقوى من كل عقوبة . فالويل لمن عرف مرارة الجزاء الدائمة وآثر لذة المعصية لحظة .

## ٣٥٤- المؤلف يناجي ربه ويحاسب نفسه

تفكرت في نفسي يوماً تفكر محتق ، فعاسبتها قبل أن تحاسب ، ووزنتها قبل أن توزن ، فرأيت اللطف الرباني ، فند العلولة والى الآن أرى لطفاً بعد لطف ، وستراً على قبيح

وعفواً عما يوجب عقوبة ، وما أرى لذلك شكراً إلا باللسان ولقد تفكرت في خطابا لو عوقبت ببعضها لهلكت سريعاً ، ولو كشف للناس بعضها لاستحييت . ولا يعتقد معتقد عنـــد مماع هذا أنها من كبائز الذنوب ، حتى يظن في مايظن في الفساق ، بل هي ذنوب قبيحة في حق مثلي ، وقعت بتأويلات فاسدة . فصرت أذا دعوت أقول : اللهم مجمدك وسترك على اغفر لي . ثم طالبت نفسي بالشكر على ذلك فما وجدته كما ينبغي . ثم أنا أتقاضىالقدر مراداتي ولا أتقاضى نفسي بصبر على مكروه ، ولابشكر على نعبة ، فأخذت أنوح على تقصيري في شكر المنعم . وكوني أتلذذ بايراد العلم من غير تحقيق عمل به . وقد كنت أرجو مقامات الكبار ، فذهب العمر وماحصل المقصود . فوجدت أبا الوفاء بن عقيل (١) قد ناح نحو مانحت فاعجبتني نياحت. فكتبتها همنا . قال لنفسه :

وارعناء تقرُّمين الالفاظ ليقال: مُناظر، وغرة هــــذا ( يامناظر ) كما يقال للمصادع: الغارة .

ضيعت أعز الاشياء وانفسها عند العقلاء ، وهي أيام العسر حتى شاع لك بين من يموت غداً اسم مناظر ، ويُنسى الذاكر والمذكور إذا درست القاوب . هذا ان تأخر الامر الى موتك

<sup>(</sup>١) علي بن عجد المتوفي سنة ١٤ه

بيل دبيا نشأ شاب أفره منك فمو هواله وصار الاسم له . والعقلاء عن الله تشاغلوا بها إذا انطووا نشر م وهو العمل بالعلم ، والنظر الحالص لنفوسهم . افي لنفسي وقد مطرت عدة بجلدات في فنون العلوم وما عبق بها فضيلة . ان نوظرت شمخت ، وان نوصحت تعجرفت ، وان فضيلة . ان نوظرت شمخت ، وان نوصحت تعجرفت ، وان لاحت الدنيا طارت اليها طيران الرخم ، وسقوط الفراب على الجيف ، فلينها أخذت أخذ المضطر من المينة . توفر في المخالطة عبوبا تبلى ولاتحتشم نظر الحق اليها . وان انكسر لها غرض عضورت ، فان أمد ت بالنعم اشتغلت عن المنعم .

اف والله مني اليوم على وجه الارض وغداً تحتها ، والله ان نتن جسدي بعد ثلاث تحت التراب أقل من نتن خلائقي وأنا بين الاصحاب . والله انني قد أبهرني حلم هذا الكريم عني كيف يسترني وانا أنهنك ? ويجمعني وأنا أتشنت ؟

وغداً يقال : مات الحبر العالم الصالح . ولو عرفوني حق معرفني بنفسي ما دفنوني . والله لأنادين على نفسي نداء المكشفين معايب الاعداء ، ولأنوحن نوح الثاكلين للابناء إذ لانائح لي يغوح علي لهذه المضائب المكتومة ، والحلال المفطاة اليقي قد سترها من خبرها وغطاها من علمها .

والله ما أجد لنفسي خلة استحسن أن أقول متوسلا بها : اللهم اغفر لي كذا بكذا . والله ما التقت قط الا وجدت منه سبحانه برآ يكفيني ووقاية تحديني ، مع تسلط الاعداء . ولا عرضت حاجة فددت يدى الا قضاها .

هذا فعلم معي وهو رب غني عني ، وهذا فعلي وأتا عبد فتير اليه . ولا عذر لي فاقول مادريت أو سهوت . والله لقد خلتني خلقاً صحيحاً سليماً ، ونور قابي بالفطنة ، حتى ان المغائبات والمكتومات تنكشف لنهمي .

هوا حسرتاه على عمر انقضى فيا لايطابق الرضى . واحرماني القامات الرجال الفطناه . ياحسرتي على ما فرطت في جنب الله وشمانة العسدو بي . واخيبة من أحسن الظن بي اذا شهدت الجوارح على ، واخذلاني عند المامة الحجة . سخر والله مسني الشطان وأنا الغطن .

اللهم توبة خالصة من هذه الاقدار ، ونهضة صادقة لتصفية مابقي من الاكدار ، وقد جنتك بعد الحسين وانا من خكت المتاع ، وأبى العلم إلا أن يأخذ بيدي الى معدن الكرم ، وليس لي وسيلة إلا التأسف والندم ، فو لله ماعصيتك جاهلا بقداد نعمك ، ولاناسياً لما أسلفت من كرمك فاغفر لي سالف فعلي م

#### ٧٥٥ ـ تحمل عداوة اقربائك وتواضع لهم

عداوة الاقادب صعبة . وربما دامت كعرب بكر وتغلب ابني وائل ، وعبس وذبيان ابني بغيض ، والاوس والحزوج ابني قيله . قال الجاحظ : تعدت هذه الحرب اربعين عاماً ١٠٠ .

والسبب في هذا أن كل واحد من الاقادب يكره أن يفوقه قريبة فيقع التحاسد . فينبغي لمن فضل على أقادبه أن يتواضع لهم ويرفعهم جهده ، ويرفق بهسم لعله يسلم . قال حجل لرسول الله عليه : في اقادب أصلهم فيقطعوني .

فقال: فكانما تُسفِهم المل<sup>٣٢٣</sup>، ولن يزال معك من الله ظهو مادمت على ذلك .

#### ٣٥٦ ـ المؤمن لايلتفت الى حاسده

دأيت كلاب الصد اذا مرت بكلاب المحلة نبحتها وبالغث وأسرعت خلفها ، وكأنها تراها مكرمة مجللة فتعسدها على ذلك ورأيت كلاب الصيد حينئذ لانلتفت اليها ولا تعبرها الطرف ، ولاتعد نباحها شيئاً ، فرأيت أن كلاب الصيد كأنها ليست

 <sup>(</sup>١) تلك حرب البسوس « التي بين بكر وتفل ». وقد وقت فيها كلها بضم
 ممارك ققط ، وقتل فيها كلها بضع مثات !

<sup>(</sup> ٢ ) اي انهم في ايذائهم انفسهم بهذا كن يسف الرماد

من جنس تلك الكلاب ، لان تلك غليظة البدن ، كثيفة الاعضاء ، لا أمانة لها ، وهذه لطيفة دقيقة الحلقة ، ومعها آداب قد ناسبت خلقتها اللطيفة ، وأنها تحبس الصيد على مالكها خوفاً من عقابه ، أو مراعاة لشكر نعبته عليها . فرأيت أن الادب وحسن العشرة يتبع لطافة البدن وصفاء الروح. وهكذا المؤمن العاقل لايلتفت الى حاسده ولايعده شيئاً ، أذ هو في واد وذاك في واد . ذاك بحسده على الدنيا ، وهذا همته الآخرة فيا بعد مابين الواديين .

# ٣٥٧ \_ الحكمة الالهية لاتظهر داعماً فعليك بالتسليم

هذا فصل ملاحظته من أم الاشياء ينبغي لن آمن بالله تعالى أن يسلم له في افعاله ، ويعلم أنه حصيم ومالك ، وانه لايغيب . فان خفيت عليه حكمة فعله نسب الجهل الى نفسه ، وسلم للحكيم المالك . فاذا طالبه العقل مجكمة الفعل قال : مابانت لي ، فيجب علي تسليم الامر لمالكه . وان اقواماً نظروا بمجرد العقل الى كثير من أفعال الحق سبحانه فراوها لوصدرت من علوق نسب فيها الى ضد الحكمة ، فنسبوا الحالق الى فلك . وهذا الكفر المحض ، والجنون البارد .

والواجب نسبة الجهل الى النفوس . فان العقول قاصرة

عن مطالعة حكمته . وأول من فعل ذلك ابليس فانه قد دآة قد فغل طيناً على قار (١) ، والعقل يرى النار أفضل فعاب حكمته، وحمت هذه المحنة خلقاً بمن ينسب الى العلم وكثيراً من العوام فكم قد رأينا عالماً يعترض وعامياً يرد فيكفر .

وهذه محنة قد شملت أكثر الحلق ، يرون عالماً يضيّق عليه وفاسقاً وستع عليه . فيقولون : هذا لايليق بالحكمة . وقد علم العلماء أن الله تعالى قد فرض الزكوات والحراج والجزية والغنائم والكفارات ليستغني بها الفقراء ، فاختص بذلك الظلمة ، وصانع من تجب عليه الزكاة باخراج بعضها ، فجاع الفقير .

فينبغي أن ندم هؤلاء الظلمة ولانعترض على من قدُّر الكفاية الفقراء . وقد حصل في ضمن هذا عقوبه الظالمين في حبسهم الحقوق ، وابتلاء الفقراء بصبرهم عن حظوظهم .

حبسهم الحلوق ، وبدر المعرف بساوم المحلوق وقت خروج وأكثر هؤلاء المعرضين لايكادون يسلمون وقت خروج الروح من اعتراض بخرج الى الكفر ، فتغرج النفس كافرة ، فلان قد ابتلي وما يستحق ، ومعناه أنه قد فعل به مالا يليق بالصواب وقد قال بعض الحلعاء : أبارب تخلق أقمار ليل وأغصان بان وكثبان ومثل أ

<sup>(</sup>١) كور هذه المال غير مرة

وتنهى عبادك أن يعشقوا أيا حاكم العدل ذا حكم عدل ؟ ومثل هذا ينشده جماعة من العلماء ويستعسنونه ، وهو كفر محض .

وما فهم القائلون لهذا، أنه مانهى عن العشق وانما نهى عن العمل عقتضى العشق من الاشياء الهرمة كالنظر واللس والفعل القبيع، ولا متناع عن المشتهى دليل على وجود الناهي ، كصبر العطشان في مرمضان عن الماء . فانه دليل على الايمان بوجود من أمر بالصوم . وتسليم النفوس إلى القتل والجهاد دليل على اليقين بالجزاء . ثم المستحسن انموذج ماقد أعد ، فأين العقل المتأمل بالجزاء . ثم المستحسن انموذج ماقد أعد ، فأين العقل المتأمل بالجزاء . ثم المستحسن انموذج ماقد أعد ، فأين العقل المتأمل بالجزاء . ثم المستحسن انموذج ماقد أعد ، فأين العقل المتأمل بالجزاء . ثم المستحسن انموذج ماقد أعد ، فأين العقل المتأمل بالجزاء . ثم المستحسن انموذج ماقد أعد ، فأين العقل المتأمل بالجزاء . ثم المستحسن انموذج ماقد أعد ، فأين العقل المتأمل بالحريب كثيراً .

ولو ذهبت أذكر ماقد عرفت من اعتراض العلماء والعوام الطال . ومن أحسن الناس حالا في ذلك ، مايحكي عن ابن الراوندي أنه جاع يوماً واشتد جوعه فجلس على الجسر وقد أمضة الجوع ، فرت خيل مزينة بالحرير والديباج . فقال : لمن هذه ؟

فقالوا : لعلي" بن بلتق غلام الحليفة

فرت جواو مستحسنات فقال : لمن هذه ؟

خقالوا : لعلى بن بلتق .

فر به رجل فرآه وعليه أثر الضر فرمى إليه وغيفسين فأخذهما ورمى بها ، وقال : هذه لعلي بن بلتق '`` .

ونسي الجاهل الاحق مايقول ويعتوض ويفعل (<sup>7)</sup> قبل هذه الجاعة .

فيا معترضين وهم في غابة النقص على من لاعيب في فعله . انتم في البداية من ماء وطين ، وفي الثاني من ماء مهين ، ثم نحيلون الانجاس على الدوام . ولو حبس عنكم المواء لصرتم جيف . ولو أليق (٣) منكم أهلككم ، وكم من دأي يواه حازمكم فاذا عرضه على غيره تبين له قبح دأبه .

ثم المعاصي منكم زايدة في الحد! فما فيكم إلا الاعتراض على المالك الحكيم . ولو لم يكن في هذه البلاوي إلا أن يراد النسلم . ولو أنه أنشأ الحلق ليدلوا على وجوده ثم أهلكهم ولم يُعدِم كان ذلك له ، لانه مالك ، لحكنه بقضله وعد بالاعادة والجزاء والبقاء الدائم في النعيم . فتى ماجري أمر لاتعرف علته فانسب ذلك الى قصور علمك ، وقد ترى مقتولا ظلماً وكم قد قتل وظكم حتى قوبل ببعضه . وقل أن يجري لاحد

<sup>(</sup>١) مرت هذه القصة من قبل

 <sup>(</sup>٣) بياض بالإصل (٣) كذا

آفة الا ويستعقها غير أن تلك الآفات الجازي بها غالبة عنا ورأينا الجزاء .

فسلم تسلم ، واحذر كلمة اعتراض أو إضمار ، فربماأخرجتك من دائرة الاسلام .

# ٣٥٨ ـ الناس في الآخرة ، مثل الناس بوم العيد في الدنيا

وأيت الناس يوم العيد فشبت الحال بالقيامة فانهم لما انتهوا من نوم م خرجوا الى عيده كخروج الموتى من قبورهم الى حشره ، فمنهم من زينته الغاية ومركبه النهاية ، ومنهم المتوسط ، ومنهم المرذول ، وعلى هدذا أحوال الناس يوم المقيامة ، قال تعالى « يوم نحشر المتقين الى الرحمن وفدا » أي القيامة ، قال تعالى « يوم نحشر المتقين الى الرحمن وفدا » أي حكامًا ، وقال علامة والسلام : يحشرون وكبانا ومشاة وعلى وجوههم.

ومن الناس من يداس في زحمة العيد ، وكذلك الظلمة يطؤهم الناس بأقدامهم في القيامة . ومن الناس يوم العيد الغني المتصدق ، كذلك يوم القيامة أهل المعروف في الدنيا هم أهل المعروف في الآخرة . ومنهم الفقير السائل فقد يعطى «أعددت مثقاعتي لاهل الكبائر ، ومنهم من لايعطف عليه « فما لنا من شافعين ولا صديق حم »

والاعلام منشورة في العيد . كذلك أعلام المتقين في القيامة والبوق يضرب ، كذلك مخبر بحال العبد فيقال : يا أهل المرقف أن فلانا قد سعد سعادة الاشقارة بعدها ، وأن فلانا قد شقي شقارة الاسعادة بعدها .

ثم يرجعون من العيد بالحواص الى باب الحجرة يخبرون بامتثال الاوامر و اولئك المقربون ، فيخرج التوقيع اليم-م وكان سعيم مشكوراً ، ومن هو دونه-م مختلف حاله ، فنهم من يرجع الى بيت عامر و بما أسلفتم في الايام الحالية ، ومنهم متوسط . ومنهم من يعود الى ببت قفر و فاعتبروا يا أولى الالباب ،

#### ٣٥٩ ـ نصيحة للعاماء والزهاد

واقوم قد علمتم أن الاحمال بالنيات ، وقد فهمتم قوله تعالى و ألا لله الدين الحالص ، وقد سمعتم عن السلف انهم كانوا لا يعملون ولا يقولون حتى تتقدم النية وتصح ، أيذهب زمانكم يافقهاء في الجدل والصياح ? وترتفع اصوانكم عند اجتماع العوام تقصدون المفالية ? أو ما سمعتم : من طلب العلم ليباهي به العلماء ، أو لياري به السفهاء ، او ليصرف به وجوه الناس

اليه ، لم يرح وائحة الجنة ؟ ثم يقدم أحدكم على النتوى وليس من أهلها ، وقد كان السلف يتدافعونها .

ويامعشر المتزهدين انه يعلم السر وأخفى انظهرون الفقر في لباسكم وانتم تستوفون شهوات النفوس ? وتظهرون التخاشع والبكاء في الجلوات دون الحلوات ؟ كائ ابن سيربن يضعك ويقهقه فاذا خلا بكى أكثر الليل . وقال سفيان لصاحب : ما أوقحك تصلي والناس يرونك .

أفدي ظباء فلاة ماعرفن بها مضغ الكلام ولاصغ الحواجيب آه المرائي من يوم و وحصل ماني الصدور ، وهي النيات. فأفيقوا من مكركم ، وتوبوا من ذلاكم ، واستقيموا على الجادة و ان تقول نفس ياحسرنا على ما فرطت في جنب الله ،

• ٢٦- اكثر الناس حا تدون عن الشريعة و كذلك العلماء و الزهاد

دأيت جهور الناس حائدين عن الشريعة جارين على ماألفوا من العادة . وقد يخلص منهم فريقان علماء وعبّاد فتأملت جهور العلماء فرأيتهم في تخليط :

مهم من يقنصر على علم معاملات الدنيسا ويعرض عن معاملات الآخرة ، إما لجهله بها ، أو لثقل امرها عليه ، فهو يجري على مايثقل عليه بما يرجبه العلم ، ويتبع في الباقي العادات وريما تخايل انه يسامع في الحطايا لكونه عالماً ، وقد نسي أن العلم حجة عليه .

ومنهم من هو واقف مع صورة العلم ، غافل عن المقصود بالعلم . وقهم من يخالط السلطان ? فيتأذى المخالط بحب برى من الذنوب والظلم ولا يمكنه الانكار ، وربا مدح . ويتأذى السلطان فيقول : لو لا اني على صواب ما جالسني هذا . ويتأذى العرام فيقولون : لو لا أن أمر السلطان قريب ما خالطه هذا العالم(١) ووأيت الاشراف يثقون بشفاعة آبائهم وينسون أن اليهود من جني اسرائيل .

وأما الغربق الثاني وهم العبّاد فرايت أكثرهم في تخليط . أما المصيحو القصد منهم فعلى غير الجادة في اكثر هملهه ، قد وضع لهم جاءة من المتقدمين كنباً فيها دفاين قبيحة ، واحاديث غير صحيحة ، ويأمرون فيها باشياء تخالف الشريعة ، مثل كتب الحارث المحاسبي ، وأبي عبسد الله الترمذي ، وقوت القاوب لابي طالب المسكي ، وكتاب الاحياء لابي حامد الطوسي (٢)

<sup>(</sup>١) مرت هذه المعاني كلها من قبل

<sup>(</sup>٧) في هذه الكتب احاديث لم تصح وفيها شيء بما قال ، ولكن فيها خيراً كثيراً وفيها تهذيب للنفس ، وفيها دلالة على الله ، ولولا ان الاحياء كتاب لانظير له ما عنى المؤلف نفسه و المبها ختصاره في كتابه « منهاج القاصدين »

فاذا فتح المبتدي عيد، وهم بساوك الطريق بهده الكتب فعملته الى الحطايا ، لانهم قد بنوا على احاديث محالة ويذمون الدنيا ولايدرون ما المذموم منها ، فيتصور المبتدي ذم ذات الدنيا ، فيهرب المنقطع الى الجبل ، وربا فانته الجاعة والجمعة ، ويقتصر على الباوط والكثرى فيورثه القوانج ، ويقتع بعضهم بشرب اللبن فينعل الطبع ، أو يأكل الباقلاء والعدس فيعدت له قواقر .

وإنما ينبغي لقاصد الحج أن يوفق اولا بالناقة ليصل .
الا ترى الفطن من الاتراك يهم بفرسه قبل تحصيل قوت نفسه وربما تصدى القاص لشرح احوال قوم من السلف والمتزهدين فيتبعهم المريد فيتأذى بذلك . ومنى وددنا ذلك المنقول وبينا خطأ فاعله قال الجهال : أتره على الزهاد ? وانحا ينبغي اتباع الصواب ولاينظر الى أسماء المعظمين في النفوس .

فانا نقول : قال ابو حنينة ثم يخالف الشافعي واقدا ينبغي ان يتبع الدليل .

قال المروزى : مدح احمد بن حنبل النكاح فقلت له قد قال ابراهيم بن أدهم : فصاح وقال : وقمنا في بنيات الطريق عليك بما كان عليه رسول الله بالله واصحابه .

وتكلم أحمد في الحادث الهاسي ورد على مري السقطي

حين قال : لما خلق الله الحروف وقف الالف وسجدت الياء . فقال : نفروا الناس عنه .

فالحق لاينبغي أن مجابى فانه جد ، واني ارى أكثر الناس قد حادوا عن الشريعة ، وصار كلام المتزهدين كأنه شريعة لهم ، فيقال : قال أبو طالب المكي ، كان من السلف من يزن فوته بكر بكة فينقص كل يوم .

وهذا شيء ماعرفه رسول الله على النفس بالجوع فمنهي عنه. يأكلون دون الشبع. فأما الحل على النفس بالجوع فمنهي عنه. ويقول قال داود الطائي لسفيان: اذا كنت تشرب الماء البارد متى تحب الموت ?

وكان ماؤه في دن . وماعم أن للنفس حظاً ، وان شرب الماء الحار يوهل المدة ويؤذي ، وان رسول الله يؤلج كان يبود الماء ، ويقول آخر هنهم : منذ خمسين سنة أشتهي الشواء ماصفا في درهمه . ويقول آخر : أشتهي أن أغنس جزرة في دبس فما صع لي .

أترام أرادوا حبة منذ خرجت من المعدن مادخلت في شبة ؟ هذا شيء مانظر فيه رسول الله عليه وان كان الورع حسناً. ولكن لاعلى حمل المشاق الشديدة. وهذا بشر الحافي يقول: لاأحدث لاني أشتهي أن احدث. وهذا تعليل لايصلح ، لان الإنسان مأمور بالنكاح ، وهو من أكبر المشتهى.

وكان بشر حافياً حتى قبل له الحاني؛ ولو ستر أمره بنعلين كان أصلح ، والحفا يؤذي العين ، وليس من أمر الدنيا في شيء . فقد كان لرسول الله على نعلان وماكانت سيرة رسول الله واصحابه على ماالمتزهدون عليه اليوم. فقــد كان رسول الله عليه يضحك وبزح وبختار المستحسنات وبسابق عائشة رضي الله عنها . وكان يأكل اللحم ، ويحب الحلوى ، ويُستعذب له الماء. وعلى هذا كان طريقة أصحابه. فأظهر المتزهدون طرائق كأنها ابتداء شريعة ؛ وكلها على غير الجادة . ومجتجون بقول المحاسي والمكيء ولامحتج أحد منهم بصحابي ولاتابعي ولابامام من أنَّة الاسلام فان رأوا عسالمًا لبس ثوبا جميلا أو تزوج مستحسنة ، أو أنظر بالنهار ، أو ضحك ، عابوه . فينبغي أن يعلم أن اكثر من صع قصده منهم على غير الجادة لقلة علمهم ، حتى أن بعضهم يقول : منذ غانين سنة مااضطحعت . ويقول آخر: حلفت لاأشرب الماء سنة . وهؤلاء على غير الصواب، فان للنفس حقاً ، فأما من ساء قصده بمن نافق وراءى لاجتلاب الدنيا وتقبيل الايدي فبالاكلام معه ، وهم جمور المتصوفة ، فالمهم وقدموا الثياب الملونة ليواهم النساس بعين الترك للزينة ا ومامعهم أحسن من السفلاطون (١١) ، وإنما رقع القدماء للفقر .

<sup>(</sup>١) كذا

فهم في اللذات وجمع المسال واخذ الشبهات واستعبال الراحة والعب ومخالطة السلاطين . وهؤلاء قد كشفوا القناع وباينوا ذهد أوائلهم ، بلي ، أعجب منهم من يَنْفق هذا عليه .

## ٣٦١ ـ تشبيه أحوالالآدمي بأطوار القمر ودود القز

اف الله عزوجل جعل احوال الآدمي امثلة ليعتبر بها . فن أمثلة احواله القبر الذي يبتدى صغيراً ثم يتكامل بدراً ، ثم يتناقص باغماق ، وقد يطرأ عليه مايفسده كالكسوف . فكذلك الآدمي أوله نطفة ، ثم يترقى من الفساد الى الصلاح . فاذا تم كان بمنزلة البدر الكامل ، ثم تتناقص احواله بالضعف فرباهجم الموت قبل ذلك هجوم الكسوف على القبر . قال الشاعر : والمرء مثل هلال عند طلعته ببدو ضيلًا لطيفاً ثم يتست يزداد حتى اذا ماتم أعقبه كرالجديدين نقصاً ثم ينسحق

ومن أمثلة حاله ، دود الفر فانه يكون حياً الى أن يبتدى، نبات قوته وهو ورق الفرصاد (١) ، فاذا اخضر الورق دبت الروح فيه ثم ينتقل من حال الى حال كانتقال الطفل . ثم يرقد كفلة الآدمي عن النظر في العواقب ، ثم ينتبه فيحرص على

<sup>(</sup>١) التوت

إلا كل كمرس، الشرء على نحصيل الدنيا ، ثم يسد على نفسه كما بحطب الآدمي الاوزار على دينه ، فيرنهن في ذلك الحبس كما يرنهن الميت في قبره . ثم يقرض فيخرج خلق آخر كما تنشر الموتى غرالا 'بهما ، وقد دله على البعث تكو"ن النطفة كالميت، ثم تصير آدمياً ، وإلقاء الحب تحت الارض فيفسد ثم يهتز خضراً . اذا المرء كانت له فكرة ففي كل شيء له عبرة

#### ٣٦٢\_المذنب لاينظر في العواقب لقلة عقله

اغا فضل العقل بتأمل العواقب. قاما القليل العقل فانه يرى الحال الحاضرة، ولاينظر الى عاقبتها، فان اللص يرى أخذ المال وينسى قطع اليد. والبطال يرى لذة الراحة وينسى ماتجني من فوات العلم وكسب المال. فاذا كبر فسئل عن علم لم يدر، واذا احتاج سأل فذل، فقد أدبى ماحصل له من التأسف على لذة البطالة. ثم يفوته ثواب الآخرة بترك العمل في الدنيا، وكذلك شارب الخسر، يلتذ تلك الساعة وينسى مايجني من الآفات في الدنيا والآخرة. وكذلك الزنا، فان الانسان يرى قضاء الشهوة، وينسى مايجني منه فضيحة الدنيا والحد (١١)، ودبما كان للمرأة ذوج فألحقت الحل من هذا به وتسلسل الامر.

<sup>(</sup>١) اعاد هذه المعالي مرارآ

فقس على هــذه النبذة وانتبه للعواقب ، ولاتؤثر لذه تفو"ت خيراً كثيراً ، وصابر مشقة تحصل وبجاً وافراً .

## ٣٦٣ ـ على العــالم والزاهد القناعة بالكفاف

ليس في الدنيا عيش إلا لعالم أو زاهد . بلى ، قد يقع في صفاء حالمها كدر . وهو أن العالم يشتغل بالعلم أو بالانقطاع عن الكسب ، وقد يكون له عائلة ، فربما تعرّض بالسلطان (۱) ففسد حاله . وكذلك الزاهد . فينبغي العالم والعابد أن يحوكا في معاش كنسخ بأجرة ، أو عمل الحوص ، أو إن فتح له بشيء واقتنع باليسير ، فلا يستعبده أحد . كما كان أحمد بن حنبل له اجرة (۱۲) لعلها لاتبلغ ديناواً يتقوت بها . ومتى لم يقنع أفسدت مخالطة السلاطين والعوام دينه .

وفي الناس من يربد التوسع في المطاعم. ومنهم من لايوافقه خشن العيش و هيهات أن يصع الدين مع تحصيل اللذات. واذا قنع العالم والزاهد بما يكفي ، لم يتبذل السلطان ، ولم يستخدم بالتردد الى بابه ، ولم يحتج الزآهد إلى تصنع ، والعيش السلذيد للمنقطع الذي لايتبذل به ولايحيل منة .

<sup>(</sup>١) تعرض 4 (٢) من دار له يؤجرها

#### ٣٦٤ ـ التفاوت في الفهم والتفكير

ما أكثرَ تفاوتُ الناس في الفهوم ، حتى العلماء يتفاوتون التفادت الكثير في الاصول والفروع ، فترى أقواما يسمعون أخبار الصفات فيحماونها على مايقتضيه الحس كقول قائلهم: ينزل بذاته الى الساء وينتقل. وهذا فهم رديء ، لأن المنتقل يكون من مكان الى مكان وبوجب ذلك كون المكان اكبر منه وبازم منه الحركة وكل ذلك محال على الحق عزوجل. واما في الفروع فكما يروى عن داود أنه قال في توله :

لايبولن أحدكم في الماء الدائم ثم ينوضاً منه .

فقال: أن بال غيره جاز (١) في يفهم المراد من التنجيس بل بأخذ بمجرد اللفظ وكذلك يقول : لحم الحنزير حرام لاجلده.

نعوذ بالله من سوء القهم

<sup>(</sup>١) داود امام الظاهرية والظاهرية « ومنهم ابن حزم ـ ومنهم من يتسمى في زماننا بأهل الحديث » م اضيق الناس نظر أ وأبعدم عن فهم علل التشريم ، وعن حقيقة الفقه ، حتى بلغ الامر بابن حزم أن ألف كتاباً في أبطال القياس يزعمه ، ولو بطل القياس لبطلت تسمة إعشار احكامالشرع ، لان الماملات كابا مبنية الحكامها على القياس ، وبذلك كان الاسلام ديناً مرناً يصلم لكل زمان ومكان وهذه من مزايا الاسلام .

وكذلك يتفاوت الشعراء الذين شغلهم النفطن فدقائق الاحوال كقول قائلهم:

لنا الجننات الغر يلمعن بالضحى واسيافنا يقطرن من نجدة دما والجفنات عدد يسير فلو قال الجِفان لـكان أبلغ . ولوقال بالدجى الكان أحسن ، ويقطرن دليل على القلة وكذلك قول القائل:

همها العطر والفراش ويعلو ها لجين واؤلـــؤ منظوم وهذا قاصر، فانه لوفعلت هذا سوداء لحسنها . إنما المادح هو القائل :

ألم تو أني كلها جثت طارقاً وجدت بها طيباً وان لم تطيب وكذا قول القائل:

أدعو الى هجرها قلبي فيتبعني حتى اذا قلت هذا صادق نزعا ولو كان صادقاً في الحية لما كان له قلب يخاطب. واذا

خاطبه في الهجر لم يوافقه . انما المحب الصادق هو القائل :

يقولون لوعاتبت قلبك لاوعوى فقلت : وهل للعاشقين قلوب ? ومثل هذا اذا نوقش كِثير . فأقل موجود في النـــاس

الفهم والغوص على دقائق المعاني .

#### ٣٦٥ ـ لذات الدنيا غير صافية

من تأمل الدنيا علم أنه ليس فيها لذة أصلاً ، فان وجدت الذة شببت بالنفص التي تزيد على اللذة أضعافاً .

فن اللذات النساء فربا لم تثبت المستحسنة ، وربا لم نحب المزوج ، فنى علم ذلك تعزل عنها ، وربا خانت ، وذلك الملاك . فائ تت المرادات فذكر الفراق زائد في التالم على الالتذاذ .

ومن اللذات الولد ومقاساة البنت الى ان تتزوج ، وما تلقى من زوجها وخوف عادها محن قبيحة . والابن ان مرض ذاب الفؤاد ، وان خرج عن حد الصلاح زاد الاسف ، وان كان عدوا فراده هلاك الاب ، ثم إن ثم المراد فذكر فراقه يذيب القاوب . ولو أن فاسقاً أحب بعض المرد انتهك عرضه في الدنيا وذهب دينه ، ثم لايلبث ان تتغيير حلبته فيصير مبغوضاً مع ما سبق من المتكة والاثم .

وكم قد غلبت شهوة رجل وطىء الجواري السود فجماء الولد أصود فبقي عاداً عليه .

ومن هذا الجنس الالتذاذ بالمال ، وفي تحصيه آثام ، وفراقه حسرة ، وذهاب العبر فيه غبينة . وهذا أغوذج لما

لم يذكر . فينغي لمن وفقه الله سبعانه أن يأخذ الضروري المزي يميل الى سلامة الدين والبدن والعافية ، ويهجر الموى الذي نُعُصُه تتضاعف على لذته ، ومن صبر على مايكره تحصد النقع في العاقبة التذ أضعافاً ، كطالب العلم فانه يتعب يسيراً ، ويتأل خير الدارين ، مع سلامة العاقبة . ولذة البطالة تعقب عدم العلم والعمل فيزيد الاسى على اللذة أضعافاً فالله أن يغلبك هواك العاجل . ومتى هم الموى بالتوتب فامنعه وزن عاجله بآجله . وما يتذكر إلا أولوا الالباب .

## ٣٦٣ ـ الرد على المتكلمين والمعتزلة والمبتدعة

رأيت ابليس قد احتال بغنون الحيل على الحلق ، وأمال اكثرهم عن العلم الذي هو مصباح السالك ، فتركهم يتخبطون في ظلمات الجهل ، وشغلهم بأمور الحس" ، فهم مجستنون ها مجستنه الحس" ولا يلتفتون الى مشورة العقل . فاذا ضاق بأحدهم عبشه أو نكب اعترض فكفر .

فنهم من ينسب ذلك الى الدهر . ومنهم من يسب الدنيا وهذا تستيف(١) لان الدهر والدنيا لايقعلان وانما هو عيب المقدر.

<sup>(</sup>١) كذا ،وماعرفت لهاممن هنا ولعلها من عامية زمانه او لعلها مماحرف النساخ.

ومنهم من يخرجه الامر الى جعد الحكمة ، فيقول : أي فائدة في نقض المبنى ? وزع بعضهم أنه لايتصور عود المنقوض، وأنكروا البعث . ويقولون : ما جاء من ثم أحد ! ونسوة أن الرجود ما انتهى بعد ولو حلفت لصار الايان بالغيب عياناً ولا يصلح أن يدل على الاحياء بالاحياء .

م نظر ابليس فرأى في المسلمين قوماً فيم فطنة فاراهم أن الوقوف على ظواهر الشريعة حالة يشاركهم فيها العوام . فعسن لهم علوم الكلام وصاروا مجتجون بقول بقراط وجالينوس وفيثاغودس(١) ، وهؤلاء ليسوا بمتشرعين ولا تبعرا نبينا على . إنما قالوا بمقتضى ما سولت لهم أنفسهم .

وقد كان السلف اذا نشأ لأحدم ولد شغله بحفظ القرآن وسماع الحديث ، فيثبت الايان في قلبه . فقد توانى الناس عن هذا فصاد الولد الفطن يتشاغل بعلوم الاوائل (٢) وينبذ أحاديث الرسول بيالي ، ويقول أخباد آحاد . وأصحاب الحديث عندهم يسمون حشوية (٣) . ويعتقد هؤلاء ان العلم الدقيق علم الطفرة

<sup>(</sup>۱) كاحتباج شباب اليوم بديـكارت ودارون وبركسون ، يردون الحق ان جاء على لسان شيخ او نقيه ، ويقبلون الباطل ان جاء على لسان مستر او مسيو. (۲) وربما حمدالاب المسلم في ايامنا الى تسليم ولده او بنته الى الرحبان والراحبات

<sup>(</sup>٣) الحشوية في اصطلاح علمائنا الذين يقفون في المقائد عند ظواهر الادلة \_

والميولى والجزء الذي لا يتجزأ ، ثم يتصاعدون الى الكلام في صفات الحالق ، فيدفعون ماصع عن دسول الله يتلجج بواقعاتهم ، فيقول المعتزلة إن الله لا يوى لأن الحرقي بكوت في جهة ، وبخالفون قول دسول الله يتلجج : انكم ترون دبكم كما ترون للقمر لا تضامون في دؤيته (١) . فأوجب هذا الحديث إيشاد ورثبته وان عجزةا عن فهم كيفيتها .

وقد عزل هؤلاء الاغبياء عن التشاغل بالقرآن ، وقالوا : علوق ، فزالت حرمته من القلوب . وعن السنة قالوا : أخباد آحاد . واتما مذاهبهم السرقة من بقراط وجالينوس .

وقد استفاد من تبع الفلاسفة أنه يرفه نفسه عن تعب

فيشبون ويتولون ان الله فيالساء حقيقة وانه يدآ حقيقية وامثال هذا ما يكثر المؤلف الرد عليه هنا وفي كتابه « دفع شبة التشبيه » أما ان يقسال لاهل الحديث جيماً « حشوية » فماذ الله، ولولا أهل الحديث ما حد عل الدين ، ولا نقلت السنة ، ولا عرف حلال من حرام .

<sup>(</sup>١) الحديث أولاً حديث آحاد ، يعمل بمثله بغلبة الظن ولكن لايفيد العلم ولا تثبت بمثله عقيدة لأنه لايقطع بأنه صلى الله عليه وسلم قاله ، والله لا يحى مثل رؤيتنا مذه ، لأن الرؤية ارتسام صورة الجسم على شبكية الدين والله ليس بجسم ، اما ان كانت الرؤية على شكل آخر ، وهسذا هو المراد ان صح الحديث «لان امور الآخرة لاتقاس على امور الدنبا » فلا نتازع فيه ، ونؤمن به من غير بحث عن كيفيته وحقيقته .

الصلاة والصوم ، وقد كان كبار العلماء يذمون علم الكلام ، حتى قال الشافعي : حكمي فيهم ان يركبوا على البغال ويشهروا ويقال : هذا جزاء من نوك الكتاب والسنة واشتغل بالكلام .

وقد آل بهم الامر الى أن اعتقدوا أن من لم يعرف تحرير دليل التوحيد فليس بمسلم .(١)

فالله الله من مخالطة المبتدعة . وعليكم بالكتاب والسنة ترشدوا.

## ٣٦٧ ـ الزمان أشرف من أن يضيع فيا لا ينفع

رأيت العادات قد غلبت الناس في تضييع الزمان وكاك القدماء محسذرون من ذلك ، قال الفضيل : أعرف من يعد عكلامه من الجمعة الى الجمعة .

ودخاوا على دجل من السلف فقالوا: لعلنا شغلناك فقال: أصدفكم كنت أقرأ فتركت القراءة لاجلكم. وجاء رجل من المتعبدين الى مري السقطي فرأى عنده جماعة فقدال: صرت مناخ البطالين ، ثم مضى ولم يجلس.

ومتى لان المزود طبع فيه الزائر ، فأطال الجاوس فسلم يسلم من أذى . وقد كان جماعة قعوداً عند معروف فأطالوا فقال : ان ملك الشبس لايفتر في سوقها أفما تريدون القيام ?

<sup>(</sup>١) المؤلف نفسه قال هذا في النصل « ٢٢١ » ورددت عليه في الحاشية

وبمن كان مجفظ اللحظات عامر بن عبد قيس ، قال له رجل قف أكلبك ، قال : فأمسك الشبس . وقيل لكرز ابن وبرة : لو خرجت الى الصعراء ، فقال : يبطل الزوجاد (١٠ وكان داود الطائي يستف الفتيت ويقول : بين سف الفتيت وأكل الحبز قراءة خسين آية . وكان عثان الباقلاوي دائم الذكر الله تعالى ، فقال : اني وقت الافطار أحس بروحيد كأنها تخرج لاجل اشتغالي بالاكل عن الذكر (١٠) .

وأوصى بعض السلف أصحابه فقال : اذا خرجة من عندي فتفرقوا لعل أحدكم يقرأ القرآن في طريقه ، ومتى اجتمعتم تحدثتم . واعلم ان الزمان أشرف من أن يضيع منه لحظة ، فان في الصحيح عن رسول الله عليه أنه قال : من قال سبحان الله العظيم وبحمده غرست له بها نخلة في الجنة ، فكم يضيع الآدمي من ساعات يفوته فيها الثواب الجزيل وهذه الايام مثل المزرعة ، فكأنه قيل للانسان : كلما بذرت حبة أخرجنا لك ألف كر" . فهل يجوز للعاقل أن يتوقف في الدر وبتراني ؟

والذي يعين على اغتنام الزمان الانفراد والعزلة مهما أمكن

<sup>(</sup>١) كذا ولم اعرف ماهو

 <sup>(</sup>۲) اذا نوى بالاكل التقوى على الطاعة ولحظ حمد الله عليه كان اكله ذكر آ

والاختصار على السلام أو حاجة مهمة لمن يلقى ، وقلة الأكل فان كثوته سبب النوم الطويل وضياع اليل ، ومن نظر في سير السلف وآمن بالجزاء بان له ماذكرت .

## ٣٦٨ - كيف يجب ان تعاشر النساء

ينبغي العاقل أن يتغير أمرأة صالحة من بيت صالح يفلب عليه الفقر لترى ما يأتيا به كثيراً . وليتزوج مسن يقادبه في السن . فأما الشيخ فانه أذا تزوج صبية آذاها ، ووعافجرت أو قتلته أو طلبت الطلاق وهسو مجبها فيتأذى . وليتم نقصه مجسن الاخسلاق وكثرة النفقة . ولا ينبغي للسرأة أن ققرب من زوجها كثيراً فتمل ، ولا تبعد عنه فينساها . ولتكن وقت قربها اليه كاملة النظافة منحسنة ، ولتحذو أن يرى فرجها أو جسمها كله فان جسم الانسان ليس بمستحسن أن وكذلك فرجها أو جسمها كله فان جسم واغا الجاع في الفراش .

ودأى كسرى يوماً كيف يسلخ الحيوان ويطبخ فتقلبت تفسه ونفى اللحم. فذكر ذلك لوزيره ، فقال : أج ا الملك ، الطبيخ على المائدة ، والمرأة في الفراش . ومعناه لاتفتش عن ذلك . قالت عائشة وخي الله عنها : مارأيته من رسول الله عنها .

<sup>(</sup>١) من قالمدا?

ولارآه مني ، وقام ليلة عريانا في اوأيت جسه قبلها . وهذا الحزم . وكذلك يعجب الرجل بالمرأة لأنه لم ير عيوجا وليكن للمرأة فراش وله فراش ، فلايجتمعان إلا في حال الكمال ومن الناس من يستهين بهذه الاشياء فيرى المرأة متبذلة تقول عدا أبو أولادي . ويتبذل هو . فيرى كل واحد من الآخر مالا يشتهي فينفر القلب وتبقى المعاشرة بغير الحجبة . وهذا فصل ينبغي تأمله والعمل به فانه أصل عظم .

## ٣٦٩ \_ فائدة القناعة للعالم والزاهد

لاعيش في الدنيا الا القنوع باليسير ، فانه كلما زاد الحرصه على فضول العيش زاد الهم وتشنت القلب ، واستعبد العبد وأما القنوع فلا يحتاج الى مخالطة من فوقه ولا يبالي بمن هو مثله ، اذ عنده ماعنده . وان أقواما لم يقنعوا وطلبوا لذيذ العيش فأزروا بدينهم وذلوا لغيرهم ، وخصوصاً أرباب العلم فانهم ترددوا الى الامراء فاستعبدوهم ، وراوا المنكرات فلم يقدروا على انكارها ، وربما مدحوا الظالم اتقاء لشره . فالذي نالهم من الذل وقلة الدين اضعاف ما نالوا من الدنيا . ومن أقبع الناس حالا من تعرض القضاء والشهادة ولقد كانتا مرتبتين حسنتين ، وكان عبد الحيد القاضي لايجابي . فبعث الى المعتضد مه المحتفد مه المعتفد على المعتفد المعتفد على المعتفد على المعتفد على المعتفد على المعتفد على المعتفد المعتفد على المعتفد المعتفد المعتفد على المعتفد المعتفد على المعتفد المعتفد على المعتفد المعتفد المعتفد على المعتفد المعتفد على المعتفد على المعتفد على المعتفد على المعتفد المعتفد على المعتفد على المعتفد على المعتفد المعتفد المعتفد المعتفد المعتفد على المعتفد المعتفد على المعتفد المعتف

وقال له : قد استأجرت وقوفاً فأد أجرتها ففعل . وقمال له المعتضد : قد مات فلان ولنا عليه مال .

فقال: أنت تذكر لما وليتني قلت لي ، قد أخرجت هذا الامر من عنقي ووضعته في عنقك ولا أقبل هذا إلا بشاهدين.

وكذلك كان الشهود ، دخل جماعة على بعض الخلفاء فقال الحادم: اشهدوا على مولانا بكذا فشهدوا ، فتقدم المجذوعي الى الستر فقال: ياأمير المؤمنين أشهد عليك بما في هذا الكتاب فقال: اشهد ، قال: انه لا يكفي في ذلك ، لا أشهد حتى نقول: نعم (١٠).

قال: نعم

فأما في زماننا فتغيرت تلك القواعد من الكل ، خصوصاً من يتقرب بالمال ليستشهد فتراه يُسحب ليشهد على مالايرى .

قال لي أبو المعالي بن شافع : كنت أحمل الى بعض أهل السواد وهبو محبوس وأشهد عليه ، وأعلم أنه لولا انه مكره لجاء الي بقدميه . وأنا استغفر الله من ذلك . وليس الشهود جراية فيحملون ذلك لاجلها ، واغا الذي يحصل جر الطيلسان ، وظرق الباب ، وقول المعر"ف : حرس الله نعمتك شهادة .

<sup>(</sup>١) قوله « اشهد » ادل على القصد وامرح من قوله « نعم »

ولما قبل لابراهيم النخعي : تكون قاضيا لبس قبيصاً أحر وجلس في السوق ، فقالوا : هذا لايصلح .

ودخل بعض الكبار على الرشيد وقد أحضره ليوليه القضاة فسلم وقال له : كيف أنت وكيف الصبيان ? فقيل : هذا مجنون ، فيالله جنون هو العقل . وماأظن الايمان بالآغرة الا متزلزلا في اكثر الغلوب . نسأل الله سبعانه سلامة للدين فادر .

## ٣٧٠ ـ مع كل فرحة في الدنيا ترحة

قد تكرو معناه في هذا الكتاب ، إلا أن اعادته على النفوس مهمة لئلا يُغفل عن مثله . ينبغي المؤمن أن يعلم أن الله سبحانه مالك حكم لا يعبث ، وهذا العلم يوجب نفي الاعتراض على القدر . وقد لهم خلق بالاعتراض قدحا في الحكمة ، وذلك كفر . وأولهم أبليس في قوله : و خلقتني من نار وخلقته من طين » ومعنى قوله أن تفضيلك الطين على النار ليس بجكة . وقد رأيت من كان فقيا دأبه الأعتراض ، وهذا لان المعترض ينظر الى صورة الفعل ولو أن صورة الفعل صدرت من علوق مثلنا حسن أن يعترض عليه ، فاما من نقصت الاقهام عن مطالعة حكمته فاعتراض الناقص الجاهل عليه جنون . فامة

اعتراض الحلماء فدائم ، لانهم يريدون جريان الامور على أغراضهم ، فنى انكسر لاحدم غرض اعترض . وفيهم من يتعدى الى ذكر الموت فيقول : « بنى ونقض ! ، وكان لنا رفيتى قرأ القرآن والقراءات وسمع الحديث الكثير ، ثموقع في الذنوب وعاش أكثر من سبعين سنة ، فلما نزل به الموت في أنه قال : قد ضافت الدنيا إلا من روحي .

ومن هذا الجنس سمعت شخصاً يقول عنــد الموت : ربي مظلمني . وهذا كثير .

ويكره أن يحكى كلام الحلقاء في جنونهم واعتراضاتهم المباردة. ولو فهموا أن الدنيا ميدان مسابقة ، ومارستان (۱) صبر ليبن بذلك أثر الحالق لما اعترضوا ، والذي طلبوه من السلامة وبلوغ الاغراض امامهم لو فهموا (۱) فهم كالزورجادي يتلوث بالطين فاذا فرغ لبس ثياب النظافة . ولما أديد نقض هذا البدن الذي لا يصلح البقاء نحيت عنه النفس الشريفة ثم بني بناء يقبل الدوائم . وبعد هذا فقل للمعترض : « فليدد بسبب الى الساء ثم ليقطع فلينظر هل بذهبن كيده ما يغيظ على بسبب الى الساء ثم ليقطع فلينظر هل بذهبن كيده ما يغيظ عربين القدر وإن سلم جرى

<sup>- (</sup> ۱ ) جارستان « بيمارستان » عبى مستشفى وعند العامةاليوم « دار الجبانين » ( ۲ ) اي ان السلامة وبلوغ الاغراض اغا تكون يوم القيامة

القدر ، فلأن بجرى وهو ماجور خير من ان يجري وهو مأزور . وما احسن سكوت وضاح اليمن لما اختبأ في صندوق فقال السلطان : أيها الصندوق ان كان فيك مانظن فقد محولة أثرك ، وان لم يكن فليس بدفن خشب من جناح ، فلو أنه صاح ما انتفع بشيء ، ولربما أخرج فقتل أقبح قتلة (١).

#### ٣٧١ - افراح الدنيالا تصفو من الاكدار

من تلمع أحوال الدنيا علم أن مراد الحق سبعانه وتعالى اجتنابها . فمن مال الى مباحها ليلتذ وجد مع كل فرحة ترحة ، والى جانب كل راحة نعباً ، وآخر كل لذة نفضاً يزيد عليها ، ومارفع شيء من الدنيا إلا ووضع ، أحب الرسول عليها عائشة رضي الله عنها فجاء حديث الافك ، ثم يكفي أنه اذا حصل محبوبه فهين العقل ترى فراقه فيتنغص عند وجوده كما قال الشاعر :

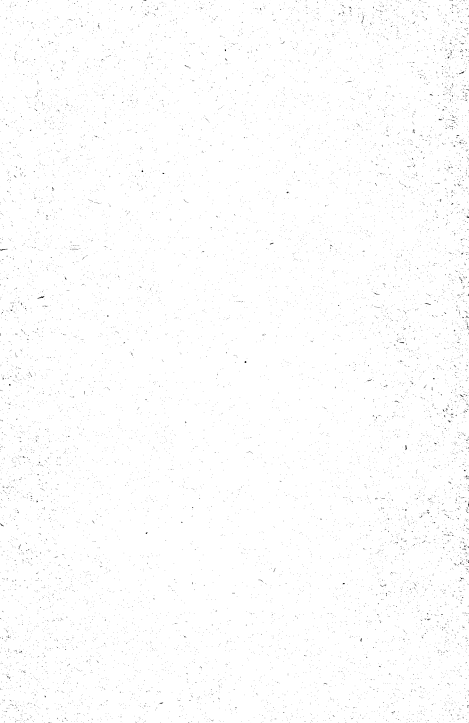
<sup>(</sup>١) تصة وضاح اليمن تعتقبينة مسكذوبة ومثعث للطمن في العرب والمسلمين .

## ٣٧٢ ـ احفظ مالك وتوسط في الانفاق واكتم امرمعيشتك

الماقل بدير بعقله عدشته في الدنيا ، فان كان فقيرا اجتهد في كسب وصناعة تكفه عن الذل الخلق ، وقلل العلائق واستعمل القناعة فعاش سليا من منن الناس عزيزاً بينهم ، وأن كان غنيا فينبعي له أن يدبر في نفقته خوف أن يفتقر فيحتاج الى الذل للخلق ، ومن البلية أن يبذر في النفقة ويباهي بما الحمد الاعداء كأنه بتعرض بذلك (إن اكثر) لاصابته بالمين، وينبغي النوسط في الاحوال ، وكتان ما يصلح كتانه ، ولقد وجد بعض الغسالين مالا فاكثر النفقة فعلم به فأخذ منه المال، وعاد الى الفقر ، وانما التدبير حفظ المال ، والتوسط في الانفاق، وكتان مالايصلح اظهاره ، ومن الفلط اطلاع الزوجة علىقدر المال ؛ فانه أن كان قليلا مان عندها الزوج ، وأن كان كثيرًا طلبت زيادة الكسوة والحلي ، قال الله عز رجل : ﴿ وَلَا نُؤْتُوا السفهاء أموالكم ، وكذلك الولد ، وكذلك الاسراد ، ينبغي أن تحفظ منها ومن الصديق ، فربما انقلب فقد قال الشاعر : فاربسا انقلب الصديست فكات اعسلم بالمضرة

بحمد الله تعالى قد نجز ماتوخاه الفكر الفاتو من تقييد ماجمه القلم من صيد الحاطر ، مقتصراً فيه على مابه التخلي من الامراض النفسية والتحلي بالآداب الشرعية ، والاخلاق المرضية ، جعله الله خير هاد على منبو الوعظ والارشاد ، وانفع كتاب تجلى في مرايا الظهور لهداية العباد .

والحد الله اولاً وآخراً وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم



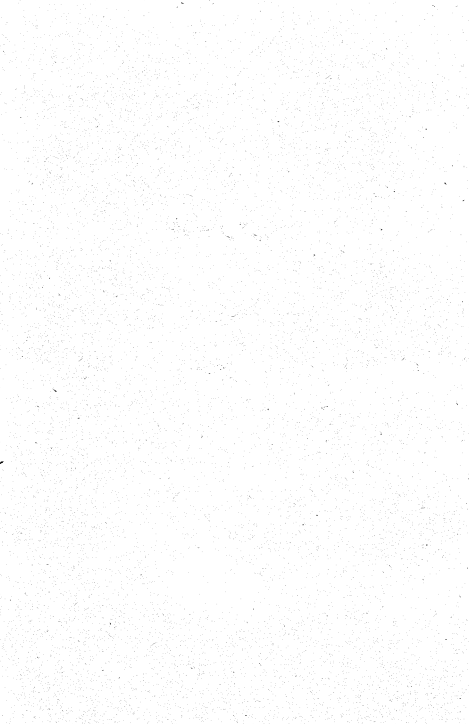
# الفهارس

١ - الأعلام٢ - الأمكنة

٧ - الامكنه ٣ - الأحاديث الشريفة

٤ \_ الأشعار

٥ ـ الموضوعات



#### فهرس الاعلام ( الأرقسام للفصول )

1. TE THI TA TTT TO 1.4 (1.4 (4) (4) (4.60) 1784 100 ( 107 ( 174 ( 171 \* \* \* \* 198 ( 148 ( 148 ( 171 TE . ( TTT ( TT) ( T90 ( Y9+ 777 ' 77 · ' 70 · ' 75 + أحمد بن خالد الخلال ١٩ أحمد من محمد الزعفر أني ١٢٩ أحمد بن محمد العشقي ١٩ أحمد الحربي ٢٧٩ آدم علمه السلام ۱۳ ، ۱۷ ، ۲۳ ؟ 170 ( 117 ( 1 - 7 ( 77 ( 67 \* 797 . 749 . 715 . 10h آدم ۱۹ أرمنا عليه السلام ٣٥٣ أساش ١٨٣ إسحاق علمه السلام ٢٩٢ إسماق ( وزير المعتصم ) ۱۸۳ 14-0

ابراهم عليه السلام ١٥٠ ٢٢٠ ، ٥٠ 707 ' 797 ' 7A9 ابراهيم بن أدهم ١٩ ٢٤ ٣٤ ٣٦ 17.7 ( 100 ( 1.1 ( 4. 47. ( 46. ( 441 ابراهم الحربي ١٩ ، ٢٩٣ ابراهم الحواص ٣٨ أبووبز الملك ٢٤٢ ان أحود ١٦٧ ان أساط ( انظر يوسف ) ابن أفلح الشاعر ٢٧٩ أحد بن أبي الحواري ١٩ ، ١١٨ أحمد بن أبي خالد ١٨٢ أحد بن أبي داود ٢٠٦ ، ٣٤٩٠٢٩٣ أحمد من جعفر ۲۲۸ أحد بن الحسن بن البنا ٢٦٧ احدد من حنيل ١١ / ١٩ ؟

اسعاق بن راهوية ١٧٤ اسحاق بن الضيف ١٨١ اسماعيل عليه السلام ١١٧ امماعیل بن سعید ۲۵۲ الأسود بن يزيد . ي الاسود العنسي ٢١٤ ، ٣٠٨ الاشعري ( انظر علي ) אציים ארד י דסץ الاحش ٢٠٠ الانشين ١٨٣ الامين ( انظر محمد ) الاوزاعي ٢٦٧ امامة بنت زينب ٢٣٦ أمية بن أبي الصلت ٢٢٧ انس بن مالك ١٤٧ انس بن النضر ٨٩ أنس بن النضير ۲۲۸ اويس القرني ٥٥٠ الميتاخ ١٨٣ أيوب عليه السلام ١٣٥

أيوب السغنياني ١٧٨

(ب)

البخاري ١٩١١ ١٧٤ برخ العابد ٢٢٨ 19 377 بشر بنالحارث ٢٥ بشر الحاني ٥٥ ، ٨٥ ، ١٠٩ ، ١٥٥ 41. (444 ( 140 ( 144 بشر المريسي ١٩ البصرى (انظر الحسن) البغوي ٣٢٢ يقراط ٣٦٦ بلعام ٨٦ بنيامين (ابن يعقو بعليه السلام) ٣٧٦

( ت )

تم الداري ١٩ الترمذي ٣٦٠

 $(\tau)$ ( ث ) حاتم الطائي ٢٠٩ أن ثابت التناني ١٤ الحارث المحاسبي ٢٠٠٠ ٣٦٠ ثعلبة ( صحابي ) ٣٠٩ ابو حازم ٣٣٦ ( 7 ) الحاكم ( أبو عبدالله صاحب المسند) الحاحظ ووس 171 جالنوس ۱۹۷ ، ۳۲۲ أبو حــامد الطوسي الغزالي ٢٥١ ٢ الحياتي ٣٣٦ 441 . 41. جبريل عليه السلام ١٠٦ الحباحب ٣٠٩ 404 . 454 . 4.Y حسب العجبي ٩٧ الحجاج ٢٥٢ ، ٣٥٢ حداداد ۷۱ ابن الحيماج ٣٠٦ جریج ۳۲ حذيفة ٢١٨ ابن الجزري ٣٤٩ الحرىوي أبو القاسم ٢٩٨ جعفر ۸٥ الحسن بن ابي طالب ( من المحدثين )، أبو حمو أنه العامري ٣٠٨ ان الحلاء ١٨ ، ١٢٢ ، ١٢٢ ابو الحسن البسطامي ٢١١ جندب ۲۰۸ أبو الحسن الراندسي ٢٨٥ ابن جني ( انظر عثمان ) ابو الحسن القزويني ٢٠٦ 414 ( 9x ( V) will الحسن بن علي ١٩ ، ٢٨ ٣٦١ ٣١٤

V1 law

ابو جيل ۲۲۷ ، ۲۳۷

حسن بن مومی ( عدث ) ۲۹۸ ما محدث المحدد بن الحدد بن الحدد بن الحدد بن الحدد بن الحدد بن المحدد بن على ١٩١٤ ١٩٩٠ المحدد بن على ١٩١٤ ١٩٩٠ المحدد بن عمد النصبي ٢٥٢ المحدد النصبي ٢٥٢ المحدد النصبي ٢٥٢ المحدد النصبي ٢٥٣

الحسين بن محمد النصبي ٣٥٧ الحسين بن مجيى ١٨٣ الحصري ٢٣٠

ابن حصیر ( الوذیر النظام ) ۳۵۳ ابن الحصین ۲۲۸ ابو حکیم ۷۱

الحلاج ۱۳۰۰، ۲۳۶، ۲۳۰، ۲۳۹ حماد بن سلمة ۱۲۱، ۲۲۹ حمد بن احمد ۲۸ الحميدي ۲۳۷

حمزة ه حنبل بن اسحاق ۱۷۹ حنظلة ۱ حنظلة عدمة دالك ا

حنظة بن يزيد الكوفي ٣٠٨ ابو حنيفة ٢٥ ، ١٢١ ، ١٥٢ ٣٣٠ ، ٣٣٦

حيان بن عبد الله . ٢٩

(خ)

خالد بن سعيد ( صحابي ) ٣٠٨ خالد بن سلام ٢٨ خالد بن عينة ٣٠٨ الخضر عليه السلام ٣١٠ (١٠١ )١٩٧٢ ٣٠٧ ) ٢٧٠ ) ٣٠٢ ) ٣٠٣

> الحنساء ۹ ؛ الحيزران ۲۱٤

( 2 )

الدار قطني ۱۷۶ داود علیه السلام ۲۸ ، ۸۲ ، ۱ . ۲۹۲

وبعي ابن حراس (من وجال الحديث) YIA الربيع ٢٢٨ الربيع بن خيثم ١٩٠٠، ١ ابن الرطى ١٨٢ ابن الرومي ۲۳۷ ابو روح ۳۲۲ (ز) الزياء ٢٣١ ، ٢٤٢ الزبير بن العوام ١٩ زرادشت مانی ۳۰۸ او ذرعة ٣٣١ ان الزغواني ٢٤٠ زكروا علمه السلام ٧٧ ٧٤ ٧٤ ٨٦ الزهري ( انظر محمد ) ان الزيات ٢٤٩ زينب أم المؤمنين ٨٢ (س)

دارد الطائی ۲۵۲ ۱۵۲ 777 C776 C77. او دارد ۲۲۷۶ ابو داود ( صاحب السنن ) ۱۷۹ الدحالي ٧١ دراج ( محدث ) ۲۲۸ ابو الدرداء ۱۱ ، ۲۵ T.Y . YTE ام الدرداء ٢٥ ابن ابي الدنيا ١٠٩ دلف بن ابي دلف ١١٩ ان ابي داود ( انظر احمد ) ( 6) ذو الخويصرة ٣٦ ذو النون المصري ١٩ (ر) رابعة المدرية ١٩٠٩ ٢٥٠ ١٣٢٦٤ الحليفة الراشد ١٨٢

ان الراوندي ١٥٣ ، ٣٠٧ ، ٣٥٧

ابن سمعون ۳۳۳ ، ۸۲ سميّة ( ام عماد بن ياسر ) ۳۳۷ ابن سيوين ( انظر محمد ) ( ش )

ابن الشاش ۳.۸ الامام الشافعي ۱۱ ، ۱۹ ، ۳۵، ۶ ۲۱ ، ۱۵۲ ، ۱۹۶ ، ۲۳۶ ، ۳۳۲ الشبلي ۲۲ ، ۸۰ ، ۲۳۲ ، ۲۳۲

الشريف الرضي ١٩٩ شريك القاضي ٣٣٦ شعيب عليه السلام ١٠١ ( ١٠١ شعيب بن حرب ١٩ شهر بن بإدام ٣٠٨

( ص )

منبان الراعي ٢٣١

صالح بن احمد بن حنبل ۳۹۳ صالح (رفیق حنبل بن اسحاق) ۱۷۹ صدقة ۱۹

سري السقطي ۱۹٬۱۰۹،۱٬۹۸۱م ۳۲۷٬۳۳۰

سعد بن ابي وقاص ۲۴ ، ۶۱ سعد بن زرارة ۱۵

ابر سعید الحدري ۲۲۸ سعید بن جبیر ۳۵۲

سعيد بن المسيب ٣١ ، ١٠١٠

۲۰۹۰ ۱۹۹۲ ۱۱۹۹ ۱۰۹ شکیان بن عیینة ۲۰۹

سفيان الثوري ۱۹ ، ۲۵ ، ۲۹ ، ۲۷

( 11A ( 1.9 (AY ( E. ( TT

( 171 ( 100 ( 107 ( 129

774 (7.7 ( 1771) 774 (175 Wy .(Poq ( PP) ( 740(7P)

سلمان الفارسي ٣٤ أبو سليان الداراني ١٢

سليان عليه السلام ٢١، ٨٢ ، ٢١٤

404 . LAL

سلیان بن احد ۲۸ سلیان بن عبد الملك ۲۳۳

ابن السّاك ٨٦

TV1 ' TTA أبو عاصم ٣٥٧ عامر بن عبد قلس ١٤ ٢٧ ٣١٧ أبو عامر الراهب ٢٤٤ عباد بن کثیر ۲۵۲ عباس بن عبد العظم ١٨١ أبو العباس أن عقدة ١٧٤ ابو العباس بن واصل المقرى ١٢٩ أبو العباس الدوري ٥٨ عد الحار من أبي عامر ٢٨ عد الحمد ٢٢٠ عدد الحمد القاضي ٣٦٩ عدد الحالق بن عدد الصدد ٣٢٢ عبد الرجمن بن عبسى الفقيه ٢٢٦ عبد الرحمن بن عوف ١٩ عبد الرحمن بن محمد القرار ١٢٩٤١٩ عدد الرحمن بن ملجم ٥٤ ٢٥٢٠ ابو عبد الرحمن السلمي ٢٩٠ عبد العزيز بن أبي داود ۲۱۸ عبد الله ( رفيق حنبل بن اسحاق ) 171

صدقة بن الحسين الناسخ ٢١١ صفية أم المؤمنين ٨٢ ملة بن أشم ٢٢٩ £1 ---ان صاد ۲۱۶ (ط) ابو طالب ۲۲۷ ، ابو طالب بن المؤيد الصوفي ٢١١ ابو طالب المركمي ١٩ ، ٣٦٠ طاهر بن الحسان ١٠٩ ١٨٢٠ 72Y طلحة ١٩ طلحة بن مطرف ٢٠٠ ابو طلحة ٢٩١ طلمة ن خويلد ٣٠٨ (ع)

( ) · Y ( 97 ( YA ( 0) albe ( Y ) E ( ) 99 ( ) 77 ( ) E ) ( Y ) · ( Y ) ( Y ) A ( Y ) 9

مهان بن عفان . ی ، ۱۱۸ عثمان النيسابوري ٢٩ عثمان الماقلاوي ٣٦٧ أبو عثمان المغربي ٢٦٣ أبو عثان النيسابوري ٢٩٦ ابن عرفة ١١٤ عطاء الحراساني ٢٨ عطارد بن حاجب ۲۰۸ ابن عقد ل ۳۱ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۹۸ ، ا 414 - 144 - 1 - 1 العقبلي ( انظر محمد ) أبو العلاء المعري ١٩١ ، ٣٠٦ أبو العلاء الهمداني ٢١٨ علقمة ١١ على بن أبي طالب ١٩ ، ٢١ ، ٢٧ ، · AY . 06 . 01 . 60 . 44 79. (TYO ( TTP ( T . . . 19. 404 . 444 . 444 على بن اسماعيــل الاشعري ١٢٣،

على بن بلتق ٥٥٧

عد الله بن أبي ٢١٧ ، ١٩٧ عبد الله بن أبي سعد ١١٩ عد الله بن أحد بن حنبل ۲۱۸ عبد الله بن أحد ٢٦٨ عبد الله بن عباس ۱۹ ، ۲۹ ، ۲۹ 401 عبد الله بن هر ١٥ ، ١٣٦ ، ١٦١ ، Y04 ( T1V ( T+7 عبد الله بن محمد الاسدي ٢٦٧ عبد الله بن المبارك و ١٠٠٠ ٢٩٥١ ٢٩٥ عبد الله بن مسعود ۱۹ ، ۲۸۸ ۲۸۸ عبد الجيد بن عبد العزيز ٢٧٠ عبد المحسن الصوري ٢٨٥ عبد الملك بن مروان ١٠٩ عبد الوهاب الانماطي و ١ ٢٣٧٠ TOY عبد الوهاب بن المبارك ١٩ ابو عبيدة ١٠٩، ٢٩١، ١٩٦، ابو عبدة الحراص ٣١٧ عثان بن جني ١٧٥

هر بن الحطاب ۲۱، وو، وه، C Y16 C 177 C 1-1 CY1 عمر بن عبد العزيز ٣١ ، ١٨٣ ، ٢٠٢

777

على بن الحسن ٢٦٧

على بن عبيد الله ٢٤٤

أبو على الروذباري ١٢

ابن عماد ۸۲

حمار بن ياسر ۲۳۷

عو بن الماجر ٣١

هر بن هبيرة ١٨٢

حرو بن حزم ۲۰۸

حرو بن العاص ١٦١

آبو هرو بن نجید ۲۲۳

عيسى عليه السلام ١

\* • A ( YA9 ( YYE

ابو عبسی الحتلی ۳۵۲

عينة بن حصين ٣٠٨

على بن الحسين الواعظ ٢٣٤

على بن المديني ٢٧١ ، ٢٧١

40. . 4VV . 4FA . 4Ld

40. (441 (441 (464

(غ) غسان بن عباد ۱۸۲ (ف) فاطمة الزهراء ٢٣٦ فتح بن سخرف ۳۱۷ فرعون ۱۳ ، ۱۹۳ ، ۲۲۷ ، ۲۷ فرقد السيخي ١٩ ٠ ٣٦ ، ٣٤١ أبو الفضل بن ناصر ( شيخ المؤلف ) YAO ابو الفضل الزهري ( محدث ) ١٢٩ الفضيل بن عباض ١٢ ، ٢٥ ، ٢٩ ، 777 ' 7A4 ' 7A7 فيثاغورس ٣٦٦ (ق) القائم بأمر الله ( الحليفة ) ٢٠٦ قابيل ١٤٤ قارون ۱۲۳ القاسم بن غيمرة (من رجال الحديث)

ابن قتلية (انظر محد) قتيبة بن مسلم ٧٧ قصدم ۲۵۲ قصير ( مع الزباء ) ۲۳۱ قيس بن الربيع ٣١٧ قصر ۱۱۱ م ۳۰۸ (۱۱۱ کم ( 의 ) کثیر ۷۱ كثير ١٦١ کرز بن وبرهٔ ۳۳۷ ان کریب ۱۷۱ کسری ۵۵ ، ۳۰۸ كعب بن مالك ٢٠ كهمش الكلابي ٣٠٨ (J) ان اؤلؤة يه لوط عليه السلام ١٥٠ ان لمنة ۲۹۸ ، ۲۹۵

الميث بن سعد ١٩ ، ٢٩٥

(,) المامون ۱۸۲ ، ۱۸۳ مالك بن أنس ١٩ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ١٤٧٠٤ 411 ( 140 ( 177 ( 101 مالك ين دينار ١٩ ، ٢٥ ، ٢٩١ الماوردي ۱۸۲ ان المارك (انظر عد الله) المبارك بن عبد الجبار ٣٥٢ . المتوكل ٣٤٩ المتني ١٠٨ ، ١٦٩ المجذوعي ٣٧٩ محد الأمين ١٨٢ محمد التسبي ٢٤٤ الو محمد التبيسي ٢٠٦ محمد بن الحسين المعدل ١٢٩ او محمد ان الحشاب ۲۲۲ ، ۲۲۷ محمد بن الحسين الفراء ( القــاضي أبو يعلى ) ۲۱۸ محمد بن سلم الخواص ١٢٩ عمد بن سیرین ۱۸ ، ۲۲ ، ۲۲۳ ،

المروزي ۱۹ ، ۳۹۰ مريم عليها السلام ٧٧ مسلم بن عقبة ٧٧٥ الأمام مسلم 146 ابو مسلم الحولاني . ي أبو مسلم الحراساني ٢٠٤ ، ٢٠٠ المستنجد بالله ١٨٢ المسترشد بالله ١٨٢ ، ٢٧٩ ، ٢٤٩ المستظهر بالله ٢٣٧ مسيلمة الكذاب ٢٠١٤، ٢٠٨ المطعم بن عدي ١١١، ١٥، ١١، ابو المعالي ابن شافع ٣٦٩ ابو المعالي الجويني ٢٩ ، ٢٣٣ معاوية بن أبي سفيان ۲۲۲ معروف الكرخي ٢٥ ، ٩٧ ، ٥٥ ، 7.7 - 7.7 - 174 - 174 المعتضد ١٠٩ ١٢١ المعتصم ٢٩٣ ابو المغيرة ٢٦٧ المقتدي ١٩٦

709 محد بن شهاب الزهري ١٠٩ ، ١٢١ عمد بن عبد الباقي البزار ٢٨ ، ٢٣١ عمد بن عبد البر و ۽ محد بن عبد الرحن الصيرفي ١٢٩ محمد بن العساف العقبلي ١٧٥ محد بن على الزجاجي ٢٦٧ محمد بن على القرهستاني ١١٩ محمد بن مرو العقبلي ١٩ محمد بن عون الطائي ٢٦٧ عمد بن علسی ١٩ محمد بن قتيبة ١٠١ ، ١٠٩ محد بن مسلمة البلغي ١١٩ محمد بن المظفر الشامي ١٩ عمد بن واسع ۷۷ المختار بن ابي عبيد الثقفي ٣٠٨ المخاص ۲۲۲ محلد بن الحسين ٣٢٣ ابن المديني ( انظر على ) ابن المذهب ٢٦٨

المقتفي ۱۸۲ ، ۳۵۳ ابن المقنع ٣٣٦ مكحول ١٢١ المنصور ۲۰۱، ۲۰۷ به منصور بن عمار ۲۹۵ ۲۰۷۴ منصور بن المتمر . ي این المنصوری ۲۲۲ ابو منصور الجواليقي ٩٤ مومی بن سلمان ۲۲۷ موسى عليـه السلام ١٣ / ١٩ / ٣١ 19451945114611164 T.0 ' TA9 ' TAT ' TYE 404 . 4.4 . 4.5 ابو مومی الاشعري ۲۲ ابن مهدی ۱۹ مسکانیل ۱۰۲ ، ۲۵۳ مسونة بنت شاقولة ٣٣٢ (ن)

النايغة الذبياني ٣٠٨

نافع ( مولی همر ) ۲۰۹ النخمي ۱۱ ( انظر ابراهيم ) ابو نعيم ۲۸ نوح عليه السلام ۲۲ ٬ ۱۱۷ ٬ ۲۱۹ ۲۹۲ ٬ ۲۸۹ الواثق بالله ۳٤۹

> الواقدي ٣٠٨ وحشي قاتل حمزة ٥ وصيف وزير المعتصم ١٨٣ وضاح اليين ٣٧٠ وهب بن منبه ٣٥٣ وهب ابن الورد ٢٩

> > ( 4 )

هارون الرشيد ۳۰۷ ، ۳۲۹ هاروت وماروت ۶۲ ابن هبيرة ( انظر عمر ) هذيل بن واسع ۳۰۸ هذيل بن يعفور ۳.۸

هشام ۳۲۲ ابو الهیثم ۲٦۸

(ي)

يامين ( ابن يعقوب عليه السلام) ١٠١ يحيى بن اكثم ١٢٩ ، ٢٠٦ يحيى بن خالد البرمكي ٢٩٣ يحيى بن زكريا عليها السلام ٥٥ ، يحيى بن معاذ ٢٨٦ يحيى بن معاذ ٢٨٦ يحيى بن نوار ٢٧٩ يحيى البكاء ٣٨ يزيد الرقاشي ٠٠ ، ابو يزيد البسطامي ١٩ ، ٣٨ ، ٥٥ يعقوب عليه السلام ٢٩ ، ٢٩٢ ، ٢٩٥

< 144 ( 140 ( 144 ( 11V **( 454 ) 444 ) 444** 404 ابر بعلى العاوي . ٣٤. يوسف عليه السلام ٢٩ ، ٢ ، ٧٧، 179(1)7(1)1 (77 (78 ( 197 ( 177 ( 101 ( 127 **CYTH CYAY CYAA CIAP** TOT ( TEE ( TET ( TTE يوسف بن احمد ١٩ يوسف بن اساط ١٩، ١١٨ يوسف بن هر القواس ١١٩ القاضي أبو يوسف ٢.٦ يوشع ٨٦

يونس عليه السلام ٣٥٣

يهوذا (ابن يعقوب غلبه السلام)٧٧

### فهرس الأمكنة

(ط) الطائف ١٥ ، ٣٠٨ الطور ۲۱۲ (ع) العراق ٢٤٧ (4) الكوفة ١٧١ ( م ) المدننة المنررة ٢٧٥ مكة الكرمة ١٩ ، ١١ ، ١٥ ، ٢٨ ( i) نهاوند ۸.۴ (ي) اليامة ٢٠٨ اليمن ٢٦٠ ، ٣٠٨

(1)man elma XI ( ج ) الجزيرة ١٩ ( ح ) جبل حراء ١١٧ ( خ ) خيار ۱۰۲ خراسان ۱۸۲ ، ۲۱۸ ( 2 ) حملة ١٩ ١٩ ٢٥٣ ( m) الشام . ۲۶ ، ۲۸ ( ص ) صور ۱۸۵

# فهرس الاحاديث الشريفة

وقد علم عليها الاستاذ الشيخ ناصر الالباني (وهو المرجع اليوم في رواية الحديث في البلاد الشامية ) مشيراً الى مافيها من الصحة او الضعف معتبداً في ذلك على حفظه ومالم يعلم عليه مها يكون قد توقف فية

قيدوا العلم بالكتابة . ضعيف

البر لايبلى والاثم لاينسى والديان لاينام و كماندين تدان (١٢) ضعيف لو أن عبادي أطاعوني لسقيتهم المطر بالليل وأطلعت عليهم الشمس بالنهاد ولم أسمعهم حوت الرعد ( ١٢ ) ضعيف .

نية المؤمن خير من عمله ( ١٤ ) ضعيف

العاجز من اتبع نفسه هو اها وتمنى على الله الاماني (١٨) ضعيف من غض بصره عن محاسن امرأة أثابه الله ايماناً يجد حلاوته في قلبه (١٨) ضعيف .

لابقضي القاضي بين اثنين وهو غضبان ( ٢٨ ) ( ٤٨ ) صحيح اذاوضع العشاء وحضرت العشاء فابدؤوا بالعشاء ( ٢٨ ) صحيح يقول الله تعالى : النظرة الى المرأة سهم مسموم من سهام الشيطان من تركه ابتغاء مرضاتي آتيته ايماناً يجد حلاوته في قلبه ( ٢٩ )ضعيف الصبحة تمنع الرذق ( ٢٩ ) ضعيف

اذا أملقتم فتاجروا الله بالصدقة ( ٢٩ )

قال لكعب بن مالك : أمسك عليك بعض مالك (٣٤) صحيح قال لسعد : لأن تترك ورثنك أغنيا، خير من أن تتركهم عالة بتكففون الناس (٣٤) (٤١) صحيح

كنى بالمره انما أن يضيع من يقوت ( ٣٤ ) صحيح

كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد" ( ٣٦ ) صحيح

لايزال العبد في خير مالم يستعجل يقول دعوت فلم يستجب لى ( ٣٨ ) صحيح

ما زالت أكلة خيبر تعاودني حتى الآن قطعت أبهري(٤١)صعبح ما نفعني مال كمال ابي بكر (٤١) صعبح

ان الموت يذبح بين الجنة والنار ( ١٩ )صحيح

ما انزل الله داء الا وانزل له دواء فتداووا ( ٥١ ) صحيح

قال عليه الصلاة والسلام لعلي بن أبي طالب : كُل من هذا فانه أوفق لك من هذا ( ٥١ ) صحيح

یدخل الجنة سبعون الفاً بلا حساب لایکتوون ولایسترفون ولایتطیرون وعلی دبهم پتوکلون ( ٥١ ) صحیح

يوفع يديه حتى تبين عفرة إبطية وكان ساقه ربما انكشف فكأنها جمارة وكان لايفارقه السواك وكان يكره أن يشم منه دبح لبست طيبة (٥٢) صحيح

و في حديث أنس : ما شانه الله بيضاء ( ٥٢ ) صحيح

مالكم تدخلون على 'فلماً ? استاكوا ( ٥٢ ) أني شك أنت ياعمر ? ألا ترضى ان تكون لنسا الآخرة ولهم الدنيا ? ( ١٤ ) صحيح

لو أن الدنيا تساوي عند الله جناح بعوضة ماسقى كافراً منها شربة ماء ( ٥٤ ) صعيح

لايزال العبد يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبّه ، فاذا أحببته كنت مهمه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ( ٥٥ ) رواه البخاري لاتسافروا بالقرآن الى أرض العدو" ( ٦٦ ) صعبع لايريد المؤمن عمره إلا خيراً ( ٦٦ )

ان من السعادة ان يطول عمر العبـــد ويوزقه الله عز وجل الانامة ( ٦٦ )

أبى الله ان يرزق عبده المؤمن إلا من حيث لايحتسب ( ٦٧ ) حديث الثلاثة الذين دخلوا الغار ( .٧ ) صحيح

تركتكم على بيضاء نقية (٧١) صحيح

ينزل الله الى السهاء الدنيا ويبسط بده لمسيء الليل والنهاد ويضحك ويغضب ( ٧١ ) صحيح

لانسافروا بالقرآن الى أرض العدو" ( ٧١ ) صعيح اذا ضرب أحدكم فليجتنب الوجه ولا يقل قبّح الله وجهك ولا وجهاً أشبه وجهك ( ٧١ ) صعيح ان آخر وطأة وطئها الله بوج ( ٧١ )

اللهم اشدد وطأتك على مضر (٧١) صعبح

ان الله لايمل حتى تملـُّوا (٧١) صحبح

الرحمة شحنة من الرحمن تتعلق بحقوي الرحمن (٧١) صحبح

نهى أن يبيت الرجل وحده (٨٢) صحيح

لأن يهدي الله بك رجلًا خير لك بما طلعت عليه الشمس (٨٢)

من شغله ذكري عن مسألني أعطيته أفضل ماأعطي السائلين (٨٥) ضعيف

نعم المال الصالح للرجل الصالح (١٠١) صحيح

مانفعني مال كال أبي بكر (١٠١) صحيح

نمى عن اضاعة المال (١٠١) صحبح

اليد العليا خير من اليد السفلي (١٠١) صحيح

ضاق البلد بمواشي ابراهيم ولوط عليهاالسلام فافترقا (١٠١) لا اعرفه وهل كانت فتنة داود الا" من النظر ? ( حين أجلسالشاب الذي وفد عليه من وراء ظهره ) (١٠١) ضعيف

ان رجلاکان یسأل الله عزوجل أن یرزقه الجهاد فهتف به ماتف انك ان غزوت أسرت وإن أسرت تنصرت ( ١٠٥)

مامن مسلم دعا الله تعالى الا" وأجابه فامنا أن يعجلها وإمّا أن يؤخرها وإمّا أن يدّخرها له في الآخرة فاذا رأى يوم القيامـة أن ما أجيب فيه قد ذهب ومالم يجب فيه قد بقي ثوابه قال ليتك لم تجب لي دعوة قط (١٠٥) ضعيف . كان يعرف مجيئه بربح الطيب (١٠٨) صحيح

عليكم من العمل بما تطيقون (١١٨) صحيح

انه كأن لعبد المطلب مفرش في الحجر فكات النبي بيالي يأتيه وهو طفل فيجلس عليه فيقول عبد المطلب إن لابني هذا شأناً(١٢٠)

من أتى الجمة فليغتسل (١٤٦) صحيح

ان لنفسك عليك حقاً (١٥٢) صحيح

(ان أبا بكر رضي الله عنه لما حلب له الراعي في طريق الهجرة حب الماء على القدح حتى برد اسفله ثم سقى رسول الله على القدح حتى برد اسفله ثم سقى رسول الله على وفرش له في ظل صغرة )، صحيح (وكان يستعذب لرسول الله على الماء )صحيح (وقال ان كان عندكم ماء بات في شن والا حرعنا ) (٣٤١٬١٥٢)

صحيح . و تنبيه ، : هذه ثلاثة احاديث فتفردعن بعضها

قال لعبد الله بن عمر : صم يوماً وأفطر يوماً فقال أديد أفضل من ذلك قال لا أفضل (١٦١) صحيح

قم ونم (١٦١) صحيح

ان هذا الدين متين فأوغلوا فيه برفق ، فان المنبت لاادضاً قطع ولا ظهراً أبقى (١٧٠) ضعيف

بلـّغوا عني (١٨١) صحيح

استعينوا على قضاء حوائجكم بالكتمان (١٨٥) ضعيف يقال المرجل : اقر أوارق، فمنزلك عندآخر آيةتقر ؤها (١٩٢) صحيح انما نفس المؤمن طائر تعلق في شجر الجنة حتى يرده الله عز رجل الى جسده يوم بعثه (١٩٥)صحيح

ان لنفسك عليك حقاً ، وإنّ لزوجك عليك حقاً فصم وأفطر ، وقم ونم (١٩٩) صحيح

كفي بالمره إنما أن يضيع من يقوت (١٩٩) صحيح

إن الله بحب أن يرى أثر نعمته على عبده (٢٠٠) ضحبح

من حديث ابن مسعود قال قلت يارسول الله أيا ذنب أعظم ? قال أن تجعل لله نداً وهو خلقك ، قلت ثم أي ? قال أن تقتل ولدك من أجل أن يطعم معك قلت ثم أي ? قسال أن تزاني حليلة جارك ( ٢٠١) صعيح

لان يزني الرجل بعشر نسوة أيسر من ان يزني بامرأة جاره ، ولأن يسرق من عشرة أبيات أيسر عليه من ان يسرق من بيت جاره ( ٢٠١ ) صحيح

ان الله يبغض الشيخ الزاني (٢٠١) صحيح

من ظن أنه خير من غيره فقد تكبر (٢٠٢) لاأعرفه

إني عبد الله ولن يضيعني (٢١٤)

مالي وللدنيا (٢١٤) صحيح

اللهم أهد قومي فانهم لايعلمون (٢٩٤) ضعيف

اللهم أجعل رزق آل محمد قو تا (٢١٤) (٢٣١) صعبت

أيما أمرى. مسلم اشتهى شهوة فرد شهوته وآثر على نفسه غفر له (۲۱۷) حديث موضوع قد م له أدمان فقال : أدمان في قدح ? لاحاجة لي فيه ، اكر ه أن يسألني الله عن فضول الدنيا (٢١٧) لم يصح

أكل البطيخ بالرطب (٢١٧) صحيح

رحم الله من أظهر من نفسه الجلد (۲۲۲)

لاخير في دين ليس فيه ركوع ولاسجود (٢٢٧)

ان من عباد الله من لو أقسم على الله لأبر" ( ٢٢٨) صحيح

يشيب ابن آدم وتشب معه خصلتان: الحرص والامل (٢٤٣) صحيح

قال لمالك بن فضلة وقد رآه أشعث الهيئة : أمالك مال ? قال : بلى ، من كل المال آتاني الله عز وجل قال : فان الله عز وجل ، افاً

انعم على عبد نعمة أحب ان ترى عليه (٢٤٧) أنظر (٢٠٠) صحبح

كان يتوشح عائشة ويقبُّلها ويمص لسانها (٢٥٥) صعيح الاالمصَّ

صلاة َ مود ع (۲۵۸) صحبح

لبس الحاتم ثم رمى به وقال : شغلني نظري البسكم ونظري البه (٢٥٩) صحيح

هذا رجل يتبختر في حلة مرجلًا جمَّته خسف به الارض فهـــو يتجلجل فيها الى يوم القيامة (٢٥٩) صحيح

لبست عائشه درعاً لها فأعجبت به فقال لها : أن الله لا ينظر البك في حالتك هذه (٢٥٩) لا أعرفه ولما لبسخيصة لها أعلام قال: الهتني هذه عن صلاتي (٢٥٩) صعيع من اكتسب مالاً من مأثم فوصل رحماً أو تصدّق به او انفقه في سبيل الله جمع ذلك جميعاً فقذف به في جهنم (٢٦٧) ضعيف لو أن احدكم يعمل في صغرة صماء ليس لها باب ولا كو"ة فحرج المناس كاثنا ماكان (٢٦٨) ضعف

من يؤويني ? من ينصرني ? (٢٧٠) صحيح بينا رجل يتبختر في بردته خسف به (٢٨٠) صحيح مامنكم من ينجيه عمله ، قالوا : ولا أنت ؟ قال ولا انا إلا ان يتغمدني الله برحمته (٢٨٨) صحيح

لعل الله اطلع الى اهل بدر فقال اهلوا ماشتنم فقد غفرت لكم (٢٩٠) صحيح

المهم أدر معه ( مع على ") الحق كيفها دار (٢٩٠) قال في صلاة التطوع : اجعلوا هذه في البيوت (٢٩١) صعيح لاتسبّوا الدهر فان الله هو الدهر (٢٩٨) صحيح الاسواق تلهي وتلغي (٣٠٢) لااعرفه

( رأى متراً على بابه فهتكه وقال: مالي والدنيا )، (ولبس ثوبا الهطر از فرماه وقال شغلتني اعلامه)، صحيح (ولبس خاتما ثمر ماه وقال فظرت اليم ونظرت اليه) ٣١٢ صحيح «تنبيه» هذه ثلاثة احاديث الدعاء عبادة (٣١٣) صحيح مامن ذنب بعد الشرك أعظم عندالله تعالى من نطقة وضعها رجل في رحم لاتحل له (٣١٥)

امتنع من الصلاة على من عليه دين ؛ صحيح، وعلى الغال" وقال : ماينقعه صلاتي عليه (٣٣١) ضعيف

كفى بالمرء خيانة أن يكون أمينا للخونة (٣٢٩) لا اعرفه لايزال العبد بخير مالم يستعجل ، قيل له : ومايستعجل ? قال : يقول دعوت فلم يستجب لي (٣٢٦) صحيح

من رآني في المنام فقد رآني (٣٣٠) صحيح

ثلث طعام وثلث شراب وثلث نفس (٣٣٢) صحيح

وقال لعلي رضي الله عنه وهو مريض: أصب من هذا الطعام فهو أوفق لك من هذا (٣٣٢) (٥١) صحيح

ما أنزل الله داء الا" وأنزل له شفاء فتداووا (۳۳۲) صحیح عودواکل بدن مااعتاد (۳۳۲) ضعیف

قر"ب اليه ضب" فقال : أجدني أعـافه لانه ليس بارض قومي. (٣٤١) صحيح

جاء على قوم فقال : ان كان عندكم ماء في شن" وإلا كرعةـ4 ( ١٥٢.٢٤١ ) صحيح

كان ياكل لحم الدجاج ،صحيح، وكات يجب الحلوى والعسل صعيح ،وكان اذا لم يقدر أكل ماحضر (٣٤١) صحيح المعنى رأى رجلاً من أصحابه حضر عنده وقد تغيّر من التقشف فقال

له: من أمرك بهذا ? ( ٣٤١)

لأن تترك ورثتك أغنياء خير من ان تتركهم عالة يتكففون الناس ( ٣٤٣ ) صعيع

مامن شيء أسرع لحاقاً بشيء من حسنة حديثة لذنب قديم (٣٥٣) لا اعرفه

يقول آدم: ذنبي ، ويقول ابراهيم وموسى: ذنبي (٣٥٣) صحيح قال له رجل: لي أقارب أصلهم فيقطعوني . فقال فكأنما تسفتهم المل" ، ولن يزال معك من الله ظهير مادمت على ذلك (٣٥٥) صحيح بحشرون ركباناً ومشاة وعلى وجوههم (٣٥٨) صحيح

انكم ترون دبكم كا ترون القبر ، لاتضامون في رؤيته ( ٣٦٦ ) صحيح

من قال سبحان الله العظيم وبحمده غرست له بها نخلة في الجنــة ( ٣٦٧ ) صحيح

## فهرس الأشعار

كأنك لم تسمع بأخبار من مض ولم تر في الباقين مايصنع الدهر فإن كنت كاتدري فتلك ديارهم محاها مجال الربح بعدك والقبر ( من مجر الطويل) فصل (٤) وكيف تنام العين وهي قريرة ولم تدر من أي المحلين تنزل ( من محر الطويل ) فصل ( ٤ ) فتبصر ولا تشم كل برق رب برق فيه صواعق حان واغضض الطرف تسترح من غرام تحلسي فيه ثوب ذل وشين فبلاء الفني موافقة النفسس وبدء الموى طموح العين ( من مجر الحفيف ) فصل (٥) ولم أر في عيوب الناس عيباً كنقص القادرين على المام ( من الوافر ) فصل (۷) و (۱۰۸) و (۲۲٤) قد مات قوم وهم في الناس أحياء (من البسط) فصل ( ۱۶ ): ألقاه في الماء مكتوفًا وقال له إماك إماك أن تبتل بالماء ( من البسط ) فصل (۲۱) وأحسرني كم أداري فيك تعثيري مثل الاسير بلاحبل ولاسير

لا شكات جناحي قلت ليطيري ما حيلتي في الهوي قدضاع تدبيري فصل (۲۱) ( من النسط ) أحب شيء إلى الانسان مامنعا فصل (۲۳) ( من السيط ) إن الليالي والايام حاملة وليس بعلم غير الله ماثلد فصل (۳۱) ( من البسط ) ومقبل عيشك لم يدبر وخذ لك منك على مهلة وخف هجمة لاتثقبل العثا روتطوي الورودعلي المصدر ومشل لنفسك أي الرعيال يضمَّك في حلبة المحشر فصل (٤٠) و (١٣٢) ( من المتقارب ) تتبع أقصى دائها فشفاها اذا هبط الحجاج أرضاً مريضة غـ لام أذا هز" القناة شفاهـ ا منفاها من الداء العضال الذي ما فصل (٤٩) ( من الطويل ) فدلام الله على وسني ان کان رضا کم في سهري فصل (۵۱) و (۲۳۰) ( من المحدث ) وبعده فك قارب عـذابه فلك عـذب بل أنت منها أحب وأنت عندي كروحي ا تحب أحب حسى من الحب أني فصل (٥٥) ( من المجتث )

ويقبح من سواك الفعل عندي فنفعله فيحسن منك ذاكر ( من الوافر ) فصل (٥٥) اذا طالبوني بعلم الورق برزت عليهم بعلم الحرق ( من المتقارب ) فصل (٥٨) فان نشكت فعللها المجرة من ضوء الصباح وعدها بالرواحضي ( من النسط ) فصل (٥٩) الناس في غفلة والموت يوقظهم وما يفيقون حتى ينفسد العبر يشتعون أهالهم بجمعهم وينظرون الى مانسه قد قبرو ا وبرجعون الى أحـلام غفلتهم كأنهم مارأوا شيئأولانظروه ( من البسط ) فصل ( ۱۲ ) أحب حساً لا أعاب بحبة وأحببتم من في هو اه عيوب ( من الطويل ) فصل (٦٣) لو فكر العاشق في منتهي حسن الذي يسبيه لم يسبه ( من السريع ) فصل (۲۳) جلبت من هذيل مجرق لانمال الشر حسني علوا ( من المديد ) فصل (۷۱) أمستوحش انت بمــا جنبــــت فاحسن إذا شتت واستانس ( من المتقارب ) فصل (۷۷) احفظ لسانك لاتبع بثلاث من و مال مااستطعت و مذهب

بمبوره وبمغرق ومكذب فصل (۲۵۲ ۲۵۲) وإن سكت قانتم عقد إضاري فصل (۸۸) أبكي حذاراً أن تفارفيني

فعلى الثلاثة تُبتلى بثلاثة بمدوّه و ( من الكامل ) فإن تكلمت لم أنطق بغيركم وإن سك ( من البسيط) أبكي وما يدريك مايبكيني أبكي حذ وتقطعي حبلي وتهجربني

فصل (۹۸) فركت له طول النماد زلق وقع في الطـــين فصل (۹۸) تبين بعهد قليان فصل (۹۸) كنقص القادرين على التام فصل (۷) و (۱۰۸) وهامـة همتـــه في الثويا فصل (۱۰۸) فيه أمني من العسدم فصل (۱۰۸)

( من الرجز ) غسلت له طول الليــــل خرج يعاين غيري ( من المواليا ) كم كنت بالله أقل اك خريره والتي\_ح ( من المواليا ) ولم أر فيعبوب الناس عيباً ( من الوافر ) فكن رجل رجله في الثرى ( من المتقارب ) لیس لی مال سوی کرمی قنعت نفسي بمسا رزقت

بأخرى الاعادي فهويقظان هاجع فصل (۱۱۲) وغيرها بالذي تبنيه ينتفع فصل ( ۱۱٤ ) بمقلها الا كعلم الاباعر بأوساقه أدواح ماني الغرائر فصل (۱۱٤) مالقينا في البرزخ الحفاق فارحموا وحشتي وماقدألاقي فصل (١١٩) لكان الموت راحة كل حي" ونسأل بعدها عن كل شي فصل (١١٩) ومقبل عيشك لم بدير وتطوي الورودعلى المصدر يضمك في حلبة المحشر فصل (۱۳۲ ، ۱۳۲) فكيف يكون إذا مارضي فصل (۱۲٤)

ينام باحدي مقلتيه ويتقي ( من الطويل ) كدودة القز ماتينيه عدمها ( من السبط) زوامل للأخبار لاعلم عندما لعسرك مايدري البعيداذا غدا ( من الطويل ) أبلغن أهلنا ولانتخف عنهم قد سئلنا عن كل ماقد فعلنا ( من الخنف ) فلو أنا إذا متنــــا تركنا ولكنا إذا متنا بعثنا ( من الوافر ) وخذلك منك على مهلة وخف هجمة لانقيل العثار ومثل لنفسك أي الرعبل ( من المتقارب ) ومن كان في سخطه محسناً ( من المتقارب )

الا تعـ ثرت باذيالي فصل (١٣٧) على الحب لكني صبرت على الرغم فصل (١٣٨) ولا انثنى عزمي عن بابكم ( من السريع ) صوت ولا والله مايي جلادة ( من الطويل )

ماكنت أوجوه إذ كنت ابن عشرينا

ملكته بعد أن جاوزت سبعينا

مثل الغصون على كثبان ببرينا بحكين بالحسن حور الجنة العيثا تكاد تعقد من أطرافها لينا وكيف محيين ميتاً صار مدفونا في الذي تشكي قلت الثانينا نصل (۱۵۸) \* فكيف تحبني الحردالكعاب فصل (۱۵۸) ولكن لاسيل الى الوصال فصل (۱۲۰) ورب أمنية احلى منااظفر فصل (۱۲۷) وان ترك الطام كالمزاد فصل (۱۹۷)

تطيف بي من بني الاتراك اغزلة وخر"د من بنات الروم وائعة يغبزنني بأساريع منعمة يردن إحياء ميت لاحواك به قالوا إنبنك طول الليل يسهرنا ( من السبط ) لقد أتعبت نفسي في مشبي ( من الوافر ) ومن لم يعشق الدنيا قديماً ( من الوافر ) أهتز عندتمني وصلها طربأ ( من البسيط ) حزى الله المسير الله خيراً \_ ( من الوافر )

حامًا لباني الجود ان بنقضا بصوب انعامك قد روضا فصل (١٦٧) وان وجد الموى عذب المذاق عنسافة فرقة أو لاشتياق ويبكي ان دنوا خوف الفراق وتسخن عينه عند الغراق فصل (١٦٨) ص ٣٣٣ وبلاء جسمي من تفاوت همني

لاتبو عودا أنت ريشته لاتعطش الزرع الذي نبته (من السريع) وماني الارض أشتى من محب تراه باكياً في كل وقت فيبكي ان نأوا شوقاً اليهم فيبكي ان نأوا شوقاً اليهم فيبكي ان ناوا شوقاً اليهم فيبكي ان ناوا شوقاً اليهم فيبكي ان ناوا شوقاً اليهم

( من الوافو ) ولكل جسم في النحول بلية

وفي الناس من يرضى بميسور عيشه ومركوبه رجلاه والثوب جـلده والثوب جـلده ولكن قلباً بين جنبي مـاله مدى ينتهي بي في مراد أحده ترى جسمه يكسى شفوفاً تربه فيختار أن يكسى دروعاً نهده

( من الطويل ) فصل (١٦٩)

خاكذب النفس اذا حدّثتها إن صدق النفس يزري بالامل ( من الرمل ) أفد طبعك الكدود بالهم راحة ولكن إذا اعطيته ذاك فليكن (من الطويل) واذا همت فناج نفسك بالمني واجعل رجاءك دون بأسك جنة واستر عن الجلساء بثك إغا ودع التوقع للحوادث انه فالهم ليس له ثبات مثل ما لولا مغالطة النقوس عقولها (من الكامل)

وقال أيضاً :

مجفظ الجسم تبقى النفس فيه فبالياس المبض فلا تمها وعدها في شدائدها دخاء يعد صلاحها هذا وهذا (من الوافر)

قال الشباب لعلنا في شيبنا ( من الكامل )

وعشر الثانين من خاضها ( من المتناوب )

نجم أوعلله بشيء من المزح بقدار مايعطى الطعام من الملح فصل (١٧٠) وعداً فخيرات الجنان عدات حسنى تزول بهمك الاوقات جلساؤك الحساد والشمات للحي من قبل المات بمات في اهله ماللسرور ثبات لم يصف للمتيقظين حياة فصل (١٧٠)

بقاء النسار تحفظ بالوعاء ولاتمده لهما طول الرجاء وذكرها الشدائد في الرخاء وبالتركيب منفعة الدواء فصل (١٧٠) ندع الذنوب فما يقول الأشيب فصل (١٨٨) فان المات فيها فنون فعل (١٨٨)

كأنالفني برقي من العبر سلماً الى أن يحوز الاربعين و منحطا ( من الطويل ) فصل (۱۸۸) رأى منك مالابشتي فتزندقا ( من الطويل ) فصل (۱۹۱) لولا المشقة ساد الناس كلهم الجرد يفقر والاقدام قتال ( من السط) فصل (۱۹۲) مضغ الكلام ولاصبغ الحواجيب أفدى ظباء فالاة ما عرفن بها ( من البسط ) فصل (۲.۰) يصون عرضي عن الموان حسى من الدهر ماكفاني فضل فلان على فلات مخافة أن يقول قوم فصل (۲۲۱) ( من مخلع البسط ) أني لربب الدهر لااتضعضع وتجلدى الشامتين أريهم ألفيت كل تميمة لاتنفسع واذا المنية أنشنت أظفارها فصل (۲۲۲) ( من الكامل ) وبلاء جسمي من تفاوت همّى ولكل جسم في النحول بلية ( من الكامل ) فصل (۲۲٤) ان کان رضا کم في سهري فسلام الله عــــــلي وسني ( من المحدث ) فصل (۵۱) و (۲۳۰) هده السبع البواقي مابيننا إلا تصرم 10-0

بصنوف ماكنانلاقی فصل (۲۳۰)
فصل (۲۳۰)
فی أعینالناس موقوف علی الحطر
لا مرحب بسرور عاد بالضرر
فصل (۲۳۵)

ان نكع الحب فسد

فصل (۲۳۵)

مقالة محزوث عليك شفيق بغيرك فاستوثقت غاير وثيق فكم بين موثوق وبين طليق فصل (٢٤٤)

قاری بعینك منه كل عجیب فاردی بعینك منه كل عجیب بمودتی فاخذت من هجرانه بنصبب فصل (۲۵۲)
 مرة واحذر صدیتك الف مرة الصدیتی فكان ادری بالضرة ص ۲۵۸) و (۱۸۵) و (۲۵۸)

حتى يطول حديثنا ( من مجزوء الكامل ) والمرء مادام ذاعين يقلبها يسر مقلتة ماضر مهجته ( من البسيط )

اغيا الحب قبلة انما العشق كذا ( من مجزوء الرجز )

تأفق يافؤ ادي من غرامي واستبع علقت فتاة قلبها متعلق واصبحت موثوقاً وراحت طليقة ( من الطويل )

لاتضهرت مودة لحبيب اظهرت يوماً للحبيب مودتي ( من الكامن )

احذر عهدوك مرة فارعما انقلب الصديق ص ٤٧٨

وتفضل على مِن شَنْت واعن بأمره فأنت ولو كان الامير اميره

ولو كان سلطاناً فأنت نظيره على طبع منه فأنت اسيره فصل (۲۵٤) والنشر مسك والعظام رمسيم فصل (۲۲۳) حديث نحد ولا خل نحاريه فصل (۲۷۲) ونعــــلم انا نحب المنونا فصل (۲۸۷) صفواً من الاقذار والاكدار متطلب في المـــاء حذوة نار فصل (۲۹۲) ص ۵۳۵ في سرور يوم صابر ڪسرة فصل (۲۹۳) عن الرشد في انحاثه ومقاصده ولاغروأن محذوالفتي حذرولداه فصل (۲۹۸) وأصبحت أنبياء الناس ذكرانا على سماح ومن بالافك اغوانا

وكن ذا غن من تشاءمن الورى ومن كنت محتاجاً إلىه وواقفاً ( من الطويل ) ماتوا وغيب في التراب منخوصهم ( من الكامل ) مافي الديار آخو وجد نطارحه ( من السط ) نحب القدود ونهوى الحدود ( من المتقارب ) طعت على كدروانت تربدها ومكلف الأيام ضد طباعهما ( من الكامل ) وسواء إذا انقضن يوم كسرى ر من الحفف ، ولما تعامى الدمرومو أبو الردى تعاميت حتى قبل اني أمو عمى ﴿ من الطويل ﴾ أضعت بنتنا أنثى يطاف ما فلعنة الدرب الناس كلهسم

اصداؤه من رعيث حلمًا كانا فصل ( ۲.۸) في أعين العين موقوف على الخطر لامر حبأ بسرور عاد بالضرر فصل (۳۱۲)

كفلتني وحفظتني مجتاحني فمنعتسني لما رآك نصرتــنى ومن الطالب صنتني وادا سألت أجبتني فنعتني وجرتسني فالاموال أنت أفدتني فصل (۱۳۳)

لاتسه عن أدب الصغيد ولو شكا ألم التعب لجر الحبير عن الادب فصل (۳۳۳) ص ۹۷۸ وما طلالنومضن الجننام سي

ان مت شوقاً ولا فيها لها نمن

فصل (۳۲۹) ص۹۹ه

اعنى مسلمة الكذاب لاستيت و من البسط ) والمربر مادام ذاعين يقلها يسر مقلته ماضر مهجتي ر من السبط ،

وامنتهى الآمال أنت وعدا الزمان على كي فانقاد لي متخشعاً وكسوتني ثوب الغني فادا سكت بدأتني وإذا شكرتني زدتني أو ال أحد بالمال ر من مجزوء الكامل ،

ر من السيط ، ودع الكبير لثأنه د من مجزوه الكامل» طاول بها البل مالالنجم أم جن

ماني هو ادجكم من مهجني عوض

ضوء الصباح وعدها بالروح ضحی
فصل (۳۳۳)
ولا البرق إلاان یکو ن بیانیا
فصل (۳۳٤)
فصل (۳۳۴)
فعلی أرى الدیار بسمعي
فصل (۳۳۷)

ذان تشكت فعلها المجرة من ومن البسيط ، الالااحبالسير الا مصاعداً ومن الطويل ، فاتني أن أرى الدبار بطر في ومن الحقيف ،

# فهرس الموضوعات

# الارقام النصول

| من حيل الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 10   | ( الجزء الاول )              |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|------------------------------|----------|
| لاتأسف على مافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 17   | القدمة                       |          |
| عصيان العلماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 17   | أثر الموعظة                  | 1        |
| الله يهل ولايهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14   | جواذب الدنبا                 | ۲        |
| انحراف الصوفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19   | اذة المصية وتعب الطاعة       | ٣        |
| لنفس والروع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١ ٧٠ | التفكر في الموت              | ŧ        |
| ين العلم والعمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | الابتعاد عن الفتنة           | •        |
| دواء لترقيق القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      | عقوبة العاماء                | 1        |
| المنوع مطاوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1    | علو المنة                    | Y        |
| المزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 46   | أحباب الله                   | A        |
| المراد من الحلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10   | الاستعداد للموت              | <b> </b> |
| حب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . ۲٦ | الشدائد لتمعيص الذنوب        | 1.       |
| لتسليم أولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1 77 | علماء الدنيا والآخرة         | 11       |
| في الحب والزواج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 7  | تصفية الاحوال بتصفية الاعمال | 17       |
| كل ذنب له عقوبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 79   | النكايف                      | 14       |
| بن دلائل الوحدانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | • *• | فيمة الوقت                   | 15       |
| and the second s |      |                              |          |

| *1 | طبقات الغافلين           | -07        | النظانة                        |
|----|--------------------------|------------|--------------------------------|
| ** | عاورة النفس              | ٥٣         | خطأ المبالغة فياتقاءالحروالبرد |
| ** | الشواغل عن الله          | oį         | الصبر على النضاء               |
| 71 | ني المال                 | 00         | درجات الرضى بالقضاء            |
| 70 | الشهوات مصايد            | <b>0</b> 7 | حاجة طلب العلم الى المعاش      |
| ٣٦ | زهد السلف                | ٥٧         | وجوب التلطف بالبدن             |
| ** | جياد النفس               | ٥٨         | علم الورق وعلم الحزق           |
| 34 | الدعاء                   | ٥٩         | وجوب تعليل النفس لتعبد         |
| 49 | نهوين المصيبة            | ٦٠         | المنكرات في مجالس الصوفية      |
| ٤. | المؤت                    | 11         | الرد على المتأولين             |
| ٤١ | العلم والعبادة           | 77         | فوائد السبع والبصر             |
| ٤٢ | الملائكة والشر           | 74         | في العشق                       |
| 14 | النجاة في التسلم         | ٦٤         | بين الحوف والرجاء              |
| ٤٤ | غفلة الحلق               | ٦٥         | اختلاف الانهام                 |
| 10 | معرفة الله               | 77         | زيادة همر المؤمن خير           |
| ٤٦ | تحذير الاخوان            | 77         | العارضون واتخاذ الاسباب        |
| ٤y | الودع                    | 7.5        | درجات قوة الايمان              |
| ٤A | من حديث النفس            | 74         | إذا عظم العالم نفسه خفيت عليه  |
| ٤٩ | الرد على المشبهة         |            | أخطاؤه                         |
| •  | مى آنة الرجم             | ٧٠         | إذا عملت خيراً فاحمد الله      |
| ۸۵ | الاساب الني تنافي التوكل | ٧١         | الردعلي المندعة والمشهة        |

التقرى أصل السلامة لاتضيع ساعات العسر 44 تخليط العلماء والزهاد قوة الأعان 94 74 بصف بعض شرخه تأخر إحابة الدعاء . 41 44 الحالق عمل ولاميل . 90 اللذة والمنفعة Yo الاشتغال بالعلم مع ترقيق القلب 47 المعاصي 77 إفاقة المحتضر 14 الانس بالله 44 ٨٨ المتيقظ بأخذ إشارات من كل مايسم كتمان الامور YA مراقبة الله وترك الترخص عبرة العارة 11 أتباع القرآن والسنة ١٠٠ العقوية بالرصاد A . ١٠١ من ادعى بغض الدنيافيو كاذب لذة المعصبة ساعة 11 ١٠٢ عظمة الخالق حق البدن 2 لاتفتر بحلم الله ٢٠٢ وجوب الصوعلي الملاء AT ١٠٤ فوائد الصر لاتستصغر الذنوب A£ ٥٠٥ قد تتأخر الاجابة بعدالدعاء وجوب التوبة AO من عرف الله خافه ١٠٦ العلماء أفضل من الزهاد 17 ١٠٧ الاعتدال بين الدنيا والآخره اذكر ربك في زمن البلاء AY الجزء الناني صفة العارف بالله ٨٨ الصبر على النقوى ١٠٨ طلب معاني لامور 41 إذأ عليك بالتسليم ١٠٩ منفعة المال ٩. ١١٠ الغقه أفضل العاوم محاهدة النفس 41

١٣٠ ومن يتق أله يجعل له محرجا ١١١ حفظ الغروع وتضييع الاصول ١٣١ عدم إجابة الدعاء وأسبأبه ١١٧ لاتئق بأحد بما تعاشره بههر الاستعداد للموت وقصرالامل ١١٣ على طالبالعلم كسب المعاش ١١٤ طريق الدرس لطالب العلم ١٣٣ حذار من المعاصي ١٣٤ الاستقامة ومراقبة الله تعالى ١١٥ تقوى الله في الحاوات ١٣٥ للبلايا أوقات قد تطول ١٩٦ الرضي بالقدر ١٣٦ أحذر عاقبة المعاصي ١١٧ مختبر الله صبر عباده ١٣٧ وجوب النوبة والعمل للآخرة ١١٨ لاتقدم على عمل لاتطبقه ١٣٨ من توك شيئًا لله عوضه الله ١١٩ لاخير في لذة من بعدهاالنار خيراً منه ١٢٠ نصائح لطالب العلم ١٣٩ تذهب اللذة ويبقى العقاب ١٢١ على طالب العلم أن لا يجهد نفسه . ١٤ الطاعة بإمتثال الامرواجتناب ١٢٢ اتق الله ولاتفتر بالسلامة ١٢٣ الردعلىأهل البدع والصوفيين ١٤١ اللذات مشوبة بالنغض ١٣٤ العلم والفئر ١٤٢ نعم الله عليك كثيرة ١٢٥ فضلة الصبر على مافيه من شبهة ١٤٣ من حــام حول الحمي اوشك ١٢٦ اترك عاجل الهوى لآجل الثواب أن يقع فيه ١٢٧ جاهدة المتقين ١٤٤ سكرة الهوى ١٢٨ الدنيا فتح ١٤٥ دع المباحثات فربما آذت في الدبن ١٢٩ مرارة الذنوب وعراقبها

١٦٣ دواء البطالين ١٦٤ التصنيف أنفع من الندريس م١٦٥ العادات والشرع ١٦٦ عزلة العالم ١٦٧ غرة العلم ١٦٨ العاشق في عذاب ١٦٩ عاو المبة بلاء ١٧٠ التلطف بالجسم ١٧١ درس الشباب والشيوخ ١٧٢ الويل للمفرط المهمل ١٧٣ محة غير متدادلة ١٧٤ الاحاديث النبوية وعددها ١٧٥ طبيعة النفوس ١٧٦ عار الهنة ١٧٧ المؤلف ذو همة عالمه ١٧٨ الرياء في العبادة ١٧٩ تأديب الولد ١٨٠ من الادلة على الله ١٨١ تعلم الحديث خير من التنفل

١٤٦ وصابا لطالب العلم ١٤٧ من أصلح سريرته ذاع فضله ١٤٨ لاتجذع من تأخر إجابة الدعاء ١٤٩ على العالم طلب الغني ١٥٠ لو تأمل العاصي عظمة الخالق ما عصاه ١٥١ على العالم أن لا يذل لا رباب الدنيا ١٥٢ افهم مقصو دالشارع و اتبع الدليل ١٥٣ عجز الحلق عن فهم كلمة الحالق ۹۵۴ موافقة هوى النفسومخالفت ٥٥٥ وجوب مزج الفقه والحديث مالر قائق ١٥٦ لانترخص في عالفة الاجماع ١٥٧ لانظاهر أحدا بالعدارة ١٥٨ لذات الدنيا بمزوجة بالمنغصات

١٦٠ السعيد من ذل وسأل المالعافية

١٥٩ مناجاة

١٦١ انحراف الصوفية

١٦٢ الفلسفة والرهبانية

١٨٢ من عمى الله بطاعة غير وسلطه عليه ١٩٩ التلطف بالبدن بالففلة عن الموت ۱۸۳ لاتعاشر من ليس له أصل ٢٠٠ الزهد الحقيقي وحقيقة العزلة ولاشرف ٢٠١ بعض الماصي أقبع من بعض ١٨٤ الذكاء والتلطف في طلب الاغراض ٢٠٢ منظن أنه خير من غير ه فقد تكبر ١٨٥ استعينوا على قضاء حوائمبكم ٢٠٣ اصبرعلى غضاز وجتك وولدك مالكتان ٢٠٤ إذا آذيت شخصا فلاتثق بمودته ١٨٦ طويقة الحفظ ٢٠٥ العاقل من استعدلما يجوزوقوعه ١٨٧ العزلة للعالم والعابد ٢٠٦ النبي عن مخالطة السلاطين ١٨٨ التزود للآخرة ٢٠٧ أكثر الناس على غير الجادة ١٨٩ النبي عن علم الكلام ۲۰۸ دلائل الكمال واسبابه ١٩٠ لذة العلم أعظم اللذات ٢٠٩ التسليم للنضاء والرضا بالقدو ١٩١ الرد على المحسمة والفلاسفة ٢١٠ حاجة الكريم ألى اللئيم بلاء ١٩٣ مُعَالَيُ الْأَمُورُ تَحْتَاجُ الَى تَعْبُ ٢١١ بخل العلماء والمتزهدين الايان الايان ٢١٢ معرفة الحق سيحانه وطاعته ١٩٤ ألود على علماء الكلام ٢١٣ المادرة الى التوبة والصلاح ٢١٤ الافتداء بالنبي ﷺ في التسليم ١٩٥ لاينبغي الحزن للموت ١٩٦ أحفظ لسانك ومذهبك الى الله ١٩٧ حكمة الاقدار ٢١٥ من عرف النساء رضي بزوجته ٢١٦ تعدد الصناعات ١٩٨ الصبر على المرض والموت

٣٣٦ موعظة في الاستعداد للموت ٢٣٧ أفعال الحالق وأفعال المخاوق ٢٣٨ لاتعترض على الحالق ٢٣٩ وجوبالاستعدادللنعبرفي الجنة ٢٤٠ الاعراض عن الله سبب الهموم ٢٤١ الدنيا والحيانة والاذى ٢٤٧ شروط مصاحبة السلطان ٢٤٣ الحرص والأمل عند المسنين بهربر الكهل والزوجة الصغيرة ه ۲۶ العاقل من أحارس بمایجوز و قوعه ٢٤٦ معرفة ذات الله مستحمله ٧٤٧ فسادأهل الزمان وخاصة المتصوفة ٢٤٨ كيف تعامل أعداءك وحسادك ووم حكمة منع إجابة الدعاء . ٢٥٠ أكثر الناس فاسدون ٢٥١ الاستعداد للجنة والرد على المنصوفة ٢٥٢ نصائح في الحب والبغض ٢٥٢ خادم السلطان كر اكب البخر

۲۱۷ أحاديث الزهد ۲۱۸ مسئد أحمد ٢١٩ هر النفس . ۲۲ المبارزة بالمعاصي ١٢١ جمع المال ٢٢٢ التجلد عند النكمات ٢٧٧ درجات الاعان ۲۲۶ تفاوت المم ٢٢٥ حكمة بقاء أهل الكتاب ٢٢٦ الاشتغال بفن واحد ۲۲۷ الاصنام والحجارة ٢٢٨ جماعة من الصالحين ٢٢٩ الواجب على العالم والزاهد ٠٣٠ الصبر والتسليم ٢٣١ لاتركني الي عدوك ٢٣٠ ربما كان المنع لطفا من الله بك ٢٣٣ التعلل بالاقدار ٢٣٤ الردعلي المتكلمين والمتصوفة ٢٣٥ لذات الدنيا مشوبة بنغص

٢٧١ الكهولة خير واعظ ٢٧٢ ذكر الآخرة ٢٧٣ البعث ٢٧٤ دلائل التوحيد ٢٧٥ الاجتماد ٢٧٦ ذخائر البدن والنفس ۲۷۷ زهاد زماننا ۲۷۸ على المؤمن تأمين معاشه ٢٧٩ الاحتراز والايمان بالقدر ٢٨٠ الاكتفاء باليسير من امور الدنيا ٢٨١ نصائح لطلاب العلم ٢٨٢ الاستشارة ٢٨٣ من لم يحترز بعقله هلك بعقله ١٨٤ مناجاة ٢٨٥ قصص عن البخيلاء ٢٨٦ الفرق بين المعارف والاصدقاء ٧٨٧ المتزوج الذي يتعلق بامر أذاخرى و ٢٧ مجز المقل عن إدر ال حكمة الحالق ٢٨٩ لاتسكن الى نوبتك ولوقبلت

٢٥٤ عليك بالقناعه الجزء الثالث ٢٥٥ نصائح للشباب وعلاقتهم بالنساء ٢٥٦ الرد على المشكلمين ٢٥٧ وجوب الاستعداد للآخرة ٢٥٨ التراخي بعد المنظة بالمواعظ وأسابه ٢٥٩ فم لباس الحيلاء ٢٦٠ النبي عن مخالطة الناس ٢٦١ هداية الفافلين ۲۲۲ لوعرفت مقدارك مانكبرت ٢٦٣ نصائح لطالب العلم الفقير ٢٦٤ على المريد أن يزور القبور ٢٦٥ صفة أولياء الله ٢٦٦ أكثر الناس فيغفلة عن الآخرة ٧٦٧ المال الحرام ٢٦٨ أخلاص القلب وذم الرياء ٢٦٩ عالطةالعلماءالسلاطين واضرارها ٢٨٨ التقرب الى الله تعالى

حكمة الخالق ٣٠٧ يجب على من يعظ السلطان ان يتلطف به ٣٠٨ أخبار عن بعض من اهفو النبوة و.٣٠ عمرك قصير فاغتنم ساعاته ٣١٠ وجوب الاستعداد للموت ۳۱۱ سجود الجادات له ٣١٢ وجوب العزلة وذم الصوفية ٣١٣ المه غني عن طاعتناولاً نفسنا نعمل ٢١٤ نقائص العاماء ٣١٥ أكثر الناس لايرون الاشيساء ٣١٦ الفائدة في خلق مايؤذي

٣١٧ كليا ازداد الايان قويت محبة الحالق ٣١٨ فساد أولي الامر

٣١٨ فساد اوي ادمر ٣١٩ لاتحدثواالعوامبالاتحتسلاعقولهم ٣٢٠ حقظ الحدود وإخلاصالعبل ٣٢١ الدفن في مقبرة أحمد بن حنبل ۲۹۰ تفسير حديث ۲۹۰ زهاد مر اؤون ۲۹۰ الحكمة في عدم إجابة الدعاء ۲۹۰ عالطة العلماءالسلاطين وضروها ٢٩٠ أكثر الناس على غير الجادة ٢٩٠ العالم الفقير بين اللئام ٢٩٠ كيف تعامل زوجة لاتحبها ٢٩٠ على المؤمن أن يجمعهمه ويعتزل الناس

۲۹۹ اغتنم ساءات حمرك
 ۳۰۰ احفظ سرك واحترز من الناس
 ۳۰۰ التفكير في عظمة الحالق تسبيح
 المتبقظين

۳۰۷ خالطة الناس تظلم القلب ۳۰۳ وجوب الورع عن الشبهات ۳۰۹ المؤمن دائم اليقظة ۳۰۰ لايجتار الله لمحبته الاالكاملين ۳۰۰ الرد على الذين يمتوضون على ٣٣٨ من العجب تعريض المرء نفسه البلاك هعس محمد كان ال

۳۳۹ وجوب کتان السر ۳٤۰ دعوة العالم الفقير الی الصبر ۳٤۱ وجوبالتلطف بالبدن ليقوی

> على الطاعة ٣٤٣ كمال الفطنة بكمال العقل

٤٤٣ كل علائقك وتزودفالعبر قصير ٣٤٤ كيف تعامل صديقك وحاسدك

٣٤٥ الاقبال على اللذات وضرر. في الدارين

٣٤٦ أعمل لترضي الله ولو اسخطت الناس ٣٤٧ حڪمة الطعام والشراب ووجوب الاقتصاد بها

٣٤٨ ضرر مخالطة الامراء

٣٤٩ أحسن إلى الناس ولاتظهر العداوة لاحد

٣٥٠ تلاعب الدنيا بالامراء والزهاد
 ٣٥١ صاحب الممة العالية في تعبدائم
 ٣٥٢ دخى الانسان عن نقسه مصيبة

۳۲۳ الحسد في طبيعة ابن آدم ۳۲۳ كثرة النساء مضرة على المرء ۳۲۵ لايوجى خير من قليل العقل ۳۲۵ يجب الاحتراز بمايجوز أن يقع ۳۲۳ اصبر على البلاء وتعبد بالدعاء ۳۲۷ لذات الدنيا متفصة ۳۲۸ اصل عقتضى عقلك

٣٢٩ العاقل من حفظ دينه بترك الحرام ٣٢٩ وزية النبي عليه السلام في المنام وكيفيته

۳۳۱ ماذا يجب أن يدرس طالب العلم ۳۳۲ التقلل من الطعام و ليس من الدين ۳۳۳ لاتضق صدراً بقلة المال

۳۳۴ لانحسن الظن بالاصدقاءوعلق قلبك نالله

۳۳۵ انظر الى المقصود من العلم ۳۳۷ على الفقيه أن يأخذمن كل علم بطرف

۳۳۷ القدماء أصحاب هم علية لكثرة مصنفاتهم ۳۵۴ عقربة المذنب واقعة ولوبعد حين ۳۵۱ المؤلف يناجي وبه ومجاسب نفسه

٣٥٥ تحمل عداوة اقربائك ٢٥٦ المؤمن لايلتفت الى حاسده ٣٥٧ الحكمة الالهمية لانظهر داءً ً أَ

٣٥٨ الناس في الآخرة كالناس يوم العيد في الدنيا

٣٥٩ نصيحة للعلماء والزهاد ٣٦٠ أكثرالناس حائدون عن الشريعة ٣٦٦ أحوال الآدمي كأطو ارالقبر ودود النز

٣٦٣ المذنب لا ينظر في العواقب لقلة عقله

٣٦٣ على العالم و الزاهد القناعة بالكفاف ٣٦٤ التفاوت في النهم والثفكير ٣٦٥ لذات الدنيا غير صافية ٣٦٦ الرد على المنكلمين والمعتزلة ٣٦٧ الزمان أشرف من أن يضيع فيا لاينفع

٣٦٨ كيف يجب ان تعاشر النساء ٣٦٩ فائدة القناعة للعالم والزاهد ٣٧٠ مع كل فرحة في الدنيا ترحة ٣٧٨ افراح الدنيالاتصفو من الاكدار ٣٧٧ احفظ مالك وتوسط في الانفاق

#### استدراك

ذكر ابن رجب ان ابن الجوزي استُفني في رجل من الفقهاءقال: ان عائشة قاتلت علياً ، فصارت من البغاة . فأجاب :

« هذا رجل ليس له علم بالنقل ، وقد سمع أنه قد جرى قتال ، ولعمري أنه قد جرى قتال ، ولكن ماقصدته عائشة ولا علي " ، انما اثار الحرب سفهاء الفريقين ولولا علمنا بالسير لقلنا مثل الذي قال ،

ولقد كنت علقت على كلام المؤلف في ذيل الصفحة « ٥٣٢ ، بمثل هذا ، ولم اكن رأيت هذه الفتوى ، فلما رأيتها فرحت اذ وافقت بتعليقي عليه ماأفتى به .

و من فتاو اه فتوی قال فیها :

 وقد رأيت من يقوم بالليل على المنارة ، فيعظ ويذكر"، أو يقرأ سورة من القرآن بصوت مرتفع ، فيمنع الناس من نومهم ،
 ويخلط على المتهدين قراءتهم ، وكل ذلك من المذكرات ،



# دارلف كرالطباعية والتوزيع والمشر مؤسة ثقافية تعمل على نشر نفائس الكتب القديمة والحديثة

دمشق ـ س.ب ۹۹۲ ـ ماتف : ۱۱۰۶۱

| ق.س           |                            | - تقسدم                                    |
|---------------|----------------------------|--------------------------------------------|
| 70.           | علي الطنطاري               | في سبيل الاصلاح                            |
| <b>Y</b> .••. |                            | دمشتي                                      |
| <b>Y</b> • •  | <b>3</b>                   | أخبار عمر                                  |
| ۳             | •                          | من نفحات الحرم                             |
| 4.            | ، کل حکایة ب               | سلسلة حكايات من التاريخ                    |
| 7             | ابو الحسن الندوى           | روائع اقبال                                |
| 10.           | علي شعانة                  | الرق بيننا ربين اميركا                     |
| ٦             | سعيد الافغاني              | أسواق العرب                                |
| 10.           | مغيق الاستاذ سعيد الافغاني | ملخص ابطال القياس . ق<br>لابن حزم الاندلسي |
| 1             | حسن عمار                   | مصور الدول العربية المتحدة                 |
| Y0.           | رضوان الندي                | العز بن عبد السلام                         |
| ٧٥٠           | الجوزي بتحقيق الطنطاويين   | صيد الحــاطر ٣ أجزاءلابن                   |
| ٨.            | ابو الأعلى المودودي        | نظام الحياة في الاسلام                     |
| 7             | <b>&gt;</b> >              | الربا 📚                                    |
| • • •         | <b>&gt; &gt;</b>           |                                            |
| <b>**</b> *   |                            | تفسير سورة النور                           |

دارالفكرالطباعة والتوزيع والنشر دمشق: هاتف ١١٠٤١ - س.ب ٩٦٢

وكلاء التوزيع في القاهرة: مكتبة دار العروبة في بغداد: مكتبة المثنى