

### أبو جرة سلطاني

# جذور الصراع في الجزائر

الطبعة الثانية

(منقحة و مزيدة)



#### جميع الحقوق محفوظة

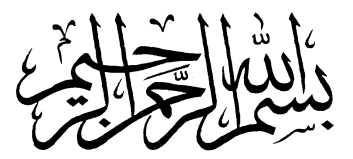
شركة كار الأمة للطباعة والنشر والتوزيع ص. ب 109 برج الكيفان 16 120

(02) 20 22 04 الماتف: 02) 20 24 04 (02) الفاكس: 04 05

الطبعة الثانية 1999

إيداع قانوني 784 / 98

ISBN 9961 - 67 - 064 - 7



## مقدمة (الطبعة الثانية)

تغيرت الأحوال كثيرًا في الجزائر، ولم يعد من السهل البحث عن جهذور للصراع في خضم تراكمات لم تكن سهلة تصب كلها في «بؤر التوتر» لشك حركة مجتمع ناهض بعد كبوة تشبه الفاجعة.

إن جذور الصراع القديمة لم تتغير.

و قناعاتي لم تتغير، و ما قلته قبل عشر سنوات مازلت معتقدًا بصحته، بل إنى أزعم أن الأيام أكدته.

لن أضيف جديدًا، و لكن تدقيق القديم بات أكثر من واجب و هو الهدف الذي حاولته في هذه الطبعة مستفيدًا من المناقشات التي دارت بيني و بين صفوة من الأخوة أذكر منهم الأخ سعيد عبادو (وزير المجاهدين).

فبعد صدور الطبعة الأولى من هذا الكتاب عام 1995 صدرت مؤلفات كثيرة لها علاقة بموضوع الصراع في الجزائر، و تحدثت صحفنا الوطنية و كذلك وسائل الاعلام الأجنبية - عن الجزائر بشيء من الشاماتة الباعثة على التقزز و الفرف، و لكنه جميعا -في نظري على الأقل - لم تكلف نفسها عناء «بعض العبار» عن الجذور التي انبتت هذه الأشواك، و عن البذور التي زعت حزاريا البيضاء بالغام طال زمن تفكيكها، و أنا شخصيًا أدرك لماذا يتعامى هذه الوسائل الإعلامية عن ذكر أسباب الأزمة و توغل في حديث شامت عن ظواهرها من غير ملامسة جادة لوضع الإصبع على مكمن الداء.

أكثر هؤلاء المفكرين بحسن نية أو عن سبق إصرار و ترصد- لا يريدون للبجزائر أن تخرج من محنتها لأن قرة أعينهم في أن تظل الجزائسر غارقة في مشكلات ظرفية أريد لها أن تتغذى بمخسزون جماعات المصالح الذين لا يريدون أن يشبعوا لأن بعض مصالحهم تتغذى بدماء الأبرياء.

الجزائر خارجة من محنتها بإذن ربها مهما اجتهدت «حمالة الحطب» في صب الزيت على النار، ذلك أن الأقنعة قد سقطت، بل تساقطت بعد أن تواجه «الأخوة الألداء» و أدرك كل من في قلبه ذرة إيمهان أن الدي يجهري في

الجزائر ليس وليد اليوم، بل له جذوره الضاربة في اعمساق تساريخ اعداء الأمس و في ثقافة الأحقاد لمخزون من يقف وراءهم من خصوم اليوم.

هذا هو الاعتقاد الذي مازلت مصرا على صحته و الذي سحنه معصسللا في هذا الكتاب،

نيس ني جديد أضيفه إلا شهادة معاصرة لأحد أقطساب الصسراع القديسم يتعزز بها ما حواه هذا الكتاب بعد أن قرر كثير ممن صنعوا تساريخ الجزائسر المعاصر الكشف عن جزء من اسرار هذا التاريخ الحافل بسالبطولات بعد ان مضى عنى صناعته زمن كاف لإسقاط واجب التحفظ عن كثير مسس السرارد التي صارت «اسرارا» قابلة للنشر و التداول.

اكتفى هذا بايراد اهم الوفائع القاريخية الواردة فى كتاب «ازمسة 1962» لصاحبه السيد بن يوسف بن خدة (رئيس الحكومة المؤقّلة التانية بعد حكومة عباس فرحات) و هي الوقائع القاريخية القي لم تخرج عما سجنناه فسي هدذا الكتاب قبل عشر سنوات خلت.

#### و الخصها في النقاط الست التالية :

1- سنة 1945 كانت نهاية «الوطنية النضائية» التسسي صنعسها السروك الأوائل منذ نشاة الحركات الوطنية (نجم شمال إفريقيا، حزب الشعب، إنتصسار الحريات الديمقراطية...) بعد أن تكسرت أمواج النضسسالات السياسسية علسي جبهات الغطرسة الإستعمارية غداة مجازر 18 ماي 1945 التي حولت نضسالات الفكر السياسي السلمي الى افكار لها الياب و مخالب السبي ان تحولست هدده الافكار الى تورة عارمة في نهاية خريف 1954.

2- بين سنوات 54-1962 حجبت التورة كل خلاف و طغى على الواقع على الواقع كله دوى الرصاص من أجل هدف واحد هو تحرير الجزائر

3 جبهة التحرير الوطني التي حملت على عاتقها مهمة قيسادة التسورة و السير بها إلى نهاية المطاف كانت قد تلقت ضربات موجعة خلفت صدوعسا و الكسارات على مستوى القمة (خلافات القادة) تعمقت من خلالها الخلافسات منذ سنة 1959، تلك الخلافات التي كانت لها انعكاسات سلبية على ميلاد الدولة الوطنية.

4- كانت جذور الصراع مطمورة تحت أنقاض «الحكومة المؤقتة» التي كشفت عنها مداولات «مؤتمر طرابلس» حيث فشل المؤتمر حسب رواية بن خدة - في وضع قائمة أعضاء المكتب السياسي كونها لم تحظ بسالقبول مسن طرف القيادة و بالتالي فإن المكتب السياسي لم يختره المجلس الوطني للثورة (CNRA) و لم ينتخبه بأغلبية و لم يعين أعضاءه كما كان شائعًا في أدبيات تاريخ الثورة.

و كان السبب المباشر في هذا الإنزلاق ذلكم الصراع الدي نشب بين السيدين بن بلة و بن خدة حول تصويت السيد الطاهر زبيري (مسؤول الولاية الأولى) بتوكيل شفهي نيابة عن ثلاثة أعضاء من اللجنة الولائية تغيبوا عسن الموعد.

فاندلع الصراع بين جناح بن بلة و جناح بن خدة ..

و بلغ الأمر إلى القاع !؟

4- بعد مؤتمر طرابلس مباشرة دخلت أطراف كثيرة من الباب الضيق، و بلغت الأمور ذروة التأزيم بين الحكومة المؤقتة (بن خدة) و قيادة الأركسان، ثم التحقت أطراف أخرى (الولاية الثانية، الثالثة، الرابعة، و فيدرالية جبهة التحرير في فرنسا، و في تونس..).

5- إستقال بن بلة و خيضر من الحكومة المؤقّة و تصدّت قيادة الأركان الى حكومة بن خدة التي جردت ثلاثة قادة من رتبهم العسكرية هم العقيد هواري بومدين، و المقدم قايد أحمد (المعروف بسي سليمان)، و المقدم علي منجلي يوم 30 جوان 1962 (أي قبل الإعلان عن الإستقلال رسميًا بخمسة أيام فقط).

الأمر الذي دفع العقيد هواري بومدين حسب رواية بـن خدة - إلـى الإنسحاب من غار الدماء (غارديماو) و الإلتحاق بالولايــة الأولـى (أوراس النمامشة) و عقد تحالف مع كل من الطاهر زبيري و بن بلـة و كـل قيادة الأركان ضد الحكومة المؤقتة، بالتوازي مع رفض كل من الولايتين الخامسـة و السادسة الخضوع لقرارات الحكومة المؤقتة و تأييد هاتين الولايتين لقيادة الأركان.

بل إمتد الأمر إلى غمز «إتفاقيات إيفين» نفسها و أشياء أخرى كان من أخطرها التهديد بفتح ملف «إغتيال عبان رمضان» على أيدي، أو بتدبير من كريم بلقاسم، عبد الحفيظ بوصوف، و بن طوبال حسب رواية بن خدة هؤلاء الذين كان يرمز إليهم بمصطلح (.Les trois B) لأن القابهم كلها تبدأ بحرف «الباء» و كلهم أصبحوا أعضاء في الحكومة المؤقتة !؟

6- بعد ذلك بثلاثة أيام (أي يوم 30 جويلية 1962) تفاقمت الأمور بدخول أعضاء الحكومة المؤقتة العاصمة (الجزائر) و تمركز كل من بن بلة و خيضو في تلمسان و تم تشكيل المسمى «المكتب السياسي» الذي لم يختره المجلس الوطني للثورة، و لم ينتخبه، و لم يعينه ليبدأ فصل جديد من الصسراع حول النفوذ بين بن خدة (الحكومة المؤقتة) و بن بلة (المكتب السياسي) الذي ضم اليه فرحات عباس (الرئيس الأول للحكومة المؤقتة)، و أحمد بو منجل، و محمد خير الدين...

و استعملت لغة القوة.. و سقط قتلى.. و زحفت «جماعة تلمسان» على العاصمة بعد أن التحق «بالجماعة» أوزان تقيلية مثل محمد بوضياف، و محمدي السعيد، و سقطت الحكومة المؤقتة و بسط المكتب السياسي نفوذه الكامل على جبهة التحرير الوطنى و جيش التحرير الوطنى..

حين دخل هواري بومدين على الخط السي جانب أعضاء المكتب السياسي - حسم الأمر في الواقع و استتبت الأوضاع في الظاهر، و لكن الحقيقة كانت شيئا آخر.

إن دخول هواري بومدين العاصمة يوم 09 سبتمبر 1962 يقود «جيش الحدود» و تنصيب بن بلة على رأس الحكومة، و تشكيل مكتب سياسي جديد، و تشتيت كل أعضاء الحكومة المؤقتة، و إقصاء المجلس الوطنيي للتورة.. كانت كلها إجراءات «تورية» قطعت دابر الفتنة مؤقتا و لكنها زرعت جهذورا تاريخية نفتن أجلتها الظروف إلى حين.

هذه الجذور غذتها تداعيات الإخفاق السياسي فأعطت ثمارا مرة دفع جيل الإستقلال تمنها غاليا، و ذاق من بقي من جيل الثورة بعض ويلاتها.

و هكذا كان.

#### مقدمة

الحمد لله الذي بحمده تتم الصالحات ثم صلاة و سلاما على المبعوث رحمة للعالمين، و بعد :

فكرة هذا الكتاب تعود إلى سنة 1990، فقد كان فسسى نيتي أن أضع بين يدى القراء في الجزائر و فسى العالم الإسلامي كله كتابا شاملا يتحدث عن التجربة الإسلامية في أرض المليون شهيد، و لكن «ديمقراطيسة الجزائسر» قلبت كل الموازين الفكريسة و نسفت جميع المناهج الدعوية و رمت بأليات التغيير المرحلي عرض الحائط مما فرض على -بين سنوات 90-1994 أن أطوى ملف الصحوة الإسلامية في الجزائر إلى حين و أنكب على ملف جديد فرض نفسه على الواقع برمت هو ملف الصراع.

فقد تفجّر صراع دموى مخيف فيلى الجزائس بعلد التجربة الإنتخابية التعدية الأولى على المستوى المحلي (البلديات و الولايات) يوم 12 جوان 1990، كانت جـــذوره مطمورة تحت ركامات «الحقسرة» و ظهرت مؤشّسرات كثيرة تنبئ المجتمع بالسقوط، و تهدد البناء كله بالتصدع و الإنهيار، و لأنني كنت أشغل منصب أستاذ بالجامعية، فقد كانت طبيعة مهنتى تفرض على الإحتكاك المباشر بالطبقة المتقفة فأتعرف على ما يسدور في كتبير من «الكواليس» ثم أجد نفسي بحكم الستغالي بالدعوة -كونى إمامًا و واعظا متجولا- أواجه الجماهير الهائجـة و أحاول تهدئة تورتها، و قد تاكد لدى أن سلطان العواطف و ضغط الغرائز و ميرات العادات أقوى صولية على النفوس من الوعى الفكرى و أعلى نبرة من حكمية المنطق، و استنتجت في واقع الصراع أن الجماهير لا صبر لها على التربية الهادنة و التوريث الدعوي طويسل النفسس إذا ناداها «تأثر» إلى «تُورة»، أو جرها مجازف إلى صدام دموي لا يعلم أسد د حقيقة تتائجه، فرحت أعد مقالات أسبوعية لصحيفة «النصر» التسي كانت تصدر بالشرق الجزائري (قسنطينة) تحت عنوان «جذور الصراع في الجزائر» طمعا في تصحيح الخطأ و وضع بذور تفكير جديسد إزاء واقع إتسم بالسسرعة القصوى في الحركة و في إتخاذ القرار و في ميدان التنفيذ...

و على مدار عام كامل أنهيت الجزء الأول من تلك المقالات و نشر كلب على صفحات الجريدة المذكورة، و قد طلب إلي كثير من القراء و من الأساتذة الأفاضل أن أعيد النظر في بعض تلك الآراء و أعدها للطباعة في شكل كتباب لما تضمنته من أهمية ففعت نزولا عند رغبتهم و اقتناعا بفكرتهم، و لم أشاأ أن أثقل الكتاب بالهوامش و التفاصيل الجزئية حتى لا أثقل على القارئ، و فضلت أن يصل الأيدي خفيفا متحللا مسن كل الإلتزامات «الأكاديمية» التي تهتم بالشكل على حساب المضمون أحيانا، و هو ما لم أقصد إليه و لسم أرده.

فكانت هذه القصة، و كان هذا الكتاب الذي يبحث في بدور الصراع الأولى في الجزائر و يقف عند أهم المحطات الساخنة في تاريخ الجزائر بين الإستقلال (1962) و بين أحداث إنتفاضة 05 أكتوبر 1988.

و قد التزمت بما الزمت به نفسي عندما اعلنت في تصدير الحلقة الأولى بأن «هذه المحاولة للفهم ليست تاريخا يراعى فيه التسلسل الطبيعي للأحداث، و إنما هي قراءة في ارشيف الحياة من وجهة نظر خاصة، فما طابق منها الحقيقة فهو بتوفيق من الله وحده، و ما كان دون ذلك فانتم شهود حق، و التاريخ خير شاهد، و الزمن جزء من العلاج».

و بعد صدور عشر حلقات الأولى تحامل علينا بعض النساس و اتسهمونا بتزوير الحقائق، و توعدونا بالقضاء و بما هو أخطر من القضاء و المتابعات القضائية، فسجلنا في إستهلاك الحلقة 11 هذا التنبيه الذي سميناه «نقطة نظام» نقول لهم فيه : «الذين يحتجون علينا لظنهم أننا «نضسع السم في الدسم» و يريدون أن يحولوا المعارك الفكرية إلى مرافعات قضسائية، نقول لهم : جردوا في وجوهنا الأقلام لتوضيح «الحقائق» فإن أفضل طسريق للحضارة هو الحوار، و لا يعرف الحق إلا إذا ضرب بالبساطل «فأمسا الزبد

فيذهب جفاء و أمّا ما ينفع الناس فيمكث في الأرض» فلنتعاون على ما ينفع الناس ليبقى التاريخ وحده الشاهد...»

و بعد صدور الحلقة 18 تعرضنا لمحاولة اغتيال رميًا بالرصاص بتاريخ 16 سبتمبر 1994 دفعنا ثمنها غاليا و وصلت بنا السي حافة القبر بعد أن اخترقت ثلاث رصاصات البطن و المثانة و الزمتني سرير المستشفى زهاء ثلاثة اشهر، و لما تغمدني الله برحمته و احاطني بعفوه و عافيته عدت لاتابع الكتابة في الموضوع بل زاد إصراري على إنهاء الفكرة التي إنطاقت منها برغم كل العواقب و المصدات و نصائح الإخوة و الاقارب بضرورة الستزام الصمت، و كسر القلم، و «الدخول في الصف»!.

لقد رأيت أن القتل في الجزائر لا يستهدف «الناطقين» فقط و إنما يطلق رصاصه الأعمى على الصامتين، و الناطقين، و المساكتين، و السهاربين، و المقيمين، و المهاجرين... فقررت:

- أن أقيم في وطنى و لا أهاجر منه إلا لضرورة.
- و أن أتكلم «واعظا» و ناصحا و موجّها... و لا أسكت إلا لحكمة.
- و أن أموت، بعد ذلك، أو أقتل متى، و كيفما، و أينما، شاء الله تعالى.

و النتيجة أن الجزء الأول من هذا الكتاب هو بين يديك الأن، و الجـــزء الثاني منه هو في طريقه إليك بحول الله و قوته، و أما الموت فــلا ننتظـره لأنه مدركنا، و لا نفر منه لأنه ملاقينا، و لا أتصور الطلاقا أن الأفكار يمكن أن يقتلها الرصاص.

أملنا أن نكون بهذا الجهد المتواضع قد فتحنا الباب واسعا أمام أهل الخبرة و الإختصاص للكتابة في هذا الموضوع الشّائك حتّى لا يقع الجيل اللاحق فيما وقع فيه جيلنا من حيرة أمام خلو مكتباتنا مسن تساريخ تورتنا العظمى، و نظل نتساءل:

تاريخنا من يكتبه؟ كيف نكتبه؟ هل نقول كلّ شيء أم أنّ الوقائع لا تُســجَل إلاّ الذا باتت تاريخًا (بعد وفاة أصحابها و هلاك صنّاعها؟)، و هـل ننتظـو حتـى يكتب «المستشرقون» تاريخنا المعاصر؟!

نقول: انه كلما تعددت زوايا الرؤية، كل من وجهــة نظره «اجتهادا موضوعيا» و كلما أدلى كل طرف بدلــوه بغير خلفيات ديماغوجية و لا

مز ايدات سياسية سوى البحث عن الحقيقة، و الحقيقة فقط، فـــان الخلاصــة النهائية هي الكشف عن أخطائنا التاريخية الضخمة التي أخفاها السابقون حياء أو عجزًا أو مجاملة للبعض أو خوفا من مواجهة الواقــع كمـا عجـز اللاحقون عن الكشف عنها كون الكثير منها دخل في حكم «الحلقة المفقودة» حتى أممني تاريخنا كله حلقات مفقودة، أو كاد!؟

الواجب أن نبحث عن هذه الحلقسات و أن نربط بعضها ببعسض. لأن الإصرار على لخفائها تحت أي عذر لا يزيد الواقع إلا إنحرافا بعد أن حدثـــت قطيعة مريعة -في غياب التاريخ أو تغييبه- بين جيل الثورة و جيل الإستقلال و هو ما أدى في اعتقادنا إلى نشأة أشكال من التصادم المفتعل كنا في غنيي عنه، ثم أفضى إلى كثير من الأزمات الإقتصادية، و التيه الثقافي، و الإغتراب الحضارى، و الإسداد السياسي، و التفسخ الأخلاقي، و التفكك الإجتماعي...

كان كله يجرى تحت عنوان «الحُقرة» و التهميش إلى أن تفجر يسوم 05 أكتوبر 1988 في شكل غضبة جماهيرية عارمة فتحت الباب واسعا أمام كسل الاحتمالات.

و النتيجة ما رأيتم، و ما سمعتم، ذلك أن الأزمة في الجزائر كانت كجبل التلج لا يظهر منه إلا الرأس أما الباقى فهو جذور و بدور و بين الجدور و البذور تنداح كثير من الحلقات المفقودة.

هذا الكتاب محاولة لربط بعض أجزاء هذه الحلقات المفقودة بالواقع الذى مازالت كثير من الأطراف تدفع به عنوة إلى بؤر التوتر لحسابات مازال أكثرها مجهول الأرومة، و لكن كل المؤشرات تؤكد أن الظروف تجرى فـــى اتجاه سوف يكون ثمنه غاليا و جسيما، و لكن سيفرز واقعا يقتشع أمامه الجميع أن الصراع الذي دارت رحاه في الجزائر لم يكن وليد اليوم، و إنما كاتت له جذور ضاربة في عمق صراعات بعيدة النغور.

يخطئ من يؤرّخ للصراع الدائرة رحاه اليوم في الجزائسر باحداث 05 أكتوبر 1988، و يجانب الصوّاب مسن يجعل استقالة بن جديد (رئيس الجمهورية) ليلة 11 يناير 1992 بداية الإنزلاق الخطير الذي حصد من أبناء الجزائر حتى الان رقما مرعبًا... إنّ إنتفاضة 05 أكتوبر كشفت عن حمم بركانية كانت تتفاعل تحت الأرض، و كان لا بد أن تبحث لها عن قشرة أرضية هنّة لتقذف بحممها خارج منطقة الإنسداد، تماما كما تفعل الصخور الاندفاعية (البركانية) عندما تنصهر في الجوف، و تتحوّل بفعل الحرارة الي سائل متوهج لا يمكن أن يظل طويلا يتفاعل تحت الطبقات الصخرية في باطن الأرض إذ لا بد له من إنفجار عبر فوهة بركانية يخفف عن الأرض قوة ضغطها...

هذا هو «قانون الطبيعة» كما يقولون، بل هذه هي سنن الله في خلقه و هـو الحق، و «لن تجد لسنة الله تبديلا».

هكذا كان المجتمع الجزائري قبل أحداث 1988 فلو لم يرفع الشاذلي بن جديد السدادة عن فوّهة البركان الإجتماعي بخطابه الناري ليلة 20 سابتمبر 1988 الذي حرّض فيه الجماهير على الثورة ضد نظام حكمه لانفجار ما تلقاء نفسه تحت الضغط الإقتصادي، و الإجتماعي، و الثقافي، و السياسي الذي بلغ درجة من «الحقرة» لا يمكن معها للصبر أن يستمر مهما كانت حنكة ربان السفينة التي ظلت تتقاذفها أمواج الصراعات ازيد من ربع قارن من رحلة الاستقلال.

أن أحداث 05 أكتوبر 1988 لم تكن سوى القطرة التي أفاضت الكأس كما أن استقالة (إقالة) بن جديد لم تكن في ميزان الصراع بين القدوى الا القشدة التي قصمت ظهر البعير.. فقد كانت الكأس مملوءة قبل أحداث أكتوبر، كما كان «بعير» الشعب الجزائري مقصوم الظهر قبل إستقالة بن جديد، و لدو لد «تتنقس» الجماهير في الخامس من أكتوبر عبر خطة كانت شبه محكمة و كلنت ديقة الحبك بين الأجنحة المتصارعة «لانفجر» الشعب بعد أكتوبر على نحدو يكسر الكأس و ينحر البعير، و تصبح إلجزائر كلها في خبر كان و لكن الله سلم!!

لقد كان للصراع في الجزائر بدايات بعيدة غفل البعض عن ذكرها عمدا، أو تغافلوا عن أسبابها الأولى، و عندما نغفل عن السبب الأول الذي يمكن أن نعتبره (السبب الأصلي) تتحول النتائج إلى أسباب، و تضيع معالم الطريق، وهي حقيقة لا يختلف حولها إثنان، و السبب الأول لكل ما يحدث اليوم في الجزائر ليس وليد «الجراد» الذي زحف على بلادنا فأكل الأخضر و اليابس، و إنما هو وليد «البيض» الذي خلفه الجراد ففقص في عقولنا قبل أن يفقص في حقولنا، و لما توهمنا أن الجراد هو سبب كل مشكلاتنا رحنا نعمل على ابادة أسراب الجراد الطائر و نسينا أن نعالج أكمام البيض الذي يتوالد و يتكاثر على قاعدة المتواليات الهندسية في كل مظاهر حياتنا منذ فجر الإستقلال.

هذه هي بداية الإنحراف الفكري الذي ترتب عنه خطأ جسيم تمثل في سوء التشخيص و سوء تقدير العواقب.

لقد كنا نتحدث كثيرا و بصوت مرتفع عن الذي سرق «خبرة» ليطعم بها أو لاده الجياع -و هو سارق ما في ذلك شك- و لا نتحدث إلا همسا عن المذي أحرق الحقول و المزارع و أتلف المحاصيل الزراعية و تسبب بهذا التصرف الأرعن في تجويع شعب بكامله؟ لقد كنا نتهم «انغلمان» الجياع بالسرقة و لا نتهم صاحب المال الذي جوعهم ففرض عنيهم مد أيديهم إلى ماله في الحررام ليسدوا رمقهم و يسكنوا جوعتهم لأن صاحب المال حرمهم حقهم الطبيعي، هل نكون أفقه من عمر الفاروق رضي الله عنه الذي أمر بمعاقبة الثري الذي جوع رعاة الله فاضطروا إلى نحر ناقة ليأكلوا منها من شدة المسغبة؟؟ لماذا يضرب الأب ابنه عندما يضبطه متابسًا بجريمة التدخين مع أن الطفل أخذ السيجارة و الكبريت من جيب سترة أبيه؟؟

ابني أطرح هذه التساؤ لات عمدًا و في ذهني عشرات الأمثلة التي تؤكد صحة ما ذهبت إليه من أن الغفلة (أو التغافل) عن السبب الأول (الأصلب) يحول النتائج إلى أسباب، و عندما تتحول النتيجة إلى سبب يبدأ الظلم، و يغتم ملف الجور، و يتساوى في عرف الذين لا يعلمون سارق «الخبر» ليقتات و سارق «الشعب» ليطغى لكونهما يشتركان في صفة «السبرقة» و كلاهما موصوف عند العامة باللصوصية و عقابهما واحد... و شتان.

هذا تقدير فاسد دون شك لأنه قائم على مقدمات فاسدة.

إن المنطق يرفض مثل هذه التفسيرات السطحية، و يأبى التعامل مع هــــنا التناول الساذج، و يذهب إلى تلمس الأسباب الحقيقية للداء بتحويل كـــل سـبب ظاهر الى نتيجة ترتبت عن سبب سابق له حتى يصل هذا المنطق الى السـبب الأول الذي سماه أرسطو مرة بــ «المحرك الذي لا يتحرك» أي السبب الأعظــ المولد للاسباب الثانوية.

فمن هو «المحرك» الذي لا يتحرك في جرائرنا البيضاء! و من صنع في وطننا هذه الأحداث الدامية؟ و هل الجرائر كانت معافاة ثم مرضت فجاة أم أن مرضها كان مزمنا و لكنها كانت كالرجل العظيم الذي لا «يتأوه» الا إذا بلغيت السكين العظم؟

و هل نقبل التفسير الساذج الذي يذهب السي أن الجزائر كانت خيمة منصوبة و كان بن جديد ركيزتها العظمي فلما تهاوت «ركد تها» خرا السقف على من فيه ؟؟

اذا كان هذا هو التفسير لما يحدث في الحزائـــر فتبّـا لوطــن منصــوب على كتف رجل فرد، و سحقاً لشعب ضغط نفسه داخل «شخص» فــاذا سـقط الشخص حدث لهذا الشعب ما حدث لشعب بني إسرائيل بعد وفاة موسى (عليــه السلام)..

إننا نرفض كل هذه التفسيرات السطحية، و نرمي بها عرض الحائط، و نعوص وراء الأسباب الحقيقية التي أفضت إلى هذه النتائج القائمة على جمله من التراكمات العفنة، التي أفضت الى ما يشبه السرطان أو الورم الخبيث السدي لا تتجح في علاجه المراهم و العلاجات الموضعية، إنما هو بحاجة إلى عمليه حراحية شجاعة تستأصل الورم من جذوره حتى لو أدت هذه العملية إلى إعاقه عضوية جزئية فإن ما لا يدرك كله لا يترك جله، و أن بعض الشر أهون مسن بعض، و عندنا في قواعد الأصول ما يعرف بقاعدة «أخف الضررين» و فسي الجزائر ليس هناك ضرران إثنان فحسب، و أنما هناك أضرار كثيرة و نصن حقيل غيرنا- مدعوون إلى تحديد أخف هذه الأضرار للخروج العاجل من هذه الدوامة ربحا للوقت، و توفيرا للجهد، و تخفيفها من حجم الخسائر قهر المستطاع، و أهمها الخسائر البشرية ذلك أن كل شيء يمكن تعويضه بعد أن المستطاع، و أهمها الخسائر البشرية ذلك أن كل شيء يمكن تعويضه، و كن تضع الحرب أوزارها إلا «الإنسان» فإنه لا يعوض بملء الأرض ذهبا، و كن شيء يهون إلا الدماء،، و لا ينبؤك مثل حبير ا

إن من البديهيات التي لا تحتاج في إثبات صحتها إلى برهان ان كل عملية جراحية لابد أن تسبقها مرحلة مهمة -تستغرق بعض الوقت- نسميها مرحلة تشخيص الداء تشخيصا دقيقا يتحدد بموجبه السبب الأصلي لهذا الداء و الطبيب الحاذق هو الذي ينجح في دقة التشخيص ثم يصف الدواء.

هذا بالضبط ما يجب أن يعرف بدقة و وضوح في مسألة الجزائر بالنسبة لكل ما حدث من هزات عنيفة بلغت أحيانا عتبات الحرب الأهلية بعد أن أطلبت الفتنة بقرونها على الشعب من كل مكان، و لأجل هذا قلنا إن البداية للمحمد تكمن وليدة 88 و لا 91 إنما تعود جذورها إلى فجر الإستقلال و نهايات الثورة بلي إن بعضها يعود إلى ما قبل الثورة حينما بدأ الصراع الداخلي يطفو علمى السلطح بين أجنحة الداخل و الخارج.

و الصراع بين الاجنحة لا يطفو على سطح الأحداث إلا عندما تلوح بوادر النصر حيث يشرع كل جناح في وضع ترتينات ما بعد الحرب في شكل خطـة تؤهله لجني ثمار النصر كاملة، و العمل علـى تهميش او تحييد الاطراف الاخرى التي شاركته الكفاح المسلح، و هو ما يعرف في لسان السياسـة بان «الثورة تاكل ابناءها».

هذا ما حدت ليلة الإعلان عن وقف إطلاق النار في الجزائر بصورة لم تكن واضحة و لا علنية.

الإعلان عن استقلال الإقليم الجزائري، و ذلك صبيحة يوم 05 جويليسة 1962، و عمت الفرحة كانت شعبية قادتسها الجماهير في الشوارع و دقت لها الطبول في البيوت، و رددت الحناجر الشعبية -تحت أهازيج من الزغاريد- أغنية كانت معبرة عن بهجة الشعب مطلعها يقول:

#### يا محمد مبروك عليك \* الجزائر رجعت ليك

و نسي الناس في غمرة هذه الفرحة العارمة البحث عن جواب محدد لسؤال كان مخيفا : ماذا بعد خروج فرنسا؟ أو بشكل مباشر : منا هو شكل الدولة الوطنية بعد الإستقلال؟

«الأدمغة» المفكرة في الجزائر و خارجها كانت تشتغل بأقصى ما لديها من طاقة، أما داخل ما يعرف في علم السياسة العسكرية بـ «غرفة العمليات» فقد كانت المشاريع «تطبخ» على نار ملتهبة، و في أقل من أسبوع واحــ بـدأ الشعب ينكر ذاته، فقد رتبت ملفات و أتلفت أخرى و وضعت خطط و شـطبت أخرى... و لم يغب عن هؤلاء الزعماء داخل غرفة العمليات و الجماهير سكرى بنشوة النصر أن يحسبوا حسـاب «جيـش» التحرير، و «جبهـة» التحرير لإدراكهم أن إحتمال نشوب الخلافات بين القادة الميدانيين و الزعماء السياسيين إحتمال أصبح في حكم المؤكد بعد كل إنتصار كبــير تشــترك فــي السياسيين احتمال أصبح في حكم المؤكد بعد كل إنتصار كبــير تشــترك فــي صناعته الكلمة و الرصاصة، أو الدبلوماسية و العسكرية.

بالنسبة لعامة الشعب كان الأمر محسوما في تصورهم البسيط، فالفطرة الإسلامية، التي كان عليها عامة الجزائريين، أوحت لهم بأن الذين سيستلمون إدارة شؤون الجزائر بعد رحيل فرنسا هم «أبناء الجزائر» العربية المسلمة.

فلماذا التفكير في طبيعة النظام الذي سوف تكون عليه البلاد؟

إن فرنسا «الكافرة» خرجت من أرض الإسلام و البديل عن نظام الإستدمار الكافر هو نظام من حرروا الجزائر باسم الإسلام و أعلنوا في بيان أول نوفمبر أن الهدف من الثورة هو تحرير الجزائر، و إقامة دولة جزائرية ديمقراطية ذات سيادة في ظل المبادئ الإسلامية.

هكذا ببساطة و يسر...

و مع أن مثل هذا الطرح كان ساذجا و طفوليا السي درجة السخف و الابتذال في ميزان الكثل المتصارعة حبول «متسروع محسس» منا بعد الاستعمار، الا أنه كان قائم في ضمير الشعب الجرائري كله الدي كان مسلم السلاما وراثيا ألى حد بعيد، كان اسلامه سطحا بعير عمق و لا فليكة، و هسو ما بعرف في لسان العامه بالإسلام العجائز» أي دلكم الفهم السلطمي للديسن الذي يخلو من كل الفلسفات و الإيديولوجيات و يتعرى مسان تعقيدت الفقاهاء و المنظرين، و يتحرر من جميع أشكال الضعط الخارجي... فبعد على معتنفيله أبواب الاجتهاد و ممرات التجديد الشرعي الذي يحعل معتنفية أفرات الى الفصوة و الابتداع الدي يحعل معتنفية أفرات الى الفصوة

سوء حظ الجزائريين جميعا جعل ليلسة الاستقلال ليلسة غسير خالصسة للجزائريين، فقد كانت أعناق كثيرة تشرئب الى الجزائس مس وراء التحسار، و كان المناخ الذي ساد الجزائر -بين 58 الى 63- مناخا يشبه المصرع حسول مناطق النفوذ، و يغري بتدخل اطراف كثيرة معلنة استعدادها لكفائسة «يتسامى الحرب» و تنظيم حالة ما بعد الحرب بالتعاون على تحديد المسسارات و رسسه الروى المستقبلية لوطن فتى يعد -في نظر الجميع- القلسب النسابض للشسمال الإفريقي، و البوابة الاستراتيجية الرابطة بين اوروب و افريقيا و أسبا.

في ذلك الجو المشحون بالتوترات الثورية طفيا علي السيطح صيراع الاجتمة بين الزحف الإيبولوجي اليساري (الأحمر) و المند القومي العربي (الاشتراكي) بقوة واضحة، و بينهما بتنفس الصوت الاسلامي الخافت و يسراوح بين حمرة موسكو و زرقة واشنطن ليحدد لنفسه موضع قده في مساحة خضيواء كانت كلها محاصرة بقوانين الحرب الباردة بين الشرق الاوروبي (الكريمليس)، و العرب الأوروبي (البيت الابيض) و لم يكن اماه الزعماء في الجزائس فجسر الاستقلال من حيار الا اقتحاه «الساحة الحمراء» أو البيت الأبيض، أو محاولية الانتظار بالخارج في صف القوميات العربية بزعامة رئيسس مصسر وقتياك الزعيم جمال عبد الناصر بعد الإعتداء الثلاثي على مصر و الاعلان عن تساميم النات السويس!

لقد كان العالم العربي كله يشهد تحولات غير واضحة داخل هذه الفسيفسله المعروفة بالحرب الباردة بعد الحرب العالمية الساخنة (الثانية) و كان السهدف واضحا نماما لذوي الرأي و البصيرة، نعم كان الهدف قطع الطريق أمام المسدوس الإسلامي المتنامي في العالم كله، و في مصر و سوريا على وجه الخصيدوس

لافساح المجال واسعا أمام المشروع، التوسعي الصهيوني بين سنوات 47-1967 تمهيدا لسنة 1997، التي سيبدأ في نهايتها التاريخ الثالث للبشرية كلها.

ليلة استقلال الجزائر كانت «القومية العربية» قد قطعت أشواطا مهمة في مسيرتها الثورية التي كان يقودها الزعيم المصري جمال عبد الناصر بين سنوات 1952-1970، و لأن «التجربة المصرية» قد أعطت مردودا حسنا لدى ضباط «موسكو» و أتباعهم في العالم الإسلامي كله فقد اتجهت الأنظار الحي ضباط «ثورة التحرير» بعد العمليات التصفوية التي مست صفوف الثورة نفسها في أخريات أيامها، غير أن إنتقال «الضباط الأحرار» في مصر، من المشروع الإسلامي إلى الحل الإشتراكي جعد مصرع مجدد العصر - كان أمرا طبيعيا لكونهم أعلنوا الثورة على الملكية المتعفنة التي كان يدير شؤونها الملك فاروق، بينما الأمر كان مختلفا تماما بالنسبة للضباط الجزائريين الذيان أخذوا على عاتقهم أمانة تحرير الجزائر من إستدمار جثم على صدره 132 سنة، لذلك عان إنتقالهم من جبهات القتال إلى سدة الحكم طفرة تاريخية كانت بدايتها مغامرة تهدد البلاد كلها بالتقسيم أو بالحرب الأهلية، و كانت الحكمة تقضي بأن غامرة تهدد البلاد كلها بالتقسيم أو بالحرب الأهلية، و كانت الحكمة تقضي بأن غطل الإصبع على الزناد لفترة إضافية تفرضها سياسة ما بعد الحرب ريثما تتمنية الجيوب الداخلية من جهة و ضبط مسألة الحدود مع الأشقاء مسن جهة أخرى بمنطق الثورة.

و حتى لا ندخل في متاهات التاريخ و تفاصيل الوقائع نمضي السي الهدف مباشرة لنجد الزعيم أحمد بن بللة على رأس السلطة في الجزائر و ليس غيره ممن كان أحق بها منه و أجدر في رأي كثير من ضباط الثورة و زعماء الدبلوماسية، و وجدنا أن اليد التي أجلسته على كرسي الرئاسة يدا عسكرية قوية كان يمثلها وقتئذ وزير الدفاع محمد بوخروبة المدعرو هواري بومدين.

هذه هي نقطة البداية الظاهرة، أما البدايات المضمرة فسوف نكشف عنها لاحقا و من هنا يبدأ الفهم الصحيح للأزمة الجزائرية التي أراد البعض ركوب موجتها للعودة بالجزائر إلى ما قبل ثورة التحرير (1954).

ليبدأ الصراع في الجزائر -من جديد- حول «مشروع مجتمع»، و ليطرح السؤال من جديد: من نحن؟ و ماذا نريد؟ مع أن بيان أول نوفمبر التاريخي قد حسم هذا الإشكال الفلسفي، لكن حسابات الثورة شيء و حسابات ما بعد الشورة (الإستقلال) شيء اخر مختلف تماما.

فكيف رتب الزعماء أوراق ما بعد التورة؟

#### الف<u>صل الأول</u> الترتيب لما بعد الحرب

أزمة الجزائر ولدت ولادة قيصرية مع ميلاد «الدولة الوطنية» بعد رحيك الإستعمار مباشرة، بل قبل رحيله ببضعة أشهر، إلا أن قوة الشورة و فرحة النصر حجبتا عن الجماهير تلك السحب الداكنة التي كانت تلبد سماء السياسة الجزائرية عقابيل «مفاوضات إيفيان»، فالواقع الجزائري في الشوارع و القرى و المدن كان شيئا، و الحقيقة الجزائرية في «الكواليس» و لدى الجهات الرسمية كانت شيئا أخر مختلفا تماما.

إن تصور بناء الدولة العصرية (الوطنية) لم يكن واضحا و لا موحدا في عقول القادة التاريخيين و عند الزعماء السياسيين، و لدى رجال الميدان العسكريين، فقد كانت هناك «تيارات فكرية و اجتماعية متباينية و متعارضة بسبب اختلاف الثقافات و تنوع مصادرها، فهناك المتمسكون بالنظم البرلمانية الغربية، و هؤلاء يريدون السماح بقيام الأحزاب السياسية و لا يرضون عن نظام الحزب الواحد الذي أخذت به الجزائر، و هناك الخلافات حول النظام الإجتماعي، ففريق يرى الأخذ بالإشتراكية على أنها ضرورة حتمية، و فريق عارض الإجتماعي، ففريق يرى الأخذ بالإشتراكية على أنها ضرورة حتمية، و فريق عارض الإجتماعي، ففريق و اقترح نهجا رأسماليا معتمدا على تأييد الطبقة البرجوازية و المصالح الأجنبية، و حتى الإشتراكيون أنفسهم كانوا شيعا تـتراوح بين التطرف و الإعتدال بسبب ثقافتهم الخارجية التي تأثروا بها خلال دراستهم أو إقامتهم بالبلاد الأجنبية، أو إتصالهم بالأحزاب اليسارية في فرنسا و غيرها و كذلك القوى التي كانت تعمل من وراء الستار ...».

و هي القوى التي كثيرا ما كانت صاحبة القرار النافذ.

مثل هذه التحديات بدأت تطرح نفسها على الزعماء و القسادة مند فجر الثورة إلى يوم إنتخاب أحمد بن بللة رئيسا للجمهوريسة بتساريخ 15 سبتمبر 1963.

و يمكن أن نذكر في هذا السياق التساريخي السساخن بسأبرز المحطات و أخطرها مما كان له إنعكاس على مجريات الأحداث بعد الإستقلال إلى غايسة انتفاضة أكتوبر 1988 ليسهل علينا ربط الأسباب بمسبباتها و رد الفروع علسى الأصول حما يقول علماؤنا حتى يستقيم الفهم و يترابط اخر الكلام بأوله.

#### 1- المحطات الثلاث:

إن من أبرز هذه المحطات التاريخية و أهمها و أخطرها في نظرنا و أكثرها توترا ثلاث محطات كبرى هي :

#### - اللجنة الثلاثية:

في نهاية سنة 1955 - و الثورة تخطو أولى خطواتها على درب النصر - القترح السيد كريم بلقاسم قيادة عليا في شكل «لجنة ثلاثية»، هذا الاقتراح قوبل بالرفض و فهم على غير مقصود صاحبه، ففجر خلافا حادا داخل المجموعة في الداخل من جهة، ثم بينها و بين زعماء «الخارج» و هم محمد بوضياف، أحمد بن بللة، أيت أحمد، و خيضر، من جهة ثانية، فلما عاد هؤلاء من منفاهم بعد أن وضعت الحرب أوزارها ظل هذا الملف محفوظا في «أرشيف الشورة» في انتظار إستخدامه فتيلا لدتفجير» الموقف عند الحاجة و في الوقت المحدد !؟ و هو ما حدث فعلا.

#### - قيادة الداخل و قيادة الخارج:

نشب خلاف بين القادة الميدانيين و الزعامات «الخارجية» في التنظيم الموجود بالقطر التونسي حول «الجهة» المرجعية التي يخضيع لها التنظيم، و التي يتم عن طريقها تسليم المعونات و الدعم المادي للثورة (المدد)...

لم يحسم هذا الخلاف بصورة نهائية -في حقيقة أمره- إلا في «مؤتمسر الصومام» الذي تقرر فيه «أن الداخل هو المسؤول عن قيادة الثورة» كونه هو الموجود في الميدان على أرض المعركة لأن «الحسرب في خدمة السياسة و ليس العكس» و توج ذلك بميلاد «المجلس الوطني للتورة» إلى جوار «لجنة التسيق و التنفيذ»، و كان لكليهما كلمته بعد الإستقلال.

ذلك أن الذين تولوا بعض المسؤوليات التاريخية الجسيمة أثناء الشورة لم يكونوا على قناعة واحدة، و إنما جمعهم المسهدف المشترك و همو «تحرير الجزائر»، فلما بلغوا هدفهم بان الخليط و ظهر ما كان مخبوءا تحت قشرة «الجزائر أولا و قبل كل شيء»!؟

#### - المرحلة الإنتقالية:

أصبعب المراحل في تاريخ الدول و الحكومات، و في أعقاب الثورات الكـــبرى هي المرحلة بين المرحلتين، فالحكومة المؤقتـــة (الأولى) التــي أعلــن عـن

تأسيسها يوم 18 سبتمبر 1958 برئاسة السيد فرحات عباس (في القساهرة) لسم تعمر طويلا إذ أعيد تشكيلها بصورة راديكالية سنة 1961 برئاسسة السيد بسن يوسف بن خدة، و وضع نائبه عمدا الزعيم كريم بلقاسم (صاحب اللجنة الثلاثية المقترحة سنة 1955)، و كان معارضوه الأربعة كلهم على قيد الحيساة و كلهم أقوياء و ذوي نفوذ و سطوة و شهرة بعد عملية خطف الطائرة و تحويلها، لكسن الثورة إستطاعت بقوتها تغطية هذه الخلافات و إذابتها في دمساء الشهداء، و حجبها بنارها و دخانها و دمائها... فلما جاء النصر تفجرت هذه الخلافات و اتخذت أشكالا من المعارضة بلغت حد استخدام السلاح!؟

لقد نشبت خلافات حادة كادت أن تعصف بثمرة الإستقلال و تعود بالثورة كلها إلى نقطة الصفر، كان أولها بين الجيش و الحكومة المؤقتة على نحو بلفغ درجة سياسة «ليّ الذراع»، عندما إتهم جيش التحرير الحكومة المؤقتة بأنها «لا تعمل على الوفاء بإحتياجات الجيش، و تلبيه متطلباته، و أنها تحاول استخدامه للتخلص من خصومها و معارضيها!!»

و لم يكن أكثر الخصوم و المعارضين سوى هؤلاء الذين كانوا يفكرون في اقتسام الثروة و الثورة بالإستحواذ عليهما جميعا في حالة رفض مبدا اقتسام «غنائم الحرب»، و كان يمكن أن ينتهي الصراع بالإتفاق المبدئي على توزيع عادل للثروة الوطنية.

لكن عودة «الزعماء الخمسة» المختطفين -في حادثة الطائرة المشهورة-أفسد الخطة و خلط الأوراق، و طرح إشكالا جديدا كثر حوله الشد و الجذب إلى أن أوشكت الرقعة الوطنية نفسها على التمزق و دخول البلاد في حرب أهلية تحت مسمى «تصفية مخلفات الإستعمار»!؟

كان المطلب الأساسي لجيش التحرير هو توسيع «المجلس الوطني»، و هو المطلب الذي قوبل بالرفض المطلق و المبدئي من طرف الحكومة المؤقتة التي دعت إلى إجتماع عاجل لبحث مستقبل البلاد من خلال «جدول أعمال» محدد الم تدرج فيه قضية توسيع المجلس و كان يضم نقطتين هما:

- تطوير جبهة التحرير الوطنى لتصبح حزبا سياسيا.
  - انتخاب المكتب السياسي لحزب الجبهة.

و هو الأمر الذي فجر كل شيء، و خرج بالخلافات من السرية إلى العلن، و تسبب في إنقسامات مخيفة جعلت الزعماء الخمسة ينقسمون فيما بينهم إلى كتلتن:

- كتلة متشددة (تورية راديكالية) مثلها محمد بوضياف، و ايت أحمد.
- و كتلة مصلحة سياسية (دبلوماسية) مثلها بن بللـة، خيضـر، و رابـح بيطاط.

أما الحكومة المؤقتة فقد أصرت على قررار توسيع المجلس الوطني و الذهاب إلى الإجتماع بورقة عمل (عملية) للنظر في مستقبل البلاد، و وضع خطة ما بعد الحرب، و في اليوم المحدد لانعقاد المجلس الوضي بطرابلس (ليبيا) يوم 05 ماي 1962... كانت المفاجأة التي شطبت حسابات «الزعماء الخمسة» و أفسدت على «المجلس الوطني» خطته المستقبلية لأن الجيش كسان الحاضر الأقوى.

القادة العسكريون للولايات التاريخية أحسوا بخطىورة الموقف فقرروا حضور «المجلس الوطني» تفاديا لأزمة سياسية غير محمودة العواقب، و بسهذا الحضور الرسمي للجيش فهم الجميع أن كلمة الفصل مازانت تحكمها البندقية، و أن كل كلام في غياب قادة الميدان لا قيمة له، و لكي تترجم هذه الفكرة السيمشروع ميداني مشهود وضعت خطة من نقطتين عمليتين شطبتا «جدول عمل» الحكومة المؤقتة و هما:

- المطالبة باستقالة رئيس الحكومة المؤقتة (السيد بن خدة)
- المطالبة بتشكيل حكومة جديدة تكون في مستوى قوة التورة و متطلبات الاستقلال.

و هو ما يعني أن الحكومة المؤقتة أصبحت غير مرغوب فيها، و أن عليها أن ترحل إستجابة لطلب جيش التحرير، أو يتم ترحيلها عنوة مادامت اليد على الزناد.

تفاعلات الأحداث كانت خطيرة و مقلقة على نحو جعل الجبهة التي قادت تؤرة التحرير تنقسم على نفسها و تصدر حكومتها المؤقتة قرارا خطيرا جدا (في جوان 1962) من تونس كان رد فعل غير حكيم على خطة قادة الولايات التاريخية يتضمن إجراءين كلاهما بالغ الخطورة هما:

- حل جيش التحرير الوطني
- عزل كبار القادة الميدانيين (و على رأسهم السادة : هــواري بومديـن، على بومنجل، و سى سليمان).

و كرد فعل عكسي آخر سريع و مباشر تحرك مندوبو الجيش ليعلنوا (من المغرب) رد التحدي بالمثل و وضع الحكومة المؤقتة أمام الأمر الواقع، و ذلك بالإعلان الفوري عن ثلاثة قرارات هي :

- عدم الإعتراف بالحكومة المؤقتة.
- إدماج جميع الهيئات الموجودة فيه تحت سلطة جيش التحرير.
- إعتبار «المجلس الوطني للثورة» هو السلطة الشرعية و الوحيدة في البلاد (و اتهام الحكومة المؤقتة بالخروج عنه بمواقفها السالفة الذكر).

و هكذا وجدت الحكومة المؤقتة نفسها محاصرة مسن «طرابلس» إلى «وجدة»، و بهذا دخلت الجزائر في منطقة الزوابع منذ فجر الإستقلال، و بادرت كثير من «الجهات» بصب الزيت على النار لتوسيع رقعة الفتنة التي دشنت بدايتها «منظمة الجيش السري»، و باتت نذر الحرب الأهلية تلوح في الأفق، لكن الجيش استدرك الموقف عندما أشرف على انتخابات 20 سبتمبر 1962 التي انتزعت موافقة المجلس على تعيين السيد أحمد بن باللة رئيسا للحكومة و السيد فرحات عباس رئيسا للمجلس...

هذا الحل الإنتخابي (العسكري) قضى على المعارضة العلنية في الظهاهر على الأقل غير أن اختفاءها كان تكتيكا يقف وراءه زعماء كبار مثل ايت أحمد و كريم بلقاسم... و كان يتحرك تحت أيديهم 35 عضوا قياديا كلهم كانوا يتطلعون ليوم الإنتخابات الرئاسية المقررة بتاريخ 19 سبتمبر 1963، و كلهم كان يحمل في «عقله» مشروعا لبناء الدولة الوطنية الفتية، و كل فرد فيهم كان يرى نفسه أهلا لكرسي الرئاسة!؟

يوم 15 سبتمبر 1963 تمت تزكية السيد رئيس الحكومة (أحمد بن بللة) ليصبح رئيسا للجمهورية لا لكونه أحق القياديين بكرسي الرئاسة و لا هو كان أجدر بها من محمد بوضياف أو هواري بومدين، أو كريم بلقاسم.. مثلا، و لكن حسابات الجيش و تقديرات قيادة الأركان فضلت أن يكون الرئيس الأول لجزائر ما بعد الحرب هو الحلقة الأضعف في سلسلة مازالت قيد التجربة

و لابد أن تنفصم إحدى حلقاتها في الوقت المناسب بعد تجربة أول جمهورية جزائرية بعد استعمار دام 132 سنة.

بعد الإعلان عن النتائج أخذت دائرة الشغب في الإتساع السي أن تحول بعضها إلى أشكال من التمرد العسكري المحدود، و لم يكن الحسيم العسكري حلا في ذلك الوقت، و إن كان شيئا هيّنا على رجال قادوا ثورة عارمية ضد أقذر إستعمار حديث، و كذلك الحسم تكري (الإيديولوجي) لم يكن سهلا علي الصعيد الداخلي و الخارجي على حد سواء، أما سياسة «القبضة الحديدية» على الداخل الذي كان يحكمه الجيش فلم يكن بن بللة يجيدها أو ربما لم يكن راغبا في إستخدامها لأن الجيش لم يكن في قبضته، و كان هو نفسه يشعر بنوع مسن العزلة... و يعمل على فكها عن طريق تشكيل «الميليشيات».

أما الشعب فكان -في لحظات الفرحة العارمة- يرقب عن بعد واجهات الصراع، ولم يكن له أدنى علم أو معرفة بالخلفيات، لأنه لحد يكن يتصور إطلاقا أن «الإخوة» الذين إمتزجت دماؤهم و دموعهم و أشالؤهم في ساح الوغى و تعاونوا على الحلو و المر سنوات الجمر من أجا تحقيق هدف مشترك هو تحرير الجزائر، سيرجعون بعد خروج فرنا، و بعد أنهار الدماء و الدموع أعداء يتربص بعضهم بالبعض الاخر

و أما الحيش فقد ظلت يده على الزناد يرقب الداخل بعين حدرة و العين الأخرى ظلت مفتوحة على الحدود الشرقية و الغربية في انتظار ما تنشره فرنسا من خرائط «استعمارية» حول ترسيم الحدود المفخخة في معركة «مخلفات الإستعمار».

و هي السياسة التي يعرفها كل من له أدنى اطلاع بخبايا الإستدمار و مخططات ما بعد الحروب العسكرية التي كانت اشكالية التحكم في اعادة توزيع الثروة أخطر مكوناتها حيث إندلعت حمّى ضارية تلقاء تصفية مخلفات الاستعمار.

و كان يجري في موازاة ذلك صور غير منظمة من عمليات الإستيلاء على ثروات الأمة في ما يعرف بد «الممتلكات الشاغرة».

و هو جذر آخر في الصراع يختصره حديث العقلية البرجوازية.

العقلية الجزائرية عقلية «برجوازية» أساسا، و حتى الذين تحدثوا، أو كانوا يتحدثون، عن الإشتراكية، و عن التأميم، و عن الطبقة الشغيلة، و عن جمهورية «البروليتاريا»... كانوا في الحقيقة يرفعون شعارات الثورة البولشفية في خطاباتهم الرسمية و لكنهم كانوا يمارسون سلوكات البرجوازية المتوحشة في أبشع صورها.

إن من أوضح الأدلة الملموسة على صحة هذه النظرة هي أن السيارة الأولى التي دخلت جزائر الإستقلال رسميا هي (D.S) و أن الصراع بين «بيجو» و «ستروان» في الجزائر بدأ مبكرا، و أن مسلسلا واحدا مثل «دلاس» الذي عرضه التلفزيون الجزائري في عز الإشتراكية كان كافيا لنسف كل أحلم الإشتراكيين، بل كل القيم و التصورات و المبادئ التي ظلل الحزب الحاكم (حزب جبهة التحرير الوطني) يبنيها و يسجن و يعتقل و يعاقب كل من يخالفها.

أن الناظر في قصور السادة و قبور الشعب في جزائر الاستقلال سيقرر بغير ما حرج و دون بذل جهد بأن الإشتراكية لم تعش في الجزائسر إلا على اللاقتات و في هتافات تجار الشعارات.

هذه الحقيقة أرجو الإحتفاظ بها إلى حين ريئما يستقيم السياق في محاولتنا لفهم أزمة الجزائر و جذور الصراع فيها ببسط حديث مهم عن السثروة، التي كانت مكونا أساسيا من مكونات الصراع في الجزائر التسي حررها الجميع و استفادت «النخبة» الحاكمة من خيراتها.

لقد خرجت الجزائر من سنوات الجمر السبع منهوكة القوى و لكنها خرجت غنية بثرواتها بعد اكتشاف النفط، و كان القاسم المشترك بين جميع المجزائريين هو الفقر و الجهل، و في أقل من عام واحد لاحظ الشعب المجاهد صعود طبقة منه إلى قمة الثراء، و لوحظت السيارات الفارهة من نوع (D.S) تجوب شوارع المدن الكبرى، و تساءل الضمير الجزائري «من أين لك هذا؟» و هل كنا شركاء في المغارم فلما جاء عصر المغانم وجدنا أنفسنا خارج القسمة؟ و هل يعقل أن نتقاسم الموت و لا نتقاسم الحياة؟؟

مثل هذه التساؤلات، لاشك، كانت حاضرة في الضمير الجمعي لكل الجزائريين خاصة أن الخطاب السياسي لم يكن منسجما مع وتيرة الإستحواذ

على أملاك المعمرين و ظاهرة السطو على الأراضي الفلاحية المنتجة بوصفها أرض «البايلك» أي أرض المعمرين الفرنسيين و وضع الارجل و الايدي على «خلو الرجل» و إعلان الملكية الخاصة على الممتلكات الشاغرة و تنازل الدولة لبعض «كوادرها» عن ممتلكات ضخمة بالدينار الرمزي... و هلم جرا، كلها كانت سلوكات يومية، بل كانت «يوميات المواطن» الجزائري في ظل الإستغلال و الحرية، و هي وجود للإستغلال البشع باسم النفوذ و السلطة.

يقابل كل ذلك وجه أخر للإستغلال البشع و هـو الزحـف إلـى إحتـلال المراكز و المناصب و المسؤوليات العليا بغير أهلية و لا رصيد في كثير مـن الأحيان إلا رصيد العصبية و الجهوية و المحسوبية أو «ضربة الحـظ» التـي أوصلت كثيرا من ربائب الإسـتدمار (مـن الخونـة، و الحـرك، و القوميـة، و البياعة...) إلى مراكز عالية كان لها دورها المستقبلي في صنـع القـرارات الخطيرة التى قادت الجزائر كلها إلى الهاوية بعد ربع قرن من الإستقلال.

هؤلاء الإنتهازيون لم يكتفوا بانتهاب أموال المعمرين و ممتلكات التروة، و يتقاسموا فيما بينهم غنائم الحرب و يوزعوا الفيء بينهم بالسوية، و إنما تجاوزوا ذلك إلى حرمان ذوي الحقوق من تحصيل حقوقهم في اطر قانونية، و وجد بعض المجاهدين الحقيقيين أنفسهم خارج الصف، لقد كان على المجاهدين الحقيقيين أن يصفوا صفوف الثورة من الخونة بعد الاستقلال، شم يكون من حقهم بعد ذلك إقتساء «غنائم الحرب»، و لكنهم لم يفعلوا شيئا من ذلك.

لو فعلوا ذلك لقلنا: إن من حق صانعي التورة إقتسام غنائمها التي استرجعوها من بين أيدي الإستدمار غير أن الأمر لم يتوقف عند حدد توزيع «ثروة الثورة» بين المجاهدين الخلصص، و إنما كان بعض «الخونه» من أكثر المستفيدين بأموال الأمة، و زيادة في الإستخفاف بمقدرات الناس و أقواتهم و أرزاقهم حتى كان بعضهم يدعو الشعب الجائع الفقير إلى عصر فقره و شد الأحجار على بطن المسغبة ليصب من عرقه ثمالة الجهد الموجود في «صندوق التضامن»، بعد سنة واحدة من خروج فرنسا، أي سنة 63-1964 لإعادة بنساء الجزائر، و تحية سامقة للشعب الجزائري المغوار الذي «تحرره» رغم فقره و جراحه و أرضه المحروقة و ملأ هذا الصندوق، و صناديق كثيرة، ذهبا و فضة استجابة لدعوة التضامن.

فقد سلبت النسوة حليهن عن طواعية و طيب خاطر، و أفرغت الجيوب و القلوب في صندوق التضامن رغبة صادقة من الشعب في إعادة بناء الجزائس بالمشاركة الفعلية في معركة البناء و التشييد بعد معركة الدماء و الدموع، و كان الشعب الجزائري مرة أخرى في مستوى الأحداث المتسارعة في غمرة الفرحة، محبا لدينه و وطنه... بل كان -هدده المرة- أفضل من حكامه و زعمائه.

لكن الفرحة لم تتم فقد قيل إن «صندوق التضامن» دخل ثكنة على خوجــة العسكرية ثم غابت أخباره إلى أن طفت على الســطح بعــد أحــداث أكتوبــر 11988؟

بهذه العقلية، و من هذا المنطلق تشكل في رحم الضمير الجمعي الجزائوي سرطان القارونية الكانزة ليظهر في الوطن جعد ربع قرن من الإستقلال—6000 ملياردير يقولون كلهم للشعب ما قاله قارون يوما «إنما أوتيته على علي عندي»، و هكذا ضاعت التقة، و أصيبت اليد الجزائريسة بالشلل، و تسارع الناس إلى المسؤوليات عندما أدركوا أن المسؤولية في واقع الأمر كانت تشريفا و ليست تكليفا، و كانت المسؤولية أقرب الموارد إلى الثراء السريع.

و هكذا أصبح ملف الثروة أحد مكونات الأزمة الحالية إن لم نقل إنه أتقل ورقة في ملف الصراع الذي دارت رحاه في هذا القطر المظلوم.

أما عبقرية الجمع بين الثورة و الثروة كمكون أخر من مكون الأزمية فالحديث عنها يبدأ من مرحلة سياسة «تنظيم الفوضى» التي فرضتها التركية الثقيلة من المشكلات و الأزمات و الفخاخ المنصوبة... التي خلفها الإستدمار الفرنسي وراءه قبل رحيله من الجزائر، و الجمع بين التسورة و البثروة هي القنبلة الإجتماعية التي تفجرت ليلة الإستقلال و مازالت شظاياها تتطاير في كل مكان و يسقط بها ضحايا كل يوم لأنها كانت «كالقنبلة العنقودية» التي تتفجر بالإنشطار كلما لامست جسما غريبا.

و هكذا تدرك أن القتال من أجل التحرير شيء، و النضال من أجل التعمير شيء آخر في ميزان التنظير و التطبيق، فالأشقاء الذين تعاونوا على طرد فرنسا و طووا ورقة الإستعمار في الجزائر إلى الأبد كانوا مقاتلين أشاوس في جبهات التحرير، فلما تحقق الهدف الكبير إختلفوا حول كيفيات «تنظيم فوضيى» ما بعد الحرب.

#### 2- متاعب الرئيس:

الرئيس أحمد بن بلة كان رجلا دبلوماسيا و قد ساعدته شهرته و شعبيته على الصعود السريع و لكنه لم يكن رجلا عسكريا و كانت عواصف ما بعد الثورة أقوى من إمكانياته الذاتية، و لعله كان يشعر أنه ليسس رجل المرحلة الإنتقالية المتوترة، و أن «الجيش الحدودي» له رأي اخسر في حكم البلاد و سياستها، و أن هناك حلقة مفقودة في سلسلة التواصل بين القاهرة و الجزائر مرورا بنت مرة...

و فعلا، سرعان ما إكتشف الزعيم بن بلة أن المهمة التي أوكلت إليه لم تكن -كما تصورها- توقيعا رسميا على بياض، و إنما كانت «هدية مسمومة» و أن سياسة تنظيم الفوضى أصبحت مفروضة عليه لإخراج البلاد من النظاؤونوي إلى الفوضى المنظمة على الأقل في مرحلة أولى ليسهل عليه بعد ذلك التحكم في عملية الإنتقال بالشعب الجزائري كله من البداوة إلى الحضارة، أو من المجتمع الزراعي إلى المجتمع الصناعي المنشود، على أن تتولى قيداة الأركان -أو الجيش بشكل عام- مهمة إعادة بناء المؤسسة العسكرية التي كلنت تنسج -في الخفاء و بسرية كاملة- خطة زحزحة الرئيس عن سدة الحكم بعدما تبين لها، أو لجناح منها، أن «عقلية السجن» التي ورثها الرئيس غداة الشورة ظلت تلازمه بعد الإستقلال، و أنه بحاجة إلى وقت طويها لرئيس غداة الشورة الجزائري واقع شعب خارج من ثورة كبرى و أن التوجهات المطلبية الضاغطة تحتاج إلى شخصية «ثورية» تحسم الأمور دون نقاشئة كان الصراع حولها المطلبية في منظور شمولية البناء الوطني لدولة فتية ناشئة كان الصراع حولها محتدما على أكثر من جهة في الداخل و الخارج.

لقد وجد الرئيس نفسه يواجه تركة تقيلة من المشكلات لا يمكن أن تحلها سياسة الترقيع بالهروب إلى الأمام، أو سياسة تعليق المشكلات على مشجب الإستعمار الذي خلف وراءه تركة تقيلة كانت سببا في متاعب الرئيس، و كهان من أخطرها ثلاث مشكلات جوهرية هي :

أ) مشكلة اللاجئين: مليون لاجئ عادوا فجر الإستقلال من الدول المجاورة يبحثون عن أراضيهم و ممتلكاتهم و يقدمون أنفسهم للشعب (الذي الكتوى بنار الثورة) على أنهم كانوا مجاهدين كبارا على حدود البلد الشرقية (تونس) و الغربية (المغرب)، و كانوا هم الذين يشغلون الالة الدبلوماسية في الخارج، و هم الذين «دولوا» القضية الجزائرية.

إن تدفق هذا العدد الكبير من اللاجئين على أرض الوطن بعد الإستقلال كان عبنا إضافيا على مخطط النمو التكاملي، و الحق أن بعض اللاجئيين كانوا لا يفكرون في العودة إلى أرض الوطن بدليا أنهم إشتروا أملاكا و بنوا «قصورا» في الأراضي التي استقروا بها بين سنوات 55-1962، و هي مشكلة لا نحب التطرق إليها الان بيد أن فرحة الإستقلال حملت أشواق الجميع على قرار العودة إلى أرض الوطن دفعة واحدة مما جعل النظام يواجه أرمة بطالة عضوضا و بدأ يفكر في كيفيات لتشغيل هذه الأيدي خارج الوطن، و لأن فرنسا قد أبدت إستعدادا لتوفير مناصب شغل وراء البحر، ربما تكفيرا عن ذنوبها، فقد بدأت مكاتب «اليد العاملة» تفتح أبوابها للمهاجرين أو الذين يرغبون في الهجرة إلى فرنسا على مستوى التراب الوطني، ليفتح ملف الهجرة من أجل الشغل و تبدأ الهجرة الجماعية تجاه فرنسا لتضاف إلى ملف جذور من أجل الشغل و تبدأ الهجرة الورقة كان لها شانها بعد ربع قرن من الصراع ورقة جديدة، و هذه الورقة كان لها شانها بعد ربع قرن من

ب) مشكلة بسط النفوذ على ممتلكات المعمرين: إستولى بعضض كبار التجار و المزارعين، و كذا بعض ضباط الجيسش و رجال الأعمال على المنشات الصناعية و التجارية، و على الأراضي المنتجة و المزروعة، و على العمارات و المباني العمومية، فيما كان يعرف بـ «الأملاك الشاعرة»، مما جعل حكومة بن بللة مهددة بخطر ميلاد «البرجوازية» الصغرى التي ستنسف فيما بعد «ميثاق طرابلس» و هي سابقة خطيرة فتحت الباب، منذ فجير الإستقلال، على نسف هيبة الدولة عن طريق فيرض سياسة الأمر الواقع و التخلى تدريجيا عن مواثيق الثورة.

و هذا عامل آخر من عوامل تشكيل بؤر الصراع بين بعض المجاهدين الحقيقيين و بعض المجاهدين المزيفين من ربائب الإستعمار (حيث تذكر الحصائية شبه رسمية أن عدد العملاء الذين كانوا يتعاملون مصع فرنسا ضد شعبهم و وطنهم قد بلغ 80 ألف عميلا سنة 1958)، و هم الذين صوتوا ضد استقلال الجزائر بنسبة بلغت 2,7 % سنسة 1962 (و هم المعروفون عند الجزائريين بجماعة 03%).

فأين ذهبوا بعد الإستقلال؟ و كم صارت نسبتهم سنة 1988 بعد أن كانوا سنة 1962 زهاء 120 ألف خائن؟

ج) مشكلة «التسيير الذاتي»: فرص على الشعب الأمي فجر الإستقلال (97% أميا) الدخول القهري في سياسة التسيير الذاتي بغير تخطيط و لا توزيع عادل للثروات (و في مقدمتها الأراضي الفلاحية) مما أوجد مجالا خصبا للتلاعب بممتلكات الشعب (أملاك الدولة) و أفرز شكلا جديدا مسن الإستغلال البشع في المجال الزراعي على نحو جعل الفلاحين يعملون تحت أيدي جزائرية بنفس العقلية التي كانت عند «الكولون» من المعمرين بل أبشع من ذلك و أشنع، فقد اكتشف بعض الفلاحين و المواطنين عموما أنهم ماز الوا تابعين إداريا «البايلك» مما فرض على الحكومة إصدار مرسوم 18 مارس 1963 لتعريف «الممتلكات الشاغرة» و تحديدها و تنظيمها، و لكن الوقت كان قد فات، لأن التنظيمات الخفاشية (من مصاصي دماء الشعب) كانت قد استولت على عريف الممتلكات الشاغرة» بعد أن أصبحت هذه الممتلكات محجوزة بل مملوكة بعقود رسمية.

و توالت المراسيم في شهر مارس 1963 بمعدل مرسوم كل أسبوع من شهر مارس (يوم 18، و 22، و 28 منه) لكن «المافيا» كانت قد بسطت نفوذها و أحكمت القبضة على ممتلكات الشعب الشاغرة و لد تسترك لهذا الشعب المنكوب إلا فتات الملابس الرثة «الشيفون» التي كانت تصله من الهلال الأحمر أو من بعض المنظمات الخيرية العالمية هدية للشعب الجزائري مكتوبا عليها «ليست للبيع و لا للمبادلات».

و بعد صدور قانون 06 ماي 1963 الذي ينص على «أن توضيع تحيت حماية الدولة الممتلكات التي يساء امتلاكها أو إدارته و استغلالها أو إستخدامها الى النظام العام أو الأمن الإجتماعي...» أنشئت على الفور لجان «التسيير الذاتى».

و هنا بدأت توزع رسميا بذور البيروقراطية التي مازلنا نعاني شرورها الى اليوم، و منها تفرعت أمراض اجتماعية خطيرة، كالمحسوبية، و الوصولية و الإنتهازية، و الجهوية، و الحكم العشائري... و لم يستطع بعض المخلصين من المجاهدين الصبر على هذه التجاوزات، و هم الذين كانوا يحلمون بوطن حر يتقاسمون فيه «طين البلاد» فإذا بهم يرون الوطن يتحول الى «بقرة الأيتام» لبنها للسلطة و علفها على الشعب...

و تحركت على أكثر من محور نداءات التحذير المنذرة بانز لاق التورة عن أهدافها بين محورين:

- محور الورثة الشرعيين للشهداء و ميراث الشورة من الإسلاميين و الوطنيين.

- و محور الإنتهازية التي سلبت الشعب حقه في إقتسام خيرات بلاده.

و الصراع حول الثورة و الثروة -كما أسلفنا- هو نفسه الصراع حول الثوابت و «الكرسي» لذلك رفع الشعار -الذي لم يطبق في الميدان- في عهد أحمد بن بللة: «لا جمع بين الثروة و الثورة لرجال السلطة»، فأما أن تكون تريا بلا حكم، أو تكون حاكما بلا ثراء...

و الحق أن الحكم و المال هما مدار الصراع البشري منذ بداية الخلق الى قيام الساعة، و أن «المحرك الحقيقي لاختبار مسدى صلاحية (أو حتى شرعية) أي نظام هو مدى مشاركة الناس (الشعب) في دعامتيه هاتين (الحكم و المال أو السلطة و الثروة)، و كلما إتسعت مشاركة الجماهير في مرفقي السلطة و الثروة كلما توفر للنظام عناصر الصحة الإيجابية و الشرعية و العكس صحيح تماما، فكلما ضاقت دائرة المشاركين في السلطة و الثروة كلما تقلصت عناصر الصحة و الإيجابية و الشرعية، و انفتح الباب لشرور و سلبيات... و إذا عرفنا من بيده الأمر في هذين المرفقين... فسوف نقف على حقيقة من بيده الأمر في المجتمع كله...».

هذه هي بعض مكونات الفوضى التي كان على الرئيس بن بللة تنظيمها، و التي في ظل دولته تجمعت الثروة بين أيدي قليلة من أصحاب النفوذ أو مسن ورثة الإستعمار الذين استحوذوا على أملاك الشعب بغير ضوابط، و همشوا الثورة بغير مسوغات معقولة، الأمر الذي دفع ببعض «الضباط» السى التفكير في التمرد على خط بن بللة بحجة أنه حول الجزائر إلى ملكية خاصة و وضع كل رفاق السلاح على الهامش، و أخرون كانوا يفكرون في تصحيح المسار الثوري قبل استفحال الأمور!!؟

و أمام العجز الكامل للرئيس و حاشيته عن التحكم في مقاليد الأمور، و القدرة على إدارة الأزمة أو «تنظيم الفوضى» إمتدت اليد العسكرية لتنزيح

الزعيم أحمد بن بللة من على سدة الحكم، ليصل «الكولونيل» محمد بوخروبــة المدعو هواري بومدين الى هرم السلطة يوم 19 جوان 1965 في الذكرى الثالثة لوقف اطلاق النار و يعلن عن «التصحيح الثوري» و نهاية المراحل الإنتقاليــة المتوالية.

لقد انتهت المراحل الإنتقالية الثلاث (مرحلة عباس فرحات، و مرحلة بسن خدة، و مرحلة بن بللة) و لكنها نرب بصماتها على خارطسة الصراع في الجزائر الذي أغلق عليه هو اري بومدين حدود البلاد ليجعله صراعا جزائريا جزائريا حول المنهج الإشتراكي الذي قال عنه بن بللة في خطابه بشرشال يوم 30 ديسمبر 1964 «سنحقق الإشتراكية لأنها تتلائم و الإسلام»!!

فماذا صنع أحمد بن بللة خلال فترة حكمه القصيرة التي لم تغلط سوى حولين كاملين (15 سبتمبر 1963 - 19 جوان 1965)؛ و هل كان يؤمن فعلل بأن الإشتراكية تتلاءم مع الإسلام أم أنه كان يمارس الديماغوجية باسم الإسلام و الإشتراكية ليرضى الجميع فخسر تأييد الجميع؛

#### 3- تيرموميتر الصراع في الجزائر:

إن الفقه الصحيح للصراع في الجزائر لا يمكن إدراكه إلا من خلال ضبيط «تيرموميتر» الصراع بين مشروع المجتمع في مدار الإختيار السيد للشعب بقناعات ذاتية و المشاريع المفروضة عليه من خارج قناعاته، ذلك أن محطات الصراع في الجزائر بين الإسلاميين و اللائكيين (العلمانيين) من جهة، ثم بيان الوطنيين و الإستئصاليين من جهة أخرى قد كشفت عن ثلاث حقائق في غايسة الأهمية نذكرها في هذا السياق استكمالا للصورة و زيادة في الوضوح:

- الصراع بين المبادئ و المصالح لم تكن تحكمه الوسائل و انما كانت تفرضه الغايات (الأهداف).
- أجمعاب المصالح في الجزائر لا يصارعون خصومهم بالأصالة و إنما يخوضون المعارك ضدهم بالوكالة.
- كثير ما تنطلق الأمور في اتجاهاتها الصحيحة و لكنهها سرعان مها تنحرف عن أهدافها عندما تجد نفسها مضطرة تحت ضغط الواقع إلى الأخذ بوسائل ليست نظيفة لتحقيق أهداف نبيلة.

و من هذا المنظور يمكن ضبط جدور الصدراع في الجزائر على «التيرموميتر» السالف الذكر، ذلكم أن البدايات البعيدة قد ننساها أحيانا و لكنها تظل مكونا أساسيا من مكونات الترسب التاريخي للذاكرة الجماعية الذي يتفجر فجأة عندما يبلغ ذروة التازم.

و اليك خلاصة القصة من أولها بشكل مختصر مفيد:

بعد الإستقلال مباشرة منعت السلطات الجزائرية العسودة إلى الاحسزاب و الجمعيات التي هجرها أصحابها غداة ثورة التحرير، و كانت الحجة في هذا المنع «المحافظة على الوحدة الوطنية» التي ذابت كلها في أتون الثسورة تحست راية «جبهة التحرر الوطني» لكن بعض الزعماء إخترقوا هذه القاعدة و شكلوا كيانات مستقلة، منها تنظيم حمل إسم «جمعية القيم» تأسست بتاريخ 09 فيفسري 1963 برئاسة الشيخ الهاشمي التيجاني، و بدأت تعمل في العلن، فكان نظهورها وقع الصدمة على كثير من الجهات حتى أن جريدة (Le monde) الفرنسية رأت في تأسيسها خطرا على مصير رئيس الدولة الجزائرية فكتبست يسوم 19 أفريل 1964 تقول: «إن حملة التعصيب الديني تعرض حكومة السيد بسن بالمنطر».

و الحقيقة أن الصراع بين المشروع الأصيل (الإسلامي الوطني) و المشروع الدخيل (العلماني التغريبي) لم تفجره جمعية القيم، بل تفجر صبيحة فجر الإستقلال في أول خطبة لرئيس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين في أول جمعة -في ظل الحرية- بمسجد «كتشاوة» بالعاصمة الجزائرية امام بضعة الاف من المصلين و الضيوف و الدبلوماسيين... فقد جاء على لسانه ما أثار حفيظة دعاة اللائيكية (العلمانية) في ذلك الوقت فوضعوا لخطابه ألف

قال البشير الإبراهيمي في هذا الخطاب التاريخي بمسجد «كتشاوة»:

«إن هذه المواكب الحاشدة بكم من رجال و نساء يغمرها الفرح و يطفح على وجهها البشر لتجسيم لذلك المعنى الجليل و تعبير فصيح عنه، و همو أن المسجد عاد إلى الساجدين الركع من أمة محمد(صلى الله عليه و سلم)، و أن كلمة «لا اله إلا الله» عادت إلى مستقرها...

فالإيمان الذي تترجم عنه كلمة «لا إله إلا الله» هو الذي أعاد المسجد السي أهله و هو الذي أتى بالعجائب و خوارق العادات في هذه الثورة...».

إن مثل هذه المعاني لم تكن مقبولة فجر الاستقلال، لذلك استدرك الشيخ الإبراهيمي على نفسه قبل نهاية خطابه ليصحح و ينسي بعصض «الملاحظيس» وساوس الشيطان فقال : «إن الإستعمار كالشيطان... فهو قد خرج من ارضكم و لكنه لم يخرج من استتكم، و لم يخرج مسن قلوب بعضكم... فلا تعاملوه إلا فيما اضطررتم إليه و ما ابيح للضرورة يقدره».

و مرة أخرى حاول الإبراهيمي -في الخطاب نفسه- سد كمل الثغرات المحتملة حتى لا يفتح ملف الصراع «المفتعل» بين بقاينا جمعينة العلماء و السلطة الفتية فقال: «إن حكومتكم الفتية منكم تلقت تركبة متقلة بالتكاليف و التبعات في وقت ضيق لم يجاوز اسابيع فأعينوها بقوة، و انصحوها فيمنا يجب النصح فيه بالتي هني احسن، و لا تقطعوا اوقاتكم فني السفاسف و الصعائر، و انصرفوا بجميع قواكسم إلى الاصلاح و التجديد و البناء و التشييد، و لا تجعلوا للشيطان بينكم و بينها منفذا يدخيل منه و لا لحظوظ النفس بينكم مدخلاد. الخ».

لكن الشيطان كان قد دخل... و تزوج، و انجب شياطين اخرين...

و حظوظ النفس لعبت دورها المغرض، و تحول «شبح» جمعية العلماء و من معها من الاتباع و الأنصار - من فرحة الإستقلال الى غيابات السحون، و بدا واضحا للعارفين بخلفيات الصراع ان الرئيس الجزائري، كسان يجرب الطلقات التمهيدية التي تفرض على العدو الإنسحاب السبى المخابئ و تمكن الجيش المهاجم من عبور الثغرة تحت الطلقات المكثفة لمدفعية الميسدان، هذه اللغة العسكرية طبقت ميدانيا على الصعيد السياسي.

و هذا الذي حدث فعلا.

و يبدو لي الآن بعد مرور 32 عاما على فجر الاستقلال ان الزعيد له يكن مدركا لخطورة الكرسي الذي اجلسوه عليه، و كانت مجموعة «المرتزقة» الذين أحاط بهم نفسه تزين له النهاية، و تبسط له الأمور إلى حد السذاجة و الإبتانال في ظرف كان كل شيء فيه بحاجة إلى حزم و صرامة، بن السبى قدوة إدراك و احاطة و عمق تفكير و فصل...

كانت المرحلة تتطلب رجلا داهية بكل ما تحمله هذه اللفظــة مــن أبعـاد سياسية، و كان المرشح الوحيد لهذا المنصب -في نظر كثير من الضباط- هــو «الكولونيل» هو اري بومدين، غير أن الصراعات الداخلية بين الأجنحة النــافذة من جهة (على مستوى الولايات) ثم التوترات المفتعلة -التــي عرفتــها الدولــة الجزائرية الفتية- حول مسألة الحدود الشرقية و الغربية (تونــس، و المغـرب) من جهة أخرى فرضتا الإنتظار و التريث كما فرضتا إبقاء بن بللة في كرســي الرئاسة ريثما ينتهي القادة العسكريون من توحيــد الجيـش و إنـهاء المسـالة الحدودية و تهيئة الظروف العامة لتسلم زمام السلطة و إنهاء سياســة الفوضــى المنظمة، أو سياسة «تنظيم الفوضى».

غير أن «تهيئة الظروف» كانت مهمة صعبة في ظل التحولات «من شورة التحرير إلى ثورة البناء و التشييد»، و قد تكدست على مكتب الرئاسة عشرات الملفات المفتوحة من أخطرها ملف توحيد الجيش، و ملف إنهاء المسالة الحدودية، و ملف تصفية الجيوب الداخلية، و ملف المسالة الإجتماعية بكل مكوناته، يضاف إليها التحديات التقافية و الاقتصادية و الاعلامية مسع العجر الإداري الناجم عن انسحاب الإدارة الاستعمارية و سياسة «تفريغ» المؤسسات من التقنيين و ذوي التجربة…

تم ملف الخيار السياسي بين اليمين و اليسار و الوسط..

كل ذلك كان يشكل التحدي الصارم الذي لا تجدي معه الحلول الترقيعيسة و لا الحن «الديماغوجي» او الحل الوقائي الظرفي، لكن الباب كان قد فتح على مثل هذه الحلول لسهولة التعامل مع الموجود قصد تلبيسة الحاجسات المطلبيسة (الانية) على حساب المشروع الإجتماعي، و المشروع الثقافي، بسل المشسروع الحصاري برمته رغبة من بعض الزعماء في التعامل مع «الجاهز» الذي لسن يكلف الحكومة الجزائرية أي مشقة لدراسة واقع مسا بعدد الحسرب لإحصساء المشكلات و تصنيفها و رسم خطط الخروج المنظم بدل الفوضى المنظمسة، و هنا بدأ الإنزلاق التاريحي الخطير و المتمثل في «إستيراد» مشسروع دولة، بدل العمل الجاد على «إنشاء» مشروع دولة يحمل بصمات الواقسع الجزائسري و تطلعات المستقبل من عمق أشسواق الشسعب لا مسن دوائسر «الامسلاءات» الخارجية.

هذا هو المنعطف الثاني على محور الصراع حول «هوية» جزائر ما بعد الثورة.

فما هي أبرز معالم هذا الصراع؟ و ما هي أوضح انعكاساته على مستقبل الفعل السياسي الذي سطره هو اري بومدين بعد «التصحيح الثوري» في جــو ان 1965؟

إن شعبا قاوم الإستدمار 132 سنة، و خبير أساليب المكير و التامر، و رفض الذوبان في ثقافة غريبة عن مكوناته، و دخيلة على مقوماته، و دفيع ثمنا باهضا من دمانه و أشلائه و فلذات أكباده في سبيل «هويته» و انتمائه الحضاري، ثم يجد نفسه بعد كل هذه التضحيات يواجه أشكالا من الممارسات كان قد أخرجها من الباب فعادت إليه من النافذة، لحري به أن يفكر في «ثورة» أخرى تقضي على جميع الأشكال الإسيتدمارية و تستاصل شافة الوجود «الفرنسي» و لو في صورة «الشومبيط» أو الحارس الذي كان هميزة وصيل بين البلدية و المواطن...

لكن، و في غياب الوسائل و الإمكانيات و الشروط الموضوعية، و بعد سبع سنوات من الدماء و الاشلاء و الدمار الشامل قال ضمير الشعب كله بلسان الحال «سبع سنوات بركات» فبدأ التفكير –على طريقة دودة القز – في صناعة شرائق يتقوقع الضمير الجمعي داخلها لفترة من الوقت ريثما تتخمر فكرة «الدفاع الذاتي» عن المبادئ و القيم التي من أجلها قامت الثورة و حررت في بيانها الاول و في هدفها الأول الفقرة التالية :

«إقامة الدولة الجرز انرية الديمقر اطية الشعبية ذات السيادة ضمن إطار المبادئ الإسلامية» فاين هذه الدولة الجرزائرية؛ و أين هذه الديمقر اطيابة؛ و أيان هذه السيادة؛ و أيان هذا الإطار الإسلامي؛

كان الشعب منذ فجر الإستقلال يبحث عن «هويته» العربيه الإسهامية، و عن إنتمائه الحضاري و لكنه وجد نفسه -بعد كل هذه التضحيات- يفتش عن حقيقة ضائعة وسط جو مشحون بالتوتر إلى أقصى حدوده، و داخل حليمة صراع مظلمة يبحث فيها كل طرف عن ذاته...

و لعل بعض الأصوات قد ارتفعت بالنكير ليلة الإستقلال معربة عن استيائها من عودة المنهج الذي اخرجته من الباب بقوة الجهاد و الثورة، فعد اليها من «النافذة» في شكل تحديات كثيرة متداخلة ضغطت على كيانه بقوة و وضعته أمام سياسة الأمر الواقع، و كان من أخطر التحديات التي واجهتها الحكومة الوطنية التحدي الإداري بجيش من الإداريين قوامه 13 ألف إداري

كانوا يديرون شؤون الإدارة الفرنسية و هاهم اليوم يتحولون السي إدارة البلاد تحت سلطة الدولة الجزائرية المستقلة، باللغة نفسها، و بالعقلية ذاتها، و بالأساليب «الإستعمارية» الموروثة التي يقف وراءها جيش خفي من «الحركة» (عملاء فرنسا) قوامه 80 ألف «بياع» ا؟

هذه الحقيقة كانت ماثلة للعيان منذ فجر الثورة و لكن المواجهة كانت مستحيلة لأن البديل لم يكن جاهزا، فحتى الطلبة الوطنيون الذين كانوا في الخارج التحقوا بالثورة سنة 1956 فأصبحوا ضباطا عسكريين لهم «شعل» اخر، و وجدوا أنفسهم بعد الإستقلال وطنيين بمهام أخرى!

مثل هذا التحدي دفع ببعض «الثوريين» إلى التفكير في «شورة» ثانيشة كانوا يعلمون سلفا أنهم خاسرون نتائجها على طول الخط، خاصة و هم يعلمون أن «عقلية» الجزائريين لا تتحمل ويلات الحرب الأهلية و تقف بسرعة مع «البطل» الذي تفرضه الأحداث... و كان بطل الجولة الثانية من الصراع في الجزائر هو الزعيم هواري بومدين الذي كان مدركا لأبعاد الصراع في الجزائو و مستوعبا لثقل المسؤولية التي تحملها بن بللة، و لكنه اثر الإنتظار و السترقب ريثما تتبلور فكرة الصراع بشكل يهيئ الظروف و يتيح الفرصة لإنقلاب شوري كان يتوقعه الخاصة و ينتظره العامة...

عندئد يكون «التصحيح التوري» مطلبا جماهيريا !؟

كانت بداية الصراع حول «مسألة الهوية» قد أثار ها خطاب البشير الإبر اهيمي بمسجد «كتشاوة» بالجزائر العاصمة، ثم كان لميلاد «جمعية القيم» -كما أسلفنا- و ظهور فكرة التعليم الأصلي فعل السحر في ضمير الشعب كله، فالتعليم الأصلي معناه العودة إلى النبع الصافي... إلى الكتاب و السنة.

و معناه أيضا أن جيل الإستقلال ستتحقق على يديه «المعجرة» التي عجزت جمعية العلماء عن تحقيقها، و هي العودة بالشعب الجزائري كله السي أصله و أصالته تحقيقا للمبدإ الذي وضعه ابن باديس (رئيس جمعية العلماء) في تلاث كلمات جامعة مانعة تلخص «تركة الجزائر» التي يدور حولها الصراع منذ فجر الإستقلال إلى اليوم، و هي :

- الإسلام ديننا...
- العربية لغتنا...

هذا الإطار المرجعي الذي وضعه العلامة ابن باديس هو الذي أصبح بعد الاستقلال محور الصراع بين «العروبيين» و هم المتقفون ثقافة مشرقية بلسان عربي، و فكر إسلامي و «الفرانكوفيل» و هم المتقفون ثقافية غربية بلسان فرنسي، و فكر تغريبي و قد كتبت مجلة العروبة في عددها الثاني الصادر في فيفري 1964 في كلمتها الافتتاحية (الثانية) تحت عنوان «كلمة صريحة» تصف غبار هذه المعركة في بداياتها فكان مما جاء فيها :

«الفرنسية لغة الخبز و الحياة، أما العربية فهي لغية الطقوس و المسحر و التعاويذا!» إلى أن تقول: «... و الازمة تبدو مقتعلة من اساسها، و غيير طبيعية الى حد بعيد، فليس من الطبيعي أبدا أن يقع الشك و التشكيك أو الحسيرة في: ما هي اللغة التي يجب أن تتخذها الجزائر لسانها الرسمي! لأن ذلك أمسر مفروغ منه لا يحتاج إلى جدال، فالعربية هي لغة الشعب في الجزائس... لان الجانب الذي طغت عليه الصيغة الاجنبية إنما هو الإدارة الحكومية، و هده الفسة القليلة من سكان الحواضر التي لا تكور إلا نسبة قليلة من سكان الجزائر...

أما ما حدث بالفعل -تتابع العروبة قولها- فهو أن لغة الادارة ظلت علي حالها (زمن الاستعمار) و ما يزال المواطن العادي يستغرب و يتساعل حين يكتشف أن المعاملة و اللغة الشائعة في الإدارة لا تختلف اطلاقا عما كان يشكو منه في العهد الاستعماري!!!».

و هكذ، تبدلت الوجوه لكن الممارسات ظلت «استعمارية» بكل ما تحمنه هذه اللفظة من رعونة و خشونة، و ظل الصراع بين ربائب الاستدمار و ورثة الجهاد و الشهداء قائما على قدم و ساق، لكن موازين الصراع كانت محكومه بقانون «المغلوب مولع بتقليد الغالب» فقد فرض التحدي الإداري نفسه و بسط الاداريون نفوذهم الكامل على الإدارة الجزائرية من مكتب رئيسس الجمهورية أحمد بن بللة الى وزارة الأوقاف (الشؤون الدينية حاليا) التي كان توفيق المدني رحمه الله يعمل على بعث روح الاسلام من خلالها في شكل نهضة علمية كلت رائدة حقا أخذت مسارها الحيوي عبر ثلاثة خطوط واضحة و هي :

- خط التربية و التعليم بإقامة المعاهد الإسلامية و النهوض بالتعليم الأصلى.

- خط الدعوة الإسلامية ببعث رسالة المسجد و استصافة الدعاة و العلماء من بلاد المشرق و بلاد الشام و حتى من تونس...
- خط التعريب الذي حمل لواءه (غير الرسمي) القلة القليلية من حملة الشهادات «المعرّبة» و أكثرهم كانوا من المجاهدين (طلبة اضبراب 19 ماي 1956) و بعض الزيتونيين...

لكن المعركة كانت أكبر من إمكانيات «المعربين»، لأنها لم تكن معركة جزائرية خالصة، فقط كانت هناك أطراف أخرى ترمي بالزيت على النار من بعيد، و كان من أخطر هذه الجهات «الحزب الشيوعي» النذي قال زعيم «موريس توريز» في خطاب تاريخي يوم 11 فيفري 1939 بالجزائر «هناك الأمة الجزائرية التي هي في طور التكوين و التي يمكن تسهيل تطورها و مساعدتها بمجهود الجمهورية الفرنسية».

و قد كشفت الأيام ان الصراع كان يتفاعل بقوة تحت الأرض، و أن «الكواليس» كانت تعمل بكامل طاقتها، و أن هناك أطرافا كثيرة استغلت فرصحة توقيف إطلاق النار لتشتغل بما هو أخطر من النار و الدمار، و هو محاولة تحويل شعب كامل عن هويته و أصالته و العودة به إلى أطروحات الرفيق الشيوعي الفرنسي الذي تقول جريدة «الجزائر الجديدة» في حقمه «إن الشعب الجزائري ليعترف بفضل الحزب الشيوعي الفرنسي و يقر بما لزعيمه الأكسير موريس توريز من اياد بيضاء على الجزائر '!؟».

نلاحظ من خلال هذه النقول الموتقة أن المعركة كانت قائمــة علــى قـدم و ساق بين طرف كان يسحب الجزائر من لسانها العربي و من قلبها الإســلامي الى موقعها الأصلي و بعدها التاريخي و انتمائها الحضاري «القديد»، و طــرف يسحب الجزائر من ذيلها الفرنسي، و من عنقها المتوسطي إلى حضارة البحــر الأبيض المتوسط التي عندما تحدث موريس توريز نفسه عن الجزائر وصفــها بانها خليط من عشرين جنسا، و قال : «جميع هـــؤلاء إمــتزجوا فــوق أرض بلادهم الجزائر، و انضم اليــهم يونـان، و مـالطيون، و إسـبان، و طليـان، و فرنسيون... من هؤلاء جميعا هناك أمة جزائرية في طور التكويــن، خليطــا من عشرين جنسا...»

نعم، هكذا كان الشيوعيون ينظرون الى الجزائر، فهي خليط من عشرين جنسا، و هي «أمة في طور التكوين».

و هي الفكرة التي روجت لها جريدة (Liberté) في عددها الصادر تشاريخ 30 ديسمبر 1943، و بقيت مرجعا لكل متحدث من شيوعيي الجزائر إلى غايسة يوم 22 ماي 1956 حيث أضطروا إلى تعديل المسار تحت الضربات القويسة لمثورة التحرير الله

و بين الذين كانوا يعملون على جر الجزائر من نسانها و قلبها، و الديس كانوا يجرجرونها من ذيلها و عنقها بدأت معركة تنازع البقساء على مصور «صراع الهوية».

ان الكشف عن خفايا مسألة صراع الهوية للسهي اخطير قضيسة يتحدد بموجبها كل صراع في الجزائر من 1962 إلى يوم الناس هذا.

فما حقيقة هذه القضية مرة أخرى؟

### 4- معركة الهوية:

في افتتاحية العدد الثالث من مجلة «العروبة» لشهر مارس 1964 جاء هذا النص المهم: «لقد توقف إطلاق النار رسميا، و لكسن ذلسك لسم يكسن نهايسة المعركة، فقد كان على الشعب أن يواصل الكفاح الرهيب تحسب لسواء جبهة انتحرير ضد عناصر الشر المتمثلة في منظمة الجيش السري الارهابية، و فسخ خاص الشعب هذه المعركة بوعي كامل و صدر منقطع النظير حتى استطاع اليحبط مؤامرات هذه المنظمة التخريبية، و كان على الشعب أن يخوض معركسة أخرى ضد عناصر الإنتهازية و من يلعبون في الظلاء نسرقة مكاسب الشسعب التي خاض من اجلها أنهارا من الدماء و الدموع، و لقد نجح الشعب فسي هذه المعركة ايضا إلى حد بعيد بفضل وعيسه و التفافسه حسول قيادته المحلصسة الرشيدة…».

هذه بعض مؤشرات الصراع حول معركة الحسد في موضوع «الهويه» الذي بدأ مبكرا مع بزوغ فجر الاستقلال بين «النخبة» المتقفهة تقافه غربيه و الجماهير الواسعة من الشهد الجزائري الصاعد ذي التوجه العربي الإسلامي.

لقد كانت معاهد التعليم الأصلي -كاطار رسمي- و جمعية القيد كرافد دعوى معلمين من معالمها الكثيرة و المتعددة الوجوه، حتى انه ليمكر القول

إن قيادة الثورة لم تنتبه إلى خطورة هذه المعركة إلا بعد فوات الأوان، ذلك أن المشارقة القادمين من مصر و بلاد الشام في إطار التعاون العلمي و التقنيق قد لعبوا دورا بارزا في العودة بالشباب الجزائري إلى الكتاب و السنة، و كال للعلماء و الدعاة الذين استقدمتهم وزارة الأوقاف بهدف التعاون لنشر الوعي الديني على مستوى مساجد المدن الكبرى، كان لهم فضل واضعح في تحويل الفكر الإسلامي في الجزائر الذي هيأت له ظروف ما بعد الحرب إلى سلوك عملي، و من اسلام وراثي إلى اسلام ذاتي متجدد و متحفز لخوض معركة إثبات الهوية (إثبات الذات) من منطلق العصودة المي أصالة الشعب الجزائري المسلم... بيد أن جهود هؤلاء توقفت في منتصف الطريق و كونست أنصاف متعلمين.

و قد ساعدت إستفزازات الشيوعيين لمشاعر الأمة على إذكاء «الحيس الوطني» و دفعت بكثير من المجاهدين إلى التعصب إلى القومية العربية لا مين باب خدمة أهدافها المشرقية في تصور أنطوان سعادة، و جورج عبد المسيح، و ميشال عفلق، و مكرم عبيد... و إنما تعصبوا لها لخدمة «العربيية» و ربيط الجزائر ببعدها التاريخي الإسلامي، و الجغرافي العربي، فيي كيل فصياءات الحضارة.

و لما استفحل الصراع حول مسألة الهوية، كان الخيار الوحيد أماء القائمين على النظام الجزائري في ذلك الوقت هو الإرتماء في أحضان الزعيم المصري جمال عبد الناصر لإستلهام فلسفة «ثورة يوليو 52» كون كل من بن بللة و بومدين عايشا وقائعها، و استفادا كثيرا من منجزاتها الثورية عندما كان لهما نشاط مهم بالقاهرة في بداية الثورة، لكن رياح ما بعد الإستقلال كانت أقوى من الأشرعة التي نشرها بن بللة، ذلك أن حاضر البلاد و مستقبلها كانا على حافة الفتنة، و الأمر كان يتطلب حسما جذريا.

و ككل بلد يخرج مثخنا بجراح الحرب يطرح السؤال التاريخي الكبير: من يتولى تسبير البلاد؟ و من يرد التحدي المفروض؟ و من يعيد زراعة «الأرض المحروقة»؟

و قد وجدت قيادة البلاد نفسها بين خيارين لكل منها عواقبه الوخيمة:

- إما أن تحتفظ الدولة الوطنية الناشئة بجيش من الإداريين و التقنيين الفرنسيين لعشرية من الزمن على الأقل يتولون فيها شؤون إدارة البلاد ريثما

\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 39

تتأهل «الكوادر» الوطنية لإستلام مقاليد الأمور من هنؤلاء «الورئنة» غير الشرعيين.

- و إما أن تستخدم الدولة العملاء (من الحركة و البياعة و القومية) الذيب قدر عددهم بـ 13 ألف إداري إلى جانب 80 ألف حركي (عميل للإسستعمار)، و هؤ لاء كانوا أخطر على الجزائر من الفرنسيين أنفسهم (قياسا على أن المنافق أشد خطرا على النظام الإجتماعي من الكافر)، و هو أمر كان مجرد طرحه يثير حساسية المجاهدين و أبناء الشهداء بشكل كان يمهد لحدوث تصمدع في البنية الإدارية للدولة الجزائرية و لو بعد حين.

أمام هذين الخيارين بدأ الصراع يطفو علي السيطح منه سنة 1964 بين دعاة التطهير الذين رفعوا شعار «طهروا الثورة من الخونة» و دعهاة العفو الذين رفعوا شعار «عفا الله عما سلف»، أما الشعب فقد تحرك من تقاء نفسه يطارد عملاء الإستعمار في كل مكان ينكل ببعضه و يقتل أخرين، ذلك أن أبشع شيء يمكن أن يحدث بعد الإستقلال هو أن يسرى المعذبون جلاديهم يتحكمون في مصائرهم و يديرون شؤون البلاد التي دفعوا من أجل تحريرها دماءهم تتحول من أيادي استدمار بالأصالة إلى استعمار بالوكالة...

لقد كان هذا الإحساس حاضرا في ضمير الشعب الجزائري كلمه، و كان التذمر قد بلغ ذروته في كثير من النفوس، و تردد على الألسنة حديث فيه كثير من المرارة و الأسى «هل خرجت فرنسا حقا؟ أم أن خروجها لم يكن في واقع الأمر سوى خروج جغرافي، و كان على المجاهدين ألا يضعوا السلاح لفترة أخرى ريثما يتم بشكل نهائي تطهير الواقع الجزائسري برمته من مظاهر الإستعمار الثاني الذي تسلم الراية البيضاء من أبناء شارل ديغول بعد تنفيذ خطة سلم الشجعان!!!؟».

في سنة 1964 حسم وزير الدفاع (الهواري بومدين) الصراع بين دعاة «التطهير» و دعاة «العفو» بقراره الشهير الذي عبر عنه بكلمات مختصرة قائلا للمنادين بالتطهير «من هو الطاهر بن الطاهر الذي يتكلم عن التطهير».

و لما تفاقم الصراع و بلغ ذروة التأزم إحتاج الأمر إلى حسم عسكري صارم، فرشحت الأحداث هواري بومدين الذي لم ينقلتب في الحقيقة علمي

«شخص» أحمد بن بللة بالصورة التقليدية للإنقلابات العسكرية، و إنما أز احسه باتفاق رفاق السلاح بهدوء و صمت، إذ كان من السهل عليه إنهاء حياته بصورة درامية لأن الأصابع ماز الت على الزناد، و روح الثورة ماز الت تسوي في الدماء، و قائمة الشهداء كانت لا تزال مفتوحة!!!

غير أن المنهج الإنقلابي الذي اختاره هواري بومدين و جماعته لـم يكـن ضد «الأشخاص» -حسب إعلانهم- و إنما كان ضد الممارسات الضعيفة التـي كان يرى أن تؤخذ بقوة تبعدها -في نظره علـى الأقـل- عـن كـل مظـاهر اللامبالاة و التسيب، لقد كان هواري بومدين يريد تسييرا «توريا» لكل مظـاهر الحياة في جزائر الإستقلال...

و لأجل هذا قام بما أسماه «التصحيح الثوري» الذي كــان بحاجـة إلـى «تصحيح»، لأسباب ثلاثة جو هرية:

- أنه كان تصحيحا عسكريا وضع الشعب الجزائري كله على الهامش.
  - أنه أتجه إلى الصناعات التقيلة (المصنعة) و الشعب يتضور جوعا.
    - أنه عالج كل الأزمات بمنطق «الثورة»، و بالمنهج السوفياتي.

لقد كان هدف «التصحيح» هو القضاء على الزعامة الفردية التي احترفها أحمد بن بللة، فجاء خليفته هو اري بومدين ليؤسس شكلا جديدا من اشكال الحكم الفردي باسم الثورة.

و بعد 13 عاما كشف الميدان عن «أخطاء الثورة» التي كانت هي الأخرى بحاجة إلى تصخيح تراعي فيه «الثورة» مكونات الشخصية الجزائرية، كون قائد الإنقلاب الثوري كان يتمتع بشخصية قوية، و توليى مقاليد الحكم في الجزائر و هو في ريعان الشباب (40 عاما) و كان نابعا من عمق الشعب، بيل من الطبقة الأشد فقرا و حرمانا.

وصل إلى سدة الحكم من أقصر طريق و بأبسط وسيلة لم تتجاوز حد دعوة الرئيس بن بللة إلى «لقاء طارئ» ثم الإعلان في بداية هذا اللقاء الطارئ عن أن كل مقاومة مستحيلة و أن على الرئيسس أن يستسلم لخطة رفاق الكفاح.

و هكذا، وبكل بساطة و يسر سقط الرئيس أحمد بن بللة ليصعد إلى سلدة الحكم وزير دفاعه (الذي كان قائدا للأركان) العقيد محمد بوخروبة المعروف بين الناس باسم هو اري بومدين، ليبدأ فصل اخر ملن فصلول الصراع في الجزائر.

# 5- على خطى الضباط الأحرار:

هواري بومدين (1925–1978) كان رجلا عسكريا بكل ما تحمله هذه اللفظة من معاني القوة و الإنضباط و السرعة في التنفيذ... بل كسان شخصية عسكرية بالمعنى الحرفي للكلمة، و جزائر ما بعد الثورة كانت بحاجة إلى مثل هذه النوعية من الرجال، و كانت بحاجة إلى قوة، و إلى ضبط و حزم، و السي سرعة في التنفيذ...

يوم «تصحيحه» الثوري عرف شيئا من الدماء في بعض الولايات لكنها سرعان ما جفت عندما أدرك الشعب أن الذي قام بالإنقلاب هو الرجه الهذي جلب السلاح إلى الثورة على متن باخرة اردنية ارست على السواحل الغربية الجزائرية في شهر فبراير من سنة 1955 تحت إشراف رجل كان يسمى محمد بوخروبة ثم أصبح بعد سنتين بالضبط (فبراير 1957) يحمل اسم العقيد هواري بومدين، و يعرف بين أعدائه باسم «الثعبان الأسود» ا

فهل حسم هذا الرجل الصراع الدائرة رحاه بين دعاة «العربية» و دعاة «الفرنسية» من جهة، و بين الإمتداد الإسلامي و الإمتداد القومي من جهة ثانية، ثم بين المنادين بالخيار الإشتراكي و المنادين بالخيار الرأسمالي من جهة ثالثة؟؟ ثم بين دعاة «التطهير» و دعاة العفو من جهة رابعة؟؟ و هل إستطاع حسم «صراع الهوية»؟ و كيف رتب الأولويات في سلم الداخل و الخارج، و الإسلام و الإشتراكية، و شرعية الثورة و شرعية الجماهير، و مرجعية الدين و مرجعية الدين.

هذه هي ألوان الرقعة الإيديولوجية التي أدار عليها هواري بومدين الصراع العنيف، على مدار حوالي 14 عاما ثار فيها على كل شيء من حوله، و مات في ظروف غامضة لم تستطع الجهات الرسمية حتى الان الكشف عن حقيقة وفاته إلا ما رواه بعض المقربين من أنه مات مسموما في لحم كان طعاما لكلابه، أو مضروبا بأشعة الليزر على مستوى المخ في دولة زارها ذات مرة؟!

### و لا غرابة، فزعماء الجزائر جميعا إنتهوا نهاية غامضة !؟

لا نتحدث هنا عن أسباب الإنقلاب و الأيام الحالكة التي مرت بها الجزائر بين جوان 65 إلى جوان 67 حيث ظهر الزعيم هواري بومدين -غسداة حسرب الشرق الأوسط- أقوى رجل في العالم العربي كله بسبب الموقف الواضع و الشجاع تجاه القضية الفلسطينية بعد هزيمة 1967 و الإنهيارات الكبرى التي أصابت الأمة العربية على إثر حرب «الساعات الست» و وقوف بومديس مع الزعيم جمال عبد الناصر، ثم وقوفه مع قرار الملك فيصل القاضي بإيقاف ضخ البترول العربي لأي دولة وقفت مع اليهود في عدوانها الغادر على العرب فسي الشرق الأوسط سنة 1973 بعد إكتسباحها لمسلحات شاسمة مسن فلسطين و جاراتها سنة 1967، بل ذهب الرئيس بومدين إلى أبعد من ذلك عندما وقسع صكا على بياض للرئيس السوفياتي وقتذاك (لونيد بريجنيف) لشسحن السسلاح الروسي الفتاك إلى المقاتلين العرب في نقاط التماس مع اليهود!؟

فمنذ سنة 1967 أصبح هواري بومدين الشخصية الثانية في العالم العربي و الإسلامي كله، و أصبح العدو الأول للصهيونية العالمية، و لم ينس له اليهود مقالته الشهيرة: «نحن مع فلسطين ظالمة أو مظلومة» كما لم تضيع فرنسا الرسمية من سجلها الرسمي غيابه عن أرضها التي لم تطأها قدماه الا «عابر سبيل» خلال 14 سنة من الحكم، و لا نسي العالم الغربي (أوربا) للرجل قرار تأميم المحروقات في خطابه التاريخي يوم 24 فيفري 1971 بقاعدة حاسي مسعود حيث أعلن عن أخطر قرار في حياته و هو تاميم النفط، و ما أدراك ما اللهط»!

#### هذه كلها من إيجابيات الرجل.

لكن الذي لا يمكن للشبعب الجزائري نسبيانه -و هي واحدة من سلبياته السجن الكبير الذي أغلقه عليهم جميعا فلم يكن الخروج من الجزائس سهلا، بل لم يكن جواز السفر الجزائري متاحا إلا لمن أخطأته عين الصقر الذي كان نسخة طبق الأصل من صاحبه جمال عبد الناصر إلا أن عينه كانت مفتوحة على أصدقائه أكثر من إنفتاحها على أعدائه، لذلك أعطى لنفسه من الصلاحيات ما يجعل كل تفكير في الإنقلاب عليه ضربا من الجنون، و ربمنا كان مجرد التفكير في إسداء النصح له يحتاج إلى شجاعة أسد أو إلى غبناء حمار.

فقد أحاط الرجل نفسه بترسانة من العيون يصعب إختراقها، و لأنه كان شاعرا بخطورة المرحلة و تربص أعداء الداخل و الخارج به، فقد أعطى لنفسه من الصلاحيات ما جعل الجزائر كلها (وطنا و شعبا) تختزل في شخصه، فهو رئيس مجلس الثورة، و وزير الدفاع، و رئيس الجمهورية، و رئيس مجلس الوزراء (رئيس الحكومة) و رئيس الحزب الواحد في الجزائر (جبهة التحرير الوطني)، و رئيس الأمن العام، و رئيس «محكمة التصورة» أو محكمة أمن الدولة... الح.

في دولة كان يسيرها «مجلس الثورة» و يشرع لها مجلس الوزراء!؟ و هو رئيس المجلسين..

فكانت الجزائر كلها في قبضته...

و لأجل هذا عمد بفضل عبقريته العسكرية النادرة إلى إنتهاج سياسة «الوضوح الغامض» فوضع قبضته الحديدية في قفاز من حرير، مما جعل أنصاره و كثيرا من المقربين منه يخشون بطشته و يذكر بعضهم بعضا بسياسة «أستدعي إلى مهام أخرى» كحال (العقيد شابو، محمد مدغري، إسماعيل محروق...) و القائمة طويلة و فتح ملفاتها مرجع مخيف لأصدقائه الذين كانوا يعرفون أنه عندما يبتسم -و قليلا ما كان يبتسم - فإن ذلك يعني صدور حكم بالإعدام أو بتصفية وجود مزعج!؟

أما أعداؤه فيحسبون له ألف حساب (جلسات مؤتمر عدم الإنحياز تكشف عن هذه الحقيقة!!) لأنه كان يواجه مشكلتين بالغتي الخطورة :

- توحيد القوات العسكرية بعد محاولة الإنقلاب الفاشلة التي قادها الطاهر زبيري.
  - تطهير الإدارة من مخلفات الإستعمار.

و لكي يضرب المعارضة الداخلية بالمعارضة الداخلية أمسك بالثور من قرنيه -كما يقال- و رمى بتقله السياسي و الإقتصادي في السياسة الخارجية، فعاش طوال حياته شديد الوضوح إلى درجة الغموض، و في منتهى البساطة

التي هي في حقيقتها قمة التعقيد التي تصل أحيانا إلى أقصى درجات التعارض و التناقض (موقف الجزائر من دول المغرب العربي، و كذا الموقف من قضية الصحراء الغربية...) و هو ما يعرف بسياسة «الإزدواج الإيديولوجي»!؟

لقد كان الرجل حريصا على ألا يفهمه أحد على حقيقته مهما كانت حنكته و دهاؤه و ذكاؤه، لذلك سعى إلى الجمع بين المتناقضات، و هي قمة العبقرية، و نسف الخط الفاصل بين الإسلام و الإشتراكية حتى لكأنهما يتكاملان و لا يتاقضان، فالإسلام دين العبادة، والطهر، و العفاف، والأخهوة، و التسامح... و الإشتراكية منهج اقتصادي و علاقات مالية و ليست «دينا» جديدا و لا هي بديل عن الإسلام...

هذا التبسيط الساذج لذلكم الصراع المصيري بين الإسلم و الإشتراكية جعل كثيرا من الناس يتحدثون على «الإشتراكية الإسلمية» و يطرحون مستويات جديدة من الفهوم للإسلام نفسه، و ينظرون «للإسلم الإشتراكي» و يجمعون في كف واحدة بين منهج عمر بن الخطاب رضي الله عنه في دعوته إلى العدل الإجتماعي و نظرية جوزيف بروس تيتو و فيدال كاسترو في الحكم و السياسة و توزيع النثروة تحت مسميات غريبة و مصطلحات قلقة مثل قولهم «الدكتاتور العادل» الذي يقولون عنه إن من حقه تصفية خصومه ليفسح الطريق أمام المد الثيوري الإشتراكي لإقامة دولة «البروليتاريا».

هواري بومدين كان شخصية «كاريزمية» ما في ذلك شك، و كان حريصط على أن لا يساويه أحد في الجزائر مهما كان شأنه، و كان لا يسلمح لأحد بمناقشته في الإختيار الإشتراكي (على الطريقة الجزائرية) و كان المناخ السياسي كالمسار الإيديولوجي العالمي محكوما بالحرب الباردة، و لان الخيار السياسي كان قد ضبط توجهه على محور هافانا وغرب موسكو، فقد فرض الزعيم الجزائري على الشعب كله أن يضبط دقات قلبه على وجيب الساحة الحمراء و قصر الكريملن...

و حول هذه النقطة المبدئية نشب صراع عنيف بيسن الديس و السياسسة -بالمفهوم الغربي لهذا الصراع- او بين الأصالة و الحداثة بالمفهوم الحضساري للمصطلحين، أو بين «الرجعية» و «التقدمية» بالمفهوم الماركسي للكلمتين فسي قاموس «البروليتاريا»، و هنا أيضا برز على سطح الأحداث الساخنة جملة مسن

العوامل الجديدة فجرت الصراع على أكثر من صعيد و دفعت بالأحداث كلها في اتجاه لم يكن يتوقعه أحد، حتى ظن الرأي العام العالمي أن الجزائر قد نفضت يديها من الإسلام تماما.

كان من أبرز العوامل إصطدام دعاة الإصلاح بزعماء التورة، و هو حديث نؤجله إلى حين ريثما تستقيم صورة الزعيم هواري بومدين في الأذهان على أنه لم يكن شيوعيا خالصا لأنه لم ينكر شيئا من حقائق الدين، و لم يكن لائكيا بالمعنى الحرفي للكلمة حسب تحليلنا لشخصيته و قراءتنا لأرشيف حياته ابنما كان «ناصريا» حتى النخاع، في توجهه السياسي، و في ممارساته اليومية، و كان معجبا بالزعماء الكبار من أمثال ماوتسيتونغ، و كانت خطة «الضباط الأحرار» في تعاملهم مع الإخوان المسلمين في مصر تملأ عليه حياته لأنه عاصر أحداثها عقابيل ثورة يونيو 1952 على يدي الزعيم جمال عبد الناصر، و هو عصر البطولات الفردية في العالم الثالث كله.

إن لكل عصر رجاله، و قد تلعب البطولة أحيانا دور الحسم العسكري الذي يجعل التسليم «للبطل» ضربا من الإستسلام للأمر الواقع، و قد أفرزت الحرب العالمية الثانية -بعد إنهزام دول المحور أمام زحف الحلفاء- أبطالا كبارا غطوا الكرة الأرضية كلها و حجبوا على غييرهم كمل مظاهر الفعل السياسي المؤثر، و فرضوا أنفسهم بقوة الوهج السياسيي و العسكري على شعوب العالم كلها حتى غدا كل واحد منهم «قالبا» تصاغ عليه الزعامات الصغيرة في كل قطر.

هذه حقيقة تاريخية لا يمكن إغفالها إذا كنا بصدد التمهيد لكتابة تاريخ ما بعد الحرب العالمية الثانية، فلا يمكن أن يسقط قلم التاريخ من حسابه زعماء كبارا من أمثال: روزفلت، و ستالين، و موسوليني، و تشرشل، و ديغول، و ماوتسي تونغ، و نهرو، و هوشي منه، و تيتو، و كوسيغين، و غروميكو، و فولدهايم، و جمال عبد الناصر، و هواري بومدين... و سواهم.

هذه الأنماط البشرية هي التي صنعتها الأحداث لتكون «قبلة» للبشرية كلها، كل في مجاله، و لكن القاسم المشترك بين هولاء جميعا هو حجب الأخرين الحلى مستوى أوطانهم و أقطارهم و صرف النظر عن مجرد التفكير في تغييرهم أو إحالتهم على التقاعد لأن التداول على السلطة لهم يكن أمرا مطروحا للنقاش.

و الذين درسوا بعمق سيرة كل واحد من هؤلاء الزعماء يقف على هذه الحقيقة التاريخية التي باتت في حكم البديهية التي لا تحتاج في البات صحتها الى برهان...

هواري بومدين كان صورة طبق الأصل من جمال عبد الناصر و الفرق ينهما أن التركيبة الفسيولوجية لزعيم الجزائر كانت مخيفة، كانت نظرته الحدادة كالصقر الذي يبحث عن فريسة و كانت ابتسامته مشروع توعد بالإنتقام المؤكد... لذلك كان جلوسه على الكرسي نهاية أمل لكل الأخرين!

فالرجل لم يكن شيوعيا بالمعنى الغربي للمصطلح -كما أسلفت- فقد كان عهده «الإسلام دين الدولة» من الناحية الرسمية، و في عهده بنيت مساجد كثيرة، بل وضع الحجر الأساسي للجامعة الإسالمية (الأمير عبد القادر قسنطينة) و كان مؤتمر الفكر الإسلامي العالمي ينعقد مرة كل عام في الجزائد و بمباركته و هو الذي صرح في أكتوبر 1972 قائلا : «إن الإسلام تورة شاملة لمختلف نواحي النشاط الإنساني بما يشتمل عليه من قيم و معان و ما لتخيير يحمله من روح لا تكتفي بالترقيع و التصليح، و إنما تطمح الى التخيير الجذري...» و هو الذي مهد لمشروع التعريب و حاول أن يمكن للجناح «المعرب» ليقف في وجه الزحف «المفرنس»، و في عهده أيضا قامت المصانع الكبرى في إطار الصناعات الثقيلة أو الصناعة المصنعة (الحجار، الرغاية، الرويبة، وادي الحميميم، أرزيو...) و في عهده أيضا عرفت الجزائر و النقل...

لكن هذه السياسة الإقتصادية الجريئة أعطت للجزائر «هيبة» على الصعيد الخارجي (الدبلوماسي) فقد كانت الجزائر مرهوبة الجانب، و كان الدينار الجزائري «عملة صعبة» في الأسواق العالمية، و كان له «وزنه» في السووق السوداء... غير أن «هيبة الدولة» على الصعيد الخارجي لم تواكبها هيبة موازية على المستوى الداخلي...

ففي عهد الراحل هواري بومدين بلغ الفساد الإداري الحضيض، و تغشيت الممارسات البيروقراطية على نحو جعله هو نفسه يعترف -في خطاب متلفيز - أنه تدخل شخصيا ليأمر بعض المسؤولين الصغار «بتنظيف البلاد من الزبالية» و أن بعض المسؤولين الكبار بدأت تحوم حولهم الشبهات (اختيلاس، تزوير،

تهريب رؤوس أموال، تحويل لحسابات خاصة...) مما إضطر سيادة الرئيس إلى أن يصرح في خطاب رسمي: «إن السذي يخلط العسل لابعد أن يلحس أصابعه!!؟» «فلحس» بعض كبار المسؤولين البللا، شم أرادوا أن يلحسوا العباد، و لما انتبه سيادة الرئيس إلى شبكة «المافيا» التي كانت تنسج خيوطها حوله كان الوقت قد فات ليجد الرئيس نفسه يعد أيامه الأخيرة في موسكو، ثم يعود منها إلى الجزائر على متن طائرة عسكرية ليدفن في «العالية» و يدفن معه المشروع الذي كان يحلم به و هو تحويل الجزائسر إلى «يابان» إفريقيا!!

ليس الهدف من هذا العرض الموجز تقويم سياسة الراحل هواري بومدين، فإن ذلك يحتاج إلى عدة مجلدات نكشف فيسها أوراق «الشورات التسلات» و نتحدث بتفصيل تاريخي دقيق عن فترة المد الإشتراكي الثوري الكاسح (71-78) ثم نقيم بموضوعية إيجابيات الرجل و سلبياته ثم نستخلص الدروس المفيدة لإعادة بناء هذا الوطن على اسس جديدة.

أن هدفنا ليس سرد وقائع التاريخ و سير الرجال، و إنما العمل -قدر المستطاع- على وضع الإصبع على النقاط الحساسة التي فجرت أو ساعدت على تفجير الصراع في الجزائر.

فكيف يمكن رصد الصراع في الجزائر في مرحلة المد الاشتراكي؟

يمكن أن نرصد معالم الصراع في ظل التحول الاشتراكي الشوري في النقاط التالية :

- بداية الصدام بين المصلحين و الثوريين.
  - التطبيق الإشتراكي بعقلية بورجوازية.
- الإسلام ينتفض ... أو الورقة الثقيلة في معادلة الصراع العالمي.

و هي الملفات الثلاثة الأكثر ضغطا على الواقع الجزائري خلال سنوات الإنتقال من تركة الاستعمار إلى عتبات الدولة الوطنية بعد الاستقلال.

قبل الوقوف على معالم الصراع في الجزائس أحب أن أضغط -مرة أخرى- على قولي بأن الرئيس هري بومدين كان رجلا عسكريا بالمعنى

أخرفي للكلمة، وقد أعطى لنفسه من الصلاحيات ما جعل كل تفكير في الإنقلاب عليه ضربا من الإنتحار المؤكد، كما أنه أحاط نفسه بترسانة من العيون المفتوحة التي يصعب إختراقها، لقد كان «رجلا ذئبا» و كان يعرف في العيون المفتوحة التي يصعب إخلاك لم يفكر أحد في «الإنقللاب» عليه بعد أمحاولة الفاشلة التي قادها أحد مقربيه العقيد الطاهر زبيري (قائد الأركان)، فيعدها اثر كل «النمل» الدخول إلى مساكنه ريثما يمر سليمان (ع) و جنوده.

هواري بومدين كان شاعرا بخطورة المرحلة، و مدركا لأبعساد الصراع الدولي، و مستوعبا تماما لطبيعة النسيج الفسيفسائي الذي خلفه وراءه الإستدمار الفرنسي، لذلك إنتهج سياسة «الأرنب و الجزرة» فوضع يديه الحديديتيسن في قفازات من حرير على نحو جعل أنصاره يخشونه و أعداءه يحسبون له اله المساب.

لم يكن الجزائريون يعرفون عن سياسة بلادهم شيئا، حتى اسم «همواري بومدين» كان لغزا محيرا، و كان تحريك اللسان باسم «محمد بوخروبة» يكلف صاحبه متاعب لا يعرفها إلا من قرأ تاريخ «الجستابو»، و مع هذا كان ظرف ما بعد الإستقلال يتطلب شيئا من هذه الملامل السياسية المتعارضة و المتناقضة أحيانا لأن «سيادة الرئيس» لم يكن راغبا في أن يعرفه الناس على حقيقته ريثما يفرغ من تصفية «الجيوب» و إرساء القواعد، و وضع قطار انثورة على مجرى السكة باتجاه موسكو عبر هافانا مرورا بزغرب، فقد كانت «كوبا» هي جزائر أمريكا اللاتينية، و كانت الجزائر هي كوبا أفريقيا، و هي حقيقة كرسها كتاب التاريخ للمرحلة النهائية (صف البكالوريا) لمن أراد التثبيت و التأكد.

لأجل هذه العوامل الإستراتيجية الهامة سلك الزعيم هواري بومدين سياسة لإزدواج الإيديولوجي، فكان حريصا على ألا يفهمه أحد، و ألا يطلع أحد على ما يدور في رأسه، و أن لا يراه أحد ضاحكا أو في حالة ضعف، فقد كان يصفي حسابات خصومه و هو يبتسم و يتحدث عن مشكلات العالم الثالث و كأنه يتحدث عن مشكلات الجزائر، أو كأنه رئيس للعالم الثالث كله و لما دخل قاعة هيئة الأمم المتحدة سنة 1975 وقف الجميع لرئيس دول عدم الإنحياز إحتراما، و لما خطب حير الجميع، و أربك الجميع كان يجمع بين المتناقضات فلا تعارض عنده بين الشيوعية و الإسلام لانهما يشتركان في عنصر الإجتهاد شعارة للعدالة الإجتماعية بين الناس.

\_\_\_\_\_جنور الصراع في الجزائر - 49

شخصية الرئيس هواري بومدين كانت ذات أبعاد غير متساوية، لذلك حرص على ألا يساويه أحد كما حرص على أن يقف في نقطة التقاطع بين الديولوجيات الأرض و عقائد السماء.

ففي عهده أغلقت جميع معاهد التعليم الأصلي بحجة توحيد التعليم، و في غمرة المنجزات الكبرى، و في غمرة التأميمات الخطيرة (تاميم المحروقات، قاعدة مرسى الكبير، أراضي البايلك...) نسى الناس همومهم الصغييرة و بدأ الإنزلاق باتجاه تحسين صورة الجزائر الخارجية على حساب المشكلات الحقيقية في الداخل.

نعم كانت هذه هي الصورة البارزة لسياسة الرجل على الصعيديان الإقتصادي و السياسي التي أعطت ثمارها على المستوى الدبلوماسي الخارجي تقابلها صورة أخرى قاتمة -في المجال الداخلي- وضعت الصحوة الإسلمية في الجزائر بين قوسين في مرحلة أولى (65-1970) ثم تحول القوسان إلى فكي كماشة غضوض في مرحلة تالية (71-1978) لم يعرف الإسلاميون لها أبغراجا إلا بوفاة هواري بومدين و وصول الشاذلي بن جديد إلى سدة الحكم و اهتزاز العالم كله بسقوط شاه إيران و وصول المعممين إلى إياوان كسرى و بداية الحديث بصوت عال عن «حكومة الفقيسه»، و بداية العد التنازلي لإمبراطورية الورق في الإتحاد السوفياتي.

لا نحب أن نخرج عن خطنا بتنبع تفريعات الموضوع، و لكن -مع ما لنسا من تحفظ عن الثورة الإيرانية- فإننا نسجل لها دورها المنهجي، بعيدا عن حديث العقائد، في «تثوير» الجماهير، و هو ما سوف نكشف عنه في حينه إن شاء الله برغم شيوعه بين الناس، كون الصراع بين الإسلام و العلمانية مسازال قائما، و سوف يزداد حدة بعد أن تعرف الشعوب الإسلامية حقيقة «التطبيع» مع الكيان الصهيوني.

يحفظ التاريخ لهواري بومدين مقالته المشهورة «لا يدخل الإنسان الجنة و هو جائع» و الذين يفهمون سياسة ترتيب الأولويات يدركون أن الرجل كان يضع العامل الإقتصادي الإنتاجي قبل العامل الديني التعبدي بمعنى أن زراعة الدنيا كانت عنده مقدمة على زراعة الاخرة، أو بتعبير بسيط: كان يريد من الجزائريين أن «يعملوا» و أن ينتجوا أولا ثم بعد ذلك يصلون و يصومون و يعتكفون إن شاؤوا، و هو تصور علماني (لانكتى) في ظاهره، لأنه

يفصل الدين عن الدنيا، ثم يفصل الدنيا عن الآخرة... أو هكذا فهم الناس سياسة الرجل، و أغلب الظن عندي أن الرئيس هواري بومديت كان يتعامل مع رموز الصحوة الإسلامية في الجزائر بعقلية الزعيم جمال عبد الناصر (رئيس مصر) فقد كان على صلة وثيقة بشورة الضباط الأحرار، ولمحدثة المنشية» غائبة عنه، و هو الذي تعرض لمحاولات إغتيال كتيرة كان كل مرة ينجو منها «بأعجوبة» تشبه «المعجزة» التي أنجت جمال عبد الناصر من رصاص خلابي كان يصوبه (يتخه) أحد كبار المحترفين إلى صدر الزعيم و هو يخطب في مهرجان عظيم بالإسكندرية مساء يوم 26 أكتوبر

لم تكن مثل هذه القضايا لتغيب عن رجل «ثوري» متقف مصاد الذكاء صارم المواقف، كما لا يعقل أن تغيب عن ذهن الرجل «الخطورة» التي كال يصورها الإعلام العالمي لحمّلة المشروع الإسلامي على مشروعه الإسلامي و هو الذي عايش الأحداث عن كثب بين الضباط الأحرار و الإخوان المسلمين في مصر من يوم خلع الملك فاروق (23 جويلية 1952) السلمي يلوم العدوان الثلاثي على مصر.

هذه هي الخلفية الفكرية للرجل و على قاعدتها كان يتصرف في مواجههة واقع كان محكوما في جزء كبير منه بنظرية التوازن العالمي.

و لأجل هذا إنتهج هواري بومدين سياســـة الإزدواج الإيديولوجــي الـــذي يسير في خطين ظاهرهما التناقض و باطنهما التكـــامل بيـــن السياســـي كغايـــة و الديني كوسيلة.

فضرب سورا حديديا معنويًا على الشعب الجزائري كله فلا حدود مفتوحة، و لا أحد يطمع في الحصول على جواز سفر، و الحديث عن العملة الصعبة لا قيمة له لأن الدينار الجزائري كان أثمن أثمن أحي ذلك الوقت من الفرنك الفرنك الفرنسي، و هذا السور الحديدي المعنوي الذي ضمرب على الشعب جعل الجزائر مرهوبة الجانب في عيون العالم كله، و كانت الالة الدبلوماسية قد صنعت للجزائر هالة مقدسة زكاها قصرار توقيف ضمخ النفط العربي تعرب و أمريكا الذي نادى به الملك فيصمل رحمه الله (المملكة العربية صعودية) و تحمس له زعماء العرب الكبار و في مقدمتهم هواري بومدين، و ما استثبع ذلك من قرارات جريئة تفاعلت لها أحداث جسيمة أزّمت الموقيف

السياسي بين الجزائر و أوربا عامة، ثم بين الجزائر و فرنسا على وجه الخصوص...

هذه التفاعلات العالمية كانت بؤرة توترها الكبرى القضية الفلسطينية أو ما يعرف «بقضية الشرق الأوسط» التي قال فيها هواري بومدين كلمة ظلت تستردد إلى اليوم «نحن مع فلسطين ظالمة أو مظلومة»، لكن الرياح العاتية التي كسانت تعصف بين المعسكرين الإشتراكي (موسكو) و الرأسمالي (واشسنطن) أحدثت خروقا فاضحة في أشرعة السوفيات و بدأت سفن المعسكر الإشسستراكي كلسها تتقاذفها أمواج اليم الإقتصادي بعد أن إكتشفت دوائر الرصد أن مصادمة نسداء الفطرة لا يصنع قوة حقيقية.

الزعيم الجزائري ضرب في أعماقه عند زيارته للخرطوم (السودان) و شعر أن الخط الثوري الإشتراكي الذي أوقف حياته لأجله دب إليه السوس و بدأت الثورات الثلاث (الزراعية، و الصناعية، و الثقافية) تعطي مردودا عكسيا لما كان قد تصوره، فقد إكتشف أنه بين سنوات (71-78) هزت العالم كله ثلاث ظواهر عالمية كبرى كانت لها إنعكاساتها الخطيرة على جنور الصراع في الجزائر بشكل عام و على سياسة هواري بومدين بشكل خاص، و هى :

- التراجعات الضخمة في التجربة الإشتراكية أمام المد الرأسمالي عالميا.
- الإنتشار الأفقى للصحوة الإسلامية و هجرة طلائعها الى الغرب و أمريكا بحثا عن «دار هجرة» تصان فيها الحريات الفردية و الجماعية.
- عودة «الإسلام الثوري» أو «الإسلام السياسي»، كما يسمونه، تمهيدا لسقوط إمبراطورية الشاه، و بداية الحديث العلني فسي الجزائسر (و قد كان محظورا) عن قيام «جمهورية إسلامية» في ايران.

كانت هذه الظواهر الثلاث من أقوى المؤشرات العملية التي مهدت الطريق أمام شعوب العالم الثالث لتتحرك تلقاء «ثورة» التحرير الثائرين، و كان من أوضح «الثائرين» على النظم المستوردة كلها و النظام الإشتراكي خصوصاً أبناء الصحوة الإسلامية الذين فرضوا عالميا إعادة تقسيم الخارطة السياسية بشكل جعل أحصنة السباق كلها تتعثر أو تسقط أو تصتراجع أو تتوقف ليتقدم

السباق حصان الرهان الأوحد (أمريكا) من يسوم وصسول غورباتشوف إلى سدة الحكم و ظهور كتابه «البيروسترويكا» و بداية العد التنازلي لسقوط جسدار برلين.

هواري بومدين -بعد مؤتمر عدم الإنحياز المنعقد بالجزائر - أصبح يحمل تقلا عالميا مركوزا في عواصم خمس (موسكو، القاهمة، هافانا، زغرب، و الجزائر) و كان بمكنة هذا الرجل أن يصنع شيئا، لكن رياح الديمقراطية بدأت تعصف هوجاء في أشرعة الأنظمة الشمولية لتثير أمواجا عاتيمة حول جميع أشكال هذه الأنظمة و هو الأمر الذي أقحم سياسة هواري بومدين في دائرة الصراع المكشوف ثلاث سنوات فقط قبل وفاته، أي مع نهاية سنة 1975 و بداية سنة 1976 حيث بدأ الصدام بين الطلبة في جامعات الجزائر، قسنطينة، وهران، تيزي وزو، عنابة...

و لم يكن الصراع تقافيا و لا لغويا كما كان يبدو في ظـــاهر الشــعارات. و إنما كان ايديولوجيا و هكذا بدأ يتكشف ما كان مخبوءا، وبدأ «النمل» يخــرج من مساكنه.

و هو ما فرض على الزعيم الجزائري -قبيل وفاته- أن يعترف بشــجاعته المعهودة و هو ينظر إلى الجزائر و هي تخرج من بين يديــه قبائلا بأســى : «يستطيع بعض الناس أن يتبولوا على قبري بعد موتي، و لكن من يســتطيع أن يتبول على الحجار، أو الرغاية، أو حاسي مسعود؟؟».

في أخريات أيامه اكتشف الرئيس أنه بدأ يدخــــل منطقــة الزوابــع، و أن الطوق الأمريكي -الذي أنهى الوجود الناصري في مصر - بدأ يلتف حول عنقــه من جهتين :

- من الجهة الغربية، و ذلك بتشجيع السنزاع الحدودي بين المغرب و الصحراء الغربية، و الإقتراب من الحدود الجزائرية (تندوف) و إقدام الجزائر في «أمقالا» مرتين، و الحديث بصوت مرتفع عن مناجم «بوكواع»... الأمر الذي أدى إلى نشوب معارك و همية بين الجزائر و المغرب تبادل فيها النظامان السباب و الشتائم عبر برنامج «مغرب الشعوب» الجزائري، و «منبر الحقائق» المغربي، ثم تحولت هذه المناوشات الإعلامية إلى اشكال من الصدام السياسي و العسكري دفع بالعلاقات بين النظامين إلى أقصى حدود التوتر الدذي

نجمت عنه مسرحية «كاب سيقلي» غداة مرض هواري بومدين و قبيل وفاتـــه بأقل من نصف شهر !؟

و من الجهة الشرقية، بإثارة المناوشات المسلحة بين مصر و ليبيا مسن جهة، وبين ليبيا و تونس من جهة أخرى، و ما انجر عن ذلك مسن تعقيدات لعبت المخابرات الأمريكية (CIA) فيها دور المحرض و دفعت بالأحداث إلى واجهة المجابهات الساخنة حتى إعتقدت كثير من الجهات أن الجزائر تكون قد مولت «الثورة المسلحة» التي قادها مجموعة من العسكريين لمحاولة تمرد بدأ من ثكنة «قفصة» التونسية، و ظن الرأي العام العالمي أيضا أن الجزائسر (بل الهواري تحديدا) كان يسعى إلى إستقطاب الرأي العام العالمي من أجل احتسواء عربي شامل يحول مركز الثقل من مصر (ما بعد عبد الناصر) السي جزائس هواري ما بعد حرب أكتوبر 1973 و بعد صناعة «بطل العبور»!؟ و سلسلة التنازلات التالية لإتفاقية «كامب دافيد».

و قد تأكد هذا إلاعتقاد لدى الدول العظمى سنة 1975 حينما خطب هواري بومدين (باللغة العربية) على منصة الأمم المتحدة فقام له الحضور اكبارا و إعجابا، و تكلم هو بتقة نفس و وضوح و شجاعة مؤكدا عزم دول العالم الثالث على إنشاء كتلة إقتصادية موازية، و ازداد تأكدا بإعلان ميلا «جبهة الصمود التصدي» للوقوف أمام التنازلات العربية و التسويات الجائرة مع إسرائيل يوم التوقيع على «كامب دافيد»! و دخول اليهود في النسيج العربسي من أوسع أبوابه لتبدأ مرحلة «التطبيع» التي إنكشفت خيوطها بميلاد حكومة «الاستقلال الذاتي» فيما بعد.

لقد شعر «سيادة الرئيس» أن أقدامه بدأت تسيخ في عمق الرمال المتحركة، و شعر كذلك أن «بريجنسكي» و من ورائه كارتر - بدأ يفرض من بعيد على الزعيم الجزائري خطة إنفتاح سياسي يتنفس منها الضغط الداخلي من جهة، و يفسح من خلالها المجال لتقاربات دبلوماسية عالمية باتت مفروضية من جهة أخرى.

و هو الموقف السذي أزعب الزعيم و دفعه إلى إعلان «التمرد السياسي» على الولايسات المتحدة الأمريكية بالإصرار على «ثورية» الجزائر، و الإيغال في تطبيق الإشتراكية على نحو يجعل الجزائر، و الإيغال في تطبيق الإشتراكية على نحو يجعل الجزائر.

كانت الطعنة الأولى التي تلقاها هواري بومدين في صميم تفكيره التوري هو منظر جنازة الشيخ البشير الإبراهيمي، فقد كان يظن أن «شيخا» طاعنا في السن تجاوزته كل الأحداث و نساه الناس و هو في إقامته الجبرية لمن يتبع جنازته إلا بقايا «شيوخ» جمعية العلماء، لكن يوم الجنازة كان مهيبا... فقد جاء الناس من كل فج عميق ليبكوا أخر علماء الجزائر...

و أدرك سيادة الزعيم -و هـو رجـل لا ينقصـه الذكاء- أن ضجيـج المصطلحات «الثورية» و شعارات التصحيح الثوري، و تمهيدات الإنتقال مـن «إنتظار السماء حتى تمطر» إلى لغة «الثورة» على الفقـر، و الثورة على التخلف و الثورة على الثورة!

أقول: أدرك سيادة الزعيم أن مثل هذه الشعارات لا تخفي وراءها حقيقة مضامينها المطلوبة، و أن الشعب الجزائيين من مليون «كارل مساركس» و أن شخصية الإبراهيمي أفضل عند الجزائريين من مليون «كارل مساركس» و أن اية واحدة من كتاب الله تعالى أنفع لهم من كتساب «رأس المسال» كله، و أن الفطرة الإسلامية الكامنة في الشعب لا يمحوها دخان المصسانع، و أن المسرأة الجزائرية التي قاومت المسخ الإستعماري 132 سنة لا يمكن أن تتحسول السي لقمة سائغة في أفواه «المتحررات» لمجرد إنشاء «الإتحاد النسسائي» أو السيفر ببعض الغافلات إلى «مالطا» و سواها مع شبيبة الحزب في رحلات «نجمسة» و أن اعتقاد الجزائريين في دينهم أقوى من أن يهزه كتيب صغير كان يباع رمزيا بنصف دينار طبعه الاتحاد الوطني للشبيبة الجزائريسة تحست عنوان «اسلام المستضعفين».

### 6- بدایات الصدام:

بدأت الثورة الزراعية رسميا يسوم 8 نوفمبر 1971 و انطلقت قوافل «المبشرين» و المبشرات بالعهد الجديد تطوي المزارع و المداشسر، و متسرح للفلاحين (و الفلاحات) طرق «التوكل» على الابار الارتوازيسة و المضخات المحورية و قطع العلاقات بكل المعتقدات «البالية» لأن السماء لا تمطسر ذهبا و لا فضه.

لم يمض على الحملات التطوعية و «الخرجات» الريفية مــن الوقـت الا قليل حتى خرج على الجميع عالم جزائري اخر يدعى الشــيخ عبـد اللطيف سلطاني بكتاب خطير (صدر في المغرب ثم سرب إلى الجزائر) تحت عنــوان

«المزدكية أصن الإشتراكية» كان شباب الصحوة يتداولونه فيمسا بينهم كما يتداول الحشاشون «الافيون» فتنهدم في أذهانهم كل أطروحات الفكسر الشوري و تمسخ من عقولهم جميع المبادئ التي نادى بها الإشتراكيون، ثم يقف مع هذا العالم الثائر بقلمه و خطبه و دروسه عالمان اخران هما:

- الشيخ مصباح (مبارك) حويذق (1902-1973) المواجه للرئيس بومديـن وجها لوجه.
- الشيخ العرباوي (1912-1984) المعارض العنيد للتوجه الاشتراكي مبدأ و تطبيقاً.

هؤلاء الثلاثة هم الذين قادوا «الثورة» الفكرية ضد الثورة السياسية مسن سنة (197 إلى ان توفاهم الله جميعا، هؤلاء الثلاثية و معهم الثسيخ أحمد سحنون و رئيس «رابطة الدعوة الإسلامية» فيما بعد هم الذين أصلوا قواعد العمل الدعوي في الجزائر في عهد هواري بومدين، و على ايدي هؤلاء تتلمذت أجيال من الشباب هم الذين قذفت بهم الأحداث إلى السسطح بعدد 05 أكتوبسر 1988، و هم الذين قادوا الحركة الإسلامية في الجزائر و طرحوا المشروع البديل لجميع المشاريع المستوردة.

هذا على صعيد الصراع الظاهر، أما الصراع الخفي، فقبيل وفاة هـواري بومدين بأسابيع قلائل طفا على السطح صراع مخيف في الجزائر بيسن أجنهة من داخل النظام كانت كلها ذات «أوزان تقيلة» في مـيزان القوى السياسية و داخل لعبة التوازنات، و لم يكن للشاذلي بن جديد في هذا الصراع ناقـة و لا جمل، فقد كان بعيدا عن الصراع تماما.

فكيف نزع بن جديد البذلة العسكرية (من وهران) و قد كان قائدا لناحيتسها و رمى «بالكلاش» جانبا ثم إستوى على قمة أعلى كرسي في بلاد المليون و نصف المليون شهيد؟؟

قبل أن يتأكد الرأي العام من خبر وفاة هـــواري بومديــن كلـف بعــض العسكريين بتجديد طلاء «مقرة العالية» و لما نزلت الطائرة بمطار «بوفــاريك» العسكري قادمة من «موسكو» تحمل الطاقم الذي يصنع القرار في الجزائر مــع الرئيس الذي ملا الدنيا و شغل الناس ألقى هواري بومديــن اخــر نظــرة مــن السماء على أرض الشهداء ثم قال لمرافقه: «أرجو الايراني أحد و انا أنـــزل

من الطائرة... و أرجو ألا يكون أحد في إستقبالنا» في هذا الوقت كانت أيـــدي رئيس المخابرات (السيد قاصدي مرباح) تأمر بتحويل الوئــائق الرســمية مــن خزانة الرئيس إلى مكان مجهول، و كان يدور في الكواليس كلام خطير حــول صراع سياسي عنيف بين الجناح «الأرثوذكسي» الذي كان يمثله محمد الصــالح يحياوي (كبير جبهة التحرير الوطني انذاك) و الجناح «الكاثوليكي» الذي كــان يمثله عبد العزيز بوتفليقة (وزير خارجية هواري بومدين) و خوفا على تمـــزق الوحدة الوطنية و انكشاف عورات النظام و سوءات الإشتراكية المثقلة بــالديون التي تضاعفت 17 مرة خــلل 10 سـنوات (و هــي تــوزع الأربــاح علــي المستفيدين!!) امتدت اليد العسكرية -مرة ثالثــة- لــتزيح الجنــاحين المحــافظ و المجدد و تبعد عن سدة الحكم كـــلا مــن الإشــتراكي الثــوري (يحيــاوي) و الرأسمالي البراغماتي (بوتفليقة) و تضع على كرسي الرئاســـة رجــلا كــان عقيدا مجهو لا يسمّى الشاذلي بن جديد بمباركة زعيم المخابرات قاصدي مرباح.

هذا الرجل المغمور جيء به لحل الخلاف الناشب بين الاوزان التقيلة بصورة مؤقتة لأنه كان أكثر الأوزان التقيلة إعتدالا، و أقدرهم على جمسع منا تفرق بين دعاة الإنفتاح (على الرأسمالية) بعد وفاة بومدين، و أنصار مواصلة الخط الإشتراكي التوري (وفاءا لبومدين).

ما أن جلس بن جديد على كرسي الرئاسة و أدى اليمين الدستورية حتى وضعت «البومدينية» كلها في قفص الإتهام حيث بدأ تسريح المساجين الذيب زجت بهم أفكار هم المناهضة للإشتراكية في غيابات السجون بسبب إعتراضهم على مضمون دستور 1976، كان على رأس هؤلاء المساجين الشيخان محفوظ نحناح (زعيم حركة حماس لاحقا) ثم الشهيد الذبيح محمد بوسليماني رحمــة الله عليه، مع بعض الزعماء الكبار كان على رأسهم أحمد بن بللة، و ايت أحمــد... و كثير من المنفيين الاخرين...

و بدأت «المرحلة الشاذلية» تنظر إلى الإنهيارات الإجتماعية و الإقتصادية بمنظار جديد يرد اسباب كل هذه الإنهيارات إلى العقلية الإشـــتراكية التـــي لــم يهضمها الشعب الجزائري الذي سيطرت عليه روح البيروقراطية طيلة ســنوات الحكم الثوري 65-1978 بل قبلها منذ بداية الإستقلال.

هذا الحكم التقييمي للمرحلة البومدينية من طرف الشاذليين هو الذي جعل كثيرا من «الأدمغة» و القامات العالية تترك أرض الوطن، و تختفي من ساحة

الصراع السياسي فجاة تاركة الميدان لزعامات آخرى، كان بعضها مسن أكشر الوجوه بريقا و لمعانا في العصر الاشتراكي، أما الاوزان التقيلة فقسد ابتلعبت أكثرهم المرحلة الشاذلية فلم يظهر لهم أثر الا بعد لحدات أكتوبسر 1988 لتجد تلك الوجوه أن القطار قد فاتها و أن الزمن تجاوزهسا لان المرحلة الشاذلية مارست على الواقع برمته سياسة «ترك الحبل على الغارب» فتوالسنت اجيسال جديدة تحمل مشاريع مختلفة لبناء دولة جديدة، ينظر كل طرف منها السي هذا البناء من زاوية مناقضة للطرف الاخر، بل للأطراف الأخرى كلها، و هو مساسيعمل على تحويل الصراع الفكري إلى صراع دموي محيف.

و هنا تدخل الجزائر ساحة الصراع العلني من بابه الواسع، و من هنا تبدأ ماساة الجزائر، و تحت هذه القشرة الظاهرة كانت تمور حركات كثيرة تنتظلم لحظة الإنفجار الذي حاولته عدة مرات فباء بالغشل الى أن كان يوم 05 أكتوبسر 1988، حيث انفجر البركان و كشف عما تحته من و هج و حمد...

فما الذي مهد لأحداث أكتوبر؟ و من كسان يقلف وراء هذه الانتفاضلة الشعبية العارمة؟؟

قبل الاجابة عن هذه التساؤ لات نقف بعض الوقفات مع «المرحلة الشاذلية» و ما افرزته من معذيات الصراع في صميم الجذور.

إن اعتقادنا مازال قائما على أن الخطوات الثورية التي قطعها هواري بومدين كانت تشبه في معالمها الكبرى ما صنعه جمال عبد الناصر، و كان متوقعا أن يسلك الشاذلي بن جديد منهج السادات، و هي قياسات سياسية متشابهة في كلياتها الكبرى مع واقع مختلف تماما في كلياته و في جزئياته.

فهل كانت «الشاذلية» حقا على خطى السادات كما كانت النو مدينية عليي خطى الناصرية؛

لنحاول الاقتراب أكثر من صورة جذور الصراع في الجزائر.

# الف<u>صل الث</u>اني سياسة الحبل على الغارب

صبيحة يوم الأربعاء 27 ديسمبر 1978، و في نشرة السابعة صباحاً فوجئ الشعب الجزائري كله بنبأ وفاة العقيد هواري بومدين، الأمرور سارت طبيعية إلى غاية العاشرة و النصف صباحاً حيث دخل على خط إعلان نبأ الوفاة عنصر أراد أن يحول صورة رحيل الزعيم الجزائري إلى مأساة تصور نهاية الجزائر بنهاية شخص الهواري، فما كانت الساعة 11 صباحاً حتى أغلقت المتاجر، و المقاهي، و المطاعم، و الدكاكين، و كسرت واجهات المحلات الترفض أصحابها الإذعان لأمر الغلق الصادر عن «جههات مجهولة» و لما استشترى فعل تحطيم الواجهات الزجاجية و هاج الناس و ماجوا صدرت أو امو «رسمية» تدعو الناس: «إلى الهدوء و التعقل و عدم الإستجابة للاستنفزازات و التسلح بالحيطة و الحذر لتفويت الفرصة على أعداء الجزائر» تسم شوهدت سيارات الاسعاف تنقل المغمى عليسهم مسن أثر الصدمة إلى المصحبات و المستشفيات القريبة.

و ظهرت «النادبات» يقدن المواكب الجنائزية.

و في المساء شوهدت تحركات عسكرية مكثفة لإحتلال مواقع إســتراتيجية في نقاط محددة من المدن الكبرى في الجزائر كلــها إحتسابا لكــل التوقعات و تحسنا لكل الاحتمالات "؟

الشيوعيون لعبوا دورا بارزا في تحريك الأحداث و تهويل الموقف، و عدّوا كل حديث عن جزائر ما بعد بومدين هو حديث «الأمبرياليك المتسامرة مع الرجعية المتعفنة» و وعدوا الرجل بأن يتابعوا الخط التّوري الدي رسمه و مده قبل وفاته، أما الإسلاميون فأكثر هم تنفس الصعداء و اعتبر بعضهم وفساة هواري بومدين بمثابة «الكابوس» الذي كان جاثما على صدور هم فزحرح بقدرة قادر، حتى شاعت دعاية خفخت فيها بعض الأطراف لتغذية الصراع بين النظام و الإسلاميين مفادها أن «الخوانجية رفضوا أداء صلاة الجنازة على الرئيس و قالوا إنه كان كافرا و مات على كفره و الصلاة عليه باطلة ! !؟» و الحق، أن هذه الإشاعة كانت باطلة من أساسها بل كانت مغرضة أيضها النظام كان قد فرض على جميع الجزائريين في جميع الولايات، و الدوائر،

و البلديات أن يصلوا على الرئيس صلاة الغائب (و ليس صلاة الجنازة) و جعل التوقيت يوم الجمعة 29 ديسمبر بعد صلاة الجمعة مباشرة، فكان من أفتى بان صلاة الجنازة فرض كفاية، و أن من صلتى عليه جمع من المؤمنين حاصرا (في العاصمة) لا يصح أو ليس ضروريا أن يصلى عليه غائبا (في الولايات و البلديات) فخرج بعض الشباب من المساجد قبل صلاة الجنازة فأشاع المرجفون في المدينة هذه الدعاية ليدشنوا بها عهدا جديدا من الصراع المفتعل بين الإسلاميين و القيادة السياسية الجديدة، و هو ما حدت فعلا.

فبعد المدة الدستورية لنيابة رئيس البرلمان (السيد رابح بيطاط) الذي خلف رئيس الجمهورية طبقا لنص الدستور، و بعد الصراع بيسن «الأوزان التقيلة» على سدة الحكم، شطب العسكريون جميع حسابات السياسيين و الدبلوماسيين و جاؤوا بالعقيد الشاذلي بن جديد حرئيسا مؤقتا - إلى كرسي الرئاسة فامتدت مهمته المؤقتة زهاء 13 عاما كاد أن يفرغ فيها من تصفية جميع خصومه لولا أن عاجلته أحداث 05 أكتوبر 1988 التي فرضتها الأطراف المتصارعة لتجعل منها مخلب قط تصفي به حسابات «المرحلة البومدينية» لكن السحر إنقلب على الساحر عندما تحول «مخلب القط» إلى رأس حربة تقبت السفينة التي كان يركبها جميع الجزائريين لتغرق أهلها و تفرض على جميع الجزائريين سياسة الغطس تحت أمواج عاتية لا مخرج لأحد منها إلا من بعد أن تمتلسئ البطون باجاج اليم أو يتداركنا الله جميعا برحمته. أو تدخل الجزائر في عهد جديد!!

يوم أن تسلم العقيد بن جديد زمام الأمور و أقسم اليمين الدستورية وجد كثيرا من كبار حاسية بومدين يحزمون أمتعتهم و يغادرون الجزائر بعد أن بكوا الفقيد بدموع حرى و بكلمات من العمق في موكب جنائزي مسهيب ألقى في عبد العزيز بتغليقة (وزير الخارجية) كلمة تأبين مازالت ترن في أذان كثير من الجزائريين إلى اليوم!!

الشاذلي بن جديد -كما يصفه المقربون منه- رجل يحب نفسه، و يقضي شؤونه بحذر و يصفي أعداءه في صمت عنوانه «أحيل إلى مسهام أخرى!»، لذلك فتح عهده بخط سياسي يشبه الخط «الساداتي» الذي خلص المصربين مسن «ثورة» عبد الناصر باسم «حرب رمضان» و معركة العبور، لغسل عار النكسة التي حدثت للعرب سنة 1967، ثم سنة 1969، فكما نقض السادات عرى ثورة الضباط الأحرار (و هو منهم) عروة عروة نقض بن جديد الإشتراكية عروة عروة، و كما تحرك السادات محولا سياسة مصر 180 درجة كاملة

باتجاه أمريكا و مخرجًا مصر من «الساحة الحمراء» لتدخل «البيت الأبيض» تحت الهتافات و التصفيق الجماهيري العارم الذي كان يلهب عواطف الجماهير أيام عبد الناصر فعل بن جديد حذو الفعل بالفعل.

في زحمة الحماس و الهتاف و التصغيق حول أنور السادات مصــر مـن موسكو إلى واشنطن و من ثورة يوليو إلى ثورة أكتوبر بعد معركة العبور.

فكذلك و على نفس الخطى سار بن جديد، و هو يهدم كل الأسبوار التسي بنتها إشتراكية بومدين سورا من بعد سور تحت شعار «المراجعة لا الستراجع» حتى لم يبق للبومدينية إلا الإسم، بمعنى أنه كسان يشسطب معسالم «شورات» بومدين، تورة بعد ثورة، و إنجازا بعد إنجاز، و مشروعا بعد مشسروع و كسان يؤكد بإستمرار أن المراجعة لا تعني التراجع و أن إشتراكيتنا ليست مسستوردة فهي من وحي فلسفتنا و هي «إشتراكية جزائرية»... و هكذا نجح بن جديد فسي إحداث تصدّع عميق في بنية حزب جبهة التحرير الوطني (الحزب الوحيد فسي البلاد أنذاك) و أوجد شرخا مخيفا بين صفوفه -أثناء المؤتمر الاسستثنائي سنة ألبلاد أنذاك) و أوجد شرخا مخيفا بين صفوفه حاثناء المؤتمر الاسستثنائي سنة أن البون شاسع بين شعارات الحزب و ممارسة السلطة الحاكمة باسم الحسرب، خاصة بعد جويلية 1982 (الذكرى العشرون للإستقلال).

في هذا المؤتمر جاهر الإصلاحيون بنواياهم و رفعوا علنا شعار «المراجعة لا التراجع»، و داخل القاعة البيضاوية أين جرت وقائع المؤتمر وتم ذبح البومدينية و سلخها بإحداث أربع ثغرات في جدار جبهة التحرير الوطني تحت سمع لجنته المركزية و بصر أوزانه الثقيلة، هذه الثغرات الأربع هي التي أسقطت حسابات الجناح المتشدد في الماء و فتحت الباب واسعا أمام الإنتهازية المقننة التي كانت تترقب الوقت المناسب، فقد تم في ذلك المؤتمر:

- التراجع عن المبادئ «الثورية» و عزل الحزب عن قواعده و إطلاق سراح أعدائه و منافسيه.
- تفتيت القوى الحية فيه بعزله عن منظماته الجماهيرية (النساء، و الشبيبة).
- ميلاد صحف نظامية جديدة بدأت تكشف بعيض ممارسيات الحزب، و ميلاد المعارضة السرية بشكل بدأ يعلن عن نفسه في الداخل و عبر قنوات المعارضة المنفية (ايت أحمد، بن بللة).

\_\_\_\_\_ جدور الصراع في الجزائر - 61

- إنفتاح النظام على أشكال ليبرالية عملية جسدتها مظاهر الثراء الفاحش لبعض كبار المسؤواين في الحزب و الدولة، حتى تحدثت الكواليس عن «طائرة الرئيس» و قصور بارونات الجبهة... و المحيّر حقا هو أن هذا الإنحراف عن «البومدينية» شارك فيه أعضاء بارزون في جبهة التحرير، ثم تخلوا بعد ذلك عن مواقفهم و أخذوا يتحدثون من وراء البحر - عن مؤامترة تحاك في الجزائر «على الخط الثوري في حزب جبهة التحرير»!!

بل إن عضوا بارزا في هذا الحزب العتيد أكد بالحرف الواحد: «أن النظام المنبثق عن المؤتمر الرابع لحزب جبهة التحرير هو المسؤول عن تعبيد الطريق لتصفية ما تبقى من الثورة الجزائرية، و ذلك تم بأساليب شتى: كالتبذير الفاحش للثروة، و فتح الأبواب على مصاريعها أمام كدوادر «حزب فرنسا».

ثم يتابع قولمه بالتأكيد على أنه قد حدث تخطيط ماكر جعل «تزامس الإعتداء على مكاسب الشورة و اغتيال الشورات الشكث (الزراعية، الثقافية، الصناعية) باسم الدفاع عسن روح شورة نوفمبر، أمرا مبيتا لضرب الثورة بالثورة...» و يحتج هذا العنصر البارز في جبهة التحرير على أن «الإبقاء على فكرة التطهير حبرا على ورق منذ 1964 سبب خطير في هدم أسس الثورة، لأنه -في رأيه دائما- أن «الإطارات المشبعة بالفكر الإستعماري ظلت مسيطرة على معظم المناصب الأساسية في الأجهزة التنفيذية، و ظلت البرامج التربوية بكل أنواعها هي نفس البرامج الإسستعمارية تقريبا، إذ بقيت خالية مسن السروح الوطنية، و لا صلة لها بايديولوجية الثورة...».

وبكلمة مختصرة و مركزة و مفيدة نسجل من مجمل أدبيات «الفكر الثوري» هذه الخلاصات التي تعفينا من جهد البحث الطويل في أرشيف سقوط البومدينية و صعود نجم الشاذلية بين سنوات 79-1988.

فكيف وضعت البومدينية -بجرة قلم- في أرشيف التاريخ؟

يمكن تلخيص جذور الصراع بين البومدينية و الشاذلية في نفس منظور الصراع بين «الناصرية» و الساداتية مع فارق غيساب البعد اليهودي في المحراع الجزائرى و ذلك في العناصر التالية :

#### 1- المؤسسة كانت رجلا:

الميثاق الرسمي الذي عرض على الإستفتاء الشعبي و صوت عليه أكستر الجزائريين كان ميثاق سنة 1976، و هو «الوثيقة» الملغومة التي دست بداخلها «قشرة الموز» التي إنزلقت عليها كل من جبهة التحرير و التيارات الإسلمية ليفسح المجال واسعا و عريضا أمام طلائع «البروليتاريا».

- فأما حزب جبهة التحرير فقد وجد نفسه في منطقة التسلّل عندما نصـت هذه الوثيقة على أنه «لا يجوز بأي حال من الأحوال أن يحـل الحـزب محـل الأجهزة الإدارية، لأن ذلك يؤدي إلى تمييع المسؤولية علـى مستوى الإدارة، كما يؤدي إلى الإنحراف فيما يتعلق بفهم دور الحزب الذي هو قبل كل شـيء، سياسي و ليس إداريا».

هذه الفقرة هي التي هيأت الأجواء لإبتلاع إداري مقصود جعل منساضلي حزب جبهة الثحرير يملكون و لا يحكمون إلا في شكل إنتداب كان يتسم باسم توظيف إطارات الحزب في الجهاز التنفيذي، و كان أفسراد الحسزب يراقبون تسييرا إداريا «بيروقراطيا» متعفنا، و لا يملكون أمامه أية قسدرة على تبديله أو إصلاحه، و يعايشون سياسة سحب البساط من تحت أرجلهم بعزلهم إداريا...

و هذا منزلق أول أدى -في النهاية- إلى تهميش الحزب إداريا ثـم عزلـه سياسيا، ثم الإستقالة منه جماعيا، ثم تحميله أخطاء 28 سنة من التسيير العـاجز، ثم إسقاطه و اتهام رأسه الكبير (مساعدية) بأن أحداث أكتوبر 88 وقعـت مـن أجله و بسببه!!؟

و هي نظرة لا تخلو من حقيقة و لكنها تفتقر الله الدقية في تحميل المسؤولية لجهاز كامل و ليس لشخص كان عنصراً في جهاز ا؟.

- و اما التيارات الإسلامية فقد وضعها دستور 1976 أمام الامسر الواقسع حينما قرر ان من واجب الشعوب الإسلامية أن «تعزز كفاحها ضد الأمبرياليسة (أمريكا) و تسلك طريق الإشتراكية (الإتحاد السوفياتي سابقا) بكل حسزم..» لأن «الثورة الإشتراكية لتندرج تماما في المنظور التاريخي للإسلام»!!؟

و إذا تواجه الوطنيون و الإسلاميون خلا الجــو للشــيوعيين لأن القــاعدة الحسابية تقول: إن ضرب الوسطين بالطرفين يجعل المقام موحدًا، و هــو مــا

حدت فعلا، فقد ظهرت قوة ثالثة بين الإسلاميين و الوطنيين كانت نتاج التفاعل عير المتكافئ بين قوة ممكن لها في الظاهر و قوة مقموعة في الواقسع لتجسيد نظرية «الديالكتيك» من موقع الصراع بين البنيسة التحتيسة و النبسة الفوقيسة ليتواث الاخر الذي يحقق التوازن الاستراتيجي من منظور الشيوعية.

## فاليساريون في الجزائر كانوا يطرحون و يمارسون البديل التالي

- المكين عناصر «أممية» لا تؤمن بوطنية و لا باسسلام «فدينه» همو مناهضة الامبريانية «و وطنيا» المعلكر الشرقي، و هدفها اجتثاث ما يعلم النوم «بالثواب» و نمكينها من مصادر صنع القلمرار علمي مسلوى الإدارة، و الاقافة، و الإقتصاد، لتصفي بها حسابات الخصلود، (الإسلاميين و الوطنيين) و هو الوهد الذي لم يستطع دعاة «النخبة» التخلمص منه برغم حييات الامن التي صفعهم بها الشعب و برغم المساعدات المحانية المقدمة مسل طرف الادارة الجزائرية و من ورائها «حزب فرنسا» مثل:
- غلق المدرسة الوطنية التكوين الاطارات الحزبية (مع مدارس التكويسن الجهوية) بالنسبة لجبهة التحرير، و غلق مدارس و معساهد التعليس الأصلسي بالسبة للاسلاميين في عهدين مختلفين.
- عودة «الأقداء السوداء» إلى مواقع متقدمة في مناصب حساسة (حاصبة بعد رياره باريس 1983) و الانتقال بالجزائر كلها إلى حصان فرنسب كنمسهيد لتحوّل مرتقب تقذف فيه الكرة قذفا عائيا من موسسكو السي والسنطن، و قسد صرحت اجهره النظاء رسميا أنه «منذ لان قصاعد اصلحت الاشتراكية علسي طريقتها الخاصة» إي أن اختيار الشعب (بزعمهد) تحول إلى ختيار السطة فلي شكل «نظاء أبوي» جعل الشعب كله تابعا للسطة التي تقرر كل سسسيء بياسة عنه.

و هكذا وقعت الجزائر كلها في تناقض مريع مفاده ان جميع القائمين علي شوون البلاد يتحدثون عن الإستراكية و ينكلون بمن يعارضهم و أو بالخصصات و لكنهم جميعا يمارسون السلوك الليبرائي بعقليه اشستراكية، بي السهم كسانو يؤممون ممتلكات الناس لصالحهم، و برغم تهديدات هسواري بومديس -قبسل وفاته - ظلت الإشتراكية مجرد شعار مرفوع في «القرى النموذجية» و المهزارع المسيرة ذاتيا، أما في الإدارة العامة و التسيير فقد كان «الإشتراكيون» يكسسون الموان «الثورة» في الداخل و الخارج لحسابهم الخاص و يتحدثون عن الصناعة المصنعة... حتى جاء بن جديد.

نما جاء بن جديد وضع خطته «البراغماتية» و أحاط نفسه بزمرة من كبلر التكنوقر اطيين (كأمثال الوزير الأول) ثم مد خطا موازيا لهذا الخط هـو الخـط الديماغوجي (من أمثال كبير جبهة التحرير) و أطلق الحبل على الغارب للبقيـة ليتبت كل طرف وجوده بحجمه الحقيقي في صراع غير معلن كان الوقت يـذداد كل يوم ضياعًا في هذا الصـراع بيـن مصـالح التكنوقر اطييـن و مصـالح الديماغوجيين.

و بين «براغماتية» بن جديد، و «تكنوقراطية» الوزيسر الأول، و «ديماغوجية» كبير جبهة التحرير عرف الشعب الجزائري مرحلة من سياسة «الوضوح الغامض» أدّت إلى إستقالات فردية تلتها إسستقالات جماعية من صفوف جبهة التحرير، دشنها رئيس البرلمان (رابح بيطاط) بتركه منصبه في المجلس الشعبي الوطني ثم تلاه أخرون تباعا (قاصدي مرباح، عبد الحميد الراهيمي، الجيش الوطني الشعبي، الشاذلي بن جديد... من اللجنة المركزية) كان ذلك في وقت متأخر نسبيا، لكن الواضح -من كل هذه الملابسات أن هناك صراعا مخيفا تقف وراءه قوى خفية و تدفع به إلى قمة التأزم، بعضه له مبرراته و البعض الاخر تكتمت عليه الكواليس، لكن من خلال القرائن يتضمح أن الصراع كان وراءه ضغط متعاكس على شخصية الرئيس لاسسباب ثلاثة كانت واضحة للعيان هي:

- الإنتشار المخيف للصحوة الإسلامية على حساب الفكر الشوري المتراجع، و هو ما لم يسترح له دعاة بعث «البومدينية».
- الإستغلال الواضح للمساجد لصالح فئة وحيدة ضد بقية الكتل و ميسلاد الجامعة الإسلامية و تداعيات مؤتمرات الفكر الإسلامي.
- سكوت النظام عن تحرشات «شيوخ» الدعوة إلى غاية تجمَـع الجامعـة المركزية (20 نوفمبر 1981) و تحول ملتقيات الفكر الإسلامي عــن مسارها التاريخي التقليدي في عهد الوزير مولود ايت بلقاسم (وزير الشؤون الدينية) إلـى مسار حضاري يخدم الصحوة الإسلامية (في عهد الوزير عبد الرحمن شيبان).

الرئيس بن جديد كان يمارس على الجميع سياسة الحبل على الغارب في انتظار بروز الكتلة الأقوى التي سيعمل على محاولة استخدامها لكسر كل الكتل الصغرى، و إعلان التحول الجذري إلى الضفة الأخرى كونه كان يتحرك -بما خول له للدستور من صلاحيات- في دائرة واسعة جدا جعلت منه المؤسسة

الوحيدة -بعد موسسة الجيش- التي لها الحق في إدارة شؤون البلاد بغير رقيب و لا حسيب!!!

و حتى لا نبيق الاحداث تجدر الاشارة إلى جذور الصراع الاساسية التسي أعلنت عن نفسها بين وفاة بومدين و احداث اكتوبسر 88، و التسي معتقب الالكشف عن جزء منها على الأقل أمن أساسي لفهم حقيقة ما يجسري فسي هده البلاد فإن النتائج لا تفهم الا بمقدماتها الحقيقية و جذورها التاريخية.

فكيف ادارت «الشاذلية» دفة الصرع الخفي قبل سلقوطها فلي قبصلة العسكر ١٧ و هل كانت العنوات الله 13 التي ساد فيها حكم الشلكانية «عشلرية سوداء» كما سماها البعض اد ان الصليزاع الداخلي شرص على بعلض «الجهاب» عمى الأوان فأصبحت لا ترى الآ الاسود و الابيض ٢٢

## 2- بن جديد.. و سياسة الحبل على الغارب:

يمكن القول -بعير تحفظ- إن العالم الإسلامي قد شهد سلسلة من السهرات العنيفة طولا و عرضنا و عمقا الثرت في مسار الاحداث حدريسا بيسن سلوات 1967-1987، هذه العشرينية التي يمكن أن تطلسق عليسها عشريبة «اللبساه العملاق».

كان الإسلام مغيبا تماما و كان المسلمون نائمين خلال القرن 10 الميسلادي و دابة القرن العشرين، لأسباب أكثرها ذاتي (داخلي) و بعضسيها موضوعي (خارجي)، و قد استطاع الدعاة و المصلحون الكبار من امتال بن عبد الوهسب، و الافغاني، و محمد عدد، و رشيد رضا، و الطاهر بن عاشور، و النورسي، و المهدي، و السنوسي، والبنا، و علسي جناح، و المسودودي، و النورسي، و الخميني، و أضرابهم ممن تتلمذوا على أيديهم و شكلوا حركسات اسلامية و الخميني، و أضرابهم هو لاء المصلحون و أمثالهم وخز الحدد المحذر ليفيسق واسعة الإنتشار، استطاع هؤلاء المصلحون و أمثالهم وخز الحدد المحذر ليفيسق من تخديره الطويل، و ياخذ في الحركة غير الواعية في البدية، تم يتخط، نسم يصرخ، ثم يفتح عينيه و يتأمل العالم من حوله في مرحلة المسلسية لاكتشسف الذات محليا، و اقليميا، و عالميا، ثم يقوم هذا العملاق ليبدا الصراع.

فترة حكم بن جديد في الجزائر عاصرت مرحلة «تخبّط» الجسد الإسلامي المخدّر، و هي المرحلة الرابطة بين اللاوعي و الصراخ، و لم يكن بسن جديث مهتما كثيرا بتخبطات الجسد الاسلامي في العالم كله، كما لم يكتشف حضورة منه

بعد التخبط إلا بعد فوات الأوان و لكي يدرك القارئ ما أقصده من خلال هدده المحاولة أضع بين يديه بعض الوقائع الهامة التي تؤكد صحة ما أرمسي إليه، و تحسر النقاب عن الوجه الأخر للصراع في الجزائر:

i) ميلاد الفكر التكفيري: بين سنوات 67-87 شهدت الأنظمــة العربيـة كلها تقريبا أشكالا من المواجهة الإسلامية كانت تطالب بإطلاق سراح الإســلام، من «قفص الإتهام» الذي كان فيه الإسلام كله «تهمة» تحتاج إلى تبرئة و إلــي دفاع داخل المحكمة العالمية شرقا و غربا و في محاكم محلية في كــل البــلاد العربية و الإسلامية تقريبا تحت مسمى «أمن الدولة».

و في تقديري كان النظام المصري هو الذي دشن عهد «الصدام الدموي» بين السلطة و المعارضة الإسلامية بوضع أعناق بعض علماء الإسلام و دعاة الأمة على المقاصل، و تعليق جثثهم على أعواد المشانق (سيد قطب، عبد القادر عودة، فرغلي... الخ) ليتفجر الصراع علنا بين الإسلاميين و السلطة في العالم العربي كله تقريبا، و تكون أبشع نتائجه شلّ طاقات واسعة من الأمة و تبديد أموال هائلة و تضييع أوقات ثمينة كان يمكن إستثمارها إيجابيا بعيدًا عن الفكر التصادمي بالإعتقالات و السجون و المطاردات الظالمة التي ترتبت عنها ردود فعل سلبية كان أهونها ترك الأوطان و الهجرة الجماعية إلى أوربا، و أمريكا، ثم التحريض على «الثورة» على الواقع برمته، و كان رد الفعل الطبيعي ميلد «الفكر التكفيري» تحت أقبية السجون و تحت سياط التعذيب!!؟

كان لهذا المولود المقهور داخل السجن شأن خطير بعد خروجه من رحصم الأحداث مشوها، فقد تحول إلى فكر يروّج له أصحابه سرا ثم وجد أرضا خصبة في عالم الشباب التائه فأمرع فيها و صار «عقيدة» يروج لها أصحابه و يدافعون عنها و يجدون لها من المبررات الواقعية ما يقنعون به عناصر كثيرة تحت ضغط الواقع العربي المتردي، و كان مسن ثمار هذا المولود غير الشرعي للإسلام و للدعوة الإسلامية و الذي كان له أصل تاريخي معروف - تحوّل الدعوة الإسلامية من «الحسنى» السي «الحُشنى» و سقوط ضحايا كثيرين تحت رصاص المواجهة مسن الطرفين في مناز لات شد الفعل و رد الفعل المضاد الذي مس رؤوسا كبيرة يذكر التاريخ المصري من بينهم الرئيس أنور السادات «في يوم زينته» على حدد قول قاتله أمام من بينهم الرئيس أنور السادات «في يوم زينته» على حدد قول قاتله أمام الدنيا (مصر).

و من يومها إندلعت الأحداث في أكثر من بقعة من العالم العربي و الإسلامي كله.

ب) التخبط الإسلامي: و كأمثلة على التخبط الإسلامي العالمي أعني تلك الإنتفاضات الشعبية أو حتى الفردية التي كانت تتم هنا و هناك باسم الإسلام، نذكر من بينها أخبار إنتصارات «الثورة الإسلامية» بإيران سنة 79، و الإعتداء على الحرم المكي عام 79 أيضا في محاولة يائسة و مضطربة تحصت مسمى «رد الحكم إلى عهد الخلافة»، و الإنتفاضات الشعبية العارمة في تونس سنوات 78-81، و حركة الجهاد المسلح في سوريا سنة 80، و في المغرب سنة 81-84، و في السودان 84-86، وفي أفغانستان 75-87،، وفي نقاط توتر كتصيرة من العالم العربي و الإسلامي، و في الجزائر سنوات 85،80، 86،86، 88، 1988...

بعض الدارسين يرجعون أسباب هذه الإنتفاضات إلى سبب مركزي و هو انهيار أسعار النفط بين سنوات 82-1985 من 34 دولار إلى 09 دولارات أحيانا)، و هو سبب مؤثر دون شك في تماسك البنية السياسية للنظم العربية التي تقوم القوة الإقتصادية فيها على قاعدة الضخ النفطي أساسا لدى كثير من الدول العربية، و هو سبب جوهري لكنه ليس السبب الوحيد، فهناك سبب اخريان أكثر تأثيرا و فعالية و هو إنهيار الإيديولوجيات و ظهور ما يعرف ظلما بدولاسلام السياسي».

فخلال تسع سنوات فقط (79-1987) إنكشفت العورات المخففة ثم المغلظة لدى المعسكر الإشتراكي و وقف الإتحاد السوفياتي عاري الجسد أمام مد جارف لمرحلة التخبط الحضاري لكيان الصحوة الإسسلامية عالميا، و وجد المعسكر الإشتراكي نفسه عاجزا عن حماية نفسه ناهيك عن مد يد العون لحلفائه الطبيعيين (كالجزائر مثلا)، لاسيما أنه ورط نفسه في حرب قدرة و خاسرة جميع المقاييس في بلاد الأفغان لحماية بعض مصالحه في المنطقة التي بدأت تغزوها أمريكا من بوابتي باكستان (في عهد ضياء الحق) و العربية السعودية بنية إيقاف الغزو الإيراني «الشيعي» (في عهد الخميني) لمنع عصودة «الخلافة الفاطمية» بعدما كشفت الثورة الإسلامية في إيران عن نيتها في «تصدير الثورة إلى كل المستضعفين في العالم لكسر غطرسة الإستكبار العالمي» و هو ما دفع بجهات عربية و أمريكية إلى وضع «المتراس» العراقي أمام «الزحف المليوني» الإيراني بإعلان الحرب ضد «المجوس» بإسم إعسادة

رسم الحدود بين البلدين و إعادة فتح ملف كان قد أغلقه هواري بومدين بين الشاه و حاكم العراق سنة 1975.

كان هذا من جهة، و من جهة أخرى كانت دول إسلامية كثيرة (و خليجية على وجه الخصوص) تسعى لإيقاف الغرو السوفياتي (الشيوعي) للبلاد الإسلامية خاصة بعد غزو السوفيات لأفغانستان و إقترابها من خط التماس مسع الدول العربية قبل وصول «غورباتشوف» إلى سدة الحكم.

كان العالم كله يمر بمرحلة مخاص عسير، و يبشر بميلاد جديد لنظام مسا بعد الحرب الباردة، أما العالم العربي فظل يراوح مكانه (بإسستثناء بعض دول مجلس التعاون الخليجي)، و ظلت أنماط تسييره قائمة على العقلية الإسستهلاكية التي من مظاهرها الواضحة في العالم العربي كله تقريبا:

- الإعتماد على واردات النفط كمصدر أساسي للدخل القومـــي (بالنسبة للدول النفطية).
- التبعية الإقتصادية و الفنية (التقنية) للشركات الأجنبية مما مهد الطريق أمام الإستعمار التقافي و الغزو الفكري و اللغوي...
- تهريب رؤوس الأموال العربية إلى الخارج (أوروبا، و أمريكا) ليزداد الشعب فقرا و تخلفا و يفقد تقته في حكامه و يبدأ مسلسل المؤامرات الداخلية.
- الهروب إلى الحلول السهلة (المديونية الخارجية و الجدولة تـــم إعـادة الجدولة) لرهن مستقبل الأجيال لنصف قرن مقبل.
- التعامل مسمع الظواهر الاجتماعية بعقلية «ندرون» أو بسياسة «شاوشيسكو»... استخفافا بحق الشعوب في تقرير مصيرها بإرادتها الذاتية.

كانت النتيجة الطبيعية لسياسة الحبل على الغارب في الجزائر هي تفاقم المشكلات الإجتماعية، و الإقتصادية، و احتقان الواقع السياسي، و ميلاد العنف المتبادل، و الدخول في مرحلة خطيرة من سياسة «لي الذراع» التي أفضت إلى أسلوب حبس الأنفاس و كسر المفاصل و التوقيع بالدم في مرحلة تالية، و هو

ما وجدت السلطة نفسها عاجزة تلقاءه عن الإستمرار في سياسية اللامبالاة، فكشفت عن حقيقتها لتدخل مرحلة من العلاقات السوداء مع المواطنيين الذيين عجزت عن اطعامهم من جوع و عن تأمينهم من خوف في حين كيانت تنفق ملايير الدو لارات على الحفلات الماجنة و الليالي الراقصة، و يؤتى مثلا في شهر رمضان المعظم سنة 1987 بالمطربة الأردنيية سيميرة توفيق لتستفز عواطف الجماهير بأغاني «يالله صئبواها القهوة و زيدوها هيل…» في الوقيت الذي لم تكن في أسواني الجزائر قهوة و لا «هيل» إلى المتحدد المتكن في أسواني الجزائر قهوة و لا «هيل» إلى المتحدد المتحدد

بل إنه في عيد الشرطة سنة 1984 وضعت طائرة خصوصية تحت تصرف فرقة «الفن السحري» الإنجليزية، وحضر رجال الشرطة في عيد الشرطة الحفل الساهر وغنت الفرقة الإنجليزية بالإنجليزية ولم يفهم أكشرهم ما قاله «المادجايشن»! الوهي أمثلة قليلة من كثير

هذه المظاهر الإستفزازية رافقتها و تزامنت معها طواهر السطو و الإحتيال على أموال الشعب، لتجعل جذور الصراع في الجزائر تطفو علي السطح، و تقذف بأحقاد تاريخية كثيرة كانت مخبوءة إلى الواجهة، و تفتح البلب واسعا أمام «تصفيات حساب» عمرها أزيد من 40 عاما (1952-1992) تتنازعها أطراف كثيرة كانت متصارعة قبل الثورة (1954) فلما اندلعت الشورة تجمدت هذه الصراعات الداخلية و أملى الواجب الوطني تأجيلها إلى ما بعد الاستقلال.

فلما بزغت شمس الإستقلال أخذ الصراع الخفى وجهة أخرى.

# 3- عقبات في طريق بن جديد:

السنوات الثلاث عشر (1979–1992) التي أمضاها بن جديد رئيسا للجزائر، لم تكن سنوات رخاء شائع كما لم تكن سنوات شدة عضوض، و من وجهة نظري لم تكن فترة بن جديد «عشرية سنوداء» كمنا سنمتها صحافتنا الوطنية، فقد كانت رياح التغيير أقوى من الأشرعة التي نشسرها بن جديد، و كان يجري في الكواليس ما لا علم «لسيادة الرئيس» به، و كان الموقف من الزحف الإسلامي هو الحرج الكبير الذي جعل بن جديد طول فترة حكمه ينواوح بين ضغط اليسار عليه لقمع الإسلاميين و ثقل التوجه العام للمسار الجمناهيري في الجزائر كلها نحو «العاطفة الإسلامية» التي كان يغذينها شنيوخ المساجد و تذكي نارها نماذج الإنتصارات «الثورية» للصحوة الإسلامية في نقاط كثنيرة ساخنة من العالم الإسلامي و التي كانت أخبارها تتردد في كل مكان.

لم تكن فترة بن جديد سهلة كما يتصورها البعض، فقد كان الرجل واقعا بين مطرقة «البومدينية» الضاغطة و سندان المد الإسلامي المتنامي من جهة، و بين إنتهازية الطابور الخامس و ديماغوجية المحافظين في جبهة التحرير، و تامر «حزب فرنسا» من جهة ثانية، ثم بين «بيروقراطية» الإدارة و مظاهر التبذير الفاحش من جهة ثالثة...

و هناك ضغيوط أخيرى لا أذكرها رابعة و خامسة و سادسة... داخلية و خارجية جعلت الرئيس يقدّم استقالته أكثر من مرة فيلا يقبلها منه أحد لأن كثيرا من جماعات المصالح كان يهمها بقاء بن جديد في سدة الحكيم، ذلك أن سياسة الحبل على الغارب كانت غطاء لكثير من الصائدين في الماء العكر.

و أمام هذا الإنسداد كان بن جديد أحيانا يلجأ إلى سياسة «شمشوم الجبار» القائمة على مقالته الشهيرة: «علي و على أعدائي يا رب» و ذلك ما ترجمته أخر فقرة من خطابه ليلة 20 سبتمبر 88 عندما ختم خطابه الناري ببيت من الشعر للشاعر المصري إبراهيم ناجى في قصيدته «الأطلال»:

# أعطنيي حريتي أطلق يسديًا إنني أعطيت ما استبقيت شياً

لقد كان الرجل صادقا في هذه المقالة، و كان مدركا تماما أنه استنفذ جميع الوسائل و الطرق لترميم البناء المتصدع لكن عبثا كان يحاول، فالبناء السياسي الذي أقامه كان بحاجة إلى هدم و إعادة بنساء، و كل الجزائرييسن أصبحوا يطالبون بالتغيير الجذري (العميق و الواسع) في بنية النظام برمته، و بن جديسد كان يدرك هذه الحقيقة، ليس فقط من سنة 87 و لكن منذ سنواته الأولسي التسي تولى فيها إدارة مقاليد الحكم في الجزائر.

لم يمض على جلوسه أقل من عام حتى بدأ «عرش الجمهورية» يهتز مسن تحته، ذلك أن كرسي هواري بومدين كان ملغما، و كانت الحقول التقافيمة و الفكرية (و الإيديولوجية) و الإقتصادية في الجزائر كلها مزروعة بالالغماء، و كان على «سيادة الرئيس» أن يدرك -قبل تأديته اليمين الدستورية- أن الذيب جاؤوا به إلى سدة الحكم بعد هواري بومدين كانوا ينظرون إليه نظرة السوزان الى معايير الأوزان، و لأنه إذ تساوت الكفتان بالأوزان التقيلة فسان «الكيلو»

\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - ا

يرجَح الكفة الرابحة لتخسر الكفة الأخرى، لكن الذي فعله بن جديد -بعد أن ترجحت به كفة الصراع بين الأجنحة - هو تطهير الميزان من الأوزان الثقيلة لتزحف إلى الكفتين عيارات أخرى تتراوح أثقالها السياسية و العسكرية بين الريشة و الذبابة، و حينما تزاحمت المعايير على كفتي الميزان أنزل بن جديد ليؤتى بوزن تاريخي أثقل هو الزعيم محمد بوضياف الذي حكم الجزائر 166 يوما فقط كانت كلها دامية.

هذا التحليل البسيط لمعادلة الصراع في الجزائر سوف يصبح تحليد علميا صحيحا عندما نستعرض أهم العقبات التي وقفت في طريق بسن جديد و دفعت بأطراف الصراع إلى عمق المعركة بعد محاولات كثيرة للإصلاحات ثم إصلاح الإصلاحات خلال 13 عاما سميت ظلما بالعشرية السوداء، و هسي التي أنجبت 63 حزبا سياسيا، 59 منها كان تحت عباءة «العشرية السوداء» و هي التي ولدت أزيد من 200 عنوان صحيفة (يومية و أسبوعية) أكثر المشتغلين فيها من الهواة و المحترفين كانوا مرتزقة على طاولة العشرية السوداء، و هي التي تفجر من رحمها دستور فبراير 1989 الذي كشف الغطاء عن حقيقة ما كان يجري في كواليس النظام و سراديب المعارضة السرية...

و لعل أفضل كلمة معبرة سمعتها في المجال السياسي الذي يقلل بين الفترة البومدينية و الفترة الشاذلية هي تلك الكلمة التي قالسها السيد سليمان عميرات (زعيم أمديارا) في مقابلة تلفزيونية و هو يعلق على الواقع الجزائري بين عهدين فقال: «كان سي بومدين يقول للشعب: كل من يتكلم أضعه في السجن.. فسكتنا.. فجاء سي الشاذلي ليقول للشعب: كل من لا يتكلم أضعه في السجن فها نحن نتكلم!!؟»

و إذ عدنا إلى قراءة أرشيف هذه العشرية بموضوعية و تجرد، فإن الخلاصة التي نصل إليها بعد القراءات المتأنية هي أن الشاذلي بن جديد قد أعطى هامشا أوسع مما أعطى جميع رؤساء العرب لشعوبهم للتحرك و المناورة السياسية، و فسح المجال واسعا أمام الجميع بغير إستثناء، و كشف غطاء الساحة الإيديولوجية، و عمل في المجال السياسي على تحقيق مبدا تكافؤ الفرص بين اليساريين و الإسلاميين و الوطنيين و الإنتهازيين... و جذب عتبة الخط الأحمر إلى أقصى حد ممكن لتتسع مساحة النشاط العام أمام الجميع، حتى لم يبق وراء الخط الأحمر إلا ثلاثة أشياء عدها بن جديد من «المقدسات» كرموز للجمهورية، و هي:

- مؤسسة الرئاسة: و هي «الطوطم» المقدس الذي يختفي كل من يقترب منه و يكتب إسمه في عداد المفقودين (من كريم بلقاسم السي شاعبائي، و من مصطفى بويعلي إلى عباسي مدني).
- مؤسسة الجيش: و هي «الطابو» الذي يعدّ كل إقتراب منه تدنيسا للمفدس، و محاولة مكتوبا عليها الفشل و الخيبة و الزوال.
- مؤسسة التلفزيون: و هي تشبه القلعة التي يسكنها «الغول» الذي تروي عنه الأساطير القديمة بأنه يسمح بالدخول البها و لكن الخروج بعد الدخول غير مضمون، لأن «الغول» يغمض عينيه و لكنه لا ينام..

بعض المجازفين اقتربوا من الخطوط الحمراء و دقوا باب «الغول» و طمعوا في «الطوطم» و أساؤوا الأدب مع «الطابو» فكان المصير دمويا فاق حدود كل تصور، و أفسد حسابات الإسلاميين، و الوطنيين، و اليساريين، فلي الداخل كما سقة أحلام المتامرين في الخارج.

# الف<u>صل الثال</u>ث مراجعات تاريخية

لم يستطع بن جديد إدارة الصراع لمدة طويلة، ذلك أن جذور الصراع في الجزائر ترجع إلى «بذرة» أولى زرعها الإستدمار الفرنسي عشية دخوله الجزائر يوم 05 جويلية 1830، عندما شكك في إسلام الجزائريين و في «عروبتهم» فالخطاب الذي وجهه حاكم فرنسا ثلاثة أيام فقط قبل الغيزو إلى القنصل الفرنسي بتونس ليوزع منه 400 نسخة مصورة على النقاط الحساسية في المغرب العربي (الإسلامي) كان خطابا يحمل في طياته بذور ناسفة للإسلام و العروبة و لكل ما يتصل بـ«الشخصية الإسلامية» في الجزائر.

# كان هذا الخطاب يحمل العبارات التالية:

- أ) إلى «الكولو غلي» أبناء الأتراك و العرب المقاومين في إقليم الجزائر: ابنا نحق أصدقاؤكم الفرنسيين نتوجه الأن نحو مدينة الجزائر، ابنا ذاهبون لكي نطرد الأتراك من هناك، إن الأتراك هم أعداؤكم و طغاتكم الذين يتجبرون عليكم، و يضطهدونكم، و الذين يسرقون أملاككم و ابناج أرضكم، و الذيب يهددون حياتكم بإستمرار... إبنا لن نأخذ المدينة منهم لكي نكون سادة عليها، ابنا نقسم على ذلك بدمائنا، و إذا إنضممتم إلينا، و إذا برهنتم على أنكم جديرون بحمايتها فسيكون الحكم بين أيديكم كما كان فهي السابق و سمتكونون سادة مستقلين على وطنكم...
- ب) إن الفرنسيين سيعاملونكم كما عاملوا المصريين إخوانكم الأعزاء الذين لم يفتأوا بفكرون فينا و يتأسفون على فراقنا طوال الثلاثين سنة الماضية، منذ خروجنا من مصر و الذين ما يزالون يرسلون أبناءهم السي فرنسا ليتعلموا القراءة و الكتابة.
- ج) إن الفرنسيين لكم، و سيظلون أصدقاءكم المخلصين... فتعالوا إلينا و سنكون مسرورين بكم، و سيكون ذلك فرصة لكم... و هكذا يحلل السلام بينكم و بيننا لمصلحتكم و مصلحتنا... أ.هـ..

و بهذا نفهم أن «الزريعة» الأولى -كما يقول الجزائريون- أي ما بذر اللصراع في الجزائر كانت ثلاثية الأخلاط، و كانت فرنسا -من خلال هذا

البيان - قد حددت أهدافها بوضوح و دقة في ثلاث مسائل هي جوهر الصراع في الجزائر اليوم، و هي نفسها العقبات التي إعترضت طريق بن جديد كما إعترضت طريق بومدين من قبله:

## - القبلية المنتنة:

بإثارة النعرات بين السكان الجزائريين (الأتراك، و العرب، و قبائل البربر أبناء مازيغ، و التوارق، و العائدين من بلا الأندلس... و سواهم) و هو التحريض الرخيص الذي جاء في نداء الرئيس الفرنسي «دي بولينياك» يوم 25 جوان 1830 قبل أن تنطلق الـ600 مركب من ميناء «تولون» باتجاه مرسى سيدي فرج تحت قيادة الأميرال «دوبيري» و بقيادة وزير الحربية «الموسيو دوبرمون» بجيش قوامه 37617 مقاتلا يتقدمهم 16 قسيسا لنتصير الجزائريين كما صرح بذلك الملك شارل العاشر في خطاب له يوم 20 مارس 1830 حيث قال : «إن فرنسا تقصد من وراء تمدين الأفارقة المي تنصير هم».

#### - إغراء «الكرسى»:

و هو ما وعد به قائد الحملة الفرنسية «عرب الجزائر» إذا هم لم يقدموا يد المساعدة لإخوانهم «أتراك الجزائر» بقوله «فلا تنضموا إلى الأتراك الذين هم أعداؤنا و أعداؤكم... و إذا برهنتم على أنكم جديرون لحمايتنا فسيكون الحكم في أيديكم كما كان في السابق»، و الكرسيي له بريق، و له دفء، و له إغراء... و يعرف كل من جلس عليه دقيقتين أن القيام عنه و تركسه لمتداول أخر دونه قطع الرقاب، لذلك فهم الدماغ المفكر في أوربا كلمها بعد «إتفاقية سايكس-بيكو» أن الصراع يشتد أوزاره بين الزعماء الكبار كلما إقستربوا من حافة «الكرسي» فكان الكرسي جذرا من جذور الصراع في الجزائر منذ مهوتمر الصومام».

## - الفرانكو-«ميزيلمان»:

و هي الصورة الأكثر ضغطا و دموية على واقع الفكر الجزائسري الذي صبغ بثقافة «فرانكو-مسلمة» في البداية، ثم تحولت -مع الأيام- السي اسلام «فرانكوفوني» جعل قادة بعض الأحزاب الجزائرية القديمة (من نجم شمال افريقيا الذي خرج من جبته حزب الشعب الى أحبساب البيان و الحرية...) يفكرون جميعا على نمط واحد و بعقلية واحدة تتفق في الأهداف و تختلف في يفكرون جميعا على العلماء- إلى ان تفجرت الثورة التحريرية ليلة 10 نوفمبر

1954 فغطى دويها كل خلاف و أسكت ازيز رصاصها كل «فلسفة» فلمسا لاح فجر الإستفلال عاد الجميع إلى القاسم المشترك الأعظم الذي أسسه امتسال بسن جنول، و الأخصري، و فرحات عباس (في بداية حياته) و هذا القاسم المتسترك الأعظم هو ما لخصه صلاح العقاد بقوله: «إن الجامع بينهم هو تشبعهم بالثقافية الفرنسية، و إيمانهم بضرورة التعاون مع فرنسسا» و معنسى هذا أن جذور الصراع في الجزائر اليوم يعود أكثرها إلى ماضي هؤلاء الزعماء الذين تلقسوا تكوينا مكتفا في «المدرسة الفرنسية» و امتداداتها منذ أن كتب الشسيخ حمدان كتابه «المراة» الذي شرّح فيه القضية الجزائرية تشسريحا وافيسا سنة 1833 فضاع كلامه أدراج الرياح!!؟

فقد ترأس «لجنة المغاربة» التي رفعت شكوى السي السيلطات الفرنسية (بباريس) يوم 06 مارس 1833، ثم كتب الشيخ حمدان نسخة الى ملسك فرنسيا (لويس فليب) يشرح له فيها الواقع الجزائري تحت وطأة الإستدمار خلال ثسلات سنوات من القهر...

نكن الصوت الإسلامي لم يكن مسموعا لأن فرنسا دخلت الجزائر لأهداف كثيرة يقف على رأسها جميعا ما قرره وزير الحربية «دوبرمون» عندما خطب في جيشه «المغوار» الذي جاء من وراء البحر «ليعيد أمجاد الغال»، فقال ما ترجمته بالحرف الواحد:

«... لقد جئتم لتعيدوا معنا فتح باب على مصراعيه لتدخل المسيحية افريقيا، و إننا لكبيرو الأمل أن تعم ديانتنا هذه الربوع قريبا لتعمل من جديد على ازدهار المدنية التى إنطفا نورها منذ عدة قرون...»،

هذه الأحقاد التاريخية هي التي فرضت علينا عدة مراجعات للكشف عـــن بذور الصراع و جذوره في الجزائر.

# 1- المراجعة الأولى:

بذور قديمة: البذور القديمة هي التي أينعت خلال الحربين العالميتين شهر خت» بعد أن «عششت» في عقول كبار زعماء الجزائر، و لم تجد مكانا «تبيض» فيه خلال سنوات الثورة الساخنة فلما جاء ربيع الإستقلال باض كدل طائر جزائري مفرزة من البيض بدأت تفرخ في الواقع الثقافي و السياسي غداة بناء الحكومة الوطنية (1962–1965) ثم لما ظهرت الصيصان، و الكتاكيت، لم يكن لأكثرها ريش جزائري..

لقد دُست في محاضننا الوطنية بيوض الأفاعي و العقارب و الجراد..

و هكذا تحولت معركتنا من معمراع ضد «الخارج» إلى تأمر علسى «الداخل» و اختلطت على الزعماء المفاهيم على نحو دفع بالراحل هواري بومدين إلى التصريح بأن «المعركة اليوم هي معركة مفـــاهيم و التــى يجـب توضيح كل لبس يشوبها» و لكن الصراع كان خفيا، و كان يخفى وراءه كتسيرا من الطلاسم و الأسرار تجعل كل من يفكر في كشفها يختفي من الساحة السياسية في ظروف غامضة (كالعقيد شابو، و القائد أحمد، و أحمد مدغوي...) أو ينسحب دون ضجيج (كحال ما بقى من جماعة 22).

و قد كشف خطاب هواري بومدين بجامعة قسنطينة يوم 22 مارس 1976 عن أجزاء مهمة من هذا الصراع الخفي بلغة دبلوه اسية راقية لم يفهما أحد إلا بعد مرور 17 سنة بالضبط على هذا الخطاب التاريخي عندما خرج «البومدينيون» في مسيرة صاخبة بالجزائر العاصمة يوم الإثنيـــن 22 مــارس 1993 للتنديد بالإرهاب ثم تحولت المسيرة فجأة -بقدرة قادر أو بقفازة قافز -إلى مسيرة تنديد بالوجود الإسلامي في الجزائر، (و هو ما سوف نكشف عنه في حينه بإذن الله تعالى) غير أن السياق يقتضينا أحيانا أن نسبق الأحداث لنربط «وقائع» الماضى بمظاهر الصراع الدائرة رحاه في الجزائر اليوم ليعلسم الناس أن جذور الصراع في الجزائر ليست وليدة أحداث 05 أكتوبر، و لا هـــي ثمار «العشرية السوداء» كما يحلو «للحمر» وصفها في منابرهم الإعلامية.

هذا التاريخ المثقل بالإنز لاقات هو الذي صنع كرة التلبج العملاقة التب وجدها الشاذلي بن جديد ماثلة أمامه و هو يضع يده اليمني على المصحف الشريف و يقول بصوت مسموع: «أقسم بالله العلى العظيم أن أحـــترم الديـن الإسلامي و أمجده.. الخ»، فلما جلس على الكرسي وجد أن «الكرسيي» الذي أجلسوه عليه أكبر من إمكانياته، و لعله تذكر ما رد به هواري بومدين على أحــد الصحافيين الفرنسيين لما سأله يوما هذا السؤال:

<sup>-</sup> لماذا لا تتخذ لك نائبا يساعدك في شؤون البلاد؟؟

<sup>-</sup> ابتسم الهواري على عادة ما يفعل ورد عليه (بالفرنسية) قائلا ما ترجمته : «لقد فهمت قصدك، و لكن إطمئن فــان الجز ائريين يقفون أمام «الكرسي» طابورا طويلا فإذا سقط «مسوول» عوضه الأقرب إليه آليا (أتوماتيكيا)!؟».

و رغم إن بن جديد لم يكن الواقف الأول في الطابور أمام كرسي الرناسسة لكن التزاحم على الكرسي دفع به إلى ان يكون أول الجالسين.

و ما إن جلس حتى وأجهته عشرات المعضلات الخطييرة كانت كليها عقبات في طريق استمرار «البومدينية» و في الوقت نفسه كانت حواجز امسام عملية سحب البساط من تحت أرجل الاشتراكيين لزرع بذور «انشاذلية» كبديت جديد.

لقد نجح بن جديد إلى أبعد حد في قلب طاولة اللعب (و هو لاعب دومينسو ماهر) أماء أعين جميع اللاعبين ثم حعلى عادة ما يفعل لاعبو الدومينو اعساد خلط الأحجار لتتجمع في يديه جميع «البلاوات» و يترك «السلاز» بيسن يسدي جبهة الاحترير و «السيس» بين بدي جبهة الانقاذ، و يغلق اللعب علسي جميسع الاحزاب في الحزائر بعد ان تاكد ان الجميع يلعب «على رأسسه» و أن نهايسة اللعبة الديمقراضة سوى نن تكون لصالح البومدينية و لا لصالح الشاذلية، و أن العكر القومي الاشتراكي الذي وصبع اسمه هو اري بومدين قسد تصدع بنياسه و تساقطت حدرانه اماه المد الاسلامي، و كذلك إنكشفت عورات الشاذلية أمسام الخفاض سعر النفط و تسلل الانتهازية إلى سدة الحكم و بدات فتوى «الخسروج على الحاكم» تروج منذ أن أعلن مصطفى بويعلي الجهاد على نظاء بسن جديسه و خرج عليه بالسلاح مطالبا بسقوط النظاء الوضعي الها

كان اللقاح الذي أيقظ جسم النظاء الشائلي المخدر و استنفر فيه «المضادات الحيوية» هو تجمع الإسلاميين بالجامعة المركزية (بالعاصمة) يوء 12 نوفمبر 1982 بعد مرور ثلاث سنوات فقط على حكم بن جديد ... حيث تفطن النظاء الشاذلي لاول مرة الى قوة الاسلاميين و دقة تنظيمه، و قدرتهم على رد التحدي الذي اشعل فتيلة الطلبة الشيوعيون في كل مكان سمن جامعة العاصمة، قسنطينة، و هران، عنابة، و تميزي وزو ... لما لفظتهم صديفي الإنتخابات الخاصة بانتقاء لجان الأحياء الجامعية التي ورثوها من بقايا اللجسان الطلابية التمي كانت تنظم خرجات التطوع علائلورة الزراعية تحدت الطلابية الثورة الزراعية، تلك الخرجات التطوعية التي كانت تعرض مسرحيات لصالح الثورة الزراعية، تلك الخرجات التطوعية التي كانت تعرض مسرحيات هابطة تسميها «المسرح الثوري» كان من أبرزها مسرحية تحارب الإسلاء علنا تسمى «محمد خذ حقيبتك» ليساري جزائري يدعى كاتب ياسين و هو ما مسهد عمليا لتجمع الجامعة و بداية «ثورة» الطلبة على الواقع.

هذا التجمع التاريخي هو الذي حول جذور الصراع في الجزائر من «صراع الأفكار» و المفاهيم، و الإيديولوجيات، و القيم، و اللغات، و اللهجات... إلى صراع حول مناطق النفوذ الذي يقوم على قاعدة التوسع و الإلغاء (فإما أن يكون الإسلاميون وحدهم فلا يكون تبعا لذلك غيرهم و أما أن يكون غيرهم فلا يكون لهم موقع في صناعة القرار)، فما هي حقيقة هذا التجمع؟ و كيف نشأ تيار ثالث؟ هو التيار الإسلامي، الذي حاول بن جديد في لعبة التوازنات أن يضرب به التيار اليساري فأكل اليسار، واليمين، و الوسط، ثم أكل بن جديد الذي كان يضع اللمسات الأخيرة لمشروع «التعايش السلمي» بين جميع الجزائريين كونه «رئيس جميع الجزائرييان» من جهة، و «أبنا للديمقراطية» في العالم العربي و الإسلامي من جهة أخرى كما تناقلت الصحافة للك و روجت له حتى صار من البديهيات و المسلمات المعروفة، ثام إنقلبت عليه واصفة إياه برئيس العشرية السوداء.

من الذي مهد لهذا التجمع؟ و هل كان «تجمعًا» طلابيا أم كــان «ثـورة» جماهيرية على الواقع أرادت بعض الجهات أن تجرب به أولى طلقاتها التمهيدية بالجامعة المركزية؟؟

أم أن الجزائر بعد عشرين سنة من الإستقلال (62-82) بدأت تنتفض لتستعيد «هويتها» الحقيقية التي مسختها الحلول المستوردة؟؟؟

و الأهم من كل هذا ما هو موقع «التعريب» من هذا التجمّع؛ و مــا هـو دوره في تكوين جذور أخرى؛

## 2- المراجعة الثانية:

التعريب يقضح «حزب فرنسا»: الجزائر كانت معدودة في نظر العالم كله دولة إشتراكية (شيوعية) و كان الناس جميعا يعرفون أن نظامها لائكي (علماني) و شعبها يساري، و لسانها فرنسي، و فكرها فرانكوفوني (فرانكوفيل)، و قد ظل هذا الإعتقاد سائدا إلى يوم ظهور «معركة التعريب» التي كان قادتها بمثابة الجواد الأصيل الذي جرّ وراءه عربة الإسلام إلى واقسع الناس، و الفضل في بعث معركة التعريب يعود إلى الفصيل الوطني الذي وقف بجرأة و قوة و شجاعة في وجه الزحف التغريبي الذي إنتفش و قويت شوكته بين سنوات 71-79 خاصة أيام مناقشة «قانون الأسرة» لأن الإعتقاد الذي كان سائدا في أدبيات الإشتراكيين اليساريين هو أن «اليمين» العربي الإسلامي كان

ضد الإختيار الإشتراكي، و أنه لا تكسر «رجعية» اليمين (المعرب) إلا «بتقدمية» اليسار (المفرنس).

لذلك أطلق العنان للجناح اليساري فاضطر «الوطنيون» إلى عقد حلف غير موقع مع الإسلاميين الذين كانت نظرتهم إلى الوطنية أوسع، لإشتراكهم في مسألة التعريب التي بدأت «قضية» ثم تحولت إلى «مبدا» مسات مسن أجله العشرات لما إرتدى أبناء الصحوة الإسلامية القميس الوطني تحت ستار التعريب للتمكين للإسلام من خلال التمكين للغة العربية و هو «اللغز» الذي لسم يستطع المشارقة فهمه حتى الأن لتأثر هم بالفكر القومي الذي لا وجود له في الجزائر التي يعرف شعبها أن كل عربي مسلم و لا يمكن أن يتصور جزائسري واحد وجودا لعربي غير مسلم، فالإسلام و الوطنية و العربية هي المعادلة ذات المجاهيل الثلاثة التي حولت قطاعا واسعا من الناس في الجزائس إلى صدف الصحوة لسبب جوهري هو كره الجزائريين للغة الفرنسية و اعتبارها من مخلفات الاستعمار.

إن فهم حقيقة الصراع في الجزائر بين العربية و الفرنسية فيما يعرف بد «معركة التعريب» يعد من أهم المفاتيح التاريخية (المنهجية) لفهم خلفيات الصراع في الجزائر، و لك أن تتصور شعبا ظل يرزح تحت نيير الإستدمار 132 سنة مورست عليه خلالها كل أشيكال المسخ و التذويب و الاندماج و «الفرنسة» ثم يخرج بعد هذا الزمن الطويل و هو لا يزال على صلة بإسلامه و بعروبته، بل و حتى بإنتمائه إلى أمة إسلامية ذات إمتداد عالمي واسع ليسس أمرا هينا و لا هي «ضربة حظ»، و إنما هذا يعد من أعظم ما ينبغي أن يحفظه التاريخ الحديث في عمق ذاكرته لاسيما اذا تحدث الناس عن «صراع الهوية»، أو عن دور اللغة في حفظ كيان الشعوب.

لا نحب أن ندخل في تفاصيل الشروط و المقومات و الوسائل التي حفظ ت لهذا الشعب مقوماته و انتماءه و لسانه، لكن من الأمانة أن نذكر بدور المسحد و منارات الإشعاع الكبرى لدى جيراننا في تونسس (الزيتونة)، و مصر (الأزهر)، و المغرب (القرويين) يضاف إلى هذه العوامل الأساسية (الخارجية) عامل التحدي (الداخلي) الذي جعل الشعب الجزائري كله -إلا من شد و هم قليل- يمتنع عن إدخال أبنائه المدارس الفرنسية، كامتناعه عدن تعلم لغة الإستدمار أو التخاطب بها برغم أن الإستدمار فرضها بقانون 08 مدارس 1938

لتكون اللغة الرسمية (أي لغة الخبز) و عد تعلم اللغة العربية جريمة يعاقب عليها القانون.

فقد أصدر الوزير الفرنسي «شوتان» قرارا ينص على أن «العربية لغة أجنبية بالنسبة لجميع الجزائريين و يعتبر تعلمها محاولة عدائية لصبغ الجزائسر بالصبغة العربية».

و مع كل هذا ظلت لغة القرآن الكريم هي اللسان الأفصح أمام رطانات جميع من هجنتهم فرنسا أو نجحت في إدماجهم في معسكراتها فانسلخوا عن أصالتهم و ارتدوا عن دينهم و رموا بلسان القرآن في بحر «السين»...

عدا هؤلاء و هم قلة قليلة تؤكد قاعدة البقاء على العهد و لا تلغيها، فقهد ضرب الشعب الجزائري كله على نفسه سورا من المناعة الذاتية دفع ثمنها جهلا و أمية بلغت فجر الإستقلال أزيد من 92% كانت ثمنها باهظها لرفضه التعلم بلغة إستدمار كان يخطط بعد إستعمار الأوطان لغزو العقول و النفوس و تحويل الجزائر قاطبة إلى ولاية فرنسية كانت تعبر عنها جريدة «L'Algérie Française» بمصطلح «La Dépèche» أي الجزائر الفرنسية، و الكل يعلم أن المساحة الجغرافية لفرنسا أقل من خمس مساحة الجزائر؟

هذه الترسبات التاريخية التقلية على إمتداد 132 سنة واجهها جيل الإستقلال بالتعاون مع جيل الثورة على أكثر من صعيد، و كان أعمقها جيذرا، و أنتنها منبتا، و أشرسها صراعا تكتل جماعات المصالح الذين يطلقون على أنفسهم إسم «المجتمع المفيد» و تسميهم العامة عندنا «حزب فرنسا»، هؤلاء هم الذين إنعقدت خناصرهم على ألا يصل إلى مركز صنع القرار إلا من دخل في «حزبهم» الذي لم يقدم إعتماده حتى اليوم، و لكن القرار لا يصنع إلا في «نواديهم» و لا تدار المعركة في الجزائر إلا تحت إشرافهم و بتخطيطهم..

هؤلاء الجالسون منذ فجر الإستقلال إلى اليوم داخل «غرفهة العمليات» و بين أيديهم أزرار التحكم في إدارة الصراعات، و توزيع الأدوار، و تقسيم الغنائم... هم أنفسهم الذين طالبوا بالأمس بالديمقراطية و هم اليوم دعاة القطيعة المعامضة التي لم يفصحوا فيها عن الجهات التي يريدون إحداث القطيعة معهاء و لا عن كيفيات هذه القطيعة.

# و لك أن تسأل: لم كل هذا التناقض في «حزب فرنسا»؟

و الجواب هو أن عناصر هذا الحزب المخيف متفقون على خمسة مبدئ يقوم عليها تنظيمهم السري المحكم، و مختلفون بعد ذلك في كل شيء، و حدول كل شيء، إنهم متفقون حول:

- تفريغ عناصرهم من المحتويات المبدئية ليدور الصراع حول المصالح الذاتية المرتبطة غالبا بجهات خارجية.
- منع مرور الإسلام مهما كان الثمن لأنه عدو هم المشترك مهما بدل ثيابه.
- تنكر هم جميعا للغة العربية و اعتبار ها لغة ميتة لأنها تحرج «ضرتها» الفرنسية و تنافسها في موضوع الهوية.
- نجاحهم الباهر في تكوين «حكومة خفية» تدير شؤون بعض الحكومسات الظاهرة و توجهها.
- اعتمادهم سياسة الإنبثاث و الإندساس، فهم موجودون في كـــل تنظيم، و لكنهم عمليا لا يؤمنون بأي تنظيم إلا تنظيمهم السري الــذي يذكرنا بتنظيم «الأفعى اليهودية» لدى المحفل الماسوني الأعظم!؟

و مع كل هذا التنظيم المحكم، و برغم كل هذه الحواجز المعطلة، و أمام هذا الزخم الهائل من العوائق الناجمة عن تراكمات السنين الإستدمارية الطويلة (132 سنة) ... إستطاع بعض «المعربين» -في بداية معركة التعريبب بين سنوات 62-1979، أن يحدثوا تصدعا في جدار البناء النظامي حيث تشقق تسم أصبح بعد سنتين ممرا طبيعيا لفتح تغرة واسعة في هذا الجدار ظلوا يتسربون منها فرادى و زرافات إلى أن تم لهم جميعا عبور الثغرة -تحت دوي طلقات التعريب لاحتلال مواقع متقدمة في العمق الإستراتيجي لتمركز العدو (بلغة القتال)، و كان وراء التسرب و التمركز قصة صراع طويلة نوجزها في المراجعة الثالثة و حديث عن الطابور الخامس (حزب فرنسا).

#### 3- المراجعة الثالثة:

الطابور الخامس يتحرك :عندما زار شارل ديغول (رئيس الجمهورية الفرنسية الخامسة) الجزائر في أخريات أيام الثورة كان يحمل في حقيبت

«مشروع قسنطينة» ظانا أن الشعب الجزائري ثار من أجل «الخبز» و أن الشرق الجزائري (أوراس النمامشة) الذي كان أكثر فقر! و تخلفا و حرمانا هو الذي حمل على عاتقه أمانة تفجير الثورة و السير بها نحو النصر، و لذلك كان لابد من إسكات صوت الفقر و الحرمان بإقامة مشاريع عمرانيسة و اقتصادية و تفافية تجعل المواطن الجزائري يعيش على قدم المساواة مع المواطن غرنسي..

لكن بمجرد أن وضع «الموسيو شارل» قدميه على أرضية أول مطار بأرض الجزائر حتى أدرك أن التقارير التي كانت ترفيع من الجزائر إلى مصالح جمهوريته الخامسة لم تكن صحيحة، و أن «الثوار» في بللا المليون شهيدا لم يكونوا -كما صورتهم التقارير - رجالا «خارجين عن القانون» و أن الثورة لبست بحاجة إلى «رافيطايما» و لا إلى أي دعهم مادي من فرنسا و حليفاتها...

عندئذ أدرك الموسيو شارل و هو يستمع الى هنافات المواطنيس «الجزائر -جزائرية» أن حقيقة الجزائر في الجزائر و ليست في تقارير دوائر الأمن الفرنسية، فقال كلمته الشهيرة: «الآن لقد فهمتكم!!» (Maintenant, je vous ai compris).

و كان معنى ذلك في الدبلوماسية الرسمية أن شارل ديغول «فهم» الحقيقة:

- و أن الرجل الأول للجمهورية الفرنسية بدأ يضع خطة ما بعد الحـــرب
في بلد رفض كل أشكال المساومات.

- و أن الديغولية بدأت تبحث عن «عملاء» تفاوضهم، أو تفاوض بهم، وراء الكواليس (خارج الإطار الرسمي) الذي كانت «ايفيان» تتهيأ لإحتضان المفاوضات الرسمية في الوقت الذي كان فيه ديغول يبحث عن «عملاء» يصنع بهم مخلب قط في الجزائر المستقلة حفاظا على مصالح فرنسا بعد الإستقلال و قد وجد شارل ديغول ضالته في بعض الوجوء من «دفعة لاكوست» و في بعض المساجين الذين وعدهم بإطلاق سراحهم بغير محاكمة و لا «تسويد» سوابق عدلية، فخرجوا سنة 1960 و هم يحملون معهم شهادات النضال الكبرى.

يضاف إلى هذين الصنفين صنف ثالث من بعض اللاجئين الذين عادوا مع فجر الإستقلال يتحدثون عن «جهادهم» الكبير لتدويل القضية الجزائرية،

و التاریخ پشهد أن أکثر هم کان مرتزقا من «معونات و تبرعات و هسات الثورة...» حيث خرج من الجزائر هاربا بين 54-1958 و عاد سنة 1962 ثريا يحمل شهادة الجهاد و شهادة العلم، و شهادة العمــل الدبلوماسـي خـارج الوطن بعيدا عن خطوط النار.

و من رابته هذه الحقيقة التاريخية عليه أن يراجع قائمة المساجين الذين أطلق مجلس الثورة سراحهم بعد إنقلاب 19 جوان 1965.

و إذا كان الوصول إلى هذه القوائم من سابع المستحيلات فإنه يمكن الإستغناء عنها بإلقاء نظرة فاحصة على شهادات «إثبات العضوية» لبعض من المجاهدين المزعومين دونما قدح في أحد و لا تطاول على أحد... لكن الحقيقـــة تؤكد أن التسرب داخل فئة المجاهدين و ذوي الحقوق أصبح أمرا مقلقا منذ أن إتجهت الإرادة السياسية للدولة الجزائرية إلى تسميوية ملفات المجاهدين و ذوى الحقوق و صار كل من يتحصل على شهدة «الإعتراف» بالجهاد أو شهادة «إثبات العضوية» صاحب حق طبيعي في الجزائر التي شارك في تحريرها، الأمر الذي جعل صورة المجاهدين يشوهها بعض المرتزقة الذين لـم يتورعوا عن المتاجرة بالخمور بعد حصولهم على رخص لبيع الخمس و المتاجرة بأمور أخرى كسرت في قلوب الناس ذلكم الإحترام المسهيب الذي كان بكنه جبل الإستقلال لجيل الثورة من المجاهدين خاصة و من أبناء الشهداء جميعا...

و من غريب المفارقات التي نعتقد أنها كانت سببا قويا في تفجير الصراع في الجزائر أن بعض «الحركة» -الذين ذبحوا المجاهدين و عاتوا فـــي الأرض متقدمة في الهرم الإجتماعي و السياسي، بل صاروا من أصحاب النفوذ، مما جعل المجاهدين المخلصين و الوطنيين النزهاء يتنادون صراحة بضرورة التطهير منذ سنة 1964، و ترتفع الأصوات من كل مكان منادية : «التطهير .. التطهير ..» لكن الرئيس هواري بومدين الذي كان عارفا بعواقب التطهير يعلن في إصرار و تقة أمام الجميع: «من هو الطاهر بن الطناهر النذي يطنالب بالتطهير ...» كما ذكرناه سابقا.

و هذا ملف آخر ليس من حق جيل الاستقلال فتحه الأن.

لقد طوى هو اري بومدين هذا الملف سنة 1964 ثم أصر على عدم فتحه سنة 1965 (بعد التصحيح التوري) لعلمه بعواقبه الوخيمة، و هو الأمر الذي جعل الطابور الخامس يختفي من الواجهة لكنه كان يعمل بجد و نشاط و حيوية من وراء الكواليس، و هو ما كشفت عنه المادة 120 من القانون الداخلي لجبهة التحرير الوطني، و هو أيضا ما جعل مناضلا كبيرا كالعقيد بن عودة يصرح علانية أنه «باسم جبهة التحرير الوطني أراد الشيوعيون أخذ الحكسم بوسائل الجبهة، قلنا غير ممكن فأما جبهوي و تخدم مبادئ الجبهة و إلا روح تسروح»، أي أخرج من الجبهة.

و قد بدأ تعبان الطابور الخامس يتحرك عندما ضربه هواري بومدين ست ضربات على مستوى الرأس، كانت ضربات مؤلمة لكنها لم تكسن قاتلة، وهي :

- تحويل العطلة الأسبوعية (Week-end) من «أحـــد» النصـــارى إلـــى «جمعة» المسلمين.
  - تأميم المحروقات و إعلان «الجلاء» عن المرسى الكبير (و هران).
- وضع حجر الأساس لجامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية (قسنطينة).
- السماح بإنعقاد ملتقى الفكر الإسلامي سنويا في الجزائر بتنشيط كبار العلماء و الدعاة.
- فتح سوق المكتبة و الكتاب أمام الكتاب الإسلامي (في معارض البيع الكبرى).
- بداية الحديث عن «تعريب» جميع فروع العلوم الإنسانية في الجامعات الجزائرية ثم توسيع دائرة «التعريب» لتشمل كثيرا من القطاعات الحيوية و في مقدمتها وزارتا الدفاع و العدل ثم الزحف نحو تعريب الإدارة حييت يتمركز الطابور الخامس، و حيث «وكر الشيطان» الذي مازال العرف الإعلامي يطلق عليه تأدبا «البيروقراطية» التي كانت سببا أساسيا في كل هذه الإنهارات، و جميع هذه المأسى و النكبات..

إن الجميع يذكر أنه لما بدأ الإقتراب من الإدارة تفجرت الأحداث الداميسة خريف سنة 1976 بعد سلسلة من الإنفجارات الصغيرة في الجامعات الكبرى للوطن (العاصمة، قسنطينة، عنابة، وهران، تيزي وزو..) وهي الإنفجارات التي مهدت لتجمع الجامعة المركزيسة و افتضاح أمسر الطابور الخامس، و انكشاف سر «حزب فرنسا» الذي مازالت بصماته قوية في الجزائر (كما هو واضح في مذكرات شارل ديغول).

# 4- المراجعة الرابعة:

اليسار يتجمع: عرف اليسار في الجزائر انتعاشا كبيرا ثلاث مرات خلال ثلاثين سنة من عمر الإستقلال الجزائري (62-1992)، و هي:

- مرة غداة انقلاب 19 جوان 1965 لكسر أعناق مجموعة بن بلة و محوا أثار هم تماما.
- و مرة ثانية بعد الإعلان عن الميلاد الرسمي للثورة الزراعية في عسهد وزير الفلاحة السيد الطيبي العربي منذ تاريخ 08 نوفمبر 1971 لكسسر أعنساق «الرجعية» و الأمبريالية التي كان يمثلسهما جناحسا الإسسلاميين و الوطنييسن (المعربين منهم خاصة) و المجاهدين، و كسل المرتبطيسن بسالجزائر العربيسة الإسلامية.
- و ثالثة بعد عودة الزعيم محمد بوضياف (15 فيفسري 1992) لخسرق سفينة الإسلاميين قصد إغراقها من جهة و لتحويل جبهة التحرير الوطني السسى «متحف التاريخ» من جهة أخرى، و فتح الطريق أمام «التجمع الوطني» السذي كان هم الزعيم بوضياف من يوم وصوله إلى يوم إغتياله رحمه الله.
- و قد ساعد هذا الإنعاش الرسمي التكتل اليساري في الجزائر على احتلل مواقع قيادية حساسة في النسيج الإجتماعي و الثقافي و السياسي جعل دائرة النشاط اليساري تتسع رسميا تحت حماية القانون، و قميع السياطة لأعدائهم و خصومهم أحيانا، مثلما هو الحال بالنسبة لمنظمتي الإتحاد الوطني الشبيبة الجزائرية (U.N.G.A) بين سنوات 65-88، و الإتحاد العام للعمال الجزائريين (U.G.T.A) منذ نشأتها (إذا إستثنينا تراجعها المريب أمام النقابة الإسلمية للعمل (SIT) بين سنوات 90-92.

فقد تمكن الجناح اليساري (بالمفهوم الغربي للمصطلح) من تمرير خطابه الإيديولوجي بشكل رسمي و بثه في الجماهير الشعبية (الأمية) حسي أصبحت

الإشتراكية في نظر الكثير من الناس كأنها «دين» جديد يعاقب كل من تسول لــه نفسه مهاجمته أو الخروج عنه أو إعلان البراءة منه..

كانت التهمة الموجهة لكل رافضض للتوجه الإشستراكي هي «العمالة للأمبريالية العالمية» أو «التعاون مع الرجعية»، أو «التامر على أمن الدولة..».

فبتصدع أركان الشيوعية العالمية بين محور (موسكو-بكيسن) في تلك السنوات الدامية ثم بداية إنخرام العقد الإشتراكي بوفاة الرئيس ماوتسي تونيغ (الصين) و الزعيم ليونيد برنجنيف (الإتحاد السوفياتي) و الزعيم جمال عبد الناصر (مصر) و الزعيم هواري بومديسن (الجزائسر)... إنكسسرت ركائز الإشتراكية عالميا، و وجد أنصارها أنفسهم يقفون في الساحة العالمية يواجهون تيارات عاتية بدأت تهب عليهم من المعسكر الرأسمالي ثم أطل الإسلام بصحوته العالمية فزاد الضغط على النظم الشمولية عموما، و على الإشستراكية في بلدان العالم الإسلامي خصوصا حيث كان عداء الإشتراكية للإسلام أشد من عداء الرأسمالية له، و إن كان كلاهما عدوا تقليديا لرسالة التوحيد.

هذا على المستوى العالمي، و الجزائر كانت جزءا مهما في هذا الصرراع الذي عرف بالحرب الباردة، و كان من «خصوصياتها» أن وجد اليساريون أنفسهم يواجهون «المعربين» و الوطنيين «عموما» و الإسلاميين «خصوصدا» بغير غطاء قانوني و تشاء الأقدار أن تبدأ المنازلات الأولى في ركح الجامعة، ثم تتسع الدائرة لتشمل الثانويات ثم تمس بعض الأحياء الشعبية الأهلة بالسكان و تدخل المعركة إلى المساجد مع بداية سنة 74...

و تحت الضربات المتوالية و المتبادلة بين التيــــارات التغريبيــة و تيــار العروبة والإسلام تفجر الوضع على مستوى جامعات القطـــر كلــها مستهدفا

التعريب الشامل للعلوم الإنسانية، و إنهاء الوجسود اليساري، و معسه التيار التغريبي و كنس كل المخلفات اللغوية للإستعمار تحت شعار «جزارة التعليه» و يبرز إلى ساحة المنازلة عملاق كان محبوسا داخــل القمقم يسمى ظلما «الإسلام السياسي» لتبدأ المسامير المثبتة للأصالة تدق بإحكام في أخر نعــوش الاستدمار و ذيوله.

هذه «المسامير» التي كانت تدق واحدا بعد واحد في نعش العلمانيــة بكــل مكوناتها في الجزائر، كانت تعمل في الوقت نفسه على إخراج أمة جديدة السبي الوجود كانت بحاجة إلى أن تراجع المفاهيم القديمة مراجعة جذرية لإعادة بناء ما هدمته الحرب ليس على المستوى العمراني فقط و إنما أيضا علي مستوى المفاهيم و الأفكار و التصورات...

# 5- المراجعة الخامسة:

مفاهيم جديدة : الإعلان الرسمى عن ميلد «التورة الزراعية» في الجزائر يوم 08 نوفمبر 1971 كان بمثابة المنشط الذي جعل الفلاح الجزائسري يدرك - لأول مرة بعد 143 سنة من الحرمان- أن له حقوقا في مرارع كان يخزنها في نهاية الموسم الفلاحي ليزرع بها أرضه مع بداية موسم الحرث الموالى، يمكن أن يستغنى عنها، لأن بذور «الزريعة» ستأتيه من كندا، و مــن الولايات المتحدة الأمريكية، أو من بعض دول عدم الإنحياز، و أن زوجته التـــى لم يطلع عليها إلا كباشه و تيوسه و ثيرانه يمكن أن تقابل الطلبة المنطوعين (صحبة الطالبات) ليشرحوا لها كيفية إستعمال حبوب منع الحمـــل، و يعلموهـــا طرق «الثورة» على زوجها لكسر التقاليد البالية و المطالبة ب «المساواة» مع زوجها في الحقوق و الواجبات.

تُم كان لإنتقال الفلاح من كوخه إلى مساكن «القرى النموذجية» فعل السحر على عقلية الفلاح و الراعي، فقد إكتشف المجتمع الريفي لأول مرة أنه ليس بحاجة الى أن ينتظر المطر من السماء ليستقى أرضت فتحت الأرض إحتياط مائى يغرق اليابسة كلها و على حافة البئر تنتصب الألات الميكانيكية لتقوم بمهمة الضخ العمودي... «فما قيمة صلاة الإستسقاء !» كما كـان يقول بعض الملاحدة، «فليشتغل الفلاح بالنظر السي الأرض و كفاه تحديقا في السماء!!؟».

لقد فجرت الثورات الثلاث (الصناعية، و الثقافية، و الزراعية) «تورة» في العقلية الجزائرية و رفعت أناسا كانوا حفاة عراة رعاة الشاة إلى التطاول في البنيان، و رأينا بأعيننا علامات الساعة الصغرى تمتد في فراغاتنا، و كان بعضها من أخطر و أشنع ما رأينا في الجزائر من علامات الساعة التي كان بعضها خيرا و أكثر شرا، و هو غيض من فيض، ما يلى :

المناسب» على نحو جعل بعض رؤساء البلديات المنتخبين لا يحسنون كتابة المناسب» على نحو جعل بعض رؤساء البلديات المنتخبين لا يحسنون كتابة أسمائهم، و بعض رؤساء التعاونيات الفلاحية (CAPCS) يعتقد أن «الكوليرا» بذور جديدة جاءت بها الحكومة لتوزعها على التعاونيات فطلب 400 قنطارا من بذور الكوليرا..

- توزيع الأرباح الوهمية على الفلاحين الخاسرين، و هم متيقنون أنهم ضيعوا شيئا كثيرا من رأس المال، لكن البيروقراطية فرضت عليهم أخذ أرباح خسائرهم، و جزاء تهاونهم تشجيعا لهم على مزيد من التسيب و التهاون و اللامبالاة مادامت الأرباح مضمونة، و السكن مضمونا، و النقل مضمونا.

- ديماغوجية المطالبة بحقوق الفلاح و الراعي على نحو يجعل مواقيت العمل محددة بتماني ساعات فقط، حتى سمعنا أن فلاحا أوقف الله ضح الماء عندما أنهى ساعاته و قال للأرض العطشى: «سلام عليك اصبري حتى أعود إليك نهار الغد» و كذلك فعل بعض الرعاة الذين فرضوا على مواشيهم أن تشبع قبل نهاية ساعات الدوام الرسمية و إلا فلا تلومن إلا نفسها!!؟

#### مفاهيم جديدة!؟

و في أقل من 10 سنوات حدث نزوح ريفي مخيف جعل المدن و القرر تصاب بالإكتضاض الفوضوي و بالإختناق البشري في مقابل أريافنا الجميلة التي أقفرت ربوعها، و جفت ضروعها، و صوحت زروعها. و لم تنجع سياسة «الكهريف» -برغم الجهود الضخمة التي بذلتها و الأموال الهائلة التي أنفقتها في مدّ الإنارة إلى أبعد نقطة - أن تعود بالفلاح و الراعي من المدينة السي الريف لأن الفلاح تحضر، و الراعي تطور، و محال على زوجتيهما و أبنائهما أن يعودوا إلى الشويهة و البعير بعد أن ذاقوا حلاوة الخورنق و السدير، كما قال شاعر الجاهلية.

هذه الصورة الحية من واقع تداعيات الثورات الثلاث -مع ما حققته من المجابيات و هي كثيرة - تعطيك فكرة على ما سوف أعرضه عليك الآن من تفاعلات فكرية و تناقضات ايديولوجية دفعت بالأحداث إلى أقصي سرعتها لتنهي بشكل غير مدروس الصراع بين «الفرانكوفونية» و دعاة التعريب من جهة، و بين اللائكية و الإسلام من جهة أخرى، و تفرض على الجميع توقفا طويلا في المنعطف الصعب للصراع بين الشرق و الغرب على مستوى الأفكار و المفاهيم، و أحيانا على مستوى المصطلحات و التصورات، لا نعتقد أن حسم هذا الصراع لصالح جهة واحدة سيكون قريبا و لا سهلا لأن العقلية الجزائرية تشبعت بأفكار جديدة لابد من تجربتها في الميدان و اختبارها في الواقع.

لقد كانت جدور الصراع في الجزائر ضاربة في أعماق التاريخ، و كان الكشف عنها يتم تبعا لرغبة «جماعات المصالح» و حاجاتهم الشخصية في دفع عجلة الصراع بالإتجاه الذي يحقق مصالحهم، و لأمسر ما أرادت جماعات المصالح في الجزائر -هذه المرة- بعث أحقاد كان التاريخ قد عفا عنها، و لكنها أصرت على «إحيائها» لتعود بالشعب كله إلى وقائع الفتح الإسلمي الأول على عهد عقبة بن نافع و الصراع بين الفاتدين لنشر الإسلام و المقاومين الذين كانوا يظنون أن الفتح الإسلامي «غزو» لبلاهم يشبه ما تعرضوا له على أيدي الرومان و الوندال...

لقد دخلت الجزائر فصلا جديدا من الصراع سمي بـ «معركة المفهم»، و طرأت على مشهد الصراع التقليدي ألوان شتى من «موضات» الفكر الوافد و طفت على السطح تكتلات جديدة فرضت المصلحة التقاء الفرقاء و إعادة النظر في مفاهيم جديدة كالقومية، و الإسلامية، و الوطنية، و الإقليمية، و العالمية، و «الثوابت»...

و كطبيعة كل صراع غير منظم، إنزلقت معركة المفاهيم إلى حافة «معركة التقاليد»، و انحرف كثير من المتصارعين عسن أهدافهم الحقيقية، و استخدمت وسائل كثيرة لم يكن أغلبها نظيفا، و دخل على «الخط» كل من كان يتربص بالجزائر الدوائر خاصة أولئك الذين يطلق عليهم الرأي العام فلم الجزائر «حزب فرنسا»، و الذين قال لهم شارل ديغول في مذكراته «إنسا إذا تركنا هؤلاء يحكمون أنفسهم بأنفسهم، لا يعني أننا تركناهم بعيدين عن عيوننسا و قلوبنا في فهناك مجال للتفكير بأن معظم الزعماء يتمنسون المنسد ورة و بدافع عقلى أو عاطفى - المحافظة على أو اصر متينة مع فرنسا..»

# الف<u>صل الرابع</u> عصر التكتلات الكبرى

في هذه الأجواء المشحونة بالتوتر و التناقض طفت على السطح «الكتلة الوطنية» يدعمها الإسلاميون الذين يطلق عليهم الشيوعيون إسم «الرجعييس» و أصبح هذا التيار الوطني الإسلامي يهدد الوجود الشيوعي (اليساري) برمته و يلوّح بقبضة التحدي في وجه حزب فرنسا في الداخصل و في الخارج... و كانت قوة هذه الكتلة متأتية من تقارب أربع كتل قاسمها المشترك الأكبر هو التوابت الوطنية الأربعة، هذه الكتل هي :

- المجاهدون و أبناء الشهداء: كونهم جميعا «معربين» أو مدافعين عن العربية لاحساسهم الداخلي أن الفرنسية في الجزائر لم تكن مجرد لغة أو لسان، و إنما كانت تركة إستعمارية منتنة يجب أن تلحق بالإستدمار كما لحق به الخونة و «الحركة» و أضرابهم ممن يعرفون بالأقدام السوداء.
- أبناء الصحوة الإسلامية: لاعتقادهم أن أخطر العقبات التي تقف في طريق التحرر و البناء هي العمالة للإستعمار القديم، و أن من مظاهر هذه العمالة مخاطبة أبناء الوطن العربي بلغة قوم أذاقوا سكان الوطن سوء العذاب على مدار 132 عاما و لازالوا يتطلعون إلى استعمار جديد و لو في شكل متحضر هو الإستعمار الإقتصادي و الثقافي..
- شيوخ الحركة الإسلامية على إختلاف مشاربهم، من «جمعية العلماء المسلمين الجزائريين» التي صدع شيخها و مؤسسها و رئيسها عبد الحميد بني باديس بقوله سنة 1936:
  - شعب الجزائر مسلم \*
    - من قال حاد عن أصله \*
    - أو رام «إدماجا» لـــه \*
  - و إلى العروبة ينتسبب أو قال مات فقد كسدب
  - رام المحال من الطلب

إلى جمعية «القيم» التي دافع مؤسسها «الشيخ الهاشمي التيجاني» عن قيم العربية و الإسلام و عن أعلام الوطن العربيي و الإسلامي داخيل الجزائر و خارجها، و من ذلك الرسالة التي بعث بها إلى الزعيم جمال عبد الناصر سنة 1966 يلتمس منه تخفيف حكم الإعدام في حق الشهيد سيد قطب (صاحب تفسير

الظلال)، فرميت الرسالة في سلة المهملات و نفتذ حكم الإعدام في صاحب «ظلال القران» و حلت «جمعية القيم» بقرار رسمي بحجة «المحافظة على الوحدة الوطنية» برغم انها جمعية دينية معتمدة رسميا بتاريخ 09 فيفري (1963 لكنها لما مدّت دراعها خارج حدود الجزائر و تدخلت بزعمهم في «السياسة» فهددت في نظر السياسيين الوحدة الوطنية بالإنفجار كان جزاؤها الحل سنة 1966 و مصادرة أملاكها و مطاردة رجالاتها...

- بعض المتنفذين في السلطة ممن كانوا و لا زالوا يعتقدون أن «سوس» المجزائر منذ فجر الإستقلال إلى اليوم هم «جماعـات الضغـط» أو جماعـات المصالح في الداخل و الخارج، و أن أكبر عقبة تقـف في طريـق الشـعب الجزائري هي القلة النافذة أمام الكثرة الرافضة، و أن الحل يكمن في نجاح هـذه الكثرة في جر القلة إلى العراء، و استدراجها إلى الضوء و دفعها إلى الصـراع في وضح النهار..

تلك القلة ممن يسمون أنفسهم بـ «المجتمع المفيد» هم الذين يمثلون النخبـة المستغربة الذين لا يحسنون الصراع الحضاري إلا في الكواليس و لا يملكـون قدرة و لا قوة على إدارة معاركهم إلا في قرى محصنـة أو مـن وراء جـدر، و أن رأي الأغلبية ليس في صالحهم ماداموا من غير تمثيل حقيقي ديمقراطـي لا على مستوى الواجهات و لا ضمن «الأغلبية الصامتـة» التـي مـا فتئـوا يتحدثون باسمها.

هذه الشرائح الإجتماعية الأربع شكلت مع الزمن سدا منيعا أمسام الزحف التغريبي خاصة على مستوى المنظومة التربوية (من طورها الأساسي الله المجامعة)، ثم اتسعت الدائرة لتشمل وزارة الشؤون الدينية (في عهد مولود قاسم و عبد الرحمن شيبان) ثم ازدادت الدائرة اتساعا لتشمل مؤسسة الجيش حما تذكر بعض الدراسات حيث ضغط العقيد بن جديد من الناحية العسكرية الثانية (وهران)، و ضغط العقيد عبد الغني من الناحية العسكرية الخامسة (قسنطينة) خلال سنوات 67-1976 احتجاجا على التمكين للخط «القرمزي» اليساري داخل جهاز الحكم، فنشأت لدى كثير من أعيان البلاد صحوة ضمير أو عودة وعي تجسدت في التعاون على بناء «المساجد الحرة» التي فيها باضت الحركة الإسلامية، و منها انطلقت الشرارة الأولى لتحرير المنظومة التربوية من الزحف التغريبي و إنقاذ البلاد من اللينينية و التروتسكية على حد سوء من الزحف التغريبي و من «الفرنسة» و الإستعمار الثقافي و اللغوي الجديد من جهة أخرى.

في خضم هذه التفاعلات وجدت الحركة الإسلامية نفسها محاصرة بترسانة من القوانين الصارمة الشالة لحركتها الحرة فاختارت لنفسها «عقيدة» التجمع و الإقتحام لفك العزلة عن كيانها الفاعل في المجتمع في مرحلة أولى، ثم العمل على توسيع نشاطها بعد ذلك خارج إطار المسجد، فبدأت تجرب إمكانياتها في الجامعات عن طريق ذراعها الإحتياطي (الوطنيين و المعربين) ثم قذفت بنفسها سنة 1982 في أتون معركة جامعية فاصلة بين مرحلة التجمع و مرحلة الإقتحام، أو بين طور الدفاع عن النفس، و مرحلة الهجوم على الاخر و هو ما مهد بشكل متدرج و منطقى لانهيار بنية نظام الحزب الواحد سنة 1988.

#### فكيف حدث هذا؟

بين سنوات 71-1975 طغت على المجتمع الجزائري (في المدن الكبيرى خاصة) موجة من الفساد المهين صاحبها تبجج واضح من طرف المجاهرين بالمعاصي ؛ و تشدّد مبالغ فيه من قبل قسوات الأمن (و جهاز المخابرات على وجه الخصوص) الأمر الذي أوحى إلى بعض العناصر المتشددة من أبناء الصحوة الإسلامية في الجزائر حكرد فعل بضرورة إنشاء مجموعات صغيرة على مستوى الأحياء الأهلة بالسكان تعمل على تغيير المنكر بوسائلها الخاصة، و تطورت هذه الفكرة على أيدي بعض الشباب الذين عانوا القهر و التهميش و البطالة و شاهدوا ترف زملائهم في المدن الكبرى على وجه الخصوص فكان رد الفعل قويا من طرف مجموعات من المجازفين على وجه الخصوص فكان رد الفعل قويا من طرف مجموعات من المجازفين المتشكل «جماعات جهاد» تتصدى للمجاهرين بالمعاصي في الظاهر (من و قد ضبطت أجهزة المخابرات بعض هذه المجموعات مثلما حصل في النخرب الجزائري) حيث إكتشف مقرها برسجد السلام» و افتضح مخطط (بالغرب الجزائري) حيث إكتشف مقرها برسجد السلام» و افتضح مخطط أميرها» الشيخ عثمان.

# و هنا إنكشف جذر اخر للصراع في الجزائر.

فبعد اكتشاف رجال الأمن لهذه الشبكة ذاعت أخبارها، فأخذت جماعات جهادية مماثلة تتشكل سرًا في ولايات كثيرة كانت كلها تنشط في الخفاء و تعمل على اصطياد عناصرها من حلقات المساجد و من «التائبين» الجدد الذين كانوا يعودون إلى الإسلام بعد تجارب فاشلة في واقع الحياة، فياتون و في نيتهم

مشروع متطرف للدفاع عن الإسلام الذي تخلت عنه وزارة الشـــؤون الدينيــة، و هي الجهة الوصية على الدين في الجزائر، و تخلت عنه الدولة قبل ذلك.

كانت مجموعات شبانية أخرى تعمل بنفس الكيفية لكن لجهات أخرى و لاهداف مختلفة تماما، الشيوعيون الذين كانوا يسيطرون على الجامعات سيطرة تكاد تكون كلية عبر لجان الأحياء الجامعية، و لجنان الطلبة شعروا بالخطر الداهم نحوهم فبداوا يعملون على تطعيم «لجانهم» بعناصر اسلامية معتدلة لذر الرماد في العيون من جهة و لكسب تعاطف طلابي استلامي سن جهة ثانية و لضمان فوز اخر في الإنتخابات التي كنانت مقررة مع موسيم الدخول الجامعي 70 من جهة ثالثة.

سنوات 76، 77، 78 لم تكن باردة، و لم يستطع الطلبة فهم ما كان يجسري في الكواليس، كما لم يستطيعوا فهم الابعاد الحقيقية للصسراع الدائسرة رحاه طاهرا بين «المعربين» و «المفرنسين» من جهسة، و بيسن الطلبة عموما و قوات الامن من جهة تانية..

فق كان الجو الجامعي حارا و كان الصراع غامضا في بداية نشوبه...

العارفون بخلفيات الصراع كانوا يدركون أن «حديثا» عن ميلاد «المنظمة الثورية» داخل الجامعة يعني أن رفقاء «لينين» قد تعبوا من منازلة دعاة التعريب و مقارعة «الخوانجية» (أي الإسلاميين بمصطلح اليساريين) فأسسلموا القيادة «المتروتسكيين» في الشرق الجزائسري و الوسط و حركوا قواعدهم الإحتياطية في بلاد القبائل داخل جامعة تيزي وزو مستغلين بعض رموز الشورة و بعض الأسماء التقيلة في صفحة الكفاح التحرري من أمثال الشهيد عميروش رحمه الله، فرموا بورقة ضاغطة إلى جامعة وهران (السانية) في جولة كان هدفها واضحا و هو إفتكاك المبادرة من التيار الإسلامي و تيار المعربين عموما و وضعها في أيدي الجناح اليساري داخل الجامعات.

فرضت المصالح على الخصوم (الماركسيين، و التروتسكيين، و التروتسكيين، و الديغوليين...) أن يتحدوا جميعا للوقوف في وجه الزحف الإسلمي ليردوا عن أنفسهم مخاطر «قذائف الحق»، فاحتاج الأمر إلى إنتهاج سياسة الضرب على الحديد الساخن، و ذلك ما حدث فعلا، و كانت تمهيداته الطبيعية الصدامات الدامية بين الطلبة داخل الحرم الجامعي سنة 75، 1976 و هي المواجهات

الأولى بين الطلبة التي أسفرت عن نتائج مخيفة جعلت رئيس الجمهورية هواري بومدين يتدخل شخصيا و يلطف الجو بجلوسه الشخصي السي أعضاء اللجنة الطلابية المنبثقة عن ممثلي الطلبة في أهم الجامعات الجزائرية لشمعوره بخطورة الموقف و بداية الإنزلاق السياسي.

غير أن النار التي خمدت في الظاهر كانت تسري تحت الرماد إلى أن حدث في شهر أكتوبر 1982 ما لا يحمد عقباه، حيث قامت مجموعة من التروتسكيين تسمي نفسها المنظمة «الثورية» -تفرع عنها فيما بعد حزب العمال الذي ترأسه السيدة لويزة حنون الآن - مع مجموعة أخرى من أتباع حسين أيت أحمد (كان يشرف على قيادتها سعيد سعدي زعيم التجمع من أجال الثقافة و الديمقر اطية الآن)، قامت بالإستيلاء على مقر لجنة الحي الجامعي (التي كانت بأيدي جماعة مسجد بن عكنون)، لكن المحاولة فشات و قررت المجموعتان عقد «جمعية عامة» و أثناء قيام الطلبة بالصاق الإعلان الذي يحدد تاريخ إنعقاد الجمعية حدث إشتباك عنيف ذهب ضحيته الطالب كمال أمزال يوم 20 نوفمبر 1982.

هنا أحس اليسار بكل فصائله بخطورة الموقف و تذكر ما حدث في أحداث 15 أكتوبر 1979 بعد الإضراب الشامل الذي شنه الطلبة المعربون مطالبين بالتعريب الشامل للعلوم الإنسانية دون استثناء.. فتم لهم ما أرادوا عندما شعرت السلطة أن الطلبة «المعربين» قد نظموا أنفسهم، و قالت تقارير هم «إن التنسيق كان محكما بين كل الجامعات عبر الوطن...» فاستجابت السلطة و تسمّ إقسرار تعريب العلوم الإنسانية في الجامعات، و تعريب التعليم الثانوي كله، إلا ثانويسة «ديكارت» التي كانت تحت السيطرة الكلية لحرب فرنسا، و التي قيل إن «تأميمها» فيما بعد و تعريبها و إطلاق إسم الشيخ بوعمامة عليها هدو القرار الذي حرك حزب فرنسا ضد الرئيس بن جديد فيما بعد.

في خضم الفرحة العارمة بانتصار لغة القران استولى الطلبة «المعربون» على أكثر المكاتب و النوادي و الوسائل التي كانت تحت تصرف اليساريين... و هنا أرادت جماعات المصالح تحويل الوجهة عندما كشفت الوثائق الحقائق، و باحت بصمات الحزب الشيوعي الفرنسي و السوفياتي عن أسرار كثيرة كانت مجهولة، كما أفصحت الأختام الرسمية عن حقيقة «ولاء» من كان يسيطر على الجامعة الجزائرية من فجر الإستقلال إلى سنة 1982، و عرفست كثير من مصادر التوجيه و القرار مختومة في وثائق رسمية وجدت في أدراج بعيض

رؤساء لجان الطلاب، و لجان الاحياء الجامعية، و بعض المنظمات الشبانية، عندئذ تقرر إقامة تجمع عام بالجامعة المركزية بالجزائر العاصمة بتاريخ 12 نوفمبر 1982 تحت إشراف كبار «الشيوخ» الذين كان أكثر هم أساتذة جامعيين، في يوم جمعة حاشد، و تحت سمع النظام و بصره، فكان هذا التجمع، أول تظاهرة جماهيرية يستعرض فيها الإسلاميون «عضلاتهم» أمام جميع خصومهم و داخل الحرم الجامعي.

فكيف نظم هذا التجمع؛ و من كان وراءه؛ و ما هي تفاعلاته الكبرى داخل جذور الصراع؛ و هل حقيقة بدأ الصراع الجزائري في الجامعات ثم خرج إلى الشوارع؛

## أولا: البدايات الثانية:

عرفت الجامعة الجزائرية أشكالا كثيرة من الصراع، بعضه العلامية العلى على على مستوى التعريب في مواجهة المدّ الفرانكوفوني و بعضها ايديولوجي على مستوى الهوية في مواجهة الزحف الأحمر، لكن أخطرها كان ذلك «التحسول» من اللغة و الإيديولوجية إلى التصفيات الجسدية، هذا هو الإنزلاق الذي لم يكسن مبرمجا و لكن بعض المجموعات التي كانت تعشق العنف و تستهدف التعفيسن دفعت بالصراع من جبهات الحوار و النقاش الساخن السي جبهات المواجهة الدموية.

عشية يوم 02 نوفمبر 1982 سقط الطالب كمال أمرال قتيلا تحرت صيحات «الله أكبر» كان الذين دفعوه إلى هذا المصير هم التروتسكيون الذين كانوا يعرفون أن التيار الإسلامي قد أصبح يملك من القوة و الترابط ما يمنع كل تجاوز للخطوط الحمراء التي رسمها لنفسه، و أهم هذه الخطوط خط اللجان المسيرة للأحياء الجامعية؛ بعد أن زكت صناديق الإقتراع التيار الإسلامي فرامعات الوطن كلها حدا جامعة تيزي وزو – خلال الإنتخابات الطلابية التي نظمها الطلبة سنة 1979 و ما حدث فيها من صدامات خلفت جراحات غائرة شم تكرر السناريو سنة 1981 على نطاق أوسع.

كان القمع مسلطا على الجناح الإسلامي أكثر من غيره، فالجهات الرسمية التي كانت تحقق في خلفيات الصراع و أبعاد المناوشات و الصدامات بين الطلبة -و هو امر وارد في كل جامعات الدنيا- كانت تحمّل التيار الإسلامي كل التبعات و تلزل العقوبات الصارمة عليهم بحجة أنهم

ضد الخيارات الأساسية، في الوقت الذي كانت تلتمس فيسمه أخسف العقوبات لعناصر التيارات الأخرى، و هو ما دفع بالإسلاميين إلى نــهج منطق القوة في التعامل مع خصومهم الطبيعيين (الفرانكوفونيين، و اليساريين، و دعاة التحررية من أتباع الفيمنيزم) وقد إنصرف التفكير إلى توسيع رقعة الصــراع لإحساسهم أن القصية لم تعد قصية فرد قــُتل أو جُرح أو طرد مــن الجامعــة أو فصل من عمله و أبعد عن مركزه إنما أصبحت «قضية أمة مهددة في هويتها و يجب أن يكافح كل أبنائها المخلصين من أجل إســـترجاع هويتــها الضائعة أو افتكاكها و لو بالقوة من أيدى الذين يريدون أن يشر قوا بها أو أن يغربوا» و ترجّح لدى قادة التيار الإسلامي أن أفضل ميدان تبدأ فيه المعركة ضد المسخ و القهر و كل أنواع العسف هو ركح الجامعة، و ليسس أية جامعة إنما الجامعة المركزية في قلب العاصمــة حيـت تتقـاطع خطـوط جميع التيارات و قد تقرر أن تكون منصة الخطابة فوق المكان الذي سقط فيهم 02 نوفمبر 1982 في مشادات دموية بين الطلبة المعربين و المفرنسين، و قـــد قيل يومها أن الذين حملوا الطالب إلى المستشفى قبل أن يلفظ أنفاســه الأخـيرة وجدوا في جيب سترته ورقة صغيرة مكتوبا عليها عبارة «جند الله» باللغة العربية و لما ترددت هذه الحكاية هاجت الجامعة و ماجت و احتاج الأمر إلــــى عمل كبير لترجيح كفة الصراع لصالح فئة أخرى بعد أن فلت الزمام من أيدي القيادات الطلابية.

كان الدكتور محمد بوجلخة «أميرا» لجماعة قويسة جدا على مستوى الجامعة المركزية في ذلك الوقت، كانت تعرف بد «جماعة الجسز أرة»، تلك الجماعة التي كانت عناصرها القيادية تزعم أنها وحدها القادرة على فهم إشكالية الحضارة، و أن كل المنتسبين اليها أصحاب أفكار حضاريسة، و أنهم الورثة الحقيقيون لفكر مالك بن نبى عليه رحمة الله.

قبل التجمع المذكور ناقش الدكتور بوجلخة المسألة مسع أطراف كثيرة على أعلى مستوى جامعي (كان من ضمنهم الدكتور عباسي مدنسي)، و بعد ثلاثة أيام من الإتصالات و النقاش فوجئ الجميع -يسوم الجمعة 05 نوفمبر 1982 - بنداء يوجهه الدكتور عباسي مدني لجميع المصليسن الذيان حضروا الجمعة بمسجد القبة يطلب منهم «التوجه إلى الجامعة المركزية يام الجمعة الموتن 121 نوفمبر) لحضور التجمع الذي تقرر تنظيمه لإحقاق الحق و نصرة المستضعفين...».

بعد ذلك بيومين (أي يوم الأحد 07 نوفمبر) أكد الشيخ أحمد سحنون هـــذا النداء، و تبنّاه فتحول الأمر من مجرد لقاء للحوار و إبداء الــرأي إلــى عمـل منظم شارك فيه طلبة من كل جامعات القطر، و حضره مئات الناس جاؤوا مـن كل مكان، و كان هذا التجمع التاريخي هو أول تجمع للإسلاميين في الجزائـــر منذ فجر الإستقلال.

و لكي نقف على حقيقة هذا الحدث المثير للإنتباه نورد فقرات من التقريسر الرسمي الذي قدمته أجهزة الأمن للسلطات العليا في البلاد جاء فيه:

«لقد كان تنظيم هذا التجمع محكما و مثيرا للإنتباه، و قد أوحى ذلك الإنصباط لمصالح الأمن أن من وراء ذلك منظمة سرية تشرف علسى ذلك، و حسب الوثائق الأمنية الرسمية فإن الشيخ سحنون كان هو المحرك المعنوي لعباسي مدني الذي لولا هذا التكفل الأدبي لما تبعته الجماهير في النداء الذي وجهمه للغرض المذكور..» ثم يضيف التقرير وصفه للتجمع قائلا:

«و قد تناول الكلمة قبل الصلاة عدة خطباء، و هكذا قدم عباسي التصريح الدي يحتوي على 14 بندا، تناول قراءته المسمى كلالشة سليم، إختاره عباسي من أجل صوته الجهوري، ثم تناول الكلمة براهمي مصطفى، أشار في خطبته الدي حوادث بن عكنون، كما فعل مثله بلقاسمي لونيس!!! ثم تفرقت الجماهير في هدوء تحت مراقبة و إشراف المنظمين».

و يضيف التقرير فصولا أخرى إستنتاجية يشرح فيها خلفيات التجمع فيقول:

«و من هذه الأسباب: التنظيمات السرية و شبه السرية التي تولد عنها صراع بين عدة تيارات، و من الأسباب محاولة بسط اليد و الإستحواذ علمي مراكر حساسة، و منها المراكز الجامعية، و مساجدها، والمساجد الشعبية... و الإعتداء على الأشخاص بما في ذلك من الضرب و الإغتيال...»

نكتفي بهذه النقول من التقرير المذكور لنقرر:

أن هذا التجمع الحاشد الذي إحتضنته الجامعة المركزية فيي أول ظهور جماهيري للإسلاميين بالجزائر قد حقق نتيجتين كبيرتين إحداهما ايجابية و الأخرى سلبية و قد كان لكلتيهما منا بعدها من التبعات و المسؤوليات نشرحهما باختصار من وجهة نظرنا:

## - أما النتيجة الإيجابية:

فقد إنكسر حاجز الخوف بين السلطة و الجماهير، كما سقطت الجدران السرية بين القائمين على شؤون الدعوة في الجزائر و القائمين على شؤون الأمن العام، فقد ورزع البيان الصادر عن التجمع صبيحة يوم الجمعة 12 نوفمبر قبل أن يقرأه المرحوم سليم كلالشة (الذي مات بعد هذا التجمع في مستشفى باريس)، و تلقى كثير من أئمة المساجد الحرة نسخا منه موقعة باسم الثلاثيي الشيخ أحمد سحنون، و الشيخ عبد اللطيف سلطاني (رحمه الله)، و الدكتور عباسي مدني، و تلاكثير من الأئمة النص كما وصلهم في حين اكتفى أخرون بذكر مضمونه في درس الجمعة أو في احدى الخطبتين، و هكذا حصل المطلوب و تحقق المرغوب، و خرج الصراع من السر إلى العلن، و توسيعت دائرته من صراع بين الطلبة إلى دفاع عن «الهوية» الوطنية و استنفار و اسلطة، للجماهير لمواجهة كانت سابقة لأوانها سقط زنادها بين الإسلاميين و السلطة، غير مضمونة العواقب لنهايات لم تكن متوقعة.

## - و أما النتيجة السلبية:

فإن هذا التجمع كشف الغطاء عن أنشطة كثيرة كان التيار الإسلامي يتستر عليها و يتدرب على «ميكانيزماتها» في طور إبتدائي (ستري) ريئما يشت الساعد و يقوى الرامي و تتمايز الصفوف فيظهر الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الصراع.

أو هكذا كانت النية على الأقل.

و النقطة السوداء في سلبية هذه النتيجة هي أن السلطة لم تكن قادرة علــــى معالجة هذا الوضع بالحكمة فكان تصرفها إرتجاليا و غير محمود العواقب.

و من هنا بدأ العد التنازلي لسلبيات السلطة أمام الرأي العام الوطني.

و من السلبي الملموس في هذا التجمع أن سيق الشيوخ الثلاثة و من معهم من شباب الصحوة بصورة عشوائية إلى المعتقلات و السلجون (و الإقامة الجبرية)، و حرمت الساحة الدعوية من جهود كنا بحاجة اليها لتهدئة الاوضاع و إقامة الدين على أسس صحيحة بعيدا عن محاكمة النيات و الإنسياق وراء تهم غير مؤسسة كان يلفقها اليساريون لكل ذي توجه إسلامي لمجرد أنه يحافظ

على صلواته و يصلى الفجر في المسجد، و هو ما دفع إلى ردود فعسل عنيفة كانت ناجمة عن إستفزاز للمشاعر و «تثوير» للجماهير و استعداء لأبناء الوطئ الواحد بعضهم على بعض لفتح ملفات الدم و توريث ثقافة الأحقاد.

كان مما توقعه الناس غلق كثير من المساجد و المصليات و التضييق على شباب الصحوة في كل مكان مما تولد عنه تيار «راديكالي» في صفوف التيار الإسلامي و ظهور «جماعة الجهاد» التي كان يقودها الشيخ مصطفى بويعلي، بعد أن امنت بان «الطريق الوحيد لإستخلاص الحكم من أيدي القيان عليه هي القوة» و لكي يجسد هذا الإيمان تحرك بمجموعته باكرا و دخل في صسراع مع السلطة باستخدام السلاح و صدر الأمر بالقبض عليه يوم 10 ديسهمبر 1982.

و السؤال الذي ظل يتردد على ألسنة الكثير من الناس هــو : أيـن كـان الشيخان محفوظ نحناح و محمد بوسليماني و نماذا تخلفا دون غيرهم عن هـذه «المناورة» الإسلامية التاريخية و كيف صعد الدكتور عباســي مدنـي بـهذه السرعة و هو الذي لم تمض على دعوته من بريطانيا إلا سنتان فقط و لم يكــن وراء تنظيم و لم يكتسب شعبية في ذلك الوقت؟

لكي ننصف الناس و لا نبخسهم اشياءهم، و لكسي نعيد ترتيب وشائق التاريخ فان الإجابة عن مثل هذه التساؤلات تعد سابقة لاوانها ماداء بعض مسن صنعوا هذا التاريخ لا يزالون أحياء و بعضسهم مسازال يفضسل العمسل فسي «الكواليس» و هو حق طبيعي لكل إنسان، بيد أن الكشف عسن «جسزء» مسن الحقائق و اجب يمليه حق الأجيال اللاحقة في معرفة ما صنع السسابقون، لذلك نقدء العذر للقراء على الإحتفاظ مؤقتا «بجزء» من الحقيقة من باب «ما كل مسايعرف يقال» و التزاما بقول الرسول (صلى الله عليه و سلم): «كفسى المسرء يعرف يقال» و التزاما بقول الرسول (صلى الله عليه و سلم): «كفسى المسرء و خليات الصراع في هذه الديار فهم الذين حركوا الأحداث التي صنعت تساريخ الجزائر المعاصر بكل مكوناته، و لهم وحدهم مطلق الحق في البسوح بأسسرار الصراع و الكشف عن جذوره و خلفياته.

لكن -و مهما يكن من أمر - فإن نص النداء الذي وزع في تجمع الجامعة المركزية يكشف عن أن صياغة هذا «النداء» كمانت جماعية، و أن القائمين على شؤون الصحوة في الجزائر -و إن لم يوقعوا - باسمانهم كانوا حساضرين،

و أن غياب بعض «الوجوه» البارزة عن هذا الحدث التاريخي لم يكن وليد الصدفة و إنما كان خاضعا لتخطيط محكم دفع بأصحابه اللي ابقاء بعض «البيض» خارج سلة الجامعة المركزية إحتياطا لما يمكن أن يبرز على مسرح الأحداث بعد الجولة الأولى من جولات الصراع خارج الحلبة الرسمية.

فكرة التجمع كانت من اقتراح بعض الطلبة، و من تدبير الدكتور بوجلخة، و قد تبناها كل من الشيخ عبد اللطيف سلطاني و الشيخ أحمد سيحنون كمبدا للفت أنظار السلطة إلى ما يجري في الجزائر من تعفين، و نشطها الدكتور عباسي مدني و وافقت عليها جميع الأطراف، و شاركوا كلهم في صياغة البيان و كانوا مستعدين جميعا للحضور، و كانوا يعلمون أنهم سينزلون «ضيوفا» على مدرسة يوسف (عليه السلام) كما كانوا يسمونها في ذلك الوقت الذي كلنت فيه الساحة عطشي إلى الدعاة و العلماء.

لذلك اقترحوا أن لا يظهر محفوظ نحناح، و محمد بوسطيماني و ثلاثة أخرون لكي لا تفرغ الساحة من الدعاة دفعة واحدة فتكون معرضة لتهور الشباب إذا وضع شيوخهم جميعا وراء القضبان، لكن بعض «الوجوه»، أصوت على الحضور مما جعل الخيار أمرا صعبا.

و قد وقع الخيار على محفوظ و بوسليماني -و ثلاثة أخرين - لسبب كسان وجيها في ذلك الوقت، و هو كونهما كان سجينين (بيسن 77-80) مسن جهسة، و ثقل التهمة الموجهة إليهما من جهة أخرى و هما مسا يسزالان فسي مرحلسة الإفراج المؤقت بعد زلزال مدينة الاصنام (الشلف) حيث كسان الشسيخ نحناح سجينا هناك، بعد معارضته رفقة الشيخ محمد بوسليماني رحمه الله لمضمون مسلحاء في ميثاق 1976 و توزيعها منشورات تحريضية و قيامها بعملية إحتجاجيسة في فعل مادي تمثل في قطع 19 عمودا هاتفيا تعبيرا عسن رفضهما لسياسسة هواري بومدين و رفضهما للتوجه الإشتراكي.

والمعارضة في عهد هواري بومدين كانت تعنى شيئا آخر!!

قصة قطع أعمدة الهاتف تبدو متنافرة مع معارضة الميثاق، و من شم معارضة التوجه السياسي و الإقتصادي للنظام كله، أي الرفض الصريح و العلني للإختيار الإشتراكي و ما يترتب عن ذلك من تبعات، لكن حقيقة قطع أعمدة الهاتف كانت أكبر مما تناقلها الإعلام و ما روج له المواطن البسيط، فقد

ضبط الأمن في حوزة القائمين بعملية قطع الأعمدة على مخطط دقيق لقطع 19 عمودا هاتفيا بمدينة البليدة من أصل أزيد من 1500 عمودا كانت تربط الشبكة الهاتفية الولائية بالعاصمة، و تبين بعد تحديد المواقع أن هذه الأعمدة السوا المحددة في الخريطة هي الأعمدة التسي تربط القطاعات الحيوية بالنقاط الإستراتيجية بين الولاية (البليدة) مقر الناحية العسكرية الأولى و العاصمة (الجزائر)، و كان السؤال المطروح: من أين حصل «المخربون» على الخريطة التفصيلية (السرية) لشبكة الهاتف؟ و من حدد لهم مواقع هذه الأعمدة؟ و لماذا 19 عمودا فقط؟

لأجل هذا قام مخطط توزيع الأدوار في تجمع الجامعة المركزية على مبدا تكافؤ الفرص في المغارم لتحمل أعباء الدعوة بشكل عادل، و هكذا -كما توقيع المخططون للتجمع سيق بقية الشيوخ، و من معهم من شباب الصحيوة إلى السجون بتهمة التجمهر غير المرخص به، والمساس بامن الدولة، و سلمة التراب الوطني، و دخلت البلاد في طور جديد من الصراع بدأ في الجامعة تسم إنتشر أفقيا و عموديا و تحت سطوح الزحام ليصيل إلى الأحياء الشعبية، و القرى والمداشر و يصبح «قضية» يدافع عنها أصحابها.

ايداع الشيوخ السجن بهذه الطريقة لم يكن النهاية بل كسان بدايسة جديدة لإنطلاقة قوية أيقظت في جماهير الشعب الضمير الجمعي و فتحت الباب واسعا أمام بروز قيادات جديدة ولدت من رحم الأحداث نتيجة الفراغ المسهول السذي خلفه هؤلاء الشيوخ خاصة عبد اللطيف سلطاني، و أحمد سحنون، و عبد الله جاب الله... و أخرون كسان وراءهم «جيش» من الأتباع و الأنصار و المتعاطفين الذين لم يكن زادهم سوى العواطف المتهورة.

بعد هذه «الزوبعة» العنيفة عرفت الصحوة الإسلامية في الجزائر صبورا من الإنكماش المصطنع كان يبدو في ظاهره فتورا و لكنه كان يخفي في ثناياه صورا من الإنفجار الفوضوي على الواقع برمته.

و الحقيقة أن الحركة الإسلامية في الجزائر كانت نتغذى على رصيد كبير من التجارب التاريخية المريرة، و كان الصراع في تلك السنوات قائما على أشده، في مصر بين الإسلاميين و نظام أنور السادات، ذلك الصراع المقيت الذي إنتهى بمصرع الزعيم أنور السادات في حادثة المنصة يسوم 06 أكتوبسر 1981، كما كان الصراع قائما على اشده كذلك بيسن جناح مسن الإسلاميين

و النظام السوري، ذلك الصراع الذي إنتهى بمأساة «حماة» و تصفيحة الوجود الإسلامي في جميع النقاط الحساسة في المؤسسات السورية بحجة تعقب تنظيم «الإخوان المسلمين»، و كانت أخبار إنتصار «الثورة الإسلامية» في إسران تلهب حماس الشباب و تغري ذوي الطموح منهم بمحاولات «الزحف المليوني على قوى الإستكبار في الأرض لاستئصال شأفة الطغيان من الأرض كلها» بعد الرحلات المكوكية التي قام بها مبعوثو الخميني إلى العالم الإسلامي في مهمة محددة كانت تجري تحت غطاء طمأنة الرأي العام العالمي بأن مجيء أية الله الخميني إلى سدة الحكم ليست له علاقة بالمصالح الحيوية للسدول الشقيقة و الصديقة، و أن الصراع سيكون بين قوى الجماهير و قوى الإستكبار العالمي بنهاية عهد الإستكبار و عودة «حكومة الفقيه» و نسيان تاريخ الصراع بين الشيعة و السنة!؟

و بالمقابل كانت أخبار التنكيل و التصفيات الجسدية تطالعنا كل يوم (من تونس) الشقيقة على أيدي النظام البورقيبي الذي كان يلفظ أنفاسه الأخيرة و مثله أو قريبا منه كان يجري في المغرب، و في ليبيا و اليمن، و العراق، و الأردن و السودان... و سواها من البلاد الإسلامية، و كانت القضية الفلسطينية هي «قميص عثمان» الذي حمله أبناء الصحوة في وجه الحكام للضغط عليهد تحت مسمى «تحرير فلسطين».

هذه العوامل الخارجية كلها كانت تصب في رصيد التجربة الجزائرية، يضاف إليها الرصيد الداخلي الذي اكتسبه كثير من الزعماء من ثورة التحرير الكبرى (54-1962) ثم تجربة عشرين سنة من الممارسة الميدانية فيي أتون معركة باردة بين أجنحة كثيرة داخل النظام و خارجه مع بداية تحرك كل مين بلة و ايت أحمد في الخارج للتشويش على الدولة الجزائرية طمعا في عودة قوية إلى سدة الحكم.

كل هذه العوامل و غيرها شكلت ترسبات فكرية و تقافية جعلت الصرراع في الجزائر يعرف «تقنيات» جديدة بعد تجمع الجامعة المركزية يوم الجمعة 12 نوفمبر 1982 و بداية المواجهة العلنية مع نظام بن جديد على محورين :

- محور جماعات المصالح (الضغط) في الداخل.
- و محور المعارضة السياسية (السرية) في الخارج.

و كان بين بعض هذه المحاور أشكال كثيرة من التنسيق غذتها عوامل كثيرة، منها تصدع البنى الإقتصادية على جميع الجبهات و بداية الحرب المعراقية الإيرانية و انعكاساتها على نفسية الشعوب الإسلامية، بالموازاة مع التبجح اليهودي في الرقعة الإسلامية المسماة الشرق الأوسط، تم دخول العالم كله لعبة التوازنات الداخلية و الخارجية مع بداية طي ملف الحرب الباردة نهائيا، و استسلام شرق أوربا لغربها تمهيدا لميلا «النظام الدولي

و من الغريب أن بعض الدارسين ما يزالون يفسرون كثيرا من الظواهـــر تفسيرا محليا (تاريخيا أو جغرافيا) مشايعة لدعاة التفسير المادي للتاريخ و هـــم يعلمون أن كل «ظاهرة» اجتماعية مهما كانت طبيعتها المحلية الضيقة، فإن لـها نتائج متعدية، و لها أسباب عالمية متعدية كذلك.

فلعبة التوازنات على الصعيد الدولي كانت لها إنعكاسساتها على الواقع الجزائري و يأتي تجمع الجامعة المركزية نتيجة لسهذه اللعبة القائمة على حسابات ماضية و احتمالات مستقبلية في إطار سياسة المد و الجزر بين المعسكرين الرأسمالي و الإشتراكي عقابيل الحرب العالمية الثانية.

لقد نجح النظام الجزائري في إستدراج الإسلاميين السي مواقع التصادم و من وراء النظام «كتل» عالمية كثيرة يهمها أن تعرف حجم الإسالميين في الجزائر بعد أن عرفته في نقاط عربية و أعجمية كثيرة.

و نجح الإسلاميون في تمرير رسالتهم التي حبسوها في صدورهم 20 عاما، نعم، نجح النظام في تقدير قدوة التيار الإسلامي على حقيقتها و التعرف على «زعماء» الصحوة بأسمائهم الحقيقية و انتماءاتهم التنظيمية و نجح التيار الإسلامي في الإبقاء على بعض «الإحتياط» القيدادي لمواصلة الطريق الذي كان أبناء الصحوة كلهم مقتنعين أنه هو الطريق الوحيد الموصل إلى الهدف الصحيح، و كانوا مختلفين في الوسائل الواجب إعتمادها لبلوغ هذا الهدف.

و بين استدراجات النظام للإسكاميين و مناورات جماعات الضغط للإستفادة من النظام و من الإسلاميين بدفع العجلة إلى مواطن التوتر، وصل الخطاب الإسلامي في شكل بيان «نصيحة» قرأها السيد سليم كلاشة على

الجموع الحاشدة و وزعت منه عشرات النسخ تم طبعها و إعدادة تصويرها أو استنساخها لتصل في ظرف أسبوع واحد السي كل مساجد الجمهورية، و تتسرب منها نسخ كثيرة إلى «الخارج» لتصنع دويا لم يكن نظام بسن جديد يتصور نتائجه بعد أن شارك جناح منه في صناعة هذا الحدث في شكل خطسة تكتيكية لإستدراج «قادة» التيارات الإسلامية إلى ركح الصراع بكامل قوتهم، و أعطى موافقة (غير مكتوبة) سربها مسؤول محترم بوزارة الشوون الدينية بهدف إخراج «الثعلب» من وكره!!؟

و لكي يتسق السياق و تكتمل الصورة نورد نص الوثيقة كاملا كما قــرئ على الجموع، و كما وزع صبيحة ذلك اليوم.

# تانيا : بيان النصيحة أو الوقوع في الفخ :

فقد جاء في البيان بعد البسملة و الحمد:

«عن أبي رقية تميم بن أوس الداري رضي الله عنه أن النبي (صلي الله عليه و سلم) قال : «لله و لكتابه، عليه و سلم) قال : «لله و لكتابه، و لرسوله، و لائمة المسلمين، و عامتهم» رواه مسلم...

في ضوء الأحداث الأخيرة التي تعرض لها شبابنا المؤمس مسن إرهاب و اختطاف و سجن و تعذيب، و تعرضت لها بيوت الله في الأحياء الجامعية (إبن عكنون، و تيزي وزو، و غيرها) و التي لم تكن الأولى و لا الأخيرة مسن نوعها، و كذلك المساجد في كتسير من المؤسسات التربوية، كالتانويات و التكميليات، أو المؤسسات العملية في بضع المصانع و الإدارات.

هذه الأحداث لاشك أنها كانت بتدبير من الشيوعية العالمية، و الماسونية، و العنصرية، و البعثية... الغرض منها توريط الدولة -عن طريق استخدام أجهزتها - في تنفيذ خطتهم ذات الصلة المباشرة بالمذابح الرهيبة التي تعسرض لها المسلمون في لبنان و فلسطين و غيرها من العالم الإسلامي.

إن تسخير الدولة في خدمة المستعمر لضرب ديننا الحنيف، و تهديد وحدة وطننا و المس بكرامة أمتنا هو إعتداء صريح على سيادتنا و شخصيتنا، لأن هذه المنشات العمرانية لأهون من قتل الضمائر و هدم الشخصية و القضاء على الإعتقاد و تثبيط عزيمة الأمة و ارادتها الخيرة التي تعتبر العامل الرئيسي لبناء حضارتنا و حمل رسالة الإسلام هداية ربانية في عالم طغنت عليه النزاعات المادية.

إن الجزائر المسلمة ما كانت لتقع في مثل هذه الأخطاء، و سبيلها سبيل الرشاد على ضوء الكتاب و السنة، فإن هذه الأحداث لتندرج في مخطط أخطر غزو ثقافي تعرضت له بلادنا...

و تداركا لوقوع بلادنا -بلاد المليون و النصف مليون شهيد- في ما الست البيه النظم الأخرى، لابد من التصدي لهذه المؤامرة بتطهير أجهزة الدولسة مسن العناصر العميلة و إزالة الفساد من البلاد قبل فوات الأوان.

و نظرا لخطورة الموقف فإن التعاون المشترك بين العناصر الطيبة في الأمة أصبح أمرا لابد منه، وأي تهرب من المسؤولية، من أي طروف، يعد خيانة كبرى للإسلام و الوطن، و وجود هذا التعاون لا يتوفر في إعتقادنا إلا في ظل العودة الصادقة إلى الإسلام.

### لنلح على الإسراع بالبت في القضايا التالية:

- 1. وجود عناصر في مختلف أجهزة الدولة معادية لديننا، متورط في خدمة عدونا الأساسي، و عملية تنفيذ مخططاته الماكرة، الأمر الذي ساعد على إشاعة الفاحشة و ضياع المهام و المسؤوليات على الدول و غيرها.
- 2. تعيين النساء و المشبوهين في سلك القضاء و الشرطة، و غياب حريــة القضاء و عدم المساواة في الأحكام لهو هدم للعدالة التي لا أمـــن و لا إستقرار بدونها.
- 3. تعطيل حكم الله الذي كان نتيجة حتمية للغزو الإستعماري و احتلاله للبلاد الذي لم يعد له مبرر اليوم بعد مرور عشرين سنة من الإستقلال، فلا بد من إقامة العدل بين الناس بتطبيق شرع الله، قال عز وجل «لقد أرسلنا رسلنا بالبينات و أنزلنا معهم الكتاب و الميزان ليقوم النساس بالقسط».
- 4. حرمان المواطن من حريته، و تجريده من حقه، في الأمن على نفسه و دينه، و ماله، و عرضه، و حرية التعبير عنها لهو إعتداء على أهم حقوقه و مبررات التزاماته بواجباته الشرعية و الأخلاقية.

- 5.عدم توجيه تنميتنا الإقتصادية وجهـة إسـلامية رشـيدة بازالـة كـل المعاملات غير الشرعية، و تيسير السبل الشرعية لاكتساب الرزق مـن زراعة، و تجارة، و صناعة، و التسوية بين الناس في فرص الإسـتفادة من خيرات البلاد بدون تمييز.
- 6. تفكيك الأسرة، و العمل على إنحالها، و إرهاقها بالمعيشة الضنكة، كانت سياسة بدأتها فرنسا، و بقيت تمارس حتى اليوم، بالإضافة إلى محاولة وضعها على غير الشريعة الإسلامية تحت شعار «نظام الأسرة».
- 7. الاختلاط المفروض في المؤسسات التربويسة و الإداريسة و العماليسة إنعكست نتائجه السيئة على المردود التربوي و الثقافي و الإقتصادي، الإجتماعي، حتى صار يعطي مؤشرا خطيرا على سرعة الإنحدار الخلقي و الحضاري.
- 8. الرشوة و الفساد الممارسين (كذا) في المؤسسات التربوية من المدرسة المي الجامعة، و الإدارة و غيرها، و مسرض بسيروقراطي لا أخلاقي خطير لا يسلم مجتمع إلا إذا تخلص منه.
- 9. تشويه مفهوم التقافة و حصره في المهرجانات الماجنة اللاأخلاقية التي تفتقر اليها البلاد للتخلص من الوضعية الثقافية المفروضة علينا.
- 1 الحملة الإعلامية المسعورة للإعلام الأجنبي و الوطني لاستعداء الدولة على الدعوة و الصحوة التي تهدد مصالح الدوائر الإسستعمارية في بلادنا.
  - 12.إطلاق سراح الذين أعتقلوا دفاعا عن أنفسهم و دينهم و كرامتهم.
- 13. فتح كل المساجد التي أغلقت في الأحياء الجامعية و الثانويات و التكميليات و المؤسسات العمالية.

\_\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 107

 14. عقاب كل من يتعدى على كرامة أمتنا و عقيدتنا و شريعتنا و أخلاقنا وفق الحدود الشرعية الإسلامية.

هذه الأمور هزت مشاعر أمتنا، و حركت ضميرها، و ما وقفتها هذا اليوم إلا دليل على أنها ما تزال تستحق كل إكبار و تقدير و احسترام، و هذه المواقف التي عرفها شعبنا كافية للتعبير عن نضجه الإسلامي و وغيه السياسي، و هذه الخصال جديرة بأن تجعله في مستوى مسؤوليته أمام الله.. و الوطن.

قال تعالى: «و العصر إن الإنسان لفي خسر إلا الذين أمنوا و عملوا الصالحات و تواصوا بالحق و تواصوا بالصبر».

- توقيع : أحمد سحنون، عبد اللطيف سلطاني، عباسي مدني...

هذه هي المطالب الــ14 التي تقدم بها المجتمعون أمام الجامعة المركزيـــة يوم الجمعة 12 نوفمبر 1982 بغية تغيير الواقع الـــذي كـانوا يرونــه متعفنـا، ويرون أن تحريره و «تطهيره» يكمنان في تطبيق بنود هذه الوثيقة.

هذه الوثيقة التاريخية فهمت في ذلك الوقت على أنها «مشروع دولة إسلامية»، لذلك كان رد فعل السلطة صارما و عنيفا ليس في حصق الموقعيان على البيان (الوثيقة) فحسب و إنما كذلك على كل من شارك من قريب أو مسن بعيد في التجمع الجماهيري، أو في صياغة الوثيقة، أو تلاوتها، أو نشرها، و توزيعها، ثم توسعت الدائرة لتشمل كل من له علاقة بالصحوة، و قد لعب جهاز المخابرات دورا مخيفا في تأزيم الوضع، عندما قام بمطاردة كل من لصملة بالتدين، و وضع خطيب الجمعة في خانة المتاجرين بالمخدرات في مرحلة أولى، ثم تحول الأمر ليصبح كل «صاحب لحية مشبوه» ثم إتسعت الدائرة أكثر ليصبح مجرما كل من يصلي الصبح في المسجد و كل من لا يصافح النساء في الوقت الذي كان فيه غير يشرب الخمر، و كل من لا يصافح النساء في الوقت الذي كان فيه غير الإسلاميين ينعمون بمطلق الحرية، و يتمتعون برحلات «نجمة» السياحية السي البلدان المتوسطية، و يتحدثون عن «التسيير الإشتراكي للمؤسسات»، و ينفخون في رماد «الطب المجاني» و ديمقراطية التعليم، و تكافح إناثهم ضدد «قانون الأسرة»، و يحتج الكبراء من بعض رجال «السلطات المحلية» عن أذان الصبح (الفجر) الذي يقلق راحة نومهم و يضغطون على وزارة الشؤون الدينيسة من

أجل منع هذا الأذان و نزع مكبرات الصوت من فوق الصواميع و منع بيث خطبتي الجمعة و الصلاة خارج المسجد...

و هو ما إضطرت الوزارة الوصية إلى فعله بقانون يمنع إستعمال مكبرات الصوت نزولا عند رغبة هولاء «السادة»، الأمر الذي فجر صراعا مدمرا بين كثير مسن شباب «المساجد الحرة» و قوات الأمن و رجال المخابرات و إيقاف كثير من الأئمة المتطوعين و ميلاد قانون «الوعظ بالرخصة» و ظهور «الخطبة السلطانية» التي كانت تأتي مكتوبة من طرف الوزارة الوصية فتتحدث مثلا عن «الميني جيب» و «البانكس» في مساجد القرى و الأرياف الجزائرية حيث لم يكن يوجد فيها نساء أصلا بالمعنى الإجتماعي للوجود النسوي ناهيك عن حديث « الميني جيب»، و حديث امراض الحضارة الغربية التي لم يكن «البدوي» يسمع عنها شيئا…

هذه الأفعال الإرتجالية الصادرة عن أعوان دولة يفترض فيها التعقب، كانت لها ردود أفعال خطيرة كونت في مجملها عناصر التفاعل الإجتماعي بين سنوات 82-1986 حيث مست الصحوة الإسلامية قطاعات واسعة من رجال جبهة التحرير الوطني و عناصر كثيرة من رجال السلطة، وقد اتضح هذا الإتجاه جليا في مناقشة ميثاق 1986 الذي لولا بعض العراقيل مستوى لكان بعض جماعات الضغط في مصادر صناعة القرار على أعلى مستوى لكان ميثاقا فيه بصمات المجتمع العميق، وهي الأشواق الروحية التي كان يتطلع اليها كل مواطن جزائري حر بعيدا عن ضغوط «النخبة»، كما أكد ذلك كثير من المقربين، ومن يراجع ديباجة هذا الميثاق يلمس هذه الحقيقة الغائبة في الجماهيري دفع بالأحداث إلى إنتاج «دستور» سنة 1989 بعد ثلاث سنوات من سباسة شد الحيل.

التجمع سالف الذكر كان مثيرا للإنتباه، و وثيقة (النصيحة) كشفت عن نوايا أبناء الصحوة في توجيه النظام برمته إلى «العودة الصادقة إلى الإسلام» كما جاء في نص الوثيقة، و العودة إلى الإسلام معناها في العرف السياسيلحداث إنقلاب جذري في بنية النظام رجالا، و مفاهيم، و مؤسسات، و هو ما لم تكن كثير من الأطراف مستعدة لسماعه ناهيك عن مناقشته أو تطبيقه. كدون النخب لم تكن مستعدة لمحاورة الجماهير الغاضبة.

و إذن، فلا بديل عن الحوار إلا القوة، و القوة تبدأ بالضغط الإبتدائي و الضغط يولد الحرارة، والحرارة تنتج الطاقسة، و الطاقسة توليد الإنفجار، هذه الحقيقة الفيزيائية ظهر صدقها و صحتها في الجزائسر بين سنوات 48-1988 حيث تبادلت أطراف كتيرة الضغط على الواقع، و الضغط على مجريات الأحداث، و الضغط على الخصوم إقصاءا و تهميشا و «حقرة»... فكانت النتيجة الطبيعية إنفجار الشارع الجزائري ليلسة الخامس من أكتوبر 1988، و هو الإنفجار الذي كانت قد سبقته إنفجارات صغرى مهدت لإنهيار على مستوى المنظومة الفكرية ثم صار مرجعا مخيفا للنسيج الإجتماعي برمته.

كيف حدث هذا الإنهيار؟ و لماذا أخذ الصراع في الجزائر منعرجات تراجيدية؟

#### تالثًا: التيارات المتعاكسة و جماعات الضغط:

في مجال الحصر المنهجي يمكن التحدث عن ثــــــــــــــــــــــــــــــــة، وراء كل جهة كانت تقف جماعة, ضغط خفية، بل جماعات ضغط:

- أولها التيارات الإسلامية التي كانت تزحف على الحكم بخطابات تثويرية.
- و ثانيها التيارات اللائكية (العلمانية) بكل مكوناتها و إنتماءاتها في ظـــل العمل السري.
  - و ثالثها التيارات الجبهوية داخل تشكيلة جبهة التحرير الوطني.

هذا التقسيم الثلاثي كان قبل إنتفاضية 05 أكتوبر 1988، لأن الخارطة السياسية تغيرت تماما بعد دستور فبراير 1989.

1- التيارات الإسلامية: بعد تجمع الجامعة المركزيسة إتضح للجميع أن القوة الجماهيرية للتيار الإسلامي باتت أكبر مما كانوا يظنون، و أن الرصيد التاريخي الذي يصارعون به خصومهم ليس وليد اليوم، و إنما هناك «سلطة أدبية» تنظمهم، كما أن هناك «قوة روحية» كامنة في كل عنصر منهم كانت تدفع بهم إلى التضحية بكل ما يملكون في سبيل نصرة قضيتهم، و ربما

كان بعضهم متحفزا للإنتحار إذا ما دعت الحاجة إلى ذلك، و من جهة أخرى كان حجمهم العددي -من ناحية الكم الجماهيري- ضخمما مقارنة بحجم «المنظمات الجماهيرية» التي كانت تتوقر على إمتيازات مادية كبيرة، و لكنها مسترة في مظاهر عبثية، و تتحرك تحت غطاء قانوني غيير عادل كان يكفل لها تحقيق كل تطلعاتها و امالها لو أرادت ذلك، و صدقت النيات و صحت العزائم، و لكنها كانت في معظمها «منظمات» إنتهازية لا تجمعها مبادئ نافعة و لا أهداف فيها خير البلاد و العباد، و انما جمعتها مصالح و امتيازات.

### و لا أتحدث هنا عن الأطهار و الأخيار.

فما الذي جعل التيار الإسلامي يصنع الحدث بهذه القوة برغسم الحواجر الكثيرة التي وضعت في طريقه؛ و ما هو سر التفاف الشباب حول «القيادات» الإسلامية الناشئة لينفض من حول القيادات «الطلائعية» العتيقة للشباب الشوري التقدمي الإشتراكي الذي ملا الدنيا و شغل الناس في ظل الإتحاد الوطني للشبيبة الجزائرية، و الإتحاد النسائي، و اللجان التطوعية الجامعية (C.V.U) و لجان التطوع لصالح الثورة الزراعية (C.V.U.R.A) و سواها من التنظيمات؟؟

## إن الجواب عن مثل هذه التساؤ لات يأتي في شقين متكاملين:

- الشق التاريخي: يتعلق بنضالات رجال مؤسسين زرعوا بذور اصيلة في تربة هذا الوطن و سقوها بدمائهم و دموعهم و عرقهم.. فاثمرت «قاوت حية» من الشباب الجزائري المناهض لكل أشكال المسخ و الهيمنة و التبعية و التغريب، و حفظ بعضهم عهود الجزائر وفاء لدينه و معتقده، و بعضهم الاخر وفاء لدماء الشهداء الذين تعاهدوا ليلة تفجير شورة نوفمبر المجيدة و سطروا في بيان الثورة هدفا واضحا بعد أن تعاهدوا على المصحف الشريف بالقسم القرائي، و هو «إقامة دولة جزائرية ديمقراطية ذات سيادة في ظل المبادئ الإسلامية»، و بعضيهم الاخير وقيف موقيف الرافيض التغريب و «الفرنسة» من موقع الذفاع عن اللغة العربية لإحساسه أن «الوظيية» التي امن بها و شربها مع لبن أمه تبقى ناقصة و تظل مثلومة ما لم تسد لغة القيران كل هذه الربوع، و أمن أن الدفاع عن الجزائر يبدأ من التمكيين للغية العربية أساسا كون الإستدمار بدأ هجومه على الإسلام بينزع لغته مين لسان أمية مصبوغة بالإسلام و ناطقة بالعربية رغم أصلها الأمازيغي في تراكمات

التاريخ، فلما جاء الإسلام «عرب» الأمازيغ، و الفراعنة، و الفنيقيين و سواهم من الشعوب و القبائل لسبب بسيط هو أن لغة الدين هي العربية، و ليست العربية أبدا «دينا» جديدا أو قومية تريد أن تسود كما روج لذلك ساطع الحصري، و ميشال عفلق، و أنطوان سعادة، و جورج عبد المسيح، و كل من دعاة القومية العربية، أو من المبشرين بالعلمانية الجديدة.

هذه الفئات الثلاث، داخل التيار الإسلامي، تلتقي كلها في هدف كبير هــو رفض الحلول التغريبية بشكل عام، و التصدي للحل «الفرنسي» بشكل خــاص لاعتقادهم أن عداوة 132 سنة لا تتحول إلى صداقة إلا بعد مـرور 132 سنة أخرى تنقرض فيها خمسة أجيال على الأقل.

- الشق السياسي: و هو الشق الناجم عن الثغرة الواسعة التي فتحها بسن جديد فور توليه الحكم لجميع الأطراف المتصارعة في الخفاء ليطفو صراعها على السطح، و كان هذا الأمر سببا في بروز جماعات الصغط و انكشاف وجوه جماعات المصالح، و هو أيضا العنصر الأساسي الذي كسان سببا في تحول المسار الإشتراكي في الجزائر عن شعاره المرفوع «من الشعب و إلى الشعب» إلى شعار «من أجلك يا وطني» و تحسول الخطاب السياسي مسن «البشر» إلى «التراب» و تجميع مصالح الشعب كلها في أيدي حفة من المتنفذين باسم المحافظة على الوحدة الوطنية أو باسم الدعوة إلى التقشف «مسن أجل حياة أفضل»!!

إن هذه الأحكام الجزافية العامة تظل بحاجة إلى تحقيق و توثيق و تدقيق و يدقيق يجعل منها أحكاما موضوعية يمكن الإعتماد عليها في بناء قاعدة نظرية لأزمة الصراع في الجزائر من خلال سرد تاريخي موجز للشقين التاريخي و السياسي مع التوقف في أهم المحطات الساخنة التي مهدت لأحداث أكتوبير 1988 و مهدت قبل ذلك لقيام حركات تمرد كثيرة عرفتها السياحة الجزائرية قبل أكتوبر و بعده، و هو ما أطلقنا عليه إسم «جنور الصيراع في الجزائرية و لتكن البداية من عمق تاريخنا الذي ترفض بعض الجهات إعتمساده «مؤشرا حضاريا» لقياس ضغط الصراع.

#### أ) الخلفيات التاريخية:

لا أتحدث هنا عن جهود جمعية العلماء المسلمين الجزائريين في توريــــث منهج الصراع ضد كل أشكال المسخ و التغريب «و الفرنسة»؛ فذلك أمر شــانع

و معروف، و نكني لا أجد فكاكا من التعريب على محطة أراها أساسية دشنها اخر عمالقة «جمعية العلماء» قبيل وفاته بعام واحد، في شكل بيان وقعه الشيخ البشير الإبراهيمي رحمه الله و رفعه إلى السلطات الجزائرية العليا بتاريخ 16 أفريل 1964 (في عهد الرئيس أحمد بن بللة)، و هو البيان الذي كلن سببا في كل ماسي الشيخ الإبراهيمي إلى يوم وفاته، فقد كشف الشيخ في هذا البيان عن جزء من خفايا الصراع الدائر بين أجنحة النظام و حواسيه، ذلك الصراع الذي حاولت الأجهزة الحاكمة وقتئذ التكتم عليه إلى أن أفضى إلى الإنقلاب التاريخي الذي قاده العقيد هواري بومدين ضد الرئيس بن بللة بتاريخ الإجوان 1965 و المعروف في أدبيات السياسة الجزائرية باسم «التصحيم الثوري».

بيان الشيخ الإبراهيمي صنفته السلطة الحاكمة في ذلك الوقت في خانسة هجرائم الرأي» لأنه إتهم فيه النظام القائم بالغفلية عين تطلعيات الجمياهير، و مصادرة اختيارهم الذي «يجب أن يبعيث مين صميم جذورنيا العربية الإسلامية، لا من مذاهب اجنبية»، كما جاء في نص البيان، والمعجز حقا في فراسة الشيخ و هو من أغرب المصادفات أن المسائل الثلاث التي حذر منه الشيخ الإبراهيمي في بيانه هذا هي نفسها حمع تكييفها سياسية انتي دفعت بالعقيد هواري بومدين إلى قلب طاولة اللعب بالرئيس بن بللة و عصدن بيان التصحيح التوري، إذ الفاصلة الزمانية بين «البيان» الإسلامي بتوقيسع الشيخ الإبراهيمي و «التصحيح» التوري بقيادة هواري بومدين قدرت بد 15 شيخ فقط؟

و للأهمية التاريخية لهذا البيان نرى ضرورة إدراجه في هذا السياق بنصه الكامل، كونه جذرا في معادلة الصراع، فبعد الديباجة يقول:

«... كتب الله لي أن اعيش حتى إستقلال الجزائر، و يومئذ كنست أستطيع أن أو اجه المنية مرتاح الضمير، إذ تراءى لي أني سلمت مشعل الجهاد في سسبيل الدفاع عن الإسلام و الحق، و النهوض باللغة -ذلك الجهاد الذي كنست أعيسش من أجله- إلى الذين أخذوا زمام الحكم في الوطن، و لذلك قسررت أن ألستزم الصمت غير أني أشعر أمام خطورة الساعة، و في هذا اليوم السندي يصسادف الذكرى 24 لوفاة الشيخ عبد الحميد بن باديس رحمه الله، أنسه يجسب علسي أن أقطع ذلك الصمت:

إن وطننا يتدحرج نحو حرب أهلية طاحنة

و يتخبط في أزمة روحية لا نظير لها
 و يواجه مشاكل إقتصادية عسيرة الحل

و لكن المسؤولين -فيما يبدو- لا يدركون أن شعبنا يطمح قبل كل شـــيء إلى الوحدة و السلام و الرفاهية.. و أن الأسس النظرية التــي يقيمـون عليـها أعمالهم يجب أن تبعث من صميم جذورنا العربية الإســـلامية لا مـن مذاهـب أجنبية..

لقد أن لمسؤولينا أن يضربوا المثل في النزاهة و أن لا يقيم وا وزنا إلا للتضحية و الكفاءة، و أن تكون المصلحة العامة هي أساس الإعتبار عندهم.. وقد أن الأوان أن يرجع لكلمة «الأخوة» التي ابتذلت معناها الحق، و أن نعود الى «الشورى» التي حرص عليها النبي (صلى الله عليه و سلم)، وقد ان أن يحتشد أبناء الجزائر كي يشيدوا جميعا «مدنية» تسودها العدالة و الحرية، «مدنية» تقوم على تقوى من الله و رضوان...»أ.هد.

هذا هو نص البيان التاريخي الذي حرره الشيخ الإبراهيمي و أذاعه بتلريخ 16 أفريل 1964، و أرسل به إلى السلطات العليا طمعا في تحقيق أربعة اهداف أساسية هي :

- تحقيق الوحدة و السلام و الرفاهية بين جميع الجزائريين
- التمكين للإسلام و للغة العربية تجنبا لهيمنة المذاهب الأجنبية
- التخلي عن «المصالح الذاتية» و بـــذل التضحيـة و الكفاءة لتحقيـق المصالح العامة
- إقامة «مدنية» تسودها العدالة و الحرية تقوم على تقوى من الله و رضوان.

لكن النداء لم يجد أذانا صاغية، و لا قلوبا واعية، و مات صاحبه بعد عام واحد مضى على توقيع هذه «النصيحة» لتدخل الجزائر في عهد جديد -بعد التصحيح الثوري- كان للقيادة الجديدة مواقف أكثر صرامة و راديكاليسة تجاه جميع المعارضين في فترة مسن الحكم التسوري بقيادة «مجلس التسورة» و اضطرت معه «المعارضة الإسلامية» إلى تغيير خطتها راديكاليسا لتتجنب مصير «الإخوان المسلمين» في مصر على يدي جماعة الضباط الأحرار بيسن 52-1965، في عز المد القومي العربي الإشتراكي الذي كسان يقوده زعيسم

القومية العربية الرئيس جمال عبد الناصر، أو مصير «الإخوان» في سوريا بعد حادثة كلية الضباط و مواجهات مدينة «حماة».

إن الزمرة التي جسرت النشاط الدعوي في الجزائر بين جمعية العلماء المسلمين و أبناء الصحوة الإسلامية كانت تتألف من صفوة من علماء الأمة و دعاتها، فقد كانوا هم المؤسسين للنشاط المسجدي في بداية الأمر تمم اتسع نطاق عملهم ليمس شرائح واسعة من المجتمع عبر دروسسهم و محاصراتهم و مقالاتهم في الصحف و بعض مما ألفوه من كتب و ما سجلوه مسن أشرطة سمعية (في مرحلة متأخرة من الدعوة بين 74-1982).

نذكر من بين هؤلاء الصفوة ، الشيخ مصباح الحوية ق (1902-1973)، و الشيخ عبد اللطيف سلطاني (1908-1983)، الشيخ عمر العرباوي (1912-1984)، ثم الأستاذ مالك بن نبي و الهاشمي التيجاني، و الشيخ أحمد سحنون، و الشيخ الياجوري، والأستاذ رشيد بن عيسى، و الشيخ محفوظ نحناح، و الشيخ عبد الله ساعد جاب الله، و الشيخ محمد بوسليماني، و كثير من أساتذة الجامعات، ثم الشيخ أحمد الأطرش، و الشيخ عثمان... ثم المجموعات النظامية من أئمة المساجد و الوعاظ و حفاظ القران الكريم ثم جاء بعد الجيئ الأول الجيل الثاني الذي برز مع بداية إنتصار الثورة الإيرانية سنة (1979) و بايسة سقوط الأنظمة الشمولية مع بداية الغزو الروسي لأفغانستان سنة (1979) و انتشار أخبار الصحوة الإسلامية العالمية سنة (1979)... الخ، مع ملاحظة أن هناك «جنود خفاء» لا يخلو منهم عمل في أي قطر كان.

موضوع الجيل الثاني من رجالات الدعوة حديثه مؤجل السى حين، أما الحديث عن الجيل الأول المؤسس لتيار المعارضة الإسلامية فيمكن اختصاره في نقطتين جو هريتين هما معارضة النظام و رد التحدي.

## ب) معارضة النظام:

الشيوخ، الثلاثة الذين كانوا في الطليعة هم الشيخ مصباح، و العرباوي، و سحنون جمعهم قدرهم في سجن «بوسوي» الفرنسي سنة 1958 غداة ثـورة التحرير الكبرى، و في أقبية السجون تم التعارف و التالف، و وضعت الخطوط العريضة لخطة التصدي للإستعمار و ما سيكون عليه حال الإسالم بعد الإستقلال «إذا قدر الله للجزائر أن تستقل الا»، و لما كللست الثورة بالنصر و اندحرت فلول الإستدمار تفرغ هؤلاء الشيوخ للعمل التربوي و التعليمي إلسي

جانب الوعظ و الإرشاد في المساجد التي تشرف عليها الحكومة، و بعد وفاة الشيخ مصباح رحمه الله سنة 1973 عرفت الصحوة الإسلمية تطورا في نوعية الخطاب الوعظي، و بدأ التحول إلى ما يعرف بدالمساجد الحرة»، و قد تراوحت معارضة شيوخ الدعوة للنظام بين النصح و الإنقلابية، و كان أشدهم في الحق الشيخ عبد اللطيف سلطاني الذي كان عضوا بارزا في حركة التورة التحريرية و الذي يشهد التاريخ أن مقررات مؤتمر الصومام أعدت في بيته و اجتمعت في بيته لجنة التنسيق و التنفيذ عام 1956، كونه كان صديقا حميما للشهيد عبان رمضان عليهما رحمة الله، و مع ذلك وجد نفسه بعد الإستقلال منبوذا و محاصرا.. فانصرف إلى العمل المسجدي.

بدأ صلاة الجمعة بمسجد «كتشاوة» خلفا للشيخ الإبر اهيمي بتاريخ 24 فيفري 1963، و ظل خطيبا به إلى يوم جمعة 26 مارس 1965 حيث خطب ضد توجهات رئيس الجمهورية (بن بللة) فيما يتعلق بحرية المرزأة، و خطب خطبة كانت مبثوثة مباشرة عبر أمواج الراديو بالإذاعة الوطنيسة، مما دفع بالرئيس إلى توقيفه، وبعد 83 يوما بالضبط أطيح بالرئيس فعاد الشيخ سلطاني الخطبة في المسجد نفسه بإذن من الرئيس الجديد (هواري بومدين) في شهر جوبلية 1965..

بعد خمسة أشهر تم توقيفه للمرة الثالثة يوم 05 نوفمبر 1965 بعد أن ندد بمظاهر الإنتهاكات التي مارسها بعض من شارك في إحتفالات عيد الثورة ليلة 01 نوفمبر 1965، بعد هذا التوقيف قرر الشيخ سلطاني الدخول في معركة مع النظام الحاكم فانتقل من مسجد «كتشاوة» إلى قلب «القصيبة» ليبدأ الصدام بوزارة الشؤون الدينية التي فرضت خطبة جمعة على جميع الأئمة تتناول موضوع الحرب الفيتنامية و تدعو «للمجاهدين» الفيتناميين بالنصر على الأمريكان، لأن النظام الجزائري كان متعاطفا مع الجنرال «جياب» و الزعيم الأمريكان، لأن النظام الجزائري كان متعاطفا مع الجنرال «جياب» و الزعيمة الأمريكان، الأن النظام الجزائري كان متعاطفا مع الجنرال «جياب» و الزعيمة الشيخ الإلتزام بسياسة «الخطب السلطانية» و ندد جهرة بالشيوعية العالمية، و كان المصير معلوما.

سنة 1971 -و مع بداية الثورة الزراعية- بدأت المعارضة المعلنة تتجسد علميا و ثقافيا في شكل كتاب أصدره الشيخ سلطاني تحت عنووان «المزدكية أصل الإشتراكية»، و تطورت في كتابه «سهام الإسلام» و تصدت في ميدان المواجهة لمسرحية «محمد خذ حقيبتك»..

و في خلال عشر سنوات من العمل الإسلامي المتواصل (17-1981) ترجحت الكفة لصالح الحس الإسلامي، و وجدت النخبية المستغربة نفسها معزولة عن الواقع الإجتماعي فقامت تستفز الإسلاميين و تدفع بهم إلى مواقيع الصدام مع السلطة إلى أن حدث تجمع الجامعة المركزية السذي لفيت إنتباه السلطة إلى قوة الإسلاميين و دقة تنظيمهم، وقد كان متوقعا أن يفعل النظام شيئا لكسر تسلسل الأحداث باتجاه يخدم جهات معينة، و كانت الفرصة السائحة هي تجمع الجامعة المركزية سنة 1982 حيث ألقي القبض على جميع «المشبوهين» و كان في مقدمتهم الشيخ عبد اللطيف سلطاني و زج بهم في السجون برغم أن الشيخ كان عمره قد تجاوز 76 عاما الأمر الذي جعله لا يقبوى على تحميل مشقات الزنزانة فغادر الحياة بعد أربعة أشهر مضت على اعتقاله و سجنه متوركا و راءه بركانا هائجا لم يكن أحد يعلم متى يثور.

#### ج) رد التحدي :

بتاريخ 14 أفريل 1983، يغادر الشيخ عبد اللطيف سلطاني الحياة في ظروف قاسية جدا، جراء سوء المعاملة التي تلقاها في السجن ثم في الإقامة الجبرية بالنظر إلى شيخوخته، تاركا وراءه بعض القيادة الإسلميين داخل السجون بتهمة «التجمهر غير المرخص» أمام الجامعة المزكزية، و جزء منهم (من كبار الشيوخ سنا) تحت الإقامة الجبرية.

نظام الشاذلي بن جديد كشف عن وجهه الحقيقي و بدأ في طي ملف الإشتراكية بشيكل متدرج و تصفية الأجواء العامة من «الثوريين» و الإشتراكيين تمهيدا عقليا و تحضيرا نفسييا و اجتماعيا لصبغ المجتمع الجزائري كله بالصبغة الرأسمالية (ممارسة لا تنظيرا) في الوقت الدي كانت فيه جماعة مصطفى بويعلي تتأهب لإعلان الكفاح المسلح ضد السلطة القائمية التي كانت قد هددت الشيخ عبد اللطيف سلطاني بالقتل إذا لهم يلتزم حدوده، و وضعته تحت الإقامة الجبرية إلى يوم وفاته.

يوم الجنازة لم يكن يوما عاديا، و مراسيم الدفن لم تكن بسيطة في مقسبرة «غاريدي» بالعاصمة.

و لعل المتتبعين لمسارات الخط البياني للمعارضة في الجزائسر -و في مقدمتها المعارضة الإسلامية- يلحظون أن التحدي و التحدي المضاد هما سمتا عمليتي المد و الجزر بين النظام و المعارضة الإسلامية الراديكاليسة من

بداية الإستقلال إلى يوم الناس هذا، كما يلاحظون كذلك و يسجلون بالخط العريض أن «المعارضة الإسلامية» كلما ضغطت كلما ازدادت قوة و تهورا، و كلما حوصرت و ضيق عليها إنحازت إلى الفعل الراديكالي مطالبة بالتغيير الجذري للبرامج و المناهج و الأشخاص... سواء كانت في صصورة إسلامية حقيقية أو إتخذت الإتجاه البساري المتطرف.

هذا ما حدث بالفعل في لعبية «شد الحبيل» و ارخانه بين النظام و المعارضة التي قادها الشيوخ الثلاثة (العرباوي، و مصباح، و سلطاني) فقد شدد الشيخ العرباوي على كل مظاهر الفساد حتى أنه منع عيرض مسرحية «محمد خذ حقيبتك» سنة 1977 و سنة 1980 و اعتبر عرضها «اعتداء علي حرمة جميع المسلمين... و الموت في سبيل منعها شهادة ا؟ » و وقف الشيخ مصباح بالمرصاد لكل أشكال الفساد و المسخ داخلا و خارجا، و نيد باعدام سيد قطب و تصدي لكل مظاهر النظام الإشتراكي دون هوادة الأمر الذي حميل السلطة على نفيه -في بداية الأمر - إلى مدينة أفلو ثيم إلى مدينة مستغانم (بالغرب الجزائري) و منعت عنه زيارة المدن الكبرى في داخل الجزائر بيدءا من تاريخ نفيه يوم 30 جانفي 1970 إلى أن وافته منيته بتاريخ 28 فيفري

و أما الثالث فيكفي التذكير بأنه مات تحت الإقامة الجبرية في بيته، بعد أن تدهورت حالته الصحية في السجن، و كل من يقرأ ما هو مكتوب على «شاهد قبره» الرخامي بمقبرة «غاريدي» بالجزائر العاصمة يدرك أنه ترك وراءه «جيشا» من الثائرين، و أنه لو عاش إلى ما بعد أكتوبر 88 لما كان لبقية «الشيوخ» من شأن يذكر، و ما هؤلاء الشيوخ جميعا إلا تلامذة صغار في مدرسة صاحب «سهام الإسلام» الذي دشن عصر المعارضة الراديكالية عندما قال من أعلى منبر المسجد الكبير (القبة) في يوم جمعة حاشد: «إذا فقهت هذه الأمة دينها فسوف تطيح بجميع الكراسي المضعضعة... أما إن دام هذا الحال، فإنه ربما يأتينا يوم لا نصلى فروضه إلا برخصة من الحكومة!!؟».

و في عز الزحف الأحمر على الأمة الإسلامية في الجزائر حمل الشيخ عبد اللطيف سلطاني حملة شعواء على كثير من «المقدسات» كالشهداء، و العلماء و السلاطين، و «الكراسي» ... و وضع كثيرا من شهداء تبورة التحرير خارج قائمة الشهادة في سبيل الله و قال بالحرف الواحد في كتابه سهام الإسلام: «لا يقبل الله أية عبادة على ظاهرها إلا إذا كانت بغية وجه الله الإسلام:

و نشر دينه، و قد يكون قتال للمغنم و المكسب الدنيوي، و هذا لا يسمى شرعا جهادا، و إن سماه الإنتهازيون للظرف و الواقع جهادا..».

كان يقول هذا الكلام و هو مجاهد يعرف ما يعني و من يقصد من بعصض «الحركة» العملاء للإستعمار الفرنسي الذين استفادوا بعد الإستقلال بشهادات «الإعتراف» بالعضوية و صارت لهم إمتيازات يدافعون عنها أمام المجاهدين الحقيقيين و أبناء الشهداء.. الخ.

#### و هي قصمة أخرى ليس هذا أوانها.

كانت القشة التي قصمت ظهر البعير، في كتابه «سهام الإسلام» الدي صادرته السلطة في ذلك الوقت و منعت تداوله، هي إطلاقه لفظه «الهالك» على شخص هو اري بومدين، بعد وفاته، عندما لقبه «بهالرئيس الهالك»... فتحركت دوائر كثيرة تندد، و تشجب، و تهدد، و تتوعد، و لم تهدأ عواصفها إلا حينما «هلك» الشيخ عبد اللطيف و التحق بمن «هلك» قبله و جسرى على الجميع قوله تعالى: «كل شيء هالك إلا وجهه»، و أدرك الناس أن كل ميست «هالك».

و لكن هلاك بعض رجال الدعوة و بعض زعماء السلطة لم ينه الصراع، بل كشف عن جذور أخرى في معادلة كانت أطرافها تتشكل تحت الظل.

#### 2- التيارات اليسارية:

منذ السنوات الأولى للإحتلال الفرنسي للجزائسر اتجهت الأنظار السي قلب الشمال الإفريقي لتحديد الرقعة الجغرافية الجديدة لمغرب ما بعد الموحدين، وقد كتب فريديريك أنجلز (صاحب كارل ماركس) السي جريدة «نجمة الشمال» الأنجليزية عندما كان يشتغل مراسلا لها كلاما خطيرا حول احتلال فرنسا للجزائر جاء فيه: «أن رأينا بالإجمال في الحتلال الجزائر هو أنه من حسن التوفيق الكبير أن يكون الزعيم العربي (يقصد الأمير عبد القادر) قد وقع في الأسر، فقد كان صدراع البدو بلا أما، وعلى الرغم من أن الكيفية التي أدار بها الحرب جنود أفظاظ من أمثال «بوجو» تستأهل الإدانة الشديدة، فإن فتح الجزائر واقعة مهمة و موائمة القدم الحضارة، و ما كانت قرصنات الدول البربرية، (يقصد الخلافة الإسلامية) التي لم تعترض عليها الحكومة الإنجليزية مادامت لا تضايق مراكبها،

لتتوقف إلا بفتح تلك الدول (الإسلامية) و لقد كان فتح الجزائر قد ارغم «بايات» تونس و طرابلس، و كذلك أمبراطور مراكش على الإنخراط في طريق الحصارة، و إذا كان من الممكن أن ناسف على ما أصاب الحريمة من دمار، لا يليق أن ننسى أن أولئك البدو أنفسهم (يقصد الجزائريين) هم شعب من اللصوص...».

هذا هو رأي الرفيق أنجلز في الإحتلال الفرنسي للجزائر بعد مرور ثمانية عشرة سنة على كفاح الامير عبد القادر و وقوعه في الأسر على يدي الماريشال «توما بوجو»، و لم يكتف الرفيق انجلز بوصف جميع الجزائرييس بأنهم «لصوص» و شعب من البدو، معتقدا أن استعمار فرنسا للجزائر سيحولهم إلى الحضارة... بل أضاف يقول: «و كان الإضطهاد الطويل الأمد الدي عانوا منه على أيدي الحاكمين الأتراك قد جعل منهم عرقا جبانا و إن احتفظوا مع ذلك بعاداتهم المتأصلة على القسوة و الإنتقام أما على الصعيد الاخلاقي فانهم يحتلون منه أدنى مستوياته...» الا

ثم يؤكد الرفيق أنجلز -بعد وصف الجزائريين بالجبن و أدنى دركات الأخلاق - أن فرنسا كانت على حق عندما احتلت الجزائر لأنه -حسب نبريرات انجلز دائما- حدثت اهانة كبرى لقنصل فرنسا من طرف داي الجزائر شخصيا الذي، حسب أنجلز، «استخدم عبارات غير لائقة بحق ملك فرنسا لأن هذا الأخير لم يرد على رسالة كان قد كتبها إليه بصدد دين متوجل على الحكومة الفرنسية لتجاريهود مدينين بدورهم لحسين...»!!!

هذا هو رأي الرفيق أنجلز في الإحتلال الفرنسي للجرانر.

أما صاحبه كارل ماركس -الذي أسس تلميذه «توريسز» تيارا شيوعيا في الجزائر - فقد أشار إلى أن تدمير الشعب الجزائسري يكمسن في «تدمير الجماعات القائمة على الدم، ففيها يتواجد زعماء المعارضة..» و ذكر مساركس بالحرف الواحد، بصدد تصحيح ما كتبسه ماكسيم كوفاليفيسكي، انسه «لسن يغيب على انظار الحكومة واقع أن إتجساه سياستها يجسب أن يكون بوجسه عام إضعاف تأثير الزعماء (يقصد شيوخ القبائل) و تفتيت القبيلة، على هذا النحو ستنقشع أشباح الإقطاع الذي يبدو أن خصوم قرار مجلس الشيوخ يريدون معارضته به... فتأسيس الملكية الفردية و تدخسل الأوروبييسن في القبيلة سيكونان واحدة من أقوى وسائل التفتيت...» و يرى الرفيق مساركس

أن السود (الملونين) في الجزائر مسن سكان الصحراء كانوا منذ بداية التاريخ «عبيدا بوجه عام للترك و العسرب... لكنهم صاروا أحرارا في العهد الفرنسي!» و يذكر كذلك في احدى رسائله التهكمية أنه بتاريخ 28 أفريل 1882 تخلص نهائيا من لحيته التي يقول عنها أنها «تشبه لحية نبي»، و لما كان ضيفا على الجزائر تخلص من شعره المستعار، و رمى ببقايا هذا الشعر في أرض الجزائر و هو يغادرها بإتجاه مرسيليا (فرنسا) ليقدم تقريره النهائي حول هذه الجولة التي إضطره اليها مرضه المسزدوج (الربو، و السل).

مات الرفيقان أنجلز و ماركس بعد أن تركا بصمات غائرة على ذهنية بعض الرفاق الجزائريين ظلت تتسمع رقعتها و تتعمق على أيدي أمثال «موريس توريز» و «ليون فيكس»... لتحول الصراع في بداياته الأولى – من صراع أفكار و مبادئ إلى صراع أشياء و مصالح، و لقد أدرك الأستاذ مالك بن نبي هذه الحقيقة مبكرا عندما سمجل في كتابه «مذكرات شاهد القرن» أنه كان يدرك أن الصراع في الجزائر «لد يكن صمراع أفكار، و إنما صراع مصالح تشرف عليه السلطات العليا متظاهرة بمقاومته أحيات عندما تعلن غضبها على هذا «العدو لفرنسا» أو ذلك، حتى يرى لشعب المغرور في تلك «العدوات» بطهولات توجه عليه السمع و الطاعة المخرور في تلك «العدوات» بطهولات توجه عليه السمع و الطاعة

و هو أمر مازلنا نعيش بعض مخلفاته إلى غاية اليوم، و مازال اعتقادي قائما على أن مثل هذه السلوكات المتفشية في كثير من الجزائريين هي جزء من ميراث الفكر القديم الذي زرع بذوره الاولى طلائع الفكر اليساري على عله السيد «توريز» و من جاء بعده، و بين يدي عشرات النماذج و النصوص التي تصلح كلها أدلة دامغة على ما أذهب إليه في نظرية تحويل الصراع من «القيم» الى «المادة» أو من «الفكر» إلى «المصلحة»...

و بالإمكان الذهاب بعيدا في هذا الإتجاه، لكني أختصر الطريق و أذهب رأسا إلى اخر من تحدث بشكل مباشر في هذه الإشكالية مميطا اللثام عن جزء من خلفيات الصراع في الجزائر كاشفا عما أسميناه بد «الجدز الاخر في معادلة الصراع» و أعني به السيد عبد الحميد بن زين الذي كان عضوا قياديا في حزب الطليعة الإشتراكية (PAGS) قبل أن يغير الحزب اسمه من «الطليعة» إلى «التحدي» بزعامة الهاشمي الشريف.

السيد عبد الحميد بن زين من أعرف الناس في الجزائر بمفاصل التيارات اليسارية بكل مكوناتها و بجميع اجتحتها (من الجناح الماركسي إلى الجناح المتروتسكي مرورا بالوسط الاشتراكي المتغلغل داخل جبهة التحرير الوطني من فجر الاستقلال إلى النيوم) ذلك ان بن زين يقف على ربوة نضال يساري طولسها أزيد من بصف قرن، و قد إنتقل من «حزب الشعب» الذي كان يراسه مصالي الحاج، إلى «جبهة التحرير الوطني»، إلى المنظمة السرية (O.S)، إلى حسزب الطليعة الاشتراكية... و في رحلته الطويلة هذه ضل يحمل هذه الاشتراكية العلمية، و ماز ال يراها «هي الحل الامثل لازمات المحتمع التي يطميح ابنساؤه الى حياة أفضل»...

و لكي يكون لشهادته وزنها التاريخي و قيمتها العلمية ينبغــــي أن يعــرفــ جيل الاستفلال من هو هذا الشاهد على نيارات اليسار في الجرائر.

انخرط السيد بن زين في صفوف الحزب الشيوعي عام 1953 عندما كسان عاملا بفرنسا (باريس) و تشبع بالافكار الماركسية الثورية في مدرسة «توريسؤ» موسس الماركسية في الجزائر، ثم عاد إلى الجزائر ليصبح مسؤولا في المنظمة المسلحة لنحزب الشيوعي الجزائري (سنة 1955)... و ظل يكرس حياته لخدمة «الفكر الماركسي» في الجرائر على مدى نصف قرن تقريبا، و هساهو اليسوء يتحدث بحقائق مذهلة نعدها مهمة و أساسية في فهد جزء كبسير مسن اشسكالية الصراع في الجزائر.

و خير سبيل منهجي للكشف عن أفكنار و تصنبورات هذه التسريحة (الأخرى) من شرائح المجتمع الجزائري نترك المجال لهذا العضو «الطلائعني» يعرض هو نفسه الخطوط العريضة التي يقنوم علينها الفكنر اليسناري فني الجزائر، و تلخص ذلك في نقطتين همنا: النشناة و النولاء، شم الاطنر الايديونوجية مع تذكير مهم بالخلفيات التاريخية.

#### أ- النشأة و الولاء:

تخلق الحزب الشيوعي الموجود اليوم في الجزائر في رحم «الحمرب الشيوعي الفرنسي» الذي وضع أرضيته الموسيو «موريس توريز» عندما زار هذا الرفيق الشيوعي الجزائر يوم 11 فيفري 1939 ليعقد اجتماعها «تأسيسميا» مع القلة القليلة من عناصر حزبه الذين كانوا خليطا غير متجانس من جزائرييس و فرنسيين، و قد قال لهم موريس توريز في ذلكم الإجتماع التأسيسي بالحرف

الواحد ما ترجمته: «هناك الأمة الجزائرية التي هي في طور التكوين، و التسي يمكن تسهيل تطورها و مساعدتها بمجهود الجمهورية الفرنسية...» تسم آراد أن يبعث في الجزائريين حماسا تاريخيا قديما فتساءل قائلا: «ألا يوجد فيما بينكب الان أحفاد لتلك الشعوب التي لم تتطور تماما و لكنها على درجة من الحضارة بحيث جعلت من أرضيتها مخزن قمح لروما القديمة... أقصد -يقول- أحفاد أولئك الأمازيغ الذين أعطوا الكنيسة الكاثوليكية القديس «أوغسطين» أسقف عنابة، و القديس المتمرد «دونا»?؟؟

و يؤكد المسيو «توريز» -و هو مربط الفسرس- أن الشعب الجزائسري خليط من عدة أجنساس (أمسازيغ، رومسان، ونسدال، قرطساجنيين، عسرب، و أتراك...) ثم يقول : «و أبناء اليهود الذين استقروا على هذه الأرض بساعداد كبيرة منذ قرون طويلة».

و بعد مضي أكثر من نصف قرن على التصريح يقول عبد الحميد بن زين (سنة 1989) ما نصه: «و هناك أعضاء كثيرون في حزبنا يدينون بالإسسلاء، و البعض بالمسيحية، أو اليهودية، أو ينتسبون إلى الفكر الحر...» ثم يتنبع قوله «مادام الدين للم و الوطن للجميع فإنه ليس من حقنا أن نوظف الدين لأغسراض سياسية» و حسنب فهمه دائما فهناك «إسلام الفقراء و إسلام الاغنيساء، و نحسن يقول: مع إسلام الفقراء!!؟»

إن هذه المعتقدات هي جذور قديمة زرعها المؤسس الأول للحزب عندمسا قال، و هو يخطب هنا في الجزائر سنة 1939، إن هؤلاء الأجناس جميعا «قصد المتزجوا فوق أرض بلادكم الجزائر، و انضم اليسهم: اليونسان، و مسالطيون، و إسبان، و طليان، و فرنسيون... من هؤلاء كلهم هناك أمة جزائرية في طور التكوين... خليطا من عشرين جنسا» ثم قال موضحا حقيقة من يخاطبسهم مسن الجزائريين: «و عندما أقول: «فرنسيي الجزائر» فإني أقصدكم جميعسا أنتم الفرنسيون الأصليون، و أنتم معشر الفرنسيين المتجنسين، و أنتم الإسسر اليليون اليهود و أنتم أيضا معشر المسلمين العرب و الأمازيغ... فكلكم أبنساء الشورة الفرنسية الكبرى، إن لم يكن ذلك بدمائكم فبقلوبكه».

ظل الحزب الشيوعي الجزائري يكرس هذا المفهوم للأمة الجزائرية إلىيى غاية يوم 02 ماي 1956 حيث صرح أمينهم العام (عمر أوزقان) أمام مناضليه بأن «إنكار وجود أمة جزائرية لهو الان إنكار لما هو واضح بالبداهة»..

\_\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 123

و يمكن للمهتمين بهذه الصفحات التاريخية المهمة مسن تساريخ «صسراع الهوية» في الجزائر أن يراجعوا أرشسيف «المؤتمسر الإشستراكي بقسنطينة» و كذلك جريدة (LIBERTE) الصادرة بتاريخ 30 ديسمبر 1943، و كذا أدبيات هذا الحرب النخبوي ليقفوا على دقائق و تفاصيل لا يتسع المجال لذكر هسا فسي هذا السياق الموجز، غير أن السياق لا يتناسق، إلا إذا ربطنسا حلقسات تساريخ النشأة و الولاء ببعض «المحطات» البارزة في تاريخ هذا الحزب العتيد لكونسه كان و لا يزال يمثل «تقلا» استراتيجيا مخيفا لا يمكسن إدارة أي صسراع فسي الجزائر على قواعد منهجية صارمة و راديكالية إلا إذا وضسع فسي الحسبان الجزائر على قواعد منهجية صارمة و راديكالية إلا إذا وضسع فسي الحسبان يقول عنها أصحابها إنها تمثل «قوة إقتراح» في مجالات ثلاثة هسي الإقتصساد، و الإعلام، و الإدارة.

- عندما كانت الجزائر تعيش تحت عسف قانون «الاهالي» كان يمنع على كل جزائري ممارسة أي نشاط سياسي تحت أي إسم، و كانت المادة (40) مسن قانون «رينيه» تشير إلى الإمكانية القانونية لحل الحزب الشيوعي الفرنسي لأنه كان يمد يد العون لبعض الجزائريين الذين كانوا على صلة بسالحزب المذكور تمهيدا لظهور «حزب» جزائري يمكنه «التحايل» على القانون الفرنسسي في الثلاثينات حيث لم يكن إلا «نجم شمال إفريقيا» يتحرك في العلم قبل ميسلاد «حزب الشعب» و ما تفرع عنه بعد ذلك.

ولا الحزب الشيوعي الجزائري من صلب «أرحام» الحزب الشيوعي الفرنسي (كما ذكرنا سابقا) لأنه بشهادة أحد مؤسسيه (بين زيبن): «كيان أول حزب جزائري يتكون، و يكون مقره في الهجرة، و بإعانة مين الأممية الثالثة و بدعم من الحزب الشيوعي الفرنسي» و شرح هيذه المسالة يطول، و لكن بن زين يلخصها في أن زعيم «نجيم شيمال افريقيا» (الحياج علي عبد القادر) كان عضوا في اللجنة المركزية للحيزب الشيوعي الفرنسي... و طبقا للخطة المعمول بها في الأممية الثالثة (استقلالية الأحيزاب الشيوعية) فقد تكون حزب شيوعي في الجزائر بتاريخ 17 أكتوبير 1936 (في الذكرى قد تكون حزب الشيوعية)!) و يتابع بن زين قوله بتأكيد أنه من الناحية النظرية و عمليا لم يحدث الإنفصال بسبب وجود الأقلية الأوروبية في الجزائر و التي كانت تشكل قوة هذا الحزب بسبب أقلية المنخرطين فيه من الجزائريين» إلى أن كانت تشكل قوة هذا الحزب بسبب أقلية المنخرطين فيه من الجزائريين» إلى أن

«و منذ 1943 بدأ الحزب الشيوعي الجزائسري يسترجع تدريجيا مكانته، و شهدت فترة 1943-1945 تداخلا بين الحزب الشيوعي الجزائسري (بقيادة عمر أوزقان) و بين الحزب الشيوعي الفرنسي».

- بعد مؤتمر 1946، بدأ الحزب الشيوعي الجزائسري يستقل (بعد أن وضعت الأسس و القواعد و اللوائح الداخلية) لأنه بدأ يستقطب بعض الجزائريين الذين استهوتهم مطالب «المساواة» بينهم و بين الأوروبيين في نمط المعيشة، و في التصويت في الإنتخابات، خاصة هولاء الجزائريين الذين تزوجوا من فرنسيات حيث نادى قائد الحزب نفسه الرأي العام الفرنسي مطالبا اياه بالضغط على الحكومة الفرنسية للإعتراف «بحق التصويت للجزائريين المتزوجين بالأوروبيات»، أي الذين يعيشون على الطريقة الفرنسية، و أو لادهم فرنسيون، بالصوورة، و هو ما يؤكده قائد الحزب (عمر أوزقان) «تبعا للم، و يتقون تعليما فرنسيا» و ظلت هذه الدعوة قائمة من سنة 1943 السي سنة 1950 ويتقون تعليما فرنسيا» و ظلت هذه الدعوة قائمة من سنة 1943 السي سنة على الشعب الجزائري، و تقر بما لزعيمه الأكبر (موريس توريسز) مسن أيساد على المجزائري».

- قبيل إندلاع الثورة التحريرية الكبرى بشهر واحد، و سالضبط يوم 30 سبتمبر 1954 أصدر المكتب السياسي للحزب الشيوعي الجزائسري بيانا جاء فيه: «إن الحزب الشيوعي الجزائري يرى أن الذين يتهمونه بالمطائبة «بالخبز» في كفاحه مخطئون، و ذلك أن «الخبيز» همام جدا في تحسين حال الطبقة العاملة... و أن الكفاح التحرري كلما قاده الشيوعيون إنتصر مثلما هو في الصين، و فيتنام... و في كل مكان، و حقق أعرز المظامح التعيية»...

و لما حل الإستدمار الفرنسي الحزب الشيوعي الجزائري في شهر سبتمبر 1955 و صودرت ممتلكاته و أوقفت منابرهم الإعلامية الثلاثة (الجزائر الجمهورية، و الحرية (ليبارتي)، و الجزائر الجديدة) أدركوا أن دخولهم في «الصف» أصبح واجبا تاريخيا، فطلق بعض شبابهم الحزب و التحق بجبهات القتال تحت لواء جبهة التحرير، بعد أن صدر بيان رسمي عن الحزب الشيوعي الجزائري بتاريخ 14 نوفمبر 1945 يقر بأن «الجزائريين له يعودوا قابلين بنظام استعماري»...

و هذه أعظم حسناتهم و أعمق نظراتهم، فالجزائريون حقا لم يعودوا قابلين بنظام استعماري!

- خلال سنوات الثورة كلها ظل الحزب الشيوعي يتعامل مسع المعطيسات الجديدة برصيد تحليلهم لأحداث مجازر 80 ماي 1945، و ظل يكرس نظريسة «التعايش السلمي بيسن الجميسع لأن الجزائسر -كمسا جساء فسي جريدتهم (LIBERTE) بتاريخ 09 جوان 1955 - «بلد هو تراث مشترك لهم جميعسا... فلا بد من ربط هذا الكفاح بحلفائنا الطبيعيين و بالإطار العالمي الذي توجد فيسه بلادنا، و التضامن مع الطبقة الشغيلة، و مع الشعب الفرنسي... هذا هو شسرط تقدمنا إلى الأمام».

لكن و شهادة للتاريخ لم يكن موقف كثير مسن الأفسراد فسي الحسزب هو الموقف الرسمي للحزب فقد شارك أفراد كثسيرون فسي المعسارك (حتسى من ذوي الجنسيات الفرنسية) السبي جسوار «إخوانسهم» المجساهدين و سسقط منهم الكثير في ساحة المعركة فداء للوطن، و لم يعسترف الحسزب الشسيوعي الجزائري رسميا بثورة الجزائر إلا يوم 17 ماي 1956 حيث كتبست جريدتسهم الجزائري رسميا بثودة المغان المقول: «لقد تغير الوضع... فمن مرتفعات مغنيسة و تلمسان حتى الحدود التونسية نجد الكفاح عارما، فهناك معارك حقيقية تسدور رحاها... إنها الحرب».

و مع هذا الإعتراف رفض الحزب الشيوعي الجزائري الذوبان في أتسون المعركة بشكل رسمي و شامل، و ظل الخلاف ناشبا بين كثير مسن عساصره و جيش التحرير الوطني من جهة، ثم بينهم و بين جبهة التحريسر مسن جهسة أخرى إلى أن بزغ فجر الإستقلال حيث أخذ الصراع وجهة إيديولوجية عميقسة و خطيرة أخذ الصراع فيها منحنيات خطية متوترة أفضت إلى عواقب وخيمسة لم يكن أكثرها في الحسبان.

و لكي نقف على جذور هذا الصراع و بذوره البعيدة يفرض التحليل المنهجي ربط حديث النشأة التاريخية بحديث الأطر الإيديولوجية للفكر اليساري في الجزائر.

#### ب - الأطر الأيديولوجية:

لا حاجة بي إلى أن أعيد قراءة «المانيفستو»، كما لا أجد بي حاجــة إلــى رصد دقيق لمسارات الأطروحات الإيديولوجية للرفــاق، فــالأمر فيــها شــديد

الوضوح، و لكن التوقف عند بعض المحطات واجب تمليه قواعد المنهج حتى تتكامل في تصورنا اللوحة الفسيفسائية التي شكلت مكونات الصراع في الجزائر بين أطراف متناقضة النشأة، و التكوين، و الإيديولوجيا، من «يميسن» يطرح المشروع الإسلامي بقوة بلغت حد «الخروج على الحاكم» و استخدام السلاح لافتكاك الحكم، إلى «يسار» يطرح المشروع العلماني الماركسي و يستخدم قوة الإعلام و الإدارة و المالية (الإقتصاد)، و النضالات النقابية على طريقة «غورغي ديماتروف» و بمنهج «ليش فاليزا» بهدف قطع الطريق أمام «الرجعية» بمصطلحهم و التمكين «للنورانيين» ضد «المد الظلامي

و بين اليمين المتطرف و اليسار المتطرف -مع تحفظ الكبير على استخدام هذين المصطلحين - يقوم نظام عتيد يحاول استخدام الشيوعية لصرب الإسلام إذا رأى في الإسلام ما يهدد مصالحه، فإذا ضعفت شوكة المسلمين أتاح لهم فرصة ظرفية تمكنهم من خصومهم اليساريين ليظل النظام قائما و مستمرا و تظل لعبة التوازنات هي المفتاح السحري الذي يزوده بالأكسجين كلما صاق في صدره التنفس السياسي...

لقد عشنا تجارب سياسية واقعية جعلتنا ندرك أن الإسلاميين و الشيوعيين (أو أصحاب اليمين و أصحاب الشمال بالتعبير القراني) في الوطن العربي كله كانوا -على إختلاف أطروحاتهم- يمثلون «حصان طروادة» فهم دائما الظرف الذي يحمل الرسالة فإذا إستلمها صاحبها رمى به جانبا، و لقد رأينا كيف تعامل الزعيم جمال عبد الناصر مع الطرفين، و كيف كان مصيرهما واحدا في النهاية مع إختلاف في طرق التعامل مع كل طرف، و من يقرا «حوار في أقبية السجون» يدرك أن المناصلين من الإسلاميين الحقيقيين و المناصلين عن الشيوعيين الحقيقيين في العالم العربي كله لا يماكون في حقيقة الأمسر، و لا يحكون، و إن كان حظ الشيوعيين أوفر في مناطق النفوذ و مواقع صنع القرار.

لقد كانوا داخل حركة الزحام السياسي يناضلون بقناعات مختلفة من أجل تعميم الثورة و تنظيم الثروة، و لكن لا الثورة إنتصرت و لا الثروة إنتفع بها المواطنون... و ظلت الأطروحات المتناقضة أوراقا ضاغطة تستخدمها النظلم العربية كلها من أجل إحداث توازن إستراتيجي يتغذى على رصيد إضعاف اليمين باليسار، و عدم السماح لليسار بتجاوز الخطوط الحمراء إذا هو أفلح في إبتلاع اليمين، و هو تكتيك قديم فرضته سياسة الحرب الباردة بين المعسكرين

الاشتراكي و الراسمالي لإلغاء الوجود الاسلامي عالميا او تقزيمه إلى ادلى حدد ممكن حفاظا على مصالح «الكبار» في الاقطار العربية و الاسلامية النسي مازال اكثرها يحكمها «الصغار» و ينتفع بخيراتها «الكبار» في لعبة «جماعات المصالح» للحفاظ على ما يسمونه توازنا استراتيجيا.

#### 3- التيارات الجبهوية:

مضمون التصورات و الافكار و الروى التي تبنتها جبهة التحرير الوطني خلال الثورة و حاولت تجسيدها و بلورتها في «ميثاق طرابلس» شم عمل المفاوضون على تقنينها و تدوينها و تدويلها غداة «مفاوضات ايفيان»، تعد صداري لا المفاوضون على تقنينها و تدوينها و تدويلها غداة «مفاوضات ايفيان»، تعد حضاري لا يستهان به، غير أن الواقع لم يكن كذلك، إذ أن جبهة التحريار الوطني التي حكمت الجزائر (في ظال الحسان الواحد) أو أدار بعل الزعماء في الجزائر الحكم باسمها حكما يريد اصحابها أن يصوروا ذلك للناس كان حكمها للجزائر من يوم 19 مارس 1962 (الإعلان الرسمي عن وقف اطللق النار) للجزائر من يوم 19 مارس 1962 (الإعلان الرسمي عن وقف اطللق النار) التعددية)، أقول طيلة حكم جبهة التحرير الوطني للجزائس كانت جبها بالايديولوجيا أو كان حكما ما تعدد الإيديولوجيات، المحلوبة الأولى من عجوا لذلك حكما خاويا من كل مضمون ايديولوجي أو قل كان حكما متعدد الإيديولوجيات، متناقض المدادي و الرؤى و الاطروحات السياسية، مما صنع فجوة عميقة بين متنوياتها الايديولوجية و التطبيقات الميدانية التالي افرغتها الجبهاء ما مدتوياتها الايديولوجية برغم بريق الشعارات.

هذا الفراغ الايديولوجي هو الذي فتح الثغرة واسعة أمام خصوم كشيرين كانوا يحملون معتقدات ايديولوجية عميقة و شبه ناضجة، و كانوا يبحثون عرب حقول فارغة لتجربتها، و رب سائل يسأل:

كيف كانت جبهة التحرير فارغسة ايديولوجيا و وثائقها و مواثيقها تملا محافظاتها، و متحف الثورة و رياض الفتح؟ و كيف يكون حكمها للجزائر بغير مضمون ايديولوجي و هي التي صنعت جزائر الشورات الثلاث، و الطب المجاني، و الصناعات التقيلة، و ديمقر اطيسة التعليم و التسيير الإشتراكي للمؤسسات...؟؟

إن الجواب المنهجي على هذا السؤال الوجيه هو أن النظام المنهجي أدارت دفته جبهة التحرير الوطني في الظاهر على الأقل كان نظام أشخاص و لم يكن

نظام مؤسسات، فالمظلة التي كان يستظل بها الجميسع كانت دائما «جبهة التحرير الوطني» لكن جزائر بن بللة ليست هي نفسها جزائس بو مديسن، و جزائر بو مدين ليست هي جزائر بن جديدانا

فبناء الدولة الجزائرية لم يكن بناء تراكميا قائما على إرساء مؤسسات «دولة لا تزول بزوال الرجال»، بمعنى أن اللاحق يكمل جهود السابق، و إنمسا كان بناء نقضيا يهدم كل لاحق جهود السابق نيقيم البناء على أسسس جديدة فيعاجله الموت أو الإقالة أو الإستقالة أو الإنقلاب أو الإغتيال... فما إن يجلسس «خليفته» على كرسيه حتى تبدأ «الثورة» على المساضي و تسدأ «المرحلة الإنتقالية» التي تليها مرحلة إنتقالية تانية و ثالثة و رابعة... حتى أن السدارس لتاريخ الحكم في الجزائر يخبل إليه أن نظامها له يخسر ح مسن «المراحل الإنتقالية» من فجر الإستقلال إلى اليوم.

- و يمكن أن نتصور هذه المسيرة الانتقالية المتعاقبة بشكل عام في المراحسل التالية :
- مرحلة المفاوضات: الحكومة المؤقتة الأولى لجــس النبـض بزعامــة فرحات عباس.
- مرحلة الانتقال من العسكري إلى المدني: الحكومة المؤقّة الثانية
   بزعامة بن يوسف بن خدة.
- مرحلة الدونة الفتية: أو مرحلة وضع أسس قاعدية أولى لبناء الدولسة الوطنية بزعامة أحمد بن بللة.
- مرحلة «مجلس الثورة»: أو مرحلة عودة الإنضباط للتصحيح الشوري الكبير بزعامة هواري بومدين.
- مرحلة المراجعات الكبرى: او مرحلة التراجع عن الخسط الاشستراكي
   و ظهور البورجوازيات المتوسطة بزعامة الشاذلي بن جديد.
- مرحلة العودة السمى التسورة: أو مرحلة الرجوع السى المرجعية التاريخية و الانطلاق مرة اخرى سن فجر الإستقلال لاعدادة بناء المؤسسات و رد هيبة الدولة بزعامة محمد بوضياف.

- مرحلة همزة الوصل بين التاريخ و الواقع: او مرحلة تسليد و استلاد المهام بين المدنى و العسكري بزعامة على كافي.
- مرحلة السير الى الدولة: أو مرحلة البحث عن الشرعية الجماهيريسة بالعودة الى الانتخابات بزعامة اليمين رروال (رئيس الدولة منذ جسانفي 1994)... و مازالت نماء الجرائر مراحل اخرى!

و كل مرحنة من هذه «المراحل الإنتقالية» كان لها مضمونها الإيديولوجيي الخاص بها الذي يهدم فيه اللاحق كل ما بناه السابق ليبدأ من نقطة الصفر.

و الغريب حقا أن جبهة التحرير الوطني كانت حاضرة و فاعلة و مؤتسرة في كل مرحلة من هذه المراحل، حتى في اخر مرحلة في ظل التعديسة حيست فرض عليها الواقع السياسي النضال في صف «المعارضسة الفاعلسة» فقامت تناضل ضد «السلطة الفعلية» كما اسمتها، و لكنها كانت هسي نفسها «سلطة فاعلة» و لها نفوذ فعلى في كل مصادر صناعة القرار...

و عما أن المضامين الاينيولوجية ذات صبغة تراكمية فإن جبهة التحريب الوطني لد تستطع خلال ثلاثين سنة من التسيير غير المباشر أن تشكل لنفسيها معالد اينيولوجية تحكم بها دولتها التي كانت قائمة (تحت ظل الحرب الواحسد) الى غاية 23 فيفري 1989 (تاريخ صدور دستور التعددية) و ضياع مكتسساتها من اينيها بضياع مجالسها المنتخبة (البلدية و الولائية) في أول اقتراع تعسددي بتاريخ 12 جوان 1990 كما سنوضحه في حينه بإذن الله تعالى في كتاب لاحق.

هذه الثغرات الواسعة في جدار جبهة التحرير نشات في تقديرنا سيب السيير البيروقراطي لمظاهر الحياة الاقتصادية، و التقافية، و السياسية، و الإجتماعية... مما اغرى اطرافا كثيرة بزحزحة جبهة التحرير و الإنقضاض على الحكم لما رأت هذه الأطراف أن هذه الجبهة التاريخية كانت تملك قدرات هائلة على «التدمير» بدليل قدرتها على مقارعة الاستدمار الفرنسي و معالبته و افتكاك الاستقلال بقوة الحديد و النار من بين مخالب الاستعمار و انيابه، و لكنها لا تملك القدرات نفسها للإنطلاق في مشاريع «التعمسير» بدليمل أنها أوصلت الجزائر إلى حافة الحرب الأهلية خلال ما يزيد عن ربع قمران من الحكم مع ما بذلته من جهود و ما اقامته من مشاريع عمرانية لا يمكن نكرانها، و لكنها لم تكن في مستوى «التسورة» و لا في مستوى تطلعات التسعد و لكنها لم تكن في مستوى «التسورة» و لا في مستوى تطلعات التسعد و الخزائري الصامد، و هو الإعتقاد الذي دفع ببعض التيارات الوطنية إلى انتقدير

في زحزحة جبهة التحرير الوطنيي من مواقعها السياسية و الإقتصادية و التقافية.. و سواها، و البحث عنن أنمناط جديدة للتسيير تكون كفيلة بد«إستخلاف» جبهة التحرير في معركة البناء و التشييد لتدفع هنذه التيارات ضريبة العرق بعد ان دفعت جبهة التحرير ضريبة الدم...

و هو تصور يبدو معقولا في ظاهره، لكن الذي حدث كان شيئا اخر، فقيد كانت أحصنة الرهان السياسي كثيرة و متعددة المشارب، لكن الحلبة كشفت عين وجود حصاني رهان -إلى جوار حصان جبهة التحرير - كانا ربميا جديريين باستخلاف «الحصان العجوز» الذي ظيل يستابق الزمين و يصنيع الحدث التاريخي منذ 1954 إلى 1988، و لما تعب هذا «الحصان العجوز» بعد طيول قراع إتجهت نية الجميع تقريبا إلى «احالته عليي المعالي» البيامة بمنحة التقاعد و يتفرج على الجزائر و هيسي ندليف السي عتبات القيرن الواحد و العشرين... لكن هذا الجواد الأصيل أبى الإنسجاب أو التخليبي عين حابية السياق، و ظل يصارع الأحداث الجديدة بعقلية قديمية، و يجدد «شيخوخته» بعض الشباب.

#### رابعا ؛ لعبة اليمين و اليسار و التورة :

يحلو لبعض الدارسين تسمية التيارات الإسلامية بكتلة «اليميسين»، و في المقابل يطلقون على التيارات الشيوعية كتلة «اليسار»، لتحتل الكتسل الوطنيسة الوسط السياسي بين اليمين و اليسار.

و مع أني لا أقر هذا التقسيم، و لا أرتاح إلى خلفيات أصحابه، و لكن شيوعه بات مسألة منتهية في القاموس السياسي، يمكن أن توفر علينا كثيرا من الجهد في تحقيق المصطلحات و في تحرير المعاني المتداولة من عقالات فكرية و فلسفية جرها إليها كثرة التداول، لذلك أمضي مستأنسا بهذا التقسيم التقليدي لأكشف عن أن ثورة التحرير الكبرى -بسبب عمقها و عظمتها - ذابت في أتونها كل هذه التيارات فلما أزفت ساعة النصر بدأت تتشكل في رحم الشورة أجنة «وطنية» كثيرة أمكن أن يعرف منها النور ثلاث كتل سياسية تحمل كل كتلة أطروحة مغايرة لأطروحتي منافستيها زاعمة أنها تملك «برنامج» دولة وطنية.

هذه الكتل الثلاث كانت كلها ترنو إلى جزائر ما بعد الثورة، و تتطلع الله جزائر الإستقلال و الحرية، و تضعم نمطا سياسيا ترى أن جزائر

الإستقلال ستكون عليه بعد أن تضع الحرب أوزارها «في ظل السيادة الوطنيــة الكاملة».

و ما أن تنفس صبح الإستقلال حتى بدأ الزحام قويا و غير منضبط أمسام باب الحكم، و تبين أن المتدافعين بالمناكب كانوا أبناء الثورة، و كسانوا جميعا يحلمون «بجزائر الشهداء»، و لكن الحكم في تصور كل طسرف كسان مختلفا على مسافة ممتدة بين يمين التيارات الإسلامية، و يسار التيسارات الشيوعية، و وسط التيارات الوطنية (التي كانت في ظاهرها على الأقل تابعة كلها لجبهسة التحرير الوطني).

الإطار العام للضراع كان يجري تحت مسمى «الحفاظ على الوحدة الوطنية» و لكن حقيقتة كانت صراعا حول «مشروع مجتمع»، و كان التيار السياري من أعلى التيارات السياسية في الجزائر نبرة في التركيز على وفض «الإمتداد الشرقي» للجزائر، و العمل على جرها إلى حظيرة البحر الأبيض المتوسط بالمفهوم الحضاري للإنتماء المتوسطي و ليس بالمفهم الجغرافي، وهو تطرف ما في ذلك شك، قابله تطرف مثله من جهسة التيار الإسلامي الذي كان يرى أن وجهة الجزائر لن تكون إلا «مشرقية» لغة و حضارة و إنتماء..

و على هذين المحورين بدأت معركة لعب فيها التطرّف المتعاكس دورا بارزا بلغ أحيانا بالأطراف المتنازعة إلى اعتماد سياسة لسي السذراع و كسر المفاصل، و الوقوف على النقيض و التنادي بالإستئصال و القطيعة..

- اليساريون كانوا ينادون باستئصال دعاة اليمين، و إحداث القطيعة الكلية معهم و مع برامجهم و أطروحاتهم، و إبادة كل عناصر هم و رفيض الأنظية الشمولية و التصدي «للتوليتارية» في كل أشكالها حتى لو كانت «وحيا» نيزل من السماء.

و هو تطرف ممقوت و مردود على أصحابه.

- و اليمينيون كانوا ينادون هم أيضا باستنصال شافة كل التيارات اليسارية، و إعلان الحرب أو فرض الجهاد على كل من لا يدين بدينهم، و يصطبغ بصبغتهم مهما كانت أعذارهم و تبريراتهم...

و هو تطرف ممقوت كذلك ما في ذلك شك.

و كل هذه المواقف الحادة مرفوضة من الطرفين، ذلك أن التطرف (و هــو التنطع بتعبير الرسول صلى الله عليه و سلم) أمر مرفوض الأنه مشروع هـدم الا يترتب عنه أي خير و لو كان في مواجهة ظلم شنيع.

و لكن، كيف حدث هذا التنطع من الطرفين؟ و هل كان التلاعب بأموال الشعب في معركة «الثروة و الثورة» جذرا اخر مسن جذور الصسراع فسى الجزائر تم تمريره تحت شعار لعبة اليمين و اليسار كما هو الشأن في كثير مسن دول العالم الثالث؟؟

#### و لماذا لم ينجح تيار الوسط في جذب النقيضين إلى إعتداله؟

الدارس المتمعن الأدبيات اليساريين في الجزائسر يالحسظ أنسهم يخسافون الإعلان عن حقيقة معتقداتهم الإيديولوجية، بل يلاحظ أنسسهم يتمسّحون علسي عتبات الإسلام و يقولون «نحن مع إسلام المستضعفين» و يذهب بسهم مكرهم إلى إفتراض أن هناك «طبقيّة» في دين الله تبارك و تعالى، و يأخذون عن عبسد الرحمن الكواكبي بعض أطروحاته في «مصارع الإستبداد» الذي يجعل «الديسن لله و الوطن للجميع» و معنى «الدين لله» كعقيدة «الحكم لله» فسالله همو الذي يتولى إدارة الحكم في الأرض بنفسه، و هو اعتقاد فاسد منذ زمسن الخموارج، و هي المقالة التي رد عليها الإمام على رضي الله عنه بقوله: «هذا حق أريسه باطل»...

و الحق أن كثيرا من مكاسب التيارات اليسارية كانوا قسد حققوها عسن طريق النضال النقابي الواقف مع المستضعفين الذين يصارعون كل يسوم مسن أجل تامين لقمة العيش على المستوى الإقتصسادي (المعيشسي)، و لكن هذا النضال «المعيشي» الذي يشكرون عليه كان على حساب الدين.

فالدين لله عند الشيوعيين (و اليساريين بمختلف انتماءاتهم) معناه أن مسالة «التديني» علاقة شخصية (ذاتية) بين العبد و ربه فلماذا يتدخل الناس حمن الدعاة و العلماء في هذه العلاقة؟ لماذا يحاسبون من يذنب أو ينحرف أو يتفسخ و هناك قوانين الأرض تردع في الدنيا، و تثريعات السماء تعاقب يوم القيامة؟ إنهم يقولون لخصومهم لماذا تقحمون الدين (المقدس النظيف) في

عفونات السياسة؟ فالحكم لله، هل تريدون أن تحكموا أنتم نيابة عن الله؟ لمناذا تريدون أنتم أن تنوبوا عن الله في حكمه؟ هن أنتب «ظنل الله فن الأرض» أم أنتم «أبناء الله و أحباؤه»؟؟ و غير هذا من الترهات و الأراجيف كلها كسانت جزءا من أدبياتهم.

فهناك -على حد قول أحد زعمائهم- «إسلام الأغنياء، و إسسلام الفقراء و نحن مع إسلام الفقراء»، و هذا الكلام ليس مجرد قول عارض، و إنمسا هو «عقيدة» يعملون بمقتضاها و يبذلون جهودا مضنية للتمكين لسها في نفوس الآخرين و في واقع الحياة العامة، و لأجل هذا وجدناهم سسنة 1979 يطبعون كتيبا أسموه «إسلام المستضعفين» ضمنوه بعض أهدافهم المقصودة من إسسلام الفقراء المزعوم، و يوزعونه على نطاق واسع بسعر رمزي (كان ثمن رغيف واحد)، و كانت مجلة «الوحدة» لسان حال الإتحاد الوطني للشسبيبة الجزائريسة تكرس بإستمرار هذا المفهوم «التقدمي للإسلام» لتثبت -بمفهوم المخالفسة- أن هناك إسلاما رجعيا.

و قد سجلنا عن أحد أقطاب التنظير في صفوفهم كلاما «رسميا» يدل على الخلفيات التاريخية و الفكرية التبي يعتمدون عليها في توظيف التراث الإسلامي لصبغ إيديولوجيتهم بمسحة إسسلامية كالحة من التراث الإسلامي (الذي لم يقبل أحد إن التراث هو الإسلام)، فقد قبال هذا المنظر اليساري الكبير: «نحن نرى في أفكار أبي ذر الغفاري، و القرامطة، و الزنج، الوجه المضيء من الثقافة الإسلامية، و لا نتبني أفكسار من يدافع عن المصالح البرجوازية الطفيلية الاجنبية»، و كل من لديه أدني فكرة عن القرامطة و الزنج يدرك بهذا الإعتراف أن أساتذة اليساريين في الجزائس هم «الحشاشون» الذين يغلفون شهواتهم بالإسلام و لا يجدون غضاضة في ضرب الكعبة المشرفة بالمنجنيق، و خلع الحجر الأسود (الأسعد) من مكانه و رميه في الفيافي!..

فهل هي دعوة إلى «قرمطة» الجزائر؟

لا مندوحة بعدئذ إذا سمعنا هذا المنظر نفسه يعتبر أن «كل من سقط في سبيل تحرير الجزائر من الإستعمار الفرنسي شهيدا سواء كان مسلما، أو له دين أخر لأن دماءه كانت فداء للوطن و للشعب و لا نفكر في الذهاب إلى قبور هيم لاستخراج بقاياهم لدفنهم مع غير المسلمين».

\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 134

فلسنا ندري أي «دين اخر» يقصد الرفيق المنظر؟ و لا ندري كيف يمكن اعتبار «شي غيفارا»، مثلا، شهيدا إذا كان القياس -في إسلام الققراء، أو في الإسلام التقدمي- أن كل «من سقط في سبيل تحرير الوطن فهو شهيد سواء كان مسلما أو له دين آخر!!!»

الهدف ليس همز الشهداء او محاكمسة نياتسهد و إنمسا السهدف الواضسح و المباشر هو كشف النقاب عن «عقيدة» اليساريين في الجزائسس مسن خسلال أدبياتهم و مواقفهم، و لذلك أرى أن أفضل سبيل للكشف عن هذه «العقيدة» هسي تصريحاتهم الرسمية التي تكشف عن خططهم و الياتهم الأخطبوطية.

ففي بود انقلاب 19 جوان 1965 تم الزج ببعض قياداتهم في السيجون تحسبا لبعض الاضطرابات، فكان رد فعلهم ان تحالفوا «مع يسار جبهة التحريب الوطنى في إطار منظمة المقاومة الشعبية».

كما صرح بذلك أحد القياديين، والما أطلق سراحهم عادوا السي تأييد «السجان» و التضامن معه، بل بسطوا ايديهم «لمبايعة» الرئيس الراحث هواري بومدين عام 1974، و وقفوا مع التوجمه الإشماراكي و قمد بسرر هذه الفلسفة البر اغماتية أحد منظريهم بقوله : «و التحالف الجديد الدي وقع بعد انقلاب 19 جوان 1965 كان تحالفا يمينيا بين الرئيسس الراحث هواري بومنين و فنات الاقطاع لغاية المسبعينات، و كان مجموعية من أعضاء مجلس التورة يشكلون فئة الإقطاع الوطني، لكن عندما بدات التأميمات و التورة الزراعية و الصناعية، كان لابد لنا من الإلتفاف حول التوجهات التقدميسة مسع نقد الجوانب السلبية... و في إعتقادي -يواصل هذا القيادي- إن سياسة بومديــن في فترة 65-1971 غير سياسته في فترة 71-1978 و قسيد تمسألني: لمساذا هذا التحالف؟ فأجيبك بسؤال آخر و هو : كيف يمكن لحزب طلائعي إشــتراكي يؤمن بالإشتراكية العامية لا يعتبر التأميمات و الثورة الزراعية و الصناعية، و معاداة الأمبريالية و بناء الإقتصاد الوطني توجها إنستر اكيا؟؟... عارضنها توجهات 65-1971 لأنها كانت تمثل، تحالف النظام مع الاقطاع و البرجوازية و أيدنا توجهاته في المرحلة التالية 71-1978 لاننسا كنا تعتقد أن به مدسن كان يسير في الإتجاه الوطني التقدمي رغم نقدنها لسياسة المنهروسب الأمام...».

ذلك أن الشيوعيين جميعا كانوا نقابيين من الدرجة الأولى

و خلاصة ما تنبني عليه سياستهم هو البحث «عن العناصر التقدمية في النظام لتدعيمها و العناصر الرجعية لإدانتها و التشهير بها و ابعادها، -حسب طرح العنصر القيادي نفسه- ذلك أنه في عقيدة هؤلاء و فلسفتهم «في الصراع الطبقي توظف كل القضايا» و من ضمن توظيف هذه القضايا يضيف هذا المنظر اليساري:

- دفاعهم عن اللغة العربية، و تبنيهم لتيار الأمازيغية إلى حد إعلانهم أنهم يميلون إلى القول «بالثقافة و اللغة الأمازيغية (لأنها تعزز) موقع الثقافة العربية في الجزائر، وما قدمه المغنيون و الشعراء (إيدير، آيت منقلات...) أهم بكثير مما قدمته بعض التجمعات السياسية لهذه الثقافة الوطنية...» فهم مسن جهسة يدافعون عن اللغة العربية «و لو كان حاملها رجعيًا» لأنسها لغتهم الوطنيسة، و من جهة أخرى عدافعون عن الأمازيغية و لو كان حاملها أجنبي لأنها جسزء من تقافتهم، و لكن في الحالتين هم ضد التيارات التي تستعمل اللغة «لمصسالح جهوية و على حساب الوحدة الوطنية كما استغلت تيارات التعريسب لتمرير خطابها السياسي في مرحلة معينة» أ.ه...

مما سبق نكره يتبين أن أطراف الصراع الثلاثة التسي زرعت بذورها قبيل الثورة كرست مفاهيم الفرقة، و عمقت هوة الصراع فيما بينها يوما بعد يوم في الجزائر، و أصبح جمعها على طاولة واحدة بحاجة الحي تجديد «فقه التنازل» حتى يمكن ايجاد مساحة شاغرة انتجة عن تنازلات الجميع - يمكن التلاقي فيها و التحاور حولها إنطلاقا من أبسط المتفق عليه.

بمعنى آخر، أن الجزائر من بداية سنة 1982 كانت قد دخلت في طور «سوء الظن»، و فقدت جميع الأطراف «مصداقيتها» في التنافس السلمي، و بفقدان المصداقية فقدت النقة، و أصبح الشعب الجزائري يبحث عن بديل «نظيف» فلم يجد أمامه إلا النموذج الإسلامي الذي لم يجربه من قبل فبدأت الكفة تميل لصالح الخطاب الإسلامي على الصعيد «العقسدي» بمضامين الكفة تميل لصالح الخطاب الإسلامي على الصعيد «العقسدي» بمضامين إيديولوجية جديدة و في الوقت نفسه ملت هذه الجماهير الشعارات الجوفاء التي كان يطلقها زعماء الحزب الحاكم في الظاهر لكن الواقع كان يكشف كل يسوم عن تناقضات مخيفة وصلت بالمواطن العادي إلى دركات اليأس من كل خطاب صادر عن السلطة، و الشك في كل قرار تصدره و لو كان في مستوى إعلى شوت رؤية هلال شهر رمضان.

إنظلق الجميع في بداية صراعهم بإنجاء احسراق كمل مسن فسي بطنسه التبن تحت شعار «من أين لك هذا»، و الكل يعلم أن فتح ملف المال و المستروة في الجزائر أو في غيرها معناه فتح باب الفتنة؛ لانه يفتسح بابسا علسي نمسط جديد من الصراع حول مفسهو م تقسسيد الستروة، و همو مكبون اخمر مسن مكونات الصراع، بل هو «قميسص عثمسان» المذي شسارك أكمتر الشائرين في تلطيخه، و الكل يطالب البود بغسلة أماد أعين العائم، و الكل كسان يطالب بالمود بغسلة أماد أعين العائم، و الكل كسان يطالب بالقصاص من قتلة «عثمان» الذي أفاض مقتله كأس الصراع و هيج العواطف، فمن هو قاتل عثمان يا ترى؛ و ستعيير دق عن هد المتأمرون على قتله فسي الحزائر؛

نتفق الكتل الثلاثة (اليمين، و اليسار، و الوسط) حول نقطة أساسية تعد مسى الخطر فتاتل تفجير المصراع في البجرائر، و هسي «تسروة الجرائيسر» و كيفيسة توريعها، أو ثروة الشعب أين ذهنت!!

لا مناص من العودة ثانية إلى شهادات الواقع.

فعلى لسان الرئيس احمد بن بلة (اول رئيس للجزائر بعد الحكومة الموقتة) تتأكد مجموعة من الامور التي كنا نعدها من الشابعات و الاراجبسعا و يعدهما «سيادة الرئيس» من معالم الإنجراف التي يقول إن إنقلسلاب 19 جموان جماء ليصمحها فازداد عنها إلحرافا.

القرافة المواسات السياسية بن الله كما نطق مه لمسلم و الواتسة والسياسية والإعلام، قال : «أو لم يعدوا الشعب في 19 جوال بالثاء دولة القبال و المسلمة كل المؤسسات السياسية و التشريعية القائمة؟ ابن هي هذه الدولة؟ أو لمد بسهوا السياسي؟ ربما تقول لي القط عوصه الكل هذا بلد «محس الشلورة»، و الكتلب السياسي؟ ربما تقول لي القد عوصه الكل هذا بلد «محس الشلورة»، و الكلسي الثالث الكم جنمات عقد؟ الوالد عوال عضواء و بعد أقل من سنتين اصبلح عددهم (80) اعصده و بالتالي قاطعوا الاجتماعات، باختصار : إن فسلم ق 65-عدهم الموالث فترة لا وجود فيها الشيء اسمه قانون، و إنما كانت الجزائر تحكلم بمراسيم و أو أمن شطر من جهة واحدة و رجل واحد، هل نسلطيع أن نسلير شوان نولة المراسيم طيلة الله الذي ادعى الله حساء شؤون دولة المراسيم طيلة الله الذي حكم فيها الرجل الذي ادعى الله حساء المؤسسات المؤسسة التي تعبر عن الشعب...».

\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 137

و يصل إلى بيت القصيد فيقسول: «إن كل المشاريع التي أعدت و المناصب التي ظهرت ما هي إلا أو امر صدرت من أقلية لا تراعي مصالح الأغلبية، و هنا أسألك: أين هي الثورة الصناعية؟ أو لم يطعن فيها أصحابها؟ أين هي الثورة الزراعية؟ أو لم توزع الأراضي التي أممت علي الموظفين السامين في الدولة؟ ماذا نقول عن الفلاحين الذين يطالبون بإسترجاع أراضيهم؟ أو ليسوا مو اطنين أغلصبت منهم أراضيهم و أرادوا أن يعطوها لغيرهم. ماذا نقول عن أكثر من 300 شهادة ممضاة من طرف رئيس الجمهورية و هي اليوم في أحد مكاتب الجهاز المركزي للحزب رفيض أصحابها إستلامها...»أ.هـ.

أعرف أن هذا الكلام بحاجة إلى نقاش و تصويب من حيث تسلسله التاريخي، و أعرف كذلك أنه بحاجة أيضا السي نقد و تقويم من حيث «المضمون الثوري» الذي يحمله، غير أنني سقته شهادة على حجم الفاجعة التي كانت تتشكل شيئا فشيئا في رحم النظام الجزائري من فجر الشورة إلى أن جاءها المخاض العسير ليلة 05 أكتوبر 1988، فالصراع بدأ بتراكم الأخطاء و أخطرها تراكمات الثروة و كيفيات توزيعها، ثم إستغلال النفوذ. فالجزائر خرجت فجر الإستقلال بخزانة فارغة إلا من 06 ملايير فرنك قديم (كانت لا تكفي لتغطية نفقات أسبوع واحد) كان ينتظر هذه الميزانية ثمانية مليون نسمة منهم أربعة ملايين خرجوا من المحتشدات الفرنسية و نصف مليون خرجوا من السجون و أكثر من 100 ألف من أبناء الشهداء و حوالي 700 ألف من الأرامل و اليتامي و المعوقين...

ارتحل «الكولون» و ترك ثروة هي ملك كل أفراد الشعب كان يجــب أن تقسم بين الجزائريين بالسوية...

و لم يكن في الجزائر فجر الإستقلال «مليونير» واحد فكيف أصبح في الجزائر 6000 ملياردير في ظرف ربع قرن من الزمن؟ و كيف أدارت بعض الوجوه صراع الثروة و الثورة قبل التحول السي كنزي الصحراء (النفط و الغاز)؟

لقد سنّت الدولة الجزائرية فجر الإستقلال قانونا ينص على أنه «لا جمـع بين الثورة و الثروة» غير أن فئة قليلة من الناس كانت في مركز القوة لـم تكتف بإقتسام «ثروة الثورة» فيما بينها بل تجاوزت ذلك إلى دعــوة الشعـب

الجزائري الجائع إلى مزيد من الجوع و المسعبة ليصب ما عنده من عرق في «صندوق التضامن» الوطني و لما ملا الشعب هذا الصنيوق أموالا و ذهبيا و فضة (من حلى النساء) بنية إعادة بناء ما هدمته الحرب، ظهرت جماعة مين نهازي الفرص، و بدل أن تذهب أموال «صندوق التضامن» إلى إعادة بناء ميا هدمته الحرب، قامت هذه الجماعة بتحويله عن هدفه و افتعال «بيروقراطية» ظرفية لربح الوقت، و حمل الصندوق إلى جهة مجهولة، قيل أنه أدخل إلى تكنة على خوجة العسكرية بالجزائر العاصمة ثم غابت أخباره كما سبق القول الى تكنة أن طفت على السطح بعد أحداث أكتوبر 1988 مع موجة الحديث عن اختسلاس أن طفت على السطح بعد أحداث أكتوبر 1988 مع موجة الحديث عن اختسلاس أيدي رجال كونوا رأس مال ضخما على حساب الشعب، كان كثير منهم قيد يدل موظفا بسيطا في بعض أجهزة الدولة ليخرج «رجل أعمال» له مشاريع و أموال و خدم و حشم، و له كذلك صحف يسب فيها «النظام الفاسيد» النذي كان هو نفسه جزءا منه، و كانت سياسته محورا من محاور فساد هذا النظام.

لقد كون هؤلاء المتبرئون من النظام أموالا قارونية باسم القانون في اطار التنازل عن ممتلكات الدولة بالدينار الرمزي (تنازل الدولة عن فندق من أربع أدوار مؤثثة بدينار واحد رمزيا، و بيع 100 هكتار مزروعة بدينار واحد رمزيا... و هكذا).

هذا هو «قميص عثمان» الذي لطخته عفونات بعيض مصاصبي دماء الشعب و الذي كان تلطيخه سببا في هذه الإنهيارات المريعة.

قل لي بربك: هل تصدق أن دولة كالجزائر و ما تزخر به مسن خسيرات يمس شعبها الجوع؟ و هل يقبل العقل أطروحة المديونية في الجزائسر و هسي الأرض التي تتربع على واحد من أعظم إحتياطات العالم مسن النفسط و الغساز الطبيعي، و هي عضو في منظمة النفط العالمية و تحت أرضها أكبر مخسزون مائي، و فيها الذهب الأسود، و الأبيض، و الأحمر، و عندما اكتشسفوا الطاقسة الشمسية وجدنا الجزائر يقطعها خط غرينيش و تتربع علسى 2.3 مليسون كلسم مربع من الأراضي و يرصع جيدها عقد من مياه البحر الأبيض المتوسط علسى طول 1200 كلم.

لماذا بدأ الحديث عن المال و الثروة في الجزائسر مكونا من مكونات الصراع ثم أصبح «قميص عثمان» الذي تلوح به المعارضة في وجه كل نظام يقوم حتى يسقط؟

إن جزءا مهما من الإجابة عن هذا السوال كشف عنه أحد رؤساء حكومات الجزائر المتعاقبة السيد (بلعيد عبد السلام) في ندوة صحفية مطولة بتاريخ 27 جويلية 1992 فسجل أن:

- خزينة الدولة سددت 46 مليار دولار بيان 87-92 خدمة لديونها و مازالت الديون كما هي (أي 26 مليار)، فهل هذه هي سياستنا المالية؟؟

- في كل عام ندفع ما قيمته 02 مليار دولار لنحصل على قروض جديدة بشروط قاسية في إطار القروض قصيرة المدى.

- دخل الجزائر لا يتجاوز 12 مليار دولار سنويا منها بين 9 إلى 10 مليار دولار تدفع على خدمات الديون الخارجية (تجنبا لإعادة الجدولة).

و هو ما لا تسمح به منظمة «الأوبيك» لأن سقف الإنتاج محدد باتفاق مبرم بين أعضائها، و حصة الجزائر فيه لا يتجاوز اليوم 750.000 برميلا يوميا.

فما العمل إذن؟

العمل هو اللجوء مرة أخرى إلى الإستدانة أو إعادة الجدولة.

هذا هو الفتيل الذي فجّر الصراع في الجزائر، أما عوامل الصـــراع فقـد كانت مهيأة، هذا الفتيل هو «ثروة الجزائريين أين ذهبت؟» و البطون المنتفخـــة في الجزائر ماذا يوجد بداخلها، و الشعب الجزائري كله معروف بالنحافة؟

منذ فجر الإستقلال و الشعب الجزائري يعيش حالة من التقشف المفروض عليه بقرارات فوقية عليا، ما فتئت الحكومات المتتالية توجه له الدعوات إلى

مزيد من «شد الأحزمة» و سفّ التراب تحسبًا للطوارئ، و كانت إستجابة الشعب تلقائية و شجاعة و بغير شروط، و لكنه صدم في عمق عواطف لما لمساهد مظاهر الترف و الإسراف و التبذير تملاً كل المدن و القرى و المواطن البسيط يلهث وراء الخبز و الزيت و الصابون!!

و قد إرتفعت، على مدى عقد كامل من الزمن، هتافسات تنادي علانيسة بالتطهير و تطبيق شعار «من أين لك هذا؟» و لكن الحكومات المتعاقبة كسانت تغض الطرف عن مثل هذه النداءات و تصرف الذهن إلى ثورة البناء و التشييد خوفا على الوحدة الوطنية من التفتست، بل أن بعض الشخصيات كانت ترفع شعار «عفا الله عما سلف» و هسي تعلم أن شعار العفو في فائدتها و ليس من مصلحة الشعب، بيد أن إسستفزازات الواقع دفعت بالأحداث إلى الإنفجار تحت ضغط الحاجة في البداية ثم تساءل السرأي العام الجزائري في براءة: أين ذهبت أموال الجزائر؟ و أيسن تذهب أمسوال «حاسي مسعود»؟ و لماذا يسكن البعض القصور و الأخرون القبور؟ و لمساذا عقمت أرضنا بعد أن كانت معطاء قبل سنة 1827؟

لقد كشفت عملية سحب ورقة الــ500 دينار جزائري مــن السبوق سنة 1981-80 عن الوجه البشع للإستغلال الفاحش و الثراء السريع علــى حسـاب الشعب، فقد دفع بعض الناس إلى البنوك و مراكز البريد «أكياســا» و طــرودا حمولتها بعض القناطير من هذه الورقة، و ســمعنا - لأول مــرة فــي جزائــر الإستقلال- حديثا عن المليار دينار، و العشرة ملايير دينار في جيوب «ســادة» لم نكن نعرف أنهم شغلوا أيديهم دقيقة واحدة، و بعضهم كـان مجـهول الإســم و الهوية جاء إلى الجزائر «ضيفا» و صار من الأصدقاء المقربين مــن دوائــر السلطة و من «جماعات المصالح».

فتْح ملف الإختلاسات هو مفتاح اللغز في الجزائر، فكلما تحدثت جهة رسمية عن ضرورة محاسبة مختلسي أموال الشعب ثارت ثائرة جهات كتسيرة هي جماعات المصالح، و تحوّل خطاب المحاسبة إلى خطاب «التضامن

الوطني» حتى لا يقرأ هذا الملف قراءة صحيحة تكشف عن كسوارث حقيقية أدناها و أيسرها و أوضحها هو القبض على ستة ألاف مسن كبسار اللصبوص و مصاصي دماء الشعب الذين كدسوا ثروات الأمة في صناديقهم الخاصسة شه هربوها إلى بنوك خارجية قال عنها أحد الخبراء «إنها تكفيي لتسديد ديسون الجزائر خمس مرات» أي أنها تقدر بما لا يقل عن 130 مليسار دولار ... شم بدأوا يبحثون عن قوانين لتبييض الأموال المنهوبة من أقوات الشعب لجلبها في شكل استثمارات و خطوط قرض خارجية.

خلاصة هذه المؤامرة الإقتصادية على مقدّرات الأمة و أرزاقها و أقواتها و ثرواتها هي أن وجوها كثيرة من الأنظمة المتعاقبة استغلت مراكسز نفوذها فانتيبت و اختلست ثم سارعت بعد ذلك إلى سن قوانين (على مقاسها و قدر حاجتها اليها) تمكنها من عملية «تبييض» أرصدتها بصورة قانونية واضحه لا غبار عليها (مثل قانون التنازل عن ممتلكات الدولة، و عرف الدينار الرمسزي، و قابنية الدينار للصرف، و القروض البنكية الفلاحيسة، و البنساء و التجهيز، و الاعفاء من الجمركة و تسديد ديون الإتحاد السوفياتي (سابقا)، و الشراكة مسع الاجانب، و بورصات الصرف، و هلد ما جرا...)

و ظن هؤلاء المختلسون و المسهربون لامسوال الشعب أنسهم اجتسازوا منطقة الخطر و عبروا حدود الشعب (الجمركية)، و طوى بمرورهم و عبورهم ملف التفتيش، لكن عين الشعب كسانت مفتوحة، و ذاكرة التساريخ كسانت تسجل الوقائع و الأحداث بدقة، و إلا ما معنى أن يخرج الشعب كلسه صبيحة الإستقلال فقيرا من تحت انهار الدماء و الدموع و اشلاء الموتى و القتلسى شم بعد ردح من الزمن يلد في الجزائر و بغير مقدمات 6000 قارونا؟ و فسي وضح النهار تجد منظمة محترمة جدا، كمنظمة المجاهدين، تجد نفسها في موقع حرج اماء وضعية مؤسفة كوضعية أحد كبار مسزوري شهادات الاعتراف بالعضوية في جيش التحرير غداة الحرب و تضطر الامانة الوطنيسة لمنظمة المجاهدين إلى التصريح بان «هناك عناصر إندست فسي صفوف منظمة المجاهدين مستغلة ظروفا معينة مرت بها البلاء، و مراكزهسا الحساسة فسي أجهزة الدولة من اجل تحقيسق أغسراض شخصية على حساب الشهداء و التاريخ...».

فإذا كانت «بعض العناصر» قد إندست في صفوف المجاهدين و منظمتهم حسب بيان الأمانة الوطنية و استطاعت أن تزور «وتائق الجهاد» و تتقمص

شخصية المجاهدين، و يصبح لهؤلاء المزورين وتسائق رسمية و «حقوق» يأخذونها علنًا من خزينة الدولة، فمن باب أولى أن يكون هذا الإندساس أسهل و أيسر في مواقع أخرى ذات حساسية مالية و ذات نفوذ اقتصادي كبير، و لعلى الملف الذي أمر الرئبس الراحل هواري بومدين بفتحه حول جماعة من اليهود دخلوا الجزائر و شكلوا منظمة سرية لهم تعرف بد«شهُود يهوا» سنة 1967 كان يمثل ناقوس الخطر المبكر، الذي دقه الزعيم لكن ملفه طوي بعدد تحقيق سطحي في علاقة هؤلاء بمن فتح لهم الطريق للدخول و يسر لهم السبيل للنشاط في الجزائر فوق رفاة الشهداء.

فقد ظلوا يعملون في الخفاء حتى تفجرت أحداث أكتوبر 1988 فالتحق بهم أبناء عمومتهم من «الماسونيين» و فتحوا لهم نوادي و صارت لسهم «حقوق» ممهورة باعتمادات قانونية في نوادي الروتاري و في محافل «الليونر» و بعض دوائر «الروتراكت»...

و لكي تدرك عمق هذه المأساة التي كانت لها واجهة اقتصادية، و كانت كارثة حقيقية في حق الشعب أسوق لك حادثة مشهورة راجت على ألسنة الناس و انشغل بها الإعلام حتى قلنا جاء الفرج، و لكن الأحداث المتسارعة غطت عليها و وضع ملفها الخطير في «الأرشيف» قبل استكمال عناصر التحقيق في ملابسات القضية لأن العناصر المتورطة فيها كانت من «الأوزان التقيلة»، و من يجرؤ في الجزائر -أو في غيرها من بلاد العالم- على دخول حابة الصراع مع مثل هذه الأوزان و هو يعرف أن وزنه لا يتجاوز وزن الريشة أو الذبابة بلغة الملكمة...

ففي سنة 1990، و في محاضرة عاديـة ألقاهـا مسـؤول كـان رئيسـا للوزراء (عبد الحميد ابراهيمي) في جامعة الجزائر ورد على لسانه أن بعــض رجالات النظام يكونون قد اختلسوا حوالي 26 مليار دولار حولـت لحسـابات شخصية...

و من يومها عرفت هذه القضية بـ «قنبلة 26 مليـارا»، و قـ د طرحـت حولها ألاف التساؤلات و فتح حولها تحقيق واسع، و كدّس المحققـون أرطـالا كثيرة من الأوراق، و الشرائط السمعية و السمعية البصرية.. و لما فرغت لجنة التحقيق المبرلمانية المشكلة خصيصا لهذه المهمة من مهمتها (سـماعا و توثيقـا) وجدّت أن القضية أكبر من مجرد إختلاس 26 مليار دولار، و طـرح إشـكال

تحويل الملف على الجهة المعنية، هل هي العدالة أم الرئاسة؟ و هل يقدم الملف كاملا و ليكن بعد ذلك ما يكون أم يقدم «ملف إنتقائي» لحفظ ماء الوجه؟ أم يحفظ كله في الأرشيف؟ أم، أم؟؟؟

و اختفى ملف الــ26 مليار، و بدل أن يلقى القبض على المختلسين حــل البرلمان بغير علم رئيسه بعد عام مضى على فتح التحقيق و أفلست مصاصو دماء الشعب من عدالة الأرض.

رئيس الحكومة -من جهته- أكد أنه قد تم إشعار القضاء بذلك كله في شهر سبتمبر 91 بين المصالح الإدارية للمجلس و كل من قاضي التحقيق و المكلف بالتحريات بحضور النائب العام لمجلس قضاء العاصمة، و سلمت لهم نسخ طبق الأصل من الوثائق كلها، أمسا النسخ الأصلية فماز الت محفوظة بأرشيف البرلمان!

و النتيجة النهائية: أن النسخ مازالت محفوظة بالأرشيف أما 26 مليار دولار، يضاف إليها 15 مليار دولار، فما زالت هي الأخرى محفوظة، ربما، في جيوب السادة الذين إختلسوها و انتهبوها و تركو الشعب جائعا، و غاضبًا، و ثائرًا، و الجزائر كلها رهينة 26 مليار دولار في إنتظار قيام دولة القانون!؟

فهل بعد هذا كله تسألني: كيف ثار الشعب ليلة 05 أكتوبر 1988 و لماذا حطم كل ما له علاقة بنظام بن جديد و رموزه؟ و هل نحتاج إلى وثائق أخرى للكشف عن دور الثروة في إندلاع أحداث الشّغب تحت عنوان لعبة «اليمين و اليسار»، أو عن دور غياب العدالة الإجتماعية في زرع بدور الحقد في أعماق اللاشعور الجمعى للشعب الجزائري، و في نمو و تجدر جدور الصدراع في الجزائر؟

خامسا: قسمات المجتمع الجزائري:

إن فهم حقيقة النسيج الإجتماعي للمجتمع الجزائري بكل مكوناته و تناقضاته هي أهم نقطة يجب الوقوف عندها طويلا بهدف فحصها بدقة و عناية، لأن فهم هذه النقطة مهم جدا لفهم بقية ما يتفرع عنها، إذ الحكم على الشيء فرع من تصوره، و الصراع حبول «مشروع مجتمع» أو حول «الهوية» نفسها هو «قشرة المصور» العفنة التي إنزاقت فيها كل المجتمعات و السياسات و النظم بعد خروجها من طور الكفاح التحرري صد كل أشكال الإستعمار الحديث للعالم العربي و الإسلامي بعد الحرب العالمية الثانية، فقد خرجت هذه الشعوب من معاركها التحريرية ممسوخة مشوهة.

و الجزائر لم تشذ عن هذه القاعدة في صراعها لتجسيد الهويسة، صدراع تجاذبته أطر ثلاثة تابعة للكتل الثلاث التي سبق الحديث عنها.

1- الإطار الإشتراكي: هو الإطار الذي حملت لمواءه جبهة التحرير كاختيار إيديولوجي حاول أصحابه تلفيقا الجمسع بين الإسلام و الشيوعية لبلورة معالم (إشتراكية جزائرية) و هو ما لم تنجسح الجبهة التسي حسررت الجزائر في إرساء قواعسده برغسم جسراءة المحاولة، و خسلا 28 عاما من التجارب الفاشسلة فقدت السلطة هيبتها و أصبحت الجبهة فسي نظر الكثيرين - «حزبا بلا ايديولوجيسا» أو الحسزب المتعدد الإيديولوجيسات إلى درجة أن أدبياته باتت غير مفهومسة، و مواقفه كسانت تبدو متناقضسة حول قضايا جوهرية كالعروبة، و الإسلام، و الوطنية، و الإشتراكية... و سوى ذلك.

و على مدار أكثر من ربع قرن مسن الزمسن زادت الجمساهير «تدينسا» و «تسيسا» في حين ظلت الأطر النظامية و الإيديولوجية للجبهة جسامدة و منطقة على نفسها بشهادة رجالاتها الكبار في لجنتها المركزية، فقد صدرح الرئيس بن جديد، و قد صاق ذرعسا بممارساتها، قائلا: «اليوم الشعب الجزائري وصل إلى درجة من النضج السياسي، مسن الإستقلال في 1962 و عمره (الأن) 27 سنة، أصبح رجلا إذن سياسة الأبسوة و الوصايسة إنتهينسا منها، و نلجأ إلى سياسسة المسؤولية و خلق قانوات و أسس للشعب الجزائري يعبر من خلالها عن رأيه بطرح سليم و عن طريق السهياكل الموجودة».

بل إنه كشف صراحة عن صراع أجنحة داخل الحسرب العتيد، و قال بالحرف الواحد :

«كانت الجماعة المعنية في الجبهة تسير كما تريد، بالعكس، تعبت و أنا أقسول: ليس هكذا يسير الحزب، ليس باسلوب البيروقراطية، يا جماعه انزلوا السي القاعدة، و خقفوا من هذه المشاكل البيروقراطية الموجودة، فيه جهاز أكبر مسن جهاز الحكومة، و لكنهم استمروا يبنون و يكبرون و يوسعون و يرون أن فسي كبر العمارة و الجهاز كبر أي حزب... نحن نعرف انه كلمسا إقسترب موعد مؤتمر يحاول كل واحد أن يحرك جماعته، يدفعهم للتحرك في محاولة للظهور في المؤتمر، و كأن معه الكثير من المؤيدين...».

و معنى هذا أن حزب جبهة التحرير الوطني الذي تحسرك في الساحة الجزائرية وحده من 1954 إلى 1989 كان قويا عتيدا غداة الثورة، و إنصهرت جميع عناصره تقريبا في بوتقة الكفاح المسلح و تحمل الجميع المغسارم، فلما فتح الله بالنصر و الحرية و لاح بريق المغانم أخذ الحزب يفرغ تدريجيا من محتوزه الفكري (الإيديولوجي) و الجهادي، و الشسرعي، و «الأبسوي» و يفقد جميع المصداقيات ليصبح جزءا من تاريخ الجزائر، و هو مساكان الزعيم بوضياف يريد تجسيده ميدانيا عندما نادى بضرورة أن يصبح حسزب جبهة التحرير الوطني ملكا لجميع الجزائريين و يتحول إلى «متحف الثورة» برياض الفتح و تتحول الشرعية التاريخية إلى ملكية مشاعة لجميع من يتحسدت باسم الجزائر ليبدأ نضال الجميع باسم «شرعية الجماهير»... و شسرعية الجماهير معناها رد الكلمة للشعب، و تفويض الامر جبعد الله تعالى الشعب، و هو مسانسميه بالزحف نحو الديمقراطية للخروج من الانظمة الشسمولية و البطسولات الفردية.

فكيف كان زحف جبهة التحرير نحو الديمقر اطيـــة بعـد تصـدع البنيـة السياسية للنظم العربية كلها بتوقيع إتفاقية «كـامب دافيـد» و ظـهور غضبـة الشعوب العربية كلها و نقمتها على الحكسام العـرب الذيـن عرتـهم القضيـة الفلسطينية و دفعت بالجزائر -و هي بعيدة جغر افيا عن فلسطين- لتكون عضـوا بارزا في مجموعة «الصمود و التصدي»، و هل كان زحف جبهة التحرير نحو الديمقر اطية زحفا و اعيا مخططا أم أن غموض إيديولوجيتها و اســتغراقها فـي مظاهر الأبهة و تمحورها حول ذاتها بممارساتها البيروقر اطية جعل الأحــدات متجاوزها ليخرج من صلبها من يناضل لسحب البسـاط مـن تحـت أرجلها، و يصبح تاريخ 1962-1989 كأنه تهمة تعمل الحبهة نفسها على التنصل منـها،

كونها كان يحكم بإسمها و لم تكن هي في الحكم ال؟ و أن تاريخ الجبهة يبدأ من سنة 1990 بعد أن عرفت الجزائر سياسة التعددية؟؟!

في أجوبتي عن كل هذه التساؤلات أجدني مصمما على أن الخيوط كلها لابد أن تتجمع في بؤرة «القضية الفلسطينية»، فتوقيع إتفاقية «كامب دافيد» بين بيغن و السادات تحت إشراف أمريكا (من خلال رئيسها كارتر) جعل الحركات «الثورية» في الوطن العربي كله تتعرى أمام شعوبها، ثم أمام الرأي العامي، و تصاب جميع النظم الشمولية و منها الجزائر بخيبة أمل أمام شعوبها، و من ثم تصاب هذه الأحزاب كلها بانتكاسة سياسية على مستوى الديولوجياتها التي عجزت عن تحرير شبر واحد من أرض الإسراء و المعراج من قبضة أل صهيون كعجزها عن الإتفاق فيما بينها رغم بريق الشعارات.

و مع أن الشعارات المرفوعة كانت عملاقة و مخيفة إلا أن الواقع العربي كان يكذبها و يفقدها مصداقية الفعل يوما بعد يوم أمام الأطروحات الجديدة لما كانوا يسمونه بد «الأمبريالية» العالمية -يقصدون أمريكا- ويعدون مجرد التفكير في تخطي عتبات الإشتراكية إلى حمى النظام الرأسمالي خيانة «وطنية» تصل في بعض النظم العربية إلى حد الإعدام (كما حصل لسيد قطب على يدي جمال عبد الناصر بتهمة العمالة لأمريكا)...

و القائمة طويلة و عريضة و سوداء.

في هذه الأجواء العالمية المتحركة بإستمرار نحب مزيد من الحريبة و الديمقراطية كانت جبهة التحرير في الجزائر تمارس القمع السياسي المقند على جميع أبناء الشعب الجزائري، و تكفي الإشارة السبي المادة (120) من قانونها الأساسي التي كيفت تكييفا عجيبا بحيث جعلت المناصب و المسئووليات و الترقيات الإدارية و سوى ذلك حقوقا للجبهويين فقط، أما من كان خارج الجبهة حتى و لو لم يكن معارضا لتوجهاتها فهو «عميل» لجهة خارجية كون قواعد هذا الحزب كانت عبارة عن محاكم شعبية و ملحقات أمنية، و أوكار جوسسة تجمع الملفات عن كل «مواطن» لا يدخل في صفها و لا يعتنق «دينها» الإشتراكية، و كان من الصلاحيات غير يؤمن بطروحاتها و لا يعتنق «دينها» الإشتراكية، و كان من الصلاحيات غير المعلنة التي كان يمارسها كل رئيس خلية حزب في القرى و البلديات التسي لا تتوفر على مراكز للشرطة أو الدرك أن يدعو من يشاء من المواطنيان ليحق معهم حول «شبهة» ملفقة و قد تكون صحيحة حامت حول هاذا المواطنات

أو ذاك، ليتم تصنيفه بعد ذلك في خانة معينة تتخذ في حقه بعد ذلك الإجــراءات المناسبة.

هذه التجاوزات في حق المواطنين و هذه التعسفات في حق الحريات العامة بقمعها و مصادرتها كانت أشنع نقطة سوداء في ملف الصراع، و هي التي دفعت ببعضهم إلى التفكير في ملاذ أخر يجدون فيه فسحة للتعبير عن آرائهم و لو في شكل حلقة ضيقة بين شلة من الأصدقاء، فكان البديل الطبيعي، بل الفطري، هو بيوت الله تعالى على نحو جعلها تتكاثر و تتوالد بشكل سريع على أيدي المحسنين من كل المواطنين، و من بعض رجالات جبهة التحرير أنفسهم، و لم يستطع أي من المراقبين أو المتتبعين للمسارات العامة لحركة النمو البطيئة للغضب الجماهيري أن يكشف عن «خطورة» المساجد إلا بعد ظهور ما يعرف بد «المساجد الحرة» التي منها بدأ الزحف.

و هكذا تشكلت قناعات عامة جعلت التراجع عن مكاسب المد الشوري تتجسد ميدانيا، و قد زكاها بعض ما كان يمارس على المواطنين من سياسات قمعية و مصادرة لجميع أشكال الحرية (حتى حرية الرجل فيي إعفاء لحيته أو المرأة في إرتدائها الحجاب!!)، و هي الممارسات التي زكت خطاب العنف فيما بعد.

و إذا ما أردنا أن نحوصل خلاصة التفاعل الديمقراطي المتردد داخل كتلة الإشتراكيين في إطار حزب جبهة التحرير الوطني فإننا نكتفي بإبراز الإطار العام للإرهاصات الفكرية و التاريخية التي فرضت على رجال الجبهة الإنفتاح على الآخر أو قبول الدخول المشروط في لعبة التعددية التي كان الحديث عنها في الجزائر -و في العالم العربي كله- جريمة تكيف قانونا بمحاولة قلب نظمام الحكم، و التآمر على أمن الدولة.

## فكيف زحفت الجزائر بسرعة نحو الديمقراطية؟

إن الزحف نحو الديمقراطية بدأ في فترة مبكرة من إستقلال الجزائر، ذلك أن لفظة «ديمقراطي» في اللاشعور الجمعي للشعب الجزائسري كانت تعنيي أو ترادف «الإنسان الحر» و لفظة «شيوعي» كانت تعني أو ترادف «الإنسان المائع» و عقلية الفرد الجزائري مازالت عقلية «تائرة» على كل أشكال الاستبداد و كل مظاهر الميوعة لأنهما مرتبطان بالإستدمار الفرنساوي،

و ما زال حتى الآن في الجزائر من يطلق على الأوروبي لفظة «رومي» و على الأوروبية اسم «رومية» لأن الرصيد التفافي المتسوارث من الستراث الإسلامي مازال ينظر إلى المعركة القائمة في الجزائر على جميع المستويات على أنها سجال بين الإسلام و المسيحية فمحور الصسراع الحضاري مازال موصولا بين «مكة» و «روما» و جذور الصراع جهذه الخلفيات مازالت رحاها تدور على محور «مشروع مجتمع».

بمعنى: هل نحن مسلمون فنختار الإسلام بكل مكوناته (التي منها المجتمع الإسلامي و الدولة الإسلامية ...) أم نحن مسيحيون فنختار المسيحية بكل مكوناتها (التي منها المجتمع المسيحي و دولة الصليب) و إذا كان الإختيار محسوما على المستوى النظري رسميا، و هو الذي أكده أول دستور جزائيرائ من أن «الإسلام دين الدولة» فإنه على المستوى التطبيقي ظل حبيس الميرات الإستعماري (الروماني) الذي فرض على كل الأطراف المتصارعة وسائل «غربية» في إدارة الصراع، منها النزول إلى ساحة المنازلة بسلاح الديمقراطية التي تحاول النظم العربية أن تفهمها فهما آخر و تطبقها بأسلوبها الخاص!؟

هذه الوسيلة كانت مرفوضة لتعارضها مع التوجه الإشتراكي القائم على النظرة الأحادية للأشياء برغم أن الجزائر منذ فجر الإستقلال إلى اليوم كانت قد إختارت لنفسها إسم «الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية» فهي بهذا الإختيار تندرج في مفهوم نظام جمهوري ديمقراطي شعبي، لكن الممارسات الميدانية بين 62-1989 ظلت قائمة على «البطولة الفردية» -إذا إستتنينا أيام مناقشة الميثاق الوطني في عهدي بومدين و بن جديد- فقد حكم أحمد بن بللة الجزائر بعقلية الفرد التي جعلت عضوا في المكتب السياسي بسل في أمانة المكتب يقرر أنه لم يكن يعرف شيئا عما كان يجري حوله، و هو ما دفع بسن المجزائر من الزعامة الفردية بإبعاد «الدكتاتور» و العودة إلى نظام الحكم الجرائر من الزعامة أولى نحو إقامة مؤسسات الدولة.

لكن الذي حدث بعد «التصحيح التوري» مباشرة هو عودة الحكم الفردي في صورة الرئيس الجديد (هواري بومدين) تحست مسمى «مجلس الثورة» الأمر الذي دفع بقائد الأركان (العقيد الطاهر زبيري) بمحاولة «تصحيح» هذا المسار عند بدايته، ولكن الحلقة كانت قد أستكملت دوائرها وحسمت المعركة في «وادي العفرون» و التفت القيادات العسكرية حول

وزير الدفاع هواري بومدين و بدأ عهد جديد كسان ظهاهره السيطرة على الوضع و باطنه التخطيط البطيء لتقويض أركسان الحكم و العبودة بسالثورة إلى نقطة الصفر خاصة بعد إعدام شعباني و فرار زبيري إلى التراب التونسسي و تنحية الرئيس بن بللة و عودة الحكم إلى «مجلسس الشورة» بقيادة العقيد هواري بومدين وزير الدفاع أنذاك.

لكن -و بشهادات كثيرة بلغت حد التواتر - كان الجو منذ فجر الإستقلال مشحونا بالتوتر السياسي و العسكري، و كان القرار فرديا أحاديا من جانب واحد، و لم يكن أمام رئيس الجمهورية خيار أخر إلا خيار القوة لذلك أنشأ «الميلشيا الشعبية» لتقليم أظافر الجيش الذي خرج مزهوا بانتصارات الرائعة على فرنسا و الحلف الأطلسي الذي خلف وراءه حسب إحصائية رسمية 60 ألف عميل (حركي) و أزيد من 13 ألف إداري، بل أن أحد وزراء الداخلية الجزائريين (مزيان شريف) قدم في بعض تقاريره الرسمية رقما أكبر من هذا بكثير و ذكر في هذا التقرير أن حوالي 700 ألف جزائري إختاروا سنة 1962 الإندماج مع فرنسا في الوقت الذي إختار الشعب الجزائري طريق الإستقلال و البناء و التشيد، هولاء الحركة و الخونة (العملاء) قد يصل عددهم اليوم مع عائلاتهم إلى 3 ملايين مازالوا يدينون بالولاء لفرنسا.

و هو رقم لا ينبغي نسيانه أو إغفاله عند كل حديث عن مكونات الصراع في الجزائر.

كانت النتيجة خلال تجربة حكم طويلية داميت 28 عاميا هي دخول جبهة التحرير الوطني طور الشيخوخة بعدما كشفت الأحيداث المتسارعة أن العملاق كان يقف على أرجل من طين و أن ضخامة التهياكل كانت مجرد ممارسات بيروقر اطية حملت في أحشائها بذور إنهزام هذا الحزب العتيد عند أول تجربة إنتخابية تعددية في جوان 1990 أمام خصم عنيد ولد كبيرا و بغير مقدمات.

و هو درس مهم يجب الإحتفاظ به إلى حين.

هذا عن الإطار الإشتراكي داخل حزب الجبهة الذي حكم البلاد أزيد مــن ربع قرن.

### 2- الإطار التغريبي:

و هو الإطار الذي حمل لواءه الشيوعيون و بعض الخارجين عن انضباط جبهة التحرير من القادة و الزعماء الكبار، و السؤال المنطقي في هذا السياق هو: هل هناك فروق جوهرية بين مضامين الإطار الإشتراكي و الإطار التغريبي؟

و الجواب هو: إن عامة من كان ينتمي إلى جبهة التحريس الوطنسي و يناضل في صفوفها بانضباط حزبي كان محكوما بالثوابت الوطنيسة الأربعسة في خطوطها العريضة مهما ابتعدت به مسافة السير السياسسي عسن أهداف نضاله، وهي:

- الإسلام: كعقيدة لمجموع الشعب الجزائري (و دين الدولة) الرسمي.
- العربية: لغة رسمية في البلاد و مقوم أساسي من مقومات الأمة
   الجزائرية أو «الشعب» الجزائري.
- الوحدة الترابية: التي ظلت موضع تقدير منذ سقاها الشهداء بدمانيهم و مازالت تحفظ للشعب الجزائري تماسكه و تجنبه الإنقسام و التشتت.
- التاريخ المشترك: الذي صنعه كل الجزائريين، و خاصة منسذ الفتح الإسلامي إلى فجر الإستقلال في حلقات بطولية مترابطة.

هذه المقومات التي يسميها الجزائريون (الثوابيت) كانت تمثيل قاعدة النصال السياسي لجبهة التحرير الوطني طوال فترة حكمها الفردي (62–1989) و كان الخلاف يدور حول تحديد المفاهيم عند التطبيق (مفهوم الإسلام، و مفهوم العربية أو التعريب الخ) و على العكسس من ذلك دار نضال التغربيين على محور الثوابت نفسها، إذ كسانوا يسرون أن الإسلام «مسالة شخصية» بين الله و عباده و أن «الدين أفيون الشعوب» و أن اللغة العربية لغة تراثية تهتم بها الدراسات «الفلكلورية» بعيدا عن اللغات الحية و أن الشيعب الجزائري لا يمكن أن يتقدم خطوات نحو الأمام و يلحق بركب الحضارة و الرقي إلا إذا تخلص من إنتمائه العربي الإسلامي و سار في فلك الغيرب المتحضر أو إختار النهج الإشتراكي و تخلص من عقدة الإنتماء الشرقي و مسن ثقافة «الكتب الصفراء»!؟

كانت حجة التغربيين (الفرانكوفون، و الفرانكوفيل) قوية في السبعينات لأن الواقع كان يؤيدهم و رياح الإشتراكية كانت تسهب رخاء في أشرعة الماركسيين حتى أن أحد المهتمين الجزائرييسن بهذا الشان دون أنه في «السبعينات كان كثير من الأجانب و العرب ينظرون إلى الجزائر على أنها دولة فرانكفونية لانكية و يسارية...».

فهل كان الجزائريون شيوعيين حقا؟ و هل كفروا ثم عادوا إلى رشدهم مع الصحوة؟

كانت فترة السبعينيات و بداية الثمانينيات فترة إختبار للنظم العربية كليها أمام الزحف الصهيوني في المشرق العربي منذ عام 1967 حيث لم تفلح الدعوات القومية في تحرير شبر واحد من أرض الإسراء و المعراج -كما أسلفنا- بل إمتد التبجح الصهيوني ليبسط نفوذه على أجزاء أخرى مسن العالم العربي شرقا و غربا (من سيناء إلى جبل الشيخ) و يضرب في العمق العربسي شمالا و جنوبا (لبنان، الأردن، مصر، سوريا) و يتطاول على جيرانه الأقربيسن و الأبعدين، كاعتدائه على العراق (المفاعل النووي)...

و في الوقت الذي كانت فيه الصهيونية العالمية، و من ورائها أمريكا، تدك معاقل العرب و المسلمين و تأكلهم من أطرافهم كان أكثر هولاء العرب و المسلمين يتناحرون فيما بينهم حول مسألة ترسيم أو إعادة ترسيم الحدود (الإستعمارية) في أكثر من نقطة ساخنة في العالم الإسلامي، كان مان نتائجها و من تداعياتها الحرب العراقية -الإيرانية التي عمقت السهوة بيان الإسالميين و القومييان من جهة، ثم بيان الشعوب و الأنظمة القائماة مان جهة أخرى، ثم المناوشات الحدودية بين مصر و ليبيا، و بين ليبيا و تونس، ثم بين المغرب و موريتانيا، و بين المغرب و الصحيراء الغربية و الجزائس، و تونس و الجزائر، و ليبيا و جاراتها في محاولات «فرض» الوحدة العربية… و سوى ذلك مما حدث بين الأشقاء حول ترسيم الحدود المرسمة أو إعادة ترسيمها.

يضاف إلى كل ما سبق تنامي الحس الجماهيري لدى الشمعوب العربية و الإسلامية لأسباب اقليمية و عالمية كثيرة يقف فسي مقدمتها تقسيم العالم الإسلامي إلى كتلتين (إشتراكية و ليبرالية) تسابعتين للمعسكرين الإشمتراكي و الرأسمالي و افتعال عداوات فاضحة بين الأنظمة و الشعوب فيما يعسرف

بالحرب الباردة بين الكتلتين عقابيل الحرب العالمية الثانية إلى سقوط المعسكر الإشتراكي و سقوط جدار برلين.

هذه العوامل كلها زرعت في الكيان الإسلامي عناصر دخيلة كان من أبرزها التيارات «المستغربة» الوافدة علينا من الشرق و الغرب، و التي قلنا إنها وجدت لها في الجزائر أرضية خصبة أيدتها مجريات الأحداث خلال فترة السبعينات إلى غاية سنة 1982 تاريخ (تجمع الإسلاميين بالجامعة المركزية) حيث طغى على سطح الأحداث تيار جديد هو أصلا من إفرازات الصحوة الإسلامية العالمية حين بدأت موازين القوى تتراجع لتأخذ مسارات أخرى نحو مناز لات عنيفة بين الإسلام و الشيوعية في مرحلة أولى، ثم بين حملة المشووع الإسلامي و كافة التيارات المناوئة في مرحلة تالية غيرت قسمات المجتمع الجزائري كله من الأدبيات الإشتراكية التي كانت مفروضة عليه السي زحف مريب نحو الديمقراطية المبطنة بكثير من المؤامرات، و الخصدع، و المقالب، و الآلاعيب السياسية كان للكتلة اليسارية، دور فيسها كما كانت لجماعات المصالح بصماتها عليها، و لم يشذ عنها الإسلاميون فقصد كانوا هم كذلك ضمالعين في صناعتها.

الكتلة الشيوعية في الجزائس (بجناحيها الماركسي و التروتسكي) أخذت تفقد مواقعها تدريجيا منذ وفاة الرئيس هواري بومدين و تولى بن جديد لمقاليد الحكم، فقد بدأت منظماتها الجماهيرية الثلاث غير الرسمية (الشباب، النساء، العمال) تتراجع أمام الإصلاحات الشاذلية التي أفرغت هذه المنظمات من محتوياتها الإيديولوجية تدريجيا بالتراجع عن الإشتراكية تحت شعار «المراجعة لا التراجع» من أجل حياة أفضل... بل إنها تسهاوت الواحدة تلو الأخرى أمام سياسة ماكرة كانت فصولها تنفذ تحت شعار : «التغيير في إطسار الإستمرارية».

فالإتحاد الوطني للشبيبة الجزائرية السذي كان من أكسبر المنظمات الجماهيرية في عهد الحزب الواحد، و الذي كان محرما على الإسلامين بدأ ينفتح على المفاهيم الإسلامية، و بدأت مجلته «الوحدة» تطرح بعض الموضوعات الإسلامية التي كانت معدودة من صميم الرجعيات و التامر مع الأمبريالية العالمية لضرب الخيارات الإشتراكية، و بدأت رحلات «نجمة» السياحية تفتح أبوابها لغير «الإتحاديين»... و مع هذا الإنفتاح تسربت عناصر كثيرة من شباب الصحوة إلى عمق الإتحاد لم تكن تؤمسن بشيء من لغو

الإشتراكية و لا تتغنى بأدبيات الإتحاد الوطني للشبيبة الجزائرية على نحو جعل الخطاب الإيديولوجي يتغير إلى ما يشبه النقيض بين سنوات 82-1987 ليفسح المجال أمام الخطاب الإسلامي الذي كان «موضعة» العشرية التاسعة من هذا القرن (81-1991).

و الأمر نفسه ينطبق على الإتحاذ العام للعمال الجزائريين، و على الإتحاد النسائي، و هو الأمر الذي ضيق الدائرة على طلائع الماركسية و التروتسكية فباتوا يبحثون عن مناضلين في صفوف العمال، كما ضيق الخناق على قواعد جبهة التحرير و قممهم في سدة الحكم في تلك السنوات الموصوفة بد«التسيب» على جميع المستويات، مما كسر «هيبة الدولة» و فتح الباب واسعا أمام صدراع من نوع جديد جعل الحزب الحاكم نفسه يتصدع في بنيته الداخلية و يفقد قوتسه و تماسكه و يدخل مرحلة صراع الأجنحة التي أفضت السي أحداث أكتوبر كثيرة دور المفجر.

الشيوعيون و جميع المستغربين وجدوا أنفسهم بين 82-1987 وجها لوجه أمام تيار إسلامي كاسح دخل الصسراع من طرق كثيرة و فرض وجوده على الواقع الجماهيري برمته، و لمنا وجند قبولا غير مشروط لخطابه الجماهيري أخذ في الإنتشار الأفقي السنريع دون توريث للمنهج النبوي الشريف في الأخلاقيات العاليسة و القندوة المؤطرة، و قند أغرته قوته الجماهيرية فراح يطلب النزال في كل موقع و يفتح على نفسه جبهات متعددة عجلت هي الأخرى بأحداث أكتوبر 1988 ليخرج الجميع من السرية إلى العلن.

و تبدأ سياسة المواجهة لفضح ديمقراطية الواجهة.

## 3- الإطار الإسلامي:

سبق الحديث بشكل مجمل عن مكونات التيار الإسلامي و الأطر الحركية التي إنتظمت هذا التيار، غير أن السياق يقتضينا أن نربط مقدمات جذور الصراع في الجزائر بنتائجها حتى يستقيم الفهم، و يدرك الناس حقيقة مكونات هذا الصراع الدامي الذي أكل الأخضر و اليابس في جزائرنا البيضاء و عاد بالجزائر إلى سنة 1954 في ملابساتها العامة، في غياب عدو واضح يمكن أن يتم الإتفاق على حربه.

الإسلام في الجزائر ليس جديدا، فقد نقل الفاتحون الأوائل دين الله الخالي هذه الربوع مع نهاية القرن الأول الهجري في خلافة بناي أمياء، و قابر الفاتح عقبة بن نافع رضي الله عنه (في ولاية بساحرة بالجنوب الجزائري) مازال شاهدا على إسلامية هذا القطر ... ولا نحب أن نسترسل في سارد ها الحديث الذي نعتقد أنه لا يوجد أحد يجهله، إذ يكفي التذكير بأن 132 سنة مالاستدمار الغاشم لم تغير من «هوية» هذا الشعب شيئا برغم التشويهات التي أصابت مظاهر الهوية، و المسخ الذي خدش صفاءها، إلا أن الشعب الجزائس ظل برغم كل محاولات المسخ وفيا لمبادئه، مستمسكا بعقيدته، مدافعا عن دينه و لغته.

لأجل ذلك قلنا أن جذور الصحيراع في الجزائير بدأت مع أواخير ثورة التحرير و إن كانت البذور مزروعة منذ زمن ميلاد الأحيزاب الوطنية، لكن المحطات الكبرى لهذا الصراع تم صنعها في خضم الثورة، و مع بدايسات الإستقلال، في محطات لا يجهلها أحد من العارفين بخفايا الثورة و مساحدت في (مؤتمر الصومام، و مؤتمر طرابلسس، و محادثات ايفيان، و الحكومة المؤقتة) فقد شعرت أطراف كثيرة كانت تصارع الإستعمار مجتمعة أن العسدو الأكبر قد إندحر، و أن ثمرة الكفاح المسلح أوشكت على النضيج، و أن قطفها يحتاج إلى إعداد «مشروع مجتمع» أو تهيئة الأرضية السياسية لميلاد «حكومة وطنية».

بحجة المحافظة على الوحدة الوطنية لم يسمح -في بداية الإستقلال إلى سنة 1989 لأي طرف بتشكيل حزب معارض أو جمعية سياسية أو حتى هيئة خيرية خارج إطار النظام القائم، و إذا حدث أن سمح لها بالميلاد فسرعان مسايبادر النظام إلى وأدها و حلها و مصادرة ممتلكاتها، كما حدث لدجمعية القيم» التى سبق الحديث عنها.

مع بداية الإستقلال استأنف الدعاة العمل الإسلامي -الذي كان موجودا أصلا- في شكل دروس مسجدية، ثم تطور الله محاضرات و اتصالات شخصية بهدف التنسيق و التنظيم و توسيع القاعدة الجماهيرية في صفوف العامة و الدهماء من الناس، و قد وازى هذا الخط الجماهيري خط أخر أكثر عمقا و فعالية هو خط النشاط الجامعي في أوساط الطلبة و كبار المتقفين الجامعيين، و قد لعب الأستاذ ملك بن نبي دورا رياديا في هذا المجال، غير أن حرص الكتلة السياسية (و من ورائها الكتلة العسكرية) على بناء دولة وطنية

كان يبرر كثيرا من التجاوزات في حق العلم و المعرفة و الدعوة و التفقه، و صدار النشاط الإسلامي العلني -في نظر الزعماء - عمالة لأمريكا و للأمبريالية العالمية و هو ما كان يهدد، في نظرهم، المسار الإشتراكي و من ثم الوحدة الوطنية خاصة بعد الخلاف الذي نشب بين الزعيم جمال عبد الناصر و الإخوان المسلمين في مصر، ذلك الخلاف الذي أدى إلى إعدام ثلة من خيرة علماء مصر و دعاتها و مفكريسها سنوات 65-1967 منع بدايسة الإجتياح الصمهيوني للعالم العربي.

هذه التفاعلات كان لها تأثيرها السلبي على توريث المنهج الإسلامي لأبناء المجزائر بعد خروج فرنسا، و بداية انحراف الأنظمة الحاكمة المتتالية عن مسلر مبادئ أول نوفمبر 1954 المحدد بمبادئ و أهداف البيان التساريخي المشهور، و قد عمق الماساة أكثر انعدام وجود العدد الكافي من العلماء بالمعنى الشسرعي للكلمة إلا ما كان من ثمار جمعية العلماء المسلمين الجزائريين الذبن همشوا و حوصروا و ضيق عليهم على نحو جعلهم بعد حل «جمعية القيم» سنة 1966 يلوذ بعضهم بالصمت، و ينكب البعض الاخر على طلب العلم، و ينصسرف لفيف منهم إلى النشاط السري أو العمل الفردي المنعزل أو اللجوء إلى الخسارج لمتابعة الدراسة و طلب العلم و الدعوة إلى الله هناك.

هذا التوزع الذي لم يخطط له بشر هو الذي هيأ الأجواء العامــة للصحــوة الإسلامية في الجزائر و عدد روافدها و مشـــاربها الثقافيــة و نــوع وســائلها الدعوية، و هو ما سيكون له شأن خطير في أدبيات الإسلاميين فـــي الجزائــر و توجهاتهم و مواقفهم غداة الإنفتاح، ذلك أن المورد لم يكن واحدا فقد إختلــف باختلاف المصدر، و هو ما مهد لثقافة الإختلاف.

كان المفكر الكبير الاستاذ مالك بن نبي رحمه الله من ألمع هـــذه الوجـوه تأثيرا في الواقع الفكري و الثقافي من خلال الندوة الأسبوعية التي كان يعقدهـا «لنخبة» من المثقفين الجزائريين قصد «إيجاد إنسان الحضارة و القضاء علـــي إنسان ما بعد الموحدين»، أي الارتقاء بالإنسان من عالم الغرائز و الأشياء إلـــي عالم الأفكار و القيم، و هي محاولة جريئة و غير مفهومــة فــي ذلـك الوقــت المتقدم من عمر الإستقلال في الجزائر.

هذا المهندس الكهربائي الفذ الذي لخص مشكلات العالم الإسلامي كلها في كلمة واحدة هي «التخلف» و حدد الحل لكل هذه المشكلات في كلمة واحدة هي

- جذور الصراع في الجزائ - 156

«الأفكار» نجح في تكوين ثلة من الشباب تكوينا فكريا عاليا بعيدًا عن أسلوب الإثارة العاطفية و التهريج الخطابي التبريري الذي كانت تسلكه بعض المناهج التربوية لتعبئة الجماهير «و تثويرها» في وجه الحكام لتكون الحصيالة دائما صداما غير متكافئ مع السلطة القائمة كثيرا ما كانت تنتهي في الغالب نهاية «حُسَيْنيّة» تذكّر بكربلاء!؟

لقد أسس الأستاذ بن نبي نشاطا «نخبويا» معتبرا، و أضاف إلى الحركسة الإسلامية رصيدا فكريسا جديدا نسزل بالفكر الإسلامي المعاصر إلى عمق المشكلات مبتعدا بها عن «ثقافة المحنة» إلى منطق الحضارة القائم على مبدإ التحدي و الإستجابة (في قانون علم النفسس)، أو التوثسر و الفعالية (في قانون الفيزياء)، و هيأ بذلك التربة الحضارية الخصبة في الجزائر و لسو بقدر ضئيل لتلقي الصدمات الحضارية بصورة إيجابية كان يمكن أن تكون رائدة، و لكنه أفضى إلى ربّه قبل أن يفرغ من تكوين تلميذ واحد في مستوى التحديات التي كان يعد تلاميذته لمواجهتها، و هو الأمر الذي جعل كل تلامذته، و كل المتحدثين باسمه، يعانون، إعاقة فكرية و قفت بهم في منتصف الطريسق بين بقايا «إنسان ما بعد الموحدين» و معالم إنسسان الحضارة في «عالم الأفكار».

فلو فهم تلميذ واحد حقيقة ما كان يطرحه الأستاذ بين نبي في ندواته و استوعب الجيل اللاحق ما سجله في مجموع كتبه القيّمة التي وضعها جميعا تحت عنوان مشترك هو «مشكلات الحضارة» ليجعل وجهة العسالم الإسسلامي كله حضارية، أقول: لو فقه تلميذ واحد عن الأستاذ بن نبي ما كسان يطرحه بعمق لجنبنا هذا الفهم كثيرا من القلاقل و الهزات، و لكن الغالب على ظني أن أتباع بن نبي لم يستوعبوا بدقة و عمق ما كسان بصدد طرحه في ندواته الأسبوعية و شكلوا -بعد موته- تياراً شبيها بتيار المعتزلة كان يمكن أن يسهم في بلورة معالم حضارة بديلة لكن التيار الجماهيري الفوغسالي جرفهم تجساه وجهة أخرى.

في آخر حوار معه قبيل وفاته (رحمة الله عليه) في نهاية سنة 1973 سجل هذه الفقرة المهمة فقال: «إننا غير مهيئين لا سياسيا، و لا فكريا لمواجهة المشكلات التي تعترضنا في هذه المرحلة، و في هذه الفترة من هذا القرن...» ثم قال: «و حلّ هذه المشاكل لا يمكن إلا على أساس حضاري، أما الحل السياسي فلا يمكن، و كل الحلول الأخرى غير مقبولة... إن حلل المشاكل لا

يمكن أن يكون في مجال قطري... و لقد أراد بعضهم أن يعوض القطر بحدود القومية فظهر أن القومية وضبعت حدودا أخرى، و بددت طاقات أخسرى فسي القطر الواحد كانت مجتمعة قبل ذلك...».

ثم قال خاتما كلامه: «لم يبق إلا شيء واحد، و أظن أن الفكر الإسلامي بدأ ينضب عند الشباب و عند غير الشباب، هو أن القضية بالنسبة لأي مجتمع قضية حضارية أساسا، ثم تصير تتجزأ إلى قضايا قطرية جوهرية، نحسن إذن نطالب بمواجهة المعركة الكبرى التي ستؤول نتيجتها إلى تلوين الخريطة بلون عقيدة واحدة، أما الإسلام أو الشيوعية، و من ورائها المسيحية، و عندما نقسدر شروط إنتصارنا في هذه المعركة نراها موقوفة على معركة داخلية لحل قضية التخلف على أساس حضاري، و عندها يتهيأ الظرف الملائم كي يستطيع العسالم الإسلامي دخول المعركة العالمية مصفى من عقده النفسية... هذه هي الوصية التي نتواصى بها، و أشعر و أنا أتحدث إليكم بأنني أوصيكم بشيء خطير، لأننط لا نراه بل نحن منشغلون بمشكلات أخرى» أ.هـ..

مات الأستاذ مالك، و لم يفهم كثير ممن تتلمذوا عليه أو درسوا كتبه حقيقة المعركة (الحضارية) العالمية التي كان يتحدث عنها، و دارت صراعات كثيرة في الجزائر -أضاعت الوقت و بددت الطاقة - تحت ضغط الحاجة، و هو ما عبر عنه أحد تلامذة الأستاذ مالك بقوله: «ففي أجواء هذه الأوضاع المتفجرة فرض على الحركة الإسلامية -إلى حد ما- أن تنتهج أسلوب الإثارة العاطفية لتعبئة الجماهير و تجنيدها ضد المشروع الغربي لهويية الأمة و وجودها، فاتسمت منظومتها الفكرية بصفة عامة بالعمومية و المثالية، و المبالغة أحيانا، و قلة الإلتفات إلى الذات، و إهمال النقد الذاتي و رفضه و اعتباره من عواميل الهدم و التخذيل، و هو الجو الذي إستمر بعد إستقلال البلاد الإسلامية، و اتخبذ أبعادا درامية جديدة باصطدام الإسلاميين مع السلطة...»!

# و الجميع كان ضمحية نصف الفهم.

و هكذا بدأت نذر الصراع في الجزائر تلوح في الأفق الفكري و السياسي و الإجتّماعي، و تطل على الواقع الحضاري بررؤوس تسلات تحمل ثلاثة مشاريع متباينة إلى درجة التناقض و التصادم أحيانا، كل طرف منها يزعهم أنه أولى بسياسة الأمة، و أحق بإمامة الناس و أقدر على قيادة الجماهير نحسو الخير و الرفاه، و هي :

- انمشروع القومي بكل مكوناته و مواريثه الشرقية و أجنحته المعروفسة محليا و عالميا.
- و المشروع التغريبي بكل ما يحمله من «ثورة» على القيم و قطيعة مسع الماضي كله.
- و المشروع الاسلامي بكل إحباطاته التاريخية و ما عاناه من كبت و تهميش و قهر.

و للحق نقول: إن هذه المشاريع كانت بذورها قد زرعيت منه ظهور الحركات الوطنية غداة الحرب العالمية الأولى، و تحديدا بعد سقوط الخلافة الإسلامية بسقوط آخر معاقلها في تركيا حيث ظهرت الدعوات القوميسة (الطور انية) لتقضي على البقية الباقية من عوامل الوحدة بين المسلمين، و تفتيت الكيان الإسلامي إلى دويلات يتقاسمها نفوذ المعسكرين بعيد الحيرب العالمية المعسكر الإشتراكي يتخلى عن كثير من «محمياته» في العالم العربسي، و الأن الجز ائر كانت إحدى هذه «المحميات» السوفياتية فقد بدأت بنية النظام الجز انـوى الصراع بعضها داخلي وكثير منها خارجي نذكر من بينسها تدهمور أسمعان النفط، و سقوط شاه إيران، و اندلاع الجهاد المسلح في بلاد الأفغان بعد التنخلف السوفياتي السافر في شؤون الشعب الأفغاني، و تبلورت المفساهيد الحصاريسة لدى أبناء الصحوة عالميا على نحو أفرز مصطلحات جديدة لم تكن من إبتكسار الإسلاميين و إنما أعدت في مخابر الغسرب مثل مصطلح «الاصوليلة»، و الاسلام السياسي، و الإرهاب الديني، و الحكومة الدينيسة (الثيوقراطيسة)... و سوى ذلك من مفردات أذكت فيما بعد عناصر انصراع في الجزائر و شكلت بؤر ضغط منخفض في بقاع كثيرة من العالم الإسلامي تمهيدا الإنفجارات كبيري تربيت عنها إنهيار ات مهونة.

كيف تفاعلت هذه العناصر كلها في نسيج المجتمع الجزائري لتصنع احداثـ دامية؟ و من كان يقف وراء زراعة هذه البذور و رعايـة هـذه الجـ ذور فـي جزائر الشهداء؟ و ما هي مكونات هذا الصراع؟ و ما هي خفاياه؟

لنكشف أو لا عن ميدان المعركة ليسهل علينا فحص الجددور و التعرف على البذور القديمة و الجديدة.

## سادسا: دعائم الصراع و مغذياته:

بين سنوات 82-1987 برزت في الجزائر ظاهرتان كانتا ملفتتين للنظر لأنهما أحرجتا النظام القائم وقتئذ بصورة نفعت بالأحداث إلى الإنفجار المفاجئ في خريف السنة الموالية، هاتان الظاهرتان هما:

ظاهرة تكاثر المساجد و المصليات و انتشارها عبر كامل مدن الجزائسر
 قراها بغير ترخيص من الدولة و لا علم من السلطات المحلية.

- ظاهرة التمرد على السلطة، و شق عصا الطاعة في وجهها، و اعسلان ذلك في كل المحافل و المناسبات الرسمية و غيير الرسسمية حتى قيل : إن الشعب الوحيد الذي كان يسب قياداته علنا هو الشعب الجزائري.

نص نعتقد إن لهذه الظواهر خفايا و أسرارا كانت تقسف وراءها بعسض جماعات الصغط و تدفع بها إلى نهايتها المرسسومة، كما نعتقد أن أسهاتين الظاهرتين قوة الفتيل الصاعق الذي عجل بتفجير بنية النظام الجزائسري الدذي أمضى 28 عاما، على نمط الأنظمة الشمولية القائمة، يعيش على أحلام النظسرة الأحادية للشياء مهما إختلفت ظروف الناس و تعددت حاجاتهم و مطالبهم...

نذلك أرى من المنهجية أن أشير إلى هاتين الظاهرتين بصمورة موجرة حتى تتكامل أجزاء مشاهد الصراع الذي نحاول فهمه و تفسيره و الوقوف على جذوره الأولى في هذه الصفحات التي نعدها «مشروعا» يحساول فهم جدور الصراع في الجزائر.

#### 1- معركة المسجد:

لا أحد بي حاحة إلى التذكير بالدور الريادي و التاريخي الذي لعبه المسجد في تاريخ الإسلاء كله منذ هجرة الرسول (ص) إلى يوم الناس هذا، و لا أعتقد أن القارئ بحاجة إلى أن أحدثه عن الرسالة الحضارية التي كسانت منطأقاتها الأولى بيوت الله تعالى، لكن الذي لا يليق بي اغفاله هو صمود مؤسسة المسجد في وجه جميع أشكال المسخ و أساليب التغريب التي مارستها قدوى الإستكبار العالمية على الشعوب الإسلامية التي استعمرتها مسستغلة فراغ ايديها مسالسلاح، فلا أحد في الجزائر -أو خارجها- يستطيع نكران الرسالة النصالية التي واجهها الاستعمار من داخل المسجد، و الجسهاد المستميت السذي قدد «شيوخ» المساحد ضد غطرسة الإستدمار الفرنسي، و لا أحد يمكنه القيام بسأي

دراسة منهجية في العالم الإسلامي كله أو بعضه حسول أوضاعسه و مشكلاته و تطلعاته و اماله دون التذكير بمؤسسة المسجد و دورها في توجيسه المعسارك الفاصلة بين الإسلام و خصومه.

المسجد في الجزائر له وقع خاص في نفوس الناس، فالمساهمة فسي بنساء مسجد طريق لدخول الجنة، و السكوت على هدم مسجد حمهما كانت الأسسباب و الدواعي كفر نهايته النار، هذا هو اعتقاد عامة الناس بل خاصتهم، و كسان الفرار إلى المسجد أيام الازمات و النوازل (الهزات الأرضيسة و السزلازل...) أمر؛ مألوفا لدى الجميع، و أداء اليمين في المسجد يوم الجمعة عمل يتهرب منسه اللصوص و السكارى و الحشاشين ناهيك عن العقلاء و أهل العلم و الفضل، يوم كان للمسجد حرمته و للائمة مرجعيتهم و هيبتهم...

الرئيس هواري بومدين كان يعرف هذه الحقائق، و له يكسن غافلا عن «خطوره» دور المساجد، و هو رجل شبه ازهري، نذلك وضع فسي محطط بناء مسجد في كل قرية نموذجية (إشتراكية)، فيمد الطريسق المساحد في كل قرية نموذجية (إشتراكية)، فيمد الطريسق المساحد الذين كانوا يمررون مشاريعهم الحسات عنسوال «اجماعات المساجد» و لو امت به العمر و وصلل برنامجه اللي نهايت الخيرية لبناء المساجد الجزائر ألفا اخرى مسلع القسري الالليف المسلطرة فلي سياسة «الثورة الزراعية»، فبعد وفاته و منسذ السنة 1980 على مسلوى المخطط الخماسي و اصل النظام الشاذلي مشسروع بناء المساجد (ملع عبر التراب الوطنسي أن هنساك مشاريع شلعية لبناء مساجد موازيدة لمساجد الحرة» و يسميها بعض البساريين فلي المناجد الحكومة كانت تسمى «المساجد الحرة» و يسميها بعض البساريين فلي المناجد المتوحشة!!

نقد سجنت أقلام المخابرات وقتذ كلاما خطيرا حول انشطة سياسية كسانت محظورة تمارسها بعض المساجد التي لا تشرف عليها الدولة مما دفع بسالرئيس بن جديد الى أن يثور في خطابه نيئة 11 نوهمبر 1986 على المساجد و يعلس ان البناء الفوضوي للمساجد لم يعد عملا مقبولا، مهما كانت المسبررات، و ان الدونة سوف تشرف -هي وحدها- على التخطيط و المراقبة و البناء..

و قد غمز -في خطابه ذاك- بعض المسؤولين الذين تسساهلوا في منتح رخص البناء الفوضوي لكل راغب في إقامة مسجد بجوار مسكنه، و هو ما فهم

\_\_\_\_جدور الصراع في الجزائ - 161

منه «الملاحظون» بداية السقوط، أو بداية الصراع بيسن الرئيس و أجهزت التنفيذية بدليل أن خطاب الرئيس لم يوقف عمليات البناء، و تكاثرت المساجد و انتشرت حتى بلغت المساجد التي لا تخضع لمراقبة السلطة، و لا لرقابة وزارة الشؤون الدينية سنة 1988 أزيد من 700 مسجدا عدا المصليسات التي كانت داخل المصانع و المعامل و الثانويات و الأحياء الجامعية و الجامعات، و الثكنات العسكرية، و الدكاكين و المتاجر، و المطارات...الخ.

و سواء أكانت هذه المساجد تحت إشراف الدولة (عبير وزارة الشيؤون الدينية) أو كانت خارجة عن وصايتها كونها مساجد بناها الشيعب بأمواله الخاصة، فقد إستعصى امر «تأميمها» كما استعصى أمر تسييرها و الإشبراف عليها و إدخالها في النمط السياسي المتبع لأربعة أسبباب رئيسية في ذلك الهقت:

- عدم وجود أئمة أكفاء تابعين لسلطة النظام الحاكم.
- ارتفاع المستوى الثقافي و اتساع دائرة التحصيل الشرعي لمدى أبناء الصحوة عامة.
- شعور المواطنين بان المسجد صار لهم لانهم أقاموه باموالهم الخاصـة
   بغير مساعدة من الدولة.
- علو نبرة خطباء «المساجد الحسرة» و جرأتهم على النظهم القسائم و رموزه بشكل علني كانت تترجمه كل يوم جمعه الخطه المنبرية بمكبرات الصوت.

بهذا الغياب الفاضح للدولة وجدت السلطة نفسها أمام الأمر الواقع، و برغم محاولاتها التي جاءت متأخرة لفتح مراكز و معاهد لتكوين الأنهاء و الخطباء تملأ بهم فراغات المساجد، و تعد بسهم العجيز القيائم في أكثر الجواميع و المصليات الآن هذا الإجراء جاء متأخرا، فقد تخرج في هذه المعاهد حطباء تابعين حمر حيث التكوين و التنظيم السري و الإنتماء لحركات إسلامية كانت تعمل في الخفاء في عصر السرية، و برغم كل المحاولات المبذولة حمن نقيض الترغيب الى نقيض الترهيب ظلت المعارضة الإسلامية السرية تبسيط يدها على أزيد من 2400 مسجدا عدا المراكز الجامعية، و قد تراجحت كفتا الخطبة بين مساجد الحكومة و المساجد الحرة بتخرج أولى دفعات الجامعية الاسلامية واحتراف كثير من الشباب لفن الخطابة بعد رواج أشرطة الخطيب المصيري عبد الحميد كشك، و الكويتي الشيخ احمد القطان، و امثالهما كالشيخ حسن أيوب و الغرالي و القرضاوي... و سواهم.

إن اتساع حركة بناء المساجد و تكاثرها و انتشارها عبر الوطن صاحبتها ظاهرة أخرى هي إقبال الناس على بيوت الله تعالى، حيث تحول الكثير منها، أيام الجمع و الأعياد و المناسبات، إلى وكالات انباء تبث أخبار العالم الإسلامي كله لتعطش المؤمنين إلى سماع مثل هذه الأخبار كون الإعلام (في زمن الحزب الواحد) كان لا يبث شيئا و لا يتحدث إلا عن الانجازات الوهمية، فكان المسجد هو البديل الطبيعي، عن كل إنسدادات الواقع الإعلامي، و توترات أعماق النفس و إحباطاتها و تهميشها على جميع الأصعدة...

كان كثير من خطباء المساجد الحرة «ينفسون» عن المكبوت السياسي في أعماق الجماهير الغاضبة من تعفنات نظام طال زمن حكمه و طالت معه غربة الأمة داخل واقع يميزه القهر و التهميش و طغيان الخطاب الديماغوجي على حساب معاناة الشعب كله و حرمانه من أدنى حقوقه المادية و المعنويسة امساء حفنة من الناس استحوذت على الثروة و الحكسم و سامت المواطنيسن سوء المعاملة.

لقد ظل المسجد -بهذه الوظيفة الإجتماعية المجانية - هو المسجد الوحيت لجماهير كانت تبحث عن مفقود لا تعرف حقيقته، فوجدت في الخصاب الإسلامي (المسجدي) ما يستفز عواطفها بهدف تجنيد جماهيري و تعبئة شعبية و شحن نفسي لمعركة تجهل ميدانها و قادتها و زمانها و العدو الذي سيتواجهه هذه الجماهير المشحونة بعاطفة الغضب، كانت هذه الجماهير الغاضبة على يقين من أن المعركة قادمة لا محالة و أن المسجد سيكون أحدد منطلقاتها لأن «مناضلين» كثيرين سيقوا من ساحة المسجد إلى غيابات السجن بعسد أحداث الجامعة المركزية، و لأن عين النظام لم تنم عن نشاطات المسجد البتة و لأن المسجد كان قد استرجع جزءا من حقيقة رسالته لو أحسنت الدولة رعايسة من المسجد كان يتردد عليه من شباب الصحوة، و علماء الأمة، و عامة المواطنين.

## 2- ذهاب هيبة الدولة :

كل شكل من أشكال التمرد ضد أي نظام قائم في أية بقعة من الأرض إنما تكون بدايته الشعور بالظلم، و الشعب الجزائري لم يشعر بالظلم فحسب و إنما عاشه و عايشه حتى أصبح الظلم في بعض المدن الجزائرية، و في كثير من الإدارات و المؤسسات يمشي على قدميه حاسر الرأس و يتبختر في أثنواب الكبرياء باسم القانون الذي كان غائبا، و أصبحت الدولة غائبة تماما حتى صارت اللفظة العامية الجزائرية «دز معاهم»، أي : «إشتك لمن تحب» شائعة

على أفواه العامة و الخاصمة، و أصبحت «الراقصة أو المغنية أقرب إلى الوالي من الفقيه»، بتعبير مؤرخ الأندلس الشهير.

إن ذهاب «هيبة الدولة» له أسباب يطول شرحها، لكن أهم سبب كان فشل تطبيق قانون «مكافحة الافات الإجتماعية» و توقفه و تجميده بعد أقل من شهر واحد من الشروع في تطبيقه لما إصطدم القائمون على مكافحة الأفات الإجتماعية بد«افة» مقربة من بطانة السلطة فتوقف المشروع و ألغي القرار، و كان هذا الأمر اخر أوراق التوت التي كانت تستر عورة النظام العاجز عن حماية نفسه و مؤسساته فضلا عن حماية مواطنيه من زحف الافات الإجتماعية التي كانت ترعلها و تديرها «مافيا» الفساد و الإرتزاق الفاحش فسي شبكة عالمية لها خيوط و أذرع أخطبوطية تربطها بكثير من عواصم أوروبا، و تعدها بالخطط و المال و مشاريع الموضة

#### 3- ميلاد الحركات المسلحة:

في تلك السنوات العجاف بدأت حركات التمرد التي دشنها النظام نفسه، أو جناح منه على الأقل، بمسرحية رائعة الإخراج عرفها الإعلام -فسي عهد الحزب الواحد أيام مرض الرئيس بومدين- بخيانة «كاب سيغلي» تلتها مباشرة وفي أقل من ستة أشهر ردة فعل قوية من دعاة الحركة البربرية سموها «الربيع الأمازيغي» بتاريخ 20 أفريل 1980 تلك الهزة التي انبقت عنها «الحركة التقافية البربرية»، ليبدأ الصراع قويا داخل الجامعة الجزائريسة بين تيارات متنافرة في غياب دولة القانون.

هذا الغياب المذهل للقانون جعل كثيرا من الأطراف تفكر في الدفاع عسن «حقوقها» بإمكانياتها الخاصة من خلال فهمها الخاص لمظاهر الظلم و تحديد كيفيات التصدي له بما أمكن، و قد إستتبع هذا التسييب السياسي و الغياب القانوني جملة من الظواهر المرضية مست كل شرائح المجتمع على جميع الأصعدة سياسيا و اقتصاديا و اجتماعيا و ثقافيا و حتى عسكريا، و هكذا بدأ الدخان يتصاعد في سماء الجزائر محذرا من تاجج النيران إذا لم يتدارك القائمون على شؤون البلاد الموقف المتردي قبل فوات الأوان، و نظرا الإنسداد قنوات الحوار بين السلطة و الشعب فقد بدأ التململ في نقاط كثيرة من الوطنين (أحداث الأغواط، الأحداث الدامية في قسنطينة و بائتة، أحسدات تيزي وزو، الإضطرابات الطلابية على مستوى كثير من الجامعات، ميلا حركات مسلحة...) و بدأت الكيانات الصغيرة تجمع حولها العناصر المشابهة لتوسّع من

\_\_\_\_\_جذور الصراع في الجزائ - 164

قواعدها النضالية التي كانت في شكل «نواة» في بداية التشكل استعدادا لمواجهات محتملة قد تختلف وسائلها و إن ابتحدت أهدافها، نذكر من بينها على سبيل المثال:

- حزب الطليعة الإشتر اكية (الغاضب منذ الإستقلال) مـــع المجموعـات التروتسكية.
- جبهة القوى الإشتراكية (المنفية منذ الإستقلال) و التي تابعت نضالها بالخارج و استهدفت على وجه الخصوص مؤسسة الجيش.
- الحركة من أجل الديمقر اطية (المحبوسة بعد التصحيح الثوري يــو م 19 جوان 1965) بزعامة الرئيس بن باللة.
- المحافظون في جبهة التحرير و الحالمون بعودة الخط الإشتراكي البومديني بعد أن شعروا بأن المجددين قد أقبروا البومدينية.
- الجماعات الإسلامية المتنافسة على إحتلال المواقع خاصة على مستوى الجامعات (جماعة الجامعة لإبن شيكو، الموحنين لنحناح، الجهاد للشيخ عثمان، الإقليميين لجاب الله... الخ).
- الحركة الثقافية البربرية... و سوى ذلك من «جماعات ضغف» جانبيــة كانت كلها تتحرك...

هذا الخليط الشائه من الأفكار و الإيديونوجيات كانت قنوات الإتصال و الحوار مسدودة بينها و بين السلطة من جهة شم بين اطرافها المتباينة و المتناقضة من جهة أخرى، و هذا الانسداد المقصود هو الذي فجر الصراع في الجامعات بين بعض انصار هذه الاطراف ثم تحول إلى أشكال من الصدام الدامي بين بعض هذه التشكيلات و قوات الأمن، ثم طفا الصراع على سطح الأحداث ليأخذ أشكال عديدة بين هذه «المجموعات» و السلطات المحلية في الأحداث ليأخذ أشكال عديدة بين هذه «المجموعات» و السلطات المحلية في كثير من القرى و الولايات (كما حدث مع جماعة الجهاد في سيدي بلعباس، و جماعة الموحدين في البليدة، و الحركة الإسلامية المسلحة بالعاشور، و جماعة الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر بكل من باتنة و تبسة، و الحركة البربرية بتيزى وزو ... الخ).

و برغم محاولات القمع التي أوكلت السي أجهزة المخابرات التي فككها بن جديد - فقد ظلت سلسلة التواصل تتمدد بيبن المدن و القرى بشكل سري أفاده بعض «القادة» من تجربتهم في ثورة التحرير كحال الشيخ مصطفى بويعلي الذي كان ضابطا في الجيش، ثم تنحى عنه، و أعلى الجهاد و قاده بنفسه، و لكنه فشل في تعبئة الجماهير العاضبة الناقمة على السلطة كونه لم يكن معروفا إلا في بعلض أطراف العاصمة، كما فشل في اقناع «شيوخ» الحركة الإسلامية بخطه القتالي، لكنه أقسض مصاجع النظام الجزائري لمدة قاربت خمس سنوات إنتهت بمصرعه و القام القباض على البحراف المراقبة و القرائرة بهم في السجون إلى أن أصبحوا «قضية» بعد أحداث أكتوبسر 1988.

المسألة أراها بحاجة إلى وقفة كونسها أحدد مكونسات جدور الصراع، أو -على الأقل- أحد دعائمه، أو عوامسل تغذيته و مده بأسبباب التفساعل و الإنفجار، فقد ظهرت «الحركة الإسلامية المسلحة» بهذا الإسم لأول مرة عسام 1979 في فترة الحزب الواحد لذلك حجبت حقيقتها على الناس و لسم تتحدث وسائل إعلام الحزب الواحد إلا عن «منظمة أشرار» تسم تفكيكها و القضاء عليها بعد القضاء على مؤسسها يوم 04 جانفي 1987 بهذا التبسيط الساذج السي درجة التدليس.

الواقع كذب هذا التدليس، و اتضح جعد أحداث أكتوسر - أن بذور «الثورة المسلحة» لم يقض عليها، و أن نشاطها الذي نشا سنة 1979 على يدي رجن كان ضابطا في صفوف ثورة التحريسر، و كان من الغاضبين على الحكومة المؤقتة و على رئاسة بن بللة على نحو دفعه إلى الوقوف مع الزعيم ايت أحمد، و الإنضمام إلى جبهة القوى الإشتراكية (FFS) شم مع الزعيم ايت أحمد، و الإنضمام إلى جبهة القوى خطبا نارية من مسجد تحول حمع بداية الصحوة - إلى «شيخ» يلقى خطبا نارية من مسجد العاشور (بالعاصمة)، و يخطط لثورة حقيقية جعلته يختفي عن الأنظار في شهر أفريل 1982 ليشرع في تجميع رجاله و ضبط خطبة البداية التي تمثلت في تفجير عدة نقاط حساسة على مستوى العاصمة الجزائرية والمطار، مقر التلفزة، مصنع الجعة، قصر العدائية، مقر الإتحاد النسائي، فندق الأوراسي...) و لأجل إنجاز هذا المخطط قيام بعمليات سطو على كثير من المواقيع، فكان يجمع العتاد، و يستولي على كميات من المتفجرات (T.N.T) من بعض المحاجر و المصانع كانت كافية لنسف مدينة بكاملها.

السلطة شعرت بالخطر الداهم فشددت قبضتها على جميع الإسلاميين، لكين ضعف الدولة كان واضحا من مواقف ظلمها للأبرياء و أخذ المحسن بجريسرة المسيء، فقد كان يتم إعتقال الإسلاميين و «المشسبوهين» بصبورة عشوائية بالتوازي مع تفشي ظاهرة طغيان «الافات الإجتماعية» و إطلاق اليسد للفساد و الرشوة و الطغيان و عجز الدولة عن معاقبة «حواشي» بطانة السلطة ممسن كانوا يتحدون العدالة، فيختلسون الأموال العمومية و بدل أن تطالهم يد القسانون كانوا يرتقون في المناصب، بل إن أحدهم كان سببا مباشرا في إيقاف مشسروع مكافحة الافات الإجتماعية و تعرض بعض القائمين على تنفيذ خطسة مكافحة الفساد للإهانة و الفصل من العمل.

واصلت جماعة بويعلي نشاطها و وسعت من دائرة حركتها لتشمل مدنما أخرى في الشرق و الغرب و الجنوب، و اتصل بعض أفرادها بمن يتقون فيهم من رجالات الحركة الإسلامية «طلبا للتأييد و النصرة» بعد أن بايع أفراد هذه الجماعة الشيخ، بويعلي «أميرا» عليهم و قسموا أنفسهم إلى أفواج «من المنطوعين للجهاد في سبيل الله».

اتصالاتهم الأولية بشيوخ الجزائر و دعاتها لم تثمر كثيرا كون الفكرة التي كانوا يطرحونها كانت أكبر من إمكانياتهم المادية و الأدبية من جهسة و كون «الأمير» بويعلي لم يكن معروفا على الساحة الدعوية إلا في أطراف العاصمسة من جهة ثانية، و كون دعوى الجهاد من حيث التطبيق لا من حيث المبدا لحمد تكن مستصاغة بين عامة شباب الصحوة سنة 1981 من جهة ثالثه، و أخيرا بسبب الخلاف الفكري بيسن الجماعات الإسلامية العاملة في المساجد و الجماعات الإسلامية العاملة في المساجد و الجماعات العاملة في الجامعات حول «الموقف الفقهي» من نظام بسن جديد الذي لم تمر عليه أكثر من ثلاثة أعوام حاول فيها بن جديد أن يغسض الطرف عن النشاطات الحادثة لجميع الفصائل العاملة بصمت ريثما يفرغ من «تطهير الجهاز» و إعادة ترتيب البيت الداخلي.

لكن الأمر تطور إلى القتل و استعمال السلاح ضد قوات الأمن، فبتـــاريخ 17 نوفمبر 1982 (أي بعد تجمع الجامعة المركزية بخمسة ايام فقــط) أطلقـت جماعة مسلحة النار على حاجز أمني لتصيب دركيا بجروح، تلت هذه الحادثــة عملية توزيع منشورات تحريضيــة تتضمــن دعــوة صريحــة الــى الجــهاد و تتهم النظام بالطغيان و الكفر، صاحبتها أشرطة مســموعة بصــوت الشــيخ بويعلي يدعو فيها علماء الجزائر إلى تأييده، و الشعب إلى الإلتحــاق بصفوفــه بويعلي يدعو فيها علماء الجزائر إلى تأييده، و الشعب إلى الإلتحــاق بصفوفــه

و نصرة الجهاد، و اتسعت الدائرة لتشمل «جماعة الجهاد» التي يتزعمها الشيخ عثمان (بالغرب الجزائري) مع مجموعات أخرى منفصلة في كل من تلمسان، وهران، مستغانم، قسنطينة، بسكرة، الوادي، باتنة، تبسة... و هلم جرا، شم تطورت الأمور إلى تكفير المجتمع، ثم التخطيط لإغتيال الوزير الأول (عبد الغني) و رسم خطة لاختطاف كبير جبهة التحرير الوطني (مساعدية)... لكن التنفيذ لم يتم بسبب العمل المباغت الذي قامت به قوات الأمن ضد بعض أفراد الجماعة المقاتلة -قيل بأن أحد الناس باعهم للنظام! - فاعتقلت منهم 14 شخصا كانوا ينوون توزيع منشور (بيان التعريف)، قبل توزيعه، مما عرض الخطة كلها للفشل بعد إطلاع جهاز المخابرات على تفاصيلها و جزئياتها، و هكذا على المخابرات وضع يدها على الخريطة السرية للجماعة و فروعها، و هكذا عرفت بشكل دقيق شبكتها العاملة.

و هنا بدأ فصل أخر من الصراع باتجاه أخر و لأهدداف جديدة مثلت منعرجا دمويا سبقه مخاض عسير.

## 4- المخاض العسير:

يصف أحد المتتبعين لمسار الكفاح المسلح في الجزائر بعد الإستقلال، عند حديثه عن قضية بويعلي، نشاط هذه الحركة فيقول: «ظهر بويعلي و جماعته في سياق تاريخي معين تميز بفشل المشاريع التنموية ذات الخطاب الشعبوي الإشتراكي و الوحدوي، و بالفشل السياسي للنظام الليسبرالي المرقع السذي حاولت إنتهاجه بعض الأنظمة العربية المقربة من دوائر الغرب السياسية و الإحتكارية، و بتصاعد نشاطات مسلحة شبه معزولة على مستوى عدد من الأقطار العربية و الإسلامية ... و بانفجار العلاقة التي وصلت حد الحرب المرعبة بين العراق القومي البعثي و إيران الإسلامية الشعبية...» أ.هـ.

كانت أحداث كثيرة ضاغطة تجري في أكثر من قطر إسلامي، ففي تونس تحركت الجماهير في (إنتفاضة الخبز) كما سمتها بعض الصحف، و في ليبيا (أحداث بنغازي)، و في مصر (مصرع السادات)، و في السعودية (أحداث الحرم المكي)، و في سوريا (كارثة حماه)، و في السودان (زحف الإسلاميين على القومية)، وفي أفغانستان (الغيزو الروسيي و بداية الكفاح المسلح)... الخ، و كلها كانت تصب في قناة «الثورة» المسلحة على النظم الشمولية التي كتمت الحريات العامة و صادرت إرادة الشيعوب و حقها في التمتع بخيرات أوطانها.

يضاف إليها التوترات الخطيرة التي كان عليها المغرب العربي (الإسلامي) الكبير، أما في الجزائر فقد شرع التيار الشيوعي مكرها بالإنسحاب من ساحات المنازلة مع الإسلاميين (و المعربين) تاركا الجولات القادمة سلجالا بينهم و بين النظام بعد أحداث الجامعة المركزية ليعيد تموقع التكتيكي في جهازي الإعلام داخل الوطن، و يطلب النجدة من أنصاره في مواقع أخرى ليشرع في إعادة الإنتشار، و يخطط من منفاه لمناز لات لاحقة بصلورة أعمق و أدق و أكثر منهجية بعد أن عرف التيارات الإسلامية على حقيقتها في الميدان، و هي الصورة التي نعدها بداية المخاص العسير في حركة الغضب الجماهيري، و التي بها تكتمل لوحة جذور الصراع في الجزائر كونها منهجيا التفاعلات ما قبل الأخيرة لارتدادات الواقع المتحرك، و يمكن تقديمها منهجيا بالشكل التالى:

- لما إنتشر خبر إطلاق جماعة النار على حاجز أمني صحيدات أوامسر بالإعتقالات العشوائية قصد التحقيق، و بدل أن تجري هذه العمليسة بصدورة قانونية (روتينية) معروفة حركتها جهات حاقدة لتأخذ مسارات انتقامية مئت في البداية خطباء الجمعة بالمساجد الحرة، ثم توسعت دائرتها لتسمل تقريبا كل «صاحب لحية» و كان طبيعيا، في هذا الظرف المشحون بالغضب، ن تحدث كثير من التجاوزات و كثير من التعسقات في حق أناس لا علاقة فهم بالمستحين و لا بمن أطلق النار على الحاجز الامني، و ربما لم يسمعوا أصلا -من قبل عن حركة بويعلي و لا عرفوا إسمه إلا من خلال أسئلة رجال الأمل الخصة التحقيق و الإستنطاق.

بعض رجال الأمن الذين لم يتعاملوا مع مثل هذه التظاهرة من قبل الرتكبوا خطأ فادحا لما أقدموا على قتل شقق الشيخ بويعلى أمام منزله و بحضور ابنه، فقد شاع هذا الخبر في كل أطراف الجزائر، و قامت جهات مغرضة تنفخ فيه الأحقاد و تهول من شأنه حتى صار قضية كبرى، و منه بدأت الأمور تتعقد، و قد تأزم الموقف بين الإسلاميين و قوات الأمن و أخدنت الأحداث منعرجات خطيرة، كان أخطرها منع الدروس و المعلقات و الملصقات في المساجد ثم تنحية بعض الشباب من مناصب الخطابة بالمساجد الحرة، و هدم بعض المصليات القائمة على غير ترخيص من الحكومة بحجة أنها بناءات فوضوية ثم هدمها بالجرافات و تحت أنظار جموع المصلين، و تشديد القبضة الحديدية على كل داعية أو واعظ لا يسير في ركاب جبهة التحرير الوطنى، أو لا يلتزم بالخطب السلطانية.

## و هكذا بدأ التجاوز في حق المواطنين.

كان بعض مسؤولي القسمات (التابعة لجبهة التحرير) يعملون عمل المخابرات، بل تجاوز بعضهم حدود صلاحياته ليقوم بدور «الجستابو»، و الدور نفسه كان يقوم به كثير من مدراء الشؤون الدينية على مستوى ولايات الوطن، و هكذا صار العدو رقم واحد للنظام الجزائري في نظر المسؤولين جميعًا هم رواد المساجد، و مشكلتهم الأساسية هي «الجماعات الإسلمية»، و وكر الشيطان كان في نظرهم هو المسجد، و أصبح كل شيء يصدر عن عناصر هذه الجماعات مزعجا و مقرفا (الآذان، الدروس، الوعظ، الحجاب، اللحية، المعارض، الأعراس، طرق الكلام، و جميع الممارسات الظاهرة...) حتى قراءة القرآن أو إعادة طبع المصحف الشريف.

معظم شيوخ الحركة الإسلامية كانوا في السجون أو تحت الإقامة الجبرية، و المساجد كانت تعاني فراغا مهولا على مستوى الوعظ و الإرشاد و على مستوى التوجيه الإجتماعي و التقافي و التربوي بسبب نقص الوعاظ و ضحالة تقافتهم الدينية و الإجتماعية، و خوف بعضهم من سطوة السلطات التي أصدرت قرارات متتالية تنص على منع واجب الدعوة إلى الله تعالى إلا بترخيص خلص من الوزارة المعنية (الوصية على الدين في الجزائر) المعروفة بوزارة الشؤون الدينية، و منع الأذان بمكبرات الصوت، و منع تعليق الصحف الحائطية على جدران المساجد، و منع تنظيم الخروج بالنسبة لجماعة الدعوو التبليغ، و غلق المساجد بين الصلوات.. و قد زاد الطين بلة حكما يقال صراع الأجنحة الإسلامية في المعاهد و المؤسسات، و هو الأمر الذي سهل على المخياء السكنية الطلابية في المعاهد و المؤسسات، و هو الأمر الذي سهل على أجهزة المخابرات كشف كثير من «الأسرار» التي حاول «قادة» الصحوة الجفاءها حتى على أتباعهم و مناصريهم، و لكن الصراع الداخلي قذف بها السي سطوح الأحداث حتى غدت حديث الركبان.

و الحقيقة أن الصراعات الداخلية بين سنوات 82-1987 لم تكن مقصورة على أجنحة الحركة الإسلامية العاملة في ذلك الوقت (الجرزارة، الإخوان، الإقليميين) و إنما كانت ظاهرة عامية مست الحركة الشيوعية بجناحيها الظاهرين (الماركسيين، و التروتسكيين)، و الحركة القومية بكتاتيها (البعثيين، و الإشتراكيين) و فصائل الحزب الحاكم (المحافظين، و المجددين، و دعاة الليبرالية، و الجناح الإسلامي داخل جبهة التحرير نفسها...).

هذه الصراعات الداخلية ولدت قلقا حضاريا كان يشى بميلاد شيء جديد لم يكن أحد يعرف ما هو على وجه الدقة، و لكن الجميع كان يتوقع حدوث هذا الميلاد في زمن قد لا يتأخّر كثيرا بعد موجة الضغطّ و الإعتقالات و القرارات المانعة لكل نشاط دعوي و المقيدة لكثير من الحريبات الفردية و الجماعية و هي ممارسات فوقية قابلها الجناح الإسلامي خصوصك بتصلب و عناد شديدين كشفا عن إصرار الشعب الجزائري كله تقريبا على تمسكه بالإسلام و استعداده للموت في سبيل مظهر واحد من مظاهر الدين كالحجاب أو اللحيـة، كما كشفت هذه الممارسات أيضا عن رغبة الشعب في طلب التغيير و التخلص من سياسة الترقيع التي زادت الشعب فقرا و حرمانا و تهميشا تحت شعار «من أجل حياة أفضل»، هذا الشعار الذي حاول الحزب الحاكم أن يسكّن بسه تسورة الشعب الغاضبة لتمرير مشاريع كانت محل آخذ و رد بين منساضلي الحسرب أنفسهم بعد مؤتمر هم الخامس الذي جعلوا فيه كل شيء للوطن و رفعوا تسعارا مغريا يقول : «من أجلك يا وطني»، و لكن الوقــتَ كــان قـــ فـــات، و لغــة الشعارات أصبحت لعبة تجاوزتها الأحداث بعد أن تعرّت سياسة القمع و التنكيل أمام حرمان الشعب من أدنى حقوقه، (حقه في الكلام و الطعام..) أمام مضاهر الترف العجيبة و الأبهة الفارغة التي كان ينعم بها بعض رموز النظام و أعوانمه بأسماء كثيرة و تحت تبريرات غير مقبولة (إقامة سنة مهرجانات للغناء العلمي في عام 1981 في الوقت الذي كان فيه السميد مفقودا فـــي الجزائـــر! !؟)، و إذا كان لنا من وصف دقيق نصف به هدده الفترة قلنا -بالتعبير الجزائري المالوف- إنها فترة «الحقرة» التي تجعلك غريبا في وطنك و ليس لك الحقّ فسي شيء، «الحقرة» التي تغلق في وجهك كل أبواب الخسير و تفتح لمك واسمع الطريق لكلّ أشكال الشر . .

هذه هي الصورة المصغرة لبداية المخاص العسير قبيل إنفجسار احداث أكتوبر 88 حيث بلغ التأزم حضيض الإنحدار إجتماعيا و اقتصاديا و سياسيا بشهادة مسؤول كبير في جهاز الحزب الحاكم إذ إعترف صراحة و هم قليسلا ما يعترفون بأن الناس قد تحملوا كثيرا، «و أن الناس قد سئموا من الندرة في المواد الغذائية (الأساسية)، و من البطالة، و من أزمه السكن، و حتى من تصرفات بعض المسؤولين التسي لم تخمل من محسوبية و تمييز بين المواطنين...».

و لك أن تتصور ما تكون عليه مشاعر الأمة عندما يبحث المواطن عن الخبر فلا يجده، و عن الزيت و الحليب، و السكر، و الدواء، فلا يجد شيئا من

\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 171

ذلك ثم يشاهد بلم عينيه كلب الوالي يتكبر على أكل اللحم، نعم هذا الذي حدث في إحدى ولايات جنوب البلاد، و لك أن تتصور كذلك مواطنا يرى بعض الناس يشترون فاكهة غريبة عنه و عن بلاده تسمى «الكيوي» كان ثمن الكيلوغرام الواحد منها يساوي ثمن 400 رغيفا من الخبز... ولك أن تتصور كذلك «ثورة» الشعب الذي لم يجد شغلا فوق تراب وطنه يرتزق منه، و لم يجد سكنا يأوي اليه ليقيه الحر و القر، و لم يستطع تحديد هويته فلي وطنه و للم يستطع التحدث بلغة قومه مع بني جنسه ثم يشاهد على الشاشة الصغيرة (التلفاز) كل ليلة إعلانات إشهار عن إقامة حفلات ساهرة مع نجوم عالمية جاءت لتسعد الشعب الجزائري المنكوب بمناسبة عيد الشليرطة، أو عيد الأم، ويوم العلم، أو بمناسبة شهر رمضان المعظم... و حينما يفتح جهاز التلفزيون يطالعه مسلسل «دالاس» الأرستقراطي الذي ثار عليه الشعب الأمريكي نفسه يطالعه من تمايز طبقي فاضح، و لما فيه من مشاهد مستفرة لمشاعر الطبقات الأمريكية للجزائر عرفانا لها بالدور الذي قامت به دبلوماسيتها لتحرير رهائنها الأمريكيين (من سنفارتها بايران) من نظام دبلوماسيتها لتحرير رهائنها الأمريكيين (من سنفارتها بايران) من نظام طهران!؟

هذه حقائق واقعية و ليست نسيج خيال، فمثل هذه المشاهد كانت ظواهر إجتماعية طارئة على المجتمع الجزائري و كانت تجري في الجزائر كلى يوم تحت سمع الشعب و بصره، في الوقت الذي كانت تحدث فيه تجاوزات خطيرة في حق الشعب بإسم الشعب، و كانت هذه الأمور تجري بعلم السلطات و تحت سمعها و بصرها في الوقت الذي كان «بارونات» الحزب الحاكم يمارسون على مناضيلهم و من ورائهم الشعب كله سياسة النعامة بسرت مواد قانونية صارمة مثل المادة 120 (121 المعدلة فيما بعد) التي تنص على عدم السماح بالإنخراط في صفوف الحزب للعناصر التي لها إنتماءات أخرى، و يعقد الحزب إجتماعاته الدورية أو مؤتمراته الإستثنائية ليكرس الواقع و يبرره بدل إدانته و استبداله بمستقبل أفضل.

كانت بعض الأصوات القليلة الحرة داخل الحزب تشعر بالحصار الإعلامي المضروب عليها، و تشعر بالقمع الفكري بحجة أن غسيل الحزب لا ينشر إلا داخل الحزب، و أخطاءه لا يمكن التحدث عنها إلا داخل أطرها القانونية، و لم يكن أحد من الناس يعرف حقيقة ما يجري داخل هياكل هذا الحزب العتيد حتى إنفجرت الأحداث المؤلمة و بان الخليط و نشر العسيل المتعقن لــ28 سنة كاملة ليس على حبال الوطن في الداخل و لكن بمشابك

قنوات الإعلام الخارجية في كل أقطار المعمورة لما وقـــــع خمسون (50) عضواً في اللجنة المركزية بيان الغضب و قالوا بالحرف الواحد «كيف يمكن السكوت إزاء سلطة تنتمي نظريا إلى حزب جبهة التحرير الوطني و هي تمارس يوميا تصرفات مخالفة تماما لنصوصه الأساسية؟».

و لكن هذا الكلام قيل بعد خراب البصرة.

كل المحاولات الرامية إلى عودة المياه إلى مجاريها باءت بالفشال، والم يجد النظام القائم وقتئذ إلا سبيلا واحدة لتمديد عمره سنوات أخرى و هي سبيل العودة إلى اللعبة الدستورية لتخدير الشعب، فعمد النظام إلى مراجعة الميتاق الوطني الذي صوت عليه الشعب قبل عشر سنوات مصت (1976) ليعاد النظو في المسيرة السياسية برمتها سنة 1986، وعرض المشروع فعلا على الشعب و ناقشه بكل حرية و ديمقر اطية و أفرغه من محتواه الإيديونوجي (الإستراكي) و طعمه بكثير من التطلعات الطموحة و صوت عليه لكنه ظل حبرا على ورق. و ظلت خطب رئيس الجمهورية هي الميثاق، و هي الدستور، و هي القوانين، و المراسيم التشريعية، و المراسيم التنفيذية، و القرارات.. في الوقت الذي كلنت فيه الإختلاسات و الرشاوي و تهريب رؤوس ما تبقى من أموال الشحب إلىي البنوك العالمية هي ممارسات الواقع اليومية و هـيى العرف المتداول بيت «الكبار»، أما «الصغار» فكانوا يتفرجون على هذه المشاهد الدرامية التى زادت الشعب فقرا و مسغبة، و زرعت في وعيه الجمع على تقافعة الأحقاد بطُّ هور النعرات القبلية و الدعوات الجهوية و العرقية (و التقريب الم كبار المسكوونين عن طريق المصاهرة!)، و اصبح العاطلون عن العمل يشكلون وحدهم «جيشــــا» خطيرًا يفكر في الإنتقاء من الذين أحالوه على التقساعة فسي ريعسان الشسباب، و انهارت القدرة الشرائية بشكل مرعب ليمس الفقر الطبقة الوسطى بعد سمحقه للطبقة الدنيا، و يظهر في موازاة ذلك فريق من كبار الأثرياء على حساب عرق الشعب و خبزه، و جماعة من كبار المتطاولين و المتبجّحين علي دين الأمة و معتقدها و مبادنها و توابتها... و ينمو لدى الناس جميعا احساس بقدوم خطر ماحق لما رأوا العدالة تظلم، و الحقوق تُسهدر، و الحريات تُصادر، و الأفواه تُكمم... و يصبح كل نشاط حياتي يحتاج إلى تدخّل من جهة ما، حتى إستخراح شهادة الميلاد، أو الوفاة، أو حتى قرار دفن ميت كسان يحتاج إلى تدخّل «شخصية» إعتبارية تسهل على صاحب الحق هذه المهمة و تذلل العقبات الادارية أمام مستحقيها حتى يصبح لهم الحق في الحصول على وثائق شخصية تثبت هويتهم، بل يصبح لهم الحق في الحصول على حقوقهم. بعض رموز جبهة التحرير الوطني كانوا شاعرين بالخطر الداهم، و قد نبّه بعضهم إلى إمكانية حدوث الكارثة في الجزائر لكن سموط النظام و من ورائه جماعات المصالح كان أقوى من صوت الناصحين و العاذلين فمضت الأمور إلى نهاياتها التراجيدية.

إن رجلا كالدكتور الزبيري (أمين إتحاد الكتاب، عضو اللجنة المركزية للحزب) و من معه ممن كانت لهم قدرة على إستشراف المستقبل الغائم، كان بإمكانهم الحيلولة دون وقوع الكارثة لو لم يؤخروا البيان عن وقت الحاجة، فقد كان بالإمكان إقامة مخمدات نفسية و ممهلات فكرية تمنع الإحتكاك المولد لطاقة الإنفجار لاسيما أن نذر الإنفجار كانت واضحة للعيان منذ عام 1982، لكن القرار لم يكن بأيدي الناصحين و إنما كان رهين جماعات المصالح، لذلك لما نطق الناصحون كان قد فات الأوان.

لقد انطلق كثيرون باتجاه بؤر لإخماد النار، و لكنهم انطَّقُـوا قبـل فـوات الأوان و وصلوا إلى الميدان متأخرين فكانوا كالجندي الذي يقـاتل فـي جيـش مهزوم.

الدكتور الزبيري وصل متأخرا، و أعلن أنه سيقول كل الحقيقة و لا يسهم الثمن الذي سيدفعه مقابل هذا «الإعتراف» الشجاع، فبعد 28 عاما من الصمت المطبق، قال: إن النظام المنبئق عن المؤتمر الرابع لحزب جبهة التحرير هسو المسؤول عن تعبيد الطريق لتصفية ما تبقى من الشورة الجزائرية، و ذلك بأساليب شتى كالتبذير الفاحش للثروة، و فتح الأبواب على مصراعيها أمام كوادر «حزب فرنسا» هؤلاء الذين ثاروا ضد «قانون الأسرة».

و مع أنه بيان جاء متأخرًا عن وقت الحاجـة و لكننا نراه موضوعيا و عميقا لأنه يكشف عن جزء من جذور الصراع القائم في الجزائر الذي مازلنا نصر على أن جذوره ليست وليدة أحـداث أكتوبر 1988 كما يرى البعض، و لا هي نتيجة طبيعية لمصادرة المسار الإنتخابي في جانفي 1992 كما يزعم البعض الأخر، فهذه و تلك لم تكن جذورا للصراع بل هي تمار لمه غدتها وسائل و ظروف كثيرة صبت كلها في منحدر الظلم و الطغيان، و منعرج التجاوز و التعسف، لتصنع في الجزائر بركة من الدماء ستبقى شاهدة على مصارع الإستبداد و ضحاياه من الأبرياء البسسطاء من أبناء الشعب الطبيبن.

\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 174

فما هو تحليل الدكتور الزبيري لجذور لم تكن ظاهرة قبل أحداث أكتوبرر 1988 و هل يمكن إعتبار «إعترافات» الزبيري شهادة إثبات ضد متهم معين؟

قبل سماع شهادة بعض من كانوا مسؤولين كبارا في جبهة التحرير الوطني، و قبل فتح ملفات «الرأي الكبري» الذي يأتي بعد فيدوات الأوان فيلا ينصر حقا و لا ينقذ موقفا، يجدر بنا الإلتفات التمهيدي السي بعسض شهادات الواقع التي يعرف الجميع أنه لد يكن واقعا طبيعيا.

## 5- مظاهر من عقلية البايك :

كان بعض العمال في المصانع الكبرى، أو في الشركات، أو في مؤسسات النقل، أو في التعاونيات و المقاولات و الوحدات الانتاجيسة... إذا أرادوا أخسد عطلة «مدفوعة الأجر» أو راحة طويلة المدى يتامر بعضيم على إحداث عطب في «ماكينات» الشغل فيتوقف المصنع عن العمل فيحال العمال علسي الراحسة الإجبارية في إنتظار استيراد قطع الغيار من الخارج الا

و الإنتظار قد يدوم شهورا، و أحيانا سنوات كلها مدفوعة الاجر حتى أن بعض العمال كانوا يمارسون نشاطا اخر، ربما في شركة أخرى، في إنتضار إصلاح العطب المفتعل من طرف بعضهم بالتواطؤ مع البعض الاخسر، و الجميع كان يعرف هذا السلوك و لكن لا أحد يتحرك.

# فقد كان الكل رهينة تامر الجميع على الجميع!

و الحقيقة أني لم أجد تعبيرا أبلغ في الوصف و أنق في البيان المعبر عسن حالة الجزائر بين سنوات 84-1987 من قوله تعسالي: «يخربسون بيوتهم بأيديهم...»، فقد كانت أجهزة إلكترونية، و معدّات ميكانيكية، و عتساد فلحسي، و تجهيزات نقل (سيارات، شاحنات، حافلات... الخ) تصل إلى الجزائسر في حاوياتها جديدة تماما، فلا يمضي عليها عام واحد حتى تتحول إلى «خسسردات» في مزابل الدولة و حضائر العتاد التابع للمؤسسات أو في المرائب، و المقسابر الميكانيكية العامة في كل مكان، ثم تباع -بعد ذلك- بالمزاد العلني بين زمسلاء المهنة بثمن بخس ثم يعاد تصليحها بشيء رمزي -غالبا ما يتم تسديده من مسال المؤسسة بالتحايل على القانون- و تصبح الالة التي كانت في «خردة» الدولسة عاطلة عن العمل، كونها ملكا للقطاع العام، أو «للبسايلك» بالمفهوم العسامي، عاطلة عن العمل، كونها ملكا للقطاع العام، أو «للبسايلك» بالمفهوم العسامي، تصبح جديدة و منتجة بين يدى مالكها الجديد.

هذا مثال واحد يبين لك أن العقلية الجزائرية عقلية «بورجوازيـــة»، و أن تعاملها مع الإشتراكية المفروضة على الشعب بقرار فوقي ظل تعاملا رأسماليا، و أن الشيء الوحيد الذي استفاده الشعب من الثورات الثلاث هو دخــول إبـن الفلاح إلى الجامعة، و اكتشاف الفاجعة التي كــانت سـلوكا معتـادا تمارسـه جماعات المصالح و كأنه حق مكتسب.

من كان يقف وراء هذه العمليات التخريبية المقصودة؟ أين ذهبت ما وارد النفط؟ لماذا توقفت سهول متيجة الخصيبة عن العطاء؟ كيف أصاب العقم الزراعي سهول العبادلة و قد كانت «جنة» في عهد المعمرين؟ من هم أفراد «العصابة» المختصة في كسر الأيدي الجزائرية التي أصبحت لا تقوم بواجباتها في العمل و الإنتاج و تطلب كل يوم حقوقا جديدة؟ كيف نجحت سياسة التسيير الإشتراكي للمؤسسات في تحويل العقلية الجزائرية من عقلية إنتاج السي عقليسة المتهلك؟ ما هي العوامل التي مهدت لميلاد جماعات العنف و العنف المضاد؟

هل كان يمكن أن تصير الجزائر «يابان» إفريقيا لو إستطاعت أن تتخطي محنتها بعد الإستقلال و تطبيق نظرية التطهير التي رفضض تبنيها و تطبيقها الرئيس الراحل هواري بومدين عندما قال قولته المشهورة: «من هو الطاهر بن الطاهر الذي ينادي اليوم بالتطهير؟!»

لنستأنس -بعد شهادة الواقع- بشهادة أحد النافذين في جهاز الحزب الــــذي حكم الجزائر 28 عاما ثم نعود لنكشف عن بعض هذه الملابسات.

يمضي الدكتور العربي الزبيري -و قد كان عضوا في اللجنــة المركزيــة لجبهة التحرير - في تحليل الأسباب التي أدت إلى تفكك الجبهة و ضعفها أمـــام العواصف الهوجاء التي هبت عليها منذ بداية الإنحراف عــن خطـها التـوري الأصيل بداية من مؤتمرها الإستثنائي لسنة 1980 يوم تراجعت عـــن مبادنــها التورية تحت حيلة «المراجعة لا التراجع» إلى أن حدث الشرخ بين إيديولوجيـة الجبهة الغامضة و بين منهجية النظام القائم بإسمها و برجالها، فــيرى الدكتـور الزبيري:

أن الدفاع الظاهري عن روح الثورة كان يجري تحــت غطائــه مسـخ
 مكاسب الثورة و اغتيال الثورات الثلاث (الزراعية، و الصناعية، و التقافيـــة)،
 و هي المقدمات التي سبقت المؤامرة الكبرى التي حيكت بذكاء شيطاني لتســهيل

الردة في جميع المجالات، و التمكين من شل كل القوى الوطنية التي تتصيدي للخيانة.

و يقدم أمثلة على ذلك مشيرا إلى بقاء فكرة «التطهير» (تطهير صفوف الثورة من الخونة) حبرا على ورق منذ سنة 1964، ذلك أن الإطارات المشبعة بالفكر الإستعماري ظلت مسيطرة على معظم المناصب الأساسية في الأجهزة التنفيذية، و ظلت البرامج التربوية بكل أنواعها همي نفس البرامج الإستعمارية تقريبا، إذ بقيت خالية من الروح الوطنية و لا صلة لها بإيديولوجية الثورة...

٠

و يرى كذلك ان الجبهة نفسها كانت مستهدفة منذ إنقلاب 19 جسوان 1965 المعروف بإسم «التصحيح الثوري»، و الذي كان من اهتماماته تقليه أطافر جبهة التحرير، أو فتح أبوابها أماء الذين له يشاركوا في الكفاح المسلح بطريقه أو باخرى، ذلك أن أعضاء مجلس الثورة (الإنقلابييسن) له يكونسو يؤمنسون بالفكرة الحزبية لاعتقادهم أنها تعيقهم على هيكلة الادارة، و اعادة شاء الاقتصاد على الصورة التي يريدون، دونما عرقلة من جهاز حزبي أو مؤسسة موازية.

و يخلص الدكتور في تحليله هذا إلى أن «المؤامرة الكبرى» أو «أجهو الثورة»، كما يسميها، لم تأت بغتة أو دون مقدمات، و إنما كانت وليدة مشروع بطيء شرع في تنفيذه من سنة 1965 إلى أن نجح في تمرير احسدات اكتوبسر 1988 بالصورة المرسومة له عمليا، و يمكن أن نلخصص بيانه في النفاط التالية كعناصر أساسية في نظره للمؤامرة التي حيكت ضد الثورة و الفكسر الثورى:

- تمكين العناصر الدخيلة (غدير الوطنية) من خريجي المدرسة الإستعمارية على رأس المناصب الإدارية الاساسية (و هو ما يعنسي السيطرة الكلية على الأجهزة التنفيذية).
- تعيين الإطارات المناهضة للحــزب علــى رأس المنــاصب الحساســة و المهمة في مجالات الإقتصاد و الإعلام و الثقافة و التعليم (و هو مـــا يعنــي التحكم في صناعة القرار).
- تجميد الإيديولوجية الثورية لحزب جبهة التحرير الوطني (و هو ما لـــم أفهمه حتى الان!!).

- غلق مدارس التكوين الإيديولوجي التابعة لحزب جبهة التحرير، و المدرسة الوطنية لتكوين الإطارات الحزبية و بذلك وضع حد للوجود الحزبي في البلاد.
- تحول بعض مناضلي القسمات إلى أدوات لخدمة أجهزة الأمسن بسبب سياسة التعيين و العزل السريعين، مما هز التقسة بيسن الإطسارات و القواعسد النضالية في الحزب.
- فصل المنظمات الجماهيرية عن الحزب تدريجيا قصد إضعاف قواعده و تقزيم دوره القيادي، و هو ما جعل كثيرا من المسؤولين عاجزين عن التجدد و بقوا جامدين منذ حوالي ربع قرن و لم يستطيعوا التقدم بالبلاد خطوات رائدة نحو الأمام على طريق المؤسسات الديمقراطية الحقيقية...أ.هـ.

و بهذه الشهادة نفهم أن الصراعات كانت حادة بين رجال الحزب و رجال السلطة من جهة، ثم بين الأطروحات المتباينة بين رجال الحزب أنفسهم من جهة أخرى، و أن هذه الصراعات تجاوزت نطاق الأشخاص إلى الأجهزة و المؤسسات، و لما عجزت هذه الأجهزة و المؤسسات عن حل مشكلاتها الداخلية قذفت بها إلى الشارع قصد ضغط كل جناح –عن طريق الجماهير على بقية الأجنحة، و هو ما أشار إليه الرئيس بن جديد عندما صرح قائلا: «نحن نعرف أنه كلما إقترب موعد مؤتمر يحاول كل واحد أن يحرك جماعته.. يدفعهم للتحرك في محاولة للظهور في المؤتمسر و كأن معه الكثير من المؤيدين..»، أي أن الضغط كان قائما بورقة الجماهير داخل أجنحة الحزب الواحد.

و قد أحس الشارع الجزائري بهذا الصراع يوم تظهرت نساء بعض المسؤولين الجزائريين الكبار مع بعض نساء فرنسا، و بعض أشباه المتفرنجات، أمام رئاسة الجمهورية منددات بقرار رئيس الجمهورية بتأميم ثانوية ديكارت (التابعة للتيار المفرنس في الجزائر!؟) فكان لهذه المظاهرة مسابعدها.

و هناك أجنحة كثيرة كانت تشكل خليطا غير متجانس داخل بنيــة حــزب جبهة التحرير الوطني الذي جعل الترقيات إلى المناصب و الوظــانف المهمــة (مدير، مفتش، إطار في الدولة..الخ) تمر حتما بالإنخراط في صفوفه و النضــلل

\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 178

في دائرته، و هو ما دفع بكثير من النفعيين و الإنتهازيين و الوصوليين و مسن لا يؤمنون بمبادئ و لا بنضالات وطنية إلى الإنخراط فسي صفوف الحسرب طمعا في المغانم و اتخاذ الحزب مطية لقضاء ماربهم بصورة قانونية، بل بإسم السلطة الأدبية و السياسية للمنظمة التي ينتمي إليها، (و كمثال علسى ذلك أن الإنخراطات في صفوف الجبهة كانت تتكشف بصورة مدهشة قبيل الإنتخابات المحلية و البرلمانية) و هو ما يثبت إنتهازية كثير من مناضلي هسذا الحرب، أو المحسوبين عليه، بل إن الدليل الأقوى من هذه الأمثلة كلها هو موجة تحسول أكثر من نصف مناضلي جبهة التحرير إلى النضال في تشكيلات حزبية أخسرى مع بداية عصر الإنقتاح.

#### و هو حديث لاحق بإذن الله.

إن هناك محطات مهمة لابد من الوقوف عندها طويسلا لتنسيجه صورة المشهد السياسي في الجزائر مع صورة التوتر الإجتماعي الذي سيق أحداث أكتوبر و تزامن مع مرحلة التحول من الواحدية الحزبية إلى التعدية السياسية، لذكر من بين هذه المحطات ما يلى :

- أن رجالات كبارا لم يشاركوا في ثورة التحرير الكبرى بسمك يذكر و لكنهم تقلدوا، غداة الإستقلال، مناصب إدارية و إعلامية و سياسية خطيرة داخل الحكومة المؤقتة، شم واصلوا نضالهم من داخل هذا المواقع الحساسة، فاكتسبوا بذلك مهارة عالية في التوجيه و التقنين و التسبير شمكلوا مع مرور الزمن «جيشا» من الإداريين الكبار و صار لهم نفوذ و سلطة على كل شيء، فلما أزفت ساعة التغيير شكلوا تلك العقبات الكؤود التي وقفت بقوة و شراسة في وجه أي تغيير أو إصلاح لأنهم يعلمون أن الموقع الذي إحتلوه 28 عاما و صار لهم ملكية مكتسبة بالتقادم لن يبقى تحت أبديهم طويسلا إذا بلغت الجماهير مستوى الوعي السياسي اللازم لإحداث التغيير المطلوب، و أن الذي سيصل إلى مراكزهم سوف لن يسكت عن الميراث المنهوب قبل تقسيم التركة!؟

- أن الجزائر قد بلغت طور الركود العام بين سنوات 85-1987 و أن الجبهة التي قادت تورتها و وجهت سياستها خلال 28 عاما قد جمدت حتى أن أمينها العام (مهري) يقرر: «أن الجبهة خلال السنوات الأخيرة من عقد الثمانينات لم تستطع سبق الأحداث، و أن مسؤوليتها هي أن تفاجأ باحداث

اكتوبر... و حزب يفاجأ بأحداث مثل أحداث أكتوبر، معنى هذا أن هناك شــيئا في تركيبته و عمله و توجهه يحتاج إلى إصلاح...».

كانت الأجهزة راكدة و الجماهير تتحرك بل تتضور جوعا، بعد أن ذاقست ويلات الظلم و التهميش و مصادرة الحريات، و كان متوقعا أن تشهد الجزائسر سلسلة من الإنفجارات يتعاون فيها الجميع أولا ضد النظام (العدو المشترك فين نظر الشعب كله) ثم بعد ذلك يتعاون الجميع على الجميع من أجل تدمسير كل أشكال (الحقرة) -في نظر الثائرين- سواء كانت في شكل مؤسسة تعليمية طردت تليمذا، أو مؤسسة إقتصادية حرمت عاملا من حقه في الشيغل أو حقه في تقاضي راتبه، أو كانت هذه (الحقرة) في شكل أشخاص كانوا يوما ما -في نظر الثائرين- عقبات في طريق الحصول على الحقوق الممنوحة أو القيام بالواجبات المفروضة.

و هكذا بدأت صورة التدمير (نفسية) ثم أل أمرها إلى التدمير الشامل في شكل تدمير ذاتي.

- بالنسبة لأبناء الصحوة الإسلامية فـــى الجزائر، يلاحظ أن المنهج التربوي الذي إعتمدوه، و الذي شكلوا على منواله عناصرهم، إتســـم بالســرية التامة، و التحرك البطيء الذي كانت تلفه عقلية السجون «و ثقافة المحنة» حتى أن أحد المحللين للظاهرة الجزائرية في مجال الطفرة من الإشتراكية و الخطاب التوري إلى الإسلام و الخطاب الشرعي سجل هذه الملاحظة الهامة و هو يناقش ظاهرة العنف التي أسالت كثيرا من الدم و الحبر و الدمــوع فــ هــذا القطر المجاهد و الشاهد على الناس، فقال : «إن مثل هذا الجو المتسم بـــالتوتر و القلق و الألام و الإحباط و الكبت كان الإطار الأصلى لنشوء أجيال كثيرة من الشبان الإسلاميين الذين تعانى حركتهم التهميش و القهر و الغربة، و تتجرع مع الجماهير المسحوقة ألامها، فاتحة الخطاب الإسلامي تحت الواقع المنحرف إلى الإدانة، و تسارعت خطى هذا الخطاب على درب عملية التبرير، تبرير الإبتلاء و تحويله إلى مشجب تعلق عليه الأخطاء و النكسات... و قد أدى هذا الوضع النفسى لفئات كثيرة من الشباب الإسلامي إلى التفاعل العاطفي الجاد مع النزعات الخطابية المتحمسة و الإقبال الشديد على الكتابـــات المتســـمة بالعنف الكلامي و الإدانة للآخر في الصيف أو خارجيه، أو تبرئية البذات و طمأنتها صراحة أو ضمنا بشكل يخل بالموضوعية والواقعية فـــى مواجهـة القضايا و الحكم لها أو عليها...».

إن هذه الظاهرة تعود، في رأينا، أساسها إلى سوء التكوين و ضحالة التربية التي تلقاها هؤلاء الشباب، فظهرت فنات كثيرة من شباب الصحوة -في ظل القمع و العمل السري- تعاني اعاقات فكرية و عرجا منهجيا حرمها العمق و التخطيط و أوقعها في المثالية و السطحية «خاصة عندما يصر بعضها على اللجوء إلى النماذج التراثية ليعيد بناء الواقع و مواجهة تحدياته المعقدة بها زاعما أن ذلك هو الحل الإسلامي، و أنه هو حكم الله...» إن ظهرة الإحباط في صفوف الإسلاميين تعد مؤسرا خطيرا على حاضر الدعوة كلها و على مستقبلها خلال الربع الأول من القرن المقبل، ذلك أن محاولات الفكاك من موجة الإستعمار الثقافي و الغزو الفكري قد كبلت جيل الصحوة في العالم كله بترسانة من القوانين جعلت التفكير في أي حل -خارج الإطار الرسمي- ضربا من الخيال.

ان هذه الظاهرة التربوية على صعيد المجتمعات الاسلامية كلسها سوف يكون لها أثرها السلبي، بل الهدام، على مناهج التغيير التسبي اعتمدها التيسار الإسلامي بعد خروجه من أقبية السجون و سرادق السرية «و التربية الكهفيسة» و تقافة المحنة إلى عالم المنازلة مطالبة و مغالبة و مشاركة. ذلست التربيسة الإجتماعية لم تكن قد اكتمات بعد في المحاضن السرية المغلقة، فاهتساج غيسه من أبناء الصحوة -تحت وقع الظلم الحادث على الواقع كله- و راحوا يجربول أساليب من المجابهة مع الاخر، و أنماطا من «تغيسير المنكسر» قادتسهم السي التطرف المقيت.

- هيأت الظروف العامة إقليميا و عالميا التربة النفسية و الإجتماعية لإلقطه أي بذور في الساحة الجزائرية، فقد بلغ الغضب الجماهيري أوجه غذاة احسدات 1986 جراء حمى الأسعار التي أثقلت كاهل الطبقة الوسطى ناهيك عن الطبقات الدنيا، و ازداد تذمر الناس مما يحدث من تجاوزات رجال الامن في حق بعسض المواطنين بحجة تعقب «جماعة بويعلي» و كل حملة الفكر الجهادي حتى بعسد أن لقي بويعلي مصرعه يوم 04 جانفي 1987 و تم القاء القبض علسى جميع عناصره و الزج بهم في غياهيب السجون.

الأثار السيئة لبعض التصرفات و الإنعكاسات السلبية لكثير من السلوكات تركت إنطباعا سيئا في نفوس كثير من الناس الذين فهموا حمد خال تلك التصرفات أن النظام يعمل ضد الاسلام و يحارب الدين و كل مظاهر التدين بمختلف الوسائل و الطرق، و أن هناك عناصر نافذة في بنية النظام تعمل على

\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 181

«كهربة» الأجواء العامة بين الراعي و الرعية و الدفع بهما معا إلى تصدادم دموي وخيم العواقب، و هو ما كشفت عنه الأحداث فيما بعد، و تحدث عنه وسائل الإعلام (الحرة و المستقلة) بشيء من سوء الأدب الدي بلغ أحيانا حضيضا من الهبوط الفاضح بكشف عورات الناس، و التحدث عن خصوصيات مكتومة، و قضايا شخصية كان التعفف عنها أولى و أجدى و أنفع في ميزان الموضوعية التاريخية في الدنيا، و في ميزان الله يوم القيامة.

و يكفيك دليلا على ما أقــول أن الإجماع الإعلامي الجزائري قـام على تسمية فترة الحكم الشاذلية كلها (79-1991) بــ «العشرية السـوداء» و الذين أطلقوا هذا الوصف على هذه المرحلة هم الذين أطلقوا علــى الرئيـس بن جديد لقب «أبو الديمقراطية» !؟ و هم أنفسهم الذيــن جـددوا تقتـهم فيـه ثلاث مرات!؟ و منهم من لو لم يصل بن جديد إلى سدة الحكم لما كـان شـينا مذكور ا!؟

فكيف يكون بن جديد أبا للديمقر اطية و في الوقت نفسه تكون فترة حكمــه كلها سوداء؟ و لماذا سكتوا 13 عاما عن «السواد»؟!

إنها لعبة «خلط الأوراق» في غياب الفرز الموضوعي، بل إنها إفرازات العقلية المتخلفة و غياب السلوك الحضاري الذي يجسد غياب معنى المتل الشعبى القائل إن «الدنيا مع الواقف».

فالواقف دائما أبيض ناصع البياض، فإذا سقط تحولت أيامه كلها سوداء.

و أخيرا، هناك محطة مهمة لا يمكن إغفالها و نحن بصدد ذكير أهم «المحطات» الكبرى التي هيأت الأجواء للتغيير الجذري المطلوب، كما لا يمكن إسقاطها إذا كان الهدف المراد هو الكشف عن جذور الصراع في إحدى و أعني بها «ملتقيات الفكر الإسلامي» التي كانت تعقد مرة كل عام في إحدى ولايات الوطن يدعى إليها كبار علماء العالم العربي و الإسلامي و دعاته و مفكريه و منظريه ليتحدثوا على مدار أسبوع كامل حول قضية محددة من قضايا الإسلام الكبرى، و يحضر هذه الملتقيات صفوة من الأساتذة و نخبة من الطلبة و الطالبات، و على هامش الملتقى كانت تقوم «كولسات» كثيرة، فيجد كل مهتم ضالته لدى «الشيخ» الذي يطمئن إلى دينه و علمه و «تنظيمه» و تنظيره..

و هكذا لعبت ملتقيات الفكر الإسلامي (التي بدأت اشميعالها رسميا سخة 1968 و استمرت دون توقف إلى أن دخلت الجزائر دوامة العنف السياسي سخة 1991) لعبت هذه الملتقيات دورا مزدوج الإبعاد، شقه الظاهر كان الإرتقاء بمستوى الفهد الإسلامي لدى أبناء الصحوة، و هو ما سخأ يتحقق فعلا لو استمرت هذه الملتقيات و تعمقت أكثر و أحسنت الدولة الجزائرية تأطيرها و توجيهها إلى أهدافها السامية، و شقه الباطن كشف عورات النظم المستوردة (الشرقية و الغربية) و تعريتها أمام طموحات الشباب المنقف، و قد افسادت الصحوة الإسلامية كثيرا من هذه المنتقيات الفكرية الهادفة، و أعطبت فرصا ثمينة لكثير من الشباب الجامعي للإحتكاك المباشر بكبار علماء العالم الإسلامي على إختلاف ثقافاتهم و علومهم و مشاربهم و حتى «عقبائدهم» و تصوراتهم الفكري و تقف بالشباب عند محطة الإعتدال و الوسطية لو استمرت، و لكنسها الفكري و تقف بالشباب عند محطة الإعتدال و الوسطية لو استمرت، و لكنسها توقفت، بل أوقفت في منتصف الطريق، فكان لايقافها فسي منتصف الضريسق مردودا عكسيا تماما.

لقد كان ايقاف هذه الملتقيات في منتصف الطريق خطأ شنيعا...

فقد عرف الشباب نصف الحقيقة من أفواه العلماء فلما تحركوا في الميدان تحركوا بدين مشوه كسيح، و بمفاهيم عرجاء منقوصة، و بعقول نصفها محسو بمعلومات «خام» و نصفها الاخر مشحون بثقافة الأحقاد...

و كان الرديف الطبيعي لهذه الملتقيات تلك المعسارض الاسلامية التسي كانت تقاء على هامش الملتقيسات للتعريف بالاسلام، و بمشكلات العسائم الإسلامي، و بالمكتبة الإسلامية في مختلف فروع المعرفة النشرية على نحو يوفسر للشباب فرصسا مضغوطسة ليوميسن أو ثلاثة يتعرف فيها كل راغب في تحصيل المعرفة و طلب العلم، علسى مسالا يمكن الحصول عليه خارج هذا الاطار، إلى جوار ما كان يباع مسن كتسب و مجلات و مطبوعات و السسرطة مسموعة و مرتيسة، و مسا يلقسى مسن محاضرات و ندوات على هامش المعرض، و كذلك الحال خلال أسابيع الكتساب الإسلامي.

هذه الجهود كلها كانت منشطات فكرية رائدة و كان وأدها جريمة تاريخيــة لا تغتفر، ذلك أن الإرهاب هو ابن نصف الحقيقة، كما أن الكفر هو ابن نصــف

العلم، كما قال «وايتهد» يوما من «أن قليلا من العلم يؤدي بنا إلى الإلحاد، أمسا التعمق فيه فيؤدى حتما إلى الإيمان».

هذا، بالصبط، ما حدث لشباب الصحوة في الجزائر.

لقد عرفوا نصف الحقيقة...

أما دور الجامعة و ملحقاتها (المعاهد) فلا يحتاج إلى قسوة بيسان و كشير حديث، فقد استقطبت الجامعة الجزائرية اساتذة ممتازين في كسل التخصصات جاؤوا من كل مكان يحدوهم أمل النهوض العلمي بهذا الوطن و أبنائه، و لكسس الكثير منهم إعترضته عراقيل و مصدات فحزم أمتعته و قفل راجعا، و صمسد اخرون أمام العواصف و لعبوا دورا معتبرا، كما لا يمكن إغفال دور الطلبة في تتشيط الأجواء العلمية و التقافية... مما كان متوقعا معه نهضة علميسة عملقسة تعترب في منتصف الطريق فاعطت اثارا عكسية.

هذه المحطات الخمس نراها أساسية لربط حلقات الحديث بعضها ببعيض ربطا منهجيا بين 82-1988، وهي السنوات التي تفاعلت فيها الأحداث بشكل متسارع و تجمعت في أتونها الأسباب الذاتية و الموضوعية، و اختلطيت في خضمها عناصر الإنفجار الإجتماعي بالطموحات السياسية، وهو المشهد الذي تحول إلى بركان هائج لم يستطع أحد التحكم فيه، حتى هؤلاء الذيين حركوه و دفعوا به إلى الغليان، ثم إلى الإنفجار الجماهيري العارم.

و وراء كل محطة من هذه المحطات كانت قد زرعيت بدور تعفينت في ظل العفونات السياسية، كان من اخطرها جذر السياسية المالية بعد فشل الثورات الثلاث تماما كما حدث للإتحاد السوفياتي بعد سيقوط جدار برلين!

فعندما كتب ميخائيل غورباتشوف كتابه الشهير بـــ«البيروسـترويكا» أي اعادة البناء، أو إعادة الهيكلة و تحــدث عـن طريـق «الجلاسنوسـت» عـن المشكلات الداخلية للاتحاد السوفياتي، كان في الحقيقة و في الواقــع أيضـا-يتحدث عن مشكلات المعسكر الاستراكي كله في شفافية تامة، و قد أبرز جانبا مهما من المشكلة الأساسية التي كانت تتخبط فيــها الجزائـر، و التــي يمكـن تخيصها في جملة واحدة و هي «الممارسة البرجوازية بالعقليــة الإشــتراكية»

\_\_\_\_\_جذور الصراع في الجزائر - 184

أو الرغبة في الخروج من الديكتاتورية إلى الديمقراطية بعقليسة «البروليتاريسا» دون تقييم للماضي، و ذلك بشطب سياسة «من أين لك هذا!».

لقد كانت «الدويلات» الخارجة من تحت دروة الدب الروسي تواجه كلسها معضلات الهوة السحيقة بين شعاراتها البراقة و مستويات دخلها الفردي سلويا، كانت تريد الهروب من مواجهسة امراضسها بالاعلان علن اعلادة البنساء «البيروسترويكا» و الغاء الماضي من قاموس التحولات الكبرى، و هو ما كسان يرفضه الشعب جملة و تقصيلا.

لقد رفض الشعب سياسة الهروب إلى الاماء.

كان الشعب يريد ان يعسرف أيسن ذهبست تسروات الوطن، و كانت السياسة المالية تتجنب هذه المساعة و هند حدث القصده النكد، و على سبيل تحقيق هذه السباسة البارعة وصع قانون «النتازل عن ممتلكسات الدولسة» الذي يعني في الميدان الواقعي استفادة كل مؤجر لمحسل تسابع لقطاع الدولسة بحق شرانه بدل كرائه بهدف التخلص من عقلية «البسايلك» و بما ان معظم أفراد الشعب كانوا يؤجرون «قبورا» فقت إشستروها علي إطار النسازل عن ممتلكات الدولة بأسعار كانت معقولة سنة 1986، اما كبسار المسلؤولين فقد كسانوا مؤجريس «قصدورا» و دورا و عمسارات و محالات تجاريسة و بعض الشركات الدولة لهم عن هذه الممتلكات لبنساوى أصحاب القبسور مسع السينما، فتنازلت الدولة لهم عن هذه الممتلكات لبنساوى أصحاب القبسور مسع أصحاب القبسور عن ممتلكات.

و هكذا تحولت هذه «الاملاك» العقارية من الايجار إلى الملكية الخاصية، و بين شراء القبور و شراء القصور زرعت بذور الصراع التي حاول بعسض كبار الأثرياء «تبييضها» غداة الغضب الجماهيري العارم بين 88-1992 خوف من مواجهة سؤال: «من أين لك هذا؟».

فمن أبن هبت علينا رياح الديمقراطية؟ و ما هي طبيعة الأسرعة التي الشرتها سفن المدحرين السياسيين في هذه الأمواج التي اثارها غضب الحماهير في المحرائر بين الاستقلال (1962) و انتفاضة أكتوبر (1988)؟ و همل كمانت «عثرية» بن جديد سوداء حقا؟

\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 185

لعل المفتاح المنهجي يكمن في الكشف عن أهم الخطوات التي قطعها بــن جديد في مرحلة حكمه حتى يمكن تحديد «مواقــع» السواد على الخارطــة السياسية التي يقال إنها ورثت تركة تقيلة من المشكلات المنجــرة عـن فشــل الخيار الاشتراكي في العالم كله بين «المانيفستو» و «البيروسترويكا».

## سابعا : أهم خطوات «الإصلاح» الشاذلي :

اتجه بن جديد فور توليه رئاسة الجمهورية مباشرة إلى مسح اثار من سبقه بشكل تدريجي بطيء و لكنه كان حاسما و فعالا، و كانت نقطسة البدايسة هلي العمل تحت غطاء «المراجعة لا التراجع» على نسف قواعد الثورات الشلاث (الصناعية، الزراعية، و الثقافية) التسلي كلانت تمثل «العرصسات» القويسة أو «الخراسانات المسلحة» للبناء الإشتراكي الذي كرس لسه الرئيس بومديسن جزءا كبيرا من حياته، و لكي لا يصدم بن جديد بالجناح «الأرثوذكسسي» فلي بنية النظام الذي وضع اسسه بومدين فقد تجنب منذ البداية سياسة المواجهسة الراديكالية و اتجه إلى الحلول السهلة عبر سياسة ما يعرف بـ«تمييع القضايسا» بإطلاق الحبل على الغارب.

و قد حققت هذه السياسة الأهداف المرسومة لها في خطوات ذكيه كهانت متكاملة و متتابعة أفضى بعضها إلى بعض خلال عشر سنوات من سياسة «الوضوح الغامض» و التي يمكن حصرها في الاتي :

1- نظام اللامركزية: لقد إعتمد الرئيس هواري بومدين النظام المركزي، فجاء بن جديد ليطرح النقيض تماما، و هو ما يعني النفتيت و التجزئة و ايكان القضايا المصيرية إلى «لجان عمل» غير مركزية، أي العمل على نسف النظام المركزي الذي بناه الرئيس الراحل ليحل محله نظام اللامركزيسة المذي كان الهدف منه تقريب الإدارة من المواطن، و لكن جماعات المصالح انحرفت بسه فصار يعني عمليا أن الأمر التنفيذي ينشطر -قبل تنفيذه بيسن المركزية و المحلية إلى مجموعة من القرارات «المحلية» المكيفة قانونيا حسب مسزاج المسؤول المحلي (اللامركزي)، فلا تعرف الدولة ماذا يجري بالضبط، لأن لكل جهة (بلدية أو ولاية أو حتى إدارة محلية) خصوصياتها و قراراتها أحيانا فسي إطار التسيير الذاتي (اللامركزي) لمؤسسات الدولة حتى أن المواطن يشعر أحيانا أن إنتقاله إداريا بين ولايتين كهجرته من بلد إلى اخسر، و أن «الوالسي» مثلا في ولايته هو الذي يقرر بحق أو بباطل في كل شأن من شمؤون ولايته، و أن القضاء غائب تماما...

و هكذا أدى تطبيق هذا النهج الجديد إلى أن تفقد الدولة هيبتها على شحبها و على مسؤوليها الكبار حتى كادت كل ولايسة أن تتحول إلى «جمهوريسة مستقلة» استقلالا ذاتيا، و بدل أن يلجأ رئيس الجمهورية الى العمــل الصـارم على رد هيبة الدولة بالمحافظة على النظام المركزي القديم ريثما يكتمـــل بناء الهياكل الدستورية، و تطهير المؤسسات، و تهيئة الأجواء العامة للإنتفال من الإشتراكية إلى الديمقراطية باتخاذ جملة من الإجراءات العملية تمهد لميلاد «دولة القانون» لجا إلى سياسة «تقريب الإدارة مــن المواطـن» فـي عمليـة «بير وقراطية» إرتجالية لعبت فيها الجهوية دورا حاسما تـم بموجبها تشـطير الولايات القديمة (31 ولاية) إلى عدد أكبر من الولايات الأخرى (48 ولاية) فلم يزد هذا الإجراء البلاد إلا تأزما كان يختفي وراءه الرّيع المالي الكبــــير الـــذي كانت تدّره أرباح الذهب الأسود و الغاز الطبيعي، فلما بدأت الأزمة الاقتصاديـــة العالمية تنشر أجنحتها على الجزائر منذ سنة 1984 إنكشف ما كـان مستورا، و بدأ الشعب يتملم على بحث عن أمواله المنهوبة و كرامته المسلوبة، و أحس بن جديد أن غضبة الجماهير توشك على الإنفجار، و أن سياسة الـترقيع لم تعد مجدية فبدأ يعيد ترتيب أوراقه تحسبا لكل طارئ بعد انهيار أسعار النفط من 40 دو لار إلى 11 دو لار، و قد شملت السياسة الجديدة صناعة البدائك الجاهزة على مستوى النقاط الحساسة التي كان مسن أخطسر مظاهرها رفع و ترقية بعض صغار الضباط بين 84 و 1987 من رتبة نقيب مثلا السي رتبة عقيد أو عميد في ظرف قياسي نادر الحصول حسب نظام الخدمة في الجيت الجيت الوطني الشعبي.

## 2- الرئيس.. و الحزب:

حزب جبهة التحرير الوطني هو الكيان الجامع الصدي أخسرج الاحسزاب الوطنية من حالة الفوضى و الإنقساء الى حالة التنظيم و الوحدة و العمل عندما نجح في تجميعها حول هدف واحد مشترك هو تحرير الجزائر، و هو الحسزب الذي فجر ثورة التحرير الكبرى في الساعة الصفر من ليلة الفاتح مسن نوفمبر 1954، و هو الحزب الذي عباً لهذه الثورة الشعب الجزائري كله تحت شهوا «نحن ثرنا فحياة أو ممات، و عقدنا العزم أن تحيا الجزائر»، و كان واضحا في أهدافه التي نص عليها بيان أول نوفمبر 1954 و واضحا في وسائله:

- إقامة دولة جزائرية ديموقر اطية ذات سيادة ضمن إطار المسادئ الاسلامية.
  - احترام جميع الحريات الأساسية بدون تمييز عرقى أو ديني.

- تحقيق وحدة شمال إفريقيا داخل إطارها الطبيعي العربي و الإسلامي.

لكن هذا الحزب العتيد الذي حقق أعظم إنتصيار في ميدان المنازلة العسكرية المسلحة ضد الإستدمار الفرنسي لم يستطع فرض قوته التنظيمية في معركة البناء و التشييد، بل لم يتسطع الوفاء بوعده الذي قطعه على نفسه أمام الشهداء.

- فلا الدولة الجزائرية الديمقر اطية قامت (ضمن إطار المبادئ الإسلامية) كما وعد.
- و لا الحريات الأساسية أحثرمت «بدون تمييز عرقي أو دينيي» كما تعاهد عليه الشهداء قبل أن يقضوا نحبهم.
- و لا وحدة الشمال الإفريقي تحققت «داخل إطار ها الطبيعي العربي و الإسلامي».

فعلى مدار 28 عاما من النضال الحزبي داخل جبهة التحرير الوطني بعد الإستقلال، لم يستطع هذا الحزب الكبير أن يحسم خلافاته الداخلية، كما لم يتمكن من تجاوز مشكلاته الذاتية أو يتغلب على فكرة صراع الأجنحة داخل تشكيلته التي لم تكن متجانسة منذ فجر الإستقلال، بل قبل ذلك منذ مؤتمر الصومام، فقد حدثت في أثناء الثورة «تصفيات» عميقة، و لكن الخلافات تعمقت و تجذرت غداة الحكومة الإنتقالية (المؤقتة) و ظلت تتعمق الى يوم أحداث أكتوبر 1988، و هي قصة طويلة و معقدة.

إن ما يمكن الإحتفاظ به إلى حين هو أن هذا الحزب تعرّض إلى هـزّات ورّية كانت كافية لتفجيره بين 65-1986 لكنّ رصيده التاريخي أعطاه القدرة على الصمود و الإستمرار كونه ظل شيئا «مقدّسا» في حسّ الضمير الجمعي للشعب الجزائري الذي كان يدين لجبهة التحرير الوطني بتحريره من الإستدمار الفرنسي (54-1962)، ثم في حسّ المجاهدين و أبناء الشهداء على وجه الخصوص، لذلك كان الصراع داخل جبهة التحرير صراعا «مصلحيا»، أي أن الصراع لم يكن ايديولوجيا، و هو ما سهل على الرئيس مهمة إسكات كثير من العناصر الغاضبة أو الثائرة بواحدة من ثلاث كان بن جديد يتقنها جيدا:

- التخلص من بعض كبار «المشاغبين» بإعطائهم مناصب دبلوماسية في الخارج ليبعدهم عن منطقة الزوابع.

- إرضاء الوصوليين و الانتهازيين بهبات ضخمة بلغت حد التنازل عسن ممتلكات كبرى تابعة للدولة مقابل دينار رمزي (ثمن رغيف واحد سنة 1986)، فبيعت عشرات الهكتارات المزروعة، و عمارات شاهقة، و فنادق سياحية، و مؤسسات، و مصانع، بد«الدينار الرمزي» حفاظا على الوحدة الوطنية بالحفاظ على تماسك «الجبهة».

- إعفاء أهل الطهارة و النظافة و الوطنيسة الصادقة من مسئوولياتهم و مناصبهم من غير ضجيح إعلامي عن طواعية بإسلم الإخلاص للجبهة، أو بالإكراه تحت شعار «أستدعى إلى مهام أخرى ا؟».

أقول إن الصراع لم يكن إيديولوجيا لأن القراءة «الكرونولوجية» لمسار جبهة التحرير منذ فجر الإستقلال إلى سنة 1989 ترسم خطا دلاليا و احدا يميل أو يستقيم أو يرتفع أو ينزل تبعا «لتوجيهات» رئيس الجمهورية القائم، فقد كان المسار السياسي الجبهوي مع بن بلة، و صار مع بومدين و أصبح مع بن جديد... و بات حزبا معارضا لسلطة أدار دفيتها، أو أديرت دفتها باسمه، 28 سنة إنتقلت فيها الشرعيات من النقيض إلى النقيض فتبدل كل شيء إلا «العقلية التاريخية»، فقد ظل حزب الجبهة هو «الغطاء السياسي» لكل الممارسات فلحزب و الدولة إلى يوم صدور دستور 23 فبراير 1989.

إننا لا نحب ان نخوض في تفاصيل التعاطي السياسي و لا نريد ذكر جزئيات تشوش علينا وضوح صورة الطرح الذي رسمناه لانفسنا، لكن مسن الواجب أن نذكر بأن وفاة هواري بومدين يوم الأربعاء 27 ديسمبر 1978 كلتت بداية العد التنازلي للإشتراكية على يدي خليفته بن جديد، و هذه مسالة غاية فسي الغرابة في تاريخ الجزائر المعاصر – ذلك أن مببرر قيام الحرب الواحد و الحكم الواحد أبيا الواحد عيما يعرف بالحكم الشمولي قائم أساسا على النظام الشمولي، أي الإشتراكية، لكن الذي حدث في الجزائر كان العكس تماما، فقد كان الحرب الواحد ضعيفا و يكاد أن يكون مهمشا في فترة بومدين، ربما لقوة شخصية الرئيس و رغبته في التعسامل المباشير مع الجماهير، و ربما لغموض الإيديولوجية التي كان عليها هذا الحزب الواحد و ربما لأسباب أخيرى ليم تكشف عنها الوقائع التاريخية بعد، لكن و مهما يكن من أمسير – فيان جبهة التحرير كانت معروفة بين الجميع بأنها هي «النظام»، و هسي السلطة، و أن التحرير كانت معروفة بين الجميع بأنها هي «النظام»، و هسي السلطة، و أن التحرير كانت معروفة بين الجميع بأنها هي «النظام»، و هسي السلطة، و أن الوصول المفاجئ لبن جديد إلى سدة الحكم لحسم السنزاع المذي نشب بين بين الوصول المفاجئ لبن جديد إلى سدة الحكم لحسم السنزاع المذي نشب بين بين الوصول المفاجئ لبن جديد إلى سدة الحكم لحسم السنزاع المذي نشب بين بين الوصول المفاجئ لبن جديد إلى سدة الحكم لحسم السنزاع المذي نشب بين

- حذور الصراع في الجزائر - 189

«أجنحة» الجبهة و بعض قيادات الجيش سنة 1979، غير كثيرا من المعطيات على صعيد المنظمات الجماهيرية التابعة للجبهة و بدأت سياسة لي الذراع بين رئيس الجمهورية و بعض العناصر الفاعلة في جبهة التحرير و في القيادات العسكرية أفضت إلى ترجيح الكفة لصالح الرئيس و حاشيته السباب أساسية موضوعية نذكر منها:

- تنامي الحس الإسلامي و انتشار صدى الصحوة الإسلامية محليا و عالميا، و هو العامل الذي قلص الإمتدادات الجماهيرية للحزب على مستوى القواعد الشبانية مما يعني زحفه نحو الفناء البشري بدخوله الإضطراري في سن «الشيخوخة» و هو ما يعنى حسابيا فقدانه أزيد من 75% من طاقات الأمة.

تخرج العشرات من الكوادر و الإطارات العليا الجامعية التي وجدت نفسها في الشارع تنتظر الوعد بتسليم المشعل، أو ما كانت السلطة تعبر عنه بد«تشبيب» المؤسسات و قواعد الجبهة، أي إعطاء بعض المسؤوليات لجيل الشباب ممن يعرفون بد «جيل الإستقلال» و هم الذين يمثلون أزيد مسن 75% من مجموع الشعب الجزائري، فقد كان تعداد السكان فجر الإستقلال حوالي 8 مليون نسمة فأصبح سنة 1986 أزيد من 24 مليون نسمة.

- إفلاس الخيار الإشتراكي و سقوط أوراق الثورات التلاث في المياه الحمراء، بصدع رأس «البروليتاريا» بد«البيروسترويكا» و انهزام المعسكر الإشتراكي في عقر داره.

- تدني سعر النفط، مع تفشي كثرة السرقات و الإختلاسات و العمولات، و تهريب رؤوس الأموال إلى البنوك الخارجية، و قد لوحظت مظهاهر شراء فاحش و غير طبيعي لأكثر دعاة الإشتراكية و بعض «الرؤوس الكبيرة» في جهاز الحزب مما أحرج رئيس الجمهورية أمام الرأي العام محليا و عالميا، و هو أكبر مثير اقتصادي ولد استجابة اجتماعية بدأت ثقافية (نفسية) شم تطورت إلى أشكال من الصدامات الدموية كانت تنشب بين شرائح من المجتمع المسحوق و بين قوات الأمن، و قد غذى هذه التمردات عوامل الفقر و الحرمان و «الحقرة» في الداخل و اهتزاز الأنظمة العربية أمام المسد الصهوني في الخارج.

و قد كشف بن جديد نفسه عن بعنض صنور الصنراع بينه و بين «بارونات» جبهة التحرير عندما قال «كلما إقترب موعد مؤتمن يحاول كل

واحد أن يحرك جماعته.. كانوا بإسم الحزب و الدولة ينهبون أملك الدولة.. و قد كنت أعرف الجو المكهرب الذي أعدته بعض العناصر لخلق صعوبات حتى يفشل المؤتمر و يحدث إنقسام و تبقى البلد بعد ذلك تعيش على الهامش...».

و الحديث عن الرئيس و جبهة التحرير، لا يبدأ في تقديرنا مسع وصدول بن جديد إلى سدة الحكم و إنما يبدأ مع ميلاد الدولسة الوطنيسة خلال المائسة يوم الفاصلة بين الإعلان الرسمي عن وقف إطلاق النسار (19 مسارس 1962) و الإعلان الرسمي عن الإستقلال (05 جويلية 1962)، فقد كانت هده الفترة الحرجة من تاريخ الجزائر هي «المحضن» الذي قرخت فيسه كل الكتاكيت التي تحولت في ظل الدولة الوطنية إلى ديكسة ظلت تصييح إلى أن نشب في «خمها» تناقر أفضى إلى ما سوف نتحدث عنه لاحقا، ذلك أن الصياح لم يكن متجانسا، و في غياب الإنسجام و التجانس حدث التصادم بدل التعاون، و التاكل بدل التكامل و هو ما فرض على بن جديد أن يلعسب دور «شمشوم الجبار» صائحا في الجميع «علي و على أعدائي يسا رب...» بعد أن صسرح في خطاب للأمة ليلة 19 سسبتمبر 1988 قسائلا إن على الشسعب أن يدافسع عن حقوقه، و اعترف أنه قدم كل ما في وسسعه، و استشسهد ببيست شسعري من قصيدة الأطلال لإبراهيم ناجي تقول:

## أعطني حريتي أطلق يدي \* إنني أعطيت ما استبقيت شيا

#### 3- الرئيس... و السياسة المالية:

كل حكم يبحث عن الإستقرار، و كل استقرار لا يقف وراءه العدل هو استقرار ظرفي مزيف، فإذا وجدت حكما غير مستقر فاعلم أن الظلم داخله، و مداخل الظلم في اي حكم ثلاثة : ظلم في توزيع الثروة، و ظلم في التداول على السلطة، و ظلم في إحتراء الحريات الأساسية للأفراد و الجماعات، فإذا إجتمعت هذه المظالم الثلاثة في نمط حكم او في صورة حاكم، فلا عدل في توزيع الثروة و لا طمع في التداول عليي السلطة، و لا احترام للحريات الشخصية و الجماعية عد هذا النمط من الحكم دكتاتوريا مهما رفع أصحابه من الشخصية و الجماعية عد هذا النمط من الدولة أي دولة إنما يستقر سلطانها بالعدل و تزدهر أسس حياتها بالعمل الذي يجب أن يثمن الثروة، و يعرز سلطة القانون، و تحترم فيه الحريات.

في الجزائر كانت هذه الحقوق الثلاثة مهضومة و مظلومة، و كان أوضح ظلم هو ذلك الذي مس سياسة توزيع الثروة -و همي كثيرة و الحمد لله منذ فجر الإستقلال إلى اليوم، و إذا كان الامر، على ما ذهب اليه برناردشو في وصفه لوجود الثروة و عدم حسن استغلالها بانها «غرارة في الانتاج و سوء في التوزيع» فإن الذي عمق الهوة في الجرائر و اجج نار «الشورة» هو الاختلاسات المالية التي بدات في حياة الرئيس هواري بومدين ايام الحصار البترولي الذي تحدى به العرب لأول مردة أوربا كلها و أمريكا منذ سنة 1969 إلى سنة 1973 لما أعلن الملك فيصل أن «بترول العرب للعرب»، يومنذ قفز سعر النفط قفزة نوعية حققت للجزائر ثلاثة أضعاف مداخيلها من عائدات النفط وحده.

لما تكدست العملة الصعبة في خزينة الدولة تسربت أخبار الاختلاسات، و بلغت مسامع الرئيس بومدين فألقى خطابا مطولا تهرب فيه مسن المواجهة العلنية مع «مافيا» المال، و مع «بارونات» جبهة التحرير فسي عهد الأوزان التقيلة (بوتفليقة، و يحياوي، و بن يحيا، و بيطاط، و مساعدية، و عبد الغنسي. الخ) و بدبلوماسيته المعهودة و بابتسامته المخيفة قال الهواري في خطابه و هو يلمح لمسألة ما تردد من أخبار الإختلاسات: «كل من يخلط العسل لابد أن يلمح لمسألة ما تردد من أخبار الإختلاسات؛ «كل من يخلط العسل الرجل يلحس صوابعه» و من يومها تنفس كبار المسؤولين الصعداء لان الرجل الأول في الجزائر سن لهم «قانون اللحس»، لكن بدل أن «يلحسوا» أصابعهم، كما أشار الرئيس، كانوا يلحسون الإناء بما فيه.

فبين 1971-1978 ترتبت على خزينة الدولة 06 مليارات دولار من الديون الخارجية الإضافية برغم ان عائدات النفط كانت تغطى حوالي 98% من النفقات بالعملة الصعبة، لكن الرصيد الإحتياضي هبط بسرعة تحت ضغط ميزان المدفوعات و الإختلاسات المتسترة وراء عمليات التجهيز المكتبي للمؤسسات، و الإستيراد الكمالي لبعض مظاهر الأبهة لكثير من الوزارات و المؤسسات السياسية، و هي الظواهر التي كانت تخفي وراءها اليات التحول و الإختلاس ثم تترجمه في «فواتير» التجهيزات الأرستقراطية لبعض بيوتات و «فيلات» و قصور كبار المسؤولين التي لا تجهيز الا بالمستوردات من الخارج بالعملة الصعبة (و الزجاج البرازيلي الأسود خير دليا على هذا الترف الذي يخفي وراءه العمولات الضخمة مقابل صفقات مشبوهة مع النزائية كنا نصنع الزجاج و نمتلك أكبر مخزون مسن الكوارتيز في الصحيراء الجزائرية).

و هكذا أصبحت موارد النفط لا تغطي النفقات الضرورية من إحتياجهات المواطنين الأساسية من مواد غذائية و أدوية، في الوقه ت الدي كان بعض زعمائنا يفكر في إقامة أعظم سد في إفريقيا، و بناء أكبر جامعة على مستوى العالم العربي و تشييد أضخم مصنع على مستوى القارة، و بناء أروع تمشال يمجد به الشهداء في رمز الجندي المجهول يكلف خزينة الدولة ما لا يعلمه الا

و لكي تفهم حقيقة ما نريد تصويره بحاول تقديم مثال مالي لبداية هذه المأساة الجزائرية مستندين فيها على «لغه الأرقام» فقد عرف الإقتصاد الجزائري تراجعا مخيفا بين سنوات 71-1986 على نحو جعل الدينار يستراجع ست مرات في هذه المدة القصيرة (كان الدينار الجزائري = 5,1 فرنك فرنسي فاصبح 01 ف.ف = 00 دج سنة 1986) و تدنى تبعا لذلك المنتوج الوطني من فاصبح 7,5 % إلى 2,3 % سنة 1986، و سجلت مؤسساتنا الصناعية تراجعا مخيفا قدرت خسارته بمعدل ناقص 1,5، و استتبع ذلك تراجع في تشغيل اليد العاملة نجمت عنه بطالة حقيقية و أخرى مقنعة، و تراجعت معدلات الصرف و تضخمت معدلات نسبة الفوائد، و تدنت معدلات القيمة المضافة و فقدان مناصد الشغل:

- ففي سنة 1984 فتحت الدولة 130 ألف منصب شغل كان أكثرها وهميا (تكديس الموظفين في الجهاز الإداري).
- تراجع عدد هذه المناصب الممنوحة سنة 1986 إلى 74 ألف منصب فقط أكثرها إداري زائد عن الحاجة.
- ثم تراجع سنة 1988 إلى 60 ألف.. و الكشفت سياسة «البطالة المقنعة» كليا في الوقت الدي تكدست فيه على أدراج المصانع و المعامل و المؤسسات العامة أطنان من طلبات الشغل، وصلت سنة 1988 وحدها اللي أزيد من 200 ألف طلب، و تحولت أقوات الناس و أرزاقهم من السماء اللي الأرض، ثم من الأرض إلى الإدارة (البنك)، و حدث نزوح جماعي خطير مسن القرى و الأرياف إلى المدن، و تزايد التزاحم على طلب الشغل، و طلب السكن، و قفزت معدلات البطالة من 5% سنة 1978 إلى 17% سنة 1982 شم الملك المواجع المواجع كل مواطن ينظر إلى الدولة وحدها لتوفير له كل حاجياته، و أصبح الإحساس العام قائما على أن السلطة هي التي «أفقيرت» للشعب، و شلت طاقاته، و عطلت فيه «ميكانيزمات» الفعل الإيجابي عندما الشعب، و شلت طاقاته، و عطلت فيه «ميكانيزمات» الفعل الإيجابي عندما

أدخلت جهاز التلفاز الى بيت الفلاح في القرى النموذجية، و جعلت له ملهى يلعب فيه الورق الى ساعة متاخرة من الليل، و أصبح الراعي يصاحب شهاهه 08 ساعات فقط في اليوم لانه «إداري» و من حقه أن يتمتع بقانون الوظيف العمومي، ثم ينال حظه من توزيع الأرباح الوفيرة على التعاونيسات الخاسرة، و تشجيع الفلاحين بمال البنوك لحفر الابار، و جلب المضخات بشكل فوضوي لا يخضع لاي تخطيط إلا الرغبة في نهب أموال الدولة.

لقد قبل للناس «لا تنتظروا المطر» إن الرزق في الأرض لا في السماء.

كانت النتيجة المخيفة التي قررها رئيس الجمهورية نفسه بعث «خسراب البصرة» هي :

إن الجزائر هي البلد الوحيد في العالم الذي يسير مصانعه بـ 35% مـن الاداريين.

- و إنها البلد الوحيد الذي يتكف ل بالجانب الاقتصادي و الإجتماعي و النقافي و الإعلامي للمحتمع كله في غياب الإنتاج و المردوديسة لأن الدولسة كانت تلعب دور «كافل اليتيم».

كان من المتوقع ان تنفجر الأحداث في الجزائر في نهاية سنة 77 او مسع بداية سنة 1978 لكن مرض الرئيس هواري بومدين المفاجئ اجل الانفجار عبن طريق مسرحية «كاب سيغلي» التي حولت انظار الشعب مس التفكير في «الهموم» الداخلية إلى الدفاع عن وطنه و كرامته المهددة من قوى خارجية! الم

بعد ذلك بــ 08 سنوات هبت أعاصير أخرى كــادت أن تعصف بالبنيــة الفوقية للنظام الجزائري كله لكن إرتفاع سعر النفط من 16 إلى 40 دو لار أنقــذ الموقف مرة أخرى و تغير حال السوق و تكنست بعض السلع فـــي المحــلات التابعة للقطاع العام (أسواق الفلاح، الأروقة..) لكن العقلية الجزائرية لم تتغــير فقد ظلت -مع كل هذه التجارب- «عقلية البايلك»، التي تعني أن القطاع العـــم الذي تديره الدولة ينبغي أن ينهب أو يتلف أو يدمر ذاتيا لأنه صورة من صــور املاك المعمرين.

كانت معدلات النمو الإقتصادي تتراجع على جميع الأصعدة، و تتحول «نعمة» النفط إلى نقمة و وبالا و حسرات، و تعرف مصانع الجزائر الكبرى و المركبات الصناعية انكماشا اقتصاديا و سوء تسيير لكل مظاهر الحياة تمثل

خصوصا في إهمال و تهميش الطاقات الذاتية و تفعيل الإستثمارات المنتجة فقد سجلت الإحصائيات تراجعا مخيفا لكل ما هو إنتاج لحساب العقلية الإستهلاكية.

و هكذا تدنى مستوى الإستغلال للطاقات الذاتية الى حوالي 00% بسبب سوء التسيير الذي أشار إليه الرئيس بن جديد بقوله: «و كان الشيء المستعجل هو إصلاحات إقتصادية، لكن الإصلاحات الإقتصادية المعمقة ليسبت ممكنة بدون إصلاحات سياسية. إنخفاض سعر البترول و بعض الكوارث و الجفاف أصبح 60 إلى 70% من الإستهلاك بالنسبة لمواد تسبتورد بالعملية الصعبة، زيادة على ذلك هناك مواجهة العجز في المؤسسات التي بنيناها بسرعة و بدون دراسة.. كان المهم أن نبنى المصانع و المستفيدون كانوا هم الأجانب!!».

منذ مارس 1983 (بداية سقوط الأنظمة الشمولية) استطاعت العبقرية الجزائرية أن تنفخ الروح في جثة ميتة لنظام مغلس بجميع المقاييس، لكن هده الحياة الإصطناعية عن طريق الحقين بالمصل كشفتها الإحصائيات الوبائية التي يقف وراءها العامل الإقتصادي الذي عجل بتفاعل العواسل الأخيري (الإجتماعية و السياسية و التقافية) لتؤكد كلها فشل الحلول المستوردة و ضحامة جنايتها على أمتنا، و تدق ناقوس الخطر أمام إنز لاقات آخرى خطيرة لا نحب أن ننزل إلى حضيضها، و لكننا نقول إن قفز المديونية الخارجية –عدا كتلة خدمة الفوائد - من 14 مليار دولار إلى 26 مليار في ظرف 06 سنوات لامسريدعو إلى كثير من المراجعات الحسابية الدقيقة بين سنوات 83-1988 إذا كملنت يدعو إلى كثير من المراجعات الحسابية الدقيقة بين سنوات 83-1988 إذا كملنت تصديقه بسهوله من الأرواح و الأموال و الأعراض.

## السؤال هو: أين ذهبت أموال النفط الجزائري؟

عندما صرح رجل أعمال إسباني كبير كان يعمل في المخابرات الجزائرية أثناء التورة أنه يوجد «في الجزائر 5000 إطار جزائري ساء يحملون جواز سفر فرنسي» أدرك الجميع أن الإنزلاقات لم تعد مجرد تصرفات قردية و إنما هناك خطة مرسومة لإفراغ الجزائر من كل محتوياتها و على جميع الأصعدة، و كان من أخطرها في تقديرنا هو الإنزلاق السياسي الذي فتح الباب واسعا أملم كل التجاوزات، و أفضى إلى تصدع خطير في بنية النظام الجزائر بري فرض على الديمقراطية أن تلد في الشارع ولادة قيصرية ظلت أرحامها تنزف دما إلى أن طمع فيها القريب و البعيد، و الغالى و «الرخيص»..

إن سبب هذه الإنزلاقات الخطيرة راجع أساسا إلى عدم التجانس الحاصل بين «أعضاء مجلس الثورة»، أو من تبقى منهم، و بين «جماعة 19 مارس»، فالثوريون كانوا لا يرون ضرورة لاستمرار جبهة التحريب بعد الإستقلال فهي حعلى حد تعبير هم - «قلعة إحتمينا بها ضد الإستعمار أما اليوم فيجب أن تدخل متحف التاريخ»، في حين كانت «جماعة 19 مارس» تبحث عسن سند شرعي يعفيها من المرجعية التاريخية، و يسهل عليها مهمة طبي صفحة الماضي، و لعل عبقرية هواري بومدين كانت تطمح إلى «التوفيق» بين هذه الإرادات المتعارضة، و كان إنقلاب 19 جوان 1965 يحمل فلي طياته هذه الفكرة، لكن أصحاب المرجعية التاريخية أعادوا رفع شعار «التطهير» الذي كان قد رفع سنة 1964 للتخلص من «حزب فرنسا» و تطهير البلاد من الطابور الخامس!!

و في خضم هذه الإنزلاقات الخطيرة طفت على السطح، و في بعض وسائل الإعلام -المعروفة في الجزائر بإسم «راديو تروطوار» - قضايا خطيرة عجلت باحداث أكتوبر 1988.

فما هي أهم هذه القضايا الخطيرة؟

## ثامنا : من محفوظات الذاكرة الجماعية :

بعد مناقشة الميثاق الوطني (الثاني) سنة 1986 ثم المصادقة عليه لاحظ الجميع أن لاشيء قد تغير في واقع الناس السياسي و الإجتماعي و الإقتصدي و التقافي، و ظل ما جاء به الميثاق الجديد حبرا على ورق، و كل ما في الأصر أن الوثيقة الجديدة قد تخلصت من مضمون «الإختيار الإشتراكي» الصدارم بشكل مبطن قرأه العارفون بالخفايا بين السطور، و ظلمت مظاهر الظلم و العسف و الجور و الفساد تتوسع رقعها و يتسع فقها يوما بعد يوم إما بتنصل غير مبرر لكثير من المسؤولين من مسؤولياتهم و واجباتهم اليومية، و إما بغياب مذهل للقانون و رجاله و انحسار دائسرة العدل أمام المظلوميسن و المحرومين من أبناء عامة الشعب، إذ أصبح القضاة و المحسامون «بيدقا» بين أصابع جماعات الصغط و كبار المسؤولين و جماعات المصالح، و بساتت كثير من المشكلات تحل بالهاتف من بعيد و من وراء الكواليس.

و حلت التدخلات الشخصية محل القانون، و سدت «الشخصانية» مسد المؤسسات، و لم يعد إنكار المنكر سلوكا مقبولا من أحد.

هكذا شعر الجميع أن سفينة المجتمع الجرائسري بدأت تغوص في أعماق المشكلات الحقيقية المواطنيس، و هنا تذكرت الجماهير رصيدها التاريخي القديم فأخذت تتلمس حلولا لمشكلاتها بين يدي الأئمة و الشيوخ في المسجد، و هو ما أكسب المسجد شرعية و مصداقية تحولت فيمسا بعد اللي «مرجعية» حضارية يثوب إليها الناس و يخضعون لأحكامها من تلقاء أنفسهم، و أصبح بعض «الشيوخ» في كثير من المساجد هم المراجع لكل القضايا و المشكلات على مست ي الحي او القرية و بعضهم صار لله صيبت وطني واسع و مؤشر.

و في خضم هذا الحوص، و أمام تفاقم المشكلات و تسارع وتيرة التفسيخ الأخلاقي ظهرت حماعات «تغيير المنكر» لتقاوم فسادا ظاهرا إستشرى في المجتمع و استفحل أمره حتى صارت الرذائل تمارس علنا في الساحات العمومية، الأمر الدي رسم في الضمير الجمعي الجزائري صورة سوال تاريخي كبير كان يتردد على كل لسان : هل من مخرج لهذه الأمة؟ و هل يمكن أن يكون الإسلام بديلا عن هذه العفونات التي طال زمن تخمر ها و لم تعط شيئا إلا مزيدا من الماسى و العلل؟؟

كان البحث قائما فعلا عن بدائل لإنقاذ الأمة من وهدتها، و قصد اجتسهدت كثير من الأطراف الوطنية و الإسلامية، و كسذا بعسض العنساصر المستقلة (الحيادية) في البحث الجاد و استفراغ الجهد الفكري لإيجاد هذه المخارج التسي أصبحت اشواق الجماهير المسحوقة تحت أقدام «كبار» تتطلع إلى معانقتها قبسل أن يتفجر الوضع، و لكن الأحداث فاجأتها كما فاجأت القسائمين علسى الحكسم و مفجري الأحداث أنفسهم.

و يمكن أن نلقي ضوءا محدودا على بعض خفايا هـذه التفاعلات التي سبقت أحداث أكتوبر 1988 حتى نكشف عن جزء يسير مما كان يدور في اللقاءات السرية التي كان يعقدها القائمون على فصائل الحركة الإسلامية في المجزائر مكتفين بالإشارة السريعة إلى الأفكار العامـة، التي تشكل رصيد الصحوة الإسلامية و تصوراتها و أطروحاتها البديلة لنظام الحكم القائم بصـورة أو بأخرى.

لقد كانت تصورات جملة من أبناء الصحوة الإسلامية قائمة على رصيد من محفوظات الذاكرة الجماعية (التراثية) الذي حاولت الصحوة بلورته في

أشكال معاصرة من الزاد المعرفي لمواجهة تحديات العصرنة و التأهب للإقلاع الحضاري المرتقب، كانت خلاصتها:

- أن النظم المستوردة كلها (إشتراكية و لبيرالية و سواها) قد استنفدت أغراضها و جرت كثيرا من الويلات على الأمة الإسلامية في العالم كله لأنها لا تتلاءم مع فطرة البشر، بل تتصادم تصادما مباشرا مع نداء الفطرة، و مع الإختيار الإسلامي الكامن في نفوس الشعوب الإسلامية المحبوسة وراء نظم جائرة، و قد حملت أفكار الصحوة الإسلامية و مراجعها احصائيات بلغة الأرقام - كشفت عن تهافت هذه النظم في العالم كله و هي أنلة إلى السقوط و الزوال، و هذه الكتابات و المراجع شكلت بفعل كثرة تداولها بين الشباب قناعات شخصية ثم تحولت مع الأيام إلى قناعات واقعية، يدعمها الواقع العربي المتردي من المحيط إلى الخليج، و تتحدث بها لغة العقال بصدوت مسموع واضعح.

- الهزائم المتوالية للأنظمة العربية أمام الإجتياح الصهيوني للعالم العربي بعد ما عرف بد «إتفاقية العار»، ثم فشل المشاريع الوحدوية بين الأنظمة و الحكومات العربية المتتالية، التي تزامنت مع فشل آخر لكثير مسن مشاريع التسوية للمشكلات الداخلية بين الأسرة الإسلامية الواحدة على المستوى الإقليمي العربي و الإسلامي في كل تجارب «جامعة الدول العربية» و في مسهرجانات و محافل «المؤتمر الإسلامي» مما نجم عنه الكثير من الماسي و النكبات دفعت الشعوب الإسلامية كلها «فاتورتها» الثقيلة أمسام تصلب كثير من الحكام و طغيانهم على شعوبهم (نموذج الحرب العراقية الإيرانية و مخلفات ذلك على الواقع الإسلامي و أثار هذه الحرب ثم غزو الكويت و تداعياته على نفسية الفرد المسلم و فكره داخل بلده و خارجه ...) و ما استتبع ذلك من تفكك أو اصو الأسرة العربية و تصدع بنية العالم الإسلامي تمهيدا لأزمة الخليج.

- مظاهر الصدام بين الأنظمة و الحكومات المختلفة و رجالات الصحوة الإسلامية (سوريا، مصر، تونس، العراق، ايران، المغرب،...) كان لسها هي الأخرى وقعها السلبي و آثارها البشعة على فكر الصحوة عموما، و قد تمثل ذلك في فقدان الثقة بين الإسلاميين و السلطة في مرحلة أولى ثم تحول غياب الثقة إلى «تهمة» للإسلاميين من طرف حكوماتهم، و تفكير الإسلاميين في اقامة «جماعات» تحل محل الدولة في غياب الدولة، و قدد إصطبع فكرهم عموما بثقافة المحنة و فقه التبرير، و البعد عن الموضوعية و الإغراق في

الذاتية حتى تحولت كل اشكال «الحوار» بينهما إلى أحكام جاهزة و مفاهيم نمطية أقلها هو الاتهام بالحيانة و العمالة و السقوط في ايني العرب أو الشرق على نحو تضخمت معه عقيدة «الولاء و البراءة» لذى شبباب الصحوة فسي مرحلة تعليمية أولى ثم تطورت الى «الفكر التكفيري» فيما بعد، و هو ما نشــــا عنه انقسام ابناء الصحوة على انفسيهم و ظهور تصدعيات خطيرة بين «الجماعات الإسلامية» نفسها، و غاب فيها الموقف الموحد امنام القضينة المشتركة الواحدة، و احتجبت تماما أخلاق الحوار و حقوق الإختلاف في الوقت الذي كانت تتقرر فيه -على المستوى المحلى و العالمي- تقاربـات مصلحيـة كثيرة بين القوى العظمي (روسيا، أمريكا، الصين، اوربا الشرقية...) و تبدي كلها تعاطفا عالميا و تأييدا عمليا لمخططات السلام التي تحصد ثمارها الصهبونية العالمية لإنجاز مشروع «إسرائيل الكبرى»، و يقابل ذلك عمليات تشويه و هدم فكري و اعلامي للتجارب الناشئة للحكومـــات الاســلامية (فــي السودان، و موريتانيا، و باكستان...) لتينيس دعاة الحل الاسلامي و كذا شهاب الصحوة من كل محاولات للتغيير باسم الاسلام الذي كسان كتسير مسن جسهال المسلمین یعملون علی تشویه صورته و تنفیر الناس منه و تر هیبهم دولته القادمة (دولة قطع الايدي و جلد الظهور ١١).

استقلال البلاد الاسلامية من السيطرة العسكرية الخارجية كسان نعمسة دون شك، و لكن تامين هذه الحريات أمر أساسي لتتم النعمة و يكمسل اليسن، كون الاسلام قائما اصلا على الحرية و على المسوولية الفرديسة و التشاور، و في ظل الاستقلال العسكري للعالم الإسسلامي للم تتحقيق هذه المقاصد الاجتماعية و الاقتصادية و التقافية مما جعل الشيعور بحيسة الاسلامي بتسامي باستمرار في نقوس الناس، و بتساءل بعضهم هن حرح الاستعمار حقالا و من الذي تغير في ظل الاستقرار و الحربة لا و هن توجد قيمة للحياة الدفقة السياس الذي تغير في ظل الاستقرار و الحربة لا و هن توجد قيمة للحياة الدفقة السياس فيها طعم الحربة بعد كفاحهم الطويل ضد المستدمر الغاشم الله المناسلة المستدمر الغاشم الله المناسلة المستدمر الغاشم الله المناسلة المستدمر الغاشم الدولية بعد كفاحهم المولي ضد المستدمر الغاشم الله المناسلة المناسل

كان الاحساس قويًا و عاما بأن استقلال البلد الاسلامية كان ناقصا و مشوها او مسروقا احيانا، و ان استكمال هذا النقص أو تصحيح هذا التشووة استرجاع «المسروقات» يحتاج الى جمه عملاق يستغرق وقتا طويلا و يستثمر جهدا كبيرا، و يحتاج قبل ذلك الى «نوعيّات» خاصة مسن الرجال و النساء يفهمون بعمق فلسفة الدورات الحضارية، و يفقه هون سنن التغيير و «فقه الحياة» و يدركون ان مكافحة الاستبداد هو هم البشرية الاسلام، و أن العمل، بل المضال لمقاومة الظلم، يكل الواعه و من اي جهة كان، هو رسالة

الإنسان في الحياة بصرف النظر عن دينه أو إيديولوجيته، و أن «كل يوم يسقط فيه طاغية أو مستبد هو يوم عيد بالنسبة للبشرية كلها، إذ البوتقة التي تجمعت فيها كل أمر اضنا و مشكلاتنا هي الإستبداد و الطغيان» كما عبر عن ذلك أحد الدعاة المعاصرين.

هذه الأحاسيس القلقة و المشاعر المشتركة كانت تمور في ضمير الشعب الجزائري كله، فمنهم من ترجمها إلى نشاط تربوي أو عمل تقافي، و منهم من جسدها في شكل مقاومة حاول بها التصدي لبعض مظاهر الإستبداد و الطغيان من منظوره الخاص، و منهم من تقبلها على مضض على إعتبار أنها أمر واقع، و بررها بعقيدة «القضاء و القدر»، و أخرون ذابوا في أتونها و قالوا «ليس في الإمكان أبدع مما كان».. لكن الجميع كانوا على متبل اليقين بان الواقع ينزلق بسرعة نحو الإنهيار الكلي، و كان كل طرف يعمل في الخفاء بطريقته الخاصة ليكون بديلا جوهريًا، أو يقدم البديل الجوهري نهذا الواقع المزري برمته، أو يعمل على تدمير هذا الواقع ليسقط معه نظام الحكم القائم المزري برمته، أو يعمل على تدمير هذا الواقع ليسقط معه نظام الحكم القائم خديدًا أو يقدم برنامجا بديلا، فالمهم عند بعض «جماعات التدمير» المتسرعة، أن يتغيّر هذا الواقع (المنكر) بسرعة في أيّ إتجاه، و أن تختفي «الوجوه القديمة» بأيّة وسيلة، و أن يتغيّر شكل الخطاب و محتواه، و ليصيدر عن منبر أخر جديد و لو لم يكن لها فيه حظ و لا نصيب.

كانت هذه الجماعات تنشد التغيير الجذري للواقع برمته بعد أن لمست أن الجماهير ملت هذه القوالب النمطية التي أثبتت الأيام عقمها و فشلمها بجميع المقابيس.

كانت في كل محاو لاتها تبحث عن «بطل» ينتشلها من وهدتها و يخرجها من ورطتها، كانت هذه الجماهير تبحث عن مخرج آخر السبى عيس أخسر، و أسلوب حياة أخرى خارج فضاءات الشعارات التي ملت إجترارها 30 عامالم تطعم الشعب من جوع و لم تؤمّله من خوف، و ظلّ لسان الحال أبلغ من لسان المقال.

لقد سيقطت جميع الشعبارات أمام حقبائق الميدان من ضغط الواقع الإقتصادي المتردّي، إلى الواقع الاقتصادي المتردّي، إلى الواقع للإلقافي الرّاكد، إلى واقع إجتماعي مربع ليس فيه من خصبائص التبات إلا

حدور الصراع في الجزائر - 200

الإنتظار، وقد طال الانتظار ليغطي 28 عاما من الوعـود المتوالية بتسليم «المشعل» للشباب، ولكن مشعل الشهداء كادت أن تخبو جذوة ناره بين أيدي الذين كانوا يمارسون «الحقرة» على شعب بكامله... وليس في نيتهم تسليمه للشباب.

لقد كان البحث عن «بطل» هو حلم جميع الجزائريين، و لم يكن البطل وقع الأمر - سوى الشعب الجزائري نفسه على حد قول الشهيد العربي بس مهيدي عليه رحمة الله حين قال ليلة ثورة نوفمبر 1954 «يوجد بطل واحد فلي الجزائر هو الشعب»، لكن الشعور كان عارما في تطلعاته نحو ميلاد شخصية اعتبارية تحرك في الشعب عبقربه البطولة التي كتمت أنفاسها «سياسة الحقرة» التي ذاقت الجماهير ويلاتها نحسات صراع السياسيين الكبار و مصالحهم الضيقة.

كان البحث عن مخرج، أي مخرج، هو بوابة الخلاص من سياسة الحرب الواحد، و الخطاب الواحد، و «الوجه» الواحد و «ديكور» الحياة الرتيبة الحدي لم يتغير 28 سنة حتى أصبح خطاب الرئيس يحتسباج إلى حمدات شرح، و أصبحت كلمة من الرئيس تلغي قرارا، و تشطب قانونسا، و تجمد مراسب كثيرة، و لم يعد للقانون سيادة الا علسي الأوراق و على اللافتات الكبيرة المنصوبة في الأماكن العمومية بالمدن الكبرى و قد كتبت عليها عبارة «انقاور فوق الجميع»، بل إنك تمر على المباني الفخمة لمقرات الحزب فتشعر بالرهسه فإذا دخلتها وجدتها خاوية، و إذا ناقشت أصحابها اكتشفت حجم الاسبة سسب الجهل أحياناً التي كان عليها بعض كبار المسؤولين ممن كانت لسهم مسهمات المربعية أو تنفيذية خطيرة.

و نغير إستطراد نقول: كان كل شيء في الجزائر يبعب على الحميرة و التساؤل، و كان الواقع برعنه يشجع ذوي الطموح السياسي على التفكير فسي «الانقلاب» فالإستعداد للتعيير كان فائما، و البحث عليه كيان همها مشكركا و إحساسا حقيقيا لملء فراغات الواقع.

كانت هناك فراغات خطيرة حاول كتير من السياسسيين ملاها بسياسة التهريج و أساليب الترقيع لكن السلوكات البيروقر اطية كانت أقوى و الخطساب الديماغوجي كان أطغى، و الحديث عن «تروات البلاد»، و خسيرات الوطن، و حق المواطن في العيش الرغيد. كان حديثا عن المستقبل، أما مجرد التفكسير

في كسر شوكة الحزب الواحد و فتح نافذة على التعددية فقد كان جريمة تكيّسف في العرف السياسي في واحدة من ثلاث جرائم هي :

- العمالة للخارج،
- التفكير في قلب نظام الحكم،
- الطعن في رموز الثورة (لأن الحزب الواحد كان الجامع لكل الرموز).

و مع إدراك الجميع لما يتربّب عن كل واحدة من هذه «الجرائسم» مسن عقوبة إلا أن الغليان الجماهيري تجاوز حدود «الكواليس» إلى الخطاب الهادر و الفعل المؤثر على نحو كان سببا في أن تتصدع بنية الحسزب الواحد مسن الداخل و يجد رئيس الجمهورية نفسه في حرج مزدوج يمارس عليه الضغسط المتعاكس من جهتين:

- جهة الإرادة الجماهيرية المطالبة بتحسين ظروف المعيشة كحد أدنــــى لحقوقها، و هو المطلب الذي لم يتحقق.

- و جهة «بارونات» جبهة التحرير الذين كان بعضهم يريد أن تصبح الجزائر ملكا له بقرار تمليك داخل لعبة قانون التنازل عن ممتلكسات الدولة بالدينار الرمزي.

و بين الإرادتين الضاغطتين على الرئيس بشكل متعاكس بدأت الهوة تتسع بين الشعب و السلطة من جهة، و بين أجنحة السلطة نفسها -داخل جهاز جبهة التحرير - من جهة أخرى.

لقد أحس الجميع أن هناك خيوطا جديدة بدأت تنسيج في الخفياء، و أن الصراع، حول «مناطق النفوذ» السياسي قد بدأت أخباره تتنامى مسن داخيل اللجنة المركزية للحزب الحاكم، و أن على رئيس الجمهورية أن يحسم الصراع قبل فوات الأوان...

رئيس الجمهورية الذي مارس سياسة إطلاق الحبل على الغارب منذ سنة 1986 شعر بهذا التململ الجماهيري من خلال تقارير الدوائر الأمنية الخاصــة به، كما أحس بأن هناك -من داخل السلطة- من يخطط ليسحب بــه البساط، و أن هناك من يعمل على تمديد مدة بقائه على رأس هرم السلطة كونه أفضــل

\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 202

غطاء سياسي رسمي تمرر من تحته المشاريع الكبرى لبعض رجال «المافيسا» التي كانت تعمل على تفتيت القرار بين أجهزة التشريع و قواعد التنفيذ لإقتطاع أكبر نسبة ممكنة من الفوائد في شكل «عمولات» جعلت كثيرا من المؤسسسات العامة (التابعة لقطاع الدولة) مجرد تغطية قانونية لإستيراد و تصدير بضائع كثيرة بإسمها لا تعرف عنها المؤسسة شيئا.

هذه الحقيقة يعرفها كل من يفقه معنى (D.G) في قياموس الجزائرييين و الذي يعني (مدير عام)، أو (PDG) رئيس مجلس إدارة، (أو رئيس مديير عام)، فقد كان أكثر هؤلاء همزة وصل بين صناع القيارار و القيائمين على تنفيذه، و كانت ليهم مين الصلاحيات الرسمية، و الإمتيازات القانونية، و العلقات غير الرسمية ما يجعلهم يتمتعيون «بحقوق» واسعة لا تقابلها في الغالب الأعم أية و إجبات، الأمر الذي جعل سياسة «اللامركزيية» التسي جعلت في الأصل لخدمة المواطن ورقة رابحة في أيدي هؤلاء أسادة تجعيل المؤسسة بأكملها «ملكا» لهم خارج دائرة المحاسبة لأن مغامها تزيد في صلاحياتهم أما مغارمها فلا يحاسبون عليها، لأن خزينة الدولة العمومية كيات تضيخ كل عام مزيدا من المال تغطي بيه العجيز المالي للكشوف البنكية لمؤسساتها و لو بلغت الملايير دونما فتح لأي ملف يقف وراءه سؤال «من أيان هذا!!».

النتيجة باتت معروفة و لا تحتاج إلى كثير شرح و لا إلى طول كلم إذ يكفي أن نذكر فقط بأن «عقلية البايلك» التي تعني تدمير ممتلكات الدولية قيد أصبحت جزءا من ثقافة الناس، و أصبحت لفظة «واش دخلك. ماهيش انتساغ بأباك عبارة شائعة على كل لسان في العامية الجزائرية، و بات مسن السهل على كل مواطن أن يرى «مقبرة» حقيقية للعتباد الفلاحيي في حضائر «الكابسياس» التابعة للثورة الزراعية، و مقابر أخرى مشابهة للعتاد المستورد بالعملة الصعبة في كل مكان تابع للدولة بدعًا بأصغر حضيرة إدارة على مستوى القطر (و هي البلدية) و انتهاء بحضيرة السيارات التابعة لأية وزارة أو لمصالح رئاسة الحكومة أو لرئاسة الجمهورية مسرورا بمقبرات الحيزب الحاكم...

و الجميع يذكر قصمة السيّارات السوداء التي بيعت لبعض الوجهاء بأســعار رمزية، و قليل هم الذين يعرفون كيف كان يتم بيع العتاد المســـتعمل (خاصــة السيارات) في لعبة «المزاد العلني».

هذه الصورة المأساوية المصغرة لا أعتقد أنها تكفي لفهم طبيعسة جذور الصراع الذي كان يمور تحت سطوح الأشياء لأن المأساة كانت أكسبر من أن تفسر بالعامل الإقتصادي وحده، أو العامل السياسي المعزول عن تفاعلات حضارية خطيرة كانت كلها تصب في بؤرة أحداث أكتوبسر 1988، و لذلك يحتاج الأمر زيادة في التأكيد اللى قراءة أخرى للأحداث بعيون غير رسمية.

## تاسعا : قراءة بعيون غير رسمية :

حزب جبهة التحرير الوطني هو الحزب الذي فجر تورة التحرير الوطني لللة الفاتح من نوفمبر 1954، و هذه بديهية يعرفها الجميع، لكن السذي يخفي بعض سرة على الكثيرين هو أن «الجبهة» دخلت الثورة و خاضت ها بأجنعة «وطنية» لم تكن منسجمة و إنما وحد بينها الهدف المشترك الأكبر السذي هو إستقلال الجزائر.

كان دخول كثير من التشكيلات السياسية تحت مظلة جبهة التحرير قد فرضته مبادرة جماعة الــ22 التي قطعت الطريق أمام كل البرامج و الوسائل عندما وضعت قطار الحرية على طريق الحرب ليجري هذا القطار على سحكة الثورة المسلحة، و قامت بعملية ابتلاع سياسي شامل ذوب كل الطاقات و حصرها في بوتقة الثورة، و حطم بذلك أحلام كثير من الساسة عندما رسم بيان أول نوفمبر 1954 هدفا أساسيًا واحدًا هو «إقامة دولة جزائرية ديمقراطية اجتماعية ذات سيادة في ظل المبادئ الإسلامية»، و شرع الموقعون عليه في العمل الثوري المسلح لتجسيد هذا الهدف المشترك.

لكن الذي حدث -و كان متوقعًا أن يحدث- هو أن الذين انصيهروا في بوتقة ثورة التحرير كان انصهارهم عسكريًا استجابة لنداء الواجب و ليم يكن سياسيًا، بمعنى أن طموحات السياسيين بدأت تراودهم لميا أحسيوا أن الشورة تجذرت في أعماق الشعب و أن النصر بات وشيكا، فعياودت الكثيرين منهم أحلام ما قبل الثورة، و عادت بهم الذاكيرة السياسية الطموحة إلى فيترة الصراعات الطبيعية التي كانت بينهم و بين خصومهم السياسيين بينن سينوات الصراعات الطبيعية التي كانت بينهم و بين خصومهم السياسيين بين سينوات 1931 (ميلاد جمعية العلماء المسلمين الجزائريين) و 1954 (ليلة إندلاع الثورة).

إن هذه الصراعات القديمة التي غطاها صوب رصاص الثورة و حجبها الى حين بدأت تطفو على السطح مع إنعقاد «مؤتمار الصومام» ثم نمات

\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 204

و ترعرعت -بعد ذلك- في كواليسس «مؤتمسر طرابلسس»، و خسلال أيسام «مفاوضات إيفيان»... لكن وحدة الهدف حجبت هذا الصراع و أجلته إلى حين، فلما لاحت تباشير النصر بميلاد الحكومة المؤقتة (الثانية) بزعامة بن خدة، بعد نهاية مدة حكومة عباس فرحات عادت إلى الواجهة نبرة خطابية جديسدة كان كثير من المجاهدين يظنون أنها ذهبت مع الإستعمار.

إن عظمة الثورة قد غطت على كثير من أخطاء زعمائها و غضت المطرف عن بعض تجاوزاتهم خاصة بين سنوات 58-1962 ذلك أن طموحات المجاهدين كانت تشفع لهم، في هامش محدود، بارتكاب مثل هذه التجاوزات من وجهة نظر بعض المجاهدين على الأقلل خاصة هولاء الذين كانوا لا يتسامحون في السكوت عن كل «محاولة» لكسر وحددة الثورة أو التلاعب بأعظم هدفين رسمهما بيان أول نوفمبر بصورة واضحة و مباشرة و هما:

- اقامة الدولة الجزائرية الديمقراطية الإجتماعية ذات السيادة ضمن إطار المبادئ الإسلامية.
  - إحترام جميع الحريات الأساسية بدون تمييز عرقى أو دينى.

إن الطموح كان أوسع من مجرد الكفاح من أجل تحرير الوطن سياسيا، و هو طموح كبير دون شك، غير أن بيان أول نوفمبر و سعة و عمقة ليشمل العمل من أجل «تحقيق وحدة شمال إفريقيا في داخل إطارها الطبيعي العربي و الإسلامي..»، لكن هذه الطموحات الموضوعية العادلة لم تخل من تفكير في تحقيق بعض الطموحات الذاتية، و هو ديدن السياسيين دائما إذا تجسدت طموحاتهم في الميدان العسكري و خرجوا من الميدان مزهووين بانتصاراتهم.

لقد زرع بعض الزعماء بذورا للصراع الداخلي كان يمكن أن تفجر الشورة من الداخل، كما كان بامكانها أن تجعل ورقة الإستقلال نفسها تحسرق بنار الحرب الأهلية قبل أن يقطف المجاهدون ثمرة الإستقلال غير أن النزهاء من قادة الثورة حملوا ثمرة جهادهم خارج أشباح الحرب الأهلية التي كان قد راهن عليها كثير من المراقبين و ألقى ببعض الزيت على نار التنازع على الحدود، و على حطب اللغة، و العرق، و القوميات، و حتى الدندنة على أنغام «الأرجل السوداء» و ما يصب في هذه البؤر المتوترة مما يعرف في سان التاريخ السياسي بدهخلفات الإستعمار».

لقد حفظ المخلصون ثمرات الثورة من الإحتراق بنار الحرب الأهلية بعبد الإستقلال حينما تأكد لديهم ان الجناح العسكري قد انتصر لكن اشسباح تجسيد الطموحات الشخصية ظلت هاجسا يراود الكثيرين، و سارت الأمور على ما أراد لها الجناح المنتصر في معركة الحسم الميداني العسكري الظاهر و لم يجتث هؤلاء المنتصرون جذور الصراع التي زرعتسها الصراعات الحزبية الخفية بين سنوات 31-1954، و لم تفلح سياسة تكميم الأفواه في أن تقتلع مسرأعماق النفس طموحات السياسيين الذين هاجر اكثر هم إلى اوربا ليواصل نصاله من وراء البحر في حين قبع بعضمهم وراء القضيمان، أو اعمتزل السياسي الاو اختفى من واقع الحياة المتفاعلة و قطع ما بينه و بين الصراع السياسي الامن خلال التتبع و الرصد الاعلامي من بعيد، أو انطوى على نفسه و قطع مسابينه و بين عالم الصحافة و الاعلام قطعا كليا.

إن الذي حدث كان أكبر من إمكانيات الصراع التقليدي، و قد كانت له الصراع جذور ظاهرة، كما كانت له حذور خفية يصعب الكشف عنها الا مسن باب التخمين و الإستنتاج و أكتفي بالإشارة هنا الى ظهاهرتين كانتها شديدتي البروز و التأثير على الواقع ساهمتا في تخذية جذور الصراع فيه، و هما شهراء الذمم، و حرية المرأة.

#### 1- شراء الذمم:

بين سنوات 82-1988 أصبح الحديث عن شراء الذمم حديثا متواترا بيسن عامة الناس، و أصبحت للرشوة أسماء كثيرة هذبها اصحابه التاخذ مفاهيم جديدة، كالإكرام، و المكافأة، و الهدية، و تأليف القلوب، و العمولة، و الهبة، و المساعدة، و التقدير، و رد الجميل.. لكن الإسم الذي فرض حضوره على السنة أصحاب الجاه و السلطان هو إطلاق إسم «قهوة» على كل صفقة تكون الرشوة أحد بنودها غير المكتوبة بين المتعاقدين و ليست مقيدة في ايسة وثيقة رسمية، و مع أن سعر فنجان قهوة في ذلك الوقت كان دينارا واحدا، و كان الكيلوغرام من البن الجيد يتراوح بين 40 السلمي 100 دينار و عند العاحزين لا تقل عن 1000 دينار.

ليس هذا هو المهم إنما المهم هو أن هذه «القهوة» كانت سببا في سيقوط أخلاقي مريع، ذلك أن «أصحاب القهاوي» قد سنوا سنة سيئة أمسى بها الحيق ضائعا و المصالح معطلة، فلا أحد يستطيع الحصول على حقه إلا بدفيع ثمين

\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 206

قهوة، و لا أحد يملك أن يحرك مصلحة معطلة إلا بسقيها، أو سقي القائمين على تعطيلها قهوة حارة و ساخنة و تقبلة...

و سادت «لغة البقشيش» كل المعاملات و عسم بلاؤها، و مست كل القطاعات الحيوية و غير الحيوية على حد سواء، من الصحة إلى التعليم، و من الإقتصاد إلى الثقافة، و من الإدارة إلى التجارة... فالمواطن يدفع رشوة ليحصل على حقه، و يدفع رشوة ليستخرج وثيقة من على حقه، و يدفع رشوة ليستخرج وثيقة من إدارة، و قد بلغ الأمر أحيانا إلى مستوى دخول بعض الأبرياء السجن و خسروج مجرمين منه إثر صفقة لعبت فيها «قهوة» غير بريئة بضمائر من باعوا ضمائرهم للشيطان.

# لقد كانت «القهوة» طريقا لتزوير وثائق خطيرة.

و يكفيك أن تعرف أن شراء الذمم بلغ درجة صدور أحكام على مجرمين بالبراءة، و ترقية كثير من كبار المختلسين إلى مناصب عالية و حساسة بعد أن ثبت في حقهم إختلاس أموال الدولة، و حصل بعض «القافزين» على «وثائق» رسمية مزورة أهلتهم إلى مناصب حساسة و بوأتهم منازل عالية و فتحت لهم من الأفاق ما أصبحوا بفضلها من كبار الأثرياء أو من كبار المحظوطين في مقامات إجتماعية أو سياسية أو في سلم إداري محترم، بل من كبار الوجهاء أحيانا...

#### و تبا للراشي و المرتشى و الرائش.

لقد مست هذه الأفة قطاعات حساسة بل «مقدسة» في عرف الجزائريين بلغت حد تزوير «شهادات الجهاد» و الجميع يذكر القضية التي أحرجت المنظمة الوطنية المحاهدين التي صرحت أمانتها الوطنية العد خراب البصورة بأن «هناك عناصر إندست في صفوف منظمة المجاهدين مستغلة ظروفا معينة مرت بها البلاد و مراكزها الحساسة في أجهزة الدولة من أجل تحقيق أغراض شخصية على حساب الشهداء و التاريخ...».

بهذا المثال تفهم أن التزوير قد طال «وثائق الجهاد»، و تفهم أن الرشوة التي يستطيع بها أصحابها الحصول على شهادات «الجهاد» ضيد الإستعمار الفرنسي، و قد يكون بعضهم من مواليد الثورة، و أن عمره بين 54-1962 لا

يتجاوز الــ10 سنوات و مع ذلك يحمل بطاقة المجاهدين، يمكسن للراشين أن يفعلوا أي شيء في أنفسهم و في وطنهم و لو بعد حين، و لا نقول أكستر مسن هذا، فإن البقية في تصوري مفهومة لدى من له أدنى صلة بهذا الموضوع غير أن السياق، يفرض على أن لا أضع نقطة النهاية قبل أن أشير إلى أن الرشوة (أو القهوة بالتعبير الجزائري) تجر وراءها العرض، و الكلام عسن الأعراض بين 82-1988 كلام عفن يبعث على الغثيان و التقرز و المرارة لكسن لا مناص من الإشارة إلى فحوى الصلة بين الرشوة و التجارة بالعرض في مجال شراء الذمم من غير أن نشخص الأشياء أو نجسد الأمور أو نعمل على جسرح مشاعر المخلصين، و لكن من الواجب أن نذكر بنضال المرأة الجزائرية... تسم كيف أمتهنت بعد ذلك و جرتها بعض جماعات المصالح إلى الولوغ في إناء لــم كيف أمتهنت بعد ذلك و جرتها بعض جماعات المصالح إلى الولوغ في إناء لــم كين في كثير من الأحيان نظيفا و لا خاليا من السقوط.

## 2- و يسألونك عن حرية المرأة:

مع موجة انتشار الحجاب بدأت تنكشف الممارسات التحتية لمجتمع ما بعد الإستعمار، فقد صاحب موجة انتشار الزي الإسلامي موجة المنادة بالحرية، و أتضح للعيان أن هناك خطين متوازيين في حركة المجتمع السائر نحو الحضارة على مستوى ما يعرف «بالجنس اللطيف»، و هما خطان متناقضان:

- خط حركة «الفيمنيزم»: المتصل بدوائر التغريب و المتأثر بالفلسفة الوجودية تحت غطاء المناداة بحرية المرأة و التفتح على التيارات العالمية.
- خط حركة «الأنتقريزم»: العائد إلى الجذور التراثية و المتأثر بفلسيفة الصحوة تحت غطاء المحافظة على الأصالة و العودة إلى عصر النبوة.

في الظاهر بدأت المعركة تدور حول «قانون الأسرة» منذ طرحه للنقاش سنة 79 إلى يوم صدوره في 09 جوان 1984، و هو القانون الذي دافسع مسن أجله كثير من المخلصين و المخلصات حتسى أصبح مرجعا رسميا في المنازعات المتعلقة بالأحوال الشخصية في كل المحاكم الجزائرية، لكن حقيقسة المعركة لم تكن تستهدف «قانون الأسرة» و إنما كانت تسستهدف مسن وراء نسف قانون الأسرة – تحديد الوجهة الحضارية للأمة الجزائرية مسن خلال المرأة، فقد كان الخط الأول مشدودا إلى عواصم غربيسة تتزعمها الحركات النسوية العالمية من العاصمة الفرنسية باريس و من نسج على منوال التغريسب في المشرق الإسلامي أو في المغرب الإسلامي و جميع هسؤلاء كانت لهن

\_\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 208

صلات ظاهرة أحيانا، و مضمرة أحيانا اخرى، بالحركة الماسونية العالمية، و يمكن الكشف عن هذه الحقيقة التاريخية بدراسة المسارات الكرونولوجية لسيدات العالم العربي.

أما الخط الثاني فقد كان مشدودا إلى بعض العواصم العربية حيث بدأ التفاعل النسوي مع بدايات الصحوة الإسلامية، و كان قطب الجذب القوي هو القاهرة حيث تنامى -إلى جانب الحس القومي- حس إسلامي يشترك كلاهما في الشعور بالغربة، و كلاهما يعمل على الإنعتاق من أسار السرق المفروض على المرأة من عصور الإنحطاط السياسي للعالم الإسلامي، و الفرق بينهما جوهري في الوسائل و الغايات بل في المنطلقات الفلسفية التي يصدر عنها كل فصيل.

و هذا الفرق هو جوهر الصراع و مناط الحكم، إذ منه بدأت أشكال التدافيع و عنه صدرت جميع مظاهر الإنحراف بالمرأة لتكون طرف مقحما في الصراع.

غير أن إقحام المرأة في ميدان المنازلات لم يكن عفويا، كما قد يتصور البعض، و إنما كان المخطط قائما على نظرية التدمير بعد التحرير التي جاءت خلاصتها في كلمة موجزة أشارت إليها بروتوكولات حكماء صهيون بما يفهم منه بإيجاز أنه «بالمرأة حررنا العالم و بالمرأة ندمره».

فكيف تم هذا التحرير في الجزائر؟ و كيف بدأت خطوات التدمير؟ و كيف أقحمت المرأة في ساحة المعركة لتكون طرفا فاعلا في معادلة الصمراع التسي نتحدث عنها؟

مصطلح «الفيمنيزم» يعني حركة النساء المتحررات، و مصطلح «الأنتقريزم» يعني حركة النساء المحافظات، و هي مقابلة غير صحيحة، و لكني وضعتها من باب المشاكلة فحسب، لإعتقادي أن المرأة الجزائرية ظلمت مرتين:

- الظلم الأول سلط عليها باسم المحافظة تحت ضغط عقلية الحريم التسمي حولت المرأة إلى موقع الإقامة الجبرية فلا تخرج في حياتها إلا تسلات مرات (من رحم أمها، و من بيت والديها إلى بيت زوجها، و أخبرا من بيت زوجها

إلى القبر)، و هذه نظرة باطلة قامت على خلفية تقافية متحجرة تبرر أحيانا بنصوص من التراث الذي تفسره بعض الدوائر الأنانية تفسيرا تامريا يجعل من المرأة محضن تفريخ، فهي لا تساهم في بناء المجتمع إلا بمده بالنسل و تضخيم تكاثره و نموه الديموغرافي.

و هذه النظرة تبناها -بكل أسف- كثير من الوعاظ و خطباء المساجد و القصاصين و أصحاب الأحاجي و الخرافات و الدراويسش و المصروعيس فكريا.. و استطاعوا -بما لهم من سلطان على عقليات الإنحطاط و الجمود- أن يشكلوا لأنفسهم «جيشا» من المؤيدين، فيهم من يكذب على رسول الله (ص) باختلاق أحاديث موضوعة لتأييد فكرته و نصرة مذهبه و تكثير سواد المناصرين و المؤيدين ممن تستهويهم أنغام العسزف على أوتار الإستعباد و الإسترقاق و التسلط... و هم في الغالب يحملون نفوسا مريضة و يعيشون بغرائز مكبوتة و لا يتصورون للمرأة وظيفة أخرى إلا الفراش!؟

أقول هذا الكلام و في ذاكرتي عشرات المشاهد و الصور الدالة على هذه الممارسات الباطلة التي إخترع لها أصحابها تبريرات دينية «مقدسة» من خلال ما يرددونه من محفوظات لا يقوم أكثرها على سند صحيح، أو يفسرون نصوصا صحيحة تفسيرا مريضا ليغلفوا الدين الحنيف بشهوات أنفسهم و نزوات مكبوتاتهم.

و أستشهد هنا بأثر كثير الدوران على ألسنة الناس يقول أصحابه «خير النساء التي لا ترى رجلا و لا يراها رجل».

أين تعيش؟ كيف تمارس وظيفتها التربوية و الإجتماعية؟

لا أحب أن أخوض كثيرا في الموضوع لكن السياق يقتضي أن أشير إلى فده «القداسة» المصنوعة التي يوليها بعض الناس للمرأة أعطت تمارا عكسية، و كشفت إحصائيات علمية و عملية دقيقة أن الجرائم التي التي ترتكبها «المرأة السجينة» أو المرأة المحبوسة في إقامتها الجبرية أبشع و أشنع من تلكم الجرائم التي ترتكبها بنات جنسها الأخريات لأسباب يطول شرحها في هذا المقام.

و بعض الشر أهون من بعض.

\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 210

إن عقلية الحريم قد صنعت ظاهرة إجتماعية إسمها «المرأة السجينة» و كان يمكن أن يطول سجنها و تستمر العقلية التي حبستها في إسترخائها فلل و التمتع بها بعيدا عن أعين الناس، لكن ثورة الإعلام أدخلت التلفزيون إلى البيت الجزائري بين سنوات 69-1984 ثم جاءت موجة الغرز و الفضائي عبر الأقمار الصناعية و الهوائيات المقعرة و الأنترنيت... فحدث ما لم يكن في الحسبان و دخل الرجل إلى خدر المرأة المسجونة ليبدأ الصراع على مستوى الفكر و القلب و الروح و النفس و الغرائز، ثم يطفو على السطح في شكل أفلت الجمعية مع بداية النزوح الريفي صوب المدن الكبرى بعد أن إختلطت الطالبة الجامعية بالمرأة البدوية و تلاقحت الأفكار في ظل «الخرجات التطوعية» التي كانت تقوم بها بعض المتحررات من طالبات الجامعة إلى الأرياف الفلاحية بهدف محاربة العادات و التقاليد و الأعراف، و مسن أجل الإرتفاء بالمرأة الريفية إلى أفاق التحرر و «الثورة» على الرجل طلبا للمساواة على أيام التورة الزراعية.

و هذه قصة أخرى لا نحب فتح ملفها الأن إلا بمقدار ما نطل من خلاله على قضيتنا لكشف جذر أخر من جذور الصراع في الجزائر.

- أما الظلم الثاني فهو نقيض للظلم الأول، بل قل هو رد فعل عكسي له، و قد حدث باسم العصرنة، كرد فعل على حركة المحافظات، فقد قابلت عقليه الحريم عقلية التحرير، و قابل المرأة التي لا تخرج إلا ثلاث مسرات امسرأة لا تدخل بيتها إلا نادرا بسبب ضغط الواقع و اقتحسام المسرأة موجه الصسراع و دخولها في الزحام الإجتماعي تحت شعارات براقة لم يكن أكثرها برينا.

فقد ظهر ما يمكن تسميته «بامرأة الشوارع» مقابل «إمرأة البيبت»، هذه المرأة التي ثارت على كل شيء، على الزواج، على نمط العيش، علي صلة الأرحام، على نظام الأسرة (الذي يسمونه تقليديا) على العادات و التقاليد و الأعراف الإجتماعية، على الحياة داخل البيت.

هذه المرأة أصبح شعارها «التورة» لمزيد من الحرية، الثورة على كل شيء مع أن الهدف لم يكن واضحاء و إن كان في ظاهره المناداة بالمساواة مع الرجل، كما أن كثيرًا من الوسائل التي استخدمتها هذه المرأة الثائرة في سليل محقيق هذه الأهداف المعامضة كانت ملتوية و فيها فجروات و تغرات كثيرة، و من هذه الثغرات دخل «الرجل الذئب» لينشأ جذر آخر للصراع في الجزائر،

كانت بدايته ايديولوجية (بين الغيمنيزم و الأنتقريزم) ثم صار بين المرأة السجينة و المرأة الشوارعية و انتهى في قبضة جماعات المصالح لتصبح المرأة ورقــة ضغط رابحة على مستوى إتجاهات الصراع نفسها داخــل أطروحــة «حقـوق المرأة» تحت مسمى «مراجعة قانون الأسرة».

و على مدار السبع سنوات الفاصلة بين 81-1988 تحولت المرأة في معادلة الصراح إلى رقم فاعل لا يليق إغفاله و نحين بصدد الحديث عن المجذور، لأنها كانت جذرا حقيقيا... و كان حضورها في الشارع الإجتماعي، و السياسي قويا و فاعلا، و مازالت المرأة في الجزائر -برغم كل ما لحقها من قهر - معيار ترجيح لكثير من المنازلات...

ما هي صلة المرأة الجزائرية بما عرف الحقا بالصراع حول «مشروع مجتمع»؟ و ما هي البدايات الصحيحة و الحقيقية لهذه المعركة؟

قبل سنة 1830 (تاريخ إحتلال فرنسا للقطر الجزائري) لم يكن يوجد في الجزائر كلها إمرأة واحدة سافرة، أو متحررة بالمعنى الغربي، و لم تكن معركة الحجاب و السفور مطروحة أصلا، فقد كان زي اللباس موحدا أو متشابها بين كل الجزائريات، ورثته المرأة الجزائرية من تاريخ نضالها الطويل ضيد كل أشكال العسف و التجاوز، ويمكن لأي زائر للجزائر أن يلاحظ أن هناك أزياء تقليدية كثيرة تميّز شرق الجزائر عن غربها و شمالها عن جنوبها (زي المسرأة الصحراوية، و زي المرأة القبائلية، و الشاوية، و التارقية...) لكن يجمع بين هذه الأزياء كلها قاسم مشترك أصيل هو أنها أزياء ساترة.

أقول هذا لأذكر الذين نسوا أصولهم و أصبحوا يتحدث ون عن «الزي الجزائري» لدى المرأة و كأنه جزء من آثار الرومان ظلانين أن هذا النري الإفرنجي الذي ترتديه كثير من النساء عندنا هو لبساس الرقي و الحضارة، أو هو مقياس «التقدم» و التطور، و غيره حتى الحجاب الإسلامي هو لبساس التخلف و «الرجعية»، أذكر هؤلاء جميعا بأن لالة «فاطمة نسومر» التي كانت رمزا للبطولة و التضحية لم تتخسل عن يهمه نها المحافظ المحتشم و مع ذلك قادت معارك بطولية.

و من هذه الفكرة بدأت المعركة بين الحجاب و السفور كظاهرة اجتماعية في البداية ثم تطورت لتصبح معركة ايديولوجية بين «عقيدة» الشرق و «عقدة» الغرب... ثم إنتهت في ميدان الواقع المشهود بعد أحداث أكتوبر 1988 بأن صمارت معركة سياسية، بل قل معركة «حزبية» و أصبح فيها الحجاب سلحا فتاكا و صارت له إمتدادات سياسية و جغرافيسة إلى صلورة «التشادور» الإيراني، و النقاب الخليجي، و الخيمة الأفغانية، و المقطع الشامي، و القسابية المغربية، و الريط الإندونيسي و حتى «الكيمينو» الياباني... و صرنا نسمع و نقرأ بل نشاهد ما أصطلح على تسميته «بالحجاب المتبرج» كحل وسط بين تشدد بعض السافرات في التبرج إلى حد التفريط في العري، و تشدد بعض المتحجات في التستر و التخفي إلى حد الإفراط في الإختفاء.

و بين الإفراط و التفريط ضاعت حقيقة الحجاب الشرعي بعد ضياع صورته، و اندلعت معركة مفتعلة باسم الحجاب.

هذه الصورة لا يمكننا الوقوف على حقيقتها إلا بالوقوف عند أهم المحطات الساخنة في رحلة المرأة الجزائرية التي كانت في زيها التقليدي اما أوراسية، أو قبائلية، أو صحراوية، أو تارقية... فأصبحت شبيهة بالباريسية، و لاشك أنهرحلة الإغتراب من الجزائر إلى باريس كانت لها محطات كبرى و كانت لها كذلك «لوبيات» تقف وراءها، مناهج عمل و وسائل تجسيد في الواقع المشهود نستعرضها بشكل مختصر إستكمالا للصورة.

أ- العراة الحريم: الفترة الزمانية التي تعرف في كتب التاريخ «بالخلافة العثمانية» عرف فيها العالم الإسالمي إنتكاسة حضارية كبرى مست عمق النسيج الإجتماعي و الفكري (التقافي) الا ما كان من حركة تدوين و استنساخ للتراث في طور الإنحدار الإبداعي بعد الهزات العنيفة للبنية السياسية و الإقتصادية الإسلامية، كان من أخطر نتائجها أن حلت العلدات و التقاليد محل العقيدة و الشريعة، و صار الرجل يصارس عباداته تحت غلاف سميك من شهوات النفس باسم الدين، و شيئا فشيئا تحول الإسلام إلى ما يشبه الطقوس الكهنوتية الفارغة، أو المفرغة، من كل محتوى عبادي، فقد صارت «العادات» هي واقع الناس اليومي الذي لا يملك أحد له دفعا و لا منه فكاكا، و كان نصيب المرأة من هذا الحيف أتقال من نصيب الرجل، أذ وجدت المرأة الجزائرية و في العالم الإسلامي كله نفسها مكبلة بالف قيد و وجدت نفسها تنسحب أو تسحب، من ساحة المعركة الثقافية،

والإجتماعية، والإقتصادية، وحتى الدعوية... إلى «عالم الحريم» و الحياة في عالم الحريم» و الحياة في عالم الحريم معناه تحويل المرأة إلى صفر على شمال عدد الرجال، فهي صك بلا رصيد، أو هي إحتياط ذو رصيد بيولوجي فقط تمثله صورة الميلاد و الزواج و الوفاة.

و الخطر الكبير، أو التحدي الكبير الذي واجهته المرأة أمام عقلية الحريسم هو أن وضعها المقرف هذا كانت تقف وراءه تبريرات أغلبسها يرتدي شوب الدين أو التدين المغشوش، أو يمتطي صهوة الفتوى الشرعية، كقولهم: «المرأة شر لابد منه» و قولهم «شاوروهن و خالفوهن»... و تفسير بعضهم لقول الشاعر: (لا تشتر العبد إلا و العصا معه) بأن معنى «العبد» هنا هو المرأة... و هكذا.

لقد سلب السلاطين، و المماليك، و الأغات، و الدايات، و الباشوات المرأة حقوقها و خرجوا بها من دائرة الشريعة إلى دائرة العادات و التقاليد باسم الإسلام غالبا، فلما إحتلت فرنسا هذه الديار كان لهم مع عقلية الحريم شان معروف بدأ بتحويل المرأة إلى قضية ثم صارت طرفا في الصراع.

ب- المرأة القضية: دخلت فرنسا الجزائر في إطار بسط نفوذ الرجل الأبيض على القارة السمراء، وكان في برنامج الإحتالا «تمدين» العالم الإسلامي، ولكي يسهل على الغزاة تنفيذ مشروع التمدين المزعوم كان ينبغي أن تطوى راية الهلال لتنشر راية الصليب، و لابد أن تدور المعركة على محوري الأسرة و المسجد، أما المسجد فقد سبقت الإشارة الموجزة إليه، و أما المرأة فقد كشف إحتفال الإستدمار الفرنسي بمناسبة مدرور 100 عاما على المرأة فقد كشف اجتفال الإستدمار الإسادين الذي جاء به الإستدمار السي البلاد الإسلامية عندما أرادت الإدارة الإستعمارية في الجزائر، أن تبرهن المدتها الكبار القادمين من باريس و عواصم أوربية أخرى للمشاركة في الإحتفال الكبير الذي كان مقررا أن يدوم ستة أشهر كاملة تستعرض فيها فرنسا منجزاتها خلال قرن كامل مسن الإستدمار و تبرهن للحضور أن المرأة منجزاتها خلال قرن كامل مسن الإستدمار و تبرهن للحضور أن المرأة الجزائرية قد تحولت عن أصالتها إلى الغرب و أصبحت إمرأة فرنسية في المنها، و زيها، و في تفكيرها و نمط حياتها...

لكن المفاجأة -التي لم تكن متوقعة- صدمت الإدارة الإستعمارية عندما خرجت ثلاث جزائريات فوق منصة الإستعراض الرسمية بالزي الإسلامي، فلم

\_\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 214

يجد رئيس المستعمرات إلا أن يعترف أمام الحضور قائلا: «ماذا أصنع أيها السادة إذا كان القرآن أقوى من فرنسا!؟».

هنا تفطن الحاكم العام إلى أنه ليس من السهل مسخ المواريث الإسلامية و لو في قشورها الظاهرة، و أدرك كذلك أن التعامل مع المرأة الجزائرية جعد مرور قرن كامل على تاريخ بداية الإحتلال - ليس على النحو الذي تناقلت وسائل الإعلام الرسمية لدى دوائر الإستدمار، و منذ عام 1931 تحولت المرأة الجزائرية إلى «قضية» في ملف الإستدمار أولاها أهمية واضحة إلى أن تفجرت الأحداث المؤلمة يوم 08 ماي 1945 حيث كانت المرأة حاضرة في تلكم المجاوز البشعة لتظهر المرأة المجاهدة في الشرق الجزائري بالعباءة السوداء (الملاية) التي عبرت بها المرأة الجزائرية عن حزنها كرمز للتضامن و الحداد على سقوط 45 ألف شهيدا حصدتهم آلة الإستدمار الفرنساوي في ظرف ثلاثة أيام.

أثار هذه المجزرة كانت كافية بأن تحدث إنقلابا جذريا في ذهنية المرأة الجزائرية (خاصة ساكنات المدن)، فكسان أن تحولت عقلية بعض النساء من رصيد فكر الحريم إلى الثورة على الواقع، و قد وجدن أمامهن مسن نماذج «الثورة» على الإستدمار نفسه ما شجعهن على التفكير في كسر كل القيود التي كبلت طاقاتهن و الإنتقال من حياة الحريم إلى حياة الكفاح لتحرير الوطنو هي غضبة حق أسوة بما صنعت الثائرة الجزائرية «لالسة فاطمة نسومر» التي قادت معركة ضد الإستدمار بقوة الحديد و النسار جهادا نسويا مسلحا.

ج- المرأة المجاهدة: سنوات الإخصاب السياسي في الجزائر كانت بين 45-1954، فبعد فشل المحاولات العسكرية المنفردة على صعيد المنازلة بين المجزائريين و الإستدمار، و بعد مجازر 08 ماي 1945 إقتنع الجميع أن النصر تقف وراءه إرادتان متكاملتان هما:

- إرادة الشّعب في الإنعتاق مـن برائن الإستعمار (نفسيا، فكريا، جغرافيا...) مهما كلفه ذلك من ثمن.
- ارادة القائمين على شأن الأمة في جمع الكلمة و رص الصف و توحيد الهدف، كون «البطولات الفردية» لم تجد شيئا أمام وحشية الإستدمار.

\_\_\_\_ جذور الصراع في الجزائر - 215

هاتان الإرادتان كانتا خلاصة ما توصلت إليه العبقريسة الجزائريسة في نضالها السياسي بين مجازر ماي و بداية ثورة التحرير و لم تكن المرأة غائبسة هذه المرة عن صنع إرادة الإنعتاق من الرق، و صنع إرادة جمع الكلمة و رص الصف، و هكذا بدأت المرأة تقتحم جبهات الجهاد، و يكتب لها التاريخ صفحات من نور على أيدي بطلات جزائريات خالدات من أمثال حسيبة بسن بوعلي، و فضيلة سعدان، و وريدة مداد، و جميلة بوحيرد...

هؤلاء الرائدات هن اللائي بذرن في نفسيات المرأة الجزائرية بذور النضال ضد كل أشكال العسف و الإستعباد فبدأت كثير من النسوة يفكرن في العودة إلى حقيقة الرسالة التي خلقن من أجلها بعيدا عن جمود المرأة الحريم، و عن شطط النساء المتحررات في أشكال جديدة من النضال.

لقد كانت صورة النضال واضحة و مقبولة بل واجبة و ضروريسة أثناء الوجود الإستدماري لذلك إنتفضت المرأة ضد أشكال غريبة عنها تعمل على زحزحتها عن حقيقتها الإسلامية و عن واقعها الجزائري إلى زيف حضاري يريد أن يجعل منها «سلعة» تتداول في الأسواق، و يفرغها من محتواها الحضاري الذي كانت تعد نفسها لإحتضائه في أتون ثورة التحريسر المباركة، وهو الهدف الذي عجزت فرنسا عن تحقيقه، فلما لاح فجر الإستقلال قامت «جهات» مبرمجة و مكلفة بمهمة فوق العادة ترعى هذا المخطط و تعمل على تنفيذه بشكل إنحرف بالمرأة عن أهدافها و حولها من ميدان الصراع ضد التسلط الإستدماري الغاشم، و هو هدف واضح، إلى صراع ضد أصالتها و هويتها، بل ضد رسالتها في الحياة.

أي نعم، منذ فجر الإستقلال زرعت المرأة الجزائرية في حقل ملغوم أنبست ثمارا كان كثير منها مرا و هجينا على أصالتنا العربية الإسلامية، و قد تجلست هذه الثمار في مظهرين أساسيين هما :

- اللسان الفرنسي: الذي فتح المعركية الضارية بين «المعربين» و المفرنسين، فيما يعرف في تاريخ الجزائر بد «معركية التعربيب»، ليسس رفضا للغة و إنما رفضا لمحتوياتها الإيديولوجية و امتداداتها الإستعمارية.
- الزي الإفرنجي: الذي فجر في الواقع الإجتماعي ردة الفعل الضاغطــة
   بين المتحجبات و السافرات في البداية ثم تحول مع الزمن إلى معركـــة حــول «مشروع مجتمع».

\_\_\_\_\_جذور الصراع في الجزائر - 216

إن تخاطب كثير من الجزائريين باللغة الفرنسية، و تعاملهم اليومسي بها ليس ناجما عن عادة الفوها خلال 132 سنة من الإستدمار، فقد كانوا خلال سنوات الإحتلال كلها يتخاطبون فيما بينهم بالعربية أو ببعض اللهجات العاميسة و يرفضون استخدام الفرنسية في تعاملهم اليومي، فلما رحلت فرنسا و اندحوت وراء البحار عادت اللغة الفرنسية لتسيطر على اللسان الجزائري برغم محاولات «التعريب» التي قادها رجال مخلصون في هذا الوطن.

إن مسألة استخدام اللغة الفرنسية في الجزائر أعمق من مجرد تصنيفها في خانة العادة، و إنما هي حالة استلاب حضاري كان ناجما في بداية الإستقلال عن شعور بالنقص فيما يعرف «بعقدة الدونية» ثم صارت هذه العقدة «عقيدة» استعمارية كريهة يدافع عنها أصحابها و يتعصبون لها و يرصدون لأجلها كل طاقاتهم البشرية و المادية، و صارت لها دوائر متخصصة تدافع عنها و تعمل على بقائها زاعمة أنها من «غنائم الحرب».

إن الصراع الذي شهدته الساحة الجزائرية بين سنوات 62-1992 قد كشف المخبوء عندما خرجت نساء كثير من الكبراء و الوجهاء و رجال الدولة في مظاهرة خطيرة ينددن فيها بتحويل آخر ثانوية «مفرنسة» في العاصمة الجزائرية كانت تحمل أسم «ديكارت» إلى إسم الشيخ بوعمامة و تحويلها مسن الفرنسية إلى التعريب ككل ثانويات القطر، لقد كان في مقدمة المتظاهرات نساء بعض الوزراء و كبار المسؤولين، و لم تهذأ العاصفة حتى تدخل السيد رئيسس الجمهورية شخصيا ليقرر: «أنه لا أحد يمكن أن يملي على «الثورة» شسيئا.. فمن لم تعجبه الجزائر ما عليه إلا أخذ زوجته و أولاده و الذهاب السبي حيث يريد..»

فهم الناس أن المعركة ليست لغوية -كما ظن الكثير في البدايـــة- و إنمــا هي معركة إثبات وجود و تقرير مصير، أي أن ظاهرها لغوي و لكن حقيقتــها أعمق من ذلك و أخطر... إنها معركة إنتماء..

معركة «هوية شعب» أريد له تعكير ينابيعه الصافية. معركة هي جزء من معركة «مشروع مجتمع».

إن اللغة ليست أطرا فارغة، و إنما هي كائن حي، فكل لفظة تحمــــل فـــي جوفها قيم المجتمع الصادرة عنه و ميوله و رغباته و خلفياته الفكرية. حول هذه الفلسفة دارت معركة التعريب، و حملت المرأة جانبا مهما مسن تبعاتها لتدخل بها ميدانا آخر هو ميدان الصراع حول هوية المسرأة الجزائريسة بين المشرقية و الإغتراب على مستوى الصراع الفكري، ثم بين المرأة الشرقية و المرأة الغربية، على مستوى الصراع الحضاري، و أخسيرا بيس الحجاب و السفور كون الزي الإسلامي كان المظهر الأكثر إستفزازا للمستلبات حضاريا.

طرحت وقتذاك أسئلة سخيفة لكنها كانت نابعة من واقع محكوم بكثير مسن السخافات و كانت معبرة عن استخفاف المستلبات حضاريا بكل قيسم الأصالسة، مثل : هل يجوز للمتحجبة أن تتحدث بالفرنسية؟ و هل يجوز لها أن تدرس في كليات اللغات (الفرنسية، الإنجليزية، الألمانية..)؟ و هل يجوز التكلم بالفرنسية في المسجد؟ و هل يجوز أن تصاحب المتحجبة زميلة لها سافرة أو أن تجلسس مع فتاة متبرجة؟؟...

و بين دعاة «لا يجوز» و أنصار «يجوز» دفعت الفتاة الجزائرية ثمنا باهضا من دينها، و من عرضها أحيانا، و تشكلت في واقع المجتمع الجزائسري طبقة من النساء لا هم لهن إلا خوض المعارك باسم اللغة مرة و باسم «التقدم و الرجعية» مرة، و باسم «حرية المرأة» مرة... في الوقت الذي كانت فيه المرأة يباع عرضها علنا و بوثيقة رسمية في «بيوت الفساد» التي قيل عنها إنها من «مخلفات الإستعمار»، التي لم تختف من واقع الحياة الإجتماعية إلا سنة من الصراع المرير، لكن إختفاءها من الواقع المشهود فترامامها أوكارا أخرى للشيطان لا نحب الخوض فيها.

هذه الصورة الدرامية التي أبرزنا جزءا منها كانت وقسودا غير معلسن للصراع الذي صارت المرأة طرفا فيه منذ بداية سنة 1971 عندما نزلست فتاة الجامعة -في الخرجات التطوعية لصالح الثورة الزراعية- من رحساب العلم و المعرفة إلى حياة الريف و اختلطت بالمرأة البدوية لتتحدث عن حقها في «المساواة» بالرجل، و عن واجبها «الثوري» أمام ما ينتظر ها من تطلعات و آمال لتحقيق غد أفضل، و استمرت هذه الإتصالات 09 سنوات تباعا... لتصل «ثورة المرأة» إلى عمق الريف الجزائري، و تمس كل شرائح المجتمع.

إذا كانت الخطة قد وصلت إلى الريف الجزائري لتمس «المرأة الفلاحـــة» فاعلم أنها قد نشرت مفعولها السحري في المدن و التجمعات السكانية الكــبرى،

لكن الذي حدث -في الواقع المشهود- أن رياح الصحوة كانت أقوى مسن كل محاولات المسخ، و في ظوف قصير بين 71-1981 غطى السزي الإسلمي ساحة الجامعات و الثانويات و زحف على شوارع المدن و القرى فغطاها، تسم بدأ يزحف على الإدارة، و هنا بدأ الإصطدام بعدة حواجز كان مسن أخطرها حاجز الرياضة النسوية داخل المؤسسات التعليمية، ثم تهمة الحجاب الإيرانسي (التشادور) من قبل بعض الدوائر الرسمية تحت غبار المعركسة التي كانت تقودها الإدارة جدل أن تراقبها و تنظمها على كثير من المظاهر الإسلمية كالآذان، والأشرطة المسموعة و المرئية، و اللحية، و القميسس، و الحجاب، و المخيمات البحرية، و بناء المساجد (الحرة)، و الإحتفالات الإسلمية، و الدروس، و الحلقات، و الملصقات الجدارية...الخ.

# و خلاصة ما يمكن غربلته هو:

أنّ الصرّراع الظاهر كان كرأس جبل التّلج الغامر في أعماق المحيط، فقد كانت جذور أخرى تنمو تحت السطح و تتفاعل و تتغدّى على معطيات واقع لم يكن يجري في اتجاهه الطبيعي ذلك أن عوامل داخليّة و خارجيّة كانت ضاغطة على واقع الحياة بأسرها، و كانت جماعات ضغط غير معروفة تمارس دور المحرّض أو المهرّج و تدفع بعجلة الصرّراع بإتجاه الإنسداد و التعقن، و قد كان من أخطر وسائل جماعات المصالح، المال، و المرأة، و اللغة :

- المال : مستفيدين من الظرف الإقتصدادي المستردي و الإدارة البير وقر اطية المتعقنة.
- المرأة: التي كانت تتلقى أولى الضربات في ظل التحوّل السريع مسن مجتمع زراعي إلى مجتمع صناعي عبر التورة و الطفرة.
- اللغة: كوعاء يرفد كلّ مكونات المدنيّــة الغربيّــة الأحــداث القطيــعة ين الجزائريين و لغتهم بحجة أن اللغة العربية ليســـت لغــة علــم و حضبــارة و رقي..

و قد لعبت المنظومة التربوية الجزائرية دورا رياديا في مجال التحدي الذي كانت تواجهه الشخصية الجزائرية منذ فجر الإستقلال، فقد ظلب العقلية المجزائرية مشدودة إلى روح ثورة نوفمبر 1954، و ظل الفكر الوطني يطبرح ظلالا وارفة على مأثر الجهاد و الشهداء، و ظلت الشخصية الوطنية تعترف

للإسلام و للغة العربية بالفضل في توحيد صف الأمة و منع الإنقسام و التشتت، لذلك لم يستطع أي جزائري -حتى كبار المنظرين للإلحاد- أن ينكر صلت بالإسلام أو باللغة العربية إنما كان بعضهم يعلل ذلك بمحاولة تقسيم الإسلام السي مستويات و أنواع فيقول مثلا: أنا مع الإسلام الحقيقي و لسبت مسع الإسلام المزيف، أنا مع اسبلام الحضارة و التقدم و لسبت مسع اسبلام التخلف و الرجعية...الخ.

و إذا تحدث إلى الجماهير بغير اللغة العربيسة (أو بالعاميسة الجزائريسة) وجدته يقدم إعتذاره سلفا عن عجزه عن التحكم فسي اللغسة العربيسة، و عسن تقصيره و عدم قدرته على مخاطبة الناس بالعربية، و كأنه يعلسن أن الفرنسسية «عورة» يجب الإعتذار عن الكشف عنها، أو سترها.

و الحقيقة أن الجماهير كانت مع الإسلام الموروث، و مع اللغسة العربيسة المتداولة في توجهها العام لذلك كان العاملون على تحويل هذه الجمساهير عسن وجهتها يعملون بحذر مشوب بمكر كبير، و قد كشفت المساجلات الفكرية علسي صفحات الجرائد الوطنية بين أحد أقطاب «الفرنسة» فسي الجزائس (الأسستاذ مصطفى الأشرف) و أحد أقطاب «التعريب» (الدكتور عبد الله شسريط) عسن جزء كبير من هذه الحقيقة الكامنة في أعماق الشعب الجزائري في إنتظار مسن يحركه أو ينظمه أو يفجره...

كان الضغط عاليا على الجماهير في الجزائر قبل أحداث اكتوبسر 1988 ضغط مس جميع قطاعات الحياة، من الإقتصاد إلى الإجتماع و مسن السياسة إلى الثقافة مرورا باللغة إلى التربيبة و التعليب، و كانت مظاهر شسراء الذمم و استغلال المرأة و تكريس واقع الإستعباد قد بلغبت الحضييض، و لم يكن إحتمال تحريك الإنفجار إلا مسالة وقت أو لحظة حسسابات، فقد كانت رياح الغضب شديدة العصف في أشرعة السلطة التي كانت منشيغة عن الجماهير بصراعاتها الداخلية بين المحافظين و المجدديات في جبهة التحرير من جهة و بين رئاسة الجمهورية و الجبهة من جهة أخبرى، أما مؤسسة الجيش فقد كانت ترقب الأحداث عين كشب، في حين كانت أكثر المؤسسات الحساسة في البلاد تتكتم على ما يجري في الواقع و تذيبع الأفواه و الإعلان المستمر عبر شاشة التلفاز – بأن كل شيء على أحسين ما يرام.

أمام هذا الواقع المتردّي كان لسان الحال يتساءل: «من يبدأ؟» و ضمير الشعب كله يبحث عن «بطل» يملك الشجاعة الكافية ليلقي بحجر تقيل في بركة التعفين.

و لم يكن هذا البطل المنتظر في الحقيقة سوى الشّعب، و لهم تكن هذه المجذور كلها سوى تراكمات بطيئة لتورة قادمة في إنتظار رمي القشّـة التي سوف تقصم ظهر البعير، أو إضافة القطرة التي سوف تفيض كأس الغصب.

فكان إضراب عمال مصنع الشاحنات (بالرويبة) هو القشة التي قصمت ظهر البعير الإجتماعي، و كان تحرش الإسلاميين بالنظام في كثير من المساجد «الحرة» هو القطرة التي أفاضت الكأس ثم كسرته، فكشرت الفتنة عن أنيابها..

و سقط الزناد.

## عاشرا: تحت المجهر:

بعد أن أشرت إلى مجمل القضايا التي أعتقد أنها شكلت جذور الصراع في الجزائر، أحاول الآن أن أجمع هذا الشتات المتناثر و أضعه تحب المجهر الكاشف من أجل قراءة تحليلية لتسجيل آخر الملاحظات حسول أصول هذه الجذور التي ما تزال أسبابها الدقيقة مجهولة في غيّاب كتسير من المعلومات الرسمية و سكوت دوائر صنع القرار عن نشر خلاصات تقارير اللجان التي شكلت لهذا الغرض بعد إختفاء أكثر من فجروا الأحداث عن الستاحة السياسية في مراحل تالية.

أحد الدارسين أرجع أحداث أكتوبر إلى تفاعل سنة عناصر متنافرة شكلت بؤرة توثر عميقة وسَعت الهوء بين السلطة و الجماهير من جهة شم نسفت عوامل الثقة بين أجهزة الحكم فيما بينها من جهة أخرى، فكانت نتيجتها الطبيعية في نظره إنتفاضة أكتوبر، هذه العناصر السنة هي :

- المؤثرات الخارجية الضاغطة بهدف ترتيب أوراق النظام الدولي الجديد
   بعد سقوط المعسكر الإشتراكي.
- المؤثرات الصنهيونية العالمية لتسوية قضية الشكرق الأوسط و فتر الطريق أمام مشروع التطبيع.

- ضغط الجناح الأرثوذكسي في جبهة التحرير الوطنسي منسذ المؤتمسر الخامس للجبهة بالتنسيق مع اليسار.
- إنفتاح الجناح الإصلاحي في جبهة التحرير الوطني و التسهديد بورقسة الاصلاحات الشاملة.
- ضغط الشارع الجماهيري بعد شيوع مظاهر «الحقسرة» منذ سسنة 1984.
- ضغط الأزمة الإقتصادية العامة و اختلال ميزان الدخل القومسي العسام مقارنة بارتفاع مستوى المعيشة.

هذه العناصر الستة التي يراها هذا الدارس أسببابا للأزمية كانت في حقيقة الأمر أسبابا ظاهرة، و ربما كانت في عمقيها نتائج طبيعية لأسباب سابقة عنها مازلنا نصر على تسميتها بدجد ور الصراع»، و لذلك كان لزاما علينا أن نعود ثانية إلى قيراءة الأحيدات من وجهة نظير تاريخية تضع الأمور في نصابها، ثم نعيد قراءتها بشكل يسمح بإصدار حكيم صحيح على حقبة من التاريخ السياسي في الجزائر أطلق عليها الإعلام الجزائيري ظلما «العشرية السوداء»، و أقول ظلما، لأن السيواد لم يبدأ منها و إنما بدأ قبلها، و ان «سوادها» لم يكن معزو لا عن أصباغ أخيري غلب عليها السواد في مناطق كثيرة من العالم كله و خاصة العيام العربي، حيث كان هذا «السواد» هو اللون القاتم الذي جنته الأنظمة العربية كثمرات طبيعية السياسات الخانقة لشعوبها، خاصة لدى الأنظمة التابعة للمعسكر الإشتراكي الذي كان سقوطه بمثابة «الصدمة الحضارية» التي يتلقاها كل تابع بوفاة متبوعه.

فما هي حقيقة تفاعل تلك العناصر السبّة السابقة؟ و ما هي جذور هذه العناصر؟

لعله من المفيد تسليط الضوء على زاويتين أساسيتين من خلالهما تنكشف خلفيات الأشباء، و تعرف الحقائق الكامنة وراء كل حدث، و أعنى بهما الزاويسة التاريخية و الزاوية التحليلية.

إن معرفة حقيقة الجذور تتوقف على معرفة طبيعة البذور، و هي حقيقة بيولوجية صحيحة و لكنها قاعدة يمكن الإستئناس بها في تطبيقات الظواهر الإجتماعية إذا اعتمدنا المنهج التراكمي.

و لنبدأ من بعيد مرة أخرى :

# 1- الزاوية التاريخية :

التيار «المصالي» في جبهة التحرير الوطني الان مازال يعمل بعقلية «حزب الشّعب»، و كان متوقعا أن تتكرر مأساة 1953 عندما إنقسم الحزب على نفسه إلى ثلاثة تيارات واضحة (المصاليون، و المركزيون، و الحياديون).

فقد تقرر التحول من العمل السياسي و النشاط التربوي إلى الإعداد العسكري في غضون سنة 1947، و صارت هذه الفكرة قناعة عامة بين الأحراب الوطنية كلها و حتى لدى كثير من أعضاء «جمعية العلماء المسلمين الجزائريين»، بعد «المؤتمر الإسلامي» سنة 1936 الذي تراس وفده الجزائري البن باديس و كان المتوقع أن تندلع ثورة التحرير قبل سنة 1954 لكن الخلافات الناشبة بين بعض الرعماء في قيادات الأحراب الوطنية ثم قرار حزب الشعب بحل «المنظمة السرية» سنة 1952 و انقساء الحزب على نفسه، كل ذلك كان بذور شقاق و بدايات جذور ازمة بين الاخوة، حاول الشهيد مصطفى بن بولعيد، ردم المؤة بينهم فباعت جهوده بالفشل...

و الشاهد هذا هو أن «المتحزّبين» دائما يفوتهم فضل السَــنِق و المبـادرة و يُحرمون بركات التوفيق بسبب ضيق حساباتهم، لذلك وجدنا الحيــاديين هـم الذين تجاوزوا حسابات المركزييـن و المصـاليين و فرصـوا علـى الجميـع الإنضواء تحت نواء جديد أخذ على عاتقه اضخم مهمة تاريخيــة هـي تفجـير الثورة من تحت حاح «اللجنة الثورية للوحدة و العمــل»، فلمـا نجـح القـادة التاريخيون في تفجير الشرارة الاولى للثورة تحقق ما كان قد توقع بـن بولعيــ عندما قال كلمته المشهورة: «القوا بالثورة في الشارع تحتضنــها الجمـاهير»، كن الذي حدث في الميدان هو أن كثيرا من الذين رسموا أهداف الثورة سـقطوا في ميدان الشرف شهداء و احتل مواقعهم الجيل الثاني من «الثوار» الذين كـانوا يحملون في مجملهم أفكارا و ايديولوجيات مغايرة للجيل الأول المفجــر لفتيـل يحملون في مجملهم أفكارا و ايديولوجيات مغايرة للجيل الأول المفجــر لفتيــل الثورة، فلما جاء مو عد «مؤتمر الصومام» أعيد ترتيب ملــف التـورة و أخــذ مسارات أخرى كان من الصعب التحكم في بنائها أو توجيهــها الوجهــة التــي مسارات أخرى كان من الصعب التحكم في بنائها أو توجيهــها الوجهــة التــي مسارات أخرى كان من الصعب التحكم في بنائها أو توجيهــها الوجهــة التــي مسارات أخرى كان من الصعب التحكم في بنائها أو توجيهــها الوجهــة التــي مسارات أخرى كان من الصعب التحكم في بنائها أو توجيهــها الوجهــة التــي مسارات أخرى كان من الصعب التحكم في بنائها أو توجيهــها الوجهــة التــي

رسمها بيان أول نوفمبر حتى أن العقيد على منجلي ذكر في إحدى مقابلاته الصحفية «إن أسباب الإنحراف كثيرة، و من جملتها الطموح الأعمى، و حسب السلطة، و الإيمان بمفاهيم الحضارة الغربية و قيمها، و فقدان الثورة للعنساصر المومنة بمبادئ العروبة و الاسلام، و تسلل العناصر الانتهازية السي صفوف الثورة..»أ.ه...

إنّ الإعلان عن «تسلّل العناصر الإنتهازية إلى صفوف النّورة... » يعنـــي أن شرارة النّار قد القيت عمدا في صفوف النّورة، كما يعني كذلك أنّ الصـَــراع الذي قام على اصول مبدئية قد حولت وجهــه ليــاخذ مســارات الصراعــات المصلحية في بعض محطاته، و يعني أخيرا أنّ الشّعب الذي عبّاه ضغط الظلــم الإستدماري و شحنته النورة وحداه نداء الواجب ليتجنّد خلف قيّادة واحدة موحدة هي جبهة التحرير الوطني، من أجل تحقيق هدف واحد محـــدد هــو اســتقلال الجزائر، قد زرعت فيه بذور التحاسد و التباغض و التـــاحر و أن خمــيرة الانتهازية قد ذست في ثنايا عجين «الإخــوة» و أن فكــرة الصــَــراع الدّاخلــي ستتخمر طويلا لتعود بالجزائر الى نقطة الصفر، أو قريبا منها، بعــد 30 عامــا من الاستقلال.

إن الموضوعية تفرض علينا أن نلتمس الأسباب الحقيقية الواقفة وراء ظاهرة ما حدث في الجزائر بعد ربع قرن من الاستقلال، فقد يكبون للظاهرة الواحدة أكثر من سبب، كما قد ينتج عن السبب الواحد أكثر من ظاهرة، فيالمثير قد يكون واحدا لكن الإستجابة قد تختلف إذا تعلق الأمر بالإنسان و محيطه فيما يعرف اصطلاحا بالعلوم الإنسانية، و نحن لا نشك لحظة واحدة في أن وراء إنفجار الاحداث في الجزائر تراكمات كثيرة على جميع الأصعدة و عليي كلل المستويات ولدت بعد أن بلغ الضغط منتهاه إنفجارا جماهيريا عارما تواليت بعده سليلة من الإنفجارات التانوية تماما كالبركيان إذا ثيار، أو كالرلزال إذا اهتز فان الذي يحدث هو تصدع هائل في مركز الزلزال أو على فوهة البركيان، ثم تكون لهما بعد هدوء الثوران و الاهتزاز ارتدادات ثانوية قبيل أن تعبود الارض الى استقرارها و هدونها.

هذا بالضبط ما حدث في الجزائر.

فمنذ أن إعتلى الرئيس بن جديد كرسي رئاسة الجمهورية تغيرت كثير من المعطيات، والذين يقولون «أن بن جديد جاء به الجيش ليست الطريق أمام

الرأسمالية المتوحشة و الشيوعية المتعقنة» محقون، كما أن الذين قالوا «إن بسن جديد كان يمثل الوسطية بين محمد الصالح يحياوي (الرقم الشاني فسي جبهة التحرير وقتئذ) و عبد العزيز بوتفليقة (وزير خارجية هسواري بومدين) فسي صراعهما، أو صراع أنصار هما بهما، حول خلافة الرئيس بومديسن» محقون أيضا..

فالأمران كانا نتيجتين لسبب واحد هو الجواب السياسي عن سؤال فــرض نفسه بعد وفاة الرئيس هواري بومدين: من يخلف الزعيم الراحل؟

لقد كان الرئيس بن جديد أفضل من يخلف الزعيم الراحل لسبب بسيط هـو أنه كان شخصية حيادية و كان كتـيرون يتصـورون أن بـن جديـد إعتلـي «العرش» بلا برنامج، و أن مكوته سوف يكون مؤقتا.

لقد كان هؤلاء الزاعمون مخطئين و الدليل على أنهم كانوا مخطئيس في هذه النظرة أن بن جديد بدأ عهده و أنهاه بتسعة ملامح كبرى كانت شاهدة على سياسته العامة، و لم يكن الرجل بسيطا كما تصلوره الجالسون في «غرفة العمليات»، لقد كان يحمل برنامج تغيير في شكل متدرج:

- رتب بيته الداخلي بالتخلص من كبار «بارونات» جبهة التحريب بين سنوات 80-1982 و استبدلهم ببارونات اخرين موالين له.
- طَرَحَ مشروع اعادة هيكلة المؤسسات الكبرى لنسف الشورات الشلاث بين سنوات 82-1985.
- أقرَغ الدستور من محتواه الإشتراكي بإصدار ميثاق 1986 بعد عمليّة تعديل مست الميثاق الوطني لسنة 1976.
- نقل «العقليّة» الجزائريّة من المركزيّة إلى «اللّامركزية» بإعادة توسيع التقسيم الإداري عين 85-1987.
- حَوَّلُ الصراع النَّاشَب بين «المعرَّبين» و المفرْنَسين من الشَّـارع إلى جهاز الحرَب الحاكم و جعل له «لجانا» رسمية تتولى إدارته.

- أتاح لحملة الإيديولوجيات المختلفة في الجزائر فرصا شبه متكافئة للصرّاع العلني، ليعرض كل فصيل ما عنده من «بضاعة» بين سنوات 81-1987.
- فتح الحدود الجزائرية برا و بحراً و جواً لكل من يريد الهجرة من الجزائر أو يعود إليها بغير عنت كبير.
- عقد مع جيرانه علاقات حسن الجوار كتمهيد سياسي ل.: «وحدة المغرب العربي» منذ لقائه بالملك المغربي سنة 1982 على الحدود الجزائريـة المغربية بعد إنقطاع دام 10 سنوات.
- صنع لنفسه بطانة من العيون و الأذان حجبت عنه الحقائق و أرادت أن تسحب من تحت أقدامه البساط فطبق عليها نظرية «شمش وم الجبار» علي و على أعدائي يا رب.

فبعد جلوسه على «العسرش» مباشرة شسرع به جديد في طسرح «بديل» لإشتراكية هواري بومدين، و كان مشروع إعسادة هيكله المؤسسات الذي طرح سنة 1982 هو المدخل السيّاسي و الإقتصادي الذي دشّن به بن جديد عهد القطيعة مع نظام هواري بومدين، فقهد مسسّ بمشسروع إعسادة الهيكلة القطاعين الصناعي و الزراعي، و هما لبّ الشهورة الإشستراكية، شم زحف على المنظومة التربوية لينسق مشروع «التسورة الثقافية» به بهاجراء تعديدات عميقة على برامج المنظومة التربوية من المدرسة الأساسية إلى «مشسروع المدينة الجامعية» و هو المشروع الأمريكي الذي جاء به الدكتور برارحي وزير التعليم العالي وقتذاك، القاضي بهاحدات مهذن جامعية لتفتيت هيكلة الجامعات المركزية منعًا للتجمعات الكبرى و وفكا للخنساق على الجامعات و الأحياء الجامعية.

هذه الإجراءات الجوهرية أدت في ظرف وجيز، لا يتعدى السنوات الشلاث الأولى من حكم بن جديد إلى نسف التورات التسلاث (الصناعية، الزراعية، و التقافية) تحت شعار «المراجعة لا التراجع».

ففي ظل الشاذلي بن جديد تحققت إستقلالية كثير من المؤسسات، و تم تعديل ميثاق بميثاق، و بهذا دشّن بن جديد عهد الرأسمالية من غيير أن يعلن

عنها، و قضى على «المكاسب الثوريّة» بإسم تعديل الدستور بعد تعديل الميشاق الإشتراكي.

كان الرئيس بن جديد غامضاً في ممارساته السياسية، و لكنّه ما فتئ يصرّح بأن سياسته واضحة، و خطواته واضحة، و هو يعمل لصالح الشعب و بارادة الشعب، و لما أحس أن الأزمة الإقتصادية داهمته بانخفاض سعر النفط سد أمامه ثلاثة أبواب كانت تمثل الخطر المستقبلي الكامن هي :

- باب الجهاز الأمني ليعوضه برجال مقربين منه فيي مصالح رئاسة الجمهورية و في جهاز الحزب.

باب الإقتصاد الوطني بإختلاق ندرة مخيفة في السلع الإستهلاكية الأساسية، و بمحاولة تعويم السوق بكل ما هو كمالي و تحسيني لشلخل الناس بمشكلات العيش اليومية.

- باب بطانة الرئيس و محيطه السياسي و عائلته بعد تنامي أخبار تـورُط نجله في «قضّية بوحوش» و في قضايا أخرى صارت فيما بعد حديث العامة.

و الغريب حقا أن بن جديد كان يسير البلاد و يدير شؤون الحكم مشافهة، أي انه كان يصدر الأوامر للاجهزة التنفيذية بغير وثائق و لا توقيع و لا لوائد داخلية و لا «فواتير»... (و هو ما كشفت عنه محاكمة اللواء مصطفى بلوصيف الأمين العام لوزارة الدفاع سابقا في مرحلة من عهد بن جديد) المذي قال في كلمة مختصرة «إنّ وصول الشاذلي بن جديد إلى كرسي الرئاسة كان بداية الكارئة» و لكنه نسي أنّ بن جديد هو الذي رقاه إلى منصب الأمانة العامة لوزارة الدفاع، و نسي كذلك أن الدولة التي يكون «رأسها» بداية كارثة لا يمكن أن تكون بقية أعضائها إلا وسائل كارثية تصيب البلد كله بالشلل و قد تضطره الظروف إلى بثر هذه الأعضاء أو قطع الرأس نفسه تخلصنا من «السرؤوس» التي قادت الوطن إلى الكارثة ثم تبرأت من الوطن و تنكرت للشعب و اتهمته بكل نقيصة...

لست أنهم أحدًا بعينه من أذرع نظام بن جديد و لا حتى بن جديد نفسه، و لا أريد أن أشخص المسائل ها هنا، إلا أن التسلسل التساريخي للأحداث لا يمكن ردها بسهولة أو دفعها بيسر، و كلها -في إعتقادنا على الأقل- تمثل بـؤر

توتر سياسية و اقتصادية و اجتماعية و تقافية و عسكرية أحيانا تجمّعت كلها في بركة واحدة من التعقن السياسي الذي أفضى إلى القلق تُصم السي التململ، و انتهى إلى الإنفجار.

و دون أن نضيف إلى ما سمي بـ«العشرية السوداء» مزيدًا مـن الطـلاء الأسود، نقرر، مرة أخرى، أن جبهة التحرير الوطني، التي يعود إليها الفضــل في تحرير الجزائر من ربقة الإستدمار الفرنسي، لم تستطع على مدار 28 عامـا من النضال السياسي داخل جهاز الحكم أن تحسم خلافاتها الداخلية، و لم يفلــح قادتها التاريخيون الكبار في أن يتغلبوا على صراع الأجنحـة داخـل تشـكيلتها القطرية على مستوى مكتبـها السياسـي، القطرية على مستوى مكتبـها السياسـي، مما كانت له إنعكاسات سلبية على قواعدها، و مما كان سببا أساسيا في سقوطها عند أول صدمة جماهيرية غاضبة و تقهقرها أمام حزب لم يمض على تشــكيله أكثر من عام واحد في أول تجربة إنتخابية تعددية يوم 12 جوان 1990 (بلديــة، و ولائية).

## و هو حديث مؤجل إلى حين.

إن الضعف متأت من عدم التجانس البشري الحادث في الأطروحات الفلسفية و الإيديولوجيا لتشكيلة جبهة التحرير و ما إنبثق عن ذلك من براميج اقتصادية و خيارات سياسية نشب حولها الخلاف منذ فجر الإستقلال، بل قبيل ذلك، كما صرح رئيس الحكومة المؤقتة (الثانية) السيد بن خددة على شاشية التلفزيون عندما قال: «أنا نادم على أنني شاركت في الإختيار الإشتراكي و وافقت عليه... و أنا أتوب إلى الله من هذا».

و مع هذه الإختلافات الجوهرية لم تسقط جبهة التحرير طيلة 28 عاما من الهزات التي كانت كافية للإطاحة بالنظام كله بين 62-1986 لسببين بارزين هما:

- أن الصراع داخل جبهة التحرير لم يكن في جوهره صراعا ايديولوجيا و إنما كان صراعا مصلحيا بدليل أن كثيرا من رجالات الجبهة عاصروا المتناقضات بين نظامي بومدين و بن جديد، و ظلوا في مواقعهم بل إن بعضهم ارتقى إلى مناصب أعلى في ظلل المتناقضات، و الصراع إذا أفرغ من محتوياته المبدئية و أخذ مسارات مصلحية يسهل إنهاؤه و التغلب عليه بإسكات

الأطراف الثائرة، أو الغاضبة، أو الناقمة بهبات تعادل مركز ضغط كل «حماعة».

و لا أتحدث هنا عن المخلصين القلائل الذين إنسحبوا من ميدان الصـراع و ظلوا صامتين يرقبون تطورات الأحداث و يتأسفون على مألات بلد المليـون شهيد.

- عدم وجود منافس سياسي لجبهة التحرير الوطنسي، فقد كان نظام الواحدية يحرم على المواطنين مجرد التفكير في التعديسة، و مسع أن الحسرب العتيد (الوحيد) بلغ من الكبر عتيا، و «شاخ» و شاخت معه أفكاره و أساليبه إلا أنه ظل مصرا على التشبث بدو أليب الحكم و رفض أساليب التغيير و كل شيء من حوله كان يتغير.

كان يجب على الجبهة أن «تجدد» نسيجها السياسي.

لقد «شاخ» رجال الحزب و لم يعد بإمكانهم مسايرة التطورات الكبرى أملم تنامي الصحوة الاسلامية و انتشار أصدائها و تجذر فكرها في قواعد الجبهة و في بعض قياداتها على المستوى القاعدي، أمام ظاهرة إرتفاع منسوب الثقافية و الوعي السياسي لدى شرائح واسعة من الإطارات الشابة من خريجي الجامعات و المعاهد العليا، مع تفشي ظاهرة البطالة و سقوط الشعارات القومية و الإشتراكية في الماء، و تردد أخبار السرقات و الإختلاسات و العمولات بالملايير، اماد فقر الشعب و ارتفاع مستوى المعيشة بعد تدني سعر البترول، و بروز مظاهر الثراء الفاحش لكثير من دعاة الإشتراكية و كثير من زعماء الحزب العتيد... و ما شاكل ذلك من مظاهر سلبية...

أمام هذه الظواهر و تفاعلاتها بدأ التململ الداخلي في شكل احتجاجات اجتماعية موضعية صاحبتها ظاهرة «النكتة السياسية» التي كانت تستهدف غالبط شخصية رئيس الجمهورية ثم تطورت إلى خطاب مسجدي ناقم على الوضع برمته مع تسريب «مطبوعات سرية» مجهولة الجهة و بغيير توقيع، أو بتوقيعات رمزية، أفضت الى تفتيش بعض البيوت ليطفو الصراع على سطوح الاحداث بين شرائح من الشعب و بعض فصائل النظام (الأمن العام، و قوات التدخل السريع، و الدرك...) في شكل مواجهات موضعية متفرقة و معزولة بالغازات المسيلة للدموع.

لقد برهنت الأحداث أن النقة هي صمام الأمان بين السلطة و الشعب، فاخا ضاعت النقة أو إهتزت و باد الشاعب يطالب بحقوقه عبر المسيرات أو التجمعات، و يحتج على الوضع المتردي بالخطب الحماسية، و التجمهر، و توريع (المنشورات) السرية، و تنظيم نفسه، وبدأ النظام يواجه جماهيره الخاصبة بالغازات المسيلة للدموع و الإعتقال و الإستنطاق و السجن و المصادرة و الطرد و التوقيف... فإن النتيجة المنتظرة هي أن يتحول الشعب من التجمهر إلى التحدي و تتحول اتبعا لذلك الغازات المسيلة للدموع إلى رصاص مسيل للدماء...

# و قد ينفلت الأمر من أيدي الجميع.

كان من سياسة بن جديد دعوة الشعب إلى التقشيف في الوقت الذي كانت فيه أساليب التبذير و الترف و الإنفاق على التحسينيات تتسع دائرتها يوما بعد يوم، و كان من اثار هذا التناقض المريب أن ازدادت الهوة عمقا و اتساعا بين السلطة و المواطنين و تقطعت اخبر الخيوط التي كانت تربط الشعب بالنظام، أعني بها القيم الإسلامية على مستوى الخطاب الرسمي بعد ظهور 6000 ملياردير من كبار اللصوص و مصاصي دماء الشعب، و ممن إستغلوا بصورة سافرة مناصبهم السياسية أو الإدارية ليحولوا أرصدة بأكملها لحسابهم الخاص... ثم يعملون على سن قانون «يبيضون» به ممتاكاتهم.

و تكفي الإشارة هنا إلى ما تحدثت عنه شخصيتان جزائريتان كـان لكـل واحد منهما وزنه السياسي و الإقتصادي في النظام الجزائري.

أعني بهما رئيس الجمهورية، و الوزير الأول في مرحلتين مختلفتين :

- تحدث رئيس الجمهورية الأسبق (بن بلة) عن إختلاس 15 مليار دو لار متهما شخصيات عليا، و مبديا إستعداده للتعاون مع المحكمة الجزائرية في هذه القضية لكشف الحقيقة.

- و تحدث رئيس الوزراء الجزائري (الإبراهيمي) السدي كان وزيرا للتخطيط في نظام بن جديد عن اختلاس 26 مليار دولار قال إنها «تكرون قد حولت لحسابات شخصية» تحت مسمى العمولات.

و نحن لا نهتم كثيرا بمثل هذه التصريحات التي تصدرا، عادة، عن «جهات» أو عن أشخاص كانوا طرفا في السلطة و عاصروا سياسة الإختلاسات و التهريب و نهب ثروات الأمة، و لكتنا نشير فقط اللي أنه لا دخان بلا نار، و دخان نار الإختلاسات بدأ يلبد سماء السياسة الجزائرية مع بداية الإستقلال في عهد أحس بن بللة على إثر اختفاء «صندوق التضامن» داخل ثكنة على خوجة، فلما جاء هو اري بومدين بالتصحيح الشوري يموم 19 جو ان 1965 ضبط «مجلس الثورة» كثيرا من الملفات كان يمكن أن تجعل حداً لكل تلاعب بثروات الأمة، لكن بين 1967 إلى سنة 1969 قفز النفط قفزة عالية حققت للخزينة الجزائرية أضعاف مداخيلها من عائدات النفط حتى تكدست العملة الصعبة داخل خزينة الدولة بشكل لم يسبق لها أن عرفته، و مسع إتخاذ الرئيس هو اري بومدين لقرار تأميم المحروقات في خطابه الشهير بحاسي مسعود يوم 24 فيفري 1971 تسربت أخبار غير رسمية مفادها أن هناك بعض المسؤولين الكبار في أجهزة الدولة بدأت أيديهم تمتد إلى الخزينة و إلى عائدات النفط.

إن التاريخ يذكر كلمة «ثائرة» قالها الرئيس هواري بومدين فيي معركية كانت حاسمة بين الجزائر و فرنسا على المستوى الإقتصيادي، فقيد رفضيت فرنسا شراء البترول الجزائري و ردّت حمو لات البرتقال (الطامسيون) التي شخنت باتجاه مرسيليا فكان ردّ الفعل قويا و مؤثرا في خطين متوازييين كان كلاهما ذا صبغة اقتصادية في الظاهر و لكنهما كانا يحملان شُكنة سياسية (ايديولوجية) عالية الضغط، و هما:

- على الصعيد النظري: ألقى رئيس الجمهورية خطاب تاريخيا حارا و حاسما، قال في ثناياه: «إن فرنسا تقول إن البسترول الجزائري أحسر ... و نحن نقول نعم بترولنا أحمر حقيقة لأنه ممزوج بدم الشهداء...».

و هذه نقطة ساخنة تحسب للرئيس هواري بومدين.

- و على الصعيد العملي: أصدر قرارا بقلع أشجار الدالية التي تُصنع منها الخمور اللّي كان تُصدّرها الجزائر إلى فرنسا معلنا عن مقاطعة اقتصاديسة شاملة، لكن القرار السياسي الفوقي لم يجد من الممار سات التنفيذية التحتيمة في المجال الإقتصادي ما يجسد أحلام سيادة الرئيس الا في شكله الرسمي، و ظلت ايدي الإختلاس شغالة رافقتها عمليات التخريب و الإتلاف

و نسف قواعد الإقتصاد بكل وسيلة عرف ت في لسان الجزائريين بإسم «السابوطاج» أي التخريب المقصود الذي كانت تقف وراء عقلية «البيلك» و مافيا المصالح.

و هكذا أصبحت موارد النفط لا تكفي لتغطيه المستحقات الضرورية للمواطنين في الوقت الذي كان فيه بعض زعماء الجزائر يبحثون عن أليات يتم بها تحويل بلادهم إلى «يابان» إفريقيا.. بعد بداية نجاح مشروع السد الخضر، و مشروع طريق الوحدة الأفريقية نجاحا ظرفيا كان مربوطا بشخص الرئيسس و بحماسه الثوري.

إن تحول رزق الجزائريين من السماء إلى الأرض، أي من الزراعة إلى الصناعة، ثم من الأرض إلى خزينة الدولة (البنوك) جعل النفط هـو المصدر الأساسي لكل واردات الجزائر حتى بلغ ما تغطيه عائدات النفط أحيانا 98% من النفقات بالعملة الصعبة، و كان متوقعا أن تنهار العملة الوطنية (الدينار الجزائري) تحت ضغط ميزان المدفوعات بالعملة الصعبة و الإختلاسات و تهريب رؤوس أموال ضخمة إلى بنوك خارجية، أو تبديد ميزانيات كبيرة جدا بالعملة الصعبة و الوطنية في شكل تجهيزات أرستقراطية لبيوت كبار المسؤولين.

لقد كان كل ذلك يسجل في فاتورة المديونية الخارجية التي لم يكن أحد يعرف عنها شيئا.

عقلية «البايلك»، التي تعني أملاك المعمرين، كانت وراء تخريب الإقتصلا الجزائري حيث عرف تراجعا خطيرا مع بداية تأميم الأراضي لحساب الثورة الزراعية، وقد لعبت التعاونيات الفلاحية دور المثبط عندما كانت البنوك توزع الأرباح على فلاحين يعلمون أنهم لم ينتجوا شيئا و يعلمون كذلك أن خسائرهم تقدر بملايين الدينارات، وكانت «أرباح الخسارة» المسجلة في رصيد التعاونيات الفلاحية تغطي من مداخيل النفط، ومع مظاهر هذا الرفاه الكاذب للفلاحين حدث بين 71-1986 نزوح ريفي مخيف على المدن و القرى المجاورة للأرياف، وهجرت الأراضي الفلاحية أمام ميلاد المؤسسات المجاورة للأرياف، وهجرت الأراضي الفلاحية أمام ميلاد المؤسسات المساعية المصنعة، وأخذت العقلية الزراعية تتجه إلى الصناعة لضمان المعارات و الإسمنت المسلح و المصانع و المعامل ذات الفضلات و النفايات

القاتلة للنباتات (المواد الكيماوية، الإسمنت...) و بسات الوضع الإقتصادي الفوضوي يدفع إلى الإنفجار الإجتماعي العام.

لقد كان كل شيء يتم بارتجالية و تسرع.

المنتوج الوطني عرف أبشع تراجعاته أمهام غهزو المنتهوج الأجنبسي المعروف عند الجزائريين بلفظة «إنتاع الخارج» أو «الماركة» و أصبح تجار الشنطة هم أرباب السوق و من ورائهم «مافيا» الإقتصاد التــــــى أنـــهكت كـــاهل الدينار الجزائري فتدحرج من 1.5 فرنك فرنسي مئللا سلنة 1971 ليصلير 0,6 سنة 1986، و تدنى تبعا لذلك المنتوج الوطنى مــن 7,6 % سـنة 1971 إلى 2,3 % سنة 1986 ثم وقف في أدنى حدوده نهايـــة سنة 1987 ليصبح 1.5% تقتطع من رأس المال الأصلى و تغطى بالكشوفات البنكيــــة، تــم يلجـــأ المسؤولون عن هذه المؤسسات الصناعية إلى سياسية تخفيف نسبة العمسال و طرد اليد العاملة في وطن نسبة الشباب فيه تتجـــاوز 70 % و يبلغ تعـداد سكانه 26 مليون نسمة فيهم 07 ملايين من الأميين و أكستر مسن 2.5 مليسون عاطلون عن العمل منهم أكثر من الربع يجملون شهادات عليا... و هو ما إضطر الدولة الجزائرية إلى إعتماد سياسة «البطالة المقنعة» التي عبر عنها رئيس الجمهورية في أسف قائلا: «لقد حولنا المصانع اللي جياش مان الإداريين.. أصبحنا نفتح مناصب عمل مزيفة و غير منتجـة، نفتـح المكـاتب و لدينا جيش من الإداريين وقلة من المنتجين في الميدان، و أصبح هذا الجيــش عبنًا على قطاع الإنتاج..».

لقد جاء اعتراف الرئيس متأخرا و بلا جدوى.

# 2- القراءة التحليلية:

الجزائر كانت مهيأة للثورة على واقعها منذ سنة 78 -كما بيناه لكسن مرض رئيسها المفاجئ و موته المفاجئ و الملابسات التي احاطت بأياء الموض و الوفاة و مراسيم الجنازة و الدفن و ما استتبع ذلك من حالات نفسية ضاغطة، منذ تنامت إلى حس الجماهير قصة التامر على الجزائسر من بعض أبنائسها و تربص بعض أعدائها بها من خلال مؤامرة «كاب سيغلي» و الإنزال الجوي للأسلحة و شعور الجماهير الشعبية بأن هناك خطرا خارجيا بدأ يسهدد الوحدة الداخلية في كينونتها.

لقد اتحدت مشاعر الشعب و تناسى همومه تحت وقع الصدمة و تضخمت فيه غريزة حب البقاء، و واجب الدفاع عن الوطن رغم كل شيء، فتجند للدفاع ضد الخطر الداهم، خاصة أن أصابع الإتهام توجهت إلى فرنسا و حليفاتها.

و سواء أكانت مسألة الإنزال الجوي للأسلحة بمنطقة «كاب سيغلي» حقيقة أم مناورة من صنع المخابرات الجزائرية، فإنها حققت أهدافها بصورة متقنة و أخرت غضبة الشعب عشر سنوات تفاعلت فيها عوامل الإنفجار على نحو ضمن لها نسبة معتبرة من النضج الثقافي كانت بحاجة إلى مزيد من النضج في ساحة المنازلة السياسية التي إحتكرتها جبهة واحدة طيلة 28 عاما بغير إنقطاع.

و قد عبر كبير جبهة التحرير في عهد الشاذلي (محمد الشريف مساعدية) عن هذه الحقيقة أمام حشد من حملة البكالوريا و هو يودعهم للسفر إلى الخارج بهدف التحصيل العلمي بكندا و الولايات المتحدة الأمريكية و فرنسا و الإتحاد السوفياتي، قائلا لهم : «نحن حررنا هذه البلاد، و من حقنا أن نعيش فيها، أنتم أبناؤنا و أبناء هذا الوطن.. تدرسون، تحصلون على شهادات عليا في شنةى العلوم.. لكن لا تفكروا الآن في الكرسي.. فكرا في العلم، فكروا في الشهادة» كانت هذه الكلمات في منتهى التطابق مع الواقع التقافي الجزائري، فقد كان المتقف يقف في اخر طابور الإنتظار السياسي، و كان العالم و الداعية، و حتى الباحث لا حظ لهم في الدرجات العليا، كان الطريق الوحيد المفتوح أمام أمثال المعلوم الإنسانية و في شتى فروع المعرفة البشرية يلجأون الى قطاع التعليم و يتكدسون داخل مؤسسات المنظومة التربوية التي كانت هي الأخرى واقعة في قبضة التجارب الإنتقالية و في منعطف التقاطع بين المدارس الثلاث:

- المدرسة السوفياتية : في خط هافانا براغ، و بقايا الديالكتيك الماركسي.
- المدرسة الفرنسية: كإطار لغوي و بعد إستراتيجي للصراع العربي
   ضد التيار الفرانكو شيوعي.
- المدرسة الأمريكية: كون كثيرين من إطارات الدولة من خريجي المجامعات الأمريكية أو إمتداداتها في إنجلترا و كندا... (كوزيرنا للتخطيط الذي أصبح على رأس الوزارة الأولى فيما بعد).

إن الذي حدث في الجزائر كان نتيجة طبيعية لبناء تراكمي هائل له المتداداته التاريخية العميقة في ثنايا الحركات الوطنية التي يعود تساريخ نشاتها إلى الأمير خالد بن الأمير عبد القادر الجزائري، لكن العدو المشترك (فرنسسا) و الهدف المشترك (الإستقلال) أجل الصراعات الداخلية إلى حين، فلما تحقق الهدف المشترك و اندحر العدو المشترك طفت الصراعات على السلطح في أشكالها الظاهرة و ظلت جذورها الحقيقية مخفية في انتظار «بطل» يرفع عسن البئر غطاءه، فلم يكن هذا البطل في واقع الأمر سوى الشعب الذي اثبتت الأيام أنه هو حقا صاحب السيادة في هذا الوطن بعد الله عز و جل، و انسه يملك أن يصبر و أن ينتظر لكنه يملك كذلك أن يزمجر و أن يثور إذا دعته الظروف، وقد أدرك ابن باديس رحمه الله هذه الحقيقة سنة 1937 فسلجلها قائلا: «إن أمتنا ذات علم و أناة، في هي أمة تعرف كيف تصبر، و كيف ترجو، لكنها أمسة تعرف أيضا الخذ صبرها و خساب رجاؤها كيف تخضب و كيف تعرف أيضا الإنانة و كيف تخضب و كيف ترمجر ...».

و قد انتظر الشعب الجزائري طويلا على مضض، و تحمل فوق طاقته، و أعطى مهلة كافية لحكامة إمتدت إلى أزيد من ربع قرن غطت سينوات 62-1987 فلما احس أنه يزداد كل يوم تهميشا و فقرا و حرمانا، و شعر أن أرجله تغوص في الطين و الأوحال يوما بعد يوم، و أن خيراته تنهب و طاقاته الذاتية تعطل و تصادر... اهتز و زمجر.

و لأن الجزائر كانت محط أنظار العالم كله بعد احتضائه المؤتمر دول عدم الإنحياز بعد «باندونغ» فإن هذا الثقل السياسي قد حملها تبعهات غذت جذور الصراع الداخلي فيها، إذ لم تنس لها الصهيونية العالمية مقاله رئيسها الراحل هواري بومدين «نحن مع فلسطين ظالمة أو مظلومة»، و ما غفرت لها السوق البترولية مقالتة أيضا «قالوا إن بترول الجزائر أحمر.. نعم هو أحمه و لكن بدم الشهداء»، و لم تطو من ملف العسكرية الأمميه ورقهة انضمام الجزائر الهي دول الصمود و التصدي برغم بعدها عن دول الطوق و وقوفها مع كل حركات التحرر العالمية في اسيا، و افريقيا، و أمريكا اللاتنية... الخ.

هذه المواقف كلها و سواها كانت تعد في نظر بعض الجهات الرسمية «تجاوزات» أو صلاحيات إكتسبتها دولة مصنفة ضمن خريطة العالم التالث لا يمكن إغفالها أو أخذها مأخذ الهزل ذلك أن عين الرقابة العالمية على دول العللم

الثالث -خاصة الجزء الإسلامي منه- لا تنام كثيرا (فما حدث للمفاعل النووي بالعراق، و مصنع رابطة بليبيا، و ما أثير حول مفاعل عين وسارة بالجزائر و القنبلة الإسلامية بباكستان.. خير مثال على ما ذهبنا إليه)، يضاف إلى ذلك الكم التراكمي من الملفات العالقة على الصعيد السياسي و الإقتصادي و التقافي و الإجتماعي، و ما كان يجري في الخفاء من «كولسات» أعدت منذ نهاية سنة سياسة الأرض المحروقة، أو سياسة إخفاء بيض الجراد بعد رحيل الجراد الذي خلف وراءه ما يصعب ذكره إلا من باب المثال لا الحصر لمعرفة حجم الكارثة الجزائرية التي مهدت لها الجمهورية الفرنسية الخامسة بمجرد وصول الجزائرية التي مهدت لها الجمهورية الفرنسية الخامسة بمجرد وصول المثال :

- 5000 إطارا جزائريا ساميا يحملون جواز سفر فرنسي.
- 13000 إطارا إداريا هم الذين ماز الوا يشكلون جيشا من الإداريين الكبار الذين لا يرون مستقبلا للجزائر إلا في أحضان فرنسا.
- 60000 عميلا (حركيا) يدينون بالولاء لفرنسا و ينفذون خطـــة شـارل ديغول في الجزائر.
- 700000 جزائريا إختاروا سنة 1962، الإندماج مع فرنسا (بلغوا اليوم 03 ملايين) حسب شهادة رسمية و صوتوا ضد إستقلال الجزائر لصالح فرنسا الديغولية.

هذه الأرقام المخيفة هي التي جعلت الرئيس الفرنسي (فرانسوا ميتران) يعلن يوم 21 ديسمبر 1988 في حفل أقيم بقصر الإيلزي على شرف الأقدام السوداء (Les pieds noirs) قائلا: «لا تنزعجوا فسترون أني المأعيد لكم الجزائر دون أن أدفع سنتيما واحدا». فما هي الخلفيات التي ارتكز عليها عجوز فرنسا قبل وفاته بشهور ليصدر هذا الحكم و يلتزم بهذا الوعد التقبل؟

كان هذا الوعد من آخر عمالقة الإشتراكيين (الديغوليين) في فرنسا يعني أن الجزائر التي إنفلتت من ربقة المعسكر «الفرنكوفيلي» سيتعود إليه ثانية بعد أن عرفت «الصحوة الإسلامية» تراجعا قهريا على مستوى عالمي مس بنيتها الدنيا (القاعدة الجماهيرية) بعد أن تصدعت قمتها العليا (علماؤها و دعاتها) غداة حرب الخليج و انعكاساتها السلبية على الواقع الإسلامي عالميا.

فقد كبر على العالم الغربي أن تخرج الجرائر بعد 132 سنة من دائرة الفرانكوفونية، لذلك كان النشاط حثيثا بهدف القذف بها في عمى أوربا أخذا بأسباب حضارتها «خيرها و شرها، حلوها و مرها، ما يحمد منها و ما يعاب كما قال عميد الأدب العربي ذات يوم في حق الشرق كله، و أكتفي بالإشارة العابرة هنا إلى ثلاث مسائل هي : اللغة الفرنسية، والإدارة الكلونيالية، و تزييف التاريخ.

فأقول بشكل مجمل: إن التاريخ يحفظ لفرنسا جرأتها على إصدار قلانون الجزائر العربية المسلمة لينص على معاقبة كل من يعلم اللغلة العربية، وينص كذلك على أنه لا يصير «مواطنا» صالحا إلا من تعلم اللغلة الفرنسلية و أن العربية لغة دخيلة، و بإصدارها هذا القانون المذكلوريوريوم 08 مارس 1938 بتوقيع «شوتان» بدأت معركة من نوع اخر نسميها في الجزائر «معركة الفرنسة» التي قابلتها -بعد الإستقلال - معركة التعريب، ردا على قانون الوزيل شوتان الذي كان فرى أن «العربية لغة أجنبية بالنسبة لجميع سكان الجزائر، و أن تعلمها يعتبر محاولة عدائية لصبغ الجزائر بالصبغة العربية»...

و قد أستتبع الورير شوتان هذا القانون بجملة من الإجراءات التطبيقية كان لكل منها اثاره المتعدية على كرامة شعب أريد له أن يستأنف لونا الخر مان ألوان الصراع فور وضعه للسلاح بعد معركة تصفية الإستعمار.

## تذكر من بين هذه الإجراءات:

- منحت فرنسا لخمسين ألف جزائسري (50.000) حقوق المواطنة الفرنسية سنة 1944 (و كان عددا كبيرا يوم كان عدد السكان 07 مليونا فقط) و قد أعلنت في قانون صدر يوم 07 مارس 1944 أن المسلمين في الجزائر هم مواطنون فرنسيون.
- أبادت فرنسا 45 ألف جزائري في أحداث سطيف قالمة خراطـــة فيمـــن يعرف بانتفاضة 05 ماي 1945.
- شرعت فرنسا في بلورة فكرة المستشرق الفرنسي «ماسينيون» بتاسيس «معهد البحوث العليا المغربية للدراسات البربرية» لتجسيد فكرة «الوحدة البربرية» التي طرحها ماسينيون سنة 1927.

- عززت مقاتليها في الجزائر بإرسال 600 ألف مقاتل (عدد الجندرمة و البوليس) من فرنسا لمسح الجزائر سنة 1956 (لتنفيذ خطتي شال و موريس).

و قد سبقت هذه المحاولات الإستدمارية محاولات أخسرى كسان أكثرها جرأة فسسي ملسف الصسراع القديسم، محساولات حمسل الجزائرييسن علسى التجنيس بالجنسية الفرنسية، و مع أن هذه الخطسة لسم تنجسح، لكنسها خلفست آثارا سلبية كانت كالبذور المخبوءة تحت التربة في إنتظسار ظسروف مناسسبة للنماء.

كانت الظروف مناسبة بعد الإستقلال فقد تخلى الشعب الجزائري كله عسن سياسة الحذر من المؤامرات الداخلية و ركز إهتمامه و همه على ما ينسج مسن مؤامرات خارجية فإذا بالخطر ينبع من الداخل، و إذا بالبذور التي منعها الحس القومي (العربي الإسلامي) من النماء و الإزدهار في تربة جزائسر الإستعمار تجد التربة خصبة للنمو و الإيناع في جزائر الإستقلال بعد أن تحول الفعل على يدي البعض من الأصالة إلى النيابة، بل من الأصالة إلى العمالة أحيانا في إطار صراع المصالح.

و يمكن أن نشير إلى أخطر هذه البذور التي زرعت في كيان الشعب المجزائري غداة الإستعمار، و ظلت كدودة القز، مدفونة داخل شرنقتها في انتظار موسم الإخصاب و التكاثر، كان من بين أخطر هذه البذور المزروعة ثلاث زرعت في أخريات الثورة و صار لها بعد الإستقلال مفعول «السيدا»، هذه البذور الثلاث هي، ثقافة التفتيت، و الثقافة المعادية للدين، و آليات التدمير الذاتي.

نوجز الحديث عنها فيما يلي:

# أ- زرع ثقافة التفتيت:

نعني بسها جملسة الأطروحات الإيديولوجيسة، و الفكريسة، و اللغويسة، و العرقية، و العرقية، و العرقية، و الجغرافية التي جعلت أبناء الأمة الواحدة يتقساتلون فيما بينهم، و أبناء الدين الواحد يتناحرون، و دعاة «القومية» الواحدة يسزدادون كل يسوم تشرذما و انقساما على أنفسهم، و ليس غريبا أن يحدث مثل هسذا في العالم العربي و الإسلامي (في الجزائر كنموذج) و نحن نقرأ كل يسوم سسيلا مسن

أطروحات تقافة التفتيت منذ أن وقع الثنائي سايكس/بيكو الإتفاقية المشوومة التي ما تزال تحمل اسميهما، و التي تم بموجبها تقسيم تركة « الرجل المريض»...

لقد صرح «لورانس براون» بأسلوب مباشر بأنه «إذا إتحد المسلمون في أمبراطورية عربية أمكن أن يصبحوا لعنة على العالم و خطرا، و أمكن أن يصبحوا نعمة.. اما إذا بقوا متفرقين فإنهم يظلون حينئذ بلا وزن و لا تاثير»، و قرر المستشرق الإنجليزي (هاأ. جيب) أن الجزائريين ذهبوا «إلى أبعد مما ذهب إليه جماعة المنار، لأنهم بدأوا -بالإضافة لدعايتهم المطبوعة و الشعوية الى إحياء المدارس القرانية البدائية في جميع أنحاء البلاد للتأثير على الجيل الصاعد، و قد تكللت مساعيهم بالنجاح الكبير إذا أخذنا بعين الإعتبار الحواجر التي صادفوها في طريقهم...».

و برغم أن هيئة اليونسكو تشترط -في الكتابات التاريخية - ضرورة التخلي عن «كل ما يثير الأحقاد القومية في دراسة التاريخ» إلا أن هذه القاعدة لا تحظى بالإحترام الواجب إذا تعلق الأمر بالعالم العربي و الإسلامي و يمكنك أن تتحقق من صحة هذه الفرضية بتصفح الكتابات التاريخية الصادرة عن الهيئة المذكورة نفسها و التي تناولت بالدراسة مشكلات العالم العربي في ظلل الإستعمار و ما بعد تصفية الإستعمار لتعلم أن كثيرا من الكتابات ليست بريئية من تهمة زرع تقافة التفتيت.

# ب- زرع التقافة المعادية للدين:

ففي التقرير الأول للحاكم الفرنسي الذي بعث به إلى السلطات العليا في منهجية باريس كانت بذور الثقافة المعادية لكل ما هو دين برنامجا مسطرا في منهجية غزو الجزائر بشهادة الحاكم الفرنسي «المسيو بيشو» الذي سجّل في هذا التقرير : «إنّني بمجرد وصولي و شروعي في العمل سلمعت بان اللجنة المكافة بالمحلات العسكرية لم تهتم بشيء مثل إهتمامها بالإستيلاء على بقية المسلجد...

فهم يريدون القضاء على بقية المساجد و على الدين الإسلامي، و إنسي عندما أجتمع ببعضهم يقابلونني بالسخرية و التهكم، و يصارحني بعضهم بأن محاولاتي في الدفاع عن المساجد و عمارها سنبوء بالفسل... كما أخبركم بأن أعضاء اللجنة يريدون القضاء على المسجدين العظيمين (المالكي و الحنفي) بدعوى أنه إذا تمرد السكان يجدون فيهما ملجأين هامين، و تناسوا أن المسجدين يوجدان تحت أفواه و نيران مدافع القصبة و البواخر الراسية في الميناء...».

إن الأمر لم يكن مجرد إستيلاء على المساجد بهدف طرد المصليان منها و احتلالها كمساكن راقية للقادمين الجدد من وراء البحر، فالمسألة كانت تتعلق بمعركة حقيقية بين الإسلام و الصليبية، و هو ما عبر عنه بصراحة وزير خارجية فرنسا (موسيو بيدو) الذي قدم تقريره أمام البرلمان قائلا: «إنها معركة بين المسلوية و الإسلام.. هذه معركة بين الهلال و الصليب» و هو ما يؤكده ما جاء في التقرير الذي رفعه وزير حربية فرنسا إلى شارل العاشر يقرر فيه «أن إحتلال الجزائر تم إرضاءا للمسيحيين، و ذلك بابادة المسلمين أشد أعدائهم طغيانا».

ليس هدفنا تسبجيل الوقائع التاريخية وحشد الشهادات الممهورة باختام رسمية، إنما نريد فقط أن نسلط ضوعا على خلفيات هذا الصراع الذي مازلنا نؤكد أن له جذورا بعيدة الغور، و أن بذور هذه الجذور يعود بعضها إلى أكثر من 150 عاما، و الذين يؤمنون بأن أشجار الشوك قد تموت مائة عام شم تبعث، و أن بذور النباتات الشوكية يمكن أن تحملها الرياح إلى مسافات بعيدة عليهم أن يؤمنوا حمن باب أولى أن «تركة الإستعمار» لها هذه الخصائص نفسها، وقد زرعت في الجزائر بنور شوكية قديمة لهذه الخصائص نفسها، وقد زرعت في الجزائر مستصاغا ربما إلى فجر الإستقلال، و ربما إلى عشر سنوات بعد ذلك أم إطار تصفية مخلفات الإستعمار) لكن أن تظلل هذه الصراعات قائمة و مستمرة و تنوع كل حين من وسائلها، و تـزداد كل يـوم شراسة، فـهذا هو الأمر الذي يحتاج إلى قراءة جديدة للبذور و الجذور حتى لا نقع فـي خطا معالجة الأمر اض الخبيثة و الأسقام المستعصية بالمراهم الموضعية خوفا من الذهاب بشجاعة إلى «عملية جراحية صعبة» قد نجد أنفسنا مضطريان إليـها مهما حاولنا تأجيلها لأن الأمر جد.

# ج- زرع أليات التدمير الذاتي:

منذ أن هاجمت القوات الإسبانية السواحل الغربيسة للجزائسر سسنة 1706 و ما تلا ذلك، في ما يعرف في لسان التاريخ «بحرب المائة سنة» بين الجزائس و إسبانيا ظلت الجزائر تواجه ضغطا خارجيا عاليا بهدف زرع اليات التدمسير الذاتي (من الداخل) بعد أن عجز الإستدمار البرتغالي، و الإسباني، و الفرنسسي عن تدميرها من الخارج، و قد بذلت هذه الدوائر المعادية محاولات عملاقة فسي هذا الإتجاه كان من أخطرها:

- قانون التجنيد الإجباري الصادر سنة 1911 الذي أضطرت بسببه 800 عائلة جزائرية إلى ترك الوطن و الهجرة إلى البلد العربي الشقيق (سوريا) شروالت حملات الهجرة منذ سنة 1912 لتمس 120 ألف ملهاجر تركوا الديار فرارا بدينهم حتى لا يضطرهم قانون التجنيد الإجباري إلى خصوض المعارك تحت راية فرنسا ضد إخوانهم الأتراك.

لقي هذا القانون من الرفض مثلما لقيه قانون التجنيس الصادر عام 1865، و حتى الذين تجنسوا بالجنسية الفرنسية ظل الأوربيون ينظرون إليهم بإحتقار و يسمونهم «المسلمين الكاثوليك»!

- المحاولة الأخرى تمثلت في زراعة بذور «الحزب الشيوعي الجزائري» سنة 1918 لبظهر شطأها سنة 1934 و تتحول أدبيات النضال من حديث جزائري محمس عن الإستقلال و الحرية و رفض قاطع لفكرة الإدماج الى حديث عن «مقاومة الفاشية».

#### و هو تحول غريب حقا.

كان كل ذلك يجري تحت راية محاولات التنصير منذ أن حليت بالنياس مجاعة عضوض عام 1867 (بعيد صيدور قيانون التجنيس في الجزائير بسنتين) فاستغلت الإدارة الفرنسية فقر الناس و حاجتهم إلى الطعيام، ليتحيرك المبشرون يحملون الخبز مسع الإنجيان، و الجيوع مسع المصحف، و قيد أشرف الكاردينان «لافيجري» على تنفيذ هذه العملية (عملية تنصير أبناء الجزائر)، و نقرأ ذلك بوضوح في رسالته التي بعث بها إلى الجهات الرسيمية في فرنسا، التي يقول فيها : «إن إدخال الأهسالي للديانة المسيحية واجب مقدس... فأول ما يجب علينا معهم هو الحيلولة بينهم و بين القسران... ينبغي

علينا على الأقل أن نهتم بالصبيان فندخل في عقولهم تعاليم جديدة ألا و هي تعاليم الإنجيل...».

و بدأ الكاردينال شغله و نشاطه و واتته الظروف فقد ضرب الزلزال مدينة البليدة (الجزائرية) و زحفت الكوليرا على المواطنينن... فطاف الكاردينال بأرجاء الجزائر الوسطى ليجمع 1753 طفلا (بين 05 – 15 سنة) و يدخل بسهم الدير بمدينة «العطاف» ولاية عين الدفلى حاليا، و من داخل الدير يتم التعميد، و يتحول هؤلاء الصبية إلى مبشرين يدخل بهم الكاردينال إلى دنيا النصرانية في العالم العربي خاصة تحت ضغط الحاجة.

و برغم إحتجاج أوليائهم إلا أن الأمبراطور (نابليون الثالث) أقرر سياسة الكاردينال و تحول 1753 طفلا مسلما جزائريا من الإسلام إلى المسيحية بسبب المجاعة و الزلازل و الكوليرا... على يدي الكاردينال «لافيجري».

# و كانت هذه المحاولات بذورا قديمة

و هكذا إجتمعت الأرزاء لتصب كلها في رافد واحد هو زرع بذور مختلفة لأشجار شوكية سيكون لها شأنها بعد قرن من الزمن.

فقانون التجنيس الصادر يوم 14 جويلية 1865 نجح في خلع 783 مواطنا جزائريا من أصولهم ليلحقهم بجذر من جذور الصراع المستقبلي، و قانون التجنيد الإجبري الصادر سنة 1912 قد فرض على 120 ألف جزائري الهجرة إلى بلاد أخرى ليكون جذرا للصراع من نوع آخر، هسو صراع الإغسراب و الغربة و البعد عن الأوطان، و قانون منع اللغة العربية يوم 08 مارس 1938 قد حرم شعبا بأكمله من أن يعرف لغته و يضطر كثير من الناس إلى تعلم لغسة الإستعمار ليجد نفسه بعد الإستقلال جذرا مخيفا في معادلة صلواع مفروض على الجميع تحت أسماء كثيرة.

هذه المنابع كانت كلها تصب في «بركة» واحدة.

إن المعارك التي دارت و تدور رحاها في العالم الإسلامي كله ليست حديثة النشأة كما يعتقد البعض، و إنما لها بذور و جذور في عميق التاريخ تتفجر في الوقت المناسب، لأن العالم الحر حكما يقول أحد المفكرين- «لا

يحاربنا بالمدفع و الدبابة إلا في فترات محدودة، و لكنه يحاربنا بالألسنة و الأقلام، و يحاربنا بالمنشأت البريئة في مراكز التعليم الأساسي، و في هيئة اليونسكو، و في النقطة الرابعة، و يحاربنا بتلك الجمعيات و الجماعدات التي ينشؤها و ينفخ فيها و يسندها و يمكن لها في المراكز الحساسة في بلاددا، و أخيرا فإنه يحاربنا بأموال و أقلام المخابرات التي تشتري الصحف و الأقلم و تشتري الهيئات و الجماعات...».

و كل هذا كان مزروعا في تربة الإستقلال يوم النصر الكبير.

بعد هذه الجولة في أعماق تاريخ الجزائر الحديث نعوج لجمع مسا تفسر ق منها للعودة إلى أصولها الثلاثة، (اللغة العربية، و الإدارة الكلونيالية، و تزييف التاريخ) و نغلق الباب بخلاصة نراها جيّدة قدّمها المفكّر الفرنسسي «جاك بيرك»، يصور فيها خطر ما بعد رحيل الإستعمار على الشّعب الجزائري إن هو فرط في أعظم مقوم لشخصيته عبر كفاحه الطّويل، فيقول : «فلولا الإسلم في الجزائر لفقدت الشخصية الجزائرية ذاتيتها، لأن ضغط الإستعمار و نموة و فساده كان يمكن أن يؤدي إلى إذابة الشخصية الجزائرية في الشخصية الجزائرية من جزائريين و أفونسية حما فيها من جاذبية لمن سحرتهم الحضارة الغربية من جزائريين هي التي كونت الخطر الأكبر على الشخصية الجزائرية في المغرب، و أعنف لن زعماء المغرب لا يمكنهم إنكار وجود هذا الخطر».

# فأي خطر يقصد هذا المفكّر الكبير؟؟

انه يشير إلى الخطر الذي تحدّث عنه موريس توريز (الأمين العام للحـزب الشيوعي الفرنسي) و أكده «الكسندر ريتر» (الأمين العام للاتحاد الصهيوني في فرنسا) ثم جاء الجنرال شارل ديغول ليجعله قاعدة ينطلق منـها لـزرع أرض الجزائر بالألغام الموقوتة عندما صرّح يوم 19 سبتمبر 1959 قائلا: «منـذ أن كان العالم عالما لم تكن هناك وحدة جزائرية، أو بـالأحرى لـم تكـن هناك شخصية جزائريه، فالقرطاجيون، و الرومان، والوندال، و البيزنطيون، و العرب، و السوريون قد دخلوا بالتوالي إلى هذه البلاد دون أن تكـون هناك -في أيّ وقت وتحت أية صورة - دولة جزائرية...».

هذه هي بذور الصراع التي حصل حولها شبه إجماع من كـــل التيارات الغرنكوفونيّة، بل إنّه لأمر ما يحصل دائما إتفاق في الدوائر الخارجيــة -حـول

الجزائر - بين السياسيين و العسكريين و العلمانيين و دعاة العرقية حول أن تاريخ الجزائر لم يكن خالصا للجزائريين، و لم يصنعه الجزائريون وحدهم كون الجزائريين كانوا و لا يزالون «فسيفساء تاريخية» و ملتقى للأديان و اللغات و الجنسيات تشكلت و مازالت تتشكل من أكثر من 20 قومية لا تربط بينها أية روابط من لغة أو دين أو تاريخ، و أن عرب الجزائر -في نظر هؤلاء الزعماء و المؤرخين -ليسوا أفضل حالا من «الأقليات» الموجودة في كثير من بقاع العالم، بل إنهم يصرحون علنا بأن «العرب في شمال إفريقيا ليسوا أصليين أكثر من الفرنسيين، أو أكثر من البيض في أمريكا، أو من الأنجلوسكسون في بريطانيا».

كل هذه الخيوط المتشابهة و المتشابكة تمثل في العالم الإسلامي كله الحبال المشدودة إلى الأيدي الخفية التي يجلس أصحابها عادة خلف السائر، و يحتجبون داخل الكواليس لكن أصابعهم هي التي تحرك «عرائس الكراكور» بواسطة الخيوط الرفيعة التي لا يلاحظها المشاهدون و لا تلتقطها عدسات التصوير، فنضحك أحيانا من حركات تلك «العرائس» و قد نبكي أحيانا تبعالحاجة الماسكين بخيوط اللعبة و محركيها ممن بأيديهم وحدهم حق صناعة القرار و قوة تنفيذه في الميدان، فهم الذين يكتبون «سيناريوهات» المسرحيات السياسية التي يجري عرضها في أوطاننا بأية لغة شاؤوا، و هم أنفسهم المخرجون، و ليس لأهل الأوطان في أفضل الأحوال الإتقان الدور المسنود لكل واحد منهم.

# فمن هم هؤلاء الكتبة؟ و من هم هؤلاء المخرجون؟

من خلال نماذج الأمثلة التي سقناها ليس أمامنا إلا تفسير واحد لكل ما زرع من بذور، و ما كشف عنه البحث و التنقيب من جذور، هو أن المؤامسرة على الجزائر -كونها قلب الشمال الإفريقي و صدر المغرب الإسلامي - ليست وليدة أحداث أكتوبر كما تصوره بعض وسائل الإعلام، و إنما هي جذور بعيدة المغور، نسجت خيوطها مع بدايات التفكير الإستعماري في غيزو الجزائسر، و شرع في تنفيذها ليلة الغزو، و لما إكتشفت فرنسا، وكل أشكال الإستدمار القديم و الحديث، أن هناك «إسمنتا مسلحا» يربط أحجار البناء الإجتماعي، ويرص البنيان الحضاري كله في البلاد الإسلامية و هو الإسلام، من خلال ما قرره علماء الإستدمار أنفسهم و باحثوه من أنه وهو الإسلام، من خلال ما قرره علماء الإستدمار أنفسهم و باحثوه من أنه هو لا الإسلام الشخصية الجزائرية جميع مقوماتها» عندئذ -و أمام هذه

الحقيقة المذهلة- بدأ التفكير في كيفيات عملية أخرى لإفراغ «الإسمنت» من محتواه التلاحمي عن طريق ضرب «الحديد» -الذي يجعل الإسمنت مسلحا- بل يحوله إلى «خرسانة» قوية ترفد البناء كله ليصدأ هذا الحديد فيتهاوى البناء على دعائمه بعد أن يتصدع من الداخل.

و إذا كان كل إسمنت يحتاج إلى حديد لصناعة خرسانة قوية يقوم عليها أي بناء معماري فإن البناء الحضاري الذي عمل الإسستدمار على تصديعه و تفكيك عرصاته في هذه الديار هو الإسلام السذي لا يقوى و لا ينمو و لا يزدهر في الجزائر إلا على حديد ثلاثي القوى، أي مكون من ثلاثسة عناصر هي :

- اللغة العربية: كونها لغة القران لا كونها مجرد لغة العرب، و بغير ها لا يفهم كتاب و لا سنة، و لا يحصل إنفاق إلا باللجوء إلى لغة الإستعمار.
- التاريخ: الذي إنصبهرت فيه كل القوميات و العصبيات و العرقيات في الجزائر بثورة نوفمبر المجيدة فصار كل شيء للوطن و صار الوطن للجميع.
- الوطنية: التي جعلت الجزائر فوق كل إعتبار، و هي وطنية عربية السلمية و ليست أبدا «نازية» جديدة و لا «فاشية» اخذة في التشكل، إنما تعني وجود شعب حر فوق أرض حررها الجميع و على الجميع أن يشاركوا في بنائها لانه لا وطن لهم فوق هذه الأرض غير الجزائر فإذا نسبفت هذه الأصول أطلت الأفاعي برؤوسها من ألف جحر، أكثرها صناعية إستعمارية، و أقلها من أنفسنا كنتائج طبيعية لتقافة الأحقاد و سياسة التفتيت و برامج التدمير الذاتي.

هذه هي البدور و الجذور التي كانت نواسف داخلية، فلما واتتها الظروف و تهيأت لها الأسباب، الخارجية و تفاعلت فيما بينها أعطت «ثمرتها» المرة في شكل صراع لم تكن له أهداف محددة سوى خدمة إمتيازات «جماعات المصالح».

و لأن المصالح لا حدود لها فإنه من المتوقع أن يطول زمن الصراع حول المنعطف الأخير للأزمة الجزائرية، و أعني به الصدراع حول «مشروع مجتمع».

# الخساتسة

بعد هذه الجولة، هل ترانا كشفنا عن كل جذور الصراع، و هل تجمع بين أيدينا ما نطمئن إلى أنه هو البذور الأساسية التي شكلت بؤرا للتوتر المفضي إلى الإنفجار، و صنعت مساحات للضغط المنخفض الذي أفضى بسدوره إلى نشوب هذه الأشكال من الصراع الدرامي الذي إندلع في الجزائر.

الجواب الموضوعي سيكون حتما منفيا و سلبيا...

فبرغم كل ما بذلناه من جهد في تلمس المعلومات، و تقصى الحقائق، و مطاردة «المادة الرمادية» و الغطس وراء الجذور و البذور... إلا أننا وجدنا أنفسنا نفتقر إلى أمرين مهمين لا يتم الكشف عن الحقيقة الكاملة إلا بالكشف عن حقيقتهما أولا، و لو بصورة ملامسة أو مقاربة، و هما :

- الحلقة المفقودة من جذور الصراع و بذوره.
  - و العمود الفقري في الصراع الجزائري.

أما الحلقة المفقودة فقد ظلت -برغم كل محاولات الكشف عنها- مفقودة، و ستظل مفقودة، لأننا لم نتمكن من تحديد طبيعتها، و لم نستطع الكشف عن «الجهة» التي عملت على «تعويمها» حتى صارت في حكم المفقود و هو ما جعل الصراع في الجزائر صراعا بغير «رأس».

إن إفتقارنا إلى الوقوف على حقيقة الحلقة المفقودة فرض علينا الإقـــتراب من العمود الفقري في بنية النظام الجزائري، و الجميع يعلم أن فحــص العمود الفقري، في أية لحظة، و بأية وسيلة، ليس أمرا متروكا لغير أهل الإختصـاص و أصحاب التجربة و الحنكة.

إن جذور الصراع التي كشفنا عن أكثرها لم تنجح في الكشف عن «الحلقة المفقودة» لسبب جوهري هو أن النظم السياسية في العالم الشالث تمتاز بهذه الخاصية التي تجعل كل بحث عن الحقيقة يصطدم بغياب أو تغييب جزء مسهم و أساسي من المعلومات «الخاصة» بحجة «واجب التحفظ»، و هو الجزء المهم الذي تختفي وراءه حلقة أو مجموعة من الحلقات يكسر غيابها تسلسل الأحداث

في نظرية التصارع، و يجعل الوصول إلى الحقيقة ضربا من المستحيل طالما ظل «واجب التحفظ» قانما بلا نهاية.

إن الحلقة المفقودة هي التي تصنع أجواء الصراع، و هي التي تشرف على الدارته و تخطط له و تحرك أطرافه الفاعلة... و لكنها في كل الحالات تحتاج المي عمود فقري تستند إليه لتقوم و تتحرك و تصارع، لأن العلاقة بيان الحلقة المفقودة و العمود الفقري كالعلاقة بين كاتب (السيناريو) و المخرج السينائي، فالأول يضع «فلسفة» النص الروائي، و تقنيات الحوار بين شخصيات المسرح و شخوصه، و يحدد اطراف الحوار، و «العقدة»... أما المخرج فهو الذي لا يظهر على الشاشة، و لا يعرفه المتفرجون، و لا يتحددت عنه احد بخير أو بشر، فهو حلقة مفقودة في حس المشاهدين، و لكنه في الحقيقة هو «العمود الفقري» لكل عمل فني قبل عرضه على الجماهير، بل قبل ان يخطر ببال أحد.

إن المخرج هو الذي يحدد بداية المسلسل و نهايته، و هو الذي يقرر عدد حلقاته، و هو وحده الذي يختار «أبطال» المسلسل و يسند اليهم أدوارهم و يعين مواقعهم، و يعدل حركاتهم المسرحية و يتحكم في تقنيات الصوت و يكلف من يضع الموسيقى التصويرية و يختار الزمان و المكنان المناسبين للتصوير، و يحدد بالضبط مواقع الكاميرات و زوايا عدسات التصوير، و يراقب الديكور و الماكياج و الإكسسوار...

و هو الذي يقرر نهاية التصوير و تسريح الممثلين في الوقيت المناسب بعد إنهاء كل ممثل دوره بالطريقة التي يريدها المخسرج مكانا، و زمانا، و حالا...

و مع ذلك فإن هذا المخرج معدود غائبا و مفقودا في تصور المتفرجين (الجماهير) و هو في تصورهم كذلك حلقه مفقودة بين أطراف المأساة أو الملهاة، هكذا، يمكن القول إن الدور الذي يقوم به المخرج هو أفضل ما يمكن أن نفسر به وظيفة العمود الفقري للجزائر خلال 40 عاما من الصراع، من زمن الثورة إلى عصر الديمقراطية.

هذه السنوات الأربعون التي ظل فيها «المخرج» في الجزائر واحدا هي السنوات التي غطت كل مراحل الصراع خلال أيام الثورة و بعدها في ميدان التحرير، (54-1962) ثم في ميدان البناء و التشييد (63-1969) ثم في ميدان

الخيارات الكبرى (71-1979) ثم في ميدان التحول المقنع من الاشتراكية السبى الرأسمالية (80-1987) ثم في ساحة الصراع على الهويئة و تحديث وجهة المجتمع حين تصادمت المشاريع السياسية بعد سقوط المعسكر الإشتراكي (88-1992)... ثم معركة الحسم (92-..؟.).

في كل هذه الميادين و الساحات ظل المخرج واحدا و هو ما يراه غـــيري سلبيا و أراه ايجابيا لمرحلة من عمر الجزائر على الأقل مازالت نهايتها بعيــدة، لأربعة أسباب أساسية :

- ان السياسيين فشلوا و استغرقتهم الخصومات بين 1913-1945 فأخذ العسكريون المبادرة و نقلوا السياسي إلى العسكري في شكل إنتفاضية شعبية كشفت عن وحشية الإستعمار.
- أن الحزبيين اختلفوا و انقسموا بين 1946-1953 ففررض الحياديون الثورة بقوة العسكر.
- أن النبلوماسيين نجحوا في مفاوضة العدو في «ايفيان» و فشـــلوا فــي بناء الدولـــة الوطنيـة بيـن 19 مـارس 1962 و 19 جــوان 1965 فتدخــل العسكريون ليمنعوا العمود الفقري للوطن من الإنكسار، و لو انكسرت «أجــزاء أخرى» من جسم الدولة كانت مهمة لو أولاها العســـكريون الاهتمـام الكـافي و اللازم.
- أن كبار «بارونات» جبهة التحرير لم يتمكنوا من اختيار رجل من بينهم و اختلفوا حول من يخلف الراحل هواري بومدين فعين المخرج «بطلا» لمرحة ما بعد وفاة الرئيس و جعل بذلك حدا لتلاعبات السياسيين، و مناورات الحزبيين، و أطماع المغامرين، و فض العسكر النزاع إلى حين.

و بعد 13 عاما من سياسة الحبل على الغارب إنفجر الشارع صبيحة الخامس من أكتوبر 1988 و وجد المخرج نفسه مضطرا لتوجيه تحذيرات شديدة اللهجة لجميع الممثلين بمن فيهم رئيس الجمهورية نفسه و طراقم جبهة التحرير الوطني بجناحيها حفاظا على «الوحدة الوطنية» و تذكيرا بالمبادئ و الأصول و الثوابت، و هو ما حدث فعلا بعد سلسلة مران الهزات المنذرة بالخطر الداهم لم تصل فيها أطراف النزاع إلى حل.

هذا هو رأيي بشكل مجمل في تسلسل الأحداث و جذورها و بذورها فسي الجزائر من يوم نشاة الحركات الوطنية الى يوم تثوير الجمساهير صبيحة 05 اكتوبر 1988، و هو رأي أعلم انه جريء، و قد يكون «شاذا»، و ان كثيرا مسن الناس سيقولون فيه الكثير، و يقولون عن صاحبه ما لم يقله مالك فسي الخمسر، و لكني مطمئن إلى صحته و عمقه لإعتقادي أن الجيش في العسمالم الثمالث مازال هو العمود الفقري الذي يجب أن يحافظ الجميع على سلمته و صحته مهما اختلفوا و مهما بلغت بهم حدة الصراع حول البرامج و المناهج أو حسول «الكرسي» لان موالاة الصرب على العمود الفقسري قد يسؤدي إلى كسره أو تحطيم بعض فقراته، و في الحالين، فإن النتيجة معلومة، و هسي تعريب فللمستعن الدائم الذي يعقد صاحبه (الدولة) القدرة على الحركة، و القدرة على الارادة في التغيير، بن يغري الجميع بالطمع في مسيرات الدولة نفسها على الأرادة في التغيير، بن يغري الجميع بالطمع في مسيرات الدولة نفسها الطارئ الخارجي المستعان به «صناعيا»، لتتكرر من جديد، و مسرة أخسري، الطارئ الخارجي المستعان به «صناعيا»، لتتكرر من جديد، و مسرة أخسري، حكاية تقسيم «تركة الرجل الأبيض».

ان اعتقادي كان قائما على أن العمود الفقري في بنية النظهاء الجزائسري. حمنذ بداية التورة إلى اليوم هو الجيش الوطني الشعبي الذي مازال سايما و قويا، و مازالت فقراته متماسكة، و مازال قادرا علمي حمل هذا الجسد الوطني، و تحمل المزيد من الضربات...

و إن اعتقادي كذلك مازال قائما على أنه لا يوجد نظاء فوق وجه الارض يمكن أن يقوم و يدوم و يستمر بغير «عمود فقري» طبيعهي يمكن «الكائن الحي» من الوقوف و يساعده على الحركة الحرة.

و الذين يتصورون ان هناك نظاما في هذا العالم ليس له عمود فقري و اهمون، كما ان الذين يظنون ان الصراع حول السلطة ينتهي بكسر عمودها الفقري مجازفون.

اذا كنتم لا تصورون وجودا للولايات المتحدة الأمريكية بغيير بانتاغون و (CIA)، و كنتم تعرفون ان زوال الاتحاد السوفياتي قد سبقه انقسام الجيش الأحمر، و ذهاب هيبة الــ(KGB) و كنتم مدركين ان قوة الصهيونية العالمية تكمن في جهاز «الموصاد»، و صار واضحا لديكم أن أمريكات تقود النظام الدولي الجديد من موقع قوة «البنتاغون» و «المارينز» ... فعليكم أن تراجعوا

معلوماتكم حول نظرية «العمود الفقري» لكل نظام لتدركوا أن جذور الصدراع حمهما كانت طبيعتها و أطرافها- لها دائما محيط اجتماعي تنشأ فيه و تسترعرع أو تموت تحت الثرى قبل الايناع لأن أسباب النماء منعدمة او قليلة الجدوى، أو أن الظروف غير مناسبة اصدلا للنماء.

هذه حقيقة يعرفها الجميع و لا يوجد فيها شيء يسمى الحلقة المفقودة لكن الذي لا يعرفه كثير من الناس أن «عملية التمثيل الضوئي» التي يتحول بسببها، و من حلالها الماء و التربة إلى غذاء تمتصه شعيرات النباتات ليعكنس مادة «اليحضور»، هي الحلقة المفقودة في جذور التفاعل النباتي الذي يجعنل كبار التقنيين الزراعيين يتساءلون قائلين:

- نقد وفرنا كل الظروف المناخية الملائمية للنماء و العطياء و لكين المردود كان سينا و ردينا أو منعدما ... فما هو السريا ترى؟؟

- عمليات التاقيح و التهجين كانت في أعلى المستويات التقنيسة، و على أحدث الطرق الفنية، و مع ذلك جاءت الغلال على غير ما توقعناه، فمسا الذي حدث في طبائع النباتات؟ و هل هناك «حلقة مفقودة» بين التاقيم و الطلع و التبرعم و الإيناع و الإثمار؟؟

هذه التساؤلات الزراعية الوجيهة جوابها الصحيح هو أن سنن الكون لا تحابي أحدا لأنه «لن تجد لسنة تبديلا» و الحلقة المفقودة تحدث دائما في المساحة الفارغة بين عوامل النماء الداخلية والمحيط الخارجي، ذلك أنه يمكنك أن تزرع أشجار النخيل في أي مكان و توفر لها عوامل النماء ما تشاء... لكنها لا تعطي تمرا إلا في الصحراء، فإذا نقلت فسائل نخلة السي خارج محيطها الطبيعي كانت نخلة للزينة، أو كانت «ديكورا»، و لكنها يستحيل أن تعطي ثموة واحدة، و إذا وفرت لها جوا صناعيا أعطتك حشفا.

هذا المثال الزراعي يعكس جزءا من طبيعة الصراع في كل مكان، لأن لكل صراع طبيعتة الخاصة به و له محيطه الذي يحرك فيه.

و الصراع في الجزائر كانت له هذه الطبيعة، و كانت له هذه الخصوصية أيضا، كان محاولة من البعض لنقل النخلة العربية الإسلامية من بيئتها الجزائو، حيث الشمس، و الريح، و الرمال الأصلية من إلى بيئة أخرى فيها كل شهيء

إصطناعي و مستورد: الشمس، و الريح، و الرمال و أصالحة الشعب الجزائري ترفض الطبيعة الإصطناعية و تواجه القيم المستوردة و الوافدة مصر وراء البحر بكل قوة، لذلك سوف يستمر الصراع طويلا و سوف يزداد ضراوة حتى يحسمه الشعب إذا احتضن هذا الشعب مرة أخرى «عموده الفقري» فقوه و سانده في كل ما يحدث، و أدرك هذا «العمود الفقري» أن لحمه و دمه و عصبه هو الشعب، و أنه بغير الشعب سينهار و سيفقد قوته و تماسكه و «هيبته» أمام الرأي العام المحلي و الدولي.

## و هنا ستكون الكارثة!

انه خلال 28 عاما من محاولات التلقيح الصناعي المستورد، و التهجين الزراعي الدخيل، و تحويل أشعة الشمس بواسطة «الطاقـــة الشمسية» تجاة الطلع، و النفخ برياح مستوردة لإثارة زوابع صناعيـة أمام أعيـن الشعب، و رسم كثبان رملية صناعية لإيهام النخلة أنها في الصحراء و إيــهام الشعب الجزائري بأن ما يحدث أمرا طبيعيا...

إن أصالة النخلة الجزائرية في عروبتها و عراقتها في اسلامها جعلها تصمد طويلا أمام عوامل الفناء المصطنعة لحقبة غطت ازيد من 28 عاما، شه اهتزت في وجه كل أشكال التدجين و التهجين و التلقيع الصناعي... لياخد الصراع في الجزائر وجهة أخرى، تكون الديمقراطية اليته، و الاسلام قاعدته، و العربية لسانه، و عموده الفقري -مرة اخرى- الجيسش الوطني الشعبي، و هدفه التداول على السلطة لا بتغيير ديكور الممثلين و تبديه «الماكياج»... و لكن بكتابة نص جديد سيكون «سيناريو» جديدا نابعه من أصاله الشعب و معبرا عن همومه الحقيقية، و يلعب أدوراه كلها ممثلون جدد من المواطنيان الإسلاميين، في واقع جديد، و لا مانع عندي أن يظل المخرج هو هو، مادام هو العمود الفقري لهذا الوطن ريثما تتيسر ظروف ملائمة يتحول فيها المخرج من ركح الإخراج إلى برج المراقبة و الحراسة و الحماية بعيسدا عن «توجيه» الصراع أو ترجيح كفة مصارع ما على حساب بقية المتصارعين كما كان يحدث دائما، ربما بحسن نية، خلال 30 عاما و زيادة.

غير أننا و بصورة استثنائية ظرفية -و في انتظار الظـــروف الملائمــة- نرى أن المحافظة على صحة العمود الفقري و سلامته و قوته لا يحرمنا أبـدا من حق البحث عن «الحلقة المفقودة»، كونها سببا في كل هذه الكــوارث التــي

تحدث في الجزائر، و اذا كنا قد حاولنا الكشف عن أخطر الجذور و أعمق البذور التي شكلت ملامح الصراع في الجزائر، و في تاريخ الجزائر المعاصر، فإن كثيرا منها ما يزال خفيا أو مختفيا وراء «الحلقة المفقودة» و يرتدي أقنعة نرى أن سقوطها بات وشيكا.

نعم، إن تقنيات الصراع تفرض أن يتحول «المخرج» إلى مجرد ملاحسظ من بعيد، يرقب الأحداث، و يرسم الخطوط الإطارات العامة «للنص» السهادي حتى لا يخرج بعض الممثلين عن قواعد اللعبة أو يحاول بعضهم الخروج عسن النص الأصلي مسايرة لبعض المشاهد الدخيلة على طبيعة المجتمع الجزائري، و المقحمة على كل ما هو من «قواعد اللعبة» الديمقراطية بهدف التشويش على مشاهد الفعل السياسي في الجزائر الذي مازالت كثير من حلقات الصسراع فيسه مفقودة

فهل يكون فتح ملف «حزب فرنسا» في الجزائر طريقا منهجيا للكشف عن هذه الخفايا؟

كثير من دوائر الرصد تفترض ذلك.

# الفهرس

| 00   | لإهداء                                                     |
|------|------------------------------------------------------------|
| 01   | - مقدمة (الطبعة الثانية)                                   |
| 05   | - مقدمة (الطبعة الأولى)                                    |
| 09   | - نيهمت -                                                  |
|      | - القصل الأول                                              |
| 17   | <ul> <li>الترتيب لما بعد الحرب</li> </ul>                  |
| 18   | <ol> <li>المحطات الثلاث</li> </ol>                         |
| 26   | 2. متاعب الرئيس                                            |
| 30   | <ol> <li>تيرموميتر الصراع في الجزائر</li> </ol>            |
| 38   | 4. معركة الهوية                                            |
| 42 , | <ol> <li>على خطى الضباط و الاحرار</li></ol>                |
| 55   | 6. بدايات الصدام                                           |
|      | - الفصل الثاني                                             |
| 59   | - سياسة الحبل على الغارب                                   |
| 63   | <ol> <li>المؤسسة كانت رجلا</li></ol>                       |
| 66., | <ol> <li>بن جدید و سیاسة الحبل على الغارب</li> </ol>       |
| 67   | أ) ميلاد الفكر التكفيري                                    |
| 68   | ب) التخبط الاسلامي.                                        |
| 70.  | <ol> <li>عقبات في طريق بن جديد</li> </ol>                  |
|      | - الفصل الثالث                                             |
| 74   | - مراجعات تاريخية                                          |
| 76   | <ol> <li>المراجعة الاولى: بذور قديمة</li></ol>             |
| 79   | 2. المراجعة الثانية: التعريب يفضح حزب فرنسا                |
| 82.  | <ol> <li>المراجعة الثالثة: الطابور الخامس يتحرف</li> </ol> |
| 86.  | <ol> <li>المراجعة الرابعة: اليسار يتجمع</li> </ol>         |
| 88   | <ol> <li>المراجعة الخامسة : مفاهيم جديدة</li> </ol>        |
|      | - الفصل الرابع                                             |
| 91   | - <b>عص</b> ر انتكتلات الكبرى.                             |
| 96 . | او لا : البدايات الثانية.                                  |
| 105  | ثانيا : بيان النصيحة (الوقوع في الفخ)                      |
| 40   | ثالثًا : التيارات المتعاكسة و جماعات الضغط                 |
| 10   | <ol> <li>التيارات الإسلامية</li> </ol>                     |
| M 3  | ١) الخلفيات التاريخية                                      |

| 115 | ب) معارضة النظام                       |
|-----|----------------------------------------|
| 117 | ج) رد التحدي                           |
| 119 | 2. التيارات اليسارية                   |
|     | ا) النشأة و الولاء                     |
|     | بُ) الأطر الإينيولوجية                 |
| 128 | 3. التيارات الجبهوية                   |
| 131 | رابعاً : لعبة اليمين و اليسار و الثروة |
| 145 | خامسا: قسمات المجتمع الجزائري          |
| 145 | 1. الإطار الإشتراكي                    |
| 151 | 2. الإطار التغريبي                     |
| 154 | 3. الإطار الإسلامي                     |
| 160 | سادسا : دعائم الصراع و مُغذياته        |
|     | 1. معركة المسجد                        |
| 163 | 2. ذهاب هيبة الدولة                    |
| 164 | 3. ميلاد الحركات المسلحة               |
| 168 | 4. المخاض العسير4                      |
| 175 | 5. مظاهر من عقلية البايلك              |
| 184 | سابعا: أهم خطوات الإصلاح الشاذلي       |
|     | 1.نظام اللامركزية                      |
|     | 2.الرئيس و الحزب                       |
| 189 | 3.الرئيس و السياسة المالية             |
|     | ثامنا: محفوظات الذاكرة الجماعية        |
| 202 | تاسعا : قراءة بعيون غير رسمية          |
|     | ا. شراء الذمم                          |
| 206 | 2. ويسألونك عن حرية المرأة             |
| 211 | أ) المرأة الحريم                       |
|     | بُ) المرأة القضية                      |
| 213 | ج) المرأة المجاهدة                     |
| 219 | عاشرا: تحت المجهر                      |
| 220 | 1. الزاوية التاريخية                   |
|     | 2. القراءة التحليلية                   |
|     | أ) زرع ثقافة التفتيت                   |
|     | ب) زرع الثقافة المعادية للدين          |
|     | ج) زرع أليات المتدمير الذاتي           |
| 243 | الخاتمة                                |

# هذأ الكتاب

أزمة الجزائر ولات ولادة قيصرية بعد العخاض العسير المعسير المعسير المولة الوطنية، أما جدور الصراع فقد سبقت ثورة نوفعبر 1954 ورافقت تفاعلات الحركة الوطنية منذ بداية الحرب العالمية الأولى حيث زُرِعت البدور الأولى لصراع كان يُتَوقَّع أن يطول.

قوة الثورة، وفرهة النصر هجبتا عن الجماهير السنحب الداكنة التي كانت تُبلد سما، الجزائر منذ مؤتمر الصومام، وطرابلس، ومفاوضات ايفيان، الى يوم الإعلان عن وقف اطلاق النار هيث عرفت الكواليس صراعها سفنها غطّى 111 يوما أفضى الى الإعلان عن 1962.

لم يكن تصور بنا، الدولة الوطنية، في ذلك الوقت، واضحا القدر الكافيية، ولا موهدا بين جميع القيادات التاريخية والزعامات السياسية، ما نجم عنه بروز جدور أخرى للصراع الداخلي غذتها عوامل فارجية ناجمة عن تداعيات الحرب الباردة التي كان يهمها أن تشارك في تحديد موقع الجزائر على الخارطة العربية في مرحلة العدب القومي العتنامي.

هذا الكتاب يرصد جذور الصراع في الجزائر من هذه الزّوايا، ويُسلّط الضوء على أهم المعطّات التي بدأت بالثّورة على الاستدمار الفرنسي لتحرير الجزائر من قبضة الصليبية والعودة بها إلى حضيرة الإسلام، وانتهت بالتوقّف عند منعطف مشروع مجتمع ظلّت تتجاذبه ثلاثة تيارات قويّة انتهت به وبالجزائر الى أحداث أكتوبر 1988 وما تفرّع عنها بعد ذلك.